



॥ श्री મહાવીરસ્વામીને નમः ॥

॥ 🕉 હુંી નમા નાણસ્સ ॥

શ્રીમદ્દ જિનલાભસૂરિ વિરચિત

# શ્રી આત્મ પ્રબાધ

જિનવચનામૃત મહાેદધિઓથી, ધુરત્ધર ગીતાર્થ પંડિત વચન તર'ગ બિન્દુરૂપ, સમ્યક્ત્વિવિરતિ, દેશવિરતિ, સર્વવિરતિ અને પરમાત્મભાવ સ્વરૂપ અનેક વિષયાેપર સુંદર બાેધયુક્ત દેશાંત સહ વિસ્તારથી વિવેચન.



—: ગુર્જર અનુવાદક :— સ્વર્ગસ્થ ઝવેરચંદ ભાઇચંદ શાહ

—ઃ પ્રકાશક :— શ્રી જૈન આત્માન'દ સભા–ભાવનગર

—: प्रेर**ः** —

પરમ પૂજ્ય આચાર્ય શ્રીમદ્ વિજયઅમૃતસૂ રીશ્વરજ મહારાજ સાહેબના શિષ્યરત્ન પૂજ્ય પંન્યાસશ્રી દાનવિજયજ મહારાજ

> ઃ મૂલ્ય ઃ સદ્દ ઉપયાગ

પ્રકાશક : **શ્રી જૈન આત્માનંદ સભા** ભાવનગર. પીન–૩૬૪ ૦૦૧

વીર સ'વત્ ૨૫૧૪

※

विश्वम संवत् २०४४

尜

ઇસ્વી**સન્** ૧૯૮૮

મુદ્રક: કાંતિ**લાલ ડી. શાહ** '' ભરત પ્રિન્ટરી " ન્યુ માર્કે'ટ, પાંજરાપાળ, રીલીફ રાેડ, અમદાવાદ.

# પ્ર....સ્તા...વ...ના

દરેક આત્મામાં અસાધારણ અભ્યુદયને આપનાર સામર્થ્ય અને શક્તિએા બીજરૂપે રહેલી છે. તેમને મનુષ્ય નિશ્ચયભળથી મેળવી શકે છે. નિશ્ચયભળ એ કાંઇસાધારણ પ્રકારનું ભળ નથી, પણ તે મનુષ્ય જીવનની ઉંચામાં ઉંચી ભૂમિકામાં જવાનું સાધન યાેગવિદ્યાના મહાન આરંભ જેને માટે પ્રરૂપિત થયેલાે છે, તેવા મનના નિગ્રહનું નિશ્ચયબળ છે. મનુષ્યની અ'તરવૃત્તિમાં જે ઉચ્ચ અભિલાષાએ અને શુદ્ધ વિચારા પ્રગટે છે. તેમની કૃતાર્થતા નિશ્ચયબળમાં જ રહેલી છે. જેનામાં એ અદભુત બળ રહેલું છે, તે ધર્મની ક્રિયા અને તત્ત્વમાર્ગના પથિક બની શકે છે, વિ<sup>શ્</sup>રાપકારી ભગવાન તીર્થ'કરાએ પ્રાણીઓના હિતને માટે જે આજ્ઞારૂપ નિયમાે પ્રરૂપેલા છે તે બધા નિશ્ચયબળથી જ પાળી શકાય છે. તે નિશ્ચય બળને દઢ રાખવાને માટે જ દાન, શીલ તપ અને ભાવ એ ચતર્વિધ ધર્મની પ્રરૂપણા કરવામાં આવી છે. એ ચાર સ્ત'ભાને અવલ'બીને સર્વધર્માશરામણી આહું તધર્મના સુંદર પ્રાસાદ રહેલા છે. નિશ્ચયળળ અથવા મનાેબળને ધારણ કરનાર ભવ્ય આત્માંઓ પવિત્ર અને સુંદર પ્રાસાદમાં વાસ કરવાને માટે અધિકારી થાય છે. તે નિશ્ચયળળને ટકાવી રાખ-વાને માટે જે ગુણાની આવશ્યકતા છે તે ગુણા આહીત ધર્મ શાસમાં દર્શાવેલા છે. તે શાસ ઉદ્દેશાષણા કરે છે કે, " નિશ્ચયબળ મેળવવાને માટે સદ્દવર્તન ધારણ કરજે. ઉદાસીનતા, ખેદ, ચિંતા અને ભય જે મનાેબળને લુલું કરી નાખનારા છે અને આત્માના ભાવઉદયને લાપનારા છે, તેમને હુદયમાં પેસવા દેશા નહીં, નિર'તર આત્મચિતવન કરજે, કટતામાં મધુરતા શીખજો, એટલે દુઃખમાં સુખને માની લેતા શીખજો, દુઃખાને અનુભવી ઢીલા થશે! નહીં અને સંતાપના રાદણા રાશા નહીં, તમારા મનને કર્મ પ્રકૃતિનું જ્ઞાતા અને તત્ત્વજ્ઞાનને સેવવાન અધિકારી બનાવવા નિશ્ચયબળ આપજો, તેથી તમાને દુઃખમાં પ્રસન્નતા રાખવાનુ કાર્ય જરાપણ કઠીન જણાશે નહીં ''

શાસ્ત્રાની આ વાણી બાલી જવાની કે સાંભળી જવાની નથી પણ તેને કિયામાં વર્ત-નમાં મૂકવી જોઈએ. એ વર્તનમાં મૂકવાને માટે જ આહેત આગમ ઉપરથી પ્રાચીન વિદ્વાનોએ અનેક લેખ લખેલા છે. પ્રત્યેક લેખની રચના ભિન્ન-ભિન્ન લાગે છે, પણ તેમના પવિત્ર ઉદ્દેશ એક જ હોય છે, તે પવિત્ર ઉદ્દેશથી લખાણમાં બ્રેંગ્રાની અંદર કેટલું અધું ગૌરવ રહેલું છે, તેના ચિતાર સહ્દયી વિદ્વાના જ આપી શકે તેમ છે.

સર્વ દર્શન શિરામિણ જૈનદર્શનમાં વિશ્વાપકારી મહાતમાઓ એ ભવ્યાતમાઓના હિતની ખાતર અનેક મુંથા લખેલા છે, અને તેથી જ ભારતવર્ષ ઉપર વસતી આર્યપ્રજામાં આર્હત ધર્મની જ્ઞાન સમૃદ્ધિ સર્વોત્કુષ્ટ ગણાય છે. જો કે તેના અનેક કારણા છે, પર'તુ તેમાંનું એક મુખ્ય કારણ છે તે મુંથામાં વર્ણવેલું ઉચ્ચ પ્રકારનું તત્ત્વજ્ઞાન છે આ તત્ત્વજ્ઞાન કેવલ શુષ્ક નથી, પણ તે સાથે તે કિયા, આચાર અને સદ્ધત્નના બાધરૂપ માધુર્યથી ભરપૂર છે, તેની

અંદર હ્રુદયના ઉચ્ચભાવને જાગૃત કરનારી ભાવનાએ એવી રીતે પ્રરૂપેલી છે કે જેમનાથી સંસારી જીવા પાતાના દાયાને દ્વર કરવા અને આત્માના ગુણાને સંપાદન કરવા સમર્થ થઈ શકે છે.

આ આત્મપ્રભાષ ગ્રંથ આહેત ધર્મની જ્ઞાનસમૃદ્ધિના વૈભવના પરીપૂર્ણ વિલાસરૂપ છે. ઉપર કહેલ નિશ્ચયળળ અથવા મનાખળ પ્રાપ્ત કરવાની સામગ્રી આ ગ્રંથમાં ભરપૂર ગાેઠવેલી છે, આત્મામાં એ પદાર્થની અંદર જે સામર્થ્ય, વીર્ય અને સત્તા રહેલી છે, તેને ઓળખાવવાને માટે જે જે સાધના જોઇએ તે તે સાધના આ ગ્રંથમાં યુક્તિ અને પ્રમાણ સાથે પ્રતિપાદન કરેલા છે. મનુષ્યામાં કર્મજનીત જે જે દાષા રહેલા છે, તેમને ટાળીને તેમના આત્મામાં રહેલા ઉચ્ચ લક્ષણા શીખવવા માટે સવાત્તમ સાધન સમ્યકૃત્વ જ છે તે વિષે આમાં સવિસ્તર વિવેચન કરવામાં આવેલું છે, તે ઉપરથી આત્મા કેવી રીતે પ્રબાધને પ્રાપ્ત કરે છે, અને પ્રબાધ પ્રાપ્ત કરવા માટે આત્માએ શું કરવું જોઇએ, ઇત્યાદિ ઉચ્ચ પ્રકારા આમાં એવી શૈલી અને ક્રમથી વર્ણવ્યા છે કે, જેથી આ ગ્રંથનું આત્મપ્રબાધ એ નામ સંપૂર્ણ સાર્થકતાને ધારણ કરે છે. વળી પ્રબાધના અર્થ જાગૃતિ થાય છે, જેનાથી આત્માની પ્રબાધ જાગૃતિ થાય એવા વિચારોના જેમાં સંગ્રહ છે, એવા આત્મપ્રબાધ ગ્રંથ તેના નામની સંપૂર્ણ કૃતાર્થતા પણ સંપાદન કરે છે.

જ્યાં પ્રકાશ ત્યાં પ્રભાધ હાેય છે, અધકારમાં પ્રભાધ હાેઈ શકતાે નથી, તેથી આ ગુંથના પ્રકરણને પ્રકાશ નામ આપેલું છે, આ ગુંથમાં પ્રક**ર**ણ રૂપે <mark>ચાર</mark> પ્રકાશા આપેલા છે, પ્રથમ પ્રકાશનું નામ સમ્યકૃત્વ નિર્ણય રાખેલું છે, આ પ્રકાશની અંદર આ ગંથના અધિકારીના નિર્ણય કરી આત્મા શબ્દના અર્થ, આત્માના પ્રકાર, અને સમ્યક્ત્વનું સ્વરૂપ પતાં ગ્ર'થકારે તેને અંગે આત્મશુદ્ધિના વિષય ઘણા સરસ રીતે વર્ણવ્યા છે, મનુષ્યની માનસશક્તિએા અને ગુણા કેવી રીતે વિકાસ પામે છે, અને અસાધારણ માનસશક્તિએા શાથી ખીલે છે? એ વાત આત્મશુદ્ધિના વિષયથી સ્પષ્ટ થાય છે, તે ઉપર આપેલ પ્રભાસ ચિત્રકારનું દર્શાંત એ વિષયનું યથાર્થ સ્પષ્ટીકરણ કરે છે, સમ્યક્ત્વના ભેંદાના પ્રસંગમાં પ'ચિવિધ વિનયનું સ્ત્રરૂપ પ્રતિપાદન કરતાં દેવપૂજા અને ચૈત્ય ભક્તિના વિષય ઘણા જ ચિત્તાકર્ષક રચાએલાે છે. પવિત્ર પ્રભુની પૂજાભક્તિથી હૃદય ઉપર ઊંડામાં ઊંડી જે ભાવના પડે છે, અને તેથી હુદય જે દ્રવીભૂત થાય છે, તેના ચિતાર ગ્ર'થકારે તે વિષયની ચર્ચામાં દર્શાવેલાે છે, અને તે ઉપર અસરકારક દર્શાતા આપી પ્રસ્તુત વિષયને અત્યંત સમર્થ બનાવ્યાે છે, જે વાંચતા આસ્તિક હૃદય ભાવાેદ્વાસથી ઉભરાઈ જાય છે, સમ્યક્રત્વની વિવિધ શુદ્ધિ દર્શાવતા ગ્ર'થકારે સમ્યક્<sub>ર</sub>વની મહત્તાનું ભાન કરાવ્યું છે, અને પછી તેના ઘર્ષણોને દર્શાતાપૂર્વક સમજાવી સમ્યક્ત્વના આઠ પ્રભાવકનું સવિસ્તાર ખ્યાન આપેલું છે, જે પ્રસંગ સમ્યક્ત્વના અધિકારી આત્માંઓને અતિ આનંદ ઉપજાવે છે, તે ઉપરથી શ્ર'થકારે સિદ્ધ કરી ખતાવ્યું છે કે દરેક જૈને સમ્યક્ત્વની ભાવનાને માટે ઉચ્ચપણે ગતિમાન થવું જોઇએ. તે પ્રમાણે ગતિમાન થતાં ઉચ્ચ વર્તન રાખવા પ્રયત્ન કરવા જોઈએ અને કલ્યાણ-કારક પ્રવૃત્તિ આચરવી જોઈએ અને તેથી દરેક જૈને સમ્યક્ત્વના પ્રભાવક થવું જોઈએ.

પ્રવચન, ધર્મકથા, વાદવિવાદ, નિમિત્તજ્ઞાન, તપ, વિદ્યાસિદ્ધિ અને શાસનજ્ઞાન એ ઉચ્ચ સાધનાથી પ્રભાવક થઇ શકાય છે અને પ્રભાવનાને માટે તે સાધના મેળવવાની આવશ્યકતા છે, એ વાત વિદ્વાન ચંથકારે ઉચ્ચ આશયથી પ્રતિપાદન કરેલી છે, આ ભવાદિધમાંથી મુક્ત થવા ઇચ્છા રાખનારા ભવ્યાતમાએ ધારણ કરેલા સમ્યક્ત્વને સર્વદા વિભૂષિત રાખવું જોઈ એ એ ઉદ્દેશને લઇને આહેત આગમમાં દર્શાવેલા સમ્યક્ત્વના ભૂષણા વિષે ચંથકારે રસિક વિવેચન કરેલું છે, ત્યારખાદ સમ્યક્ત્વને પાંચ લક્ષણા હેતુપૂર્વક ઉદાહરણા આપી સમજાવ્યા છે. પછી છ પ્રકારની યતના, છ આગાર, છ ભાવના અને છસ્થાનકના શુદ્ધ સ્વરૂપ દર્શાવી એ પ્રથમ પ્રકાશને પૂર્ણ કરવામાં આવ્યા છે.

આ પુસ્તકમાં બીજો દેશવિરતિ નામે પ્રકાશ છે, આ પ્રકાશમાં ગૃહસ્થ ધર્મનું ઉપયોગી વિવેચન આપેલું છે. ગૃહસ્થની સમાચારી કેવી હેાવી જોઈએ ? કેવા ગુણાથી ગૃહસ્થાવાસ અલ'કૃત થાય છે ? અને ગૃહસ્થે કેવા વ્રતા પાળવા જોઈએ એ વિષય ઉપર બ્રાંથકારે પાેતાની વાણીનાે વૈભવ ઉચ્ચ પ્રકારે દર્શાવ્યાે છે. તેમાંથી એવા ધ્વનિ નિકલે છે કે ભવ્ય મતુષ્યે નિશ્ચય અળ વધારવાના સાધના સંપાદન કરવા. દુર્લભ એવા મતુષ્ય જીવનને સૂર્ય જેવું તેજસ્વી, પ્રતાપી અને સર્વાનું શ્રેયઃ સાધક ખનાવવું, આળસ, પ્રમાદ, વ્યગ્રતા, ક્રેાધ, ચિંતા, માહ અને અમર્યાદ આસક્તિ એટલાથી અત્યંત સાવધ રહેવું, એ દોષા વિપત્તિઓના મહાસાગરમાં ડૂબાડનારા છે, એમ માનવું, આ સાતે દુવ્યંસનાે ઉદયની આશાને નિર્મૂળ કરી દુર્ગતિના દરવાજા તરફ લઇ જનારા છે, એમ નિશ્ચય કરવેા. બળ પ્રપંચની છાયામાં પણ ઉભા ન રહેવું, સત્યના પ્રાણ જતાં પણ ત્યાગ ન કરવા, અને નિશ્ચય ખળ અને આત્મ-**ખળમાં વિશ્વાસવાળા રહેવું, એ દેશવિરતિ ધર્મના ઉપદેશનું રહસ્ય છે. અને ગૃહસ્થધર્મના** શુદ્ધ સ્વરૂપનાે પ્રકાશ છે, તે ગૃહસ્થધમ ને અંગે ચાર વ્રતાનું સ્વરૂપ અને સદાચાર ભરેલા સદ્ગર્તન વિષે ગ્ર'થકારે ઘણા રસિક દર્શાતા આપેલા છે, તે પ્રસ'ગે દાનધર્મનું વિવેચન કરી ગહસ્થાવાસમાં કરવા ચાેગ્ય ઉદારતા ભરેલી સખાવતા વિષે અંગુલી નિદે શ કરવામાં આવેલા છે, તદનુસાર શ્રાવકની એકાદશ પ્રતિમા દર્ષાંત સહિત પ્રતિપાદન કરી ગૃહસ્ય શ્રાવ-કના ઉચ્ચ જીવનને અર્પનારા કર્તવ્યા દર્શાવ્યા છે, જે મનનપૂર્વક વાંચવા યાગ્ય છે.

આ પ્રકાશના લેખ ઉપરથી ગ્રંથકારે સિદ્ધ કર્યું છે કે, પ્રત્યેક ગૃહસ્થે કર્ત વ્યનિષ્ઠ થવાનું છે, અને પોતાના જીવનને સફલાવનામય ખનાવી સર્વ પ્રતિ ઉચ્ચ પ્રેમની લાગણીથી જોવાનું છે, હૃદયમાં પ્રેમરૂપ અમૃતને મૃદુતા લરેલી વાણી ઉચ્ચારવાની છે, જે વાણી સર્વ શ્રવણ કરનારને શીતળતા અને શાંતિ ઉપજાવે છે, પ્રત્યેક ગૃહસ્થ દેશવિરતિ છે, છતાં તેની લાવનામાં સર્વ વિરતિપણાનું સ્વરૂપ પ્રકાશિત હોવું જોઈએ. તેનું વર્તન દયાળુતાથી રંગા-એલું, વિશુદ્ધ અને સાત્વિક હોવું જોઈએ, જેથી શુદ્ધ દેવ, ગુરુ, અને ધર્મ—એ ત્રિપુડીની આરાધના કરવાની યાગ્યતા તેનામાં પૂર્ણ રીતે પ્રાપ્ત થાય છે. સદ્દવર્તનની શુદ્ધિને સેવનારો ગૃહસ્થ શ્રાવક આત્માના અસાધારણ મહિમાને જાણી શકે છે, તે કાઇપણ જાતના દુરાગ્રહને વશ થતા નથી, મિથ્યાત્વ લરેલા વિચારા તેને રૂચિકર લાગતા નથી. તે નિર'તર પાતાની સમ્યગ્દેષ્ટ ઉચ્ચપદ તરફ રાખે છે, અને નીચપદની ઉપેક્ષા કરે છે. તેની ભાવનામાં શ્રેણિબ'ધ

સદ્વિચારા રહેલા છે, તેની મનાવૃત્તિથી મલિન વાસના સદા દૂર હાેય છે. અને તેના જીવનના પ્રવાહ સત્યવૃત્તિ તરફ વહ્યા કરે છે, આવા ગૃહસ્થના ઉચ્ચ જીવનને માટે ગ્રંથકારે ઘણું વિવેચન કરેલું છે.

ત્રીજા પ્રકાશનું નામ સર્વાવિરતિ છે, આ સ્થળે વિદ્વચ્છિરામણું ગ્રંથકારે સંમય-માર્ગના શુદ્ધ સ્વરૂપની પ્રરૂપણા કરેલી છે, સંમયનું સ્વરૂપ, તેના અધિકારી અને યતિ-ધર્મના દશ પ્રકાર વિષે કરેલું વિવેચન અભ્યાસી વાચકાને અતિ ઉપયાગી થઈ પડે તેલું છે, તપ સ્વાધ્યાય, ઇન્દ્રિય નિગ્રહ, દંભવિરતિ વગેરે વિષયા રસિક દર્શાંતપૂર્વંક પ્રતિપાદન કરેલા છે, સંયમ સાધકને હેય અને ઉપાદેય શું છે? તે દર્શાવી બાર ભાવનાનું સુબાધક સ્વરૂપ આપેલું છે, તે પ્રસંગે આપેલા પ્રાચીન ઐતિહાસીક દર્શાંતા ઘણા અસરકારક છે. તે પછી બાર પ્રતિમાનું સ્વરૂપ આપી સાધુઓના અહારાત્રના કાર્યક્રમ ઉપસ્થિત કર્યો છે. આ પ્રસંગે પણ ગ્રંથકારે સિદ્ધાન્તમાં કહેલા સાધુગુણાના વર્ણન એવી સુંદરતાથી કરી બતાવ્યા છે, કે જેની અસર આસ્તિક વાચકાના હૃદય ઉપર સત્વર આરૂઢ થઈ શકે છે.

આ પ્રકાશ ઉપરથી મહેાપકારી મહાશય ગ્રંથકર્તાએ સિદ્ધ કરી બતાવ્યું છે કે, અધિકારી મનુષ્યને પાતાનું જીવન ઉચ્ચ સ્થિતિએ લઇ જવામાં છે માર્ગ સાધનીય છે. ગૃહધર્મમાર્ગ, અને યતિધર્મમાર્ગ, ગૃહધર્મમાર્ગ યથાર્થ રીતે સંપાદન કર્યો હાય તા તે દ્વારા યતિધર્મ ના માર્ગ સુગમતાથી પ્રાપ્ત કરાય છે, સર્વવિરતિ સંયમમાર્ગ એ માનવ-જીવનની ઉન્નતિનું શિખર છે, તે પર આરૂઢ થયેલા આત્મા પરમ આનંદની સમીપ આવ-વાના અધિકારી ખને છે, સ'સારના ત્યાગ કરવાથી તેના અ'ગરૂપી બીજી ઉપાધિઓ દૂર રહે છે, એટલે તે નિરુપાધિક આનંદના પૂર્ણ અનુભવ કરવાના અધિકારી ખને છે. આનં-દની શિતળ છાયામાં વિશ્રાંત થયેલા સ'યમીને જોઈ ચિંતનીય અને ધ્યેય સુખ સાધ્ય થાય છે, તે સવ'દા પાતાના હૃદયને સ'બાધીને કહે છે કે "મારુ જીવન સ'યમના જે આનંદ અનુભવે છે તે આનંદ જ મારું લક્ષ છે, મારું જીવન છે, મારા હૃદયના રવિ છે, અને મારું સર્વસ્વ છે, અગ્નિના સંખંધ થતાં જેમ પારા ઉડી જાય છે અને સૂર્યના પ્રકા-શના સંખંધ થતાં જેમ અધકાર ઉડી જાય છે તેમ મને સંયમના સંખંધ થતાં આ સ'સારની વિવિધ ઉપાધીઓ ઉડી જાય છે જે હૃદયમાં પૂર્વે ક્ષણે-ક્ષણે, દુઃખ, ક્લેશ, ભય, ચિંતા અને શાેક વગેરે આવીને ઉભા રહેતા હતા તે અત્યારે સિંહના નાદથી જેમ મૃગવું દ નાસી જાય છે, તેમ નાસી ગયા છે, સ'યમરૂપી સિંહ મારા હૃદયરૂપ ગૂફામાં બેઠા છે. તેનામાં સાહમ્ રૂપ મહાનાદ થયા કરે છે જે મહાનાદના પ્રતિધ્વનિ ગગનને ભેદી લાકા-કાશના સર્વ પ્રદેશામાં વ્યાપી જાય છે.

આ ગ્રંથના ચાથા પ્રકાશનું નામ પરમાત્મસ્વરૂપ છે, પરમાત્મા કેાણુ ? પરમાત્માપણુ કેવું હોય ? અને તેની પ્રાપ્તિ શી રીતે થાય ? એ વિષયા ગ્રંથકારે સુખાધક વાણીથી વર્ણવેલા છે. ભવસ્થ કેવળીનું સ્વરૂપ આપી જિન નિક્ષેપાનું યથાર્થ રહસ્ય દર્શાવેલું છે તે પછી સિદ્ધ સ્વરૂપ, સિદ્ધોની અવગાહના અને સમસ્ત વસ્તુ વિષયક કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન

સંક્ષિપ્તમાં એવી સ્પષ્ટતાથી નિરૂપિત કરેલા છે કે, જે ઉપરથી ગ્ર'થકારની દિવ્ય પ્રતિભાવાળી મહાશક્તિ જણાઈ આવે છે, શ્રી અહેંત ભાષિત જૈનઆગમમાં જેને અનિર્વાચ્ય કહે છે. તેવા સિદ્ધ સુખનુ દેષ્ટાંત સહિત વર્ણુન કરતા ગ્ર'થકાર વિદ્વાન વાચકાના હૃદયને આકર્ષી લે છે તે પછી સિદ્ધભગવાનના અલોકિક ગુણાનું વર્ણુન કરી અને આત્મબાધની દુર્લભતા દર્શાવી શ્રી વિદ્વચ્છિરામણિ ગ્રંથકાર આ આત્મિકજ્ઞાનના મહાદિધરૂપ ગ્રંથના સામા તટ ઉપર આવી પહેાંચે છે–ગ્ર'થ સમાપ્ત થાય છે.

આ છેલા ગહન વિષય ઉપર ગ્રંથકારના જે મહાન ઉદ્દેશ છે તેને જો નવ પલ્લવિત કરવા ધારીએ તા આ પ્રસ્તાવના પણ એક ગ્રંથરૂપ થઇ પડે તેથી સંક્ષેપમાં એનવલું જ કહેવાનું કે, પરમાત્મભાવ એ લાેકાત્તર દિવ્યભાવ છે, તે ભાવની સાથે સિદ્ધાવસ્થાના ઉત્કૃષ્ટ સંબ'ધ છે, સિદ્ધાવસ્થાના આનંદ અવર્ષુનીય છે, અવાચ્ય છે, તે આનંદના અનુભવીએ તેને જાણે છે, આપણે તાં તેની ભાવના જ ભાવવાની છે.

આ પ્રમાણે ધર્મ, અર્થ, કામ અને મેાક્ષ એ ચાર પુરુષાર્થની સંખ્યાને જાણે સ્ચવતા હોય, તેવા ચાર પ્રકાશથી આ આત્મપ્રભાધ પુસ્તકને તેના વિદ્વાન કર્તાએ પ્રકાશિત કરેલા છે, ઉદ્દયમાન જૈનસમુદાયને ધર્મ અને તત્ત્વોની શ્રેષ્ઠ શિક્ષણ પદ્ધતિને જૈનાગમ પ્રમાણે ઉત્તે તેને સ્વાશ્રયનિષ્ઠ તથા કર્તવ્યનિષ્ઠ કરવા આ પુસ્તક ઉદ્દેશે છે, એટલું જ નહીં પણ તેના મનનપૂર્વક અભ્યાસીને આત્મિક ઉન્નતિના આનંદમય દ્વાર સુધી ઉત્તમ સુબાધના શખદોથી તે દારી જાય છે, એ નિઃસંદેહ છે.

આ પુસ્તકના કર્તા શ્રી જિનલાભસૂરિ ખરતરગચ્છના એક પ્રખ્યાત આચાર હતા, વિક્રમ સ'વત ૧૭૮૪ ના વર્ષમાં તેમના જન્મ બિકાનેરમાં થયા હતા, તેમનું સ'સારી નામ લાલચ'દ હતું. તેમણે વિક્રમ સ'વત ૧૭૯૬માં આરવર્ષની વયમાં દીક્ષા લીધી હતી, તેમના ગુરૂનું નામ જિનભક્તિસૂરિ હતું, જિનલાભસૂરિ આલ્યવયમાંથી જ ખુદ્ધિશાળી હતા. તેમણે દીક્ષા લીધા પછી ઉંચી જાતના અભ્યાસ કર્યો હતા, તેમની વ્યાખ્યાન કરવાની શક્તિ ઉત્તમ હતી, આથી લાકા તેમને ખહુમાન આપતા હતા, વિક્રમ સ'વત ૧૮૦૪ ના વર્ષમાં તેમની વીશ વર્ષની વય થતાં તેમને સૂરિપદ આપવામાં આવ્યું હતું, એ સૂરિપદના મહાત્સવ કચ્છદેશમાં આવેલા માંડવીબ'દરની અ'દર થયા હતા, તે સ્થળે રહીને તેમણે આ આત્મપ્રબાધ પુસ્તકની રચના કરી હતી અને તેના સુબાધક વ્યાખ્યાના કચ્છની જૈનપ્રના સ'ભળાવ્યા હતા, જેની પ્રશ'સાના શખ્દા દેશ-વિદેશમાં પણ પ્રસરી ગયા હતા.

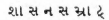
જિનલાભસૂરિની વિદ્વતા અને વ્યાખ્યાન શક્તિથી ઘણાઓ આ સ'સાર તરફ વિરક્ત થઈ તેમની પાસે દીક્ષિત થયા હતા, વિક્રમ સ'વત ૧૮૧૯ ના વર્ષમાં તેમના પરિવારમાં પાણાસો સાધુઓ વિદ્યમાન હતા, એવા શિષ્યાના માટા પરિવાર સાથે તેમણું ગાડી પાર્શનાથજીની તથા આછુની યાત્રા કરી હતી, વિક્રમ સ'વત ૧૮૩૪ ના વર્ષમાં પચાસ વર્ષની વયે તે મહાનુભાવ કાળધર્મને પામ્યા હતા, તેમના સ્વર્ગવાસથી તે દેશની જૈનપ્રજામાં કહેવાયું હતું કે ખરતરગચ્છરૂપી ગળનમાંથી એક તેજસ્વી તારા અસ્ત થઈ ગયા. આ પુસ્તકનું ગુર્જર ભાષાંતર ભાવનગરનિવાસી સ્વર્ગસ્થ શા ઝવેરચંદ ભાઇચંદે કરેલું છે, મરહુમ આહંત ધર્મશાસ્ત્રના સારા જ્ઞાતા હતા, ભાવનગરની જૈનપ્રજાના આગેવાન પૈકીના તેઓ એક હતા, અને તેજ નગરમાં સ્થપાયેલ શ્રી વૃદ્ધિચંદ્રજીની જૈનવિદ્યાશાળાના મંત્રી હતા, અને પોતાને પ્રાપ્ત થયેલ ધર્મજ્ઞાન બીજાને આપલું એજ જેના મુખ્ય ઉદ્દેશ હતો, આથી તેઓ શાસ્ત્રીય જ્ઞાનને સંપાદન કરવામાં અને તેનું દાન બીજાને આપવામાં આજીવન ઉત્સાહી રહ્યા હતા, આહંત જ્ઞાનના અનુભવના પરિપાક થયેલા હાવાથી તેઓ આ ઉત્તમ પુસ્તકનું ભાષાંતર કરવા શક્તિમાન થયેલા છે તેમજ તેઓએ જૈન શૈલીને અનુસરી લખેલી ભાષા લાલીત્યવાળી છે, કેટલેક પ્રસંગે મૂલ પુસ્તકના આશ્યને સમજાવવામાં તેમણે સારા સ્પષ્ટાર્થ કરેલા છે ભાષાંતરકાર આ પોતાની કૃતિને પરીપૃષ્, મુદ્રાંકીત થયેલ જોઇ શક્યા નથી, આ પુસ્તકના બીજો પ્રકાશ થાંડા છપાયા બાદ ગઇ સાલના શ્રાવણ વદ્ય ૮ ના રાજ તેમના જીવીતનું અવસાન થયેલું છે, પાછળથી તેમના પિતૃભક્ત અને ઉત્સાહી પુત્ર કતેહચંદે પોતાના પિતાની કૃતિને પૂર્ણ રીતે પ્રસિદ્ધ થવા પુક્ષે વિગેરે વાચવામાં આ સભાને મદદ કરી છે, જો ભાષાંતરકાર આ પુસ્તકના મુદ્રિત થયેલા બાહ્ય અને આભ્યંતર સુંદર સ્વરૂપને પ્રસિદ્ધ થયેલું જોઈ શક્યા હોત તો તેમના હૃદયમાં સંતોષ થાત અને આ સંસ્થાને અભિનંદન મળત, પરંતુ કર્મયોગે એમ બની શક્યુ નહીં, એટલું અસંતોષનું કારણ થયું છે.

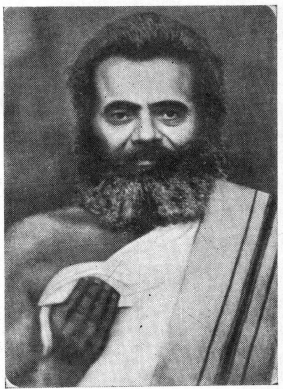
આ પ્રસંગે જણાવતા આનંદ ઉપજે છે કે નામદાર નીઝામ સરકારના ઝવેરી બાબુ પન્નાલાલ પૂરણ્ચંદના પ્રપાત્ર બાબુ પ્રતાપચંદજી શુલાબચંદજએ પાતાના સ્વર્ગવાસી પિતા બાબુસાહેબ ગુલાબચંદજીના સ્મરણાર્થ આ ઉપયાગી પુસ્તક પ્રગટ કરવામાં ઉત્તમ સહાય આપી છે, સ્વર્ગવાસી બાબુ શુલાબચંદજી પાતાના દુંક જીવનમાં પણ ધાર્મિકવૃત્તિ, તેમજ પાતાના ઝવેરી તરીકેના ધંધામાં અસાધારણ ઉદારતાયુક્ત અને કર્ત વ્યનિષ્ઠ થયેલા છે, તેવા પાતાના સ્વર્ગવાસી પિતાના નામના સ્મરણાર્થ પિતૃભક્ત યુવાન પુત્ર બાબુ પ્રતાપચંદજી ખરેખર ધન્યવાદને પાત્ર છે, ઉદ્યોગ, જ્ઞાન અને ધાર્મિક કાર્યોમાં ઉત્સાહથી આગળ વધતા બાબુ પ્રતાપચંદજીની આ પ્રવૃત્તિ બીજા ગૃહસ્થાને અનુકરણ કરવા યાગ્ય છે એવી નમ્ર સૂચના આપી તેઓએ આપેલી સહાયતાને માટે અ'તઃકરણથી આભાર માનવામાં આવે છે

સદરહુ પુસ્તકની શુદ્ધિને માટે યથાશક્તિ પ્રયત્ન કરવામાં આવેલા છે, છતાં છદ્મસ્થ-પણામાં સુલભ એવા પ્રમાદ તથા દેષ્ટિ દાષાદિ દાષ કે પ્રેસના દાષને લઈને કાેેેડપણ સ્થાને સ્ખલના થઈ હાેય તાે મિથ્યાદુષ્કૃતપૂર્વક ક્ષમા યાચીએ છીએ.

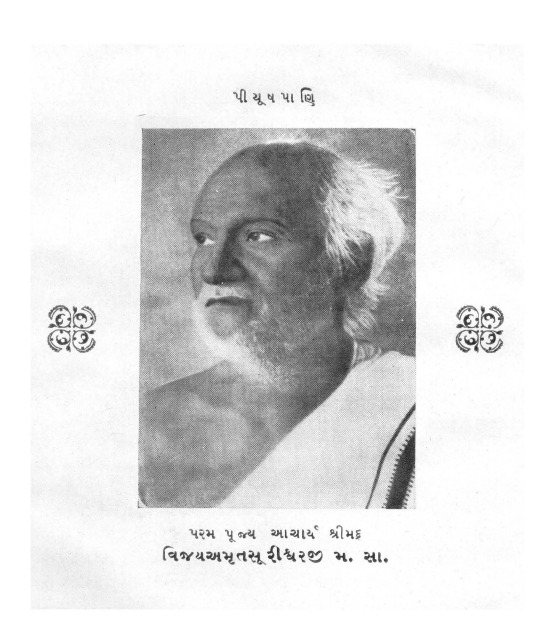
સર્વ જૈનપ્રજા પાતાના ધાર્મિક સાહિત્યના ગૌરવમાં સમૃદ્ધિમાં તથા કલ્યાણ શક્તિમાં વૃદ્ધિ કરનાર આ ઉપયાગી પુસ્તકને પઠન, પાઠન તથા વાંચનના ઉત્તમ ઉપયાગ કરી આદર આપશે તા કરેલા શ્રમ સફળ થએલા માની આ સ'સ્થા પાતાની આવી પ્રવૃત્તિમાં વિશેષ ઉત્સાહિત થશે. સર્વ સાધર્મિક અ'ધુએા સત્યવૃત્તિથી પ્રવર્તા અને તેઓની વિપત્તિ નિવૃત્ત થાએા.

શ્રી જૈન આત્માન'દ સલા ભાવનગર





પરમ પૂજ્ય આચાર્ય શ્રીમદ્ર વિજયનેમિસૂરી ધરજ મ. સા.



# યત્ કિંચિત્

જૈનદર્શન પામ્યા પછી અરિહંત પરમાત્માની એાળખાણ સમ્યગ્રાન દ્વારા જ થઈ શકે છે.

> अरिहंतो मह देवो, जावर्जावं सुसाहणो गुरुणो। जिन पन्नतं तत्तं, इह समत्तं मऐ गहियं।।

આ ગાથા અ'તરમાં પૂર્ણ શ્રદ્ધા અને સમર્પણ ભાવ હેાય તાજ ફળે છે. સમ્યગ્રાન અને સમ્યગદશ<sup>દ</sup>નના સમત્વય જાગે તેા અ'તરાત્મ જાગી ઉઠે.

तमेव सचं निःशंकं जं जिणेहि पवेइयं ।

એજ સાચું અને શ'કા રહિતનું છે જે જિનેશ્વર ભગવ'તાએ ભાખ્યું છે. ભગવ'તના વચના પરની પૂર્ણ અતૂટ શ્રદ્ધા એટલે સમ્યગ્દર્શન. આગમપ્રત્યે બહુમાન અને આદરભાવ એટલે સમ્યગ્રાન. આ રીતે દેવ, ગુરુ, અને ધમેતત્ત્વા પરની સ'પૂર્ણ શ્રદ્ધા અને એાળખાણ માટે તેમજ તેને સ્વીકારીને હ્રદયમાં સ્થિર કરવાપૂર્વક આત્મકલ્યાણ સાધવા માટે અનેક મહાન (શ્રત્યા) આગમાં છે. તે શ્રત્યા પૈકીમાં જેમ અધ્યાત્મકલ્પદ્રમ, અધ્યાત્મસાર વગેરે અધ્યાત્મપૂર્ણ શ્રત્યા છે. અને તેવી જ રીતે સમ્યકૃત્વ, દેશ-વિરતિ, સર્વવરિતિ, અને અહેત ભક્તિ એમ ચારેનું વિસ્તૃત વર્ણન જેમાં છે તેવા આત્મપ્રણાધ નામના આ શ્રત્ય સર્વેને ઘણાજ ઉપયાગી છે. તેમાં પણ શ્રદ્ધાળુ આત્માએ માટે તો આ શ્રત્ય ઘણા જ ઉપયાગી છે.

આ ગ્રન્થ ભાવનગરની શ્રી જૈન આત્માનંદ સભાએ બહાર પાડેલ ત્યારબાદ ઉપયોગીતાને ધ્યાનમાં લઈ આત્મપ્રબાધ ગ્રન્થનું પુનમુંદ્રણ કરવા અમાએ પ્રેરણા કરી, તે પ્રેરણા જ્ઞાનાભિરૂચિ વાળા આત્માઓએ ઝીલી લીધી. તેમ તેઓના સહકારથી આજે કરી આ ગ્રન્થ બહાર પડે છે. સહુ કાઇને આ ગ્રન્થ ઉપયોગી થશે અને તેમાં બતાવેલા સુંદર આત્માપયાગી વિષયા સમ્યકૃત્વને વધારી દેશવિરતિમાં લઈ જઈ તેનાથી વધુ આગળ સવ વિરતિમાં પ્રવેશ કરાવનાર અને પરમાત્માનું તેમજ સિદ્ધ પરમાત્માનું સ્વરૂપ જાણવાપૂર્વ આત્મકલ્યાણ માટે બને તેવી શુભભાવના સાથે આ ગ્રન્થ પૂજ્ય ગુરૂદેવ વિજયામૃતસુરીશ્વરજી મ. સા.ના ચરણ કમળે સમર્પિત કરીને કાંઈક કૃતા થેલા અનુભવ છું.

—૫. દાનવિજય

#### આત્માગમ–અન'તરાગમ–પર'પરાગમ

તીર્થ કર પરમાત્માએ સ્વયમેવ દેશના આપી. તેઓ પાસે અંતરમાં જ્ઞાન અથાગ પડ્યું છે, જેથી તેમને આત્માગમની ઉપમા આપી, અને કૈવળજ્ઞાન બાદ જે દેશનાએ આપી તે દેશનાને ગણુધર ભગવ તાએ સૂત્રમાં ગુ'થી તેને અન'તરાગમ કહેવાય છે. અને ગણુધરા પાસેથી પર'પરામાં ગુરૂભગવ'તો પાસે આગમ આવ્યુ' તેને પર'પરાગમ કહેવાય છે.

જૈનદર્શન-સર્વદર્શનામાં શિરામણું છે. અને જેઓ જૈનદર્શનને આગમ દ્વારા યથાર્થ સ્વરૂપમાં જાણે છે. તેઓ સ્વ-પર ઉભયપક્ષે આત્મકલ્યાણું કરવામાં સમર્થ થઇ શકે છે. પિસ્તાલીસ આગમાના સાર ઘણા ખરા બ્રન્થામાં વહેં ચાયેલા છે. તેવા બ્રન્થાને મૂળ પિસ્તાલીસ આગમના પેટા-બ્રન્થા જ ગણવા રહ્યાં.—તેમાં પ્રકાશ તા જૈનાગમાના જ છે.

#### આત્મપ્રબાધ ગ્રન્થ:--

આ ગ્રન્થના પ્રણેતા પરમાેપકારિ પૂર્વના મહર્ષિ આચાર્ય શ્રીમકૃવિજયજિનલાભસૂરિજી મ. છે. જેઓએ આ ગ્રન્થમાં ચાર પ્રકાશ મૂકચા છે. જેમાં

પ્રથમ પ્રકાશનું નામ સમ્યક્ત્વ નિર્ણુપ રાખ્યું છે, આ પ્રકાશમાં સમ્યક્ત્વનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે. બીજો પ્રકાશ દેશવિરતિ નામે છે. ઍા પ્રકાશમાં ગૃહસ્થના માટે વિશિષ્ટ માર્ગ ખતલાવ્યા છે. ત્રીજા પ્રકાશમાં સર્વ વિરતિનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે. ઍને ચાથા પ્રકાશમાં પરમાતમાનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. એમ ચારે પ્રકાશોથી આ ચન્થના પ્રભાવ વધી જાય છે.

આ ગ્રન્થનું પ્રકાશન આ પૂર્વે ભાવનગરમાં રહેલી શ્રી જૈન આત્માન દ સભાએ કર્યું હતું તે રીતે જ એક જ્ઞાનભક્તિના હેતુથી અને આ ગ્રન્થની ઉપયોગીતાને ધ્યાનમાં લઈ પં. શ્રી દાનવિજયજ મ. એ યાેગ્ય પ્રયાસ કર્યો છે. લાેકા આ પ્રયાસને સહર્ષ વધાવી લેશે એવી શ્રદ્ધા છે.

આ ગ્રન્થને પ્રકાશિત કરવામાં શ્રી જૈન આત્માન દ સભાના કાર્ય કર્તાઓએ ઉદારતા દાખવી તેમજ દ્રવ્ય સહાયમાં શ્રી હઠીસિંગ કેસરસિંગ દ્રસ્ટ અમદાવાદ, તથા પાંજરાપાળ જૈન સ'ઘ, શ્રી આણું દજી કલ્યાણુજીની પેઠી—સુરેન્દ્રનગર જૈનસ'ઘ તેમજ જે જે મહાનુભાવાએ લાભ લીધા છે. તે અનુમાદનીય છે.

આ ગ્રન્થ પરમ પૂજ્ય પંત્યાસપ્રવરશ્રી દાનવિજયજ મ. એ સં. ૨૦૪૨ માં અમદાવાદ પાંજરાપાળ મુકામે ચાતુર્માસ દરમ્યાન વ્યાખ્યાનમાં વાંચન કર્યા બાદ તેઓ શ્રીએ આ ગ્રન્થના પુનઃ પ્રકાશન માટે ત્યાંના સંઘ સમક્ષ પ્રેરણા કરી અને તે સ્વીકારવામાં આવી અને એ રીતે આ ગ્રન્થ તૈયાર થયા તે અનુમેદનીય છે.

આ ગ્રન્થમાં પુક્ષ સ'શાધનમાં પરમ પૂજ્ય આચાર્યા શ્રી વિજયપ્રિય કરસૂરી ધરજ મ. સા. ના અનુમાદનીય સહકાર પ્રાપ્ત થયા છે. તેમના ઉપકાર ભૂલાય તેવા નથી.

અમદાવાદ પાંજરાપાળ ન્યુ માર્કેટમાં આવેલ ભરત પ્રિન્ટરીના માલિક શ્રીયુત્ કાંતીલાલ ડી. શાહે આ ગ્રંથનું પ્રિન્ટીંગ-બાઇન્ડીંગ સુંદર અને આકર્ષક કરી આપેલ છે. જેથી તેઓ પણ ધન્યવાદને પાત્ર છે.

આત્મપ્રભાધ ગ્રન્થ સહુ કાઇને ઘણા જ ઉપયાગી હાવાથી પુનઃ પ્રકાશિત કરતા આન'દ અનુભવીએ છીએ.

શ્રી બાપાલાલ મનસુખલાલ શાહ–સુરેન્દ્રનગર,

# આત્મપ્રબાધ ગ્રત્થમાં દ્રવ્ય સહાયક ભાગ્યશાળીઓની શુભ નામાવલિ —— 45

ąι.

નામ

શેઠ શ્રી હઠીસિંગ કેસરીસિંગ દ્રસ્ટ જૈન ઉપાશ્રય.–અમદાવાદ 99,999 શેઠ શ્રી આણું દજી કલ્યાણજીની પેઢી જૈન સંઘ–સુરેન્દ્રનગર 99,999 શેઠ શ્રી કનુભાઈ શાહ ભાવનગર 4009 એક સદ્ગહસ્થ ભાવનગર २५०१ શ્રી ચીમનલાલ શાહ મુંબઇ २,५०१ શ્રી હિંમતલાલ શાહ મું અઇ 9009 શ્રી વિજયકુમાર નવાબ તથા હેમ ત કુમાર નવાબ મુ બઈ ५०१ શ્રી નગરશેઠના વ'ડા જૈન. શ્વે. મૃર્તિ. સ'ઘ-અમદાવાદ 9,२०१ શ્રી નેમિસૂરિ જ્ઞાનશાળા પાંજરાપાળ–અમદાવાદ. હ'. ફૂલચંદભાઇ સલાેત 9,209

#### અગાઉથી નકલાે નાંધાવનારા ભાગ્યશાળીએા

નકલ નામ ૧૧ પૂ. સાધ્વીશ્રી દક્ષયશાશ્રીજી મ. પ્રેરણાથી ૧૧ પૂ. સાધ્વીશ્રી સુવર્ણ પ્રભાશ્રીજી મ. " ૧૧ પૂ. સાધ્વીશ્રી પુણ્યપ્રભાશ્રીજી મ. " ૧૧ પૂ. સાધ્વીશ્રી રાજમતિશ્રીજી મ. " ૧૧ પૂ. સાધ્વીશ્રી શ્રીમતિશ્રીજી મ. " ૧૧ પૂ. સાધ્વીશ્રી સ્વયંપ્રભાશ્રીજી. મ. " ૧૧ પૂ. સાધ્વીશ્રી સન્મતિશ્રીજી મ. " ૧૧ પૂ. સાધ્વીશ્રી લખ્ધમતિશ્રીજી મ. " ૧૧ પૂ. સાધ્વીશ્રી લખ્ધમતિશ્રીજી મ. " ૧૧ શ્રી ચંદુલાલ મણીલાલ તથા અ. સૌ. શારદાખેન ચંદુલાલ ખાંધણીવાળા ૧૧ શ્રી વાઘજીભાઈ પાંજરાપોળ અમદાવાદ ૧૧ શ્રી ભગવાનભાઈ રાયચંદ અમદાવાદ નકલ નામ
પ શ્રી રીખવચંદ ભુરમલજ અમદાવાદ
પ શ્રી ધીરૂભાઇ પાેપટલાલ અમદાવાદ
પ શ્રી જયંતિલાલ જેસિંગલાલ અમદાવાદ
પ શ્રી રસીકલાલ જવરાજભાઈ અમદાવાદ
પ શ્રી રમણુલાલ દલસુખલાલ અમદાવાદ
પ શ્રી હરખચંદભાઇ હરજીવનભાઇ
અમદાવાદ
પ શ્રી નગીનદાસ કચરાભાઇ

પ ડાહ્યાલાલ મક્તલાલ અમદાવાદ પ રમણુલાલહીરાલાલકાપડીયા અમદાવાદ

પ વિમળાએન ખાબુલાલ અમદાવાદ

૫ પ્રભાગેન રતીલાલ અમદાવાદ

- પ બીપીનચંદ્ર ચંદુલાલ અમદાવાદ
- પ છાટાલાલ કસ્તુરચંદ અમદાવાદ
- પ ખાખુલાલ ચંદુલાલ અમદાવાદ
- પ મથુરદાસ મુળજીલાઈ અમદાવાદ
- પ વસુખેન શાંતિલાલ અમદાવાદ
- પ રમણલાલ રામચંદ રતનપાળ અમદાવાદ
- પ જયંતિલાલ મીશ્રીમલ
- ૫ દેવશાના પાડા જૈન સ'ઘ અમદાવાદ
- પ શાંતાએન જવ'સતલાલ અમદાવાદ
- પ સાકરચ'દ ભાેગીલાલ અમદાવાદ
- ૫ અશાેકકુમાર મણીલાલ અમદાવાદ
- પ હીરાલાલ નગીનદાસ અમદાવાદ
- ૫ અરવિંદ વસ્ત્રભ ડાર રતનપાળ અમદાવાદ
- ૫ હરખચંદ અગરચંદ બાક્ણા
- પ કીર્તિકુમાર ખાબુભાઈ અમદાવાદ
- પ કાંતિલાલ મગનલાલ શાહ અમદાવાદ
- ર કેશવલાલ ડાહ્યાભાઇ વારા હાથીખાના
- ર જયંતીલાલ સામચંદ અમદાવાદ
- ર વિનુભાઇ મહાસુખભાઇ નાગાેરીશાળા
- ર લીલાવતીએન કાન્તિલાલ શેખના પાડા
- ર સુશીલાબેન રતીલાલ શેખના પાડા
- ર શારદાખેન કેશવલાલ દેવશાના પાઉા
- ર દેવચ દભાઈ સુખલાલ નાનીહમામ
- ર રતીલાલ માેહનલાલ પ'ચભાઇની પાેળ
- ર ગુણવ તભાઈ હીરાલાલ શાહીબાગ
- ૧ હીંમતલાલ મગનલાલ નગરશેઠના વ'ડા
- ૧ બાબુલાઇ ચંદુલાલ ધનાસુથારની પાેળ

- ૧ રતીલાલ અંખાલાલ કાેટનચાલ
- ૧ કાન્તિલાલ ડાહ્યાભાઇ દેવશાના પાડા
- ૧ પરસાત્તમદાસ કસ્તુરચંદ પાંજરાપાળ
- ૧ બાબુભાઇ મ'ગળદાસ દેવસાનાપાડા
- ૧ નટવરલાલ અંબાલાલ પાંજરાપાળ
- ૧ ડાહ્યાભાઇ મગનલાલ દેવશાના પાડેા
- ૧ શાંન્તાએન અમૃતલાલ ઘીકાંટા
- ૧ ખીમચ'દભાઈ નગીનદાસ કીકાલદ્રની પાેળ
- ૧ હરખચ'દ વસ્તાજી કીકાલદ્રની પાેળ
- ૧ જીતેન્દ્ર હિંમતલાલ દેવશાના પાડા
- ૧ રતિલાલ સામચંદ કીકાલદુની પાળ
- ૧ ગજરાબેન ચંદુલાલ લહેરીયા પાળ
- ૧ કેશવલાલ જીવણલાલ દાદાસાહેબની પાળ
- ૧ શાંન્તીલાલ ત્રીભાવનદાસ પાંજરાપાળ
- ૧ નટવરલાલ કાન્તિલાલ મુન્શીના ટેકરા
- ૧ કૈલાસભાઇ ભગુભાઈ શેખના પાડા
- ૧ કાન્તિલાલ માતીલાલ દેવસાના પાડા
- ૧ દીલીપભાઈ ડાહ્યાભાઈ ઝવેરીવાડ
- ૧ અનુભાઇ કાન્તિલાલ ઝવેરીવાડ
- ૧ મણીલાલ માતીલાલ પંચભાઇની પાળ
- ૧ સવિતાબેન કનુભાઇ દેવશાના પાડા
- ૧ ભૌમીક ભ્રપેન્દ્રભાઇ પાંજરાપાળ
- ૧ કીંઝલ અરવીંદકુમાર પાંજરાપાળ
- ૧ મેહુલ પ્રવિણચંદ્ર કાેટનચાલ
- ૧ મહીલાલ બાપુલાલ શેખના પાડા
- ૧ મધુબેન ક્તેહચંદ નવતાડ

# વિષયાનુ ક્રેમ ણિકા

| વિષય                                                                                                                                                                             | પૃષ્ઠ                  | વિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | પ્રષ્ઠ                                                           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| પ્રથમ પ્રકાશ ૧થી                                                                                                                                                                 | ૧૪૫                    | તે સમ્યક્ષ્ત્વના દશ પ્રકારનું વિવેચન                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ર૧                                                               |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                            |                        | ते सभ्यक्ष्त्वना हश प्रधारनुं विवेचन आज्ञाइचि सभ्यक्ष्त्व पर भाषतुषमुनिनुं हष्टांत सूत्र सभ्यक्ष्त्व पर गाविंहवाचक्षनी क्ष्या सर्वाधर्म कृत्योमां सभ्यक्ष्त्वनी प्रधानता प्रसास चित्रक्षारनुं हष्टांत सभ्यक्ष्त्वना भीका सदसठ सेहा चार श्रद्धा त्रष् सिंग हश प्रधारनी विनय त्रष् प्रधारनी शुद्धि पांच हुष्षु पांच सूष्षु | <ul><li>29</li><li>29</li><li>29</li><li>29</li><li>29</li></ul> |
| સમ્યક્ <sub>ર</sub> વના (ઉપરાંત) બીજા બે પ્રકાર<br>તે વિષે માર્ગ તથા જ્વરનું દર્ણત<br>સમ્યક્ <sub>ર</sub> વના ત્રણ પ્રકાર<br>સમ્યક્ <sub>ર</sub> વનાં બીજી <b>રી</b> તે ત્રણ ભેદ | ર ૧૫<br>૧૬<br>૧૬<br>૧૭ | છ યતના<br>છ આગાર<br>છ ભાવના<br>છ સ્થાનક<br>સમ્યક્ <sub></sub> વના સડસઠ ભેદોનું વિવર્ણ                                                                                                                                                                                                                                    | २७<br>२७<br>२८<br>२८<br>२८                                       |
| સમ્યક્ષ્ત્વના ચાર ભેદ<br>સમ્યક્ષ્ત્વના પાંચ પ્રકાર<br>પાંચે સમ્યક્ષ્ત્વના કાળના નિયમ                                                                                             | ૧૮<br>૧૭               | ત્રણે લિંગની વ્યાખ્યા<br>દશ પ્રકારના વિનયની વ્યાખ્યા                                                                                                                                                                                                                                                                     | २ <i>६</i><br>३०                                                 |
| સમ્યક્ષ્લ કેટલીવાર પમાય<br>કચા ગુણસ્થાનકે કયું સમ્યક્ષ્લ હોય                                                                                                                     | 9&                     | વિનયના પાંચ પ્રકારની વ્યાખ્યા<br>ત્રીજા ચૈત્યવિનય વિષે વિવેચન<br>બીજી રીતે ચૈત્યના પાંચ પ્રકાર                                                                                                                                                                                                                           | 30<br>39<br>32                                                   |
| સમ્યક્ત્વ કેટલીવાર મૂકાય અને<br>કેટલીવાર ગ્રહણ થાય<br>સમ્યક્ત્વના દસ પ્રકાર                                                                                                      | २०<br>२ <b>०</b>       | વાર્ત્તકમુનિની કથા<br>ગૃહસ્થાેએ પાેતાના ઘરે પ્રતિમા<br>પજા કેમ પજવી ?                                                                                                                                                                                                                                                    | 3 <b>२</b>                                                       |

| (વષય                                         | યુષ્ક          |
|----------------------------------------------|----------------|
| ચૈત્યવિનયનુ* સ્વરૂપ                          | ४२             |
| પુષ્પ પૂ <b>જા વિ</b> ષે ઘનસારની કથા         | 83             |
| આલરણ પૂજા                                    | ૪૫             |
| બીજી અગ્રપૂજા                                | ४६             |
| તે વિષે દેવસેનની માતાનું દર્શાંત             | 85             |
| ત્રીજી ભા <b>વપૂજા</b>                       | ४८             |
| પાંચ પ્રકારની પૂજા                           | ४८             |
| સાગરશેઠનું દર્શાત                            | પુર            |
| ચાથી ભક્તિ                                   | ૫૫             |
| પાંચમી ભક્તિ                                 | ૫૫             |
| તે વિષે ધનશેઠની કથા                          | પ૮             |
| આઠ પ્રકારની પૂજા                             | ६२             |
| સમ્યક્ <sub>ત્</sub> વની ત્રિવિધ શુદ્ધિ      | ६५             |
| પાંચ દ્રષણ                                   | ६६             |
| શંકા ઉપર બે વ્યાપારીનું દર્શાત               | ६६             |
| કાંક્ષા ઉપર દર્શાત                           | ६७             |
| ત્રીજાું વિચિકિત્સા દુષણ                     | ६७             |
| કુદષ્ટિ પ્રશ'સા                              | ६८             |
| મિથ્યાત્વીના પરિચય                           | ६८             |
| ન દ મણિકારશેઠનું દર્શાત                      | ६८             |
| સમ્યક્ષ્ત્વના આઠ પ્રભાવક                     | ৩৭             |
| પ્રવચની પ્રભાવક                              | ७२             |
| દેવર્ધિગણિની કથા                             | ७२             |
| તે ચાર પ્રકારની કથાઓના લક્ષણાે               | ७६             |
| ધર્મકથી શ્રી નંદિષેણુની કથા                  | <b>૭</b> ૭     |
| <b>ળીજા પ્રકારે આઠ</b> પ્ર <mark>ભાવક</mark> | <del>६</del> २ |
| સમ્યક્ત્વના પાંચ ભૂષણ                        | <b>E</b> 3     |
| શ્રી ગુણાકરસૂરિનાે વૃત્તાંત                  | €3             |
| સમ્યક્ષ્ત્વનું બીજાું ભૂષણ                   | ५ ६            |
| સમ્યક્ત્વનું ત્રીજાું ભૂષણ                   | <b>৬৩</b>      |
| સમ્યક્ત્વનું ચાેશું ભૂષણ                     | 66             |
| स्थिरता विषे सुक्षसाने। वृत्तांत             | ૯૯             |

| વિષય                              | યૃષ્ઢ        |
|-----------------------------------|--------------|
| સમ્યક્ત્વનું પાંચમું ભૂષણ ભક્તિ   | १०७          |
| સમ્યક્તવના પાંચ લક્ષણા            | १०८          |
| ઉપશમ પર                           |              |
| દમસાર રાજર્ષિની કથા               | १०८          |
| સ વેગ નામનું બીજું લક્ષણ          | <b>૧</b> ૧૩  |
| સમ્યક્ત્વનું ત્રીજું લક્ષણ નિવે'દ | ૧૧૩          |
| તે પર દઢપ્રહારીનું દર્શત          | ૧૧૪          |
| સમ્યક્ત્વનું ચાેશું લક્ષણ અનુકંપા | ૧૧૫          |
| સુધર્મ રાજાની કથા                 | ૧૧૫          |
| સમ્યક્ત્વનુપાંચમું લક્ષણ આસ્તિકતા | १२०          |
| પદ્મશેખરની કથા                    | ૧૨૧          |
| છ પ્રકારની યતના                   | ૧૨૫          |
| ધનપાલ પુરાહિતની કથા               | १२६          |
| છ આગાર                            | ૧૩૫          |
| કાેશા વેશ્યાનું દર્ણત             | ૧૩૫          |
| ગણાભિચાેગ                         | ૧૩૭          |
| <b>બ</b> લાભિચેાગ                 | ૧૩૮          |
| દેવાભિયાગ                         | १३८          |
| કાંતાર વૃત્તિ                     | ૧૩૮          |
| ગુરુ નિચહ                         | ૧૩૮          |
| છ ભાવના                           | ૧૩૯          |
| પહેલી ભાવના                       | ૧૩૯          |
| ખીજી ભાવના                        | ૧૩૯          |
| ત્રીજી ભાવના                      | १४०          |
| ચાેથી <b>ભાવના</b>                | १४०          |
| પાંચમી ભાવના                      | १४०          |
| છટ્ઠી ભાવના                       | १४०          |
| છ સ્થાનક                          | १४०          |
| બીજો પ્રકાશ ૧૪૬ર્થ                | <b>।</b> २७८ |
| <b>हेश</b> विरित                  | १४६          |
| અન્વય અને વ્યતિરેકથી દયાનું ફળ    | ૧૫૫          |
| પ્રથમ વૃતનું દેષ્ટાંતથી વર્ણુંન   | ૧૫૫          |

| (વષય                                       | યૃષ્દ્ર |
|--------------------------------------------|---------|
| સુલસાનું વૃત્તાંત                          | ૧૫૫     |
| <b>બીજી</b> ' સ્થ્ <b>લમૃષાવાદવિરમ</b> ણવત | ૧૫૭     |
| વસુરાજાની કથા                              | १६०     |
| ત્રીજાં સ્થ્લઅદત્તાદાનવિરમણવત              | १६६     |
| ચારીના ફળા કહે છે                          | १६८     |
| નાગદત્તની કથા                              | १६५     |
| ચાેશું સ્થૂલમાૈશુનવિરમણવત                  | ૧૭૧     |
| એ રાજપુત્રાના વૃત્તાંત                     | ૧७૨     |
| સુભદ્રાનું ચરિત્ર                          | ঀ७७     |
| પાંચમું સ્થૂલ પરિગ્રહવિરમણવત               | १८२     |
| તે ઉપર ધનશેઠની કથા                         | १८६     |
| ત્રણ ગુણ્વતા                               | १६०     |
| પહેલું દિશિપરિમાણ ગુણવત                    | १५०     |
| રાજા અશાેકચંદ્રની કથા                      | ૧૯૧     |
| ભાેગાપભાગ પ્રમાણ બી <b>જા</b> ં ગુણવત      | १५३     |
| <b>ખાવીશ અ</b> ભક્ષેાના નામ                | ૧૯૩     |
| વ કચૂલની કથા                               | १८६     |
| પંદર કર્માદાન                              | २०५     |
| અનર્થદ'ડ વિરમણનામે ત્રીજું                 |         |
| ગુણવત                                      | २०८     |
| ચંદરવા કર્યા કર્યા સ્થાને જોઇએ             | २१०     |
| અનર્થદંડ નામે ત્રીજું ગુણવત                | २१०     |
| મૃગસુંદરીની કથા                            | २१०     |
| चार शिक्षावत                               | ર૧૪     |
| પ્રથમ સામાયિક વ્રત                         | २१४     |
| સામાયિક લેનારાએાનું કૃત્ય                  | ર૧૫     |
| કાયાના ખાર દાેષા                           | २१६     |
| વચનના દશ દાેષા                             | २१६     |
| મનના દશ દાેષા                              | ૨૧ ૬    |
| સામાયિક ઉપર દમદત્ત મહર્ષિનું               |         |
| वृत्तांत                                   | २१७     |
| દેશાવગાશિક નામે બીજું શિક્ષાવત             |         |
| ચ'ડકૌશિકની કથા                             | २२०     |

| વિષય                                   | યુષ્ટ       |
|----------------------------------------|-------------|
| ત્રીજાં શિક્ષાત્રત પાષધ                | રર૧         |
| ચાેશું અતિથિસ વિભાગ નામે               |             |
| શિક્ષાવત                               | રરપ         |
| સુપાત્રદાનના પાંચ દુષણે                | २२६         |
| સુપાત્રદાનના પાંચ ભૂષણાે               | २३०         |
| પંચક શેઠની કથા                         | २३०         |
| સુપાત્રદાન ઉપર જીરહ્યુશેઠની કથા        | २३१         |
| તીર્થ'કરાના દાનવિધિ                    | <b>२</b> 33 |
| દાન સમયે ઉત્પન્ન થતા છ                 |             |
| અતિશયેા                                | <b>२</b> 33 |
| આનંદ શ્રાવકનું વૃત્તાંત                | २३६         |
| धामहैव श्रावधने। वृत्तांत              | २४०         |
| ત્રીજા શ્રાવક ચુલ્લનીપિતાના વૃત્તાંત   | २४३         |
| ચાૈથાશ્રાવક સુરાદેવના વૃત્તાંત         | २४४         |
| પાંચમા ચુલ્લશતક શ્રાવકનું વૃત્તાંત     | ર૪૫         |
| છદ્દા કુંડકાેેેલિક શ્રાવકનું વૃત્તાંત  | ર૪૫         |
| સાતમા સદાલપુત્ર શ્રાવકનું વૃત્તાંત     | २४६         |
| આઢમા મહાશતક શ્રાવકનું વૃત્તાંત         | २४६         |
| નવમા ન'દિનીપિતા શ્રાવકનું વૃત્તાંત     | રપ૧         |
| हशमा तेतसीपिता श्रावक्ष्तुं वृत्तांत   | રપર         |
| શ્રાવકની અગિયાર પ્રતિમાનું સ્વરૂપ      | २५२         |
| પૂર્વ સૂચવેલું કેશવનું વૃત્તાંત        | રપ૪         |
| શ્રાવકને નિવાસ કરવાના સ્થાનાેનું       |             |
| स्वर्प                                 | २६४         |
| કૈવાે શ્રાવક ઉત્તમ ગણાય                | २६५         |
| શ્રાવકાેનું સ ક્ષિપ્ત દિનકૃત્ય         | २६७         |
| ત્રિકાલ જિનપૂજાનાે વિધિ                | २७१         |
| શ્રાવકનું રાત્રી કૃત્ય <b>સ</b> ંક્ષેપ | રહ૧         |
| શ્રાવકના અફભૂત ગુણાેનું વર્ણન          | २७२         |
| ્મ'ડુક શ્રાવકનું વૃત્તાંત              | २७३         |
| हरिद्र थ्राह्मणुनुं वृत्तांत           | <b>૨૭</b> ૫ |
| સુવર્ણના ક'કણ ઘડનાર પુર્ષનુ'           |             |
| વૃત્તાંત                               | २७८         |

| વિષય                                | યુષ્ઠ             | વિષય                          | પુષ્ઠ       |
|-------------------------------------|-------------------|-------------------------------|-------------|
| ત્રીજો પ્રકાશ                       | <b>૨૮૦થી</b> ૩૫૪  | અહેારાત્રીનું સ'ક્ષિપ્ત કૃત્ય | 38Ç         |
| સવ <b>ેવિ</b> રતિ                   | २८०               | કૃત્યનાે ક્રમ                 | 385         |
| દીક્ષાગ્રહણમાં પુરૂષ, સ્ત્રી, ન     | <b>'પુંસકનુ</b> ' | સિદ્ધાંતામાં સાધુ વર્ણુંન     | ३५०         |
| યે ાગ્યા યે ા ગ્યપણ                 | २८१               | પશુપાલ અને જયદેવનું વૃત્તાંત  | <b>૩૫</b> ૧ |
| અતિમુક્ત બાળમુનિનું વૃ <sup>.</sup> | તાંત ૨૮૧          | ચાેેેશ પ્રકાશ ૩૫૫થ            | ો૩૮૮        |
| દીક્ષામાં અયેાગ્ય પુરૂષતુ'          | વર્ણુન ૨૮૧        | પરમાત્મ સ્વરૂપ                | <b>3</b> 44 |
| સ્ત્રી જાતીમાં વીશ દીક્ષા અ         | ાપવામાં <u> </u>  | ભવસ્થકેવલીનું સ્વરૂપ          | <b>૩૫પ</b>  |
| અચેાગ્ય                             | २६०               | દ્રવ્યજિન સ્વરૂપ              | 300         |
| નપુંસકના ૧૬ ભેદ                     | २६०               | ભાવજિન સ્વરૂપ                 | 300         |
| દશ પ્રકારના યતિધર્મ                 | २५३               | કેવલીના આહાર સંખ'ધી           | ૩૭૧         |
| માયા કષાય વિષે દર્શાત               | રહ્ય              | સિદ્ધનું સ્વરૂપ               | <b>३७</b> २ |
| તપસ્યાનું સ્વરૂપ                    | २८६               | જઘન્ય અવગાહનાનું સ્વરૂપ       | <b>३७</b> ५ |
| ઉનાેદરી પ્રમુખનું સ્વરૂપ            | २८७               | સિહોના સ્થાનનું લક્ષણ         | ३७६         |
| અભ્ય તર તપના પ્રકાર                 | २६८               | સિદ્ધ જીવાનું રક્ષણ           | ३७६         |
| ં પ્રાથશ્ચિત તપના દશ પ્રક           | ાર ૨૯૯            | કેવળજ્ઞાન કેવળદર્શન ને સમસ્ત  |             |
| विनय, वैयावन्य, स्वाध्या            |                   | વસ્તુનું વિષયપશુ              | <u> ૩७७</u> |
| તે પર વિદ્યાધરનું દર્શાંત           | <b>३०</b> ९       | સિદ્ધના જીવાેનું નિરૂપમ સુખ   | <b>૭</b> ७૭ |
| ધ્યાન                               | 302               | સિદ્ધોના સુખથી બીજું સુખ નથી  | 300         |
| સ યમ સ્વરૂપ                         | 30€               | તે સિદ્ધનું સુખ નિરૂપમ છે.    | 306         |
| પાંચ ઇન્દ્રિયાના નિગ્રહનુ           | સ્વરૂપ ૩૦૯        | વનવાસી મ્લેચ્છનું કથાનક       | ३७८         |
| કષાયજયનું સ્વરૂપ                    | 390               | ઉપર રહેલા અર્થ'ની વિશેષ ભાવના | 308         |
| કષાયશખ્દના અવ <sup>c</sup>          | 390               | સિદ્ધ ભગવ તના એકત્રીશ ગુણા    | 3८०         |
| દ'ડવિરતિ સ્વરૂપ                     | <b>૩</b> ૧૨       | તે સિદ્ધના આઠ ગુણેા           | <b>૩૮</b> ૧ |
| દત્ત અને કલિકાચાર્યની               | કથા ૩૧૬           | આત્મેબાેધ <b>ની</b> દુર્લભતા  | 3८२         |
| કા <b>યગુ</b> પ્તિ                  | <b>३</b> १७       | આત્મએાધ કરનારી જિનવાણીનું     |             |
| અમ'ગળમુનિનાે વૃત્તાંત               | 39८               | <b>મા</b> હાત્+ય              | 3<3         |
| બાર ભાવના <b>નું સ્વ</b> રૂપ        | 328               | મિથ્યાદુષ્કૃત્યની પ્રાર્થના   | 363         |
| કુબેરદત્તનું વૃત્તાંત               | <b>૩</b> ૨૫       | ગ્રન્થકા <b>રની</b> પ્રશસ્તિ  | 358         |
| રાહિણેય ચારની કથા                   | <b>૩</b> ૪૧       | યુરવણી                        | 320         |
| <b>ળાર પ્રતિમાનુ</b> સંક્ષિપ્ત      | સ્વરૂપ ૩૪૭        | ગ્રન્થ સમાપ્ત                 | 344         |
|                                     |                   |                               |             |

નમ: શ્રી પાર્ધ<sup>૧</sup>નાથાય

# શ્રી આત્મપ્રબોધ

#### પ્રથમ પ્રકાશ



(સમ્યક્ત્વ નિર્ણય)

अनंतिवज्ञानिवशुद्धरूपं निरस्तमोहादिपरस्वरूपम् । नरामरेंद्रैः कृतचारुभक्ति नमामि तीर्थेशमनंतशक्तिम् ॥१॥

જેનું વિજ્ઞાન અન'ત છે. જેનું સ્વરૂપ નિમ'લ છે, જેણે માહ અજ્ઞાન-આદિ પરસ્વરૂપને ટાળેલું છે. અને મનુષ્યાના ઇંદ્ર ચક્રવર્તીઓએ તથા દેવતા-ઓના ઇંદ્રોએ જેની મનાહર ભક્તિ કરેલી છે. એવા અન'તશક્તિશાળી શ્રી તીધ'કર પ્રભુને હું નમસ્કાર કરૂં છું.

> अनादिसंबद्धसमस्तकर्भ-मलीमसत्वं निजकं निरस्य । उपात्तशुद्धात्मगुणाय सद्यो नमोऽस्तु देवार्यमहेश्वराय ॥२॥

પાતાની અનાદિકાળથી બ'ધાયેલા સમસ્તકમ°ની મલિનતાને દૂર કરી જેમણે શુદ્ધ આત્મગુણ ગ્રહણ કરેલા છે. એવા દેવતાઓને પૂજવા યાગ્ય મહેશ્વર શ્રી વીર ભગવાનને નમસ્કાર હાે.

> जगत्त्रयाधीशमुखोद्भवाया वाग्देवतायाः स्मरणं विधाय । विभाव्यतेऽसौ स्वपरोपकृत्ये विशुद्धिहेतुः शुचिरात्मबोधः ॥ ३ ॥

ત્રણ જગતના સ્વામીના મુખથી ઉત્પન્ન થયેલ વાગ્રદેવતા સરસ્વતીનું સ્મરણ કરી પાતાના અને પરના ઉપકારને માટે વિશુદ્ધિના હેતુરૂપ એવા આ પવિત્ર-શુદ્ધ આત્મપ્રભાધ ગ્રંથ રચવામાં આવે છે.

ગ્ર'થના આર'ભમાં સ'ક્ષેપ કરવાની ઈચ્છાવાળા પુરૂષે શિષ્ટપુરૂષાના આચારને આચરવાને અને ગ્ર'થની સમાાપ્ત થવામાં અ'તરાય કરનારા ઘણાં વિધ્નાના સમૂહને દૂર કરવાને અત્ય'ત અવ્યભિચારી અને યાગ્ય ઈષ્ટદેવતાના ૧

શ્રી આત્મપ્રબાધ

સ્તવન વગેરે કરવારૂપ જેનું સ્વરૂપ છે એવું ભાવ મંગલ પ્રાયે કરીને કરલું જોઈએ, એવું વિચારી અહીં પણ પ્ર'થની આદિમાં સર્વ તીર્થ'કરાને પ્રણામ કરવાપૂર્વ'ક નજીકના ઉપકારી શ્રીવીરપરમેશ્વરને નમસ્કાર કરવારૂપ અને વાગ્દેવતાના સ્મરણ કરવારૂપ ભાવમ'ગલના આશ્રય કરવામાં આવ્યા છે તેમજ વળી શ્રોતાઓની પ્રવૃત્તિ માટે આ પ્ર'યનું પ્રયોજન અભિધય, અને સંઅ'ધ એ ત્રણ પણ નિયમથી કહેવા જોઈએ.

આત્મજ્ઞાન મેાક્ષને પ્રાપ્ત કરાવનાર હાવાથી સર્વનું ઉપકારક છે. તેથી અહીં પાતાના અને પરના ઉપકારને અર્થ એ પદ કહી સ્વાપકાર અને પરાપકાર રૂપ પ્રયાજન દર્શાવવામાં આવ્યું છે અને 'આત્મબાધ' એ નામ આપી અતિ-શુદ્ધ આત્મજ્ઞાનના માર્ગ અભિધેયરૂપે નિરૂપણ કરવામાં આવેલ છે. અને તે 'આત્મબાધ' કહેવામાં આવે છે. એમ કહી વાચ્ય વાચક ભાવ વગેરે સંબ'ધ સુચવ્યા છે. તેમાં આત્મબાધનું સ્વરૂપ તે વાચ્ય છે અને આ ય્ર'થ વાચક છે. ઇત્યાદિ અહીં ઘણું કહેવાનું છે, પણ તે સદ્દપદ્વિવાળા પુરૂષાએ પાતાની મેળે બીજા ય્ર'થાથી જાણી લેવું. ય્ર'થના વિસ્તાર થવાના ભયથી અહીં કહેવામાં આવ્યું નથી.

હવે પ્રથમ જે સામાન્યથી અભિપ્રાય દર્શાવેલ છે. તેને વિવેચન કરી અતાવે છે.

> प्रकाश माद्यं वर दर्शनस्य ततश्र देशाद्विरतेर्द्धितीयं तृतीय मस्मिन्सुमुनि व्रतानां वक्ष्ये चतुर्थं परमात्मतायाः ॥ ४॥

આ શ્ર'થમાં પ્રથમ પ્રકાશમાં સમ્યગૂદશ°નનું સ્વરૂપ અતાવેલ છે, બીજા પ્રકાશમાં દેશ વિરતિનું સ્વરૂપ, ત્રીજા પ્રકાશમાં ઉત્તમ મુનિવ્રતનું સ્વરૂપ અને ચાથા પ્રકાશમાં પરમાત્મભાવનું સ્વરૂપ દર્શાવેલ છે. આ ઉપરથી પરસ્પર સ'અ'ધવાળા સમ્યક્ત્વાદિ સ્વરૂપને પ્રતિપાદન કરનારા એવા ચાર પ્રકાશથી પ્રતિબદ્ધ એવા આ આત્મપ્રબાધ શ્ર'થ છે, એમ સૂચવેલું છે.

આ ત્ર'થના અધિકારીઓ કાેેેે છે?

न संत्यभव्या निह जातिभव्या न दूरभव्या बहु संसृतित्वात् । मुमुक्षवोऽभूरिभवभ्रमा हि आसन्नभव्यास्त्वधिकारिणोऽत्र ॥ ५ ॥

અભવ્ય, જતિભવ્ય અને દૂરભવ્ય એ બહુ સ'સારી હાવાથી આ ય્ર'થના અધિકારી નથી જેમણે બહુભવમાં ભ્રમણ કરવાનું નથી એવા મુમુક્ષ પુરૂષો અને આસન્ન ભવ્ય એ આ પ્ર'થના આધકારી છે.

આ કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે, દુષ્ટ અંતવાલા અને અનંત ચાર પ્રકારની ગતિના સ્વરૂપને પ્રસાર કરનારા આ સંસારને વિષે આ જગતના સર્વ જંતુઓના ચિત્તને ચમત્કાર કરનારા એવા ઇંદ્રાદિક સુર—અસુરાએ રચેલા ઉત્કૃષ્ટ આઠ મહા પ્રાતિહાર્ય વગેરે સર્વ અતિશયોથી યુક્ત એવા જગદ્દગુરુ શ્રી વીરપ્રભુએ સર્વ ઘનઘાતિ કર્મના દલીયાના સમૂહના નાશથી ઉત્પન્ન થયેલ સર્વ લોકાલોક લક્ષણવાળા લક્ષ્યને અવલોકન કરવામાં કુશળ એવા નિર્મળ કેવળજ્ઞાનના અળથી ત્રણ પ્રકારના જવા કહેલા છે (૧) ભવ્ય (૨) અભવ્ય અને (૩) જતિભવ્ય. જે જવા કાલાદિકના યાગની સામગ્રી પ્રાપ્ત કરી પાતાની શક્તિથી સર્વ કર્મોને ખપાવી મુક્તિએ ગયા છે, જાય છે અને જવાના છે, તે સર્વ જવા ત્રિકાલની અપેક્ષાએ ભવ્ય કહેવાય છે.

જે જીવા આય<sup>લ્</sup>ક્ષેત્ર વિગેરેની સામગ્રી છતાં પણ તેવી જાતના કાેઈ જાતિ સ્વભાવને લઈને સવ<sup>લ</sup>દા તત્ત્વશ્રદ્ધાના અભાવથી કયારે પણ મુક્તિને પામ્યા નથી, પામતા નથી અને પામવાના નથી, તે અભવ્ય કહેવાય છે.

મુકિતની પ્રાપ્તિનું મૂળ કારણ સમ્યક્ત્વ જ છે, તેને માટે શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે.

> दंसणभट्टो भट्टो दंसण भट्टस्स नित्थ निन्वाणं । सिजंति चरणरहिया दसणरहिया न सिझंति ॥१॥

જે સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થયેલાે છે, તે સવ°થી ભ્રષ્ટ સમજવા. સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થયેલા પ્રાણીને માેક્ષ પ્રાપ્ત થતાે નથી; પ્રાણીએા ચારિત્રરહિત મુકિત પામે છે પર'તુ સમ્યક્ત્વરહિત કદાપિ મુકિતમાર્ગ પ્રતિ પ્રયાણ કરી શકતા નથી.

અહીં જે ચારિત્રરહિત એમ કહ્યું તે દ્રવ્યચારિત્રથી રહિત એમ સમજવું.

વળી જે જવ અનાદિકાળથી આશ્રિત એવા સૂક્ષ્મભાવના ત્યાગ કરી જો બાદરભાવને પામે તો તે અવશ્ય સિદ્ધ થાય છે, પર'ત સર્વ સ'સ્કારને કરનારાના વિષયમાં નહીં આવેલી ખાણની અ'દર રહેલા સ'સ્કારને યાગ્ય એવા પાષણની જેમ સૂક્ષ્મભાવના ત્યાગ કરી કદિ પણ અવ્યવહાર રાશિરૂપ ખાણથી બહાર આવેલા નથી. આવતા નથી અને આવવાના નથી, તે જાતિભવ્ય કહેવાય છે. આ જવા માત્ર કહેવાના જ ભવ્ય છે, પણ સિદ્ધિ સાધકપણે ભવ્ય નથી. તેને માટે આગમમાં કહ્યું છે કે—

" सामग्गिअभावाओ, ववहाररासिअपवेसाओ । भव्वावि ते अनंता, जे सिद्धिसुंह न पावैतित्ति ॥ १॥ સામગ્રીના અભાવ હાવાથી જેમના વ્યવહાર–રાશિમાં પ્રવેશ નથી. એવા ભવ્ય જીવા પણ અન'તા છે કે, જેઓ માક્ષસુખને પામતા નથી અને પામવાના નથી.

ઉપર કહેલા ત્રિવિધ જ્વામાંથી જે અભવ્ય અને જાતિભવ્ય-એ બે રાશિના જ્વા નિમ'ળ શ્રદ્ધાથી રહિત હાેવાથી આ આત્મપ્રબાધ ય્ર'થને વિષે અધિકારી નથી, માટે બાકીના ભવ્ય રાશિના જ્વા રહ્યા તે જ આ ય્ર'થના અધિકારી છે.

તે ભવ્ય જ્વા બે પ્રકારના છે. એક આસન્નભવ્ય અને (ર) દૂરભવ્ય તેમાં દૂરભવ્ય કોને કહેવાય? તે કહે છે. જેને અધ પુદ્દગલ પરાવ તનથી અધિક સંસાર હજ વર્તે છે, તે દૂરભવ્ય કહેવાય છે અને જેને અધ પુદ્દગલ પરાવત નથી ન્યૂન સંસાર વર્તે છે, તે આસન્નભવ્ય કહેવાય છે. તેઓમાં જે દૂરભવ્ય છે, તેમને મિથ્યાત્વના ઉદય પ્રબળ હાવાથી કેટલાક કાળપર્ય ત સમ્યક્દર્શનની પ્રાપ્તિના અભાવ હાય છે. તેથી તેમનું પર્યટન આ સંસાર અટવીમાં ઘણા કાળ રહે છે. એટલે તેમને આત્મબાધના સદ્ધમ માર્ગ દુલ ભયાય છે. અને જેઓ આસન્ન ભવ્ય છે. તેમને કાંઈક ન્યૂન અધ પદ્દગલ પરાવત કાલ હાવાથી આત્મબાધના સદ્ધમ માર્ગ સુલભ થાય છે. વળી તેમને હળવા કમ ને લઈને તત્વ શ્રદ્ધા સુલભ છે. માંદે આસન્નભવ્ય જવા આ પ્રાયના અધિકારી છે, તે આસન્નભવ્ય જવાના ઉપકારને અર્થ આત્મબાધનું કાંઈક સ્વરૂપ નિરૂપણ કરવામાં આવે છે.

#### આત્મા શહદના અર્થ

તે તે ભાવને સતતપણે પ્રાપ્ત થાય તે આત્મા કહેવાય છે. (અતતીતિ) આત્મા પાતાના ગુણપર્યાયાને ગ્રહણ કરવાની જેનામાં શક્તિ છે, તે આત્મા કહેવાય છે.)

#### આત્માના ત્રણ પ્રકાર.

તે આત્મા ત્રણ પ્રકારના છે. (૧) અહિરાત્મા (૨) અ'તરાત્મા અને (૩) પરમાત્મા.

#### બહિરાત્માનું સ્વરૂપ.

મિશ્યાત્વના ઉદ્દયને વશ થઈ શરીર, ધન, પરિવાર, મ'દિર, નગર, દેશ, મિત્ર, અને શત્રુ વગેરે ઈષ્ટ–અનિષ્ટ વસ્તુએોમાં રાગ–દ્વેષની બુદ્ધિને ધારણ કરે છે અને સવ<sup>°</sup> અસાર વસ્તુને સારરૂપે જાણે છે. તે પહેલા ગુણઠાણામાં વર્ત¹નારા જીવ બાહ્યદષ્ટિપણાંને લઈ ને બહિરાત્મા કહેવાય છે.

#### અ'તરાત્માનું સ્વરૂપ.

જે તત્વ શ્રદ્ધા સહિત થઈ કમ'ના અ'ધ વગેરેનુ' સ્વરૂપ સારી રીતે જાણે છે. જેમકે આ જીવ આ સ'સારને વિષે કમ'બ'ધના હેતુરૂપ એવા મિચ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને યાગ વડે પ્રત્યેક સમયે કમ'ને બાંધે છે. તે કમ' જયારે ઉદયમાં આવે છે, ત્યારે એ જીવ પાતેજ તેને ભાગવે છે. તેને કાઈ બીજો જીવ સહાય પણ કરતા નથી. આ પ્રમાણે ચિંતવે છે અને જયારે દ્રવ્ય વગેરે કાંઈક વસ્તુ જાય છે ત્યારે તે આ પ્રમાણે ચિંતવે છે. મારા આ વસ્તુની સાથેના સ'બ'ધ નષ્ટ થયા. મારૂ' ખરૂ' દ્રવ્ય તા જ્ઞાનાદિ છે, જે આત્મ પ્રદેશની સાથે સ'બ'ધ ધરાવે છે તે દ્રવ્ય કયાંય પણ જવાનું નથી જયારે કાંઈ દ્રવ્ય વગેરેના લાભ થાય છે. ત્યારે તે આ પ્રમાણે જાણે છે–આ પૌદ્દગલિક વસ્તુના સ'બ'ધ મારે થયા છે.

તેમાં હષ શે ધારણ કરવા ? જ્યારે વેદનીયકમ ના ઉદયથી કષ્ટ વગેરેની પ્રાપ્તિ થાય ત્યારે તે સમભાવને ધારણ કરે છે. અને આત્માને પરભાવથી ભિન્ન માની તેને ત્યાગ કરવાના ઉપાય કરે છે. અને ચિત્તમાં પરમાતમાનું ધ્યાન કરે છે તેમજ આવશ્યકાદિ ધર્મ કૃત્યમાં વિશેષ ઉદ્યમવંત થાય છે, તે ચાથા ગુણકાણાથી ખારમા ગુણકાણા સુધી વર્તનારા જીવ અંતદ ષ્ટિથી અંતરાતમા કહેવાય છે.

#### પરમાત્માનું સ્વરૂપ

જે જીવ શુદ્ધ આત્મસ્વભાવને પ્રતિભ'ધ કરનારા કર્મ શત્રુઓને હણી અને નિરૂપમ કેવળજ્ઞાનાદિકની ઉત્તમ સંપત્તિને પ્રાપ્ત કરી સવ પદાર્થીના સમૃહને હથેળીમાં રહેલ આમળાની જેમ અથવા હથેળીમાં રહેલ નિમ ળ જળની જેમ જાણે અને જુએ. તેમજ પરમ આન'દના સ'દોહથી સ'પન્ન થાય તે તેરમા અને ચૌદમાં ગુણકાણામાં રહેલ આત્મા તથા સિદ્ધાત્મા (શુદ્ધસ્વરૂપપણ) પરમાત્મા કહેવાય છે.

#### આત્મબાધ શબ્દના અર્થ

બાધન એટલે વસ્તુના યથાથ સ્વરૂપનું જ્ઞાન તે બેહ્ધ, આત્મા કે જેનું લક્ષણ આગળ કહેવામાં આવશે, એવા ચેતન અને તેનાથી અભિન્ન સમ્યક્ત્વાદિ ધર્મ તેના બાધ, તે આત્મબાધ તેને પ્રતિપાદન કરનારા પ્ર'થ તે ઉપચારથી આત્મબાધ કહેવાય છે. એવી રીતે આત્મબાધ શબ્દના અર્થ કહ્યો.

### આત્મબાધનું મહાત્મ્ય વર્ણવે છે.

જે પ્રાણીને આત્મબાધ થયેલા હાય છે તે પ્રાણી પરમાન દમાં મગ્ન હાવાથી કદિપણ સ'સાર સુખના અભિલાષી થતા નથી. કારણ કે તે સ'સાર સુખ અલ્પ અને અસ્થિર હાય છે. જેમ કાઈ માણસ વિશિષ્ટ ઇચ્છિત વસ્તુને આપનારા કલ્પવૃક્ષને પ્રાપ્ત કરી તેની પાસે લુખા ભાજનની પ્રાથ°ના કરતા નથી. તેમ પ્રાણી પરમાન દમાં મગ્ન થઈ સ'સાર સુખના અભિલાષી થતો નથી. જેમ સારા માગે ચાલનારા દેખાતા પુરૂષ કવામાં પડતો નથી, તેમ જે પ્રાણીઓ આત્મજ્ઞાનમાં તત્પર છે. તેઓ કદિપણ નરકાદિ દુઃખને પામતા નથી. જેણે અમૃતના સ્વાદ લીધા હાય તેવા પુરૂષને જેમ ખારા પાણીને પીવાની રુચિ થતી નથી, તેમ જેણે આત્મબાધને પ્રાપ્ત કર્યો છે. તેને અહારની વસ્તુના સ'સગ°ની ઈચ્છા થતી નથી.

# આત્મબાધ વગરના પ્રાણી કેવા હાય છે?

જેને આત્મબાધ થયા નથી તે પ્રાણીને મનુષ્ય દેહ હાવાથી શીંગડા, પ્રંછડા પ્રમુખ કાંઈ હાેતું નથી, તોપણ તેને પશુ જ જાણવા, કારણ કે આહાર, નિંદ્રા, ભય અને મૈથુન વંદે યુક્ત હાેવાથી તેના તે ધર્મ પશુના જેવા છે તેમ વળી જે પ્રાણીએ વસ્તુતાએ આત્માને જાણ્યા નથી, તેને સિફ્રિની પ્રાપ્તિ દૂર છે. અને પરમાત્મસંપત્તિના ઉપલક્ષક તે થતો નથી. અને સંસારની ધન, ધાન્ય વિગેરેની સમુદ્ધિ તેના ઉત્સાહનું કારણ રહે છે. તેમજ તેની આશારૂપી નદી સદાપૂર્ણ રહે છે તેથી જ્યાં સુધી પ્રાણીને આત્મબાધ થયા નથી. ત્યાં સુધી તેને આ સંસાર સમુદ્ર તેને દુજ્ય છે અને ત્યાં સુધી અતિવિષમ એવા કષાયા ટકે છે. તેથી આત્મબાધ સર્વોત્તમ છે.

# આત્મબાધ થવાનું કારણ સમ્યક્ત્વ છે.

કારણ વિના કાર્યની ઉત્પત્તિ થતી નથી એવા ન્યાય છે તો આત્મબાેધ પ્રગ૮ થવામાં કાંઈ સત્**રૂપ કારણ હાેલું જોઈએ. તે કારણ વસ્તુતાએ** સમ્યક્<sub>ત્</sub>વ જ છે, બીજુ' કાંઈ નથી. આગમમાં પણ સમ્યક્<sub>ત્</sub>વ સિવાય આત્મબાેધની ઉત્પત્તિ સાંભળવામાં આવી નથી, તે ઉપરથી આત્મબાેધ સમ્યકત્વ મૂળ છે એમ સિદ્ધ થયુ'

સમ્યક્ત્વના સ્વરૂપને પ્રતિપાદન કરવાને તેની ઉત્પત્તિની રીતિ કહે છે.

કાઈ અનાદિકાળનાે મિથ્યાદષ્ટિ જીવ મિથ્યાત્વને લઈને અન'ત પુદ્દગલ પરાવર્તન સુધી આ અપાર સ'સાર રૂપી ગહનમાં ભમી ભમી ભવ્યપણાના પ્રથમ પ્રકાશ

પરિપાકને પામી તેને લઈ પર્વતની નદીના જળના વેગમાં ઘસડાતા પાષણના **ઘસરાની જેમ માંડ માંડ અનાભાગથી નિવૃત્ત એવા યથાપ્રવૃત્તિ કરણરૂપ પરિણામ** વિશેષથી ઘણાં કર્મની નિર્જરા કરતો અને થાડા કર્મને આંધતો સંજ્ઞી જીવપણું પ્રાપ્ત કરે છે. પછી પલ્યાેપમના અસંખ્યેય ભાગથી ત્યુન એવા એક સાગરાેપમ કાેટિની સ્થિતિવાળા આયુષ્ય સિવાયના સાત કમેનિ કરે છે. જીવને પાતાના દુષ્કર્મથી ઉત્પન્ન થયેલ ઘાટા રાગદ્વેષના પરિણામ રૂપ, કઠાેર અને ઘાટા લાંબા કાલની લાગેલ ગાપાએલ વક્રમંથિ (ગાંઠ)ના જેવા દુર્ભેદ્ય અને પૂર્વે કદિ નહીં ભેદાએલ પ્ર'ધિ છે, એ પ્ર'થિ સુધી અભવ્ય જવા પણ યથાપ્રવૃત્તિકરણ વડે કર્મને ખપાવી અન'તવાર આવે છે. અને તે ગ્ર'થિદેશમાં રહેલ અભવ્ય જીવ અથવા ભવ્ય જીવ સંખ્યેય અથવા અસંખ્યેય કાળ સુધી રહે છે. તેમાં કાેઈ અભવ્ય જુવ ચક્રવર્તી વગેરે અનેક રાજાએાએ જેમને શ્રેષ્ઠ પૂજા, સત્કાર અને સત્માન આપેલ છે. એવા ઉત્તમ સાધુએાને જેવામાં અથવા જિન સમૃદ્ધિના દેખવાથી અથવા સ્વર્ગ ના સુખ વગેરેના પ્રયોજનથી દીક્ષા ગ્રહણ કરી દ્રવ્ય-સાધપણાને પ્રાપ્ત કરી પાતાની મહત્તા વગેરેની અભિલાષાથી ભાવસાધુની જેમ પ્રતિલેખનાદિ ક્રિયાએોના કલાપને આચરે છે. અને તે ક્રિયાના બળથી ઉકૃષ્ટા નવમા ગ્રેવેયક સુધી પણ જાય છે.

અને કાઈ નવમા પૂર્વ સુધી માત્ર સૂત્રપાઠ જાણે અર્થ જાણતા નથી, કારણ કે, અભવ્ય જ્વાને પૂર્વધર લબ્ધિના અભાવ છે, તેથી તે માત્ર દ્રવ્યશ્રુત મેળવે છે. કાઈ મિથ્યાત્વી ભવ્ય જીવ તો ગ્ર'થિ દેશમાં રહી કાંઈક ઉણા દશ પૂર્વ સુધી દ્રવ્યશ્રુત મેળવે છે. એથીજ કાંઈક ઉણા દશપૂર્વ સુધી શ્રુત પણ મિથ્યાશ્રુત થઈ જાય. કારણકે તે મિથ્યાત્વીએ ગ્રહણ કરેલ છે. અને જેને પૂર્ણ દશપૂર્વ શ્રુત થાય તેને નિશ્ચે સમ્યક્ત્વ થાય છે. અને બાકીના કાંઈ ઉણા દશપૂર્વધર વગેરેમાં સમ્યક્ત્વ થવાની ભજના છે એટલે સમ્યક્ત્વ થાય અથવાન પણ થાય. તેને માટે કલ્યભાષ્યમાં નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે—

''चउदस दसय अभिने, नियमा सम्मं तु सेसए भयणा।"

એ પછી કાઈ મહાત્મા કે જેને પરમ નિવૃત્તિ—માક્ષનું સુખ નજીક છે અને જેના અનિવાર્ય વીર્યના વેગ ઘણી રીતે ઉક્ષાસ પામેલા છે. તે મહાતમા તીક્ષ્ણ ખડ્ગની ધારની જેમ પરમ શુદ્ધ અધ્યવસાય વિશેષરૂપ અપૂર્વકરણ વડે જેનું સ્વરૂપ કહેવામાં આવ્યું છે. એવા પ્ર'થિના ભેદ કરી અનિવૃત્તિકરણમાં

શ્રી આત્મપ્રભાધ

પ્રવેશ કરે છે. ત્યાં પ્રતિસમયે શુદ્ધ થતો તે તે જ કર્મીને નિર'તર ખપાવતો. અને ઉદયમાં આવેલા મિથ્યાત્વને વેદતો તે જે ઉદયમાં આવેલ નથી તેને ઉપશમ કરવારૂપ અ'તમુ'હૂત'કાળના પ્રમાણવાળા અ'તરકરણમાં પ્રવેશ કરે છે.

તે પ્રવેશ કરવાના વિધિ આ પ્રમાણે છે.

અ'તરકરણની સ્થિતિના મધ્યમાંથી દલિયા લઈ જ્યાં સુધી અ'તરકરણના દલીયા સઘળા ક્ષય પામે ત્યાં સુધી પ્રથમની સ્થિતિમાં નાંખે છે. એવી રીતે અ'તર્મુ હૂર્તાના કાળે કરી સર્વ દલિયાના ક્ષય થઈ જાય છે તે પછી જ્યારે તે અનિવૃત્તિકરણ સમાપ્ત થાય અને ઉદ્દીરણા કરેલ મિથ્યાત્વને ભાગવવાથી ક્ષીણ થતાં અને નહીં ઉદ્દીરણા કરેલ મિથ્યાત્વને પરિણામ વિશેષથી રાેકતાં ખારી જમીતની જેમ મિથ્યાત્વના વિવર પામીને એટલે જેમ સ'ગ્રામને વિષે માેટા સુભટ વૈરીનાે જય કરીને અત્ય'ત આલ્હાદને પામે તેમ કમે<sup>°</sup> આપેલા માર્ગને. પામીને પરમ ઉત્કૃષ્ટ આન'દમય અને અપૌદ્દગલિક એવા ઉપરામ સમ્યકૃત્વને પામે છે. જ્યારે જીવ ઉપશમ સમ્યકૃત્વને પામ્યા તે વખતે જેમ ઉનાળાના તાપમાં તપાઈ ગયેલા કાઈ જીવ આવનાચ'દનથી અત્ય'ત શીતળતાને પામે છે, તેમ તે જીવને ઉપશંમ સમ્યકૃત્વના રસથી પાતાના આત્માની અંદર અત્યંત શીતળતા પ્રગટ થાય છે. તે પછી ઉપશામસમ્યકત્વને વિષે વર્તજો જીવ સત્તાને વિષે વત<sup>°</sup>તા એવા મિથ્યાત્વને શાધી તેની ત્રણ પુંજરૂપે વ્યવસ્થા કરે છે. જેમ કાેઈ મેણાના કાેદરાને શાેધ છે. તે શાેધતાં કેટલાંક શુદ્ધ થઈ જાય છે. કેટલાક અર્ધ(શુદ્ધ થાય છે અને કેટલાક તેવાને તેવા જ રહે છે. એમ જવ પણ અધ્યવસાયે કરીને જિનવચનની રુચિને રાેકનારા દુષ્ટ રસનાે ઉચ્છેદ કરી મિચ્યાત્વને શોધે છે, તે શોધતાં છતાં શુદ્ધ, અધ'શુદ્ધ અને અશુદ્ધ એમ ત્રણ પ્રકારે થાય છે.

આ ત્રણ પુંજમાં જે શુદ્ધ પુંજ છે, તે સર્વજ્ઞ ભગવંતના ધર્મને વિષે સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિમાં રાેકવાવાળા નથી, તેથી તે સમ્યક્ત્વ પુંજ કહેવાય છે અને બીજો જે અર્ધ શુદ્ધ પુંજ છે, તે મિશ્રપુંજ કહેવાય છે. તે મિશ્રપુંજના ઉદય થવાથી જિનધર્મને વિષે ઉદાસીનતા હાેય છે. અને અશુદ્ધ પુંજના ઉદયથી અરિહંત સિદ્ધાદિકને વિષે મિચ્યાપણાની પ્રાપ્તિના ઉદય થાય છે તેથી તે મિચ્યાત્વપુંજ કહેવાય છે, એટલે શુદ્ધદેવ અરિહંતને કદેવ માને અને શુદ્ધગુરુને કુગુરુ માને તે મિચ્યાત્વ કહેવાય છે. તેજ અંતરકરણે કરી અંતર્મ દૂર્ત કાળ

પ્રથમ પ્રકાશ

પય''ત ઔપશિમિકસમ્યકૃત્વ અનુભવ્યા પછી તરત જ નિશ્ચયથી શુદ્ધ પુ'જના ઉદયથી લિયથી ક્ષેચાપશમ સમ્યગ્દષ્ટિ થાય છે અને અધ'શુદ્ધ પુ'જના ઉદયથી મિશ્ર અને અશુદ્ધ પુ'જના ઉદયથી સાસ્વાદન ગુણસ્થાન કરસવાપૂર્વ'ક મિથ્યા-દષ્ટિ થાય છે. તે સાસ્વાદન ગુણસ્થાન જઘન્યપણે એક સમય પ્રમાણ અને ઉત્કૃષ્ટથી છ આવળી પ્રમાણ છે. વળી પ્રથમનું ઉપશામસમ્યકૃત્વ પ્રાપ્ત થતાં કોઈ જવ સમ્યકૃત્વની સાથે જ દેશવિરતિપણાને પામે છે અને કાઈ જવ પ્રમત્ત ભાવના છક્કા ગુણસ્થાનને પામે છે અને કાઈ જવ સાસ્વાદન ગુણસ્થાન પામી મિથ્યાદષ્ટિ પણ થાય છે. શતકની–બૃહદ્દસ્યૂર્ણીમાં તે વિષે કહ્યું છે—

उवसम सम्मदिठी अंतरकरणिठओ कोइ देसविरइंपि ॥ लहइ कोइ पमत्तभावंपि सासायणो पुण न किंपि लहे इत्ति ॥१॥

બીજુ' કાંઈ સાસ્વાદનવર્તી ન પામે એમ કમ<sup>c</sup>પ્ર'થના અભિપ્રાય કહેલાે છે. હવે સિક્ષાંતના અભિપ્રાય કહે છે–

અનાદિ મિથ્યાદષ્ટિ કાઈ ગ્ર'થિભેદ કરીને તેવી રીતના તીવ્ર પરિણામ સાથે અપૂવ°કરણમાં આરૂઢ થઈ મિથ્યાત્વના ત્રણ પુ'જ કરે છે, તે પછી અનિ-વૃત્તિકરણના સામથ્ય°થી શુદ્ધ પુ'જના પુદ્દગક્ષાને વેદતા ઉપશમ સમકિત પામ્યા વગર જ તેને પ્રથમથી જ ક્ષયાપશમસમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થાય છે.

અન્ય આચાર્ય વળી આ પ્રમાણે કહે છે, "યથાપ્રવૃત્તિ વગેરે ત્રણ કરણ કરીને અ'તરકરણને પહેલે સમયે ઉપશામસમ્યક્ત્વ પામે છે, પણ તે ત્રણ પુ'જને કરતાે નથી અને તે પછી ઉપશામસમ્યક્ત્વથી પડી અવશ્ય મિથ્યાત્વમાંજ જાય છે" આ વિષે તત્ત્વ શું છે? તે કેવળી ભગવાન જાણે છે.

હવે કલ્પભાષ્યને વિષે કહેલ ત્રણ પુંજના સંક્રમણ વિધિ અતાવે છે. મિથ્યાત્વના દલિયારૂપ જે પુદ્દગલા છે, તેમને ખેંચીને જે સમ્યગ્દષ્ટિ તે જેના પરિણામ વિશેષ વધતા છે તે સમ્યક્ત્વ અને મિશ્ર એ અંનેની મધ્યે સંક્રમાવે છે, અને સમ્યગ્દષ્ટિ મિશ્ર પુદ્દગલાને સમ્યક્ત્વમાં સંક્રમાવે છે. અને મિથ્યાત્વી મિશ્યાત્વમાં સંક્રમાવે છે. અને સમ્યક્ત્વના પુદ્દગલાને મિથ્યાત્વિધિશ્ર પુદ્દગલાને વિષે સંક્રમાવે છે. પણ મિશ્રમાં સંક્રમાવે નહિ—એ પ્રકારે પણ મિથ્યાત્વ ક્ષીણ ન થયું હાય ત્યાં સુધી સમ્યગ્દષ્ટિઓ નિયમા એ ત્રણ પુંજવાળા હાય છે. મિથ્યાત્વના ક્ષય થતાં નિશ્રે બે પુંજવાલા હાય છે. અને મિશ્રના ર

શ્રી આત્મપ્રભાધ

ક્ષય થતાં એક પુ'જવાળા હાય છે. અને સમ્યકૃત્વના ક્ષય થતાં ક્ષાયિક સમકિતી હાય છે. ઉપર જ્યાં જ્યાં સમ્યકૃત્વ મિશ્ર અને મિશ્યાત્વ એ ત્રણ શબ્દો યાજવામાં આવ્યા છે, ત્યાં ત્યાં માહનીય શબ્દ સાથે જોડવાથી સમ્યકૃત્વ માહનીય, મિશ્રમાહનીય અને મિશ્યાત્વમાહનીય એમ જુદા નામ પડે છે.

વળી કમ' પ્ર'થના અભિપ્રાય એમ છે કે, 'પહેલ વહેલો સમ્યકૃત પામેલો જવ સમ્યકૃત્વમાંથી પતિત થઈ મિથ્યાત્વને પામ્યા છતાં કરીથી ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ-વાળી કમે પ્રકૃતિને બાંધે છે, અને સિદ્ધાંતના અભિપ્રાય પ્રમાણે એમ છે કે, જેણે પ્ર'થિભેદ કરી સમ્યકૃત્વ પ્રાપ્ત કરેલ છે, એવા જવ સમ્યકૃત્વથી પતિત થઈ પુનઃ કમેની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ બાંધતા નથી. આ સ્થળે સમ્યકૃત્વના વિચારને માટે ઘણી ચર્ચા છે. પણ પ્ર'થ ગોરવના ભયથી તે અહીં કરેલ નથી; તે બીજા પ્ર'થાથી જાણી લેવું.

#### સમ્યક્ત્વના ભેદ

સમ્યક્ત્વ કેટલા પ્રકારનું છે? તેવી શ'કા થતાં તેને દૂર કરવાને સમ્ય-ક્ત્વના ભેદ અતાવવામાં આવે છે–સમ્યક્ત્વ એક પ્રકારે છે, તેમ એ, ત્રણ, ચાર; પાંચ અને દસ પ્રકારે પણ છે, એમ અન'તજ્ઞાની શ્રી તીથ°કર ભગવાને કહેલું છે.

સમ્યક્ત્વના એક પ્રકાર શી રીતે થાય ? તે કહે છે. તત્ત્વશ્રદ્ધાન એટલે તત્ત્વને વિષે શ્રદ્ધા તે સમ્યક્ત્વના એક પ્રકાર છે. શ્રી જિન–ભગવાને ઉપદેશ કરી અતાવેલા જ્વ–અજ્વ વિગેરે પદાર્થને વિષે સમ્યક્ પ્રકારે જે શ્રદ્ધા એટલે ધારણાની રુચિ તે સમ્યક્ત્વના એક પ્રકાર છે.

સમ્યક્ત્વના દ્રવ્ય અને ભાવ એમ બે પ્રકાર થાય છે, જે પરિણામની વિશુદ્ધિથી મિથ્યાત્વના પુદ્દગલાને વિશુદ્ધ કરવા તે 'દ્રવ્યસમ્યક્ત્વ' કહેવાય છે, એટલે તેમાં પુદ્દગલદ્રવ્યને શાધી શુદ્ધ કરવાથી તે દ્રવ્ય શુદ્ધ થયું, માટે તે દ્રવ્યસમ્યક્ત્વ કહેવાય છે, અને જે તેના આધારભૂત થઈ જીવને જિનેશ્વરે કહેલા વચનને વિષે તત્ત્વશ્રદ્ધા થવી તે બીજું 'ભાવસમ્યક્ત્વ' કહેવાય છે.

વળી નિશ્ચય અને વ્યવહારના ભેદથી સમ્યક્ત્વ બે પ્રકારનું થાય છે. જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રરૂપ જે આત્માના શુભપરિણામ તે 'નિશ્ચયસમ્યક્ત્વ' કહેવાય છે, અથવા 'જ્ઞાનાદિ પરિણામથી આત્મા અભિન્ન છે' એટલે જુદા નથી." આવું જે શ્રદ્ધાથી માનવું, તે ''નિશ્ચયસમ્યક્ત્વ" કહેવાય છે. તેને માટે કહ્યું છે કે–

# '' आत्मैव दर्शनज्ञानचारित्राण्यथवा यतेः । यत्तदात्मक एवैष शरीरमधितिष्ठति '' ।। १ ।।

યતિને આત્મા જ દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્ર છે. કારણ કે, જ્ઞાન, દર્શન ચારિત્રરૂપ જ આત્મા આ શરીરને વિષે રહેલાે છે. કારણ કે, જો તે આત્માથી ભિન્ન હાેય તાે મુક્તિના હેતુરૂપ થઈ શકતા નથી.

વળી નિશ્ચયથી પોતાના જિલ જ દેવ નિષ્પન્ન સ્વરૂપવાળા છે, તેમ પાતાના આત્મા તત્ત્વરમણરૂપ ગુરુ પણ છે. અને પાતાના જીવના જે જ્ઞાનદર્શન સ્વભાવ તે જ ધર્મ છે. તે સિવાય કાઈ બીજો નથી. આવું જે શ્રદ્ધાન તે નિશ્ચયસમ્યક્ત્વ કહેવાય છે. આ સમ્યક્ત્વ જ, માક્ષનું કારણ છે તેથી જીવને સ્વરૂપના જ્ઞાન વિના કમે ક્ષયરૂપ માક્ષ થતા જ નથી.

અરિહંત ભગવાન તે દેવ છે, સુધમ નો ઉપદેશ આપી માક્ષમાર્ગને દેખાડનાર તે ગુરુ છે, અને કેવળી ભગવંતે કહેલા દયામૂળ ધમ તે ધમ છે, ઇત્યાદિક પદાર્થ તરફ સાત નય, ચાર પ્રમાણ અને ચાર નિક્ષેપવંડે જ તત્ત્વ- શ્રદ્ધાન તે નિશ્ચયસમ્યક્ત્વનું કારણભૂત વ્યવહારસમ્યક્ત્વ કહેવાય છે. અહીં કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે, જેના રાગ, દ્વેષ, માહ અને અજ્ઞાન ગયેલા છે, તે જ દેવ કહેવાય છે. તેવા દેવ તા શ્રી અરિહંત ભગવાન છે. બીજા હરિ, હરલહાદિક દેવ નથી, એટલે તે દેવામાં દેવત્ત્વ નથી, કારણકે તેઓને વિષે સ્ત્રી, શસ્ત્ર, જપમાલા આદિ રાગાદિકના ચિદ્તી પ્રગટપણે વર્ત છે.

અહીં શિષ્ય પ્રશ્ન કરે છે કે, ''તે દેવાને વિષે રાગાદિક હાય તેમાં અમારે શી હાનિ છે?" તેના ઉત્તરમાં ગુરુ કહે છે, ''એમ કહા નહિ. કારણ કે, તે દેવા રાગદિકથી કહ્યુષિત છે, તેથી તેમના હજી માક્ષ થયા નથી, તેથી તેમનામાં માક્ષસુખ આપવાની યાગ્યતા નથી, માંઠે તેમનામાં દેવપણું નથી; કારણ કે દેવનું સન્મુખપણું માક્ષસુખને અર્થે છે, એટલે જો દેવ સન્મુખ હાય તા માક્ષસુખ–સુખે મેળવી શકાય છે, તેથી એમ કહેલું યાગ્ય નથી. નિત્ય મુક્ત તે જ કે જે કમે કરીને લેપાય નહીં, અને રાગાદિક કરીને પણ ન લેપાય. જે વિષ્ણુ, શંકર અને બ્રહ્માને નિત્યમુક્ત કહ્યાં છે, તે અયાગ્ય છે, કારણ કે, તેમને ફરીથી સંસારમાં ભટકવાપણું સાંભળવામાં આવે છે, અને તેમને અસંખ્યાતા ભવ કરવાં પુરાણોને વિષે કહેલા છે.

અહીં શિષ્ય પ્રશ્ન કરે છે કે "ભલે કદ્દી તે દેવને મુક્તિના દાતાપણું ન હાય તેા પણ તેમનામાં રાજ્ય–ધન–દેાલતનું દાતાપણું તેમજ રાગાદિક કષ્ટનું વારવાપણું છે, તેથી આ જગતમાં કહેવાતા જે દેવ–તે નામ દેવને વિષે સાક્ષાત જેવામાં આવે છે."

ગુરુ ઉત્તર આપે છે; ''એમ કહેલું' યાગ્ય નથી. કારણ કે, જે એવા દેવ કહેવાતા હાય તા રાજા, પ્રમુખ તથા વૈદ્યોમાં દેવપણું' કેમ ના કહેવાય? પણ રાજા, પ્રમુખ અને વૈદ્યો સામા પુરુષના કમ'ને અનુસારે જ આપનારા છે, તેથી અધિક આપનારા નથી, કેમ કે વધારે આપવાની તેમની શક્તિ જ નથી, તેમની તેટલી જ પ્રવૃત્તિ છે, વળી તે દેવના સવ' ભક્ત રાજાઓ નિરાગી હાય, તે અનુભવથી પણ વિરુદ્ધ છે. કહ્યું છે કે, — જે પુરૂષ (જીવ) પાતે જેવા કમ' કરે છે અથવા તેણે જેવા કરેલા છે, તે જીવ તેવા પ્રકારે કમ'નું શુભાશુભ ફળ ભાગવે છે અટલે તેવા પ્રકારના ભાગને પામે છે. તે વિષે હવે વિશેષ કહેવાથી ખસ થયું.

આ જગતમાં જે દેવ કહેવાય છે, તે સર્વ દેવતત્ત્વને લાયક નથી. જે અઢાર દુષણથી રહિત તથા રાગદ્વેષથી રહિત છે, તે દેવ કહેવાય છે અને તે જ મારા શુદ્ધ દેવ છે, જે પૃથ્વીકાય વગેરે છ કાયજવની વિરાધનાથી નિવૃત્તિ પામ્યા છે અને ઉત્તમ જ્ઞાનવાન છે, તે જ મારા શુદ્ધ ગુરુ છે. પરંતુ જેમની સર્વ આર'ભમાં પ્રવૃત્તિ છે અને જે નિર'તર છકાયજીવની હિંસા કરનારા છે, તેવા બાહ્યણ, તાપસ વગેરે મારા ગુરુ નથી, એમ નિશ્ચયદ્દષ્ટિવ'ત ભવ્ય જવને સમ્યક્ત્વ હોય છે.

અહીં શિષ્ય પ્રક્ષ કરે છે કે, "બ્રાહ્મણ વગેરે કુગુરુને વિષે છકાયની વિરાધના ભલે હાૈય પણ જાતિથી તાે તે બ્રાહ્મણ છે."

ગુરુએ ઉત્તર આપ્યા. "શિષ્ય! એમ કહે નહીં. કારણ બ્રાહ્મણ જાતિએ શ્રેષ્ઠ હાય, પણ જો તેના આચરણ નિંદનીય હાય તા તે નિંદા કરવા યાગ્ય છે. જુઓ પારાશર અને વિશ્વામિત્ર વગેરે ઋષિઓ બ્રાહ્મણ જાતિને અભાવે પૂજનીય કહેવાયા છે. તે વિશે પુરાણમાં લખે છે કે:–

> ''श्रपाकी गर्भसंभूतः पाराशरमहाम्रुनिः । तपसा ब्राह्मणो जातस्तस्माञ्जातिरकारणम् '' ॥ १ ॥

પારાશર મહામુનિ ચંડાળણીના ગલ°થી ઉત્પન્ન થયા હતા, પણ તપ વંડે બ્રાહ્મણ થયા હતા, તેથી બ્રાહ્મણપણામાં જાતિકારણ નથી. (૧)

> ''कैवर्त्तीगर्भसंभूतो व्यासो नाम महाम्रुनिः । तपसा ब्राह्मणो जातस्तस्माञ्जातिकारणम् '' ॥ २ ॥

ધીવરની સ્ત્રીથી ઉત્પન્ન થયેલ મહામુનિ વ્યાસ તપ વડે બ્રાહ્મણ થયા હતા, તેથી બ્રાહ્મણ થવામાં જાતિકારણ નથી. (ર)

> ''शशकीगर्भसंभृतः शुको नाम महाम्रुनिः । तपसा ब्राह्मणो जातस्तस्माञ्जातिकारणम्'' ।। ३ ।।

હરિણિના ગભ'થી ઉત્પન્ન થયેલા મહામુનિ શુકદેવ તપ વડે બ્રાહ્મણ થયા હતા, તેથી બ્રાહ્મણ થવામાં જાતિકારણ નથી. (૩)

> ''न तेषां त्राह्मणी माता संस्कारश्च न विद्यते । तपसा ब्राह्मणा जातास्तस्माजातिरकारणम् " ॥ ४ ॥

ઉપર કહેલા મુનિએાની માતા બ્રાહ્મણી ન હતી, તેમ જ તેમને સ'સ્કાર થયા ન હતાઃ, પર'તુ તેએા બ્રાહ્મણા થયા હતા તેથી બ્રાહ્મણ થવામાં જાતિ-કારણ નથી. (૪)

વળી બીજે સ્થળે પણ કહ્યું છે કે:-

'सत्यं ब्रह्म तपो ब्रह्म ब्रह्म चेंद्रियनिग्रहः। सर्वभृतदया ब्रह्म एतद् ब्राह्मणलक्षणम्''॥१॥

"સત્ય બ્રહ્મ છે, તપ બ્રહ્મ છે. ઈંદ્રિયાના નિગ્રહ કરવા એ બ્રહ્મ છે અને સવ' પ્રાણી ઉપર દયા કરવી એ બ્રહ્મ છે, એ બ્રાહ્મણના લક્ષ્મણા છે." (૧)

''ग्रुद्रोऽपि शीलसंपन्नो गुणवान् ब्राह्मणो भवेत् । ब्राह्मणोऽपि क्रियाहीनः ग्रुद्रोपत्यसमो भवेत्'' ॥ २ ॥

શુદ્ર હેાય પણ જો તે શીલસ'પન્ન અને ગુણવાન્ હાેય તાે તે બ્રાહ્મણ થાય છે અને બ્રાહ્મણ હાેય પણ જો તે ક્રિયારહિત હાેય તાે તે શુદ્રના સ'તાન જેવાે થઈ જાય છે. (૧)

તેથી સવ°માં વિરતિ પ્રમાણભૂત છે. વિરતિભાવ વિના ગુરુપણું પણ તાય° તારકપણાને અયાગ્ય છે. તે વિષે કહ્યું છે કે:–

### ''दुन्निवि विसयासत्ता दुन्निवि धणधन्नसंगहसमेआ । सीस गुरू समदोसा तास्जिइ भणसु को केण'' ।। १ ।।

''ગુરુ અને શિષ્ય અન્ને વિષયમાં આસક્ત છે, અન્ને ધન તથા ધાન્યના સ'પ્રહથી યુક્ત છે, તેથી અન્ને સરખા દેાષવાળા છે, તેા તેમાં કેાણ કાનેતારે? તે કહે?"

કદિ કહેશા કે તાપસ વગેરેને શા માટે ગુરુ ન કહેવાય ? કારણ કે. તેએા સ'યમી અને નિઃસ'ગી અને જ'ગલમાં રહેનારા છે. વળી તેએ। કુલ–ફલાદિક ખાનારા છે. પણ તેમને ગુરુ કહેવા યેાગ્ય નથી, કારણ કે તેમને સમ્યક પ્રકારે જીવના સ્વરૂપના બાેધ હાતા નથી, તેમ જ તેમનામાં સ્નાન વગેરેનું આરંભપણું રહેલ છે, તેથી છકાયના પાલક સાધુ જ મારા ગુરુ છે, એમ સિદ્ધ થાય છે. તેમ સર્વજ્ઞ, અને કેવળજ્ઞાનીએ પ્રરૂપેલ ધર્મ જ શ્રેષ્ઠ છે, તેમોક્ષપદને આપનારા છે, બીજા અત્ય ધર્મી માક્ષપદને આપનારા નથી, તેથી તે ધર્મી સવઉજ્ઞના ધર્મ છે. એમ કહેલું નહીં. અને તેમના દેવ તથા ગુરુને સર્વજ્ઞ ન કહેવા. કારણ કે એક મૂર્તિપણે જે અવિરૂદ્ધ ધર્મ નું ભાષણ કરવું, તે સર્વ રીતે અયાગ્ય છે. જે ધર્મ'ના વ્યાખ્યાનમાં અનેક પ્રકારના જુદા જુદા વિરુદ્ધ કથન આવે તે ધર્મ'નું મૂળ કહેવાય નહિ. જૈનધર્મ ના આગમમાં જ્યાં જ્યાં જુએ৷ ત્યાં અરિહ'ત ભગવાનનું કથન એક જ પ્રકારનું આવે છે તેથી તે ધમ માનવાને યાગ્ય છે. જ્યાં માક્ષમાર્ગ'ના હેતુમાં વિરુદ્ધ કથન આવે ત્યાં ધર્મ' રહેવાના સ'ભવ નથી કારણ, 'એક કહે આમ કરહુ' ને એક કહે તેથી વિપરીત કરહુ'. તેથી આચર-નારને કચુ કરવું તે વિષે ભવ્યપ્રાણી શ'કા–આશ'કામાં પડી જાય છે. અને શ'કા વગેરેથી ધર્મ વિમુક્તતાના હેતુ પ્રગટ થાય છે. જેમ કે વિષ્ણુનાં મતમાં આ સૃષ્ટિ વિષ્ણુમૂળ છે, એમ કહે છે અને શૈવમતમાં આ સૃષ્ટિ શિવમૂળ છે, એમ માને છે, તેમ જ શુર્જ્વિની બાબતમાં પણ એક જલે કરી શુદ્ધિ માને છે, અને એક રક્ષાવંડે શુદ્ધિ માને છે. માક્ષની બાબતમાં એક આત્માના લયે કરી માક્ષ માને છે અને એક નવગુણના ઉચ્છેદ થાય, ત્યારે માલ માને છે. વળી તેમાં દેવતાએા પાછળથી ઉચ્છેદ કરનારા, વરદાનને આપનારા અને સાંસારિક રીતિમાં વર્ત નારા હેાય છે, તેથી તેએા સર્વ જ્ઞપણાને યાગ્ય શી રીતે થાય? ન જ થાય.

તે માટે તેમના પ્રરૂપેલા ધર્મ પ્રમાણભૂત નથી. જેમ અનેક માણસાે 'અમે, આ, તે, તેઓ, એમ પાતાની મેળે ધર્મ કહે તે પ્રમાણભૂત ગણાય નહિ. પ્રથમ પ્રકાશ

તેમ તેમના કહેલા ધર્મ પ્રમાણભૂત ગણાતા નથી; કારણ કે, તેઓ સર્વજ્ઞના વચનને અનુસારે કહેવામાં આવે અનુસારે ધર્મને કહેતા નથી, જે સર્વજ્ઞના વચનને અનુસારે કહેવામાં આવે તે જ ધર્મ ગણાય છે, તેથી કેવળી પ્રરૂપિત ધર્મ જ શ્રેષ્ઠ છે, આ પ્રમાણે સમ્યક્ પ્રકારની શુદ્ધ રૂચિ–શ્રદ્ધા હાય તે વ્યવહારસમ્યક્ત્વ કહેવાય છે. કારણ કે, વ્યવહારનયના અળથી જ તીર્થની પ્રવહારનયના મતપણ પ્રમાણ જ છે. તે વ્યવહારનયના અળથી જ તીર્થની પ્રવૃત્તિ છે. જો તે નયને પ્રમાણભૂત ન માનીએ તેા તીર્થના ઉચ્છેદ થઈ જાય.

શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે-

''जइ जिणमयं पत्रजह, ता मा ववहार निच्छयं मुयह । ववहारनउच्छेए तिथ्थुच्छेओ जउवस्समिति'' ॥ १ ॥

''જો તમારે જિનમત અ'ગીકાર કરવા હાય તા તમે નિશ્ચય અને વ્યવહાર અન્ને નયને છાડશા નહીં, તેમાં વ્યવહારનયને છાડવાથી અવશ્ય તીથ'ના ઉચ્છેદ થાય છે."(૧)

### સમ્યક્ત્વના ખીજા બે પ્રકાર

પુદ્દગલિક અને અપુદ્દગલિક એમ પણ સમ્યકૃત્વના બે ભેદ પહે છે. જેમાં મિથ્યાસ્વભાવ ગયા હાય અને સમ્યકૃત્વના પુંજમાં રહેલા પુદ્દગલાના વેદવારૂપ ક્ષપાપશમ પ્રાપ્ત થાય, તે પુદ્દગલિકસમ્યકૃત્વ કહેવાય છે. સર્વાથા મિથ્યાત્વ, મિશ્ર સમ્યકૃત્વ પુંજના પુદ્દગલાના ક્ષય થવાથી તથા ઉપશમથી ઉત્પન્ન થયેલ જે નિઃકેવલ જવ પરિણામરૂપ ક્ષાયિક તથા ઉપશમસમ્યકૃત્વ તે અપુદ્દગલિક-સમ્યકૃત્વ કહેવાય છે. અર્થાત્ પુદ્દગલાનું વેદન સ્વરૂપ તે પુદ્દગલિકસમ્યકૃત્વ અને ક્ષયાપશમ કરવાથી જે જવના પરિણામ તે અપુદ્દગલિકસમ્યકૃત્વ એમ સમજવું.

#### સમ્યક્ત્વના ખીજા બે પ્રકાર.

વળી નિર્સંગ અને અધિગમ એમ બે પ્રકારે પણ સમ્યક્ત્વ કહેવાય છે. તીર્થં કર તથા ગણધર વગેરેના ઉપદેશ સિવાય સ્વાભાવિક કમેં ના ઉપશમ ક્ષય-પણાથી જે સમ્યક્ત્વ પ્રગટ થાય તે નિર્સંગસમ્યક્ત્વ કહેવાય છે. શ્રી તીર્થં કર ગણધર વગેરેના ઉપદેશથી તથા જિન પ્રતિમા દેખવાથી અને બીજ શુભ બાહ્યનિમિત્તના આધારથી કમેં ના ઉપશમ–ક્ષય થતાં જે સમ્યક્ત્વ થાય તે અધિગમસમ્યક્ત્વ કહેવાય છે.

## તે વિષે માગ તથા જવરનું દર્શાત

એક વટેમાર્ગું માર્ગથી બ્રષ્ટ થયા હાય, તે કાઈના અતાવ્યા સિવાય ભમતા ભમતા પાતે તે જ ખરે માર્ગે જેમ આવી જાય છે, તેવી રીતે નિસર્ગં-સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. કાઈ વટેમાર્ગું માર્ગથી બ્રષ્ટ થતાં કાઈના અતાવવાથી ખરે માર્ગે આવે તેવી રીતે અધિરામસમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. જેમ કાઈ માણસને જ્વર આવ્યા હાય તે પરિષક્વ સ્થિતિ થાતાં ઔષધના ઉપચાર વિના સ્વાભાવિક રીતે ઉતરી જાય છે તેવી રીતે નિસર્ગં સમ્યક્ત્વ સમજવું અને જેમ કાઇના જ્વર ઔષધના ઉપચારથી ઉતરી જાય છે, તે અધિરામસમ્યક્ત્વ જાણવું. એવી રીતે પ્રાણીને મિશ્યાત્વરૂપ જ્વરના જવાથી સમ્યક્ત્વ-માર્ગની પ્રાપ્તિ થાય છે અને તે નિસર્ગં અધિરામરૂપ થાય છે.

#### सम्यङ्द्वना त्रणु प्रकार

કારક, રાચક અને દ્વીપક એમ સમ્યક્ત્વ ત્રણ પ્રકારનું છે. જે જ્વાને સમ્યક્ પ્રકારના અનુષ્ઠાનની ક્રિયાની પ્રવૃત્તિ કરાવે તે કારકસમ્યક્ત્વ કહેવાય છે. એટલે તે સમ્યક્ત્વમાં ઉત્કૃષ્ટ વિશુદ્ધિ–નિર્મળતારૂપ સમ્યક્ત્વ પ્રગટ થતાં જ્વસ્ત્રમાં કહેવા પ્રમાણે ક્રિયા કરે છે, તેથી તે કારકસમ્યક્ત્વ કહેવાય છે. એ કારકસમ્યક્ત્વ વિશેષ નિર્મળ—ચારિત્રવાળાને જ પ્રાપ્ત થાય છે. માત્ર શ્રદ્ધાન એ રાચકસમ્યક્ત્વ કહેવાય છે. એ સમ્યક્ત્વમાં જ્વને સમ્યક્ અનુષ્ઠાનની પ્રવૃત્તિ રુચે છે, પણ તે કરી શકતા નથી. આ સમ્યક્ત્વ અવિરતિ સમ્યગ્ દૃષ્ટિ એવા કૃષ્ણ અને શ્રેણિક વગેરેને થયું હતું. જે જવ પોતે મિથ્યાદૃષ્ટિ અથવા અભવ્ય એવા અંગારમદૃ આચાર્યાંની જેમ ધર્મકથા વડે જિનેશ્વરના કહેલ જવ — અજ્વાદિ પદાર્થીને યથાર્થ રીતે પરને પ્રકાશે – દ્વીપાવે તેથી તે દ્વીપકસમ્યક્ત્વ કહેવાય છે. દ્વીપક જેમ બીજાના અંધકારને દૂર કરે છે અને પાતાને પ્રકાશ કરતા નથી તેમ દ્વીપકસમ્યક્ત્વથી બીજાને ગુણ થાય છે અને પાતાને ગુણ થતા નથી, તેથી તે દ્વીપકસમ્યક્ત્વ કહેવાય છે.

અહીં શિષ્ય પ્રશ્ન કરે છે. જે જીવ પાતે મિચ્યાદષ્ટિ છે, તેા પછી તેને સમ્યક્ત્વ શબ્દ શી રીતે ઘટે ? એ વચનના વિરાધ આવે છે.

ગુરુ ઉત્તર આપે છે. 'શિષ્ય, એમ કહે નહીં. તે જીવને મિથ્યાદષ્ટિપણુ' છતાં પણ તેનામાં જે પરિણામવિશેષ છે, તે નિશ્ચે પ્રાણીને ધર્મ પમાડવાના પ્રથમ પ્રકાશ ૧૭

હેતુરૂપ થાય છે એટલે સમ્યક્ત્વનું કારણભૂત થાય છે, તેથી જેમ ધીમાં આયુષ્યનેા ઉપચાર કરવામાં દેાષ નથી તેમ કારણને વિષે કાર્ય'ના ઉપચાર કરવાથી તે સમ્યક્ત્વ કહેવાય છે.

સમ્યક્ત્વના બીજી રીતે ત્રણ ભેદ.

ઔપશમિક, ક્ષાયિક અને ક્ષયાપશમિક એમ સમ્યક્ત્વના ત્રણ પ્રકાર પણ થાય છે.

#### સમ્યક્ત્વના ચાર ભેદ.

ઉપશમિક, ક્ષાયિક, ક્ષયાપશમિક અને સાસ્વાદન-એવા સમ્યક્ત્વના ચાર ભેદ છે. સમ્યક્ત્વના પાંચ પ્રકાર

ઉપશમિક, ક્ષાયિક, ક્ષયાપશમિક, સાસ્વાદન અને વેદક–એમ સમ્યક્ત્વના પાંચ પ્રકાર પણ થાય છે.

૧. ઉપશમિક–ઉદ્ઘીરણા કરેલા મિથ્યાત્વને અનુભવથી ક્ષય કરતાં અને નહીં ઉદ્ઘીરણા કરેલા મિથ્યાત્વને પરિણામની નિમ°ળતા વિશેષે કરી સવ° પ્રકારે ઉપશમાવતાં–દખાવી દેતાં એટલે ઉદયમાં ન આવવા દેવારૂપ કરતાં જે ચૈતન્યના ગુણ પ્રગટ થાય છે, તે ઉપશમિકસમ્યકૃત્વ કહેવાય છે.

આ સમ્યક્<sub>ત્</sub>વ અનાદિ મિથ્યાદષ્ટિને, ગ્ર'થિબેદ કરનારને, અને ઉપશમ-શ્રેણિના પ્રાર'ભના કરનારને થાય છે.

- ર. ક્ષાયિક—અન'તાનુખ'ધીકષાયની ચાકડીના ક્ષય થયા પછી અન'તર-મિશ્યાત્વ, મિશ્રસમ્યક્ત્વરૂપ ત્રણ પુંજરૂપ દર્શ'નમાહનીયકમ'ના સવ'થા ક્ષય થતાં આત્માને જે ગુણ ઉત્પન્ન થાય, તે ક્ષાયિકસમ્યક્ત્વ કહેવાય છે. આ સમ્યક્ત્વ ક્ષપકશ્રેણ અ'ગીકાર કરનારને હાય છે. ''ક્ષપકશ્રેણ અ'ગીકાર કરનાર પુરૂષ આઠ વર્ષ'થી ઉપરાંત વયવાળા, વજઋષભનારાચ સ'ઘયણવાળા, અને ધ્યાનને વિષે ચિત્ત આપનારા હાય છે, તે પુરૂષ સમ્યગ્દષ્ટ અવિરતિ હાય, દેશવિરતિ હાય અથવાપ્રમત્ત—છટ્ઠા ગુણ-ઠાણાવાળા અથવા અપ્રમત્ત-સાતમા આઠમા ગુણઠાણા-વાળામાંથી ગમે તે હાય તે ક્ષપકક્ષેણી માંડે છે, એમ '' પ્રવચનસારા દ્વાર " યુ'યને વિષે કહેલું છે.
- રા ક્ષયાપશમિક–ઉદય આવેલા મિચ્યાત્વને વિપાકના ઉદયે કરી વેદી ક્ષય કરે અને શેષ કે જે સત્તામાં અનુદય આવેલું હોય તેને ઉપશાંત કરે એટલે ર

શ્રી આત્મપ્રબાેધ

મિથ્યાત્વ મિશ્રપુંજને આશ્રીને રોકે અર્થાત્ ઉદયને અઠકાવે. અને શુદ્ધ પુંજને આશ્રી મિથ્યાત્વભાવને દૂર કરી એઠલે ઉદ્ઘીરણા કરેલ મિથ્યાત્વના ક્ષય કરવાથી અને નહીં ઉદ્ઘીરણા કરેલ મિથ્યાત્વના ઉપશમ કરવાથી આત્માને જે ગુણ ઉત્પન્ન થાય તે ક્ષયાપશમિકસમ્યકૃત્વ કહેવાય છે. આ મિથ્યાત્વ શુદ્ધ—પુંજ લક્ષણવાળું છે, તે અતિશય નિર્મળ એવા વાદળાની પેઠે છે. તેથી તેમાં યથાવસ્થિત શુદ્ધ તત્ત્વરુચિનું આચ્છાદન થતું નથી, એઠલે તે આચ્છાદન કરનાર ન હોવાથી તે ઉપચારથી સમ્યકૃત્વ કહેવાય છે.

અહીં શિષ્ય પ્રક્ષ કરે છે:-'ઉપશામસમ્યકૃત્વ અને ક્ષયાપશામસમ્યકૃત્વમાં શાે તફાવત છે? કારણ કે, તે અ'ને સમ્યકૃત્વમાં કાંઈ વિશેષ જોવામાં આવતું નથી. તે અ'નેમાં ઉદય આવેલ મિથ્યાત્વના ક્ષય અને નહીં ઉદય આવેલ મિથ્યાત્વના ક્ષય અને નહીં ઉદય આવેલ મિથ્યાત્વના ક્ષય

ગુર ઉત્તર આપે છે :–તેમાં વિશેષપણું છે.

ક્ષયાપશમસમ્યક્ત્વમાં મિથ્યાત્વના વિપાકના અનુભવ નથી, પણ રક્ષાએ ઢાંકી રાખેલા અગ્નિના ધુમાડાની શ્રંણિની જેમ પ્રદેશના અનુભવ છે. અને ઉપશમસમ્યક્ત્વમાં વિપાક ઉદયથી તથા પ્રદેશ ઉદયથી સવધા મિથ્યાત્વના અનુભવ નથી, માટે તે અ'નેમાં એટલા તફાવત છે.

૪. સાસ્વાદન–પ્રથમ કહેલા ઉપશામસમ્યક્ત્વથી પડતા એટલે સમ્યક્ત્વથી પતિત થતાં તે વખતે સમ્યક્ત્વના આસ્વાદસ્વરૂપમય થવાય તે સાસ્વાદનસમ્યક્ત્વ કહેવાય છે. ઉપશામસમ્યક્ત્વથી પડતાં છતાં જ્યાં સુધી મિથ્યાત્વ ન પમાય ત્યાં સુધી સાસ્વાદનસમ્યક્ત્વ હાય છે. તે સાસ્વાદનસમ્યક્ત્વના કાળ જઘન્ય એક સમયના અને ઉત્કૃષ્ટ છ આવળીના છે.

પ. વેદક—જેણે ક્ષપકશ્રેષ્ણિ અંગીકાર કરેલી છે. એવા પુરૂષને ચાર અન'-તાનુબ'ઘી અને મિચ્યાત્વ મિશ્રપુંજ (બે) ખપાવતાં અને ક્ષાયાપશમિક લક્ષણરૂપ શુદ્ધ પુંજને ખપાવતા, તે શુદ્ધ પુંજના પુદ્દગલના છેલ્લા પુદ્દગલ ખપાવવાને ઉજમાળ થતાં તે છેલ્લા પુદ્દગલને વેદવારૂપ જે સમ્યક્ત્વ તે વેદકસમ્યક્ત્વ કહેવાય છે. તે સમ્યક્ત્વ એક સમયનું છે. વેદકસમ્યક્ત્વ પામ્યા પછી અન'તર સમયે જ ક્ષાયિકસમ્યક્ત્વ અવશ્ય પ્રગટ થાય છે.

ते पांचे सम्यक्त्वना कामना नियम कहे छे. ''अंतमुहुत्तोवसमो छाविल सासाणवेअगो समओ। साहीयतित्ति सायर खड्ओ दुगुणो खओवसमो॥१॥

ઉપશમ સમ્યક્ત્વના કાળ અંતમું હૂર્તાના છે. સાસ્વાદનસમ્યક્ત્વના કાળ છ આવળીનાે છે, વેદકનાે કાળ એક સમયનાે છે, ક્ષાયક સમ્યક્ત્વનાે કાળ તેત્રીસ સાગરાેપમથી કાંઇક અધિકનાે છે અને ક્ષયાેપશમસમ્યકુત્વના<sup>ે</sup>કાળ બાસઠ સાગરાેપમથી કાંઈક અધિક એટલે ક્ષયાેપશમના ક્ષાયકના કરતાં અમણા કાળ છે. આ ઉત્ક્રષ્ટકાળ કહેલાે છે. ક્ષાયકસમ્યકૃત્વની સ્થિતિ જે તેત્રીશ સાગરાપમથી અધિક કહેલી છે, તે સર્વાથ સિહાદિકની અપેક્ષાએ સ'સારને આશ્રીને સમજવી અને સિદ્ધ અવસ્થાની અપેક્ષાએ તેા તેની સાદિ અન'ત સ્થિતિ જાણવી. જે ક્ષયાપશમની અમણી સ્થિતિ કહા છે, તે વિજયાદિક અનુત્તર વિમાનને વિષે તેત્રીશ સાગરાેપમની સ્થિતિમાં બે વાર જવાની અપેક્ષાએ કહી છે. અથવા ખારમા દેવલાેકને વિષે બાવીસ સાગરાેપમની સ્થિતિએ ત્રણવાર જવાની અપેક્ષાએ કહા છે. જે સાધિક–(અધિક સહિત) એમ કહેવામાં આવ્યું છે, તે મનુષ્યભવના આયુષ્યના પ્રક્ષેપ કરવાથી જાણવું. આ સર્વ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ જાણવી. જઘન્યસ્થિતિ તેા વેદક, ઉપશમ અને સાસ્વાદન–એ ત્રણેની એક જ સમયની સ્થિતિ છે અને ક્ષયાપશમ તથા ક્ષાયક એ છેક્ષા બે સમ્યકૃત્વની સ્થિતિ જઘન્યપણે અંતમુ<sup>ર</sup>હૂર્તની છે. આક સમયથી માંડીને બે ઘડીમાં એક સમય એાછે તે અ'તમું હૂત કહેવાય છે. તે અ'તમુ'હૂત'ના અસ'ખ્યાતા ભેદ છે.

> सम्यङ्द्व डेट्सीवार पमाय छे. ''उक्कोसं सासायणं उवसमियं हुं ति पंचवाराओ । वेयग खड्गाड्कसि असंखवारा खउवसरो''।। १।।

''આ સ'સારને વિષે ઉત્કૃષ્ટથી સાસ્વાદન અને ઉપશમિક સમ્યકૃત્વ પાંચ વાર હોય છે. પણ તે પ્રથમ એકવાર ઉપશમસમ્યકૃત્વ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે ચાર લખત ઉપશમશ્રેણિની અપેક્ષાએ હોય છે. વેદક તથા ક્ષાયક સમ્યકૃત્વ એકજવાર હોય છે અને ક્ષયાપશમસમ્યકૃત્વ અસ'ખ્યાતિવાર હોય છે, તે પણ અહુ ભવની અપેક્ષાએ સમજહુ'."

> क्या गुणुस्थानके क्युं सम्यक्त्व हे।य छे. ''वीयगुणे सासाणो तुरियाइस अठिगारचउचउस । उवसमलायगवेयगलाओवसमा कमा हुंति" ॥१॥

સાસ્વાદનસમ્યક્ત્વ બીજે ગુણ ઠાણે હોય છે. અને ઉપશમસમ્યક્ત્વ ચોથા સમ્યક્દષ્ટિ ગુણકાણાથી અગિયારમા ગુણકાણા સુધી આઠ ગુણસ્થાનકે એટલે

શ્રી આત્મપ્રભાધ

અવિરતિથી લઈને ઉપશાંતમાહ ગુણકાણા સુધી ઉપશમસમ્યકૃત્વ હાય છે તથા ચાયા ગુણસ્થાનથી અયાગી ગુણસ્થાનના અંગ સુધી અગિયાર ગુણકાણે ક્ષાયિક-સમ્યકૃત્વ હાય છે. ચાયા ગુણકાણાથી લઈને અપ્રમત્ત ગુણકાણાનાં અંત સુધી વેદક્સમ્યકૃત્વ હાય છે તે જ ચાયા ગુણસ્થાનથી માંડીને અપ્રમત્ત ગુણસ્થાન સુધી એટલે ચાર ગુણસ્થાને ક્ષયાપશમિકસમ્યકૃત્વ હાય છે, અર્થાત્ સાતમા ગુણકાણા સુધી તે હાય છે. અને ક્ષપકશ્રેણિ માંડવાવાળાને વેદક થઈને ક્ષાયક થાય છે અને આક્રમે ગુણકાણેથી શ્રેણિ માંડે છે."

સમ્યક્ત્વ કેટલીવાર મૂકાય અને કેટલીવાર ગ્રહણ થાય.

પ્રથમ મૂકત્યું પછી ગ્રહણ કર્યું, એવું જે સમ્યક્ત્વાદિ તે ગૃહીતમુક્તને આકર્ષા કહેવાય છે. તે સમ્યક્ત્વ કેટલીવાર ગ્રહણ થાય અને કેટલીવાર મૂકાય, તે દર્શાવે છે. તે સાથે એક જીવને એક ભવમાં કેટલા સમ્યક્ત્વ થાય તે પણ જણાવે છે. ભાવશ્રુતસમ્યક્ત્વ અને દેશવિરતિ નામના ત્રણ સામાયિકવાળાને એક ભવમાં હજારે પૃથક્ત્વ હોય છે. સવધ્વરતિવાળાને એક ભવે સા પૃથક્ત્વ આકર્ષા થાય છે. તે ઉત્કૃષ્ટથી જાણવા. અને જઘન્યથી તાે એકજ આકર્ષા થાય છે.

સ'સારને વિષે રહેલા જીવાને સવ' ભવમાં કેટલા આકર્ષા એટલે જવ વ્યવહાર રાશિમાં આવ્યા પછી મોક્ષે જાય ત્યાં સુધીમાં કેટલા આકર્ષા થાય તે વાત જણાવતાં કહે છે કે, અનેક ભવામાં એક જવને ત્રણ ભાવશ્રુતાદિકના અસ'ખ્યાતા હજાર પૃથક્ત્વઆકર્ષા થાય છે એટલે સવ'ભવની અપેક્ષાએ ત્રણ ભાવશ્રુતાદિને ઉત્કૃષ્ટા અસ'ખ્યાતા હજાર પૃથક્ત્વઆકર્ષા થાય છે. તેમાં જેસવ' વિરતિ છે, તેને હજાર પૃથક્ત્વઉત્કૃષ્ટા થાય છે, અને દ્રવ્યશ્રુતવાળાને અન'તા આકર્ષા થાય છે; કારણ કે, તેમાં બેઈ દ્રિય આદિ મિશ્યાત્વીઓની ગણના છે.

#### सम्यर्दना हस प्रकार

પ્રથમ આંતરા રહિત કહેલા એવા ઉપશામાદિક પાંચ પ્રકારના સમ્યક્ત્વને નિસર્ગ તથા અધિગમ સાથે ગણતાં તેના દસ પ્રકાર થાય છે અથવા પન્નવણા વગેરે આગમાને વિષે નિસર્ગ રુચિ વગેરે ભેદથી દસ પ્રકારના સમ્યક્ત્વ કહેલા છે, તેના નામ આ પ્રમાણે છે. (૧) નિસર્ગ રુચિ, (૨) ઉપદેશરુચિ, (૩) આજ્ઞારુચિ (૪) સ્ત્રરુચિ, (૫) બીજરુચિ, (૬) અભિગમરુચિ, (૭) વિસ્તારરુચિ, (૮) ક્રિયારુચિ, (૯) સ'ક્ષેપરુચિ અને (૧૦) ધમ'રુચિ.

૧. બે થી લઈ ને નવ સુધી કહેવામાં પૃથક્તવ શબ્દ વપરાય છે.

## તે દસ પ્રકારના સમ્યક્ત્વનું વિવેચન

- 1. નિસગ રુચિ નિસગ એટલે સ્વભાવે કરીને જિનેશ્વરના કહેલા તત્ત્વોને વિષે રુચિ થાય, તે નિસગ રુચિસમ્યક્ત્વ કહેવાય છે; અર્થાત્ જિનેશ્વરે દર્શાવેલા તત્ત્વાદિકનું સ્વરૂપ એમ જ છે, તેથી અન્યથા છે જ નહીં, આમ જાણે; એટલે જે તીથ કર ભગવાને કહેલા દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ તથા ભાવના ભેદે કરી તથા નામ, સ્થાપના દ્રવ્યભાવના ભેદે કરી ચાર પ્રકારના જ્વાદિક પદાર્થીને જિત્સમરણજ્ઞાનની જેમ બીજાના ઉપદેશ વિના અથવા શ્રુતજ્ઞાનના અળે કરીને અત્યાત શ્રદ્ધા કરે તે નિસગ રુચિસમ્યક્ત્વ કહેવાય છે.
- ર. ઉપદેશરુચિ ગુરુ, માતા, પિતા વગેરે વડિલાએ કહેલા વસ્તુતત્ત્વમાં જે રુચિ ઉત્પન્ન થાય એટલે આંતરા રહિત કહેલા જીવાદિક પદાર્થીને વિષે તીથ°કર, ગણુધર આદિ પુરૂષાના તેમજ છદ્મસ્થ પુરૂષાના ઉપદેશથી જે રુચિ – શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થાય તે ઉપદેશરુચિસમ્યકૃત્વ કહેવાય છે.
- 3. આજ્ઞારુચિ—સવ'જ્ઞની આજ્ઞા ઉપર જે ભવ્ય પુરૂષ રુચિ કરે એટલે જે ભવ્ય રાગ, દ્રેષ, મોહ, તથા અજ્ઞાનથી દેશ થકી રહિત થઈ તીથ'કર તથા ગણધર વગેરેની આજ્ઞા વડે પ્રવચનના અર્થ થયેલા છે, એમ જાણી પાતે બુદ્ધિ- હીન હોય તો પણ તેને યથાર્થ રીતે માષતુષમુનિની પેઠે અ'ગીકાર કરે તે આજ્ઞારુચિસમ્યક્ત્વવાળા કહેવાય છે. આ સમ્યક્ત્વમાં કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે, આગમને વિષે જે અર્થ જ્ઞાની મહારાજે કહેલા છે તે યથાર્થ જ છે મારે પ્રમાણ છે; કિંદ તેમાંથી કાઈ ભાગ હું મ'દબુદ્ધિ સમજ શકતા નથી તા આગળ ઉપર વિશેષ અભ્યાસથી તે મારા સમજવામાં આવશે. ઉદ્યમ કરવાથી શું પ્રાપ્ત થતું નથી? તેમ કરતાં કિંદ સમજવામાં ન આવે તા મારા કાઇ કમ'ના દાષ છે. આ પ્રમાણે માને છે. પણ જેમાં પાતાને સમજ પડે નહીં તેને અપ્રમાણ ગણે નહીં; અને એવી દર્ષિથી પાતે પાતાની મ'દબુદ્ધિ થવાના કારણ પ્રગટ કરે છે. સર્વ ભવ્ય જવાએ સમ્યગદ્ધિથી જિનેશ્વરના વચન ઉપર શ્રદ્ધાપૂર્વ'ક એવી પ્રતીતિ કરવી જોઈએ. અને અભ્યાસમાં તત્પર રહેલું જોઈએ. એવી રીતે જિનેશ્વરે જે કહેલ તેને પ્રમાણભૂત માને તે આજ્ઞારુચિસમ્યકૃત્વ કહેવાય છે.

આગ્રારુચિસમ્યક્ત્વ ઉપર માષતુષ મુનિનું દર્શાંત

કાઈ પુરૂષે કાઈ ઉત્તમ ગુરુ પાસે ધર્મ સાંભળી પ્રતિબાધ પામી દીક્ષા લીધી હતી. ગુરુએ તેને અભ્યાસ કરાવવા માંડયા, પરંતુ કાઈ જ્ઞાનાવરણીય ૨૨ શ્રી આત્મપ્રભાેધ:

કમેના ઉદ્દયથી તે શિષ્ય એક પદ પણ ધારણ કરવાને કે ઉચ્ચાર કરવાને શક્તિમાન થયા નહીં. આથી ગુરૂ કંટાળી ગયા અને તેમણે માન્યું કે, હવે આ શિષ્યને શાસ્ત્રનું અધ્યયન કરાવાથી સયું, છેવેટે એક વખતે ગુરૂએ તેને કહ્યું, કે, ''શિષ્ય! તને કાંઈપણ આવેડે તેમ નથી, માટે તું કેવળ 'મારુષ, માતુષ એમ જપ્યા કર.'' તે અલ્પમતિ શિષ્ય તે વાક્ય પણ પૂરી રીતે બાલી શકયા નહીં. તેણે ઠેકાણે 'માષતુષ' એમ બાલવા લાગ્યા. પાતે તે જાણતાં પાતાના આત્માને પછી નિંદતા હતા, પણ કેવળ ગુરૂની આજ્ઞાને પ્રમાણ કરી તે ઉપર પૂર્ણ શ્રદ્ધા રાખતા હતા. તેથી તે ઉત્તમ ભાવનાએ કરી ચાર ઘનઘાતીકમેના ક્ષય કરી તત્કાલ કેવળજ્ઞાનની લક્ષ્મીને પ્રાપ્ત થયા હતા. આવા પુરુષ આજ્ઞારૃચિ કહેવાય છે.

૪. સૂત્રરુચિ–સૂત્ર એટલે અ'ગ–ઉપાંગ આદિ આચારાંગ પ્રમુખ જેની અ'દર આચારનું લક્ષણ કહેવામાં આવે છે, તેને વિષે જેને રુચિ છે એટલે ભણવા ભણાવવાની, ધારવાની અને તેના સ્વરૂપના ચિંતવનની પ્રીતિ છે, તે સૂત્રરુચિ સમ્યક્ત્વવાન્ કહેવાય છે. અર્થાત્ સૂત્ર, ભણતાં–ભણાવતાં તે સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે અને અતિશય સારા અધ્યવસાય ઉત્પન્ન થાય છે. તે સૂત્રરુચિ ઉપર ગાવિંદવાચકનું દર્ષાંત આ પ્રમાણે છે.

# સૂત્રરુચિસમ્યક્ત્વ ઉપર ગાેવિંદવાચકની કથા

ગાવિંદ નામે એક બૌદ્ધધમ નો ભક્ત હતો. તે જિનેશ્વરના આગમનું રહસ્ય તથા તત્ત્વ ગ્રહણ કરવા માટે કપટે કરી જૈન સાધુ બની આચાર મહારાજની પાસે જૈન સિદ્ધાંત ભણવા આવ્યા. જૈન સિદ્ધાંત ભણતાં તેને સૂત્રના અર્થ વડે તેના પરિણામની નિમ ળતા પ્રગટ થઈ આવી અને તેથી સમ્યકૃત્વને પામી જૈન શુદ્ધ મુનિ થઈ આચાર્ય પદને પામી ગાવિંદવાચકના નામથી પ્રખ્યાત થયા હતા. આ ગાવિંદવાચક સૂત્રરૂચિસમ્યકૃત્વવાળા જાણવા.

પ. બીજરુચિ-બીજની પેઠે જે એકવચન અનેક અર્થ ને બાેધ કરનારું હાય તે બીજવચન કહેવાય છે, તેવા વચનને વિષે જેને રુચિ હાય તે બીજ- રુચિસમ્યક્ત્વવાન્ કહેવાય છે. જેમ બીજ એક હાય છતાં અનેક બીજોને ઉત્પન્ન કરે છે, તેમ આત્માને એક પદ ઉપર રુચિ હાય તે અનેક પદની રુચિને ઉત્પન્ન કરનારી થાય છે, એવી જે આત્માને વિષે રુચિ તે બીજરુચિ કહેવાય છે. અથવા તે ઉપર જળને વિષે પડેલા તેલના બિદુનું દર્શાંત છે. જેમ તેલનું બિંદુ જળના

્પ્રથમ પ્રકાશ ૨ કું

એક દેશમાં પડે છે, પણ તે પછી સમસ્ત જળને આક્રમણ કરે છે, તેવી રીતે તત્ત્વના એક દેશમાં આત્માની રુચિ ઉત્પન્ન થઈ, તેા તે આત્માની રુચિ તેવી રીતના ક્ષયાપશમથી સમસ્ત તત્ત્વાને વિષે પ્રસરી જાય છે, આનુ' નામ બીજ-રુચિ કહેવાય છે.

- ક. અભિગમરુચિ–અભિગમ એટલે વિશેષ પ્રકારનું જ્ઞાન, તેને વિષે જેને રુચિ થાય તે અભિગમરુચિસમ્યક્ત્વવાન્ કહેવાય છે. એટલે શ્રુંતજ્ઞાનના અર્થને આશ્રીને જેને વિજ્ઞાન–વિશિષ્ટ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય તે અભિગમરુચિ કહેવાય છે.
- ૭. વિસ્તારરુચિ–સાતનયા વડે સ'પૂર્ણ' દ્વાદશાંગીની વિસ્તારપૂર્વ'ક વિચારણા કરવામાં જેની રુચિ વૃદ્ધિ પામે છે, તે વિસ્તારરુચિ સમ્યક્ત્વવાળા કહેવાય છે.

એ વિસ્તારરુચિસમ્યક્ત્વમાં નેગમાદિક સર્વ'નયા વેડે તથા પ્રત્યક્ષાદિક પ્રમાણા વેડે ષટ્ દ્રવ્યનું અને તેના પર્યાયનું યથાર્થ જ્ઞાન થાય છે.

- ડ. ક્રિયારુચિ-સમ્યક્ પ્રકારે સ'યમ—ચારિત્રના અનુષ્ઠાન એટલે ક્રિયા તેની પ્રવૃત્તિને વિષે જે રુચિ થવી તે ક્રિયારુચિસમ્યક્ત્વ કહેવાય છે. જે પુરૂષને ક્રિયા-રુચિસમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયેલું હોય તેને ભાવથી જ્ઞાનાચાર, દર્શનાચાર અને ચારિત્રાચાર આદિ અનુષ્ઠાનને વિષે રુચિ ઉત્પન્ન થાય છે.
- ૯. સ'ક્ષેપરુચિ–જેનામાં વિશેષ પ્રકારે જાણવાની શક્તિ ન હોય, તેથી જે સ'ક્ષેપથી જાણવાની રુચિ કરે, તે સ'ક્ષેપરુચિસમ્યક્ત્વવાળા કહેવાય છે. તે સમ્યક્ત્વમાં જિનવચનરૂપ આગમને વિષે અકુશલપણું છતાં તેમજ બૌદ્ધાદિક કુદર્શનના અભિલાષી ન છતાં ચિલાતીપુત્રની પેઠે ઉપશમ, વિવેક અને સ'વર નામના ત્રણ પદે કરીને તત્ત્વની રુચિ પ્રાપ્ત થાય છે.
- ૧૦. ધમ રિચ–ધમ એટલે અસ્તિકાયાદી ધમ તથા શ્રુતધમ અને ચારિત્રધમ, તેને વિષે જેને રુચિ હોય તે ધમ રુચિસમ્યક્ત્વવાળા કહેવાય છે. એટલે જિનેશ્વરે કહેલા ધર્માસ્તિકાય અધર્માસ્તિકાય વગેરેના ગતિ, સ્થિતિરૂપ ઉપષ્ટંભકતા આદિ સ્વભાવને વિષે અસ્તિપણું તેમજ અંગ–પ્રવિષ્ટ અર્થાત્ અંગ–આગમના સ્વરૂપને વિષે તથા સામાયિકાદિ ચારિત્ર ધમ ને વિષે જે જવ શ્રદ્ધા કરે છે, તે ધમ રુચિ સમજવા.

અહીં જે સમ્યક્ત્વનાં ઉપાધિભેદ વડે જુદા જુદા પ્રકાર કહ્યા છે, તે શિષ્યને વિશેષ બુદ્ધિ ઉપજાવવા માટે કહેલા છે. પર તુ વસ્તુતાએ તેા નિસર્ગ

૧. આચારાંગ આદિઅ'ગ, ઉવવાઇ આદિ ઉપાંગ અને ઉત્તરાધ્યયનાદિ પ્રકરણ તે શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય છે.

શ્રી આત્મપ્રબાેધ

અને અધિગમ એ બે ભેદમાં જ કાઈ કાઈ સ્થળે તે બધાના અ'તર્ભાવ થઈ જાય છે. વળી અહીં સમ્યક્ત્વને જીવથી અભિન્નપણું જે કહેલું છે, તે ગુણ અને ગુણીના અભેદ જણાવવા માટે કહેલ છે, તે ઉપરથી સમજવાનું કે, જે દસ પ્રકારનું સમ્યક્ત્વ તે જ આત્મા છે, કારણ કે સમ્યક્ત્વ એ આત્માના ગુણ છે, એટલે આત્મા તે જ સમ્યક્ત્વ અને સમ્યક્ત્વ તે જ આત્મા, એ તત્ત્વથી જણવું. આત્મા અને આત્માના ગુણમાં અભેદ છે. તત્ત્વથી ગુણ અને ગુણી જુદાં નથી.—એ પરમાથે છે.

सर्वाधर्मा कृत्ये। भां सम्यक्त्वनी अधानता. ''समत्तमेव मूलं निहिट्टं जिणवरेहिं धम्मस्स । एगंपि धम्मकिचं न तं विणा सोहए नियमा'' ॥ १ ॥

"જિનવરાેએ ધર્મ'નું મૂળ સમ્યક્ત્વને જ કહેલું છે, તે સમ્યક્ત્વ વિના ધર્મ'નું એક કાર્ય પણ નિશ્ચે શાભતું નથી.'' ૧

આ એપાર સ'સારમાં અહુ પ્રકારે ભ્રમણ કરી એદ પામી ગયેલા ભવ્ય જીવાએ જેનું સ્વરૂપ પ્રથમ કહેલું છે એવા શુદ્ધ સમ્યકૃત્વ વડે પોતાના આત્માને યુક્ત કરવા. કારણ કે, પોતાની આત્મારૂપી ભૂમિને નિમ'ળ કરવાથી તે આધારે કરેલા સવ'ધમ'ના કૃત્યા પ્રભાસ ચિત્રકારે રચેલી ભૂમિ ઉપરના ચિત્રાની જેમ અસાધારણ રીતે શાભી ઉઠે છે. કારણ કે, આત્મશુદ્ધિ કર્યા વિના એક પણ ધમ'કૃત્ય શાભતું નથી; તેથી ભવ્ય જીવાએ પ્રથમ આત્મશુદ્ધિને વિષે પ્રયત્ન કરવા.

## પ્રભાસ ચિત્રકારનું દર્શાંત

આ જ'બૂક્રીપને વિષે ભરતક્ષેત્રના મધ્યભાગે સાકેતપુર નામે નગર છે. તે મનોહર અને ઉજ્જ્વળ એવા ઘરાથી તથા સુંદર જિનમ'દિરાની શ્રેણિથી સુશાભિત છે. નાગ, પુનાંગ વિગેરે વિવિધ જાતના વૃક્ષાથી યુક્ત એવા અનેક ઉદ્યાનાએ કરી તે વિરાજિત છે. તેમાં સવે શત્રુરૂપી વૃક્ષાને ઉખેડવામાં ગજેન્દ્ર સમાન મહાબલ નામે એક રાજ હતો. એક વખતે તે રાજ સભા મ'ડપમાં બેંડા છે, તેવામાં અનેક પ્રકારના દેશામાં કરનારા પાતાના એક દૂતને આ પ્રમાણે પૂછ્યું, ''હે દૂત! મારા રાજ્યને વિષે રાજલીલાને યાગ્ય એવી કાઈ વસ્તુ નથી એમ છે?" દૂતે કહ્યું. રાજેન્દ્ર! તમારા રાજ્યમાં બીજ વસ્તુઓ છે, પણ નેત્રાને આનંદ આપનારી અને અનેક પ્રકારના ચિત્રાથી અલ'કૃત એવી રાજકીડા યાગ્ય ચિત્રસભા નથી." દૂતના આ વચન સાંભળી રાજનું મન તેવી સભાના કૃત્હલથી પૂરિત થઈ ગયું. તત્કાળ તેણે મ'ત્રીને બાલાવીને હુકમ કર્યા કે સત્વર એવી

'ચિત્રસભા કરાવાે. ' રાજાની આજ્ઞા થતાં જ મ'ત્રીએ તે આજ્ઞા શિર પર ચડાવી દીધી, વિસ્તારવાળી અને મનાહર વિવિધ પ્રકારની રચનાથી સુશાભિત એક માટી સભા તૈયાર કરાવી, તે પછી રાજાએ વિમલ અને પ્રભાસ નામના છે ચિત્રકારાેને **બાેલાવીને કહ્યું'–'' ચિત્રકારાે** ! તમે બ'ને ચિત્રના કામમાં નિપુણ છેા, માટે એક આ સભાને ચિત્રવાળી કરાે, તેમાં સભાના અધ ભાગ વિમલ ચિતરે અને અધ¢ભાગ પ્રભાસ ચિતરે '' એમ કહી તેમને અધ¢અધ¢ ભાગ વહે'ચી આપ્યા, પછી તેની મધ્ય ભાગે એક પડદાે બાંધી રાજાએ તેમને સૂચના આપી કે " તમારે કાેઈ કાેઈના ચિત્રા જેવા નહીં, તમે પ્રત્યેક તમારી પુદ્ધિ પ્રમાણે તેમાં ચિત્રકામ કરાે. "

રાજાની આવી આજ્ઞા થતાં તે ખ'ને ચિત્રકારાે એક બીજાની સ્પર્ધાથી પાત પાતાના ભાગમાં ચિત્રકામ કરવા લાગ્યા, એવી રીતે ચિત્રકામ કરતાં તેમને છ માસ વીતા ગયાં. તે પછી ચિત્રકામ જેવાને આતુર એવા રાજાએ તે અ'નેની પાસે આવી ચિત્રકામ પૂર્ણ કરવા માટે પૂછ્યું, આ વખતે વિમલે કહ્યું. '' સ્વામી ! મે' મારાે ભાગ પૂર્ણ કર્યો છે, તે આપ જુવાે. " રાજાએ તેમાં પ્રવેશ કરી જોયું, ત્યાં વિચિત્ર પ્રકારના ચિત્રાેથી અદ્દભુત એવા તે ભૂમિ ભાગને **જેઈને રાજા સંતુષ્ઠ થયા. તત્કાળ રાજાએ વિમલને** ઘ<mark>ણું દ્રવ્ય તથા વસ્નાદિકનુ</mark>ં ઈનામ આપી તેની ઉપર મહાન્ પ્રસાદ કર્યો. તે પછી રાજાએ પ્રભાસને પૂછ્યું. ત્યારે પ્રભાસે કહ્યું કે ''મે' તેા હજુ ચિત્રના આર'ભ પણ કર્યો નથી, માત્ર હજુ ભૂમિ સ'સ્કાર કર્યો છે. એટલે ચિતરવાની ભૂમિને શુદ્ધ કરી છે. કારણ જે ભૂમિને અરાબર શુદ્ધ કરી હાેય તાે તે પર ચિતાર કામ ઘણું જ શાભી ઉઠે છે. પછી રાજાએ તે ભૂમિ–સ'સ્કાર કેવા કર્યાં હશે તે જેવાને માટે વચમાં રાખેલા પડદાને દૂર કરાવ્યાે. તેવામાં તે ભૂમિની અંદર ઘણું રમણીય ચિત્રકામ થયેલું જેવામાં આવ્યું, તે જોઈ રાજાએ કહ્યું–''અરે પ્રભાસ! તું શું અમને પણ ઠગે છે ? અહીં તા સાક્ષાત્ ચિત્રકામ દેખાય છે." પ્રભાસે કહ્યું,- "મહારાજ! એ સાક્ષાત ચિત્રો નથી પણ આ સામેના ભાગના ચિત્રોના પ્રતિબિંબોના સ'ક્રમ થયેલાે છે. " તેના આ વચનાે સાંભળી રાજાએ ફરીવાર તે પડદાે અધાવ્યા. એટલે માત્ર એકલી ભૂમિ જેવામાં આવી. આથી રાજાએ વિસ્મય પામી પૂછ્યું: "ચિત્રકાર ! તે' આવા ભારે સ'સ્કારવાળી ભૂમિ કેમ રચી ? " પ્રભાસ બાેલ્યા, " સ્વામી ! આવી ઉજ્જવળ ભૂમિ ઉપર ચિત્રકામ ઘણુ' સરસ થાય છે, ચિતરેલી મૂર્તિઓના ર'ગની કાંતિ અધિક શાભે છે અને તે પર આલેખેલા રૂપ બહુજ દીપી નીકળે છે, જેથી પ્રેક્ષકાના હૃદયમાં, આબેહૂબ ભાવના ઉલ્લાસ થઈ આવે છે." પ્રભાસ ચિત્રકારના આ વચના સાંભળી રાજ તેની વિવેકવાળી કુશળતા ઉપર હૃદયમાં સ'તૃષ્ટ થઈ તેને ઈનામ આપી તેની ઉપર પ્રસાદ કર્યા. અને તેને કહ્યું કે, "મારી આ ચિત્રસભા જે પ્રકારની શાભાવાળી થઈ છે તે અપૂર્વ સિદ્ધિ પામી એવી ને એવી કાયમ રહાે."

## ઉપરાજ્ત કથાના ઉપનય.

સાકેતપુર નગર તે આ મહાન સ'સાર સમજવા. મહાબલ રાજા તે સમ્યક્પ્રકારે ઉપદેશ આપનાર આચાર્ય સમજવા. જે સભા તે મનુષ્યગતિ સમજવી. જે ચિત્રકાર તે ભવ્ય જીવ જાણવા. જે ચિત્રશાળાની ભૂમિ તે આત્મા અને તે ભૂમિના જે સ'સ્કાર તે સમ્યક્ત્વ જાણવું. અને ચિત્ર તે ધર્મ સમજવા. જે અનેક પ્રકારના ચિત્રા તે પ્રાણાતિપાતની વિરતિ વગેરે ત્રતા જાણવા ચિત્રોને દીપાવનારા ઉજ્જવળ પ્રમુખવર્ણી તે ધર્મને શાભાવનારા અનેક પ્રકારના નિયમા જાણવા. અને ભાવના ઉલ્લાસ તે વીર્ય સમજવું.

આ ઉપથી એ ઉપદેશ લેવાના છે કે, પ્રભાસ ચિત્રકારની જેમ પંડિત પુરૂષાએ આત્મારૂપ ભૂમિને નિર્મળ કરવી કે જેથી તે આત્મભૂમિ ઉજ્જ્વળ ક્રિયારૂપ અનેક પ્રકારના ચિત્રોની અદ્દભૂત શાભાને ધારણ કરે છે, જે શાભા આ જગતને વિષે અનુપમ ગણાય છે. આ પ્રભાસના દષ્ટાંતથી સવલ્ધમેલ કાર્યોને વિષે સમ્યકત્વનું પ્રધાનપણું દર્શાવ્યું છે.

# સમ્યક્ત્વના ખીજા સડસંક ભેદાે.

હવે વિસ્તાર રુચિ જીવાના ઉપકારને માટે સમ્કૃત્વના સડસઠ ભેદો કહે છે. ચાર પ્રકારની શ્રદ્ધા, ત્રણલિંગ, દસવિનય, ત્રણ શુદ્ધિ, પાંચ દૂષણ રહિત, આઠ પ્રભાવક, પાંચ ભૂષણ, પાંચ લક્ષણ, છ જયણા, છ આગાર, છ ભાવના અને છ સ્થાનક, એવી રીતે સમ્યકૃત્વના સડસઠ ભેદો થાય છે. એ સડસઠ ભેદોએ જે યુક્ત હોય તેને નિશ્ચયથી વિશુદ્ધ સમ્યકૃત્વ પ્રાપ્ત થાય છે.

#### ચાર શ્રદ્ધા.

૧ પરમાર્થની સ્તવના, ર પરમાર્થ જાણનારની સેવા એટલે તેની ગુરુષણે માન્યતા, ૩ જેમણે સમ્યક્ત્વ વમેલું હાય તેવા વ્યાપન્ન દર્શનીએાનું વર્જલું, ૪ તથા અન્ય દર્શનીએાના ત્યાગ કરવા. આ ચાર પ્રકારની શ્રદ્ધા કહેવાય છે. જેને આચાર શ્રદ્ધા હાય તેને અવશ્ય સમ્યકૃત્વ હાય છે.

## ત્રણલિંગ.

જેનામાં સમ્યક્ત્વ હાેય, તેને ઓળખવાના જે ચિદ્ધો તે લિંગ કહેવાય છે. ૧ શુશ્રુષા, ૨ ધમ°રાગ, અને ૩ વૈયાવૃત્ય એ ત્રણ લિંગ જાણવા.

#### દસ પ્રકારના વિનય.

૧ અરિહ'ત, ૨ સિદ્ધ, ૩ ગૈત્ય, ૪ શ્રુત, ૫ ધર્મ ૬ સાધુવગ°, ૭ આચાય°, ૮ ઉપાધ્યાય, ૯ પ્રવચન અને ૧૦ દર્શ'ન એ દસનાે વિનય કરવાે તે દસ પ્રકારનાે વિનય કહેવાય છે. ભક્તિ–અહુમાન આદિથી વિનય કરાય છે,

## ત્રણ પ્રકારની શુદ્ધિ.

ુ જિન, ૨ જિનમત અને ૩ ૩ જિનમતને વિષે રહેલા જે સાધુ સાધ્વી વગેરે, તેનાથી બીજાને અસારરૂપે ચિંતવવા–એ ત્રણ પ્રકારની શુદ્ધિ કહેવાય છે.

## પાંચ દૂષણુ.

૧ શ'કા, ૨ કાંક્ષા, ૩ વિચિકિત્સા, ૪ કુદષ્ટિપ્રશ'સા અને ૫ કુદષ્ટિના પરિચય એ સમ્યક્ત્વના પાંચ દ્વષણા વજ°વા યાગ્ય છે.

#### આઠ પ્રભાવિક.

૧ પ્રવચની, ૨ ધમ કર્યો ૩ વાદી, ૪ નૈમિત્તિક, ૫ તપસ્વી, ૬ પ્રજ્ઞપ્તિ આદિ વિદ્યાવાન, ૭ ચૂરણ, અંજનાદિક વડે સિદ્ધ, અને ૮ કવિ–એ આઠ પ્રભાવિક કહેવાય છે.

## પાંચ ભૂષણુ.

(૧) જિનમતને વિષે કુશળતા, (૨) જિનશાસનની પ્રભાવના કરવાપણું, (૩) તીર્થસેવા, (૪) જિનમતને, વિષે સ્થિરતા અને (૫) જિનમતને વિષે ભક્તિ–એ પાંચ સમ્યક્ત્વના ભૂષણ કહેવાય છે. કારણ કે, તે સમ્યક્ત્વને આભૂષણની જેમ શોભા પમાડનાર છે.

## પાંચ લક્ષણ

૧ શમ, ૨ સ'વેગ, ૩ નિવે<sup>૧</sup>દ, ૪ અનુક'પા અને ૫ આસ્તિકતા એ પાંચ સમ્યક્ત્વના લક્ષણ છે. તે ઉપરથી સમ્યક્ત્વવાન્ પુરૂષ એહળખી શકાય છે.

#### છ યત્તના.

પરતીર્થિક આદિને ૧ વ'દન, ૨ નમસ્કાર, ૩ આલાપ, ૪ સ'લાપ, ૫ ખાનપાનનું દાન અને ૬ ગ'ધપુષ્પાદિક અપ'વા–એ છ યતના વજેવા ચાેગ્ય છે. છ આગાર.

૧ રાજાના હુકમથી, ૨ સમુદાયની આજ્ઞાથી, ૩ અળવાન્**ના હુકમ**થી ૪

દેવતાની આજ્ઞાથી, ૫ દુલ<sup>°</sup>ભ આજીવિકાથી અને ૬ માેટા મહાન પુરૂષના આગ્રહથી કાંઈ કરલું પડે તે આગાર કહેવાય છે, તે ઉપર પ્રમાણે છ પ્રકારના આગાર છે.

#### છ ભાવના.

૧ અ! સમ્યક્ત ચારિત્રધમ'નું મૂળ છે, ર આ સમ્યક્ત ચારિત્રધમ'નું દ્વાર છે, ૩ આ સમ્યક્ત ચારિત્રધમ'ને સ્તંભ છે, ૪ આ સમ્યક્ત ચારિત્રધમ'નું આધારભૂત છે, ૫ આ સમ્યક્ત ચારિત્રધમ'નું ભાજન છે અને ૬ આ સમ્યક્ત ચારિત્રધમ'નું ભાજન છે અને ૬ આ સમ્યક્ત ચારિત્રધમ'નું નિધાન છે. આ પ્રમાણે શાસ્ત્રમાં કહેલ છે, તેનું ચિંતવન કરવું, તે છ ભાવના કહેવાય છે.

#### છ સ્થાનક.

૧ જીવ છે, ૨ તે જીવ નિત્ય છે, ૩ તે જીવ કર્મા કરે છે, ૪ તે કરેલા કર્મ ને ભાગવે છે, ૫ માક્ષ છે અને ૬ માક્ષના ઉપાય છે. એવી અસ્તિ (છે) પણ શ્રદ્ધા કરવી તે છ સ્થાનક કહેવાય છે.

આ પ્રમાણે સડસંઠ ભેંદ્રે કરી સમ્યક્ત્વ નિમ′ળ હોય છે.

તે સમ્યક્ત્વના સડસઠ ભેદોનું સવિસ્તર વિવેચન. ચાર શ્રદ્ધાનું સ્વરૂપ

૧ પરમાર્થ સંસ્તવ એટલે જવ, અજવ, પુષ્ય, પાપ વગેરે તાત્વિક પદાર્થીના પરિચય, અર્થાત્ તેના સ્વરૂપ જાણવાના વિશેષ ઉદ્યમ, રટણ, અહુમાન પૂર્વ'ક જીવાદિ પદાર્થીને વિષે જે નિર'તર અભ્યાસ તે પ્રથમ શ્રદ્ધા કહેવાય છે.

- ર પરમાર્થ ને જાણનારાની સેવા એટલે પરમાર્થ ને જાણનારા આચાર્ય વગેરેની ભક્તિ અર્થાત્ ઝવેરીની જેમ મુનિના ગુણાની પરીક્ષા કરી તેમની સેવા—ભક્તિ કરવી. જે મુનિ સ'વેગ એટલે માક્ષાભિલાષના શુદ્ધ ર'ગના કલ્લાલને ઝીલનારા અર્થાત્ જેના ચિત્તમાં નિર'તર માક્ષે જવાના તર'ગ ઉઠી રહ્યા છે, એવા અને જે શુદ્ધ જૈનમાર્ગ ને પ્રરૂપનારા છે, તેવા પુરૂષાની સેવા—ભક્તિ કરવાથી સમતારૂપ અમૃતનું પાન મળે છે. અને તેથી આત્માને વિષે આનંદ પમાય છે. એ બીજ શ્રદ્ધા છે.
- 3 જેમણે જૈનદરા નો નાશ કર્યો છે, એવા અને પ્રભુના વચનને ઉત્થા-પનારા એવા નિહ્નવા વગેરેને વજવા. કારણ કે તે નિહ્નવા સમ્યક્ત્વને ગ્રહણ કરી પુનઃતેનું વમન કરનારા છે. અને પ્રભુના વચનથી વિપરીત રીતે વર્તા નારા છે, તે ગાષ્ટામાહિલ વગેરે કહેવાય છે. તેવી રીતે યથાઇ દા પુરૂષાને વર્જ દેવા.

તે લોકા આગમ ઉપર દર્ષિને અ'ધ કરી સ્વચ્છ' દે વર્ત નારા અને સ્વકપાલક લિપત માગે ચાલનારા છે. તેમનું આચરણ ગૃહસ્થના કરતાં પણ નઠારૂં છે, તેઓ કાચું પાણી પીએ છે, માથે તેલ ઘાલી મુંડાવે છે, કાચા પાણીએ ન્હાય છે, વસ્ત્રો ધાવરાવે છે, ગુપ્ત રીતે સ્ત્રી સેવન કરે છે, અને લોકામાં પાતાને બ્રહ્મચારી કહેવરાવે છે, ઉપાન પ્રમુખ પહેરે છે અને મઠધારી થઈ રહે છે. પાસત્થા, ઉત્સન્ના, કશીલિયા, સ'સત્કા, યથાચ્છ'દા એ પાંચ જિનમતમાં અવ'દનીય કહેલા છે. મહાવીરપ્રભુના વેષની વિડ'બના કરનારા, મ'દ અને અજ્ઞાની એવા કગુરુને વજવાથી ત્રીજી શ્રદ્ધા પ્રગટે છે.

૪ ચાથી શ્રદ્ધા કુદર્શનને ત્યાગ કરવારૂપ છે. કુદર્શન એટલે જૈન સિવાય બૌદ્ધ વગેરેના દર્શના તેના ત્યાગ કરવાથી સમ્યક્ત્વની ચાથી શ્રદ્ધા કહેવાય છે. એ ચાર શ્રદ્ધા ઉપરથી પુરૂષમાં સમ્યક્ત્વની પ્રતીતિ થાય છે. સમ્યગ્રદર્શનવાળા પ્રાણીઓએ પાતાના આત્માના ગુણાને નિર્મળ કરનારી એ પરમાર્થ પરિચય વગેરે ચાર શ્રદ્ધાઓને નિરંતર ધારણ કરવી. તેમાં ખાસ કરીને ચાથી શ્રદ્ધામાં કહેલા કુદર્શનવાળા પુરૂષાના સવધા ત્યાગ કરવાના છે. કારણ કે, તે પાતાના દર્શનની મલિનતાના હેતુરૂપ છે. એ કુદર્શનીના સંગ ન વજે તો જેમ ગંગાનું જળ લવણ સમુદ્રના સંસગ્ધી તત્કાળ ખારૂં થઈ જય છે, તેમ સમ્યગ્રદ્દષ્ટિના ઉંચા ગુણા તેવા કુગુરુના સંસગ્ધી તત્કાળ નાશ પામી જય છે, તેથી સવધા તેમના સંસગ્ધ વજેવા; એવા જિનેશ્વરના ઉપદેશ છે.

## ત્રણ લિંગની વ્યાખ્યા.

૧ શુશ્રૂષા—એટલે સાંભળવાની ઈચ્છા. સદ્દજ્ઞાનના હેતુરૂપ એવા ધર્મશાસ્ત્ર સાંભળવા ઉપર પ્રીતિ. સાકરના સ્વાદથી પણ વધારે મધુર અને યુવાન અને સુંદર સ્ત્રીઓથી પરિવૃત્ત થઈ દિવ્ય ગીતને સાંભળવાની ઈચ્છાવાળા ચતુર પુરૂષને જેવા રાગ થાય, તેવી રીતે ધર્મ સાંભળવાના આત્માના જે અધ્યવસાય તે શુશ્રૂષા નામે સમ્યક્ત્વનું પહેલું લિગ–ચિદ્ધ છે. જ્યારે ભવ્ય જીવને સમ્ય-ક્ત્વ પ્રાપ્ત થયું હાય ત્યારે એવા પરિણામ થાય છે.

ર ધમ રાગ – ચારિત્રાદિ ધમ ને વિષે રાગ તે ધમ રાગ નામે બીજીં ચિદ્ધ કહેવાય છે. એટલે કાઈ માટી અટવીનું ઉલ્લંઘન કરી આવેલા અને ક્ષુધાથી જેનું શરીર ક્ષીણ થઈ ગયું છે, એવા બ્રાહ્મણ જેમ ધેખર ખાવાની ઈચ્છા કરે તેમ સમ્યક્તવાળા જીવ કાઈ કમ દાષથી સદનુષ્ઠાનાદિ ધમ કરવાને અશક્ત હાય પણ તેને ધમ ને વિષે તીવ્ર અભિલાષ હાય છે, તેવું ધમ રાગનું ચિદ્ધ કહેવાય છે.

ક દેવગુરુની વૈયાવચ્ચ કરવાના નિયમ એ સમ્યક્ત્વવ'તનુ' ત્રીજુ' ચિદ્ધ છે. દેવ એટલે અતિશય આરાધન કરવા યાગ્ય અરિહ'ત અને ગુરુ એટલે શુદ્ધ ધર્મ'ના ઉપદેશ કરનારા આચાર્ય' ભગવાન, તેમની વૈયાવચ્ચ કરવામાં યથા-શક્તિ સેવા પ્રમુખ કરવાના નિયમ, જે નિયમ શ્રેણિક વગેરેના હતા. મહાન શ્રેણિક રાજાને એવા નિયમ હતા કે, જ્યારે પરમ તીથ' કર મહાવીર ભગવાન્ જે દિશાએ વિચરતા હાય, તે સમાચાર જાણવામાં આવે ત્યારે, તે દિશાની સન્મુખ સુવર્ણના એકસા આઠ જવના સાથીયા કરી પછી દાતણ કરવું, તેવી રીતે દેવપૂજામાં પણ તેને એવા સાથીયા કરવાના નિયમ હતા, તે પ્રમાણે તે દરરાજ કરતા અને તેથી તેણે તીથ' કર નામકર્મ ઉપાજ'ન કર્યું હતું. તેવી રીતે બીજા પણ ભગ્ય જવાએ એ પ્રમાણે યથાશક્તિ નિયમા શ્રહણ કરવા યત્ન કરવા જોઈ એ. એ શુશ્રૂષાદિક ત્રણે લિંગોથી સમ્યક્ત્વની ઉત્પત્તિના નિશ્વય થાય છે.

## દસ પ્રકારના વિનયની વ્યાખ્યા.

(૧) અરિહ'ત એટલે તીથ' કર ભાવજિન વિચરતા જિન. (૨) સિદ્ધ એટલે જેમના અષ્ટકમે રૂપ મલના પડલ ક્ષીણ થઈ ગયા છે, એવા સિદ્ધ ભગવાન્ (૩) ચૈત્ય એટલે જિનેશ્વરની પ્રતિમા—મૂર્તિ, (૪) શ્રુત એટલે સિદ્ધાંત આચારાંગ આદિ આગમ. (૫) ધમે એટલે ક્ષમાદિક દસ પ્રકારરૂપ. (૬) સાધુવર્ગ એટલે શ્રમણ સમૂહ (૭) આચાર્ય એટલે અત્રીશ ગુણના ધારક અને ગચ્છના નાયક, (૮) ઉપાધ્યાય એટલે શિષ્યાને સૂત્રો ભણાવનારા, (૯) પ્રવચન એટલે જ્વાદિ નવ તત્ત્વોને કહેનાર (અથવા સ'ઘ), (૧૦) સમ્યગ્રદર્શન એટલે સમ્યકૃત્વ અને તેની સાથે અભેદાપચારથી સમ્યકૃત્વવાન્ પણ દર્શન કહેવાય છે. પૂર્વે પણ સ'ભવ પ્રમાણે કહેલું. એ અરિહ'તાદિક દસ સ્થાનને વિષે પાંચ પ્રકારે વિનય કરવા.

#### વિનયના પાંચ પ્રકારની વ્યાખ્યા.

(૧) ભક્તિ એટલે સાહામા જન્નું, અશનાદિક ચાર પ્રકારના આહાર આપવા, અથવા જે યાંગ્ય હાય તે આપનું, તે રૂપ બાહ્ય પ્રતિપત્તિ.—બાહેરની દેખાતી સેવા. આમ ભક્તિ કરવાથી અન્યજના જાણે કે, 'આ ભક્તિવ'ત છે,' તે જોઈ બીજાઓ પણ તેમ કરવાને પ્રવતે. અહીં બાહ્યભક્તિના અર્થ રાગ વિનાની—ઉપરની ભક્તિ એવા અર્થ ન કરવા; કારણ કે, સમક્તિગુણ હાવાથી જવથી અ'તદ શારૂપ પરિણામવાળી જ ભક્તિ બને છે. (૨) બહુમાન એટલે મનમાં અતિશય પ્રીતિ. (૩) વર્ણન એટલે તેમના પ્રભાવિક ગુણાનું કીર્તન—સ્તવન કરવું તે. (૪) અવર્ણવાદપરિહાર એટલે તેમની અપ્રશાંસા—નિંદાના

ત્યાગ કરવા. બીજાના ઉત્તમ ગુણાની પ્રશ'સા કરે, પાતાના ગુણાની ન કરે, અને જેથી ધમ'ની લઘુતા થતી હાય, તેવા કામને ગાપવે—પ્રગટ ન કરે. (૫) આશાતનાપરિહાર—એટલે મન, વચન, અને કાયાએ કરીને પ્રતિકૂળ પ્રવૃત્તિના નિષેધ કરે એટલે જે જે કામ કરે તેમાં દેવ, ગુરુ અને ધમ'ની આશાતના કરે નહીં અને કરાવે નહીં. અર્થાત જિનમતની નિંદા, લઘુતા યથારૂપ આશાતના પણ ન કરે. એટલે પાતાના હૃદયને નકારી પ્રવૃત્તિમાં નાંખે નહીં.

આ દસ પ્રકારનાે દર્શ'નવિનય ઉપર કહેલા દસ સ્થાનાને આશ્રીને જાણી લેવા. સમ્યક્ત્વ હાેય તાે જ આ વિનય પ્રગટ થાય છે, તેથી તે દર્શ'નવિનય કહેવામાં આવે છે.

## ત્રીજા ચૈત્ય વિનય વિષે વિવેચન.

ચૈત્યના અર્થ જિનેશ્વરની પ્રતિમા થાય છે. અથવા જિનેબિબ થાય છે. એ પ્રભુની પ્રતિમા કેવા સ્વરૂપવાળી અને કેટલા પ્રકારની છે? એવી શિષ્યની શ'કા થતાં તેના બેદ દર્શાવે છે. શ્રી જિનેશ્વરના ચૈત્યના પાંચ બેદ છે. (૧) ભક્તિચૈત્ય, (૨) મ'ગલચૈત્ય, (૩) નિશ્રાકૃતચૈત્ય, (૪) અનિશ્રાકૃતચૈત્ય અને (૫) શાશ્વતચૈત્ય. ગૃહને વિષે શાસ્ત્રોક્ત વિધિપૂર્વક લક્ષણાદિક સહિત પ્રતિદિન ત્રિકાલ પૂજા વ'દનાદિ કરવાને માટે કરાવેલી જે જિનપ્રતિમા તે ભક્તિચૈત્ય કહેવાય છે. એ પ્રતિમા ઘરદેરાસરમાં થાપવાને ધાતુની અનેલી અને અષ્ટ પ્રાતિહાય સહિત થાય છે.

ઘરના દ્વાર ઉપર રહેલા તીરછા કાષ્ઠ (ઉત્તરાંગ)ના મધ્યભાગે સ્થાપેલા જિનબિંબને મ'ગલચૈત્ય કહે છે. લોકા માંગલિકને માટે તે દ્વારના કાષ્ઠ ઉપર જિનમૂર્તિ કાતરાવે છે. અને જો તે મ'ગલચૈત્ય હાય તાજ તે ઘરમાં રહે છે, અન્યથા રહેતા નથી. મ'ગલચૈત્ય વગરના ઘરમાં રહી શકાય નહીં, તે વિષે એક દર્ષાત કહેવાય છે.

મથુરાનગરીને વિષે મ'ગલ નિમિત્તે પ્રથમ જિનપ્રતિમાની પ્રતિષ્ઠા કરે છે. જિનબિબનું સ્થાપન કરે છે. જે ઘરમાં મ'ગલચૈત્યનું સ્થાપન ન કર્યું' હોય તે ઘર પડી જાય છે. શ્રી સિદ્ધસેનાચાર્યે કહ્યું છે કે ''ઘર ઘર પ્રત્યે દ્વારના મધ્યભાગે ઉત્તરાંગે શ્રી પાર્શ્વાનાથ પ્રભુની પ્રતિમા સ્થાપે છે.'' તે મથુરાનગરીમાં આજે પણ લોકોના ઘરના દ્વાર ઉપર મ'ગલચૈત્ય દેખાય છે. જે કોઈ ગચ્છ સ'બ'ધી ચૈત્ય એટલે તપગચ્છ, ખરતરગચ્છ કે અ'ચલગચ્છનું ચૈત્ય, તે નિશ્નાકૃત ચૈત્ય કહેવાય

શ્રી આત્મપ્રબાધ

છે. તે ગૈત્યમાં તે તે ગચ્છના આચાર્ય દિકના તેમાં પ્રતિષ્ઠા પ્રમુખ કાર્યો કરવાના અધિકાર હાેય છે. બીજા ગચ્છના આચાર્યો બીજા ગચ્છ સ'બ'ધી ચૈત્યમાં પ્રતિષ્ઠા કરાવી શકતા નથી.

ઉપર કહેલ નિશ્રાકૃતચૈત્યથી વિપરીત ભાવવાળું ચૈત્ય અનિશ્રાકૃત ચૈત્ય કહેવાય છે. તે ચૈત્યને વિષે સર્વ ગચ્છાના આચાર્યો પ્રતિષ્ઠા કરાવી શકે છે. માલા-રાપણ વગેરે ચૈત્યસં બંધી સર્વ કાર્યો કરવાના અધિકાર સર્વ ગચ્છાના આચાર્યોને હાય છે. શત્રુંજયગિરિ ઉપર આદીશ્વર ભગવાનનું ચૈત્ય અનિશ્રાકૃત ચૈત્ય છે, તે દ્વંકમાં સર્વ ગચ્છાના આચાર્યો પ્રતિષ્ઠાદિ કરાવી શકે છે. ત્યાં સવાસામજના દેરાસરમાં દેવાજયતીને નામે આળખાતા યતિવર્ગ તેની માલીકી ધરાવી તેમાં પ્રતિષ્ઠાદિ કરાવે છે, તે નિશ્રાકૃત ચૈત્ય કહેવાય છે.

પાંચમું સિદ્ધચૈત્ય તે સિદ્ધાયતનના નામથી આલેખાય છે અને તેને શાશ્વત-જિન ચૈત્ય પણ કહે છે.

### બીજી રીતે ચૈત્યના પાંચ પ્રકાર

(૧) નિત્યચૈત્ય, (૨) દ્વિવિધચૈત્ય, (૩) ભક્તિકૃતચૈત્ય, (૪) મ'ગલકૃતચૈત્ય અને (૫) સાધર્મિકચૈત્ય. જે દેવલાકને વિષે શાશ્વતચૈત્ય છે, તે નિત્યચૈત્ય કહેવાય છે.

છે પ્રકારે ભક્તિએ કરેલા નિશ્રાકૃત અને અનિશ્રાકૃત (ભરતાદિક જેમ કરાવ્યા હતા તેવા) એ છે પ્રકારના ચૈત્ય તે દ્વિવિધચૈત્ય કહેવાય છે. તે બીજો અને ત્રીજો ભેદ સમજવા. મથુરાનગરીની જેમ મ'ગળને અથે ગૃહદ્વારના મધ્ય ભાગે કાષ્ઠ (ઉત્તરાંગ) ઉપર કરેલ ચૈત્ય તે મ'ગલચૈત્ય સમજવું. જે કાઇના નામથી દેવગૃહમાં પ્રતિમા કરાવી સ્થાપે તે સાધર્મિક ચૈત્ય કહેવાય છે. વાત્ત ક મુનિના પુત્રે પાતાના રમણીય દેવગૃહને વિષે પાતાના પિતાની મૂર્તિ સ્થાપી હતી. તે સાધર્મિક ચૈત્ય કહેવાયું છે.

# વાત્ત<sup>°</sup>ક મુનિની કથા

વાત્ત'ક નામના નગરને વિષે અભયસેન નામે રાજા હતો. તેને સદ્દ્વયુદ્ધિના ભ'ડારરૂપ વાર્ત'ક નામે મ'ત્રી હતો.

એક વખત તે મ'ત્રી પાતાના ઘરના દીવાનખાનામાં બેઠા હતા, તેવામાં કાઇ પરગામથી યજમાન આવ્યા. મ'ત્રી તેને માન આપી તેની સાથે વાર્તાલાપ કરવા લાગ્યા, તેવામાં ધમ'ધાષ નામના મુનિ તેને ધેર ભિક્ષા લેવાને આવ્યા. મુનિને ભિક્ષા માટે આવેલા જાણી વાર્ત કની સ્ત્રી ઘી, ખાંડથી મિશ્રિત એવું એક

ક્ષીરનું પાત્ર ભરી તેમને વ્હારાવા આવી. તે વખતે પાત્રમાંથી એક બિંદુ ભૂમિ ઉપર પડ્યો. તે મુનિના જેવામાં આવ્યો. તે મહાત્મા ભગવ'તે ઉપદેશ કરેલા ભિક્ષાગ્રહણના વિધિને જાણનારા હતા. ભિક્ષા છે'તાલીસ દેાષોથી દૃષિત ન હેાવી એઇએ, એમ તેઓ સમજતા હતા. આથી તે પંડેલાે બિંદુ એઈ તેમના મનમાં સ્પૃરી આવ્યું કે, "આ ભિક્ષા છર્દિત નામના દેાષથી દૂષિત છે, તેથી આ ભિક્ષા મારે કલ્પે નહીં. " આવું વિચારી તે મહાત્મા તે ભિક્ષા ગ્રહણ કર્યા વગર તે ઘરમાંથી અહાર નીકળી ગયા. ચતુર મંત્રી વાત્ત'ક કે જે ઘરના દીવાનખાનામાં **એ**ડેા હતાે, તેણે મુનિને ભિક્ષા લીધા વગર પાછાં જતાં જેયાં. તે જેતાં જ મનમાં ચિંતવવા લાગ્યા કે, આ મુનિએ મારા ઘરની ભિક્ષા કેમ લીધી નહીં ? જેવામાં તેણે આ પ્રમાણે જોયું, ત્યાં આંગણામાં ધી સાથે મિશ્રિત ખાંડનાે બિંદુ જેવામાં આવ્યા. તે ઉપર માંખીએા એકઠા થઈ. તે માખીઓને ભક્ષણ કરવાને ગરાળી દાેડી. તે ગરાેળીનું ભક્ષણ કરવા ઉંદર દાેલ્યો. ઉંદરને મારવા માટે બિલાડી દાેડી આવી. બિલાડીને હણવા માટે પેલા આવેલા યજમાનના કૂતરા દાક્યો. તેને મારવાને આડેાશી પાંડોશીના કૂતરા દેાડચા. તે કુતરાએાને પરસ્પર લડાઈ થઈ એટલે પાતપાતાના કુતરાએાને વારવાને તે યજમાનના અને આડાશી પાડાશીના તથા મ'ત્રીના સેવકા દાેડી આવ્યા. પાતપાતાના કૂતરાઓના પક્ષ કરતાં તેમની વચ્ચે પરસ્પર લડાઈ સળગી ઉઠી. પછી વાત્ત ક મ'ત્રીએ એ સર્વ ના યુદ્ધને શાંત કરી દ્રીધું. પછી તેણે પાતાના મનમાં વિચાયું કે, " એક ઘી ખાંડના બિંદુ ભૂમિ ઉપર પડવાથી આટલી અધી મારામારી થઈ પડી, તેથી જ તે મહામુનિએ " આ દ્રષિત ભિક્ષા ગ્રહણ કરી નહીં. તે મહાત્માએ વિચાયુ<sup>લ</sup> હશે કે જે હું આ દૂષિત ભિક્ષા લઈશ તાે મને માેટા પાપના ભાગ લાગી જશે. કારણ કે, આમાંથી પાપના પ્રસ'ગ ઉત્પન્ન થયા વિના રહેશે નહીં. '' આ પ્રમાણે વિચાર કરી દ્વષિતભિક્ષા ગ્રહણ કરી નહિ. તે પછી વાત્ત<sup>લ</sup>ક મ'ત્રીએ નીચે પ્રમાણે જૈનધમ°ની પ્રશ'સા કરી હતી.

"અહેા! ભગવાન જિનેશ્વરના સુદષ્ટિવાળા ધર્મ કેવા છે? વીતરાગ ભગવાન વિના આવા પાપરહિત ધર્મ ના ઉપદેશ દેવાને કાેણ સમર્થ છે? માટે મારે પણ હવે વીતરાગ પ્રભુના ધર્મ ને ત્રિકરણ શુદ્ધિથી સેવવા. એ વીતરાગ ભગવાન જ મારે સેવવા યાગ્ય છે. અને તેમણે કહેલી ક્રિયા જ પાળવી ઉચિત છે." આ પ્રમાણે ચિંતવી તે મંત્રી આ સંસાર ઉપરથી વિમુખ થઇ ગયા. તેનામાં શુભ ધ્યાનના યાગ પ્રગટ થયા. તતકાળ તેને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થઈ આવ્યું. તે વખતે

www.jainelibrary.org

તેને દેવતાઓએ મુનિવેશ અપ'ણ કર્યા. પછી મ'ત્રી વાર્ત્ત'કે ગૃહેના ત્યાગ કરી શુદ્ધ અનગાર થઇ બીજે સ્થળે વિહાર કર્યા. અનુક્રમે ચિરકાળ સ'યમ પાળતાં તેને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયુ'. પછી તે વાર્ત્ત'કનગરને વિષેજ દેહત્યાગ કરી તે મોક્ષે ગયા.

તે મ'ત્રીના સુબુદ્ધિ નામે પુત્ર હતા. પિતાના સ્નેહે કરીને તેનું હૃદય પુરાઈ ગયું. પછી તે પિતૃવત્સલ પુત્ર એક રમણીય દેરાસર કરાવી તેમાં રજોહરણ તથા મુહપત્તિરૂપ પરિગ્રહને ધરનારી પિતાની પ્રતિમા રચાવી સ્થાપિત કરી અને તેની પાસે એક દાનશાળા ઉઘાડી. આ સાધર્મિકચૈત્ય કહેવાય છે. એ રીતે ચૈત્યના પાંચ ભેદ કહેલા છે.

ઉપર કહેલા ચૈત્યના ભેદામાં ભક્તિકૃત વગેરે ચાર પ્રકારના ચૈત્યાની અ'દર કૃત્રિમપણુ' છે, તેથી તેમાં ન્યૂનાધિક ભાવના સ'ભવ હાય છે, માટે તેમની સ'ખ્યાના નિયમ નથી એટલે જે કૃત્રિમ જિનલુવન છે, તેને શ્રાવકા ભક્તિને અથે કરે છે. તે અશાધ્વતા જિનલુવન કહેવાય છે તે જિનલુવના કાંઈક વધારે અને કાંઈક એાછા હાય છે, તેથી તેમની સ'ખ્યાના નિયમ હાઈ શકતા નથી. અને જે શાધ્વતા જિનચૈત્યા છે, તેમનું નિત્યપણું છે, માટે તેમની સ'ખ્યા હાઈ શકે છે તે કારણ માટે આ ત્રિલવનને વિષે શાધ્વતજિન સ'ખંધી દેવકુળના બિંબોની સ'ખ્યા ચૈત્યવ'દનની અ'તર્ગત રહેલ 'કમ્મભ્મિ' ઇત્યાદિ ગાથાને અનુસારે કહેવામાં આવે છે તે ગાથા નીચે પ્રમાણે છે.

'' सेत्ताणवई सहस्सा लक्खा छप्पन अठकोडिओ। चउसय छायासिया तिलुके चेइए वंदे ॥ १॥ वंदे नवकोडिसयं पणवीसं कोडितेवन्ना । अठावीस सहस्सा चउसय अट्टासिया पडिमा"॥ २॥

આઠ ક્રોડ, છપન્ન લાખ, સત્તાણુહજાર, ચારસાને છયાશી, એટલા જિન-ચૈત્ય ત્રણ લાેકને વિષે છે તેમને હું નમસ્કાર કરૂં છું. તથા નવસા પચવીસ ક્રોડ ત્રેપનલાખ, અઠચાવીસ હજાર, ચારસા અઠચાસી એટલા જિનબિંબ ત્રણ-લાેકને વિષે છે, તેમને હું નમસ્કાર કરૂં છું.

હવે ત્રણુભુવનને વિષે કહેલા પ્રમાણની શાશ્વત જિનભુવન તથા જિન-બિંબોની જે સ'ખ્યા છે, તે કહે છે. તેમાં અધાલાક પાતાળને વિષે દક્ષિણ અને

૧. આ પ્રમાણે ખરતરગચ્છવાળા માને છે, તપગચ્છાદિક તેા પ્રતિક્રમણ સૂત્રમાં છપાયેલ ગાથાએા જ માને છે.

ઉત્તર દિશાના વિભાગે રહેલા ભુવનપતિના દશ નિકાયને વિષે સર્વ સંખ્યા સાતકાેટી અને બાંતેર લાખ ભુવના છે. તે દરેક ભુવનને વિષે એક એક ચૈત્યના સદ્દભાવ હાેઈને શાશ્વત જિનચૈત્યા પણ તેટલા જ છે. તે ચૈત્યાને વિષે રહેલા જિનબિંબાની સર્વસંખ્યા આઠસાેને તેત્રીસકાેટી અને બાંતેર લાખની છે. તે દરેક ચૈત્યને વિષે એકસાેને આઠ જિનપ્રતિમાના સદ્દભાવ હાેઈને ઉપર પ્રમાણે જિનબિંબા છે.

હવે તીઇલોકને વિષે અને પાંચ મેરૂને વિષે પ'ચાશી ચૈત્યા કેવી રીતે છે? તે કહે છે. તે પ્રત્યેક મેરૂમાં ચાર ચાર વન છે તે દરેક વનને વિષે ચારે દિશાએ ચાર ચાર ચૈત્યા છે. તે દરેક મેરૂને એક એક ચૂલિકા છે, તે ઉપર એકેક ચૈત્ય એમ એક એક મેરૂને વિષે સત્તર-સત્તર ચૈત્ય છે, એટલે તે પાંચે મેરૂનાં સર્વ મળીને પ'ચાશી ચૈત્યા થાય છે. તથા તે દરેક મેરૂની વિદિશામાં ચારચાર ગજદંતા પર્વાત મળી વીશ ગજદંતા પર્વાતો છે. અને તેની ઉપર વીશ ચૈત્યા તથા પાંચ પાંચ દેવકુરુ અને ઉત્તરકુરુને વિષે આવેલા જ'બૂ શાલ્મલિ પ્રમુખ દસ વૃક્ષાની અ'દર દસ ચૈત્યા છે. પ્રત્યેક મહાવિદેહને વિષે સાેળ સાેળના સદ્દભાવ હેાવાથી એ'શી વખારા પર્વાતા છે તે ઉપર એ'શી ચૈત્યા છે. તથા દરેક મહાવિદેહ પ્રત્યે ખત્રીસ-ખત્રીસ અને ભરત ઐરવતમાં એક એકનાે સદ્ભાવ હેાવાથી ચાેત્રીસ વિજયા થાય અને તેમાં પાંચ ભરત, પાંચ ઐરવત અને મહાવિદેહના એકસાેઆઠ એમ કુલ એકસાેસત્તેર વિજય થાય છે. તે પ્રત્યેકમાં એકએક દીર્ઘ વૈતાઢ્ય પર્વાત છે તે દરેક પર્વાત ઉપર એકએક ચૈત્ય હોવાથી એકસાેને સિત્તેર ચૈત્ય છે. જ'બૂદ્ધીપમાં છ અને ધાતષ્ઠીખ'ડ તથા પુષ્કરાદ્ધ°ને વિષે બાર બાર થઈ ને ત્રીસ કુલગિરિ પર્વાતા છે, તેમની ઉપર ત્રીસ ચૈત્યા છે. ધાતષ્ઠીખ'ડ અને પુષ્કરાહ્વ બ'નેમાં બેબે ઇક્ષુકાર પર્વાતામાં ચાર ચૈત્યા છે. અહી દ્વીપની મર્યાદા કરનાર સમયક્ષેત્રરૂપ માનુર્<u>યો</u>ત્તર પવ<sup>ર</sup>તને વિષે ચાર દિશાએામાં ચાર ચૈત્યાે છે. તથા આઠમા ન'દીધ્ધરદ્વીપમાં ખાવન ચૈત્યાે છે તે આ પ્રમાણે –પૂર્વ દિશાએ આવેલા ન'દીશ્વરના મધ્યભાગે અ'જનના જેવા વર્ણવાળા અ'જનગિરિ છે. તેની ચાર દિશાએ ચાર વાવ્યાે છે, તે વાવ્યાેના મધ્યભાગે શ્વેતવણ<sup>૧</sup>ના ચાર દધિમુખ પવ<sup>૧</sup>તે৷ છે. ચાર વિદિશામાં અબેના સદ્દભાવ હાેવાથી રક્તવર્ણના આઠ રતિકર પર્વતો છે. તે આઠ, ચાર અને એક એમ મળીને પૂર્વ દિશાએ તેર પર્વ તો થયા, તે તેર પર્વ તો ઉપર તેર ચૈત્યા છે. તેવી રીતે પશ્ચિમ, દક્ષિણ અને ઉત્તર–એ ત્રણે દિશાએ કહેલા નામ પ્રમાણે તેર તેર

માવ તો છે, એમ ચારે દિશાઓ મળી બાવન પવ તો થયા. તે દરેક પવ ત ઉપર એકેક ચૈત્ય હોવાથી બાવન ચેત્યા થાય છે. અગિયારમા કંડલદ્વીપને વિષે ચાર દિશાઓમાં ચાર અને તેરમા રુચકદ્વીપને વિષે ચાર દિશાઓમાં ચાર ચૈત્યા રહેલા છે; એમ સવ ની સંકલનાએ કરી તિર્છાલાકમાં ચારસાને ત્રેસઠ ચૈત્યા થાય છે, તે ચૈત્યાની અંદર પચાસ હજરને ચાર જિન્બિંબા છે; અહીં પણ દરેક ચૈત્યને વિષે એકસાઓ છે બેંબા રહેલા છે.

હવે ઉધ્વ લોકને વિષે સુધર્મા દેવલોકથી આર' ભીને પાંચ અનુત્તર વિમાન સુધી ચારાશીલાખ, સત્તાણું હજાર અને તેત્રીસ વિમાન છે, તે દરેક વિમાને એક ચૈત્યના સદ્દભાવ હોવાથી ચૈત્યા પણ તેટલા જ છે. તે સર્વ ચૈત્યામાં મળી એકાણું ક્રોડ, બાંતેર લાખ, અઠચાતેર હજાર, ચારસાને ચારાશી જિનબિબા છે. કારણકે દરેક ચૈત્યમાં એકસા આઠ જિનબિબાના સદ્દભાવ હાવાથી તેમની સંખ્યા તેટલી જ થાય છે.

એ પ્રમાણે ત્રણ લોકને વિષે રહેલા શાશ્વત જૈન ચૈત્યાની અને જિન-બિંબોની સંખ્યા મેળવવા માટે ''सत्ताणि वइसहस्सा" ઇત્યાદિ બે ગાથાઓ કહેલી છે અને તે ઉપરથી સવે સંખ્યા પ્રાપ્ત કરાય છે. અહીંયા જિનબિંબોના અવિસ વાદી સ્થાનોને આશ્રીને આ સંખ્યા દેખાડી છે. કેટલાએક આચારે વિસ વાદી સ્થાનોને આશ્રીને આંતરારહિત કહેલી સંખ્યાની અપેક્ષાએ ચૈત્ય અને બિંબોની સંખ્યા વધારે પ્રતિપાદન કરે છે તે વિષે સંધાયાર નામની ગૈત્યવ દનભાષ્યની ટીકાને વિષે નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે.

> " सगकोडिलख बिसयरि, अहो य तिरिए दुतिसपणसयरा । चुलसिलखा सग नवइ, सहसतेविसुवरिलोए ॥ १ ॥ तेरस कोडि सया कोडिगुण नवइ सङ्ग्लिख अहलोए । तिरिए तिलख तेणवइ सहस्सपडिमादुसयचत्ता ॥ २ ॥ बावन्न कोडिसय चऊणवइ लखसहस चऊयाल । सत्तासयासङ्ग्रिआ सासयपडिमाऊ वरिलोए" ॥ ३ ॥

"અધાલાકને વિષે સાતકાડ અને બાંહાતેર લાખ ચૈત્યા છે. તિર્છા-લાેકમાં પ્રત્યેક ભવને એકએક ચૈત્યના સદ્દભાવ હાેવાથી અત્રીસાને પ'ચાતેર ચૈત્યા છે. તે ચૈત્યાને વિસ્તારપૂર્વ'ક કહે છે. પાંચ મેરૂ, વીસ ગજદ'તા પર્વ'તા, જ'બૂશાલ્મલી પ્રમુખ દસ વૃક્ષા, એ'શી વખારા પર્વ'તા, એકસા સીત્તેર દીર્ઘ

વૈતાક્ય પવ°તેા, ત્રીસ કુલગિરિ પવ°તેા, ચાર ઇધુકાર પવ°તેા, માનુષોત્તર પવ°ત, ન'દ્રીશ્વરદ્રીપ, કુ'ડલદ્રીપ, અને રુચકદ્રીપને વિષે અવિસ'વાદી સ્થાનામાં ચારસા ને ત્રેસઠ ચૈત્યાે જે પૂર્વે કહેલા છે, તે જાણવા. **બા**કી રહેલા ચૈત્યાની સંખ્યા વિસ'વાદી સ્થાનને વિષે છે, એ આ પ્રમાણે–પાંચ મેરૂની અપેક્ષાએ પાં<mark>ચ</mark>, ભદ્ર-શાલ વનને વિષે આઠ આઠ, કરિક્ટ (હાથીના આકારના) પવલ્તો છે. તે દરેક પર્વાત ઉપર એક એક ચૈત્ય હાેઇ અધા મળી ચાલીસ ચૈત્યા આવેલા છે. ગ'ગા સિંધુ વગેરે નદીએાના પ્રપાત ક'ડા ત્રણસાેને એ'શી છે, તે દરેકમાં એક એક ચૈત્ય હેાવાથી કુલ ત્રણસાે ને એ'શી ચૈત્યાે ત્યાં રહેલા છે. એ'શી પદ્મ-દ્રહ છે. તેમાં પણ એ'શી ચૈત્યાે છે: પાંચ દેવકુરુ અને પાંચ ઉત્તર-કુરુને વિષે દસ ચૈત્યા, હજાર કાંચન–ગિરિએાને વિષે હજાર ચૈત્ય, અને વીસ યમલગિરિમાં વીસ ચૈત્યા છેઃ સીત્તેર ગંગાદિ મહા નદીએામાં સીત્તેર ચૈત્યા છે; વીસ વૃત વૈતાક્ષ્યોને વિષે વીસ ચૈત્યા છે. જ'બૂ, શાલ્મલી, પ્રમુખ, મૂલ દસ વૃક્ષાને વિષે જે દસ ચેત્યા છે. તે પૂર્વે કહેલ અવિસ'વાદી ચૈત્યાની ગણના-માં ગ્રહુણ કરેલા છે; પણ તેના પરિવારભૂત એવા અગિયારસાે અને આંઠની સંખ્યાવાળા લધુ જંખૂ આદિ વૃક્ષાે છે, તેએામાં ચૈત્યાની સંખ્યા તેટલી જ છે: તે આ સ્થલે ગ્રહણ કરવા.

વળી અત્રીસ રાજધાનીઓને વિશે અત્રીસ ચૈત્યા છે. એથી વિસ'વાદ્દી સ્થાનના સર્વ ચૈત્યાની સ'ખ્યા બે હજાર, આક્સો અને બારની થાય છે. એવી રીતે અવિસ'વાદ્દી તથા વિસ'વાદ્દી બ'ને સ્થાનાના સર્વ ચૈત્યાની સ'ખ્યા મેળવતાં કુલ મળીને અત્રીસાને પ'ચાતેર ચૈત્યા થાય છે. અને ઉધ્વ'લાકને વિષે ચારાશી લાખ સત્તાણું હજાર અને ત્રેવીસ ચૈત્યાની સ'ખ્યા છે. તે સ'ખ્યા પ્રત્યેક વિમાને એકેક ચૈત્યના સદ્દભાવથી થાય છે. એ પ્રથમ ગાથાના અર્થ થયા.

બાકીની બે ગાથા વડે તે કહેલા ચૈત્યાને વિષે અનુક્રમે જિનબિંબાની સંખ્યા દર્શાવે છે. અધાલોકને વિષે તેરસાને નેવાશી ક્રોડ અને આઠ લાખ પ્રતિમાંઓ છે. તેટલી સંખ્યા દરેક ચૈત્યે એકસા એ'શી જિનબિંબના સદ્દ-ભાવથી થાય છે. તિર્છાલોકમાં ત્રણ લાખ, ત્રાણું હજાર, બસા અને ચાલીસ જિનબિંબા છે, તે આ પ્રમાણે—ન'દીશ્વર, રુચક અને કુંડલદીપને વિષે રહેલા સાઠ ચૈત્યામાં પ્રત્યેકને વિષે એકસા ચાવીસ બિંબાના સદ્દભાવથી અને બાકીના સ્થાનને વિષે રહેલા સત્યાવીસસા બાવન ચૈત્યાની અ'દર એકસા વીસ બિંબાના સદ્દભાવથી–ઉપર કહેલી સ'ખ્યા થાય છે.

તથા ઉપરના લાેકમાં એકસા બાવન કોડ, ચારાણું લાખ, ચુમાલીશ હજાર સાતસા અને આઠ શાધ્વત પ્રતિમાએ છે. ચાર દેવલાેકને વિષે રહેલા ચૈત્યાની અંદર પ્રત્યેક એકસા એ'શી બિંબાેના સ્વીકાર હાેવાથી તેમજ નવ- ચૈવેયક તથા પાંચ અનુત્તર વિમાનને વિષે રહેલા ચૈત્યાની અંદર પ્રત્યેક એકસા વીસ જિનબિંબા હાેવાથી ઉપર કહેલી સંખ્યા થાય છે. એ બીજી ગાથાના અર્થ જાણવા. સર્વ ચૈત્યાના જિનબિંબાેની સંખ્યા કેટલી છે? તેને માટે નીચેની બે ગાથા કહેલી છે.

" सन्वेवि अङ्कोडि लखा सगवन्न उसयअडनउआ । तिहुअण चेइय वंदे असंखुदहि दीवजोइवणे ॥ १ ॥ पनस्सकोडिसयाई कोडि बायाल लखअडवन्ना । अडतीससहसवंदे सासयजिण पडिमतियलोए ॥ २ ॥

આ ગાથાના અર્થ સુગમ છે, માત્ર તેમાં એટલા જ વિશેષ છે કે, સમુદ્ર-દ્વીપ જ્યાતિષીના વિમાના અને વ્ય'તરદેવાના નગરા અસ'ખ્યાતા છે, તેમને વિષે રહેલા અસ'ખ્યાતા ચૈત્યાને હું વ'દન કરૂં છું. અહીં પ્રથમ કરિકૂટાદિ પવ'તાને જે વિસ'વાદી સ્થાનપણું કહ્યું છે, તે જ'ખૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ વગેરે થ્ર'થામાં તે સ્થાનાને વિષે ચૈત્યાને કહેલા નથી, તેથી કહેલ છે. વળી તેને અનુસરતી ક્ષેત્રસમાસની ગાથા આ પ્રમાણે છે—

> '' कुडकुंडदहनइ कुरुकंचणजमलसम वियद्देसु । जिणभवण विसंवाओ जोतं जाणंति गियत्था ।। १ ।।

પૂર્વે જે દરેક ચૈત્ય પ્રત્યે એક્સો આઠ જિનિબિબોની સ'ખ્યા થ્રહણ કરેલી છે, તે અધી પન્નત્તિને અનુસારે જ છે. તથા વૈતાઢચને વિષે રહેલા સિદ્ધાયતન કૂટના અધિકાર વિષે નીચે પ્રમાણે સૂત્ર છે—

" एत्थणं महं एगे सिद्धाययणे पन्नते कोसं आयामेणं अद्धकोसं विखंभेणं देस्णं कोसं उद्ध उन्चत्तेणं अष्ठठाई धणु सयाई विखंभेणं तावंतियं चेव पवेसेणं सेयावर कणगथूभि यागा दारवणओजाववणमाणा तस्सणं सिद्धायतणस्स बहुसमरमणिज्जस्स भूमिभागस्य बहु मज्झादेसभागे एत्थणं महंएगे देवच्छंदे पन्नते इत्यादि ।।

આ પાઠમાં એકસા આઠ આઠ પ્રતિમા કહેલી છે અને તે પછી તે જિન-પ્રતિમાના પરિવાર કહેલ છે.

એ રીતે જ'બૂદ્ધીપને વિષે રહેલા સર્વ ચૈત્યાને વિષે પ્રત્યેક તેમાં એકસા આઠ જિનપ્રતિમા છે. તે છટઠા ઉપાંગમાં કહેલ છે; તેને અનુસારે ત્રણલાકના સર્વ ચૈત્યાને વિષે પ્રત્યેક ચૈત્ય એકસા આઠ જિનપ્રતિમા જાણી લેવી, એ જ કારણથી 'કમ્મભૂમિ' ઇત્યાદિ સ્તાત્રને વિષે પણ એજ પ્રમાણે સ'ખ્યા પ્રતિપાદન કરેલી છે, તેથી સદ્દબુદ્ધિવાળાઓએ વિચાર કરવા અને જૈનાગમ સર્વ પ્રમાણભૂત માનવા.

અહીં કાઈ પ્રક્ષ કરે કે, તેમાએ એ પ્રકારે ગૈત્યાની અને જિનબિંબાની સંખ્યા પ્રતિપાદન કરી પણ જો ચૈત્યાદિકની સંખ્યા અધિક હશે, તો પછી તેની એાછી સંખ્યા કહેવામાં માટા દાષ ઉત્પન્ન થશે." આ પ્રક્ષના ઉત્તર આપે છે— ''તમે જે શ'કા કરી તે સત્ય છે, પણ તે કારણને લઈને સ્તાત્રને અ'તે ત્રિલાકવર્તી સર્વ શાશ્વતા તથા અશાશ્વતા જિન ચૈત્યાદિકને નમસ્કારનું પ્રતિપાદન કરનારી 'જ' કિંચિ નામ તિચ્ચ'' ઇત્યાદિ ગાયા કહેલી છે, માટે તેમાં ઉપરના દાષ ઉત્પન્ન થશે નહિ. અને તત્ત્વથી તા તેના નિર્ણય કેવળી અથવા બહુ શ્રુત જાણે. વિવાદ કરવામાં કાઈ પણ સિદ્ધિ થતી નથી.

સમ્યગ્ દષ્ટિએાને તેા "તમેવ સચ્ચ' નિસ્સ'ક' જ' જિણેહિં પવેઇય'" આ વાકયજ ગ્રહણ કરવા યાગ્ય છે. તે વિષે હવે બહુ વિસ્તાર કરવાની જરૂર નથી.

હવે અવિસ'વાદ્દી તથા વિસ'વાદી અ'ને સ્થાનકને આશ્રીને ત્રિભુવનને વિષે રહેલા શાશ્વત જિનચૈત્યાનું પ્રમાણ દર્શાવે છે, બાર દેવલોક, નવ શ્રેવેયક પાંચ અનુત્તર અને ન'દ્દીશ્વર, કુંડલ તથા રુચક નામના દ્વીપાને વિષે રહેલા જિનચૈત્યા બાંતર યાજન ઉંચા એકસા યાજન લાંબા અને પચાસ યાજન પહાળા છે. કુલગિરી, દેવકરુ, ઉત્તરકરુ, મેરૂવન, ગજદ'તપવ'ત, વખારા પવ'ત, ઇષ્ઠકાર પવ'ત, માનુષાત્તર અને અસુરકુમારાદિ દસ નિકાયને વિષે રહેલા ચૈત્યા બત્રીસ યાજન ઊંચા, પચાસ યાજન લાંબા અને પચાસ યાજન પહાળા છે. દ્વાર્ધ વૈતાક્ષ્ય, મેરૂની ચૂલિકા, કાંચનગિરિ, મહાનદીઓ, કુંડા જંબ્પ્રમુખ વૃક્ષા, વૈતાઢ્ય, દ્રહો, યમલપવ'તા, અને કરિકૂટ ગિરિઓને વિષે રહેલા ચૈત્યા ચૌદરાં સુ'માલીશ ધનુષ ઉંચા, એક ગાઉ લાંબા અને અધ' ગાઉ પહોળા છે, રાજધાની, વ્ય'તર દેવતાના નગરા, અને જ્યાતિષ્ક વિમાનાને વિષે રહેલા ચૈત્યા નવ યોજન દેવતાના નગરા, અને જ્યાતિષ્ક વિમાનાને વિષે રહેલા ચૈત્યા નવ યોજન ઉંચા, સાડાચાર યોજન લાંબા અને સવા છ યોજન પહોળા છે. ઇત્યાદિ સવ' સદ્દપુદ્ધિવ'ત પુરૂષોએ વિચારી લેલું.

જે ન'દ્યીશ્વર, રુચક અને કુંડલ એ ત્રણ દ્વીપાને સ્થાને રહેલા આઠ ચૈત્યાને ચાર ચાર દ્વાર છે. અને તે સિવાયના સવ શાશ્વત ચૈત્યાને ત્રણત્રણ દ્વાર છે. વળી શાશ્વત જિન ચૈત્યામાં રહેલા જિનબિંબા ઋષભાનન, ચંદ્રાનન વારિષેણ અને વદ્ધમાન એવા ચાર નામે આલેખાય છે, અને તે આગમને વિષે પ્રતિપાદન કરેલ છે.

એવી રીતે શાશ્વત જિનચૈત્ય સંખંધી વક્લવ્યતા કહા અને ભક્તિકૃત વિગેરે અશાશ્વત જિનચૈત્યાના ગુણદેષનું વર્ણન કરે છે, કપાળ, નાસિકા મુખ, ત્રીવા હૃદય, નાભિ, ગુદ્ધ, સાથળ, જાનુ, પીંડ અને ચરણ પ્રમુખ અગિયાર અંગામાં જે પ્રતિમા વાસ્તુકાદિ ગ્રંથને વિષે કહેલા પ્રમાણવાળી હાય, નેત્ર, કાન, ખાંધ, હાથ અને અંગુલિ આદિ સર્વ અવયવા વડે અદૂષિત હાય, સમચારસ સંસ્થાને રહેલ પર્યકાસને યુક્ત હાય, કાચાત્સર્ગ કરી વિરાજ્ત હાય, સર્વાંગે સુંદર હાય અને વિધિ વડે ચૈત્યાદિકમાં પ્રતિષ્ઠિત કરી હાય તેવી પ્રતિમા પૂજવાથી સર્વ-ભવી પ્રાણીઓને તે મનવાંછિત આપનારી થાય છે. ઉપર કહેલાં લક્ષણાથી રહિત એવી જિનપ્રતિમા અશુભ અર્થની સૂચક હાવાથી અપૂજ્ય છે.

જે પ્રતિમા ઉપર કહેલા લક્ષણાથી યુક્ત હોય. પણ જે સા વર્ષ અગાઉ કાઈ પ્રકારે અવયવાથી દૂષિત થઈ હોય તા તે પણ અપૂજ્ય ગણાય છે. પણ જે ઉત્તમ પુરૂષે વિધિપૂર્વ ક ચૈત્યાદિકને વિષે પ્રતિષ્ઠિત કરેલી હોય અને તે સા વર્ષ પછી અ'ગથી વિકલ થઈ ગઈ હોય તા તેને પૂજવામાં બીલકુલ દાષ નથી. તેને માટે શાસ્ત્રમાં નીચે પ્રમાણે કહેલું છે કે—

'' वरससयाओ उद्दं जं बिंबं उत्तमेहिं संठवियं । वियलंगुविपूड्जइ तं बिंबं निष्फलंन जओ '' ॥ १ ॥

અહીં એટલા વિશેષ છે કે, મુખ, નેત્ર, ડાંક અને કટિભાગ આદિ પ્રદેશને વિષે ખંડિત થયેલ મૂળનાયક બિંબ સવ'થા પૂજવાને અયાગ્ય છે. અને આધાર, પરિકર અને લાંછનાદિક પ્રદેશે કરીને ખંડિત હાય તા તે પૂજ-નિક છે. જેમ ધાતુ તથા લેપ આદિના બિંબા વિકલ અ'ગ થવાથી ફરીથી સમારાય છે, તેમ પાષાણ, કાષ્ઠ તથા રત્નમયબિંબ ખંડિત થવાથી ફરીથી સજ્જ કરી શકાતા નથી.

તેમ વળી અતિશય અંગવાળી, હીન અંગવાળી, કૃશાદરી, વૃદ્ધોદરી, કૃશહ્રદયવાળી, નેત્રાદિકથી હીન, ઊંચી દષ્ટિવાળી, નીચી દષ્ટિવાળી, અધામુખ-વાળી અને ભયંકર મુખવાળી પ્રતિમા, દેખનારને શાંત ભાવ નહીં ઉત્પન્ન પ્રથમ પ્રકાશ 🔻 🔻 ૪૧

કરનારી તેમજ સ્વામીના નાશ, રાજદિકના ભય, દ્રવ્યના નાશ અને શાક– સંતાપ આદિ અશુભને સૂચત્રનારી હાેવાથી તે સજ્જન પુરૂષાને અપૂજનીય કહેલી છે. અને યથાકત ઉચિત અંગને ધરનારી અને શાંત દષ્ટિવાળી જિન-પ્રતિમા સદ્દભાવને ઉત્પન્ન કરનારી તથા શાંતિ અને સૌભાગ્યની વૃદ્ધિ કરવા પ્રમુખ શુભ અર્થને આપનારી હાેવાથી સદા પૂજનીય કહેલી છે.

ગૃહસ્થાએ પાતાના ઘરને વિષે કેવી પ્રતિમા પૂજવી જોઈએ ?

ગૃહસ્થાએ પાતાના ઘરને વિષે કેવી પ્રતિમા પૂજવી એઈએ? તેનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે. પૂર્વે દર્શાવેલા દાષથી રહિત, એકથી લઈને અગીયાર આંગળ સુધીના માનવાળી, પરિકર સહિત,—એટલે અષ્ટ પ્રાતિહાર્ય સહિત, સુવર્ણ, રૂપું, રત્ન અને પિત્તળ આદિ ધાતુમય અને સર્વે અંગે સુંદર, એવી જિનપ્રતિમા ગૃહસ્થે પાતાના ઘરને વિષે સ્થાપી સેવવા ચાગ્ય છે. પરિકર વિનાની ઉપર કહેલા માનથી રહિત, પાષાણ, લેપ, દાંત, કાષ્ઠ, લેાહ અને ચિત્રમાં આલેખેલી જિન-પ્રતિમા ગૃહસ્થને પાતાના ઘરને વિષે પૂજનિક નથી—એટલે પૂજવી ન એઈએ તેને માટે શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે—

''समयाविल स्ताओं लेबोबलकड दंत लोहाणं । परिवारमाणरहिय घरंमि नहु पूयए बिंबं ''।। १ ।।

તે ઘર દેરાસરની પ્રતિમા આગળ અલિઆકળનો અહુ વિસ્તાર ન કરવો; પણ ભાવથી જ નિરંતર ન્હવણ કરવું, અને ત્રિકાલ પૂજા કરવી. અગિયાર આંગળથી અધિક પ્રમાણવાળી જિનપ્રતિમા ઘરને વિષે પૂજવી નહીં. તેવી પ્રતિમા તે દેરાસરને વિષે જ પૂજવા યાગ્ય છે. તેમ જ અગિયાર આંગળથી હીન–પ્રમાણવાળી પ્રતિમા માટા દેરાસરમાં સ્થાપવી નહીં, એ પણ વિવેક રાખવા.

વિધિપૂર્વ ક જિનબિંબના કરનાર તથા કરાવનારને સર્વ કાલ સમૃદ્ધિની વૃદ્ધિ થાય છે. દારિદ્ર, દુર્ભાગ્ય, નઠારૂ શરીર, દુર્ગતિ, હીન ભુદ્ધિ, અપમાન, રાગ અને શાક વગેરે દાષા કાઈ કાળે પણ થતા નથી.

અહીં જિનચૈત્યના અધિકારમાં ઘણી બાબત કહેવાની છે, પણ તે વિષે શ્રી આચારદિનકર પ્રમુખ ય્ર'થાથી જાણી લેવું. એ પ્રકારે પાંચ પ્રકારના ચૈત્યાની વક્તવ્યતા કહેવામાં આવી, હવે તેના વિનયનું સ્વરૂપ કહે છે.

# ચૈત્ય વિનયનુ' સ્વરૂપ.

# द्वित्रिपंचाष्टादिभेदैः प्रोक्ता भक्ति करनेकथा । द्विविधा द्रव्यभावाभ्यां त्रिविधांगादिभेदतः॥१॥

પૂર્વે વિનય, ભક્તિ, બહુમાન વગેરે જે કહેલા છે, તેના પ્રકાર કહે છે. ભક્તિ બે, ત્રણ, પાંચ અને આઠ વગેરે ભેદાથી અનેક પ્રકારની છે. તેમાં દ્રવ્ય અને ભાવથી બે પ્રકારની છે. અને અંગ, અપ્ર અને ભાવ—એમ ત્રણ પ્રકારની છે. તેમાં જલ, વિલેપન, પુષ્પ અને આભરણ વગેરેથી જે અંગપૂજા થાય છે, તે માં જલ, વિલેપન, પુષ્પ અને આભરણ વગેરેથી જે અંગપૂજા થાય છે, તે અતાવે છે. દુઃખે કરીને પ્રાપ્ત થયેલા સમ્યકૃત્વરત્નને સ્થિર કરવાની ઇચ્છાવાળા વિવેકી પુરૂષે પાતે પ્રથમ પવિત્ર થઈ, બાદરજીવની યતનાદિકને માટે શુદ્ધ વસ્ત્ર પહેરી જિનાલયમાં જહા. ત્યાં શ્રી જિનેશ્વર સમાન મુદ્રાએ યુક્ત, એવા શ્રી જિનબિબને માર્જન કરી, કપૂર, પુષ્પ, કેસર, તથા સાકર પ્રમુખથી મિશ્રિત સુગ'ધી જલવડે સ્નાત્ર કરહા, તે પછી કપૂર, કેસર, અને ચ'દન આદિ દ્રવ્યાથી વિલેપન કરહા, તે પછી પુષ્પપૂજા કરવી. ભવ્ય પ્રાણીએ સામાન્ય પુષ્પોથી પ્રભુપૂજા ન કરવી. તેને માટે નીચે પ્રમાણે કહેલું છે.

''न ग्रुष्कैः पूजयेदेवं कुसुमैर्न महीगतैः । न विशीर्ण फलस्पृष्टैर्नाग्रुभैर्ना विकासिभिः'' ।। १ ।।

સુકાઈ ગયેલા, પૃથ્વી પર પડેલા, સડીને વિશીણું થયેલા, ફળાથો સ્પર્શાએલા, અશુભ અને વિકાસ નહીં પામેલા પુષ્પોથી જિનેશ્વર**ની પૂ**જા કરવી નહીં. (૧)

> " प्तिगंधान्यगंधानि आम्लगंधानि वर्जयेत् । कीटकोशापविद्धानि जीर्ण पर्धेषिता निच " ॥ २ ॥

નઠારા ગ'ધવાળા, સુગ'ધ વગરના, ખાટા ગ'ધવાળા, ષ્રીડાએ વીંધેલા, જુના અને વાસી પુષ્પાથી પૂજા કરવી નહીં. (ર)

> हस्तात्त्रस्त्वितं क्षितौ निपतितं लग्नं कचित्पादयो— र्यन्मूद्धीर्ध्वगतं धृतं कुवसनैर्नाभेरधो यद् धृतम् । स्पष्टं दुष्टजनैरभिहितं यद् दृषितं कीटकैः त्याज्यं तत्कुसुमं दलं फल मथो भक्तैर्जिनशीतये ॥ ३ ॥

હાથથી પડી ગયેલું, પૃથ્વી પર પડેલું, પગમાં કાઇ ઠેકાણે અડકેલું, મસ્તક ઉપર ચડેલું, નઠારા વસ્ત્રીમાં લીધેલું, નાભિની નીચે રાખેલું, દુષ્ટ

લાેકાએ સ્પરો'લુ', ધનથી હણાએલું, અને કીડાએાએ દૂધિત કરેલું એવું પુષ્પ, પત્ર અને ફળ જિનેશ્વરની પ્રીતિની માટે ભક્તોએ ત્યજી દેવું. (૩)

ઉપર કહેલા દૂષિત પુષ્પા વડે પ્રભુની પૂજા કરવાથી માણસ નીચપણાને પામે છે. તેને માટે કહ્યું છે કે,

" पूजां कुर्वन्नगलग्रेर्धरामा पति तैः पुनः ।

यः कारोत्यर्चनं पुष्पै रुच्छिष्टः सोऽभिजायते '' ॥१॥

અ'ગ ઉપર લાગેલા અને પૃથ્વીપર પડી ગયેલા પુષ્પોથી જે પુરૂષ પૂજા કરે છે, તે પુરૂષ ઉચ્છિષ્ટ થઈ જાય છે. એટલે નીચ–પણાને પામે છે. (૧)

એ કારણ માટે ઉપર કહેલા દેાષથી વર્જિત એવા પુષ્પા વંડે જિનપૂજા કરવી તેવા ઉત્તમ પ્રકારના પુષ્પાની પૂજાના પ્રભાવથી ભવ્ય પ્રાણીના ઘરને વિષે ધનસારની પેઠે સર્વ સુખવાળી સમૃદ્ધિની વૃદ્ધિ વગેરે પ્રગટ થાય છે. અને દારિદ્ર, શાક, અને સંતાપ આદિ પાપના ઉદ્દય દૂર થઈ જાય છે. આ પ્રમાણે આ લોકમાં ફળ મળે છે અને પરલાકમાં દેવલાકના તથા માક્ષના સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે.

## યુષ્પપૂજા વિષે ધનસારની કથા.

કસુમપુર નામન નગરને વિષે ધનસાર શેઠ રહેતા હતા. તે હ'મેશા ત્રિકાલ જિનપૂજા વગેરે કાર્યો કરવામાં તત્પર રહેતા હતા. એક વખતે અધ'રાત્રે તે ધનસાર શેઠના મનમાં આ પ્રમાણે વિચાર થયા–"મે' પૂવ'ભવે સારા કામ કરેલા હશે, તેથી આ ભવમાં તે શુભ કમ'ના અળથી મને આ વૃદ્ધિ પામતી સમૃદ્ધિ પ્રાપ્ત થઈ છે. હવે હું જો આ ભવને વિષે કાંઇ શુભ કાય'ની ક્રિયાનું સેવન કરૂં તો હું પાછા આગામી ભવે સમૃદ્ધિના સુખને પ્રાપ્ત કરનારા થઈશ વળી જે આ સમૃદ્ધિ દેખાય છે, તે પણ હાથીના કર્ણ'ની જેમ ચ'ચળ છે, માટે આ પ્રાપ્ત થયેલી લક્ષ્મીને સફળ કરવાને અને પરલાકમાં સુખ પામવાને અથે હું એક જિનપ્રાસાદ કરાવીશ, કારણકે, શાસ્ત્રને વિષે શ્રી જિનપ્રાસાદ કરાવવાનું મહાફળ કહેલું છે. અને તેથી માટા પુષ્યની પ્રાપ્તિ દર્શાવી છે તેથી પ્રથમ એ જ કાર્ય કરી મને પ્રાપ્ત થયેલ આ મનુષ્યભવ વગેરેની સવ' સામગ્રી મારે સફળ કરવી ઉચિત છે."

આ પ્રમાણે ચિંતવન કરતા ધનસાર શેઠને આકીની સર્વ રાત્રિ વ્યતિકાંત થઈ ગઇ. જ્યારે પ્રભાત સમય થયા એટલે તે ધનસારે ન્યાયથી ઉપાજન કરેલી પાતાની લક્ષ્મીવંડે આવન જિનાલયવાળું એક જિનમંદિર કરાવવાના આર'ભ કર્યો. આ કાર્યપાં પ્રતિદિન ઘણાં દ્રવ્યના ખર્ચ થવાથી તેના પુત્રે પાતાના પિતા ધનસારને પૂછ્યું–

"પિતાજી સર્વ 'દ્રવ્યને નાશ કરનારૂં આ વૃથા કામ કેમ આર' લ્યું છે? આ કામ મને બીલકુલ રુચતું નથી. આ દ્રવ્યથી નવા ઘર, અને નવીન આભ્ષણો કરાવ્યા હોત તો વધારે સારૂં. કારણકે, ઘર અને આભ્ષણ વગેરે કોઈ કાળાંતરે કામ આવે છે." પુત્રનાં આ વચના શેઠ ધનસારે જાણે સાંભળ્યા ન હોય તેમ કાઢી નાખ્યાં. તેણે તે ઉપર બીલકુલ ધ્યાન આપ્યું નહીં. ધનસાર શેઠે તો ઉક્ષાસ સહિત ચડતા પરિણામે કરી દ્રવ્યના ભારે વ્યય કરી તે જિનાલયને પૂર્ણ કરાવ્યું. જ્યારે ચૈત્ય પૂર્ણ થયું, ત્યારે કોઈ પૂર્વ ના આંતરાય કમેં ના ઉદ્દયથી તેના ઘરમાં રહેલા સર્વ દ્રવ્યના નાશ થઇ ગયા. આ વખતે તેના પુત્ર અને બીજા મિચ્યાત્વી લોકો બાલવા લાગ્યા કે "ધનસાર શેઠે જિનાલય કરાવ્યું, તેથી તેના સર્વ દ્રવ્યના નાશ થઈ ગયા." તે લોકો આમ બાલતાં તા પણ જેનું ચિત્ત જૈનધમેં વિષે દઢ છે એવા ધનસાર શેઠ પાતાના દ્રવ્યના પ્રમાણમાં થાડું થાડું પુષ્ય કર્યા કરતા હતા.

એક વખતે ધમ ગુરુ ભગવાન તે નગરમાં પધાર્યા. ધનસાર તેમને વ'દન કરવાને ગયા. ગુરુએ એ ધર્મી શેઠને પૂછયું, 'કેમ, તમારે સુખશાતા છે?' ત્યારે શેઠે કહ્યું, "ભગવન્! તમારી કૃપાથી સુખ જ છે, પણ ધર્મ ના નિંદક લોકા બાલે છે કે," જિનાલય કરાવવાથી આ ધનસાર શેઠનું સર્વ દ્રવ્ય નાશ પામી ગયું." આવી ધર્મ ની નિંદા સાંભળી મારા મનને ચિંતા થાય છે. મારૂં દ્રવ્ય નષ્ટ થયું, તેની ચિંતા મને બીલકુલ નથી પણ ધર્મ ની નિંદા થવાથી મને ભારે ખેદ થાય છે. દ્રવ્યને માટે હું સમજું છું કે, શુભકર્મના ઉદયથી દ્રવ્ય બહુવાર આવે છે અને અ તરાયકર્મના ઉદયથી નાશ પામે છે. હે સ્વામી! આપ જ્ઞાનના બળથી જુઓ અને મને કહા કે " આ ભવને વિષે મારું અ તરાયકર્મ તુટશે કે નહિ?" ધનસાર શેઠના આ વચના સાંભળી તે ગુરુ સંતુષ્ટ થઇ ગયા, અને તેમણે પાતાના જ્ઞાનના બળથી ધનસાર શેઠના અશુભ કર્મના નાશ અને શુભ કર્મના ઉદય જાણી લીધા. પછી ધર્મની ઉદ્ગતિ કરવાને માટે ગુરુએ તે ધનસાર શેઠને સર્વ મંત્રોમાં શ્રેષ્ઠ અને મહામ ગલરૂપ નવકાર મંત્ર સાધનાવિધ સહિત આપ્યા. ધનસાર શેઠ તે મંત્રને વિધિ સહિત જાણી જિનાલયમાં જઇ મૂળ-

નાયક પ્રભુની આગળ રહી અષ્ટમ તપ આચરવાપૂર્વ તે મહામ'ત્રના જપ કરવા લાગ્યા. જ્યારે એ તપના પારણાના દિવસ આવ્યા એટલે તે દિવસે એક અખ'ડિત ઉત્તમ પુષ્પોની માલા શ્રી જિનેશ્વરના ક'ઠમાં સ્થાપી. જેવામાં પ્રભુની સ્તુતિ કરવા પ્રવત્યે, તેવામાં નાગકુમાર દેવતાના ઈન્દ્ર ધરણેન્દ્ર સંતુષ્ટ થઈ તે શેઠની આગળ પ્રગટ થયા. અને બેહ્યા, ''ધનસાર શેઠ, તમારી ભક્તિથી હુ' સંતુષ્ટ થયા છું. જે ઇચ્છા હાય તે માગી લાે. ધનસાર શેઢે પ્રભુની સ્તુતિ પૂર્ણ કરીને કહ્યું, ''દેવ, જે તમે મારી ઉપર સ'તુષ્ટ થયા હો તો, આ પ્રભુના કંઠમાં આરોપણ કરેલી પુષ્પમાલા વડે જે પુષ્ય પ્રાપ્ત થયું હોય, તેનું ફળ મને આપેા. ધરણેન્દ્રે કહ્યું, " શેઠ, તે અર્પણ કરેલી પુષ્પ મોલાના પુષ્પેનું ફળ આપવાને હું સમથ નથી. ચાસક ઇંદ્રો પણ તેનું ફળ આપવાને શક્તિમાન નથી, માટે બીજી' કાંઇ માગે**ા.'' રો**ઠે કહ્યું '' કદિ તમે અધી પુષ્પમાલાનું' ફળ આપવાને અસમથ હો તો તે માલાને વિષે રહેલ એક જ પુષ્પનું ફળ આપેા. ઇન્દ્રે કહ્યું, તે પણ આપવાને હું સમર્થ નથી.'' ધનસાર શેંઠે કહ્યું : '' જ્યારે તમારામાં એટલું ફળ આપવાની પણ શક્તિ નથી તેા તમે તમારે સ્થાને પાછા ચાલ્યા જાએો." ધનસાર શેઠના એ વચન સાંભળી ધરણેન્દ્રે કહ્યું, '' શેઠજી, દેવતાનું દર્શ'ન નિષ્ફળ હાેય નહીં, માટે તમારા ઘરમાં મેં રત્નાેથી ભરેલા સુવર્ણના કલરોા સ્થાપ્યા છે." આટલું કહી ધરણેન્દ્ર અદશ્ય થઈ ગયા.

તે પછી ધનસાર શેઠ જ્યાં ગુરુમહારાજ હતા, ત્યાં આવ્યા. અને તેમની સમક્ષ તે દેવેન્દ્ર સંખંધી વૃત્તાંત જણાવ્યા. પછી પાતાના ઘર આવી પારણું કર્યું. પારણું કર્યા પછી ધનસારે જૈનધમેની નિંદા કરવામાં તત્પર એવા પાતાના પુત્રોને બાલાવી પૂર્વના સર્વ વૃત્તાંત કહી સંભળાવ્યા અને રત્નભરિત સુવર્ણના કળશા અતાવ્યા. તે પછી શ્રી જિનેશ્વરની પુષ્પની પૂજાના મહિમા વર્ણવી પાતાના સર્વ કુટું અને જેનધર્મના માર્ગમાં સ્થિર કરીને ધનસાર શેઠ જાવજીવ સુધી સુખી, ભાગી, દાની અને જિતેન્દ્રિય થયા હતા. આ પ્રમાણે પુષ્પપૂજા ઉપર ધનસાર શેઠની કથા છે.

## આભરણ પૂજા.

વિવેષ્ઠી પુરૂષાએ સુવર્ણના અને રત્નાના ચક્કુ, શ્રીવત્સ, હાર, કુંડલ, બીજોરૂં, છત્ર, મુગઢ અને તિલક આદિ અનેક પ્રકારના આભરણા કે જે પાતે તથા અન્ય પુરૂષાએ અણભાગવેલા હાય તે જિનબિંબને ઘઢમાન સ્થાને આરોપિત કરવા, જે દમય'તી વગેરેએ કરેલા હતા. દમય'તી કે જે પૂર્વ ભવે વીરમતી નામે સ્ત્રી હતી, તેણીએ અષ્ટાપદ પર્વ'તને વિષે ચાવીસ જિનિઅબાના લલાટને વિષે રત્નના તિલકા આરોપિત કર્યા હતા. તે પુષ્યના પ્રભાવથી તે બીજે ભવે સ્વાભાવિક તિલકથી અલ'કૃત લલાટવાળી અને તેની કાંતિ વહે નિર'તર અ'ધકારના નાશ કરનારી ત્રિખ'ડના અધિપતિ નળ રાજાની દમય'તી નામે રાણી થઇ હતી. તે સિવાય બીજા પણ ઘણાં ભવ્ય જવા આભરણ પૂજાના પ્રભાવથી સુખની શ્રેણીને પામેલા છે. આ પ્રમાણે પહેલી અ'ગપૂજા કહેવામાં આવી.

#### બીજી અત્ર પૂજા.

નૈવેદ્ય, ફળ, અક્ષત અને દીવા પ્રમુખથી અગ્રપૂજા થાય છે. અહીં ઉત્તમ પ્રકારના માદક પ્રમુખ ખાજાં તે નૈવેદ્ય કહેવાય છે. શ્રીફળ બીજોરા વગેરે ફળ કહેવાય છે. પોતાને ભાગ્ય એવું ખંડરહિત અને ઉજ્જવળ એવું શાલિ પ્રમુખ ધાન્ય વિશેષ તે અક્ષત કહેવાય છે. તે નૈવેદ્ય, ફળ અને અક્ષત પ્રભુની પાસે મુકવા. તે સાથે પ્રધાન યતનાપૂર્વ પ્રભુ સમીપે શ્રેષ્ઠ ઘીના દીપક કરવા. અહીં વિવેષી ગૃહસ્થે એટલું ધ્યાનમાં રાખવાનું કે, તે પ્રભુના દીપકવંદે પાતાનું ગૃહકાર્ય કાંઈપણ કરવું નહીં. જો કાઈ એ દીપક વડે ગૃહકાર્ય કરે તા તે દેવસની માતાની જેમ તિય" પ્રમુખ યાનિઓમાં ઉત્પન્ન થાય છે. અને તેથી માટા દુઃખનું ભાજન થાય છે. તે વિષે કહ્યું છે કે,–

"दीपं विधाय देवाना मग्रतः पुनरे वहि ।
गृह कार्ये न कर्तव्यं कृते तिर्थग भवो भवेत्"।। १ ॥

" દેવની આગળ દીવાે કરી તે દીવા વડે ગૃહકાય ન કરવું તેમ કરવાથી તિય' ચનાે ભવ પ્રાપ્ત થાય છે."

# તે વિષે દેવસેનની માતાનું દર્શાત.

ઇંદ્રેપુર નામના નગરમાં અજિતસેન નામે રાજા હતો. તે નગરમાં દેવસેન નામે એક શેઠ રહેતા હતા. તે ઉત્તમ શ્રાવક હતા. તે હ'મેશા ધર્મ'કાય' કરી સુખે કાળ નિગ'મન કરતા હતા. તે નગરમાં ધનસેન નામે એક ઊંટને વહન કરનારા પુરુષ હતા. તેના ઘરમાંથી એક ઊંટડી નિર'તર દેવસેન શેઠને ઘેર આવ્યા કરતી હતી. ઊષ્ટ્રવાહક ધનસેન લાકડીઓના પ્રહાર કરી તેણીને તાડન કરતા તા પણ એ ઊંટડી તેના ઘરમાં રહેતી નહિ દેવસેનને ઘેર આવ્યા કરતી

હતી. તે ઊંટડીને અતિ માર પડતાે જોઇ તેનું હૃદય દયાથી આદ<sup>ર</sup> છે, એવા દેવસેન શેંઠે મૂલ્ય આપીને તે ઊંટડી ખરીદ્રી લીધી અને પાતાને ઘેર રાખી.

એક વખતે ધર્મધાષ આચાય તે નગરને વિષે પધાર્યા. તે ખબર સાંભળી ઘણા ભવ્ય જીવા તેમને વ'દન કરવાને ગયા. તેમની સાથે દેવસેન શેઠ પણ ગયા હતા. તે વખતે તે ગુરુએ તેમને નીચે પ્રમાણે ધર્મીપદેશ આપ્યા.

"धर्मों जगतः सारः सर्वेसुखानां प्रधानहेतुत्वात् ।
तस्योत्पत्तिर्मनुजात्सारं तेनेव मानुष्यम् ॥ १ ॥
अपि लभ्यते सुराज्यं लभ्यते पुरवराणि रम्याणि ।
निह लभ्यते विशुद्धः सर्वज्ञोक्तो महाधर्मः ॥ २ ॥
न धम्मकज्ञं परमिथ कज्ञं, न पाणि हिंसा परमं अकज्ञं ।
न धम्मकां परमिथ वंधो, न बोहिलाभा परमिथ लाभो " ॥ ३ ॥

" સર્વ સુખાનું મુખ્ય હેતુ હાવાથી ધર્મ આ જગતમાં સારરૂપ છે. તે ધર્મની ઉત્પત્તિ મનુષ્યથી થાય છે, તેથી મનુષ્યપણું જ તેમાં સારરૂપ છે. કિંદ સારું રાજ્ય પ્રાપ્ત થાય અને મનાહર નગરા મેળવી શકાય પણ શુદ્ધ એવા સર્વજા કથિત ધર્મ મેળવી શકાતા નથી. ધર્મ કાર્યના જેવું બીજું ઉત્કૃષ્ટ કાર્ય નથી. જ્વહિંસાના જેવું બીજું ઉત્કૃષ્ટ અકાર્ય નથી, પ્રેમરાગના જેવા બીજે ઉત્કૃષ્ટ અંધ નથી અને બાધિલાભના જેવા બીજો ઉત્કૃષ્ટ લાભ નથી." ૧–૨–૩.

આ પ્રમાણે ધમ'ઘોષ ગુરુનો ઉપદેશ સાંભળ્યા પછી દેવસેન શેઠે ગુરુને આ પ્રમાણે પૂછ્યું,—" સ્વામી કોઈ એક ઊંડડી છે, તે મારા ઘર સિવાય બીજે કોઈ ઠેકાણે રહેતી નથી, તેનું શું કારણ હશે?" ગુરુ મહારાજે કહ્યું, " ભદ્ર, એ ઊંડડી પૂર્વ ભવે તારી માતા હતી. એક દિવસે તેણીએ શ્રી જિનેશ્વરની આગળ દીવા કરી તે દીવા વડે પોતાના ઘરના કામ કર્યા. તેમજ પ્રભુ આગળ કરેલા ઘૂપના અંગારા વડે ઘરના ચૂલા સળગાવ્યા હતા. તે પાપને તેણીએ આલાવ્યું નહીં, અને કાળે કરી મૃત્યુ પામી ગઈ. તે કર્મના યાગે તે અહિં ઊંડડી થઈને અવતરી છે. પૂર્વ ભવના સ્નેહથી તે તારા ઘરને છાડતી નથી. "આ વાર્તા સાંભળી દેવસેન શેઠ વગેરે ભવ્ય લાકા દેવ સંખ'ધી વસ્તુના એવા ઉપયાગનું કલ જાણી તેના ત્યાગ કરવાને ઉજમાળ થયા, અને તે ગુરુ મહારાજને નમી પાતપાતાને સ્થાને ચાલ્યા ગયા હતા.

આ પ્રમાણે દેવસેનની માતાનું દર્ષાંત લક્ષમાં લઈ સંસારથી ભય પામનારા ભવ્યજીવાએ દેવની વસ્તુએ વડે પાતાના ઘરનું કાર્ય ન કરલું. દેવ ઉપર ચડેલું થાડું પણ પ્રહેણ કરલું નહીં. દેવના સખડનું તિલક પણ ન કરલું અને દેવના જલ વડે પાતાના હાથ પગ પણ ધાવા નહીં. દેવદ્રવ્ય વ્યાજે પણ લેલું નહીં. અર્થાત્ દેવ સંઅ'થી વસ્તુ પાતાના કામમાં કદિ પણ લેવી નહીં.

#### ત્રીજી ભાવપૂજા.

આ ત્રીજી ભાવપૂર્જા જિનેશ્વરને વ'દન-સ્તવન-સ્મરણ વગેરેથી થાય છે. પ્રથમ ઉચિત સ્થાને રહી ચૈત્યવ'દન કરલું. તેમાં શકસ્તવ વિગેરે બાલવા. એટલે લાેકાત્તર એવા તાથ'કરના છતા ગુણાને વર્ણન કરનારા વચના વહે સ્તુતિ કરવી. તે પછી શ્રી જિનેન્દ્રને પાતાના હૃદયકમળમાં સ્થાપી તેમના ગુણાનું સ્મરણ કરલું, તથા પ્રભુની આગળ નાટકાદિ કરી રાવણની જેમ અખ'ડભાવ ધારણ કરવા. જેમ લ'કાના સ્વામી રાવણે એક સમયે અષ્ટાપદપવ'તને વિષે ભરત રાજાએ કરાવેલા પાતપાતાના વર્ણ પ્રમાણવાળા ચાવીશ જિનેશ્વરાના પ્રાસાદની અ'દર ઋષભાદિક પ્રભુઓની દ્રવ્યપૂજા કરી હતી, અને મ'દાદરી પ્રમુખ સાળહજાર અ'તઃપુર સાથે નાટક કર્યું' હતું, તે સમયે તેણે તેની વીણાની તાંત તૂટી જતાં પ્રભુના ગુણગાનના ર'ગમાં ભ'ગ પડવાના ભયથી પાતાના શરીરમાંથી નસ ખે'ચીને સાંધી હતી. તેવી જિનભક્તિથી તે રાવણે તીથ'કર વામ–કર્મ ઉપાજન કર્યું' હતું'. જે રાવણ મહાવિદેહ-ક્ષેત્રને વિષે તીથ'કર થશે.

એ પ્રમાણે બીજા પણ ભવ્ય જીવાએ જિતપૂજાને વિષે યત્ન કરવા જોઈએ તેને માટે ભાષ્યમાં નીચે પ્રમાણે લખ્યું છે.

" यद्यपि गंधव्वनद्ववाइयलेवेणजलारित्तयाइ दीवाइ जं किचं तं सव्व पिउरइ अग्गपूआऐ" ॥ १ ॥

આ વચનથી જો કે નાટકને અગ્ર પૂજામાં ગણેલ છે, તેા પણ તે નાટક-ભાવ મિશ્રિત હેાવાથી, તેમાં ભાવની પ્રધાનતા છે. તેથી તેને ભાવપૂજામાં કહેલું છે; તે દેાષ નથી, એમ જાણવું. એ પ્રકારે ત્રીજી ભાવપૂજા જાણવી.

# પાંચ પ્રકારની પૂજા.

પાંચ પ્રકારની પૂજા આ પ્રમાણે કહેવાય છે. (૧) પુષ્પપ્રમુખની પૂજા, (૨) જિનેશ્વરની આજ્ઞા, (૩) દેવદ્રવ્યનું રક્ષણ કરલું, (૪) ઉત્સવ અને (૫) તીર્થયાત્રા આ પાંચપ્રકારે જિનેશ્વરની ભક્તિ પણ કહેવાય છે તે વિષે કહ્યું છે કે– ' पुष्पाद्यर्ची तदाज्ञा च, तद् द्रव्यं परिरक्षणम् । उत्सवास्तीर्थ यात्रा च, भक्तिः पंचविधाजिने '' ॥ १ ॥

" પુષ્પાદિકથી પૂજા કરવી, જિનેશ્વરની આજ્ઞા માનવી, દેવદ્રવ્યનું રક્ષણ કરતું, ઉત્સવા કરવા અને તીર્થયાત્રા કરવી–આ પાંચ પ્રકારની જિનેશ્વરની ભક્તિ કહેવાય છે." (૧)

જિનેશ્વરની ભક્તિ પાંચ પ્રકારે થાય છે. કેતષી, ચ'પક, જાઈ, જુઈ, શત-પત્ર વગેરે અનેક પ્રકારના ઉત્તમ પુષ્પા તથા ઘૂપ. દીપ અને ચંદનાદિ વડે પૂજા કરવી તે પ્રથમ ભક્તિ કહેવાય છે.

મન, વચન અને કાયાએ કરીને જિનેન્દ્રની આજ્ઞા પાળવી એ બીજી ભક્તિ કહેવાય છે. જિનેશ્વરની આજ્ઞા એ સર્વ ધર્મ કૃત્યનું મૂળ કારણ છે, જિનાજ્ઞા વિના સર્વ ધર્મ કાર્યો નિરર્થક છે, એમ જાણી ભવ્ય જીવાએ જિનાજ્ઞા પાળવાને ઉદ્યમ કરવા. તેને માટે આ પ્રમાણે કહ્યું છે–

> "आणाइतवो, आणाइसंजमो, तह यदाण माणाए । आणारिह ओ धम्मो पलाल पूलव्व परिहाइ ॥ १ ॥ भिमओ भवो अणंतो तुहआणा विरिहएहिं जीवेहिं । पुणभवियव्वो तेहिं जेहिं नंगीकया आणा ॥ २ ॥ जो न कुणइ तुह आणं सो आणं कुणइ तिहु अणजणस्स । जो पुण कुणइ जिणाणं तस्साणा तिहु अणेचेव ॥ ३ ॥

" જિનેશ્વરની આજ્ઞા એ તપ, એ સ'યમ અને દાન માન એ આજ્ઞાથી સફળ છે. તે આજ્ઞા વિનાના ધમ° તે શાળના ફ્રાેતરાની જેમ નિષ્ફળ છે. (૧)

હૈ જિનેશ્વર, તમારી આજ્ઞાથી રહિત એવા જીવા આ અનંત સ'સારમાં ભમ્યા છે. અને જે જીવે તમારી આજ્ઞા અ'ગીકાર કરી નથી, તે જીવની ગતિ કરીથી પણ તેવી જ થશે. (ર)

જે જવ તમારી આજ્ઞા કરશે નહીં, તે જીવ ત્રણ જગતના લોકોની આજ્ઞા કરે છે એટલે તેને ત્રણ જગતના જીવોને તાબે રહેલું પડે છે અને જે જીવ તમારી આજ્ઞા માને છે, તેની આજ્ઞાને ત્રણ જગતના જીવો માને છે. (૩)

દેવદ્રવ્યનું સમ્યક્ પ્રકારે રક્ષણ કરવું, –વૃદ્ધિ કરવી, તે ત્રીજી ભક્તિ કહેવાય છે. આ સંસારને વિષે સર્વ પ્રાણીઓ પાતાના દ્રવ્યના રક્ષણને માટે તત્પર રહે છે, પરંતુ દેવદ્રવ્યનું રક્ષણ કરવામાં –તેને વધારવામાં ઉત્તમ જ્વાની જ પ્રવૃત્તિ હાય છે. જેઓ દેવદ્રવ્યના રક્ષણને માટે સારી રીતે પ્રવતે છે, તે પ્રાણીઓ આલાક તથા પરલાકમાં સુખની પરંપરા પ્રાપ્ત કરનારા થાય છે, જેઓ દેવદ્રવ્યનું ભક્ષણાદિક કરે છે, તેઓ આ ઉભયલાકને વિષે અતિ ધાર દુઃખના ભાજન અને છે. તે વિષે કહ્યું છે કે–

- " जिण पवयण बुद्धी करं पभावगं नाणदंसण गुणाणं । भर्त्वतो जिणदव्वं अणंत संसारिओ होइ " ॥ १ ॥
- '' જિનપ્રવચનની વૃદ્ધિ કરનારું અને જ્ઞાન તથા દર્શ'ન ગુણાનું પ્રભાવક એવા જિનદ્રવ્યનું જે પુરુષ ભક્ષણ કરે છે, તે અનંત સંસારી થાય છે.'' (૧)
  - '' जिण पत्रयण बुद्धी करं पभावगं नाणदंसण गुणाणं । रखंतो जिण दिव्वं परित्त संसारिओ होइ ''।। २ ।।
- " જિનપ્રવચનની વૃદ્ધિ કરનારું અને જ્ઞાન તથા દર્શ'ન–ગુણાનું પ્રભાવક એવા જિનદ્રવ્યનું જે પુરુષ રક્ષણ કરે છે, તે પુરૂષ ભવ–સ'ખ્યાના પ્રમાણ-વાળા થાય છે. એટલે તેના ભવની સ'ખ્યા પરિમિત થાય છે." (ર)
  - " जिण पवयण बुढ्ढी करं पभावगं नाणदंसणगुणाणं । बढ्ढन्तो जिणदव्वं तित्थयरत्तं लहइ जीवो " ॥ ३ ॥
- " જિનપ્રવચનની વૃદ્ધિ કરનારું અને જ્ઞાન તથા દર્શન ગુણાનું પ્રભાવક એવા જિનદ્રવ્યને વધારનારા જીવ તીથ"કરપણાને પ્રાપ્ત કરે છે." (૩)

અહીં વૃદ્ધિ એટલે નવા નવા દ્રવ્યના પ્રક્ષેપ કરવા વગેરેથી વધારનું, એમ સમજનું તે પણ પંદર પ્રકારના કર્માદાનરૂપ કુવ્યાપાર વર્જીને સદ્દવ્યાપારના વિધિ વડે દ્રવ્યની વૃદ્ધિ કરવી. અવિધિ વડે કરેલી દ્રવ્ય વૃદ્ધિ ઉલટી દેાષરૂપ થાય છે. તેને માટે શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે--

- " जिणवर आणा रहियं, वधारंताचि केवि जिणदव्वं । बुड्डन्ति भवसमुद्दे मूढा मोहेण अन्नाणी " ॥ १ ॥
- " જિનેશ્વરની આજ્ઞાથી રહિતપણે જિનદ્રવ્યને વધારનારા કેટલાક મૃઢ થયેલા અજ્ઞાની જીવા પણ માહ વડે આ સમુદ્રને વિષે ડૂબે છે." (૧)

પ્રથમ પ્રકાશ પ્

કેટલાક આચાર્ય કહે છે કે, શ્રાવક સિવાયના બીજા પાસેથી વધારે ગ્રહણ કરી કાલાંતરે દેવદ્રવ્યની વૃદ્ધિ કરવી ઉચિત છે, કહ્યું છે કે–

> '' चेइयद्व्वविणासे रिसिघाए प्वयणस्सऊड्डा हे । संज्ञयी चऊथ्थभंगे, मूलग्गि बोहिलाभस्स ॥ १ ॥

ચૈત્યદ્રવ્યનાે વિનાશ કરવાથી, મુનિનાે ઘાત કરવાથી, શાસનની નિંદા કરવાથી અને સ'યતિનું ચાેથું ત્રત ભાંગવાથી બાેધિલાભનાે મૂળમાંથી નાશ થાય છે.'' (૧)

ઐત્યદ્રવ્યનું કાેઈ ભક્ષણ કરતાે હાેય તેની ઉપેક્ષા કરવી, એ ઐત્યદ્રવ્યના વિનાશ સમજવાે. ઐત્યદ્રવ્યના ભક્ષણ તથા રક્ષણ કરવા ઉપર ઘણા દર્ષાતાે છે, પણ આ સ્થળે સાગર શેઠનું દર્ષાંત કહેવામાં આવે છે.

## સાગર શેઠનું દર્ષાત.

સાકેતપુરનગરમાં સાગર નામે એક શેઠ રહેતા હતા, તે પરમ શ્રાવક હતા. એક વખત તે નગરના શ્રાવકાએ આ સારા શ્રાવક છે એમ ધારી તેને ચૈત્યનું દ્રવ્ય સાંપા દ્રીધું. અને કહ્યું કે, ''સાગર શેઠ ! આ નવીન ચૈત્ય અને છે. તેની અ'દર સુતાર, કડીઆ વગેરે જે કામ કરનારા છે, તેમને તમારે દ્રવ્ય ચુકવર્લું.'' સાગરશેઢે તે દ્રવ્ય ગ્રહણ કર્યું. લાભને વશ થયેલા તે શેઢે તે મજુરાને રાેકડું દ્રવ્ય ન આપતાં તે દ્રવ્યને બદલે દાણા, ગાેળ, ઘી, તેલ, વસ્ત્ર વગેરે પદાર્થી આપવા માંડ્યા. અને તે વસ્તુએા ખરીદ કરી તેમાં જે નફા મળે તે પાેતે લેવા માંડ્યો. એમ કરતાં રૂપિયાના એ'શીમા ભાગરૂપ જે કાંકણી થાય તેવી એક હજાર કાંકણીનાે તેને નફાે થયાે. આ કૃત્ય કરવાથી તે સાગરશેઠે અતિધાર દુષ્કર્મ ઉપાર્જન કર્યું. કેટલાક સમય પછી તે સાગરશેઠ તે કર્મ આલાેવ્યા વિના મૃત્યુ પામી સમુદ્રમાં જલ માનુષરૂપે ઉત્પન્ન થયાે. જાતિવ'ત રત્નાના ગ્રહણ કરતારા પુરૂષાએ સમુદ્રના જલચર જીવાના ઉપદ્રવને વારનાર અને જલની અ'દર ઉદ્યોત કરનાર તેલ ગ્રહણ કરવાને માટે તે જલ મનુષ્યને પકડી વજની ઘંટીમાં નાંખ્યા. તેમાં તે મહાન પીડાથી છ માસ સુધી છુંદાઈ મૃત્યુ પામી ત્રીજી નરકે નારકીરૂપે ઉત્પન્ન થયેા. ત્યાંથી નીકળીને પાંચસાે ધતુષ્યના પ્રમાણવાળા માટા મત્સ્ય થયા. ત્યાં મ્લેચ્છ લાકાએ સર્વ અ'ગના છેદવારૂપ માટી કદથ ના કરી તેને મારી નાંખ્યા. ત્યાંથી મૃત્યુ પામી તે ચાેથી

નરકે ગયાે. ત્યાંથી નીકળી એ જ પ્રમાણે બે વાર તે મત્સ્ય થયાે અને બેવાર સાતમી નરકે ઉત્પન્ન થયા. એટલે એકવાર મત્સ્ય અને એકવાર સાતમી નરકે– એવી રીતે ઉત્પન્ન થયેા. તે પછી પૂર્વે કરેલા હજાર કાંકણી પ્રમાણ દેવદ્રવ્યના ઉપભાગથી અ'તર રહિત હજારવાર ધાંડા થયાે. તે પછી અનુક્રમે ભુંડ, ગાડર, હરણ, સાબર, શિયાળ, માજ ર, ઉંદર, નાેળીયા, ગીરાેળી, ધા, સંપ, વીંછા, પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, તેઉકાય, વાયુકાય, વનસ્પતિકાય, શ'ખ, છીપ, જળાે, કીડી, કીડા, કરમીયા, પત'ગીયા, માંખી, ભમર, મત્સ્ય, કાચબાે, ગધેડાે, પાડાે, ઊંટ, ખચર, ધોડા અને હાથી વગેરે અનેક જાતિમાં સહસ્ર ભવ ભમ્યાે હતાે. તે સર્વ તિય° ચોના ભવામાં શસ્ત્રોના ઘાતની માેટી પીડાએા સહન કરી મરણ પામ્યા હતા. એવી રીતે થવાથી જેના દુષ્કમ દ્વીણ થયેલા છે, એવા તે સાગર-શેઠના જીવ વસ'તપુરનગરને વિષે રહેતા કાેટિપતિ વસુદત્ત નામના શેઠની સ્ત્રી વસુમતીના ઉદ્દરને વિષે ગર્ભ પણે ઉત્પન્ન થયો. જ્યારે જીવ ગર્ભ માં આવ્યા ત્યારે એ કાેિ ધનપતિ વસુદત્ત રોઠનું સવ° દ્રવ્ય નાશ પામી ગયું. જ્યારે તેના જન્મ થયા ત્યારે તેના પિતા વસુદત્ત શેઠ પાતે જ મરણ પામી ગયા. જ્યારે તે આળક પાંચ વર્ષ ના થયા ત્યારે તેની માતા વસુમતી મરણ પામી. ત્યારે લાેકાએ તેનું નામ નિઃપુષ્યક પાડ્યું. તે ભિખારીની વૃત્તિથી ઉછરી માેટા થયાે.

એક દિવસ તે નિઃપુષ્યકના મામા તેને દુઃખી જાણી તેડવા આવ્યા. તે તેને પાતાને ઘેર તેડી ગયા, જે દિવસે નિઃપુષ્યક તેના મામાને ઘેર ગયા, તે જ રાત્રે ચારાએ આવી તેના મામાના ઘરને લૂંટી લીધું. તે નિઃપુષ્યક જેના ઘરમાં એક દિવસ રહે તેના ઘરમાં ચારાની ઘાડ, અમિની લાદ્ય અને ઘરના સ્વામીના નાશ ઇત્યાદિ ઉપદ્રવા થતા હતા. આથી આ દુર્ભાગી છે, અળતી ગાડી છે અને મૂર્તિમાન્ ઉત્પાત છે ઈત્યાદિ શબ્દાથી લાકા તેની નિંદા કરવા લાગ્યા. આથી તે ઉદ્વેગ પામીને દેશાંતર ચાલ્યા ગયા. કરતા કરતા તામ્રલિપ્તી નગરીને વિષે રહેતા વિનય'ધર નામના એક શેઠને ઘેર નાકર રહ્યો. જે દિવસે તે રહ્યો, તે જ દિવસે તે શેઠનું ઘર અમિથી અળીને ભસ્મ થઈ ગયું એથી શેઠે તેને શ્વાનની જેમ ઘરની અહાર કાઢી મુક્યો. 'હવે શું' કરવું ?' એમ મૂઢ અનીને તે પાતાના કમ'ને નિંદવા લાગ્યા. કહ્યું છે કે,—

'' कम्मं कुणंति सवसा, तस्सुद्यंमिय परव्वसा हुंति । दुःखं सहइ सवसो निवसइ परवसो तत्तो '' ॥ १ ॥ પ્રથમ પ્રકાશ પુર

" જે જીવા સ્વવશ થઈને કમે કરે છે, તેઓને પરવશ થઈને કમેં ભાગવવા પડે છે. પણ સ્વવશે જે દુઃખ ભાગવે છે, તે પરવશ પડતા નથી." (૧)

તે પછી પાતાનું ભાગ્ય બીજે સ્થળે હશે, એલું ધારી તે સમુદ્રના તીર ઉપર ગયા. અને તે જ દિવસે એક વહાણમાં ખેઠા. ત્યાં રહેલા ધનાવહ નામના એક ખલાસીની સાથે તે સુખે દ્વીપાંતરમાં આવી પહોંચ્યા. આ વખતે તે હૃદયમાં કુલાઇ ગયા અને વિચાર કરવા લાગ્યા કે, ' હવે મારા ભાગ્યના ઉદય થયા, કારણ કે, હું ખેઠા છતાં આ વહાણ ભાંગ્યું નહીં કે બુડ્યું નહીં. અથવા મારા દુર્દેવનું કૃત્ય હમણા મને વિસરી ગયું. હવે વળતી વખતે મને એ દુર્દેવનું સ્મરણ ન થાઓ. આ પ્રકારે ચિંતવી તે પાછા વળતા વહાણ પર ચલ્યા. દુર્દેવ જેમ દ'ડથી પાત્ર ભાંગે તેમ તે વહાણને ભાંગી નાંખ્યું. તેના સા કટકા થઈ ગયા. તે વખતે નિઃપુણ્યક એક પાટીયાને વળગી મહાકષ્ટ કરી કેટલેક દિવસે સમુદ્રને કાંઠે આવ્યા. ત્યાં આવેલા એક ગામના ઠાકારને ત્યાં સેવક થઈ ને રહ્યા. તે ઠાકારના શત્રુ ભીલાએ તે ગામ ઉપર ધાડ પાડી, અને 'આ ઠાકારના પુત્ર છે' એમ ધારી નિઃપુણ્યકને આંધીને પાતાની પક્ષીમાં લઇ ગયા. તે જ દિવસે બીજી પક્ષીના પતિએ આવી તે પક્ષીના નાશ કર્યા. આથી પેલા ભીલાએ આ કાઇ અભાગીયા છે એવું માની નિઃપુણ્યકને પાતાની પક્ષીમાંથી અહાર કાઠી મુકયા.

આવી રીતે તે નિઃપુષ્યકને ઉપદ્રવાના હેતુ હાવાથી બીજા હજારા ઠેકાણેથી કાઢી મૂકવામાં આવ્યા હતા અને તેથી તેણે અનેક જાતના દુઃખાે ભાગવ્યા હતા.

એક વખતે તે વાંછિતને આપનારા એક યક્ષના મ'દિરમાં આવી ચલ્લો. ત્યાં તેણે પોતાના દુઃખ નિવેદન કરવાપૂર્વ'ક એકાય્રતાથી તે યક્ષની આરાધના કરી. એકવીસ દિવસ ઉપવાસ કરતાં તે યક્ષ તેને તુષ્યમાન થયા. યક્ષે પ્રત્યક્ષ દર્શ'ન આપી કહ્યું: "ભદ્ર! અહીં દરરાજ સાય'કાલે સાનાના હજાર પીંછાં- વાળા એક માટા માર આવી મારી પાસે નૃત્ય કરશે, તે નૃત્ય થઈ રહ્યા પછી તેના પીંછાંમાંથી દરરાજ એક એક સાનાનું પીંછું પડશે, તે તારે યહણ કરલું." યક્ષના આવા વચન સાંભળી તે નિઃપુષ્યક ખુશી થયા. પછી ત્યાં રહી તે પ્રતિદિન તે મારના સુવર્ણ'ના પીંછાંને યહણ કરવા લાગ્યા. અનુક્રમે તેણે નવસા પીંછાં એકઠાં કર્યાં. હવે તે મારની પાસે સા પીંછાં બાકી રહ્યા. દુદેંવથી પ્રેરાયેલા તે નિઃપુષ્યકે ચિંતવ્યું કે-" હવે એક એક પીંછુ લેવાને માટે આ અટવીમાં

કેટલાેક વખત રહેવું ? માટે એક સાથે આ બાકી રહેલા સા પીંછાં મુક્ષીમાં ત્રહણ કરી લઉં." આવું ચિંતવી તે મારના બધા પીંછા મુષ્ટિ વડે ત્રહણ કરવા ગયા, તેવામાં તે માર કાકીડાનું રૂપ લઈ ઉડી ગયા અને નિઃપુણ્યકે જે પૂર્વે નવસા પીંછા ત્રહણ કરેલા હતા, તે પણ તેની સાથે નાસી ગયા. કહ્યું છે કે,–

> '' देवमुह्रंघ्य यत्कार्य क्रियते फलवन्न तत् । सरोंऽभश्रातकेनाप्तं गलग्धेंग्रेण गच्छति '' ।। १ ॥

"જે કામ દૈવ–કર્મ'ને એાળ'ગીને કરવામાં આવે, તે સફળ થતુ' નથી. ચાતક (અપૈયા) સરાવરનું જળ મેળવે છે, પણ તે તેના ગળાના છિદ્રમાંથી નીકળી જાય છે." (૧)

તે નિઃપુષ્યક ' મને ધિક્કાર છે. મે' ફ્રાેગટની ઉતાવળ કરી.' એમ ચિંત-વતા તે વનમાં આમતેમ ભમવા લાગ્યા. તેવામાં એક જ્ઞાનીમુનિ તેના જેવામાં આવ્યા. તેણે તે મુનિને નમસ્કાર કરી પાતાના પૂવ<sup>°</sup>ભવ પૂછ્યા. પછી તે મુનિએ તેના પૂર્વ ભવનું સ્વરૂપ યથાસ્થિત કહી સંભળાવ્યું. તે સાંભળી તેણે પૂર્વ ભવે દેવદ્રવ્ય વડે કરેલ આજવિકાના પાપની આલેાયણા માગી. ત્યારે મુનિએ કહ્યું કે : ' પ્રથમ તેા દેવદ્રવ્ય અધિક–અધિક આપવુ' અને તે આપ્યા પછી તેનું' સમ્યક્ પ્રકારે રક્ષણ અને વૃદ્ધિ પ્રમુખ કરલું–એમ કરલું, તે લાગેલા દુષ્કમ<sup>ર</sup>ના પ્રતિ-કાર (ઉપાય) છે, અને તેમ કરવાથી જ સર્વ પ્રકારે ભાગ ઋદ્ધિ તથા સુખના લાભ પ્રાપ્ત થાય છે ' મુનિના આવા વચન સાંભળી તેણે એવા નિયમ પ્રહણ કર્યા કે ''જ્યાં સુધી પૂર્વે° ગ્રહણ કરેલા દેવદ્રવ્યથી હજારગણું દ્રવ્ય ન અપાય ત્યાં સુધી આહાર, વસ્ત્રાદિકના નિર્વાહથી જરાપણ અધિક દ્રવ્ય મારે ગ્રહણ કરવું નહીં." આવા નિયમ ગ્રહણ કરી તેણે શ્રાવકના ધર્મ અંગીકાર કર્યા. તે પછી તે નિઃપુષ્યક જે જે વેપાર કરવા લાગ્યા, તેમાં તે ઘણું દ્રવ્ય કમાવા લાગ્યા. તે પાતાના આહાર વસ્ત્રના નિર્વાહ જેટલું રાખી બાકીનું દ્રવ્ય દેવ-કાય°માં આપતા. એમ કરતાં થાેડા દિવસમાં તેણે દેવ નિમિત્તે દશ લાખ કાંકણી દ્રવ્ય આપી દીધું. તેટલું દ્રવ્ય આપી તે દેવનાે અનૃણી થયાે. પછી ઘણું દ્રવ્ય ઉપાર્જન કરી તે પાતાના નગરમાં આવ્યા. ત્યાં તે સર્વ ધનાહ્ય શેઢામાં મહાન શેઠ ગણાયા. પાતાના અને પરના કરાવેલા સર્વ ચૈત્યાને વિષે પાતાની શક્તિ પ્રમાણે અખ'ડ ભક્તિપૂર્વ'ક નિર'તર પૂજા–પ્રભાવના કરવા લાગ્યાે. અને સમ્યક પ્રકારે દેવદ્રવ્યનું રક્ષણ અને યાગ્યતાપૂર્વંક દેવદ્રવ્યની વૃદ્ધિ વગેરે કરી તેણે પ્રથમ પ્રકાશ પ્પ

અરિહ'ત ભક્તિરૂપ પ્રથમ સ્થાનક આરાધ્યું અને તેથી કરીને તેણે જિનનામ કર્મ લીથ કરનામકર્મ ઉપાર્જન કર્યું જ્યારે અવસર પ્રાપ્ત થયા, એટલે તેણે ગીતાથ ગુરુની પાસે દ્વીક્ષા ગ્રહણ કરી. તે પછી સિદ્ધાંતના અભ્યાસ કરી તે ગીતાથ થયા. અને તેણે ધમ દેશનાથી ઘણાં ભવ્ય જીવાને પ્રતિબાધ કર્યો. છેવટે તેણે અનશન લઈ કાળ કરી સર્વાર્થ સિદ્ધિ વિમાનને વિષે દેવરૂપે ઉત્પન્ન થયા. ત્યાં દેવતાની સમૃદ્ધિ ભાગવી મહાવિદેહ સેત્રને વિષે તીથ કરની સંપત્તિ ભાગવી તે માલપદને પ્રાપ્ત થયા. એ પ્રકારે દેવદ્રવ્યના અધિકારમાં સાગર શેઠની કથા કહેવાય છે, એવી રીતે જિનેશ્વરની ત્રીજ ભક્તિ કહેવામાં આવી.

#### ચાથી લક્તિ.

જે નિશ્ચે કરી ભવ્યજીવા અડ્ઠાઈ ઉત્સવ, સ્નાત્ર, ચૈત્યબિંબની પ્રતિષ્ઠા, વગેરે ઉત્સવો કરે તથા શ્રી પર્યુષણ પર્વાને વિષે કલ્પસૂત્રની વાંચના પ્રમુખ શાસનની પ્રભાવના કરે, તે જિનશાસનની ઉન્નતિના હેતુ હોવાથી તે પણ જિનપૂજા જ કહેવાય છે. કહ્યું છે કે–

" प्रकारेणाधिकां मन्ये भावनातः प्रभावनाम् । भावना स्वस्य लाभाय स्वान्ययोस्तु प्रभावना " ॥ १॥

"કોઈ પ્રકારે ભાવનાથી પ્રભાવના અધિક છે એમ હું માનું છું, કારણ કે, ભાવના પાતાના જ લાભને માટે થાય છે અને પ્રભાવના પાતાના અને બીજાના બંનેના લાભને માટે થાય છે." (૧)

#### પાંચમી લક્તિ.

તીથ યાત્રા કરવી એ જિનેશ્વરની પાંચમી ભક્તિ કહેવાય છે. શત્રુંજય, ગિરનાર, અબુ દાચલ, અષ્ટાપદ, સમ્મેતશિખર, આદિ સર્વ તીર્થોને વિષે જિન-વંદન કરવા અને તે ક્ષેત્રની સ્પર્શનાદિક કરવાને માટે જહું, તે તીર્થયાત્રા કહેવાય છે; એ તીર્થયાત્રા પણ જિનભક્તિ જ ગણાય છે. તે તીર્થમાં શત્રું જય તીર્થ સર્વ તીર્થાના રાજ છે અને ત્રણ ક્ષાકમાં તેના જેવું બીજુ તીર્થ નથી. કહ્યું છે કે-

'' नमस्कारसमो मंत्रः शत्रुंजयसमो गिरिः । वीतरागसमो देवो न भूतो न भविष्यति '' ।। १ ।।

'' નવકારના જેવા મ'ત્ર, શત્રુંજયના જેવા ગિરિ અને વીતરાગના જેવા દેવ થયા નથી, અને થશે નહીં." (૧) શ્રી શત્રુંજયતીર્થના સ્પર્શ માત્રથી મહાપાપી પ્રાણીએા પણ સ્વર્ગાદિકના સુખને ભાગવનારા થાય છે અને જે પુષ્યવંત પ્રાણીએા છે, તે અલ્પકાળમાં સિદ્ધિ પદને પામે છે. તેને માટે કહ્યું છે કે–

> "कृत्वा पापसहस्राणि हत्वाजंतुक्यतानि च । इदं तीर्थं समासाद्य तिर्यंचोऽपि दिवंगताः ॥ १ ॥ एकैकस्मिन् पदं दत्ते शत्रुंजय गिर्रि प्रति । भवकोटि सहस्रेभ्यः पातकेभ्यो विमुच्यते " ॥ २ ॥

'' હજારાે પાપ કરીને અને હજારાે પ્રાણીઓને મારીને તિય''ચા પણ આ શત્રુ'જયતીથ'ને પ્રાપ્ત કરી સ્વગે' ગયેલા છે.'' (૧)

શત્રુંજય પર્વ'ત પ્ર<sub>ત્</sub>યે એક એક પગલું ભરવાથી પ્રાણી ક્રોડહજાર ભવના પાપમાંથી મુક્ત છે. (૧–૨)

તેમ વળી કહ્યું છે કે-

" छट्ठेणभत्तेणं अपाणएणं व सत्तजत्ताउ । जो कुणइ सत्तुंजे सो तह्य भवे लहह सिद्धिं "।।

છટ્ઠ ભક્તવંદે પાણીથી રહિત સાતયાત્રા શત્રુંજય પવેલ ઉપર કરનાર પ્રાણી ત્રીજે ભવે મુક્તિ પામે છે. વળી આ પ્રકારે જે મનુષ્ય દુર્લભ મનુષ્ય-ભવ પામીને સિદ્ધાચલ તીર્થની યાત્રા કરીને પોતાનો જન્મ સફળ કરે છે તેને ધન્ય છે! જે પ્રાણી તથાપ્રકારની યાત્ર્ય સામગ્રીના અભાવથી પોતે યાત્રા કરવાની શક્તિ રહીત છે તો પણ અન્ય યાત્રિકાની અનુમાદના કરે છે તેમને પણ ધન્યવાદ છે. જે પ્રાણીઓ શ્રી સિદ્ધાચલને પાતાની દષ્ટિએ અવલોકન કરે છે અને પાતાના શરીરના અંગાપાંગા વદે સ્પરે છે તેમજ ઋષભાદિ દેવાનું અર્થન કરે છે તેઓ પણ અનેકશા સ્તૃતિપાત્ર છે. પરપ્રતિ યાત્રા સંઅધ ઉપદેશ આપતાં નીચે મુજબ કહે છે.

वपुः पवित्रीकुरुतीर्थयात्रयाः चित्तंपवित्रीकुरु धर्मे वांछया । वित्तं पवित्रीकुरु पात्र दानतः कुलं पवित्री कुरु सचरित्रतः ।।

અર્થ-તીર્થ'યાત્રા વડે શરીરને પવિત્ર કરો, ધર્મ ઈચ્છા વડે ચિત્તને પવિત્ર કરો, દ્રવ્યને સુપાત્રદાન વડે પવિત્ર કરો અને ઉત્તમ આચારના પાલન વડે કૂળને પાવન કરો. આ પ્રકારે ઉપદેશ આપ્યા કરે તથા મુક્તિનગર પ્રતિ

પ્રયાણ કરવા ઇચ્છતા લોકોને સુખે કરીને આરોહણ કરવાને માટે ઉત્તમ પગ-થીયારૂપ વિમલાચલતીથેને હું ક્યારે નેત્રયુગલ વહે નીરખીશ તેમજ સ્વશરીર વહે ક્યારે હું તે તીર્થાધિરાજને સ્પરાવા ભાગ્યશાળી થઈશ. આ મારા જન્મ તીર્થના દર્શનાદિ વિના ફાેકટ જાય છે એ રીતે સ્વચ્ચિત્તમાં ભાવના ભાવે છે તેવા પ્રાણીઓ પાતાના સ્થાનકે રહેલા છતાં પણ તીર્થયાત્રાના મહાફળને પામે છે. જેઓ છતી સામગ્રીએ યાત્રા કરતા નથી તેઓ દીર્ઘ સંસારી જાણવા. શ્રી શત્રુંજયગિરિ ઉપર થાેડું પણ કરેલું પુષ્ય મહાફળદાયક થાય છે, કહ્યું છે કે—

> '' निव तं सुवन्नभूमिभृसण दाणेण अन्नतिथ्थेसु । ंजं पावइ पुण्णफलं पूर्याप्हवऐए सत्तुंजे '' ॥ १ ॥

'' અન્ય તીર્થોમાં સુવર્ણું, ભૂમિ અને આભૂષણાના દાન કરવાથી જે પુષ્ય થતું નથી, તે પુષ્ય શત્રુંજયતીર્થ ઉપર પૂજા અને ન્હાવણ કરવાથી થાય છે.'' (૧)

વળી તીથ યાત્રા કરનારા પ્રાણીઓએ યાત્રા વખતે ભૂમિ સ'થારા, શીલવ્રત અને એકાહાર પ્રમુખ છ વાનાં કરવાના છે. અને તેમ કરીને રહેવાથી ત્યાં તીથ યાત્રાના પ્રયાસ વિશેષ ઇષ્ટફળને આપનારા થાય છે. તે છવાનાં ને છ'રી કરીને કહે છે. છ રીકાર નીચે પ્રમાણે દર્શાવ્યા છે.

''एकाहारी भूमिसंस्तारकारी पद्भ्यां चारी शुद्धसम्यक्तवधारी, यात्राकाले यः सचित्तापहारी, पुण्यात्मा स्याद् ब्रह्मचारी विवेकी''॥१॥

"યાત્રા વખતે જે વિવેકી પુરૂષ એકાહાર–એક વખત આહાર કરનાર, ભૂમિ સ'સ્તારકારી–ભૂમિ ઉપર સ'થારા કરનાર, પગ વડે ચારી–ચાલનાર, સચિ-ત્તાપહારી–સચિત વસ્તુના ત્યાગ કરનાર અને બ્રહ્મચારી–બ્રહ્મચર્ય પાળનાર રહે છે તે પુષ્યાત્મા કહેવાય છે." (૧) વળી કહ્યું છે કે,

" श्री तीर्थपांथरजसा विरजी भवंति, तीर्थेषु ब्रंश्रमणतो न भवे श्रमंति, द्रव्यव्यया-दिह नराः स्थिरसंपदः स्युः पूज्या भवंति जगदीश्चमथाचैयंतः ॥ १ ॥

"ભવ્ય પ્રાણીઓ તીર્થના માર્ગના રજવંડે વિરજ પાપ–રહિત થાય છે તીર્થીમાં ભ્રમણ કરનારાએ! આ સ'સારમાં ભ્રમણ કરતા નથી. જેઓ તીર્થ-ક્ષેત્રમાં દ્રવ્યના વ્યય કરે છે, તેઓ સ્થિર સ'પત્તિવાળા થાય છે અને ત્યાં જગત્પતિને પૂજનારાએ! બીજાઓને પૂજવા યાગ્ય થાય છે. (૧)" આ પ્રમાણે તીર્થ સેવાનું મહાફળ જાણીને ભવ્ય જીવાએ શ્રી શત્રુંજયાદિ મહાતીર્થની યાત્રાને વિષે આદર સહિત થવું. અને તેમાં પાતાનું દ્રવ્ય સફળ કરવું. વળી તીર્થની યાત્રા કરવાને ઇચ્છતા એવા બીજ યાત્રાળુઓને શંઅળ (ભાતુ) આપવા વગેરેની સહાય કરવી, તીર્થયાત્રા કરનારે ધનશેઠની જેમ પાતાની શક્તિ પ્રમાણે તીર્થની ઉન્નતિ કરવી, લધુતા કરવી નહીં.

#### તે વિષે ધનશેઠની કથા.

હરિતનાગપુર નગરને વિષે અનેક કાેટી દ્રવ્યના સ્વામી ધનશેઠ નામે એક પરમ શ્રાવક હતા. એક દિવસે રાત્રે ધર્મ જાગરણ કરતાં તેણે પાતાના મનમાં આ પ્રમાણે ચિતવ્યું. "હું નિશ્ચે પૂર્વજન્મના પુષ્યને લીધે આ મનુષ્યજન્મ પામ્યા છું. તે સાથે આય ક્ષેત્ર, ઉત્તમકુળ, રૂપ અને લક્ષ્મીના સમૃહને પ્રાપ્ત થયા છું. તેમ વળી જેમ માટા પુષ્યના ઉદયથી ર'ક પુરૂષ નિધાનને પ્રાપ્ત કરે તેમ હું શ્રી જિનેશ્વરે કહેલા ધર્મને પામ્યા છું. પણ જ્યાં સુધી શ્રી વિમલાચલ અને રૈવતાચલ આદિ તીર્થમાં રહેલા શ્રી આદીશ્વર પ્રભુ તથા નેમિનાથ પ્રભુ વગેરે તીર્થ' કરાના બિબના દર્શન, વ'દન, અને પૂજનાદિ સત્કૃત્યા મે' કર્યા નથી, ત્યાં સુધી આ સર્વ સમૃદ્ધિ પ્રાપ્ત થવાથી શું? તેમજ આ વૈભવથી પરિપૂર્ણ એવા કટું અ, ગૃહ વગેરે પ્રાપ્ત થયા, તે તે શા કામના?"

અા પ્રમાણે ચિંતવી પ્રભાતકાળે રાજાની આજ્ઞા લઈ તેણે હસ્તિનાગપુર નગરમાં ઉદ્દેશાષણા કરી મોટા સંઘ એકઠા કર્યા. પછી શુભ દિવસે તે માટા સંઘની સાથે હસ્તિનાગપુર અહાર નીકળ્યા. અને તેણે શાસનના અધિપતિ શ્રી વીરપ્રભુના ચૈત્યને સાથે લીધું. માર્ગમાં ઠેકાણે ઠેકાણે માટી સમૃદ્ધિથી ચૈત્યાને પૂજતો, જણે ચૈત્યાના ઉદ્ધાર કરતા, મુનિરાજના ચરણકમળને વંદન કરતા, સ્વામિવાત્સલ્ય કરતા અને કરુણાથી દીનજનાને નિરંતર વાંછિત દાન આપતા તે ધનશેઠ અનુક્રમે શત્રુંજય પર્વત પાસે આવી પહોંચ્યા. તે ગિરિ પર આરઢ થયા અને ત્યાં આદીધ્વર પ્રભુને માટી સમૃદ્ધિથી નમન પૂજન કરી અફાઈ-ઉત્સવ આદર્યા. તે સિદ્ધક્ષેત્રને સ્પર્શા, વંદન, પૂજન અને ભેટ વગેરે કરી તેણે પાતાના જન્મને સફળ કર્યા.

તે પછી તે ધનશેઠ ગિરનાર પવ<sup>°</sup>ત ઉપર આવ્યાે. ત્યાં મુખ્ય ચૈત્યને વિષે યાદવકુળના મ'ડનરૂપ અને સવ<sup>°</sup> બ્રહ્મચારીએાના સમુહમાં મુગટ સમાન એવા શ્રી નેમિનાથ પ્રભુને ત્રણ પ્રદક્ષિણા કરી નમસ્કાર કર્યાે. તે પછી સુગ'ધી જલ વડે પ્રભુને ન્હવણ કરાવી ઉત્તમ આવના ચંદનનું વિલેપન કરી સારા ઉત્તમ વસ્ત્રોથી અને મણિ સુવર્ણ તથા રત્ના આભરણાથી શ્રી નેમિપ્રભુના બિંબને ભૂષિત કયુ<sup>લ</sup>. તે પછી પ્રસુના કંઠમાં પ'ચવર્ણી પુષ્પમાલા આરોપિત કરી, તેમની સમીપે અષ્ટમ'ગલનું અહ્લેખન કરી શ્રીફળને ઢાકિત કર્યું'. પછી ધૂપના ઉત્ક્ષેપ, દીપક, છત્ર, ચામર અને ચંદરવા પ્રમુખ સ્થાપી માટી ધ્વજા ચંડાવી. ઈત્યાદિ અનેક પ્રકારની પૂજા કરી ભક્તિથી ઉક્ષાસિત એવા રાેમાંચને ધારણ કરતા તે ધનશેક જેવામાં શ્રી નેમિત્રસુના મુખકમળને અવલાકતા હતા. તેવામાં મહારાષ્ટ્ર દેશના મધ્યભાગે આવેલા મલયપુરનગરથી શ્વેતાંબર સાધુએાના દ્વેષી, દિગ'અરમતના ભક્ત વરુણ નામના એક ક્રાડપતિ શેઠ પાતાના સ'ઘને લઈ ત્યાં આવી ચલ્રો. અહીં ધનશેઠે કરેલી પ્રભુપૂજાને દેખી તે વરુણશેઠના હ્રદયમાં દ્વેષ ઉત્પન્ન થઈ આવ્યાે. તે રાષાતુર થઈ ને આ પ્રમાણે ધનશેઠ પ્રત્યે બાેલ્યાે. ''તત્ત્વથી વિમુખ એવા શ્વેતાંબર શ્રાવકોએ નિગ્ર'થામાં શ્રેષ્ઠ એવા આ ભગ-વાનને સુત્ર'થ કેમ કર્યાં ? પરિત્રહુવાળા કેમ અનાવ્યા ? આ પ્રમાણે કહી તે મિચ્યા બુદ્ધિવાળા વરુણશેઠે તરત જ ઉતાવળા થઈ પ્રભુ ઉપર ચડાવેલા વસ્ન, આભૂષણ, પુષ્પમાળા વગેરેને બિંબ ઉપરથી દ્વર કરાવ્યા. અને હાથી પગલાંના જલવડે તે જિનબિંબની પખાળ કરાવી આ વખતે જિનેશ્વરદેવની અવિધિ– આશાતના કરનારા તે વરુણશેઠની સાથે ધનશેઠને ઘણા વચન–વિવાદ થયાે. તે પછી તે અ'ને સ'ઘપતિએા પરસ્પર આમષ્ રાખી પાતપાતાના પરિવાર સાથે તત્કાળ પવ°ત ઉપરથી નીચે ઉતર્યા અને વિક્રમરાજના ગિરિનગર નામના નગરની સમીપે આવી પહેાંચ્યા. ત્યાં તે અ'નેની વચ્ચે પાતપાતાની પષ્દા કરી. પાતપાતાના તીથ°ની સ્થાપના કરવા મહાન્ વાદવિવાદ થયાે. રાજા વિક્રમે આ તેમનાે વૃત્તાંત લાેકાના મુખથી સાંભજ્યા એટલે પાતે રાજા તેમની પાસે આવ્યા અને તેમને વાદવિવાદ કરતાં અટકાવી કહ્યું કે, "હું તમારા વાદ કાલે સવારે દૂર કરીશ. હમણાં કાેઈએ કદાગ્રહ કરવા નહીં." આ પ્રમાણે કહી રાજ વિક્રમ પાેતાને સ્થાને ચાલ્યાે ગયાે. રાજા ગયા પછી તેએા અ'ને સ'ઘપતિએા પણ પાેતાના સ્થાને ગયા. આ વખતે ધનશેઠ પ્રભાતે કાેનું તીર્થ સ્થપાશે ! એવી ચિંતા કરવા લાગ્યાે અને તેથી તેને નિંદ્રા આવી નહીં. તેણે પાતાના ચિત્તને શાસનદેવીના ધ્યાનમાં લગાવ્યું. તેવામાં શાસનદેવી પ્રત્યક્ષ પ્રગટ થઈને નીચે પ્રમાણે બાલી–

" वरसिठजिठ सुपठइसमयलद्धठाभयनठमामणागऽविनिययमणे कुणसु दुःखामिणं " ।। १ ।।

- " પ્રધાન અને માેટામાં માેટા ધમ'ને તથા આગમને તું પામ્યાે છે, એટલે હવે તારાે ભય નષ્ટ થયેલાે સમજજે તેથી મનમાં જરાપણ દુઃખ ધરલું નહીં. અને મનને નિશ્ચિંત રાખલું." (૧)
- '' अं चिइवंदणमज्झगाहं ऊर्जितसेल्इचाइं पिखविय निवसहाए जयं धुवं तुज्झ दाहामि ''।। २ ॥
- " જે ચૈત્યવ દનના મધ્યમાં " 'उज्जितसेलसिंहरे ' એ ગાથા છે. તે પ્રक्षिप्त ગાથા છે; એમ તેના કહેવાથી તને રાજ વિક્રમની સભામાં અવશ્ય જયલક્ષ્મી અપાવીશ. (२)

આ વાત સાંભળી ધનશેઠ હર્ષિત થઈ ગયા. પછી તેણે રાત્રિને સુખેથી નિગ°મન કરી પ્રભાત થતાં રાજા વિક્રમે તે અ'ને સ'ઘપતિએાને પાતાની સભામાં પરિવાર સહિત બાેલાવ્યા. તેએ! રાજસભામાં આવ્યા અને રાજાની આજ્ઞાથી તે અ'ને પક્ષકારાેએ પાેતપાેતાનાે વૃત્તાંત જણાવ્યાે. તે સાંભળી રાજ વિક્રમ બાેલ્યાઃ "સ'ઘપતિએા, તમે બ'ને જૈન આગમના જ્ઞાતા છેા; જૈનધમ'ના શ્રદ્ધાળુ છે৷ અને જિનશાસનના પ્રભાવક કરવાને વિષે પ્રવીણ દેખાંઆે છો, તેમ છતાં તમાએ આવું અઘટિત કાર્ય કેમ આર'લ્યુ છે? પ્રથમ ધનશેઠે નમ્રતાથી કહ્યું : '' રાજેન્દ્ર, અમાએ અમારા તીથ<sup>ર</sup>માં વસ્ત્ર–આભૂષણોએ કરી જિનપૂજા કરીએ છીએ, તેનાે આ દુષ્ટ બુદ્ધિવાળાે શેઠ શા માટે વિનાશ કરેે છે ? ત્યારે વરુણશેંઠે જણાવ્યું: "સ્વામી! અમા અમારા તીર્થને વિષે કાઈને અવિધિ– આશાતના નહીં કરવા દઈ એ. આ પ્રમાણે બ'નેના વચન સાંભળી રાજાએ સ'શય લાવીને કહ્યું: "આ તમારા અંનેમાં કાનું તીર્થ હશે, એ શી રીતે જાણવામાં આવે ? '' ધનશેઠે કહ્યું : '' સ્વામી ! આ તીર્થ' અમારું જ છે કારણ કે, અમારા ચૈત્યવ'દનની અ'દર ' ૩ર્જ્ગિતમેરુમિદ્દરે ' ઇત્યાદિ ગાથા લાંબા વખતથી ચાલી આવે છે. જો આપને તેમાં શ'કા રહેતી હોય તેા આ અમારા સ'ઘમાંથી આળક. તરુણ, અને વૃદ્ધમાંથી ગમે તેની પાસે ચૈત્યવંદન સૂત્ર બાલાવા, એટલે આપને ખાત્રી થશે.'' વરુણ શેંઠે કહ્યું : '' મહારાજા ! આ નવીન ગાથા રચી આ કપેટી શેઠ પાતાના અધા સ'ઘને વખતે શીખવતા ન હાય ? તે શી ખબર પડે ?'' વરુણ શેઠના આ વચન સાંભળી રાજાએ પાતાને ખાત્રી કરવાને માટે એક સેવકને પવનગતિ નામની ઊંટડી ઉપર બેસાડી પાતાના શહેરની નજીક રહેલા શ્રેણીપક્ષો નામના ગામમાંથી શીલાદિક ગુણા વંડે પ્રસિદ્ધ, ઉત્કૃષ્ટ જૈન ધર્મ<sup>ર</sup>ના

જાણ એવા ધનશેઠની એક પુત્રીને તત્કાળ ત્યાં બાેલાવી. તે શેઠપુત્રી ત્યાં આવી એટલે રાજાએ શ્વેતાંબર સ'ઘની સમક્ષ તેણીને પૂછ્યું: " બ્હેન તને ચૈત્યવ'દન આવડે છે? તેણીએ કહ્યું: "સ્વામી! તે મને સારી રીતે આવડે છે." રાજાએ કહ્યું: "ત્યારે તું તે સત્વર કહી સંભળાવ." રાજાની આજ્ઞાથી તે આળાએ અતિ ગ'ભીર સ્વરથી પ્રથમ સ'પૂર્ણ ચૈત્યવ'દન ત્યાં સુધી કહ્યું કે, જ્યાં સુધી નીચેની ગાથા બાેલવામાં આવી.

'' ऊजितसेलसिहरे, दिखानाणं निसिहिया जस्स । तं धम्मचकवर्डि, अरिष्ठनेमि नामंसामि " ॥ १ ॥

આ ગાથા સુધી જ્યારે તે આળા ચૈત્યવ'દન બાેલી, તે સાંભળી સવ' પરિવાર સહિત રાજા વિક્રમનું હૃદય હવ'થી ઉક્ષસિત થઈ ગયું. તતકાળ તે પ્રસન્ન થઈ બાેલ્યા: '' આ શ્વેતાંબર સ'ઘ જત્યા છે. નિશ્ચયથી આ તીથે તેનું જ છે." રાજાના આ વચન સાંભળી હારી ગયેલા વરુણ શેઠ લાેકાના મુખથી પાતાની નિંદા અને ધનશેઠની પ્રશ'સા સાંભળતા કચવાતે મને પાતાના સ'ઘ લઈ ચાલ્યા ગયા. અને પાતાને સ્થાને આવ્યા.

ત્યારથી એ ગાથા ચૈત્યવંદનની અંદર અદ્યાપિ ગણાય છે. જોકે આ ગાથા અવિરતિ દેવતાએ રચેલી હોવાથી વિરતીવંતાને ભણવી અયુક્ત છે, તેા પણ તે શાસનની ઉન્નતિની હેતુરૂપ છે, તેથી પૂર્વાચાર્યોએ–ગીતાથ પંડિતાએ તેના નિષેધ કરેલા નથી; તેથી સજ્જન ભવિજનાએ તે અવશ્ય ભણવા યાગ્ય છે. તેમ વળી તેવા પૂર્વાચાર્યોના આચરણને જે અત્યથા કરે છે, તેને આગમને વિષે દંડ આપવા કહ્યો છે. શ્રી ભદ્રભાહુસ્વામીએ સુયગડાંગ સૂત્રની નિયું ક્તિમાં તથા અધ્યયનમાં આ પ્રમાણે કહ્યું છે–

'' आयरियपरंपरएण आगयं जो उच्छेयबुद्धिए कोविय इच्छे य वाइजमालिना-संसनासिहिइ '' ॥ १ ॥

આચાય°ની પર'પરાએ આવેલાના જે ઉચ્છેદ કરે છે, તે જમાલિની પેઠે અનેક દુઃખાને સહન કરે છે." (૧)

તે પછી જેના વિજય થયા છે, એવા તે ધનશેઠના વિક્રમ રાજાએ સારા સત્કાર કર્યા અને ઘણું સન્માન આપી તેને વિદાય કર્યા. પછી ધનશેઠ પાતાના સંધની સાથે ફરીવાર ગિરનાર પવ<sup>°</sup>ત ઉપર આવ્યા અને ત્યાં શ્રી નેમિપ્રભુની ઉત્તમ વસ્તાભરણા અને પુષ્પોથી પ્રથમના કરતાં વિશેષ પૂજા કરી. તેણે ત્યાં યાચકાને અગણિત દાન આપી અફાઈ ઉત્સવ કર્યો. પછી પાતે પાતાના સંઘને સાથે લઈ ત્યાંથી નીકળ્યા અને અનુક્રમે માર્ગે ચાલતાં હસ્તિનાગપુર આવી પહોંચ્યા. ત્યાં રાજા વગેરે પ્રજાજને તે ધનશેઠનું ભારે સન્માન કર્યું. તે પછી ધનશેઠ ચિરકાલ સુધી શ્રાવક ધર્મને પાળી અને અનેક પ્રકારે જિનશાસનની પ્રભાવના કરી અંતે સદ્દગતિના ભાજન અન્યા હતા. આ પ્રમાણે વૃદ્ધ સંપ્રદાયથી આ ધનશેઠની કથા દ્વારા પાંચમી ભક્તિ કહેલી છે, જેની અંદર પાંચ પ્રકારની પૂજા કહેવામાં આવી છે.

આઠ પ્રકારની પૂજા.

હવે આઠ પ્રકારની પૂજા કહે છે, તેને માટે કહ્યું છે કે,-

'' वरगंधपृवचुखएहिं कुसुमेहिं पवरदीवेहिं। नेवजफलजलेहिय, जिणपूयाअहहा होइ ''।। १।।

(૧) ઉત્તમ ગ'ધ-ચ'દનાદિક દ્રવ્ય, (૨) અગરૂપ્રમુખ સુગ'ધી ઘૂપ, (૩) અખ'ડિત અક્ષત્, (૪) પ'ચવર્ણી પુષ્પા, (૫) નિમ'લ ઘૃતથી પૃરિત સુવર્ણ મિણમય પાત્રવાળા દીપક, (૬) લાડવા પ્રમુખ નૈવેદ્ય, (૭) શ્રીફળ પ્રમુખ ફળ, અને (૮) નિમ'ળ પવિત્ર જળ એમ આઠ પ્રકારે પૂજા કહેવાય છે. તે અષ્ટ પ્રકારી પૂજાનું ફળ નીચે પ્રમાણે કહે છે—

'' अंगगंधसुवन्नवनं स्वं सुहं च सोहगां।
पावइ परम पियं पिहु, पुरिसो जिणगंधपूयाए ।। ३१ ।।
जिण पूयणेण पुंसो होइ सुगंधोसुगंध यृवेण ।
दीवेण दित्तमंतो, अखओ अखएहिं तु ।। ३२ ।।
पूयई जो जिणचंदं, तिणिवि संझासु पवर कुसुमेहिं।
सो पावइ सुर सुखं कमेण मुखं सया सुखं ।। ३३ ।।
दीवाली पव्वदिणे, दीवं काऊण बद्धमाणगो ।
जो होयइ वरसफले, वरसंसफलें भवे तस्स ।। ३४ ।।
होयइ बहु भित्त जुओ, नेवजं जो जिणंद चंदाणं।
सुजइ सो वरभोए, देवासुरमणुअनाहाणं ।। ३५ ।।

जो ढोयइ जलभरियं कलसं भत्तिइवीयरागाणं । सो पावइ परमपयं सुपसर्थ्यं भावसुद्धीए " ॥ ३६ ॥

" પુરુષા જિનની ગ'ધપૂજા કરવાથી સુગ'ધી અને સુવર્ણ'વર્ણા રૂપવાળા શરીરને પામે છે. તથા સૌભાગ્ય, સુખ અને અનુક્રમે માક્ષસુખને પ્રાપ્ત કરે છે." (૩૧)

સુગ'ધી ઘૂપ વડે જિનપૂજા કરવાથી પુરુષ સુગ'ધી થાય છે, દીપપૂજા કરવાથી દીપ્તિવાળા–તેજસ્વી અને અક્ષત પૂજાથી અક્ષય સુખવાળા થાય છે. (૩૨)

જે પુરૂષ ત્રણે કાળ ઉત્તમ પ્રકારના પુષ્પોથી જિનપૂજા કરે છે, તે દેવતાના સુખ પામી અનુક્રમે સદા સુખવાળા માક્ષને પ્રાપ્ત કરે છે. (૩૩)

જે દીવાળીના પવ<sup>6</sup>ને વિષે શ્રી વધ<sup>6</sup>માન પ્રભુની પાસે દીપક પ્રકટી ઉત્તમ ફળને મુકે, તે પુરૂપનું આખું વધ<sup>6</sup> સફળ થાય છે. (૩૪)

જે પુરુષ ઘણી ભક્તિવાળા થઇ શ્રી જિનચ'દ્રને નૈવેઘ ધરે છે, તે પુરુષ દેવ, અસુર અને મનુષ્યાના સ્વામીના ભાગને ભાગવે છે. (૩૫)

જે પુરૂષ ભક્તિથી શ્રી વીતરાગ પ્રભુને જળનાે ભરેલ કળશ ઢાેળે, તે પુરુષ ભાવ શુદ્ધિ વંડે શ્રેષ્ઠ થઈ ઉત્તમ એવા માક્ષપદ્દને પામે છે. (૩૬)

ઉપર પ્રમાણે વિવિધ પ્રકારે કહેલી જિનપૂજા ભવ્ય પુરુષાએ મન, વચન અને કાયાથી શુદ્ધિપૂર્વ'ક કરવી. જે જિનભક્તિ શુદ્ધ ભાવથી કરી હોય, તે થાડી હોય તેા પણ માટા ફળને આપનારી થાય છે તે વિષે કહ્યું છે કે–

" यास्या म्यायतनं जिनस्य लभते ध्यायंश्वतुर्थं फलं ।
पष्ठं चोत्थित जद्यतोऽष्टममयो गंतुं प्रवृत्तोऽध्वनि ॥
श्रद्धालुर्दशमं बहिर्जिनगृहा त्प्राप्तस्ततो द्वादशं ।
मध्ये पाक्षिकमीक्षिते जिनपतौ मासोपवास फलम् " ॥ १ ॥

"હું જિનમંદિરમાં જઈશ' એવું ચિંતવવાથી પુરૂષને એક ઉપવાસનું ફળ મળે છે. અને ત્યાં જવાને ઉઠે ત્યારે છડ્ઠ તપનું ફળ મળે છે. જયારે તે પ્રત્યે માગે ચાલવા માં દે ત્યારે અષ્ટમનું ફળ મળે છે. જિનગૃહની અહાર નજીક આવે ત્યારે ચાર ઉપવાસનું ફળ મળે છે, ચૈત્યમાં આવે ત્યારે પાંચ ઉપવાસનું ફળ મળે છે, ચૈત્યમાં ફળ મળે છે. અને જિનેશ્વરના દર્શન કરે ત્યારે માસોપવાસનું ફળ મળે છે." (૧)

અહીં તેવી જ રીતની ભાવશુદ્ધિ તે મુખ્ય કારણ સમજવું. એવી રીતે આઠ પ્રકારની પૂજા કહેલી છે. આદિ શબ્દથી સત્તર પ્રકારની અને એકવીસ પ્રકારની પૂજા પણ કહેલાય છે. તે આ પ્રમાણે–

- '' न्हवण विलेवण वच्छजुग, गंघारुणं च पुष्करोहणयं । मालारुहणं वन्नय, चुन्न पडागाण आभरणे ॥ २७॥ माल कलावंस घरं, पुष्क पगरं च. अष्ठ मंगल यं। धूबुखेवो गीयं नट्टं वजं तहा अणियं ''॥ २८॥
- "(૧) નિર્મલ જલ વડે સ્તાન, (૨) ચંદનાદિક વડે નવ અંગે નવ તિલક, (૩) વસ્ત્ર યુગલ પહેરાવવા, (૪) વાસ ચૂણ'ના પ્રક્ષેપ, (૫) વિકસ્વર પુષ્પો ચડાવવા, (६) પ્રભુ કં ઠે ગુંથેલ પુષ્પમાળાનું આરોપણ, (૭) પંચવર્ણી પુષ્પો વડે સવે અંગે શાભા કરવી—અર્થાત્ કૂલની આંગી રચવી, (૮) કપૂર, કૃષ્ણાગરુ પ્રમુખ સુગંધી દ્રવ્ય વડે પૂજન કરવું, (૯) ધ્વજા ચડાવવી, (૧૦) છત્ર, મુગઢ વગેરે આભૂષણા પહેરાવવા, (૧૧) પુષ્પનું ગૃહ કરવું, (૧૨) પ્રભુની આગળ પાંચવર્ણી પુષ્પોના ઢગલા કરવા, (૧૩) અસત વગેરે અષ્ટમંગલ આલેખવા, (૧૪) સુગંધી દ્રૂપ ઉખેવવા, (૧૫) ગીત—ગાન કરવા, (૧૬) અનેક પ્રકારના નૃત્ય કરવા,—નાટક કરવા, (૧૭) અને શંખ, નગારા વગેરે વાજિત્રા વગાડવા એ સત્તર પ્રકારની પૂજા કહેવાય છે."

એકવીશ પ્રકારની પૂજા નીચે પ્રમાણે કહેલી છે--

- " जिणपिडिमाणं प्या, भेया इगवीस नीरचंदणयं ।
  भूसणपुष्को वासं, धृवं फलदीव तंउलयं ।। २९ ॥
  नेवजं पत्त पूगी, वारि सुवच्छं च छत्त चामरयं ।
  वाजित्तगीय नट्टं. थुड्कोसं बुहु इयहीरं " ॥ ३० ॥
- "(૧) સ્નાન, (૨) ચંદન, (૩) આભૂષણ, (૪) પુષ્પ, (૫) વાસક્ષેપ, (૬) ઘૂપ, (૭) ફલ, (૮) દીપક, (૯) અક્ષત, (૧૦) નૈવેદ્ય, (૧૧) પાન, (૧૨) સાપારી, (૧૩) જલ, (૧૪) વસ્ત્ર, (૧૫) છત્ર, (૧૬) ચામર, (૧૭) વાજિંત્ર, (૧૮) ગીત, (૧૯) નાટક, (૨૦) સ્તૃતિ અને (૨૧) ભંડારની વૃદ્ધિ. એ પ્રમાણે એકવીશ પ્રકારની પૂજા કહેવાય છે.

તે સિવાય એકસા આઠ વગેરે બીજા પૂજાનાં ઘણા ભેદાે કહેલા છે; તે બીજા શાસ્ત્રીય ગ્ર'થાથી જાણી લેવા. એવી રીતે ચૈત્ય વિનયની અ'દર આવેલ

દસ પ્રકારના વિનય માંદ્યલા આ વિનયના ત્રીજે ભેદ કહેવામાં આવ્યા. બાકીના વિનયના બીજા ભેદાની સવિસ્તર વ્યાખ્યા પ'ડિતાએ બીજા માેટા ગ્ર'થામાંથી જાણી લેવી.

# સમ્યક્ત્વની ત્રિવિધ શુદ્ધિ.

અનુક્રમે સમ્યક્ત્વની ત્રણ પ્રકારની શુદ્ધિની વ્યાખ્યા કરે છે. (૧) જિન, (૨) જિનમત અને (૩) જિનમતને વિષે સ્થિત. એ સમ્યક્ત્વની ત્રિવિધ શુદ્ધિ છે. જિન એટલે શ્રી વીતરાગ. જિનમત એટલે સ્યાત્પદે કરીને યુક્ત એવા તીથ'કર પ્રણીત, યથાસ્થિત જ્વ—અજ્વાદિ તત્ત્વો, અને જિનમતને વિષે સ્થિત. એટલે જેમણે જિનતીથ'કરના આગમને અ'ગીકાર કરેલ છે, એવા મુનિ મહારાજ્ય વગેરે એટલે સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકા. એ જિન, જિનમત અને જિનમતને વિષે સ્થિત કહેવાય છે. એ કહેવાના આશય એવા છે કે, એ જિનાદિ ત્રણને મુકી બાકીના એકાંત વાદરૂપ યહે કરીને યાસિત થયેલા આ સ'સારને વિષે કચરારૂપ છે. એટલે જિનાદિક ત્રણ જ આ જગતમાં સારરૂપ છે, બાકીના સવે' અસારરૂપ છે. આવા પ્રકારની વિચારણાથી સમ્યક્ત્વની નિમ'ળતા થાય છે. તેથી તે સમ્યક્ત્વની શુદ્ધિ કહેવાય છે, તે સમ્યક્ત્વની શુદ્ધિ આગમને વિષે બીજ રીતે પણ કહેલી છે. તે આ પ્રમાણે—"

"मणवयाकायाणं सुद्धि सम्मत्त साहणा तथ्थ ।
मणसुद्धि जिण जिणमय वज्जमसारं मुणइ लोयं ॥ १ ॥
तिथ्थंकर चलणाराहणेण जं मझसिज्झई न कजं ।
पच्छेमि तथ्थ नन्नं देव विसेसं च वयसुद्धि ॥ २ ॥
छिजंतो भिजंतो पिलिजंतोविडज्झमाणो वि ।
जिणवजं देवयाणं नमह जो तस्स तणुसुद्धि " ॥ ३ ॥

"મન, વચન અને કાયા એ ત્રણે કરીને કરાતી જે શુદ્ધિ, તે સમ્યક્ત્વની સાધનભૂત થાય છે. એટલે મન, વચન તથા કાયાની શુદ્ધિથી જ સમ્યક્ત્વ ઉત્પન્ન થાય છે, જ્યારે જીવ જિનમત સિવાય આ સમગ્ર લોકને અસારપણે માને છે, ત્યારે તે પહેલી મનઃશુદ્ધિ કહેવાય છે. શ્રી તીર્થ'કરદેવના ચરણકમળનું આરાધન કરીને મારું કાર્ય સિદ્ધ થયું નથી, તાે પછી બીજા દેવના આરાધનથી

મારું કાર્ય શી રીતે સિદ્ધ થાય ? અર્થાત્ ન જ થાય; તેથી હું તીર્થ કર સિવાય બીજા દેવની આરાધના નહિ કરું. આ પ્રમાણે પાતાના મુખે કહેલું, એ બીજી વચનશુદ્ધિ કહેવાય છે. જે શસ્ત્ર વગેરેથી છેદાતા હાય, ભેદાતા હાય, પાડાતા હાય અને અળતા હાય, છતાં બીજા દેવને જરાપણ કાયાથી નમે નહિ, તા ત્રીજી કાયશુદ્ધિ કહેવાય છે."

આ પ્રકારે બીજી રીતે પણ સમ્યક્ત્વની ત્રણ પ્રકારની શુદ્ધિ કહેલી છે. પાંચ દ્રષણ.

(૧) શ'કા એટલે રાગ–ઢે પથી રહિત, યથાથ ઉપદેશના કરનાર અને સવ'જ્ઞ એવા જિનેશ્વરના વચનને વિષે સ'શય એ શ'કા સમ્યક્ત્વને આધિત કરનારી છે, તેથી તે સમ્યક્ત્વનું પહેલું દૂષણ કહેવાય છે. તેથી સમ્યક્ત્વ દર્શ'નીઓએ એ શ'કાના સવ'થા પરિહાર કરવા જોઈએ. વળી તે શ'કાથી લાેકામાં પણ માણસ પાતાના કાર્ય'ને સિદ્ધ કરી શકતા નથી. શ'કાલુ માણસનું કાર્ય' નાશ પામી જાય છે. જેઓ નિઃશ'ક રહેનારા છે, તેઓના કાર્ય' અવશ્ય સિદ્ધ થયેલા દેખાય છે. તે વિષે બે વ્યાપારીનું દર્શાંત પ્રસિદ્ધ છે.

# શ'કા ઉપર બે વ્યાપારીઓનું દર્શત

કોઈ એક નગરીમાં બે વ્યાપારીઓ રહેતા હતા. તેઓ બ'ને કોઇ પૂર્વ-કમ'ના યાગથી જન્મથી જ દરિદ્રી હતા. એક વખત તેઓ જ્યાં ત્યાં ભમતા હતા તેવામાં કોઈ સિદ્ધ પુરુષ તેમના જેવામાં આવ્યા. તેને જોઇ સ'પત્તિની સિદ્ધિ કરવાને માટે તેઓ બ'ને તે સિદ્ધ પુરુષની સેવા કરવા લાગ્યા. એક દિવસે તેમની સેવાભક્તિથી પ્રસન્ન થયેલા તે સિદ્ધ પુરુષે તે બ'નેની વચ્ચે બે ક'થાઓ (મ'ત્રિત વસ્ત્રો) આપી અને તેણે આ પ્રમાણે કહ્યું: "વેપારીઓ, આ બ'ને ક'થા ચમત્કારીક છે. તમારે તેને ક'ઠને વિષે ધારણ કરવી. છ માસ સુધી આ ક'થા તમે ધારણ કરશા, એટલે પછી દરરાજ તે ક'થા તમાને પાંચસા સાનૈયા આપશે." સિદ્ધ પુરુષના આ વચના સાંભળી તે બ'ને વેપારીઓ તે ક'થાઓ લઇ પાતપાતાને સ્થાને આવ્યા. તે બ'નેમાંથી એક વ્યાપારી શ'કાશીલ હતા, તેણે વિચાર કર્યો કે: " આ ક'થા છ માસ સુધી ધારણ કર્યા પછી ફલ આપશે, એની શી ખાત્રી?" એવી શ'કા લાવી તેણે તે ક'થાના ત્યાગ કરી દ્રીધા. બીજાએ એવી શ'કા કરી નહિ, તેણે નિઃશ'ક થઈ અને લાેકલજ્જાને છાડી દઈ તે ક'થાને છ માસ સુધી ધારણ કરી. આથી તે ક'થાના પ્રભાવથી તે માટી

સમૃદ્ધિવાળા શેઠ અની ગયા. તેની આવી સમૃદ્ધિ જોઈ પેલા ક'થાના ત્યાગ કરનારા વ્યાપારીને યાવજ્જવિત પશ્ચાત્તાપ થયા કર્યો. ધનાક્ષ્ય અનેલા વ્યાપારી યાવ-જ્જવિત સુખી, ભાગી અને દાની થયા હતા."

આ દર્ષ્ટાંત ઉપરથી સમજણ લઇ ભવ્ય પુરુષાએ ઉત્તમ વસ્તુમાં જરા-પણ શ'કા ન કરવી જોઈએ.

' કાંક્ષા ' એટલે અન્ય દરા નો અભિલાષ. તે ઉત્પન્ન થવાથી પરમાથ રીતે શ્રી અરિહંત ભગવાને કહેલા આગમ ઉપર અવિશ્વાસ થાય છે. તેથી તે સમ્યક્ત્વને દૂષણ કહેવાય છે. સમ્યક્ત્વવંત પુરુષોએ તે કાંક્ષાદૂષણના પરિહાર કરવામાં યત્ન કરવા. કારણ કે, લાેકમાં પણ કાંક્ષા કરનારા પુરુષ ઘણાં દું:ખાેના ભાગી થતા દેખાય છે. તે વિષે એક દર્શાત કહેવાય છે.

### કાંક્ષા ઉપર દર્શાત.

"એક નગરને વિષે કાઈ એક બ્રાહ્મણ રહેતા હતા. તે હમેશાં 'ધારા ' નામની પાતાની ગાત્રદેવીનું આરાધન કરતા હતા. એક વખતે તેણે લાેકાના મુખથી 'ચામુ'ડા ' દેવીના પ્રભાવ સાંભળ્યા. તે સાંભળી તે ચામુ'ડા દેવીનું આરાધન કરવા લાગ્યા. એટલે ધારા અને ચામુ'ડા ખ'ને દેવીઓની આરાધના કરવા લાગ્યા. અને તેમ કરતાં ઘણા સમય વીતા ગયા.

એક વખતે તે બ્રાહ્મણ ગામાંતર જતા હતા. માર્ગમાં ચાલતાં એક નહીનું ચાતરફ પુર આવ્યું. તે પૂરમાં બ્રાહ્મણ સપડાઈ ગયા અને તણાવા લાગ્યા. જ્યારે તે પૂરની બહાર નીકળી ન શકયા ત્યારે ઉંચે સ્વરે પાકાર કરી કહેવા લાગ્યા: "હે ધારા દેવી, દોડા દોડા, હે ચામુંડા, મારી રક્ષા કરા, રક્ષા કરા." આવા પાકારથી તે બંને દેવીઓનું સ્મરણ કરવા લાગ્યા. તેના પાકારથી બંને દેવીઓ ત્યાં હાજર થઈ. પરસ્પર ઈર્પ્યાથી તે બંનેમાંથી એક દેવી તે બ્રાહ્મણની સહાય કરવાને ગઈ નહિ. બ્રાહ્મણનું રક્ષણ થયું નહિ. બ્રાહ્મણ આત્ તથા રાદ્રધ્યાન ધરતા તે પૂરના જળમાં ડૂબી ગયા.

આ દર્ષાંત ઉપરથી આત્મહિતેચ્છુ પુરુષાએ બીજા મતની કાંક્ષા ન કરવી. એ પ્રકારે કાંક્ષા નામનું સમ્યક્ત્વનું બીજાં દૂષણ દર્ષાંતપૂર્વ કહેલું છે. ત્રીજી વિચિકિત્સા દૂષણ.

જિનેશ્વરની આજ્ઞાને અનુસરી ચાલનારા અને શુદ્ધ આચારને ધારણ કરનારા મુનિ આદિ. આદિ શબ્દથી શ્રાવકાે પણ લેવા. તેમની જે નિંદા કરવી,

શ્રી આત્મપ્રબાેધ

તે વિચિકિત્સા નામે ત્રીજી દૂષણ કહેવાય છે. તે સમ્યક્ત્વને દૂષિત કરનારું હોવાથી તેને દૂષણ તરીકે કહેલું છે. એ વિચિકિત્સા દૂષણને સવ્ધા વર્જિત કરવું. જેમને સમ્યક્ત્વરત્ન પ્રાપ્ત થયેલ છે, અને જેઓ સમ્યક્ત્વને વિષે પ્રયત્નવંત છે, એવા પુરુષાની તથા બીજા હરકાઈ પુરુષની નિંદા કરવી યાગ્ય નથી. તેમાં જે નિર્દોષ એવા સાધુ પ્રમુખ ઉત્તમ પુરુષો છે, તેમની નિંદા તો સર્વધા વર્જવી, એવા ત્યાય છે. જે શ્રદ્ધાંળુ એવા બીજાની આગળ પાતાના ગુરુજનની નિંદા કરે છે, અને જેઓ સ્વયં મંગળરૂપ અને મંગળના કારણરૂપ એવા ત્યાગી ગુરુઓને સન્મુખ આવતા જોઈ " આ અમંગળનું કારણરૂપ મારે અપશુકન થયા. હવે આથી મારા કાય ની સિદ્ધિ નહિ થાય." આ પ્રમાણે પાતાના મનમાં ચિંતવે છે, તેઓ મહા મૂઢપણાવાળા, જિનવચનથી વિમુખ, એકાંતે મિથ્યાદષ્ટિવાળા અને દુષ્કમ'ના બ'ધક જાણવા, જ્ઞાની મહારાજ કહે છે કે, તેવા દુષ્ટ પ્રાણીઓની આલોક તથા પરલોકમાં પ્રાયે કરીને કોઈ વખત પણ વાંછિત કાર્યની સિદ્ધિ થતી નથી. એ સમ્યક્ત્વનું વિચિકિત્સા નામે ત્રીજી દૂષણ કહેલ છે.

### કુદષ્ટિ પ્રશ'સા.

મિથ્યાત્વીની પ્રશ'સા કરવારૂપ સમ્યક્ત્વનું ચાેથું દૂષણુ છે.

કુદષ્ટિ એટલે ખરાબ દષ્ટિવાળા, જેનું શુદ્ધ દર્શ'ન નથી, એવા અશુદ્ધ ધર્મ'વાદ્દી કુતીર્થો, તેમની જે પ્રશ'સા કરવી, તે સમ્યક્ત્વનું ચાેશું દૂષણ છે. તે પ્રથમ કહેલા હેતુથી વર્જ હું. કારણ કે, તે સમ્યક્ત્વને મલિન કરે છે.

જેઓ કતીર્થિઓના કાંઈક અતિશય વગેરે જોઈ " આ ઠીક છે, આ મત પ્રાહ્મ છે, કારણકે જેની અંદર આવા અતિશયવાળા હોય છે." આ પ્રમાણે જે પ્રશંસા કરે છે, તે મૂઢ નિષ્કારણ પાતાનું શુદ્ધ સમ્યકૃત્વ રત્ન મલિન કરે છે.

#### મિથ્યાત્વીના પરિચય.

મિશ્યાત્વીઓના પરિચય રાખવા, એ સમ્યક્ત્વનું પાંચમું દૂષણ છે. ઉપર કહેલા કુદષ્ટિઓની સાથે આલાપ સંલાપ પ્રમુખથી પરિચય કરવા, તે પણ સમ્ક્ત્વને દૂષિત કરે છે, માટે એ પાંચમા દૂષણના સવ'થા પરિહાર કરવા. જેઓ સુદષ્ટિવાળા મુનિઓ વગેરે હાય તેમના જ પરિચય કરવા. કુદષ્ટિઓના પરિચય ન કરવા. કુદષ્ટિ—અન્ય મતિઓના પરિચય કરવાથી નંદ મણિકાર શેઠની પેઠે પ્રાપ્ત થયેલ સમ્યક્ત્વરૂપ રત્ન નાશ પામે છે.

### ન'દ મણિકાર શેઠનું દર્ષાત.

એક વખતે રાજગૃહનગરને વિષે શ્રી ચરમ તીથ કર શ્રી વર્લ્લ માન પ્રભુ સમાસર્યા હતા. શ્રેણિક વગેરે શ્રદ્ધાળુ લોકો તેમને વંદના કરવાને આવ્યા હતા. તે સમયે સૌધમ દેવલોકના નિવાસી દદુ રાંક નામે દેવ પાતાના ચાર હજાર સામાનીક દેવતાઓના પરિવાર સાથે ત્યાં પ્રભુને વંદના કરવા આવ્યા. તેણે સૂર્યાભદેવની પેંકે શ્રી વીરપ્રભુની આગળ બત્રીસ પ્રકારનું નાટક કરવા માંડ યું. તે નાટક કર્યા પછી તે દેવ પાતાને સ્થાને ચાલ્યા ગયા. તે પછી શ્રી ગૌતમ ગણધરે ભગવંતને પૂછયું કે, "ભગવન્! આ દેવતાએ આવી ઋદિક કથા પુષ્યથી પ્રાપ્ત કરી છે?" પ્રભુએ ઉત્તર આપ્યા. આ નગરમાં ન દમણિકાર નામે એક શેઠ વસે છે. એક વખતે મારા મુખથી ધમ સાંભળીને તેણે શ્રાવક ધમ પાત્યા હતા. તેના યાર કર્યા તેના યાર કર્યા તેના પરિચય થયા. તેના પરિચય વધવાથી તેને કાંઈ શુદ્ધ મુનિ મહારાજના પરિચયના અભાવ થયા. આથી તેના હૃદયમાં મિચ્યા બુદ્ધિ વૃદ્ધિ પામી, તે પૂર્વ ઘણા સદ્દબુદ્ધિનાળા હતા, પણ મિચ્યાદિષ્ટના સહવાસથી અનુક્રમે બુદ્ધિમાં મ દ ભાવને પામી ગયા. તે મિશ્ર પરિણામથી કાલક્ષેપ કરવા લાગ્યા.

એક દિવસે તે ન'દમિણકાર શેઠે શ્રીષ્મ ઋતુમાં પાષધ સાથે અડ્ઠમના તપ શ્રહણ કર્યા. બે દિવસે તેણે એ વ્રત પાજ્યું. ત્રીજે દિવસે મધ્યરાત્રે તેને અતિતાવ જલની તૃષા લાગી. તૃષાની વેદનાથી તેનામાં આત્દાના ઉત્પન્ન થયું. તે આ પ્રમાણે ચિંતવવા લાગ્યા: "આ સ'સારને વિષે જે પુરૂષા પરાપકારને માટે વાવા તથા કૂવાઓ કરાવે છે, તેઓને ધન્ય છે. ધમ'ના ઉપદેશકાએ નવાણ કરાવવાના ધમ'ને ઉત્તમ કહ્યો છે. જેઓ તે ધમ'ને નિંદે છે, તેઓની યુક્તિ ખાટી છે. વાવ કૂવા વગેરે નવાણ કરાવનારાને માટે શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે—

'' धन्यास्त एव संसारे कारयंति बहूनिये । वापी कूपादि कृत्यानि परोपकृति हेतवे ।। १ ।।

धर्मोपदेशकैश्रापि प्रोक्तो ऽसौ धर्म उत्तमः । येत्वाहुर्दुष्टतामत्र तदुक्तिर्दश्यते वृथा ॥ २ ॥ ''

"જેઓ વાવ, કૂવા વગેરેના કૃત્યા પરાપકારને માટે કરાવે છે, તેઓ

આ સ'સારમાં ધન્ય છે. ધમ°ના ઉપદેશકાેએ એ ધમ°ને ઉત્તમ કહેલાે છે. જે લાેકા એ ધમ°ને દૂષિત કહે છે, તેમનુ' વચન વૃથા છે." ૧–૨

વળી કહ્યું છે કે,

'' ग्रीष्मर्तौ दुर्बेलाः सत्वास्तृषार्त्ता वापिकादिषु । समागत्य जलं पीत्वा भवंति सुखिनो यतः '' ॥ ३ ॥

" શ્રીષ્મ ઋતુને વિષે દુર્ભળ પ્રાણીએા, તૃષાથી પીડિત થઈ વાવ અથવા કૂવા વગેરેમાં આવીને જલપાન કરી સુખી થાય છે."

> " अतोहमपि च प्रातर्वापीमेकां महत्तराम् । कारियष्यामि तस्मान्मे सर्वेदा पुण्यसंभवः " ॥ ४ ॥

'' એથી હુ' પણ પ્રાતઃકાળે એક માેટી વાવ કરાવીશ, તેથી મને સવ°દા પુણ્ય થવાના સ'ભવ છે.'' (૪)

આ પ્રમાણે મનમાં ચિંતવતા તેણે આકીની સર્વ રાત્રિ પસાર કરી. પ્રાતઃ-કાલે પારણું કરી શ્રેણિક રાજાના હુકમ લઈ તે વૈભારગિરિ પવ'તને વિષે આવ્યા અને ત્યાં આવીને તેણે એક માટી વાવ કરાવી. તે વાપિકાની ચારે દિશાએ અનેક પ્રકારના વૃક્ષાેથી સુશાભિત અને દાનશાળા, મક–મ'ડપ તથા દેવકુલ પ્રમુખથી મ'ડિત એવા વન કરાવ્યા. મિથ્યાત્વીના પરિચયથી આ પ્રમાણે તેણે પાતાના ધર્મ ના ત્યાગ કરી દીધા. અનુક્રમે પ્રભળ કર્મ ના ઉદય થવાથી તેનામાં માેટા સાેળ રાેગ ઉત્પન્ન થયા. તે સાેળ રાેગના નામ આ પ્રમાણે છે : (૧) કાસ (ર) શ્વાસ, (૩) જ્વર, (૪) દાહ, (૫) કક્ષિમાં શૂળ, (૬) ભગ'દર, (૭) હરસ, (૮) અજણ, (૯) દર્ષિરાગ, (૧૦) પૃષ્ઠશૂળ, (૧૧) અરૂચિ, (૧૨) ખુજલી, (૧૩) જલાેદર, (૧૪) માથાની પીડા, (૧૫) કર્ણ વેદના, અને (૧૬) કાેઢ. આ સાેળ રાેગા તેને ભારે પીડા કરવા લાગ્યા. આ રાેગાેથી જેનું શરીર પીડિત થયેલું છે, એવા તે શેઠ અતિશય વેદના ભાગવી મૃત્યુ પામી ગયા. મરણ વખતે તેનું ધ્યાન તેની વાવ ઉપર હતું, તેથી તે મરણ પામીને તે જ વાવમાં ગભજ દેડકાપણે ઉત્પન્ન થયા. તે વાવ જોઈને તે વાવ પાતાની કરાવેલી છે, એમ થતાં તેને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થઇ આવ્યું. તે જ્ઞાન ઉત્પન્ન થવાથી તેના જાણવામાં આવ્યું કે, જૈનધમ'ની વિરાધના કરવાથી આ ફળ પ્રાપ્ત થયું છે, તેથી તેના હૃદયમાં વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થઇ આવ્યા. આથી તે દેડકાે વિચાર કરવા લાગ્યા કે, " આજથી હવે મારે નિર'તર છટ્ઠ તપ કરવા. પારણાને દિવસે વાવના

કાંઠા ઉપર આવી સ્નાન કરતા એવા લોકોથી પ્રાસુક થયેલા જલનું પાન કરવું અને પ્રાસુક થયેલી મૃત્તિકાનું ભક્ષણ કરવું." એવા વિચાર કરી તેણે તેવા અભિગ્રહ ધારણ કર્યો.

એક વખતે તે વાવને વિષે સ્નાન કરવાને આવતા એવા લોકોથી મારું આગમન તેના સાંભળવામાં આવ્યું, તેથી મને તે પાતાના પૂર્વભવના ધર્મા-ચાર્ય માની એક સહસ્ર પત્રવાળું કમળ મુખમાં લઈ મને વંદના કરવાને નીકળ્યા. તે વખતે કેટલાએક દયાળુ લોકા મને વંદના કરવા આવતા હતા, તેમણે દયાબુક્રિથી તે દેડકાને વાર વાવના જલમાં નાંખવા માંક્યો. છતાં પણ મને વંદના કરવામાં એકાય્રચિત્તવાળા તે દેડકા વાવમાંથી બહાર નીકળી જેવામાં આવતા હતા, તેવામાં ભક્તિથી જેનું મન ઉજ્ઞાસ પામેલું છે એવા શ્રેણિક રાજા ઘણા પરિવાર લઈને મને વંદન કરવા આવતા હતા, તે તે જ માર્ગ નીકળ્યા. કર્મ યાંગે તે દેડકા શ્રેણિક રાજાના ઘાડાની ખરી નીચે ચગ-દાઈ ગયા. શુભધ્યાનથી ત્યાં જ મૃત્યુ પામી તે સૌધર્મ દેવલોકને વિષે દદુ રાંક નામે મહા સમૃદ્ધિવાન દેવતારૂપે ઉત્પન્ન થયા. તરત જ તેને અવધિજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું તેથી તેણે પોતાના પૂર્વભવના વૃત્તાંત અવલાશી અહીં મારા સમવસરણની બીના જાણી તત્કાલ અહીં મને વંદના કરવાને આવ્યા અને પાતાની સર્વ સમૃદ્ધિ દેખાડી પાછા પાતાના સ્થાન પ્રત્યે ચાલ્યા ગયા. હે ગૌતમ! આ પ્રમાણે એ દદુ રાંક દેવના વૃત્તાંત મેં તમને કહ્યો છે."

ગૌતમમુનિએ પુનઃ પ્રભુને પ્રક્ષ કર્યો " ભગવન્ ! એ દેવતા અહીંથી ચ્યવીને કચાં જશે ? " ભગવાને કહ્યું, " તે મહાવિદેહ ક્ષેત્રને વિષે ઉત્પન્ન થશે."

મિશ્યાત્વીના પરિચયથી કેવું નઠારું ફળ મળે છે? તે વિષે આ ન'દ-મિણકારનું દર્ષાત સાંભળી સમ્યક્ત્વવ'ત પુરૂષાએ સવ'થા કુદષ્ટિના પરિચયના ત્યાગ કરવા. અને સમ્યગ્દષ્ટિના પરિચયને વધારવા.

આ પ્રમાણે સમ્યક્ત્વને દ્વષિત કરનારા સમ્યક્ત્વના પાંચ દૂષણા જે કહેવામાં આવ્યા તેઓથી સમ્યક્ત્વ મલિન થાય છે, માટે તે પાંચ દૂષણના સવ'થા પરિહાર કરવા.

#### સમ્યક્ત્વના આઠ પ્રભાવક.

હવે સમ્યક્<sub></sub>ત્વના આઠ પ્રભાવક કહે છે. જેનાથી સમ્યક્<sub></sub>ત્વના પ્રભાવ વધે તે પ્રભાવક કહેવાય છે.

### (૧) પ્રવચની પ્રભાવક.

પ્રવચન એટલે દ્વાદશાંગી. તે જેને અતિશયની પેઠે હાય તે પ્રવચની કહેવાય છે. વર્તમાનકાળને યાગ્ય એવા જે સૂત્રા છે, તેના અને તેના અર્થના ધારણ કરનારા–તીર્થના વહન કરનારા જે આચાર્ય તે પ્રવચની કહેવાય છે. દેવર્ષ્ટ્રિંગણી ક્ષમાશ્રમણાદિક પ્રથમ પ્રવચનના પ્રભાવક થયાં હતાં.

## દેવર્દ્ધિગણિની કથા.

એક વખતે રાજગૃહી નગરીને વિષે ચરમ તીર્થ કર શ્રી મહાવીર પ્રભુ સમાસર્યા હતા. દેવતાઓએ મનોહર સમવસરણ રચેલું હતું. આર પરિષદો તેમાં એકઠી મળી હતી. તે વખતે સુધર્માઇન્દ્ર આવ્યા. તે ભગવન્ને ત્રણ પ્રદક્ષિણા કરી અને વંદન કરી પાતાને યાગ્ય સ્થાને બેઠા. તે પછી પ્રભુએ જલ સહિત મેઘના જેવા ધ્વનિથી સ્વરની મધુરતાથી પરમાનંદ અમૃતને કરનારી, મહા નિબિડ માહરૂપ અધકારના નાશ કરનારી, સર્વ જગત્ના પ્રાણી-એાની ચમત્કાર કરનારી અને મનને હરનારી એવી દેશના આપી. દેશનાને અતે સૌધર્મપતિ ઇન્દ્રે વિનયથી વીર પ્રભુને પૃછ્યું: "ભગવન્, આ અવ-સર્પિણી કાળમાં તમારું તીર્થ કેટલા કાળ પ્રવર્તશે. પછી શી રીતે તેના વિચ્છેદ થશે?" ઈન્દ્રનો આ પ્રશ્ન સાંભળી વીર પ્રભુએ કહ્યું, હે ઇન્દ્ર! એકવીસ હજાર વર્ષ દુષમ નામે પાંચમા આરા સુધી મારું તીર્થ પ્રવર્તશે. તે પછી પાંચમા આરાના છેલ્લે દિવસે પહેલા પહેારમાં (૧) શ્રુતિ, (૨) સૂરિ, (૩) ધર્મ અને (૪) સંઘ—એ ચાર વિચ્છેદ પામશે. બીજે પહેારે વિમલવાહન રાજ થતા તેના સુધર્મા નામે મંત્રી અને રાજનીતિ નાશ પામી જશે. સાય કાળે બાદ અગ્નિનો વિચ્છેદ થઈ જશે. આવી રીતે મારા તીર્થના ઉચ્છેદ થઈ જશે.

ઇન્દ્રે પુનઃ પ્રક્ષ કર્યોઃ "સ્વામી! તમારું પૂર્વગત શ્રુત કેટલાે કાળ રહેશે?" પ્રભુએ ઉત્તર આપ્યાઃ "ઇન્દ્ર, એક હજાર વર્ષ પર્યાત મારું પૂર્વગત શ્રુત રહેશે." તે પછી તેનાે ઉચ્છેદ થઈ જશે.

ઈન્દ્રે પુનઃ પૂછયું: "સ્વામી! ક્યા આચાર્ય મહારાજની પછી સવે પૂર્વગત શ્રુતિ વિનાશ પામશે?" પ્રભુ બાલ્યા: "દેવર્દ્ધગણી ક્ષમા શ્રમણની પછી સર્વે પૂર્વગત શ્રુત વિચ્છેદ પામી જશે." ઈન્દ્રે ફરીથી પૂછયું: "ભગવન્, જે દેવર્દ્ધગણી થવાના છે, તેમના જવ હાલ કર્યાં છે?" પ્રભુએ કહ્યું: "ઈન્દ્ર, જે તારા પેદલ સૈન્યના અધિપતિ આ હરિણગમેષી દેવ તારી પાસે રહેલા છે,

તે દેવર્ષ્ક્રિંગણીના ભાવી જીવ છે. પ્રભુનાં આ વચન સાંભળી ઈન્દ્ર વિસ્મય પામી ગયા અને તે પાતાની પાસે રહેલા હરિણગમેષીદેવની પ્રશ'સા કરવા લાગ્યા. તે દેવે પણ આ પાતાના વૃત્તાંત સાંભળી લીધા. તે પછી તે ઈન્દ્ર પરિવાર સહિત પ્રભુને નમી પાતાને સ્થાને ચાલ્યા ગયા.

તે હરિણગમેષીદેવે અનુક્રમે આયુષ્યના દલિયાની હાનિ થતાં છ માસનું આયુષ્ય થાકતાં મનુષ્યનું આયુષ્ય બાંધ્યું. તે પછી પાતાની પુષ્પમાળાનું કરમાઈ જવું અને કલ્પવૃક્ષાનું કંપન વગેરે ચ્યવવાના ચિદ્ધા દેખા તેણે ઈન્દ્રને આ પ્રમાણે વિનંતી કરી: '' સ્વામી! તમે અમારા પાષણ કરનારા પ્રભુ છો તેથી મારા પર કૃપા કરી એટલું કરા કે, જેથી મને પરભવને વિષે ધમ'ની પ્રાપ્તિ થાય. હું કરીથી યાનિરૂપ ય'ત્રના સ'કટમાં પડી બે પ્રકારના અ'ધકારથી જેની ચેતનાના અને જ્ઞાનરૂપ ચક્રુના લાપ થયેલા છે એવા બની ગભ'ની આરમાં લેપા-યેલા શરીરને અગ્નિથી તાપ થાય અને સૂચિ (સાઇ)ના સમૃહ્યી પણ અધિક શરીરને વેદના થાય, તેવા દુઃખા ભાગવવા જતાં હું ધમ'કરણીને ભૂલી જઇશ, માટે મારે સ્થાને ઉત્પન્ન થયેલા બીજા હરિણગમેષીદેવને મને બાંધ કરવા માકલે . એથી આપનું સ્વામીપણું પરભવને વિષે સફળ થશે."

તે દેવતાના આ વચના ઈન્દ્રે અ'ગીકાર કર્યા, તાે પણ એ હરિણગમેષી દેવતાએ પાેતાના વિમાનની ભીંત ઉપર વજરત્ન વડે નીચે પ્રમાણે અક્ષરાે લખ્યા.

"જે હરિણગમેષી દેવ આ સ્થાને ઉત્પન્ન થાય, તેણે મને પરભવને વિષે પ્રતિબાધ કરવા. જે તે નહિ કરે તા તેને ઈન્દ્રના ચરણકમળની સેવામાં વિમુખ-પણાના દોષ લાગશે."

આયુષ્ય પૂર્ણ થયા પછી તે હરિણગમેષીદેવ ત્યાંથી ચ્યવીને જ'ખુ-દ્વીપમાં આવેલા ભરતક્ષેત્રની અંદર સૌરાષ્ટ્રદેશમાં વેલાકુલનગરના રાજા અરિ-દમનના સેવક કામર્ષ્દ્રિ ક્ષત્રિયની સ્ત્રી કલાવતીની કૃક્ષિને વિષે પુત્રરૂપે ઉત્પન્ન થયા. તે કામર્ષ્દ્રિ સેવક કાશ્યપ ગાત્રી હતા. જ્યારે એ ગભ માં આવ્યા ત્યારે તેની માતા કલાવતીએ સ્વપ્તાને વિષે એક મહર્ષ્દ્રિક દેવને જેયા હતા. અનુક્રમે શુભ દિવસે એ પુત્રના જન્મ થયા. તેનું નામ દેવર્ષ્દ્રિ પાડ્યું. પાંચ ધાત્રીઓથી પાલન કરાતા તે પુત્ર બાર વર્ષના થયા. પિતાએ તેને બે કન્યાએા પરણાવી. દેવર્ષ્દ્રિ તે કન્યાએાની સાથે વિષય ભાગ ભાગવતા હતા. તે યુવાન થયા ત્યારે ૧૦

શ્રી આત્મપ્રબાેધ

તેને અધર્મીજનાના સહવાસ થયા હતા. પાતાની સમાન વયના રાજપુત્રા તથા ક્ષત્રિય પુત્રાની સાથે તે શિકારની વાર્તા કરતા હતા. તે ધમ°ની વાર્તા જાણતા નહિ તેમ સાંભળતા પણ નહિ. તે આ રીતે પાતાના કાળ નિગ°મન કરતા હતા.

હવે પેલા વિમાનને વિષે નવા હરિણગમેબીદેવ ઉત્પન્ન થયા. ઉત્પત્તિ સમયે જ પૂજા આદિ કરણી કરવા યાગ્ય છે, તે કરી તે સુધર્માઈન્દ્રની સભામાં સેવાને માટે આવ્યા. તેને દેખી ઈન્દ્રે પૂછ્યું કે, "તું નવા ઉત્પન્ન થયા છે?" તેણે હા કહી એટલે ઈન્દ્રે તેને આજ્ઞા કરી કે, તારા સ્થાન ઉપર થયેલા પહેલાના હરિણગમેબીદેવને તારે પ્રતિબાધ કરવા." ઈન્દ્રની આ આજ્ઞા તેણે અંગીકાર કરી. તે પછી તે પાતાને સ્થાને ચાલ્યા ગયા.

એક વખતે હરિણગમેષીદેવે પાતાના વિમાનની દ્વીવાલ ઉપર પેલા અક્ષરા અવલાક્યા. તે વાંચી તેણે એક પત્ર લખ્યા. તેમાં નીચે પ્રમાણે શ્લાેક લખ્યા હતા.

> " स्वभित्तिलिखितं वाक्यं, मित्र त्वं सफली कुरु । हिरणेगमेषिको विक्त, संसारं विषमं त्यज " ॥ १ ॥

" હે મિત્ર, તારા વિમાનની ભીંતે લખેલું વાકચ તું સફળ કર. અને હરિણગમેષીદેવ કહે છે કે, આ વિષમ સ'સારને છોડી દે." (૧)

આ શ્લોક લખી તેણે પાતાના એક સેવકને બાલાવી કહ્યું કે: "આ પત્ર તારે દેવર્દ્ધિને આપવા." એમ કહી તે સેવકને વિદાય કર્યા. તે સેવક જ્યાં દેવર્દ્ધિ હતા ત્યાં આવ્યા. અને આકાશમાં રહી તે પત્ર તેની પાસે નાંખ્યા. દેવર્દ્ધિએ આકાશમાંથી પડતા તે પત્રને દેખી લઈ ને વાંચ્યા, પણ તેના અર્થ તેના સમજવામાં આવ્યા નહિ. તે પછી કેટલાક સમય વીતી ગયા. પછી પેલા દેવતાએ સ્વપ્તમાં આવી તેને એ શ્લોક કહ્યો, તા પણ દેવર્દ્ધિ પ્રતિબાધ પામ્યા નહિ.

એક વખતે દેવર્ષ્ટ્રિ શિકાર કરવાને નીકળ્યા હતા. કાઈ અટવીમાં આવતાં એક વરાહ તેની નજરે આવ્યા. તત્કાળ તેણે પાતાના ઘાડાને વરાહની પાછળ દોડાવ્યા. વરાહની પાછળ અટવીમાં દૂર ચાલ્યા ગયા, તેવામાં પેલા હરિણ-ગમેબી દેવે તેને ભય બતાવ્યા. એક કેશરીસિંહ ઊભા છે અને પાછળ માટી ખાડ છે, તે ખાડની બે પડખે બે માટા વરાહ ઘુધુ ર શબ્દા કરતા ઊભા છે. નીચે ધરતીક'પ થાય છે અને ઉપરથી પથરાના વરસાદ પડે છે. આ પ્રમાણે મૃત્યુના ભયને ઉત્પન્ન કરનારા કારણોને દેખી તે દેવર્ષ્ટ્રિ ભયથી વ્યાકળ થઈ ગયા. અને ચારે દિશા તરફ જોવા લાગ્યા. તેણે ચાતરફ જોયું પણ કાઇ તેના

મરણના નિવારક જેવામાં આવ્યા નહિ. તેથી તે વિશેષ ચિંતા કરવા લાગ્યા. તે સમયે પેલા દેવતાએ રૂદ્ર દષ્ટિએ વિલોકીને કહ્યું: "કેમ હજુ સુધી મારા કહેલા શ્લોકના અર્થ નથી જાણતા?" દેવર્જિએ ભય પામીને કહ્યું, "હું કાંઇપણ જાણતા નથી." પછી તે દેવતાએ તેને તેના પૂર્વ ભવના ખધા વૃત્તાંત કહી સંભળાવ્યા. અને પછી કહ્યું કે, "જે તું વત શ્રહણ કર તો તને છોડી દક્ષે—આ મરણાંતકષ્ટમાંથી તારું રક્ષણ કરું." તે સાંભળી દેવર્જિએ તે અંગીરાર કર્યું, પછી તે દેવતાએ દેવર્જિને ત્યાંથી ઉપાડી લોહીતાચાર્યની પાસે મૂક્યા અને ત્યાં તેમણે જિનેશ્વર ભગવાનની દીક્ષા શ્રહણ કરી. દીક્ષિત થયેલા દેવર્જિએ આગમનું પૂર્ણ જ્ઞાન સંપાદન કર્યું અને પાતે યથાર્ય ગીતાર્થ થયા. ગુરુની પાસે જેટલું પૂર્વ શ્રુત હતું તેટલું તેમણે ભણી લીધું. તે પછી તેઓ શ્રી કેશી-ગણધરના સંતાનિક દેવગુપ્ત ગણી પાસે આવ્યા અને તેમની પાસે પ્રથમ પૂર્વ અર્થ યુક્ત અને બીજું પૂર્વ માત્ર સૂત્રરૂપે ભણ્યા હતા. તેમના વિદ્યાગરુ સ્વર્ળવાસી થયા પછી ગુરુ મહારાજ્યે દેવર્જિને ગીતાર્થ જાણી પાતાની પાટે સ્થાપિત કર્યા અને તેમને ગણીપદ આપ્યું. અને બીજા ગુરુએ તેમને ક્ષમાશ્રમણ પદ આપ્યું. ત્યારે મહાનુભાવ દેવર્જિંગણી ક્ષમાશ્રમણ, એ નામથી પ્રખ્યાત થયા હતા.

તે સમયે પાંચસા આચાર્ય વિદ્યમાન હતા, તેઓમાં દેવર્દ્ધિગણી ક્ષમા-શ્રમણ યુગ પ્રધાનપદને ધારણ કરનારા કલિકાલ કેવલી, સર્વ્યસિદ્ધાંતની વાંચના આપનારા અને જિનશાસનની પ્રભાવના કરનારા થયા હતા.

એક વખતે મહાનુભાવ દેવર્કિંગણી શ્રી રાત્રુંજય પવેલ ઉપર આવ્યા હતા. ત્યાં વજસ્વામીએ સ્થાપેલ શ્રી આદીશ્વર પ્રભુની પ્રતિમાને નમી તેમણે શ્રી કવડયક્ષની આરાધના કરી હતી. શ્રી કવડયક્ષે પ્રત્યક્ષ થઈને દેવર્ક્કિં ગણીને કહ્યું કે, "મારું શું કામ છે?" તે વખતે મહાનુભાવ દેવર્ક્વિંગણીએ કહ્યું, હે યક્ષ-દેવ હમણાં બાર વર્ષના દુકાળ થયેલા છે. શ્રી સ્કંદિલાચાર્યે મથુરામાં સિદ્ધાંતની વાંચના કરી, તા પણ ચાલતા સમયને અનુસારે મંદબુદ્ધિપણાથી સાધુએા આગમાને વિસરી જય છે, અને જશે. તેથી તમારી સહાયથી તે સિદ્ધાંતાને તામ્રપત્ર ઉપર લખવાની મારી ઈચ્છા છે. તેમ કરવાથી જિનશાસનની ઉન્નતિ થશે. કારણ કે, મંદબુદ્ધિવાળા પુરુષા પણ પુસ્તકનું અવલં બન કરીને સુખે શાસ્ત્રાહ્યાસ કરી શકશે."

દેવર્દ્ધિગણીના આ વચના સાંભળી તે યક્ષ પ્રસન્ન થઇને બાેલ્યા : "હુ'

તમાને એ કાય<sup>¢</sup>માં સાંનિધ્ય કરીશ. તમા સાધુએાને એકઠા કરાે. પછી આચાયે<sup>¢</sup> કહ્યું કે, તમા મષી, તામ્રપત્ર વગેરેના માટા જથ્થા એકત્ર કરાવા. કેટલાએક લહી-આને પણ એકઠા કરાે. અને તે સાથે સાધારણ દ્રવ્ય પણ એકઠું કરાે." આ પ્રમાણે કહી તે ગણી ત્યાંથી વિહાર કરીને વક્ષભીપુરમાં આવ્યા હતા. ત્યાં પેલા યક્ષે પુસ્તક લખવાની સર્વ સામગ્રી એકઠા કરી હતી. પછા વૃદ્ધ અને ગીતાર્થ દેવર્ષ્ક્રિંગણી જેમજેમ અ'ગ–ઉપાંગના આલાવા કહેતા ગયા, તેમ તેમ લહીઆએાએ પ્રથમ ખરડારૂપે લખી લીધા. તે પછી તે ગણી મહારાજાએ સ'યાજના કરાવી મૃળ પત્રમાં લખાવ્યા હતા. અદ્યાપિ પણ તે કારણને લઈ ને અંગાને વિષે ઉપાંગાની સાક્ષી આપવામાં આવે છે. વળી વચ્ચે વચ્ચે વિસ'વાદની સ'ખ્યાના નિયમ ન હેાવાથી માથુરી વાચના પણ દેખાઈ આવે છે. તેમ વળી પૂર્વે આય°રક્ષિત– સૂરિ મહારાજાએ સિદ્ધાંતાને વિષે જીદા જીદા અનુયાગ કર્યા, સ્ક'દિલાચાયે° તેમની વાંચના કરી અને દેવર્ષ્ક્રિંગણીએ તેમને પુસ્તકારૂઢ કર્યાં હતા. તે કારણને લઈને સુધર્માસ્વામીના વચના કાઈ કાઈ દેકાણે વિસ'સ્થ્લ દેખાય છે. એટલે તેમાં પાઠાંતરાે જેવામાં આવે છે; તે પણ આ દુષમ કોળનાે જ પ્રભાવ છે. તથાપિ સમ્યગ્ દષ્ટિ જીવાેએ આ જિન આગમને વિષે જરા પણ સ'શય કરવાે નહિ. તે સમયે દેવતાના સાંનિધ્યથી એક વર્ષ'ની અ'દર એક કાેટિ પ્રમાણ જૈન પુસ્તકાે લખવામાં આવ્યા હતા. શ્રી વીરપ્રભુના નિર્વાણ પછી નવસાે એ'શી વર્ષ' અતિ-ક્રાંત થયા પછી સવ<sup>¢</sup> સિદ્ધાંતાના લખનાર અને યુગપ્રધાન પદને ધારણ કરનાર શ્રી દેવર્ષ્ક્રિંગણી ક્ષમાશ્રમણ શ્રી જિનશાસનની અહું પ્રકારે પ્રભાવના કરી છેવંટે સિદ્ધગિરિ ઉપર અનશન કરી દેવલાેકે ગયા હતા.

આવા પ્રકારના આચાર્યા શ્રી જિનશાસનના પ્રભાવક કહેવાય છે. બીજ ધમ કથી નામે પ્રભાવક કહેવાય છે. જેમની ધમ કથા પ્રશસ્ત હાય તે ધમ કથી કહેવાય છે. તેઓ ક્ષીરાશ્રવ લબ્ધિ પ્રાપ્ત કરી જલસહિત મેઘની ગજના જેવી વાણી વડે આક્ષેપણી, વિક્ષેપણી, સ'વેદની; અને નિવે દની એવી ચાર જતની દેશના વડે લોકોના મનને પ્રમાદ ઉત્પન્ન કરે તેવી ધમ કથાઓ કરે છે અને તેમનાથી ઘણા ભવ્ય જ્વોને પ્રતિબાધ કરે છે. તેવા ધમ કથી શ્રી ન દિષેણ વિગેરે હતા.

## તે ચાર પ્રકારની કથાએાના લક્ષણા

(૧) જેમાં હેતુ દર્શાંત વડે સ્યાદ્વાદની પદ્મતિથી પાતાના મત સ્થાપન કરવામાં આવે, તે આક્ષેપણી કથા કહેવાય છે.

<sup>(૨)</sup> જેમાં પૂર્વાપર વિરાધ વંડે મિચ્યાદષ્ટિના મતના તિરસ્કાર કરવામાં આવે તે વિક્ષેપણી કથા કહેવાય છે.

- (૩) જે માત્ર સાંભળવાથી ભવ્ય જીવાને માક્ષના અભિલાષ થાય, તે સ'વેદની કથા કહેવાય છે.
- (૪) જેમાં સ'સારના ભાેગના અ'ગની સ્થિતિ–લક્ષણનું માત્ર વર્ણુન કરવાથી જ ભવ્ય જીવાને તે વૈરાગ્યનું કારણ થાય, તે નિવેજ્દની કથા કહેવાય છે. ધમજ્કથી શ્રી ન'દિષેણનું દર્શત.

કાઈ એક નગરમાં મુખપ્રિય નામે એક ધનવાન વ્યાહ્મણ રહેતા હતા. એક વખતે તેણે મિથ્યાત્વથી માહિત થઈ યજ્ઞ કરવાના આર'ભ કર્યા. તે યજ્ઞમાં રાંધેલા અજ્ઞની રક્ષા કરવા માટે તેણે એક ભીમ નામના પાતાના સેવકને આજ્ઞા કરી. તે વખતે તે ભીમે એવા કરાવ કર્યો કે, બ્રાહ્મણાને જમાલ્યા પછી જે બાકી અક્ષરહે તે મને આપવું. આવા કરાવથી તેણે તે અક્ષની રક્ષા કરવાનું કબૂલ કર્યું હતું. મુખપ્રિય લાક્ષણે તે ઠરાવ કબૂલ કર્યા અને તે ભીમ**ને અન્નની** રક્ષા કરવાને રાખ્યા. તે ગૃહસ્વામી મુખપ્રિય બ્રાહ્મણે બ્રાહ્મણા જમી રહ્યા પછી વધેલું અન્ન પાતાના સેવક ભીમને આપી દીધું. ભીમ સેવાવૃત્તિ કરતા હતા, તા પણ તે સમ્યક્દષ્ટિ હતા. તેણે તે અન્નથી જૈનમુનિએાને પ્રતિલાભિત કર્યા. અને બીજા અન્ય દર્શ'નીઓને પણ દયા દાનની બુદ્ધિથી આપ્યું; આથી તે **લી**મે ભાગકમ ઉપાર્જન કર્યું. કેટલેક સમયે એ ભીમ સેવક મૃત્યુ પામીને દેવતા થયા. દેવતાના સુખ ભાગવી ત્યાંથી ચ્યવીને તે રાજગૃહનગરીના રાજા શ્રેણિકને ઘરે પુત્રરૂપે ઉત્પન્ન થયેા. ત્યાં તેનું ન'દિષેણ નામ પાડવામાં આવ્યું. પેલા મુખપ્રિય લાક્ષણના જીવ મૃત્યુ પામી કેટલાએક ભવ ભમી તે કાળે કદલીના વનને વિષે કાેઈ હાથીએાના ટાળામાં એક હાથિણીની કુક્ષિને વિષે ઉત્પન્ન થયાે. તે વખતે હાથિણીએાના યૂથપતિ ગર્જેન્દ્ર વિચાર કરતાે કે, જે કાેઈ નવીન હાથી માેટા યુથપતિ થશે, તેર તે મારે પરાભવ કરશે." આવું વિચારી તે યુથપતિ હાથિણીઓને પ્રસવ સમયે કાઇ હાથી અવતરે ત્યારે તેને હણી નાખતા હતા. જેના ગભ'માં પેલા મુખપ્રિય બ્રાહ્મણના જીવ અવતરેલ તે હાથિણી તે યૂથપતિથી પાેતાના ગર્ભનું અકુશલ જાણી કપટથી લંગડી થઈ અને હળવે હળવે હાથીની પાછળ ચાલવા લાગી. કાેઇ કાેઈવાર એક–એ દિવસે તે પાતાના યૂથપતિના ટાળાને મળવા લાગી. એક વખતે કપટ કરી હાથિણી ટાળાથી વિખૂટી પડી કાેઇ તાપસના ૭૮ શ્રી આત્મપ્રેબાધ

આશ્રમમાં આવી તેણી પાતાની સુંઢ વંડે તે દયાળ તાપસના ચરણના સ્પર્શ કરવા લાગી અને તેને વાર'વાર નમવા લાગી. દયાળુ તાપસાએ તે હાથિણીને ગર્ભવતી જાણી 'તારાે ગર્ભ કુશળ રહાે 'એમ આશિષ આપી પાેતાના આશ્રય નીચે રાખી. હાથિણીએ એક દિવસે એક પુત્રને જન્મ આપ્યા. તાપસના પુત્રાએ તેની પરિપાલના કરવા માંડી અને તે ગજપુત્ર સુરક્ષિત થયાે. હાથિણી અર-**ષ્યમાં ચરવા જતી અને આશ્રમમાં પાેતાના પુત્રને સ્તનપાન** કરાવા આવતી હતી. હાથિણીનું તે આલક ઉછરવા લાગ્યું અને તાપસાના આલકાની સાથે ક્રીડા કરવા લાગ્યું. તાપસાના કુદું બાની સાથે હળીમળી ગયેલા તે ગજબાલક હ'મેશાં પાતાની સુંઢમાં જલ લાવી આશ્રમના વૃક્ષાને સિંચન કરતા હતા. આ પ્રમાણે વૃક્ષાને સિંચન કરતા ગજેન્દ્રના ખાલકને જોઇને તે તાપસાએ તેનું નામ સેચનક પાડ્યું. તે સેચનક તે સ્થળે ઉછરી વૃદ્ધિ પામી ત્રીસ વર્ષ'ના ગજેન્દ્ર થયાે. એક વખતે તે મહાન્ હસ્તા વનમાં ફરતાે પેલા ધાટા ગજેન્દ્રના જેવામાં આવ્યા. તત્કાળ તે ગજેન્દ્ર તેના ઉપર ધસી આવતાં આ યુવાન હસ્તીએ પાતાના ઉગ્ર અળથી તે યૂથપતિ ગજરાજને મારી નાંખ્યા. અને પાતે યૂથપતિ અની ગયા. તેણે વિચાયુ<sup>લ</sup> કે, ''જેમ મારી માતાએ પેલા યૂથપતિના ભયથી મને તાપસોના આશ્રમમાં જણી માટેા કરાવ્યા, તેવી રીતે બીજ હાથણીએા ન કરે.'' આવું ધારી પાતાનું યૂથ લઈ તાપસાના આશ્રમમાં ગયા અને ત્યાં તે તાપસના ઝૂંપડાને તેણે ભાંગી નાંખ્યું. તે જોઈ તાપસા તેની ઉપર રાષાવિષ્ટ થઇ ગયા અને તે પ્રદેશના રાજા શ્રેણિકની પાસે તેની ફરીયાદ કરી. રાજા શ્રેણિક તાપસાનું તે કષ્ટ એઈ કાંઈ પ્રયાગથી તે નવીન યુથપતિને બ'ધનમાં લાવ્યા. અને અ'ધનના સ્થાનમાં ય'ત્રવાળી સાંકળાેથી તેને અ'ધાવ્યે!.

એક વખતે તે તાપસોએ તે અંધેલા સેચનક હાથીને જેઈને કહ્યું કે, "તે' જેલું કમે કર્યું, તેલું તને ફળ મળ્યું છે.' આ વાકચ સાંભળતા જ તે ગંજેન્દ્ર કાંધાતુર થઇ ગયા અને તતકાળ તે અંધનને તાડી તાપસાને મારવાને પાછળ દાંદ્યો. તાપસા વ્યાકળપણાના શબ્દા પાકારતા નાસી ગયા. તાપસાના પાકાર સાંભળી શ્રેણિક રાજાના પુત્ર નંદીષેણ તે હસ્તીને વશ કરવા દાડી આવ્યા. નંદીષેણને જેતાં જ તે ગંજેન્દ્ર તતકાળ ઉહાપાહ કરવા લાગ્યા. અને તેમ કરતાં તેને અવધિજ્ઞાન ઉત્પન્ન થઈ આવ્યું. તેને પાતાના પૂર્વ ભવના વૃત્તાંત યાદ આવી ગયા. કમાર નંદીષેણ પણ તે હાથીને જોઈ સ્નિગ્ધ હૃદયવાળા થઈ ગયા. પૂર્વ ભવના સ્નેહથી તેણે ગંજેન્દ્રને કેટલાએક વચના કહી પ્રતિબાધ આપ્યા. પછી

સંતુષ્ટ થયેલા ગજેન્દ્રની ઉપર બેસી કુમાર ન'દ્રીષેણ તેને બ'ધન સ્યાનમાં લાવ્યા અને ત્યાં તેને આંધી દ્રીધા.

આ ખબર સાંભળી શ્રેણિક રાજાએ પ્રસન્ન થઈ પાતાના કુમારના ભારે સત્કાર કર્યો અને તેને પાંચસા કન્યાઓ પરણાવી. એક વખતે શ્રી વીર ભગવાન્ રાજગૃહનગરીમાં સમાસર્યા. આ શુભ ખબર સાંભળી તેમને વ'દન કરવાને પાતાના પિતા શ્રેણિક રાજાની સાથે કુમાર ન'દીષેણ પણ ગયા હતા. શ્રી વીર-પ્રભુએ ધમ'દેશના આપી. તે સાંભળી ન'દીષેણ પ્રતિબાધ પામ્યા. તત્કાળ ન'દીષેણે શ્રી વીરપ્રભુની પાસે દીક્ષા આપવાની માગણી કરી. તત્કાળ પ્રભુએ વિચાયુ' કે, ''અમારાથી તેને ધમ'ની વૃદ્ધિ થશે.'' આવું વિચારી 'યથા સુખં. દેવાનુ-પ્રિય' એમ કહી પછી 'આને પ્રતિબ'ધ કરશા નહિ' એવું બીજું વાકચ કહ્યું નહિ. કારણ કે, તેમણે જાલ્યું હતું કે, આગળ ઉપર આ ન'દીષેણને ત્રતમાં વિદ્ય થવાનું છે.

ન દીષેણકુમાર તે પછી પ્રભુને વાંદી ઘેર આવ્યા. તેણે ત્રત લેવાને માટે પાતાના માતાપિતાની આજ્ઞા મેળવી. પછી તે માટા ઉત્સવપૂર્વ'ક દ્રીક્ષા ગ્રહણ કરવા તત્પર થયેા. આ વખતે શાસન દેવતાએ આકાશવાણીથી જણાવ્યું, " કુમાર ન'દીષેણ ! તુ' દીક્ષા લેવાને તૈયાર થયા છે, પણ હજુ તારે ભાગનિક કબ્લો ઉદય છે, માટે કેટલાક વખત તેની રાહ જો. પછી દીક્ષા ગ્રહણ કરજે." શાસન દેવતાએ આ પ્રમાણે કહ્યું, તેા પણ ન'દ્રીષેણે તે માન્યું નહિ અને તત્કાળ પાેતાના મનની દઢતા વિચારીને તે વીરપ્રસુની પાસે ગયા અને તેમની પાસે દીક્ષા ગ્રહણ કરી. દીક્ષા લીધા પછી તે બુદ્ધિમાન ન'દીષેણ મુનિએ અનુ-ક્રમે દશપૂર્વ જ્ઞાનને৷ અભ્યાસ કર્યા. અને તે રાજર્ષિ દુષ્કર તપસ્યાં કરવા લાગ્યા. આ તેના આચરણથી તેએા પૂણ<sup>૬</sup> રીતે લબ્ધિવાન્ થયા હતા. વીરપ્રભુએ જે ધારણા ધારી હતી, અને શાસનદેવે તેને માટે 🕏 વચનાે ઉચ્ચાર્યા હતા, તે સફળ થવાના વખત આવ્યા. મુનિ ન'દીષેણને તેમના ભાેગકમ'ના ઉદય થઈ આવ્યા. મનની ચંચળતાથી પૂર્વે ભાગવેલા અને રમણ કરેલા વૈષયિક વિચારા તેના સ્મરણ માર્ગ°માં આવવા લાગ્યા. તેના મનમાં મનાભવના ઉદય થયા. જ્યારે પાેતે એ કામપીડાને સહન કરવાને અસમર્થ થયા એટલે સૂત્રને વિષે કહેલા વિધિ પ્રમાણે મનને વશ કરવાને અને પાતાના વિકારી દેહને કૃશ કરવાને માટે ઘણી આતાપના કરવા લાગ્યા. હ'મેશા વિશેષ તપ આચરવા લાગ્યા તેા પણ તેમની ભાેગની ઇચ્છા નિવૃત્ત થઈ નહિ.

જ્યારે કાેઈપણ રીતે તેની કામવેદના શાંત થઈ નહિ એટલે તેમને પાેતાના શુદ્ધ વ્રતના ભ'ગ થવાના મહાન ભય લાગી આવ્યા. તત્કાળ તેમણે ચિંતવ્યું કે, '' વ્રતના ભ'ગ થયા કરતાં મરણ પામલું સારું છે." આથી તેઓએ મૃત્યુ પામવાને માટે ગળે પાશ નાંખ્યા તાે પણ તેઓ એટલેથી અટક્યા નહિ. તત્કાળ તેમણે વિષ ભક્ષણ કયું'. દેવતાના પ્રભાવથી તે વિષ અમૃતરૂપ થઈ ગયું. પછી અગ્નિમાં પડી પ્રાણ કાઢવા તૈયાર થયા. દેવના પ્રભાવથી તે અગ્નિ પણ ખુઝાઇ ગયા. એવી રીતે મરણને માટે કરેલા તેમના સવ'પ્રયોગા નિષ્ફળ થઈ ગયા હતા.

એક વખતે તે ન'દીષેણ મુનિ રાજગૃહનગરીમાં અટ્ઠમા પારણના માટે ભિક્ષા લેવા નીકળતાં એક વેશ્યાના ઘરમાં જઈ ચલ્રા. ત્યાં જઈ તેમણે કહ્યું, '' હે ગૃહનાયિકા, જે તારી શ્રદ્ધા હેાય તેા મને ભિક્ષા આપ. તને ધર્મ'લાભ થશે."

વેશ્યાએ નંદ્દીષેણ મુનિના આ વચન સાંભળી હસતા હસતા કહ્યું: "મહારાજ, તમે ધમ'લાભ આપા છો, પણ તે ધમ'લાભમાં સિદ્ધિ તેથી. અથ'લાભમાં છે." વેશ્યાના આ વચન સાંભળી તે વખતે અભિમાનરૂપી પવ'ત ઉપર આરઢ થયેલા એવા મુનિ ન'દીષેણ વેશ્યા પ્રત્યે બાેલી ઉઠ્યા કે, 'તમારે અથ'લાભ થાએા.' આ વાક્ય મુખમાંથી નીકળતાં જ તેમના તપની લબ્ધિથી તે વેશ્યાનું ઘર સાડા- ખાર ક્રોડ સોનૈયાથી પૂરાઈ ગયું હતું. તે વિષે નિશીથ સૂત્રના છડ્ઠા અધ્યયનમાં નીચે પ્રમાણે કહેલું છે—

" धम्मलाभं तओ मणइ, अध्यलामं विमग्गिओ । तेणावि लद्धिजुत्तेण, एवं भवउत्ति भाणियं " ॥ १ ॥

"ધર્મલાભ ખાેલે છે, તેવામાં તાે તેણીએ (વેશ્યાએ) અર્થલાભ માગ્યા. તેણે પણ લબ્ધિયુક્ત થઈ 'એમ જ થાએા ' એમ કહ્યુ'.'' (૧)

શ્રી ઋષિમ'ડલની ટીકા વગેરેમાં વળી બીજી રીતે કહ્યું છે, તેથી તત્ત્વની વાત તેા કેવલી ભગવાન જાણે.

વેશ્યા અત્ય'ત વિસ્મય પામી ગઈ અને ઉતાવળી ઉઠી મુનિના ચરણમાં આવીને નમી પડી. તેણીએ હાવભાવ કરી મુનિના ચિત્તમાં વિકાર ઉત્પન્ન કરવા આ પ્રમાણે બાેલી: "સ્વામી! તમાેએ આ સાેનૈયાથી મને વેચાતી લીધી છે, તેથી આ ધન સાથે મને તમે જ ભાેગવાે." આ પ્રમાણે કહી માહના ચાળા કરતી અને પ્રેમ વચનાેને માધુર્ય સાથે બાેલતી વેશ્યાએ મુનિના હ્રુદયને ક્ષાભ પમાડી દીધું. મુનિ ભાેગ્ય કમ'ના ઉદયથી ક્ષાભ પામી વેશ્યાને વશ થઈ તેણીના

આવાસમાં જ રહ્યા. તેા પણ મુનિએ તે વખતે એવા નિયમ રાખ્યા હતા કે, વેશ્યાને ત્યાં અવારનવાર કામી પુરુષામાં દરરાજ દસ પુરુષાને ધર્મ ના ઉપદેશ કરી પ્રતિબાધ પમાડવા. જ્યારે તેમાં એકપણ ન્યૃત રહે ત્યારે તેની જગ્યાએ પાતાને રહી પ્રતિબાધ પામવા. આ નિયમને લઈને મુનિ વેશ્યાના ગૃહદ્ભાર આગળ ઊભા રહેતા અને જે કામી પુરુષા ત્યાં આવે તેમને અનેક પ્રકારની યુક્તિની રચના સાથે આક્ષેપણી વગેરે ચાર પ્રકારની ધર્મ કથાએ કહેતા હતા. અને ધર્મ કરાવતા હતા. તેઓમાંથી તેમણે કેટલાએકને તેા શ્રી જિનેશ્વર સમીપે મહાવ્રત લેવરાવતા અને કેટલાએકને સમ્યકૃત્વ મૂળ બાર વ્રતા અ ગીકાર કરાવતા હતા. આ પ્રમાણે ધર્મ કથાથી ભવ્ય જ્વાને પ્રતિબાધ આપતા અને પાતે શુદ્ધ શ્રાવક ધર્મ ને પાળતા બાર વર્ષ વીતી ગયા હતા. હવે તેમના ભાગ્યકર્મ જણ્ થઇ ગયા, આથી એક દિવસે નવ કામી પુરુષાને પ્રતિબાધ આપ્યો.

દસમા પુરુષને શોધતાં એક સાેની મળી આવ્યો. તેને અનેક પ્રકારની યુક્તિથી પ્રતિબાધ આપવા માંદ્યો. પણ તે ધીઠ પુરુષ પ્રતિબાધ પામ્યો નહિ. જ્યારે તેને ઘણું સમજાવ્યો ત્યારે તેણે મુનિને કહ્યું: "અરે ભાઈ! વિષયરૂપ કાદવમાં ડૂબેલા તારા આત્માને તારવાને તું પાતે સમર્થ નથી તાે પછા બીજાને શાે ઉપદેશ આપે છે?" આ અરસામાં વેશ્યાએ તે ન'દીષેણને ભાજન કરવાને બાેલાવ્યા, પણ દસ પુરુષાને પ્રતિબાધ કરવાની પાતાની પ્રતિજ્ઞા પૂર્ણ ઘઈ નથી, ત્યાં સુધી તેઓ ભાજનને ઈચ્છતા નથી. રાંધેલી રસવતી બે ત્રણ વાર શીતળ થઈ ગઈ. જ્યારે ન'દીષેણ આવ્યા નહિ. એટલે વેશ્યા તેમની પાસે આવી અને હસતી હસતી બાેલી: "સ્વામી! જે કાેઈ દસમા પુરુષ મળતાે ન હાેય તાે તમે પાતે જ દસમા થાએા. અને તમારી પ્રતિજ્ઞા પૂર્ણ કરી આવીને જમી હ્યાે."

વેશ્યાના આ વચનો સાંભળી મુનિ નંદીષેણ કે જેમના ભાગ્યકમ પૂર્ણ થઈ ગયા છે, એવા તેઓ કરીવાર મુનિ વેષ લઇ શ્રી વીરપ્રભુની પાસે આવ્યા અને તેમણે તેમની પાસે મહાવ્રત અંગીકાર કર્યા. પછી શુદ્ધ–નિમળ ચારિત્ર પાળી અંતે સમાધિથી કાળ કરી દેવલોકને પ્રાપ્ત થયા. ત્યાંથી સ્યવીને તેઓ મહાવિદેહ ક્ષેત્રને વિષે જઈ માક્ષપદને પ્રાપ્ત થશે. આ વૃત્તાંત શ્રી વીરચરિત્ર ઉપરથી લેવામાં આવ્યો છે, મહાનિશીય સૂત્રમાં તા નંદીષેણને કેવળ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થયેલી, એમ લખેલું છે. તેમાં તત્ત્વ શું છે? તે કેવલિગમ્ય છે. આ પ્રકારે આ ધર્મકથી નામના શાસનના બીજા પ્રભાવક જાણવા.

#### ત્રીજા વાદી નામના પ્રભાવક.

વાદી, પ્રતિવાદી, સભ્ય અને સભાપતિ એ ચતુર્વિધ પર્ધ દાને વિષે પ્રતિ-પક્ષનું નિરાકરણ કરવાપૂર્વ કસ્વપક્ષનું સ્થાપન કરવા ભાષણ કરે તે વાદી નામે શાસનના ત્રીજા પ્રભાવક કહેવાય છે. જે વાદ લબ્ધિથી સંપન્ન અથવા વડુક-વાદી હાઈ દેવતાઓના વૃંદાથી પણ જેમના વચનના વૈભવ મંદ કરી શકાય નહિ એવા હાય તે વાદી કહેવાય છે. તે ઉપર પ્રત્યક્ષાદિ સર્વ પ્રમાણામાં કશળ અને પ્રતિવાદીના જય કરી રાજદ્વારમાં માટા માહાત્મયને પામેલા મક્ષ-વાદીનું દર્ષાંત છે. તે મક્ષવાદી શાસનના ત્રીજા પ્રભાવક જાણવા. તે મક્ષવાદીની કથા અન્ય પ્રયોથી જાણી લેવી.

### ચાેથા નૈમિત્તિક નામે પ્રભાવક.

નિમિત્ત એટલે લાભ તથા અલાભને સૃચવનારું ત્રૈકાલિક જ્ઞાન; તેને જે જાણે છે અથવા ભણે છે, તે નૈંમિત્તિક કહેંવાય છે. જિનમતના પ્રતિસ્પર્ધાને જીતવા માટે ભદ્રબાહુસ્વામી પ્રમુખે અનેક નિશ્ચય ભરેલા ચમત્કારા અતાવ્યા હતા. ચાથા નૈમિત્તિક નામના શાસનના પ્રભાવકમાં મહાનુભાવ ભદ્રબાહુસ્વામીનું વૃત્તાંત પ્રસિદ્ધ છે. તે વૃત્તાંત બીજા શ્ર'થાથી પ્રખ્યાત થયેલું હાવાથી અહીં આપવામાં આવ્યું નથી.

#### પાંચમા તપસ્વી નામે પ્રભાવક.

વિશેષ ઉત્કૃષ્ટ અને દુઃખથી કરી શકાય તેવા અષ્ટમ્ પ્રમુખ તપને જે આચરે તે તપસ્વી કહેવાય છે. જે તપસ્વી શાંત રસથી ભરપૂર થઇ અષ્ઠમ્ ચાર ઉપવાસ, પાંચ ઉપવાસ, પક્ષ માસક્ષમણ વગેરે અનેક જાતની તપસ્યા કરી જિનમતની પ્રભાવના કરે છે, તે વીરશાસનના પાંચમા તપસ્વી નામે પ્રભાવક કહેવાય છે. તે વિષે શ્રી વીરપ્રભુએ વર્ણન કરેલા ધનાકાક દી નામના સાધુ વગેરેના વૃત્તાંતા પ્રખ્યાત છે. તે તપસ્વી નામે પાંચમા પ્રભાવક જાણવા.

#### છઠ્ઠો વિદ્યાવાન નામે પ્રભાવક

વિદ્યા એટલે પ્રજ્ઞપ્તિ પ્રમુખ સાળ વિદ્યાદેવીએ અને શાસનદેવી તેઓ જેમને સહાયભૂત છે, તે વિદ્યાવાન્ નામે શાસનના છટ્ઠા પ્રભાવક કહેવાય છે. તે ઉપર મહાનુભાવ વજસ્વામીનું વૃત્તાંત પ્રસિદ્ધ છે.

સાતમા સિદ્ધ નામના પ્રભાવ ક.

સિદ્ધ ચૂર્ણ, અંજન, પાદલેપ, તિલક, અને ગુટિકા તથા વૈક્રિય પ્રમુખ

પ્રથમ પ્રકાશ 💮 💢 🔞

સિદ્ધિઓ જેને પ્રાપ્ત થાય, તે સિદ્ધ નામે સાતમા પ્રભાવક કહેવાય છે. તે સિદ્ધ ચમત્કાર ભરેલા સ'ઘાદિક કાર્યા સાધવાને માટે અને તે ચમત્કાર દ્વારા મિથ્યા-ત્વના નાશ કરવા માટે તેમજ શાસનની પ્રભાવના વધારવાને માટે અવસર પ્રમાણે તે ચૂર્ણ અ'જન વિગેરેને જેડવામાં કશળપણું અતાવે છે. તેવા સિદ્ધોમાં આય'સમિત આચાય' વગેરેના વૃત્તાંતા પ્રખ્યાત છે. તેઓ શાસનનાં સાતમા પ્રભાવક જાણવા.

# આય સમિતસૂરિની કથા.

આભીરદેશમાં અચલપુર નામે એક નગર છે. તે નગરમાં જિનશાસનને દ્વીપાવનારા અને માટી સમૃદ્ધિમાન્ ઘણાં શ્રાવકા રહે છે. તે અચલપુરની સમીપે કન્યા અને વીણા નામની બે નદીઓ આવેલી છે. તે નદીઓને મધ્ય ભાગે એક બ્રહ્મદીપ છે. તેની અંદર ઘણા તાપસા વસે છે. તે તાપસામાં એક તાપસ પાદલેપની ક્રિયાને વિષે પ્રવીણ છે. તે હંમેશાં પાદલેપ કરી સ્થળમાળ ની જેમ જલ માર્ગે ચાલતા હતા. તે ક્રિયાથી લોકાને અતિ આશ્રય પમાડતા તે તાપસ વેણા નદ્દી ઉતરી પારણું કરવાને અચલપુરમાં આવતા હતા. ભાળા લોકા તે તાપસના આ ચમતકાર દેખી દુઃસહ એવા મિશ્યાત્વના તાપથી તપેલા હોવાથી પાડાની જેમ તેના દર્શનરૂપ કાદવમાં ખુચી ગયા. તે લોકા જિનમતની શ્રદ્ધાવાળા શ્રાવકાને જિનમતની અવગણના કરતા આ પ્રમાણે કહેવા લાગ્યા— શ્રાવકા, જુવા, અમારા શાસનને વિષે ગુરુના જેવા પ્રત્યક્ષ પ્રભાવ છે, તેવા તમારા શાસનમાં નથી; તેથી અમારા ધર્મની સમાન બીજો કાઈ ધર્મ નથી."

તેમના આ વચન સાંભળી "એ ભાળા લોકાનું મિચ્યાત્વને વિષે સ્થિર થવા પણું ન થાઓ " એમ ચિંતવી તે શ્રાવકા તે મિચ્યાત્વીઓના વચનને અનેક યુક્તિઓથી પ્રતિહત કરી તે તાપસને દૃષ્ટિથી પણ જેતા નહીં. એક દિવસે આચાર્ય પણાના સંપૂર્ણ ગુણાથી અલંકૃત અને અનેક સિદ્ધિઓથી સંપન્ન એવા શ્રી વજસ્વામીના મામા શ્રી આર્ય સમિતસૂરિ ત્યાં આવી ચલ્લા. તેમના આગમનના વૃત્તાંત સાંભળી નગરના સવે શ્રાવકાએ માટા આડ' અરથી સામા જઈ તેમના ચરણકમળને વિષે વંદના કરી. પછી તે શ્રાવકાએ પેલા તાપસે કરેલી જિનશાસનની લઘતાના વૃત્તાંત દીન વચનાથી સૃરિજને નિવેદન કર્યા. તે સાંભળી આર્ય સમિતગુરુએ તે શ્રાવકાને આ પ્રમાણે કહ્યું, "શ્રાવકા, એ કપટી તાપસ પાદલેપની ક્રિયાથી મૃઢ લાેકાને કંગે છે; તેનામાં બીજ કાંઈ જાતની તપશક્તિ નથી."

સૂરિવરના આ વચના સાંભળી તે શ્રાવકા તે ગુરુને સવિનય વ'દના કરી પાતાના સ્થાન તરફ આવ્યા. તેમણે તત્કાળ તે ધૂત<sup>જ</sup> તાપસ**ની** પરીક્ષા કરવાના વિચાર કરી તે તાપસને અતિ આદરપૂર્વ'ક એક શ્રાવક પાતાને ધેર ભિક્ષા માટે આમ'ત્રણ કયુ<sup>લ</sup>. ઘણા ભક્ત અને રાગી લોકોથી પરિવૃત્ત થયેલો તે તાપસ ઉત્સુક થઈ તે શ્રાવકને ધેર જમવા આવ્યા. તે તાપસને આવતાે જોઈ અવસરને જાણનારા તે શ્રાવકે એકદમ બેઠા થઈ તે<mark>ને અ</mark>હુમાન આપી એક ઉંચા આસન ઉપર બેસાર્યો, પછી ઉતગજલથી તે તાપસના ચરણનું ક્ષાલન કરવા માંડયું. તે કપટી તાપસ પાતાના પાદલેપના નાશ થવાના ભયથી ચરણનું ક્ષાલન ઇચ્છતા ન હતા, તે એવી રીતે મદ્દન કરીને કર્યું કે જેથી લેપના ગ'ધ પણ તેમાં રહ્યો નહીં. પછા અનેક જાતની રસવતી પીરસી તેને જમાડ્યાે. તાપસ મિષ્ટ રસવતીને જમતાે પણ પાતાના ચરણ ક્ષેપનાે નાશ થવાથી કદથ<sup>૧</sup>ના થવાના ભવિષ્યના ભયથી ચિંતાતુર રહેતાે હતાે. તેને રસવતીનાે સ્વાદ પણ બેસ્વાદ લાગતા હતા. ભાજન કર્યા પછી તે વેણા નદીને કાંઠે આવ્યા. તેની ચમત્કારી ક્રિયા જેવા હજારા લોકા એકઠા થયા હતા. તેમાં શ્રાવકેઃ પણ માેટી સંખ્યામાં હાજર હતા. તે વખતે કપટી તાપસે વિચાર કર્યો કે, તે શ્રાવકે ચરણનાે લેપ ધાઈ નાંખ્યાે છે, છતાં તેની અ'દર લેપનાે કાંઇ અ'શ રહેલાે હશે, તેથી જલમાગે ચાલવામાં હરકત નહીં આવે. આવું ચિંતવી તે તાપસ હિંમત લાવીને વેણા નદીના પૂરમાં પેઠાે. તેમાં પેસતાં જ તે જલમાં ડુબવા લાગ્યાે. 'હું ડુબું છું હું ડુબું છું' એમ તેણે પાેકાર કરવા માંડચા, તે વખતે કેટલાએક દયાળું શ્રાવકાએ અનુક પાંકરી તેની પાછળ દાેડી તેને જલની **અહાર કાઢ્યા. તે વખતે તેનુ**ં પાકળ સવ<sup>ર</sup>ના જણવામાં આવ્યું, કેટલાક લાેકા 'અરે! આ કપટીએ આપણને છેતર્યા છે,' એમ કહેવા લાગ્યા. તે પછી કેટલાક તેના રાગી બનેલા મિથ્યાત્વીએા પણ તત્કાળ જૈનધમ<sup>ર</sup>ના રાગી બની ગયા. તે વખતે શ્રી જિનશાસનની પ્રભાવના કરવા ઇચ્છતા અને અનેક યાેગના સં'યાગને જાણનારા શ્રી આય°સમિતસૂરિ ત્યાં આવ્યા. તેમણે તે વેણા નદીમાં એક ચૂર્ણ નાંખીને સર્વ લોકોની સમક્ષ કહ્યું કે, ''વેણા નંદી અમારે તારી પેલી પાર જવાની ઇચ્છા છે." આટલું કહેતાં જ તે નદીના બે કાંઠા એકદમ ભેગા મળી ગયા. તે જોઈ સર્વ લોકો આશ્ચર્ય પામી ગયા. તે પછી તે મહાન આચાર્ય અમંદ આશ્વયંથી પૂર્ણ એવા ચતુર્વિધ સંઘ સહિત તે નદીના સામેના તીરની ભૂમિ ઉપર આવી પહેાંચ્યા. અને ત્યાં તેમણે સત્ય ધર્મી પદેશ આપી સવ<sup>°</sup>

તાપસાને પ્રતિબાધ આપ્યા. આચાય'ના પ્રતિબાધથી જેમના હૃદયમાં સવ' મિશ્યાત્વ મળ નાશ પામ્યા છે, એવા તે તાપસાએ પ્રતિબાધ પામી તે આચાય'ની દીક્ષા પ્રહણ કરી હતી. તે તાપસ સાધુઓથી બ્રહ્મદીપિકા નામે એક શાખા ચાલી છે તે આગમમાં પ્રસિદ્ધ છે.

આ પ્રમાણે મહાનુભાવ આય સમિતસૂરિ તે પાખંડીઓના તીત્ર મતનું ખંડન કરી, જિનમતની ભારે પ્રભાવના વધારી, અને તે ઉત્કૃષ્ટ એવા જિન-મતને વિષે રક્ત થયેલા ભવ્યજનાના મનને હર્ષ મય કરી ત્યાંથી બીજે સ્થળે વિહાર કર્યો હતા. ત્યાં રહેલા સર્વ શ્રાવકા અનેક પ્રકારની ધર્મ ક્રિયા વડે જિનશાસનની ઉન્નતિ કરતાં સુખે શ્રાવક ધર્મ પાળતાં અનુક્રમે સદ્દગતિના ભાજન થયા હતા. આ પ્રમાણે તે આર્ય સમિતસૂરિનું દર્ષાંત સિદ્ધ નામના શાસનના સાતમા પ્રભાવક વિષે જાણવું.

### શાસન કવિ નામના આઠમા પ્રભાવક.

જે નવનવા ત્રચનાની રચનાઓથી સુશાભિત, શ્રોતૃવગ'ના મનને હુમ' ઉત્પન્ન કરનાર અને અનેક ભાષાએ ગ્ર'થિત એવા ગદ્યમય તથા પદ્યમય પ્રભ'- ધોનું વર્ણુ'ન કરે તે કવિ કહેવાય છે. આપણા સત્યધમ'ની વૃદ્ધિને અથે' સુ'દર તથા રસિક વચનાની રચના કરી રાજા પ્રમુખ ઉત્તમજનાને તે પ્રતિબાધે છે, તેથી તે કવિ શાસનના આઠમા પ્રભાવિક ગણાય છે. તે ઉપર સિદ્ધસેન દિવાકરનું દર્ષાંત આપવામાં આવે છે.

## સિદ્ધસેન દિવાકરનું દર્શાત

ઉજ્જયિનીનગરીને વિષે શ્રી વિક્રમાદિત્ય નામે રાજ હતા. તેને દેવિયકા નામની માતાની કૃક્ષિમાંથી ઉત્પન્ન થયેલા અને સવ' વિદ્યામાં પ્રવીણ એવા મુકંદ નામે એક પુરાહિત પુત્ર હતા. એક વખતે તે મુકંદ વાદ-વિવાદ કરવાને માંટે ભૃગુપુર (ભરૂચ) તરફ ચાલ્યા. રસ્તામાં ચાલતા જૈનાના ગુરૂ વૃદ્ધવાદી આચાય' તેને સામા મળ્યા. તેમની સાથે એ મુકંદ વાદ કરવાને તૈયાર થયા. તે વખતે અ'નેની વચ્ચે એવી પ્રતિજ્ઞા કરવામાં આવી કે, જે કાઇ જેનાથી હારે તે તેના શિષ્ય થાય. આવી પ્રતિજ્ઞા કરી તેમણે તેજ સ્થળે કાંઇના ક્ષેત્રમાં વાદના પ્રાર'ભ કર્યા, તે સ્થળે હારજતમાં સાક્ષી તરીકે ગાવા-ળીયાઓને રાખવામાં આવ્યા. તતકાળ મુકંદ આચાર્યની સાથે પ્રયમવાદના ળીયાઓને રાખવામાં આવ્યા. તતકાળ મુકંદ આચાર્યની સાથે પ્રયમવાદના

આર'ભ કર્યા. અને સ'સ્કૃત ભાષામાં પૂર્વ પક્ષ ત્રહણ કર્યા. તે વખતે ગાવાળીઆ લોકા સ'સ્કૃત ભાષા સમજ શક્યા નહીં, એટલે તેમણે જણાવ્યું કે અમે આ ભાષામાં કાંઈ પણ સમજતા નથી. તેા પણ મુકું દે સ'સ્કૃત ભાષા છાડી નહીં એટલે ગાવાળીયાએ એ જાણ્યું કે, આ પુરાહિત કાંઈ પણ સમજતા નથી. 'પછી ગુરુ મહારાજ અવસર જાણી રંજોહરણને કટી સાથે આંધી ચર્પટીથી નૃત્ય કરતાં બાલ્યા—

> '' निव चोरीए निव मारीए, परदारा गमण निवारीए; थोवा थोवं दाइए, सग्ग मटामट जाइए।। १ कालो कंबल अरुणी छट्ट छाछें भरिओ दीवड पट्ट; एवड पडीओ नीले झाड अवर कीशुं छे सग्ग निलाड '' २

અર્થ — ચારી કરવી નહીં, કાઈ જવને મારવા નહીં, પરસ્ત્રીગમન કરલું નહીં, શક્તિ હાય તા વિશેષ દાન આપવું અને અલ્પશક્તિ હાય તા થાડું દાન આપવું, એમ કરવાથી સુખે દેવલાકમાં જવાય છે. જેમની પાસે કાળી કાંબળા હાય છે, જેઓ વૃક્ષની છાલના વસ્ત્રો પહેરે છે. અને જેઓ છાસથી ભરેલી દાણી ઉપર રાેટલા રાખી લીલા સુગ'ઘી આંબાના વૃક્ષ નીચે રહેલા છે, એવા ગાેવાળીયાએમને ગુરુ મહારાજ કહે છે કે, તમારે આવી સામગ્રી છે તે છતાં તમારા ભાગ્યમાં બીજું શું સ્વર્ગ છે? તમારે તા અહીં જ સ્વર્ગ છે. ૧–૨

આચાર્ય ની આ વાણી સાંભળી તે ગાવાળીયાએ ખુશીખુશી થઈ ગયા અને સવે એકી સાથે કહેવા લાગ્યા કે, આ મહારાજે આ મુકુંદને જતી લીધા છે. તે પછી તે વૃદ્ધવાદી આચાર્ય રાજસભામાં ગયા અને ત્યાં મુકુંદની સાથે ચર્ચા કરી તેને પરાભૂત કરી દીધા અને તેને પાતાના શિષ્ય બનાવ્યા. અને તેનું કમુદ્દચંદ્ર એવું નામ રાખ્યું. કમુદ્દચંદ્ર તે આચાર્યની પાસે અલ્યાસ કરી આગળ વધ્યા. પછી ગુરૂએ તેનું સિદ્ધસેન દિવાકર એવું નામ આપ્યું. અને ત્યારથી તે એજ નામથી જ પ્રખ્યાત થયા હતા.

એક વખતે સિદ્ધસેન દિવાકરની પાસે કાેઈ ભક વાદ કરવાને આવ્યા હતા. તેને સ'ભળાવવા માટે તે ચતુર વિદ્વાને ''નમા અરિહ'તાણ'" ઈત્યાદિ પ્રાકૃત પાઠને અદલે ''નમાેઽહેંત્ સિદ્ધાચાર્યોપાદ્યાય સવે સાધુભ્ય ઃ" એવા

સંસ્કૃત પાઠ બાેલ્યા હતા. એ સંસ્કૃત વાજ્ય ચાૈદ પૂર્વની આદિમાં રહેલું હતું. એક દિવસે દિવાકરે પાતાના ગુરુને પુછયું કે, 'આપણા સર્વ' જૈનઆગમા પ્રાકૃત ભાષામાં છે, તે સંસ્કૃતમાં હાેય તાે કેવા અને? એ આપની આજ્ઞા હાેય તાે હું તે સર્વ'ને સંસ્કૃતમાં ગાેઠવી દઉં.' ત્યારે ગુરુએ સિદ્ધસેન દિવા-કરને નીચેનાં શ્લાેકથી કહ્યું—

'' वालस्त्री मंदम्र्र्वाणां, नृणां चारित्रकांक्षिणाम् । अनुप्रहाय तत्त्वज्ञैः, सिद्धांतः प्राकृतः कृतः'' ॥१॥

ખાળ, સ્ત્રી, મ'દલુદ્ધિ અને મૂખ° એવા ચારિત્રના અભિલાષી પુરૂષા પર અનુત્રહ કરવા માટે તત્ત્વજ્ઞ પુરુષાએ જૈન સિદ્ધાંતને પ્રાકૃત કરેલા છે.

તેથી હે શિષ્ય! તારા હૃદયમાં પ્રાકૃત આગમને સ'સ્કૃત કરવાની જે સ્પુરણા થઈ, તેથી તને પ્રાયશ્વિત્ત લાગ્યું છે. અને તેથી તને ગચ્છની અહાર કાઢી મુકવાની શિક્ષા કરવામાં આવે છે. આ પ્રમાણે કહી તે આચાર્યે સિદ્ધસેન દિવાકરને ગચ્છની બહાર મૂકી દ્વીધા હતા. આ વખતે સમસ્ત સ'ઘે આવી સૂરિવરને વિન'તી કરી કે, સ્વામી 'સિદ્ધસેનદિવાકર કવિત્વ વગેરેના ગુણેાથી યુક્ત છે, તેથી તે શાસનના પ્રભાવક છે, માંટે તેમને ગચ્છની બહાર મુકવા ન જોઈએ. આ પ્રમાણે સ'ઘના અતિ આગ્રહપૂવ'ક કહેવાથી ગુરૂએ કહ્યું કે તે સિદ્ધસેનદિવાકર દ્રવ્યથી મુનિવેશના ત્યાગ કરી અને ભાવથી મુનિવેશને ધારણ કરી અનેક પ્રકારના તપ કરતાં છેવટે અઢાર રાજાઓને પ્રતિબાધ પમાડી જૈના કરશે અને એક નવું તીર્થ પ્રગટ કરશે, ત્યારે હું તેને ગચ્છની અ'દર લઇશ. તે સિવાય લેવામાં આવશે નહીં." ગુરુના આ વચન સાંભળી સિદ્ધસેનદિવાકરે વિચાર કરી તે ગુરુના વચનને અ'ગીકાર કર્યું અને ત્યાંથી વિહાર કરી તેઓ ઉજ્જયિનીનગરીમાં આવ્યા.

એક વખતે સિદ્ધસેન દિવાકર કાઈ શેરીમાંથી બીજ શેરીમાં પેશતા હતા, તેવામાં ઘોડા ખેલવવા માટે જતાં એવા વિક્રમ રાજાએ તેમને જેયા. તત્કાળ રાજાએ દિવાકરને પૂછ્યું, કે "તમે કાણ છો ?" સિદ્ધસેન દિવાકરે ઉત્તર આપ્યા," અમે સવલ્લ પુત્ર છીએ. "તત્કાળ રાજાએ તેમને માનસિક નમસ્કાર કર્યાં સિદ્ધસેન દિવાકરે તેમને ઉ'ચે સ્વરે ધમલાભ દીધા. ત્યારે રાજાએ આશ્ચયલ્થી પૂછ્યું કે "તમે કાને ધમલાભ આપ્યા" " દીવાકરે કહ્યું " જેણે અમાને

નમસ્કાર કરેલાે છે, તેમને અમે ધમ્લાભ આપ્યાે છે. " તે સાંભળી રાજા આશ્ચર્ય સાથે સંતુષ્ટ થઈ ગયાે અને તેમને હર્ષથી વિન'તી કરી કે, પવિત્ર ચરણ વડે મારા સભા મ'ડપને આપ પવિત્ર કરાે." આમ કહી વિક્રમ-રાજા પાતાને સ્થાને ચાલ્યાે ગયાે હતાે.

એક વખતે સિદ્ધસેનદિવાકર વિક્રમરાજાના ચાર નવા શ્લાેકા રચી રાજદ્વારે ગયા અને તેમણે દ્વારપાલ પાસે નીચે પ્રમાણે રાજાને કહેવરાવ્યુ'–

> " दिद्दशुर्भि क्षुरायातो, द्वारे तिष्टति वास्तिः । इस्तन्यस्तचतुः श्लोको, यद्वागच्छतु गच्छतु" ॥ १ ॥

" રાજાને મળવાની ઇચ્છાથી ભિક્ષુક આવ્યાે છે; પણ દ્વાર ઉપર અઠ-કાવવાથી તે ત્યાં ઉભાે છે. તેના હાથમાં ચાર શ્લાેક છે; તે આપની પાસે આવે કે પાછાે જાય."–(૧)

રાજાએ ઉત્તરમાં નીચે પ્રમાણે કહેવરાવ્યુ'–

" दीयंतां दशलक्षाणि, शासनानि चतुर्दश । इस्तन्यस्तचतुः श्लोको यद्वा गच्छतु गच्छतु " ॥ २ ॥

જેના હાથમાં ચાર શ્લોકા છે, તે ભિક્ષુકને દશ લાખ દ્રવ્ય અને ચાૈદ ગામાના પકા કરી આપાે. તે ખુશી હાય તાે આવે અને ખુશી ન હાેય તાે પાછાે જાય."–(ર)

તે પછી સિદ્ધસેનિદિવાકર રાજાની પાસે ગયા. તે વખતે મહારાજા વિક્રમ પૂર્વ દિશા તરફ સિંહાસન ઉપર બેઠા હતા. ત્યાં જઈ તે કવીશ્વર નીચે પ્રમાણે નવીન શ્લાક બાલ્યા–

> '' आहते तव निःस्वाने, स्फुटिते रिपुहृद्घटे । गलिते तित्रयानेत्रे, रार्जश्चित्रमिदं महत्'' ॥ १ ॥

" હે રાજા, તમારા નીશાનનાે ડ'કાે વાગતાં તમારા શત્રુઓનાે હૃદયરૂપ ઘડાે કૂટી જાય છે અને તેમની સ્ત્રીઓના નેત્ર ગળે છે. આ એક માેડુ' આશ્ચર્ય છે."

આ શ્લાેક સાંભળી રાજા વિક્રમ દક્ષિણ દિશા તરફ મુખ કરીને બેઠા.

કારણ કે, તે શ્લોકથી પ્રસન્ત થયેલા રાજાએ મનમાં ચિંતવ્યું કે, ''મે' આ ભિક્ષુક કવિને મારું પૂર્વ દિશાનું રાજ્ય આપી દીધું."

ते पछी आयार्थ पुनः सन्भुण आवी नीचे प्रभाषे श्लेष के। स्था-''अपूर्वेयं धनुर्विद्या, भवता शिक्षिता कृतः । मार्गणौद्यः समभ्येति, गुणो याति दिगंतरम्'' ॥ २ ॥

હે રાજ! કાઇ અપૂર્વ ધનુર્વિદ્યા તમા કયાંથી શીખ્યા કે જેથી તમારી આગળ માર્ગ બુ—બાણેના સમૃહ આવે છે અને ગુણ (પણછ) બીજ દિશામાં જાય છે. એટલે કહેવાના આશય એવા છે કે, ધનુર્વિદ્યા જાણનાર પુરૂષ માર્ગ બુ બાણોના સમૃહને બીજ તરફ ફે'કે છે, અને ગુણ (પણછ) ઉંચી ચંડે છે. પર'તુ તમારે તા બાણા તમારી પાસે આવે છે, અને પણછ બીજ દિશામાં જાય છે. આ વિરોધના પરિહાર એવી રીતે છે કે, હે રાજ, તમારી આગળમાર્ગ બુ—યાચક લોકોના સમૃહ આવે છે અને તેથી તમારા ગુણા બીજ દિશાઓમાં ફેલાય છે.—(૧)

આ શ્લોક સાંભળી રાજા વિક્રમ પશ્ચિમ દિશા તરફ મુખ રાખાને બેઠા એટલે દક્ષિણ દિશાનું રાજ્ય તેને આપી દ્રીધું. તે વખતે સિદ્ધસેન આચાર્ય નીચે પ્રમાણે ત્રીજે શ્લોક બાેલ્યા–

> ''सरस्वती स्थिता वक्त्रे, छक्ष्मीः करसरोरुहे कीर्ति: किं कुपिता राजन, येन देशांतरं गता ॥ ३ ॥''

હે રાજા, તમારા મુખમાં સરસ્વતી રહેલ છે અને તમારા કરકમળમાં લક્ષ્મી રહે છે. તેા પછી ષ્રીર્તિ શા માટે કાેપ પામી છે કે જે રીસાઇને દેશાંતરમાં ચાલી ગઈ છે." (૩)

આ શ્લોક સાંભળી રાજા વિક્રમ ઉત્તર દિશા તરફ મુખ રાખીને બેઠા; ત્યારે સિદ્ધસેનાચાર્ય તેની સન્મુખ થઈ નીચેના ચાથા શ્લોક બાલ્યા–

> ''सर्वदा सर्वदो सीति, मिथ्या संस्त्यसे बुधैः । नास्यो लेभिरे पृष्टं, न बक्षः परयोषितः" ॥१॥

હે રાજા! તું હંમેશા સર્વ'દા—સર્વ' વસ્તુઓને આપનારા છે, એમ વિદ્વાના તારી સ્તુતિ કરે છે, તે મિચ્યા છે, કારણ કે તારા શત્રુઓને તે' પીઠ આપી નથી અને પરસ્ત્રીઓને છાતી આપી નથી. અર્થાત્ જે સર્વ' વસ્તુના દાતા હાય ૧૨

તે તેવી વસ્તુને શા માટે ન આપે ? કહેવાના આશય એવા છે કે, તું કદિ પણ રણભૂમિમાંથી પાછેા કર્યો નથી કે જેથી તારા શત્રુઓ તારી પીઠ જીએ અને તેં કદિ પણ પરસ્ત્રીને છાતી સાથે દખાવીનથી કે જેથી તે તારી છાતીને મેળવે.''

આ શ્રેલાક સાંભળી સંતુષ્ટ થયેલા રાજા તત્કાળ પાતાના સિંહાસન ઉપરથી ઉભા થયા અને તેણે ચારે દિશાઓનું રાજ્ય સુરિવરને આપવા માંડયું. ત્યારે સુરિ સિલ્ફસેનદિવાકરે કહ્યું: "રાજન્! મારે રાજ્યની કાંઈ જરૂર નથી." રાજ્યે પૂછ્યું; "ત્યારે તમારે શું જોઈએ છે?" સુરિજી બાલ્યાઃ "હું માત્ર એટલું માગું છું કે જ્યારે હું તમારી પાસે આવું, ત્યારે તમારે મારા મુખથી ધર્મ સાંભળવા." રાજ્યે તે વાત અંગીકાર કરી તે પછી આચાર્ય સિલ્ફસેન-દિવાકર પાતાને સ્થાને ચાલ્યા ગયા.

એક વખતે આચાર્ય સિદ્ધસેન ઉજ્જયિનીનગરીમાં આવેલા મહાકાલ શ'કરના પ્રાસાદમાં જઈ તે શ'કરના લિંગ સામે પગ કરી સૃઈ ગયા હતા. પ્રાતાઃકાળે શ'કરના પૂજારીઓએ આવી તેમને પાકાર કરી ઉઠાડવા માંડયા, તેા પણ તેઓ ઉઠ્યા નહીં. લોકોએ આ જોઇને રાજાની આગળ ફરીયાદ કરી કે, રાજેન્દ્ર! કાઇ ભિક્ષુક મહાકાલ શિવલિંગની સામે પગ કરીને સુતો છે. અમાએ તેને ઘણું કહ્યું તો પણ તે ઉઠતા નથી." રાજા વિક્રમે હુકમ કર્યો કે, "તેને મારીને કાઢા." તત્કાળ રાજાની આજ્ઞા મેળવી તે લોકો ત્યાં આવ્યા અને ચાબુક તથા લાકડીઓના પ્રહારથી સિદ્ધસેનને મારવા લાગ્યા. જેમ જેમ તે આચાર્યના શરીર ઉપર ઘા પડવા માંડયા, આથી જનાનામાં કાલાહલ ઉઠયા અને તે સાંભળી રાજા ત્યાં દાડી આવ્યા અને આશ્ચર્યથી પૂછવા લાગ્યો કે, "આ શું થયું ?" તેવામાં કાઈએ રાજાને આવીને જણાવ્યું કે, મહારાજ! કાઈ મહાકાલ પ્રાસાદની અ'દર ભિક્ષુકને તાડના કરે છે, તે તાડનાના પ્રહારો અ'તઃપુરમાં રાણી સાહેબાને વાગે છે. રાજા તતકાળ મહાકાલ પ્રાસાદમાં ગયા, ત્યાં તેમણે સિદ્ધસેન આચાર્યને જેયા અને તતકાળ એાળખી લીધા. તતકાળ તેમણે લોકોને તાડના કરતાં અટકાવ્યા અને પછી બધા વૃત્તાંત સાંભળ્યો.

રાજાએ આચાય ને પૂછયું કે, ''તમે મહાદેવના લિંગ ઉપર ચરણ શા માટે મુક્યા હતા ? આ મહાદેવ એ મોટા દેવ છે અને સ્તુતિ કરવા યાગ્ય છે." આચાય કહ્યું : ''રાજન્ મહાદેવ તા અનન્ય દેવ છે. જે મહાદેવ છે તેની હું સ્તુતિ કરૂં છું, તે તમે સાવધાન થઈ ને સાંભળા." આ પ્રમાણે કહી સિદ્ધસેન

આચાર્યે કલ્યાણમંદિર સ્તાત્ર રચવાના આરંભ કર્યા. જ્યારે તેમણે અગીયારમા શ્લોકનું આદિષદ "यस्मिन् हरप्रभृतयोऽपि हतप्रभावाः" આ પ્રમાણે કહ્યું, ત્યારે તત્કાળ પૃથ્વી કંપાયમાન થવા લાગી. અને અગ્નિના ધુમાંડા નીકળવા લાગ્યા. ક્ષણવારમાં તે શિવલિંગના બે કટકા થયા અને તેમાંથી તેજના સમૃહ ચારે તરફ પ્રસરી ગયા. તેમ થતાં જ તેમાંથી ધરણેન્દ્ર સહિત શ્રી પાર્શ્વાનાથજની પ્રતિમા પ્રગટ થઈ આવી. આચાર્યે તે સ્તાત્રને સંપૂર્ણ કરી આ પ્રમાણે કહ્યું.

''રાજન અહીં પ્રથમ અવ'તિ સુકુમાલના લાેક પ્રસિદ્ધ પુત્ર હતાે. તેના પિતા નલિનીગુલ્મ વિમાનમાં ગયા હતા. તેએ જે સ્થાને કાયાત્સર્ગ કરીને રહ્યા હતા, તે સ્થાને તેણે મહાકાલ નામે લાેક પ્રસિદ્ધ નવા પ્રાસાદ કરાવી આ પ્રતિમાની પ્રતિષ્ઠા કરી હતી. કેટલેાક કાળ ગયા પછી મિથ્યાદષ્ટિઓએ તે પાર્**ધ**'નાથના પ્રતિબિંબને આચ્છાદિત કરી તે કેકાણે આ શિવલિંગની સ્થાપના કરી દ્વીધી હતી. અત્યારે મારી આ સ્તૃતિના પ્રભાવથી લિંગ ફાટી તેમાંથી આ પ્રતિમા પ્રગટ થઈ છે." આચાર્યાના આ વચન સાંભળી વિક્રમ રાજાના હૃદયમાં ચમત્કાર સાથે હર્ષ ઉત્પન્ન થઈ આવ્યા. તત્કાળ તેજ વખતે રાજા-વિક્રમને જિનેષ્કત તત્ત્વના સ્વરૂપ ઉપર પૂર્ણ શ્રહ્મા થઈ અને તેને સમ્યક્<sub>ર</sub>વ-રત્નની પ્રાપ્તિ થઈ આવી. ઉદાર મહારાજાએ તેજક્ષણે તે પાર્શ્વ<sup>\*</sup>નાથ પ્રસુની નિત્ય પૂજાના નિર્વાહને માટે એકસા ગામ અર્પણ કર્યા અને પાતે શ્રાવકધમ અ'ગીકાર કર્યો. આચાય સિદ્ધસેન દિવાકરે મહારાજા વિક્રમની આજ્ઞામાં વત<sup>ર</sup>નારા બીજા અઢાર રાજાએાને પ્રતિબાેધ કર્યા. આચાય°ના ગુણાના સમૂહથી ર'જિત થયેલા વિક્રમ રાજાએ આચાય<sup>ર</sup>ને બેસવા માટે એક પાલખી ભેટ કરી હતી. તે પછી તે મહાન આચાર્ય તે પાલખીમાં બેસી નિરંતર રાજદ્વારમાં જતા હતા. તે પછી વૃદ્ધવાદી આચાય°ના સાંભળવામાં આવ્યું કે, સિદ્ધસેન દિવાકર જે કાર્ય કરવા માટે ગયા હતા, તે કાર્ય સિદ્ધ થઈ ગયું છે, પર'તુ તેઓ પ્રમાદ-રૂપી કાદવમાં મગ્ન થઈ ગયા છે. રાજમાનના પાશમાં સપડાઈ ગયા છે, માટે મારે ત્યાં જઈ પ્રતિબાધ આપવા, તેમને પ્રમાદમાંથી મુક્ત કરી સન્માગે° દારવા." આલું વિચારી વૃદ્ધવાદી ગુરુ વિહાર કરી ઉજ્જયિનીનગરીમાં આવ્યા. સિદ્ધસેન રાજમાનના પાશમાં સપડાઈ ગયા હેાવાથી ગુરુ પાસે જઈ શક્યા નહીં. તેથી વૃદ્ધવાદ્રી આચાય પાલખી ઉપાડનાર ભાેઈનું રૂપ ધારણ કરી દ્વારે ઉભા રહ્યા. જ્યારે સિક્કસેન સુરિ પાલખીમાં બેસી રાજભુવન તરફ જતા હતા, ત્યારે વૃક્કવાદી સુરિજીએ એક ભાઇને ખદલે પાતે પાલખા ઉપાડી અને વૃદ્ધપણાને લઈને તેએા મંદમંદ ગતિથી ચાલવા લાગ્યા. તેમને મંદગતિથી ચાલતાં જોઇ સિદ્ધસેન દિવાકર નીચે પ્રમાણે બાલ્યા–

"भूरिभारमराक्रांतः स्कंधः किं तव वार्यति।"

''ઘણાબારથી આક્રાંત થયેલા તારા સ્ક'ધને શું કાંઈ બાધા થાય છે ?" આ વાકચમાં 'બાધતિ' એ અશુદ્ધરૂપ છે. કારણ કે, 'બાધ' ધાતુ આત્મને પદ હાવાથી તેનું ખરૂં રૂપ 'બાધતે' થવું જોઈએ. આચાર્ય સિદ્ધસેન દિવાકરે પ્રમાદથી તેવી ભૂલ કરી એટલે ગુરુએ નીચે પ્રમાણે કહ્યું–

''न तथा बाधते स्कंधो यथा बाधित बाधते ॥१॥''

જેવી રીતે 'આધતે'ને અદલે તું આધિત એવું અશુદ્ધરૂપ બાેલ્યા, તે મને જેવું પાડે છે, તેવી સ્કંધને પાડા થતા નથી.

આ સાંભળી આચાર સિદ્ધસેન ચમત્કાર પામી વિચારમાં પડી ગયા. તત્કાળ તેમણે વિચારું કે 'આ કાણ છે?' તેમના જાણવામાં આવ્યું કે, 'આ તો વૃદ્ધવાદી ગુરુ છે.' તત્કાળ પાતે પાલખા ઉપરથી ઉતરી તેમના ચરણમાં નમી પડ્યા. મારા અપરાધ ક્ષમા કરા, ક્ષમા કરા એમ કહેવા લાગ્યા. પછી ગુરુએ સિદ્ધસેનને કરીથી પ્રતિબાધ પમાડી સ'વની સમક્ષ મિશ્યાદુષ્કૃત આપવાપૂવ'ક સ'વમાં લીધા હતા.

મહાનુભાવ દિવાકર પછી ચિરકાલ સુધી શ્રી વીરશાસનની પ્રભાવના કરી પ્રાંતે સદ્દગતિના ભાજન બન્યા હતા. આ પ્રમાણે આચાર કવિ નામના આઠમા પ્રભાવક જણવા. એવી રીતે શાસનના આઠ પ્રભાવક કહેવાય છે. તે પ્રવચની આદિ આઠ પ્રભાવકા જિનશાસનને શાભાવે છે. પાતાના પ્રકાશક સ્વસાવવાળું જે પ્રવચન કહેવાય છે, તેને દેશ, કાલ, ભાવ દ્રવ્ય તથા ક્ષેત્રની યાગ્યતા પ્રમાણે સહાય કરવાથી જેઓ પ્રકાશ કરે છે, તેથી તેઓ પ્રભાવકા કહેવાય છે. તેઓની ક્રિયારૂપ પ્રભાવના સમ્યકૃત્વને નિર્મલ કરે છે.

ખીજાં પ્રકારે આઠ પ્રભાવક.

ते आठ प्रलावडने भीके प्रधारे पण दर्शावे छे. ''अइसेसइड्डिं धम्मकहि.' वाइँ आयस्यिं खत्रगं नेमित्तिं विज्ञावं रायगर्ण सं मयाय तित्थं प्रभावंति ॥ १ ॥ પ્રથમ પ્રકાશ (+3

અતિશય ઋકિલવાળા અવધિજ્ઞાની, મનઃ પર્યવજ્ઞાની, આમર્ષ ઔષધિ પ્રમુખ લબ્ધિવાન્ તે પહેલા, બીજા ધર્મ કથી, ત્રીજા વાદી, ચાથા આચાર્ય, પાંચમા ક્ષપક–માેટી આતાપના પ્રમુખ લેનાર તપસ્વી, છદ્દા નિમિત્તિ, સાતમા વિદ્યાશ્રેષ્ઠ અને આઠમા રાજવક્ષભ તથા ગચ્છ-સમુદાય વક્ષભ અર્થાત્ મહાજનમાન્ય એ પ્રમાણે આઠ પ્રભાવક બીજે પ્રકારે જાણવા.

### સમ્પ્રક્ત્વના પાંચ ભૂષણ.

જિનશાસનમાં એટલે અરિહંતના દર્શ'નમાં કુશલપણું, એ પહેલું ભૂષણ છે. તે સમ્યક્ત્વને શાભાવે છે, માટે ભૂષણ કહેવાય છે. તેથી સમ્યગ્દષ્ટિ જવાએ તેથી કુશળતા મેળવવામાં વિશેષ ઉદ્યમ કરવા. અરિહંતના દર્શ'નને વિષે કુશળ એવા પુરુષ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવાદિકને અનુસારે અનેક પ્રકારના ઉપાયા યાજ બીજા અજ્ઞાની જવાને સુખે કરી પ્રતિબાધ પમાડે છે. તે વિષે કમળ નામના એક શ્રાવક પુત્રને પ્રતિબાધ પમાડનાર શ્રી ગુણાકરસૂરિના વૃત્તાંત પ્રખ્યાત છે. બીજાઓએ તે સૂરિવરની જેમ જિનમતને વિષે કુશળતા કરવી જેઈએ.

## શ્રી ગુણાકરસૃરિના વૃત્તાંત

એક નગરને વિષે ધન નામે શ્રાવક રહેતા હતા. તે ધનવાન્ ભુદ્ધિમાન્ અને ગુણી હતા. તેથી તે મહાજન મંડલમાં માન્ય થઈ પડચો હતા. તે ધન-શેઠને કમલ નામે એક પુત્ર હતા. તે ઘણા કલાવાન્ અને ચતુર હતા. પણ ધમેં તરફ અરૂચિ ધરનારા હતા. ધર્મના તત્ત્વ ઉપર તેને બીલકુલ શ્રદ્ધા ન હતી. પિતા ધનશેઠ તેને ઘણું સમજાવતો પણ તે માનતો ન હતા. જ્યારે પિતા કાંઈ પણ તત્ત્વની વાત કહે ત્યારે તે ઉઠીને ચાલ્યા જતા. આથી ધનશેઠ કંટાળી ગયા હતા.

એક વખત ધનશેઠના મનમાં વિચાર થયા કે જો કોઇ આહ તધમ ના પ્રવીણ આચાય આવે તો મારા પુત્રને લાભ થયા વિના રહે નહીં. આ સમય દરમ્યાન કોઇ આચાર મહારાજ તે નગરની સમીપે આવેલા વનમાં સમાસર્યા. આ ખબર સાંભળી નગરના ક્ષોકો વ'દના કરવા ગયા. ધનશેઠ પણ વ'દના કરવા આવ્યા. ગુરુએ ધમ નો ઉપદેશ આપ્યા. દેશના સમાપ્ત થયા પછી નગરજનો વ'દના કરી પાતપાતાને સ્થળે ગયા. ધનશેઠે ગુરુને વિન'તી કરી— "સ્વામી! મારા પુત્ર કમળ ધમ ના વિચારથી તદ્દન અજ્ઞાત છે. ધાર્મિક તત્ત્વ ઉપર તેની શ્રદ્ધા થતી નથી. કૃપા કરી આપ પ્રતિબાધ આપા આપના જેવા

૯૪ શ્રી આત્મપ્રબાેધ

ગીતાથ° ગુરુનો બાેધ કદિ પણ નિષ્ફળ જતો નથી. ધનશેઠની વાત સાંભળી આચાયે° હા કહી.

તત્કાળ શેઠ ઘેર આવ્યા. પુત્ર કમળને આ પ્રમાણે કહ્યું— "પુત્ર, આંજે એક ગીતાર્થ ગુરુ વનમાં પધાર્યા છે. તારે ત્યાં જઈ તેમના વચન સાંભળવા" પિતાના કહેવાથી કમળ આચાર્ય ની પાસે આવ્યા અને નમ્ર થઈ પાસે બેઠા. આચાર્ય તરત સાત નય યુક્ત એવા દ્રવ્યગુણ પર્યાય વંદે ગર્ભિત વિચારવાળી દેશના આપી. દેશના સમાપ્ત થયા પછી આચાર્ય પૃછ્યું, 'ભદ! અત્યાર સુધીમાં તારા સમજવામાં કાંઈ આવ્યું!" કમળે પ્રત્યુત્તર આપ્યો, "ભગવાન, કાંઈક જાલ્યું છે.' આચાર્ય કહ્યું, 'શું જાલ્યું!' કમળ બાલ્યો, "ભગવાન, કાંઈક જાલ્યું છે.' આચાર્ય કહ્યું, 'શું જાલ્યું!' કમળ બાલ્યો, "ભગવાન, કાંઈક જાલ્યું છે.' આચાર્ય કહ્યું, 'શું જાલ્યું!' કમળ બાલ્યો, "ભગવાન, કાંઈક જાલ્યું છે.' આચાર્ય કહ્યા બિલમાંથી મ'કાડા નામના એક સાને આઠ તેઇન્દ્રિ છવા નીકળી બીજ બિલમાં પેઠા. તે મારા જાલ્યામાં આવ્યું. પુનઃ આચાર્ય પૃછ્યું, "ઠીક, પણ અમારા કહેવામાંથી કાંઈ જાલ્યું' કમળે કહ્યું, "ના, કાંઈ જાલ્યું નથી." કમળનું આ વચન સાંભળી આચાર્ય જાલ્યું કે, 'આ અયોગ્ય છે' પછી મૌન ધરી રહ્યા. કમળ ઉઠા ઘેર ચાલ્યો ગયો. બીજે દિવસે કમળના પિતા આચાર્ય' ત્યાંથી વિહાર કરી બીજે સ્થાને ચાલ્યા ગયા હતાં.

એક વખતે કાઈ બીજા આચાર્ય તે જ વનમાં આવી સમાસર્યા. ધનશેઠ વંદના કરવા આવ્યા, પૂર્વની જેમ પાતાના પુત્રના વૃત્તાંત તેમની આગળ નિવેદન કર્યો આચાર્ય ધનશેઠને કહ્યું કેઃ કમળને અહીં માકલવા. અને કહેલું કે, ગુરુની પાસે નીચી દષ્ટિએ ન રહેલું, ગુરુની સામે જેયા કરલું અને ગુરુ બાલે તેમાં ઉપયોગ રાખવા. આચાર્યની સૂચના ધનશેઠે કમલ પુત્રને કહ્યા ગુરુની સમીપે માકલ્યો. કમળ ગુરુનું મુખ જેતો તેમની સમીપે બેઠો. ગુરુએ પૂછ્યું: ''ભદ્ર! તું કાંઈ પણ તત્ત્વ જાણે છે?" કમળે કહ્યું, ''હા, હું ત્રણ તત્ત્વો જાણું છું. મન ઇચ્છિત એવું પહેલું અશન, બીજાં પાન અને ત્રીજું શયન એ ત્રણ તત્ત્વો જાણું છું." આચાર્ય હસીને બાલ્યા—"આતો ગામડીઆના વચન જેવા વચનો છે. પરંતુ જે જ્ઞેય એટલે જાણવા યોગ્ય, હેય એટલે ત્યાગ કરવા યોગ્ય અને ઉપાદેય એટલે શ્રહણ કરવા યોગ્ય હોય, તેમાંથી કાંઈ જાણે છે. કમળે કહ્યું:" એમાંથી હું કંઇપણ જાણતા નથી. તમે કહા તા હું શ્રદ્ધાથી

સાંભળીશ. "આચારે" તેને પ્રતિબોધ પમાડવા માટે બે ત્રણ ઘડી સુધી તત્ત્વના નિર્ણ પરૂપ દેશના આપી નિવૃત્ત થયા. પછી કમળને પુછયું કે: ભદ્ર! કહે હવે તેં શું તત્ત્વ જાલ્યું?" અલ્પમતિ કમળ બોલ્યા, "ગુરુજી, મેં કાંઈ બીજી જાલ્યું નથી. માત્ર તમે બાલતા હતા, ત્યારે તમારા હૈંડિઓ એકસાને આઠ વાર ઉંચા નીચા થતા મારા જેવામાં આવ્યા, એ મેં જાલ્યું છે. તે સિવાય હું કાંઈપણ સમજ્યા નથી." કમળના આ વચના સાંભળી આચાર્ય ખેદસહિત બાલ્યા કે, "આ તા અધ આગળ આરસી થઇ." પછી કમળ ચાલ્યા ગયા અને જ્યારે ધનશેઠ વાંદવા આવ્યા ત્યારે આચાર્ય કમળની તે ચેષ્ટા કહી પછી આચાર્ય ત્યાંથી વિહાર કરી બીજે સ્થળે ગયા.

એક દિવસે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવને અનુસારે પરને પ્રતિબાધ કરવામાં કુશળ એવા કોઇ બીજા આચાય<sup>જ</sup> પાછા તેજ વનમાં આવ્યા. તેમના આગમનના ખબર સાંભળી લાેકો શ્રેણિબદ્ધ વ'દના કરવા ગયા. ધનશેઠ પણ ત્યાં ગયા. દેશના પૂર્ણ થયા પછી ધનશે હે ગુરુને નિવેદન કયુ<sup>લ</sup>. સ્વામી ! મારાે પુત્ર કમળ ધાર્મિક વિચારમાં અત્ય'ત અજ્ઞાત રહે છે. પૂર્વે<sup>૬</sup> અહીં પધારેલા આચાર્યીએ તેને અતિશય પ્રતિબાધ આપ્યા, છતાં તે પ્રતિબાધ પામ્યા નહીં. પ્રથમ આચાર્યે° પ્રતિબોધ આપતાં મ′કાેડાની ગણત્રી કરી અને બીજા આચાર્યે° બાેધ આપતાં તેમના ક'ઠના હૈડિએા ઉંચા નીચા થવાની ગણત્રી કરી. તેથી કોઈ પણ પ્રકારે અજ્ઞાની પુત્રને આપ પ્રતિબોધ આપેા કે જેથી તેને સમ્યક્<sub>ર</sub>વ-રત્નની પ્રાપ્તિ થાય. જો મારા પુત્ર ગાઢ અજ્ઞાનમાંથી મુક્ત થશે તેા આપને મહાન્ લાભ થશે. "આચાયે<sup>ς</sup> વિચાર કરી જણાવ્યું, ''શેઠ આ તમારા પુત્રની બુદ્ધિ લૌકિકવ્યવહારમાં કેવી છે ?" ધનશેઢે કહ્યું, ''સ્વામી, એક ધર્મ' વિચાર વિના બીજ સર્વ° બાબતામાં નિષ્ણ છે." આચાર્ય° ઉત્સાહ લાવી કહ્યું, ''ત્યારે એ તમારા પુત્ર સુબાધ્ય છે; માટે અવસરે અહીં માકલવા." પછી ધનશેઠે ઘેર આવી કમળની પાસે આચાય<sup>૧</sup>ના ગુણાની પ્રશ'સા કરી કે, ''પુત્ર, કોઈ ઉત્તમ આચાર્ય આવેલા છે, તે ત્રિકાલદર્શી છે અને સર્વ પ્રાણી માત્રની સુખદુઃખની પ્રવૃત્તિ જાણે છે, માટે તારે તેમને મળવું અને પૂછવું." તત્કાળ કમળ પિતાનું વચન અ'ગીકાર કરી આચાર્ય'ની પાસે આવ્યા. વિનયથી વ'દના કરી ગુરુની પાસે બેઠા. આચાર્ય<sup>°</sup> તેના મનના અભિપ્રાય જાણવા કહ્યું, ''ભદ્ર! આ તારા હાથના મણિબ'ધમાં મત્સ્યના મુખ સહિત શીધ્ર ફળ આપનારી ધનરેખા છે. કમળે વિનયથી પૂછ્યું, ''મહારોજ, એ રેખાનું શું ફળ થશે ?'' ગુરુએ ''मच्छेण य सहस्सघणं" ઈત્યાદિ ગાથા બાેલી કહ્યું ભદ્ર, એ રેખાથી અમારા જાણવામાં આવે છે કે, ''તારા જન્મ શુકુલપક્ષમાં છે. તારા ગ્રહા સમભાવને ભજનારા થશે." તતકાળ કમળ ચમત્કાર પામી પાતાને ધેર આવ્યા. તેણે જન્મપત્રિકા લઈ ગુરુને અતાવી. ગુરુએ જન્મપત્રિકામાંથી પૂર્વે કહેલા ગ્રહાને અતાવી દ્વીધા. અને કહ્યું તારા અમુક વર્ષે વિવાહ થયેલા છે અને અમુક વર્ષે તને તાવની પીડા થઇ હતી." આ પ્રમાણે ગુરુનું વચન સાંભળી કમળ ચમત્કાર પામ્યાે. ઘેર આવી પિતાને જણાવ્યું કે, "ગુરુ ખરેખર ત્રિકાળજ્ઞાની છે." તે પછી કમળ દુરરાજ ગુરુને વ'દના કરવા જતા. આચાર્ય તે જ નગરમાં ચાતુર્માસ રહ્યા. તેઓ હ'મેશાં કૌતુક ભરેલી કથાએા કહી ધર્મીપદેશ આપવા લાગ્યા, આથી કુમળને ધુમુની વિશેષ જાણ થવા લાગી, તેના હૃદયમાં આહું તધુમું ઉપર શ્રદ્ધા થઈ. અનુક્રમે તેણે શ્રાવકના ખાર વ્રતાે ગ્રહણ કર્યા. ગુરુની કૃપાથી તે પિતા કરતાં પણ વધારે ધમ° પર દઢતાવાળા થયા. ચાતુર્માસ વીત્યા પછી આચાર્ય ત્યાંથી વિહાર કરી ચાલ્યા ગયા. કુમાર કમળ શ્રાવકધમ<sup>ર</sup>ને ચિરકાળ પાળી સદ્દગતિનું પાત્ર થયેા હતા. આ ઉપરથી સમજવાનું કે, બીજાએોએ પણ ભવ્ય જીવાના ઉપકાર કરનારું શ્રી જૈન શાસનને વિષે કુશળપણું રાખલું; તેમ કરવાથી સમ્યકૃત્વરત્ન આ જગતમાં નિઃસીમ શાભાને ધારણ કરનાર થાય છે. એ પ્રમાણે જિનદરા નમાં કુશળપણારૂપ સમ્યકૃત્વના પહેલા ભૂષણ ઉપર શ્રાવકપુત્ર કમળને પ્રતિબાેધ કરનાર આચાર્યનું દર્શાંત કહેવામાં આવ્યું. સમ્યક્ત્વનું બીજાં ભૂષણ.

સમ્યક્ત્વનું બીજું ભૂષણે શ્રી જિનશાસન પ્રભાવના છે. આગમાદિકના અળથી અથવા જ્ઞાનના અળથી શ્રી જિનશાસનનું વિશેષ દીપકપણું કરલું, તે જિનશાસનની પ્રભાવના છે. પૂર્વે આઠ પ્રભાવકના ભેદથી તે આઠ પ્રકારે કહેવામાં આવ્યું છે. પૂર્વે કહેલાનું અહીં પુના જે ગ્રહણ કરવામાં આવ્યું, તે પાતાને અને પરને ઉપકારકારી હોઇને તેમજ તીથે કર નામકમે બાંધવાને લઇને તેનું પ્રધાત્ય જણાવવાને માટે છે. તેમ વળી જે વચના સદ્દભૃત અર્થને પ્રકાશ કરનારા અને રાગદ્વેષને દૂર કરનારા છે, તેને વારંવાર ગ્રહણ કરવામાં કાંઇપણ દેાષ નથી; કારણ કે, તે સદ્દબોધની વૃદ્ધિનું કારણરૂપ છે. તે વિષે શ્રી ઉમાસ્વાતિવાચક મહારાજાએ પ્રશામરતિ પ્રકરણમાં કહ્યું છે.

''ये तीर्थकृत्प्रणीता, भावास्तदनंतरैश्च परिकथिताः । तेषां बहुशोऽप्यनुकीर्तनं भवात पुष्टिकरमेव ॥१॥''

જે તીથ°કર પ્રણીત ભાવા છે, તે આંતરારહિત કહેલાં છતાં તેમનુ અહુવાર અનુકીત°ન–સ્મરણ કરવું, તે પુષ્ટિને કરનારૂં જ થાય છે."–(૧)

> " यद्वदुपभ्रक्तमि सद्, भेषजमासेवतेऽर्त्तिनाञ्चाय। तद्वद्रागार्त्तिहरं, बहुशोऽष्यनुथोज्यमर्थपदम् ॥ २॥"

" જેમ ઔષધ એકવાર ખાધુ' હેાય પણ પીડાના નાશ કરવાને ફરીવાર ખવાય છે. તેવી રીતે રાગરૂપી પીડાના નાશ કરવા માટે અર્થ'ના પદાે ઘણીવાર કહેવામાં આવે છે. –"(ર)

> '' यद्वद्विषघातार्थं मंत्रपदैः नपुनरुक्तदोषोऽस्ति। तद्वद्रागविषद्मं पुनरुक्तमऊष्टमर्थपदम् ॥ ३॥''

જેમ વિષના નાશ કરવા માટે વાર'વાર મ'ત્રના પદેા બાલવામાં પુનરુક્તિ દાષ આવતા નથી, તેવી રીતે રાગરૂપા વિષને હણનારા અથ°પદા બાલવામાં પુનરુક્તિના દાષ આવતા નથી.

> ''वृत्त्यर्थं कर्म यथा, तदेव लोकः पुनः पुनः कुरुते। एवं विरागवार्त्ता, हेतुरपि पुनः पुनर्श्चित्यः॥ ३॥'

જેમ લોકો પાતાની આજિવકાને માટે તેનું તે જ કામ વાર વાર કરે છે, એવી રીતે વૈરાગ્યની વાર્તાના કારણને વાર વાર કરવું જોઈએ."(૩) સમ્યક્ત્વનું ત્રીજી ભૂષણ

સમ્યકૃત્વનું ત્રીજું ભૂષણ તીથ સેવા છે. તીથ દ્રવ્યથી અને ભાવથી, એમ બે પ્રકારે છે. તેમાં શત્રું જયાદિક દ્રવ્યતીથ છે અને જે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર્યના ધારણ કરનાર અને ભવ્યજનાના તારક એવા સાધુ—સાધ્વી તે ભાવતીથ કહેવાય છે. ઉભય પ્રકારના તીથ ની સેવાને વિધિપૂર્વ કરવાથી સમ્યકૃત્વ ભૂષણવાળું કહેવાય છે. અને પરંપરાએ સિદ્ધિરૂપ ફળને આપનારું થાય છે.

શ્રી ભગવતી સૂત્રના બીજ શતકના પાંચમા ઉદ્દેશમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે "તથાપ્રકારના સાધુ તથા શ્રાવકની પયુ પાસના કરવાથી શું ફળ પ્રાપ્ત થાય ?" તેના ઉત્તરમાં પ્રભુએ કહ્યું છે કે–"સિદ્ધાંતનું શ્રવણ એ પયુ પાસનાનું ફળ છે. શ્રવણનું ફળ શ્રુતજ્ઞાન છે, શ્રુતજ્ઞાનનું ફળ વિશેષ જ્ઞાન છે. વિશેષ- જ્ઞાનનું ફળ પ્રત્યાખ્યાન છે, પ્રત્યાખ્યાનનું ફળ સ'યમ છે. સ'યમનું ફળ અનાશ્રવ છે, અનાશ્રવનું ફળ તપ છે, તપનું ફળ વાદાણ છે, વાદાણનું વર

શ્રી આત્મપ્રબાેધ

કળ અિકરિય છે, અને અિકરિયનું ફળ સિદ્ધિ છે. શ્રુતજ્ઞાનથી હૈયાપાદેય પ્રમુખનું વિવેચનકારી જ્ઞાન થાય છે. વિશેષજ્ઞાનનું ફળ પ્રત્યાખ્યાન કહ્યું તેનું કારણ એ છે કે વિશેષ જ્ઞાનવાળા પુરૂષ પાપના પચ્ચક્ષ્માણ કરે છે. જયારે પચ્ચક્ષ્માણ કરવામાં આવે ત્યારે તેને સંયમ પ્રાપ્ત થાય છે. અણહણ્યના અર્થ અનાશ્રવ થાય છે. સંયમવંત પુરૂષને અનાશ્રવ હાય છે એટલે નવા કર્મને શ્રહણ કરતા નથી. જયારે અનાશ્રવને લઈને તે લધુકર્માં થાય છે, ત્યારે તે તપસ્યા કરે છે. વાદાણના અર્થ વ્યવદાન થાય છે. વ્યવદાન એટલે કર્મની નિજેશ. તપસ્યાથી પૂર્વના કર્મની નિજેશ થાય છે. એકિય એટલે યાગનિરાધ. કર્મની નિજેશ થવાથી યાગના નિરાધ થાય છે. તે પછી પર્યવસાને સિદ્ધિનું ફળ પ્રાપ્ત થાય છે. આ પ્રમાણે સમ્યક્ત્વના ત્રીજ ભૂષણ ત્રીર્થસેવાનું ફળ જાણી સમકિતવંત પુરૂષાએ તેમાં પ્રવૃત્તિ કરવી.

## સમ્યક્ત્વનું ચાેથું ભૂષણ.

સમ્યક્ત્વનું ચોથું ભ્ષણ સ્થિરતા છે. સ્થિરતા એટલે ચિત્તની ચપલતાનો અભાવ. જૈનધર્મને વિષે પોતાનું અથવા પરનું સ્થિરપણું કરલું – દઢ ચિત્ત રાખી રહેલું. તે સ્થિરતા કહેવાય છે. પરતીર્થીઓની મહાન્ સમૃદ્ધિ જેવામાં આવે તો પણ સુલસાની પેઠે નિઃપ્રકંપ રહેલું, જિન વચન ઉપર અવિચલ શ્રદ્ધા રાખવી. તેવા જીવા દઢધર્મા કહેવાય છે. જે દઢધર્મી પુરુષા હોય છે, તેઓ અરિહંતના પ્રરુપેલા આગમમાં પ્રશંસનીય ગણાય છે. તે વિષે આગમમાં કહ્યું છે કે, "ચાર પ્રકારના પુરુષો હોય છે. ૧ પ્રિયધર્મી છે પણ દઢધર્મી નથી. ૨ દઢધર્મી છે, પણ પ્રિયધર્મી નથી. ૩ દઢધર્મી છે અને પ્રિયધર્મી છે અને ૪ દઢધર્મી નથી તેમ પ્રિયધર્મી પણ નથી. આ ચાર પ્રકારના પુરુષોમાં ત્રીજે પ્રકાર સર્વીત્તમ છે. અને તે ભગ્ય પુરુષોએ ગ્રહણ કરવા યાગ્ય છે.

### स्थिरता विषे सुद्धसाने। वृत्तांत

જંબૂદીપના ભરતક્ષેત્રને વિષે મગધ નામે દેશ છે. તે દેશની રાજધાની રાજગૃહીનગરી છે. તે નગરીમાં પ્રસેનજિત નામે રાજ રાજ્ય કરે છે. તે સવ<sup>°</sup> ઉચિતકળામાં કુશળ છે. તેને નાગ નામે એક સારથિ હતો. તે રાજ પ્રસેન-જિતના ચરણકમળની સેવામાં સદા તત્પર રહેતા હતા. તેને સુલસા નામે સ્ત્રી હતી. તે પતિત્રતા અને જૈનધમ ઉપર પૂર્ણ રાગી હતી. તે ગુણવતી આળા સવ<sup>°</sup>દા શુદ્ધ નિષ્કાથી દેવભક્તિ અને પતિભક્તિ કરતી હતી.

એક દ્વિસે નાગસારથિએ કાઈ ઘરમાં ગૃહસ્થને પાતાના ઉત્સ'ગમાં પુત્રને રમાડતા જોયા. પાતે અપુત્ર હાવાથી તેને હ્રદયમાં અતિશય દુઃખ થયું અને નત-મસ્તકે આ પ્રમાણે મનમાં કહેવા લાગ્યા-''અહા! હું કેવા મંદ ભાગ્યવાન્ છું કે, મારે એક પણ પુત્ર નથી. આ ભાગ્યવાન્ પુરૂષને ધન્ય છે કે જેને હૃદેયને આન'દ આપનારા ઘણા પુત્રો છે. "આવું ચિતવતા નાગસારથિ પાતાને ઘેર આવ્યા. પાતાના પતિને આમ ચિંતા કરતાે જોઇ સતી સુલસાએ કહ્યું, ''સ્વામીનાથ! તમારા હૃદયમાં શી ચિંતા ઉત્પન્ન થઈ છે? તમારું ચિંતાતુર મુખ જોઈ મારા હ્રદયને પરિતાપ થાય છે. માટે જે સત્ય **હેાય તે કહેા.''** નાગસારથિ મ'દ્દ સ્વરથી બોલ્યા–''પ્રિયા, આજે એક ગૃહસ્થને મે' પાતાના ઉત્સ'ગમાં પુત્રને રમાડતા જોયા, તે ઉપરથી મને પુત્રની ચિંતા ઉત્પન્ન થઈ આવી છે. આજ સુધી મારે કાંઈ પણ પુત્ર થયા નથી, એથી હું મારા આત્માને દુર્ભાગી માનું છું મને અત્યાર સુધી એક પણ પુત્ર પ્રાપ્ત થયો નહીં, એ મારા હૃદયને શલ્યની જેમ પીંડે છે. ''સ્વામીના આવા વચના સાંભળી સુલસાએ કહ્યું– ''સ્વામી, ચિંતા કરશા નહીં. પુત્રને ઉત્પન્ન કરવા માટે તમે કાઈ બીજી કત્યાનું પાણિ ગ્રહણ કરાે. કાેઈ પણ રીતે તમારા મનની ચિંતા દૂર કરવી એ મારી કરજ છે."

નાગસારથિ બોલ્યા-"પ્રિયે! એ વાત મારી આગળ કહીશ નહીં. આ જન્મમાં મારે તું એક જ પ્રિયા છે. તારા સિવાય બીજ સ્ત્રીને હું મનથી પણ ઈચ્છતા નથી. મારામાં પુત્ર દર્શનની અભિલાષા ઉત્પન્ન થઈ છે પણ તે પુત્ર તારી કૃક્ષિથી ઉત્પન્ન થયેલા જ ઈચ્છું છું. બીજ સ્ત્રીથી ઉત્પન્ન થયેલા પુત્રને જેવાની મારી ઈચ્છા નથી. માટે તું સતી છે, તેથી કાઈ દેવતાની આરાધના કરી તેની પાસે પુત્રનું વરદાન માગ, જેથી મારા મનારથ સિલ્ફ થાય." સુલસા પતિના આવા વચના સાંભળી બોલી,—સ્વામિનાથ! જે આપણા કર્મમાં પુત્ર હશે તા આપણને અવશ્ય પ્રાપ્ત થશે. તે સિવાય કદિ પણ પુત્રની પ્રાપ્તિ નહીં થાય. વાંછિત અર્થની સિલ્ફિ કરવાને માટે મન, વચન અને કાયાથી બીજા કાઈ પણ દેવની આરાધના કરીશ નહીં. આપણે તા અરિહ તદેવની આરાધના કરીશું જે ભગવાન્ સર્વ ઈષ્ટ સિલ્ફિના કારણરૂપ કલ્પવૃક્ષ સમાન છે. હું સર્વ મનારથોને પૂરનારા આયં બિલ પ્રમુખ તપને આચરીશ. એનાથી આપણાં કાય'ની સિલ્ફિ થશે. કાઈ જાતની ચિંતા કરશા નહીં." સતીના આ વચના સાંભળી નાગસારથિને આશ્વાસન મળ્યું, તે પછી સતી સુલસા આદિનાથ પ્રમુખ

૧૦૦ શ્રી આત્મ પ્રેબાેધ

સર્વ જિનેશ્વરાની ત્રિકાળ પૂજા કરવા લાગી અને બીજા ધાર્મિક કાર્યા તથા તપસ્યા કરવામાં તે તત્પર અની ગઈ.

કેટલાક સમય પછી દેવલાકમાં ઇંદ્રસભામાં સુલસાના ધાર્મિકપણાની પ્રશ'સા કરવામાં આવી. તે વખતે એક મિથ્યાત્વી દેવતા તે પ્રશ'સા સાંભળી શકયા નહીં, તેથી તે સુલસાની પરીક્ષા કરવાને પૃથ્વી ઉપર આવ્યા. તે સાધુના વેષ પહેરી સુલસાના ઘરમાં પેઠા. આ વખતે સુલસા પાતાના જિનેશ્વરપ્રભુની પૂજા કરવામાં આસકત હતી, તા પણ તેણીએ જ્યારે મુનિને ઘેર આવેલા જોયા, એટલે તે તત્કાળ એઠી થઈ અને અતિશય ભક્તિપૂવ ક તેણે મુનિના ચરણકમળમાં વ'દના કરી. સત્તીએ મુનિને વિનયથી પૃછ્યું, મહારાજ! શું કારણે પધાર્યા છો?" કપટી મુનિએ કહ્યું, "આઇ, અમારી સાથે એક બીજા સાધુ છે, તેમને એક રાગ થયેલા છે. તે રાગનું છેદન કરવાને લક્ષપાક તેલ જોઈ એ છે; તેનું તેલ તમારા ઘરમાં હશે, માટે તે લેવા આવ્યો છું"

મુનિના આ વચનાે સાંભળતા જ સતી સુલસા પાેતાના એારડામાં ગઈ અને લક્ષપાક તેલના એક ઘડા લાવી મુનિની આગળ મૂકયા. પાતે ઘડાનુ**ં** ઢાંકણ ઉઘાડવા માંડયું, તેટલામાં દેવના પ્રભાવથી તે ઘંડા કુટી ગયા. આથી સુલસાના હૃદયમાં જરાપણ ખેદ થયા નહીં. તે પાછી ઘરમાં જઈને બીજો ઘડેા લાવી તે ઘડાે ઉપાડતાં જ ભાંગી ગયા. તાે પણ તે અખિન્ન હૃદયે પાછાે ત્રીજો ઘડાે લાવી. તે પણ પ્રથમની જેમ ભાંગી ગયાે. હવે તેણીના ઘરમાં ચાયાે ઘડાે ન હતા, તેથી તે ઘડાના અફસાસ ન કરતાં પાતાના મનમાં કહેવા લાગી કે, ' અરે ! હું કેવી નિર્ભાગી ? આ મારૂં તેલ ગ્લાન મુનિના ઉપયોગમાં આવ્યું નહીં." સતી સુલસાને આમ ચિંતવતી જાણી. તેની ઉત્તમ ભાવના જોઈ તે દેવ પ્રસન્ન થઈ ગયા. તત્કાળ તેણે પાતાનું સ્વરૂપ પ્રગટ કયુ<sup>લ</sup>. તે બાેલ્યા–''સતી શ્રાવિકા તમને ધન્યવાદ ઘટે છે. ઈન્દ્રે દેવતાની સભામાં તમારી પ્રશ'સા કરી તે વખતે મે' અલ્પબુદ્ધિવાળાએ તેમાં શ'કા કરી. પછી તમારી પરીક્ષા કરવા હું મુનિના વેષ ધારણ કરી અહીં આવ્યા હતા. ઈન્દ્રે કરેલી પ્રશ'સાથી પણ વધારે તમારામાં ધમ'ની સ્થિરતા એઈ હું સંતુષ્ટ થઈ ગયા છું, તેથી જે તમને ઈષ્ટ હાેય તે માંગી લ્યાે." સતીસુલસાએ પ્રસન્ન થઈને કહ્યું, "દેવ! જે તમે મારી ઉપર સંતુષ્ટ થયા હેા તાં મને પુત્ર રૂપ વાંછિત વર આપાે.'' સતીની આ માંગણી ઉપરથી તે દેવતાએ તેણીને ખત્રીસ ગુટિકાએ। આપી અને કહ્યું

કે, ''તમારે આ ગુટિકાએ৷ અનુક્રમે ભક્ષણ કરવી તેથી તમારે તેટલા સુંદર પુત્ર થશે. તે સિવાય મારા યાેગ્ય કાંઇપણ કાય<sup>ર</sup> આવી પડે તાે મને સંભારજે" આટલું કહી તે દેવ અદશ્ય થઈ ગયો. પછી સુલસાએ વિચાર કર્યો કે, આ ગુટિકાનું અનુક્રમે ભક્ષણ કરવાથી અત્રીસ પુત્રા થશે, તેા તે પુત્રોના મળ મૂત્ર વિગેરે અશુચિને કેાણ સાફ કરશે**? અને તેમની સ**'ભાળ શી રીતે થઇ શકશે. માટે આ અધી ગુટિકાએા એક સાથે ખાવી વધારે સારી છે, તેમ કરવાથી ખત્રીસ લક્ષણવાળા એક જ પુત્ર પ્રાપ્ત થશે. ''આવું વિચારી સુલસા તે અત્રીસ ગુઠિકાએ**ા એ**કી સાથે ખાઈ ગઇ. પછી સુલસાની ધારણા પ્રમાણે **બ**ન્યું ન**હીં.** પણ દેવયાેગે તેણીના ઉદરમાં અત્રીસ ગર્ભ ઉત્પન્ન થયા. અનુક્રમે ઉદરની વૃદ્ધિ થવાથી સત્તી સુલસોને ભારે પીડા થઈ. પીડા નહીં સહન કરી શકવાથી સુલસાએ કાયાત્સગ<sup>૯</sup> કરી<sup>ં</sup> પેલા દેવતાનું સ્મરણ કયુ<sup>લ</sup>. દેવતા ત્યાં હાજર થયા અને પાતાના સ્મરણનું કારણ પૂછ્યું. ''સુલસાએ દેવની આગળ સવ' વૃત્તાંત જણાવ્યા.'' દેવ બાેલ્યા. "ભદ્ર! એકી સાથે ખત્રીસ ગુટિકા ખાધી, તે ઘણુ' અયાગ્ય કયુ<sup>લ</sup> છે. હવે તારા ગભ<sup>લ</sup>માં અત્રીસ આળકાે ઉત્પન્ન થયા *છે*. તેઓ અધા એકી સાથે અવતરશે અને સરખા આયુષ્યવાળા થશે. તે સર્વ°નું મરણ એક જ વખતે થશે. પરંતુ તું ગભ<sup>લ્</sup>પીડાનાે ભય રાખીશ નહીં. હું તને તે વિષે સહાય કરીશ." આ પ્રમાણે કહી સુલસાનાં ગર્ભ'ની પીડા હરી દેવ પાતાને સ્થાને ચાલ્યા ગયા. સુલસા ગભ°ની પીડા રહિત થઇ અને સુખે ગભ°નું વહન કરવા લાગી. સમય-પૂર્ણ થયેા એટલે તેણીએ ખત્રીસ લક્ષણવાળા ખત્રીસ પુત્રાને જન્મ આપ્યાે. નાગસારથિએ માેટા આર'ભથી એ બત્રીસ પુત્રોના જન્માત્સવ કર્યા. અનુક્રમે તે તે અત્રીસ પુત્રો માેટા થઈ યૌવનવયને પામ્યા. સારથિએ તે અત્રીસ કુમારાને રાજા શ્રેણિકની સેવામાં રાખ્યા. તેમની ઉત્તમસેવાથી શ્રેણિક રાજા તેમની ઉપર સંતૃષ્ટ હતા.

એક દિવસે રાજ શ્રેણિક પ્રથમથી સ' કેત કરી ચેડારાજની પુત્રી સુજ્યેષ્ઠાને ગુપ્ત રીતે લાવવાની યાજના કરી. યાજના પાર પાડવા ચ'પાનગરીની સામે છુપી સુર'ગ કરાવી. સુર'ગ માગે નાગસારથિના અત્રીસ પુત્રાની સાથે રથમાં બેસી શ્રેણિકરાજા નગરના દરવાજામાં દાખલ થયા. રાજકુમારી સુજ્યેષ્ઠાએ પણ પ્રથમ ચિત્રમાં જેયેલા મગધપતિ શ્રેણિકને આલેખી પાતાની નાની બેન ચેલ્લણાને એ વૃત્તાંત કહ્યો હતો. ચેલ્લણા પાતાની અહેનના વિયાગને સહન કરવા અસમથ હતી, તેથી તે પણ રથમાં સાથે આવી. રસ્તામાં સુજ્યેષ્ઠા પાતાના આભૂષણના

શ્રી આત્મ પ્રેબાધ

ડેબા ભૂલી જવાથી લેવા પાછી ગઈ તે સમયે સુલસાના અત્રીસ પુત્રાએ રાજ શ્રેણિકને જણાવ્યું કે! "સ્વામી! આપણે આ શત્રુના ઘરમાં ઘણીવાર રહેલું યોગ્ય નથી." રાજાને આ વાત રુચિકર લાગી. તત્કાળ તે ચેલ્નણાને લઇ ત્યાંથી આગળ ચાલ્યો ગયો. પાછળથી સુજ્યેષ્ઠા રત્નાભરણનો ડેબ્બા લઈ આવી. તેણે શ્રેણિકના રથ જોયો નહીં. પાતાના મનારથ અપૂર્ણ રહ્યો. તેને મનમાં લાગી આવ્યું. ઉપરાંત પાતાની બેન ચેલ્લણાના વિચાગ તે સહન કરી શકી નહીં, આથી તેણીએ પાકાર કર્યો— "હા, હા, કાઇ ચેલ્નણાને હરી જાય છે. "આ પાકાર રાજાના સાંભળવામાં આવતાં ચેડા રાજા તત્કાળ ક્રોધ પામી તૈયાર થઇ ગયા. તે વખતે રાજાની પાસે રહેલા વૈરાંગિક નામના સુભઠ ચેલ્લણાને પાછી વાળવા દાડી ગયા. તે વેગથી દાડતાં શ્રેણિકના રથની નજીક આવી પહેાં ચ્યા. તેણે જેરથી એક એવું બાણ માર્યું કે જેથી સુલસાના બત્રીસ પુત્રા એકી સાથે હણાઈ ગયા. સાંકડી સુર'ગમાંથી બત્રીસ રથે ખેંચવા માંડવા. તેવામાં શ્રેણિક રાજા પાતાના રથ વેગથી આગળ ચલાવી ગયો.

વૈર'ગિક સુભટ પાેતાના મનારથ સિદ્ધ ન થવાથી નિરાશ થયા સખેદે સર્વ વૃત્તાંત ચેડા રાજાને જણાવ્યા.

રાજ શ્રેષ્ઠિક સુજયેષ્ઠાને બદલે ચેલ્લણાને લઇ પાતાની રાજધાની રાજગૃહીનગરીમાં આવી પહેંચ્યા. ત્યાં તે ગાંધવ વિવાહની વિધિથી ચેલ્લણાને પરણ્યા. રાજાના મુખથી નાગસારથિ અને સુલસા પાતાના અત્રીસ પુત્રોના મરણના વૃત્તાંત સાંભળી અતિ શાકાતુર થઈ ગયા. અને ભારે વિલાપ કરવા લાગ્યા. અ'ને દ'પતી શાકના મહાસાગરમાં મગ્ન થયેલા જાણી રાજા શ્રેષ્ઠીક અને અભયકુમારે તેમને આ પ્રમાણે પ્રતિબાધ આપ્યા—" ભદ્ર! તમે આહ ત-ધમ ના જ્ઞાતા અને વિવેષ્ઠી છા. આ સ'સારમાં જે ક'ઇ સાક્ષાત્ ભાવ દેખાય છે તે સવ વિનાશી છે. મરણ પામલું, એ સવ જ્વાને સાધારણ છે, માટે શાકના ત્યાગ કરી ધમ ના સાધનરૂપ ધૈય નું અવલ અન કરલું." આ પ્રમાણે પ્રતિબાધ આપી રાજા શ્રેષ્ઠિક અભયકુમાર મ'ત્રી સાથે મહેલમાં ગયા. અ'ને દ'પતિ પૂર્વના કમ ના વિપાકને પ્રમાણ કરી શાકરહિત થયા અને આહ તધમ ના આરાધનમાં વિશેષ ઉજમાલ થયા.

એક વખતે શ્રી વીરપ્રભુ ચં'પાનગરીના ઉદ્યાનમાં સમાસર્યા. સર્વ પર્ષદા વ'દના કરવાને આવી. ભગવ'તે ધર્મ'ની દેશના આપી. આ વખતે દંડ, છત્ર, અને 'ભગવા વસ્ત્ર ધારણ કરનાર અ'અડ નામના એક પરિત્રાજક કે જે

શ્રી વીરપ્રભુનાે ઉત્તમ શ્રાવક હતાે, તે વીરપ્રભુને નમી યાેગ્ય સ્થાને ખેસી પ્રભુના મુખ<mark>થી ધમ<sup>લ્</sup>દેશના સાંભળતાે હતાે. તે</mark> પ્રભુને વ<sup>ર</sup>દના કરી આ પ્રમાણે બાેલ્યાઃ "સ્વામી ! હાલ રાજગૃહનગરમાં જવાની મારી *ઈચ્છા છે."* પ્રભુએ વિચાર કરી કહ્યું, ''દેવાનુપ્રિય ! જે તમારે ત્યાં જલું હોય તેા ત્યાં નાગ-સારથિને ઘેર અમારી શ્રાવિકા સુલસા છે, તેને મધુર વાણીથી ધમ'શુદ્ધિ સાથે સુખશાતા પૂછજો." પ્રભુની આજ્ઞાને અ'ગીકાર કરી અ'ખંડ શ્રાવક લબ્ધિના ખળથી આકાશમાગે<sup>૧</sup> રાજગૃહનગરીમાં આવ્યાે. તે નાગસારથિના દ્વાર આગળ આવીને ઉભાે રહ્યા, તે વખતે તેણે પાતાના મનમાં ચિંતવ્યું કે, '' ભગવાન વીરપ્રભુએ જેને માટે કાળજી રાખેલી છે, એવી સુલસા ધમ<sup>ર</sup>ને વિષે કેવી દઢ હશે ? તેની પરીક્ષા કરવી જોઈએ. ''આલુ' ચિંતવી તેણે તત્કાળ વૈક્રિયલબ્ધિ વડે બીજું રૂપ કરી સુલસાના ઘરમાં પ્રવેશ કર્યો. ઘરમાં પેસી પ્રથમ સુલસાની પાસે ભિક્ષા માગી. સુલસાએ સત્પાત્ર સિવાય બીજાને ભિક્ષા આપવી નહીં એવા નિયમ ગ્રહણ કરેલા હતા, તેથી પ્રતિજ્ઞા પાળવા તેણે અ'અડ શ્રાવકને પાેતાના હાથે ભિક્ષા આપા નહીં. અ'**બ**ડ ત્યાંથી પાછે**ા કર્યાે અને નગરની** બહાર પૂર્વ<sup>°</sup>માં જઇ બ્રહ્માનું સ્વરૂપ વિકુવ્યુ<sup>°</sup>ં. ચાર મુખ અને ચાર ભુજાઓ ધારણ કરી. અંગ ઉપર ધ્રહ્મસૂત્ર અને કંઠમાં રુદ્રમાળા આરોપિત કરી તે સાવિત્રી સાથે હંસના વાહન ઉપર બેઠાે હતાે. તે રક્તવર્ણી બ્રહ્મા અની ચારે મુખે ચાર વેદાેના ધ્વનિ કરવા લાગ્યાે. આ બ્રહ્માના પ્રત્યક્ષ દર્શન કરવાને રાજગૃહીનગરીના હજારાે લાેકાે આવવા લાગ્યા. કેટલાક તેની ભક્તિ કરવા, કેટલાંક કૌતુક જેવા અને કેટલાક મનની ઇચ્છા પૂરી કરવા તે સ્થળે એકઠા થવા લાગ્યા. આ વાર્તા સતી સુલસાના સાંભળવામાં આવી તેા પણ સમ્યકૃત્વને વિષે દઢ નિયમવાળી તે રમણી કપટી બ્રહ્માની પાસે ગઇ નહીં. જ્યારે સુલસા વ'દન કરવા આવી નહીં એટલે અ'બડ શ્રાવકે બીજે દિવસે દક્ષિણ દિશામાં વિષ્ણુનું સ્વરૂપ ધારણ કયુ<sup>લ</sup>. ગરૂડ ઉપર આસન કયુ<sup>લ</sup>, પીળા વસ્ત્રો ધારણ કર્યા, ચારે ભુજામાં શ'ખ, ચક્ર, ગદા અને શાહગ° ધનુષ્ય રાખ્યા, સાથે લક્ષ્મી તથા બીજી ગાેપાંગનાએા સહિત લીલા પ્રદર્શિત કરી. તેના દર્શન કરવા અનેક લાેકા દાેડી ગયા. પણ મિચ્યાત્વીએાના પરિચયથી ભય પામતી તે શુદ્ધ શ્રાવિકા તે સ્થાને ગઈ નહીં. જ્યારે સુલસા વિષ્ણુના સ્વરૂપથી લલચાણી નહીં એટલે અ'બંડે ત્રીજે દિવસે પશ્ચિમ દિશામાં શ'કરનું રૂપ વિકુવ્યું. તે મહાદેવ વાઘના ચર્મ ને ધારણ કરી વૃષભના વાહન ઉપર બેઠા હતા. ત્રણ નેત્રો અને મસ્તક

ઉપર ચંદ્ર ધારણ કર્યો. જટામાં ગંગા, ગજચમ'ના વસ્ત્રો, શરીરે ભસ્મ, એક હાથમાં ત્રિશૂળ, બીજા હાથમાં ખપ્પર, ગળામાં રૃંઢમાળ અને ખાળામાં પાવ'તી ધારણ કરેલા હતા. તે શ'કરરૂપે લોકાને કહેતા કે, આ જગત્ના સવ' પ્રાણીઓના સંહાર કરનાર હું છું. મારા જેવી કાઈનામાં શક્તિ નથી અને મારા સિવાય કાઈ પરમેશ્વર જ નથી. નગરના લોકા તેના દર્શ'ન કરવાને જવા લાગ્યા પણ સમ્યક્ત્વથી વિભૃષિત એવી સુલસા ત્યાં ગઈ નહીં. તે પાતના ધમ' વિષે દઢતા શ્રહણ કરીને ખેસી રહી.

અંબડ શ્રાવકે જાણ્યું કે, સુલસા પાતાના ધમ માં દઢ રહી છે. પછી ચાયે દિવસે તેણે ઉત્તર દિશામાં સમવસરણની રચના કરી. આઠ પ્રાતિહાય સહિત જિનેન્દ્રનું રૂપ ધારણ કરી તેમાં તે વિરાજત થયા. આ વાર્તા સાંભળી ઘણા લોકો તેને વંદન કરવા ગયા. અને નગરના લોકોને આહ ત ધમ ના ઉપદેશ આપવા માંડયા. તથાપિ ધમ ને વિષે દઢતાવાળી સુલસા તે સ્થળે ગઈ નહીં. આ વાત અંબડના જાણવામાં આવતાં તેણે સુલસાના મનને ક્ષાભ પમાડવા માટે એક પુરૂષને તેણીના ઘર માકલ્યા. તે પુરૂષે સુલસાના ઘર આવી આ પ્રમાણે કહ્યું: "ભદ્રે! આ નગરીની અહાર શ્રી અરિહંત ભગવાન્ સમાસર્યા છે. તેમને વંદના કરવાને માટે તમે કેમ જતા નથી?" સુલસા બાલી: "હે મહાભાગ! હાલ આ પૃથ્વીને વિષે શ્રીવીર ભગવાન્ સિવાય બીજા કાઈ તીર્થ કર વિઘમાન નથી, અને શ્રી વીરભગવાન્ તો હાલ બીજા દેશ તરફ વિચરે છે. તેઓ એકદમ અહીં શી રીતે આવે? કાઇપણ રીતે વીરપ્રભુના અહીં આવવાના સંભવ નથી.

"સુલસાના આ વચન સાંભળી તે પુરૂષે કહ્યું: "અરે ભાળી સ્તી! આતા પચ્ચીશમા તીર્થ' કરે છે; તેઓ હમણાં જ ઉત્પન્ન થયેલા છે, માટે તમે તેમની પાસે જઈ કેમ વંદના કરતા નથી?" સુલસાએ આક્ષેપ કરીને કહ્યું: "ભદ્ર! એ વાત તદ્દન અઘિત છે, આ જગતને વિષે પચ્ચીશમા તીર્થ' કર કદિપણ થતા જ નથી. મને તો આ કાઈ માચાવી પુરૂષ લાગે છે. કપટ આડ અરથી બાળા લાકોને ઠગે છે. તેવા ઘૂર્ત'ની પાસે મારે શા માટે જવું એઈએ?" સુલસાના આ વચન સાંભળી તે પુરૂષે વિચાર કરી કહ્યું, "ભદ્ર! તમારે એવી શ'કા શા માટે લાવવી એઈએ. એ ઘૂર્ત હોય કે કપટી હોય પણ જૈનશાસનની ઉન્નતિને તા કરનારા છે. ગમે તે રીતે શાસનની ઉન્નતિ થતી હોય, તેમાં દેષ એવાના નથી." સુલસા જરા નાખુશ થઈને બાલી: "ભદ્ર! આવી વાત કહેવા ઉપરથી મને લાગે છે કે, તું પણ ભાળા (મૂર્ખ') માણસ છે, એ તું ન્નાન

વડે વિચાર કરીશ તે৷ માલૂમ પડશે કે અસદ્દ વ્યવહારથી શાસનની ઉન્નતિ થતી નથી પણ ઉલટી લોકોમાં હાંસી થાય છે.

" સુલસાના આવાં દઢતા ભરેલા વચના સાંભળી તે પુરુષ ત્યાંથી ચાલી નીકળ્યા અને અંબડની આગળ આવી તેણે તે સર્વ વૃત્તાંત નિવેદન કર્યા. તે ઉપરથી અંબડે પાતાના હૃદયમાં વિચાર કર્યા કે, " વીર પ્રભુએ સભા સમક્ષ જે સુલસાને ધર્મલાભ પૃછાવ્યા, અને તેણીની સંભાવના કરી તે સર્વ રીતે ઘટિત છે. તે વખતે નીચે પ્રમાણે બે પદ્ય બાહ્યા હતા.

" मया व्यामोहितं विश्वं विश्वं न सुलसा पुनः । तमसा ग्रस्यते एते न प्रदीप शिखा पुनः ॥ १ ॥ तथामुष्य मनेष्ठद्वं, त्रिपुलै र्व्हतां गुणैः स्थातु मिष्टे मया तत्र महिमा नहि मादशाम् ॥ २ ॥ ''

આ સુલસાનું મન અરિહંતાના વિશાળ ગુણાથી એવું રૂ'ધાઇ ગયું છે કે જેમાં મારા જેવાએાના મહિમા રહી શકે એવા અવકાશ રહ્યો નથી. (ર)

આ પદ્યો કહી અ'અડ શ્રાવકે વિચાર્યું કે, '' સુલસાને મેં' ઘણી રીતે ચલાયમાન કરી છતાં પણ તે ચલિત થઇ નહીં તેની દઢતાને પૂર્ણ ધન્યવાદ ઘટે છે.''

આવું વિચારી અંબડ શ્રાવકે પાતાનું માયારૂપ ફેરવી સ્ત્રાભાવિક રૂપ ધારણ કર્યું, હૃદયમાં પ્રસન્ન થઈ સુલસાના ઘરમાં આવ્યા. સતી સુલસા તેને મૂળરૂપ ધારી જોઇ બેઠા થઈ અને તેને એક સાધર્મિ બંધુ તરીકે માન આપી આ પ્રમાણે બાલી—''હે ત્રણ જગતના સ્વામી શ્રી વીર પ્રભુના શ્રાવક, તમે કુશળ છા ?" એમ સુખશાતા પૂછી તેના ચરણનું પ્રક્ષાલન કરી પાતાના ગૃહુ- ચેત્યનું વંદન કરાવ્યું. અંબડ શ્રાવક પણ વિધિપૂર્વક ચૈત્યવંદન કરી સુલસા પ્રત્યે બાલ્યા: '' હે, મહાસતી! આ ભરતક્ષેત્રને વિષે તમે એક જ ધર્મને વિષે દઢતાવાળા અને પુણ્યવાન છા; કારણ કે, શ્રી વીર પ્રભુએ મારે મુખે તમાને ધર્મલાભ કહેવરાવ્યા છે.

૧૦૬ શ્રી આત્મ પ્રેબાેધ

અ'અડના મુખથી આ વાત સાંભળી સુલસાને અતિશય આન'દ થયા. અને જે દિશામાં પ્રભુ વિહાર કરતા હતા, તે દિશા તરફ અ'જલિ જેડી, પ્રભુને હૃદયમાં ધારણ કરી ઉત્તમ વાણીથી પ્રભુની સ્તૃતિ કરી.

તેણીનાે આશય જાણવાને માટે અંબડ આ પ્રમાણે બાેલ્યાે–"મહાસતી! આ નગરની અહાર હમણા બ્રહ્મા, વિષ્ણુ, અને શ'કર પ્રત્યક્ષ આવ્યા હતા, તેમના દર્શન કરવાને તમે ગયા હતા કે કેમ ? સુલસા બાલી " દેવ ! જે પુરૂષા જૈનધમ°માં અનુરક્ત થયા હેાય, તેઓ રાગદ્વેષરૂપ શત્રુઓને છતનારા, ભવ્ય-જ્વોના ઉપકાર કરનારા, સર્વજા અતિશય સંપન્ન અને પાતાના તેજથી સૂર્યને પણ પરાજિત કરનાર એવા દેવાધિદેવ શ્રી મહાવીર પ્રભુને મૂકી રાગ, દ્વેષ તથા માહથી પરાભવ પામેલા, નિરંતર સ્ત્રી સેવામાં તત્પર રહેનારા, વધ, બ'ધન વગેરે ક્રિયાને આચરનારા, આત્મધર્મને નહીં જાણનારા અને સૂર્યની આગળ ખદ્યોત જેવા દેવાને જોવા કેમ ઉત્સાહ કરે? અર્થાત્ ન જ કરે. કાેઈ પુરૂષે પરમ આલ્હાદ આપનારા અમૃતનું પાન કયુ<sup>લ</sup> હેાય તેને ખારું પાણી પીવાની ઇચ્છા કેમ થાય ? કદિપણ ન થાય, જેણે હોરા, માણેક તથા રત્નોના વેપાર કર્યા હાય તેને કાચના કટકાના વેપાર કરવા કેમ રુચે ? હૈ દેવતા, તમે જિનેશ્વરના કહેલા ભાવને જાણા છેા, અને તેમણે પ્રરૂપેલા ધર્મ ને વિષે રક્ત છેા, છતાં મને આવા પ્રક્ષ કેમ કરા છા ?" સુલસાના આ વચના સાંભળી અ'બડ અત્ય'ત પ્રસન્ન થઈ ગયા. તેણે સુલસાની ધર્મ ઉપરની સ્થિરતાની પ્રશ'સા કરી. પછી તેણે બ્રહ્મા, વિષ્ણુ, વર્ગેરેના સ્વરૂપને ધારણ કરવાના સર્વ વૃત્તાંત કહી સંભળાવ્યા. પછી તેણીને મિથ્યાદુષ્કૃત કહી તે ગયેા. પછી અ'બડને શ્રી વીરપ્રભુ પાસે ગ્રહણ કર્યા છે ખાર વ્રત જેમણે એવા સાતસા શિષ્યા થયા હતા. તે અંબડના શિષ્યા કાંપિલપુરથી વિહાર કરી પુરિમતાળપુર જતા હતા. માગે° જતા તેઓ તૃષાથી આકુળવ્યાકુળ થઈ ગયા. તેવામાં ગ'ગા નામની એક માેટી નદ્રી આવી પણ કાેઇ જળ આપનાર ત્યાં ન હતું. તેએા સવે<sup>૧</sup> અદત્તાદાનથી વિરક્ત હતા. એટલે તેએ પરસ્પર આ પ્રમાણે કહેવા લાગ્યા. હે દેવાનુપ્રિયા ! આપણા સાતસામાંથી કાઈ એક પાતાના ત્રતના ભ'ગ કરીને જે જલપાન કરાવે તા આ**ડીના અધાના ત્રતનુ**ં રક્ષણ થાય. તેા પણ કાેઇ ત્રતનાે ભંગ કરવા તૈયાર થયું નહીં. પછી સવે<sup>ઽ</sup>એ તે સ્થળે અનશન વ્રત ગ્રહણ કયું. હૃદયમાં શ્રી મહાવીર પ્રભુનું ધ્યાન કરતાં અને પાતાના ગુરુ અંબડને નમન કરતાં તેએ! સમાધિ-મરણથી કાળ કરી પાંચમા દેવલાકને પ્રાપ્ત થયા હતા.

અંબડ શ્રાવક મૂળ પરિત્રાજક હતો, પણ તે આહેલ ધર્મને પ્રાપ્તકર્યા પછી સ્થૂળહિંસાનો ત્યાગ કરતો, નદી વગેરે જળાશયામાં ક્રીડા ન કરતો, નાટક તથા વિકથાદિક અનર્થદાંડ નહીં આચરતો, તુંળી, લાકડાં કે માટીનાં પાત્રો વર્જ બીજા પાત્રો નહીં સ્વીકારતો, ગંગાની મૃત્તિકા સિવાય બીજી વસ્તુઓથી વિલેપન ન કરતો, કાંદમૂળનું ભક્ષણ છોડી દેતો, આધાકર્મિક આહારના પરિહાર કરતો, માત્ર મુદ્રા અલંકારને ધારણ કરતો, કાષાય વસ્ત્રોને પહેરતા, જળને ગળી પાન કરતો. અર્ધ આઢક પ્રમાણ જળથી સ્નાન કરતા અને શ્રી જિનપ્રણીત ધર્મ વિષે ભુદ્ધિ રાખતા. પોતાના જીવનને સફળ કરતા હતા. છેવટે છ માસનું અનશન ગ્રહણ કરી અંબડ શ્રાવક સમાધિથી મૃત્યુ પામી પાંચમા દેવલાકને પ્રાપ્ત થયા હતા. તે દેવલાકમાં દિવ્ય ભાગ ભાગવી અનુક્રમે મનુષ્ય ભવ પામી ચારિત્રની આરાધના કરી માક્ષપદને પામશે.

સતી સુલસાએ હૃદયમાં ધમ'ની સ્થિરતા ધારણ કરી, સમ્યક્ત્વને ઉત્તમ પ્રકારે દીપાવી તીથ' કર નામ કમ' ઉપાર્જન કર્યું હતું. તે મહાસતી આ ભરતક્ષેત્રને વિષે આવતી ચાવીશીમાં શ્રી નિમ'મ નામે પ'દરમા તીથ' કર થશે. આમ બીજા ભવ્ય જ્વાએ પાતાનું સમ્યક્ત્વરત્ન દીપાવવા ધમે ઉપર સ્થિરતા કરવા સવ'દા પ્રયત્ન કરવા. જેથી આ ત્રણ જગતના શિખર ઉપર રહેલા માક્ષપદની પ્રાપ્તિ અવશ્ય થશે. એવી રીતે સમ્યક્ત્વની સ્થિરતા ઉપર સુલસાના વૃત્તાંત કહેવામાં આવ્યા.

# સમ્યક્ત્વનું પાંચમું ભૂષણ લક્તિ.

પ્રવચનના વિનય કરવા-વૈયાવચ્ચ કરવી-તે ભક્તિ કહેવાય છે. એ સાચા ભાવે કરવાથી સમ્યક્ત્વને શાભાવે છે, માટે તે સમ્યક્ત્વનું ભૂષણ કહેવાય છે. તેનાથી અનુક્રમે માનુષી તથા દેવી સંપત્તિ પ્રાપ્ત થાય છે અને પરિણામે તે માક્ષને આપે છે. તે ઉપર શ્રીબાહુ તથા સુબાહુ આદિના દષ્ટાંતા પ્રખ્યાત છે. શ્રીબાહુ સાધુએ ઉક્ષસિત ભાવથી પાતાના ગુરુ આદિ પાંચસા સાધુઓને આહાર લાવી આપી તેમજ બીજી વૈયાવચ્ચ કરી ઉત્તમ પ્રકારની ભક્તિ કરી અતાવી હતી. તેનાથી તેણે ભાગ્યકમે ઉપાર્જન કર્યું હતું. સુબાહુ-મુનિએ તેમની વૈયાવચ્ચ-ભક્તિ કરી અતિશય સુજબળ ઉપાર્જન કર્યું હતું. અંને મુનિએ તેમની વૈયાવચ્ચ-ભક્તિ કરી અતિશય સુજબળ ઉપાર્જન કર્યું હતું. અંને મુનિએએ પૂર્વક્તિ પ્રકારે ભક્તિ કરતા સમ્યક્ત્વને સારી રીતે શાસાવ્યું

૧. એક જાતનું માપ.

હતું. તે ભક્તિના પ્રભાવથી ઉત્તમ પુષ્ય સંપાદન કરી તેઓ દેવલાકમાં ગયા અને ત્યાં દિવ્ય સુખના અનુભવ લઈ અંને શ્રી ઋષ્લભદેવ પ્રભુના પુત્રરૂપે અવતર્યા. પહેલા જે બાહુમુનિના જવ હતા તે ભરત ચક્રવર્તી થયા અને સુબાહુના જવ બળવાન બાહુબલી થયા. બંને નિરૂપમ એવા મનુષ્ય સુખને પ્રાપ્ત કરી છેવેટ માલના પરમ સુખના ભાકતા થયા. તે વિષે વિસ્તારથી જાણવું હાય તા અન્ય પ્ર'થાથી જાણી લેવું. એ પ્રમાણે પ્રવચનની મક્તિનું ફળ માંદું છે, એમ માની ભવ્ય જ્વાએ વિશેષ ઉદ્યમ કરવા—આમ સમ્યક્ત્વને દીપાવનારા પાંચ આભૂષણા કહેવામાં આવ્યા.

### સમ્યક્ત્વનાં પાંચ લક્ષણા.

- (૧) ઉપશમ, (૨) સ'વેગ, (૩) નિવે<sup>૧</sup>દ, (૪) અનુક'પા, (૫) આસ્તિકતા– એ સમ્યકત્વનાં પાંચ લક્ષણા કહેલાં છે.
- (૧) ઉપશમ—માટા અપરાધ કરનારા માણસ ઉપર પણ કાપ ન કરવા, તે ઉપશમ કહેવાય છે. તે ઉપશમ કાઇ પ્રાણીને કપાયની પરિણતિના કડુ ફળ જોવાથી થાય છે અને કાઇને સ્વાભાવિક રીતે થાય છે. અર્થાત્ અપરાધી માણસનું પણ પ્રતિકૂળ ચિંતવવું નહીં તે ઉપશમ કહેવાય છે. આ ઉપશમથી પાતાનામાં પ્રાપ્ત થયેલા સમ્યક્ત્વની ઓળખ થાય છે; તેથી વિવેષ્ઠી પુરૂષાએ એ ઉપશમભાવને સવ'દા ધારણ કરવા. ઉપશમભાવ એટલા અધા ઉપયાગી છે કે તે સવ' કાર્યોને સહેલાઇથી સાધે છે. કોધના ઉદયથી કદિ કાર્ય નષ્ટ થઈ ગયું હાય, પણ તે ઉપશમથી પુના પ્રાપ્ત થાય છે, તે વિષે શાસ્ત્રમાં આ પ્રમાણે કહેલું છે.

''कोहेण य हारवियं, उप्पंजंतं च केवलं नाणं । दमसारेण य रिसिणा, उवसम जुत्तेण पुण लद्धं ॥ १ ॥ "

શ્રી દમસાર મુનિએ ક્રોધે કરીને ઉત્પન્ન થતું કેવળજ્ઞાન ગુમાવ્યું હતું, પણ ઉપશમભાવથી પાછું તે જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું હતું. તે કથા આ પ્રમાણે છે.

### દમસાર રાજર્ષિની કથા.

આ જ'ખુદ્વીપમાં આવેલા ભરતક્ષેત્રની અ'દર કૃતાંગલા નામે નગરી છે. તેમાં સિંહરથ નામે એક રાજા થયા હતા. તેને સુન'દા નામે રાણી હતી. તે રાણીના ઉદરથી દમસાર નામે એક કુમાર થયા હતા. તે ઘણાજ ખુદ્ધિમાન હતો. તે આળવયમાંજ ખાંતેર કળામાં પ્રવીણ અની ગયા; તેથી તે તેના પિતાને હૃદયના આન'દને ઉપજાવતો હતો. અનુક્રમે દમસાર યૌવન વયને પ્રાપ્ત થયો. પિતાએ તેને ઘણી જ રાજકત્યાએ સાથે પરણાવી યુવરાજ પદ ઉપર નીમી દીધા. રાજકુમાર દમસાર પછી સુખે કાળ નિગ°મન કરતો હતો.

એક દિવસે તે નગરની સમીપે ભગવાન મહાવીરસ્વામી સમાસર્યા. દેવતાઓએ આવી તેમનું સમવસરણ કર્યું, પર્ષદા વ'દન કરવાને આવી. આ વખતે રાજ સિંહરથ પાતાના કુમારની સાથે સપરિવાર તેમને વ'દના કરવાને આવ્યા છે ચામર વગેરે રાજચિહ્નોને દૂર મૃષ્ઠી રાજા પ્રભુની સમીપે આવ્યા પ્રમુને ત્રણ પ્રદક્ષિણા કરી ઉત્કૃષ્ટ ભક્તિ સાથે વિધિપૂર્વક વ'દના કરી યોગ્ય સ્થાને બેઠા. પછી પ્રભુએ મનુષ્ય તથા દેવતાની પર્ષદામાં ઉત્તમ પ્રકારની ધમે દેશના આપી. પર્ષદા ધમે ની દેશના સાંભળી પાતપાતાને સ્થાને ચાલી ગઈ. તે વખતે દમસારકુમારે ભગવ'તને પ્રદક્ષિણા કરી વિનયપૂર્વક આ પ્રમાણે કહ્યું '' સ્ત્રામી, આપે સર્વ વિરતિરૂપ ધમે નો જે ઉપદેશ આપ્યા, તે મને રુચ્યો છે; માટે હું આપની પાસે દીક્ષા લઇશા પણ જે મારા માતા પિતા આજ્ઞા આપરો તો જ હું દીક્ષા લઇશા.''

પ્રભુએ ગંભીર સ્વરથી કહ્યું, "દેવાનુપ્રિય! જેમ સુખ ઉપજે તેમ કરા; પણ પ્રતિબંધ કરશા નહીં." પ્રભુના આ વચન સાંભળી દમસારકુમાર ઘર આવ્યો અને તેણે માતાપિતાને આ પ્રમાણે કહ્યું,—" પૂજ્ય માતાપિતા! આજે મેં શ્રી વીરપ્રભુને ભક્તિથી વાંઘા છે તેમના ઉપદેશ મને રુચિકર લાગ્યો છે. જે આજ્ઞા આપા તો હું પ્રભુની પાસે ચારિત્ર લેવાની ઈચ્છા રાખું છું. "કુમારનાં આ વચન સાંભળી માતાપિતાએ કહ્યું, "વત્સ તું હજ બાળક છે. તે ભાગ્યકમેં ભાગવેલા નથી, તેથી તારાથી ચારિત્ર પાળી શકાય નહીં સંયમમાર્ગ પાળવા ઘણા જ મુશ્કેલ છે. તીકૃષ્ણ તરવારની ધાર ઉપર ચાલવા જેવા છે. તારું શરીર ઘણું જ સુકામળ છે, તેથી તારાથી મુનિના પરિષદ્ધા સહન થઈ શકશે નહીં; માટે આ સંસારના સુખ ભાગવ્યા પછી યાગ્ય વચે ચારિત્ર લેજે. "માતાપિતાના આ વચનો સાંભળી દમસારકુમાર નમ્રતાથી બાહ્યો—"પૂજ્ય માતાપિતા! તમાએ જે સંયમની દુષ્કરતા બતાવી તે યથાર્થ છે, પરંતુ દુષ્કરતા કાયર પુરૂષાને લાગે છે. ધીર પુરુષાને લાગતી નથી. ધર્મવીર પુરૂષા સંયમની ગમે તેવી મુશ્કેલી હાય તા પણ તેને સાધ્ય કરવાને સમર્થ થઈ શકે છે. તેને માટે કહ્યું છે કે,—

# "ता तुंगो मेरुगिरि, मयरहरो होइ तावदुत्तारो । ता विसमा कञ्जगइ, जाव न धीरा पवजंति ॥ १ ॥ "

જ્યાં સુધી ધીર પુરૂષા પ્રવ્રજિત થયા નથી, ત્યાં સુધી તેમને મેરૂપવ<sup>°</sup>ત ઉંચા લાગે છે, સમુદ્ર દુસ્તર લાગે છે, અને કાય<sup>°</sup>ની ગતિ વિષમ લાગે છે."–(૧)

" હે પુજ્ય માતાપિતા! આથી હું સંયમ ગ્રહણ કરવાને હિંમત ધરું છું. મને સંપૂર્ણ વૈરાગ્ય પ્રાપ્ત થયેલ છે. પૂર્વે મેં અનંતીવાર સંસારના નિઃસાર સુખો ભાગવેલા છે, તેવા અસાર સુખને વિષે હવે મારી ઇચ્છા નથી. સંસારની આધિ તરફ મને સંપૂર્ણ તિરસ્કાર છે તેથી તમે મને અવિલંબે આજ્ઞા આપો; જેથી હું સંયમને અંગીકાર કરૂં."

દમસાર કુમારના સ'યમને વિષે આવા ભાવ જોઈ તેમજ દઢ નિશ્ચય જાણી માતાપિતાએ તેને સ'યમ લેવાની આજ્ઞા આપી. પછી તેમણે પાતાના કુમારના દ્રીક્ષાત્સવ કર્યો. પવિત્ર વૃત્તિવાળા દમસારે વધ માન પરિણામથી શ્રી વીરપ્રભુ પાસે આનંદપૂર્વ કુદ્રિક્ષા લીધી. પછી તેના માતાપિતા પરિવાર સહિત પાતાને સ્થાને ચાલ્યા ગયા હતા.

રાજર્ષિ દમસાર તે પછી ચારિત્રધમ°ને યથાથ° રીતે પાળવા લાગ્યા. છટ્ઠ અટ્રકમ વગેરે તપસ્યા કરી તેમણે કમ° નિજ'રા કરવા માંડી.

એક દિવસે મહાનુભાવ દમસાર મુનિએ શ્રી વીરપ્રભુની પાસે એવો અભિશ્રહ શ્રહણ કર્યો કે, હે ભગવાન, હું જાવજ્લ સુધી માસખમણ તપ અંગીકાર કરીને વિચરીશ." વીરપ્રભુએ કહ્યું, "દેવાનુપ્રિય જેમ તમને સુખ ઉપજે તેમ કરા " પછી રાજર્ષિ દમસાર મુનિએ મહા તપને આચરવા લાગ્યા. ઘણા માસ સુધી એ તપસ્યા કરવાથી તેમનું શરીર શુષ્ક થઈ ગયું. માત્ર શરીરમાં હાર્ડિયજર રહેલું છે. આ વખતે ભગવાન મહાવીર પ્રભુ ચંપાનગરીમાં સમાસર્યા હતા. મહાત્મા દમસારમુનિ તેમની પાસે આવી ચડ્યા. એક સમયે તે રાજર્ષિ માસખમણના પારણાને દિવસે પહેલી પારસીએ સ્વાધ્યાય ધ્યાન કરી બીજ પારસીએ ધ્યાન કરતાં તેમના મનમાં એવા વિચાર ઉત્પન્ન થયો કે, આજે વીરપ્રભુને એવા પ્રશ્ન કરવા કે, હું ભવ્ય છું કે અભવ્ય છું. ચરમ છું કે અચરમ છું. મને કેવળજ્ઞાન થશે કે નહીં થાય? "આવા વિચાર કરી તેઓ જ્યાં વીરપ્રભુ વિરાજમાન હતા, ત્યાં આવી તેમને ત્રણ પ્રદક્ષિણા આવી વ'દના કરી આગળ બેઠા. તેવામાં ત્રિકાળદર્શી વીરપ્રભુએ કહ્યું, "દમસાર મુનિ, આજે

ધ્યાન કરતાં તમાએ મને પૂછવાને માટે એવા અધ્યવસાય કર્યા હતા કે, હું ભવ્ય છું કે અભવ્ય, હું ચરમ છું કે અચરમ અને મને કેવળજ્ઞાન થશે કે નહીં ?

આ વાત સત્ય છે ? પ્રભુના આ વચનાે સાંભળી દમસાર મુનિએ કહ્યું ''સ્વામી, એ વાત સત્ય છે." પછી પ્રભુએ કહ્યું, "રાજર્ષિ, તું અભવ્ય નથી પણ ભવ્ય છે, તું અચરમ શરીરી નથી, પણ ચરમ શરીરી છે. તને પ્રથમ પ્રહરની અ'દર કેવળજ્ઞાન ઉદય આવ્યું હતું પણ કષાયના ઉદયથી તેમાં વિલ'અ થયાે છે. અને હજુ વિલ'બ પણ થશે.'' આ વખતે દમસાર મુનિ બાેલ્યા– ''ભગવાન હવેથી હું' સર્વ'થા કષાયના ત્યાગ કરીશ, તે પછી ત્રીજી પારિસીમાં તે રાજર્ષિ પ્રભુની આજ્ઞા લઈ માસખમણને પારણે ભિક્ષા લેવા માટે નીકળ્યા. તે વખતે તેએ ઇયસિમિતિ પાળી ચાલતા હતા. ચાલતા ચાલતા તેએ ચ'પા-નગરીના માર્ગ°માં આવ્યા. તે વખતે સૂર્ય° મસ્તક ઉપર તપે છે. ગ્રીષ્મૠતુના સખ્ત તાપથી તપેલી રેતી અગ્નિની જવાળા સમાન ધખતી હતી, તે ઉપર મૂકવામાં આવતા ચરણમાં મહાપીડા થતી હતી. તાપની પીડાથી આકુળવ્યાકુળ થયેલા મુનિએ પાતાનાં મનમાં ચિંતવ્યું કે, ''આ ગ્રીષ્મૠતુના તાપ વણા દુઃસહ છે, માટે કાઇ જાણીતા માણસને ચ'પાનગરીના રસ્તાે પૂછું, એટલામાં કાઇ મિથ્યાદષ્ટિ પુરુષ તે માગે<sup>૬</sup> પસાર થતાે જોવામાં આવ્યાે. તે મુનિને સન્મુખ આવતા જોઈ પેલા મિથ્યાદષ્ટિ પુરૂષના મનમાં આવ્યું કે આ તેા અપશુકન થયા. આવું ચિંતવી તે નગરને દરવાજે ઊભાે રહ્યો. ત્યારે મુનિએ તે મિથ્યાદષ્ટિને પૂછયું-" ભદ્ર, આ નગરમાં કર્યે માગે° જવાય છે ?" તે મિચ્યાત્વીએ વિચાયુ° કે, 'આ મુનિ મને અપશુકનરૂપ થયેલ છે, તેથી તેને ભૂલેા પાડી દુઃખા કરુ<sup>ં,</sup>' આલું ચિંતવી તેણે સાધુને કહ્યું, " મહારાજ જે રસ્તાે દેખાય છે, તે રસ્તે ચાલાે એટલે નગરમાં જવારો અને જ્યાં વસ્તીવાળા ઘર હશે તે સ્થળે આવી પહેાંચારો." મુનિ તેણે અતાવેલ માગે<sup>°</sup> ચાલ્યા. તે માગ<sup>°</sup> એટલાે અધા વિષમ હતાે કે મુનિ તેમાં એક ડગલું પણ ભરી શકચા નહીં. ડગલાં ભરતા તેને ભારે પીડા થઈ આવી. તે માગે° ઘરાના પછવાડાના માગ° જેવામાં આવ્યા, કાેઇપણ માણસ તેમને સામે મળ્યા નહીં. આથી તે રાજર્ષિના મનમાં ક્રોધ કષાયના ઉદય થઇ આવ્યા. તત્કાળ તેમણે પાતાના મનમાં ચિંતવ્યું,–''અહા ! આ નગરના લોકા દુષ્ટ છે. કાેઈ પાપીએ મને નઠારાે માર્ગ અતાવ્યાે, તેથી હું ઘણા જ દુઃખી થયા. એવા દુષ્ટ પુરૂષા શિક્ષા આપવાને યાગ્ય છે. તેને માટે કહ્યુ<sup>\*</sup> છે કે,–

'' मृदुत्वं मृदुषु श्लाघ्यं, काठिन्यं कठिनेषु च । भूंगः क्षिणोति काष्टानि, कुसुमानि दुनोति न ''।। १ ॥

કેામળ વસ્તુની અંદર કેામળતા અને કઠિન વસ્તુની અંદર કઠિનતા વખાણવા યાગ્ય છે. જેમકે ભમરા કાષ્ટને ઠાેલે છે. અને પુષ્પાને ઠાેલતા નથી.–(૧).

તેથી આ ગામના દુષ્ટ લોકોને હું કષ્ટમાં પાડીશ.

આ પ્રમાણે વિચારી તે મુનિએ કાપથી આકળ-વ્યાકુળ થઈ કાઈ છાયા-વાળા પ્રદેશમાં ઊભા રહી ઉત્થાનશ્રુત ગણવાના પ્રારંભ કર્યો, જે જે ઉત્થાનશ્રુતમાં ઉદ્દેગને ઉત્પન્ન કરનારા સુત્રાે રહેલા છે તે સુત્રોના પ્રભાવથી જે દેશ, નગર કે ગામ સુખે વસવા ચાગ્ય હાય તે દુઃખે વસવા ચાગ્ય થઇ જાય છે, રાજર્ષિ દમસાર-મુનિએ તે સુત્રને ગણવાના આર'ભ કર્યા. જેમ જેમ તે મુનિ તેને ગણવા લાગ્યા તેમ તેમ ચ'પાનગરીની અ'દર અનેક પ્રકારના અકસ્માતા થવા લાગ્યા. નગરના સર્વ લોકા ભયભીત થઇ ગયા. અને શાકાકુલ થઇ પાતપાતાના ધન ધાન્યા-દિકતા ત્યાગ કરી. માત્ર જીવિત લઇ દરો દિશાએોમાં નાસવા લાગ્યા. જ્યારે પ્રજા નાસવા લાગી એટલે રાજા પણ પાતાના સમૃદ્ધિમાન્ મહેલના ત્યાગ કરી નાસી ગયા. સર્વાનગર શુત્ય થઈ ગયું. આ વખતે નગરના આવેા દેખાવ જેઈ અને લોકોને કષ્ટ પામતા જોઇને તે મુનિના હ્રદયમાં પશ્ચાત્તાપ થવા લાગ્યો. તતકાળ તેઓ તે સૂત્રની ગણના કરવાથી નિવૃત્ત થઈ ગયા. તેમણે પાતાના મનમાં ચિંતવ્યું "અરે! આ મેં શું કર્યું ? મેં કારણ વગર આ લોકોને દુઃખી કર્યા. સવઉજ્ઞનું વચન અત્યથા હોય નહીં. વીરપ્રભુએ મને કહ્યું કે, કષાયના ઉદ્દયથી તું કેવળજ્ઞાનને હારી ગયો છે. એ વીરનું વચન યથાથ થયું છે. '' આ પ્રમાણે ચિંતવી અતિ કરૂણારસમાં મગ્ન થયેલા મુનિએ સર્વ' લાેકોને સ્થિર કરવા માટે સમુત્થાન શ્રુતને ગણવા માંડયું. એ શ્રુતના સુત્રાને ગણવાથી દેશ, નગર કે ગામ સુવાસિત થાય છે. તેમણે આલ્હાદ આપનારા તે સૂત્રોનું પરાવર્તન જેમ જેમ કરવા માંડયું, તેમ તેમ સર્વલોકો પ્રમુદિત થતાં નગરમાં પાછા આવવા લાગ્યા, રાજા પણ સહર્ષ થઈ પાતાના દર**ળારમાં આ**ગ્યાે, સવ<sup>ર</sup>-નગર નિભ'ય થઇ ગયું. અને સર્વ લોકો સ્વસ્થ થઈ ગયા.

પછી દમસાર મુનિ તપથી કૃશ થઈ ઉત્કૃષ્ટ એવા શમરસમાં મગ્ન થતા તે નગરમાંથી આહાર પાણી લીધા વગર પાછા વળ્યા અને વિનય સહિત

પ્રભુની પાસે આવ્યા. રાજર્ષિ દમસારમુનિને જોઈ વીરપ્રભુ બાેલ્યા, '' રાજર્ષિ ! ચ'પાનગરીમાં ભિક્ષાને અથે<sup>c</sup> જતાં કોઇ મિચ્યાદષ્ટિના વચનથી કોધ પામી પછી ક્રોધથી શાંત થઈ તું અહીં આવેલાે છું એ વાત યથાર્થ છે ? " મુનિએ કહ્યું, હા, એ વાત યથાર્થ છે. પ્રભુ બાેલ્યા–''મુનિ, જે કાેઈ સાધુ અથવા સાધ્વી કર્ષાયને વહુન કરે છે, તે આ સંસારને દ્રીર્ઘ કરે છે અને જે ઉપશમભાવને ધારણ કરે છે તેના સ'સાર અલ્પ થઈ જાય છે." પ્રભુના આ વચના સાંભળી દમસારમુનિએ કહ્યું – ''ભગવાન્ ! કૃપા કરી મને ઉપશમનું સારભૂત પ્રાયશ્ચિત્ત આપા. પછી પ્રભુએ તપ કરવારૂપ પ્રાયક્ષિત્ત આપ્યું. પછી તે મહર્ષિએ પ્રભુની પાસે અભિગ્રહ લીધા કે, '' સ્વાસી ! જ્યારે મને કેવળજ્ઞાન થશે ત્યારે હું' આહારને **ગ્રહણ કરીશ" આવે**। અભિગ્રહ ધારણ કરી તે મહાત્મા દમસારમુનિ તપ તથા સ'યમથી પોતાના આત્માને ભાવતા વિચરવા લાગ્યા. પ્રમાદથી ઉત્પન્ન થયેલા દેાષને નિંદતા અને શુભ અધ્યવસાયને ધારણ કરતા તે મહર્ષિને તે પછી સાતમે દિવસે કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થઈ આવ્યું. દેવતાઓએ આવી તેમના કેવળજ્ઞાનના મહાત્સવ કર્યો. મહર્ષિ દમસાર કેવલી ભવ્યજીવાને પ્રતિબાધ આપા બારવર્ષ સુધી કેવલીપર્યાય પાળી અ'તે અનશન કરી માક્ષપદ્દને પામ્યા હતા. આ પ્રમાણે ઉપશમભાવ ઉપર દમસારમુનિનું સુબાેધક દર્ષાત છે. એવી રીતે બીજા પણ સમ્યક્ત્વધારી જીવાેએ સર્વ'આહ્ય'તર તાપને નિવારવા માટે અને પાતાના તથા પરના ઉપકારને કરનારા ઉપશામરસને વિષે મગ્ન થવું કે, જેથી પરમાન દના સુખની શ્રેણી ઉક્ષસિત થાય છે એ ઉપશમ નામનું પ્રથમ લક્ષણ કહેવામાં આવ્યું.

સ વેગ નામનું બીજાં લક્ષણ

અતિશય શ્રેષ્ઠ એવા દેવ તથા મનુષ્યના સુખના અભિલાધ રાખવા, એ સ'વેગ નામનું સમ્યક્ત્વનું બીજું લક્ષણ કહેવાય છે. સમ્યગદૃષ્ટિ પુરૂષ ઇન્દ્ર તથા ચક્રવર્તીના મનાહર સુખને પણ અનિત્ય અને દુઃખાનુઅ'ધી માને છે અને શાશ્વિતનિત્ય આન'દના સ્વરૂપવાળા માેક્ષ—સુખને જ વાંછે છે. એ સમ્યક્ત્વનું બીજીં સ'વેગલક્ષણ કહેવામાં આવ્યું.

સમ્યક્ત્વનું ત્રીજીં લક્ષણ નિવેદ.

નારકી તથા તિર્ય'ચ આદિ સાંસારિક દુઃખથી ક'ટાળી જવું, તે નિવે<sup>દ</sup> નામે સમ્યકૃત્વનું ત્રીજું લક્ષણ કહેવાય છે. સમ્યગ્દષ્ટિ પ્રાણીઓ જેમાં જન્મ-

\_\_\_\_\_ ૧. ક્રોધ–કષાય.

મરણાદિ ગહન દુ:ખ રહેલું છે એવા આ સંસારરૂપ અંદીખાનામાં કમ રૂપી પોલીસો અનેક પ્રકારની કદર્થના કરે છે, તેના પ્રતિકાર કરવાને અસમર્થ અને મમત્વથી રહિત એવા પ્રાણી દુ:ખે કરી સંસાર ઉપર વિરક્ત થઈ જાય છે. એવી રીતે બીજાં સંવેગ અને ત્રીજાં નિવે દ એ ઉભય લક્ષણા માક્ષપદને આપનાર હાવાથી સમ્યગ્દષ્ટિ પુરૂષાએ દઢપ્રહારીની જેમ તેના સવ થા આશ્રય કરવા. દઢપ્રહારીનું દ્રષ્ટાંત.

માકંદીનગરીને વિષે સુભદ્ર નામે એક શેઠ રહેતાે હતાે. તેને 'દત્ત' નામે એક પુત્ર હતે. દત્ત આળવયમાંથી જ ઉત્મત્ત જેવા હતા. તે બીજા આળકાની ઉપર દઢ પ્રહાર કરતા તેથી લોકામાં તે દઢપ્રહારીના નામથી આળખાતા હતા. દત્તના તાેફાનથી લાેકા તેના પિતા સુભદ્રને ઠપકા આપવા આવતા હતા. સુભદ્ર પાતાના ઉન્મત્ત છેાકરાને ઘણી રીતે વારતા તેા પણ તે ઉચ્છું ખલ છેાકરા રંજાડ છેંાડતા નહીં. હંમેશા નાના આળકાેની ઉપર પ્રહાર કર્યા કરતાે. હતાે. દઢપ્રહારીના આવા નઠારા વર્ત નથી ક'ટાળી લોકોએ રાજાની પાસે ફરીયાદ કરી. રાજાએ હુકમ કર્યા એટલે સુભદ્ર શેંડે દત્તને પાતાના ઘરમાંથી કાઢી મુકચો. દત્ત ઘર છેાડીને ચાલ્યા ગયા. તેના સ્ત્રભાવ અતિશય ક્રુર હાવાથી કાઈ ઢેકાણે તે નિવાસને પામી શકર્યો નહીં. તે ફરતાે ફરતાે કાઇ ચાર<sup>ે</sup> લાેકાની પક્ષીમાં ગયાે. ત્યાં સ'સર્ગ'ના દાષથી દૂષિત થઈ તે ચાર અની ગયા. એક વખતે કાઈ દરિદ્રી પ્લાક્ષણના ઘરમાં તે ચારી કરવા પેડા. તેવામાં તેના આંગણામાં રહેલી ગાય પાતાના શીંગડાથી તેને મારવા સન્મુખ દાેડી આવી. વાતકી દઢપ્રહારીએ પાતાના હાથમાં રહેલી તલવારથી તે ગાયને મારી નાંખી. તે વખતે ઘરમાં સૂતેલા બ્રાહ્મણ હાથમાં લાકડી લઈ તેની સામે આવ્યા. દઢપ્રહારીએ તેને પણ તલવારથી મારી નાંખ્યા. તે વખતે તે બ્રાહ્મણની સગર્ભા સ્ત્રી પાકાર કરવા લાગી. ઘાતષ્ઠી ચારે તેણીને પણ ઠાર મારી નાંખી તે વખતે તેણીના ઉદરમાંથી ગભ' અહાર નીકળી તરફડવા લાગ્યો. તેને જેતાં જ તે દઢપ્રહારીના હૃદયમાં કાેઈ શુભકમ<sup>ર</sup>નાે ઉદય થઈ આવતાં તત્કાળ વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થઇ આવ્યો. તે ઘાતકી ચારે પાતાના મનમાં આ પ્રમાણે ચિંતવ્યું, " અહા ! શું મેં પાપીએ આવું ઘાર પાપ કયું'? મારા મનુષ્યજન્મને ધિક્કાર છે કે જે જન્મ આવા પાપના સમૂહને કરનાર થઈ પડયું." આહું ચિંતવી તેણે પંચમુષ્ટિ લેાચ કરી ચારિત્રના અંગીકાર કર્યો અને એવા અભિગ્રહ ધારણ કર્યો કે, " જ્યાં સુધી મને આ કરેલા પાપનું સ્મરણ થઈ આવે ત્યાં સુધી મારે અન્નપાણી ગ્રહણ કરવા નહીં, આવા અભિગ્રહ

ગ્રહણ કરી તે દઢપ્રહારી મુનિ તે નગરની પૂર્વ દિશાને દરવાજે કાયાત્સર્ગ ધ્યાને રહ્યા હતા. તે મુનિને એવી સ્થિતિમાં જોઇ નગરના મૃખ લોકો તેની ઉપર ઘૂળ તથા પચ્થરની વૃષ્ઠિ કરવા લાગ્યા; તો પણ તે જ્ઞાની મુનિ ક્ષમાગુણને ધારણ કરી રહેતા હતા. તેમના વશીભૃત થયેલા ચિત્તની અંદર કાઈ પણ જાતના ક્ષાભ થતો ન હતો. તેવી રીતે દોઢ માસ સુધી રહેતાં તેને પાતાના પાપનું વિસ્મરણ તદ્દન ન થયું, ત્યારે તે બીજે દરવાજે જઈ કાર્યોત્સર્ગ ધ્યાને રહ્યા, ત્યાં પણ તેમને તેવી જ રીતે અન્યું હતું. તેવી રીતે તે ચારે દરવાજે કરી તેણે સર્વ પ્રકારના ઉપદ્રવાને સહન કર્યો. અને સર્વ પ્રકારની પીડાને વેઠી પાતાની દઢતાને અચળ રાખી હતી. તે પછી આ દુ:ખમય સંસારથી વિરક્ત અને પરમ સંવેગના રંગથી વ્યાપ્ત થયેલા તે મહર્ષિને છ માસે તે પૂર્વનું પાપ મૂળમાંથી નષ્ટ થતાં કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું પછી તત્કાળ તેઓ માક્ષપદને પ્રાપ્ત થયા હતા. એ પ્રકારે સંવેદ તથા નિવેલ્દ ઉપર દઢપ્રહારી મહર્ષિની કથા પ્રખ્યાત છે તે કથાનું શ્રવણ કરી બીજા આત્મહિતાર્થી પુરૂષોએ તે ઉભય લક્ષણોને યત્નપૂર્વક ધારણ કરવા.

# સમ્યક્ત્વનું ચાેશું લક્ષણ અનુક પા.

દુઃખી પ્રાણીઓના દુઃખને નિષ્પક્ષપાતથી નિવારણ કરવાની જે ઈચ્છા તે અનુકંપા કહેવાય છે. એ સમ્યક્ત્વનું ચાેશું લક્ષણ છે. દુષ્ટ સ્વભાવવાળા સિંહ, વાઘ વગેરેને પણ પાતાના સંતાના ઉપર કરૂણા હાય છે, પણ વસ્તુતાએ તે કરૂણા કહેવાતી નથી, કારણ કે, તે પક્ષપાતને લઈને કરૂણા છે. જે પક્ષપાત વગર સ્વાભાવિક કરૂણા હાય તે અનુકંપા કહેવાય છે. તે અનુકંપા દ્રવ્ય અને ભાવ એમ બે પ્રકારે છે. દુઃખીયાને દેખી પાતાની શક્તિ પ્રમાણે તેના દુઃખના પ્રતિકાર કરવા, તે દ્રવ્યથી અનુકંપા કહેવાય છે. જેઓ ધર્મરહિત છે, તેને ધર્મ પમાડવા અથવા આ સંસાર તરફ વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન કરાવવા, એ ભાવથી અનુકંપા કહેવાય છે. સમ્યગ્દષ્ટિ પુરૂષોએ ઈન્દ્રદત્તને આશ્રીને સુધર્મ રાજાની પેઠે તે ઉભયપ્રકારની અનુકંપાના સવ'દા આશ્રય કરવા.

# સુધમ<sup>િ</sup> રાજાની કથા.

પ'ચાલ દેશમાં વરશકિત નામે એક નગર હતું. તેમાં દયાથી જેનું આદ્ર હૃદય છે, અને જે જૈન ધમ<sup>c</sup>માં પૂર્ણ રાગી છે, એવા સુધર્મા નામે રાજા રાજ્ય કરતા હતા. તેને જયદેવ નામે એક નાસ્તિક મ'ત્રી હતા. એક વખતે પરદેશમાંથી ૧૧૬ શ્રી આત્મ પ્રેબાધ

આવેલા કાઈ ચર પુરૂષે સભા મ'ડપમાં બેઠેલા રાજાની આગળ વિન'તી કરી કે, ''સ્વામી, મહાબલ નામના એક સીમાડાના રાજ્ય ઘણા ઉત્મત્ત થઈ ગયા છે. તે અનેક ગામાના નાશ કરે છે અને સાર્થપતિઓને લૂં ટે છે. તે દુષ્ટ રાજા તમારા સિવાય કાઈથી વશ થઈ શકે તેમ નથી.'' તે ચરના આ વચના સાંભળી રાજાએ પાતાના મ'ત્રીની સામે જેયું, એટલે મ'ત્રી વિનયથી બાેલ્યા, ''મહારાજા, એ બીચારા ર'ક રાજા આપની આગળ કાણ માત્ર છે? જયાં સુધી આપ મહારાજાએ તેનું આક્રમણ કયું નથી, ત્યાં સુધી એ ગજેના કરે છે. તેને માટે કહ્યું છે કે,

" तावद्गर्जति मातंगा, वने मदभरालसाः । शिरोऽवलग्नलांगूलो यावन्नायाति केशरी ॥ १ ॥ "

" જ્યાં સુધી મસ્તક પર પૂંછડી ચડાવી કેશરીસિંહ આવ્યા નથી, ત્યાં સુધી મદના ભારથી ભરપૂર એવા ગજેન્દ્રો વનમાં ગર્જના કરે છે." ૧.

મ'ત્રીના આવા વચનાે સાંભળી રાજાએ ચિંતવ્યું કે જે તાળાંનાે રાજા પાેતાના દેશ કે મ'ડળનાે નાશ કરનાર થાય, તેને અવશ્ય વશ કરવાે જોઈએ. નહીં તા તેને નીતિના ભ'ગના પ્રસ'ગ પ્રાપ્ત થાય છે. નીતિશાસ્ત્રમાં લખે છે કે, " દષ્ટસ્ય દ'ડ: સ્વજનસ્ય પૂજા " એટલે જે દુષ્ટ હોય તેને દંડ આપવે৷ અને જે સ્વજન હોય તેની પૂજા કરવી; માટે આ કાર્યમાં જરા પણ વિલંબ ન કરવાે." આવું ચિંતવી રાજાએ આજ્ઞા કરી પાતાના સૈન્યને એકઠું કર્યું અને પાતે સજ્જ થઈ તે મહાબલ શત્ર ઉપર ચડાઈ કરવા ચાલ્યા. અનુક્રમે તેના દેશમાં આવ્યા, અને માેટી લડાઈ કરી તે રાજાને ક્ષણવારમાં હરાવી દ્વીધા તે રાજાનું સર્વલ્સ્વ હરી લઇ રાજા સુધર્મ પાછેા ફરી પાતાની રાજધાની પાસે આવ્યા. તગરતા મહાજત મ'ડળે માેટા આડ'બરથી સામૈયું કયુ<sup>લ</sup> અને રાજાના પ્રવેશાત્સવ કર્યા. માટા સૈત્યથી પરિવૃત્ત થયેલા રાજા જેવામાં નગરના મુખ્ય દરવાજા પાસે આવ્યા, તેવામાં તે દરવાજો અકસ્માત્ તૂટી પડ્યો. માેદું અપ-શુકન થઈ પડ્યું. પછી રાજા પાછે৷ વળી નગરની બહાર પડાવ નાખીને રહ્યો. પછી મ'ત્રીએ હજારા લોકોને કામે લગાડી તત્કાળ તે દરવાજો પાછા ઊભા કરાવ્યા. પછી બીજે દિવસે રાજા પ્રવેશ કરવાને આવ્યા, તેટલામાં પાછેા તે બીજો દરવાજો પણ તૂટી પદ્યો, પુનઃ પાછે। ફર્યો અને ત્રીજીવાર પણ તેમજ અન્યું; પછી રાજાએ કંટાળી પાતાના મંત્રીને આ પ્રમાણે કહ્યું, "મંત્રીશ્વર,

જયદેવ! આ દરવાને વારંવાર કેમ પડતા હશે ! હવે તે કયા ઉપાયે સ્થિર થઈ શકશે !" મંત્રીએ કહ્યું, "મહારાજ! મેં તે વિષે એક નિમિત્તિયાને પૃછયું હતું, મારા પૃછવાથી તે નિમિત્તિયાએ અને કહ્યું છે કે, " આ દરવાજાના અધિષ્ઠાયક- દેવ કાપ પામ્યા છે; તે દરરાજ આ દરવાજાને પાડી નાંખે છે. ને રાજ પાતાને હાથે અથવો પાતાના માતાપિતાને હાથે એક મનુષ્યના વધ કરી તેના રૂધિરથી આ દરવાજાનું સિંચન કરે તો તે દરવાને સ્થિર રહેશે. તે સિવાય પૂજા, અલિદાન વગેરે બીજા ઉપાયાથી તે સ્થિર રહેશે નહીં. મંત્રીના આ વચન સાંભળી દયાધર્મી રાજા બાલ્યા, " મારે એ દરવાજાને સ્થિર રાખવાની કાંઈ જરૂર નથી. જવના વધ કરવા, એ મહાપાપ છે, એવું મહાપાપ મારાથી કદિ-પણ બનશે નહીં. તેને માટે કહ્યું છે કે,

" क्रियते किं सुवर्णेन, शोभनेनापि तेन च । कर्णस्तुटयति येनांग, शोभा हेतुर्निरंतरम् ॥ १ ॥ "

" તે સુવર્ણ શા કામનું છે ? અને તેનાથી શું શાભા પ્રાપ્ત થાય તેમ છે ? કે જેનાથી કાન તૂટી જાય."

માટે મારે તેવી હિંસા કરીને નગરમાં જવાની જરૂર નથી, જ્યાં હું રહું, તે જ નગર છે." રાજાના મનની આવી દઢતા એઈ મંત્રીએ નગરના મહાજનને ખેલાવીને કહ્યું, "લોકો, આ નગરના દરવાએ મનુષ્યનું અલિદાન આપ્યા સિવાય ટકી શકવાના નથી તે મનુષ્યનું અલિદાન કરવામાં રાજા વિરુદ્ધ છે, એટલે રાજાની આજ્ઞા સિવાય તે અની શકે તેમ નથી, માટે હવે તમને યાગ્ય લાગે તેમ કરા." મંત્રીના આવા વચન સાંભળી સવે મહાજન મંડળ રાજાની પાસે આવ્યું અને તેમણે રાજાને જણાવ્યું, "સ્વામી! જે કામ આપનાથી અની શકે તેવું ન હાય તા તે કામ અમે મળીને કરીશું, તમે પાતે તેમાં મૌન પકડીને રહા." રાજાએ કહ્યું, "પ્રજાજના! એમ અને નહીં. પ્રજાથી પુણ્ય કે પાપ જે કાંઈ થાય છે, તેના છટ્દા ભાગ રાજાને પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી તેવા પાપ કામના ભાગ લેવાની મારી ઈચ્છા નથી." મહાજનાએ પુનઃ આપ્રહથી જણાવ્યું, સ્વામી! તેના પાપના ભાગ અમારા અને પુણ્યના ભાગ તમારા છે, એમ માની અમાને આજ્ઞા આપા. અને કૃપા કરી મૌન ધરીને બેસી રહા. પ્રજાનાએ પ્રત્યેક ઘરાએ ફરી ઉઘરાણું કરી ઘણું દ્રવ્ય એકદું કર્યું. તે

૧૧૮ શ્રી આત્મ પ્રેબાેધ

દ્રવ્યથી એક સાનાના પુરૂષ અનાવ્યા. પછી તે પુરૂષને એક ગામમાં બેસાડી તેની કાર્ટિ દ્રવ્યની પત્રિકા મૃષ્ઠી નગરમાં એવી ઉદ્દર્શાષણા કરાવી કે, " જે કાઈ માતાપિતા પાતાને હાથે પુત્રનું ગળું મરડી મારી દેવતાને અલિદાન આપે તેને આ સુવર્ણુંના પુરૂષ અને કાર્ટિ દ્રવ્ય આપવામાં આવશે." આવી જહેર ઘાષણા નગરમાં ચારે તરફ પ્રવર્તાવી. તે નગરમાં વરદત્ત નામે એક દરિદ્રી બ્રાહ્મણ રહેતા હતા. તેને રુદ્રસોમા નામે એક સ્ત્રી હતી. તે ઘણી જ લાભી અને નિદ્ધ્ય હતી. તે દંપત્તિને સાત પુત્રા હતા. જ્યારે આ ઘાષણા સાંભળવામાં આવી ત્યારે તે દરિદ્રી વરદત્તે આવી પાતાની સ્ત્રી રુદ્રસોમાને અધી વાત કહીને પૃછ્યું. "પ્રિયે આપણે સાત પુત્રો છે. તેમાં ઈન્દ્રદત્ત નામે સૌથી નાના પુત્ર છે, જો આપણે તેને અલિદાનમાં આપીએ તા આપણને આ દ્રવ્યની પ્રાપ્તિ થાય અને આપણું દારિદ્ર દ્વર થઇ જાય. જેની પાસે દ્રવ્ય હાય છે, તે સર્વ સદ્દગુણી ગણાય છે તેને માટે લખ્યું છે કે,

" यस्यास्ति वित्तं स नरः कुलीनः स पंडितः स श्रुतिमान् गुणज्ञः । स एव वक्ता सच दर्शनीयः सर्वे गुणाः कांचनमाश्रयंते ।। १ ॥ "

"જેની પાસે દ્રવ્ય છે, તે પુરૂષ કુલવાન્, પંદિત, વિદ્વાન, ગુણુજ્ઞ, વક્તા અને દર્શનીય ગણાય છે, તેથી સર્વે ગુણા દ્રવ્યને આશ્રીને રહેલ છે.–(૧)" તેમ વળી કહ્યું છે કે.

> '' पूज्यते यदपूज्योऽपि, यदगम्योऽपि गम्यते । वंद्यते यदवंद्योऽपि, तत्प्रभावो धनस्य च ॥ १ ॥ ''

"જે અપૂજ્ય છતાં પૂજાય છે, અગમ્ય છતાં ગમ્ય થાય છે અને અવ'દ-નીય છતાં વ'દનીય છે, તે દ્રવ્યના પ્રભાવ છે.–(૧)''

હે સ્ત્રી, તેથી જે આપણા ઘરમાં દ્રવ્ય આવશે તો આપણે સર્વોપરિ થઈશું અને પુત્રને વેચવાથી થયેલા પાપને અહુ બ્રહ્મભાજન વગેરે કરીને દ્વર કરીશું. આ કામમાં કાઈ જાતની ચિંતા કરવી નહીં." પતિના આ વચન સાંભળી તે નિદે સ્ત્રીએ તે વાત અંગીકાર કરી. પછી વરદત્ત બ્રાહ્મણે મહા-જનના પટહના સ્પર્શ કરીને કહ્યું," હું મારા પુત્રને અલિદાનમાં આપવાને તૈયાર છું, મને આટલું દ્રવ્ય આપી દાે." મહાજને કહ્યું, "જે તું તારી સ્ત્રી સહિત તારા પુત્રનું ગળું મરડી દેવતાને અલિદાન આપે તેા પછી આ સર્વ દ્રવ્ય તને આપવામાં આવશે. વરદત્તે તે વાત કળૂલ કરી. આ વખતે તેના પુત્ર ઈન્દ્રદત્ત પાતાના માતાપિતાની સ્વાર્થમય ચેષ્ટા એઈ વિચાર કરવા લાગ્યા, "અહા! આ સંસારનું સ્વરૂપ કેવું સ્વાર્થમય છે? પરમાર્થ કરી કોઈ કાઈને વક્ષભ નથી. કહ્યું છે કે,

'' दृक्षं क्षीणफलं त्यजंति विह्नाः शुष्कं सरः सारसाः '' इत्यादि

" જેના કળા ક્ષીણ થઈ જાય એવા વૃક્ષના પક્ષીએા ત્યાગ કરે છે. અને ઈત્યાદિ શુકાઈ ગયેલા સંરાવરના ત્યાગ સારસ પક્ષીએા કરે છે."

વળી જે દરિદ્રી હેાય, તેને પ્રાયે કરીને દયા હેાતી નથી. કહ્યું છે કે,

" बुश्चक्षितः किं न करोति पापं, श्लीणा जना निष्करुणा भवन्ति ।"

" ભુખ્યા માણસ શું પાપ નથી કરતાે ? જે માણસાે દ્રવ્યથી ક્ષીણ થઈ જાય છે, તે નિર્દય બની જાય છે."

ઈન્દ્રદત્ત પાતાના મનમાં આ પ્રમાણે ચિંતવવા લાગ્યા. પછી વરદત્તે પાતાના પુત્રને મહાજનને સાંખ્યા. મહાજને તે પુત્રને વસ્ત્ર, આભુષણ વગેરેથી શણગાર્યા. પછી તેના લલાટ ઉપર તિલક કરી મુખમાં તાંબૂલ આપ્યું. એવી રીતે તેને સુશાભિત બનાવી રાજાની પાસે લાવવામાં આવ્યા. રાજા પણ અલ'કૃત થઈ તેના માતાપિતા અને નગરજનાથી વીંટાળેલા ઈન્દ્રદત્તને પ્રસન્ન વદનવાળા જોઇ ચમત્કાર પામીને બાલ્યો—" હે ઈન્દ્રદત્તા! તને આ વખતે અલિદાનમાં લઈ જાય છે, તે છતાં તું કેમ પ્રસન્ન વદન દેખાય છે? તને મૃત્યુના ભય કેમ લાગતા નથી?" ઈન્દ્રદત્ત બાલ્યા. " દેવ! જ્યાં સુધી ભય નથી આવ્યા ત્યાં સુધી બહીલું નહીં ભય આવ્યા પછી નિઃશ'ક થઈ ને તે સહન કરલું. તેને માટે કહ્યું છે કે,"

" ताबद्धयस्य भेतव्यं, याबद्धयमनागतम् । आगतं तु भयंबीक्ष्य, प्रहर्तव्यमशंकितः ॥ "

જ્યાં સુધી ભય આવ્યા નથી ત્યાં સુધી તેનાથી ભય રાખવા, પણ જ્યારે ભય આવી પંડે ત્યારે નિઃશ'કપણે તે ઉપર પ્રહાર કરવા.

આટલું કહા તે ઇન્દ્રદત્તે કહ્યું, આ વખતે હું એક નીતિનું વચન બાેલું છું, તે તમારે સર્વ ને સાવધાન થઈ ને સાંભળવા યાગ્ય છે. " લાેકામાં કહેવાય

શ્રી આત્મ પ્રબાધ

છે કે, પિતાએ સંતાપેલા બાળક માતાને શરણે જાય છે માતાપિતાથી પરિતાપ પામેલા બાળક રાજાને શરણે જાય છે. અને રાજાથી સંતાપેલા મહાજનને શરણે જાય છે હે રાજા જ્યાં માતાપિતા પાતે પુત્રનું ગળું મરડી તેને મારવા તૈયાર ધાય છે, તેમાં રાજા પ્રેરક છે અને મહાજન દ્રવ્ય આપી હણવાને માટે ગ્રહણ કરે છે, ત્યાં એક પરમેધ્વર સિવાય બીજા કોની શરણે જહાં? અને કોની આગળ તે દુઃખ નિવેદન કરહાં? હવે તો પરમેધ્વરનું શરણ લઇ ધૈયંને ધારણ કરી દુઃખે સહન કરતું. મહારાજા, આવા વિચાર કરવાથી મારા મનમાં મરણના શાક થતા નથી."

ઈન્દ્રદત્તના આ વચના સાંભળી રાજનું હૃદય કરૂણારસમાં મગ્ન થઇ ગયું. તેણે આદ્રે હૃદયથી જણાવ્યું, "લોકો, તમે શા માટે આ દીન આળકને હણવા તત્પર થયા છાં? આહું પાપ કરવાની શી જરૂર છે? પાપના હેતુ રૂપ એવા આ નગર અને તેના સ્થિર દરવાજાની મારે કાંઈપણ જરૂર નથી. આ જગતમાં સર્વ સંસારી પ્રાણીઓ જવિતના અર્થી છે, કોઈપણ મરણની ઈચ્છા કરતું નથી. તેથી આત્માના હિતેચ્છુ પુરૂષાએ કોઈપણ જવની હિંસા ન કરવી જોઈએ. સર્વજવોને વિષે અનુકંપા રાખવી જોઈએ." આ પ્રમાણે રાજાને દયા ધર્મમાં દઢ રહેલ તથા ઈન્દ્રદત્તને સત્ત્વવંત દેખી તે નગરની પ્રતાલીના અધિષ્ઠાયકદેવ પ્રસન્ન થઈ ગયા. તત્કાળ તેણે તે અંનેની ઉપર પુષ્પની વૃષ્ટિ કરી અને તે દરવાજાને સર્વના જોતાં સ્થિર કરી દીધા. તે દેખાવ જોઈ સર્વ નગરજના વિસ્મય પામી ગયા.

પછી રાજાના ગુણાનું કીર્તન કરતા અને દયામય જૈનધર્મની અનુમાદના કરતા લોકો રાજાની સાથે માટા ઉત્સવ સહિત નગરમાં પેઠા હતા. પેલા ઇન્દ્રદત્ત પણ હર્ષ પામતા પોતાના માતાપિતાની સાથે ઘેર ગયા. ત્યારથી ઘણા ભવ્ય-જનાએ દયામય જૈનધર્મને અ'ગીકાર કર્યા હતા. એ પ્રમાણે અનુક'પા નામે સમ્યક્તવના ચાથા લક્ષણ ઉપર સુધર્મ રાજાનું દષ્ટાંત કહેવામાં આવ્યું. એવી રીતે બીજા પણ ભવ્યજનાએ આત્મધર્મને આલેખવનારા, અને સર્વ સુખની શ્રેણીને પ્રતિપાદન કરનારા એ અનુક'પા લક્ષણને ધારણ કરી જગત્ના સર્વ પ્રાણી ઉપર અનુક'પા રાખવી.

સમ્યક્ત્વનું પાંચમું લક્ષણ આસ્તિકતા.

જેની મતિ અસ્તિપણાને વિષે હોય તે આસ્તિક કહેવાય છે. તે આસ્તિક-પણાના ભાવ અથવા ક્રિયા તે આસ્તિકતા અથવા આસ્તિકચ કહેવાય છે. અન્ય

મતના તત્ત્વો સાંભળે છે તો પણ શ્રી જિનોક્ત તત્ત્વને વિષે જે આકાંક્ષા રહિત પ્રીતિ ધારણ કરવામાં આવે છે એટલે જિનવચન ઉપર પૂર્ણ વિશ્વાસ રાખવામાં આવે તે આસ્તિક્ય કહેવાય છે. તેવા આસ્તિકપણાને લઇને સમ્યક્ત્વ સારી રીતે એાળખાય છે, તેથી તે સમ્યક્ત્વનું લક્ષણ કહેવાય છે. સમ્યક્ત્વ પ્રત્યક્ષ જણાતું નથી તે એવા લક્ષણથી એાળખાય છે. તેવા આસ્તિકચવાળા પુરૂપ તે આસ્તિક કહેવાય છે. તેને માટે આગમને વિષે કહ્યું છે કે,

''मन्नइ तमेव सर्च निस्संकं जं जिणेहि पन्नंत सुद्द परिणामो सम्मं कंखाइ विसुत्तियारहिओ ॥ १ ॥ ''

" જે જિનેશ્વરે પ્રરૂપેલ છે, તેને સત્ય જ માને છે અને તે પણ નિઃશ'ક-પણ માને છે, અને જે આકાંક્ષા વગેરે દેાષથી રહિત એવા શુભ પરિણામ તે સમ્યકૃત્વ કહેવાય છે.–(૧)

આ ગાથા ઉપર પદ્મશેખરની કથા પ્રખ્યાત છે, તે કથાની અંદર આ ગાથાના ભાવાર્થ આવી જાય છે.

#### પદ્મશેખરની કથા.

જ'બૃદ્ધીપ્રમાં ભરતક્ષેત્રની અ'દર પૃથ્વીપુર નામે નગર છે. તે નગરને વિષે પદ્મશેખર નામે રાજા રાજ્ય કરે છે.

એક દિવસે તે નગરની પાસે આવેલા વનમાં ઘણા મુનિઓથી પરિવૃત્ત થયેલા શ્રી વિનય'ધર નામે આચાર્ય સમાસર્યા. તેમના આગમનની વાર્તા સાંભળી રાજા પ્રમુખ ઘણા લોકો તેમને વ'દના કરવાને આવ્યા. ગુરુવર્યે સર્વ ભવ્ય- જીવાના ઉપકારને માટે ધર્મ દેશના આપી. તે વખતે રાજા પદ્મશેખરે ગુરુ પાસેથી જવાજવાદિ નવ તત્ત્વાના પરમાર્થ જાણી તેને વજલેપની પેઠે પાતાના હૃદયમાં ધારણ કર્યો હતા, બીજા પણ ઘણા ભવ્ય જીવાએ તે સમયે ગુરુ પાસેથી સમ્ય- કૃત્વ રત્તને પ્રાપ્ત કર્યું હતું. તે પછી રાજા પ્રમુખ સર્વ લોકો વિનયથી ગુરુ મહારાજને નમન કરી પાતપાતાને સ્થાને ચાલ્યા ગયા. પછી ગુરુમહારાજ ત્યાંથી વિહાર કરી બીજે સ્થળે ચાલ્યા ગયા હતા.

ત્યારથી રાજા પદ્મશેખર શ્રી જિનોક્ત તત્ત્વોને વિષે આસ્તિકતાને ધારણ કરી સુખે કાલ નિગ°મન કરતો હતો. કદિ કાેઈ પુરૂષ જિનેાક્ત નવતત્ત્વોની ૧૬

શ્રી આત્મપ્રબાધ

ઉપર શ્રद्ધા ન રાખે અને પાતાની મંદપુદ્ધિને લઇને તે તરફ અભાવ દર્શાવે તો રાજ પદ્મરોખર જેમ સારથિ વૃષભને વશ કરે તેમ તેને વાદથી જતી વશ કરી આહંત ધર્મનું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજાવતો હતો. વળી તે રાજા કાઇ વાર ઘણા લોકોની સભા વચ્ચે ગુરુતત્ત્વની આ પ્રમાણે પ્રશાસા કરતો હતો "હે ભવ્ય લોકો, આ સંસારમાં ગુરુ સર્વોત્તમ છે. જે સદા આ લોકની મમતાથી રહિત, જીવદયાના પ્રરૂપક દુષ્ટ વાદિગણને જતનાર, કપાય રહિત, ઉપમા રહિત, ઉપશામ રસના સમૂહથી પરિપૂર્ણ હૃદયવાળા, રાગદ્રેષથી વર્જિત, સંસારથી વિરક્ત, કામ વિકારને નાશ કરનાર, સિદ્ધિરૂપી સ્ત્રી ઉપર પરિચાર કરનાર, સર્વ દ્રવ્યો પરિહાર કરનાર, ચારિત્રરૂપ મહારત્તને ગ્રહણ કરનાર, સર્વ જવો ઉપર કરણા રસ વર્ષાવનાર, અને દુર્ધર પ્રમાદરૂપ ગજઘટાના નાશ કરવામાં સિંહ સમાન છે, તે શુદ્ધ ગુરુ કહેવાય છે. જે પ્રાણીઓ મનુષ્યત્વ વિગેરે સર્વધર્માની સામગ્રી પ્રાપ્ત કરી એવા ગુણવાળા ગુરુને સેવે છે, તેવાઓને ધન્ય છે. અને જેઓ તેમના ઉપદેશ વચન રૂપ અમૃતનું પાન કરે છે, તેઓને વિશેષ ધન્ય છે." આવા વચના કહી રાજા પદ્મશેખર ઘણા ભવ્ય આત્માઓને પ્રતિબોધ કરતો હતો અને અનેક આત્માઓના પાપકર્મના મલને પ્રક્ષાલિત કરતો હતો.

જયારે રાજ આવા પ્રતિબાધ આપતા હતા, તેવામાં એક વિજય નામે શેઠના પુત્ર તે સ્થાને બેઠા હતા. રાજાના વચનમાં તેને પ્રતાતિ આવી નહીં. તેથી તેણે ઉભા થઇને જણાવ્યું, "મહારાજા, તમે જે ગુરુની પ્રશં'સા કરા છાં, તે સર્વ' ગુરુઓ ફાતરાની જેમ સાર વગરના છે; કારણ કે, પવને ચલાવેલા ધ્વજપટની પેઠે ચપળ ચિત્તવાળા તે મુનિઓ વિષયામાં આસક્ત એવી પાતાની ઇન્દ્રિયોને રાેકવાને કેમ સમર્થ થઈ શકે? ઇન્દ્રાદિક દેવતાઓ પણ તે ઇન્દ્રિયોને રાેકવાને સમર્થ થઈ શકતા નથી." તે શ્રેષ્ઠિપુત્રના આ વચના સાંભળી રાજા પાતાના મનમાં ચિતવવા લાગ્યા. "આ કાઈ દુબુ હિ અને વાચાલ છે. આ અલ્પમતિ માણસ આવા વિપરીત વચનાથી ભાળા લાેકાને ભમાવી સન્માઈથી ભ્રષ્ટ કરશે, માટે આ યુવાનને કાેઈપણ રીતે પ્રતિબાધ કરવા જાેઇએ." આવું ચિંતવી રાજાએ યક્ષ નામના એક સેવકને એકાંતે બાેલાવીને કહ્યું, "યક્ષ, તારે આ વિજયની સાથે ગાઢ મંત્રી કરવી અને તેના વિશ્વાસ મેળવવા. પછી તેના રત્નના કંડીયામાં આ મારૂ' મહામૂલ્યવાળું રત્નાભરણ નાંખી દેવું."

રાજાની આવી આજ્ઞા થવાથી તે યક્ષે તે વિજયશેઠની સાથે ગાઢ મૈત્રી કરી અને તેના પૂર્ણ વિશ્વાસ સંપાદન કર્યો. તે પછી એક દિવસે તે રત્નાભરણ

વિજયના કરંડીયામાં નાંખી તે વૃત્તાંત રાજાને નિવેદન કર્યો. તે પછી રાજાએ તત્કાળ નગરની અંદર ત્રણવાર ઉદ્દેશાષણા કરાવી કે, '' સર્વ' લોકોને ખબર આપવામાં આવે છે કે, આજે રાજાનું એક રત્નાભરણ ગુમ થયેલું છે, તા જો કાઈએ તે લીધું હોય તા તેણે જલ્દ્રી આપી દેવું. જો તે નહીં આપી જય અને પાછળથી તે જાણવામાં આવશે તા તેના લેનારને સખ્ત શિક્ષા કરવામાં આવશે.'' આવી ઉદ્દેશોષણ કરાવી સર્વ' નગરના લાેકાના ઘર શાધવા માટે પાતાના સેવકાને હકમ કર્યો.

સેવકાએ લોકોના ઘર શાધવા માંડતાં વિજયના ઘરમાં શાધ કરી. શાધ કરતાં રત્નના કરંડીયોમાં રત્નાભરણ જેવામાં આવ્યું, તે જેઈ તેમણે વિજયને પૂછ્યું, "વિજય! આ શું? આ રાજનું રત્નાભરણ તમારા કંડીયામાં કચાંથી? વિજયે કહ્યું, "હું કાંઈપણ જાણતા નથી." રાજપુરૂષોએ કહ્યું, "પોતે રત્ના-ભરણની ચારી કરી અને કહે છે કે, હું કાંઈ જાણતા નથી. એ કેવું કહેવાય? શા માટે ચારીને છુપાવે છે? "વિજય ભયથી કાંઈ બાલી શક્યો નહીં તે મૌન ધરીને રહ્યાં." પછી રાજ સેવકાએ તેને પકડી અાંધી લીધા અને તેને રાજની સમીપે લાવ્યા. રાજાએ સેવકાને છાની રીતે સૂચના કરીકે, હું આજ્ઞા કરૂં તો પણ તમારે તેને વધ કરવા નહીં. પછી રાજાએ પ્રકાશથી સભા સમક્ષ કહ્યું, "આ ચાર છે, માટે તેને હણી નાંખા." રાજાની આવી આજ્ઞા થવાથી રાજ સેવકાએ વિજયને વધ કરવાને સોંપી દીધા. વિજયના સગાંએા, સ્નેહીએા અને સંબંધીએા તે જેતા હતા, પણ તેને ખરા ચાર જાણી તેને છાડાવવાને આગળ પડ્યા નહીં. વિજયે પાતાના મનમાં જાણ્યું કે, હવે મારા જિવતના અંત આવી જશે.

પછી તે પેલા યક્ષને દીનવચનાથી કહેવા લાગ્યા. "મિત્ર તું દરેક રીતે રાજાને પ્રસન્ન કરી મને છોડાવ અને જિવિતનું દાન આપ." તેની આવી દીન-વાણી સાંભળી યક્ષને દયા આવી તેણે રાજાને વિનંતિપૂર્વ કહ્યું, "સ્વામી! આ મારા મિત્ર વિજયના યાગ્ય દંડ લઈ છોડી દા અને સર્વ કલ્યાણના સાધનરૂપ એવા જિવિતનું તેને દાન આપા." યક્ષના આ વચના સાંભળી રાજા કાપાયમાન થઈને બાહ્યા—"યક્ષ, આ ચારને છાડી દેવા એ મને યાગ્ય લાગતું નથી. તા પણ તારા વચનનું માન રાખવાને એક ઉપાય છે કે તે વિજય મારા ઘરમાંથી એક તેલથી ભરેલું પાત્ર હાથમાં લે અને તેમાંથી એક બિંદુ પણ નીચે પડે નહિ. તેવી રીતે આખા નગરમાં ભમીને મારી પાસે લાવીને મૂકે, તા હું

તેને જીવતા રાખીશ. તે સિવાય તેને જીવતા રાખવામાં આવશે નહીં." યક્ષે રાજાના આ હુકમ વિજયને જણાવ્યા. મરણના ભયથી ભય પામેલા વિજયે પાતાના પ્રાણ બચાવાને તે સર્વ કબૂલ કર્યું પછી રાજા પદ્મશેખરે પાતાના નગરજનાને બાલાવી આ પ્રમાણે આજ્ઞા કરી. નગરજના, આજે આપણા નગરમાં પ્રત્યેક સ્થાને વિવિધ જાતના વાજાંએા વગડાવા. મનાહર રૂપને ધારણ કરનારી અને સર્વ° ઈન્દ્રિયાના સર્વ°સ્વને હરનારી વેશ્યાએાને ધેર ધેર<sup>ં</sup>નચાવાે." રાજાની આજ્ઞા થવાથી લોકોએ આખા નગરમાં તેવી ગાેઠવણ કરી દ્વીધી. પછી વિજય તે તેલનું પાત્ર લઈ નગરમાં ફરવા નીકળ્યાે. તે શબ્દ, રૂપ, રસ, અને ગ'ધ વગેરે વિષ્યોના અતિ રસિક હતા, છતાં મરણના ભયથી તે જિતેન્દ્રિય નિર્વિકારી અને મનને જીતનારાે થઈ કાેઈપણ સ્થળે સ્ખલના પામ્યા વગર આખા નગરમાં ભમી રાજાની સભામાં આવ્યા અને યત્નથી જાળવેલું તે તેલનું પાત્ર રાજાની આગળ મૂકી તે પ્રણામ કરીને ઊભાે રહ્યો. રાજા હાસ્ય કરીને બાેલ્યા, '' વિજય તું નગરમાં ફર્યો તે વખતે વાદ્ય, ગીત, અને નૃત્યાે થતા હતાં, તે છતાં તે તારા વિદ્યુત્ના જેવા ચપળ મનને અને ઇન્દ્રિયાને કેવી રીતે વશ કરી ?" વિજય **બાલ્યા– ''સ્વામી** ! મરણના ભયથી હું' તેમ કરી શકર્યો છું, કહ્યું છે કે, ''મરણસમ' નહ્યિભય'" ''મરણ સમાન ખીજી' ભય નથી."

રાજાએ કહ્યું, "વિજય તું વિષયામાં તૃષાતુર છે, તે છતાં તેં એક ભવમાં મરણના ભયથી પ્રમાદને હણી નાંખ્યા, તા જે મુનિઓ અનંત ભવના ભીરૂ છે અને તત્ત્વાને જાણનારા છે, તેઓ અનંત અનર્થા ઉત્પન્ન કરનારા પ્રમાદને કેમ સેવે?" રાજાનું આ વચન સાંભળી વિજય એકદમ પ્રતિભુદ્ધ થઈ ગયા. તેના માહેના ઉદય નાશ પામી ગયા. જિનમતના પરમાર્થને જાણી તેણે શ્રાવક ધમેને અંગીકાર કર્યા. તે વખતે સર્વ લોકા આનંદ પામી ગયા. અને રાજાના સદ્દ્રગુણાને પ્રેમપૂર્વક ગાવા લાગ્યા.

આ પ્રમાણે રાજા પદ્મશેખરે ઘણાં ભવ્યજીવાને જૈનધમ માં સ્થાપિત કરી અને જૈનધમ ના મહિમાને વધારી સુખે રાજ્ય પાલન કર્યું હતું. છેવટે આસ્તિ-કચરૂપ સમ્યક્ત્વના લક્ષણના પ્રભાવથી તે ચિરકાલ રાજ્ય કરી દેવગતિને પ્રાપ્ત થયા હતા.

ભવ્ય જીવાએ આ પદ્મશેખર રાજાના ચરિત્રને સાંભળી પાતાના હૃદયમાં આસ્તિકરૂપ સમ્યક્ત્વના લક્ષણને ધારણ કરતું કે જેથી માક્ષ સંપત્તિ પ્રાપ્ત થાય.

#### छ प्रकारनी यतना

"પરતીર્થિકાદિ વંદનેત્યાદિ" પરતીર્થિએા એટલે પરિવ્રાજક સંન્યાસી ભિક્ષુ, અને ભૌત વગેરે શબ્દથી શિવ, કૃષ્ણ, બ્રહ્મા, બૌન્દ્ર, પ્રમુખ દેવાનું ગ્રહણ કરવું. તથા અરિહંતની પ્રતિમારૂપ એવા સ્વદેવા પણ જો દિગ'બર વગેરે કતીર્થિ-એાએ ગ્રહણ કરેલા અને ભૌત એટલે ભૌત મતિઓએ અ'ગીકાર કરેલા હાય તેમને વ'દન સ્તવન ન કરવું. તે પહેલી યતના કહેવાય છે.

તેવા દેવાને નમસ્કાર એટલે મસ્તક વડે પ'ચાંગ વ'દન ન કરવુ', તે બીજી યતના કહેવાય છે. સમ્યક્ત્વવ'ત પુરૂષાએ આ બ'નેના ત્યાગ કરવા. તેના ત્યાગ ન કરવાથી જો તેવા દેવાને વ'દન–સ્તવન વગેરે કરવામાં આવે તો તેના ભક્ત લાેકા મિચ્યાત્વ વગેરેમાં સ્થિર થાય છે.

પ્રવચન સારાષ્ટ્રાર નામના **ગ્રાંથમાં લખેલું** છે કે, મસ્તકે ધરી જે કરવામાં આવે તે વ'દન કહેવાય છે અને પ્રણામપૂર્વ'ક શ્રેષ્ઠ ધ્વનિ વડે ગુણાનું ષ્ઠીત'ન કરવું, તે નમસ્કાર કહેવાય છે. તેને માં**ટે બીજે સ્થળે પણ આ પ્રમાણે લખે**લું છે.

> ''वंदण यं करजोऽणं, शिरसा नमण पुयणं च इहनेयं। वायाइ नमुकारा, नमंसणं मणप्यसाओत्ति ॥ १ ॥ "

" કર જેડવા તે વ'દન, મસ્તક નમાવલું તે નમન, વચને કરી નમલું, તે નમસ્કરણ અને મનના પ્રસાદ–પ્રસન્નતા નમ'સન સમજલું."–(૧)

પરતીર્થિએાએ પ્રથમ નહીં બાેલાવ્યા છતાં, તેમની સાથે આલાપ ન કરવા તે ત્રીજી યતના કહેવાય છે. સમ્યક્દષ્ટિ પુરૂષાએ તેવી આલાપનાસવધ્યા ત્યાગ કરવા જોઈએ.

પરતીર્થિએાની સાથે સંલપન કરલું, એટલે વારંવાર ન બાેલલું, એ ચાેથી યતના કહેવાય છે. સમ્યગ્દષ્ટિએાએ સંલપન ન કરલું જોઈએ. પરતીર્થિએાની સાથે વિશેષ ભાષણ કરવાથી અતિ પરિચય થાય છે અને તેને લઇને આચાર ભ્રષ્ટ થવાય છે. તેમજ મિથ્યાત્વના ઉદય થઈ આવે છે. કદિ પરતીર્થિએા પ્રથમ બાેલાવે તાે સંભ્રમરહિત થઇ લાેકાપવાદના ભયથી તેની સાથે થાેડું બાેલલું.

તે પરમાતીર્થિઓને અશન, પાન, ખાદિમ અને સ્વાદિમ તથા વસ્ત્ર પાત્ર અનુક'પાદાન સિવાય બીજી રીતે ન આપવા એ પાંચમી યતના કહેવાય છે. બીજી રીતે આપવાથી જે તે બીજા લોકાના જેવામાં આવે તો તેમનું બહુમાન ૧૨૬ શ્રી આત્મપ્રોબાધ

થાય છે અને તેથી મિથ્યાત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. માત્ર પરતીર્થિઓને અનુક'પાદાન કરવાની જ આજ્ઞા છે. અનુક'પા સિવાય ધમ°બુદ્ધિથી તેમને કાંઈ પણ આપી શકાતુ' નથી. અનુક'પાદાન દેવામાં કાંઈ પણ દેાષ નથી તેને માટે કહ્યું છે કે–

> "सव्वेहिं पि जिणेहिं दुज्जय राग दोस मोहेहिं। सत्तानुकंपणद्वा, दाणं न कहिंपि पडिसिद्धं ॥ १॥"

" જેમણે રાગ, દ્વેષ અને માહના ત્યાગ કરેલા છે, એવા સવ° જિનેશ્વરીએ સવ° પ્રાણીઓને અનુક'પાદાન કરવાનું કદિ પણ પ્રતિષેધ્યું નથી."–(૧)

વળી સમ્યગ્દરા ની પુરૂષોએ પરતીર્થિકોએ ગ્રહણ કરેલા જિનબિંબોની પૂજા નિમિત્તે ગ'ધ, પુષ્પાદિક વસ્તુ સમ્યગ્દરા નીઓએ માકલવી નહીં. આદિ શબ્દથી વિનય, વૈયાવચ્ચ, યાત્રા, સ્નાત્ર વગેરે ન કરવા. તેમ કરવાથી લોકોને મિશ્યાત્વમાં સ્થિર કરવાપણ થાય છે. તેમ ન કરવાથી એ છદ્દરી યતના કહેવાય છે.

આ છ યતના સાચવી પરતીર્થિએાના પરિચયના સવ<sup>°</sup>થા ત્યાગ કરનારા ભવ્યાત્માએા ભાજ રાજાના પુરાહિત ધનપાલની પેઠે સમ્યક્ત્વનું ઉલ્લ'ઘન કરતા નથી.

# ધનપાલ પુરાહિતની કથા.

અવ'તિનગરીમાં ભાજ રાજાને સવ'ધર નામે એક પુરાહિત હતા. તેને ધનપાલ અને શાભન નામે બે પુત્રા હતા. બ'ને પુત્રા પાંડિત્ય વગેરે ગુણાથી તે મહારાજાના માનીતા થયા હતા. એક દિવસે શ્રી સિદ્ધસેનસૂરિના સ'તાનિક શ્રી સુસ્થિત નામના આચાર્ય ભવ્યજનાને પ્રતિબાધ કરવા માટે ત્યાં આવી ચડ્યા. પુરાહિત સવ'ધર હ'મેશાં આચાર્ય પાસે જતા આવતા, તેથી તેને આચાર્ય ઉપર પ્રીતિ થઈ.

એક વખતે પુરાહિત સવ<sup>°</sup>ધરે આચાય<sup>°</sup>શ્રીને પૂછયું – "સ્વામી! મેં મારા ઘરના આંગણામાં કાઢિ દ્રવ્ય દાઢેલું હતું. હાલ મેં તેની ઘણી તપાસ કરી તો પણ તે દ્રવ્ય મને હાથ લાગતું નથી. તો હવે તે દ્રવ્યની પ્રાપ્તિ શી રીતે થશે? તે કૃપા કરી જણાવો. 'આચાયે<sup>°</sup> હાસ્ય કરી ઉત્તર આપ્યા." ભદ્ર, જો તે દ્રવ્ય તને પ્રાપ્ત થાય તો તારે શું કરવું? "સવ<sup>°</sup>ધરે કહ્યું, "સ્વામી! જોઓ દ્રવ્ય મને પ્રાપ્ત થાય તો હું તમાને અધીઅધ° વહે'ચી આપું. ગુરુએ કાઈ પ્રકારથી તે

૧. કાેઈ બીજા ચ'થમાં શ્રી ઉદ્યોતનસૂરિના શિષ્ય શ્રી વર્ધમાનસૂરિ હતા એમ લખેલું છે.

દ્રવ્ય સર્વધરને અતાવી આપ્યું. સર્વધર તે દ્રવ્યના ઢગલા જોઈ સાન'દાશ્ચર્ય' થઈ ગયા. પછી તેના બે સરખા ભાગના ઢગલા કરી, તેમાંથી એક ઢગલા ગુરુને માટે નિર્ધારી ગુરુને વિન'તિ કરી. '' સ્વામી! આ અધું' દ્રવ્ય આપ પ્રહણ કરા." ગુરુ બાેલ્યા–'' ભદ્ર! અમારે મુનિને દ્રવ્યનું કાંઈ પ્રયાજન નથી. અમાએ તા પ્રથમ પાસે રહેલા દ્રવ્યના ત્યાગ કરી દીધા છે.

સવ'ધર બાેલ્યાન "ત્યારે શું તમે સારરૂપ અધ દ્રવ્ય માગા છાે?" ગુરુએ કહ્યું, "હા, જે તમારા ઘરમાં અધુ સારરૂપ હાેય તે આપાે." સવ'ધરે કહ્યું–"મારા ઘરમાં શું સારરૂપ છે? આચાય બાેલ્યા, "તમારા ઘરમાં સાર-રૂપ બે પુત્રો છે, તેમાંથી એક પુત્રને આપાે." ગુરુના આ વચના સાંભળી તે પુરાહિત ચિકત થઈ ગયા અને ક્ષણવાર મૌન ધરીને રહ્યો. પછી તે આચાય મહારાજ ત્યાંથી વિહાર કરી બીજે સ્થાને ચાલ્યા ગયા હતા.

પછી પુરાેહિત સર્વધર તે ગુરુના ઉપકારનું સ્મરણ કરવા લાગ્યાે. તે સ્મરણ કરતાં તેના મનમાં આવ્યું કે, તે ઉપકારી ગુરુના પ્રત્યુપકાર કરવાને સમર્થ થઈ શક્યો નહીં. આ પશ્ચાત્તાપથી તેને હ્રદયમાં લાગેલા શલ્યની જેમ પીડા થવા લાગી. તેવી સ્થિતિમાં કેટલાક કાળ નિર્ગમન કર્યા પછી તે રાેગગ્રસ્ત ખની ગયા. રાગી અવસ્થામાં રહેતા તે છેલ્લી સ્થિતિમાં આવી પડ્યો. તે વખતે તેના અ'ને પુત્રોએ પાતાના ધર્મ'ને ઉચિત એવી અ'તક્રિયા કરવા માંડી. તે વખતે પિતાનું મન દુઃખી થતું જોઈ તેના પુત્રાએ પૂછ્યું, ''તાત, તમારા ચિત્તમાં કાઈ ચિંતાની પીડા હોય તેવું દેખાય છે, તા તે શી ચિંતા છે? તે કૃપા કરી નિવેદન કરાે." પુત્રોના આ વચનાે સાંભળી સવ'ઘરે પાેતાનાે સવ' વૃત્તાંત જણાવ્યાે. તે પછી કહ્યું કે, '' પુત્રો, તમારા બ'નેમાંથી એક જણ જૈન-ધર્મ ની દ્રીક્ષા હ્યા. તેમ કરવાથી હું ઋણમુક્ત થઇશ. તમારા જેવા પુત્રોએ મને ઋષ્ણમુક્ત કરવા જોઈએ." પિતાના આ વચન સાંભળી ધનપાલ ભય પામી નીચું મુખ કરી રહ્યો. તે વખતે શાભને કહ્યું,-" તાત, હું દીક્ષા પ્રહણ કરીશ, તમે તે જૈન મુનિના ઋષ્ણમાંથી મુક્ત થાએા. અને હૃદયમાં પરમાન દ ભાવને ધારણ કરાે." પુત્રના આ વચના સાંભળી તે સર્વધર પુરાહિત કાલધમ°ને પામી દેવલોકે ચાલ્યા ગયા. તે પછી શાભને પિતાની ઉત્તરક્રિયા કરી શ્રી વધ°માન સૂરિના શિષ્ય શ્રી જિનેશ્વરસૂરિ પાસે જૈન દીક્ષા ગ્રહણ કરી. આથી તેના બ'ધ્ર ધનપાલ રાષાવિષ્ટ થઈ ગયાે અને ત્યારથી તે જૈનધર્મના પૂર્ણ દ્રેષી થવા લાગ્યા. તેણે પાતાની સત્તાથી અવ'તિમાં સાધુએાના આગમનના નિષેધ કરાવ્યા,

શ્રી આત્મપ્રબાેધ

આથી અવ'તિના સ'ઘે ગુરુને આ પ્રમાણે પત્રથી લખી જણાવ્યું-" સ્વામી! આપે શાભનને દ્વાક્ષા આપી ઉપદ્રવ ઉભા કર્યા છે. શાભનને દ્વાક્ષા ન આપી હોત તો શું ગચ્છ શૃત્ય થઇ જાત ! શું તે નિવ'શ થઇ જાત ! ગચ્છ તા એક રત્નાકરરૂપ છે. શાભને દ્વાક્ષા લીધી તેથી તેના ભાઈ ધનપાલ પુરાહિત મિથ્યાત્વી-પણાથી રાષાવિષ્ટ થઈ આહ'ત ધમ'ની ઘણી હાનિ કરે છે." ગુરુ આ વૃત્તાંત જાણી વિચારમાં પડ્યા. તેમણે પાતાના શિષ્ય શાભનને ગીતાર્થ જાણી શુભ દિવસે તેને વાંચનાચાર્ય'નું પદ આપ્યું હતું. તે પછી તેમને એક મુનિ યુગલ સાથે તે ઉપદ્રવની શાંતિને માટે અવંતિ તરફ માકલ્યા. શાભનાચાર્ય ગુરુની આજ્ઞા માત્ય કરી ત્યાંથી વિહાર કરી ઉજ્જયિની નગરી પ્રત્યે આવ્યા. તે વખતે રાત્રિ હાવાથી નગરના દરવાજા અ'ધ હતા એટલે તેઓ રાત્રે અહાર રહ્યા હતા. પ્રાતઃકાળે પ્રતિક્રમણ કરી તેઓએ નગરમાં પ્રવેશ કરી, તેટલામાં પુરાહિત ધનપાલ તેમને સામા મળ્યા. તે જૈનધમ'ના પૂર્ણ દ્રેષી હાવાથી પાતાના બ'ધુ શાભનને આ પ્રમાણે ઉપહાસ્યનું વચન કહ્યું,

# " गर्दभदंत भदंत नमस्ते । "

" ગધેડાના જેવા જેના દાંત છે, એવા હે ભગવાન તને નમસ્કાર છે." આ વચન સાંભળી શાભનાચાર્યે પોતાના ભાઈને એાળખી તેના પ્રત્યુ-ત્તરમાં આ પ્રમાણે કહ્યું.

''कपि वृषणास्य वयस्य सुखं ते।''

" વાંદરાના વૃષણ જેવા મુખવાળા હે ભાઈ, તને સુખશાતા છે ? "

આ પ્રતિહાસ્યનું વચન સાંભળી ધનપાળે કહ્યું, "તમારા નિવાસ ક્યાં છે?" રાેભનાચાર્યે કહ્યું, "જ્યાં તમારા નિવાસ છે, ત્યાં" પછી ધનપાળ પાતાના ભાઈના વચનને આળખા લજ્જા પામી ત્યાંથી કાઈ કાર્યને માટે ચાલ્યા ગયા હતા. તે પછી શાભનાચાર્ય પ્રત્યેક જિનમ'દિરે ચૈત્યવ'દન કરી જેવામાં ચૈત્યની અહાર આવે છે, તેટલામાં નગરના સ'ઘ એકઠા થઈ ગયા. અને તે ગુરુની સામે આવી તેમના ચરણમાં નમી સમીપ બેઠા. શાભનાચાર્ય' ઉત્તમ વાણીથી તેને ધમ'દેશના આપી. પછી સવ' સ'ઘની સાથે તેઓ પાતાના ભાઈ ધનપાલના ઘર તરફ ચાલ્યા. તે વખતે અ'ધુ ધનપાન સન્મુખ આવ્યા અને વિનયથી નમસ્કાર કરી પાતાને ઘર લઈ ગયા. ત્યાં તેમને વસવાને માટે એક સુશાભિત ચિત્રશાળા આપી, તે વખતે તેણે પાતાની માતા અને સ્ત્રી વગેરેની

પાસે ઉત્તમ પ્રકારની રસવતી તૈયાર કરાવી. જ્યારે તે રસવતી શાબનાચાર્ય પાસે નિવેદન કરી, ત્યારે આચાયે° તે સ્વીકારી નહીં. તેમણે જણાવ્યું કે, આધાકર્મિક આહાર જૈન સાધુને અગ્રાહ્ય છે. તે પછી ગુરુની આજ્ઞા મેળવી તેમની સાથે રહેલા બે મુનિએા શ્રદ્ધાળુ શ્રાવકાેને ઘેર આહાર લેવાને ગયા. તે વખતે ધનપાળ તેમની સાથે ચાલ્યાે. તે સમયે કાઈ શ્રાવકને ઘેર ગાેચરીએ જતાં એક ગરીબ શ્રાવિકાએ એક દહીંનું પાત્ર તે મુનિની આગળ ધર્યું. અને કહ્યું કે, '' મારા ઘરમાં આ વસ્તુ છે, તે વાેહારાે.'' મુનિએ પૂછ્યું, ''આ દહીં શુદ્ધ છે ? '' શ્રાવિકાએ કહ્યું. '' મહારાજ તે ત્રણ દિવસનું છે.'' તત્કાળ મુનિ બાેલ્યા કે, '' તાે એ દહીં અમારે લેવા ચાેગ્ય નથી. કારણ કે, શ્રી જિનેશ્વરે આગમમાં ત્રણ દિવસનું દહીં લેવાના નિષેધ કરેલાે છે. આ સાંભળી સાથે આવેલા ધનપાલે પૂછયું કે, " મહારાજ ! આ દહીં અશુદ્ધ કેમ છે ?" " મુનિએ કહ્યું, તે વિષે તમારે તમારા ભાઈને પૂછી એવું." પછી ધનપાળ તે દહીંનું પાત્ર લઈ શાેભનાચાર્ય પાસે આવ્યા અને તે આચાર્ય ને અતાવી કહ્યું કે, '' આ દહીં અશુદ્ધ કેમ છે <sup>?</sup> તે લેાકામાં અમૃતતુલ્ય કહેવાય છે. જે તમે આ દહીંમાં જવ દેખાડા તાે હું શ્રાવક થઇ જાઉં અને જે નહિ દેખાંદા તાે હું જાણીશ કે, તમે ભાેળા લાેકાેને ઠગનારા છેા " પાેતાના ભાઈના આવા વચન સાંભળી શાેભનાચાર્ય° કહ્યું, '' હું તમાને હમણાં જ જીવ અતાલું, પણ પછી તમારે તમારું વચન પાળવું જોઈશે." ધનપાળે એ વાત કબૂલ કરી પછી શાભનાચાર્ય° એક લાખની થેપલી મંગાવી. પછી દહીંના પાત્રનું મુખ બંધ કરી, તેની પડખે એક છિદ્ર કરી તે પાત્ર તડકે મૂક્યું. પછી તે છેદ્રમાંથી દહીં પેલા લાખના અળતામાં પડવા લાગ્યું, ત્યારે તેની અંદર ધાળા જવડાએા જેવામાં આવ્યા. તત્કાળ તેમણે તે ધનપાલને અતાવ્યા. ધનપાલ તે ચાલતા જીવાને જોઈ પાતાના મનમાં અતિશય આશ્ચર્ય પામી ગયા. તત્કાળ તેના હૃદયમાં એવી ભાવના પ્રગટ થઈ આવી કે, જૈનધર્મ ને ધન્યવાદ ઘટે છે. તત્કાળ તે પાેતાને મુખે આહ′તધર્મની પ્રશ'સા કરવા લાગ્યાે તેના હૃદયમાં તત્ત્વ <mark>રુચિ</mark>રૂપ સમ્યક્ત્વ પ્રગટ થઈ આવ્યું. પછી તેણે પાતાના ભાઈ શાેભનાચાર્ય પાસે આરવ્રત<sup>ે</sup>અ'ગીકાર કર્યા અને તે શુ<sub>ષ્</sub>દ્ર શ્રાવક અની ગયા. તે શ્રી અરિહ'ત તે શુદ્ધ દેવ, ઉત્તમ સાધુ તે ગુરુ, અને જિનેન્દ્ર, ભાષિત તે ધર્મ માનતાે અને હૃદયને વિષે શ્રી પ'ચ–પરમેષ્ટિનું ધ્યાન ધરતાે તે આત્મ સાધન કરવા લાગ્યાે. તેણે અન્ય મતને તદ્દન છાેડી દીધાે. તે **દ્વાદશત્રતધારી ઉત્કૃષ્ટ શ્રાવક અની ગયાે.** 19

શાભનાચાર્ય આ પ્રમાણે પાતાના અધુને પ્રતિબાધ આપી ગુરુની સમીપે ગયા હતા, ધનપાળ છ યતના <sup>'</sup>પાળતાે સુખે કરી સમ્યક્ત્વધમ<sup>ર</sup>ને આરાધતાે કાળ ગુમાવતા હતા. એક વખતે કાેઇ દુષ્ટ ધ્યાહ્મણે આવી ભાજરાજાને કહ્યું, " મહારાજા, તમારા પુરાહિત ધનપાલ જૈન થઈ ગયાે છે. તે જિનેશ્વર વિના બીજા કાઈ પણ દેવને નમતા નથી." તે બ્રાહ્મણના આ વચનાે સાંભળી રાજાએ પાતાના મનમાં વિચાર કર્યો કે, જો એ વાત સત્ય હાય તા તેની પરીક્ષા કરીએ. તે પછી રાજા ભાજ એક દિવસે ધનપાલને સાથે લઈ મહાકાલના મ'દિરમાં ગયો. ભાજ રાજાએ મહાકાલેશ્વર શ'કરને પ્રણામ કર્યા, ધનપાલ શ'કરને નમ્યાે નહીં. તેણે પાતાના હાથમાં રહેલ મુદ્રિકાની અ'દર સ્થાપિત એવા જિનેશ્વરની પ્રતિમાને નમસ્કાર કર્યો, ભાજરાજાએ તે ચાતુય'થી જાણી લીધુ'. પછી રાજા પાતાને સ્થાને આવ્યા, ત્યાં તેણે ચ'દન પુષ્પ વગેરે પૂજાની સામગ્રી આપી ધનપાલને આજ્ઞા કરી કે, ''ધનપાલ આ પૂજાની સામગ્રી લઈ દેવની પૂજા કરી આવેા.'' આવી આજ્ઞા કરી તેની પાછળ ગુપ્ત ખાતમીદારા માકલ્યા. ધનપાળ રાજાની આજ્ઞાથી તત્કાળ ઉભા થઈ પ્રથમ દેવીના મંદિરમાં ગયા. ત્યાંથી ભયભીત થઇ અહાર નીકળી શિવાલયમાં ગયા. ત્યાં પણ આસપાસ કરી બહાર નીકળી વિષ્ણુના મ'દિરમાં ગયા. ત્યાં પાતાનું ઉત્તરીય વસ્ત્ર નાંખી રૂપ ઢાંકીને અહાર નીકળી શ્રી ઋષભદેવના મ'દિરમાં ગયા. ત્યાં શાંતચિત્તે ભક્તિભાવથી શ્રી જિનેશ્વરની પૂજા કરી રાજદ્વારે આવી પહેાચ્યા. રાજાએ માકલેલા ગુપ્ત દ્વતાએ તે વૃત્તાંત રાજાને છાની રીતે કહી દીધા પછી રાજભાજે ધનપાલને પૂછ્યું, ''કેમ ધનપાલ, તમે દેવપૂજા કરી ? " ધનપાલે ઉત્તર આપ્યાે. " સ્વામીં ! મે' સારી રીતે પૂજા કરી." ત્યારે રાજાએ પુનઃ જણાવ્યું. '' ધનપાક્ષ, તમે ભવાનીદેવીના મ'દિરમાં ભયભીત થઇ અહાર કેમ નીકળી ગયા ?" ધનપાળ બાેલ્યા, '' સ્વામી, તે દેવીના હાથમાં ત્રિશુળ હતું. લલાટ પ્રદેશમાં ભ્રકુટી ચડાવેલી હતી અને તે પાડાનું મદ°ન કરતા હતા. તેથી હું તેમનાથી ભય પામીને અહાર નીકળી ગયા હતા. કારણ કે, મે' જાહ્યું કે, આ ભવાનીને યુદ્ધ કરવાના અવસર છે, પૂજાના અવસર નથી, આવું વિચારી મેં તેમની પૂજા કરી નહીં.'' રાજાએ પુનઃ પૃછ્યું, ''ધનપાલ ! ત્યારે તે' શાંકરની પૂજા કેમ ન કરી ? ધનપાળે ઉત્તર આપ્યા " સ્વામી ! જેને કંઠ ન હોય તેને પુષ્પમાળ શી રીતે પહેરાવાય ? જેને નાસિકા ન હોય, તેને સુગ'ધ કેમ અપાય ? જેને કાન ન હાય તેને ગીત શી રીતે સ'ભળાવાય ? અને એને ચરણ ન હોય તેને ચરણમાં વ**ં**દના શી રીતે થાય**ે આવું વિચારી લિંગ-**

રૂપ તે શ'કર<mark>ની પૂ</mark>જા મે' કરી નહીં. આ અ<mark>થ'ને અનુસરતે</mark>ા શ્લોક તે આ પ્રમાણે બાેલ્યા હતાે.

> "अकंठस्य कंठे कथं पुष्पमाला, विना नासिकायाः कथं भृष गंघः । अकणय कर्णे कथं गीतनाद, अपादस्य पादे कथं मे प्रणामः ॥१॥"

આ શ્લોક બાેલી રહ્યા પછી રાજભાંજે પુનઃ પ્રક્ષ કર્યા. "ધનપાલ. ત્યારે વિષ્ણુના મ'દિરમાં જઈ તેમની પૂજા કેમ ન કરી? અને તેમને વસ્ત્રથી ઢાંકી તું જલ્દી બહાર કેમ નીકળી ગયા?" ધનપાલે કહ્યું, "રાજેન્દ્ર, વિષ્ણુ પોતાની સ્ત્રીને સાથે રાખી રહેલા હતા. તેથી મેં વિચાર કર્યો કે, આ વખતે વિષ્ણુ જનાનામાં એકાંત રહેલા છે, માટે હમણાં પૂજાના વખત નથી કાઈ સાધારણ પુરૂપ પણ જો પોતાની સ્ત્રી પાસે એકાંત રહ્યો હાય તે વખતે તેની સમીપે સારા માણસે ન જહું જોઈએ તા આતા કૃષ્ણ વાસુદ્દેવ કે જે ત્રણ ખંડના સ્વામી કહેવાય છે, તેમની પાસે કેમ જવાય?" આવા વિચાર કરી હું તેમની પૂજા કર્યા વગર પાછા વળ્યા હતા. વળી મેં વિચાર્યું કે, "ચાંટે જતા આવતા લાેકાની દષ્ટિએ આ દેખાવ આવશે, આહું વિચાર્યું કે, "ચાંટે જતા આવતા લાેકાની દષ્ટિએ આ દેખાવ આવશે, આહું વિચાર્યો મેં તેમની ઉપર વસ્ત્ર ઢાંકયું હતું." ધનપાલના આ વચન સાંભળી રાજા ભાજે કહ્યું, "ત્યારે મારી આજ્ઞા સિવાય, તે સ્થ્યભદેવની પૂજા કેમ કરી ?" ધનપાલે કહ્યું, "સ્વામી, તમે મને દેવની પૂજા કરવાની આજ્ઞા કરી હતી અને તે દેવપણું તાે મેં સ્થ્યભદેવ ભગવાનમાં જોયું, તેથી મેં તેમની પૂજા કરી હતી. જેમના સ્વરૂપનું વર્ણન આ પ્રમાણે છે.

" प्रश्नम रसिनमग्नं दृष्टियुग्मं प्रसन्नं वदनकमलम्बद्धः कामिनी संगश्चन्यः । करयुगमपि धत्त शस्त्र संबंध वंध्यं तदसि जगति देवो वीतरागस्त्वमेव ॥ १ ॥ "

" જેમના ખે નેત્રો સમતા રસમાં નિમગ્ન છે. જેમનું વદનકમળ પ્રસન્ન છે, જેમના ઉત્સ'ગ સ્ત્રીના સ'ગથી રહિત છે અને જે શસ્ત્રોના સ'ખ'ધથી રહિત એવા ખે હાથને ધારણ કરે છે, એવા હે ઋષ્લા ભગવાન, આ જગતમાં તમે જ એક વીતરાગદેવ છેા."

આ શ્લોક બાલ્યા પછી ધનપાળે વિશેષમાં જણાવ્યું, "સ્વામી! જે રાગદ્વેષથી યુક્ત હેાય, તે દેવ કહેવાતા નથી; કારણ કે, તેમનામાં દેવપણાના ૧૩૨ શ્રી આત્મ પ્રેબાેધ

અભાવ છે. તેવા દેવા આ સ'સારના તારક થઈ શકતા નથી. જેઓ આ સ'સારના પારને ઉતારનારા છે, તેઓ જ આ લોકમાં દેવ કહેવાય છે, અને તેવા દેવ તેના શ્રી જિનેશ્વર એક જ છે, તેથી ઉત્તમ બુદ્ધિવાળા પુરૂષોએ તેવા દેવની જ સેવાભક્તિ કરવી એઈ એ."

ધનપાળના આવા યુક્તિવાળા વચના સાંભળી ભાજ રાજાના મનમાં કુદેવને માટે શ'કા ઉત્પન્ન થઇ અને તેણે ધનપાલની પ્રશ'સા કરવા માંડી. એક વખતે મિશ્યાત્વી બ્રાહ્મણાની પ્રેરણાથી ભાજરાજાએ એક માટા યન્નના આર'ભ કર્યો, જ્યારે યક્ષની પૂર્ણાહુતિના સમય આવ્યા ત્યારે એક બાકડાને હામવા માટે ત્યાં લાવવામાં આવ્યા. હામ કરતાં બાકડા પાકાર કરવા લાગ્યા, તે જેઈ રાજા ભાજે ધનપાલને પૂછ્યું, "ભદ્ર, ધનપાલ, આ બાકડા શું બાલે છે? તે કહે શતે વખતે ધનપાલે કહ્યું, "મહારાજ, તે બાકડા આ પ્રમાણે બાલે છે—

" नाहं स्वर्गफलोपभोग रसिको नाभ्यर्थितस्त्वं मया संतुष्ट स्तृण भक्षणेन सततं साधो न युक्तंतव । स्वर्गे यांति यदि त्वया विनिहिता यज्ञे ध्रुवं प्राणिनो यज्ञं कि न करोषि मातृपितृभिः पुत्रैस्तथा बांधवैः ॥ १ ॥ "

હે સાધુ પુરૂષ, હું સ્વર્ગિના ફળનાે ઉપભાગ કરવામાં રસિક નથી. તે ફળને માટે મેં તારી પ્રાર્થના પણ કરી નથી. હું હમેશાં ઘાસ ખાઈ સંતુષ્ટ રહું છું, તે છતાં તું મને મારે છે, તે ઘટિત નથી. યજ્ઞમાં હણેલા પ્રાણીઓ જો સ્વર્ગે જતા હાય તાે તું તારા માતાપિતા, પુત્રો અને બાંધવાને મારી યજ્ઞ કેમ કરતાે નથી ?"-(૧)

ધનપાલના મુખથી આ શબ્દો સાંભળી રાજભોજ કાેપાયમાન થઈ ગયાે. પણ તે વખતે તે મૌન ધરીને બેસી રહ્યો.

એક વખતે રાજાભાજે એક માતું સરાવર કરાવ્યું. વર્ષાૠતુ આવવાથી તે સરાવર જળથી પરિપૂર્ણ ભરાઈ ગયું. તે ખબર જાણી રાજાભાજ પાંચસા પંડિતાના પરિવાર લઈ તે સરાવર જોવાને આવ્યા, ચતુર પંડિતા પાતપાતાની યુદ્ધિને અનુસારે નવા કાવ્યાથી તે સરાવરનું વર્ણન કરવા લાવ્યા. ધનપાલ તે વખતે મૌન ધરીને રહ્યો. તે સમયે ભાજ રાજાએ ધનપાલની સામે જેઈને કહ્યું કે, ધનપાલ, તમે પણ સરાવરનું વર્ણન કરા. રાજાની આજ્ઞા થવાથી ધનપાલે આ પ્રમાણે એક નવીન કવિતા રચી સરાવરનું વર્ણન કર્યું.

'' एषा तडाग मिषतो वस्दान शाला मत्स्यादयो रसवती प्रगुणा सदैव । पात्राणि यत्र बक सारस चक्रवाका: पुण्यं कियद्भवति तत्र वयं न विद्यः ।। १ ॥

" આ સરાેવર એક ઉત્તમ દાનશાળા છે. તેની અંદર મત્સ્ય વગેરે સદાકાલ તૈયાર થયેલી ચમકદાર રસાેઈ છે. બગલા, સારસ અને ચક્રવાક પક્ષીએા તેમાં પાત્રરૂપ છે. તે દાનશાળાનું પુષ્ટ્ય કેટલું થશે, એ અમે જાણી શકતા નથી."–(૧)

ધનપાલના આ વચના સાંભળી રાજભાજ મનમાં રાષાવિષ્ટ થઈ ગયા. તેણે પાતાના મનમાં ચિંતવ્યું કે, "ધનપાલ ઘણા જ દુષ્ટ છે. મારી ષ્રીર્તિને વધારનાર' જે કામ છે, તે જોઈને ઇષ્યાં કરે છે. વળી આ તેના વચના ઉપરથી જણાય છે કે, તે મારા શત્રુરૂપે પુરાહિત છે. જો એમ ન હાય તા બીજા બ્રાહ્મણાએ આ સરાવરનું વર્ણન કરી મારી ષ્રીર્તિ વધારી પ્રશ'સા કરી અને આ દુષ્ટ પુરાહિતે મારી નિંદા કરી. માટે મારે પાતાએ આ ધનપાળને સખ્ત શિક્ષા કરવી જોઈએ. બીજ કાઈ શિક્ષા કરવાની જરૂર નથી, માત્ર તેના બે નેત્રા કાઢી નાંખવા, એટલે તેને ખરી શિક્ષા થશે." આવું વિચારી મૌન ધરી રાજા પાતાની સ્વારી લઈને દરબાર ગઢમાં આવવા નીકળ્યા. ચાઢામાં આવતાં એક વૃદ્ધ દેશી તેને સામી મળી, તેણીએ એક બાલિકાના હાથનું અવલંબન લીધું હતું. તે દેશીને જોઇ રાજાએ પાતાના પંડિતાને કહ્યું.

''करकंपाने शिर धुणै, बुङ्खी कहा कहेह ?"

" આ ભુદ્રી હાથ ક'પાવે છે અને મસ્તક ધુણાવે છે, તે ઉપરથી તે શું કહેવા માગે છે <sup>?</sup> તે કહેા.

રાજાના આ પ્રશ્ન સાંભળી એક પ'ડિતે કહ્યું'.

" हकारंता यम भडां, नन्नंकार करेड ॥ १ ॥

"યમરાજાના સુભટા તેને હણાણી, હણાણી, એમ હાકાટા મારે છે, ત્યારે તે મસ્તક ધુણાવીને 'ના ના ' એમ કહે છે એટલે યમરાજાના સુભટા તેને લેવા હાકાટા મારે છે ત્યારે તે ડાેશી ના પાંડે છે.

આ વખતે ધનપાલે કહ્યું, ''રાજેન્દ્ર, આ ડાેશી શું કહે છે ? તે સાંભળાે."

कि नंदिः कि मुरारिः किम्र रितरमणः कि नलः कि कुबेरः किंवा विद्याघरोऽसौ किम्रथ सुरपितः कि विधुः कि विधाता । नायं नायं नचायं न खलु निह नवा नापि नासौ न चैषेः कीडां कर्त्तुं प्रवृत्तो यदिह महीतले भ्रुपित भीजदेवः ॥ १॥

આ પૃથ્વી ઉપર ક્રીડા કરવાને પ્રવતે લા ભાજરાજાને જોઈ કાઇ ખાલિકા આ વૃદ્ધ ડેાશીને પૃછે છે કે, શું આ ન'દિ (શંકર) છે ? શું આ કૃષ્ણ છે ? શું આ કામદેવ છે ? શું આ નળરાજા છે ? શું આ કુષ્ણ છે ? શું આ વિદ્યાધર છે ? શું આ ઘન્દ્ર છે ? શું આ ચંદ્ર કે શું આ વિધાતા છે ? તે વખતે ડાશીના પાડે છે કે, એ સવે માંથી કાઈ નથી, કાઈ નથી, કાઈ નથી. પરંતુ તે આ પૃથ્વીપટ ઉપર ક્રીડા કરવાને માટે પ્રવૃત્ત થયેલા ભાજ રાજા છે. (૧)

ધનપાલના મુખથી રસિક કવિતા સાંભળી ભાજરાજા હૃદયમાં સંતુષ્ટ થઇ ગયા. તેણે સંતુષ્ટ થઈને કહ્યું, ધનપાલ, હું તમારી ઉપર પ્રસન્ન થયા છું, માટે જે ઇચ્છા હાય તે માગી લ્યા. "આ વખતે પ્રથમ સરાવરના વર્ણનથી નાખૂશ થયેલા રાજાના અભિપ્રાયને બુદ્ધિઅળથો જાણીને કહ્યું, "રાજેન્દ્ર! મને બે નેત્રો આપા."

રાજા આ વચના સાંભળી અતિવિસ્મય પામી ગયા. તેણે પાતાના મનમાં ચિંતવ્યું કે, '' મે' આ વાત કાેઈને જણાવી નથી, તે છતાં આ ધન-પાલના જાણવામાં શી રીતે આવી હશે ?

આ ઉપરથી મને લાગે છે કે, આ ધનપાલના હૃદયમાં કાઈ અલોકિક જ્ઞાન હોલું જોઈએ. "આલું ચિંતવી તે ધનપાલનો તેણે અનેક ઇનામા આપી મોટે! સત્કાર કર્યો. તે પછી રાજાએ ધનપાલને બે નેત્રોના વરદાનને માટે પૂછી જોયું, ત્યારે ધનપાલે કહ્યું કે, "સ્વામી, શ્રી જૈનધમ'ની સેવાથી મારામાં એવી અલોકિક બુલ્કિ ઉત્પન્ન થઈ છે, તેના અળથી હું તે જાણી શક્યો છું." આ સાંભળી રાજા ભાજની જૈનધમ' ઉપર શ્રદ્ધા થઈ અને તેણે જૈનધમ'ની પ્રશંસા કરી હતી. પછી ધનપાલ કવિ શુદ્ધ શ્રાવક અન્યા હતા. તેણે શ્રાદ્ધ—ધમ' વિધિ, ઋષભ પંચાશિકા વગેરે કેટલાએક શ્ર'થાની રચના કરી આહત ધમ'ની ઉન્નતિ કરી હતી. શ્રાદ્ધ—ધમ'—વિધિ પ્રકરણમાં એક નીચે પ્રમાણે ગાથા લખેલી છે.

૧. તે ડાેશીના મસ્તકનું કંપન આવા પ્રકારનું અર્થ સૂચક છે.

# '' जत्थपुरे जिणभवणं समयविक साहु सावया जत्थ । तत्थ सया वसियव्वं पउर जलं इंधणं जत्थ ॥ १ ॥ ''

જે નગરમાં જિનભવન હાય, અવસરને જાણનારા સાધુએા અને શ્રાવકા હાય અને ઘણું જળ તથા ઇંધણ હાય તે નગરમાં સદા વાસ કરવા. –(૧)

આ પ્રકારે જાવજ્જવ સુધી છ યતના પાળી સમ્યક્ત્વાદિ ધર્મ'ને આરાધી તે ધનપાલ અ'તે દેવગતિને પામ્યા હતા. એવી રીતે યતનાને વિષે ધનપાલનું વૃત્તાંત કહેવામાં આવ્યું.

#### છ આગાર.

આગાર છ કહેવાય છે. (૧) રાજભિયાગ (૨) ગણાભિયાગ, (૩) અલાભિયાગ, (૪) દેવાભિયાગ, (૫) ગુરુનિગ્રહ અને (६) વૃત્તિકાંતાર. એ છ આગારાના નામ છે. પાતે અણુજાણતાં રાજાના હુકમથી કરવું પડે તે પહેલા રાજભિયાગ કહેવાય છે. શ્રાવકની ઇચ્છા ન હાય પણ રાજાની આજ્ઞાથી કરવું પડે છે એટલે જે ક્રિયાના કરવાના પચ્ચક્ખાણ કર્યા હાય પણ રાજાના ફરમાનથી તે દ્રવ્યથી કરવી પડે તે પહેલા આગાર છે તેવા આગારને લઈ નિષિદ્ધ ક્રિયા કરવાથી સમ્યકૃત્વના નાશ ગણાતા નથી. તે ઉપર કાશા વેશ્યાનું દર્શત કહેવાય છે.

# કાેશા વેશ્યાનું દર્ષાત

પાટલીપુરનગરમાં કાશા નામે એક વેશ્યા રહેતી હતી. તેણીએ શ્રી સ્થૂલિભદ્રમુનિની પાસે સમ્યક્ત્વ પ્રમુખ આરત્રતા ગ્રહણ કરેલા હતા. એક વખતે સંતુષ્ટ થયેલા રાજાએ તે વેશ્યાને એક રથકારને આપી દ્વીધી. કાશા રાજાની આશ્રિત હતી, એટલે રાજાએ તેણીને હુકમ કર્યો કે, તારે રથકારની સાથે રહેલું. કાશા દઢ શ્રાવિકા હતી. તેથી તેણીને રથકારની સાથે રહેલું પસંદ પડ્યું નહીં તેમ તે અંતઃકરણથી પણ રથકારને ઈચ્છતી ન હતી. પરંતુ રાજાના હુકમથી તેણીને રથકારની સાથે રહેલું પડ્યું. તે પછી કાશા રથકારની સાથે રહી તેની આગળ શ્રી સ્થૂલિભદ્રમુનિની પ્રશાસા કરતી હતી. તે આ પ્રમાણે પ્રશાસાનો શ્લોક બાલી હતી.

'' संसारेऽस्मिन् समाकीर्णे बहुभिः शिष्टजंतुभिः । स्थूलिभद्र समः कोऽपि नान्यः पुरुषसत्तमः ।। १ ।। ''

" ઘણાં શિષ્ટ જ'તુએાથી વ્યાપ્ત એવા આ સ'સારમાં સ્થૂલિભદ્રના જેવા કાઈ બીજે ઉત્તમ પુરૂષ નથી." (૧) સ્થૂલિભદ્રમુનિની પ્રશ'સા સાંભળી તે રથકાર ખુશી થતાે હતાે.

એક વખતે તે રથકાર કાશા વેશ્યાના મનને રંજન કરવા માટે પાતાના ઘરના આગમાં ગયા. ત્યાં જઈ એક ગાેખમાં એસી તે પાેતાની કલા તેણીને અતાવવા લાગ્યા. પ્રથમ તેણે પાતાનું એક **બાણ આંબાની લું**બ ઉપર નાંખ્યું. બીજા આણથી તે આણને અને ત્રીજા આણથી બીજા આણને એમ પાતાના હાથ સુધી બાણાની શ્રેણી કરી તે આંબાની લુંબને હાથ વડે ખેં ચી લીધી અને તે કાેશા વેશ્યાને આપી, અને તેણીની સામે જેયું. આ વખતે વેશ્યાએ કહ્યું, '' તમે તમારી ચાલાકી અતાવી ત્યારે હવે મારી ચાલાકી જીવો પછી તેણીએ એક થાળમાં સરસવના દાણાના ઢગલાે કર્યા, તેમાં પુષ્પાથી આચ્છદિત કરેલ સાેય મુષ્ઠી તે ઉપર તેણીએ નૃત્ય કરવા માંડયું પણ તે સાયની અણીથી તેણીના બે પગ વિધાણા નહીં અને સરસવના ઢગલા જરા પણ વીંખાયા નહીં. કાેશાનું આવું ચાતુર્ય જોઈ તે રથકારે કહ્યું, વેશ્યા, તને પૂર્ણ સાબાશી ઘટે છે. તારું આવું અદ્દભુત ચાતુર્ય જોઈ હું સંતુષ્ટ થયેા છું. તારી ઈચ્છા આવે તે માગી લે. હું તને જે માગ તે આપવા તૈયાર છું. વેશ્યા બાેલી, "રથકાર, તું ખુશી થયાે. પણ આમાં મેં શું કયું° છે ! અભ્યાસથી ગમે તે થઈ શકે છે, અભ્યાસની આગળ કાંઈ પણ દુષ્કર નથી. તેને માટે કહ્યું છે કે,

> '' सुकरं नर्तनं मन्ये सुकरं छंविकत्त्वनम् । स्थूलिभद्रोऽपि यचके शिक्षितं तत्तु दुष्करम् ।। १ ।। ''

" આવું નૃત્ય કરવું સહેલું છે અને આમ લું બ કાપવી સુગમ છે, એમ હું માનું છું, પણ મહામુનિ સ્થૂલભદ્રમુનિએ જે કરી બતાવ્યું અને શીખવ્યું છે તે અતિ દુષ્કર છે. ૧

વેશ્યાએ વિશેષમાં જણાવ્યું કે, "શકડાલ મંત્રીના પુત્ર શ્રી સ્થૂલભદ્રમુનિ પૂર્વે મારી સાથે બાર વર્ષ સુધી ભાગ ભાગવી પછા પુનઃ ચારિત્ર ગ્રહણ કરી અહીં જ મારા ઘરની ચિત્રશાલામાં શીલત્રતને પાળી ચાતુર્માસ રહ્યા હતા, તે વખતે તેમને અનેક જાતના ભાગ્ય પદાર્થી આપવામાં આવ્યા હતા. વિકાર થવાનું એક જ કારણ હાય તો તે લાહમય શરીરવાળા પુરૂષના ત્રતને નાશ કરનાર; થાય છે તા પછી ષડ્રસ ભાજન, ચિત્રશાલામાં નિવાસ, યોવનવય, અને વર્ષાત્રહતુ પ્રમુખ વિકારના કારણા ત્રતને નાશ કરનારા કેમ ન થાય?

પરંતુ તે અધા કારણા તે મહામુનિરૂપ પર્વાતને સિંહની ફાળની જેમ ક્ષાેભ પમાડવાને અસમર્થ થયા હતા. એ મહાનુભાવ મુનિશ્વર વિષે મારા કરેલા હાવભાવો પણ જલના પ્રહાર અને વિરાગિણીના હારની જેમ નિરર્થક થયા હતા. પાતાના ત્રતનું રક્ષણ કરવાને ઇચ્છતા એવા મનુષ્યા જે સ્થાનમાં સ્ત્રી હાય, તેની સમીપે એક ક્ષણ માત્ર પણ રહેવાને સમર્થ નથી, તા શ્રી સ્થૃલિબદ્ર- સુનિ અક્ષયત્રતવાળા થઈને મારી સમીપે સુખે ચાતુર્માસ રહ્યા હતા. તેથી વધારે શું કહેલું? દ્વંકામાં એટલું જ કહેવાનું કે, મહામુનિ સ્થૃલિબદ્રમુનિના જેવા અતિ દુષ્કર કાર્યના કરનાર કાઈ પણ પુરૂપ આ પૃથ્વી પર થયેલ નથી."

મહાનુભાવ સ્થૂલિભદ્રમુનિની આવી પ્રશ'સાનું વર્ણન સાંભળી રથાર હૃદયમાં પ્રતિબાધ પામી ગયા અને તે કાશા વેશ્યાને વાર'વાર નમી સ્તુતિ કરવા લાગ્યા. સ્તુતિ કર્યા પછી તેણે કાશા વેશ્યાને કહ્યું, ''ભદ્રે, તમે મને આ સ'સારરૂપ સમુદ્રમાં ડૂઅતા અચાવ્યા છે. હું તમારા હૃદયથી આભાર માનું છું.'' આઠલું કહી તે સ્થકારે ગુરુની પાસે જઈને દીક્ષા પ્રહણ કરી હતી. પવિત્ર હૃદયા કાશા વેશ્યા પણ સમ્યક્ત્વયુક્ત થઈ ચિરકાલ પર્ય'ત શ્રાવકધમે પાળી છેવે સદ્દેગતિનું પાત્ર અની હતી. એવી રીતે રાજભિયાગ ઉપર કાશા વેશ્યાનું દર્શત કહેવામાં આવ્યું.

# ર. ગણાભિયાગ.

બીજો ગણાભિયાગ છે. ગણ એટલે સ્વજનાદિકના સમુદાય, તેના જે અભિયાગ એટલે હુકમ. તે બીજો ગણાભિયાગ કહેવાય છે. જે કાર્ય સમ્ય-કૃત્વવંતને કરવું અયાગ્ય હાય પણ કિંદ તે સ્વજન સમુદાયના આયહથી કરવું પહે એટલે દ્રવ્યથી કરવું પહે ભાવથી નહીં, પણ તેથી કરીને સમ્યગ્દષ્ટિને ધર્મનું ઉલ્લ'વન થતું નથી. તે ઉપર વિષ્ણુકમાર પ્રમુખનું દર્શાંત પ્રસિદ્ધ છે. વિષ્ણુકમારે ગચ્છના આયહવાળા આદેશથી વૈક્રિય લબ્ધિવડે રૂપ (આકાર)ની રચના કરી જિનમતના પૂરા ઢેષી નમુચિ નામના પુરાહિતને પાતાના ચરણના પ્રહાર વહે મારી સાતમી નરકભૂમિના અતિથિ કર્યો હતા. પછી તે વિષ્ણુકમારમુનિ તે પાપની આલોચના કરી પાતાના સમ્યકૃત્વાદિ ધર્મને આરાધી ઉત્કૃષ્ટ સુખને પ્રાપ્ત થયા હતા. એવી રીતે આગળ પણ ભાવનાપૂર્વ'ક ઉદાહરણો જેડીને વાંચી લેવા.

# ૩ બલાભિયાેગ.

ખળ એટલે પરાક્રમ–હઠ પ્રયાગ, તે વડે ખળાત્કાર કરી અભિયાગ (હુકમ) કરવા, તે ત્રીજે બલાભિયાગ કહેવાય છે. એટલે સમ્યક્ત્વવંતની પાસે કોઈ ખળવાન્ પુરૂષ પાતાના ખળથી અનુચિત કાર્ય કરાવે, તે બલાભિયાગ કહેવાય છે. તેવા બલાભિયાગથી જે સમ્યગ્દષ્ટિ પુરૂષ ધર્મનું ઉલ્લ'ઘન કરે તાે તે દૂષિત ગણાતા નથી.

# ૪ દેવાભિયાગ

કળદેવતા વગેરેના અભિયાગથી કાંઈ પણ ધમ'વિરુદ્ધ કાર્ય' કરવું પડે તે ચાથા દેવાભિયાગ કહેવાય છે. તેવા દેવના અળાત્કારથી કાંઈ પણ ધમ'નું' અતિક્રમણ કરનાર પુરૂષ દૂષિત થતા નથી. કારણ કે, દેવતા પાતાની શક્તિથી હેરાનગતિ કરી શકે છે. માટે તે દેવાભિયાગ આગારમાં ગણાય છે.

# પ કાંતારવૃત્તિ.

કાંતાર એટલે જ'ગલ, તેને વિષે વર્ત'લું, અર્થાત્ જ'ગલમાં નિર્વાહ કરવા તે કાંતારવૃત્તિ કહેવાય છે. કાંતાર-જ'ગલ પીડાના હેતુ હાવાથી તેની અહીં વિવક્ષા કરેલી છે. જેમ જ'ગલમાં રહેલું પીડાકારી છે, તે રીતે નિર્વાહ કરવા પીડાકારી છે. તેવા કારણથી ધમ'નું ઉલ્લ'ઘન થાય, તાે તે નિર્દાષ છે.

# ક ગુરુ નિગ્રહ

ગુરુ એટલે માતાપિતા પ્રમુખ વડિલા, તેમના નિગ્રહ એટલે તેમના આગ્રહથી કબજે રહેલું પડે તે ગુરુનિગ્રહ કહેવાય છે. ગુરુ વડિલા કચા કચા કહેવાય ? તેને માટે શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે,

''माता पिता कलाचार्य एतेषां ज्ञातयस्तथा । बृद्धा धर्मोपदेष्टारो गुरुवर्गः सतांमतः॥१॥"

માતા, પિતા, કલાચાર્ય અને તેમના કુદું ખીએા, વૃદ્ધ અને ધર્મ ને৷ ઉપદેશ કરનારા–એ સર્વ ગુરુવર્ગ કહેવાય છે. એમ સત્પુરૂષાએ માનેલું છે. ૧.

કિંદ કાઈ વડીલના આગ્રહથી ધર્મ'ના અતિક્રમ કરવા પડે તો તે જિનશાસ્ત્રમાં આગાર કહેલ છે. એટલે અપવાદ કહેલ છે. તેવા ધર્મ'ના ઉક્ષ'ઘનથી દાષિત થઈ શકાતું નથી.

આ પ્રકારે જેણે સમ્યક્ત્વ મૂળ ખારવ્રત અ'ગીકાર કરેલા છે, એવા પ્રાણીઓને જે પરતીથ° વગેરેનું વ'દન પ્રમુખ નિષેધ્યું છે, છતાં રાજભિયાગ

વગેરે છ કારણાને લઈને તે ભક્તિરહિત દ્રવ્યથી આરાધે તા પણ તે સમ્યવ્દષ્ટિ હાવાથી પાતાના સમ્યક્ત્વનું ઉલ્લ'ઘન કરતા નથી, એમ જાણવું. આ છ આગારો—અપવાદા જે અલ્પ સત્ત્વવાળા છે, તેમને માટે કહેલા છે પરંતુ જેએા મહા સત્ત્વવંત છે તેમને માટે આ પ્રમાણે કહેલું છે.

> "न चलंति महा सत्ता सुभिजमाणाओ सुद्ध धम्माओ । इयरेसिं चलणभावे पइन्नभंगो न एएहिं॥१॥"

મહાસત્ત્વવાળા પુરૂષા જો તેમના શુદ્ધ ધર્મ ને કાેઈ ભેદવા આવે તાે પણ તેએા ચલાયમાન થતા નથી. અને જેએા અલ્પ સત્ત્વવાળા છે, તેએા કદિ ચલાયમાન થાય તાે તે સ્વભાવને લઈને તેમની પ્રતિજ્ઞાના ભ'ગ થતાે નથી."

તે ઉપર ડીકાકાર લખે છે કે, "મહાસત્ત્વવ'ત પુરુષા કિદ કાઈ રાજદિ તેમને તેમના ધમ'થી ચિલત કરવા તત્પર થાય તા પણ તેઓ માટા સત્ત્વવાળા હાવાથી ચિલત થતા નથી. પણ જેઓ અલ્પ સત્ત્વવાળા છે, તેઓ ચિલત થવાના સ્વભાવવાળા છે, એટલે તેઓ રાજદિકના અભિયાગના કારણથી ચલાયમાન થઈ જાય છે; તેથી તેમને માટે આઠ આગાર કહેલા છે, તેથી કરીને તેમની પ્રતિજ્ઞાના ભ'ગ થતા નથી.

#### છ ભાવના.

હવે છ ભાવનાની વ્યાખ્યા કરે છે. એ છ ભાવના ભાવવાથી સમ્યકૃત્વ દઢ થાય છે.

#### પહેલી ભાવના.

આ સમ્યક્ત પાંચ અણુવ્રત, ત્રણ ગુણવ્રત અને ચાર શિક્ષાવ્રત—એ બાર વ્રતાનું અને પાંચ મહાવ્રતરૂપ ચારિત્રનું મૂળ કારણ છે. એમ શ્રી તીથ'ં કરાએ તથા ગણધરાદિકાએ કહેલું છે. જેમ મૂળ વગરનું વૃક્ષ તીવ્ર પવનથી કંપાયમાન થઈ પડી જાય છે, તેમ સમ્યક્ત્વરૂપ મૂળવાળું ધમ'રૂપી વૃક્ષ કે જે અતિ દઢ અને મજબૂત છે, તે ધમ'વૃક્ષ સમ્યક્ત્વ રહિત હાય તા કૃતીર્થ—કુમતરૂપી તીવ્ર પવનથી ચલાયમાન થઈ જાય છે, તે સ્થિરતાને પામતું નથી; તેથી સમ્યક્તને ધમ'વૃક્ષનું મૂળ કહેલું છે. જો મૂળ દઢ હાય તા વૃક્ષને કાઇ જાતિની હાનિ થતી નથી. એ પહેલી ભાવના જાણવી.

#### બીજી ભાવના.

આ સમ્યક્ત્વ ધર્મ રૂપ નગરમાં પ્રવેશ કરવાનું દ્વારરૂપ છે, જેમ નગર ચારે

તરફ દઢ કિક્ષાવાળું હોય, પણ જે તેને દરવાજે ન હોય તો તે નકામું ગણાય છે. કારણ કે, લોકોને નિર્ગમ અને પ્રવેશ કરવાના તેમાં અભાવ છે. તેવી રીતે ધર્મરૂપી નગર જે સમ્યક્ત્વરૂપ દ્વારથી રહિત હોય તાે તે તદ્દન નકામું છે. તેમાં પ્રવેશ કરવા અશક્ય છે, માટે સમ્યક્ત્વને ધર્મરૂપ નગરના દ્વાર તુલ્ય કહેલું છે.

#### ત્રીજી ભાવના.

આ સમ્યક્ત્વ ધર્મ રૂપી પ્રાસાદનું પ્રતિષ્ઠાન એટલે પાયારૂપ છે, જેની ઉપર પ્રાસાદની પ્રતિષ્ઠા કરાય તે પ્રતિષ્ઠાન કહેવાય છે. જે પાયા મજબૂત હાય તા પ્રાસાદ મજબૂત રહે છે, અને પાયા મજબૂત ન હાય તા પ્રાસાદ દઢ રહેતા નથી, તે ડગમગે છે. તેથી ધર્મ રૂપી પ્રાસાદ સમ્યક્ત્વરૂપ પાયાથી મજબૂત રહે છે.

## ચાથી ભાવના.

આ સમ્યક્ત્વ ધમ<sup>°</sup>રૂપી જગત્ના આધારભૂત છે. જેમ આ જગત્ પૃથ્વી તલના આધાર વિના રહી શકે નહીં, તેમ ધમ<sup>°</sup>રૂપી જગત્ સમ્યક્ત્વરૂપ આધાર-વિના રહી શકતું નથી.

## પાંચમી ભાવના.

સમ્યક્ત્વ એ ધર્મ'ને રહેવાનું પાત્રરૂપ છે. જેમ કંડી વગેરે પાત્ર વિના ક્ષીરપ્રમુખ પદાર્થી રહી શકતા નથી, તેએા વિનાશ પામી જાય છે, તેમ સમ્યક્ત્વ-રૂપ પાત્રવિના ધર્મ'રૂપ વસ્તુના સમૃહ વિનાશ પામી જાય છે; માટે સમ્યક્ત્વને પાત્ર કહેલું છે.

## છટ્ઠી ભાવના.

સમ્યક્ત્વ એ ધર્મ'નું નિધાન–ભંડારરૂપ છે. જેમ નિધાન વગર અહુ મૂલ્યવાળા માતી, મણિ, સુવણું વગેરે દ્રવ્ય પ્રાપ્ત કરી શકાતા નથી, તેમ સમ્યક્ત્વરૂપ માટાનિધાન વિના નિરૂપમ સુખને આપનાર ચારિત્રરૂપ ધર્મ'રત્ન પ્રાપ્ત કરી શકાતું નથી, તેથી સમ્યક્ત્વને નિધાનની ઉપમા આપેલી છે.

આ પ્રમાણે છ ભાવના વડે ભાવેલું એવું સમ્યક્ત્વ માક્ષના સુખનું સાધક અને છે.

#### છ સ્થાનક.

જે છ સ્થાનકને યથાર્થ રીતે ધારે તે સમ્યક્ત્વને સ'પાદન કરી શકે છે. તે છ સ્થાનક આ પ્રમાણે છે.

(૧) અસ્તિ જીવઃ (૨) સ ચ નિત્યઃ (૩) સ પુનઃ કર્માણિ કરાેતિઃ (૪) કૃત' ચ વેદયતિઃ (૫) નિર્વાણમસ્તિ અસ્ય જીવસ્યઃ (૬) અસ્તિ પુનમેક્ષિાપાયઃ

- (૧) અસ્તિજીવઃ જિવ વિદ્યમાન છે. પ્રત્યેક પ્રાણીઓને પાતાના સ'વેદન અનુભવ પ્રમાણે સિદ્ધ ચૈતન્યની અન્યથાપણાની અપ્રાપ્તિ છે એટલે પાતાના આત્માના અનુભવથી બીજા આત્માની અ'દર જણાતી જીવપણાની પ્રાપ્તિ છે. આ જે ચૈતન્ય છે, તે ભ્તાના ધર્મ નથી. પણ જીવના ધર્મ-સ્વભાવ છે. એ તે ભ્તાના સ્વભાવ હાય તા તે ચૈતન્યની સર્વ સ્થાને અને સર્વ'કાલે પ્રાપ્તિના પ્રસ'ગ આવે. જેમ પૃથ્વી ભ્તમાં કહિનતા છે, તેમ ચૈતન્યમાં નથી તે ઉપરથી સર્વ ભૃતામાં સર્વ'કાલે ચૈતન્યની પ્રાપ્તિ થતી નથી. ધૂળના દેકામાં તથા મુડદામાં પણ ચૈતન્યની અપ્રાપ્તિ છે, માટે ચૈતન્ય ભૃતાનું પણ કાર્ય નથી. તેનામાં અત્ય'ત વિલક્ષણપણું હેવાથી ચૈતન્યને તેના કાર્ય કારણ ભાવની પણ અપ્રાપ્તિ છે. કહિનતાદિ સ્વભાવવાળા ભ્તો પ્રત્યક્ષ પ્રતીત થાય છે અને ચૈતન્ય તો તેનાથી વિલક્ષણ છે, તેથી ચૈતન્ય અને ભૃતાના કાર્ય કારણ ભાવ શી રીતે ઘટે? તેમ ચેતન્ય ભ્તાના ધર્મ પણ નથી તેમ કાર્ય પણ નથી. તેથી પ્રત્યેક પ્રાણીને સ્વસ'વેદન (સ્વાનુભવ) પ્રમાણે જીવ છે, એ વાત સિદ્ધ થાય છે. જેનું આ ચૈતન્ય તે જીવ છે, આથી નાસ્તિક મત પરાસ્ત થઈ જાય છે.
- (ર) સ ચ નિત્ય: તે જ્વનિત્ય છે. એટલે ઉત્પત્તિ તથા નાશથી રહિત છે. કારણ કે તેને ઉત્પન્ન કરવાના કારણોના અભાવ છે, તેમજ સવે પ્રકારે તેનામાં વિનાશપણાના સ્વભાવ નથી, તેથી તે નિત્ય છે. જો અનિત્ય હાય તા અધ માક્ષનું એકાધિકરણપણું ન થાય. તે વિષે કહે છે. જો જવ આત્માને નિત્ય ન માને અને પૂર્વાપર ક્ષણે ત્રુટિત એવા અનુસંધાનરૂપ લક્ષણ અંગીકાર કરે તો કમેના અંધ બીજાને થાય અને માક્ષ બીજાના થાય. તે તો એક ભૂખ્યા રહે અને બીજો તૃપ્ત થાય એમ અને. દવા કાઈ ખાય અને રાગ કાઇ બીજાના મટે, એવા પ્રસંગ આવે. તપના ક્લેશ બીજો સહે અને સ્વર્ગ બીજાને મળે, તેવા અતિપ્રસંગપણાના દાષથી એ વાત ઘટિત થતી નથી. આથી કરી બૌલ્કનતો નિરાસ કરવામાં આવ્યા; બૌલ્ફોના સિદ્ધાંતરૂપ અધકારના નાશ કરી દીધા.
- (૩) સ પુનઃ કર્માણિ કરાતિ : તે જીવ વળી કર્મીને કરે છે એટલે મિથ્યાત્વ, અવિરતિ અને કષાયાદિ બ'ધના હેતુથી યુક્ત હાવાથી તે જીવ નવા કર્મ કરે છે. જે એમ ન હાય તા દરેક પ્રાણીને પ્રસિદ્ધ અને વિચિત્ર એવા સુખ દુઃખા-

દિકના અનુભવ અપ્રાપ્ત થાય અને આ લાકમાં તા જિવ અનેક પ્રકારના સુખ- દુઃખના અનુભવ કરે છે, તેથી તે વિચિત્ર સુખદુઃખના અનુભવ નિહે તુક નથી. તે શી રીતે? નિહે તુક પણું છતાં નિષ્પન્ન એવા આત્મા કમળના પત્રની પેઠે નિલે પહાય છે. તે ઉપરથી એવા સિદ્ધાંત થાય છે કે, સવ કાલે એ સદ્દભાવના અભાવના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થવાથી તેમ થાય છે; માટે આ જવને સુખદુઃખના અનુભવનું કારણ પાતાના કરેલા કમે જ છે; બીજી કાઈ નથી. તે ઉપરથી એમ પણ સિદ્ધ થયું કે, એ જવ કર્માના કર્તા છે; આથી કપિલના મતના નિરાસ કરેલા છે. અહીં કાઈ શ'કા કરે કે, " આ જવ તા સવ કાલે સુખાભિલાષી જ છે કાઈ કાળે તે દુઃખની વાંછના રાખતા નથી, ત્યારે તે પાતે કર્માના કર્તા થઇ દુઃખના દલને આપનારા કર્મા કરે છે?" તેના ઉત્તરમાં કહેવાનું કે, જેમ રાગી માણસ રાગની નિવૃત્તિ ઇચ્છે છે. તે રાગથી પરાભવ પામી અપથ્ય સેવન કરવા વડે ઉત્પન્ન થવાના ભાવી કષ્ટોને જાણે છે, તે છતાં તે અપથ્ય સેવે છે, તેવી રીતે જવ પણ મિથ્યાદિકથી પરાભવ પામવા છતાં અને કાઈ પ્રકારે તે જાણવા છતાં પણ દુઃખના ફળને આપનારા કર્મીને કરે છે; તેથી તેમાં કાઈ જાતના દાષ આવતા વથી.

૪ કૃત' ચ વેદયતિ : તે જીવ કરેલા કમ'ને વેદે છે, એટલે તે કરેલા શુભાશુભ કમેનિ ભાગવે છે. તેનું અ'ગીકારપણું અનુભવપ્રમાણ, લાકપ્રમાણ અને આગમપ્રમાણથી સિદ્ધ થાય છે જે સ્વકૃત કમ'ના ફળને ભાગવનાર જીવને અ'ગીકાર ન કરીએ તા સુખદુ:ખના અનુભવનું કારણ સાતા અસાતા વેદનીય કમ'ના ઉપભાગ નહિં થાય અને તેમ છતે જીવને સિદ્ધ અને આકાશની પેઠે સુખદુ:ખના અનુભવ થશે નહીં. અને આ વાત તા પ્રસિદ્ધ છે કે દરેક પ્રાણીને સુખદુ:ખના અનુભવ સ્વસ'વેદન જ્ઞાનથી પ્રત્યક્ષપ્રમાણ વડે સિદ્ધ છે. તે માટે અનુભવ પ્રમાણથી જીવને પાતાના કરેલા કમ'નું ભાગવવાપણું સિદ્ધ થવું તેમ લાકને વિષે પણ આજવ પ્રાયે કરીને કર્મીના ભાકતા સિદ્ધ જ છે. જેમ લાકને વિષે કાઈ પુરૂષને સુખા દેખા બીજા લાક કહે છે કે, "આ પુરૂષ પુષ્યવાન છે તેથી આવા સુખના અનુભવ કરે છે."

તેને માટે જૈન આગમમાં આ પ્રમાણે કહેલું છે.

" सर्व्वं च पएसतया भ्रंजइ, कम्ममणुभावउभइयं " ''સવ'ને પ્રદેશપણે ભાગવે, તથા વિપાકપણે ભાગવે ઉભય પ્રકારે ભાગવે છે."

तेभ अन्य शास्त्रभां पण उह्य' छे डे-"नामुक्तं क्षीयते कर्म कल्पकोटिशतैरिष "

''ક્રોડાે ગમે યુગ વદ્યા જાય, પણ કરેલું કમ<sup>દ</sup> ભાેગવ્યા વિના ક્ષય પામતું નથી."

આ ઉપરથી સિદ્ધ થયું કે, '' આ જવ કરેલા કર્મ'ના ભાગવનાર છે. આથી જેઓ જવને કર્મ'ના ભાકતા માનતા નથી, તેવાએાના મતને પરાસ્ત કર્યા છે.

પ. નિર્વાણમસ્તિ અસ્ય જીવસ્ય: વળી તે જીવને નિર્વાણ છે એટલે તેનો મેણ થાય છે. આ જીવની રાગ, દ્વેષ, મદ, મેાહ, જન્મ, જરા, મરણ, રાગાદિ દુઃખના ક્ષયરૂપવાળી જે અવસ્થા. તે મેાક્ષ કહેવાય છે. તે મેાક્ષ આ જીવને હાય છે. વળી તે મેાક્ષના સવ'થા નાશ નથી, એથી દ્વીપકના પુઝાવારૂપ અભાવ રૂપે નિર્વાણ કહેવાય છે' આ વચનાથી અસદ્દરૂપ કદાગ્રહને નિરૂપણ કરનારા સૌગત લોકોના મતના નિરાસ કરવામાં આવ્યા છે. સૌગતમતવાલા તા નિર્વાણને માટે આ પ્રમાણે કહે છે—

" दीपो यथा निर्वृतिमभ्युपेतो नैवाविन गच्छिति नांतरीक्षम् । दिशं न कांचिद्विदिशं न कांचित् स्नेहक्षयात्केवलमेति शांतिम् ॥१॥ जीवस्तथा निर्वृतिमभ्युपेतो नैवाविन गच्छितनांतरीक्षम्। दिशं न कांचिद्विदिशं न कांचित् क्षेश्रक्षयात्केवलमेति शांतिम् ॥२॥ "

દીપક નિર્વાણ (બુઝાવપણા) ને પ્રાપ્ત થતાં તે પૃથ્વીમાં, અંતરીક્ષ--આકાશમાં, દિશા અને વિદિશામાં ચાલ્યા જતા નથી, પણ કેવળ સ્નેહ (તેલ)ના ક્ષય થવાથી તે શાંતિને પામે છે તેવી રીતે જીવ પણ નિવૃત્તિ (નિર્વાણ)ને પ્રાપ્ત થતાં પૃથ્વી, આકાશ, દિશા કે વિદિશામાં જતા રહેતા નથી, પણ કેવલ ક્લેશના ક્ષય થવાથી તે શાંતિને પામે છે. ૧-૫.

આ સૌગતના મત તદ્દન અયુક્ત છે; કારણ કે જો તેમ હાય તા ચારિત્ર લેવા વગેરે પ્રયાસ નિરથ'ક થાય છે. વળી તેમાં આપેલું દીપકનું દર્શાત પણ ઘટતું નથી; કારણ કે દીપકની અગ્નિના સવ'થા વિનાશ જ નથી. તે તા તેવી જાતિના પુદ્દગલના પરિણામની વિચિત્રતા છે; એટલે અગ્નિના પુદ્દગલો પાતાના દેદીપ્યમાનરૂપના ત્યાગ કરી અધકારના રૂપાંતરને પામે છે, તેમ દીવા પુઝાઇ જતાં કેટલાએક કાળ અધકારના પુદ્દગલરૂપ વિકાર પ્રાપ્ત થાય છે, તે પુનઃ ચિરકાલે

તરત જ પ્રાપ્ત કરાતા નથી; તે આંજણના રજની પેઠે સુક્ષ્મ અને સુક્ષ્મતર પરિણામના સદ્દભાવથી પ્રાપ્ત કરવામાં આવતા નથી, અહીં આપેલા અંજનનું દર્ષાત્ આ પ્રમાણે છે.—જેમ અંજનની કાળી રજ પવને કરી હરાતી ઉડી જાય છે, તે પરિણામની સુક્ષ્મતાથી પમાતી નથી, તે છતાં તે અસત્ નથી તેનું છતાપણું છે, તે ઉપરથી સિદ્ધ થયું કે, જેમ આંતરારહિત કહેલું સ્વરૂપ પરિણામાંતરને પામી દીપકના નિર્વાણ કહેવાય છે, તેમ જીવ પણ કમેરહિત થઈ કેવળ અમૂતે જીવ સ્વરૂપ લક્ષણરૂપ પરિણામાંતરને પ્રાપ્ત થયા તેના નિર્વાણ કહેવાય છે. તેથી દુઃખાદિક્ષય રૂપવાળી છતી એવી જીવની અવસ્થા તેજ તેના નિર્વાણ મોક્ષ છે.

(६) અસ્તિ પુનર્મોક્ષાપાય: જીવને માક્ષ મેળવવાના ઉપાય છે. એટલે સમ્યગ્રાન, દર્શ'ન તથા ચારિત્ર. માક્ષના સાધક હાવાથી તે તેના ઉપાયરૂપ છે. તે આ પ્રમાણે-મિચ્યાત્વ, અજ્ઞાન, જીવ હિંસાદિક દુષ્ટ હેતુઓના સમુદાય સર્વ'કર્મીના જાલને ઉત્પન્ન કરવાને સમર્થ' છે અને તેના વિરાધીરૂપ સમ્યગ્રદ્ધાલિકના અભ્યાસ સકળ કર્મીને નિર્મૂળ કરવા સમર્થ' છે, તે આ પ્રમાણે, મિચ્યાદૃષ્ટિ વહે કરેલા જે ઉપાય, તે મુક્તિના સાધક થશે, એમ કહેલું તથા મિચ્યાત્વીના કરેલા જે ઉપાય, હિંસાદિક દાષ વહે પાપવાળા હાવાથી સંસારનું કારણપણું છે, આ ઉપરથી માક્ષના ઉપાયના અભાવને પ્રતિપાદન કરનાર કણાદમતના તિરસ્કાર કરવામાં આવ્યા છે. એવી રીતે જીવના અસ્તિત્વ વગેરે છ સ્થાનકા સમ્યક્ત્વના કહેલા છે, જેના આત્માને વિષે એ છ સ્થાનકની પ્રતીતિ છે, તેને સમ્યક્ત્વ હોય છે. અહીં પ્રત્યેક સ્થાન કે આત્માદિકની સિક્તિને માટે ઘણું કહેવાનું છે, પણ પ્રાંથની ગહનતા થઈ જવાના ભયથી તે કહેવામાં આવ્યું નથી.

એવી રીતે સડસઠ ભેદથી સમ્યક્ત્વને કહ્યું છે, એ સડસઠ ભેદથી યુક્ત એવા સમ્યક્ત્વને આરાધવાથી ભવ્ય આત્મા માક્ષમાર્ગના અધિકારી બને છે, વળી અહીં જે ભવ્ય પ્રાણીઓ વસ્તુમાત્રના પ્રમાણની સિદ્ધિમાં પરસ્પર સાપેક્ષ કાલાદિક પાંચને કારણપણે પ્રમાણ કરે છે, તેને તેવા પ્રકારના સમ્યક્ત્વરત્નનું સ્વામિપણું પ્રાપ્ત થાય છે, બીજા એકાંતવાદીઓને થતું નથી. તેને માટે કહ્યું છે કે,

> "कालो सहाव नियइ पुन्वकयं पुरिसकारणे पंच। समवाए सम्मत्तं, एगंते होइ मिच्छत्तं॥१॥"

કાલ, સ્વભાવ, નિયતિ, પૂર્વ કૃતકમ અને પુરૂષકાર (પુરુષાર્થ) એ પાંચ કારણ માને તેને સમ્યક્ત્વ હાય છે. અને તેમાં જે એકાંત માને તેને મિથ્યાત્વ હાય છે.–(૧)

> इत्थं स्वरूपं परमात्मरूप निरूपकं चित्रगुणं पवित्रम् । सम्यक्तवरत्नं परिगृद्य भव्या भजंतु दिव्यं सुसंक्षयं च ॥१॥

આવી રીતે પૂર્વે કહેલા સ્વરૂપવાળું, પરમાત્માના રૂપને પ્રરૂપણ કરનારું અને વિચિત્ર રૂપવાળું સમ્યક્ત્વરત્ન શ્રહણ કરીને હે ભવ્ય પુરૂષા, તમે દિવ્ય અને અક્ષય સુખને ભજો.

" प्रवचनसारोद्धारा-द्यनु सारेणैष वर्णितो मयका । सम्यक्त्वस्य विचारो निजपरचेतः प्रसत्तिकृते ॥२॥ "

પાતાના અને બીજાના ચિત્તની પ્રસન્નતાને માટે પ્રવચનસારાહ્વાર વગેરે પ્ર'યાને અનુસારે મે' આ સમ્યકૃત્વના વિચાર વર્ણન કરેલા છે.–(૧)

> ઈતિ શ્રી જિનભક્તસૂરીન્દ્રના ચરણકમલને વિષે ભ્રમર તુલ્ય એવા શ્રી જિનલાભસૂરિએ સ'ગ્રહ કરેલ આ આત્મ પ્રળાેધ ગ્ર'થના સમ્યક્રત્વ નિર્ણય નામના પ્રથમ પ્રકાશ સમાપ્ત થયાે.

> > ઇતિ પ્રથમ પ્રકાશ:

# અથ ક્રિતીય પ્રકાશ <sup>દેશવિરતિ</sup>

આ બીજા દેશવિરતિ પ્રકાશમાં જેનું સ્વરૂપ પ્રથમ કહેવામાં આવ્યું છે, એવા સમ્યકૃત્વ મૂલ આત્મબાધ પ્રગટ થવાથી કેટલા એક આસન્ન ભવ્ય જીવાના ચારિત્ર માહનીયકર્મના ક્ષય અથવા ઉપશમ થવાથી તેમને દેશવિરતિ આદિ લાભની પ્રાપ્તિ થાય છે, તે અતાવે છે.

> " सदात्मबोधेन विद्युद्धिभाजो भन्याहि केचित्स्फुरितात्मवीर्याः । भजंति सार्वोदित द्युद्धधर्मं देशेन सर्वेण च केचिदार्याः ॥१॥"

નિર'તર આત્મબાેધ વંડે વિશુદ્ધિને પ્રાપ્ત થયેલા કેટલાએક ભવ્ય પ્રાણીએા પાેતાના વીર્ય'ને દેશથી અને કેટલાએક સવ°થી ફાેરવી સવ°જ્ઞપ્રભુએ કહેલા શુદ્ધ ધમ°ને ભજે છે." ૧

કહેવાના આશય એવા છે કે, કેટલા એક સર્વજ્ઞ પ્રણીત વિરતિલક્ષણ શુદ્ધમને દેશથી ભંજે છે. અને કેટલાએક સર્વજથી એટલે સર્વ વિરતિભાવને ભંજે છે. તેમાં પ્રથમ દેશવિરતિ પામવાનું સ્વરૂપ પ્રગટ કરે છે. આ સંસારને વિષે બીજ કપાયની ચાકડીના ક્ષય અથવા ઉપશમ થતાં મનુષ્ય, અને તિર્ય ચા સમ્યકૃત્વ યુક્ત થઈ જે દેશવિરતિ પાપ્ત કરે છે, તેની શુદ્ધ વ્યાખ્યા કરવામાં આવે છે. દેશ એટલે કાઈ ભાગ તે વંદે પ્રાણાતિપાતાદિ પાપ સ્થાનકાથી નિવૃત્ત થલું –પાછા હઠલું, તે દેશવિરતિ કહેવાય છે. તે નિમજ દેશવિરતિપણું બીજ અપત્યાખ્યાન ક્રોધ, માન, માયા અને લાભ લક્ષણરૂપ ચાર કષાય ક્ષીણ અથવા ઉપશાંત થતાં આ સંસારને વિષે સમ્યકૃત્વ યુક્ત એવા મનુષ્ય તથા તિર્ય ચવે પ્રાપ્ત કરી શકાય છે. તે સિવાય બીજથી પમાતું નથી. કારણ કે, દેવતા અને નારકીઓને એ દેશવિરતિની પ્રાપ્તિના અસંભવ છે. તેથી અહિં તેમનું યહણ કરવામાં આવ્યું નથી. વળી સમ્યકૃત્વની પ્રાપ્તિને સમયે રહેલી કર્મની સ્થિતિ મધ્યેથી પલ્યોપમ પૃથકત્વ લક્ષણરૂપ સ્થિતિના ક્ષય થવાથી દેશવિરતિ પ્રાપ્ત થાય છે. તેને માટે પ્રવચનસારાદ્ધાર ચંથના ર૪૯મા દ્વારમાં આ પ્રમાણે કહેલું છે.

'' सम्मत्तिमयलद्धे पलिय पुहुत्तेण सावओ होइ। चरणोवसमखायाणं सायर संखंतरा हुंति ॥१॥ '' દ્વિતીય પ્રકાશ ૧૪૭

જેટલી કમ<sup>c</sup>ની સ્થિતિમાં સમ્યક્<sub>ત</sub> પામવાપણું છે તેમાંથી પલ્યાપમ પૃથકત્વકાળની સ્થિતિ ખપાવતાં શ્રાવક થાય છે. અને સંખ્યાતા સાગરાપમે ઉપશમચારિત્ર અથવા ક્ષાયિકચારિત્ર પામે છે. એટલે દેશવિરતિ પામ્યા પછી સંખ્યાતા સાગરાપમે ચારિત્ર પામે, તે પછી સંખ્યાતા સાગરાપમે ઉપશમ શ્રેષ્ણીને પામે, તે પછી સંખ્યાતા સાગરાપમ જતાં ક્ષપકશ્રેષ્ણી પામે અને તે પછી તે જ ભવમાં માક્ષ થાય છે.

એ પ્રકારે દેશવિરતિને રહેવાના કાળ જઘન્યથી અ'તમું ફૂર્તાના છે. અને ઉત્કૃષ્ટથી દેશે ઉણા પૂર્વ કોટીના છે; એવા પ્રકારની દેશવિરતિ જેને વિઘમાન છે, તે દેશવિરતિ શ્રાવક કહેવાય છે તે શ્રાવકને બે પ્રકારના કહેલા છે. વિરતા અને અવિરતા. જેમણે દેશવિરતિપણું અ'ગીકાર કરેલું છે, તે આન'દાદિક શ્રાવકાની પેઠે વિરતા શ્રાવકા કહેવાય છે. અને જેમણે ક્ષાયિક સમ્યકૃત્વ અ'ગીકાર કરેલું છે, તે અવિરતા શ્રાવકા હતા.

આ બીજા દેશવિરતિ પ્રકાશને વિષે જેમણે દેશવિરતિપણું અંગીકાર કરેલું છે, એવા શ્રાવકાનું સ્વરૂપ કહેવામાં આવે છે. તેનું નિરૂપણ કરવા માટે પ્રથમ શ્રાવકની યાગ્યતાને દર્શાવનારા તેના એકવીશ ગુણા કહે છે.

- "धम्मरयणस्स जुग्गो अखुद्दो रूववंपगइ सोमो । लोगप्पिओ अक्र्रो मीरुअसठो सदिखन्नो ॥१॥ लजालुओ दथालु, मझत्थो सोमदिठि गुणरागी । सक्कह सुपरकजुत्तो सुदीहदस्सी विसेसन्नू ॥२॥ बुहुाणगोविणीओ, कयन्नुओ परिहयत्थ कारीय। तह चेव लद्ध लग्को इगवीस गुणो हवइ सङ्को ॥३॥"
- (૧) ધમ<sup>°</sup>રૂપ રત્નને યાગ્ય, એવા શ્રાવક અશુદ્ધ એટલે ઉંચી જાતના અર્થાત્ સુખે કરીને ધમ<sup>°</sup>ને જાણનાર.
- (ર) રૂપવાન એટલે સ'પૂર્ણ અ'ગ ઉપાંગવાળા, મનાહર, સૌમ્ય એટલે સદાચારની પ્રવૃત્તિ વડે ભવ્ય લોકોને ધર્મ ને વિષે ગૌરવપશું ઉપજાવનારો. અહીં કાઇ પ્રશ્ન કરે કે, "ન'દિષેણ, હરિકેશી પ્રમુખ કુરૂપવાળા હતા, તેઓમાં પણ ધર્મની પ્રાપ્તિ સાંભળવામાં આવે છે. અને તમે તા રૂપવાનને જ ધર્મના અધિકારી કહાે છાે, તેનું શું કારણ ?" તેના ઉત્તરમાં કહે છે કે, "રૂપ બે

શ્રી આત્મ પ્રબાેધ

પ્રકારનું છે. એક સામાન્ય રૂપ અને બીજી' અતિશયવાળું રૂપ. તેમાં જે સ'પૂર્ણ અ'ગોપાંગવાળું રૂપ જે ન'દિષેણને હતું, તે સામાન્ય રૂપ સમજહું. અને જે કેવળ શેષ સદ્દ્વગુણ સદ્દભાવે કુરૂપપણું છે, તે કાંઈપણ દેાષવાળું ગણાતું નથી. તેમ અતિશાયી રૂપ તો જે કે તીર્થ'કરાદિકનું જ સ'ભવે છે તો પણ જે રૂપે કરીને કાઇ દેશમાં અને કાઈ કાળે અને હરેક વયને વિષે વર્ત તો એવા પુરૂષ 'આ રૂપવાન્' છે એમ લોકાને પ્રતીતિ ઉત્પન્ન કરે છે, તે જ અહીં અધિકારી જાણવા એટલે તે અતિશય રૂપમાં તેવા શ્રાવકાને શાસ્ત્રકારે ગણ્યા છે, એમ જાણવું.

- (૩) વળી પ્રકૃતિ સૌમ્ય એટલે રવભાવે કરીને સૌમ્ય–શીતળ આકૃતિ-વાળા ભય કર આકૃતિવાળા નહીં. તેવી સૌમ્ય પ્રકૃતિવાળા વિશ્વાસ કરવા લાયક હાય છે. એવા પ્રકારના જીવા ઘણું કરીને પાપવ્યાપારમાં પ્રવત્તા નથી અને તેઓ સુખે કરી આશ્રય કરવા યાગ્ય હાય છે.
- (૪) લેાકપ્રિય આ લેાક તથા પરલેાક સ'અ'ધી વિરુદ્ધ કાર્યોને વર્જવાથી અને દાન શીલાદિ ગુણે કરીને સર્વ લેાકાને પ્રિય હેાય છે. એવા લેાકપ્રિય શ્રાવક સર્વ પ્રાણીઓને ધર્મ તરફ અહુમાન ઉત્પન્ન કરાવે છે.
- (પ) અકૂર-એટલે ક્લિષ્ટ અધ્યવસાયવાળા ન હાય. જે કૂર હાય તે પરના છિદ્રોને જોવામાં લ'પટ હાય છે, તેથી તેનું મન કલુષિત રહે છે. માટે તે ધમ'નું અનુષ્ઠાન આચરતા હાય તા પણ તે ધમ'ના આચરણના ફળને મેળવી શકતા નથી. તેથી અકૂરપણું રાખલું યુક્ત છે.
- (૬) ભીરૂ એટલે આલેાક તથા પરલેાકના કષ્ટોથી ભય પામનાર શીલ-વાળા જે ભીરૂ હાય તે નિઃશ'કપણાથી અધમ°માં પ્રવત°તા નથી.
- (૭) અશક–એટલે નિષ્કપટ આચારને વિષે રહેનાર. શાક્ય–પણાથી વ'ચન, પ્રપ'ચના ચાતુર્ય'વડે સવ' લોકોને અવિશ્વાસનુ' કારણ થાય છે, તેથી અશકપણુ' જ રાખલું યુક્ત છે.
- (૮) સદાક્ષિણ્ય–એેટલે દાક્ષિણ્યતાથી યુક્ત પાતાનું કાર્ય છેાડીને પરકાર્ય કરવામાં રસિક હ્રુદ્દયવાળા એવા પુરૂષ સર્વ લાેકાેને માનનીય હાેય છે.
- (૯) લજ્જાળ-પ્રાકૃત શૈલી વડે લજ્જાવાળા તે અકૃત્ય સેવનની વાર્તાથી જ લજ્જા પામી જાય છે, અને લજ્જાને લઇને પાતે અ'ગીકાર કરેલા સત્ અનુ-ષ્ઠાનનાં તે કદિપણ ત્યાગ કરી શકતા નથી.

દ્વિતીય પ્રકાશ ૧૪૯

(૧૦) દયાળુ–એટલે દુઃખી પ્રાણીઓનું રક્ષણ કરવાના અભિલાષી. ધર્મવ્રપી વૃક્ષનું મૂળ દયા જ છે.

- (૧૧) મધ્યસ્થ. રાગદ્વેષ રહિત ભુદ્ધિવાળા, એટલે સર્વ ડેકાણે રાગદ્વેષ રહિત રહેનારાે. તેવા પુરૂષનું વચન સર્વ જગત્ને ગ્રહણ કરવા યાેગ્ય થાય છે.
- (૧૨) સૌમ્યદષ્ટિ–કાેઈને ઉદ્દેગ નહીં કરનાર. જેના દશ<sup>૧</sup>ન માત્રથી પ્રાણી-એાને પ્રીતિ ઉત્પન્ન થાય છે.
- (૧૩) ગુણરાગી–ગાંભીય<sup>c</sup>, સ્થૈય<sup>c</sup> પ્રમુખ ગુણાને વિષે રાગ–પ્રીતિવાળા. તે તે ગુણાના પક્ષપાતી હાેવાથી સદ્દગુણાને અહુ પ્રકારે અ'ગીકાર કરે છે અને નિગુ<sup>c</sup>ણા–અવગુણા તરફ ઉપેક્ષા કરે છે.
- (૧૪) સત્કથ–સુપક્ષયુક્ત–સદાચારનાે ધારક હાેવાથી સદ્દવૃત્તિના કહેનારા જે સહાયાે તે વડે યુક્ત તેથી તે કાેઈ પરતીર્થિએાથી ઉન્માગે લઈ જઈ શકાતાે નથી. અહિં કાેઈ આચાર્ય સત્કથ અને સુપક્ષ યુક્ત–એવા બે જુદા ગુણાે ગણે છે.
- (૧૫) સુદીર્ઘ દર્શી–લાંબા વિચાર કરી સુંદર પરિણામ વડે કાર્ય કરનાર, સાહસથી કે ઉતાવળથી કાર્ય નહીં કરનાર તે નિશ્ચયથી પરિણામિકી ભુદ્ધિ વડે આ લોકમાં સારા પરિણામવાળા કાર્યીના આર'ભ કરે છે.
- (૧૬) વિશેષજ્ઞ–સારાસાર વસ્તુના વિભાગને જાણનાર, તે વિશેષજ્ઞ કહેવાય છે. જે વિશેષજ્ઞ ન હાય તે દેાષને ગુણપણે અને ગુણને દેાષપણે અ'ગીકાર કરે છે, તેથી વિશેષજ્ઞપણું ઘણું જ શાભનિક છે.
- (૧૭) વૃદ્ધાનુગ–વૃદ્ધ પુરૂષાની પરિષક્વ ભુદ્ધિને અનુસારે ચાલનાર. એટલે ગુણ ઉપાજિન કરવાની ભુદ્ધિએ વૃદ્ધોને સેવનાર. વૃદ્ધોના વચનને અનુસરી ચાલનારા પુરૂષ કદિપણ આપત્તિને પામતા નથી. તે સ'પત્તિને જ પામે છે, તેને માટે શાસ્ત્રકાર આ પ્રમાણે લખે છે.

'' बृद्धवाक्यं सदामान्यं, प्रायश्च सुगुर्णेन्रैः । पञ्यहंसावने बद्धा बृद्धवाक्येन मोचिताः ॥१॥ ''

ગુણી પુરુષાએ સર્વદા પ્રાયે કરી વૃદ્ધના વચનને માનવું. વનમાં અ'ધાયેલા હ'સા વૃદ્ધના વચનથી મુક્ત થયા હતા. (૧)

(૧૮) વિનીત-વિનયવાળા. મહાન્ પુરુષાના વિનય કરનાર. વિનયથી તત્કાળ જ્ઞાનાદિકની સ'પત્તિ પ્રકટ થાય છે.

- (૧૯) કૃતજ્ઞ-કરેલાને જાણનાર-કદર જાણ. તે બીજાએ કરેલ આ લાેક સ'બ'ધી ઉપકારને જાણે છે. તેને ગાેપવતાે નથી. પરાેપકાર ગાેપવવાથી કૃતધ્ન થવાય છે. અને તેથી સવ'ત્ર નિંદાપાત્ર અને છે. તેથી કૃતજ્ઞ થલું યુક્ત છે.
- (૨૦) પરહિતાથ કારી—બીજના હિતને કરનારા અર્થીને સાધનાર. અહીં કાઈ શ'કા કરે કે, પ્રથમ સદાક્ષિણ્ય એ ગુણથી પરહિતકારી પણુ' આવી જય છે, તેા પછી આ બીજવાર તે ગુણ શા માટે કહ્યો કતે બ'નેમાં શા તફાવત છે કે તેના ઉત્તરમાં કહેવાનું કે, સદાક્ષિણ્ય એ દાક્ષિણ્યતા કરવાના ગુણ છે, પણ તે બીજની પ્રાર્થના કરવાથી કરવામાં આવે છે અને આ પરહિતાથ કારીના ગુણ તા સ્વભાવથી જ છે. તે પુરુષ પ્રાર્થના કર્યા વિના સ્વભાવથી જ પરહિત કરવામાં પ્રવતે છે. તેથી તે નિરિચ્છકચિત્તપણે બીજાઓને ઉત્તમ ધર્મને વિષે સ્થાપિત કરે છે.
- (ર૧) લબ્ધલક્ષ–શીખવા યાેગ્ય આચરણ ઉપર લક્ષ આપનાર–પામનાર જાણે પૂર્વ ભવે તેણે અભ્યાસ કર્યો હાેય, તેમ તે અનુષ્ઠાનને જાણે છે. તેવા શ્રાવકને વ'દન તથા પ્રતિલેખનાદિક ધર્મ કૃત્ય સત્વર પ્રાપ્ત થાય છે.

આ પ્રમાણે એકવીશ ગુણાથી યુક્ત એવા શ્રાવક હોવા જોઈએ ઉપર કહેલા એકવીશ ગુણવાળા ભવ્ય શ્રાવકને વિષે દેશવિરતિપણાની યાગ્યતા આવે છે. તેને માટે કહ્યું છે કે,

> ''जे न खमंति परीसह, भयसयाण सिणेह विसय लोभेहिं। सव्वविरइं धरेउ, ते जुग्गा देस विरइए ॥१॥ ''

" જે પ્રત્યાખ્યાનાવરણી કષાયના ઉદયવાળા જીવા પરિષદ્ધ, ભય, સ્વજન, સ્તેહ, અને વિષય લાભના કારણા વડે સવ'વિરતિ ધારણ કરવાને સમથ' નથી, તેઓ દેશવિરતિને યાગ્ય હાય છે.'' (૧)

અહીં કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે, ઉત્તમ ધર્મની સામગ્રી પ્રાપ્ત કરી વિવેષ્ઠી પુરૂષોએ પ્રથમથી સર્વ વિરતિના આદર કરવા. પણ જેઓ ક્ષુધા, તૃષા, ભિક્ષાને સહન કરવા તથા મલ ધારણાદિક પરિષહાને ખમવા ભીરૂ છે, તેમજ અત્ય'ત પ્રીતિપાત્ર એવા માતાપિતા, સ્ત્રી, પુત્રાદિ સ્વજનોના ત્યાગ કરી એકાષ્ઠી રહેવાને અસમર્થ છે; અને પૂર્વના પુષ્યયોગે પ્રાપ્ત કરેલા ઈન્દ્રિયાના વિષયાને છોડવા અશક્ત છે, તેઓને સર્વ વિરતિ વરવાને ઉત્સાહ કરતી નથી, "સર્વપ્ત્રાણીએ ભ્રષ્ટ ન થાએ, સર્વના નાશ થતાં જેવા તેવા લાભ મળે તે પણ

દ્ધિતીય પ્રકાશ ૧૫૧

શ્રેયકારી છે " એમ ચિંતવી તેમણે દેશવિરતિના અ'ગીકાર કરવા જોઈએ જો ઉપર કરેલા સ્વરૂપવાળા પ્રતિઅ'ધક કારણાના અભાવ હાેય તાે સવ'વિરતિ અ'ગીકાર કરવી ઉત્તમ છે. તેને માટે આવશ્યકચૂર્ણીમાં કહ્યું છે કે,

> " विसयसुह पिवासाए, अहवा बंधवजणाणुराएण । अच्चयंतो बावीसं परिसहे दुस्सहे सहिउं ॥१॥ जइ न करेड़ विसुद्धं सम्मं अइदुक्तरं तवच्चरणं । तो कुजा गिहिधम्मं नवयजो होड धम्मस्स ॥२॥ "

" જે વિષયની તૃષ્ણાથી અથવા સ્વજનના અનુરાગથી બાવીશ પરિષહાને સહન કરવાને સમર્થ ન થઈ શકે. તેમજ શુદ્ધ ચારિત્રને ન આચરી શકે અને અતિ દુષ્કર તપને ન કરી શકે, તેા તેણે ગૃહસ્થધમ°ને આદરવા, જેથી તે ધર્મ વજિનિક ન થાય. ૧–૨.

આવા દેશવિરતિને અ'ગીકાર કરનારા શ્રાવકા જઘત્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ એમ ત્રણ પ્રકારના છે. તેને માટે કહ્યું છે કે.

''आउट्टि थूलर्हिसाइ मजामंसाई चाइओ। जहन्नो सावओ वृत्तो जो नम्रुकारधारओ ।। १ ।। उम्मजुग्गगुणाइन्नो छकम्मो बारसव्वओ । गिहथ्थो सुभायारो सावओ होइ मज्झिमो ।। २ ।। उक्तोसेणं तु सङ्घोउ सचित्ताहार विज्ञओ । एकासणगभोइय बंभयारीतहेवय ।। ३ ।। ''

- "જે શ્રાવક પ્રયોજનવિના સ્થૂલહિંસાદિ કરે નહીં, મઘ, માંસાદિક અભક્ષ્ય વસ્તુના ત્યાગ કરે, નમસ્કારરૂપ મહામ ત્રને ધારણ કરે, અને દરરાજ નવકારશીનું પચ્ચક્ ખાણ કરે તે જઘન્ય દેશવિરતિ શ્રાવક કહેવાય છે. જે શ્રાવકધમ ને યાગ્ય એવા ગુણાથી યુક્ત હાય છે, નિરંતર છ આવશ્યકને આવ્યરે છે અને બાર ત્રતને અંગીકાર કરે છે તે સદાચારવાન્ ગૃહસ્થ મધ્યમશ્રાવક કહેવાય છે. જે શ્રાવક સવેદા સચિત્ત આહારને વજે છે, નિરંતર એકાસણાદિક કરે છે, અને બહાચ્યેને પાળે છે તે ઉત્કૃષ્ટશ્રાવક કહેવાય છે."
- " હવે આર વ્રતરૂપ લક્ષણવાળું દેશવિરતિનું સ્વરૂપ નિરૂપણ કરવાને પ્રથમ તે આરવ્રતના નામ આપે છે."
- (૧) પ્રાણિવધ, (૨) મૃષાવાદ, (૩) અદત્તાદાન, (૪) મૈશુન, (૫) પરિગ્રહ, થકી સ્થૂલપણે વિરમવારૂપ પાંચ અણુવ્રત તથા (૬) દિશિપરિમાણ, (૭) ભાગા-પભાગમાન, (૮) અનથદ'ડ વિરમણ–એ ત્રણ ગુણવ્રત તથા (૯) સામાયિક,

(૧૦) દેશાવકાશિક (૧૧) પાષધ અને (૧૨) અતિથિ સ'વિભાગ એ ચાર શિક્ષાવ્રત એ સર્વ મળી બારવ્રત કહેવાય છે. કહ્યું છે કે,

> '' 'पाणिवह ैम्रुसावाए ैअदत्त ँमेहुण परिग्गहे चेव । 'दिसि "भोग दंड 'समइ ''देसे ''तहपोसह 'ैविभागो ॥१॥ ''

અહીં આ પ્રમાણે ભાવતાં સમ્યક્તવના લાભ પછી ગૃહસ્થ પ્રાણાતિપાતાદિક આર'લની નિવૃત્તિથી સદ્દગતિ પામવારૂપ ગુણાને જાણતા સતા આરત્રત ગ્રહણ કરે છે. તે આરત્રતમાં સર્વ સારભૂત પ્રાણીવધની નિવૃત્તિ છે, તેથી તેને જૈન શાસનમાં પ્રથમ કહેલું છે. પ્રાણીઓના વધથી વિરમવું, તે પ્રાણિવધ વિરમણ અથવા પ્રાણાતિપાત વિરમાણ—અહિંસાત્રત કહેવાય છે. જ્વદ્રવ્યનું અમૃત'પણું છે, માટે તેની હિંસા થવી અયાગ્ય છે, તેથી સર્વ પ્રાણીઓના દશ પ્રાણનો વિનાશ કરવા, તે હિંસા કહેવાય છે. તેને માટે લખ્યું છે કે,

''पंचेंद्रियाणि त्रिविधं बलं च उच्छ्वास निःश्वासमथान्यदायुः । प्राणा दशैते भगवद्भिरुक्तास्तेषां वियोगी करणं तु हिंसा ॥१॥ ''

"પાંચ ઇન્દ્રિયા, ત્રણ અળ, શ્વાસાચ્છ્વાસ અને આયુષ્ય એ દસપ્રાણ ભગવ'તે કહેલા છે, તેમના વિયાગ કરવા, તે હિંસા કહેવાય છે." (૧)

તે પ્રાણના વિયાગ ન કરવા તે રૂપ જે ત્રત તે અહિંસાત્રત કહેવાય છે. જૈનધર્મનું મૃળ જીવદયા છે, તેથી સર્વંત્રતાને વિષે અહિંસા ત્રતને પ્રથમ ગણવામાં આવેલું છે. તેને માટે કહ્યું છે કે—

> '' इकंचिअ इत्थवयं निदिठं जिणवरेहिं सन्वेहिं। पाणाइवाय विरमणं अवसेसा तत्स रखठा ॥१॥ ''

સવ° જિનેશ્વરાેએ જિનશાસનમાં પ્રાણાતિપાત વિરમણ એ એક જ ત્રત કહેલું છે. બાકીના જે બીજા ત્રતાે કહેલા છે, તે પહેલા ત્રતની રક્ષાને માટે છે. (૧) આ સ'પૂર્ણ વીશવિશ્વા પ્રમાણવાળી દયા સાધુઓને હાેય છે અને શ્રાવકાને સવાવિશ્વા પ્રમાણ દયા હાેય છે. તેને માટે કહ્યું છે કે,

> '' थूला सुहुमा जीवा संकष्पारंभओ अ ते दुविद्वा । सावराह निखराहा साविखाचेव निरविखा ॥१॥ ''

સૂક્ષ્મ અને બાદર એવા જીવના બે ભેદથી પ્રાણિવધ બે પ્રકારના છે. તેમાં બે ઈન્દ્રિય પ્રમુખ સ્થૂલ બાદર કહેવાય છે અને એકેન્દ્રિય સૂક્ષ્મબાદર કહેવાય છે; કારણ કે, સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિયના શસ્ત્રાદિ પ્રયોગે કરી વધ થવાના અભાવ છે.

દ્વિતીય પ્રકાશ ૧૫૩

હવે ગૃહસ્થાને તા સ્થૂલ બાદર પ્રાણાતિપાતથી નિવૃત્તિ થઈ શકે પણ સૂક્ષ્મ પ્રાણાતિપાતથી નિવૃત્તિ થઈ શકે નહીં, કારણ કે તેમને પૃથ્વી, જલ, અગ્નિ, વાયુ, પ્રમુખથી પચન પાચનાદિ સમસ્ત ક્રિયાની પ્રવૃત્તિ રહેલી છે.

એવી રીતે સ્થાવર જીવની હિંસાના નિયમ ન હાવાથી વીસમાંથી દસ વિશ્વા અપગમે એટલે તેમને દસવિશ્વા દયા રહે છે.

સ્થલ પ્રાણિવધ સ'કલ્પ અને આર'ભ–એમ બે પ્રકારનાે છે. 'હું મારૂ'' એ પ્રકારે મનમાં જે સ'કલ્પ થાય તે સ'કલ્પથી પ્રાણિવધ કહેવાય છે. ખેતીવાડી તથા ઘર પ્રમુખના જે આર'ભ, તેમાં પ્રવ'તવું, તે બીજે આર'ભથી પ્રાણિવધ કહેવાય છે. તેમાં સ'કલ્પથી સ્થળ પ્રાણિવધમાંથી નિવૃત્ત થવું, એ ગૃહસ્થથી બની શકે છે, પણ આર'ભથી નિવૃત્ત થવું, એ બની શકતું નથી. જો આર'ભથી નિવૃત્ત થવા ઈચ્છા રાખે તેા તેના શરીરનાે અને કુદ્ર'બાદિકના નિર્વાહ થઈ શકે નહીં; તેથી આર'ભાત્પન્ન હિંસાનાે અનિષેધ થતાં દેસ વિશ્વા-માંથી પાંચ વિશ્વા દયા અપગમે એટલે બાકી પાંચ વિશ્વા દયા રહી. હવે જે સ'કલ્પથી વધ છે, તે પણ બે પ્રકારે છે. સાપરાધ અને નિરપરાધ. તેમાં જે સાપરાધ ચૌર, જારપુરૂષ વગેરેના વધ સ'કલ્પથી વજુ શકે નહીં અને નિરપ-રાધનાે વધ સ'કલ્પથી વજુ શકે, એમ સાપરાધ હિંસાનાે નિયમ ન હાેવાથી પાંચ વિશ્વા દયામાંથી અઢી વિશ્વા દયા અપગમે એટલે બાકી અઢી વિશ્વા દયા રહી. હવે નિરપરાધ વધ છે, તે સાપેક્ષ અને નિરપેક્ષ એમ બે પ્રકારે છે. તેમાં અપેક્ષા એટલે શ'કા તેનાથી યુક્ત તે સાપેક્ષ શ'કા સ્થાન કહેવાય છે અને તેથી જે વિપરીત એટલે અપેક્ષા રહિત તે નિરપેક્ષ કહેવાય છે. તેમાં ગૃહસ્થ શ્રાવક સાપેક્ષ હિંસા વર્જી શકતાે નથી, નિરપેક્ષ હિંસા વર્જી શકે છે જેમ કાેઈ રાજાના અધિકારી શ્રાવકે ખારવ્રત અ'ગીકાર કર્યા હેાય તે પાતાના ધમ°ના જાણ હેાવાથી તેને શ'કા રહે છે, તેથી કાેઈ નિરપરાધી પુરૂષ હેાય તે**ા** પણ તેને વધના નિષેધ કરી શકતાે નથી અને રાજા અથવા કાેઈ શત્રુના પુત્રના પણ અપરાધ છતાં વધ અટકાવી શકતાે નથી, તેથી સાપેક્ષ હિંસા ન વજવાથી અઢી વિશ્વા દયામાંથી સવા વિશ્વા દયા ગઈ એટલે ખાષ્ટી સવા વિશ્વા દયા રહે છે; તેથી ગૃહસ્થ શ્રાવક સવા વિશ્વા દયા પાળી શકે છે. તેને માટે કહ્યું છે કે–

> " साहु वीसं सद्धे, तस संकप्पा वराह साविखे। अद्भद्धओ सवाओ, विसोअओ पाण अड्वाए "॥१॥

સાધુને વીશ વિધા દયા છે અને શ્રાવકને આર'ભ, સાપરાધ અને સાપેક્ષપણે થાવરજીવ હણાવાને લીધે સવા વિધા દયા છે. (૧)

અહીં કાઈ પ્રક્ષ કરે કે, નિયમિત સ્થાનથી બીજા સ્થાનમાં શ્રાવક પોતાની ઇચ્છા પ્રમાણે જ્વવધ ભલે કરે, તેમાં કાઈ જાતના દાષ નથી તેના ઉત્તરમાં કહે છે કે, 'ત્રસ જ્વ વગેરેથી જુદા એવા સ્થાવરાદિકને વિષે શ્રાવકાની યતના હાય છે, પણ નિદ'યતા હાતી નથી.' એ ભાવાથ સમજવાના છે. "મેં તા સંકલ્પથી નિરપરાધી ત્રસ જ્વના વધનું પચ્ચક્ખાણ કરેલું છે, બીજાનું કર્યું નથી" આ પ્રમાણે ચિંતવી શ્રાવક પૃથ્વીકાય વગેરેનું, તથા આરંભથી ત્રસાદિકનું નિઃશ'કપણે ઉપમદ'ન કરે નહીં અને જે નિર્વાહ થતા હાય તા બનતા સુધી સ્થાવરાદિકનું પણ ઉપમદ'ન ન કરે. કિદ્દ નિર્વાહ ન થાય તા. તે વિચાર કરે કે, "આ સાધુઓને ધન્ય છે, કે જેઓ સવ' પ્રકારના આર'ભથી મુકાયા છે, અને હું તા મહાર'ભને વિષે મગ્ન થઈ પત્ર્યો છું. હવે હું એમાંથી કચારે મુક્ત થઈશ." આમ દયાથી ચિંતવી શ'કા સહિત તેને વિષે પ્રવતે છે. તેને માટે કહ્યું છે કે,

'' वजइ तिव्वारंभं कुणइ अकामो अनिव्वहंतीय। थुणइ निरारंभजणं दयालुओ सव्वजीवेसु ''॥१॥

આ ગાથાના અર્થ ઉપર આવી ગયા છે.

વળી કાઈ કહે છે કે, અનિયમિત અપ્રત્યાખ્યાત વસ્તુને વિષેશી યતના હાય? આમ બાલવું જ ન જોઈએ. કારણ કે, યતના સિવાય પ્રાણાતિપાત વિરમણત્રતના ફળના અભાવ થાય છે. વળી જે ત્રત છે તે પુષ્યને માટે જ આદરથી કરાય છે, પાતાના ઉચ્ચારેલા નિર્વાહને માટે કરાતું નથી. અને વળી તે પુષ્ય મનના પરિણામથી જ થાય છે. જો સ્થાવરાદિકને વિષે નિર્દેયપણું થાય તા પછી સર્વ દેકાણે તેવું નિર્દેયપણું જ હાવું જોઈએ. કારણ કે, જવ પણું સર્વ દેકાણે સમાન છે, માટે જ નહીં પચ્ચક્ષાણ કરેલા સ્થાવરાદિકને વિષે પણ યતના કરવી જોઈએ. તે વિષે કહ્યું છે કે,

" जं जं घर वावारं कुणइ गिही तथ्थ तथ्थ आरंभो। आरंभेविहु जयणं तस्तम जोएण चिंतेइ" ॥ १॥

" ગૃહસ્થ જે જે ઘરના કામ કરે છે, ત્યાં ત્યાં આર'ભ રહેલાે છે, પણ શ્રાવક તે આર'ભને વિષે તરતમના યાેગે કરી યતના કરે છે." (૧) અલ્પાર'ભથી જે કાર્ય' સાધ્ય હેાય, તેમાં મહાર'ભ કરે નહીં એટલે અહુ સાવધ કમ'ને ત્યજી અલ્પ સાવધને આચરે તે તરતમયાગ કહેવાય છે.

હવે અન્વય અને વ્યતિરેકથી દયાનું શુભાશુભપણું દર્શાવે છે.

"यो स्क्षति परजीवान्, रक्षति परमार्थतः स आत्मानम् । यो हंत्यन्यान् जीवान् स हंति नर आत्मनात्मानम् "॥१॥

જે બીજા જ્વાની રક્ષા કરે છે, તે પરમાથ પણે પાતાના આત્માની રક્ષા કરે છે અને જે બીજા જ્વાની હિંસા કરે છે, તે પાતાને હાથે પાતાના આત્માની જ હિંસા કરે છે. (૧)

અન્વય અને વ્યતિરેક્થી દયાનું ફળ.

હવે અન્વય અને વ્યતિરેકથી દયાનું ફળ કહે છે. સુખ, સૌભાગ્ય, બળ, આયુષ્ય, બુદ્ધિ, કાંતિ અને લક્ષ્મી આદિ જે ફળા છે, તે દયાના ફળા છે. અહુ રાગ, શાક, વિયાગ, દુખળતા અને ભય વગેરે હિંસાના ફાળા છે. ઉપલક્ષણથી સંપત્તિ, સ્વર્ગ વગેરે જે રમણિક છે, તે દયાના ફળ છે અને નરકાદિકમાં પડવા રૂપ તે હિંસાના અનિષ્ટ ફળ છે. આ પ્રમાણે સમજી લેવું.

भथभ श्रतनुः दृष्टांतथी वर्षुःन ''जे य संसारजं दुखं मोक्तुमिच्छंति जंतुणो । अणुकंपापरा निचं सुरुसुच्च हवंति ते '' ॥१॥

જે પ્રાણીઓને આ સ'સારમાંથી ઉત્પન્ન થયેલા દુઃખથી મુક્ત થવાની ઇચ્છા હાેય, તેમણે સુલસની જેમ અનુક'પા−દયામાં તત્પર થવુ' (૧)

## સુલસનું વૃત્તાંત

રાજગૃહીનગરીમાં કાલકસૂરિયા નામે એક કસાઈ રહેતા હતા. તે પાતાની જ્ઞાતિના પાંચસા ઘરમાં માટા હતા. તેને સુલસ નામે એક પુત્ર હતા. તેને અભયકુમાર મ'ત્રીના સમાગમ થઈ આવ્યા. આથી તે દયાધમ'ને માનનારા શ્રાવક થઈ ગયા. સુલસના પિતા કાલકસૂરિયા દયાધમ'થી તદ્દન રહિત હતા. તે હ'મેશા પાંચસા પાડાના વધ કરતા. રાજા શ્રેણિક તેને અટકાવતા તા પણ અભવ્યપણાને લઈને તે તેવા નિંઘ કામમાંથી નિવૃત્તિ પામ્યા નહીં. અ'તે તે માટા ઉત્ર પાપથી ભરેલા પિંડવાળા કાલક દુષ્ટ લેશ્યાના યાગથી મૃત્યુ પામી સાતમી નરકે ગયા.

જ્યારે તે મૃત્યુ પામ્યાે એટલે તેના જ્ઞાતિજનાએ તથા કુટું બીએાએ આવી સુલસને કહ્યું કે, "હવે તું તારા પિતાના પદને ગ્રહણ કર અને કુટું બનું ભરણપાષણ કર." સુલસે જવાબ આપ્યાે કે, "તે શી રીતે કરૂં ? ત્યારે કુટું બી-એાએ કહ્યું કે, કુળક્રમથી ચાલતા આવેલા રીવાજ પ્રમાણે દરરાજ પાંચસાે પાડાએાને માર અને તેમાંથી ઉત્પન્ન થયેલા દ્રવ્યથી અમાર્ ભરણ-પાષણ કર."

કું બીએાના આવાં વચન સાંભળી સુલસ બાલ્યા—"અરે! કું છીએા, એવી માટી હિંસા કરી ઉપાજેન કરેલું ધન તમે ખાઓ અને તેનાથી ઉત્પન્ન થયેલું પાપ મારે એકને ભાગવવું પહે, એ કેમ અને ?" સુલસનાં આવાં વચન સાંભળી તે કું છીએાએ જણાવ્યું કે, " બે એમ હાય તા અમે બધા તારા પાપને વહેં ચી લઈ એ." આ સમયે પાતાના કું છીએાને પ્રતિબાધ આપવાને માટે સુલસે એક કહવાડીના ઘા કરી પાતાના પગ જરા છેદ્દી નાંખ્યા અને તેની પીડાથી પાતે આક્ર'દ કરતા બાલ્યા, "મને ભારે વેદના થાય છે, માટે તમે બધા મારા કું બીએા આ મારી પીડાને વહેં ચી લ્યા. " તેનાં આ વચના સાંભળી કું છીએાએ કહ્યું, "ભાઈ સુલસ, વેદના વહેં ચી લેવાનું સામચ્ય અમારામાં નથી. " સુલસે કહ્યું, જ્યારે તમારામાં તેટલું સામચ્ય નથી તા નરકના હેતુરૂપ અનેક પાડાઓના વધથી ઉત્પન્ન થયેલા મારા પાપને તમે શી રીતે વહેં ચી લેશા?"

સુલસનાં આ વચન સાંભળી સર્વ કુંદું બીએ મૌન ધરીને બેસી રહ્યા. પછી સુલસ પોતાના કુંદું બીએાને બાધ આપી પ્રાણીના વધથી નિવારી સદ્દ- વ્યવહારથી તેમનું પાલન કરવા લાગ્યા. તે યાવજ્જવિત શુદ્ધ શ્રાવક ધર્મને પાળી મૃત્યુ પામી સ્વગે ગયા હતા. એવી રીતે પહેલા અહિંસા વ્રતના આરાધન ઉપર સુલસનું દર્ષાંત કહેવાય છે. એવી રીતે બીજા ભવ્યજ્વાએ પણ ઉત્તમ ધર્મનું મૂળ અને સર્વ અર્થની સિદ્ધિને અનુકુળ એવું એ વ્રત પ્રયત્ન વહે સેવવું. તેને માંટે ભાવનાની ગાથા આ પ્રમાણે છે—

''धन्ना तेन मणिजा, जेहिं मणवयणकायसुद्धीए ॥ सन्वजियाणं हिंसा. चत्ता एवं विचितिज्ञा "॥१॥

''જેમણે મન, વચન અને કાયાની શુદ્ધિએ કરી સવ'જીવની હિંસા છાડી છે, તેમને ધન્ય છે અને તેઓ નમસ્કાર કરવા યાગ્ય છે, એમ ચિંતવહ'.''

# બીજી સ્થૂલ મુષાવાદ વિરમણ વ્રત

મૃષા એટલે અસત્ય વચન, તેનાથી વિરમલુ'–નિવૃત્તિ થવુ' એ બીજુ' મૃષાવાદ વિરમણત્રત કહેવાય છે. તે ત્રત કન્યાલીક વગેરેની નિવૃત્તિ કરવા રૂપ છે. તેના માટે કહે છે–

> " कन्नागोभ्अलीअं, नासावहारं च क्र्डसिवजं । थूलमलीअं पंचह, चइए सुहुमंपि जहसत्ति " ॥ १ ॥

" અતિ સ્થૂળ વસ્તુ સંઅ'ધી એટલે અતિ દુષ્ટ અધ્યવસાયથી ઉત્પન્ન થયેલ અલીક (જુઠું) મૃષાવાદના પાંચ પ્રકારે ત્યાગ કહે છે. તે પાંચ પ્રકાર આ પ્રમાણે છે.

(૧) કન્યાલીક' (૨) ગવાલીક' (૩) ભુવલીક' (૪) ન્યાસાપહારઃ (૫) કૂટ-સાક્ષિક'ચ.

નિર્દોષકત્યાને પણ આ 'વિષકત્યા છે' એમ કહેવું, તે કત્યાલીક કહેવાય છે. ખહુ દૂધવાળી ગાયને થાડા દૂધવાળી કહેવી, અને થાડા દૂધવાળી ગાયને ખહુ દૂધવાળી કહેવી, તે ગવાલીક કહેવાય છે. પારષ્ઠી જમીનને પાતાની કહેવી તે ભુવલીક કહેવાય છે. ઉપલક્ષણથી તેવી રીતે દ્વિપદ (મનુષ્ય) ચતુષ્પદ (પશુ) અને અપદ (સર્પાદિ) વગેરેનું અલીક જણી લેવું.

અહિં પ્રક્ષ કરે છે કે, જો તેમ ઉપલક્ષણથી સમજવાનું હાય તો સર્વ સંગ્રહાદિકને અથે દ્વિપદાદિકનું ગ્રહણ કેમ ન કયું ? તેના ઉત્તરમાં કહે છે કે, લાેકામાં કન્યાદિક અલીક અતિ નિંદનીય ગણાય છે, માટે તે વર્જવાને અથે તેનું મુખ્યપણે ગ્રહણ કરેલું છે, તેથી તેમાં કાંઇ પણ દાષ નથી.

ત્યાસ એટલે થાપણ તેના અપહાર એટલે ઓળખવી, તે ત્યાસાપહાર કહેવાય છે. આ ત્યાસાપહાર અદત્તાદાનનું રૂપ થઈ શકે છે, પણ ઓળવવા રૂપ વચનનું પ્રધાનપણું હોવાથી, તેને મૃષાવાદમાં ગણેલું છે. લાંચ વગેરેના લોભથી અથવા મત્સર ભાવ વગેરે પરાભવપણાથી પ્રમાણ કરેલા દ્રવ્યને અત્યથા રીતે સ્થાપન કરતું, જેથી ખાટી સાક્ષી પૂરવી પડે તે કૂટસાક્ષિપણું કહેવાય છે આ ભેદમાં પારકા પાપને દઢ કરવાપણું હોવાથી પૂર્વના ભેદથી તેનું જુદાપણું છે એટલે ચોથા અને પાંચમા ભેદ જુદા છે.

એવી રીતે સ્થૂલ મૃષાવાદને દર્શાવી હવે ગૃહસ્થને માટે સુક્ષ્મ અલીકની યતના કહે છે. એટલે ગૃહસ્થે સ્થૂલ મૃષાવાદનો ત્યાગ કરવા અને સુક્ષ્મ મૃષા- વાદમાં યતના કરવી. સુક્ષ્મ એટલે અલ્પવસ્તુ સંખ'ધી મૃષાવાદ તેના યથાશક્તિ ત્યાગ કરવા યત્ન કરવા અર્થાત્ જે નિર્વાહ ચાલે તેા સુક્ષ્મ મૃષાવાદ પણ બાલવું નહીં અને નિર્વાહ ન ચાલે તેા તરતમયાગથી યતના કરવી. કહેવાના આશય એવા છે કે, થાડાથી નિર્વાહ થતા હાય તા વધારે મૃષા બાલવું નહીં. તે સત્યવ્રતના પ્રભાવ આ પ્રમાણે છે, તે કહે છે–

'' जे सच ववहारा, तेसिं दुष्टावि नेव पहवंति । नाइकमंति आणं ताणं दिव्वाइं सव्वाइं '' ॥१॥

જે સત્યવાદી છે. તેમને દુષ્ટ પુરૂષાે પણ કષ્ટ આપવાને સમથ થતા નથી અને સર્વ દિવ્યા તેમની આજ્ઞાનું અતિક્રમણ કરી શકતા નથી." (૧)

તે વિષે શ્રી કાલિકાચાય<sup>c</sup> અને દત્તપુરાહિતની કથા કહેવાય છે, તે ત્રીજા પ્રકાશમાં કહેવાશે.

તેમ વળી કહ્યું છે કે,-

'' जलमिप्रिर्द्धिट् कोशो विषं माषाश्च तंदुलाः । कालं धर्मः सुतस्पर्शो दिव्यानां दशकं मतम् '' ॥१॥

" જલ, અગ્નિ, શત્રુ, કેાશ, વિષ, માષ ( અડદ), ત'દુલ, કાલ, ધર્મ', સુતના સ્પરા'–એ દસ દિવ્ય કહેવાય છે.'' (૧)

એ રૂપ સવ<sup>°</sup> દિવ્યા તેમની આજ્ઞાનું ઉલ્લ'ઘન કરતા નથી. તે આજ્ઞા આ પ્રમાણે છે. "હે જલ, તું મને ડૂબાડીશ નહીં." "હે અગ્નિ, તું મને બાળીશ નહીં." ઇત્યાદિ આજ્ઞાએા જાણવી.

હવે સત્યનું પ્રતિપક્ષી અસત્ય છે, તેને નિંદે છે.

'' वयणम्मि जस्स वयणं, निच मसचं वहेइ वचरसो। सुद्धीए जलन्हाणं, कुणमाणं तं इसंति बुहा '' ॥१॥

જેના મુખને વિષે સર્વજગતને અનિષ્ટ અને અપવિત્ર એવા અસત્ય વચનરૂપ વિષ્ટારસ નિર'તર વહ્યા કરે છે તે પુરૂષ શુદ્ધિને માટે જલમાં સ્નાન કરે છે, તેને જોઈ પ'ડિત પુરૂષા હસે છે." (૧)

કહેવાના આશય એવા છે કે, પુરૂષ અસત્ય વચન બાલી નિર'તર પાતાના આત્માને મલિન કરે છે અને માત્ર ત્વચા ઉપર રહેલા મળને પખાળવા જળથી પવિત્ર થવા ઈચ્છા રાખે છે, તે તેની કેવી મૂખ<sup>°</sup>તા કહેવાય? તે વિષે બીજા મતવાળાએા પણ આ પ્રમાણે કહે છે. " चित्तं रागादिभिः क्लिष्टमलीकवचनैर्भुखम् । जीवघातादिभिः कायो, गंगा तस्य पराङ्मुखी " ॥१॥

જેનું ચિત્ત રાગાદિકથી ક્લેશવાળું છે, અસત્ય વચનાથી મુખ ક્લિષ્ટ થયું છે, અને જ્વહિંસા વગેરેથી કાયા ક્લિષ્ટ થઈ છે, તેવા પુરૂષથી ગંગા વિમુખ થાય છે." (૧)

> "सत्यं शौचं तपः शौचं, शौचमिंद्रिय निग्रहः। सर्वे भूत दया शौचं, जलशौचं च पंचमम्"॥१॥

"સત્ય વચન બાેલલું–સત્ય રીતે ચાલલું, એ પહેલું શૌચ છે. તપ આચરલું, એ બીજું શૌચ છે; ઈન્દ્રિયાના નિગ્રહ કરવા, એ ત્રીજું શૌચ છે; સર્વ પ્રાણી માત્ર ઉપર દયા રાખવી, એ ચાેલું શૌચ છે અને જલનું શૌચ એ પાંચમું શૌચ છે." (૧)

અહિં સર્વ પ્રકારના શૌચને વિષે સત્યતા એ પ્રધાન છે, માટે તેનું પ્રથમ ગ્રહણ કરેલું છે અને જલ શૌચ એ બાદ્ય વૃત્તિપણાથી રહેલું છે, માટે તેને છેલ્લું ગણેલું છે. તે વિષે કહ્યું છે કે,–

" म्रुयत्तर्णपि मन्ने, सारं सारंभवयणसत्तीओ । निम्मंडणं चियवरं, जलंत अंगार सिंगारा " ॥१॥

"અસત્ય ભાષણવાળા અને મમ'ને ઉઘાડવાદિ પાપ સહિત એવા વચન સંખ'ધી જે શક્તિ, તેનાથી મુ'ગાપણુ' વધારે સારૂ' છે, તે ઉપર દર્ષાંત આપે છે કે, ધગધગતા અબ્રિના અ'ગારાથી શરીરના જે શ્રૃંગાર કરવા તેના કરતાં આભુષણના અભાવ હાય તે સારા છે." (૧)

આ કહેવાના આશય એવા છે કે, જેમ શરીરની શાભા માટે કરેલા અંગારાના શ્રૃંગાર ઉલદા દાહાદિ અનથ°ના હેતુરૂપ છે, તેમ પાતાની નિપુણતાને માટે આર'ભેલું અસત્ય વચન ઉલદું નરકાદિકને વિષે પાડનારૂં થાય છે– અનેક દુઃખાનું કારણ અને છે, તેનાથી મુંગાપણું ઉત્તમ છે.

આ બીજું મુષાવાદ ત્યાગરૂપ વ્રત પાજ્યા અણુપાજ્યાનું ફળ દેખાંડે છે.

'' सचेण जिओ जायइ, अप्पिडहय महुर गहिर वर वयणो। अलिएणं मुहरोगी, हीणसरो मम्मणो मूओ '' ॥१॥ સત્યવ્રત વડે જીવ આલોકને વિષે વિશ્વાસ તથા યશનું પાત્ર થાય છે અને પરલોકને વિષે અપ્રતિહત, મધુર અને ગંભીર પ્રધાન એવા વચનોને બાલનારા થાય છે. અપ્રતિહત એટલે વજની પેઠે કાઈ ઠેકાણે સ્ખલના ન પામે તેવું, મધુર એટલે પરિપક્વ સેલડીના રસના પાન જેવું, ગંભીર એટલે જલ સહિત મેઘની ગજનાની પેઠે અને પ્રધાન એટલે સ્પષ્ટ અક્ષરવાળું મનાહર, એમ સમજવું.

વળી અસત્ય વચન બાેલવાથી આલાેકને વિષે અવિશ્વાસનું તથા દુરા-ચરણનું ભાજન થાય છે અને પરલાેકને વિષે મુખરાેગી, હીનસ્વરવાળા અને મન્મન બાેલનારાે મુંગા થાય છે. જે બાેલતા છતાં સ્ખલિત થાય તે મન્મન કહેવાય છે. આ ત્રત વાણીના વિષયવાળું હાેવાથી તેનું ફળ પણ વાણીના વિષયમાં જ કહેલું છે. નહીં તાે આ ત્રત વિરાધના રહિત પાળવાથી સ્વર્ગાદિકનું ફળ હાેય છે અને વિરાધના સહિત પાળવાથી નરકાદિકનું ફળ હાેય છે, એમ સમજલું. આ ત્રતને માટે વ્યતિરેક વડે દર્ષાંત કહે છે—

> ''दप्पेण अलियवयणस्स, जं फलं तं न सिकमोवोत्तं । दिखणालिएण विगओ, वस्र सत्तमं नरयं '' ।।१।।

"પોતાના મતની સ્થાપનાના ગવ'થી—આગ્રહથી જે અલીક બાલવું, એટલે જિનમત વિરુદ્ધ ભાષણ કરવું, તેનું ફળ આ અનંતાનંત સંસારમાં ભ્રમણ કરવારૂપ થાય છે. તેને કહેવાને છદ્મસ્થ અને પ્રમાણોપેત આયુષ્યવાળા સમર્થ થઈ શકતા નથી. દાક્ષિણ્યાલીક એ શબ્દના એવા અર્થ છે કે, દાક્ષિણ્ય એટલે ગુરુ તથા સ્ત્રીના અનુરાધના હેતુથી જે અલીક એટલે અસત્ય કહેવું તે. એ રીતે બાલેલાં અસત્ય વચનથી જ્યારે દુગ'તિ થાય છે તા પછી અભિમાન વડે કહેલાં અસત્ય વચનથી કેવું નકારૂં ફળ થાય? એ દાક્ષિણ્યાલીકથી વસુરાજા સાતમી નરકે ગયા હતા."

# વસુરાજાની કથા.

ડાહલદેશમાં શુક્તિમતી નામે નગરીને વિષે અભિચંદ્ર નામે રાજ હતો. તેને વસુ નામે એક પુત્ર હતો તે જ નગરમાં જિનમતથી વાસિત હૃદયવાળા ક્ષીર-કદં ખક નામે એક ઉપાધ્યાય વસે છે. આળવયથી પંડિતના જેવા આચારવાળા અને સત્યત્રતમાં રક્ત વસુ કુમાર તેમની સમીપે વિદ્યાભ્યાસ કરતા હતા. તે વખતે પ્રવર્તક નામના ઉપાધ્યાયના પુત્ર અને એક નારદ નામના વિદ્યાર્થી પણ તે જ ઉપાધ્યાય પાસે ભણતા હતા. તે અંનને વસુકુમારના સહાધ્યાયી હતા.

એક દિવસ આ ત્રણે વિદ્યાર્થીએ અભ્યાસના શ્રમ લાગવાથી આંગણાની ભૂમિમાં સૂતા હતા, તેવામાં તેમના ગુરુ ક્ષીરકદ'બકે આકાશમાંથી કાઈ ચારણ ઋષિના મુખથી આ પ્રમાણે વાણી સાંભળી,–" જે આ આંગણાની ભૂમિમાં ત્રણ વિદ્યાર્થીએ। સૂતેલા છે, તેઓમાંથી એક ઉચ્ચગતિને પામશે અને બે નરકે જશે." આ વાણી સાંભળી ઉપાધ્યાય ક્ષીરકદ'અકે પાતાના મનમાં વિચાયું કે, ચારણ મુનિની વાણી મૃષા હાેતી નથી. તેથી આ ત્રણેમાં નરકગામી બે કાેણ છે ? અને સદ્દગતિને પામનાર કાણ છે? તેની પરીક્ષા કરે. અને તે પરીક્ષા દયાળુપણાની ક્સાેટીથી થઈ શકશે.'' આ પ્રમાણે વિચાર કરી તે ચતુર ઉપાધ્યાયે આટાના ત્રણ કુકડા બનાવ્યા. આ કુકડા બનાવી તે ત્રણે શિષ્યાને એક એક કુકડા આપ્યા. અને કહ્યું કે, '' હૈ શિષ્યા ! તમારે કાેંઇપણ દેખી ન શકે એવે સ્થળે જઇ આ કુકડાને હણી નાંખવા." ગુરુની આવી આજ્ઞા થવાથી વસુ અને પર્વાતક અ'નેએ જુદા જુદા એકાંત પ્રદેશમાં જઈ નિદુધપણાથી તે પિષ્ટના કુકડાને મારી નાંખ્યા. પેલા ત્રીજે શિષ્ય નારદ તે કુકડાને એકાંતે લઈ જઈ આ પ્રમાણે વિચાર કરવા લાગ્યા–'' ગુરુએ અમાને આલું ભયંકર કામ કરવાની આજ્ઞા કેમ કરી હશે ? આવા નિરપરાધી પ્રાણીને કર્યા પુરુષ હણશે ! વળી તેમણે કહ્યું છે કે, 'જ્યાં કાઈ ન દેખે તેવે સ્થળે કુકડાને મારજો.' ગુરુનાં આવાં વચન ઉપરથી તેમના અભિ-પ્રાય એમ જણાય છે કે, આ કુકડાને મારવા જ ન જોઇએ. કારણ કે, ગમે તેવા એકાંતમાં જઈએ, તા ત્યાં કુકડા તા જુવે છે, અને હું પણ એઉં છું અને જ્ઞાનીઓ પણ જુવે છે. જ્યાં કાઈ દેખતું નથી, એવું સ્થાન કાઈ છે જ નહીં. તેથી હું એમ માનું છું કે, ગુરુ દયાળુ હોવાથી તેમણે અમારી–શિષ્યાની પરીક્ષા કરવા માટે આ હુકમ કરેલાે છે.' આવું વિચારી તે નારદે કુકડાને માર્યા નહિ. તે પછી તે નારદ શિષ્ય પાતાના ગુરુની પાસે આવ્યા. તેણે કુકડાને ન હણવાના હેતુ કહી સંભળાવ્યાે. તે શિષ્યનાે વૃત્તાંત સાંભળી ગુરુએ નારદની ઉધ્વ<sup>¢</sup>ગતિ થવાના નિશ્વય કર્યો અને અતિશય સ'તુષ્ટ થઈ'ને નારદની પ્રશ'સા કરી. તેવામાં પેલા વસુ અને પવલ્તક અ'ને કુકડાને હણીને આવ્યા અને તેમણે પાતાના વૃત્તાંત ગુરુ સમીપે જણાવ્યા ગુરુએ ''તમે પંડિત મૂર્ખ છાે." એમ કહી તેમને ધિક્કાર આપ્યાે. અને ગુરુ પાતાના હૄદયમાં અતિશય ખેદ પામી ગયા. ગુરુએ તે વખતે પાતાના હૃદયમાં વિચાયુ<sup>લ</sup> કે, મારા જેવા ગુરુ મળ્યા છતાં આ બ'ને શિષ્યા નઠારી ગતિએ જાય તાે પછી તેમાં મારુ' શુ' મહાત્મ્ય ? અથવા 29

જેનું આયુષ્ય ક્ષીણ થઈ ગયું છે, એવા પુરૂષને માટા રાજવૈદ્ય હેાય તા પણ તે શું કરી શકે ? ઉંચા પ્રદેશમાં મેઘવૃષ્ટિની જેમ એ બ'ને શિષ્યાને ભણાવા કરેલા મારા શ્રમ નિષ્ફળ થયા. હવે નરકની પીડાના કારણરૂપ એવા આ ગૃહના આર'ભની શી જરૂર છે ?"

આવેા વિચાર કરી તે ક્ષીરકદ'અક ઉપાધ્યાયે સ'સારના ત્યાગ કરી ચારિત્ર અ'ગીકાર કર્યું', તે પછી પર્વ'તક તેની પાટ ઉપર બેઠા હતા.

પેલા નારદ શિષ્ય કે જે શાસ્ત્રના મહાન્ વેત્તા હતા, તે પાતાની ઇચ્છા પ્રમાણે ત્યાંથી બીજે સ્થળે ચાલ્યા ગયા. રાજા અભિચંદ્રે પણ દ્રીક્ષા ગ્રહણ કરી. તે પછી તેના કુમાર**ંવસુ રાજ્યાસન ઉપર બેઠાે. વસુ નીતિથી** રાજ્ય કરતાે હતાે અને તે સત્યવાદ્વીપણાથી આખી પૃથ્વી ઉપર પ્રખ્યાતી પામ્યાે હતાે. તે કદિપણ મૃષાવાદ બાેલતા નહીં. એક સમયે કાેઈ એક ભિક્ષ વિંધ્યાચલ પવ<sup>લ્</sup>તની અટવીમાં ફરતાે હતાે. તેણે એક હરિણ ઉપર બાણ છેાડ્યું. તે બાણ સ્ખલનાં પામી વચ્ચે પડી ગયું; હરિણને વાગ્યું નહીં. આથી આશ્ચર્ય પામી તે ભિક્ષ પાતાનું આણુ વ્યર્થ થવાનું કારણ શાધવા લાગ્યાે. તેનું કારણ શાધતાં એક આકાશમાં સ્વચ્છ સ્ફર્ટિક શિલા તેના જેવામાં આવી. તેને પાતાના હાથના સ્પર્શ કર્યા. તે વખતે તે શિલાની નીચે આસપાસ પેલા મૃગને ચરતાે જોયા, તે જેતાં જ ભિલ્લે વિચાર કર્યો કે, 'મારૂ' **આણ સ્ખલના પામ્યુ', તેનુ' કાર**ણ આ શિલા જ છે. આ અતિ સ્વચ્છ–નિમ°ળ શિલા વસુરાજાને યાગ્ય છે." આલું વિચારી તે ભિક્ષ છાની રીતે વસુરાજા પાસે આવ્યા અને તેને શિલાના વૃત્તાંત કહ્યો. તે ઉપરથી વસુરાજાએ તે ભીક્ષને ધન આપી તે શિલા ગ્રહણ કરાવી. પછી વસુએ એક સારા કારીગર પાસે તે શિલાની વેદિકા કરાવી તેને એકાંતે ગાઠવી અને તે ઉપર પાતાનું સિંહાસન સ્થાપિત કર્યું. શિલાના પ્રભાવથી તે સિંહાસન આકાશમાં રહ્યું. તે વખતે લોકો કહેવા લાગ્યા કે, " વસુરાજાના સત્યના પ્રભાવથી આ સિંહાસન આકાશમાં રહ્યું છે. અને આ રાજાના સત્યથી દેવતાએ। પણ તેને सेवे छे.

એક વખતે નારદ પ્રીતિથી પવ તકને ઘેર આવ્યા. તે વખતે તે પ્રવ તક બ્રાહ્મણની સભામાં ઋવ્વેદની વ્યાખ્યા કરતા હતા. તે વખતે " यजैर्यष्टच्यं " એહું સૂત્ર આવ્યું. પવ તકે તેના એવા અર્થ કર્યો કે, " બાકડાથી યજ્ઞ કરવા." આ વખતે તે સાંભળી નારદ બાહ્યા. ' આઃ જ્ઞાન્તં પાપં " ' અરે પાપ શાંત થયું."

દ્ધિતીય પ્રકાશ <u>૧</u>૬૩

પછી તેણે પાતાના હાથ વડે કાન ઢાંકીને કહ્યું, "ભાઈ! ભ્રાંતિથી આ શું બાલે છે?" આપણા ઉપાધ્યાયે તાં ' अज ' શબ્દના અથ' ત્રણ વખેની જૂની શાલ એવા કહ્યો છે. પવે તકને તે સાંભળી ગુરુના કહેલા તે અથે નું સ્મરણ થઈ આવ્યું પરંતુ સમીપ રહેલા લોકાના મનમાં પાતાના અવિશ્વાસ ન ઊપજે એવા ઈરાદાથી તે ગર્વિત થઇને બાલ્યા, "અરે નારદ! તું જ ભ્રાંતિમાં પડ્યો છે; તેથી જ તું મને ભ્રાંતિવાળા કહે છે. કારણ કે, ' મેષ' શબ્દના કહેનારા ગુરુની નિઘં ઢ ચંથની સાક્ષી છે." નારદે કહ્યું, "શબ્દ બે પ્રકારના છે. એક મુખ્ય અર્થને કહેનારા અને બીજો ગૌણ અર્થને કહેનારા." તેથી " उजायंते इति अजाः" ઉત્પન્ન થાય નહીં તે ' अज ' કહેવાય. આ પ્રકારે વ્યુત્પત્તિ કરી ગુરુએ ' अज ' શબ્દનો ગૌણ અર્થ કહેલો છે; પણ તે મુખ્ય અર્થ નથી. બુબ્રિમ તાને નિઘં ઢુના કહેલો શબ્દાર્થ જ પ્રમાણ છે, એમ માનીએ તા પછી ગુરુ શા માટે કરવા ! માટે હે પર્વતક, ધર્મી પદેશક ગુરુ આ ધાર્મિક શ્રુતિના લોપ કરે તા તે પાતાના બે લોકના' લોપ કરે છે."

નારદનાં આ વચના સાંભળી પવેલક ગુસ્સા કરીને બાલ્યા, "નારદ! આવા ફાેગઢ શબ્દવાદ શા માટે કરે છે. આપણે અ'ને તે વિષે 'પણ લઈ એ. જેના પક્ષ જુઢાે કરે તેની જિહ્લાના છેદ કરવા. અને આપણા પ્રમાણપણામાં વસુરાજાને રાખા. તેઓ ભણેલા છે; તેથી તે જે કહે તે આપણે પ્રમાણ કરવુ'." પવેલકનાં આ વચન સાંભળી 'પાતાના પક્ષ સત્ય છે' એવું દઢતાથી માનનાર નારદના મનમાં કાંઈપણ ક્ષાેભ થયા નહિ. તેણે તે વાત કબૂલ કરી. પછી તે કાઈ કાર્ય માટે નગરમાં ગયા.

પાછળથી પવ'તકની સ્નેહાળ માતાએ પુત્રનું એવું ભારેપણ જાણી આ પ્રમાણે કહ્યું. 'વત્સ, તેં તારા આત્માને નાશ કરનારૂં પણ કયું' છે; કારણ કે, મેં પણ તારા પિતા પાસેથી સાંભળ્યું છે કે, અજા એટલે વ્રીહિ (જુની ડાંગર) સમજવી. તે સિવાય બીજો અર્થ તેના થતા નથી; તેથી હજુ પણ નારદને બાલાવી તારા અસત્ય વચનને અંગીકાર કર અને તેને ખમાવ. જેમ રાેગનું મૂળ અજી છું છે, તેમ સર્વ આપત્તિનું મૂળ ગર્વ છે. તેના પરિહાર કર.'

માતાનાં આ વચન સાંભળી પવ<sup>c</sup>તક બાલ્યાન'માતા એમાં શા ભય રાખવાના છે? મરણના ભય રાખવા એ ઘટિત નથી. જે પ્રાણી જન્મ્યા છે, તે ૧. આ લાક અને પરલાક. ૨. પ્રતિજ્ઞા. અવશ્ય મરવાના જ છે. હવે તો જે થવાનું હોય તે થાય પણ જે બાેલ્યા તેમાં ફરવાનું નથી.'

પુત્રનાં આવાં વચન સાંભળી પાતાના પુત્રની આપત્તિ દૂર કરવા માટે વસુરાજાની પાસે આવી. વસુરાજાએ પ્રણામ કરી તે માતાના કુશળ પ્રશ્ન પૂછવા વગેરેથી સત્કાર કર્યો, પછી તે વીનિત રાજાએ જણાવ્યું, 'માતા, આજે અહીં પધારી તમે મારી ઉપર માેટી કૃપા કરી છે. આપના આગમનનું કારણ શું છે? આપની શી ઇચ્છા છે? તે જણાવા. ' માતાએ 'ચિર'જીવ'ની આશિષ આપી આ પ્રમાણે કહ્યું, 'રાજા હું મારા પુત્રને જીવતા જોઉં, એવું કરાે.' વસુરાજા આશ્ચર<sup>°</sup> પામીને બાેલ્યા–-'ભદ્રે, તમારા પુત્ર મારા ગુરુભાઈ છે. તેમ વળી મારા ગુરુના પુત્ર હાવાથી તે મારા ગુરુ છે, તા તેના દ્વેષી કાણ થયા છે? તેનું નામ આપા. માતાએ કહ્યું, 'તેના પાતાના મુખ સિવાય તમારા ગુરુભાઈના બીજો કાેઈ દ્રેષી નથી. 'આટલું' કહી તેણીએ પાતાના પુત્રના વિવાદના સવ<sup>દ</sup> વૃત્તાંત કહી સંભળાવ્યા. પછી તેણીએ વસુરાજાને પ્રાર્થના કરી કે, 'તમારે મારા પુત્રના વચનને સત્ય કરવું. 'તેણીના આવાં વચન સાંભળી વસુરાજાએ કહ્યું, 'ભદ્રે, હું' કાઈ દિવસ કાઈ પણ વખતે મિચ્યાવચન બાલતા નથી; તા ખાેટી સાક્ષીમાં અને ગુરુના વચનને ઉલ્દું કરવામાં હું મિથ્યા કેમ બાેલું ? એ મારાથી કદિ પણ અનવાનું નથી.' તેણીએ વિન'તીપૂર્વ'ક જણાવ્યું, ' ભાઈ, આવેા વિચાર કરશા નહીં; જ્વરક્ષાનું પુષ્ય તમાને થાએા. અને મૃષા બાલવાથી થયેલું પાપ મને લાગા.' આ પ્રમાણે તેણીએ તીવ્ર આગ્રહથી કહ્યું, એટલે વસુરાજાએ એ વાત માન્ય કરી.

બીજે દિવસે પ્રાતઃકાળે વસુરાજા સભામાં આવ્યા, તે વખતે પેલા નારદ અને પર્વતક વાદ કરતાં કરતાં રાજાની સભામાં આવ્યા અને તેમણે ઉંચે સ્વરે પાતપાતાના પક્ષ વસુરાજા આગળ નિવેદન કર્યા. તે સમયે સભામાં બેઢેલા મધ્યસ્થ દષ્ટિવાળા સભ્ય લોકોએ વસુરાજાને આ પ્રમાણે કહ્યું, મહારાજા, આ પૃથ્વી આપનાથી જ સત્યવતી કહેવાય છે. આપે બાલ્યવયથી કદિપણ સત્યવતના ત્યાગ કર્યા નથી. સત્યવ્રતના પ્રભાવથી દેવતાએ પણ આપના સેવક થઈ આપના સિહાસનને આકાશમાં ધારણ કરી રાખે છે, તેથી હે સત્યના સમુદ્ર મહારાજા, તે સત્યવાણીથી આપ આ બંનેના વાદને શમાવી ઘો.'

સભ્ય લાેકાએ આ પ્રમાણે કહ્યું તા પણ જેની બુદ્ધિ ભ્રષ્ટ થયેલી છે એવા વસુરાજાએ પાતાના સત્યવ્રતના ભ'ગ કરી કહ્યું કે 'ગુરુએ 'જ્ઞન્ન' શબ્દના અર્થ ' मेष' બકરા એમ કહ્યું છે.' આ પ્રમાણે રાજાએ ખાટી સાક્ષી આપી. આ વખતે 'આ વસુરાજ મલિનાત્મા છે, તે મારા નિર્મળ સ્વરૂપને અધઃપાત કરે છે, એવા જાણે રાષ ઉત્પન્ન થયા હાય, તેમ તે સ્ફિટિકની શિલા તત્કાળ ફાટી ગઈ, અને કાપાયમાન થયેલા દેવતાઓએ વસુરાજાને સિંહાસન ઉપરથી પાડી નાંખ્યા. આ વખતે નારદે કહ્યું, 'અરે ધમ'ભ્રષ્ટ રાજા, તારું મુખ જેવા યાગ્ય નથી.' આ પ્રમાણે તેની નિંદા કરી નારદ ત્યાંથી ચાલી નીકળ્યા, તે વખતે લોકોએ પેલા પવે તકને કહ્યું કે, ' હે મૃઢ, તે' આવા ગુપ્ત અને મલિન વિચારથી આ શું કર્યું'? આ પ્રમાણે લોકોની નિંદા થવાથી તે પવે તકે માનભ્રષ્ટ થઈ તે નગરના ત્યાગ કરી દીધા. તે પછી વસુરાજાને રાજદેવીએ પેટમાં પ્રહાર કર્યા, તેથી તે મૃત્યુ પામી અસત્યની સહાયથી સાતમી નરકે ગયા હતા. તે પછી વસુરાજાની ગાદી ઉપર જે પુત્ર બેસે તેના રાજદેવી નાશ કરવા લાગી. અનુક્રમે રાજદેવીએ તેની પછીના આઠ પુત્રાને મારી નાંખ્યા હતા. કહ્યું છે કે,—

"यो यः स्नुरुपाविक्ष्यत् पट्टे तस्यापराधिनः । स स देवतया जध्ने यावदष्टावनुक्रमात्" ॥१॥

'તે અપરાધી વસુરાજાની પાટ (સિંહાસન ) ઉપર જે જે પુત્ર બેસતા, તેને દેવતાએ મારી નાંખ્યા હતા. અનુક્રમે એવી રીતે આઠ પુત્રા માર્યા હતા.' (૧)

આ વાત પદ્મ ચરિત્રાદિકમાં કહેલી નથી, તેા તેમાં તત્ત્વ શું છે ? તે તેા કેવલી જાણે તે વિષે એમ પણ કહ્યું છે કે,

"न भ्रुक्त माजन्म कदापि भ्रुक्तमंते विषं हंति यथा मनुष्यम् । कदाप्यनुक्ता वितथा तथा गीरुक्तावसाने वसुमाजघान " ॥१॥

' જન્મ પય<sup>જ</sup>'ત ન ખાધેલું વિષ પણ જે એકવાર ખાવામાં આવ્યુ' તેા તે મનુષ્યને હણે છે. તેવી રીતે વસુરાજાએ કદિપણ અસત્ય વાણી કહી ન હતી, પણ એકવાર અસત્યવાણી કહી તેા તેણીએ તે વસુરાજાના નાશ કર્યો હતાે.' (૧)

એવી રીતે બીજા અણુવ્રત ઉપર વસુરાજાની કથા કહેવાય છે. આ પ્રકારે મૃષાવાદના વિપાક સાંભળી સર્વ ભવ્યજીવાએ તેના પરિહાર કરવા તત્પર થવું. તેમ થવાથી સર્વ પ્રકારની ઇપ્ટિસિક્ટિ પ્રાપ્ત થાય છે, તેને માટે આ પ્રમાણે ભાવના છે–

"थोवंपि अलीय वयणं जे न हु भासंति जीवियंतेवि । सच्चे चेवरयाणं तेसिं नमो सन्त्र साहूणं " ॥१॥ 'જેઓ જવિતના અ'ત થાય તા પણ થાેડું ખાેડું પણ બાેલે નહીં અને જેઓ સત્ય બાેલવામાં તત્પર રહે, તેવા સવ' સાધુઓને મારા નમસ્કાર હાે.'

ત્રીજી' સ્થૂલ અદત્તાદાન વિરમણ વત.

સ્થૂલ એવું અદત્તાદાન એટલે નહીં આપેલ વસ્તુનું ગ્રહણ કરવું, તેનાથી વિરામ પામવું, તે સ્થૂલ અદત્તાદાન વિરમણ નામે ત્રીજીં અણુત્રત કહેવાય છે, તે સચિત્તાદિ સ્થૂલ વસ્તુની ચારી ન કરવારૂપ છે. તેને માટે કહ્યું છે કે–

" तहय वयंमि वहञा, सचित्ताचित्त स्थूल चोरिञ्जम् । तिणमाड तणुअ तेणिय, मेसो पुण मोत्तुमसमत्थो " ॥१॥

'ત્રીજ અણુત્રતને વિષે સચિત્ત–અચિત્ત સ્થૂલ ચારીને વર્જાવું. કેમકે, તૃણ વગેરે સૂક્ષ્મ વસ્તુની ચારીને મુકવાને તે અસમર્થ છે.' (૧)

સચિત્ત એટલે દ્વિપદ (મનુષ્ય) ચતુષ્પદાદિ અને અચિત્ત એટલે સુવર્ષું, રૂપું વગેરે. ઉપલક્ષણથી આભ્ષણ, વસ્ત્ર વગેરેનું ગ્રહણ કરતું. તેના સ્થૂલપણ ત્યાગ કરવા. સ્થૂલપણે સ્થૂળ બુદ્ધિથી, ચારના વ્યપદેશ હેતુપણાથી પણ જાણવા, તેના પછી સૂક્ષ્મની શી વાર્તા? તે આ પ્રમાણે તૃણ–ઘાસની સળી, લોઢાની સળી, નદીનું જળ, વનના કૂલ, છાંણા, ઇંધણા વગેરેની સૂક્ષ્મ ચારીના ત્યાગ કરવાને ગૃહસ્ય અસમય છે, કારણ કે, તેવી વસ્તુઓ લીધા સિવાય ગાય વગેરેના નિર્વાહના અભાવ થાય છે. તેવી સૂક્ષ્મ વસ્તુની ચારીના ત્યાગ તા સૂક્ષ્મ-દષ્ટિવાળા પુરૂષા કરી શકે છે. તે સ્થૂલ ચારી જેટલા પ્રકારે ત્યાગ કરવા યાગ્ય છે, તે કહે છે—

'' नासीकयं निहिगयं, पडियं वीसारियं ठिअं नट्ठं । पर अत्थं हीरंतो, निअअत्थं को विणासेइ " ॥१॥

થાપણ મૂકેલું, દાટેલું, પડી ગયેલું, વીસરાઈ ગયેલું, ધણી મરી જવાથી કોઈ એ ગ્રહણ ન કરેલ તેથી નષ્ટ થયેલું—એવું પરદ્રવ્ય હરણ કરી પાતાની સર્વ સંપત્તિને ઉત્પન્ન કરવાને સમર્થ એવા કયા પુરૂષ પાતાના પુણ્ય રૂપ દ્રવ્યના વિનાશ કરે ? કાઈ પણ ન કરે.

વળી તે પરદ્રવ્યને હરવાથી માત્ર ત્રીજા ત્રતનાે ભ'ગ થાય છે, એમ નથી પણ તેથી પહેલા ત્રતનાે પણ ભ'ગ થાય છે, તે વાત જણાવે છે. ' जंपइ ममत्ति जंपइ, तं तं जीवस्स बाहिरा पाणा । तिण मित्तंपि अदिकं, दयालुओ तो न गिण्हेइ '' ॥१॥

જે સચિત્ત-અચિત્તાદિ વસ્તુને માટે પ્રાણી એમ કહે કે, 'આ મારી વસ્તુ છે, તે વસ્તુ તે પ્રાણીના બહારના પ્રાણરૂપ છે. એટલે પ્રાણ બાદ્ય અને એ આહ્ય'તર—એમ બે પ્રકારના છે. જે શ્વાસાદિક તે આહ્ય'તર પ્રાણ છે અને જે મમત્વના કારણરૂપ સુવર્ણાદિ તે બાદ્ય પ્રાણ છે. તે ઉભય પ્રાણના નાશ કરવા એ પ્રાણના જ નાશ કર્યો કહેવાય છે. બાદ્ય પ્રાણના નાશ પણ ઘણાં દુઃખાનું કારણ થઈ પડે છે. તે ઉપરથી દયાળુ શ્રાવક કે જેણે પહેલા ત્રત વડે પ્રાણી વધના પચ્ચક્ખાણ કરેલ છે, તેણે એક તૃણ માત્ર પણ અદત્ત વસ્તુને શ્રદ્ધણ કરવી ન એઈએ. આ ગાથાનું એ રહસ્ય છે. જે પહેલા ગૃહસ્થને અદત્ત એવા તૃણ વગેરે ગ્રહણ કરવાની આજ્ઞા મુકી છે, તે માર્ગાદિકને વિષે ધણી વગરના તૃણાદિકની અપેક્ષાએ છે. અહિં તેના જે નિષેધ છે; તે ધણીવાળા પદાર્થની અપેક્ષાએ બાણી લેવું. બીજાએ સ'ચય કરેલ તૃણાદિક ગ્રહણ કરવા નહીં. તે અદત્ત કહેવાય છે. તેને ગ્રહણ કરનાર ચાર વધ, બ'ધનાદિ પ્રાપ્ત કરે છે, અને તેથી કલની કીર્તિને કલ'ક લાગે છે; તેથી બીજાએ ગ્રહણ કરેલ તૃણાદિક અદત્તને ગૃહસ્થે ગ્રહણ કરવું નહીં.

જે વિચાર રહિત ચિત્તવાળા પુરૂષ ચાેરી કરીને લક્ષ્મીની ઈચ્છા કરે છે, તેને આશ્રીને કહે છે–

> " कुलकित्तिकलंककरं चोरिजं माकरेह कइयावि । इह वसणं पचरकं संदेहो अत्थलाभस्स ॥१॥ काऊण चोरवित्तिं, जे अबुहा अहिलसंति संपत्ति । विषभखणेण जीवियमिच्छंता ते विणस्संति " ॥२॥

ચારી કળની ષ્રીર્તિને કલ'કિત કરનારી છે, તેથી હે ભવ્ય ! તું કદિપણ ચારી કરીશ નહીં; કારણ કે તેથી આ ભવમાં કારાગૃહમાં નિવાસ, વધ અ'ધ અને હાથ, નાક તથા પગને કાપવા વગેરે ઘણાં દુઃખા પ્રત્યક્ષ આવી પડે છે અને તેમાં વળી પરદ્રવ્યની પ્રાપ્તિના સ'દેહ છે, એટલે તે મળે અથવા ન મળે તેવી શ'કા છે. (૧)

જે મૂર્ખ લોકો પરદ્રવ્યની ચારી કરીને સ'પત્તિની ઈચ્છા કરે છે, તે વિષનુ' ભક્ષણ કરી જીવવાની ઈચ્છા કરે છે, પણ તેઓ ઉલટા વિનાશને પામે છે. ઉપર કહેલા લક્ષણાથી વ્યતિરેક રીતે (ઉલટી રીતે) વર્તાનારાએાની પ્રશ'સા કરે છે.

> "ते धन्ना सप्पुरिसा, जेसि मणो पासिकण पराभूई । एसा परभूइ चिय, एवं सकप्पणं कुणइ '' ।।१।।

'જે પુરૂષા પારકી સ'પત્તિને દેખી' તે સ'પત્તિને લેવાથી તે વધ અ'ધા-દિકનુ' કારણ થાય છે અને તેનાથી ઉભયલાકમાં પરાભવ થાય છે,' એવા સ'કલ્પ કરે છે, તે પુરૂષાને ધન્ય છે. તેઓને પુષ્યવાન સમજવા. તેઓ પર સ'પત્તિને પરાભવરૂપ જાણે એટલે તેનાથી સવ'દા દૂર રહે છે.' (૧)

ચારીના ફળા કહે છે.

''वहबंधरोह मच्चू, चोरिजाउं हवंति इहलोए । नरय निवाय धणखय, दारिदाई च परलोए '' ॥१॥

'ચારી કરવાથી વધ, બ'ધ, રોધ અને મૃત્યુ આલેાકમાં થાય છે અને પરલાકમાં નરકમાં પાત, ધનના ક્ષય અને દારિદ્ર વગેરે થાય છે.' (૧)

અહીં વધ એટલે લાકડી વગેરેના પ્રહાર, અ'ધ એટલે દારી સાંકળ વગેરેનું અ'ધન તથા રાહ એટલે કારગૃહમાં વાસ અને મૃત્યુ એટલે શિરચ્છે-દનાદિક જાણવું.

અદત્તાદાનના ત્યાગનું દર્શાંત સહિત ફળ આ પ્રમાણે છે-

'' जं इत्थ जण पसंसाइ परभवे सुगइमाइ होइ फलो ।
सुके अदत्तदाणे तं जायं नागदत्तस्स '' ॥१॥

' અદત્તાદાનના ત્યાગ કરવાથી આ ભવમાં લાેકાની પ્રશાંસા અને પર-ભવમાં સુગતિ વગેરે ફળ પ્રાપ્ત થાય છે, તે અદત્તાદાનના ત્યાગથી નાગદત્તને શુભ ફળ પ્રાપ્ત થયું હતું. તે સ્વરૂપ તેની કથાથી જાણી લેવું.'

#### નાગદત્તની કથા.

વારાણસીનગરીમાં જિતશત્રુ નામે રાજ હતો. તે નગરમાં ધનદત્ત નામે એક શેઠ રહતો હતો. તે શેઠને ધનશ્રી નામે એક સ્ત્રી હતી. તેણીના ઉદરથી નાગદત્ત નામે એક પુત્ર ઉત્પન્ન થયા હતે!. નાગદત્તને આલ્યવયથી સદ્દગુરુના યાગ થઈ આવ્યા, આથી તેણે જૈનધમેં આંગીકાર કર્યો હતો. અનુક્રમે ગુરુના ઉપદેશ સાંભળી તે આ સ'સાર ઉપરથી વિરક્ત થયા હતા. તેણે ગુરુ

દ્ધિતીય પ્રકાશ ૧૬૯

પાસેથી અદત્તાદાન વિરમણ વ્રત ગ્રહણ કયુ<sup>લ</sup> હતું. એ કે બીજા વ્રતાે તેણે અ'ગીકાર કર્યા હતા, તથાપિ અદત્તાદાન વિરમણ વ્રતમાં તે વિશેષ ચુસ્ત હતાે.

એક દિવસે તે નગરના નગરશેઠની નાગવસુ નામની કન્યા જિનપૂજા કરવા માટે જિનાલયમાં જતી હતી. રસ્તામાં પેલાે નાગદત્ત તેણીની દષ્ટિએ પદ્યો. તેને જેતાં જ તે આળા તેના રૂપમાં માેહિત થઈ ગઈ. તત્કાળ તેણીએ ચિંતવ્યુ' કે, " મારે આ ભવમાં આ નાગદત્ત જ ભર્તાર થાએા.'' આ પ્રમાણે નિશ્ચય કરી તે **આળા પાતાને ધેર આવી અને તે પાતાના ચિંતિ**ત અથ<sup>ર</sup>ને પિતા પાસે નિવેદન કરાવ્યા. પાતાની પુત્રીના આવા નિશ્ચય જાણી તેણીના પિતા નાગદત્તના પિતાને ઘેર ગયા અને તેની આગળ પાતાની પુત્રીના અભિગ્રહ જણાવ્યા. તે શેઠે તે વાત માન્ય કરી. પછી નાગદત્ત કે જે આ સાંસારિક ભાગની ઇચ્છા રાખતા નથી તાે પણ પિતાના આગ્રહથી તેને માન્ય કરવું પડ્યું; પછી નાગદત્તની સાથે તે નગરશેઠની પુત્રી નાગવસુનું વેવિશાળ–વિવાહ કરવામાં આવ્યા. તે પછી એવું અન્યું કે તે નગરના કાેટવાળે એક વખતે નગરશેઠની કન્યાને એઈ તે ઉપર માહિત થઈ તેણે નગરશેઠની પાસે પાતાના માણસા માકલી તે કત્યાની માગણી કરી. નગરશેઢે તેના માણસાને કહ્યું કે, "કાટવાળને કહાે કે, આ કન્યા ધનદત્ત રોઠના પુત્ર નાગદત્તને આપી દીધી છે. તેથી હવે બીજાને આપવા હું સમથ° નથી. નીતિ શાस्त्रમાં કહ્યું છે કે, '' सकृत् कन्या प्रदीयते '' કન્યા એકવાર જ અપાય છે. શેઠના આ વચના તે માણસાએ કાટવાળને કહ્યા; તેથી કાટવાળ કાપાયમાન થઈ ગયા. ત્યારથી તે નાગદત્તના છિદ્રોની ગવેષણા કરવા લાગ્યા.

એક દિવસે રાજા એક અતિ ચપળ ઘોડા ઉપર બેસી રયવાડી કરવા નીકળ્યા. દૈવયાગે રાજાના કાનમાંથી કંડલ પડી ગયું. રાજા નગરમાં આવતાં તેને પાતાના કંડલની ખબર પડી એટલે તેણે પાલીસના માણસા દ્વારા આખા નગરમાં તે કંડલની ગવેષણા કરવા માંડી. પણ કાઈ સ્થળે કંડલના પત્તો લાગ્યા નહિ.

તે અવસરે નાગદત્ત જિનાલયમાં દશ'ન કરવા જતો હતો. તેણે માગ'માં કુ'ડલ પડેલું જોયું. પોતે અદત્તાદાનના પચ્ચક્ષ્માણ કરેલા તેથી તેણે તે કુંડલ લીધું નહિ. તત્કાળ તે જિનાલયમાં જઈ પ્રભુની પૂજા કરી તેમની સમીપે કાયાત્સર્ગ કરીને રહ્યો. આ વખતે દૈવયાંગે ત્યાં પેલા કાટવાળ આવી ચડ્યો. પડેલું કુંડલ તેના જોવામાં આવ્યું. તે લઈ દેરાસરમાં ગયા. ત્યાં નાગદત્તને કાયાત્સર્ગ રહેલા જોયા, લાગ આવેલા જાણી તે દુષ્ટ બુબ્રિએ નાગદત્ત ઉપર કલ'ક રર

લગાડવાને તે કંડલ તેના કાનમાં પહેરાવી દ્વીધું. અને પછી તેને ગાઢ અધનથી બાંધી રાજની પાસે હાજર કર્યો. રાજાએ તેના કાનમાં પ્રત્યક્ષ કુંડલ જેઇ ' આ ચાર છે ' એવા નિશ્ચય કરી તત્કાળ કાપ પામી તેના વધ કરવાના કાટવાલને હુંકમ કર્યા. કાટવાલ પાતાની ધારણા સફળ થયેલી માની ખુશી થયા. પછી તે કાેટવાલ નાગદત્તને ચારના જેવી વિડ' અના કરતા અાંધી શહેરમાં ફેરવવા લઈ ગયા. જયાં નગરશેઠની પુત્રી નાગવસુ પાતાની હવેલીના ગાખમાં બેઠી હતી, તે ગાખ નીચે થઈ નાગદત્તને કાઢવામાં આવ્યા. પાતાના શુદ્ધ શ્રાવક ભર્તારની આવી અવસ્થા જોઈ હૃદયમાં ખેદ પામતી નાગવસુ આળા શ્રી જિનમતની લઘતા નિવારવાને અને પાતાના ભર્તારના સંકટના નાશ કરવાને તત્કાળ બેઠી થઈ પાતાના ગૃહ દેરાસરમાં આવી ત્યાં શાસનદેવીનું સ્મરણ કરી '' જયારે આ અકાર્ય' નાશ પામશે ત્યારે હું કાયાત્સર્જ પારીશ " એવી મનમાં ધારણા કરી તે આળા ધમેલ્યાન ધરતી શ્રી જિનપ્રતિમા આગળ કાઉસ્સગ્ગ ધ્યાને ઊસી રહી.

અહીં કાટવાલ નાગદત્તને લઈ સ્મશાન ભૂમિમાં આવ્યા. ત્યાં તેને શૂળી ઉપર ચડાવ્યા, તેવામાં શૂળી ભાંગી ગઈ. પુનઃ ચડાવ્યા, ત્યારે પણ પાછી ભાંગી, એમ ત્રણવાર ભાંગી તો પણ નિર્દેય કાટવાલે તેને પાછા ચડાવ્યા, તેવામાં શ્રી જૈનધર્મના પ્રભાવથી શાસનસુરીએ કરેલી સહાય વડે તે શૂળીને દેકાણે એક સુંદર સિંહાસન થઈ ગયું. પછી દુષ્ટ કાટવાલે તે નાગદત્ત ઉપર ખડ્ગના પ્રહાર કરવા માંડ્યા, તો તે પ્રહાર પુષ્પની માળા રૂપે પરિણમ્યા. આ દેખાવ જેઇ લોકા વિસ્મય પામી ગયા. તેમણે જઈને રાજાને આ ચમતકારિક વૃત્તાંત કહ્યો. તે સાંભળી અતિ આશ્ચર્ય પામેલા રાજા તે સ્થળે આવ્યા. ત્યાં તેણે નાગદત્તને સુવર્ણના સિંહાસન ઉપર બેડેલા વિલાકથો. તેના અંગ ઉપર અનેક આભૂષણા રહેલા જોવામાં આવ્યા. તતકાળ રાજા પ્રસન્ન થઈ ગયા અને નાગદત્તની આગળ પાતાના અપરાધ ખમાવી તેને માટા ગજેન્દ્ર ઉપર બેસાડી મહાત્સવપૂર્વક નગરમાં પ્રવેશ કરાવ્યા. નાગદત્તને વિષે ધર્મના પ્રભાવ જોઈ લોકા શ્રી જિનધર્મની પ્રશંસા કરવા લાગ્યા. પેલી નાગવસુ તેવા આડ' ખરવાળા નાગદત્તને પાતાની હવેલીના ગાખ પાસે નીકળતા જોઈ ઘણી ખુશી થઇ અને તેણીએ ગ્રહણ કરેલા કાંચાત્સર્ગને પારી દ્વીધા.

તે વખતે કાેટવાલે નાગદત્તની ઉપર ખાેટું દૂષણ આપ્યું હતું. એવા નિશ્ચય થવાથી રાજા તેની ઉપર ઘણા રાેષાતુર અની ગયા. તેણે કાેટવાલનું સર્વ દ્રવ્ય લઇ લીધું અને તેને જાનથી મારી નાખવાની આજ્ઞા કરી. આ સમયે દ્વિતીય પ્રકાશ ૧૭૧

દયાને વિષે જેનું હૃદય તત્પર છે એવા નાગદત્તે રાજાને વિનંતી કરી તે કાેટ-વાલને જ્વતા રખાવ્યા. તે પછી નાગદત્ત પાતાને વિષે નાગવસુ કત્યાના તાત્ત્વક પ્રેમ જાણી માતા-પિતાએ કરેલા મહાત્સવપૃવ'ક શુભલગ્ને તેણીને પરણ્યા. તે પછી તેણીની સાથે ચિરકાળ પર્ય'ત સાંસારિક સુખ ભાગવી અ'તે સદ્દગુરુ સમીપે તેણે દ્રીક્ષા ગ્રહણ કરી. તે સમ્યક્ પ્રકારે સ'યમની આરાધના કરી સમાધિ-પૂવ'ક કાળ કરી દેવ પદને પ્રાપ્ત થયા હતા.

આ પ્રમાણે ત્રીજા અદત્તાદાનવિરમણવ્રતને વિષે નાગદત્તની કથા કહેવાય છે. તે ઉપરથી સર્વ ભવ્ય આત્માએાએ સર્વથા અદત્તાદાનના ત્યાગ કરવા.

તે વ્રતની ભાવના આ પ્રમાણે છે––

" इणमविचितेअव्वं, अदिन्नदाणाउ निच विरयाणं । समतिणमणिम्रुत्ताणं, नमो सया सव्व साहूणं " ॥१॥

" જેઓ અદત્તાદાનથી નિત્ય વિરામ્યા છે અને જેઓ તૃણ અને મણિ માતીને તજી દેનારા છે એવા સર્વ સાધુઓને સદા નમસ્કાર છે." (૧)

ચાેથું સ્થૂલ મૈથુન વિસ્મણ વૃત.

હવે ચાેશું સ્થૂલમૈશુન વિરમણવ્રત કહે છે. સ્થૂલ એવું મૈશુન એટલે સ્થૂલ-પણે કામસેવન, તેનાથી વિરામ પામવું, તે ચાેશું સ્થૂલમૈશુન વિરમણવ્રત કહેવાય છે. અર્થાત્ પરસ્ત્રી વગેરેના ત્યાગ કરવારૂપ તે વ્રત છે તે આ પ્રમાણે–

"ओरालिय वेउन्विय, परदारासेवणं पम्रुतूणं। गेहिवए चउत्थे, सदारतुद्धि पवज्जिजा" ॥१॥

" ઔદારિક અને વૈક્રિય પરસ્ત્રીનું સેવન મૂકીને ગૃહસ્થ ચાથા વ્રતને વિષે સ્વદારા સંતાષના વ્રતને ગ્રહણ કરે છે." (૧)

અહીં ઔદારિક અને વૈક્રિય એવી પરની-પાતાનાથી જુદાની અર્થાત્ મનુષ્ય, તિય''ચ અને દેવતાની–મનુષ્યની પરણેલી અથવા ગ્રહણ કરેલી–રાખેલી વગેરે સ્ત્રીએા તથા તિય''ચણી અને દેવીએા, તેમનું સેવન, તેના ત્યાગ કરી ગ્રહસ્થ ચાથા વ્રતને વિષે સ્વદારા સ'તાષ અ'ગીકાર કરે એટલે પરસ્ત્રી તથા વેશ્યાને વર્જી પાતાની સ્ત્રીમાં સ'તુષ્ટ થઈ રહે.

અહીં પ્રશ્ન કરે છે કે, '' શ્રાવકાને વૈરાદિ દેાષને ઉત્પન્ન થવાને લીધે પરદારાના સ'સર્ગ' કરવા યુક્ત નથી; એ તાે ઠાક, પણ જે બીજી સ્ત્રીએા નદ્દીના જળની પેઠે સર્વ'ને સાધારણ હેાય છે, તેમના ઉપભાગ કરવામાં શા દાષ છે?" તેના ઉત્તરમાં ગુરુ કહે છે––" એમ ન કહેા. કારણ કે, તેવી સ્ત્રીના ઉપભાગ પણ સર્વ' દુરાચારાની શિક્ષાનું મૃળ હાવાથી આલાક તથા પરલાકમાં મહા દુઃખના હેતુ છે, તેથી તેના સર્વ'થા ત્યાગ કરવા યુક્ત છે. કહ્યું છે કે,––

> '' जंपंति महुर वयणं, वयणं दंसंति चंदिमिव सोमं । तहवि न विससियव्वं, नेह विमुक्ताणवेसाणं '' ॥१॥

" વેશ્યા સ્ત્રી સુલક્ષણા સ્ત્રીનાં જેવાં સાકર સાથે મળેલા દૂધની સમાન મધુર વચન બાેલે છે. ચંદ્રમા જેવું સૌમ્યવદન દેખાંડે છે, તાે પણ એ સ્નેહ્હીન વેશ્યાએાના વિશ્વાસ કરવા નહિ." (૧)

> "मा जाणह जह मउअं, वेसाहिअअं सममणुह्णावं । सेवालबद्धपत्थर, सरिसं पडिणेण जाणिहसिं "॥१॥

" હે જીવ, તું વેશ્યાના હૃદયના મધુર આલાપને કામલ ન જાણ, પણ સેવાળથી આંધેલા પત્થરના જેવું કઠાેર જાણ." (૧)

તે વેશ્યાએાના અનાસેવનને દર્ષાંતપૂર્વ દેખાંડે છે--

''तह अम्मा पिउ मर्ग्ण, सोउंग दुण्हं रायपुत्ताणं । मणसावि न माणिजा, दुरहिणि वेसाउ वेसाओ '' ॥१॥

" બે રાજપુત્રાએ પાતાના માતાપિતાના મરણને સાંભળીને મનમાં પણ વેશ્યાને દુષ્ટ અધ્યવસાયવાળી માની નહિ." (૧)

આ ગાથાના આશય એવા છે કે, કાઇ બે રાજપુત્રોએ પાતાના માતા-પિતાના મરણના ખબર સાંભળ્યા તા પણ તેમણે વેશ્યાને ખરાબ જાણી નહીં. ઉપલક્ષણથી પાતાની સ્તુતિ નિંદા અને દુઃખની પ્રાપ્તિ સાંભળીને વેશ્યાના દુષ્ટ અધ્યવસાય માટે તેમના મનમાં કાંઈપણ આવ્યું નહિ. જ્યારે મનમાં પણ કાંઈ ન થયું તા પછી વચન અને કાયાની વાત શી કરવી? તે અને રાજપુત્રાના વૃત્તાંત શાંતિનાથ ચરિત્રમાં આપેલ છે.

બે રાજપુત્રોના વૃત્તાંત

આ ભરતક્ષેત્રને વિષે રત્નપુર નામે એક નગર છે, તે નગરમાં સાળમા તીથ'કરના જીવ હાવાથી મહાપ્રભાવિક શ્રીષેણ નામે રાજા હતા. તે અતિ અદ્દભ્ત સૌભાગ્ય અને ભાગ્યથી વિભૂષિત હતા. તેને અભિન'દિતા અને ન'દિતા નામે દ્ધિતીય પ્રકાશ ૧૭૩

એ સ્ત્રીએા હતી. તે બ'ને રાણીએાને એ કુમારા થયા હતા, તે અ'ને કુમારાને ઉપાધ્યાય સમીપે ભણાવ્યા હતા પરંતુ ચિત્તના દુર્નિવાય પણાને લઈને અને કામદેવના દુજ'યપણાને લઈ ને તે અ'ને કુમારા ગુરુના શિક્ષણને નીરસ માની, પાતાની પ્રસિદ્ધિની અવગણના કરી અને લજ્જાના સમુદ્રનું ઉલ્લ'ઘન કરી તે નગરમાં રહેનારી અને રૂપથી દેવાંગનાને પણ જીતનારી એક અન'ગસેના નામની ગણિકાને વિષે રક્ત થયા. આ વાતની જાણ થતાં તેના પિતાએ તે અ'ને કુમારાને એકાંતે બાેલાવી આ પ્રમાણે શિખામણ આપી. " હે, કુમારા ! તમે આ યોવન-વયમાં શું આચરણ કરાે છાે ? આના જેવું મહત્તાના ભ'ગનું બીજું કાેઈ કારણ નથી, કે જેથી પાતાની વિવાહિત પ્રેમવતી કલીન સ્ત્રીઓના ત્યાગ કરી સ્વાર્થી અને નિઃસ્નેહ એવી વેશ્યાને વિષે તમે પ્રીતિ બાંધા છેા." ઇત્યાદિ પિતાએ તેમણે શિખામણ આપી તે৷ પણ તેમના મનમાં તેની કાંઈ પણ અસર થઈ નહીં. તેએા ઉલ્ટા ચાબુકના પ્રહારને નહીં ગણનારા અશ્વની પેંડે તાેકાની અને બ'ધનસ્થાન જેણે તાેડી નાંખ્યું છે એવા મદાન્મત્ત હાથીની પેઠે સ્વેચ્છાથી વેશ્યાની સાથે વિશેષ વિલાસ કરવા લાગ્યા. એકવાર એવું બન્યું કે, તે બંને એક વેશ્યારૂપ વસ્તુના અભિલાષી હેાવાથી તેમનામાં પરસ્પર દ્વેષ ઉત્પન્ન થઈ આવ્યા. તેએા કટીઅદ્ધ થઈ હાથમાં ખડ્ગ લઈ જાણે વૈરી હાય તેમ નિલજ્જપણે કલહ કરવા લાગ્યા. આ ખબર રાજાના જાણવામાં આવ્યાથી તેના હ્રદયમાં ઘણા પરિતાપ થઈ આવ્યા. તેણે તેમને સુધારવા માટે ઘણા ઉપાયા કર્યા પણ તેઓ જરાપણ સુધર્યા નહીં. જાણે અસાધ્ય વ્યાધિએ ગ્રસ્ત થયા હાય અથવા કોઈ પ્રછળ પિશાચે છળ્યા હાેય, તેમ અની ગયેલા તે કુમારાેને માટે સુધારવાના ઉપાય**ની** અશકચતા જાણી આખરે તે રાજાએ પાતાની બે રાણીએા સાથે કાલકૂટ ઝેર ખાધું અને તેથી તેએ। ત્રણે મરણને શરણ થઈ ગયા. તે બંને કુમારા પરસ્પર યુદ્ધ કરતાં અને લોકોમાં નિંદાતા મહાદુઃખના ભાજન થયા હતા. આ ઉપરથી ભવ્ય જ્વાએ વેશ્યાનું વ્યસન કે જે દુઃખે ત્યજ શકાય તેવું છે, તેમ જાણી તે કરવું નહીં. ઉત્તમ શ્રાવકે પરસ્ત્રીને વિષે કાયના સ'સર્ગ ન કરવા જોઈએ. તેણે તા સદા સ્વદારા સ'તાષના વ્રતમાં રહેવું એઈએ. એ એમ કરવામાં ન આવે તા કામાંધપણાની પ્રાપ્તિ થાય છે અને તે કામાંધપણુ શ્રાવકને અનુચિત છે. તેને માટે કહ્યું છે કે,---

> " काम कामंघेणं, न सावएण कयावि होयव्वं । देह घण घम्मखयकारिणीहि कामंमि अइगिद्धी " ॥१॥

" કામ–વિષયના અભિલાષથી અ'ધની જેમ જેની વિવેકરૂપી દષ્ટિ નાશ પામી છે, તે કામાંધ કહેવાય છે. ઉત્તમ શ્રાવકે તેવા કામાંધ ન થવું જોઈએ. કામાંધપણાથી કામને વિષે લેાલુપતાને લઈને ધર્મ, દેહ અને ધનનાે ક્ષય થાય છે." (૧)

આ પ્રમાણે કામાંધપણામાં દેાષાને જાણી ગૃહસ્થે પાતાની સ્ત્રીમાં પણ અત્ય'ત આસક્તિ ન રાખવી. આ શીલનું સ્વરૂપ પુરૂષાને આશ્રીને કહેલું છે, હવે સ્ત્રીઓને આશ્રીને કહે છે––

> " जह नारीओ नराणां, तह ताण नरावि पासभूयाउ । तम्हा नारीओ विहु, परपुरिसपसंग ग्रुज्झंति " ॥१॥

" આ લાેકમાં સ'યમરૂપ બાગમાં વિચરતા પુરૂષરૂપા મૃગાને સ્ત્રીઓ તેમની સદ્દગતીમાં જવામાં વિઘરૂપ, પાશરૂપ થાય છે–તેવી રીતે સ્ત્રીઓ ને પુરૂષા પાશ-રૂપ થાય છે. કામદેવ ઉભય અ'શે અવલ'બીને રહેલ છે, એટલે સ્ત્રી તથા પુરૂષ અ'નેમાં વ્યાપીને રહેલ છે, તેથી શીલના અભિલાષી પુરૂષા પરસ્ત્રીના સ'ગને વજે છે." (૧)

એવી રીતે સ્ત્રીઓ પણ પાતાના પતિ સિવાય અન્ય પુરૂષાની સાથે પ્રસંગ, ગુપ્તવાર્તાલાપ, એકાંતેવાસ મુખદર્શન અને મન્મન આલાપ વગેરે કામાદ્દીપક પરિચયના પરહેરે છે. બ્રહ્મવ્રતના આદર કરતી સ્ત્રીઓએ પાતાના ભર્તારને વર્જને સામાન્ય રીતે બીજા પુરૂષ માત્રના ત્યાગ કરવા.

હવે સુશીલ અને દુઃશીલનાે અ'તર બે ગાથાથી કહે છે—

"ते सुर गिरिणोवि गुरु, जेसिं सीलेण निम्मलाबुद्धी । गयसीलगुणे पुण मुण, मणुए तणुए तिणाओ वि ॥१॥ वग्धाइया भयाद्व, दुद्वाविजिआ न सीलवंताणं। निय छायंपि निरिस्किय, सासंका हुंति गयसीला"॥२॥

"જેમની બુદ્ધિ શીલગુણે કરીને નિર્મળ છે, તે પુરૂષા મેરુપલ તથી પણ મોટા છે; કેમકે, મેરુપલ તનું લક્ષ યાજનનું પ્રમાણ છે અને તે પુરૂષાના યશનું ત્રણ ભુવનને વિષે વ્યાપકપણું છે અને જે પુરૂષા શીલગુણે રહિત છે, તેઓ તૃણથી પણ લધુ છે. તૃણ લધુ હાવાથી તેને વાયુ લઈ જાય છે અને તેથી તે પર્વાત પાષાણ વગેરમાં સ્ખલના પામતું રહે છે અને કશીલ પુરૂષ ઘણાં સંચિત

કરેલા દુષ્કૃત વડે પ્રેરાયેલા હતા, આ ત્રણ ભુવનને વિષે ભમતા કાઈ ઠેકાણે પણ સ્થિરતા પામતા નથી; તેથી કશીલ પુરૂષ તૃણથી પણ લધુ છે. જે શીલ-વ'ત પુરૂષા છે, તેમને વાઘ આદિ શખ્દથી સર્પ, અગ્નિ, પિશાચ વગેરે દુષ્ટ જ્વા ભયના હેતુ થતા નથી; અર્થાત્ ભયના કરનારા થતા નથી, અને કશીલ પુરૂષા છે, તેઓ—

'' सर्वेत्र शुचयो धीराः स्वकर्म बलगर्विताः । कुकर्मनिरतात्मानः पापाः सर्वेत्र शंकिताः ''॥१॥

" જે ધીર પુરૂષા છે, તેઓ સર્વ'ત્ર પવિત્ર અને પાતાના સત્કમ'ના અળથી ગર્વ ધરનારા હાય છે અને પાપી પુરૂષા તા કુકમ'ને વિષે સદા તત્પર રહી સર્વ'ત્ર શ'કાવાળા હાય છે." (૧)

શીલવાળા પુરૂષાને કાેઈ ઠેકાણેથી ભય ઉત્પન્ન થતા નથી. તેને માટે આ પ્રમાણે લખે છે—

> '' जलणो वि जलं जलिहिविगोपयं विसहराविरज्जूओ । सीलजुअणं मत्ता, करिणो हिग्णोवमाहुंति '' ॥१॥

" શીલવાળા પુરૂષાની આગળ અગ્નિ જળ થઈ જાય છે, સમુદ્ર ખાંબાચીયું થઈ જાય છે, સર્પ દારડું થઈ જાય છે અને મદાન્મત્ત હાથી હરિણના જેવા થઈ જાય છે." (૧)

એવી રીતે શીલના પ્રભાવથી સર્વ કષ્ટોના નાશ થાય, એમ કહ્યું, હવે શીલના પ્રભાવથી મનાવાંછિત લાભ થવાનું કહે છે.

> " वित्थरइजसंबद्धइ बलंच विलसंति विविद्व रिद्धीओ । सेवंति सुरा सिझंति मंतविज्ञा य सीलेण " ॥१॥

" શીલ પાળવાથી યશવિસ્તાર પામે છે, અળ વધે છે. અનેક પ્રકારની વૃદ્ધિઓના વિલાસ થાય છે. દેવતાએા સેવા કરે છે અને મ'ત્ર તથા વિદ્યા સિદ્ધ ચાય છે." (૧)

શીલ સવ બીજા અલ'કારા કરતાં વિશેષ અલ'કારરૂપ છે, તે દરાવિ છે.

" किंमंडणे हि कज़ं, जइ सीलेण अलंकिओ देहो । कि मंडणे हि कज़ं, जइ सीले हुज संदेहो " ॥१॥

" શીલરૂપ આભૂષણથી દેહ અલ'કૃત હેાય તેા પછી બીજા આભૂષણનું

શું કામ છે ? અને જે શીલરૂપી આભૂષણ ન હાેય તાે પછી બીજા આભૂષણ શા કામના છે ?

અહીં શિષ્ય શ'કા કરે છે કે, " પુરૂષાને તા હૃદયનું દઢતાપણું હાવાથી શીલ હાઈ શકે પરંતુ સ્ત્રી જાતિનાં હૃદય તુચ્છ અને ચપલ હાવાથી તેમજ તેમનામાં પુરૂષાને આધિન રહેવાપણું હાવાથી તેઓને શીલ શી રીતે રહી શકે?" આ શ'કાના સમાધાનમાં ગુરુ કહે છે કે, એવી શ'કા કરવી અયુક્ત છે. કારણ કે, સવે સ્ત્રીઓ એક સ્વભાવવાળી હાતી નથી. સ્ત્રીઓમાં પણ ઘણી સ્ત્રીઓ સુશીલ ધમેના અનુષ્ઠાનથી અને શાસ્ત્રના શ્રવણ કરવાથી શાભિનિક હાય છે, તેને માટે કહ્યું છે કે,-

" नारिओ वि अणेगा सीलगुणेणं जयम्मि विखाया । जासि चरित्तसवणे ग्रणिणो विमणेचमकंति " ॥१॥

" સુભદ્રા, સીતા, દ્રૌપદ્ધી આદિ અનેક સ્ત્રીએા શીલગુણ વંડે આ જગત્માં વિખ્યાત થયેલી છે. તેઓનાં ચરિત્રા સાંભળી મુનિઓ પણ પાતાના મનમાં ચમત્કાર પામી જાય છે." (૧)

તે વિષે આ પ્રમાણે કહ્યું છે---

'' अजाओ वंभि, सुंदरी, राइ मई चंदणा पसुखाओ। कालत्तए वि जाओ, ताओ वि नमामि भावेण''।।१।।

" આર્યા, બ્રાહ્મી, સુંદરી રાજિમતી અને ચંદનબાળા, પ્રમુખ સતીઓ ત્રણ કાળને વિષે પણ શીલ ગુણથી ચલિત થઈ નથી, તે સતીઓને હું ભાવથી નમું છું." (૧)

આ જિનશાસનને વિષે જો કે ધર્મ પુરૂષથી ઉત્પન્ન થયેલા છે અને માટા-માટા ગ્ર'થાના કત્તાઓ પણ પુરૂષા જ હાય છે. તેથી પુરૂષજાતિનું પ્રધાનપણું છે. પરંતુ જે કાયર પુરૂષા છે, તેમને સ્ત્રીઓ પાશરૂપ છે, એવા વ્યવહાર નયનું અવલ અન કરીને પ્રાયઃ ઉત્કૃષ્ટ મુનિઓએ સ્ત્રીની નિંદા કરેલી છે. તેને માટે કહ્યું છે કે,-

> '' सोअसरी दुस्यिदरी, कवडकुंडि महिलिआ किलेसकरी। वहर विरोअण अरणी, दुखखणी सुख पडिवखा ''।।१।।

" સ્ત્રી શાકની સરિતા છે, પાપની ગુફા છે, કપટની કંડી છે, ક્લેશની કરનારી છે. વૈર વિરાધ કરનારી છે, દુઃખની ખાણ છે અને સુખની પ્રતિપક્ષી છે."

તથાપિ નિશ્ચયનયથી વિચાર કરતાં પુરૂષપણું અને સ્ત્રીપણું–બંને સ્તુતિ કે નિંદાના હેતુ નથી. કેમકે સુશીલતા અને દુઃશીલતાનું પુરૂષપણું અને સ્ત્રીપણું કારણભૂત છે. તેને માટે કહ્યું છે કે.

> '' इत्थि वा पुरिसंवा निस्संकं नम सुसील गुणपुटं । इत्थि वा पुरिसं वा चयसु लहु सील पप्मठं''।।१।।

સ્ત્રી અથવા પુરૂષ ગમે તે હેાય, પણ શીલગુણ જેનામાં સ્પષ્ટ હેાય, તેને નમસ્કાર થાએા. અને સ્ત્રી અથવા પુરૂષ ગમે તે હેાય પણ જે તે શીલગુણથી ભ્રષ્ટ હેાય તેા તેના ત્યાગ થાએા. (૧)

દુઃશીલતાનું ફળ શું છે ? તે કહે છે–

'' पांडुत्तं पंडत्तं, दोहग्गा मरूवयाय अवलत्तं । दुस्सीलया लयाए, इणमो क्रुसुमं फलं नरओ " ॥१॥

" પાંકુરાત્ર–કાઢ, નપુ'સકપણુ', દુર્ભાગ્ય, કુરૂપ, અલ્પઆયુષ્ય અને નિબ'ળતા એ દુઃશીલતા રૂપ લતાના પુષ્પા છે, અને નરક તેનુ' ફળ છે.'' (૧)

સુશીલતાનું ફળ શું છે? તે કહે છે-

" आरोग्गं सोहग्गं, संघयणं रूव माउबल मउलं । अन्नं पि किं अदिजें, सीलव्वय कप्परुक्तस्स " ॥१॥

'' શીલવ્રતરૂપી કલ્પવૃક્ષ, આરાેગ્ય, સૌભાગ્ય, સ'ઘયણરૂપ, આયુષ્ય, અને અતુલ અળ આપે છે. તેનાથી બીજુ' અદેય શુ' છે ? અર્થાત્ સવ' આપે છે." હવે શીલવ્રતનુ' દષ્ટાંતથી વર્ણુ'ન કરે છે–

'' चालणी जलेए चंपा, जीए उग्घाडिअं कवाडतिअं। कस्स न हरेह चित्तं, तीए चरिअं सुभदाए''।।१॥

" જેણીએ ચાલણી વડે જળ કાઢીને ચ'પાનગરીના ત્રણ દરવાજા ઉઘાડ્યા હતા. તે સુભદ્રા સતીનું ચરિત્ર કેાના ચિત્તને ન હરે !" (૧)

# સુભદ્રાનું ચરિત્ર

વસ'તપુર નગરમાં જિનદાસ નામે એક શ્રાવક રહેતા હતા. તેને અત્ય'ત શીલગુણવાળી જિનમતી નામે સ્ત્રી હતી, તેમને સુભદ્રા નામે એક પુત્રી થઈ હતી. સુભદ્રા બાળવયથી સમ્યક્ત્વ ધમ'ને ધારણ કરનારી શ્રાવિકા થઈ હતી. તે ર૩ આળા ધણી જ સ્વરૂપવતી હતી. આથી ઘણા મિથ્યાત્વી વિધકાના પુત્રાએ તેણીના રૂપમાં માહિત થઈ શ્રાવક જિનદાસ પાસે તેણીની માગણી કરવા માંડી તેા પણ જેમ કાગડા ક્ષીરનું ભાજન ન પ્રાપ્ત કરે. તેમ મિથ્યાત્વીપણાને લઇને તેઓ તેણીને જિનદાસ પાસેથી પ્રાપ્ત કરી શક્યા નહીં.

એક વખતે બુિદ્ધાસ નામે એક બૌદ્ધ ધર્મી વિણક પુત્ર ચંપાનગરી-માંથી વેપાર કરવા વસંતપુરમાં આવ્યા. તે કાઈ વ્યાપારને પ્રસંગે જિનદાસને ઘેર આવતાં સૌંદર્યવતી સુભદ્રાને જેઈ. તત્કાળ તેણે જિનદાસની પાસે પાણિ-યહેણ કરવા માટે સુભદ્રાની માગણી કરી. જિનદાસે તેને મિથ્યાત્વીપણાના કારણથી ના કહી. બુિદ્ધદાસ પછી તે કન્યા મેળવવાના ઈરાદાથી કપટી શ્રાવક થઈ કાઈ વિચક્ષણ જૈનમુનિની સેવા કરવા લાગ્યા. તે અલ્પ સમયમાં તે મુનિ પાસેથી શ્રાવકના આચાર શીખી ગયા અને સાચા શ્રાવક જેવા અની ગયા. તેનામાં શ્રદ્ધા ન હતી, પણ તે નિરંતર દેવપૂજા, સાધુસેવા અને આવશ્યકાદિ ધમ કૃત્યા કરવા લાગ્યા. આખરે બુિદ્ધદાસને શુદ્ધ શ્રાવક જાણી જિનદાસે પાતાની પુત્રી સુભદ્રા તેની સાથે પરણાવી. કપટી બુિદ્ધદાસ સુભદ્રાની સાથે વિષયભાગ ભાગવવા લાગ્યા અને સુખે કાલ નિર્ગમન કરવા લાગ્યા.

એક વખતે જેણે વ્યાપારમાં ઘણું દ્રવ્ય ઉપાજ ન કર્યું છે, એવા ખુદ્ધિ- દાસે પાતાના દેશમાં જવા માટે પાતાના સસરા જિનદાસની રજા માગી તે વખતે જિનદાસે કહ્યું, "વત્સ! તમે સ્વદેશમાં જવાની ઈચ્છા રાખા છો, તે ઠાક છે. પરંતુ તમારા માતાપિતા વિપરીત ધમે વાળા છે પાડા જેમ ઘાડાને ન સહન કરી શકે, તેમ મારી શ્રાવિકા પુત્રો સુભદ્રાને તેઓ કેમ સહન કરી શકશે? ખુદ્ધિદાસે કહ્યું "ભદ્ર! તમે તે વિષેની ચિંતા રાખશા નહીં. હું તેમને જૃદા ઘરમાં રાખીશ! પરંતુ મને સ્વદેશ જવાની આજ્ઞા આપા." સસરાએ કહ્યું, ખુશીથી જાઓ. માર્ગમાં તમારૂં કલ્યાણુ થાઓ." સસરાની આજ્ઞા થતાં ખુદ્ધિ- દાસ સુભદ્રા સાથે સ્થમાં બેસી ચંપાનગરી આવી પહેાંચ્યા. પાતાની સ્ત્રી સુભદ્રા ને જુદા વાસગૃહમાં રાખી પાતે માતાપિતાને ઘર ગયા, અને તેમને આનંદથી મળ્યા. તેણે પાતાના સવે વૃત્તાંત માતાપિતાને જણાવ્યા. પછી પાતાના કાર્યમાં તત્પર થઇ પાતાને ઘર રહેવા લાગ્યા.

સુભદ્રા જુદા ઘરમાં રહી નિષ્કપટ વૃત્તિ વડે અરિહ'ત પ્રભુના ધર્મ સેવતી હતી. પર'તુ તેણીની સાસુ અને નણ'દ તેણીનાં છિદ્રાે જેયા કરતી હતી. **દ્ધિતીય પ્રકાશ** ૧૭૯

એક વખતે એવું ખન્યું કે, કાઇ જૈનમુનિ ભિક્ષાને માટે સુભદ્રાના વાસગૃહમાં આવી ચાલ્યા ગયા. તે એઇ બુલ્લિકાસને તેની માતા અને બ્હેને કહ્યું કે, ભાઇ, તારી વહુ કાઈ જૈનમુનિની સાથે રમે છે. બુલ્લિકાસ બાલ્યા, "તમારે એવી જીકી વાત કહેવી નહીં, કારણકે મારી સ્ત્રી કલીન, જૈનધમ માં રક્ત અને સતી છે. તે કદિપણ કશીલા થાય જ નહિ. તમે ધમ ની ઇ બ્યાંથી આવા મિચ્યા આરોપ ચડાવી કહા છો, તમારે આવું અઘિત ન બાલવું એઇએ." બુલ્લિકાસનાં આવાં વચના સાંભળી સાસુ અને નણંદ તે સભદ્રાના વિશેષ છિદ્રો એવા લાગ્યા.

એક વખતે કાઇ જૈન મુનિ સુભદ્રાને ઘેર ભિક્ષા લેવાને આવ્યા. તેજ વખતે પવન વડે તેમના નેત્રમાં ઉડતું તરે તે પાયું. તે સાધુમાં જિનકલ્પીપણું હતું, એટલે તેઓ શરીર સંસ્કારથી વિમુખ હતા. આથી તેમણે તે તરે લાંને તેમાંથી દૂર કર્યું નહિ. આ સમયે સુભદ્રા ભિક્ષા આપવા આવી. તે વખતે તેણીના જેવામાં આવ્યું કે મુનિના નેત્રમાં કાંઇક પીડા થાય છે. આથી તેણીએ ચાલાકીથી જિલ્હાના અત્ર ભાગથી તે મુનિના નેત્રમાંથી તરેણું લઈ લીધું. તેમ કરતાં તેણીના કપાળમાં કરેલું કુંકમનું તિલક તે મુનિના લલાટ ઉપર ચાંટી ગયું. મુનિ ભિક્ષા લઈ તેણીના ઘરમાંથી અહાર નીકળ્યા, તે વખતે છિદ્ર જેનારી તેણીની સાસુએ પાતાના પુત્રને બાલાવી તે મુનિના લલાટનું તિલક પ્રત્યક્ષ તેવી નિશાની એઇ બુબ્રિકાસે માતાનું વચન કબૂલ કર્યું અને સુભદ્રના શીલ વિષે તેને શંકા થઈ. ત્યારથી બુબ્રિકાસ સુભદ્રાની ઉપર વિરક્ત થઈ ગયા.

સતી સુભદ્રા પાતાના પતિને પાતાની ઉપર નિઃસ્નેહ જાણી મનમાં વિચાર કરવા લાગી. "અહા! મારી ઉપર વૃથા દેષારાપ થયા. વળી મારા નિમિત્તે શ્રી જિનશાસનને પણ આ અપવાદ લાગ્યા, માટે હવે મારૂં જીવિત નકામું છે. જિવતના ત્યાગ કરીને પણ હું આ મલિનતા દૂર કરૂં તો ઠીક." આવું વિચારી સતી સુભદ્રાએ આ પ્રમાણે અભિગ્રહ ધારણ કર્યા. જ્યાં સુધી આ મારા અપવાદની મલિનતા દૂર ન થાય, ત્યાં સુધી હું કાયાત્સર્ગંને પારીશ નહીં." આવા અભિગ્રહ લઈ તેણીએ જિનપૂજા કરી અને શાસનસુરીની મનમાં ધારણા કરી. સંધ્યાકાળે ઘરના એક ખૂણામાં કાયાત્સર્ગં કરીને રહી. તેણીના સમ્યક્ધ્યાનથી આકર્ષાએલી શાસન દેવીએ પ્રગટ થઇ સુભદ્રાને કહ્યું,—" હે વત્સે હું તારા ખાલાવવાથી આવી છું, માટે જે કાર્યં હોય તે કહે. તે વખતે સુભદ્રાદેવી તે દેવીના વાક્ય સાંભળી કાયાત્સર્ગ પારી સહર્ષા થઈ દેવીને નમન કરી બાલી—

"હે દેવી! મારા નિમિત્ત શાસનને લાગેલું કલંક દૂર કરાે." દેવી બાલ્યા– "વત્સે, તું ખેદ કરીશ નહીં. તારું કલંક દૂર કરવા માટે અને શ્રી જિનશાસનની પ્રભાવના વધારવા માટે પ્રાતઃકાલે સર્વ શુભ થશે. તું નિશ્ચિત થઈ શયન કરી જા. "આ પ્રમાણે કહી દેવી અદશ્ય થઈ ગયા. પછી સુભદ્રા નિશ્ચિત થઈ સુઈ ગઈ. પ્રાતઃકાલે તે જાગૃત થઈ દેવપૂજા, ગુરુપૂજા વગેરે આવશ્યક કરી પરવારી.

આ સમયે નગરના દરવાજ કે જે રાત્રે બ'ધ કરેલા, તે ઉઘડી શકયા નહીં. રાજના માણસોએ ઘણું કયું, પણ કાઈ રીતે દરવાજના કમાંડા ઉઘડતા ન હતા. અથી નગરના લોકો મુંઝાઇ ગયા. તેમનાં ઢારા પશુઓ ક્ષુધા અને તૃષાથી આકળ-વ્યાકળ થવા લાગ્યા. પાતાની પ્રજાને માથે આવું ભારે દુઃખ થતું જોઇ રાજ હૃદયમાં આકળ-વ્યાકળ બની ગયા. રાજાએ વિચાયું કે, આ કાર્ય કાઇ દેવ તરફથી થયેલું હોવું જેઇએ, આવું વિચારી રાજ પાતે પવિત્ર થઈ ધૂપદીપ કરી અંજલિ જેડી આ પ્રમાણે બાલ્યા—" હે દેવદાનવા, સાંભળા. તમારામાંથી જે કાઈ મારી ઉપર કાપાયમાન થયા હાય તા તમે આ મારા ધૂપદીપથી પ્રસન્ન થાએા." રાજાના આ શબ્દાથી તતકાળ આ પ્રમાણે આકાશ-વાણી પ્રગટ થઈ—

" जलग्रुद्धृत्य चालिन्याः कूपतस्तंतुबद्धया । काचिन्महासती पुर्याः कपाटांश्रुलुकैस्त्रिभिः ॥१॥ आच्छोटयति चेच्छीघ्रग्रुद्घटंतेऽखिला अपि । कपाटा द्वार देशस्था, नोचेन्नैव कदाचन "॥२॥

युग्गम् ।

" જો કોઈ સતી સ્ત્રી કાચા સૂત્રના ત'તુ વડે ચાળણી આંધી, તે વડે કૂવામાંથી જળ લઇ આ નગરીના દરવાજાને ત્રણ અ'જલિ છાંટે તેા નગર દ્વારના કમાડા ઉઘડી જશે. તે સિવાય કદિ પણ ઉઘડશે નહિ." ૧–૨

આ પ્રમાણે આકાશવાણી સાંભળી રાજાએ સતી સ્ત્રીઓને આજ્ઞા કરી એટલે નગરની ક્ષત્રિયાણીઓ, બ્રાહ્મણીઓ અને વિણક સ્ત્રીઓ કૂવાને કાંઠે આવી ચાળણી વેઠે જળ ભરવા લાગી, પરંતુ કાચા સૂત્રના તંતુઓ તૂટી જવા લાગ્યા, કેટલીએક ચાળણીઓ કૂવામાં પડી કાઈનાથી તે કામ થઈ શક્યું નહિ. અધીઓ વિલખી થઈ પાછી ચાલી ગઇ. અને હૃદયમાં અત્યંત ખેદ પામવા લાગી.

આ વખતે વિનયવતી સુભદ્રા પાતાની સાસુ પાસે આવી અને આ પ્રમાણે કહેવા લાગી– " હે માતા, જે તમારી આજ્ઞા હાેય તાે હું કૂવામાંથી ચાળણી દ્વિતીય પ્રકાશ

વડે જળ કાઢી આ નગરના દરવાજા ઉધાડવાની ઈચ્છા રાખું છું.'' સાસુએ ઉંચે સ્વરે કહ્યું, "અરે જૈનમુનિને સેવનારી, તારાથી એ કાર્યું અનરો નહિ. તાર્ સતીપણું હું સારી રીતે જાણું છું. "હવે બીજ લાેકાને જણાવવાનું શું કારણ છે? મેં એકલીએ જાણ્યું, એટલું બસ છે. " નગરની બધી સ્ત્રીએા જે દરવાજાને ઉઘાડવા સમથ થઇ નથી, તેા હવે તું શી રીતે થઇશ "? સુભદ્રા બાેલી−" માતા, તમે કહેા છાે, તે યુક્ત છે, પણ હુ**ં** પ'ચની સાક્ષીએ મારા સત્તીપણાની પરીક્ષા કરી શકીશ. તમારે આ કાર્યમાં મને અટકાવવી નહીં." આટલું કહી તે સતી સુભદ્રો, તેણીની સાસુ અને નણ'દ હાસ્ય કરતી હતી, તે છતાં તત્કાલ સ્નાન કરવા ગઇ. સ્નાન કરી દેવગુરુને નમન કરી તે કૂવાને કાંઠે આવી. ત્યાં નવકારમ'ત્રપૂર્વ'ક શાસનદેવીનું સ્મરણ કરી સૂર્ય' સત્મુખ ઊ**લી** રહી આ પ્રમાણે બાેલી–'' જે હું' જૈનધર્મ અને શીલરૂપ એલ કારને ધરનારી હેાઉં તેા આ કાંચે તાંતણે ખાંધેલી ચાળણી વડે કૂવામાંથી પાણી નીકળેે. " આ પ્રમાણે કહી તે સતીએ કાચા ત'તુએાથી આંધેલી ચાળણી કૂવામાં નાંખી અને તત્કાળ તેણીએ ચાળણીને જળ સાથે અહાર કાઢી. આ શીલના પ્રભાવ પ્રત્યક્ષ જોઈ રાજા વગેરે સવે<sup>૧</sup> સાન'દાક્ષય<sup>૧</sup> થઈ ગયા. રાજા પાતાના પરિવાર સાથે તે સતીની આગળ આવ્યા અને આ પ્રમાણે બાલ્યા-" હૈ પ્રતિવ્રતા, હૈ સતી, આપ કૃષા કરી આ નગરના દરવાજા ઉઘાડા અને લોકાના સ'કટને દૂર કરાે.' પછી સતી સુભદ્રા નગરજનાેથી વીંટાયેલી, વિકસ્વરનેત્ર તથા મુખવાળી અને અિરુદાવળી બાલનારાએા જેની આગળ જય જય શબ્દ કરી રહ્યા છે. એવી થઇ પ્રથમ નગરના દક્ષિણ દરવાજે આવી. ત્યાં નવકારમ'ત્ર બાેલી તેણીએ જળની ત્રણ અ'જિલએા તે દરવાજા ઉપર છાંટી, એટલે જેમ જા'ગુલિમ'ત્રના જાપ વડે સર્પાના વિષથી આત્તા એવા નેત્રા ઉઘડી જાય તેમ નગરના દરવાજા ઉઘડી ગયા. તે વખતે આકાશમાગે<sup>૧</sup> દુદું ભિનેષ્ નાદ થયે**ા અને દેવતાએ** છે જૈન ધર્મ'ને આશ્રી જયધ્વનિ કર્યો. આથી નગરના ઘણાજ આશ્રય' સાથે હર્ષિત થઈ ગયા. તે પછી સતી સુભદ્રાએ પશ્ચિમ અને ઉત્તર દિશાના દરવાજાઓ તેવી રીતે ઉધાડ્યા. પછી સુભદ્રાએ કહ્યું કે, "મે' શ્રી જૈનધમ°ના પસાયથી ત્રણ દરવાજા ઉઘડચા છે. હવે આ નગરમાં જે કાેઈ સ્ત્રી સતીપણાના ગવ<sup>લ</sup> કરતી હાેય તાે તેણી આ ચાેથા દરવાને ઉઘાંડે. ''આટલું' કહી સતી સુભદ્રા પાછી વળી અને તેણીએ તે દરવાજે ઉઘાડચો નહીં. પછા બીજ કાઇ સ્ત્રી પુરદ્વારને ઉઘાડી શકી નહીં, તે ચ'પાનગરીનું દ્વાર અદ્યાપિ અ'ધ જ રહેલું છે. એમ સ'ભળાય છે. સતી

१८१

સુભદ્રાનું આ ચરિત્ર જોઇ તેણીની સાસુ અને નર્ણંદ શ્યામમુખી થઇ ગઈ. તેણીના પતિ ભુદ્ધિદાસનું મુખ તો પોતાની સ્ત્રીનું આવું આદરભૂત શીલ જોઈ શરદ્દસ્ત્રતુના ચંદ્રની પેઠે દેદીપ્યમાન થઈ ગયું. નગરના લોકા તે સતીની સ્તવના કરવા લાગ્યા. રાજ્યએ અત્યંત હર્ષ પામી સતી સુભદ્રાને ઉત્તમ વસ્ત્રાલંકારા આપ્યા અને માટા ઉત્સવથી તેણીને તેને ઘેર પહોંચાડી. પછી તે મહાસતીના પ્રતિએાધથી રાજા વિગેરે સર્વ લોકાએ જૈનધમ ના અંગીકાર કર્યા. સર્વે તે સતીની સ્તવના કરતાં પાતપાતાને ઘેર ચાલ્યા ગયા. પાછળથી સુભદ્રાના સસરાના કુટું એ ઘણા પશ્ચાતાપ કર્યા. પછી તેઓ એ સતીની સમીપે જઈ જૈનધમ ને અંગીકાર કર્યા. સતી સુભદ્રાના સ્વામી ભુદ્ધિદાસ કે જે કપટી શ્રાવક હતો, તે પછી સત્ય શ્રાવક અની ગયા. અને સત્યપ્રેમથી સુભદ્રા સાથે રહી સુખે કાલ નિગ મન કરવા લાગ્યા. તે અંને દંપતી ગૃહસ્થ ધમ પાળી અંતે સંયમને આરાધી—સદ્દગતિના ભાજન થયા હતા.

એવી રીતે ચાેથા વ્રત ઉપર સતી સુભદ્રાની કથા કહેવાય છે. આ પ્રકારે શીલ વ્રતનું માહાત્મય સાંભળી બીજપણ ભવ્યજનાએ આદરપૂર્વક શીલવ્રત પાળવાને તત્પર થવું. તેની ભાવના આ પ્રમાણે છે—

> " चितेअव्वं च नमो, तेसि तिविहेण जेहिअवंभं। चत्तं अहम्ममूलं, मूलं भवगण्भवासाणं "।।१।।

" જેમણે મન, વચન અને કાયા–એ ત્રણ પ્રકારે અધમ<sup>c</sup>નું અને આ સ'સારમાં ગર્ભાવાસનું મૂળરૂપ એવું અબ્રહ્મચર્ય છેાડી દીધું છે, તેમને નમસ્કાર હાે."!

પાંચમું સ્થૂલ પરિગ્રહ વિરમણ વત

સ્થૂલ એવા પરિગ્રહનું પરિમાણ કરી આકીનાથી વિરામ પામલું, એ પાંચમું સ્થૂલ પરિગ્રહ વિરમણવ્રત કહેવાય છે. જેમ કે,

> " गेही गिद्धि मणतं, परिहरिय परिग्गहे नवविहंमि । पंचमवए पमाणं, करेज इच्छाणुमाणेणं " ॥१॥

"પાંચમા સ્થૂલ પરિગ્રહ વિરતિ નામના વ્રતને વિષે ગૃહસ્થ અન'ત ગૃદ્ધિ–ઇષણાના ત્યાગ કરી નવ પ્રકારના પરિગ્રહનું પ્રમાણ કરે છે–આટલું મારે માકળું છે, એવી અવધિ કરે છે. (૧) પરિશ્રહના નવ પ્રકાર આ પ્રમાણે છે.

(૧) ક્ષેત્ર, (૨) વાસ્તુ, (૩) હિરણ્ય, (૪) સુવર્ણ, (૫) ધન, (૬) ધાન્ય, (૭) દ્વિપદ, (૮) ચતુષ્પદ અને (૯) કૃષ્ય-એવા નવ પ્રકાર છે. તેમાં પહેલું ક્ષેત્ર તે ત્રણ પ્રકારનું છે. (૧) સેતુક્ષેત્ર (૨) કેતુક્ષેત્ર અને (૩) ઉભયક્ષેત્ર. જે રે'ડ પ્રમુખના જળથી સિંચાય તે સેતુક્ષેત્ર કહેવાય છે, જે આકાશના પાણીથી સિંચાય તે કેતુક્ષેત્ર કહેવાય છે અને જે અ'નેના પાણીથી સિંચાય તે ઉભયક્ષેત્ર કહેવાય છે.

વાસ્તુ એટલે ઘર, હાટ, ગામ, નગર વગેરે. તેમાં ઘર ત્રણ પ્રકારનું છે. (૧) ખાત, (૨) ઉચ્છ્રિત અને (૩) તદુભય. જે ભૂમિગૃહ–ભાંયરાદિ ગૃહ તે ખાતગૃહ કહેવાય છે. જે મહેલ, હવેલી વગેરે તે ઉચ્છ્રિત ગૃહ કહેવાય છે અને જે ભાંયરા ઉપર રહેલ મહેલ વગેરે તે તદુભય ગૃહ કહેવાય છે.

હિરણ્ય એટલે સોનું, રૂપું જે પ્રસિદ્ધ છે તે, ધન એટલે ગિણમ વગેરે ચાર પ્રકારનું છે તે. સોપારી, જાયફળ વગેરે જે ગણી શકાય અથવા ગણીને વેચી શકાય, તે ગિણમ ધન કહેવાય છે. કંકુ, ગાળ વગેરે જેખી શકાય અથવા જેખીને વેચી શકાય, તે ધરિમ ધન કહેવાય છે. ઘૃત, લવણાદિ જેમાપી શકાય અથવા માપીને વેચી શકાય, તે મેય ધન કહેવાય છે. અને વસ્ત, રત્ન વગેરે જે પરીક્ષા કરીને લેવાય તે પરીક્ષ્ય ધન કહેવાય છે.

ધાન્ય એટલે ચાેખા, ડાંગર વગેરે સત્તર પ્રકારનું કહેવાય છે. કાેઈ ગ્રંથાંતરમાં તેના ચાેવીશ પ્રકાર પણ કહેલા છે. સત્તર પ્રકારના ધાન્યને માટે આ પ્રમાણે લખે છે.

> " त्रीहिर्यवो मस्रो, गोधूमो म्रुग माप तिल चणकाः। अणवः त्रियंगु कोद्रवमकुष्टकाः शालिरादक्यः" ॥१॥ किंच कलाय कुलत्थौ शण सप्त दशापि सर्व धान्यानि।

"૧. ડાંગર, ૨. જવ, ૩. મસૂર ૪. ગાધૂમ, ૫. મગ, ૬. અડદ, ૭. તલ, ૮. ચણા, ૯. અણવ, ૧૦. કાંચ, ૧૧. કાદ્રવા, ૧૨. મઠ, ૧૩. શાલ, ૧૪. ચાળા, ૧૫. કળથી, ૧૬. શણ અને ૧૭. આઢક, એ સત્તર પ્રકારના ધાન્યા કહેવાય છે. (૧)

દ્વિપદ એટલે સ્ત્રી, દાસ, દાસી, મેના, પાપટ વગેરે. અને ચતુષ્પદ એટલે

ગાય, ભે'સ, ઊંટ વગેરે જાણવા. કુપ્ય એટલે શયન, આસન, રથ, ગાડાં, હળ, માટીનાં ઠામ, થાળ, કચાળા વગેરે ઘરના ઉપકરણા.

અહિં શ'કા કરે છે કે, એ ઉપર કહેલા પદાર્થીનું શી રીતે પરિમાણ કરલું? તેના ઉત્તરમાં કહે છે કે, પાતાની ઇચ્છા—કલ્પના પ્રમાણે તેમનું પરિમાણ થાય છે. કહેવાના આશય એ છે કે, જો ઇચ્છાની નિવૃત્તિ થાય તા નિયમ કરતી વખતે જેટલા પરિગ્રહ સત્તામાં રહેલા છે, એટલે તે સમયે જે પરિગ્રહ પાતાની પાસે વિદ્યમાન છે. તેનાથી એાછું પ્રમાણ કરલું. અને પછી વધેલું દ્રવ્ય ધમ્ધાં બેડી દેલું. અથવા સત્તાનુમાને કરીને છતાં પ્રમાણે છેવટ નિયમ ગ્રહણ કરવા. તે ઉપર આનંદાદિ શ્રાવકાના દર્ષાતા પ્રસિદ્ધ છે. જો કદિ ગૃહસ્થ ઇચ્છા નિરાધ ન કરી શકે તાે જે હાય તે કરતાં અમણું કે ચાંગણું માકળું રાખીને આશી જે શેષ રહે તેના નિયમ કરે.

અહિં કાઈ શ'કા કરશે કે, "આ છતાં પરિત્રહના નિષેધ કરીને જે ત્રતનું અ'ગીકાર કરવાપણું છે, તે મરૂદેશની વાપીકાના જલના સ્નાનની જેમ કાને હાસ્યનું સ્થાન નહીં થાય"? તે શ'કાના સમાધાનમાં કહેવાનું કે, ભાગ્યયાંગે કાલાંતરે કરીને ઇચ્છા પ્રમાણે ક્ષેત્રાદિ સ'પદાના પણ અધિક આર'ભનું થવા પણું છે અને કદિ સ'પદા ન હાય પણ ઇચ્છા અન'તી હાય છે, તેના નિરાધ કરવા માટે ત્રતના અ'ગીકાર કરવા તે સફળ છે. તેને માટે કહ્યું છે કે,–

" परिमिअम्रुवसेवंतो, अपरिमिअमणतया परिहरंतो । पावइ परंमि लोए, अपरिमिअमणतयं सुखं " ॥१॥

પરિમિત પરિગ્રહને સેવતા અને અપરિમિત અન'તના પરિહાર કરતા પુરૂષ આ લાેકના પાર પામે છે અને અપરિમિત અન'ત સુખને પામે છે." (૧)

અહીં પ્રક્ષ કરે છે કે, ઇચ્છા પ્રમાણે વસ્તુ પ્રાપ્ત કરતાં ઇચ્છા પાતાની મેળે શાંત પામે છે જ; તાે પછી આ પરિત્રહ પરિમાણ કરવાનું શું કારણ છે ? ભાજન કરવાથી ક્ષુધા એની મેળે સમાઈ જાય છે જ.

તેના ઉત્તરમાં કહેવાનું કે, એમ નથી; કારણ કે પરિપૃણ સમૃદ્ધિ પ્રાપ્ત થતાં પણ ઈચ્છાની અતૃપ્તિ જ છે. તેને માટે કહ્યું છે કે,–

> '' जह लहेई रिद्धिं, तह लोहो विवद्वए बहुओ । लहिऊण दारुभारं, कि अग्गी कहविविज्झाइ " ॥१॥

" જેમ જેમ ઋક્રિ પ્રાપ્ત થતી જાય છે, તેમ તેમ લેાભ અહુ વૃદ્ધિ પામે છે. અગ્નિ લાકડાના સમૂહ પ્રાપ્ત કરીને ભુઝી જતા નથી, પણ ઉલટા વૃદ્ધિ પામે છે. પરિચહ સવ'કલેશાનું મૂળ છે, તે દર્શાવે છે.

> "सेवंति पहुं लंघति सायरं सायरं भमति भ्रुवं । विवरं विसति निविसंति पिउवणे परिग्हे निरया" ॥१॥

" દ્રવ્યાદિ સ'ચયને વિષે એકાગ્ર ચિત્તવાળા પ્રાણીએા ધનના સ્વામીની સેવા કરે છે, સમુદ્રનું ઉલ્લ'ઘન કરે છે, આદરપૂર્વ'ક પૃથ્વીમાં ભટકે છે, સિદ્ધ-રસ વગેરેને માટે પર્વ'તની ગુફામાં પ્રવેશ કરે છે. અને મ'ત્રાદિકની સિદ્ધિને માટે સ્મશાનમાં વસે છે. આવા પ્રકારના પરિગ્રહ દુઃખના હેતરૂપ છે." (૧)

એવા પરિત્રહને દુઃખના હેતુ જાણી, તેનાથી સંતાષ રાખવા સારા છે. સંતાષી મનુષ્યા નિધ'ન હાય તા પણ ઇંદ્રાદિકના સુખને અનુભવે છે. તેને માટે કહ્યું છે કે–

> ''संतोसगुणेण अर्किचणोवि इंदाइअसुहं लहइ । इंदस्स वि रिद्धिं पाविऊण ऊणो चिय अतुद्दो '' ।।१।।

" નિર્ધ'ન પણ સ'તાષના ગુણ વડે ઈંદ્રાદિકના સુખને અનુભવે છે અને અસ'તાષી પ્રાણી ઈંદ્રની સમૃદ્ધિને પણ પામીને ઉણા રહે છે–અતૃપ્ત રહે છે." (૧)

અસ'તાષી મનુષ્યને ઈન્દ્રના સુખાે મળે તો પણ સ'તાષ વળતાે નથી, એટલે તેના કરતાં પણ વધારે સુખની ઈચ્છા કરે છે.

ઉપર કહેલા સ્વરૂપવાળા પરિગ્રહ પ્રમાણમાં સ'તાષનુ' મૂળ વિવેક છે, એ વાત દર્ષાંતથી દેખાંડે છે.

> " विवेकः सद्गुणश्रेणिहेतुर्निर्गदितो जिनैः । संतोषादिगुणः कापि, प्राप्यते नहि तं विना " ॥१॥

" વિવેક સદ્દગુણાની શ્રેષ્ણીનું કારણ છે, એમ જિનેશ્વરાએ કહેલું છે, તે વિવેક વિના સંતાષાદિ ગુણ બીજે કાઈ સ્થળે પણ પ્રાપ્ત થતા નથી." ૧

વિવેક પ્રગટ થવાથી સર્વ સદ્દગુણા પાતાની મેળે આવી તે ભવ્ય પુરૂષના શરીરમાં ધનની જેમ આશ્રય કરે છે, તેને માટે કહ્યું છે કે,

> '' प्रादुर्भावे विवेकस्य, गुणाः सर्वेऽपि शोभनाः । स्वयमेवाश्रयंतेहि, भन्यात्मानं यथा धनम् '' ॥ १ ॥

આ શ્લોકનાે અર્થ ઉપર કહેવામાં આવ્યાે છે. આ વિષે વિશેષ અર્થ ધન નામના શેઠના વૃત્તાંતથી જાણવાે.

# ધન શેઠની કથા

કાઇ એક નગરમાં "શ્રીપતિ" નામે એક માટા ધનવાન્ શેઠ રહેતા હતા. તેને "ધન" નામે એક પુત્ર હતા. તેને પિતાએ એક માટા ધનાશ્ર્ય શેઠની પુત્રીની સાથે પરણાવ્યા. એક વખતે આચાર્ય'ના સવે ગુણાથી અલ'કૃત એવા "સોમાચાર્ય" નામે એક આચાર્ય' તે નગરમાં આવી ચડ્યા. તેમને વ'દના કરવા માટે નગરના ઘણા લોકા સાથે તે શ્રીપતિ શેઠ પણ ગયા. આચાર્ય' ભગવાને સવે ધમેની દેશના આપી. તે દેશનામાં પરિશ્રહ પરિમાણ વ્રતનું સ્વરૂપ વિશેષપણે વર્ણવી બતાવ્યું. દેશનાને અ'તે જેને વિવેક ઉત્પન્ન થયા છે, એવા શ્રીપતિ શેઠે તે સૂરિની પાસે તે વ્રત શ્રહણ કર્યું. બીજા પણ શ્રાવકાએ વિવિધ પ્રકારના નિયમા શ્રહણ કર્યાં. તે પછી સવે ગુરુ મહારાજને નમીને પાતાના ઘરે ચાલ્યા ગયા.

તે પછી શ્રીપતિ શેંઠે પાતાના નિયમિત કરેલા દ્રવ્યથી વધારે રહેલા દ્રવ્યને ધાર્મિક સ્થાનમાં વાપરવા નિશ્ચય કર્યો. શ્રી અરિહુંત ચૈત્યના નિર્માપણનું માેદ્રું ફળ જાણી એક માેદ્રું જિનાલય કરાવ્યું. તે જિનચૈત્યમાં શુભ સુકૂત માં ઉત્તમ પરિવાર સાથે તેણે શ્રી જિનેન્દ્રની પ્રતિમાનું સ્થાપન કર્યું. તે પછી તે શ્રીપતિ શેઠ તે ચૈત્યમાં નિરંતર જિનપૂજા કરતાં અને સત્પાત્રને દાન આષતાં અનુક્રમે પાતાના કાલ નિગ'મન કરતા હતા. આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં તે શેઠ શુભ ધ્યાનવડે કાળ કરી સદ્દગતિને પ્રાપ્ત થયેા.. તે પછી સ્વજનાએ એકઠા મળી તેના પુત્ર ધનને તેના સ્થાન ઉપર સ્થાપિત કર્યો. ધન શેઠ લોભ-ત્રસ્ત અને નિર્વિવે**ષ્ઠી હતાે. તેણે આ પ્રમાણે ચિંતવ્યું**—" અરે મારાે પિતા ગાંડા થઈ ગયા હતા, તેથી તેણે ઘણું દ્રવ્ય ખર્ચા નાંખ્યું છે. આવા ચૈત્ય અનાવવામાં દ્રવ્યના વ્યય કરવા, તે વ્યથ છે. હવે હું મૂલ દ્રવ્ય (મુડી) ના વ્યયના કારણાને અટકાવી નવું દ્રવ્ય ઉત્પન્ન કરવાને ઉજમાલ થાઊં" આ પ્રકારે ચિંતવી તે ધન શેઠે પાતાના નિવાસગૃહ સિવાય બીજા ઘર અને હાટ વગેરે સ્થાના વેચી નાંખ્યા અને દાસ, દાસી વગેરે જે ઉપજ્વક વર્ગ હતા, તેને વિસર્જન કરી નાંખ્યા. તે સિવાય ચૈત્ય પૂજા તથા પ્રભાવનાદિક અધાં ધમ કૃત્યાના પણ ત્યાગ કરી દીધા. પછી પાતે એકલા જણ વસ્ત્રી પહેરી ખ બે કાયળા લઇ ગાળ પ્રમુખ લઈ વેચવા માટે ગામાગામ ફેરી કરવા લાગ્યા.

દ્ધિતીય પ્રકાશ ૧૮૭

ભાજન વખતે તે માત્ર તેલ મિશ્રિત જીની કળથી પ્રમુખ નીરસ આહાર કરવા લાગ્યા. ધનશેઠની આવી કૃપણ સ્થિતિ જોઈ તેની કુલવતી અને શીલવતી સ્ત્રી હૃદયમાં ખેદ પામવા લાગી. તેણીએ તેને ઘણી હિતશિક્ષા આપી પર'તુ તે લાભાદિકથી ગ્રસ્ત હતા, એટલે તેનાં વચનને અલ્પ અ'શે પણ માનતા નહીં.

આવી રીતે કેટલાક સમય વીત્યા પછી પેલા આચાર્ય મહારાજ તે જ સ્થળે પુનઃ આવી ચડ્યા. ભવ્ય જીવા તેમને વ'દના કરવા માટે આવવા લાગ્યા. આચાર્ય મહારાજે તેમને દેશના આપી. તે આચાર્યે શ્રીપતિ શેઠની સ્થિતિ અને પ્રવૃત્તિ વિષે લોકોને પુછયું. તે લોકોએ કહ્યું, "સ્વામી, શ્રીપતિ શેઠ કાલધમ°ને પામ્યાે છે. હાલ તેનાે ''ધન '' નામનાે પુત્ર વિદ્યમાન છે. તે ઘણા લાભાભિભૃત થઈ ગયા છે. નિર્વિવેકપણે તે જિનપૂજાદિ સર્વ ધર્મ°-કૃત્યા છાડી પશુની જેમ ફાગટ કાળ ગુમાવે છે. " તે શ્રાવક લાેકા આ પ્રમાણે તે ધનશેઠની સ્થિતિનું ખ્યાન કરતા હતા, તેવામાં ખભા ઉપર કાેથળા લઇ મલિન વેષવાળા તે ધન શેઠ કાેઈ ગામ તરફ ઉતાવળા જતાે દષ્ટિએ પડ્યા. તે વખતે શ્રાવકાએ કહ્યું, "સ્વામી જુએા, આ શ્રીપતિના પુત્ર ધન શેઠ જાય છે. " ગુરુ મહારાજ તે ધનની એવી સ્થિતિ એઇ, તેના ઉપકાર કરવાને માટે પાતાની પાસે બેઠેલા એક શ્રાવકને માકલી તેને બાલાવ્યા. ધન ગુરુની સમીપ આવ્યા નહીં. તે તેજ ઠેકાણે ઉભા રહી ખાલ્યા, ''ભાઈ હું દ્રવ્યના અર્થા છું. મારે ગુરુની સાથે કાંઇ કામ નથી." ધનના આ શબ્દો સાંભળી આચાર મહારાજ કેટલાેએક લાભ ધારીને પાેતે ત્યાં ગયા અને બાેલ્યા, "ભાઈ, તુ**ં** શ્રીપતિ શેઠના પુત્ર છે, તારા જેવાને આવી રીતે ધમ<sup>e</sup>કાર્ય**ની** વિમુખતા ઘટતી નથી. કદ્દિ તારાથી કાેઈ નવું ધમ'કાર્ય ન અની શકે તાે કાંઈ નહીં; પણ તારા પિતાએ કરાવેલા જિનચૈત્યમાં રહેલ પ્રભુની પ્રતિમાનું મુખકમલ એઇ તે પછી તારે ભાજન કરલું, એવા નિયમ તું અંગીકાર કરે." ગુરુનાં આ વચના સાંભળી, તે ધન બાેલ્યા. '' મહારાજ, હું મારા કાય<sup>c</sup>માંથી અત્યારે ભ્રષ્ટ થાઉં છું, માટે હાલ મને છેાડી ઘો. પરંતુ આજથી પછા તમારા કહેલા નિયમ મારે પ્રમાણ છે. " આ પ્રમાણે કહી તે ધન પાેતાના ધમ°કાય°માં પ્રવત્ત્વી અને આચાય ભગવાન ત્યાંથી વિહાર કરીને બીજે સ્થાને ચાલ્યા ગયા.

ત્યારથી કાઇ શુભ કમ'ના ઉદયથી તે શેઠ નિર'તર પ્રભુનું મુખકમલ જોયા પછી ભાજન કરતા હતા. તેની સ્ત્રી પાતાના પતિની આ પ્રવૃત્તિ જોઈ ખુશ થતી હતી. તેણી ધારતી હતી કે, આવા લુબ્ધ પુરુષના હૃદયમાં આવેા શુભ ભાવ ઉત્પન્ન થયેા છે. તેથી જણાય છે કે, આ પુરુષના કાેઈ શુભાદય થશે.

એક વખતે એવું બન્યું કે, લેાભી ધન ગામડે ફેરી કરી બપારે માંડા આવ્યા. તે ઉતાવળમાં પ્રભુના મુખકમલનું દર્શન ભુલી ગયા, અને તરત ભાજન કરવા બેઠા, તે વખતે તેને યાદ આવ્યું કે, "અરે! મેં હજુ દેવદરા કર્યા નથી. માટે જઈને સત્વર કરી આહું. '' આહું વિચારી તે તત્કાલ બેઠા થયા અને જિનચૈત્યમાં આવી પ્રભુના દર્શન કરવા લાગ્યાે. તેવામાં ચૈત્યની અ'દર " હે ધન, માગ, માગ," એવા ધ્વનિ પ્રગટ થયેા. આ શબ્દ સાંભળી ધન ચારે તરફ જોવા લાગ્યા, પણ તે શબ્દ કહેનાર કાઈ માણસ તેના જોવામાં આવ્યું નહીં. આથી તેના મનમાં અતિશય આશ્ચર્ય ઉત્પન્ન થયું. તે વખતે તે ધને આ પ્રણાણે કહ્યું. ''તમે જે બાેલા છાં, તે કાણ છાં ?" પુનઃ આ પ્રમાણે ધ્વનિ થયેા. 'હું આ ચૈત્યના અધિષ્ઠાયક અને શ્રી અરિહ'ત ભગવાનના ઉપાસક દેવતા છું. તને તારા નિયમમાં દઢ જોઇ હું તુષ્યમાન થયા છું, માટે તું વાંછિત વર માંગ. ' ધન બાેલ્યા––' હું મારી સ્ત્રીને પુછીને માગીશ. ' આ પ્રમાણે કહી ધન પાતાને ધેર આવ્યા અને તેણે પાતાની સ્ત્રીને તે સર્વ વૃત્તાંત કહ્યો. તે સાંભલી તેની વિવેકી સ્ત્રીએ વિચાર કર્યો કે, 'ઘરમાં દ્રવ્યની કાંઈ ન્યૂનતા નથી, પણ આ મારા પતિમાં વિવેકની ખામી છે. જે તેનામાં વિવેક આવે તેા પછી સવ<sup>¢</sup> કાર્યની સિદ્ધિ થશે. ' આવું વિચારી તે સ્ત્રીએ ધનને કહ્યું, 'સ્વામી, તમે સત્વર તે દેવ પાસે જાએા અને તેમની પાસે વિવેક માગેા.' સ્ત્રીનું આ વચન માન્ય કરી તે ધનશેઠ કેાથળા ફેરવતા ચૈત્યમાં આવ્યા. અને ઊંચે સ્વરે બાેલ્યા, 'હે દેવ, જો તમે મારી ઉપર તુષ્ટ થઇ મને વર આપવા ઇચ્છતા હો તો મને વિવેક આપેા. ' તેનાં આ વચના સાંભળી અને તેનાં દુષ્કમ°ના ક્ષય જાણી દેવતાએ કહ્યું, ' હે ધન, સર્વ પ્રકારની જડતાને નાશ કરનારૂં વિવેકરૂપી રતન હું તને આપું છું. હવે તું ઘેર જા. ' તે પછી ધન વિવેકનું વરદાન પ્રાપ્ત કરી પાતાને ધર આવી ભાજન કરવા બેઠા. તે વખતે તેની સ્ત્રીએ તેલથી મિશ્રિત એલું કળથીનું અને તેની આગળ લાવીને મુકયું. તે જોઈ ધન વિવેકવાન થઈ બાલ્યા, 'અરે! આપણા સસૃદ્ધિવાલા ઘરમાં આવું દુષ્ટ ભાજન કેમ ?' સ્ત્રીએ કહ્યું, 'સ્વામી, તમે જેવું અન્ન લાવી આપા છેા, તે હું રાંધી આપું છું.' પછી તેણે ઘરમાં નજર કરી તેવામાં સ્થાને સ્થાને વિવિધ જ'તુઓના જળાથી

द्वितीय प्रश्राश १८६

ભરેલું તેલું અન્ન અને બીજા હલકા પદાર્થી તેના જેવામાં આવ્યા. દારિદ્રથી ભરપૂર એવા પાતાના ઘરના દેખાવ જોઈ ધન પાતાના હૃદયમાં વિચાર કરવા લાગ્યા, 'અરે! મને અજ્ઞાનીને ધિક્કાર છે. મેં આવું આચરણ કરી મારા કળને લજવ્યું. મેં કાંઈ પણ ધમ્'કૃત્ય કર્યું' નહીં. આઠલા દિવસા નકામા ફાગટ ગુમાવ્યા. હવે હું ઉત્તમ વ્યવહારને વિષે ઉદ્યમવાન્ થાઉં તા વધારે સારૂં.' આ પ્રમાણે ચિંતવી તેણે પૂર્વે વેચી દીધેલાં ઘર, હાટ વગેરે પાછા ખરીદી લીધાં, અને સર્વ ઉપજ્વક વર્ગને પાછા બાલાવ્યા. પાતાના પિતાના સમયની જે વ્યવસ્થા હતી, તેવી વ્યવસ્થા કરી દીધી. પછી પાતાના પિતાએ કરાવેલા ચૈત્યના અને બીજા પણ ચૈત્યાના વિશેષપણે પૂજા પ્રભાવનાદિ ઉત્સવ કર્યો અને વર્જમાન પરિણામથી બીજા દાનાદિક કૃત્યા કરવા માંડયા. ગુરુના યાગથી પરિગ્રહ પરિમાણનું ત્રત લઈ તેણે વધારાનું હવ્ય સર્વ ધાર્મિક કાર્યોમાં વાપરવા માંડયું અને અનુક્રમે તે બીજા ત્રતાના નિયમા લેવામાં પણ ઉદ્યત થયા. આથી ધનશેઠ નગરના મહાજન પ્રમુખ લાકોમાં માનનીય થઈ પડયા. અને ઉત્તમ પ્રકારની યશ લક્ષ્મીને પ્રાપ્ત થયા. એવી રીતે વર્તાં તે ધન શેઠ ચિરકાલ શ્રાવક ધર્મને પાળી છેવે સદ્યાતનો ભાજન બન્યા હતો.

આ પ્રમાણે પાંચમા પરિગ્રહ પરિમાણ ત્રત ઉપર તે ધન શેઠની કથા કહેવાય છે. બીજા પણ ભવ્ય પ્રાણીઓએ હૃદયમાં વિવેકને ધારણ કરી પરિ-ગ્રહ પરિમાણ કરવામાં ઉદ્યમવ'ત થવું અને લાભાદિકના ત્યાગ કરવા કે જેથી ઉભયલાકમાં મનવાંછિત સમૃદ્ધિની સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે.

તે ઉપર આ પ્રમાણે ભાવના છે--

'' जह जह अणाणवसा, धणधन्नपिग्गहं बहु कुणिस । तह तह लहु निमजिसि, भवे भवे भारियतिरिव्य ॥१॥ जह जह अप्पो लोभो, जह जह अप्पो पिर्ग्गहारंभो । तह तह सहं पबहुइ, धम्मस्स य होइ संसिद्धि ॥ २ ॥ तम्हा पिर्ग्गहं उ—जिझऊण मूलिमिह सव्वपावाणं । धम्माचरण पवन्ना, मणेण एवं विचितिज्जा'' ॥ ३ ॥

' હે ભિવ, જેમ જેમ તું અજ્ઞાનના વશથી ધન તથા ધાન્યના પરિગ્રહ કરે છે, તેમ તેમ જાણે અતિ ભારથી ભરેલા હો, તેમ તું ભવભવને વિષે ડુખે છે. જેમ જેમ થાડા લાભ હાય છે, અને જેમ જેમ પરિગ્રહના આર'ભ અલ્પ હાય છે, તેમ તેમ પરિગ્રહનું સુખ વધે છે અને ધમ'ની સિદ્ધિ થાય છે. તેથી પરિગ્રહ સવ° પાપાનું મૂળ છે એમ ધમ'ના આચરણમાં પ્રવીણ એવા મન વડે વિચારી તેના ત્યાબ કરવા. ' ૧–ર–૩

એવી રીતે પાંચમુ વ્રત કહેવામાં આવ્યું. આ વ્રતા મહાવ્રતની અપેક્ષાએ લઘુ–નાના છે, તેથી તે અણુવ્રત કહેવાય છે.

## ત્રણ ગુણવતા.

આ વ્રતા અણુવ્રતાના ગુણ (ઉપકાર)ને માટે વર્તે છે, તેથી તે ગુણવ્રત કહેવાય છે, તે ગુણવ્રતા દિશિ પરિમાણ વગેરેથી હિંસાના નિષેધ કરનાર હાેવાથી અણુવ્રતાેને ઉપકારક છે.

પહેલું દિશિપરિમાણ ગુણવત.

જે સર્વ પ્રાણીઓથી સર્વ ભવમાં ઊધ્વં, અધા અને તિયંગ દિશામાં ગમન આશ્રીને પરિમાણ કરવામાં આવે છે તે પહેલું દિક્પરિમાણ ગુણવ્રત કહેવાય છે. તેની અ'દર 'મારે દરેક દિશામાં આટલી ભૂમિ આક્રમણ કરવી, તે કરતાં વધારે કરવી નહીં' એવા નિયમ લેવાય છે.

અહિં કાઈ શ'કા કરે કે, દિક્પરિમાણ વ્રત લેવાથી શા લાભ થાય છે? તેના ઉત્તરમાં કહેવાનું છે, તે દિક્પરિમાણ વ્રત લેવાથી લાભના નિગ્રહ થાય છે અને તે માટા ગુણના લાભના સ'ભવ છે. તેને માટે આગમમાં કહેલું છે.

> ' भुवणक्कमणसमत्थे, लोभसमुद्देवि सप्पमाणंसि । कुणइ दिसापरिमाणं, सुसावओ सेउबंधं व' ॥ १ ॥

'આ ત્રણ ભુવનને આક્રમણ કરવાને સમર્થ એવા લાેભરૂપી સમુદ્રને વિષે ગતિ કરતાે એવા શ્રાવક દિશાપરિમાણ રૂપ સેતુના અ'ધને કરે છે.' ૧

એટલે નિયમિત કરેલા ક્ષેત્રથી આહેર માટા લાભની પ્રાપ્તિ હેાય, તેા પણ તે ત્યાં જતા નથી, તેથી આ દિશા પરિમાણવ્રતથી તેટલા લાભના નિગ્રહ થાય છે.

તે વિષે વ્યતિરેકથી દર્ષાંત કહે છે.

'करुणा वल्ली बीयं, जइ कुन्वंतो दिसासु परिमाणं। राया असोगचंदो, तो नरए नेव निवडंतो '।। १।।

'દયારૂપ વલ્લીના બીજ સમાન એવુ' તે દિશિપરિમાણ વ્રત કર્યું' હોત

દ્ભિતીય પ્રકાશ ૧૯૧

તાે રાજા અશાકચંદ્ર નરકમાં પડત નહીં.'! ૧

અર્થાત્—તપાવેલા લાેઢાના ગાેળા જેવા ગૃહસ્થે આ પૃથ્વીમ'ડલ પર ભ્રમણ કરવાના નિષેધ કરવારૂપ આ વ્રતવડે ગૃહસ્થે એવી ભાવના કરવી કે, આ દિશિપરિમાણ વ્રત દયારૂપ વેલડીનું બીજ છે.

## રાજા અશાકચંદ્રની કથા.

ચંપાનગરીમાં શ્રેણિક રાજાના પુત્ર અશાકચંદ્ર નામે રાજા હતા. જ્યારે તેના જન્મ થયા, ત્યારે તેની માતાને દુઃસ્વપ્ન આવવાથી, તેણીએ તે પુત્રને અહાર મૂકેલા, તેવામાં એક કુકડીએ આવી તેની આંગલી કરડી ખાધી હતી. આથી તે રાજા કાેણિકના નામથી પણ એાળખાતા હતા.

એક વખતે શ્રીવીરપ્રભુ તે ચ'પાનગરીમાં સમાસર્યા. તે સમયે જ'ગમ કલ્પવૃક્ષ સમાન તે પ્રભુનું આગમન સાંભલી રાજા અશાકચંદ્ર માટા ઉત્સવ સાથે તેમને વ'દના કરવાને ગયા. વીરપ્રભુએ ધમ′દેશના આપી. દેશના સમાપ્ત થયા પછી અશોકચંદ્રે પ્રભુને આ પ્રમાણે પૂછ્યું, ' હૈ સ્વામી! જેણે ભાગના ત્યાગ કર્યા નથી, એવા ચક્રવર્તી મૃત્યુ પાંમીને કઈ ગતિમાં જાય છે?' પ્રભુ બાેલ્યા, 'તેવા ચક્રવર્તા પ્રાયે કરીને સાતમી નરકે જાય છે. ' અહિં પ્રાય શબ્દ ગ્રહણ કરવાથી ચક્રવર્તીની સાતે નરકની ગતિ સમજવી, એમ ભગવતી સૂત્રમાં કહ્યું છે. રાજા અશાેકચંદ્રે પુનઃ પુછયું, 'ત્યારે શું મારે પણ સાતમી નારકીએ જહું પડશે ?' સ્વામીએ કહ્યું, 'રાજ તું ચક્રવર્તા નથી, તેથી તારે સાતમી નરકની ગતિ ક્યાંથી હાય ? તું તા છદ્દઠા નરકે જવાના છું. ' રાજા કાેણિક પાતાને ચક્રવર્તા માનતા હતા, તેથી તે બાલ્યા, 'સ્વામી, હું ચક્ર-વર્તા નથી, એમ મનાય ? કારણ કે, મારી સેના એટલી બધી છે કે, જે લાખા હાથી, અશ્વ, રથ અને કાેટીબમે સુભટાેથી આખા જગત્ને સંહાર કરવાને સમર્થ છે. તેમજ ઘણાં સંભાધન (ખલાં), દ્રોણમુખ પાટણ, ખેટક કર્ખંટ, નગરાદિ અને ખાણેા મને દાણ આપનારા છે. તેમજ વ્યાપારના કરાે. અક્ષય નિધાના પણ મારા તાબામાં છે. મારા પ્રતાપ ઘણા ભય'કર છે; તે સવ° શત્રુ વર્ગ ને આક્રમીને રહેલાે છે. મારે શું એાછું છે કે જેથી મારામાં ચક્રવર્તી-પણું ન હેાય ? રાજાનાં આ વચના સાંભળી પ્રભુ બાેલ્યા, 'રાજન્, એટલી સમૃદ્ધિ હોય તેથી શું થયું ? ચક્રાદિક ચાદ રતો સિવાય ચક્રવર્તાપણું કદિ-પણ હાેતું નથી. ' પ્રભુના આવાં વચન સાંભળી રાજા અશાકચંદ્ર ત્યાંથી

ઉઠીને પાતાને સ્થાને ગયા. અને ત્યાં જઈ લાેહ વગેરેના સાત એકે દ્રિય રત્ના અનાવ્યા. પાતાની પદ્માવતી સ્ત્રી ઉપર સ્ત્રીરત્નની કલ્પના કરી. પાતાના પદ-હાથીને ગજરત્ન ઠરાવ્યાે. ખાકીના રત્નાે પણ એવી રીતે બનાવી દીધા. પછી તે પાતાની માટી સેના લઈ પૂર્વાદિ દિશાએા તરફ અનુક્રમે ફરવા નિકળ્યાે. તે માેટા સૈન્ય<mark>થી પરિવૃત્ત થ</mark>ઈ વૈતાહ્યપ<mark>વ</mark>ેતની તિમિશ્રા–ગુહા આગળ આવ્યાે. ત્યાં તેણે બનાવટી દ'ડરત્નથી તાડના કરી પણ તે ગુહાનાં દ્વાર ઉઘડયાં નહીં. તે વખતે તે ગુહાના દ્વારપાલ કૃતમાલ દેવ અત્ય'ત ક્રોધાતુર અની ત્યાં પ્રગટ થયા અને બાલ્યા, અરે! નહીં પ્રાથભા કરવા લાયક એવા તું પ્રાથભા કરનાર કાેણ છે ? અહિં<mark>થી ચા</mark>લ્યા જા. ખાેંખારા ખાઈ કાનની શા માટે કદર્થના કરે છે ? ' કેાણિક રાજાએ કહ્યું, 'હુ' ભરતક્ષેત્રને વિષે અશાકચ'દ્ર નામે ચક્રવર્તી થયાે છું તેથી તું આ ગુહાનું દ્વાર સત્વર ઉઘાડ. દેવ હાસ્ય કરીને બાેલ્યા, અરે કાેણિક! આ ભરતક્ષેત્રને વિષે ખાર ચક્રવર્તીઓ થાય છે, તે અધા થઇ ગયા છે. તેથી તું ચક્રવર્તી નથી પણ કાેઈ ચકવાલાે લાગે છે.' અશાેકચંદ્ર બાેલ્યા, 'દેવ, તને ખબર નથી, હુ**ં** મારા પુષ્યના અલથી તેરમાે ચક્રવર્તી થયાે છું. માટે તું દ્વાર ઉઘાડ અને વિલ'બ કરી મને ખેદ ન પમાડ.' અશાક-ચંદ્રનાં આવાં આગ્રહી વચન સાંભળી અને જાણે તેનામાં ભૂતના આવેશ થયેા હાેય તેમ જાણી તે ક્રોધાતુર અની ગયાે. તત્કાલ તેનામાંથી જાજ્વલ્યમાન અગ્નિની છાયા પ્રગટ થઈ. અને તેથી તેણે દગ્ધ કરી છટ્ઠા નરકનાે અતિથિ કરી દીધા હતા.

આ પ્રમાણે અશાકચ'દ્રની કથા કહેવાય છે. આ વૃત્તાંત સાંભળી બીજ ભવ્ય મનુષ્યાએ દિશિપરિમાણ ત્રતના અનાદર ન કરવા. જે તે ત્રતના અના-દર કરવામાં આવે તાે અશાકચ'દ્રની જેમ આ લાેકના કષ્ટને પામી પરભવમાં નરકની પીડા ભાેગવે છે. તેથી તે ત્રતને ગ્રહણ કરવામાં આળસ કરવી નહીં.

તેની ભાવના આ પ્રમાણે છે.

' चिंतेअव्वं च नामो, साहूणं जे सया निरारंभा । बिहरंति विष्पमुका, गामागर मंडिअं वसुहं '।। १ ।।

'જેઓ હ'મેશા આર'ભ રહિત અને મુક્ત થઈ ગ્રામ, આકર (ખાણેા)થી. મ'ડિત એવી આ પૃથ્વીમાં વિહાર કરે છે, તેવા સાધુઓને નમસ્કાર હાે, એમ ચિંતવલુ'. ' ૧

આ પ્રમાણે છટ્કું દિશિ પરિમાણ નામે પહેલું ગુણવ્રત છે.

# લાેગાપલાેગ પ્રમાણ નામે બીજુ<sup>.</sup> ગુણવત.

જે પદાર્થી એક વખત ભાગવાય તે ભાગ એટલે ભાજન, પુષ્પ વગેરે. અને જે વાર'વાર ભાગવાય તે ઉપભાગ, એટલે સ્ત્રી, વસ્ત્ર, આભૂષણ વગેરે. તેનું પરિમાણ કરવાથી જે ત્રત લેવાય તે 'ભાગાપભાગ પરિમાણ' નામે બીજીં ગુણત્રત કહેવાય છે. તે ત્રત ભાજનથી અને કમ'થી– એ બે પ્રકારે છે. તે વિષે કહ્યું છે કે,

> 'भोयण कम्मेहिं उहा, बीयं भोगोवभोग माणवयं । भोयणओ सावजं, उसग्गेणं परिहरेइ' ॥ १ ॥ 'तह अतरंतो वजड़, बहु सावजाइंएस भुजाईं बावीसं अनाइवि, जहारिहं नाय जिणधम्मो' ॥ २ ॥

'બીજુ' ભાગાપભાગ પરિમાણ ત્રત ભાજનથી અને કમથી એમ બે પ્રકારે છે. તેમાં ભાજનથી શ્રાવક ઉત્સર્ગ માર્ગે કરી (મુખ્ય વૃત્તિએ કરી) સાવઘ (સચિત્ત અનેષણીય) ભાજ્યને પરિહરે છે. અને એ તેને પરિહર-વાની અશક્તિ હાય તા એકલા સચિત્તને જ પરિહરે છે. [તે ગાથામાં કહ્યું નથી, તા પણ જાણી લેવું] તથાપિ અશક્ત છતાં પણ જિનધર્મને જણનારા શ્રાવક બહુ સાવઘ એવા બાવીશ અભક્ષ્યને પરિહરે છે ' ૧,–૨

### તે ખાવીશ અભક્યાનાં નામ.

भ्षंचुंबरि ६ महविगई, १० हिम, ११ विस १२ करगे अ १३ सन्वमङ्खीअ १४ राईभो अणगंचिय, १५बहुबीज १६अणंत १७ संघाणं ॥ १॥ १८घोलवडय १६वायगंण, २०अमुणियनामाणि फुल्लफलयाणि ॥ २१तुज्छफलं २२चलिअरसं, वज्जइ भुज्जइ बावीसं १॥ २॥

'પાંચ ઊંબરા, એટલે ઊંબરા, પીપળાની પેપડી, વડ, વૃક્ષ, કાકાેદું બ-રિકા, પાંચના ફળ જે મશકના આકારવાળા અને અહુ જ્વાેથી ભરેલા હાેય છે, તેથી તે વર્જવા. તથા મઘ, માંસ. મધ અને માંખણ—એ ચાર વિગય (વિકૃતિ) તે ઘૃતાદિકની અપેક્ષાએ મહાવિકારના હેતુરૂપ હાેવાથી વર્જવી. તેમ વળી તે કૂર અધ્યવસાયના હેતુરૂપ છે, અને તેની અંદર તતકાળ તેના જેવા વર્ણવાળા જ્વા ઉત્પન્ન થઈ જાય છે, તેથી તે વર્જવા ચાગ્ય છે. તેને માટે કહ્યું છે કે, 'मज़ं महुमि मंसो, न वणीयंमि चउत्थए चेव । उप्पज़ंति असंखा, तन्त्रणा तत्थ जंतुणो '।। १ ।।

'મઘ, મધુ, માંસ અને માખણ તે ચારમાં તેના જેવા વર્ણવાળા અસંખ્યાતા જંતુઓ ઉત્પન્ન થાય છે.' ૧

તેમ હિમ, વિષ, કરા, માટી, અને રાત્રિભાજન તે પ્રસિદ્ધ છે. તેઓમાં હિમ, કરા, માટીને વિષે ઘણા જ્વાની ઉત્પત્તિના સંભવ છે. અને વિષ તા પાતાનેજ ઉપઘાત કરનાર અને મહામાહનું ઉત્પાદક છે. રાત્રિભાજનમાં ઘણા જ્વાના સંપાત થવાના સંભવ છે. અને તેથી તે આ ભવ તથા પરભવ સંખ'થી બહુ દાષાથી દૂષિત હાવાથી વજ'નીય છે. મસક (ધમણ)ને વિષે મગની પેઠે અગણિત બીજ રહેલા હાય તે બહુબીજ કહેવાય છે. પેપા વગેરે બહુબીજ છે, તેના દરેક બીજમાં જ્વાનું ઉપમદ'ન થવાના સંભવ છે. જે મ્લેચ્છ કંદાદિક તે અનંતકાય છે. તેના બત્રીશ ભેદ છે. તેની અંદર પણ અનંત જ્વાની ઉત્પત્તિ છે. સ'ધાન—એટલે બાળ અથાણું. તેમાં પણ બહુ જ્વની વ્યાપ્તિ છે. ઘાલવડા એટલે કાચી છાશ; દહીં અને દાળના વડા, તેને મિશ્ર કરીને બનાવવામાં આવે છે. તે વિદળરૂપ છે. તેમાં સૂક્ષ્મ ત્રસજ્વાની ઉત્પત્તિ છે, તે કેવલિગમ્ય છે, તેને માટે બૃહત્કલ્પસૂત્રમાં કહ્યું છે,

'जइ मुग्ग मास पमुहं, विदलं कर्चमि गोरसे पडइ । ता तस जीवुप्पति, भणंति दहिए तिदिण उवरिं'।। १ ।।

'મગ, અડદ, પ્રમુખ કાચા ગાેરસ (દહીં છાસ)માં પડે તેને વિદળ કહે છે. તેમાં ત્રસજીવની ઉત્પત્તિ છે એમ પ્રભુ કહે છે.' ૧

વૃતાંક—એટલે રીંગણાદિક, તે પ્રસિદ્ધ છે. તે અહુબીજ છે. તેનું અતિ-શય લાેક વિરુદ્ધપણું છે. તેમાં અહુ જીવમયપણું છે. વળી તે ઘણી નિદ્રા કરનાર તથા કામને ઉદ્દીપન કરનારા દાેષના હેતુરૂપ છે, માટે વર્જવા યાેગ્ય છે.

પાતાથી કે પરથી જેમનું નામ જણાય નહીં, તેવા અજાણ્યાં ફૂલ તથા ફળ વર્જવા; કારણ કે તેની અંદર જીવાના ઉપઘાત રહેલા છે. તેમ જે ભક્ષણ કરવાથી તૃપ્તિ અલ્પ થાય છે અને તેના આરંભ માટા હાય, તે તુચ્છ ફળ કહેવાય છે, તે ગંગેટક, સીંગાડા પ્રમુખ કામળ ફળા જાણવા. તેથી અનર્થ-દંડના સંભવ છે. એટલે થાડા આરંભથી શ્રાવકને ગૃહવ્યવહાર ચલાવતાં અનર્થદંડ હાતા નથી. ચલિત રસ એટલે સડી ગયેલું દુર્ગાધી ધાન્ય, (ધુગી દ્ધિતીય પ્રકાશ ૧૯૫

વળી ગયેલું હેાવાથી) તે અનંતકાય કહેવાય છે. માટે વર્જવા યાગ્ય છે. સુખડી પ્રમુખ કાળ ઉપરાંત રહેલ હેાય તે તથા સડી ગયેલા દાણા કે જેમના વર્ણ અને ગંધાદિક અદલાઈ ગયા હેાય તે કત્સિત અન્ન કહેવાય છે.

આ પ્રમાણે આ બાવીશ અભક્ષ્યા કહેલા છે. પર'તુ તેટલા બાવીશ જ અભક્ષ્ય છે, એમ ન સમજહું; કારણ કે ઉપલક્ષણથી બીજા પણ અભક્ષ્ય કહેવાય છે, જેમકે, જેને બે દિવસ ઉક્ષ'ઘન થઈ ગયા હાય. રાંધેલા ચાખાએ કરી વ્યાપ્ત એવું દહીં તથા પત્ર પુષ્પાદિ, જે બહુસાવઘ હાય તે વજ°વા.

અલ્પસાવઘ હાય તાે પણ તેના નિયમ કરવાે. જેમકે, 'મારે આટલા પ્રમાણ એાદનાદિ જમવા.' તેવી રીતે ચિત્તની અત્ય'ત ગૃદ્ધિ–લાેલુપતા, ઉન્માદ તથા અપવાદ વગેરેને ઉત્પન્ન કરનારાં વસ્ત્ર, આભૂષણ અને વાહના-દિક વર્જવા, અને આકીનાનું પ્રમાણ કરવું. પ્રમાણમાં વિરતિની પરિણતિ એટલે વિરતિ કરવાના પરિણામ હાેય છે, માટે પરિમાણ અવશ્ય કરવું.

અહીં કેટલાએક અજ્ઞાની લોકો કહે છે કે, 'આ સંસારમાં શરીર જ સારરૂપ છે, માટે તે શરીરને જેમ તેમ પોષવું જોઈએ. તેમાં ભક્ષ્ય અભક્ષ્યની કલ્પના શા માટે કરવી ?' આ સંઅ'ધે તેમને કહેવાનું કે, તેઓ ખરેખરા મૂર્ખ જ છે. કારણ કે, આ શરીરને બહુ પ્રકારે પાષણ કરવામાં આવે, તા પણ તે શરીરનું અસારપણું જ હાય છે; તેથી તેવા અસાર શરીરને અથે વિવેષી પુરુષાએ અભક્ષ્ય ભક્ષણ કરવું નહીં. તેને માટે કહ્યું છે કે—

'अइ पोसिअंपि विहडइ, अंते एअं कुमित्तमिव देहं । सावज भुज पार्व, को तस्स कए समायरइ'॥ १॥

'આ શરીર અતિ પાેષણ કર્યા છતાં પણ અ'તે નકારા મિત્રની પેઠે વિનાશ પામી જાય છે, તેથી તેવા શરીરને માટે સાવઘ ભાેગવવાનું પાપ કાેણ આચરે ?" ૧

હવે દર્શાંત સહિત આ વ્રત લીધાનું ફળ દેખાંડે છે.

'मंसाइणं नियमं, धीमं पाणचए वि पालंतो । पावइपरंमिलोए, सुरभोए वंकचुलोव्व '।। १ ।।

'માંસાદિકના નિયમ બુબ્રિમાન્ મનુષ્ય પ્રાણના ત્યાગ સુધી પણ પાલન કરે તા પરલાકમાં વ'કચૂલની પેઠે દેવલાકના સુખને પામે છે.'૧

## વ'કચૂલની કથા.

આ ભરતક્ષેત્રને વિષે વિમલ નામે રાજા હતો. તેને સુમ'ગલા નામે સ્ત્રી હતી. બન્ને દ'પતીથી બે સ'તાના ઉત્પન્ન થયાં. તેમાં પુષ્પચૂલ નામેએક પુત્ર અને પુષ્પચૂલા નામે એક પુત્રી હતી. તે બ'ને અનુક્રમે યૌવન વયને પ્રાપ્ત થયાં. રાજકમાર પુષ્પચૂલને એક સુ'દર રાજકન્યા સાથે પરણાવ્યા. રાજકન્યા પુષ્પચૂલા વિવાહિત ચૂલાને કાઈ ઉત્તમ રાજકમારની સાથે પરણાવી. રાજકન્યા પુષ્પચૂલા વિવાહિત થયા પછી થાડાજ વખતમાં વિધવા થઈ. આથી રાજા વિમલ અને સુમ'ગલા રાણી ઘણા જ દુઃખી થઈ ગયાં. વિધવા થયેલી પુષ્પચૂલા તેના ભાઈ પુષ્પચૂલ ઉપર અતિ પ્રેમ રાખતી હતી. બ્રાતૃસ્નેહને લઈને પાતાના પિતાને ઘર રહેતી હતી.

રાજકુમાર પુષ્પચૂલ ચાેરી વગેરે દુવ્ય°સનાેમાં પડી ગયાે; તેથી તે નગરના લોકોને અતિશય પીડવા લાગ્યાે. આ દુવ્ય<sup>લ</sup>સનને લઈને લોકામાં તે વ'કચૂલના નામથી એાળખાવા લાગ્યાે. તેની બહેન પુષ્પચૂલા પણ તેના જેવી જ વ્યુક્તિવાળી થઇ, તેથી તે વ'કચૂલાના નામથી લોકામાં વિખ્યાત થઇ. વ'કચૂલ નગરજનાને અત્ય'ત પીડતાે હતાે. તેની ઘણી ફરીયાદાે રાજાના સાંભ-ળવામાં આવી. આથી રાજા તેની ઉપર રાષાતુર થઈ ગયા અને તેણે વ'કચૂલને પાતાના રાજ્યની હદમાંથી કાઢી મૂકયાે. તેની બહેન વ'કચૂલા અને તેની સ્ત્રી તેના પ્રેમને લઈને પાછળ ચાલી નીકળી. વ'કચૂલ પાતાની અહેન અને સ્ત્રીને સાથે લઇ જ'ગલમાં ભમવા લાગ્યાે. કાેઈ એક ભય'કર અટવીમાં તે આવી પહેાંચ્યા, તેવામાં કાઇ ધનુધ'ર ભિલ્લે તેને જેયા, તે ભિલ્લે આકૃતિથી તેને રાજપુત્ર જાણી અહુ માનથી પાતાની પલ્લીમાં રાખ્યા. તેણે આદરથી તેના વૃત્તાંત પૂછ્યા. વ'કચૂલે તેને પાતાના વૃત્તાંત કહી સ'ભળાવ્યા. તેના વૃત્તાંત જાણી તે ભિલ્લની તેની ઉપર ઘણી પ્રીતિ થઇ. તે સમયે ત્યાં મૃલ પલ્લીપતિ મરણ પામેલા હતા, તેથી તેના સ્થાન ઉપર વ'કચૂલને સ્થાપવામાં આવ્યા. વ'કચૂલ એક માેટા ભિલ્લ રાજા બની ગયાે. તે <mark>ભીલડીઓની સાથે રહે</mark>વા લાગ્યો અને ભીલ<mark>ેાની</mark> સાથે લેોકોને લુંટતાે તે સ્થળે સુખે કાળ નિગ<sup>¢</sup>મન કરવા લાગ્યાે.

એક વખતે વર્ષાઋતુના સમય આવ્યા. તેવામાં ચંદ્રયશા નામના એક આચાર્ય કેટલાએક મુનિઓના પરિવારના સાથમાંથી જુદ્દા પડી ગયેલા હેાવાથી ભુલા પડી તે પલ્લીમાં આવી ચડ્યા. તે આચાર્ય પાતાના આચારમાં સારી રીતે વર્તનારા હતા, તેથી વર્ષામાં નિર'તર નવા ઉત્પન્ન થયેલા અ'કુરાના દ્ધિતીય પ્રકાશ ૧૯૭

મદ'નથી અને સચિત્ત જલના સ'ઘકૃથી ભય પામતા હતા, તેથી તે સમય તેમને વિહાર કરવામાં અયાગ્ય લાગ્યા. આથી તેઓ તે પલ્લીમાં પેસી ગયા હતા. વ'કચૃલે કુલીનતાને લઇને તે મુનિને પ્રણામ કર્યા. ગુરુએ તેને ધમ'લાભની આશીષ આપી. ગુરુએ તે સ્થળે વસવા માટે વ'કચૂલની પાસે જગ્યાની માગણી કરી. તે વખતે વ'કચૂલે કહ્યું, 'મહારાજ! હું તમાને રહેવા વસતિ આપું. પર'તુ તમારે તે જગ્યામાં કે મારી હદમાં ધમ'ની પ્રરૂપણા કરવી નહીં. કારણ કે, હિંસા, અસત્ય અને ચારી વગેરેના ત્યાગ કરવાથી ધમ' પ્રાપ્ત થાય છે, પર'તુ અમારી આજવિકા તો તેમાંજ રહેલી છે. માટે તમારે આ સ્થળે ધમ'ની પ્રરુપણા કરવી નહીં.'

આચાર્ય ચંદ્રયશાએ એ વાત કબૂલ કરી. પછી વ'કચૂલે તેમને રહેવાને માટે નિરવદ્ય સ્થાન આપ્યું. પછી ગુરુ સ્વાધ્યાય ધ્યાનાદિ ધર્મ'કૃત્ય કરતા તે સ્થળે ચાતુર્માસ્ય રહ્યા હતા.

એક વખત વ'કચૂલે આચાય'ને આહારાદિકને માટે નિમ'ત્રણ કયુ', ત્યારે આચાયે કહ્યું, 'ભદ્ર, અમારે તમારા ઘરની ભિક્ષા કલ્પતી નથી. અમે તાે અહિ તપશ્ચર્યા કરીનેજ સુખે કાલ નિગ'મન કરીશું. તમાએ અમાને જે વસતિ દાન કયું છે, તેથી તમાએ મહાપુષ્ય ઉપાજન કરેલું છે. તેને માટે આગમમાં આ પ્રમાણે કહેલું છે.

'जो देइ उवस्सं म्रुणि-वराण तव नियम जोगजुत्ताणं । तेणं दिन्नावत्थन्न पाण, सयणासणंविगप्पा ॥ १ ॥ पावइ सुरनर रिद्धी, सुकुळुप्पत्ती य भोगसामग्गी । नित्थरइ भवमगारि, सिजा दाणेण साहूणं '॥ २ ॥

'તપ, નિયમ અને યાગથી યુક્ત એવા મુનિઓને જે ઉપાશ્રય આપે છે, તેણે તેમને વસ્ત્ર, પાણી, શયન અને આસન પ્રમુખ સર્વ આપ્યું છે. તે વસતિ દાનના પુણ્યથી તે મનુષ્ય દેવ તથા મનુષ્યની ઋકિંદ્ધને પામે છે, સારા કુળમાં જન્મ મેળવે છે, ભાગની સામશ્રી પ્રાપ્ત કરે છે અને આ સ'સારના પાર પામે છે.' ૧–૨

વર્ષાકાળ અતિક્રાંત થયા પછી ગુરુ મહારાજએ વ'કચૂલને પૂછી ત્યાંથી વિહાર કર્યો. વ'કચૂલ તે આચાર્ય'ની સત્ય પ્રતિજ્ઞાથી હર્ષ પામતા ભક્તિ વડે તેમની પાછળ ગયા. કેટલાક માર્ગ ઉલ્લ'ધ્યા પછી ચિરકાલ રહેલા મુનિના

વિયાગથી વિહ્નળ થયેલા વ'કચૂલે ગુરુને નમન કરી આ પ્રમાણે વિન'તિ કરી– 'સ્વામી, અહીંથી હવે બીજાના સીમાડા આવે છે, તેથી હુ' હવે પાછા વળીશ. હવે મને તમારૂં પુન<sup>૧</sup>દશ<sup>૧</sup>ન તત્કાળ પાછું થાજો. ' આ પ્રમાણે તેનાં વચન સાંભળી આચાર્યે મધુર વાણીથી વ'કચૂલને કહ્યું, 'હે ભદ્ર, તમારી સહાયથી અમા આટલા કાળ તમારા સ્થાનમાં સુખે રહ્યા હતા. તેથી એ તમાને રુચે તાે તમારા પ્રત્યુપકાર કરવા માટે થાેડું કાંઈ કહાએ. ' વ'કચૂલ બાેલ્યાે—' મહા-રાજ, જે મારાથી સુખે પાળી શકાય, તેવાં વચના કહી મારી ઉપર અનુગ્રહ કરાે. ' વ'કચૂલના કહેવાથી તે આચાય° આ પ્રમાણે બાેલ્યા—' ભદ્ર ! ૧ જેનું નામ કાેઈનાથી જાણી શકાય નહીં એવાં અજાણ્યાં ફળ તમારે ખાવાં નહીં. ર બીજાને મારવાની ઈચ્છા થતાં તમારે સાત આઠ પગલાં પાછું હઠલું. ૩ રાજાની પ**ટરાણીને માતા સમાન ગણવી અને ૪ ક**દિ પણ કાગડાનું માંસ ખાલું નહીં. આ ચાર નિયમા તમારે ચાે ક્રસ રીતે પાળવા. આ નિયમા પાળ-વાથી તમારે ઉત્તરાત્તર માટેા લાભ થશે. ' આચાય'નાં આ વચન સાંભળી 'મહારાજ, આપે મારી ઉપર માેટા અનુગ્રહ કર્યો.' એમ કહી વ'કચૂલે તે ચાર નિયમા ચહેણું કર્યા. પછી તે પાતાને સ્થાને પાછા કર્યા અને ગુરુ મહા-રાજ ત્યાંથી વિહાર કરી ખીજે સ્થળે ચાલ્યા ગયા.

એક વખતે વ'કચૂલ ભિલ્લોની સેના લઈ કાઈ ગામ મારવાને ચાલ્યા. તે ગામના લોકોને અગાઉથી માલૂમ પડવાથી તેઓ ગામ મુષ્ઠીને નાસી ગયા, વ'કચૂલ ગામને ખાલી થયેલું એઈ પાતાના પરિશ્રમ નિષ્ફળ થયાથી મનમાં પરિતાપ પામતા પરિવાર સાથે ત્યાંથી પાછા કર્યા. અને અટવીમાં એક વૃક્ષ નીચે વિશ્રાંતિ લેવા ખેંડા. વ'કચૂલને ક્ષુધા લાગવાથી તેણે અટવીમાંથી ફળાદિ લાવવાને પાતાના માણસોને આજ્ઞા કરી. તે લોકા પણ ક્ષુધાથી પીડિત થતા હતા, એટલે તેઓ ફળાદિ લેવાને અટવીમાં આમ તેમ કરવા લાગ્યા. કાઈ વનલતામાં સુગ'ધી અને પાકેલાં ફળાથી નમ્ન થઈ ગયેલું એક કિંપાકનું વૃક્ષ તેમના એવામાં આવ્યું. તત્કાળ તેમણે એ વૃક્ષનાં ફળાં લીધાં અને તે લઇ તેઓ વ'કચૂલની પાસે આવ્યા. વ'કચૂલને તે ફળાંને એતાંજ પાતે લીધેલા નિયમ યાદ આવ્યા. તેથી તેણે તે ફળનું નામ પૂછ્યું. ભિલ્લોએ કહ્યું, 'આમે આ ફળનું નામ જાણતા નથી. પરંતુ તે અહુ સ્વાદવાળાં છે. માટે આપને ખાવામાં હરકત નથી. ' વ'કચૂલે કહ્યું, 'હુ' અજાણ્યા ફળ ખાતા નથી. કરણ કે મે' અજાણ્યા ફળ ન ખાવાના નિયમ લીધા છે. ' ભિક્ષોએ આય્રહ-

પૂર્વ'ક કહ્યું – ' સ્વામી આવી અસ્વસ્થ અવસ્થામાં નિયમનાે આગ્રહ રાખવામાં આવતાે નથી. કારણ કે, અહીં તાે પ્રાણ રહેવાનાે પણ સ'દેહ છે, તેવા વખતમાં અભિત્રહ શા ?' તે લાકાનાં આવાં વચન સાંભળી વ'કચૂલ ધમ°નુ' ધૈય° ધારણ કરીને બાેલ્યા, 'ભિક્ષો, હું' ક્ષુધાથી પીડાઉ છું', પરંતુ મને એ નિયમમાં દઢતા છે. તમારે આવા વચના બાલવાં નહીં. પ્રાણ જવાનાં હાય તા ભલે જાએા, પર**ં**તુ ગુરુ સમીપે ગ્રહુણ કરેલે**ા મારા નિયમ**ે સ્થિર રહેા.' પછી તે ભિક્ષોએ વ'કચૂતને આગ્રહ કર્યો નહીં. તેઓ બધા એ ફળ ખાઈને તે વૃક્ષ નીચે સુઇ ગયા; પણ તેએામાંથી વ'કચૂલના નિરાેધથી એક સેવકે તે કળ ખાધાં નહીં. પછી વ'કચૂલ પણ સૂઇ ગયા. થાડીવાર પછી વ'કચૂલે જિ**ગ્રત થઈ પાેતાના ખાસ સેવકને જગા**લ્યો અને કહ્યું, 'આ સૂતેલા લાેકાેને જગાડાે. હવે આપણે આપણી પક્ષીમાં જઈએ. , તે સેવકે પાેકાર<sup>ે</sup>કરી અધાને જગાડવા માંડયા, પેણ કાેઇ જાગ્યું નહીં. પછી કર સ્પરા કરીને જગાડવા માંડયા. તેા પણ કાેઈ જાગ્યા નહીં. તેણે તપાસ કરી એયું, તેા ત્યાં સવે મરણ પામેલા માલૂમ પડ્યા. પછી તેણે વંકચૂલને તે વૃત્તાંત જણાવ્યા. આથી વ'કચૂલ આશ્ચય પાર્મી ગયા અને પાતે ગ્રહણ કરેલા નિયમ સફળ થયા, એમ જાણી મનમાં આ પ્રમાણે કહેવા લાગ્યા. 'અહા! ગુરુ વાણીનુ' માહાત્મ્ય કેવું છેં ? તે વાણીના પ્રભાવથી હું જીવતા રહ્યો. હું કેવા નિર્ભાગી કે સર્વ ઈષ્ટ સિક્તિને કરનાર કલ્પવૃક્ષ જેવા તે ગુરુ અકસ્માત્ મને પ્રાપ્ત થયા હતા, તેમની વાણીના ઉપદેશના લાભ મે' છેાડી દીધા અને ફાેગટના વખત ગુમાવ્યા.' આ પ્રમાણે ચિત્તમાં ભાવતાે તે વ'કચૂલ હર્ષ અને ખેદ સાથે રાત્રિ પડતાં પાતાની પક્ષીમાં આવ્યા. જેવામાં તે રાત્રે ઘરમાં પ્રવેશ કરે છે, તેવામાં પાતા**ની** અહેન પુરુષના વેષ ધારણ કરી પાતાની સ્ત્રીની સાથે સુતેલી તેના જેવામાં આવી. તેણે પુરુષ વેષવાળી પાતાની અહેનને આળખી નહીં. તેના મનમાં એમ આવ્યું કે, કાઈ પુરુષ સાથે પાતાની સ્ત્રી સૂતેલી છે, આથી તેણે ચિંતવ્યું કે, 'અરે! મારી સ્ત્રી દુરાચારિણી છે. તે આ કાઈ પુરુષની સાથે સૂતેલી છે; માટે આ અંનેને આ વખતે ખડ્ગથી મારી નાંખું ' આવું ચિંતવી તે પ્રહાર કરવાને ખડ્ગ ઉગામે છે, તેવામાં તેને પેલા ગ્રહણ કરેલા બીજો નિયમ યાદ આવ્યા. તહાળ તે સાત પગલાં પાછેા ફર્યો. તે વખતે ક્રોધાતુર એવા તે વ'કચૂલનું ખડ્ગ દ્વારની સાથે અથડાયું. તેના અવાજથી તેની પુરુષવેષધારી બ્હેન વંકચૂલા જોગી ગઇ. તેણે પાતાના ભાઈને જેતાં:જ કહ્યું, 'ભાઈ, ચિર'જીવા.' વ'કચૂલ પાતાની ખહેનને ઓળખી શરમાઈ ગયા. પોતાના ખડ્ગની સાથે કોધને સ'વરી તેણે પોતાની બહેનને પુરુષ વેષ ધરવાનું કારણ પૂછ્યું. વ'કચૂલા બાેલી–' ભાઇ, આજે સ'ધ્યાકાળે તમારા શત્રુના સેવકા નટના વેશ ધારણ કરીને અહીં આવ્યા હતા. હું તેમના કપટ વેષ જાણી ગઈ હતી. તે વખતે મેં ચિંતવ્યું કે, ભાઈ વ'કચૂલ બહાર ગયા છે. તે ક્યાં છે, એની મને ખબર નથી. જો આ લાેકાના જાણવામાં આવશે કે વ'કચૂલ પરિવાર સહિત બહાર ગયેલ છે, તાે તેઓ આ પક્ષીને અનાથ ધારી પરાભવ કરવાને આવશે; માટે કાઈ ઉપાય કરવા. આવું ચિંતવી મેં રાત્રે કપટથી તમારા વેશ પેહેયાં અને પછા સભામાં તે નટ લાેકાની પાસે નાટક કરાવી, તેમને યાગ્યતા પ્રમાણે દ્રવ્ય આપી વિદાય કર્યા. પછી આળસથી મેં તમારા વેષ કાઢ્યો નહીં અને તે વેશ સાથે મારી ભાજાઇની સાથે સૂઇ ગઈ હતી. પાતાની બહેનના મુખથી આ વૃત્તાંત સાંભળી વ'કચૂલ પાતાના મનમાં વિચારવા લાગ્યા કે, 'અહા! ગુરુના ઉપદેશના કેવા માટા લાભ મળ્યા? મને તે ગુરુની વાણીએ બહેનની હત્યાના પાપમાંથી બચાવ્યા.' આ પ્રમાણે તેણે ગુરુવાણીની બહુ પ્રશ'સા કરી.

એક વખતે વંકચૃલ ચારી કરવા માટે ઉજ્જયિનીનગરીમાં ગયા. ત્યાં અર્ધ રાત્રે કાઈ ધનવાન શેઠના ઘરમાં ચારી કરવાને પેઠા. તેવામાં ત્યાં તે ગૃહના સ્વામી શેઠ એક કાેડીના ખર્ચ વધારે થવાની ભ્રાંતિથી પાતાના પુત્રની સાથે વાદ—વિવાદ કરતાે તેના જેવામાં આવ્યા. તે જેતાંજ વંકચૃલને મનમાં તિરસ્કાર ઉપજ્યા કે આવા શેઠના ધનને ધિક્કાર હજો. પછી તે ત્યાંથી ચારી કર્યા વિના પાછા કર્યા. પછી કાેઈ બ્રાહ્મણના ઘરમાં પેઠા. લાેકાેની પાસે થાેડું થાેડું યાચી સ'પત્તિને પામેલા એવા બ્રાહ્મણનું ધન લઈને શું કરહું? એમ ચિંતવી તેનું ઘર પણ છાેડી ચાલ્યા ગયા. પછી તે કાેઈ વેશ્યાના ઘરમાં પેઠા. 'પાતાના રમણીય શરીરવડે કૃષ્ટી નરને પણ સેવનારી વેશ્યાનું ધન લેહું, એતાે વિશેષ નિંદનીય છે; માટે મારે એનું ધન પણ શા માટે લેહું જેઈએ!' આમ વિચારી તેણે વેશ્યાનું ઘર પણ છાેડી દ્રીધું. તે પછી તે રાજાના ઘર આગળ આવ્યા. ત્યાં તેણે ચિંતવ્યું કે,

'चौर्यमाचर्यते तचे ल्लुंटचते खलु भूपतिः ।। फलिते धनमक्षीणमन्यथापि चिरं यशः' ।। १ ।।

' જો ચારી કરવી તા રાજાને જ હ્યું ટવા, કારણ કે જો કામ સફળ થાય તા અક્ષય ધન મળે અને નહીં તા લાંબા કાલનું માટું યશ મળે.' ૧

द्वितीय प्रक्षाश २०१

આવું વિચારી તે વનમાંથી એક ધા લાવ્યા. તેને રાજાના ઘરના કિક્ષા ઉપર ચાંટાડી, તેના પૂછડા સાથે વળગી રાજાના મહેલમાં દાખલ થયા. ત્યાં અદ્દભુત રૂપને ધારણ કરનારી રાજાની પટરાણી તેના જેવામાં આવી. તે સમયે જાગૃત થયેલી રાણીએ તેને જોયા અને આ પ્રમાણે પૂછયું, 'તું કાણ છે? અને અહીં શા માટે આવ્યા છે ? ' વ'કચૂલે કહ્યું, ' હુ' ચાર છું અને બહુ પ્રકારનાં મણિ તથા રત્નાદિક દ્રવ્યની ઇચ્છાથી અહીં આવ્યા છું. 'આ વખતે વ'કચૂલનું રૂપ એઈ રાજની રાણી તેની પર માહિત થઈ ગઈ. તેણીએ કામળ સ્વરથી આ પ્રમાણે કહ્યું, 'ભદ્ર ! દ્રવ્યની વાર્તા છે ? આ ખધું તમારૂં જ છે. કાઈ જાતના ભય રાખશા નહીં. સ્વસ્થ થાએા. આજે તમારા કુળદેવતા તમારી ઉપર તુષ્ય-માન થયા છે. કારણ કે, હું રાજાની પટરાણી તમારે વશ થઇ ગઈ છું. આજે મે' મારા સૌભાગ્યના ગવ<sup>લ્</sup>થી રાજાને રીસાવ્યા છે, તેથી તમે અહીં આવા અને તમારા યૌવનને સફળ કરાે. સંતુષ્ટ થતાં માણસાેને અર્થ કામ સુલભ છે. મારા સ'તાષ હશે તા તમારા વધ કે અ'ધ થશે નહીં.' આ પ્રમાણે પડરાણીએ તે વ'કચૂલને કામગ્રહથી લાભાવ્યા અને ક્ષાેભ પમાડચો. તાે પણ વ'કચૂલ પાતે અ'ગીકાર કરેલા નિયમનુ' સ્મરણ કરી રાણીને નમી આ પ્રમાણે બાેલ્યા, 'માતા ! તમે મારાં પૂજ્ય છેા. મારા જેવા એક વનવાસી તસ્કર તરફ તમારે સ્પૃહા કરવી ચાગ્ય નથી.' પટરાણી ખાેલી, 'અરે વાચાલ, હું તારી સાથે કામની અભિલાષી છું, તેને તું માતા કહીને બાલાવતા કેમ શરમાતા નથી ? જો તું મારૂ' વચન માનીશ નહીં તેા આજે તારી ઉપર યમરાજ રૂટ્યો સમજજે.' આ પ્રકારે રાણીએ ઘણાં વચના યુક્તિથી કહ્યાં, તેા પણ તે વ'કચૂલ જરા પણ ક્ષાભ પામ્યા નહીં. પછી તે રાણી ક્રોધાતુર થઇ અને નખે કરી પાતાનું શરીર ઉજરડી ઉંચે સ્વરે પાકાર કરવા લાગી.'

આ તરફ રાજા તે રાણીવાસના ગૃહના દ્વાર આગળ છૂપી રીતે ઉભે રહી આ સર્વ વૃત્તાંત સાંભળતા હતા. જ્યારે રાણીએ પાકાર કરવા માંડવી એટલે દ્વારપાળા જગી ઉક્યા અને ઉઘાડાં શસ્ત્રો લઈ દાડી આવ્યા. તે વખતે રાજાએ તે લાેકાને અટકાવીને કહ્યું, આ ચાર નિરપરાધી છે, માટે તેને મારશા નહીં. માત્ર જરા આંધીને લઇ જે અને સવારે મારી આગળ સભામાં લાવજો.' દ્વારપાળાએ રાજાની આજ્ઞા પ્રમાણે કર્યું. તે ચારને પકડી આંધીને લઈ ગયા.

આ વખતે પાતાની રાણીના દુરાચાર પ્રત્યક્ષ જોઈ રાજા મનમાં ચિંતા કરવા લાગ્યા અને તે ચિંતામાં તેણે જગૃતપણાથી જ મહાકષ્ટે રાત્રિ નિગ°મન કરી. પ્રાતઃકાળે રાજસેવકા તે ચારને આંધી રાજાની આગળ સભામાં લાવ્યા. રાજાએ આક્ષેપથી વ'કચૂલને, સત્ય કહેવાને કહ્યું, એટલે વ'કચૂલે રાત્રિના સર્વ વૃત્તાંત જે અન્યા હતા, તે સાચે સાચા કહી સ'ભળાવ્યા અને રાણીએ પાતાને મધુર વાણીથી કેટલાંક વચનાે કહ્યાં હતાં, એમ ગુપ્તપણે તે વાત જણાવી. આથી રાજા વંકચૂલની ઉપર સંતુષ્ટ થઇ ગયા. તેને અધમાંથી મુક્ત કરી રાજાએ આલિંગન કર્યું અને આ પ્રમાણે કહ્યું, ' હે સત્પુરૂષ, તમારા સાહસથી હું તમારી ઉપર સંતુષ્ટ થયા છું. માટે મારી પટરાણી હું તમને અપ'ણ કરૂં છું. વ'કચૂલ બાહ્યા, 'સ્વામી ! આપનાં પટરાણી એ મારી માતા છે. આપે એવું વચન ન બાલવું.' તે પછા રાજાએ ધમકી આપીને કહ્યું કે, 'જો તું રાણીને યહેણ કરીશ નહીં તાે હું તને શૂળીએ ચડાવીશ.' વ'કચૂલ આવી ધમંકીથી પણ ડગ્યા નહીં. વ'કચૂલને આમ અચલ અને દઢ જોઇ રાજા તેની ઉપર ઘણા જ તુષ્યમાન થઈ ગયા અને તે જ વખતે તેને પાતાના પુત્રના પદ ઉપર સ્થાપી દીધા. પછી રાજા પાતાની દુરાચારિણી રાણીને હણવા ઇચ્છતા હતા, તેને વ'કચૂલે કેટલાંએક વચના કહી જીવતી રખાવી હતી. તે પછી વ'કચૂલે પાતાની સ્ત્રી અને અહેનને ત્યાં ખાલાવી તે ઉજ્જયિનીનગરીમાં સુખે રહ્યો હતા. ત્યારથી તેને ધમ ઉપર વિશ્વાસ ઉત્પન્ન થયા અને તેથી તેણે પાતાના હ્રુદયને જૈનધમ<sup>6</sup>ને વિષે અનુરક્ત કયુ<sup>6</sup>. પેલા આચાય<sup>6</sup> મહારાજાએ આપેલા નિયમાને નિર'તર સ'ભારતા વ'કચૂલ યથાશક્તિ ધમ ઉપર શ્રદ્ધાવાળા થયા હતા.

એક દિવસે વ'કચૂલના ભાગ્યાદયથી તે આચાય ભગવાન્ તે જ નગરીમાં પધાર્યા. તે ખબર જાણી વ'કચૂલ માટા આડ બરથી તેમને વ'દના કરવાને ગયા. આચાર પાસેથી ધમ નું શુદ્ધ સ્વરૂપ સાંભળી તેણે તત્ત્વરૂચિરૂપ સમ્યકૃત્વ અ'ગીકાર કર્યું હતું. આ અરસામાં તે ઉજ્જયિનીનગરીની સમીપ આવેલા શાલિગ્રામ ગામના રહેવાસી જિનદાસ નામના શ્રાવકની સાથે વ'કચૂલને મેત્રી થઈ હતી. તે જિનદાસ શ્રાવક ઉપર વ'કચૂલના ઘણા જ સ્નેહ થયા હતા.

એક સમયે રાજાએ અતિ દુજિય એવા કામરૂપ દેશના રાજાને જીતવા માટે વ'કચૂલને આજ્ઞા કરી વ'કચૂલે રાજાની આજ્ઞાથી કામરૂપ દેશમાં જઇ ત્યાંના રાજા સાથે યુદ્ધ કરી તેને પરાજિત કર્યી, પર'તુ શત્રુઓનાં શસ્ત્રોથી તે દ્વિતીય પ્રકાશ ૨૦૩

ઘણા જ ઘાયલ થઈ ગયા. ઘાયલ થયેલા વ'કચૂલ તેવી જ સ્થિતિમાં ઉજ્જયિની નગરીમાં આવી પહેાંચ્યા. વ'કચૂલની આવી સ્થિતિ જોઈ રાજના હૃદયમાં ચિંતાની પીડા ઉત્પન્ન થઈ આવી. તત્કાલ તેણે ઘણા વૈદ્યોને **બાેલાવી** તે**ની** ચિકિત્સા કરાવી; પણ વ'કચૂલના ઘા રૂઝાયાં નહીં. રાજાએ પછી પાતાના વૈદ્યોને ક્રોધ લાવીને કહ્યું, 'તમે વ'કચૂલને શા માટે સાજે કરી શકતા નથી! તમારે તેને જલ્દી સાંજે કરવા. વૈદ્યાએ કહ્યું, 'મહારાજ, તેને માટે હવે એક ઉપાય છે કે, જો તે કાગડાનું માંસ ખાય તેા તેના શરીરના ઘા રૂઝાઈ જાય.' આ<mark>થી</mark> રાજાએ વ'કચૂલને આલિંગન કરી અશ્રુપાત કરતાં કહ્યું, 'વત્સ! તારી પીડા દૂર કરવા માટે વૈદ્યોએ ઘણા ઉપચાર કર્યા, પણ તારા ઘા રૂઝાયા નહીં. હવે કાગડાનું માંસ ખાવાના ઉપાય બાકી છે, તે તું કર એટલે તારા શરીરની પીડા દૂર થઇ જાય. વ'કચૂલે કહ્યું, ' સ્વામી ! હું' સવુંથા માંસ ભક્ષણથી નિવૃત્ત થયા છું. તેમાં ખાસ કરીને કાગડાનું માંસ ન ખાવાના મેં નિયમ કર્યો છે; તેથી હું મારા નિયમ તાેડીશ નહીં. રાજા ખાેલ્યા, 'વત્સ! જો જીવતાં રહેવાય તાે ઘણાં નિયમા લઈ શકાશે અને મૃત્યુ પામ્યા પછી તે અધા નિયમા ચાલ્યા જશે. માટે જીવન રાખવા તું કાગડાનું માંસ ભક્ષણ કર.' રાજાનાં આવાં વચન સાંભળી વ'કચૂલ બાેલ્યાે, 'સ્વામી! હવે મારે જીવવા**ની** જરાપણ તૃષ્ણા નથી. કારણ કે, એકવાર અવશ્ય મૃત્યુ તેા થવાનું જ છે. તેથી આ પ્રાણ ભલે જાય, પણ હું અકૃત્ય નહીં કર્'.'

આ વખતે રાજાએ પેલા શાલી ગ્રામવાસી જિન દાસ શ્રાવક કે જે વ'ક- ચૂલના પરમ મિત્ર હતા, તેને બાલાવ્યા. રાજાના બાલાવવાથી જિન દાસ તત્કાલ વ'કચૂલને મળવાને માંગે ચાલી નીકળ્યા. તે રસ્તામાં આવતા હતા. તેવામાં કાઇ બે દેવીઓ રદન કરતી તેના જેવામાં આવી. જિન દાસ તેમની પાસે આવ્યા અને તેણે તે દેવીઓને પૂછ્યું, 'તમે કાણ છાં? અને શા માટે રદન કરા છાં? તે સ્ત્રીઓ બાલી, 'અમે સુધમ' દેવમાં રહેનારી દેવીઓ છીએ. અમારા સ્વામી દેવલા કમાંથી ચ્યવી ગયા, તેથી તેના વિરહથી અમે વિદ્ધળ બની વ'કચૂલ નામના એક ક્ષત્રિય ભર્તારને પ્રાથ'વા ઇચ્છીએ છીએ. આજે તે તમારા વચનથી જો તેના નિયમ ભાંગશે તા તે સત્વર દુગ' તિએ જશે. તેથી અમારે તેના પાછા વિયાગ થશે. આથી અમે રદન કરીએ છીએ.' તે ખંને દેવીઓનાં આ વચન સાંભળી જિન દાસે કહ્યું, તમે રદન કરીએ છીએ.' તે ખંને દેવીઓનાં આ વચન સાંભળી જિન દાસે કહ્યું, તમે રદન કરશો નહીં. જેમ તમારૂં ઇષ્ટ થશે તેમ

હું કરીશ.' આ પ્રમાણે તે દેવીએાને આશ્વાસન આપી જિનદાસ ઉજ્જયિની નગરીમાં આવ્યા. તે રાજાના મ'દિરમાં ગયા અને રાજાને મળ્યા. પછી તેણે વંકચલ આગળ આવી તેનું કુશળ પૂછી ઔષધના ઉપાય માટે પૂછ્યું, તે વખતે રાજાએ તેને સર્વ વૃત્તાંત કહ્યો. વ'કચૂલને કાગમાંસ ન ખાવાના નિયમમાં અતિ દઢ એઈ અને તેનું શરીર અત્યાંત જજ'રીભૃત થયેલું દેખી તેણે રાજદિ સર્વની સમક્ષ આ પ્રમાણે કહ્યું, 'આ મારા મિત્ર વ'કચૂલને ધર્મ' તે જ ઔષધ છે, માટે બીજું કાઇપણ ઔષધની પ્રવૃત્તિ કરવી નહીં.' મિત્રનાં આવાં વચના સાંભળી વ'કચૂલે કહ્યું, મિત્ર, તમે કહ્યું, તે યાગ્ય છે. હવે મારે તમને વિશેષમાં કહેવાનું કે જે તમે મારી ઉપર પૂર્ણ સ્નેહ રાખતા હેા તેા આળસને દૂર કરી મને આ છેલ્લે અવસર કાંઇક 'સ'અલ આપેા. વ'કચૂલની આ માંગણી ઉપરથી જિનદાસે તેને સમ્યક્ પ્રકારે આરાધના કરાવી. તેથી વ'કચૂલ ચાર આહારના પચ્ચકુખાણ કરી અને ચાર શરણનાે અ'ગીકાર કરી પ'ચપરમેષ્ઠી નમસ્કારનું સ્મરણું કરતા, તથા સર્વ જીવાને વિષે નિર્વેરપણાને ધારણા કરતા, પૂર્વના કરેલાં પાપને નિંદતા અને સુકૃતને અનુમાદતા સમાધિપૂર્વ'ક કાળ કરી બારમા દેવલાેકે દેવતા થયાે. તે પછા જિનદાસ વ'કચુલની મરણક્રિયા કરી શાેક કરતાે પાતાને ઘેર ચાલતા થયા. તે રસ્તે જતાે હતાે, ત્યાં માગે<sup>૬</sup> પેલી છે દેવીએાને રૂદન કરતી એઇ તેણે પૂછયું, 'ભદ્રે! હજુ શા માટે રૂદન કરા છા ? તે અખંડિત વ્રતવાળા થઈ મૃત્યુ પામી દેવલાકમાં તમારા સ્વામી ન થયા ? ' તે દેવીઓએ નિઃશ્વાસ નાંખીને કહ્યું, 'હે નિમલાશય જિનદાસ, તમે શું પૂછા છા ? અમારે તાે તે અમારા સ્વામીના વિયાગ જ રહ્યો. કારણ કે તેએા પરિણામની વિશુદ્ધિથી અમાને એાળ'ગીને બારમે દેવલોકે ગયા. પછી જિનદાસ ત્યાંથી પાતાને સ્થાને ચાલ્યાે ગયાે.

એ પ્રમાણે વ'કચૂલનુ' વૃત્તાંત કહેવાય છે. આ વૃત્તાંત ઉપરથી થાડા-પણ અભક્ષ્ય ભક્ષણના નિયમનુ' મહાફળ જાણીને ભવ્ય પ્રાણીઓએ વિશેષથી નિયમ પાળવામાં તત્પર થવું.

આ પ્રમાણે ભાજનને આશ્રીને ભાગાપભાગ વ્રતનું સ્વરૂપ કહ્યું. હવે કમ<sup>6</sup>ને આશ્રીને કહે છે—–

૧. લાતુ

# " कम्माउ जइ कम्मं विणानतीरेइ निव्वहेउतो । पनरसकम्मादाणे चयइअणंपि खरकम्मं " ॥१॥

'કમ'ને આશ્રી ઉત્સર્ગ માર્ગે કરીને શ્રાવકે કાેઇપણ સાવઘ કર્મ કરલું નહીં. અને નિરાર'ભ કરીને જ રહેલું. પણ જે કર્મ વિના નિર્વાહ ન થાય તેો પણ પંદર કર્માદાન અવશ્ય ત્યજી દેવા.' (૧)

#### પ'દર કર્માદાન

- (૧) અ'ગારકમ', (૨) વનકમ', (૩) શકટકમ', (૪) ભાટકકમ' અને (૫) સ્ફેાટકકમ', એ પાંચ કમ'. (૧) દાંત, (૨) લાખ, (૩) ૨સ, (૪) કેશ અને (૫) વિષ, એ પાંચ વાણિજ્ય. (૧) ય'ત્ર પીલન, (૨) નિલી'છન (૩) દવદાન, (૪) સરઃશાષણ અને (૫) અસતી પાષણ, એ પાંચ સામાન્ય એ પ'દર કર્માદાન કહેવાય છે.
- (૧) આજિવકા માટે અંગારા પાડવા, ભાડભુંજપણું કરવું, કુંભાર લાહકાર અને સુવર્ણકારનું કામ તથા ઈંટા પકાવવા પ્રમુખના આરંભ કરવા તે અંગારકમ કહેવાય છે.
- (ર) વૃક્ષાદિકના પત્ર, પુષ્પ વગેરેનું છેદન, ભેદન અને વેચવા પ્રમુખના આર'ભ વડે જીવલું તે વનકમ કહેવાય છે.
- (૩) ગાડા અને તેના અ'ગા ઘડાવી રાખવા–વેચવા તથા ગાડીથી આજીવિકા કરવી, તે શકટકમ કહેવાય છે.
- (૪) પાતાના ગાડા, અળદ તથા ઘાડા વડે બીજાના ભાર વહેવા, અને ભાડું લઇ ગાડા પ્રમુખ બીજાને આપવા–તે વડે આજીવિકા કરવી, તે ભાટક-'કમ° કહેવાય છે.
- (પ) કાદાળી, પાવંડા, હળ વગેરેથી ભૂમિનું વિદારણ કરવું, તથા પથ્થર ઘડવા–ઈત્યાદિ વડે જે આજવિકા કરવી તે સ્ફ્રાેટકકમ કહેવાય છે, તેમજ યવ પ્રમુખ ધાન્યના સાથવા વગેરે કરી વેચવું, તે પણ સ્ફ્રાેટકકમ કહેવાય છે. તેને માટે કહ્યું છે કે,
  - '' जब चणया गोहुम-मुग्ग मास करिडण्पभइय धन्नाणं । सत्तुय दालि कणिका, तंदुल करणाइ फोडयणं ॥१॥ अहवा फोडि कम्मं, सीरेणं भूमिफोडणे जंतू । उडत्तयणं च तहा, तहाय सिल कुट्टयं तं चेति ''॥२॥

" જવ, ચણા, ઘઉં, મગ, અડદ, કરટી પ્રમુખના સાથવા કરવા, દાળ, કિણક અને ત'દુલ કરવા, તે સ્ફ્રાેટકકમ કહેવાય છે. અથવા હળે કરીને જમીન ફ્રેાડવી, પાણીને મારવા કૂટવા લાકડીઓના પ્રહાર કરવા ઈત્યાદિ પણ સ્ફ્રાેટ-કમ કહેવાય છે."

પ્રથમથી મ્લેચ્છ વગેરે લોકોને માકલી હાથીના દાંત મ'ગાવીને વેચવા અથવા જે ખોણામાં તે હાથીના જ્વા પેદા થતા હાય ત્યાં પાતે જઈ દાંત લાવીને વેચવા તે દ'તવાણિજય કહેવાય છે. ઉપલક્ષણથી શ'ખ, ચામડું, ચામર વગેરે પણ જાણી લેવા તેના વેપાર કરવા તે પણ દ'તવાણિજય કહેવાય છે. ખીણ સિવાય બીજે ઠેકાણેથી દ'તાદિક વેચવામાં કે લેવામાં દાષ નથી.

- (૭) લાખના વેપાર કરવા તે લાખવાણિજ્ય, ઉપલક્ષણથી ગળી, મણ-શીલ આદિ અથવા મનાહર ધાન્યાદિક પણ જાણી લેવા.
- (૮) ઘી, તેલ, મદિરા, મધ, ચરબી, આદિનું વેચવું તે રસવાણિજ્ય કહેવાય છે.
- (૯) સીંગડીએા વછનાગ, અફ્રીણ, સાેમલ પ્રમુખ વેચવાં, તે વિષવાણિજ્ય કહેવાય છે. લાેહ, હડતાળ પણ ઘણા જીવના ઘાતક છે, માટે તે ઉપલક્ષણથી જાણવા.
  - (૧૦) દાસી, ગાય, ભે'સ, ઊંટ વગેરેને વેચવા તે કેશવાણિજ્ય કહેવાય છે.
- (૧૧) તલ, શેરડી, આદિને ય'ત્રે કરીને પીલવા, પીલાવવા તે ય'ત્રપીલણ-કર્મ' કહેવાય છે.
- (૧૨) અળદ, ઘાડા વગેરે ખસી કરવા, નાક વીંધવા અને કાન તથા કંખલ વગેરેનું છેદન કરવું, તે નિલ'છનકમ' કહેવાય છે.
- (૧૩) તૃણાદિકની વૃદ્ધિને માટે અથવા ક્ષેત્ર વગેરેને શોધવા માટે જે અગ્નિ લગાડવા તે દવદાનકર્મ કહેવાય છે.
- (૧૪) ગાેઘૃમ વગેરેના લાભ માટે દ્રહ, સરાવર વગેરે સુકવવા, તે શાેષણ કર્મ કહેવાય છે.
- (૧૫) અસતી–દુઃશીલ દાસી, બીલાડી પ્રમુખ જાનવરાનું પાષણ કરવું, તે અસતીપાષણકમ' કહેવાય છે. અહીં ઉપલક્ષણથી શુક, સારિકા, કૂતરા આદિ અધમ પ્રાણીએાનું પાષણ જાણી લેવું.

આ પંદર નિબિડ કર્મ બંધના હેતુ હોવાથી આગમ ભોષાએ તે પંદર-કર્માદાન કહેવાય છે. અહીં એટલા માત્ર પંદર જ ત્યજવાનું નથી પરંતુ બીજા પણ ખર–કઠણ કર્મ, ક્રૂર અધ્યવસાયથી સાધ્ય કર્મ જેવાં કે કાેટવાળપણું તથા અંદીખાનાનું રક્ષકપણું, ઈત્યાદિકના પણ ત્યાગ કરવા. કદિ અલ્પ સાવઘ કર્મથી નિર્વાહ કરવા પંડે તાે તે યુક્ત છે. તેને માટે કહ્યું છે કે,

> ''इयरंपिहु सावज्जं, पढमं कम्मं न तं समारभइ । जंदहूण पयद्वइ, आरंभे अविरओ लोओ " ॥१॥

'શ્રાવક નહીં નિષેધ કરેલ સાવઘ કર્મ' કે જે ઘરના આર'ભ, ગ્રામાંતર ગમન, શકટ, ખેડવાદિક છે તેના બીજાથી પહેલા આર'ભ પાતે કરે નહીં, તે શા માટે ? તે કહે છે કે, 'જેને તેલું કર્મ' કરતા દેખીને અયતનાવ'ત લાેકા તે કાર્ય' કરવામાં પ્રવતે' છે તેથી બીજાના આર'ભના તે હેતુ અને છે માટે પ્રથમ આર'ભ ન કરવા.

આ પ્રમાણે કમ°થી ભાગાપભાગ વ્રત સમજવું.

અહીં શિષ્ય પ્રશ્ન એ કરે છે કે, 'પૃવે' ભાગાપભાગ શબ્દવાચી તા સ્ત્રી વગેરે કહ્યા હતા, તેથી એ ત્રતમાં તેનું જ પ્રમાણ કરવું જોઇએ. તા પછી કમ'થી એ ત્રત હાઈ શકે નહીં અને કમ' શબ્દને ક્રિયાવાચીપણું હાવાથી ક્રિયાને ભાગાપભાગપણાના સ'ભવ નથી.'

તેના ઉત્તરમાં ગુરુ કહે છે, 'એ વાત સત્ય છે, પણ જે ભાગાપભાગ તે વેપારાદિક કમ'નું કારણભૂત છે, તેથી કારણને વિષે કાય'ના ઉપચાર કરવાથી કમ'ને પણ ભાગાપભાગપણું કહ્યું છે. તે વિષે અહીં વધારે ચર્ચા કરવાની જરૂર નથી.

તે ત્રતની ભાવના કહે છે–

" सव्वेसि साहूणं, नमामि जेहि अहियंति नाऊणं । तिविहेण कामभोगा, चत्ता एवं विचितिजा " ॥१॥

' જે મુનિઓ કામભાગને અહિત જાણીને મન, વચન અને કાયા, એ ત્રિવિધ વંડે તેનાથી વિરમ્યા છે, તે સર્વ મુનિઓને હું નમું છું.' ૧

## અનર્થદ'દ વિરમણ નામે ત્રીજાં ગુણવત.

અનથ'દ'ડ વિરમણ નામે ત્રીજુ' ગુણવ્રત કહેવાય છે. સ્વજન, શરીર, ધમ' તથા વ્યવહારને માટે જે આર'લ કરવામાં આવે તે અનથ'દંડ કહેવાય છે. તે સિવાય બાકીનું તે અનથ'દંડ કહેવાય છે. એટલે પોતાના ઉપયાગમાં આવે તેના આર'લ તે અથ'દંડ અને જેની સાથે પોતાનું કાંઈપણ પ્રયાજન ન હાય, છતાં તેના આર'લ કરવા તે અનથ'દંડ. તેવા અનથ'દંડથી જે વિરમણ એટલે વિરામ પામલું તે અનથ'દંડ વિરમણ નામે ત્રીજીં ગુણવ્રત કહેવાય છે. તે વ્રત દુધ્યાન વગેરે ચાર પ્રકારના અનથ'દંડના ત્યાં કરવારૂપ છે તેને માટે કહ્યું છે કે,

''दंिडजाइ जेण जिउं विज्ञिय निय देह सयण धम्महं । सो आरंभो केवल, पावफलोऽणत्थ दंडित्त ॥१॥ अवष्भाय पाव उवएस, हिंसदाणप्पमाय चरिएहिं। जं चउहा सो मुच्चइ, गुणव्वयं तं भवे तइयं ''॥२॥

'પાતાના દેહ સ્વજન અને ધમ'ના અર્થ વર્જીને બાકીના જે જે આર'-ભામાં જીવ દ'ડાય તેના આર'ભ કે જે કેવળ પાપરૂપ ફળને આપનાર છે, તે અનર્થ'દ'ડ કહેવાય છે. તે દુધ્યાન, પાપાપદેશ, હિંસા અને પ્રમાદ એ ચાર આચરવાથી અનર્થ'દ'ડ હાય છે એ ચારના જે ત્યાગ કરવામાં આવે તે ત્રીજુ' અનર્થ'દ'ડ વિરમણ નામે ગુણવ્રત કહેવાય છે." ૧–૨.

બીજી ગાથામાં આ પ્રમાણે વિશેષ વ્યાખ્યા છે. અપકૃષ્ટ એટલે હીણ ધ્યાન, તે આત° તથા રૌદ્રધ્યાન કહેવાય છે.

તેને માટે કહેલું છે કે---

''राज्योपभोग शयनासन वाहनेषु । स्त्री गंधमाल्य मणिरत्न विभूषणेषु ॥ इच्छाभिलाष मित मात्रमुपैति मोहात् । ध्यानं तदार्त्तमिति संप्रवदंति तज्ज्ञाः ॥१॥ संछेदनैर्दहन भंजन मारणेश्च । बंध प्रहार दमनैर्विनिकृन्तनैश्च ॥ यो याति रागमुपयाति च नानुकंपां । ध्यानं तु रौद्रमिति संप्रवदन्ति तज्ज्ञाः ''॥२॥

'રાજ્યના ઉપભાગ, શયન, આસન, વાહન, સ્ત્રી, ગ'ધ, માલ્ય, મણિ, રત્ન અને તેના આભૂષણાની અ'દર જે માહથી અત્ય'ત ઈચ્છા અભિલાષ પ્રાપ્ત થાય તેને વિદ્વાના આત્ત<sup>દ</sup>ધ્યાન કહે છે. (૧) દ્વિતીય પ્રકાશ ૨૦૯

જે છેદન, દહન, ભ'જન, મારણ, અ'ધ, પ્રહાર, દમન અને ખ'ડનથી રાગને પ્રાપ્ત થાય અને દયા ન લાવે તેને વિદ્વાના રૌદ્રધ્યાન કહે છે. (ર)

- ૧. ધર્મી પુરૂષોને પણ આ સ'સારને વિષે ઘણું કરીને અ'તરમાં દુધ્યાન થાય છે. પર'તુ તેઓ પાતાના પ્રજ્ઞાનના અળથી ઉન્માગે જાતાં એવા પાતાના ચિત્તને અટકાવી પુનઃ સન્માગે લાવે છે. જે પ્રાણીઓ નિર'તર આત્ત તથા રૌદ્રધ્યાનમાં પ્રવતે છે, તેમને તા અનથ દ'ડ જ છે.
- ર. પાપના હેતુ હાવાથી પાપ એટલે ખેતી આદિ કર્મ, તેની દાક્ષિણ્ય-તાના સ્થાન વિના જે ઉપદેશ તે પાપાપદેશ કહેવાય છે.
- 3. જે હિંસનશીલ હોય તે હિંસ કહેવાય છે. એવા વિષ, અગ્નિ, હળ અને શસ્ત્ર વગેરે તેનું દાક્ષિણ્યતાના સ્થાન વિના જે અસ'યતાને આપવું તે હિંસદાન કહેવાય છે.
- ૪. પ્રમાદ એટલે મઘ, વિષય, કષાયાદિક તે વડે જે આચરણ, તે પ્રમાદા-ચરણ કહેવાય છે. સાત વ્યસન, જલક્રીડા, વૃક્ષની શાખાને આશ્રીને હીંચકા ખેલવા, કુકડા પ્રમુખ જીવાને લડાવવા, કુશાસ્ત્રના અભ્યાસ કરવા અને વિકથા કરવી વગેરે પ્રમાદાચરણ કહેવાય છે; અથવા પ્રમાદાચરણ એટલે આલસની વ્યાપ્તિ. નહીં શાધેલા ધન, ધાન્ય તથા જલાદિકના વ્યાપાર કરવાથી, ચૂલા, પાણીઆરા વગેરેની ઉપર ચંદરવા ન આંધવાથી અને ઘી, દહીં દૂધ, અને છાશ આદિના પાત્રા નહીં ઢાંકવાથી તેમાં પાતાના તથા પરના ઉપઘાત થવાને લીધે તે અહુ અનર્થના કારણા છે, એમ જાણવું તે કારણને લઈને પરમગુરુએ શ્રાવકને ઘેર સાત ગણણા અને નવે ચંદરવા કહેલા છે. જેમ કે—

'' सुद्धे सावयगेहे, हवइ गलणाई सत्त सविसेसं । जल मिठ खार आछण तकं घी तिल्लं चुणायं '' ॥१॥

મીઠુંજળ, ખારું પાણી, ઉનું પાણી, છાશ, ઘી, તેલ, અને લોટ એ સાતને ગળવા માટે શ્રાવકે ગરણા રાખવા. આ ગાથાના અર્થ સુગમ છે. અહીં લાેટનું ગળવું એવી રીતે સમજવું કે તેને ચાળણીથી ચાળવા અહીં ઉપ-લક્ષણથી દૂધ આદિ વસ્તુએા માટે પણ ગરણું રાખવું.

૧. કેટલેક સ્થળે દસ ચંદરવા પણ કહેલા છે.

### ચ'દરવા કચે કચે સ્થળે જોઇએ

જલ સ્થાના દૂદુખલ ૧. પાણીઆરે, ૨. ખાંડણીએ, ૩. ઘંટીએ, ૪. ચૃલે, ૫. ધાન્યની ભૂમિને વિષે, ૬. દહીંનું જ્યાં માખણ કરવામાં આવે ત્યાં, ૭. ભાજન કરવાને ડેકાણે, ૮. સૂવાની જગ્યાએ અને ૯. ઉપાશ્રયે, એ નવસ્થાને સુંદર વસ્ત્રથી નિષ્પન્ન કરેલા ચંદરવા શ્રાવકે ધારણ કરવા. જો તે ન કરવામાં આવે તા અનર્થદંડ થાય છે. એવી રીતે ચાર પ્રકારના અનર્થદંડના ત્યાગ કરવા.

એ અનથ'દ'ડ નામે ત્રીજુ' ગુણવ્રત કહ્યું.

આ અનર્થદ ંડને વિષે ત્યાગ કરવાપણું વિશેષ પ્રકારે અતાવે છે. ઘણું કરીને પાતાની શક્તિ પ્રમાણે જેણે અર્થદ ંડ વર્જે લાે છે. તેથી પરમાર્થ જાણેલાે છે, એવા શ્રાવક કેવે પ્રકારે અનર્થદ ંડને પ્રયુજે છે? તે વિષે સર્વ પ્રકારના અનર્થ-દ ંડના બેદાે ઉપર દર્શાંતા કહેવા અશક્ય છે. તેથી માત્ર એક ચૂલા ઉપરનું દર્શાં આપવામાં આવે છે. પ્રમાદે કરીને ચૂલા ઉપર ચંદરવા નહીં આંધવાથી શું થયું હતું તે દર્શાંત અન્વયવ્યતિરેકથી કહે છે—

''चंदोदयदाणाओ, जाया मिगसुन्दरी सया सुहिया । तजालनाउ कुट्टी, तन्नाहो परभवे जाओ ''।।१।।

" ચૂલા ઉપર ચંદરવા આંધવાથી શ્રેષ્ઠીકન્યા મૃગસું દરી નામે રાજકન્યા સદા સુખી થઇ હતી અને તેના ભર્તારે તે ચંદરવા બાળી નાંખ્યા, તેથી તે પરભવે કુષ્ટી થયા હતા. ૧.

બીજા કેટલાએક તેના સંબંધીજના ચુલા ઉપર ચંદરવા ન બાંધવા વગેરેથી અકસ્માત મૃત્યુરૂપ કષ્ટને પામ્યા હતા. એ ઉપલક્ષણથી જાણી લેવું.

ગાથાના અર્થ આ પ્રમાણે અને તેના ભાવાર્થ કથાથી જાણવા.

## મૃગસુ દરીની કથા

શ્રીપુરનગરમાં શ્રીષેણ નામે રાજ રાજ કરતા હતા. તેને દેવરાજ નામે એક પુત્ર હતા. તે દેવરાજ જ્યારે યુવાન થયા ત્યારે પૂલ ના દુષ્કમ ના ઉદયથી તે કૃષ્ટી થયા. તેના રાગને દૂર કરવા માટે સાત વર્ષ સુધી ઉપચારા કરવામાં આવ્યા. પણ તે નીરાગી થયા નહિ. છેવટે કે ટાળી ગયેલા વધોએ તેના ઉપચાર કરવાની ના પાડી. રાજા શ્રીષેણ આથી વધારે દુ:ખી રહેવા લાગ્યા. એક

દ્ધિતીય પ્રકાશ ૨૧૧

વખતે તેણે એવી જાહેર ઘાષણા કરાવી કે, "જે મારા કુમારને નીરાેગી કરે તેને અડઘુ રાજ્ય આપવામાં આવશે.' આ ઘાષણાના પડહ આખા નગરમાં વગડાવ્યા.

તે નગરમાં યશાદત્ત નામે એક માટા ધનાદ્ધ્ય વસતા હતા. તેને શીલાદિ ગુણાથી યુક્ત એવી લક્ષ્મીવતી નામે પુત્રી હતી. તેણીએ રાજના તે પડહને નિવાર્થો અને કહ્યું કે, "હું રાજકમારને નીરાગી કરીશ." રાજએ અતિ આદરથી તે લક્ષ્મીવતીને પાતાની પાસે બાલાવી. લક્ષ્મીવતી પાતાના પિતા વગેરેની સાથે રાજની પાસે ગઈ. તેણીએ પાતાના શીલના પ્રભાવથી પાતાના હાથના સ્પરા કરી તે રાજકમારના શરીરને નીરાગી અનાવી દ્વાધું. આથી પ્રસન્ન થયેલા રાજએ પાતાની પ્રતિજ્ઞા પાળવાને માટે તે કન્યા પાતાના રાજકમારની સાથે પરણાવી. તે પછી તે પાતાના પુત્રને રાજય આપી રાજ ગુરુ પાસે દીક્ષા લઇ ચાલી નીકળ્યા. પાછળ નવીન રાજદ પતિ સુખે રાજય ભાગવવા લાગ્યાં.

એક દિવસે કાઈ જ્ઞાની આચાર્ય તે શ્રીપુરનગરમાં આવી ચછા. તેમના આગમનની વાત સાંભળી રાજા દેવરાજ અને રાણી લક્ષ્મીવતી તેમને વ'દના કરવાને આવ્યાં. ગુરુએ તેમને ધમ દેશના સ'ભળાવી. દેશનાને અ'તે રાજા દેવરાજે પોતાને કૃષ્ટના રાગ થવાનું કારણ પૂછ્યું. ત્યારે ગુરુએ કહ્યું કે, "પૂર્વ ભવને વિષે ઉપાજન કરેલાં દુષ્કમ વેડે તમને રાગ થયા હતા તેનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે.

વસંતપુરનગરમાં મિથ્યાત્વથી જેની શુદ્ધમતિ આવ્છાદિત થયેલ છે, એવો દેવદત્ત નામે એક વેપારી રહેતા હતા. તેને ધનદેવ, ધનમિત્ર, ધનેશ્વર અને ધનદત્ત નામે ચાર પુત્રા હતા. તે ચાર પુત્રામાં જે ધનેશ્વર હતા તે વ્યાપાર કળામાં કશળ હતા. એક વખતે ધનેશ્વર મૃગપુરનગરમાં વ્યાપાર કરવાને ગયા. તે નગરમાં જિનદત્ત નામે જૈનધર્મને પાળનારા શેઠ રહેતા હતા. તેને મૃગસુંદરી નામે કન્યા હતી. તે આળા આહેત્ ધર્મ ઉપર આસ્તિક હતી. એક વખતે તેણીએ ગુરુ પાસે આ પ્રમાણે ત્રણ અભિગ્રહ ગ્રહણ કર્યા. શ્રી જિનેશ્વરની પૂજા કરવી, કોઈ સાધુ મહારાજને દાન આપી ભાજન કરવું અને રાત્રિ ભાજનના ત્યાગ કરવા. આ ત્રણ અભિગ્રહ પ્રમાણે તે સર્વદા વર્તતી હતી. મૃગસુંદરી ઘણી જ સ્વરૂપવતી હતી. એક વખતે વ્યાપાર અર્થે તે સ્થળે આવેલા ધનેશ્વરે

ર૧૨ પ્રી આત્મ પ્રેબાધ

મૃગસું દરીને જોઈ; તેણીને જેતાં જ તે તેના સૌન્દય થી માહિત થઈ ગયા. તત્કાળ તેણીને પરણવાને તે અનુરાગી અની ગયા.

તેણે જિનદત્ત શેઠની આગળ તે કત્યાની માગણી કરી, પણ શેઠે ધને-શ્વરને મિથ્યાત્વી માની પાતાની કત્યા આપી નહિ. માહ પામેલા ધનેશ્વર કપટી શ્રાવક અની ગયા. પછી તે મૃગમું દરીની સાથે પરહ્યા. પરહ્યા પછી મૃગસુંદરીને સાથે લઇને તે પાતાની નગરીમાં આવ્યા. ઘેર આવ્યા પછી ધમ'ની ઇષ્યાંને લઈને તેણે મૃગમુ'દરીને જિનપૂજા વગેરે કરતા અટકાવી. શ્રાવિકા મૃગસુ દરી આહેત્ ધર્મ ઉપર પૂર્ણ આસ્તિક હતી, તેથી તે દઢતા રાખીને રહી. તેણીએ જિન્યૂજ ન થવાથી ઉપવાસ કરવા માંદ્યા. અનુક્રમે ત્રણ ઉપવાસ થયા. ચાથે દિવસે કાેઈ જૈનમુનિ તેણીને દ્વારે આવી ચડ્યા. તે વખતે તેણીએ પાતાના ગ્રહણ કરેલા નિયમના રક્ષણને માટે તે મુનિને ઉપાય પૃછયાં. તે સમયે ગુરુએ ગુણ–અવગુણના વિચાર કરીને કહ્યું, ''ભંદ્રે ! તારે ચૂલા ઉપર ચ'દરવા આંધવા. એમ કરવાથી પાંચ સાધુએાને પ્રતિલાભિત કરવાથી અને પંચતીર્થીને નમસ્કાર કરવાથી જેટલું ફળ પ્રાપ્ત થાય, તેટલું ફળ તને પ્રાપ્ત થશે. ''ગુરુની આ આજ્ઞા તેણીએ શિર પર ચઢાવી અને ત્યારથી તે પ્રમાણે તેહ્યુચિં કર્યું. તે ચંદરવા આંધેલા એઈ તેહ્યીના મિથ્યાત્વી સસરા વગેરેએ ધને શ્વરને કહ્યું કે, " આ તારી વહુએ વસ્ત્ર બાંધીને કામણ કયું છે. તે સાંભળી ધનેશ્વરને ક્રોધ ચડી આવ્યા અને તત્કાળ તેણે તે ચંદરવાને અગ્નિ લગાડી આળી નાંખ્યા. તે પછી મુગસુંદરીએ ફરીવાર બાંધ્યા. તે પણ ધનેશ્વરે આળી નાંખ્યા. એવી રીતે સાત ચંદરવા બાંધ્યા અને તે સાત બાળી નાંખ્યા." પછી સસરાએ મૃગસુંદરીને કહ્યું, '' ભદ્રે ! શા માટે વૃથા પ્રયાસ કરે છે ? " મૃગ-સુ**'દરી બાેલી, '' જીવદયા માટે.'' તે સાંભળી** સસરાએ ક્રોધ<mark>થી જ</mark>ણાવ્યુ**ં,** " જો તારે જ્વદયા પાળવી હાય તાે તું તારા પિતાને ઘેર જા." મૃગસું દરીએ કહ્યું, "હું કુળવાનની પુત્રી છું; તેથી કુલટાની પેઠે એકલી નહિ જાઉં. માટે તમારા કુંં, અંસાથે મને મારા પિતાને ધેર માકલા.'' તેણીનાં આવાં વચન સાંભળી તેના સસરા કુદું ખ સહિત તેણીને લઇને મૃગપુરનગર તરફ ચાલ્યા. માર્ગ માં કાઇ એક ગામમાં તેણીના સસરાના સગા રહેતા હતા. તેને ઘેર તેઓ મીજમાન તરીકે ગયા. તે સગાએ પાતાને ધેર પરાેણા આવ્યા જાણી રાત્રિને વિષે ભાજન તૈયાર કરાવ્યું. ભાજન કરવાને સર્વ કુટું અ તૈયાર થયું પણ રાત્રિ ભાજ-નના નિયમને સંભારી મૃગસુંદરી ભાજન કરવા ઉઠી નહીં. કાેઈ પૂર્વના પુષ્યથી

દ્વિતીય પ્રકાશ ૨૧૩

શુભ બુદ્ધિ ઉત્પન્ન થવાથી મૃગસુંદરીના સસરા વગેરે મૃગસુંદરીને મૃષ્ઠી ભાજન કરવા ઉઠ્યાં નહીં પછી તે ગૃહસ્થના કુટું છે તે ભાજન ખાધું, અને ખાધા પછી તતકાળ તેએ મરણને શરણ થઈ ગયા. પ્રાતઃકાળે તે સવ<sup>6</sup>ને મરણ પામેલા જોઈ, મગસુંદરીના સસરા વગેરે તેનું કારણ જાણવા આમ તેમ **જેવા લાગ્યા**. તેવામાં એક તપેલીની અ'દર સર્પ'ની ગરળ જેવામાં આવી. તે જેતાં જ તેઓએ વિચાયુ<sup>લ</sup> કે રાત્રે રસાેઇના ધૂમાડાથી આકુળ વ્યાકુળ થયેલાે કાેઈ સર્પ ઉંચેથી તપેલીમાં પડી ગયેલેા, તેના ઝેરથી સવ<sup>ર</sup>નું મૃત્યુ થયું છે. આ બીના જાણી સવે મુગસુ દરીના વખાણ કર્યા અને તેણીની ક્ષમા માગી. આ વખતે મગ-સું દરી બાલી, 'આર્ચી, આવાં કારણાને લઈને હું ચૂલા ઉપર ચંદરવા આંધતી હતી, અને રાત્રિ ભાજનના ત્યાગ કરતી હતી. 'તેણીનાં આવાં વચન સાંભળી સર્વે પ્રતિબાેધ પામી ગયા અને મગસ'દરીને જીવિતદાત્રી થવાથી કળદેવીની પ્રમાણે માનવા લાગ્યા. પછી તેએા પાછા ઘેર આવ્યા અને મગસ'દરીના ઉપ-દેશથી ઉત્તમ પ્રકારના શ્રાવકાે થયા. તે પછી મૃગસુંદરી અને ધનેશ્વર ચિરકાલ પર્ય'ત સમ્યગ ધર્મ'ને આરાધીને છેવટે સમાધિપૂર્વ'ક કાળ કરી સ્વગે વગાં હતાં. સ્વર્ગનાં સુખના અનુભવ કરી આ વખતે તમા અ'ને દેવદાજ અને લક્ષ્મીવતી થયા છેા. તેં પૂર્વ ભવે ચંદરવા ખાજ્યા હતા, તે દુષ્કમ નિંદા વગેરે કરવાથી તે ખપાવી દ્રીધું હતું પણ તે અંશમાત્ર રહેલું, તેનાથી આ ભવમાં તને સાતવર્ષ સુધી તે વ્યાધિ રહ્યો હતા. આ લક્ષ્મીવતીએ તે પૂર્વના નિયમના પ્રભાવથી તારા વ્યાધિને શાંત કર્યા હતા.

રાજા દેવરાજ અને રાણી લક્ષ્મીવતી ગુરુના મુખથી આ પ્રમાણે પૂર્વ ભવના વૃત્તાંત સાંભળી જાતિસ્મરણ જ્ઞાનને પ્રાપ્ત થયાં. તત્કાળ તેઓ અ'ને આ સ'સાર ઉપરથી વિરક્ત થઇ ગયાં. પછી પુત્રને રાજ્ય ઉપર સ્થાપિત કરી તેમણે દ્વીક્ષા ગ્રહણ કરી. છેવટે કાલ ધર્મ ને પામી સ્વર્ગના સુખનાં ભાજન થયાં હતાં.

આ પ્રમાણે અનથ દ'ડ વિરમણ વ્રતને વિષે મૃગસું દરીની કથા કહેવામાં આવી તે ઉપરથી બીજા ભવ્ય જીવોએ ચૂલા ઉપર ચંદરવા ન બાંધવારૂ પવગેરે અનથ દ'ડથી વિરામ પામલું. અહીં આ પ્રમાણે ભાવના છે–

'' चिंतेअव्वं च नमो, सअट्ठगाईं च जेहि पावाई । साहृहिं च विजयाई निरहुगायं च सव्वाई ॥ ''॥१॥

# " तुल्लेवि उअरभरणे, मूढ अमूढाण अंतरं पिच्छ । एगाणनस्य दुरकं अन्नेसि सासयंसुखं " ॥२॥

" જે સ્વ અને પરને અર્થ°–ઉભય પ્રકારે પાપ કમ'થી વિરામ પામ્યા છે તે મુનિરાજ પ્રત્યે અમારા નમસ્કાર હેા." ૧

મૂઢ અને તત્ત્વજ્ઞાની–બ'નેને ઉદ્દર ભરવું તે સરખું છે, પણ મૂઢ અને અમૃઢ–તત્ત્વજ્ઞાનીની વચ્ચે કેટલાે અ'તર છે ? તે જુવાે, મૂઢ પુરૂષને નરકનાં દુઃખ પ્રાપ્ત થાય છે અને અમૂઢ તત્ત્વજ્ઞાનીને શાશ્વત સુખ મળે છે એટલાે અ'તર છે. ર

### ચાર શિક્ષાવત

વાર'વાર પ્રવૃત્તિ જેમાં છે તે શિક્ષા કહેવાય છે અને તે શિક્ષા જેમાં પ્રધાન છે એવું જે વ્રત તે શિક્ષાત્રત કહેવાય છે. જેમ વિદ્યાના શિક્ષક વડે વાર'વાર અભ્યાસ કરાય છે, તેમ શ્રાવકે આ વ્રતોના અભ્યાસ વાર'વાર કરવા યાગ્ય છે.

### પ્રથમ સામાયિક વત

ચાર શિક્ષાત્રતામાં પ્રથમ સામાયિક ત્રત કહેવાય છે. સમ એટલે રાગ દ્વેષ રહિતપણું, તેના આય એટલે લાભ તે સમાય કહેવાય છે, જે ક્રિયા અનુષ્ઠાન કરવાનું પ્રયોજન એટલે જે ક્રિયા–અનુષ્ઠાન કરવાથી સમાયની પ્રાપ્તિ થાય તે સામાયિક કહેવાય છે. તે રૂપત્રત તે પહેલું સામાયિક નામે શિક્ષાત્રત છે. તેને માટે આ પ્રમાણે કહ્યું છે–

'' सामाइय मिह पढमं सावज्जो जत्थ विज्जिओ जोगे । समणाण होइ समो देसेणं देसविश्जोवि '' ॥१॥

અહીં જે સામાયિક નામે પહેલું શિક્ષાત્રત્ત કરવાથી દેશવિરતિ શ્રાવક પણ સાવધ એવા મન વચન અને કાયાના વ્યાપારને વર્જીને સર્વવરિતિ મુનિ સદ્દશ થાય છે. ૧

અહીં પ્રશ્ન કરે છે કે, તે દેશવિરતિ સર્વ વિરતિ શી રીતે થાય ? દેશે કરીને એટલે દેશદર્શાંતે કરીને જેમ ચંદ્રમુખી સ્ત્રી, સમુદ્ર જેવું તળાવ, નહીં તો સાધુ અને શ્રાવક વચ્ચે મોટા અંતર જે છે તે દેખાંડે છે. ઉત્કૃષ્ટ દ્વાદશાંગીના અભ્યાસી તે સાધુ અને શ્રાવક તો ષદ્ર જ્વિનિકાય નામના દશવૈકાલિકના અધ્યયન સુધીના અભ્યાસી હોય છે. સાધુ ઉત્કૃષ્ટપણે સ્વાર્થ સિદ્ધિ વિમાનમાં ઉપજે છે અને શ્રાવક બારમા દેવલાક સુધી ઉપજે છે. સાધુઓને કાળધર્મ પામ્યા પછી દેવગતિ

દ્ધિતીય પ્રકાશ ૨૧૫

અને મેાક્ષગતિ એ બે ગતિઓ છે અને શ્રાવકને એકલી દેવગતિ છે. વળી સાધુ કદ્વત સંજ્વલનના ચાર કષાયવાળા હાય છે. અથવા નિષ્કષાયિ પણ હાય છે. અને શ્રાવક તા આઠ કષાયવાળા એટલે પ્રત્યાખ્યાની અને સંજ્વલની હાય છે. સાધુઓ એકી સાથે પંચ મહાવ્રતના અંગીકારી અને શ્રાવક તા થાડા અથવા સમસ્તના પણ ઇચ્છા પ્રમાણે અંગીકારી છે. સાધુઓને એકવાર અંગીકાર કરેલું સામાયિક વ્રત જાવજ્લ્વ પર્ય'ત રહે છે અને શ્રાવકને તા તે સામાયિક વ્રત વાર'વાર અંગીકાર કરાય છે. સાધુને એક વ્રતના ભંગ થતાં સવે વ્રતના ભંગ થાય છે, કારણ કે માંહામાંહી તેનું સાપેક્ષપણું છે અને શ્રાવકને તેમ નથી. તેથી આ સામાયિક કર્યા કરવું? એવી શ'કા થતાં તેના ઉત્તર આ પ્રમાણે છે—

" मुनेः समीपे जिनमंदीरे वा, गृहेऽथवा यत्र निराकुलः स्यात् । सामायिकं तत्र करोति गेही, सुगुप्ति युक्तः समितश्च सम्यक् "॥१॥

" ગૃહસ્થ મુનિની સમીપે, અથવા જિનમ'દિરમાં, ઘેર અથવા જ્યાં નિરાકુલપણે રહેવાય ત્યાં ત્રણ ગુપ્તિ અને પાંચ સમિતિ સાથે સામાયિક કરે છે." ૧

અહીં સામાયિક કરનારે જે કે જિનમ'દિરમાં સામાયિક કરવું યાગ્ય છે; કારણ કે તેમાં સમ્યક્ પ્રકારે સમાધિ પ્રાપ્ત થાય છે. માટે તેનું પ્રહણ પ્રથમ કરવું જોઈ એ. પર'ત અહીં મુનિની સમીપે સામાયિક કરવાનું પ્રથમ કહેલ છે; તેનું કારણ એ છે કે, મુનિની પાસે ધર્મ વાર્તા વગેરે સાંભળવાથી વિશેષ લાભ થાય છે માટે તેનું પ્રથમ પ્રહણ કરેલ છે. વળી જે ગૃહાદિકને વિષે સામાયિક કરે તેને પણ સમિતિ અથવા ગૃપ્તિ સહિત ગુરુ સમીપે આવીને તે ગુરુની સાક્ષીપૂર્વ'ક સામાયિક ઉચ્ચરે. આ વિધિ અલ્પઋદિક શ્રાવકને માટે છે. બહુ ઋદિવાળા શ્રાવકના વિધિ તો આ પ્રમાણે છે. જે મહર્દ્ધિક રાજદિ છે, તે પ્રથમ સાધુની પાસે આવી તે પછી સામાયિક ઉચ્ચરે. જો તેમ ન હાય તો જેણે સામાયિક કરી છે એવા શ્રાવક સમૃદ્ધિમાન્ રાજદિકને યોદ્ધાઓ અને ધાડાઓથી આર'ભના પ્રસ'ગ આવે છે. આ વિષે વિશેષ વિવેચન કરવાથી અસ છે. તે વિષે વધારે જાણવું હોય તો આવશક્ર સૂર્ણી પ્ર'થ જોઇ લેવા.

# સામાયિક લેનારાએાનું કૃત્ય.

સામાયિક ગ્રહણ કરનારાએાએ કેવી રીતે વર્ત લું જોઇએ ! તે પ્રથમ જાણવાનું છે. સામાયિકમાં રહેલા પુરુષે શ્રેષ્ઠ એવા સિલાંતના અર્થી પૂછવા અને મહાત્મા પુરૂષાનાં ચરિત્રાને સ'ભારવાં તેમજ તેણે આળસ, નિદ્રા વિકથા વગેરે દેાષાને વજે દેવા. હૃદય શુદ્ધ અને દયામય રાખલું તેને માટે આ પ્રમાણે કહ્યું છે.

"सामायिकस्थः प्रवरागमार्थं पृच्छेन्महात्माचरितं स्मरेच । आलस्य निद्रा विकथादि दोषान् विवर्जयेच्छुद्धमना दयालुः " ॥१॥ આળસ પ્રમુખ દેષ્ષા કહે છે.

## કાયાના બાર દાષા.

(૧) આળસ, (૨) નિદ્રા, (૩) પક્ષાંઠી વાળવી, (૪) અસ્થિર આસન, (૫) દષ્ટિનુ' પરાવર્તન, (૬) બીજા કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ, (૭) ભીંત પ્રમુખનું એાઠીં-ગણ, (૮) અ'ગનુ' અતિગાપન, (૯) દેહના મલ ઉતારવા, (૧૦) આંગળી વગેરે માડવા, (૧૧) વિશ્રામણ (લાંબા પગ કરી બેસવુ') અને (૧૨) ખુજલી ખણવી.

### વચનના દસ દાેષાે.

- (૧) કુવચન, (૨) અવિચારી વચન, (૩) પ્રતિઘાત વચન, (૪) અડઅડલું (૫) સ્તુતિવચન અથવા પરિચય વચન, (૬) કલહ, (૭) વિકથા, (૮) ઉપહાસ વચન, (૯) શીધ્રવચન અને (૧૦) જવા આવવાનું કથન એ દશ વચનના દાેષ છે. મનના દશ દેશ.
- (૧) અવિવેક, (૨) યશ-ષ્ટીર્તિની અભિલાષા, (૩) લાભાર્થાપણું, (૪) અહં-કાર, (૫) ભય, (૬) નિયાણું, (૭) ફળના સંશય, (૮) ક્રોધ, (૯) અવિનય અને (૧૦) ભક્તિશૂન્યપણું—એ દશ મનના દાેષ છે. એવી રીતે સર્વ મળીને અત્રીસ પ્રકારના દાેષા સામાયિકને વિષે વર્જવા વળી કહ્યું છે કે,
  - " गृहीत्रस स्थावरजंतुराशिषु, सदैव तप्तायसगोलकोपमः । सामायिकावस्थित एष निश्चितं, मुहूर्त्तमात्रं भवतीह तत्सखः" ॥१॥
- "ગૃહસ્થ ત્રસ તથા સ્થાવર જીવાની રાશિને વિષે હ'મેશાં તપેલા લાેઢાના ગાળા જેવા છે; પણ જ્યારે તે સામાયિકમાં રહે છે, ત્યારે મુહૂત માત્ર-એ ઘડી નિશ્ચયે કરી તેમના સખા–મિત્ર તુલ્ય છે."–(૧)

અહીં મિત્ર તુલ્ય શા માટે કહ્યાં ? તેણે સામાયિકમાં સવ<sup>°</sup> આર'ભના ત્યાગ કર્યો છે. વળી અહીં સાવઘ યાગના પચ્ચક્રખાણરૂપ સામાયિકનું જે મુદ્દૂર્ત નું પ્રમાણ તે સિદ્ધાંતમાં કહેલું નથી પણ જાણી લેવું; કારણકે પચ્ચક્રખાણના કાળ પણ જઘન્યપણે નવકાર સહિત પચ્ચક્ષ્પાણની જેમ મુહૂર્ત માત્રનાે છે. વળી, સામાયિકનું જઘન્ય અંતમુહૂર્ત પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટ એક અહાેરાત્રનું માન છે. એમ જાણવું, તે વાત દર્ષાંતથી સિદ્ધ કરે છે.

> '' सदैव सामायिकशुद्धवृत्तिर्मानेऽपमानेऽपि समानभावः । स्रुनीश्वरः श्रीदमदंतसंज्ञो बभूव सद्भृतसमृद्धिभोगी ''॥१॥

" સદાકાળ સામાયિકને વિષે જેની શુદ્ધ વૃત્તિ છે અને જે માન તથા અપમાનને વિષે સમાન ભાવવાળા છે એવા શ્રી દમદ'ત નામે મુનીશ્વર સમ્યક્-રૂપવાળી સમૃદ્ધિના ભાગી થયા હતા." (૧)

સામાયિકમાં રહેનારા પુરુષ કેવા હાય છે? તે કહે છે.

" निंदपसंसासु समो, समो अ माणावमाणकारिसु । सम सयणपरयण मणो, सामाइयसंगओ जीवो "।।१॥

સામાયિકમાં રહેલાે પુરુષ નિંદા અને પ્રશ'સા અને માન તથા અપમાનને વિષે સમાન તેમજ સ્વજન અને પરિજનને વિષે સમાન એવા હાેય છે." (૧)

## તે વિષે દમદ'ત મહર્ષિનુ' દર્ષાત

હસ્તિશીષ નગરમાં દમદંત નામે એક રાજ હતા. તેની પાસે ઘણી ઉત્કટ સેના હતા. તે સુખે કરીને રાજ્ય કરતા હતા. તે સમયમાં હસ્તિનાપુર નગરમાં પાંડવા અને કૌરવા રાજ્ય કરતા હતા. એક વખતે રાજ દમદંતને તે પાંડવા અને કૌરવાની સાથે રાજ્યના સીમાડાના માટે કલહ ઉત્પન્ન થયા. તે પછી એક દિવસે દમદંત રાજ જરાસ ઘ રાજાના પુત્રની સેવા અથે ગયા હતા. તે પ્રસંગના લાગ જેઈ કૌરવા અને પાંડવાએ પાછળથી આવી દમદંતના દેશના ભંગ કર્યા. આ ખબર જાણી રાજા દમદંતને ભારે કોધ ઉત્પન્ન થયા. તતકાળ તે માહે સન્ય લઇને હસ્તિનાપુર ઉપર ચડી આવ્યા. ત્યાં તે અનેની વચ્ચે માંહાનાહી માહે યુદ્ધ થયું. દૈવયાં પાંડવા અને કૌરવા દમદંતથી ભાગી ગયા અને દમદંતના જય થયા. દમદંત વિજયના ડે કો વગાડતા પાતાના નગરમાં આવ્યા.

તે પછી કેટલાેએક કાળ નિગ°મન થયા પછી એક વખતે રાજા દમદ'ત સ'ધ્યાકાળે પાતાના મહેલ ઉપર આકાશ તરફ જેતા હતા, તેવામાં પ'ચર'ગી વાદળાએા તેમના જેવામાં આવ્યાં. તેઓને ક્ષણવારમાં વીખરાઈ ગયેલાં જેઈ ર તેમના હ્રુદયમાં વૈરાગ્ય ભાવના પ્રગટ થઈ આવી. તેમણે આ સ'સારના ક્ષણિક સ્વરૂપના વિચાર કર્યો. પ્રત્યેક ભુદ્ધપણાથી તેણે સવે સ'સારને અસાર જોઈ તતકાળ દીક્ષા ગ્રહણ કરી રાજા દમદ'ત ત્યાંથી વિહાર કરી ચાલી નીકળ્યા. ગામાગામ વિહાર કરતાં તેઓ હસ્તિનાપુરની પાસે આવ્યા.

ત્યાં તે નગરના દરવાજા પાસે તેઓ કાયાત્સગ ધ્યાને રહ્યા. તેવામાં પાંડવા રાજવાડીએ જવા નીકળ્યા. તે વખતે તે મુનિ તેમના જેવામાં આવ્યા. પાંડવાએ પાતાના સેવકાને પૂછ્યું કે, 'આ મુનિ કાણ છે?' સેવકાએ તપાસ કરીને કહ્યું, 'તે દમદ'ત રાજર્ષિ છે.' તે સાંભળતાં જ પાંડવા તત્કાલ અશ્વ ઉપરથી નીચે ઉતરી ત્યાં આવ્યા અને તે મહર્ષિને ત્રણ પ્રદક્ષિણા કરી નમન ક્યું અને તેમના ઉભય પ્રકારના અળની પ્રશ'સા કરી ત્યાંથી આગળ ચાલ્યા.

ક્ષણવાર પછી તે માર્ગે કૌરવા નીકળ્યા. તેઓમાંથી વૃદ્ધ એવા દુર્યોધને તે મુનિને જોઈ સેવક પાસે તપાસ કરાવી. સેવકે દમદ તમુનિનું નામ આપ્યું, એટલે દુર્યોધને કહ્યું કે, અરે! આ તા આપણા શત્રુ છે. તેનું મુખ પણ જોવું યાગ્ય નથી. ઇત્યાદિ દુર્વાક્યોથી મુનિના તિરસ્કાર કરી તે સાધુ તરફ એક બીજોરાના ફળના ઘા કરી તેઓ આગળ ચાલતા થયા. તે પછી તે કૌરવાની પાછળ ચાલતા તેમના સૈનિકાએ 'યથા રાજા તથા પ્રજા' એ કહેવત પ્રમાણે લાકડા, ઘૂળ અને પાષાણ વગેરે તે મુનિ તરફ ફેંકચા, જેથી કરીને તે મુનિની પાસે માટા એક ઢગલા થઈ ગયા.

પાંડવા સ્વેચ્છા પ્રમાણે વનમાં ક્રીડા કરી પાછા ફર્યા, તેવામાં તેમણે તે મુનિની પાસે માટા પાષાણ વગેરેના ઢગલા જોયા. તે વિષે લોકાને પૂછતાં તેલું કામ કૌરવાએ કર્યું છે, એ તેમના જાણવામાં આવતાં ખેદ પામી તેમણે તે પાષાણ વગેરેના ઢગલાને ત્યાંથી દૂર કરી દીધા અને પછી તે દમદંત મહર્ષિને વિધિપૂર્વક વંદના કરી પછી પાતાને સ્થાને ચાલ્યા ગયા હતા.

આવી રીતે પાંડવાએ સત્કાર કરેલા અને કૌરવાએ અપમાન કરેલા પણ તે દમદ'ત મુનિએ તે બ'નેની ઉપર સમભાવને ધારણ કર્યા હતા. કાઈની ઉપર રાગ કે દ્વેષ રાખ્યા ન હતા. તે પછી ચિરકાલ પય<sup>c</sup>'ત ચારિત્રની આરાધના કરી તે મહામુનિ પ્રાંતે ઉત્તમ ગતિના ભાજન થયા હતા.

આ દમદ'ત મહર્ષિની કથા જાણી દરેક આત્મિક ગુણના ઇચ્છુક પુરૂષાએ સ્થિર પરિણામે સામાયિક આચરવું. અહીં આ પ્રમાણે ભાવના છે. "धन्ना ते जिय लोए जावजीवं करंति जे समणा । सामाइय विसुद्धं निचं एवं विचितिजा ॥१॥ कइआणु अहं दिक्खं जावजीवं जहहिउं समणो । निस्संगो विहरिस्सं, एवं च मणेण चितिजा" ॥२॥

'જેઓ નિર'તર નિમ'લ એવું સામાયિક જાવજીવ સુધી કરે છે, તેમને ધન્ય છે. આ પ્રકારે ચિંતવવું.'–(૧)

'કચારે હું દીક્ષા લઈ શ ? અને જાવજીવ સુધી સાધુઓના સમુદાયમાં રહીને નિઃસંગપણે કચારે વિચરીશ. આ પ્રમાણે મનથી ચિંતવહું.' (ર)

આ પ્રકારે પ્રથમ શિક્ષાત્રત સમજવું.

## દેશાવગાશિક નામે બીજીં શિક્ષાવત

મેાકળા નિયમાને સ'ક્ષિપ્ત વિભાગે કરી, એટલે દેશથી અવકાશ એટલે છૂટ રાખવી તે દેશાવગાશિક અને તેથી રચાયેલું ત્રત તે દેશાવગાશિક નામે બીજીં શિક્ષાત્રત કહેવાય છે. અને બાર ત્રતાની ગણનામાં તે દશમું ત્રત કહેવાય છે. કહેવાના ભાવાથ એવા છે કે, ત્રત અ'ગીકાર કરતી વખતે યાવજ્જવિત ગ્રહણ કરેલા દિગ્ત્રતને, પ્રાણાતિપાતાદિક વિરમણના અને બીજા સવ'ત્રતાના પ્રતિદિન જે સંક્ષેપ કરાય છે, તે દેશાવગાશિક ત્રત જાણવું. તેને માટે એ જ ભાવાથમાં આ પ્રમાણે લખે છે.

"पुट्वं गहिअस्स दिसा-वयस्स सव्व वयाणुदिणं । जो संखेवो देसा-वगासियं तं वयं बिइयं " ॥१॥

અહીં વૃદ્ધ પુરૂષા કહે છે કે, દિગ્વતના જે સ'ક્ષેપ કરવા તે બીજા વ્રતાના સ'ક્ષેપ કરવા બાબત ઉપલક્ષણથી જાણી લેવું. એટલે તેમાં બીજા વ્રતાના સ'ક્ષેપ પણ આવશ્યક છે. વળી દરેક વ્રત પ્રત્યે દિવસ, અને પક્ષાદિક મર્યાદા કરીને સ'ક્ષેપ કરવાથી ભિન્ન વ્રત હોવાથી જે આર વ્રતાની સ'ખ્યા છે. તેમાં વિરાધ આવે; એ પ્રકારે જાણવું કે, દેશાવગાશિક વ્રતમાં દિગ્વતના જ વિષય છે, તેથી એ શ'કા દૂર કરવી. વળી કહ્યું છે કે,

" दिसिवयगहियस्स दिसापरिमाणस्स पइदिणं । परिमाण करणं देसावगासियंति ॥ "-

" દિશિત્રત ગ્રહણ કરેલું હાય તેને પ્રતિદિવસ દિશાનું પરિમાણ કરવું તે દેશાવકાશિક છે. એ મૂળ સૂત્રમાં દર્શાવેલું છે. અને જે આ વ્યાખ્યા કરવામાં

શ્રી આત્મ પ્રબાેધ

આવી છે, તે ઉપલક્ષણથી છે. વળી અવચૂર્ણી સૂત્રમાં કહ્યું છે કે,

'' एवं सव्ववएसु जे पमाणा ठविया ते पुणो पुणो । दिवसओ उंसारेइ देवसिआओ रत्तिओ सारे ''।।

એ પ્રકારે સવ<sup>°</sup> ત્રતામાં જે જે પરિમાણ કરેલું હાય તે વાર'વાર દિવસે સ'ક્ષેપે અને દિવસનું રાત્રિએ સ'ક્ષેપે.'

આ વ્રત ઉપર દર્શાંત કહે છે. જેને નરકાવાસ નજીક છે, એવા ક્રૂરમતિ ચ'ડકૌશિક સર્પ' દેશાવગાશિક વ્રતવેડ તત્કાલ આઠમે દેવલાકે ગયા હતા.

## ચ'ડકૌશિકની કથા

કાેઈ ક્ષપક (તાપસ) મુનિ માસાેપવાસના પારણાને દિવસે શિષ્ય સહિત આહારને માટે માર્ગમાં જતા હતા. તેવામાં તેમના પગ નીચે એક દેડશી ચ'પાઈ ગઈ. તે વખતે શિષ્યે કહ્યું, 'સ્વામિન્, તમાએ આ દેડકી ચગદી નાંખી, માટે મિથ્યાદુષ્કૃત આપેા. શિષ્યના આવા વચનાે સાંભળી તે મુનિને કષાય ઉત્પન્ન થઇ આવ્યાે. તેથી તે ક્ષપક તાપસે તે મઈન કરેલી દેડષ્ઠી લાેકાેને અતાવીને શિષ્યને કહ્યું કે, 'અરે દુષ્ટાત્મા! આ દેડશ્રી તેા મરણ પામી બઈ, શું તે મે' હણી ?' ત્યારે તે શિષ્ય ગુરુને ક્રોધાયમાન થયેલા જણી મૌન ધરીને રહ્યો કાંઈ પણ બાેલ્યા નહીં. પછી સ'ધ્યા સમયે આલાેચના કરતી વખતે તે શિષ્યે મુનિને તે દેડષ્ઠીની વાત સંભારી આપી. તે વખતે મુનિને વિશેષ ક્રોધ ઉત્પન્ન થયા. આથી ગુરુ રજોહરણ ઉપાડી શિષ્યને મારવા દેાડવા. તેવામાં ગુરુનું મસ્તક એક સ્થ'ભ સાથે જોરથી અથડાયું. આથી ગુરુ કાળધમ પામ્યા ને જ્યાતીષી-દેવમાં ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી ચવીને તે કનકખલ નામના વનને વિષે ચ'ડકૌશિક નામે તાપસ થયા. તે ભવમાં પણ પૂર્વ ભવના પરિચયથી તે ઘણા જ કષાય-વાનુ થયા. એક વખતે કાઈ રાજકમારા તેના વનમાં કળાદિક લેવાને આવ્યા. તેમને જેતાં જ તે તાપસ કુહાડા લઇ તેમને હણવાને પાછળ દાડચો. દાડતાં દાેડતાં ભૂલથી તે એક ખાડામાં પડી ગયા ને તત્કાળ મૃત્યુ પામ્યાે; પછી તે જ આશ્રમમાં દર્શિવિષ સપ<sup>૧</sup>રૂપે ઉત્પન્ન થયો. તે વનમાં પૂર્વ ભવના અભ્યાસથી તે અતિ મૂર્છા–માહ પામી કાઈપણ મનુષ્યના સંચાર થવા દેતા નહીં.

એક દિવસે શ્રીવીર ભગવાન છદ્મસ્થાવસ્થામાં વિદ્યમાન હાઈ વિચરતા વિચરતા તે વનમાં આવી ચડ્ડચા, ત્યાં જતાં તેમને ગાવાળીયા લાકોએ વાર્યા, પણ તેઓ લાભ ધારી તે દર્ષિવિષ સપ્દના ખિલ પાસે કાયાત્સર્ગ કરીને રહ્યા. દ્ધિતીય પ્રકાશ ૨૨૧

તે વખતે તે સર્પ પાતાના બીલમાંથી અહાર નીકળ્યા. પ્રભુને જેતાં જ તેનામાં ઉગ્ર કષાય ઉત્પન્ન થઈ આવ્યા. તત્કાલ કષાયના આવેશથી તેણે પ્રભુના શરીર ઉપર ડંશ માર્યો. વજના સ્તંભની જેમ અચળ એવા શ્રીવીર ભગવાનના શરીર-માંથી દૂધના જેવા ઉજ્જ્વલ રૂધિરની ધારા નીકળી. તે જેતાં જ તે સર્પના મનમાં આશ્ચર ઉત્પન્ન થઇ આવ્યું. તત્કાળ પ્રભુના સ્વરૂપનું ચિંતવન કરતાં તેને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થઇ આવ્યું. પોતાના પૂર્વ ભવા તેના જેવામાં આવ્યા. તતકાલ તે નિર્વિષ થઈ પ્રભુને પ્રદક્ષિણા કરી અને નમન કરી સામે ઉભાે રહ્યા. પછી પાતે કરેલ જ્વહિંસાદિ અકૃત્યને આલાવી અનશનત્રત ગ્રહણ કર્યું. તે પછી ''મારી દષ્ટિથી કાઈ પ્રાણીને ભય ન થાએા.'' એમ વિચારી તેણે દેશાવગાશિક વ્રત અ'ગીકાર કયું°'. પછી તે પાતાનું મુખ બીલમાં રાખીને રહ્યો હતા. આ સપ<sup>c</sup>ના વૃત્તાંત સાંભળી ગાવાળીયાએ ાએ આવી માખણથી તેની પૂજા કરી. તે માખણના ગ'ધથી કીડીએા આવી તે સપ'ના શરીરને વળગી પડી અને તેના આખા શરીરને છિદ્રવાળું કરી દ્વીધું. તથાપિ તે ચંડકૌશિક સર્પ મન અને કાયા વડે નિશ્વલ રહ્યો હતો. તેવી રીતે અનશન વ્રત પાળી મૃત્યુ પામી આઠમા સહસ્રાર નામના દેવલાકમાં મહર્ધિક દેવતા થયા હતા. એવી રીતે દશમા દેશાવગાશિક ત્રત ઉપર ચંડકૌશિક સર્પ'ની કથા કહેવાય છે. એવી રીતે બીજા પણ સ'સારભીરૂ પ્રાણીએાએ એ વ્રતને પાળવામાં ઉદ્યમવ'ત થવું.

તેની ભાવના કહે છે—

'' सब्वे अ सब्व संगेहिं. विजिए साहूणो नमंसिजा । सब्वेहिं जे हिं सब्वं सावजं सब्वहा चत्तं '' ॥ १ ॥ એ પ્રમાણે દસમું વ્રત અને બીજુ' શિક્ષાવ્રત કહેવામાં આવ્યુ'.

### ત્રીજી' શિક્ષાવત પાેષધવત.

ધર્મ'ની પુષ્ટિ કરે તે પાષધ કહેવાય છે. તેને આચરનારુ' વ્રત તે પાષધ-વ્રત કહેવાય છે એટલે પર્વ'ને દિવસે અનુષ્ઠાન કરવાના જે વ્યાપાર તે રૂપ જે વ્રત તે પાષધવ્રત કહેવાય છે. તે આ પ્રમાણે—

ं अहार देह सकार—गेह वावार विख् वंभेहि। पव्वदिणाणुठाणं, तह्यं पोसहवयं चउहा " ॥१॥ "આહાર, દેહસત્કાર, તથા ગૃહના વ્યાપારની વિરતિ અને બ્રહ્મચર્ય' એ ચાર પ્રકારે જે પર્વ'ના દિવસનું અનુષ્ઠાન તે ત્રીજું ચાર પ્રકારનું પાષધવ્રત કહેવાય છે." (૧)

અહીં જે નિવૃત્તિ શબ્દ છે, તે આહાર, દેહ અને સત્કાર અને ગૃહ-વ્યાપારની સાથે રાખવા. એટલે આહારની નિવૃત્તિ, શરીરસત્કારની નિવૃત્તિ અને ઘરના વ્યાપારની નિવૃત્તિ–એમ સમજવું અને બ્રહ્મચર્ય'નું પાલન કરવાનું છે.

- (૧) આહારની નિવૃત્તિમાં અશનાદિ આહારના વિશેષે કરી ત્યાગ સમજવા.
- (ર) શરીર સત્કાર નિવૃત્તિમાં સ્નાન, ઉદ્વત્ત (શરીરે તેલાદિ ચાળલું) અને વિલેપન વિગેરેના ત્યાગ સમજવા.
  - (૩) ગૃહ વ્યાપારની નિવૃત્તિ, એટલે ઘરના વ્યાપારના નિષેધ સમજવા.
- (૪) બ્રહ્મચર્ય એટલે સ્ત્રી સેવા (સ'ગ) નો નિષેધ, અહીં વળી આહાર નિવૃત્તિ પાષધ બે પ્રકારે કહેલું છે. એક દેશ થકી અને બીજું સર્વ થકી. ત્રિવિધ આહારનું પચ્ચક્ખાણ કરનારને દેશથકી પાષધ હાય છે અને ચતુર્વિધ આહારના પચ્ચક્ખાણ કરનારને સર્વ થકી પચ્ચક્ખાણ હાય છે. તે સિવાયના બાકીના ભેદા તા સર્વ થકી જ છે. તેને માટે આવા પાઠ છે.
  - "करेमि भंते पोसहं आहर पोसहं देसओ, सन्वओ वा, शरीरसकार पोसहं सन्वओ, अन्वाबारपोसहं सन्वओ, बंभचेर पोसहं सन्वओ, चउन्विहे पोसहे सावज जोगं पच्चामि जाबदिवसं अहोरित्त वा पञ्जुवासामि दुविहं तिविहेणमित्यादि "।।१॥

બીજે ડેકાણે બીજ રીતે પણ કહેલું છે.

આ ચાર પ્રકારનું પૌષધવ્રત દેશ અને સર્વ એમ બે પ્રકારે થાય છે.

- (૧) તેમાં દેશથી આહાર પાેષધ–વિગય વગેરેના ત્યાગ અને એકવાર બેવાર ભાજન કરલું તે અને સવ<sup>જ</sup>થી આહાર પાેષધ ચતુર્વિધ આહારના ત્યાગ કરવા તે.
- (ર)–(૩) દેહ સત્કાર અને ગૃહ વ્યાપાર પાષધને વિષે કાંઇક દેહ સત્કાર અને ગૃહવ્યાપાર કરવા તે. થાેડું કરલું તે દેશથકી અને સવ'થા ન કરલું તે સવ' થકી.

દ્ધિતીય પ્રકાશ ૨૨૩

આ <mark>ગ્ર'થમાં</mark> અગિયારમા પાેષધવ્રતની બાબતમાં 'ખરતરગચ્છની સમા-ચારીમાં અને તપગચ્છની સમાચારીમાં શું તફાવત છે તે બતાવવામાં આવે છે.

(૧) ચાર પ્રકારના પાષધવ્રત અતાવેલા છે જેમાં દેશથી આહાર પાષધ– વિગય વગેરેના ત્યાગ અને એકવાર, બેવાર ભાજન કરવું તે. અને સવ'થી આહાર પાષધ તે ચતુર્વિધ આહારના ત્યાગ કરવા તે, આમ કહેલ છે. પર'તુ તપગચ્છ સમાચારી પ્રમાણે દેશથકી પાષધમાં તિવિહાર ઉપવાસ, આય'બિલ અથવા એકાશન સુધીની માન્યતા છે.

ખરતરગચ્છની સમાચારીમાં પાષધ પવ દિવસના અનુષ્ઠાનના વ્યાપાર છે—એટલે માત્ર પવ તિથિએ જ પાષધ કરવા એઈએ તેમ માન્યતા છે. વળી તેઓ આવશ્યક વૃત્તિના પાઠ આગળ કરી આવી રીતે કહે છે કે પાષધ તથા અતિથિ–સ'વિભાગત્રત પ્રતિનિયત દિવસે અનુષ્ઠેય છે; પર'તુ પ્રતિદિવસ અનુષ્ઠેય નથી, આમ કહે છે; પર'તુ તેમના આ કરેલા અર્થ માટે તપગચ્છાચાર્ય શ્રીમદ્દ રત્નરોખરસૂરીશ્વરજી આવશ્યકચૂર્ણિના અન્ય પાઠને આગળ કરી કહે છે કે—

'' सन्वेसु कालपन्वेसु पसन्छो जिनमतए तवोजोगो । अक्टमी चउदस्सी सुनियमेणहविद्य पोसहिउं '' ॥

ભાવાથ°:–''સવ°કાળ અથવા સવ° પર્વામાં પ્રશસ્ત જિનમતને વિષે તપ-યાગ છે, પર'તુ અષ્ટમી આદિ તિથિને વિષે નિયમથી પાષધત્રત હાય છે." આ ઉપરથી સમજવાનું કે પાષધત્રત અન્ય દિવસામાં ન થઈ શકે એવા અથ° કદાપિ નીકળતા નથી, પર'તુ પવ° દિવસમાં તેની અવશ્ય કરણીયતા સમજવી.

(૩) ખરતરગચ્છીય આચાર્યા પાતાની સમાચારીમાં ચાર તિથિઓને પવ<sup>°</sup> તિથિઓ તરીકેમાને છે, પરંતુ તપગચ્છીય આચાર્યા તેને માટે નીચે પ્રમાણે કહે છે,

" बीयपंचमी अदृमी एगारसी चउइसी पणतिहिउं। एयाउ सुतिहीउं गोयमगणहारिणाभणिया "।।

" ગૌતમ ગણધર મહારાજે આ પાંચ તિથિ-બીજ, પાંચમ, આઠમ, એકાદશી અને ચતુર્દશી એમ કહેલ છે, વળી મહાવીર પ્રભુએ કહ્યું છે કે,— મયવં! बीयपग्रहासु पंचसुतिहिसु विहियं धम्माणुठाणं किं फलंहोइ ? गोयमा! बहुफलंहोइ !

(૧) હૈ ભગવન્ ! બીજપ્રમુખ પાંચ તિથિઓમાં વિધાન કરેલા ધર્માનુષ્ઠાનનું ફળ શું હૈાય? હૈ ગૌતમ ! અહુ ફળ હૈાય. તે સિવાય શ્યેનપ્રક્ષમાં પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્યા મળી બાર તિથિઓ કહેલ છે.

૧. આ ગ્ર'થના વ્યાખ્યાકાર કાંઈક આ વિષય પરત્વે તપાગરે છેની માન્યતાવાળા હોય તેમ લાગે છે.

(૪) બ્રહ્મચર્ય પાેષધમાં બ્રહ્મચર્ય નું પ્રમાણ કરવું એ દેશથકી અને બ્રહ્મ-ચર્ય સર્વાથા પાળવું, એ સર્વાથકી.

અહીં આ પ્રમાણે સમાચારી છે,-

" जो देस पोसहं करेइ सो सामायइं करेइ वा नवा । जो सच्च पोसहं करेइ सो नियमा सामाइयं करेइ ॥ जइ न करेइ तो वंचिज्जइ, तं कहं? चेइघरे साहुमूले । घरे वा पोसहसालाए वा उम्रक्कमणिसुवणो पढंतो । पुच्छंगं वा वायंतो सुणंतो धम्मष्माणं झियाइत्ति ॥ ''

અહીં તત્ત્વ શું છે? તે તેા કેવલી જાણે.

જે દેશ પાષધ છે, તે સામાયિક કરે અથવા ન કરે અને જે સર્વ પાષધ કરે તે તો નિયમા સામાયિક કરે. જે સર્વ પાષધવાળા સામાયિક ન કરે તો તે લાભથી ઠગાય છે. તે કચાં કરે? તેને માટે કહે છે કે, ચૈત્યગૃહે, સાધુ પાસે, પાતાને ઘેર અથવા પાષધશાળામાં કરે. જેણે મણિ સુવર્ણ વગેરેના ત્યાગ કરેલા છે એવા તે ભણતા, ગણતા, પ્રછતા, વાચના લેતા, અને ધર્મ સાંભળતા ધર્મ ધ્યાનને ધ્યાવે.

હવે પૂર્વ જે કહ્યું છે કે, "પાષધ પર્વ દિવસના અનુષ્ઠાનના વ્યાપાર છે, તેથી પર્વ શું તે કહે છે—ચૌદશ, આઠમ, અમાવાસ્યા, પુનમ એટલી તિથિ-એાના દિવસા ઉપલક્ષણથી કલ્યાણકના દિવસા અને પર્યુષણા પર્વ—એ દિવસામાં પાપના વ્યાપાર મૂકીને પ'ડિત પુરુષા પાષધ ત્રતને કરે.

અહીં નામથી પર્વ તિથિએા ચાર છે પણ વસ્તુતાથી છ છે. એક માસે બે આઠમ, બે ચઉદરા, અમાવાસ્યા અને પુનમ એમ છ થાય છે.

અહીં પ્રશ્ન કરે છે કે, "શ્રાવક પર્વા તિથિને દિવસે જ પાષધ કરે તે સિવય ન કરે?" તેના ઉત્તરમાં કહે છે કે, કેટલાએક શ્રાવકા સર્વા તિથિઓને વિષે પાષધ કરે છે, પરંતુ કેટલાએક તેમ ન કરી શકે ત્યારે તેમણે પર્વા તિથિને વિષે તે ત્રત અવશ્ય કરવું, તેથી જ અહીં પર્વાનું ગ્રહણ કરેલું છે. આવશ્યક વૃત્તિને વિષે તેા શ્રાવકે દરરાજ પાષધ કરવાના સ્પષ્ટ રીતે નિષેધ કરેલા છે. તત્ત્વ શું છે? તે તા કેવલિગમ્ય છે.

હવે પાેષધમાં સર્વ અપહાર–ત્યાગ કરવા દુષ્કર છે. પણ તે કરવાનું ઘણું પુષ્ય છે, માટે તે અવશ્ય કરવા જોઈ એ. તેને માટે કહ્યું છે કે,— "नृप निग्रह रोगादिषु, न ह्यश्चनाद्यं न धर्ममिपि लभसे । तत् कि प्रमाद्यसि त्वं, ध्रुवधर्मे पोषधे भन्य"॥

"હે ભવ્ય, રાજાએ નિરાધ કર્યો હાય, કાઈ રાગ થઈ પડચો હાય ઇત્યાદિ' પ્રસ'ગે અશનાદિ થતું નથી, પરંતુ તેવા અનશનથી તને ધર્મ'ની પ્રાપ્તિ થતી નથી; તા જેમાં અવશ્ય ધર્મ' પ્રાપ્ત થાય છે, એવું પાષધત્રત લેવામાં શા માટે પ્રમાદ કરે છે?" (૧)

આ ત્રત ઉપર દર્શાત આપે છે.

''यः पोषधस्थः सुतरां सुरेण, पिशाचनागोरग दुष्टक्ष्पैः । विक्षोभितोऽपि क्षुभितो न किंचित्, स कामदेवो नहि कस्यवर्ण्यः'' ॥ १॥''

જે કામદેવ નામના શ્રાવકને પાેષધત્રતમાં રહેલાં છતાં કાેઈ દેવતાએ પિશાચ, હાથી અને સર્પ વગેરેનાં દુષ્ટરૂપાેથી નિર'તર ક્ષાેભ પમાડચો તાે પણ તે જરાપણ ક્ષાેભ પામ્યાે નહીં, તે કામદેવ શ્રાવક કાેને વર્ણ**ની**ય ન હાેય? (૧)

તે કામદેવ શ્રાવકની કથા આગળ કહેવામાં આવશે. તેથી અહિં આ પ્રમાણે ભાવના છે.

> "उग्गं तप्पंति तवं, जे एएसिं नमो सुसाहूणं । निस्संगा य सरीरे, वि सावगो चिंतएनिइमं " ॥ १ ॥

" જે ઉગ્ર તપ તપે છે અને જે શરીરને વિષે નિઃસ'ગ છે, એવા સુસાધુને નમસ્કાર થાએા." આ પ્રમાણે શ્રાવક મનમાં ચિંતવે." (૧)

એવી રીતે ત્રીજુ' પાષધ નામે શિક્ષાત્રત કહેવામાં આવ્યુ'.

ચાેથું અતિથિસ વિભાગ નામે શિક્ષાત્રત.

જેને તિથિ પર્વાદિ લોકવ્યવહાર નથી, તે અતિથિ કહેવાય છે. તેવા અતિથિને જે શુદ્ધ આહાર વગેરે આપવારૂપ વ્રત તે અતિથિસ'વિભાગ વ્રત કહેવાય છે. કેટલાએક આ વ્રતને યથાસ'વિભાગ એવા નામથી કહે છે. તે નામ પ્રમાણે આ પ્રમાણે અર્થ કરવા. યથા એટલે પ્રવૃત્તિ અર્થાત્ યથાપ્રવૃત્તિ સ્વભાવે

૧ ઇત્યાદિ શખ્દથી વરણુક અને દુકાળ વગેરે પડચો હોય ત્યારે એમ લેવું.

નિષ્પન્ન થયેલ જે આહારાદિક તે સાધુપ્રમુખને આપવા તે યથાસ'વિભાગ કહેવાય છે. એવા વ્યુત્પત્યથ છે.

ગૃહસ્થ પાેષધને પારણે પરમ વિનયપૂર્વ'ક ગુરુને જે શુદ્ધ અશનાદિક આપે તે ચાેલુ' શિક્ષાત્રત કહેવાય છે. આ સ્થળે ઉપયાગી હાેવાથી ચૂર્ણામાંથી કેટલુંક આપવામાં આવે છે.

पोसहं पारंतेणं साहणं अदाउं न वर्ड्ड, पारेइउ सन्वं साहूणं दाउं पच्छा पारेयव्वं । काहे विहीए दायव्वं ? जाहे देसकालो ताहे अप्पणो सन्वं सरीरस्स विभूसं काऊणं साह पडिस्सयगओ निमंतेइ भिखं गिण्हवत्ति साहुणं का पडिवत्ति ! । ता हे अन्नोपडलगं अन्नो भायणं पडिलेहेइ, मा अंतरोइ अदोसा द्वविअगाइ दोसाय भविस्संति. सो जइ पदमाइ पोरिसिए निर्मतेइ अध्थिय नमोकारइत्ता ताहेघिष्यइ जंइ निध्य ताहे न घिष्यइ। तं धरिअव्वयं होहि. इसो घणं लगिजा ताहेघिपड सचि-रका विज्ञह जो वा उग्वाड पोरिसीए पारेड पारणगडत्तो अन्नो वा तस्स विसज्जिज्जए तेण सावएण सह गम्मइ संघाडओ वचइ एगो न वचइ, साहु पुरओ सावगो पच्छओ घरं तेऊण आसणेण निमंतिजा. जडवि न निविद्रो विणओ पइत्तो ताहे भत्तपाणं सयं देहि अहवा भायणं धरेइ भजा देइ अहवा ठिश्रो अछिड जाव दिणं सेसं च गिण्हिन्वं पच्छा कम्माइ परिहरणद्वा दाऊणं वंदित्ता विसंजेइ अणुगच्छिअ पच्छासयं भंजह. जं च हिर साहणं न दिन्न तं सावएण न भुत्तव्वं जिह पुण साहनित्य तथ्य देमकाल वेलाए दिसाव-लोओ कायन्त्रो विसुद्धेणं भावेणं जइ साहूणो हुं तो तो नित्थितिओं तोत्ति" ॥

"પાષધ પારીને સાધુને વહારાવ્યા વગર પારણું કરવું કલ્પતું નથી માટે સાધુને દાન દઈ પછી પારણું કરવું યાગ્ય છે. હવે કચારે અને કઇ વિધિએ કરવું તે કહે છે – દેશકાલને અનુસારે પાતાના શરીરને વિભૂષિત કરી અર્થાત્ શૃંગાર કરી સાધુ ઉતર્યા હાય તે સ્થાન (ઉપાશ્રય) માં જઈ સાધુને આહારની વિન'તિ કરે. તે વખતે સાધુ શું કરે તે કહે છે—કાઈ પડલા કાઇ પાત્ર વિગેરે દ્વિતીય પ્રકાશ ૨૨૭

જુદાં જુદાં પડિલેહે જેથી વખત નહિ લાગવાથી અ'તરાય દેાષ તથા સ્થાપના દાષ લાગે નહિ. જે વિન'તિ કરનાર પહેલી પારિસિમાં વિન'તિ કરે અને કાઇ સાધુને નમુક્કારસહિનું પચ્ચકુખાણ હાય તા ગ્રહણ કરે અને જો ન હાય તા ગ્રહણ ન કરે, જેથી આહાર રાખી મૂકવા ન પડે! જે શ્રાવક ઘણા પાછળ લાગે તા ગ્રહણ કરી સાચવીને રાખે, અથવા જે કાેઈ તપસ્વી પારણા નિમિત્તે અથવા બીજો કાેઇ ઉધાડપારિસિએ પારે તેને આપે. આહાર લેવા જતી વખતે એકલાે સાધુ ન જાય, પરંતુ સંઘાટક બે સાધુએા જાય તેએા પણ વિન'તિ કરનારની સાથે જ જાય. તેમાં પણ સાધુ આગળ ચાલે અને શ્રાવક પાછળ ચાલે. આવી રીતે ઘરે લઈ જઈ શ્રાવક આંસનની નિમ'ત્રણા કરે. જે કે સાધુ કારણ વિના બેસે નહિ. તથાપિ પાતાના તરફથી વિનય કર્યા કહેવાય. પછી શ્રાવક પાતે સાધુ મહારાજને આહાર-પાણી વહારાવે અથવા શ્રાવક પાતે પાત્ર ધરે અને શ્રાવિકા વહારાવે, અથવા શ્રાવક પાતે એકતરફ ઉભા રહે અને શ્રાવિકા વિગેરે બીજા કાેઈ વહારાવે. સાધુ પણ પશ્ચાત કર્માદિ દેાષ વજવા નિમિત્ત જે ચીજ વહારાવે તે શેષ બાકી રાખીને ગ્રહણ કરે. શ્રાવક શુદ્ધભાવથી દાન દઈ વ'દના કરી થોડે દૂર ગુરુ મહારાજને વળાવી ઘરે આવી પાતે આનંદ પામતા ભાજન કરે. પણ જે ચીજ સાધુને દાનમાં ન આપી હાય તે શ્રાવકે રાખવી ન જોઇએ. જે નગરમાં સાધુ ન હાેય તાે ભાેજનના સ્થાન અને કાળમાં દિશાવલાેકન કરી મનમાં શુદ્ધ ભાવના ભાવે કે જે આ વખતે સાધુ મહારાજ હાય તાે મારાે નિસ્તાર થાત." આથી કરીને ઉત્તમ શ્રાવકે નિરંતર સાધુને દાન દેવું જ જોઇએ: પણ અતિથિ સ'વિભાગ ત્રતનાે ઉચ્ચાર પવ પાષધના પારણાને દિવસે જ હાય છે. તેને માટે આવશ્યકવૃત્તિમાં કહ્યું છે કે, પાષધ અતિથિસ વિભાગ તા પ્રતિનિયત દિવસે અનુષ્ઠેય છે, પણ પ્રતિદિવસ અનુષ્ઠેય નથી. તે વિષે અહુ વિસ્તાર કરવાથી અસ થયું.

વળી સુશ્રાવકે સાધુને જે એષણીય આહારાદિક આપવા, તે મહાલાભનું કારણ છે; અને નિર્વાહ થતા છતાં અનેષણીય આહારાદિક સવ<sup>°</sup>થા દેવા નહીં; કારણ કે, તે અલ્પ આયુ**બ**°ધાદિકનું કારણ છે.

અહીં કાઈ પ્રશ્ન કરે છે કે, " કુપાત્રને વિષે એષણીય આહારાદિક દેવાથી તથાપ્રકારના ગુણ ઉત્પન્ન થાય છે કે નહિ ?" તેના ઉત્તર આ પ્રમાણે છે. કુપાત્રને દેવાતું એષણીય આહારાદિક પણ કેવળ પાપનું જ કારણ છે. તે

નિજેરાનું હેતુ નથી. શ્રી ભગવતીજમાં કહ્યું છે કે, "શ્રાવક તથાપ્રકારના અસંયતિ, અવિરતિ, તથા પાપકમેના જેણે પચ્ચકુખાણ કર્યા નથી તેવા પ્રત્યે કાસુ, અફાસુ, એષણીય, અનેષણીય, અસણ, પાણ, ખાઈમ અને સાઇમને પ્રતિલાભતા (આપતા) છતાં શું ઉપાર્જન કરે?" પ્રભુએ કહ્યું, "હે ગૌતમ! તે એકાંત પાપકમે ઉપાર્જે, પણ તેને કાંઈ પણ નિજેરા નથી. હવે એમ છે તેા શ્રાવકાએ સાધુ સિવાય બીજ કાઇ ઠેકાણે દાન આપતું નહીં, એમ થયું, ગુરુ કહે છે, "એમ નથી. આગમને વિષે અનુક પાદાન નિષેધ્યું નથી." પૂર્વાચાર્યીએ કહ્યું છે કે,

'' जं मुरूकद्वा दाणं, तंपइ एसो विहि समखाओ । अणुकंपा दाणं पुण, जिणेहिं न कयावि पडिसिद्धं ''।।१॥

" જે સુપાત્રદાનના લક્ષણના વિધિ કહ્યો છે તે માક્ષને અર્થ કરવામાં આવતા દાનને આશ્રીને છે. પણ જે કમ'નિજ'રાને અણચિંતવીને જ કેવલ કૃપાએ કરીને જ દેવાય તે અનુક'પાદાન કહેવાય છે. તે કૃપાલુ જિનભગવ'તે કાઇ વખત પણ નિષેધ્યુ' નથી." ૧

આ કારણને લઈને શ્રીરાજપ્રશ્નીય ઉપાંગમાં પ્રદેશીરાજને કેશીગણધરે કહ્યું છે કે, "હે પ્રદેશી! તું પૂર્વે રમિણક થઈને અરમિણક ન થઈશ." તે ઉપરથી પ્રદેશીરાજાએ પોતાના દેશના ચાર ભાગ કરી, તેમાં એક ભાગે દીન—અનાથાદિકને માટે નિરંતર દાનશાલા પ્રવર્તાવી હતી; તે તેટલા માટે પ્રવર્તાવી હતી કે, દાનના ત્યાગથી જિનમતની નિંદા ન થાઓ. એટલે જે તે બીજા દાનનો તદ્દન ત્યાગ કરે તો જિનમતની નિંદા થાય. તેથી જ્ઞાની મહારાજાએ કાઇ ઠેકાણે અનુક પાદાન નિષેધ્યું નથી. જે વળી જગદ્દગુરુએ શ્રાવકોને સર્વ ઠેકાણે દાન કરવાની આજ્ઞા ન દીધી હોત તેા તુંગિકાનગરીના શ્રાવકોના વર્ણના અધિકારમાં કહેલું છે કે, "જેને વિસ્તારવ'ત—પ્રચુર ભાત પાણી છે" ઇત્યાદિ વિશેષણા આપ્યા છે, તેવા વિશેષણા ન આપતાં કેવલ સાધુદાનમાં જ પ્રચુર અન્ન આપત્રું એમ કહેત, આ ઉપરથી નિશ્ચય થયા કે, કમે નિર્જરાને માટે જે દાન દેવું, તે સાધુઓને જ દેવું. સાધુઓને દાન દેવાથી કમેની નિર્જરા થાય છે. અને જે અનુક પાદાન છે, તે બીજા સર્વને દેવું.

સુપાત્રદાનને માટે વિશેષ કહે છે-

''भयेनलोभेन परीक्षयात्रा, कारुण्यतोऽमर्षवशेन लोके । स्वकीर्त्ति प्रश्नार्थितया च दानं, नाईं ति शुद्धा मुनयः कदापि ''॥१॥ द्वितीय प्रक्षाश २२६

" ભયથી, લેાભથી, પરીક્ષાથી, દયાથી, ક્રોધને વશ થવાથી અને લેાકામાં પાતાની કીર્તિ પ્રસરે તેવા હેતુથી અને પ્રશ્નના અર્થીપણાથી જે દાન આપવું, તેવા દાનને શુદ્ધ મુનિએા કદિ પણ યાગ્ય થતા નથી." ૧

- ૧. ભયથી એટલે " આ લોકોને જે નહીં આપીએ તેા તેએા અસત્ કરનાર હોઇ મને શાપ આપશે અથવા લોકોમાં મારી વિરૂદ્ધ બાલશે"—આવા ભયથી.
- ર. " લાેભથી એટલે દાન આપવાથી આ જન્મમાં અથવા અન્ય જન્મને વિષે મને સમૃદ્ધિ મળશે" એવા લાેભથી.
- ર. પરીક્ષાથી એટલે "આ સાધુ નિર્લાભી છે, એમ સાંભળ્યું છે તે આ દાન લેશે કે નહીં" એવી પરીક્ષા કરવાના ઇરાદાથી.
- ૪. દયાથી એટલે " મારા આપ્યા સિવાય એ બિચારાને શી રીતે નિર્વાહ થશે." એવી કરુણાથી.
- પ. અમષ્થી એટલે "અમુક માણસે આપ્યું, તેા શું હું તેનાથી ઓછે**ા** છું, કે ન આપું ?" એવા વિચારથી.
- ક. પાેતાની ષ્રીર્તિ લાેકામાં પ્રસરે તેથી એટલે "દાન લેનારના અથવા મુખથી પાેતાની પ્રશ'સા સાંભળવાની ઇચ્છાથી."
- ૭. પ્રક્ષના અર્થીપણાથી એટલે " દાનથી સત્કાર કરવાને લીધે તે મારા પ્રક્ષોના જ્યાતિષ પ્રમુખથી ખુલાસાે કરશે " એવી ઇચ્છાથી.

ઉપર કહેલા કારણાથી શુદ્ધ મુનિઓ લોકને વિષે કદિ પણ દાનને યાગ્ય થતા નથી. અર્થાત્ ઉપર કહેલા સાત કારણાને લઈને મુનિઓને દાન આપલું નહીં. પાતાની નિસ્તાર બુદ્ધિથી ભક્તિ વડે જ દાન દેવું યાગ્ય છે.

વળી સુપાત્રને વિષે દાન આપનારા ગૃહસ્થે પાંચ દૂષણાે વજવા અને પાંચ આભ્ષણો ધારણ કરવા.

પાંચ દૂષણાે.

" अनादरो विलंबश्च वैम्रुख्यं विप्रियं वचः । पश्चात्तापश्च पंचैते, सद्दानं दृषयंत्यहो ॥ "

દાન આપવામાં અનાદર કરવાે, આપતાં વિલ'બ કરવાે, મુખ અવળુ' કરવું, અપ્રિય વચન બાેલવું, અને આપ્યા પછી પશ્ચાત્તાપ કરવાે, એ પાંચ દાનને દૂષિત કરે છે.

### પાંચ ભૂષણાે.

# '' आनंदाश्रूणि रोमांचो, बहुमानं प्रियं वचः । पात्रेऽनुमोदना चैवं, दानभूषणपंचकम् '' ॥१॥

" દાન આપતાં આનં દના અશ્રુઓ આવે, શરીર રાેમાંચિત થઇ જાય, બહુમાન કરે, પ્રિય વચન બાેલે અને પાત્રનું અનુમાદન કરે, એ દાનના પાંચ આભ્ષ્યો છે." ૧

સુપાત્રદાનના પ્રસ્તાવમાં ભ૦૫ પ્રાણીએાએ મનના પરિણામ ચડતા રાખવા. પ'ચકશેઠની જેમ દીનપરિણામી થવુ' નહીં.

### પ ચક્શેઠની કથા

કાેેેલર નામના ગામને વિષે પ'ચક નામે એક વ્યાપારી શેઠ રહેતાે હતાે. એક દિવસ કાઈ જ્ઞાની મુનિ તેને ઘેર ભિક્ષા લેવાને અર્થ આવ્યા. તે વખતે પંચકશેઠ ઉક્ષસિતભાવ વડે તે મુનિને અખંડ ધારાવંડે ઘીનું દાન આપવા તત્પર થયા. ઘીની ધારાથી તેમનું પાત્ર જરા ઉણું રહ્યું તા પણ મુનિએ જ્ઞાનના અળથી તે શેઠના પરિણામની શુદ્ધિવંડે ઘણા લાભ જાણી તેના પરિણામના ભ'ગ ન થાય, એવી બુદ્ધિથી, જેવામાં મુનિ તે શેઠને દાન આપતા નિષેધતા નથી, તેવામાં તે શેઠના પરિણામ ચ'ચલતાથી પતિત થઈ ગયા. તત્કાલ તેણે ચિંતવ્યુ' કે. "અહે৷! આ મુનિ લોભી લાગે છે. પાતે એકલા છતાં આટલા ખધા ઘીને શું કરશે ? આલું ચિંતવતાં જ તેના હાથમાં ધીની ધારા હળવે હળવે પડવા લાગી એટલે તે જ્ઞાનીમુનિએ જ્ઞાનના બળથી તેના પરિણામ જાણીને કહ્યું, " હવે પંડા નહિ પંડા નહિ " ત્યારે શેઠે કહ્યું, " સ્વામી ! હું તેા સારી રીતે દઢતાથી સ્થિર રહ્યા છું, હું લગાર માત્ર પણ પડતા નથી, તે છતાં તમે મૃષા વચન કેમ બાેલા છાે ? " ત્યારે મુનિએ કહ્યું, તું દ્રવ્યથી પડતા નથી પણ ભાવથી પડચો છે. તને વધારે શું કહેલું ? પણ ખારમા દેવલાકમાં જવા ચાગ્ય એવા અધ્યવસાયથી પડીને તું પહેલા દેવલાકમાં જવા યાગ્ય એવા અધ્ય-વસાયમાં આવી રહેલાે છે."

મુનિના આ વચનાે સાંભળી તે પ'ચક્રોઠ અત્ય'ત પશ્ચાત્તાપ કરવા લાગ્યાે. પછી મુનિ તાે પાતાને સ્થાને ચાલ્યા ગયા.

દાન કર્મ ઉપર ભાવનું જ પ્રધાનપણું છે, એ વાત દર્ષાંતથી દેખાંડે છે. દ્રવ્યથી નહીં પણ ભાવશુદ્ધિથી જ દાન આપનાર જિનદત્ત (જીરણ) નામે દ્ધિતીય પ્રકાશ 🦈

રોઠ મહાન્ લાભને પામ્યા હતા, અને પુરણ નામે રોઠ ભાવ વિના નઠારા ફળને પામ્યા હતા.

આગમમાં એમ સ'ભળાય છે કે, "જિનદત્તરોઠ પ્રભુનાે સ'યાગ પામી દ્રવ્યથી દાન ન દેતાં છતાં ભાવથી દાન આપી મહાલાભને પ્રાપ્ત થયા હતાે અને પુરણરોઠ દ્રવ્યથી દાનને દેતાે પણ ભાવ વિના જિનદત્તની જેમ મહાલાભને પામ્યા નહિ અર્થાત્ દ્રવ્ય પ્રાપ્તિરૂપ અલ્પલાભનાે તે ભાગી થયા હતાે.

#### કથા

એક દિવસે શ્રી વીરપ્રભુ છદ્મસ્થાવસ્થામાં વિચરતા વિચરતા વિશાળા નગરીની અહાર આવેલા અલદેવના દેહરામાં ચાર માસ સુધી ચતુર્વિધ આહારના પચ્ચકુખાણ કરી કાયાત્સગે<sup>૧</sup> રહ્યા હતા. તે નગરમાં ઉત્કૃષ્ટપણે જૈન ધમ<sup>૧</sup>માં રક્ત એવા જિનદત્ત (જણે) નામે શેઠ રહેતા હતા. તે એક વખતે અલદેવના મંદિરમાં આવી ચડ્યો. ત્યાં શ્રી વીર પ્રભુને જોઈ વ'દના કરી તે પાતાના મનમાં આ પ્રમાણે ચિંતવવા લાગ્યા,—" આ સ્વામીએ ઉપવાસ કરેલ છે. તે સ્વામી પ્રાતઃ-કાલે અવશ્ય પારણું કરશે તે વખતે હું આ પ્રભુને પડિલાભીશ.—તેમને આહાર પાણી વ્હારાવીશ." આ પ્રમાણે તે દરરાજ તે પ્રભુ પાસે આવતા અને આવી ભાવના ભાવતા હતા. તેમ કરતાં પક્ષ, માસ વ્યતીત થવા લાગ્યા, તેને ગણતા તે શેઠ નિમ<sup>લ</sup> અધ્યવસાયવાલા થતા હતા, તેમ કરતાં ચાર માસ વ્યતીત થઇ ગયા. ચાતુર્માસ્યને અ'તે પારણાને દિવસે તે શેઠ શુદ્ધ આહારની સામગ્રી મેળવી અપારે પાતાના ઘરના દ્વાર ઉપર બેઠાે. પ્રભુના આગમનના માગ<sup>દ</sup>ને જોતાે તે આ પ્રમાણે ચિંતવવા લાગ્યાે—''હમણાં શ્રી વીરસ્વામી અહીં પધારશે ત્યારે હું' મસ્તકે અંજિલ જેડી પ્રભુની સન્મુખ જઈ તેમને ત્રણ પ્રદક્ષિણા કરી વંદના કરી ઘરમાં લઈ જઇશ. ત્યાં ભક્તિપૂર્વ'ક પ્રધાન પાશુક અને એષણીય અન્ન પાનાદિકથી પ્રભુને પડિલાભીશ, અને પારણું કરાવીશ. તે પછી પ્રભુને નમી કેટલાંક ડગલાં પ્રભુની પાછળ જઈશ. ત્યારબાદ હું મારા આત્માને ધન્ય માની ખાકી રહેલ અજ્ઞાદિકના આહાર કરીશ.'' આ પ્રમાણે જણ્'શેઠ ભાવનામય મનારથા કરતા હતા, તેવામાં શ્રી વીરપ્રભુ ભિક્ષાને માટે વિચરતા પુરણશેઠના ઘરે પધાર્યા. તે પુરણશેઠ મિથ્યાત્વી હતા, તેથી તેણે દાસીને હાથે પ્રભુને અડદના આકુળા વહેારાવ્યા. તત્કાલ સત્પાત્રદાનના માહાત્મ્યથી દેવતાએ ત્યાં પાંચ દિવ્ય પ્રગઢ કર્યા. તે સમયે તે નગરના રાજા અને બીજા ઉત્તમ લોકા પુરણશેઠને ઘેર

એકઠા થયા અને તે રોઠની ભારે પ્રશ'સા કરવા લાગ્યા. પછી શ્રી વીરપ્રભુ અડદના બાકળાથી પારણું કરી ત્યાંથી વિહાર કરી બીજે સ્થળે ચાલ્યા ગયા.

અહિં જણે શેઠ આકાશમાં થતા દેવતાના દું દુભિના નાદને સાંભળી વિચાર કરવા લાગ્યા—-''અહા ! મને નિર્ભાગીને ધિક્કાર છે, હું સર્વ રીતે અધત્ય છું, કે શ્રી વીરપ્રભુ મારે ઘેર ભિક્ષા લેવાને પધાર્યા નહીં અને તેમણે બીજે ડેકાણે પારણું કર્યું. મારા સર્વ મનારથા નિષ્ફળ થઈ ગયા." આ પ્રમાણે તે શેઠ અફસાસ કરવા લાગ્યા.

આ અરસામાં તેજ દિવસે તેજ નગરમાં શ્રી પાર્શ્વ નાથના સ'તાનિક કાેઈ કેવલજ્ઞાની મુનિ મહારાજ સમેાસર્યા. તે ખબર જાણી રાજા અને નગરના લોકો તેમને વ'દન કરવાને ગયા. તે વખતે રાજાએ તે કેવલી ભગવાન્ને પૂછ્યું, સ્વામી! અમારા નગરમાં કર્યા જીવ પુષ્યવાન છે ?" કેવળી ભગવાને કહ્યું, "રાજા. આ નગરમાં જણ્દશેઠના જેવા કાેઈ પુષ્યવાન નથી." રાજાએ કહ્યું, " મહારાજ તે જીર્ણ'શેઠે શ્રી વીરપ્રભુને પારણું કરાવ્યું નથી. પરંતુ પુરણશેઠે પારણું કરાવ્યું છે, તેા તે પુરણશેઠ તેનાથી પુણ્વાન્ કેમ નહીં ?" ત્યારે કેવલી ભગવાને જીર્ણું શેઠની ભાવનાનું સ્વરૂપ મૂળથી માંડીને કહી સંભળાવ્યું. પછી વિશેષમાં કહ્યું કે, ''પુરણરોઢે પ્રભુને દાન આપ્યુ', પણ તે દ્રવ્યથી આપ્યુ' છે અને જર્ણશોઠે પ્રભુને ભાવથી દાન આપ્યું છે. વળી તે જર્ણશોઠે ભાવસમાધિને ધારણ કરી **ખારમાં દેવલોકે જવા ચાગ્ય એ**લું કમ<sup>ું</sup> ઉપાજેન કર્યું છે. જે તે જણુંશેઠે તે વખતે દેવદુ દુભિના શબ્દ સાંભળ્યા ન હાત તા તે તત્કાળ કેવળજ્ઞાનને પણ પ્રાપ્ત કરત. અને પુરણશેઠે તેા ભાવ શુન્યપણે દાન આપ્યું છે. તે સુપાત્રદાન કરવાથી સુવર્ણ વૃષ્ટિ વગેરેને પ્રાપ્ત થયેલ છે. પણ તેથી કાંઇ અધિક ફળ પામેલ નથી." આ પ્રમાણે તે કેવલી ભગવાનના વચન સાંભળી રાજા વગેરે સર્વે તે જી જુલા કરતા પાતપાતાને સ્થાને ચાલ્યા ગયા હતા.

જણું શેઠ ચિરકાળ સુધી શુદ્ધ રીતે જિનેશ્વરના ધર્મ આરાધી બારમે દેવલોકે ગયા હતા. આ પ્રમાણે દાન આપવામાં ભાવશુદ્ધિને વિષે જણું શેઠની કથા કહેવાય છે, તે ઉપરથી બીજ શ્રદ્ધાળુ શ્રાવકાએ દાનની ક્રિયામાં નિર્મળ ભાવ ધારણ કરવા, કે જેથી સર્વ સમૃદ્ધિઓ પાતાની મેળે પ્રગઢ થાય છે.

અહીં આ પ્રમાણે ભાવના છે.

"धन्ना ते सप्परिसा, जे मणसुद्धीए सुद्धपत्तेसु । सुद्धांसणाइदाणं, दिति सया सिद्धिगइहेउं" ॥ १ ॥

" જે મનની શુદ્ધિવંડે સિદ્ધિ ગતિના હેતુરૂપ એવું શુદ્ધ અશનાદિ દાન શુદ્ધપાત્રને સદા આપે છે, તે પુરુષાને ધન્ય છે.

સવ<sup>°</sup> ધમ<sup>°</sup>ને વિષે દાનની ગૌણતાને કહેનારાએાના મતનું નિરાકરણ કરવાને આગમને અનુસારે તેનું પ્રાધાન્ય અતાવે છે."

> "सर्वतीर्थकरैः पूर्व, दानं दत्वादतं व्रतम् । तेनेदं सर्व धर्माणा, माद्यं मुख्यतयोच्यते" ॥ १।।

'' સવ° તીથ'કરાેએ પૂર્વ' દાન આપીને જ વ્રતનાે આદર કરેલાે છે, તેથી એ દાન સવ° ધર્મીમાં પ્રધાનપણે મુખ્ય કહેવાય છે.'' ૧

### તીથ<sup>ે</sup> કરાેના દાનવિધિ.

પ્રથમ શક્ક ઇંદ્રની આજ્ઞાથી ધનદ નામે લોકપાલ આઠ ક્ષણમાં નીપજાવેલા, સોળ માસા પ્રમાણવાલા, જિનેશ્વરનાપિતાના નામથી અંકિત અને સાંવત્સરિક દાનને યાગ્ય એવા સોનૈયાવડે જિનેશ્વરના ભંડારા પૂરે છે. તે વખતે જિનેશ્વર ભગવાન્ દાનની પ્રવૃત્તિને અર્થ સૂર્યોદય પછી છ ઘડીએ જે પ્રહર આવે તે, એટલે છ ઘડી પછી પરિપૂર્ષ પ્રહર સુધી પ્રતિદિન એક કાેટી અને આઠ લાખ સાનૈયા આપે છે. આવશ્યકજીને વિષે કહ્યું છે કે, એક સંવત્સરમાં જિનેશ્વર ભગવાન્ ત્રણસાે અઠ્યાસી કાેટી અને એશી લાખ સાનૈયાનું દાન આપે છે.

### તે દાન સમયે ઉત્પન્ન થતા છ અતિશયા:

જિને'દ્ર ભગવાન્ જ્યારે સુવર્ણની મુષ્ટિ ભરીને દાન આપે છે. ત્યારે સૌધમે'ન્દ્ર તે ભગવાન્ના જમણા હાથમાં મહા શક્તિ સ્થાપન કરે છે; કે જેથી તેમના હાથને જરા પણ ખેદ ઉત્પન્ન ન થાય. અન'ત વીય'વાળા ભગવાન્ના હાથમાં ઈંદ્ર શક્તિનું સ્થાપન કરે એ અયુક્ત છે, એવી શ'કા અહીં કરવી નહીં કારણ કે ભગવાન્ અન'ત અળવાળા છતાં પણ ઇંદ્રને તે ન કરવામાં પાતાની ચિરકાળની સ્થિતિ અને ભક્તિના ભ'ગના પ્રસ'ગ આવે, તેથી તે અનાદિ સ્થિતિ પાળવાને માટે અને પાતાની ભક્તિ દેખાડવાને માટે ઈંદ્રનું તે કરલું યુક્ત જ છે, તે વિષે વિશેષ વિસ્તાર કરવાથી સર્યું.

વળી તે સમયે ઇશાને દ્ર સુવર્ણ રત્નમય લાકડી ગ્રહણ કરી વચમાં ગ્રહણ કરતા **બીજા સામાનિક દેવતાને વર્જતા છતાં જે** દાન<sup>્</sup>પામવાના છે, તેમને જિનેશ્વરના હાથથી દેવરાવતાં છતાં લાેકા પાસે શબ્દ કરાવે છે કે, '' હે પ્રભુ મને આપાે.'' ચમરે'દ્ર અને અલીંદ્ર લાેકાના લાભને અનુસારે પ્રભુના દાનની મુષ્ટિ પૂરે છે અને દેવરાવે છે. ભવનપતિ દેવતાએા દાન ગ્રહણ કરનારા ભરત ક્ષેત્રના મનુષ્યાને ત્યાં લાવે છે. વ્ય'તર દેવતાએા તે મનુષ્યાને પાતાને સ્થાને પહેાંચાંડે છે. જ્યાતિષા દેવતાએા વિદ્યાધરાને તે દાન ગ્રહણ કરાવે છે. વળી ઈંદ્રો પણ તે પ્રભુના દાનને ગ્રહુણ કરે છે. કારણ કે, તે દાનના પ્રભાવથી દેવ-લાેકમાં **ઝાર વર્ષ પર્ય'ત કાેઈ પણ જાતનાે** કુલેશ ન થાય. માેટા ચક્રવર્તી રાજાએા પણ પાતાના ભ'ડાર અક્ષય કરવા માટે તે દાનને ગ્રહણ કરે છે. શ્રેષ્ઠા પ્રમુખ ગૃહસ્થા પાતાની યશ કીર્તિની વૃદ્ધિને માટે અને રાગી પુરુષા પાતાના મૂળ રાેગની હાનિ થવાને માટે તેમજ આર વર્ષ સુધી નવાે રાેગ ઉત્પન્ન ન થાય તેને માટે એ દાનનું ગ્રહણ કરે છે. વધારે શું કહેલું ? સવ<sup>c</sup> ભવ્યજીવાે એ દાનનાે યાેગ પ્રાપ્ત કરી પાેતપાેતાના વાંછિત અર્થની સિક્કિ થવા માટે શ્રી જિનેશ્વરના હાથથી દાન ગ્રહણ કરે છે. અભવ્ય આત્માંઓ કદિ પણ તે દાનને પામતા જ નથી. શાસ્ત્રને વિષે અભવ્યજીવાને તીર્થ'કરાેના હાયના દાન પ્રમુખ કેટલા એક ઉત્તમ ભાવાની પ્રાપ્તિની અયાગ્યતા કહેલી છે. તે કહે છે.

जह अभिवयजीवेहिं, न फासिया एवमाइयाभावा। इंदत्तमनुत्तरसुर, सिलाय नरनारयत्तं च ।। १।। केविल गणहरहत्थे, पव्वजा तिथ्थवथ्थरं दाणं। पवयणसुरी सुरत्तं, लोगंतिय देवसामित्तं।। २।। तायत्तीससुरत्तं परमाहम्मिअ ज्यलमणुअत्तं। संभिन्नसोय तह पुच्च, धराहारयपुलायत्तं।। ३।। मइनाणाइसु लद्धि, सुपत्तदाणं समाहिमरणत्तं। चारणदुगमहुसिप्पय, खीरासव खीणठाणत्तं।। ४।। तिथ्थयर तिथ्य पिंडमा, तणुपिरभोगाइ कारणेवि पुणो। पुढवाइय भावभवि, अभव्व जीवेहिं नो पत्तं।। ५।। चउदसस्यणत्तंपिय, पत्तं न पुणो विमासणामित्तं। सम्मत्त नाण संयम, तवाइ भावा न भाव दुगे।। ६।।

अणुभव जुत्ता भात्ति, जिणाण साहम्मिआण वच्छछं । न य साहेइ अभ्व्वो, संविगत्तं न सुप्पत्वं ॥ ७॥ जिणजणयजणणिजाया, जिणजखाजरकणि जुगप्पहाणा। आयरियापयाइ दसगं, परमध्य गुणद्रमप्पत्तं ॥ ८॥ अणुवंधहेउसरूवा, तथ्थअहिंसा तहा जिणुदिठा। दन्वेण य भावेण य, दुहावि तेहिं न संपत्ता ॥ ९॥

"અભવી જીવાે કેટલા ભાવાને પામતા નથી ? તે કહે છે ૧. ઈદ્રપણું, ર. અનુત્તર વિમાનવાસી દેવપણું, ૩. ત્રિષષ્ટિશલાકા પુરુષની પદવી, ૪. નારદ-પણું, પ. કેવલી અને ગણધરને હાથે દીક્ષા, ૬. તીથ'કરને હાથે વર્ષીદાન, ૭. શાસનના અધિષ્ઠાયક દેવ દેવી, ૮. લાેકાંતિકપણું, ૯. દેવતાનું સ્વામિપણું, ૧૧. પરમાધામીપ**ુ**ં, ૧૨. જુગલીયા મનુષ્યપણું, ૧૩. સંભિન્ન શ્રોતાલિબેંઘ, ૧૦. ત્રાયસ્ત્રિંશત્ દેવપણુ', ૧૪. પૂવ<sup>લ્</sup>ધરની લબ્ધિ, ૧૫. આહારક લબ્ધિ, ૧૬. પુલાક લબ્ધિ, ૧૭. મતિજ્ઞાનાદિકની લબ્ધિ, ૧૮. સુપાત્રદાન, ૧૯. સમાધિ-મરણ, ૨૦. વિદ્યાચારણ તથા જંઘાચારણપણું, ૨૧. મધુશિલ્પ લબ્ધિ, ૨૨. ક્ષીરા-શ્રવ લબ્ધિ, ૨૩. ક્ષીણુમાહ ગુણઠાણું, ૨૪. તીથ°કર અને તીથ°કરની પ્રતિમાના શરીરના ભાગમાં આવવાના કારણે પૃથિવ્યાદિક ભાવ, ૨૫. ચૌદરતનામાં ઉપજર્હું, ર૬. વિમાનનું સ્વામિપણું, ર૭. સમ્યકુ જ્ઞાન, ચારિત્ર, તપાદિક ભાવ તથા ઉપશમિક અને ક્ષાયિક તથા ક્ષયાપશમક ભાવ પામવાપણુ' ર૮. અનુભવ યુક્ત ભક્તિ, ૨૯. સાધાર્મિવાત્સલ્ય, ૩૦. સ'વેગપણું, ૩૧. શુકુલપક્ષપણું, **૩૨. જિનેશ્વરના માતા, પિતા કે સ્ત્રીપણે થવાપ**ણું, ૩૩. જિનેશ્વરના યક્ષ યક્ષિણીનું થવાપણું, ૩૪. યુગપ્રધાનપણું, ૩૫. આચાર્યાદિ દશ પદમાં થવા-પણું, ૩૬. પરમાર્થ ગુણાનું પામવાપણું, ૩૭. અનુબધ, હેતુ અને સ્વરૂપ— એ ત્રણ દયાનુ' દ્રવ્યથી અને ભાવથી પામવાપણુ'.

આ પ્રમાણે સાડત્રીશ ભાવ અભવ્ય પ્રાણીને કદિપણ પ્રાપ્ત થતા નથી.

અનુઅ'ધ, હેતુ અને સ્વરૂપ એ ત્રણ પ્રકારની દયા ઉપર કહેવામાં આવી તેના લક્ષણા આ પ્રમાણે છે—જે સાક્ષાત્ જીવાના અવિઘાત તે પહેલી સ્વરૂપ દયા કહેવાય છે. જે યતનાપૂર્વ'ક પ્રવૃત્તિ તે બીજી હેતુદયા કહેવાય છે અને જે

૧. આ ત્રણ ભાવા ભાવથી ન હાય પરંતુ દ્રવ્યથી હાય.

તે દયાના ફળરૂપે પરિણમે તે ત્રીજ અનુઅ'ધ દયા કહેવાય છે. વળી જિનાજ્ઞાનું અખ'ડન તે પણ અનુઅ'ધ દયા કહેવાય છે.

વળી પ્રભુના દાનના પ્રસ'ગમાં એમ પણ છે કે, તેમના દાનને અવસરે તેમના માતા પિતા અને ભાઈઓ ત્રણ દાનશાળા કરાવી તેમાં અન્ન, પાણી વસ્ત્ર, અને અલ'કાર દેવરાવે છે. તે વિષે હવે વિશેષ વિસ્તાર કરવાથી બસ છે.

એ પ્રકારે સપ્રસંગ ચાેલું શિક્ષાત્રત કહેવામાં આવ્યું, હવે તેનું નિગમન કહે છે.

> '' इत्थं व्रतद्वादशकं दधाति, गृही प्रमोदेन प्रतिव्रतं हि । पंचातिचारान् परिवर्जयंश्र, ध्रुवंयथाशक्त्यपि भंगषट्के ''।। १।।

" ગૃહસ્થ એ પ્રકારે હર્ષથી શક્તિ પ્રમાણે છ ભાંગાએ કરી બાર વ્રતને ધારણ કરે છે. અને પ્રત્યેક વ્રતના પાંચ અતિચારાને વર્જે છે.

વિસ્તાર થવાના ભયથી અહીં અતિચાર દર્શાવેલા નથી. તે ય્ર'થાંતરથી જાણી લેવા. અહીં બાહુલ્યપણાને આશ્રીને અતિચારની પાંચ પાંચ સ'ખ્યા કહી છે. પર'તુ ભાગાપભાગમાં વીશ અતિચાર છે એમ જાણવું.

- જે ઉપર છ ભાંગા કહેવામાં આવ્યા, તે આ પ્રમાણે—
- એકવિધ એકવિધ—એ પેહેલાે ભાંગાે. એટલે મને કરીને, વા વચને કરીને વા કાયાએ કરીને ન કરે અથવા ન કરાવે.
- ર. એકવિધ દ્વિવિધ—એ બીજો ભાંગા તે કહે છે. જેમ મન વચને કરીને અથવા મન કાયાએ કરીને અથવા વચન કાયાએ કરીને ન કરે અથવા ન કરાવે.
- ર. એકવિધ ત્રિવિધ—એ ત્રીજે ભાંગા છે. જેમ મન વચન કાયાએ કરીને ન કરે અથવા ન કરાવે.
- ૪. દ્વિવિધ એકવિધ—એ ચાેથા ભાંગા છે. જેમ મન અથવા વચન અથવા કાયાએ કરીને ન કરે અને ન કરાવે.
- પ. દ્વિવિધ દ્વિવિધ—એ પાંચમા ભાંગા છે. જેમ મન વચને કરીને, તથા મન કાયાએ કરીને અથવા વચન કાયાએ કરીને ન કરે અને ન કરાવે.
- ક. દ્વિવિધ ત્રિવિધ—એ છટ્ઠા ભાંગા છે. મન, વચન કાયાએ કરીને ન કરે અને ન કરાવે.

દ્વિતીય પ્રકાશ ૨૩૭

આ પ્રકારે એકવીશ ભાંગાયુક્ત એવી ષડ્ભ'ગીના શ્રાવકને ઘણુ' કરીને અનુમતિ અને નિષેધ નથી, તેથી તેના બીજા બેદા (ભાંગા) અતાવ્યા નથી.

અહીં ખાર વ્રતને આશ્રીને ભેદને કહેવાની ઇચ્છાને વિષે તે અ'ગીકાર કરનારની કર્મ'ના ક્ષયાપશમની વિચિત્રતા હાવાથી ઘણા ભેદા ઉપજ શકે છે. તે કહે છે—૧૩ અબજ ૮૪ કરાડ, ૧૨ લાખ, ૮૭ હજાર, ૨૦૦ ને ૨ ભાંગા થઇ શકે છે. એ રીતે શ્રી જિનેશ્વરે શ્રાવકાને અભિગ્રહના ભેદની સ'ખ્યા દર્શાવી છે. એ ભાંગાને માટે શ્રી સારાદ્ધારનું અસોછત્રીશમું દ્વાર જોવું.

વળી બાર ત્રતમાં પ્રથમના આઠ ત્રતા એક સાથે અ'ગીકાર કરેલા જાવ-જીવ સુધી હાય છે, તેથી તે યાવત્કથિક કહેવાય છે, જે ચાર શિક્ષાત્રતા તેના મુહૂર્તાદિ અવધિથી લઈને તેમનું વાર'વાર અ'ગીકાર કરવાપણું છે તે અલ્પ-કાલભાવિ છે માટે તે ઇત્વર કહેવાય છે. તેમ વળી તે બાર ત્રતને વિષે પહેલા પાંચ ત્રત ધમ'રૂપી વૃક્ષના મૃળભૂત હાેવાથી તે મૃળ ગુણ કહેવાય છે. બાકીના સાત ત્રતા ધમ'રૂપી વૃક્ષની શાખારૂપ હાેવાથી ઉત્તરરૂપે હાેઇ અણુત્રતાને ગુણ કરવાથી તે ઉત્તર ગુણ કહેવાય છે.

પૂર્વે એક એક ત્રતને આશ્રીને દર્ષાંતા અતાવેલા છે. હવે બાર ત્રતાને આશ્રીને શ્રી વીરશાસનના સર્વ શ્રાવકામાં ગુણાથી વૃદ્ધ અને ઉપાશક દર્શાંગ- સૂત્રમાં પ્રસિદ્ધ એવા દશ શ્રાવકાના દર્ષાંતા અનુક્રમે લેશ માત્ર દર્શાવેલા છે.

પ્રથમ તે દશના નામ કહે છે—૧. આન'દ, ૨. કામદેવ, ૩. ચુક્ષની પિતા, ૪. સુરાદેવ, ૫. ચુક્ષશતક, ૬. કુંડકાેલિક, ૭. સદ્દાલપુત્ર, ૮. મહાશતક, ૯. નંદિની પિતા, ૧૦. તેતલીપિતા. એ દશ ઉત્કૃષ્ટ શ્રાવકાે કહેવાય છે.

### આનંદ શ્રાવકનું વૃત્તાંત.

વાણિજ્યથામ નામના નગરમાં આર કાેટી સાનૈયાના સ્વામી આનંદ નામે એક શ્રાવક રહેતા હતા. તેણે ચાર કાેટી સાનૈયા નિધાનમાં ડાટેલા હતા, ચાર કાેટી વ્યાજમાં અને ચાર કાેટી વ્યાપારમાં રાેકેલા હતા.

તેને પ્રત્યેકમાં દશ હજાર ગાયાવાળા ચાર ગાકુલ હતા. ઉત્કૃષ્ટ શીલ તથા સૌભાગ્ય વગેરે ગુણાને ધારણ કરનારી શિવાન'દા નામે તેને સ્ત્રી હતી. તે વાણિજ્ય ગામની અહાર ઇશાન ખૂણામાં કેાલ્રાગ નામના એક પરામાં તે આન'દ શેઠના જ્ઞાતિ કુદ્ર'બીઓ અને ઘણાં મિત્રા રહેતા હતા. એક વખતે તે વાણિજ્ય ગામની સમીપે આવેલા દ્રુતપલાશ નામના ચૈત્યને વિષે શ્રી મહાવીર પ્રભુ સમાસર્યા તે સમયે ત્યાં માટી પર્ષદા એકઠા થઈ હતી, આ ખબર સાંભળી આનંદ શ્રાવક સ્નાનપૂર્વ શુદ્ધ વસ્ત્રો પહેરી પાતાના ઘણા પરિવાર સાથે પરવરી પ્રભુની પાસે આવ્યા, તે પ્રભુને વંદન કરી યાગ્ય સ્થાને બેઠા તે સમયે પ્રભુએ દેશના આપી તે પ્રભુની દેશના સાંભળી આનંદે શુદ્ધ શ્રદ્ધાન પ્રાપ્ત કરી પ્રભુને કહ્યું, "ભગવાન તમારા કહેલા ધર્મ મને રૂચ્યા છે, માટે હું તમારી સમક્ષ બાર વ્રત લેવાને ઇચ્છું છું, ત્યારે પ્રભુએ કહ્યું—

## " यथासुखं देवानुत्रिय, मा प्रतिबंधंकार्षीः "

"હે દેવાનુપિય, જેમ સુખ ઉપજે તેમ કરા, પણ વિલ'બ કરશા નહીં" તે વખતે આન'દે પ્રભુ સમીપે બાર ત્રત અ'ગીકાર કર્યા તેના વિશેષ વિધિના વિચાર ઉપાસક દશાંગ સૂત્રથી જાણી લેવા. ત્રત ગ્રહણ કર્યા પછી આન'દ શ્રાવક ભગવાન્ને નમીને આ પ્રમાણે બાહ્યા—"ભગવાન્! આજથી અન્ય તીર્થાઓ, અન્ય તીર્થાઓના દેવો અને અન્યતીર્થીઓએ પોતાના દેવ તરીકે ગ્રહણ કરેલ અરિહ'તની પ્રતિમા તેમને હું વ'દન કરીશ નહીં અને નમસ્કાર પણ કરીશ નહીં; તેમણે પ્રથમ ન બાલાવ્યા તા હું તેમની સાથે આલાપ તથા સંલાપ કરીશ નહીં. અર્થાત્ મારે હરેક કાર્ય'ને માટે તેમને બાલાવવા નહીં. જે પહેલાં તે બાલાવે તા મારે બાલાવું. તેમ વળી તેમને ધર્મ'બુદ્ધિએ અશનાદિ આપીશ નહીં. રાજભિયાગાદિ છ આગારને વર્જ બીજે સવે ઠેકાણે મારે નિયમ છે. આજથી હું શ્રમણ નિર્ય'યોને પ્રાસુક તથા એષણીય આહારાદિ વડે પ્રતિલાભિત કરતા વિચરીશ. આ પ્રમાણે અભિગ્રહ લઈ પ્રભુને ત્રણ પ્રદક્ષિણા ફરી વ'દન કરી તે આન'દ શ્રાવક પાતાને ઘર ગયા હતા.

તેની સ્ત્રી શિવાન' દા પણ પતિના મુખથી આ પ્રમાણે પ્રવૃત્તિ સાંભળી પોતે પ્રભુની સમીપે આવી અને તેણીએ ત્યાં ભાર વ્રત ગ્રહણ કર્યાં. તે પછી આન' દ શ્રાવકને ચડતા ભાવથી પાષધ ઉપવાસાદિ ધર્મ કૃત્ય વંડે આત્માને ભાવ યુક્ત કરતાં ચૌદ વર્ષ વ્યતીત થઇ ગયાં. જ્યારે પ'નરમા વર્ષના પ્રવેશ થયા એટલે તે આન' દ શ્રાવકે એક દિવસે અગીયાર પ્રતિમા (પડિમા) અ'ગીકાર કરવાની ઇચ્છાથી પાતાના જ્ઞાતીય, સ્વજન અને મિત્રાને એકઠા કરી સરસ ભાજનથી તૃપ્ત કરી સત્કાર કર્યા. પછી તેમની સમક્ષ પાતાના જ્યેષ્ઠ પુત્રને

द्वितीय प्रधाश ः २३६

કુદ્રું અના સ્વામિત્વ ઉપર સ્થાપી, તે સર્વુંને અને પુત્રને પૂછી પાતે કાક્ષાક સંનિવેશમાં પાતાની પાષધશાળામાં આવ્યા. ત્યાં ભૂમિને પ્રમાજ, અને ઉચ્ચાર તથા પ્રશ્રવણની ભૂમિને પડીલેહી દભ<sup>લ</sup>ના સં<mark>ધારા</mark> ઉપર તે આરુજ થયેા. ત્યાં તેણે શ્રાવકની પહેલી પડિમા અ'ગીકાર કરી. તેને સૂત્રાક્ત વિધિપૂર્વ'ક આરાધી અનુક્રમે અગીયાર શ્રાવકની પડિમા આરાધી, તે પછી તપથી જેણે શરીરને સુકાવી દ્વીધું છે એવા આનંદ શ્રાવકને એક દિવસે નિમ<sup>e</sup>લ અધ્યવસાયથી અને જ્ઞાનાવરણીય કમ°ના ક્ષયાેપશમથી અવધિજ્ઞાન ઉત્પન્ન થઈ આવ્યું. તેવામાં એક દિવસે તે વાણિજય ગામની અહાર શ્રી વીરપ્રભુ સમાસર્યા. ત્યારે પ્રભુને પૂછીને ઇંદ્રભૃતિ (ગૌતમસ્વામી) ગણધર ત્રીજી પારસીમાં તે વાણિજ્ય ગામમાં યથા-રુચિ આહાર ગ્રહણ કરી ગામની ખહાર નીકળતાં કેાક્ષાક સ'નિવેશની અતિ નજીક નહીં તેમ અતિ દૂર નહીં તેમ વિચરતાં લોકોના મુખથી આનંદ શ્રાવકની તપની પ્રવૃત્તિ તેમના સાંભળવામાં આવી. તત્કાલ પાતે તે પ્રત્યક્ષ જેવા કાેક્ષાક સ'નિવશમાં આવેલી પાષધશાળામાં આવ્યા. ત્યારે આનંદ શ્રાવક તે ભગવાન ગૌતમને આવતા જેઈ ઘણા જ ખુશી થયા અને તેમને વ'દના કરી આ પ્રમાણે એા∈યાં—'' હે સ્વામી ! તપસ્યાને લઈ ને જેના શરીરમાં માત્ર નાડી અને અસ્થિ રહેલા છે એવા હું આપની સમીપે આવવાને શક્તિમાન્ નથી; માટે આપ મારી ઉપર કૃપા કરીને પધારાે. તે વખતે ગૌતમસ્વામી જ્યાં આનંદ શ્રાવક રહેલા છે, ત્યાં આવ્યા. સ્વામીને આવેલા જેઈ આનંદ શ્રાવકે તેમને મસ્તક વંડે ત્રણવાર ચરણમાં નમી આ પ્રમાણે પૂછયું—" હે સ્વામી! ગૃહસ્થને ઘરમાં રહેતાં છતાં અવધિજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય કે નહીં ? " ગૌતમસ્વામીએ કહ્યું, "હા ઉત્પન્ન થાય," ત્યારે આનંદે કહ્યું, " મહારાજ! મને પણ અવધિજ્ઞાન થયું છે. તેનાથી હું પૂર્વ દક્ષિણ અને પશ્ચિમ દિશામાં પાંચસાે પાંચસાે યાજન ક્ષેત્ર રૂપ લવણસમુદ્ર પર્ય'ત હું દેખી શકું છું અને ઉત્તર દિશામાં હિમવ'ત વર્ષધર પેય<sup>જ</sup>'ત જાણી શકુ' છુ'. ઊધ્વ<sup>જ</sup>લોકે સૌધમ<sup>જ</sup> દેવલાક યાવત્ અને અધાભાગે રત્નપ્રભા પૃથ્વીના લાેલુચ્ચય નામના નરકવાસ પય°ત જાણું છું–દેખું છું. આન'દના આ વચના સાંભળી ગૌતમમુનિ બાેલ્યા, '' ભદ્ર ! ગૃહસ્થને અવધિજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય, પણ એટલું અધું માટું ન થાય, માટે આ સ્થાનનું આલેાચન— નિંદનાદિક કરાે." આનંદે કહ્યું, " હે સ્વામી ! જિનવચનમાં સાચા અર્થની આલાયણા હાય છે ? ત્યારે ગૌતમે કહ્યું, "એમ ન હાય " આનંદ બાલ્યા, " મહારાજ! જે એમ છે તા પછી તમારે જ એ સ્થાનકની આલાચના નિંદના

૨૪૦ શ્રી આત્મ પ્રણાધ

કરવી." આનં દના આ વચના સાંભળી ગૌતમ હૃદયમાં શ'કિત થઈ ગયા. પછી તત્કાલ ત્યાંથી નીકળી હૃતપલાશ ચેત્યમાં જ્યાં શ્રી વીરપ્રભુ રહેલા છે. ત્યાં આવી ગમનાગમન પ્રતિક્રમણાદિપૂ વ'ક સ્વામીને નમી સવ' વૃત્તાંત નિવેદન કરી આ પ્રમાણે પૂછ્યું, '' ભગવન્! તે સ્થાનક આનં દને આલેાચવા યાગ્ય છે કે મારે આલેાચવા યાગ્ય છે?" પ્રભુએ કહ્યું, ''તું જ તે સ્થાનને આલેાવ અને તેને માટે આનં દને ખમાવ." ભગવાન્ ના આ વચનને વિનયથી અ'ગીકાર કરી પાતે ગૌતમે તે સ્થાનકની આલેાચનાદિ લઈ પછી આનં દ શ્રાવક પાસે આવી તે અર્થ'ને ખમાવ્યા હતા તે પછી આનં દ શ્રાવક બહુ પ્રકારના શીલત્રતાદિ ધર્મ કૃત્ય વડે પાતાના આત્માને ભાવી, વીશ વર્ષ પર્ય'ત શ્રાવક પર્યાય પાલી છેવટે એક માસની સ'લેખણા કરી સમાધિપૂ વ'ક કાલ કરી સૌધર્મ દેવલોકમાં અરુણાભ નામના વિમાનમાં ચાર પલ્યાપમના આયુષ્યવાળા દેવતા થયા. ત્યાંથી ચવીને તે મહાવિદેહને વિષે સિલ્ફિપદને પ્રાપ્ત થશે. એ પ્રકારે આનં દ શ્રાવકનું વૃત્તાંત છે.

#### કામદેવ શ્રાવકનાે વૃત્તાંત

ચ'પાનગરીમાં કામદેવ નામે એક ગૃહસ્થ રહેતા હતા. તેને ભદ્રા નામે સ્ત્રી હતી. એ અઢાર કાેટી સાેનૈયાના દ્રવ્યના સ્વામી હતા. તેટલા દ્રવ્યમાંથી છ કાેટી સુવર્ણ દ્રવ્ય નિધાનમાં, છ કાેટી વ્યાજમાં અને છ કાેટી વ્યાપારમાં એમ ત્રણ ભાગે તેનું દ્રવ્ય રહેલું હતું. તે સિવાય દશ દશ હજાર ગાયાવાળા છ ગાેકલાે તેની પાસે હતા.

એક વખતે તે નગરની સમીપે આવેલા પૃષ્ંભદ્ર નામના ચૈત્યમાં શ્રી વીરપ્રભુ સમાસર્યા. આ ખબર સાંભળી કામદેવ તેમને વ'દના કરવા ગયા અને આન'દ શ્રાવકની જેમ તેણે પ્રભુ પાસે બાર વ્રત અ'ગીકાર કર્યા. અનુક્રમે એ વ્રતનું પાલન કરતાં કામદેવે એક સમયે પાતાના જ્યેષ્ઠ પુત્રને કુદ્ધું ખના ભાર સાંપી પાતે પાલન કરતાં કામદેવે એક સમયે પાતાના જ્યેષ્ઠ પુત્રને કુદ્ધું ખના ભાર સાંપી પાતે પાલના કરતાં કામદેવે એક સમય થતાં કાઈ એક માયાવી મિથ્યાત્વી દેવ પ્રગઢ થઈ તેની પાસે આવ્યા. તે વિકરાળ પિશાચનું સ્વરૂપ વિકુર્વી હાથમાં તીક્ષ્ણ ધારવાળું ખડ્ગ લઈ તેની પાસે ઉભા રહ્યો. તેણે કામદેવને આ પ્રમાણે કહ્યું, "અરે કામદેવ! તું નહીં પ્રાર્થવા યાગ્યની પ્રાર્થના કરનાર, ભુદ્ધિ લજ્જા અને લક્ષ્મી વગરના અને ધર્મ પુષ્યવેદ સ્વર્થ તથા માક્ષની વાંછના રાખનારા છે. પણ હવે તારા શીલ વ્રતાદિ તથા પાષ્ધા-

દ્ધિતીય પ્રકાશ 🐬

પવાસાદિના સત્વર ત્યાગ કરી દે. જો તું ત્યાગ નહીં કરે તાે હમણાં જ આ તીક્ષ્ણ ખડગવડે તારા શરીરને ખંડ ખંડ કરી નાંખીશ; જેથી તું પીડા પામતા મરણને શરણ થઇશ." પિશાચે આ પ્રમાણે કહ્યું તા પણ કામદેવ તેથી ભય પામ્યા નહીં: તે અધિક ક્ષાેભ પામ્યા સિવાય, અચલિત, મૌનધારી અને ધમ<sup>લ</sup>્યાનથી યુક્ત થઈને રહ્યો. તે મિથ્યાત્વી દેવે તેને નિશ્ચલ જાણી તે પ્રમાણે બે ત્રણ વખત કહ્યું, પરંતુ ધર્મવાન્ કામદેવ તેનાથી જરા પણ ચલાયમાન થયા નહીં. તેથી તે દેવને ભારે કાપ થઈ આવ્યા. ભુકૃટી ચડાવી તેણે તેની પર ખડ્ગ ઉગામ્યું. તા પણ કામદેવ જરાએ ડગ્યા નહીં. પછી તેણે ખડ્ગના ઘા કરી તેના શરીરના ખંડ કરી નાંખ્યા, તથાપિ કામદેવે તે પીડા સહન કરી અને તે પેતાના ધર્મ'ને વિષે નિશ્વલ રહ્યો. જ્યારે કામદેવ પાતાના પિશાચના રૂપથી ચલિત થયા નહીં એટલે મિથ્યાત્વીદેવ હ્રદયમાં ખેદ પામતા હળવે હળવે પાૈપધશાળામાંથી અહાર નીકળ્યા અને તેણે તે પિશાચના રૂપને છાંડી દ્રીધું. પછી તેણે હસ્તિનું રૂપ વિકુવ્યુ . એક મહાન શું ઢા દંડને ઉછાળતા, મદાન્મત્ત થઈને મેઘની જેમ ગુલગુલાયમાન શબ્દ કરતાે, અને ભય'કર આકારને ધારણ કરતાે તે પાષધ-શાળામાં આવ્યા. તેણે ગજીના કરીને કહ્યું, ''અરે કામદેવ, જો તું મારું કહેલું નહીં માને તેા હમણાં આ મારી શુંઢ વડે ગ્રહણ કરી તને આકાશમાં ફેંકીશ; અને મારા તીલ્ણ દંતા રૂપ હળવંડે તને ભેદી નાંખીશ. વળી નીચે નાંખી પગ-વડે કરી મસળીશ. તેણે આ પ્રમાણે કહ્યું, તેા પણ કામદેવ જરા પણ ક્ષાેભ પામ્યા નહિ. ત્યારે તે દેવતાએ જેમ કહ્યું હતું તેમ કરી અતાવ્યું તા પણ તે શ્રાવકે તે મહાવેદના સહન કરી અને તે ધમ<sup>°</sup> ધ્યાનમાં સ્થિર રહ્યો. જ્યારે તે દેવ હસ્તીરૂપે પણ તે કામદેવને ક્ષાેભ પમાડવા અશક્ત થયા, એટલે તે હળવે હળવે પાછા સરીને પાષધશાળામાંથી અહાર ગયા અને ત્યાં જઈ હસ્તિના રૂપના ત્યાગ કર્યા. પછી તેણે સર્પાનું રૂપ વિકુવ્યુ'. મહા વિષ અને ક્રોધથી પૂર્ણ, કાજળના પુંજના જેવા વર્ણવાળા, અતિ ચંચળ જિહ્નાને ધરનારા, ઉત્કટ, પ્રકટ અને વક જટાધારી, અને કઠિન ફર્ણા ટાપ કરવામાં દક્ષ એવા ભય'કર સર્પ અની તે પાૈષધશાળામાં આવ્યા. અને તેણે કામદેવને આ પ્રમાણે કહ્યું, " અરે કામદેવ! એ તું મારું વચન નહીં માને તા હમણાં જ હું સરસર શબ્દ કરતા તારી કાર્યા ઉપર ચડીને પશ્ચિમ ભાગવંડે ત્રણવાર આંટા દઇ તારી ગ્રીવાને વીંટી ભરેડા લઇશ અને તીક્ષ્ણ વિષથી વ્યાપ્ત એવી દાઢ વડે તારા ઉરસ્થળને 39

ર૪૨ શ્રી આત્મપ્રભાષ

ભેદી નાંખીશ.'' તેના આવા વચનાેથી પણ કામદેવ ચલિત થયાે નહીં, ત્યારે તેણે અતિ ક્રોધાયમાન થઈને તે જ ઉપસર્ગ કર્યો. પર'તુ કામદેવે અક્ષુબ્ધ થઈ તેની તીત્ર વેદનાને ધૈય થી સહન કરી. તેણે જૈન ધર્મને પાતાના ચિત્તથાં ક્ષણ-વાર પંણ દૂર કર્યા નહીં. આ પ્રમાણે તે દેવ સપ<sup>ર</sup>રૂપે પણ કામદેવને ધમ<sup>ર</sup>થી ચલાયમાન કરવાને અસમથ થયા, એટલે તે પાછા હળવે હળવે એાસરીને તે પૌષધશાળાથી અહાર નીકળ્યા અને તેણે સર્પના રૂપના ત્યાગ કર્યા. 'પછી તેણે અતિ મનાહર, શીતળ—સૌમ્ય આકૃતિવાળુ દેદીપ્યમાન દેવનુ સ્વરૂપ વિકુંવ્યુ<sup>લ</sup>. પછી તે પૌષધશાલામાં આકાશ માંગે<sup>લ</sup> રહી કામદેવ પ્રતિ આ પ્રમાણે બાેલ્યાે—'' હે કામદેવ, તમને ધન્ય છે, તમે જ પુષ્ય કયું° છે અને જૈન ધમ°ને અ'ગીકાર કરી પાતાના જન્મને સફલ કર્યા છે. હમણા એક વખતે સુધર્મા ઇંદ્ર પાતાની સભામાં તમારી પ્રશાંસા કરતા હતા કે, કામદેવ નામે શ્રાવક દેવ દાન-વાેથી પણ અક્ષાેભ્ય છે.'' આ સાંભળી મેં ઇંદ્રના વચનને માન્યું નહીં. હું તત્કાલ અહિં આવ્યા. મે' તમારી પરીક્ષા કરી, તેમાં સુધર્મા ઇંદ્રે જેવી વર્ણવી હતી, તેવી તમારી શક્તિ મારા જેવામાં આવી. હવે હું તમાને ખમાલું છું. મારા કરેલા અપરાધ તમારે ક્ષમા કરવા. હું હવે આજથી તેલું કાર્ય નહીં કરું. આ પ્રમાણે કહી તે દેવ કામદેવના ચરણમાં નેમી અંજલિ જેડી વાર'વાર પાતાના અપરાધ ખમાવી પાતાને સ્થાને ચાલ્યા ગયા.

તે દેવ ગયા પછી કામદેવે ઉપસર્ગાના અભાવ જાણી કાયાત્સર્ગાને પાર્યા. આ સમયે શ્રી વીર પરમાત્મા ત્યાં આવીને સમાસર્યા. તે વાર્તા સાંભળી કામદેવે પાતાના મનમાં ચિંતવ્યું કે, ''હું' શ્રી વીરપ્રભુને વંદના કરી પછી પાષ્ધ પારું તો વધારે સારું." આવું ચિંતવી તે ઘણા લોકાથી પરિવૃત થઈ શ્રી વીરપ્રભુની પાસે આવ્યા. ત્યાં પ્રભુને વંદના કરી યાગ્ય સ્થાને બેઠા. તે પછી શ્રી વીરપ્રભુએ તે કામદેવને ઉદ્દેશીને તેને રાત્રે વીતેલા ઉપસર્ગોના સર્વ વૃત્તાંત કહી સંભળાવ્યા. પછી વિશેષમાં જણાવ્યું કે, "હે કામદેવ, આ હકીકત સત્ય છે?" ત્યારે કામદેવ કહ્યું "હે સ્વામી, એમજ છે." તે સમયે ભગવાને ઘણા નિર્ગ્રથાને અને સાધ્વીઓને બાલાવી આ પ્રમાણે કહ્યું—''હે આર્યા, આ કામદેવ તા ગૃહસ્થ શ્રાવક છે તે ગૃહાવાસમાં રહીને જ્યારે આ પ્રમાણે દેવ તથા મનુષ્યના કરેલા ઉપસર્ગીને સમ્યક્ પ્રકારે સહન કરે છે, તેા દ્વાદશાંગીને ભણેલા એવા તમારે તેવા ઉપસર્ગી સહન કરવાને વિશેષ સમય થવું બેઈએ.', પ્રભુના આ વચનોને તે સાધુઓએ અને સાધ્વીઓએ અતિ વિનયથી અ'ગીકાર કર્યા. આથી

દ્ધિતીય પ્રકાશ ૨૪૩

કામદેવ વિશેષ આનંદ પામતા પ્રભુને વંદના કરી પાતાને સ્થાને આવ્યા. તે પછી તેણે આનંદ શ્રાવકની પેઠે શ્રાવકની અગીઆર પડિમાને અનુક્રમે સમ્યક્ વિધિથી આરાધી. અને વીશ વર્ષ પર્યત શ્રાવક પર્યાય પાલી એક માસની સંલેખના વડે કાલ કરી તે કામદેવ શ્રાવક સૌધમ દેવલાકે અરુણાભ નામના વિમાનમાં દેવ પણે ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી ચ્યવી તે મહાવિદેહ ક્ષેત્રને વિષે સિદ્ધિપદને પામશે. એ રીતે કામદેવ શ્રાવકના વૃત્તાંત છે.

### ત્રીજા શ્રાવક ચુક્ષનીપિતાના વૃત્તાંત.

વારાણસીનગરીમાં ચુક્ષનીપિતા નામે એક ગાથાપતિ—ગૃહસ્થ રહેતા હતા. તેને સામા નામે સ્ત્રી હતી. તે ચાવીશ કાટી દ્રવ્યના સ્વામી હતા તે દ્રવ્ય આઠ કાેટી નિધાનમાં, આડ કાેટી વ્યાજમાં અને આઠ કાેટી વ્યાપારમાં—એમ ત્રણ ભાગે વહેં ચાએલું હતું. પ્રત્યેક દશ દશ હજાર ગાયાવાલા આઠ ગાકલ તેની સત્તામાં હતા, તેણે એક વખતે આન'દ અને કામદેવની જેમ શ્રી વીર પ્રભુ પાસે **અાર વ્રત ગ્રહણ કર્યા. અવસર આવતાં પાતાના જ્**યેષ્ઠ પુત્રને કુદ્રં અ ઉપર સ્થાપી પાતે પૌષધશાલામાં જઈને પૌષધ લઈને રહ્યો. ત્યાં અધ રાત્રે કાઈ દેવે હાથમાં તીકૃષ્ણ ખડુગ લઈ તે ચુક્ષનીપિતા શ્રાવકને આ પ્રમાણે કહ્યું,—''અરે ચુક્ષનીપિતા, તું આ ધર્મના ત્યાગ કર. જો નહીં કરે તેા તારા જ્યેષ્ઠ પુત્ર વગેરેને આ ખડ્ગથી હણીશ." તેણે આ પ્રમાણે કહ્યું, તે છતાં પણ તે ચુક્ષનીપિતા જરા પણ ક્ષાેભ પામ્યા નહીં, ત્યારે અતિ ક્રોધાયમાન થયેલા તે દેવ તેના જ્યેષ્ઠ, મધ્યમ અને કનિષ્ઠ—ત્રણે પુત્રોને ત્યાં લાવ્યાે. તે ત્રણેને તેની સમક્ષ ખડ્ગથી હણી નાંખ્યા. અને પછી તેમને એક તપેલી કડાહની અંદર નાંખી તેના માંસ અને રુધિરથી તે ચુક્ષનીપિતાના શરીર ઉપર સિંચન કર્યું. તથાપિ તે ક્ષાેભ પામ્યા નહીં. પછી તે દેવતાએ તેને ચારવાર આ પ્રમાણે કહ્યું, ''અરે ચુક્ષનીપિતા, જે તું મારૂં વચન નહિ માને તેા હમણાંજ તારી માતા ભદ્રા સાથ વાહીને અહિં લાવી તારી સન્મુખ હણી તપેલી–કડાહમાં નાંખીશ અને તેણીનાં માંસ તથા રુધિરથી તારા શરીરનું સિંચન કરીશ, જેણીના દુઃખથી પીડિત એવા તું અકાલે સૃત્યુને પામીશ. આ પ્રમાણે કહેવા છતાં પણ જયારે તે ચુક્ષનીપિતા ક્ષાેભ પામ્યાે નહીં. એટલે તેણે ફરીવાર કહ્યું. તે પછી તે શ્રાવકના મનમાં આ પ્રમાણે વિચાર ઉત્પન્ન થયા.—" અહેા ! આ કાઇ અનાર્ય પુરુષ લાગે છે, તે અનાર્ય બુદ્ધિથી ન આચરવા યાગ્ય એવા પાપકમ<sup>ર</sup>ને આચરે છે; જેથી તેણે મારા ત્રણ પુત્રોને મારી

શ્રી આત્મપ્રબાેધ

નાંખ્યા અને હવે માતાને મારવા તે તત્પર થયા છે, તા હવે હુ' આ દુષ્ટ પુરુષને <u> પ્રહેણું કરું તાે ઠીક " આવું વિચારી તે શ્રાવક શીઘતાથી જેવામાં તેને પ્રહેણ</u> કરવા હાથ પ્રસારે છે, તેવામાં તે દેવ ઊડીને આકાશમાં ચાલ્યા ગયા. અને ચુક્ષની-પિતાના હાથમાં એક સ્ત'ભ આવ્યાે. પછી તે શ્રાવકે માેટા શબ્દાેથી કાલાહલ કર્યા, તેવામાં તેની માતા ભદ્રાસાર્થવાહી પાતાના પુત્રના શબ્દ સાંભળીને તેની પાસે આવી અને તેણીએ કેાલાહલ કરવાનું કારણ પૃછ્યું. ચુક્ષનીપિતાએ પાતે જે અનુભવેલા હતા તે સર્વ વૃત્તાંત માતાને કહી સંભળાવ્યા. માતા તે વૃત્તાંત સાંભળી આ પ્રમાણે બાેલી—"વત્સ, કાેઈ એવા પુરુષ નથી, અને તેણે તારા પુત્રીને હણ્યા નથી, આ કાઈ પુરુષતને ઉપસર્ગી કરે છે, માટે તું હમણાં ભગ્ન ત્રત થયા છું.–તારા પાષધ ત્રતના ભ'ગ થઇ ગયા છે. માટે તું એ સ્થાનકની આલાેચના વગેરે કર." માતાના આ વચનાે સાંભળી તે ચુક્ષનીપિતાએ તેણીના વચનના અંગીકાર કરી તે સ્થાનકની આલેાચનાદિ ગ્રહણ કર્યાં. તે પછી તે આનંદ શ્રાવકની જેમ અનુક્રમે શ્રાવકની અગીઆર પડિમાને આરાધી છેવટે સમાધિવડે કાલ કરી પહેલા દેવલોકે અરુણાભ વિમાનમાં ચાર પલ્યાપમના આયુષે ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી ચ્યવીને તે મહાવિદેહ ક્ષેત્રને વિષે સિન્ધિપદને પ્રાપ્ત થશે એવી રીતે ચુક્ષનીપિતાની કથા છે.

### શ્રાવક સુરાદેવનાે વૃત્તાંત.

વારાણસીનગરીમાં સુરાદેવ નામે એક ગૃહસ્ય શ્રાવક રહેતા હતા. તેને ધન્યા નામે એક સ્ત્રી હતી. તેને કામદેવના જેવી દ્રવ્યની સ'પત્તિ અને ગાંકલા હતા. તેણે પણ કામદેવ શ્રાવકની જેમ ત્રત પ્રહણ કર્યું હતું, અને તેમાં ઉપસર્ગા પણ થયા હતા. તે સુરાદેવને ત્રણ પુત્રો હતા. પૂર્વની જેમ કાઈ મિથ્યાત્વી દેવે તેના ત્રણ પુત્રો હણવાના ઉપસર્ગ કરેલા તા પણ તે સુરાદેવ મનનાં જરા પણ ક્ષાભ પામ્યા ન હતા. તેને ત્રતમાં દઢતાવાલા એઈ તે દેવતાએ કહ્યું, "અરે સુરાદેવ, એ તું આ જૈનધમ'ના ત્યાગ નહીં કરે તા તને સાળ જાતના મહા રાગ ઉત્પન્ન કરી અકાળે તારા પ્રાણના નાશ કરીશ. તે ઉપસ્થી તેણે કાલાહલ કરતાં તેની ધન્યાસ્ત્રી આવી અને તેણીએ તેનું સમાધાન કર્યું". તે પછી પૂર્વવત્ વૃત્તાંત અન્યા હતા. મરણ પામી તે શ્રાવક સૌધમ' દેવલાકે અરૂણાભ વિમાનમાં દેવ રૂપે ઉત્પન્ન થયા હતા. ત્યાંથી ચ્યવીને તે મહાવિદેહ ક્ષેત્રને વિષે સિક્લિપદને પામશે. એવી રીતે સુરાદેવના વૃત્તાંત છે.

### ેપાંચમા ચુક્ષશતક શ્રાવકનું દર્ણત.

આલિષ્કાનગરીમાં ચુક્ષશતક નામે એક ગૃહસ્થ રહેતા હતા. તેને બહુલા નામે સ્ત્રી હતી. તેને દ્રવ્યની સ'પત્તિ અને ગાંકુલા કામદેવ શ્રાવક પ્રમાણે હતા. ત્રત વગેરે ગ્રહણ કરવાના પ્રસ'ગ તેને ત્રીજા શ્રાવકની જેમ બન્યા હતા. વિશેષમાં એટલું કે પરીક્ષા કરવા આવેલા દેવતાએ તેના પુત્રને ઉપસર્ગ કરતાં તે ક્ષાલ પામ્યા નહીં, ત્યારે કહ્યું કે, ' જો તું તારા ધર્મ'ના ત્યાગ નહીં કરે તા અઢાર કાટી સાનૈયા તારા ઘરમાંથી કાઢી આ નગરીના ત્રિકમાંગે ચાટામાં એકદમ વિખેરી નાંખીશ, જેથી આત્ત તથા રાદ્ર ધ્યાનમાં પેઠેલા તું અકાલે મૃત્યુ પામીશ" ઇત્યાદિ પ્રસંગ બનતાં કાલાહલ કર્યો એટલે તેની સ્ત્રી બહુલા આવી તેણે પૂર્વવત્ કર્યું. તે પછી તે શ્રાવક મૃત્યુ પામી સૌધર્મદેવલાક અરૂણાલ-વિમાનમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી ચ્યવી તે મહાવિદેહક્ષેત્રને વિષે સિદ્ધિપદને પામશે, એવી રીતે ચુક્ષશતક શ્રાવકનું દર્ષાંત છે.

### છક્ષા કું હકાલિક શ્રાવકનાે વૃત્તાંત.

કાંપિલ્યનગરને વિષે કંડકાેલિક નામે એક ગૃહસ્થ રહેતા હતા. તેને યુષ્યમિત્રા નામે સ્ત્રી હતી. તેની સમૃદ્ધિ અને ગાેકુલા કામદેવ પ્રમાણે હતા. અને ત્રત ગ્રહણ વગેરેના વિધિ પણ એજ પ્રમાણે હતા. એક દિવસે તે કંડ-કાેલિક શ્રાવક મધ્યરાત્રે પાેતાની અશાેક વાડીમાં પૃથ્વીપર રહેલી શિલાના પટ ઉપર આવ્યા. ત્યાં આવી પાતાની નામાંકિત મુદ્રા અને ઉત્તરાસંગ વસ્નને રાખી તે ધમ<sup>લ્</sup>ધ્યાન કરતા રહ્યો હતા. તે વખતે એક દેવ પ્રગટ થઇ તે**ની** મુદ્રા અને વસ્ત્રાદિ ત્યાંથી ઉપાડી આકાશે રહી આ પ્રમાણે બાેલ્યાે—" અરે શ્રાવક કં'ડકાેલિક, ગાેશાલેમ'ખલીપુત્રે કહેલા ધર્મ'ની પ્રજ્ઞપ્તિ સુંદર છે, કારણ કે જેમાં ઉઘમાદિક કાંઈ પણ નથી. જવાેના પુરુષાકાર છતાં પુરૂષા<mark>થ'ની સિદ્ધિનું પાળ</mark>વાપણું નથી, તે કારણ માટે સર્વ ભાવ નિયત છે. અને શ્રી વીરપ્રભુની પ્રજાપ્તિ સારી નથી, કારણકે તેની અ'દર ઉઘમાદિક વતે<sup>°</sup> છે. તેથી કરી તેમાં સવ<sup>°</sup> ભાવ નિયત છે. તે દેવના આ વચનાે સાંભળી તે કુંડકાેલિક આ પ્રમાણે ખાેલ્યા-'' હે દેવ, જો, એમ હાય તાે, તું આ દેવની ઋદ્ધિ ઉઘમાદિકથી પામ્યા કે ઉઘમા-દિક વિના ?" દેવ બાેલ્યાે–" હું આ દેવઋ દ્વિને ઉદ્યમાદિક વિના પામ્યા છું." કંડકાલિકે કહ્યું, " જો તું ઉઘમાદિક વિના દેવઋદ્ધિ પામ્યા છે તાે જે જ્વાને ઉઘમાદિક નથી તે સર્વે જેવા દેવપેલું કેમ પામ્યા નહીં ? અને જો ઉઘમાદિક-

વડે આ ઋદિલ પ્રાપ્ત થઇ, એમ કહે તો ગાશાલાના ધર્મની પ્રજ્ઞપ્તિ સુંદર છે, ઇત્યાદિ તે જે કહ્યું, તે મિથ્યા છે." જ્યારે તે શ્રાવકે આ પ્રમાણે કહ્યું, એટલે તે દેવ શ'કા પામી તે શ્રાવકને પ્રત્યુત્તર આપવાને સમર્થ થઈ શકયો નહીં. પછી તેની મુદ્રા અને ઉત્તરાસ'ગવસ્ત્ર પૃથ્વીની શિલાના પટ ઉપર મૂકી તે દેવ પાતાને સ્થાને ચાલ્યા ગયા. તેવા અવસરમાં શ્રી વીરપ્રભુ તે સ્થલે સમાસર્યા. તે ખબર જાણી કુંડકોલિક પ્રાતઃકાલે પ્રભુની સમીપે ગયા. તે પછી બધા વૃત્તાંત કામદેવ શ્રાવકની પ્રમાણે જાણી લેવા. વિશેષમાં એટલું કે અર્થ હેતુના પ્રશ્નાદિકથી અન્ય તીર્થીઓને નિર્ત્તર કરવાથી શ્રી વીરપ્રભુએ તે કુંડકોલિક શ્રાવકની પ્રશાસા કરી, ત્યારે કુંડકોલિકે ચાદ વર્ષ પછી પૂર્વના શ્રાવકોની જેમ જયેષ્ઠ પુત્રને કુંદું બમાં સ્થાપી પાતે પાષ્ઠિશાળામાં રહ્યા શ્રાવકની અગીઆર પડિમા આરાધી હતી. તે પછી એક માસની સ'લેખનાથી સમાધિપૂર્વ'ક કાળ કરી તે પહેલે દેવલોકે અરૂણાભવિમાનમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી ચ્યવીને તે મહાવિદેહ ક્ષેત્રને વિષે સિદ્ધિ પદને પામશે. એ રીતે કુંડકોલિકનો વૃત્તાંત છે.

## સાતમા સદ્દાલપુત્ર શ્રાવકનાે વૃત્તાંત.

પાલાસપુરનગરને વિષે સદ્દાલપુત્ર નામે એક કંભકાર શ્રાવક રહેતા હતા. તે ગાશાલાના સેવક હતા. તેને અગ્નિમિત્રા નામે સ્ત્રી હતી. તેની પાસે ત્રણ કાટી સાનૈયાનું દ્રવ્ય હતું. તેમાં એક કાેટી દ્રવ્ય નિધાનમાં, એક કાેટી વ્યાજમાં અને એક કાેટી વ્યાપારમાં રહેતું હતું. તેને દશહજાર ગાયાવાળું એક ગાેકલ હતું તેના તાળામાં કંભારની પાંચસા દુકાના હતી.

એક વખતે સફાલપુત્ર મધ્ય રાત્રે અશાક વાડીમાં આવી ગાશાલાએ કહેલા ધમ'ધ્યાનનું ધ્યાન કરતા હતા તે વખતે એક દેવે પ્રગટ થઇને તેને આ પ્રમાણે કહ્યું—'' હે દેવાનુપ્રિય, અહિં મહામાહણ, જેને જ્ઞાન દશ'ન ઉત્પન્ન થયું છે તેવા, જ્ઞાનદશ'નના ધરનાર અને ત્રિકાલને જાણનારા અરિહ'ત પ્રભુ આવશે, તેમને તારે વ'દના કરવી અને તેમની પ્રતિપત્તિ કરવી.'' આ પ્રમાણે દેવતા બે ત્રણવાર કહી પાતાને સ્થાને ચાલ્યા ગયા. તે દેવતાનું આ વચન સાંભળી તે સફાલપુત્ર પાતાના મનમાં ચિંતવ્યું કે આ દેવતાએ જે ગુણા કહ્યા, તેવા ગુણવાળા તા મારા ધર્માચાર્ય ગાશાલા છે. તે નિશ્વે પ્રાતઃકાલે અહિં આવશે, તે વખતે હું તેમને વંદના કરીશ.'' આ પ્રમાણે તે શેઠ વિચાર કરવા લાગ્યા. પ્રાતઃકાલ થતાં શ્રી વીરભગવાન ત્યાં સમાસર્યા. તે ખબર જાણી સફાલ પાતાના પરિવાર સાથે

દ્વિતીય પ્રકાશ

પ્રભુની પાસે આવ્યા. ત્યાં પ્રભુને વ'દન કરી યાગ્ય સ્થાને ખેઠા. પ્રભુએ ધમ'- દેશના આપી. પછી ભગવ'તે તે સદ્દાલને ખાલાવી રાત્રે અનેલા સવે વૃત્તાંત કહી સ'ભળાવ્યા. તે પછી આ પ્રમાણે પૂછ્યું, હે સદ્દાલપુત્ર, આ વૃત્તાંત સત્ય છે કે કેમ ?" તેણે કહ્યું, "હા એમજ છે." પછી ભગવાને કહ્યું, "હે સદ્દાલપુત્ર, તે દેવતાએ ગાશાલાને આશ્રીને કહ્યું ન હતું." પ્રમુનું આ વચન સાંભળી તે સદ્દાલપુત્રે ચિંતવ્યું કે, "પૂર્વે કહેલા ગુણાથી સ'પન્ન એવા તા આ શ્રી મહાવીર સ્વામી છે; માટે હું આ પ્રભુને વ'દના કરી પીઠફલકાદિ વડે નિમ'ત્રણ કરું." આ પ્રમાણે ચિંતવી તેણે વ'દના કરી પ્રભુને કહ્યું, "હે ભગવાન, આ નગરની અહાર કું ભકારની પાંચસા દુકાના છે, તેને વિષે તમે પીઠફલક શપ્યા સ'સ્તારકાદિ પ્રહુણ કરીને વિચરા." આ પ્રમાણે ગાશાલાના એટલે આજવિક મતના શ્રાવકના વચન સાંભળીને તે સ્થળે પીઠફલકાદિક પ્રહુણ કરીને પ્રભુ રહ્યા હતા.

એક વખતે તે સદ્દાલપુત્રે શાલામાંથી ઘડા (પાત્રો)ને અહાર લઇ જઈ તાપમાં મુક્યા ત્યારે પ્રભુએ પૂછ્યું, હે સદ્દાલપુત્ર, આ ઘડા (ઠામ) કેમ ઉત્પન્ન થાય છે ? " ત્યારે તેણે મૃત્તિકાથી આરંભી ઘડાની નિષ્યત્તિનું સ્વરૂપ પ્રભુની પાસે કહી સ'ભળાવ્યું. ત્યારે પ્રભુએ કહ્યું, '' તે ઘડા ઉદ્યમાદિકવડે કરાય છે કે, અનુઘમાદિકવંડે ? " ત્યારે સદ્દાલપુત્ર બાેલ્યા–" હે સ્વામી, તે અનુઘમાદિક-વડે કરાય છે, ઉદ્યમાદિકવંડે નહીં. તેથી ઉદ્યમાદિક નથી. માટે સર્વ ભાવ નિયત જ છે.ં" સ્વામીએ કહ્યું, " જે કેાઇ પુરૂષ આ તારા ઘડાને અપહરે અથવા વિનાશ કરે અથવા તારી સ્ત્રીની સાથે ભાગ ભાગવતા વિચરે તાે તે પુરૂષને તું શું દંડ આપે ? '' સદ્દાલપુત્રે કહ્યું-" સ્વામી, હું તેને હણવાદિક કરૂં " આ પ્રમાણે સદ્દાલપુત્રને પાતાના વચને પુરૂષાકાર અંગીકાર કરાવી પ્રભુ એાલ્યા—'' જે નિશ્ચે કરી તારા ઘડાને હરે નહીં અથવા તેના નાશ કરે નહીં તાે તેનું હુણવાદિક તું ન કરે. વળી જે ઉદ્યમાદિક નથી અને સર્વ ભાવ નિયત છે, તેમ અપરાધી પુરૂષને તું હણવાદિક કરે છે, તાે તેં જે કહ્યું કે ઉદ્યમાદિક નથી, એ વાત મિથ્યા થાય છે." પ્રભુના આ વચનાે સાંભળી સદ્દાલપુત્ર પ્રતિભાષ પામ્યા. તત્કાલ તેણે પ્રભુને વ'દના કરી અને તેમના મુખથી ધર્મ સાંભળી આન'દ પામી પ્રભું પાસે બાર વ્રતા અ'ગીકાર કર્યા. તેની પાસે પૂર્વ'ના શ્રાવક જેટલું દ્રવ્ય હતું. તે પછી પાતાને ઘેર આવ્યા અને તેણે પાતાની સ્ત્રીની આગલ તે સર્વ વૃત્તાંત જણાવ્યા. અને તેણીને પણ ત્રત પ્રહણ કરાવ્યા. ત્યારથી તે શ્રાવક થયા હતા.

એક વખતે આ વૃત્તાંત સાંભળી ગાશાલા તે સદ્દાલપુત્રને જૈનધમ માંથી ચલિત કરવા અને પાતાના ધર્મમાં લાવવા આજવિક સ'ઘથી પરિવૃત્ત થઇ તે નગરમાં આવ્યા. તે નગરની અંદર આજવિકની સભામાં પાતાના ઘડાએા મુષ્ઠી કેટલાએક નિયતવાદી મતવાલાએાને સાથે લઈ તે સદ્દાલની સમીપે આવ્યાે. સદ્દાલપુત્રે ગાશાલાને આવતા જોયા પણ તેના આદરસત્કાર કર્યા નહીં. તે માૈનધરીનેજ બેસી રહ્યો. સદ્દાલપુત્રે પાતાના આદર કર્યા નહીં, તે છતાં પીઠ-ફલકાદિકને માટે તે શ્રાવકની આગલ શ્રી વીરપ્રભુના ગુણાનું કીર્ત્ત તેણે કરવા માંડયું. તેણે કહ્યું, હે દેવાનુપ્રિય, અહિં મહામાહણ, મહાગાપ, મહા સાથવાહ, મહાધમ કથકે, અને મહાનિર્યામક આવ્યા હતા?" સદ્દાલપુત્રે કહ્યું, " હૈ દેવાનુ-પ્રિય, એવા કેાણ છે ? " ત્યારે ગાેશાલે કહ્યું, " તેવા શ્રી શ્રમણ ભગવંત મહા-વીરસ્વામી." શ્રાવક સદ્દાલપુત્રે કહ્યું, ''તે એવી ઉપમાના ધારક કેમ છે?" ત્યારે ગાશાલે કહ્યું, " હે સદ્દાલપુત્ર, શ્રી વીરસ્વામી અન'ત જ્ઞાનાદિકના ધારક હાેવાથી અને ચાસક ઇંદ્રોને પૂજવા ચાેગ્ય હેાવાથી મહામાહણ કહેવાય છે. આ સંસાર રૂપ અટવીમાં ત્રાસ પામતા એવા બહુ જવાને ધમ મય દંડે કરી રક્ષણ કરનાર અને નિર્વાણ પદરૂપ માેટા વાડાને પમાડનાર હાેવાથી તે મહાગાેપ કહેવાય છે. આ સ'સારરૂપ અટવીમાં ઉત્માગે પડતાં જીવાને મુક્તિના નગરમાં લઈ જનારા હેાવાથી તે મહાસાર્થવાહ કહેવાય છે. સન્માર્ગથી ભ્રષ્ટ થયેલા જીવાને અનેક પ્રકારના અર્થ'—હેતુવંડે સન્માર્ગે લાવી સ'સારથી નિસ્તાર કર-નાર હેાવાથી તે ધમ<sup>૯</sup>કથક કહેવાય છે. આ સ'સાર સમુદ્રમાં ડુખતા એવા પ્રાણીએાને ધમ°મચી નાવિકાવડે નિર્વાણરૂપ નગરના કાંઠાની સત્મુખ કરવાથી તે મહાનિર્યામક કહેવાય છે.'' ગાશાલાના આવા વચન સાંભળી સદ્દાલકે કહ્યું, " હે દેવાનુપ્રિય, નિપુણ, નયવાદી અને વિજ્ઞાનવાન્ એવા મારા ધર્માચાય શ્રી વીરપ્રભુની સાથે તમે વિવાદ કરવા સમર્ધ છેા ?" ગાશાલે કહ્યું, "હું સમર્થ નથી." સદ્દાલપુત્રે કહ્યું, "તમે કેમ સમર્થ નથી?" ગાશાલા ખાલ્યા—"મહા-વીરસ્વામી મારી પ્રત્યે અર્થ'–હેતુ પક્ષે કરી જ્યાં જ્યાં પ્રહણ કરે છે, ત્યાં ત્યાં મને નિરૂત્તર કરે છે, તેથી હું તેમની સાથે વિવાદ કરવાને સમર્થ નથી." સદ્દાલપુત્રે કહ્યું, "દેવાનુપ્રિય, તું મારા ધર્માચાયલનું આ પ્રમાણે ગુણાત્ષ્રીત્તન કરે છે, માટે હું પીઠફલકાદિવંડે તને નિમ'ત્રણ કરું છું, પરંતુ ધર્મ'ને માટે નિમંત્રણ કરતાે નથી. તમે મારી કુંભકારની દુકાને જાએા અને પીઠાદિક ગ્રહણ કરીને વિચરા." તે શ્રાવકના આવા વચનથી ગાશાલા પીઠાદિક ગ્રહણ કરીને ત્યાં રહ્યો હતા.

द्वितीय प्रधाश

પર'તુ જ્યારે તે સદ્દાલપુત્રને કાઈ પ્રકારે પણ જિન પ્રવચન થકી ચલાવવાને શકિતમાન ન થયા ત્યારે પાતે ખેદ પામ્યા થકા પાલાસપુરનગરથી પાછા નીકળીને બીજે ઠેકાણે ચાલ્યા ગયા. સદ્દાલપુત્ર સમ્યગ્ર પ્રકારે ધમે પાળતા થકા ચાદ વર્ષ પ્રતિક્રમે થકે આનંદાદિકની પેઠે પાષધશાળામાં આવીને રહ્યો. ત્યાં ચુલ્લનીપિતાની જેમ તે શ્રાવકને ઉપસર્ગ થયા પણ આટલું વિશેષ કે ચાથી વાર અગ્નિમિત્રા ભાર્યાને હણવાના વચન દેવે કહ્યા. ત્યારે તે દેવને પ્રહણ કરવાનું આર'ભતે છતે દેવ આકાશમાં ઉડી ગયા. અને કાલાહલ કર્યા પછી અગ્નિમિત્રા ભાર્યા આવી તે વૃતાન્ત પૂર્વવત્ અન્યા. પછી સદ્દાલપુત્ર એક માસની સ'લેખના કરી કાલધમેં પામી પહેલા દેવલાકે અરૂણાભ વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયા તે પછી મહાવિદેહક્ષેત્રમાં સિક્લિપદને પામશે એવી રીતે સદ્દાલપુત્રના વૃત્તાંત છે.

આઠમા શ્રાવક મહાશતકનું વૃત્તાન્ત રાજગૃહીનગરીમાં મહાશતક નામે ગાથાપતિ રહેતા હતા. તેને રેવતિ પ્રમુખ તેર સ્ત્રીઓ હતી. તેની પાસે ચાવીશ સાનૈયા દ્રવ્ય હતું. નિધાન વ્યાપાર અને વ્યાજમાં – આઠ આઠ કાેટી દ્રવ્ય રહેલું હતું. અને આઠ ગાેકળ હતા. તેની મુખ્ય સ્ત્રી રેવતિના પિતા તરફથી આઠ કરાેડ સાનૈયા અને આઠ ગાેકલા મળ્યા હતા. બીજી વાર સ્ત્રીઓના પિતાના ઘર તરફથી આર આર કાેટી સાનૈયા અને આર આર ગાેકલા આવ્યા હતા.

એક દિવસ તેણે પણ આનંદ શ્રાવકની પેઠે શ્રી વીરપ્રભુ પાસે ભાર વૃતા ગ્રહણ કર્યા. વિશેષમાં એટલું કે તેણે પાતાની નિશ્રામાં ચાવીશ કાેટી સાનૈયા અને આઠ ગાેકુલા રાખા બાકીના રેવતિ પ્રમુખ તેર સ્ત્રીઓના દ્રવ્યના ત્યાગ કર્યા. તેમજ રેવતા પ્રમુખ સ્ત્રીઓ સિવાય બીજી સ્ત્રી સાથે વિષય ભાગ કરવાના પણ ત્યાગ કર્યા હતા. તેથી તે મહાશતક શ્રાવક સુખે કરી શ્રાવક ધમ°ને પાળતા વિચરતા હતા. એક વખતે રેવતિના મનમાં એવા વિકલ્પ ઉત્પન્ન થયા કે મારી બાર શાક્યોના વ્યાઘાતથી હું મારા પતિ સાથે એકલી ભાગ ભાગવવાને શક્તિમાન થતી નથી. માટે કાઇ ઉપાયથી તે શાક્યો ને મારી નાખું તાે હું મારા ભર્તારની સાથે એકલી ભાગ ભાગવું અને તેમ વળી તે સ્ત્રીયાના દ્રવ્યની પણ હું એકલી જ સ્વામીનિ થાઉં. આવા વિચાર કરી તે પાપિણી રેવતિએ કાઈ છલ કરી પાતાની છ શાક્યોને શસ્ત્રથી અને છ શાક્યોને વિષ પ્રયાગથી મારી નાખી અને તેમના દ્રવ્યની પાતે જ સ્વામીનિ થઇ આ પ્રમાણે

શાેક્યો વિનાની રૈવતિ પાેતાના પતિ સાથે એકલી ભાેગ ભાેગવવા લાગી. તે ભાેગથી આસક્તિથી માંસ અને મદિરાની પણ લાેલુપ બની ગઈ.

એક દિવસે તે નગરીમાં અમારિ ધાષણા થઈ. આથી રેવતિને માંસ મદિરા મળલું દુલ'ભ થયું. પછી તેણીયે પાેતાના પિતાના ઘરના ખાનગી પુરૂષાે બાલાવી કહ્યું કે, ''તમારે દરરાજ ગાયના બે બે વાછરડા મારીને અહિં લાવવા" રેવતિના આ વચન પ્રમાણે તે પુરુષાે તેમ કરવા લાગ્યા. રેવતિ આ વાછરડાનું માંસ ખાઇ મદિરાપાન કરતી વિચરવા લાગી. શ્રાવક મહાશતકે તે પછી ચાૈદ વર્ષ અતિક્રમણ કરી પૂર્વની જેમ પુત્રને કુંદુમ્બ ઉપર સ્થાપી પોષધ-શાળામાં આવી ધમ<sup>જ ક્</sup>યાન કરવા માંડચું. આ વખતે તે<mark>ની સ્ત્રી</mark> રેવતિ મદિ-રાનું પાન કરી મદાેન્મત્ત અની વીખરેલા કેશવાળી અને મસ્તક ઉપરથી ઉત્તરાસ'ગ વસ્ત્ર ઉતારતી તે પાૈષધશાળામાં આવી. ત્યાં આવી પાેતાના ભર્ત્તા-રને ઉન્માદ ઉત્પન્ન કરાવવા હાવભાવ દેખાડતી શ્રૃંગારના વાક્યો બાેલવા લાગી. "હે મહાશતક શ્રાવક! તમે ધમ થી સ્વર્ગ તથા માક્ષાદિકના વાંછક થયા છેા. આ તમારી ધર્મ કરણીથી શું થવાનું છે. તમે શા માટે મારી સાથે ભાગ ભાગવતા નથી ?'' તેણીએ આ પ્રમાણે કહ્યું, તા પણ તે મહાશતક શ્રાવક મૌન ધારીને રહ્યો. તેણીના એ વચનાના તેણે અનાદર કર્યા. તે તેા ધર્મ ધ્યાનમાં તત્પર થઈને રહ્યો હતા. રેવતિએ આ પ્રમાણે બે ત્રણ વાર કહ્યું. પણ તેણીના અનાદર કરવામાં આવ્યા. પછી તે પાતાને સ્થાનકે ચાલી ગઈ. તે પછી શ્રાવક મહાશતક શ્રાવકની અગ્યાર પડિમા આરાધી અને બહુ પ્રકારના તપ કરી શરીરને સુકવી તે આનંદશ્રાવકની જેમ માત્ર નામી તથા અસ્થિવાળા શરી-રને ધારણ કરનારા થયા હતા.

એક દિવસે શુભ અધ્યવસાયે કરી તેમને અવધિજ્ઞાન ઉત્પન્ન થઇ આવ્યું. તેનાથી પૂર્વ દક્ષિણ અને પશ્ચિમ દિશાના લવણસમુદ્રમાં એક એક હજાર યાજન પ્રમાણ ક્ષેત્રને જાણનાર અને જેનાર થયા. બાકીની દિશાઓને પણ આન'દ શ્રાાવકની જેમ દેખવા લાગ્યા.

એક વખતે રેવતિ પૂર્વની જેમ મહાશતકને ઉપસર્ગ કરવા આવી ત્યારે તે ગાથાપતિ ક્રોધાયમાન થઇ ગયા. અવધિજ્ઞાન પ્રયાજ તેણે રેવતિને આ પ્રમાણે કહ્યું, અરે રેવતિ! તું નહિ પ્રાર્થના કરવા યાગ્યને પ્રાર્થના કરનારી છે. તું સાત દિવસમાં અલસક…...ગ્યાધિથી પરાભવ પામી અસમાધિ વડે કાળ કરી દ્વિતીય પ્રકાશ ૨૫૧

પહેલી નરકે લાેલુચ્ચય નામના નરકાવાસમાં ચાેરાશી હજાર વર્ષ'ની સ્થિતિએ નારકી પણે ઉત્પન્ન થઇશ. રેવતિ આ તેના વચનાે સાંભળી ભય પામી મનમાં આ પ્રમાણે ચિંતવવા લાગી '' આજે આ મહાશતક મારી ઉપર રૂષ્ટમાન થયાે છે. તેથી તે કાેઇ કદર્થનાથી મને મારશે. આવું ચિંતવી તે હળવે હળવે ત્યાંથી પાછી એાસરીને પાતાને ઘેર આવી અને દુઃખે રહેવા લાગી. તે પછી તેણી સાત દિવસની અ'દર કાળ કરી પહેલી નરકે લેાલુચ્ચય નાસના નરકા-વાસમાં ઉત્પન્ન થઈ. આ અરસામાં શ્રી વીર પરમાત્મા સમાસર્યા. ત્યાં એકઠા થયેલી પર્ષદાને પ્રભુએ ધર્મદેશના આપી. તે સાંભળી પર્ષદા પાતપાતાના સ્થાને ગયા પછી શ્રી વીરપ્રભુ ગૌતમસ્વામીને બાલાવી શ્રાવક મહાશતકને ક્રોધ ઉત્પન્ન થવા વગેરે અધા વૃત્તાન્ત જણાવી આ પ્રમાણે કહ્યું.ગૌતમ ! પાૈષધશાળામાં છેલ્લી સંલેખના કરી જેણે પાતાના શરીરને દુર્છળ કર્યું છે અને જેણે ભાત પાણીના પચ્ચ-કુખાણ કર્યા છે. એવા મહારાતક શ્રાવક બીજા પ્રત્યે સાચા હાેય તાે પણ અપ્રીતી કારી વચના બાેલે તે ઘટિત નથી માટે તમારે મહાશતક પાસે જવું અને તેને કહેવું કે ''હે મહાશતક તમે રેવતિ પ્રતિ સત્ય વચન કહ્યા પણ તે અનિષ્ટ વચન હેાવાથી અઘિટત હતા માટે તેની આલાેચના કરાે." પ્રભુના આ વચનથી ગૌતમ મહા-શતકને ઘેર ગયા તે ગૌતમ મુનિને આવતા જોઈ શ્રાવક મહાશતક ખુશી થયેા. અને તેણે તેમને ભાવપૂર્વ'ક વંદના કરી. પછી ગૌતમે શ્રી વીર ભગવાનના વચના તેમના નામથી કહ્યા. એટલે તે મહાશતકે ગૌતમસ્વામીના વચનને અ'ગિકાર કરી તે સ્થાનકની આલાેચના લીધી. પછી ગૌતમસ્વામી ત્યાંથી નીકળી શ્રી વીર પ્રભુની પાસે આવ્યા. તે પછી મહાશતક શ્રાવક સમ્યકુ પ્રકારે શ્રાવક ધર્મ ને પાળી પ્રાન્તે અનશન કરી અરૂણાવત સક વિમાનને વિષે દેવપણે ઉત્પન્ન થયા ત્યાંથી ચ્યવીને તે મહાવિદેહક્ષેત્રને વિષે સિક્કિપદને પામશે એવી રીતે મહાશતક શ્રાવકનાે વૃત્તાન્ત છે.

### નવમા ન'દિનીપિતા શ્રાવકનાે વૃત્તાન્ત

શ્રાવસ્તીનગરમાં નંદિનીપિતા નામે એક ગાથાપતિ શ્રાવક રહેતા હતા. તેને અશ્વિની નામે સ્ત્રી હતી. તેની પાસે દ્રવ્ય અને ગાંકળ આનંદ શ્રાવક જેટલા હતા. અને બાર વ્રત પણ તેણે આનંદ શ્રાવકની પેઠે ગ્રહણ કર્યા હતા. તે ચાદ વર્ષ અતિક્રમણ કરી અનુક્રમે પુત્રને કુંદ્રં બ ઉપર સ્થાપી પાષધશાળામાં આવી અનેક પ્રકારના ધમ કૃત્યાથી આત્માને ભાવી શ્રાવકની અગીયાર પ્રતિમા આરાધી

પ્રાન્તે અરૂણાભ વિમાનમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થયા. અનુક્રમે તે મહાવિદેહ ક્ષેત્રે સિક્કિ-પદને પ્રાપ્ત થશે એવી રીતે ન'દિનીપિતાના વૃત્તાન્ત છે.

### દશમા તેતલીપિતા શ્રાવકનાે વૃત્તાન્ત

શ્રાવસ્તિનગરીમાં તેતલીપિતા નામે એક ગાથાપતિ રહેતા હતા. તેને ફાલ્યુની નામે સ્ત્રી હતી. તેની સમૃદ્ધિ અને બાર વ્રત પૂર્વ ની જેમ સમજવા. તે પાતાના જયેષ્ઠ પુત્રને કુદું બ ઉપર સ્થાપી તેની આજ્ઞાથી પાષધશાળામાં આવ્યા અને શ્રાવકની અગીયાર પ્રતીમા આરાધી પ્રાંતે સાધમ દેવલાકે અરૂણાભવિમાનમાં ચાર પલ્યાપમની આયુષ્ય દેવપણે ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી ચ્યવીને તે મહાવિદેહ ક્ષેત્રને વિષે સિદ્ધિપદને પામશે. એ પ્રમાણે દશમા તેતલીપિતા શ્રાવકના વૃત્તાન્ત છે.

આ દરો શ્રાવકાને પનરમા વર્ષમાં ગૃહત્યાગ કરવાના અધ્યવસાય થયા હતો. અને તે સર્વેએ વીશ વર્ષ સુધી શ્રાવક પર્યાય પાજ્યા હતા. તેમજ તેઓ સર્વે સૌધર્મ દેવલાક સમાન આયુષ્યે ઉત્પન્ન થયા હતા. તે દશ શ્રાવકામાં પહેલા, છડ્ઠા, નવમા અને દશમા શ્રાવકને ઉપસર્ગો થયા નથી. આકીના છ શ્રાવકાને ઉપસર્ગો થયેલા છે. પહેલા શ્રાવકને શ્રી ગૌતમસ્વામી સાથે પ્રશ્નોત્તર થયા અને છડ્ઠા શ્રાવકને દેવની સાથે ધર્મ ચર્ચા થઈ હતી. આ દશ શ્રાવકાના આર વ્રત ઉપરના દષ્ટાંતા શ્રી ઉપાસકદશાંગ સૂત્રને અનુસારે લખેલા છે. આ વૃત્તાન્તા સાંભળી બીજા પણ સમ્યગૃદષ્ટ જ્વાએ એવી રીતે બાર વ્રત પાળવા તત્પર રહેલું.

#### શ્રાવકની અગિયાર પ્રતિમાનું સ્વરૂપ

- " १ दंसण २ वय ३ सामाइय ४ पोसह ५ पिडमा ६ अवंभ । ७ सिचत्ते ८ आरंभ ९ पेस १० उद्दिष्ट ११ वजाए समणभूए य ॥१॥ "
- "૧ દર્શન સમ્યક્ત્વ પ્રતિમા, ૨ વ્રત અણુવ્રતાદિ, ૩ સામાયિક, ૪ પાષધ, ૫ કાયાત્સર્ગ પ્રતિમા. આ પાંચ પ્રતિમાને વિષે વિધાન રૂપે કરીને અભિગ્રહ વિશેષરૂપ પ્રતિમા જાણવી. ૬ અધ્યક્ષ ૭ સચિત્ત એ બે પ્રતિમા ત્યાગરૂપે જાણવી. ૮ આર'લ પાતાની જાતે પાપિકિયા કરવી તે. ૯ પ્રેષ્ય એટલે બીજાને પાપ કર્મના વ્યાપાર કરાવવા. ૧૦ ઉદ્દિષ્ટ એટલે કે તે તે શ્રાવકને ઉદ્દેશીને સચેતન અથવા અચેતન અથવા પક્વ આહારાદિક તે ત્રણેના વર્જક તથા આઠમી આદિ પ્રતિમાના ધારક. ૧૧ શ્રમણભૂત એટલે સાધુ તુલ્ય–એ અગી-યાર પ્રતિમા કહેવાય છે.

આ ગાયાથ થયા હવે ભાવાથ—આ પ્રમાણે છે

- ૧ એક માસ પર્ય'ત શ'કાદિ દેાષ તથા રાજભિયાગ આદિ છ આગાર વજિતપણે કરી કેવલ શુદ્ધ સમ્યક્ત્વને ધારણ કરવાથી પહેલી પ્રતિમા થાય છે.
- ર બે માસ પર્ય'ત અતિચાર રહિત અને અપવાદ વર્જિત વ્રતાને અને સમ્યક્ત્વને ધારણ કરવાથી બીજ પ્રતિમા થાય છે.
- ૩ ત્રણ માસ પય<sup>ર</sup>'ત સમ્યક્<sub>ત્</sub>વ અને વ્રત સહિત પ્રતિદિન ઉભય સ'ધ્યા સામાયિક કરવાથી ત્રીજી પ્રતિમા થાય છે.

૪ ચાર માસ સુધી પ્રત્યેક માસે ૬ પવ<sup>°</sup>ને વિષે ચાર પ્રકારે પાૈષધ કરવાથી ચાથી પ્રતિમા થાય છે.

પ પાંચ માસ પર્ય'ત રનાન રહિત દિવસે પ્રકાશવાળા ભાગમાં ભાજન કરતા અને રાત્રે સવલ્યા ભાજનના ત્યાગ કરતા પેહરવાના વસ્ત્રના કચ્છ નહિ ભાંધતા દિવસે બ્રહ્મચારી અને રાત્રે અપવલ્તિથિમાં સ્ત્રીએાનું અને તેના ભાગનું પરિમાણ કરતા અને પવલ્તિથિએ રાત્રે ચાઢાદિકને વિષે કાચાત્સગલ્કરતા પાંચમી પ્રતિમા થાય છે. અહિં રાત્રિભાજન વજલા માટે સ્વચ્ચ્યું છે. શ્રાવકાએ તા કેશવાદિકની પેઢે કાઈ કાલે પણ રાત્રિભાજન ન કરત્યું એઈએ. પરંતુ જે કાઈ શ્રાવક તે નિયમ કરવાને શક્તિમાન ન હાય તેને પણ પાંચમી પ્રતિમાથી આર'લીને અવશ્ય રાત્રિ ભાજનના ત્યાગ કરવા તે કેશવનું વૃત્તાન્ત આગળ કહેવામાં આવશે.

- <sup>૬</sup> છ માસ યાવત્ દિવસ અને રાત્રિને વિષે સવ<sup>જ</sup>થા બ્રહ્મચય<sup>જ</sup> ધારણ કરવાથી છઠ્ઠી પ્રતિમા થાપ છે.
- ૭. સાત માસ પર્ય'ત અચિત્ત અશનાદિક ભાગવનારને સાતમી પ્રતિમા થાય છે.
  - ૮ આઠ માસ પય<sup>લ</sup>'ત આર'ભના ત્યાગ કરવાથી આઠમી પ્રતિમા થાય છે.
- ૯ નવ માસ પય<sup>લ</sup>'ત બીજા પાસે પણ આર'ભ નહિ કરાવનારને નવમી પ્રતિમા થાય છે.
- ૧૦ દશ માસ પર્ય'ત ક્ષુરમુ'ડ અને શિખાને ધારણ કરતા અથવા ઉદ્દિષ્ટ આહારના ત્યાગ કરતા દશમી પ્રતિમા થાય છે.
- ૧૧ અગિયાર માસ પય<sup>લ્</sup>ત ક્ષુરમુ**ં**ડ અથવા લાેચે કરીને લુપ્તકેશ એટલે કેશ રહિતપણે રજેહરણ તથા પાત્રાદિ સાધુના ઉપકરણા ગ્રહણ કરી સાધુની

શ્રી આત્મપ્રભાધ

જેમ એષણીય અશનાદિકને ગ્રહણ કરતા અદ્યાપિ સ્વજનને વિષે અવ્યવિછત્ન સ્નેહવાળા તથા ગાચરીને અવસરે જેણે પ્રતિમા અ'ગીકાર કરેલી છે. એવા શ્રાવકને ભિક્ષા આપા એ પ્રકારે બાલનારને અગીયારમી પ્રતિમા હાય છે.

આ કાળનું માન ઉત્કૃષ્ટથી કહ્યું છે. જઘન્યપણે તેા તે પ્ર<sub>ત્</sub>યેક અગીયાર પ્રતિમા અ'તમું ફૂત્ત પ્રમાણ વાળી છે તે મરણ સમયે અથવા દીક્ષા લેવામાં સ'ભવે છે તે સિવાય સ'ભવતી નથી.

અહીં પ્રથમની સાત પ્રતિમા કાઇ પ્રકારાંતરે કહેલી છે તે વિષેના વિચાર પ્રવચનસારાષ્ટ્રાર ગ્ર'થમાંથી જાણી લેવા.

## પૂર્વે સૂચવેલું કેશવનું દર્શાંત

કુંડિનપુરનગરને વિષે યશાધન નામે એક વર્ણિક રહેતા હતા. તેને રંભા નામે સ્ત્રી હતી, તેણીના ઉદરમાંથી હંસ અને કેશવ નામે બે પુત્રા ઉત્પન્ન થયા, તે અન્ને પુત્રો અનુક્રમે ચાૈવન વયને પામ્યા. એક વખત તેઓ ક્રીડા કરવા વનમાં ગયા. ત્યાં ધમ<sup>લ્</sup>ધાષ નામે એક મુનિ તેમના જેવામાં આવ્યા, તેમને જેતાજ તેએાને વિવેક ઉત્પન્ન થયેા. તત્કાલ વ'દના કરી તેમની સમીપે **બેઠા. ગુરૂએ ધર્માપદેશ આપ્યા. તે ઉપદેશમાં** રાત્રિ ભાજનને માટે આલાેક તથા પરલાેક સ'બ'ધી ઘણા દાેષા અતાવ્યા તે આ પ્રમાણે રાત્રિને વિષે ક્રીડા કરવાને માટે નિશાચર–રાક્ષસ દેવતાએા સ્વેચ્છાથી ભુતલ ઉપર ભમે છે. તેએા રાત્રિ ભાજન કરનારાએાને તત્કાલ છલ કરે છે. જે ભાજન કરવા યાગ્ય અન્ના-દિકમાં કીડીએ৷ આવે તેા ભક્ષણ કરનારની બુદ્ધિના નાશ કરે છે. જે મક્ષિકા આવે તો વમન થાય છે. જે જૂ આવે તેા જલોદરના રાગ થાય છે. જો કરા-લીયા આવે તેા કાઢ રાગ નીકળે છે. જો વાળ આવે તા ગળે વળગવાથી સ્વરના ભંગ કરે છે. કાંટ્રા અથવા લાકડાના કટકા આવે તા ગળે પીડા કરે છે. જો વીંછી આવેતા અથવા ઉપરથી સર્પ'નું ગરલ પડેતાે મરણાંત કષ્ટ ઉ<sub>લ્</sub>પન્ન કરે છે. તે વખતે ભાજન–પાત્ર વગેરેને ધાવાથી લઘુ જીવાની હિંસા થાય છે. ઈત્યાદિ આલેાક સ'બ'ધી દેાષા છે. અને નરક પામવા રૂપ પરલાેક સંબ'ધી ઘણા દેાષા રહેલા છે. તેથી તે રાત્રિ ભાજનને ઘણા ઘણા દેાષાથી દુષ્ટ માની સ'સાર ભીરૂ પ્રાણીએાએ તેના ત્યાગ કરવામાં ઉઘમ કરવાે.

આ પ્રમાણે જેમને ગુરૂના ઉપદેશ વચન સાંભળી પ્રતિબાધ થયા છે. એવા અન્ને ભાઇએાએ ગુરૂની સાક્ષીએ હર્ષ પૂર્વ કરાત્રિ ભાજનના ત્યાગના નિયમ દ્વિતીય પ્રકાશ ૨૫૫

ત્રહણ કર્યા. તે પછી ગુરૂને વ'દના કરી તેએા પાતાના ઘેર આવ્યા, મધ્યાદ્ધ-કાલે ભાજન કરી અન્ને ભાઈ વેપાર-ધ'ધા માટે દુકાને ગયા.

જ્યારે બે ઘડી દિવસ બાકી રહ્યા ત્યારે તેઓ ઘેર આવ્યા. અને તેમણે માતાની પાસે ભાજન માંગ્યું. ત્યારે માતાએ કહ્યું, ''અત્યારે કાંઈ ભાજન તૈયાર નથી. રાત્રે થશે. તેથી ચાર ઘડી સુધી ખમા " માતાના આવા વચન સાંભળી હંસ અને કેશવ ખાલ્યા, ''માતા તમેજે કહ્યું' તે સત્ય છે પણ અમાએ રાત્રિભાજનના ત્યાગ કરેલાે છે. માટે જે અમાને ભાજન કરાવલું હાેય તાે હમણા જ આપાે. " તેમના આ વચનાે ઘરમાં છાનાં રહેલા યશાેધને સાંભળ્યા. તત્કાલ તેના મનમાં ક્રોધ ઉત્પન્ન થઇ આવ્યાે. તેણે મનમાં આ પ્રમાણે ચિંતવ્યું'—''અરે કાેઈ ઘતે° જરૂર મારા પુત્રોને ઠગ્યા લાગે છે નહિ તેા કુલક્રમથી આવેલા રાત્રિભાજનના ત્યાગ શા માટે કરે? હવે હું તેમને બે ત્રણ દિવસ ભુખ્યા રાખી તેમના રાત્રિ ભાજનના ત્યાગના કદાગ્રહને ત્યજાવી દઉં તાે જ ઠીક. " આ પ્રમાણે ચિંતવી તે જ વખતે કાંઇ ભાજન આપવા થાળ **ગ્રહણ કરવાને ગભ<sup>્</sup>ગૃહમાં આવે**લી પાતા<mark>ની સ્ત્રી ર'</mark>ભાને તેણે ગુપ્ત રીતે આ પ્રમાણે કહ્યું'–''તારે મારી આજ્ઞા સિવાય પુત્રોને ભાજન આપર્લું નહિ.'' પતિ**ની** આવી આજ્ઞા થતા તેણી ઘરમાંથી પાછી આવીને આ પ્રમાણે પુત્રોને કહ્યું-''પુત્રો, હાલ ઘરમાં કાંઇ પણ પક્વાન્ન વિગેરે ખાવાનું નથી. માટે રાત્રે તમારે પિતાની સાથે ભાજન કરવું" નીતિમાં કહ્યું. છે કે, "જેઓ પિતાના માર્ગ'ને અનુસરે તે જ પુત્રો કહેવાય છે."

આ વખતે તે બન્ને પુત્રોએ જરા હાસ્ય કરીને કહ્યું—"માતા, જે સત્પુત્ર હોય તે પિતાના સન્માર્ગી થાય છે. પણ કૂવામાં પડતા પિતાની પછવાંડે શું ગમન કરાય !—"પુત્રોના આવા વચન સાંભળી માતાએ કહ્યું કે—"તમને જે રૂચે તે કરા. પણ આ વખતે તા તમાને ભાજન નહિ મળે. "માતાના આવા વચન સાંભળી તેઓ બન્ને માન ધરીને રહ્યા. પછી તેઓ ઘરની બહાર ચાલ્યા ગયા. તે પછી તેના મિચ્યાદષ્ટિ પિતાએ અતિ કોધાતુર થઈ ર'ભાને આ પ્રમાણે કહ્યું—"તારે એ પુત્રોને રાત્રિને વિષે જ ભાજન આપત્રું. દિવસે કિદ પણ આપત્રું નહિ. પતિની આજ્ઞા ર'ભાએ સ્વીકારી. જ્યારે રાત્રિ પડી ત્યારે બન્ને ઘરે આવ્યા. તે વખતે માતાએ તેમને ભાજન કરવાનું કહ્યું પણ તે બન્ને ઘરે આવ્યા. તે વખતે માતાએ તેમને ભાજન કરવાનું કહ્યું પણ તે બન્ને ઘરેવાળા પુત્રોએ ભાજન કરવાની ના કહી. બીજે દિવસે તેમના મૂર્ખ પિતાએ તે સરલ ચિત્તવાળા બન્ને પુત્રોને ક્રય—વિક્રયના માટા વ્યાપારમાં એડી દ્વધા. તે વેપારમાં આખા દિવસ તેમના વ્યતીત થઇ ગયા. તથાપિ એ વ્યાપારના

અ'ત આવ્યા નહિ. જ્યારે રાત્રિ પડી ત્યારે તેઓ ધેર આવ્યા. તેઓ બન્ને પાેતાના નિયમને અનુસરી ભાેજન કર્યા સિવાય સુઈ ગયા. આ પ્રમાણે તેના દ્વેષી પિતાએ તેમને એ વ્યાપારમાં એવા જેડી દ્વીંઘા કે જેથી તેમને આહાર વિના પાંચ રાત્રિએા પસાર થઈ ગઇ. તે પછી છડ્ડે દિવસે રાત્રે કૃટિલમૃતિ પિતાએ આ પ્રમાણે સારા વચનાેથી કહ્યું. વત્સાે, જે કાર્ય મને અનુકૂળ અને સુખદાયિ હાેય તે તમારે ઇષ્ટ હાેલું એઇએ. આવી પ્રતીતિ ધારણ કરી હું તમને જે કહું તે પ્રમાણે તમારે કરવું. વળી તમે રાત્રિભાજનના ત્યાગ કર્યો છે. તે વાત મારા જાણવામાં નથી. નહીં તેા હું તમાને એવા કુલેશકારી વ્યાપા-રમાં કેમ જોડું, તમાએ આટલા દિવસ ભાજન કયું નહિ, તેથી તમારી માતાએ પણ ભાજન કયુ<sup>લ</sup> નહિ. તેણીને પણ આજે છેડ્ઠાે ઉપવાસ થયાે છે. તે છ ઉપવાસ છ માસ જેવા થઈ પડેચા છે. તમારી આ નાની ખેન પણ અન્ન ન પામવાથી અતિ ગ્લાન શરીરવાળી થઇ ગઈ છે. મે' જ્યારે તેણીના શરીર**ની** ગ્લાનિ થવાનું કારણ પૂછયું ત્યારે તમારી માતાએ તમારા સવ<sup>¢</sup> વૃત્તાન્ત મને જણાવ્યા. માટે તમારે હવે આ ખાલિકા ઉપર દયા લાવી ભાજન કરવું જોઈએ. એટલે તમારી માતા પણ જમે. વળી પંડિત પુરુષા રાત્રિના પહેલા અર્ધા પહેારને પ્રદેાષ કહે છે. અને પાછલા અર્ધ પહેારને પ્રત્યૂષ કહે છે. અને તે જ કારણથી રાત્રિ લોકામાં ત્રિયામા કહેવાય છે. તે અપેક્ષાએ રાત્રિને મુખે ભાજન કરવું. તે નિશાભાજન કહેવાતું નથી.

આ પ્રમાણે પિતાની વાણીથી જેને ભારે ક્ષુધા લાગી છે તેવા વિદ્ધલ થયેલા હ'સ કેશવની સન્મુખ જોવા લાગ્યા. પાતાના માટાભાઇ હ'સને કાયર થયેલા જોઈ પાતે નિશ્વલ ચિત્તવાલા થઈ પિતા પ્રતિ આ પ્રમાણે બાલ્યા–પિતાજ જે કાંઈ તમને સુખદાયક હાય તે હું કરૂં પણ જે મને પાપરૂપ હાય તે તમને સુખને માટે કેમ થાય? વળી જે તમે માતાના વાત્સલ્ય વિષે કહા છા તે વાત્સલ્ય ધમ કાય માં શલ્યરૂપ છે.

કારણ કે સવ<sup>°</sup> લોક પોતાના કરેલા કમ<sup>°</sup>ના ફળને ભાગવે છે. તે કારણે કેાણ કાેને માટે પાપ કમ<sup>°</sup> કરે? વળી જે તમે ત્રિયામાનું સ્વરૂપ કહ્યું તે તાે કથનમાત્ર છે. તત્ત્વથી તાે દિવસના મુખે અને અન્તે રહેલું જે મુદ્ભુત રાત્રિના સમીપવર્તા હાેવાથી રાત્રિ તુલ્ય જ છે. માટે તેમાં ઉત્તમભુદ્ધિવાળાએ ભાજના કરવું જોઈએ. અને હમણા તાે રાત્રિ છે. તેથી તેમાં તાે કદિ પણ ભાજના થાય નહિ. પિતાજી તમારે મને તે વિષયમાં વાર'વાર કહેવું નહિ. આ પ્રમાણે

દ્ધિતીય પ્રકાશ ૨૫૭

કેશવનું વચન સાંભળી યશાધને ક્રોધાતુર થઇને કેશવને આ પ્રમાણે કહ્યું— "અરે દુર્વિનિત જો તું મારૂ વચન ઉલ્લ'ઘે છે તા મારી દષ્ટિથી દૂર જા. પિતાના આવા વચન સાંભળી મહાધૈય°વાન્ કેશવ તત્કાલ દ્રવ્યાદિક મમતાના ત્યાગ કરી ઘરની બહાર નીકળ્યા. તે વખતે હંસ તેની પછવાંડે જવા લાગ્યા. એટલે યશાધને તત્કાલ તેને પકડયા, અને ઘણાં વચન કહી તેને લાભાવી દ્વાધા આથી હંસ રાત્રિ ભાજન કરવા બેઠા.

હવે કેશવે ત્યાંથી નીકળી દેશાંતરે જવા વિચાર કર્યા. માર્ગમાં ઘણા ગામ, નગર તથા આરામ વિગેરે ઉલ્લઘ'તા સાત દિવસ નિરાહારપણે એક માટી અટવીમાં આવી પહોંચ્યા. તે અટવીમાં રાત્રિ પડી. એટલે આમ તેમ ભમતા ઘણા યાત્રાળુઓથી યુક્ત એક યક્ષાયતન જેવામાં આવ્યું. ત્યાં કેટલાએક યાત્રાળુઓ રસાઈ કરતા તેને જેવામાં આવ્યા. તેઓએ આ કેશવને આવતા જેઈ હર્ષથી આ પ્રમાણે કહ્યું—" હે પાંથ! અહીં આવા અને અમાને પુષ્યનું ફળ આપા. અમાએ પારણું કરવાના આર'ભ કરતા તમા અમાને અતિથિ તરીકે પ્રાપ્ત થયા છેા. અમે અતિથિની ગવેષણા કરતા હતા. યાત્રાળુઓના આવા વચન સાંભળી કેશવે કહ્યું—" હે યાત્રાળુઓ! આ કેવા પ્રકારનું વ્રત કે જેમાં રાત્રિએ પારણું થાય છે?" યાત્રાળુઓ બાલ્યા—" હે પાંથ! આ માણવનામે મહાપ્રભાવિક યક્ષ છે આજે તેના યાત્રાનો દિવસ છે. અહીં આવેલા લોકો દિવસે ઉપવાસ કરીને રાત્રિને વિષે કાઈ અતિથિને જમાડીને પારણું કરે છે. આમ કરવાથી મહા પુષ્યની પ્રાપ્તિ થાય છે. માટે તમા અમાર અતિથિ થાઓ."

યાત્રાળુઓના આ વચન સાંભળી કેશવ બાેલ્યા રાત્રે અશન કરવાથી પાપના કારણરૂપ એવા આ પારણામાં હું ભાજન કરીશ નહિ. જેમાં રાત્રે પારણું કરવામાં આવે તેવા ઉપવાસ કહેવાય જ નહિ. ધમે શાસ્ત્રમાં આઠ પ્રહર સુધી ભાજનના ત્યાગ કરવા. તે ઉપવાસ કહેવાય છે. વળી જેઓ ધમે શાસ્ત્ર વિરૂદ્ધ તપ કરે છે. તે દુર્બું હિ લાેકા દુર્ગાર્તમાં જાય છે. કેશવના આવા વચન સાંભળી તે યાત્રાળુઓ આ પ્રમાણે બાેલ્યા—'' અરે ભાઈ! આ દેવના ત્રતમાં આવા જ વિધિ છે. માટે અહીં શાસ્ત્રોક્ત વિધિની યુક્તાયુક્ત વિચારણા કરવાની નથી. અમારે અતિથિની શાધ કરતાં ઘણી રાત્રિ ગઈ છે. માટે એ વિચાર મૂકી દઈ તત્કાલ આ પારણું કરવાને તૈયાર થાએા." આ પ્રમાણે કહી તેઓ સર્વે ઊભા

રપ૮ શ્રી આત્મપ્રબાેધ

થઇ તેના ચરણમાં પડચા. તેા પણ કેશવે તેમનુ વચન માન્યું નહીં, આ સમયે યક્ષના શરીરમાંથી એક ભય'કર રૂપવાળા પુરૂષ બાહર નીકળ્યા. તે હાથમાં મુદ્દગર લઈ વિકરાળ નેત્રવાળા થઈ તીક્ષ્ણ અને રૂક્ષવાણી વડે કેશવને આ પ્રમાણે કહેવા લાગ્યા–" અરે! દુષ્ટાત્મા તું મારા ધમ°ને દુષિત કરે છે. અને મારા ભક્તોની અવગણના કરે છે? તું હમણા જલદ્દી ભાજન કર. જો નહિ કરે તા તારા મસ્તકના સા ખંડ કરી નાંખીશ. આ વખતે કેશવ હસીને બાે∈યા–'' હે યક્ષ ! તું મને શા માટે ક્ષાેભ પમાંડે છે ? ભવાંતરે ઉપાર્જિત કરેલા પ્રધાન ભાગ્યની ૠિદ્ધએ કરી મને મરણનાે ભય જરા પણ નથી." તેના આ વચન સાંભળી તે યક્ષે પાતાના ભક્તોને કહ્યું-''હે ભક્તો આ માણસના ધર્મ'-ગુરૂઓને પકડી લાવા. તેને આની આગળ મારે હણવા છે. કારણ કે તેણે આ કેશવને આવેા ધર્માપદેશ દ્વીધા છે. આવું કહેતા જ તે સેવકાએ જેના કેશપાશ પકડચો છે જે આત્ત'નાદ કરે છે. એવા ધમ'ધાષ મુનિને ત્યાંલાવવામાં આવ્યા. અને તેમને યક્ષની આગળ મૂકચા. ત્યારે યક્ષે કહ્યું-" અરે મુનિ! આ તારા શિષ્ય કેશવને અહિં જમાડ, નહિં તેા હમણા તને મારી નાખીશ." ત્યારે તે મુનિએ કેશવને કહ્યું કે–''ભદ્ર ! દેવગુરૂ અને સંઘને માટે અકૃત્ય પણ કરવું માટે તું ભાજન કરીલે. અને મને હણવાને તૈયાર થયેલા એવા આ યક્ષથી તું મારૂં રક્ષણ કર. તેના આવા વચન સાંભળી કેશવ ચિંતવવા લાગ્યા. "જેઓ મહાધૈર્યાદિ ગુણાથી સ'પન્ન એવા ધમ'ધાષમુનિ સ્વપ્નને વિષે પણ આવુ' બાેલે નહિ, તેએા મૃત્યુના ભયથી આવા પાપકાર્યમાં અનુમતિ કેમ આપે? માટે નિશ્વે આ મારા ગુરુ જ નથી. આ યક્ષની કાઈ માયા લાગે છે." આ પ્રમાણે ચિંતવી કેશવ માૈન ધરીને રહ્યો. ત્યારે યક્ષે મુનિ ઉપર મુદ્દગર ઉપાડીને કહ્યું–'' અરે કેશવ! તું ભાજન કર, નહિં તેા તારા ગુરુને હણું છું." કેશવે નિઃશંકતાથી જણાવ્યું–"અરે માયાવી! આ મારા ગુરુ નથી. તેવા ચારિત્રના પાત્ર ગુરુ તારી આવી શક્તિને વશ કદાપિ ન થાય." તે વખતે કલ્પિત મુનિએ કહ્યું-'' અરે કેશવ ! હું જ તારા ગુરુ છું. મારું રક્ષણ કર, રક્ષણ કર." આ પ્રમાણે પાકાર કરતા તે મુનિને યક્ષે મુદ્દગરના પ્રહારથી હણી નાંખ્યા. પછી તેણે કેશવને કહ્યું-" અરે! જે તું ભાજન કરીશ તાે આ તારા મરેલા ગુરુને પાછા સજ્વન કરીશ. અને માેદ્રં અધ રાજ્ય આપીશ, નહીં તેા હું આ મુદ્દગરના ઘા વડે તને પણ યમરાજના અતિથિ કરીશ." ત્યારે કેશવ હસતા હસતા બાલ્યા—" અરે યક્ષ! આ મારા ગુરુ હાયજ નહીં. અને હું તેના વચને કરી મારા ાનયમના ભાગ નહીં કરું, અને દ્વિતીય પ્રકાશ રુપક

જે તું મરેલાને જીવતા કરતાે હાેતા આ તારા ભક્તોના પૂવ'જેને કેમ જીવતા કરતાે નથી ? તેમ વળી તારામાં જે રાજ્ય દેવાનું સામથ્ય' હાેય તાે તારા ભક્તોને રાજ્યધારી કેમ કરતાે નથી ? વળી તું મને વાર'વાર મૃત્યુનાે ભય અતાવે છે, પણ મારામાં જે આયુષ્યનું અલ હશે તાે કાેકિપણ મને મારવાને સમથ' થવાનાે નથી." કેશવની આ વાણી સાંભળી અને તેની દઢતા જાેે યક્ષ ખુશ થઈ ગયાે. તત્કાળ તે કેશવને આલિંગન કરીને આ પ્રમાણે બાેલ્યાે−

"अहो मित्र थियां पात्र न स्यादेष गुरुस्तव मृता मया न जीव्यंते, नैव राज्यं च दीयते ॥१॥"

"અહા બુદ્ધિના પાત્ર મિત્ર! આ તારા ગુરુ નથી, મરેલા (પ્રાણીઓ) મારાથી જીવતા થતા નથી. અને મારાથી રાજ્ય આપી શકાતું નથી." ૧

આ પ્રમાણે જ્યારે યક્ષે કહ્યું ત્યારે મુનિરૂપે ભૂમિ પર પડેલા તે યક્ષના કિંકર હાસ્ય કરતાે ઉઠી અને મુનિના રૂપનાે ત્યાગ કરી આકાશમાગે° ચાલી ગયા. આવી વિચિત્ર માયાથી વિસ્મય પામેલા કેશવને યક્ષે આ પ્રમાણે કહ્યું-" હૈ મિત્ર ! તું સાત ઉપવાસે કરી ખિન્ન થઈ ગયા છે, અને ઘણા માર્ગના વિહાર કરી થાકી ગયેલાે છે. માટે આ રાત્રે અહીં વિશ્રાંત થા અને પ્રાતઃકાલે આ મારા ભક્તોની સાથે પારણું કરજે, " આ પ્રમાણે કહી તે યક્ષે પાતાની માયા શક્તિથી એક શચ્યા ઉપજાવી તેને અતાવી. પછી યક્ષની આજ્ઞાથી ભક્તજના જેના પગ ચાંપે છે એવા કેશવ તે શય્યાને વિષે સુઈ ગયા. તે થાકી ગયેલાે હાેવાથી તત્કાલ નિદ્રાને વશ થઇ ગયાે. ચાર ઘડી પછા પ્રભાત વિકુર્વી નિદ્રાથી જેના લેાચન વ્યાપ્ત છે એવા કેશવને યક્ષે કહ્યું : '' ભદ્ર ! રાત્રિ ચાલી ગઇ, પ્રભાત થયેલ છે, માટે નિદ્રાના ત્યાગ કરી, જાગ્રત થાએા. " તત્કાલ કેશવ જાગ્રત થયેા. દિવસના અજવાળાને અને સુય'થી મ'ડિત એવા આકાશને તેણે જોયું. ત્યારે તે આ પ્રમાણે ચિંતવવા લાગ્યા–"હું રાત્રિના પાછલા પહેારે સુતા હાલેં, તા પણ બ્રાહ્મ મુહૂત'માં સ્વતઃ જગી જઉં છું અને આજે તા અર્ધરાત્રે સુતા હતા, તા પણ આ અર્ધ પ્રહર દિવસ ચડ્યા તે છતાં કેમ જાગ્યાે નહીં ? તેનુ**ં શુ**ં કારણ હશે ? વલી હજુ મારા નેત્રો નિદ્રાથી વ્યાપ્ત કેમ હશે ? તેમ જ મારા ધ્વાસનાે પવન હજુ સુગ'ધી કેમ નથી ? " આ પ્રમાણે ચિંતવતા કેશવને યક્ષે કહ્યું : " હે સત્પુરુષ ! તમે ધીઠપણુ' છેાડી દ્યો, અને પ્રભાતના કૃત્ય કરી પારણું કરાે. " કેશવ બાેલ્ચાે – " હે યક્ષ ! તારા યક્ષપણાથી

હું ઠગાયા નથી. મને ખાત્રી થાય છે કે હજુ રાત્રિ છે. આ દિવસના પ્રકાશ તારી માયાથી ઉત્પન્ન થયેલાે છે. "

આ પ્રમાણે કેશવ બાલતા હતા, તેવામાં તેના મસ્તક ઉપર આકાશમાંથી યુષ્યની વૃષ્ટિ થઈ અને જય જય શબ્દ પ્રગટ થયો. ત્યારે કેશવે પાતાની સન્મુખ એક કાંતિવાલા દિવ્ય પુરુષને જેયા અને યક્ષાયતન, યક્ષ અને યક્ષના ભક્તો જેવામાં આવ્યા નહીં. તે દેવે કેશવને કહ્યું : ''હે મહાધીરજવાન્ ! હે પુણ્યવાનામાં શિરામણિરૂષ! તમારા જેવા પુરુષાની ઉત્પત્તિથી આ પૃથ્વી રત્નગર્ભા કહેવાય છે. હમણાં ઇન્દ્રે પાતાની સભાને વિષે રાત્રિભાજનના ત્યાગના વિષયમાં તમારા ધૈય<sup>ર</sup>નું અત્ય'ત વર્ણુંન કર્યું, તે મારાથી સહન થઈ શકર્યું નહીં. હું વિક્ર નામે દેવ છું. પછી તમારી પરીક્ષા કરવાને માટે હું અહીં આવ્યા, પણ નિયમને વિષે દઢ ચિત્તવાળા એવા તમારું એક પણ રામ ચલિત કરવાને હું સમથ<sup>°</sup> થયા નહીં. હવે હું તમાને ખમાવું છું. તમે મારા અપરાધ ક્ષમા કરાે. વળી દેવનું દર્શન નિષ્ફલ ન હાેય, તેથી મારી પાસે ક'ઈક વર માગી લ્યા. અથવા તમારા જેવા સત્પુરુષાને કાઇ જાતની ઇચ્છા હાતી નથી, પણ મારે પાતાને પાતાની ભક્તિ દેખાડવી એઇએ, તેથી હું તમને એ વરદાન આપું છું. " આજથી જે કાેઈ રાેગી પુરુષ તમારા અંગને લાગેલા જળવડે પાતાના શરીરનું સિંચન કરશે, તે તત્કાલ નીરાગી થશે, બીજું તમે કદાચિત્ આતુરતાથી જે કાંઈ ચિંતવશા, તે કાય<sup>લ</sup> સત્વર સિદ્ધ થશે "

આ પ્રમાણે બે વરદાન આપી તે કેશવને સાકેતપુરની પાસે મૂકી તે દેવ અદશ્ય થઇ ગયા. કેશવે પાતાના આત્માને કાઇ નગરની પાસે રહેલા જોયા. તે પછી સૂર્યોદય થતાં કેશવ પાતાનું નિત્યકૃત્ય કરી તે નગર જેવાને અંદર ગયા. જતાં માર્ગમાં કાઈ પ્રદેશના મધ્ય ભાગે રાજદિ લોકોને ધર્મોપદેશ આપતા કાઈ આવાય તેના જેવામાં આવ્યા. તેને મહામાંગલ્યરૂપ માનતો કેશવ તત્કાલ ત્યાં ગયા અને તે ગુરુના ચરણમાં નમી પડયા અને પછી તેમની આગળ બેઠા. ગુરુએ ધર્મદેશના આપી. દેશનાના અંતે તે નગરના રાજ ધનજંય ગુરુને વિનાત કરી – "ભગવન્! હું જરાથી વ્યાપ્ત થયા છું. માટે હું વ્રત યહેણ કરું તો ઠીક, પણ હું અપુત્ર છું, તા મારા રાજ્ય ઉપર કાને સ્થાપિત કરું? આવું ચિંતવન કરતા હું રાત્રે સુઈ ગયા. તેવામાં કાઈ દિવ્ય પુરુષે સ્વપ્નમાં આવી મને કહ્યું – "કાલે પ્રભાતે દેશાંતરથી તારા ગુરુ સમીપે કાઈ પુરુષ આવશે. તે સત્પુરુષને તારા રાજ્ય ઉપર સ્થાપી તું

દ્ધિતીય પ્રકાશ ૨૬૧

તારાે મનાેરથ પૂર્ણ કરજે. '' આ સ્વપ્નથી તત્કાલ હુ' જાગૃત થઇ ગયાે. પ્રભાતનાં કૃત્યાે કરી અહીં આવ્યાે. ત્યાં આ પુરુષને મે' આપની પાયે જોયાે છે. "

રાજાના આ વચન સાંભળી તે ગુરુએ તે કેશવના રાત્રિભાજનના ત્યાગ સં અ'ધી સર્વ વૃત્તાંત કહી સંભળાવ્યા. આ વખતે રાજાએ પૂછ્યું: 'ભગવન્! મને જે પુરુષે સ્વપ્નમાં કહ્યું હતું તે પુરુષ કાેણ હશે!" ત્યારે ગુરુ બાેલ્યા: "આ કેશવની પરીક્ષા કરનાર વિદ્ધ નામે દેવતાએ તેને સ્વપ્નમાં કહ્યું હતું." તે પછી રાજા ગુરુને નમી કેશવ સહિત પાતાના નગરમાં ગયા અને માેટા ઉત્સવ કરી કેશવના રાજ્ય ઉપર અભિષેક કર્યા. પછી પાતે ગુરુ પાસે વ્રત લઈ ચાલી નીકળ્યા હતા.

કેશવ રાજા થયા પછી પ્રતિદિન ગૈત્યપૂજા કરતાે હતાે અને દ્વીનજનાને દાન આપતાે હતાે તેણે પાતાના પ્રતાપથી સીમાડાના રાજાઓને તાળે કરી લીધા હતા. તે ત્યાયમાગે પ્રેમથી પાતાની પ્રજાને પાળતાે હતાે.

એક વખત કેશવ પાેતાના મહેલના ગાેખ ઉપર બેઠા હતાે. તેવામાં તેને પાેતાના પિતાનું સ્મરણ થઇ આવ્યું. પિતાનાં દર્શ'ન કરવાની તીવ્ર ઇચ્છા પ્રગ**ટ થઇ આવી. આ સમયે ભૂમિ ઉપર તે જ માગે<sup>ς</sup> ચાલ**તા પિતાને તેણે જેયા. કેશવે તત્કાલ પાેતાના પિતાને એાળખા લીધા. તે જ વખતે તે મહેલ ઉપરથી નીચે ઉતર્થા. તેની પાછળ ઘણા સેવકાે દાડતા ચાલ્યા. કેશવ માગ°માં આવી પાતાના પિતાના ચરણમાં નમી પડ્યા. કેશવને આલેખાને આશ્ચર્ય પામી ગયા. કેશવે કહ્યું: '' હે પિતા ! તમે એવા સમૃદ્ધિવાન હતા, તે આજે રાંકના જેવા કેમ દેખાએ**ા છેા ? '' યશાેધન પુત્રના** રાજ્યની સમૃદ્ધિ જોઈ હૃદયમાં આનંદ પામતા અને દુઃખાશ્ર વર્ષાવતા આ પ્રમાણે બાલ્યા : '' હે પત્ર ! તુ' ગયા પછી મે' તારા ભાઈ હ'સને રાત્રે ભાજન કરવા બેસાર્યી, અધ<sup>જ</sup> ભાજન કર્યા પછી તેને અકસ્માત્ ભ્રમ ઉત્પન્ન થઈ આવ્યા અને તે મૂર્છા ખાઇ પૃથ્વી ઉપર પડી ગયા. તત્કાલ 'આ શુ' થયુ'' એમ ચિંતવતી અને દુઃખાતુર થયેલી તારી માતા દીવા લાવી અને તેણીએ ત્યાં જોયું. ત્યાં તુલાપક (માભ) ઉપર રહેલાે સર્પ જેવામાં આવ્યા. આવી રીતે રાત્રિભાજનનું ફલ જોઇ અમા બધા કુટ્ર'એ તને ધર્મ'ના જ્ઞાતા જાણી માટા આક્ર'દ કરવા માંડયા, તેથી ઘણા લોકા ત્યાં એકઠા થઈ ગયા. તેવામાં કાઈ એક વિષવૈદ્ય ત્યાં આવી ચઢયા. અમાએ તે વૈદ્યને પૂછ્યું કે " આ વિષ કાેઇપણ પ્રયાગથી સાધ્ય છે કે નહીં ? " ત્યારે

તેણે કહ્યું કે શાસ્ત્રમાં તિથિ, વાર, નક્ષત્ર આદિ આશ્રયીને સાધ્ય અસાધ્ય-પણાના વિચાર કહેલા છે. તે આ પ્રમાણે :

> तिथयः पश्चमी षष्ट्यष्टमी नविमका तथा । चतुर्देश्यप्यमावास्या-ऽहिना दष्टस्य मृत्युदा ॥१॥ । शेषास्तु नैविमित्यर्थः ।

दृष्टस्य मृतये वारा, भानुभौम शनश्चराः ।

प्रातः संध्याऽस्तसंध्या च, संक्रांतिसमयस्तथा ॥२॥

भरणी कृत्तिकाश्लेषा, विशाखा मृलमश्चिनी ।

रोहिण्याद्रा मघापूर्वात्रय दृष्टस्य मृत्यवे ॥३॥

वारिश्रवंतश्चत्वारो दंशाश्च यदि शोणिताः ।

वीक्ष्यंते यस्य दृष्टस्य स प्रयाति भवान्तरम् ॥४॥

रक्तवान् दंश एको वा छिद्री काकपदाकृतिः ।

शुष्कः श्याम स्त्रिरेखो वा दृष्टे स्पष्टयति व्ययम् ॥५॥

संवर्तः सर्वतः शोफो वृत्तः संकृत्विताननः ।

दंशः शंसति दृष्टस्य विनष्टमिह जीवितम् ॥६॥

केशान्ते मस्तके भाले श्रू मध्ये नयने श्रुतौ ।

नासात्र ओष्ठे चिबुके कंठे स्कंधे हृदि स्तने ॥७॥

कक्षायां नामिषश्चे च लिंगे संधौ गुदे तथा ।

पाणिपादतले दृष्टः स्पृष्टोऽसौ यमजिह्वया ॥८॥

"પાંચમ, છઠ, આઠમ, નવમી, ચૌદરા અને અમાસ એટલી તિથિઓ સપે ડસેલા માણસને મૃત્યુ આપનારી છે, તે સિવાયની તિથિઓ મૃત્યુ આપનારી નથી. રિવવાર, મંગળવાર અને શનિવાર એટલા વાર સપે ડસેલા માણસને મૃત્યુ આપનારા થાય છે. પ્રાતઃકાલ, સાય કાલ, સંક્રાંતિના સમય પણ મૃત્યુ આપનાર થાય છે. નક્ષત્રામાં ભરણી, કૃતિકા, અશ્લેષા, વિશાખા, મૃલ, અશ્વિની, રાહિણી, આર્દ્રા, મઘા, ત્રણ પૂર્વા (પૂર્વાફાલ્ગુની, પૂર્વાષાઢા પૂર્વાભાદ્રપદ) એટલા નક્ષત્રો સપે ડસેલા માણસને મૃત્યુ આપનારા છે. સપે ડસેલા માણસના જખમના ચાર ભાગમાંથી જે પાણી જરતાં અને રુધિરવાળા દેખાય તો તે માણસ અવશ્ય મૃત્યુ પામે છે. જ્યાં સપે દંશ માર્ચા હોય તે

द्वितीय प्रक्षाश २६३

ભાગ રુધિરવાળા, છિદ્રવાળા, કાગડાના પગ જેવી આકૃતિવાળા, શુષ્ક, શ્યામ અથવા ત્રણ રેખાવાળા હાય તા તે ડસેલા માણસના નાશ કરે છે. જો ડ'શ આવત ધુમરીવાળા, સવ તરફ સાજવાળા, ગાળાકાર, અને સ'કચિત મુખવાળા હાય તો તે જિવતના નાશ સૂચવે છે. કેશને અ'તે, મસ્તક ઉપર,લલાઢ, બે ભુકડીની વચ્ચે, આંખે, કાને, નાસિકાના અગ્રભાગે, હાઢ, હડપચીએ, ગળે, કાંધે, છાતીએ, સ્તને, કાખ ઉપર, નાભિએ, લિંગે, સાધા ઉપર, ગુદા ઉપર અને હાથ પગને તલીય ડસાયેલા પુરુષ યમરાજની જિદ્યાથી સ્પરા કરાયેલા છે, અર્થાત્ મૃત્યુ પામે છે.

શાસ્ત્રમાં આ પ્રમાણે લખે છે, પણ આ હ'સ સપે ડસેલા નથી, પર'તુ તેના ઉદરમાં ગરલના પ્રવેશ થયેલ છે, તેથી તેમાં સાધ્યઅસાધ્યના વિચાર કરવા શા કામના છે?" આવા તે વિષવૈદ્યના વચન સાંભળી મે તેને પૃછ્યું કે—"ત્યારે આ હ'સ શા ઉપાયથી જવે?" ત્યારે તેણે મ'ત્રનું આહ્વાન કરીને કહ્યું: "તમારા કાઈપણ ઉપાય ચાલશે નહીં, તેથી તેને માટે શ્રમ કરવા નહીં. કારણ કે આ સપેનું વિષ તેના શરીરમાં હળવે હળવે વ્યાપી જશે, અને આ બાલકની કાચા તેનાથી એક માસ સુધી ગળતી જશે. પછી એક માસે તેનું મરણ નીપજશે." આવા તેનાં વચન સાંભળી સવે લોકોને વિસર્જન કરી તારા ભાઈ હંસને એક શય્યામાં સુવાડી હું પાંચ દિવસ સુધી તેની શી સ્થિતિ થાય છે તે જેતા ઘરમાં રહ્યો. તેટલા વખતમાં તેના શરીરમાં રામ શેમ છિદ્રો પડવા લાગ્યા. તેથી તે મૃત્યુ પામી ગયા. પછી હું તારી શોધ કરવાને ઘરમાંથી બાહેર નીકળ્યા. હું ઘણા માર્જ ઉલ્લ'ઘન કરી અહીં આવ્યો, ત્યારે તારા અચાનક મેલાપ થઇ આવ્યો. ઘેરથી નીકળ્યા મને આજે માસ પૃર્ણ થાય છે. આજે તે હ'સનું મૃત્યુ થયું હશે અથવા હમણાં થશે."

પિતાના આવાં વચન સાંભળી કેશવ અતિશય ખેદાતુર અની ગયા. તે પાતાના મનમાં આ પ્રમાણે વિચાર કરવા લાગ્યા—"અહીંથી તે નગર સાં યોજન દૂર હશે, હવે મારા જીવતા આંધવનું મુખ જેવા શી રીતે જાવું?" આ પ્રમાણે જેવા પાતે વિચાર કરેછે, તેવામાં કેશવે પાતાના આત્માને પિતા સહિત હ'સની પાસે રહેલા જોયા. હ'સનું શરીર અત્ય'ત કાહવાઇ ગયું હતું. તેની દુર્ગંધ ચારે તરફ પ્રસરતી હતી. તેથી સવે પરિવારે તેને છાડી દીધા હતા. અતિરુદ્દન કરવાથી જેના નેત્ર શૂન્ય થઈ ગયા છે એવી માતા તેની પાસે બેઠા હતા. નરકની પાડાથી પીડિત અને મૃત્યુ જેની નજક છે એવા હ'સ પૃથ્વી ઉપર નાંખેલા

જોવામાં આવ્યા. તેને જોતાં જ 'હું અહીં અકસ્માત્ શી રીતે આવ્યા ?' એમ વિચાર કરતાં કેશવે તે જ વખતે પોતાની સમીપે રહેલા વિદ્વિદેવને ઉભેલા જોયા. તત્કાલ તે દ્વેવ છેાલ્યા – "મિત્ર! અવિધિજ્ઞાનથી તારી પીડા મારા જાણવામાં આવતાં તને આપેલું વરદાન સત્ય કરવાને હું ઉતાવળા આવ્યા અને તને અહીં મૃકી તારા મનારથા મેં પૂરા કર્યા છે." આ પ્રમાણે કહી તે દેવ તત્કાલ અદશ્ય થઈ ગયા. તે પછી હર્ષ પામેલા કેશવે પોતાના હસ્તના સ્પશ્વાળું જલ લઇ હંસના શરીર ઉપર તેનું સિંચન કર્યું. એટલે તત્કાળ હંસ રાગથી મુક્ત થઇ છેડા થયા અને તેનું સ્વરૂપ પૂર્વના જેવું થઈ ગયું. હંસને આવા નીરાગી અને સુંદર જોઈ સર્વ પરિવાર આનંદિત થઈ બચા. સર્વે સાનંદાશ્ચર્ય થઈ કેશવના ગુણાની પ્રશંસા કરવા લાગ્યા. તે વખતે બીજા રાગી અને વિષની પીડાથી પીડાતા એવા ઘણા લોકા આવી કેશવના અંગને સ્પર્શલા જળવડે પાતાના શરીરનું સિંચન કરી નીરાગી થવા લાગ્યા.

ધમ'ના આવા પ્રત્યક્ષ પ્રભાવ જોઇ તેના સ'ળ'ધીઓએ અને બીજાઓએ રાત્રિભોજનના ત્યાગનું ત્રત ગ્રહણ કયુ". પછી કેશવરાજા પાતાના કુટુંબને પાતાની રાજધાની સાકેતનગરમાં લઈ ગયા. ત્યાં કેશવ ચિરકાળ રાજ્ય ભાગવી ઘણા લોકોને ધમ'માગ'માં લાવી અને પાતે શ્રાવકધમ'ને પાળી છેવટે સદ્દગતિનું ભાજન થયા. એ પ્રકારે રાત્રિભાજનના ત્યાગ વિષે કેશવનું વૃત્તાંત કહ્યું.

આ પ્રમાણે અન્વય અને વ્યતિરેકથી આ હ'સ અને કેશવનું દર્ણાત સાંભળી વિવેષી પુરુષોએ રાત્રિભાજનના ત્યાગમાં ઉદ્યમવ'ત થવું. એવી રીતે શ્રાવકની પડિમાનું સ્વરૂપ કહેવામાં આવ્યું.

> श्रावक्षते निवास करवा येात्र्य स्थानकतुं स्वइप '' न चैत्य साधर्मिकसाधुयोगो यत्रास्ति तद्ग्रामपुरादिकेषु । युतेष्वपि प्राज्यगुणैः परेश्च कदापि न श्राद्धजना वसन्ति ॥ १ ॥"

"જ્યાં ચૈત્યા, સાધર્મિકજના અને સાધુએાના યાગ હાતા નથી, તેવા ગામ તથા નગર વગેરે બીજા ઘણા ગુણાથી યુક્ત હાય તેા પણ તેમાં શ્રાવક લાકા વસતા નથી. ૧''

અહીં બીજા ગુણા એટલે સારું રાજ્ય, જળ, ઇંધણાં, ધન ઉપાર્જન કર-વાના વ્યાપારાદિક સાધના, કુદું બીએા, ઘર, હાટ અને સારાં સ્થાના વગેરે સમજવાં. જે નગરમાં જિનાલયા હાય, સાધર્મિક અધ્યુએા અને ઉત્તમધમ ના દ્ધિતીય પ્રકાશ ૨૬૫

ઉપદેશ આપનારા સાધુએા હેાય, તેવા ગામ કે નગરમાં શ્રાવકા વસે છે. તે વિષે બીજે સ્થલે પણ કહ્યું છે કે –

"बहुगुणआईणे वि हु, नगरे गामे य तत्थ न वसेइ। तत्थ नवि जइ चेइय साहम्मि य साहु सामग्गी"।।१।। तेने। ભાવाथ ઉપર પ્રમાણે છે.

ते नगराहिङमां वसनारा श्रावङ्गाय्ये डेवा पटेशिमां न रहेबु' ? ते डहे छे – "पांखडि—पारदारिक—नट—निर्दय—शत्रु—धूर्त—पिश्चनानाम् । चौरादिनां च गृहाभ्यर्णे न वसन्ति सुश्राद्धाः" ॥२॥

"પાખ'ડી, વ્યભિચારી, નટ, નિર્દ'ય, શત્રુ, ધૂતારા, ચાડીયા અને ચાર વગેરેના ઘરના પડાેશમાં ઉત્તમ શ્રાવકાેએ રહેલું નહીં. ર"

અહીં આદિ શબ્દથી ક્ષમા વગરના, અભિમાની, દાસી, ગોલા, જુગારી અને વિદ્વષક વગેરે જાણવા. આવા પંડાેશમાં રહેવાથી અનુક્રમે સમ્યક્ત્વના નાશ થાય, પરસ્નીગમનની ઈચ્છા થાય, તેમની કલાની અભિલાષા થાય, ક્રૂર પરિણામ ઉત્પન્ન થાય, પ્રાણના નાશ થઈ જાય, દ્રવ્યની હાનિ થાય, રાજદ'ડાદિકના કષ્ટ ઉપજે, કલહની વૃદ્ધિ થાય, ઇત્યાદિ ઘણા દાષા થવાના સ'ભવ છે, માટે તે વજેવા યાગ્ય છે.

# કેવા શ્રાવક ઉત્તમ ગણાય?

'' मातापित्रोर्भक्तः, कुलशीलसमैश्र विहितविवाहः ॥ दीनातिथिसाधूनां, प्रतिपत्तिकरो यथायोग्यम् ॥ १ ॥ ''

" જે માતા–િયતાના ભક્ત હાય, કુલ-શીલમાં સરખાઓની સાથે વિવાહ કરનાર હાય અને યાગ્યતા પ્રમાણે દ્વીન, અતિથિ અને સાધુઓની સેવા કરનાર હાય." (આવા શ્રાવક ઉત્તમ ગણાય છે.) ૧

આ ઉપરથી શ્રાવકે સમજવાતું કે–તેણે સમાન કુલ-શીલવાળાની સાથે વિવાહસંખંધ જેડવા. વિરુદ્ધ કુલ-શીલવાળાની સાથે વિવાહસંખંધ જેડવાથી નિરંતર ઉદ્દેગ રહેવાને લીધે ધર્મ'ની હાનિ થાય છે. વળી તેણે દીન-પુરૂષાને દાન આપવું અને ઉત્તમ મુનિરાજની ભક્તિ કરવી. વળી કહ્યું છે કે–

> ''परिहरति जनविरूद्धं दीर्घं रोषं च मर्मवचनं च । ईष्टः शत्रूणामपि परतप्तिविवर्जको भवति ॥ १॥"

"ઉત્તમ શ્રાવક લાેકવિરુદ્ધ, દીર્ઘ'કાલના રાેષ અને મમે વચનના ત્યાગ કરે છે અને શત્રુઓને પણ ઇષ્ટ હાેય છે તેમ જ પરનિંદાના ત્યાગ કરનાર હાેય છે." ૧. વળી કહ્યું છે કે–

> '' सन्वस्स चेव निंदा विसेसओ तह य गुणसमिद्धाणं । उज्ज्ञधम्माणं हसणं रीढा जणपूर्यणिज्जाणं ॥ १ ॥ बहुजणविरुद्धसंगो, देसाचारस्स लंघणा चेव । एमाइयाई इन्छउं, लोगविरुद्धाई नेआईति ॥ २ ॥"

"સર્વ પ્રાણીઓની નિંદા – વિશેષે કરીને ગુણાવડે સમૃદ્ધ થયેલા જનાની નિંદા, સરળ સ્વભાવી પ્રાણીઓની મશ્કરી, પૂજ્ય જનાની અવહેલના, અહુ-જનાના વિરાધી મનુષ્યના સ'સર્ગ, દેશાચારનું ઉલ્લ'ઘન કરવું વગેરે અહીં આ સર્વ લોકવિરુદ્ધ જાણવા.

વળી શ્રાવકે પાસત્થાદિકના અબ્રહ્મસેવા વગેરે દુરાચાર જોઇને ધમ°ની વિમુખતા કરવી નહીં, કહ્યું છે કે

"पासत्थाईणं फुडं अहम्मकम्मं निरिक्खए तहिव । सिढिलो होइ न धम्मे एसो चिय वंचिओत्ति मई ॥ १ ॥ "

આ ગાથાના અર્થ ઉપર પ્રમાણે છે, માત્ર ચાથા પદના અર્થ એવા છે કે – તે બિચારા-રાંક કર્મે કરીને ઠગાણા છે, એટલે કે – જેણે કલ્પવૃક્ષના માહાત્મ્યને નીચું કરેલું છે તથા જે સમસ્ત સુખ આપવાને સમર્થ છે તેલું આ અપાર સંસારસમુદ્રને તારવાને યાનપાત્ર સમાન અતિનિમળ ચારિત્ર પામીને ઉપર કહ્યા પ્રમાણે પ્રવર્તે છે – માટે તે કમ્વા ઠગાયા છે.

વળી કાઈ મુનિને સ્ખલિત જોઈને તેની ઉપર નિઃસ્નેહપણું રાખે નહીં, પરંતુ તે એકાંતપણે તે મુનિને માતાપિતાની જેમ શિખામણ આપે છે. તે માટે કહ્યું છે કે

> " साहृस्स कहिव खिलिअं द्ट्रूण न होइ तत्थ निन्ने हो । पुण एगते अम्मा-पिउच्चसे चोअणं देइ ॥ १ ॥ "

આ ગાથાના અર્થ ઉપર આવી ગયા છે. આથી કરીને શ્રાવક સાધુના માતાપિતા સમાન છે એમ સૂચવ્યું છે.

ઠાણાંગસૂત્રમાં ચાર પ્રકારના શ્રમણાેપાસક–શ્રાવકાે કહ્યા છે:– ૧ માતાપિતા સમાન, ૨ ભાઇ સમાન, ૩ મિત્ર સમાન, ૪ શાેક્લ સમાન. તે ચાર પ્રકારના શ્રાવકાેને માટે આ પ્રમાણે ગાથા છે. " चिंतइ मुणिकजाई न दिष्ठ खिलेओ वि होइ निकेहो । एगंत वच्छलो मुणि—जणय जणणीसमो सङ्हो ।। १ ॥ "

"મુનિનું કાર્ય ચિંતવે, મુનિને સ્ખલિત જોઈ સ્નેહરહિત ન થાય અને મુનિ ઉપર એકાંતે વાત્સલ્ય રાખે, તેથી શ્રાવક મુનિને માતા-પિતા સમાન થાય છે." ૧ હવે શ્રાવક ભાઈ સમાન કેવી રીતે થાય છે? તે કહે છે:–

> "हियए संसिणेहोिचिय, मुणिण मंदादरी विणयकजे । भाउसमी साहूणं, पराभवे होइ मुसहाओ ॥ १ ॥"

મુનિને માટે હૃદયને વિષે સ્નેહવાળા, વિનયકાય<sup>૧</sup>માં મ'દ આદરવાળા અને પરાભવમાં સહાયભૂત થનારાે શ્રાવક મુનિને ભાઈ સમાન છે. ૧

શ્રાવક મિત્ર સમાન કેવી રીતે ? તે કહે છે:-

" मित्तसमाणो माणाइहिं रूसइ अपुच्छिउं कज्जे । मन्नेतो अप्पाणं मुणीण सयणाउ अन्महियं ॥ १ ॥ "

" મુનિને પાતાના કુટું અથી અધિક માનતા અને માનાદિકને વિષે રાેષ કરનારા અને પુછચા વગર કાર્ય કરનારાે, તે શ્રાવક મુનિને મિત્ર સમાન છે." ૧ શ્રાવક મુનિને શાેક્ષ્ય સમાન કેવી રીતે થાય છે? તે કહે છે–

> "थद्धो छिद्दपेही पमायखिलयाण निचमुचरइ । सड्ढो सबिककपो साहुजंग तणसमं गणइ ॥ १ ॥ "

" સ્તબ્ધ, મુનિના છિદ્ર જોનારા, 'આ મુનિ પ્રમાદ્ધી અને સ્ખલિત છે' એમ નિત્ય બાલનારા અને સાધુજનને તૃણસમાન ગણનારા શ્રાવક મુનિને શાક્ય સમાન છે." ૧

શ્રાવકનું સંક્ષિપ્ત આહ્િનક (=દિનકૃત્ય)

" प्रबुध्य दोषाष्टमभागमात्रे, स्मृत्वोज्ज्वलां पंचनमस्कृतिं च । अव्यापृतोऽन्यत्र विशुद्धचेता, धर्मार्थिकां जागरिकां स कुर्यात्।। १ ॥ "

"રાત્રિના આઠમે ભાગે એટલે ચાર ઘડી રાત્રિ બાકી રહે ત્યારે શ્રાવકે જાગીને ઉજ્જ્વળ એવા પંચનમસ્કારનું સ્મરણ કરવું. પછી બીજા કામમાં જોડાયા વગર – એટલે ગૃહકાય'માં લાગ્યા સિવાય શુદ્ધ હૃદયવાળા થઇ ધમ'-જાગરિકા કરવી." ૧

તે ધમજ્ઞગરિકા શી રીતે કરવી? તે કહે છે:-

"कोऽहं का मेऽवस्था, किं च कुरुं के पुनर्गुणा निगमाः। किं न स्पृष्टं क्षेत्रं, श्रुतं न किं धर्मशास्त्रं च ॥ १ ॥ "

" હું કેાણ છું ? મારી શી અવસ્થા છે ? મારું કુલ શું છે ? મારામાં કેવા ગુણા છે ? મે કેવા નિયમા કર્યા છે ? મે કચા ક્ષેત્રને સ્પરર્શું નથી ? અને મે શું ધમ'શાસ્ત્ર સાંભળ્યું નથી ?"

તે વિષે વિશેષ કહે છે–રાત્રે નિદ્રાથી મુદ્રિત એવા લાેચનવાળા શ્રાવકે પ્રથમ ઉઠી ચિત્તની પદ્ધતા પ્રાપ્ત કર્યા સિવાય ચિંતવલું કે – હું કેાણ છું ? હું મનુષ્ય છું કે દેવતા છું? હું મનુષ્ય છું તાે મારી શી અવસ્થા છે? હું બાલ્યા-વસ્થામાં છું કે યૌવન અવસ્થામાં છું? જે યૌવન અવસ્થામાં હાઉં તે મારામાં **ખાલચેષ્ટાએ**. અને વૃદ્ધ ચેષ્ટાએ৷ ન<sup>ે</sup>થાએ৷ હું યુવાવસ્થાવાળા છું, તાે પછી મારું કુલ શું છે? શ્રાવકકુલ છે કે બીજું કુલ છે? જે મારું શ્રાવક કુલ છે, તા મારામાં કેવા ગુણા છે ? મૂલગુણા છે કે ઉત્તરગુણા છે ? વળી મે' કેવા નિયમા અભિગહા ધારણ કરેલા છે? છતે વૈભવે ૧ જિનભવન, ૨ ખિંબ, ૩ પ્રતિષ્ઠા, ૪ પુસ્તક, ૫–૬-૭–૮ ચતુર્વિધ સ'ઘ અને ૯ શત્રુંજયાદિ તીર્થયાત્રા આ નવ લક્ષણવાળા નવ ક્ષેત્રાને વિષે મે' કયા ક્ષેત્રા સ્પરયા નથી ? ધમ શાસ્ત્રમાં દશ-વૈકાલિક વગેરેમાં શું શું નથી સાંભળ્યાં? માટે હું ક્ષેત્ર સ્પશેવાને માટે તથા ધમ<sup>જ</sup>શાસ્ત્ર સાંભળવાને માટે ઉદ્યમ કરું. વળી તે શ્રાવક કે જેને આ સંસારને વિષે વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયેા છે, તે દ્વીક્ષા લેવાના ધ્યાનને મુકતા નથી. જેને તે સમયે બીજે વ્યાપાર નથી એટલે તે દીક્ષાના અભિલાષથી આ પ્રમાણે ચિંતવે છે−''તે વજસ્વામી પ્રમુખને ધત્ય છે કે જેમણે બાલ્યાવસ્થાને વિષે સમગ્ર દુઃખા જેથી નિવારણ થાય તેવા સ'સારના કારણાના ત્યાગ કરી શુદ્ધ હૃદયથી સંયમના માર્ગ સેવ્યા છે અને હું તાે અદ્યાપિ ગૃહસ્થાવાસરૂપી પાશમાં પડેલાે તે માર્ગ સેવવાને શક્તિમાન થયા નથી, તેથી મારે તેવા શુભ દિવસ કયારે આવશે કે જ્યારે હું મારા આત્માને ધન્ય માનતા સંયમ માર્ગ ને અંગીકાર કરીશ.'' (ઈત્યાદિ શ્લેાકમાં કહ્યું નથી તેા પણ જાણી લેવું.)

આ પ્રકારે રાત્રિને શેષભાગે ચિંતવન કરી પછી શ્રાવક શું કરે છે, તે કહે છે:"विभाव्य चेत्थं समये दयालुगवक्यकं ग्रुद्धमनोऽङ्गवस्तः ।
जिनेन्द्रपूजां गुरुवन्दनं च, समाचरेन्नित्यमनुक्रमेण ॥ १ ॥"
"દયાળુ એવા શ્રાવકે પૂર્વેક્તિ પ્રકારે એટલે રાત્રિ મુહૂત માત્ર આકી રહે

द्वितीय प्रधाश २६६

ત્યારે સામાયિકાદિ પ્રત્યાખ્યાન પર્યંત લોકોત્તર ભાવપૂર્વ આવશ્યક કરવા. જો તે વ્યાકુલપણાને લઈને ષડાવશ્યક કરવાને અશક્ત હોય તો તે નિશ્ચે કરી યથા-શક્તિ પ્રત્યાખ્યાન આવશ્યક ચિંતવે, તે માટે કહ્યું છે કે—"શ્રાવકે જઘન્ય થકી નમ-સ્કારસહિત પ્રત્યાખ્યાન તો કરવું જ." તે પછી સૂર્યનું અધિખ જોવામાં આવે ત્યારે શુદ્ધ અને મનોહર વસ્ત્ર અંગે ધારણ કરી જિનેન્દ્રની પૂજા આચરે છે. તે પૂજાને માટે પ્રથમ યતનાએ કરીને વિધિપૂર્વ કઘર દેરાસરની પૂજા કરી પછી પૂજાના ઉપકરણ પ્રહણ કરી મહાત્સવપૂર્વ કૃષ્ઠી જિનાલયમાં જઇ મુખકાશ આંમી દશત્રિક, પાંચ અભિગમ ઇત્યાદિ શાસ્ત્રોક્ત વિધિપૂર્વ કૃષ્ઠિ જનપૂજન કરે છે. (પૂજાના ભેદાનું વ્યાખ્યાન શ્રી જ્ઞાતાધર્મ કથા આદિ સિદ્ધાંતને અનુસારે પ્રથમ પ્રકાશમાં આપેલું છે, ત્યાંથી જાણી લેલું.)

प्रथम के કહ્યું છે કે- "शुद्धमनोऽङ्गवहाः" ते आ प्रકारे प्रथम सर्व सावध्य अध्यवसायनुं वर्ज खुं, ते मननी शुद्धि. ते पछी निर्लुव એટલે કચરા રહિત તथा पालाश विनानी ભूमिने विषे अस्पलस अने હस्तना अહુ વ્यापारवाडे सर्वां ज स्नान કरवुं ते अंगशुद्धि. ते पछी पवित्र, श्वेत, अणंडित वस्त्र धारण् करवा ते वस्त्रशुद्धि. आ प्रमाणे मन, अंग अने वस्त्रनी शुद्धि करवी. स्नानवाडे देखशुद्धि क्या सिवाय देवपूल कराय, એम क्षिपण् मानखं नहीं. कारण् के तेम करवाथी आशातना थवाना प्रसंग आवे छे. जन्मपर्यंत निर्मण शरीरधारी देवताओ पण् विशेष शुद्धिने मांटे स्नान करीने ज देवपूल अर्थ प्रवर्ते छे ते। केने नव अने अगीयार प्रवाह निरंतर स्रवता छे अने के हुर्गंधी मणवाणा छे ओवा मनुष्याधी स्नान कर्या विना जिनपूल केम कराय? ओ कारण्ने क्षिने देवपूल करनारने सिद्धांतमां ठेकणे हेकणे "ष्हायाक्रयविक्रम्मा" "न्हाधने केणे पूल करी छे" ओम विशेषण् आपेलं छे.

અહીં પ્રશ્ન કરે છે કે- "યતનામાં તત્પર એવા શ્રાવકાને બહુઆર'ભ-પણું હોવાથી સ્નાન કરવું અનુચિત છે." તેના ઉત્તરમાં કહે છે કે- "એમ કહેવું નહીં, કારણ તા પછી જલ, ઘૂપ, પુષ્પ વગેરે આર'ભના હેતુ હાવાથી, તેમના પણ નિષેધ આવી પડશે." માટે પંડિતાએ તેના નિષેધ કરવા ઇષ્ટ નથી, કહ્યું છે કે-

> '' छजीवकायसंजमा दन्वत्थए सोवि सुज्झइ कसिणो । तो कसिणसंजमविओ, पुष्फाइ य न इच्छंति ॥ १ ॥ ''

"છ જીવનિકાયની યતનાવ'ત હાેય તે દ્રવ્યસ્તવથી વિરામ પામે, તેથી સ'પૂર્ણ યતનાવ'ત હાેય તે પુષ્પાદિકને ઈચ્છતા નથી." અથવા –

> " अकसिणपवत्तयाणं विरयाविस्याण एस खलु जुत्तो । संसारपयणुकरणे दन्वत्थए कूवदिद्वंतो ॥ १ ॥"

"અસ'પૂર્ણ ચારિત્રને વિષે પ્રવર્ત નારા એવા વિરતાવિરત શ્રાવકાને સ'સાર પાતળા–લઘુ કરવા માટે કૂવાના દષ્ટાન્તે કરી દ્રવ્યસ્તવમાં પ્રવર્ત ન યુક્ત જ છે." ૧ ઈત્યાદિ આગમ પ્રમાણે છે, માટે હવે તે વિષે વિશેષ વિસ્તાર કરવાની જરૂર નથી.

ં 'જેમ શ્રૃંગી જાતના મત્સ્ય ખારા જળવાળા સમુદ્રમાં વસવા છતાં પણ સદા મીઠું જળ પીવે છે, તેમ સંસારના મધ્યમાં રહેલા પણ ગૃહસ્થ શ્રાવક જૈન આગમની અમૃત જેવી વાણીને આદરથી સેવે છે." ૧

ે તે પછી શ્રાવકે **બાલ તથા ગ્લાનાદિક સાધુએાને પ્રભાતે ખાવા** યાગ્ય એવા આપધાદિ લાવી દેવા યત્નવાન્ થહું. આ વાત દર્શાવી નથી તેા પણ જાણી લેવી. તે પછી શ્રાવકે શું શું કરવું જેઈએ <sup>૧</sup> તે કહે છે –

> " द्रव्यार्जनं सद्व्यवहारशुद्ध्या, करोति सद्भोजनमादरेण । पूजादिकृत्यानि विधाय पूर्वं, निजोचितं मुक्तविशेष लौल्यः ॥ १ ॥ "

તે પછી શ્રાવક વ્યવહારશુદ્ધિવંડે દ્રવ્યાપાજન કરે છે. ત્યારભાદ પહેલા મધ્યાદ્ધકાલ સંખ'ધી દેવપૂજા કરીને, મુનિ મહારાજાઓને દાન આપીને અને વૃદ્ધ, આતુર, અતિથિ અને પશુ વગેરેની ચિંતા કરીને વિશેષ લાલુપતાના ત્યાગ કરી શ્રાવક પાતાને યાગ્ય એવું ભાજન આદરથી કરે છે. યાગ્ય એવું ભાજન એમ કહેવાના આશય એવા છે કે, સુતકવાળું ભાજન લાકવિરુદ્ધ હાવાથી, અનંત-કાયાદિકે વ્યાપ્ત એવું ભાજન આગમવિરુદ્ધ હાવાથી અને મઘમાંસાદિકનું ભાજન ઉભયલાક શાસ્ત્ર વિરુદ્ધ હાવાથી શ્રાવક કરતા નથી, તેમ લાલુપતાથી પાતાના જઠરાગ્નિના અલના વિચાર કર્યા વિના શ્રાવક અધિક ભાજન કરે નહીં, કારણ કે

અધિક ભાજન કરવાથી વમન, વિરેચન આદિ રાેઝની ઉત્પત્તિ અને તેમાંથી મરણપ્રમુખ બહુ અનર્થ ઉત્પન્ન થાય છે, તેથી જે મિતભાજન કરે છે. તે પછી ધમ શાસ્ત્રના પરમાર્થ ચિતવી યાેગ્ય વ્યાપારમાં દિવસના ત્રીજ પહાેરનું નિર્મ-મન કરે છે. સુર્ય અસ્ત થતા પહેલા સ'ધ્યાકાળે જિનપૂજા કરે છે. જે દ્વિભક્ત (બીયાસણા)નું પ્રત્યાખ્યાન કર્યું હાેય તાે ચાર ઘડી દિવસ બાકી રહે ત્યારે વ્યાલુ કરે છે. એ શ્લોકમાં કહેલ નથી તાે પણ જાણી લેવું.

ત્રિકાલ જિનપૂજાના વિધિ

" प्रातः प्रपूजयदासै-र्मध्याह्वे कुसुमैर्जिनम् । संध्यायां धूपनैदींपै-स्त्रिधा देवं प्रपूजयेत् ॥ १ ॥ "

"પ્રાતઃકાલે જિનેશ્વરને વાસક્ષેપથી પૂજવા, મધ્યાહ્ને પુષ્પોથી પૂજવા અને સંધ્યાકાલે ધૂપદ્મીપથી પૂજવા–એમ જિનદેવને ત્રિકાલ પૂજવા." ૧

इति श्रावक दिनकृत्य.

# શ્રાવક રાત્રિકૃત્ય સ'ક્ષેપ

" कृत्वा षडावश्यकधर्मकृत्यं करोति निद्राम्चितक्षणे च । हृदि स्मरन् पंचनमस्कृति स, प्रायः किलाब्रह्म विवर्जयंश्र ॥ १ ॥ "

"તે પછી શ્રાવક ષડાવશ્યકરૂપ ધર્મ'કૃત્ય (પ્રતિક્રમણ) કરીને યાગ્ય અવ-સરે નિદ્રા કરે છે. (તે વખતે શું કરે છે? તે કહે છે.) તે સમયે હૃદયને વિષે પંચ પરમેષ્ઠિ નમસ્કારનું સ્મરણ કરે છે. અને પ્રાયઃ કરીને અબ્રહ્મના પરિહાર કરે છે. અને તેમ કરતાં નિદ્રા કરે છે. અહીં પ્રાયઃ કરીને કહ્યું છે, તેના હૈતુ એવા છે કે, ઋતુકાળે, સંતાનને અર્થે તથા વેદાદય શમાવવાને અર્થે તેમજ પાતાની વિવાહિત સ્ત્રીને અબ્રહ્મ સેવાના અનિયમ હાઈને અબ્રહ્મ સેવા અની આવે છે. તેમ વળી શ્રાવક મૈશુનભાવમાં અત્યાંત લાલુપ ન થાય, તે પણ સ્યુવવ્યું છે. એ રીતે શ્રાવકના અહારાત્રના કૃત્યા સંક્ષેપમાં કહેવામાં આવ્યા છે.

હવે ઉપર કહેલ દેવપૂજાના વિષયમાં વિશેષ કહેવામાં આવે છે, કારણ કે વાર'વાર જિનપૂજાનું વિધાન માેટા પુષ્યના લાભનું કારણ છે. તેને માટે કહ્યું છે કે–

> '' विसेसइड्ढीजणणी, दुग्गइदालिइदुक्खनिद्लणी । दंसणसुद्धिनिमित्तं, पुणो पुणो कीरए पूजा ॥ १ ॥ "

''સમસ્ત વિશેષ ઋષ્કિને ઉત્પન્ન કરનારી અને દુગ°તિ, દારિદ્ર તથા દુઃખને દળનારી એવી જિનેશ્વરની પૂજા દર્શ'નશુક્રિને માટે વાર'વાર કરાય છે." ૧

હવે સ્થાનાંગ નામના ત્રીજા અ'ગના ચાથા ઠાણામાં કહેલી શ્રાવક સ'બ'ધી ચાર વિશ્રામભૂમિએા દેખાંડે છે. જેમકે – વ્યવહારમાં.

जत्थणं अंसाओं अंसं साहरइ १, जत्थ वियणं उचारं पासवणं वा परिठवेइ २, सुवण्णकुमारावासंसि वा जत्थ वियणं नागकुमारावासंसि वासं उवेइ ३, जत्थ वियणं आवकहाए चिट्टइ ४.

અર્થ : (૧) જે અવસરે એક સ્ક'ધ ઉપરથી બીજા સ્ક'ધ ઉપર સ્થાપન કરે, (૨) જે સ્થાને મલમૂત્ર પરઠવે. (૩) જે સ્થાને નાગકુમાર અથવા સુવર્ણકુમાર અસુરાના વાસમાં વાસા લે–રાત્રિ રહે. (૪) જે સ્થાને યાવજ્જીવ રહે.

એ પ્રકારે શ્રાવકને ચાર વિશ્રામ (વિસામા) કરેલા છે, કહ્યું છે કે—

- " जत्थणं सिलव्वयगुणव्वय वेरमण पचक्खाण पोसहोववासाइ पडिवजङ ॥ १ ॥ "
- " जत्थ विअणं सामाइयं देसावगासियं वा पडिवज्जइ ॥ २ ॥ "
- " जत्थ वियणं चाउदसिद्वदिद्वपुण्णिम्मासीसु पडिपुत्रं पोसहं सम्म अणुपालेइ॥ ३॥"
- " जत्थ वियणं अपिन्छमं मारणंतियसंहेहणा झूसणा झूसिए भत्तपिडआइक्खिए पाओवगए कारुं अणवकंखमाणे विहरइ ॥ ४ ॥"

અર્થ : (૧) જ્યાં અણુવ્રત, ગુણવ્રત, વિરમણવ્રત, પ્રત્યાખ્યાન પૌષધા-પવાસાદિ અ'ગીકાર કરે (૨) જે સ્થાને સામાયિક કરે અથવા દેશાવકાશિકને આદરે, (૩) જે સ્થાને ચતુદ શી અષ્ટમી અમાવાસ્યા પૂર્ણિમાને દિવસે પરિપૃર્ણ અહારાત્ર પૌષધવ્રતને સમ્યક્ પાલે (૪) જે સ્થાનમાં મૃત્યુ સમયની સ'લેખના કરવા વંડે કષાયને પાતળા કરવાપણું અ'ગીકાર કરે, અણુસણ કરે અને પાદાપગમન કરીને જીવિત અને મરણને અણુઇચ્છતા વિચરે.

શ્રાવકના સદ્દભૂત ગુણાનું વર્ણન

' जिनप्रणीतार्थविदो यथार्थ-सद्वाग् युक्तोऽपास्तमतांतरस्थाः । स्वकीयधर्मोज्ज्वलमार्गमग्नाः श्रद्धालवः श्रुद्धियोजयन्तु ॥ १ ॥ "

" જિનપ્રણીત એવા અર્થને જાણનારા, યથાર્થ સત્ય વાણી બાલનારા, મત–મતાંતરને દૂર કરનારા, પાતાના ધર્મભા ઉજ્જ્વળ માર્ગમાં રહેનારા, શ્રદ્ધાળુ અને શુદ્ધ બુદ્ધિવાળા શ્રાવકા જય પામા. ૧"

૧ જેમ કાઇ ભારવાહી મનુષ્ય આ પ્રકારે વિસામા લીએ તેમ શ્રાવકને માટે નીચેના ચાર વિસામા છે. અત્ર દર્શાત દાર્શન્તિક છે.

द्वितीय प्रकाश २७३

વિશેષાર્થ : જે શ્રાવકા શ્રી જિનેશ્વરે પ્રરૂપેલા યથાસ્થિત જીવાજવાદિ પદા-ર્થીના જાણનારા હાય. મંડુક શ્રાવકની જેમ યથાર્થ વચનની યુક્તિવંડે નિરુત્તર કરવાથી મતાંતરીએા–કુલિંગીએાને જેમણે પરાભવ કરેલા હાય, જેઓ પાતાના ધર્મના ઉજ્જ્વલ માર્ગને વિષે લીન થયેલા એટલે એકાગ્ર ચિત્તવાળા હાય અને જેઓ શુદ્ધ ભુદ્ધિના ધારક અને શ્રદ્ધાળુ હાય, તેવા શ્રાવકા જય પામાે. ૧.

# મંડુક શ્રાવકનાે વૃત્તાંત

[પંચમાંગવિવાહપ્રજ્ઞપ્તિમાંથી સંક્ષિપ્ત]

રાજગૃહીનગરીની સમીપે ગુણશીલ નામે એક ચૈત્ય છે. તે ચૈત્યના સમી-પના ભાગમાં કાલાેદાચી શેવાલાેદાચી પ્રમુખ ઘણા અન્ય તીર્થાએા વસતા હતા. એક વખતે તેઓ બધા એકત્ર થયાં અને તેમની વચ્ચે માંહાેમાંહી વાદવિવાદ થઇ આવ્યાે. જે શ્રી મહાવીરસ્વામી ધર્માસ્તિકાયાદિ પાંચ અસ્તિકાયાને પ્રરૂપે છે, તેમાં ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય અને પુદ્દગલાસ્તિકાયને અચેતન અને જ્વાસ્તિકાયને સચેતન પ્રરૂપે છે. તેમ વલી ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, જ્વ-અસ્તિકાયાને અરૂપી અને પુદ્દગલાસ્તિકાયને રૂપી પ્રરૂપે છે. એ પ્રકારે સચેતન-અચેતનાદિરૂપે કરીને અદશ્યપણું હાવાથી તે શી રીતે મનાય? આ પ્રમાણે તેમને માંહામાંહી આલાપ-સંલાપ થયાે.

હવે તે રાજગૃહનગરમાં માંડુક નામે એક શ્રાવક રહેતા હતા. તે મહાન સમૃદ્ધિવાળા, સવ°લાકમાન્ય, જવાજવાદિ પદાર્થાના સ્વરૂપને જાણનાર અને નિર'તર ધમ°કૃત્ય વડે આત્માને ભાવનાર હતા. તે સુખે કરી કાલ નિગ°મન કરતા હતા.

એક વખત શ્રી વીર ભગવાન ગુણશીલ ચૈત્યે આવી સમાસર્યા. પ્રભુના આગમનની વાતા સાંભળી તે મંકુક શ્રાવક અત્યંત આનંદથી પ્રભુને વંદના કરવા નીકલ્યા. જેવામાં તે નગરની બાહેર નીકલી પેલા અન્યતીર્થાઓની અતિનજીક નહીં તેમ અતિ દૂર નહીં એમ આવ્યા, તેવામાં તે તીર્થીઓની દિષ્ટિએ આવ્યા. તત્કાલ તેઓ એકઠા થઇ તેની પાસે આવ્યા અને આ પ્રમાણે બાલ્યા—" હે મંકુક! તારા ધર્માચાર્ય' જે પંચાસ્તિકાયાદિકની પ્રરૂપણા કરે છે, તે શી રીતે મનાય? તેમને શી રીતે જણાય?" મંકુકે કહ્યું:—" જે ધર્માસ્તિકાયાદિકને અમે જાણીએ છીએ. જેમ ધુમાડાથી અગ્નિ જણાય છે, તેમ તેમના કપ

કાર્ય ઉપરથી તે જણાય છે. વળી એ તેએાથી કાર્ય ન કરાતું હાય તાે અમા-રાથી ન જાણી શકાય. એટલે કાર્યાદિક લિંગદ્વારે કરીને છદ્મસ્થ જીવાને અતીન્દ્રિય પદાર્થીનું જ્ઞાન થાય છે. તેમ વલી ધર્માસ્તિકાયાદિકનું કાર્યાદિ અમાને પ્રતીત-વાળું દેખાતું નથી તે વખતે તેના અભાવથી અમે નથી જાણતા."

આ વખતે ધર્માસ્તિકાયાદિક સંઅ'ધી અપરિજ્ઞાનને અ'ગીકાર કરતાં મ'ડ્રકને ઉપાલ'ભ આપતા તે અન્યતીર્થીએા બાેલ્યા–''હે મ'ડ્રક! જો તું આ અર્થ'ને જાણતાે નથી તાે તું શ્રાવક કેમ?"

આવા ઉપાલ'ભથી તે મ'ડુક શ્રાવક જેમણે અદશ્યમાનપણે ધર્માસ્તિકાયા-દિકના અસ'ભવ કહેલા છે, તેમના તે વિષય ખ'ડન કરવા આ પ્રમાણે બાલ્યા– ''હે આયુષ્યમ'ત! વાયુકાય વાય છે? ત્યારે તેમણે કહ્યું, 'હા, વાય છે.' મ'ડુકે પૂછ્યું, "તમે તે વાયુકાયને વાતરૂપ દેખા છા?" તેમણે ઉત્તર આપ્યા, "એ પદાર્થ સમર્થ નથી, એટલે રૂપ દેખતા નથી."

મંડુક–ગધવાલા પુદ્દગલા છે?

અન્યતીર્થિએા-હા, છે.

મંડુક–ત્યારે તમે ઘાણસહગત્ પુદ્દગલાના રૂપને દેખાે છાે ?

અત્યતીર્થિએા–નથી દેખતા.

મંડ્રક–કાષ્ટ્ર સહચારી અગ્નિકાય છે?

અત્યતીર્થિએા-હા, છે.

મંડુક–ત્યારે તમે અગ્નિકાયના રૂપને દેખા છેા ?

ે અત્યતીર્થિએા–ના, નથી દેખતા.

મ'ડુક–સમુદ્રનું રૂપ પારગત છે?

અન્યતીર્થિએા-હા, છે.

મંડ્રક-તમે તેને દેખી શકા છા ?

અન્યતીર્થિએા–નથી દેખતા.

મંડુક–દેવલાેક સંબંધી રૂપ છે?

અત્યતીર્થિએા–હા. છે.

भ'डुड-त्यारे ते ३५ने तमे हेणे। छ।?

અન્યતીર્થિએા-નથી દેખતા.

દ્ધિતીય પ્રકાશ ૨૭૫

મંડુક-હે આયુષ્મંતા! હું તમે અને બીજા છજ્ઞસ્થ જીવા જ્યારે તે દેખતા નથી તો શું તે સર્વ નથી ! તમારા મત પ્રમાણે તો ઘણા લોકા પણ ન હાય. આવા પ્રશ્નોથી તે અન્ય તીર્થિઓને નિરુત્તર કરી દીધા. તે પછી મંડુક શ્રાવક ગુણશીલ ચૈત્યને વિષે રહેલા શ્રી વીરસ્વામી પાસે જઇ વ'દનાપૂર્વ'ક યાગ્ય સ્થાને બેઠા ત્યારે ભગવાને મંડુકને કહ્યું, "હે ભદ્ર! તું શાભિનિક છે. કારણ કે તેં અસ્તિકાયાને ન જાણતાં છતાં અન્યતીર્થિઓની આગળ હું નથી જાણતા એમ કહ્યું હાત તા અરહું તાદિકની આશાતના કરનારા થાત."

પ્રભુનાં આવાં વચન સાંભળી મ'ડુક ખુશ થઈ ગયા. પછી પ્રભુને વ'દના કરી ધમ<sup>c</sup>દેશના સાંભળી પાતાને સ્થાને ગયા. આયુષ્યના ક્ષયથી અરુણાભ નામના વિમાનમાં પ્રથમ દેવલાકે ઉત્પન્ન થયા. તે પછી ત્યાંથી ચ્યવી મહા-વિદેહ ક્ષેત્રમાં સિદ્ધિપદને પ્રાપ્ત કરશે.

એવી રીતે મ'ડુક શ્રાવકનું વૃત્તાંત કહેવાય છે.

ઉપર પ્રમાણે શ્રાવકપણું પામી તે પાળવાને માટે સવ<sup>જ</sup>થા પ્રમાદના પરિ-ત્યાગ કરવા જોઇએ. તે કહે છે–

" निश्चम्य विश्रोपनयं सुधीभिः श्रमादसंगोऽपि न कार्य एव । इहोत्तस्त्रापि समृद्धिहेतौ, महोज्ज्वलेऽस्मिन्निजधर्मकार्ये ॥ १ ॥ "

" સારી બુદ્ધિવાળા ભવ્યપ્રાણીઓએ દરિદ્ર બ્રાહ્મણનું ઉપનય–દર્ષાત સાંભળી આલાેક તથા પરલાેકમાં સમૃદ્ધિના કારણરૂપ એવા મહાન ઉજ્જ્વલ પાતાના ધમ°કાય°માં પ્રમાદનાે સ'ગ પણ ન કરવાે જોઈએ."

### દરિદ્ર ખ્રાહ્મણનું દર્શત

કાઈ એક નગરમાં જન્મપર્ય'ત દરિદ્રી અને ઘણા જ આળસુ એક બ્રાહ્મણ રહેતા હતા. એક દિવસે તે પાતાની સ્ત્રીની પ્રેરણાથી દાન લેવા માટે રાજાની પાસે ગયા. તેણે "ચિરકાલ જીવા" ઇત્યાદિ આશીષ આપી. આકૃતિ ઉપરથી તેને દરિદ્રી જાણી અનુક પાથી પૂરિત હૃદયવડે રાજાએ કહ્યું—"હે વિપ્ર! સૂર્યાસ્ત થયા અગાઉ તારી ઈચ્છા પ્રમાણે મારા ભંડારમાંથી દ્રવ્ય લઈ તારું ઘર પૂર. હું તેવી આજ્ઞા આપું છું." આ પ્રમાણે કહી તે આજ્ઞાની સાથે પાતાના નામથી અંકિત પત્ર લખાવીને તે વિપ્રને આપ્યા. તેથી ખુશી થઈ બ્રાહ્મણે તે પત્ર લઇ પાતાને ઘેર આવી તે વૃત્તાંત પાતાની સ્ત્રીને જણાવ્યું. એટલે સ્ત્રીએ

કહ્યું : "સ્વામી ! સત્વર ત્યાં જાએા અને પુરતું દ્રવ્ય લઈ આવેા." કારણ કે– નીતિશાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે–"શ્રેયઃકાર્યીમાં વિધ્ન ઘણા હેાય છે."

ध्राक्षणे કह्य': "પ્રિયા! નીતિશાस्त्रमां કह्य' છે કे " शतं विहाय मोक्तव्यं" "સા કામ પડ્યા મુકીને જમવુ'" માટે હું ભાજન કર્યા પછી સ્થિર ચિત્ત- વાળા થઈ પછી દ્રવ્ય લેવાને જઇશ."

પતિનાં આવાં વચન સાંભળી સ્ત્રી પડેાશીને ઘેરથી આટા લાવી, તેને પકાત્રી પતિને જમાડયા અને પછી તેણીએ કહ્યું, ''સ્વામી! હવે શીવ્ર જઈ પાતાનું કાર્ય સાધા.'' પતિએ કહ્યું શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે ''એ જમ્યા પછી સુવાનું' ન મળે તેા સાે ડગલાં ચાલવું." માટે ક્ષણવાર શયન કર્યા પછી જઈશ. આ પ્રમાણે કહી તે વિષ્ર સુઇ ગયા.

પ્રાયઃ કરીને દરિદ્રીને નિદ્રા ઘણી હોય છે, તેથી તે એવી ગાઢ નિદ્રામાં સુતો કે-તેની સ્ત્રીએ ઘણા ઘાંટા પાડચા અને તેના હાથ તથા પગ હલાવ્યા છતાં તે દિવસને બીજે પહારે માંડ માંડ જાગૃત થયા. તે પછા સ્ત્રીની પ્રેરણાથી તે દરિદ્રી ધ્રાહ્મણ ઘેરથી નીકળ્યા, પણ માર્ગમાં જતાં ચાટામાં એક નાટક થતું તેના જેવામાં આવ્યું, ત્યારે તેણે ચિંતવ્યું કે—"હજી દિવસ ઘણા છે, માટે નાટક જેયા પછી દ્રવ્ય લેવાને માટે રાજદ્રારમાં જઇશા." આ પ્રમાણે ચિંતવી તેણે પૂર્ણ રીતે નાટક જેયું, તે જેયા પછી તે આગળ ચાલ્યા. માર્ગમાં ઠેકાણે ઠેકાણે કૌતુક જેતા જેતા તે રાકાયા. દિવસ પસાર થઈ ગયા, તે તેના જાણવામાં આવ્યું નહીં. જયારે સૂર્ય અસ્ત થયા, ત્યારે તે રાજના ભંડાર સમીપે આવી પહોંચ્યા, ત્યાં ભંડારી ભંડારે તાલુ આપી જતા હતા, તેની પાસે આવી તે વિપ્રે રાજાના હુકમના પત્ર આપ્યા. ભંડારીએ પત્ર વાંચીને કહ્યું "અરે વિપ્ર! રાજાએ કરેલા નિયમ પૂર્ણ થઈ ગયા છે, તેથી હવે તને કાંઈપણ દ્રવ્ય મળી શકશે નહીં, માટે પાછા ઘેર જા."

ભ'ડારીનાં આવાં વચન સાંભળી પ્રમાદના વશથી દ્રવ્યને નહીં પામતાે, હાથ ઘસતાે અને પશ્ચાત્તાપ કરતાે તે પાતાને ઘેર પાછાે આવ્યાે, અને પૂર્વ'ની પેઠે દરિદ્રપણે રહ્યો હતાે.

આ લૌકિક દર્શાંતના ઉપનય આત્મા ઉપર આ પ્રમાણે ઘટે છે. આ સ'સાર-રૂપી નગરમાં દરિદ્રી બ્રાહ્મણ રૂપી દુઃખી સ'સારી જીવ રહે છે. તેને સત્કાર્યમાં પ્રેરણા કરનારી જે સ્ત્રી તે સુમતિ સમજવી. જે રાજા તે તીર્થકરાદિ સદ્દશુરુ દ્ધિ તીય પ્રકાશ ૨૭૭

સમજવા. તેઓ ધર્મ રૂપી ધનના દાતાર છે જે ભ'ડાર કહ્યો, તે આ મનુષ્યભવ સમજવા. કારણ કે–તે વિના ધર્મ રૂપી ધનની પ્રાપ્તિ થતી નથી. જે આયુષ્ય તે સૂર્ય સમજવા. જે સૂર્ય અસ્ત પામ્યા અગાઉ ધન ગ્રહણ કરવાની આજ્ઞા હતી, તે આયુષ્યના ક્ષય થયા અગાઉ ધર્મ કરવાની ગુરુની આજ્ઞા સમજવાની છે. તેને માટે કહ્યું છે, કે–

' जरा जाव न पीडेइ, वाही जाव न वड्दइ । जाव न इंदियहाणी, ताव धम्मं समायरे ॥ १ ॥ "

"જ્યાં સુધી જરા આવી નથી, જ્યાં સુધી વ્યાાધ વૃદ્ધિ પામ્યાે નથી અને જ્યાં સુધી ઇંદ્રિયાની હાનિ થઇ નથી, ત્યાં સુધી ધમ°નુ' આચરણ કરવુ'." ૧

વળી જેમ તે બ્રાહ્મણ 'દિવસ હન્નુ ઘણા છે' એમ માની નિદ્રા, નાટક અને કૌતુકા નેવાના પ્રમાદમાં આસકત થતાં ધનની પ્રાપ્તિ કરી શક્યો નહીં અને પછી પશ્ચાત્તાપમાં પડી ગયા, તેમ પ્રમાદી જવ આયુષ્ય હાય ત્યાં સુધી પ્રમાદમાં પડી પછી આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં ધમ કૃત્ય ન કરતાં ગત્ય તરમાં જઈ દુઃખે પીડિત થઈ પશ્ચાત્તાપ કરે છે. જેમકે—"અહા, હું પૂર્વ ભવે વિષયામાં મગ્ન થઈ પડ્યો. સર્વ પ્રકારની સામગ્રી છતાં મેં જૈનધમ આરાધ્યા નહીં." આ પ્રમાણે દરિદ્રી બ્રાહ્મણના ઉપનય સમજવાના છે. અવસર ગુમાવ્યા પછી કાંઇપણ કાર્ય સિદ્ધ થતું નથી, માટે હે ભવ્યજના ! પ્રથમથી જ પ્રમાદના ત્યાગ કરી સ્વધમ પાળવાને તત્પર થાએા. જેથી સર્વ ઇષ્ટસિદ્ધિ પ્રાપ્ત થશે.

આવા પ્રકારનું શ્રાવકપાં પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છાવાળા ભવ્ય પુરુષાએ નિહ્નવાદિક કંદષ્ટિઓના વચનમાં વિશ્વાસી થવું ન જોઇએ.

'' जनस्य सत्कांचनकंकणद्वयी-निर्मापकस्योपनयं निशम्य सः । कुदृष्टिवाक्याश्रयणे पराङ्मुखो, भवेत्र चेद्वंचनमश्नुते ध्रुवम् ॥ १ ॥ "

"સોનીની પાસે ઉત્તમ પ્રકારના સાનાના બે ક'કણાને કરાવનાર લાેકાેના ઉપનય સાંભળી શ્રાવકે કદષ્ટિએાના વચનને સાંભળવામાં વિમુખ થવું, અત્યથા તે નિશ્ચે વ'ચનાને પામે છે." ૧

કહેવાના આશય એવા છે કે–સાનીની પાસે ઉત્તમ પ્રકારના બે ક'કણ ઘડાવનાર લાેકાનું દર્શાંત સાંભળી ચાેગ્ય ધમ°ના અભિલાષી એવા શ્રાવકે કુદષ્ટિ-ઓાના વચનથી પરાહ્મુખ થવું, એટલે તેમનાં વચનાેના વિશ્વાસ ન કરવાે–જે તેમના વચનથી પરાહ્મુખ ન થાય તાે નિશ્વે વ'ચનાને પામે છે. અર્થાત્ તેમના વચનથી વ્યુદ્દચાહિત ચિત્તવાળા થઈ સદ્દગુરુના ઉપદેશના અનાદર કરી સ્વધમ°થી ભ્રષ્ટ થાય છે.

## સુવર્ણુ ના ક'કણ ઘડાવનાર પુરુષનું દર્શાત

કાઈ મુગ્ધ પુરુષે સાનીની પાસે સાનાના બે ક'કણ ઘડાવવા આપ્યા. તે ધૂત સાનીએ પુરુષને ભાળા મૂખ જાણી તેને ઠગવા માટે બે ક'કણા બનાવ્યા, તેમાં એક એડ સુવર્ણમય અને બીજ પીત્તળમય એડ કરી. બન્ને સાચા ક'કણા પેલા મૂખને આપી ઠગવાની બુદ્ધિએ તે સાનીએ એકાંતે જણાવ્યું કે આ ગામમાં સવ લોકા મારા દ્વેષી છે, તેથી તેઓ મારા બનાવેલા આલરણા સાચા હાય તા પણ તેને ખાટા કહે છે, માટે તમારે મારું નામ લીધા સિવાય બીજા લોકા પાસે આ અ'ને ક'કણા બતાવી તેની પરીક્ષા કરાવવી, પછી હું તે ક'કણાને ઉજળીને તારા હાથમાં પહેરાવીશ.

પેલા મુગ્ધ માણસ તેના કપટને ન જાણતા તે સાચા કંકણની એડ લઈ લોકાને અતાવવા નીકળ્યો. લોકાએ તે કંકણાને ચાક ખા સાનાના શુદ્ધ કહ્યાં. તે સવલ્યાંત તેણે સાનીને આવી જણાવ્યા. પછી તે કપટી સાનીએ પાતાના હસ્તની લાધવતાથી તે સુવર્ણ કંકણના યુગલને છુપી રીતે મુકી દઈ, તેના જેવા તુલ્ય પ્રમાણવાળા આકારના બીજા પીત્તળના એ કંકણા તેના હાથમાં મૂકયા અને કહ્યું કે-'' આજથી મારું નામ સાંભળી એ કાઇ લોકા આ કંકણને પીત્તળના કહે તા તારે તેમનું વચન ન માનવું અને મારા વચન ઉપર વિશ્વાસ રાખવા." તે મુગ્ધ પુરુષે તે વાત અંગીકાર કરી.

તે પછી તે અશુદ્ધ ક'કણની એડ પહેરી તે પુરુષ ચાટામાં નીકળ્યો ત્યારે લોકા તેને પૂછવા લાગ્યા કે—"આ ક'કણની એડ કચા સાનીએ કરી ?" તેણે તે સાનીનું નામ આપ્યું પછી પરીક્ષક લોકાએ તેને સારી રીતે તપાસીને કહ્યું કે—"આ તો પીત્તળના ક'કણ છે." તને તે ઘૂત સાનીએ ઠગ્યા છે." પેલા ઘૂત સાનીએ જેના ચિત્તને વ્યુદ્ધ હિત કરેલું છે એવા તે પુરુષે મનમાં ચિતવ્યું કે—"આ લોકા તેના દ્રેષી છે, માટે આ પ્રકારે બાલે છે. આ મારા ક'કણા તા શુદ્ધ સુવર્ણમય છે. માટે આ દ્રેષી લોકા ભલે દ્રેષ પુદ્ધિથી બાલે, પણ હું તા તેના ત્યાગ કરીશ નહીં." આવું ચિતવી તે પુરુષ સારા માણસાના વચનમાં અનાદર કરી અને ઘૂત સાનીના વચન ઉપર વિશ્વાસ રાખી અશુદ્ધ વસ્તુ પામીને ઠગાયા અને શુદ્ધ વસ્તુના ભાગી થયા નહીં.

દ્વિતીય પ્રકાશ ૨૭૯

આ દર્ષાંતના ઉપનય આત્મા ઉપર આ પ્રમાણે ઘટે છે. જે કંક્ષુને ગ્રહ્ષુ કરનાર પુરુષ તે ધર્માર્થી જીવ સમજવા. જે ધૂર્ત સાની તે નિહ્નવાદિક કુગુરુ સમજવા. જે પૂર્વે સુવર્ષુ મય કંક્ષુા અતાવ્યા, તે અહીં પ્રત્યાખ્યાન, દાન, દ્વયા આદિ ધર્મ કૃત્ય અતાવવામાં આવે છે તે સમજનું. વળી પાતાના વિશ્વાસ ઉપ-જવી પાત્તળના કંક્ષુ આપ્યા તે કૃદૃષ્ટિ વડે અનેક પ્રકારના વચનની રચનાવડે માણસના ચિત્તને વિકલ કરી એકાંતવાદ યુક્ત શ્રા અરિહંતના ધર્મની વિરુદ્ધ સમજવવાનું સમજનું. જે પુરુષ મિચ્યાત્વી વ્યુદ્ધ મહિત ચિત્તવાળા હાવાથી શુદ્ધ ધર્મના ઉપદેશક એવા ગુરુને દ્વેષી જાણી તેમના વચનને માન્ય કરતા નથી. જેમ પેલા મુગ્ધ પુરુષ અશુદ્ધ સુવર્ષુ પામીને ઠગાયા છે, તેમ મિચ્યાત્વથી વ્યુદ્ધ પ્રાહિત ચિત્તવાળા પુરુષ અશુદ્ધ સુવર્ષુ પામીને ઠગાયા છે, તેમ મિચ્યાત્વથી વ્યુદ્ધ આખરે દુર્ગતિનું ભાજન થાય છે અને પછી તેને સમ્યગ્ધમ રૂપ વસ્તુની પ્રાપ્તિ દુર્લભ થઈ પડે છે. માટે હે ભવ્યજ્વા! જે તમારે શુદ્ધ ધર્મ પ્રાપ્ત કરવાની ઈચ્છા હાય તા પ્રથમથી જ નિહ્નવાદિક કૃદૃષ્ટિઓના વચન ઉપર વિશ્વાસ કરશા નહીં. શ્રીમદ્દ અહંત્પ્રણીત અનેકાંતધર્મના ઉપદેશક એવા શુદ્ધ ગુરુના વચન ઉપર વિશ્વાસ કરવા. જેથી તમાને તત્કાલ પરમાત્મસ પત્તિ પ્રકટ થશે.

એ પ્રકારે કુદષ્ટિના વચનમાં વિશ્વાસ રાખવા ઉપર સુવર્ણ'ક'કણ નિર્માપકના ઉપનય કહેવામાં આવ્યા.

" इत्थं स्वरूपं परमात्मरूप-निरूपकं चित्रगुणं पवित्रम् । सुश्रावकत्वं परिगृद्य भव्या, भजंतु दिव्य सुखमक्षयं च ॥ १ ॥ "

'' लेशादेशविरतेर्विचार एषोऽत्र वर्णितोऽस्ति मया । अनुसाराद् ग्रन्थस्योपदेशचितामणिप्रभृतेः ॥ २ ॥"

હે ભગ્યા ! આ પ્રમાણે પરમાત્માના રૂપને નિરુપણ કરનાર અને વિચિત્ર ગુણવાળું પવિત્ર શ્રાવકપણું ગ્રહણ કરી તમે દિગ્ય એવા અક્ષય સુખને ભંજો.

ઉપદેશચિંતામણિ વગેરે ગ્ર'થને અનુસારે આ દેશવિરતિના સ્વરૂપના વિચાર મે' સ'ક્ષેપથી વર્ણવ કરી અતાવ્યા છે.

ઇતિ શ્રી ખરતરગચ્છાધિરાજ પરમ પૂજ્ય શ્રી જિનલક્તિસૂરિના ચરણકમળમાં હ'સ સમાન પરમ પૂજ્ય શ્રી જિનલાભસૂરિએ રચેલા આત્મપ્રબાધ ગ્ર'થના દેશવિરતિ નામે બીજો પ્રકાશ પૂર્ણ થયા.

# इति द्वितीयः प्रकाशः #

# અથ તૃતીય પ્રકાશ

( सर्वाविरति )

આ ત્રીજા સવ'વિરતિ નામે પ્રકાશના આર'ભમાં તેની પ્રાપ્તિના ભેદને સૂચવનારી આર્યા આ પ્રમાણે છે.

> " प्रत्याख्यानावरणकषायचतुष्क क्षयोपश्चम भवनात् । लभते मानव एतां देशविरतिमानविस्तो वा ।। १॥"

"દેશિવિરતિ એટલે પ'ચમગુણ સ્થાનવર્તી પુરુષ અથવા અવિરતિ એટલે પ્રથમ ગુણસ્થાનવર્તી અથવા ચતુર્થ ગુણસ્થાનવર્તી પુરુષ પ્રત્યાખ્યાનાવરણીય નામના ત્રીજ કષાયની ચાકડીના ક્ષયાપશય થતાં સવ'વિરતિ પામે છે." ત્રિવિધ ત્રિવિધ ભાંગાએ કરીને સવ' સાવદ્યયાગથી જે નિવૃત્તિ તે સવ'વિરતિ કહેવાય છે.

દેવતા, તિર્યંચ અને નારકી તથાપ્રકારના ભવના સ્વભાવને લઇને એ સવ'વિરતિને પામી શકતા નથી, તે કારણથી જ અહીં મનુષ્યનું ગ્રહણ કરેલું છે. વળી એ સવ'વિરતિ દેશવિરતિની પ્રાપ્તિને અવસરે ભવિષ્યમાં થનારી કમ'ની સ્થિતિમાંથી સ'ખ્યાતા સાગરાપમ ખપાવ્યાથી પ્રાપ્ત કરાય છે, એ પ્રથમ વિસ્તારપૂવ'ક દર્શાવ્યું' છે. તથા સ્થિતિમાન આ સવ'વિરતિનું તથા દેશવિરતિનું પણ જઘન્યથી અ'તમુ'હૂત' અને ઉત્કષ'થી દેશાનપૂવ'કાડીનું જાણવું. એવા પ્રકારની છે સવ'વિરતિ જેને તે સવ'વિરતિમાન્ સાધુ કહેવાય છે.

આવા સાધુઓ છદ્મસ્થ અને કેવળી એમ બે પ્રકારના છે. તેમાં જે મુનિરાજ છઠ્ઠા ગુણઠાણાથી આરંભીને બારમા ગુણસ્થાને વર્ત નારા છે, તે છદ્મ-સ્થ કહેવાય છે અને જે તેરમા અને ચાદમા—એ બે ગુણસ્થાને વર્ત નારા છે, તે કેવળી કહેવાય છે. તેથી આ ત્રીજ પ્રકાશને વિષે છદ્મસ્થ સાધુના અધિકાર આપે છે. અને કેવળી કે જે પરમાત્મરૂપ છે, તેમનું સ્વરૂપ ચાથા પ્રકાશમાં કહેવાશે.

અહીં પ્રથમ સવ વિરતિ અંગીકાર કરનાર પુરુષ, સ્ત્રી અને નપુ સકનું યાગ્યાયાગ્યપણ દેખાંડે છે.

" अट्ठारस पुरिसेसु वीसं इत्थीसु दस नपुंसेसु । पञ्चावणा अणरिहा, इस अणुला आहिया सुत्ते ॥ १ ॥ " " અઢાર પુરુષાને વિષે અને સ્ત્રીને વિષે વીશ તથા નપુ'સકમાં દશ દીક્ષા આપવાને અનલા–એટલે અયાગ્ય સૂત્રને વિષે કહેલા છે."

हीक्षाने विषे अथे। २४ अढार पुरुषे। आ प्रभाषे छे:बाले बुड्ढे नपुंसे य कीवे जड्डे य वाहिए।
तेणे रायावगारी य उम्मत्ते य अदंसणे ॥१॥
दोसे दुद्वे य मूढे य रुन्नत्ते जुंगिएइइ य ।
उच्चद्वए य भयए, सेहनिष्केडियाइ य ॥२॥

જન્મથી આર'લી સાત-આઠ વર્ષ સુધી ખાલ કહેવાય છે, ખાલ જેના તેના તિરસ્કાર કરે તેથી અને તેનામાં ચારિત્રના પરિણામના અભાવ હાય તેથી તે દીક્ષાને અયાગ્ય છે. વળી ખાળકને દીક્ષા આપવાથી સ'યમની વિરાધના થવા પ્રમુખ દોષા સ'ભવે છે, જેથી તે બાળક અજ્ઞાનીપણે લાઢાના ગાળા જેવા છે. એટલે જેમ જેમ તે ચાલે તેમ તેમ છ કાયાના જ્વાના વધ થવાના તે હેતુરપ અને છે. તેથી લોકામાં નિંદા થાય છે કે—" આ સાધુઓ નિદ્ધ છે કે જેમણે આવા બાલકને બલાત્કારે દીક્ષારૂપ અ'દીખાને નાંખ્યા છે. અને તેમ કરીને તેની સ્વાધીનતાના ઉચ્છેદ કર્યો છે." તેમ વળી માતા પ્રમુખની કરવા યાગ્ય એવી પરિચર્યા કરતાં સ્વાધ્યાય (સજ્ઝાય) ધ્યાનના ભ'ગ થાય છે.

અહીં પ્રश्न કरे છે કે-જ્યારે આળકને દ્વીક્ષા અપાતી ન હાય ते।— ''छव्विस्सो पव्वइओ, निग्गंथगेइऊण पावयणं '' [इत्यादी पड्वार्षिकस्यातिम्रुक्तकुमारस्य]

"છ વર્ષ'ના અતિમુક્ત કુમારની દીક્ષાની પ્રતિપત્તિ કેમ કહેવામાં આવે છે?" આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં કહેવાનું કે અતિમુક્તકુમારને ત્રિકાળના જ્ઞાતા ભગવાન શ્રી મહાવીરપ્રભુએ પાતે દીક્ષિત કરેલ હાવાથી તેમાં કાઈ જતના દાષ આવતા નથી.

તે અતિમુક્તકુમારનું વૃત્તાંત શ્રી અંતગડદશાંગ આદિ સૂત્રને અનુસારે અહીં આપવામાં આવે છે.

અતિમુક્ત કુમારનું વૃત્તાંત

પાલાસપુર નગરને વિષે વિજય નામે રાજા હતા. તેને શ્રી નામે પટરાણી હતી. તે શ્રી રાણીન અતિમુક્ત નામે કુમાર થયા હતા. તે કુમાર અહુ પ્રયત્ન કર

શ્રી આત્મપ્રબાધ

વડે વૃદ્ધિ પામતા અનુક્રમે છ વર્ષ'ના થયા. તે અરસામાં નગરની અહાર શ્રી વીરપ્રભુ સમાસર્યા. તે વખતે પ્રથમ ગણધર શ્રી ગૌતમસ્વામી શ્રી વીરપ્રભુની અનુજ્ઞા લઇ ભિક્ષાને માટે નગરમાં આવ્યા. આ સમયે રાજકુમાર અતિમુક્ત-કુમાર આલકે કાની સાથે રસ્તામાં કીડા કરતા હતા. તે ગૌતમસ્વામીને દેખા આ પ્રમાણે બાલ્યા:—"તમે કાણ છો ? અને શા માટે કરા છો ?" ગૌતમસ્વામીએ કહ્યું:—" અમે સાધુ છીએ અને ભિક્ષાને માટે કરીએ છીએ." તેમના આ વચન સાંભળી રાજકુમારે કહ્યું:—" હે પ્રજય! આવા, તમને ભિક્ષા અપાલું." આ પ્રમાણે કહી તે કુમાર ગૌતમસ્વામીની આંગળીએ વળગી પોતાને ઘેર લઇ ગયા. તે વખતે તેની માતા શ્રીદેવી અતિહર્ષ પામતા ભક્તિપૃવ'ક શ્રી ગૌતમસ્વામીને નમી પડી અને તેણીએ ભાવથી ગણધરને પ્રતિલાભિત કર્યા. તે વખતે રાજકુમારે આ પ્રમાણે કહ્યું:—" મહારાજ તમે કચાં વરેષ છો ?" ગૌતમસ્વામીએ કહ્યું: " જે ઉદ્યાનમાં અમારા ધર્માચાર્ય શ્રી વર્ધ'માનસ્વામી વસે છે, ત્યાં અમે વસીએ છીએ." રાજકુમાર બાલ્યા:—" સ્વામી! ત્યારે હું તમારી સાથે ત્યાં આવું અને તમારા ધર્માચાર્ય'ને વ'દના કરું." ગૌતમસ્વામીએ કહ્યું:—" દેવાનુપ્રિય! તમને સુખ થાય તેમ કરો."

તે પછી અતિમુક્તકુમારે ગૌતમસ્વામીની સાથે શ્રી વીરપ્રભુને વંદના કરી પછી પ્રભુએ તેને ધર્મોપદેશ આપ્યા. તે સાંભળી અતિમુક્તકુમાર પ્રતિબાધ પામી ગયા અને દ્વીક્ષા લેવાની ઇચ્છાથી પિતાની આજ્ઞા લેવાને ઘેર આવ્યા. તેણે ઘેર આવી આ પ્રમાણે માતા–પિતાને કહ્યું: " હે માતાપિતા! મેં આજે શ્રી વીરપ્રમુની પાસે ધર્મ સાંભળ્યા છે અને તે ધર્મ મને રુચ્યા છે."

ત્યારે માતા-પિતા બાેલ્યા- "પુત્ર! તને ધન્ય છે. તું કૃતપુષ્ય છે અને આ લાેકમાં કૃતાર્થ થયાે છે કે જે તે શ્રી વીરપ્રભુ પાસે ધર્મ સાંભજ્યાે અને વળી તે ધર્મ તને રુચિકર થયાે."

કુમાર બાેલ્યાઃ-" હે માતાપિતા ! હું તે પ્રભુના મુખથી ધર્મ સાંભળી આ સંસારના ભયથી ઉદ્ધિગ્ન થઇ ગયા છું મને જન્મ–મરણના અતિ ભય લાગ્યા છે, તેથી તમારી આજ્ઞાથી હું તે વીરપ્રભુ પાસે દ્વીક્ષા લેવા ઈચ્છા રાખું છું."

તે અનિષ્ટ, અમનાજ્ઞ, અપ્રિય અને પૂર્વે નહિ સાંભળેલ વચન સાંભળી તત્કાલ માતા શાેકસાગરમાં મગ્ન થઈ ગયા. તેમનુ હૃદય દીનવત્ ખેદ પામી ગયું અને મન ઉપર ગ્લાનિ પ્રસરી ગઈ. તત્કાલ તે પુત્રવિયાેગના ભયથી તૃતીય પ્રકાશ ૨૮૩

મુર્છિત થઈ ગૃહના આંગણામાં સર્વા'ગે પડી ગયા. તે વખતે દાસી સત્વર સુવ-ર્ણુંના કલશ લઈ, તે કલશના મુખમાંથી નીકળતી શીતળ અને નિર્મળ જળની ધારાવંડે તે રાણીના શરીરને સિચન કર્યું અને વાયુના ઉપચાર કર્યો એટલે તે રાણી ચેતનાને પ્રાપ્ત થયા. તત્કાલ તે વિલાપ કરતા રાણીએ પુત્રને આ પ્રમાણે કહ્યું:-

" હે પુત્ર ! તું અમારે એક જ પુત્ર છે. ઈપ્ટ, કમનીય અને પ્રિય છે. હે વત્સ ! અમૂલ્ય રત્નના આભરણના કરંડીયા સમાન, હૃદયને આનંદ ઉપ-જાવનાર અને ઉંબરાના પુષ્પની જેમ તું દુર્લભ છે, માટે એક ક્ષણમાત્ર પણ તારા વિયાગ સહન કરવાને અમે શક્તિમાન નથી, તેથી જ્યાં સુધી અમે જ્વીએ ત્યાં સુધી તું ઘરમાં રહે, તે પછી તું સુખે કરી ચારિત્ર ગ્રહણ કરજે."

માતાનાં વચન સાંભળી રાજકુમાર આ પ્રમાણે બાેલ્યાઃ—''માતા! તમે કહાે છેં તે સત્ય છે, પરંતુ આ મનુષ્યભવ કે જે અનેક જન્મ—જરામરણ-વાળા છે, તેમજ શરીર અને મનસં બંધી અત્યંત દુઃખ, વેદના અને ઉપદ્રવાથી યુક્ત છે, તે અધ્રવ—અનિત્ય છે. તે સંધ્યાના વાદળાના રંગ સરખા, જળના પરપાટા જેવા અને વિદ્યુતલતાની પેઠે ચંચળ છે. શરીર કે જે સડન, પડન, વિધ્વ'સન ધમે વાળું અને પહેલા અથવા પછી અવશ્ય ત્યાગ કરવા યાગ્ય છે. વળી વિચાર કરા કે આપણામાંથી કાણ જાણે છે કે પરલાકમાં પહેલા કાણ જશે? અને પછી કોણ જશે? તેથી તમારી આજ્ઞાવેઠે હું હમણાં જ દીક્ષા લેવા ઈચ્છા રાખું છું."

રાજકુમારનાં આ વચના સાંભળી માતા–પિતા બાહ્યાં " હે પુત્ર ! આ તારું શરીર અતિશય સુંદર અને લક્ષણ–૦ય'જન ગુણાથી યુક્ત છે, તેમજ અનેક પ્રકારની વ્યાધિઓથી રહિત, સૌભાગ્યવાળું, ઉજ્ઞત, મનાજ્ઞ અને પ'ચે-ન્દ્રિયાથી શાભાયમાન છે. વત્સ ! તેથી તારે પ્રથમ શરીરના તે સૌભાગ્યાદિ સવ° ગુણાને અનુભવી પછી યાગ્ય વયવાળા થઈ દીક્ષા ગ્રહણ કરવી."

રાજકુમાર બાેલ્યાઃ-'' હેં માતા-પિતા! તમાંએ જે મારા શરીરનું સ્વરૂપ કહી અતાવ્યું તે માનવશરીર નિશ્વં સેંકડા દુઃખનું ઘર અને સેંકડા વ્યાધિ-એાના સ્થાનરૂપ છે. વળી તે અસ્થિરૂપ કાષ્ઠપિજરવાળું, નસા તથા એારરૂપ જાળથી વીંટાયેલું, મૃતિકાના પત્રની પેઠે દુર્ભળ, અશુચિ પુદ્દગલાથી ઉત્પન્ન થયેલું, સડન-પડન વિધ્વ'સન ધર્મવાળું અને પ્રથમ અને પાછળથી અવશ્ય ત્યાગ કરવા યાગ્ય છે, તેથી કયા બુબ્રિમાન પુરુષ તેવા શરીરને માટે રાચે?"

માતા પિતાએ કહ્યુ: "પુત્ર! તારા પૂર્વજ-વડીલાની પર'પરાથી આવેલ વિસ્તીણું ધન, સુવર્ણ, રત્ન, મણિ, માતી શ'ખરત્ન, પ્રવાલાં પ્રમુખ સ્વાધીન પ્રધાન દાલત છે અને તે સાત પેઢી સુધી ગરીબ પ્રમુખને આપતાં છતાં ક્ષય પામે તેલું નથી, એવા દ્રવ્યના સ્વેચ્છા પ્રમાણે ઉપભાગ કરી અને તારી મના- વૃત્તિ પ્રમાણે ચાલનારી અને તારી સમાન રૂપ-લાવણ્યવાળી ઘણી રાજકન્યા- એને પરણી તેમની સાથે આશ્વર્યકારક સાંસારિક સુખ ભાગવી તે પછી તું દીક્ષા પ્રહણ કરજે."

અતિમુક્તકુમાર બાેલ્યા-''હે પૂજ્ય માતા-પિતા! તમાએ જે દ્રવ્યાદિકનું સ્વરૂપ કહ્યું, તે દ્રવ્ય નિશ્ચે કરીને અિન, જળ, ચાર, રાજા અને ભાગીદારા પ્રમુખ ઘણાઓને સાધારણ છે અને પરિણામે અધ્રુવ છે તેથી તે પણ પહેલા અથવા પછી અવશ્ય ત્યાગકરવા ચાગ્ય થશે. જેમનુષ્યસં અ'ધી કામભાગો છે, તે પણ અશુચિ અને અશાશ્વત છે. અહિં કામભાગ શબ્દથી વાતપિત્તાદિકના આધાર-ભૂત એવા સ્ત્રી-પુરુષના શરીરા જાણવા. વળી તે અમના જ્ઞ તથા દુગંછા ઉત્પન્ન કરનારા મૂત્ર અને વિષ્ટાથી પરિપૂર્ણ, નિશ્વાસ અને ઉચ્છ્વાસથી દુર્ગ'ધી અને અજ્ઞાનજનાએ સેવિત છે. સ'સારને વધારનારા હોવાથી સાધુજનને નિંદનીય છે. તેનાં ફળ ઘણાં કદ્ધ છે, તેથી તેવાઓને માટે કાણ પાતાના જ્વિતને નિષ્ફળ કરે?"

પુત્રનાં આ વચન સાંભળી તેના માતા–િપતા વિચારમાં પડી ગયા. તેમણે વિષયોને અનુકૂળ એવાં ઘણાં વચનાથી તેને લેાભાવ્યા, તાે પણ તે જરાપણ ડગ્યા નહીં, પછી તેને લાેભાવાને અશક્ત થયેલા માતા–િપતાએ વિષયને પ્રતિ-કૂળ અને સ'યમના ભયને અતાવનારાં વચનાે આ પ્રમાણે કહ્યાં–

"વત્સ! નિર્ગા'ય સંઅ'ધી જે પ્રવચન છે, તે સત્ય છે, સર્વોત્કૃષ્ટ છે. શુદ્ધ છે, કમ્'રૂપી શલ્યને તાંડનાર છે, માક્ષમાર્ગ'નું દર્શ'ક છે અને સર્વ દુઃખાના નાશ કરનાર છે. એ પ્રવચનને વિષે સ્થિત એવા જીવા સિક્ષિપદને પામે છે, પરંતુ એ પ્રવચન લાહાના ચણા ચાવવા જેવું અત્ય'ત દુષ્કર છે. રેતીના કાળીયા જેવું સ્વાદરહિત છે અને ભુજવંદે મહાસમુદ્રને તરવા જેવું દુષ્કર છે. વળી તે પ્રવચન ખડ્રગની ધાર ઉપર ચાલવા જેવું, દારદે આંધેલી મહાશિલાને હાથે ધારણ કરવા જેવું છે.

વત્સ ! વળી સાધુને આધાકર્માં, ઉદ્દેશિક આદિભાજન કલ્પતું નથી, તે તારા જેવા સ્વાદિષ્ટ ભાજન લેનારાને શી રીતે રુચિકર થશે <sup>૧</sup> પુત્ર ! તું સદા સુખમાં રહેનારા છે, દુઃખમાં રહેનારા નથી, તેથી સાધુને સહન કરવામાં શીત, ઉષ્ણ, ક્ષુધા, પિપાસા, ડ'શ-મશકના તથા રાગાદિકના પરિષહા અને ઉપસર્ગા સહન કરવા સમર્થ નથી, તેથી તને પ્રવ્રજ્યા લેવાની આજ્ઞા આપવાને ઇચ્છતા નથી."

માતા-પિતાના આવા વચન સાંભળી કુમાર બાેલ્યા—" હૈ પૂજ્ય માતા-પિતા! તમાએ જે સ'યમની દુષ્કરતા અતાવી તે સત્ય છે, પરંતુ તે પુરુષાતન-વિનાના કાયર પુરુષાને માટે છે, ચારિત્રની દુષ્કરતા વીરપુરુષાને માટે નથી. જેઓ આ લાેકમાં પ્રતિઅ'ધવાળા, પરલાેકથી પરાહ્મુખ રહેનારા અને વિષયામાં તૃષ્ણાવાળા છે, તેઓને મહાત્રત દુષ્કર છે, પરંતુ જેઓ ધૈય'વાળા અને આ સ'સારના ભયથી ઉદ્ઘિગ્ન રહેનારા છે, તેઓને એ મહાત્રતનું ગ્રહણ જરાપણ દુષ્કર નથી માટે આપ પૂજ્ય વહિલની આજ્ઞાથી હું દીક્ષિત થવાને ઇચ્છું છું."

માતા-પિતા બાેલ્યા–''ભાઈ! એ ખરી વાત છે. પરંતુ તારે આવી હઠ ન કરવી એઈએ. તું બાળક શું જાણે ? "

અતિમુક્તકુમારે કહ્યું-''પૂજ્ય માતા-પિતા ! જે હું જાણું છું, તે હું નથી જાણતાે અને જે હું નથી જાણતાે તે હું જાણું છું."

પુત્રના આવાં વચન સાંભળી માતા-પિતા <mark>બાેલ્યા–''વત્સ! આ તુ' શું</mark> કહે છે ? તે કાંઈ સમજાતું નથી, તે અમાને સ્પષ્ટ રીતે સમજાવ."

રાજકુમાર બાેલ્યા-"પૂજ્ય! આ જગતમાં જે જન્મ્યા તેમને અવશ્ય મરવાનું છે તે હું જાણું છું, પરંતુ તેમને ક્યારે ક્યાં કેવી રીતે અને કેટલેક કાળે મરવાનું છે? તે હું જાણતા નથી. તેમજ કેવા કર્મીએ કરીને જ્વા નરકમાં ઉપજે છે? તે મારા જાણવામાં નથી પણ તેઓ પાતાના કરેલા નઠારા કમેથી નરકમાં પડે છે, એમ હું જાણું છું."

અતિમુક્તકુમારનાં આ વચના સાંભળી તેના માતા-પિતા હૃદયમાં ખુશી થઇ ગયા. '' આ પુત્ર ચારિત્રમાં સ્થિર ચિત્તવાળા છે." એવી ખાત્રી થતાં તેમણે દ્વીક્ષા ક્ષેવાની આજ્ઞા આપી. અને માટા આડ'બરથી તેના દ્વીક્ષા મહા-ત્સવ કર્યો.

રાજકુમાર અતિમુક્ત સ્નાન, વિલેપન તથા વસ્ત્રાભરણેાથી વિભૂષિત થઇ માતા–પિતાદિ પરિવારથી પરિવૃત અની સુંદર શિબિકામાં એસી વિવિધ વાર્જિ-ત્રાના ધ્વનિ સાથે નગરમાં ફરવા નીકળ્યો. તે સમયે દ્રવ્યના દાનની ઇચ્છા રાખનારા ચારણ ભાટ વગેરે યાચકા આ પ્રમાણે આશિષ આપવા લાગ્યા–

શ્રી આત્મપ્રભાધ

"રાજકુમાર! તમે ધર્મ અને તપથી કર્મ રૂપી શત્રુઓનો જય કરાે. હે જગતને આનંદ કરનારા! તમારું સદા કલ્યાણ થાઓ. ઉત્તમ જ્ઞાન, દર્શન તથા ચારિત્ર વહે, ન જીતી શકાય તેવી ઈન્દ્રિયાને જીતાે, સાધુધર્મનું સમ્યક્ પ્રકારે પાલન કરાે. અને નિર્વિધ્ને સિદ્ધિપદને પ્રાપ્ત કરાે."

આ પ્રમાણે યાચકાથી સ્તવાતા, નગરના સ્ત્રી—પુરુષાથી આદરપૂર્વ કે જેવાતા અને અર્થી લોકોને ઇચ્છાદાન આપતા તે અત્તિમુક્તકુમાર નગરની બહાર નીકળી જ્યાં શ્રી વીરપ્રભુનું સમવસણ હતું, ત્યાં આવ્યા. દૂરથી શિબિકા-માંથી ઉતરી ગયા. પછી માતા—પિતા તેને આગળ કરી શ્રી વીરપ્રભુની પાસે આવ્યા અને વંદના કરી આ પ્રમાણે બાલ્યા—"ભગવન્! આ અતિમુક્તકુમાર અમારા ઇષ્ટ, મનોજ્ઞ અને એકના એક પુત્ર છે. જેમ કમલ કાદવમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે અને જલે કરીને વધે છે પણ તે કાદવ તથા જલની સાથે લિપ્ત થતું નથી, તેમ આ કુમાર શબ્દ, રૂપલક્ષણોએ કરી કામમાંથી ઉત્પન્ન થયેલા છે. ગંધ, સ્પર્શ, લક્ષણવાળા ભાગમાં વૃદ્ધિ પામ્યા છે, પણ કામ ભાગ કે સગા—સ્નેહીઓમાં લેપાયા નથી. વળી આ કુમાર આ સંસારના ભયથી ઉદ્ધિગ્ન થઈ તમારી પાસે દીક્ષા લેવા ઇચ્છે છે, માટે અમા આપને આ શિષ્યરૂપી ભિક્ષા આપીયે છીએ, તે આપ કૃષા કરી અંગીકાર કરો."

પ્રભુ ગ'ભીર સ્વરે બાેલ્યા–" દેવાનુપ્રિય! તમને સુખ ઉપજે તેમ કરાે, આ કાય°માં વિલ'બ કરશા નહીં."

ભગવાન વીરપ્રભુના વચન સાંભળી અતિમુક્તકુમાર ખુશી થઇ ગયા. તત્કાળ તેણે પ્રભુને ત્રણ પ્રદક્ષિણા કરી અને વ'દના કરી ઇશાન ખૂણામાં આવી પાતાની મેળે અંગ ઉપરથી વસ્તાભરણા ઉતાર્યા. તેની માતા પુત્રનાં વસ્તાભરણા હ'સ ચિદ્ધવાળા કામળ રૂમાલમાં લઈ નેત્રામાંથી અશ્રુધારા વર્ષાવતા આ પ્રમાણે બાેલ્યા. 'વ્હાલા પુત્ર! પામેલા સ'યમયાગમાં તમે પ્રયત્ન કરતે, અને નહીં પામેલા સ'યમયાગની પ્રાપ્તિને માટે ઘટના કરતે. ચારિત્રને અખ'ડ રીતે પાલવામાં તમારા પુરુષત્વના અભિમાનને સફલ કરતે. અને પ્રમાદના ત્યાગ કરતે." આ પ્રમાણે પિતાએ પણ કહ્યું. પછી બન્ને માતા–પિતા પ્રભુને વ'દના કરી પાતપાતાને સ્થાને ચાલ્યા ગયા. તે પછી અતિમુક્તકુમાર પ્રભુની પાસે આવ્યા અને વ'દના કરી તેણે વિધિપૂર્લ'ક દીક્ષા ગ્રહણ કરી. પ્રભુએ પ'ચ મહાત્રત ગ્રહણ કરાવી સ'યમના ક્રિયાકલાપને શીખવવા માટે ગીતાર્થ એવા

तृतीय प्रकाश २८७

સ્થવિરમુનિને તેને સેાંપી દ્રીધા. તે પછી પ્રકૃતિએ ભદ્રક અને વિનયવાન્ એવા અતિમુક્તકુમાર બાલ સાધુ રૂપે રહેવા લાગ્યા.

એક વખતે તે કુમારમુનિ માટી વૃષ્ટિ પડતાં પાતાની કાખમાં પાત્ર અને રેજેહરણ લઇ બહાર આવ્યા, ત્યાં જળના પ્રવાહને વહેતા દેખી બાલ્યવયને લીધે તેમણે તે પ્રવાહની આંડે માટીની પાળ બાંધી પછી તેની અંદર રમત કરવાને પાતાનું પાત્ર વહાણની જેમ તરતું મૃકયું. આ દેખાવ સ્થવિર મુનિ-ઓના જોવામાં આવ્યા, એટલે તે બાળમુનિના ઉપહાસ કરતા તે મુનિઓએ પ્રભુની પાસે આ પ્રમાણે પૂછયું:—''ભગવન્! તમારા અતિમુક્તકુમાર શિષ્ય કેટલે ભવે સિક્લિપદને પામશે?" મહાજ્ઞાની પ્રભુ આ પ્રમાણે બાલ્યા—''આર્યા! એ મારા શિષ્ય આ ભવમાં જ માક્ષ પામશે. તેથી તમારે આ બાલમુનિના ઉપહાસ ન કરવા, તેની ચેષ્ટાની નિંદા કે ગહેં ણા ન કરવી. તેમજ અપમાન ન કરવું. ભદ્ર દેવાનુપ્રિય! તમારે એ મુનિને ખેદરહિતપણે અંગીકાર કરવા અને તેના ઉપકાર કરવા, તે સાથે ભાત–પાણીથી અને વિનયથી તેની વૈયાવચ્ચ કરવી. તે આળમુનિ આ સંસારના અંત કરનાર ચરમશરીરી છે."

પ્રભુના આવાં વચન સાંભળી તે મુનિઓએ વ'દના કરી પ્રભુનું વચન અ'ગીકાર કર્યું અને અતિમુક્તકમારને ખેદરહિત ગ્રહણ કર્યા. અને તેની વૈયા-વચ્ચ કરવા માંડી છેવંટે તે અતિમુક્તકમાર પાપસ્થાનને આલાવી, અનેક પ્રકારની તપશ્ચર્યા સ'યમનું આરાધન કરી અંતગડકેવલી થયા અને પરમ સિદ્ધિપદને પ્રાપ્ત થયા હતા. આ વૃત્તાંતના સંઅ'ધ અ'તગડદશાંગ નામના આઠમા અ'ગ તથા ભગવતીજી—પાંચમા અ'ગ પ્રમુખ સૂત્રાને આધારે કહેલા છે. આ પ્રકારે આલવયની દીક્ષા ઉપર અતિમુક્તમુનિના વૃત્તાંત કહેવામાં આવ્યા.

જે સાઠ તથા સીત્તેર વર્ષ ઉપરાંતના પુરુષા વૃદ્ધ કહેવાય છે. તેમનું પણ સમાધાનાદિક કરલું અશક્ય છે માટે તેવા પુરુષા દીક્ષાને અયાગ્ય છે. તેને માટે કહ્યું છે કે–

> '' उचासणं समीहइ, विणयं न करेइ गव्यमुव्यहइ । बुड्ढो न दिक्लियव्यो, जइ जाओ वासुदेवेणं ॥१॥ ''

"જે વૃદ્ધ હેાય તે ઉંચા આસનને ઇચ્છે છે, વિનય કરતા નથી અને ગવ ધારણ કરે છે તેથી કદિ તે વાસુદેવના પુત્ર હાેય તાે પણ વૃદ્ધ પુરુષને દીક્ષા આપવી નહીં." ૧

આ વૃદ્ધપણું સાે વર્ષ'ના આયુષ્યની અપેક્ષાએ છે. અથવા જે જે કાળે જેટલું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય હાેય તેને દ્રશ ભાગે વહે'ચી પછી આઠમા નવમા કે દશમા ભાગમાં વર્ત′તાને વૃદ્ધપણું જાણવું. ૧–૨

સ્ત્રી તથા પુરુષ-ઉભયના અભિલાષી અને પુરુષની આકૃતિવાળા પુરુષ નપુંસક જાણવા. જે સ્ત્રીવડે નિમંત્રિત થએલા હાય અથવા અસ'વૃત સ્ત્રીને દેખીને કામાભિલાષી થઇ વેદના સહન કરવાને શક્તિમાન ન થાય, તે પુરુષ કૂલીબ કહેવાય છે. આ બ'ને ઉત્કટ વેદપણાથી અકસ્માત્ ઉફાહને કરનારા થાય છે તેથી તેઓ દીક્ષા આપવાને અયાગ્ય છે. ૪

જડ પુરુષ ત્રણ પ્રકારના છે. ૧. ભાષાજડ, ૨. શરીરજડ અને ૩. ક્રિયા-જડ. તેમાં ભાષાજડ પણ ત્રણ પ્રકારના છે.

૧. જલમૃક, ર. મન્મન્મૃક અને ૩. એડમૃક. જે જલને વિષે ડૂબતાની જેમ 'બુડબુડાક' શબ્દો કરે તે જલમૃક કહેવાય છે. જે વચન બાલતા બાલતા બાલતા સ્પલના પામે તે એટલે 'મણ મણ' એવા શબ્દા બાલે તે મન્મન્મૃક કહેવાય છે. અને જે બાકડાની પેઠે માત્ર અવ્યક્ત શબ્દા બાલે તે એડમૂક કહેવાય છે. જે શરીરજડ પુરુષ છે, તે અતિસ્થૂલપણાને લઈને માર્ગમાં ભિક્ષાટન કરવામાં અને વ'દનાદિકમાં અશક્ત હાય છે. જે ક્રિયાજડ છે તે પ્રતિક્રમણ તથા પ્રત્યુપેક્ષણાદિ ક્રિયાના વાર'વાર ઉપદેશ કર્યા છતાં પણ જડપણાને લઈને ગ્રહણ કરવાને શક્તિમાન અનતા નથી અને જે ભાષાજડ છે તે જ્ઞાનનું ગ્રહણ કરવાને અસમર્થ થાય છે. આથી તેવા પુરુષા દીક્ષા આપવાને યાગ્ય નથી. પ

વળી જે કાઢ, ભગ'દર અને અતિસાર વગેરે રાેગાથી ગ્રસ્ત થયેલા હાેય, તેવા વ્યાધિગ્રસ્ત પુરુષ પણ દીક્ષાના યાગ્ય નથી. કારણ કે–તેને ચિકિત્સા કર-વામાં છ કાયની વિરાધના અને સ્વાધ્યાયાદિકની હાનિ થાય છે. ક

ખાતર દેવું, લુંટ કરવી ઇત્યાદિ ચારીની ક્રિયામાં તત્પર એવા ચાર જે દીક્ષા ગ્રહણ કરે તાે તેથી ગચ્છને વધ–અ'ધનાદિ ઘણા અનર્થાના હેતુ થાય છે તેથી તે દીક્ષા આપવાને અયાગ્ય છે. ૭

રાજાના શરીરાદિકનાે ઘાત કરનાર, જનાનામાં ઘાતષ્ઠીપણું આચરનાર અને રાજભંડારને હાનિ કરનાર તેમ જ રાજાનાે કાંઇપણ અપકાર કરનાર પુરૂષ અનર્થના હેતુ હાેવાથી દ્રીક્ષા આપવાને યાગ્ય નથી. ૮ ત્તુતીય પ્રકાશ ૨૮૯

યક્ષાદિકથી અથવા મહામાહના ઉદયથી જેને ગાંડાપણુ થયું હાેય, તેવા પુરુષ ઘણા દાેષાના હેતુ હાેવાથી દીક્ષા આપવાને અયાગ્ય છે. ૯

અદર્શન એટલે નેત્ર વગરના અથવા સમ્યક્ત વગરના. થિણિદ્ધિનિદ્રાના ઉદયવાળા પુરૂષ દીક્ષિત કરવાથી દષ્ટિની વિકલતાને લઈને પગલે પગલે ષટકાય છવાના વિરાધક થાય છે અનેપાતાને પણ ઉપઘાતક અને છે. થિણિદ્ધિનિદ્રાવાળા પુરૂષ દ્વેષને પામ્યા હાય તા ગૃહસ્યા તથા સાધુઓને મારણાદિક કરે છે તેથી તેવા પુરૂષ દીક્ષા આપવાને અયાગ્ય છે. ૧૦

દાસ એટલે ઘરની દાસીથી ઉત્પન્ન થયેલા અગર પગારથી રાખેલા, વેચાતા લીધેલા કે લેણાપેટે રાખેલા પુરૂષ. તે પુરૂષ પણ દ્વીક્ષા આપવાને અયાગ્ય છે. કારણ કે–તેવા પુરૂષને દ્વીક્ષા આપવાથી સ્વામીના કરેલા દ્વીક્ષાના ત્યાગ કરવા રૂપ દાષા થવા સ'ભવ છે. ૧૧

દુષ્ટ પુરૂષ બે પ્રકારના છે. ૧. કષાયદુષ્ટ, અને ૨. વિષયદુષ્ટ. તેમાં ગુરૂએ મહણ કરેલ સર્ષ વની ભાજના વૃત્તાંતથી રીસાયેલા સાધુની જેમ જે ઉત્કટ કષાચી હોય તે કષાયદુષ્ટ કહેવાય છે. તેમજ જે પરનારી આદિમાં અતિશય આસક્ત રહે તે વિષયદુષ્ટ કહેવાય છે. તેવા પુરૂષા દીક્ષા આપવાને અયાગ્ય છે, કારણકે તેઓ અત્ય'ત સ'ફ્લિષ્ટ અધ્યવસાયી હોય છે. ૧૨

સ્નેહ એટલે અજ્ઞાનાદિકના વશથી તત્ત્વજ્ઞાન વડે શૂન્ય હૃદયવાળા તે મૂઢ કહેવાય છે. તે કૃત્યાકૃત્યાદિ વિવેકથી વિકલ હાવાથી વિવેકમૂલ એવી અરિહ'તની દીક્ષાને અયાગ્ય છે. ૧૩

ઋઘ્યાત —એટલે દેવાદાર. તેને દીક્ષા આપવામાં ઘણા પ્રસિદ્ધ દોષા છે. ૧૪ જું ગિત એટલે જતિએ કરીને, કમે –િક્ક યાએ કરીને અને શરીરાદિક કરીને દુષિત એવા પુરૂષ જું ગિત એ નીચ જતિના પુરૂષ છે. ચમાર, ધાળી, કાળી, માચી આદિ જે અસ્પૃશ્ય છે, તે બધા જું ગિતમાં ગણાય છે. તેઓ જતિચંડાલ પણ કહેવાય છે. તે સિવાય સ્ત્રી, માર, કુકડા અને શુક આદિના પાષણ કરનારા સ્પૃશ્ય છે, છતાં તે પણ જતિચંડાલ કહેવાય છે. વાંસ, દારડા ઉપર ચડનારા, હજામ જતિના, કસાઈપણું અને પારધિપણું આચરનારા કમે ચંડાલ કહેવાય છે. જેઓ પાંગલા, કુબડા, ઠીંગણા અને કાણાં પ્રમુખ છે તેઓ શરીરજીંગિત કહેવાય છે. તેવા પુરૂષા દીક્ષા આપવાને અયાગ્ય છે. કારણ કે તેવાઓને દીક્ષા આપવાથી લોકોમાં અવર્ણવાદ થવાના સંભવ છે. ૧૫

દ્રવ્ય ગહેણ કરવા માટે અથવા વિદ્યા નિમિત્તે 'અમુક દિવસ હું તમારા છું' આ પ્રકારે જેણે પાતાની પરાધીનતા કરેલી હોય તે અવબદ્ધ કહેવાય છે. તેમાં કલહ આદિ દેાષાના હેતુ રહેલા છે, તેથી તે દીક્ષા આપવાને અયાગ્ય છે. ૧૬

જે અમુક દ્રવ્ય પગારથી ધનવંતની આજ્ઞા ઉઠાવવા નીમાએલા હાય તે ભૃત કહેવાય છે. તે પણ દીક્ષા આપવાને અયાગ્ય છે. કારણ કે–તેવાને દીક્ષા આપવાથી જેના કાર્યમાં પૂર્વે તે નીમાએલા હાય, તે ગૃહસ્થની અપ્રીતિના તે પાત્ર અને છે. ૧૭

જે દીક્ષા લેવા ઉત્સુક હોય તેનું અપહરણ કરવું, એટલે જેના દીક્ષા લેવાના ભાવ હાય તેને છુપી રીતે બીજે લઇ જવા ઉપલક્ષણથી માતા-પિતા-દિકની આજ્ઞા વગર જેને દીક્ષા આપવી, તે શૈક્ષ્યનિષ્ફેટિકા કહેવાય છે. તેવાએ પણ દીક્ષા આપવાને અયાગ્ય છે. કારણ કે તેવાએ ને દીક્ષા આપવાથી અદત્તા-દાનાદિ દાષના પ્રસંગ આવે છે.

આ પ્રમાણે આ અઢાર પુરુષા દીક્ષાદાનને અયાગ્ય કહેવાય છે. તેવાએામાં પણ વજસ્વામીની પેઠે કેટલાએકને દ્વીક્ષા આપવાની આજ્ઞા કરેલી છે.

સ્ત્રીજાતિને વિષે પણ વીશ દીક્ષા આપવાને અયાગ્ય છે.

" जे अद्वारसभेया पुरिसस्स तहित्थिआइ ते चेव । गुव्विणी सबालवच्छा दुन्नि इमे हुंति अन्ने वि ॥ १ ॥ "

ે જેમ પુરૂષના અઢાર ભેદ કહેલા છે, તેવા જ સ્ત્રીના પણ અઢાર ભેદ છે. તેમાં ગુર્વિણી એટલે સગર્ભા અને સ્તનપાન કરનારા નાના આળકવાળી તે બાલવત્સા. એ બે ભેદ મેળવવાથી સ્ત્રીજાતિના વીશ ભેદ થાય છે. ૧

ુ પૂર્વીક્ત તે વીશ સ્ત્રીઓના ભેદ છે તે દીક્ષા આપવાને અયાગ્ય છે, તેમને વિષે દેાષ પણ પૂર્વ'ની પેઠે સમજ લેવા.

## નપુ સકના સાળ ભેદ

આગમને વિષે નપુંસકના સાળ ભેદ કહેલા છે, તેમાં દશ ભેદ સવ<sup>°</sup>થા દ્વીક્ષા આપવાને અયાગ્ય છે. કારણ કે તેમાં અતિશય સ'ક્લિષ્ટપણુ' રહેલ છે. તે આ પ્રમાણે–

> "पंडए वाइए कीवे कुंभी इसाछए इय । सउणी तकम्मसेवी य, पिक्खियापिक्खिए इय ॥ १ ॥" "सोगंधिए अ आसत्ते, दस एए नपुंसगा । संकिल्ह ति साहूणं, पन्वावेउं अकप्पिया ॥ २ ॥"

૧. પંડક, ર. વાતિક, ર. કલીઅ, ૪, કું લી, પ. ઈર્ષ્યાળુ, ૬. શકુની ૭. તત્કમ સેવી ૮. પાક્ષિકાપાક્ષિક ૯. સૌગંધિક, ૧૦. આસકત એ દશ નપુંસક સંક્લિષ્ટ ચિત્તવાળા હાવાથી સાધુઓને દીક્ષા દેવાને અયાગ્ય છે. તે સવ'નું સંક્લિષ્ટપણું મહા નગરદાહ સમાન કામના અધ્યવસાયયુક્તપણાવડે સ્ત્રી–પુરુષ સેવન આશ્રીને હાય છે. કેમકે તે ઉભયસેવી છે. તેમનું સ્વરૂપ નિશીયભાષ્યથી તથા પ્રવચનસારાદ્વારથી જાણી લેવું.

અહીં પ્રશ્ન થાય છે કે–પુરુષના ભેદમાં અને અત્ર નપુ'સક કહેલા છે તેમાં શું વિશેષ છે ? ઉત્તરમાં કહેવામાં આવે છે કે ત્યાં પ્રથમ પુરુષ આકૃતિનું ગ્રહણ છે અને અહીં નપુંસક આકૃતિનું ગ્રહણ છે, એ વિશેષપણું છે. તેમ જ સ્ત્રીને વિષે પણ સમજવું.

હવે સાળ બેદમાં આષ્ટી રહેલા છ બેદ દીક્ષાને ચાગ્ય છે તે દર્શાવે છે— "वद्धिए चिप्पिए चेव मंत ओसहिउ वहे । इसिसत्ते देवसत्ते य पव्वावेज्ज नपुंसए ॥१॥"

- ૧. રાજા અંતઃપુરની રક્ષા માટે ઉત્તર કાલમાં ખાલ અવસ્થામાં છેદ આપી જે પુરૂષના ચિદ્ધને ગાળી નાખે છે તે વર્લ્વકનપુસક કહેવાય છે.
- ર. જન્મ પામતાં જ અંગુઠાથી અથવા આંગળીથી જેનું પુરૂષચિદ્ધ ખેરવી નખાય અથવા વિખેરી નખાય તે ચિપ્પિત નામે નપુંસક કહેવાય છે.
- ૩–૪. જેને મ'ત્રની શક્તિથી અથવા ઔષધના પ્રભાવથી પુરૂષવેદ અથવા સ્ત્રીવેદ હણતાં નપુંસકવેદ ઉદય થાય તે એ પ્રકારે નપુંસક કહેવાય છે.
- પ. કાેઇ ઋષિ કે તાપસે શાપ આપવાથી જે નપુંસક થયેલા તે ઋષિશપ્ત નપુંસક કહેવાય છે.
- જે કેાઇ ભવનપતિ વગેરે દેવતાના શાપથી નપુંસક થયેલા હાય તે.
   દેવશપ્ત કહેવાય છે.

આ છ પ્રકારના નપુંસકાને દ્વીક્ષા આપી શકાય છે.

હવે અઢાર, વીશ અને દશ ભેદથી વ્યતિરિક્ત એવા પુરૂષ, સ્ત્રી અને નપુંસકને વિષે જે સવ°વિરતિ અ'ગીકાર કરાય છે, તે કહે છે–

'' अमंदवैगग्यनिमग्नबुद्धयः, तनुकृताशेषकषायवैरिण । ऋजुस्वभावाः सुविनीतमानसा भजन्ति भन्या सुनिधमसुत्तमम् ॥ १॥ '' "જેમની બુદ્ધિ તીવ્ર વૈરાગ્યમાં નિમગ્ન થયેલી છે, જેમણે કષાયરૂપી સવ<sup>°</sup> શત્રુઓને સુક્ષ્મ કરી દીધા છે, જેમના સ્વભાવ સરલ છે, અને જેમણે પાતાના મનને અનુકૂલ કરેલું છે, એવા ભવ્ય પ્રાણીઓ ઉત્તમ એવા મુનિધમ'ને ભજે છે." ૧

આ શ્લોકમાં અમ'દ વૈરાગ્ય એ વિશેષણ આપેલું છે, એ ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે-રાગાદિજન્ય એવા ક્ષણમાત્ર રહેનારા વૈરાગ્ય વડે કાંઇપણ સિદ્ધિ થતી નથી, એમ સૂચવ્યું છે. વળી કહ્યું છે કે–

"रोगेण व सोगेण व, दुक्खेण व जडाण उछसइ।
मग्गेति न वेरग्गे, तं विबुहा अप्पकारुं ति।।१।।
सुहिअस्सव्व दुहिअस्स व, जं वेरग्गं भवे विवेएणं।
पायं अपच्चयं वा, तं चिय चारित्ततरुबीअं।।२।।"

તેવા વૈરાગ્યને પ'ડિત પુરૂષા માગતા નથી કે જે વૈરાગ્ય નિર્વિવેષ્ઠી પુરૂષાને કાસ-શ્વાસાદિ રાગથી, પુત્રવિવેશાગાદિ શાકથી, અને વધ-અ'ધાદિકના યાગથી ઉત્પન્ન થાય છે. વળી આ અસાર સ'સારને ધિક્કાર છે, કારણ કે-રાગ, શાક આદિ ઘણાં કષ્ટો જેમાં રહેલા છે એવી વિચારણામય વૈરાગ્ય જેમાં ઉલ્લાસ પામે છે તેવા વૈરાગ્યને પ'ડિત પુરૂષા ઈચ્છતા નથી, જેથી તેવા વૈરાગ્ય સવ'વિરતિને અયાગ્ય છે. ૧

તેવા વૈરાગ્યની અયાગ્યતા શાથી થાય છે? તે કહે છે – તેવા વૈરાગ્યનું અલ્પકાળ સુધી સ્થાયીપણું છે, તેમજ રાગાદિકથી નિવૃત્તિ થતાં તેવા વૈરાગ્યથી પણ નિવૃત્તિ થઈ જાય છે, માટે ઉત્તમ બુદ્ધિવાળા પુરુષાએ તેવા વૈરાગ્ય ઈચ્છવા યાગ્ય નથી. અહીં પ્રશ્ન કરે છે કે–''ત્યારે સવ' વિરતિને યાગ્ય કેવા વૈરાગ્ય હોય?'' તેના ઉત્તરમાં કહે છે કે–સુખી અથવા દુઃખી જનને જે વૈરાગ્ય વિવેકવડે યાય તે જ વૈરાગ્ય અનશ્વર હોય છે. કારણ કે વિવેકના મૂલપણાને લઇને સવ' દુઃખાદિકની નિવૃત્તિ થતાં વૈરાગ્ય પણ નિવૃત્તિ પામતા નથી, તેથી એ વૈરાગ્ય ચારિત્રરૂપી વૃક્ષને ઉત્પન્ન કરવાનું કારણ બીજરૂપ છે. અહીં ચારિત્રને વૃક્ષની ઉપમા આપેલી છે, તે સમ્યક્ત્વરૂપ મૂલથી, પ્રથમ વ્રતરૂપ સક'ઘથી. શેષ–આશીના વ્રતરૂપ શાખાઓથી, પ્રશમાદિક પ્રશાખાઓથી, સકલ ક્રિયાકલાપરૂપ પ્રવાળાંથી, લાબ્ધઓરૂપ પુષ્પોથી અને માક્ષરૂપ ફળથી ખરાખર ઘટે છે. તેની અ'દર જે પ્રાયઃ શબ્દ મુકેલો છે, તેથી વ્યભિચાર છતાં દોષ આવતા નથી. કારણ કે–તે

નંદીષેણ વસુદેવના પૂર્વ ભવના જીવ છે, તે અતિ કુરૂપપણાથી સ્ત્રીવંડે અનાદર કરાતાં મનને વિષે અત્યંત દુઃખ પામતા અવિવેકથી પણ અવિનાશી વૈરાગ્યને પામેલા હતા. ૧–ર

#### દશ પ્રકારના યતિધમ<sup>°</sup>

" खंती महव अज्जव मुत्ती तव संजमे य बोधव्वे । सच्चं सोयं आर्कि—चणं च बंभं च जइधम्मो ॥ १॥"

૧ ક્ષાંતિ એટલે સવ<sup>°</sup>થા ક્રોધના પરિત્યાગ, ૨ મૃદુતા-સવ<sup>°</sup>થા માનના ત્યાગ, ૩ સરલતા–સવ<sup>°</sup>થા કપટવૃત્તિના ત્યાગ, ૪ નિલેભિતા–સવ<sup>°</sup>થા લાભના ત્યાગ, એથી મુનિઓએ પ્રથમ ચાર કષાયના જય કરવા એમ સૂચવ્યું છે.

કષાયા ઉભયલાેકમાં પ્રાણીએાના સ્વાર્થના વિનાશ કરનારા છે. કહ્યું છે કે–

"कोहो पीइं पणासेइ, माणो विणयनासणो ।

माया मित्ताणि नासेइ, लोहो सव्वविणासओ ॥१॥
कोहो नाम मणुसस्स, देहाओ जायए रिउ ।
जेण च्चयंति मित्ताइ, धम्मो य परिभस्सई ॥२॥
नासियगुरूवएसं विज्जाअहलत्तकारणमसेसं ।
कुग्गहगयआलाणं को सेवइ सुव्वओ माणं ॥३॥
कुडिलगइ कूरमइ सयाचरणविज्जओ मलिणो ।
मायाइ नरो भुअगव्व दिहुमित्तो वि भयजणओ ॥४॥
किच्चाकिच्चिववेयं, हणइ जो सया विडंबणाहेउं ।
तं किर लोहिवसायं, को धीमं सेवए लोए ॥५॥

ક્રોધ પ્રીતિના નાશ કરે છે, માન વિનયભ'જક છે, માયા મિત્રોના વિનાશ કરનારી છે અને લાભ સર્વ વિનાશ ઉત્પન્ન કરનાર છે. ૧

ક્રોધ મનુષ્યના શરીરમાંથી ઉત્પન્ન થયેલા શત્રુ છે, જેના સદ્દભાવથી મિત્રી (સ'ગ) તજી દે છે અને ધર્મ દૂર થાય છે. ર

જેણે ગુરુના ઉપદેશ ગ્રહણના વિનાશ કરેલા છે, જે સમસ્ત વિદ્યાને નિષ્ફલ કરવાને કારણભૂત છે, જે કુગ્રહરૂપ હસ્તીને આંધવાનું સ્થાન છે તેવા માનને કાણ સદાચરણી પુરુષ સેવે ? ૩

માયાવી મનુષ્ય વક્રગતિવાળા, કૂર બુદ્ધિવાળા, સદાચરણ વર્જિત, મલિન અને સર્પની પેઠે દષ્ટિમાત્રથી ભયને ઉત્પન્ન કરનાર હોય છે. ૪ જે કૃત્યાકૃત્યના વિવેકના વિનાશ કરે છે, જે સવ<sup>°</sup>દા વિડ'બનાના હેતુભ્**ત** છે, તેવા લાભરૂપ પિશાચને કથા બુબ્રિમાન પુરુષ સેવે? પ

વળી બીજા સવ° માેક્ષના અંગાને વિષે કષાયના ત્યાગ તે પણ માેક્ષનું મુખ્ય અંગ છે, તે વિના કદિપણ માેક્ષની પ્રાપ્તિ થતી નથી. તેને માટે કહ્યું છે કે–

"कट्ठिकिरियाहिं देहं, दमंति किं ते जडा निखराहं। मू रूं सव्वदुहाणं, जेहिं कसाया न निग्गहिथा।।१॥"

"જેમણે કષાયાના નિગ્રહ કર્યા નથી એવા પુરુષા કષ્ટ ક્રિયાએા કરી સર્વ દુઃખના મૂળરૂપ એવા નિરપરાધી દેહને દમે છે તેએા જડપુરુષા છે." ૧

> " सन्वेसुवि तवेसु कसायनिग्गहसमं तवो नित्थ । जं तेण नागदत्तो सिद्धो बहुसो वि सुंजंतो ॥ १॥ "

સવ<sup>°</sup> પ્રકારના તપમાં પણ કષાચાના નિગ્રહ કરવારૂપ તપના જેવું બીર્જુ તપ નથી, જે તપના પ્રભાવથી નાગદત્ત ઘણીવાર ભાજન કરતા પણ સિદ્ધ થયા હતા." ૧

નાગદત્તનું બીજું નામ કુરગડુ કહેવાય છે. જે દરરાજ ત્રણ વાર ભાજન કરતા, પણ કેવલ કષાયના નિગ્રહના અલથી કેવલ-જ્ઞાનની લક્ષ્મીને પ્રાપ્ત થયા હતા. એ નાગદત્તની કથા પ્રસિદ્ધ છે તેથી આ સ્થલે દર્શાવેલ નથી.

હવે અપવાદમાર્ગને આશ્રયીને અહીં વિશેષપણે દેખાંડે છે.

"यः शासनोड्डाह निवारणादि-सद्धर्मकार्याय समुद्यतः सन् । तनोति मायां निरवद्यचेताः प्रोक्तः स चाराधक एवं सुद्धैः ॥१॥"

"જે મુનિ શાસનની નિંદાનું નિવારણ કરવા વગેરે સારા ધર્મકાર્યોને માટે ઉજમાળ થઈ નિર્દોષ હૃદયે માયાને કરે છે, તેવા મુનિને સુન્ન પુરુષાએ આરાધક કહેલા છે." ૧

કહેવાના આશય એવા છે કે-જે મુનિ શાસનની નિંદા અટકાવવા માટે માયા–કપટ આચરે તે મુનિ શાસનના આરાધક ગણાય છે, વિરાધક ગણાતા નથી, કારણ કે શાસનની અપભ્રાજના નિવારવાથી પાતે આચરેલા માયાકષાયના લેશની આલેાચના કરી તેઓ શુદ્ધ થઈ શકે છે. વલી સિદ્ધાંતમાં પણ નવમા ગુણસ્થાન સુધી સંજ્વલન માયાના ઉદય કહેલા છે, તે ઉપર એક દર્ષાત કહેવામાં આવે છે.

#### માયાકષાય વિષે દર્શાત

કાઈ એક નગરમાં એક મિથ્યાત્વી રાજા રાજ્ય કરતા હતા, તેની રાણી જૈનધમે ઉપર પરમ રાગવતી હતી, બંનેની વચ્ચે અત્યંત પ્રીતિ હતી, તેએાની વચ્ચે વાર'વાર ધમેની ચર્ચા થતી હતી. એક વખતે તે મિથ્યાત્વી રાજાએ વિચાર કર્યો કે—" જો હું કાઇરીતે રાણીના ધમે ગુરુના અનાચાર પ્રગઢ કરી અતાવું તા રાણી માન થઇને રહેશે." આ પ્રમાણે વિચારી રાજાએ તેના ઉપાય યાજવા માટે પાતાના નગરની પાસે આવેલા એક ચંડિકાના પૂજારીને બાલાવી આ પ્રમાણે કહ્યું—" જો કાઈ જૈનમુનિ આ ચંડિકાના મંદિરમાં રાત્રે નિવાસ કરે, ત્યારે તમારે કાઇ વેશ્યાને મંદિરમાં રાખી દ્વાર અધ કરી દેવા અને તત્કાલ મને તે ખખર આપવા." આ પ્રમાણે રાજાની આજ્ઞા તે પૂજારી અંગીકાર કરી પાતાને સ્થાને ગયા.

એક દિવસે કાઈ જૈનમુનિ ચ'ડિકાના મ'દિરમાં આવી ચડચા. તે વખતે તેણે (પૂજારીએ) વેશ્યાને અ'દર પૂરી દ્વાર અ'ધ કરી દીધા. પછી તેણે રાજાને એ વાત નિવેદન કરી. રાજાએ કહ્યું-" હવે જ્યારે હું ત્યાં આવું, ત્યારે તમારે તે દ્વાર ઉઘાડવાં." રાજાના આ વચનને અ'ગીકાર કરી પૂજારી પાતાને સ્થાને આવ્યા.

અહીં મંદિરમાં પૂરાએલા જૈનમુનિએ ચિંતવ્યું કે—"કાઇ મિથ્યાત્વીએ દ્રેષણુદ્ધિથી મને આ ઉપસર્ગ કરેલા છે, માટે મારે આ ઉપસર્ગને સમ્યક્ર પ્રકારે સહન કરવા. હું આ ઉપસર્ગને સહન કરીશ પણ પ્રભાતે અહીં આવનારા લાકામાં મારા નિમિત્તે જિનમતની નિંદા થશે, તેથી આ નિંદા દૂર કરવા માટે હું કાઇ ઉપાય આચરું" આ પ્રમાણે ચિંતવી તત્કાલ ઉત્પન્ન થયેલી ભુદ્ધિવડે તેણે તે મંદિરમાં મધ્યભાગે રહેલા દ્વાપકના અગ્નિથી પાતાના વસ્નાદિક સવે ઉપકરણાને આળી તેની રક્ષા (=રાખ) કરી. તે રક્ષાથી તેણે પાતાનું સવે શરીર ચાલ્યું અને રજ્બહરણમાં રહેલી લાકડી હાથમાં પ્રહણ કરી તેનાથી દૂર મંદિરને બીજે ખૂણે તે નિશ્ચિતપણે એકા.

મુનિનું આવું ભયાનક સ્વરૂપ એઈ વેશ્યા મનમાં ભય પામી ગઇ અને માન ધરીને એકાંત ભાગે છૂપાઈને ખેસી બઈ.

પ્રાતઃકાલે રાજા જૈન મુનિના અનાચાર દેખાડવાની ઈચ્છાથી નગરના મુખ્ય લોકોને અતિ આગ્રહ કરી ચ'ડિકાના મ'દિર પાસે આવ્યા. નગરના શ્રેષ્ઠી શાહુકારા સહિત રાજા મ'દિર પાસે આવ્યા અને દેવીના પૂજારીને કહ્યું. "પૂજારી! આ દ્વારના કમાડ ઉઘાડ, અમારે માતાના દર્શન કરવાં છે." રાજાના વચનથી પૂજારીએ મંદિરનાં દ્વાર ઉઘાડયાં, તેવામાં તે જૈનમુનિ હાથમાં લાકડી લઈનગ્ન સ્વરૂપે 'અલખ અલખ' એવા શબ્દો કરતા અંદરથી બહાર નીકલ્યા અને રાજા વગેરે સર્વ લોકાની વચ્ચે થઈ બીજે સ્થાને ચાલ્યા ગયા, તેની પાછળ વેશ્યા પણ બહાર નીકલી. રાજા પાતાના ધર્મના ગુરુનું આવું દુઃખ સ્વરૂપ જોઇ અતિશય શરમાઈ ગયા અને નમ્રમુખે ઉભા રહ્યો.

આ વખતે રાણી બાેલી–"સ્વામી! શી ચિંતા કરાે છાે ? મિથ્યાત્વની વિડ'અનાએ કરી પ્રાણીને શી શી ચિંતા ઉત્પન્ન થતી નથી ?"

આ વખતે રાજાએ ઉઠા પાતાને સ્થાને આવી પૂજારીને ક્રોધથી તે અનાવ વિષે પૂછ્યું, ત્યારે તેણે કહ્યું, "સ્વામી! આપના કહેવા પ્રમાણે મે' કર્યું હતું, તે છતાં આમ વિપરીત અન્યું, તે વિષે હું કાંઇપણ જાણતા નથી. પછી રાજાએ તે વેશ્યાને બાલાવીને પૂછ્યું, ત્યારે વેશ્યાએ તે સવે વૃત્તાંત રાજાને નિવેદન કર્યો અને જૈનમુનિના ધૈયે નું વર્ણન કરી અતાવ્યું. પછી રાજા તે વૃત્તાંત સાંભળી રાણીના વચનથી પ્રતિબાધ પામી સમ્યક્ત્વવંત શ્રાવક અની ગયા હતા.

પેલા મુનિ ફરીથી મુનિવેષ ધારણ કરી પાતે કરેલ માયાકષાયના સ્થાનકને આલાવી અને શુદ્ધ સ'યમને આરાધી છેવટે ઉત્તમગતિના ભાજન થયા હતા.

આ પ્રમાણે શાસનના ઉડ્ડાહ નિવારવા વિષે માયા કરનાર મુનિનું આ દર્ષાંત છે.

#### તપસ્યાનું સ્વરૂપ

તપ બે પ્રકારનું છે. ૧. આહ્ય અને ૨. આહ્ન્ય'તર. તે પ્રત્યેક છ છ પ્રકારના છે. તેને માટે આ પ્રમાણે કહેલું છે:–

"अणसणग्रणो अरिआ, वित्तिसंखवणं रसचाओ । कायकिलेसो संलीणया य बज्झो तवो हो इ ॥ १ ॥ "

" અનશન એટલે આહારના ત્યાગ–એ બે પ્રકારે છે. ૧. ઈત્વર અને ૨. યાવત્કથિક. શ્રા વીરતીથે° નમુક્કારસહિથી લઈને છ માસ પર્યંત અને પ્રથમ જિનના તીર્થમાં વર્ષ પર્યંત અને શેષ જિનાના તીર્થમાં આઠ માસ પર્યંત હાય છે.

બીજી યાવત્કથિક-૧. પાદપાપગમન, ૨. ઈંગિતમરણ અને ૩. ભક્તપરિજ્ઞા એમ ત્રણ પ્રકારે છે. તેમાં ભક્તપરિજ્ઞામાં ત્રિવિધ અથવા ચતુર્વિધ આહારના પ્રસ્થક્ષ્માણ અને શરીરની પરિકમ°તા (શરીર સ'બ'ધી વૈયાવસ્થ) પાતે કરે તૃતીય પ્રકાશ ૨૯૭

અથવા બીજા પાસે કરાવે. બીજા ઇંગિતમરણમાં નિશ્ચે ચતુર્વિધ આહારના ત્યાગ અને બીજાથી પરિકમ'–વૈયાવચ્ચનું વજેન હાય છે, અને પાતે પણ પાતાના કલ્પેલા દેશભાગમાં ઉદ્દવતે નાદિક પરિકમે કરે છે. ત્રીજા પાદપાપગમનમાં વૃક્ષની પેઠે પાતાના અંગ તથા ઉપાંગને સમ અથવા વિષમ પ્રદેશને વિષે જેમ પ્રથમ પડ્યું હાય તેમ ધારણ કરી નિશ્વલ થઈ રહેવાનું છે, એટલે વૃક્ષની શાખાની જેમ પાસુ અદલ્યા વગર પડ્યું રહેવાનું છે.

ઊતાદરી પ્રમુખ્ં સ્વરૂપ

''बतीसं किर कवलाहारो कुच्छिपूरओ भणिओ । पुरिसस्स महिलयाए, अट्टावीसं भवे कवला ॥ १ ॥ "

જે અત્રીશ કવલ—કોલીયાના આહાર તે કૃક્ષિપ્રણ આહાર કરેલા છે. તેમાં પુરુષના અત્રીશ અને સ્ત્રીના અઠયાવીશ કાલીયા કહેલા છે. આ પ્રમાણે આહારનું માન સંક્ષેપરૂપે જાણી લેવું. વૃત્તિ-ભિક્ષાને દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવથી અભિગ્રહ વિશેષ વડે સંકાચવી તે વૃત્તિસંક્ષેપ કહેવાય છે અથવા આજવિકા-સંક્ષેપ કહેવાય છે. દહીં, દૂધ વગેરેના પરિહાર તે રસત્યાગ કહેવાય છે. તેમ જ કાયાનું આસન આંધવું અથવા લાચાદિકથી કાયાને કલેશ આપવા તે કાયક્લેશ કહેવાય છે. જે ઈદ્રિયાની ગુખતા તે સંલીનતા કહેવાય છે, એટલે ઈદ્રિયકષાય અને યાગવેડ સંક્રીણે તેમજ સ્ત્રીપશુપંડકાદિવર્જિત સ્થાને રહેવું તે સંલીનતા કહેવાય છે.

એ છ પ્રકારના તપ લાેકમાં પ્રવતે છે, વળી કેટલાએક કુતાર્થિએા પણ એ તપ આચરે છે, તેથી તે બાહ્યતપ કહેવાય છે.

આલ્યંતર તપના પ્રકાર

"पायच्छित्तं विणओ, वेयावच्चं तहेव सज्झाओ । झाणं उस्सरगो वि अ, अब्भितरओ तवो होइ ॥ १ ॥"

"૧. પ્રાયશ્ચિત્ત, ૨. વિનય, ૩. વૈયાવૃત્ય, ૪. સ્વાધ્યાય, ૫. ધ્યાન અને ૬. કાચાત્સર્ગ′−એ છ અભ્યંતર તપ કહેવાય છે. ૧

भायश्चित्त तपना दशभडार

" आलोयण पिककमणे, मीस विवेगे तहावि उस्सग्गो । तवच्छेय मूल अणवहुया य पारंचियं चेव ॥ १ ॥ "

- ૧. આલેાચના–એટલે ગુરુની આગળ પાતાનું દુષ્કૃત વચનથી પ્રગટ કરલું.
- ર. પ્રિતક્રમણ–લાગેલા દેાષથી પાછું ફરવું. ફરીથી તે દેાષ ન કરવાને મિથ્યા-દુષ્કૃત આપવું પણ ગુરુ સમક્ષ ન આલેાચવું. અનુપયાગપણે શ્લેષ્માદિકના પ્રક્ષેપની જેમ.
- ૩. મિશ્ર–જે દુષ્કૃત આ બ'નેથી શુદ્ધ ન થાય તેા તેની શુદ્ધિને અથે° આલેાચના અને પ્રતિક્રમણ બ'ને કરવા તે.
- ૪. વિવેક–જે આધાકર્માાંદે આહાર ગ્રહણ કરવા પ્રમુખ કે જે અકૃત્યપણે ગ્રહણ કરેલા આહારાદિકના ત્યાગ કરવાથી શુદ્ધ થાય છે, તે સિવાય બીજ રીતે શુદ્ધિ થતી નથી, તે શુદ્ધિને અર્થ° જે આહારાદિકના પરિત્યાગ તે વિવેક કહેવાય છે.
- પ. ૦યુત્સગ°–દુઃસ્વપ્નથી ઉત્પન્ન થયેલ દેાષની શુદ્ધિને માટે કાયાના વ્યાપા-રના નિરાધ કરવાે તે.
- ૬. તપ–તે પ્રથમ કહેલા ઉપાયે કરી જે અશુદ્ધ રહે તો તે દુષ્કૃતની શુદ્ધિને માટે યથાયાેગ્ય નીવી આદિ છ માસ પર્યંત જે તપનુ' આચરણ તે.
- ૭. છેદ–શેષ ચારિત્ર પર્યાયની રક્ષાને માટે સદેાષ પૂર્વ પર્યાયનું છેદન કરલું તે.
- ૮. મૂલ–કાેઈ મહાદાેષ લાગતાં સમગ્ર ચારિત્રપર્યાયને છેદ્દી ફરીથી મહાવ્રતનું આરાેપણ કરવું તે.
- ૯. અનવસ્થાપ્યતા–ક્રોધાદિકના ઉદયથી સેવન કરેલા પાપની શુદ્ધિને માટે ગુરુએ યથાર્થ આપેલા તપની શુદ્ધિ જ્યાં સુધી નથી કરી ત્યાં સુધી તેને વ્રતને વિષે અથવા વેષને વિષે ન સ્થાપવા તે અનવસ્થાપ્યતા કહેવાય છે.
- ૧૦. પારાંચિત–મુનિઘાત, રાજવધ આદિ મહાઅકૃત્ય સેવવાથી લિંગ, કાલ, ક્ષેત્ર અને તપવંડે તેના પાર પામવા તે.

આ પ્રમાણે પ્રાયશ્ચિત્ત તપના દશ પ્રકાર છે. તે પ્રાયશ્ચિત્ત અપ્રગટપણે લિંગ ધારણ કરનારા, જિનકલ્પિકની તુલ્ય રૂપવાળા અને ક્ષેત્રથી બહાર રહેલા આચાર્યોને શુભ વિસ્તીણે તપ કરતા છતાં જઘન્યથી છ માસ અને ઉત્કૃષ્ટથી બાર વર્ષ સુધી હોય છે, તે પછી એટલે અતિચારનું પારગમન કર્યા પછી અનંતર તેને દ્રીક્ષા અપાય છે અન્યથા અપાતી નથી.

તૃતીય પ્રકાશ રહ્ય

આ દશ પ્રકારના પ્રાયિક્ષત્તમાં છેલ્લાં બે પ્રાયિક્ષત્ત પહેલા સંઘયણવાલા ચાૈદ પૂર્વી સુધી હાેય છે અને બીજા આઠ પ્રાયિક્ષત્ત શ્રી દુઃપ્રસન્નસૂરિ સુધી રહેશે, એમ જાણ્વું.

#### ૩ વિનય

જ્ઞાનાદિક ભેદે કરીને સાત પ્રકારના છે. તેમાં જ્ઞાનાદિકની ભક્તિરૂપ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રના વિનય ત્રણ પ્રકારના છે. તથા મન, વચન અને કાયાએ કરી આચાર્યાદિકને વિષે અકુશલ એટલે નકારી રીતે પ્રવર્તા મન, વચન અને કાયાના નિરાધ અને કુશલ પ્રવૃત્તિવાળા મન, વચન તથા કાયાનું ઉદ્ઘરણ એમ વિનયના છ પ્રકાર થયા. સાતમા આપચારિક વિનય તે ગુરુ આદિકની અનુકૂલ પ્રવૃત્તિરૂપ કહેવાય છે.

આ સાત પ્રકારનાે વિનય સવ<sup>ર</sup>કાળે મુનિઓએ આચરવા યાેગ્ય છે. ૪ વૈયાવચ્ચ

વૈયાવચ્ચ તપ સેવાવૃત્તિમાં આવે છે. આચાર્યાદિકને અન્ન, પાણી, વસ્ન-પાત્રાદિ સ'પાદન કરવાની વિધિના જે વ્યાપાર તે વૈયાવચ્ચ કહેવાય છે.

#### પ સ્વાધ્યાય

અકાલ વેલાના પરિહાર કરીને અથવા પારિસીની અપેક્ષા એ જે અધ્યયન કરવું તે સ્વાધ્યાય કહેવાય છે. તે સ્વાધ્યાય પાંચ પ્રકારે છે. ૧. વાચના, ૨. પૃચ્છના, ૩. પરાવત°ના, ૪. અનુપ્રેક્ષા અને પ. ધમ°કથા એવા તેમના નામ છે.

જે નહીં ભણેલા સૂત્રોનું શાસ્ત્રોક્ત વિધિવડે ગુરુમુખે ગ્રહણ કરવું તે વાચના કહેવાય છે. તેમાં સંદેહ થતાં પૂછવું તે પૃચ્છના કહેવાય છે. તે પૃચ્છના વડે નિશ્ચિત સૂત્રોનું વિસ્મરણ ન થાય તેને માટે ગણવું તે પરાવર્તના કહેવાય છે. સૂત્રની જેમ અર્થનું જે ચિંતવવું તે અનુપ્રેક્ષા કહેવાય છે અને અલ્યાસ કરેલા સૂત્ર અને અર્થના બીજાને ઉપદેશ આપવા તે ધર્મકથા કહેવાય છે.

અહીં સૂત્ર બે પ્રકારે છે. ૧. અંગપ્રવિષ્ટ અને ૨. અંગબાહ્ય. તેમાં બે પગ, બે જંઘા, બે ઉરુ, બે ગાત્ર, બે હાથ, એક ગ્રીવા અને એક મસ્તક એ બાર અંગવાલા પુરુષ ''મુજીવિસિદ્દો"થી એાળખાય છે.

એ પ્રવચનરૂપ પુરુષના અ'ગમાં જે રહેલું તે અ'ગપ્રવિષ્ટ સૂત્ર કહેવાય છે. તે ભાર પ્રકારે છે. આચારાંગ અને સૂત્રકૃતાંગસૂત્ર એ પ્રવચનપુરૂષના બે પગ છે. સ્થાનાંગ અને સમવાયાંગ એ બે તેની જ'ઘા છે. ભગવતી અને જ્ઞાતાસૂત્ર તે તેના બે ઉરુ છે, ઉપાસકદશાંગ તથા અ'તગડદશાંગ તે તેના પીઠ અને ઉદ્દરરૂપ બે ગાત્ર છે, અનુત્તરાવવાઈદશાંગ તથા પ્રક્ષવ્યાકરણ એ બે તેના હાથ છે, વિપાકસૂત્ર તે ગ્રીવા અને દષ્ટિવાદ મસ્તક છે. આ પ્રમાણે પ્રવચનપુરુષના તે સુત્રા બાર અ'ગ રૂપ છે.

હવે જે અ'ગળાદ્ય તે આવશ્યક છે. તે ઉપાંગા, પયન્ના આદિ ભેદથી અનેક પ્રકારનું છે. દીક્ષા ગ્રહણ કરનારને જેટલે વર્ષે જે સૂત્રની વાચના ગ્રહણ કરવા યાગ્ય હાય છે તે સ્વરૂપ વ્યવહારસૂત્ર માંહેલી ગાથાવડે દર્શાવે છે. સ'વત્સરાદિકાલના અનુક્રમે કરી જે જે કાલ પ્રાપ્ત થાય તે તે કાલે ધીરપુરુષ વાચના લે છે, તે કાલ આ પ્રમાણે છે.

ત્રણ વર્ષ ના દીક્ષાપર્યાયવાળા આચારકલ્પ નામના અધ્યયન સુધી વાચના લે છે. ચાર વર્ષવાળા સૂયગડાંગ નામે બીજા અંગ સુધી અને પાંચ વર્ષના દ્રીક્ષિત દશાશ્રુતસ્ક'ધ, કલ્પસૂત્ર અને વ્યવહારસુત્રની વાચના લઇ શકે છે. અહીં આચારકલ્પ એટલે નિશીથસૂત્રનું અધ્યયન સમજવું. આઠ વર્ષના દીક્ષાપર્યા-યવાળા પુરુષ શ્રી સ્થાનાંગ અને ચાેશું સમવાયાંગ વાંચી શકે છે. દશ વર્ષના પર્યાયવાળાથી શ્રી ભગવતીજી વાંચી શકાય છે. અગીઆર વર્ષના પર્યાયવાળાથી ખુડ્ડિયાવિમાણવિભત્તી આદિ પાંચ અધ્યયન વાચ્ય છે. આર વર્ષના પર્યાય-વાળાને માટે શ્રી અરુણાવવાઈ આદિ પાંચ અધ્યયન કહેલા છે. તેર વર્ષના દ્યક્ષાપર્યાયવાળાને ઉદ્દાણશ્રુતાદિક ચાર અને ચૌદ વર્ષના પર્યાયવાળાને શ્રી આશીવિશ ભાવના વાંચનીય છે. પ'દર વર્ષ'ના પર્યાયવાળા દષ્ટિવિષભાવના અને સાળવર્ષના પર્યાયવાળા ચારણભાવના સુધી વાંચી શકે છે. સત્તર વર્ષના પર્યાયવાળાને મહાસુમિણભાવના અને અઢાર વર્ષના પર્યાયવાળાને તેયગનિસગ ભાવના સુધી અધ્યયન કરવું યાગ્ય છે. એાગણીશ વર્ષના પર્યાયવાળાને બારમા દેષ્ટિવાદ વાંચવાની આજ્ઞા છે. અને સંપૂર્ણ વીશ વર્ષના પર્યાયવાળા મુનિને સર્વ સુત્રની આજ્ઞા છે તે સ્વાધ્યાયને કરનારા અને સ'યમમાર્ગ'ને નહીં વિરાધનારા મુનિએાએ વ્યાવિદ્ધત્વ પ્રમુખ અતિચારાે સર્વધા વજેવા જોઇએ. તે અતિચારાે ચૌદ પ્રકારના છે.

૧ વ્યાવિદ્ધત્વ=વિષરીતપણું. ૨ વ્યામેડિત=જીદા જીદા આલાવા મેળવી બે ત્રણ વાર કહેલું. ૩ હીનાક્ષર=હીન અક્ષરપણું. ૪. અત્યક્ષર=વધારે અક્ષરો કહેવા તે. ૫. પદહીનતા=પદ એાછું કહેલું તે. ૬ વિનયહીનતા=વિનયના ત્યાગ કરવા તે. ૭. ઉદાત્તાદિધાષ=હીનપણું, ૮ યાગ હીનતા=યાગની ઉપચારતા ન કરવી તે.

તૃતીય પ્રકાશ ૩૦૧

હ અલ્પશ્રુતને યાગ્ય હાય તેને અધિકશ્રુતનું દાન દેવું. ૧૦ પાછા ઇચ્છતાને કલુષિત હૃદયે પ્રહણ કરવું તે, ૧૧ અકાલે સ્વાધ્યાય કરવા. ૧૨ કાલે સ્વાધ્યાય ન કરવા તે. ૧૩. સ્વાધ્યાયને અવસરે સ્વાધ્યાય ન કરવા, ૧૪ સ્વાધ્યાય ન કરવા હાય ત્યારે સ્વાધ્યાય કરવા.

એ ચૌદ અતિચારનું સ્વરૂપ વિશેષપણે આવશ્યકાદિ સુત્રાથી જાણી લેવું. આ ચૌદ અતિચારાને વર્જ સ્વાધ્યાય કરનારા મુનિઓને મહાન લાભ પ્રાપ્ત થાય છે. જે આ અતિચારાના ત્યાગ કર્યા વિના સ્વાધ્યાય ધ્યાન કરવામાં આવે તા હીનાક્ષર દેાષને કરનારા એક વિદ્યાધરની પેઠે વિદ્યાની નિષ્ફળતા પ્રમુખ મહાદોષા ઉત્પન્ન થાય છે.

## ते विद्याधरनुं द्रष्टांत

એક વખતે રાજગૃહ નગરને વિષે તેની પાસે આવેલા ઉદ્યાનમાં શ્રી વીરપ્રભુ સમાસર્યા. તે સમયે સ્વામીના આગમનની વાર્તા સાંભળી જેનું ચિત્ત સંતુષ્ટ થયેલું છે. એવા શ્રેણિક રાજા અભયકુમાર વગેરેને લઈ ત્યાં આવ્યા, તે પ્રભુને ત્રણ પ્રદ-ક્ષિણા કરી વ'દના કરી ઘણા દેવ અને અસુરકુમારાદિ તથા વિદ્યાધર અને મનુષ્યાના સમહે વિરાજિત એવી સભામાં યાગ્ય સ્થાને બેઠા. ધર્મને સાંભળી પર્પદા પુનઃ પાતપાતાને સ્થાને ગઈ. તેવામાં કાઈ વિદ્યાધર આકાશમાર્ગે ઉડી જતાે હતાે, તે તત્કાલ પૃથ્વી પર પડી ગયા. વિદ્યાધરને પૃથ્વી પર પડતા દેખા શ્રેણિકરાજા વિસ્મય પામ્યા અને તત્કાલ તેણે પ્રભુને તેના પડવાનું કારણ પૂછ્યું. પ્રભુએ કહ્યું કે–'' રાજન્ ! આ વિઘાધર ગગનગામિની વિઘાનાે એક અક્ષર ચુકી ગયાે, તેથી તેના અધઃપાત થયા છે તે હવે આકાશમાગે જવાને સમય થવાના નથી. " આ વખતે શ્રેણીક રાજાની પાસે રહેલાે મ'ત્રી અભયકુમાર પ્રભુનાં વચન સાંભળી તત્કાલ બેઠા થયા અને તેણે ત્યાં જઈ વિદ્યાધરને કહ્યું, " હે વિદ્યા-ધર! તું વિદ્યાના એક અક્ષરથી ભ્રષ્ટ થયાે છે, જે તું મને એ વિદ્યા આપે તાે હું તને તે અક્ષર આપું. " વિદ્યાધરે અભયકુમારનું તે વચન અંગીકાર કયુંં. પછી વિદ્યાધરને એક અક્ષર આપી તેણે તેની પાસેથી આકાશગામિની વિદ્યાત્રહણ કરી. પછી વિદ્યાધર પૂર્ણ વિદ્યા પ્રાપ્ત કરી આકાશમાગે ચાલ્યા ગયા અને અભયકમાર અનુક્રમે પાતાને સ્થાને આવ્યા.

આ વિદ્યાધરના દર્ષાતના લેશ સાંભળી મુનિઓએ પૂર્વે કહેલા દાષાના ત્યાગ કરવા યત્ન કરવા. વળી પાતે સ્વાધ્યાય કરતા અને બીજાને કરાવતા એવા મુનિઓએ પ્રથમ સાળ વચના અવશ્ય જાણવા જોઇએ. તે સાળ વચના શ્રી અનુયાગ-દ્વારાદિ સુત્રોમાં આ પ્રમાણે આપેલાં છે. ૩ લિંગ, ૩ વચન, ૩ કાલ, ૧ પરાક્ષ, ૧ પ્રત્યક્ષ, ૪ ઉપનય–અપનય અને ૧ અધ્યસ્થ–એ સાળ વચના કહેવાય છે.

- ર લિંગ ત્રણ છે: ૧ પુરુષલિંગ, ૨ સ્ત્રીલિંગ અને ર નપુ'સકલિંગ.
- ૩ વચન :– ૧ એકવચન, ૨ દ્વિવચન અને ૩ અહુવચન.
- ૩ કાલ :– ૧ અતીત, ૨ અનાગત અને ૩ વત<sup>ર</sup>માન.
- ૧ પરાક્ષ :- તે નિદે શવચન.
- ૧ પ્રત્યક્ષ :– એટલે 'આ,' પ્રત્યક્ષવચન.
- ૪ ઉપનય-અપનય :- ચાર પ્રકારે છે. જે પ્રશ'સાવચન તે ઉપનય વચન. જેમકે "આ રૂપવતી સ્ત્રી છે." જે નિંદાવચન તે અપનય વચન છે. જેમકે ''આ સ્ત્રી રૂપવતી છે, પણ દુઃશીલવાળી છે." અપનય-ઉપનય એટલે નિંદા કરીને પ્રશ'સા કરવી તે. જેમ કે- " આ સ્ત્રી કુર્યા છે પણ સુશીલવતી છે."
- ૧ ચિત્તમાં બીજી' ધારણ કરીને છેતરવાની બુબ્રિએ બીજી' કહેવા ઇચ્છતાં છતાં પણ જે ચિત્તમાં છે તે તત્કાલ બાેલી નાંખે તે અધ્યસ્થવચન કહેવાય છે.

જેઓ આ સાળ વચનના અજ્ઞાત હાઇ સુત્રવાચનાદિમાં પ્રવતે છે, તે મૂઢ જીવા જિનવચનને ઉલ્લ'ઘન કરનારા હાવાથી જિનાજ્ઞાના વિરાધક છે, એમ સમજવું. તેથી ઉત્તમ મુનિઓએ પ્રથમ કહેલા વિધિથી પરિજ્ઞાનપૂર્વ સુત્ર અર્થના સ્વાધ્યાય કરવા.

#### ૪. ધ્યાન

અ'તમું ફૂર્ત માત્ર કાલ સુધી ચિત્તના એકાગ્ર અધ્યવસાય કરવા તે ધ્યાન કહેવાય છે. તે ધ્યાન ચાર પ્રકારનું છે. ૧ આત્ત, ૨ રાષ્દ્ર, ૩ ધર્મ અને ૪ શુક્લ. તેમાં આત્ત'ધ્યાન ચાર પ્રકારે છે. ૧ ઇષ્ટવિયાગ, ૨ અનિષ્ટ સંયાગ, ૩ રાગચિંતા અને ૪ અપ્રશાચ વિષય.

૧ ઈષ્ટ એવા શબ્દ, રૂપ, રસ, ગ'ધ, સ્પશ° લક્ષણવાળા વિષયોના જે વિયાગ, એટલે "આ મને કદિ પણ ન થાએા" ઇત્યાદિ ચિંતવવું તે ઇષ્ટ વિયાગ નામે પહેલું આત<sup>જ</sup>ધ્યાન કહેવાય છે. ર "અનિષ્ટ શબ્દાદિક વિષયાના સ'યાગ મને કાઈ દિવસ પણ ન થાએા" એલું જે ચિંતવન તે અનિષ્ટ સ'યાગ નામે બીજીં આત'ધ્યાન કહેવાય છે.

૩ રાેગની ઉત્પત્તિ થતાં જે ઘણી ચિંતા કરવી તે રાેગચિંતા વિષય નામે ત્રીજી' આત્ત<sup>લ્</sup>યાન કહેવાય છે.

૪ દેવપણાની અને ચક્રવર્તીપણાની ઋક્રિની પ્રાર્થના કરવા પ્રમુખ અના-ગત કાલ સંઅ'ધી કાર્ય'ના શાેક કરવા, તે અત્રશાેચ વિષય નામે ચાેશું આત<sup>્દ</sup>યાન કહેવાય છે, આ ધ્યાન શાેક, આક્રંદન, સ્વદેહતાડન આદિ લક્ષણાેથી આળખાય છે. તે તિર્ધચની ગતિના કારણરૂપ કહેવાય છે. આ ધ્યાનના સંભવ છદ્દા ગુણસ્થાન સુધી છે, એમ જાણવું.

દુર્ભલ પ્રાણીઓને જે સેવરાવે તે રુદ્ર કહેવાય છે, તે પ્રાણિવધ આદિ કાય વડે પરિણત એવા આત્માનું જે કર્મ તે રાદ્ર અથવા તે રુદ્રપણાના જે ભાવ (ક્રિયા) તે રાદ્ર કહેવાય છે. તે સંબ'ધી જે ધ્યાન તે રાદ્રધ્યાન કહેવાય છે. તે રાદ્રધ્યાનના ચાર પ્રકાર છે. ૧. હિંસાનુઅ'ધી, ૨ મૃષાનુઅ'ધી, ૩ ચાર્યાનુઅ'ધી અને ૪, પરિગ્રહરક્ષણાનુઅ'ધી એવા તેનાં નામ છે.

૧ પ્રાણીઓના વધ, **અ'ધન, દહન, અ'કન અને મારણાદિકનુ' ચિંતવન** તે હિંસાનુઅ'ધી રૈાદ્રધ્યાન કહેવાય છે.

ર પિશુનતા સત્યાસત્ય અને ઘાતાદિકનું ચિંતવન કરવું તે મૃષાનુઅ'ધી રાૈદ્રધ્યાન કહેવાય છે.

ર તીલકાય, લાેભાકુલ, પ્રાણીનાે ઉપઘાત કરવામાં તત્પરતા, પરલાેકના ભય તરફ ઉપેક્ષા તથા પરદ્રવ્યના હરણના ચિંતવન તે ગાૈયાનુઅ'ધી રાૈદ્રધ્યાન કહેવાય છે.

૪ સવ°જનાને શ'કામાં પાડવાની તત્પરતા, ઉપઘાત કરવામાં પરાયણતા, વિષયસુખની સાધકતા તથા દ્રવ્યના સ'રક્ષણનું ચિંતવન, તે પરિગ્રહરક્ષણાનુઅ'ધી નામે રાદ્રધ્યાન કહેવાય છે. આ ધ્યાન પ્રાણિવધાદિ લક્ષણાથી એાળખાય છે, તેથી તે નરકગતિના કારણરૂપ થાય છે.

આ રૈાદ્રધ્યાનના સ'ભવ પાંચમા ગુણઠાણા પર્યંત જાણવા. કેટલાએક આચાર્યા આ ધ્યાનના ચાથા પ્રકાર (પરિગ્રહરક્ષણાનુભ'ધી)ને છઠા ગુણઠાણા સુધી માને છે. ધમ ધ્યાનનું લક્ષણ આ પ્રમાણે છે-ધમ એટલે ક્ષમાદિ દશ પ્રકારના ધમ, તેનાથી યુક્ત અથવા તે સંબંધી તે ધમ ધ્યાન કહેવાય છે. તે ધમ ધ્યાન યાર પ્રકારનું છે. ૧. આજ્ઞાવિચય, ૨. અપાયવિચય, ૩. વિપાકવિચય અને ૪. સંસ્થાનવિચય. એવા તેનાં નામ છે.

૧ શ્રીમાન્ સર્વજા પુરુષાની આજ્ઞાનું જે અનુચિંતન, તે આજ્ઞાવિચય નામે ધમ<sup>લ્</sup>યાન કહેવાય છે.

ર રાગ, દ્રેષ અને કષાયને વશવર્તી એવા પ્રાણીઓના સાંસારિક કષ્ટોનું જે ચિંતવન તે અપાયવિચય નામે ધમ<sup>°</sup>ધ્યાન કહેવાય છે.

ર જ્ઞાનાવરણાદિક કર્મીના શુભાશુભ વિપાકનું જે ચિંતવન કરવું તે વિપાક-વિચય નામે ધર્મ'ધ્યાન કહેવાય છે.

૪ ભૂમ'ડળ, દ્વીપ અને સમુદ્ર પ્રમુખ વસ્તુના સ'સ્થાનાદિકનું જે વિચારવું તે સ'સ્થાનવિચય નામે ધમ<sup>°</sup>ધ્યાન કહેવાય છે.

આ ધમ<sup>લ્</sup>ધ્યાન જિનેાક્ત ત<sub>ત્ત્</sub>વ પર શ્રદ્ધા કરવાના શુભ ચિદ્ધરૂપ છે અને દેવગતિ આદિ ફળનું સાધક છે. એ ધ્યાનના સંભવ ચાેથા અથવા પાંચમા ગુણકાણાથી આર'ભીને સાતમા તથા આકમા ગુણકાણા પર્યંત છે, એમ જાણવું તેને વિષે પહેલા બે ભેદ ચાેથે ગુણકાણે અને પહેલેથી ત્રણે ભેદ પાંચમે ગુણકાણે-એટલા વિશેષ છે.

આઠ પ્રકારના કમેલા મલને શોધે તે શુક્લ કહેવાય છે. તે સંઅ'ધી જે ધ્યાન તે શુક્લધ્યાન. તે શુક્લધ્યાન ચાર પ્રકારે છે. ૧. પૃથક્ત્વ વિતકે સપ્ર- વિચાર, ૨. એકત્વવિચાર અપ્રવિચાર, ૩. સૂક્ષ્મક્રિયા અપ્રતિપાતિ અને ૪. સમુચ્છિન્નક્રિયા અનિવૃત્તિ, એવા તેનાં નામ છે.

૧ જેને વિષે ભાવશ્રુતને અનુસારે અ'તર'ગધ્વનિરૂપ વિતક'શ્રુત અથ'થી અથી'તરમાં, શબ્દથી શબ્દાંતરમાં અને યાગથી યાગાંતરમાં સ'ક્રમે છે, વળી પાતાના શુદ્ધ આત્મદ્રવ્યી દ્રવ્યાન્તરને પામે છે, ગુણથી ગુણાંતરને પામે છે અને પર્યાયથી પર્યાયાન્તરને પામે છે. તેને માટે કહ્યું છે કે–

''श्रुतचितात्रितर्कः स्याद्, विचारः संक्रमो मतः । ृष्टथक्त्वं स्यादनेकत्वं, भवत्येतत् त्रयात्मकम् ॥ १ ॥ "

" જે શ્રુતની ચિંતા તે વિતર્ક, સંક્રમ તે વિચાર અને પૃથક્ત તે અનેક-પ**ણું** એ ત્રણ વસ્તુમય પહેલા પાચા થાય છે. વિતર્કને માટે આ પ્રમાણે કહેલું છે:– स्वशुद्धात्मानुभृत्यातम भावश्रुतवलंबनात् । अंतर्जल्पो वितर्कः स्यात्, यस्मिस्तत् सवितर्कजम् ॥१॥ अर्थादर्थीतरे शब्दाच्छन्दांतरे च संक्रमः । योगाद्योगांतरे यत्र, सविचारं तदुच्यते ॥२॥ द्रव्याद् द्रव्यान्तरे याति, गुणाद्याति गुणान्तरम् । पर्यायादन्यपर्यायं, सपृथक्तं भवत्यतः ॥३॥

આ ત્રણ શ્લેાકના ભાવાથ<sup>°</sup> ઉપર કહેવામાં આવ્યા છે. આ શુક્લધ્યાનના પહેલા પાયા આઠમા ગુણસ્થાનથી આર'ભી અગી-આરમા ગુણસ્થાન સુધી હાય છે.

ર શુક્લધ્યાનના એકત્વવિતક અપ્રવિચાર નામે બીજો પાયા નિશ્વલ એક દ્રવ્યનું અથવા એક પર્યાયનું અથવા એક ગુણનું અથવા શબ્દથી શબ્દાંતરનું ઈત્યાદિ જે સંક્રમણ તેનાથી રહિત છે. ભાવશ્રુતાલ ખન વંડે ચિંતવન કરવારૂપ બીજો પાયા બારમા ગુણકાણે હાય છે અને તે પછી તેરમે ગુણસ્થાને ધ્યાનાં-તરિકા હોય છે.

ક તે પછી જેને વિષે કેવલી ભગવાન અત્યંત આત્મશક્તિવડે બાદર કાયયોગમાં આત્મસ્વભાવથી સ્થિતિ કર્યા બાદ બાદર મન-વચન યુગલને સૃક્ષ્મ કરે છે, તે પછી સૃક્ષ્મ વચન તથા મનને વિષે સ્થિતિ કરી બાદર કાય-યાગને સૃક્ષ્મતામાં લઇ જાય છે. તે પછી સૃક્ષ્મ કાયયોગમાં ક્ષણમાત્ર સ્થિતિ કરી તત્કાલ સૃક્ષ્મ વચન તથા મનના સવલ્યા નિશ્રહ્ઠ કરે છે. ત્યારબાદ સૃક્ષ્મ કાયયોગે ક્ષણમાત્ર સ્થિતિ કરી સૃક્ષ્મ ક્રિયાવાલા જ્ઞાન સ્વરૂપી પાતાના આત્માને પાતાની મેલે અનુભવે છે અને તેને યાગ્ય એવા જે શુભ પરિણામ તેથી પડવાપણું થતું નથી. આ શુક્લધ્યાયનના ત્રીએ પાયા કહેવાય છે. એ તેરમા ગુણકાણાના અતે પ્રાપ્ત થાય છે.

૪ જેને વિષે સૂક્ષ્મ ક્રિયાના પણ સમુચ્છેદ થાય છે, તે શુક્લધ્યાનના ચાથા પાયા છે. તે ચાદમે ગુણકાણે હાય છે તે પછી જીવ સિક્ષિપદને પામે છે.

એ ધ્યાન અબાધા અને અસ'માહાદિ લિંગ ગમ્ય છે અને માક્ષફલનું સાધક છે એમ સમજવું. એથી અક્રિયપણાને યાગ્ય પરમવિશુદ્ધ પરિણામની નિવૃત્તિ પણ હાતી નથી

એ ચાર ધ્યાનમાં ધમ'ધ્યાન તથા શુક્લધ્યાન–એ બે નિજ'રાના હેતુ હેાવાથી અલ્ય'તરતપરૂપ સમજવા અને આત' તથા રૌદ્ર એ બે બ'ધના હેતુ છે, નિજ'રાના હેતુ નથી તેથી તે તપરૂપ નથી, માટે ઉત્તમ બુદ્ધિવાલા પુરુષોએ આત' તથા રૌદ્ર બ'ને ધ્યાનના પરિહાર કરવા. અન્યથા ન'દ મણિઆર તથા ક'ડરીકાદિની જેમ મહાદુઃખની પ્રાપ્તિ થાય છે.

પ જો કે ચિત્તનું અતિચ'ચલપણું હોવાથી મનુષ્ય કુધ્યાનને પામે છે તાેપણ વીર પુરુષાએ પ્રસન્નચંદ્રાદિકની પેઠે તે દુધ્યાનને નિવારવા માટે આત્મવીય'ના ઉલ્લાસ પ્રકટ કરવા–વીય' ફેારવલું અને શુભધ્યાનના વિચ્છેદ ન થાય, તેના અભ્યાસ કરવા.

ક ઉત્સર્ગ એટલે ત્યાજ્ય વસ્તુના સમ્યક્ પ્રકારે ત્યાગ કરવા તે. તે ઉત્સર્ગ એ પ્રકારે છે. ૧ બાદ્ય અને ૨ અભ્ય'તર. બીજા અભ્ય'તર ઉત્સર્ગમાં ક્રોધા-દિક કષાયના ત્યાગ કરવાના છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય છે કે–ઉત્સર્ગ પ્રાયિક્ષત્તમાં આવી જાય છે, તો પછી ફરીવાર કહેવાનું શું કારણ છે?

તેના ઉત્તરમાં કહેવાનું કે–એ સત્ય છે, પરંતુ પૂર્વે અતિચારની શુદ્ધિને માટે કહેલ છે અને અહીં તેા સામાન્યથી નિજેરાને માટે કહેલ છે. તેથી તેમાં યુનરુક્તિના દાષ આવતા નથી.

આ છ પ્રકારના તપ લાકાથી અણુઓળખાતા હાવાથી, અત્ય મતવાળાઓએ નહીં સેવાતા હાવાથી અને માલની પ્રાપ્તિમાં અ'તર'ગપણે રહેલ તેથી આભ્ય'તર કમ'ને તપાવનાર હાવાથી તે આભ્ય'તર તપ કહેવાય છે. એ પ્રકારે તપનું સ્વરૂપ કહેવામાં આવ્યું. પ

#### સંયમનું સ્વરૂપ

સ'યમ શબ્દના અથ° આ પ્રમાણે છે–સં અટલે સમ્યક્ પ્રકારે यम એટલે સાવદ્ય યાગથી નિવૃત્ત થવું, તે સ'યમ કહેવાય છે. તેના સત્તર ભેદ છે. પાંચ પ્રાણાતિપાતાદિકથી વિરમવું અને પ'ચ મહાત્રતનું ધારણ કરવું તે–તેમના ત્રતાનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે:–

૧ ત્રસ સ્થાવરાદિ સર્વ જીવાને મન, વચન, કાયાએ કરી પાતે હણે નહીં, બીજાની પાસે હણાવે નહીં અને હણનારને અનુમાદે નહીં. तृतीय प्रधाश ३०७

ર તેમ ત્રિવિધ ત્રિવિધ ભાંગાએ કરી રાગ, દ્વેષ, ક્રોધ, માન, માયા, લાભ, હાસ્ય અને કલહાદિકે કરી પ્રાણાંતે પણ મૃષાવાદ બાેલે નહીં.

તે મૃષાવાદ ચાર પ્રકારે છે. ૧ સદ્દભાવનિષેધ, ૨ અસદ્દભાવ ઉદ્દભાવન, ૩ અર્થા'તર અભિધાન અને ૪ ગહીવચન. પહેલા ભેદમાં આત્મા નથી ઈત્યાદિ માનવું. બીજામાં શ્યામાક નામે ધાન્ય અથવા ચાખા જેટલાે અથવા લલાટને વિષે રહેલાે આત્મા છે તેમ માનવું. ત્રીજા ભેદને વિષે ગવાદિકને અશ્વાદિકના શબ્દે કહેલા તે અને ચાથા ભેદમાં કાણાને કાણા કહી બાલાવવાે તે.

ર ચારિત્રવ'ત સાધુ ઉપયાગવ'ત થઈ ત્રિવિધ ત્રિવિધ ભાંગે કરી. ૧ જવ-અદત્ત, ૨ તીથ'કર અદત્ત, ર સ્વામિઅદત્ત અને ૪ ગુરુઅદત્ત એવી વસ્તુ પણ ન ગ્રહણ કરે.

[૧] જે જીવઅદત્ત છે તે સચિત્ત કહેવાય છે. તે પાતાના વિનાશની શંકા કરતા જીવાવંડે પોતે આશ્રય કરેલ શરીરનું અપ'ણ ન કરેલ હાવાથી જે સચિત્તને ગ્રહણ કરે તે જીવઅદત્ત કહેવાય છે. શિષ્યને બલાત્કારે દીક્ષા આપવી તે જીવ-અદત્ત કહેવાય છે.

[ર] અચિત્ત હેાય તાેપણ જેને માટે તીથ°કરની આજ્ઞા ન હેાય, એવા સુવર્ણાદિકને ગ્રહણ કરવું તે તીથ°કર અદત્ત કહેવાય છે.

[૩] તીથ°કર પ્રભુએ આજ્ઞા આપ્યા છતાં જે વસ્તુ તેના સ્વામીએ– ધણીએ ન આપી છતાં ગ્રહણ કરવામાં આવે તે સ્વામિઅદત્ત કહેવાય છે.

[૪] ધણીએ આજ્ઞા આપી છતાં કાેઇ કારણને લઈને જે વસ્તુ ગુરુએ નિષેધેલી હાેય, જેમકે-"હે મુનિ! તું આ વસ્તુ ત્રહણ કરીશ નહીં." તે છતાં લાભાદિકને વશ થઇ ત્રહણ કરે તાે તે ગુરુઅદત્ત કહેવાય છે. અથવા ગુરુના કહા સિવાય જે ભાજનાદિક ભાગવવાં તે પણ ગુરુઅદત્ત કહેવાય છે.

૪ સાધુ અઢાર પ્રકારનું મૈથુન સેવે નહીં. તેમાં ઔદારિક શરીર સંબ'ધી મૈથુન મને કરી સેવે નહીં, બીજાને સંવવામાં પ્રેરણા કરે નહીં અને બીજા સેવનારને સારા જાણે નહીં એમ ત્રણ ભેદ થાય છે. તેવી રીતે વચને કરીને અને કાયાએ કરીને એમ બધા મળી નવ ભેદો થાય છે.

એવી રીતે ઔદારિકે કરી જેમ નવ બદા થાય, તેમ વૈક્રિયવડે પણ મૈશુનના નવ બેદ થતાં સર્વ મળી મેશુનના અઢાર બેદ થાય છે.

સ'યમને ઉપકાર કરનારી ઉપધિ સિવાય મુનિએ ત્રિવિધ ત્રિવિધ ભાંગે કરી પરિત્રહનો ત્યાગ કરવો. તે સ'યમને ઉપકાર કરનારી ઉપધિના બે પ્રકાર છે. ૧ ઔધિક અને ૨. ઉપત્રહિક. જે પ્રવાહે કરીને ત્રહણ થાય અને કારણે ભાગવાય તે ઔધિક ઉપધિ કહેવાય છે. તેના વસ્ત્ર, પાત્ર, રજોહરણાદિ ચૌદ ભેંદા છે. જે કારણ છતે ત્રહણ કરાય છે અને કારણ પડયે ભાગવાય છે, તે ઉપત્રહિક કહેવાય છે. તે સ'થારા, ઉત્તરપટ વગેરેના પ્રકારે છે. તે ઔધિક અને ઉપત્રહિક ઉપધિને વિષે મુનિએ મમત્વને ધારણ 'કરલું નહીં. મમત્વથી રહિત થઇ માત્ર સ'યમયાત્રાને માટે બે પ્રકારની ઉપધિને ધારણ કરતાં છતાં મુનિઓ નિષ્પરિ-પ્રહી જ ગણાય છે. તેને માટે કહ્યું છે કે—

"न सो परिग्गहो बुत्तो, नाइपुत्तेण तायिना । मुच्छा परिग्गहो बुत्तो, इइ बुत्तं महेसिणा ॥ १ ॥"

" ત્રાતા એવા જ્ઞાતપુત્ર–મહાવીર પ્રભુએ તે પરિગ્રહ કહ્યો નથી, પણ મૂચ્છાને પરિગ્રહ કહેલાે છે અને મહર્ષિએાએ પણ તેમજ કહ્યું છે." ૧

અથવા મુનિ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવ એ ચાર વસ્તુમાં મમત્વ કરે નહીં. ૧ તેમાં દ્રવ્યથી ઉપધિને વિષે અથવા શ્રાવકાદિકને વિષે, ૨ ક્ષેત્રથી નગર ગ્રામ તથા સુંદર ઉપાશ્રયને વિષે, ૩ કાલથી શરદૠતુ અથવા દિવસાદિકને વિષે. ૪ ભાવથી શરીરની પુષ્ટિ આદિમાં તથા ક્રોધાદિકમાં મમત્વને ધારણ કરે નહીં.

વળી મહાત્રતને ઉપયાગી હોવાથી છઠ્ઠ' રાત્રિભાજન નિવૃત્તિરૂપ ત્રત પણ મુનિઓએ અવશ્ય ધારણ કરતું. તે રાત્રિભાજન ચાર પ્રકારે છે: – ૧ દિવમે લાવેલું દિવસે ભાગવતું. ૨ દિવસે લાવેલું રાત્રે ખાતું. ૩ રાત્રે લાવેલું રાત્રે ખાતું અને ૪ રાત્રિએ લાવેલું દિવસે ખાતું. તેને વિષે દિવસે આણેલા અશ-નાદિકને ગ્રહણ કરી રાત્રે તેને ઉપાશ્રયમાં સમ્યક્ પ્રકારે રાખા બીજે દિવસે ભાગવનારને પહેલા ભેદ, દિવસે લાવેલું રાત્રે ભાગવતું તે બીજો તથા બીજા ભેદા સુગમ છે.

આ ચાર પ્રકારનું રાત્રિભાજન પ'ચ મહાવ્રતનું ઘાત કરનાર હાવાથી, તેમજ જિનાગમમાં તથા અન્યમતિઓના આગમમાં તેનું નિષેધપણું હાવાથી, તે પરિહરવાને અશક્ય છે તાપણ તેમાં કું શુ આદિ સૃક્ષ્મ જીવાના વધ હાવાથી, સવ વિરતિધર સાધુઓએ તેના અવશ્ય પરિહાર કરવા. એ રીતે પ'ચમહાવ્રતના પાલવા સંબ'ધી સ્વરૂપ કહેવામાં આવ્યું.

## પાંચ ઇંદ્રિયાના નિત્રહતું સ્વરૂપ

પંચ મહાવ્રતને પાલવાની ઈચ્છા રાખનારા મુનિ રાબ્દ, રૂપ, ગંધ, રસ અને સ્પરા પાંચ વિષયોમાં રાગદેષના ત્યાગ કરી શ્રોત્ર, નેત્ર, ઘાણ જિહ્ના અને સ્પરા લક્ષણવાળી પાંચ ઈ દિયોના નિગ્રહ કરે. તેમાં ૧ સુસ્વર–મધુર સ્વરવાળા એવા મુરજ, વેશુ, વીણા, સ્ત્રી આદિના શુભ અને કાગ, ઊંટ, ઘુવડ ગઘેડા, ઘંટી અને રેંટ આદિના અશુભ શબ્દો સાંભળીને તથા ર અલ'કાર, ગજ, ઘોડા, વિનતા આદિનું શુભ અને કબ્જ, કષ્ટી, વૃદ્ધ અને મડદું આદિનું અશુભરૂપ દેખીને તથા ર ચ'દન, કપૂર, અગર, કસ્તૂરી આદિના શુભ અને મલ, મૃત્ર, મરેલા કલેવર આદિના અશુભ ગ'ધને સુંધીને તથા ૪ ખાંડ, સાકર માદક આદિના શુભ અને લુખું વાસી અન્ન અથવા કાહી ગયેલું અન્ન અને ખારું પાણી ઈત્યાદિકના અશુભ સ્વાદ કરીને તથા પ સ્ત્રી, તલાઈ અને વસ્ના-દિકના શુભ અને પાષાણ, કંટક, કાંકરાદિકના અશુભ સ્પરા અનુભવીને તેઓ ઉપર જ્યારે 'આ મને ઇષ્ટ છે' એવા રાગ. અને 'આ મને અનિષ્ટ છે' એવા દ્રેષ ધારણ ન કરે ત્યારે અનુકમે તે શ્રાત્રાદિક ઇન્દ્રિયાના નિગ્રહ થાય છે.

વળી કદ્યી મુનિને પૂર્વે ભાગવેલા ભાગ, ક્રીડાનું સ્મરણ થઇ આવે તેમ, વલી કુત્હલપણાને લઇને ઇંદ્રિયા ઉદ્ધત થઇ જાય ત્યારે મુનિએ આ પ્રમાણે આત્માને શીખામણ દેવી:-

" परिमियमाउ जुन्वण मसंठियं वाहिवाहियं देहं । परिणइविरसा विसया, अणुरज्जिस तेसु किं जीव ॥ १ ॥"

આયુષ્ય પરિમિત છે. યાૈવનવય અસ'સ્થિત છે, શરીર વ્યાધિવંડે પીડિત છે અને વિષયાની પરિણતિ મહાવિરસ છે, માટે હે જીવ! તું એને વિષે શું રાચે છે ? ૧

જે મુનિ ઈંદ્રિયાના નિત્રહ કરે નહીં, પરંતુ ઉદ્ધત અધાની પેઠે પાતાની ઇચ્છાઓને ચલિત કરે, તે આ લાક તથા પરલાકમાં માટા દુઃખનું ભાજન અને છે.

આ વિષે શ્રી જ્ઞાતાધમ<sup>c</sup>કથા સૂત્રને વિષે અન્વય તથા વ્યતિરેકથી બે કાચબાના દર્શાતા આપેલા છે.

બે કાચળાના દર્ણાતાે

વારાણસી નગરીની પાસે ગ'ગાનદીમાં મૃદ'ગતીર નામે એક દ્રહ છે. તેમાં ગુપ્તે'દ્રિય અને અગુપ્તે'દ્રિય નામે બે કાચબાએા રહેતા હતા. તે બ'ને એક દિવસે સ્થલચારી કીડાઓના માંસની ઇચ્છાવાળા થયા. તેથી તેઓ દ્રહની અહાર નીકળ્યા. કાઈ દુષ્ટ બે શીયાલાએ તેમને જેયા, ત્યારે તેઓ અંને ભયભીત થઈ ગયા. તત્કાલ પાતાના અચાવ કરવા તેઓ ચારે પગ અને શ્રીવા કરાટી (=માથાની ખાપરી)માં ગાપવી ચેષ્ટારહિત નિજીવની પેઢે થઈ ગયા. પેલા શીયાલીઆઓ ચંચળતાથી તેમને ઉંચા નીચા કરવા લાગ્યા અને તેમની પર ચરણાના આઘાત કરવા લાગ્યા. તેમ કરવાથી તેઓ તે કાચબાઓને કાંઈ વિકૃતિ કરી શક્યા નહીં. પછી તેઓ શ્રાંત થઈ ત્યાંથી દૂર જઈ એકાંતે સ્થિર થઈને રહ્યા.

આ વખતે જે અગુપ્તે દ્વિય કાચળા હતા, તેણે ચપલતાથી પાતાની ડાંકને ચરણાની બહાર કાઢી, તેવામાં પેલા બ'ને શીયાળા દાડી આવ્યા અને તેના શરીરના કકડે કકડા કરી તેને મરણ પમાડી દીધા. જે બીજો ગુપ્તે દ્વિય કાચળા હતા, તે અચપળ હાવાથી ઘણા વખત સુધી તેવી જ સ્થિતિમાં રહ્યો. જયાં સુધી તે બ'ને શીયાળીઆઓ ત્યાં રહ્યા, ત્યાં સુધી તેણે ક'ઇપણ ચપળતા કરી નહીં. શીયાળીઆએ ઘણી વાર બેસી થાકી ગયા અને પછી ત્યાંથી બીજે સ્થળે ચાલ્યા ગયા. તે પછી તે ગુપ્તે દ્વિય કાચળા હળવે હળવે દિશાનું અવલાકન કરતા ચાલ્યો અને કૃદ્યોને પેલા દ્રહમાં પડ્યો, પછી તે સુખી થઈ રહ્યો.

આ પ્રમાણે પાંચ અ'ગાને ગાપવનારા તે કાચબાની જેમ જે મુનિ પાંચ ઇંદ્રિયાને ગાપવનાર થાય છે, તે સદા રહે છે અને પેલા બીજા અગુપ્તે'દ્રિય કાચબાની પેઠે જે પાંચ ઇંદ્રિયાને ગાપવતા નથી, તે મુનિ દુઃખી થાય છે. તેથી મુનિએ પાંચ ઇંદ્રિયાના જય કરવામાં યત્ન કરવા. ઇંદ્રિયાના જય કરવામાં તે છે કાચબાના ઉપનય દર્શાવી ઇંદ્રિયનિગ્રહરૂપ સ'યમ કહેલા છે.

## કષાયજયનું સ્વરૂપ

પાંચ ઇંદ્રિયાના નિગ્રહ કરનાર સાધુઓએ ક્રોધાદિ ચાર કષાયા કે જે અનુ-દિત છે તેમના અનુદીરણાવડે અને જે ઉદય આવેલા છે તેમને નિષ્ફળ કરવાવડે જય કરવા એટલે નિરાધ કરવા.

#### કપાય શબ્દના અથ<sup>°</sup>

જેનાથી પ્રાણી કષ એટલે સ'સારને આય કહેતા પામે તે કષાય કહેવાય છે. ક્રોધ, માન, માયા લાભ. એવા તેના ચાર પ્રકાર છે. તે ચાર કષાયાના પ્રત્યે-કના અન'તાનુખ'વી આદિ ચાર ચાર ભેદ છે. ૧ અનંતભવ ભમવાપણે કરી જેમાં કમ<sup>c</sup>નો અનુબ'ધ થાય, તે અન'તાનુબ'ધી કહેવાય છે. તેવા અન'તાનુબ'ધી ક્રોધાદિકના ઉદયથી જીવા સમ્યક્ત્વને પામતા નથી, અથવા પામે તેા તેઓ સમ્યક્ત્વને વમી નાંખે છે.

ર જેને સવ થા વિરતિરૂપ પ્રત્યોખ્યાન નથી તે અપ્રત્યાખ્યાન કહેવાય છે. તેવા અપ્રત્યાખ્યાન ક્રોધાદિકના ઉદયથી સમ્યકૃત્વ પામેલા હેાય તા પણ તેવા જ્વાને દેશવિરતિના પરિણામ થતા નથી અને થતા હાય તા અવશ્ય નાશ પામે છે.

3 પ્રત્યાખ્યાનને આવરે તે પ્રત્યાખ્યાનાવરણીય કહેવાય છે. તેના ઉદ્દયથી જ્વા સર્વ્લવરતિના પરિણામને પામતા નથી અને જો પામ્યા હાય તાે તેના વિનાશ થઈ જાય છે. અહિં દેશવિરતિના નિષેધ નથી.

૪ જે જરા આળે એટલે પરિષદ ઉપસર્ગા આવી પડતાં સાધુઓને પણ ઔદયિકભાવમાં લાવે તે સંજ્વલન કહેવાય છે. તેના ઉદયથી જીવને યથાખ્યાત ચારિત્ર હેાતું નથી, પરંતુ તેને ચારિત્રના બીજા ભેદા થવાના સંભવ છે.

આ અનંતાનુભ'ધી આદિ કષાયા અનુક્રમે યાવજ્જવ, વર્ષ, ચાર માસ અને પક્ષ સુધીની સ્થિતિવાળા છે. અનુક્રમે ૧ નરક, ર તિર્યંચ, ૩ મનુષ્ય અને ૪ દેવગતિને આપનારા છે. અગીયારમા ગુણકાણાના અગ્રભાગે આરૃઢ થયેલા સાધુને પાડી દઈ કરીથી મિથ્યાત્વરૂપ અ'ધ કૂવામાં ફેકનારા છે. શુદ્ધ આત્મ-ગુણના ઘાતક છે અને સવે અનવેના મૂલ છે, માટે બુદ્ધિમાન ઉત્તમપુરુષાએ તેમના સવેથા વિશ્વાસ ન કરવા, તેમના નિગ્રહ કરવામાં જ ઉદ્યમ કરવા. તેને માટે કહ્યું છે કે-

"जाजीव वस्सि चउमास पक्खगा नस्य तिस्यि नर अमरा । सम्माणु सन्विवरह, अहक्खाय चिस्त्वियायकरा ॥ १ ॥" "जइ उवसंतकसाओ, लहइ अंगंत पुणोवि पिडवायं । न हुते विससियव्वं, थोवेवि कसायसेसंमि ॥ २ ॥"

આ બે ગાયાના ભાવાર્થ ઉપર દર્શાવેલા છે, તેમાં બીજી ગાયાના ચાયા પદના અર્થ એવા છે કે–" થાડામાં થાડા પણ કષાય હાય તેના પણ વિશ્વાસ ન કરવા. વળી પણ કહ્યું છે, કે–

" तत्तिमिणं सारमिणं, दुवालसंगीइ एस भावत्थो । जे भवभमण सहाया, इमे कसाया चइउजंति ॥ १ ॥" "તત્ત્વ પણ આ છે, સાર પણ આ છે, અને દ્વાદશાંગીના પણ એ જ ભાવાથ છે કે જે ભવભ્રમણામાં સહાયભૂત એવા કષાયા છે, તે ત્યાગ કરવા યાગ્ય છે." ૧ એવી રીતે કષાયજયરૂપ સંયમનું સ્વરૂપ જાણવું.

### दं ६विरति स्वरूप

હવે ત્રણ દ'ડની વિરતિનું સ્વરૂપ કહે છે. ઉપર કહેલા ચાર કષાયાના જિતનારા મુનિ મન, વચન અને કાયાના ત્રણ દ'ડથી વિરમે છે. અને ત્રણ ગુપ્તિને ધારણ કરે છે. અહીં આગમમાં કહેલા વિધિ પ્રમાણે તા અશુદ્ધ ક્રિયાથી નિવૃત્ત થયેલા અને શુદ્ધ ક્રિયામાં પ્રવતે લા એવા મન, વચન તથા કાયાના લક્ષણવાળા જે વ્યાપારા તે ત્રણ ગુપ્તિ કહેવાય છે. તેમાં વાનરની જેમ ચિંત-વાતું એવું જે મન, તેની ચંચળતા ઘણી છે, તેને માંટે કહ્યું છે કે-

" लंघइ तरुणो गिरिणो य लंघए लंघए जलनिहिं वि । भमइ सुरासुरठाणे, एसो मणमकडो होइ ।। १ ।।"

"મનરૂપી મક ટ વૃક્ષાને એાળ ગે છે, પવ તોને અને સમુદ્રોને એાળ ગે છે અને સુર અને અસુરાના સ્થાનમાં ભમે છે." ૧

એ જ કારણથી તે મન મુનિઓને પણ દુજ્ય છે. અને સર્વ કર્માને બાંધવામાં મુખ્ય કારણ છે. તેથી તેને વમન કરવાને ઈચ્છતા એવા મુનિઓએ બહુપ્રકારની અસદ્દભાવના પરિહરીને ખાર પ્રકારની સદ્દભાવનાને વિષે ઉત્તમ પ્રકારે વિશેષ આદર કરવા. તેમ કરવાથી તેનું ચંચળ ચિત્ત પણ મુખે કરીને વશવર્તી થાય છે. એ મનાગુપ્તિ કહેવાય છે.

વળી પ્રયોજન વિના વાચાલની પરે નિરવઘ પણ યથાતથા જેમ તેમ બાલવું નહીં. જે સાચું પણ પ્રિય હાેય તે બાલવું. તેને માટે આ પ્રમાણે કહ્યું છેઃ–

> " नृपसचिवेभ्यनरादींस्तथैव जल्पयति न खळु काणादीन् । न च संदिग्धे कार्ये भाषामवधारिणीं ब्रूते ॥ १ ॥

"રાજા, મ'ત્રી અને લક્ષ્મીવાન્ આદિ શબ્દથી સામ'ત, શેઠ તથા સાથ'-વાહ વગેરેને તેમના નામથી બાેલાવવા. કાણાને કાણા વગેરેથી બાેલાવવા નહીં. જે કાય'માં સ'દેહ હાેય, તેમાં નિશ્ચય અતાવનારી ભાષા બાેલવી નહીં " ૧

તે વિષે આચારાંગસુત્રમાં પણ આ પ્રમાણે કહેલું છે—

"तेयावन्ने तहप्पगाराहिं भासाहि बृया नो कुप्पंति माणवा तेआवि तहप्पगारा तहप्पगाराहिं भासाहिं अभिकंखभासिज्जति ।" न च काणादिष्वपि अयं न्यायोऽनुसर्चव्यः ।

જે જેવા હાય, તેને તેવા પ્રકારની ભાષા વડે બાલાવતાં માણસ કામ કરે તેથી તેમને તેવા જ પ્રકારની ભાષાવડે બાલાવે, પણ એ ન્યાય કાણાને કાણા કહેવા વગેરેમાં અનુસરવા નહીં એટલે કાણાને કાણા કહી બાલાવવા નહીં. આદિ શબ્દથી કૃષ્ટીને કૃષ્ટી, લ'ગડાને લ'ગડા અને ચારને ચાર વગેરે સમજન્નુ'. તે વિષે આગમમાં આ પ્રમાણે કહેલ' છે—

''तहेव काणं काणं ति पंडगं पंडगं ति वा । वाहिअं वा रोगि त्ति तेणं चोरं ति ना वए त्ति '' ।। १ ।।

"કાણાને કાણા, વ્યાધિવાળાને વ્યાધિવાળા, રાગીને રાગી, અને ચારને ચાર–એમ બાલવું નહીં. તેમ સ'દેહવાળા કાય માં પણ એમ જ ન્યાય છે– તેથી એ પ્રકારની અવધારિણી ભાષા બાલવી નહીં. મુનિએ તા વર્તમાન યાગ એમ બાલવું જોઈએ.

તેને માટે કહ્યું છે, કે-

" आउस्स न विस्सासो, कजस्स बहूणि अंतरायाणि । तम्हा साहूंण वट्टमाणजोगेण ववहारो त्ति ।। १ ।। "

" આયુષ્યનાે વિશ્વાસ નથી અને કાર્ય કરવામાં ઘણા અ'તરાયા રહેલા છે, તેથી સાધુને વત°માન યાગવડે બાેલવાનાે વ્યવહાર છે " ૧ વળી "આ વાછરડા ધુંસરી ખમવાને યાગ્ય થયેલા છે, એટલા આંખાના કલ ભક્ષણ કરવા લાયક છે, આ વૃક્ષા સ્થંભ, ભાર, વસ્ત, શપ્યા અને આસન પ્રમુખને યાગ્ય છે, એ શાલી, ગાંધૂમ આદિ અન્ન લાણી કરવાને યાગ્ય થયેલા છે," આવા પ્રકારનાં વચના સાધુએ બાલવા ન જોઇએ. કારણ કે, સાધુનાં વચના પ્રતીતિપાત્ર હાવાથી એ વૃષભાદિકને ગાંડે જેડવા પ્રમુખ ક્રિયાના કાલ થઈ ગયા છે, એમ નિશ્ચય કરી સાંભળનાર પુરુષા તેમના દમન આદિ કાર્યામાં પ્રવતે તેથી માટા આરંભ થવાના સંભવ છે. તેમ માતા, પિતા, ભાઇ, બહેન આદિ સ્વજનાને '' હે માત, હે તાત, હે ભાઈ, હે બહેન" ઈત્યાદિ ભાષાવડે સાધુ બાલાવે નહીં, કારણ કે સાધુ લાકાચારથી રહિત હાવાથી લાક સંખંધીના ભાષણના અનધિકારી છે. તેને માટે આ પ્રમાણે કહેલું છે—

"दम्मे वसहे खज्जे, फले थंभाइ सम्रुचिए रूक्खे । गब्मे अन्ने जणयाई य ति सयणे वि न लवेइ ॥ १ ॥ " આ ગાથાના અર્થ ઉપર આવી ગયા છે. અહીં વિશેષ કહે છે, કે—

> "राजेश्वराद्येश्वकदापि धीमान, पृष्टो म्रुनिः क्र्पतडागकार्ये । अस्तीति नास्तीति वदेन्न पुण्यं, भवन्ति यद्भृतवधांतरायाः ॥ १ ॥"

'' રાજા, ધનાઢચ વગેરે કદિ કૂવા કે તલાવ કરાવવાના કાય'માં મુનિને પુષ્પ વિષે પૃછે તેા બુદ્ધિમાન્ મુનિ તેમાં 'છે અથવા નથી ' એમ કહે નહીં. કારણ કે, તેમ એક વાત કહેવાથી પ્રાણીએાના વધ અને અ'તરાય થાય છે."

વિશેષાર્થ એવા છે કે-કાઇ યુવરાજ, ધનાઢ્ય કે ગામડીયા પુરુષ કાઇ વખતે મુનિને પૂછે કે-કૂવા કે તલાવ કરાવવામાં પુષ્ય છે કે નહીં? અથવા પાણીની પરેબ બ'ધાવવામાં પુષ્ય છે કે નહીં? તેના ઉત્તરમાં બુદ્ધિમાન્ એટલે સમ્યક્ પ્રકારે આગમના જાણ એવા મુનિ "કવા કે તલાવ કરાવવા તેમાં મહાપુષ્ય છે અને ન કરાવવા તેમાં કાંઈ પણ પુષ્ય નથી, એમ બે પ્રકારે બાલતા નથી." કારણ કે જો મુનિ 'પુષ્ય છે' એમ બાલે તા પ્રાણીના વધ થાય છે, તેના શાષણ સમયે જલને આશ્રયીને રહેલા શેવાલ પ્રમુખ અનંત-કાયાના તથા પૂરા, શ'ખ, મત્સ્ય, દેડકાં આદિ ત્રમ જ્વાના પ્રત્યક્ષ વિનાશ દેખવાથી અને મત્સ્યાદિકનું માંહામાંહે ભક્ષણ હાવાથી પાપ લાગે છે અને 'પુષ્ય નથી' એમ બાલવામાં આવે તા અ'તરાયના દેષ થાય. કારણ કે- ઘણાં પશુ, પશ્ની, મનુષ્યા તો તૃષાત્ત હોય છે, તેમના જલપાનના ગ્યવચ્છેદ

હેાવાથી પણ પાપના સંભવ છે; તેથી મુનિએ તેમાં મૌનનું આલ'અન કરવું અથવા એવા લૌકિક કાય'માં અમારે ભાષણ કરવાના અધિકાર નથી એમ કહેલું. તે વિષે સૂત્રકૃતાંગના બીજા સૂત્રમાં આ પ્રમાણે કહેલું છે:—

तहा गिरं समारव्भे अत्थि पुणं ति नो वए ।
अहवा नित्थ पुणं ति एवमेए महव्भयं ।। १ ।।
दाणद्वयाइ जे पाणा हम्मंति तस थावरा ।
तेसि तो रक्खणद्वाए तम्हा अत्थि ति नो वए ।। २ ।।
जेसि ते एवकप्पेइ, अन्नपाणं तहाविहं ।
तेसि लामंतरायं ति, तम्हा नित्थि ति नो वए ।। ३ ।।
जे अ दाणं पसंसंति वहमिच्छंति पाणीणं ।
जे अणं पिडसेहंति वित्तिच्छेअं करंति ते ।। ४ ।।
दुहओ वि न भासंति, अत्थि वा नित्थवा पुणो ।
आयंरयस्स हिच्चाणं निव्याणं पाडणं ति ते ।। ५ ॥

- "(આ અમારા અનુષ્ઠાનથી પુષ્ય છે કે પાપ છે? એમ મુનિને પૂછતાં) તે આ સમાર'ભમાં પુષ્ય છે એમ ન કહે તેમ જ તેમાં પાપ છે એમ પણ ન કહે" કેમ કે એ પ્રકારે મહાભય થાય છે. ૧
- " દાનને અર્થ (અન્નપાણી અપાવવા માટે) જે ત્રસ અને સ્થાવર જીવા હણાય છે તે જીવાને રાખવાને માટે આ તમારા અનુષ્રાનને પુષ્ય છે એમ પણ સાધુ ન કહે." ર
- "જે લોકોને માટે અન્નપાણી તથાવિધ નીપજાવે છે તે લોકને માટે નિષેધ કરે તેા લાભાંતરાયરૂપ આહાર દેવાનુ' વિ<sup>દ</sup>ન પ્રાપ્ત થાય તેથી પુણ્ય નથી એમ ન કહે." ક
- " કાઈ યતિ દાનની પ્રશ'સા કરે તો તે પ્રાણીના વધની ઈચ્છા કરે છે અને જે કાઈ યતિ નિષેધ કરે છે તે અનેક જીવાની આજવિકાના છેદ કરે છે. " ૪
- 'ઢા ' 'ના ' અ'ને પ્રકારની ભાષા બાેલે નહિ, કેમ કે કમ'રજના તેથી લાભ થતા જાણીને તેવી ભાષા ત્યાગ કરે તે નિર્વાણપદ પામે છે. " પ

જેમ કાલિકાચાર્યે દત્તની આગળ સત્ય વચન કહ્યું હતું, તેમ પુષ્યના અર્થી મુનિએ આપત્તિને વિષે પણ સત્ય વચન બાલવું, મુષા બાલવું નહીં.

#### દત્ત અને કાલિકાચાર્યની કથા

તુરમિણનગરીમાં શ્રી કાલિકાચાર્યંના ભાણેજ દત્ત નામે હતા. તે રાજાના પુરાહિત હતા. તેણે છળ કરીને પાતાના સ્વામી રાજાને અંદીખાને નાંખી પાતે સ્વતંત્ર રાજ્યના ભારને વહન કરનાર થયા હતા. એક વખતે માતાની પ્રેરણાથી કાલિકાચાર્ય પાસે ગયા. ત્યાં તેણે ઉત્મત્તપણે ધમ'ની ઇષ્યીથી ક્રોધસહિત આગ્રહપૂર્વંક કાલિકાચાર્યને યજ્ઞ કરવાનું ફલ પૂછ્યું.

તે વખતે સૃરિવયે ધૈય નું અવલ અન કરી કહ્યું કે– "યજ્ઞ હિંસારૂપ છે અને યજ્ઞનું ફલ નરક છે." આ પ્રમાણે તેમણે જે સત્ય હતું, તે કહ્યું, અન્યથા કહ્યું નહીં. તે વખતે દત્તે પુનઃ પૂછ્યું કે "એમાં નિશ્ચય શું છે? અને તે વચનમાં વિશ્વાસ શી રીતે પડે?" ગુરુએ કહ્યું કે–" આજથી સાતમે દિવસે કૂતરાએ ભક્ષણ કરાએલ કુંડીમાં પડશા, પછી હવે તેમાં શા નિશ્ચય કરવા છે?" તેમ છતાં તેણે પાછા પ્રશ્ન કર્યો કે–'એથી શું?' ત્યારે સૃરિજએ કહ્યું "તે જ દિવસે અકસ્માત્ તારા મુખમાં વિષ્ટા પડશે."

આ સાંભલી અતિક્રોધાયમાન થયેલા દત્તે કહ્યું કે– "તમે શી રીતે મરણ પામશા ?" ગુરુ બાલ્યા–" હું સમાધિવંડે મૃત્યુ પામીશ અને પછી હું સ્વગે° જવાના છું."

સુરિના આ વચના સાંભળી હું કાર કરતા દત્ત ઘેર આવ્યા અને સૂરિનું વચન વ્યવ કરવાને પાતે પાતાના ઘરમાં સુભદાથી વીંદાઈ સમાધથી છાના-માના રહ્યા. જ્યારે સાતમા દિવસ આવ્યા, એટલે તે બુલ્રિના માહથી તેને આઠમા દિવસ માની અને 'આજે આચાર્ય'ના પ્રાણથી જ શાંતિક કાર્ય' કરું ' એવું ધારી તે ઘરની અહાર નીકલ્યા, તેવામાં કાઈ માળી નગરમાં પેસતા હતા, તેવામાં તેને દસ્તની હાજત લાગી એટલે કાર્ય'ની આકલતાથી તેણે રાજમાગ°માં કલ્લા કરી તે ઉપર પુષ્પાથી આચ્છાદન કરી ચાલતા થયા.

આ અરસામાં દત્ત પાતાના ઘાડા ચલાવતા તે જ માગે આવ્યા અને પેલી ઢાંકેલી વિષ્ટા ઉપર ઘાડા ચાલ્યા એટલે તેમાંથી વિષ્ટાના જરા ભાગ ઉડયા, તે તેના મુખમાં પડી, વિષ્ટાના સ્વાદથી તે ચમકયા અને તેના જાણવામાં આવ્યું કે આજે આઠમા દિવસ નહીં પણ સાતમા દિવસ છે, તત્કાલ ખેદ પામીને તે પાછા કર્યા. તે જ દિવસે દત્તના ઘણા દુરાચારાથી ક'ટાળી ગયેલા મ'ત્રીઓએ પેલા શત્રુ રાજાને પાંજરાની અહાર કાઢયા અને રાજ્ય ઉપર ખેસાર્યા અને પાછળથી દત્તને આંધી રાજાને સોંપી દીધા. રાજાએ તેને ક'લીમાં નાખી નીચે

તૃતીય પ્રકાશ ૩૧૭

અગ્નિ સળગાવી કૂતરાએોને છૂટા મૂકી તેને કદર્થના પમાડી મારી નખાવ્યા. તે રીતે મરીને નરકે ગયા અને આચાર્ય ભગવાન રાજા પ્રમુખથી અહુમાન પામ્યા.

આ પ્રમાણે વચનગુષ્તિને વિષે શ્રી કાલિકાચાર્ય'ને৷ વૃત્તાંત ધ્યાનમાં લઈ મુનિએાએ વચનગુષ્તિ ધારણ કરવી.

## કાયગુપ્તિ

કાયગુપ્તિના ચિંતવનમાં મુનિ કાયાત્સર્ગ કરીને અથવા પદ્માસનાદિકે કરી શરીરના વ્યાપાર રાકે અને તથાપ્રકારનું ગમન, શયનાદિક કાર્ય ઉત્પન્ન થતાં શરીરને પ્રવર્તાવવાથી ડગલે ડગલે મારા શરીરવડે કાઇ જવના વધ ન થાય એવી યતના ચિંતવે. કારણ કે–યતના વિના ડગલે ડગલે છકાય જવના વિઘાત થાય છે. તેને માટે કહ્યું છે કે–

> ''गमण-द्वाण-निसीयण-तुअट्टण-गहण-निसरणाइसु । कायं असंवरतो छण्ह-पि विराहओ होइ ॥ १ ॥ ''

"મુનિ ગમન, સ્થાન, નિષીદન, તુઅર'ન (=આળાટલું), પ્રહણ નિક્ષેપ આદિ કાર્યમાં કાયાને સ'વરે નહીં તો તે વિરાધક થાય છે."

આ પ્રમાણે કાયગુપ્તિ કહેવાય છે. એ ત્રિવિધ ગુપ્તિને કહેવા વડે સત્તર પ્રકારે સ'યમ કહેલા છે.

હવે દશવિધ યતિધમ'ના ખાકીના ચાર સત્યાદિ ભેંદા આ પ્રમાણે છે:— ૭ સત્ય એટલે મૃષાવાદની વિરતિ, ૮ શૌચ એટલે સ'યમમાં નિરતિ-ચારતા–નિરુપલેપતા, ૯ અકિંચન એટલે નિષ્પરિગ્રહપણુ'. ૧૦ બ્રહ્મચય' એટલે સર્વ'થા કામક્રીડાના નિષેધ.

અહીં કેટલાએક ભેદાનું અન્યમાં અંતભૂતપણે હાેવા છતાં પૃથક ગ્રહણ કરવું તે તેની સ્પષ્ટતા કરવા માટે છે એમ સદ્દપુદ્ધિવાળાએાએ જણી લેવું.

એવી રીતે દશ પ્રકારનાે યતિધર્મ કહેવામાં આવ્યાે.

એ અત્ય'ત દુલ ભ એવા મનધમ માં નિગ્ર' થાએ સવ થા પ્રમાદના પરિહાર કરવા, તે દેખાંડે છે:

> '' भवसय सहस्सदुलहे, जाइ-जरा-मरण-सागरूत्तारे । जइधम्मंमि गुणायर, खणमवि मा कहिसि पमायं ॥ १ ॥ ''

" હે ગુણવ'ત મુનિ ! લાખાે ભવે કરીને દુલ અને જન્મ, જરા, મરણ-રૂપ સમુદ્રને ઉતારનાર એવા યતિધમ'માં ક્ષણમાત્ર પણ પ્રમાદ કરીશ નહિ, કારણ કે તે માેટા અનથ'ના હેતુરૂપ છે. કહ્યું છે કે–

" सेणावई मोहनिवस्स एसो, सुहाण जं विग्घकरो दुरपा । महारिउ सव्वजियाण एसो, कयाविकज्जो न तओ पमाओ ॥ १ ॥"

"જે કારણ માટે આ દુરાતમાં પ્રમાદ માહરાજાના સેનાપતિ છે, તે કારણે તે માક્ષાદિક સુખામાં વિધ્ન કરનારા છે અને તે વિધ્ન કરનાર હાવાથી સવલ્ જોના મહાન્ રિપુ છે, તેથી જેણે પરમાથલને જાણેલા છે, એવા મુનિએ કાઈ કાલે પણ એ પ્રમાદને કરવા નહીં. ૧ વળી કહ્યું છે, કે—

"थोवो वि कय पमाओ जङ्णो संसाख्वड्ढणो मणिओ । जह सो सुमंगलमुणी पमायदोसेण पयबद्धो ॥ १॥"

"યતિને થાંડા પણ પ્રમાદ સ'સારની વૃદ્ધિ કરનારા કહેલા છે, તેવા થાડા પ્રમાદના દાષથી સુમ'ઞલમુનિ ચામડાથી પગે અ'ધાયા હતા." ૧

સુમ'ગળમુનિના વૃત્તાંત

આ ભરતક્ષેત્રને વિષે સુમંગળ નામે એક આચાર્ય પાંચસા શિષ્યાથી પરિવૃત હતા. તેઓ અપ્રમત્ત થઇ સર્વ'દા શિષ્યાને વાચન દેતા હતા. એક વખતે વાતવ્યાધિવંડે આચાર્યની કડીમાં વેદના થઈ આવી. તેથી તેઓ વાચના દેવાને અશક્ત થઇ ગયા. તે વખતે તેમણે પાતાના શિષ્યાને કહ્યું. " હે શિષ્યા! તમે કાઈ ગૃહસ્થના ઘરમાંથી યાગપદ લાવા." તે વખતે એક શિષ્યે ગુરુની ભક્તિથી યાગપદ લાવી ગુરુને આપ્યા. ગુરુએ તેને કડી પ્રદેશમાં સ્થાપન કર્યો અને તેના યાગથી પલેંઠા વાળી એટલે તેઓ અતિસુખ પામ્યા. પછી આચાર્ય તે યાગપદને એક ક્ષણવાર મુકતા ન હતા. તેવી રીતે કેડલાએક દિવસા પછી શિષ્યાએ આચાર્ય ને કહ્યું. "ભગવન્! આપને શરીરે હવે આરામ થઇ ગયા છે, તેથી તમારે ગૃહસ્થને યાગપદ પાછા આપવા એઈએ, અને આપે આ પ્રમાદના સ્થાનના ત્યાગ કરવા એઈએ. કારણ કે થાડા પણ પ્રમાદથી સંસારની વૃદ્ધિ થાય છે."

આચાર્ય કહ્યું—" શિષ્યા! આ યાગપક ધારણ કરવામાં શા પ્રમાદ થાય છે? આ યાગપક તા મારા શરીરને સુખ કરનારા છે. તે પ્રમાદનું કારણ નથી." ગુરુનાં આવાં વચના સાંભળી તે વિનીત શિષ્યા મૌનનું અવલ'અન કરીને રહ્યા હતા.

કેટલાક સમય ગયા પછી તે સુમ'ગલ આવાય શ્રુતના ઉપયાગથી પાતાનું આયુષ્ય પૂર્ણ થવાના અવસર જાણી અને એક વિશિષ્ટ ગુણવાળા શિષ્યને સુરિપદે સ્થાપી પાતે સ'લેખના કરી કાલની રાહ જોઈ રહ્યા હતા, તે વખતે શિષ્યા શુભધ્યાનાપગત ગુરુની નિર્યામણા કરતાં આ પ્રમાણે બાલ્યા—" હે સ્વામી વ્રત શ્રહણ કર્યા પછી આજ સુધીમાં જે કાંઇ પ્રમાદસ્થાન સેવ્યું હાય તે આપ આલોવા—પડિક્કમાં."

શિષ્યાના આ કથનથી સૂરિએ યાગપદ ધારણ કરવા સિવાયના બીજા જે પ્રમાદના સ્થાન હતા તે આલાગ્યા અને પડિક્રમ્યા. ત્યારે શિષ્યાએ કહ્યું: "સ્વામી! યાગપદ ધારણના પ્રમાદ પણ આલાવા." શિષ્યાનું આ વચન સાંભળી આચાર્ય કાપાનળથી પ્રજ્વલિત થઇ બાલ્યા—" અરે શિષ્યા! તમારી મતિ દુર્વિનીત છે, જેથી તમે અઘાપિ યાગપદથી થયેલા મારા દુષણને પ્રહણ કરા છા." આ પ્રમાણે ગુરુને કાપાયમાન થયેલા જાણી તેઓ વિનયપૂર્વ કંબાલ્યા— "સ્વામી! અમારા અપરાધ ક્ષમા કરા. અમાએ અજાણતાં તમાને અપ્રીતિવચન કહેલું છે, આજથી હવે અમે બાલીશું નહીં." શિષ્યાના આ વચનથી સૂરિના કાપ શાંત થઈ ગયા, પણ તમનું ધ્યાન યાગપદને વિષે રહ્યું. તેઓ આ પ્રમાદસ્થાનને આલાગ્યા વિના કાલ કરી ગયા.

તે પછી તેઓ એ દોષને લઇને કુડાગારનગરના રાજ મેઘરથની વિજયા નામે દેવીના ઉદ્દરમાં ગભ'પણે ઉત્પન્ન થયા. પ્રસવ સમયે જેના પગ કડી પર વીંડાએલા ચામડા પટ્ટે બાંધેલા છે, એવા તે પુત્ર ઉત્પન્ન થયા. રાજાએ તેના જન્મોત્સવ કર્યા અને બારમે દિવસે તે પુત્રનું નામ દઢરથ પાડ્યું. પાંચ ધાત્રીઓથી લાલન કરાતા તે બાલક જ્યારે આઠ વર્ષના થયા ત્યારે તેને કલાચાર્યને સોંપ્યા અને તે અનુક્રમે બાંતર કલામાં પ્રવીણ બની ગયા. તે કલાઓમાં તે સંગીતકળામાં વિશેષ નિપુણ થયા. કમાર દઢરથને સંગીત-કળામાં વિશેષ નિપુણ જાણી ઘણા ગ'ધર્વી પાતપાતાની કલા બતાવવાને તેની પાસે આવવા લાગ્યા. તે ચતુર કુમાર એટલા બધા સંગીતક્રશલ હતા કે જેથી કાઈ-પણ ગાયક તેના મનને રંજન કરવા સમય થઇ શકતા નહીં. રાજકુમાર દઢરથ ઉચી જાતના સંગીતને જાણનારા ગાયકાની કદર કરતા. તેમને ઘણું દ્રવ્ય આપી સંતાષ પમાડતા હતા, તેથી તેઓ તેનાથી સંતાષ પામી દેશ—દેશાંતરમાં તે દઢરથની કીર્તિને વિસ્તારતા હતા.

શ્રી આત્મપ્રબાધ

આ પ્રમાણે દઢરથકુમાર પાતાના સમય સુખે પસાર કરતા હતા. એક સમયે જે પેલા પાંચસા શિષ્યા હતા, તેઓમાંથી નિમલ જ્ઞાન, દશેન અને ચારિત્રને પાલનાર જે શિષ્ય સુમ' ગલસૂરિના આચાયે પદ ઉપર આવેલ, તે અને બીજા શિષ્યાએ અવધિજ્ઞાનથી જાણ્યું કે—પાતાના ગુરુ સુમ' ગલાચાર્ય દઢરથકુમાર થઇ અવતર્યા છે. આથી પાતાના ગુરુના સ્વરૂપનું દશેન કરવાની તેમને ઇચ્છા થઇ અનાર્ય ક્ષેત્રમાં કુમાર દઢરથરૂપે ગુરુના અવતાર થયેલા જાણી તેમના મનમાં ખેદ ઉત્પન્ન થયા અને તેઓ પ્રમાદના આચરણને ધિક્કારવા લાગ્યા. તેઓએ કહ્યું કે—પ્રમાદના થાડા પણ આચરણથી આ અમારા ગુરુના જીવની આ દશા થઈ છે. જેઓ સ'સારમાં આ પ્રમાણે પ્રમાદનું સેવન કરશે, તેઓ અમારા ગુરુની જેમ અહુ પ્રકારે દુ:ખના ભાજન અનશે."

તેઓ આ પ્રમાણે ચિંતવતા હતા, તેવામાં તેમના આચાર પદ ઉપર આવેલા શિષ્યના મનમાં વિચાર ઉત્પન્ન થયા કે—" હવે કાઈપણ ઉપાય કરી ગુરુના જીવને અનાર ક્ષેત્રમાંથી આર્ય ક્ષેત્રમાં લવાય તા વધારે સારું". આવા વિચાર કરી તેમણે બીજા શિષ્યાને તે વાત નિવેદન કરી. પછી કાઈ એક યાગ્ય શિષ્યને ગચ્છના ભાર સાંપી તે આચાર્ય અનાર્ય દેશમાં શુદ્ધ આહારની દુલ ભતા માની તેવા દઢ સંઘયણથી મહાતપ તથા ચારિત્ર પાલવાની શક્તિવાળા કેટલાએક સાધુઓને સાથે લઇ ગામાગામ વિહાર કરી અનાર્ય દેશમાં આવ્યા. ત્યાં આવતાં તેમણે આહારની ગવેષણા ન કરવાથી ભારે પરિશ્રમ પડ્યો હતા. યાનક નામના અનાર્ય દેશમાં આવેલા કડાગાર નગરમાં તેઓ આવી પહોંચ્યા. તે નગરની સમીપે આવેલા એક ઉદ્યાનમાં તેઓ દાખલ થયા. ત્યાં શુદ્ધ ભૂમિને પડિલેહી અને ઈંદ્રાદિકના અવગ્રહ લઈ તેઓ રહ્યા હતા.

આ નગરના વાસીઓ કે જેઓએ સાધુના રૂપને કદિપણ જેયેલું નહીં, તેઓ આ સાધુઓને જોઈ આશ્વર્ય પાંમી ગયા. તેઓએ તેમની સમીપે આવીને આ પ્રમાણે પૂછ્યું, ''તમે કાેણ છાે ?'' સાધુઓએ કહ્યું ''અમે નટ છીએ." ત્યારે લાેકાએ કહ્યું, ''જો તમે નટ હાે તાે રાજાની પાસે જાઓ, એટલે તમાને યથેષ્ટ ધન પ્રાપ્ત થશે."

સાધુઓએ કહ્યું "અમે કાઈની પાસે જતા નથી, જેઓ અમારી પાસે આવે તેમને અમારી કલા ખતાવીએ છીએ." લોકોએ પ્રશ્ન કર્યો, "જો તમે રાજાની પાસે નહીં જાઓ તા ભાજન કર્યાથી કરશા ?" ત્યારે સાધુઓ બાલ્યા, "અમે ભાજન કરતા નથી."

तृतीय प्रधाश

આ સાંભળી લોકો વિસ્મય પામી ગયા પછી જ્યારે સાધુઓ પડિલેહણા તથા પ્રતિક્રમણ કરતા ત્યારે કેટલાએક લોકો આવી તેમને પૂછવા લાગ્યા કે ''તમે આ શુ' કરા છાં ?'' સાધુઓ બાલ્યા, ''અમે નૃત્ય સ'બ'ધી પરિશ્રમ કરીએ છીએ " તે સાંભળી લોકો પાતાના સ્થાને ચાલ્યા ગયા.

લોકોના મુખથી વૃત્તાંત નગરમાં ફેલાયા. તે રાજાના સાંભળવામાં આવ્યા. તે સાંભળી વિસ્મય પામેલા રાજા તેમનું સ્વરૂપ જોવાને માટે ઉદ્યાનમાં આવ્યા. તેણે આવી સાધુએાને પૂછયું, "તમે કાણ છાં ? કચાંથી અને શા પ્રયાજનને માટે તમે અહીં આવ્યા છાં ?"

આચાર્યે કહ્યું, "અમે નટ છીએ, તમાને અમારી કલા દેખાડવાને માટે દૂરથી આવ્યા છીએ." રાજાએ કહ્યું, "ત્યારે તમારું નૃત્ય મને અતાવા– "સાધુઓ બાેલ્યા" દેવાનુપ્રિય! જે સંગીત–કલામાં નિપુણ હાય તેની આગળ અમે નાટક કરીએ છીએ" ત્યારે રાજાએ કહ્યું, "મારા પુત્ર દઢરથ એ સવલ્જાણે છે" ગુરુ બાેલ્યા, "તેમને અહીં સત્વર બાેલાવા."

આ ઉપરથી રાજએ રાજકુમાર દઢરથને બાલાવા એક પુરુષને માકલ્યા. તે પુરુષ રાજકુમારને તેડવા ગયા. રાજકુમાર પાલખીમાં બેસીને ત્યાં આવ્યા. તેણે આવી સાધુઓને કહ્યું, "તમે સ'ગીતશાસ્ત્રમાં કુશલ હા તા પ્રથમ સ'ગી-તના ભેદા બાલો " તે વખતે આચાર્યે શ્રુતના અલથી સ'ગીતના અધા ભેદા કુમારની આગળ કહી સ'ભળાવ્યા.

તે સાંભળી કુમાર અત્ય'ત વિસ્મય પામી ગયા અને મનમાં વિચારવા લાગ્યા કે—" અહેા! આ તા સંગીતશાસ્ત્રમાં પ્રવીણ લાગે છે. આના જેવા બીજો કાઇ નટાચાર્ય નથી, માટે તેની નૃત્યકલા હમણા જ જેઈએ." આ પ્રમાણે ચિંતવી તેણે સાધુને આ પ્રમાણે કહ્યું કે—" નટા! તમે નૃત્ય કરા, જેથી તમારી નૃત્યકલાની પરીક્ષા કરી શકાય." ત્યારે આચાર્યે કહ્યું કે—પ્રથમ નૃત્યના ઉપકરણા મંગાવા. ત્યારે કુમારે પાતાના માણસા માકલી નૃત્યના સર્વ ઉપકરણા મંગાવ્યાં, તે પછી આચાર્યે વાદિત્રના ધ્વિન કરતાં પહેલા મધુર સ્વરે કરી તેવા પ્રકારના આલાપ કર્યા. જે સાંભળી સર્વ શ્રોતાઓ ચમત્કાર પામી ગયા. અને જેમ ચિત્રમાં આલેખેલા હાય, તેમ સ્તબ્ધ થઈ ગયા.

આ વખતે આચાર્ય નૃત્યના આરંભમાં આ ધ્રુવપદ ભણ્યા હતા.

# "धिद्धि पमायललियं सुमंगलोऽवत्थमेरिसं पत्तो । कि क्रणिमो अंबड्या पसरंति न अम्ह गुरुपाया ॥ १ ॥ "

" હૈ વત્સ ! આ પ્રમાદના લાલિત્યને ધિક્કાર હૈા, કે જેથી સુમ'ગલ આવી દશાને પામ્યા ! પૂર્વ કર્મ'ના દેાષથી અમારા ગુરુના ચરણ પસરતા નથી, તેમાં અમે શું કરીએ ? અમારા શું ઉપાય ?

તે પછી આચાય ના કહેલા વાકચોને બીજા સાધુઓએ માટા સ્વરે હચ્ચાર્યા અને તેમાં વીણાદિક વાદો વગાડ્યા. રાજકુમાર દઢરથ વાર વાર ભણાતા તે ધ્રુવપદને સાંભળી પાતાના ચિત્તમાં વિચાર કરવા લાગ્યા કે " સાધુઓ શુ' ભણે છે?"

સુમંગલ કેાણ અને તેણે કેવી રીતે પ્રમાદ કર્યો? રાજકુમાર એવી રીતે વાર વાર ઉઢાપાઢ કરવા માંડ્યો, તેવામાં તે તત્કાલ મુચ્છાં પામી ભૂમિ ઉપર પડી ગયા. તે વખતે સર્વત્ર ઢાઢાકાર થઈ ગયા. તત્કાલ રાજદિકે તેના શીતા-પચાર કરવા માંડ્યો. ક્ષણવારે ચેતના પામી તે કુમાર પાતાના પૂર્વ ભવને સંભારી તે પૂર્વના શિષ્યાને દેખી આ પ્રકારે વિલાપ કરવા લાગ્યો—" અહેા! આ સંસાર દુઃખમય છે અને કર્મની ગતિ વિચિત્ર પ્રકારની છે. આ સંસારમાં દુષ્કર્મના ઉદયથી થયેલી પ્રમાદના દાષે કરી જીવા અહુપ્રકારના દુઃખને અનુ- ભવે છે. હું લગાર પ્રમાદને આચરવાથી આવી દશાને પામી ગયા."

કુમારને આમ ચિંતવતા અને વિલાપ કરતા દેખા રાજાએ ચિંતવ્યું કે "નિશ્વે આ સાધુઓએ મારા કુમારને ઘેલા કરી દ્વીધા, માટે તેમને હણવા જોઈએ." આલું ચિંતવી રાજાએ રાષથી સેવકાને તે સાધુઓને બંદીવાન કરી વધ કરવાની આજ્ઞા આપી. તે વખતે કુમારે કહ્યું, "હે પિતા! આ પુરુષા તા હિતકર્તા છે અને પરના કાર્યને સાધનારા છે, માટે તે પૂજવા ચાગ્ય છે. વધ બંધન કરવાને ચાગ્ય નથી." કુમારના આ વચન સાંભલી રાજાએ તે આજ્ઞા પાછી ખેંચી લીધી અને તે સાધુઓની બહુ ભક્તિપૂર્વક સેવા કરી.

તે પછી કુમારે એકાંતે જઇ તે સાધુએાને આ પ્રમાણે કહ્યું, "હે દેવાનુ-પ્રિય! આ અનાય ક્ષેત્ર છે. અહીં વસનારા લોકા પણ અનાય છે. આ સ્થલે સારા ધમ'ની વાતા પણ સાંભળવામાં આવતી નથી, તેથી અહીં મારી શી ગતિ થશે ?" આચાય બાેલ્યા–" ભદ્ર! તમે અમારી સાથે આવા, જેથી તમારા કાય'ની સિદ્ધિ થશે." તૃતીય પ્રકાશ ૩૨૩

રાજકુમાર બાેલ્યા—''મહારાજ! મારા ચરણ બ'ધાઈ ગયા છે. તેથી હું ચાલવાને સમથ નથી, તેથી આગળ જતાં મારા શી રીતે નિર્વાહ થશે?" આચારે જણાવ્યું—'' ભદ્ર! જ્યારે તમે હળવે હળવે આય'દેશમાં આવશા એટલે આ સાધુઓ તમારી વૈયાવચ્ચ કરશે." આ આચાર્યના આ વચન સાંભળી કુમારને હિંમત આવી. પછી તે પાતાના માતા—પિતા પાસે આવી આ પ્રમાણે બાેલ્યા—''હે માતા—પિતા! જે આપ આજ્ઞા આપા તા હું આ મહાન્ કલાચાર્ય પાસે કલા શિખવાને જાઉં." માતા—પિતા માહાતુર થઇને બાેલ્યા—''વત્સ! અમે તારા વિયાગ સહન કરવાને સમથ નથી. માટે એ નેટાને અહીં જ રાખી કલાના અભ્યાસ કર." રાજકુમાર બાેલ્યા—'' એ વાત સત્ય છે, એ લાેકા પરદેશી છે, તેમ આપણા દ્રવ્યને લેનારા નથી, તા તેઓ અહીં શી રીતે રહે? તેથી બીજ સવ વિચાર છાેડી દઈ મને તેમની સાથે જવા આજ્ઞા આપા જેથી હું તેમની સાથે સ'ગીતકલાના સ'પૂર્ણ અભ્યાસ કરું"

રાજકુમારના આવા અતિ આગ્રહ જાણી માતા–પિતાએ તેને આજ્ઞા આપી, તે સાથે તેને બેસવાને એક શિબિકા અને કેટલાક માણસા આપ્યા. રાજકુમાર ખુશી થઈ શિબિકામાં આરઢ થઈ તેમની સાથે ચાલ્યા. તેની પાછળ સાધુએા ચાલવા લાગ્યા. અનુક્રમે તેઓ અનાર્યદેશનું ઉલ્લ'ઘન કરી આર્યજ્ઞેત્રને પ્રાપ્ત થયાં એટલે કુમારે તે શિબિકાને પાછી માકલી.

સાધુઓએ તે આય દેશમાં આવી કાઈ નગરમાં ભિક્ષાને માટે જઈ શુદ્ધ આહાર લાવી પાતે કરેલા લાંબા તપનું પારણું કર્યું. તે વખતે રાજકુમારે કહ્યું, "ભગવન્! હવે મારે શું કરવું?" આચાર્ય બાલ્યા–"તમે વ્રત ગ્રહણ કરા." સુરિવરની આવી આજ્ઞાથી તે કુમારે ચારિત્રને ગ્રહણ કર્યું.

પછી તેના પૂર્વભવના શિષ્યા ખેદરહિત થઈ તેની વૈયાવચ્ચ કરવા લાગ્યા પછી અનુક્રમે તેમના પાતાના ગચ્છના બીજા સાધુઓ એકઠા થઈ આવ્યા અને તેઓ અત્યંત આનંદ પામી ગયા. તે કમારમુનિ મહાતપસ્વી થયા. ચારિત્રગ્રહણથી માંડીને તેમણે યાવજ્લ છઠ્ઠતપ કર્યું અને અપ્રમત્તપણે સંયમ પાલ્યું. અનુક્રમે આયુષ્યના ક્ષય થતાં સમાધિપૂર્વક કાલ કરી તેઓ નવમા પ્રૈવેયકમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી ચ્યવી મહાવિદેહક્ષેત્રને વિષે તેઓ સિક્ષિપદને પ્રાપ્ત થશે. બીજા પણ સાધુઓ સંયમની આરાધના કરી અનુક્રમે ઉત્તમગતિને પ્રાપ્ત થયા હતા. એ પ્રકારે પ્રમાદ ઉપર સુમંગલમુનિનું દર્શત

છે. આ દર્ષાંત ઉપરથી પ્રમાદના લેશથી ઉત્પન્ન થયેલા કર્મના વિપાક કેવા વિષમ છે ? તેના વિચાર કરી સ'સારભીરુ એવા મુનિઓએ સવ'દા પ્રમાદના પરિહાર કરવા એઈએ.

હવે પ્રમાદના પરિહાર કરી સ'યમ પાલવામાં ઉજમાલ થયેલા મુનિએ મનના નિગ્રહ કરવા પ્રમુખ કાય<sup>c</sup>માં જે **આર સદ્દભાવના ભાવે છે, તેનું સ્વરૂપ** કહેવામાં આવે છે.

> पढमणिचमसरणं संसारो एगया य अन्नतं । असुइत्तं आसव संवरो य तह निज्जरा नवमी ॥ १॥ लोगसहावो बोहि दुछहा धम्मस्स साहगा अरिहा । एयाओ भावणाओ भावेयव्वा पयत्ते णं ॥ २॥

૧ અનિત્ય, ૨ અશરણ, ૩ સ'સાર, ૪ એકત્વ, ૫ અન્યત્વ, ૬ અશુચિ, ૭ આશ્રવ, ૮ સ'વર, ૯ નિજેરા, ૧૦ લાેકસ્વરૂપ, ૧૧ બાેધિદુલભ અને ૧૨ ધમ'ના સાધક અરિહ'ત ઇત્યાદિ ખાર ભાવનાઓને સુદષ્ટિ પુરુષાએ યત્ને કરી અભ્યાસ કરવાે.

૧ આ સ'સારમાં માહાદિકને વશ થઈ સવે વસ્તુને વિષે અવળી બુદ્ધિવાળા મૃઢ જના સ્વામિત્વ, ધન, યોવન, શરીર લાવણ્ય, અલ, આયુષ્ય, વિષયસુખની વસ્લભતા અને જન સ'યાગાદિક પદાર્થીને પવ તથી ઉતરતી મહાનદીના પૂરની જેમ અત્ય'ત વાયુના સમૃહે ક'પાવેલા ધ્વજપટની જેમ વાંછિત પ્રદેશમાં પાતાની ઇચ્છા પ્રમાણે વિહાર કરનારા અને ચારે તરફ ભમરાઓના સમૃહે આશ્રિત એવા ગ'ડસ્થલવાળા મદાન્મત્ત હસ્તીના કર્ણુ તાલની જેમ અને નિબિડ પવને કરી હણાએલા વૃક્ષના પાકા પાંદડાના સમૃહની જેમ અતિચ'ચલ છે, તા પણ તે સવ દા નિત્યરૂપ જાણે છે, પણ તત્ત્વદૃષ્ટિએ જોતાં આ સવ ભાવા અનિત્ય છે, તેમાં એક પણ નિત્ય–શાશ્વત નથી. વલી જે પરમાન દને આપનારા સદ્દશ્વાનાદિક આત્માના ગુણા તે નિત્ય છે, આ પ્રમાણે ચિંતવલું, તે પહેલી અનિત્યભાવના કહેવાય છે.

તેને માટે આ પ્રમાણે કહેલું છે :–

"सामित्तगधण जुन्वणक-रूवबलाउइट्टसंजोगा । अइलोला घणपवणाहयपाववपकपत्तव्वा ॥१॥" આ ગાયાના અર્થ ઉપર કહેવામાં આવ્યા છે.

ર બીજી અશરણભાવના છે. જેમ આ લોકને વિષે માતા, પિતા, ભાઇ, બહેન, સ્ત્રી, પુત્ર, મિત્ર, સુભટાદિ પરિવાર દેખતા છતાં એક જૈનધર્મ સિવાય બીજીં કાંઇપણ શરણરૂપ નથી, ઇત્યાદિ ચિંતવલું તે અશરણભાવના કહેવાય છે, તેને માટે આ પ્રમાણે કહેલું છે–

> "पिउभाउ-भवणि-भज्जा, भडाण पच्चक्खमिक्खमाणाणं । जीवं हरइ मच्चू, नित्थ सरणं विणा धम्भं ॥ १॥"

3 ત્રીજી સંસારભાવના છે. જેની અંદર આ પ્રમાણે ચિંતવન કરવાનું છે. "આ સંસારને વિષે ચારાશી લાખ જીવાયાનિમાં વારંવાર જન્મમરણ આશ્રીને ભ્રમણ કરતા એવા સંસારી જીવા કમ'ના ઉદયથી કાઇવાર સુખી, કાઇવાર દુઃખી, કાઇવાર રાજા, કાઇવાર ર'ક, કાઇવાર કુરપી અને કાઇવાર સ્વરૂપવાન એમ વિવિધ પ્રકારની અવસ્થાને અનુભવે છે. વલી પરસ્પર સંખ'ધી-એાની ચિંતાને વિષે રહ્યા કરે છે, કમ'ના વશને લઈને કંબેરદત્ત પ્રમુખની જેમ એક જ ભવમાં મહાન દુષ્કમ'ના ખ'ધના હેતુરૂપ એવા અનેક સંખ'ધા ઉત્પન્ન થાય છે, તા અનેક ભવામાં અનેક સંખ'ધા થાય, તેમાં શું કહેલું ? તેથી વસ્તુતાએ એકાંત દુઃખરૂપ એવા આ દુઃખમય સંસારને વિષે મૂઢ પુરુષા રચ્યાપચ્યા રહે છે. પણ જેઓ તત્વન્નાની છે, તેઓ તેમાં કદિપણ આસક્ત થતા નથી. આ પ્રમાણે ચિંતવન કરલું તે ત્રીજી સંસારભાવના કહેવાય છે. તેને માટે કહ્યું છે કે—

" जाइमिगं मुंचंतो अवरं जाइं तहेव गिण्हंतो । भमइ चिरमविरामं, भमरोव्व जिओ भवारामे ॥ १॥"

"એકેદ્રિય આદિ જાતિને મુકતા અને બીજ બેઈંદ્રિય પ્રમુખ જાતિને ગ્રહણ કરતા એવા જીવ ભમરાની જેમ આ ભવરૂપ આરામને વિષે વિરામ પામ્યા વગર ચિરકાલ ભમે છે." ૧

# તે વિષે કુંબેરદત્તનાે વૃત્તાંત

મથુરાનગરીમાં કુંબેરસેના નામે એક ગણિકા રહેતી હતી. એક દિવસે તેણીને નવીન ગર્ભ ઉત્પન્ન થઈ આવ્યા, આથી તે હૃદયમાં અત્યંત ખેદ પામવા લાગી. તેણીની માતાએ જ્યારે તેણીને ખેદ પામતી એઈ ત્યારે તેણીએ તેનું દુઃખ દૂર કરવા માટે વૈદ્યોને બાલાવ્યા. વૈદ્યોએ નાડી એઈ તેણી નીરાગી જાણી કહ્યું– "પુત્રી! આ તારા ઉદરનાે ગર્ભ પ્રાણને હરનારાે છે, માટે તેને પાડી નાંખવાે યાગ્ય છે." વેશ્યાએ કહ્યું– "હું ગમે તેટલા કલેશ સહન કરીશ પણ મારા ગર્ભવું કુશલ થાએા." પછી જ્યારે યાગ્ય અવસર આવ્યા, એટલે તેણીએ પુત્ર અને પુત્રીના યુગલને જન્મ આપ્યા.

આ વખતે તેણીની માતાએ કહ્યું - "પુત્રી! આ છોકરાં તારા યૌવનને હરનારા છે, તેથી આ યુગલને વિષ્ટાની જેમ ત્યજી દઈ તારી આજવિકાના સાધનરૂપ એવા યૌવનવયનું રક્ષણ કર." માતાનાં આ વચન સાંભળી તે વેશ્યા બાલી - "માતા! જ્યારે આપ કહેા છા તેમ હાય તા દશ દિવસ સુધી રાહ જીઓ, પછી તમે જેમ કહેશા તેમ હું કરીશ." આ પ્રમાણે કહી તે કંબેરદત્તા વેશ્યા પાતાના તે આળકાને દશ દિવસ સુધી સ્તનપાન કરાવવા લાગી, જ્યારે અગીઆરમાં દિવસ આવ્યા એટલે તેણીએ પાતાના આળકાનાં કંબેરદત્તા અને કંબેરદત્તા એવા નામ પાડ્યાં. પછી તેમના એ નામથી અ'કિત એવી બે મુદ્રા કરાવી તેમની આંગલીઓમાં પહેરાવી અને તેમને એક લાકડાની પેટીમાં મૂષી અ'નેને સાય'કાલે યમુના નદીના પ્રવાહમાં વહેતા મુક્યા. જલના પ્રવાહમાં વહેતી તે પેટી અનુક્રમે સૂર્યોદય વખતે શૌર્ય પુર નગરને દરવાજે આવી.

તે વખતે કાઈ એ શેઠના પુત્રા ત્યાં સ્નાન કરવા આવેલા. તેમણે એ પેટી એઈ અને તત્કાલ તેને ગ્રહણ કરી ઉઘાડી. ત્યાં અ'ને આલકા તેમના એવામાં આવ્યા. તેઓમાંથી એકને પુત્રની ઈચ્છા હતી. તેણે પુત્ર લીધા અને એકને પુત્રીની ઇચ્છા હતી તેણે પુત્રી લીધી. તેઓ અ'નેને લઈ પાતપાતાને ધેર આવ્યા અને તે સ'તાના પાત–પાતાની સ્ત્રીને આપ્યા. તેમની મુદ્રાના લેખ પ્રમાણે તેમના નામ રાખ્યા.

કેટલેક કાળે તે બ'ને આળકાે એકઠા થયા ત્યારે તે શેઠીયાએાએ પાતાના સ્નેહસ'અ'ધ જળવવાને માટે તે અ'નેનાે વિવાહસ'અ'ધ જેડી દીધા માટી ધામ-ધૂમથી તેમનાે લગ્નાત્સવ કરવામાં આવ્યાે.

તે અ'ને દ'પતી એક વખતે એકાંતે સાગઠાબાજીની ક્રીડા કરતા હતા તેવામાં કુંબેરદત્તના હાથમાંથી મુદ્રા નીકલી પડી અને તે કુંબેરદત્તાની આગલ પડી. કુંબેરદત્તાએ તે હાથમાં લીધી, તેમાં રહેલ નામ વાંચી અને તે પાતાની મુદ્રા સાથે મેળવવા માંડી. તેવામાં તે અ'નેના સરબા ઘાટ અને સમાન તૃતીય પ્રકાશ ૩૨૭

આકૃતિ એઈ તેણીના મનમાં શ'કા ઉત્પન્ન થઈ આવી અને કુંબેરદત્ત વખતે પાતાના ભાઈ હશે એમ નિશ્ચય થવા માંડયા. આ પ્રમાણે નિશ્ચય થતાં જ તેણીએ મુદ્રા કુંબેરદત્તના હાથમાં પહેરાવી દીધી. તેને એતાં જ કુંબેરદત્તના મનમાં પણ શ'કા થઇ આવી અને કુંબેરદત્તા પાતાની અહેન હશે, એવા તેણે નિશ્ચય કર્યો. આથી તેના મનમાં અત્ય'ત ખેદ ઉત્પન્ન થયા. પછી અ'ને એકત્ર થઈ વિચાર કરી પાતાના વિવાહના કાર્ય'ને અકાર્ય' માની તે સ'દેહ દૂર કરવાને પાત-પાતાની માતાને સાગન આપી અતિશય આગ્રહથી પૂછવા લાગ્યા.

જયારે તેમના અતિ આગ્રહ દેખાયા, એટલે તે માતાએ પેટીની પ્રાપ્તિથી આર'લીને બધા વૃત્તાંત તેમની આગલ નિવેદન કરી દ્વીધા. આ વખતે કુંબેર-દત્તે પ્રશ્ન કર્યો કે— " તમાએ અમાને યુગલ જન્મેલા જાણતાં હાેવા છતાં આવા લગ્નસં બ'ધ કેમ કર્યો ! તમારે આવું અકાર્ય કરવું એઇતું ન હતું." તે માતાએ કહ્યું, " તમારા જેવી રૂપ, ગુણ અને શીલમાં મલતી બીજી એડી ન મલવાથી અમાએ આ સં બ'ધ એડયા છે, છતાં એ તમારા મનમાં તે વિષે એદ રહેતા હાય તાે હજી કાંઈ અગડી ગયું નથી, કારણ હજી તમારું માત્ર પાણિગ્રહણ જ થયું છે, કાંઈ મૈથુન થયું નથી, તેથી તમાે એદ પામશા નહીં. તમાને કરીવાર બીજા યાગ્ય એડાં સાથે પરણાવીશું."

માતાનાં આ વચના સાંભળી કુંબેરદત્ત બાલ્યાન "તમા કહા છા, તે યથાથ છે, પણ હાલ હું વેપારને માટે વિદેશમાં જવા ઇચ્છા રાખું છું, માટે મને આજ્ઞા આપા." માતાપિતાએ કુંબેરદત્તને આજ્ઞા આપા. પછી કુંબેરદત્ત પાતાની અહેનને આ વૃત્તાંત જણાવી ઘણું કરીયાણું લઇ પરદેશ ચાલ્યા ગયા. કમે યાંગો તે પાતાનું વતન જે મશુરાનગરી હતી તેમાં આવી ચડ્યા. ત્યાં પાતે વ્યાપાર કમે કરવા લાગ્યા. એક દિવસે તેની માતા પેલી કુંબેરસેના વેશ્યા તેના જેવામાં આવી, તેણીને ઘણી સુંદર જોઇ કુંબેરદત્ત કામવશ થઈ ગયા. તત્કાલ ઘણું દ્રવ્ય આપી તેણીની સાથે તેણે વિષયભાગ ભાગવ્યા. એવી રીતે કેટલાક વખત વિષયભાગ ભાગવતાં તેણીને એક પુત્ર ઉત્પન્ન થયા.

અહીં શૌય પુરમાં કંખેરદત્તાએ જ્યારે પાતાની માતા પાસેથી પાતાના વૃત્તાંત સાંભળ્યા, એટલે તેણીના મનમાં વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયા, તત્કાલ તેણીએ કાઈ સાધ્વીના યાગ થતાં તેમની પાસે દ્રીક્ષા પ્રહણ કરી. સ'યમને પ્રાપ્ત કરી તેણીએ એવા તપ આચર્યા કે જેથી નિર્મલ અધ્યવસાયને લઇને તેણીને અલ્પ સમયમાં અવધિજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું.

શ્રી આત્મપ્રબાધ

એક વખતે તે કુંબેરસેના સાધ્વીજીએ અવધિજ્ઞાનના અલથી પાતાના ભાઇનું સ્વરૂપ વિલાકયું. તેવામાં તેણીના જાણવામાં આવ્યું કે પાતાના ભાઈ કુંબેરદત્ત મથુરામાં પાતાની માતા સાથે આસકત થયા છે, અને તેનાથી એક પુત્ર ઉત્પન્ન થયા છે. આ સ્વરૂપ જાણી તેણી કમેની ગતિને ધિક્કાર આપી પાતાના અંધુને તે અકાર્ય રૂપ મહાપાપમાંથી મુક્ત કરવા અને તેના આત્માના ઉદ્ધાર કરવા મથુરાનગરીમાં આવી. તે નગરીમાં કુંબેરસેના વેશ્યાને ઘેર જઇ ધમેલાભ આશીષ આપી, તેણીએ રહેવા માટે આશ્રય માગ્યા. કુંબેરસેનાએ કહ્યું, "હે મહાસતી! હું વેશ્યા છું તા પણ હમણા એક ભત્તીરના સંયાગથી કુલીન સ્ત્રી બની છું, તેથી તમે સુખે કરી મારા ઘરની નજીક નિરવદ્ય આશ્રયને શ્રહણ કરા અને ઉપદેશ આપી અમાને સદાચારમાં પ્રવર્તીવા. વેશ્યાના આ વચના ઉપરથી કુંબેરદત્તા સાધ્વી પાતાના પરિવાર સાથે તે વેશ્યાના ઘરની પાસે વાસ કરીને રહ્યા.

વેશ્યા કુંબેરસેના દરરાજ તે સાધ્વીની આગળ પાતાના આળકને આળાટતા મુકતી ત્યારે અવસરના જાણનારા સાધ્વી તે આળકને આ પ્રમાણે બાલાવતા હતા. "અરે બાલક! ૧ તું મારા ભાઈ છે, ૨ તું મારા પુત્ર છે, ૩ મારા દીયર છે, ૪ મારા ભત્રીએ છે, ૫ મારા કાકા છે અને મારા પાત્ર છે.

વલી તારાે જે પિતા તે–૧ મારાે ભાઈ છે, મારાે પિતા છે, ૩ મારાે દાદાે છે, ૪ મારાે ભર્તાર છે, ૫ મારાે પુત્ર છે અને ૬ મારાે સસરાે પણ છે.

વ**લી** જે તારી માતા તે ૧ મારી માતા છે, ૨ મારી દાદી છે, ૩ મારી ભાભી છે,૪મારી પુત્રવધૂ છે, ૫ મારી સાસૂ છે અને ૬ મારી શાક્ય પણ છે.

એક વખતે કુંબેરદત્તે આ વચન સાંભળી વિસ્મય પામી સાધ્વીજિને આ પ્રમાણે પૂછ્યું. "સાધ્વીજ! તમે આવાં અયુક્ત વચના કેમ બાલો છાં?" તે વખતે સાધ્વીજ બાલ્યા. "ભાઈ! હું જે બાલું છું તે યુક્ત જ છે, અયુક્ત નથી. સાંભળા. ૧ આ બાળક અને હું એક માતાના છીએ તેથી તે મારા ભાઈ થાય છે, ર તે મારા ભત્તારના પુત્ર હાવાથી મારા પુત્ર થાય છે, ર તે મારા ભત્તારના પુત્ર હાવાથી મારા છે. ૪ મારા ભાઈ ના પુત્ર હાવાથી મારા ભત્તીના ભાઈ હાવાથી મારા દિયર થાય છે. ૪ મારા ભાઈ ના પુત્ર હાવાથી મારા પતિના ભાઈ હાવાથી મારા કાકા થાય છે અને ૬ મારી શાક્યના પુત્રના પુત્ર હાવાથી મારા પાસ થાય છે.

તૃતીય પ્રકાશ ૩૨૯

આ પ્રમાણે આલકની સાથે પાતાના છ સંઅ'ધા દેખાડી આળકના પિતા સાથેના પાતાના છ સંઅ'ધા જણાવતા સાધ્વીએ પુનઃ જણાવ્યું, ૧ આલકના પિતાની માતા અને મારી માતા પણ એક હાવાથી તે મારા ભાઈ થાય છે. ૨ આ આલકના પિતા મારી માતાના ભત્તીર હાવાથી મારા પિતા થાય છે. ૩ આ મારા કાકાના પિતા હાવાથી મારા દાદા થાય છે. ૪ તે પૂર્વે મને પરણનાર હાવાથી મારા ભત્તીર થાય છે. ૫ મારી શાકચના પુત્ર હાવાથી મારા પુત્ર થાય છે. થાય છે. અને મારા દિયરના પિતા હોવાથી તે મારા સસરા થાય છે.

હવે આ બાળકની માતા સાથેના પાતાના છ સંબ'ધા જણાવતા કહે છે કે—૧ આ બાળકની માતા મારી પ્રસવ કરનાર હાવાથી તે મારી માતા થાય છે, ર તે મારા ભાઈની વહુ હાવાથી મારી ભાભી થાય છે, ૩ મારા કાકાની માતા હાવાથી તે મારી દાદી થાય છે, ૪ મારી શાકચના પુત્રની વહુ હાવાથી મારી વધૂ થાય છે, ૫ મારા ભત્તરિની માતા હાવાથી તે મારી સાસ થાય છે અને ૬ મારા ભત્તરિની બીજી સ્ત્રી હાવાથી મારી શાકચ થાય છે. એ રીતે બાલકની માતા કુંબેરદત્તા વેશ્યાની સાથે મારા પાતાના છ સંબ'ધ થાય છે.

આ પ્રમાણે કહી તે કુંબેરદત્તના આત્માના ઉદ્ધાર કરવા પાતે રાખેલી પેલી મુદ્રા તેની આગલ પ્રગટ કરી અતાવી. કુંબેરદત્ત તે મુદ્રા જોઇ વિચારમાં પડી ગયા અને સાધ્વીએ અતાવેલા સર્વ સંઅ'ધાને વિરુદ્ધ જાણી તેના હૃદયમાં વૈરાગ્યભાવના પ્રગટ થઈ આવી. આત્મનિંદા કરતા તે કુંબેરદત્તે પાતાની શુદ્ધિ માટે વિચાર કરી તત્કાલ દ્વીક્ષા પ્રહણ કરી અને તે મહાન તપસ્યા કરવાને પ્રવત્યા. આ પ્રવૃત્તિ જાણી કુંબેરસેના વેશ્યાએ પણ પ્રતિબાધ પામી શ્રાવકધમે અ'ગીકાર કર્યા. સાધ્વી કુંબેરદત્તા આ પ્રમાણે તેમના ઉદ્ધાર કરી પાતાની પ્રવર્તિની પાસે ચાલ્યા ગયા. અનુક્રમે તે સર્વ જવા પાતાના ધર્મને સમ્યક્ પ્રકારે આરાધી ઉત્તમ ગતિના ભાજન થયા.

અઢાર સંબંધ ઉપર કુંબેરદત્તનું દર્ષાંત આ પ્રમાણે છે. આ અઢાર સંબંધો એક ભવને આશ્રીને બતાવ્યા છે. અનેક ભવની અપેક્ષાએ તા પ્રાયઃ કરીને સાંવ્યાવહારિક એટલે વ્યવહાર રાશિવાળા જીવાના એકેક સંબંધ અનંતીવાર થયા, તેમ જ શ્રી ભગવતીસૂત્રના બારમા શતકના સાતમા ઉદ્દેશમાં કહ્યું છે કે–

<sup>&</sup>quot; अयणं भंते जीवे, सन्वजीवाणं माइत्ताए " धत्थाहि.

આ કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે-" હે ભગવન્! આ જીવ સર્વ જીવાના માતાપણે, પિતાપણે, ભાઇપણે, અહેનપણે, સ્ત્રીપણે, પુત્રપણે, પુત્રીપણે, વહુપણે, શત્રુપણે, ઘાતકપણે, પ્રત્યનીકપણે, શત્રુસહાયપણે, રાજપણે, યુવરાજપણે, સાર્થ વાહપણે, દાસ–દાસીપણે, ભાવશાહીપણે, શિક્ષકપણે, અને ઈ ્યક્લિપણે, પૂર્વ ઉત્પન્ન થયા હશે ?" આ પ્રમાણે ગૌતમ મહારાજે પછતાં શ્રી વીરપ્રભુ કહે છે—"હા, ગૌતમ! અનેકવાર અથવા અનંતવાર પૂર્વ ઉત્પન્ન થયા, એમ સર્વ જીવા આ જીવના માતાદિકપણે અનેકવાર અથવા અનંતવાર પૂર્વ ઉત્પન્ન થયા છે.

૪ ચાેથી એકત્વભાવના આ પ્રમાણે છે–આ સ'સારમાં જવ એકલાે ઉત્પન્ન થાય છે અને એકલાે મરણ પામે છે, તેમ એકલાે જ કમે ઉપાર્જે છે અને તેનાં ફલ પણ એકલાે જ ભાગવે છે. તેથી તત્ત્વપણે કરી એક શ્રી જૈનધમે વિના કાેઈપણ અન્ય સ્વજનાદિક સહાય કરતા નથી. ઇત્યાદિ જે ચિંતવન, તે એકત્વભાવના કહેવાય છે. તે માટે આ પ્રમાણે કહ્યું છે–

> "इको कम्माइ सम्मं, जणेइ भ्रेजइ फलंपि तस्सिको। इकस्स जम्ममरणे परभवगमणं च इकस्स ॥ १॥"

આ ગાયાના અર્થ ઉપર કહેવામાં આવ્યા છે.

પ પાંચમી અન્યત્વભાવના આ પ્રમાણે છે-ચિરકાલથી આત્મપ્રદેશની સાથે ગાઢ સંખંધવાળું અને મનવાંછિત અશનપાનાદિકે કરી અહુ પ્રકારે લાલિત એવું પાતાનું શરીર પણ વસ્તુગતિએ કરી અન્ય-જુદું જ છે. તે અન્યપણાને લઈને છેવેટ પ્રાણીઓની પછવાંદ જતું નથી તા પછી આદ્યભૃત એવા ધન— સુવર્ણાદ પરવસ્તુઓની શી વાત કરવી? માટે એક આત્મધર્મ વિના સવેં સાંસારિક ભાવા અન્ય છે-જીદા છે, આવું જે ચિંતવન તે અન્યત્વભાવના કહેવાય છે, તેને માટે આ પ્રમાણે કહેલું છે:-

''चिरकालिअं पि देहं जइ जिअमंतंमि नाणुवद्देह । ता तंपि होइ अन्न धणकणयाईण का वत्ता ।। १ ।। '' अपि च—

"अंत्र इमं कुडुंबं अन्ना लच्छी सरीरमवि अन्नं। मोत्तुं जिणिंद धम्मं न भवांतरगामिओ अन्नो ॥ २ ॥ "

પહેલી ગાથાના અર્થ ઉપર દર્શાવ્યા છે. બીજ ગાથાના અર્થ આ પ્રમાણે છે. " કુંદું ખ પણ અન્ય છે, આ લક્ષ્મી પણ અન્ય છે અને આ શરીર પણ અન્ય છે. શ્રી જિનધર્મ સિવાય ભવાંતરમાં આવનાર કાઈ બીજી' નથી " ર

ક છક્કી અશુચિભાવના કહે છે. " રસ, રુધિર, માંસ, મેદ, અસ્થિ, શુક્ર અને મજ્જ—એ સાત ધાતુમય શ્લેષ્મ તથા મલ, મૃત્ર, પુરીષ, ત્વચા, આંતરડા અને એારના સમૃહવંડે વીંડાએલું અને સર્વ' કાલે કૃમિ, રાેગ, ગંડાલા આદિથી ભરેલું આ ઔદારિક શરીર તત્ત્વદિષ્ટએ જેતાં મહા અશુચિ વાળું છે. તે એક અદ્દભુત આત્મધર્મ વિના ક્યા પ્રકારે શુચિ થાય? કદિપણ થાય નહીં. વલી જે આવા શરીરને કેવલ જલાદિવંડે શુદ્ધ કરવા ઈચ્છે છે, તે તત્ત્ત્રથી વિમુખ અને અજ્ઞાની જાણવા" આ પ્રકારે જે ચિંતવન કરવું તે અશુચિભાવના કહેવાય છે. તેને માટે આ પ્રમાણે લખે છે.

" मेयवसरेअमलमुत्तपूरिअं चम्मवेढियं तत्तो । जंगममिववर्चेंहरं कह एयं सुज्झए देहं ॥ १॥ "

આ ગાથાના અર્થ ઉપર દર્શાવ્યા છે. હવે ત'દુલવિયાલિ પ્રષ્ઠીણ'ને અનુ-સારે તે ઔદારિક શરીરનું ગર્ભાધાનથી આર'લીને કાંઈક વિશેષ અશુચિનુ' સ્વરૂપ દેખાંડે છે.

સ્ત્રીની નાભિની નીચે પુષ્પનાલના આકારે છે નાડી છે, તેની નીચે અધામુખી કમલના કાશને આકારે જ્વની ઉત્પત્તિસ્થાન રૂપ ચાનિ હાય છે. તેની નીચેના ભાગમાં આંબાની માંજરીના જેવી એક માંસની મ'જરી છે. તે મ'જરી સ્હતુ વખતે ક્ટી રુધિરના બિંદુઓને મૂકે છે. સ્હતુકાલ વીત્યા પછી એટલે ત્રણ દિવસ પછી તે કમલના કાશના આકારવાણી ચાનિને વિષે પ્રવેશ કરે છે, પછી પુરુષના સ'ચાંગથી પુરુષના શુક્ર (વીપ') ની સાથે મિશ્ર થાય છે, ત્યારે સ્નાની મહારાજાએ તે ચાનિ જ્વને ઉપજવા ચાંગ્ય કહેલી છે, તે સ્થલે બાર મુદૂત' સુધી તે શુક્ર અને શાણિત અવિનાશી યાનિપણે થાય છે, અને બાર મુદૂત' પછી વિનાશી યાનિપણાને પામે છે તેથી તે બાર મુદૂત' સુધીમાં જ્વન ઉત્પત્તિ છે, તે બાર મુદૂત' પછી જવ ઉત્પન્ન થતા નથી. તે ઉત્પત્તિના પ્રથમ સમયે એકત્ર થયેલ પિતા સંબ'ધી વીપ' અને માતા સ'બ'ધી શાણિત તેને તે જવ આહારપણે યહણ કરે છે, તે આહારને ઓજ આહાર કહેવામાં આવે છે, તે ઓજ આહાર અપાર્યાપ્ત અવસ્થા સુધી હોય છે, તે પછી જ્યારે તે પર્યાપ્ત થાય છે, ત્યારે તે ગર્ભમાં રહેલ જ્વને લોમાહાર હોય છે.

શ્રી આત્મપ્રણાધ

તે જીવને આશ્રીને રહેલ શુક્ર અને શાિંણત દ્રવ્ય સાત દિવસ સુધી કલલ રૂપે હાય છે અને સાત દિવસ પરપાેટારૂપે રહે છે, તે પછી પહેલે માસે 'કર્ષાેપલ' એવા પ્રમાણની માંસની પેશીરૂપે અને છે. બીજે માસે તે નિવિડ માંસપિંડિકા થાય છે, ત્રીજે માસે તે માતાને દાહદ ઉત્પન્ન કરે છે. ચાેથે માસે માતાના અ'ગને પીડા ઉત્પન્ન કરે છે. પાંચમે માસે તે જીવની માંસપિંડિકા-માંથી અ'કરાની પેઠે એ હાથ, એ પગ અને મસ્તક—એમ પાંચ અવયવ નિષ્પન્ન કરે છે. છઠે માસ પિત્ત અને શાિંણતને અનાવે છે. સાતમે માસે સાતસા નસા, પાંચસા માંસપેશી, નવધમની, નાડી-વિશેષ અને સાડાત્રણ કાેટી રામરાજ નિષ્પાદન કરે છે. આઠમે માસે લગાર ઉણા ઉત્પન્ન કરે છે અને નવમે માસે સુનિષ્પન્ન સવ' અ'ગાેપાંગવાલા જીવ અની જાય છે.

તે ગર્ભાવસ્થામાં માતાના જીવની રસ હરનારી અને સ'તતિના જીવની રસ હરનારી એ એ નાડીઓ હાય છે, તેઓમાં પહેલી માતાના જીવની સાથે અ'ધાએલ છતાં સ'તાનના જીવને સ્પશેલી છે, તેથી સ'તાનના જીવ માતાએ ભાગવાતા અનેક પ્રકારના રસવિગયના એક દેશે કરીને આજ આહારને ગ્રહણ કરે છે.

બીજ નાડી જે સંતતિના જીવની સાથે અ'ધાએલ તે માતાના જીવને સ્પશે'લી છે, તે નાડી વડે જીવ પાતાના શરીરને વૃદ્ધિ પમાંડે છે, પર'તુ તે અવસ્થામાં તે કવલ આહારને ગ્રહણ કરતા નથી, તેથી તેને ઉચ્ચાર (ઝાંડા) તથા પ્રસ્તવણ (મૂત્ર) સ'ભવતા નથી, તેમ વળી તે જીવ જે આહાર દ્રવ્ય ગ્રહણ કરે છે, તે પાતાની શ્રોત્રાદિક ઇંદ્રિયા અને અસ્થિ, મજ્જા, કેશ, રામ અને નખપણે પરિણમે છે.

તે ગભ માં રહેલા જીવ માતાના શયન વખતે સુઈ જાય છે અને માતાની જાગૃત અવસ્થામાં જાગે છે. માતા સુખી એટલે તે પણ સુખી હાય છે. એવી રીતે કમ ના ઉદયથી જીવ ઉત્કૃષ્ટ અધકારમાં અશુચિ ભરેલા ગભ સ્થાનમાં મહાદુ:ખ અનુભવતા રહે છે. જ્યારે નવમાસ અતીત થતાં તે પુરુષ, સ્ત્રી, નપુંસક અને બિંબ એ ચારમાં હરકાઈ રૂપે પ્રસવાય છે. જે શુક્ર અલ્પ હાય અને શાિણત વિશેષ હાય તા સ્ત્રી, શુક્ર વિશેષ અને શાિણત અલ્પ હાય તા પુરુષ અને શાૃક અને શાિણત સમાન હાય તા નપુંસક જન્મે છે. જો કેવલ શાિણતના જ યાગ હાય તા માસના પિંડરૂપ બિંબ પ્રગટે છે. વળી કાઈ પ્રાણી માતાના ઉદરમાં ઉત્પન્ન થયેલા હાય પરંતુ ઘણા પાપે કરીને પરાભૂત થયેલા હાય તા તે વાત તથા પિત્તાદિકે દુષિત થયેલા અથવા દેવતાદિકે સ્તં ભિત કરેલા હાવાથી

તૃતીય પ્રકાશ ૩૩૩

આંતરા રહિત આર વર્ષ સુધી ત્યાં ને ત્યાં (ગર્ભમાં) રહે છે–એટ<mark>લે</mark> આર વર્ષ પછી જન્મે છે. લેાકમાં તે છેાડ–ચાડના નામથી આળખાય છે, આ પ્રમાણે ગર્ભની ભવસ્થિતિ કહેવાય છે.

તેની જે કાયસ્થિતિ છે, તે મનુષ્યને ચાવીશ વર્ષની છે, તે આ પ્રમાણે કાઈ જવને છેાડરૂપે બાર વર્ષ ગર્ભમાં રહી અંતે મૃત્યુ પામી તેવા પ્રકારના દુષ્ટકાય ના યાગથી ત્યાં જ ગર્ભમાં રહેલા કલેવરમાં જ ઉત્પન્ન થાય છે અને ઉત્પન્ન થઇ તેમાં જ બાર વર્ષ સુધી રહે છે-એવી રીતે ઉકૃષ્ટો ચાવીશ વર્ષ સુધી તેના ગર્ભાવાસ થાય છે.

તિર્યંચ જીવાે તિરશ્ચીના ગર્ભમાં ઉત્કૃષ્ટથી આઠ વર્ષ સુધી રહે છે, તે પછી તેનાે વિનાશ અથવા પ્રસવ પણ થાય છે.

સ્ત્રીની ગર્ભોત્પત્તિની યાગ્યતા અને પુરુષના વીર્યની ગર્ભાધાન કરવાની યાગ્યતાને માટે આ પ્રમાણે લખેલું છે, સ્ત્રીની યાનિ પંચાવન વર્ષ પર્યંત અમ્લાન હાવાથી ગર્ભને ધારણ કરી શકે છે. તે પછી આત'વના અભાવ હાવાથી તેની યાનિ મ્લાન થઈ જાય છે, તેને માટે નિશીથચૂર્ણામાં આ પ્રમાણે કહેલું છે—

" इत्थिए जाव पणपन्ना वासा न पूर्यंति ताव अमिलिआणा य जोणी"

આના અર્થ ઉપર દર્શાવેલા છે, પુરુષ પ'ચાતેર વર્ષ સુધી બર્ભાધાનને યાગ્ય એવા વીર્યવાલા હાય છે. તે પછી તે પ્રાયઃ કરી તેવા વીર્યથી રહિત થઈ જાય છે. તે વિષે નિશીથચૂર્ણામાં કહેલ છે. આ સા વર્ષની આયુષ્યવાલાની અપેક્ષાએ સમજવું. સા વર્ષની આગલ અસા. ત્રણસા, ચારસા ઇત્યાદિ પૂર્વકાડી હાય.

સ્ત્રીનું જેટલું આયુષ્ય હોય, તે સર્વ આયુષ્યમાંથી અર્ધ આયુષ્ય પર્યાત મ્લાનપણા રહિત હોવાથી તે ગર્ભ ધારણ કરવાને સમર્થ હોય છે. અને પુરુષને તો સર્વ પૂર્વકોડી પર્યાતના પાતાના આયુષ્યના છેલ્લા વીશમા ભાગ અબીજ હાય છે અને પૂર્વકોડી ઉપરની સ્થિતિવાલાને તા યુગલિક પણે કરી એકવાર પ્રસવધર્મીપણાને લઈને અને નિર'તર યૌવનપણાને લઇને આ નિયમ લાગુ પડતા નથી.

આ શરીરે ત્રણ માતા સ'બ'ધી અ'ગા છે. ૧ માંસ, ૨ રુધિર, અને ૩ મસ્તક–બેજીં. અને ત્રણ પિતા સ'બ'ધી અ'ગા છે, ૧ અસ્થિ, ૨ અસ્થિમજ્જા અને ૩ કેશ, સ્મશ્રુ (દાઢી) રાેમ તથા નખ, આ શરીરના અવયવાની સંખ્યા આ પ્રમાણે છે તેમાં પ્રથમ મનુષ્ય શરીર માટે કહે છે – મનુષ્ય શરીરમાં પૃષ્ઠ વંશની પ્ર'થિરૂપ અઢાર સંધિઓ છે – એટલે વાસામાં અઢાર સાંધાઓ છે. તેઓમાં બાર સાંધાઓમાંથી બાર પાંસળીઓ નીકળી બે પાસ-પડખાને વીંટાઈ વક્ષસ્થલના મધ્યભાગે રહેલા હાડને લાગી પલ્લાના આકારપણે પરિણમે છે, તથા તે પૃષ્ઠવંશના અવશેષ રહેલા છ સંધિથી છ પાંસલીઓ નીકલી તે પડખાને વીંટાઇ હૃદયની બે બાજી વક્ષપંજરથી નીચે શિથિલ અને કખની ઉપર પરસ્પર નહીં મળેલી રહે છે તેને કટાહ કહે છે.

વલી શરીરમાં દરેક પાંચ પાંચ વામના બે આંતરડાં છે, તેમાં એક સ્થૂલ અને બીજું સુક્ષ્મ છે. તેમાં જે સ્થૂલ છે, તેનાથી વડીનીતિ પરિણમે છે અને જે સુક્ષ્મ છે તેનાથી લઘુનીતિ પરિણમે છે.

આ શરીરમાં બે પડખા છે. એક જમણા અને બીજો ડાબા. તેમાં જે જમણું પડખું છે, તે દુઃખકારી પરિણામવાળું છે અને જે ડાબું છે તે સુખ-કારી પરિણામ વાળું છે વલી આ શરીરમાં બીજી એકસા સાઠ પાંસલીએા છે. તે અંગુલી આદિ અસ્થિના ખંડના મેલાપના સ્થાનથી એાલખાય છે.

બીજા એકસા સીતેર સ'ખાણિકાદિક મમ'સ્થાન છે. તેમાં પુરુષના શરીરે નાભિથી ઉત્પન્ન એવી સાતસા નસા છે. તેમાં એકસા સાઠ નસ ઉધ્વ'ગામિની છે, તે નાભિથી આર'ભીને મસ્તક સુધી જાય છે તેને રસહરણી કહે છે. તેના અનુપઘાતપણામાં કાન, ચક્ષુ, ઘાણ અને જિહ્વાનું અલ ઉલ્લસે છે. અને જે ઉપઘાત થાય તા તે કાન વગેરેનું અલ ક્ષીણ થાય છે. તે સિવાય બીજ એકસા આઠ નસા અધાગામિની છે. તે પગના તલીયા સુધી રહેલી છે, તેના અનુપઘાત હાય તા જ'ઘાના અલને આપનારી છે. અને તેના ઉપઘાત થતાં મસ્તકની વેદના અને અ'ધતા વગેરે પીડા ઉત્પન્ન કરે છે.

તેમ વલી એકસાે સાઠ બીજ ગુદાપ્રવિષ્ટ નસાે છે. તે નસાેના અલથી પ્રાણીઓને વાયુ, મૂત્ર અને વિષ્ટા પ્રવતે છે. જે તેનાે વિઘાત થાય તાે અશે પાંડુરાેગ, મલ, મૂત્ર અને વાયુનાે નિરાધ થાય છે.

બીજ એકસાે સાઠ નસ તીરછીગામિની છે. તે હસ્તતલને સ્પશેલી છે. તેના ઉપઘાત ન થાય તાે તે ભુજાને અલ આપનારી છે અને ઉપઘાત થવાથી પડખામાં કે કુખમાં વેદના ઉત્પન્ન કરે છે. તૃતીય પ્રકાશ ૩૩૫

બીજી પચવીસ નસાે શ્લેષ્મને કરનારી છે. પચ્ચીશ પિત્તને ધારણ કરનારી છે અને દશ શુક્ર નામની સાતમી ધાતુને ધારણ કરનારી છે. આ પ્રકારે નાભિથી ઉત્પત્ન થયેલ સાતસાે નસાે પુરુષના શરીરે હાેય છે, તેનાથી સ્ત્રીઓને વીશ ઓછી હાેય છે અને નપુંસકને વીશ એાછી હાેય છે.

વળી આ શરીરમાં નવસાે હાડભ'ધનની નાડીઓ છે, તેમાં ચાર રસને વહન કરનારી ધમની નાડીઓ છે. તથા મુ'છના કેશ વિના નવાણુ' લાખ રામકૂપ છે અને મુ'છ સહિત ગણતાં સાડા ત્રણ કાડી રામરાજી થાય છે. તેમાં દાઢી, મુછ અને કૂચ'ના કેશાને શિરારુહ કહેવામાં આવે છે. મુખમાં જે માંસના ખ'ડરૂપે જિહ્લા રહેલી છે તે પાતાના હીઘ' અ'ગુલના પ્રમાણે સાત આંગલ પ્રમાણ હાય છે અને તેના તાલ મગધદેશમાં પ્રસિદ્ધ એવા ચાર પલના માપે ચાર પલના છે. ચક્ષુના બે માંસના ગાળા તાલમાં બે પલ છે. મસ્તક હાડના ખ'ડરૂપ ચાર કપાલે કરી નિષ્પન્ન થાય છે. પ્રીવાનું પ્રમાણ ચાર અ'ગુલનું છે. મુખમાં અસ્થિના ખ'ડરૂપ દાંત પ્રાયા કરીને અત્રીશ હાય છે અને હૃદયની અ'તવ'ર્તા એવા માંસના ખ'ડ સાડાત્રણ પળના છે અને વક્ષસ્થળના અ'તરના ગૃઢ ભાગ કે જે કલેજના નામ્થી આળખાય છે તે પચાસ પલનું હાય છે.

વળી શરીરમાં મૂત્ર અને રુધિર દરેક આઢક પ્રમાણ છે અને તે સવ<sup>c</sup>કાલે અવસ્થિત હેાય છે. ચરબીનું પ્રમાણ અર્ધા આઢકનું છે. મસ્તકનું ભેજું એક પ્રસ્થ પ્રમાણ છે. અને પુરુષને છ પ્રસ્થ પ્રમાણનું હેાય છે. પિત્ત અને શ્લેષ્મ પ્રત્યેક એક એક કુડવ પ્રમાણ અને શુક્ર અર્ધ કુડવ પ્રમાણ સવ<sup>c</sup>દા અવસ્થિત છે.

આ આઢક તથા પ્રસ્થ વગેરેનું માપ બાલક, કુમાર અને તરુણ વગેરેનું "दोससईओ पसइ" ઇત્યાદિ ક્રમે કરીને પાતપાતાના હાથને આશ્રીને જાણુવું તેને માટે કહ્યું છે, કે–

" दोअसइओ पसई, दोपसइओ सेइआ, चत्तारिसेइआओ कुलओ, चत्तारि कुलअओ पच्छो, चत्तारिपच्छा आढयं, सुचतारि आढओ दोणो " धत्याहि—

ધાન્યથી ભરેલાે અવાલ્મુખ કરેલાે હાથ 'અસ્તી' કહેવાય છે. આગલા સૂત્ર પ્રમાણે તેનાે અર્થ જાણવાે. એટલે છે મૂંઢા હાથનાે એક પસી થાય, છે પસીના એક સેતિકા થાય, ચાર સેતિકાના એક કુલ, ચાર કુલના એક પ્રસ્થ, ચાર પ્રસ્થના એક આઢક અને ચાર આઢકના દ્રોણ થાય છે.

આ પ્રમાણે કહેલા પ્રમાણથી શુક્ર અને શાણિત વગેરેનું જે ત્યૂનાધિકપણું થાય છે, તે વાતાદિક દેાષને લઇને થાય છે. પુરુષના શરીરમાં પાંચ અને સ્ત્રીના શરીરમાં છ કાઠા છે. પુરુષને બે કાન, બે આંખા, બે નસકારાં, એક મુખ, એક ગુદા અને એક પુરુષ ચિદ્ધ એ નવ દ્વાર પ્રવાહને વહન કરનારા છે. એ નવ સહિત બે સ્તન વધવાથી સ્ત્રીને પ્રવાહને વહન કરનારા અગીયાર દ્વાર છે, આ ગણના મનુષ્યગતિને આશ્રીને જાણવી.

તિય°ંચગતિમાં અકરી વગેરે એ સ્તનવાળાને અગીયાર અને ચાર સ્તન-વાળી ગાય વગેરેને તેર તથા ડુક્કરી વગેરેને આઠ સ્તન ગણતાં સત્તર આ પ્રમાણે વ્યાઘાત વિના જાણી લેવાનું છે. વ્યાઘાત હેાય તેા એક સ્તનવાલી અજાને દશ, ત્રણ સ્તનવાલી ગાયને ખાર–એમ સમજવાનું છે.

પુરુષના શરીરમાં કુલ પાંચસાે માંસની પેશીએા છે, તેનાથી સ્ત્રીએાને ત્રીશ અને નપુંસકને વીશ એાછી છે.

આ શરીર અનેક મહારાગાનું ઉત્પત્તિસ્થાન છે. તેને વિષે સ'સારી જીવાના રાગાની સ'ખ્યા પાંચ કરાડ, અડસઠ લાખ, નવાણું હજાર અને પાંચસા ચાલીશની છે, કહ્યું છે કે—

> पंचेव य कोडीओ लक्खा अडसिट्ट सहसनवनवई । पंचसया चुलसीई, रोगाण हुंति संखाओ त्ति ॥

અર્થ ઉપર આવી ગયાે છે. આ પ્રમાણે અસ્થિ આદિના સમૂહવાલા અને અનેક પ્રકારના વ્યાધિઓથી વ્યાપ્ત એવા એ શરીરમાં શું શુચિ છે? કાંઈપણ છે જ નહીં.

૭. સાતમી આશ્રવભાવના છે. આ સંસારમાં જ્વા ૧ મિથ્યાત્વ, ર અવિરતિ, ૩ કષાય અને ૪ યાગરૂપ આશ્રવે કરી સમય સમય પ્રત્યે શુભાશુભ કમેના પુદ્દગલાને જે ગ્રહણ કરે છે. પુષ્યાત્માઓનું ચિત્ત નિરંતર સર્વ પ્રાણી-એમાં મૈત્રીભાવ, જે ગુણાથી અધિક હાય તેમાં પ્રમાદ, જે અવિનીત હાય તે ઉપર મધ્યસ્થતા અને જે દુઃખીયા હાય છે તે ઉપર કરૂણા કરવાથી જીવ શુભકમે બાંધે છે અને જે જ્વાનું ચિત્ત આત્ત ધ્યાન, રૌદ્રધ્યાન મિથ્યાત્વ તથા કષાય વિષય વડે સર્વદા પીડિત છે, તેઓ અશુભ કમે બાંધે છે-ઈત્યાદિ જે ચિતવન તે આશ્રવ-ભાવના કહેવાય છે. તેને માટે આ પ્રમાણે કહેદ્ધ છે-

તૃતીય પ્રકાશ ૩૩૭

આ ગાથાના ભાવાય<sup>c</sup> ઉપર આવી ગયા છે.

આક્રમી સ'વરભાવના આ પ્રમાણે છે. ઉપર કહેલ મિથ્યાત્વાદિકના આશ્રવાને સમ્યક્ત્વાદિકથી જે નિરાધ કરવા, તે સ'વર કહેવાય છે. તે દેશથી અને સવ'થી એ બે પ્રકારના છે. તેમાં સવ'થી સ'વર તા અયાગી કેવલીને જ હાય છે અને દેશથી સ'વર એક, બે, ત્રણ આશ્રવના નિરાધીને હાય છે, તે સ'વર પ્રત્યેક દ્રવ્ય અને ભાવથી બે પ્રકારના થાય છે. આત્માને વિષે થતા આશ્રવથી કમ'ના પુદ્દગલાને જે પ્રહણ કરવાપણું, તેને સવ'થી અથવા દેશથી છેદલું તે દ્રવ્યસ'વર કહેવાય છે અને જે ભવહેતુક સવ' ક્રિયાના ત્યાગ કરવા તે ભાવસ'વર કહેવાય છે, એવા સ્વરૂપના આશ્રવના વિરાધી સ'વરનું જે ચિંતવન કરલું તે સ'વરભાવના કહેવાય છે. તેને માટે આ પ્રમાણે કહેલું છે—

" आसवदारिपहाणं सम्मत्ताईहिं संवरो नेओ । पिहियासवो हि जीवो सुतरिव्व तरेइ भवजलहिंति ॥ १ ॥ "

આશ્રવદ્વારનું સમ્યક્<sub>ત્</sub>વાદિવંડે જે આચ્છાદન કરલું, તે સંવર કહેવાય છે. તે સંવરથી સર્વ જીવા સારા વહાણની પેઠે આ સંસાર સમુદ્રને તરે છે.

નવમી નિજ'રાભાવના છે. આ સ'સારમાં પૂર્વે બાંધેલાં કર્મોને તપ વડે જે બાળવા, તે નિર્જ'રા કહેવાય છે. જે કર્મ બ'ધાતા હાય તેને વિષે સ'વર અને પૂર્વે બાંધેલા કર્મોને વિષે નિર્જ'રા એ તેમની વચ્ચે બેદ છે. તે નિર્જ'રા બે પ્રકારે છે– સકામ અને અકામ. તેમાં જે સકામનિર્જ'રા છે, તે બાહ્ય અને આહ્ય'તર એવા પ્રત્યેક તપના છ બેદથી ખાર પ્રકારની થાય છે. તે બેદ પ્રથમ યતિધર્મના અધિકારમાં કહેલા છે, તેથી આ પ્રસ'ગે આપવામાં આવ્યા નથી.

આ બાર પ્રકારની નિર્જરા વિરતિપરિણામવાળાને હાય છે. એટલે વિરતિ-પરિણામી કમ ક્ષયને માટે પાતાની અભિલાષાથી સકામનિજરા કરે છે. અને જે વિરતિપરિણામથી રહિત છે અને તે સિવાય બાકીના મનુષ્ય પ્રાણીએા છે, તેમને અભિલાષ રહિત શીત, ઉષ્ણ, ક્ષુધા, તૃષા આદિ સહન કરવાથી અકામ-નિર્જરા થાય છે. આવી નિર્જરાનું જે ચિંતવન, તે નિર્જરાભાવના કંહેવાય છે, તેને માટે આ પ્રમાણે કહેલું છે—

> कम्माण पुराणाणं निकंतणं निजरा दुवालसहा । विरयाण सा सकामा तहा अकामा अविरयाणं तु ॥ १ ॥ "

આ ગાથાના અર્થ ઉપર આવી ગયા છે.

દશની લોકસ્વરૂપભાવના છે. આ લોકના મધ્યભાગમાં ચતુદ શ રજ્જુ પ્રમાણ લોક વિદ્યમાન છે. કટી ઉપર રાખેલા છે બે હાથ જેણે અને તિચ્છી પ્રસારેલા છે બે ચરણ જેણે એવા પુરૂષના આકાર જેવા આ લોક છે અથવા અધામૃખ કરેલ માટા શરાવની ઉપર રહેલ જે લઘુ શરાવ, તેના સંપુટના જેવી તેની આકૃતિ છે. કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે—સાત રજ્જુના વિસ્તારથી નીચે લોકના તલીયાથી ઊંચે થાડું થાડું સંકાચતા તીચ્છાલાક એક રજ્જુ વિસ્તારવાલો છે. તે પછી ઉધ્વ ભાગે અનુક્રમે વિસ્તારને પામતા ધ્રહ્મદેવલાકને ત્રીજે પાથડે પાંચ રજ્જુ વિસ્તારવાળા છે. તે પછી થાડે શંડે સંક્ષેપને ભજતા સવ ઉપરના લોકાય પ્રદેશને પ્રતરે એક રજ્જુ વિસ્તારવાલો છે, એ રીતે યથાકત સંસ્થાનવાલો લોક છે. તે લોકને વિષે ધર્માસ્તિકાયાદ છ દ્રવ્યા છે.

૧ સ્વભાવથી ગતિપરિણત જીવ અને પુદ્દગલોના મત્સ્ય અને જલની જેમ જે ઉપષ્ટ'ભકારી સ'અ'ધ તે ધર્માસ્તિકાય કહેવાય છે,

ર વટેમાર્ગું ને છાયાની જેમ તેની સ્થિતિમાં જે ઉપષ્ટંભકારી તે અધર્મા-સ્તિકાય કહેવાય છે.

ર પૂર્વોક્ત અંને દ્રવ્યા પરદેશથી અને પ્રમાણથી લાેકા−કાશતુલ્ય છે, તેમજ તેમને ગતિ અને સ્થિતિમાં પ્રવત્તા અવકાશ આપવાથી જે અવગાહન ધમ'-વાલાે છે, તે આકાશાસ્તિકાય કહેવાય છે.

૪ જે ચેતના લક્ષણવાળા, કમ<sup>ર</sup>ના કર્તા તથા ભાકતા અને જીવનધર્મા છે, તે જીવાસ્તિકાય કહેવાય છે.

પ જે પૃથ્વી, પવ<sup>°</sup>ત આદિ સમસ્ત વસ્તુઓનું પરિણામી કારણ અને પૂરણ– ગલન ધર્મ°વાલેઃ છે, તે પુદ્દગલાસ્તિકાય કહેવાય છે.

ક જે વર્ત ના લક્ષણવાલા, નવીન પાૈદ્રગલિક વસ્તુને જણ કરનાર તથા સમયક્ષેત્ર (અઢી દ્વીપ) અ'તવ'ર્તા છે તે કાલદ્રવ્ય કહેવાય છે.

આ છ દ્રવ્યમાં એક પુદ્દગલદ્રવ્ય મૂર્ત છે અને બાકીના પાંચ દ્રવ્ય અમૂર્ત છે, તેમજ એક જ્વદ્રવ્યને વર્જને બીજા સર્વ દ્રવ્ય અચેતન છે. માત્ર જ્વદ્રવ્ય જ સચેતન છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય છે કે– અસંખ્યાતા પ્રદેશમય લોકાકાશમાં અનંતાનંત જીવદ્રવ્યા તથા તેથી અનંતગુણ અધિક પુદ્દગલદ્રવ્યા શી રીતે રહેતા હશે? તેમને સંકડાશ કેમ ન થાય ? तृतीय प्रधाश - 334

આ શ'કામાં ઉત્તરમાં કહેવાનું કે-જીવદ્રવ્યાનું અમૃત પણું છે તેથી તેમાં સ'કીણ પણું થતું નથી અને પુદ્દગક્ષાનું મૃત પણું છે. દ્વીપકની પ્રભાના દર્ષાંતે કરી તેવા પરિણામની વિચિત્રતાથી એક જ આકાશપ્રદેશ ઉપર અનંતાનંત પરમાણુ આદિ પુદ્દગલ દ્રવ્ય અસ'કીણ પણે પ્રવેશ કરે છે, તા પછી અસ' ખ્યાતા પ્રદેશનું કહેલું શું? અર્થાત્ તેમાં સમાઈ જાય, તેમાં શું આશ્ચર્ય? તેથી તેમાં કોઈ જાતના દાષ આવતા નથી. તે વિષે શ્રી અભયદેવસૂરિજ એ શ્રી ભગવતીની ડીકામાં તેરમાં શતકના ચાયા ઉદ્દેશમાં કહેલું છે-

" आगासत्थिकाएण " धत्याहि.

" જીવદ્રવ્યાનું અને અજીવદ્રવ્યાનું ભાજનભૂત આકાશાસ્તિકાય છે."

એથી તેમણે આ પ્રમાણે કહ્યું કે— આકાશ જીવાને તથા અજીવાને અવ-ગાહન આપનાર છે. કેમકે વિસ્તારવાળું છે, તે પછી આકાશનું ભાજનપણું દેખાડતા કહે છે— '' एगेण वि " ઈત્યાદિ.

એક પરમાણુ આદિકે કરીને આકાશાસ્તિકાયના પ્રદેશ પૂર્ણ કહેવાય છે, બે પરમાણુ આદિકે કરી પૂર્ણ અને શતસહસ્રાદિકે કરીને પણ પૂર્ણ છે એમ જણાય છે! એમ કેમ કહેવાય ?

તેના ઉત્તરમાં કહે છે કે– તે પરિણામના બેદથી કહી શકાય છે. જેમ ઓરડાના આકાશ એક દ્વીવાના પ્રભાષટલથી પૂરાય છે, તેમ બીજા દ્વીવાના પ્રકાશ પણ ત્યાં સમાઇ જાય છે, યાવત્ એકસા દ્વીવા પણ તેમાં સમાઇ જાય છે. તેમ જ ઔષધ વિશેષના એકઠાપણાથી એક પારા ખે'ચવામાં સા સોના-મહાર પેસી જાય છે, પછી તે પારા અને કર્ષીભૂત ઔષધના સામર્થ્યથી પારાની કહ્યી અને સુવર્ણના સે'કડા કર્ષ પૃથક્ થઈ જાય છે, કારણકે પુદ્દગલાના પરિણામનુ' વિચિત્રપણું છે.

વલી લાેકપ્રકાશ યુંથમાં પણ કહ્યું છે કે-ઐષધના સામથ્ય થી પારાની એક કણીમાં સુવર્ણની સાે કણી નાંખીએ તાે પણ તાેલમાં કષ્થી અધિક ન થાય, વળી ઔષધના સામથ્ય થી તે અ'ને જુદા જુદા થઈ જાય છે. સુવર્ણના કર્ષક સાે અને પારાના કર્ષ એક એ પ્રમાણે થાય છે.

અહીં વલી ઉર્ધ્વ, અધા અને તીચ્છીલાકનું સ્વરૂપ ચિંતવવું. તે લાેક-સ્વભાવ ભાવના કહેવાય છે, તે માટે કહ્યું છે કે " अहमुहगुरुमल्लयिञ लहुमल्लयज्ञयलंसिठे लोगं । धम्माइ-पंचदव्वेहिं पूरिअं मणसि चितिज्जे त्ति ॥१ ॥ "

અર્થ- નીચે મુખવાળા માટા સરાવલાંની પેઠે રહેલા તથા નાના સરા-વળાંના સ'પુટની પેઠે (ઉધ્વ'ભાગમાં) રહેલા તથા ધર્માસ્તિકાયાદિ પાંચ દ્રવ્યા વડે પરિપૂર્ણ એવા આ લાેકનું મનને વિષે ચિંતવન કરવું.

અગીઆરમી બાેધિદુલ ભાવના છે. અન'તાન'ત કાલે પ'ચે'દ્રિયપણુ' દુલ છે, તેમાં પણ મનુષ્યભાવાદિ સામગ્રી દુલ છે. તેના યાગ થતાં પણ પ્રાણીઓને પરમવિશુદ્ધિ કરનાર સવ'જ્ઞે દર્શાવેલ તત્ત્વજ્ઞાનરૂપી બાેધિ (સમ્યકૃત્વ) પ્રાયઃ કરીને ઘણું દુલભ છે, જો તે એકવાર પણ પ્રાપ્ત થયેલ હાય તા પ્રાણીઓને આટલા સમય સુધી આ સ'સારનું પર્ય'ટન હાય નહીં," ઇત્યાદિ જે ચિંતવન તે બાેધિદુલ ભાવના છે. તેને માટે આ પ્રમાણે કહેલું છે–

" पंचिदियत्तणाइ, सामग्गीसंभवे पि अइदुलहा । तत्तावबोहरूवा, बोही सुही जीअस्स जओ ति ।। १ ॥ " આ ગાથાના અર્થ ઉપર આવી ગયા છે.

ખારમી ધમ'કથક અહં'ન ભાવના કહેવાય છે. આ સ'સારમાં વીતરાગપણે કરીને સવ'દા પરકાય' કરવાને સાવધાન એવા અને નિમ'ળ કેવળજ્ઞાન રૂપ ચક્ષુથી જેમણે સવ' લોકાલોક અવલોક્યો છે એવા શ્રી અરિહંત વિના યતિ અને શ્રાવકના નિમ'લ સદ્દભત ધમ' કહેવાને બીજો કાઇ સમથ' નથી. કૃતીર્થિઓના કહેલા કુવચના અજ્ઞાનમૂલ હાવાથી પૂર્વાપરવિરુદ્ધ અને હિંસાદિક દાષાથી દૃષિત છે, તેથી તે વચના પ્રત્યક્ષ અસદ્દભત છે, તેમજ તેમના કાઇ વચનમાં દયા સત્ય વગેરેનું કાંઇક પાષણ દેખાય છે, પણ તત્ત્વથી નથી જ તે માટે તત્ત્વથી શુદ્ધ સ્વરૂપને ધરનારી અને સકલ જગતના જ'તુઓને તારનારી શ્રીમદ્દ અરિ-હંતપ્રભુની વાણીનું કેટલું વિવેચન કરીએ! જો કાઇ પણ રીતે તે વાણીનું એકપણ વાક્ય કર્ણગાચર થયું હાય તા રાહિણીયા ચારની પેઠે પ્રાણીને મહાન ઉપકાર કરનારું થાય છે. આ પ્રકારનું જે ચિંતવન તે આરમી ધમ'કથક ભાવના કહેવાય છે. તેને માટે આ પ્રમાણે કહેલું છે–

"धम्मो जिणेहिं निखहि उत्रयारपरायणेहिं सुट्ठु पण्णत्तो । समणाणं समणोवासयाण दसहा दुवालसहा ॥१॥" आ ગાથાના અથ° ઉપર આવી ગયા છે.

### રીહિણેય ચારની કથા

રાજગૃહનગરમાં શ્રેણિક નામે રાજ હતા. તેને સર્વ બુદ્ધિઓના નિધાન-રૂપ અભયકુમાર નામે પુત્ર હતા. તે નગરની સમીપે વૈભારગિરિ નામે એક પર્વાત હતા. તેની એક ગુફામાં લાહખુર નામે એક ઘાતષ્ઠી ચાર રહેતા હતા. તે રાજગૃહીનગરીના લાકાના દ્રવ્ય અને સ્ત્રીવંદે પાતાના કામ અને અર્થ અનાયાસે સાધતા હતા અને તેમાંજ પાતાના કાળ નિર્ગામન કરતા. તે લાહ-ખુર ચારને રાહિણી નામે એક સ્ત્રીના ઉદ્દરથી રાહિણેય નામે પુત્ર થયા હતા. તે પણ પિતાની જેમ ઘણા ઘાતષ્ઠી થયા હતા.

એક વખતે લોહખુર મરણપથારીએ પડ્યો, એટલે તેણે પાતાના પુત્ર રોહિણેયને બાલાવીને કહ્યું. "વત્સ! જે તારું હિત ઈચ્છતા હાતા મારી શિક્ષા સાંભળ—જે આ ત્રણ ગઢ દેખાય છે તેમાં મહાવીર નામે એક મહાત્મા છે, તેઓ કામળ વચન બાલે છે, તે વચન ઉત્તરકાળે દારુણ હાવાથી તારે કદિપણ સાંભળવા નહીં." આ પ્રમાણે શિખામણ આપી તે લાહખુર ચારે પાતાના પ્રાણના ત્યાગ કર્યા. તે પછા રોહિણેય તે પિતાના વચનને સ'ભારતા નિત્ય ચારી કરતા હતા.

એક વખતે શ્રી વીર પરમાત્મા તે સ્થલે સમાસર્યા. દેવતાઓએ તે સ્થલે સમવસરણ રચ્યું. તે વખતે ભવ્યજીવાને ધમ'ની દેશના આપવાના પ્રભુએ આર'ભ કર્યા. તે વખતે રૌહિણેય ચાર રાજગૃહનગરમાં ચારી કરવા જતાં તે સમવસરણની પાસે આવી ચઢ્યો. તે વખતે તેને યાદ આવ્યું કે—ને હું આ માગે' જઈશ તા વીરભગવાનની વાણી સંભળાઈ જશે અને અહીં જવાના બીને માગે છે નહીં. હવે શું કરલું ? અથવા એવા ખેદ કરવાથી સર્યું'. હું કાનમાં આંગળીએ નાંખીને ચાલ્યા જાઉં. પછી તે કાનમાં આંગલી નાંખી ઉતાવળે પગલે ચાલ્યા. તેવામાં તેના પગમાં કાંટા વાગ્યા. એટલે તે આગળ એક ડગલું ભરવાને પણ સમર્થ થયા નહીં. પછી કાનમાંથી આંગલી નુદ્ધી કરી તે વડે કાંટા કાઢવા લાગ્યા, તેવામાં અ'તરના શલ્યને શાધનારી અને દેવસ્વરૂપને વર્ણુન કરનારી શ્રી વીરપ્રભુની વાણી તેના કાનમાં આ પ્રમાણે સાંભળવામાં આવી–

'' अणिमिसनयणा मणकज्जसाहणा पुष्फदाम अमिलाणा । चउरंगुलेण भूमि न च्छिबंति सुरा जिणा बिति ॥१॥" ૩૪૨ શ્રી આત્મપ્રભાધ

જેમના નેત્રા મીંચાતા નથી જેઓ મનથી ચિંતિત કાર્યના કરનારા છે, જેમની પુષ્પમાળા કરમાતી નથી અને જેઓ ભૂમિથી ચાર આંગળ ઉંચા રહે છે, એવા દેવતાએા હાય છે. ૧

આ પ્રમાણે જિનેશ્વરે કહ્યું તે રોહિણેય ચારના સાંભળવામાં આવ્યું તતકાલ તેણે ચિંતવ્યું કે– અરે! મારા સાંભળવામાં ઘણું આવી ગયું–આમ કહી ચિંતાતુર થતા તે ચાર કાંઠા કાઢી પાછો કાનમાં આંગળી નાંખતા તે રાજગૃહનગરમાં ચાલ્યા ગયા અને ત્યાં પાતાની ઈચ્છા પ્રમાણે ચારી કરી પાછા પવેલની ગુફામાં પેસી ગયા પરંતુ પેલી જે પ્રભુની વાણી તેણે સાંભળી લીધી છે, તેને માટે તે નિર'તર ચિત્તમાં ખેદ પામ્યા કરતા હતા. તે હંમેશા ગુપ્ત રીતે રાજગૃહીનગરીને લુક્યા કરતા અને લોકાને ર'જાડતા હતા.

ચારની પાડાથી ક'ટાળી ગયેલા લાેકાએ રાજા શ્રેણીકની આગળ ફરીયાદ કરી અને પાતાનાં દુઃખા નિવેદન કર્યા' રાજાએ મધુરવચનાથી લાેકાને આશ્વાસન આપ્યું. પછી તેણે કાેટવાલને ભાેલાવીને કહ્યું— "કાેટવાલ! તમે આખા નગરને હેરાન કરનારા ચાેરને પકડી લાેકાની રક્ષા કેમ કરતા નથી ?" કાેટવાલે કહ્યું— "રાજન્! રાેહિણય નામે એક ચાેર છે, પણ તે ઘણી મુશ્કેલી વડે પકડાય તેવા છે, તેને પકડવા માટે અમે ઘણા ઘણા ઉપાયા ચાજીએ છાએ, પણ તે પકડાતા નથી, મહારાજા! જે આપ પાતે તલારક્ષ અના તા વખતે પકડાશે." કાેટવાલના આ વચના સાંભળી રાજા શ્રેણીકે પાતાના પુત્ર અને પ્રધાન અભયકમારની સામે જેયું. એટલે અભયકમાર અંજલિ જેડી બાેલ્યા, "પિતાજ! હું સાત દિવસની અંદર ચાેરને પકડી લાવીશ. જે સાત દિવસની અંદર તેમ ન ખને તા તમારે મને તે ચાેરની જેમ શિક્ષા કરવી." અભયકમારે આવી ભારે પ્રતિજ્ઞા કરી, તે સાંભલી સર્વ સભા અને રાજા આશ્વર્ય પામી ગયા.

પછી અભયકુમારે ભારે પ્રયત્નથી તે ચારની શાધ કરવા માંડી, પણ કાઇ રીતે તે ચારના પત્તા લાગ્યા નહીં. એવી રીતે છ દિવસ વીતી જવા લાગ્યા. છક્કા દિવસે સ'ધ્યા કાલે લોકાના કાલાહલને શાંત કરી તે ગઢની અહાર કેટલાક સુભંટાને તેણે ગાઠવી દીધા. પેલા રૌહિણેય ચારને કેટલાએક અપશુકનાએ અટકાવ્યા છતાં પણ તે કમ'ને વશ થઈ નગરીમાં ચારી કરવાને પેઢા. જેવામાં તેણે કાઈ ધનવાનના ઘરનું ખાતર પાડવા માંડયું, તેવામાં પગી લોકાએ મલી એક માટી હાંક મારી તેને ત્રાસ પમાડ્યા, તેથી તે ત્યાંથી નાશી નગરીના

તૃતીય પ્રકાશ ૩૪૩

કિલ્લા ઉપર આવ્યા. તેને ઊંચા ચડી કિલ્લા ઉપરથી ખહાર પડતા સુભેટાએ પકડી લીધા. પ્રાતઃકાળે સુભેટાએ તેને અભયકુમારને સાંપી દ્વીધા. અભયકુમાર તેને રાજ પાસે લઈ ગયા.

ચારેલા દ્રવ્ય સાથે પકડાયેલા તે ચારને એઈ રાજાએ પૂછ્યું, તું કાણ છે! ચાર બાલ્યા "રાજાન્! હું શાલિયામના રહેવાસી અને દુગ ચંડ નામે રાજાને જમે ભરનારા ખેડત છું. હું મારુ કાંઇક કામ કરી રાત્રે મારા ગામ તરફ જતા હતા તેવામાં તમારા સુભટાએ મને બીહરાવ્યા, એટલે કિલ્લા ઠેકી અહાર પડતાં સુભટાએ મને ચાર જાણી પકડી લીધા. હે સુજ્ઞ વિચક્ષણ રાજા! વિચાર કરા. એ હું ચાર હાઉં તા મને ખુશીથી શિક્ષા આપા. અને મને મારવાથી અભયકામાર જવે તેમ કરા."

તેનાં આવાં વચન સાંભળી રાજાએ દઢ અધનથી છાડાવ્યા પછી તેની ખાત્રી કરવાને માટે પાતાના સેવકાને શાલિયામમાં માકલ્યા. રૌહિણેય ચાર એટલા અધા લુચ્ચા હતા કે તેણે પ્રથમથી શાલિયામના લાેકાની સાથે સ'કેત કરી રાખ્યા હતા અને તેમની સાથે તે ચાેરે ઠરાવ કરેલા કે— તેણે કદિપણ શાલિયામમાં ચાેરી કરવી નહીં અને તે ગામને મદદ આપવી, આથી તે લાેકા તેની સંવ° વાત માન્ય કરતા હતા.

રાજા શ્રેણિકના સુભટાએ શાલિયામમાં આવી ત્યાંના લોકોને પૂછયું કે— આ ગામમાં કાઇ દુર્ગ ચંડ નામે ખેડુત રહે છે? તે ગામના લાક કે જેઓ તેના સંકેત પ્રમાણે વર્ત નારા હતા, તેઓ ખાલ્યા. "હા, તે ખરી વાત છે. દુર્ગ ચંડ આ ગામના રહેવાસી છે, તે ગઈ કાલે નગર તરફ ગયા છે, તે હજી સુધી આવ્યા નથી, અમે સર્વે તેના વૃત્તાંત જાણવાને આતુર થઈ રહેલા છીએ."

તે લોકોનાં આ વચના સાંભળી તે સુભટાએ શ્રેણિક રાજાને તે વૃત્તાંત જણાવ્યા. તે વખતે રાજાએ વિચાયું કે– " આહા! આ કેવી વાત કહેવાય! અભયકુમાર મૃત્યુના ભયથી સરલ હૃદયના એક ગામડીયાને ચાર કરાવે છે."

રાજાના મુખના ચહેરાઉપરથી અભયકુમાર સમજી ગયા અને તતકાલ તેણે વિચાયુ કે– આ ચારનું કાંઈ પણ કપટ છે. તે કાેઇપણ રીતે ખુલ્લું કરનું જોઇએ. આમ વિચારતાં તે ચતુર પ્રધાનના હૃદયમાં બુદ્ધિ સ્કુરી આવી. તેણે દેવવિમાન જેવા સુંદર મહેલ રચાવ્યા. તે મહેલની અ'દર સાત ભૂમિકાઓ રચી. અનેક પ્રકારના ચ'દરવા અને માતીઓના તાેરણાથી તેને અલ'કૃત કર્યા. ર'ભા

સમાન સ્વરૂપવાળી સ્ત્રીઓ અને દેવતુલ્ય સ્વરૂપવાળા પુરુષા તેમાં સ્થાપિત કર્યા. પછી અભયકુમારે પેલા રૌહિણેય ચારને બાલાવીને કહ્યું. " ભાઈ! મારા જેવા મૂર્ખ માણસને ધિક્કાર હાે. તમે તાે ભક્તિ કરવા લાયક પુરુષ છાે. તમાને મેં અતિશય હેરાન કર્યા, ક્ષમા કરાે. હવે એકવાર મારા મહેલમાં આવાે, જેથી હું ત્યાં તમારી ભક્તિ કરી મારા અપરાધને દૂર કરું."

અભયકુમારનાં આવાં કપટ ભરેલાં વચનોના મર્મ તે ચારના સમજવામાં આવ્યા નહીં. તે તેની સાથે મહેલમાં ગયા. ત્યાં તેને પ્રથમ મિષ્ટ આહાર આપી તૃપ્ત કર્યા. પછી અભયકુમારે તેને મિરરાપાન કરાવી ઊંચી જાતના દિવ્ય વસ્તા પહેરાવી એક સુંદર પલંગ ઉપર સુવાડયો. તે ચાર તે દિવ્ય મંદિરમાં રહી જાણે પાતે સ્વર્ગમાં રહ્યો હાય તેમ માનવા લાગ્યા.

શયન કર્યા પછી તે જાગૃત થયા, એટલે અભયકુમારની આજ્ઞાથી કેટલાક સામ'તા અને નરનારીઓના સમૂહ ત્યાં હાજર રહેલ, તે 'જય જય નંદા' ઇત્યાદિ માંગલિક શખ્દાના ઉચ્ચાર કરતાં તેના સાંભળવામાં આવ્યા. આ દેખાવ એઈ તે મદિરાથી મત્ત થયેલા પાતાના આત્માને ભૂલી ગયા.

પેલા હાજર રહેલા લાેકા તેની પાસે આવી આ પ્રમાણે કહેવા લાગ્યા. "ભદ્ર ! પૂર્વ'ના સુકૃત્યવંડે તમે આ સ્વર્ગ'ના વિમાનમાં પ્રગટ થઇ તેના સ્વામી થયા છે. અને આ અમે સવે તમારા સેવક છીએ" આ પ્રમાણે કહી તેમણે નાટક કરવાના આર'ભ કર્યો.

તે પછી અભયકુમારની સૂચનાથી જેના હાથમાં સુવર્ણ દંડ રહેલા છે એવા એક પુરૂષ આવ્યા. તેણે આવી નાટક કરનારાઓને કહ્યું કે– "હાલ નાટક અ'ધ કરા, હું આ દેવને તેની દેવસ્થિતિનું ભાન કરાવું." આ પ્રમાણે કહી તેણે રીહિણેયને કહ્યું. "હે નવાદેવ! પાતાના પૂર્વીપાર્જિત એવા જે તમારા પુષ્ય અને પાપ હાય તે નિવેદન કરા અને તે પછી સુખ ભાગવા."

તે પુરૂષનાં આ વચના સાંભળી તે રૌહિણેય વિચારમાં પડયા. "શું આ સાચું સ્વર્ગ હશે ? અથવા મારે માટે અભયકુમારે પ્રપંચ તા નહીં રચ્યા હાય?" આ પ્રમાણે ચિંતવી તે ધીરણુદ્ધિવાલા ચારે કંટક કાઢતી વેલાએ સાંભળેલી દેવના સ્વરૂપના વર્ણું નવાલી પ્રભુની વાણી (अणिमिसनयणा. ઇત્યાદિ) સંભારી તત્કાલ તેણે પાતાની આગળ રહેલા લાકોને પૃથ્વી ઉપર લાગેલા

તૃતીય પ્રકાશ<sup>ે</sup> ૩૪૫

ચરણવાલા, કરમાયેલા પુષ્પાની માળાને ધરનારા, મટકામારતા નેત્રાવાળા અને મનાભીષ્ટ સાધનમાં અસમર્થ એવા જોઈ શ્રી વીરપરમાત્માના વચના સાથે તેમના વિરાધ જોઈ અભયકુમારે કરેલા કપટને જાણી લીધુ.

આ વખતે પેલા દ'ડધારી પુરૂષ બાેલ્યા. " દેવ શા વિચાર કરાે છાે ? આ અધા દેવલાક પાતપાતાની ભક્તિ દેખાડવાને ઉત્ક'ઠિત છે, તેથી તમારા જે શુદ્ધ વૃત્તાંત હાેય તે સત્વર નિવેદન કરાે."

આ વખતે રાહિણેય બાહિયા– ''જિનપૂજા, સાધુસેવા, દયાપાલન, સુપાત્ર-દાન અને ચૈત્યનિર્માપન આદિ ઉત્તમ ધર્મ કાર્યા મે' પૂર્વ ભવે કરેલા છે. "

તે દંડધર બાેલ્યા– "હે દેવ! પ્રાણીઓના જન્મ એક સ્વભાવે કરીને થતા નથી તેથી તમે જેમ પુષ્યનું વર્ણુ કર્યું તેમ તમારા પાપનું પણ કરા. ચારી. સ્ત્રીલાલુપતા અને બીજા જે કાંઈ નઠારાં પાપકર્મી કર્યા હાય તે નિઃશંકપણે કહાે.

રૌહિણેય બાેલ્યા—" અહા ! દિવ્યજ્ઞાનને ધારણ કરનારા એવા તમાને આવા મતિભ્રમ શા થયા છે ? સાધુઓની સેવા કરનાર શ્રાવકા શું એવા ખરાબ કામ કરે ? તેમ છતાં જે તેઓ એવા કામ કરે તા પછી તેમને આવા સ્વર્ગવાસ કેમ પ્રાપ્ત થાય? તેથી મેં તા જરાપણ પાપકમે કર્યું નથી, શા માટે વારંવાર પૂછા છા ?"

આ વખતે અભયકુમાર કે જે છૂપા રહા આ વૃત્તાંત સાંભળતા હતા તે પાતાના મનમાં તે ચારની બુદ્ધિની ભારે પ્રશંસા કરવા લાગ્યા. ક્ષણવાર પછી તે ચારની સમીપે આવ્યા અને તે રૌહિણેયને આલિંગન કરી આ પ્રમાણે બાેલ્યા—'' હે વીર! હું આજ સુધી કાઇનાથી જીતાયા નથી. પણ એક તારાથી જીતાઇ ગયા છું, હું તને નિગ્રહ કરી શકયા નહીં, એ માેઠામાં માેઠું આશ્ચય છે."

આ પ્રમાણે અભયકુમારે પ્રેમપૂર્વ કહ્યું, એટલે તે રૌહિણેય ચાર આ પ્રમાણે બાલ્યા– " હે રાજકુમાર ! હું શ્રી વીરવાક્યને હૃદયમાં ધારણ કરતા હતા, તેથી તમારાથી પકડાચો નહીં, તેથી તેમાં કાંઈપણ આશ્ચર્ય પામવા જેવું નથી, પણ તમાએ મઘપાન કરાવી સ્વર્ગની પ્રાપ્તિ કરાવી એ માટા આશ્ચર્યની વાર્તા."

રૌહિણેયના આ વચના સાંભળી અભયકુમાર બાેલ્યા, "ભાઈ! તું મારા કહેવાથી લજ્જા પામીશ નહીં અને મને કહે કે–તારા જેવા ચાેરને શ્રી વીર-પ્રભુની વાણી શી રીતે કણુંગાચર થઇ ? "

અભયકુમારે આ પ્રમાણે સ્નેહપૂર્વ પૃછ્યું, એટલે તે ચારે પાતાની કથા આદિથી અંત સુધી કહી સંભળાવી અને વિશેષમાં જણાવ્યું કે—ને મેં એ જગદ્દગુરુની વાણી ન સાંભળી હોત તો હું આજે તમારાથી છલાઈ જાત અને તેથી શી શી વિડં બના પામતા તે કહી શકાતું નથી, જે પ્રભુની એટલી અલ્પ વાણી પણ પ્રાણીઓને કષ્ટનિવારક થાય છે, તો તે પ્રભુનું સર્વ આગમ સાંભલવાથી અક્ષયસુખની પ્રાપ્તિ થાય, તેમાં શું આશ્ચર્ય ! હું તો મારા પિતારૂપ શત્રુથી ઠગાયા હતા, તેથી તે વખતે કર્ણગાચર થયેલી શ્રી વીરવાણીને શલ્યતુલ્ય માનતા હતા પણ અત્યારે તે વાણીએ મને છવિતદાન આપેલું છે. હે રાજકુમાર! હવે મેં જે દ્રવ્યાદિ ચારેલ છે, તમને અતાવી હું શ્રી વીરપ્રભુની પાસે ત્રત પ્રહણ કરવા ઇચ્છા રાખું છું.

તે પછી અભયકુમારે તે રૌહિણેય ચારને રાજાની પાસે લાવી આ પ્રમાણે કહ્યું, "સ્વામી! આ ચાર પાતાની ચારીમાની જાય છે." તત્કાલ રાજાએ તેને વધ કરવાના આદેશ કર્યો એટલે અભયકુમારે કહ્યું, "પિતાજી! જો આપણે આ ચારને છોડી દઇએ તો તે ચારેલું સર્વ ધન પાછું આપશે, તે સિવાય તે દ્રવ્ય આપણાથી ગ્રહણ કરી શકાય તેમ નથી, વલી મેં આ ચારને અંધુ કરીને પકડચો છે, બુદ્ધિએ કરીને પકડચો નથી. તેમજ આ ચારનું હૃદય વૈરાગ્યથી વાસિત થયેલું છે, તેથી અહીંથી મુક્ત થઈ દ્રીક્ષા ગ્રહણ કરવાને ઇચ્છે છે, તેથી આ ચાર વધ કરવાને યાગ્ય નથી."

અભયકુમારના આ વચના ઉપરથી રાજાએ તેને છેાડવો, એટલે તેણે સવ<sup>°</sup> ધન અતાવ્યું. પછી રાજાએ નગરજનાને એકઠા કરી જેનું જે હતું, તેને તે તે ધન આપી દીધું. તે પછી શ્રેણિક રાજાએ જેના દીક્ષામહાત્સવ કરેલા છે અને જેણે ધન, વૈભવ, સ્ત્રી અને પરિવારના ત્યાગ કરેલ એવા રૌહિણેય ચારે શ્રી વીરપરમાત્માની પાસે દીક્ષા ગ્રહણ કરી. તે વખતે નગરજનાએ તેની ભારે સ્તુતિ કરી.

રૌહિણેય ચાર મુનિત્રત ધારણ કરી પાતાના દુરાચારની શુદ્ધિને માટે અનેક પ્રકારના તપ તપી અને ભવપય તા શુદ્ધ ધમ આરાધી પ્રાંતે અનશન કરી તે દેવપદને પ્રાપ્ત થયા હતા. આ પ્રમાણે ભગવ'તની વાણીના પ્રભાવને દર્શાવનારી રૌહિણેય ચાેરની કથા કહેવામાં આવી.

એ રીતે આર ભાવનાનું સ્વરૂપ લક્ષમાં રાખી ભવ્ય જીવાએ તેના આરા-ધનને વિષે તત્પર થવું જોઇએ.

### બાર પ્રતિમાનું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ

પહેલી પ્રતિમા એક માસની કહેવાય છે. બીજ બે માસની, ત્રીજ ત્રણ માસની, ચોથી ચાર માસની, પાંચમી પાંચ માસની, છફ્ઠી છ માસની અને સાતમી પ્રતિમા સાત માસની છે, આઠમી નવમી અને દશમી એ ત્રણ સાત અહારાત્રિની છે. અગીયારમી એક અહારાત્રિની અને બારમી એક રાત્રિની છે. એવી રીતે ભિક્ષુ–સાધુની પ્રતિજ્ઞારૂપ બાર પ્રતિમા થાય છે.

તેઓમાં પહેલી પ્રતિમા અન્નપાનના અવ્યવચ્છન્ન દાનરૂપ હાવાથી એક દત્તી કહેવાય છે. તેવી રીતે બીજી બે દત્તી, ત્રીજી ત્રણ દત્તી— એમ સાતમી સાત દત્તી સુધી ગણાય છે. સાત અહારાત્રના પ્રમાણવાળી આઠમી પ્રતિમાને વિષે જલ રહિત એકાંતર ઉપવાસે કરી પારણાને દિવસે આંબિલ કરવામાં આવે છે. અહીં દત્તીના નિયમ નથી. વલી તેમાં ગ્રામાદિકની બહાર ઉધ્વ મુખે શયનાદિ આસને રહી ઘાર ઉપસર્ગા સહન કરવાના છે. નવમી પ્રતિમામાં પણ તે જ પ્રમાણે ઉત્કટાદિ આસને રહેલું પડે છે. દશમી પ્રતિમામાં પણ એવી જ રીતે રહેવાનું છે, પણ ગાદાહાસન—ગાય દાહવાનું આસન કરવાનું છે. અગી-યારમી પ્રતિમામાં પણ એમ જ વર્તવાનું છે પરંતુ તેમાં જલરહિત છકુ કરી લાંબી ભુજા વડે રહેવાનું છે.

ખારમી પ્રતિમામાં ઉપર પ્રમાણે છે, પરંતુ તેમાં જલરહિત ત્રણ ઉપવાસ કરી એક પુદ્દગલવ્યાપ્ત નિમેષરહિત દૃષ્ટિ રાખી અને લાંબી ભુજ કરી રહેવાનું છે. એના અંગીકાર કરનાર ૧ વજૠષભનારાચ, ર ૠષભનારાચ અને ૩ અધ નારાચમાંથી હરેક કાઈ સંઘયણ યુક્ત હાય છે. જઘન્યથી નવમા પૂર્વની ત્રીજ વસ્તુ સુધી સુત્રાર્થ અધિગત હાય છે. તેમજ ૧ તપ, ર સૂત્ર, ૩ શક્તિ, ૪ એકત્વ અને ૫ ખલે કરી પ્રતિમા અંગીકાર કરનારને એ પાંચ પ્રકારની તુલનાવડે પરિકર્મ અલ્યાસથી પહેલા જ ભાવિતાત્મા થઈ જવાય છે.

તે પરિકમ'નુ' પરિમાણ આ પ્રમાણે છે– માસિક આદિ સાત પ્રતિમાને વિષે જેટલા પ્રમાણની પ્રતિમા છે, તેટલા પ્રમાણે કરી તે પરિકમ' હેાય છે. તેમ વર્ષાદિક ઋતામાં એ પ્રતિમા અ'ગીકાર કરાતી નથી અને પરિકર્મ પણ કરાતા નથી. પ્રથમની બે પ્રતિમા એક જ વર્ષમાં થાય છે. ત્રીજી તથા ચાથી એક એક વર્ષમાં હાય છે. બીજી ત્રણ અન્યત્ર બીજે વર્ષ અને પરિકર્મ પણ અન્યત્ર-બીજે વર્ષ થાય છે.

તે પ્રતિમાની પ્રતિપત્તિ આ પ્રમાણે છે— નવ વષ<sup>c</sup> કરીને પહેલી સાત પ્રતિમા સમાપ્ત કરાય છે, આઠમી આદિ ત્રણ પ્રતિમાંએા એકવીસ દિવસે સમાપ્ત કરાય છે અને અગીયારમી ત્રણ દિવસે પ્રાપ્ત થાય છે, અને તે અહેા-રાત્રિને અ'તે છદ્દહે કરવાથી અને છે અને આરમી પ્રતિમા રાત્રિ પછી અન'તર અદ્દહ્મ કરવાથી થાય છે અને ચાર રાત-દિવસના પ્રમાણવાળી છે. અહીં બીજું ઘણું કહેવાનું છે પણ પ્ર'થવિસ્તારના ભયથી કહેવામાં આવ્યું નથી. તે પ્રવ-ચન સારાેદ્ધારમાંથી જાણી લેવું.

આ પ્રમાણે સંક્ષેપથી ભિક્ષુની ખાર પ્રતિમાનું સ્વરૂપ કહેવામાં આવ્યું,

### અહારાત્રિનું સંક્ષિપ્ત કૃત્ય

" शुद्धाचारः साधुः श्रीजिनवचनानुसारतो नित्यम् । कुर्यात् क्रमेण सम्यक् स्वस्याहोरात्रकृत्यानि ॥१॥ "

" શુદ્ધ આચારવાળા સાધુએ હ'મેશા શ્રી જિનવચનને અનુસારે અનુક્રમે પાતાના અહેારાત્રિના કૃત્યા સમ્યકુ પ્રકારે કરવા." ૧

## કૃત્યનાે કેમ

સાધુએ રાત્રિના પાછલા પહેારે જાયત્ થઈ મ'દસ્વરે કરી સૂત્ર તથા અર્થના પરાવત ન રૂપ સ્વાધ્યાય કરવા. જેથી આસપાસ રહેલા આર'લી લોકા જાયત ન થાય. તે પછી જ્યારે તે પહારના ચાયા અ'શ બાકી રહે ત્યારે છ પ્રકારના આવશ્યક કરવા એટલે પ્રતિક્રમણ કરનું. ત્યારબાદ ઉત્કટ આસને રહી શરીરના પરિભાગ્ય મુહપત્તિ આદિ ઉપકરણાની વિધિપૂર્વ પડિલેહણા કરવી. તે પડિલેહણાની સમાપ્તિ વખતે સૂર્યોદય થાય ત્યારે ઉપાશ્રયને પ્રમાજે. તે પછી વ'દનાપૂર્વ આચાર્યાદિકને પૂછી તેમની આજ્ઞા વડે વૈયાવચ્ચ તથા સજ્ઝાયધ્યાન કરે. પણ તે પાતાની ભુદ્ધિએ ન કરે. તેને માટે કહ્યું છે કે-" છડ્ઠ, અડ્ઠમ, ચાર, પાંચ, માસ, અર્ધ માસ અને માસખમણ કરવા છતાં જે ગુરુવચનને અનુસારે ન કરે તેને અનંતસ સારી કહેલા છે.

" छद्रहमदशमदुवालसेहि, मासद्धमासखमणेहि । अकरंता गुरुवयणं अणंतसंसारिआ भणिया ॥ १ ॥"

તે પછી કાંઈક ઉણી પારિસિ વખતે બેસી મુહપત્તિ પહિલેહી પછી પાત્રા-દિક ઉપકરણાની પહિલેહણા કરે. ત્યારબાદ બીજી પારસીમાં પૂર્વે ગ્રહણ કરેલા શ્રુતના અર્થનું સ્મરણ કરે. તે પછી જ્યારે ભિક્ષાકાલ પ્રાપ્ત થાય એટલે આગ-મમાં કહેલ વિધિ પ્રમાણે ગુરુની આજ્ઞા ગ્રહણ કરી "આવસ્સહી" વડે ઉપાશ્રયથી નીકળી ભિક્ષાકાલના સમયમાં એટલે ઉત્સર્ગથી ત્રીજી પારિસીરૂપ નિમેલા વખતમાં અથવા "કાલે કાલ' સમાયર'" એ આગમના વચન પ્રમાણે જે દેશમાં કે જે ગામમાં લોકા જ્યારે ભાજન કરતા હાય તે દેશમાં તે વખતે સ્થવીર કલ્પીઓને ભિક્ષાના કાળ જાણી લેવા.

તે પછી સાધુ વ્યાક્ષેપતા, આકૂલતા અને શકતાએ રહિત યા યુગમાત્ર દષ્ટિ રાખી, પાછળ અને પડખે ઉપયોગ રાખી એક ગૃહથી બીજે ગૃહ ભિક્ષા માટે ભમે અને તેમ ભમીને બે'તાલીશ દોષે રહિત એવી ભિક્ષા પ્રહેણ કરે. ત્યાંથી પાછા કરી "નિસ્સિહિ"પૂર્વ'ક ઉપાશ્રયમાં પ્રવેશ કરી ઈ રિયાવહી પડિક્કમી વિધિપૂર્વ'ક તે અશનાદિ ગુરુને અતાવી પછી પચ્ચકુખાણ પારી. ગૃહસ્થની દષ્ટિ ન પડે તેવા પ્રકાશવાલા સ્થાનમાં રહી ક્ષુધાની વેદના ઉપશમાવવા માટે ૧ વૈયાવચ્ય, ર ઈર્યાની શુદ્ધિ, ૩ સત્તર પ્રકારે સ'યમનું પાલન, ૪ પ્રાણ ધારણ, પ સજ્ઝાયધ્યાનાદિ અને ૬ ધમ'ચિંતાને માટે ભાજન કરે. તે ભાજન સમયે સુરાસુરાદિ પાંચ દેષને વર્જે. તેને માટે આ પ્રમાણે કહેલું છે.

'' वें अंसुरसुरं अचवचयं अदुअमविलंबियं अपरिसार्डि । मणवयणकायगुत्तो भंजे अहपविखवणसोही ॥ १ ॥ "

એ પાંચ માંડલાના દેષિને વર્જે. તે પછી મુનિએ માત્રા કરવાનું પાત્ર પ્રક્ષાલન કરવું. તથા સજ્ઝાયધ્યાન અને વૈયાવચ્ચાદિ કાર્ય કરી તે પછી ચોથે પહારે મુખવિશ્વકા પડિલેહી ગુરુના અને પાતાના ઉપકરણાની પડિલેહણા કરવી. તે પછી જ્યારે સૂર્ય અધે બિંબરૂપે રહે ત્યારે ગુરુની સમક્ષ પ્રતિક્રમણ કરવું તે પછી એક પ્રહર પર્યાત શ્રુતપરાવૃત્તિરૂપ સ્વાધ્યાય ધ્યાન કરવા. તે પછી તે જ પ્રહરના ચાથા ભાગ બાકી રહે ત્યારે ઉચ્ચાર-પ્રશ્રવણના સ્થાડિલા (માંડલા) કરવા. તે પછી સૂત્ર અને અર્થને સંભારવા. ત્યારબાદ જ્યારે નિદ્રાના

૧. ભાજન વખતે સુરસુર શબ્દ ન કરવા ૨ અવચ્ય શબ્દ ન કરવા. ૩ ઉતાવળું ન જમવું. ૪ અતિવિલ ભપણે ન જમવું, ૫ ભાજયપદાથ વેરવા નહિ.

સમય આવે ત્યારે ગુરુની આજ્ઞા ગ્રહણ કરવાપૂર્વ ક પૃથ્વી ઉપર સંથારો પડિલેહી ચૈત્યવ દનપૂર્વ ક રાત્રિના સંથારાની ગાથા (સંથારા પારિસી ) ભણી અને રજેહરણને જમણી બાજી મૂકી સ્વલ્પ નિદ્રા કરવી. અતિ નિદ્રાવશ ન થવું.

આ પ્રમાણે સંક્ષેપથી અહેારાત્રના કૃત્યા અતાવ્યા છે.

વિસ્તારથી તે સાધુ સ'ખ'ધી અધિકાર પ્રંથાંતરથી જાણી લેવા. મુનિએા અનેક ગુણાના આધારરૂપ છે, તે વાત દર્શાવે છે–

> "निच्चमचंचलनयणा पसंतवयणा परिद्धगुणस्यणा । जियमयणा मिउवयणा सन्वत्थिव सन्निहियजयणा ॥ १ ॥ इरियासमिइपभई, नियसुद्धायारसेवणे निउणा । जे सुयनिहिणो समणा तेहिं इमा भूसिया पुहवी ॥ २ ॥"

''જેઓ નેત્રોની ચ'ચલતાથી રહિત છે, જેમના મુખ શાંત છે, જેમના ગુણરત્ન પ્રસિદ્ધ છે, જેઓ કામને જીતનારા છે, જેમના વચન કામળ છે, જેમની નજીક સર્વ પ્રકારે યતના છે, જેઓ ઇર્યાસમિતિ પ્રમુખ પાતાના શુદ્ધ આચારને સેવવામાં નિપુણ છે, અને જેઓ શ્રુતના નિધાનરૂપ છે, એવા મુનિ-ઓથી આ પૃથ્વી વિભૂષિત છે.

## સિદ્ધાંતામાં સાધુગુણવણુંન

" जाइसंपन्ना, कुलसंपन्ना, बलसंपन्ना, रूवसंपन्ना, विणयसंपन्ना, णाणसंपन्ना, दंसणसंपन्ना, चिर्त्तसंपन्ना, लज्जासंपन्ना, लाघवसंपन्ना, मिउमदवसंपन्ना, पगइभद्द्या, पगइविणीया, ओयंसि, तेयंसि, वचिस, जसंसि, जियकोहा, जियमाणा, जियमाया, जियलोहा, जियणिहा, जितेंदिया, जियपिरसहा, जिवियासमरणभयविष्पम्रका, उग्गतवा, घोरतवा, दित्ततवा, घोरवंभचेरवासिणो, बहुस्त्या, पंचसिमहिंह सिमआ, तिहिं गुत्तिहिं गुत्ता, अर्किचणा, निम्ममा, निरहंकारा, पुकरं, व अलेवा, संखो इव निरंजणा, गयणं व निरासया, वाउन्व अष्पडिबद्धा, कुम्मो इव गुतेंदिया, विहंगुन्व विष्पम्रका, भारंडन्व अष्पमत्ता, धरणिन्व सन्वंसहा, किं बहुणा।

एंगतपरोवरायनिस्या, जिणवयणोवदेसण कुसला, जावकुत्तियावण भूया एस्सा जिणाणा राहगा समणा भगवंतो नियचरणेहिं महीयलं पवित्तयंतो विहरति त्ति " ॥

"જાતિ, કુલ, અલ, રૂપ, વિનય, જ્ઞાન દર્શન, ચારિત્ર, લજ્જા, લાઘવ અને મૃદુ–માદ વતા એ સર્વ ને પામેલા, પ્રકૃતિવડે ભદ્રિક, પ્રકૃતિ વડે વિનીત, પરાક્રમી, તેજસ્વી, વાણીની સુંદરતાવાળા, યશસ્વી, ક્રોધ–માન– માયા અને લાભને જીતનારા, નિદ્રાને, ઇંદ્રિયાને અને પરિષહાને જીતનારા, તૃતીય પ્રકાશ ૩૫૧

છિવિતની આશા તથા મરણના ભયથી રહિત, ઉત્ર તપસ્વી, દીપ્ત તપસ્વી, ઘાર ધ્રહ્મચર્યના ધારક, બહુશ્રુત, પાંચ સમિતિ વહે સમિત, ત્રણ ગુપ્તિ વહે ગુપ્ત, નિષ્પરિત્રહી, નિરહંકારી, કમલની જેમ નિલેવ્ય, શ'ખની જેમ નિરંજન, આકાશની જેમ નિરાશ્રય, વાયુની જેમ પ્રતિબંધરહિત, કાચબાની જેમ ગુપ્તે'દ્રિય, પક્ષીની પેઠે વિપ્રમુક્ત, ભારંડની જેમ પ્રમાદરહિત, પૃથ્વીની જેમ સર્વ સહન કરનારા, જિનવચનના ઉપદેશ કરવામાં કશલ, એકાંતે પરાપકાર કરવામાં તત્પર, વિશેષ શું કહેલું? પણ જેઓ 'કૃત્રિકાપણ જેવા છે, એવા જિનેશ્વરની આજ્ઞાના આરાધક, શ્રમણ—તપસ્ત્રી મુનિઓ પાતાના ચરણ વહે આ પૃથ્વીતલને પવિત્ર કરતા વિચરે છે."

આવા સાધુજન પ્રમુખ ઉત્તમ પુરુષાને આરાધન કરવા યાેગ્ય એવા સર્વી-ત્તમ ધર્મ ની દુલ ભતા દર્શાવે છે–

> " जह चिंतामणिरयणं सुरुहं न होइ तुच्छविहवाणं । गुणविहवविजयाणं जियाण तह धम्मरयणं ति ॥ १ ॥ "

" પશુપાલની પેઠે તુચ્છ વૈભવવાળા અને થાડા પુષ્યવાળા જ્વાને જેમ ચિંતામણિરત્ન સુલભ હાય નહીં, તેમ સમ્યક્ત્વાદિ ગુણરૂપ વૈભવથી રહિત એવા જ્વાને ધર્મરત્ન સુલભ હાતું નથી. તેઓ જયદેવકુમારની જેમ જે અતુલ ગુણવાન હાય છે, તેને મણિની ખાણરૂપ એવી મનુષ્યગતિમાં ચિંતા-મણિતુલ્ય ઉત્તમધર્મને પામે છે."

## પશુપાલ અને જયદેવનું દર્શાત

હસ્તિનાપુરનગરમાં નાગદેવ નામે એક શેઠ રહેતા હતા. તેને વસુંધરા નામે એક સ્ત્રીના ઉદરથી જયદેવ નામે એક પુત્ર ઉત્પન્ન થયા. તે જયદેવે આર વર્ષ સુધી રત્નની પરીક્ષાના અલ્યાસ કર્યા હતા. આથી શાસ્ત્રને અનુસારે તે ચિંતામિણને મહાન પ્રભાવવાળું જાણી આષ્ટીના રત્નાને પાષાણ તુલ્ય સમજતા હતા. આથી તે ચિંતામિણરત્ન ઉપાર્જન કરવા માટે આખા હસ્તિનાપુરમાં દરેક દુકાને અને ધેર ધેર ફર્યા, તા પણ કાઈ સ્થળે તેને ચિંતામિણરત્ન મલ્યું નહીં. આથી ખેદ પામી તેણે પાતાના માતા પિતાને કહ્યું—" પૂજ્ય! મારું ચિત્ત ચિંતામિણરત્નને માટે લાગેલું છે, મેં ઘણી શાધ કરી પણ તે રત્ન અહીં પ્રાપ્ત થયું નહીં, તેથી જે આજ્ઞા આપા તા હું અહીંથી બીજે સ્થળે જઉં"

૧ શાસ્ત્રમાં કહેલ દેવતાધિષ્ઠિ દુકાનની જેમ-અર્થાત્ તેમની પાસેથી જે જોઇએ તે મળી શકે તેવા.

શ્રી આત્મપ્રણાધ

માતાપિતા બાેલ્યા—"વત્સ!એ ચિંતામણિની તેા કલ્પના છે, પરમાર્થથી ચિંતામણિરત્ન છે જ નહીં, માટે તું તારી ઇચ્છા પ્રમાણે બીજા રત્નાના વેપાર કર." આ પ્રમાણે કહી તેમણે જયદેવને ઘણા અટકાવ્યા, તથાપિ જેણે ચિંતામણિરત્ન મેળવવાના નિશ્ચય કરેલા છે એવા તે હસ્તિનાપુરનગરમાંથી નીકળી ગયા.

ઘણા ગામ, નગર, ખીણ, કર્ભાટ, પાટણ અને સમુદ્રતીરે ગવેષણા કરતા તે અતિશય કરવા લાગ્યા પણ કાઇ ઠેકાણે તેને ચિંતામણિરત્ન પ્રાપ્ત થયું નહીં. આથી ખેદાતુર થઈ આ પ્રમાણે ચિંતવવા લાગ્યા—"શું ચિંતામણિ રત્નની વાત સત્ય નહીં હાય? કાઈપણ ઠેકાણે તે દેખાતું નથી અથવા તે મણિ શાસ્ત્રમાં દર્શાવેલ છે, એટલે તેનું અસ્તિત્વ ન હાય તે કેમ સંભવે? શાસ્ત્રનું વચન અત્યથા હાય નહીં. તેથી કાઈ ઠેકાણે એ રતના હશે જ."

આ પ્રમાણે ચિંતવી પાછા તે મણિની ખાણામાં ફરી તેની શાધ કરવા લાગ્યા. તેવામાં કાઇ એક વૃદ્ધ પુરુષ તેને મલી આવ્યા. તેણે જયદેવને કહ્યું,— "અહીં એક મણિની માટી ખાણ છે, તે ખાણમાંથી પુષ્યવંત પુરુષા ચિંતા-મણિરત્નને પ્રાપ્ત કરી શકે છે." વૃદ્ધપુરુષના આવાં વચના સાંભળી જયદેવે તે ખાણમાં ચિંતામણિરત્નની ગવેષણા કરવા માંડી. તેવામાં એક મ'દબુદ્ધિવાળા પશુપાલના હાથમાં વર્તુ લાકાર પત્થર જેવામાં આવ્યા. શાસ્ત્રમાં કહેલા લક્ષણાથી તેને ચિંતામણ જાણી જયદેવે તેની પાસે તેની માગણી કરી.

પશુપાલ બાલ્યા–"તારે આ વસ્તુનું શું કામ છે?" જયદેવ બાલ્યા– "હું આ વસ્તુ ધેર જઈ બાલકાને રમવા આપીશ." પશુપાલે કહ્યું–, "આવી વસ્તુ તા અહીં ઘણી છે, તું પાતાની મેલે તે શા માટે લઈ લેતા નથી?" જયદેવે કહ્યું, "અત્યારે ધેર જવાની મારે ઉત્કંઠા થઈ છે માટે મને સત્વર આપ, એટલે હું મારે ધેર ચાલતા થાઉં. તને આ સ્થલે બીજા આવા પદાર્થી મલશે."

આવા જયદેવના વચના સાંભળીને પણ તે પશુપાલ પરાેપકારશીલ ન હાેવાથી પાેગલ્યા નહીં અને તે રત્ન આપ્યું નહિ.

પછી જયદેવે ઉપકારભુદ્ધિથી તેને આ પ્રમાણે કહ્યું – " ભદ્ર ! જો તારે મને આ રત્ન ન આપવું હાય તાે તું તેની આરાધના કર. એ ચિંતામણિ રત્ન છે, તેની આરાધના કરવાથી તે તને વાંછિત ફલ આપશે."

પશુપાલ બાેલ્યા– '' જો આ સાચુ' ચિંતામણિરત્ન હાેય તાે તે મને બદ-રીના ચિંતવેલા કૂલ તથા કચકડાં શીઘ્ર આપાે." પશુપાલના આ વચનાે સાંભળી તૃતીય પ્રકાશ ૩૫૩

જયદેવ હસીને બાેલ્યા–"અરે પશુપાલ! એમ ચિંતવવાથી કાંઇ મલતું નથી, પણ પ્રથમ તેની આરાધના કરવી એઈએ. પહેલા ત્રણ ઉપવાસ કરી સંધ્યા- કાલે તે રત્નને શુદ્ધ જલે નવરાવી, શુદ્ધ ભૂમિના ઊંચા પ્રદેશમાં સ્થાપી તેની ચંદન, કપૂર તથા પુષ્પાદિકવંદે પૂજા કરી પછી નમસ્કાર કરી એ રત્નની આગલ પછી જે ઇષ્ટ હાેય, તેનું ચિંતવન કરવું, તા પછી પ્રાતઃકાલે તે પ્રાપ્ત થાય છે."

જયદેવના આ વચન સાંભળી તે પશુપાલ પાતાના અકરાં અને મે'ઢાના લું દને વાળી ગામ તરફ ચાલ્યા. "નિશ્વે આ મણિ આ હીનપુષ્યના હાથમાં રહેશે નહીં." એમ ધારતા જયદેવ તેની પાછળ ચાલવા લાગ્યા. માર્ગે ચાલતાં પશુપાલ તે મણિને ઉદ્દેશીને બાલ્યા— "અરે મણિ! હું આ અકરાં વેચી તે વડે ચંદનાદિ સામગ્રી લાવી તારી પૂજા કરીશ અને તારે પણ મારા ચિંતિત કાર્ય સાધવામાં પૂર્ણ ઉદ્યમ કરવા. વળી હે મણિ! હજી અહીંથી ગામ દૂર છે, તેથી રસ્તામાં કાંઇ કથા કહે તા રસ્તા ખુટશે. જો કદિ કાઇ કથા તારા જાણવામાં ન હાય તા હું કહું છું તે સાંભળ—

"કાઈ એક હાથના પ્રમાણવાળું દેવગૃહ છે, તેની અંદર ચાર ભુજવાળા દેવ છે" આ પ્રમાણે તેણે વારંવાર કહેવા માંડયું, તા પણ તે મણિ કાંઇ પણ બાલ્યા નહિ ત્યારે તે રાષાતુર થઇ આ પ્રમાણે બાલ્યા—"અરે મણિ! તું મારી વાતમાં હાંકારા પણ આપતા નથી. તા પછી વાંછિત આપવામાં તારી શી આશા રાખવી? અથવા તારું નામ ચિંતામણિ છે. તે બરાબર છે, કારણ કે તારી પ્રાપ્તિથી મારા મનની ચિંતા નાશ પામતી નથી. જે હું છાશ વિના એક ક્ષણમાત્ર પણ રહી શકતા નથી તે હું તારે માટે કરાતા ત્રણ ઉપવાસ કરી મરણ જ પામું, એમાં શંકા નથી. એથી હું તા તેમ માનું છું કે—આ વિણકે મને મારવાને માટે જ તારું વર્ણન કરેલું છે. તેથી તું ચાલ્યા જા. ફરીવાર મારી દિષ્ટોગાયર થઈશ નહીં." આ પ્રમાણે કરી તે પશુપાલે મિણને ફેં કી દીધા.

આ વખતે આનંદિત થયેલા જયદેવે તત્કાલ તે ચિંતામણિને પ્રણામપૂર્વક ત્રહણ કરી અને પાતાના મનારથ પૂર્ણ થયેલા જાણી પાતાના નગર તરફ ચાલ્યા. માર્ગમાં ચાલતા મહાપુર નામે એક નગર આવ્યું. મણિના પ્રભાવથી તે નગ-રમાં લક્ષ્મીના સમૃહ તેને પ્રાપ્ત થયા. તે વખતે નગરના સુબુદ્ધિ નામના શેઠે ૪૫ પાતાની પુત્રી રત્નવતીને તેની સાથે પરણાવી. પછી જયદેવ તે કન્યા તથા બહુ પરિવાર સહિત પાતાના વતન હસ્તિનાપુરમાં આવ્યા અને તેણે પાતાના માતાપિતાના મરણમાં વ'દના કરી. પાતાના પુત્રને આવા સમૃદ્ધિમાન એઈ તે માતાપિતા આન'દિત થઈ તેની ભારે પ્રશ'સા કરવા લાગ્યા. સ્વજનાએ જય-દેવનું બહુ સન્માન કયું અને બીજા લોકા તેની સ્તુતિ કરવા લાગ્યા. અને જયદેવ યાવજ્જવિત સુખી થયા.

આ પ્રમાણે ધર્મ રત્નની પ્રાપ્તિમાં જયદેવ અને પશુપાલના વૃત્તાંત કહેવાયા. તે ઉપનયરૂપે જાણવા. એવી રીતે પ્રસ'ગ પ્રાપ્ત થયેલ છદ્મસ્થાશ્રિત એવું સવ' વિરતિનું સ્વરૂપ કહેલું છે.

> " इत्थं स्वरूपं परमात्मरूप - निरूपकं चित्रगुणं पवित्रम् । सुसाधुधर्मे परिप्रद्य भन्या भजन्तु दिन्यं सुखमक्षयं च ॥१॥"

આવા સ્વરૂપવાળા, પરમાત્મરૂપને નિરૂપણ કરનારા, વિચિત્ર ગુણવાળા, અને પવિત્ર એવા ઉત્તમ સાધુ ધર્મ'ને ગ્રહણ કરી ભવ્ય પ્રાણીએા દિવ્ય અને અક્ષયસુખને ભજો." ૧

> '' प्राक्तनसद्ग्रंथानां पद्धतिमाश्रित्य वर्णितोऽत्रमया । साध्वाचारविचारः शुद्धो निज आत्मशुद्धिकृते ॥ २ ॥ ''

પૂર્વ ના સદ્દ્ર યેથાની પદ્ધતિને આશ્રી મારા પાતાના આત્માની શુદ્ધિને માટે મેં અહીં શુદ્ધ એવા સાધુના આચાર વર્ણ ન કરેલા છે.

એ પ્રકારે શ્રીમાન્ ખરતરગચ્છના અધિરાજ શ્રી જિનલક્તસૂરીંદ્રના ચરહારાધક શ્રી જિનલાલસૂરિએ રચેલા આ આત્મપ્રગાેધ ગ્રંથના સ'ક્ષિપ્ત સર્વ'વિરતિ નામના ત્રીજે પ્રકાશ સ'પૂર્ણ થયા.

# ચતુર્થ પ્રકાશ **અક્ષ** અક્ષેત્ર પરમાત્મ સ્વરૂપ

અનુક્રમે આવેલા આ ચાેથા પરમાત્મપ્રકાશના પ્રારંભ કરવામાં આવે છે. પ્રથમ પરમાત્મતાના બે પ્રકાર છે. ૧ ભવસ્થપરમાત્મતા અને ૨ સિદ્ધસ્થપરમાત્મતા. તે પરમાત્મતાની પ્રાપ્તિને સૂચવનારી બે આર્યાએા આ પ્રમાણે છે–

> " क्षपकश्रेण्यारूढः कृत्वा घनघातिकर्मणां नाशम् । आत्मा केवलभूत्या भवस्थपरमात्मतां भजते ॥ १ ॥ "

" तदनुभवोपग्राहक - कर्मसमूहं समूलग्रन्मूल्य । ऋजुगत्या लोकाग्रं प्राप्तोऽसौ सिद्धपरमात्मा ॥ २ ॥ "

ક્ષપકશ્રેણિ ઉપર આરૂઢ થયેલા આત્મા જ્ઞાનાવરણીય, દર્શ'નાવરણીય, માેહ-નીય અને અ'તરાય–એ ચાર કર્મ' કે જે આત્મગુણના ઘાતક હાેવાથી ઘનઘાતી કહેવાય છે, તેના નાશ કરી લાેકાલાેકને પ્રકાશ કરનાર કેવલજ્ઞાનની સ'પત્તિ પ્રાપ્ત કરી તે વંદે ભવસ્થ એવા પરમાત્મપણાને પામે છે. ૧

તે પછી તે આત્મા તત્કાલ કાલે કરીને એટલે ચૌદમા ગુણકાણાના છેલ્લા સમયમાં ભવાપગ્રાહી એટલે વેદનીય, આયુ, નામ અને ગાત્રરૂપ ચાર કમે જે ભવપય ત સ્થાયી છે, તે કમે ના સમૃહને મૂળમાંથી ઉખેડી નાંખી ઋજીગતિ એટલે સમયાંતર કે પ્રદેશાંતરના સ્પર્શ ન કરીને લાકાગ્ર-સિક્સિશાનને પ્રાપ્ત કરી સિદ્ધ પરમાત્મપણાને પામે છે. ર

અહીં ભવસ્થપરમાત્મપણાની સ્થિતિનું માન જઘન્યથી અંતર્મુ હૂર્તનું છે. અને ઉત્કૃષ્ટથી દેશે ઉણી એવી પૂર્વ કાેટિ વર્ષનું છે અને સિદ્ધપરમાત્માની સ્થિતિનું માન સાદિ અપર્યવસિત કાલનું છે. એવા પ્રકારની પરમાત્મતા જેને હાેય છે તે પરમાત્મા કહેવાય છે.

તે પરમાત્મા ભવસ્થકેવલી અને સિદ્ધ એમ બે પ્રકારે છે. તેમાં ભવસ્થ કેવલીનું સ્વરૂપ બતાવે છે.

**લવસ્થ કેવલીનુ**ં સ્વરૂપ

ભવસ્થકેવલીના પણ ૧ જિન અને ૨ અજિન એવા બે ભેદ છે. તેમાં જે જિનનામકર્મના ઉદયવાલા તીર્થ'કર તે જિન કહેવાય છે અને જે સામાન્ય કેવલી તે અજિન કહેવાય છે. તે જિન ૧ નામજિન, ૨ સ્થાપનાજિન, ૩ દ્ર૦ય-જિન અને ૪ ભાવજિન– એમ ચાર પ્રકારે છે. તે વિષે આ પ્રમાણે કહ્યું છે–

> '' नामजिणा जिणनामा ठवणजिणा पुण जिणिदपिडमाओ । दन्वजिणा जिणजीवा भावजिणा समवस्णत्था ॥ १ ॥ "

જે શ્રી ૠષભ, અજિત અને સંભવ વગેરે જિનો છે તે નામજિન કહેવાય છે. તે નામજિન સાક્ષાત્ જિનગુણ વર્જિત છે, તો પણ પરમાત્મગુણનું સ્મરણ વગેરે કારણને લઈને પરમાર્થપણે સિક્તિને કરનાર હાવાથી સમ્યગ્દષ્ટિ પુરુષાએ તે સર્વ'કાલે સ્મરણ કરવા યાગ્ય છે. જેમ લોકને વિષે પણ મ'ત્રાક્ષરના સ્મરણથી કાર્ય'ની સિક્તિ દેખાય છે.

રતન, સુવર્ણ, રજત આદિ ધાતુમય એવી કૃત્રિમ અને અકૃત્રિમ જે જિનેશ્વરની પ્રતિમા તે સ્થાપનાજિન કહેવાય છે, તેને વિષે પણ જો કે સાક્ષાતૃ જિનગુણ વિદ્યમાન નથી તો પણ તેમાં તાત્ત્વિક જિનસ્વરૂપનું સ્મરણ થવાને લીધે તેના દર્શન કરનાર સમ્યગ્દષ્ટિ જ્વાના ચિત્તમાં પરમશાંત રસનું ઉત્પાદક હાવાથી અને અબાધિજનને ઉત્તમ બાધિબીજની પ્રાપ્તિનું હેતુ હાવાથી તેમજ શ્રી કેવલી ભગવાનના વચન વડે તેમાં જિનતુલ્યપણું હાવાથી શુદ્ધ માર્ગાનુસારી શ્રાવકાને દ્રવ્ય અને ભાવથી સર્વકાલે શંકા રહિતપણ તે સ્થાપનાજિન વંદનીય, પૂજનીય અને સ્તવનીય છે. અને મુનિઓને સર્વ સાવદ્ય યાગની નિવૃત્તિ હાવાથી તેમની ભાવપૂજ કરવી યાગ્ય છે. તે વિષે આગમને વિષે પ્રતિપાદન કરેલું છે.

કેટલાએક સાંપ્રતકાલે ખુદ્ધિહાન શ્રા વીરપ્રભુની પર પરાની બહાર વર્ત નારા, મિથ્યાત્વના ઉદયથી પરાભવ પામેલા, સ્વમતિકિલ્પત અર્થ ને સ્થાપનારા અને શ્રી જિનેશ્વર પ્રરૂપેલા સ્યાદ્ધાદ—અનેકાંતમાર્ગ ને લાપનારા લાકાએ કુદષ્ટિના વિલાસ પ્રગટ કરેલા છે, તે લાકા જૈનાભાસ એટલે જૈનલક્ષણ રહિત છતાં જૈનના જેવા આભાસ બતાવનારા છે. તેઓ શ્રી પરમગુરુ તીર્થંકરના વચનાને ઉત્થાપનારા હાવાથી અન'ત ભવભ્રમણના ભયને અવગણી પાતે ગ્રહણ કરેલ અસત્પક્ષને સિદ્ધ કરવા માટે ભાળા લાકાની આગળ ઉત્સૂત્રપ્રરૂપણા કરે છે તેઓ કહે છે કે—"સ્થાપનાજિન જ્ઞાનાદિ ગુણાથી શૂન્ય હાવાથી વ'દના કરવા ચાગ્ય નથી, તેમને વ'દના કરવાથી સમ્યકૃત્વના નાશ થાય છે. આગમને વિષે પણ તેમને વ'દન કરવાના અધિકાર કહ્યો નથી. આધુનિક લાકાએ પાતાનું માહાત્મ્ય પ્રગટ કરવાને માટે જિનચૈત્યની સ્થાપના કરેલી છે."

તૃતીય પ્રકાશ ૩૫૭

વલી તેઓ કહે છે કે-" જિનબિંબની પૂજા વગેરે કરવામાં સાક્ષાત્ છવહિંસા દેખાય છે અને જ્યાં છવહિંસા હાય ત્યાં ધર્મ હાય જ નહીં. કારણકે-ધર્મ તા દયામૂલ જ કહ્યો છે. તેથી પાતાના સમ્યક્ત્વનું અક્ષયપણે રક્ષણ કરવાને ઇચ્છનારા પ્રાણીઓને તા શ્રી જિનપ્રતિમાનું દર્શન કરવું પણ અયુક્ત છે."

અહા ! કેવી અજ્ઞાનતા છે ! પૂર્વજોને સંતુષ્ટ કરવા માટે પીંપળા આદિ વૃક્ષાના મૂલમાં સચિત્ત જલનું સિંચન કરવા પ્રમુખ આચરણ અને મિથ્યાત્વી દેવની પૂજા વગેરેમાં પ્રવર્તન એ કરવામાં સમ્યક્ત્વના નાશ થતા નથી. કારણકે સંસારીપણાને લઈને શ્રાવકાને એવા કાર્યમાં અધિકાર છે.

આ પ્રસંગે સિદ્ધાંતના વચનાને અનુસારી અદ્દભુત યુક્તિથી તેમના અસત્પક્ષને દૂર કરવા માટે ઉત્તરરૂપે વચના કહેવામાં આવે છે. જે સ્થાપનાજિન છે તેના જિનસ્વરૂપને સ્મરણ કરાવવા પ્રમુખ જે તાત્વિક હેતુ યુક્તિપૂર્વ પ્રથમ કહેવામાં આવ્યો છે, તે પ્રત્યક્ષાદિ પ્રમાણ વડે સિદ્ધ થાય છે, તેથી તેમનામાં સર્વ થા ગુણશૂત્યપણાના અભાવ હોવાથી તેનામાં વંદનાદિ કરવાની યાગ્યતા સાબિત થાય છે. તે સ્થાપનાજિનનું દર્શન વંદન વગેરે કરવાથી તત્કાલ શુભ ધ્યાન પ્રગટ થતાં પ્રાણીઓને સમ્યકૃત્વની નિર્મલતા પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી તે જૈનાભાસાએ સમ્યકૃત્વને નાશ થવાની જે યુક્તિ કહેલી છે તે સર્વ થા મિથ્યાત્વની મૂલરૂપ છે. આ પ્રમાણે જાણી સમ્યગ્દષ્ટિ જ્વાએ તે યુક્તિને આદર આપવા નહીં.

વલી જે સ્થાનકમાં ચિત્રમાં આલેખેલી સ્ત્રી હાય તેવા સ્થાનકમાં સાધુઓને રહેવાના નિષેધ આચારાંગસૂત્રમાં કહેલા છે, ચીતરેલી સ્ત્રી સાક્ષાત્ સ્ત્રીગુણથી વર્જિત છે, છતાં આકાર માત્રે કરી વિકાર ઉત્પન્ન થવાનું કારણભૂત છે, ત્યારે જો તેના દર્શનથી વિકાર ઉત્પન્ન થાય છે, તા પછી પરમશાંતરસવાળી સૌમ્ય-આકારને ધારણ કરનારી શ્રી જિનપ્રતિમાના દર્શનથી પ્રભુદ્ધ પુરુષાને ઉત્તમ ધ્યાન થવાના સંભવ કેમ ન હાય? આવી રીતે સદ્દબુદ્ધિવાળા પુરુષાએ વિવેક-પૂર્વક વિચાર કરવા જોઈએ.

તે જૈનાભાસા કહે છે કે– "આગમને વિષે જિનચૈત્યવ'દનાદિકના આધકાર નથી, ચૈત્યસ્થાપન એ આધુનિક છે, પૂજામાં હિંસા થવાથી તે અધમ છે અને વૃક્ષ પીંપળા પ્રમુખને પાણી પાલુ' તથા મિથ્યાત્વીઓના દેવનુ' પૂજન કરલુ' એમાં સમ્યક્ત્વના વિનાશ થતા નથી. આ તેમના આલાપા ઉત્મત્ત માણસના આલાપના જેવા અયુક્ત છે. કારણકે–આગમને વિષે સ્થાને સ્થાને જિન ચૈત્યવ'દન તથા પૂજનાદિકના અધિકાર છે તેથી સ્થાપનાનું અને પૂજાનું પ્રાચીનપણું સિદ્ધ જ થાય છે. જે તેમાં અધમ°પણું હાેયે તાે આગમને વિષે કહેલા હિત, સુખ અને માક્ષાદિકના ફલની પ્રાપ્તિમાં વિરાધ આવે.

તેમ વળી તિય' ચ, નરકગતિ આદિ નઠારાં કળ અધમ'નાં કહેલાં છે. જે પીંપળાને સચિત્ત જલ સિંચન કરવું, તે પ્રત્યક્ષ જૈનધમ'ની શ્રદ્ધાની વિરુદ્ધ હોવાથી તે સાક્ષાત્ મિથ્યાત્વીઓનું જ કાય છે એ પ્રસિદ્ધ છે. કારણકે – સમ્યક્ત્વીઓને અન્ય દેવને વ'દનાદિક કરવામાં રાજભિયાગ આદિ આગારને વર્જીને બીજે સર્વ સ્થલે તેના સર્વાથા પરિહાર કરવાને આગમમાં કહેલ છે. તેથી ઉત્સર્જ માર્ગાથી અન્યદેવને વ'દનાદિ કરવામાં સમ્યક્ત્વના અવશ્ય નાશ થાય છે.

ઉપર કહેલા અર્થ'ને પ્રતિપાદન કરનાર શ્રી જ્ઞાતાધમ°કથા સૂત્રના કેટલાક વચના આ પ્રમાણે છે–

'तएणं सा दोवइ रायवरकणगा ण्हाया कयबलिकम्मा कयकोउयमंगलपायच्छित्ता सुद्धपावेसाइं मंगलाइं वत्थाइं पवरपरिहिया मज्जणघराओ पिडिनिक्खमइ पिडिनिक्खिमत्ता जेणेव जिणहरे तेणेव उवागच्छइ उवागच्छइत्ता जिणहरं अणुपिवस्सइ आलोए पणामं करेइ लोमहत्थयं परामुसइ एवं जहा स्वरिआभे जिणपिडिमाओ अच्चेइ तहेव भिणअव्वं जाव धृवं उहइ वामं जाणुं अच्चेइ दाहिणजाणुं धरणीतलंसि निह्यु तिक्खुत्तो सुद्धानं धरणीतलंसि निअंसेइ ईसिं पच्छक्रमइ करयल जाव कट्टु एवं वयासी नम्रत्थु णं अरहंताणं जाव संपत्ताणं वंदइ नमंसइ जिणहराओ पिडिनिक्खमइ त्ति।।

વલી રાયપસેણી સૂત્રમાં પણ આ પ્રમાણે કહેલું છે,

ैतए णं से स्रित्आभे देवे पोत्थयस्यणं गिण्हइ गिण्हइत्ता पोत्थयस्यणं वाएइ वाएइत्ता धिम्मयं ववसायं पिडिनिण्हइ पिडिगिण्हइत्ता पोत्थयस्यणं पिडिनिक्खमइ पिडिनिक्खिमत्ता सिंहा-सणाओं अब्भुद्धेइ अब्भुद्धेइत्ता ववसायसभाओं पुरित्थमल्लदारेणं पिडिनिक्खमइ पिडिनिक्खिमत्ता जेणेव णदा पुक्खिणी तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छइत्ता णदा पुक्खिणीए पुरित्थमल्लेणं दारेणं तिसोपाण पिडिरूवेणं पच्चोरुहइ पच्चोरुहइत्ता तत्थ हत्थपादं पक्खालेइ पक्खालेइत्ता आयते चोक्खे परमसुइभूए एगं सेयं महस्ययामहं विमलसिललं पुणं मत्तगयम्रहागिइसमाणं भिगारं पिगिण्हंति पिगिण्हहत्ता जाई तत्थ उप्पलाई जाव सयपत्ताई सहसपत्ताई ताई गिण्हिति गिण्हितिचा

૧ શૈપદી–દુષદ રાજાની પુત્રી–પાંડવાની પત્નીએ જિનપ્રતિમાની પૂજા કેવા પ્રકારાથી કરી તેના અધિકાર છે.

સૂર્યાભદેવે દેવલાકમાં જિન્મતિમાની કેવા કેવા ક્વ્ય અને ભાવમય પ્રકારાવડે પૂજા કરી તેના અધિકાર છે.

તૃતીય પ્રકાશ ૩૫૬

णंदाओ पुवस्वरणीओ पच्चोरुहइ पच्चोरुहइत्ता जेणेव सिद्धायतणे तेणेव पहारत्थगमणाए इच्चाइ जाव बहूहि य देवेहि अ देवीहि य सद्धि संपरिवुडे सन्बद्धीए जाव वाइयरवेणं जेणेव सिद्धा-यतणे तेणेव उवागच्छइ सिद्धायतणं पुरित्थिमल्लेणं दारेणं अणुपविसइ अणुपविसइत्ता देवच्छंदए जेणेव जिणपिडमा तेणेव उवागच्छइ जिणपिडमाणं आलोए पणामं करेइ करेइत्ता लोमहत्थगं गिण्हइ गिण्हइत्ता पराम्रुसइ पराम्रुसइत्ता लोमहत्थगं जिणपडिमाओ लोमः हत्थेणं पमज्जइ पमज्जइत्ता जिणपिडमाओ सुरहिणा गंदोदएणं व्हाणेइ व्हाणेहित्ता सरसेणं गोसीसचंदणेणं गायाई अणुलिंपइ अणुलिंपइत्ता जिणपिडमाणं अहियाई देवदूसजुयलाई निअंसेइ निअंसेइत्ता अग्गेहि वरेहिं गंधेहिं अचैइ अच्चइत्ता पुष्फारुहणं मल्लारुहणं वन्नारुहणं चुण्णारुहणं वत्थारुहणं आभरणारुहणं करेइ करेइता आसत्तो सत्त विउरु वग्घारियमल्लदामकलावं करेइ करेइत्ता जाव करग्गहगहिअ करयलपब्भृद्वविष्पमुक्तेण दसद्धवण्णे कुसुमेणं मुक्कपुष्कपुंजीवयार-किंग करेइ करेइत्ता जिणपिडमाणं पुरओ अन्थेहिं सण्हेहिं अन्थरसा तंदुलेहिं अद्वट्टमंगले आलिहइ तं सोत्थियामएहिं १ सिरिवच्छ २ सुत्थियनंदियावत्त ३ वद्धमाण ४ वरकलस ५ भद्दासण ६ मच्छयुगल ७ दृष्पण ८ तयाणंतरं च णं चंद्प्पह स्यण वर्ड्स वेरूलिय विमलदंडं कंचणमणिरयण भत्तिचित्तं कालागुरु पवककंदुरुक तरुक धृवमघमघतगंधुत्तम।णुविद्धं धूमवर्ट्टि विणिम्मुयंतं वेरुलियमयं कडुच्छुअं पग्गहिअं पयत्ते धूवं दाऊण जिणवराणं अद्भसयविसुद्ध-गंधजुत्तेहिं महावित्तेहिं अत्थजुत्तेहिं अपुणरुत्तेहिं संथुणइ संथुणइत्ता सत्तद्वपयाई ओसरइ ओसरइत्ता वामं जाणुं अंचेइ अंचेइत्ता दाहिणजाणुं धरणितलंसि निहट्ट् तिखुत्तो मुद्धाणं धरणितलं निवाडेइ ईसि पच्चूणामइ पच्चूणामइत्ता करयलपरिगाहिअं सिरसावत्तं दसनहं मत्थ अंजलि कट्टु एवं वयासि नमुत्थुणं अरिहंताणं जाव संपत्ताणं तिकडू वंदइ नमंसइ ति ॥

તેવી રીતે જ્વાભિગમ ઉપાંગને વિષે પણ વિજયદેવને નામે આ પ્રમાણે આલાપ કહેલો છે. તે તે સ્થળેથી જાણી ક્ષેવું એવી રીતે ઘણા આલાવાની અંદર સમ્યક્ત્વવંત દેવ તથા મનુષ્યે કરેલી પૂજાના અધિકાર સાક્ષાત્ જેવામાં આવે છે. છતાં તે વાતની ના કહેવા સમ્યક્ત્વધારીઓએ શક્તિમાન થવું એ તદ્દન અયાગ્ય છે, વિવેકી પુરુષાએ તે વિચારી ક્ષેવાનું છે.

વલી આ અધિકારને વિષે જૈનાભાસ લોકો પોતે મિથ્યાદિષ્ટ હોઈ બીજાઓને મિથ્યાદિષ્ટ તરીકે જેવાથી સમ્યક્ત્વવતી દ્રૌપદ્યનિ પણ મિથ્યાદિષ્ટ કહે છે અને સિદ્ધાયતન તથા જિનગૃહ એ શબ્દના મૂલ અર્થને ઉલટાવે છે અને તેને સ્થાને કામદેવ યક્ષ વગેરેના દેહરાના અર્થ પ્રરૂપે છે. એ કેટલું અયાગ્ય કહેવાય ? તેને માટે એટલું કહેવાનું કે–જો દ્રૌપદ્યીએ મિથ્યાદિષ્ટપણાને લઇને કામદેવ યક્ષની પૂજા કરી હાય તેમજ સૂર્યાભ પ્રમુખ દેવે યક્ષાદિકની પૂજા કરી હાય

તો તે દ્રવ્યપૂજાને અ'તે " નમુત્યુ ળ अસ્દિંતાળં " ઈત્યાદિ શકસ્તવ ન ભણે. કારણકે શકસ્તવ કહ્યાના પાઠ આગમને વિષે સાક્ષાત્ દેખાય છે. તે છતાં એ જૈનાભાસા નિદ્ધવરૂપે ખાેટું બાલવાને કેમ સમર્થ થાય છે ?

વલી ગૈમાનિક દેવતાઓ પાતાથી હાન પુષ્યવાલા એવા યક્ષાદિકની પૂજા કેમ કરે? અર્થાત્ ન જ કરે. તેમ વલી જે દ્રૌપદ્દી શ્રાવિકા ન હાત તા નારદ આવતાં અલ્યુત્થાન પ્રમુખ કરત પણ જે તેણીએ કયું નથી તેથી નિશ્ચે તે શ્રાવિકા જ હતી એમ સિદ્ધ થાય છે. વળી શ્રાવિકા વિના તેણીને નમુત્યુણં (શક્ક-સ્તવ) ની વિધિનું પરિજ્ઞાન પણ ન સંભવે. એ પંડિતાએ વિચારી લેવું. વલી તે જૈનાભાસા કહે છે કે— "સૂર્યાભદેવે પાતાની રાજધાનીના મંગલિકને માટે જિનપ્રતિમા પૂજ છે." તેને માટે સૂત્રમાં એવા પ્રકારના પાઠજ નથી, પરંતુ તેની કરેલી પૂજાને આશ્રીને—

" हियाए सुहाए, खेमाए, निस्सेयहिए, अणुगामियत्ताए भविस्सइ"

એ પાઠ વિદ્યમાન છે અને ત્યાં નિઃશ્રેયસ શબ્દ માક્ષવાચી છે, તે સર્વ શાસ્ત્રોમાં પ્રસિદ્ધ છે. વલી શ્રી અરિહ'તના વચનમાં પણ અનુક્રમે પૂજાનું ફલ માક્ષ પ્રરૂપેલુ' છે. તે જાણીને પછી સ્વેચ્છાવાદીઓના વિતથ વચના ઉપર કેમ વિશ્વાસ રહે ?

તેમજ પૂજાને આશ્રીને તે જૈનાભાસા કહે છે કે— "ભગવ'તે હિંસાના તદ્દન નિષેધ કર્યા છે, તા પછી પૂજાનું આચરણ કેમ કરાય?" તેના ઉત્તરમાં કહેવાનું કે– એ વચન કયે ઠેકાણે કહ્યું છે કે–હિંસા કરવી? હિંસાના નિષેધ છે એ વાત સત્ય છે, પરંતુ ભગવ'તે ક્યા આગમમાં જિનપૂજા નિષેધેલી છે? તે જણાવા. આગમને વિષે તા સત્તરભેદી પૂજા કરવાને કહેલું છે અને તે વાત ક્ત'૦યરૂપે દર્શાવેલ છે.

શ્રી પ્રશ્નવ્યાકરણ સૂત્રને વિષે પહેલા સ'વરદ્વારમાં જે અહિંસા–દયાના સાઠ નામ આપ્યા છે, તેમાં પૂજાનું પણ નામ છે. જેમકે–

" निन्त्राणं १ निन्तुइ २ समाहि ३ संती ४ धत्याहि यावत् जण्णो ४६ आयतणं ४७ जयण ४८ मप्पमाओ ४९ आसासो ५० वीसासो ५१ अभओ ५२ सन्त्रसमि अनाघाओ ५३ पोक्ख ५४ पिक्ती ५५ सुइ ५६ पूर्या ५७ विमल ५८ प्यभासई ५९ निम्मलतित्ति ६०" एवमाइणि निययगुणनिम्मियाई पज्जवनामाणि होति॥ अहिंसाए भगवईए ति॥ (इहाऽहिंसानामसु जण्णशब्देन 'पूर्या' शब्देन च देवपूजा गृहीताऽस्ति).

ચતુર્થ પ્રકાશ ૩૬૧

અહીં દયાના નામને વિષે 'जण ' શબ્દ તથા ' પ્યા ' શબ્દે કરીને દેવપૂજા પ્રહણ કરેલી છે. કારણ કે यज्ञनं यज्ञः ઈત્યાદિ વ્યુત્પત્તિ થાય છે. તો હવે તમા જિનપૂજાને હિંસામાં કેમ ગણા છા ? વલી શ્રી સૂયગડાંગજીના બીજા શ્રુતસ્ક'ધના બીજા અધ્યયનમાં અથ'દ'ડના અધિકારમાં કહ્યું છે કે— " નાગદે પ્રં મૂયદે પ્રં " ઇત્યાદિ પાઠમાં નાગ, ભૂત, યક્ષાદિકની હેતુપૂજાને વિષે હિંસાપણું કહેલ છે, પણ જિનપૂજામાં કહેલ નથી, કારણ કે જે જિનપૂજામાં હિંસા થતી હોત તા તે સૂત્રમાં जिणहे પ્રં એવા પાઠ કહત. પણ તેવા પાઠ ત્યાં આપેલા નથી, તેથી આ પ્રમાણે સૂત્રના વચન ઉત્થાપન કરી તમારું અ'ગીકાર કેમ કરાય? વલી તે જૈનાભાસા કહે છે કે— " જિનપૂજાને વિષે છ કાયના આર'ભના સ'ભવ છે તેથી શ્રાવકાએ તેનું આચરણ કેમ કરાય?"

તેના ઉત્તરમાં જણાવવાનું જે— જૈનધર્મનું અનેકાંતપણું હોવાથી સમ્ય-કૃત્વવંત પુરુષાને તેવા એકાંતપક્ષના આગ્રહ હોતા નથી, કારણકે શ્રી જ્ઞાતાધર્મકથા—છફા અંગને વિષે ત્રણ જ્ઞાનવાળા શ્રી મિલ્લિનાથ જિનેશ્વરે પાતાના છ મિત્રોને પ્રતિબાધ કરવા માટે સુવર્ણની પુતલીમાં નિરંતર કવળના પ્રક્ષેપ કર્યો છે તથા સુબુદ્ધિ મંત્રીએ પાતાના સ્વામીને પ્રતિબાધવા માટે એક ખાઈના જળનું પરાવર્તન કરાવેલું છે. તેમ વલી આગમને વિષે ઘણા હાથી, ધાડા, રથ અને પાયદલ પ્રમુખ પરિવાર સહિત કૃષ્ણિકાદિક રાજાઓએ આચરેલ જિનવંદનાદિ મહાત્સવ સ્થાને સ્થાને સાંભળવામાં આવે છે. એ કાર્યોમાં ઘણી હિંસા થવાના સંભવ છે, પરંતુ તે લાભનું કારણ હોવાથી તેની ગણના હિંસામાં કરેલ નથી પણ તે લાભનું કારણ છે, એમ સમજવાનું છે.

આ કારણથી એમ નિશ્ચય થયા કે- શ્રી જિનાજ્ઞાને આશ્રી, સમ્યક્ યતનાએ કરી અને ભક્તિએ કરી ઉત્તમ ક્રિયા કરવામાં હિંસાના કાઈપણ દાષ નથી. "જ્યાં હિંસા ત્યાં જિનાજ્ઞા નથી" એમ જે કહે છે, તેને માટે એટલું જ કહેવાનું કે- જો એમ હાય તા સાધુઓને પ્રતિક્રમણ અને વિહારાદિકને વિષે પણ જિનાજ્ઞા ન હાવી જોઇએ. કારણકે- તેને વિષે પણ હિંસાના સ'ભવ છે, માટે શ્રુતવ્યવહાર એવા છે કે- જે લાભને માટે નિર્દોષ પરિણામવંદે યતનાપૂર્વ'ક પ્રવત'ન છે તેવા પ્રસ'ગે તેવા પ્રકારના કમ' અ'ધ નથી. આ વાત ભગવતીજીના અઢારમા શતકના આઠમા ઉદ્દેશમાં વિવેચન કરી સમજાવી છે તે વિસ્તારથી જાણી લેવી. તે પ્રસ'ગમાં દર્શાવ્યું છે કે- ભાવિતાતમા અનગાર યુગમાત્ર (= ગાડાંની ધૂ'સરી ૪૬

શ્રી આત્મપ્રણાધ

જેટલા પ્રમાણવાળી) દષ્ટિ વંડે જોઇ જોઇ ગમન કરતાં તેના પગ નીચે કુલિંગ (= કુકડા) આદિકનું બચ્ચું મરણ પામે તો પણ તેમને હિંસાના પરિણામના અભાવ હાવાથી ઇરિયાવહી પડિક્રમવાની ક્રિયા હાય છે પણ સાંપરાયિષ્ઠી ક્રિયા હોતી નથી. વગેરે તે અધિકારમાં જ છે.

વળી જે પૂજામાં પુષ્પારંભ દેખાય છે, તે ઉપચારિક છે, પરંતુ ઉત્તમ સદ્દભાવે કરી તે આરંભના પરિહાર થાય છે, તેમજ મુનિઓને નદ્દી ઉતરતી વખતે જળ ઉપર કરુણાના પરિણામ હાય છે, તેમ શ્રાવકાને જિનપૂજામાં પુષ્પા- દિક ઉપર કરુણાના પરિણામ હાય છે. એવી રીતે હિંસાનુઅ'ધી ફિલષ્ટ પરિ- ણામના અભાવે કરી સાધુની જેમ શ્રાવકને પણ દુષ્ટ કમ'ના અ'ધ થતા નથી.

જેમ ચાકું પડેલું હોય, તેના છેદન વખતે પ્રાણીઓને વેદનાના સંભવ છતાં અ'તે મહાસુખની ઉત્પત્તિ થાય છે, તેમ પૂજાને વિષે પણ સ્વલ્પમાત્ર આર'ભ છે છતાં પરિણામની શુદ્ધિને લઈને અનુક્રમે પરમાન'દની પ્રાપ્તિ થાય છે.

અહીં પ્રશ્ન કરવામાં આવે કે– '' જો પૂજાથી પરિણામની શુદ્ધિ અને તેથી અનુક્રમે પરમાન દની પ્રાપ્તિ થતી હોય તેા સાધુઓ દ્રવ્યપૂજા કેમ નથી કરતાં ? "

તેના ઉત્તરમાં કહે છે કે– " રાેગીએ તે જેમ ઔષધાપચાર મહાન ઉપકારી થાય છે, તેમ દ્રવ્યપૂજા આરંભમગ્ન એવા પ્રાણીએ તે મહાન ઉપકારી થાય છે, તેથી તે શ્રાવકાને જ કરવા યાેગ્ય છે. સર્વારંભથી મુક્ત એવા સાધુએ તે દ્રવ્યપૂજા યાેગ્ય નથી. જે સર્વાથા નીરાેગી હાેય તેને ઔષધ ઉપકારક નથી."

એ જ કારણથી શ્રી તીથ°કર ભગવાને તેમને અનુક'યા દાન કરવા વગેરેની આજ્ઞા આગમમાં આપેલી નથી. વળી દશમા અ'ગમાં (શ્રી પ્રશ્નવ્યાકરણ સૂત્રના પહેલા આશ્રવદ્વારમાં) ધર્માથ° વગેરેને માટે હિંસા કરનારને મ'દબુદ્ધિ-પણું કહેલું છે, તેનું રહસ્ય પણ આ જ છે.

તેમજ સિદ્ધાંતમાં દેશવિરતિ શ્રાવકને આલપ'ડિત કહેલ છે. એકાંતપ'ડિત કહેલા નથી. કારણ કે તેનામાં દેશથકી આલપણું રહેલું જ છે, આવા કારણને લઇને સાંસારિક કાર્યોમાં પ્રવર્તાતા એવા પુરુષાને દ્રવ્યપૂજાના નિષેધ કેમ થાય ? એ વિવેકી પુરુષાએ વિચારી લેવું એઇએ. અથવા તે યુક્તિ દૂર રહા, તથાપિ પાપ આચરનાર પુરુષાને આશ્રી તેનું મ'દ્દભુદ્ધિપણું કહેલું છે, બીજાને આશ્રીને

ચતુર્ય પ્રકાશ ૩૬૩

કહેલ નથી. વળી તે સ્થળે હિંસા કરનારના દ્વારને વિષે શૌકરિક, મચ્છીમાર આદિ જે અશુભ પરિણામી પાપરુચિ જીવા છે, તેમને તેવા હિંસાના કરનાર કહેલા છે, પણ શુભ પરિણામવાળા જિનગૃહ વગેરેના કરનારા શ્રાવકાને કહેલા નથી.

વલી જે જૈનભાસા કહે છે કે— 'પ્રતિમામાં એકે દ્રિય દલપણું છે, તેથી તેનું વંદનાદિક કરલું અયુક્ત છે." તેને માટે એટલું જ કહેવાનું છે કે–શ્રી જિનેન્દ્રોએ જિનબિબાને જિનપ્રતિમાના શબ્દે કહેલ છે અને તેમના ગૃહને સિદ્ધાયતન શબ્દથી ઉચ્ચારે છે, તેથી તે જૈનભાસા ભવભ્રમણના ભયથી અવગણના કરી શા માટે આવા કઠાર શબ્દો બાલતા હશે? ત્યારે પૂછલું જોઇએ કે,—''તમે દિશા સન્મુખ થઈ વ'દનાદિક કરા છા, તા તે દિશા અજવર્ય છે, તેથી તમારે દિશાસન્મુખ શા માટે થલું જોઈએ ?"

કિંદ તેઓ એમ કહે કે-'' દિશાવ'દન સમયે અમારા મનમાં સિદ્ધિ પ્રમુખ રહેલા છે, તેથી તેમ કરવામાં દાષ નથી." તા અમે પણ કહીશું કે-'' શ્રી જિનપ્રતિમાને વ'દન કરવાના સમયે અમારા મનમાં પણ સિદ્ધ પ્રમુખ હાય છે" આથી ભાવની અપેક્ષાએ અ'ને ઠેકાણે ન્યાયનું સમાનપણું છે. તેથી કાઈ પ્રકારે પણ જિનપૂજાના નિષેધ કરવા યુક્ત નથી.

વલી સુત્રને વિષે ગુરુના આસનાદિકની આશાતના વર્જ વાને કહેલ છે. તેા તે પાટ પાટલા પ્રમુખ આસનાદિક અજીવરૂપ છે, છતાં ગુરુના સંબ'ધને લઇને તે સ્થાપિત હાવાથી તેનું જે અહુમાન કરવામાં આવે છે તે વસ્તુતાએ ગુરુનું જ અહુમાન છે, તેવી રીતે જિનપ્રતિમાનું જે અહુમાન છે તે પરમાથ પણે સિદ્ધભગવાનનું જ અહુમાન છે.

વળી સુધમ સભામાં જે જિન ભગવાનની દાઢાઓ છે, તેઓ અજ્વરૂપ છે, છતાં સિદ્ધાંતને વિષે તેનું વ'દનિકપણું તથા પૂજનિકપણું કહેલું છે. તે સાથે તેમની આશાતના ન કરવી એમ પણ જણાવેલું છે, તેા પછી જિનમુદ્રાની વ'દનીયતામાં અને પૂજનીયતામાં શા સ'દેહ રાખવા ?

વળી પ'ચમાંગની આદિમાં " णमो बंभीए लीविए" એ વાક્યોએ કરી શ્રી સુધમસ્વિામીએ પાતે અક્ષર વિન્યાસરૂપ એવી લીપિને જો નમસ્કાર કર્યો તો તેમના વચનને અનુસારે પ્રાણીઓને લીપિની જેમ જિનપ્રતિમાને નમસ્કાર કરવામાં કર્યા દેાષ ઉત્પન્ન થાય ? કારણ કે અ'ને ઠેકાણે સ્થાપનાનું તો સમાનપણું છે. તેમ વળી જ્યારે ત્રૈલાેક્ચસ્વામી ભગવાન સમવસરણને વિષે મૃળરૂપે પૂર્વ દિશા સન્મુખ થઇ સિંહાસને બેસે છે, ત્યારે દેવતા તત્કાલ ભગવ'ત સમાન આકારવાળા ત્રણ પ્રતિબિંબ કરીને બાકીની ત્રણ દિશાઓમાં સિંહાસન ઉપર સ્થાપન કરે છે તે અવસરે સર્વ સાધુ શ્રાવકાદિક ભવ્યજના પ્રદક્ષિણાપૂર્વક તેમને વ'દના કરે છે. આ વાત તા આખા જૈનમતમાં પ્રસિદ્ધ છે.

વળી ભગવ'તે દાનાદિક ધર્મ'ની પ્રવૃત્તિ દેખાડી છે, તેમજ પાતાની સ્થાપનાનું પાતાની જેમ વ'દનીયપણું દેખાડ્યું છે. જે એમ ન હાય તા શ્રી જિનાજ્ઞાનુવર્તી સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકા વ'દનાદિક કેમ કરે ! એ પ્રકારે વિવેશી પુરુષાએ પાતાની મેળે વિચારી લેવું જોઇએ.

શ્રીમદ્દ ભગવતી અંગને વિષે વીશમા શતકના નવમા ઉદ્દેશામાં વિદ્યાચારણ જંઘાચારણ મુનિને આશ્રીને શાધ્વતી તથા અશાધ્વતી જિનપ્રતિમાના વંદનના અધિકાર સ્પષ્ટપણે કહેલો છે, તે આ પ્રમાણે છે. શ્રી ગૌતમસ્વામી પછે છે કે— ''ભગવન્! વિદ્યાચારણની તીચ્છીંગતિના વિષય કેટલા છે?" પ્રભુએ ઉત્તર આપ્યા કે—'' તેઓ એક ડગલે માનુષાત્તર પવ'તે જાય છે અને ત્યાં ચૈત્યવ'દન કરી બીજે ડગલે ન'દીશ્વર દ્વીપે જાય છે. ત્યાંના ચૈત્યાને વ'દના કરી ત્યાંથી નીકળી એક ડગલે અહીં આવે છે અને અહીંના ચૈત્યાને વ'દના કરે છે, એ પ્રકારની તેમની તીચ્છીંગતિ કહેલી છે."

પછી ગૌતમસ્વામીએ પૃછ્યું કે— " હે ભગવન્! વિદ્યાચારણની ઊધ્લ'ગતિના વિષય કેટલા છે?" પ્રભુએ ઉત્તર આપ્યા— " હે ગૌતમ! તેઓ એક ડગલે નંદનવનમાં જાય છે અને ત્યાંના ગૈત્યાને વંદના કરી બીજે ડગલે પંડગવનમાં જાય છે, ત્યાં ચૈત્યવંદન કરી ત્રીજે ડગલે અહીં આવી અહીંના ચૈત્યાને વંદન કરે છે. એ પ્રમાણે વિદ્યાચારણની ઊધ્લ'ગતિના વિષય કહેલા છે. પરંતુ ગતિના પ્રમાદથી વચ્ચે રહેલા ચૈત્યાનું વંદન રહી જાય તા તે સ્થાનકની આલાયણા— પડિક્રમણ કર્યા વિના તેમને આરાધના હાતી નથી. જ્યારે તે સ્થાનકને આલાવ્યા પ્રતિક્રમ્યાથી આરાધના હાય છે.

એવી રીતે જંઘાચારણના વિષયનું સૂત્ર જાણી લેવું. તેની ગતિના વિષયમાં જે ફેર છે, તે આ પ્રમાણે– '' જ'ઘાચારણ મુનિ તિચ્છીંગતિ આશ્રીને એક ડગલે તેરમાં રુચકદ્વીપમાં જાય છે, ત્યાંથી પાછા ફરીને બીજે ડગલે ન'દ્વીશ્વરે આવે છે અને ત્રીજે ડગલે અહીં આવે છે અને તેમની ઊધ્વ'પ્રતિ આશ્રીને પહેલે

ડગલે પ'ડગવનમાં જાય છે, ત્યાંથી પાછા નિવર્તી બીજે ડગલે ન'દનવનમાં આવે છે અને ત્રીજે ડગલે અહીં આવે છે. તે સ્થાનકના આ ભાવાથ છે.

લિલ્ધ ફેારવવાથી થયેલા જે પ્રભાવ તેને સેવવાથી તેને આલાચ્યા કે પડિક્રમ્યા વિના ચારિત્રની આરાધના થતી નથી, કારણ કે– તેની વિરાધના કરનારને ચારિત્રની આરાધનાનું ફલ મળતું નથી.

આ અધિકારને વિષે તે જૈનાભાસાએ ઉત્સૂત્રપ્રરૂપણાના ભય અવગણી અહુશ્રતપર'પરાએ આવેલા ચૈત્ય શબ્દના જ્ઞાનરૂપ અર્થ જે પ્રરૂપે છે તે વિષે કહેવામાં આવે છે–

જો અહીં સાધુઓએ જ્ઞાનવંદન કરેલું હોય તો चेइयाइं (चैत्यानि) એવા બહુવચનના પ્રયોગ ન કરત. ભગવાનના જ્ઞાનનું અતિ અદ્દભુત એક સ્વરૂપ જ હોલું જોઈએ તેથી 'चेइय' (चैत्य) એવા એક વચનના પાઠ હોવા જોઈએ, પણ તેવા પાઠ પૃકવામાં આવ્યા નથી, તે ઉપરથી ચારણમુનિઓએ શ્રી જિન પ્રતિમાનું વંદન કર્યું એમ સમજવું. વળી એમ ન માનવું કે— માનુધાત્તર વગેરે પવે તોમાં શ્રી જિનપ્રતિમા નથી. કેમકે જ'બદ્ધીપ પ્રજ્ઞપ્તિ આદિ શાસ્ત્રોને વિધે મેરુ, રુચક, માનુધાત્તર, નંદ્ધીશ્વરદ્ધીપ પ્રમુખ સર્વ શાશ્વત સ્થાનાને વિધે શ્રી જિનપ્રતિમાના સદ્દભાવ કહેલા છે. તેમ વળી ભગવતીજીના ત્રીજ શતકના બીજા ઉદ્દેશમાં પ્રગ૮પણ શ્રી જિનપ્રતિમાના અધિકાર આપેલા છે. તે આ પ્રમાણે ગૌતમમુનિએ ભગવંતને પૂછ્યું કે— '' હે ભગવન્! અસુરકુમાર દેવતા કાની નિશ્રાએ ઊંચે ચઢે છે અને યાવત્ સુધમે દેવલાક સુધી જય છે?" તેના ઉત્તરમાં ભગવાને આ પ્રમાણે કહ્યું કે—

'' से जहानामए इह सप्पराइ वा बब्बराइ वा ढंकणाइ वा चुचुयाति वा पल्हवाति वा पुलिंदाति वा एगं महं रणं वा गड्डंवा पुग्गं वा दिरं वा विसमं वा पव्वयं वा निस्साए सुमहस्लमिप आसबलं वा हत्थिबलं वा जोहबलं वा घणुबलं वा आगलिति एवमेव असुर-कुमारा वि देवा णणत्थ ''।।

આ પાઠમાં જે ' ળળત્થ ' શબ્દ છે, તેના અથ'માં એટલાે વિશેષ છે કે– અરિહ'ત, અરિહ'તના ચૈત્ય અને અનગાર ભાવિત આત્મા–એ ત્રણની નિશ્રાએ તે અમુરકુમાર દેવતા યાવત્ સુધમ'દેવલાેક સુધી ઊંચે ચઢે છે.

વળી 'णणत्य ' ના એવા અર્થ પણ છે કે– નિશ્ચે કરીને આ ક્ષાેકને વિષે અરિહ'તાદિકની નિશ્રાએ કરી તે ઊંચે ઉંડે છે. તેમની નિશ્રા વિના તે ઊંચે

ઉડી શકે નહીં. આ ઉદ્દેશમાં ઉત્તરાત્તર ત્રણ નિશ્રા કહેલી છે. અને પછી બે આશાતના કહેલી છે. એક અરિહ'તની અને બીજી સાધુની. ત્યાં એમ સ'ભવે છે કે— અરિહ'તની પ્રતિમાનું કાઈ પ્રકારે અરિહ'તનું તુલ્યપણું જણાવવાને માટે જુદું કહેવામાં આવ્યું નથી. એટલે અરિહ'તપદે કરી તેમની પ્રતિમાનું ગ્રહણ થવાથી જુદા નિદેશ કર્યા નથી.

અહીં તે જૈનાભાસા કુતક કરે છે કે— ક્યા શ્રાવકે જિનપ્રતિમા પૂજ છે ! તેના સમાધાનમાં કહેવાનું કે— સિદ્ધાર્થ રાજા, સુદર્શનશેઠ, શંખ, પુષ્કલિક, કાર્તિક શેઠ અને બીજા તુંગીયાનગરીનિવાસી ઘણા શ્રાવકાએ જિનપ્રતિમા પૂજ છે. અને તે તે અધિકારે સિદ્ધાંતમાં દેખાય છે "ન્हાયા कयबलिकम्मा" એવા જે પાઠ છે, તેના અર્થ આ પ્રમાણે છે— "જેમણે સ્નાન કર્યા પછી અલિકર્મ કરેલું છે" એટલે પાતાના ગૃહચૈત્યના અરિહંતદેવની પ્રતિમાની જેમણે પૂજા કરેલી છે.

અહાં કુલદેવીની પૂજા કરેલી છે, એવા અર્થ ન કરવા, કારણ કે– સમ્યક્ત્વ અ'ગીકાર કરતી વખતે જિન ભગવાનથી વ્યતિરિક્ત એવા દેવાને વ'દન પૂજન આદિ કરવાના ત્યાગ કરવામાં આવ્યા છે, તેમ વળી તુ'ગિયાનગરીમાં રહેનારા શ્રાવકાનું સૂત્રમાં જે વર્ણન કરવામાં આવેલું છે તેમાં તેથી વિરાધ આવે છે.

તેના વર્ણું નેના પાઠ શ્રી ભગવતીસૂત્રના બીજા શતકમાં પાંચમા ઉદ્દેશમાં આ પ્રમાણે છે.

'' अड्ढादिता इत्यादि यावत् असिहज्जदेवासुरनागसुवण्णजक्खरक्खसिकंनर किंपुरिस गरुलंगधव्य महोरगादिएहिं देवगणेहिं निग्गंथाओ पावयणाओ अणितिक्कमणिज्जा निग्गंथे पावयणे निस्तंकिया निकंखिआ निन्धितिगिच्छा लद्धद्वा गहियद्वा पुच्छियद्वा '' इत्यादि ॥

તેમાં असिंदिज्ज એ પદનો એવા અર્થ છે કે- જેને પરની-બીજાની સહાય નથી એવા અર્થાત્ આપત્તિને વિષે પણ દેવાદિકની સહાયતાને નહીં ઈચ્છનાર-પાતાના કરેલા કમે પાતાને જ ભાગવવા પડે છે, એમ માની અદીન મના-વૃત્તિવાળા આવા વિશેષણવાળા શ્રાવકા બીજા મિશ્યાદષ્ટિદેવની પૂજા કેમ કરે ? આ પ્રત્યક્ષ વિરાધ આવે છે, તેથી ઉત્તમ યુદ્ધિવાળા પુરુષાએ સમ્યક્ પ્રકારે વિચાર કરવા યાગ્ય છે.

શ્રી ઉવવાઇ ઉપાંગ સૂત્રને વિષે અ'બડ પરિવ્રાજકના અધિકારમાં શ્રી જિન-ચૈત્યાનું સાક્ષાત્ વ'દનિકપણું કહેલું છે, તે સૂત્ર આ પ્રમાણે છે– ચતુર્થ પ્રકાશ ૩૬૭

'' अंबडस्स णं परिन्वायगस्स णो कप्पंति अणउढिए वा अणउच्छियदेवणयाणि वा उणउच्छिय परिग्गिहियाणि अरिहंतचेइयाणि वा वंदत्तिए वा नमंसित्तए वा जाव पज्जुवा-सित्तए वा णणत्थ अरिहंते वा अरिहंतचइयाणि वा '' इत्यादि ।।

અ'અડ પરિવ્રાજકને જે કલ્પતું નથી તેને માટે કહે છે કે– અન્યતીર્થી-ઓને તથા અન્યતીર્થીઓના દેવોને તેમજ અન્યતીર્થીઓએ પ્રહણ કરેલા અરિ-હ'તના ચૈત્યાને વ'દન નમસ્કાર તથા પર્યુપાસના કરવી તે વિષે. પર'તુ તેમાં આટલું વિશેષ છે કે– અરિહ'ત તથા અરિહ'તની પ્રતિમાને વ'દનાદિક કરલું કલ્પે છે. એ પ્રમાણે ઉપાસકદશાંગસૂત્રમાં પણ આન'દશ્રાવકને આધકારે જે કહેવામાં આવ્યું છે, તે તે સ્થલેથી જાણી લેવું.

વલી તે જૈનાભાસા કહે છે કે-" પ્રદેશી રાજાએ ચૈત્યા કેમ ન કરાવ્યા ?" તેનાં ઉત્તરમાં કહેવાનું કે-પ્રદેશી રાજા શ્રી જૈનધમ'ની પ્રાપ્તિ કર્યા પછી કેટલા કાલ જીવ્યા હતા કે તે ચૈત્યા કરાવે ? તેમ વલી સવે શ્રાવકા એક જ પ્રકારનું ધમ'કાયે કરે, એવા નિયમ ક્યાં છે ? તેથી સુદષ્ટિ પુરુષાએ સવે ધમ'- કાય'માં સમ્યગદ્દષ્ટિ વડે શ્રદ્ધા કરવી. પણ કૃદષ્ટિઓની જેમ શ્રી જિનાક્ત ધમ'- કૃત્યના સ્વમતિ કલ્પનાએ નિષેધ કરવા નહીં.

વલી શ્રી જ'બૃદ્ધીપપન્નત્તિમાં પ્રથમ જિનના નિર્વાણને સ્થાને સ્તૃપ કરવાના અધિકારમાં "जीणमत्तीए धम्मत्तीए " એવા પાઠ છે. અને તેના "જિનભક્તિથી ધમ'થી " એવા અથ થાય છે, તે ઉપરથી પણ સિદ્ધ થાય છે કે—આગમને વિષે સ્તૃપ નિર્માણની અ'દર જિનભક્તિ કરવી કહેલી છે, તા પછી જિનચૈત્ય કરવા-કરાવવામાં જિનભક્તિ પ્રગટ જ છે. તેમાં શા સ'દેહ કરવા ?

તેમ જ મહાનિશીથસૂત્રમાં શ્રાવકાને આશ્રીને ચૈત્યનિર્માપણના અને સાધુ-એાને આશ્રીને ચૈત્યવંદનાદિકના અધિકાર પ્રગ૮પણે કહેલા છે. ધર્મના અર્થી પ્રાણીએાએ તે સ્વતઃ સમ્યગ્દષ્ટિએ વિચારી લેવા.

વલી વ્યવહારસૂત્રમાં " जहेब सम्मं भावियाइं पासिजा तहेव आलोइजा" એ પાઠમાં પણ ચૈત્યની સાક્ષીએ આલોચના લેવી કહેલી છે, એમ કેટલાએક આગમનાં વચના દેખાય છે. ઘણા આગમને વિષે સ્થાપનાદિકના અધિકાર વિદ્યમાન છે.

તે જૈનાભાસા કહે છે, કે–'' ખત્રીશ આગમ પ્રમાણ છે, તેના સ'બ'ધમાં કહેવાનું કે–શ્રી ન'દ્રીસૂત્રને વિષે સાક્ષાત્ કહેલા આગમાનું ઉત્થાપન કરી તે ખત્રીશ આગમાને જ પ્રમાણ માનવામાં કાની આજ્ઞા છે? કિંદ તેઓ કહેશે કે—તેવા પ્રકારના ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાણે કરી અમા કહીએ છીએ તા તે કહેલું તદ્દન અયુક્ત છે. કારણ કે હાલ તેવા પ્રકારના જ્ઞાનના અસંભવ છે. તેમ વલી આ કાળને વિષે શ્રી વીરવાણીમાં વિશ્રાંત થયેલા અને તેની પર'પરામાં ઉત્પન્ન થયેલા આજ્ઞાને અનુસારે વર્ત'માનકાળના વર્ત'તા સર્વ' સિદ્ધાંતના લેખક મહાપકારી શ્રી દેવર્દ્ધિગણિ ક્ષમાશ્રમણે સર્વ'સાધુઓને સંમત જે સિદ્ધાંતા પુસ્તકરૂપે સ્થાપ્યા છે, તેમને ઉત્થાપન કરનારા તે જૈનાભાસાને જિનાજ્ઞાનું વિરાધકપણું પ્રગઢ રીતે પ્રાપ્ત થયું છે. તેમ જ આગમને વિષે પ્રમાણ કરેલા નિયું ક્તિ, ચૂર્ણી, ભાષ્ય, વૃત્તિ પ્રમુખને ઉત્થાપન કરવાથી જિનાજ્ઞાનું વિરાધકપણું અવશ્ય પ્રાપ્ત થયેલું છે. તેએ કહે છે કે— ભગવતીસ્ત્રમાં આ પ્રમાણે લખ્યું છે—

" सुत्तत्थो खलु पढमो बीओ निज्जुत्तिमीसओ भणिओ । तइओ य निख्वसेसो, एस विहि होह अणुओगो ॥ १ ॥ "

વલી તે જૈનાભાસા કહે છે, કે-અમે ફક્ત શ્રી સૂત્રને અનુસારે પ્રરૂપણ કરીએ છીએ, તેથી નિર્યુક્ત વગેરેનું શું કામ છે? તેના જવાબમાં કહેવાનું કે-તેમનું એ કહેલું તદ્દન અયુક્ત છે. કારણ કે-સૂત્રના અતિગંભીર આશયને લઈને નિર્યુક્ત આદિના પરિજ્ઞાન વિના ઉપદેશ કરનારાઓને નય, નિક્ષેપ, દ્રવ્ય, ગુણ, પર્યાય, કાલ, લિંગ, વચન, નામ, ધાલ અને સ્વર આદિનું પરિજ્ઞાન થઇ શકતું નથી, પદે પદે મૃષાવાદાદિ દાષના સંભવ છે. તેને માટે શ્રી પ્રશ્નવ્યાકરણસૂત્રમાં બીજ સંવરદ્વારને વિષે આ પ્રમાણે કહેલું છે-

" केरिसयं पुणाइ सचं नु भासिअन्वं जं तं दन्वेहिं पजिवेहिं गुणेहिं कम्मेहिं बहु विहेहिं सप्पेहिं आगमेहिं नामक्वाय निवात उवसग्ग तिद्धय समास संधि पद हेउ जोगिय उणादि किरिया—विहाण धाउ सर विभक्ति वणाजुत्तं तिकालं दसविहंपि सचं जह भिणयं तह य कम्म्रुणा होइ दुवालसविहाय होइ सोलसविहं एवमरिहंत अणुन्नायं समिविखयं संजएणं कालंमि अवतन्वं" इत्यादि ॥

આવા કારણથી તે વિષે વધારે કહેવાની જરૂર નથી. વસ્તુગતિએ દુષ્ટ મિથ્યાત્વરૂપી પિશાચે તેમની કુદષ્ટિઓને ય્રસેલી છે. તેથી તેઓએ યહણ કરેલ અસત્ પક્ષની પુષ્ટિને માટે અનેક પ્રકારની સ્વેચ્છાથી વર્તા તેઓ ઉત્સત્ર પ્રરૂપણા કરતા ઘણા લાેકને વિષે ભાવસાધુની ઉપમાને ધારણ કરતા પાતાને અને મ'દ-પુષ્ટિજનાેને આ અપાર સ'સારરૂપ સ'સારમાં ડૂબાડે છે, તેથી તે સ'સારરૂપ

૧. આના અર્થ સંક્ષીપ્તપણે આગળ લખવામાં આવેલ છે.

ચતુર્થ પ્રકાશ ૩૬૬

સમુદ્રથી ભય પામનારા જે ભવ્ય પ્રાણીઓ હોય-કે જેઓ પાતાના આત્મ-ગુણની કુશલતાને ઇચ્છનારા હોય તેમણે અગલાની જેમ અહ્યક્રિયામાં તત્પર એવા તે પરમ અજ્ઞાની નિદ્ધવાના પરિચય સવ'થા ન કરવા. કારણ કે તેવા પુરુષા સુત્રના વિરાધક છે. જેઓ ગીતાથ'પણાથી આચાય', ઉપાધ્યાય, કુલ, ગણ વગેરેની નિશ્રાએ વિચરે છે, તેઓને સુત્રમાં આરાધક કહેલા છે અને જેઓ ગીતાથ'ની નિશ્રાએ વિચરતા નથી, તેઓને વિરાધક કહેલા છે. તે વિષે શ્રી ભગવતીજીમાં આ પ્રમાણે કહેલું છે—

> " गीयत्थो य विहारो बीओ गीयत्थिनिस्सिओ भिणओ । इत्तो तइयविहारो नाणुन्नाओ जिणवरेहिं ।। १ ।।

"પહેલા ગીતાર્થ વિહાર છે, બીએ ગીતાર્થ નિશ્રાના વિહાર છે અને ત્રીજ વિહારને માટે શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતે આજ્ઞા કરેલી નથી." ૧

આથી તે જૈનાભાસોને એક પણ નિશ્રાના અસ'ભવ હાેવાથી શ્રી જિના-જ્ઞાનું વિરાધકપણું છે.

વળી સિદ્ધાંતમાં યાગઉપધાન કર્યા પછી સૂત્રપાઠ ભણવાની આજ્ઞા છે. તેમાં શ્રાવકાને શ્રી આચારાંગસુત્ર ભણવાની આજ્ઞા નથી જ. નિશીથસુત્રમાં કહ્યું છે કે-

"जो भिक्ख् अन्नतित्थीयं वा गारत्थायं वा वायणं वाइज्जति वाइज्जतं साइजतिस्स चउम्मासि अपरिहारठाणं इत्यादि " ।।

"જે મુનિ અન્યતીર્થીએા તથા ગૃહસ્થને સૃત્રની વાચના આપે તે મુનિ પાતાનું ચાર માસનું ચારિત્ર નાશ કરે છે," તેમ વળી સાધુઓએ ઘણું કરીને સાધ્વીએ લાવેલા આહારને પ્રહણ કરવા નહીં, ઇત્યાદિ જિનાજ્ઞા છે, તે તે આજ્ઞાઓને તે જૈનાભાસાએ મૂલમાંથી ઉન્મૂલન કરેલી છે.

આવા તે જૈનાભાસાના સર્વધા પરિચય કરવા ન એઈએ. કારણ કે–તેમ કરવાથી તત્કાલ સદ્દભૂત એવા સમ્યકૃત્વ રત્નની મલિનતાની પ્રાપ્તિ થાય છે.

જેમના મનમાં કદી શ'કા ઉત્પન્ન થતી હાય તેમણે સિદ્ધાંતમાં કહેલા અનેકાંતમાર્ગને અનુસરી તેની પરીક્ષા કરવી, પર'ત માત્ર બાહ્યક્રિયામાં અનુ-રક્ત થવું નહીં, કારણ કે તેઓના કરતાં પણ અધિક એવા અભવ્યા આ સ'સારને વિષે ભમતા થકા અન'તવાર બાહ્ય ક્રિયા કર્યા કરે છે. વળી આગમને વિષે સદ્દશાનની અપેક્ષાએ ક્રિયાની ગૌણતા કહેલી છે. તેની વ્યાખ્યા શ્રી ભગવતીજીના આઠમા શતકના દશમા ઉદ્દેશામાં આ પ્રમાણે આપેલી છે.

"'मए चत्तारि पुरिसजाया पन्नता तत्थ णं जे से पढमे पुरिसजाए से णं पुरिसे सीलवं असुयवं उवरए अविण्णाय धम्मे एसणं गोयमा! मए पुरिसे देसागहए पन्नते तत्थ णं जे से दोच्चे पुरिसजाए से णं पुरिसे असीलवं सुतवं अणुवरए विण्णायधम्मे एस णं गोयमा! मए पुरिसे सन्वाहारए पन्नते तत्थ णं जे से चडथ्थे पुरिसजाए से णं पुरिसे असीलवं असुतवं अणुवरए अविण्णायधम्मे एस णं गोयमा! मए सन्वविराहए पण्णते"।।

અહીં પ્રશ્ન કરે છે કે– શ્રી ઠાણાંગજમાં જમાલિ પ્રમુખ સાત નિદ્ધવા કહેલા છે, તેની અંદર તેા આ અંતભૂત થતા નથી તેા પછી તે જૈનાભાસોને નિદ્ધવપણું કેમ પ્રાપ્ત થઈ શકે ?

## ''मग्गानेयाइयं सुचा बहवे परिभस्सइ''।।

ઈત્યાદિ ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના વચનના પ્રમાણથી દિગમ્બરની જેમ તેમને પણ નિદ્ધવપણું પ્રાપ્ત થવું યુક્ત જ છે, જે શ્રી સ્થાનાંગસૂત્રમાં તેમનું ગ્રહણ કર્યું નથી ત્યાં એમ સંભવ છે કે– તે સૂત્રને વિષે લઘુ નિદ્ધવ ગ્રહણ કરેલા છે અને આ તા દિગમ્બરની પેઠે મહાનિદ્ધવ થાય છે, તેથી એ સૂત્રમાં પ્રતિમા ઉત્થાપક તથા દિગમ્બર– બંનેને ગ્રહણ કરેલા નથી, પરંતુ તત્ત્વ તા કેવલીગમ્ય છે. અથવા બહુશ્રુતગમ્ય છે. હવે તે વિષે વિસ્તાર કરવાની જરૂર નથી. આ પ્રકારે સ્થાપનાજિનનું સ્વરૂપ કહેવામાં આવ્યું.

### ૩. દ્રવ્યજિન સ્વરૂપ

હવે દ્રવ્યજિનનું સ્વરૂપ કહે છે – જે જવા તીથ કરપણ થશે, તેઓ દ્રવ્ય-જિન કહેવાય છે. જેમ શ્રેણીક, કૃષ્ણ વગેરે. તેઓ ભવિષ્યકાળને આશ્રીને વંદનિક છે. કારણકે – ભરતચિક એ મરિચિના ભવમાં શ્રી વીરપ્રભુના જવને વંદન કર્યું હતું.

### ૪. ભાવજિન સ્વરૂપ

જે સમસ્ત જીવાદિ પદાર્થના સમૃહને યથાસ્થિત પ્રકટ કરનાર કેવલજ્ઞાન પામી સર્વ લોકના નેત્રોને અમ'દ આન'દના ઉત્સવને કરનારું છે, જે ઉપમાથી રહિત છે, જે ત્રણ ગઢથી સુશાભિત એવા સમવસરણના મધ્યભાગે સ્થાપિત થયેલા વિવિધ રત્નોથી જડિત એવા સિંહાસન ઉપર બેસી આઠ મહાપ્રાતિહાર્ય

૧ ગૌતમસ્વામીને શ્રી વીરપ્રલુ ઉત્તર આપે છે કે— ચાર પ્રકારના પુરુષો છે (૧) શીલ અને શ્રુતસ'પન્ન (સર્વારાધક), (૨) શીલ અસ'પન્ન અને શ્રુતસ'પન્ન (દેશવિરાધક), (૩)શીલસ'પન્ન અને શ્રુતઅસ'પન્ન (દેશઆરાધક) અને (૪) શીલઅસ'પન્ન અને શ્રુતઅસ'પન્ન (સર્વવિરાધક)

વડે ઉત્કૃષ્ટ એવા અરિહ'તપણાની સ'પત્તિને જે અનુભવે છે, તે ભાવજિન કહે-વાય છે. તે ભાવજિન સન્માર્ગ ને દેખાડવા પ્રમુખ કૃત્યાથી સર્વ પ્રાણીઓને પરમ ઉપકારી હેાવાથી સર્વ'કાલે વ'દન, પૂજન અને સ્તવનાદિ કરવાને યાગ્ય છે.

આ પ્રમાણે ચાર નિક્ષેપાથી શ્રી જિન ભગવ'તનું સ્વરૂપ કહેલું છે. આ નિક્ષેપા જિનથી અન્ય એવા કેવલી તથા સિદ્ધોને વિષે એવા જ પ્રકારે યેાગ્યતા અનુસારે લગાડી જોડી દેવા કારણ કે ચાર નિક્ષેપે કરીને જ સર્વ પદાર્થનું ભાવવાપણું છે.

હવે કેવલીને આહાર સંઅ'ધી જે વિશેષ છે, તે શ્રી પિંડનિયું ક્તિને અનુસારે દેખાંડે છે–

> " ओहो सुओवउत्तो सुयनाणी जइवि गिण्हइ असुद्धं । तं केवली वि भ्रंजइ अप्वमाणसुअं भवे इयरा ॥ १॥"

" સામાન્યપણે કરી શ્રી પિંડનિયુ કિત આદિ આગમને વિષે ઉપયુક્ત થયા થકા એટલે તે શાસ્ત્રને અનુસારે કલ્પનીય-અકલ્પનીયને વિચારતા થકા શ્રુત-જ્ઞાની સાધુ જો કાઇ પ્રકારે અશુદ્ધ આહારાદિક ગ્રહણ કરે તા પણ તે અશનાદિક કેવળજ્ઞાની પણ ભાગવે. આહાર કરે, જો તેમ ન કરે તા શ્રુતજ્ઞાન અપ્રમાણ થઈ જાય."

આ વાત સ્પષ્ટ કરે છે. છજ્ઞસ્થને શ્રુતજ્ઞાનના અલે કરી શુદ્ધ આહારાદિકની ગવેષણા કરવી પ્રમાણ છે. પણ બીજે પ્રકારે તે પ્રમાણ નથી. જો કેવલી શ્રુત- જ્ઞાનીવંડે ગ્રહણ કરાયેલા આહાર આગમને અનુસારે ગવેષણા કરતા છતાં અશુદ્ધ છે, એમ જાણી ન ભાગવે તા શ્રુતજ્ઞાનના અવિશ્વાસ થઈ જાય, પછી કાઈ શ્રુતને પ્રામાણિકપણે અંગીકાર ન કરે, જ્યારે શ્રુતજ્ઞાન અપ્રામાણિક થાય તા પછી સર્વ ક્રિયાના લાપ થવાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થાય, અને વલી શ્રુત વિના છજ્ઞસ્થાને ક્રિયાકાંડના પરિજ્ઞાનના અસંભવ હાય છે, તેથી શ્રુતજ્ઞાનીના લાવેલા આહાર કેવલી ભાગવે છે. આ અધિકાર શિષ્યાદિક સહિત એવા કેવલીને આશ્રીને કહેલા છે. જો કેવલી એકલા હાય તા પાતાના જ્ઞાનના અલવેડ યથાયાગ્ય શુદ્ધ આહાર ગ્રહણ કરે, એ વિવેક છે.

અહીં જિના અને અજિનાને આશ્રીને બીજીં ઘણું કહેવાનું છે, પણ ગ્રાંથ વધી જવાના ભયથી એ કહેવામાં આવ્યું નથી. આ તાે ભવસ્થ કેવલીનું લેશ-માત્ર સ્વરૂપ કહેવામાં આવ્યું છે.

#### સિદ્ધસ્વરૂપ

હવે શ્રી પત્નવણા સૂત્રમાં કહેલી ગાયાવડે સિદ્ધનું સ્વરૂપ દર્શાંવે છે. તેમાં પ્રથમ ઉત્તાની કૃત એટલે પહેાળા કરેલા છત્રના આકારવાળી સર્વ રીતે શ્વેતવર્ણ સ્કૃટિક રત્નમય અને સમયક્ષેત્ર (અઢીઢીપ) ની સમશ્રેણીએ પીસ્તા-લીશ લાખ યોજન પ્રમાણવાળી સિદ્ધશિલા છે. તે મધ્યભાગે આઠ યોજન પ્રમાણ લાંબી પહેાળી અને જડી છે. તે પછી સર્વ દિશા અને વિદિશાને વિષે યોડી યોડી પ્રદેશની હાનિએ કરી ઘટતી ઘટતી સર્વ ચરમ (છેલ્લા) પ્રદેશના અંતને વિષે માખીની પાંખના જેવા પાતલા અને અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગના જડાપણાવાળી સિદ્ધશિલારૂપ પૃથ્વીના ઉપર નિસરણીની ગતિએ કરી એક યોજનમાં લોકાંત ભાગ આવેલા છે, તે ઉપરના યોજનના જે ચાથા ગાઉ તેના સર્વાપરિના છક્કો ભાગ તેને વિષે શ્રી અનંતા સિદ્ધ ભગવાના અનંત અનાગત કાલના સ્વરૂપે રહેલા છે, તેના સ્વરૂપને પ્રતિપાદન કરનારી ગાથા આ પ્રમાણે છે—

'' तत्थिवि ते अवेया, अवेयणा निम्ममा असंगा य । संसारविष्पमुका, पएसनिव्वतित्तसंठाणा ।। १ ॥ ''

તે સિદ્ધક્ષેત્રમાં રહેલા સિદ્ધ ભગવાના પુરુષ વેદાદિકે રહિત, શાતા-અશાતા વેદનાએ વર્જિત, મમત્વ વિનાના અને આદ્ય તથા આહ્યાંતર બાંને પ્રકારના સંગથી રહિત છે, કારણકે– તેઓ આ સંસારથી મુક્ત થયેલા અને આત્મ- પ્રદેશથી નિષ્પન્ન થયેલા સંસ્થાનવાલા છે.

અહીં પ્રદેશમાં આત્માના પ્રદેશ લેવા પણ બાહ્ય પુદ્દગલ ન લેવા. કારણકે– તેમને પાંચે શરીરના ત્યાગ થયેલા છે.

અહીં પ્રશ્ન કરે છે કે-

" किं पिंडहिया सिद्धा किंहि सिद्धा पहिंदिया । किंहि बोंदीं चहत्ताण कत्थ गंतूण सिज्झह ॥ १ ॥ "

"તે સિદ્ધ ભગવાના કાનાથી સ્ખલના પામ્યા? તેઓ કચા સ્થાનમાં રહ્યા છે, ક્યા ક્ષેત્રમાં જઈને સિદ્ધિપદને વરે છે એટલે નિષ્ઠિતાથ થાય છે?" તેના ઉત્તરમાં કહે છે કે–

> '' अलोए पडिहया सिद्धा लोगगो य पइंद्विया । इह बोंदीं चइत्ताणं तत्थ गंत्रण सिज्झइ ॥ १॥ ''

"તે સિદ્ધ ભગવાના અલોક કરીને કેવળ આકાશરૂપે કરીને સ્ખલના પામ્યા એટલે સિદ્ધના જ્વા અલોકમાં ધર્માસ્તિકાયાદિકના અભાવ હાવાથી તેનું જે સમીપવર્તાપણું, તે જ અહીં તેમનું સ્ખલન છે, પણ સંબંધ છતાં તેમના વિદ્યાત (રાકવાપણું) નથી, કારણું તેમને રાકવાપણાના અભાવ છે. તેમ વળી પંચાસ્તિકાયરૂપ જે લાક તેના છેલ્લા અગ્રભાગના મસ્તક ઉપર તે રહેલા છે અને ફરી પાછું સંસારમાં આવલું નથી, એવી સ્થિતિએ રહેલા છે તથા આ મનુષ્યલાકમાં શરીરના ત્યાગ કરી ત્યાં લાકાગ્રને વિષે સમયાંતર અને પ્રદેશાંતરને અણુક્રસી ગતિવડે જઇને સિદ્ધ જ્વા રહે છે અને ત્યાં નિષ્ઠિતાથ (સર્વ અર્થથી પરિપૂર્ણ) થાય છે. અહીં શંકા કરે છે કે સિદ્ધ જ્વાને કર્મ રહિત-પણું હાવાથી તેમને ગતિ થવી કેમ સંભવે?

તેના ઉત્તરમાં કહેવાનું કે- એવી શ'કા કરવી નહીં. કારણ કે- પૂર્વ પ્રયાગ અને ગતિપરિણામથી તેમને ગતિ થવાના સ'ભવ છે. તેને માટે ભગવતીઅ'ગમાં આ પ્રમાણે કહેલું છે-

'' कहणं भंते ! अकम्मस्स गइपण्णायमिति गोयमा ! निस्संगताए निरंगणताए गति-परिणामेणं बंधण छेयणताए निर्धिणताए पुन्वपयोगेणं अकम्मगई पं ''।।

શ્રી ગૌતમસ્વામી શ્રી વીરપ્રભુને પૂછે છે કે-" હે ભગવન્! અકમેંને ગતિ કેવા પ્રકારે થાય?" ભગવાન કહે છે કે નિઃસંગપણે એટલે કમેં રૂપી મલના નાશ હાવાથી, નીરાગીપણે એટલે માહના વિનાશ હાવાથી, ગતિ પરિણામે એટલે તું ખડીના ફળની જેમ ગતિના સ્વભાવ વડે, કમેં ના અધનને છેદવા વડે એટલે એરંડીના ફળની જેમ નિરિંધનપણે એટલે કમેં રૂપી ઇંધણાથી ઘૂમાડાની જેમ મૂકાવવા વડે, પૂર્વના પ્રયાગે કરીને એટલે સકમેં તાને વિષે ગતિ-પરિણામવાળા ખાણની જેમ અકમેં વંતાને પણ ગતિ જણાય છે. આ પ્રકારે વિશેષપણે તું બીફલના દર્શાંતાથી યાજના સૂત્રથી જાણી લેવી.

તે સ્થલે ગયેલા સિદ્ધભગવાનાને જે સ'સ્થાનનું પ્રમાણ છે તે અતાવે છે:-

"दीहं वा हस्सं वा जं चरिमं भवेज संठाणं । तत्तो तिभागहीणा सिद्धाणोगाहणा भणिया ॥ १ ॥"

"પાંચસા ધનુષ્ય પ્રમાણ દ્વીર્ઘ, બે હાથ પ્રમાણ હ્રસ્વ, ના શબ્દથી મધ્યમ અથવા વિચિત્ર પ્રકારનું જે છેલ્લા ભવમાં શરીરનું સ'સ્થાન હાય તે સ'સ્થાનથી ત્રીજે ભાગે હીન એટલે મુખ ઉદર આદિ છિદ્રો પૂરાતાં ત્રીજે ભાગે ન્યૂન એવી સિદ્ધના જ્વાની અવગાહના શ્રી તીથ"કર ભગવાને કહેલ છે." ૧

અહીં સ'સ્થાન પ્રમાણની અપેક્ષાએ ત્રિભાગહાન એવું તે સ'સ્થાન જાણવું. તે વિષે વિશેષ સ્પષ્ટ કરી અતાવે છે જેટલા પ્રમાણનું જે સંસ્થાન આ મનુષ્ય ભવમાં હોય, તે જ શરીરને ત્યાગ કરતી વખતે છેલ્લે સમયે સુક્ષ્મક્રિયા-અપ્રતિપાતી નામના શુક્લધ્યાનના ત્રીજા પાયાના ધ્યાનના અલથી મુખ, ઉદર, આદિ છિદ્રો પૂરાઇ જવાથી ત્રીજે ભાગે હીન એટલે પ્રદેશના જે ઘન હાય, તે પ્રદેશઘનના મૂલ પ્રમાણની અપેક્ષાએ કરી ત્રીજે ભાગે હીન પ્રમાણવાળું સ'સ્થાન હાય છે. તે સ'સ્થાન લાકાંત ક્ષેત્રમાં તે સિદ્ધ ભગવાનાને હાય છે. બીજાં હાતું નથી. તે વિષે કહેલું છે, કે—

" जं संठाण तु इहभवं चयंतस्स चरिमसमयंमि । आसीय पएसघणं तं संठाणं तिहं तस्स ॥ १ ॥ " ७वे उत्कृष्टाहि भेदे करीने त्रीक्ष अवशाक्षना देणाउँ छे:– " तिन्नि सया तित्तिसा घणूतिभागो य होइ नायन्त्रो । एसा खळु सिद्धाणं उक्कोसोगाहणा भणिया ॥ १ ॥ "

ત્રણસાે તેત્રીશ ધનુષ અને એક ધનુષના ત્રીજે ભાગ ઉપર એટલી ઉત્કૃ-ષ્ટથી અવગાહનાં સિદ્ધના જ્વાની છે, આ અવગાહના પાંચસાે ધનુષ્યવાળા જ્વાના શરીરની અપેક્ષાએ જાણવી.

અહીં કાેઈ શ'કા કરે કે-'' નાભિ કુલકરના પત્ની મરુદેવા હતા. તે નાભિ-રાજાના શરીરનું પ્રમાણ સવાપાંચસાે ધનુષ્યનું હતું. અને જેટલું નાભિરાજાના શરીરનું પ્રમાણ હતું તેટલી જ મરુદેવાના ⊧શરીરની અવગાહના હતી. એટલે પાંચસાે ને પચીસ ધનુષ્ય પ્રમાણની હતી. તેને માટે આ પ્રમાણે કહ્યું છે–

" तदेव मरुदेवाया अपि संघयणं संठाणं उच्चत्तं कुलगरेहिं समं " ॥

" મરુદેવા માતાના સ'ઘયણ–સ'સ્થાનનું ઉચ્ચપણું નાભિકુલકરની અરા-અર હતું. "

હવે જ્યારે મરુદેવા સિદ્ધ થયા ત્યારે તેમના શરીરના પ્રમાણના ત્રીજો ભાગ હીન કરતા સિદ્ધ અવસ્થાને વિષે સાડા ત્રણસાે ધનુષ્યની અવગાહના પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે કહેલ ત્રણસાે તેત્રીશ અને એક ધનુષનાે ત્રીજો ભાગ એ શી રીતે થશે?

આ શ'કાના ઉત્તરમાં કહેવાનું કે–મરુદેવાના શરીરનું પ્રમાણ નાભિરાજાના કરતાં કાંઇક એાછું હેાવાથી પણ કાેઈ જાતના વિરાધ આવતા નથી, કારણ કે ઉત્તમ સ'સ્થાનવાળી સ્ત્રીએા ઉત્તમ સ'સ્થાનવાળા પુરુષાથી પાત-પાતાના કાળની અપેક્ષાએ કરી કાંઈક એાછા પ્રમાણવાળી હાેય છે. તે ઉપરથી મરુદેવા પણ પાંચસા ધનુષ્યના પ્રમાણવાળા જાણવા. એવી રીતે હાેવાથી કાેઇ જાતના દાષ આવતા નથી. તેમ વળી મરુદેવા હાથીના સ્ક'ધ ઉપર આરઢ થતાં સ'કચિત અ'ગવાળા સિદ્ધિપદને પામ્યા છે. ત્યારે શરીરના સ'કાેચપણાના સદ્ભાવથી આધક અવગાહના સ'ભવતી નથી. એ પણ અવિરાધ-નિદીષ છે. તે ઉપર ભાષ્યકાર આ પ્રમાણે કહે છે:—

"कह मरुदेवा माणं नाभी तो जेण किंचिदृणा सा । तो किर पंचसयचित्र अहवा संकोचतो सिद्धा ॥ १ ॥ " (आ ગાથાના અર્થ ઉપર કહેવામાં આવ્યા છે.) મધ્યમ અવગાહનાતું સ્વરૂપ

> '' चत्तारि य रयणीओ, रयणीतिभागुणिया य बोधव्वा । एसा खलु सिद्धाणं, मिज्झमोगाहणा भणिया ॥१ ॥ "

" ચાર હાથ અને એક હાથના ત્રણ ભાગમાંથી છે ભાગ ઉપર એટલે ૪૬ હાથ મધ્યમ અવગાહના જાણવી. "

અહીં વાદ્યી પ્રશ્ન કરે છે કે–જઘત્ય પદથી સાત હાથ ઉ'ચી અવગાહના-વાળા જીવાની સિન્ધિ આગમને વિષે કહી છે, માટે ઉપર કહેલી ૪૬ જઘત્ય સ્થિતિ થાય છે, પણ મધ્યમ સ્થિતિ કેમ થાય ?

આ પ્રક્ષના ઉત્તરમાં કહેવાનું કે તીર્થ કર ભગવાનની અપેક્ષાએ કરીને જઘત્ય પદથી સાત હાથની અવગાહના વાળાઓને સિદ્ધિ કહેલી છે અને સામાન્ય કેવળીની અપેક્ષાએ તેના કરતાં હીન પ્રમાણવાળાઓને પણ સિદ્ધિ થાય છે. આ સાત હાથની અવગાહનાનું મધ્યમ માન સામાન્ય સિદ્ધની અપેક્ષાએ ચિંતવર્ન્ન, જેથી કાઈ જાતના દોષ આવશે નહીં.

क्धन्य अवगाखनानु स्वरूप ''एगा य होइ रयणी, अट्ठेव य अंगुलाइ साहिया । एसा खलु सिद्धाणं, जहन्न ओगाहणा भणिया ॥ १ ॥

"એક હાથ અને આઠ આંગળ ઉપર એટલે ૧૩ હાથની અવગાહના જઘ-ન્યથી સામાન્ય કેવળીની જાણવી." ૧

આ અવગાહના બે હાથ પ્રમાણવાળા કુર્માપુત્ર વગેરેની જાણવી. અથવા સાત હાથ ઉંચા શરીરવાળા અને ય'ત્રપીલણને લઇને સ'કુચિત શરીરવાળાની પણ તે જઘન્ય અવગાહના જાણવી. તે ઉપર ભાષ્યકાર શ્રી જિનભદ્રગણી ક્ષમાશ્રમણ ભગવાન આ પ્રમાણે કહે છે— " जेट्ठाओ पंचधणुसय तणुस्स मज्झा य सत्तहत्थस्स । देहत्तिभागहीणा जहन्निया जाव हत्थस्स ॥ १ ॥ "

પાંચસાે ધનુષ્યવાળાની ઉત્કૃષ્ટ અને સાત હાથવાળાની મધ્યમ અવગાહના અહીં શરીરને ત્રીજે ભાગે ન્યૂન સમજવી અને એક હાથ અને હાથના ત્રીજે ભાગ ઉપર એ જઘન્ય અવગાહના જાણવી. એટલે ઉત્કૃષ્ટ ૩૩૩૩ ધનુષ્ય મધ્યમ ૪૩ હાથ અને જઘન્ય ૧૩ હાથ એ રીતે અવગાહના સમજવી. તે વિષે આ પ્રમાણે લખે છે.

" सत्तूसिएस सिद्धि जहन्त्रओ कहिमहं विहत्थेस । सा किर तित्थयरेसु, सेसाणं सिज्झमाणाणं ॥ १ ॥ ते पुण होज्जविहुत्था, कुम्मापुत्तादओ जहन्नेणं । अण्णे संविद्धयस्सत्तहत्थ सिद्धस्स हीणित्त ॥ २ ॥ "

સિદ્ધોના સ'સ્થાનનુ' લક્ષણ

ओगाहणाए सिद्धा, भवत्ति भागेण होइ परिहीणा । संठाणसेणित्थेत्थं, जशमरणविष्पमुकाणं ।। १ ॥ ''

"સિદ્ધ ભગવાનની અવગાહના ત્રીજે ભાગે હાન હાય છે, તે 'અનિત્ધ'સ્થ'' એટલે આ પ્રકારે પામેલ નથી અર્થાત્ મુખ આદિ પાલાણના ભાગ પૂરાવાને લઈને પૂર્વ'ના આકારથી અન્યથા પ્રકારે આકારના જેમાં સદ્દભાવ છે. એ ભાવાર્થ સમજવા. તેમ વળી સિદ્ધાદિકના ગુણાને વિષે સિદ્ધ ભગવાનાને જે દીવ'પણાના પ્રતિષેધ કહ્યો, તે પ્રવ'ના આકારની અપેક્ષાએ સ'સ્થાનના અનિત્ય'સ્થ' (એ પ્રકાર રહિત) પણે અ'ગીકાર કરવા, પણ સવ'થા સ'સ્થાનના અભાવ નથી.

અહીં કાેઇ શાંકા કરે કે– "સિબ્રના જવા પરસ્પર દેશભેદે કરીને રહ્યા છે કે– બીજ રીતે ?" તેના ઉત્તર કહે છે–

> '' जत्थ य एगो सिद्धो, तत्थ अणंता भववस्वयविद्यका । अण्णोण्ण समोगाडा, पुद्धा सन्वे वि लोगंते ॥ १॥"

"જ્યાં એક સિદ્ધ છે, ત્યાં અન્યાઅન્ય અવગાહીને લાેકાંતને સ્પર્શા અનંતા સિદ્ધ ભગવાના રહેલા છે." ૧

સિદ્ધ જીવાનું રક્ષણ.

"असरीरा जीवधणा, उवउत्ता दंसणे य नाणे य । सागारमणागारं, लक्खणमेयं तु सिद्धाणं ॥ १ ॥" "શરીર રહિત જ્વઘન એટલે ઘણા જ્વા અથવા વદનાદિ છિદ્રો પૃરાઈ જવાથી જ્વઘન કેવળદર્શન અને કેવળજ્ઞાનને વિષે ઉપયાગવાળા, અહીં જે કે સિદ્ધપણું પ્રગટ થવામાં કેવળજ્ઞાનના ઉપયાગના સંભવ હાવાથી જ્ઞાનની પ્રધાનતા છે તથાપિ સિદ્ધોનું સામાન્ય લક્ષણ જણાવવા માટે પ્રથમ સામાન્ય અવલ'અનરૂપ દર્શ'ન કહ્યું છે. અહીં સામાન્ય વિષય તે દર્શ'ન અને વિશેષ વિષય તે જ્ઞાન સમજન્નું તેથી સાકાર અને અનાકારસામાન્ય વિશેષ ઉપયાગરૂપ સિદ્ધ જ્વાનું લક્ષણ છે.

કેવલગ્રાન અને કેવળદરા નને સમસ્ત વસ્તુનું વિષયપા હું છે.

" केवलनाणुवउत्ता, जाणंत्ति सन्वभावगुणभावे । पासंति सन्वओ खल्ल, केवलदिद्वीहिणंताहि ॥ १ ॥ "

"સિદ્ધ ભગવાના કેવળજ્ઞાને કરી ઉપયાગવાળા થઇ સર્વ દ્રવ્ય, ગુણ, પર્યાયાને જાણે છે. તેમાં જે સહવર્તી તે ગુણ અને ક્રમવર્તી તે પર્યાય કહેવાય છે. વલી તેઓ અન'ત એવી કેવલદૃષ્ટિઓ વંદે સર્વ પ્રકારે દેખે છે. અહીં જે કેવલદૃશ્લની અનંતતા કહી, તે સિદ્ધીની અનંતતા હાવાથી જાણવી. આ સ્થળે પ્રથમ જ્ઞાનનું ગ્રહણ કર્યું છે તેનું કારણ એ છે કે પ્રથમ જ્ઞાનના ઉપ-યાગ વંદે જ સિદ્ધિપદ પ્રાપ્ત થાય છે, એમ જણાવા માટે સમજવું.

સિદ્ધના જીવા નિરુપમ સુખના લજનારા છે.

" नवि अस्थि माणुसाणं, तं सुक्खं न वि य सन्वदेवाणं । जं सद्धाणं सुक्खं, अन्वाबाहं उवगयाणं ॥ १ ॥ "

"સિદ્ધના જીવાને જે સુખ છે, તે ચક્રવર્તી આદિ મનુષ્યાને પણ નથી અને અનુત્તર વિમાનવાસી દેવતાઓને પણ નથી, તેા પછી બીજા નીચેના દેવતાઓને ક્યાંથી હાય ? કારણ કે તે સિદ્ધ ભગવાના અવ્યાભાધ–ભાધાના અભાવને પ્રાપ્ત થયેલા છે." ૧

તે સિદ્ધના સુખની સમાન બીજી' સુખ નથી.

" सुरगणसुहं समत्तं, सन्वद्धापिंडिअं अणंतगुणं । ण वि पावइ मुत्तिसुहं, णंताहिं वि वम्मवम्मेहिं ॥ १ ॥ "

" અતીત, અનાગત અને વત<sup>°</sup>માનકાળથી ઉ<sub>ત્</sub>પન્ન થયેલ એવું જે દેવસમુ-દાયનું સુખ, તેને સવ<sup>°</sup> કાળના સમય સાથે ગુણી અનંતગણું કરીએ એવા ૪૮ પ્રમાણના સુખને અસત્કલ્પના કરી એકેક આકાશપ્રદેશ ઉપર સ્થાપીએ, એવી રીતે સર્વ આકાશપ્રદેશ પૂરવાથી પણ અનંત થાય, તે અનંતાને પણ અનંત નામના વગે કરી વર્ગિત કરીએ–ગુણીએ તેથી પ્રકર્પપણાને પામેલું સુખ પણ મુક્તિસુખની અરાબર થઈ શકે નહીં."

તે સિદ્ધનું સુખ નિરુપમ છે.

'' जह नाम कोइ मेच्छो, नयरगुणे बहु वि माणंतो । न सकइ परिकहेउं, उवमाए तर्हि असंतीए ।। १ ॥''

"જેમ કાઈ વનેચર મ્લેચ્છ નગરના નિવાસ કરવા વગેરે ગુણાને જાણતા હાય પણ તે બીજા વનેચરાની આગળ કહેવાને સમર્થ થઈ શકતા નથી, કારણ કે વનમાં તેવી ઉપમાના અભાવ છે."

### વનવાસી મ્લેચ્છનું કથાનક

કાઈ માેડી અટવીમાં ઘણા મ્લેચ્છ (જ'ગલી) લાેકા રહેતા હતા. તેઓ વનના પશુઓની જેમ ત્યાં રહીને પાેતાના કાળ નિર્ગંમન કરતા હતા. એક વખત કાેઈ લુંડાએલા રાજા તે અટવીમાં આવી ચડ્યો. તેને એક વનવાસી મ્લેચ્છે જોયા. 'આ કાેઇ સત્પુરુષ લાગે છે' એવું ધારી તે વનેચર તે રાજાને પાેતાના વાસસ્થાનમાં લઈ ગયા અને ત્યાં તેની સારી અરદાસ કરી તેને સંતુષ્ટ કર્યા.

રાજા તેને પાતાના ઉપકારી જાણી પાતાના નગરમાં તે મ્લેચ્છ પુરુષને તેડી ગયા. ત્યાં તેને એક સુંદર અંગલામાં રાખી સ્નાન, વિલેપન, અમૃલ્ય વસ્ત્રાભરણ વગેરેથી તેને ઘણા જ સંતાષ પમાડ્યો. પાતાના શરીરની જેમ તેની ઉંચી જાતની અરદાસ કરાવી. શહેરમાં હરવા કરવાથી અને રાજવૈભવ ભાગવવાથી તે અત્યંત ખુશી થયા.

કેટલાએક દિવસો રહ્યા પછી વર્ષાકાળ આવ્યા. વર્ષાકાળ આવતાં તેને પોતાનું ચિરકાળનું વતન જંગલ સાંભરી આવ્યું. તે વખતે તેને રાજવેભવ ગમ્યા નહીં. તત્કાલ પોતાના મૃલ વેશ પહેરી તે પોતાના જંગલમાં ચાલ્યા ગયા. તેને જોતાં જ વનવાસી મ્લેચ્છા તેની પાસે આવ્યા અને તેને પૂછવા લાગ્યા કે—" અરે ભાઈ! તું ક્યાં ગયા હતા !" તેણે કહ્યું કે—" હું એક માટા નગરમાં ગયા હતા." વનેચર મ્લેચ્છાએ પૂછયું—" ભાઈ! કહે, તે નગર કેલું હાય અને તેમાં શું શું હતું!" તે જંગલી મનુષ્ય નગરના અધા ગુણાને જાણતા હતા, પણ નગરની ઉપમા આપવાને તે જંગલમાં કાંઈ પણ હતું નહીં.

તેથી તે નગરના ગુણાને કહેવાને સમથ થઈ શકયા નહીં. નગરમાં જે વસ્તુઓ તેણે જેયેલી તેવી વસ્તુ અટવીમાં ન હાેવાથી તે ઉપમાને અભાવે કાંઈ પણ કહી શકયા નહીં."

આ દર્શાત ઉપરથી સમજવાનું કે–કેવલજ્ઞાની ભગવાન પાતાના અનંત જ્ઞાનના અલે કરીને સિદ્ધિ (=માેક્ષ)ના સુખને જાણે છે, છતાં પણ આ સ'સારમાં તેની ઉપમાના અભાવથી તેઓ ભવ્ય જીવાની આગળ તે સુખનું વર્ણન કરી શકતા નથી. ઉપર કહેલ દર્શાંતના આ ઉપનય સમજવા.

ते विषे इह्यं छे डे-

'' इय सिद्धाणं सुक्खं, अणोवमं नित्थ तस्स ओवम्मं । किं च विसेसेणेत्रो, सारक्खणिमणं सुणह वोच्छं ॥ १ ॥ ''

આ પ્રમાણે સિદ્ધ ભગવાનાનું સુખ અનુષમ છે, એટલે તે સુખની ઉપમા આપી શકાતી નથી, તથાપિ આલજનને સમજાવવા માટે કાંઈક વિશેષણાએ કરીને તેને આ પ્રમાણે કહેવામાં આવે છે—

" जह सन्त्रकामगुणियं पुरिसो भोत्तृण भोयणं कोइ ।
तण्हा-छुहा-विमुको अछिज जहा अमियतत्तो ॥ १ ॥
इय सन्त्रकालतत्ता अतुलं निन्त्राणमुवगया सिद्धा ।
सासयमन्त्रावाहं चिद्दंति सही सहं पत्ता ॥ २ ॥ "

"જેમ કાઈ પુરુષ સંપૂર્ણ સુંદરતાએ કરી સંસ્કાર કરેલા ભાજનને જમી ક્ષુધા અને તૃષાથી મુક્ત થઈ જાણે અમૃતથી તૃપ્ત થયા તેમ રહે છે, તેમ નિર્વાણને પામેલા સિદ્ધ ભગવાના સાદિ અપય વસિત કાલ પય તૃત્તિ પામેલા સવે પ્રકારે ઉત્સુકપણાની નિવૃત્તિથી પરમ સંતાષને આશ્રિત થતા અતુલ, અનુપમ, શાશ્વત, અપ્રતિપાતી અને અવ્યાભાધ એવા સુખને પામેલા છે, તેથી જ તેઓ પરમ સુખી છે."

७५२ अधेका अर्थानी विशेष कावना अंधे छे.
" सिद्ध त्ति य बुद्ध त्ति य पारगत्ति य परंपरगय त्ति ।
उम्मुक्ककम्मकवया अजरा अमरा असंगा य ।। १ ।।
णित्थिण्णसन्वदुक्त्वा जाइजरामरणबंधण विमुक्का ।
अन्वाबाहं सोक्तं अणुहोति सासयं सिद्धा ॥ २ ॥ "

" જેમણે આઠ પ્રકારના કર્મ' ક્ષય કરેલા છે, તે સામાન્યપણે કર્મ' ક્ષય સિદ્ધ કહેવાય છે." સિદ્ધાના પ્રકારને માટે કહ્યું છે કે– ''कम्मे सिप्पे य विज्ञाए मंते जोगे य आगमे । अत्थज्जत्त अभिप्पाए तवे कम्मवखए इय ॥ १ ॥ ''

"કમ સિદ્ધ, શિલ્પસિદ્ધ, વિદ્યાસિદ્ધ, મ'ત્રસિદ્ધ, યાગસિદ્ધ, આગમસિદ્ધ, અર્થ સિદ્ધ, યુક્તિસિદ્ધ, અભિપ્રાયસિદ્ધ, તપઃસિદ્ધ, અને કમ ક્ષય સિદ્ધ ઇત્યાદિ સિદ્ધો કહેલા છે, તે કર્માદિ સિદ્ધોના ત્યાગ કરવા માટે બુદ્ધ કહેલ છે એટલે અજ્ઞાન નિદ્રાને વિષે સુતેલા એવા જગત્ ને વિષે બીજાના ઉપદેશવડે જવાદિ તત્ત્વોને જાણનારા તે બુદ્ધ કહેવાય છે.

હવે ઘણા બુદ્ધા પણ આ સ'સારના ભયને ત્યાગ કરનારા છે, તેમના નિરાશ કરવાને કહે છે કે– તે પારગત છે એટલે સ'સારના સવ<sup>°</sup> પ્રયોજનના સમૃહને પાર પામેલા છે. કેટલાએક યદચ્છાવાદ્વીએા પણ અક્રમ સિદ્ધપણાથી તેવા કહેવાય છે, તે ભ્રમના નિરાસ કરવા માટે 'परंपरगताः' કહેલ છે. એટલે જ્ઞાન, દર્શ'ન અને ચારિત્રદ્વારા ચાૈદ ગુણઠાણાએ કરી અનુક્રમે માેક્ષને પામેલા, તે પર પરાગત કહેવાય છે. કેટલાએક તત્ત્વથી કમ<sup>દ</sup>મુક્ત નહીં થયેલા કહે છે કે– ' પાતાના તીર્થ'ના તિરસ્કારપણાથી ( વિનાશપણાથી ) તેના ઉદ્ધાર માટે આ લાેકમાં અવતારરૂપે આવે છે ' એ વચનથી ફરીવાર સંસારમાં આવવાનું અ'ગીકાર કરવામાં આવતાં, તેમના નિરાસ કરવાને કહે છે કે– ' उन्म्रक्तकर्मकवचाः ' પ્રઅળતાથી–ફરીથી પ્રગટ ન થવાપણાથી સવ°પ્રકારે કમ′રૂપી કવચનાેના જેમણે ત્યાગ કર્યો છે એવા છે. તેથી જ તેએ। ' अजराः ' શરીરના અભાવથી જરા-વસ્થાએ રહિત, માટે જ ' अमराः ' શરીરના અભાવે નહીં મરનારા, કારણકે શરીરના અસ'ભવથી પ્રાણના ત્યાગનાે પણ જેમને અસ'ભવ છે, એવા અમર છે, વલી તે સિદ્ધ ભગવ'તા ' असंगाः ' એટલે ખાદ્ય તથા અભ્ય તર સ'ગથી રહિત છે, વલી તેએ। '' निस्तीर्णसर्वेदुःखाः '' એટલે જેએ। સવ' દુઃખાને એાલ'ગી ગયા છે. કારણકે– જાતિ, જરા, મરણ અને બ'ધનથી મુક્ત થયેલા છે. જાતિ એટલે જન્મ, જરા એટલે વયની હાનિ, મરણ એટલે પ્રાણત્યાગ અને અ'ધન એટલે તેના કારણરૂપ કર્મી– તે સવ'ના જેમણે સમ્યકુ પ્રકારે વિનાશ કરેલાે છે, તેથી જ તે સિદ્ધ ભગવાના અવ્યાખાધ શાશ્વત સુખને અનુભવે છે.

સિદ્ધ ભગવાનના એકત્રીશ ગુણા

" संठाण वण्ण रस गंध फरस वेयंगसंगभवरहियं । इगतीसगुणसमिद्धं सिद्धं बुद्धं जिणं नमिमो ॥ १॥ " "૧ વૃત્ત (વર્તુ'લ) ર ત્ર્યસ્ત (ત્રણખૂણાદાર), ૩ ચારસ, ૪ લાંભું અને ૫ પરિમ'ડલ— એ પાંચ સ'સ્થાન; ૧ કૃષ્ણ, ૨ નીલ, ૩ પીત, ૪ રક્ત અને ૫ શ્વેત—એ પાંચ વર્ણું; ૧ તીખા, ૨ કડવા, ૩ કસાએલા, ૪ ખાંટા અને ૫ મધુર— એ પાંચ રસ; ૧ સુગ'ધી અને ૨ દુર્ગ'ધી— એ બે ગ'ધ; ૧ ગુરુ, ૨ લઘુ, ૩ મૃદુ, ૪ ખર, ૫ શીત, ૬ ઉષ્ણ, ૭ સ્તિગ્ધ અને ૮ લુખા— એ આઠ કરસ; ૧ સ્ત્રી, ૨ પુરુષ અને ૩ નપુ'સક— એ ત્રણ વેદ, અ'ગ એટલે શરીર, સ'ગ એટલે પરવસ્તુના સ'સર્ગ અને ભવ એટલે જન્મ—સ'સાર, આ એકત્રીશ ઉપાધિથી રહિત તેથી જ એકત્રીશ ગુણાથી સમૃષ્દિમાન એવા શ્રી સિદ્ધ ભગવાનાને નમસ્કાર કરીએ છીએ."

### તે સિદ્ધોના આઠ ગુણ

આઠ કર્માના ક્ષયથી સિદ્ધોને વિષે આઠ ગુણા ઉત્પત્ન થાય છે, તે દર્શાવે છે.

" नाणं च दंसणं च अन्वाबाहं तहेव सम्मनं । अक्लयठिई अरूवं अगुरुलह वीरियं हवइ ॥ १॥"

"જ્ઞાનાવરણીય કમ'ના ક્ષયથી અનંતજ્ઞાનપણું, ર દર્શ'નાવરણીયકમેંના ક્ષયથી અનંત દર્શ'નપણું, ર વેદનીયકમેંના ક્ષયથી અનંત અગ્યાબાધપણું—આ અગ્યાબાધગુણને લઈને અનંત સિક્કો પરિમિત ક્ષેત્રમાં અન્યાન્ય અવગાઢપણે રહેલા છતાં તેમને પરસ્પર બાધા થવાના અભાવ છે. ૪ માહનીયકમ'ના ક્ષયથી ક્ષાયિક સમ્યકૃત્વપણું, પ આયુઃકમ'ના ક્ષયથી અક્ષયસ્થિતિપણું, ૬ નામ–કમ'ના ક્ષયથી અરૂપીપણું અને ૭ ગાત્રકમ'ના ક્ષયથી અગુરુલઘુપણું–કારણકે–ઉચ્ચગાત્રના ઉદયથી લોકમાં ગૌરવ થાય છે અને નીચગાત્રના ઉદયથી લઘતા થાય છે– સિદ્ધ ભગવાનોને વિષે એ અંનેના અભાવ હાવાથી અગુરુલઘુપણું જ છે. અહીં કોઈ વાદી શ'કા કરે કે– સિદ્ધ ભગવાનને; સજ્જનોને પૂજનીય હાવાથી ગુરુપણું અને નાસ્તિકાને પૂજનીય ન હાવાથી લઘુપણું હોય, તેથી અહીં અગુરુલઘુપણું કેમ કહેવાય?" તેના ઉત્તરમાં કહે છે, કે– "જેમ ઉચ્ચ ગાત્રવાળા પુરુષના આવવાથી આસન ઉપરથી ઉઠઘં, આસન દેવું અને પૂજા કરવી વગેરે થાય છે અને નીચ ગાત્રવાળા પુરુષના આવવાથી તેમ થતું નથી, તેને તા દૂર જ રખાય છે, તેવી રીતે અહીં સિદ્ધ ભગવાનાના ગ્યવહારમાં થતું નથી, માટે તેઓમાં અગુરુલઘુપણું છે, તે યુકત જ છે. ૮ અ'તરાય કમ'ના ક્ષયથી સિદ્ધ ભગવાનામાં

અન'તવીય પણું છે. તેથી લાેકવર્તા અન'ત પદાર્થાનું સમકાલે જ્ઞાન તેમને સ'ભવે છે. વળી તે સિદ્ધ ભગવ'તાને અન'તસુખપણું કહેવાય છે,તે વેદનીય કર્મના વિનાશથી ઉત્પન્ન થયું એવું અવ્યાભાધ સ્વરૂપ અથવા સમ્યક્ત્વ સ્વરૂપ સમજવું.

આ પ્રમાણે શ્રી સિદ્ધ ભગવાનના ગુણાનું વર્ણન કરવામાં આવે છે. તેમના સકળ મંગળમય પરમાત્મ સ્વરૂપનું વર્ણન કરતા કહે છે કે–

> " इत्थं स्वरूपं परमात्मरूपं, निधाय चित्ते निरवद्यवृत्तः । सद्ध्यानरंगात्कृतशुद्धिसंगा, भजनतु सिद्धिं सुधियः समृद्धिम् ॥ १ ॥ "

" એ પ્રકારે નિદેષિ વૃત્તિથી ચિત્તની અ'દર શ્રી પરમાત્માનું સ્વરૂપ ધારણ કરી શુભ ધ્યાનના સ'ગથી જેણે ભાવશુદ્ધિ પ્રાપ્ત કરેલી છે એવા સદ્દ્રબુદ્ધિવાળા જેના સિક્રિરૂપી સમૃદ્ધિને ભજે." ૧

" भगवत्समयोक्तीना-मनुसारेणैष वर्णितोऽस्ति मया । परमात्मत्वविचारः शुद्धः स्वपरबोधकृते ॥ २॥"

" શ્રી જિનરાજના આગમના વચનાને અનુસારે આ શુદ્ધ પરમાત્મતત્ત્વના વિચાર (સ્વરૂપ) મે' પાતાના અને પર (ભવ્યજીવા)ના બાધને માટે વર્ણન કરેલ છે. ર

> શ્રી જિનભક્તિસૂરિના ચરણકમળનાં આરાધનમાં ભ્રમરતુલ્ય એવા શ્રી જિનલાભસૂરિએ પ્રકાશિત કરેલા આ આત્મપ્રબાધ ચ'થને વિષે પરમાત્મસ્વરૂપ વર્ણન નામે ચાથા પ્રકાશ સ'પૂર્ણ થયા.

## આત્મબાેધની દુલ ભતા

'' नरेन्द्रदेवेन्द्रसुखानि सर्वाण्यपि प्रकामं सुलभानि लोके । परं चिदानंदपदेकहेतुः सुदुर्लभस्त।च्विक आत्मग्रोधः ॥ १ ॥ ''

" આ લાેકને વિષે ચક્રવર્તા અને ઈંદ્ર વગેરેના સવ° સુખા પ્રાપ્ત થવા સુલભ છે, પરંતુ ચિદાન'દ–જ્ઞાનાનંદ પદ (માેક્ષપદ)ના હેતુરૂપ એવા તાત્ત્વિક– પારમાર્થિક આત્મબાેધ થવા અત્ય'ત દુલ'ભ છે." ૧

> " ततो निरस्याखिलदुष्टकर्म-त्रजं सुधीभिः सततं स्वधर्मः । समग्रसांसारिकदुःखरोधः समजैनीयः शुचिरात्मबोधः ॥ २ ॥ "

" તેથી ઉત્તમ બુદ્ધિવાળા પુરુષાએ સર્વ દુષ્ટ કર્મના સમૃહના નાશ કરી સ'સારના સર્વ દુઃખાને રાૈકનાર એવા આત્મિક ધર્મવરૂપ પવિત્ર આત્મબાેધને સ'પાદન કરવા." ર તે આત્મબાધ કરનારી શ્રી જિનવાણીનું માહાત્મ્ય

- " न ते नरा दुर्गतिमाप्नुवन्ति, न मूकतां नैव जडस्वभावम् । न चान्धनां बुद्धिबिहीनतां नो, ये धारयन्तीह जिनेन्द्रवाणीम् ॥१॥"
- "જે પુરુષા આ લાેકમાં શ્રી જિનેન્દ્રવાણીને ધારણ કરે છે. તે પુરુષા દુગ તે પુરુષા દુગ તે મુંગાપણાને, જડ સ્વભાવને, અધપણાને અને બુદ્ધિની હીનતાને પામતા નથી." ૧
  - " ये जिनवचने रक्ताः, श्रीजिनवचनं श्रयंति भावेन । अमलागमतोऽक्लेशा, भवन्ति ते स्वल्पसंसाराः ॥ २ ॥ "
- " જે પુરુષા શ્રી જિનભગવાનના વચનને વિષે રક્ત છે અને જેઓ ભાગવડે શ્રી જિનવચનને અ'ગીકાર કરે છે. તેઓ નિમ'લ આગમના બાેધથી ક્લેશ રહિત અને અલ્પસ'સારી થાય છે." ર
  - '' यदुक्तमादौ स्वपरोपक्रत्यै, सम्यक्त्वधर्मादिचतुः प्रकाशः । विभाव्यतेऽसौ ग्रुचिरात्मबोधः, समर्थितं तद् भगवत्प्रसादात् ॥ ३ ॥ ''

" જે પ્રથમ કહેવામાં આવ્યું હતું કે– પાતાના તથા પરના ઉપકારને અર્થે સમ્યકૃત્વ ધર્મ વગેરે ચાર પ્રકાશવાળા આ આત્મબાધ ગ્રંથ કહેવામાં આવે છે, તે પ્રમાણે શ્રી ભગવાનના પ્રસાદથી આ શુદ્ધ–પવિત્ર આત્મબાધ ગ્રંથ સંપૂર્ણ કહેવામાં આવ્યા છે. ૩

भिष्याहुष्कृत भार्थाना
प्रमादबाहुल्यवशादबुद्ध्या, यितंकचिदाप्तोक्तिविरुद्धमत्र ।
प्रोक्तं भवेत्तज्जनितं समस्तं, मिथ्याऽस्तु मे दुष्कृतमात्मशुद्ध्या ॥ १ ॥
विशेष प्रभादना वशथी, અने एुद्धिना અભावथी आ अ'थमां के डांઇ आप्त-पुरुषाना वयनथी विरुद्ध डढेवामां आ०थुं ढाेय, ते आत्म शुद्धिवंडे भारुं समस्त दुष्कृत भिष्या थाओा.

आत्मप्रबोध: समाप्त.

# ग्रन्थकार प्रशस्ति

## [ ગ્ર'થકર્તાની ગુરુપર'પરા ]

''श्रीमद्वीर जिनेन्द्र तीर्थतिलकः सद्भूतसंपित्निधिः,
 संजज्ञे सुगुरुः सुधर्मगणभृत्तस्यान्वये सर्वतः ।
 पूर्णे चान्द्रकुलेऽभवत्सुविहिते पक्षे सदाचाखान्,
 सेन्यः शोभनधीमतां सुमितिमानुद्योतनः स्रिराट् ।। १ ॥ "

"શ્રી વીરજિનેશ્વરના તીર્થમાં તિલકરૂપ અને સત્ય સંપત્તિઓના નિધાનરૂપ ગુરુ શ્રી સુધર્માસ્વામી થયા હતા તેના વ'શમાં સવ' પ્રકારે પૂર્ણ એવા ચ'દ્ર-કુળમાં' વિધિપક્ષમાં ઉત્તમ આચારવાળા અને સારી બુદ્ધિવાળા વિદ્વાનોને સેવવા યાગ્ય એવા ઉદ્યોતનસૂરિરાજ થયા." ૧

> " आसीत्तत्पद्वंकजैकमधुक्कत् श्रीवर्द्धमानाभिधः, स्वरिस्तस्य जिनेश्वराख्यगणभृद् जातो विनेयोत्तमः । यः प्रापच्छिवसिँद्धिपंक्तिशरेदि श्रीपत्तने वादिनो, जित्वा सद्विरुदं कृती खरतरेत्याख्यं नृपादेर्भुखात् ॥ २ ॥ "

" શ્રી ઉદ્યોતનસૂરિના ચરણંકમળમાં ભ્રમરરૂપ શ્રી વધ માન નામે તેમના શિષ્ય થયા હતા, તે શ્રી વધ માનસૂરિના ઉત્તમ શિષ્ય શ્રી જિનેશ્વરસૂરિ ગણધર થયા હતા. તે જિનેશ્વરસૂરિએ વિક્રમ સ'વત ૧૦૮૦ ના વધ માં શ્રી જબલપુરમાં વાદીઓને જતી ત્યાંના રાજા વગેરેના મુખથી ખરતર એવી પદવી પ્રાપ્ત કરી હતી." ર

तन्छिष्यो जिनचन्द्रस् रिगणभृद् जज्ञे गुणाभोनिधिः, संविज्ञोऽभयदेवस् रिम्रुभिपस्तस्यानुकोऽभृत्ततः । येनोत्तुंगनवांगवृत्तिरचनां कृत्वाईतः शासने, साहाय्यं विद्षे महच्छूतपरिज्ञानार्थिनां धीमताम् ॥ ३ ॥

"તે શ્રી જિનેશ્વરસૂરિના શિષ્ય ગુણાના સમૂહરૂપ શ્રી જિનચ'દ્રસૂરિ ગણધ્ય થયા, તેમના શિષ્ય સ'વેગી અભયદેવસૂરિ થયા, તેમણે શ્રી જિનશાસનને વિષે માટા સિદ્ધાંતાના અર્થ'ને જાણવાના અર્થી એવા બુદ્ધિમાન પુરુષાને સહાય કરવા નવ (શ્રી સ્થાનાંગસૂત્રથી વિપાકસૂત્ર સુધીના) અ'ગા ઉપર ટીકા રચી હતી." ક

૧. અહિં ' સુવિહિતે પક્ષે ' એના અર્થ ચ'દ્રપક્ષે ઉજ્જવલ પક્ષ પણ થાય છે.

ગ્રન્થકાર પ્રશસ્તિ ૩૮૫

" तत्पद्वे जिनवछभो गणधरः सन्मार्गसेवापरः, संजातस्तदनु प्रभू तमहिमा सद्भव्यबोधप्रदः । अम्बादत्तयुगप्रधानपदभृत् मिथ्यात्वविध्वंसकृत्, नेता श्रीजिनदत्तप्रसिरभवद् वृंदारकाभ्यचितः ॥ ४ ॥ "

"તે શ્રી અભયદેવસૂરિની પાટે સન્માર્ગની સેવા કરવામાં તત્પર એવા શ્રી જિનવલ્લભ ગણધર થયા. તે પછી તે શ્રી જિનવલ્લભની પાટે જેમના ઘણા મહિમા છે, જેઓ ઉત્તમ એવા ભવ્ય પ્રાણીઓને બાધ આપનારા છે, અંબાદેવીની સહાયથી જેમણે યુગપ્રધાન પદ પ્રાપ્ત કરેલું છે, જેઓ મિથ્યાત્વના નાશ કરનારા છે અને જેઓને દેવતાઓએ પૂજેલા છે એવા શ્રી જિનદત્તસૂરિ થયા હતા." ૪

'' तदनु श्रीजिनचन्द्रः स्र रिवऽभूत् स्वधर्मनिस्तन्द्रः । सन्मणिमण्डितभालप्रणताखिलशिष्ट भूपालः ॥ ५ ॥ ''

"તે પછી શ્રી જિનદત્તસૂરિની પાટે શ્રી જિનચ'દ્રસૂરિ થયા હતા. જેએા સ્વધમ'ને વિષે અપ્રમાદી અને જેમને સવ' ઉત્તમ રાજાએા પાતાના સુંદર મુક્ટ-વાળા મસ્તકાથી નમતા હતા." પ

> '' तद्वेशे गुणनिधयः सम्यग्विजया म्रनीश्वराः शुचयः। श्रीजिनकुशलमुनीन्द्र-श्रीजिनभद्रादयो म्रनयः ॥ ६ ॥ ''

" શ્રી જિનચ'દ્રસૂરિની પાટે ગુણાના નિધિરૂપ, સમ્યક્પ્રકારે વિજયવાળા અને પવિત્ર એવા શ્રી જિનકુશલ અને શ્રી જિનભદ્ર વગેરે મુનીંદ્રો થયા હતા." ૬

> " जज्ञे मुनीन्द्रस्तदनुक्रमेण श्रीजैनचन्द्रो मुनिमार्गसेवी । प्रवीधितो येन दयापरेण अक्तब्बराख्यः प्रतिसाहिमुख्यः ॥ ७॥ "

'' તે પછી અનુક્રમે મુનિઓના માર્ગ'ને સેવનારા શ્રી જૈનચ'દ્રસૂરિ થયા. જે દયાળુ મુનિએ બાદશાહામાં અગ્રેસર એવા અકબર બાદશાહને પ્રતિબાધિત કર્યા હતા.'' હ

> " तदन्वभृत् श्रीजिनसिंहस्ररिः स्वपाठवाह्नादितसर्वस्ररिः । ततः स्वधीभिर्जितदेवस्ररिः स्फुरत्प्रभावो जिनगजस्ररिः ॥ ८ ॥ "

"શ્રી જૈનચ'દ્રસૂરિની પાટે પાતાના ચાતુય'થી સવ વિદ્વાનાને આન'દિત કરનાર શ્રી જિનસિંહસૂરિ થયા હતા અને તેમની પાટે પાતાની બુલ્રિથી દેવતાના સૂરિ બૃહસ્પતિને પણ પરાભવ કરનાર અને પ્રતાપથી સ્પુરાયમાન એવા શ્રી જિનરાજસૂરિ થયા હતા." ૮

तच्छिष्यो जिनरत्नस् रिसुगुरुः श्रीजैनचन्द्रस्ततो, गच्छेशो गणभृद्वरो गुणगणांभोधिर्जगद्विश्रुतः । तत्पद्वोदयशैलम् धिन च स् रिभिस्वत्प्रताषोद्धरः, प्रज्यः श्रीजिनसौष्ट्यस् रिरभवत् सत्कीर्तिविद्यावरः ॥ ९ ॥

"તે શ્રી જિનરાજસૂરિના શિષ્ય જિનરત્નસૂરિ થયા અને તેમના શિષ્ય શ્રી જિનચન્દ્ર થયા, જેએ ગચ્છના નાયક, ગણધરામાં શ્રેષ્ઠ, ગુણુગણાના સમુદ્ર અને જગત્માં પ્રખ્યાત થયા. તેમની પાટરૂપી ઉદયગિરિના શિખર ઉપર સૂર્યાના જેવા પ્રતાપી, પૂજ્ય અને સત્કીર્તિ તથા સિદ્ધાથી શ્રેષ્ઠ એવા જિનસૌખ્યસૂરિ થયા હતા." ૯

तत्पादाम्बुजसेविनो युगवराः सत्यप्रतिज्ञाधराः, श्रीमन्तो जिनभक्तिस्र रिगुरवोऽभू वन् गणाधीश्वराः, वैसद्दामगुणैः स्वधर्मनिपुणैर्निः शेषतेजस्विनां, तस्थे मौलिपदे प्रकामसुभगैः पुष्पैरिव प्रत्यहम् ॥ १० ॥

" તે શ્રી જિનસૌખ્યસૂરિના ચરણકમળને સેવનારા શ્રી જિનભક્તિસૂરિ ગુરુ થયા. તેઓ યુગપ્રધાન, સત્ય પ્રતિજ્ઞા ધરનારા અને શ્રીમાન ગણાધીશ્વર થયા હતા. ઉદ્દામગુણવાળા સ્વધમ'માં નિપુણ અને અત્ય'ત સુ'દર એવા તેઓ પુષ્પાની જેમ પ્રતિદિન સવ' તેજસ્વી પુરુષાના શિરપર સ્થાન કરતા હતા." ૧૦

> तेषां विनेयोनिरवद्यवृत्तिः प्रमोदतः श्रीजिनलाभस्ररिः । इमं महाग्रन्थपयोधिमध्यात् समग्रहीद्रत्नमिवात्मबोधम् ॥ ११ ॥

" તે શ્રી જિનભક્તિસૂરિના નિર્દોષ વૃત્તિવાળા શિષ્ય શ્રી જિનલાભસૂરિ થયા હતા. તેમણે માટા ગ્ર'થારૂપ મહાસાગરમાંથી રત્નાની જેમ સ'ગ્રહ કરી આ આત્મબાધ ગ્ર'થ હષ'થી રચેલા છે." ૧૧

> हुताशसंध्यावर्सुचेन्द्रवत्सरे सम्रुज्ज्वले कार्तिकपंचमीदिने । मनोरमे श्रीमनराख्यविंदरेऽगमन्निबंधः परिपूर्णतामयम् ॥ १२ ॥

"સંવત્ ૧૮૩૩ ના વર્ષમાં કાર્તિક માસની શુક્લપ'ચમીના દિવસે મનાહર મણારઅ'દર નામના ગામને વિષે આ ગ્ર'થ પરિપૂર્ણ થયેલાે છે." ૧૨

> यर्तिकचिदुत्स्वत्रमपप्रयोगं निर्श्वकं चात्र मया निबद्धम् । प्रसद्य तच्छोध्यमरुं सुधीभिः परोपकारो हि सतां स्वधर्मः ॥ १३ ॥

" આ ગ્ર'થને વિષે કાંઇપણ ઉત્સૂત્ર (સૂત્ર વિરુદ્ધ), અશુદ્ધ પ્રયાગવાળુ' અને નિરથ'ક–અથ' વગરનું મારાથી લખાયુ' હાય તે સદ્દ્ધભ્રિમાન પુરુષાએ કૃપા કરી શાધી લેલું. કારણ કે પરાપકાર કરવા એ સત્પુરુષાના સ્વધમ' છે." ૧૩

> यावन्महीमण्डलमध्यदेशे विराजते शैलपतिः सुमेरुः । तावन्मुनीन्द्रैरभिवाच्यमानो जीयादसौ ग्रन्थवरात्मबोधः ॥ १४ ॥

" જ્યાં સુધી આ ભૂમ'ડના મધ્યભાગે પવ'તાના રાજા સુમેરુપવ'ત વિરાજે છે. ત્યાં સુધી મુનીંદ્રોથી વ'ચાતા આ ઉત્તમ ગ્ર'થ આત્મપ્રબાેધ જય પામાે." ૧૪

> प्रथमादर्शेऽलेखि क्षमादिकल्याणसाधुना श्रीमान् । संशोधितोऽपि सोऽयं ग्रंथः सद्बोधभक्तिभृता ।। १५ ।।

"શ્રી ક્ષમાકલ્યાણ મુનિએ આ શ્રીમાન ગ્ર'થને પ્રથમ પ્રતિરૂપે લખેલાે છે અને સદ્દેખાધ ઉપર ભક્તિવાળા તેજ મુનિએ શાધેલાે છે." ૧૫

।। इति ग्रन्थकार-प्रशस्तिः ॥

### પૂ રવણી

આ ગ્ર'થમાં અગીયારમા પાૈષધવ્રતની બાબતમાં ખેરતરગચ્છ અને તપ-ગચ્છની સમાચારીમાં શું તફાવત છે તે નીચે મુજબ બતાવવામાં આવે છે.

૧ ચાર પ્રકારના પાષધવ્રત અતાવેલા છે, જેમાં દેશથી આહાર પાષધ વિગય વગેરેના ત્યાગ અને એકવાર, બેવાર ભાજન કરવું તે અને સવ્'થી આહાર પાષધ તે ચતુર્વિધ આહારના ત્યાગ કરવા તે, આમ કહેલ છે. પરંતુ તપગચ્છ સમાચારી પ્રમાણે દેશથકી પાષધમાં તિવિહાર ઉપવાસ, આય'બિલ અથવા એકા-શન સુધીની માન્યતા છે.

ર ખરતરગચ્છની સમાચારીમાં પાષધ પવ દિવસના અનુષ્ઠાનના વ્યાપાર છે એટલે માત્ર પવ તિથિએ જ પાષધ કરવા એઈએ તેવી માન્યતા છે. વળી તેઓ આવશ્યક વૃત્તિના પાઠ આગળ કરી આવી રીતે કહે છે કે- 'પાષધ તથા અતિથિસ' વિભાગવ્રત પ્રતિનિયત દિવસે અનુષ્ઠેય છે, પર તુ પ્રતિદિવસ અનુષ્ઠેય નથી ' આમ કહે છે, પર તુ તેમના આ કરેલ અર્થ માટે તપાગચ્છા ચાર્ય શ્રીમદ્

૧ આ ગ્ર'થના વ્યાખ્યાકાર કાંઇક આ વિષય પરત્વે તપગચ્છની માન્યતાવાળા હોાય એમ લાગે છે.

રત્નશેખરસૂ રિજી આવશ્યકચૂર્ણીના અન્ય પાઠને આગળ કરી આ પ્રમાણે કહે છે–

'' सब्वेसु कालपब्वेसु पसत्थो जिनमतए तवो जोगो । अहुमी चउद्दस्ती सुनियमेण हविज पोसहिओ ।।

ભાવાર્થ – " સર્વ કાળ અથવા સર્વ પર્વામાં પ્રશસ્ત જિનમતને વિષે તપ-યાગ છે, પરંતુ અષ્ટમી આદિ તિથિને વિષે નિયમથી પૌષધત્રત હાય છે." આ ઉપરથી સમજવાનું કે– પૌષધત્રત અન્યદિવસામાં ન થઈ શકે એવા અર્થ કદાપિ નીકળતા નથી, પરંતુ પર્વદિવસમાં તેની અવશ્ય કરણીયતા સમજવી એવા ભાવાર્થ છે.

૩ ખરતરગચ્છીય આચાર્યા પાતાની સમાચારીમાં ચાર તિથિઓને પર્લ-તિથિઓ તરીકે માને છે, પર'તુ તપગચ્છીય આચાર્યા તેને માટે આ પ્રમાણે કહે છે.

> " बीया पंचमी अद्वमी एगारसी चउइसी पण तिहिओ। एयाओ सुतिहिओ गोयमगणहारिणा भणिया।।

"ગૌતમ ગણધર મહારાજે આ પાંચ તિથિ-બીજ, પાંચમ, આઠમ, એકાદશી અને ચતુદ'શી એમ કહેલ છે. વળી શ્રી મહાવીર પ્રભુએ કહ્યું છે કે–

" भयवं ! वीयपमुहासु पंचसु तिहिसु विहियं धम्माणुद्वाणं किं फरुं होइ? गोयमा ! बहुफरुं होइ ।

હે ભગવન્ ! બીજ પ્રમુખ પાંચ તિથિએામાં વિધાન કરેલા ધર્માનુષ્ઠાનનું ફળ શું હેાય <sup>૧</sup> હે ગૌતમ ! બહુ ફલ હેાય. તે સિવાય સેનપ્રશ્નમાં પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્યા મ<mark>લી</mark> બાર તિથિએા કરેલ છે.

### \* सभाभ \*

