# अन्मतत्त्वालीमा ।

(गयात्मतत्त्वालोकः)

#### THE SPIRITUAL LIGHT



उल्न-नायविज्ञजी ।

# अज्झत्ततत्तालोओ ।

## [अध्यात्मतत्त्वालोकः]

नायविसारय-नायतित्य-

मुणि-नायविजय-

विरद्भा

अंगरंजी-अणुवायं---

पावय-पत्थावणा-विभूसिओ ।

बीर सं. २५६५, धमा सं. १७, बि. सं. १९९५

मग्गसीसो ।

#### **AJJHATTATATTĀLOA**

(अज्झत्ततत्तालोअ)

BY

# NYĀYAVISHĀRADA NYĀYATIRTHA MUNI MAHĀRĀJA ILAYALIVAYĀYM

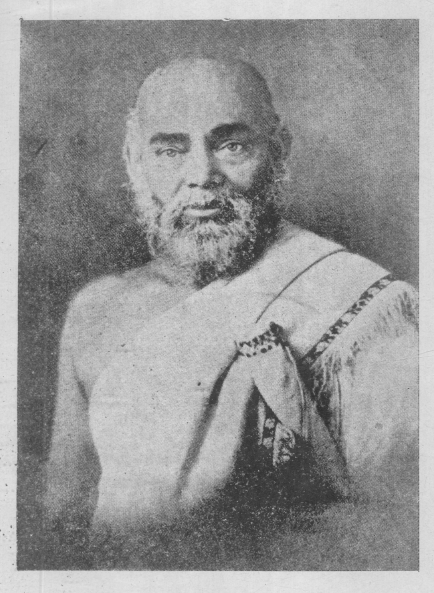
WITH

TRANSLATION IN ENGLISH

AND

INTRODUCTION IN PRÄKRITA.

A. D. 1938.



जगद्धिख्यात नवयुग प्रवर्त क महान् धर्मा वार्य परम पूज्य गुरुदेव शास्त्रविशारद जैनाचार्य श्री विजयधर्म सूरीजी महाराज.

हिस्त वर्षेत प.पू. शंधु विषयण महाराष्ट्र साङ्गिनी प्रेरणाथी विक्रम संवत २०३८ आ पुस्तक शानजाता नी रक्षम मांथी जनावेंल छे वैनी हिंमत ३१.५०/= थ्येंस छे.

#### કૃતજ્ઞતા–પ્રદર્શ<sup>°</sup>ન.

વિદ્રજ્ઞગિદિખ્યાત પહિત-વર્ય શ્રીમાન્ હરગાવિન્દદાસ ત્રિકેમલાલ શેઠ આ આખા પ્રાકૃત શ્રન્થ છપાતા હતા તે વખતે દષ્ટિગાચર કરી ગયા હતા. અતઃ એ સહદ્દ-અનુશ્રદની સ્મૃતિને આ સ્થળ અંકિત કરતાં મને દર્ષ થાય છે.

જામનગરના સુયશસ્વી ન્યાયાધીશ મહાશય શ્રી ભગવાનજ રતનશી વારીઆ, બી. એ. એલએલ. બી. એએાએ આ પ્રન્થનાં અ'પ્રેજનાં પહેલેથી છેલ્લે સુધી તમામ પ્રુફા કાળજ રાખી જોયાં છે. અ'પ્રેજ વિભાગના પ્રમાર્જનમાં એ સજ્જન-મહાદયનું સદ્દભાવપૂર્ણ સાહાય્ય મને ળહુ ઉપયાગી થયું છે. એ માટે એ વિદ્વાન્ સદ્દગ્રહસ્થના હું ઘણા આભારી છું.



#### मंगल-तवो

जमो मे अरिहंताणं, सिद्धाणाऽऽयरिआण य । उचज्झायाण, साहूणं लोप सव्वाण भत्तिओ ! ॥१॥

णाणं जस्स अणंतदंसिसमयंभोरासिमंथायलो संती जस्स अणप्पकोवणजणकोहिग्गधाराधरो । जोई जस्स पुणाइ बंभमइओ भूमंडलुज्जोअगो विस्सम्भिष्ण-संजमो विजयप सो धम्मस्रीसरो॥२॥

वंदे अप्यडिमप्पद्दाविद्दवा विस्सोवयारव्यया दुदंतप्यदिवाहकोविअमणस्संबोहणप्यवला । वेरमामयवासणप्यसमिअप्पोद्दाममोहाणला सव्वत्थावि गुणायरव्यसणिणो ते धम्ममूरीसरा ॥३॥

अन्थ**डार मुनिम**छाराक



न्यायविशारह-न्यायतीथ<sup>र</sup> श्रा न्यायविकय

## पत्थावणा ।

सन्वेसि पाणीणं इहं परमेहं एगऐतं झेअं च सुई। तयत्थमेव सन्वं जमं पब्रह्स, पब्यद स— सबुद्धि—सत्तिसमणुसारेण। परंतु किमित्थि कारणं जं, पबेअपाणीस कुणंतेस वि सहाय बहु—बहु-पयत्ता जमं दुहमात्थं? विआरिज्ञमाणं खलुणन्वह, पाणी सुहस्स परिभासमेव अणहिण्यु अत्थि। अओ सुहस्स सर्च दिसं कहममू उवगच्छइ? कहं च झेअं साहेडं सक्ह?

मणुसो जाणइ, विसयाणं-भोडअविसयाणं उनलंभेण सुहं लब्भइ। अवस्सं भोडअसाहणाणं सहिचअसंपाडणेण जीवणप्पवाससंबंधिणीओं कहवाह कहिणयाओं असुगअंसओं अंतमागच्छंति। परंतु तावगेत्तेण सुहं नित्य पप्पं। सच्चं खल्लु भोडअसाहणाणं सुजोगेण एगप्पगारेणं सुहं आणंदो बा अणुभविज्ञइ, किंतु तं हुई, स आणंदो वा योरो खणजीवी होइ, संताबरूवे अ परिणमइ। न तत्थ सुद्दाहिमाणो सच्चो। सचसुद्दाय भोइअ-साइणजोगो न पज्जचो। मोइअसाइणसहस्सो— वित्यईए वि सकारविज्ञिअस्स अंतकरणस्स दसा असंता एव चिट्टइ। सञ्चप्पयारवज्ज्ञसाहणेसु संतेसु वि असकारिं हिअयं परिताबमेव अणुभव-माणं हवइ। तस्स जीवणं बहुद्दा संतमं, वाउसं, बगां च थक्छइ। निस्संदेहं, भोइअसाहणकोगा-धारेण सुद्दं निष्फज्जइ इअ परिणाणं भमो एव। एसा भमदिदी महामिच्छतं। एआरिसे घोर—अंध्यारे पाणी अणाइकालओ पडिओ अत्य। समग्गा तस्स दुत्सा एअभममूलेव। एअं अण्णाणं जाद न विणस्सइ, असंभवेव ताब सुद्ददिसासमुवलद्धी।

सम्बं जीवणं जाव न अवबुज्झह, समुद्रपमाण-साहणाणुक्क्याओ वि माणसपरितावं न सकंति उवसामेउं। चित्तस्स दोसा, मणस्स विभारा, अंत-करणस्स महत्रया साहणसहस्साणुकूलयामज्झे वि मणूसं परितासेंति । अंतरजीवणस्स मलीपस-दसाइ थणस्स महासायरो ति, अहिल भूगोलसामजं पि न पहुष्पइ सुद्दं दाउं । सुद्दस्स ठाणं अंत-करणमत्थि। तं जइ मलरासिआइलं हनइ, वज्झ-साहणजोगा केदद्दा वि विज्ञमाणा हवेज्ज, सच्चं सुद्दं न होज्जइ । पंकभरिअभाणे खिविज्ञाइ जइ दुरं, ता तं पि पंकरूवमेव भवे, तद्देव बज्झ-साहणेहि उब्भाविज्जमाणं सुद्दं पि माणस-रोगेसु मिलिअ संतिरूवं अभवंतं असंतिरूवे परिणमइ।

एएण फुडीभवर, सुद्रस्स संपत्तीए अंतक्करणस्स निम्मलया अवेक्खिज्जर । चित्तस्स विमलिथिई एव सुद्रस्स उग्गम-ठाणमित्य । सेव सुद्रस्स सचा भूमिआ । तयत्यं चित्तस्स दोसाण अवणयण-मावासयं । कोह-मय-लोह-तिण्हा-मच्छर-ईसा-देस-अम्आऽई चित्तस्स दोसा संति । मणस्स इमे विआरा अवस्वालिऊणं सुद्रस्य आसाकरणं सञ्बद्धा अद्धाणे एव । इमाण मलाण धावणमंतरेण इंद-चंद-नरिंदा असो वा को वि न सक्कर् सुद्दी- भविउं! जेण निअ-अंतर-सोइणं साहिअं तस्स
भोइअसाइणचूणदसाए वि, अओ अ पिडक् ल्याकिलेसाण उवगमे वि चित्तस्स संती अवाहिआ
चिद्वइ।अंतरसुद्धिभारिस्स नाण-दिद्वी दुईं पिसुइरूवं मिश्रअ निअ-अप्प-संतिं संरक्खिउं पहुप्पइ।
एएण सम्मं ग्रुणिज्जइ, सच्चं सुईं कत्थ अत्थि।
सच्चं खल्ज सच्चं सुईं सयायारे अत्थि। विभारआयाराण सुद्धी णाम संधायारो; भावणा-वदृणाण
सुद्धी णाम सयायारो। अहिंसा-सञ्च-संयम-चायसंतोसाईहिं गुणेहिं जीवणस्स सक्करणं सयायारो।
एवंभूअं सक्कारसालिं जीवणं एव वत्थुओ जीवणमित्थ।वत्थिवअं सुण्णचं एवंविहे जीवणे अत्थि।
सञ्चा सुइ-संती एवंविहे जीवणे एव विलसंति।

जस्स अप्य-पुणोजम्म-ईसरेसु नत्थि अत्था, विश्रारिज्जमाणाणि विताणि तत्ताणि जस्स सद्धा-विसया न भवंति, स नित्थिशो बुच्चइ । जेसिं द्विश्रयम्मि ताणि तत्ताणि पामाणिश्रत्तणेण परा-मरिसिज्जमाणाणि विन परिचिद्धंति, तेसुं कहवाहा आयरिसपूअमा वि भवंति । एवंविहा नित्थअ-पाए वृच्चमाणा वि नीइ-सयायार-जवासणम्मि तप्यरा होति । एवंभूआमणुसा अप्प-पुणोजम्म-ईसरसमब्धुवगमपओअणभूअं जं कायव्यमित्य, तं ताणि तत्ताणि अणब्धुवगम्मेव कुणंति । एवं-विहा दारिसणिअदिष्टीए नित्यआ वृच्चमाणा वि नेइअदिष्टीए अत्थिआ होति, स-जीवण-सेअं च साहंति । एएण णज्जइ, दारिसणिअदिष्टीए जत्थ नित्थअया होइ, तत्थ वि सयायार-नीई समंगळ-पगासं पत्थरइ । परिणामओ सयायारि-जीवणस्स पगइ-बला सब्वे भमा, भंजिज्जंति, सम्मइंसणं च पाउब्भवइ ।

एएण इदं अवगम्मइ, सयायारस्स मग्गो तत्त-दिहीइ (परोक्खतत्तसद्धाए) अभाविम्म वि मण्सं चडावेइ कञ्चाणभूमिं । एवं च दारिसणिअदिहीए अणववीधवंता भगवंता वा वि सयायार-साहणेण सकंति सकञ्चाणं साहेउं। तम्हा जीवण-विही एव मुक्खो पसिणो । तत्थेव वहुइ सुहस्स कुंचिआ।

अप्प-पुणोजमा-ईसरा अब्धुवगम्मावि जीवणः सोहणस्स साहणं जइ न कीरइ, सयायारो न सेवि-ज्जइ, ता केवलतारिसअब्धवगमेण कि सिज्झड तारिसमयंगीकारमेत्रेण कि होइ? निस्संदेहं, सयायारविदृष-अत्थिअअवेनखाए सयायार-संपन्न-नित्यओ अहिअएसत्थो । अप्पईसराइ-वायाणं सच्चा, गइंना य उवओगिआ जीवणसुद्धी-करणे अत्य, अप्प-जीवण-विकासणे अस्य, सयायार-पद्दम्मि पगइसाइणे अत्थि। एवंविहा जीवणविद्दी जत्य पगइमीला होइ, तृत्य तत्त्रणाण-(PHILOSOPHY) संवंधिणो भगा संसया वा. जइ विज्जमाणा इवेज्ज, न जीवणसाहण-पयर ने कं पि बाहं उबहुवेडं पभवंति। ते बरागा सयायार-पुण्णतेअ-अगो न कि पि समुंहाणं उन्नामेडं सक्ति । आयरिस-पूअणस्स वेगवंतववसायस्स पुरो ते वरागा निष्वली होन्ता अंते परिसामंति ।

अस्स गंथस्स नाम-निदेसे पढमो पओगो 'अज्यस्त' सहस्स अत्यि । स य गंथस्स विसयमा-

नेष्र । 'अज्यत्त' सदस्स अत्यो अप्पहिआणुकुल-मायरणं । अओ सो वि जीवण-विहिस्सेव निहेसं करेइ। अष्षद्विअस्स अणुकूलमायरणं हि सयायारो। जइअवि अञ्झप्पस्स उच्च-भूमिआए जीवणं बहु-उच्चं, बहुं सण्हं, कप्पणाई अमितथ, तहावि तस्सीम-मुक्लद्धं पदमओ सयायारस्स कड्वाहनिस्सेणीओ **पारणिज्जा भवं**ति । अओ एव तयत्थं आ अप्प-तत्त-निष्णया पडिक्खाकरणं न जुज्जइ । वत्थुओ सयायरणवारेण जद जद अंतरमला खालिज्जंति, तह तह अप्पसद्धाए पगासो पगडीहोइ, तह तह य अज्झप्पिअजीवणं विंकसेइ। एएण इदं तप्पज्जं, ् अज्ञ्नप्पनीवणं अप्पवायाधारे एव होइ, इअ नत्यः; किन्तु परमकञ्जाणस्स,परमसुद्दस्स भावणाए अहवा नेइअभावणाए आधारओ तउत्थाण-ं मत्यि । तम्हा मणूसो अप्पर्वाई वा अणप्पवाई वा हवेज्ज, सन्बस्मावि अञ्ज्ञप्पजीवणस्स उवओगिआ समाणा अत्थि । अणप्पवाइस्स वि अज्यप्प-जीवणं अण्णायभावेणावि अवस्सं तस्स अप्पाणस्स हिआवहं भवदः अण्णायमावेणावि अवस्सं तस्स अप्पन्स आवरणाणं उस्सारण-कज्जं साहेइ। इत्यं च तस्त परमत्थकह्याणं पि साहिज्जइ। एवं च अब्द्रप्प-जीवण अत्था सयायारविद्दी जीवणस्स मुक्तवो, सिद्दो, मंगलमओ आयरिसो अत्यि।

'अज्झन' सहे 'अत्त' प्रश्नोगो हुन्स्तो अत्य ।
ता अज्झनित आरणाए अत्त-विआरणस्स हाणं
हुन्स्त भूशं।पुराणकालिअ-भारहीअ-छहंसणसाहिबे
अप्यस्ताइ समत्थणे बहुं ऊहांबोहपुण्णं विवेशणं
उवलब्भइ।अवस्सं खलु पमाण-तक्षेहिं अप्यस्ता-साहणस्य प्यत्तो पाईणभारहीअदंसणकारणं
बहुनित्यरो मोल्लवंतो अअत्य । एसा हु भारहीआ
सिक्दि, जहारेण जगेण समिहगओ 'अप्पा एगं
सतंतं तनमित्य' इच्चेवंभूअणाणलाहो । अप्पतनस्य अत्यितं जगेण भारहीअदंसण-दुवारेण
सहवलदं । एवं संते वि अज्ज भारहवासे एगं
एरिस्सम्न्दोलण पनरइ, जं अण्ण्यवायस्स महया
बलेण पहिनायणं करेइ । बहुमाण-जुगस्स बुद्धिजीवि-जगम्स बहवो खलु अप्यविसए संस्यान्त-

वित्तिणो संति। वदृमाणि अयुद्धिवायस्स वायावरणं वाएण एआरिसं पसरमाणं दीसइ जं, परंपरागय-पुराणपद्धइअ-पमाण-तक्केहिंतो तेसिं माणसं समा-हिअं न भवइ । निस्संदेहं, अज्ज संपइअपद्धईए वेण्णाणिअ-आलोअणाए अहिअं मोल्लमित्यः ताए चेव रीईए कीरमाणं तत्तालोअणं अज्ज अहिअं उत्र ओगिं आगरिसकारिं च भवड ।

•

सुद्दुइ-वेअणं जं सरीरफासि नित्य, किंतु अंतष्फासिंगित्य, तयाधारेण सरीरिमञ्च-सत्ति-विसेसस्स पइज्जइ अत्थित्तं। पाईण-दारिसणिणिंद् पि अप्पिद्धि-गीमंसाए मुक्कत्तेण अस्स अणु-भवस्स संविद्दिअमासयणं।

इंदियाणि विसयगग्रहणस्स साहणाणि संति । तेसि च साहज्जेण विसयगाहगं कि पि तत्तं पिष्ट-मिल्ध ति पद्दज्जइ । साहगस्स साहणाचेत्रखा अत्थि, परंतु तेण माहगं साहणं च एकं न होइ । जहा लवित्तेण छणइ, परंतु तेण लवित्तं लविजा

य एक्कं न होत, एवं इंदियाणि विसयग्महणे साहणाणि संति. अओ तहुआरेण जो साहगो अत्य-विसयगाहगो अत्य, सो इंदिएहिंतो भिष्करूवेण सिज्झ । इंदियाणि जइ साहगाणि-विसयगाहगाणि मन्नेजा. ता तं न घड३। ताणि हि पंच अत्थि, ता विसयगाइगा एकंसि सरीरे पंच हवेज्ञ। इणं नोववज्जइ। सब्वेसिं हि इंदिय-विसयाणं गाहगो एको एव अणुभविज्ञह। तहाहि, रूपमाहणं चक्ष्यणा हवड, रसाइ-महणं च रसणा-ईहिं, इत्थं भिन्नभिन्न-एकेक-निच्छिन्निसयाणि इंदियाणि अत्थि, किंतु चक्खुदारेण जो रूबस्स गाहमो अत्थि. स एव रसणाइवारेण रसाईणं गाहमो अत्थिः अत्था चक्खुआइसव्वेदियदेरेण रूवाइ-विसयाणं गाहगो को वि एको भिन्नो एव अणु-भविज्ञइ । दिहीअ दंसणे जाअंते दट्ठुत्तेण दिही नाणुभविज्ञइ, किंतु का वि अनेव एगा सत्ती अणु-होई अइ, सेव य सत्ती फासणेण फासे हवंते फास-क्तुत्तेण वि अणुभविज्ञइ, तहेव सेव सत्ती रसणाए रसगहणे. नामाए गंथगहणे. सवणेण सहसवणे

अ तग्गाहगत्तेण अणुहोइज्जइ । इदं, इंदियाणि विसयगहणस्य साहणाणि, कत्तूणि आवि ति अन्ध्रवगम्ममाणे नोववज्जइ । तम्हा इंदियाहितो भिन्ना का वि एगा सत्ती अत्थि जा इंदियवारेण रूवाइ-विसयाणं गाहिगत्ति सिज्झइ । उदाहरणओ वि एअं फुडं होइ। तहाहि। जो पुट्यं चक्खुणा अणुभवा कासी, पच्छा य अंधीभूओ,तस्स वि पुट्य-दिहाण विसयाणं सरणं इवइ। एत्य विआरणीअं, इणं सरणं कस्स इवइ ? को करेइ ? इदं चक्खुं सरइ ? न, तं हि नत्थि; ताहे किमन्नमिदियं सरह ? न, अन्नेण हि अणुभूअं अन्नो सरिउंन सक्दः। जद्दिही दट्ठुत्तेण, दंसण-सकाराण धनुत्तेण, सरणकनुत्तेण य भवे, ः ता ताए ववगमे पुव्वदिद्वविसय-सर्णं जं भवइ, न होज्जइ । जाहे दिहिभिन्नो दहा अब्धुवगम्मइ. ताई दिद्विनिगमे वि दट्ठुस्स सरणसिसंगई-क्तुस्स य विज्ञमाणत्तेण पुच्वदिद्वविसयसरणमुव-दजनइ । एएण अनगम्भइ, अणुभनिआ, अणुहन-सक्राराण धत्ता, सरणकत्ता य इंदियव्वइरित्तो को वि एगो पयत्थो अत्थि, स एव अप्पा।

मणुसो खल्ज निअ-अणुभवम्रुल्लिइंतो भणइ—
"मए अंबफलं सुअं, सुणिअ पासिअं, पासिअ
फासिअं, फासिअ आइग्घिअं, आइग्घिअ रसिअं"।
अस्सि अणुभवे सवण-पासण-फासण-आइग्घणरसणकारिं—सन्वेदियविसयग्गइणकारि किमिब
एकमेव तत्तं पइज्जइ। तं एकं किं? इंदियं? न,
इन्दियाणि हि पडिनिअय-एकेक-विसयग्गइणाणि।
न हि किं पि एगं इन्दियं एअं सन्वं सवणाईं सक्झ
काउं। तम्हा जं एगं पडिनिअयइन्दियदेरेण सुणाइ,
पासइ, फासइ, आइग्घइ, रसइ-सन्वा विसया अणुहवेइ,अणुहविऊणं तस्सकारा संगेण्हइ,तहा इन्दियववगमे वि तस्सक्कारबला सरइ, तं सन्वेदियभिन्नं देहवाविं चेअन्नरूवं अप्यत्तं।

पुग्गलस्स [MATTER] जे गुणा संति, तत्य चेअमं नित्य । कत्थ वि पोग्गले भोइअतत्ते वा चेअमं नित्य । अओ तेण भिन्नगुणेण तद्धिम-भूअं भिन्नं दच्चं सिज्झइ । णाणगुणस्स उवायाणं किं पि पोग्गलं भाइअतत्तं वा नोववज्जइ । अओ

तं अनस्स कस्सइ सतंतस्स दव्यस्स गुणो भविउ-मरिहेइ। स एव अप्मा। अणुसुं जे गुण-धम्मा संति, ते एव नृणाहिअ-विअसिअरूवेण थोरदव्वेसु पगडीभवंति । अणुसु अविज्जमाणं तत्थोरपिंडे न विअसेइ । चेअनं णाणं वा कस्स वि पोग्गलस्स अणुस्स वा गुणो नित्थ, अओ तत्थोरपिंडे कहं घडेज्ज तस्स अत्थितं । एअ-विरुद्धं को वि एवं कहेज्जः-मज्जस्स पिहप्पिह-बत्थृसु मादगयाए अभावे वि तस्सन्त्रवत्थुण विसिद्ध-संजोगे जहा मादगया उप्पञ्जर, तहा भोरअतत्ताण विसिद्ध-संजोगे चेअसं पि पगडीभविउमरिहइ । परंतु नेदं जहत्थं। मज्जस्स हि पिहप्पिहवत्युसु वि अंसओ मादगया अत्थि, अञा एव तस्सन्ववत्थूण संजोगे मादगयाए परिणमणं फुडं विकसेइ। किंतु अचे अण-भुआसुन्तो जहा अचेअणरूवसत्ती संभवे, तहा विलक्खण-चेअणसत्ती कहं संभवे? जगस्स भोइअपयत्थेसु जंतेसु वा गइ-पगासप्पम्रहा जे गुणा, जा सत्ती वा दीसंति, ते गुणा, सत्ती वा बाहिरओ आगया नत्यि, किंतु

स-स-अणुत्रो विकासमागया अत्य । जाहि अणुहिंतो जं दव्वं जंतं वा उपात्रमित्थ. तस्स दव्यस्स जंतस्स वा गुणा सत्ती वा तेस्र अणुस विज्जंतिः ताण य विकसिअं रूवं ताण अणुण थोरम्मि दब्बे उवलब्भड । अगिरह-जंते [ENUINE] जा गई दीसइ, विज्ज-दीवे [ELECTRIC LIGHT] जो पगासो अश्वि, सो अन्नेषु वि पुग्गलेषु ( अपप्यमाणओ वि ) अत्थ । केवलं विसिद्द-संजोगेण विसिद्द-दव्वेस ते गुणा, ता सत्ती विसेसरुवेण विश्वसिशा होति । गइप्पगासाई क्रस्तिचि दन्वे मंदा हवंति, अओ चेअ अन्निह दब्बे ताण विकसिअ रूबं संघडर । इत्थं णाणं चेअन्न वा कर्हि पि पोमाल-दन्ते थोर-खंधे वा कि उववज्जइ? जइ णाम उनवजनइ, ता तब्विअसिअं रूवं सरीरिमा मत्थिक्खे वा सक्कं संगमावेडं । परंतु गई-पगास-प्पष्टुइच्च चेअन्नं कहिं पि पुग्गलद्च्चे जइ न संगच्छेज्ज, ता सरीरम्मि मित्थक्खे वा कहं तं घडेज्ज ? वयं अणु न पासिमो, अओ ताण सुणा धम्मा वा तत्थोरदब्बाधारेण अवगन्छिमो । एअ-अणुसारेण चेअन्नं जया जगस्स कर्स्सि पि थोर-दब्वे न घडइ, ता अणुसु तं कहं घडेज्ज, अओ चेव सरीरे मत्थिक्खे दा कहमिन घडेज्ज?

अप्पाणस्स समन्थणे संसिद्धं पुणोजम्मो सयमेव सिज्झइ । अप्परस हि सिद्धी णाम चेअन्नरून-एग-निचद्वनस्स सिद्धी। एवंभूओ अप्पा जइ सिद्धो भवे, ता तस्स पुव्वजम्मा पुणोजम्मा वा सिद्धा एव । निचो हि अप्पा एगं सरीरं चत्रूण सरीरंतर-मवस्सं धारेज्जइ । इणमेव हु तस्स पुणोजम्मं । वत्थुओ तस्स पच्चे जम्मं पुणोजम्ममेव, तप्पुव्वं हि तस्म जम्मं अहेसि । इत्थं तस्स जम्मप्पवाहो अणाई बहमाणो अत्थि, बहमाणो अ भविस्सइ आ निव्याणलाहा ।

पुणजम्मविसए विसेसाणुसंघाणं इत्थं अरिहर भविउं । अभिन-अम्मापिअराण संताणेसु अंतरं उक्लम्भर । अवि अ, जुगवं जम्मिअजुगले वि अंतरं परिदीसर-ताण वेण्हं सामन्नेण पालिअ- पोसिआणं पिणाण-सिक्खण-अणुहव-द्वर्यत्त-वृहणाईसु अंतरं दीसइ । तस्स उनवृत्ती रय-बीरिआण वायावरण-विभेअस्प य आधारओ न होइ पज्जत्ता । पुट्यजम्मसकार-जोगो वि तत्य अरिहो विचारें । एहिअ-कारणाणि अवस्सं स-कज्जं कुणंति, परंतु एत्तिअमेत्तेण विआरणा न विरमइ; ताणि कारणाणि वि स मूलमवेवस्त्रति.। मूलकारणस्स सोहो वृह्माणजीवण-संजोगेसु न ल्ब्भइ । तयत्यं वृह्माणजीविश्राउ परत्था आलोशणं काउं जुज्जइ।

एरिसा वि जणा संसारे दीसंति, जे अणीइ-अणायारा सेवंता वि धणी, सुही अत्य, तद्दा एरिसा वि संति, जे नीइ-धम्मपद्दे चरंता वि दलिइ-दुद्दी संति । एत्य कि कारणं ? कि आणुरूवं फलं कत्य ? कहमेरिसं विचित्तं भवे । परंत् वट्टमाण-जम्मेण पुन्वजम्मणाणुसंघाणं जया विचारित्तः तया इणं उववज्जमाणं पडज्जड । पुन्वजम्मगिटि अ-कम्मसक्दाराणुसारेण वट्टमाणं जीवणं निष्फज्जद,

बद्दमाणजीवण-कम्माणुसारेण य भावि जीवणं सिरिज्जइ।

एरिसी वि घडणाओं जगम्मि जाअंति जं. बद्द-चोरिआइ-अवराहकारिणो वि अवराह-दंडा छड्डिज्जंति, अन्ने पुण अणवराहिणो दंडिज्जंति, मारिज्ञंति । कहमेवं ? परंतु एसा सन्त्रा गंठी पुण-जम्मवायस्स विथारणेण छुट्टइ।पुन्वजम्मोवज्जिअ-बिचित्त-कम्माणं विचित्त-विवागा उदयमागंतूण विचिनपरिषामा दंसेंति । इणमेव कारणं जं, भिन्न-भिन्नमाणुसाणं संते वि समाणे उज्जमे ताण फल-िसिद्धीअ वेचित्तग्रुवलब्भइ, तेसुं सादछ−नेप्फहरूवं पि अंतरं परिदीसइ। समाण-परित्यिईए पोसिआणं पि एगस्स बुद्धी, सरणसत्ती अ तिब्वा होइ, अनस्स पुण अईव मंदा। अओ साहणोज्जमसामने वि एगो विजाए-कलाए सिग्धं सोकरिसं साहेड, अन्नो अ तत्थ पच्छा चिद्रः। एकस्स वाणि-कइत्त-संगीअ-सत्ती अप्पायासेण संपज्जंति, अन्नो पुण परिस्समेण वि तारिसिं सभलयं न लहा । एगो धणोवभोगी

भवइ, अन्नो पुण दलिइ-दृहवो । अयं सन्तो पुन्वजम्मणसकारपरिणामो । एअं खलु पुन्वजम्म-सकारपराणं, जं, पंचसत्तवरिस-वओ बालो स-संगीअकलाकोसलेण अणुरंजइ जनसन्दं । जन्म-मेत्त-असिक्लिअवालस्स थणपाणपविचित्रो वि अवगम्मइ पुन्वभवीअचेअन्नाणुवित्ती ।

जइ पुणजम्मो भवे, तथा पुन्यजम्मस्सरणं कहं न होइ? इअ भवेज्ज पसिणो । परंतु वृद्यमाण-जीवणस्स वि पुन्यघडणा न सन्त्रा सरणमागच्छंति, ता पुन्यभवस्सरणं तु साहाविअमेव अचंत-दुकरं। जत्थ जम्मकंति-सरीरकंति-इंदियकंती भवेज्ज, एवंभूअमखंडपुन्यभवस्स परं परावद्दणं भवेज्ज, तत्थ केरिसं णाम पुन्यजम्मणसरणं! तहावि कस्सइ कस्सइ महाणुभावस्स दाणि वि पुन्यजम्म-सरणं जाअइ। तन्त्रुत्तंत-आवेअणं पि गवेसण-परिक्खा-समेअं अणेगहुत्तं पयडीभूअं देसस्स पसिद्धपत्तिआस्।

जइ न सिआ जम्मंतरस्स, अदिहस्स (कम्पस्स) वा अत्थितं, ता मणुस्स-किईच फलं एहलोइअ- माणावमाणाइसीममेव भविस्सइ।परंतु वयं जगम्मि पासिमो,माणवस्स साहु-असाहूणि कज्जाणि विणेव एहलोइअ (पुरकार-तिरकाराइ) फलाइं सव्वदा तिरोहिआइं पिहवंति। एवं च इमाइ दसाए ताणि कज्जाइं सव्वदा वझाइं चेअ होहिति।

मणूसिकचाणमुत्तरदाइतं जम्मंतरेण रिक्त-ज्जइ । सुअण-महाणुभावस्तोवरिं पि कयाइ घोर-आवत्ती आगन्छइ, विणा अवराहेण दारुण-दंडो आवडइ । परंतु तयाणि तस्त माणस-संतीए पुणब्भव-सिद्धंतो बहूवगारगो भवइ । वद्टमाण-जीवणस्स घडणाण अणुसंधाणं जइ परत्थ न होज्ज, मणूसो हयासो भवे, आवत्ति-समए तस्स समंतओ घोर-तिमस्सं दीसेज्ज ।

अम्हाण (माणवीअ) जीवणिम्म जया-तया
'अकम्हा'-घडणाओ भवंति। ता घडणाओ दिट्ट-उवजुत्तकारण-उज्जोअविरहेण 'अ-कम्हा' होंतु, किंतु निम्मूला न भविउमिरहंति। ताण भविअव्वं मूलेणं। जइवि अकम्हा, तहवि कम्हा ? इचस्स सोहे परामरिसिङ्जमाणे अदिद्वस्स (कम्मस्स ), जम्मंतराणुसंभाणस्स य अत्यित्तं उपवज्जमाणं णङ्जह ।

को वि मणुसो एवं विचारेइ-अप्णाणपुणन्भवाई
किमवि नित्थ। अस्ति संसारे मोग-विलासरमणमेव जुत्तं। अयं देहो एक्कस्ति समए पंविह
भूएहिं मिलिहिइ, पच्छा 'अहं रूपं न कि पि
होहिइ। अहं पाणि-द्यं करेमि अहवा पाणि-हिंसं,
सम्बं वएमि अहवा मूसा, संयमिओ चिट्टामि अहवा
अनियमिओ,— जहेच्छमायरामि, ता का हाणी?
नित्थ हि को वि संसारे कम्मफलदाया।

परंतु एसा विभारणा अण्णाणमूला, भमपुण्णा।
इह संसारे को वि अनीइ-अन्नाय-अणायारचोरिआ-वहे काऊण सिरिमन्तो भवेज्ज, विलासोम्मादेण विहरेज्ज, परंतु एआवया तस्स दुक्तिचाणं
उत्तरदाइनं न द्रीभवइ। सज्जणाणं दुक्ति दसाइ,
दुज्जणाणं च सुक्ति दसाइ पच्छा एहिअ-परित्यइअइरिनं कि पि अदिद्व-कारणं जइ न भवेज्ज,

तयवत्था-पयरणं जइ इहेच समत्तं हवेज्ज, तयणु-संघाणं जइ अग्गे न हवेज्ज, ता एरिसी थिई खळु अज्ज्ञप्पिअ-जगम्मि घोर-तमिस्सं सिआ।

जम्मंतरवाय-सिद्धतेण परोवयार-भावणा संपूसइ, कायव्य पालणे अ तप्परया लब्भइ । परोवयारस्स अहवा कायव्यपालणस्स लोइअफलाइं पचक्वाइं संति, तहायि जीवण-दसाए दुक्स्वितं जइ न पडिसाइ, ता तओ जम्मंतरवाई ह्यासो न भयइ । आगामिजम्मस्सद्धा कायव्य-मग्गे तं थिरीकरेइ । सो जाणइ, कायव्यं क्यावि निष्फलं न जाइ; चहुमाण-जम्मणे जइ निह, आगामि-जम्मणे तं फिलिहिइ । इत्थं जम्मंतराबहंमा मणूसो सक्कम्मपरायणो हवइ । तस्स मिश्चभयं पि न होइ । जओ, जो अप्पाणं निश्चं अमरं वा अवगच्छइ, सो मिश्चं देहपरिवृहणमेत्तं अवगच्छइ; सो मच्चं एकं बत्थं ओसारिजणं वत्थंतर-धारणमिव अवगच्छइ । स मच्चं सक्कम्मसालिस्स पगइमग्ग-देरभूअं मण्ड । इत्थं मच्चुभयस्स ववगमेण तस्स

कायव्वनिद्वा पगइसीला भवइ । जो अप्पाणं निश्वं बुज्यह, सो असस्य अहिअकरणं सुवस्स अहिअ-करणमनगच्छ । स अनुष्मा - वेरेण वेरं नड्डर। तहा कयाण कम्माण सकारा अणेगजम्मंतरपेरंतं पि अप्पाणजुत्ता अवचिद्विज्ञण समए-विवागीदए दीहरकालपञ्जंतं पि स-फलं अप्पाणं भ्रंजावेति । इत्यं अप्पनायसिद्धंतवेई सब्वे अप्पे स-समाणे अवगंतूण सन्वेहिं सिद्धं मित्तिमणुभवइ, तस्स रागदेस-वासणा य इंसंति। एवंरीईए तस्स दिहि-सम्मं पूसइ, तहा विस्सप्पेम्मो विकसइ। देस-जाइ-नण्ण-संपदायभेएसं वि तस्स दिद्रि-सम्मं अवाहिअं चिट्टइ । स एवं अवगच्छइ—मरिज्ञण आगामिजम्मणे अहं कत्थ, कीए भूमीए, कस्सि वण्णे, काए जाईए, कह संपदाए, कीए थिईए, काए पंत्तीए वग्गम्मि अ उप्पज्जिस्सं, इअ अष्णायं: तम्हा कस्सावि देसस्स, वण्णस्स, संप-दायस्स, कीए विजाईए, तहा हीणवम्मं मिक्ज-माणं तहा रंक-रोरं मणुस्सं, मणुस्स-समायं वा पर देसो, घिणा, असन्भावो व काउं न जुज्जर ।

इत्यं अप्पतायसिद्धंतिन्फन्नदिद्विसकारपरिणामओ अप्पताई अहवा जम्मंतरवाई केणावि पाणिणा सिद्धं विसदभावं अधरंतो " पंडिआ समदंसिणो" इचेअं गहंतमायरिसं स-जीवणे अवतारेइ, सन्त्रस्स य जवयारकरणे जहसित्तं रसं गेण्डइ । एवं रीईए विस्सकल्लाणभावणासाली सो अप्प-कल्लाणसाहणे सभलीभवइ ।

अणेगतिक आण अप्पाणईसर-विसए संदेहों होइ। केइ उईसरं बिहका उं जयंति। परंतु जया ते दारुणदुक्त उक्तंता भवंति, भयंकरवाहिकि लेसमा-गच्छंति, तथा तेसिं हिअयं माउकं जाअइ। तयाणि तेसिं सन्वं तक-जालं छिदिज्जइ, सन्वो मण-आवेसो परिसामइ, ईसरस्स य सरणं तेसिं हिअय-पट्टे सहजमंकि अंभवइ। ते तयाणि ईसरं नमंति, सरंति, तं च अहिलक्ष्वीकाऊण सुवस्स काहलयं, दुब्बलयं, असहाययं, पावपरायणयं च पुणो पुणो पगडीकाऊण पराए भत्तीए तस्स सरणं जायंति। माणवस्स उग्गा वि माणिसई कहोरया आवित-समयिमा परिवर्ट्ड, सिंढलीभवह । मच्चुसमओ पुण गंभीराए वि गंभीरा परित्यिई । तयाणि तु अइउग्ग-नित्थिअस्स वि नित्थिअतं गलइ, तहा, दुक्खपासाउ छुट्टिउं को विण्णव-णीओ-कस्स सरणं घेत्तव्यं इश्वस्स चिंताए तस्स हिअयं वाउलं भगइ ।

जइ न अब्धुवगम्मेज्ज अप्पाण-पुणब्भव-ईसराण अत्थित्तं, सिआय पुण्ण-पावं कप्पणासंभूअं मिच्छा, ता अज्झप्पिअ-जगं अद्योरदृहसमा-विसेज्ज, तत्थ महाघोर-अरायगया पसरेज्ज। एआरिसीए कप्पणाए-''अप्पा नृत्थि, ईसरो नृत्थि''-जत्थाणे एव हिअयस्स सञ्जापसम्भया छंटिज्जद्द, पत्थरिज्जद्द पुण तत्थ निरासया-तमिस्समद्दिसढं।

अप्पा, कम्मं (पुण्ण-पावं), पुणज्जम्मं, मोक्खो, ईसरो अ ति तत्त-पंचगमेरिसं परोप्पर-संवद्धमत्थि, जं, एगस्स अंगीकारे सच्चाणि सेसाणि अंगीकयाणि होति, एगस्स पुण अणब्धुव-गमे सव्वाणि द्रीभवंति । अप्पाणस्स अब्धुवगमे पुणब्भवो अब्धुवगओ एव । अओ एव पुण्ण-पावं पि तेण रुद्धिं समागयमेव । अप्पाणस्स पुण्णसुद्धी एव मोक्खोः तम्हा तस्स वि अंगीकारो अप्पणा सहेव भवइ । ईसरो पुण मोक्खलक्खणो एव । ईसरत्तं नाम सुत्तत्तं । अत्था पुण्णसुद्धो अप्पा एव परमप्पा, स एव य ईसरो । तओ ईसरवाओ वि अप्पवायमेव समाविसइ ।

ईसरसिद्धिसंबंधे अहिअपारायणमणावस्सयं।
थेवेणेव सक्तइ अवगमिउं। जहा जगम्मि मइलमइरस्स अत्थित्तमत्थि, तहा सुद्ध-मडरस्स वि
अत्थित्तमत्थि। एवं असुद्ध-अप्पाणस्स अत्थित्तेण
सुद्ध-अप्पाणस्स अत्थित्तं पि अवस्सं घडइ। मइलदप्पणाऽऽधारेण सुद्ध-दप्पणस्स अत्थित्तमवगम्मइ,
तहा असुद्धअप्प-देरा सुद्धअप्पस्स वि अत्थित्तमवगम्मइ। सुद्ध-अप्पा एव हु ईसरो। जीवस्स अंसओ
सुद्धी दीसइ, ता पुण्णा वि सुद्धी तस्स संभवइ।
जस्स सा सिज्झइ म्ह, स एव ख्लु ईसरो।

अप्पा मृद-दसाए वद्दमाणो बहिरप्पा बुबइ ।
भइमावं पत्तो भइप्पा, सम्मइंसणस्स संपायणेण
अन्तरप्पा,सम्मग्ग-पगइसीलत्तेण सयप्पा,विकासस्स
मइंतभूमिआए जवलंभेण मइप्पा, जोगोकिरससाइणेण जोगप्पा, पुण्णसुद्धीए (पुण्णत्तस्स)
संसिद्ध्याए अपरमप्पा भवइ। इत्यं अप्पस्स अन्मासपगिरसो जया परं कद्वं पावइ, तया सो परमंप्पा
भवइ। एवं च परमप्पीभवणमेव ईसरत्तं, तमेव
ईसरपयं। केण वि एगेण ईसरप्यस्स अहिआरो
नत्य रिक्त्वओ, किंतु जो को वि अप्पा
अप्पविकासमग्गम्मि प्याणं करंतो—अप्पसाइणं
विकसावंतो उत्तरु तरमुकः साहेइ, अंतभो अ
अन्भास-सिहरं चिड्जणं पुण्णसुद्धिमासाएइ, सो
ईसरो भवइ।

इदं णो झेअं। एअत्थं सन्त्रपदमं सज्झायस्स आवासयत्तमत्थि। सज्झायस्स सची अत्थो सुवस्स अज्झाओ, अत्था अप्पस्स अज्झयणं भवइ। अप्पाण-सुद्धिकारयं वायणं सन्त्रोत्तम-वायणमत्थि। तओ गणं बहुसुंदर-पभाविशं भवह । तओ वित्तसस कुसकारा, गणस्स मिलणिवित्तीओ आहम्मंति । तओ अप्पाणिम्म संती पत्थरिज्जह । अज्ञाप्पिशं बायणं पुन्तकालिअ-महापुरिसेहिं विउल णो दिण्णं । एअस्स महन्भूअविसयस्स जेत्तिअमिहअं परिसीलणं भवे, तेत्तिलं हिआवहमित्थ । भिन्न-भिन-रीईए तस्स अणुसीलणं जेद्दहं भवे, कायन्वं। अस्स गंथस्स निम्माणं पि तेणेव अभिष्पाएण क्रयमित्थ । अप्पहिएसी उवदेसगो लेहगो बा परोवएसस्स सेलीए वि वत्थुओ सुवमेव उवदिसह। ममावि एत्थ सेव थिई अत्थ । तस्स य उल्लेहो गंथावसाण-सिलोगे दीसह।

अज्झाष्पिअविसओ वेरमाष्पहाणो अत्थि। स वेरमारसभरिओ होइ। राग-देस-मोहा एव सब्ब-संसारदुक्ताणं मूलमत्थि। अज्झाष्पिअसाहिचसिटी तस्स उच्छेअणत्थमेव भवइ। अओ चेअ तस्स मुक्ता विसओ अष्पविकास-अष्पसंति-पढावणमेव अत्थि। इणं च राग-देस-मोहाणं भीसणयाए बत्यवमवलोअणमकराविऊणं कहं कीरेज्ज? संसारस्स असारयाण, विसयाणं निम्गुणयाण, भोगाणं भयंकरयाण, कामस्स कुंडिलयाण, सरीरस्स नस्सर-याए, इंदियाणं मादगयाए, चित्तस्य य चनलयाए तारिसं चित्रणं आलिहिऊण वायगाणं हिअयम्मि निम्मोददसाए भावणाइ जम्मावणं दि अज्यक्षिअ-गंथस्स कज्जमत्थि । तडत्थं जइ विभारिजाइ, ता जगस्स खणभंगुरयाए उनदंसणे अज्झप्प-सत्थं कि अजुत्तं करेइ? वयं निअ-चक्खुणा विसयाणं विसमत्तं किं न निद्दालिमो? ता भोगनिंदणे अज्ब्रप्प-सत्यं किमणुचिअं करेइ ? खणभंगुर-संतावपज्जवसाइ-भोगेसु लंप्डीभविऊणं जीवणस्स अहो पाडणं, तहा अप्पसंतीअ सासयलाइस्स गमावणं को वि नणु कहेज्ज विचक्खण-यज्जं? मणुस-जीवणरूवं उच-सामर्गि पाविकणावि मणुसो अप्यविकासस्स छक्लं बीसरेज्ज,भवेज्ज य जडवाय-पूअणरसिओ-केरिसीयं ही दुवल-कहा ! जीवणस्स सब्युत्तममायंसमुवदिसंतमिणमेकमेव वकं पज्जतं-" प्रापणात् सर्वकामानां परित्यागो निश्चिष्यते."

### [पादणा सन्द्रकामाणं परिचाओ विसिस्सइ]

भोगेसु हि अप्पस्त मुच्छणमित्य, तओ अवरि-सुत्याणे तस्स विकासो । चाओ खळु अज्झप्पिई चिगिच्छा अत्थि। चाएण हि अप्पाणिस्म अणाइ-काळओ संठिआण दारुणमोह—रोगाणं चिगिच्छा भवइ । जह जह सो चिगिच्छा-पयत्तो विबट्टइ, तह तह अप्पस्स आरुग्गं पूसइ । पुण्ण-चाएण य पुण्णमारुग्गं सिज्झइ ।

अज्ञापस्स उनएस-करणं जेति अं सरलमित्य, तेति अं पालणं नित्य । कइनाहा उनएस-कुसला एरिसा होति, जे जणसमृहं नेरग्गरसधाराए नहा-ने जं तीरंति; किन्तु ससुक्खयाए दूरीकरणं तेसि बहु-निअंड पिडिभाइ। कहणं खल्ज सरलं, करणं पुण किंदणं। संनासो अज्ञापिअ-जीनणस्स उचकका पत्थ । सो महंता महंतो पुरिसत्थसज्ज्ञो मग्गो अत्थि। तिस्सं महामग्गे आरोहणं महानीरिअ-कज्ज-मित्य । सन्नेसि नित्थ समाण-जोग्गया । अऔ अहिगारमन्तरेण दीहर-नलणारंभगो अहौ

पढेज ति संभवः। उच्चकक्वागहणाय सजोग्गयाप अवलोअणमावासयं । वेरग्गप्पिअ-ग्रह्मक्खस्स अज्ञापि अकहा-भावणासु मणं बहुं लगइ,तत्थ तस्स रसो आवेइ। तहावि संसार-मोहो तस्स नोसरइ। संसारणवंचे नग्गो एव स थक्ड, धम्मसाहणवावारे मंदो एव चिद्वड । एरिसाई उदाहरणाणि बहुई दीसंति । अस्य कारणं मोइ-दसा। सा उवसमेजा ता अगा-मगो सरलीभवेज् । परंतु मोहदसाए अवसरणं वहु-कढिणमस्थि। एवं संते वि जगवबहार- 🦾 भूमिविहारी संसारवासी वग्गो वि स-गिहत्था-समस्य आनासयस्य सम्रचिअस्य वा ववहारस्य बाहो न आवेइ, तहा सुवं अज्झप्पिअ-भारणं विकासे इं, अज्झप्पिअ-बट्टणं च पोसे इं पारइ-अज्झप्पित्रजीवणं जीविजं पभवइ । तेहिं (गिहत्येहिं) जीवणस्य सर्वे आयंसं सम्मत्तेण स्वस्वीकाऊण संसारवासे वसंतेहिं पि न तारिसं संसारववहार-लिनीभव्वं जं मणुसजीवणं निस्सारमेव गमावि-ज्जेज्ञ। संसारवासे वि ते अप्प-विवेगं जग्गावेउं, अज्झित्वअ-वित्तिं च पोसेजमरिइंति । अज्झित्पई

वित्ती जह जह पूसइ, तह तह गिहत्यासप-पितित्तित्तया आसत्ती मंदीभवइ, तह तह य अज्झप्प-जोगो अहिअं विकसेइ । इत्थं भावणा-विभृतिओ दिहिसंपन्नो सकारी अप्पा अगार-भूमिआए वि अज्झप्पिअ-पगइं साहेइ, जगरत य आयरिसरूनो वि होइ ।

जइ उचं न चिंडजंइ, तहावि आयिरसो उ उच्चो भावणिज्ञो। निम्मोह-दसा जइ न पाविज्जंइ, तहिव सो महंतो आयिरसो दिहिसमुही निधेओ। सो आयिरसो जहिव आयरणिम्म न ओअरेज्ज,तहिव तस्स चिंतणं मणणं बहुमावासयं। तस्स दिव्वमग्गस्स, ताए ईसरीअविभूईए भावणाए रिसगीभव्वं। इणं पि हु सोहग्ग-इन्धं। तग्गोअरं तत्तणाणं खळु उच्चतमं परमावासयं तत्त-णाणमित्थ। तस्स अणुसीलणं जेहहं होहिड, तेहहं लाहावहं। अप्पा तेतिलो हळुओ हिविहिइ। अप्पिअ-सज्झाओ जावमेत्तं विकसिहिइ, तावमेत्तं अप्पा वीरिअसंपन्नो भविहिइ। परिणामे, अप्प- वीरिअम्मि प्रचंडरूवे विकसंते महाणुभावो मोहजाला छुट्टिअ प्रभित्तसह अप्प-साहणाए महंतमुक्तिसं साहेउं। अंते अ साहण-विकासे परं कटं समागए संपाविहिइ अणंत-सासयं परमप्प-मंगलं।

अयं पायय-अज्झत्ततत्तालोओ मम सक्तय-अज्झत्तत्तालोअस्स [अध्यात्म-तत्त्वालोकस्य] रूवंतरमिथ । अवस्मं खलु थेवा नूअण-सिलोगा, जेसिं सक्तय-रूवं सक्तय-अज्झत्तत्तालोए नित्य, एत्य कत्यइ कत्यइ अंतराले निवेसिआ अत्थि । सुहिणो पढेज्ज, भावेज्ज इमं गंथं पत्थावणा-ममेअं ति भावेमाणो विरमइ—

कस्तिश्र-पुष्णमासी, वि. सं. १९९५, जामनयरं ।

नायविजओ।

# FOREWORD.

Nyayatirtha Nyayavisharada Muni Shri Nyāyavijayaji Maharaja, who has sung this Adhvātmatattvāloka, and who has written many ' other books, is a pious Jaina Monk of erudite scholarship. I have had the good fortune of coming in contact with this great soul and all the while I have been impressed with his brilliant genius and nobleness of mind. He has sacrificed the pleasures of his life for the sacred cause of Religion-Religion not in its narrow compass, but in 3 widest extent, and in its true essence. His religious views are very liberal, and far from being sectarian and hence appeal to the hearts of people, belonging to different sects. He discards all the paraphernalia of Religion, and interprets it as one that links together by an immortal chain, the hearts of people at large. He has resorted to this saintly life, it seems, as a consequence of some inward call of heart incapable of

learn learn of sympathy and feelings of piety running in the innermost recess of his heart.

He has a very high capacity of delivering public lectures in a homely and convincing style. Whenever he proceeds to the rostrum to deliver a lecture, he is so highly inspired and transported with joy at having to deliver the sacred message of God, that he forgets himself, and his limbs keep time with the tunes of his heart. This is largely responsible for the ineffaceable stamp he leaves on the minds of the audience.

His religious tolerance exposes his translucent heart and gathers round him many an admirer [both western and eastern]. He freely mingles with the students as is evidenced by his advice to the students, written in Sanskrita verses, during his stay for four months at Bombay, and instills knowledge into their minds. It is this affability of heart, this dignified simplicity, this magnanimity of mind, this rich learning, that makes others bow their heads before him in deep reverence.

His mastery over the difficult Sanskrita and Prakrita languages, is indeed laudable. The Jaina monks deserve a great deal of credit in keeping these languages alive and the worthy Muni Shri has fairly contributed to the Sanskrita literature by his compositions. This Prakrita composition is a work of great genius and highly bewitching the hearts of the Prakrita—knowing reader.

He is an author of many books of which his वीर-विभृति:, दीनाकन्दनम् and this अध्यात्म-तत्त्वालोकः, are of out-standing merits and are valuable treasures. In his वीर-विभृति he has paid a glowing tribute to Lord Mahavira and this nice booklet should claim a front place in the library of every student fond of literature.

This Adhyātmatattvāloka is composed in Prākrita, in the present edition, and also in Sanskrita in the previous editions. He has also undergone the trouble of gracing this work by translations into English and Gujarati, and the readers are largely helped by these translations.

Poetry is the soul of literature, and the Muni Shri has marvellously got hold of this soul. His verses are bedecked with simplicity coupled with dignity. The smooth and unchecked flow of his poetry is really charming and fascinates the readers. It is an echo of the ruminations of his heart. Every verse slides forth into another in an unbroken link. His heart flings a word and the word easily settles itself in a beautiful rhyme.

In the foregoing Sanskrita-Gujarati edition he has written an exhaustive preface in Gujarati. The readers of this book will find a Prakrita translation of this preface in the present edition. It is an intelligent summary of his philosophical ideas. Man, as he says, is steeped in deep ignorance and hankers after material happiness. He is, so to say, raising delusive turnips at his farm, and does not realize the true form of happiness. He is at his wit's end to find out where the real and

without the purification of the soul and the latter can only be achieved by pious conduct. Man has to keep at bay the implacable foes like Lust, Pride, Anger and Avarice. He lays special stress on this pious conduct and by a logical chain of arguments, hammers out the truth that 'A well-behaved infidel far surpasses a man of faith, divested of pious conduct.' Society stands unshaken on the rock of this eternal truth, contained in Sadāchāra.

The pinnacle of man's glory lies in the development of the soul, the effulgent being with its all-ambient rays. The soul is an entity distinct from all the material world. The Muni Shri has clearly brought to light the mingled though truly separate, existence of soul. The senses perform their functions, but their manipulation rests entirely with this supreme being in the body.

With the realization of this soul, man understands, as he says, the theory of Re-birth. He has lucidly expounded this theory. He has also analysed life into its various aspects and

holds out an immaculate mirror to life. He tries to render the impervious pervious by a smooth flow of arguments.

He does not believe in the word 'accident' and dives deep into its reason, arriving at the conclusion that 'Every effect has a cause.' He advises all to go on doing good deeds, because the accumulation of good deeds is sure to blaze forth at the proper time.

He lively endorses the view that the non-acceptance of soul, re-birth and the existence of God, would plunge the world into the bottomless ocean of chaos. In such a state the very life itself would be stripped of all its pleasures and encircled by the untransgressable sea of dismay and disappointment.

Ultimately, he finishes his preface by exhorting the readers to always look up to the sky, i. e. they should pitch their ideals high. The poem 'Andrea Del Sarto' of the well-known poet Browning, compares favourably with this. The painter in this poem says:—

"Ah! but a man's reach should exceed his grasp or what's a heaven for?"

To come to the text proper, the Muni Shri has divided this composition into eight chapters, and they are arranged like the rungs of a ladder to reach the goal of Absolution. The first chapter is devoted to MICHARIZIA or Hallow the awakening of the soul. The second chapter deals with question which consists of devotion or attachment to preceptors, parents, elders and God, etc., and is a step to the elevation of the self. In the third chapter on and Marks souls and explains the eight steps to Yoga.

He advises man to bridle his mind, speech and actions and to keep himself away from malpractices. He vehemently points out that man must preserve celibacy which is the soul of man's development. Without this, a man will ever be rotting in the weltering pool of misery. The fourth chapter preaches

the conquering of all passions. Man should rise head and shoulders above these passions. and should not be allured by their tempting waters. These are his veritable foes and he has got to conquer them for obtaining absolu-The fifth chapter named ध्यान-सामग्री speaks of the restraining or curbing of the fickle. mind for the sake of meditation. The mind is difficult to be checked like the wind. Still however, by constant and proper practice this can be achieved. Evenness of mind and meditation are interdependent. In the sixth chapter on ध्यानसिद्धि he dilates on the various kinds of स्यान. Feelings play an important part in च्यानसिद्धि, and one who has cultivated the feelings, mentioned in the chapter, attains to a high level. The seventh chapter is devoted to बोनश्रेणी. He treats the difficult subject of बान comprehensively and points out the different modes of योगः The highest progress of Yoga leads the soul to a point from where it never goes down. The last chapter अन्तिम-शिका

from the pious and benevolent heart of this sage. He sounds a warning to those who are slumbering in ignorance, to rise and perceive the truth held out by Great men. All are not gifted with equal powers, yet there must be a deliberate and sincere attempt on the part of all to step to the path that leads to the uplift of the soul. Universal Love, indeed, takes a man to the path of absolution. This love not only benefits the man himself but also the whole world.

To conclude, this book is a compendium of the older teachings, written with fresh energy and deep insight. This work will, therefore, be a great treasure to the Prakrita literature, and should be studied by all the Prakrita—students. All honour to such poets, philosophers and sages who acquit themselves creditably of the sacred responsibilities imposed on them and save the world from going to its rack and ruin! All honour to such divine persons who put in black and white their ideas refined by their experience and thus

replenish the general stock of Knowledge! All honour to these personalities that shed their blissful lustre over all that happen to fall in their orbit directly or indirectly!

Jamnagar,
13 th. November
1938.

M. R. TRIVEDI, B. A. S. T. C. Bigh School Tescher.

### SOME IMPRESSIONS.

The modest author (Muni Mahārāja Nyāyavijayaji) in the concluding Shloka, claims to be possessed of no more than a smattering of knowledge. But the success which has attended his efforts in presenting so difficult and abstruse a subject in graceful and easy flowing Sanskrita verse, shows not only the author's great proficiency in Sanskrita but also his long and close intimacy with the subject.

Natvarial Manckial Surti, B. A. LL. B., City Maxistrate, Bhavnagar.

I have full confidence in the fact that whatever is projected from the mind and heart of so illustrious an author as Muni Mahārāja Nyāyavijayaji, must have that perfection which his deep learning and high moral conception of life guarantee. All throughout the work there breathes a spirit of toleration a rare virtue amongst religious controversialists.

The author has undoubtedly realized that a religion is after all, a means to an end and the end is God, the Truth, the Absolute, the Brahma, the Final Cause, the Jina or whatever name we assign to that final spiritual condition which we try to attain. In the fundamental identity of all religions we must seek our refuge if we desire to advance spiritually.

#### Tribhuvandas K. Trivedi Dewan, Bhavnagar State.

Indeed, I have had many opportunities of coming into close contact with this great soul, and I have learnt how to respect one who has embraced cheerfully all the miseries of life in order that others may enjoy happiness. A few such eminent saints, a few such torch-bearers of light will keep up the reputation of any country as the greatest home of piety, righteousness and virtue.

#### B. Bhattacharya,

M. A., PH. D.

Director, Oriental Institute, Baroda.

### विजय--मंतो।

सुनिच्छिओ रे! विसयाण याओ वज्जेहि तम्हा सयमंव तुं ते। ते वज्जमाणा तुह आवयाप वत्ता सयं ते पुण संपयाद ॥ १॥

अम् वीरो णूणं महसमर-खित्तं जयह जो अम् वीरो कंठीरव-यह-महोयं वहह जो। स वीरो वीराणं परमिह समत्ते वि भुवणे निभऽक्समामं जो जयह परमप्पाण-बल्लो ॥२॥

जिणेहिसे तुं जह नो कसाय जिणेहिसे तेहि तुमं सरेहि। कसाय-जेउस्स तवोश्चयत्तं कसाय-वस्सस्स य दुग्गयत्तं ॥३॥

नायविजओ ।

# सुद्धि-पत्तं ।



| अमुदं      | सुदं       | पिद्धं        | सिलोग-पायंका             |
|------------|------------|---------------|--------------------------|
| द्ररणं     | दरणं       | <b>\&amp;</b> | १२-३                     |
| वि         | पि         | રષ્ઠ          | <b>8</b> 9–2             |
| **         | <b>?</b> > | <b>२६</b>     | 40 <b>–3</b>             |
| तपन्ते     | तयन्ते     | <b>२६</b>     | ' <b>-१-</b> ४           |
| <b>पडि</b> | 45         | <b>३</b> ८    | <i>૦સ</i> –ક             |
| उत्तच्छ    | उद्भव्य    | ૡ૦            | <b>९८-३</b>              |
| बि         | पि         | લ્યુ          | ₹ <b>०</b> ′५ <b>−</b> ₹ |
| सुद        | <b>3</b> 4 | 48            | १०८-१                    |
| fig.       | हिं        | ११०           | 4१-8                     |
|            | स          | इ−कोसे−       |                          |
| সাৰ্ব      | प्रहान     | पिष्टं १५     | वंसी १२                  |

## किंचि सूअणं।

पारंभे एत्थ 'मयो,' 'हिअये' आइ-पओगेसु ए-ओ सरा 'य्'-आवरिआ आगया, किंतु अवण्ण-भिन्न-सरा 'य्'-अणावरिआ-नग्गा एव सोहेजा।

ए-ओ सराण पच्छा 'अ'-लोवरूवसंधी पुन्त-पायय-गंथेस वि उवलब्भइ, तयणुसारेण एत्थावि आइम-पयरणदुगे केसुइ पओगेसु दीसइ, परंतु तस्संधि-अकरणमेव संदरं।

पदमेसु वेसु पयरणेसु एत्थ थेव-पओगेसु सर-प्रज्ञा 'च'-पओगो आगओ; किंतु सर-प्रज्ञा जहोचिअं 'अ'-पओगो अहव 'य'-पओगो सोहेज्ज; 'च'-पओगो उ अणुस्सार-प्रज्ञा सुंदरो ।

संसोहणिजं जं किंचि एत्य पावेज कोविआ। अवस्सं मे निवेएज्ज, इअ पत्थेमि संजर्हि॥

नायविजओ।

# विसयकमो ।

|                    | f                    | पिट्टंको |  |
|--------------------|----------------------|----------|--|
| <b>पढम</b> -पयरणं  | संबोहणा ।            |          |  |
| [Spirite           | ual instruction]     | ₹ ,      |  |
| बी <b>ज-प</b> वरणं | बुज्ब-सेवा ।         |          |  |
| [Prelin            | ninaries of Yoga]    | ६१       |  |
| तीय-पथरणं          | अंद्रगजोगो ।         |          |  |
| [Eight             | stages of Yoga]      | 64       |  |
| बोत्ध-पवरणं        | कसाग्र-जन्मे ।       |          |  |
| [Victor            | ry over passions]    | १५९      |  |
| पंचम-पयरणं         | <u>द्याण सामगी</u> । |          |  |
| [Requis            | ites for Meditation] | २०३      |  |
| स्ट्र-पथरण         | हाज-सिद्धी ।         |          |  |
|                    | s in Concentration   | ] २२५    |  |
| सत्तम-पयरणं        | जोगस्सेणी ।          | •        |  |
| [Vario             | ous kinds of Yoga]   | २४५      |  |
| अटुम-पयरणं         | अंतिम-सिक्का ।       |          |  |
|                    | [Last Word]          | 240      |  |

# अज्झत्ततत्तालोओ।

# पदमं पयरणं ।

# संबोहणा।

ş

अञ्चलपेकसमणक्षममं पित्रा कणेहच विसं हणीअ । अणाइकममणचयणयं जे तिहा पवंदे अहयं परणा ॥

3

ह्यं हहा सत्धविसारयत्तं
अणत्थहेऊ य गिरापहुत्तं।
विण्णाणवेदत्तमवत्थयं 'च
नासाइओऽज्यत्तस्तुहारसो चे ॥

3

नाणस्स भत्तीअ किया-तवाणं
पयोअणं वद्वद्रं एकमेअं।
मणस्समाहीअ असेसदोसविसोहणा अप्यगुणप्यगासो॥

R

शाणं च मोणं च तवो किया चे नज्यसमग्गाहिमुहीहवेउजा। न होज्ज कल्लाणनिबंधणं ना जुसाहि लक्काहिमुही पउसी॥

My three-fold salutation to the Higher Souls who drank deep of the spiritual nectar imperceptible to senses and overcame the poison of Karma accumulating from time immemorial.

2

Proficiency in scriptures is of no avail, eloquence proves harmful and physical sciences come to mught, if the spiritual ambrosia be not tasted.

3

Indeed the sole object of knowledge, devotion, austerity and religious rites, is the illumination of the soul by the removal of all the internal impurities with the help of deep concentration of mind.

4

Meditation, silence, penances and sacred ceremonies, if not practised with a view to self-realization, will not be productive of good result. Those efforts are commendable, that are directed towards [the attainment of] the goal.

दीवं समुद्दम्मि तर्व मक्स्मि दीवं निसाए अगणि हिमे य । काले कराले लहए दुरावं अज्ञाप्यतत्तं बहुभागधेओ ॥

8

जरा जराप मरणस्स मिच्चू रायंसवादी अहिलामयाणं । जम्महुबीअभ्गि-अणंतविज्जा-निआणमज्ज्ञपमहाविभूषं ॥

9

ते बम्महस्सावि सरा पचंडा
छिदाउलो होर तवो वि बेहिं।
अज्ञप्पवम्मापिहिए उ चित्ते
सुनिच्छिअं कोण्डदसं वयंति ॥

1

षासम्मि अञ्झित्थिअपाउसस्स मणत्थले पूसर जोग-बीअं। पुण्णंकुरा निन्भरमुख्लसंति सन्वत्थ संती उवगरमण **य**॥

In this very formidable Kaliyuga it is a rare and fortunate being alone that attains Adhyātma [the spiritual life] difficult of attainment, which is like an island in ocean, a fruitbearing tree in a desert, a lamp during night or a hearth in winter.

6

The resplendent spiritual grandeur is the vanquisher of the old age, annihilator of death, consumer of all diseases, conflagration to the seed of the tree of birth and death, and the instrument of limitless knowledge.

7

Before the neverfailing shafts of Cupid, even austerities are rendered vulnerable; but surely they prove blunt—take no effect on mind armoured with spiritual light.

8

With the pouring down of the shower of Adhyātma [spiritual light], the seed of Yoga takes root in the barren mind, sprouts of merit shoot forth in abundance and everywhere quietude reigns.

Q

अज्यय-सुज्जे पसरंततेष मणप्युराप परिमासमाणे । कत्तो तमो स्सइ भोग-पंको सिग्धं पलायंति कसाय-चोरा ॥

१०

आणंदपुष्णं च छुहं समाहिं अज्यण-चन्दे पसरावमाणे । न जस्स चित्तामि छिहाऽऽविआसि पस् निरूवेण स मोहजम्मा ॥

११

जोऽज्यापसत्थं वहप सुतिण्हं भवं भयं तस्स कुदो तिलोप!। स अपातंतो विहरेइ निच्चं अणुत्तरे संति-सुद्दे रमंतो॥

१२

काऊण पावाणि विभीसणाणि जेडणतदुक्खातिहिणो हवीअ । जं तारिसाणुद्धरणं वि कासी विणाउज्जयऽज्झप्परसायणं किं?॥

When spiritual light shines resplendent in the city of mind, how can there be any room for the darkness of ignorance? The mire of desires dries up and the thieves of moral uncleanliness flee away.

#### 10

The person with no yearning after the spiritual moonlight productive of nectarlike bliss. In concentration, lives to no purpose, like a beast though endowed with the form of man.

#### 11

Fearless treads, in the three worlds, the man who wields the very sharp weapon of Spiritual Light. He, self—dependent, always remains enjoying unsurpassed happiness of peace.

#### 12

Words fail to describe the elixir of Spiritual Knowledge which emancipated even those wretched beings who, by the perpetration of monstrous sins, brought on themselves endless miseries.

**£**§

गुमण्णिचत्तस्य निअस्तरुवे तडत्थवित्तिस्य भवण्यंचे । अञ्चणरावसरसुणसाये सिद्धीसु लडीसु य ऊणवा का ! ॥

१४

करमेरिअं सब्वजगण्यंचं

णचा बहुतं समयं प्राप्ती ।
तिरक्षयो वा धणिअं धुओ वा

न कसए जो अवअच्छ्य वा ॥

24

अथा च कम्मो च परी मचोऽिध पुक्लो च तस्सिद्धिकरो पहोऽिध । इच्चेवमंतकरणे विश्वेआ सम्मं पईई सुविचारणाहिं॥

१६

छम्मत्थधीगं न परोक्खभावा पड्यक्खधीगोअरयं उवंति । अद्देवियण्णाणकयोवदेसा संता अदृत्यं पडियंति किंतु ॥

With the propitiation of the supreme Lord अख्यारम, what Siddhis and Labdhis are not within the reach of one whose mind is concentrated on the real nature of soul and who is disinterested as regards worldly phenomenon.

14

He, who has attained high equanimity knowing all the worldly phenomenon goaded by karmic forces, is neither pleased nor displeased whether extremely eulogized or censured.

15

After careful and thorough investigation, [our] mind should be firm in the conviction of soul, actions [Karmas], next world and Salvation and means leading to its attainment.

16

Super-sensual objects are ever beyond the power of perception of men with physical senses or imperfect knowledge, but they are realized in their true nature by the righteous with the help of the advice of those that are endowed with superphysical knowledge.

सुद्धपतसं अहिलक्षिकणं अमृददिद्वीअ करिज्ञप जं। विःजेहि अञ्झपमुदीरिशं तं चिन्धं पतुदाइ दसाअ पशं॥

१८

कल्लाणभूभं किमवीह वोत्तुं योसट्टउत्थारमणीभवामि । जद्दच्छहऽज्ञाणनगाहिरोहं निबोहहेणं हिअयंण मिसा !॥

१९

पुष्णणहाबा गरुआ विसिट्टी संपज्जप माणुसजम्मजोगो । सयासया तं सहस्रीकुणंति सण्णाणओ सोहिअ अप्पबिसं ॥

२०

देहा अर्णता गहिआ इमेण जीवंण मोहावरणाऽऽविषण । मोहस्स सत्ते खलु देहजोगो देहे च लडे पुण पव दुक्खा ॥

The wise define Adhyātma as everything that is done clearly keeping in view the unsullied nature of soul. It is the very characteristic of the enlightened state.

18

Here I am eager to say something auspicious. Listen, O dear friends! with an attentive heart, if you desire to reach the highest summit of Adhyātma.

19

The excellent human birth, the best of all lives, is the result of the great power of meritorius deeds. The wise turn their lives to advantage by the purification of their own conduct with the help of good knowledge.

20

The phenomenal soul being overpowered by ignorance, took innumerable births; infatuation leads to the attainment of bodies from which proceed miseries.

सरीरिणो जम्म-जरा-मईणं
दुहाणि सत्थाणुभवा वयंति ।
रोगाइहुआणि पुणो बहुणि
भवम्बुरासिम्मि भयंकरिम्म ॥

२२

तम्हा पुणोजम्मनिरम्भणट्टं

मोहं हणेउं सुजणा जयंति ।

मोहो हि संसार-महालयस्स

सम्मो समत्तासुहदक्ख्यीअं॥

२३

सब्वे वि दोसा प्रभवंति मोहा

मोहस्स नासे नहि तप्पयारो ।

रच्चेवमज्ञ्चणगिरारहस्सं

मणसिणोऽन्तकरणे णिमंति ॥

२४

भवी अटंतो भवचकवाले
भुञ्जीअ भोगा बहुसो बहुता ।
तहाबि तिर्त्ति अगयो ह्याणि
भणूसभोगेसु गवेसप तं ॥

It is evident from scriptures and experience that the birth, old age, and death of a living being, are full of miseries. Moreover, there are many perils arising from diseases and the like in this dreadful ocean of worldly life.

## 22

Consequently to avoid the recurrence of birth, the wise try to destroy illusory attachment, because it [only] is the root of all sufferings and the main prop of the gigantic world-building.

## 23 :

Delusion is the source of all vices; the former being destroyed, the latter cease to develop; so the wise [always] bear in their minds this the secret of Spiritual Knowledge.

## 24

The phenomenal soul wandering in the world-revolution has enjoyed many times various kinds of worldly pleasures; still he, not being satisfied, is now feverishly hankering after human enjoyments.

पाणेण रिक्तीकरणे वि पाहीरासिस्स तिप्पो तरिसो न जस्स ।
तणगमानित्थअआउविन्दुपाणेग किं तस्स हिवेज तिसी ! ॥

२६

पारं सयंभूरमणम्बुहिस्स
ओयंसिणो पाविउमीसरा वि ।
अपारतिण्हामगरागरस्स
उस्संघणे काहरूयं बहंति॥

२७

अखंडभूमण्डलसासगत्तं न दुल्लहं दुल्लहमेअमेष । तण्हानिरासोवगयावगासं संतोसणामं रयणं अणम्बं ॥

26

न तं सुदं अत्थि धराधराणं

न वा सुराणं न पुरन्दराणं।

जिस्स सुद्दे तुरृमण्यदृष्

महाणुभावा समयं जवंति॥

When his thirst has not been quenched, even though he has drunk and exhausted the whole ocean, can he ever be satisfied with a drop of water standing on the top of a blade of grass?

26

Even those gitted with indomitable energy who can cross over the great ocean called Svayambhuramana, are too feeble to cross the unfathomable ocean of desires.

27

The sovereignty of the whole world is not unattainable; but the only thing difficult of attainment is the jewel-like and invaluable contentment which finds scope only after the cessation of all desires.

28

The happiness having contentment for its origin in which the wise pass their time, is beyond the reach of even kings, gods and Indras.

कामुष्मवं जं सहमित्य होए दिव्वं च वुन्दारय-आलयमि । विश्वपद-सुक्खस्स पुरो न किंचि सजोअतअव्य सांसुणो तं ॥

३०

इहत्य को णाम जहिं करिसा षयं ममसं सुहिणो हवंजा?। सब्दं वि मोहावरणेहि जुसा संगमम को कं सहिशं कुणेजा?॥

38

सन्वे वि तण्हातविआ जगम्मि सक्केज को कस्स समं पदाउं!। कीरंज संबंधिवही वि केण! फलावहो करथा नाह जम्हा॥

33

सन्वे पराहीणदसा इहित्य को कंसतंतं पभवेज काउं। सयं दिल्हो हि कहं समत्यो हवज काउं सिरिमन्तमश्नं!॥

The happiness arising from worldly pleasures in this world and also the heavenly happiness are decidedly much inferior to that derived from the total cessation of desires, just as the light of a fire-fly to that of the Sun.

30

There is nobody in this world with whom we can identify ourselves and ever continue our friendship; and can make ourselves happy; when all are under the potent influence of illusion [Moha], who can, with the association of whom, achieve self—interest [spiritual good].

31

All being heated by the fire of desires, none is capable of making others peaceful there being no possibility of reciprocal relation, with whom can we bring out friendly association.

32

None being master of himself, who can then liberate others? How can one, himself poverty-striken make others rich?

सन्वो जणो सत्यणुमञ्जिचतो सत्या च सम्बन्धविद्दी समगा। वेम्मप्यश्चरस स एव तेस्टं सत्ये समने अइ! को णुकस्स!॥

38

जरसत्य वित्तं पउरं तईआ
माउकओ होति जणा सममा।
दालिइजोगे पुण भायरा वि
परंमुहा होज सही पिया वि॥

34

पिजा य माआ य सहोअराई
सब्वं दु कम्मण्डुरणप्यद्वजं।
अवत्थवतं अवि संगचक्कं
अज्ञाणगो अप्पणयं मुजेइ ॥

3£

न बत्युओ कासइ को वि अत्यि विहेव मोहा वहए जणोऽयं। अज्ञाणदिद्वीअ विचित्रणिम मासेजा निस्सारमिणं समणं॥

Self—interest governs all minds; all friendly relations are due to it. It alone feeds love as oil, the light. When once the interest ceases, the bond of union surely breaks.

34

All persons become servile dependents, importunately soliciting favours of him who is the possessor of immense wealth. But when he is reduced to poverty, even his own brother or even an intimate friend is loath to look at him.

35

The relation of father, mother, brother, sister and friend arises from the working of Karma; but the ignorant attribute such relationships, though unreal, to soul.

36

is really related with another. In vain does this world trouble itself painfully out of illusory attachment. If one judges from the standpoint of spiritual wisdom, one would be convinced of the unsubstantiality of all objects.

महालयाऽऽरामसुलोअणाई जं बज्झिदिहीअ विलुक्तमाणं-। मोहं समोप्पेइ तमेव बत्युं वेरगालच्छिं पुण अंतरणा॥

36

मरीइयं पाणिअमिक्खिऊणं मयो जहा धावर तिव्यतिण्हो । भोगा सुहत्तेण तहा मुणेडं धावंति भोदेण तहि मणुसा ॥

39

कत्यूरिआसोरहलुद्धचेओ मिगो जहा धावह तन्निमित्तं। जाणाह णो तं पुण सोअरत्थं पाणी तहा सोक्खकप सुहणा॥

80

पुज्यण्ह-मञ्ज्ञक-गरण्ह-संझा-नतेषु संदीसद अत्य-सत्ये । होन्तं विचितं इह वसिरस्तं कहि यय विस्सिसमो पयत्ये ? ॥

Palatial buildings, gardens [pleasure-grounds], beautiful—eyed ladies, etc. if viewed from the phenomenal standpoint, fetter the mind; but the same things viewed from the spiritual standpoint, bring on the glory of disattachment.

38

As a very thirsty deer runs after mirage, deluded by the illusion of water; so this creature, taking worldly pleasures to be real happiness, strives for them.

39

Just as a deer, being strongly attracted by the fragrance of musk, wanders here and there for its acquisition and dose not know it to be in its own navel; in the same way a stupid person makes ineffectual exertions for happiness, but does not know that his inner self is full of bliss.

40

In the morning, at noon, in the afternoon, in the evening and at night all objects of the world undergo changes. What then should be the object of our trust?

भोषाहिओ एस समी वि संगी

मवे वसंताण तण्घराणं।
समावसिद्धं परमत्थरूवं
चिरूव-संबंधमुविष्यमे किं!॥

४२

कस्सित्थ नारी तण्या य कस्स कस्सित्थि मित्ता पिअरा य कस्स ! । गन्तव्यमेकस्स परत्थ इत्तो, सिद्धं परंहोज्जइ पुण्ण-पार्व ॥

ં કર

समुद्दमञ्झे गिरिणो गुहाप गायालदेसे तिअसालये था । कहिं वि गच्छेज, न मच्चुणो तु हवंज गुत्तो तिजयणहुओ ॥

ક્ષ

स-ओय-एत्थारिअ-विस्सवीर-बन्दारया जे निवर्ष निसीहा । सासीअ भूमंडलंगछत्तं अन्तं गया ते अवि रिसहत्था ॥

The whole [phenomenal] relationship is superimposed on all human beings. Why do you, then, disregard the real and natural relationship based upon the Knowledge of soul?

42

Whose is the wife, whose is the son, whose is the friend and whose are the parents? Oh, man! You singly have to go accompanied by [only] merit and demerit.

43

Wherever one may go either to the interior of the ocean, or to the caverns in mountains, or to the nether-worlds or to the abode of gods, he will not remain concealed from the god of death, the mightiest in all the three worlds.

44

Even the sovereign kings who dissipated the forces of the excellent warriors of the world by dint of their mighty arms, and who once supremely ruled the terrestrial globe. left this world indeed with empty hands. છપ

बीसं जसो जाण वसुन्धराय गाही निसायस्टहमोहसुन्भो। महाभुआ ते वि हवा अमेण वायाय वक्षं सहसा पसुत्ता ॥

પ્રદ

महालयोऽयं च सिरीनिहीमा इणं पिया एस परिच्छयो य । झाऊण एवं हरिसेइ लोओ . न किंचि अच्छीण निमिन्छणे तु ॥

80

सुदारणे आउस-अन्तकाले मोसं विढतं वि महादुहिहि । अत्थं तहा देह-निकेयणाई धम्मो श्र होही गमणे सहायो ॥

86

इमेण देहेण कुलेहिसे जं पुण्णं तमञ्जल्य भवे सहायो-। गमिस्समाणस्स हवेहिए ते कुड्रम्बओ नेगतमो वि किंतु ॥

Even the paramount kings whose glory bright like the rays of the moon, was sung everywhere on this earth, were struck by the god of death, and to be prostrate on the grounds with their distorted faces.

46

Man becomes elated with the thought of the palace, the treasure, the beauties and the retinue; but once the eyes are closed, they are no more.

47

At the horrible time of death, when having forsaken the wealth acquired with great troubles, and the body and the houses etc., one departs; [meritorious deeds] alone, if performed, will be helpful to him.

48

Whatever good deeds you will perform here, will alone accompany you to the next world; but none of your belongings will be of avail to you when departing [to the next world].

जमण्यं सयसं असारं नाऊण काऊण मणं थिरं च। चितेहि अन्तकरणिम सण्हं कल्लाणसंसाहणमत्थि कत्थ ! ॥

40

को होइ जीवस्स सरण्णभूओ

दुहिस्स वाउन्लदसम्मि लोप!।
धम्मं सरण्णं वि पवज्जप जो
दुक्खोसदं तस्स जयम्मि नित्य ॥

48

संसारदाविमाडहिज्जमाणी
संयज्ज धम्मोववणं जिओ वे।
न तस्स दुक्खाणुभवावयासो
तमो तपन्ते तरणिभिम कसो ! ॥

५२

माइव्व पूसेर, पिरव्व पार, भाइव्व पीजेर, सिणिव्ह्रप च-। मित्तव्व धम्मोञ्जुगमिज्जमाणो न संपर्य तत्थ निरायरसं ॥

Ponder deeply upon the matter—in what does the spiritual good lie, knowing the whole world to be unsubstantial and abandoning the fickleness of mind.

50

There is no helpful resort in this perplexed world to an embodied soul exposed to miseries. If Dharma, the sole refuge, be not resorted to, nothing else can relieve him of the distress—there is no medicine for him in the world.

51

There is no scope for miseries, when the embodied soul scorched by the conflagration of the worldly existence, resorts to the pleasure-garden of win [meritorious deeds]. Of what significance is darkness when the sun shines?

52

Religious duty, if discharged properly, rears the embodied soul like a mother, protects him like a father, loves him like a brother and consoles him like a friend; consequently it does not deserve to be disregarded.

मामिद्धि-पासिद्धि-सुथोह-रामं जम्मं उवेद्याणुहवेसि सम्मं । जस्साणुभावेण तमेष धममं उविक्खसं चे न रूणं सुदूरमं ॥

48

आहंति धम्मस्स फलं तु लोआ साहंति णो तं पुण आयरेण!। महंति पावस्स फलं न जाउ बहंति तस्सायरणे तु संत्ति!॥

ं ५५

पळाणि अम्बस्स सिहिन्जिरे चे संरक्खणं तस्स विधेअमेष । पवं च कन्जं सुहसंगमत्यं न ध्रामारक्लं कुणिरं मुरुक्खा ॥

५६

सुहस्स मूलं किर अत्थि घरमो छिन्ने च मूले फलसम्भवो को !। आरूढसाहाविणिकिन्तणं तं मोत्तृण धरमं सुहसेषणं जं॥

It is not proper if you disregard Dharma, which has bestowed upon you birth beautified by wealth, fame and good knowledge; or by dint of which you enjoy happiness acquiring all of these.

54

All desire to reap the fruit of merit [Dharma]; but they do not perform it with interest! All are willing to repudiate sin; but they are ever intent upon committing it!

5.5

If mangoes are desired, the mango tree must be reared. In the same way, if happiness is to be attained, it is necessary to perform Dharma which the ignorant do not do.

56

Dharma is the root of happiness. If the root be cut off, you cannot reap the fruits. To be engrossed in pleasures without caring for Dharma, is in itself equivalent to lop off the branch, on which you are sitting.

पोम्मिर्थ विज्जुचवला, अपिककुम्मव्य देहो, सिमिणव्य सङ्गा।
मच्चू पुणो संनिहिओ पिसल्लो
कुवेज ता धम्मनिहित्तवित्तो॥

46

पोसं तहाऽलंकरणं वउस्स काउं सया कम्मवसे विलासं। परतु नाऽऽओ सि इहं तयहे कायव्यमाराह असोअमस्लो॥

49

भत्ताणि भुजाणि सुरोअगाणि
पीआणि पेआणि रसम्भुआणि।
बाहिं सरीरं जहआ स्विवेद
ताहे णु केरिच्छविरूषयाहं! ॥

ξo

रसायणं सेवड सव्वया वि
भुष्तेड वा पोट्टिअभोअणाई।
तहावि नस्सेज न देह-कुम्भे
भप्यावसेसीभवणस्सहावो ॥

Wealth is fickle like lightning, body is ephemeral like an unbaked earthen pot, associations are momentary like a dream and the ghost of death is at hand; therefore one should be devoted to Dharma.

58

You ever enjoy pleasures by nourishing and embellishing your body. But you have not come here for that purpose. Abandoning delicacy discharge your duty.

59

Think about the foul transformation the objects undergo, when they are thrown out of the body—the very objects once enjoyed as palatable dishes and extra-ordinarily flavoured drinks.

60

Even you may resort to medicinal compounds serving as elixir vitæ and tonics; yet the physical [jarlike] frame can never be made to acquire immunity from destruction. **Ę**₹

रोगेहि देहं खासिअं भविस्स
मत्तो जणो अन्तरियेसु तेसु ।
ते पायडीहोंति जया बहित्ता
दीणाणणो पासह दुक्खमेस ॥

६२

पम्मुकमोद्दीभविज्ञण देहें

मणस्सुकिल्लीकरणे जयेजा।

न देहसोहे पुरिसत्थिसिद्धी

चित्ते तु सुद्धे पुरिसत्थिसिद्धी॥

ĘĘ

अन्नत्थ मोक्खाउ न वत्थवं सं देहं च तस्साहणमित्थ बज्धं । अमुं मुमुक्खुस्स सिवोवओगिं । अमुं बुभुक्खुस्स भवोवओर्गि ॥

દ્દષ્ટ

हमा सरीरा पिहडा मलाण सारं असारा अहिलंखसे चे। परोवयारा कुण सोवयारं मणस्स मोत्तुं किविणं अवत्थं॥

The physical body of creatures is the repository of diseases. As long as they are hidden inside, one remains blind with lustful passions. When once they become manifest, the wretched person of dejected look, sees nothing else but misery everywhere.

62

So disattach yourself from body and apply yourself to the purification of mind. The real object of manly effort is the purification of mind, and not that of the body.

63

There is no real happiness in any other place except in the final Emancipation (मोझ). And physical body is the external instrument of it [Moksha]. To a person desirous of Emancipation, this body is helpful to Moksha, while to a person desirous of worldly pleasures, it is helpful to Samsar [the transmigratory cycle].

64

If you desire to have something substantial from this unsubstantial body, the receptacle of impurities, achieve self-benefit through benevolence to others, abandoning the narrowness of mind.

जेणेव देहेण विवेगहीया संसारबीअस्स कुणंति पोसं । तेणेव देहेण विवेगवन्ता संसारबीअस्स कुणंति सोसं ॥

६६

मिहन्नभोगं सममायरंति
दुवे जणा पगतरो तु तत्य ।
बंधेइ कम्मा विउडेइ अन्नो
मोहे विवेगे च विअंभमाणे ॥

६७

धाबन्तओ जीवबहो न जाओ
पासन्तओ चे पुण जाअबन्तो ।
तहावि हिंसाफलमाइमिम मुढे, बिइज्जे न धिओवओगे॥

६८

संत्सप सामयमेत्तओ वि णाणी, अणाणी ण धणणणवा वि । न छत्तिवण्णादवणे वि मुत्ती मोहिस्स, णाणिस्स गिद्दे वि मुत्ती ॥

The same body which men bereft of wisdom [discriminating powers] utilize for watering the seed of Samsara [births and deaths], serves for the wise as an instrument for destroying it.

. 66

While two persons are enjoying the same sweet dish, one of them as the result of ignorance, accumulates Karmas, while the other with his wisdom, destroys them.

67 -

Suppose that no insect is killed while one is running with his eyes shut [blind with infatuation] and that some insect is killed by another walking with his eyes open [with discriminating powers]. However, the former, being ignorant of the real principle of life, incurs sin of Hinsā; while the latter, on account of his attentiveness, incurs none.

68

The enlightened is satisfied even with the Shyāmāka—food, while the ignorant is not satiated even with an ocean of wealth. The infatuated one cannot be liberated even by residing in the forest of Saptaparna tree and the like; while the seer, even residing at home, gets Emancipation.

असुद्धमन्तक्करणं अध्यः विसुद्धमन्तकरणं सिवत्थं । विम्घायणं माणसकम्मसाणं सञ्चणहाणं पुरिसत्थिखित्तं ॥

**Yo** 

रागं ब देसं च परत्य किञ्चा

मुहा प्रणुस्सो गमण सजम्मं ।
सुद्दं च सन्ती परमत्थओ उ

चित्रं भयन्तस्स समं भवन्ति ॥

98

परोक्षईष कह तुं जलेलि !

परक्षईष हरिसेसि कम्हा ! ।

पासंति नम्नं तुव दुव्यिगणा

तुमेष बंधंति उ पाय-पासः ॥

4

दुष्यिन्तमं कीरद् जं परत्य पडिज्ञुणी तस्स सुवं सनेद् । आघायओऽन्नत्य करिज्ञमाणा पच्चाहर्द हन्दि! भवे सुवस्स ॥

Mind if impure, revolves in Samsara, and if unsullied, leads to spiritual bliss. In reality, the annihilation of mental impurities is the highest stage of manliness.

70

Man loses his life to no purpose by cherishing feelings of love for and hatred against others. Really speaking, happiness and peace are secured by him who has the equanimity of mind.

71

Why do you envy the rise of others?

'Why do you rejoice at their fall? Your evil.

thoughts do not affect any one else, but on
the contrary, they entrap just you in the
meshes of Karma.

72

Evil thoughts cherished against others affect one's own self. Blow given to others reacts against one's own body. "Action and reaction!"

परोदये चे तुह दुप्पयत्ता सिआ खई का तुम तत्य छाहो!। ईसं कुणन्तो विहलं परत्य हाणि सुनस्सेव कहं करेसि!॥

**as** 

विकासरं षष्ट्र जस्स पुष्णं पवड्ढमाणोद्यभागघेअं— । तमग्रहाकाउमलं न को वि भवे कि सुज्जं पडि धृलिखेवा ! ॥

40

परोचयारो सन्तु धामकामं पराचयारो अ अणज्ञकन्त्रं । चत्तन धामं चरणं च पावे विसस्स पाणं अमयं विहास ॥

७६

जा उन्नई चावनई च अत्थि पुण्णस्स पावस्स च जिम्भिनं तं । पुण्णे समत्ते विहवो अवेद ता नस्सरे को णु सुहिम्म मोहो! ॥

What advantage do you derive, if your wicked efforts nullify the success of others? Worthlessly cherishing jealousy towards others, indeed, you do harm to your own self.

74

When one's merits fructify in full force, there is none who can reverse the tide of his increasing prosperity. What is to be done by throwing dust towards the sun?

75

Beneficence towards others is, indeed, the meritorious or religious duty [Dharma], while, to do ill to others, is a sinful act. To commit sin having abandoned Dharma, is like drinking poison discarding nectar

**76** 

Rise and fall result from merit and demerit. When the stock of merit is exhausted, the star of prosperity sets. Then, why are you fascinated by momentary happiness?

विचित्तमेसज्जमवेक्सिऊणं किं गुम्मसे, खुप्पसि कोहले कि ?। कम्मस्स पसो निहिलो विवागो पुण्णोदयो पाडर लोज्जअं च ॥

. 96

इन्दा सुरा चक्रधरा नरिन्दा ओयंसिणो वा सुसिरी सुरुवा । सब्बे सकम्मण्यभवा भवन्ति सन्ताणं को कम्मफलम्म मोहो ! ॥

७९

सया विलोपज्ञ निअं चरित्तंहसेर जं उक्करिसं व पर ।
दब्बस्स निज्ञाअर हाणि-बुड्ढी
न लोहडको निअप सवित्तं॥

60

सिदेसि दूरीकरिउं दुइं चे चरित्तदोसा समवाकरेहि । महेसि सुक्खं सययं असुक्खं सया सवायारपरो इवेदि ॥

Why are you wonder-struck and stupefied at seeing the varied prosperity in this world? It is all the result of Karmas; and rise of merit degrades one who is attached to worldly pleasures.

78

Indras, gods, kings, paramount rulers and those possessing prowess, prosperity and beauty-all are made up by their own Karma. Then, why should a wise man blindly attach himself to the fruits of Karma.

**79** .

One should always introspect oneself whether one is [morally] elevated or degraded. The greedy persons interested in acquisition and loss of wealth, do not examine their character.

80

If you want to ward off misery, remove impurities of character. If you wish to be endowed with excellent happiness, keep your conduct always good.

णिहोडिउं दुणगई गुणाण अन्भासहेउं च पडंसुआए-। नियंतणं नूण निअस्स जुत्तं जहणपत्तिं सहिएसगस्स ॥

દેર

करेसि दिहिं न गुणे परस्स घेनुं तु दोसा सइ अस्थि सज्जो !। जुसं पुरीसे पिव 'स्अरस्स दोसे परकके न तुमे रमेडं ॥

८३

सन्यो जणो दृसणसंजुओऽिय निद्दसणो णामं स वीअरायो। न किं पुणो पच्छित तुं अहत्ता निअकमाणव डिहजमाणं!॥

CB

कि मोरउस्टा कुणसेऽन्नचिन्तं ? किणो उवहासि विधऽन्नकम्मं ?। किं धूमपुञ्जं जयसे अ धेनुं विकण्यजालं पसरावमाणो ?॥

It is highly necessary for a person who wishes to achieve self-good, to regulate himself his best, with determination, in order to dispel bad habits and to practise virtues.

82

Without appreciating the virtues of others, you are always ready to find fault with them. You take delight in the faults of others just as a hog does in filth; but such a course of life is quite unbecoming.

83

Oh, man! every human being is full of faults; only the Passionless One is faultless. Do not be blind to what is burning under your own feet.

84

Why do you fruitlessly trouble yourself with the thoughts of others? Why do you uselessly interfere with matters which do not concern you? You try [as it were] to accumulate volumes of smoke, as you indulge in odd thoughts!

सुक्लस्स दुक्लस्स न को वि दाया जीवो सयं सारवप वणे णं। संतप्पप दुक्वरिअस्स देरा हक्कारिऊणं सयमेव दुक्कं॥

८६

सायं असायं च सरीरिषट्टे
छमां जहाकममिषवागजोगं।
मञ्जेज जो उकारिसे खुहस्स
न उध्यिवेजा च बुहागमिम ॥

6

निसाविरामे दिअहो समेद दिणाबसाणे च उवेद राई। तदेव विस्से सुहदुक्खनकर्म नाउं अधीरीमवणं न कुन्ना॥

66

उदेश रागोऽत्यमुवंश रागो
सहस्सरस्सी विश्वो जहेस।
तहा महन्ता वि समत्तजुत्ता
उवागम आवय-संपयाणं ॥

None is the giver to an embodied soul, of happiness and misery. It itself generates them. In reality, it itself invites misery through its immoral conduct and then becomes afflicted.

86

Happiness and misery pursue human beings owing to the rise of various kinds of Karmas. So one should not be infatuated with pride at the attainment of prosperity; nor should his mind be agitated at the approach of calamity.

87

When the night ceases, the day breaks and when the day closes, the night falls; in the same way a wise man knowing [the revolutionary turns of] the wheel of happiness and misery in this world, should never lose his mental balance.

88

The sun is red when it rises and also when it sets; similarly the great men are and remain the same in glorious prosperity and overwhelming calamity.

जहु आलं हाडयमिगताने
सिआ महंतो तह आवयाय।
दुक्खप्यसंगो खलु सत्त-हेमपरिक्लणाप कसवहिश्रका

९०

पत्ता विपत्ती नियमेण मोम्मा वारिजय जेव दुशाणको खा। करेज से संसहणं समेण चयोऽन्नहा कम्मिअसंकटाणं ॥

९१

अप्याणक्रवेण तणुं विअंता विअंति नेथं खलुको अहं हि। एअस्स णो सस्सरणं जगस्स सुवे भमो फुज़इ केरिसोऽवं! ॥

९२ -

महंतमायंसमुवेअवन्ता सस्वसक्खाकरणे जयंति । रुद्धे सस्वम्मि न किंचि प्यं न सिज्झपऽनपमुहस्स सेगं ॥

As gold attains purity in fire, so also the high-souled one in calamity. Truly the time of calamity is a touch-stone for the golden character.

90

The adversity that befalls one, has surely to be undergone. It cannot be warded off by any kind of evil reflections. So one should suffer it with patience. Otherwise there would be increased the ties of karmas. [It does not denote not to remedy; proper correctives essentially deserve to be taken.]

9

Those [with the idea of super-imposition of their self] who identify their bodies with souls, do not realize their true nature—they do not know who I am. This world has forgotten its own self. Oh, of what sort this bewildering delusion of one's own self is!!

92

Those who have firmly fixed their highest ideal, strive for self-realization. Self-realization leaves nothing to be attained. Real welfare cannot be achieved by one, who is not directed to the soul (317,414,62) i. e. who does not work with a view to attain self-realization.

इमो जणो माइमुहो सिसुत्ते तारुण्णकाले तरुणीमुहो व । जरागम पुत्तमुहो हवेइ, न मोहलुकोऽप्यमुहो तु होइ॥

९४

पुज्वं पुरीसिम्म किडिव्य होजा तथो पुणो वम्महगङ्गहो ऊ । जरमावो अक्रमणे जराप सिआ मणूसो न पुणो मणूसो ॥

94

संपाविडं अप्पणयं विकासं लिच्छंति देवाणि बि, माणुससं। तमेव कि तं मइलीकरेसि ? संसारपावासुअ! सोबसे कि ?॥

९६

संबंधियं साधिउम्सुओ सि

परं सहाऽऽगच्छिर जेव किंचि।
तुमेऽत्थि चे किंचण बुद्धितत्तं

चितेष्ठि ता सासयमंगछस्स ॥

This human being has a leaning towards his mother in his infancy; towards his young wife in his youth; towards his sons again in old age: but a fool as he is he has never any leaning towards self.

94

This human being [in infancy] is rolling in filth like a hog, and afterwards [in youth] he is swayed by passions like an ass; and after then he resembles an old ox when overtaken by old age; but he never acts like a true man in his whole life.

95

to obtain spiritual elevation, then why do you defile the same? O wanderer in the world-revolution (संसार)! why do you slumber?

96

You always remain eager to achieve worldly objects; but nothing will accompany you. If you have something of intelligence, think of the way of eternal welfare.

जुण्णा जरा कि मरणं मयं कि गया हया कि जुवया सया कि ? । कि संपया निश्चल-ऊसवा वा जं मोहपासुत्तमणो सया सि ? ॥

96

मणोषलं इंदियपाडवं च सत्थं सरीररस च विज्ञप जा। उत्तच्छ काउं पुरिसत्थिसिद्धि बुड्दत्त्रणे किंचण ते न होही ॥

९९

नियो वि रंको छुहछीणकुच्छी बली वि होजाऽऽमयजन्जरो स । बच्चेज हेट्टं पुण उन्नओ वि उवस्थिए कम्मणदुव्यिकांगे॥

१००

कम्मुब्भवं नाडयमेअमित्य विराद् अव्मं सरअस्स वाटऽसु । अस्सिं पर्वचे फुडनिग्गुणते भवं सुद्दी मोहवसंवयो णो ॥

Has old age lost its sting? Is death gone from this world? Are diseases impotent? Is youth everlasting? Will prosperity in permanent? Why do you then remain in illusory sleep?

98

So long as mind is active, so long as senses can work and so long as the body is sound, try to realize the ideal of life. In old age you will not be able to do anything.

99

When Karma is ripe for painful consequences, even a king becomes a pauper with belly emaciated with hunger, even the strong decays with diseases and even the exalted is reduced to degradation.

100

The whole phenomenal world is a drama acted by Karma. It will vanish in a moment like a cloud in the autumn. So a wise man should not allow himself to be deluded by the phenomenal expansion apparently unsubstantial.

बुहाणि भोच्चा सुबहूणि जत्थ सरीरिणो जम्मणमावहंति । द्र्टूण तं ठाणयमेव भूयो पावंति मोशं हह मोहलीका !॥

१०२

सुहाहिलासेण जलन्तकाम
इंगालजालासु निअं खिवंति ।

मोइंधलत्ता सलहव्य किंतु

बाहा सबक्का फलओ मुअंति ॥

१०३

पसा मई चे विसयाणुसंगा समं समागच्छिर कामविसी। तमेअमजाणविअम्भिअसं अज्जेण विषद्व विवद्दप हि॥

१०४

परिद्विआ जत्थ सरीरसत्ती
अहिद्विओ जत्थ मङ्ग्यगासो ।
धवद्विआ जत्थ सुरूव-कंती
मोहेण तं हम्मङ विज्ञमेव!॥

The embodied beings become extremely glad when they again look at the place from which they take birth, suffering immense misery. Oh! of what kind is the play ol passion?

### 102

Men like moths, through blindness of infatuation, cast, themselves in the blazing flames of the fire of passions, in order to achieve happiness, but consequently they have to shed hot tears.

#### 103

If you believe that passions will subside with the indulgence of sensual pleasures, then this belief of yours is the result of ignorance; because, on the contrary, the passions are greatly excited by enjoyment as fire is more inflamed by pouring purified butter [Ghee] in it.

#### 104

By yielding to illusory attachment one destroys one's vitality [elixir fluid] which is the source of bodily strength and which develops intellectual powers and charming loveliness.

धोअं वि वेरमासुहारसेणं जाएइ चित्तं महलं पुणाऽऽसु-। विआरहेउस्स उवागमिमा, अप्यं हु अप्या अवलो हणेइ॥

१०६

जहेंदियासा मणरूबसूओ जुन्जेइ तेऽत्थेसु तहा चलंति। पाडंति गहे पुण मूदमत्तं हा! केरिसं एस परासयत्तं!॥

१०७

जयत्तर्इसासणसत्तिओ वि
मणोयसीकारवळं पहाणं।
सच्चो पट्ट सो न विकीरप जो
विकारसामगिसमीवगो वि॥

१०८

झेयत्थिरो सुद्धविवेगबोहो पचंडिंधज्जो विसया निअसो। अज्झण्यभावासिंदेलो भवे चे कुजा सरो तस्स विसंदुलो किं!॥

The temptations being near, the mind though purified with the nectar of renunciation, becomes at once defiled again. Indeed, the feeble soul degrades itself.

106

The senses proceed horselike to those regions [objects] to which the charioteer-mind leads them, and they cast down the ignorant soul in an abyss. Oh! what a servitude is this?

107

The strength of curbing the mind is superior even to the ruling power of the three worlds. He is truly great who is not affected by seductive passions even in the midst of immoral impellent forces.

108

- If one intent upon the ideal, endowed with unstained discrimination and indomitable courage, and averse to sensual pleasures, be absorbed in the contemplation of self, Cupid is powerless before that person.

पसोऽत्य सारो कतिवस्स सत्य-सत्यस्स सन्वेहि समस्सरेष । साहिज्जमाण सुविसारयेहि-अप्याणसाहीणयमावहेजा ॥

११०

स एव घोरो स च एव बीरो
स एव विज्ञं स च एव साह ।
जेणिदियाणं अवरिं ससत्ता
वित्थारिआ माणसनिज्जयंण ॥

१११

सव्वप्याणिकिबुल्लभावहिअया मोसाविद्वणायरा थूणतासमुद्दा तद्दा अविलिआ सम्बंभचेरव्यया । लोहोसारसमावद्दा स-धुषआ दोसेसु अदंसणा उज्जू वंकभवाऽऽमयाण भिसआ वंदे अदं स्रिसा ॥

११२

वंदे तत्तवुहा अमोल्लसमयासेज्ञाणुमण्णा तहा
तिण्हापासुघणाघणा भवतरुपारोहपस्वमा।
आलिहा गर्वा खमं अदरिआ विद्वायकामासया
वेरगोण्झरपञ्चया पलिविअप्पोद्दाममोहदुमा॥

This is the essence of all scriptures, unanimously proclaimed by all the learned:-Secure self-control.

110

He alone is courageous, he alone is vigorous, he alone is learned and he alone is a saint, who gets mastery over his senses by curbing his mind.

111 ...

I salute to the good whose hearts are wet with compassion for all beings, whose acts are not stained by falsehood, who are averse to theft and deceit who are fully chaste, who are able to check the torrents of greed, who are admirers of others' virtues and indifferent to others' defects, who are straightforward and who are physicians to cure the disease in the form of perverse Samsāra.

112

I bow down to them who know the truth, who are lying on the precious bed of equability, who are the showers of rain to the dust of avarice, who are an axe to the sprout of the tree of Samsara, who have embraced high forbearance, who are free from pride, who have dispelled sensual desires, who are a mountain to the fountain of disattachment and who have burnt the terrible tree of delusion.

सुद्दाकंसी सच्चो पययह तयत्थं तिहुअने किलेसाणुक्केरा अवह अणुद्दोन्तो तद्दवि सो । तपवं संसारं मुणिज विसमं दुक्समङ्गं महत्या निस्संगीहविश्व निअ-अप्यस्मि रमप ॥

## ११४

पुष्णाणंदोऽयमणा परमब्लमओ सुद्धचेयन्नरूवो सव्युक्तासिण्यासो तहिब पविसिउं कम्मुणा हा! जडेणं। नीओऽच्चंतं मिलाणि अह विमलदसं नेउमेशं जहत्या पुन्युत्तं पत्थ भूयो सुमरह सुदढं कम्मधारी स मोहो ॥

## ११५

काउं सत्थं हिअयकमलं चत्तवज्ञाप्पसंगं सम्मारामे समुविवसहऽत्तस्स उद्धारणत्थे । आलोइत्था अइ!सुमइणो!ऽणाइवद्धस्स सम्मं होज्ञा सप्पावरिमवदयो मुक्खरायो विको णु!॥

## ११६

इच्चेवं गिहमहिणो वि समणे सन्भावणालंबणा अज्ञापं विरयंति चारुचरिआ सस्साहणाराहणा । एएणेय पहेण ते वि भवओ मंख्यिज्ञरं भीसणा इच्चेवं परिभाविओ पदमओऽज्ञ्यणोवएसो मणा ॥

All beings of the three worlds long for happiness and they strive hard for it, still they suffer various kinds of miseries. It is for this reason that the wise, knowing this Samsara to be full of dreadful calamities, give up all illusory associations and absorb themselves into the realization of Self.

114

The soul is by nature full of bliss, pre-eminently powerful, pure consciousness, an illuminator of all the universe; but alas! such a divine soul is completely defiled by stupefying Karmas; so, now you should try hard to invest it with its purity. Firmly remember, ignorance is the root cause of Karma.

115

Oh, wise persons, quiet your lotus-like heart extricating it from all phenomenal objects, and then encamping in the garden of peaceful quietude consult yourself for the elevation of Soul ensuared in the meshes of Karmas from times immemorial. What prince of fools even would bear antipathy towards his soul?

116

Thus even householders, endowed with good knowledge and conduct, paint the spiritual wisdom on their hearts, resorting to highly elevating thoughts; and thus, by such means even they become liberated from this formidable Samsāra. Here in the beginning, is in this way explained the brief spiritual teaching.

## सत्यविसारय-जइणायरिज सिरिविजयभम्मसूरि-गुरुचरण-सीस

णायविसारय-णायतित्य ग्रुणिणायविजय-विरहर

# अज्झत्ततत्तालोए

संबोहणाणामं पढमं पयरणं समत्तं। <u>'पुव्वसेवा'</u>

जोगाहिरोहो जर दुकरो णो कि दुकरं ता भुवणत्तये वि । जोगस्स भूमीअ समागमत्थं दंसिज्जपऽयं पदमो उवायो ॥

٠ ۽

भत्ती गुरूणं परमप्यणो य आयाग्सुद्धी चरणं तवस्स । निस्मेअसहेसविविज्ञाअतंः ः पसा पिकत्तिज्ञाई 'पुव्यसेवा' ॥

3

पिआ च माआ च कलागुरू च 🗆 बुद्दा पुणो ताण कुडुम्बवगो । धम्मपगासपत्रणा च सन्ता गुरूण बमा। समुदीरिओऽयं ॥

X.

कज्ञो पणामां विणयंण तस्स चित्ते वि तस्सिं बहुमाणवित्ती । विणीअभावी पुरश्रो अ तस्स नावण्णवायस्य निबोहणं च ॥

Nothing in the three worlds is difficult, if the practice of Yoga be not so. Below is described the first means of achieving this task.

2

The following constitute what is termed [by Haribhadra Achārya's Yoga-Bindu] Primary duty [Purva sevā]:—worship of the elders and of God, purity of conduct, practice of religious austerities and absence of aversion to final Beatitude.

3

Parents, teachers, elders in the caste and saints devoted to preaching conducive to spiritual good—these constitute the class of elders [Guru-Varga].

4

These elders should be saluted with modesty; feelings of respect for them should be cherished in heart; courteous behaviour should be adopted in their presence; and blasphemous talk if carried on regarding them, should not be listened to.

Ų,

पुज्जसमम्मापिअराण अज्जं ओमाणकारी लहुची बुद्दो वि । सबज्ज कि धम्मगुरुस्स पाया ? अबद्धमुलो न हि एहए दू॥

દ્દ

महोषगारा जगिषस्तुआ ते कायव्यमज्जं खलु सि उपत्थी । मोहाउला ते परिदृमिउं ते जे धम्मकम्मं चरिउं महन्ति ॥

9

बुड्ढस्स संन्वा गुरुलोगसेवा गिलाणसेवा पुण अत्तसेबा । संसाष्ट्रणं जीवणमंगलस्स संवापहाणो हि मणुस्सधम्मो ॥

1

पबुद्धतत्ता अणपक्खवाया महत्त्वया सम्गुणगारवा य । धम्मस्सद्दवस्त च बारणिम पट्ट गुद्ध संत-गहीर-धीरा ॥

Respect for parents is the first essential. A man though learned, is unwise if he disrespects them. What, can such a man propitiate the religious preceptors? A tree which has not taken deep roots, is sure to remain stunted.

6

They [Parents] are well known benefactors [i. e. all are under a load of innumerable obligations rendered to them by their parents]. To serve them is the first duty. They are ignorant, who having tormented them, wish to go on performing religious practices.

7

Service to the aged, to the elders, to the diseased and to the distressed is the instrument of making life auspicious. Indeed, service is the essential duty of human life.

8

They are religious preceptors [Gurus] who know the essence of true Knowledge, who are impartial, who practise great vows [Mahāvratas], who possess greatness by their sublime virtues, and who being tranquil, solemn and patient are clever in preaching the religious principles.

तहाविहा ते गुरबो भवम्म संयं परं जो तरितं जयन्ति । सरीरिजो उद्घरितं परा बि, परोवयाराय हि सप्यत्ती ॥

१०

उच्छन्नरागाइअसन्त्रदोसो समस्ततत्त्रप्ययङ्ग्यबोहो । स पुण्णसुद्धो भयवं परण्पो साहिज्ञप <sup>(</sup>देव' प्याभिद्देशो ॥

११

रागेण देसेण वयं पपुण्णा तहेव देवो अवि संभवे वे । को तत्थ अम्हासु च ता विसंसो चिवंचिउं सम्मर्गोऽरिहंति ॥

१२

अरागभावो पुरिसत्थसञ्ज्ञो देवस्स तत्तं परमं तमेव । छीनेसु रागाइअद्सनेसुं पुन्नो परो सज्जमुदेर जोई ॥

Not only do such teachers try to cross the world-ocean, but also try to help others to cross it. Truly the good always work for the benefit of others.

10

The entirely pure Supreme Soul who is free from all faults as attachment etc. and whose Knowledge is all-illumining is called God.

11

If it is possible for God to be full of attachment and hatred, like us-the mortals, then there is no difference between Him and us. The wise may properly distinguish this.

12

by efforts. This is the very characteristic of God. When impurities such as attachment etc. are totally wiped out, then only there arises the divine Light of Omniscience.

जो वीअरायो परमेसरो सोऽ-पियं पियं वा नहि तस्स किंचि । रागाइससाऽऽवरणाणि. ताप जोगे न सुद्धो न च सव्यदंसी ॥

१४

अम्हे सरामा भयवं विरागो
अप्य ग्णुणो अम्ह स सव्यवं ।
सोऽणंतविज्ञो वयमप्यविज्ञा
अम्हाणमारज्ञतमो स तम्हा॥

160

गुणाण से संसरणा सचित्तसोहप्यवीणीमवणं हि पूआ।
दोसाऽवणेडं चरिअस्स सुर्द्धि
निम्माणिडं कम्मविही समगाः॥

१६

विखासकरजं विविद्धं विदेउं
सवा सुद्देणं समयो मिलेखा ।
संपत्थणाप परमेसरस्स
नेवाऽवगासोऽहह को पमाषो ! ॥

He who is devoid of passions is God. He has no likes and dislikes. Attachment etc. conceal Reality. They are the veils to the Soul. How can one swayed by them, be called pure and omniscient?

14

We are passionful, God is dispassionate. We know little, while He knows everything. We are of little power, while He is possessed of infinite power. He deserves, therefore, to be worshipped by us.

15

To try to purify the mind by meditating His virtues, is really His worship. Indeed, the sole object of all religious rites, is the purification of conduct by removing evils in it.

16

Some-how we always continue to spare time for chatting with friends and for enjoying diverse pleasures; but alas! we do not spare [even a short] time for the prayer of God.

अप्युमर्रेष किर बत्यवीष जस्सित्य चित्तं सिहिरं जनो सो । समिष्यं भागवरं विभूरं छटेर ओआसमवस्समेव ॥

16

लोआववायंगवईनिरासो
सुदाहिणतं च क्रयण्णुया च !
सञ्जत्य निदापरिवर्ज्ञणं च
संतत्त्वो संगयभासिरतं ॥

. १९

उरालया द्व्ययवज्ञणं च क्यण्यदण्णापरिपालणं च । नालस्सवस्सं पुण अमाहो च जोग्गेसु कज्जेसु विवंगजुत्तों ॥

२०

सम्पत्तिज्ञोगे णमिरत्तणं च देण्णं न दुक्खेऽज्ञव-म**द्धा च ।** महन्तमगो च समारुख्क्बा अगिद्धया अग्न**हिउज्जयनं** ॥

The man whose heart longs for the real exaltation of his soul, does surely manage to get time for the worship of God.

18

Abandonment of scandalous paths, readiness to share others' burdens, gratefulness, abstention from speaking ill of others, praise of the good, necessary speech proper to the occasion.

19

Liberality, refraining from wrongly spending money, keeping of one's promise, not being subjected to idleness, reasonable persistence in proper work,

20

Politeness in prosperity, loftiness of mind even in poverty, straightforwardness, gentleness, desire to follow in the footsteps of the great, contentment, zealousness to do good to others,

सिद्धंतहाणी न य लोगभीप सम्बत्य ओचिषाविधायगसं। प्रबंपयारो सयमुहणिजो जोगो सयायारविही सुहीहि॥ [पक्षिं कमानगं]

सजीवणं केरिसमारपद सुनोद्दं जोगपहारुवन्त् । तमंकिञं जेण विचारयाणं फुडं भवे माणसभूमिआप ॥

23

तयो निरुवीअ बहुप्ययारो जहस्सस्ति उचिओ स काउं। देहस्स सुद्धी हिअयुद्धस्तं विवंगओ जल्प करिद्धमाने ॥

२४

किंचिव्यहाए अपि सम्भविम तत्थाऽऽयरे जेव पयस्त्रजिल्डं । अन्भासओं सो सुअरो हवेजा कट्टं विजा कत्थ च अत्थसिकी ॥

Adherence to one's principles in spite of the opposition of the people, and aptitude for always doing the right thing at the right moment—these, the good persons should understand, constitute the rules of good conduct.

22

From this, it will be clear to the considerate ones to what moral height a man who wishes to tread the path of Yoga, must raise himself.

23

Austerities are of various kinds; a person should practise them according to his capacity. If the austerities are properly practised they purify the body and ennoble the mind.

24

Even though some pain may be caused by the religious austerities, yet a man should not view them with dislike. They become easy through practice. Can there be any success without endurance?

अप्याणलाहे च सरीरलाहे उवोसिअं होजार स्वओंनि । मला सरीरस्स मणस्स आवि हेस्सण जीअं विकसावय जं ॥

२६

विसुद्धअप्पाणसमीववासं
ओआस-अत्यं पमणंति धीरा ।
कसायनासं विसयाणुसंगबायं विणा सिजार नोक्यासो ॥

२७

न बत्यवो भोअणमत्त्रधम्मो
देहस्त संगेष कृरिज्ञप उ ।
जुत्तो अणाहार-महापयत्थं
ससत्तिओ अध्यसिउं तयो ता ॥

२८

दुर्ভियतणा अक्षिमिरे न जत्थ जोगा च संपार्शवरे न हाणि । अक्खाणि जो जिद्धारिर पुणाइ कुजा तवं तं सुविचारजुत्तं ॥ Religious fast, which is very useful to soul and body, elevates life by dispelling physical and mental impurities.

26

According to the wise the word Upavasa [fast] means dwelling near the pure Soul. It [Upavasa], in reality, cannot be accomplished without the removal of passions and worldly pleasures.

27

Eating is not the real nature of soul. It is due to its contact with the body. Therefore it is proper to practise austerities according to one's capacity, in order to attain that high state where the need of food etc. vanishes.

28

These austerities should be wisely performed, so that evil thoughts do not distract the mind and the resulting powers [of body, mind and speech] and senses are not impaired.

रोगारउप्पारअपारवस्से कहं मणुस्सो सहप समगं। अपाणकल्ळाणनिबंधणं तु तवं न सेच्छार समायरेर!॥

३०

वयंति संताः पडिवज्जप च
भवस्त दावव्य भयंकरसं।
विचित्तरुवा पुष्क कम्मसिट्टी
ता भोगकीडीभविउं न जुसं॥

३१

चायण मुत्ती न पुणाइ भोगा भोगा च रोगा च भयंति मिस्ति । भोगण मोक्स्तो उवस्त्रभण चे जोगस्स किं, को च भवे अङ्क्तो ? ॥

32

अन्तस्सरीरं पयरंति कम्म-पच्चित्थणोऽणंतवलणवाहा । अन्नं पवस्सं जद्द पोसणिज्ञा नग्नं पवस्सं जद्द सोसणिज्ञा ॥

Man suffers all pains when he is subjected to diseases and the like; but he does not willingly practise religious austerities for the sake of spiritual welfare!

30

The wise declare and the truth is brought home to us that this phenomenal world is terrible like conflagration, and that the Karmic forces are excessively odd. Such being the case, it is not proper for a human being to be enjoying worldly pleasures like worms.

31

It is renunciation and not worldly enjoyment that leads one to Emancipation. Sensual enjoyments and diseases are close associates. What is the use of Yoga and who will remain transmigrating from one life to another in the world [Samsāra] if it is possible to attain liberation by enjoying pleasures

32

Enemies infinitely powerful in the form of Karmic forces reside in this body. Food should be taken if they are to be nourished and avoided if they are to be [dried] destroyed.

सम्गाइओ चे तब-आयरेणं कट्टस्स सम्मं सहणस्सहावो । हिआवहो होइ सहस्सहुतं यहो न होही मरणक्सको बि ॥

38

भुती सहं वा रसविज्ञिआ वा थेवोण-क्रुच्छी, मिअवत्युहिं वा । मिट्ठासणाणं पि समत्त्रओ वा उप्पालिआ सा वि तवस्सकवा॥

34

गहरस दूरीकरणं तकोऽस्थि पतं रहस्सं इह तस्स सम्बं। धन्ना रमंतेऽस्थ विवंगदीच-प्योव्मासिअप्युन्नइदेखम्मा॥

३६

कन्छाणक्रवो परमोऽववमाो भवाहिणंदा गरिहेदरे तं । अन्नाणसामज्ञमिणं, न तत्ता सुहस्सक्ष्वं परिज्ञाणिरे ते ॥

If the lesson of endurance be learnt through the practice of austerities it becomes useful in many ways; even the pangs of death are lessened thereby.

34

Taking meals once a day, taking flavourless meals, eating less than necessary, taking temperate meals and the eating of very delicious food with indifference—these are also varieties of Tapas.

35

Abating sensual desire is the very essence of Tapus. Blessed are those who delight in it treading the paths of spiritual development illumined by the light of discrimination.

36

Liberation, which is the stage of highest welfare, is censured by those who feel happiness in worldly pleasures. But this is the climax of ignorance. They do not know happiness in its real nature.

₹ø

संसारभोगे सुहमव्बिर्ज़ं
मण्णन्ति जे लुत्तविवेगनेता ।
निस्संअसं ते णणु णीरवन्ता
इयाययं नाणिमहास्रवाणं ॥

3८

सुरसाउभुत्ती महुरं च पाणं
मणोण्णवत्थाहरणाइधाणं।
इस्रो तओ प्रस्टबं जिहेहं
वयंसगोही सुमुहीमुहं च ॥

39

इच्चाइअं सम्ममणेगहवं संसारवासे पगडाणुभूदं। मोक्खे कुदो परिसखेडयस्स लड्डू पसोरेंति जणे कुबोहा॥ [ खुम्मं ]

संसारमोगेसु सुदं जनेव पडिज्ञप तं सन्तु दुक्समित्य । चुच्छत्तणाओ, खणभंगुरत्ता, मीसालिअत्ता विअणोलिहिं च ॥

Those blinded by ignorance who believe unparalleled bliss in worldly pleasures, disregard Absolution. Such are, indeed, pitiable from the point of view of the wise.

38-39

Delicious food sweet drinks, charming dress and creaments, freedom of movements, parties of friends and company of beautiful women—such and other kinds of happiness are apparently experienced in this world; but they are absent in the Absolution. Persons of perverted knowledge spread such poisonous and pulatable notions [as sweet-balls] among the ignorant.

40

Whatever happiness is conceived to exist in the enjoyment of worldly pleasures is nothing but misery, because it is valueless, transitory and mixed with various kinds of terments.

कम्मणणासणभवं अणंतणगासजुत्तं सुहमन्बिहज्जं । विन्दू तिलोईसुहमिथ जस्य मुत्तीअ वम्फेज्जह को सुही **मो** ? ॥

४२

पवं च मोक्खापडिकूछिवत्ती
सिरोमणी वज्जरिओ उवाओ ।
जस्सि थिप निव्यक्षप परो वि
उवायरासी इहरा निरस्थो ॥

83

इच्चेय जोगणुदुमाहिगारि
पवत्तणं सीसिअमत्य ईसि ।

जहव्य मगो इह संचरन्ता

सम्मत्तिणो गंठिमिआअ होन्ति ॥

યુષ્ટ

विमलं खलु तत्तदंसणं

इह 'सम्मत्त'पपण बुबाइ ।
अववगापुरप्यंसणं

न भवं मुद्दमपाविअस्स णं ॥

Who will not long for the attainment of that unparalleled happiness accompanied by infinite [spiritual] light, which is the result of the destruction of all the Karmic forces and before which all the pleasures of the three worlds, are nothing?

42

So inclination towards Absolution is the chief means, in the presence of which other requisites, if absent, become available, while in the absence of which all other requisites of Yoga, are of no use.

43

Thus is shortly described the mode of conduct which a novice in the practice of Yoga, should follow. Those who observe it properly, are able to cut off the Karmic knots, and attain right belief ( ).

44

The unsulfied perception of The Truth is called Samyaktva [right faith]. This right faith is the passport for admission into the city of Liberation. Without this passport, no one is entitled to Liberation [Moksha].

सत्यविसारय-जड्णायरिश्र सिरिविजयभम्मसूरि-गुरुवरण-सीस

> णायविसारय णायतित्व श्रुणिणायविजय-विरहर

अञ्झततत्तालोए

'पुटनसेना'गामं नीजं वयरणं समर्च।

## तीवं प्यर्वं ।

## अहंगजोगो

ą

मोक्खो स दुक्खाणणुविद्धमे**दाऽ-**णंतं सुहं सासयमत्थि जत्थ ।
समगाकम्मक्खयलक्ष्म्यणो सो
न निच्छई कम्मलवे वि सेसे ॥

२

सःगाववगा पिहमेव संति सगा हि पाओ भवपः, न मोपसा । सगो सुहं इंदियंजं सतावं मोक्खे सहवं अदुहं अणंतं ॥

3

अणा सकमा पुण वीअकम्म।
संसारिओ भण्णइ तत्थ अज्ञो ।
दाविज्ञप निव्युअ-मुत्त-सिद्धबाहाइसदेहि अकम्मओ अ॥

R

णुट्वीअ जोगस्स यहं पुराण-जोअण्णु-संता अववगाहेउं। अट्टंगमंत्रो स पुणो पसिद्धों आदृण्य तत्थ कहेउमंण्डि॥

Final emancipation is that state where there is boundless and eternal bliss unalloyed with miseries. It is characterised by the destruction of all the Karmic forces. Final beatitude cannot be attained so long as there is left even an iota of Karma.

:2

Heaven and final beatitude are quite different states, because one is certainly to fall down from heaven, while there is no such lapse from final beatitude. The happiness in heaven is derived from senses, and is alloyed with affliction, while that in final beatitude, being of the very nature of the Supreme Soul, is infinite as well as is unmixed with misery.

3

Souls are of two kinds, namely, those subject to and those free from the forces of Karma; the former are termed embodied beings (संसारी), while the latter are designated Nivrita, Mukta, Siddha, Brahma etc..

4

Ancient saints conversant with Yoga have chalked out to us the path of Yoga for the attainment of Absolution. It is treated under eight heads. A brief exposition of it will be attempted here.

ષ

जमिनयमाऽऽसम्माना-यामा पश्चाहिई अ धारमयं-। झाणं तहा समाही इअ अट्टंगानि जोगस्स॥

દ્દ

तत्थाऽहिंसासच्चाऽ-तेअव्यंभापरिगाहा व आधा। णियमा सोअं तोसो तव-सज्झाया तहंस-पणिहाणं॥

S

पगंतओ जुत्तिसहा सरीरसरीरिणो णेव अभिन्नयाप।
परो भवो कस्स हि संभवज्ञा
नासे सरीरस्स सरीरिणासा?॥

4

पषं न पगंतवुधत्तणं पि
जुत्तं सरीरस्स सरीरिको अ।
पवं पि हिंसा उववज्जय णो
देहिस्स देहस्स विणासणे वि॥

Self-restraint ( যম ), observance of religious and moral rites (নিযম), different postures of the body (সামন), suspension and suppression of the breath (মাআযাম), withdrawal of the senses from sensual objects ( মন্যাহার ), concentration of the mind (খাবো), contemplation (খাবা) and profound meditation (মামি) - these are the eight stages of Yoga.

Non-injury (अहिंसा), truthfulness (सत्य), refraining from stealing (अस्तेय), celibacy (अस्तेय), renouncement of all sorts of property (अपरित्रह)—these constitute restraint [Yama]; while purification (शोच), contentment (सन्तोष), austerities (तप), study of spiritual truth (स्वाध्याय), and contemplation of God (इंग्यर-प्रविधान) these form religious observances [Niyama].

It does not stand to reason to say that the body and the embodied soul are absolutely connected, because if we suppose the soul perishing with the body, the existence of the other world remains unaccounted for.

Neither can it be reasonably maintained that the soul and the body are absolutely separate, because then the soul would not feel distress by injuring the body and so there will be no Hinsā even if the body of a living being be destroyed.

۲,

मेहाविषो ता पडिपंति देहा

भिन्नं पि देहावरियं कर्हवि ।

जोगा अभिन्नंति सरीर-घाप

भवं वहा तं णिगदंति हिंसं॥

१०

आ कीडया आ य सुराहिराया सव्यत्थ जीवेसु सुहासुहस्स । पियापियत्तं परिचितिऊण कत्थावि हिंसायरणं न कुजा ॥

११

सरीरिको बल्लह-बल्लहं स पाणा सुवं ताण कप मणुस्सा । सामजल्लिक पि परिश्वयंति ता किंविहं दाणमलं वहस्स ?॥

१२

अभ्रस्स चित्तंबुरुहस्स खेअ-हिमोदगेणं पगिलावणे वि । हिसावगासं परिपज्ञरंति कहीकिईप पुण देहिणो किं ? ॥

9

The wise persons therefore believe that the soul, though distinct from the body, has come to be encased in it and that this relation brings about, somehow or other, an identity between them. Hence the pain caused by hurting the body or by the loss of body is called injury [Hinsa].

10

All the creatures from Indra down to a worm like happiness and dislike pain. Taking this into consideration, a person should ever refrain from doing harm [to others].

11

One's own life [Prana] is the dearest thing to the embodied beings. For its sake alone, even sovereignty is discarded. Can we then conceive of any charitable act to expiate the sin of killing?

12

Even injuring the lotus-like heart of another by the cold water of causing pain, is considered by wise persons to be a kind of Hinsa [injury]. Much more it is a Hinsa if a life is blotted out from the surface of this world.

व पावरेक सुक्याव पायु-च्छेआय वा पाणिवही क्याइ । किं जाअप जीअविणासहेक हालाहलं जीविअसंपयाप ? ॥

18

द्वामु मो कंटकमंगमेत्ता पाणी बहे केट्ड-दुविखओ जु ! । पाणी हणंताऽहव दूममाणा अप्पस्स वेरं परिवड्दवंति ॥

24

हिंसा परस्साऽसुहिबन्तके वि परावयारे पुण बुच्चय कि ? । विस्संगिमिसीरइलक्षणं जो णासी अहिंसं स मुणीअ तत्तं ॥

१६

भम्मो अहिसं अवलंबमाणो हिंसाइ आविष्मवए कहं णु ? । न जाअमाणाणि हि पाणिआओ जम्मंति पोम्माणि हुआसणाओ ॥

The slaughter of beings, being itself the cause of sins, neither brings merit nor destroys sin. Can the deadly poison [Halāhala] which destroys life, ever prolong it?

14

We are pained when even a thorn is pierced in a part of our body, how much then would a being which is being killed, be agonised! Those who kill and torment others increase self enmity.

15

Even thinking ill of others is a Hinsa, then what to say of doing ill to others? He who has understood Ahinsa to be universal brotherhood, has realized the truth.

16

Merit which accrues from non-injury can never accrue from injury. Lotuses which grow in water can never have fire as their source.

परस्स दुक्सीकरणं कसाय-विकारजोगेण कहंति हिंसं। परोधयारणवणिकआप भवे न हिंसा जणणे वहाप॥

१८

असावहाणा वि थिई अहिंसाकज्जम्मि वाहिष्पर णाम हिंसा ।
सद्वेसु कज्जेसु घिओधओगों
भवं सुहेसी जयणापयट्टो ॥

१९

सव्वप्पयारेहि वयं अहिंसं सामच्छिहीणो चरिउं गिहत्थो । थोराण अंगीण निरागयाण संकप्पओ हिंसमवाकरिज्ञा ॥

२०

स हिंसगो बुच्चर जो सरीरा
अहिंसगो माणसओ सहिंसो।
काएण हिंसासयणे वि सुद्धोवओगचित्तो भणिओ अहिंसो॥

Causing pain to others through the influence of passions, is called Hinsa. In a benevolent good action there is no Hinsa, even if pain is caused.

18

Negligence with respect to the observance of Ahinsa, is also a Hinsa. He who is desirous of his own good, should in every action be careful and devoted to the principle of Ahinsa.

. 19

Those householders who are unable to fully observe the vow of Ahinsa, should refrain from intentional injury [Hinsa] to innocent creatures who are Trasa-mobile [moving beings, opposed to Sthavara-stationary-immobile].

20

Those who are mentally violent though non-violent physically, are violent; while those whose bent of mind is piously inclined, though violence is physically committed by them, are truly non-violent.

हवं च जो दुष्यलमाणसिम धम्मो अहिंसा लहर पहट्टं। अओ अहिंसा खलु वीर-धम्मो बीरो दुसम्पालह वीर-धम्मं॥

२२

परिमम सारीरिअसोरिअस्स पदंसणाओ अहिओयसार्छि । सण्णाणिचत्तस्स समित्थिरत्तं हिंसार उक्तिटुबळा अहिंसा ॥

२३

हिंसापस्र पिडिहिंसगतं वंरेण वेरस्स परंपरा य । बलं अहिंसा खलु वंरि-चित्तं णामंद्र, तोसेद्र, वसीकरेद्र ॥

२४

तेओ परो पस परा सिरीमा

इणं परं भगिमिदं महत्तं।

नरिन्द-देविन्द-मुणिन्दमुंद
णमंसिअं सन्दमहत्वयं जं॥

Thus, it is established that those who are mentally weak, cannot practise the path of non-violence. Non-violence is the path for the brave, and only the brave can tread on that heroic path.

22

It is very difficult, say rather very heroic to show forgiveness or to keep equanimity of mind towards the opponent than to exhibit physical prowess to him. The power of non-violence is really superior to that of violence.

23

Counter violence is born from violence; from revenge follows a regular succession of hostility. The force of non-violence is such that before it even the heart of an enemy bows down and it makes him gratified and submissive.

24

This is the refulgent light, it is all—surpassing wealth, it is the best fortune and real greatness; namely the great vow of truthfulness adored by the humble heads of the lords of the human world, of heaven and of sages.

२५ ं

मोसा उदीरिजाइ जिम्म अत्वे मोसावराहम्मि तर्हि च अत्वे । केरिच्छयं अन्तरमिक्सणिङ्जं जुत्ता हि कङ्जेसु तुलासमा घी ॥

२६

घणज्ञणं नायपहाणुकूला वपर को उज्जमओ असक्कं?। आरंभओ धीरिअओ उसज्झा आवज्जमाणा पर्डिकृलजोगा॥

२७

सब्वे वि दोसा पडिसंति संते जहत्थवाप पविअम्भमाणे । मिगाहिराप परिकोलमाणे दंतावलाणं हि कुओ पयारों ?॥

26

गच्छेड लच्छी, सयणा अराई-भवंतु, पव्वायड कित्ति-वेस्ली । अङ्जेव ओहावड वा वि मच्चू छिवेज्ञ धीरो अल्डिअं तु णेव ॥

A man should examine the difference between falsehood and the object for the attainment of which it is uttered. Intellect in action should work like a balance.

26

Who says that wealth cannot be obtained in trades justly and henourably conducted? Of course a man should bear with patience the obstacles which beset his path in the beginning.

27

When the principle of truth fully develops in man, all his faults vanish. Is it possible for elephants to roam where the lion sports?

28

Wealth may be destroyed, relatives may become enemies, ill-fame may spread around and death may approach at this very moment, but a wise person should never tell a lie.

किविस्तव क्षेत्र सरीरघारी सञ्जं पि तं को निगदेज बायं। बुद्दो वि जंपेज क्यांवि मग्मा-विकक्षसं वेरनिवंधणं को ॥

-३०

पुणंति ते सक्कम-अंबुपर्हि
पिच्छीतलं सुन्दरभागधेया ।
जेसि विचारं ववणं तणुं च
मुसा-विसं णो रिअप कवाइ ॥

38

क्च्छो पुलुहो वि हुआसणेणं संदीभवं दुव्वयसा न लोओ। सच्चं वयं अहिवए मुअं जं तं चंदणं को रयणावली को ॥

३२

बला च रुच्छी विसदा य भोगा सत्थेगमगा सयणा समगा। अभो किमत्थं खणजीविअम्मि मुसं वएजा फरुसं व इन्दि ! ॥

A person should not speak even truth if it causes pain to another. Even when asked he should ever refrain from uttering harsh and stinging words which generate hostile feeling.

30

Those persons of enviable fortune whose mind, speech and actions are not contaminated with the poison of falsehood, indeed purify the earth with the prints of their lotus-like feet.

31

A tree even though burnt down by fire, puts forth new foliage, but the wound made by cruel words never heals. Neither sandal paste nor a necklace of jewels is able to give that pleasure which truthful speech gives.

32

For what purpose, should a man resort to falsehood, when the life is evanescent, the wealth is transitory, the objects of pleasure are vexatious and all the relatives are engrossed in seeking self-interest?

अपचयं निम्मवप जणे जं ठाणं पणामेद दुवासणाणं। दोसा बहुत्ता कमसो जणेद न श्रीरसाली अलिअं वपदः॥

38

वयाणि सेसाणि बुहा अहिंसा-सरम्मि पालीसरिसाणि बेंति । सच्चस्स भंगे पुण पालिभंगा अजग्गलं तं खलु विष्पवंजा ॥

3'4

धणं हरन्तेण परस्स दिण्णो दाघो सधम्मोववणे सटेण। न संहिअं सत्थ-सुहं सवेद रुण्णो अमृता अवहा वि भट्टो ॥

36

दालिइ-दोहमा-अकित्ति-देह-च्छेआइअं थेअ-फलं निपउं। सत्रामणिज्जं न हु किं पि थेअं छुच्छं पि गेज्झं न बले अपुच्छं॥

which creates distrust among people, which produces wicked desires in the mind and which gives rise to manifold sins one after another.

34

Wise persons believe all other vows to be embankments of the lake of non-injury. So swerving from the vow of truthfulness, is pulling down the bank and then the water [of non-injury] flows unchecked.

35

A vile person who robs another of his wealth, burns the garden of his own religious merits by doing so. The stolen wealth does not allow a man to enjoy it with ease. That wretched person is thus deprived of happiness here as well as in the next world.

36

Seeing that poverty, bad luck, infamy and mutilation of body, etc. are the fruits of theft, a person should give up this habit; even a blade of grass should not be touched without permission.

3.0

अज्ञावि णो दिष्टमिणं सुअं वा जं चोरिआलम्बणओ मखुरसी । होसी घणं संचिणिऊण सको महोबभोगम्मि अभिग्मलसं ॥

36

जो चोरिआ-डाइणि-लंपडो सो सत्थं व हारीअ परं परंतु । दिहिं च विउन्नं क महं च वरं होही कुही पेच्च वि ओसिअन्हो ॥

36

मारिजय जो लहप खणं सो इको च्च दुक्खं, हरिए धणे उ । सपुत्तपोत्तारगणो स जाव-जीवं ति होजा सर बेअ-हित्थो ॥

80

नीआइनीअं खलु तक्करतं अत्येअवित्ती पुरिसत्थ-सतं। पसत्थहत्थस्स य साहुवाओं समंति दुक्खा य परत्थ णाओ ॥

Uptil now, we have neither seen nor heard that a man has, by accumulating wealth by theft, been able to enjoy happiness without a lurking sense of fear.

38

Not only does the unfortunate man who is addicted to the witch in the form of the t, lose peace of mind or health, but also steadiness strength, discrimination, modesty and good state in the next world.

39

alone and that too for a moment, but with the deprivation of wealth a man suffers during his whole life and along with his sons, grand-sons and all the family. The habit of stealing therefore, should be given up.

**4**∩

The habit of stealing is indeed the meanest thing; while non-stealing is the path of right action or the field of manliness. The man whose hands are unstained with sin, is praised, his difficulties, if any, are overcome and he obtains heaven after death.

जिस्स पईवे सलहंति दोसा
जिस्से परिसावसंसी ।
जत्थम्बुनाहे गुणमुत्तभूई
तं थुव्यय केण न वम्हचेरं ! ॥

કર

सहस्त्रभाणुम्मि जहिं तवन्ते नस्सन्ति सञ्जावय-अंधयारा । इहत्थसंपायण-कप्यक्तवे अणुक्लावं जमाउ तत्थ बग्हे ॥

ઇરૂ

सीहासणे वंदर अच्छमाणो
सुरंसरो जा सुर-भनि-अहाँ।
ते बम्हचेरव्ययबद्धचित्ता
माणंसिणो भूमितले जयंति॥

38

कलंति मंता यहए अ किसी
संनिज्झमुग्मत्थइ देवया हि।
अकूरसंसाहिअमंगलिम
परिष्कुरन्तिम वयिम वग्हे॥

Who does not eulogize the vow of celibacy which burns down all faults, as a lamp does moths; which like the moon alleviates agonies and which like the ocean produces the jewels of virtue?

42

Every moment one should be attentive in observing the vow of celibacy which, like the sun shining with full lustre, destroys the entire darkness of calamities and which, like the wish-yielding tree, gives the desired objects.

43

Those high-minded persons intent upon observing the vow of celibacy, to whom Indra, the lord of the gods, humble with pure devotion, bows down, while taking his seat on the throne, are always victorious in the Earth.

44

When the vow of celibacy, which leads to life of highly auspicious state, shines forth, the sacred Mantras fructify, the fame spreads over the Earth and even the gods honour the chaste persons with their paesence.

8'-

अत्बीच भूरि क्टमिल्टक्तो रत्तप्यवाहं विकसावमाचो । मुद्दे प्याकस्थवं सिप्त्तो धीरस्स वंभो सुविचारङक्षो ॥

RÉ

न तं मुत्रं पुर्ण्यानिसायरस्स पहुण्यिरं पामहितं पहाभो । न तं रसं दिव्यफटाणि आनि ' मुत्रं रसं जं विजरेद वंमो ॥

83

जो पाणमूओ चरिअस्स, जो अ

हेऊ परव्यम्हणयस्स, अम्हा ।

निरंह मेहा सरिअव्य सेला

बम्हो महागारवभाणमूओ ॥

86

इहं परिष्टा तहसी परत्थ जम्हा न तं मेरिल्लअ बंगसीलं । आवत्यमेते रमणिक्समंते घोरं व किंपागम्बेज मगां॥

Celibacy which gives immense strength to the bones, which develops the corpuscles of blood and which imparts the glow of vigour to the face, is attained by the resolute only with good thoughts.

46

Neither the full moon nor the celestial fruits are able to give that pleasure and satisfaction which chastity bestows.

47

The vow of chastity, which is the essence of character, which is the origin of unity with the Supreme Spirit and which is the source of intellectual lustre just as a mountain is that of a river, is the receptacle of high grandeur.

48

A man should not give up the path of celibacy which secures excellence in this world and heaven in the next, and resort to such a wicked path which is fascinating in the beginning but bitter in the end like the fruit of Kimpāka.

तथव्य देहम्मि न तावहेऊ भत्तिव्य हेऊ न पुणो समस्स । न यित्त-कालाइवयव्यवंक्स्ती वंभो परं जीयजमुद्भनेडं ॥

40

सामच्छसाठी गिहमहिणो णो जे सव्वहा बंभमहव्वयाय । ते देसओ तं वयमायरंजा सदार-तुट्ठा परक्षरबज्जा ॥

५१

इतिय च धूअं भइणि च अग्मं निअं कुदिहीअ अविष्यसमाणे । झाऊण उमां निअकोह-तावं कुज्जा कुदिहिं न परंगणापं ॥

42

दूरे परत्थीगमणं सपत्ती-जोगो वि मेरारहिओ न जोग्गो । पदस्स पत्तीअ सुसीळयाप सुहासमो दंपद-जीवणस्स ॥ ŧ9

Celibacy, which does not pain the body like religious austerities, which does not subject it to exertion as devotion and which does not require the expenditure of time, money and the like, is a highly powerful life leading upward.

50

Those householders who cannot always and wholly observe the great vow of celibacy, should observe it partially by being faithful to their wives and avoiding the contact of other women.

51

One gets wrath and is pained to the quick, when another looks with an evil eye at one's wife, daughter, sister and mother.

Experiencing thus, and thinking that others may also feel similarly, one should not entertain evil intention about others' wives.

52

When it is improper for one to passionately indulge in the company of one's own wife, what then to say about another's wife. The happiness in married life depends upon the moral purity of both the husband and wife.

विन्जं सरीरस्स समित्थ राखा

हप अ राइम्मि पुरस्स हाणी ।
रक्षेज्ञ तम्हा सरओ सरस्स

तं बम्हसंनाहभरं करिसा ॥

48

सन्वस्सणासो वहरं च चंडं बंधो अ देहंतभयाउस्रचं । परत्थ घोरत्थससंथवो अ परंगणासंगम-दुष्फस्राहं ॥

५५

सारंगनेतं सिरिसव्य कोमछं
पेऊसवाणि महुअव्य उज्जलं ।
समृससंतऽम्बुअगंधि-पव्यणक्ववेस-अस्सं म्हिअपुण्फवासिणि॥

५६

पआरिसि चारकलाकलावं सुन्देरपुण्णं वि परिचयज्ञा । साहारणर्दिध अहवा पर्रात्थ णाउं विवेगी विस-बल्लरिय ॥ [ सुग्णं ]

Semen is the king of the body. When the king is killed, his city becomes a mass of ruin. Therefore the king should be saved from the arrows of Cupid by making him put on the armour of Brahmacharya.

54

Total destruction of property, deadly enmity, bondage, painful fear of the body being hanged and residence in the terrible hell in the next world-these are the penal fruits of coming in touch with another's wife.

3**5-5**6

A discreet man should give up thoughts of another's wife, of a miss or of a harlot, even though she may be fawn-eyed, tender like a Shirisha flower, of nectar-like speech and lovely like a Madhooka flower; even if her face be fragrant with the sweet odour of the fully developed lotus and splendid like the full moon, even if she showers forth flowers in the form of smiles, and even if she extremely beautiful be eminently accomplished in various arts,—knowing her to be a poisonous creeper.

4.3

मण्याति वयषणाउत्ती कामहो विद्वा । कायणाउत्ती अ मिहो विद्वा । ज्ञाजं न साहारणजोसिजा ता सुहावहा होन्ति निसेविजाको ॥

46

विवंगमहो हवए कुसंगसंगण्यसंगा गणिआस्त्रसंगी ।
तहाविहो जेण न सकरेर
वंधू गुरू मोहमहन्यङस्तो ॥

49

कुर्दि पि जाऽऽलोक्स रुच्छि किच्छू सणिद्धनं सेच रद्दिणकं ब । णेहोज्झिनं तं कुणदं सणेहाऽऽ-होवं व कंखेज क्यांवि वेसं ॥

Ęo

देहस्स हाणी दविणस्स हाणी
गुणाण हाणी अ जसस्स हाणी।
पवं महाहाणिघरं मुणेउं
वेसं सुदिही पहिअमाप षो॥

The company of harlots whose thoughts, speech and action do not correspond to one another, yields no happiness to the man [who seeks it].

58

A man attached to a harlot becomes engrossed in the company of wicked persons and thereby loses the faculty of discrimination to such an extent that he, being blinded by temptations, ceases to pay respect to elders and relatives.

59

A man should never seek the company of a harlot who, though devoid of true love in her heart, outwardly shows great regard for him and who out of greed for money looks upon even a leper with an eye of tender love as if he were the god Cupid.

60

By the company of harlots body, money, fame and virtues all are destroyed. Thus knowing them to be an abode of great ruin, one should refrain from their contact.

रूवं समालोइअ मचए जं सरूवमन्मंतरयं तईअं। चितेज्ञ चं थेरिअओ जणो ता सिआ सरंदोलिअ-माणसो णो॥

६२

परंगणासंगद्धआसणिम समाद्धः पाउणिरे गुणाणि । अओ परं किंचि न नीवलत्त अओ परं णो अहमं पि बुत्तं ॥

६३

आवेदभं पत्थ पुमाण पशं जं बंभचेरं विख्यांजणो वि । तप्पज्ञओ तं अरिहेद घेचुं परित्थिदं अप्पणयं निप्डं॥

६४

अप्पाण-लाहं च सरीर-लाहं बलस्स लाहं च गुणाण लाहं। विचित्तिक्रणं सन्मणं च चीरीन काकण सीला न सलेख बाउ॥

If a man who runs mad with the handsome form, ponders calmly over what its inward mature is, his mind would not be tossed to and fro by passions.

62

All virtues are sacrificed in the fire of the evil of seeking the company of a woman who is not one's own wife. This is the climax of mental feebleness. This is the meanest type of human character.

63

The vow of celibacy, which in the foregoing exposition is said to refer to men, will be found equally applicable to women themselves if they think over their own condition.

64

One, having considered spiritual and physical good, and the acquisition of strength and virtues, and thereby being firm-minded, should not swerve from the path of morality.

सहावसिद्धो सुपवित्तवित्ति
आलंबमाणो अकिलेससज्झो । बंभो सयाऽऽणंदमओ भिसंद दीबव्य जीप, उब जं तबाई ॥

६६

रक्खंति जे अवखुडिअं ससीलं तृहं परं अच्छरसापुरो वि । सोण्डीरसालीण सिरोमणी ते तक्कित्ति-तृरा गयणे णदंति ॥

६७

परिगाहा मुच्छा मुच्छणा य
कस्मण्यंधत्ति विलोहऊण ।
परिगाहं सञ्चमवाकुणंति
द्व्वाहरूवं मुणओ विरग्गा ॥

६८

गिहत्थिवत्ती मुणिआ य भिन्ना
परिगाही ता न मुणी गिहिस्व ।
परिगाहीणं च मुणित्तणिमम
न कीस गेहीण भवे मुणितं ! ॥

The Yama of celibacy, which is natural, dependent upon mental purity, easily attainable and which is ever pleasing, shines like a light in life and is the best of austerities.

66

Those are the foremost of the powerful and their glory is extolled in heaven, who, even in the presence of a nymph [a beautiful lady], unbrokenly maintain the vow of celibacy, the best Teertha.

67

Because of covetousness illusory attachment creeps on a being, and illusion forges the bonds of Karma. Seeing this the sages being disattached, renounce all money and other worldly objects.

68

Householdership and Yatihood are quite different states. One who possesses Parigraha—money and the like, is not a monk, but a householder. If we call a man who is coveting and accepting gifts, an ascetic, then why should a householder who also accepts gifts, be not called an ascetic?

परियाहो नाणुचिओ गिहिस्स झुणिज्ञप तेण मुणी परंतु । दव्योदभोगे मयणप्पसत्ति-प्वंसणस्सावि न दुव्वयत्तं ॥

90

हाहासप्यावि धणमाहम्मि

मिलाअप साहुचरित्तधम्मो ।
संसारदुव्वायनिरोहहेउं

साहुस्स साहुं अपरिमाहत्तं॥

७१

मिहत्थवमो अपरिमाहत्त-पहं वलमोउमलं न होर्। अयो कुणेजा स परिमाहस्स पमाणमासप्पसरावरोहिं॥

,92

परिमाहस्साऽक्खिल्प पयारे तण्हा उवेल्लेह अमेरयाण । एवं च पोओ विव सायर्रामः भवं णिउद्देह सरीरधारी ॥

Possessing [limited] property is not improper for a householder, while an ascetic will deserve censure if he has property. If the desire for enjoyment of wealth finds place in the heart of a monk, then what guarantee is there that the desire for satisfying lust will not find place in his heart?

20

The acceptance of wealth though made with a good view, becomes the cause of the degradation of the character of Yatihood. Non-covetousness which is the means of subduing the pernicious whirlwind of worldly life, is essentially important for a monk.

71

Householders are not able to practise the vow of non-covetousness, therefore they should set a limit to their holding of property, so that the currents of ambition may be checked.

72

We should bear in mind that greed obtains unlimited hold on the mind of a man if covetousness be unrestrained; and hence he is undone in the ocean of Samsara, just as a boat [overloaded] sinks down in the ocean.

परिमद्दाऽऽसित्तवसीमवन्तं
मुसंति थेना विसवामिषाचा ।
अग्गी अ आलुंबद्द कामक्रवो
तद्दा निरुद्धांति कसाव-बाह्य ॥

SO

पावस्स वेब्लि असुहस्स खाणि दोसाण अम्मं च वयंति आसं । आसुम्मिणो आसुं चरंति तत्थ न जत्थ तिम्मंसु-सुहंसु-अंस् ॥

ড'ং

होहण्णवो अक्कमिअत्तिलोओ उत्थंघिओ तेहि पयल्लमाणो । देसा वि गेण्हीअ इमं जमं जे पर्वविहा संति गिही वि घन्ना ॥

उह

आरंभभारा भववच्छम्खं परिगदो कारणमत्थि ताणं। परिगदं तेण अगारवन्तो कुजा अवस्तं निययप्पमाणं॥

A man who abandons himself to greed, is robbed by thieves called workly objects, is burnt by the fire of lust and is besieged all around by the hunters in the form of passions.

74

Hope is called the creeper of sins, pit of misery and source of vices. The waves of hope dash violently in the place where neither the rays of the sun nor those of the moon are able to penetrate.

75

Those who have even partially practised the vow of non-covetousness, are able to check the tides of the ocean of greed which has pervaded the three worlds. Such persons though householders deserve to be congratulated.

76

Activity [worldly undertakings involving sims-injury and others] is the root of the tree of worldly existence, and acceptance of property is the cause of this activity. A householder should therefore set a limit to the acquisition of property.

पण अहिसाइ-यमा जहस्ससर्चि चरेउं अरिहंति सब्वं ।
एसत्थि धम्मो खलु सव्यभूओ
साहाविईमा पुण जीअ-णीई ॥

96

जमा अहिंसापहुडी बुहेहि दि-कालाइमजाइअयाविवज्जिआ । ते सव्वभोमा भणिआ महव्ययं वितक्कबाहे पडिवक्खचितणं॥

૭୧

हिंसाइणो संति चितकसंणया
पच्चेअमेष खलु सत्तवीसई ।
कोहेण लोहेण य मोहओ किआकरावणाओ अणुमोअणा पुण ॥

60

नवत्ति मेआ मिउ-मज्झ-तिव्यभेअत्तणा होति जहुत्तसंखा।
पच्चेअमेप मिउ-मज्झ-तिव्यभेपहि भुज्जो तिविहा मवंति ॥
(जुगां)

All should always observe these five Yamas according to their own capacity. The observance of these Yamas applies to all and forms the root principles of conduct in life.

When these Yamas [Ahinsā and others] are not delimited by time and space, etc. they constitute the Great Vows (HEIAA) which are to be observed in all places and at all times (HIAAA). When perverse ideas assail us, we should think of their opposites [and thus dispel them].

Hinsa and others are called Vitarkas. Each of them has twenty--seven varieties. They are either [1] committed by eneself, or [2] caused to be committed by others, or [3] suffered with approval to be committed by others; again through [a] anger, [b] greed or [c] infatuation. We thus get nine varieties. Each of them is again three-fold, according as the sin is of mild, ordinary or impetuous nature. Thus we get twenty--seven varieties. Every one of these last again is further divided under three heads according as it is mild, ordinary or impetuous.

अणंतमण्णाणमणंतदुक्खं

विभावणिज्ञाणि फलाणि तार्णे । एएण उद्योसयमाग्याणं

फलं जमाणं निगद्ंति इत्थं ॥

८२

अज्ञव्ययत्थेरिअसालि-अगो

निसम्गवरा वि हवंति संता। सच्चे वप आगमिए पार्ट

विणुज्जमणावि फलस्स सिदी॥

13

अथेअनामव्वयनिश्वलत्ते

भवे समंता रयणाण सिद्धी।
बंगे थिरे विज्ञमहोदओ आऽपरिगाहे जम्मकहंतबोहो।

**C8** 

जोगस्स दिही पबदंति अह

कमेण अंगेहि सहऽहुहिं ता।
बोहो सुसद्धाणसमित्रओ अ

युच्चेह दिही, पढिमत्थ मित्ता॥

One should well reflect on this truth that unfathomable ignorance and unending misery are the results of them. What result is brought about by the Yamas when they are practised to perfection, will now be stated.

82

In the presence of one who firmly observes the vow of Ahinsa, even creatures with natural antipathy against one another, are quieted down into being friendly. When the vow of truthfulness is determinately practised it fructifies actions without efforts.

. 83

When the vow of non-stealing remains unshaken, there is the acquisition of jewels from all quarters. When the vow of celibacy is firmly observed it gives highly excessive power, and the vow of non-covetousness fructifies into illumination of past births.

84

The wise say that Yoga is practised in eight progressive stages ( ) which are respectively correlated with the eight divisions of the Yoga. Drishti is a perception associated with right belief. The first of these Drishtis is called Mitra.

मिसामवं दंसमात्वि मंदं
कणो तिणग्गिरस इहोचमाणं।
क्योचयारं इह खेअचित्ती
न षट्टणं देसजुअं गरत्थ॥

4

देषाहिदेवे कुसलं च चित्तं पवंदणं संसरणं च तस्त । जोगस्स बीअं इह वर्द्धमाणो गेण्द्रेइ एत्रं सुहभागधेओ ॥

29

संसारवासा विरया असंगा

महञ्वयादं परिपालमाणा ।
आयंसभूआ सुद्दसाहणिम जहोचित्रं सेयद् पुण्णसाली ॥

66

उव्यिक्काया परथ भवक्कावाओ
सामञ्जूष्ठेक अभिगाहा वि ।
कञ्जाण-वाणीण समायरो अ
सङ्द्रा परण्यस्थितवीहणे अ ॥

In this Drishti perception makes a tardy progress. Hence it is said to resemble a spark of the fire of grass. In this stage one does not get tired in rendering service to others; peither is rancorous to others.

86

A fortunate one who has elevated himself to this position, indeed sows the seed of the Yoga consisting of the fond attachment to the Dispassionate One, salutation to and remembrance of Him.

87

And he, the meritorious one, duly serves those who have forsaken the association with worldly existence, who are observing the Great Vows and who are ideals on the path of spiritual good.

88

While a man is in this Drishti, he naturally feels a disgust for the ocean-like Samsara. He ordinarily submits to progressive discipline and has deep respect for religious-auspicious precepts and full faith in listening to the essential principles of spiritual wisdom.

षवं च दिहि पुरमं पषणो षिवापरो दुविस-दसेसु मदो । ओविससंपारुणतप्परो अ निकविओ जोगविसारपहिं॥

. ९०

दुष्योह-घम्मे जलबाहबासी
दुष्यसणदुम्मि सिओ कुढारो ।
सस्संगई जा पगईअ हेऊ
संपाडणं तीअ इहं हवेइ ॥

९१

भंते 'परावसण'णामकाले उक्कोसओ पावद दिद्विमेश्रं। उषागप भावमलम्मि हासं, कुओ मलस्सुक्करिसं चिवेगो ?॥

९२

'जद्दापयहे करणे' ठिईमा आसम्मयगंठिमिअस्स अंते । ता तं 'अपुच्चं करणं' भणंति जोगण्णभो तम्बिअदस्यणाभी ॥

Those adepts in Yoga say that the good—minded one who has attained to this stage, sympathises with the distressed and takes to right line of action.

90

The acquisition of the association of the good, which is the shower of rain in removing the heat of misunderstanding and a sharp axe in cutting the tree of bad conduct, becomes helpful, in this stage, to spiritual elevation.

91

The fortunate one attains to this stage when the last paravarta time at the most remains, the internal impurity being lessened. If the internal impurity is dense, it is impossible for one to attain to right discrimination.

92

This Drishti of above-mentioned virtues is attained to in the last Yathapravrittikarana stage, by him who is nearing the cutting of the Karmic knot. The wise say that he is metaphorically said to have reached the Apurvakarana stage, because it immediately follows the Yathapravritti Karana stage.

जिजानमा चोद्दह भासिरे 'गुजहाजाजि,' भासिज्ञद तत्थ आदमं ।
पारंभदिहिं समुवागए इमं,
सामग्रओ विजिअमागमं पुणो ॥

९४

जमण्यहाणा पदुमित्य मित्ताः तारा बिइज्जा नियमणहाणा । सोअस्स सन्भावणओ अतत्थ्र देहे विरत्ती, न परंग-मोहो ॥

94

सुसत्तासिद्धी सुमणत्तमं च पक्तगया इंदियजंतणं च । अप्यस्महत्त्रस्त्रमञ्जोगाया य पवं फलाइं परिकित्तिआइं ॥ ( जुमां )

संतोसओ उत्तिमसोक्खलामो

तवेण सिद्धी तणु-इंदियाणं।

सज्ज्ञायओ देवय-इंसणं च

उत्तो समाही पणिधाणओ अ॥

In the Jaina scriptures there are fourteen stages of development of the virtues [Gunasthāna]. He who has attained to this Drishti, is said to have reached the first stage of development. That the scriptures say that even all those who have not yet reached to this Drishti, are of the first stage [Gunasthāna], is an ordinary or general description.

94-95-96

In the first Drishti stress is laid on observance of Yama, while in the second Drishti called Tara, observance of Niyama is imperative. Of the Niyamas [ शीच, सन्तोप, तप, स्वाध्याय and क्रेश्वर-प्रणिश्वाच ], proper practices of purity bring on indifference for one's own body and disattachment towards other bodies; moreover, by the practices of purity, one acquires passivity, purity, concentration, control over senses and fitness for the introspection of his inner-self. And from contentment results the acquisition of excellent happiness; perfection of the body and the senses is acquired through religious austerities: repetition of sacred verses and Mantras leads to the blessed sight of the deity; and the meditation of God facilitates deep concentration [Samadhi].

इमीज दिहीज व बोमविना-क्योवमं बोहमुदाहरीते । उज्ज्ञुसवा बत्व सुद्दावरिम्म तसावबोहस्स वृणो समीहा ॥

९८

पीई बहुत्ता इह जोमतत्तकहासु, मत्ती अमटा य संते।
अजोग्नकम्मस्स य आयरो न
सिट्ठा प्रमाणं ति प्रस्थ सम्मं॥

९९

जन्थाऽऽसणं जोगतिइज्ञअंगं दिही बका सां भणिआ तिइज्ञा। दढं च कहिणिकणणगासो-वमं इहं दंसणमाविअन्थि॥

900

बहु अ तत्त्तस्सवणाहिलासो खेवो न जोगंगवरण्यवाचे । असाहुतण्हा-तरवज्ञणेणं थिरं सुहं चासणमेत्थ अतिथ ॥

In this Tara Drishti the wise say that the perception is like a spark of fire of cowding cake. Here is one interested in doing beneficent or religious works and desire for realization of truth is developed.

Q5

In this Drishti there is unmitigated fondness for hearing the subject of Yoga, pure devotion towards the good and no inclination towards had actions. And in this Drishti one cherishes religious tolerance considering the wise and the good as authority.

99 .

The third standpoint is called Bala in which is secured a seat or posture [Asana], the third stage of Yoga. Here the perception is as steady as the light of a spark of wooden fire.

100

At this stage one feels an ardent desire for hearing the religious or spiritual truth; ficklemindedness vanishes and so it does not obstruct the path of Yoga; and on account of the absence of evil desires and of haste he attains to the fixed and comfortable seat.

समं लहंते इह अंतराया दंदाहिघाओ न य संभवेद । अवायदृरीभवणेण किच्चं सिआ समतं पणिधाणपुष्वं ॥

१०२

जहा रसण्णस्स जुवस्स कन्ताजुत्तस्स गेअस्सवणाहिलासो ।
तहा रणं दिहिमुवागयस्स
तत्ताववोहस्सवणाहिलासो ॥

१०३

तिह असंते विहरूं सुजं पि
बीअस्स वावो विव ऊसरिमा।
संते तु तिस्स परसाहणाई
कम्मोवघायाय न दुहुदाई॥

१०४

दिया जुआ पाणयमेण जोगुत्थाणेण मुक्का भणिआ खडाखी ।
इमाइ तसस्सवणयविसी
दीवयहासंनिहदंसणाय ॥

Owing to the acquisition of this posture all the obstacles are removed. There is no possibility of his being affected by heat and cold and the like; and the impediments being removed, all his rites are done carefully and with mature deliberation.

## 102

One who has attained to this state, takes as much delight in hearing the knowledge of reality as does a young man of refined taste with his beloved by his side, in hearing song.

#### 103

In the absence of the desire for hearing the knowledge of truth ( ), the hearing of it, bears no fruit as do the seeds in a barren soil, while if the desire for hearing it, exists ardently, the other means for the destruction of Karmic forces, are not wanting.

## 104

The fourth standpoint is called Dipra which is characterized by cessation of breath [Pranayama], and is free from the obstacles to Yoga. In this stage he hears the truth. The perception here resembles the light of a lamp,

जो सास-पस्सासगईश रोहो
तं जोगओ पाणयमं भणंति ।
स रेचगो पूरग-कुंभगा य
तत्थाऽऽइमो बाहिरसासविसी ॥

१०६

तप्पूरणं पूरग-नामधेओ

तत्थेरिअं कुम्भगसंणओ अ।

पगस्सहावा नहिं,जोगकारा

ता परिसे जंति पहे वि केइ॥

१०७

भावा पुणो पाणयमो उ बज्झभावस्स रेआ, तह पूरवेण । अंतस्सहावस्स थिरीकिईप, आवह्यं यत्थवमेअमंगं॥

१०८

थीए वि पुत्ता अवि मित्तओ वि धम्मो पिश्रो पत्थ निआसुओ वि । खिवंज सास् अवि धम्महेउं पाणंतकहे वि न तं चएजा ॥

#### 105--106

Control over inhalation and exhalation of breath is called Pranayama. It consists of Rechaka, Puraka and Kumbhaka. Rechaka means exhalation, Puraka means inhalation and Kumbhaka means suspension. Those who Practise Yoga, do not necessarily follow the same method, therefore some follow this path.

# . 107

Breathing out passionate feelings with regard to externals is called Bhava-Rechaka, breathing in feelings with regard to internal nature is Bhava-Puraka and making steady in the mind the real truth is Bhava-Kumbhaka. This Bhava-Pranayama is the real part of Yoga.

#### 108

In this Drishty, Dharma is dearer to him even than wife, friend and son. He becomes ready to sacrifice his life for the sake of Dharma and does not abandon it even at the risk of life.

पवं भवक्कारजलं चहत्ता तत्तस्सुहस्साउपपण पुण्णं । बीअं परोहण्यवणं करेह महामई सग्गुरुभत्तिसाली ॥

११०

इमासु दिहीसु चऊसु ठाइ मिच्छत्तयं गंठि-अदारणेण। गंठीअ मेओ हवए थिराए न ता चउक्के इह सण्हबोही॥

१११

अवेज्ञसंवेज्जपयाहिधेशं मिच्छत्तदोसं पवयंति पण्णा । उमोद्द तत्थ विमूद्धचित्ता सजीवणं णेति अहोगईद ॥

११२

मिच्छत्तदोसस्स पराजएण संसारदुषस्तोहनियंधणस्स । सस्संगओ दुगाइहंउभूओ कुतकराह्न हत्तप पराओ ॥

The wise one with due devotion to his preceptor, throws the salt waters in the form of the worldly life and feeds the seed of Yoga with the sweet waters of true knowledge.

### 110

In these four stages perversion [Mithyatva] persists because the knot of Karma is not loosened therein. It is however accomplished under Sthira aspect. So no inner perception is possible in these four aspects.

#### 111

The term Avedya-samvedya-pada [the state in which what is comprehensible is not comprehended] means Mithyātva [falsity]; and at its terrible rise, those stupefied by ignorance lead their lives to a lower stage.

#### 112

Through the association of the good the falsehood which brings on the succession of misery in the worldly existence, being overcome, Rahu in the form of perverse reasoning or of doubt [Kutarka] which leads to degradation, vanishes.

समंबुषाहे पडिक्रलवाया सञ्बोहपोम्मम्मि हिमोक्बाया । सद्भाणसञ्जा सयपोसगा य हणेद पाणी सहिश्रं कुतका ॥

११४

सहासु वायणिडिवायजणा विसारयाणं विविद्या हवंति । तत्तंतसिद्धी न लहिज्जप ता इहत्यि णायं तिस्रपीस्टगस्स ॥

११५

षगे अहिष्णू अमुगं पषत्यं जहाणुमाचेहि निरूपयंति । तमेष असे विषुहा पयत्यं तयस्रदृषेण समत्थयंति ॥

११६

वं हेउवापहि आदंदियतथा

भवेज सका णणु निविचेउं।
ता पत्तिआ ते समयाउ होज्ञा
विणिच्छित्रा विस्सविसारपसु ॥

One destroys his own good by resorting to perverted reasoning (3.74) which is an unfavourable wind dispersing the clouds of tranquillity, which is like a fall of snow on the lotus in the form of good advice, which is like a thorn in a righteous belief and which serves to excite pride.

## 114

In the assembly of the learned people take place discussions and rejoinders of various kinds. Indeed they do not lead to the realization of truth or absolute conclusion. This is illustrated by the example of 'Tilapilaka' [an ox turning round in a mill].

#### 115

What is almost seen in the assemblies of learned people is that the learned disputants on one side try to establish one syllogistic conclusion in one direction while their learned opponents prove the contrary supposition.

#### 116

If incontrovertibly logical proof had been possible as regards matters beyond the reach of senses, the learned men of the world could have arrived at a definite conclusion long before the time. 1:0

न बायमगा न य तकसत्था
पयासप धी अकयप्यवाणं।
तत्तरस सिद्धीअ पहो जहत्थो
जोगो, विणा तं न हु अप्पसिद्धी॥

११८

नऽध्यासमेत्ताऽऽगमसंगहाणं नऽश्रस्स सत्थत्थवला जपणं । तत्तत्थबोहस्स हवेज सिद्धी आलंबप सा समसाबिसीलं ॥

११९

न सह्मेए कलहो विधेओ णाणाविहाणं खलु दंसणाणं । विचारणीअं परमत्थतत्तं समंहि पासंति समेक्सिणो उ॥

१२०

तसावबोहस्स कम् सजीअ-सोहम्मि भन्दं सह तप्परेण । पराभवं दंसणमोहणस्स सहिद्वि-आविश्मवणं भवेह ॥

Neither by discussion nor by logical recasoning can inner intelligence be enlightened by those who have not directed their efforts to the elevation of inner [spiritual] life. The only way to know what is the truth is Yoga, without which it is quite impossible to achieve real welfare.

#### 118

Not only the study of scriptures nor victory over others on the strength of scriptural erudition, leads to realization of truth; but it depends upon conduct characterized by mental tranquility.

## -119

It is not proper to dispute over the different technicalities of various systems of philosophy; but we should reflect upon the real truth in them. Indeed, the impartial ones look on all things impartially.

### 120

For the resalization of writh one should always be alert to purify one silife. When the Darshana-Moha [i.e. the Karma which overcasts Right Faith-Samyak Darshana] is overcome, there arises true discrimination or unsulfied perception [सम्पद्दीन].

बत्तारि विद्वी बुरिमा सिरंति मन्गाऽऽभिमुक्खेण विमुत्तिज्ञोगं। मिच्छत्तवंता वि तयण्यभावा कञ्जाणजोगंतिमपुनगळत्था॥

१२२

संतो विणीओ अ मिऊ निसम्मा
भदो तहा चारुचरित्तसाली।
मिच्छत्तवंतो वि विमुत्तिपत्तं
सुत्ते मओ संसिअधिमाअत्तो॥

१२३

सेसे 'परावट्टण'णामकाले उकिद्वभावेण भवंति अदे । सिद्देष्टिणो णाम सिक्स्स खादे उकिद्वयाय रणमो विलंबो ॥

१२४

भासीम सहिद्विषडकमेशं
थिरा य कंता य पहा परा व ।
पचाहिई तत्य भवे थिराप
पद्म पगासो रयणप्पहाभो ॥

When one pudgala—paravarta time at the most remains these four stages are acquired. Even though having Mithyatva, they are directed towards the goal, because their Mithyatva is lessened. Therefore they, being auspicious, lead to the path of Salvation.

#### 122

One who is tranquil, modest, good-natured and endowed with excellent conduct, even if possessed of Mithyatva, is commended in Shastras as Dharmika and is blieved to be fit for Liberation.

# 123

When half of the Pudgala-paravarta time at the most remains, an embodied being attains right belief (सम्यान्द्रीन), that is to say those having right belief, reach Absolution within the said time.

# 124

The stages where true discrimination arises, are four, namely Sthira, Kanta, Prabha and Para. While under the aspect of Sthira there is Pratyahara i. e. a complete withdrawal of all senses from sensual objects. The perception in Sthira is clear like the lustre of a jewel.

समाहिई जा करणाण भरधा
पद्माहिई सा परिवेदभण्या।
सहिद्विमेशं पढमं गयस्स
सण्हावनोहो भमविज्ञिओ म

१२६

कम्माण गंठीअ विमेभजेण , विवेगसंभासिरमाणसाणं । संसारचेट्टा पडिभाइ बाल-धूलीघरकीलणसंनिद्देष ॥

१२७

णकव-जोई परमत्थतत्तं । वेगण्पिओ नूण परो पवंशो । एवं च भोगो भवभोगिभोगाऽऽ-भोगस्सक्त्वो पडिभाइ पत्थ ॥

१२८

तओ अ कंताइ भवं पवसो
तारापहासंनिद्दंसजाद ।
चित्तस्स देसे थिरबंधणं जं
तं धारणं पत्थ वयंति संता ॥

Pratyahara, the fifth stage of Yoga which its acquired in this [fifth] Drishti, means withdrawal of senses from all phenomenal objects. The inner perception [sukshma-bodha] which first arises under this aspect [Sthira], is clear [free from doubts].

### 126

To those who are enlightened by discrimination through the destruction of Karmic knot, worldly activity appears like a sport of children erecting a structure of sand.

#### .127

Under this aspect, [to those who are spiritually advanced] the natural state of Soul is known as the highest truth and everything else, phenomenal. Thus worldly enjoyments are felt as a dreadful expanse of the hood of the serpent in the form of Sansara.

#### 128

Henceforth the enlightened soul passes on to the stage of Kanta where the perception is like the lustre of a star. Dharana which is the characteristic of this stage, means fixing the mind steadily on an object.

जोगस्स छट्टंगिमहोवगम्म ससाहणे एइ बहु विकासं। चिरत्तणा अन्नमुआ न पत्थ भवाय भोगा न य जिंगाअस्स ॥

१३०

तत्तेण मायंबुमवेक्समाणो
तम्मज्झओ जार जहा अस्तिन्नो ।
भोगा सरूवेण तहा विअंतो
अजाउळत्तेण तओ पयार ॥

१३१

मीमंसणा भाअइ दीविआभा
मोहंघयारक्सवणिम पत्थ ।
तत्तप्पगासे अ महुज्जलते
कुओ पयारो असमंजसस्स ! ॥

१३२

विद्वी पहऽकज्जुरतुल्लबोहा
शाणेकसारा रहिआ हआए।
शाणोध्भवं पत्थ पवट्टप सं
समन्पद्वाणं सवसं गरिट्टं ॥

Having attained, in this Drishti, the sixth stage of Yoga, the man goes further in his spiritual progress. And on account of the steadiness of mind, he ceases to rejoice in everything else. And worldly enjoyments do not bind him who is inwardly awakened, to Sansara.

#### 130 .

One who knows the truth about mirage, passes on untroubled through it. So one who understands the true nature of worldly happiness which is mirage-like, experiences it being disattached and advances on through it.

#### 131

Here is right and profound consideration [Mimānsā] which is like a lamp for dispelling the darkness of ignorance; and with the high splendour of true knowledge, there is no room for irrational inclination.

#### . 132

The seventh aspect is Prabha. The perception therein resembles the brilliance of the sun. Dhyana [meditation] is its chief characteristic and it is devoid of disease. It confers the excellent bliss which is swayed by tranquillity and for this very reason is self-dependent.

# ?33

सन्तं भवे अन्नवसं हि दुक्खं
सन्तं भवे अन्नवसं च सुक्खं।
दुहासुदं वत्थवमअमुत्तं
तत्तोवलदी अगुणो स्हत्थि॥

१३४

जा धारणाप विसयम्म पर्चप-गताणयऽन्तकरणस्स तं मयं । झाणं, समाही अ तमेव कित्तिओ सक्त्वमेत्तपडिभासलक्षणं ॥

१३५

असंगवित्ति इह सप्पवित्तिपयं पहाप छहए महण्या ।
पसंतविद्यास्तिमवीद्यंवेदेमेव नामंतरओ परत्थ ॥

Dependence on others constitutes pain and self-dependence constitutes happiness. This is the real nature of happiness and pain. The quality called realization of Truth is manifested in this stage.

134

Dhyana is defined as the concentration of mind on the object of fixed attention. Intensified Dhyana is Samadhi. The concentration in Dhyana when connected with the function of Dhyana, is called Dhyana; and the same Dhyana when freed from such a function, is named Samadhi. Samadhi is the pure flow of meditating the only fixed object, without any other function. The current of concentration in Samadhi flows uninterrupted like the incessant flow of oil, while in Dhyana there is some break. [In fact Dhyana being of various kinds, Samadhi is also called Dhyana.]

135

The high-souled one advances under this aspect, to the state of disattachment (activated) in which the current of spiritual reflections and spiritual performances proceeds in an excessively pure condition. This is the reason why this state is called Sat—Pravritti—Pada (Acceptage). It is Prashāntavāhitva designated by the Sānkhyas, and it is also named in various ways by others.

परा परा णाम समाहिनिहा
दिही समासंगविमुकभावा।
सप्पीकया होइ इहं पवित्ती
बोहो समाणो पुण चंदिआए॥

१३७

भासजा दिहिं चरिमं महोत्रभो
सङ्ग्मसंनासबलेण केवलं।
सङ्ग्मजीगमंत्रभो
पण्पाऽववागं लहुए अहम्मओ॥

१३८

मित्ताइ रूवं निगदीअ मित्ती
ताराइ तारो अ मणोविकासो ।
क्लाइ सस्साहणकम्मसत्ती
दिप्पाइ अंतक्करणस्स दित्ती॥

१३९

धिरा थिराए पुण तत्त्तभूमी
कंताभ कंतो समभावभावो ।
सामप्यहाभासुरया पहाप
समाहिजोगो अपरो पराए ॥

The eighth aspect called Fara is rooted in Samadhi. All attachment (आसा) disappears here. One, advancing to this Drishti which is endowed with the perception like the moonlight, is identified with the soul.

137

One who has supremely advanced in this last Drishti, obtains absolute Knowledge [Kevala-jnana] on the strength of Dharmasannyasa yoga. And in the end of life he attains final emancipation, having destroyed all the remaining [i. e. Aghati] Karmas through the last Yoga which is Ayoga [free from all activities-all inward and outward movements].

138-139

The state of Mitra is said to be friendship, that of Tara is mental development, that of Bala is the power of practice, that of Dipra is luminousness of mind, that of Sthira is firm ground of practice, that of Kanta is radiance of mental equanimity, that of prabha is the brilliance of meditation and that of Para is the achievement of Samadhi.

तजगोमयकट्टहब्द्यु-

कणदीवज्जुरतुलमीरिअं।

रयणोडुदिणेसचंद-भा-

सममेआसु कमेण दंसणं॥

१४१

खेबारदोसा रह निग्गया तहऽ-

देसाइआ अह गुणा सिआ कमा।

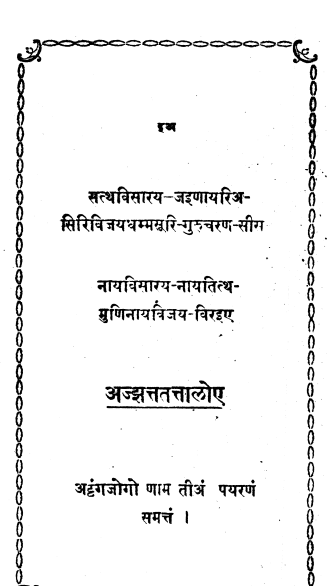
इच्चेबमहुंगसमे अमहुगं

विहीण वुत्तं मणिअं जहामइं॥

[To recapitulate briefly] The instructive light in the first four is successively like the sparks of the fire of grass, cowdung, fuel and lamp-light; and in the last four it is respectively like the light of jewel, star, the sun and the moon.

141

While acting under these stages, the eight evils as languor, etc. disappear and eight eminent qualities as freedom from hatred, etc. are attained respectively. Thus are briefly expounded here the eight Drishtis along with the eight-fold Angas of Yoga, according to my intellectual capacity.



## चोत्थं पयरणं

## कसाय-जओ ।

अप्परसहतं पढमं पवेज्जं जोगण्यवासोसुअमाणसेहिं। स एव जोगस्स हि अत्थि भूमी आगासचित्रोवममञ्जूहा उ

अप्पाण-सित्ते करिसिज्जमाणे जोगेण जत्तेहि जहव्व निज्नं । अणंत-निद्या भवए विभूई आणंद-विण्णाण-बलस्सरूवा ॥

3

इदं पयत्थव्यिअए समसं अंतब्भवंतं न पिधं सिआ तो । ते विण्णि जीवो अजडो अ अत्थि चेअन्नमम्हाऽऽवरिअं जडेण ॥

पसिद्धमेअं च जडस्स जोगा अप्पा किलेसा सइ संसहेइ। देहा पुद्दत्तेण सक्तवबोहे उवंद संघारमसेसदुक्खं॥

Those whose minds are eager for treading the path of Yoga, should first recognize the nature of the Soul; because Soul is the proper field for practising Yoga; otherwise the practice of Yoga would be tantamount to drawing a picture in the void.

2

The spiritual field, if constantly tilled with [the plough of] Yoga with proper efforts, yields the divine grandeur involving infinite knowledge, infinite bliss and infinite power.

3

This whole universe is included in the two categories which are not differentiated by anything else. They are animate and inanimate (जीय and अजीव). Our soul is enshrouded by matter.

4

It is a well-known fact that soul is always subjected to various kinds of misery through union with matter. When the discriminating knowledge that the soul and the body are separate, arises, the soul is liberated from all miseries.

मालोकमाणा अवि जम्म-मञ्जु-जराऽऽमओवद्बदुक्खपुण्णं । संसारमण्येअरमोहदोसा समुव्विवंते न सरीरिणो तो ॥

ફ

बुहेहि बाहिप्पर सव्वतुक्स-निआणमप्याण-अजाणमेगं। तं तन्मवं तिव्वलया विराह तवेहि उम्मेहि वि नेहरा ३ ॥

G

भवो कसाएंदियपारवस्सं अप्पस्स मोक्खो पुण तज्जइनं । कोहाइणो तत्थ कसायसंणा चत्तारि उत्ता भववच्छमहा॥

ረ

जो वेरहेऊ परितावभूमी
समऽगला दुगाइवत्तणी अ।
उप्पञ्जमाणो पढमं सठाणं
दहेज अन्नं न व पावगव्य ॥

Though men see that this world [Sansara] is full of miseries such as death, old age, diseases and other calamities, they are not disgusted with it on account of intense delusion.

6

The wise say that ignorance of Self is the only source of all miseries. The pain arising from this ignorance is destroyed when this ignorance is destroyed, otherwise it is not destroyed even by severe austerities.

1

The subjugation of the soul by passions and senses, is its worldly existence [Sansāra]; and the victory of the soul over them, is its liberation: Anger, etc. are denominated Kashāyas, and are said to be rain nourishing the tree in the form of Sansāra.

8

Anger is the source of enmity, cause of affliction, a bolt-like impediment to quietude and a way leading to degradation. When it arises, it like fire first burns its own abode; and it may or may not burn other objects

मन्तुस्स तस्सोवसमं समा समा
समा परं साहिउमण्पमंगलं।
जा संयमारामविसालसारणी
किलिट्टपाविद्विमंभणासणी॥
[जुम्मं]

कोहो कसाओ मिउ-मज्झ-तिव्याऽऽ-ईहिं पयारेहि पसिद्धह्वो । जारिस्सह्यो स उदंद तारि-रसाणुविद्धं विदवद कम्मं ॥

११

जोगस्स पद्धा परमा तिर्वम्बा तओ परा अन्पबर्टस्स पुट्टी। जा तं विणा टिच्छर जोगटिच्छं हटाहटा वंछर जीविशं सो॥

१२

अकारणं वऽप्यगकारणं वा जया तया कुद्धाः निव्बरुप्या। एवं च दोसकमणस्य पत्तं होन्तो अम् होः किलेस-भाणं॥

Forbearance, which subdues anger, is essential for the attainment of spiritual good. This [forbearance] is a broad channel in the garden of self-restraint and it is a thunderbolt in rending as under the hills of heinous crimes.

10

Anger is well-known to all to be of various degrees, such as gentle, intermediate and violent. Proportional to the intensity of anger is the tenacity of Karma.

11

Forbearance is the highest path of Yoga, whereby spiritual power is developed. He who desires wealth of Yoga without it, is like one who desires [continuance of] life from drinking poison.

12

A weak-minded person gets angry now and then unnecessarily or even by a trifling cause. And thus he, being subjected to various faults, renders his life miserable.

मणो सरीरं इहिरं च जस्म जहा जहा निज्वलयं वयंति । कुद्धस्सद्दावं अदिईभवन्ते तहा तहा सोचदसं स एइ ॥

१४

निसम्म अञ्चस्स दुभासिआणि नोत्तेदशा होति महाणुभावा । संपायणिज्जो सहणस्सहावो सढे सदत्तं अरिहं न काउं॥

20

नोदेइ रोगो परदुव्यपिंह पव्यायप णेव सिलोग-पोम्मा । ओहीरप नावि अ किंचि दव्वं कुज्हेज णो चिंतिअ माणभंगं ॥

१६

समस्सहावस्स समासएण कुद्धो सयं जीहर माणसम्मि । चित्तरिम से जाधर आऽणुतावं, समो हि कोहज्जरणिम पाहो ॥

The more one's mind, body and blood are weakened, the more the anger is excited and the more pitiable he becomes.

14

The generous--hearted are not susceptible to anger on hearing bad words from others. One should acquire the quality of forbearance. One should not stoop to revenge.

15

Why should a wise man be angry? By ill words neither disease is engendered, nor is reputation sullied, nor is there the likelihood of the loss of wealth, nor is it also proper to be angry thinking himself insulted.

16

If we resort to the virtue of forbearance, the angry person feels himself ashamed; and afterwards in his mind arises repentance, because forbearance serves as the shower of water to the fire of anger.

कोहेण ओआसमुवेद वेरं
वेरेण दुज्झाणपरंपरा च।
पवं खळंते सुहसाहणम्मि
आसज्ज रोसासयपारतंतं॥

१८

पुराअणं पेरइ रूसमाणं ममाण कम्मं, अह चिंतणीअं। संकुज्यमाणिम्म परासिप वा रूसेज कम्मिम्म पञोअप वा ?॥

१९

कयावराहे जर णाम कोवो

कामो णुता कि न कयावराहो ? ।

इदं फुडीहोर विश्रारणाय

कम्माणुबंधो सयलावराही ॥

२०

तेल्लोकवीरा परमेसओ वि उवद्वं सावरिमातणंते। चीअ दिद्वीअ खमावहाप अम्हाण ताहेन खमा खमा किं!

Anger breeds enmity. Enmity gives rise to a series of evil thoughts. Thus he who conducts himself on the path of the elevation of Self, deviates from the right path by being susceptible to anger.

18

On the other hand, it should be considered that our previous Karmic forces make a person angry. With whom should we be angry? With the angry person who is no master of himself or with the Karmic forces which make him so?

19

If it is proper to direct anger towards the offender, then, has not the Karmic force committed the offence? With inquiry, all offences clearly appear to be the work of Karma.

20

Even the Lords-the lordly sages revered by the three worlds, the highest of the valiant heroes in all the worlds, extended mercy even towards those who were cruelly distressing them, then why should we not practise forbearance?

पकंपमाणोद्वय-रत्तनेत्तकिलिट्ट-पस्सेअकिलिजआसो ।
णेओ समालोदअ कुज्यमाणो
कारुणपत्तं जरभिष्मलव्य ॥

२२

जराउरे दुव्ययणं कुणंते
कोचो जहा कीरह णो दयाए ।
तहा दयाए अवलोअणिज्ञो
कोहज्जरा दुव्ययणं कुणंतो ॥

२३

पारेबयत्ते अ वणप्पादत्ते अप्पाटऽगओ एस अगेगहुत्तं । तयाऽभिमाणो गलिओ कहऽस्स अस्ति संपयं दुव्ययणं न सन्हां? ॥

२४

समाउसंतो समप समण
घिष्पेद पद्माउसणा पुणाद ।
पळोबणस्सोबसमाय वारिं
जोम्गं न उत्तेजयमिधणादं ॥

On seeing an excited person with lips shaking, eyes red and with face heated and full of perspiration, one should think him to be an object of pity as though he were attacked with fever.

22

As anger is not excited out of mercy towards a feverish person uttering bad words, so a person speaking evil words, being under the influence of feverish anger, should be treated with pity.

23

This person has many times taken birth in the vegetable kingdom and in that of pigeons [insects]. Where had he lost his pride then that he does not now bear the bitter words?

24

Pacification pacifies the reviler, who is on the contrary, more excited by imprecations. Water extinguishes the blazing fire and not fuel, etc. which only increase it.

धणं जढं थी परिवज्ञिश य

चनो समगो सयणाण बग्गो।

कम्हा पकोवायरणं इआणि

तहाबि तं चे हयभागया सा॥

३६

तहायिहो को भुवणत्तप वि सिआऽहिगारो जहि कुज्झिउं षो?। महाण सन्वे जद कत्थ कोहो? न कम्मसमी इह कोह-ठाणं॥

२७

थेअं इहं केत्तिलवासरं जं कोवाणले पज्जलणं विधेअं?। चे पहिअत्थे उचिओ णु कोहो पारत्तिअत्थे पसमो न ताहं?॥

२८

जमा कुणेज्जे जियमा कुणेज्जे

किश्रं कुणेज्जे अ तवं कुणेज्जे।

परंतु चे नित्थ समावगाहो

सद्वं वि गच्छिन्ति निरस्थया ते॥

When all—wealth, wife and the whole family—are abandoned, why should wrath be resorted to? However if it still persists it is a great misfortune.

26

Is there any such person in all the three worlds, with whom we are authorised to be angry? If all are ours, there is no scope for anger. Indeed, in this creation of Karma, it is not proper to subject oneself to anger:-there is no person whom we can consider as subject to our being angry.

27

How long are we to live in this world that we should allow the fire of anger to burn? If we can tolerate anger for the mundane purpose, should we not entertain forbearance for the good in the other world?

28

You may practise vows, religious observances, rituals and austerities, but if there is no mental quietude all these are in vain.

मणो सरीरं वयणं च जस्स ओगाहिरं संतिसुहासमुद्दे । धन्नो कयत्थो स महाणुभावो जस्सऽस्स-पोम्मं खलु पेच्छणिज्जं ॥

३०

जमेव कोइंधवसाइ कम्मं कीरेइ सज्जो विवरीअहवं। तमेव कोहे परिसाममाणे तवावहं होज दुहावहं च ॥

38

संतज्जणाए व विहोडणे वा समणवाहाभिरओं उ संतो। शाएज में किंचण नासए जो संचिस्सरूवं मम निचलं जं॥

32

जया जहत्थो पयडीहवेश मेअप्पञास्रो तणु-चेञणाणः। तया न उच्छद-सरीरमोहो धीरो विकारेष्ट्र सहय-मग्गो ॥

The high-souled man whose mind, speech and body are plunged into the ocean of nectar-like tranquillity, is blessed and really successfull, and is one whose lotus--like face is worthy of being seen [reverently].

30

The undesirable act which a man blinded by wrath, does in haste, tends, on the subsideace of anger, to bring shame and distress.

31

A sage who is engrossed in the torrent of mental equanimity, if calumniated or assailed, thinks thus:—" There is nothing of mine which is destroyed. My real nature which is Sat-chit—pure and perfect Spirit, is indestructible or unchangeable."

32

When clear illumination reveals the difference between Soul and body, then a spiritual hero disattached from the body, is engrossed in his true nature and ceases to be swayed by passions.

किथा सुसाहा य तवो सुसाहो णाणं सुसाहं निअमा सुसाहा । दुसाइमेगं स य कोहरोहो स साहिओ साहिअमेव सब्वं ॥

38

णेअं गिहत्थेहि वि जत्थ-तत्थ कुद्धस्सद्दावायरणं न दुसं। सब्बत्थ सब्बेसु वि घोसणेसा तस्संजम उज्जमणं हिआय ॥

34

अणेगसत्थाणि विलोहआणि पत्तं च अज्ञप्यगिरारहस्सं। तहावि छदा जर णो तिरक्का णेओ तया सो हिअएण मुक्को ॥

३६

न जाव संख्याइ माणमाइ-कसायदोसप्पथरप्पयारो । कोहो भवे ताव असकरोहो न ताव संपज्जर अप्पसंती ।

Rites, austerities, knowledge and vows are easy to practise, but only wrath is most difficult to be subdued. If it is subdued, everything else is already accomplished.

34

Even the householders should understand that it is not proper for them to be angry everywhere and anywhere. We Proclaim to all that to try to curb anger is beneficial.

35

If a man has not succeeded in acquiring the virtue of forbearance even after pouring into numerous religious works and mastering the secret of spiritual knowledge, he must be thick-headed.

36

As long as the progress of such evils as Egotism, etc. is not checked, anger cannot be subdued; nor is spiritual tranquillity acquired.

माणेण अम्हान महावराही

कभी हरन्तेण विवेग-चक्खुं।
तहावि संगी परिहीरए णो

अरिस्स एआरिसदारुणस्स!॥

36

विवेग-सीरं जर रक्खणीयं न क्ष्यसप्पऽन्भिडियं सिआ ता । विज्ञासुद्वारस्सिमणुण्णरस्सी माणभिवद्वंसणओं फुरंति ॥

39

विधारणाप पडिमाइ सम्मं .

ठाणं न माणायरणस्स किंचि ।

प्रमुकामिविसाजाइ एव णाम

लोअम्मि एका अहिओ विद्यो ॥

80

नाऽणश्नसाहारणबुद्धिअत्तं नाऽणश्नसाहारणसत्तिअत्तं । नाऽणश्नसाहारणसंपयत्तं संगच्छप गव्विख्या कहं ता ! ॥

Pride has committed the heinous offence of robbing us of our sight in the form of right understanding. Notwithstanding we do not refrain from resorting to such a terrible enemy!

38

If the milk of discrimination is to be preserved, it should be preserved from the serpent im the form of arrogance. The cool moon-light of learning shines forth when the clouds of pride are dispersed.

39

It is well understood by thinking that no object is worthy of being taken pride in. It is a matter of direct experience in this world that every man somewhere meets another who is more than a match for him.

40

We are not endowed with matchless intelligence, power and prosperity. Why should we then be vaim?

न फूलने सेहि सिरी पसन्ना दिण्णो वरो नावि सरस्तर्भः। महत्तपुण्णं च कयं न किंचि मडण्फरो विष्फुरप तहाबि!॥

४२

न धीरिअं वा न गहीरिअं वा न सासहितं न परोक्यारो । गुणे कलाए न समुन्नयसं मभोम्बवाउल्लब्सा सहावि!॥

83

रुवेण कामप्पडिमो वि मची कालंतरे आमयओ गिलाइ। रण्णो वि रोरीभवणं फुडं व को ताऽवलेवायरणिम्म अहो ! ॥

Oh! the vain gloriousness of human beings, though the goddess of wealth with her eyes blooming smiles not on them, the goddess of learning confers no boon on them and they themselves have not performed any great action!

42

Though there is neither patience, nor solemnity, nor endurance, nor benevolence, nor any other eminent quality or art, yet man entertains arrogance! [Really speaking, arrogance is censurable in every state—even in the state endowed with all of these and also all other excellences. It follows from real wisdom that the more grandeur increases, the more humility is maintained].

43

A man even though equal in beauty to the god Cupid, becomes after a lapse of some time, emaciated with diseases; and it is quite evident that even a king may become a beggar. Then, does what benefit accrue from the cherishing of pride?

सामन्नवग्गो सलु लक्सणाह अमू अ कोडीसममू अ भूषं। अमू अ चक्केसममू अ देवं अम् अ देविन्दमम् मुणिन्दं ॥

अमू अ सव्वण्णुमम् अ विस्स-विस्साहिणाहं परमेसिआरं। सम्मत्तणेणं अवलोअए चे कुओ तया तत्थ मयावगासो!॥ [जुम्मं] **ક**દ

सब्वे सुरिन्दा भसलंति जाण पयम्बुए ते परमंहिणो वि। छिवंति नाइंकरणं मणा वि दृष्वुल्लया ता कह संगया णो ?॥

છ

मणेण संतेण निआहिमाण-चंड्रं मणुसो परिचितप चे। बम् तया तस्स जगेर विर् भवं परेसि पुण हासभूमी ॥

महब्वयम्भोअ-विहावरीए तवस्सुहादोहिइराइणा य। जो माणमग्गेण न संचरेइ सो धन्न-पृण्णो सुरगेअकिसी ॥

## 44-45

There is no scope for arrogance, if a man of the middle class keeps properly in view a millionaire, and a millionaire a multimillionaire, a multimillionaire a king, a king a paramount lord, a paramount lord a god, a god the Indra, the Indra the lord of Yogis, the lord of Yogis an omniscient one and an omniscient one the Lord of the whole universe—the embodied Paramatma.

46

When the Lords of the world-the lordly sages, at whose lotus-like feet, the gods-the Indras swarm like bees, are not at all touched by pride, is it then proper for us to be proud?

47

If a man composedly views his arrogant conduct well, he would be ashamed for his proud conduct and also he would feel it to be an object of ridicule to others.

48

That man, who does not tread the path of pride which is like a night to the lotus in the form of Great Vows and which acts like Rāhu to the moon of austerity, is blessed and his glory is extolled by gods.

भवस्सरूवं परिचितिऊण षारेह ता माणभुअंगसंगं। णेबाऽमयं तस्सहयारिआप भवे परं मोहविसोवभोगो॥

40

माया मया जोगलया-हुआसो णाणऽमाला दृह्वया-निआणं। बजोज्ञ तं सन्ववहारलच्छी-आकंखिणो अपहिअत्थिणो वा ॥

48

पए पए जे अवहंति इंभं कि पासिआ ते सुद्दिणो धणेण?। ब नायओं किं ववहारवित्ती बेप्पेज जं कुच्छिअदंभवद्टं ै।।

५२

नायप्पर्द्धो मणुओ भवे चे सिआ सुही उज्जमओ अवस्सं। तहं वरं नायपरिक्सरूवं नाऽनाय-मग्गेण परं पहुत्तं ॥

Therefore realizing the nature of this phenomenal world, keep off the pride-serpent. Its association brings on no good. On the contrary, it forces one to swallow the bitter poison of infatuation.

50

Hypocrisy is fire scorching the creeper of Yoga; it is an impediment to Knowledge; and it is the source of misfortune. It should be cast off by those who desire their spiritual elevation, and also even by those who long for progress in their worldly or social dealings.

51

Are those who are habituated to hypocrisy, ever seen to have become happy by wealth? Cannot a man lead a righteous life and maintain himself without resorting to hypocrisy? Why should the evil way of fraudulence be resorted to?

52

If a man acts in conformity with justice and honesty, he is sure [as a rule] to be happy in his dealings. Difficulties, while adhering to the path of virtue, are presented to the acquisition of prosperity by resorting to unlawful and immoral means.

व चे दिस्मा चि घमावाहो चिज्ञाचिक्रवं 'घणिको क्रहं चि' । माया-घणं सङ्क्षसगंद्रमूकं विचितसंति बुण वायरित्वं ॥

**~3** 

रहूष दंशासर्वेष हाई जुदासमा नं तुसरित हाई। सुहुं विचारिज्ञड किंतु तेहिं दंशुव्यवं जीवकद्ववर्षं ॥

4

मना पर्व चिद्वर को चिरस्स युजिज्ञप नावि व तं सुदेख । मने पुत्रो तं सक्वोचयारं जामेर तो दुक्कारंपरा व ह

4

अश्वेयायं परावस्य मृति वहा जसप्पायवपंतिषंतुं। व संसदजा मयसङ्ख्यं मायाऽऽयरं दुम्बहमास्टंतं ह

Even a poor man should look upon himself to be rich if his righteous conduct is not slackened. Wealth earned in deceptive ways is indeed perilous and ends in distressful state, while it acquired by fair means, tends to peacefully live.

54

Having seen the gain obtained through deception, the avaricious become eager to practise it. But they should fairly think of the ruin of career brought about by hypocrisy.

55

Wealth obtained through deceit, does not last long, and such wealth cannot be enjoyed with ease; it also proves destructive to kinsmen, and it gives rise to a series of miseries.

56

One should not resort to deception, the generator of disbelief, the axe in uprooting the line of trees in the form of reputation, the pricking thorn in the heart and a path leading to degradation.

जेहिं सुद्दं डज्झइ पारकेरं पतारिऊणं निअ-अत्थ-लोहा । पृसंति हिंसाविसवहरिं ते धम्मो कुओ परिसनीद्याणं? ॥

46

पिबीलिआई हलुआ सरीरी रक्खंति जत्तेहि, जरे पुणो जे। खिवंति कट्टे परिवंचिऊष न ते दयाधम्मविचारपन्ता ॥

५९

पतारणा-बट्टणमेकदो उ देवत्तवं गज्जणमन्नदो अ। प्रभारिसा जेव तवंति किंपि काऊण धुत्ता तिलयं णिडाले ॥

६०

पर्वचणारूवयसंनिवाप किआ-पओ विकिअमावहेर। सुद्धे मणे उवस्ययमायसल्ले पहुष्पप बीअयमंकुराय ॥

They who distress others by practising deception out of selfishness, nourish the poisonous creeper in the form of injury. What do such merciless persons concern Dharma?

58

Those who, though protect with efforts, small insects such as ants, etc. yet bring calamity to human beings by misleading deceptions, do not understand the principle of mercy.

59

On the one hand, there is ardent promptness in the use of deception and on the other hand, clamorous uproar in the worship of God is heard. It is a great wonder that such deceitful people are not at all ashamed to put on the sacred mark [तिस्क] on their forehead.

60

The milk in the form of the practice of religious rites, taken under the influence of delirium of deception, affects a change for worse. The seed sown in the mental field, when purified by the uprooting of deceit, tends to sprout forth.

६१ -

संसार-सिंधुस्स विलंघणहुं अज्झण्प-पोप बहुभागलन्मे । चे छिदलेसो अवि दंभस्त्वो सिआ न तप्पारगई तओ ता ॥

६२

वणे हुआसो कलहो सहिते वाही सरीर कमले हिमं च । जहा तहा संतिकरिम धमा जवपवो होअइ दंभदोसो ॥

६३

पञ्जाञ्जणं किं जु मुणिव्ययाणं जं तेहि कीरेज्जरं दंभकज्जं । दंभावयासो न सुहिक्तिआण अन्नत्थ पावस्स य पोसणाप ॥

દ્દપ્ર

प्रगंतओ नाणुमई रिसीणं न वा निमेही खत्रु धममस्त्रे। चरेज्ज ता सच्चसुहाहिलासी पहं अमायं सद्द आरियम्मि ॥

Even if there be a small hole called hypocrisy, in the spiritual ship, obtained only by pre-eminent merits, useful for the purpose of crossing the ocean of the phenomenal world, then, the crossing over to the opposite bank is impossible.

. 62

Fraud is a danger to Dharma-the source of peace, as fire to the forest, quarrel to friendship, disease to body and frost to lotus.

63

Of what purpose is this hypocrisy to those who have vowed asceticism that they should practise it? Indeed it does not get scope for its play in righteous practices, and in unrighteous ones it tends to nourish sins.

64

The great sages have laid down no rules absolutely mandatory and prohibitory. Hence one should not resort to deception; he should frankly tread a noble path.

भहो ! सएऊण बगण्यवित्तिं
जणो पवंचिजार वंचगेहि ।
परंतु वंका अविवेग-अंधा
अर्प्य पतारेंति निपंसणा ते ॥

-ફદ્

निस्सहयाए वयपालणाओ
अण्पाहिरे धम्मिश-गंथकारा।
एवं हु जोगेगवरण्यवसी
एवं हु मोक्खुजमणे विकासी॥

६७

पाडचरो मोक्खपहिम्म एगो संपत्थिआणं सुमहासयाणं। स लोहनामा भुवणे पसिद्धो मोहम्स रण्णो पदमो पहाणो॥

६८

पको हु लोहो भवचकम् लं निलोहया चंश्र य मोक्ख-मग्गो । एअं दि संसार-विमुत्तिमग्ग-दिइंसण जोगविऊ कुणंति ॥

Alas! the world is cheated by fraudulent persons resorting to crane-methods; but, as a matter of fact, those mean persons blinded by the darkness of illusion, deceive themselves.

66

The sacred scriptures have preached instructions for observing the vows with pure motives purged of hypocrisy. It is the only way which secures one an admission to the path of Yoga; and in this very manner the effort for absolution gets developed.

67

against high-souled persons who are journeying on the path of salvation, is well-known in this world, as greed. It is the chief minister of the king delusion ( ).

68

indeed, greed solely is the source of the phenomenal world; and its non-existence is the sole means in the attainment of freedom. Wise persons who are authority on Yoga, have thus ontlined the differentiation of the paths of the phenomenal and the non-phenomenal.

हर

लोहो पुरोगो अर्दुज्ञयाणं तिस्स जिए किं न जिअं तिलोए?। कोहारणासे अवि सेसभूओ मोहो करिजज्ञ लोहघाए॥

50

लोहो खु चिंता-लइआखु कंदो
रक्खो गुणाणं कवलीकिईए।
विग्घो महंतो पुरिसत्थकज्जे
जिणेद तं सत्तसमुद्दचित्तो॥

७१

चे सत्तिओं ते पुरिसाहिमाणों चे अस्थि लोअग्गपयाहिलासो । फारेहि फारं गुरुलोह-पार-नीरंजणस्थं तुह पोरिसं ता ॥

७२

सागा वि पूरेउमसत्तओ जे सकुच्छि-कुच्छिल्मभागधेआ। अंदोलिअन्तकरणा महत्थ- लोहाऽहिकंतेण भवंति ते वि!॥

Greed ranks first amongst the indomitables. When it is subdued, nothing remains to be subdued in all the three worlds. Delusion (AR) itself is destroyed when greed is overpowered, otherwise it remains even after the removal of anger, etc..

70

Greed is a bulbous root of the creepers in the form of anxieties. It is a demon devouring as a mouthful, good virtues. It is a great impediment to the achievement of success, or to the expanding of a manly effort for the noble motive. He whose heart is an ocean of vitality or spirit, subdues it.

71

Oh good one! if your pride is pieus and legitimate, and if you desire to be foremost among the people, then, strive hard with all your might to batter down the ramparts of greed.

72

The hearts of those who are not able to stuff their bellies even with vegetables, are also again moved with the breeze in the form of intense desire

सदेइ णो लोहकविटियो किं! लोहोद्धओ किंन करेइ कम्मं!। अणत्थमम्मापिअराण यावि कुणेइ लोहच्छुरिआ-हयक्खो॥

OS

जे दूमिउं निकरणं जणे सं ओअन्दिऊणं निचिणीअ कोसं । काऊण जे दारुणंसंगराणि दावीअ भिष्कं पळयावभासं ॥

७५

छोहिइआ त अवि मिरुचु-काले होही सहाऽऽदाउमलं न कि पि । एगागिणो रंकमुहा पयाया सकम्मसाऽऽसुत्तिअघोरपाया ॥ (जुग्गं) ७६

केणावि सर्दि न गया छमेसा होहेण जूरंति विदेव होआ। सम्मं विचारिज्ञइ चे विवंगा तोसाउ सुक्सं पडिभाइ एगा॥

What affliction does a greedy person not bear? What action does he not do? One, whose eyes are blinded by the knife of greed, does not scruple to launch even his parents into calamity.

#### 74-75

The greedy ones who tormented the people mercilessly and filled their storehouses with wealth they seized, and those who fought in terrible battles and created the horrible scene of universal destruction; were not able to take anything with them at the time of death. They, who have bitterly degraded themselves by their own heinous deeds, were forced to go alone with their humiliated faces.

76

This earth has never accompanied anyone. People are uselessly distressed by greed. Contentment alone contributes to real happiness if we rightly reflect.

कप प्यासे पउरे वि इहं
जणो न संपाउणप तयाणि।
किलिस्सप किं तु विचारणीअ
तं पारकेरं न जमम्हकेरं॥

96

बहुण्ययासेहि वि नत्थसिदी
अयत्तओ कस्सद कज्जसिदी।
एवं धुवं चितिंअ कम्मसर्ति
झंखेज नाणिदृसमागमिम ॥

७९

न काउमुज्ञोअभिमा न वत्ता
परंतु लोहोत्थविगण्पभूमा ।
अण्पाणचित्तं कसिणं विहेच
कज्जं गिहत्थेहि वि हन्दि! कम्हा?॥

60

कोहस्स रोहस्स समो समत्यो अलं च माउक्कमहंकिईए । मायाऽऽमयस्सोसदमुज्जुआ य लोहप्पहाणप्पवणो अ तोसो ॥

Even after tremendous exertions being made, the desired object is not obtained and it brings on distress to the mind; but we should consider that what belongs to us, does not belong to others, or what does not belong to us, belongs to others.

78

Success in one's desired object is not attained by some even by various kinds of efforts and is obtained by some quite easily. So considering the inevitableness of the working of the Karmie forces, one should not be sorry, if one has to face unwelcome occasions.

79

• From this, cessation of activities is not to be inferred; but why should honseholders however blacken their minds to no purpose with the smoke of fanciful ideas raised by greed?

. 80

Tranquillity of mind is able to remove anger; gentleness destroys pride; sincerity vanquishes deception; and contentment is potent enough to eradicate greed.

कोहाइपाउब्भवणप्यसंगा
निवारप चितिम पुन्वमेव ।
आए पसंगेण कसायभावे
सिआऽऽसु वाहिस-उचायसेवी ॥

**८**२

न लब्भए जम्मणभिष्करण्ण-पेरम्तदेरं सिवमन्तरेण । अणंतअपुहुबलप्पगासं असंडिआ दीहरसाहणाओ ॥

**63** 

पगंतिअच्चंतिअदुक्खनासो असम्भवो जुण भवण्यवासे। तस्साइणं सञ्चिक्छेसज्जाल-समुखनिक्मूलणमेगमेसं॥

૮૪

कोहाई परिपंथिणो जह जहा पाविज अप्कुण्णयं उज्जच्छेज तहा तहा दुक्लयं चत्त्रण दुक्खावहं। जो केहिदिविआरकारणसमाओगे चलीहोद णो कसो होज विलिस्थों महबलों सो जोगसंगाऽऽनमं! ॥

One being attentive beforehand should contrive so as not to display anger and other passions. If they rise yet occasionally, care should be taken to curb them immediately by the means already described.

82

Without the manifestation of infinite power of one's soul through unobstructed long practices, it is impossible to reach the auspicious end of the horrible forest in the form of Sansāra.

83

Full and permanent destruction of misery is indeed impossible so long as there is rambling in the phenomenal world [Sansara]. It is only accomplished by the uprooting of all infatuation or delusion.

84

One should exert oneself, discarding carelessness or mental feebleness, to take such steps as will make one more and more free from the foes-anger and others. He who possessed of sublime spirit, is not affected when confronted by passions, is sure to reach without delay the summit of the mountain of Yoga.

र्म

सत्थविसारय-जइणायरिअ-सिरिविजयधम्मस्रार-गुरुचरण-सीस-

> नायविसारय-नायतित्थ-मुणिनायविजय-विरइए

अज्झत्ततत्तालोए

कसाय-जओ णाम चोत्थं पयरणं समत्तं ।

## पंचमं पयर्णं

# श्राण-सामग्गी।

कसायरोहाय जिहंदिभत्तं जिहंदिअत्ताय मणस्य सुद्धी । नम्मोहणत्थं समया, अमू आऽ-ममत्तभो तं पुण भाषणाहिं ॥

२

भीमा भवंभोणिहिलो भयं वे
ता इंदिमाणं विजय जयजा।
सरिस्सहस्साऽपरिपूरणीअसिंधुन्य जे लेव हवंति तिप्पा॥

3

देइंतदुक्कं गय-मीण-भिन-पतंग-सारंगकुरुं पयाद । जगम्मि एक्केकहिसीअदोसा, सञ्चक्तरमास्त कहेब ता का ?॥

8

असुच्छमुच्छप्पणपद्मलाणि जेउं असत्ती जर दंदिआदि। भूमंडलंदोलगसत्तिणो वि भोयंसिणो कि णु बलस्स मोहःं!॥

The subjugation of senses is conducive to the removal of passions. It [subjugation of senses] results from the purification of the mind, which, in turn, is brought on by tranquillity, taking its birth from the absence of egoism; and the absence of egoism really springs from reflections or meditative practices.

2

One should try to get mastery over one's own senses, if one is afraid of this terrible ocean of worldly existence [Sansāra]. The senses remain unsatisfied like the middle part of the ocean which is not filled even by thousands of rivers.

3

It is quite evident that herds of elephants, fish, bees, moths and deer, go to destruction through the fault of excessive attachment of each, to one sense only; then what to say of those who are under the influence of all senses?

Of what value is the power of the powerful one who is able to shake the terrestrial globe, if he cannot get mastery over his senses capable of bringing intense delusion?

ų

अंतन्बहोन्भावणहेउमेगं स-इंदिआणाऽवरिमाहिबबं। तयत्थमन्तकरणस्स सोहे आवासप् जसपरेण भन्मं॥

દ્

मणिपसलो सहर भमतो जगत्तयं पिक्कवप दुहाऽदे। अरायओ निस्सरणो मण्सो, गवेसणिज्ञं कह हन्दि! ताणं!॥

9

बक्ष गेहं तबमायरम्ता
मोक्सस्स हाहाय महासद बि।
खिबेज चित्तं चवहस्सहावं
पनंडवायन्य कहिं पि आसु॥

4

मणस्स सोहंण विणेव जोगधराधरारोइणमीइए जो ।
मृदो इसिज्जेइ एएडि देसाहजाहिस्सी इव पंगुलो सो ॥

Complete mastery over the senses is the sole cause of the awakening of inner vitality. So for its sake one should be assiduous in the purification of the mind.

6

The demoniac mind, unconstrainedly wandering in this phenomenal world, throws the inhabitants of the three worlds in a pit of misery. Alas, this universe is without a ruler and protection! Where should refuge of the world be looked to?

7

The unsteady mind, like a hurricane, all at once hurls down even great ascetics who practise austerities renouncing all mundane affairs for the attainment of absolute freedom.

8

A foolish man who without the purification of mind, wishes to ascend the hill of Yoga, is as ridiculous as a lame man who desires to travel on foot. ę

वन्भंति कम्माणि मणस्स रोहे उन्बेहिरे तस्स पसारणिमा । असंयमो संयमणं च तस्स भवस्स मोक्सस्स य अत्थि मुस्तं॥

१०

असेसविस्सन्ममणप्यद्यीणो
मणप्यवंगो विणिअंतणिको।
केणावि जसेण विकारएहिं
न अन्नहा संति-सुद्दं हि एप्पं॥

. ११

रहस्तम् संयक्षागमाणं

एगं तमंतक्षरणस्त सुदी।
कम्मक्षयप्पचलमेगमुसं

प्राणं तमंतप्परिसुदिम्हं॥

१२

परीविमा जोगपहणगासे
जोगंकुरप्पोम्मवकासवी म ।
मणस्स सुद्धी पढमं विषेत्रा
सिमऽबहा जो समको पदासो ॥

When the mind is controlled, the Karmic forces are checked and when it is at large, the Karmic forces multiply. The control of mind is the source of absolute freedom and its want is the source of bondage.

10

Even by whatever means possible, the menkey-like mind habituated to rambling in the whole world, should be kept under complete control; otherwise, peace or happiness is not attainable.

11

The purification of mind is the only essential principle of all scriptures. Contemplation alone suffices for the annihilation of the Karmic forces; and its sole source is in the complete purification of the mind.

12

The purification of mind, which is the beacon-light for the illumination of the path of Yoga and which is the land for the sprouting forth of the seeds of Yoga, must be first attained. Without it every effort is fruitless.

जहा जहा णिल्लस्प समत्तं
तहा तहा दोस-मलो झरेह ।
तहा तहा पूसह चित्तसुद्धी
तहा तहा वइदह संमओ वि ॥

१४

जया मणस्संयमणस्स देरा
स्वणं पि सम्माणुहवो उदेह ।
सुद्दं तयाऽलोइअमुल्लसेइ
विण्णिज्जपंकि णुसयासमो ता ! ॥

१५

सम्मंजणं पूरिअमतिष जस्सऽन्तस्टोअणे मोइतमञ्जासा ।
अमू सरुवं परमेसरस्स
सुबंग्मि संपासद पुण्यमुत्ती ॥

१६

दूरं दिवं, मोक्खपयं सुदूरं सम्मा मणस्संनिहिञं तु सोक्खं। आसाइउं सकमिहेच भन्वं, इहेब मोक्खो समयारयस्स॥

As the virtue of equanimity progresses, faults or impurities are wiped out, purity of mind is nourished and delight is increased.

14

Indescribable, indeed, is the inner delight when even for a short time the mind is drawn inwards and rendered quiet! Then what to say of those who are always possessed of inner tranquillity?

15

The high-souled one, whose inner sight is full of the collyrium of quietude, sees, by the removal of delusive ignorance, within himself the true nature of the Supreme Soul

16

The celestial bliss is at a distance and that of absolute freedom is at a greater distance; but it is possible to enjoy sublime happiness in the inner sphere [heart or mind] through quietude. In this very life there is absolute freedom to those who are possessed of supreme peace.

पेजस-वासो मण-मंदिरिमम समत्तक्वो हक्य जईय । संसारदावाणलदाहतावो अप्पाणमक्कंदर किं तई मं ? ॥

१८

अण्याणमणा परको विभिन्नं
अण्येण सम्मं अणुहोइ जाहे।
ताहे प्यासेइ समत्त्रणं से
असकलाहं विबुहेसराणं॥

१९

संरक्षिय मोहमिगेसरेण भयंकरे दोस-वर्णामम दाही। समत्तक्षवज्ञलणऽचिओं जे दाहं परंत परिनिट्टिभत्था॥

२०

निसम्मवरा अवि देहधारी
आलोअणा जस्स मिहो समंति।
विअम्भए ते समया-बलं तं
समेब देवस्स परा विभूर्य ॥

Is it possible for the conflagration in the form of this gross material world to approach the great soul, on whose mental field the nectarious shower of equality pours down?

18

When the soul [person] fairly distinguishes itself as quite separate from all earthly objects, there is awakened the sense of equality which is inaccessible even to the lords of heavens.

19

They are quite successful who have manifested the high flame of calm equality in the terrible wild forest of passions, well preserved by the lion of delusion (\*\*\*\*).

20

That, beings though possessed of natural antipathy are quite pacified at the sight of the great is the charm of the force of equanismity. This is the supreme magnificence of the Supreme Soul.

अनिश्चमावाइयमावणाओ

महेसिणा बारह भाविआओ ।
विभावणा ताण ममत्तस्ब
तमण्यणासे समया पुरेद ॥

२२

देहो न निश्चो विह्यो न निश्चो
भोगा न निश्चा विस्तया न निश्चा।
विणस्सरो एस समो पर्वचो,
न किं पि अध्या-विस्तयो इहस्यि॥

२३

नरेसरा चक्रधरा सुरेसरा जोगीसरा वा मुवणत्तयसरा । सब्वे वि मञ्जुस्स उर्वेति गोअरं भवे इहं को सरणं सरीरिणो ?॥

२४

दुक्साणि दुक्षम्मविवागकाले दोअन्ति उगाणि तण्धरस्स । पदुणप् को वि न तस्स ताणे, मगोवदेसा सरणं तु सन्ता ॥

The light of equanimity flashes when the darkness of egoism or attachment is destroyed by means of contemplation of twelve mental reflections beginning with phenomenal evanescence, propounded by great sages.

.22

Anitya-Bhavana:-Body, wealth, enjoyments and objects of senses are all liable to destruction. All the phenomenal world is transitory. There is nothing here reliable.

23

Asharana-Bhāvanā:-When kings, paramount sovereigns, Indras, lorldly Yogis and lords of the three worlds, are all inevitably doomed to destruction [are within the reach of death], then whose protection could be resorted to by embodied beings?

24

At the time of the maturation of evil Karmic forces, terrible miseries befall embodied beings. None is able to protect them. The good—the sages are considered to be the refuge only on account of their showing a right path.

भवण्यवो जम्म-जराऽ-वसाण-पाणीअपुण्यो सर-वाडवो अ । संमोह-आवस-विवस्ति-मच्छो कुमो णु सोक्बं इह वरिसम्मि !॥

२६

पगागिणो संति सया सरीरी

इद्दऽत्तमाणा भव-मीम-रण्णे।

काऊण पार्व सपरत्थमंगो

किलिस्सप पेश्व बद्व सताणो ॥

२७

विक्रक्कणो बाहिर-विस्स-विस्सा सिंबम्महाणंदमभो खु भण्या। इणं सरीरं फुडमन्नमप्पा को णव्यप ता भुवने भणन्नो !॥

२८

मसा सवंतो नवहिं सपव देरेहि काओ असुइस्स गेहं। को तस्स मोहा अधिरस्स रोआऽऽ-छयस्स अप्याण-हिंबं हणेजा?॥

Sansāra-Bhāvanā:-The ocean of worldly existence is full of the waters in the form of birth, old age and death, and has the submarine fire in the form of cupid, whirlpool in the form of ignorance, and fishes, alligators, etc. in the form of calamities. In such a world [Sansāra] how can we look for happiness?

26

Ekatva-Bhavana:-The embodied souls come and go alone in this terrible forest of the phenomenal world. In this revolutionary world the embodied beings, having committed sins for themselves and others, go alone to the other world and alone experience distress [as the fruit of their evil actions], being without any shelter.

. 27

Anyatva Bhavana: The soul endowed with intelligence and eternal bliss is quite separate from all outward phenomenon. When this body is evidently separate from the soul, what other thing is to be identified with this soul?

28

Ashuchi Bhavana: This body, from which continually flows impurity through nine openings, is an abode of dirt. Who may be indifferent to one's spiritual good by being attached to the body which is ephemeral and an abode of diseases?

जोगा मणो-वाचि-सरीरकम्मा ते भासवा कम्मनिओअनेण। वंधन्ति कम्मं असुहा सुद्दाओ जोगाउ देही असुहं सुद्दं हि ॥

30

बहा जलं गेण्हर जाणवतं खिदेहि, कम्मं तह देहधारी। रंबेहि जोगेहि सुहासुदेहि अस्सि थिए नित्थरणं न होद ॥

38

किरोहणं जं दुण आसवाणं स संवरो बुचाइ कोविषहिं। विद्यावणा आसव संवरस्त मणो भवोदासिदसो भवेइ॥

३२

कम्मक्ताओं कत्था निजारित दुहा सकामेश्वर-मेश्वओं सा। पागों हि कम्माण जहां फलाणं सयं उवाया अवि निव्वलेह ॥

Asrava Bhāvanā:--Yoga is here the activities of the mind, speech and body; and it being the channel of the influx of Karmic forces is designated Asrava. Embodied souls assimilate Karmic forces good or bad, according to their good or bad Yoga.

30

As a vessel with holes admits water, so the embodied soul attracts good or evil actions [Karmas] through the holes in the form of good or evil Yogas. As long as this Asrava [channel of Karma] prevails, nobody gets out of this phenomenal world [Sansāra].

31

Samvara Bhavana:--The learned call the stopping of this Asrava—the channel of Karmic forces, Samvara. The reflections of Asrava and Samvara bring on indifferent attitude of mind to worldly affairs.

32

Nirjarā Bhāvanā:-The destruction of Karmic forces is called Nirjarā. It is secured in two ways: volitional or non--volitional. they [Karmic forces] reach maturity of their own accord like the fruits on the trees or by the employment of expedients.

कोमो सममो जड-जीवपुण्णो
जहा तहा तप्परिचितणं जं। सा भावणा लोगविआरह्मा मणोवसीकारफलपहाला॥

38

सरीरिको उद्धरितं दुद्दाओं पवद्दओं केरिसध्यमममो । छोअस्स छोगुत्तरपूर्क्सेद्दि जो नेद्द कहाजवयं जद्दत्यं ! ॥

. 34

वस्मो समा मह्वमज्ञवं व सोमं व सव तव-संयमा व। वाओ तहाऽकिंखणया य वस्हो इञ्चेवमुत्तो दसहा सुहाय ॥

38

कम्मे किलिहे अवछीभवन्ते स्दे वि जोगो नर-जम्मणिम् । जहत्यकलाणपहाणुक्ला तत्तप्यर्द्ध वहुदुलहत्ता ॥

Loka-Bhavana:—Reflection on the world full of animate and inanimate objects [as it appears to be or it is], is Loka-Bhavana. Such meditation is highly conducive to the subjugation of mind.

34

Dharma-Bhavana:—The Supreme Sages have propounded the grand truth [Dharma] for the extrication of embodied beings from miseries, which [the grand truth-Dharma] leads to the real welfare.

35 -

Dharma is said to be tenfold:-forbearance, tenderness, candour, purity, truth, austerity, restraint, renunciation, propertylessness and celibacy. This is the excellent path leading to happiness.

36

Bodhi-Bhavana:--This glorious human birth is secured when the severe Karmic forces are weakened. Even then it is very difficult to obtain the real power of discrimination [Bodhi-Ratna] which is the first instrument of the achievement of real welfare.

पमारिसीहिं सञ्ज भावणाहिं
सुवासिअंतकरणो मुमुक्ख् ।
ममत्तथूणावहरिज्जमाणं
संरक्षितं सक्कर् सम्म-स्रच्छि ॥

36

समस्तमालंबिअ झाणमाचरे सम्मं विणा तत्थ कप विडंबणा । झाणं समायाइ जहा'जडुन्नइं तहा तहऽप्यावरणं चिलिजाइ ॥

36

सार्ण समत्तेण विणा न होइ सम्मं न को आसइ झाण-हीणं। परोप्परावेक्साणओ अमूणि संपाविरे उक्करिसं दुवे वि ॥

80

भवि दारवपायमारियो
परिचित्ता सुहजोगसाहणे।
परमं समुवागया पयं
सवसं कम्म-मलं प्रवासिउं॥

The aspirant after emancipation whose heart is well scented with these reflections, becomes strong enough to preserve the glory of equanimity from being seized by a plunderer in the form of egoism.

38

Concentration is well secured by resorting to equanimity which being absent meditation cannot be well accomplished, on the contrary the under-taking of meditation proves causing degradation. The more the meditation progresses the more the Karmic forces enveloping the soul, are removed.

39

Concentration is not attained without equanimity, and equanimity is not elevated without concentration. Both being interdependent one renders the other steady and vice versa.

40

The embodied souls, though they were encumbered with heinous sins, attained, being turned to the path of auspicious yoga, to the highest state [final beatitude] by the washing off of all Karmic dirt.

सत्थविसारय-जइणायरिअ-सिरिविजयधम्मद्वरि-गुरुचरण-सीस-

> नायविसारय-नायतित्य-श्रुणिनायविजय-विरइए

अज्झत्ततत्तालोए

श्राण-सामग्गी णाग पंचमं पयरणं समत्तं ।

### कहं पचरणं

# झाण-सिद्धी।

Ş

नियस्तक्षं सञ्ज मोक्स-तत्तं तं नऽप्पसुद्धीय असिद्ध्याप । नियस्त सुद्धी अ कसाय-हाणं णज्जेखा तम्हा तहिमेव मुत्ती ॥

२

सुद्धो तवो अप्परहस्सहवो तं नाणजोगं निगदंति सन्ता । सम्बक्षिमसाहणसज्यभूमो अजंतरं निन्युह-कारणं सो ॥

3

न जा किमा उचदसं गयाणं भावस्सई सा ववद्दार-मन्गे । गुजावद्दत्थि चि परंपराभी निन्याण-संपादगया अमुना ॥

¥

किया अवेक्खिज्ञ अक्खलंती अन्भासिणो चित्त-विसोहणत्यं। आरहजोगा उ महाणुभावा समण्यकारे निरया भवंति॥

The real nature of Soul is itself Moksha [Absolution], which is impossible in the absence of spiritual purification, which, in its turn, consists of passionlessness. Therefore, Moksha lies in passionlessness.

2

The meditative absorption in the nature of one's own Self is the pure and highest austerity [Tapa]. It is called by the wise the Jnana-Yoga—the Yoga pertaining to knowledge. It is the only aim of all [religious] activities, and it is the direct means of final beatitude.

3

The performance of the daily religious ceremonies, which is not necessary for those who have reached the higher plane, is beneficial to those who are engaged in the ordinary course of life. The Karma-Yoga is thus a sure, though indirect, means of Perfection.

4

The careful performance of good actions [religious ceremonies] is necessary to a beginner for the sake of purifying his mind; but the high-souled ones, who have reached the plane of Yoga, enjoy the unshaken quietude in the spiritual plane.

मणो थिरीभावमुवागओ वि
रओवला सन्ति चलीहवेर ।
उत्थंघए तं पुण सुण्यसा
अध्भासओ साहणजागरूओ ॥

Ę

कोलेखु लोलं बलु चित्तमंगं करजं परं निग्गहणं च तस्स । तिस्बो अवेषिकज्ञह् तत्थ जन तयत्थमस्भासपरेण भव्यं ॥

4

समन्मसेउं सुहकम्मजोगं समुज्जलं जो समयं पवश्री। सदा उदासीणमणोदसस्स सेवावहो तस्स भवे न कम्मो॥

4

विश्रं समासाइअ मोअए णो
न वऽप्पिअं पाविअ जूरए जो।
स किंकरीभूअहिसीअगामः
आहडजोगो सलु वीअराओ॥

The mind though steadily fixed, quickly loses its balance through the force of Rajas; but a wakeful student in the practice of Yoga, controls it by right efforts.

6

Mind is the foremost of all fickle things. To control it, being the most difficult thing, requires a very keen effort. For this purpose one should be assiduous.

7

The high-souled one, who after having properly practised the Karma-Yoga, develops the sublime sense of equality, is always indifferent [to the world] and so is not affected by his actions.

8

The dispassionate one, who does neither take delight in the attainment of a cherished object nor does he feel sorrow on getting what is unpleasant, and who has enslaved all his senses, is said to have reached Yogihood.

ę

निक्सीइओ निश्चलनासिअमा-दिही पसन्नाणण-पुंडरीओ । सिलिह-ओहो अणफासमाणो रया रपहिं विगयण्पमाओ ॥

80

छिहाविमुको निअभृहणे बि
बहुत्तसंवेगसरोनिमगो।
अमत्तकारुण्णनिही भवाओ
परंमुहो दहु-पमोअओअ॥

११

प्वंविद्दो निट्टिअकम्मजोगो
समाहिअप्पा सिरिनाणजोगा ।
झाणे पवसं कुणप सुघोरकम्माडवीडाहदवाणलम्मि ॥
(तीर्हि विसेसयं)
१२

कुसील-नारी-पसु-संदवज्ञःं ठाणं विवित्तं उपगम्ममच्छं। णाणासणाणं पि थिरं सुद्दं च जमेव भासेज्ञ तमासप्ज ॥

#### 9-10-11

The tranquil-minded sage who is free from fear, who has his eyes fixed on the tip of his nose, with his lotus--like face full of joy, with his both lips closed and with his teeth not touched, who is devoid of inertness who is quite indifferent to his body, who is merged in the lake of great Samvega [spiritual wisdom or a keen desire for spiritual emancipation], who is full of intensely sympathetic emotions, who is averse to the worldly enjoyments, who is an object of exquisite joy to the beholders, and who has completely practised the Karma--Yoga and has exalted his soul by Jnana Yoga as well, such a yogi enters the conflagration of contemplation burning the forest of terrible Karmic forces.

12

A solitary place unfrequented by women, animals, impotent persons and men of low habits is necessary for proper meditation. That posture which he thinks to be steady and comfortable among the various postures, should be selected.

\$\$

शाणाय कालो वि मओ न को वि जस्सि समादी समओ स सस्सो। थिओ निसण्णो सहओ वि शाया शापज्ज शाऊण निआणुकुहां॥

१४

साणस्स सिद्धीअ वद्ति विण्णा आवासयत्तं दृढभावणाणं । मिति पमोअं करणं उवेदसं जुञ्जेज्ञ, तं झाणमुवक्रवाडेह ॥

. 84

भणाण-दिहिं पविकासिऊण देहिस्स सञ्चस्स वि सञ्च-लोप । विसुद्धपेम्मा हिअ-चिन्तणं जं भासिजाप सा विबुद्दंद्दि मिसी ॥

१६

गुणेहि घिष्पन्ति समुज्ञलेहि जे के वि लोशस्मि महाणुभाषा। गुणसु तेसि बहुमाणभावो पमोशभावो परिवेदशब्बो ॥

There is no fixed time for concentration. That time is the best when mind is steadily calm. One may meditate, sitting, standing or lying down. That posture may be adopted, which is suitable for concentration.

14

The wise admit the necessity of firm thoughts [Bhāvanās] for facilitating Dhyāna [meditation]. Bhāvanās are of four kinds:--friendship, joyfulness, pity and impartiality. These feelings [Bhāvanās] should be cultivated, because they strengthen contemplation.

15

To cherish auspicious feelings for the good of all the beings in the world that all beings may be happy and none may do sinful deeds, is called Maitri-Bhavana, which is really awakened by the elevation of the spiritual view.

16

The feelings of reverence for the virtues of whatever persons shining by the excellence of merits, is called the Pramoda—Bhavana.

हीणेसु दालिइ-उवदुपसु
लुक्केसु भीपसु किलेसिएसु।
विसी पडीआर-परायणा जा
कारुणभावो परिकित्तिओ सा ॥

१८

बित्ति चित्तं भुवणं भवीहिं विचित्तकम्मेरिअवितियहिं। दृहुण मज्झत्थगई उविक्खा, दुहेसु दुट्टायरणं किमत्यं ! ॥

१९

भवेद झाणं धुवमा मुद्दुत्ता

प्राग्मसंपद्मयलक्षणं तं।

आणं अवायं च विवागतत्तं

संठाणमालो अद्द पत्थ जोगी॥

२०

आलंबिऊणं पुरिसुत्तमाणं आणं अबाहं परिचितणं जं। बत्थुस्सरूवस्स जहत्थरूवं आणाभिहं तं पचदंति झाणं ॥

The desire to lessen the miseries of those who are helpless, poverty-stricken, diseased, frightened and distressed is called the Karuna Bhavana.

. 18

The wise ones assume indifferent attitude looking at the strange world full of beings varied on account of their diversified actions instigated by strange Karmic forces. Of what use is evil action against the wicked?

- 19

Dhyana continues for one Muhurta [Fortyeight, minutes]. It is defined as the continuous unruffled meditation. The Yogi in Dhyana contemplates Ājnā, Apāya, Vipāka and Sansthāna.

20

Ajna.-Dhyana:--To contemplate truth in its true neture by following the infalliable injunction of Sages of spiritual eminence is called the Ajna Dhyana.

भजसप्यमगोण विणा भवस्मि
भर्माअ अप्पाऽयमणेतकाछं।
रागाइदोसेकवसीभवन्ता
निरिति नावायमहाइवीओ॥

२२

मोइंध्यारंधलमाणसेण कयं न किं किं कलुसं मयाइ १। नरे तिरिच्छे नरयम्मि चोम्मं दुक्खं न किं किं उवगम्मय झ्रा१॥

२३

गहीरसंसारदुइण्णवं मं कालो वुडंतस्स गओ समग्गो । कस्साऽवराहो अवरस्स पत्थ ! अयं पमाओ मम बालिसस्स !॥

રક

बोहिं पि संपाउणिउं मह ख दुद्दा मणोवायसरीर-जोगा। पजालिओ सोवरि धूमकेऊ! पत्थावराही अवरो भवे को !॥

Vipaka-Dhyana:—This soul is wandering from time immemorial in this world-revolution, as it did not resort to the spiritual path. Beings subject to passions such as attachment, hatred etc. cannot themselves get out of the dense forest of distress.

22

Ah! what variety of sins have I not committed—I, whose mind is over-darkened by infatuation? Oh! what terrible miseries have I not undergone in the hell and in the animal and human lives?

23

My whole time is totally wasted in being immerged in the deep ocean of the miseries of the world [Sansara]. Whose fault is it? It is my own foolish self.

24

Though I obtained the knowledge of reality, I caused the fire [of misery] to burn on my head through the evilness of the mind, speech and body. Whom I can find fault with! Surely I and I alone!

साहीणमूप अबि मुत्तिमनो

मोहा कभो में सवमप्पपानो !।
भडेखा मिक्स जह रुद्धो

मोक्से सतंते विभमो तहेस ॥

२६

यवं हि रागाइअद्सणाहि
जाया अवाया परिचितणीआ।
जहिं उवाया अवि तप्पणासे
झाणं विइज्जं तमवायणामं ॥

२७

उदीरिओ कम्म-फलं विवागी
सुद्दासुहत्तेण य सौ दुनेओ।
दन्वाइजोगाउ अ चित्तरूवी
सरीरिणो साऽणुहवं समेद्र॥

26

भाणंदसंपाडगदन्यजोगा
सुद्दो, तयन्नो विषरीभदन्या । स्रोते निवासा सुगिहाइअम्मि सुद्दो, तयन्नो प**डिक्**लखंत्रे ॥

Though the path of absolution was at my disposal, yet I lowered my own soul through illusion! Just as a man who has got a kingdom goes begging, so I wandered in this world, though absolution was within my reach!

26

In this manner the Dhyana in which one meditates on the obstacles or difficulties arising from attachment and such other passions, and on the means to surmount them, is called Apaya Dhyana.

27

Vipaka [Maturation] is the result of Karma. It is of two kinds, good and bad. It is variously experienced by the embodied souls through its association with matter, space, time, disposition of mind and existence.

28

The good Vipaka [maturation] of Karmic forces associated with matter [Dravya] is seen in having pleasant objects, and the bad Vipaka, in having unpleasant objects. The good Vipaka associated with space is in the residence in comfortable houses etc., while the other Vipaka, in the residence in uncomfortable dwellings etc.

सुद्दे बसन्तप्यदुद्धिम्म काले सुद्दो, तयन्नो विवरीमकाले । पसाय-तोसाइअ-चित्तमावे सुद्दो, तयन्नो विवरीयमावे ॥

ξo

सुदेव-मधाइअसम्भवस्य सुद्धाः तयन्नो अ परत्थ बेजो । सुद्दोः, तयन्नो अ परत्थ बेजो । द्वाइजोगा इअ चित्तस्वं चितेज्ञ कम्मस्स फलं तिइज्जे ॥

38

अप्पप्परहं गयणं अणंता-णंतं अमुत्तं सयळाहिवार्वि । मञ्ज्ञाग्मि लोओ तह उद्ध-मञ्ज्ञाऽ-होभागओ जो तिजगस्तक्षो ॥

32

शाभंति पशस्स अहत्थरुवं शाणे तयन्त्रासपरा खडत्वे। मग्गाण संपरजह सुद्धधम्म-शाणे ससंवेरजभइंदिशं सं॥

The good Vipaka in connection with time is seen in having the pleasures of spring etc., while the bad one is the reverse of it. The good Vipaka through mental emotions is the good feeling of the pleasure of mind, while the bad one is the reverse of it.

30

The good Vipaka through the births is in the life as a happy god or a happy man etc., while the bad one is the reverse of it. Thus are thought of the various results of the Karmic forces associated with Dravya and the others, in the third Dhyana named Vipaka.

31

The formless and endless ether is everywhere supported by its own self, in the middle of which is this region [Loka], whose three parts viz. the upper, the lower and the middle are styled the upper Loka, the lower Loka and the middle Loka respectively.

32

The subtle nature of the above-said world is thought in the fourth kind of Dhyana. In such a spiritual Dhyana there is obtained happiness which is intuitional and beyond the domain of senses.

माणप्यहावेण सहित पेश्व महिड्दिसार्लि सिदिवं सुबुज्या । पुणो निजम्मं उवगम्म सार्थ जोगस्स मन्ने धर्मा कुर्वसि ॥

38

निसुट्रकोदा लुअमाण-लोहा
पलोट्टमोदा पहजोग-कोहा।
अकामसोदा कयचिन्तरोदा
भवंति ते साहिजअप्पसोदा॥

34

साणं सुकः तओ ते परममुवगया वुण्णपुण्यो सक्ता पुण्णज्ञोदं समगावरणखवणओ केवलण्याणसैति । धम्मं नीसेसदुक्खण्यसमणपवणं वुण्ण-पुण्णं विसम्ते पुण्णाऊ जंति पुण्णा परममयपयं सच्चिआणंद्द्यं ॥

38

अस्सच्छद्वपणसमा भवचक्रबहिणो जो अप्यसोहणपरो स हवेद ईसरो । मोहाकुलो ममद्द्रमोहस्रपण निम्मस्रो ईसक्षणेण प्यडीह्यप सस्यनो ॥ 3 -

Through the power of Dhyana highly meritorious persons habituated to spiritual Dhyana, obtain heaven full of very great prosperity, in the next world. They are again born in a noble family and progress further on the path of Yoga.

34

Those high-souled persons who are highly conversant with Yoga, progressing further on the path of Yoga, eradicate all passions—anger, arrogance, greed, attachment and infatuation, and getting complete mastery over their mind, achieve the full purity of soul.

35

Those then attain the supreme Shukla-Dhyana, and annihilate ail the destructive Karmic forces and being perfectly pure, acquire Kevala-Jnana-the climax of the elevation of knowledge. And then they preach to the world Dharma [the truth] which shows the path of the subsidence of all miseries, and after phanomenal death those Perfect Souls attain the highest status of Sat-Chit-Ananda.

3.5

Beings wandering in Sansara, are like a dirty mirror. Among them the soul which endeavours to purify itself, having attained perfect purity, acquires the status of God. The soul, when ensuared by illusion, wanders in Sansara, and when relieved from it is God.

सत्थविसारय-जइणायरिज-सिरिविजयधम्मद्धरि-गुरुचरण-सीस-

> नायविसारय-नायतित्य-ग्रणिनायविजय-विरइए

### अज्झत्ततत्तालोए

झाण-सिद्धी णाम छद्वं पयरणं समत्तं ।

# सत्तमं पयरणं

## जोगस्सेणी।

٠ ,

माणसवित्तिनिरोहं

संपण्णाएअरेहि भेषहिं।

जोगं वदंति विण्णा

झाणविसेसो इहं पढमो ॥

ર

वित्तिक्खयस्सद्भवो

बीओ णेओ, मणस्स विसीओ।

सन्वा झिन्जंति तया

केवळणाणं पयासेइ॥

3

देहरस य वित्तीओ

जया निरुद्धा भवंति तकालो ।

जोगो भिजार णेवाऽ-

संपण्णाया सिवहारं ॥

g

बज्यपं भावणा झाणं

समया वित्तिसंखओ।

इच्चेवं पि महप्पाणी

अक्खासी जोगपद्धां॥

#### 1--2--3

Restraining the functions of the mind is called Yoga by those well-versed in the Yoga philosophy. The Yoga is twofold:-Samprajnāta & Asamprajnāta. The former is a particular kind of Dhyāna. The Asamprajnāta Samādhi is characterized by the destruction of the functions of the mind. When all the functions of the mind cease, the Knowledge of the Absolute--Kevala Jnāna arises. That Yoga in which the functions of the body cease, is also not different from the Asamprajnāta Yoga, and is also the entrance of Absolution.

4

Those who are adept in Yoga, have also laid down five kinds of Yoga:-Adhyātma [spiritual inclination], Bhāvanā [Reflection], Dhyāna [Meditation], Samatā [Equanimity] and Vrittikshaya [Eradication of the functions of the mind].

इच्छा य सत्यं च समत्यया य इत्यं पि जोगस्स मणीम मेजा । मजो सुबोहस्स पमाइणो वि जो धममकम्मायरणाहिलासो ॥

દ્દ

विसुद्धसद्धस्स सुषाणिणो म पमायवज्ञस्स जहस्ससर्ति । जो धम्मजोगो वयणाणुसारी स सत्थजोगो निगदिज्ञां म ॥

૭

ईयम्मि जोगे पहुयं गयस्स सत्याऽपसञ्चाणुभवेगगम्मो । उदेइ जो अप्पसमत्थयाप सामत्यजोगो परिभासियो सो ॥

1

न सिक्सिंपारणहेडनेआ सन्त्रे वि सत्था उपसम्पदोदा । सञ्चण्णुमा तो इद्दरा हवेजा ता 'पाइम'ण्णाणगभो स जोगो ॥

Ichhayoga, Shastrayoga and Samarthyayoga are also divisions of Yoga. The first of these is Ichhayoga where one though knowing well and already desirous of performing religious practices, is lazy. [The desire of advancing on the way to spiritual good is Ichhayoga].

F

It is called Shāstrayoga where the degree of right belief and that of right knowledge are higher than what it is in the Ichhā yoga, and where laziness is destroyed and where the practice of religious ceremonies is in conformity with sacred scriptures according to one's capacity.

7

The wise persons call it Samarthya-yoga which, perceptible only to such intuitional perception as is unattianable even with scriptural knowledge, is achieved by his pre-eminent spiritual exercises by the great sage conversant with the practice of Yoga through scriptures.

8

All the special means for the achievement of Perfection are not capable of cognition through scriptures. If it be so, Omniscience can be obtained by the studies of scriptures only, but it is otherwise. So this Samarthya yoga is connected with intuitional knowledge [Pratibha-jnana]

•

तं पाइमं केवसणाज-भाषु
पुन्दावगासं मक्जोद्यामं ।

पिश्रंमरा', 'तारय' एवमाइ
गामाणि तस्सि अवरे व्यंति ॥

₹0.

संनासक्यो अयमित्य जोगो स धम्म-जोगेहि भवे दुमेओ। तेसु व अजो खबनाविहत्ये सेलेसिमायस्स दसं विद्यो ॥

. 22

भणा समासार्थ जोगमञ्जं अणंतय फोरर अप्पवित्रजं । इंत्य मोद्दाचरजंतराथा सज्जो सिआ केयसमाध्याटी ॥

१२

परो अजोगो वि मणोवधंग-वावाररोद्दा परिपुण्णयाद । मदोक्षणं सह जोअणेण जोगो भवंभोनिहिरोहरूवा ॥ q

The morning light precedes the rise of the sun in the morning, similarly Pratibha-Juana [the intuitional divine knowledge] precedes the absolute Knowledge [Kevalajnana]. Other Yogis even designate this knowledge as 'Ritambhara' [holding to the truth] or 'Taraka' [spiritual clearness.]

10

This Yoga is also known as Sannyasa Yoga. It is of two kinds: Dharma Sannyasa and Yoga-Sannyasa. The first of these is practised in the state of Kshapaka-Shreni [the eradicative route], and the other, in the state of Shaileshi [rock-like firmness].

11

Having attained the first [i.e. Dharma-Sannyas] Yoga, the soul manifests its infinite power; and having destroyed all the destructive karmas [Moha, Jnana-Darshana-avarana and Antaraya] at once becomes divine soul endowed with infinite Knowledge-Kevala--jnana--becomes the embodied god omniscient or omnipotent.

12

The second Yoga, i. e. Yoga-Sannyasa is not any meditation, but it is such a state or an effort where all the functions of mind, speech and body are stopped in every way. So it is Ayoga on account of the stopping of all movements inner or outer. It is also called Yoga, because it leads on to the state of Absolute Freedom. This Yoga is the shore of the ocean of worldly existence.

जोगा इमा तक्खणओ अकम्मी-सन्तो सिवं पावर मुकदेहो । सेसाणि कम्माणि हि केवलम्मि लडे, खणेणेव विणासप सो ॥

१४

हेट्टित्यंत्रं लाउफलं जलम्मि उद्यं जहा गच्छा लेवजासे । उद्धं तहा गच्छा सम्बक्तम्म-केवण्यासा विमलो परण्या ॥

१५

अयं सहायो वि मभो बुद्दाणं जं जाद कम्मावनमस्मि उद्धं । उन्मं वयंतो अवचिद्वय सो क्रमण सोअमापद परण्या ॥

१६

तओ अहो पह न मारवस्साऽमावा, न यऽग्यो अणुवन्यहत्ता ।
अपेरगताहि न वा तिरिच्छि
छोअस्स अग्ये व थिओ भवे तो ॥

This Yoga is acquired at the last moment of life by the Omniscient. By means of this Yoga being in a moment destitute of all Karmas the soul relieved from the body, attains absolute freedom. The Karmic forces, which remain at the time of the attainment of Omniscience, [Kevalajnāna], are completely destroyed in a moment under this Yoga.

14

As the gourd which stands firm at the bottom of water, floats on the water when the dirt with which it is besmeared is cleared off, so the perfectly purified soul goes up when the plastering of moral impurity of all Karmic forces is destroyed.

15

It is the nature of the soul to go up when it is free from all Karmic forces. The ascending Supreme Soul at once reaches and abides in the topmost part of Loka.

16

Thus the superior spirit does not descend from this plain owing to the absence of heaviness or weight. It does not ascend higher for the want of auxiliary motion. It does not progress forward in an oblique direction without being assisted by initial velocity, consequently its proper abode is at the top of the phenomenal world.

महेसरा ते परमेसरा ते संयभुणों ते पुरिसुत्तमा ते। पिआमहा ते परमेहिणों ते तहागया ते सुगया सिवा ते॥

१८

स ईसरो हे सुहभागधेआ!

में माणसे होज्जउ इंसकण्यो!।

मम् उवाओ परमण्यं हाहे

महत्तवुष्णो परिवेदअव्यो॥

१९

आलंबणं भवर जारिसमेरिसी खु संपद्धप परिणई इअ सद्वणायं । आलंबणं परमनिम्मलवीअरागो बे बेण्यप नणु तया किमवक्खणिद्धं ? ॥

These Perfect Souls are Maheshvaras, Parameshvaras, Svayambhus, Purushottamas, Pitamahas, Parameshthis, Tathagatas, Sugatas and Shivas.

18

O good lucky persons! let this divine Lord be seated as a swan on your lotus-like heart; or let Him enlighten your heart like the sun. Keep this constantly before your mind that this is the essential means for the attainment of the Supreme Spirit.

19

It is within the cognizance of all that the soul takes within itself the form or impressions of the objects meditated upon. What desires remain [unsatisfied] when the dispassionate Supreme Spirit, perfectly unsullied is resorted to?

सत्थविसारय-जइणायरिअ-सिरिविजयधम्मस्ररि-गुरुचरण-सीम-

> नायविसारय-नायतित्थ-मुणिनायविजय-विरद्दए

अज्झत्ततत्तालोए

जोगस्सेणी णाम सत्तमं पयरणं समत्तं ।

goooooo

### अहुमं पयरणं

## अंतिम-सिक्सा ।

भणंतसत्ती खलु एस चेअको पवेद्दं तं जयए महोद्देओ । सन्यं पयासेद्द तिहं पयासिए सन्यं तिमस्सं भषयासिए तिहें ॥

ર

मोइप्पणासेण य तप्पयासणं मोइप्पणासो विअतन-चितणा। जितेजा-को हं भव-संगमो अको जमं किंग अं किमिणं सुद्दासुदं॥

3

तसाबबोइप्पभवस्त जस्स विभारणस्सऽद्भसणं न भन्धि । जाबाणुजायस्स पिद्वज्ञणस्स न तस्स वरमामुदेइ साडुं॥

3

म साहुवरमाबिवज्ञिश्वने कलाण-मगो हवए पवेसा । एवं च होजा विहला निजम्मो विभारणं तेण समस्मसंड ॥

This spirit is the receptacle of limitless powers. Only the fortunate one endeavours to realize it. When this spirit shines, all the objects are illumined and when it does not, all the objects are enveloped in darkness.

2

The soul shines when infatuation is totally destroyed. The destruction of infatuation results from the reflection of Truth [Tattvas]. One should think of, who I am, why this worldly existence or wandering in Sansara is, what happiness and misery are and what this phenomenal expansion is.

3

True renunciation does not arise in an ordinary man who is a mere imitator and who is not accustomed to reflection, the cause of developing the knowledge of Truth.

4

And no one can enter the path of absolution without real renunciation. Thus human life would be wasted. So one should be devoted to maintaining good thoughts [Bhāvanās.]

दक्कस्सद्दावा न दि सन्वलोजा विचित्तकम्माणुगमा ममंता। आउस्स-धी-सत्तिविचित्तयाए न मगामेगं अरिहंति सन्व॥

Ę

समगासामगाणुकूलया वि सन्वाण देहीण न संभवेद । अवंति सन्वे अरिहा न तम्हा सामज्ञओ जोगपदाहिरोहे ॥

ø

कुरजा जहासत्ति तहावि णूणं कायव्यमप्युन्नइमाबहंतं। मन्ते पयाणे लिणिश्र पि ठाणं चिरा वि पाविज्ञह पावणिरुजं ॥

4

चित्तस्स दोसा अवनेडमेष धम्मस्स सत्थाणि निओद्द्याणि । कुज्ञा अभो कारणभो जहत्थे किंशाविद्दि निम्मल-भावणाप ॥

All people wandering [in this world] by their varied Karmic forces, are of diversified natures. On account of the diversity in age, intellect and power, all persons do not deserve to act in one and the same way.

6

It is impossible to conceive that all embodied beings can command facility with regard to preparatory means. So all do not become equally fit to practise Yoga.

7

Yet one should indeed strive to exalt one's soul according to one's abilities. One, though moving slowly on the right path, reaches the goal surely even after a long time.

8

Religious scriptures have been propounded for the sake of the removal of mental impurities. So keeping this object in view, one should perform the rituals with unsullied mind.

•

धम्मस्स तत्तं हिअयस्स सुद्धी तयत्थमेवऽत्थि अ कम्मकंडं। विसोहणं होइ मणस्य जा ता किआविही पावइ सत्थयत्तं॥

१०

भाणापयारा अवि कम्मजोगा साहेंति सुद्धि जर माणसस्स । सन्त्रं वि जेशा उवशोगिणो ते तन्त्रं अमेला कलहो न सुत्तो ॥

११

णाणाबिहा कम्मविही पणीआ

जेआ अम् माणसं-सोहणाय।

एगस्स सज्झस्स हि साहणाई

बहुणि, का तत्थ विरोह-वसा ।

१२

विमं। इवायावरण १८८ उत्तिम वी तुं असन्ते भय-चक्रवाके । कडि जप कम्म-बलेण सन्वं सुदुलहत्तं पुण अप्प-संअं॥

Indeed, Dharma is said to be the purity of mind, for the sake of which alone religious rites are meant to be performed. The fruit-fulness of actions is in proportion to the purification of mind.

10

Religious rites and ceremonies, even though of different kinds, should be considered to be useful if they are directed towards the purification of mind. It is not meet to dispute with regard to their diversity.

11

All religious rites and ceremonies have been propounded for the purification of mind. And as there are various means for one and the same end, their diversity is not objectionable.

12

In the phenomenal world, which is everywhere full of illusive and disturbing atmosphere, everything can be attained by activity; but the spiritual good, the most difficult of attainment, requires very great efforts.

देहस्स रोगाऽऽहि-उवाहि-तावा विणासिणो अज्ञ सुवे व अस्स । कप अध्यमायरणं चरं को ! जंपेद्य पाडेर किलेस-कृवे॥

१४

उव्विगामंतकरणं जई अं संसारद्वाणल-संकिलेसा। अम् भवं जागरिओ सुतिण्हं कसाय-मारा निअ-रक्खणम्मि॥

84

मणस्स जेआ हि जगस्स जेआ स्वा रमा तश्चलणे लुढंति । न दुगाई नावि अ दृहवनं अन्नत्थ हिन्दियदासभावा ॥

१६

धम्मो अहिंसा-तव-संजमत्ति तं संवमाणं अणपाव-छाहिँ। पा-वीदभो आंभरिउं हरी वि पवंदिरे पा-वडणेण सन्तं॥

For the sake of this body which is to be destroyed to-day or tomorrow owing to the distress of various kinds of diseases, agonies and disturbances, who would commit unrighteous actions which hurld down the doer into the obyse of misery in the next world.

14

He who is really disgusted with the torments of the conflagration of Sansara, should be wakeful with all his might to protect himself from the blows of passions.

. 15

He who is the conqueror of his mind is the conqueror of the world. The riches of the world roll at his feet. The servitude to senses is the only way to degradation or misfortune.

16

The nature of Dharma lies in non-injury, austerity and restraint. Even Indras coming down from the foot-seat of their throne, fall at the holy feet of the saint and bow to him who adhering to the above-said Dharma, has rendered himself beyond the reach of even the shadow of sin.

सीलं इणंता महलायरेहिं नांगं परं कितु सुबं पि भग्गं । मलंति, पआरिसलोलचित्ता सजीवणं सन्तमसे खिवंति ॥

१८

असत्थयं रुन्धिउमेहमाणं णिल्लूरिउं माणसिइं गिलाणि । तहा सिलोअं परिओ दुमेउं बंभन्वयं अत्थि अमोह-सर्त्ति ॥

१९

दुहाणुपायस्त विघायणत्थं अंतप्पतायस्य य साहणत्थं। साह सुसीलायरणावलंबो अखंडधीरेण मणोबलेण॥

२०

विंतत्तिचित्ता सयला मण्सा
दुई सयं कस्स निवेद्यज्ञणं।
संतिं समीदंसि महाणुभाव!
सयं सि सको, भव सावलंबी! ॥

Those who destroy the virtue of Brahmacharya by their misbehaviour, not only ruin their body, but their fortune also. Such fickle--minded persons throw their life in terrible darkness.

18

To cure physical restlessness, to dispel mental dejection and to restore reputation the observance of Brahmacharya is the most unfailing power.

19

For the removal of calamities and for securing mental serenity it is necessary to observe the vow of Brahmacharya with the uninterrupted firmness of mind.

20

All men are overtaken by anxiety. Before whom do you wish to tell your sorrowful tale of misery for redress? Depend upon yourself! You are yourself possessed of ability.

भासज्ज मग्गं सयमेव वंकं
सरीरधारी दुव्विमा भवंति ।
निक्कंटया मज्झिमपद्ध दे उ
सया सयावारपरायणतं ॥

२२

असण्हपण्णो वि चरित्तसाली

पुण्णो अ धन्नो अ सुमागधेओ ।
भयस्सहस्सावि मईअ पाडि
प्रद्वी वि हीणो न संयायरो चे ॥

२३

सुद्दी दलिदो वि सतोसभावा दुद्दी नरिदो वि अतोसभावा। सुक्खं च दुक्खं च जहत्थयाप तोमे अतोसे अमणस्स अत्थि॥

ર્યુ

मणण्यसाओ हि सुहस्स लक्खणं मणऽध्यसाओ पुण दुक्ख-लक्खणं । सयायरो पव सुहस्स कुंचिआ फोरेज्ज ठीणं तहि अध्य-वीरिअं ॥

By the deviation from the right path, embodied beings themselves invite misery. The unobstructed general way to happiness is to live always a righteous life.

22

A man of good character though knowing little or wanting in intellectual power, is pious, fortunate and blessed; while one of misconduct though a rival to Brihaspati in his brilliancy of talent, is of a low position or of a mean type.

-23

Even a poor man is happy by his contentment, while even a king is unhappy by his covetousness. Really speaking contentment is the origin of happiness and covetousness, of misery.

24

The comfort of the mind and its uneasiness are the characteristics of happiness and misery respectively. The only key to happiness is good conduct, for constantly adhering to which one should make one's strength alive or forceful.

उस्सेअफुहोभविउं न जुत्तं
धुणेज्ञ चे तुं कदवाहलोआ।
सकाल-निंदा खलु संझरायचला विचित्तो हि जगस्सहावो॥

२६

अस्अ-इड्ढो अहिमाण-इट्टो परत्थ लोहाऽऽढिअनिद्वलत्तो । इन्मो वि दुक्खं जिअए विमूढो आढत्त-सस्मेअउदक्कमंसो॥

२७

सको भवं चे न परोवयारो परावयार तु न जाउ कुजा। धम्मिकिआए जद्द णो पउत्ती नाधम्मकम्मायरणं तु कुजा॥

46

हिंसाइअं विस्सुअमेव पावं
पवत्तणं तत्थ न चे करंजा।
होजा सया मिंड्सममग्गगो वि
ताहं वि संसिष्डाइ अप्प-सेअं॥

It is not proper for you to boast or to be puffed up with pride, if some eulogize you. Honour and dishonour are fleeting as the colours of evening. The nature of the world is indeed strange.

26

Even a rich man if he be burning with jealousy, stinged by arrogance, cruel to others out of greed--if he be thus dull--witted, lives a miserable life. Such a man, indeed strives to destroy his auspicious future.

27

Never mind if a man cannot oblige others but he should not do nor tend to do ill to others. If a person cannot perform the special religious rites, he should at least refrain from commiting unrighteous deeds.

28

Injury and the like are well-known as sins. If a person does not commit them and constantly adheres to the path of morality, even then he is sure to accomplish his spiritual welfare.

पामाणिभत्तं ववहारसुद्धी

भोचिष्यओ संयमणं च जम्स ।
सजीवणं सो सुहिअ करेइ

मोक्षस्स कपोज्ञ य विस्सवंधू ॥

३०

जापर अज्यप्पिअजीवणस्स पारंभणं नायपरायणसा । मन्गाणुसारिस-गुणेसु विण्णा ठायीथ आइम्मि गुणं तमेव ॥

३१

सद्धाणहीणो वि परोक्खतसे
जिण्णासुबुद्धी गुणपक्सवाई।
भवे सयायारपरायणो चं
कक्षाणभूमि नियमेण गामी॥

३२

दोजन्नजोगो जद्द भित्थअसे
तमित्यअसं खलु नाममसं।
दोजन्नपुण्णा वरमित्थअसा
सोजन्नपुण्णं बद्दु नित्थअसं॥

He who is possessed of honesty, purity in dealings and proper restraint, makes his life happy, and being a friend of the universe [all the beings of the world], he becomes fit for Moksha.

30

Spiritual life begins with moral purity, which is laid down by the wise at first among the virtues leading to the right path-Margānusāri Gunas.

31

A person, even if he does not believe in things imperceptible, to senses [Paroksha Tattvas such as soul, rebirth etc.], but is desirous of knowing the truth, is an admirer of the virtues of others and is intent upon observing a virtuous life, will surely be blessed with spiritual welfare.

32

That theism is only nominal which is accompanied by wicked conduct. Atheism endowed with meritorious conduct is far better than theism conjoined with wicked conduct.

त संपदायंतरकारणेण कुज्जा मणं संकुचिश्रं परत्य । सब्वं हि भत्ता परमेसरस्स परोप्परं होज्जह माउमाणी ॥

३४

न निच्छित्रं किंचण कम्मकंडं
न निच्छित्रं कं पि अ संपदार्थ।
मोक्ष्यस्य लाहाय वदंति संता
निहाहमूलं तु समत्तले अ ॥

34

कसायनिग्धायणकम्मसीला चारित्तसंसोहणदिष्णचित्रा। महासया कत्थ वि संपदाप निस्संसयं मुत्तिदसं स्टंति॥

38

धम्मस्स तत्तं परमत्थभूभं वदंति सन्ने समभाववित्ति । जयज्ञ जो तत्थ सिवं स गामी जुत्तं न धम्मंतरबेमणस्सं ॥

One should not be provincial to others owing to their following another sect or religion. As all are devoted to God, we should cherish brotherly attitude to one another.

34

For the attainment of Absolution there is fixed neither some special mode of rites or ceremonies nor some special sect or religion; but the source of its attainment lies in spiritual tranquillity or equanimity only.

35

Persons belonging to any sect or religion, if they are devoted to annihilate their passions and to purify their conduct, undoubtedly obtain final emancipation.

36

The real or essential principle of Dharma is unanimously admitted to be spiritual tranquillity. He who strives for it will be liberated. So it is improper to be adverse to other sects.

णाणस्स साहा इह भिन्न-भिन्ना चारित्त-तत्तं पुण एकमेव। तमेव णाणस्स फलं विधेशं न धम्मभेए विसमो हवेखा।

36

बुज्झेज सम्मेण परो न रोसा वरेण वेरं समुवेद बुर्डिट। बलं हि सिट्टं भुवणिम्म ऐम्मं परप्पबोद्दे वि म स्वओगि॥

38

अजुत्तवायस्स विसोहणं पि

अरत्त-दिहेण मणेण कुजा।
समस्सहावा हि महाणुभावा

सन्वत्थ, कि णाम मयंतरेसु!॥

80

कसायओ पाउद संपदाय-भत्तो वि अप्पाणमहोगईए। असंपदाओ वि कसायरोहा अप्पाण-सेअं वरिअं सिरेद्द॥

There are various systems of philosophy, but the fundamental principle of all these is one and that is character; and this is the necessary consequence of knowledge. It is improper to have a perverse attitude towards other sects.

38

It is probable to make others understand with courteousness, but not with anger or impudence. Hostility is excited by hostility. In the whole world, love is the best of all powers. Even in enlightening others it is very useful.

39

Even the refutation of unreasonable arguments should be carried on without partiality and hatred. The high-minded are everywhere equanimous, then what to say of their being equable towards other sects.

40

A person who is subdued by passions, even though adhering to his religion, degrades his life; while a person who has subdued his passions, in spite of his not following any special sect, secures the high blessing of his soul.

भग्मे इणं पावयणं समाणं गंथाण वा आयरिआण वा चि । भग्मस्स सिद्धी चरिअस्स सोहे किआपवंधेडि वि नेइरा उ ॥

પ્રર

भवंति सुद्दा वि चरित्तवन्ता
तहा दुआई वि चरित्तदीणा।
पद्दिओं को वि न जाइमेत्ता
गुणा गुणीसुं हि भवंति पुजा ॥

४३

मणोजपणं जरणो हवेर बम्हो पुणो बम्हचिकासणेण ! बया य ताणेण भवेज बत्तो कायव्यकम्मे मणणा मणुस्ते ॥

88

चितेज क्षेत्रं नर-जीवणस्स तस्सारभूभा न हु अत्थ-कामा। होसाथिरो निमाल-आयरिम कुजा निशं अश्वहिभणयट्टं ॥

All scriptures and preceptors are at one with regard to the definition of Dharma. Dharma lies in the purification of conduct; otherwise, the religious rites prove fruitless.

42

Even among the classes which are said to be low, there may be persons of good conduct, while even among the Brāhmanas there may be some who are of bad behaviour. None can be considered to be superior or worthy of respect simply on account of one's birth or caste. Really speaking it is the virtues that are the object of reverence.

43

One becomes a Jaina by control over the mind, a Brāhmana, through the elevation of spiritual knowledge, a Kshatriya, by protecting others from danger and afflictions, and a Manushya, by the consideration of real duties.

44

The aim of human life should be rightly considered. Wealth and enjoyment [Artha and Kāma] are not its ideals. Being steady in good conduct one should make oneself beneficent to others.

सम्गो वि दुक्खालयमामयाविणो
निरामओ पण्ण-गिहं वि खेलह ।
आरुगमज्जं पुरिसत्यसाहणं
तं रिक्खिउं संयमओ च सकह ॥

કદ

सच्छं जलं सुद्धसमीरणं च सुसंगई सित्त्वभोअणं च । सच्छत्तजोगो सुरवायणं च आरुमालाहाय परिस्समो भ ॥

४८

षच्चूह-संपत्थणमीसरस्स कल्लाणभूअं सद्द संविधेअं। झाऊण सेजा-समए वि सम्मं पसन्न-अंतकरणो सुवज्ज॥

86

बकदुगेणं सयदो चलंद
 जहा तहा णाणिकआजुगेणं।
 अग्दाण अप्पा पगई करेद
 पंगव सच्छो मउरो व होइ॥

To the diseased even heaven is an abode of misery, while the healthy sports gaily even in a cottage of leaves. Health is highly helpful in human activities; and its acquisition and protection depend upon self-restraint.

46

Pure water and air, good company, simple and wholesome [Sattvika] food, cleanliness, reading good books and proper labour-these are the means essential for health.

47

Daily pray to God in the morning; and also at the bed-time remember Him, concentrate your mind on Him; and then with good thoughts and joyful emotion, fall into sleep!

48

As a vehicle moves by the co-operation of two wheels, so our soul can be elevated by the conjunction of knowledge and practice. This is the very way through which the soul becomes purified like a unsullied mirror.

न देव्ववाया वह तुं दइन्नं उत्थारओं फोरसु वीरिभं ते । अच्छेरभूअं सभलत्तणं तं पावेहिसं दारिअ विग्वसिन्नं ⊪

40

नवीणविण्णाणचमक्याणं न मोक्खसत्थेसु विणा विधेशा । चित्तप्पश्रोगा बहवो हवेजा जुत्तो न अञ्चप्प-पहो तु हाउं॥

48

जडे वि सत्ती भिणिशा अणंता

एवं च चित्ता बहवो पर्आमा।

सुकोसलेहिं अरिहंति होउं

जुत्ता तओ किं जडमोहलीला शा

42

नाऽऽविकिईणं सत्रमिकिईणं सीमऽत्थि लोए जद सुप्पश्रासा । परंतु बाहम्मद कम्म-सिट्टी न तेण संसुसद नावि मोक्सो ॥

Do not be coward by resorting to fatalism, awaken your spirit by zeal; and so you will surely obtain wonderful successfulness, eradicating all obstacles.

5Ω

Those, who are wonderstruck at the miraculous success of scientific experiments, should not look askance at the scriptures of absolute freedom. May the various experiments flourish, but the spiritual path should not be abandoned.

. 51

Even the inanimate objects are believed to possess endless powers. Thus wonderful events may take place by well-devised experiments. But then it is not proper to be ensuared in the sportive illusion of the materialism.

52

If the scientist be clever, then, there is no end to wonder-working in this world, but the existence of the Karmic forces and Absolution is not affected by it.

अस्सि महामोहग-विस्सन्नक होऊण मोहाऽऽगरिसाउ दूरे। सएव भव्वं सपरोवयारि-कायव्यसंसाहणतणरेणं ॥

63

·संसारवासम्मि निवासिणो वि दसाइ कत्थावि महाणुभावा। न वीसरेजा खलु सःझबिन्दुं आयाऽऽहिमुक्तं हि रहस्समंते ॥

1919

तप्वं संखितं गदिअमिदमञ्ज्ञण्यविसप मप् अन्यण्णेणं पि निअहिअसंसाहणकप्। समालोपहिन्ते स-हिअ-स-यणा अप्यमवि णं पबुद्धे तो कस्तिचण मम कयन्थत्तमहिभं॥

This world is strangely attractive. Keep aloof from its infatuating attractions, and be devoted to actions beneficent to others as well as to your own soul!

54

Though living in Sansara, men should not forget the aim and end of life under any circumstances. In the end, disposition to the soul is the secret or quintessence.

55

Thus I, possessed of a smattering of knowledge, have briefly described the above-mentioned subject regarding the spiritual knowledge for my good. The good and sympathetic will [I believe] go through it. I shall think myself to have been more successful, if some one is enlightened thereby.

**9.** 

र्अ

सत्थविसारय-जइणायरिअ-सिरिविजयधम्मसूरि-गुरुचरण-सीस-

> नायविसारय-नायतित्थ-सुणिनायविजय-विरद्रए

### अज्झत्ततत्तालोए

अंतिम-सिक्ता णाम अट्टमं पयरणं समत्तं ।

## पसत्थी ।

विज्ञा-सिक्खण-धिम्मअभावपसारणगरिद्वज लेहिं। साहिध्यअसेवाए जगपंडिअगीअकित्तीणं॥१॥

साहिश्व-णाणजोगा अणुगहिएहिं विदेस-विण्णेहिं। भहिशुणिअ-वंदिआणं भत्तिष्यःभार-णभिरंहिं॥२॥

भारहनिवाऽहिगारिष्पणमिभआयंससाहुविग्याणं । उवसम-संयम-समयामुत्तीणं विस्सवंभूणं ॥३॥

ह्योगुत्तरपुष्णजोइ-मंगलमयतव-महंसिदेवाणं । सन्थविसारय-जदणाइरिअ विजयधम्मस्<u>रीजं</u> ॥ ४ ॥

चरणंमोरुहभिगो सन्तकिवाभिक्युओ समणवालो । काही पारअगंथं अप्प-हिअं नायविजओ णं॥५॥

तेसि गुरुपायाणं पदृधरते पद्दाणसीसाणं। इदहासनत्तमदुदहि-चिज्ञावहाहपयप्पसिद्धाणं॥६॥

घी-तेअभासुराणं विषुद्धाऽऽवासयपवंधक तृणं । गुणगारवगदशाणं स्रीणं विजय-दंदाणं ॥ ७ ॥ [सत्तिहि कुलगं]

I, the beggar of the grace of saints and an humble disciple of the great sage Shastravisharada Jainacharya Vijaya Dharma Suri whose glory has been extolled by the erudite of the world for his great efforts for the propagation of the studies of Sanskrita and Prakrita and of religious emotion, and for literary service as well, who has been eulogized and saluted out of holy reverence and pure devotion by many western learned scholars whom he has obliged by helping in their literary service and studies, whose ideal character of saintly life has been bowed to by the Nareshas and officers of India, who was an incarnation of quietude, restraint and equanimity, and who of highly magnificent grandeur was endowed with the sense of universal brotherhood auspicious austerity; I, Nyayavijaya have composed this Prakrita work. Now Indravijaya Suri possessed of the greatness by virtues, is well performing his duties as the sage Guruji,successor of the great Indravijavasuri who is renowned by the significant titles of Itihasatattva-mahodadhi and Vidyavallabha etc., who is effulgent by intellectual power and lustre, and who has written many important works useful to the learned.[1-7] अज्ञात्ततत्तालोअस्स सक्रए रइअस्स मे । क्यं क्वंतरं एअं पाइए थेव-वड्दणं ॥८॥

विक्रमओ जलनिहि-निहि-निहि-ससि-[१९९४] वासिम जामनयरिम । वासावासे पुण्णे पायडिओ मे अयं गंथो ॥९॥ This Prakrita work is the change of my Sanskrita work Adhyatmatattvaloka which I had turned to Prakrita before a long time.

Of course, some new verses have been added to this volume. [8]

This work was brought to light after the rainy season [Chaturmāsa] of the year 1994 [Vikrama Samvat], which I passed at Jāmnagar [Kathiawar]. [9]

सत्थविसारय-जइणायरिअ-सिरिविजयधम्मद्वरि-गुरुचरण-सीस-नायविसारय-नायतिन्थ-सुणिनायविजय-विरद्धओ

# सइ-कोसो ।

[ एअगंथगयकर्वाहसदाण अत्थवोह्यो ]

.

#### अ

|          | अ                     |                              |
|----------|-----------------------|------------------------------|
| अक       | (अर्क)                | ૧ સ્વ                        |
| अक्संद   | (भा+स्कन्द्)          | દભાવવુ                       |
| अक्खा    | (आ+स्या)              | કહેવું.                      |
| अक्लुडिअ | (असंडित)              |                              |
| अगणि     | (अग्नि)               |                              |
| अच्छ ।   | (१ आस् , २ अच्छ) १ थे | ોસવું, ર સ્વ <del>ચ્</del> ર |
| अच्छेर   | (आश्चर्य)             |                              |
| अज       | (१अद्य, २आर्य ३आर     | य [चृत])                     |
| अज्ञत्त  | (अध्यात्म)            |                              |
| अङ्झितथभ | (आध्यात्मिक)          |                              |
| अज्झप    | (अध्यातम)             |                              |
| अड       | (अवर)                 | ખાડા                         |
| अणज्ञ    | (अनार्य)              |                              |
| अत्त     | (१आत्मन्, २आर्त्त     | [पीडित])                     |
| अत्तमाण  | (आवर्त्तमान) सभवुं,   | ચઢાકાર ઘૂમતું                |
| अत्था    | (आस्था)               |                              |
| अत्थिअ   | (आस्तिक)              | `.                           |
| अप्प     | ( आत्मन् )            |                              |
| अप्पणय   | (आत्मीय)              |                              |
| अप्पाह   | (सं+दिश्) सं ६श       | આપવા, કહેવું                 |
| अप्युह   | (आरिमक)               |                              |
|          |                       |                              |

| अन्द्रक्क | (आकान्त)     | દળાએલ               |  |
|-----------|--------------|---------------------|--|
| अध्मिडिअ  | (संगत)       |                     |  |
| अमय       | (अमृत)       |                     |  |
| अलिअ      | (अठीक)       | અસત્ <b>ય</b>       |  |
| अल        | (आई)         | ભીનું               |  |
| अह्रिष    | (अर्पय्)     | આપવું               |  |
| अवअच्छ    | (ह्वाद्)     | ખુશ થવું            |  |
| अ-त्थय    | (अपार्थक)    | નિરથ <sup>ે</sup> ક |  |
| अवत्थवं   | (अवास्तव)    | <b>અ</b> વાસ્તવિક   |  |
| अर्वार    | (उपरि)       | ઉપર                 |  |
| अवलेष     | (अबलेप)      | અહંકાર              |  |
| अवह       | (रचय्)       | રચવું−કરવું         |  |
| अवह       | . (ডময)      | બે–બન્તે            |  |
| अह        | (असी, अमू, अ | ાવ:) એ              |  |
| अह्ता     | (अधस्तात्)   | નીચે                |  |
| अहिकंत    | (अहिकान्त)   | પવન                 |  |
| अहिलंब    | (कांक्ष्)    | ચાહવું              |  |
|           | आ            | • ,                 |  |

(आचार्य) भाइरिय (माकर्ष) आगरिस આકર્યલ (आरब्ध) **આરંભ** કરેલ भाडत

(आ+रभ् नुं भाव-कर्मनुं रूप) आरं अधुं (आइत) આદરેલ, આદર પામેલ आदिअ આવે**લ** (आगत) आय (आत्मन्) आय (आदर्श) आयंस (१ आचार, २ आदर) आयर (आदर्श) **आयरिस** (आर्य) वारिय (आस्त्रिष्ट) અાલિંગિત, સં**%** आलिद બાળવું (दह्) आलुंख આપત્તિ (आपदा) आवया क३री (आवश्यक) आवासय આવરાએલ (आवृत) आविअ પામીત (आसाद्य) आसज ચાહુવું (कांक्ष्) आह સંમુખપર્ (आभिमुख्य) आहिमुक्ब સ્વામિત્વ (आधिपत्य) आहिवश्व इ અ ગાર (अंगार) इंगाल (चिह्न)

(इतरथा)

અત્યથા

इन्ध

रहरा

શાંડું. (ईपत्) ईसि उ (ऋतु) उउ (उत्कर) સમૂહ उक्केर ઉખાડેલ (उत्खात) उक्सय કેંકી દીધેલ (उत् + क्षिस) उच्छु**र** (ऋजु) उज्यु રાેકલું, રંધલું (रुघ् ) उत्यंघ (उत्साइ) उत्यार (ऊर्ख) उद्ध કહેવું (कथय्) उपाख (ऊर्ध) उच्म પાસે આવલું (अभ्याभगम्) उम्मत्य સ તાપ, ગરમી ( ऊप्पन् ) उम्ह (आई) ભીનું उल्ल (उप। स्क्र) पश्चवतुं, संस्कृति उवक्खड ઉપાસના उवत्थि (उपास्ति)

( उत्+विज् )

(प्र+सृ) (उत्सेक)

उच्चिव

उवंल्ल

उस्सेअ

ઉદ્ભવેગ કરવા

પ્રસરવું

ગવ°

## 

| ऊसव         | (उत्सब)                  |                        |
|-------------|--------------------------|------------------------|
| ऊसार        | (आसार)                   | વેગવાળી વર્ષા          |
| ऊसुअ        | (उत्सुक)                 |                        |
|             | Ų                        |                        |
| पगवई        | (एकपदी)                  | માગ <sup>ર</sup>       |
| पणिंह       | ( इदानीम् )              | હમણાં                  |
| पत्ताहं     | 99                       | "                      |
| पत्थ        | (अत्र)                   |                        |
| <b>ए</b> सज | (ऐश्वर्य)                |                        |
| <b>एह</b>   | (पध्)                    | વધવું                  |
|             | ओ                        |                        |
| भोअन्द      | (आ+छिद्)                 | <b>છીનવ</b> વું        |
| ओअर         | (अव+तॄ)                  | ઉતરવુ                  |
| ओआस         | (१ अवकाश,                | १ उपवास)               |
| ओज्झर       | (निर्झर)                 | ઝરેસ                   |
| ओप          | ( अर्पय् )               | આપવુ'                  |
| ओमाण        | (अवमान)                  | અપમાન                  |
|             |                          |                        |
| ओयंसि       | (ओजिस्विन्)              | <b>ખલવાન્</b>          |
| ओयंसि<br>ओह | ( ओजिस्बन् )<br>(आर्द्र) | <b>ખલવાન્</b><br>ભીનું |

| श्रीहाव           | (आ+ऋम्)         | આઢમણ કરવું        |
|-------------------|-----------------|-------------------|
| ओहीर              | (अप+ह)          | અપહરણ કરવું       |
|                   | क               |                   |
| करवाह             | (कतिपय)         | કેટલાક            |
| कउहा              | (ककुभ्)         | <b>િ</b> દિશા     |
| कणेहच             | (कणेहत्य)       | પૂર્ણ, આકંઠ       |
| करमव              | ं ( उप्+भुज् )  | ઉપભાેગ કરવા       |
| कम्मस             | (कल्मप)         | ૧ પાપ, ૨ મલિન     |
| करञ्ज             | (भञ्ज्)         | ભાંગ <b>ુ</b> ં   |
| कवद्विअ           | (कदर्थित)       | વિડ બના પામેલ     |
| कसण               | (ऋच्चा)         | કાતો.             |
| कसिण              | (१कृत्स्न, २कृष | ण) १सर्व, २ કાળું |
| कायव्य            | (कर्त्तव्य)     |                   |
| कासर              | (कस्यचित्)      | કેાઇનું           |
| कासवी             | (काश्यपी)       | પૃથ્વી            |
| काहल              | (कातर)          | કાયર              |
| किडि              | (किरि)          | ભું ડ             |
| <b>কু</b> ভিন্তअ  | (कुत्सित)       | નિન્દિત           |
| <b>कु</b> च्छिल्ल |                 | છિદ્ર             |
| केहह              | (कियत्)         | કેટલું            |
| केरिच्छ           | (कीरक्ष)        | ફેવું.            |

|        |                    | •                         |
|--------|--------------------|---------------------------|
| कोआस   | ( वि+ <b>कस्</b> ) | વિક <b>સલુ</b> '          |
| कोंड   | ( कुंड )           | <b>હ્યું કું – મન્દ્ર</b> |
| कोइल   | (कुत्हरू)          |                           |
| •      | ख                  |                           |
| स्तंभ  | (स्तम्भ)           | થાંભલા                    |
| खसिअ   | . (स्रचित)         | વ્યાપ્ત                   |
| खुप्प  | ( मस्ज् )          | કુળવું                    |
| खंडय   | (क्वटक)            | বিধ                       |
|        | ग                  |                           |
| गगार   | (गद्गद्)           | •                         |
| गड्ड   | (गर्त्त)           | ખાડા                      |
| गडुह   | (गर्दभ)            | ગધે3ા                     |
| गत्थ   | (प्रस्त)           | •                         |
| गद्ध   | <b>(गर्घ</b> )     | લા <b>હ</b> પતા           |
| गरुई   | (गुर्वी)           | ભારે, મહાટી               |
| गब्बिर | (गर्विन् <b>)</b>  | અહ કારી                   |
| गारव   | (गौरव)             |                           |
| गेज्झ  | (য়ান্ত্ৰ)         |                           |
|        | घ                  | <b>A</b>                  |

4

केप्प (प्रहणार्थक प्रह् नुं ५५ -साव३५)

#### च (त्याग) चाय (तुच्छ) बुच्छ छ (क्षमा) ह्रमा (छद्मस्थ) असर्वज्ञ, सराग ह्यमात्थ छाही (छाया) સ્પર્શ કરવા छिव (स्पृज्) छिहा (स्पृहा) छीअ (भ्रुत) छीष (श्रीण) (तुच्छ) बुच्छ

बुहा

जिण

(१ सुघा २ श्रुघ् ) રચ્ચમૃત, ૨ ક્ષુધા ज

(जि) १ છતવું, २ જય પામવા

પૃથ્વી

**છા**યા

હીંક

જ્યારે (यदा) जर्ञा (त्यक्त) बह (यत्न) उत्त (यापय्) ગમન કરાવવું जब . (१जीव, २ जित) १४४, २ छताओक्षे। जिअ

| जीह           | ( रुस्ज् )       | રારમાવું     |
|---------------|------------------|--------------|
| <b>जु</b> ण्ण | (जीर्ष)          |              |
| जूर           | (खिद्)           | ખિન્ન થવું   |
| •             | झ                |              |
| शंचा          | (सं÷तण्)         | સંત\ત થવું   |
| झर            | (शर्)            | ઝરવું        |
| झिज           | ( क्षीय )        | ક્ષીણ થવુ    |
| झुष           | (जुगुव्स्)       | નિન્દવું     |
| <b>झु</b> णि  | (ध्वनि)          | •            |
|               | 3                |              |
| उ <b>ड्ड</b>  | (स्तब्ध)         |              |
| ठीप           | (स्त्यान)        | . જામેલ      |
|               | ड                |              |
| <b>रक</b>     | (दष्ट)           | કરડાયલા      |
| हरू           | 97               | <b>77</b>    |
| <b>४ड्ड</b>   | (रूघ)            | <b>બળે</b> લ |
|               | ण                |              |
| णं            | ( इमम्, तम्, ताम | () એને, આને  |
| णज्ञ          | (য়া [অল3.]ঀ     |              |

| ज-दव        | ( <b>7.7.</b>                     | ચેતનરૂપ                  |
|-------------|-----------------------------------|--------------------------|
| णञ्च        | ( <b>શા</b> (অ <i>জন্ত</i> ,)ব. ৫ | માવ–કમ <sup>ર</sup> રૂપ) |
| णासी        | ( अज्ञासीत् )                     | જા <b>ં</b> યું          |
| णिउड्ड      | ( मस्ज् )                         | <b>ઝ</b> ડવું            |
| णिज्झर      | <b>( ( ( ( ) ( )</b>              | ક્ષીણ થવુ                |
| णिडास       | (स्राट)                           |                          |
| णिम         | ( नि+अस् )                        | સ્થાપવુ                  |
| णित्रस .    | ( उन्+स्स् )                      | ઉલ્લસવું                 |
| णिल्लूर     |                                   | છેદવું                   |
| णिहो ड      | (१नि+वारय्) १ नि                  | ાવારણ કરવું,             |
|             | (२ पातय्) હુઠા                    |                          |
| <b>णीरव</b> | (आ+क्षिप्) ः                      | ખાફોપ કરવા               |
| णुमण्ण      | (१ निसम्त, २ निषण्ण) १            | મગ્ન ૨ બેઠેલ             |
| णुव्य       | (प्र+काशय्) भ                     | કાશિત કરવું              |
|             | त                                 |                          |
| तइस         | (तविष)                            | સ્વગ <sup>©</sup>        |
| तण्हा       | (तृष्णा)                          |                          |
| तप्पज       | (तात्पर्य)                        |                          |
| तरिस        | (तर्ष)                            | તરસ                      |
| तव          | (१ तपस्, २ स्तव) १ ९              | 14, ૨ સ્તુતિ             |
| तच          | (त्रप्)                           | શરમાલું                  |
| विअ         | (तप्त)                            | તપેલ                     |

| तिइक्का | (तितिक्षा) ६     | તમા <sub>,</sub> સહિષ્ણુતા |
|---------|------------------|----------------------------|
| तिण्ह   | (તીક્લ્)         |                            |
| तिण्हा  | (तृच्णा)         |                            |
| तिसि    | (तृप्ति)         |                            |
| तिप्प   | (तृप्त)          |                            |
| तुवर    | (त्वर्)          | ત્વરા કર <b>વી</b>         |
| त्र     | (तूर्य)          | ંવાજી'-વા <b>ઘ</b>         |
| त्ह     | (तीर्थ)          | • ,                        |
|         | थ                |                            |
| थी      | (स्त्री)         |                            |
| धुवय    | (स्ताचक)         | સ્તુતિ કરનાર               |
| थ्ण     | (स्तेन)          | ચાર                        |
| थेअ     | (स्तेय)          | ચારી                       |
| थेण     | (स्ते <b>न</b> ) | ચાર                        |
| थेरिअ   | (स्थैय)          | સ્થિરતા                    |
| थेव     | (स्तोक)          | અલ્પ                       |
| धोर     | (म्थुल)          |                            |
|         | द                | •                          |
| दइन्न   | ( दैन्य )        |                            |
| इंतावल  | (दंतावरू)        | હાથી                       |
| दरिअ    | (हृप्त)          | ગવિ <sup>°</sup> ષ્ડ       |

|                | १३             |                  |
|----------------|----------------|------------------|
| दाणि           | (इदानीम्)      | હુમણાં           |
| दारिसणिभ       | (दार्शनिक)     |                  |
| दाव            | ( दर्शय् )     | <b>બતાવ</b> વું  |
| दिगण           | (इस)           | આપેલું           |
| <b>दिहि</b>    | <b>(धृति</b> ) | વૈય              |
| दीहर           | (दीर्घ)        | લાંબુ            |
| दुआइ           | (द्विजाति)     | <b>પ્રાક્ષ</b> ણ |
| दुम            | (धवलय् )       | ધાળવુ            |
| द् [दवामु]     | ( हू )         | દુઃખી ધવુ        |
| दूम            | (दावय्) संता   | ય ઉપજાવવા        |
| दूहव           | (दुर्भग)       | ુ <b>લ્રા</b> ગી |
| देर            | (द्वार)        | •                |
| रेज            | (दैव)          |                  |
|                |                |                  |
|                | ध              | • • •            |
| ঘণিস           |                | અત્યન્ત          |
| भारी           | (ঘাসী)         | પૃથ્વી           |
| <b>ঘি</b> ত্তা | ( धैर्य )      |                  |
| <b>ঘিণ্</b> য  | (दीष्)         | દીપવુ            |
| धीर .          | (भेर्य)        | + +              |
| धूआ            | (दुहित्)       | પુત્રી           |

#### न

निअ [ दृग्] निअस [निवृत्त] निपंसण [नृ-पांसन] નરાવમ निम्मव [निर्+मा] भनावयुं, કरयुं [ निर्+पद् ] निष्पन्न थवुं, अनवुं निञ्चल निसुट्ट [निपातित] પાઉલ निहित्त સ્થાપિત, મૂકેલ (निहित) नीरंजण નાશ કરવા (भंजन) Y पईइ (प्रतीति) पउत्ति (प्रवृत्ति) (१ पर्श, २ पांसु) १ इद्धाउा, २ व्या पंसु `(प्रत्यल) સમધ पचल पच्चृइ (प्रत्यूष) પ્રભાત (पध्य) पच्छ કહેવું (कथय्) पज्जर **ম**ति<mark>श</mark>ा (प्रतिभ्रुत् ) पडंसुआ पडिअगा (अनु+वज्) અનુસરવુ<sup>.</sup>

(शम्)

( अर्पश्)

શાન્ત થવું

આપવું

पडिसा

पणाम

|             | १५,               |                                   |
|-------------|-------------------|-----------------------------------|
| पृष्प       | (प्राप्य)         | પામવા જોગ                         |
| पच्मार      | (प्राग्भार)       | ભારે ખાજે                         |
| पयल -       | (प्र+स्)          | પ્રસરવુ                           |
| परंमुइ      | (पराङ्मुल)        | વિમુખ                             |
| परक         | (परकीय)           | પારક                              |
| परिवित्त    | (परिवृत्त)        | બદલાયેલ                           |
| परोप्पर     | (परस्पर)          |                                   |
| पलिविअ      | (प्रदीपित)        | <b>બાળે</b> લ                     |
| पलोट्ट      | (पर्यस्त)         | ફે'કેલ-પા3ેલ                      |
| पत्रण (     | १ प्रवण २ पवन) १  | પ્રવી <b>ણ ૨</b> <mark>૫વન</mark> |
| पब्बाय      | (म्लै)            | મ્લાન થવું                        |
| पहाण (१ प्र | ाधान, २ प्राहण) १ | પ્રધાન, ર નારા                    |
| पहुण्य      | · (प्र+भू ) सभ    | ર્થ થવું –શક્લું                  |
| पाइअ        | (प्राकृत)         | પ્રાકૃત ભાષા                      |
| पाउस        | (प्रातृष् )       | વર્ષા ઋતુ                         |
| पागय        | (प्राकृत)         | પ્રાકૃત                           |
| पाडिवया     | (प्रतिपद् )       |                                   |
| पाडचर       | (पाटचर)           | ચાર                               |
| पाडिप्कद्धि | (प्रतिस्पर्धिन् ) | પ્રતિસ્ <b>પ</b> ર્ધી             |
| पायड        | (प्रकट)           |                                   |
| पार         | (प्राकार)         | કિલ્લા                            |
| पारकेर      | (परकीय)           | <b>પાર</b> ફું                    |
| पा-वडण      | (पाद-पतन)         | પગે પડવું                         |

| पा-बीढ         | (पाद-पीउ)   |                      |
|----------------|-------------|----------------------|
| <b>पा</b> वासु | (प्रवासिन्) | પ્રવાસી              |
| पासु           | (पांसु)     | <b>बुज</b>           |
| पासुत्त        | (त्रसुप्त)  | સુતેલ                |
| पिक            | (पक्व)      | પાકેલ                |
| पिच्छी         | (पृथ्वी)    |                      |
| पिसल्ल         | (पिशाच)     |                      |
| पिह            | ( पृथक् )   | અલગ                  |
| पिहड           | (પિકર) ભાજન | -વિશેષ,થાલી          |
| <b>पु</b> ध    | ( पृथक् )   | અલગ                  |
| <b>पु</b> रा   | ( दुर्)     | નગરી                 |
| पेऊस           | (पीयूप)     | અમૃત                 |
| पेरंत          | (पर्यन्त)   |                      |
| पोम्म          | (ঘর)        | ક્રમણ                |
| पोम्मा         | (पद्या)     | લક્ષ્મી              |
| पोरिस          | (पीरुष)     | પુરુષાથ <sup>૯</sup> |
|                | <b>a</b>    | •                    |
| बप्फ           | [बाष्य] १ भ | ાંસુ, ૨ ઊષ્મા        |
| बाहा           | [बाहु]      | હાથ                  |
| बहुत           | [प्रभृत]    | બહુ                  |
|                |             |                      |

-

# भ

| भगा                  | [१ भाग्य, २ भ | म्न]                        |
|----------------------|---------------|-----------------------------|
| भण                   | [ भस्मन् ]    | ભસ્મ                        |
| भयस्सर               | [बृहस्यति]    |                             |
| भसल                  | [भ्रमर]       |                             |
| भाज                  | [भाजन]        |                             |
| भारह                 | [भारत]        |                             |
| भिष्प                | [भीष्म]       | ભય કર                       |
| भिन्मस               | [विद्धल]      |                             |
| भिस                  | [भास्]        | દીપવુ                       |
| भिसय                 | [भिषक्]       | વૈધ                         |
|                      | • म           |                             |
| मर्ख                 | [मलिन]        | •                           |
| <b>मंतु</b>          | [१ मंतु]      | ૧ અપરાધ,                    |
| •                    | [२ मन्यु]     | ર ક્રોધ                     |
| मगग                  | [१ मग्न, २ म  | र्ग]                        |
|                      | [मद्]         | ગવ <sup>°</sup> કરવેા       |
| मच                   | - 1.          |                             |
| म <del>ब</del><br>मब | [मर्स्य]      | માણસ                        |
| •                    |               | માણસ                        |
| मच                   | [मर्स्य]      | માણસ<br>અહ <sup>ં</sup> કાર |

(मनोञ्च) मणुण्ण મનાહર मल (मृद् ) મસળવું-ચગદવું (कांक्ष्) मह ઈવ્છવું. माउक (१ मृदुक, २ मृदुत्व) मिच्चु (मृत्यु) मिलाअ (म्लै) મ્લાન ધવું मीसालिअ (मिश्र) મિશ્રિત (मूर्धन्) मुंढ મસ્તક मुण . (朝) જાણું વું मुरुक्ख (मूर्ख) मेरा મર્યાદા मल्ल (मुच्) મેલવું –મૂકવું मोरउहा (मुधा) ટુયા मोसा (मृपा) અસત્ય (१ मोघ, २ मयून्व) १ व्यथ २ डिरेख मोह ₹ (रक्त) રંગાએલ, રાગી रमा (अर्ण्य) रण्ण (१ रत्न, २ रचन) २ २थना रयण रस्सि (रिंग) ક્રિયણ

(राज-कुल)

रा-उल

(राजांस)

ક્ષયરાગ

रायंस

(प्र+विश्) પ્રવેશ કરવા रिअ (वृक्ष) रुक्त (रुदित) ૧ રાએલ, ર રાવું रुण्ण रोर (रोर) ₹'\$ ल તું ખડી लाउ (अलाबु) लिच्छ (लिप्स्) મેળવવા ઇચ્છવું કાપેલ (तृन) लुअ (हाज) રેાગી लुक આળાટલું • ( छुर् ) लुढ व वंक (वऋ) वंदारय (वृन्दारक) १६व, २ भुभ्य (१कांक्ष्२ बज्) १४<sup>२</sup>७३'२ **०**३' यश (बृक्ष) वच्छ वज्ञर (कथय्) કહેલું (वर्धय्) वङ्दय વધારવું નિશ્ચયાર્થક અવ્યય वणे (कांक्ष्) ધ<sup>ર</sup>છવું सम्फ

(मन्मथ) वस्मह કામ वलगा (आ+रुह्) ચઢવું પીડિત થવું वह (व्यथ्) પીડા \_ वहा (व्यथा) (व्याकुल) षाउल्ल (મ્હેાં) ફાડીને (ब्यादाय) वायाय वार (द्वार) वारण (व्याकरण) (वर्ष) १ संवत्सर, २ वरसाह घास . (वर्षा) वासा વરસાદ शिश्रही (ब्याघ) वाह वाहम्म (ब्या+हन् तुं भावः भी३५) वाहित्त (ब्याहत) કહેલું-ઉક્ત ( ध्यनार्थ क व्या+इ तु साय-क्रभ -३५) बाहिप्प विअंणा (वेदना) विइण्ह (वितृष्ण) તૃષ્ણારહિત विउड (वि+नाशय्) નાશ કરવા (बीर्य) विउज विद्या (बीडा) Grm विदत्त (भार्जेत) ઉપાર્જિત विद्व (अर्जु) ઉપાર્જન કરવું विणिण

(इं. हे)

બ

| वित             | (बृत्त) १ भ      | ાચરણ, ૨ થયેલ      |
|-----------------|------------------|-------------------|
| विद्दाय         | (चिद्रुत)        | વિનષ્ટ            |
| विरा            | (वि+ली)          | વિલય પામવા        |
| विलया           | (बनिता)          |                   |
| विलिभ           | (ब्यलीक)         | અસત્ય             |
|                 | (विसंस्थुल)      | વ્યાકુલ,          |
| विसंदुल         | (।यसस्युक)       | <br>અબ્યવસ્થિત    |
| विसद            | (विगम)           | W1-4-114-4/4      |
| विहल            | (विफल)           |                   |
| विहा            | (चृथा)           |                   |
| विद्वण          | (विहीन)          |                   |
| विद्वोडण        | (ताडन)           |                   |
| बीसर            | (वि+स्मृ)        | વિસરવું           |
| वीसुं           | , (विष्वक्)      | ચારે તરફથી        |
| <b>बुंदा</b> रय | (वृन्दारक)       | ૧ મુખ્ય ૨ દેવ     |
| वण्णाणिअ        | (वैद्यानिक)      |                   |
| वरमा            | (बैराग्य)        |                   |
| वसरिस्स         | (वैसदृश्य) विक   | ાક્ષણતા–વિચિત્રતા |
| बोसट्ट          | (विकसित)         | વિકાસપ્રાપ્ત      |
|                 | स                |                   |
| सर              | (सदा)            |                   |
| सइअ             | (शयित)           | સુતેલ             |
|                 | <b>\</b> - · · · |                   |

(स्वैर) सर्र સાંકલ संकल (शृंबल) संग (शृंग) શિખર संसा (संध्या) (भा+हु) संनाम **અ**ાદરવું संपाउष (संप्र+आए) सभ्यक् प्राप्त करवुं (संस्कृत) सक्रय (संस्कार) सकार (सत्कार) सकारं सक्दि (संस्कृति) (साध्य) सन्ह (साध्वस) सज्ज्ञस सदिल (शिथिल) ધીરે सचित्रं (शनैस्) सम्ह (स्थ्म) (१ शास्त्र, २ शास्त्र, ३ स्वस्थ, ४ स्वास्थ्य, सत्य ५ सार्थ, ६ शस्त) सदिं (सार्थम्) સાવે (स्वात्मन् ) **સ્વાત્મા** सप (सप्रज) सथल (१ समस्त, २ समात) समत

(समा+कृज्) आक्रीश ५२वे।

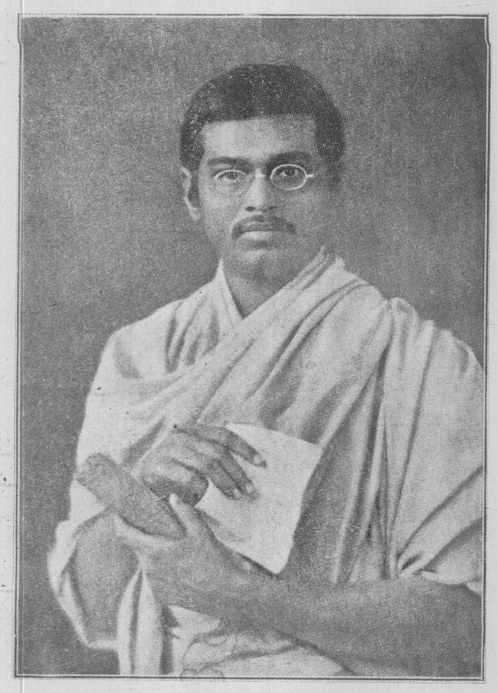
समाउस

ગ ભિમુખ (सम्मुख) समुह (१ शर, २ समर, ३ सरस्, ४ स्वर) सर ૧ બાણ, ૨ કામ, ૩ પાણી–નળાવ, ૪ સ્વર (१ समरण, २ शरण) सरण शर६ अउ (शरद्) सरब -(शस्य) १ प्रशस्य, २ क्षेत्रभत वान्य सस्स (सामध्ये) -सामच्छ (साम्राज्य) सामज्ज (समा+रच्) २थवुं, हीइसः इरवुं सारव સ્તેહ કરવા (स्निह) सिणिउझ (सैन्य) सिन्न सिमिण (स्वप्न) (सज्) सर्જ ३'-२२३'-५२३' सिर સંયુક્ત (स्सिष्ट) सिलिह सिविण ्स्वप्न) ચાહુરું (स्पृह्) सिंह કહેલું सीस (कथय्) (१ शीर्ष, २ शिष्य) १ भस्तः २ शिष्य सीस (सीन्दर्य) संदेर (शुक्ल) सुकिल्ल (शुष्क) सुक्स (सूर्य) सुज्ज (सूक्ष्म) सुण्ह

| सुवे    | [भ्यस्]      | મ્યાવતી કાલ |
|---------|--------------|-------------|
| सूअ     | [स्त]        | સારથિ       |
| सूरिस   | [सुपुरुष]    |             |
| स्हव    | [सुभग]       | સૌભાષ્ય વેભ |
| सेज्जा  | [शय्या]      |             |
| सोअमस्ठ | [सौकुमार्य]  | સુકુમારતા   |
| सोण्डीर | ्रि शौण्डीर, | २ शौण्डीय]  |
|         | ૧ પરાક્રમી   | ર પરાક્રમ   |

|              | ह             |                      |
|--------------|---------------|----------------------|
| इकार         | [आ+कारय]      | <b>બાલાવ</b> લું     |
| <b>इ</b> लुअ | [लघुक]        | <b>લ</b> ધુ          |
| <b>इ</b> सं  | [ह्रम्] ध्रास | પામવા–ઘ <b>ટ</b> વું |
| हित्थ .      | [त्रस्त] 🤄    | મયભીત, ત્રસ્ત        |
| हिसीअ        | [इपीक]        | ં ઇન્દ્રિય           |
| हेड          | [अधम् ]       | નીચ                  |





न्यायतीर्थं न्यायविशारद मुनिन्यायविश्वयजी. Nyaya Visharada Nyaya Tirtha Muni Nyayavijayaji

# शासविद्यारव-जैनाचार्यश्रीविजयधर्मसूरिगुरूभ्यो नमः।

# म्यायविशारद्-न्यायतीर्थमुनिश्रीन्यायविजय-विरचितः

अध्यात्मतत्त्वालोकः ।

### Preface.

Nyāyatirtha Nyāyavishārada Munimahārāja Nyāvavijavaji is the author of this valuable sanskrit work Adbyātmatattvāloka. The work being full of spiritual useful to men of diverse religious. thoughts, is natural and forcible. He expressed style is lefty. smooth, I should undertake to translate desire that his English and add explanatory notes for the benefit non-Jains. The circumstances of the Jains and the had been such as would hardly have permitted the task, but in spite of them, I yielded to the suggestion of the had already dealt a crushing Munimahārāja. Fate blow to me in my declining age by taking away my only son; the wound was hardly healed-I am afraid it is beyond cure-when a fresh blow was struck in the removal of my grandson. The careers of these have been very briefly sketched out further on. Without dilating on personal worries, I may say, it was such circumstances as these that at first made me hesitate to take up the work; but at last I consented to do it; as I thought it would provide me solace in my sorrowsas it actually did-and as a Jain, it was a duty incumbent on me to contribute my humble share to the work of propagating true knowledge of Jainism in the world. There are many misconceptions about Jainism among the non-Jains. remove them is the chief object with which notes, &c, -published. In preparing them, I have had to draw on many Jain standard works and English editions of some of them.

There are many difficulties in compiling such a work. In the first place, the subject-matter is too abstruct to be easily comprehended by the ordinary man. One has to wade through a sea as it were before one can get to its end. The

Metaphysical theories and the Logical conceptions involved therein, and the peculiar doctrine of Karma are all special to Jain philosophy. Sages have written volumes to explain them. Moreover they are based on personal experience and self-realisation by these old authors, which is wanting in my case. Therefore to translate their experience in more words by one who lacks it is a task well-nigh impossible. However, relying on the correctness of the theory of the Jains and having sought the aid of the ancients and the moderns I set myself to do the work and I shall feel amply repaid if thereby one ray of truth about Jainism illuminates the mental vision of the reader.

I owe my sincere thanks to some friends who have helped me in different ways in preparing my notes and translation. My special thanks are due to Mr. Tribhovandas Kalidas Trivedi, Dewan, Bhavnagar State and to Mr. A. J. Sunawalla, B. A., L.L. B., for useful discussions, criticisms and valuable suggestions; to Mr. Framji Kharsedji Coachbuilder for the life-sketch of my grandson, Prataprai Lallubhai and for practical suggestions and to Prof. H. B. Bhide, M. A. L.L. B., who has very kindly and keenly gone over all the notes and English translations; and I should add here, but for his generous and arduous co-operation and help, I should not have been able to place this work confidently before the public.

I should be wanting in duty if I omitted here to thank the Hon'ble Mr. Lallubhai Samaldas Mehta, C. I. E, who very kindly drew my attention to several inaccuracies of spelling in the early part of the text. I should also thank Messrs. M. G. Kapadia, B. A., LL. B., Solicitor and P. K. Kapadia, B. A., LL. B., for having gone through the notes on the chapter on Drishti and Introduction respectively and to Mr. V. K. Patel, M. A., for his help to me in translating some portion of the work.

It is gratifying to note, a non-Jain gentleman who solely bears all the expenditure of the publication of this work, prefers to remain *incognito*, and the best and grateful thanks of ourselves, the reading public and the Jain community are specially due to him.

I acknowledge my indebtedness to the authors of different works such as Key of Knowledge, Epitome of Jainism and Jain-Dristiye Yoga which I consulted and from which I derived useful help as to ideas and the renderings of technical phrases. I also referred to Yogashāstra, Yogadrishtisamuch chaya, Jnānārnava, Jainism, Outlines of Jainism, Study of Jainism, Nyāyāvatāra, Nayakarnikā, Practical Path, notes on Jainism, Arya, &c., and my thanks are due to their authors. I am also grateful to the several Jain and other institutions for having placed their works freely at my disposal.

I crave the indulgence of readers for spelling-mistakes, as the proofs could not be available for correction more than once.

My work lays no claim to originality and comprehensive treatment of all aspects of Jamsm. All the ideas have been given expression to by the venerable sages of bygone times, in the clearer and more convincing terms. Mine is the task of a carrier; the beautiful things are there, and 1 only bring them near to the reader. The flaws and imperfections which may have crept in are solely due to my defective workmanship and I earnessly pray that the reader may so thereby be against Jainism.

M. J.

# INDEX TO NOTES.

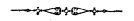
| Adhyātma                              | ***           | •••          | ••• | 1          |
|---------------------------------------|---------------|--------------|-----|------------|
| Spiritual knowledge, Preeminen        | ce of—        | 9, 13,       | 16  | , 36       |
| Siddhis                               | •••           | •••          | ••• | 39         |
| Ātman                                 | •••           | •••          | ••• | `42        |
| Karma                                 | •••           | •••          |     | 45         |
| Moksha                                | •••           | •••          | ••• | 49         |
| Rebirth                               | •••           | ***          | ••• | <b>5</b> 0 |
| Moha, source of all vices-            |               | •••          | ••• | 93         |
| Desires, Subdual of—                  | •••           | •••          | ••• | 93         |
| Law of Karma                          | •••           |              | ••• | 102        |
| True aspect of love                   | •••           | •••          | ••• | 109        |
| Rāga, Undesirability of-              | •••           | •••          |     | 112        |
| Worldly relations, Futility of-       | •••           | ***          | ••• | 118        |
| World-drama, Floeting nature of       |               | •••          | ••• | 122        |
| Inner-self, full of bliss, illustrate |               | er,          | ••• | 124        |
| Study of Tattvas, Utility of-         |               | •••          | ••• | 129        |
| Aweinspiring aspect of death          | •••           | •••          | ::. | 131        |
| Dharma, true support                  | •••           | •••          | ••• | 135        |
| Body, Obloquy of                      | •••           | •••          | ••• | 146        |
| Moksha and bodily pleasures, or       | ontrasted     | •••          |     | 148        |
| Body, Different uses of, by the       | ignorant ar   | nd the wise  | ••• | 152        |
| Different results of the same ac      | tion with dif | ferent motiv | es. | 153        |
| Freedom from Raga and Dwest           | na essential  | for spirit   | ual | •          |
| awakening                             | •••           | •••          |     | 155        |
| Spiritual awakening continued         | •••           | •••          | ••• | 158        |
| Disattachment from worldly plea       |               | •••          | ••• | 159        |
| Good deeds, also cause of bonds       |               | •••          | ••• | 161        |
| Self-examination                      | •••           | •••          | ••• | 162        |
| Readication of wicked thoughts        |               | •••          | ••• | 171        |
| Righteous conduct                     |               | •••          | ••• | 173        |

| (4)                                           |           |
|-----------------------------------------------|-----------|
| Ārta Dhyāna, condemned                        | 1         |
| Spiritual preparedness                        | 1         |
| Worldly prospects, illusive                   | 1         |
| Human life, superlority of                    | 1         |
| Vigilance for shaking off Karmas              | 1         |
| Human life, Vanity of—                        | 1         |
| Elimination of Karmic energies                | 1         |
| Passions, Evil consequences of—               | 1         |
| 사람들은 사람들은 사람들이 되었다. 그는 그들은 그들은 사람들은 사람들이 되었다. | curbing 1 |
| Senses, uncontrollable, advisability of       | 2         |
| Preliminaries of Yoga                         | 2         |
| Filial duty                                   | 2         |
| Duty towards spiritual teachers               | 2         |
| True God                                      | 2         |
| Nature of Godhood,                            | 2         |
| Object of worship                             | 2         |
| Tapas                                         | 2         |
| Desire for Moksha                             | 300, 3    |
| Samyaktva                                     | 300, 3    |
| Yogi                                          | 5         |
| Swarga and Moksha, distinguished              | 3         |
| Ahimsā                                        |           |
| Truthfulness                                  | 3         |
| Non-stealing                                  | 3         |
| Story of Nagadatta                            | <u>ş</u>  |
| Celibacy                                      | 3         |
| Story of Sudarshana                           | ,         |
| Excessive passion, Condemnation of-           |           |
| Non-possession of property                    | 3         |
| Limitation of property, necessary             | 4         |
| Yamas further considered                      |           |
| Yoga-Drishti                                  | 4         |
| Gunasthāna                                    | 4         |
| Āsana                                         |           |
| Prānāyāma                                     | •••       |
| Dhārnā                                        | •••       |

| Samyama  Victory over passions  Ātman-Yogabhumi, story of two painters Householder's duties (Jaina)  Samsāra and Moksha distinguished  Anger, illustrations of a Jain ascetic and Dwaipāyana  Kashāyas, Various degrees of—  Forbearance, Illustrations of—  Story of a Brāhmana and Chāndāla  Anger, Subdual of—  Māna, Bāhubali  Māna, Evil consequences of; illustrations  Māna, story of Sanatkumāra  Desires, boundless; fruits of denial  Māyā, Evil conequences of—  Māyā, not desirable  Māyā, Himsā in disguise  True and false ideal of worship  Māyā, story of Mahābala  Māyā, story of two ascetics  Lobha, Evil results of; illustrations  Lobha, desirability of its conquest                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 5)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |               |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|-----|
| Samyama  Victory over passions  Atman-Yogabhumi, story of two painters  Householder's duties (Jaina)  Samsāra and Moksha distinguished  Anger, illustrations of a Jain ascetic and Dwaipāyana  Kashāyas, Various degrees of—  Forbearance, Illustrations of—  Story of a Brāhmana and Chāndāla  Anger, Subdual of—  Māna, Bahubali  Māna, Evil consequences of; illustrations  Māna, story of Sanatkumāra  Desires, boundless; fruits of denial  Māyā, Evil conequences of—  Māyā, Himsā in disguise  True and false ideal of worship  Māyā, story of Mahābala  Māyā, story of two ascetics  Lobha, Evil results of; illustrations  Lobha, desirability of its conquest  Lobha, root cause of wicked acts  Kashāyas  Kashāyas  Kashāyas, Subdual; of; favourable to Yoga-practice  Story of Rudradeva  Mind-purification  Samatā  Subjugation of senses  Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas,  Charitras  Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant | Dhyāna                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •••           | •   |
| Atman-Yogabhumi, story of two painters Householder's duties (Jaina)  Samsära and Moksha distinguished Anger, illustrations of a Jain ascetic and Dwaipāyana Kashāyas, Various degrees of— Forbearance, Illustrations of— Story of a Brāhmana and Chāndāla Anger, Subdual of—  Māna, Bāhubali Māna, Evil consequences of; illustrations Māna, story of Sanatkumāra Desires, boundless; fruits of denial Māyā, Evil conequences of— Māyā, Himsā in disguise Māyā, story of Mahābala Māyā, story of Mahābala Māyā, story of Mahābala Māyā, story of two ascetics Lobha, Evil results of; illustrations Lobha, desirability of its conquest Lobha, root cause of wicked acts Kashāyas Kashāyas Kashāyas, Subdual; of; favourable to Yoga-practice Story of Rudradeva Mind-purification Samatā Subjugation of senses Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas, Charitras Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••           | ••• |
| Atman-Yogabhumi, story of two painters Householder's duties ( Jaina )  Samsara and Moksha distinguished Anger, illustrations of a Jain ascetic and Dwaipāyana Kashāyas, Various degrees of  Forbearance, Illustrations of  Story of a Brāhmana and Chāndāla Anger, Subdual of  Māna, Bāhubali  Māna, Evil consequences of; illustrations Māna, story of Sanatkumāra Desires, boundless; fruits of denial Māyā, Evil conequences of  Māyā, Himsā in disguise True and false ideal of worship  Māyā, story of Mahābala  Māyā, story of two ascetics Lobha, Evil results of; illustrations Lobha, desirability of its conquest Lobha, root cause of wicked acts Kashāyas  Kashāyas, Subdual; of; favourable to Yoga-practice Story of Rudradeva  Mird-purification Samatā  Subjugation of senses  Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas, Charitras  Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••           | ••• |
| Householder's duties ( Jaina )  Samsāra and Moksha distinguished  Anger, illustrations of a Jain ascetic and Dwaipāyana  Kashāyas, Various degrees of—  Forbearance, Illustrations of—  Story of a Brāhmana and Chāndāla  Anger, Subdual of—  Māna, Bāhubali  Māna, Evil consequences of; illustrations  Māna, story of Sanatkumāra  Desires, boundless; fruits of denial  Māyā, Evil conequences of—  Māyā, Himsā in disguise  True and false ideal of worship  Māyā, story of Mahābala  Māyā, story of two ascetics  Lobha, Evil results of; illustrations  Lobha, desirability of its conquest  Lobha, root cause of wicked acts  Kashāyas  Kashāyas, Subdual; of; favourable to Yoga-practice  Story of Rudradeva  Mird-purification  Subjugation of senses  Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas, Charitras  Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | wo painters                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | •••           | ••• |
| Samsära and Moksha distinguished Anger, illustrations of a Jain ascetic and Dwaipāyana Kashāyas, Various degrees of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •••           | ••  |
| Anger, illustrations of a Jain ascetic and Dwaipāyana Kashāyas, Various degrees of— Forbearance, Illustrations of— Story of a Brāhmana and Chāndāla Anger, Subdual of— Māna, Bāhubali Māna, Evil consequences of; illustrations Māna, story of Sanatkumāra Desires, boundless; fruits of denial Māyā, Evil conequences of— Māyā, not desirable Māyā, Himsā in disguise True and false ideal of worship Māyā, story of Mahābala Māyā, story of two ascetics Lobha, Evil results of; illustrations Lobha, root cause of wicked acts Kashāyas Kashāyas, Subdual; of; favourable to Yoga-practice Story of Rudradeva Mird-purification Subjugation of senses Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas, Charitras Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •••           | ••• |
| Kashāyas, Various degrees of—  Forbearance, Illustrations of—  Story of a Brāhmana and Chāndāla  Anger, Subdual of—  Māna, Bāhubali  Māna, Evil consequences of; illustrations  Māna, story of Sanatkumāra  Desires, boundless; fruits of denial  Māyā, Evil conequences of—  Māyā, not desirable  Māyā, Himsā in disguise  True and false ideal of worship  Māyā, story of Mahābala  Māyā, story of two ascetics  Lobha, Evil results of; illustrations  Lobha, desirability of its conquest  Lobha, root cause of wicked acts  Kashāyas  Kashāyas  Kashāyas, Subdual; of; favourable to Yoga—practice  Story of Rudradeva  Mind—purification  Samatā  Subjugation of senses  Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas,  Charitras  Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant                                                                                                                                                                           | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Dwaipāyana    | ••  |
| Forbearance, Illustrations of— Story of a Brāhmana and Chāndāla Anger, Subdual of— Māna, Bāhubali Māna, Evil consequences of; illustrations Māna, story of Sanatkumāra Desires, boundless; fruits of denial Māyā, Evil conequences of— Māyā, not desirable Māyā, Himsā in disguise True and false ideal of worship  Māyā, story of Mahābala Māyā, story of two ascetics Lobha, Evil results of; illustrations Lobha, desirability of its conquest Lobha, root cause of wicked acts Kashāyas  Kashāyas  Kashāyas, Subdual; of; favourable to Yoga-practice Story of Rudradeva Mind-purification Samatā Subjugation of senses  Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas, Charitras Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •••           | ••  |
| Story of a Brāhmana and Chāndāla  Anger, Subdual of—  Māna, Bāhubali  Māna, Evil consequences of; illustrations  Māna, story of Sanatkumāra  Desires, boundless; fruits of denial  Māyā, Evil conequences of—  Māyā, not desirable  Māyā, Himsā in disguise  True and false ideal of worship  Māyā, story of Mahābala  Māyā, story of two ascetics  Lobha, Evil results of; illustrations  Lobha, desirability of its conquest  Lobha, root cause of wicked acts  Kashāyas  Kashāyas  Kashāyas, Subdual; of; favourable to Yoga-practice  Story of Rudradeva  Mird-purification  Samatā  Subjugation of senses  Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas,  Charitras  Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •••           | ••  |
| Anger, Subdual of—  Māna, Bāhubali  Māna, Evil consequences of; illustrations  Māna, story of Sanatkumāra  Desires, boundless; fruits of denial  Māyā, Evil conequences of—  Māyā, not desirable  Māyā, Himsā in disguise  True and false ideal of worship  Māyā, story of Mahābala  Māyā, story of two ascetics  Lobha, Evil results of; illustrations  Lobha, desirability of its conquest  Lobha, root cause of wicked acts  Kashāyas  Kashāyas, Subdual; of; favourable to Yoga-practice  Stēry of Rudradeva  Mind-purification  Samatā  Subjugation of senses  Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas,  Charitras  Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ***           | ••  |
| Māna, Bāhubali  Māna, Evil consequences of; illustrations  Māna, story of Sanatkumāra  Desires, boundless; fruits of denial  Māyā, Evil conequences of  Māyā, not desirable  Māyā, Himsā in disguise  True and false ideal of worship  Māyā, story of Mahābala  Māyā, story of two ascetics  Lobha, Evil results of; illustrations  Lobha, desirability of its conquest  Lobha, root cause of wicked acts  Kashāyas  Kashāyas  Kashāyas, Subdual; of; favourable to Yoga-practice  Story of Rudradeva  Mind-purification  Samatā  Subjugation of senses  Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas,  Charitras  Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••           | ••  |
| Māna, story of Sanatkumāra  Desires, boundless; fruits of denial  Māyā, Evil conequences of—  Māyā, not desirable  Māyā, Himsā in disguise  True and false ideal of worship  Māyā, story of Mahābala  Māyā, story of two ascetics  Lobha, Evil results of; illustrations  Lobha, desirability of its conquest  Lobha, root cause of wicked acts  Kashāyas  Kashāyas  Kashāyas, Subdual; of; favourable to Yoga-practice  Story of Rudradeva  Mind-purification  Samatā  Subjugation of senses  Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas,  Charitras  Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••           | ••  |
| Desires, boundless; fruits of denial Māyā, Evil conequences of— Māyā, not desirable Māyā, Himsā in disguise  True and false ideal of worship Māyā, story of Mahābala Māyā, story of two ascetics Lobha, Evil results of; illustrations Lobha, desirability of its conquest Lobha, root cause of wicked acts Kashāyas  Kashāyas  Kashāyas, Subdual; of; favourable to Yoga-practice Story of Rudradeva Mind-purification Samatā Subjugation of senses  Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas, Charitras  Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Māna, Evil consequences of; i                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | llustrations                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •••           | ••  |
| Desires, boundless; fruits of denial  Māyā, Evil conequences of—  Māyā, not desirable  Māyā, Himsā in disguise  True and false ideal of worship  Māyā, story of Mahābala  Māyā, story of two ascetics  Lobha, Evil results of; illustrations  Lobha, desirability of its conquest  Lobha, root cause of wicked acts  Kashāyas  Kashāyas  Kashāyas, Subdual; of; favourable to Yoga-practice  Story of Rudradeva  Mird-purification  Samatā  Subjugation of senses  Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas,  Charitras  Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Māna, story of Sanatkumāra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••           | •   |
| Māyā, Evil conequences of—  Māyā, not desirable  Māyā, Himsā in disguise  True and false ideal of worship  Māyā, story of Mahābala  Māyā, story of two ascetics  Lobha, Evil results of; illustrations  Lobha, desirability of its conquest  Lobha, root cause of wicked acts  Kashāyas  Kashāyas  Kashāyas, Subdual; of; favourable to Yoga-practice  Story of Rudradeva  Mind-purification  Samatā  Subjugation of senses  Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas,  Charitras  Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | lenial                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •••           | •   |
| Māyā, Himsā in disguise  True and false ideal of worship  Māyā, story of Mahābala  Māyā, story of two ascetics  Lobha, Evil results of; illustrations  Lobha, desirability of its conquest  Lobha, root cause of wicked acts  Kashāyas  Kashāyas, Subdual; of; favourable to Yoga-practice  Stēry of Rudradeva  Mind-purification  Subjugation of senses  Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas, Charitras  Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •••           | ••  |
| True and false ideal of worship  Māyā, story of Mahābala  Māyā, story of two ascetics  Lobha, Evil results of; illustrations  Lobha, desirability of its conquest  Lobha, root cause of wicked acts  Kashāyas  Kashāyas  Kashāyas, Subdual; of; favourable to Yoga-practice  Story of Rudradeva  Mind-purification  Subjugation of senses  Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas,  Charitras  Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Māyā, not desirable                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••           | ••  |
| Māyā, story of Mahābala  Māyā, story of two ascetics  Lobha, Evil results of; illustrations  Lobha, desirability of its conquest  Lobha, root cause of wicked acts  Kashāyas  Kashāyas  Kashāyas, Subdual; of; favourable to Yoga-practice  Story of Rudradeva  Mird-purification  Subjugation of senses  Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas, Charitras  Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Māyā, Himsā in disguise                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ***           | ••  |
| Māyā, story of two ascetics  Lobha, Evil results of; illustrations  Lobha, desirability of its conquest  Lobha, root cause of wicked acts  Kashāyas  Kashāyas, Subdual; of; favourable to Yoga-practice  Story of Rudradeva  Mind-purification  Samatā  Subjugation of senses  Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas,  Charitras  Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | True and false ideal of worsh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ip                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •••           | •   |
| Lobha, Evil results of; illustrations  Lobha, desirability of its conquest  Lobha, root cause of wicked acts  Kashāyas  Kashāyas, Subdual; of; favourable to Yoga-practice  Story of Rudradeva  Mind-purification  Samatā  Subjugation of senses  Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas,  Charitras  Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Māyi, story of Mahābala                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••           | •   |
| Lobha, desirability of its conquest Lobha, root cause of wicked acts  Kashāyas  Kashāyas, Subdual; of; favourable to Yoga-practice Story of Rudradeva  Mind-purification  Samatā  Subjugation of senses  Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas, Charitras  Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Māyā, story of two ascetics                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••           | •   |
| Lobha, root cause of wicked acts  Kashāyas  Kashāyas, Subdual; of; favourable to Yoga-practice  Story of Rudradeva  Mind-purification  Samatā  Subjugation of senses  Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas,  Charitras  Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Lobha, Evil results of; illustra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | tions                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •••           | •   |
| Kashāyas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Lobha, desirability of its cond                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | uest                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •••           | •   |
| Kashāyas, Subdual; of; favourable to Yoga-practice  Story of Rudradeva  Mind-purification  Subjugation of senses  Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas, Charitras  Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Lobha, root cause of wicked                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | acts                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •••           | •   |
| Story of Rudradeva  Mind-purification  Samatā  Subjugation of senses  Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas, Charitras  Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Kashāyas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••           | •   |
| Mind-purification                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Kashāyas, Subdual; of; favou                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | able to Yog                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ga-practice   |     |
| Samatā Subjugation of senses Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas, Charitras Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Story of Rudradeva                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••           | •   |
| Subjugation of senses                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Mind-purification                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••           |     |
| Nine Tattvas, Samitis, Guptis, Bhāvanās Parishahas, Charitras Anitya Bhāvanā, Story of a mendicant                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Samatā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••           | •   |
| Charitras                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Subjugation of senses                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••           | •.  |
| Charitras                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Nine Tattvas, Samitis, Gup                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | is, Bhāvan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | is Parishahas | J,  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | and the second of the second o | ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••           |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Anitya Bhāvanā, Story of a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | mendicant                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | •••           | •   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | and the second s | •••           | •   |

| Ekatva Bhāvanā, Story of     | Namiraj    | •••          | 67      |
|------------------------------|------------|--------------|---------|
| Anyatwa Bhāvanā, Story of    | Bharata    | •••          | 67      |
| Ashuchitwa Bhāvanā, Story    |            | umāra        | 67      |
| Āsrava Bhāvanā, Illustration |            |              | 67      |
| Samvara Bhāvanā, Illustrati  |            |              | 67      |
| Loka Bhāvanā                 | •••        | •••          | 678     |
| Dharma Bhāvanā               | •••        | •••          | 679     |
| Bodhidurlabha Bhāvanā        | •••        | •••          | 682     |
| Dhyāna Siddhi                | •••        | ***          | 69      |
| Jnānayoga, Kriyāyoga, their  | interdeper | dence        | 69      |
| Dhāranās                     | •••        | ***          | 718     |
| Various kinds of Yoga        | •••        | •••          | 74      |
| Adhyātma, Bhāvanā, Dhy       | āna, Sam   | atā, Vrittil | shaya,  |
| Ichhāyoga, Shāstrayoga       | , Sāmarthy | ayoga, Mant  | rayoga, |
| Layayoga, Hathayega, 1       | Rājayoga,  | Jnänayoga,   | Kriyā-  |
| yoga, Bhaktiyoga             |            | • • • •      | 743     |
| Last word                    | ***        | •••          | 75(     |
|                              |            |              |         |

# अध्यात्मतत्त्वालोकः।



# ( मूलप्रन्थः। )

----

अध्यातमपीवृषमनक्षगम्यं पीत्वा कणेहत्य विषं निजध्नुः। अनादिकमेश्रचयात्मकं ये विधा प्रवन्दं परमात्मनस्तान्॥१॥

इतं हहा ! शास्त्रविशारदत्वमनर्थहेतुश्च ववःपदुत्वम् । विज्ञानवेतृत्वमपार्थकं च नाऽऽस्वादिताऽध्यात्मसुधारसश्चेत् ॥२॥

हानस्य भक्तेस्तपसः क्रियायाः प्रयोजनं खल्विदमेकमेव। चेतःसमाधी सति कमेलेपविशोधनादात्मगुणप्रकाशः॥॥॥

ध्यानं च मोनं च तपः क्रिया च नाध्यात्ममार्गाभिमुखीभवेचेत्। न तर्हि कल्याणनिवन्धनं स्याद् युक्ता हि लक्ष्याभिमुखी प्रवृत्तिः॥॥॥

हीप पर्याधी फिलिन मरी च दीप निशायां शिखिन हिमे च। कुछी कराले लभते दुरापमध्यातमतस्व बहुभागश्रेयः ॥ ६॥

जरा जराया मरणं च मृत्योः सर्वापदानामपि राजयक्षमा। जन्महुबीजाग्निरनन्तविचानिदानमध्यात्ममहोदयश्रीः॥६॥

तेऽपि प्रचण्डा मदनस्य बाणारिछद्राकुलं येः क्रियते तपोऽपि। अध्यात्मवर्माऽपिहिते तु चित्ते निःसंशयं कुण्ठिततां भजन्ते॥॥।

अध्यात्मधाराधरसन्निपाते मनोमरी पुष्यति योगवीजम्।
पुण्याङ्करा निर्भरमुहसन्ति सर्वत्र शान्तिः प्रसरीसरीति ॥८॥

अध्यात्मभानौ प्रसरत्व्रतापे मनोनगर्या परिभासमाने। कुतस्तमः ?, शुष्यति भोगपङ्कः, कषायचौरैः प्रपत्नाय्यते च ॥९॥

आनन्दपूर्णी च सुधां समाधि वितन्वतेऽध्यात्मसुधाकराय । स्पृहा यदीये इदि नाविरासीत् पशुर्नृरूपेण स मोघजन्मा॥१०॥

योऽध्यात्मशस्त्रं वहते प्रतीक्ष्णं भवेद् भयं तस्य कुतस्त्रिलोक्याम् ?। तिरस्कृतो वा नितरां स्तुतो वा नाष्यात्मविद् रुष्यति मोदते च ११॥

विधाय पापान्यतिभीषणानि येऽनन्तदुःखातिथयो वभूवुः । एतादृशानप्युददीधरद् यत् कि वर्ण्यतेऽध्यात्मरमायनं तत् ? ॥१२॥

आत्मस्वरूपस्थितचित्रवृत्तेर्भवप्रश्चेषु तटस्थर्द्धः । अध्यात्मराजेश्वरसुप्रसादं का ग्यूनता सिद्धिषु रुब्धिषु स्यात्?॥१३॥

आत्माऽस्ति कर्माऽस्ति परो भवोऽस्ति मोक्षोऽस्ति तत्स्राधकदेतुरस्ति इत्येवमन्तःकरणे विधेया दृढप्रतीतिः सुविचारणाभिः ॥१४॥

अर्वाग्ह्यां नैव परोक्षभावाः प्रत्यक्षघीगोचरतां लभन्ते । अतीन्द्रियज्ञानिकृतोपदेशैः सन्तो यथार्थं प्रतियन्ति किन्तु ॥१५॥

शुद्धाऽऽत्मतस्यं प्रविधाय लक्ष्यममृदृदृष्ट्या क्रियते यदेव। अध्यात्ममेतत् प्रवदन्ति तज्झा नचाऽन्यद्स्माद्यवर्गवीजम् ॥१६॥

अध्यातमभूमीभृत अर्ध्वभागे दाढ्येंन यद्यस्ति व आरुरक्षा । महादायास्तर्धुपदिस्यमानं निवाधतेदं हृदयेन तावत्॥ १७॥

महीयसा पुण्यसमुचयेन सम्पद्यते मर्त्यभवा विशिष्टः । सार्थम्यमेनं च नयन्ति सन्तः सञ्ज्ञान-सम्यक्चरिते प्रपद्य ॥१८॥

प्राप्तान्यनन्तानि वर्षेष्यनेन जीवेन मोहेन वशीकृतेन। मोहस्य रुवे खलु देहलाभी देहे च लब्धे पुनहमदुःसम् ॥१९॥

जन्मश्रुणं व धेक्संगमे च पश्चत्वकाले नियतं हि दुःखम्। रोगादिजातानि पुनः कियन्ति दुःखानि मयानि भवाम्युराशो ? २०॥ देहान्तरानागमनाय तस्माद निघ्नन्ति मोहं मुनयः प्रयन्तैः। मोहो हि संसारमहालयस्य स्तरभः, समस्ताऽसुखवृक्षवीजम्॥२१॥

सर्वेऽपि दोषाः प्रभवन्ति सोहाद् मोहस्य नादो नहि तत्प्रचारः । इत्येवमध्यात्मवचोरहस्यं विवेकिनश्चेतसि धारयन्ति ॥ २२ ॥

मंसारभोगा विविधा अनेन जीवेन भुक्ता बहुशो महान्तः। तथाप्यतृमो जडबुद्धिरेष तृप्त्यै नृभोगेषु विचेष्टते ही ! ॥ २३॥

रिक्तीकृतेऽप्यम्बुनिधी निपीय तृषा न यस्योपशमं प्रयाता । तृणाग्रभागस्थितवारिबिन्दुपानेन तृप्ति किमसी लभेत ?॥ २४॥

नवा नवेच्छा सततं जनानां प्रादुर्भवन्ती सकलप्रतीता। कर्तव्यकार्योघसमाप्तिरत्र नास्त्येव तृष्णाऽस्खलितप्रचारात्॥२५॥

कार्यान्तरं नद्मवशिष्यते मे कार्य विधायेदमिति स्वचिते। कुर्वन् सुमेधा अपि तत्समाप्तौकार्यान्तरं कर्तुमनाः पुनः स्यात्॥२६॥

पारं स्वयम्भूरमणाम्बुरादोः सम्प्राप्नुवानाः प्रवलोजसोऽपि । अपारतृष्णाम्बुधिलंबनाय कर्तुं प्रयासं न परिक्षमन्ते ॥ २७ ॥

े अखण्डभूमण्डलकासिकत्वं न दुर्लभं दुर्लभमेतदेव । . तृष्णानिरासोपगतावकादां सन्तोषरत्नं परमप्रभावम् ॥ २८ ॥

न तत् सुखं विश्वति भूभुजोऽपि न तत् सुखं स्वर्गसदो न चेन्द्राः । यस्मिन् सुखे तुष्टमनःप्रभूते विवेकिनो निर्गमयन्ति कालम् ॥२९॥

कामोद्भवं शर्भ यदस्ति लोके दिव्यं महच्छर्म पुनर्यदस्ति। तृष्णाक्षयोद्भतसुखित्रयस्तद् न षोडशीं नाम कलां लभेत॥३०॥

इहास्ति को नाम तथाविधो नः कुर्मी वयं यत्र ममत्वभावम् ?। तर्वेऽपि कर्माद्ययनधभाजः कस्योपकारं खलु कः करोतु ?॥३१॥

सर्वे च तृष्णानलतापतप्ताः शक्नोति कः कस्य शमार्पणाय ? । सम्बन्धमप्यातनुमञ्च केन ? न कापि सम्बन्धफलोपलम्भः ॥३२॥

<sup>ं</sup> शक्ते शनः ।

सर्वे पराधीनतयैव सन्ति कः कं स्वतन्त्रं प्रविधातुमीष्टे ? । स्वयं दरिद्रो हि परं विधातुमाळ्यं कथङ्कारमलम्भविष्णुः?॥३३॥

स्नेहस्य निष्पादन आदितस्तु श्राम्यत्यविच्छेदकृते च पश्चात्। एवं दशायां परिभज्यमाने स्नेहे भृद्यं ताम्यति मानवोऽयम्॥३॥।

यत्प्रेम्णि चित्तं रमते त्वदीयमन्यत्र चित्तं रमते तदीयम्। कथं वृथा मुद्रासि तत् परत्र? नहोकपक्षः प्रमदाय रागः॥३५॥

अनन्यसाधारणभाषतः कस्त्वद्वोचरं प्रेम दधाति लोके ?। एवं न चेत क्वापि न तर्हि धीमन् सेहो विधानुं भवतास्ति युक्तः।३६॥

यत्त्रेमजन्यं परितापमेषि तत्तापहानाभिमुखः स चेद् न। तत् तादृशं प्रेम विषस्य कुण्डं मत्वा परित्यज्य कुरुप्य तापम् ॥३०॥

स्नेहो नहि स्थायितया क्वचित् स्यात् स्याद् यत्र तत्रापि भवेत् सुतीव्रम्। एकस्य मृत्यावितरस्य दुःखं दुःखास्पदं प्रेम तताऽस्त्यवद्यम्॥३८॥

सर्वो जनः स्वार्थनिमप्रचेताः स्वार्थध्य सम्बन्धविधानदश्यः। प्रेमप्रदीपस्य स एव तेलं स्वार्थं समाप्ते खलु कः किमीयः ?॥३९॥

पितेति मातेति सहोदरेति मित्रेति कर्मस्फुरणापजातम्। अवास्तर्वं खल्वपि मन्द्रमेधाः सम्बन्धमात्मीयतया प्रवेत्ति॥४०॥

बस्यास्ति वित्तं प्रचुरं तदीया भवन्ति मर्वे मृदुलस्वभावम् । दारिद्रच आप्तेतु सहोदरोऽपिपेमी वयस्योऽपिपराङ्गमुखः स्यान् ।४१।

न कोऽपि कस्यापि समस्ति लोकं वृथेव मोहाद् व्यथतं जनोऽयम् । अध्यात्मदृष्ट्या परिचिन्तयेचेद् निःसारमेतद् निखिलं प्रतीयात्॥४२॥

महालयाऽऽरामसुलाचनादि यद बाह्यदृष्ट्या परिदृदयमानम्। भवेद् विमोहाय, तदेव वस्तु वैराग्यलक्ष्म्य पुनरात्मदृष्ट्या ॥४३॥ -

दुःखं विना किञ्चन दृश्यते न सुनस्य लेशोऽपि भवपपञ्चे। तथाप्यहो ! वेषयिकं प्रसंगं सुनस्यरूपं प्रविद्गन्ति मृदाः॥ ४४॥ मरीचिकां वारितया विलोक्य मृगो यथा धावति भूरितृष्णः। भोगान् सुखत्वेन तथाविदित्वा तान् प्रत्यहो ! धावति देहधारी ४५॥

कस्तूरिकासौरभलुब्धचेता मृगो यथा धावति तन्निमित्तम्।
न वेति तु स्वोदरवर्तिनीं तां मूर्वस्तथा सौरूयकृते सुखातमा॥४६॥

वपुः क्षणध्वंमि विनश्वसी श्रीर्मृत्युः पुनः सन्निहितः सदैव । तस्मात् प्रमादं परिहोय धर्मे बद्धोयमः स्यात् सततं सुमेधाः ॥४७॥

प्रभानकाले दिनमध्यकाले सायं च काले खलु वैसदृश्यम् । पद्दार्थसाथं परिवृश्यते तत् क्वाथें वयं विश्वसिमा विचार्यम् !॥४८॥

नारी किमीया तनयः किमीयो मित्रं किमीयं पितरो किमीयौ?। गन्तत्र्यमेकाकिन एव हितिः पुण्यं च पापं च परं सह स्यात ॥४९॥

सम्बन्ध औपाधिक एष सर्वः संसारवासे वसतां जनानाम्। स्वभावसिद्धं,परमार्थेरूपं ज्ञानादिसम्बन्धमुपेश्वसे किम्?॥५०॥

गिरेगुंहायां जलवेश्व मध्ये पातालभूमी त्रिदशालये वा । क्वाप्येतु मृत्योस्तु भवेत्र गुप्तः स भूर्भुवःस्वस्त्रितयं हि शास्ति॥५१॥

ेप्रचण्डदोर्दण्डवरूव्यपास्तजगद्वला दुःसहतेजउघाः । प्रशासति स्म क्षितिमण्डलं ये तेऽपि प्रयाताः खलु रिक्तहस्ताः॥५२॥

जेगीय्यतं स्मेन्दुमयूबगुत्रं यशां यदीयं पृथिवीतलेऽस्मिन्। महाभुजास्तेऽपि हता यमेन ब्यादाय ववत्रं सहसा प्रसुताः॥५३॥

महालयोऽयं धनकोश एष इमाः सुमुख्यः परिवार एषः । ध्यायक्रिति त्यं भवसि प्रगुह्यो दृशोस्तु सम्मीलितयोर्न किश्चित।५४।

अनेन देहेन करिष्यसे यत् पुण्यं तदन्यत्र भवे सहायः। गमिष्यतस्ते भविता, न तु स्वात् परिच्छदादेकतमोऽपि कश्चित्।५५

चित्राहतेकाक्षकनाहिकेरश्चिन्तामणिः कामगवी सुरहः। प्राप्तं किमप्यन्यद्छीकिकं वा किं तेन सिद्धिर्मरणे पुरःस्थे ?॥५६॥

क हि इतः।

अस्ति त्रिलोक्यामपि कःशरण्यो जीवस्य नानाविधदुःखभाजः ?। धर्मः शरण्योऽपि न सेव्यते चेद् दुःखप्रहाणं लभतां कुतस्त्यम्?॥५॥

संसारदावानलदाहतम आत्मैष धर्मोपवनं श्रयेचेत्। क्व तर्हि दुःखानुभवावकाद्यः? कीदृक् तमो मास्वति भासमाने?॥५८॥

मातेव पुष्णाति पितेव पाति आतेव च स्निद्धति मित्रवश्व। प्रोणाति धर्मः परिषेवितस्तद् अनादरः साम्प्रतमस्य नैव।।५९॥

सोस्थ्यं धनित्वं प्रतिमां यशश्च लब्ध्वा सुखस्यानुभवं करोषि। यस्य प्रभावेण तमेव धर्ममुपेक्षमाणो नहि लज्जसे किम्?॥६०॥

इच्छन्ति धर्मस्य फलं तु सर्वे कुर्वन्ति नामुं पुनरादरेण। नेच्छन्ति पापस्य फलं तु केऽपि कुर्वन्ति पापं तु महादरेण॥६१॥

इष्यन्त आग्रस्य फलानि चेत् तत् तद्रक्षणादि प्रविधेयमेत्र । एवं च लक्ष्म्यादिफलाय कार्या कुर्वन्त्यबोधा न हि धर्मग्क्षाम्॥६२॥

सुखस्य मूलं खलु धर्म एवच्छिने च मूले क्व फलापलम्भः ?। आहढशाखाविनिकृत्तनं तद् यद् धर्ममुन्मुच्य सुखानुपन्नः ॥६३॥

करोषि यत् त्वं वपुषः सदैव पोषाय चालङ्करणाय चेहाम् । प्रतिग्रहः किं नु फलस्य देहाद् वितर्फितश्चेतसि वर्तते ते ? ॥६४॥

भुक्तानि भोज्यानि सुरोचकानि पीतानि पेयानि रसाद्भुतानि । यदा बहिस्तात् क्षिपते शरीरं तदा विरूपत्वममीपु कीदृक्? ॥६५॥

रसायनं सेवतु सर्वदापि भुङ्कां पुनः पौष्टिकभोजनानि । तथापि नो नद्दक्ष्यति देहकुम्भे भस्मावदोषीभवनस्वभावः ॥६६॥

तैलेन सम्मर्जनतो यथायत् स्नानात् जलेनोत्तमगन्धिना च । सुराघटादप्यतिनिन्ध एष कायोऽशुचिः कि भविता पवित्रःशादणा

रोगैः प्रपूर्ण भविनां दारीरमन्तःस्थितष्वेषु जनी मदान्थः। यदा बहिस्ते प्रकटीभवन्ति दीनाननः पत्र्यति दुःखमेव ॥६८॥

६ ' सेव् ' धातोः परस्मेपदित्वे सुलभाः शिष्टप्रयोगाः ।

अधाद् विपत्ति सकृदेव योऽत्र भूयः कदाप्याद्रियते स नैव। चित्रं पुनः सेव्यत एव देहो योऽनादिकालाद् दददस्ति दुःखम्॥६९॥

तस्मात् परित्यज्य शरीरमोहं चित्तस्य शुद्धे सततं यतस्य।
न देहशुद्धी पुरुषार्थसिद्धिश्चिते तु शुद्धे पुरुषार्थसिद्धिः ॥७०॥

अन्यत्र मोक्षाद् नहि वास्तवं दां मोक्षश्च देहश्च मिथो विरुद्धी । मुमुक्षवस्तेन न देहमोहं दुर्वन्ति, कुर्वन्ति बुभुक्षवस्तु ॥ ७१ ॥

येनैय देहेन विवेकहीनाः संसारवीजं परिपोषयन्ति । तेनैय देहेन विवेकभाजः संसारवीजं परिशोषयन्ति ॥ ७२ ॥

मिष्टान्नभोगं कुरुतः समानं हो पूरुपावेकतरस्तु तत्र । बभ्राति कर्माणि, निहन्ति चान्यो मोहे वियेक च विजृम्भमाणे॥७३॥

चेद् धावतो जीववधो न जातो जातः पुनः पश्यत एव यातः। तथापि हिंसाफलमादिमे स्याद् मुहे, द्वितीये न धृतोपयोगे ॥७४॥

शरीरमेवाऽऽस्मतया विदन्तो विदन्ति नैतत् खलु-"कोऽहमस्मि"। इदं जगत् विस्मृतवत् स्वमेव स्वस्मिन् भ्रमः स्फूर्जति कीदृशोऽयम् १ ॥ ७५॥

रागं च रोपं च परत्र कृत्वा कथं वृधा हारयसे भवं भोः !। माध्यस्थ्यमेवाऽऽश्रय चेत् सुखेच्छा माध्यस्थ्यजं शर्म परानपेक्षम् ॥ ७६॥

परोक्षतो कि परिक्षियसे त्वं परक्षतो कि वहसे प्रमोदम्?।
स्पृशन्ति नान्यं तथ दुर्विकल्पास्त्वामेय बभ्नन्ति तु कर्मपाशैः॥७९॥

परीव्रती चेत् तव दुव्ययत्नैः क्षतिभेवेत् कस्तव तत्र लाभः ?। म स्यात् श्रतिस्तर्ग्रापि को नु लाभस्तत्तापहेत्न् त्यज दुर्विकल्पान्।७८।

जागति पुण्यं प्रवर्त यदीयं प्रवर्धमानेऽभ्युदये तदीये। कोऽस्त्यन्यथाकर्तुमलं सुरोऽपि नर्ष्या ततः क्वापि करोतु श्रोमान्।।। ७९॥ अभ्युन्नतिश्चावनतिश्च यत् स्यात् पुण्यस्य पापस्य च कार्यमेतत् । श्लीणे च पुण्येऽभ्युदयो व्यपेति तन्नश्चरे दार्मणि को विमोहः?॥८०॥

संवेधते यत् सुसमिद्धितीयं कदापि माध्यस्थ्यलक्षोपलम्भे । प्रशस्तकर्मोधजसौस्यराशिरप्यस्य नेवाऽहेति तुल्यभावम् ॥८१॥

पेश्वर्यमालोक्य भुवां विचित्रं चित्रीयसे मुद्यसि वा कथं त्वम?। । न किञ्चिदेतत् सुरसम्पदोऽग्रे विपाक एवाऽस्ति च कर्मणाऽसी ॥८२॥

इन्द्राः सुरा भूमिभुजः प्रधाना महाप्रतापा अधिकारिणश्च। सर्वेऽपि कर्मप्रभवा भवन्ति कस्तत् सतां कर्मफले विमाहःशा८३॥

सदा निरीक्षेत निजं चरित्र यच्छुद्धिमाण्नोति विहीयते वा। हानि च वृद्धि च धनस्य पश्यन जडध्रस्त्रि न दृशं करोति ॥८॥॥

करोषि दृष्टिं न गुणे परस्य दोषान प्रहीतुं तु सदाऽसि सक्कः। युक्तं न ते सूकरवत् पुरीषे परस्य दोषे रमणे विधातुम्॥८५॥

दोषानुबद्धः सकलाऽपि लोको निर्दूषणस्त्वस्ति स वीतरागः। न कि पुनः परयसि दद्यमानमहो ! स्वयोरेव पदोरधस्तात्॥८६॥

वृथाऽन्यचिन्तां कथमातनोषि ? वृथाऽन्यकार्ये किमुपस्थितः स्याः?। कि धूमपुञ्जं यतसे ग्रहीतुं विस्तारयन् चेतसि दुर्विकल्पान् ॥८॥

बिभेषि दुःखाद् यदि साधुबुद्धे ! दुःखानुकुलां त्यज दुष्प्रवृत्तिम् । नेष्टां वियागः सुखसम्पदश्चेत् चरित्रमापादय तर्हि ग्रुद्धिम् ॥ ८८ ॥

सुसं च दुःसं च दारीरिपृष्ठे लग्ने सदा कर्मविचित्रतातः।
सत्तो न तु स्यात् सुस्यसम्प्रयोगे न व्याकुलःस्याच विपत्प्रयोगे॥८९॥

निशाविरामे दिनमभ्युदेति दिने समाप्ते च निशोपयाति। तथैव विश्वे सुख-दुःखचक्रं झात्वा सुधीः स्याद् न कदाप्यधीरः ९०॥

उदेति रक्तोऽस्तमुपैति रक्तः सहस्रभानुर्विदिनो यथैषः i तथा महान्तोऽपि महोदयत्वे विपत्प्रसंगे पुनरेकरूपाः ॥९१॥ . स्वर्ण यथा शुध्यति वहितापाद् विपत्प्रसंगेऽपि तथा महात्मा । विपत्प्रसंगः सञ्जु सत्वहेम्नः परीक्षणे स्यात् कवपट्टिकेव ॥९२॥

प्राप्ता विपत्तिर्नियमेन भोग्या दुर्ध्यानतो नैव निवार्यते सा । पर्व च शान्त्या विपदं सहेत दुर्ध्यानतः प्रत्युत कर्मबन्धः ॥९३॥

कि भोः! प्रयासाद पि वाञ्छितार्थाऽसिद्धे भृशं ताम्यसि रोदि वि न्वम्?। कि साम्प्रतं स्वाद् इदितेन ?, पूर्व पापप्रवृत्ती न विचारितं किम्?॥९४॥

अध्यात्मविचारमणैकलीनाः स्वरूपलाभाय सदा यतन्ते । स्वरूपलाभे सति नास्ति किञ्चित् प्राप्तव्यमित्यात्ममुखः सदा स्यात्।।।१५॥

अयं जनो मातृमुखः शिशुत्वे तारुण्यकाले तरुणीमुख्य । जराऽऽगमे पुत्रमुखः पुनः स्याद् मूर्खः कदाप्यातममुखस्तु न स्यात् ।९६।

आदी भवेच्छ्करवत् पुरीपे ततः पुनर्मन्मथगर्दभः स्यात् । जरद्भवः स्यात् जरसः प्रहारे पुमान् पुनर्नेव पुमान् कदापि ॥९॥।

लाभार्थमाध्यात्मिकजीवनस्य देवा अपीच्छन्ति नृजन्म लब्धुम्। तदेव कि त्वं मलिनीकरोषि प्रमादपङ्के हृदि चेत किञ्चित्॥९८॥

जीर्णा जरा कि मरणं गतं कि रोगा हताः कि युवता स्थिरा किम्। कि सम्पदो वर्जितविषयोगा यन्निर्विशंको विषयानुषकः ? ॥९९॥

पद्विन्द्रियत्वे दृढमानसत्वे मुस्थे च देहे पुरुषार्थसिद्धौ । ्यतस्य, वार्धक्य उपागते तु किश्चित्र कर्नु प्रभविष्यसि त्वम् १००

कमोंद्भवं नाटकमेतदस्ति क्षणाद् विलीनं शरदभवत् स्यात्। स्पुटेप्यहो ! पुद्रलवेसदृश्ये मोहं कथं नोज्झसि बालबुद्धे ! ॥१०१॥

उपस्थिते कर्मणि दुर्घिपाके राज्यादि सर्व विलयं प्रयाति । भूत्सामकुक्षिप्रतिपूरणार्थं गृहे गृहे भिक्षितुमण्युपेयात्।॥१०२॥

कर्मस्थितियांवदपेयुषी न भवेदवश्यं सुखदुः खसत्वम् । दुः खप्रदाणेन सुबं प्रपित्सीरकर्मकीभावमृते न पन्थाः ॥१०३॥ दुःसान्यपाराण्यनुभूय यत्र शरीरभाजी जनिमाप्नुवन्ति । विस्रोक्य तत् स्थानकमेव भूयो हष्यन्ति हा ! दारुण एष कामः १०४॥

भवेन्मतिश्चेद् विषयानुषङ्गाऽतिरेकतः शास्यति कामवेगः। तदेतद्ज्ञानविज्ञस्भितं तं यद्विधृतेनेव हि वर्धते सः॥१०५॥

प्रतिष्ठिता यत्र दारीरदाक्तिरिष्ठितो यत्र पियो विकासः । व्यवस्थिता यत्र सुरूप–कान्तिर्वार्थे प्रतिघ्नन्ति जडास्तदेव १०६॥

वैराग्यपीयुषरसेन धौतमप्याशु चेतो मिलनं क्षणात् स्यात् । विकारहेतौ निकटं प्रयाते. कामी वलीयांश्रपलं च चेतः ॥१०७॥

ंकि तत्र, सिंहोपरि चाऽऽस्य देशाटनप्रतिज्ञापरिपृरणं यत् । \*विकारहेतो सति विक्रियन्ते न ये, त एय प्रभवो यथार्थाः ॥१०८॥

अपि त्रिलोकेऽस्सलितप्रतापं कि वर्णयामा मदनं पिशाचम्। महात्मनोऽपि स्फुरितप्रबोधान योऽप्रे स्त्रियाः साञ्जलिकानकार्षीत्।।।१०९॥

मनो ब्रढीयः प्रविधाय सत्त्वप्रतिष्ठवृत्तिर्विकसद्वियेकः । अध्यात्मचिन्तां विद्धद् भवेचेत् किमस्य कुर्याद् मदनः शिखण्डी? ॥११०॥

यथा मनःसारथिरिष्ट्रियाश्वान् प्रयुक्क एवं विष<mark>येषु या</mark>न्ति। निपातयन्त्यागु च तत्र जीवमतोऽधिकः कः प्रतन्त्रभावःशार्रश।

स एवं धीरो बलवार स एवं स एवं विद्वान स पुनर्भुनीन्द्रः। येनेन्द्रियाणामुपरि स्वसत्ता विस्तारिता मानसनिर्जयेन ॥११२॥

जितेन्द्रियं शान्तमनः प्रतिष्ठितं क्यायमुक्तं ममताविवर्जितम् । उदासितारं समुपास्मद्दे मुनि स पव सारं छभते स्म जीवनात्॥११३॥

सुसं वाञ्छन् सर्वस्त्रिजगति तद्धं प्रयतते तथापि क्रेशोधान् सततमनुबोभोति विविधान्।

<sup>\*</sup> कुमारसम्भवगतश्लाकतृतीयपादेन पूर्तिः।

तदेवं संसारं विषयविषदुःखेकगहनं विदित्वा निःसंगीभवति रमते चाऽऽत्मनि बुधः ॥११४॥

पूर्णानन्दस्वभावः परमविभुरयं शुद्धचैतन्यह्रपः
सर्वोद्धासिप्रकाशोऽहह तद्दिप जडेः कर्मभिः सम्प्रविश्य।
म्हानि नीतो नितान्तं तद्दथ विमलतां नेतुमेनं यत्रध्वं
प्रागुक्तं चात्र भूयः स्मरत दृढतया कर्मभूमिः स मोहः॥११५॥

कृत्वा स्वस्थं हृदयकमलं मुक्तवाद्यप्रसङ्गं शान्त्यारामे समुपविश्वता-द्वर्तुमात्मानमेनम्। मन्त्रं हंहों ! कुरुत सुधियोऽनादितः पाशवद्धं कः स्यात् स्वात्मोपरि हतदयो मूदधीशेखरोऽपि ? ॥११६॥

इत्येषं गृहिणोऽपि चेतिमि सदा सद्भावनाऽऽलम्बनाद्
अध्यातमं रचयन्ति संविद्धतः संसारकार्याण्यपि।
पतेनेव पथा च तेऽपि विषमाद् मुच्यन्त पतद्भवाद्
इत्येवं परिदेशितः परिमितोऽध्यातमोपदेशो मृदुः ॥११७॥

इति " प्रकीर्णक उपदेशः " प्रथमं प्रकरणम् ।

# द्वितीय-प्रकरणम्।

# पूर्वसेवा।

न दुष्करो योगपथाधिरोहः किं दुष्करं तर्हि जगत्त्रयेऽपि?। योगस्य मूमावधिरोहणार्थमादावुपायः परिदर्शतेऽयम्॥१॥

पूजा गुरूणामथ देवताया आचारशुद्धिस्तपित प्रवृत्तिः।
निःश्लेयसे द्वेषविर्विजतत्वमेषव शास्त्रेऽकथि 'पूर्वसेवा '॥ २॥

पिता च माता च कलागुरुश ज्ञातेयवृद्धाः पुनरेतदीयाः। धर्मोपदेशप्रवर्णा महान्तः सतां मतः श्रीगुरुवर्ग एषः॥३॥

कर्त्तव्य एतस्य सदा प्रणामश्चित्तेऽ यमु िमन् बहुमान एव । पुरोऽस्य सम्यग् विनयप्रवृत्तिनांवर्णवादस्य निवाधनं च॥ ४॥

आराध्यभावः प्रथमोऽस्ति पित्रोविमानयंस्तौ लघुधीर्त्रधोऽपि। आराध्येद् धर्मगुदुक्तमौ कि नावद्वमृलस्तरुरेधते हि ॥ ५॥

पुण्येमेहद्भिगृहदेवसेवा सम्प्राप्यते, तत्र नहि प्रमादः । कर्तु क्षमो बुद्धिमतां कदापि ऋल्याणगङ्गाप्रभवोऽयमध्वा ॥ ६॥

अनादरं ये गुरुदेवतानां कुर्वन्ति, पात्रं खलु ते कृपायाः। अमी बराका निजकर्मदोषाहता यतः श्रेयसि प्रस्खलन्ति ॥॥॥

चलिश्रये दास्यमुपैति यस्य तस्यायमानः परिषद्यते चेत्। न सद्यते तर्द्धि कथं गुरूणामप्यप्रिया भावुककारणं वाक् ? ॥८॥

प्रेम्णा बलाद् वा विनितावचांसि सत्कारमार्गेऽस्वलितं नयन्ति । वार्च हितां तत्रभवद्गुरूणां न मन्वते, कीवृश एव मोहः ? ॥ ९ ॥ अपक्षपाताः शुचितत्त्रबोधा महाव्रतेषु स्थिरतां द्रधानाः। असक्रिनः शान्तिसुधोपभोगा धर्मापदेशा गुरवोऽवसेयाः॥१०॥

तथाविधाः श्रीगुरवो भवाव्धो स्वयं तरीतुं न परं यतन्ते । उद्धर्तुमन्यानपि देहभाजः परोपकाराय सतां हि यत्नः ॥११॥

नृदेवयोगीन्द्रनतः स देव आत्मश्चियं संप्रतिपत्तुमिण्छोः । स्याद् वह्नभो वह्नभवस्तुताऽपि योगोऽस्ति दूरे न दशेदृशी चेत् ॥ १२॥

यथार्थदेवत्वविनिश्चयस्याभावे प्रशस्ताशयतो गृहस्थैः । सर्वेऽपि देवाः परिपूजनीया नत्वाग्रहः साम्प्रतमञ्जतायाम् ॥१३।

शास्त्रेष्त्रपीदं विषये च चारिसंजीवनीचारनयो बभाषे । विशेषदृष्टौ च परत्र साम्याद् देवो यथार्थः परिषेवितव्यः ॥१४।

न रागरोषादिकदोषलेशो यत्रास्ति बुद्धिः सकलप्रकाशा । शुद्धस्यक्रपः परमेश्वरोऽसी सतां मतो 'देव'पदाभिषेयः॥१५॥

रागेण रोषेण वर्ष प्रपूर्णास्त्रथैव देवोऽपि हि सम्भवेषेत् । कस्तत्र चास्मासु च तर्हि भेदो विवेक्तुमर्हन्ति बुधा यथावत् ॥१६॥

तस्मात् स देवः खलु वीतरागः प्रियोऽप्रियो वानिह तस्य कश्चित् । रागादिसत्ताऽऽवरणानि नाम तद्वांच सर्वज्ञतया कुतः स्यात्शार्शा

षयं सरागाः प्रभुरस्तरागः किश्चिज्ञतास्मासु स सर्ववेदी । द्यारीरिणः स्मः स पुनर्विदेहोऽस्माकं समाराध्यतमः स तस्मात्॥१८।

वयस्यगोष्ठी विविधां विधातुं मिलेत् कथश्चित् समयः सदापि। अल्पोऽवकाशांऽपि न शक्यलामां देवस्य पूजाकरणाय हन्त्रा।।१९॥

आत्मांव्रति वास्तविकीं यदीयं समीहतेऽन्तःकरणं स मर्त्यः । उपासनार्थं परमेश्वरस्य कथिकदाक्षेत्यवकारुमेव ॥ २० ॥ लोकापवादाद् भवशीलता च मुदक्षिणत्वं च कृतज्ञता च। सर्वत्र निन्दापरिवर्जनं च सतां स्तवः प्रस्तुतयांग्ययाच्यम् ॥२१॥

कृतप्रतिज्ञापरिपालनं चासत्सद्वययत्यागविधानवस्यम् । नालस्यवद्यं पुनराग्रहभ्र सुयोग्यकार्येषु विवेकसुद्वचा ॥ २२ ॥

अदैन्यमापद्यपि, नम्रता च सम्पन्प्रकपें. महतां च मार्गे । समारुरक्षाऽऽर्जवमार्दये च सन्तोषवृत्तिः सुविचारता च ॥२३॥

लोकाऽविरुद्धाचरणानुवृत्तिः सर्वत्र चौचित्यविधायकत्त्रम्। एवंप्रकारः स्वयमृहनीयः सद्भिः सदाचार उदारवृद्धत्रा॥ २४॥ चतुर्भिः कळापकम्।

स्वजीवनं कीदृशमुचनीति सम्पादयेद् योगपथारुरुशुः । तदेतदेतेन विचारकाणां मनोभुवां स्पष्टमुपागतं स्यात् ॥ २५॥

बहुप्रकारं तप आमनन्ति युक्तं यथाशक्ति तपो विधातुम् । देहस्य शुद्धिर्हृदयोज्ज्वलत्वं विधीयमानेऽत्र विवेकपूर्वम् ॥२६॥

किञ्चिद् व्यथायामपि सम्भवन्त्यामनादरस्तत्र न संविधेयः । अभ्यासतोऽये सुकरं तपःस्यात् कष्टाद् विना कर्मे न इन्यतेऽपि ॥२७॥

न रोचते भोजनमन्यहं च कस्मैं?, परं तेन क इष्यतेऽर्थः ?। अयं भवःस्याद् यदि सौख्यपूर्णस्तदा क्षमः स्याद् विषयेकसङ्गः॥२८॥

न वास्तवो भोजनमात्मधर्मी देहस्य सक्षेन विधीयते तु । तस्मादनाहारपदोपलब्ध्ये युक्तं तपोप्यभ्यसितुं सुधीनाम् ॥२९॥

न यत्र दुध्यानमुपस्थितं स्याद् योगा न हानि पुनराप्नुवन्ति । श्रीणानि न स्युःपुनरिन्द्रियाणि कुर्यात् तपस्तत् सुविचारयुक्तम्।३०।

धनस्य हेतोरथवा नियोगं स्वस्वामिनः संसहते बुभुश्लाम् । उद्देश आत्मोन्नतिसम्पदस्तु तपो यथाशक्यपि नैव चित्रम्! ॥३१।। वदन्ति सन्तः, प्रतिपद्यते च दावाभिकल्पो भव पष भीमः। विचित्ररूपास्ति च कर्मसृष्टिस्तद् भोगकीटीभवितुं नयुक्तम्॥३२॥

नानाविधस्वादुरसप्रपूर्णभोज्योपभोगे प्रविधीयमाने । प्रपचते यद्यपवर्गलक्ष्मीभैवे तदा को बत पर्यटन् स्यात् ?॥ ३३॥

अन्तःशरीरं प्रचरन्ति कर्मप्रत्यर्थिनो गुञ्जदनन्तशौर्याः । अग्नं प्रवेश्यं यदि पोषणीया नाम्नं प्रवेश्यं यदि शोषणीयाः ॥३४॥

सम्पादितश्चेत् तपआदरेण कष्टस्य सम्यक् सहनस्वभावः। बहुपसङ्गे फलवान् तदा स्याद् रौद्रोन च स्याद् मरणक्षणोऽपि॥३५॥

भुक्तिः सकृद् वा रसवर्जिता वे-षद्गकुक्षिर्मितवस्तुभिर्या। दिष्याशनानामपि साम्यतो वा प्रकीर्तिता सापि तपःस्वरूपा॥३६॥

गाइर्थस्य मन्द्रीकरणं तपाऽस्ति प्राप्तं रहस्यं तपसोऽत्र सर्वम्। धन्या रमन्तऽत्र विवेकदीपप्रोद्धासितात्मान्नतिहेतुमार्गाः ॥३॥

समग्रकमेक्षयतोऽपवर्गी भवाभिनन्दा इमकं द्विषन्ति। अज्ञानसाम्राज्यमिहास्ति हेतुरहा ! महादारुण एव मोहः॥३८॥

संसारभोगे सुखमद्वितीयं ये मन्यते उप्तविवेकनेत्राः। निःभेयसं ते समधिक्षिपन्त आश्चर्यपात्रं न सतां भवन्ति ॥३९॥

सुस्वादुभुक्तिर्मधुरं च पानं मनोज्ञवस्ताभरणादिधानम्। इतस्तनः पर्यटनं यथेष्टं वयस्यगोष्ठी सुमुखीमुखं च ॥ ४० ॥

इत्यादिकं रामं यहुप्रकारकं संसारवासे प्रकटप्रतीतिकम्।
मुक्ती कव नामेति विषस्य मोदकान् प्रसारयन्त्यक्षगणे कुबुद्धयः ४१॥
युग्मम्।

संसारभोगेषु सुसं यदेव प्रतीतिमारोहति दुःसमेतत्। कर्मोद्भयत्वात् क्षणभङ्गरत्वाद् दुःसान्वितत्वादमहत्त्वतम् ॥४२॥ समस्तकर्मक्षयतोऽखिलार्थप्रकाशयुक्तं सुखमद्वितीयम्। यस्मिन् त्रिलोकीसुखमस्ति विन्दुर्मुक्तौ क इच्छेन्नहि?, को भवेद् द्विद्!॥४३॥

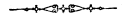
पर्व च मुक्तावनुकृत्ववृत्तिरवाद्यपायोऽभिहितेषु मुरूयः। यस्मिन् स्थितेऽन्येऽपि भवन्त्युपाया यत्रास्थिते व्यर्थ उपायराद्याः।।। ४४॥

इत्येष योगप्रथमाधिकारिप्रवर्तनं किश्चिदिदं न्यगादि । यथावदस्मिन् पथि सञ्चरन्तः सम्यग्दृशो प्रन्थिभिदाभवन्ति ।४५।

अधे परावर्त्तननामकालेऽविशिष्ट उत्कृष्टतया भवन्ति । सम्यग्दृशो मोक्षपदस्य लाभेऽप्ययं विलम्बोऽर्थत एव भूयान्॥४६॥ ः

विमलः परिणाम आत्मनः
किल सम्यक्त्वमुदीरितं बुधैः।
अपवर्गपुरप्रवेशनं
न हि मुद्रामनवापुषामिमाम्॥ १७॥

# तृतीय-प्रकरणम्।



# अष्टाङ्गयोगः ।

यत्राऽस्ति दुःखाननुविद्धमेत्रानन्तं सुखं शाश्वतमेष मोक्षः। समप्रकर्मक्षयलक्षणोऽसौ नद्यस्ति मुक्तिः सति कर्मलेशे ॥१॥ स्वर्गापवर्गौ भवतो विभिन्नौ स्वर्गाद् यतः स्यात् पतनं, न मोक्षात्। स्वर्गे सुख्रश्रीः पुनिरिन्द्रयोत्था क्षेया परत्रद्यमयी तु मोक्षे ॥२॥ सकर्मकाकर्मकतो द्विधाऽऽत्माऽऽदिमस्तु संसारितया प्रसिद्धः। अकर्मको निर्वृत-मुक्त-सिद्ध-त्रद्यादिशब्दैरभिधीयते च ॥३॥ मोक्षाऽऽत्रये योगित्रदः पुराणा योगस्य पन्थानमदीदृशत्रः। अष्टाक्रभेदः स पुनः प्रसिद्धः प्रदर्शते किञ्चन तत्स्वरूपम्॥॥॥ यमनियमाऽऽसनप्राणायामाः प्रत्याद्वतिश्च धारणया। सार्थे ध्यानसमाधी इत्यष्टाक्वानि योगस्य॥ ५॥

तत्रार्दिसासत्याऽस्तेयत्रह्मापरिग्रहाश्च यमाः। शोर्चं तोषश्च तपः स्वाध्यायः प्रभुविचिन्तनं नियमाः॥६॥

पकान्ततोऽभिन्नतया शरीर-शरीरिणी सम्भवतो न युक्ती।
परी भवः कस्य हि जाघटीतु नाशे शरीरस्य शरीरिनाशात् १॥॥

नाप्येवमेकान्तपृथक्त्यमङ्गाङ्गनोर्विचाराध्वनि सञ्जरिष्णु । एवं हि हिंसा नहि सम्भवित्री हते शरीरेऽपि शरीरमाजः॥८॥

मेथाविनस्तत् प्रतियन्ति देहाद् विभिन्नमप्यक्रभृतं कथित्। संयोगतोऽभिन्नमतोऽक्रनादो या स्याद् व्यथा तां प्रवद्गित हिंसाम् ९॥

आकोटकादा स सुराधिराजात् सर्वत्र जीवेषु सुलासुलस्य । प्रियाप्रियत्वं परित्रिग्त्य धीमान् न क्वापि हिंसाऽऽवरणं विद्ध्यात् ॥ १०॥ धारीरिणां वहभवहभं च प्राणाः स्वकीया इदमर्थमेक। साम्राज्यमप्याशु जनास्त्यजनित तत् किंविधं दानमलं वधाय? ॥११॥

अन्यस्य चेतःकमलस्य खेदिहिमोदकेन ग्लपनेऽपि धीराः। हिसावकार्यं समुदीरयन्ति कथीकृतौ कि पुनरक्रभाजाम् ?॥ १२॥

भ्रचण्डरोगाभिहतः पशुर्वा नरोऽधवा सारयितुं न युक्तः । क्रेनोदिर्तप्राप्स्यति शंस मृत्वा नेतोऽपि च प्राप्स्यति दुःससुग्रस्?१३।

व्यापादनं हिंसकवृत्तिभाजामपि क्षमं नेत्यवधारणीयम् । लोके श्व-मार्जार-मयूर-गृजादयोऽज्ञिनः के न भवन्ति हिंसाः शारेशा

भयङ्करैर्वृश्चिक-दन्दशुकादिभिः परिक्रशमधिश्चितोऽपि । न मारयेन्नापि चताडयेत् तान् नद्यत्र वंश्चित् फलसिद्धिलेशः॥१५॥

न पापहेतुः सुकृताय पापोच्छेदाय वा प्राणिवर्धः कदापि । कि जायते जीवितनादाहेतुर्हालाहरूं जीवितसम्पदायै ? ॥१६॥

धर्मस्त्विहिंसाप्रभवः, कथं तद् हिंसात आविभेविता कदापि ?। नग्रम्युतः सम्प्रभवन्ति पाथोरुहाणि वन्हेर्जननं लभन्ते॥१७॥

इदं परं तेज इयं परा श्रीरिदं परं भाग्यमिदं महत्त्वम् । अशेषविश्वेश्वरनम्रमीहिनमस्कृतं सत्यमहात्रतं यत् ॥ १८ ॥

मृषोचते यत् फलमाक्लय्यं फलस्य खल्वस्य मृशाऽऽगसश्च। अस्त्यन्तरं कीदृगवेक्षणीयं युक्ता हि कार्येषु तुलासमा धोः॥१९॥

धनार्जनं न्यायपथेन सम्यगुषागतोऽश्रव्यतया क आह ?। आरम्भतो धीरतया तु सङ्घा आपषमानाः प्रतिकृष्टयोगाः ॥२०॥

शाम्यन्ति सर्वाण्यपि दूषणानि यथार्थवादे प्रविज्ञम्भमाणे। मृगेश्वरे क्रीडिति वारणानां सम्भावनीयो हि कुतः प्रवारःशारशा

प्रयातु छक्ष्मीः स्वजना अरातीभवन्त्वकीत्तः प्रसरीसरीतु । अधैव वा मृत्युरुपस्थितोऽस्तु वदेदसत्यं न तथापि धीरः ॥२२॥ यतः परिक्केशसुपैति जन्तुर्भाषेत सत्यामपि तां गिरं न । पृष्टोऽपि जल्पेन्न कदापि मर्मावित् कर्कशं वैरनिवन्धनं च ॥२३॥

पुनन्ति ते स्वीयपदारविन्दैः पृथ्वीतलं सुन्दरभागधेयाः । मनोवचोभूघनचेष्टितानि स्पृशन्ति नासत्यविषं यकेपाम् ॥२४॥

प्लुष्टोऽप्यहो ! प्रज्वलितायिना हुः सान्द्रीभवेद्, दुर्वचसान लोकः। बाक् सूनृता यं तनुते प्रमोदं न चन्दनं तं न च रत्नमाला ॥२५॥

विनश्वरी श्रीभ्रपलाभ्र भोगाः स्वार्थैकवद्धाः स्वजनाः समग्राः। अतो मृषावाद उपासनीयः किमर्थमेषा सुधियां मनीषा॥ २६॥

अब्रत्ययं यद् वितनोति छोके दुर्घासनानां ददते निवासम् । दोषान् प्रस्ते प्रवलान् क्रमेण तद् धर्मशीलो न वदत्यसत्यम् ॥२७॥

क्रतानि दोषाणि वदन्त्यहिंसासरोवरे पालिसमानि धीराः । सत्यस्य भक्ने सर्ति पालिभक्वादनर्गलं तत् खलु विष्लवेत ॥२८॥

स्वमन्यदीयं हरताऽधमेन दत्तः स्वधमीपवने प्रदाहः । हृतं धनं स्वास्थ्यसुखं न सूते तस्मात् परिश्रष्टमितस्ततोऽपि॥२९॥

इरिव्रता-वुर्भगता-शरीरच्छेदादिकं स्तेयफलं विलोक्य । तत्र प्रवृत्तिव्यसनं समुज्झेत्, युक्तो प्रहीतुं न तृणोऽप्यपृष्टवा ॥३०॥

अचापि नो दृष्टमिदं भुतं वा यत् स्तेयमालम्बितयान् मनुष्यः । प्रमृतमानन्दमपेतदाङ्कमभुक्त कोटीश्वरतां प्रपद्य ॥ ३१ ॥

यधीर्यपापहुमधिष्ठितोऽस्ति स्वास्थ्यं परं हारितवान् न, किन्तु। धृति च धेर्यं च मति च सम्यग्जन्मान्तरं चापि सं हीनभाग्यः॥३२॥

यो मार्यतेऽसी क्षणमेक एव प्राप्नोति दुःशं द्रविणे इते तु । सपुत्रपीत्रोऽप्युपयाति यावज्ञीवं विचिन्त्येति जहातु चौर्यम्॥३२॥

स्तेयप्रवृत्तिः सन्तु नीचकार्यमस्तेयवृत्तिः पुरुषार्थमार्गः । विशुद्धहस्तस्य च साधुवादः शाम्यस्यनर्थात्र परत्र नाकम् ॥३४॥ यस्मिन् प्रदीपे शलभन्ति दोषा यस्मिन् सुधांशौ परितापशान्तिः। यस्मिन् समुद्रे गुणरत्नभूतिस्तद् ब्रह्म को न स्पृष्टयेत् सचेताःश।३५॥

यस्मिन् दिनेशे परितप्यमान उपद्रवध्वान्त उपैति नाशम्। इष्टार्थसम्पादनकलपवृक्षेऽस्मिन् ब्रह्मचर्ये सुधियो यतेरन् ॥३६॥

सिंहासने चोपविदान सुरेन्द्रः प्रवन्दते यान् शुचिभक्तिनद्रः । ते ब्रह्मचर्यव्रतयद्वचिता मनस्थिता मर्त्यभुवां जयन्ति ॥ ३७ ॥

फलन्ति मन्त्रा वहते च कीर्त्तिरध्यासते सम्निधिमप्यमर्त्याः । वस्मिन् सति प्रस्पुरितप्रभावे तद् ब्रह्मचर्य सुविचारलभ्यम् ॥३८॥

अस्थ्नां प्रमूतं बलप्रपंयन्तं रक्तप्रवाहं प्रविकासयन्तम् । मुखे प्रतापारुणतां द्यानं न कः सुधीर्त्रह्मयमं सुरक्षेत् ! ॥३९॥

न तं शरत्पर्वहिमांशुरोचिः प्रहादमुत्पादयितुं क्षमेत । न तं रसं दिव्यफलानि चापि हादं रसं ब्रह्म यमातनीति ।।४०॥

यत् प्राणमूर्तं मुनिधमेलक्ष्म्या हेतुः परत्रहाणि यत्र, यस्मात्। निर्याति मेधा तटिनीव शैलात् तत् पालयन् त्रहा न पूज्यते कैः ?॥ ४१॥

इह प्रतिष्ठ। च परत्र च स्वर्यस्माददो ब्रह्म विहाय, मार्गम् । आपातमात्रे रमणीयमन्ते किम्पाकवद् दारुणमाश्रयेत्र ॥ ४२ ॥

देहे तपस्येव न तापहेतुईतुर्न वा भक्तिरिव श्रमस्य। स्वभावसिद्धो मनसः पवित्रीभावे स्थितो ब्रह्मयमञ्जकास्ति॥४३॥

परिश्लमन्ते गृहमेधिनस्तु न सर्वथात्रह्ममहात्रताय । तद् देशतो त्रक्षणि ते यतेरन् स्वदारतृष्टाः परदारवर्जाः ॥४४॥

िक्यं स्वसारं जननीं सुतां वा स्वां कामदृष्ट्या समवेक्षमाणे। काधोपतापत्रभवं विचिन्त्य परस्य नार्थ्या न दृशी क्षिपेत ॥४५॥ -

निह स्वदारा अपि सेवितव्या आसक्तितः, कि पुनरन्यनार्थः। नोत्सद्यते क्षेप्तुमितस्ततः स्वं ही! यत्यते पातयितुं तु रेतः॥४६॥ शुक्रं द्यारीरस्य समस्ति राजा हते पुना राज्ञि पुरस्य हानिः। रक्षेत् ततः कामदारेभ्य पनं ब्रह्मोच्चसन्नाहधरं विधाय॥ ४७॥

कः प्रत्ययस्तत्र परं पुमांसं या सेत्रते स्त्री चपलाऽपलज्ञा । विषस्य पानं दहने च पातो वरं परस्री न तु सेवनीया ॥४८॥

सर्वस्थनाद्याः प्रबलं च वैरं बन्धो वपुष्पातनसंशयातिः। परत्र घोरस्थलसङ्गमञ्चाऽन्यस्त्रीपसङ्गस्य फलान्यमृनि॥ ४९॥

शिरीषपुष्पाधिकमार्दवाङ्गी समुच्छलत्सुन्दरकान्तिपूराम् । समुच्छ्वसत्पङ्कजगन्धि-पर्वशारत्सुधाधाममनोहराऽऽस्याम् ॥ ५० ॥

पर्वविधां प्रौदंकलाकलापामपि त्यजेद् योचितमन्यदीयाम्। साधारणस्त्रीमपि कालकृटवलीं परिज्ञाय विवेकशाली ॥ ५१ ॥ युग्मम्।

मनःप्रवृत्तिर्वचुसः प्रवृत्तिर्देहप्रवृत्तिश्च मिथो विभिन्नाः। यासां न साधारणयोपितस्ता निषेतिताः स्युः सुखसम्पदायै॥५२॥

वेदयानुषकः पुरुषः किलाऽसत्सङ्गप्रसङ्गाभिरतो विवेकात्। तथाविधं ब्रदयति येन देवान् न मन्यते नापि गुरुंख बन्धून्॥५३॥

ब्रुध्येक्छया कुष्टिनमध्यमस्यापमं परिस्निग्धदृदीक्षते या। स्त्रेहोज्यितां तां सुजतीमसत्यस्तेहं न गच्छेद् गणिकां कदापि॥५४॥

रूपं यदेव प्रविलोक्य माधन्नाभ्यन्तरं तस्य यदि स्वरूपम्। -विचिन्तयेत् तत्वदृशा, न तर्हि भवेत् स्मरान्दोलितचित्तवृत्तिः॥५५॥

पराक्रनासक्रमपातकामौ सर्वे गुणा आहुतिमाप्नुवन्ति । अतः परं किश्चन नास्ति मौरूर्यमतः परं नाप्यधमं चरित्रम्॥५६॥

पुंसः प्रतीदं प्रतिपाचने स्म यद् ब्रह्मचर्यं वनिताजनोऽपि । तात्पर्यतस्तन् क्षमते प्रहीतुं निजस्थिति चेतसि लक्षयित्वा ॥५७॥

परिव्रहाद् मूर्च्छति, मूर्च्छनाच कर्मप्रवन्धा इति सम्प्रवीक्ष्य । परिव्रहं स्वेमपि त्यजनित क्रव्यादिरूपं मुनयोऽपसङ्गाः ॥५८॥

गृहस्थभावो मुनिता च भिन्ने परिग्रही तन्न मुनिर्गृहीव। परिग्रहाऽऽसक्तमुनेमुनित्वे भवेन्नकस्माद् गृहिणां मुनित्वम् ?॥५९॥

निन्धो गृही स्यादपरिष्ठहत्वे निन्धो मुनिः स्यात् सपरिष्ठहत्वे । इच्योपभोगं मदनप्रसंकरिप प्रचारस्य न दुवंचत्वम् ॥ ६०॥

ह्रव्यप्रहे लाभद्रशापि मृलक्षति विनाउन्यन्न बद्दन्ति सन्तः। संसारदुर्वातनिरोधहेतुः सुनिधितं साध्वपरिग्रहत्वम्॥६१॥

गृहस्थवर्गस्त्वपरिग्रहत्वमध्यासितुं न प्रभविष्णुरस्ति। अतः स कुर्वित परिग्रहस्य प्रमाणमाद्याप्रसरावरोधि ॥ ६२॥

परिग्रहस्याऽस्वलितप्रचारे तृष्णा प्रचारं लभते नितास्तम्। ततो जनः पोत इत्रास्युराशो भवे निमज्जोदिति चिस्तनीयम्॥६३॥

परिग्रहस्यातिवशीभवन्तं मुष्णन्ति चौरा विषयाभिधानाः। दहत्यनको दहनः कषायव्याधा निरुग्धन्ति पुनः समन्तात् ॥६॥॥

पापस्य विशेषस्य सानि दोगावलीमातरमाहुराशाम्। आशोर्मयस्तत्र चरन्ति वेगाद् न यत्र भामः शिक्तो रवेश्व॥६५।

आकान्तविश्ववितयोऽपि लोभपयानिधिस्तः प्रमरन् निरुद्धः। यमोऽद्यतोऽप्येष समाश्रितो येरेवंविधाः स्युर्गृहिणोऽपि धन्याः ६६॥

आरम्भभारा भववृक्षमूलं परिग्रहः कारणमस्त्यमीपाम्। तस्माद्वरयं नियतप्रमाणं परिग्रहं संविद्धीत गृही ॥ ६७ ॥

षतानिहसादियमान् स्वद्यक्तेरहिन्तं सम्पालियतुं समग्राः। धर्मोऽस्त्ययं सार्वजनीन एव स्वाभाविकी जीवननीतिरेषा ॥६८॥

उक्ता अहिंसादियमा अमी दिक्कालाधविच्छन्नतया विमुक्ताः । महाव्रतं सन्ति च सार्वभौमा वितर्कवाधे प्रतिपक्षचिन्ता ॥६९॥ -

वितर्कवाधे प्रतिपक्षचिन्तनाद् योगस्य सौक्यंमवेश्य योगिनः। यमेषु योगस्य बभाषिरेऽक्षतां विद्यापनेता प्रथमं हि युज्यते।।७०॥ हिंसादयः सन्ति वितर्कसञ्ज्ञकाः प्रत्येकमेते खेलु सप्तविदातिः। कृतानुमोदास्पदकारिता हि ते कोधाच लोभाच तथेव मोहतः॥७१॥

नवेति भेदा मृदु-मध्य-तीत्रैभेदेखिभिः सन्ति यथोक्तसंख्याः । प्रत्येकमेते मृदुमध्यतीत्राश्चिधा पुन! स्युर्मृदुमध्यतीत्रेः ॥ ७२ ॥ युग्मम् ।

अनन्तमज्ञानमनन्तदुः सं फले अमीपां नितरां विभाव्ये । अतः प्रकर्षं समुपेयुषां यत् फलं यमानामभिधीयते तत् ॥ ७३ ॥

द्याव्रतस्थेर्यवतः पुरस्ताद् निसर्गवेरा अपि देहभाजः । मिथः प्रशास्यन्ति तदेवमाचे व्रते फलं योगवुधा अवोचन ॥७४॥

सत्यव्रतं प्राप्तवति प्रतिष्ठां फलं प्रसिध्यत्यकृतेऽपि यत्ने । स्यादस्य वाचा चफलं परस्याऽनुद्यच्छतोऽपीति फलं द्वितीये॥७५॥

अस्तेयनामव्रतनिश्चलत्वे भवन्ति रत्नानि न दुर्लभानि । प्रतिष्ठिते ब्रह्मणि वीर्युलाभोऽपरिग्रहे जन्मकथन्त्ववोधः ॥७६॥

### योगदृष्टिः ।

अष्टी च योगस्य बद्दन्ति दृष्टीरष्टाभिर : सह ताः क्रमेण। सुभद्भचा सङ्गत एव बोधो दृष्टिर्बभाषे प्रथमाऽत्र मित्रा ॥ ७७॥

मन्दं च मित्रादृशि दर्शनं स्यात् तृणानलोद्योत इहोपमानम् । न देवकार्यादिषु खेदवृत्ती रोषप्रसङ्गोऽपि च नापरत्र ॥ ७८ ॥

श्रीवीतरागे कुशलं मनोऽस्मे नमश्र पञ्चाङ्गतया प्रणामः । संशुद्धमेतत् किल योगबीजं गृह्णाति दृष्टाविह वर्समानः ॥७९॥

न केवलं तत् खलु वीतरागे मुनिप्रवेकेष्विपि शुद्धरूपम् । तेषां विशुद्धाशयतम् सेवाऽऽहारप्रदानादिबहुप्रकारैः ॥ ८० ॥ उद्विप्रता चात्र भवाम्युरारोः सामान्यतोऽभिग्रहपालनं च । श्रीधर्मशास्त्रेषु समादरश्च श्रद्धा च बीजश्रवणे प्रमूता ॥ ८१ ॥

पवं च दृष्टाविह वर्त्तमानः कृपापरो दुः सिषु, निर्गुणेषु । अक्टेषकम्रोचितसम्प्रवृत्तियोगप्रवीणैः कथयाम्बभूवे ॥ ८२ ॥

दुर्बोधघमें विपुलोऽम्बुवाहो दुर्वर्त्तनद्रौ निशितः कुठारः। सत्सङ्गतिर्या मुनिभिन्यंगादि तत्प्राप्तिरत्र प्रगतेनिदानम्॥ ८३॥

अन्त्ये परावर्त्त इमां च दृष्टिं कल्याणरूपां लभते सुभागः। हेतुः परो भावमलाल्पताऽत्र घने मले सत्सु न सत्त्वबुद्धिः॥८४॥

ययाप्रवृत्ती करणेऽन्त्य इंद्रग् आसत्तिमद्यन्थिभिदः स्वरूपम्। अपूर्वतां तेन यथाप्रवृत्तेरासन्नभावेन वुधा अवोचन्॥ ८५॥

चतुर्दशोक्तानि जिनागमे गुण-स्थानानि, तत्र प्रथमं निगवते । समागतस्य प्रथमामिमां दृशं शास्त्रे तु सामान्यत एव वर्णितम् ॥८६॥

यमप्रधाना प्रथमा वृगुक्ता तारा द्वितीया नियमप्रधाना। शौचस्य सद्भावनया च तत्र घृणा स्वदेहेऽन्यशरीर्यसङ्गः॥८७॥

सुसस्वसिद्धिः सुमनस्यभाव एकाश्रभावो जय इन्द्रियाणाम्। आत्मस्वरूपेक्षणयोग्यता च फलान्यमूनि प्रतिपादितानि ॥८८॥ युग्मम्।

सन्तोषतोऽनुत्तमसौख्यलाभः स्वाध्यायतो दर्शनमिष्टदेवे। \*तपेन कायेन्द्रिययोध सिद्धिः प्रोक्ता समाधिः प्रणिधानतश्च॥८९॥

अस्यां च ताराद्दिश गामयाग्नि-कणोपमं दर्शनम् विवासः। नोहिमभावोऽत्र हितप्रवृत्तो तत्त्वाववोधस्य पुनः समीहा ॥९०॥०

<sup>\*</sup> अकारान्तोऽप्यस्ति ।

प्रीतिसम्बविच्छित्रतयाऽत्र योग-कथासु भक्तिमेहती च सत्सु । भयं न तीत्रं भवतस्तथाऽनाभोगेऽपि नात्यर्थसयोग्यकर्म॥ ९१॥

त्रासः स्वकीये विकले च कृत्येऽधिकेऽधिकस्थे च विकोद्धमिच्छा। दुःखप्रहाणाय सतां प्रयत्नं नानाविधं वीक्ष्य कथन्त्वबुद्धिः ॥९२॥

बाम्माकमुचैःप्रतिभाषकाद्यो प्रन्थाः पुनः सन्ति सुविस्तरेण । दिष्टाः प्रमाणं तदिहेत्यमुख्यां दृष्टौ सदा तिष्ठति मन्यमानः ॥९३॥

यत्राऽऽसनं नाम सुख-स्थिरं स्याद् दृष्टिर्वला साविदिता तृतीया। दृदं च काष्टाप्तिकणप्रकाशसमं भवेद् दर्शनमत्र दृष्टौ ॥ ९४ ॥

महांश्च तत्त्रश्रवणाभिलाषः क्षेपो न योगस्य पथि प्रयाणे । असाधुनुष्णा-त्यरयोरभावात् स्थिरं सुखं चाऽऽसनमाविरस्ति॥९५॥

अतोऽन्तरायाः शममाप्नुयन्ति ह्रन्द्वाभिघातो न च सम्भविष्णुः । अपायदूरीभवनेन कृत्यं भवेत् समस्तं प्रणिधानपूर्वम् ॥ ९६ ॥

यूनः सकान्तस्य विदन्धवुद्धेयां दिव्यगेयश्रवणेऽभिलाषः । तत्कोटिमारोहति तत्विवयासुधासमास्वाद इहाभिलाषः ॥९७॥

असत्यमुष्मिन् श्रुतमप्यपार्थमित्रोषरायां भुवि बीजवापः । सितित्वमुष्मित्रसिति श्रुतेऽपि निःसंदायं कर्मपरिश्रयः स्यात् ॥९८॥ तूर्याऽन्विता प्राणयमेन योगोत्थानेन मुक्ता दुगवादि दीपा। अस्यां च तत्त्वश्रवणप्रवृत्तिर्ने सृक्ष्मवोधः पुनरत्र भाति ॥ ९९ ॥ यः श्वास-प्रश्वासगतिप्ररोधः स योगिभिः प्राणयमो वभाषे।

यः श्वास-प्रश्वासगातप्रराधः सं यागिनामः त्राणयमा वमापा - सं रेचकः पुरक-कुम्भकौ च श्वासो बहिर्वृत्तिरिहाऽऽदिमः स्यात् ॥ १०० ॥

प्रपूरणं यत् पुनरस्य पूरकः स्थिरत्वसम्पादनमेव कुम्भकः।
नैकस्बभावाः खलु योगसाधका गच्छन्ति केचित् तत ईवृशा पथा
॥ १०१ ॥ ( युग्मम् )

स्याव् भाषतः प्राणयमस्तु बाह्यभाषस्य रेकाव् अथ पूरणेन । अन्तःस्वभाषस्य, यथार्थतत्वधीकुम्भनाव्, उत्तममेतव्द्वम्॥१०२॥ श्रीतोऽपि मित्रादपि पुत्रतोऽपि धर्मः त्रियः स्यादिह प्राणतोपि। धर्माय प्राणानपि विक्षिपेत प्राणान्तकष्टेऽपि न तु त्यजेत् तम्॥१०३।

पवं भवक्षारपयोनिरासात् तः बश्चतिस्वादुजलेन पुण्यम् । बीजं प्ररोहप्रवणं करोति सम्यद्धातिः सङ्गरुमूरिभक्तिः ॥१०॥

मिथ्यात्वमस्मिश्च दृशां चतुष्केऽवतिष्ठते ग्रन्थ्यविदारणेन । ग्रन्थेविभेदोभवति स्थिरायां तद् दक्चतुष्केऽत्र न सूक्ष्मवोधः॥१०५॥

अवेद्यसंवेद्यपदाभिधेयं मिथ्यात्वदोषाशयमूचिवांसः । तस्य प्रभावेण कृतादकाशा कृत्येष्वकृत्येष्वविवेकवृद्धिः ॥१०६॥

अवेक्षमाणा अपि जन्म-मृत्यु-जराऽऽमयोपद्रवदुःखपूर्णम् । ः संसारमल्पेतरमोहदोपात् समुद्रिजन्ते नष्टि देहभाजः ॥ १०७ ॥

अवेद्यसंवेद्यपदं चतुष्कं दृशामम्षामपि वर्त्तमानम् । सत्सङ्गतस्तस्य विनिर्जयेन स्वतोऽपयात्येव कुतर्कराहुः ॥१०८॥

शमास्युवाहे प्रतिकृत्यातं सद्घोधपश्चे च हिमोपपातम् । अद्धानशल्यं स्मयकारणं च प्रचक्षते योगविदः कुतर्कम् ॥१०९॥

वादस्य मार्गाः प्रतिवादमार्गा नानाविधाः सन्ति सतां सभासु । तस्वान्तमाप्नोति न खल्वमीभिर्दृष्टान्त आस्ते तिल्पीलकोऽशा११०॥

एकेऽभियुक्ता अमुकं पदार्थं यथाऽनुमानैः परिकल्पयन्ति । अन्येऽभिरूपा अमुमेव भावमन्यस्यरूपं प्रतिपादयन्ति ॥१११॥

अतीन्द्रियार्था यदि हेतुव।दैर्वि<mark>निश्चयाप्त्रानमधिश्चयेयुः ।</mark> एतावतः कालत एव तेषु सुनिश्चयः प्राज्ञवरैः कृतः स्यात् ॥११२॥

तस्मात् कुतर्कम् इ उन्धित्वयां नानेन कोऽप्यस्ति फलोपलम्मः । मध्यस्थमाये च कृतायकारो सम्यादृशां सम्भविता विकासः॥११३॥

सम्यग्दृशः सन्ति चतस्र एताः स्थिरा च कान्ता च प्रभा परा च। प्रत्याहृतिस्तत्र भवेत् स्थिरायां स्याद् दर्शनं आन्तिविवर्जितं च ॥ ११४॥

<sup>\*</sup> छन्दोभद्गो नात्र सम्मात्रः । अन्यत्रापादसु स्थलेषु ।

, प्रत्याहतेर्प्रतिभेदनेन स्फ्रांग्रियेकोङ्ख्लमानसानाम् । संसारचेष्टा प्रतिभाति वालधृलीगृहकोडनसन्निभेव ॥ ११५ ॥

तत्वं परं ज्योतिरिष्ट झरूपं वैकल्पिकः सर्व उपप्लबोऽन्यः । पर्व च भोगो भवभोगिभोगाऽऽभोगस्यरूपः प्रतिभासतेऽत्र ॥११६॥

रत्नप्रभाया उपमोदिताऽत्र सूक्ष्माववीधस्य समन्वयोऽपि । प्रत्यादृतिः सा पुनराचचक्षे समाहृतियाऽर्थत इन्द्रियाणाम्॥११७॥

अवैग्रम्तिषपदाद् विरुद्धं स्याद् वेग्रम् वेग्रपदं स्थिरायाम् । पतत् पुनर्ग्रन्थिविद्यारणोत्थं रुचिप्रकारं मुनयो वदन्ति ॥११८॥

ततश्च कान्तादृशिः संप्रवेशस्ताराप्रभाभं धुवदर्शनं च । चित्तस्य देशे स्थिरकन्धनं यत् तां धारणामत्र वदन्ति सन्तः॥११९॥

स्थिरस्यभावादिह नान्यमुच मीमांसनाया अपि संविकासः ! सम्यक्स्थितः स्याद्यधारणायां ठाकप्रियोधमस्त्रीनचेताः॥१२०॥

मायाजलं तस्वत ईक्षमाणोऽनुद्वित्र एत्याशु यथाऽस्य मध्यात्। भोगान् स्यक्षपेण तथेव मायाऽम्बृबद विदन् भुक्क उपति मोक्षम्।।१२१॥

न धर्मशक्ति प्रव<mark>लाममुख्यां भोगस्य</mark> शक्तिः क्षमते विहन्तुम् . दीपापहो गन्धवहो ज्वलन्तं दवानलं नेतुमलं शमं किम् ?॥१२२॥

मीमांसना दीपिकया समाना मोहान्धकारश्लपणेऽत्र भाति। तत्त्वप्रकाशप्रसरेण तेनाऽसमजसस्याऽपि कृतः प्रचारः ?॥१२३॥

दृष्टिः प्रभाऽकेषुतितुल्यबोधा ध्यानैकसारा रहिता रुजा च । प्रवर्तते ध्यानसमुद्भवं द्वां शमप्रधानं स्वयदां गरिष्टम् ॥ १२४ ॥

सर्व भवेद् अन्यवर्श हि दुःखं सर्व भवेद आत्मवर्श च सौख्यम् । सुबासुखं वस्तुत पतदुकं गुणोऽत्र तन्वप्रतिपत्तिरूपः ॥ १२५॥

या धारणाया विषये च प्रत्ययैकतानताऽन्तःकरणस्य तन्मतम्। ध्यानं, समाधिः पुनरेतदेव हि स्वरूपमात्रप्रतिभाननं मतः १२६॥ असङ्गवृत्त्वारूयकसत्प्रवृत्तिपदं प्रभायां लभते मुनीन्द्रः। प्रदाान्तवाहित्वमपीदमेवेदमेव नामान्तरतोऽन्य आहुः॥१२७॥

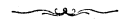
दृष्टिः परा नाम समाधिनिष्ठाऽष्टमी तदासङ्गविवर्जिता च । सात्मीकृताऽस्यां भवति प्रवृत्तिर्वाधः पुनश्चन्द्रिकया समानः ॥१२८॥

अस्यां निराचारपदो मुनीभ्वरः श्रीधर्मसंन्यासवलेन केवलम् । स्व्यासमं योगमयोगमन्ततः प्राप्यापवर्गं स्थातेऽस्तकर्मकः ॥१२९॥

> तृणगोमयकाष्ठहत्यभुक्-कणदीपप्रभयोपमीयते । अथ रत्न-भ-भानु-चन्द्रमः-प्रभया बोध इह कमान् पुनः ॥ १३०॥

खेदादिदोषा इह निर्गतास्तयाऽ हेपादिका अष्ट गुणाः भिताः कमात्। इत्येवमङ्गाष्टकमष्टकं दृशां संक्षेपतोऽदर्शत योगिसम्मतम् ॥१३१॥

# चतुर्थ-प्रकरणम् ।



#### कषायजयः ।

आत्मस्यरूपं प्रथमं प्रविद्युर्योगिश्रयां प्रोत्सहमानिकताः। स पत्र योगस्य यदस्ति भूमिराकाशिचित्रोपममन्यथा स्यात् ॥१॥

आत्मक्षेत्रे योगतः कृष्यमाणे सम्यग्हपैः सन्ततं प्रौढयत्नैः। सम्बद्धम्तेऽनन्तिविज्ञानवीर्याऽऽनन्दा नास्ते संशयस्याऽत्र लेशः॥२॥

इदं पदार्थद्वितये समस्तमन्तर्भवन्न व्यतिरिच्यतेऽतः। जडम्तथा चेतन इत्यम् द्वी, जडेन चेतन्यमुपावृतं नः॥३॥

प्रसिद्धमते च जडस्य योगात् क्षेत्रात् विचित्रात् सहते सदाऽऽत्मा। विवेकवोधे प्रतिभाति देहाद् दुःखातिथिः स्यात् कृत पष आत्मा । ॥ ४॥

मंक्केशानामेकमेवास्ति मूलमात्माञ्चानं तच धीरा घदन्ति। आत्माञ्चानोद्भृतदुःखं प्रणश्चेद् आत्मञ्चानाद्, अन्यथां नो तपोभिः।। ५॥

संसार आत्मैव जितः कषायेन्द्रियः स एवेतरथा च मोक्षः । कोधादयस्तत्र कषायसम्बाधत्वार उक्ता भववृक्षमेघाः ॥ ६ ॥ यो वेरहेतुः परितापकारणं शमार्गला दुर्गतिवर्तनी पुनः । उत्पचमानः प्रथमं स्वमाश्रयं दहेद् दहेद् वन्हिरिवापरं न वा ॥७॥ कोधस्य तस्य प्रशमे क्षमाक्षमा श्रमाऽऽत्मसाम्राज्यपरिस्पृहावताम् । या संयमाऽऽरामविशालसारणिः क्रिष्टायभूमीधरभेदनाशनः ॥८॥

कोधः प्रसिद्धो मृदुमध्यतीब्राचनेकभेदैः सक्छानुभूतौ । यादृक्स्यरूपः स उदेति तादृग्रसानुविद्धं वितनोति कर्म ॥९॥ योगस्य पन्थाः परमस्तितिक्षा सा क्रोधदावानलमेघवृष्टिः । यस्तामृतेऽभीप्सतियोगलक्ष्मीहलाहलाद् वाञ्छति जीवितं सः ॥१० निशम्य दुर्भाषितमन्यदीयं नातन्वते रोषमुदारचित्ताः। सम्पादनीयः सहनस्वभावः शास्त्रं शटाग्रे नहि कर्तुमर्दम्॥११॥

कोधं च कस्माद् विद्धीत योगी? दुर्भाषितैः स्यान्न हि कोपि रोगः। न वा यदाःश्रीर्रुभते विलोपं द्रव्यस्य हानेरपि नास्ति वार्ता ॥१२॥

रोषेण वैरं स्थतेऽवकाशं वैरात् युनः सस्वगुणप्रहाणिः। एवं स्खलेत् सञ्चरमाण आत्मोन्नत्यध्वना रोषसमाञ्चवेण ॥१३॥

रुपज्जनं प्रेरयतेऽस्मदीयं प्राचीनकर्मेत्यथ चिन्तनीयम् । पराश्रये रुप्यति वा प्रकोपः प्रयोजके कर्मणि वा विधेयः! ॥१४॥

कृतापराधे यदि नाम कोपो न कर्म कि तर्हि कृतापराधम् १। पतत् प्रभासेत विचार्यमाणं सर्वेऽपराधाः खलु कर्मराजः ॥१५॥

त्रैलोक्यचृडामणयोऽपि देवाधिदेवतास्ताडन-तर्जनादि । वितेतुषः क्षान्तिमरेरपदयन् क्षमा तदेवं न हि कि क्षमा नःशारदा।

प्रकम्पमानौष्ठक-रक्तनेत्र-प्रस्वेदसंक्लिन्नमुखारविन्दम् । कुष्यन्तमालोक्य विचारशीलैज्वरीव मान्यःकरुणाऽऽस्पदंसः॥१७॥

ज्वरातुरे कुर्वति दुर्वचांसि यथा न कोपः क्रियते दयातः । तथा द्यादृष्टित एव दृश्यः कोधज्वराद् दुर्वचनानि कुर्वन् ॥१८॥

पनस्पतित्वे च पिपीलिकात्वे समागतोऽनेक्दा एष आत्मा । तदाऽभिमानोगलितोऽस्यकुत्र न सम्राते सम्प्रति दुर्वचोयत्?॥१९॥

काक्रोशशान्तिर्भधुरैर्वचोभिराक्रोशतोऽसौ पुनरेति वृद्धिम् । प्रदीपनस्य प्रश्रमाय वारि क्षिपन्ति नोत्तेजकमिन्धनादि ॥२०॥

हुरीकृताः लम्पद् उज्झिता स्त्री नीतः समग्रः स्वजनोऽप्युपेक्षाम् । अथ प्रकापाचरणं किमर्थं तथाप्यसौ चेद् इतभागतेयम् ॥ २१ ॥

कांऽस्त्यस्मदीयो भुवनत्रयेऽपि कर्त्तुं कुधं यत्र किलाधिकारः ! । संसर्ग पर्वोऽस्ति च कर्मकल्प्यो न्याप्यं प्रकोपाचरणं न तस्मात्॥२२॥ स्थातव्यमत्रास्ति कियदिनं यत् कोपान्निना प्रज्वलनं क्षमं स्यात् १। यद्यैहिकार्थे क्षम पत्र कोपः एारत्रिकार्थे प्रदामो न तर्हि ? ॥२३॥

यमान् कुरुध्वं नियमान् कुरुध्वं कियां कुरुध्वं च तपः कुरुध्वम् । न चेत् समस्ति प्रशमावगाहः काऽऽशा तदेभ्यः फलमुचमाप्तुम्? ॥ २४ ॥

मनभ वाचा च वपुत्र यस्याऽवगाहते क्षान्तिसुधासमुद्रे । धन्यः कृतार्थः सुकृती महात्मा कलावपि प्रेक्ष्यमुखाम्बुजोऽसौ ॥२५॥

क्रोधान्धलीमूय यदेव कार्य करोति सद्यो विपरीतरूपम्। तदेव कोपोपरमे त्रपायै दुःखाय च स्याद्, धिगहो ! अविद्या ॥२६॥

आक्रोशने वा परिताडने वा योगप्रवाहे स्थितवानृषिस्तु। ध्यायेद्- न मे किञ्चन नाशमेति सज्जित्स्वरूपं मम निश्चलं यत् '।।२०॥

उचस्यरूपः प्रकटो यदा स्याद् देहाऽऽत्मनोभिन्नतया प्रकाराः । छिन्ने च भिन्ने च तदा द्यारीरे नाऽत्मा भवेत् स्वात्मरतो विकारी ॥२८॥

क्रिया मुसाधा च तपः सुसाधं ज्ञानं सुसाधं नियमाः सुसाधाः । दुःसाध पकः स च कोपरोधः स साधितः साधितमप्यदोषम्॥२९॥

रोषां विधातु न हि यत्र तत्र युक्तो गृहस्थैरपि वेदितव्यम् । -सर्वत्र सर्वेष्वपि घोषयामः- क्रांधस्य मन्दीकरणन्तु युक्तम्॥ ३०॥

अनेकशास्त्राणि विलोकितानि रहस्यमध्यातमगिरां च लब्धम्। तथापि लब्धा यदि नो तितिक्षा क्षेयस्तदाऽसौ हृदयेन मूर्कः ॥३१॥

यावन्न मानादिकदृषणानां रुद्धः प्रचारो नहि तावदेषः । शक्यः समापाद्यितुं निरोधं मानादिदोषा अपि तेन हेयाः ॥३२॥

विवेकनेत्रं हरताऽस्मदीयं मानेन तीत्रो विहितोऽपराधः। म त्यज्यते तच्छ्यणं तथापि सम्मृदता कीदृगतः परं स्यात् शाइशा सभ्यत्वदुग्धं यदि रक्षणीयं तद् दर्पसर्पण न सङ्गतं स्यात्। विद्यासुधादीधितिशीतभासो मानाञ्जविक्षेपणतः स्फुरन्ति ॥३॥॥

मानः पदार्थे क्व विधातुमई इत्येव सम्यग् हृदि चिन्तनीयम्। प्रत्यक्षमालोक्यत एव विश्वे कुतोऽपि कोऽप्यस्त्यधिको हि मत्यैः ३५॥

अनन्यसाधारणबुद्धिमत्त्वमनन्यसाधारणशक्तिमत्त्वम् । अनन्यसाधारणभाषकत्वं क्वाऽस्मासु कुर्याम यतोऽभिमानम्! ॥३६॥

न श्रीः प्रसन्ना प्रविकासिदृग्भ्यां न भारती दत्तवती वरं च । अलौकिकं कर्म कृतं न किञ्चित् तथाप्यहो ! द्र्षसमुद्धतत्वम् !॥३७॥

न धीरिमा वा न गभीरिमा वा न सासहित्यं न परोपकारः।
महान गुणो वा नहिकोऽपि तादृक् तथापि गर्वः किमतः प्रहास्यम् रैं
॥ ३८॥

रूपेण शक्रप्रतिमोऽपि मर्त्यः कालान्तरे म्लानिमुपैति रोगैः। राज्ञोऽपि रङ्कीभवनं स्फुटं च कस्तर्हिमानाचरणे मताऽर्थः?॥३९॥

सामान्यवर्गः खलु लक्षनाथमसौ च काटीशमसौ च भूपम् । असौ च सम्राजमसौ च देवमसौ च देवेन्द्रमसौ मुनीन्द्रम् ॥ ४० ॥

असौ च सर्वज्ञतया विभान्तमसौ च विश्वत्रितयेशितार्म् । सम्यक्तया यद्यवलोक्तयेत कुतस्तदोन्मादकताऽवकाशः ? ॥ ४१ ॥ युग्मम् ।

यत्पादपद्मे मधुपन्ति सर्वे सुरेश्वरास्ते जगदीशितारः । दर्पाष्मलेशादपि सम्प्रमुक्ताः किं नः क्षमस्तर्द्धाभमानलेशः? ॥४२॥

निमील्य नेत्रे हृद्यं निवेश्य प्रशान्ततायां परिचिन्तनायाम् । स्ययं त्रपाया\* अभिमानचेष्टा संजायतेऽत्रानुभवः प्रमाणम् ॥४३॥

महाव्रताम्भोरुहरात्रिणा च तपःसुधादीधितिराहुणा च। न यो जनः सश्चरतेऽभिमानाध्वना स धन्यः सुरगयकीर्तिः ॥४४॥

<sup>\*</sup> चतुर्थी ।

भवस्यरूपं परिचिन्त्य तस्माद् निवार्यतां मानभुजक्रमोऽयम्। नेवाऽमृतं तत्सहचारितायां भवेत् परं मोहविषोपभोगः॥ २५॥

माया मता योगलताहुताशो ज्ञानागेला दुर्भगतानिदानम् । भारमार्थिना सद्भवहारलक्ष्मीस्पृहावता वा परिहीयतां सा ॥४६॥

पदे पदे दम्भमुपासते ये लक्षाधिपास्ते भुवि वीक्षिताः किम्?।
न न्यायतः किं व्यवहारवृत्तिर्यत् स्वाय दम्भाचरणं क्षमं स्यात् १
॥ ४७॥

न्यायमतिष्ठः पुरुषो भने चेद् व्यापारतोऽसौ नियमात् सुखी स्यात्। न्यायस्य मार्गेण वरं बुभुक्षा नाऽन्यायमार्गेण परं प्रभुत्वम् ॥४८॥

कौशल्यमाविश्रति सास्त्रिकं ये न्यायप्रतिष्ठा विकसद्विवेकाः। पापास्पदं ते प्रविद्दन्ति मायां विनेव तां स्वार्थमुपार्जयन्ति ॥४९॥

अनेक्याः प्रथित सर्वलोकः कृतेऽपि दम्भाचरणे प्रकृष्टे । अर्थो न सिद्धिं लभते,तदेवमर्थस्य सिद्धो स कृतो निमित्तम् ?॥५०॥

्रयं च माया जननी तदीया यः सर्वदोषेषु पुरःसरोऽस्ति । आस्या मृषावाद इतीदमीया न सज्जनः सेवति तेन मायाम् ॥५१॥

ं अप्रत्ययानां प्रसवस्य भूमीमपारसन्तापसमपेयित्रीम्। शब्यं महचेतसि कः सुमेधा मायामुपासीत विवर्जनीयाम्?॥५२॥

कुर्वन्ति ये दुःखि मनः परस्य प्रतारणातो बहुभिः प्रकारैः ।
पुष्णन्ति हिंसाविषयछरीं ते दूरे दयाऽऽरामत ईदृशः स्युः ॥५३॥

विपीलिकादीन् लघुदेहभाजो रश्नन्ति यत्नैर्भनुजान् पुनये । प्रपातयन्त्यापदि वश्वयित्वा दयालवस्ते न हि, किन्तु पापाः॥५४॥

अस्त्येकतो वञ्चनतत्परत्वं देवस्तुतौ गर्जनमन्यतश्च । सतादृशा नो किमपि त्रपन्ते कृतेन सम्यक् तिलकेन भाले॥५५॥

प्रवश्चकत्वे सति सन्निपातेऽनुष्ठानदुग्धं विकृति प्रयाति । उत्खन्य मायां विश्वदीकृतायां मनोभुवां वीजकमङ्कुराय ॥५६॥ 5 संसारसिन्धोः परिलङ्घनार्थमध्यात्मपोते बहुभागलभ्ये। चेद छिद्रलेशोऽपि हि दम्भनामा न तर्हि तत्पारगतिस्ततः स्यात् ६७

वने हुताशः कलहः सहत्त्वे रोगः शरीरे कमले हिमं व। यथा तथा दम्भ उपप्लवोऽयं धर्मेऽवसेयः सुविचारवद्भिः॥५८॥

प्रयोजनं किं नु मुनिव्रतानां दम्भो यदेभिः परिषेवितव्यः ! । दम्भावकाशो नहि सत्प्रवृत्तावसत्प्रवृत्तौ पुनरुष्यते किम् ! ॥५९॥

पकान्ततो नानुमतिर्मुनीशां न वा निषेधोऽस्त्यपवादतस्तत्। क्वापि प्रसङ्गेनिह दम्भवृत्तिर्युक्ता विधातुं भयमस्ति कस्मात् ?॥६०॥

अहो! समालम्ब्य बकप्रवृत्ति प्रवश्चकैर्वञ्च्यत एष लोकः। परन्त्वमीभिः प्रविचारणीयं प्रविश्वतः स्याद् निजचेतनोऽपि ॥६१॥

निःशल्यभाषत्रतपालनस्योपदेशधारां ददिरे मुनीन्द्राः। एवं हि योगैकपदीप्रवेशः, कि सूरिणा, शास्त्ररहस्यमत्र॥६२॥

लुण्टाक एकः खलु मोक्षमार्गे सम्प्रस्थितानां सुमहाशयानाम् । स.लोभनाम्नाजगति प्रसिद्धो मोहस्य राज्ञः प्रथमः प्रधानः ॥६३॥

संसारमूरुं किल लोग पको मोक्षस्य मूरुं तदभाव पकः। पतद्भि संसार-विमुक्तिमागेदिग्दर्शनं योगबुधा अकार्षुः ॥६४॥

सुदुर्जयानां प्रथमोऽस्ति लोभस्तस्मिन् जिते किं न जितं त्रिलोक्याम्! लोभस्य घाते हत एव मोहः क्रोधादिनादोऽप्यवदिाज्यतेऽसौ ॥६५॥

लोभोऽस्ति चिन्तालतिकासु कन्दो रक्षो गुणानां कवलीकृतौ च। महांश्च विष्नः पुरुषार्थसिद्धौ जयत्यमुं सस्वसमुद्रचेताः॥ ६६॥

चेत् सात्त्रिकस्ते पुरुषाभिमानो लोकाग्रणीस्य यदि चायियासा । स्फारं परिस्फारय तर्हि लोभ वर्ष प्रभक्तुं पुरुषार्थमुद्धैः ॥६७॥

ये स्वेच्छ्या पूर्यातुं क्षमन्ते न शाकतोऽपि स्वककुक्षिस्नध्रम्। 'क्षान्दोलितान्तःकरणा नृपश्री-प्रेप्सासमीरेण भवन्ति तेऽपि ॥६८॥ होभादितः किं न करोति कर्ष्ट लोभाऽऽहतः किं न करोति कर्म श करोत्यनर्थे पितृ-वान्धवानामध्याशु लोभच्छुरिकाहताक्षः ॥६९॥

संक्षेत्रय ये निष्करुणं प्रजातो धनं गृहीत्वा पुषुषुः स्वकाशम्। भयद्वरं भूरि विधाय युद्धं प्रादर्शि येश्र प्रख्यावभासः॥७०॥

लोभादितास्तेऽपि हि मृत्युकाले न किञ्चिदादातुमलंबभूतुः। एकाकिनो रङ्कमुखाः प्रयातास्तस्मात् किमर्थे विद्धीत लोभम्? ॥७१॥ युग्मम्।

केनापि सार्ध न गता धरेयं लोभेन ताम्यन्ति त्रूथैव मन्दाः । विवेकमाधाय विचार्यते चेत् सन्तोष एव प्रतिभाति सौख्यम् ७२।।

न कर्तुमुद्योगिमयं न वार्ता परन्तु लोभोत्थविकल्पधूमैः। मनः सदा रयामतया वृथैव कार्यं गृहस्थैरिप हन्त! कस्मात्॥७३॥

कृते प्रयासे प्रचुरेऽपि यन्न संसिद्धिमाण्नोति समीहितोऽर्थः। सङ्क्ष्रिस्यते तेन, परं विचार्यं यदस्मदीयं न हि तत् परेवाम् शा७शाः

बहुप्रयत्नेरपि नार्थसिद्धिः कस्याप्ययत्नादपि कार्यसिद्धिः। पतद् श्रुवं कर्मवलं विचार्याऽनिष्टप्रसङ्गेऽपि न खेदवान् स्यात् ७५॥

क्रोधस्य रोधे प्रशमो बलीयान् मानाय शक्नोति पुनर्मृदुत्वम् । मायां प्रहन्तुं प्रभुताऽऽर्जवस्य लोभस्य शत्रुः परितोष एकः ॥७६॥

क्रीधादिकाऽऽविभेवनप्रसङ्गाः प्रागेव सञ्चिन्त्य विमोचनीयाः। प्रसङ्गसम्प्राप्तकषायतायामुक्तानुपायांस्त्वरया भजेत ॥ ७७ ॥

सञ्जन्येत यथा यथाऽबलतया क्रोधादिभिर्दृषणैः

सञ्चेष्टेत तथा तथा ग्रुभमतिस्त्यत्तवा प्रमादस्थितिम्।

पः क्रोधादिविकारकारण उपप्राप्ते च नाऽऽक्षिप्यते

प्राप्तुं योगधराधरस्य शिखरं नासौ विस्नम्बक्षमः॥ ७८॥

<sup>\*</sup> अन्यदीयेन चतुर्थपादेन पृत्तिः ।

### पञ्चम-प्रकरणम्।

#### ध्यानसामग्री।

कषायरोधाय जितेन्द्रियत्वं जितेन्द्रियत्वाय मनोविश्वद्धिः। मनोविशुद्धवै समता पुनः साऽममत्वतस्तत् खलु भावनाभिः॥१॥ भीमाद भवामभोनिधितो भयं चेत् तदेन्द्रियाणां विजये यतेत। सरित्सहस्राऽपरिपूर्वसिन्धु-मध्योपमोऽक्षप्रकरोऽस्त्यतृप्तः॥२॥ देहान्तदुः सं गजमीनभू इपत इसार इकुलं प्रयाति । सुस्पष्टमेकेकहृषीकदोपात् का तर्हि, सर्वाक्षरतस्य वार्ता ? ॥३॥ अतुच्छमूच्छर्पिणशक्तिभाजां यदीन्द्रियाणां विजयो न जातः। मुमण्डलान्दोलनशक्तिभाजोऽप्यांजस्विनः षण्ढतया वदामि ॥४॥ .अन्तर्वेहोद्भावनहेतुरेकः स इन्द्रियाणां विनियन्त्रितत्वम्। पतत्कृतेऽन्तःकरणस्य शोध आवश्यके यत्नमतीव कुर्यात् ॥६॥ भ्राम्यन् मनोरक्ष इहापराङ्कं भवावटे प्रक्षिपति विलोकीम्। अराजको निःदारणा जनोऽयं त्राता ततः कांऽत्र गर्वपणीयः ? ॥६॥ गार्हस्थ्यमुन्मुच्य महानुभावान मुक्तिश्रिया आचरतस्तपांसि। बात्येव चेतश्चपलस्वभावमन्यत्र कुत्रापि परिक्षिपेद द्राकु॥७॥ मनोविशोधेन विनेव योगधराधरारीहणमीहतं यः। प्रहस्यते पङ्गुरिव कमाभ्यां देशाटनं कर्तुमनाः स मूढः ॥ ८॥ रुद्धानि कर्माणि मनानिराधे मनः प्रचारे प्रसरनित तानि। असंयमः संयम एतदीयां भवस्य माक्षस्य समस्ति मृत्रम् ॥९॥ जगत्त्रयीचित्रमणप्रवीणां मनःप्लवहां विनियन्त्रणीयः। केनापि यरनेन विचारवद्धिर्निःश्रेयसं चेत् प्रतिपत्तुमिंच्छा ॥१०॥

मर्व: प्रपञ्चः प्रतिपादितोऽयं मनोविद्योधाय स वेदितव्यः। कर्मक्षयप्रत्यलमेकमुक्तं ध्यानं तदन्तःपरिशुद्धिमूलम्॥ ११॥

प्रदीपिका योगपथप्रकाशे योगाङ्करप्रोद्भवकाश्यपी च । मनोविशुद्धिः प्रथमं विधेया प्रयासवैयर्थ्यमम् विना तु ॥१२॥

मनोविशुद्धचै समताऽवलम्ब्या निमज्जतां साम्यसरोवरे यत्। रागादिकम्लानिपरिक्षयः स्याद् अमन्द आनन्द उपेयते च॥१३॥

आकृष्य चेतः समता क्षणं चेद् निषेज्यते तर्हि तदुद्भवं यत् । अन्तः सुखं संप्रसरीसरीति कः पारयेत् तद् वदितुं यथावत्? ॥१॥॥

साम्याञ्जनं पूरितमस्ति यस्याऽन्तर्लोचने मोहतमःप्रणाद्यात् । स्वस्मिन्स्वरूपं परमेश्वरस्य पद्यत्यसौ निष्ठितसाध्यविनदुः॥१५।

दूरे दिवः शर्भ शिवं दवीयो यच्छं मनःसन्निहितं समत्वात्। शक्यं समास्वादयितुं स्फुटं तद्,इहेव मोक्षः समतारतस्य ॥१६॥

सुधावना वर्षति साम्यरूपो मनोभुवां यस्य मुनीश्वरस्य । संसारदावानलतीव्रतापोऽनुभूतिमास्कन्दति किं तदीयाम् ?॥१७॥

अन्येः पदार्थेः सक्छैर्विभिन्नमात्मा यदाऽऽत्मानमवैति सम्यक् । तदा समन्वं स्नते प्रसृतिमशक्यसार्भं विवुधेश्वराणाम् ॥ १८ ॥

ंसंरक्षिते मोहमृगेश्वरेण भयङ्करे दोषसमूहसत्रे । समन्यरूपज्ञ्चलनार्चिषा ये दाहं ददुस्ते परिनिष्ठितार्थाः ॥१९॥

क्रूंग अपि प्राणभूतः परस्परं यहर्शनाच्छान्तिमवाष्नुवन्ति यत् । नान्यस्य कस्यापि समर्थताऽस्त्यसी समत्वमेकं खलुतत्र जृम्भते ॥ २०॥

अनित्यभाषादिकभावनाः स्मृता महर्षिभिद्वदिश, तास्वविश्रमम् विभाष्यमानासु ममत्वलक्षणाऽन्धकारनाशे समताप्रभा स्फुरेत्॥३१।

यदिन्द्रियार्थेरनुभूयते शं यदेतदङ्ग विषयाः समग्राः । यद् दुःसते चर्मदृशा तदेतद् अनित्यमेवास्ति समग्रमत्रः॥२२॥ महीपतिश्वक्रधरः सुरेश्वरो योगीश्वरो वा भुवनत्रयेश्वरः । सर्वेऽपि मृत्योरुपयान्ति गोचरं तदत्र कः स्याच्छरणं द्यारीरिणः? ॥ २३॥

भन्नोद्रधिर्जन्मजरावसान-पयः प्रपूर्णः स्मरवाडवस्र । मोहात्मकाऽऽवर्त्त-विपत्तिमत्स्यः कुतः सुखं सम्भवतीदृशीहशारुशा

पकाकिनः प्राणभृतो गतागतं कुर्वन्ति संसारवने भयङ्करे । अन्यार्थमुत्पाद्य धनं भवान्तरं प्रयात एकः परिपीड्यतेऽसुमान् ॥ २५ ॥

विलक्षणः सर्वेबहिष्प्रपञ्चतः सम्बन्महानन्द्मयोऽस्ति चैतनः।। इदंशरीरं स्फुटमन्यदात्मनः कस्तर्धनन्या भुवनेऽभ्युपेयते?।।।२६॥

हारैः स्रवद्भिनंयभिः सदैवाऽशुचीन धृणायाः पदमस्ति कायः। तथाप्यहो! तत्र यदस्ति शोचसंकल्पनं मोहविलास पषः ॥२७॥

मनोवचोमूघनकर्म योगाः स आस्रवः कर्मण आस्रवेण । गुभागुभं कर्भ गुभागुभाद्धि योगान्निवधनन्ति शरीरभाजः ॥२८॥

यथाम्बु गृहाति हि यानपात्रं छिद्रैस्तथा चेतन एव कर्म । योगाऽऽत्मरन्द्रैरशुभैः शुभैर्या निर्यात्यमुष्मिन सति नो भवान्धेः ॥ २९ ॥

निरोधनं यत् पुनरास्त्रवाणां तं संवरं योगिन ऊचिवांसः । विभावनादास्त्रव-संवरस्य भवादुदासीनतया मनः स्यात् ॥३०॥

स्यात् कर्मणां निर्जरणं च निर्जरा द्विधा सकामेतरभेदतः पुनः। पाकः फलानामिव कर्मणामपि स्वतोऽप्युपायादपि सम्प्रजायते ॥ ३१॥

यथाऽस्ति जीवैश्व जडैश्व पूर्णा लोकोऽयमेवं परिचिन्तनं यत् । सा भावनां लोकविचाररूपा मनोवशीकारफलप्रधाना ॥ ३२ ॥

जगत् समुद्रर्तुमनलपदुःखपङ्कादहो ! कीदृश एष धर्मः । प्राद्धिः छोकोत्तरपृरुषैर्यत्सेवात आभोति महादयत्वम् ॥ ३३ ॥ े शाखे क्षमा मार्देवमार्जवं च शीचं ज सत्यं तपसंयमी च। त्यागस्तथाऽकिञ्चनता तथैव ब्रह्मेति धर्मा दशधा बभाषे ॥३४॥

सङ्क्षिष्टकर्मस्ववलीभवत्सु विशिष्टमेतत्ररजन्म लब्धम् । तत्राप्यहो ! तत्त्वविनिश्वयातम-श्रीबोधिरतनं बहुदुर्लभत्वम् ॥३५॥

पताकृशीभिः सलु भावनाभिः सुवासितान्तः करणो महात्मा । ममत्वलुण्टाकविलुण्टचमानां साम्यश्रियं रक्षितुमीश्वरः स्यात्।ई६।

ध्यानं समालम्ब्य समत्वमाश्रयेत् साम्यं विना तत्र कृते विडम्बना । आत्मप्रवोधेन च कर्मसंक्षयो ध्यानेन साध्यः स च, तत् प्रं हितम् ॥ ३७ ॥

ध्यानं समत्वेन विना भवेत्र साम्यं विना ध्यानमपि स्फुरेत्रं। परस्परापेक्षणतस्ततस्तद् द्वयं भवेत् सुस्थिरताविदिष्टम् ॥३८॥

अतिद्रारुणपापभारिणोऽ
प्यमुना ध्वस्तसमस्तकर्मकाः ।
परमात्मद्दशां प्रपेदिरे
परमध्यात्ममिदं विदुर्बुधाः ॥ ३९ ॥

# षष्ठ-प्रकरणम् ।

### ध्यानसिद्धिः।

स्यात् ज्ञानयोगोऽथ च कर्मयोग आवश्यकाऽऽचार इह क्रितीयः। शारीरिकस्पन्यनकर्मरूपः स कर्मयोगः शुभमातनोति ॥ १॥

शुर्दं तपः स्वात्मरतिस्वरूपं तं ज्ञानयोगं मुनयो वदन्ति । स उन्मनीभावत इन्द्रियार्थाद् निःश्रेयसश्रीप्रतिपादकः स्यात्॥२॥

कियोचकोटीमुपजग्मुषां याऽनावत्यकी सा व्यवहारवृत्ती ।
गुणावहाऽस्तीति परम्परातोऽपर्वासम्पादकताऽक्षताऽस्याम्॥३॥

अभ्यस्यतोऽपेक्षत एव सम्यक् क्रिया मनःशुद्धिकृतेऽस्खलम्ती । योगं समारूडवतो मुनेस्तु शमप्रवाहः परमात्मभूमौ ॥ ४॥

नैवाऽप्रमत्त्रिमहोदयानामावश्यकाऽऽचारविधेयताऽस्ति । य आत्मतृप्तो यक आत्ममग्नो य आत्मतृष्टो न हि तस्य कर्म ॥५॥

मनः स्थिरीभृतमपि प्रयायाद् रजीवला श्रञ्जलभावमाशु । प्रत्याहतेर्निप्रहमातनोति ज्ञानी पुनस्तस्य गतप्रमादः ॥ ६॥

विलोलचित्तस्थिरतार्थमेव बद्धप्रयत्नः सततं मुनिः स्यात् । कुर्यादतो हेतुत पव शास्त्रोदितां क्रियां प्रत्यहमुस्रभावात् ॥॥॥

सम्यक्तयाऽभ्यस्य च कर्मयोगमनन्यसाम्यं समुपाधितो यः । सदाऽप्युदासीनतया स्थितस्य न तस्य भोगैर्भवति प्रलेपः ॥८॥

नाऽऽप्य प्रियं हृष्यति नोहिजेच प्राप्याऽप्रियं ब्रह्मविदुत्तमर्षिः। यः स्यात् समेक्षी विषमेऽपि जीवन्मुक्तं स्थिरं ब्रह्म तमीरयन्ति॥९॥

नहीन्द्रियार्थेषु यदाऽनुरज्येत् समस्तसङ्कल्पविमुक्तचेताः। योगे समाद्रदतया तदानीमसौ महात्मा परिवेदितव्यः॥१०॥ , भयोज्ज्ञितः सुस्थिरनासिकाग्रदृष्टिः प्रसन्नाननपुंडरीकः 🗀 🥣 िश्विष्टौष्ठयुग्मो रदने रदांश्वाऽस्पृद्दान् सुसंस्थान इतप्रमादः ॥११॥

स्पृहाविमुक्तो निजमूघनेऽपि प्रभूतसंवेगसरोनिमग्नः। ं अमात्रकारुण्यपदं भवश्रीपराङ्मुखो हर्षयितेक्षमाणान् ॥ १२ ॥

पवंविधो निष्ठितकर्मयोगः श्रीज्ञानयोगेन समाहितात्मा । ध्याने प्रवेशं कुरुतेऽतिघोरकमीटवीज्वालनदावबन्ही ॥ १३ ॥

नारी-पश्च-क्कीव-क्कशीलवर्जितं स्थानं विविक्तं किमपि व्यपेक्षते। नानाऽऽसनानामपि यत् स्थिरं सुखं स्वस्याऽवभासेत तहेव साधयेत् ॥ १४ ॥

ध्यानाय कालोऽपि न कोऽपि निश्चितो यस्मिन समाधिः समयः स शस्यते।

ध्यायेन्निषण्णः शयितः स्थितोऽथवाऽवस्था जिता ध्यानविधा-तिनी न या ॥ १५॥

ध्यानस्य सिद्धचे दृढभावनानामावश्यकत्वं मुनयो वदन्ति । मैर्जा प्रमोदं करुणामुपेक्षां युक्तीत, तद् ध्यानमुपस्करोति ॥१६॥

सर्विप जीवाः सुखिनां भवन्तु मा कोपि पापाचरणानि कार्षीत । विमुच्यतां विश्वमदोपमेतदः एवं मति नाम वदन्ति मैत्रीम।।१७॥

देदीप्यमाना गुणगीरवेण महाशया ये भुवनत्रयेऽपि। गुणेप तेषां खळु पक्षपातो यस्तं प्रमोदं परिकीर्त्तयस्ति ॥१८॥

शोकाशिना ये परिद्यमानाः अधा त्वाऽऽतीः सरुजो विभीताः। तत्र प्रतीकारपरा मतियां कारण्यभावः परिकीत्तिता सा ॥१९॥

क्राशया दारुणपापसक्ताः माधुद्विषः स्वस्य च शंसितारः । ये शिक्ष्यमाणा विकृति भजन्ते माध्यस्थ्यमीदृशु भवत्युपेक्षा ॥२०॥

ध्यानं पुनः स्याद् ध्रुवमामुहृत्तांद् एकाग्रमम्ब्रत्ययस्थ्रणं तत् । आज्ञामपार्यं च विपाकमेवं संस्थानमालोचयतीह योगी ॥२१॥ 6

आश्रित्य लोकोत्तरपृष्ठवाणामाज्ञामबाधां परिचिन्तनं यत्। वस्तुस्वरूपस्य यथार्थतात आज्ञाभिधं ध्यानमिदं वदन्ति॥२२॥

बभाषिरे सर्वविदोऽतिस्धमं तस्वं न तत् तार्विकतर्कजालैः । विद्यन्यते तत् प्रतिपत्तियोग्धं नद्यन्यथा सर्वविदो वदन्ति ॥२३॥

अध्यात्ममार्गाऽऽश्रयणं विनाऽयमात्मा भवेऽश्राम्यदनन्तकालम् । रागादिदोषैकवशीभवन्तो निर्यान्ति नापायमहाऽदवीतः ।।२४॥

मोहान्धकारप्रविलुप्तचेतसा नाऽकारि कि कि कल्प मया हहाः। श्वेषेषु तिर्यक्षु नरेषु चोल्वणं दुःखं न कि कि प्रतिपयते स्म चै।।२५॥

गम्भीरसंसारमहाऽऽपदाजले कालो गतोऽयं ब्रुडता ममाऽखिलः । कस्याऽपराधोऽत्र मया विचार्थते! प्रमाद पतस्य ममाऽपचतसः॥२६॥

प्राप्याऽपि बोधि परमां मनोवचः शरीरदुश्चेष्टितता मयेव हि । स्वमस्तके ज्वालित आशुशुक्षणिः कोऽत्रापराधी परिभाव्यतेऽपरः? ॥ २७॥

स्वाधीनतायामपि मुक्तिवन्मेनी आन्त्या स्वयं पातित एव चेतनः। भिक्षां यथाऽटेदुपलब्धगाज्यका मोक्षे स्वतन्त्रेऽपि तथा भवश्रमः।।। २८॥

पर्व हि रागादिकदूषणेभ्यो जाता अपायाः परिचिन्तनीयाः । यस्मिक्षपाया अपि तन्त्रणाशे ध्यानं द्वितीयं तद्रपायनाम ॥२९॥

उदीरितः कर्मफलं विपाकः शुभाशुभन्वेन म च क्रिभेदः । द्रव्यादियोगात् स च चित्ररूपोऽनुभूतिमाम्कन्द्ति देहभाजाम्॥३०॥

द्रव्येर्वध्-माल्य-सुभोजनाचैः शुभाऽशुभः शस्त्रविषानलाचैः । क्षेत्रे निवासेन महालयादौ शुभः रमशानप्रभृतौ तदन्यः ॥३१॥

काले वसन्तप्रभृतावशीतानुष्णे शुभोऽन्यत्र विपर्ययम् । मनःप्रसादप्रभृती च भावे शुभोऽशुभो रौद्रविकारभावे ॥ ३२ ॥ सुदेव-मर्त्यादिभवे शुभोऽसन्मनुष्यतिर्यङ्गरकादिकेऽन्यः । इष्यादियोगादिति चित्ररूपं विचिन्तयेत् कर्मफलं तृतीये ॥३३॥

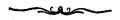
आत्मप्रतिष्ठं स्थितमस्त्यनन्तानन्तं नभः सर्वत एव तत्र । स्रोकोऽस्ति मध्यस्थित ऊर्ध्व-मध्याऽधोभागतो यो दधते त्रिस्रो-कीम् ॥ ३४ ॥

स्वरूपमेतस्य विचिन्तनीयं ध्याने चतुर्वे बहुसूश्मरीत्या । स्यादीदुरो वृत्तवतां च धर्मध्याने स्वयंवेचमतीन्द्रियं राम्॥३५॥

ध्यानादमुष्माच नृजन्मपूर्ती महर्द्धिकं स्वर्गमवाप्नुवन्ति । पुनर्नृजन्म प्रतिपच चारु योगस्य मार्ने पथिकीभवन्ति ॥ ३६ ॥

भ्यानं शुक्कं ततस्ते परममुपगताः क्विष्टकर्माणि हत्या लोकालोकावभासं निरतिशयमरं ज्ञानमासादयन्ति । धर्मं व्याख्यान्ति मोहान्धतमसहतये पर्षदि प्रस्फुरन्त्या-मायुष्पूर्तो ततः स्युः परमपदजुषः समिदानन्दरूपाः ॥३७॥

#### सप्तम-प्रकरणम् ।



# योगश्रेणी।

मानसवृत्तिनिरोधं सम्प्रज्ञातेतरप्रकारतया । योगं वदन्ति तःज्ञा ध्यानिविशेषोऽत्र ८ प्रथमः ॥ १ ॥

वृत्तिक्षयस्वरूपोऽसम्ब्रज्ञातोऽस्ति, वृत्तयो मनसः । श्लीणा भवन्ति सर्वाः केवलबाधस्तदादेति ॥ २ ॥

देहस्य वृत्तयः खलु यदा निरुद्धा भवन्ति तत्कालः। योगोऽसम्प्रज्ञाताद् न भिद्यते निर्वृतिहारम्॥ ३॥

अध्यातमं भावना ध्यानं समना वृत्तिसंक्षयः । इत्येवमप्यनृचाना ऊचाना योगपद्धतिम् ॥ ४ ॥ ४

इच्छा च शास्त्रं च समर्थता चेत्येषोऽपि योगो मत आदिमोऽत्र। प्रमादतो ज्ञानवतोऽप्यनुष्ठाऽभिलाषिणोऽसुन्दरधर्मयोगः ॥ ५ ॥

श्रद्धान-बोद्धी दधतः प्रकृष्टी हतप्रमादस्य यथाऽऽत्मशक्ति । यो धर्मयोगी वचनानुसारी स शास्त्रयोगः परिवेदितव्यः ॥६॥

शास्त्रादुपायान् विदुषां महर्षेः शास्त्राऽप्रसाध्यानुभवाधिरोहः। उत्कृष्टसामर्थ्यतया भवेद् यः सामर्थ्ययोगं तमुदाहरन्ति॥७॥

न सिद्धिसम्पादनहेतुभेदाः सर्वेऽपि शास्त्राच्छकनीयबोधाः। सर्वज्ञता तच्छृतिकोऽन्यथा स्यात तत्यातिभज्ञानगतः स योगः॥८॥

तत् प्रातिभं केवलबंधिभानोः प्राग्वृत्तिकं स्याद्रहणोदयाभम्। 'ऋतम्भरा' 'तारक' एवमादिनामानि तस्मिन्नवदन् परेऽपि॥९॥ संन्यासरूपः स्मृत एव योगो धर्मस्त्या योग इति ब्रिधाऽसौ। तत्राऽऽदिमः स्यात् अपकावलिस्थे दालेश्यवस्थावति च ब्रितीयः ॥ १०॥

असावयोगोऽपि मनोवचोङ्गव्यापाररोधात् सकलप्रकारैः । अवादि मुक्तया सह योजनेन योगो भवाम्भोनिधिरोध पषः ॥११॥

अमुं च योगं समुपाजगन्वान् प्राप्नोति मोक्षं क्षणमात्र एव । सर्वज्ञभाषावसरेऽविशष्टकर्माणि हन्ति क्षणतो यदेषः ॥ १२ ॥

अनेन योगेन विकर्मकीसन् मुक्तो भवेत् तत्क्षणमस्तदेषः । मुक्तिम केत्येत्र गभीरप्रश्ने जैनेन्द्रमार्गेण समाधिरेषः॥ १३॥

ऊर्ध्व यथाऽलाबुफलं समेति लेपेऽपयाते सलिलाशयस्थम् । ऊर्ध्व तथा गच्छति सर्वकर्मलेपप्रणाशात् परिशुद्ध आत्मा ॥१४॥

अर्थ स्वभावोऽप्युपगन्तुमही यदूर्ध्वमात्मैति विकर्मकत्वे । ऊर्ध्व मगच्छन्नवतिष्ठतेऽसौ क्षणेन लोकात्रपदे परात्मा ॥ १५ ॥

ततोऽघ आयाति न गौरवस्याऽभावाद् नचामेऽप्यनुपग्रहत्वात्। नचास्ति तिथेगमतिसम्प्रयोका लोकाग्र एवं स्थितिरस्य युक्ता॥१६।

महेश्वरास्ते परमेश्वरास्ते स्वयम्भुवस्ते पुरुषोत्तमास्ते । पितामहास्ते परमेष्ठिनस्ते तथागतास्ते सुगताः शिवास्ते ॥१॥।

स ईश्वरों हे बहुभागधेयाः ! स्ताद् वो मनोषारिष्ठहस्य इंतः। अयं हि पन्था अवधारणीयभैतन्यशक्तिप्रगतावनन्यः॥ १८॥

आलम्बनं भवति यादृशमीवृगातमाऽऽप्रतिनेजातमनि भवेदिति को न वेति ?।
आलम्बनं सकललोकपतिः परातमा
संश्रीयते यदि तदा किमपेश्रणीयम् ?॥ १९॥

# अप्टम-प्रकरणम् ।

# अन्तिमशिक्षा।

अनन्तराक्ति दशदेष चेतनः प्रवेदिनुं तं यतते महोदयः। प्रकाशितेऽस्मिन् सकलं प्रकाशतेऽप्रकाशितेऽस्मिन् सकलं तमी-मयम्॥१॥

मोहमणादीन च तत्प्रकारानं मोहप्रणाद्योऽपि च तस्यचिन्तनात्। चिन्त्यं च नैर्गुण्यमिदं भवोद्येर्जगत् किमेतत् किमिदं सुला-सुलम् ?॥ २॥

वस्तुस्वरूपस्य विचिन्तनातो विवेकभासः प्रकटीभवन्ति । भवप्रपञ्चाद् विनिवृत्य सुस्थीभूयाऽन्तरीक्षाकरणेन चिन्ता ॥३॥

पकस्वभावा न हि सर्वेलोका विचित्रकमांनुस्तेर्श्रमन्तः । आयुष्कं-धी-दाकिविचित्रतायामद्देन्ति सर्वेऽपि न मार्गमेकम्॥४॥

समग्रसामग्र्यनुकृत्वताया न सम्भवः सर्वशरीरभाजीम् । न तेन सर्वेऽपिभवन्ति योग्याः साम्येन योगस्य पथेऽधिरोद्धम्॥६॥

कुर्याद् यथाशकि तथापि नृनं कर्तन्यमात्माभ्युदयानुपाति । शनैः शनैः सञ्चरणेऽपिमार्गे स्थानं चिरेणाऽप्युपलभ्यते हि ॥ ६॥

त्रत्वाववीधप्रविकासहेतीर्थस्य स्वभावी न विचारणायाः । यातानुवातस्य पृथग्जनस्य न तस्य वैराग्यमुदेति साधु ॥॥॥

म साधुवैराग्यविवर्जितत्वेऽपवर्गमार्गे भयति प्रवेशः । एवं च मानुष्यमन्थेके स्याद् विचारमभ्यस्यतु तेन सम्यक् ॥८॥

हिंसादिकं पापमिति प्रसिद्धं तत्र प्रवत्तेत न चेत् कदाप्ति। इंदास्य कुर्याद् भजनं च तर्हि संसाधितं निश्चितमात्मकार्यम् ॥९॥ नवीनविज्ञानचमत्कृतानां न मोक्षद्यास्त्रेषु घृणा विधेया। चित्रप्रयोगा बहवो भवन्तु न युज्यतेऽध्यात्मपथस्तु हातुम् ॥१०॥

जडेऽप्यनन्ता सममानि शक्तिरेवं च सम्यग्विहितप्रयोगेः। आश्चर्यहेतुर्घटना भवेचेत् किं तर्हि युक्ता जडमोहलीला?॥ ११॥

सीमा न खल्यस्ति चमत्कृतीनां भूमण्डले चेत् कुदालः प्रयोक्ता। परंच ताभिनेहि कर्मसृष्टिन्योहन्यतं गुज्यति नापि मोक्षः॥१२॥

अवश्यमाविष्कृतयो भवन्तु महोपयोगा हि जनस्य सन्ति। स्मृतेर्थहिः स्याद् न तु साध्यविन्दुरात्माभिमुख्यं खलु सारमन्ते॥१३॥

इति सुवोधसुवासितमारायं
कुरुत कारूश्वत चात्मसमुन्नतिम्।
सति वलीयसि तत्र मनोर्थे
प्रयतनं सुलभीभविता स्वतः॥ १४॥

तदेवं सङ्क्षिपं गदितमिद्मध्यात्मविषये

मया स्वल्पज्ञेनाऽपि परिदृद्धसंस्कारविश्वये।
समालंकिष्यन्ते किल सहद्याः सादरदृशाः
प्रवृद्धेऽस्मात् कस्मिश्चन मम कृतार्थत्वमधिकम्॥

