

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### **FAIR USE DECLARATION**

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

|             | <b>~</b> | •        |   |
|-------------|----------|----------|---|
| वीर         | सेवा     | मन्दिर   |   |
|             | दिल्ल    | ती       |   |
|             | 1400     | • •      |   |
|             |          |          |   |
|             |          |          |   |
|             | *        |          |   |
|             | 2        | 196      |   |
|             |          | 138      |   |
| क्रम सख्याः | 2419(    | XX) 57-1 | 7 |
| काल नं०     | - /V \   |          |   |
| was         |          |          |   |
| खण्ड        |          |          |   |

# ाबू देवकुमार्-स्मृति ध्यक



जैन-शिद्धान्त-भारदृत्

भाग १८

किरग

# THE JAINA ANTIQUARY

Vol. XVII.

No.

**IUNE 1951.** 

# श्री बाबू देवकुमार-स्ट्राति-श्रंक

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

भाग १८

जून १६५१

किरगा १

#### सम्पादक

प्रोफेसर ए० एन० उपाध्ये, एम.ए., डी. लिट्. प्रोफेसर गो० खुझाल जैन एम.ए., साहित्याचार्य श्री कामता प्रसाद जैन, एम. श्रार. ए. एस., डी. एल. पं० के० मुजबली शास्त्री, विद्यामूषण पं० नेमिचन्द्र शास्त्री, ज्योतिषाचार्य, माहित्यरत्न

जैन-सिद्धान्त-भवन त्र्यारा-द्वारा प्रकाशित

## विषय-सूचो

| 8   | जयतु दिवि श्री देवकुमारः (कविता)—[श्री रामनाथ पाठक 'प्रणयी'     | ••••  | १          |
|-----|-----------------------------------------------------------------|-------|------------|
| २   | षाबू देवकुमार जी की जीवनी (कविता) – [स्व० श्री जैनेन्द्र किशो   | र जैन | ঽ          |
| ३   | बाबू देवकुमार जी का महान् त्याग—[श्री १०४ जुल्लक गरोश           |       |            |
|     | प्रसाद जी वर्गी                                                 | ****  | Ę          |
| 8   | स्व० बा० देवकुमार जी की दानशीलता—[पं० कैलाशचन्द्र               |       |            |
|     | सिद्धान्त-शास्त्री                                              | ••••  | ૭          |
| ¥   | स्वर्गीय बावू देवकुमारः उदार स्वभाव—[श्रीयुत् पं० सकल नारायः    | Ų     |            |
|     | शर्मा, महामहोपाध्याय                                            | ••••  | ११         |
| દ્  | श्रीदेवकुमार जी की दिच्चिए यात्रा— श्री पं० के० भुजवली शास्त्री | ••••  | १४         |
| ૭   | पत्रकार स्व० श्री देवकुमार जैन—।श्री बा० रामबालक प्रसाद         |       |            |
|     | साहित्यरत्न                                                     | ••••  | १७         |
| =   | श्रिभनन्दनीय का अभिनन्दन (कविता)—[श्री बा० वीरेन्द्र प्रसादः    | त न   | २६         |
| 3   | श्री बा० देवकुमारः जीवन श्रौर विचारधारा—[श्री प्रो० चन्द्रसेन   |       |            |
|     | कुमार जैन, एम० ए०                                               | ••••  | २⊏         |
| १०  | बा० देवकुमार जो के प्रति (कविता)—[श्री महेन्द्र 'राजा'          |       | ૪૭         |
| ११  | बाबू देवकुमार जी ः एक संस्मरण् – श्रि पं० हरनाथ द्विवेदी        |       |            |
|     | काव्य-पुराग्गतीर्थं                                             | ••••  | 웅드         |
| १२  | कुमार का सफन स्वप्न (कविता)—[श्री पं० कमलाकान्त                 |       |            |
|     | व्याकरण-साहित्याचार्य                                           | ••••  | <b>¥</b> = |
| 3   | युगावतारी श्री बा० देवकुमार — [श्री बा० ऋजित प्रसाद एम० ए०      | ••••  | ६१         |
| 8   | कतिपय मधुर संस्मरण—[श्रीमती त्र० पं० चन्दाबाई                   | • • • | ६३         |
| १४  | प्रशस्तिः,श्री देवकुमारस्य (कविता)—[श्री ब्रह्मदत्त मिश्र       |       |            |
|     | वेद-साहित्य-धर्मशास्त्राचार्य                                   | ••••  | ಄          |
| १६  | बाबू देवकुमार जी की समाज को देन-[श्री बा॰ छोटेलाल जैन           | ••••  | ७१         |
| શ્૭ | राजर्षि बाबू देवकुमार— श्री पं० नेमिचन्द्र शास्त्री             | ****  | ૭રૂ        |
| १⊏  | श्रद्धाञ्जलियोँः—(१) युगप्रवर्त्तक—[रावराजा सरसेठ               |       |            |
|     | श्री हुकुमचंद स्वरूपचंद                                         | ****  | 9=         |

#### [ २ ]

| (२) श्रनुकरणीय नेता—[सरसेठ श्री भागचंद सोनी                                                      | ৩=         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| (३) तीर्थभक्त—[श्री सेठ रतनचंद जैन                                                               | ૭૬         |
| (४) महान् नेता—[श्री लाला परसादी लाल पाटनी                                                       | ૭૨         |
| (४) नारी जाति के उद्घारक—[श्री जैन-वाला-विश्राम                                                  | <b>=</b> १ |
| (६) श्रनुपम विभूति—[श्री पं० चैनसुखदास                                                           |            |
| न्यायर्तार्थ <b></b>                                                                             | ≂₹         |
| (७) इस युग के महान्—[श्री पं० ऋजितकुमार शास्त्री…                                                | E٦         |
| (८) नररत—िश्री पं० दरवारीलाल न्यायाचार्ये                                                        | ⊏३         |
| (६) सहज देवत्व की प्रतिमूर्त्ति—्श्री पं० ज <mark>वाहर</mark>                                    |            |
| लाल, शास्त्री                                                                                    | ⊏३         |
| (१०) <b>सरस्व</b> ती पुत्र —[श्री पं० र⊺मप्रीत <b>शर्मा                                     </b> | ςβ         |
| (११) हिन्दी हितैपी—श्रिः वनारसा प्रसाद 'भोजपुरी'                                                 | <b>८</b> ४ |
| (१२) स्मरणाय—[श्री पं० नाथुराम प्रेमी                                                            | ⊏६         |
| (१३) कर्मठ त्यागा—[श्री बुद्धन राय वर्मा                                                         | ⊏६         |
| (१४) युवकों के पथ-प्रदर्शक—[श्री पं० माधवराम शा <b>र्का</b>                                      | =६         |
| (१४) महान्—[श्री पं० परमानन्द शास्त्री                                                           | وء         |
| (१६) कृतज्ञता (कतिना)—श्री म्याद्वाद महाविद्यालय, काशी                                           | وء         |
| १६ श्री बा॰ देवकुमार जी का वसीयतनामा—                                                            | ==         |





श्रीमान् वाव् देवकुमार जैन

जान्**स**ः

चैत्र शुक्त -, सं० १६३३

मृत्यु : श्रावण शुक्त =, सं० १६६४



#### जैनपुरातस्व और इतिहास-विषयक षाण्मासिक पत्र

भाग १=

जून १६४१ । श्राषाढ़, बीर नि० सं८ २४७७

किरगा १

## जयतु दिनि श्री देवकुमारः

जयतु दिवि श्रं देवकुमारः !

वारुये विहित सुविद्याभ्यासः, विहित-विविध बुध-कला-विलासः, सतत-सत्य व्रत-नियम-पालने—

> रतः प्रणत उन्नतोऽत्युदारः ! जयत्र दिवि श्रीदेवकुमारः ।

> > धर्ममितिर्यतिरिव गतरागः, धर्म-विधौ कृत-भूरि-त्यागः, जैन-समाज-सुधीः वसुधायां—

कोऽप्यासीत् देवतावतारः ! जयतु दिवि श्रीदेवकुभारः !

यस्य च दाने धनोपयोगः, यस्य यौवने मर्त्य-वियोगः, यस्य यशः प्रसरति दिशि-दिशि रे— कुत्र सोऽद्य कियतामाधारः ! जयतु दिवि श्रीदेवकुमारः !

—रामनाथ पाठकः 'प्रण्यायी' साहित्य-त्याकरणाचार्यः

# बाबू देवकुमार जी की जीवनी

[ ले॰—स्व॰ श्री जैनेन्द्र किशोर जैन ]

[स्व० बाबू जैनेन्द्र किशोर जी अपने समय के युगद्रष्टा निबन्धकार; सुकुमाल, मनोरमा, कमिलनी ब्रादि उपन्यासों के प्रऐता; श्रीराल, किलकौतुक, श्रांजना ब्रौर चन्द्रहास ब्रादि नाटकों के सर्जक; श्रीमनय कला के मर्मज्ञ; श्रीनक पत्रों के संपादक; ब्रारा-नागरी-प्रचारिणी-सभा के संस्थापक; स्यादाद-विद्यालय-काशी के मन्त्री एवं युगप्रवर्तक श्री बाबू देवकुमार जी के स्नेही मित्र ये। श्रापकी हस्त लिपि में यह जीवन काव्य' १६०० से भवन' के संग्रहालय में सुरिच्चत है।

जैन सुजनके मानको, कारण देवकुमार।
श्रमवाल दीपक यही, धर्मी परम उदार॥
यथा नाम गुण भी तथा, पाये देवकुमार।
धर्मधीर गुण शीलयुत, जैनिनके हितकार॥

देव देव जाने कियो, पूरी मनकी श्रास । जिमि दिनेशके उदय ते, जगमें होत विकास ॥ धर्मधुरन्धर ज्ञानयुत, जैनिनके सिरताज । तिनकी छोटी जीवनी, भेंट करों मैं श्राज ॥

श्रीयुत प्रभुदयालजी, जैन जगत विख्यात।
पिराइत श्रारा नगर में, दूजो नहीं लखात॥
पिराइत दौलतरामके, समय भये मितमान।
फैलो जैनसमाजमें, जिनको चहुदिकि ज्ञान॥

सोहै काशी नगर में, श्वसी भद्नी घाट। श्रीसुपार्श्व जिनदेवकी, मन्दिर रम्य विराट॥ संवत शतउनीस श्वरु, तेरह माहि प्रमान। देवालय की श्वापने, कीनोहै निर्मान॥

करी प्रतिष्ठा धूमते, सम्पति बहुत लगाय। जुरे भविक चहुँ देश ते, प्रमुद्ति हिय हुलसाय॥ चन्द्रपुरीमें चन्द्रजिन, जनमे तीर्थ महान। एक जिनालय यहाँ भी, सोहत परम प्रधान॥ एक जिनालय नगर में, सोहै श्रविविख्यात। यश कीरत की श्रापको, किंदये क्या २ बात॥ एकाहारी ये रहे, चालिस वर्ष प्रमाण॥ श्रायू चौंसठ वर्ष में, पूरन भई सुजान॥

श्रीयुत प्रभुदयालके, सुत श्री चन्द्रकुमार । इकतिसकी श्रायु भये, छोड़ि गये संसार ॥ ज्येष्ठ तनय इनके भये, श्रीयुत देवकुमार। यथानाम गुण भी तथा, जानत है संसार॥

होनहार तेहि ऋनु त ये, यात्र् धर्मकुमार। जाकी विद्या बुद्धि थी, ऋतिशय परम ऋपार॥ बी. ए. तक पाठी भये, धर्म ध्यान लवलीन। पढ़े संस्कृत शास्त्र बहु, होनहार परवीन॥

श्रविवेकी यह काल है, कहयो नहीं कछुजात। कच्ची कली को तोड़ते, तनिक नहीं सकुचात॥ बाल वृद्ध वनिता वधु, सबको ये भिख जाय। पर इस पापो कृर को, नहि कोऊ भी खाय॥

हाय ! हाय ! इस दुष्टने, दीने हृदय मरोर । श्रम्त इन्हें भी भिख गयो, कीनो यतन करोर । श्रीयुत देवकुमारकी, कही कहानी रोय । जैसी हो होतन्यता, तेसी बातें होय ॥

> सम्बत शत उनीस श्ररु, तैंतिस चेत्रहि मास। शुक्ल श्रष्टमी के दिना, जगमें भयो प्रकाश।। बाल समय ही श्रापने, देखा पिता बियोग। तथा श्रनुज ये ही भये, क्या २ कहिये सोग।।

धर्मवीर ने धेर्ययुत, सहन किये सब शोक। रोते थे सब लोगही, इनकी दशा बिलोक।। श्रंमेजीमें श्रापने, एफ. ए. कीन्हों पास। धर्म पन्थ ये रत रहे, जगते सदा उदास।। भहर्निश यही सोच थी, सुधरै जैनसमाज। भन्त समय तक धुन यही, कीने बहु २ काज॥ जैन गजट उन्नित भई, निकले बहु उपदेश। धर्म ध्वजा फहरत भई, याकी देश विदेश॥

याही द्यारा नगरमें, थापी एक चटशाल। जामें शिचा पाया करें, निज जातीके बाल।। जैन शास्त्र संग्रह किये, थापे एक भंडार। बिरले ऐसे होत हैं, जातीके हितकार।।

कन्याशाला भी खुली, इनकी कृपा श्रधार। श्रवला जन के बीचमें, शिल्ला होत प्रचार॥ काशी शालाको कियो, यथा रीति परबन्ध। जाकी देश विदेश में, फैली चहुँ सुगन्ध॥

> महासभा के आपही, हितकारी सिरताज। करि अनाथ सबको गये, रोवत जैनसमाज।। कर में जैन जहाजकी, थामी तो पतवार। गये कहाँ किस भाँति, यहाँको बेड़ापार।।

जीकी, जी ही में रही, किये न, कछ उपचार। काल बलीने क्या कियो, भाख्यो हृदय कुठार॥ सरस्वती भण्डार को, कीनो तो उत्थान। करकमलों से नहि भयो, ऐसो कार्य्य महान॥

श्रसोसियेशन जैनके, उपनेता थे श्राप। सौंप गये किसपर इसे? क्या क्या करूं विलाप।। हाय पिताकी उम्रमें, तुमने भी तिज दीन। जगमें तुमसा कौन है, ज्ञानी परम प्रवीन।।

धर्म ध्यानमें श्रापने, तिज दीनों संसार। नौका जन-समाजकी, छोड़ि गये मक्तधार॥ श्रावण शुक्ला श्रष्टमी, तुमने तजो शरीर। जैनजाति सुनके भई, याते परम श्रभीर॥ चहुँदिक हाहाकार है, शोक महा संताप।
बालवृद्ध बनिता बधू, सबही करत प्रलाप।।
धँग्रें २ ! ये श्रात गण, यही जगत की रीत।
काल बलीके सामने, कछुनहिं नीत श्रनीत।।

माया जगकी श्रमित है, यह संसार श्रमार। एक दिना सब जायेंगे, यही जगत व्यवहार॥ विभव सदा नहिं रहि सकें, तथा शरीर श्रमित्त। काल सदा सिर पर खड़ो, धर्महि दीजे चित्त।

मृत्यु जबलों दृर है, जब लौं देह निरोग। धर्मपन्थ साधन करों, दृथा जगतको भोग॥



## बाबू देवकुमार जी का महान् त्याग

[ श्री १०५ चुल्तक गर्णेश प्रसाद जी वर्णी ]

बन्ध्वर, संसार में जो जन्मता है वह अवश्य मरगा को प्राप्त होता है; किन्तु जो जन्म लेकर परोपकार कार्य कर जाता है, जनम उमीका ही सार्थक है — हमारे स्वर्गीय बाबू देवकुमार जी का जन्म केवल स्वकल्याण में ही न गया, परन्तु आपके द्वारा ऐसे कार्य निष्पन्न हुए जिनसे पाणी मात्र को लाभ पहुंच रहा है। त्राप ही की उदारता का फल है जो आज स्यादाद विद्यालय दारा अनेक छात्र पति वर्ष स्नातक हो धर निकलते हैं — आपने केवल ऋार्थिक सहायता ही नहीं दी पाथ ही साथ विद्यालय को गंगा के तरपर एक विशाल भवन भी दिया, जिसमें १०० छात्र फाध्ययन कर सकते हैं, जिसका निर्माग् दर्तमान में ५ लाख रुपये में भी होना सम्भव नहीं । यह आपका महान् त्याग है; इसकी समता करना श्रन्चित होगा । हमारा विश्वास है कि जैन समाज में शैद शिला का बीजारोप्ण इसी संस्था द्वारा हो रहा है: श्रतः इसका श्रेय बख साहब को श्रारयधिक है। उनकी श्रारमा स्वर्ग में भी विद्यालय की कीचि से प्रमन्न होती होगी। यही नहीं आरा में एक सरस्वती भवन भी खोल गए, जिसमें सहस्रों शास्त्र ताइपत्र पर लिखे हुए विद्यमान हैं—इसके सिवाय शिखिर जी बीसपंथी कोठी के उत्तम प्रबन्ध में सहायक हुए तथा जिस समय कुँडनपुर च्लेत्र में महासमा हुई उस समय उसके समापति श्रापही थे । उस समय ४०००० जनता वहां उपस्थित थी, श्रापने जो निर्भीक होकर भाषण दिया, यदि जैन जनता उस पर श्रास्ट्र होकर चलती तब उसका यह जो हास देखा जाता है; न होता । श्रम्तु मैं उनके त्यागका सानुमोदक हुँ: स्त्रापके सपुत्र बाबू निर्मल कुमार व चक्र श्वर कुमार भी उसी मार्ग पर चल रहे हैं। श्रापने जिस विशाल भवन में गंगा तटपर जो विद्यालय चल रहा है, वह भवन स्याद्वाद विद्यालय को अपंगा कर दिया है।

श्राज तक जो व्यय भवन की मरम्मत में लगता था, श्रापके द्वारा ही दिया जाता रहा है, एतदर्थ मैं क्या सम्पूर्ण जैन जनना श्रापका शुभ स्मरण रखेगी। श्रापका कुटुम्ब मात्र धर्मज्ञ है; वर्तमान में जो जैन-बालाविश्राम जिसमें सैकड़ों जैन कन्या, महिला व विधवाएँ शिक्षा पा रही हैं, श्रापही के स्वर्गीय लघु आता की धर्मपत्नी श्री ब्र० चन्दाबाई जी ने स्थापित किया है।

### र्व॰ बा॰ देवकुमार जी की दानजीसता

[ ले०--श्रीयुत् पं० कैलाशचन्द्र सिद्धान्त-शास्त्री ]

जैन समाज के बहुसंख्यक विद्वानों का जनक श्री स्याद्वाद महाविद्यालय, काशी के गंगातट पर स्थित जिस विशाल भवन में अपने जन्मकाल से स्थापित है, क्या आपने कभी उसे देखा है? यदि देखा है तो क्या आपने उस भवन की महत्ता और सुरम्यता का अनुभव किया है? यदि किया है तो आप उस घराने की उदारता, धर्मप्रेम और सुरुचि का अनुमान सम्लता से कर सकते हैं, जिसने उसका निर्माण कराया और उसे जैन समाज के उपयोग के लिये दे दिया।

मेंने स्व० बा० देवकुमार जी को नहीं देखा। किन्तु जब मैं श्री स्याद्वाद महाविद्यालय में प्रविष्ट हुआ तो उसके भवन में उनका चित्र देखा और विद्यालय की स्थापना के साथ उनके जीवन के लगाव की कथा सुनी। फिर उसके वार्षिकात्सव के अवसर पर उनके दोनों सुकुमार पुत्रों को देखा और अभिनन्दन के उत्तर में वो तते सुना उनके बड़े पुत्र बा० निर्मल कुमार जी को— 'हम अपने पिता के पद चिन्हों पर चलने का प्रयत्न करेंगे।' स्व० बा० देवकुमार को देखने की मेरी बालसलभ उत्करठा तो शान्त हो गयी किन्तु ऐसे महापुरूप का केवल इकर्तास वर्ष की अवस्था में उठ जाना बहुत कसका। और यह एक ऐसी कसक है जो कभी मिट नहीं सकती। सन् १६०० के ५ अगस्त की रात्रि कालरात्रि थी। उसी कालरात्रि को १२ बजे कलकत्ता में वह पुरुष पुरुष विलीन हो गया और जैन समाज पर अन्धकार छा गया।

बा॰ देवकुमार जैसे धनिक और विद्वान थे, वैसे ही धर्मात्मा भी । साहे तीन महीने की कठिन बोमारी में भी मृत्यु के दिन तक कभी जिनेन्द्रदेव का दर्शन किये विना आपने औषधि नहीं ली। अपना अन्त समय निकट जानकर आपने श्री नेमिसागर जी वर्णी को पहले से ही अपने पास बुला लिया था। अतः आपने समाधिपूर्वक इस शरीर का परित्याग किया। वीमारी में उन्हें असह्य कष्ट उठाना पड़ा, किन्तु अपने कर्मी का परिपाक समभ कर शान्ति के साथ उसे सहन किया।

उसी वर्ष आप कुण्डलपुर (दमोह) में दि० जैन महासभा के अधिवेशन के सभापित हुए थे। इस समय समाज की उन्नित के लिये आपने जो ज्याख्यान दिया था उसकी सर्वत्र सराहना हुई थी। वह समय कई दृष्टियों से बड़े संकट का था। एक जो बाबू, पंडितों और सेठों के भगड़े का सूत्रपात हो चुका था और दूसरे उसी समय भारत के लार्ड मिण्टो ने यह हुक्म दिया था कि 'शिखर जी के पश्चिमी पर्वतों पर खांगरेज और पूर्वीय पर्वतों पर हिन्दुस्तानी अपने अपने बंगले वनवा सकते हैं।

बीच की पहाड़ियाँ जहाँ जैनियों के मन्दिर बने हैं, जमीन्दार की हैं। उसके लिये जंबी से ऊंबी रकम देकर कोर्ट ऑफ वॉर्डम् से खरीदने की अर्जी जैन लोग दें, अन्यथा वहाँ भी बँगले बनेंगे।

इस हुक्म से समाज में तूफान उठ खड़ा हुआ। तभी यहाँ महासभा का अधिवेशन हुआ। मुक्ते एक सरजन ने, जो उस अधिवेशन में मीजूद थे बतलाया कि लोगों में इतना जोश था कि प्रथम दिन ही अधिवेशन की कार्रवाई करना कठिन हो गया। सभापित बा० देवकुमार जी तो देवकुमार ही थे। आप बड़े ही सरल, सीधे, सिहष्णु, विनयी और बोलचाज तथा वर्गाव में अत्यन्त नम्र थे। किन्तु आपके साथ जो आपका के।ई कारकुन था, वह बहुत ही चतुर था, उसने तुरन्त ही खड़े होकर कहा कि सरकार अत्याचार करने पर तुजी है। और हम जीते जी शिखर जी पर कोई बँगला नहीं बनने देंगे। सबसे प्रथम शहीद होने के लिये मैं अपना नाम लिखाता हूँ। अब और भाई नाम बोलते जायें।

इतना सुनते ही लोगों की बोजती बन्द हो गयी श्रीर सोखाबाटरी उफान शान्त हो गया। फिर सभा का काम शांति के साथ हुआ।

महासभा के उक्त ऋधिवेशन में दो काम उल्लेखनीय हुए। एक तो पं० गोपालदास जी के ऋत्याप्रह से महासभा का उद्देश्य धार्मिक विद्या और धर्म से ऋषिरुद्ध लौकिक विद्या की उन्नति करना हो गया। दूमरा कार्य महाविद्यालय का स्थान सहारनपुर से बदलकर काशी में कर दिया गया। काशी में श्री स्याद्वाद पाठशाला की स्थापना पहले ही हो चुकी थी और बा० देवकुमार जी के पितामह पं० प्रभुदास जी के वर्तमान भवन में ही स्थापित थी। इसके प्रथम मन्त्री स्व० बा० देवकुमार जी ही थे। महासभा के महाविद्यालय को उसमें मिला देने से ही उसका नाम स्याद्वाद पाठशाला से स्याद्वाद महाविद्यालय रखा गया था। किन्तु बाद में महासभा का महाविद्यालय पुनः ऋलग हो गया। ऋत्तु,

स्व॰ बा॰ देवकुमार जो को प्राचीन शास्त्रों की सुरचा और धार्मिक शिचा से बहुत ही प्रेम था। आप अपने दोनों पुत्रों को भी पहले धार्मिक शिचा दिलाकर पीछ लौकिक शिचा दिलाना चाहते थे। इसके लिये आपने पं॰ लालाराम जी को बम्बई से बुलाकर अपने यहाँ रक्खा था। अपनी आतु-पत्नी श्री॰ पं॰ बन्दाबाई जी को शिचा दिलाकर इस योग्य बनाने का श्रेय भी आपको ही है। विद्याप्रेम का इससे अधिक ज्वलन्त उदाहरसा और क्या हो सकता है ?

जिनवाणी की रज्ञा के लिये भी त्राप सदा प्रयत्नशील रहते थे। एक बार आप दृक्षिण प्रान्त की यात्रा के लिये वन्नई गये। आपकी इच्छा थी कि दानवीर सेड माणिकचन्द्र जी की सहायता तथा संरक्षा में एक सरस्वती भएडार स्थापित किया जाय, जिसके द्वारा सम्पूर्ण प्राचीन भएडारों की फिहरिस्त तैयार कराके उनकी रक्षा की जावे, तथा जिन प्रन्थों के जीगोंद्वार की आवश्यकता हो, उनकी प्रतियाँ लिखवा लिखवा कर एकत्र की जावें और उनसे समाज को लाभ पहुंचाया जावे। इस विषय में आपने दो तीन सभाएँ भी की और स्वयं दो हजार रुपया देना चाहा, परन्तु चन्दा न हो सकने से काम नहीं हुआ। आपने आरा में एक सरस्वती भवन स्थापित किया, जो आपके सुपुत्रों के प्रयत्न से आज एक दर्शनीय संस्था है।

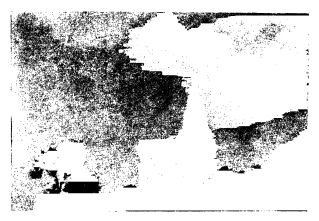
श्चन्त समय भी श्राप दस हजार रुपया एक मुश्त श्रीर पाँच हजार वार्षिक का दान कर गये थे। श्रापकी रुचि का पता उस दान की तालिका से लगता है। श्रतः वह नीचे दी जाती है, जिससे दानी सडजन शिचा ले सकें कि दान किस मद में देना चाहिये—

| •  | • •                             |              |           |                                      |
|----|---------------------------------|--------------|-----------|--------------------------------------|
| १  | जैन मन्दिर आरा                  | ५००)         | वार्षिक   | ये मन्दिर आपके                       |
| २  | " भदैनीघाट बनारस                | ३००)         | "         | विकास क्येर क्य                      |
| ą  | " चन्द्रपुरी                    | २००)         | ,,        | पितामह और पिता<br>के बनवाये हुए हैं। |
| 8  | " गद्दवा (प्रयाग)               | २००)         | "         | क बनवाय हुए है।                      |
| K  | सरस्वती भवन                     | १५००)        | "         |                                      |
| Ę  | <b>छात्रवृ</b> त्तियाँ धर्मशिचा | (00)         | **        |                                      |
| ૭  | श्रीषधालय सम्मेदशिखर            | <b>=</b> 00) | "         |                                      |
| =  | वीर्थचेत्रों की रचा             | २००)         | "         |                                      |
| 3  | जैनधर्म का प्रचार करनेवालों     | की १००)      | "         |                                      |
|    | श्रसहाय विधवात्रों को           |              |           |                                      |
| १० | जैन पाठशाला श्रारा              | <b>(00)</b>  | "         |                                      |
| ११ | श्रवण्वेल्गोल पाठशाला           | २००)         | 17        |                                      |
|    |                                 | ५०००) वार्   | र्षेक     |                                      |
|    |                                 | एकपुरत       |           |                                      |
| ę  | सरस्वती भवन                     |              | 2006      | <b>a</b> )                           |
| 2  | जैन मन्दिर मन्दारगिरि           |              | Κο        | -                                    |
| ą  | गोम्मदेश कलशाभिषेक              |              | १७        | •                                    |
| 8  | गढ़वा के मन्दिर के प्रतिष्ठाश   | î            | ४००       |                                      |
| K  | सम्मेदशिखर के रत्तार्थ          |              | १४०       |                                      |
| •  | जैन अनाथालय हिसार को            | २६ बीघा जमी  | न घौर ७५० | <b>)</b>                             |
| 9  | धानधे सगड़ों को                 |              | <i>હ</i>  |                                      |
|    | ·                               |              | १०००      | o)                                   |
|    |                                 |              | •         | •                                    |

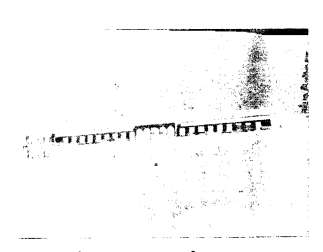
बाबू साहब ने जैन समाज का बड़ा उपकार किया, किन्तु उसने उनकी स्मृति में क्या किया। अपने उपकारी को भी भुला देना सब से बड़ी अकृतज्ञता है। किन्तु वह इस तरह न जाने कितनों को भुला चुका है। अतः उससे इस सम्बन्ध में अब कुछ कहना तो बेकार ही है। किन्तु उनके सुपुत्रों के सामने हमें एक दो सुकाव अवश्य रखना है। एक तो जैन-सिद्धान्त-भास्कर के ऊपर बा० देवकुमार जी का एक छोटा सा ब्लाक अवश्य रहना चाहिये। दूसरे उनके नामकी प्रन्थमाला चालू रहनी चाहिये। वैसे भवन तो उनका जीवित स्मारक है ही।



#### श्री वाब् देवकुमार-रमृति-श्रंक



स्व० श्री बाबू देवकुमार जी द्वारा संवर्द्धित दिगम्बर जैन मन्दिर चन्द्रपुरी (चन्द्रावती)



स्य० श्री बाबू देवकुमार जी द्वारा समर्पित भवन— श्री स्याद्वाद दि० जैन महाविद्यालय, भदैनी, काशी



## स्वर्गीय बाबू देवकुमार: उदार स्वमाव

[ ले॰--श्रीयुत् पं॰ सकलनागयण शर्मा, महामहोपाध्याय ]

बाबू देवकुमार मेरे बचपन के साथी थे। इनकी सम्पत्ति कोर्ट ग्राँफ वार्डस् में थी। उस समय इनके रहने का मकान बहुत बढ़िया नहीं था। इन्हें मितव्यियता का श्रभ्यास था। बाबू देवकुमार और बाबू धर्मकुमार ये दोनों भाई श्रापस में श्रत्यन्त स्नेह से रहते थे। देवकुमारजो श्रपने छोटे भाई धर्मकुमार को योग्य बनाना चाहते थे। संस्कृत और श्रंप्रेजी दोनों ही भाषाश्रों का उनको पूरा ज्ञान था। देवकुमारजी ने बाबू धर्मकुमारजी को पढ़ाने के लिये श्रधिक बेतन पर प्रोफेसर श्रौर श्रध्यापकों को नियुक्त किया था। धर्मकुमार प्रतिभा, रूप श्रौर गुए में श्रद्धितीय थे।

हमें एक बचपन की घटना याद आ रही है। बाबू रामकृष्ण दास के अनाइट वाले उद्यान में बाबू जयबहादुर की बालमण्डली जब-तब कीड़ा और भोज के लिये चली जाया करती थी। इस बालमण्डली में बाबू देवकुमार भी शामिल रहते थे। भोज का प्रबन्ध सभी प्रमुख बाल लीडरों की ओर से होता था। बाबू देवकुमार इस भोज प्रणाली के विरुद्ध थे, अतः उनकी ओर से भोज का प्रबन्ध नहीं हुआ। एक दिन बालमण्डली ने तय किया कि आज गुप्तकृप से भोज का प्रबन्ध बाबू देवकुमार की ओर से किया जाय और निमन्त्रण भी उन्हीं की ओर से बाँटा जाय। फलतः सभी साथियों में बाबू देवकुमार के नाम से निमन्त्रण बाँटा गया और बगीचे में दो इलबाइयों को ले जाकर भोज के लिये सभी श्रेष्ठ खाद्य पदार्थ तैयार कराये गये।

बाबू देवकुमारजी को भी भोज का निमन्त्रण दिया गया। दैवात् उन्होंने निमन्त्रण को पढ़ा नहीं और वे बाबू जयबहादुर के साथ उद्यान में भोज में पथारे। भोज समाप्त होने पर उनके सामने हलवाई का बिल पेश किया गया और सारी घटना बतला दो गयी। बाबू देवकुमार इस घटना से बहुत प्रसन्न हुए और उन्होंने तुरत अपनी कोठो से हलवाई का बिल चुका देने का आर्डर दे दिया। इस प्रकार बाल-मण्डली में एक खासी चुलहबाजी रही। यह बालमण्डली और नाना प्रकार के मनोविनोद और आमोद-प्रमोदों द्वारा अपना मनोरंजन, ज्ञानसंवर्द्धन एवं बौद्धिक विकास किया करती थी। सामयिक विषयों पर चर्चा करना, देवनागरी लिपि और हिन्दी भाषा के अभ्युत्थान के लिये प्रोग्राम तैयार करना तथा भारतीय संस्कृति के उन्नयन के लिये प्रयास करना भी इस बालमण्डली का लह्य था। केवल भोज करना

था कुछ खेल खेलकर जी बहलाना इसका लच्य नहीं था; किन्तु अपना सर्वाक्रीण विकास करना तथा सेवा के कार्यों में आगे रहना इस मण्डली का कर्तव्य था।

दान देने की प्रश्नि वाबू देवकुमार में आरम्भ से ही थी। अनाथों, छात्रों और विश्ववाद्यों को शक्ति अनुसार सदा दान दिया करते थे। नागरी प्रचारिणी सभा आरा को इन्होंने पुष्कल मासिक चन्दा दिया, इनकी देखादेखी और लोगों ने भी चन्दे की रकम बढ़ा दी।

बाबू देवकुमार को पुस्तक पढ़ने से अधिक रुचि थी। यह एकान्त में बैठकर अंग्रेजी और संस्कृत की पुस्तक पढ़ते रहते थे। पढ़ने के साथ बचपन से ही मनन भी करते थे। जैनधर्म और जैनसंस्कृति के संरत्त्रण और संबर्द्धन की लगन इनमें आरम्भ से ही थी। इनका भाषण बहुत ही मधुर और खोजस्वी होता था। श्रोता मन्त्रमुग्ध की तरह इनका भाषण सुनते रहते थे। नौकरों पर हुक्म चलाने की अपेत्रा यह अपने हाथ से काम करना ज्यादा पसन्द करते थे। इनकी सूफ विलक्षण थी। किसी भी बात को खूब ठोक-पीट कर ही स्वीकार करते थे।

श्रानितम समय बाबू देवकुमार ने एक दान-ट्रब्ट किया है। इससे इनके द्वारा स्थापित श्री जैन-सिद्धान्त-भवन श्रारा, श्री जैन कन्या पाठशाला श्रारा, धर्मार्थ धर्म- कुमार श्रीषधालय एवं कई जैन मन्दिर चल रहे हैं। बाबू देवकमार के साथ उनकी सृत्यु के समय धार्मिक गुरुश्चों के श्रातिरिक्त बाबू करोड़ीचन्द भी थे। इन्होंने सांसारिक माया-मोह को ह्योड़ कर बड़ी शान्ति श्रीर धेर्य के साथ प्राणों का त्याग किया था।

इनके द्वारा स्थापित जैन-सिद्धान्त भवन आरा केवल जैनों के लिये ही गौरव की वस्तु नहीं है, किन्तु यह समस्त आर्य संस्कृति को अन्नुएए बनाये रखने में सहायक है। विहार तो इस संस्था से गौरवान्वित है ही, पर समय भारत में ऐसी संस्थाएँ थोड़ी हैं। इस संस्था का मुखपत्र जैन-सिद्धान्त-भास्कर ऐतिहासिक और पुरातत्त्व विषयक महत्त्व-पूर्ण पत्र है। इसमें उचकोटि की साहित्यिक सामग्री रहती है। जैन इतिहास अभी भी अन्धकार में है; इस पत्र ने जैन इतिहास के अनेक महत्त्व पूर्ण निष्कर्षों को जनता के सामने रखा है। भारतीय संस्कृति की महत्ता और गौरव को प्रकट करने में जैन-सिद्धान्त-भास्कर का महत्वपूर्ण स्थान है।

बाबू धर्मकुमार की श्रसामयिक मृत्यु के उपरान्त इन्होंने उनकी धर्मपत्नी चन्दा-बाईजी को सब प्रकार से शिज्ञा-दीजा देकर योग्य विदुषी बनाया था। इन्हींके विचारों के फलस्वरूप श्री जैन-बाला-विश्राम जैसी गौरवपूर्ण महिजा-संस्था आज समाज को मधुर फल चला रही है। बाबू देवक्कमार जी मेरे लंगोटिया साथी थे, नागरी प्रचारिणी समा आरा की उन्नति में उनका योग था। बाल्यकालीन और यौवन कालीन उनकी अनेक स्पृतियाँ आज भी मेरे हृद्य में ज्यों की त्यों वर्तमान हैं। उनका स्नेही और उदार स्वभाव भुलाये नहीं भूलता है। यों तो उनमें मानवोचित सभी गुण थे, पर सौहार्द, सौजन्यता के साथ उदारता उच्चकोटि की थी। यद्यपि भोग-विलास में मितन्ययी थे, पर परोपकार के कार्यों में सदा आगे रहते थे। मुके विश्वास है कि वे यदि थोड़े दिन और जीवित रहते तो निश्चय ही जैन समाज को नवीन सांस्कृतिक चेतना प्रदान करते। मात्र ३१ वर्ष की आयु में उनका देहवसान हो जाना, समाज के लिये अभिशाप सिद्ध हुआ है।



## श्रीदेवकुमारजी की दक्तिण-यात्रा

[ ले॰-श्रीयुत् पं॰ के॰ भुजवली शास्त्री, विद्याभूषण, मूडबिद्री ]

तिथि संवत् स्मरण नहीं है। आप मितपरिवार के साथ आरा से चलकर इलाहाबाद-मागरा-जयपुर होते हुए गिरनार पहुँचे। वहाँ पर कुछ दिन ठहरकर दर्शनपूजन आदि अभीष्ट पुरुष कार्यों को सानंद संपन्न कर वहाँ से शत्रु खय गये। आप शत्रुञ्जय की यात्रा निरंतराय समाप्त करके बम्बई आये। बम्बई में आप स्वर्गीय दानवीर सेठ माणिकचन्द्रजी के सम्मान्य ऋतिथि रहे। उस जमाने में माणिकचन्द्रजी दिगम्बर जैन समाज के एक उज्ज्वल रत्न सममे जाते थे। दिगम्बर जैन समाज जबतक जीवित रहेगा, तबतक उपयुक्त दानवीर के महान उपकार को भूल नहीं सकता। आपने दिगम्बर जैन समाज के उत्कर्ष के लिये बहुत कुछ किया है। बल्कि यह अतिशयोक्ति नहीं होगी कि वर्तमान युग में माणिकचन्द्रजी ने दिगम्बर जैन समाज को ऊपर उठाने के लिये जितना प्रयत्न किया था, उतना प्रयत्न आजतक किसीने नहीं किया है। उस जमाने में सेठ साहब से सारा दिगम्बर जैन समाज भले प्रकार परिचित था। आपके स्नेहपूर्ण विशाल हृदय में अपने कुट्रम्ब की चिन्ता से भी अधिक चिन्ता समाज की रही। आप समाज के अध्युद्य के लिये रात दिन सोचा करते थे। दानवीरजी के जमाने में जैन समाज का कोई भी हितेच्छु अगर बम्बई आ जाय तो उसे अपने यहाँ आमंत्रित कर योग्य सत्कार बिना किये नहीं जाने देते थे। ऐसी परिस्थिति में देवकुमारजी का सेठ साहब के यहाँ ठहर जाना सर्वथा स्वाभाविक ही रहा। क्योंकि उस जमाने में माणिकचन्द्रजी के बाद समाज में आप ही का नाम लिया जाता था।

हाँ, यहाँ पर एक आवश्यक बात का उल्लेख करना में भूल गया था। वह यह है कि देवकुमार जी की इस पुण्य यात्रा के प्रेरक एवं मार्गदर्श क अद्भेय नेमिसागर जी वर्णी थे। वर्णी जी पर देवकुमार जी की असीम अद्भा और भक्ति थी। कुमार जी वर्णी जी को अपने एक अनन्य हितेच्छु ही मानते थे। प्रत्येक धार्मिक कार्य में आप वर्णी जी से राय लेते थे। आपको वर्णी जी, की बातों पर बड़ी अद्धा थी। अतए व देवकुमार जी कौ टुन्बिक उलम नों में भी कभी-कभी वर्णी जी से सलाह भी लेते थे। देवकुमार जी ने अपने मरणकाल में भी वर्णी जी को यहाँ से कलकत्ता बुलवाकर आप ही के हाथ से समाधिमरण का जत लिया था। हाँ, इस प्रसंग पर यह उल्लेख कर देना भी आवश्यक है कि वर्णी जी को अपने यहाँ आअय देकर आपके अध्ययन की ठीक ठीक उयवस्था करने का पूर्ण अय भी देवकुमार जी को प्राप्त था। वर्णी जी

ने आरा में रहकर ही विशेष पारिडत्य हासिल किया था।

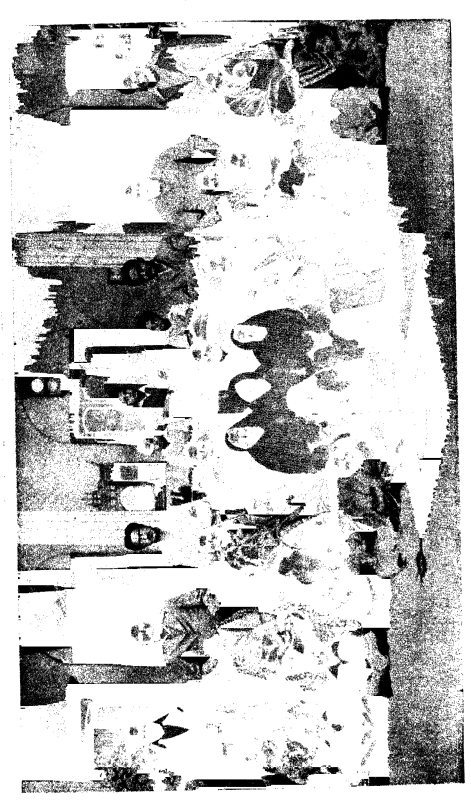
खेर, देवकुमारजी बम्बई से मैसूर श्राये। मैसूर में श्राप मोतिखाने अनंतराजय्य के यहाँ ठहरे। अनंतराजय्य एक धर्म श्रद्धाल श्रीमान थे। उन्होंने देवकुमारजी का अच्छा आदर सत्कार किया। मैसूर में दो-चार रोज रहकर वहाँ के दर्शनीय स्थानों को देखकर देवकुमारजी बैलगाड़ी पर श्रवणवेलगोल गये। श्रवणवेलगोल की यात्रा सहर्ष संपन्न करके आप धर्मस्थल आये। उस समय धर्मस्थल में चंदच्य हेग्डे थे। देवकुमारजी श्रवणबेलगोल से धर्मस्थल भी बैलगाडी पर ही आये। क्यों कि उस समय बस सर्विस आदि और कोई वाहनसौकर्य नहीं था। श्रवणबेल्गोल से धर्मस्थल, मृडविद्री ऋदि स्थानों के लिये घने जंगतों के बीच चार्माह घाटी से नीचे जतरना पहता था। पर ऐसे भयानक मार्ग में भी चोर लुटेरे आदि दुच्टों का कोई मय नहीं था। धर्मस्थल में देवकुमारजी का अभूतपूर्व स्वागत हुआ। इसे देखकर गुजर धर्मचंदजी से जो कि यात्रा के ही उद्देश्य से देवकुमारजी के संघ में बम्बई में सम्मिलित हुए थे चौर जिनको नेमिसागरजी वर्णी की योग्यता पर कम विश्वास था, देवकुमारजी ने वर्णीजी की मुक्तकंठ से प्रशंसा की। धर्मचंद्जी ने भयंकर जंगलीं में गुजरते हुए एक दिन देवकुमारजी से वर्णीजी के बारे में यहाँ तक कहा डाला था कि इस फकीर पर विश्वास करके आप इस भीषण जंगल में वाल बच्चों को लेकर कैसे आये। उस समय देवकुमारजी ने धर्मचंद्जी को यह लाजवाब उत्तर दिया था कि आप इस फकीर को नहीं पहिचानते हैं। इनमें दो-चार नहीं पचास सिपाहियों का बल है।

अस्तु, धर्मस्थल में देवकुमारजी सकुटुम्ब कुछ रोज ठहरे। हेग्डेजी ने आपका बड़ा आदर सत्कार किया। इस बीच में एक दिन वर्णीजी ने अपनी पूर्व भावनानुसार देवकुमारजी तथा हेग्डेजी के समन्न मूडिबिट्री में एक संस्कृत पाठशाला स्थापित करने का शुभ प्रस्ताव रक्खा। साथ ही साथ इस कार्य के लिये आपने स्वर्गीय मल्लन शेट्टिजी के विशाल भवन को जो कि जन मठ के सामने बर्तमान था, खरीदने का अभिप्राय भी व्यक्त किया। मल्लन शेट्टिजी का यह मकान आपको कोई संतान न होने के कारण सरकार के अधीन हो गया था। मूडिबिट्री में एक धार्मिक पाठशाला स्थापित करने के प्रस्ताव का देवकुमारजी तथा हेग्डेजी दोनों ने सहर्ष समर्थन किया। हाँ, मकान खरीदने के लिये द्रव्य की आवश्यकता हुई। इसके लिये मूडिबिट्री में एक सभा बुलाने की आयोजना सोची गयी। सभा बुलायी गई। उस सभा में मकान सरीदने में जितना हुपया लगेगा उसका आधा हेग्डेजी ने देने को कहा। शेष आधा कहेमार दोडुम्म शेट्दी से दिलाने को वर्णीजी ने वचन दिया। पाठशाला स्थापित करने का शुभ समाचार धर्मस्थल से ही अरलगुम्मएण शेट्टिजी को भी दिया गया था। सभा में आप भी सम्मिलित हुए थे। मूडिजिट्टी में देवकुमारजी देरम्म शेट्टिजी के यहाँ ठहराये गये थे और वहाँ पर आपकी कुल व्यवस्था सपरिश्रम पं नेमिराजजी ने की थी। देवकुमारजी को लिवा लाने के लिये श्री पद्मनाम शेट्टिजी, नेमि इन्द्रज आदि मूडिबिट्टी के प्रमुख वहाँ से ६-७ मील की दूर ही पर गये थे। मूडिबिट्टी में देवकुमारजी का अच्छा सम्मान हुआ। आप यहाँ पर कई दिन ठहरे। पाठशाला के प्रबन्ध के लिये यहाँ पर कुछ रोज ठहरना आवश्यक भी था।

अपनी पूर्व स्वीकृति के अनुसार मकान खरोदने के लिये हेग्डेजी ने पाँच हजार जीर दोडुम्म शेट्दी ने पाँच हजार इस प्रकार दोनों ने मिलकर दस हजार चन्दा किया। पर जिलाधीश की चदार कृपा से मकान तो सादे आठ हजार में ही मिल गया। क्योंकि जिलाधीश धर्मश्रद्धालु न्यक्ति थे। बस, उसी समय मूड बिद्री में बाकायदा पाठशाला स्थापित हुई। बल्कि इसके उपरान्त देवकुमारजी की ही प्रेरणा से इसी यात्रा में अंग्रेजी पदनेवाले जैन विद्यार्थियों के लिये मंगलूर में एक झात्रालय एवं कारकल में एक संस्कृत पाठशाला और स्थापित हुई। इसमें शक नहीं है कि देवकुमारजी की यह यात्रा सर्वप्रकार से सफल रही और उत्तर प्रान्तवालों से खासकर आरावालों से यहाँ वालों का धनिष्ठ सम्बन्ध स्थापित हो गया। बल्कि जैन-सिद्धान्त-भवन स्थापित करने की प्रेरणा भी आपको यही से मिली।

यह यात्राविवरण पूज्य वर्णीजी के द्वारा कही गयी वार्तों के आधार पर ही लिखा गया है। इसमें अपना कुछ भी नहीं है। बल्कि वर्णीजी का कहना है कि देवकुमारजी की यह यात्रा जिस शान से हुई थी उस शान से उत्तर प्राग्तवालों में से आजतक किसीकी नहीं हुई। इस याला म दिच्या के भाइयों ने आपका बढ़ा सम्मान किया था।

 श्रद्धत कुमार ८ सुरोज कुमार १ सरोज कुमार
 श्रमणेयी गण् । श्रान्ता देवी
 नक्ष्यर कुमार
 शिवागा ४ प्रेम कुमार ६ विम**ले कुमार** र •तेमसुन्दर बीबी •वाःच**लेश्**क्ष कुमार है (अनुजा) •फा:प:बाःदेवकुमार ४ गोगेन्द्र कुमार • बाच्च निर्मेलकुमार • ब्र• ५० चन्द्राबाई •ष० प॰ बा॰ निर्मेत कुमार श्रमात्र कुमार भन्ताष कुमार र प्रश्रीष कुमार भाहेस कुमारी भन्द राजी उस से नी की की





# पत्रकार स्व० श्री देवकुमार जैन

[ ले॰--श्रीयुत् बा॰ राममालक प्रसाद साहित्यरत्न ]

स्व० श्री देवकुमार जैन श्वारा शहर (जि० शाहाबाद) के एक धर्मनिष्ठ विद्वान् व्यक्ति थे। जिस जैन परिवार में उनका शुम जन्म हुआ उस पर वीणापाणि सरस्वती तथा हरिवल्लभा लद्मी की समान कृपा थी। एक श्वोर जमीन्दारी तथा वाणिज्य से प्रचुर धनागम था, तो दूसरी श्वोर स्वाध्याय श्वौर सेवा के सुयश से दिक्दिगन्त मदमत्त हो रहा था। लद्द्मी की श्वाराधना कभी साध्य नहीं बनी, साध्य तो मानव मंगल था; जिनके लिये श्वन्तिम च्यों तक वे व्यग्न रहे। इस मानव मंगल की साधना उन्होंने कई प्रकार से की, पर पत्रकार के रूग में उन्होंने जो श्वमूल्य सेवा की उसके लिए प्राणीमात्र चिर श्वृणी रहेगा। इस छोटे से निबन्ध में उनके पत्रकार-जीवन पर यहिकचित्र प्रकाश डालना श्वभीष्ट है।

पत्रकार लोक-चन्नु श्रांर लोक-जिह्ना है। वह संसार के लिए देखता श्रांर संसार के लिए बोलता है; वह जो स्वाध्याय करता है वह भी परिहत के लिए। वह ठीक मुख के समान है जिसपर समाज रूपी श्रांगों का पालन-पोषण श्रांर संगठन का दायित्व रहता है। वह भूत का त्रिश्लेषक, वर्त्तमान का संस्थापक श्रीर भिवच्य का श्राप्रदूत है। उसके विशाल हृदय में शान्ति का सरोवर, जिह्ना में श्राग्न स्फुलिङ्ग श्रीर लेखनी में कठोर तीच्णता होती है। देवकुमार बाबू इन्हीं गुणों से श्रालंकत एक यशस्वी पत्रकार उस युग में हो चुके हैं, जब भारत की पत्रकारिता शिशवावस्था में थी। उन्होंने सन् १८६५ से जैन गजट नामक एक मासिक पत्र का सम्पादन शुरु किया जो श्रारा निवासी श्री राजेन्द्रकुमार द्वारा प्रकाशित तथा समय समय पर लखनऊ के विभिन्न प्रेसों (जैन प्रेस, लखनऊ प्रिन्टिङ्ग प्रेस, दामोदर प्रेस श्रादि) में मुद्रित हुशा करता था। इसका वार्षिक मूल्य २) तथा श्रांग्रेजी के एक पूरक श्रंग के साथ २॥) था। सरकार द्वारा यह रजिस्टर्ड पत्रिका थी।

जैसा कि इसके नाम से ही ज्ञात होता है समस्त भारत के जैन मतावलिम्बियों को एक सूत्र में संगठित करना आरे उनको उन्नित के मार्ग पर अग्रसर करना इसका मुख्य ध्येय था। भर्नु हिर का निम्नलिखित प्रसिद्ध श्लोक इस पत्रिका का आदर्श वाक्य था—

> परिवर्तिनि संसारे मृतः को वा न जायते। सजातो येन जातेन याति वंशः समुत्रतिम्।।

आगो चलकर (सन् १६०६ के लगभग) इस पत्रिका के मुख पृष्ठ पर निम्निलिखित एक दोहां भी छुपने लगा—

जैन गजट जग में करे धर्म सूर्य्य प्रकाश। करें अविद्या स्वर्थ स्वय आदिक तमको नाश।। जपर लिखित आदर्श वाक्यों से स्पष्ट विदित होता है कि उक्त पित्रका का ध्येय जाति श्रीर धर्म की सेवा था। श्रव देखना यह है कि चरितनायक के सम्पादकत्व में इस ध्येय की पूर्ति किस हद तक हुई तथा उन्होंने श्रपने कार्य में नीतिमत्ता का स्तर कितना ऊँचा रक्खा।

किसी पत्रिका में सम्पादकीय के ब्रितिरिक्त सम्पादक की ब्रिपना कहने योग्य भौर कोई वस्तु नहीं होती। परन्तु, प्रकारान्तर से, पत्रिका में प्रकाशित सभी सामग्री उसीकी होती है, कारण उन सभी चीजों के लिए वह पूर्ण उत्तरदायी है तथा उन चीजों को उसकी पूर्ण सहमित प्राप्त रहती है। पत्रिका में विषय का चयन, रचनात्रों का संकलन, उनका क्रम, सजधज ब्रादि सभी चीजों से संपादक की किच ब्रीर ब्रादर्श प्रियता का परिचय मिलता है। कहने का तात्रये यह है कि जिस प्रकार नाम रूपात्मक जगत में ब्राकाश का ब्रास्तित्व सर्वत्र विद्यमान रहता है उसी प्रकार पत्रिका के सभी स्थलों में सम्पादक विद्यमान रहता है। इस मूल भूत सिद्धान्त को सामने रखकर ब्रागे की पंक्तियों में यह स्पष्ट करने की चेष्टा की जायगी कि पत्रिका ने ब्रापनी प्रकाशित सामग्री रूपी श्री से जैन सम्प्रदाय को कितना कीर्तिमान बनाया है।

देव कुमार बाबू ने जैन गलट के लिए जो सम्पादकीय लेख लिखे उनसे उनके व्यक्तित्व पर पूरा प्रकाश पड़ता है। उन सम्पादकीय लेखों का दिग्दर्शन करा देना यहाँ म्रामीष्ट जान पड़ता है, ताकि तत्कालीन समाज की गतिविधियों की जानकारी हो म्रोर यह भी मालूम हो जाय कि समाजिक म्राग्दोलन को हद करने के लिए उस मनस्वी ने कितना प्रयत्न किया था। जैन गलट के प्रकाशन काल में भारत में राष्ट्रीय नव चेतना का म्रार्थिभाव हो जुका था, यद्यपि इसे प्रक्षवित तथा पुष्पित होना म्राभी बाकी था। इस राष्ट्रीय चेतना की पृष्ठ भूमि को मजबूत बनाने के लिए गर्ययमान्य नेताम्रों की हिंद सामाजिक सुधार पर लगी हुई थी। म्रार्थ समाज, ब्रह्म समाज म्रादि के प्रयत्न इसी दिशा की म्रोर संकेत करते हैं। जैन सम्प्रदाय के विद्वान, किन, लेखक, साधु म्रोर मुनि म्रादि म्रपने मतावलम्बियों के म्रन्दर म्राये हुए सामाजिक कुप्रभाव को दूर कर धर्माचरण की म्रोर लगा देने का उन दिनों प्रयत्न करते थे। चिरतनायक ने जून, १६०४ के एक सम्पादकीय में लिखा है:—

"जब हम यह विचार करते हैं कि हम 'जैनी' नाम करके प्रसिद्ध होते भी जैनी के करने योग्य कार्यों से क्यों अपने को सहस्रों कोस हटा पाते हैं तो हमारे खेद की सीमा नहीं रहती। वर्तमान काल के चाल व्यवहार की जिस समय प्रचीन शास्त्रोक्त चाल व्यवहार से तुलना की जाती है, तो हमें स्वप्न-सा प्रगट होता है। परन्तु जब उनकी उत्तमता पर लच्य दिया जाता है आरे जब उन चाल व्यवहारों की कुछ कुछ मलक विदेशियों में दृष्टि पड़ती है तो यही कहना पड़ता है कि हम उन्हीं उत्तम प्राचीन वाक्यों को अपना धार्मिक व सामाजिक कान्न मानते संते भी उस पर अमल करने के अतिरिक्त उसके विरोधी मार्गपर गमन कर अपने 'जैनी' नाम में बहु लगा रहे हैं"।

कार के उद्धरण से विदित होता है कि जैनी भाइयों के शास्त्रोक्त ग्राचरण नहीं करने से विद्वान् सम्पादक ने कितनी चिन्ता प्रकट की है।

समाज सुधार विषयक प्रश्नों में शिक्षा का प्रश्न उन दिनों मुख्य था। बालिकाओं को कौन कहे बाल कों की शिक्षा का भी समुचित प्रवन्ध नहीं था। किन्तु वाल को को ऋधिकाधिक शिक्षित बनाने की दिशा में प्रयत शुरु हो गया था। बालिकाओं की शिक्षा की श्रोर लोगों का ध्यान ऋभी जाता ही नहीं था, उनमें यही मान्यता काम कर रही थी कि स्त्रियों को शिक्षित बना कर क्या होगा। जैन समाज से इस भाव को दूर करने के लिए देखिए उस मनस्वी ने क्या लिखा है:—

"स्त्री शिचा कितनी त्रावरयक है, इसके प्रकाशित करने की त्रावरयकता नहीं; क्योंकि हमारे वे जैनी बालक जिन्होंने एक मात्र श्री पद्मपुराण ही का स्वाध्याय किया है घड़ छे के साथ कह उठेंगे कि स्त्रियों वे से ही गुणों से भूषित होनी चाहिए जैसे कि पुरुष और पाचीन काल में बालक बालिकाएँ सब ही विद्या के मंडार से भरपूर रहते थे। " " गाड़ी बिना दो पहियों के नहीं चल सकती इसी तरह एइस्थ धर्म सुशिचित स्त्री और सुशिचित पुरुष के संयोग के बिना वहीं चल सकता " के बेले जोड़ी ने न मालू र कितनों के घरों को तबाह कर डाला " के बेसेल जोड़ी ने भारत को गारद कर दिया। (जून १६०४ ग्रंड १६)।

श्रापने जुलाई १६०४ के १७ वें श्रंक में मालवा के पं० शिवशंकर शर्मा द्वारा लिखित धित्य भाषण् शोर्षक एक निवंध प्रकाशित किया श्रीर उस पर श्रपना निम्न लिखित एक सम्पादकीय नोट लगाया, जिससे श्रापकी सत्यित्रयता का श्रामास तो मिलता ही है, साथ ही यह भी पता चलता है कि श्राप श्रपने विद्वान् लेखकों को ऐसे उपयोगी विषयों पर लिखने के लिए कितना प्रोत्साहित किया करते थे:—

"प्यारे भाइयों! सत्य वचन का श्रभ्यास नित्य करो। पंडितवर का उपरोक्त लेख सत्यता के सत्यरूप का सम्यक् दर्शक है, इसको विचार कर श्रपने दृदय का भूषण बनाश्रो, यही लौकिक श्रौर पारमार्थिक उन्नति का मुख्य हेतु है।"

भारतीय जीवन में तीर्थाटन पर बहुत श्रिषक जोर दिया गया है। खासकर जैन मतावलम्बी हसे धर्माचरण का एक मुख्य झंग मानते हैं। पर तीर्थचेत्रों में यात्रियों को श्रनेकानेक कष्ट सहने पड़ते हैं। उस समय झिखल भारतीय जैन महासभा ने तीर्थचेत्रों की देखमाल के लिए एक सिति संघटित की थी। इस समिति के कुप्रवंध से तीर्थचेत्रों की दशा झच्छी नहीं थी। परदुःख कातर सम्पादक का हृदय विगलित हो उठा। उन्होंने जुलाई १६०४ के १८ वें श्रंक में जैन सम्प्रदाय का ध्यान झाइन्ट करते हुए लिखाः—''पाठक गण ! जिस समय हमारा मन झपनी वेगवती के बहाव में कभी तीर्थचेत्रों की स्पवस्था से टकराता है तो थोड़ी देर के लिए वहीं कक

जाता है आज भी वैसा ही मामला है। एक ब्रोर तीर्थं चुत्रों की पवित्रता और पूज्यता का भाव आकर चित्त को प्रकृतित करता है। दूसरी ब्रोर उनकी वर्तमान दशा का कुपयन्थ दर्शन दे चित्त को खेदित करता है। खेदित ही नहीं किन्तु थोड़ी देर के लिए ब्राकुल व्याकुल कर देता है।" इसी सम्पादकीय लेख में ब्रापने ब्रागे चल कर तीर्थं चुत्रों के कुपवन्थ को दूर करने के संबन्ध में अपना रचनात्मक विचार स्पष्ट ढंग से प्रकट किया है।

यद्यपि द्वाप एक सम्प्रदाय विशेष का हितचिन्तन किया करते थे पर स्नम्य सम्प्रदायों के भित भी स्नाप बड़े उदार थे। हिन्दु स्नों में वेद वाक्य सा प्रचलित 'न गच्छेत् जैन मन्दिरम्' की स्नापने स्नगस्त १६०४ के २० वें स्नंक में झाकोचना लिखी थी जो निम्न प्रकार है:—

"माइयों! इस लोकोक्ति (द्वेषी जनों के वचन) ने हमारे भारतवर्ष का कितना श्रलाभ किया है व हमारे इस पवित्र जैनधर्म को कैसा तुन्छ जगत के मानवों के सामने दिखला दिया है कि हिन्दूमत का बच्चे से बूदा तक जैनमत को न मालूम कितनी घृणा की दृष्टि से देखता है कि मसजिदों में जाने में हर्ज नहीं, ताजियों के साथ मिसंये पढ़ने में हर्ज नहीं, दिहली, कुँ श्रा, चाक पूजने में हर्ज नहीं पर जैनों के मन्दरों में जाने से इतना हर्ज है कि कोई भूल से भी कदम नहीं रखता। चाडे हमारे जैनी भाई द्वेष न करके श्रयने हिन्दू भाइयों की सत्यनारायण की कथा में शामिल हों या देवी जी के मजनादि सुनने में कान लगाए बैठे रहें। पर हमारे हिन्दू भाई इसी उपरोक्त घड़न्त (न गच्छेत्") को याद कर कभी भूल से भी जैनमत के सत्य उपदेश को नहीं सुनते।"

इस आलोचना में कीचड़ उड़ालने की प्रशृत्ति नहीं है, न कहने का दंग ही टेढ़ामेढ़ा या क्यंगात्मक है। जो वास्तिवकता है उसे स्पष्ट शब्दों में सरलता के साथ रख दिया गया है। यह शैली आलोचक की शिष्टता और सौम्यता की परिचायक है। समालोचना के खरापन में भी विनय का पुट है।

में शिष्ट समालोचना का एक दूसरा उदाइरण दूँगा जो स्रत्यन्त रोचक है। बेङ्कटेश्वर समाचार ने १५ जून, १६०६ के स्रंक में "साहित्य स्रोर विज्ञान" शीर्षक लेख में यह प्रकाशित किया कि यदि जैनियों के कथनानुसार रावण जैनी रहा हो स्रोर मेवनाद कुम्भकरण उनके धर्मवाले रहे हों तो नहीं समभ सकते कि जैनी भाई उसके पापी, सुरापायी, गौ-ब्राह्मण-सन्तापी स्रोर हिंसा-प्रिय होने के कलङ्क को किन प्रमाणों से दूर करेंगे। यह भी प्रसिद्ध है कि रावण स्रोर उसके वंशवाले शैव थे। शिव की स्रसामान्य पूजा करके रावण ने वर प्राप्त किया था, क्या जैनी भाई यह भी कब्ल करेंगे कि उस समय के जैनी ब्रह्मा, शिव स्रादि की पूजा भी किया करते थे।"

इस आचिप के उत्तर में सम्पादक जी ने अपनी एक सम्पादकीय टिप्पणी (जुलाई, १६०६ श्रंक २७) में लिखा कि इम सहयोगी से पूछते हैं कि उसने रावण श्रादि का सुरापायी, गी-ब्राह्मण सन्तापी श्रीर हिंसापिय एवं शैव होना किस जैनग्रन्थ में देखा है। यदि वह अपने पुराया के अनुसार कह रहा है "दो हसका उत्तरदायित्व हम पर नहीं है। हा इतना अवश्य पूर्छोंगे कि क्या शैव लोग गो-ब्राह्मया सन्तापी हुआ करते हैं?" (मीटो चुटकी!) श्रन्त में पुरायों के पचड़े में नहीं पड़ने की पार्थना करते हुए वे लिखते हैं कि "अब बाद विवाद का समय गया, आज कल तो परस्रर वात्सल्य भाव की आवश्यकता है। इन्हीं वाद विवादों ने हिन्दू और जैनों में ऐसा वैमनस्य हाल दिया था कि एक दूसरे का मुंह भी देखना नहीं चाहते हैं। उस पुराने बैर-वृद्ध की खता अब सूख चली है उसे किर लहलहाने की क्या आवश्यकता है। आइये हम-आप एक आहिंसा ही का उद्देश्य लेकर मिल जुल कर काम करें और भारतवर्ष से एकता की हवा से यहाँ के पुराने कूट तथा वैर वृत्ध को जड़ से उखाड़ कर फैंक हैं।"

किसी के कटु आर तोप से देव कुमार बाबू का कोमल चित्त तिलिमिला नहीं जाता था। ऐसे अवसर पर बड़ी शान्ति और धीरता से वे काम लेते थे। समालोचना के संबन्ध में उनकी बड़ी विशद धारण थी। 'समालोचक बनना सहज नहीं है।' शीर्षक लेख में स्वयं लिखते हैं— "आजकल जिसे देखिए वही समालोचक बनकर डाक्टर जौनसन की कुसीं पर बैठना चाहता है, परन्तु उसकी आशा दुराशा मात्र हो जाती है क्यों कि यथा थे समालोचक होना बड़ा कठिन है। आजकल के समालोचक समालोचना के पर्दें में आपने दिल का बोखार तथा पुरानी गड़ी हुई अदावत निकालते हैं जिसका फल विपरीत होता है। समालोचना करते समय मर्थ्यादा उक्षांधन करके अपने संकीर्ण हृदय का परिचय देना तथा अपनी विद्या के गर्वे में आकर लेखनी की तीब छटा प्रदर्शित करना समालोचना का आद करना है। .... समालोचक का काम केवल दोष दिखलाने ही का नहीं है, वरन् वह गुणों को भी प्रकट करता है।"

देवकुमार बाबू 'जैन गजट' के द्वारा भारतीय राष्ट्रीय जीवन पर भी यथा समय प्रकाश डालते थे, जिससे जनका देश-प्रेम परिलक्षित होता है। कलकत्ते की एक लिपि विस्तार परिषद् की वार्षिक रिपोंट पर सन्तोष प्रकट करते हुए तथा उसकी सहायता के लिए हिन्दी प्रेमियों से अपील करते हुए आपने लिखा था—''देशोन्नित के लिए तीन बातों का होना परमाश्यक है एक तो देश भर का एक धर्म होना चाहिए दूसरे देश भर की एक भाषा तथा लिपि होनी चाहिए, तीसरी बात देशभर में एक राज्य होना चाहिए । ''' एक भाषा ख्रौर एक लिपि प्रचार के विषय में यह बात प्रमाणित हो चुकी है कि भारतवर्ष में राष्ट्रीयता का मीर देव नागरी अन्तर तथा हिन्दी भाषा ही के मस्तक पर बान्धा जा सकता है। अतः इसीके प्रचार में हम भारतवासियों को उद्योग करना चाहिए।'' अपी हाल तक जो विषय हतना विवाद ग्रस्त बना हुआ था उस पर बहुत पहले ही आप का यह सुलक्षा विचार सर्वथा श्लाधनीय है तथा आपकी दूरदर्शिता का परिचायक है।

सित ,र १६०४ के २२ वें श्रंक में जैन जाति की संख्या का हास देखकर आपने हास का

कारण दूढ़ने के लिए जनगणना की श्रावश्यकता पर जोर दिया था। श्रापने लिखा था कि सन् १६०१ की मर्टु मशुमारी में जैनियों की संख्या केवल १३६ लाख रह गई है जब कि १८६१ में १४ लाख थी। श्राप यह जानना चाहते थे कि इस कमी का कारण क्या है। कुछ लोग कहते थे कि अनेकानेक जैन प्लेग से मर गये, कुछ लोगों ने श्रम्य धर्म प्रहण कर लिया, गरीवों की शादी ही नहीं होती इत्यादि। पर वास्तविक कारण जानने के लिए श्रापने यह सुमान पेश किया कि प्रत्येक स्थान में समुचित ढंग से जनगणना हो, पूरी जानकारी गाँव के वृद्ध पुरुषों से पूछ कर लिखी जाय श्रौर उसकी रिपोर्ट जैन गजट के सम्पादक के पास मेजी जाय; तब हास के कारण का पता लगाकर उसके निराकरण का उद्योग किया जायगा।

श्राखिल भारतीय पैमाने पर इतने बड़े कार्य को श्रापने हाथ में लेना श्रासाधारण पराकम का परिचायक है।

चरितनायक के अप्रतेखों से जो उद्धरण ऊरर दिये गये हैं उनसे पाठकों को भलीमांति उनके व्यक्तित्व तथा मिशन के संबंध में पता चल गया होगा। अप्रव उनके सम्पादकत्व में प्रकाशित सामग्रियों के संबंध में भी कुछ कह देना आवश्यक जान पहता है।

'जैन गजट' की फाइलों को देखने से जान पहता है कि सामाजिक कुरीतियों के उनमूलन पर अधिक से अधिक लेख, किवता तथा वार्तालाप रहा करते थे। जिस प्रकार रोग प्रस्त शरीर स्वास्थ्य की प्राप्ति नहीं कर सकता उसी प्रकार कुटेन प्रस्त समाज भी उत्कर्ष की श्रोर अप्रसर नहीं हो सकता। चिरतनायक जैसे लोक हितेषी के लिए यह स्वाभाविक ही था कि सामाजिक सुधारों पर ध्यान देते। जुआ, विषयानुराग, अभन्य सेवन, पारस्परिक फूट, शराबखोरी, बेमेल विवाह, परदा प्रथा आदि दूषणों पर प्रत्येक श्रंक में पारिडत्य-पूर्ण लेख भरे रहते थे जिनका उद्देश्य था लोगों को इन दूषणों से अलग कर सच्चरित्र बनाना।

कुछ स्वास्थ्य विषयक भी लेख रहा करते थे, जिनमें जैन वालकों के गिरते हुए स्वास्थ्य पर चिन्ता प्रकट की जाती तथा कसरत आदि पर जोर दिया जाता था। जैन-जगत लक्ष्मी का अनुप्रह प्राप्त कर इह लौकिक सुख की सामग्री एकत्र करने की तल्लीनता में मोच्चको जब भूल जाता तब जैन गजट के अनेकानेक लेख उसे परलोक की याद दिलाते थे। वेश्यागमन की निन्दा में इतनी सुन्दर सुन्दर रचनाएँ प्रकाशित होती थीं कि उन्हें पढ़कर कितनाही बड़ा वेश्यागामी अपनी भूल पर सोचना अवश्य आरम्भ कर देगा। मैं नीचे एक कवित्त उद्धृत करता हूँ जिसे पाठक स्वयं देखें—

> काया से काम जात, गाँठ हूं से दाम जात नारीहू से नेह जात, रूप जात रंग से। उत्तम सब कर्मजात कुल के सब धर्म जात गुरुजन से शर्म जात, आपनि मति भंग से॥

रूप रंग दोऊ जात शास्त्र से प्रतीत जात प्रभुजी से नेह जात बदन की उमंग से ॥ जप तप की आश जात सुरपुर को बास जात, भूषण विलास जात वेश्या के प्रसंग से ॥

इटावा निवासी श्री चन्द्रसेन जैन रचित यह कवित्त 'जैन गजट' के १६ दिसम्बर, १६०३, ऋंक ४ में प्रकाशित हुन्ना था।

इसी प्रकार ऐसे भी तेल प्रकाशित होते थे जिनमें जैनियों के तमाखू पीने पर ऋत्यन्त चोम प्रकट किया जाता था। एतद्विषयक किताएँ भी प्रकाशित होती थीं, जिनके द्वारा साधारण जनों के हृदय पटल पर यह ऋंकित किया जाता था कि तमाखू पीना सर्वथा निन्दनीय है। उदाहरण स्वरूप एक कित्त नीचे दिया जाता है।

> आज के जमाने में चिलम एक बड़ी बात छोटे अरु मोटे दम सब ही लगाते हैं। बामन औ बनियां चत्री डोम की न पूछे जाति, भरी देख चिलम ताप जाय मुक जाते हैं॥ जैसे जीव जगत बीच ओठ (मूठन) को पसारें हाथ तसे ले ठीकरे (चिलम) को मुह से लगाते हैं॥ कहत किव आखों देखी मूठ जिन मानौ मित्र चिलम खटोरे ओठ (जूठन) सबही की खाते हैं॥

सामाजिक लेखों के अतिरिक्त धर्म विषयक लेखों की संख्या भी प्रचुर मात्रा में रहती थी। ऐसे लेखों में उन लेखों का बड़ा महत्व है जो दान, तप, व्रत, संयम, श्रद्धा, भिक्त, सेवा आहेर सत्यभाष्या के भाव को हृदयंगम कराने के उद्देश्य से लिखे जाते थे।

पुरातस्य ग्रीर ऐतिहासिक महत्व के भी लेख यदा कदा प्रकाशित होते थे। इनमें मारवाइ के बाली परगने के बीजापुर गाँव में संवत् ६६६ का लिखा हुन्ना राष्ट्रकूट मम्मट राजा का लेख जो जैन गजट १६०३ ग्रांक ६ में प्रकाशित हुन्ना था, विशेष स्थान रखता है। विक्रमादित्य श्रीर शालिवाहन के संवत् ग्रीर शक पर विचार करने के लिए ऐतिहासिक लेख भी एक जगह पाया गया है।

कभी कभी दार्शनिक लेख भी रोचक और बीधगम्य भाषा में लिखे हुए मितते थे। इनका विषय रहता था 'सृष्टि और इसका कर्ता' आवागमन आदि।

जैन-जगत की एक मुख्य पत्रिका होने के कारण उस जगत के सभी ताजे समाचार उसमें प्रकाशित होते थे। जैन बन्धुझों से झपील करने तथा जातीय स्वार्थ के सम्बन्ध में सुभाव पेश करने के लिये पत्रिका एक सुगम साधन थी। जैन हितेषिणी संस्थात्रों के हिसाब-किताब तथा श्रम्य वार्षिक विवरण समय समय पर प्रकाशित होते रहते थे, जिससे प्रत्येक जैन भाई श्रपनी जातीय गतिविधि से पूर्ण परिनित रहता था। इसके श्रतिरिक्त सार्वजनिक स्वार्थ के प्रमुख समाचार भी प्रकाशित होते रहते थे। यहाँ मैं दो एक ऐसे समाचारों के उद्धृत करने का लोभ संवरण नहीं कर सकता—

### बेतार का तार

सिगनर मैरकोनी ने केप प्रटन और कार्नवःल के बीच में बेलार का तार लगाया है, कुछ खबरें आ जा चुकी हैं। इनमें एक तार अर्ल निराटों ने बादशाह एडवर्ड को दिया था।

## हिन्दी महाराजा के घर

राज राजेश्वर सप्तम एडवर्ड हिन्दी भाषा सीख रहे हैं — उनकी एक बहन ने हिन्दी में श्रव्छी योग्यता हासिल की है।

'जैन गजट' का युग राष्ट्रीय नवचेतना का युग था। स्वदेशी स्नान्दोलन जोर पकड़ रहा था। राष्ट्रभाषा का प्रश्न भी छिड़ चुका था। इसलिए राष्ट्रीय भाव को पुष्ट करने के लिए भी उत्तमोत्तम रचनाएँ प्रकाशित होती थीं। दो एक उदाहरण देखें—

[एक हिन्दी प्रेमी जयपुर नरेश से हिन्दी-प्रचार के लिए निवेदन करता है]

#### कवित्त

जैपुर नरेश माधवेश भूपति सों मुकुलित कर कमल यह अर्जो हमारी है।

श्रभय दान दीजै शरण हिन्दी जवान लीजे प्रभु हिन्दुमत धर्म कर्म यही रखवारी है।।

हिन्दी पढकोरे रहे संपत श्रन्य भाषी चहे राज सभा श्रादर बिन होत यह ख्वारी है।।

हिन्दू पित तोय जान भानुकुल शेषर मान हिन्द्। सन्मान हेतु चहे करुणा तिहारी है।।

स्वदेशी वस्तु प्रचार पर एक लावनी का कुछ ग्रंश देखिये-

देशोन्नति किस प्रकार होवे जब इस पर किया गया विचार।
निरचय हुन्ना बड़ा जरिया है देशी चीनों का प्रचार।।
मुफलिस श्रीर तंग दस्तों को खुशहाल बनाना चाहते हो।
बड़े दृष्ट रास्ते को छोड़ सतमार्ग चलाना चाहते हो।।
तो करलो यह श्रहद देश की चीज खरीदेंगे हरबार।
निरचय हुन्ना बड़ा जरिया है देशी चीनों का प्रचार।।

इन समाचारों के श्रांतिरिक्त कुछ फुटकर स्थानीय समाचार भी यथा स्थान छापे जाते, जिनमें श्राधिकतर श्रारा नागरी प्रचारियी समा, श्रारा जैन हित कारियी समा श्रादि संस्थाश्रों के समाचार तथा कार्यवाही की रिपोर्ट छुपा करती थी।

श्रवतक 'जैन गजट' के सम्बन्ध में जो कुछ, कहा गया उससे स्पष्ट है कि स्व॰ बाबू देवकुमार जैन ने इस पत्रिका के द्वारा जा सेवा की है वह उनके नाम श्रीर यश को बनाये रखने के लिए पर्याप्त है। जहाँ तक पत्र कारिता का सम्बन्ध है, हिन्दी पत्रकारिता के इतिहास में उनका एक उल्लेखनीय स्थान है। जिस जमाने में हिन्दी के नाम पर पढ़े लिखे लोग नाक मीं सिकोइते थे अस जमाने में हिन्दी में गद्य श्रीर पद्य से सुसज्जित ऐसा सुन्दर पत्र निकालना कोई साधारण बात नहीं थी। 'जैन गजट' की कोई भी प्रति हाथ में लीजिये, जान पढ़ता है यह उस युग का दर्पण है। क्या धार्मिक, क्या साहित्यक श्रीर क्या सामाजिक सभी प्रकार की समस्याएँ श्रीर वहीं उनके समाधान की श्रीर संकेत भी सर्वत्र दृष्टिगोचर होते हैं। इस पत्रिका के सम्बन्ध में रतलाम निवासी श्री दरयाव सिंह हीराचन्द जैन के उद्गार नीचे उद्धृत कर मैं इस केख को समाप्त कर देना चाहता हूँ।

"यह जैन गजट क्या है? क्या अन्य अन्य समाचार पत्रों की नाई यह भी अखनार है। क्या यह पत्र किसी एक आदमी द्वारा अपने स्वार्थ साधन निमित्त निकाला जाता है? नहीं! नहीं; माइयों! यह इम सब भाइयों को मोह निद्रा से जगाकर धर्म के सन्मुख करनेवाला महोपदेशक है यह एक वही परम मित्र है जो अपने पूरे भोजन को भी न पाकर पेट बॉधे हुए परोपकार में तथार रहता है। यह वहीं निधि है जिसके द्वारा इच्छित पदार्थ की प्राप्ति हो सकती है। यह एक जैन जाति का वह महत्पुरुष है जो अपने वात्सत्य भाव द्वारा जाति भर में एकता फैलाने में उद्यत रहता है। यह उसी उत्तम मार्ग से सहानुभूति रखनेवाला है जो मोच मार्ग का सहकारी है।"

इस प्रशस्ति के प्रत्येक वर्ण से उस महान् व्यक्ति की प्रतिभा का परिचय मिलता है। आज वह इमारे बीच नहीं है पर उसकी अमल कीर्तिचन्द्रिका इमारे वर्तमान परिताप के शमन के लिए पर्याप्त है।



## अभिनन्दनीय का अभिनन्दन !

[ रचयिता-श्रीयुत् बा० वीरेन्द्र प्रसाद जैन श्रलीगंज ]

संस्ति के रक्क-मञ्ज पर हैं, होते अभिनव अभिनय अनन्त; प्रतिपल अभिनय होता रहता, जन बनते खल तो कभी सन्त!

> प्रतिप्राणी श्रभिनय दिखलाता, श्रपने-श्रपने कम्मानुसार; उसकी स्मृति श्रवशेष, किन्तु, रह जाती, जो रहता उदार:

> > श्रयवा निज-पर कल्याग हेतु, जो करता श्रिमनय श्राकर्षक; जो शान-सस्य को फैलाने, श्राता भूगर बन श्रिमनायक;

> > > उसका जीवन-नाटक रहता— प्रति मानव-मानस पर श्रंकित; वह मरने पर जीवित रहता, करता सबकी श्राश्चर्य-चकित।

> > > > भारती या कि वह सरस्वती, करती उसका है यशोगान; इस भाँति युगों तक है करती— उसकी सुकीर्ति का वह बखान।

> > > > > इन युग-पुरुषों की श्रेणी में, श्रावतक श्रागियत हैं सुजन हुए; इन महा मानवों में ही तो, हैं विविध चेत्र के रहन हुए।

इन रत्नों में ही एक रत्न— ये देवकुमार सुजन सच्चे; जिनके जीवन से ले सकते, शिक्तोत्साह श्राल्हड़ बच्चे।

> उनकी स्पृति भी स्राज हमें, देता जनका 'सिद्धान्त-भवन' इस ज्ञान भवन के निर्माता, थे देव तुल्य वेही सज्जन।

> > उनके 'सिद्धान्त-भवन' से है, 'भास्कर' की किरण सदा आती; जो जन-जन के अन्तस् में है, सत्-शान उजाला भर जाती।

उनके सिद्धान्तों का 'भास्कर'— निकले युग-युग तक भासमान, जिसके प्रकाश से सुखरित हो, सम्पूर्ण धरा श्रीर श्रासमान।

> न्नभिनन्दनीय का न्रभिनंदन, करता, करना चाहिए सत्य; स्मारक सीम्य रहेगा ही, 'सिद्धान्त-भवन' है न्नमर कृत्य।



## श्री बा॰ देवकुमार: जीवन और विचारवारा

[ ले॰-भी प्रो॰ चन्द्रसेन कुमार जैन, एम॰ ए॰ ]

भारतीय इतिहास का वह महान् विष्तव, दो संस्कृतियों का वह भीषणा संघर्ष, दो युगों को पृथक् करने वाला वह कान्तिकारी ववर इर श्रपनी रोमाञ्चकारी स्मृति छोड़ कर शान्त हो चुका था। देश की धमनियों से प्रवाहित रक्त के फुहारे कुछ, काले धब्बे बन कर सूख चुके थे। पीछे छूट चुके थे गौरव श्रोर समृद्धि के चमकीले दिवस। पश्चिम ने पूर्व पर विजय प्राप्त की। पूर्व ने घुटने टेक कर इसे ईश्वरीय वरदान के रूप में स्वीकार कर लिया। मिध्यादंन, श्रारम-विस्मरण, शोषण श्रीर विलास का नव-शासन प्रारंभ हो गया।

म्रविद्या, म्रहंकार, म्राडंवर श्रीर श्रनाचार के इस देशव्यापी सामाज्य में जैन जाति ही किस मकार म्रक्ती बच सकती थी। निःकषाय मुनियों से वंचित श्रीर म्रल्यत्र पहितों से प्रभावित इस मंगठित समाज के प्रत्येक कार्य्य ग्रानी ही जाति श्रीर धर्म को मिटा देने के लिये कृतसंकला ही रहे ये। यश-प्राप्ति की लोलुप लालसा ने इसे परिग्रह के भयं कर दलदल में फँसा दिया था। समाज का श्रीकांश भाग धर्म के मूल सिद्धान्तों से श्रनभित्त रह कर कुछ विधि विधानों के मिथ्या प्रदर्शन द्वारा श्रात्मकल्याया की श्राशा में मग्न था। इधर श्रंग्रे जी शिद्धा से प्रभावित इने गिने नवयुवक श्रपनी संस्कृति से श्रां खे मोड़ कर विदेशी श्राचार विचार ही नहीं ग्रहण कर रहे थे, प्राचीन धार्मिक भावना का उपहास कर जातीय गौरव को भी नष्ट कर रहे थे। लच्मी का संकलन श्रीर प्रदर्शन ही इस जाति की विशेषता बन गया था, जिसका सारा भाग कुसंस्कारों में क्या होता था। धार्मिक शिद्धा के लिए न तो कोई व्यक्तिगत दिन्द थी श्रीर न समाज की श्रोर से कोई संगठित श्रायोजन ही सफल होता था। बही-खाता श्रीर चिट्ठी-पत्री की योग्यता इस जाति की शिद्धा की सीमा रेखा थी।

शिक्षा और कला-कौशल से विद्दीन नारीवर्ग मिथ्याद्द प्रियारिक कलह और कुरीतियों का केन्द्र बन गया था। इसी वातावरण में यल कर भावी सन्तित श्रद्भरदशीं, निकम्मो और भौतिक- बादी बनती जा रही थी। वस्त्राभूषण का श्रमवरत संग्रह इनके जीवन का महानतम उद्देश्य था। धार्मिक श्राचरण भी उस लच्य के साधन मात्र थे। वाल-विवाह की प्रथा ने समाज में विधवाशों का एक विशाल वर्ग उत्पन्न कर दिया था, जिनका भीवन समाज के स्वनामधन्य ठेकेदारों के स्वार्थ साधन के कारण नारकीय हो रहा था। श्रम्य धर्मावलन्त्रियों की कुत्सित रीतियाँ इस समाज में भी घर कर चुकी थीं।

समाज, सभान्नों, महामण्डलों ऋौर समितियों की भरमार थी, परन्तु योग्य नेता के ऋभाव में इनका च्याक जातीय ऋषिश केवल वार्षिक ऋषिवेशनों की वक्तता से ऋषी नहीं बढ़ पाता था। पिरडत दल श्रीर बाबूदल श्रथवा नरमदन श्रीर गरमदल की पारश्विक नोकभोंक से विवाद का प्रसार मात्र हो रहा था, समस्याश्रों के समाधान की कोई रचनात्मक चेध्टा नहीं प्रकट होती थी। स्वार्थमयी व्यापारिक नीति के कारण यह समाज श्रम्य हिन्दु श्रों की घृणा का पात्र बन गया था। युग के श्रमुक्ल श्रपनी संस्कृति की मौलिक विशेषताश्रों के द्वारा मानवता के विकास में सहायक बनने का उत्साह एकदम लुप्त हो चुका था। जीवन के प्रत्येक च्रेत्र में त्याग की श्रपेचा भोगवाद की प्रधानता ही हिष्टगोत्रर होती थी।

कोयले की खान में हीरे मिलते हैं। श्रिमिशप्त जनसमाज पुरुषरत्न उत्तन्न करता है। इस सत्य का ज्वलन्त प्रमाण था पतनोन्मुख जैन जाति में श्रारा नगर के श्रीष्ठत पं॰ प्रभुदास जैन का स्मरणीय घराना। संस्कृत साहत्य की श्रगाध विद्वत्ता, गंभीर शास्त्राध्ययन, उदार स्वभाव, धर्म-निष्ठा श्रौर बन-गलन की टढ़ना से श्रनुप्राणित प्रभुदास जी का उज्ज्वल व्यक्तित्व इस जाति का मानों पंजीमृत कीर्तिरतंम था। उनकी जीवन-साधना थी देशलयों श्रौर धर्मशालाश्रों के निर्माण द्वारा धर्मबृद्धि। दीन दुखियों की सेवा, विद्यार्थियों की सहायता श्रौर धर्मिक श्रनुष्ठान इनकी लद्मी के श्रृंगार थे। श्राज भी काशी में भदैनी घाट पर जिनमन्दिर श्रौर धर्मशाला, भगवान चन्द्रप्रभु स्वामी के जन्मस्थान चन्द्रपुरी में निर्मित मन्दिर श्रौर स्वयं श्रारा में प्रतिष्ठित जिनालय इनकी उत्साहपूर्ण जिनमित्त के सजीव चित्र हैं। चालीस वर्षों तक श्रनवरत एकाहार का ब्रत पालन कर श्रपनी टढ़निष्ठा का परिचय देनेवाला जैन समाज का यह उज्ज्वल नच्नश्र चौसठ वर्ष की श्रायु में परलोक का यात्री बन गया।

फूल श्रपनी सुरिम विखेर कर सूख गया, परन्तु समाज उसके फल से वंचित न रहा। योग्य पिता के योग्य पुत्र श्री चन्द्रकुमार जैन ने पिता के चरण-चिन्हों को श्रपने जीवन का पथप्रदर्शक माना। कौशाम्बी में जैन मन्दिर का निर्माण कर इन्होंने भी पिता के कार्य्य को श्रयसर किया। श्रभी समाज इस श्रप्रकचरे फल के मिष्ट स्वाद से तृष्त होने की श्राशा ही कर रहा था कि काल-वात्या ने इसे श्रसमय में ही फकफोर कर वृन्त से श्रलग कर दिया। चौतीस वर्ष की श्रायु में ही सर्व-गुण-संपन्न होनहार नवयुवक ने श्रपने परिवार श्रीर समाज दोनों को श्रन्थकार में भटकने के लिए छोड़ कर पितृलोक का श्रमुसरण किया। इस विमल ज्याति के शेष चिन्ह रह गये थे दो नन्हें से रक्ताम जिनका भविष्य कभी श्राशा की मुस्कुराहट प्रकट करता तो कभी निराशा के काजल में छिपने की चेष्टा।

नव बसन्त पूर्ण यौवन को प्राप्त होकर चतुर्दिक् उल्लास स्त्रोर मादकता विखेर रहा था। उसके साम्राज्य में प्रकृति स्त्रपने समस्त रंगीन वास्त्राभूषणों से सुसज्जित हो भूम रही थी। नवलतिकास्रों को सहारा देने वाले बृद्ध रिक्तम किसलयों की सुरिभ से वासु को बोभिल कर स्त्रपने कायाकल्प का प्रमाण दे रहे थे। ऐसे समय में जब भारत का कोना कोना पतभइ की उदासीनता को दूर कर

नवजागरण की जीवन शक्ति से अनुपाणित हो रहा था, उमंगद्दीन निष्किय जैन जाति मरघट की शान्ति अपनाये हुए थी। भौतिक स्वार्थपरता की काई से आच्छादित नीरव सरोवर में जातीय उत्थान की एक लहर भी नहीं देखी जा सकती थी।

क्रान्ति के श्राप्रदूत भगवान् महावीर के इन मृतप्रायः उपासकों में प्रगति की चेतना विस्कृतित करने के लिए स्वयं एक स्वर्गीय विभृति को मानव-शरीर धारण करना पड़ा । संवत् १६३३ के चेत्र मास में जब स्वच्छ नीलम के पर्दे पर चन्द्रमा श्रापनी श्राठवीं कला का शुभ्र प्रकाश फैला रहा था, एक दिव्य ज्योति श्रारा के उसी प्रसिद्ध घराने में श्रावतरित हुई जो पहले से ही इसे धारण करने के लिए पवित्र बनाया जा चुका था। नवीन शिशु का प्रतिभाशाली मुखमण्डल श्रीर उसका श्रालीकिक सौनदर्ध्य इस तथ्य को सिद्ध कर रहा था कि एक उजड़े हुए समाज को बसाने के लिए किमी देवकुमार को कष्ट करना पड़ा है। श्रानुभवी पिता ने श्रापने पुत्र की योग्यता के श्रानुकृल ही उसका नामकरण किया।

इस सुन्दर वालक ने ऋभी जीवन के दम वमन्त भी नहीं देखे थे कि पिता ने उसे जीवन-यश की वेदी पर अकेला छोड़ दिया साथ में रोने के लिए था एक नन्हां सा भाई धर्म कुमार, जिसने ऋभी तक यह भी नहीं जाना था कि जीवन ऋगैर मृत्यु में क्या अन्तर है। जब इस परिवार से सहानुभूति रखने वाले इन वियुक्त बालकों के भविष्य का अनुमान करते, उस समय ये अपनी बाल सुलभ मुस्कुराहट से उस ऋंधकारमय भविष्य में मानों आलोक की रेखा खींच देते। कठिन अवसरों पर भी धेटर्य धारण करने की कला सीखने का सुयोग इन्हें बचपन में ही मिल गया। भविष्य का निर्माण माँ की गोद में ही काल की करालता पर मुस्कुराने लगा।

दस वर्ष के किशोर देवकुमार ने पैतृक उत्तराधिकार में एक बड़ी जमीन्दारी के साथ अपने पूर्वजों की उदार दानशीलता, धार्मिक उत्साह और जातीय गौरव की भावना को भी अपना लिया। अप्रपाप्तवय होने के कारण इनकी जमीन्दारी राजकीय कोर्ट आव वार्ड्स के अधिकार में चली गयी। वालक देवकुमार की शिचा वीचा का कोई समुचित प्रवन्ध नहीं हो सका। तीव्रबुद्धि, परिश्रम, अध्यवसाय और धैर्य्य के बल पर इन्होंने आह० ए० तक कालेज की शिचा प्राप्त कर ली। इसके पूर्व ही सबह वर्ष की कोमल वय में इनके हाथ पीले किये जा चुके थे। इनकी पत्नी श्री अन्पमाला देवी स्थानीय एक प्रतिष्ठित जैन-परिवार की मुशील कन्या थीं, जिन्होंने प्रत्येक अवस्था में अपने जीवन-सहचर को उत्साह और सहारा देते रहना ही अपना कर्तव्य समका और आज भी उन्हीं के पथ का अनुसरण कर रही हैं।

महत्वाकांची युवक कुमार की हार्दिक इच्छा विश्वविद्यालय की उच्चतम शिचा ग्रहण करने की थी, परन्तु पारिवारिक परिस्थिति ने इनकी श्रग्रगित में बाधा डाल दी। जिलापित के श्रादेशानुसार इन्हें श्रपने नन्हें सुकुमार कन्धों पर जमीन्दारी श्रीर परिवार की देखरेख का भारो बोभ सँमालना पड़ा । कुछ वर्ष पश्चात् राज्य ने श्रानरेरी मैजिस्ट्रेट का सम्मानीय पद प्रदान कर इनकी योग्यता प्रमाणित की ! कई वर्षों तक इस पद का सुयोग्य संचालन कर इन्होंने भी राज्य कार्य में सहायता प्रदान की । श्रिखिल भारतीय दि० जैन महासभा के दसवें श्रिधिवेशन में प्रवन्धकारिणी कमेटी के सदस्य तथा बारहवें श्रिधिवेशन में समापित के उत्तरदायित पूर्ण पदों पर मनोनीत हो इन्होंने समाज की नौका को खेने का भी गुरुतर कार्य्य संपादन किया । सन् १६०२ से जीवन पर्यान्त ये तीर्थच्चित्र कमेटी के सभासद बने रहे । काशी के स्यादाद विद्यालय का मन्त्रित्व पद भी श्रारम्भ में इन्होंने संभाला । इस प्रवार व्यक्तिगत श्रीर सामाजिक चेत्र के विभिन्न महत्वपूर्ण कार्यों में श्रानवरत संलग्न रहने पर भी इनकी ज्ञानिपासा सदैव जाग्रत रही । सारे लौकिक भंभटों के बीच भी उत्साही देवकुमार श्राध्यात्मिक श्रोर साहित्यिक श्रध्ययन के द्वारा श्रात्मिवकास करने का समय निकाल ही लेते थे।

श्चरत पाषाण्खरडों से टकरा कर श्रमवाहिनी सरिता प्रवल वेग से उछलती है। सांसारिक विम्न-बाधाएँ किसी कर्मठ जीवन में द्विगुणित उत्साह भरने वाली प्रेरणा शक्ति बन जाती हैं। व्यक्तिगत जीवन-संघर्ष ने कुमार जी को समस्त जैन जाति की तन्द्रा मंग करने के लिए प्रोत्साहित किया। जातीय गौरव की पताका लेकर यह श्रमर सेनानी श्रपने समाज के विद्वानों के प्रति विद्वल होकर मार्मिक पुकार करता है:—

"हे हमारे परापकारियों! हे हमारे भाइयों! हे हमारे जैन जाति की अवनित देलकर आँस् बहाने वालों! खठां, प्रमाद-निद्रा छोड़ों, शाककंटक का मुख तोड़ा और धार्मिक प्रीति में भरकर मज़हवी जोश का डंका बजाओं।"

कौन हैं वे शत्रु जा हमारी जाति की ऋशोषान्त्रह कर देने क लिए सतत् प्रयत्नशील हैं ?

"देखो २ अविद्या राज्य है इसका वसीटे लिये जाती है। मिथ्यात्व राज्य इसको इधर दकेल रहा है। फूट चुढ़ैल बीच में सहारा देकर अवनित के गढ़े में फेंक रहा है। प्यारे माइयों अब कोई कसर है ?"

इनका दृढ़ विश्वास था कि ज्ञान के प्रचार विना किसी भी जाति का उत्थान श्रमंभव है। 'जैन गजट' के संपादकीय वक्तव्यों के द्वारा ये सदैव जैनियों को सभी प्रकार की शिद्धा श्रोर कला-कौशल में पारंगत होने की प्रेरणा देते रहें। लौकिक श्रोर पारमार्थिक सभी दृष्टियों से विद्या प्रहण के पद्धपाती होने पर भी विशुद्ध ज्ञान की परिभाषा देते हुए ये कहते हैं:—

"जो ज्ञान विषयानल का वर्द्ध कहो, अपन्य जीवों के विकास में वाधक हो, प्राणी को मान पर्वत पर आरोहित करता हो, जो श्रपने आपको विस्मरण कराकर पर्वत की तलहडी में में पटक देने बाला हो, वह ज्ञान किसी प्रकार अप्रज्ञान से कम नहीं।

#### श्रतः--

"ज्ञान भी सांसारिक मोह की आकुत्तता से व्याकुत रहता है तो अज्ञान अधिकार की संज्ञा में ही आ जाता है।"

स्पष्ट है कि आध्यात्मिक विवेक से युक्त ज्ञान को ही वे वास्तविक ज्ञान मानते थे। आविद्या राज्यसी से बचने के लिए इसीकी आवश्यकता है।

इसी वास्तविक ज्ञान के उज्ज्वल प्रकाश से वंचित रहकर हमारी जाति आज भी अंधकार में भटक रही है, मिथ्या संस्कारों में उसे आत्मकल्याण की मरीचिका के दर्शन हो रहे हैं परन्तु सुल, शांति और समृद्धि का दिन प्रति दिन हास हाता जा रहा है। कुमार जी ने समाज की नाड़ो पहचान ली थी और रोग का उपचार भी बतला दिया था। नारीत्व और पुरुषत्व के सम्यक् विकास से ही पूर्ण मनुष्यता का निर्माण संभव है। यदि समाज का एक आंग निष्क्रिय बना हो और दूसरा अद्धीं ग रोग से पीड़ित हो तो समाज व्यावहारिक जीवन में कितनी दूर आगो बढ़ सकता है शनारी-शिक्षा हो समाज से मिथ्याशान के विनाशकारी राज्य का आवत कर सकती है। इसीलिए कुमार जो कहते हैं:—

"हे भाइयों इस न्याय से कि जब तक गाड़ी के दोनों पहिए ठीक न होंगे गाड़ी नहीं चल सकती। आपको लड़कों की भाँ ति लड़कियों को भी पढ़ा लिखा कर विवेकवान कर देना चाहिए जिसमें पढ़े हुए दम्पत्ति आनन्द से ग्रहस्थ-धर्म की गाड़ी चला सर्के।"

हमारे समाज में बाल-विवाह की कुप्रथा ने ही बाल क-बालि का श्रों के व्यक्तिगत विकास में रोड़े श्राटकाये हैं। कुमार जी का विचार ठीक ही था कि लौकिक ज्ञान श्रोर श्राध्यात्मिक विचार में पुष्ट हो जाने के पश्चात् ही बाल क-बालि का श्रों का विवाह एक सुखमय परिवार की स्थापना कर सकता है श्रोर स्माज की समृद्धि बढ़ सकती है। समाज की जन संख्या पर भी इसका प्रभाव पड़ता है, यह कुमार जी जैसे दूरदर्शी व्यक्ति ही समक्त सकते थे। इस संबन्ध में कितने चोभ के साथ वे कहते हैं—

"यह कमबस्त बाल-विवाह बालक-बालिका श्रों को विद्याला भ से विद्यात रखने के श्रातिरिक्त उनके जीवन को बेकार ही नहीं किन्तु दुखदायी कर देता है। यहाँ तक कि बहुत से घरों का सत्यानाश हो जाता है श्रोर ताले लग जाते हैं। """ १० वर्ष के श्रान्दर श्राध लाख जैनियों के कम हो जाने का बड़ा भारी कारण एक बाल विवाह भी हैं।"

एक श्रोर इस प्रकार समाज की प्रगति रोकी जा रही है श्रौर दूसरी श्रोर समाज का वह श्रंग जो श्रपने वर्षों के श्रमुभव से श्रगली पीढ़ी को लाभ पहुँचा सकता था, विषयानल में समाज की कबी कलिकाश्रों को भोक कर वियवाश्रा की संस्था ही नहीं बढ़ा रहा है, युवक समाज के समस् एक विनाशकारी श्रादर्श उपस्थित कर उसके भविष्य पर भी कुठाराधात कर रहा है। हुद-विवाह का कोई भी समाचार कुमार जी के हृदय में शूच की तरह चुभ जाता था। उनका हृदय रो उठता था। अवला जीवन के ऋाँसुश्रों से उनकी वाणी सिक्त हो जाती थी। निम्न उदाहरण ही उनके हृदय की थाह लेने के लिए पर्याप्त नहीं हो सकता:—

"एक जैनी ने १३ वर्ष की बालिका को चौंसठ वर्ष के वृद्ध पुरुष के साथ विवाह दिया। हाय ! पाठकों ! इस भयंकर समाचार के बाँचने से क्या आपके कलेजे उस विचारी अवला के दुःख सहने के क्लोशों को विचार कर भर न आये होंगे ?"

मानिस विकास के लिए शारीरिक शक्ति श्रानिवार्यं साधन है; जो संयम, शील श्रीर सम्यक् श्राचार के द्वारा ही प्राप्य है। इस विषय पर कुमार जी श्रपने समाज का ध्यान सदैव श्राकृषित करते रहे। उन्होंने स्पष्टतः कहा है कि समाज की उन्नित के लिए उसके सभी श्रंगों का विकास श्रावश्यक है। इस विकास के प्रधान साधन हैं (१) योग्य उपाय (२) योग्य मुख्या (३) हार्दिक सहायता। परन्तु पाए दुरोग से प्रसित इस जर्जर समाज की श्रांखें तो केवल पीले धब्बे ही देख सकती थीं। समाज के पिछड़े हुए व्यक्तियों को सहारा देकर संपूर्ण समाज की प्रगति में हार्दिक सहायता पहुँचाने की श्रावश्यकता हमारे योग्य मुख्या नहीं समक्त पाते। परिणाम है समाज के एक एक कीर्तिस्तंभ का पतन श्रीर नवीन प्रतिभा का संकोच। कुमार जी के सामाजिक विचारों का मूल मन्त्र था—

'प्रत्येक मानव की चित्त भूमिका में ऐसे २ भाव रूपी बीजों को बोना कि जिनके द्वारा उस व्यक्ति की मानसिक शक्ति प्रवल होकर हहता के साथ जगत में व्यवहार करने योग्य हो जाय।''

कुमार जी के उपर्युक्त वाक्य के प्रत्येक शब्द में जैन-समाज के उत्थान का बीम छिपा हुआ।

१। आज जबिक सहस्रों वर्ष से पिछड़ी हुई जातियाँ भी अपने जातीय गौरव को पुनः प्रतिष्ठित करने में समर्थ बन रही हैं, एकमात्र केवल जैन-जाति भारतीय रंगमंच से अपना आस्तित्व भी खोती जा रही है। पूर्व गौरव के ढोल पीट कर कोई जाति आधिक दिनों तक जीवित नहीं रह सकती, उसे वर्तमान की समस्याओं का निर्भीकता पूर्वक सामना करना पड़ेगा। खेद है कि कुमार जी की जातीय-भावना का लेश भी आज के जैन-समाज में नहीं रह गया। यही कारण है कि इस जाति का विलयन बड़ी तेजी से प्रारंभ हो गया है।

कुमार जी जैन-जाति के उत्थान में उस सांस्कृतिक चेतना के उत्थान का स्वप्न देखते थे, जो सदैव मानवता को संकटकाल से मुक्त कर जगत में सुख, शान्ति श्रीर समानता का संदेश फैलाती रही। जैन-संस्कृति के प्रसार में ही वे देश श्रीर विश्व का कल्याण मानते थे। पाश्चात्य संस्कृति के कुप्रभावों पर दृष्टिपात करते हुए वे कहते हैं—

"ऐसे समय पर जनिक चहुँ स्रोर स्थातम धर्म जुप्त होकर एक ऐसी मायावी धर्मामासिनी देवी जगत के प्राशियों को विमोहित कर रही है कि जिससे वे सर्व सद्गुयों को पददलित कर शरीर को सुन्दर बस्तों से आज्जादन करने में, पैरों को विजायती बहुमूल्य वर्म-पादुकाओं से सुशोभित करने में, खानपान में भद्दय-अभद्दय का विचार छोड़ खड़े बैठे व सोये जो कुछ भी आया खा लेने में, अपनी बाहरी चालढाल की चमक दिखला जगत के मानवों में 'चतुर' कहलाने की चतुराई करने में तथा अपने स्वार्थ के सम्मुख पर के न्याययुक्त अर्थ को भी अरने सहस्रशः उद्यम के बल से द्र कर देने में अपना गौरव समक्तते हैं .......।'

पाश्चास्य जगत की इस भोगवादी, उच्छुंखल, बाह्याइंबरयुक्त श्रीर स्वार्थमयी प्रवृत्ति ने ही हमारे देश की सुख-समृद्धि को नष्ट कर दिया है। इसका प्रभाव द्र करने के लिए स्यागमयी, संयत, श्रास्मविकासयुक्त श्रीर परमार्थमयी जैन-संस्कृति का प्रसार ही एकमात्र उपचार है। कुमार जी जैन-संस्कृति का प्रचार करने के लिए देश में ऐसे उपदेशकों का जाल विका देना चाहते थे जो देशी और विदेशी भाषाओं को जानते हों, प्रचलित हिन्दी में सुन्दर भाषण कर सकते हों, संस्कृत के धर्म प्रन्यों से पूर्णतः परिचित हों, श्रीर सभी धर्मों के मून तत्वों को हृदयङ्गम किये हों। वर्तमान वस्तुवादी भावधारा कुल ब्राध्यात्मिक मुनियों के उपदेशों से दूर नहीं हो सकती। ये नवीन उपदेशक देशकाल के अनुसार व्यावहारिक उपदेश देकर जनता में धर्म का सम्यक प्रचार कर सकेंगे। कुमार जी इनका वेतन भोगी होना स्त्रावश्यक समक्रते थे। स्पष्ट है कि ये जैन-संस्कृति को कुछ ग्रन्थमकों की दिखावटी श्रद्धा का विषय बनाना नहीं चाहते थे, विक उसे युग की समस्याओं का समाधान करने वाला महान् साधक बनाना चाहते थे। खेद है कि इस प्रकार की योजना म्रावतक सफलता पूर्वक कार्य्य नहीं कर सकी, केवल इसलिए कि हमारे पूंजीवादी जैन समाज ने इसमें मुनाफे की कोई गुंजाइश नहीं देखी। इसके सामने तो परोपकार भौर धर्मप्रदर्शन के कुछ सभे सभाये नुम्खे तैयार हैं। परिखाम है कि एक स्रोर संपत्ति स्रौर शोषण के बल पर एक जनवर्ग देश की समृद्धि बढ़ाने वाले उत्पादन कार्यों से विरत रहकर केवल उपभोग को ही जीवन का लच्य बना रहा है श्रीर दमरी श्रीर साधन श्रीर श्रवसर से वंचित विशाल जनवर्ग भिचावृत्ति के द्वारा पेट पालने में ही जीवन की सार्थ कता मान बैठा है। उत्पादन के विना उपभोग देश को निर्धन बनाता जा रहा है। इस सम्बन्ध में कुमार जी के शब्द स्त्राज भी विचारणीय हैं:-

"खेद की बात है कि हमारे भारत में भी लाखों ऐसे भिखमंगे बच्चे वूमा करते हैं जिनकों हमलोग पैसे दे दे कर हमेशा के लिए भिखारी तथा बदमाश बना देते हैं। क्या अच्छा हो यदि कोई परोपकारी इन सबको यथोचित शिचा दिलाने के लिए आश्रमों का यहन करे और तब कोई किसी बच्चे को पैसा आदि बिना काम लिये न देवे। क्या यह कार्य्य देश सुधार की श्रेणी में गणना योग्य नहीं है ?"

निर्धन भिखमंगों से भरा हुन्ना देश कुछ पूंजीपतियों के रहने से ही समृद्ध नहीं कहा जा सकता। प्रसिद्ध है कि 'बुमुद्धितं किन्न करोति पार्ष।'' भूवा भारत धर्म, ज्ञान, रीति न्नीर नीति की

नहीं समक्त सकता। ऐसे देश की संस्कृति का नाश त्रिनिवार्य है त्रीर इसका मून है उत्पादन से उदासीनता; स्पष्ट है कि कुमार जी ने अपने युग का कितना गंभीर अध्ययन किया था और उनके विचार युग से कितने आगे थे। जैन-संस्कृति इसी भोगवाद को दूर कर कर्मवाद की पच्चाती है। इसीलिए इस संस्कृति के विकास की आवश्यकता है।

कुमार जी के अनुमार अपनी संस्कृति की रचा का दूसरा उपाय है अपनी भाषा का पठन-पाठन श्रीर उसके व्यवहार का प्रोत्साहन । वे न तो विदेशी शिचा के विरोधी थे श्रीर न पाश्चात्य कला-कौशल के विरुद्ध । उन्होंने भारतीय विद्धानों के लिए श्रांग्रेजी शिचा को आवश्यक माना, केवल इसलिए कि इम पाश्चात्य जगत से अपनी संस्कृति के अनुकृल नवीन भावनाओं को प्रहण्य कर अधक व्यावहारिक बन सकें । यदि इम मिध्या स्वाभिमान के वश में पड़कर दूसरों के गुणों को भी त्याज्य समक्षने लगेंगे तो हमारी संस्कृति एक संकुचित परिधि में रहकर नष्ट हो जायगी। वहीं संस्कृति उन्नत हो सकती है जो प्रत्येक देश, काल और अवस्था में प्राह्म बन सके।

शिचा का प्रसार होने से मानसिक विकास तो हो जायगा, परन्तु देश की निर्धनता को दूर करने का प्रभान उपाय शिल्य और कला की उन्नित है; जिससे अपने देश के प्राकृतिक उपादान और जनशक्ति के प्रयोग द्वारा हम विदेशों में निर्वासित अपनी लच्मी का पुनः स्वागत कर सकेंगे। विदेशी वस्तुओं का प्रयोग हमारी उत्पादन शक्ति के लिए सबसे घातक अस्त्र हैं। स्वदेशी कल-करखानों की बुद्धि पर बल देते हुए वे कहते हैं —

"इसलिए जरूरी है कि इम काड़ा, दियासलाई, लैम, श्रादि कुल चीजों के इतने कारखाने खोलें कि जिसमें इमें विलायत से मंगाने की जरूरत न पड़े"।

इस कार्य के लिए--

"हमको इस देश में ऐसे कलों व कारखानों के काम के जानकार मनुष्य पैदा करने चाहिए"। श्रीर इसका सारा भार हमारे जैन-समान पर है जो श्राप्तनो व्यागर बुद्धि के लिए प्रसिद्ध हो चुका है। विदेशों में जाकर इस प्रकार की शिचा प्राप्त करने के लिए प्रोत्साहित करने वाले उनके ये शब्द हैं—

"हमारा तो यह विश्वास है, जबतक हमारे भारत के व्यापारिषय मारवाड़ी महाशय के विद्यार्थी अमेरिका जाकर शिल्य-विद्या लाभ न करेंगे तबतक इस देश में कारखानों का बढ़ना कठिन है।

इस सांस्कृतिक उत्थान के पुराय कार्य में धर्म को बाधक मानना केवल आहता का परिचय दैना है। कुमार जी कहते हैं--

"जैन शास्त्रों में राजाओं श्रीर सेठों के जो चरित्र हैं उनमें बहुतों ने समुद्र यात्रा की थी, ऐसे प्रमाण मिलते हैं। इसके श्रातिरिक्त श्रमेरिका व इंगलैंगड में विना मांस मच्चण किये कोई रह नहीं सकता, यह भी गलत है। लाखों ब्रादमी विलायत श्रमेरिका श्रादि में मांस व मदिरा त्यागी मौजूद हैं''।

देश में सांस्कृतिक जागरण की नवीन लहर तब तक उद्घे लित नहीं हो सकती, जब तक हम स्वयं अपनी संस्कृति को उसके शुद्धतम रूप में पहचानने योग्य नहीं बन जाते। सदियों की आत्म-विस्मृति ने हमारे सांस्कृतिक व्यवहारों की उपादेयता पर इतना पर्दा डाल दिया है कि हम उसके महत्व को समभ ही नहीं पाते। समाज में प्रचलित त्योहारों और श्रमुख्टानों की विकृति ने उनकी ऐतिहासिक पृष्ठभूमि को धूमिल कर दिया है। उदाहरणार्थ दीपावली के विषय में कुमार जी की सूच्म हिन्ट देखिये—

"यह एक जैनियों का ही त्योहार है। कार्तिक वदी १५ के रोज प्रातःकाल श्री महावीर स्वामी का मोच्च-कल्याण्यक हुन्ना श्रीर उसी रोज श्री गोतम स्वामी को केवलज्ञान की प्राप्ति हुई है, उसी रोज इनकी गंधकुटी रची गई, १२ सभाएँ लगीं, जिनमें स्त्री-पुरुषों ने श्राकर श्री गौतम स्वामी श्रर्थात् गर्णेश (गर्णधर) की श्रांतरंग बहिरंग लच्मी सहित पूजन की श्रीर धर्मों-पदेश सुना"।

परन्तु आज इमारे जैन-समाज में क्या हो रहा है ?-

"हमारे अज्ञानी स्त्री-पुरुषों ने बीतरागी श्री गर्छेश (गौतम स्वामी) के पूजन को त्याग कर मिथ्या प्रवृत्ति को यहाँ तक मान लिया है कि रात्रि को इटरी रखकर मिट्टी के गर्छेश-लद्दमी की पूजन करने से अपने कुटुम्ब व धन की वृद्धि समकते हैं।

यह है आप्रध्यात्मिक-संस्कृति को त्यागकर वस्तुवादी प्रवृत्ति की श्रोर आकर्षित होने का परिणाम कि इम अपने स्मरणीय लच्य का वास्तविक स्वरूप भी भूल गये। संस्कृति का हास इससे आधिक अब क्या हो सकता है ?''

कुमारजी की दृष्टि केवल श्रपनी जाति के उत्थान तक ही सीमित नहीं रह सकती थी। वह तो राष्ट्रीय उत्थान का एक श्रंगमात्र है। राष्ट्र के प्रत्येक घटक का विकास राष्ट्रीय विकास का पूर्वाभास है। वे युग की प्रत्येक राष्ट्रीय भावधारा का समर्थन करने में सदैव तत्पर रहे हैं। स्वदेशी श्रान्दोलन इनके विचार के श्रनुकृल था। स्वदेशी वस्तुश्रों के प्रयोग में ये देश की समृद्धि का विकास देखते थे।

"भावार्थ यह कि हमको महंगे, सस्ते, फैशन, गैरफैशन का खयाल छोड़कर अपने देश की की बनी चीजों का व्यवहार करना चाहिये, जिसमें यहाँ की कारीगरी चमक उठे और फिर हमें दुर्भिच फंड खोलना न पड़े और न भारत की आरत की कहानी बयान करनी पड़े"।

भारतवासियों ने अभी तक इस पर ध्यान नहीं दिया है जिसका परिणाम है कि एक आरे तो हम अपने देश की बहुमूल्य उपज कच्चे माल के रूप में सस्ते दामों में विदेशों को भेज रहें और दूसरी ओर पेट बजा बजा कर दो मुझी चनों के लिए समस्त संसार में अपनी अति कस्या कहानी के गीत गाते हुए लजा का अनुभव नहीं करते । देश में आँदोगिक विकास के सम्बन्ध में इनके विचारों का सारांश हम पहले ही जान चुके हैं। विदेशों में स्वावलम्यन को कितना महत्व दिया जाता है और इस मवना को राष्ट्र के भावी कर्णधारों में किस प्रकार बैठा दिया जाता है इस पर दृष्टिपात करते हुए वे कहते हैं—

"श्रमेरिका में लोग श्राने पुत्रों को स्वपोषण (Self help) का नियम सिखाने के वास्ते उनको श्राप खाना कपड़ा नहीं देते हैं बिल्क वे खुद मिहनत करके पैदा करते श्रीर कालिकों में विद्यालाभ करते हैं। …… पर खेद है हमारे लड़ के श्राराम की कोठरी में बैठकर विद्या प्राप्ति करना चाहते हैं। भला कहीं मसनद की गद्दो पर बैठकर तप होता है?"

क्या हमने कभी यह विचार करने की चेष्टा की है कि हमारा भूठा सन्तान-प्रेम स्वयं उसके भावी जीवन को कष्टदायक बना देता है श्रीर देश को निकम्मी जनसंख्या से भर देता है ?

बंगालियों ने जब स्वदेशी आपन्दोत्तन का प्रचार करने के लिए सभाश्रों का आयोजन किया तो ये कहते हैं—

'ऐसी सभा स्थान २ नगर २ ऋौर गाँव २ में होनी चाहिये कि भारत के व्यापार, शिल्य, कला कौ शल ऋादि की उन्ति हो। इमारे जैनी भाइयों को भी देश की भलाई में सम्मिलित होना चाहिए''।

श्रंग्रेजी सरकार के प्रति विद्रोह का प्रथम विश्कोट बंग-भंग के बिरोध में मिलता है। उस समय कुमार जी शतशः ज़नता के पच्पाती रहे। उनके शब्दों से कितनी दूरदर्शिता टपक रही है ?

"इसं प्रकार प्रजा की पुकार पर ध्यान न देना एक भारी राजनैतिक भूल है स्त्रीर बुरे परिणामों से खाली नहीं है"।

परन्तु वे किसी भी राष्ट्रीय अन्दोलन में नीति का भंग करना उचित नहीं समभते थे। उपदेश देकर सरलता से काम निकलने में उन्हें विश्वाध था। परन्तु समाज, राष्ट्र आरे संस्कृति के प्रति अपने उत्तरदायित्व को समभ्यने और तदनुसार कार्य्य में तत्रर होने की ज्ञानता हममें उसी समय आ सकती है जा हम अपने धर्म को समभ्यलें अर्थात् विचारने और कार्य्य करने की उस प्रणाली को हृदयक्षम करलें जो देश, काल और अवस्था के अनुकृत हमारी मोलिक प्रकृति से सम्अस्य रेखती हो। सामाजिकता मनुष्य की मौलिक प्रकृति है और मस्तिष्क उसकी सबसे बढ़ी विशेषता। इसीलिए निःस्वार्थ कर्म और दूरदर्शिता मानवधर्म के अभिन्न अंग हैं। जैन-धर्म के इस गृद्ध तत्व ने कुमार जी को आकर्षित कर लिया था। जिसे उन्होंने बढ़े सरल श्रुक्त में के इस गृद्ध तत्व ने कुमार जी को आकर्षित कर लिया था। जिसे उन्होंने बढ़े सरल श्रुक्त में के इस गृद्ध तत्व में कुमार जी को आकर्षित कर लिया था। जिसे उन्होंने बढ़े सरल श्रुक्त में के इस गृद्ध तत्व में कुमार जी को आकर्षित कर लिया था। जिसे उन्होंने बढ़े सरल

ऋषियों के वाक्यों पर "" ध्यान दीजिए। वे कहते हैं, है भव्य जीवों! संसार के

दु:खों से छूटने के लिए श्राप्त कमों की निर्जरा की निए .....कमों को दूर करने का उपाय ध्यान है.... ध्यान ज्ञान श्रीर वैराग्य से होता है ..... ज्ञान श्रीर वैराग्य परिग्रह की ममता को दूर करने व सत्संगति से प्राप्त होते हैं।

वह धर्म वास्तिविक नहीं कहा जा सकता जो हमें, परलोक की सुनहली आशा में फँसाए रखकर इसलोक में अकर्मएय बना दे। सच्चा धर्म तो लोकिक चेत्र में भी उन्नित का पथ प्रदर्शित करता रहता है और भिविष्य से भी निश्चिन्त बना देता है। ऐसे आत्म धर्म का सच्चा परिचय पाने के लिये अनुभवी साधक के अतिरिक्त दूनरा काई साधन नहीं। जिस जाति में ऐसे धर्म गुरुश्रों का अभाव हो गया उसका भविष्य अन्धकारमय नहीं तो और क्या? इसीलिए कुमार जी दुःख के साथ कहते हैं:—

"यद्यि दो या चार जुल्लक हमें इधर उधर दिखलाई पहते हैं पर ये विद्याहीन व ध्यान के मार्ग से अपनिश्च होने के कारण न तो अपना भला न दूसरों का भन्ना कर सकते हैं।"

परन्तु आज भी हमारे पास अपने पूर्वजों की वह अतुल निधि वर्तमान है जिसे उपयोग में लाकर हम अपनी इस प्रकात्मक दरिव्रता का ही नाश नहीं कर सकते; किन्दु संसार के समस्त आकां की मुक्तहस्त दान देकर तृप्त भी कर सकते हैं। हमारे शास्त्र मुक्त आत्माओं के अनुभवों, विचारों और सन्देशों के अव्यय भराइत हैं। आवश्यकता है इनके जीगोंदार की आगेर उनके आधार पर आधुनिक भाषाओं में क्लोटे छोटे प्रन्धों के निर्माण की। परन्तु यह तो तभी संभव है जब हमारे हृदय में उन शास्त्रों के प्रति आदर का भाव हो, उनके द्वारा प्रति—पादित मार्ग को हम अपनी उन्नित का एकमात्र सहारा समभों और उनपर ध्यान देना लौकिक हिन्द से भी आवश्यक मानलें। परन्तु आज क्या अवस्था है?

"भाई माहव श्रापको हँसी श्रावेगी लेकिन इतने शास्त्र सुने कि पूरे ४०, ४५ वर्ष सुनते हो गए, परन्तु श्रभीतक यह भी मालूम नहीं पड़ा कि जो शास्त्र जी बाँच रहे हैं, उनका नाम क्या है। यदि कभी पंडित जी पूछ बैठते हैं कि कहा साहव ! कल क्या पढ़ा गया था श्रीर श्राज क्या पढ़ा गया है, तो हम सुनकर हँस देते हैं श्रीर भट कह देते हैं कि पंडित जी इनकी तो हमें कुछ भी खबर नहीं है। श्रव श्राप ही बताइये हमारा परलोक कैसे सुधरेगा।"

परलोक ही नहीं श्रात्मयल, श्रात्मगीरव श्रीर श्रात्मांचन्तन को भूल कर श्राज हम इस लोक में भी बिगइते जा रहे। श्रात्म-धर्म की हानि का एक विशेष कारण भी है। कुमार जी द्वारा तथ्य की सूच्म श्रानुभृति देखिए:—

"यदि शास्त्रों के स्वाध्याय से व किसी कारण से किसी का चित्त संसार से उदास भी हुआ होर ज्ञान तथा वैराग्य के सन्मुख भी हुआ तो उसको कोई स्थिर करने वाला व दिलासा देनेवाला व उसके विचार को सराहने वाला नहीं मिलता है, जिससे" उसका वैराग्य च्यास्थायी रहकर

#### सदा के लिए अन्त हो जाता है।

यह उनलोगों की कहानी है जो लंबे तिलक से आ्राभूषित होकर घार्मिक कृत्यों की पहली पंक्ति में उचकते हुए देखे जाते हैं। आ्राधुनिक यान्त्रिक सम्यता को मानवता का चरम विकास मानने वाले सुमभ्य नवयुवकों के लिए तो ये ग्रन्थ पुरातत्ववेताओं के लिए ही उपयोगो हैं श्रोर ऐसे व्यक्ति चिड़ियाखानों में सुशोभित होने योग्य। कुमार जी धर्म के सामाजिक महत्व से पूर्णतः अवगत ये उनका विचार था कि धर्मरत्ता के लिए किसी धर्मावलंबी की सामाजिक एकता भी आवश्यक है अन्यथा उस धर्म का भी नाश होने लगता है।

धर्म प्रचार के लिए ये ईपाई मिशनरियों की पद्धि का प्रयोग इस युग के अनुकूल समभते थे। धर्मोपदेशकों की योग्यता के विषय में उनके विचार इम जान चुके हैं। उसके आतिरिक्त वे कहते हैं:—

"यदि हमारे जैनधर्म की भी पुस्तक छोटी छोटी लिखकर इस प्रकार पढ़े लिखे लोगों में बाँटी अयँ तो जिनधर्म का महत्व हुई साधारण पर प्रकट हो जाय।"

ौर-धर्म के प्रति इनके विचारों का सार 'जैन गजट' में प्रकाशित एक सूचना में मिल जाता है:---

"बड़े दिनों की तातीलों में उस धर्म की सभा होगी जो धर्म संसारी जीवात्मात्रों को परमात्मा बना देने के मार्ग का निरूपण करने वाला है।"

स्पष्ट है कि इस धर्म के प्रधान तत्व विश्ववन्धुत्व और कर्मयोग पर इनका अटूट विश्वास था।

श्रपने धर्म के प्रति एकनिष्ठा रखते हुए भी कुमार जी सांप्रदायिकता की मनोवृत्ति से लिप्त न थे। उनका कथन है कि—

"""निष्कारण कटाच्न रूप वचनों की वर्षा श्रन्य मतों पर करना छोड़ कर न्याय श्रौर योग्यता को श्रपने हृदय का हार बनावे, जिससे जगत में लिजित न होना पड़े।"

परन्तु श्रपने धर्म की मर्थ्यादा भंग करने वाली कोई भी घटना सुन कर ये उवल पहते थे। पालीताना के ठाकुर साहव एकबार जूता पहने एक जैन मन्दिर में प्रवेश कर गये। इस घटना की श्रालीचना करते हुए ये निर्भीकता पूर्वक कहते हैं:—

""" जैनी क्या कोई भी धर्मावलंबी ऋपने देवालय में किसी को जूता पहन कर नहीं जाने देगा। "" श्रीमान को उचित है कि देशमात्र के धर्मों का गौरव बनाये रखें।"

मानव-धर्म का सम्यक्-विकास करने के लिए उत्कृष्ट साहित्य का विकास भी आवश्यक हैं क्योंकि इसीके माध्यम से हम अपने पूर्वजों के विचार जान सकते हैं और अपने जीवन में उनका उपयोग कर सकते हैं। कुमार जी ने इस युग की प्रचलित भारतीय भाषा हिन्दी का पद्ध प्रहर्ण किया, क्योंकि इसके द्वारा जनसमाज में किसी विचार का प्रसार श्रत्यन्त सुलभ श्रीर प्रभावोत्पादक हो सकता है। विदेशी भाषा से यह कार्य कितन हो जाता है श्रीर हमारी उन्नित की गित धीमी पड़ जाती है। उनका कहना है—"हमारे लिखने का यह प्रयोजन नहीं है कि विदेशीय भाषा न सीखी जाय, किन्तु यह है यदि हम श्रपनी मातृभाषा में विश्वान की चर्चा, डाक्टरी की पुस्तकें, सकालत के ग्रन्थ श्रादि पढ़ने लगें तो हमारा कितना समय बचे श्रीर वह बचा हुआ समय उस हुनर की उन्नित में लगाया जाय तो हमारे यहाँ विद्या का प्रकाश कितनी जल्दी हो।"

इसनिए अपनी मातृनाषा का साहित्य भागडर भरने के लिए-

'हमारे स्वदेशवासियों का यह कर्त्तव्य है कि वे नाना प्रकार की विद्यात्रों की पुस्तकों का उल्था विदेशीय भाषात्रों से सुगम देवनागरी भाषा में करके धीरे धीरे इस बात का प्रचार बढ़ावें कि सामान्य नागरी जाननेवाला महाजन व दूकानदार भी उन पुस्तकों को पढ़कर उस विद्या के ज्ञान से तो विज्ञ हो जाय।"

नहीं तो निश्चित है कि-

"देश की उन्नित बिना स्वदेशीय भाषा का आश्रय लिए तथा विद्या की प्राप्ति में विदेशीय भाषा का आश्रय छोड़े नहीं हो सकी है।"

भाषा के स्वरूप के सम्बन्ध में ये सरलता के पच्चपाती थे-

"संस्कृत शब्दों की अधिकता विशेष रुचिकर न होगी। उनके स्थान में आजकल के बोलचाल के शब्दी में वस्तुश्रों के स्वरूप को समआने से विशेष लाभ होने की श्राशा है।"

इसीलिये वे हिन्दी-प्रचार में जैनियों को भी सहयोग देने का परामर्श देते हैं—

"श्रारा नागरी प्रचारिग्री सभा हिन्दी प्रचार में यथोचित यत्न करती रहती है। हम इसकी सफलता के इच्छुक हैं। देशोगकारी जैनियों को भी उक्त सभा के साथ विशेष सहानुभूति रखनी चाहिये।"

हिन्दी-साहित्य के विकास में सर्वप्रधान बाधा रही है, प्रनथकारों के प्रति प्रोत्साहन का स्त्रभाव; नहीं तो—

"भारतवर्ष में हिन्दी लेखकों का टोटा नहीं है। परन्तु उनके ग्रन्थ द्रव्याभाव से नहीं छुपते स्त्रोर पड़े पड़े सद जाते हैं। ग्रन्थकार भी समुचित स्त्रादर तथा पुरस्कार नहीं पाकर हतारा हो जाते हैं।"

ये स्त्रियों को भी लेखन कार्य के लिए उत्साहित करते रहते थे। साहित्य के कुछ आंगों के प्रति इनके व्यक्तिगत सिद्धान्त भी विचारणीय हैं। नाटक के आभिनेता के गुणों का निरूपण करते हुए ये कहते हैं— "नाटक में उसी एक्टर (खिलाड़ो ) की प्रशंसा होती है जो कि उसी मान में भींगकर मानी वही हो जाता है।"

क्योंकि भारतीय दृष्टि से भावों का साधारग्रीकरण ही नाटक की सफलता है और—

"हजारों मनुष्यों के चित्तों में अपने चित्त का भाव खींच देना उसी समय संभव है जबकि उस रूप हो जाय।"

पारसी नाटकों के प्रति घृणा का यही कारण रे-

"साहित्य की उन्नित का श्रंग नाटक भी है किन्तु श्राजकल भारतवर्ष में नाटकों की श्रद्धा पारसी नाटकों ने उठा दी है।"

उत्कृष्ट नाटक देश की उन्नति में कितने सहायक होते हैं ?---

"यदि श्रीयुत बाबू हरिश्चन्द्र जी भारतेन्द्र के नाटक खेले जायेँ तो आज भी भारतवर्षे हंगलैएड के समान उन्नति शिखरावलंबी हो जाय।"

परन्तु 'पर उपदेश कुशल बहुतेरे' सिद्धान्त निरूपण सरल है आपने जीवन में उन्हें कार्य्यूक्प में परिण्त करना किसी बिरले महापुरुष के लिए ही संभव है। कुमारजी ऐसे ही दुर्लम व्यक्तियों में आपना स्थान रखते थे। उन्होंने जो कुछ कहा उससे आधिक स्वयं कर दिखलाया।

केवल बाईस वर्ष की आयु में एकमात्र जीवन-साथी प्रिय अनुज बा॰ धर्मकुमारजी की हनसे छीनकर मानो विधाता ने इन्हें बलात् कर्मयोग की कठिन परीच्चा में सिम्मिलित होने के लिए प्रेरित किया। अभी कुछ मास पहले ही विवाहित, उनकी चतुर्वशवर्षीय विधवा पत्नी श्री पं॰ चन्दाबाई का भविष्य इनकी सफलता का प्रमायपत्र था। इन्होंने इस कठिन कार्य के सम्यादन में जिस धेर्य और व्यवहारकुशलता का परिचय दिया, उसके फलस्वरूप आत्र जैन-बाला-विभाम' उस विदुषी परिहता के संरच्या में नारी-जागरया की पताका फहराता हुआ देशभर में इनके नारी-शिचा के सन्देश को प्रवाहित कर रहा है। नारी-शिचा को ही ये देशोजित का आधार-स्तम्भ मानते रहे और उसी कार्य से इनकी सामाजिक सेवा का श्रीगयोश भी हुआ। आरा में कन्या पाठशाला की स्थापना कर, स्त्री लेखिकाओं को पुरस्कार इत्यादि के द्वारा जैन-गजट में लेख देने के लिए प्रोत्साहित कर, जैन-गजट की प्रतियाँ शिच्चित स्त्रियों को निःशुल्क बाँटकर, और उनकी धार्मिक शिचा का यथोचित प्रवध कर इन्होंने इस कार्य में आशातीत उन्नति की। कुमारकी के परिश्रम का ही फल है कि आज आरा के जैन-समाज में एक भी निरच्चर महिला दूँदने से भी नहीं मिल सकती और 'विश्राम' से शिचा-प्राप्त स्नातिकाएँ किसी भी भारतीय विश्वविद्यालय के स्नातकों से कम योग्यता नहीं रखती।

समाज के बालकों को अपनी संस्कृति और सम्यता का प्रज्वलित आलोकस्तंभ के रूप में देखने के लिए भी उन्होंने कम प्रयत्न नहीं किया। अखिल-भारतीय जैन महासभा के एक वार्षिक श्राधिवेशन में इन्होंने शिद्धा सम्बन्धी जो प्रस्ताब उपस्थित किये वे इनके लच्य पर प्रकाश डालते हैं।

- (१) पाठशालाओं की संभाल के लिये एक जुदा मन्त्री होना चाहिये।
- (२) परीन्तालय का काम 'बालबोधनी परीन्ता' से 'पंडित परीन्ता' तक सय अंग्रेजी के ठीक किया जाय।
- (४) महाविद्यालय को सच्चा जैन कालेज बनाने के लिए कम से कम """मासिक आमदनी "" का प्रवन्ध किया जाय" "" महाविद्यालय में एक बहुत योग्य अंग्रेजी पढ़े बी॰ ए॰ जैनी को सुपरिन्टेन्डेन्ट नियत किया जाय जो कि विद्यार्थियों की शारीरिक व मानसिक और विज्ञानीय उन्ति की और सदा ध्यान रक्ते।

इसी ध्येय की पूर्ति के लिये इन्होंने १२ जन सन् १६०५ को काशी में स्याद्वाद पाठशाला की स्थापना की थी जो बाद में एक महाविद्यालय के रूप में परिणात होकर आज भी स्याद्वाद दर्शन की शिक्षा से जैन-नवयुवकों को आपनी संस्कृति की ओर आकर्षित कर रही है। जैन बालकों को धार्मिक शिक्षा देने के लिए आरा में भी इन्होंने एक जैन-पाठशाला की स्थापना की थी जो समाज से उचित सहयोग न पोने के कारण उनके जीवन-पर्यंन्त ही सुचाहरूर में काम कर सकी। इन्होंने जैन-धर्म की परीक्षाओं के पाठ्यकम-निर्धारण और उनके संचालन में सहयोग देकर परीक्षार्थियों का उत्साह भी बढ़ाया।

लुप्त होती हुई जैन-संरिक्तत के पुनर्विकास का प्रयत्न तो इनके जीवन का सर्वप्रधान ध्येय बना रहा । मारतवर्षीय दिगम्बर जैन महासभा के पाद्धिक मुख्यत्र जैन गजट की संपादकीय टिप्पियाँ इनके सतत् जागरूक विचारों से सुधुप्त जैन-समाज को भक्तभोरती रहीं। श्रारा में एक जैन धर्म प्रचारियी सभा की स्थापना कर नियम पूर्वक प्रत्येक सप्ताइ उपदेशपूर्ण व्याख्यानों की श्रायोजना द्वारा ये समाज में धर्म-भावना का संचार करो रहे। इनके जीवन का सबसे महस्व-पूर्ण कार्य जिसने उन्हें सदा के लिए श्रामर ही नहीं बना दिया, जैन-संस्कृति के पुनकद्वार में श्राशातीत नवचेतना उत्पन्न कर दी; इनका दिव्या के मिन्दरों में श्रामण कर प्राचीन शास्त्र—प्रमें का चयन था। सन् १६०७ में इन्होंने यह पुर्य-कार्य प्रारंभ किया था। इनके साथ चुने हुए उपदेशक, भजनीक श्रीर पंडित भी थे। दिख्या में छिपे हुए उस विशाल रत्नभगडार को प्रकाश में लाने का श्रीय एकमात्र इन्हींको है। श्रानेक प्रत्यों की मूल प्रतियों तथा श्रास्य की प्रतिलिपियों संग्रह कर इन्होंने श्रारा में एक विशाल शास्त्रागार की स्थापना की। 'जैन-सिद्धान्त—भवन' श्राज उन श्रामूल्य रत्नों को सबके लिए सुलभ बना रहा है जो इमारी संस्कृति के प्रकाशपुंज है। इन्होंने सभी स्थानों पर वहाँ के निवासियों को पुस्तकालय स्थापित करने का परामर्थ दिया श्रीर इस कार्य की उपयोगिता पर ध्यान दिलाया। दिख्य के मिन्दरों में हिन्दू-

मिन्दरों की पर्यहागिरी का बोलवाला था। उसे दूर करने के जिए इन्होंने श्राथक परिश्रम किया श्रीर श्राज वह बहुत कुछ मिटाया जा चुका है: श्री बाहुवली स्वामी की प्रतिमा के समस्र इन्होंने प्रया किया कि जबतक जैन-धर्म से संबन्धित संरूर्ण साहित्य की खोज पूरी नहीं हो जायगी श्रीर उसकी सुरसा का यथोनित प्रवन्ध नहीं हो जायगा; मैं ब्रह्मचर्य का जीवन व्यतीत करूँ गा।

इस प्रकार बम्बई, श्रवण् बेल्गोला, मैसूर, बंगलांर तथा श्रन्य स्थानों के सभी मन्दिरों का निरीक्त ए करते हुए ये मूड़ बिद्री पहुँचे। यहाँ पर प्राप्त जैन मूर्तियों श्रीर पुरातत्त्वों के विशाल भगड़ार से वहाँ के श्रनभिज्ञ जैन-समाज को उदासीन देखकर इन्होंने एक सभा का श्रायोजन किया श्रीर उन्हें धर्म तथा शिक्षा के प्रति श्रद्धान्वित किया। फलस्वरूप वहाँ के जैनियों में एक नवीन जाग्रति फैल गयी श्रीर शींग्र ही पर्याप्त धन इक्टा कर इनके द्वारा प्रदर्शित कार्य्यक्रम का श्रनुष्ठान श्रारंभ हो गया। इस प्रकार इन्होंने समस्त दिल्ला-प्रान्त के जैन-समाज को श्रपनी संस्कृति से श्रवगत कराकर लुत जैन-संस्कृति को फिर से स्थापित किया।

कुमार जी ने ऋखिल-भारतीय—जैन-महासभा को भी ऋपनी ऋदितीय जीवन-शक्ति से ऋनु-प्राणित कर उसे जैन-समाज का सच्चा प्रतिनिधि बना दिया। सन् १६०७ में उक्त महासभा के कुएडलपुर के ऋधिवेशन में सभापित के ऋासन से इन्होंने जो विचार प्रकट किये वे ऋाज भी जैन-समाज के भावी-कार्य्यक्रम की आधारशिला बनने की योग्यता रखते हैं। इनके द्वारा निरूपित जैन-समाज की ऋाधुनिक ऋवस्था का दयनीय विवस्ण जातीय गौरव से युक्त किसी भी जैनसर्मावलम्बी में उत्साह उत्सन्न करने के लिए पर्य्यांत है।

कुमारजी श्रपने व्यक्तिगत जीवन में भी धार्मिक श्राचरणों को कितना महस्व देते थे इसका परिचय इसीसे मिल सकता है कि भाद्रपद के पवित्र मास में इन्हें जैनगजट के प्रत्येक श्रंक में हो चार प्रष्ट सम्पादकीय देने का नियम भी त्यागना पड़ जाता था। धार्मिक प्रन्थों की सूची निर्माण करने के लिए इन्होंने १६ श्राक्ट्यर सन् १६०५ को एक सूचना प्रकाशित की थी—

''हम भारत मात्र के जैन शास्त्रों की सूची बनाना चाइते हैं। जहाँ जहाँ जैन शास्त्रों के भगडार हों वहाँ वहाँ के भाई इमसे फार्म मंगा लें झौर भरकर मेज दें तो बड़ी कुरा हो"।

यही नहीं इन्हीं के उद्योग से 'जैन यंगमेन्स ऐसोसियेशन' नामक धामिक प्रन्थ प्रकाशक कमेटी का संगठन भी हुन्ना, जिसके ये स्वयं वाइस-प्रेसिडेन्ट थे। ये सदैव योग्य छात्रों को तमगे और वजीके देकर उस्साहित करते रहते थे। जैन एसोसियेशन के छठे ऋधिवेशन में इन्होंने शुद्ध संस्कृत उच्चारण के लिए तथा जैन-धर्म पर एक पुस्तक लिखने के लिए दो तमगे बाँडे थे। अपनी जाति के विस्मृत लोगों को पुनः संस्कृत करने के कार्य्य में ये ऋत्यन्त तस्परता दिखलाते थे। सैंची के पास बुंद नामक स्थान में कुछ आस्मविस्मृत जैन जाति का पता पाकर इन्होंने शीम ही जैन गजड में यह सूचना प्रकाशित की—

---यदि महासभा कोई उपदेशक इस डूबती हुई जाति के उद्धारार्थ मेज दे तो इसके व्यय स्त्रादि का प्रबन्ध 'जैन यंगमेन्स एसोसियेशन' की स्त्रारा ब्रान्च करने को तैयार हैं।

कहना नहीं होगा कि यह प्रवन्ध पूर्णतः कुमार जी की व्यक्तिगत उदारता पर निर्भर था।

जैन-जाति श्रीर जैन-धर्म के पुनरद्धारक कुमार जी को हम श्रपने युग के प्रगतिशील साहित्य-निर्माता के रूप में भी पाते हैं। इन के द्वारा संगदित ''जैन गजट'' केवल एक संप्रदायिक वर्ग का पत्र नहीं था, इसमें हमें उस युग की प्रत्येक हल चल का परिचय मिल जाता है। देश विदेश के समाचार, राष्ट्रीय श्रार्थिक समस्याश्रों पर विचार विनिमय, साहित्यिक लेख श्रीर राजनैतिक महत्व के विषय भी इसमें यथीचित स्थान पाते थे। यही कारण हैं कि इनके प्रवन्ध में श्राने के पश्चात् शीव्र ही यह पत्र इतना प्रसिद्ध हो गया कि इसे पाद्यिक से साप्ताहिक कर देना पड़ा। हिन्दी प्रचार में सिकेय भाग लेते रहने के कारण ही संवत् १९६२ में 'श्रारा नागरी प्रचारिणी समा' का प्रथम श्रिविशन इन्हीं के सभापतित्व में मनाया गया।

कुमार जी स्वयं श्राप्ते युग के प्रसिद्ध लेखकों में स्थान रखने की खमता रखते थे। इनकी भाषा प्रचलित उर्दू शब्दों से समन्वित शुद्ध हिन्दी होती थी। यद्यपि कहीं कहीं व्याकरण की भूलें भी मिल जाती हैं परन्तु उस युग में जब द्विवेदी जी का लौह-पंजा श्राभी भाषा के परिष्करण की श्रोर भुका ही था, इसपर श्राधिक ध्यान नहीं दिया जा सकता।

उनकी लेखनी से प्रसूत परिमार्जित श्रलंकारमयी भाषा में एक गुम्फित वाक्य का उद्धरण उनकी शैली को समक्षने के लिए पर्य्याप्त होगाः—

"हम विशेष न लिखकर अपने विचारवान भाइयों से प्रार्थी हैं कि वे इस परम धार्मिक कार्य्य को विशेष उत्तेजना के साथ चलाने के लिए अवश्य अपने अपने नगर में आगामी वर्ष अधिवेशन की अनुमतो का पत्र द्वारा व स्वयं दो चार प्रतिनिधियों को सभा में मेजकर अपने हीसले का फूल खिला देंगे जिसमें दर्शकों का मन आनन्द से भर जाय और कार्य कर्ताओं को उस फूल की सुगम्बि विशेष रूप से प्राप्त हो जाय जिसमें उनके मस्तिष्क एक बड़ी भारी शक्तिके साथ महासभा की सेवा में लवलीन हो सकें।"

एक रथ यात्रा के वर्णन में उनकी निरीक्ष शिक्त श्रीर वर्णन शैली का स्वरूप मिलता है—
"फंडियों की वहार श्रीर वाजों की ध्वनि मानो पुकार २ कर दूर २ से धर्म के प्रेमियों को
बुला रही है श्रीर यह स्चित कर रही है कि यदि संसार के दुःखों से बचना है तो श्री बीतराग
भगवान की स्वारी का दर्शन करो श्रीर उनके उपदेशों को भजनों के द्वारा सुनकर चित्त में विराजमान कर लो। इतने में श्री श्ररहन्त देव की शुक्ल पाषाग्रामयी मूर्ति एक बहुत बड़े सुवर्ण के रथ
पर विराजमान दर्शित हो रही हैं।"

धूदम अनुभूति, क्लपना श्रीर श्रभिव्यक्ति की वक्रता इत्यादि साहित्य के सभी प्रधान गुग् उपर्ध क पंक्तियों में वर्तमान है।

कुमार जी सुन्दर कविता भी करते थे। इनकी काव्य-रचना में खड़ी बोली का जो परिमार्जित स्वरूप मिलता है वह उस युग के लिए प्रशंसनीय है—

> "सुवर्णगर्भा इस भारत को कहते थे सब लोग। भारतवासी हुए भिखारी चहुंदिक छाया शोक।। हृद्य आपका हिल जायेगा भारत दशा निहार . शोक शोक की धूम मची है चहुं दिक हाहाकार॥ अचल कीर्ति का अपना स्वामी कीजे यहाँ प्रचार। स्वागत! श्री युवराजमहोदय! स्वागत राजकुमार॥

उपर्युक्त पंक्तियाँ एक राष्ट्रीय विचारधारा को व्यक्त करने वाली मार्मिक अभिव्यक्ति से सिंचित हैं। कवि जन समाज के हृदय तक पहुँच कर उसकी अभिव्यक्ति में भी सफल हुआ है। कक्ण-रस के सभी आंग इस छन्द में वर्तमान हैं।

उपर्युक्त विवरण से यह सिद्ध होता है कि कुमार जी जातीय गौरव से पूर्ण, धर्मधीर, उदार, विद्वान, विचारवान, व्यावहारिक, राष्ट्रप्रेमी, लोकहितैपी, परिश्रमी, श्रध्ययनशील श्रौर सद्धदय जन-सेवक थे। उनके जीवन का एक निर्दिष्ट लच्य था श्रौर उस लच्य की पूर्ति के लिए उनके सामने था एक व्यवस्थित कार्य्यकम। च्याक श्रावेश में किए गए किसी कार्य्य को वे महत्व नहीं देते थे। उनका कहना था—

"प्रवन्ध कर्तात्रों को कार्य के आरंभ में यह अवश्य देख लेना चाहिए कि इम इस कार्य को चिरस्थायी करते हैं न कि थोड़े दिन के लिए"।

कुण्डलपुर के वार्षिक श्रिधिवशन में समाज के समस्व प्रगति का कार्यं क्रम उपस्थित कर जब ये लौटे तो तदनुसार कार्यचेत्र तैयार करने की श्रायोजना करने लगे। परन्तु 'मेरे मन कुछ श्रौर है विधि के मन कुछ श्रौर' नीति के श्रनुसार वहाँ से श्राते ही ये भयानक रोग से पीड़ित हो गये। साढ़े तीन मास तक ये रोगशय्या पर पड़े रहे। इस श्रवस्था में भी वे श्रपने धार्मिक नित्यकर्मों में कुछ भी श्रन्तर नहीं श्राने देते थे। घातक रोग की भीषण्यता से वे तिनक भी विचलित नहीं हुए। उनके समस्व केवल जाति का भविष्य था श्रौर जिह्ना पर भगवद्नाम का जप। प्रसिद्धं जैन विद्वान श्रौर साधु श्री वर्णी नेमिसागर जी सदैव इनके पास रहकर श्राध्यात्मिक वातावरण के द्वारा इनकी श्रात्मा को तृप्त कर रहे थे। ज्यों ज्यों रोग बढ़ता गया संसार की श्रोर से विरक्ति होती गयी श्रौर श्रात्मिचन्तन में ये लीन रहने लगे। जैन-साहित्य की रत्ता श्रौर समाज सुधार का काम सुचाद कप से चलता रहे, इस हिष्ट से इन्होंने लगभग दस हजार रुपये वार्षिक श्राय की एक लाख से श्रिधक की संपत्ति समाज को दान कर उसके प्रवन्ध के लिए एक ट्रस्ट का संगठन कर दिया। कुमार जी का यह श्रन्तम उद्योग श्राज जैन-सिद्धान्त-भवन, श्रारा कन्या पाढशाला, स्थादाद महाविद्यालय

बनारस, श्री धर्मकुमार दातव्य श्रीषधालय श्रारा, तथा विभिन्न जिनालयों को श्रार्थिक सहायता प्रदान कर उनके जीवन की साधना को चिरस्थायी बना रहा है। समाज के प्रति उनका श्रान्तिम सन्देश यही था कि वे जैन संस्कृति को मानव-विकास का साधन बनाना चाहते थे श्रीर भगवान महावीर के श्रनुयायी होने के नाते उनके शान्तिमय विचारों से समस्त विश्व को सांसारिक ज्वाला से मुक्त करना श्रापना परम कर्त्तव्य समभते थे।

श्रान्तिम श्रवस्था में शल्य-विकित्सा के लिए कुमार जी कलकत्ता ले जाये गये। चिकित्सक इनकी श्रारोग्यता से निराश हो चुके थे श्रीर श्रव इनकी भी इच्छा जीने की नहीं रह गयी थी, बल्कि यथाशीव मृत्यु को श्रालिंगन कर नव नीवन प्राप्त करने की थी। मृत्यु के छः घरटे पहले इन्होंने सल्लेखना व्रत घारण कर लिया श्रीर जीवन लाम करने पर भी श्रवाहार का निश्चय कर लिया। इसके बाद इन्होंने श्रपने पास से नैमिसागर वर्णीजी को छोड़ कर सबको हटा दिया श्रीर स्वयं श्रात्म-चिन्तन श्रीर शास्त्र अवण में मम हो गये। इसी शान्तिमय श्रवस्था में संवत् १९६४ की आवण शुक्ला श्रष्टभी को जैन-समाज का यह प्रकाशपुंज उस विद्युत रेखा के समान चमक कर श्रवस्थ हो गया जो भयानक मेघमरडल से श्राच्छादित गगन के श्रव्यकार में श्रागे बढ़ते हुए पथिक को मार्ग की श्रवस्थ मों छोड़ देने वाले इस मार्ग प्रदर्शक से वंचित होकर संपूर्ण जैन समान ही नहीं श्रासमान भी श्रश्रधारा वरसा रहा था। परन्तु इस च्याक श्रालोक में ही उन्होंने हमें मार्ग का जो श्रामास दिया है, उसे महण कर इम सरलता पूर्वक श्रात्म विस्मृति को इस मयानक श्रेष्ठयारी में श्रागे बढ़ते हुए श्रपने लच्य तक पहुँच सकते हैं जहाँ पर है केवल शान्ति, सौहार्द, सन्तोष श्रीर समृदि।



# बाबू देवकुमार जी के प्राति

[ रचयिता-श्री महेन्द्र 'राजा' ] धन्य हो तुम ध्रुव यशस्वी, ज्ञान-मन्दिर के पुजारी, बन्दनीय, विशाल-बन्दित, दीन-जन के कृष्टहारी। हृद्य था सुविशाल पाया, निष्कलंक चरित्र थे तुम, शान्ति के एकान्त सेवी, जात्र-हितकारी बने तुम ॥ तुम बदान्य-बरेगय राजा, कर्ण से थे महादानी, एक निष्ठ, सजीव प्रतिमा, स्याग की थे निरभिमानी ! तुम न भूले संस्कृत को, संस्कृति के पुजारी तुम, देव ! श्रारा सत्य ही तो बन गया श्रव 'देव-श्राश्रम' ॥ तुम्हारी दृष्टान्तभूत चरित्र-निर्मलता कहें क्या ? सत्यवादी, सुहृद, विद्यारसिक तुम सब थे; नहीं क्या ? हुत्रा कातर हृदय दुःख लख, दूसरों का नयन-भर-जल, मुस्कराये दूसरे चाणा दे दया का दान निर्मल ॥ किया निर्भय दीन-जन को; वह तुम्हारी थी मनुजता, बह मनुजता थी कि या थी, वह मनुज-हृद की सरलता। तुम न हँसते थे कभी, पर हृदय में था हास्य रहता, सहज, मन्द समधुरता का एक मौन प्रपात बहता ॥ तुम न सामाजिक-जगत में कभी पीछे हटे, बढ़ते-ही गये तुम सदा ही, निष्काम-भावी चरण घरते। मूक-वाणी के स्वरों में, कह रहा है 'देव-श्राश्रम' यह तुम्हारी सजग स्मृति, यह तुम्हारा 'बाल-स्राथम' ॥ तुम रहे सिद्धान्त के पक्के, चले सिद्धान्त लेकर, श्राज गाथा गा रहा तेरी, 'भवन-सिद्धान्त' सुन्दर। देव ! कवि के स्वर मिला लो, त्राज त्रपनी साधना में, कवि न विस्मृत भूल जावे, कह रहा क्या भावना में ?



## बाबू देवकुमार जी: एक संस्मरण

[ ले० - श्रीयुत् पं० हरनाथ द्विवेदी, कान्य-पुराण तीर्थ ]

संस्मरण दो प्रकार का होता है निर्जीव तथा सजीव। जिसके संस्मरण से सार्व-जनीन कार्यों के लिए कुछ भी प्रोत्साहन नहीं मिले वही निर्जीव संस्मरण है अम्बथा सजीव। मानवरूप में अवतीर्ण बाबू देवकुमारजी ने औदार्यपूर्ण विश्वजनीन कार्यों से अपने को अज्ञरशः-अमर सिद्ध कर दिया है।

भूतकाल की पूर्णता की पराकाष्ठा को पार किये हुई अर्थात् आज से लगभग ५० वर्ष की बातें मैं लिख रहा हूं; क्योंकि उन दिनों १६-२० साल का नवयुवक था और अब तो मेरा अगला उग ७० की सीढ़ी पर जमा हुआ है। वस्तुतः ऐसे सजीव संस्मरण के लिए सजीव, बहुमुखी एवं स्फूर्तिप्रद लेखनी की ही आवश्यकता होती है। किन्तु उदारहृद्य, निष्कलंक बरित्र, छात्रकल्पवृत्त, नैष्ठिक एवं शान्ति के एकान्तसेवी अपने आश्यदाता स्व० बाबू देवकुमार जी के सजीव संस्मरण में मेरी निर्जीव लेखनी एकाध पंक्ति लिखकर कृतकृत्य होने से भला कब बाज आनेवाली है ? और मैं भी अपने को तभी भाग्यशाली समकँगा, पर पाठक इसे मखमल की तोशक पर मूंज की बखिया ही समकें।

हां !!! वह दिन मुक्त से भुलाये भी नहीं भूलता, जिस दिन मेली-कुचैली मिरजई पहने, एक बड़ा सा गमछा लिये और मलयज चन्दन ललाट पर लेपे हुए मैंने दो तल्ले की पक्की इमारत के निचले भाग के एक कमरे में श्रीचन्द्रनमिश्रित केसरके श्रीमुद्रांकित तिलक से श्रांकित ललाट वाले और तांबूल रसका श्रास्वादन करते हुए श्रापको शान्त तथा गंभीर मुद्रा में देखा था। बात यह थी कि दो ही तीन महीने के पितृ-वियोग से जर्जर मैं जीविकोपार्जन करने के लिए श्रारा श्राया हुआ था। महामहो-पाध्याय पं० सकलनारायण शर्मा विद्यावाचस्पतिजी (गुरुवर्य) की शिच्नणशाला (नारायण विद्यालय) में मैं प्रविष्ट भी हो गया था। संस्कृत-छात्रों के अनन्य आश्रयदाता श्री गुरुजी ने मेरे भोजनादि का समुचित प्रबन्ध भी कर दिया था किन्तु मुक्ते देनी थी काव्य की मध्यमा परीचा। पुस्तकें मेरे पास थीं नहीं। कई छात्रों ने मुक्तें कहा कि "श्राप बाबू देवकुमारजी की कोठी में जाकर उनसे मिलें, वह आपकी पुस्तकें मंगवा देंगे। पढ़ने के निमित्त श्रसमर्थ और होनहार छात्रों की श्रनिवार्थ आवश्यकता की पूर्ति के लिए उन्हें आप श्रारा में वदान्य-वरेण्य राजा कर्ण ही सममें।" बस,

देर अब किस बात की। मैं कुछ पुष्प लेकर आपकी कोठी को चला। पर छात्रों से आपकी सान्त्रिक दानश्रता की प्रचुर प्रशंसा सुनकर मेरे असान्त्रिक अन्तःकरण में समुद्ति छल छद्म ने आपसे तत्कालीन आवश्यकता से भी अधिक मांग करने की मुक्ते प्रोत्साहित कर दिया। कुछ आशीर्वादात्मक श्लोक पढ़कर दो-एक पुष्प आपके करकमल में मैंने रख दिये। त्रापने मेरी श्रोर देखकर कहा- 'श्रापका घर कहां है ? कौन हैं ? कैसे आये ?' इनके उत्तर में जाति प्रामादि कहकर कैसे आये - इसका उत्तर देते समय आपकी तेजस्विता पूर्ण आंबों की जाज्यल्यमान ज्योति मेरी तमःपूर्ण श्रांखों में पड़ते ही जिस प्रकार तपोनिष्ठ ऋषियों के श्राश्रम में श्राये हुए हिसक जीव भी उनके तपःप्रभाव से प्रभावित हो अपनी सहज-हिंसावृत्ति से विरत हो जाते हैं उसी प्रकार आप-जैसे आदर्श मानवमुकुट के मिलन से मेरी पूर्व-चिन्तित लोभप्रस्ति नौ दो ग्यारह हो गयी और कट अपनी प्रकृत माँग-क व्यकी मध्यमा दे रहा हूँ, पाठ्य पुस्तकें नहीं हैं--आपके समच मैंने प्रस्तुत की। आपने अपने सहज सौम्य भाव से कहा कि "पुस्तकें जहाँ मिलती हों वी० पी० से भेज देने को लिख द। वी॰ पी॰ आ जाने पर डाकिये को लिये यहाँ आजाइयेगा—कोठी से रुपये मिल जायेंगे।'' मैंने तत्त्रण जीवानन्द विद्यासागर कलकत्ते को पुस्तकें वी० पी० से भेज देने को लिख दिया। पुस्तकें यथा समय आगर्यी तथा कोठी से रुपये भी मिल गये।

श्रम्तु, श्रव मेरा श्रध्ययन सुचार रूप से चलने लगा। मेरे गुरुजी श्रारा-नागरी-प्रचारिणी सभा के संस्थापक, मंत्री या यों कि हये उसके सर्वेसर्वा थे। हिन्दी के प्रायः सभी समाचारपत्र वहाँ श्राया करते थे श्रतः सुक्ते भी हिन्दी की कुछ-छुछ गन्य लग गयी थी। मेरे गुरुजी से बा० देवछुमारजी की बड़ी मधुर मैत्री थी। सभा के लिए श्रार्थिक साहाच्यकी श्रावश्यकता होने पर गुरुजी श्रापसे उसकी पूर्तिकी श्रधिक श्रपेत्ता करते थे। क्योंकि सार्वजनीन साहाच्यापेत्त्य कार्यों में श्रापकी श्रीदार्यपूर्ण दानधारा बड़े प्रखर वेग से प्रवाहित होती रही थी। एक दिन गुरुजी ने मुक्तसे कहा कि 'वाबू देवछुमारजी ने श्रपने श्रध्यवर्षीय बच्चे को हिन्दी पढ़ाने के लिए मुक्तसे एक छाल देने को कहा है। सुन्हें हो वहां भेजने को मैंने सोचा है। एक पत्र मैं दिये देता हूँ - इसे लेकर तुम अनसे मिलो।''

उन दिनों दुर्दान्त दमें की व्याधि से अस्त होने के कारण आप कोठी छोड़कर संपरिवार अपनी मैनेजरी कोठी में ही रहा करते थे। मैंने वहीं जाकर गुरुजी का दिया हुआ परिचयपत्र आपकी दें दिया। पत्र पढ़ और मेरी ओर देखकर आपने कहा कि "परीचा पास कर ली।" मैंने संकुचित होकर कहा, नहीं श्रीमन्! क्यों ? मैंने कहा कि पांच प्राणी के भरण-पोषण की अस्त व्यस्तता से समुचित अध्ययन नहीं होने के कारण मैं असफल रहा। कुछ चिन्तित हो ठुड्डी पर हाथ रखकर आपने कहा-"बापके ऊपर परिवार-पोषण का भी भार है ? साधारणतया कितने में आप श्रापनी गुजर कर लेते हैं ?" मैंने कहा "दस रुपये में।" वस्तुतः मेरे जैसे साधारण व्यक्ति के लिए जब कि पक्की तौल से १४ सेर का चावल, १३ सेर का आटा, १३ की दाल श्रौर १ ६० में पौने दो सेर का घी मिलता था-प्रति व्यक्ति २ ६० मासिक भोजना-च्छादन के लिए पर्याप्त थे। इन दिनों तो प्रतिप्राणी के लिये ३५ रु० पड़ जाते हैं; पर भोजनाच्छादन पूर्वानुपातः निकृष्टतम । आपने कहा कि १० रु० के लिए कितने घंटे लग जाते हैं। मैंनेकड़ा कि ४-६ घंटे। आपने कड़ा कि परिडतजी से मैंने कहा था कि १२ बजे से ४ बजे तक हिन्दी पढाने के लिए एक छात्र दें, जिन्हें १० रु० वेतन में मिलेंगे। पर मैं अपन सोच रहा हूं कि आराप १२ से २ ही बजे तक पढ़ायें और १२ रु० मासिक आपको कोठी से मिलेगा। किन्तु परिश्रम करके इस साल परीचा पास कर लें। ब्रन्यथा मैं समक्रूँगा कि स्राप विद्यार्थी नहीं प्रत्युत केवल स्रर्थार्थी हैं। परीचा पास कर लेने पर श्रापकी वेतनवृद्धि की भी चेट्टा की जायगी। श्राप श्राज ही से पढ़ाना प्रारंभ कर दें। मुक्ते तो मांगी मुराद मिली-मनमें कहा कि मैं आज अपने सीभाग्य-सुरतरु के श्राश्रय में श्रा गया। श्रास्तु चि० बड़े बब्बू (बा० निर्मलकुमारजी) बुलाये गये। त्राप भीतर बँगले से निकल त्राये। त्रवस्था लगभग त्राठ साल की होगी। दुबले-पतले लालिमा लिये हुए तेजस्विता की प्रतिमूर्ति चि० निर्मलकुमारजी को देखकर मुक्ते बड़ी प्रसन्नता हुई। यही पं० जी आज से आपको पढ़ायेंगे-किताब कापी लेते ष्पाइये। बाबू साहब के निकट ही एक कालीन-बिछी चौकी पर मैं बैठ गया। चि० बड़े बब्बू हिन्दी की एक पुस्तक श्रीर दो एक कावियाँ लिये मुक्त अप्रहब्दपूर्व अध्यापक को एकटक देखने लगे! मैंने पढ़ाना प्रारंभ कर दिया। यों मेरा अध्यापन अविच्छिन्न रूप से चलने लगा। प्रतिदिन आपके निकट मुक्ते पढ़ाना पढ़ता था। भले ही विशेष पढ़े लिखें न हों, पर बाह्मण प्रकृत्या श्रपने की वर्णाज्येष्ठ तथा ज्ञानज्येष्ठ सममने में उन दिनों भूल नहीं करते थे। अतः मेरी धारणा थी कि बाबू साहब एक बढ़े जमीदार हैं। कुछ पढ़े लिखें होंगे। आपको हिन्दी की विशेषझता कहां ? यही कारण था कि बिना कुछ सोचे-सममे निर्भीकतापूर्वक पढ़ाता था। एक दिन किसी दोहे का अर्थ उल्टा सीधा पदा रहा था। 'आप मट टोक बैठे-पं जी क्या पदा रहे हैं १" मैंने कहा कि यही दोहा। आपने कहा इसका अन्वय और शब्दार्थ तो कहिये। मैंने जरा सँभवकर अन्वय और शब्दार्थ कह दिये। तब इसका अर्थ क्या होगा ? जसका प्रकृत वर्थ भी मुक्तसे आपने कहलवा दिया। और कहा कि पहले आपके कथित अर्थ से इस अर्थ में कुछ अन्तर है ? मैंने संकुचित होकर कहा कि मैं अग्रुद्ध पढ़ा रहा था। मेरे सिरपर मानो सौ घड़े पानी पढ़ गये। स्तब्ध और कुण्ठितकंठ देखकर मुक्ते आश्वासन देते हुए आपने कहा कि अध्यापक को छात्रों को पढाने में जल्द बाजी नहीं करनी चाहिये। आप दोहे का अन्वय तथा शब्दार्थ जानते हुए भी इनका सदुवयोग नहीं कर शीव्रता में मनमाना अशुद्ध अर्थ कर रहे थे। अस्तु, अबसे ऐसी शीव्रता पढाने में न करें। मैंने डेरे पर आकर गुरुजी से यह घटना कही। आपने कहा कि बाबू देवकुमारजी अन्यान्य जमींदारों और कोठीवालों की तरह गद्दीपर बैठे निरत्तरता का निदरान बन हमेशा चापलूसों से घिरे रहकर अपने जीवन को कृतकृत्य तथा धन्य-धन्य सममनेवालों में से नहीं हैं। यह एक सुदत्त, प्रैजुएट, उर्द्-फारसी के अतिरिक्त हिन्दी के अच्छे मर्मज्ञ तथा अपने समाजिक पत्र "हिन्दी जैन गजट" के सफल सम्पादक हैं। जैन महासभा के किसी वार्षिकोत्सव के वह सभापति भी हो चुके हैं, जिनका गवेषणापूर्ण भाषण मैंने जैन पत्रों में पढ़ा है। आप पटना ला कालेज में भी ६-७ महीने तक कान्न का अध्ययन कर चुके हैं। बा० देवकुमारजी संस्कृत के ऋधिक जानकार नहीं होने पर भी संस्कृत के अनन्य प्रेमी हैं। क्योंकि अपने एकमात्र अनुज बा० धर्मकुमारजीको अंग्रेजी के साथ संस्कृत के एक अच्छे परिहत रख-कर उच्च शिज्ञा दिलव।ई थी। बा० धर्मकुमार जी धाराप्रवाह के साथ संस्कृत बोलते श्रीर लिखते थे। क्योंकि, ज्युत्पत्ति के साथ उन्होंने समूची कौमुदी पढ़ ली थी। ऐसे होनहार एवं १७ वर्ष की उम्र में ही बी० ए० में पढ़नेवाले अपने दत्तिए। भुजतुल्य भाई की श्रप्रत्याशित मृत्यु हो जाने के कारण बा० देवकुमारजी के स्वास्थ्य को बडा गहरा धका लगा है। इनका उत्तरोत्तर ह्वासोन्मुख स्वास्थ्य देखकर भावी दुर्घटना की चिन्ता हम मित्र-मण्डली को सदा डाँवाडोल किये रहती है। संस्कृति-पंडितों तथा छात्रों के लिए देववृत्तप्रतिम बा० देवकुमारजी स्वास्थ्य-सम्पन्न होकर चिरायुष्मान् रहें, यही शुभ-कामना सबों के अन्तस्तल में सदा जागरूक रहती है। इनकी दृष्टान्तभूत चरित्र-निर्मलता, सत्यवादिता, सहदयता, विद्यारसिकता एवं परदुः खकातरता आरा की अप्रवाल मण्डली को ही नहीं प्रत्युत बड़े से लेकर छोटे तक सर्वसाधारण जनता को इनमें सच्ची श्रद्धा प्रकट करने को विवश किये रहती है। तुम अपना अहोभाग्य सममो कि इनके आश्रय में पहुंच गये। तुम्हें २ घंटे के ४ ६० के बदले १२ ६० मासिक झात्रवृत्ति दे रहे हैं न कि पाठनवृत्ति।

मेरा अध्यापन अवाध गति से चलने लगा एवं गुरुजी से वावू साहव का प्रक्रन परिचय पा श्रोर गुणवर्णन सुनकर मैं बड़ा ही प्रभावित हुआ तथा साथ ही अब आपको बहुत निकट से देखने भी लगा। आपके यहाँ अन्याय विषयों के विद्वानों का भी समागम गहताथा। कभी किसी मौतवी को हाथ में तसवीर लिये वातें करते देखता था तो कभी किसी परिडत को तास्त्रिक विचार करते। मयुरपिच्छधारी कौषीनी जैन साधुत्रों के त्रागे तो भक्तिविह्न त एवं प्रसत मैंने त्रापको अनेक बार देखा था। हाँ, उन दिनों ऋारा के ऋास ही पास रहनेवाले पं० मुरलीधर शर्मा नामक एक अच्छे नैयायिक विद्वान सदा आपके पास रहा करते थे। जब-तब बाबू साहब को पं० जी से शास्त्रीय विचार-विनिमय करते भी देखता था। प० जी बड़े ही निस्पृह, चिन्तनशील. आध्यात्मिकता से आनेत-प्रोत तथा ज्ञानगरिमासे गंभीर प्रकृति के सुके जान पड़ते थे। किन्तु दुःख की बात है कि पंडित ती ने अपने लिए 'व्याघनर्माष्ट्रन श्रग।ल'की लोकोक्तिको ही चरितार्थ कर दिखाया। क्योंकि कालान्तर में मुमे ज्ञात हुआ कि पं० जी के गांव के निकट ही बाबू साइव के सैकड़ों बीघे जीरात के 'दर्शनशास्त्र की पाठशाला खोलकर मैं निश्चिन्त हो घर पर ही छात्रों को पढ़ाना चाहता हूँ यह कहकर आपसे कई बीघे जमीन उन्होंने वृत्तिक्य में लिखवा ली, जिसका मृल्य कम से कम ४० हजार रुपये होता है, किंन्तु प्रस्तावित पाठशाला अपने प्रकृत रूप में न रहकर पं० जी के परिवार पोषण में हो परिएत हो गयी। अन्त में पं॰ जी ने बहुत दिनों तक पागल होकर बड़े कष्ट से ऐहिक लीला समाप्त की। किसी ने सव कहा है— 'धोखा खाना कहीं ऋच्छा है धोखा देने की ऋषेज्ञा।"

बाबू साहव में एक अपूर्वता मैंने यह देखी कि आप कभी हँसते नहीं थे। आप से बातें करते अन्यान्य शिक्ति-समुदायको प्रांगानुसार ठहाका लगाते मैं भले ही देख लूं। हाँ-पिण्डताचार्य स्वामी नेमिसागर जा वर्णी के साथ जब धार्मिक बातें छिड़ जाती थीं तो हास्यप्रसंग पर कभी-कभी आपके प्रशान्त मुखमंडलपर स्मितमुद्रा की एक सीणरेखा विजली सी कौंध जाती थीं। वस्तुनः हमारे पिडताचार्य वर्णीजी महाराज विशुद्ध वीर, करुण, हास्य एवं शान्तरस का अवतरण करने में सिद्धहस्त हैं। आप ही जैसे कर्मठ सच्चे साधुओं की समाज को आवश्यकता है।

मैं ऊपर एक जगह कह आया हूँ कि आप सार्वजनीन कार्यों में भाग लेना अपना पुनीत कर्त्तिय सममते थे। ऐसी दशा में अमर भाषा संस्कृत की दौहित्री, प्राकृत की पुती तथा अन्यान्य अपश्रंश भाषाओं की सहेती आर्यभाषा हिन्दी की ओर आपकी सदय हिन्द होनी कोई अस्वाभाषिक बात नहीं थी। उन दिनों गुरुजी के सम्बादन में बारा नागरी-प्रचारिए। सभा से पुस्तकें प्रकाशित होती थीं। 'तकशास्त्र' नाम की भी एक पुस्तक प्रकाशित हुई थी। एक बार सभा में एक विशेष बैठक का आयोजन हुआ था। उस बैठक में सन्मिलित हो आपने उक्त पुस्तक के लेखक को एक सुवर्णपदक से पुरस्कृत कर सम्मानित किया था। युगो की बात है, पूज्य गुरुजी के मूँह से मैंने सुना था कि जिस समय बाबू देवकुमारजी मृत्युशय्यापर पड़े हुए अन्यान्य अपनी संस्थाओं के लिए निर्वाध स्थायी रूप से मिलनेवाली मासिक वृत्ति के निमित्त अपनी लाखों की भूसंपत्ति अन्तिमवृत्ति दानपत्र (Endowment) में लिखवाकर उसे राजमुद्रांकित (Registered) कर रहे थे, उस समय उन्होंने आरा नागरी-प्रचारिणी सभा को भी यादकर मुक्ते बुलवाया था; किन्तु पार्श्ववर्ती लोगों ने टालमटूल कर दिया। अन्यथा समाके जिए भी कुछ न कुछ मासिक वृत्ति की स्थायी व्यवस्था अवश्य कर देते। जो हो, आपकी अन्तिमावस्था की सच्चेष्टा ने हिन्दी की व्यापकता तथा प्रामाणिकता के प्रसार के लिए अलित रूप से अमूल्य तथा श्रसीम साधन ''जैन सिद्धान्त-भवन'' (The Central Jain Oriental Library) में इकट्टा रक्खा है। यहाँ हिन्दी के प्राणस्वरूप अपभ्रंश की अपूर्व निधियाँ संचित हैं जो देशी भाषात्रों की एक सबल शृंखला है। साथ ही इस "जैन-सिद्धान्त-भवन" को प्राक्काचीन विषयकोविदों की जिज्ञासा-पिपासा की परितृप्ति के लिए उनके साध्य की सिद्धिका असाधारण साधन समझना कोई अत्यक्ति नहीं कहा जायगा।

खाप धार्मिक शिक्ता तथा संस्कृत-प्रसार के प्रवल पच्चपाती थे। क्यों कि खापने वच्चों को धर्मशिचापूर्वक संस्कृत पढ़ाने के निमित्त पं० लालारामजी शास्त्री को बड़े आगह के साथ बुलाकर सम्मानपूर्वक रक्खा था। चौबीसों घंटे शास्त्रीजी की ही देखरेख में रहकर दोनों बच्चे कातन्त्रज्याकरण पढ़ते तथा धर्मशिचा ग्रहण करते थे। आपकी हार्दिक इच्छा रहती थी कि आरा की जैन जनता अपनी सामाजिक एवं धार्मिक रीति-नीति की विशुद्ध परम्परा का पालन करने में कभी शिथिलता नहीं आने दे। क्योंकि आप कहा करते थे कि अपने धर्मका मर्म नहीं जानने एवं दैनिक कार्य-कम में धर्मको प्रधान्य नहीं देने से भारतीयता की समुख्यवल प्रभा सदा के लिये निर्वाणप्रायः हो जायगी। अंग्रेजी-दाँ लोगों से वातें करने में बड़ी हदता एवं निर्भीकता से कहा करते थे कि भारतवर्ष की आध्यात्मकता एवं संस्कृति के सुललित सुवर्णसूत्रको पाश्चात्यशिचा-दीचित बहुसंख्यक भारतीय अपने कन्धे से उतार फेंकने में ही अपनी नज्य भज्यता तथा आहत्मसम्मान वृद्धि की समुचित सुव्यवस्था सममते हैं।

सच बात तो यह है कि पूर्व पुरुषों के सुसंस्कार अथवा कुसंस्कार आगे आनेवाली पीढ़ियों में आल चित रूप से संकान्त होते रहते हैं। और उन संस्कारों का हास अथवा विकास मात्रानुसार हुआ करते हैं। आपके पितामह बाबू प्रभुदासजी संस्कृत के ममझ तथा धर्मप्रवण व्यक्ति थे। यह रहस्य मुक्ते तब ज्ञात हुआ जब मैं "जैन-सिद्धान्त-भवन, आरा" में पुस्तकाध्यच्च के पद्पर रहकर स्वर्गीय सेठ पद्मराज रानीवाले के सम्पादन में भवन से निक्तनेवाले "जैन-सिद्धान्त-भाहकर" में निर्जीव-सी कुछ तुक्वनिदयाँ और ऊलजल्ल एकाध लेख भी दिया करता था। उसमें आदिपुराण के मंगलाचरण और प्रशस्ति भी मुक्त देनी पड़ी। भवन में संरच्तित आदिपुराण की प्रति बड़ी जीर्ण-शीर्ण थी। उसे बार-वार उज्ञटते पुनटते मुक्ते देखकर बाबू साहब के पूज्य मामा बाबू बच्चलालजी ने कहा कि पंडितजी आदिपुराण की इसी प्रति का चि० निर्मलकुमार के प्रपितामह बाबू प्रभुदासजी प्रतिदिन स्वाध्याय करते थे। और सब लोग उन्हें पण्डित कहा करते थे। यही कारण है कि परम्परागत यह संस्कार उत्तरोत्तर विकासोन्मुख हिंदगोचर हो रहा है।

एक उल्लेखनीय बात मैं भूल ही रहा हूँ। बात यह थी कि काशो की यशोविजय श्वेताम्बर जैत पाठशाला के अधिष्ठाता परम विद्रान तथा प्रकृत विरक्त श्री धर्मविजय सूरिजी महाराज पाठशाला के १४-२० छात्रों तथा एक व्याकरणाध्यापक के साथ आरा में पधारे थे। यहाँ श्रापका शुभागमन कैसे हुआ था, यह मुक्ते झात नहीं। क्योंकि श्रारा में रवेताम्बर श्रावक एक भी नहीं था। बहुत संभव है कि धार्मिक भावना से स्रोत-श्रोत बाबुसाहब चारा की जनता को कृतार्थ करने के लिए श्री सुरिजी महाराज को आमहपूर्वक यहाँ लिवा लाये हों। आप ही सूरिजी महाराज के अनन्य आतिथेय श्रीसूरिजी चार-पाँच दिनों तक यहाँ रह गये थे। एक बड़े भारी जैनाचार्य आये हुए है, नगर में इसकी बड़ी धूम थी। श्री शान्तिनाथजी के विशाल मन्दिर के सविस्तृत प्राङ्गण में प्रतिदिन श्रापका प्रवचन होता था जिसका सदुपयोग जैन-मंडली बड़ी श्रद्धा से करती थी। श्रीसूरिजी के विदाई के दिन बाबू साहब ने पुज्य गुरुजी को भी बुलाया। आपका अन्तेवासी मैं भला क्यों नहीं साथ में रहता ? आपने श्री सूरिजी से परिचय दिया कि हमारे यह पं॰ जी बिहार के गएय-मान्य विद्वानों में है। श्रीर हम सबों का सौभाग्य है कि आप यहीं के रहनेवाले हैं। सूरिजी ने अपनी सहज शान्तिशीलताकी सुधाधारा प्रवाहित करते हुए जैनदर्शन तथा षडदर्शन-सम्बन्धी विचार-विनिमय करके कहा कि आप जैसे सद्विचेक विद्वान ही जैन दर्शन के स्याद्वाद-सिद्धान्त के प्रति जो अन्यान्य ब्राह्मण विद्वानों के हृद्य

में भ्रान्त धारणा घर कर गयी है उसे दूर कर सकते हैं। श्रन्त में गुरुजी से श्रापने कहा कि मेरे साथ में कुछ छात्र आये हुए हैं। इनकी आप परी ज्ञा लें। गुरुजी प्रत्येक छात्र से पाठ्य विषयक मार्मिक बातें पूछकर उनके संतोषजनक उत्तर से तो श्राप अत्यधिक प्रभावित हुए ही। अन्त में सब छात्रों को 'राजते महती सभा" यह समस्या पूर्ति करने को दी। सबों ने बहुत शीघ्र भावपूर्ण समस्या पूर्ति करके दे दी। एक श्याम वर्ण प्रज्ञाव चुजी ने सब पूर्तियों से विशिष्ट वीररसाप्तुत अतएव श्रोजोगु गु-गर्भित श्रपनी सुन्दर पूर्ति सिंहनाद स्त्रर में कह सुनायी। गुरुजी ने सूरिजी से कहा कि यह प्रज्ञाचतुजा कालान्तर में बड़े अपूर्व विद्वान् होंगे। यह दिव्य दृश्य देखकर उस समय बा॰ देवकुमारजी के रोम-रोम माना हर्ष-गद्गद, भक्तिविह्नल एवं तन्मय से हो रहे थे। ज्ञात हाता था कि श्रापकी धर्मप्रवण्ता तथा विद्यारसिकता रूपी उत्ताल तरंगमय ताटेनी-पति अपनी मर्यादा का अब उल्लंघन करना ही चाहता है। अन्त में आपने प्रचुर मात्रा में बहुत मूल्यवान् द्रव्यादि से सभी छ।त्रों ख्रीर ख्रध्यापक महोदय को पुरस्कृत कर अपनी अनुत्तर उदारता एवं पुनीत-आतिथेयता का परिचय दिया। अन्ततागत्वा श्रापके भक्तिभरित तथा सारिवक श्रातिथ्य सत्कार श्रीर नौष्ठिकता से परम प्रसन्न एवं प्रभावित होकर सूरिजो ने कहा ही कि बाबू देव कुमारजा बड़े ही निश्छल एवं दूरदर्शी जैन धर्मात्मा हैं। यदि अन्यान्य धनी-माना जैनी भी आप ही के समान धर्म और बिद्या के प्रचार से समाजोत्थान की चेष्टा करें ता जैनधम का महत्व व्यापकता को धारण कर ले और "जैन" शब्द के पाछे जो खेताम्बर आर दिगम्बर ये मतभेद सूचक शब्द जुड़े हुए हैं - कालान्तर में निरथक से जान पड़ने लगें।

वृत्तिण प्रान्त हिन्दू श्रोर जैन धर्म का एक दुर्लब्ह्य दुर्ग-सा है। श्रथवा सनातन भारतीय संस्कृति का एक जीता-जागत। मूत्ते प्रताक बसं कहा जाये तो कोई श्रत्युक्ति नहीं होगा। मेरे संस्मरणीय बाबू साहब श्रपने प्रभावेष्णु श्राता के निधनजन्य श्रादासीन्य से उद्श्रान्त से हो द्विणताथे यात्रा का धुन में लग गये श्रार श्रविलम्ब स्वजन परिजन दल-बल के साथ सपरिवार यात्रा का निकल ही ता पड़े। साथ ही बहाँ स्वामी नेमिसागरजी वर्णी का सम्मिलन साने में सुगन्ध का काम कर गया। वहाँ श्रापका दशनीय वस्तुश्रा में प्राथमिकता था शास्त्र-भाण्डार को हो। धम की ज्ञानगरिमा का श्रनन्य साधन शास्त्रों को दोमक, कोड़ों-मकोड़ों का खाद्य बनते देखकर श्रापके रोंगटे खड़े हो गये। दिल्ला के शास्त्र-भाण्डार के श्रधिपति शास्त्रों का दर्शन कराना शास्त्रापमान सममते थे। किन्तु बहुत श्रनुनय-बिनय करने तथा वर्णीजी के सहयोग से शास्त्रों के दशन करने में श्रापका श्रधिक श्रइनन नहीं पड़ी।

जिस जैनवर्म का "देव, शास्त्र, गुरु" इत त्रिदेवों के अतिरिक्त दूसरा कोई आधार है ही नहीं, उसके एक महत्वपूर्ण सर्वोत्तम आंग (शास्त्र) की ध्वंसोन्मुखता देखकर भला किस धर्मात्मा का हृदय नहीं दहल उठेगा ? अस्तु, भाण्डारों में अरिक्त शास्त्रों की अपनी ओर से अलमारियों तथा वेष्टन के कपड़े का पर्याप्त प्रवन्ध कर वहाँ तात्कालिक रचा की ज्यवस्था अपनी ओर से आपने कर दी। दिच्या प्रान्तस्थ सभी शास्त्रागारों को आपने छान डाला। जहाँ जैसी आवश्यकता थी उसकी पूर्ति कर शास्त्ररचा करना ही एकमात्र ध्येय अपना बनाते हुए तीर्थप्रवास से आप लौटे। किन्तु स्वास्थ्य आपका साथ देने से विरत हो चला। अतः मृत्युमहोत्सव का दिवस निकटस्थ देखकर शास्त्ररचा-विषयक अपना अन्तिम उद्गार निम्नांकित रूप में प्रकट किया, जो भवन में संरचित आपके चित्र के नीचे श्रंकित है—

"आप सब भाइयों से श्रीर विशेषतया जैन समाज के नेताश्रों से मेरी श्रन्तिम प्रार्थना यही है कि प्राचीन शास्त्रों श्रीर मिन्दरों श्रीर शिलालेखों की शीव्रतर रहा। होनी चाहिये, क्योंकि इन्हीं से संसार में जैनधर्म के महत्व का श्रस्तित्व रहेगा। मैं तो इसी चिन्ता में था, किन्तु श्रचानक काल श्राकर मुक्ते लिये जा रहा है। मैंने यह प्रतिज्ञा की थी कि जबतक इस कार्य को पूरा न कर देता तबतक ब्रह्मचर्य का पालन करूँ गा। बड़े शोक की बात है कि श्रपने श्रभाग्योद्य से मुक्ते इस परम पिवत्र कार्य के करने का पुष्य प्राप्त नहीं हुआ, श्रव श्राप ही लोग इस पिवत्र कार्य के स्तम्भ स्वरूप हैं, इसिलए इस परम श्रावश्यक कार्य का संपादन करना श्राप सबका परम कर्तव्य है।"

यह भीष्मप्रतिक्का श्रापने तीस वर्ष की श्रवस्था में की थी। जैन समाज के प्रति
श्रापका यह कारुणिक श्रतएव मार्मिक निवेदन पढ़कर मुभे राम-बनवास की बात
याद श्रा जाती है। श्रवध-नरेश राजा दशरथ की श्राक्ता से राम, सीता श्रोर लहमण्
को सुमन्त ने रथ में बैठाकर वनमें पहुचा दिया है। वटयृत्त के नीचे राजवेश-भूषाका
परित्याग कर वटत्तीर से रामचन्द्रजी श्रपनी तथा लहमण्जी की जटा की रचना कर
तपस्व-वेष की सज्जा से सज्जित होने लगे। उस समय वृद्ध सचिव सुमन्तजी ने
यह दुर्दश्य देलकर कहा है कि हा ! हन्त !! दुर्देव !!! जिन रघुवंशी राजाश्रों ने
चीथेपन में राज्य का शासनभार श्रपने समर्थ पुत्रों को सौंपकर संन्यास निमित्त वनका
आश्रय लिया था, उसी रघुकुल के ये नवांकुर दुधमुंहे बच्चे बन में तपस्वियों-जैसा बाना
बनाकर रह रहे हैं। मैं जैन-सिद्धान्त-भवन में वर्षों लगातार लायशेरियन के पहुपर
रह चुका है। तीर्थयात्रियों में बहुसंख्यक सहृदय जैन यात्री भवन में आपके चित्र के

नीचे समुद्धत आपका हृदयहावक मार्मिक निवेदन पढ़कर रो पहते थे। और विवश हो मेरी भी आँखें भर आती थीं।

बाबू साहब बड़ी अबोधावस्था में अपने दोनों बच्चों को छोड़ गये थे।' किन्तु बाघ के बच्चों को सिखावे कीन ? यह जनश्रुति चरितार्थ हो रही है। आपके बिक्, पुत्र और पोते आपकी लक्ष्यसिद्धि के लिए अथक परिश्रम कर रहे हैं। इसके निदर्शन रूप आपके नामका देवाश्रम नामका सुविशाल शाजाद तथा जैन-सिद्धान्त-भवन का भव्य भवन ही पर्याप्त है। आपकी अनुजबधू ब्रह्मचारिणी परिडता चन्दाबाई जी ने तो जैन-बाला-विश्राम द्वारा आपकी कीतिं में चार चाँद लगा दिये हैं। सच पूछिये तो बाबू देवकुमारजी की बैद्युतरूप चेष्टा से सबके सब अनुप्राणित हो रहे हैं।



## कुमार का सफल स्वप्न

#### [ रचिवता-श्री पं० कमलाकान्त ज्याकरण-साहित्य-वेदान्ताचार्य, श्रारा ]

8

श्रव्यं-सामग्री लिए अद्वालुश्रों का वर्गे श्राता— राज पथ पर श्रर्वना हित वासुपूज्य-महान की, था नगर शोभावान, थी श्रनन्त चतुर्देशी की यामिनी श्रम्लान ।

?

श्वाल-विनता-वृद्ध-नर—
नारी, सभी होकर समुत्सुक
देखते पूजन-महोत्सव,
भव्य आरों नगर में था स्वर्ग ही साकार,
सम्मिलित थे ऋर्चना में मान्य देवकुमार।

ş

हैं अनेक विभिन्न छ्विमय हैम-शिखर विशाल देवालय — नगर में सोमते, हैं — पूर्ण अद्धायुक्त जनता, पर न प्रशाशप सोच, देवकुमारजी को हुआ अतिक्लेश ।

ሄ

हो गया अवसान पावन—
अर्चना का, ले इंदय में—
भक्ति नव, सानन्द जनता—
आरती-अभिषेक करके गयी निज निज धाम,
इसर मानस में जगी कुछ भावना अभिराम ।

¥

हुए शय्यागत हमारे— चरित नायक, भावना में— न्यस्त उनका द्वदय मानों ध्यान में मझ, प्रायः गयी रजनी बीत, अद्यानेका में हुन्ना तब एक स्वप्न पुनीत ।

Ę

"एक था प्रासाद श्रविशय— उश्च, उसमें ये बने नव— नव प्रकोष्ठ सुभव्य एवं बित्तयों से जगमगाये, किन्तु थे वे रिक्त, धर्म-मानव था पड़ा, थे नयन जल से सिक्त।

૭

रो उठा वह देख इनको,
कहा — दो श्रवलम्ब मुक्तको,
बाह्य मेरा रूप सुन्दर,
किन्तु श्रन्तर्श्न्य होता जा रहा हूँ हाय !
श्रान-शास्त्रों के बिना हूँ हो रहा निक्पाय ।

\_

हो रहे थे कगठ-गत कुछु— शब्द उनके सान्त्वनामय, खुल गयी तब नींद, इससे— जागने पर की प्रतिज्ञा-'धर्म हे साकार! ज्ञान के हित मैं कहाँगा सतत शास्त्रोद्धार।

8

जागते ही चिकित होकर—

एक नृतन योजना-निर्माया—

करके झापने निज—

मन्त्रिवर के सामने तब रख दिया सानन्द,

था हृदय साङ्काद एवं हुआ परमानन्द।

20

योजना वह बन गयी— झंकुरित एवं पक्कवित— होकर हमारे देश का---सुमहान् शास्त्रागार श्रतिशय भव्य नव्य तुरस्त, शास्त्र मंग्रह में लगे अम श्रीर द्रव्य श्रतस्त ।

2 }

क्यान डाला देश, भारत—

वर्ष का कोई न कोना—

रह गया श्रवशेष, जिसमें—

पड़ा दुर्लभ प्रनथ को, जिसकी न पायी थाह,

क्यापने सर्वस्व की भी की न कुछ परवाह।

१२

श्चन नताना था न— निद्धानों तथा जिज्ञासुश्चों को, वे सभी श्चाने लगे— सर्वत्र से स्वाध्याय करने, नढ़ी कीर्ति श्चपार, श्चापका वह स्वप्न सुन्दर हो गया साकार।

43

'बस' न इतने से हुन्ना, मन—

रम गया इस कार्यं में तब—

तो नगर में 'नागरी' के
भी प्रचारों में लगे, बन गया एक समाज,

नगर के पश्चिम नड़ी है वह सभा ही ब्राज ।

**?** ¥

एक त्रिशत् वर्ष की लघुग्रायु में इस दिव्य मानव नेकिये शुभ कार्य जितने,
है गिनाने की न कविता-शक्ति मुक्तको मास,
यही भद्धाञ्जलि सुमन है भेंट,

गीत समाप्त ।

<del>>>> (<</del>

## युगावतारी श्री बाबू देवकुमार

[ ले॰--श्रीयुत बा॰ ऋजित प्रसाद एम॰ ए॰, एल-एल॰ वी॰, लखनऊ ]

परम पूज्य श्रद्धेय बाबू देवकुमारजी युगावतारी पुरुष थे, वह दिव्य रूप थे; कुमार बल्कि राजकुमार तो थे ही।

प्रचुर सम्पत्ति के स्वामी होते हुए भी धन से श्रनासक्त थे। वह श्रपनी पैतृक धम्पत्ति को धर्मार्थ धरोहर, श्रमानत सममते थे श्रीर श्रपने को उस सम्पत्ति का श्रमानतदार, मुनीम, खजानची खयाल करते थे।

उनका रहन-सहन सादगी का था. पर शारीर की कान्ति दिव्य थी। ऊँचा ललाट, चौड़ा बच्चस्थल, लम्बी भुजाएँ प्रत्येक व्यक्ति का ध्यान अपनी ओर आकृष्ट कर लेती थीं। शारीर उनका दास था, उसे धर्मसाधन का निमित्त मानते थे। यह इन्द्रिय संयम का पालन करते थे। अपने ऊपर पूरा नियन्त्रण करना और वासनाओं से विरक्त रहना कुमार का नैसर्गिक स्वभाव था। मैंने कुमार का साहचर्य बहुत दिनों तक किया है। उनके गुण और स्वभाव की अमिट खाप आज भी मेरे हृद्य पटल पर अंकित है। इनकी कार्य प्रणाली विचित्र थी। कठिन से कठिन कार्यों को भी बड़ी आसानो से कर डालते थे। इनकी वाणी में जादू था, श्रोता मन्त्रमुख होकर इनका भाषण सुनते रहते थे। जिस बात को यह कहते थे, उसे कर दिखाना तथा उसकी पूर्ति के लिये प्राणपण से लग जाना इनका स्वभाव था। कहना कम और कर दिखाना ज्यादा, सिद्धान्त का अच्चरशः पालन करते थे।

समाज की हितचिन्ता ऋहिनेश किया करते थे। तन, मन, धन तीनों द्वारा जैन समाज में शिचा-प्रचार करने, कुरीतियों का निवारण करने तथा समाज को उन्नित के शिखर पर पहुंचाने में कुमार साहब ने ऋटूट श्रम किया है।

श्रापने भारतवर्ष के समस्त जैन-तीथों की यात्रा की; प्रत्येक स्थान की त्रुटियों का अवलोकन किया श्रीर शक्ति के श्रनुसार प्रचुर दान देकर सुज्यवस्था भी की। श्राप उन दानियों में नहीं थे, जो केवल श्रपने दान का ढ़िढोरा पीटते हैं श्रीर दान के बदले में ख्याति प्राप्त करते हैं। श्राप काम करना जानते थे, नाम से सदा दूर रहे। जीवन के श्रान्तिम ज्ञुण तक परोपकार करने में लगे रहे।

लक्सीपुत्र होने के साथ कुमार साहब पर सरस्वती की खसीम कुपा थी। जितना खन्छा खाप भाषण देते थे, उतना ही खन्छा खाप लिखते भी थे। खापके इन गुणों से मुख्य होकर ही खापको महासभा के मुख्यत्र जैन गजट का सम्पादक निर्वाचित

किया गया था। आपने उस पत्र का सम्पादन जिस योग्यता स्रोर समता के साथ किया वह पत्रकार जगत् में सर्वदा स्मरखीय रहेगा।

१२ जून १८०५ के दिन स्याद्वाद विद्यालय काशी की स्थापना के अवसर पर आपने अपने पितामह पं॰ प्रभुदास जी द्वारा निर्मित भदैनी घाट की विशाल धर्मशाला विद्यालय के पठन-पाठन, छात्रावास के वास्ते प्रदान कर दी, मासिक सहायता भी देते रहे, ध्रौट्य कोष में भी प्रचुर भेंट की तथा यावण्जीवन विद्यालय के मन्त्रित्व की जिम्मेदारी का भार सहते रहे।

जीवन के अन्तिम समय में कई महीने श्वास रोग से पीड़ित रहे। रोगावस्था
में वर्णी नेमिसागरजी को धर्म साधन के सहायतार्थ सदा अपने पास रखते थे,
बेहोशी की दवा सुंघाये जाने पर शास्त्रोपचार के अवसर पर सल्लेखना व्रत प्रहण कर
लिया; होश में आते ही अर्हत शब्द उच्चारण किया। भू शच्या प्रहण की सर्व प्रकार
का खाद्य, स्वाद्य, पेय, लेह्य आहार का त्याग कर दिया। ब्रह्मचर्य व्रत तो मुद्दत पहले से
ही ले चुके थे। आपने अन्तिम श्वास तक स्तोत्रादि ध्यान से सुनते सुनते
चेतनापूर्वक, धर्म ध्यान निमम्म ५ अगस्त १६०० की रात्रि को ३२ वर्ष की युवावस्था
में देवगित प्राप्त की। अल्प जीवन काल में इतना जैनधर्म का प्रचार कर किया,
जितना अन्य व्यक्ति ८० वर्ष में भी न कर सके।

सिकन्दर महान्, श्री शङ्कराचार्य, स्वामी रामतीर्थ, कुमार देवेन्द्र प्रसाद सब ३२ वर्ष की श्रवस्था में स्वर्गवासी हुए। श्री मद्रायचन्द्र, जीसज क्राइस्ट, विख्यात किव (Shelley) ३३ वर्ष में संसार से विदा हुए। श्री माश्रिकचन्द्र बकील खण्डवा ३६ वर्ष में देह छोड़ गये। स्वामी विवेकानन्द ने ३९ वर्ष में शरीर त्यागा।

जैन सिद्धान्त-भवन श्रारा, श्रनुपम, श्रद्धितीय श्रस्तित भारतीय संस्था है। वहाँ एक सुन्दर विशाल सदन में शीशे की शोभनीय श्रतमारियों में ताइपत पर खुदे हुए प्राचीन जैनागम, तथा श्रवीचीन जैन तथा श्रजैन साहित्य, सुसिजितरूप से स्थापित है। Central Jaina Oriental Library Arrah की ज्यवस्था प्रशंसनीय है।

बाबू देवकुमारजी ने, और उनके पुत्र निर्मलकुमार, चक्रेश्वर कुमारजी ने कई गाँव की आमदनी आरा में श्री शान्तिनाथ जिनालय तथा अन्य धार्मिक संस्थाओं को समर्पित कर दी है। और उन संस्थाओं के सुप्रवन्ध की देखरेख रखते हैं। आरा जैनधर्म का पुण्य चेत्र है।

श्री बाबू देवकुमारजी के शुभ नामपर क्षेत्रक नत मस्तक होकर शत शत प्रणाम करता है। बाबू देवकुमार सदा जयबन्त प्रवर्ते जैन शासन की जय।





श्रीमती झ**े अनूपमाला देवी,** धर्मपत्री स्वरुशी बाबु देवकुमार जी

श्रीमती झ० पंठ चन्दाबाई अनुजयभुस्य श्री बाक् देवकुमार जी

# कतिपय मधुर संस्मरगा

[ ले०-श्रीमती म० पं० चन्दाबाई श्रिधिकात्री, जैन-बाला-विश्राम श्रारा ]

किसी भी पुर्य व्यक्ति के संस्मरण जीवन की स्ती, नीरस घड़ियों में मधु घोलकर उन्हें सरस बना देने में सच्च हैं। मानव-दृदय, जो सतत वीणा के समान मधुर भावनाओं की भंकार से भंकृत रहता है, पुर्य चित्रों के स्मरण से पूत हो रसानुभूति में निर्माजत होने लगता है। मानव की अपर्यादित अभिलाषाएँ नियन्त्रित होकर जीवन को तीव्रता के साथ आगे बढ़ाती हैं। फलतः पुर्य पुरुषों के संस्मरण जीवन की धारा को गम्नीर गर्जन करते हुए सागर में विलीन नहीं कराते, बल्कि हरे-भरे कगारों की शोभा का आननद लेते हुए उसे मधुमती भूमिका का स्पर्श कराते हैं; जहाँ कोई भी व्यक्ति वितर्क हुद्धि का परित्याग कर रसमझ हो जाता है और पर-प्रत्यन्त्र का अल्पकालिक अनुभव करने लगता है।

स्वनाम धन्य स्व॰ श्री बाबू देवकुमारजी का पुराय चरित्र ऐसा ही महान् है। आपका एक-एक संस्मरण अपने दिव्य आलोक से जीवन तिमिर को विच्छिन करने में सन्नम है। श्चापका जैसा सरल, शुद्ध, पवित्र श्चौर उदार हृदय कम ही व्यक्तियों का होता है। श्चाप सादगी, सरलता, सहृद्यता, मिलनधारता, पर दुःख कातरता एवं विद्वत्ता की मूर्ति थे। आपका व्यक्तित्व जैन जगत् की ही विभूति नहीं है, किन्तु समस्त हिन्दी जगत् श्रीर श्रार्य-जगत के लिये गौरव की वस्तु है। बाबूजी के महान् व्यक्तित्व के इतने मधुर स्मरण स्नाज भी धूमिल स्मृति कोष में संचित हैं, जिनका यथार्थ चित्रण करना संभव नहीं। उनका प्रत्येक कार्य, चाहे वह छोटा था या वड़ा प्रेरणा और स्फूर्ति देने के लिये महत्वपूर्ण स्थान रखता है। उनके कार्यों की सफलता का प्रधान कारण था, जीवन में धर्म को उतारना । उनका बहिरंग ख्रौर अन्तरंग जीवन धार्मिक संस्कारों से स्रोत-प्रोत था। एक शब्द में उनके व्यक्तित्व का विश्लेषण किया जाय तो यों कहा जा सकता है कि बाबूजी अन्तरंग में सदा बालक आरीर विहरंग में युवक थे। उनका हृदय **चतत बालक के समान निर्विकारी रहा था। अपनी स्टेट का शासन कार्य करते हुए** भी वे आवेश न्नीर मावेग से रहित थे। सांसारिक प्रलोभनों से वह कभी अभिभूत नहीं हुए। समाज को अपना परिवार समझना; समाज का उतना ही ध्यान रखना, जितना श्रपने परिवार के प्रत्येक सदस्य की सुल सुविधा का ध्यान रखा जाता है, बाबूजा की विशेषता थी। बाबूजी बराबर कहा करते थे कि अपने लिये कीड-पतंग भी जीवित हैं; अतः यदि हमारा जीवन भी अपने ही उदर-पोषण में समाम हो जाय तो हमारी मानवता क्या रही ? मानव का ऋर्थ ही है कि जो विचारशील हो ऋौर परस्थर में सहयोग रखता हो, जिसका प्रत्येक किया व्यापार श्रपने समुदाय के हित के लिये हो।

इमें स्मरण है कि एकबार कोई जैनी भाई श्री सम्मेद शिखर के यात्रार्थ आरा आये हुए थे।

यह श्रागन्तुक सज्जन जब कोठी में आये तो बाबूजी ने इनका स्वागत-सत्कार किया, दूसरे दिन जैन-तीथों की श्रव्यवस्था श्रीर कुप्रवन्ध को लेकर घरटों चर्चा हुई। बाबूजी ने उन्हें श्राश्वासन दिया कि इम श्रपनी इस पर्याय में शास्त्र-संरच्या श्रीर तीर्थ-संरच्या श्रवश्य करेंगे। जैसे परिवार के व्यक्ति यों का मेरी सम्पत्ति में श्रिषकार है, उसी प्रकार समाज का भी। समाज श्रीर परिवार को में भिन्न नहीं मानता हूँ। यदि इमारे श्रात्मोत्थान के प्रतीकों का श्रभाव हो जाय तो फिर हमारा जीवित रहना किस काम का है? श्री सम्मेद शिखर, राजगृह श्रीर पावापुर तीथों की व्यवस्था श्रीर संरच्या का भार तत्काल श्रपने ऊपर ले लिया श्रीर उसी समय से जैन संस्कृति की रच्या में संलग्न हो गये।

वाब् नी समाज का परिष्कार करना चाहते थे, उनका श्रमशील कलेवर समाज में क्रान्ति श्रीर सुधार करने के लिये श्रातुर था। लच्मी के कुरापात्र होकर भी सरस्वती के भक्त थे तथा परिश्रम के ऊपर उनका श्राटल विश्वास था। उन्होंने समाज सुधार के लिये महासभा के मुखपत्र जैन गजट द्वारा श्रान्दोलन किया तथा बाल-विवाह, वृद्ध-विवाह को समाज से दूर भगाने में सफलता भी प्राप्त की। वैयक्तिक चरित्र को उज्वज्ञ बनाने के लिये वाब्जी ने बहुत जोर दिया। वह सर्वदा कहा करते थे कि श्रादर्श व्यक्ति ही श्रादर्श समाज का निर्माण कर सकते हैं। उनके हृदय में समाज की वेदना का निर्मल स्रोता प्रवाहित होता था। इसी कारण समाज सुधार के लिये इतने श्रधिक व्यप्त थे कि उन्हें श्रहनिंश जैन समाज की किमियाँ दिखलायी पढ़ती थीं।

बाबूजी का सम्पर्क मेरे जीवन के उत्थान में बड़ा भारी सहकारी है। उनकी साधुता की छाप मेरे जपर श्रमिट है। उनके अलांकिक श्रांर पावन जीवन का दिव्य प्रकाश श्राज भी मेरी श्रनेक समस्याश्रों का समाधान कर पथ प्रदर्शन कर रहा है। बाबूजी अपने कर्त्तव्य में कितने सजग थे तथा जीवन की यथायता का अनुभव किस प्रकार करते थे, यह निम्न संस्मरण से स्पष्ट हो जायगा।

सन् १६०५ के चैत्रमास में, जिस समय वसन्त त्रपनी प्रोढ़ श्रवस्था पर था। श्राम्न मंजिरियाँ श्रपनी सुर्शम द्वारा दिग्दिगन्त को सुरिभत कर रही थीं। रंगीन भींरे गन्ध-विभोर हो मधुपान का पुनीत पर्व मना रहें थे। वन वृद्ध पूरी तरह नवीन तक्या किलयों से लदे थे। मानव हृदय विश्वमाधुरी का पान कर श्रपनी सुष-बुध खो रहा था। जइ-चेतन सभी वासन्ती समीर से उद्बुद्ध हो अलसाई श्राँखें खोलमें में संलग्न थे। पुष्प किलकाएँ श्रवसित श्राँखें खोल बीठधं कुल्जों को श्रपना सुरिभत दान दे रही थीं। ऐसे सुन्दर सुहावने समय में वाबूजी श्रात्मिक्तन के लिये श्रपने वगीचे के बँगले में गये। परिवार के श्रन्य सदस्य भी साथ में थे, किन्तु बाबूजी सर्वदा प्रकृति से श्रात्मीत्थान की भेरणा ही प्राप्त करते थे, उन्हें इसी कारण पित्र श्रीर सुन्दर

एकान्त से ऋषिक प्रेम था। एक दिन प्रातः काल सूर्योदय होने के कुछ समय बाद तक ऋषिका शयन गृह बन्द रहा। घरवालों को इससे चिन्ता हो गयी श्रोर कारण ज्ञात करने के लिये चेष्टा करने लगे। दम्मे की बीमारी के कारण यदा कदा श्राप का स्वास्थ्य खराब हो जाता था; श्रातः स्वास्थ्य खराबी की श्राशंका से सभी लोग चिन्तित हो गये श्रौर किवाड़ के भरोखे से भाँककर देखने लगे।

लोगों ने देखा कि श्रध्यातम प्रेमी बाबूजी समस्त वस्त्रों का त्याग कर दिगम्बर मुद्रा में खड़े होकर सामायिक कर रहे हैं। बाबूजी के इस कृत्य से सभी लोग श्राश्चर्य में डूब गये श्रीर बड़े-बूढ़ों को श्रात्मग्लानि भी हुई। सोचने लगे कि एक युवक इस प्रकार तरश्वरण करे श्रीर सब लोग इन श्रवस्था में भी श्रात्मशोधन से विमुख रहें, यह कितने परितार का विषय है।

सामायिक समाप्त कर बाबूजी कमरे से वाहर त्राये त्रीर नित्यकर्म से निवृत्त हो पूजन-पाठ में लग गये। जब जलपान करने के उपरान्त लोगों ने उनसे पूझा कि त्राप श्रमी से इस प्रकार सामायिक क्यों करते हैं? श्री बाबू यच्चू गजजी ने हँसकर दो-चार कड़ु गे-मीठी वार्ते भी सुनायी। इस पर बाबूजी ने कहा कि इस नश्वर संसार में श्रानी पर्याय का क्या विश्वास ? यह-कार्यों को श्रनासक्त भाव से करते हुए श्रात्मशोधन के लिये सर्वदा तत्पर रहना चाहिये। उन्होंने श्रात्म-विश्वास पूर्वक कहा कि प्रत्येक व्यक्ति की होश संभालने के ख्या से लेकर मृत्यु के खाया पर्यन्त सर्वदा सावधान रहना चाहिये। श्रान्तकाल तभी सुवर सकता है, जब प.ले से श्रम्यास रहे। मेरी श्रान्तिक प्रेरणा सदैव श्रात्मशोधन के निये प्रेरित करती रहती है। मेरा हृदय सतत कहता रहता है कि पौराणिक कथाश्रों में प्रतिपादित पात्र जिस प्रकार मेनाच्छुन्न श्राकाश, प्रकाशहीन सायंकाल, चंचल पवन श्रादि के चांचलप से विरक्ति की प्रेरणा प्राप्त करते रहते थे, उसी प्रकार इस मनीरम प्रकृति से श्रपने कल्याण की प्रेरणा क्यों नहीं प्राप्त करते रहते थे, उसी प्रकार हम मनीरम प्रकृति से श्रपने कल्याण की प्रेरणा क्यों नहीं प्राप्त करते रहते थे, उसी प्रकार हम मनीरम प्रकृति से श्रपने कल्याण की प्रेरणा क्यों नहीं प्राप्त करते रहते थे, उसी श्रानन्द श्रा रहा है, उसका मैं शिवेवन करने में श्रम्मधं हूँ।

इस त्रोत्रन सदृश बाटिका में तीनों काल म्रात्म शोधन श्रोर इन्द्रिय नियन्त्रण के लिये मैं सामायिक करता हूँ। में इसमें श्राप्तने जीवन का प्रत्याव जीकन करता हूँ, श्रातित जीवन को दुहराता रहता हूँ। जीवन-यात्रा के ग्रान्तिम पिराम-स्थल—रहाव पर पहुंचने के पूर्व में पीछे देखता हूँ कि कहाँ से चलकर किवर-किवर मूल-मटक कर श्रापा हूँ। कहीं मेरी यह यात्रा, जीवन पंथ के पहाड़, तराइयाँ, नदी-नाले, भाड़-भंजाड़ श्रीर श्रांधी-पानी के कारण श्रिषक लग्धी न हो जाय; श्रीर गम्तक्य स्थान को में विलम्ब से पान्त कर सकूँ श्रथवा मार्ग मूलकर इधर-उधर मारा-मारा घूमता कि हाँ। श्रात्एव में सर्वदा जीवन-यात्रा के पाथेय—सामायिक की प्रहण्य कर निराकुल हव से इस दुर्गम पथ को तय करना चाहता हूँ।

श्री बा॰ बच्चूलालजी जो साथ ही रहते थे, तथा श्रवस्था श्रीर रिश्ते में भी बाबूजी से कुछ बड़े थे, कहने लगे—लड़के होकर ये सब बुड्ढों की बातें छोड़ दो। तुम्हें मुनि नहीं बनना है, जिससे दिगम्बर होकर सामायिक करते हो। तुम एक जमीन्दार श्रीर रईस व्यक्ति हो, पूर्वजों की मान-मर्यादा की तुम्हें रखा करनी है; श्रातः मन लगाकर कामकाज करो। श्राज सन्ध्या को सभी लोग कोठी वापस चलेंगे; यहाँ श्राव रहने की श्रावश्यकता नहीं है। जब से तुम बगीचे में श्राय हो एक न एक ऊट-पटांग काम करते रहते हो, न मालूम तुम्हें क्या हो गया है? श्राव यहाँ से जलद घर-कोठी वापस चलना होगा, यह मेरी श्राजा है।

बाबूजी श्री वच्चूलाल जी का बहुत सम्मान करते थे, बड़े होने के कारण उनकी आजा पालन भी धर्म समभते थे। अतः सहमते हुए दबी जवान से इतना ही कहा—मामाजी मैं कोई बुरा काम नहीं कर रहा हूँ; मुनि होना सहज नहीं, बड़े सीभाग्य से इस पद की प्राप्ति होती है। यदाँ उन्मुक्त वातावरण आरेर कोलाहल से दूर रहने के कारण मेरा मन सामायिक और आत्म-शोधन में ज्यादा लगता है औ। अब मेरी इच्छा आत्मकल्याण करने के लिये उत्कट हो रही है। हाँ, आप आजा दे रहे हैं, तो मैं सभी लोगों के साथ आज ही कोठी चला चलूँगा।

वास्तिविक बात यह थी कि इधर छः सात दिनों से दोपहर को बाबूजी किसी पेड़ के नीचे बैठकर एक घंटे तक सामायिक करते थे; कभी-कभी छाया के हट जाने से धूप भी उनके ऊपर चली ग्राती थी। श्री बच्चूलालजी, जो कि उनसे श्रात्यधिक स्नेह करते थे, उन्हें धूप में बैठा देखकर रुष्ट हो जाते थे। स्वारथ्य खराब रहने के कारण बाबूजी का धूप में बैठना श्री बच्चूलालजी को बहुत खटकता था। इसी कारण उन्होंने कोधित होकर कोठी चलने की श्राज्ञी दी थी।

#### $\times$ $\times$ $\times$ $\times$

तिथि स्मरण नहीं है, पर एक दिन बाबूजी के स्नेह और सेवा का एक दृश्य मैंने विचित्र देखा। बाबूजी का हृदय बहुत ही मृदुल था, दूसरे की तिनक भी पीड़ा उनसे देखी नहीं जाती थी। एक दिन एक गरीब यात्री कोठी में आया और मार्ग व्यय की याचना करने लगा। बाबूजी ऊपर थे, अतः वह श्री बच्चूबाबू के पास गया। श्री बच्चूबालजी भी बाबूजी की अनुपत्थिति में कुछ, काम कर दिया करते थे। धात्री ने रोते-गिड़गिड़ाते अपनी स्थिति उनके समस्त प्रकट की और मार्ग व्यय के लिये १०) दस राये मार्ग। श्री बच्चूबालजी ने सर्वदा के आनुसार ५) रुपये का बिल पास किया। यात्री अंग्रेजी नहीं गढ़ा था, अतः वह बिल लेकर शी सम्दी बाबू के पास आया और विल देकर रुपये माँगने लगा। श्री चन्दीबाबू ने बिल लेकर शी सम्दी बाबू के पास आया और विल देकर रुपये माँगने लगा। श्री चन्दीबाबू ने बिल लेकर भी सम्दी बाबू के पास आया और विल देकर रुपये माँगने लगा। श्री चन्दीबाबू ने बिल लेकर भी सम्दी बाबू के पास आया और विल देकर रुपये माँगने लगा। श्री चन्दीबाबू ने बिल लेकर

याशी ने प्रार्थना की कि १०) रुपये से कम में मेरा काम नहीं चल सकता है अप्रतः मैं ५) रुपये नहीं लूँगा। पहले तो उन्होंने उस यात्री को समभाया और कहा कि बिल जितने रुपये का पास किया गया है, उससे अधिक नहीं मिल सकते हैं। तुम एक बार इसे मालिक के पास फिर ले जाओ, यदि वह बढ़ा देंगे तो १०) रुपये दे दिये जः यँगे। बेचारे भोले भाले यात्री को बिश्वास नहीं हुआ और वहीं १०) रुपये पाने के लिये गिइगिइगने लगा। वह जितना रोतागिइगिइगता था, खजांची महोदय उसे उतना ही डाँटते थे। इससे कुछ हल्ला भी नीचे से सुनाई दिया। हल्ला सुनकर बाबूजी नीचे भाये और यात्री की करुण कथा स्वयं बुलाकर सुनी।

उनका कोमल हृदय पिनल गया श्रीर यात्री से च्ना माँगते हुए कहने लगे—भाई, श्रापको बड़ा कच्ट हुआ। मेरे कारण श्रापको कच्ट उठा पड़ा, इसके लिये मुक्ते दुःख है। श्राप जितनी दूर जाना चाहते हैं, १०) रुपये में श्रापका काम नहीं चल सकेगा। इतने रुपये तो केवल टिकट खरीदने में लग जायँगे। खाने-पीने तथा श्रान्य खर्च के लिये १०) रुपये श्रीर चाहिये; तभी श्राप पहुँच सकेंगे। श्राप जैनी हैं, तीर्थयात्रा के लिये श्राये हैं श्रतः श्राप हमारे लिये पूच्य हैं। श्री सम्मेदशिखर की यात्रा करने से श्रात्मा पिवत्र हो जाती है, पाप वासनाएँ दूर भाग जाती हैं। श्रतः श्रापका सम्मान करना हमारा परम कर्जव्य है। पहले श्राप भोजन की जिये, रसोई तैयार है; इसके पश्चात् श्रापका सारा प्रवन्ध हो जायगा। हमारा यह श्रहोभाग्य है कि श्रापने सेवा के लिये श्रवसर दिया। धर्मात्मा व्यक्तियों के दर्शन पुरुषोदय से ही होते हैं।

बेचारा यात्री वाक्ती की वातों को सुनकर रोने लगा श्रौर उनके पैर पकड़ लिये तथा कहने लगा कि श्राप वस्तुतः देव कुमार हैं। बाबूजी ने यात्री को दो दिन तक श्रपनी कोठी में रखा, पीक्के मार्ग व्यय देकर उसे रवाना किया।

बाबूजी ने श्रपने समय में किसी भी ब्यक्ति की श्रपने यहाँ से निराश नहीं जाने दिया। जो भी उनके पास श्राता था, वह उसके साथ सौजन्यता का व्यवहार करते थे। दानी होने की श्राहंमन्यता उनमें नहीं थी। व्यवहार उनका इतना मधुर था, कि सम्पर्क में श्रानेवाले व्यक्ति उनसे सर्वेदा प्रसन्न रहे। उनके देव तुल्य व्यवहार ने उन्हें लोकप्रिय बनाया था।

× × × ×

सन् १६०७ में इम लोग सपरिवार दिख्या के तीयों की यात्रा के लिये रवाना हुए। रास्ते में बाबूजी के स्वभाव ध्यौर गुयों का प्रकाश मुक्ते अत्यधिक मिला। इतने वर्षों के बाद भी आज उस समय की स्मृतियाँ दृदय-कपाटों को खोलने में सज्जम हैं। बम्बई से रवाना होकर जब इमलोग कुछ आगे चले तो एक तेरह-चौदह वर्ष का बालक भिज्ञा मांगने के लिये इमारे डिब्बे में आया बाबूजी ने बड़ी आत्मीयता के साथ उससे बातें की और उसका कुल पता ठिकाना पूछा। बालक कहने लगा— कि मैं बम्बई प्रान्त के एक छोटे कस्बे का रहनेवाला हूँ। मेरे माता-

पिता का बचपन में देहावसान हो गया । मेरी देख-रेख मेरे एक चाचा करते थे । मैने केवल चौथी कछा तक पढ़ा है, प्रधिक पढ़ने की मेरी तीव श्रिमिलाणा है; किन्तु साधनों के बिना में नहीं पढ़ सका । मेरे साथ मेरी चाची का ब्यवहार बहुत ही करूर था, श्रातः दिनरात उनका खन्याय, दएड सुक्ते सहन करना पड़ता था। एक दिन चाचा कहीं बाहर गये हुए थे, चाची ने सुक्ते भोजन भी नहीं दिया तथा खूव काम कराया । मेरा बाल-हृदय बगावत कर बैठा और मैं घर से चल पड़ा" , कहाँ के लिये, इसका सुक्ते स्वंय परिज्ञान नहीं है। सुक्ते घर से निकले अभी पन्द्रह दिन हुए हैं। मैं भीख मांग कर श्रापने जीवन को खोन। नहीं चाहता हूँ। मेरी इच्छा है कि कोई सुक्ते काम दे दें श्राथवा मेरे श्राध्यान का प्रवन्ध कर दें।

बाबूजी को बालक की बातों का विश्वास हो गया श्रीर उससे पूछने लगे कि तुम पढ़ना चाहते हो, कितने रुपये महीने की श्रावश्यकता होगी ? श्राना पता नोट करादो, हम तुम्हें सहायता देंगे ! श्राज से भीख माँगना बन्द कर दो, श्रच्छे लड़ के भीख नहीं मांगते हैं; श्रतः किसी स्कूल में नाम लिखाकर पढ़ो । लौटने के बाद बाबूजी बराबर उस विद्यार्थी को सहायता मेजते रहे । शिक्षा के वह बहुत बड़े हिमायती थे।

#### × × × × ×

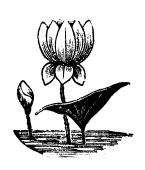
जब इमलोग कारकल की धर्मशाला में पहुँचे तो बाबूजी ने श्री नेमिसागर जी वर्गी से कहा— महाराज जी! क्या हमारा जैन महिला समाज यों ही श्रजानान्धकार में पढ़ा रहेगा। हमारी स्नान्तरिक श्रमिलाचा है कि छोटी बहू पढ़-लिखकर नारी-जाग्रति का कार्य करे। इनकी पात्रता तो स्नाप्ते इनके भाषणों से ज्ञात करली ही होगो। हमारा विश्वास है कि यदि इन्हें सुश्रवसर प्रदान किया जायगा तो निश्चय ही यह सेवा के चेत्र में श्रागे बढ़ सकेगीं। श्राप श्राज इनकी परीचा लेकर देखिये, इनका श्रध्ययन कितना हुश्रा है।

श्री वर्गीजी विद्या व्यसनी थे ही, श्रतः बाबूजी की बार्ते सुनकर उन्हें बहुत प्रसन्नता हुई श्रीर कहने लगे — श्रापकी छोटी वहूने इसी यात्रा में द्रव्य संग्रह श्रीर चत्र चूडामिशा समाप्त कर लिये हैं। हिन्दी का परिज्ञान तो इनका बहुत श्रव्छा है, मैं इनकी परीचा क्या लूँ, मेरी मातृ-भाषा कन्नड़ है, श्रतः श्रापही इनकी परीचा लीजिये।

बाबूजी मुस्कुरा कर कहने लगे— महराज जी! हमारे यहाँ के पर्दे के रिवाज से आप सुपिश्चित ही हैं; हम कैसे हनकी परीचा लें? अतएव विदुषी बहन मगन बाई जी से हनका साचात्कार करायेंगे और उन्होंसे हनकी योग्यता का परीच्या भी। हम दूर बैठ कर हनका व्याख्यान सुनते हैं, बड़ा आनन्द आता है। बोलने की शैली बहुत सुन्दर है, विषय का प्रतिपादन बड़ी खूबी के साथ करती हैं। इसी कारण हम चाहते हैं कि हनका विकास हो और सेवा के चेत्र में यह बढ़ सकें।

बम्बई पहुँचने पर भी मगनवाई जी ने भाषा विषयक ज्ञान की जाँच के लिये तुल शिकृत रामायण की कितपय चौपाइयों का अर्थ पूछा। यथार्थ अर्थ सुनकर सभी लोग बहुत प्रसन्न हुए तथा उसी समय वर्णी जी ने संस्कृत की भी परी ज्ञा ली। बः बूजी इन परी ज्ञाफलों को अवगत कर बहुत प्रसन्न हुए और उन्होंने हढ़ संकला किया कि इन्हें प्रौढ़ विदुषी बनाने का प्रयत्न अवश्य किया जायगा। कुछ दिनों के उपरान्त धर्मशास्त्र का शिक्षण देने के लिये उन्होंने श्री पं० लालाराम जी शास्त्री को आरा बुलाने के लिये पत्र लिखा तथा संस्कृत शिक्षा का पूरा प्रवन्ध किया।

बाबूजी की उदारता, सेवावृत्ति परोपकारता, शास्त्रीय ज्ञान, समाज की श्राह्मिश मंगल-चिन्ता और जैन संस्कृति के संरच्या के लिये उन्कट भावना श्रानुकरणीय है। श्रापने परिवार से श्राधिक चिन्ता उन्हें समाज की थी। कभी-कभी रात को इसी चिन्ता के कारण नींद भी नहीं श्राती। घंटों बैठकर समाज के विकास श्रीर जैनधर्म के संरच्या तथा प्रसार के लिये स्कीम बनाते रहते थे। श्री स्याद्वाद विद्यालय काशी को तो श्रापनी सन्तान से भी श्राधिक स्नेह करते थे। बाबूजी का सम्पर्क मुक्ते थाई दिन तक मिल पाया, परन्तु उतने से ही मुक्ते जो प्रेरणा मिली उसने मेरे जीवन की दिशा बदल दी।



## पशस्तिः श्री देवकुमारस्य

( प्रस्तोता-श्री ब्रहादत्त मिश्रः, वेद-साहित्य-धर्मशास्त्राचार्यः )

श्रीमान् धनी देवकुमारजैनः आरा नगर्यां नितरां यशस्वी। श्रासीत् सदा धर्मविचारशीलः दिगन्तकीर्त्तिद्विजसाधुसेवः॥१॥ श्वेताम्बरश्चापि दिगम्बरश्चः जैनौ द्विधा यद्यपि विश्रुतौस्तः। दिगम्बरस्यास्य तथापि कश्चित् न भेदलेशः हृदि सन्निविष्टः ॥२॥ मतद्वयस्यास्य समन्वयाय यत्नो महानस्य सदैव चासीत्। विलज्ञां प्रतिभा किलैवं अभिन्नभावस्य विभेद्बुद्धिः ॥३॥ विद्या प्रचारेऽप्यथधर्मचारे उदारभावस्य किलस्य हिन्दी। भाषाप्रचारेऽविरतां प्रवृत्तिं सिद्धान्त गेहः सनतं त्रवीति ॥४॥ तीर्थाटने द्विणसंगमेऽस्य श्रादिताः प्रतकपञ्जगेहाः । नैके सदा पुम्तकवस्त्रदानैः सुरच्तिताः कीर्तिमितो वदन्ति ॥४॥ सत्संगमेनार्जितपुर्य राशेः धर्मेमतिः संततमस्य चासीत्। देवालयाः जीर्णतमाद्यनेन चोद्धारिताः सन्ति पुरा कियन्तः ॥६॥ विद्यालयानां च सहायतायाः लोकप्रसिद्धा नहि वर्गानीया। कथा यतोऽतः प्रियसाधु वृत्तेः श्रहं कथं वर्णयितुं समर्थः ॥७॥ यच्छास्रचिन्तापरिचिन्तितार्थाः लोकोपकाराय सदा समर्थाः। कृतोपकारस्य यशोधनस्य करोमि किंतत् प्रतिकारमस्य ॥二॥ दीनाः सदा यद् गृहमेत्य नैके भिचन्ति तुष्टाः नितरां प्रसन्नाः । सदा शिष्टां राशिमहो गृएान्तः यान्तिस्म धन्यं कथयन्त एव ॥९॥ तज्ञाधिकं रूप्यकर्महतोऽस्य संस्था विशेषे व्ययति करेगा। पुरार्जितादर्थजनात् स्वहस्तैः निष्काश्य भक्त्या किल धर्मबुध्या ॥१०॥ समीपमागत्य च भिद्धकगवावा विद्यार्थिनोवाप्यथ साधवो वा। अन्येऽपि ये केवन याचका वा परामुखा नैव यतो बभूवुः ॥११॥ बद्धान्नपानादिकपुस्तकादिदानेन तुष्टाः द्विजवालकाश्च । गृहीतविद्याः ह्यधुनार्जनेन कुटुम्बराशि परिपालयन्ति ॥१२॥ भात्मा सुतो जायत एव वेदे लेखानुसारेण तदात्मजोऽयं। तदात्म रूपोऽप्यथनिर्मलादिं जातः कुमारः सुकुमारबुद्धिः ॥१३॥ पराजयं चेच्छति पुत्रतो यत् एतेन धर्मः पितुरर्जितोऽपि। भक्तग्रासहस्रं गुणिश्रवकास्ति लोकोत्तरस्ते न च निर्मलोऽयम् ॥१४॥ **333666** 

### श्री बाब् देवकुमार-स्मृति-श्रंक



श्री बाबू निर्मलकुमार जैन, रईस प्रथम पुत्र श्री स्व० बाबू देवकुमार जी



# बाबू देवकुमार जी की समाज को देन

[ ले॰--श्रीयुत् बा॰ छोटेनाल जैन, कलकत्ता ]

इस परिवर्तनशील विश्व में उन्हीं का जन्म लेना सार्थ के है, जो अपना अचय यश मृत्यु के उपरान्त भी इस लोक में छोड़ जाते हैं। श्री बाबू देवकुमारजी ऐसे ही मनस्वी थे, जिनका अपरिमित यश आज भी विद्यमान है।

चालीस वर्ष से श्रिधिक की बात है, जिस समय मैं विद्यार्थी था। एक दिन पिताजी देरी से घर में पहुंचे तब माताजी ने पूछा कि आज कहाँ देरी हो गयी, तो कहने लगे कि आरा के एक बड़े धर्मात्मा प्रतिष्ठित घराने के जमींदार और विद्वान चिकित्सा के लिये यहाँ आये हैं। आरे उनसे मिलने के लिये मैं कलकत्ते के कई लोगों के साथ गया था। रोग तो भयानक है किन्तु जैन समाज के भाग्योदय से ऐसे सज्जन की जीवन रचा हो जाये; यह सभी लोगों को हार्दिक भावना और चेष्टा हो रही है। इसके आतिरक्त और भी कई बातें कहीं, जिन पर समय का आवरण पड़ चुका है। पिताजी प्रायः उनके पास जाया करते थे आर मेरी बड़ी उत्कर्णा होती रहती थी कि मैं भी उन्हें देख आऊँ, किन्तु पिताजी कह देते थे कि बालकों का काम वहाँ नहीं है।

कई दिन बाद पिताजी ने मुँगेर अपने एक सम्बन्धी को तार दिया कि तुरन्त एक घड़ा सीता कुण्ड का पानी भेजो। तार मिलते ही दूसरे दिन पानी पहुंच गया और पिताजी उसे देवकुमारजी के पास ले गये; डाक्टरों ने कहा था कि सीता कुण्ड का पानी दिया जाये तो शायद कुछ लाभ हो, पर लाभ कुछ न हुआ। और हठात् एक दिन इस नश्वर शरीर को छोड़कर चले गये। कलकत्ते में ही नहीं किन्तु सारे जन समाज में अत्यन्त शोक छा गया और उनके अनेक गुणों की चर्चा करते हुए लोगों ने बहुत ही दुःख प्रकट किया।

इस घटना के अनेक वर्षों के बाद जब स्वर्गीय बाबू करोड़ीचन्दजी जैन से परिचय हुआ और जैन-सिद्धान्त-भवन आरा से जैन-सिद्धान्त-भारकर प्रकाशन के सम्बन्ध में उनसे बातें होने लगीं तब स्वर्गीय बाबू देवकुमारजी के अनेक गुण और विविध कार्यों का परिचय मिला, जिसका प्रभाव मुक्तपर आज भी श्रमिट है।

इसके पश्चात् तो बाबू साहब के बराने से बहुत बन्धुत्व हो गया और फिर पूज्य अ० पं० चन्दाबाई जी और स्वर्गीय बाबू देवेन्द्र कुमारजी जैन से घनिष्ठ परिचय हो। गया तब तो और भी स्वर्गीय बाबू देवकुमारजी के अनेक गुगा ज्ञात हुए। एक बार पूज्य पं० चन्दाबाई जी अपनी दिल्ला यात्रा की बातें कहने लगीं, उससे माल्म हुआ कि आरा में रईसों के यहाँ बहुत ही अधिक पर्दा महिलाओं के लिये रखा जाता है, यहाँ तक कि रेल में चढ़ते समय डिडवे के दोनों तरफ कनात लगाकर होली से उतर कर स्त्रियाँ रेलपर चढ़ा करती थीं। तो भी उनके जेठजी दिल्ला यात्रा में विविध स्थानों के महिला समाज की सभा बुलवाकर उनका व्याख्यान करवाते थे और स्वयं किसी कोने की आड़ से व्याख्यान सुना करते थे। बाईजी की उज्ज्वल होनहारता को उन्होंने भली प्रकार समभ लिया था और यह भी समभा था कि जैन समाज की उन्नित के लिये 'स्त्रीशिला' को कितनी आवश्यकता है। जबतक उनका जीवन रहा, बराबर वाईजी के अध्ययन और साहस वृद्धि का प्रयत्न करते रहे।

स्वर्गीय बाबू साहब ने स्वयं उच्चकोटि के विद्वान् होने के कारण यह भी अनुभव किया था कि बिना साहित्य प्रचार के कोई भी समाज और धर्म उन्नित नहीं कर सकता। इसकी पूर्ति के लिये जंन-सिद्धान्त-भवन आरा की योजना उन्होंने की और यह तो सभी जानते हैं कि बिना विद्वान् के न धर्म टिक सकता है न उसका प्रचार हो सकता है और इसकी पूर्ति के लिये काशी के श्री स्याद्वाद महा विद्यालय के लिये विशालभवन और आर्थिक सहायता प्रदान की थी।

उस समय के जैन समाज में न तो विद्या का विशेष प्रचार था और न विशेष विद्वान् थे और न विशेष संस्थाएँ; अतः स्वर्गीय सेठ माणिकचन्दजी बम्बई, स्वर्गीय बाबू देवकुमारजी आरा आर स्वर्गीय त्र॰ शीतल प्रसाद जी की विविध सामाजिक और धार्मिक प्रवृत्तियों को बाद दे दिया जाय तो जैन समाज कुछ नहीं रह जाता। जो कुछ हम आज अपनी उन्नित देख रहे हैं उन कार्यों का बीजारोपण और पनपना इन तीनों ही स्वर्गीय आत्माओं की देन हैं।

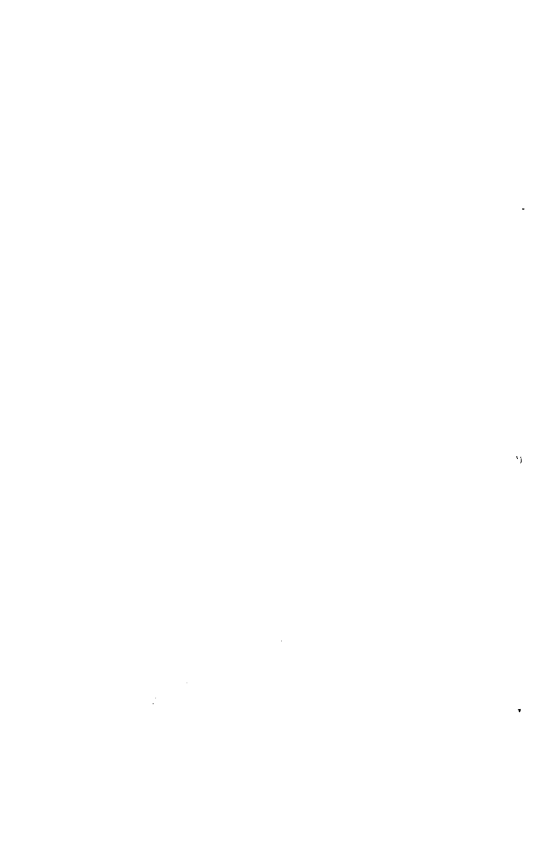
आज स्वर्गीय बाबू देवकुमारजी की दी हुई ४ अमूल्य निधियाँ हमारे पास हैं— (१) श्री स्याद्वाद जैन महा विद्यालय काशी, (२) श्री जैन-सिद्धान्त भवन, आरा (३) अनेक गुण सम्यन्त तपस्विनी महिलारत्न त्र० पं० चन्दाबाईजी (४) दो पुत्र-रत्न— बाबू निमंलकुमारजी और बाबू चकेश्वर कुमारजी, जिन्होंने जैनधर्म और समाज को तन-मन-धन से जो सेवाएँ अपेण की हैं और कर रहे हैं वे सबको ज्ञात हैं।

श्रतः बाबू देवकुमारजी की जैन समाज को उपयु के देन सर्वदा इस समाज के अन्तय कोष में संचित रहेगी, तथा समाज उनके उपकारों का निरन्तर स्मरण रखेगा। ऐसे स्वर्गीय महानुभाव श्रीर उपकारक के प्रति कृतकृता श्रीर श्रद्धांजित श्रर्पण करना सभी का कर्त्तन्य है।

### श्रो वाव् देवकुमार-स्मृति-श्रंक



श्रीमान् बाबू चक्रेश्वर कुमार जैन, बी॰ एस मी॰, बी॰ एल॰, ।हतीय पुत्र श्री स्व० वायू देवकुमार जी



# राजिष बाबू देवकुमार

[ ले॰-श्रीयुत प॰ नेमिचन्द्र शास्त्री, ज्योतिपाचार्यं ]

श्चनासक्त कर्म योगी संसार में "जल तें भिन्न कमल है" के समान निवास करते हैं। श्री बाबू देवकुमार जी भी ऐसे ही महात्मा थे, जिन्होंने श्रपनी मानव सुलभ शक्तियों का विकास कर समाज में श्रद्धास्पद गौरव प्राप्त किया था। प्रायः देखा जाता है कि जो सम्पन्न कुल में उत्पन्न होता है, सुसंस्कृत समाज में पलता है, उच्चात्युच्च शिच्चा की सीढ़ियों पर चढ़ता जाता है, वह बहुधा श्रसामान्य बन जाता है, उसकी गर्वानुभूति में 'श्रह' का भाव घर कर लेता है, उसके मन वचन-कर्म में सम्पन्नता श्रीर भद्रता का दर्प तथा वैभव की विलासिता धूप-छाँह की तरह फिलमिलाती रहती है; किन्तु बाबू साहब का व्यक्तित्व इससे भिन्न था। श्रापके व्यक्तित्व वृत्त के पुराने पत्त कड़ गये थे, रईसों की विलासिता श्रीर जमीन्दारों का श्वाकोश श्रापको छू भी नहीं गया था। विद्या-बुद्ध वरेण्य बाबू साहब गृहस्थी श्रीर जमीन्दारी के द्वन्दों में पड़कर भी भस्मावृत्त श्रंगारे के समान जाज्वल्यमान थे, विद्वत्ता श्रीर बुद्धमत्ता के मिणकाश्चन संयोग ने परिस्थितियों के प्रहचक में भी श्रापको सदा ध्रव नच्नर रखा।

हुन्द वर्ष की अवस्था में जब जमीन्दारी का भार बाबू साहब ने अपने सबत कन्धों पर धारण किया, उस समय रागारण सूर्य ने अपनी सहस्र रिमयों के मिणदीपों को संजोकर आरती उतारी, मुक्तकुन्तला प्रकृति ने उल्लास से भरकर मधुर राग अलापा। प्रकृति के अणु अणु को विश्वास था कि यह युवक 'यौवनं धनसम्पत्तिः प्रभुत्वं' को प्राप्त कर निश्चय ही राग-रंग में लीन रहेगा; पर बाबू साहब सचमुच में राजिष रहे। आपकी पवित्रता से भयभीत हो बैभव का मद आपका स्पर्श भी न कर सका; रईसों के चोचलों ने आपके पास फटकने का साहस भी नहीं किया। यद्यपि आपके अभिभावकों और हितैषियों ने सभी प्रकार की विलास सामग्री एकत्रित की थी। शीत, उद्देश और वर्षा ऋतु पर विजय पाने एवं मनोरंजन के लिये नाना प्रकार के मोहक कृत्रिम साधन संकलित किये गये थे, पर विवेकी बाबू साहब अनासक रहे। इन साधनों ने विलासिना के बदले आपमें विरक्ति ही उत्पन्न की। गृह कार्य करते हुए भी संसार से, अलिप्त रहे। साधन सामग्रियाँ भोग के स्थान में राजयोग का कारण बनी। बाबू साहब पक्के राजयोगी थे, विलास बैभव आपको सर्वथा हैय नहीं प्रतित हुआ; किन्तु आप इसके बीच रहकर भी साधना के मागे में रत रहे।

आप बचपन से ही विचारशील और एक। प्रचित्त रहते थे। हिन्दिगत होने वाले

पदार्थीं का सूचम दृष्टि द्वारा निरीक्षण करना श्रीर उन पर गम्भीर विचार करना श्रापका सहज स्वभाव था। सच है कि सदैव विचारशील रहे बिना किसे महत्ता प्राप्त हुई है ? अतएव आप युवावस्था के सुख भोगते हुए भी यौवन क्या है ? इसके आरम्भ और अन्त में क्या है ? मनुष्य केवल स्वोदर पोषण के लिये जीवित है या समाज के प्रति भी उसका कुछ कर्त्ताच्य है ? मानव जीवन की सार्थकता क्या है ? जैन संस्कृति को किस प्रकार जीवित रखा जा सकता है ? त्रादि प्रश्न पहेलियों पर निरन्तर विचार करते रहते थे। यद्यपि श्रापने महात्मा बुद्ध के समान महाभिनिष्क्रमण नहीं किया था, घर द्वार, कुटुम्ब परिवार छोड़ा नहीं था; पर सम्राट् भरत वे समान श्रालिप्त रहकर आप आत्म-ज्योति प्रज्विति करते रहे। घर छोड कर साधु बन जाना सरल बात है, पर घर में रहते हुए अनासक्त रहना ऋत्यन्त दुष्कर और अभ्यास साध्य । इतिहास श्रीर शास्त्रों के पनने उल्लंटने पर भी ऐसे उदाहरण इने गिने ही मिलते हैं, जिनमें श्रना-सक्त कर्म योगियों का जीवन चरित्र प्रतिपादित किया गया हो। श्रधिकांश उदाहरणों में घर छोड़ वन में आहम-शोधन करने की बात कही गयी है। बीसवीं शताब्दी में जैन समाज में त्राप जैसा राजर्षि, जिसके हृदय में समाज की वेदना, जिसकी त्रांखों में समाज के श्रांस श्रीर जिसके मस्तिष्क में समाज कल्याण की चिन्ता वर्तमान हो, दूसरा नहीं हुआ। समाज के दुःख-दैन्य, आहम्बर, श्रज्ञान, कुर्रातियाँ आदि का आपने यथार्थ अनुभव किया; श्रतः जमीन्दारी के शासन का भार प्रहण करने के साथ ही श्राप समाज परिष्कार में लग गये।

बाबू साहब ने अपनी भावना प्रवण अंगुलियों से निर्मल तूल की बत्तियाँ बटकर उन्हें लघु दीपक में संजोया और अपने तन-मन धन की स्नेह धारा से सिक्त कर एवं युग-युग से संचित अरमानों की लहलहाती ली से लगाकर समाज और साहित्य के धने अन्धकार को विच्छिन्न किया। आपने अपने भावों के तुमुल आवेग से भरे करों द्वारा अर्चना थाल को उठाकर जैनतीथों की आरती उतारो। जिन पवित्र तीथों को पण्डे और पुजारियों ने अपनी पण्ड।गिरी द्वारा बदनाम कर दिया था, जहाँ बीतरागी प्रभु की बिडम्बना की जाती थी, वहाँ बाबू साहब ने सात्त्वकता का प्रचार किया तथा मिध्यामार्ग को सम्यत्त्वमार्ग के रूप में परिवर्तित किया। मन्दारगिरि सिद्ध जेत्र को, जहाँ से बासुपूज्य भगवान ने निर्वाण लाभ किया है, पण्डों ने अपनी चालबाजी से हथिया लिया था। बहुत दिनों तक इस जैनतीर्थ को पण्डे लोग धनार्जन के लोभ से अजैनतीथ घोषित करते रहे; परन्तु आपने इस निर्वाण भूमि को सुकहमा लहकर पुनः अपने अधिकार में किया तथा इस चेत्र की सुज्यवस्था का प्रबन्ध भी किया। दिल्या भारत के

जैनतीर्थों की सुज्यवस्था में आपने अपना अमृत्य सहयोग प्रदान किया।

जैन समाज में ज्याप्त श्रविद्या और श्रवान के साम्राज्य को मिटाने में श्रापका श्रथक परिश्रम इतिहास में सर्वदा स्मरणीय रहेगा। श्रापने श्रपनी सम्पत्ति का श्रिष्ठिकारा भाग श्रवान को दूर करने और ज्ञानके प्रसार करने में ज्यय किया। श्रध्ययन श्रील श्रनेक छात्रों को छात्रवृत्तियाँ दीं, उच्च श्रध्ययन के लिये पुरस्कार दिये एवं विद्या मन्दिरों की स्थापनाएँ कराईं। दिल्ण भारत के प्रसिद्ध जैनतीर्थ श्रवणबेल्गोल के विद्यामन्दिर की स्थापना में श्रापका सहयोग प्रशंसनीय रहा था। श्री स्याद्वाद दि० जैन महाविद्यालय काशी के संस्थापकों में श्रापका नाम श्रयगण्य है। श्रापके मन्त्रित्व काल में ही इस ज्ञान मन्दिर ने स्थिरता प्राप्त की तथा उन्नति की श्रोर श्रयसर हुआ। श्राप की इस विद्या प्रचार की वृत्ति श्रोर प्रवृत्ति का जैन समाज को श्रसाधारण लाभ मिला।

बाबू साहब में ज्ञान प्रचार की बुभुज्ञा इतनी प्रबल थी कि आप निरन्तर सार्वजितक ज्ञान-संग्थाओं की सेवा और संरज्ञण में संलग्न रहते थे। आरा नागरी प्रचारिग्णी सभा के आप अनन्यतम सहयोगी रहे थे, उसके वार्षिक अधिवेशन के अध्यज्ञ
पद से आपने जो मार्मिक भाषण दिया था, वह आज भी हिन्दी भाषा और
हिन्दी साहित्य के लिये नवीन हैं। आपने इस संस्था को आर्थिक सहयोग तो
पदान किया ही, साथ ही अपना सिक्रय सहयोग देकर इस हिन्दी हितेषी संस्था को
हिन्दी साहित्य की अपूर्व सेवा के लिये प्रोत्साहित किया। विहार-वंगाल जैन यंगमेनस्
एसोसियेशन के अध्यज्ञ रहकर आपने समाज की अपूर्व सेवा की। यह संस्था अपने
युग की जीती-जागती जीवट संस्थाओं में से एक थी। बाबू साहब तथा आपके कई
मित्रों की अपूर्व कार्य ज्ञमता के कारण इस एसोसियेशन का प्रधान कार्यालय आरा में
ही रहा। बाबू माहब समय-समय पर इसकी पुष्कल धन द्वारा भी सहायता करते रहे।
जैन समाज में आपस के विरोध को मिटाने में इस संस्था ने बहुत बड़ा काम किया
था। नवीन साहित्य के निर्माण के लिये इस कर्मठ एसोसियेशन से कई पुरस्कार घोषित
किये गये। इस एसोसियेशन ने जैन समाज की कुरीतियों के निवारण और संगठन
विधान का कार्य बड़े ही उत्तम ढंग से सम्यन्न किया।

वाबू साहब के व्यक्तित्व में सरलता, सादगी, सहदयता, उदारता, विद्वत्ता, मिलन-सारिता, परोपकारवृत्ति आदि विशिष्ट गुणों का श्रद्भुत मिश्रण था। आपके व्यक्तित्व से प्रभावित होकर ही तत्कालीन सरकार ने आपको ऑनरेरी मजिस्ट्रेट के पद पर नियुक्त किया था। इस पद का निर्वाह आपने जिस समता से किया, उसके प्रमाण स्वरूप गवर्नर जरनल, किमश्नर साहब आदि द्वारा प्रदत्त प्रमाण पत्र आज भी विद्यमान हैं। एक बार भी जो आपके सम्दर्भ में आ जाता था, आपके सहृदय व्यवहार से सदा के लिये प्रभावित हो जाता था। छोटे-बड़े, गरीव-अमीर आदि सभी के प्रति आपका सहज रनेह इतना आदरमय होता था कि वह आपका अपना बन जाता था। श्री सम्मेदशिखर को यात्रा करने वाले सैकड़ों यात्री प्रतिवर्ष आपके सम्पर्क में आते और सभी आपके व्यवहार, सम्मान आदि से सन्तुष्ट होकर आपकी प्रशंसा करते हुए लौटते। उस समय के यात्रियों में आज जो जीवित हैं, वे वाबू साहब के सम्बन्ध में कितनी ही अद्भुत बातें बतलाते हैं। गतवर्ष पर्यूषण पर्व के अवसर पर जब मैं अजमेर गया था तो वहाँ पर जयपुर निवासी वयोष्टद्ध श्री पं० जवाहर लाल जी शास्त्री ने मुमे बाबू साहब के विषय में कई विलक्षण बातें बतलायीं। आपने बाबू साहब के माद्व और आर्जव गुण को अभिव्यंजित करने वाली निम्न घटना सुनाई।

सन् १९०३ की बात है, बाबू साहब अपने सीमित परिवार तथा मुनीम, कमेचारियों के साथ श्री सम्मेदशिखर की वंदना के लिये गये। श्राप वहाँ रात में लगभग १२ बजे पहुंचे। कोठी के दरवाजे पर साथ के कर्मचारियों ने कई आवाजें लगाई, पर दरवाजा न खुल सका। साथ के मुनीम जी ने जब बहुत हल्ला मचाया, तब दरवाजा खुला। उन दिनों बीस पन्थी कोठी के कार्यों का संचालन बाबू साहब के तत्त्वाधान में ही होता था तथा अध्यत्त होने के कारण उनका कर्मचारियों पर विशेष प्रभाव था। जब मुनीम पन्नालाल जी को बाबू साहब के आने का समाचार मिला तो वह बेचारे आँखें मलते हुए बाबू साहब के पास त्राये, तथा बाबू साहब से दरवाजा देर में खुलने के लिये चमा याचना करने लगे। बाबू साहब ने उलटे हाथ जोड़कर उनसे त्रमा मांगी श्रीर कहा-पुरयोदय से इस चेत्रके दर्शन होते हैं, मुक्तसे आपको अधिक कब्ट हुआ है। मेरे साथ के व्यक्तियों ने इस माघ की रात में आपको कष्ट दिया। मैंने तो बाहर रहने की सलाह दी, पर ये लोग माने नहीं। मैं बार-बार आपसे चमा याचना करता हूं। मैं यहाँ पुरुवार्जन के लिये आया हूं, किसी को कब्ट देने या स्वयं अशान्त होने के लिये नहीं। इस घटना से बाबू साहब के व्यक्तित्व का बहुत कुछ परिचय मिल जाता है। संसार भोगों से श्राप कितने उदासीन थे तथा जैन साहित्य, जैन संस्कृति घोर जैन समाज का दर्द आपके हृदय में कितना था, यह इतने से ही स्पष्ट है कि आपने मात्र २९ बर्ष की अवस्था में ब्रह्मचर्य बत ले लिया था। आपने प्रतिज्ञा की थी कि मैं जबतक श्रन्थकाराच्छन्न जैन शास्त्रों, जैन शिलालेखों, ताम्र पत्रों श्रादि का संकलन कर समु-**चित व्यवस्था न करा दूँगा, भ्रखर**ड ब्रह्मचारी रहंगा। संसार के ऐश्वर्य का त्याग कर

संयमी का जीवन व्यतीत करूँगा। इस कार्य की पूर्त्ति के लिये त्रापने प्रचुर सम्पत्ति का व्यय किया। समग्र भारत में प्रचारकों और अन्वेषकों को भेजकर जैन शास्त्रों का संकलन कराया। अनेक शास्त्रागारों की सुन्दर व्यवस्था की तथा नष्ट होने से अनेक प्रनथगारों को बचाया। आपने केवल मन्दिर और धर्मशालाओं का ही निर्माण नहीं कराया, प्रत्युत सरस्वती भवन जैसी सांस्कृतिक संस्थाएँ भी स्थापित कीं। विशाक् बंश में जन्म लेने पर भी श्रापमें ज्ञियोचित उदारता थी। श्रहिंसा धर्म के प्रचार के लिये आपने अपनी एक आसामी को दस बीघे जमीन पुरस्कार में दे दी थी। वृद्ध पुरुषों से मालूम हुआ कि उस व्यक्ति ने आरम्भ में अहिंसा धर्म का प्रचार किया, पर अन्त में उसने ऋहिंसा धर्म का प्रचार छोड़ दिया। परिणाम यह निकला कि वह व्यक्ति पागल होकर मृत्युको प्राप्त हुन्ना। बाबू साहब ने इसी प्रकार ८० बीघा जमीन जैनधर्म के प्रचार के लिये और भी दान की थी। राजाओं के समान प्रसन्न होकर कई व्यक्तियों को आपने जागीरें भी दी थीं। स्राज भी जागीर पाने वालों के वंशज बाबू साहब का गुणगान कर रहे हैं। बाबू साहब उन दानियों या समाज सेवियों में नहीं थे, जो नाम कमाने के लिये दान देते हैं या अपने दान का दिखोरा पीटते हैं। आपके दान की कोई जानता भी नहीं है. आप चुप-चाप सहायता करने वाले निस्वार्थी, यश की आकांजा से दर रहने वालों में थे। श्रापके पास ऐसी एक भी वस्तु नहीं थी, जो समाज के कल्या-णार्थं अदेय हो। आप अपना सर्वस्व समाज हिन के लिये समर्पित कर चुके थे।

बाबू साहब की प्रतिभा सर्वतोमुली थी, आप उन युगनिर्माताओं में से थे, जिन पर समाज और देश को गर्व होता है। आप जैन शासन और जैन संस्कृति के सतत जागरूक प्रहरी थे। समाज की आपने निस्सीम एवं निस्वार्थ सेवाएं की हैं, आपके इस महान ऋण से समाज कभी भी मुक्त नहीं हो सकता है। आपकी कोकोत्तर सेवाएँ धार्मिक और सामाजिक इतिहास में सर्वदा अमर रहेगी। समाज के अजातशत्र होने के कारण बाबू साहब का प्रत्येक कार्य समाज प्रगति का कारण बना। आजका जैन समाज सेठ माणिक बन्द पानाचंद बम्बई तथा बाबू साहब के द्वारा निर्धारित रूपरेखा पर ही चल रहा है। सचमुच में भौतिक ऐश्वर्य के बीच रहकर अलिप्त रहने वाले राजिं संयमी बाबू देवकुमार जी जैनों के चक्रवर्ती भरत और वैष्णवों के महाराज जनक थे।

## यदाञ्जितियाँ

### युग प्रवर्तक-

इस युग में जैन समाज का निर्माण जिन व्यक्तियों द्वारा हुन्ना है, उनमें श्री बाबू देवकुमारजी का स्थान सर्वोच्च है। न्नापने तन-मन-धन से समाज का उत्कर्ष किया। न्नापका तेजस्त्री व्यक्तित्व, परोपकारी स्वभाव न्नोर सेवा की लग्न न्नाज भी समाज की प्रगति में सहायक हैं। न्नाप उन गिने-चुने व्यक्तियों में थे, जिनपर कोई भी देश या सामाज गर्व कर सकता है। रईस-न्नमीर होते हुए भी न्नापने जनता की समस्त न्नावश्यक सेवान्नों में योगदान दिया। विद्याप्रचार, शास्त्रोद्धार एवं जैन समाज के संगठन में न्नापने न्नाद्धात कार्य किया था। धनी-मानी होने के साथ-साथ न्नाप उन्नकोटि के विद्याव्यसनी न्नोर शास्त्रज्ञ विद्वान् थे। वस्तुतः न्नापको सेवाएँ न्नकथनीय न्नोर धनुकरणीय हैं।

बाबू देवकुमार मेरे घिष्ठि प्रिय मित्र थे। जैन समाज के इस महान नेता की स्मृति से ही मस्तक श्रद्धांवनत हो जाता है। श्रम्तःकरण के भावकंज मुकुलित हो श्रापके पादपद्धों में पहुँचने को लालायत हो उठते हैं। श्रापके श्रादर्श जीवन के सद्गुण मानवमात्र को प्ररेणा और रफ्तिं देते हैं। महासभा के कर्णधार बनकर श्रापने बहुत समय तक जैन जानि के पोत का संचालन किया। जैन गजट के संपादक रहकर समाज को श्रपने विचारों का पित्र स्य दिया और गिरी हुई दशा को सुधारा। जिस श्रवस्था में साधारण मानव विषय की श्रोर श्रम्धा बनकर दोड़ता है, श्रापने उसी युवावस्था में मात्र २९ वर्ष की श्रायुमें श्रखंड ब्रह्मचर्य व्रत प्रह्णा किया, जिसका जीवन पर्यन्त पालन करने में रत रहे। श्रापकी दूर-दर्शिता, देव-शास्त्र-गुरु की श्रनस्थाक्ति, दानशीलता एवं त्याग जैन समाज के लिये युग-युगान्तर तक शुभ मार्ग दिखनाते रहेंगे। जैन संस्कृति श्रोर जैनधर्म के प्रसार के लिये बाबू साइब ने श्रपने युग में श्रथक परिश्रम किया था। मैं श्रपने इस श्रद्धितीय, श्रादर्श नेता की पुण्यस्मृति में श्रद्धाञ्जलि श्रपित करना परम धर्म समभता हूं। मेरा विश्वास है कि स्वर्ग में भी श्रापकी श्रात्मा जैन समाज के एत्कर्ष को देखकर श्राह्णादित हो रही होगी।

(रावराजा सर सेठ) हुकमचन्द स्वरूपचन्द इन्दौर

#### **अनुकरणीय नेता**—

"श्री देवकुमारजी मा० जैन समाज के महान सेवकों में से रहे हैं, जिन्होंने अपना जीवन समाज व धर्म के संरच्चण तथा संस्कृति के प्रचार में लगाकर समाज की सेवा की है। जैन-सिद्धान्त-भास्कर उनकी स्मृति में विशेषांक प्रकाशित कर रहा है, यह बड़े हर्ष की बात है। मैं देवकुमारजी के प्रति अपनी हार्दिक श्रद्धांजिल अर्पित करता हूँ तथा आशा करता हूं कि उनके आर्दश जीवन का अनुकरण कर समाज के भावी युवक लाभ उठावेंगे।"

(सरसेठ) भागचन्द सोनी, अजमेर

#### तीर्थमक--

जैन समाज को श्री बाबू देवकुमारजी ने श्रपने दान, ज्ञान श्रीर त्याग द्वारा जो प्रदान किया है, वह इतिहास में सदा श्रमर रहेगा। तीर्थमक्त श्रीर जिनवाणी की सबी सेवा करने वाले वाबू देवकुमारजी थे। जिन दिनों जैन समाज में कोई नेता नहीं था, समाज पथ-भ्रष्ट हो रहा था, उन दिनों वाबू देवकुमारजी ने समाज का नेतृत्व किया, जैन समाज को रास्ता बतलाया श्रीर उसे उन्नांत के शिखर पर पहुँचाने का कार्य किया। साधारण व्यक्ति जिस काम को १०० वष की श्रायु प्राप्त कर भी नहीं सकते हैं, उसी काम को उन्होंने मात्र ३१ वर्ष की श्रवस्था में पूरा किया। यह जैन समाज का दुर्भाग्य था, जिससे इतने बड़े महापुरुष को श्रवस्था में पूरा किया। यह जैन समाज का दुर्भाग्य था, जिससे इतने बड़े महापुरुष को श्रव्यायु प्राप्त हुई। महासभा की प्रगति श्रीर उन्नति में भी श्रापका पूरा हाथ था, समाज श्रीर संस्कृति संरच्छा के लिये श्राप श्रन्त तक सचेष्ट रहे। मैं इस पुण्य पुरुष के चरणों में श्रद्ध। ख्रालि समर्पित करता हूं।

### रतनचंद जैन

महामंत्री, प्रा० भा० तीर्थन्तेत्र कमिटि, बन्बई

#### महान् नेता —

जैन-सिद्धान्त-भास्कर के श्राधकारियों द्वारा हमें यह जानकर बहुत हर्ष हुआ कि वे स्वर्गीय बाबू देवकुमारजी श्रारा की स्मृति में जैन-सिद्धान्त-भास्कर का देवकुमारांक प्रकाशित कर रहें हैं।

श्री बाबू देवकुमारजी आरा जैन समाज के प्रधान नेता थे और भारतवर्षीय दिगंबर जैन महासभा के तो प्राण ही थे। आप जैन समाज की उन्नति, सेवा और परोपकार की भावनाओं से ओत-प्रोत थे। जिस जमाने में लोग अपने को जैन कहते हुए डरते थे उस जमाने में आपने धर्म और समाज की महान् सेवाएँ की हैं। शिक्षा के जिये भी आपने विद्यालय और पाठशालाएँ स्थापित कराई हैं। आप महासभा के कुंडलपुर और कानपुर अधिवेशन के सभापित भी बने थे।

जैन गजट के ६ - ७ वर्ष तक संपादक रहकर महान सेवा की है। आप कुरीतियों को हटाने, सुरीतियों का प्रचार करने, बालक-बालिकाओं को धार्मिक शिक्ता से स्रोत-प्रोत करने, स्त्री समाज में शिक्ता का प्रचार करने, लोगों में सदाचार की भावना जागृत करने और जैन समाज में उपदेशक तथा संपादक तैयार करने के लिये विद्यालयों में इनकी पढ़ाई की व्यवस्था का प्रचार कराने के लिये उदात रहते थे। इन शिक्ताओं की आज भी उतनी ही आवश्यकता है। स्त्री शिक्ता के तो आप विशेष हामी थे। आपने एक बार अपने वक्तन्य में लिखा था कि 'समाज की उन्नित तथा महत्व की कुंजी 'घर' है या यों किहये कि समाज की उन्नित तथा महत्व का मूल स्त्रियां ही हैं।'' इससे इन्हें शिक्तित करना यानी अपनी उन्नित करना है।''

आपमें धर्म की भावना पूर्णक्रपेण विद्यमान थी। आपने सन् १८०६ में संपादकीय टिप्पणी में लिखा था कि इस ऐसे प्रमादी हैं कि जबतक हमारे शरीर ठीक हैं तबतक धर्म धारण नहीं करते हैं और मरने के समय धर्म प्रहण करना चाहते हैं, परन्तु बन नहीं पड़ता क्यों कि अभ्यास तो अशुभ कर्मों के करने का है फिर अन्त समय क्या ध्यान टिके।

श्राप निर्मीक ना से लोगों में धार्मिक भावना जागृत करने के लिये सदैव कुछ न कुछ लिखा ही करते थे। आप सन् १८६६ से महासभा के सभासद् रहे। आपने जन गजट की गिरती हुई हालत को संभाला और महासभा को इसके बोम से मुक्तकर दिया था। आपने जिनवाणी के उद्घार के वास्ते एक जैन-लाइबेरी खोलने का प्रस्ताव किया और २००० मुद्रा देने का वचन दिया था।

तीर्थरत्ता के कार्य में आप सदा अग्रसर रहते थे। श्री सम्मेद शिखर जी के संबंध में जब जब काम पड़ता, आप हमेशा हिस्सा लेते रहे। आप बड़े सीधे-साहे और शांति प्रिय स्वभाव के थे। सबमें बड़ी खूबी की बात आपमें यह थी आप अंग्रेजी में एफ. ए. और उर्दू के अच्छे जानकार थे, फिर भी गर्व आपको छून पाया था

दुःख है कि ऐसे महान नररत्न का असमय में ही वियोग हो गया। यदि कुछ समय और आप इस विनश्वर देह में रहते तो समाज की और धर्म की कितनी सेवा आपके द्वारा होती, इसका वर्णन किया नहीं जा सकता। लेकिन देव दुर्निवार है। स्वर्गीय श्रद्धेय पूष्य अपने महान नेता के प्रति हम अपनी हार्दिक श्रद्धांजलि श्रप्तिंत करते हैं।

> परसादी लाल पाटनी महामंत्री, ग्र० भा० दि० जैन महासभा, दिल्ली

#### नारी जाति के उद्धारक--

श्रीमान् पूज्य बाबू देवकुमार जी नरेन्द्र के रूप में श्रवति दिवेन्द्र थे। श्रापने पतनोन्मुख समाज का उत्थान किया था। सोयी हुई प्रोरणा की श्रपनी नेह-वाणी द्वारा जागृत किया था। जैन समाज के श्रज्ञान तिमिर को दूर करने का श्रहिंग प्रयत्न किया। विद्यामिन्द्रों की स्थापना कराई श्रीर श्रपने सदुपदेश तथा निवन्धों द्वारा जनमन को शुद्ध श्रीर संस्कृत करने में श्रपरिमित सहायता प्रदान की।

सदियों से दिलत और अत्याचारों से पीड़ित नारी की करणध्विन की आपने सुना तथा अज्ञानता के बन्यन में जरुड़ी नारी को स्वतन्त्रता का आस्वादन कराने के लिये आपकी आत्मा तड़फड़ाने लगी। आपने ही सर्व प्रथम जैन समाज में नारी शिचा की शंखध्विन की तथा नारियों को भी पुरुष के समान शिचा पाने का अधिकार है। वे भी समाज निर्माण में अपना प्रमुख हाथ रखती हैं तथा उनकी उन्तित पर ही समाज की उन्तित अवलिन्वत है, यह सबसे पहले आपने ही सिखलाया। शिचा के प्रति आपके जन में अगाध प्रेमथा, आपने अपनी इसी हार्दिक आकांचा के अनुसार नारी शिचा का आन्दोलन उठाया और प्रवल तूफान के समान इसे भारत ज्यापी रूप दिया। परिणाम स्वरूप जैन समाज में उच्च शिचा प्राप्त अनेक विदुषियाँ तैयार हुई।

श्री बाबू देवकुमारजी नारी के उस आदर्श रूप के पच्चाती थे, जो समाज में अपनी सहनशीलता, ज्ञान, चित्र और त्याग के बल से सुख-शान्ति और समृद्धि की स्थापना कर सके। हाँ नारी जाति पर होनेवाले अत्याचारों की आप जी भर कर भत्सेना करते थे, स्वार्थ और अहंकार की भावना, जो कि अशिचा के कारण प्रायः नारियों में पायो जाती है; आप उसका उन्मूलन करने के लिये बद्धकटि थे। आपका सिद्धान्त था कि समाज का निर्माण माता की गोद में होता है, अतएव नारो जाति को शिच्तित करना हमारा पहला कर्चन्य है। जब तक समाज में सुशिचा का प्रचार नहीं किया जायगा, माता और बहनों को साचर नहीं बनाया जायगा; समाज का कल्याण होने का नहीं। आदर्श समाज की प्रतिष्ठा शिच्तित महिलाएँ ही कर सकती हैं। नारियों की संकीर्णता, स्वार्थबुद्धि, अनुदारता और असहनशीलता ने ही आज समाज को तबाह कर दिया है।

नारी-शिन्ना प्रचार के लिये बाबू साहब ने सन् १६०५ में आरा में स्वयं कन्या पाठशाला स्थापित की तथा जैन समाज में सर्वत्र नारी-शिन्ना का आन्दोलन चलाया। जैन गजट के अनेक सम्पादकीय लेखों में नारी-शिज्ञा की आवश्यकता पर जोर दिया तथा नारियों में प्रविष्ट अन्धविश्वास, कुसंस्कार एवं मिण्या आडम्बरों को दूर करने का शक्ति भर प्रयास किया। वस्तुतः भारती के उपासक युगान्तरकारी इस अमर दूत ने नारी जाति के उद्घार के लिये अथक श्रम किया और सफलता भी पायी! श्री जैन-बाला-विश्राम (जैन-महिला-विद्यापीठ) आरा, नारी-जाति के इतने बड़े हिमायती और हितैषी के प्रति आपनी हार्दिक श्रद्धाञ्जलि अपित करता है। श्री बाबू देवकुमारजी की आत्मा स्वग में इस संस्था द्वारा की गयी नारी-सेवा को देखकर निश्चय प्रसन्न होती होगी।

### संचालिकाएँ, शिचिकाएँ भीर समस्त छात्राएँ

श्री जैन-बाला-विश्राम (जैन-महिला-विद्यापीठ) धमकुंज, स्रारा

### **अ**नुपम विभृति —

मुक्ते यह जानकर हादिंक प्रसन्तता हुई कि आप स्वर्गीय बाबू देवकुमार जी की पुर्य स्मृति में जैन-सिद्धान्त-भास्कर का विशेषाङ्क निकाल रहे हैं। यह कह देने में मुक्ते जरा भी संकोच नहीं होता कि इस समय जैन समाज में जो कुछ भन्य, मनोहर, आकर्षक और प्रभावक दीख पड़ता है उसका जिन दो-चार सःपुरुषों को श्रेय है उनमें से बाबूजी भी एक थे। वे निःसन्देह जैन समाज की विभूति थे। यद्याप उनके साज्ञान् दर्शन करने का सौभाग्य मुक्ते प्राप्त नहीं हुआ पर उनकी यशोगाथाएं मैंने जरूर सुनी हैं। मैंने सुना है कि एक बार कसाई खाने को जाती हुई पाँच सौगायों के लिए उन्होंने अपने सेवकों को आदेश दिया था कि ये सब की सब खरीद ली जायं। उनकी परोपकारिता, दयाद्वेता और महत्ता को बतलाने के लिए यह एक ही उदाहरण पर्याप्त है।

— चैनसुखदास न्यायतीर्ध विसिपत, जैन संस्कृत कालेज, जयपुर।

### इस युग के महान् —

त्रारा में वीर सं० की २४ वीं २१ वीं शताब्दी में अनेक गणनीय पुरुष हुए हैं जिनके कारण जैन संस्कृति की ठोस सेवा हुई है। उनमें श्रीमान् स्व० बा० देवकुमारजी का प्रमुख स्थान है। उन्होंने श्री स्याद्वाद दि० जैन महाविद्यालय बनारस की नींब हाली, एतदर्थ अपनी विशाल धर्मशाला अर्पण की, जैन-सिद्धान्त-भवन आरा स्थापित

किया, जैन-सिद्धान्त भारकर का उदय भी उन्हीं की स्वृति में हुआ है। भा० दि० जैन महासभा के छुएडलपुर अधिवेशन के अध्यत्त पद से उन्होंने अपनी मूककार्य त्तमता का गरिचय दिया। उनके पद्चिन्हों के अनुसरण स्वरूप आज आरा में जैन महिलाओं की आदशे शित्ता संस्था 'श्री जैन-बालाविश्राम, प्रगति पथ पर चल रही हैं। श्रीमती विदुषे त्र० चन्दाबाई जी आपके ही घर की आदर्श महिला हैं। जैन समाज के दुर्भाग्य से बाबूजी असमय में स्वर्गारोहण कर गये अन्यथा वे समाज हितके अनेक असा-धारण कार्य करते। उनका व्यक्तित्व युगनिर्मापक मूकसेवक, ठोस कार्यकर्त्ता के रूपमें था।

# श्वजितकुमार जैन, शास्त्री

दिल्ली।

#### नररत-

बावू देवकुमारजी अपने समय के एक चमकते हुए उड्डवल नर रत्न थ। उन्होंने उस समय जैन साहित्य श्रीर जैन पुरातत्त्र को प्रकाश में लाने का श्रनोखा प्रयत्न किया, जबिक समाज इस श्रीर सर्वथा सुप्त था श्रीर उसके महत्व को जानता नहीं था। किन्तु बाबूजी एक दूरदृष्टा युगपुरुष थे, जिन्होंने इस विषय में सर्व प्रथम उसके महत्व को जाना श्रीर अपने सम्पूर्ण प्रयत्नों से समाज का इस श्रीर ध्यान श्राकर्षित किया। जैन-सिद्धान्तों को प्रचारित करने के लिये अथक प्रयत्न किया। प्राचीन शास्त्रों के संग्रह का उनका प्रेम श्राज हम।रे लिये पथ-प्रदेशन का काम करता है। यदि वे असमय में ही न चने जाते तो उनसे धर्म व समाज का बड़ी सेवा होती फिर भी वे श्रपने पीछे जो जैन-सिद्धान्त-भवन के रूप में हमें एक श्राद्धितीय स्मारक दे गये हैं वह श्रीर उनके साथ उनका यश सहस्रों वर्षी तक स्थायी रहे, यही मेरी उनके प्रति श्रद्धांजिल है।

दरबारीलाल, न्यायाचार्य मुख्याध्यापक, श्री समन्तभद्र विद्यालय, देहली

### सहज देवत्व की प्रतिमूर्ति-

'वृत्तानि सन्तु सततं जनताहिताय' इस आदर्श भावना का सुन्दर समन्वय बाबू देवहुमारजी में था। वस्तुतः आप सहज देवत्व की प्रतिमूर्त्ति थे। सावर्जनीन कार्यों को जितनो दस्ता और तन्मयता के साथ आपने निष्पन्न किया था, उतनी इत्तता से उस युग में अन्य किसी ने नहीं। दिग्विमूद जैन समाज को दिशा ज्ञान और मार्ग प्रदर्शन के लिये आपने अट्ट श्रम किया। जैन सिद्धन्न भवन की स्थापना के समय आपसे अनेक वार मेरा विचार विमर्श हुआ। आप एक ऐसी केन्द्रीय संस्था स्थापित करना चाहते थे, जो सभी हिट्टयों से जैन संस्कृति का प्रतिनिधित्व करे। साहित्य और कला के संचयन के साथ जिसे यथार्थनः आगम मन्दिर कहा जा सके। जिसमें जैनागम को दीवालों पर अंकिन कराया गया हो। आपकी यह इच्छा समग्रका से पूर्ण नहीं हो सकी; फिर भी आपने जैन संस्कृति के संरक्षण और संवर्द्धन के लिये बहुत कुछ किया है। आप आदर्श गृहस्थ थे, श्रावक के त्रतों का सम्यक्ष्य से पालन करते थे तथा संयम कापालन करते हुए समाज कल्याण के लिये चिन्तित रहते थे। आपका प्रत्येक कार्य 'लोकहिताय' होता था। आप काम करने को धुनि में सदा रत रहते थे। नाम से दूर रहकर समाज की सभी सेवा आपने को है। आप लेखक, वक्ता और समाज निर्माता थे। मानवता का यह कीर्तिस्तम्भ युग-युग तक समाज को प्रेरणा देता रहेगा। में अपनी हार्दिक श्रद्धाञ्जल आर्थित करता हूं।

जवाहरलाल शास्त्री,

जयपुर ।

# सरस्वती पुत्र —

श्री देवकुमार जी की धूँधली-स्मृति आज चल चित्र की तरह मानस-पटल पर स्पष्ट दिखाई पड़ने लगी है। 'जैन-भास्कर' के संचालकों ने भास्कर का देवकुमाराङ्क निकालकर प्रशंसनीय एवं मौलिक कार्य किया है।

जन-धारणा है कि लहमी और सरस्वती में मेल नहीं खाता। उनके भिन्न-भिन्न वाहन हैं। परन्तु श्री देवकुमारजी इस परंपरागत सिद्धान्त के अपवाद स्वरूप थे। आप धनी और विद्याद्यसनी होनों थे। आपकी अटूट धार्मिकता, कट्टर सांप्रदायिकता नहीं, सत्य-अहिंसा एवं द्या-दान के रूप में, मानव में ही नहीं प्राणिमात्र में भी व्याप्त थी। आपके जीवन काल में देश की हजारों संस्थाएँ आपके पैसों से जीवित थीं एवं अनेकों गृद्ध विधवाएँ हिन्दू-मुसलमान तथा परिगणित जाति की परवरिश पाती थीं।

उन्नीसवीं सदी के श्रांतिम भाग श्रीर बीसवीं के श्रारंभ में, श्रारा का नव साहित्य निर्माण बाबू साहब की महायता, प्रेरणा तथा उत्माह से हुआ है। श्रापका जैन-सिद्धान्त-भवन, विश्व विक्यात श्रोरियंटल लाइब्रेरी के रूप में है। श्राप श्रारा नागरी-प्रचारिणी सभा के परम पृष्ठ-पोषक थे। आर्थिक सहायता के श्रितिरक्त आप भाषणों और लेखों द्वारा भी सभा की प्रशंसा करते एवं धन-दान की प्ररेणा भी देते थे। हमारी हार्दिक कामना है कि देवकुमाराङ्क प्रकाशित करने के बाद 'देवकुमार स्मारक-प्रनथ' आवश्य प्रकाशित किया जाय। क्योंकि उस पीढ़ी के कुछ वृद्ध जन स्मृति-रक्न संजोये श्रभां जीवित हैं।

'भास्कर' के इस श्रङ्क में एक लेखक के रूप में सम्मिलित न होने का मुक्ते हार्दिक दुःख है। हम भी इस पुनीत श्रवसर पर श्रारा नागरी-प्रचारिणी-सभा की श्रोर से वीतरागी, गृह सन्यासी स्वर्गीय वाबू देवकुमार जो को विनीत मधुर श्रद्धाञ्जलि समर्पित करते हैं। श्राप यथार्थनामा देवकुमार थे।

रामप्रीत शम्मी

प्रधान मंत्री:-तागरी-प्रचारिखाः समा, त्रारा।

# हिन्दी हितेषी-

पिछले कितने दिन बीत चुके। उस समय हिन्दी अपनी जवानी की झंगड़ाई लेने के लिए कसमस कर रही थी। श्राप इसके झाकर्षण में बँध चुके थे! काकी मस्ती और दिलेरी के साथ एक दिन आए अपने कई सहकर्मियों के साथ इसके सोन्दर्य और सौष्ठव का आकर्षक प्रदर्शन करते हुए मैदान में उतर पड़े। आपने इसकी आरती उतारने के लिए अनेक मंदिरों का निर्माण किया। आज जैन-सिद्धान्त-भवन एक सजीव मृर्ति के रूप में हमारी आँखों के समन्न वर्त्तमान है।

श्रापने हिन्दी-मंदिरों का सिर्फ निर्माण ही नहीं किया, बल्कि हिन्दी की साधना में निरंतर निरत रहे। हमें श्रापकी साधना पर गर्व है। हिन्दी-जगत श्रापकी श्रद्र एकांत साधना के समन्न चिरकाल तक नतमस्तक रहेगा।

साधक का हृदय पिवत्र होता है। आपमें वही पिवत्रता वर्त्तमान थी। याचकों ने आपको सर्वदा दिरद्रनारायण के रूप में देखा, और परीक्तकों ने उदारता और सज्जनता की प्रतिमूर्त्ति के रूप में। जनता की भी आपकी और हिन्द अवश्य गयी; लेकिन उसने आपको एक ठोस और कर्मठ पुरुष की उपाधि दी। आलोचकों और गंभीर पाठकों ने भी आपकी साधना की परीक्षा की। उनकी निगाहों में आप एक सफल कलाकार सिद्ध हुए।

सफल कलाकार श्रासुरी वृत्तियों से परे रहता है। संभवतः इसीलिए श्राप मानवता की एक सची मूर्त्ति बन गये। श्रापकी हिट्ट में सभी प्राणी बराबर थे। श्राप का ब्रत था—प्राणियों की सेवा करना। क्या लोगों ने श्रापको महात्मा की उपाधि देकर श्रनुचित किया ? मैं कहता हूं—नहीं।

हे स्वर्गीय महान त्रात्मा ! हे श्री देवकुमार के रूप में पृथ्वी पर विख्यात होने बाले मानव ! ससार श्राप हो चाहे जो कहे; लेकिन मैं श्रापको मानवता की चरम सीमा पर दृढ़ना के साथ स्थिए रहने वाला एक कलाकार मानता हूं। आपके प्रति मेरे अन्तस् में जो अट्ट श्रद्धा और स्नेह का रस-स्रोत प्रवाहित हो रहा है, उसे अपनी आँखों की श्रंजुित में समेट कर श्रापके चरणों पर चढ़ाता है।

# बनारसी प्रसाद 'भोजपुरी'

प्रधान-मंत्री, शाहाबाद हिन्दी-साहित्य-सम्मेलन

# स्मरग्रीय —

स्व० देवकुमारजी के मैंने एक ही बार दर्शन किये थे, जब वे महासभा के कंडलपुर (दमोह) अधिवेशन के सभापति हुए थे और उसके कुछ ही वर्ष बाद उनका स्वर्गवास हो गया था। साज्ञात् परिचय श्रीर वार्तालाप का कभी मौका नहीं श्राया। परन्त उनके दान से जैन-सिद्धान्त-भवन की स्थपना होने के कारण उनकी स्मृति मेरे मन में सदा जागृत रही है श्रीर भवन के प्रति ममता भी।

# नाथ्राम प्रेमी

हिन्दी प्रतथ रतनाकर कार्यालय, बम्बई

# कर्मठ त्यागी-

श्री बाबू देवकुमारजी उन महात्माओं में से थे, जो अपनी सेवा और त्याग द्वारा देश एवं समाज को उन्नत बनाते हैं। उनके कर्मठ त्यागी जीवन से हमें स्कर्ति स्रोर प्रेरणा मिलती है। अतः उनके प्रति श्रद्धाञ्चलि अपित कर मैं अपने को गाँरवान्वित मानता है।

बुद्धनशय वर्मा एम. एल. सी.

श्रध्यच्, शाहाबाद पुस्तकालय संघ

# युवकों के पथ प्रदर्शक-

श्री बाबू देवकुमारजा से हम युवकों को अनेकानेक प्रेरणाएँ मिलती हैं। वस्तुतः वे हमारे एक पथ प्रदर्शक सम्मे नेता थे। उनके प्रति श्रद्धाम्त्राल म्यपित करना प्रत्येक युवक का परम कर्त्तव्य है।

> माधवराम शास्त्री, न्यायतीर्थ भारा

## महान् —

श्री बाबू देव कुमारजी को सेवाओं से श्राधिकांश तथा जैन समाज परिचित है। श्राप जैन समाज के प्रसिद्ध धर्मनिष्ठ परोपकारी सज्जन थे।

आपके हृदय में जैनधर्म के प्रति विशंष अनुराग था और उसके प्रचार की उत्कट भावना आपकी नस नस में भरी हुई थो। आपने आपने ३१ वर्ष के अल्प जीवन काल में जो सेवा कार्य किये हैं, वे समाज से लिपे हुए नहीं हैं।

परमानन्द जैन शास्त्री, सग्सावा

## कृतज्ञता —

श्राजनि देवकुमार इति जितौ प्रतिदिशं प्रथितः प्रथितान्वयः। हसन्ति यस्य पुरी मगधस्थिता सुरपुरीमपि भन्यजनाश्रया॥१॥ पित।महस्तस्य जगत्प्रसिद्धां बभूव धन्यः प्रभुदाससंज्ञः। गुणानिदानीमपि यस्य लोकः सगौरवं गायति नित्यमेव ॥२॥ यस्यात्मजी राजसमानतेजोविराजमानौ विदिताभिधानौ। निजान्वयामभोनिधिपूर्णचन्द्रो सद्धर्मकर्मोत्सववीततन्द्रौ ॥३॥ निर्मलकुमारनामा प्रथमोऽप्रथमश्च सद्गुणागारः। चक्रश्वरः कुमारः परमोदारावृभावेत ॥ ॥ ताभ्यामुभाभ्यामतिसज्जनाभ्यां हर्ग्यप्रदानादुगुग्सश्रयाभ्याम् । काशीस्थविद्यालयमुख्यनामस्याद्वाद एषे।ऽद्यकृत: यद्भ्रातृपत्नी विदुषीह चन्दाबाई प्रसिद्धा महिलासमाजे तग्रहनसंस्थापितजैनवालाविश्रामसंस्था नितरा विभाति ॥६॥ श्चारापुरीमध्यविराजमानं यज्जेनसिद्धान्तगृहं विशालम्। तन्मूलहेतुर्नररत्नदेवकुमार एवेति नवेत्तिकोऽत्र ॥॥ विद्यालयस्यास्य च सूत्रपाते यो मुख्यहेतुः कृतहर्म्यदानः अर्थप्रदानं समयानुरूपं व्यधात्सदा मासिक-दानरूपम्।।:।। तत्साचिव्यकृतोत्कर्षः स्याद्वादोऽयं कृतज्ञताम् । भद्धा श्रद्धाञ्जलि द्वारा व्यनत्त्रयुवकृति स्मरन् ॥६॥

# काशीस्य श्रीस्याद्वादमहाविद्यालयतः

# थीं बाबू देवकुमार जी का वसीयतनामा

[ श्रपनी मृत्यु के पूर्व ४ जून सन १६०८ बाबू देवकुमार जी ने एक वसीयतनामा २६०० रुपये के स्टाम्य पर लिखा है। जो उर्दू भाषा में है, यहाँ पर उसके कुछ उपयोगी श्रंश श्रनृदित कर दिये जाते हैं। इससे बाबू सादव के उदार हृदय की विशाल मांकी तथा उनकी श्रान्तरिक श्रभिलापाश्रों का साज्ञातकार पाठक कर सबेंगे]

में बाबू देवकुमार गुपुत्र स्वर्धीय वाबू जन्द्र हुमार माइल्ला महाजन टोली न० १ स्त्रारा नगर निवासी हूँ। मेरा व्यवसाय जमीन्यारी श्रार जाति का श्रव्यवाल जैन हूँ। चूँ कि में सदा स्रस्वस्थ रहा करता हूँ स्त्रीर इस समय अत्यन्त रुग्ण हूँ तथा जारन का कुछ भी ठिकाना नहीं स्नतः मेरी यह इच्छा है कि मैं ऐसा प्रवन्त्र करूँ, जो मेरी मृत्यु के पश्चात् भी सदा के लिये स्थिर रहे स्त्रीर मेरा तथा मेरे वंश का नाम स्त्रमर रहे, मेरा परलोक भी बने; इसिलये में स्वेच्छा स्त्रीर निजी प्रेरणा से विचार विनिमय पूर्वक, बिना किसी दवाव स्त्रीर स्त्रन्य की प्रेरणा के स्त्रपनी पूर्ण चैतन्यता में नीचे लिखे स्रनुसार प्रवन्ध करता हूँ; जो मेरी मृत्यु के बाद काम में लाया जाय।

मिस्टर डिऊडरउल वो शी॰ शी॰ राविन्सन से २० श्रागसन सन् १६०५ ई० को खरीदी हुई श्रारा नगर की १७ धूर जमीन, जिसकी सीमा निन्न प्रकार है श्रोर जो मेरे श्रस्तवल के काम में लाई जाती है; मकान सहित इस श्रस्तवल को श्री चन्द्रप्रभु जी के मन्दिर को श्रानी इच्छा पूर्वक प्रदान करता हूँ।

सीमा—पूर्व में बाग बलदेव दास, पश्छिम नाली श्रीर उसके बाद सड़क सरकारी, उत्तर बरामदा मन्दिर; दक्लिन रामगोबिन्द कुर्मी।

श्री महावीरचन्द सुपुत्र स्वर्गीय श्रीकृष्णचन्द्र श्राग नगर निवासी, जो कि मेरे फुफेरे भाई हैं श्रीर जिनके प्रति मेरा कुछ कर्त्तव्य है, में श्रारा नगर में महाजन टोलं का एक किता मकान, जिसकी सीमा निम्न है; इन्हें प्रदान करता हूँ श्रीर इसकी मरम्मत के जिये १५००) रुपये भी देता हूँ। यह मकान उनके वंशन का होगा।

सीमा-पूर्व में गली त्राने-जाने की, पश्छिम मकान छेदी मियां, उत्तर में गली स्रोर दक्खिन में गली लह्मी प्रसाद स्रग्रवाल के मकान में जाने की।

मैंने श्री पाश्वनाथ जी को एक मिन्दर मु॰ गढ़वा, परगना कराली, थाना पिक्छमसरीरा, तहसील मंभनपुर, जिला इलाहाबाद में निर्माण कराया था, जिसमें कुछ काम अभी बाकी है और पाश्वनाथ जी की प्रतिष्ठा भी अभी तक नहीं हुई है। यदि इलाहाबाद की दि॰ जैन पंचायत इस मिन्दर के प्रवन्ध करने का भार अपने जगर ले ले और प्रतिष्ठा का प्रवन्ध करले तो मेरे उत्तराधिकारियों और प्रवन्धकों का यह कर्त्वय होगा कि वे ५०००) रुपये पंचों को दे दें और यदि पंच तैयार न हों तो इमारे उत्तराधिकारी और प्रवन्धक इन्हीं कार्यों से प्रतिष्ठा और मिन्दर का प्रवन्ध करें।

मेंने अपना परलोक सुधारने के लिये कुछ दान देने की प्रतिहा की है, जिसकी शर्तें निम्न प्रकार हैं। परन्तु अप्रीतक यह चन्दा दिया नहीं गया है, अतः मेरे उत्तराधिकारियों, प्रवन्धकों का कर्तें व्य है कि ये उन सब दानों की रकमों को अगली सूची के अनुसार देने से इंकार न करें जिससे मेरी सदिच्छा और ध्येय पूरा हो।

दि॰ जैन महासभा के कुं इलपुर के प्रस्ताव के अनुसार जैन गजट को चिरस्थायी बनाने और उसकी उन्नित के लिये एक जैन प्रेस कम्पनी स्थापित की गयी है, जिसके मैंने ५० हिस्से (शेयर), जो कि प्रत्येक १०) रुपये का है, जिनकी कुल रकम ५००) रुपये हैं, खरीदे हैं। परन्तु अभी तक उनका पूरा रुगया नहीं दिया गया है, अतः मेरे प्रवन्धकों और उत्तराधिकारियों का कर्तव्य होगा कि वे पूरा रुपया देकर सब हिस्से (शेयर) प्राप्त कर लें। यह रुपया जनरल स्टेट की आमदनी से दिया जाय। जब इन सभी शेयरों का रुपया चुक जाय तो इन शेयरों का सारा मुनाफा जैन गजट को मिले और इन शेयरों पर जैन गजट का ही स्वस्व रहे।

महावीरचंद सुपुत्र स्वर्गीय श्रीकृष्णचन्द, जो मेरे फुफेरे भाई हैं, जिनको मैंने मकान दिया है श्रीर जिनके भरण-पोपण के लिये मासिक सहायता भी दी जा रही है; उनके ऊपर आज तक हिसाब करने से हमारा २२३६॥ ≥)॥ निकलता है। मैं स्वेच्छा से उनकी अवस्था पर सहानुभूति प्रकट करते हुए इन रुपयों को छोड़ता हूँ और हिसाब साफ करता हूँ। मेरे प्रबन्धकों और उत्तराधि हारियों को उनसे तकाजा करने का अधिकार नहीं है।

भादों २१ फसली सन् १३११ में २६ बीघा खेत जो गांव डीहपुर, परगना भोजपुर जिला शाहाबाद में है, २० बीघा ५ कहा रैयती जमीन जो २५ जुलाई १६०५ में ह्यौर ६ बीघा जमीन तारीख १६ फरवरी १६०० में खरीदी गई है; उसे तथा बंगाल बेंक बॉकीपुर के चैंविंग बैंक खाते में ७५०) काये, जो इमारे मुनीम व खजाँची गोपीनाथ के नाम से जमा हैं; जैन जाति के ह्यनाथ ह्यौर विभवाक्रों के भरणपोषण की सहायता के लिये दान करता हूँ। मेरा यह उद्देश्य रहा है कि जैन जाति के ह्यनाथ ह्यौर विभवाक्रों का समुचित संरच्या किया जाय, इसलिये में ह्यपनी उपरंक्त जायदाद को उक्त उद्देश्य की पूर्ति के लिये जैन ह्यनाथालय हिसार (पंजाब) को दान करता हूँ। यह ह्यनाथालय इस जायदाद से इमारे उद्देश्य की पूर्ति करेगा।

दीन मुद्दम्मद खाँ सुपुत्र चिराग ग्रली खाँ, गाँव रानीक्षागर, परगना विद्दीय, जिला शाहाबाद जो हमारे पिता के समय से मुख्तार और कारिन्दा रहे ग्राये हैं, यह हमारे शुभचिन्तक और ग्राशाकाती हैं। में इनसे सदा प्रसन्न रहा हूँ। इनको इस समय २५) माहवारी घेतन दिया जाता है, हमारी इच्छा है कि जब तक यह स्टेट का काम करने लायक रहें, २५) माहवारी के हिसाब से बेतन दिया जाय। यहि ये किसी कारण काम करने लायक न रहें तो स्टेट से २०) क्यये माहवारी पेनसन दी जाय।

|            | दान-म्रची                                                                    |                      |
|------------|------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| 8          | मन्दिर मरम्मत श्री वासुपूज्य स्वामी मन्दारगिर, जि० भागलपुर                   | 400)                 |
| २          | जैन सरस्वती भवन के निमाणार्थ तथा नये-पुराने जैन शास्त्रों के संकल            | तन द्यौर             |
|            | प्रचार के लिये                                                               | २०००)                |
| ş          | श्री सम्मेद शिखर जी तीर्थरज्ञा कमिटी के लिये                                 | १५००)                |
| ¥          | मूडिविद्री के मन्दिर के लिये १०८ कलाशा वनवाने को                             | १७५)                 |
|            |                                                                              | ¥१ <b>७५</b> )       |
|            | जमीन नं०१ फि <b>हरिस्त A</b>                                                 |                      |
|            | ्दान दी गयी जाय <b>दाद अर्थ</b> ित् मौ० प्रहाप, परगना नोन <b>उ</b> र, जिला श | ग़ाहाबाद जिसका तौजी  |
| न०         | ३२५६ है; का स्रामद सर्च का विवरण निम्न प्रकार है                             |                      |
|            | जमाबन्दी रक्तम                                                               | ७५६०॥–)।             |
|            | सरकार में जमा की जानेवाली रकम                                                | २६६२॥।)।             |
|            | मालगुजारी सम्कारी २२७६॥)                                                     |                      |
|            | वेतन कर्मचारी १५०)                                                           |                      |
|            | वेतन पटवारी ऋौर मुंशी २३६।)।                                                 |                      |
| ٠ ټر       | २६६२॥।)।                                                                     |                      |
| •          | श्रवशेष मुनाफा मौजा प्रहाप का, जिसका उल्लेख वसीयतनामा की है                  | री धारा में किया गया |
| गया        | र <b>है,</b> निम्न प्रकार <b>खर्च किया जायगा</b> ।                           |                      |
| 8          | प्रबन्ध मन्दिर खास आरा                                                       | ¥00)                 |
| ₹          | प्रबन्ध मन्दिर भदैनी, बनारस                                                  | (006                 |
| ₹          | प्रवन्धं मन्दिर चन्द्रावती                                                   | २००)                 |
| <b>¥</b> . | सरस्वती भवन                                                                  | <b>१५००</b> )        |
| પ્         | जैन पाठशाला तथा कन्या पाठशाला श्रारा                                         | <b>પ્</b> .૦૦)       |
| Ę          | छात्र वृत्तियाँ, पाठशाला काशी तथा स्त्रन्यान्य पाठशालास्त्रों के छात्री व    | की                   |
|            | धार्मिक शिचा की उन्नति के लिये                                               | 4.0)                 |
| ૭          | ऐसे जैनधर्म प्रचारक, जो अपना समय जैनधर्म के प्रचार में लग                    | ार्वे र्             |
|            | म्नीर उनका कोई वरीलान हो तो उनकी स्त्री को दिया जाय                          | <b>१</b> ००)         |
| 5          | जैन पुरातस्य संग्रह एवं शिलालेखादि संरज्ञणार्थ                               | <b>२</b> ००)         |
| 3          | श्रीषधालय श्री सम्मेद शिखर                                                   | ξο.)                 |
| ₹ 0        | मन्दिर गढ्वा (इलाहाबाद)                                                      | २००)                 |
|            | ~ ~ ~ ~ · · · · · · · · · · · · · · · ·                                      | • ,                  |

नोटः -- यदि बचत में कुछ इपये रह जायँ, तो शास्त्र खरीदने श्रीर लंगड़े-लूले श्रादि की सहायता में खर्न किये जायें।

> I have executed this will. Sd. DEVA KUMAR.

# Sri Babu Deva Kumar Commemoration Number

# THE JAINA ANTIQUARY

VOL. XVII

JUNE 1951

No. I.

#### Edited by

Prof. A. N. Upadhya, M. A., D. Litt. Prof. G. Khushal Jain, M. A., Sahityacharya. Sri, Kamata Prasad Jain, M. R. A. S., D. L. Pt. K. Bhujbali Shastri, Vidyabhushan. Pt. Nemi Chandra Shastri, Jyotishacharya.

#### Published at:

THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY, ARRAH, BIHAR, INDIA.

Annual Subscription :

Foreign 4s. 8d.

Single Copy Re 1/8.

# CONTENTS.

| ۱.         | B Deo Kumarji Jain                  |     |    |
|------------|-------------------------------------|-----|----|
|            | —Sri Birendra Kumar                 | ••• | 1  |
| 2.         | A Noble Server of the Noble Cause   |     |    |
|            | —Sri Jyoti Prasad Jain              | ••• | 8  |
| <b>3</b> . | The Central Jain Oriental Library   |     |    |
|            | Sri C. S. K. Jain, M. A             | ••• | 11 |
| 4.         | Deva-Vāni                           |     |    |
|            | -Prof. Dinendra Chand Jain, M. Com. | ••• | 17 |
| 5.         | Late B. Devakumar Jain and his      |     |    |
|            | Jain-Siddhanta-Bhavana Publications |     |    |
|            | -Prof. R. D. Mishra                 | ••• | 26 |

" श्रीमत्यरमगम्भीरस्याद्वादामोघलाञ्छनम् । जीयात् त्रेलोक्यनाथस्य शासनं जिनशासनम् ॥ ''

[ अकलंकदेव ]

Vol. XVII No. I

# ARRAH (INDIA)

June 1951.

#### BABU DEO KUMARJI JAIN

By

Sri, Birendra Kumar, Editor "Nagrik", Arrah,

The lives of great men of culture, learning and spiritual attainments are best studied as a whole but generally the closing periods of such lives are the most sublime, the quintessence of the whole life as they are.

This we find fully illustrated in the life of Danvir Babu Deo Kumar Jain, who has left a landmark in the cultural and educational advancements of the Jain community throughout India.

Before his death he remained confined to bed for three and half months. During this period not a day passed when he did not perform his strict religious duties regularly. Though the disease was a fatal one, he was quite unmindful of the consequences. There was no body to look after his family consisting of his wife and two young sons just within their teens but this fact did not produce any disturbing effect on his mind, resigned as he had everything of his in the hands of Providence. The only idea which occupied his mind was to die peacefully with the name of the Supreme Being on his lips. So in order to keep a spiritual atmosphere around him,

Varni Nemisagarji, who remained with him all the twenty four hours reciting holy books. His disease grew worse but his mind drew nearer to extra-mundane things. He was taken to Calcutta for operation. No doubt the doctors were not very hopeful of recovery but unlike an ordinary wordly man he struggled not for life but for death, which seemed to be more alluring to him. Six hours before his death he took 'Sallekhana' and resolved not to eat or drink anything even if his life be saved anyhow. Then sending off everybody from his presence he absorbed himself in hearing scriptures from the aforesaid Nemiji and passed away in perfect peace and tranquility.

This incident portrays a strength of mind and a spirit of renunciation seldom found in a man leading family life. Let us now look into his career to find the sources of such extraordinary and sterling qualities of head and heart.

Babu Deo Kumarji was born in an ancient, high and cultured Zamindar family of Arrah on the 7th March 1877. His grandfather Babu Prabhu Dasji who was a great scholar of Sanskrit and a man of charitable and religious disposition, got constructed many temples in different parts of India and a big Dharamshala on the bank of the Ganges at Benares.

The father of Babu Deo Kumarji, Babu Chandrakumarji was also a pious man and had made a Jain temple at Kousambi. But unfortunately he died at an early age. At that time Babu Deo Kumarji was only ten years old. He inherited a big estate and along with it also the charitable disposition and religious zeal of his father and grandfather. Being a minor his estate went under the control of 'Court of Wards'. He was married at the age of seventeen. When he passed the I. A. examination, the District Magistrate pressed him to drop his studies and look after his zamindari. He was very much desirous of graduating but circumstances compelled him to take the burden of his estate and family on his young shoulders. After a few years he was appointed an Honorary Magistrate and he

<sup>1.</sup> This is one of the most difficult Jain vows according to which a person suffering from some serious illness, resolves to give up for ever the enjoyment of one or more things in case his life is saved.

stuck to that post for many years. But in the midst of all these tiring occupations he always found time to study religious books and hold religious discourses with scholars.

In the year 1900 his younger brother Babu Dharam Kumarji, died of plague at Parasnath Hills where he was on pilgrimage. He was married only a few months before in Mathura. He was a very brilliant student reading in B. A. Babu Deokumarji was very much shocked but he hore it peacefully and at once felt his duty towards his brother's wife Pandita Chanda Baiji Jain who was only fourteen years old at that time. He appointed big scholars of Jainism so that her tender mind might become religious. He also appointed learned teachers to teach her English, Hindi and other subjects. Besides this, he himself taught her from time to time. As a result of all these she is now a living monument to Babu Deokumarji's spirit of renunciation and zeal for service to Society. It is she who founded the Jaina Bala Vishram at Arrah in 1921 and has been conducting it with great success. She also edits the Jain Mahiladarsh and the Akhil Bhartiya Jain Mahila Parishad.

Babu Deokumarji had a very fine grasp of the Jain Philosophy and he realised the the potentialities of the tolerant preachings of "Syadbad" philosophy, so much needed in the Indian Society, torn with religious strife and dissensions. So on the 12th of June 1905 he established a "Syadbad Pathshala" in Benares which in a few years grew to "Mahavidyalaya" and made a gift of the "Dharamashala" made by his grandfather for housing it.

Now he rivetted his attention towards South India which is a veritable arsenal of religious faiths. He knew there was a mine of Jain Literature lying in oblivion unexploited by scholars. So in the year 1907 he started for a pilgimage in the South India with his whole family. He also took with him chosen lecturers and musicians. He visited almost each and every place of pilgrimage and was filled with a sense of pride at the immensity of Jain Literature and things of Jain art and culture like the 56 feet high and 1200

<sup>1.</sup> This is an important branch of Jain Philosophy, which holds that every thing can be viewed in more than one aspect, So what is real in one sense can be unreal in another.

years old stone image of 'Sri Bahubali Swami' but he was much grieved, at the same time, to see that there was none to look after or appreciate these things which were on the verge of ruin by the ravages of time. He then and there took a vow of leading a 'Brahmachari' life till he collected all the available literature of Jainism and made provision for their safe upkeep. Accordingly where-ever he went, he spurred people to open libraries to collect and preserve these things. In many places he himself laid the foundation stone of such libraries.

Thus making an extensive tour of the Bombay Presidency, Sravanbelgola, Mysore, Bengalore, Mangalore and other places, his party reached Mudbidri, Here he met with a number of archaeological finds and Jain images of exquisite beauty made of diamonds, rubies, emeralds and other valuable stones. But to his utter surprise and pain he found the people indifferent to their enviable surroundings and possessions due to the their ignorance. So he called a meeting of the Jain community there and through lectures and persuasions brought home to them the need of religious and educational institutions. The response was prompt and sufficient money was collected to start the institution at once. Now with the same zeal and fervour he proceeded to Belgaun and several other places exhorting people to follow the same line of action as suggested by him in Mudbidri and the response was equally good every where. Now returning from his South India pilgrimage and being in possession of several resuscitated ancient Jain Literatures, he felt the necessity of establishing a centre at his own headquarters at Arrah where he could preserve those valuable materials and make them available to research scholars.

With this end in view he established "The Central Jain Oriental Library" which is now housed in a beautiful up-to-date building, built at the cost of several thousands of rupees. The library has now become a growing institution having thousands of high class books on different topics concerning all the religions and almost all the schools of philosophy of the world, four thousand and five hundred manuscripts on 'Bhojaptra' a good many collection of rare coins, stamps and antique sacred paintings. Under the auspices of this library is also published 'The Jain Sidhanta Bhasker' a high class

periodical which is subscribed by most of the intellectual aristocracy of the country and the centres of research works. It is these characteristics of this library which won the approbation of Mahatma Gandhi, Pandit Madan Mohan Malviya and other great personalities of India when they happened to visit this part of the country. It has also attracted scholars from Germany and America who specially came to this place in connection with research works.

Again Babu Deokumarji, being an advocate of female education, established, at the same time, a Primary Girls' School at Arrah. The effect produced by this institution is evident from the fact that today we find not a single illiterate woman in the Jain community at Arrah.

He also worked for the All India Digamber Jain Mahasabha which aims at roping in all the scattered elements of the Jain community and organising them into a homogenous body. He was to a large extent responsible for the popularity of the Mahasabha. In the Kundalpur session of the Mahasabha held in April 1907, he was elected President. His presidential speech was vibrant with the same religious spirit as was evinced during his south India pilgrimage and in his editorials of the 'Jain Gazette'. He chalked out in his speech several programmes for the emancipation of Jain community which still serve as a beacon light to social and religious reformers of the community. The speech on the whole was bristling with gems of noble thoughts—provoking ideas, and I'may crave the indulgence of the readers if I quote a few passages from it here:-

The reason why we fail today in all our undertakings, that all our activities are divorced from Religion, and accordingly all our movements aimed at the betterment of society is bound to fail. Hopps said "You can not, if you wished it, suddenly reverse the policy of generations and abolish the machinery that has set the pace and determined the products of hundred years." Mr. Humphry Wood said "The world cannot get on without morals. They are the binding forces for solidarity and continuity. I take my stand on morals, and if you give me morals, you must give me the only force that can guarantee them—dogma,—and ritual,—and superstition,—and all the foolish ineffable things that bind mankind together, and send them

to face the music in this world and the next. Some how or other you must get conduct out of the masses or society goes to pieces. But you can only do so through religion i. e. the organization, which can ever get conduct out of the ignorant in the way they understand."

It is well known that reform of the individual is easy but the reform of the nation is a difficult task, one may be responsible for the act of the one but for the act of the whole, the whole must be responsible, one cannot be responsible for all, for this, unity is essential. Community work is for the whole Community, Social work is for the whole Society. Neither work for any one nor depend on any one. "A nation has to learn self govt, just as it has to learn every thing else, and nothing helps so much as to put the nation, in charge of its own destiny.

"Our community has been the blind imitators" of others, unmindful of the situation of our own country, the time, the formation, organisation and policy of the society. This has robbed us of our faculty of independent thought and action. We are here for bringing about reformation in the society, and society being comprised of individuals we should spare no pains in working for the welfare of the widows and the orphans; we should provide for the education of children, character-formation of youngmen, right use of the money of the aged and big persons and never allow them to go astray of the right path, so that they may attain salvation in the end."

He further added "The world cannot progress without 'Dharma' and for its establishment we have got to banish age-worn customs, superstition and fears of all description. This alone will place the society on a firm basis and make it immortal."

In the end he diagnoses the real disease of the body politic when he says "The most painful factor in our society is that we are not tolerant towards people differing from us in religion, thought and action", and exhorted the audience thus "We should appreciate and respect any one, belonging to any community who has worked for the betterment of his community in however small a degree it may be."

Coming back from Kundalpur conference while he was planning fresh fields of activities and services, Providence was planning.

otherwise. He fell seriously ill soon after and breathed his last in August 1908, in the extraordinary circumstances already enumerated.

We have already seen how peacefully and manfully he embraced death. At that time he had no anxiety about any thing except the preservation of the ancient scriptures and the uplift of the community. So for this purpose he created a trust of a property worth more than a lac of rupees fetching an annual income of about ten thousand rupees. This Trust now maintains the Central Jain Oriental Library, Arrah; the Girls School Arrah, finances the Syadbad Mahavidayala Benares, charitable dispensaries at Shri Parsvanath and at Arrah and several Jain temples at different places. Besides these it renders financial help to poor and deserving students irrespective of caste and creed. He further made an appeal to the members of his community and its leaders in the following words:—

'My last request to my Jain brothers and the leaders is that they should immediately strive for the preservation of ancient 'Shastras' 'Puranas'. It is these things that will proclaim the loftiness of Jain religion and propogate its light throughout the world, making it immortal. This was my aspiration since long and I had taken a vow of leading a life of celebacy till I fulfil this work. I am deeply pained not to have the good fortune of accomplishing this holy task. Now it is for you to take a vow for the completion of this holiest of holy tasks. The responsibility is now entirely yours."

This last message of his, spurred the entire community into action and his two illustrious sons, Babu Nirmal Kumar Jain Ex. Member Council of State and Babu Chakreshwar Kumar Jain, B. Sc., B. L., Ex. M. L. A., even in the midst of their manifold preoccupations leave no stone unturned to see that every word of the message and the purposes mentioned in the trust are completely fulfilled.

In the end when we have surveyed the volume of works done by Babu Deokumar Ji and see that he accomplished all these at the early age of thirty, we are simply wonder-struck and are reminded of the very apt saying that "Man lives not in years but in deeds."

#### A NOBLE SERVER OF THE NOBLE CAUSE

By

Sri, Jyoti Prasad Jain M.A., LL B, Meerut.

History is race memory. If a nation knows nothing of its history, it has lost its memory and so its identity. It now becomes a new nation with all to learn anew. And it cannot have a true feeling of nationhood. It is its history which gives the key to the spirit of a nation. The present has grown out of the past which cannot be understood without a knowledge of history.

And as Thomas Carlyle has oftly observed in 'Heroes and Hero-worship', "universal history, the history of what man has accomplished in this world, is at bottom the history of the greatmen who worked that." In every age, men who rose head and shoulders above their fellows, by strong character, dominant personality intellectual genius—have been the modellers, patterners, creators of whatsoever the general mass of men contrived to do or attain. It is why Ralph Weldo Emerson said, "All history resolves itself very easily into the biography of a few stout and earnest persons." Moreover, by reading about great persons, our mind becomes peopled with many noble and great figures, and we come to feel a deeper interest in humanity as a whole.

And what is true about humanity as a whole or about a race, nation or country, is equally true about a community or cultural unit, however small. In fact, the history of a nation is nothing but a summing up of the histories of the various communities, societies and cultural units it consists of. Particularly, in the case of our own country, we cannot think of a history of India in any particular period without taking into account the cultural contributions and the efforts in advancing progress of the numerous and various communities that people this land.

Like the Hindus, Muslims, Sikhs, Parsees, Christians, Budhists and others the Jains have all along the historical times formed themselves into a definite and distinct community as well as a cultural group, while unlike most of them Jainism is a purely indigenous

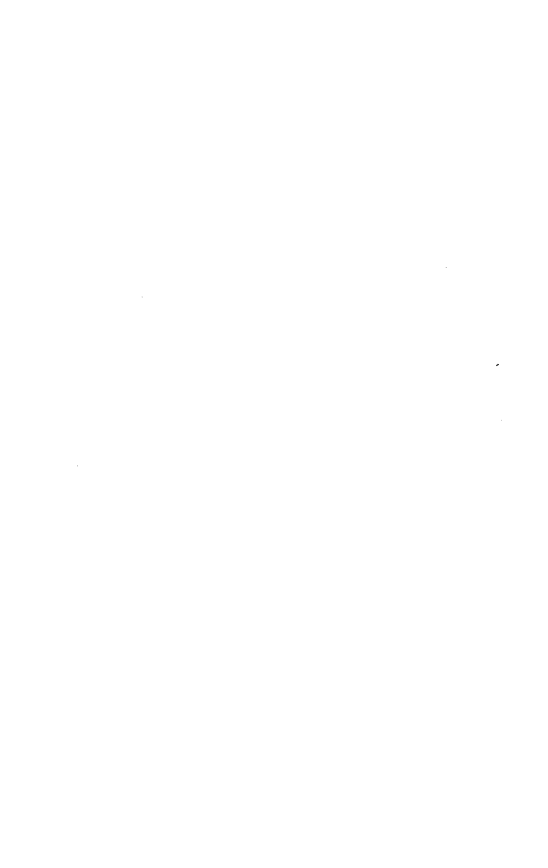
and highly ancient system with its votaries distributed all over the land and amongst all classes. In every age, they have had contributed their own quota to the cultural advancement of the country and to the building up of its history.

After the great Indian struggle for Independence in 1857, there was a general awakening in India. A new era had dawned bringing in its train movements for social and religious reforms, political conciousness, civic sense, education and literacy, the need of popularising studies of ancient literature, preservation, restoration and publication of old manuscripts and monuments, and encouraging deeper studies, investigation and research work in the various branches of Indian learning and culture. Fortunately, the Jains too did not lag behind their fellow countrymen in this revolutionary epoch of reconstructing the nation's destiny, and in keeping pace with the march of time. The credit really goes to about a dozen or so towering personalities who in the first half of the last hundred years made the present Jaina community what it is. No doubt, they were also the product of their own age, and a horde of lesser men too made their contributions which were by no means small or insignificant. Yet if we survey the history of the Jaina community in the past hundred years, it will easily be found to resolve itself into the biographies of those few eminent servers of the cause of progress.

And the late Babu Deokumar of Arrah occupies a very prominent place in that galaxy of the makers of present Jaina community. He came of a highly respectable Zamindar and Rais family of Arrah (Bihar). His grandfather was the wellknown Pt. Prabhudas and his father's name was B. Chandra Kumar. B. Deokumar was born in 1876 and of an early age inherited his patrimony. But unfortunately he could not enjoy a long life and met a premature death when he was barely thirty one years of age, in 1907. Though he died so young, the things that he achieved in so short a span of life are marvellous and bear testimony to his ardeous zeal, selfless devotion and high intellectual powers. He was ordinarily well educated and was quite at home in English, Persian, Sanskrit, Urdu and Hindi. He was such an ardent lover of education that he wanted to set an example through his beloved younger brother Dharma Kumar but

this boy also died very young breaking the heart of his elder brother and leaving behind a widow, Pandita Chandabai, in whom the community found its greatest lady leader of modern times. B. Deokumar was a true patron of art and learning. He patronized various organization instituted for the propagation of these things, was an active patron of the Arrah Nagri Pracharni Sabha, gave scholarships and other subsidies to deserving but poor students of whatever caste or creed. He founded the Central Jaina Oriental Library at Arrah which has one of the best collections of ancient manuscripts and research literature, atleast in the Jaina community, was one of the founders and first Secretary of the Syadyada Mahavidvalaya, Kasi and donated a suitable building for the same. He was also a founder and one of the early leaders of the Digambra Jain Mahasabha and for some time edited its weekly organ the Hindi Jaina Gazette. He paid visits to many Jaina places of pilgrimage and munificently spent money for the restoration and preservation of ancient monuments in those places. It was again due to his zealous efforts that the Dhaval, Jayadhaval commentries of Digambara laina canonical works, which lay buried in the Jaina Matha of Sravan Belagola (Mysore state), saw the light of the day. The preservation and restoration of the old manuscripts, inscriptions and monuments was Iso dear a thing to his heart that while in the full bloom of his youth, he took the difficult vow of perfect celebacy till this work would be completed. When death came, so unexpected and early, the first and the last thing he exhorted his friends to do after him was the same above mentioned work that had ever been his life mission.

A great and noble soul which lived and died with thoughts for the good of others, for the uplift of society and for the propagation of religion and culture, Babu Deokumar made himself immortal. Numerous institutions and organizations, individual scholars, all both Jaina and non-Jaina freely received his active patronage and generous help. And there was hardly any Jaina movement of his time in which he was not an active participant. He is trully one of the real makers of Jaina history in modern times. And we can best pay our homage to his sacred memory by pursuing his path and by helping to serve the cause he so devotedly served all his life



# श्री बाब् देवकुमार-स्पृति-अंक



श्री बाबू देवकुमार जी द्वारा संस्थापित श्री जैन-सिद्धान्त-भवन, श्वारा (The Central Jain Oriental Library, ARRAH)

# THE CENTRAL JAIN ORIENTAL LIBRARY.

Sri C. S. K. Jain, M. A.

Late Shree Rabindra Nath Tagore, the famous literary personality of international reverence, has rightly remarked that 'literature intimately connects man with man, the far with the near and the past with the present.' Had it remained merely the best thought, expressed in the best and attractive manner, having a momentous effect, it would not have received a value, higher than a table-talk, only to be forgotten the next moment. It is this special characteristic which compelled mankind to get such expressions preserved. Really civilazation starts from the day, man has learnt the way to preserve his thoughts for future observance, meditation, guidance and proper use. Written records, mostly books, have proved themselves to be the most competent agents in this respect; and so, the word 'literature' has been confined for a collection of written works in any language.

In course of innumerable years of its march toward perfect civilization, mankind has been found always a devotee of literature, but with some narrow-mindedness. Every country, cast, creed or race thought it a right judgment to suppose its own literature, the most valuable of the rest. Sometimes racial or religious conflicts goaded them to satanism, resulting in destruction of such literatures which do not concur with their own way of thinking. Even moral degradation, and indifference to learning caused peoples to extinguish the highlights of their own forefathers. Those who tried to safegaurd such ancestral valuables from the furies of devillish actions, hid them in such a way that it never saw the sunlight again. Some virtully faced living graves, flames of burning hearths and even the regular actions of natural denuding agents. General negligence is not to be less blamed for this devastation. Between the teeth of an army of demons, it is not astonishing to loose the best part of our literature; and what is left, should be embraced as the remains. of a chain of continuous destruction.

Recounting the importance of literature in human progress and its dreadful fate, one is unable to judge the high altitude of such persons who bestowed their life and all the resources at their desposal upon research, collection and preservence of literature, without any prejudice to some caste, creed or religion, and managed suitably to make it available for general observance. If literature is the best friend of a person, prophet of a community, leader of a nation, and benefactor of the Universe, a library-builder is one and all in the same personality. His service can do more good to mankind than what hundreds of writers, thinkers and leaders can do together. He is the medium to bring the thinkers of all the ages face to face with the ceneral mass of the present world and maintain the best of the present for future generation. He is the builder of a nation and his library is the nucleus of human progress and prosperity. He promotes the very motive of literature. And so was Shree Dev Kumar Jain, the founder of the Central Jain Oriental Library of Arrah, locally famous as The Saraswati Bhawan.

Running through the din and bustle of vehicles and hawkers on a dusty rugged narrow road in the heart of town, you suddenly stop only to have a glance at the charming exhibit of architecture, placed on the upper story of a spetacular building. Seated on a milky goose, the image of Saraswati, with a guiter in two hands, a book in the third and a lotus flower in the fourth, prompts you to stop into the small iron fencing and ascend over a few marble stairs, guarded by lofty palm trees on both the sides. You reach a spacious verandah and cannot check yourself from peeping into the front door leading to a big marble-floored hall.

You are at a fix to see the big portrait of a young person with serenity, grandeur and deep meditation. A long ray of small desks below, scatterred with the news of the day, invites you to take seat for a while on the white sheeted floor. You survey arround yourself with a feeling of curiosity mixed with awe and lo! a long chain of furnished almirahs are staring at you with eagerness to place before you a number of Socrateses, Kalidasas, Chanakyas, Paninis and several other thinkers of the past and present, they have in store for you. A person, sitting before a table, behind the two big marble pillar pairs, is anxious to serve you at your com-

mands. The walls are decorated with valuable paintings, unavailable manuscripts and portraits.

In a corner you find the wooden staircase that leads to the upper floor. Stepping the last srair above you bow down with reverence before the bronze image of Saraswati. Passing through the packed-up almirahs and a narrow balcony, you come to the art gallery. Collections of old coins, postage stamps, match lables, matchless drawings and playing cards etc. simply fascinate your feeling. Some of these are scarce treasures of the collection. You should not avoid to have a view of old manuscripts on palm-leaves and tree-bark, a few of which are hanging on the walls in wooden frames and the rest are resting in the almirahs. Other gems of this big collection need a close research of a scholar.

At present the library has a collection of about 7500 printed books in several Indian languages i.e. Prakrit, Sanskrit, Hindi, Marathi, Gujrati, Kannad, Tamil and Telgu etc. The number of published English books have reached upto 3250. Besides the library is rich with its 6378 of manuscripts on palm-leaves, paper or tree-bark. The library has always tried to get true copies of manuscripts from distant parts of India, so for as its financial condition may allow. It has been the centre of literary and cultural meetings of such associations as Sahitya Mandal, Sahitya Parishad. Zila Hindi Sahitya Sammelan and several local Jain institutions. Men of renown like Mahatma Gandhi, Pt. Madanmohan Malviya, Shree Sachitanand Sinha, Diwan Mirza M. Ismail, Dr. Walther Schubring (Germany), W. Norman Brown (America) etc. have visited the library and expressed their hearty satisfaction towards its good management and value of collections.

To recall the birth and development of the library, a few words about the activities of its founder and his successors would not be unjustified. The library was first installed in 1903 A. D. in the name of "Jain Dharma Pustakalya" by late B. Devkumar Jain, under the presidentship of Shree Bhattarak Harshakirti Ji. It contained a number of manuscripts collected privately by Pt. Prabhudas Jain, a scholar of Sanskrit and the grandfather of B. Devkumar. Harshkirti Ji also collected some manuscripts from local householders. It was

then situated in a big side-hall of the temple of Shree Shanti Nath Ji, just by the side of its present site.

According to the last will of B. Devkumar, who died in 1908, its name was changed into 'The Central Jain Oriental Library' before a large gathering of prominent scholars of far and near. The site remained the same. His request was as follows:—

"Before you all bretheren, particularly to the leaders of our Jain Community, my last request is that an emergent protection of old religious books, temples and inscriptions is urgently required, because these are the saviours of Jainism in the world. I was anxious for this but death is taking me away, all of a sudden. I had promised to practice celibacy till the fulfillment of this work, but as ill luck would have it, I could not get the virtue of completing this sacred act. Now you all are the pillars of this holy deed and it is your duty to accomplish it."

Though Dev Kumar Ji was a patron of learning and old culture from his very boyhood, this idea dawned upon him when he was on pilgrimage to the sacred shrines of the South, in 1907. He had the occasion of visiting the collections of religious books at several places and was moved to see their ill fate, facing gradual destruction due to mismanagement. He managed to instruct the local people, the importance of those valuables of the community and the way to save them. He brought several books with himself while got some others re copied. Then he gave birth to this lively idea that is now at its full youth.

Late B. Karori Chand, the first secretary of the institution, served it much by enriching it with manuscripts, specially those on palm-leaves. He owed much to Reverend Shree Nemi Sagar Ji Varni, without whose help, the work would have been an impossibility. A large sum was invested in sending missionary to Karnatak and Tamil countries for collection of books and preparing a catalogue of all the famous Jain Libraries of the South. Year 1912, is the most commemorating period for the inaguration of "The Jain Antiquary", the only magazine of its kind, under the editorship of Shree Padmaraj Ji Jain. But its publication was discontinued only after an year because suitable help and financial stability was lacking.

In this connection B. Devendra Prasad Ji is worth remembering as the best helping hand to B. Karori Chand in all his sacred activities. A collection of photographs of all the Jain Pilgrimage places of India was his exceptional service. Upto his last days, he held the post of assistant secretary of the library. After him it was benifitted by the valued services of Shree Suparshvadas Gupta. B.A. upto 1922. A Catalogue of all the publications and manuscripts of the collection in Prakrit and Sanskrit was his commendable work.

In April 1923, B. Nirmal Kumar Jain, the eldest son of B. Dev Kumar, took up the management to himself. Fortunately he got the chance of adding the services of an eminent scholar like Shri K. Bhujbali Shastri as the librarian. He prepared a correct and authentic catalogue of all the books and manuscripts of the library. Publication of anlogies of important unpublished manuscripts into two volumes under the title, "Prashasti Samgrah" was his praisworthy activity which was hailed by research scholars all our India. Translation and publication of Munisubrat Kavya into elegant, eloquant and simple Hindi is another feat of the library.

A new age in history of the library begins with the construction of the present palatial building in 1924. Though B. Devkumar had left a sum of Rs. 2000/- only for the work, it was exceptionally due to the generous gift Rs. 25000/- by his son B. Nirmal Kumar that such a praiseworthy work was completed. During these years the library progressed speedily towards publication of rare books also. Jnan Pradipika and palmistry, Vaidya Sar Samgrah (with notes), Tiloypannati Pt I., Pratima Lekh Sangrah, Prashasti Samgrah and Jain Literature are the publications of the library so far. The work is now stand-still on account of sacarcity of paper. But 'The Jain Antiquary' reapparred in 1935 and is still regularly satisfying the the mental appetite of scholars.

The library also subscribes a number of periodicals most noteworthy of which are The Kannad Sahitya Parishat Patrika, Prabudh Karnatak, Bharati, Karnatak, Sub-dh, Triveni, Vivekabhvudaya, Sharan Sahitya, Ādhyatma Prakash, Shakti, Jai Karnatak Bandhu, Kanthirav, Kishore, Balak, Vishwavani, Viruani, Vir. Jain Darshan, Jain Sandesh, Jain Mitra, Jain Gazette, Khandelwal Jain Hitechhu, Jin-vijay, Jain Bodhak, Ānekant, Ārya Mahila, Adarsha Jain Charit-mala, Golapurva Jain, Digamber Jain\* etc.

Really Jain Siddhant Bhawan is the unique institution for research and study of Jain literature, history and antiquary. It was a bolt from the blue when the founder of such an institution was snatched away from us in the prime youth of 34 only. It is for the present Jains to recognise the real estimate of this pride of the community and help the progress of mankind by enriching it to the utmost.

<sup>\*</sup>Besides these the the Library subscribes to many important daily and monthly magazines of Hindi, Gujarati, Kannad, Marathi, Telegu, Sanskrit and English and the full list of these appears on pages 76-77 of Shree Jain Sidhanta Bhaskar Vol. 17 No. I.

#### DEVA-VANI.

Extracts from the writings and speeches of B. Deo Kumar.
Collected by Prof. Dinendra Chand Jain M. Com.

[Shree Deo Kumarji was gifted with a remarkable sense of values and a prophetic insight into philosophy. He combined in himself the spirit of a social reformer and the vision of a prophet. His learned essays and editorial comments are a guide for the understanding of the philosophy of Jainism and throw light on matters relating to the welfare of Society. He edited the Jain Gazette right from the year 1895 to his last breath. His presidential address at the 12th Conference of the All India Digamber Mahasabha, which is full of religious, moral and philosophical ideas, helps us estimate his personality. Here are some of his reflections.

-Editor l

#### PHILOSOPHICAL IDEAS.

## Samuaktwa (Right belief, etc.)

Keeping firm belief in one's soul, leaving aside unspiritual actions and to be engrossed in spiritualism is Samyaktwa. No belief except Samyak Darshan can enlighten the soul. Right belief is the only boat to cross this ocean of worldly life. Unless this torch is in the hand, it is very difficult to steer safe through darkness and storm.

Self-confidence is very helpful for the progress of humanity. The real importance of life can be judged from self-confidence. If there is self-confidence, one can, without any effort, get rid of worldy passions and attachments. Soul is quite different from the body. It is structure-less, minute and a store-house of spiritual qualities like knowledge and philosophy. Because it is structure-less, it can not be seen from the naked eyes. Merely the concrete body comes into vision. The soul residing within the body can be felt simply by realisation. When the vision becomes Samyak, soul is gradually realised. When there is some Mithyatwa or doubt, the body is mistaken for the soul. No real work can be done by taking body as the soul, any better than can be expected from sand assumed as gold.

# Principles of Karmas (Deeds)

The living beings themselves are the doers of Karmas (deeds)

and the users of its fruits. Karma is a substance which prevails every where. Every living being gathers atoms of Karmas due to attachment tendency in his thoughts, speeches and deed. The number of atoms of Karmas sticking to the soul depends upon the degree of the worldly attachment. When the attachment is great, these atoms come to the soul in large quantity and vice-versa. Similarly, if there are strong Kashayas (ie. anger, passion etc.) these Karma-atoms remain for a longer period with the soul and produce stronger results. Conversely, when they are less they remain for a shorter period and have smaller effects. By its own efforts and endeavours, the soul after destroying its Karmas can achieve salvation. When this effort diminishes, the chain of Karmas becomes longer and stronger. Sorrows or happiness arise due to the rise, decline or destruction of the Karmas. God or man is quite unable to bring happiness or sorrow to any body. Vitragi God, who is not the least attached with the world has been unnecessarily and wrongly conceived as the giver of rewards and punishments of Karmas. Really speaking, God never makes or mars anything. Human beings, animals and other creatures have taken shapes due to Nam-Karma (a type of Karma) and not because of any invisible power.

#### Anekant

The correct decision of anything can be made only by the principle of Anekant. The 'act is that many characteristics and properties are to be found in a matter. We can make only one sided analysis of the matter having varied properties. All sided consideration is not possible without a wider vision. The man who tries to prove a view as unt ue simply after hearing it or is excited to hear the opposite view is far away from truth.

The principle of Anekant makes man thought-enduring and liberal. We can not prove hastily any principle to be false or absurd. Co-ordination of opposite views can be made only by embracing the principle of Anekant.

#### God.

Every soul is capable of becoming God. Fundamentally, soul is pure and full of knowledge. All the virtues of God are present in it. When any one, by his good behaviour, learning and right belief

destroys the collected atoms of Karmas and wipes out the darkness of the soul, he becomes God. Really, pure soul itself is God. There is no God different from purified soul. As long as there are the shackles of Karmas, virtues like Jnan (knowledge), Darshan (right belief), Sukh (happiness) and Virya (valour) are masked but on its becoming loose, the soul becomes God The soul is liberated only when it attains salvation.

19

#### Salvation.

The perfect free state of the soul is called salvation. When human beings by their meditation penances and power of Yoga remove the shackles of all Karmas, they achieve salvation, and then appear the Eternal Happiness, Eternal Knowledge, Eternal Darshan and Eternal Power in the soul. Here the soul has no pains. This is the end of soul.

#### ETHICAL IDEAS.

#### Devotion.

Devotion is the feeling of heart. Wordly creatures, through devotion in Vitragi God can increase their happiness. Worship of Jinendra Bhagwan removes sin, troubles, miseries, and diseases. It is the sacred duty of every individual to worship God daily. By devotion sentiments are purified, spiritual powers develop, and Kashayas diminish. Moreover, it helps the development of spiritual virtues.

## Charity.

Everybody should part with atleast one-tenth of his honestly earned income for charity. If out of miserliness, one does not give charity in religious works, his wealth soon diminishes and disappears. Charity should never be given for name and fame. If somebody wants name in return for his charity, he, thereby, commits sin. Even birds and animals fulfil their necessities but charity is possible only in human life.

## Swadhyaya (Studying religious books).

Swadhyaya is very essential and beneficial in this Kaliyug (sinful age). By constantly acquiring knowledge, man gets the way to happiness. Kashayas disminish by daily Swadhayaya which helps defeat worldly passions. It provides incentive for spiritual development

and self realisation. Those who while away their time in useless gossips, should take recourse to swadhayaya to change their habits. Swadhaya in this age is a great penance because, due to constant contemplation over spiritualistic words and meanings, dirty ideas are checked and pious ones come in.

Swadhayaya is a good method for peace of the soul. Nirjara (i. e. dimunition) of Karmas is attained by it. The darkness of Mithyatwa is washed away from the soul with the achievement of Samyaktwa. Swadhyaya is a means to control the will. It is rather beyond one's power to narrate all the advantages of Swadhayaya.

## Ahimsa (Non-violence).

The presence of Rag-Dwesh (anger, passion etc.) in the heart is violence. Those who do not trouble any creature with their thought, word and action, and preserve peace, are non-violent. The power of the Non-violent is limitless. Brave alone can be non-violent. In fact, Ahimsa Dharma is the religion of Kshatriyas. It teaches the lesson of chivalry. A non-violent is a brave man. No temptation of the world can deviate him. Violence is beastly and non-violence is a devine power. The lesson of humanity can be learnt from Ahimsa.

A non-violent has first to purify himself and has to remove the inner defects. Then alone he can observe Ahimsa. Complete self purification can only to achieved through Ahimsa.

Ahimsa is such a power whose shelter children, men and women young and old can seek. The entire world can be made happy only by Ahimsa Dharma. By observing Ahimsa, strength is gained by which the strongest opposers can be faced.

## Kindness.

There is no religion like kindness. Where there is no kindness, there is no humanity. The touchstone of humanity is kind feeling. He can be called kind, whose heart is moved to see others in trouble, and overflows with sympathies. Kindness is of eight types, Drabya Daya, Bhawa Daya, Sawa-Daya, Pur-Daya, Anubandh-Daya, Vyavhar-Daya, and Nishchaya Daya. We may be at present proud of showing kindness, to others, but we are not at all kind upon ourselves. Kashayas and Vikaras, which are detrimental to our soul, are being

taken as our own. And this is our cruelty upon ourselves. So long we are not keen towards our own progress, we can not be called kind upon ourselves.

## Dharma or duty.

Dev Puja 'worship of God), Guru Bhakti (devotion to the preachers), Swadhayaya. (studying religious books) Sanyam (forbearance), Tup (penance) and Dan (charity) are the six daily duties of every Grihastha. Not allowing Rag Dwesh to enter into one's own heart and not doing an act, which pains others, is 'Dharma'. All men of the world are equal for a Dharmatama (dutiful man).

#### Love

Love is a miracle. We can win the cruelest heart through love. Even the ferocious wild animals can be enslaved through love. There is difference between love and infatuation. The former is commendable whereas the latter condemnable. Infatuation is connected with attachment whereas love totally discards it. Jealousy, bickerings, and disunity are prevailing to-day in society because we have forgotten the mantra of love. Everywhere to-day in the family and society is the predominance of wranglings. There is jealousy between man and man, society and society resulting in troubles and disorders. Hence, everybody should live peacefully showing due love to others. Love is the key to happiness and peace.

#### Distrust.

When we suspect somebody, he too, in turn distrusts us. The result is that no work is done decently. There is no greater enemy to the society than distrust. The work done with full trust is certainly completed. Where there is trust there comes the will-power.

## Morality.

The best way to make life happy is to make it moral. Humanity is at stake if we do not distinguish between right and wrong, duty and no duty. It is a great ignorance to spend this life in sensual enjoyments.

## Vanity.

Men insult others simply out of vanity and think themselves great. It is a great demerit and it is the sublime duty of all to

remove it. It is vain to be proud of transient and perishable things of the world.

## Brahmacharya.

There is no power like Brahmacharya on the earth Control on senses is essential for non-violence. Brahmacharya should be maintained even in married life. Marriage means partial observance of Brahmacharya and not enjoyment of sensual pleasures. Those who think marriage as the passport of reckless sexual indulgence are on the wrong path. Men without restraint are of no where.

#### Service.

It is the duty and Dharma of every man to render service. Will-power develops in rendering services. It is a Dharma by which man can do good to others. Selfish man can not understand the greatness of this Seva-Dharma.

## Modesty.

He who has no modesty and sobriety, has fallen from humanity. Modesty indicates the greatness of man. If one has to increase the circle of his friends, one must embrace modesty.

#### Determination.

The success of any act depends upon determination. Men of weak determination seldom succeed. Great things can be done through firm determination.

## Perseverence.

Continued devotion to an object is perseverence. No work can be successful in its absence. When any country, society, race or community becomes idle, and ceases to exert, its fall becomes inevitable. Knowledge, wisdom, wealth and respect can be acquired through perseverence. Ordinary men by perseverence and determination can do extra-ordinary work. All the great men of the world were industrious. A foolish and poor man, on the strength of perseverence, can be wise and rich.

#### Good Conduct.

Men of gentle behaviour command respect. Even the religious and rich men and high authorities fall due to misconduct. To set the conduct right and look into one's defects through self-inspection

is humanity. Good conduct is the torch light of human civilisation. If leads us from darkness to light.

# LITERARY, SOCIAL AND CULTURAL IDEAS.

#### Literature

Human civilisation can be preserved only through literature. The country, race or community which has not got its literature is dead. Religion too lives due to literature.

Literature expounding non-violence can alone be beneficial to humanity. The youths of to-day, by studying vulgar and dirty literature are losing their morality. Food which is the builder of the body, if taken in a wrong way, becomes fatal.

Quick arrangements should be made for preservation of Jain literature. Who will not feel the eating away of our valuable texts and literature in thousands by moths and ants? Jain religion is existing to-day only due to its rich literature.

#### $U_{nity}$ .

Unity is essential for the growth of society. As long disunity, jealousies and bickerings prevail, the progress of society remains checked up.

## Ideal Society.

That society can be called an ideal whose members are literate and of high-thoughts. The society makes its march due to education. Useless luxury, drinking and smoking are such defects which lead the society towards decline. Ideal society can be organised only on its being literate.

#### Education.

Education is essential for social and cultural development. Men and women should be imparted education equally. Unless female education becomes prevalent in the society, progress of society is not possible. The key to social progress is education.

# Aim of Education.

The aim of education is to make a balanced growth of physical, mental and spiritual powers of man. The education which generates pride, vanity and misconduct can never be beneficial. The knowledge which leads to sensual indulgence and is detrimental to the

progress of other living beings, which carries vanity to the peak and which pushes one down deep into the mountain valley, is in no way more than ignorance.

# Early Marriage.

The greatest enemy of society is early marriage. Illiteracy is prevailing in the society due to early marriage of promising boys. How far is it proper and just to put the burden of a family in a period which should be earmarked for studies and development? If society is to be made literate and strong, early marriage must end in no time.

#### Marriage in old age.

Like early marriage old age marriage too, leads the society towards hell. An overwhelming number of widows are present in the society due to old-age marriage. The basic reason of evil practices and corruption is this old-age marriage. It is a sin to marry after forty.

# Ways to Social Progress.

There are three factors for social progress—viz. proper efforts, good leadership and mutual co operation.

## Jain Culture.

The welfare of the world is possible only by the dissemination and diffusion of Jain culture. Society can not march by disorderly and showy tendencies. Non-violent behaviour, dress and food are the gist of Jain culture. Jain culture favours Karm-vad discarding Bhog-vad Spiritualism and not materialism has been given predominance here.

# Hindi language.

A way to preserve Indian culture is the study of Hindi language. Love and interest towards Indian culture will arise by the study of Hindi. Every kind of ideas can be well expressed in Hindi-language. The language is too easy and any body can learn it very well in a short period.

# Devnagri Script.

Devnagari script is the most scientific in comparison to other scripts of the world. There is a great need of its common usage.

## Ideals of Sadhus.

There is a great need of Munis and Sadhus (saints and preachers) for the preservation of Jain culture. But they must be great scholars. Foolish and illiterate sadhus are a great burden to the society and they can harm the society and culture.

The true servant of society and religion are the Vitragi Munis. Those in whom anger, vanity, deception and lust are present, whose knowledge and ethics are defiled, do not deserve respect simply because they are dressed as Sadhus. Neither their own welfare nor of other's is possible by them. Knowledge should be acquired before becoming a Muni. Diksha (consecration) should be taken only after full detachment from the world. It is very difficult to maintain Muni-pad. It is highly reproachable to keep wordly desires after holding such a high rank. True Tyagis (sacrificers) are the torch bearers of society, whereas society has to suffer due to showy and deceptive Sadhus.

#### Ideal Grihastha.

An Ideal Grihastha is one whose behaviour is good, who is kind and benevolent, earns his livlihood honestly, is always engaged in Sanyam, charity and Swadhayaya and daily worships and meditates God, and speaks sweetly with an open heart and fears sin.

### Late B. Devakumar Jain and his Jaina-Siddhanta-Bhavana-Publications.

**By** Prof. R. D. Mishra.

#### I

The Devakumar-Jain memorial volume of the Jaina Siddhanta Bhaskara is in the hands of the reader. The editors and the publisher of this issue deserve congratulations for bringing it out. I am sure Late B. Devakumarji will be remembered long inspite of this volume. He has done enough services that way, and as such the importance of the publication lies in another direction. He was a greatman and died at a comparatively young age, about 44 years ago. By this time only a handful of his contemporaries live to recount his life and greatness of a great life is not to be seen in his massive works only. A great man is great in every moment of his life and an account thereof would remind everyone of us high and low, that "we can make our lives sublime." The reader would find many articles in this volume to serve this end.

B. Devakumarji belonged to the class of big Zamindars. In a few months to come, the whole class will be effaced from the Indian Economy and Social structure. Had the bulk of Zamindars lived a life like that of Late B. Devakumarji, their history would have been different. They had enough money and time but they did not know how to use them best, a thing which the late lamented Jainji knew and he acted up to it most splendidly.

The author of this article has privilege to know the members of the family of Jainji, and had occasions to listen to his friends.

Knowing his family means to know him as an ideal family head. When one listens to his friends recounting his acts, he finds Jainji a friend in need and a friend in deed and thus a friend indeed. Jainji was a saint both at home and abroad—a rare ideal of life in these days of hypocracy. Arrah people will remember him as a founder of an institution of international fame thereby making Arrah a place of high importance, people of Shahabad remember him as a

very benevolent Zamindar. The All India Jaina community rememmers him as one of its greatest benefactor, and scholars, all over the world, are forever grateful to him for his "Bhavana."

#### II

The Bhavana, Jain Siddhanta Bhavana, or Saraswati Bhavana as it is commonly known, was founded by him in 1905. Its purpose was twofold; one being to collect and preserve valuable manuscripts of all types, especially those that belong to the Jaina literature, the other being to publish many valuable Jain literature, both ancient and modern. To the latter end, a research Journal is being published regularly from this Bhavana. But till the year 1929, no proper attempt was made to bring out books of Jaina literature. In the same year, in confirmity of the objects of the Bhavana, the first book came out under the Devakumar Jain series founded on the donation of B. Nirmal Kumarji the son of the late Jainji and the then secretary of the Bhavan.

The book published first in the series is श्रीमुनिसुत्रतकाल्यम् of श्री श्रहेशास It was edited by Pandit K. Bhujabali Shastri and Haranath Dwivedi incorporating editors' preface, the publisher's remark and Sanskrit explanatory notes and Hindi translation of the verses. In the editor's preface, we find a few lines on the author's biography and a literary appreciation of his work. There they have omitted the sources on which their text is based—a thing which has found place in publisher's note where we also find the history of origin of the series.

The काल्य referred to above, depicts the life of श्रीमुनिसुत्रतनाथ who was the prince of the Rajagriha kingdom and became the king thereof later on. He gave up the life he had so far lived and took to penance according to the Jaina theology and attained the states of a तीर्थंकर :

The काट्य consists of ten सर्ग's, each सर्ग having a proper name viz भगवद्मिन जवर्णन, भगवज्ञननी-जनकवर्णन, भगवद्गाभीवरत्यवर्णन, भगवज्जनमो-त्सववर्णन, भगवन्मंदरानयनवर्णन, भगवज्जनमाभिषेक्वर्णन, भगवत्कीमारमिवनदार कर्मसाम्राज्यवर्णन, भगवत्परिनिष्क्रमण्यर्णन, भगवत्त्परिनिष्क्रमण्यर्णन, भगवत्त्रपरिनिष्क्रमण्यर्णन, भगवत्त्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्ठापरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रपरिनिष्क्रमण्यात्रपरिनिष्क्रपरिनिष्वपरिनिष्क्रपरिनिष्क्रपरिनिष्करपरिनिष्क्रपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्वपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्करपरिनिष्वपरिक्यपरिक्यपरिक्रपरिक्यपरिक्यपरिक्यपरिक्यपरिक्यपरिक्यपरिक्यपरिक्यपरिक्यपरिक्यपरिक्यपरिक्यपरिक्यपरिक्यपरिक्

and the descriptions run on traditional lines. Verses mostly belong to उपजाति group.

A work of a similar theme is the बुद्ध विराम of श्री आश्वयोष. But it is much higher in many respects than the काइय in question, so far pure poetry is concerned. But both the poets have discussed the main philosophical ideas of their respective religions in equally excellent style. Traditional ideas have also been adhered to at many places, as for example, the dream of a white elephant to the mother of the तीर्थंकर when she concevied.

Yet another thing. Looked from the very conservative point of view, incorporation of Canto II cannot be justified. Such descriptions as we find in the canto do not become of a devotee. It is on account of this that even Kalidas has been sacked for writing the क्यारसंस्य by many orthodox critics.

The Sanskrit annotation of the कांच्य is very fine. It comprises paraphrasing, grammer and explanations of various philosophical terms. But unlike other explanaters this annotater has omitted the name of the metre everywhere.

The Hindi Translation is not satisfactory. The printing is satisfactory but for a few mistakes.

The second publication in the series is a combined volume of two Sanskrit works ज्ञानपदीपका and सामुद्रिक्शास्त्रम् It was published in 1934 and is edited and translated in Hindi by Sri Ramvyas Panday of the Banaras Hindu University. The volume, besides the texts, contains a short preface by the editor and an article in introduction to ज्यातिष by Pt. K. Bhujabali Shastri. In the latter article we find the sources of the text. Then the whole text of the first work namely ज्ञानपदीपिका is given follwed by two texts again with Hindi translation stanzawise.

The ज्ञानप्रदीपिका is a book on प्रभतन्त्र, It consists of twenty-seven काएड's in over 500 verses in all, named after the topics discussed therein. They cover great variety of subjects relating to human life e.g. जीवन-मर्ण, पुत्रोत्पत्ति, विवाह, नौयात्रा, etc.

The method adopted in the discussion is the সম-অম method, and it has been detailed from every point of view. The author says that wise man should predict only after considering various factors such

as बजाबल of the planets etc. Then there considerations have been discussed in detail at appropriate places.

The style points out that the book belong to केरल School. The स्वप्रकारड contains an original thing—it is the life to come after death.

The Hindi translation is not satisfactory for at places it has failed to bring out the meaning. The portion of the text with translation contains misprints.

The other book, सামুদ্ধিক মাজ্ব is a very small book of about 109 verses in all divided into two parts (or पर्व) one detailing the nature and prospects of a man as judged from his features and the other of the same theme but referred to women. These two branches of ব্যালিষ are empirical in nature and therefore one cannot say with much confidence about their ultility and accuracy. Yet they cannot be summarily discarded

The third inorder of publication is जैनप्रतिमा-लेखसंग्रह, edited by Sri Kamta Pd Jaina. The editor has collected and edited the inscription as found on the Jaina images of Manpuri. Many of the inscriptions are very old. They contain references to many rulers big and small, many श्रावक and आचार्य. Some of them are complete and rest is incomplete. The editor has tried to fill up the gaps by giving explanatory notes as far as possible. However it is very difficult to reconstruct a continuous history out of them. The editor has given the discription of many places in his explanatory notes. He has also made references to the origin of the various castes among the Jaina e.g. अम्बाल, जैमबाल etc. This has enhanced the ultility of the book much. The printing is fair.

The fourth publication of the series is a book on Aurveda entitled केंग्रसार. It came out in 1942 and is edited and translated by Pt. Satyandhar Jaina Aurvedacharya Kavyatirtha. In the beginning of the book there are two introductory prefaces, one by Pt. Kanahiya Lal Jain of Kanpur and the other by Pt. K.B. Shastri and on behalf of the publisher, B. Nirmal Kumar Jain. The two prefaces contain much information. The first comprises things like the cause and the result of the disease according to the Aurveda theory, the difinition of the Aurveda Science, its different departments and essential features. It also discusses place of Aurveda in Jainism and the

contribution of the Jains to that branch of learning. Here we come to know of the reason as to why the work under discussion contains Rasayanik prescription only. It is so because आसव, अरिष्ठ, etc. contain germs and as such the Jains cannot take it.

The second preface discusses what we may call the achievements of the ancient India in the branch of medical science. There we have references to the surgical instruments, etc

Coming to the work itself it seems to be an antholoy of well-tried prescriptions. There are hundred and seventy-two drugs on about forty different diseases.

Many of the medicines are not altogether original but a variance of the ingredients of the medicines of the same names in other books on Aurveda. However there are a few new drugs one for example being कन्द्रपैरस a drug on veneral disease.

The printing is quite good.

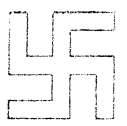
The fifth publication is "the Jaina Literature in Tamil" by Prof A. Chakravarti M. A. I E S (Retd). It is a very useful book written by a master mind in a masterly style. The first three essays, namely Cultural Background of Jainism, Jainas in the Tamil country and Three Sangams and Jaina influence give much information to the reader. To many of the confirmist readers it may seem strange to know that many wars, events of extraordinary importance which have changed the course of time and of many big personalities have their origin in ब्राह्मण-चित्रय conflict which has raged for thousands of years. However it does not mean that all Brahmins were on one side and the Kshtriyas on the other. The author has considered this point again as the conflict between the Western Aryans and the Eastern Aryans, in the former Brahmins and their sacrificial ritualism predominating which in the latter Kshtriyas and their Atamavidya predominating. Then he describes the impact of the Jaina culture with the contemporary non-laina culture of South India and their actions and reactions. Then the rest of the book discusses in detail a few Tamil books of the Jainas.

प्रशस्ति संप्रह is the sixth publication of the series. It was published in the year 1942 under the editorship of the Pt K. B. Shastri the librarian of the Bhavana. There is an introductory note by A.

Shamasastry followed by the editor's preface and then the text itself. As written by Shamasastry, the work, সম্বিন্দাসন, is a good descriptive catalogue of Sanskrit and Prakrit Manuscripts bearing Nos from 196 to 263 and 54 to 78 about 54 mss in all." All the manuscripts belong to the Jaina Oriental Library. The editor's preface speaks of everything that led to the publication—a pioneer thing so far as the Digambar Jainas are concerned.

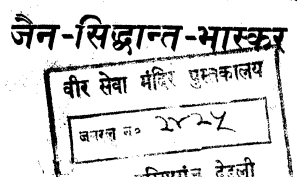
The work is a collection of such portions of works of different authors as help in their identification. It is a matter of great regret that many of the authors of the days of yore did not speak anything about themselves. This stands much in the way of assessing the merits of the works themselves and we fail to reconstruct our history uninterrupted. The अशस्तिसंग्रह helps us much that way. The manuscripts included in the work include various branches of learning, e.g. philosophy, medicine, Jyotish etc.

It is a very thoroughly edited book. The value is much enhanced because of the annotations here and there and the index. The printing is fair.



भी सरस्वता प्रिटिंग वर्तम् लिक् श्रास ।

FOR REVIEW CHENCHANGE



भाग १७

किरग १

THE JAIMA ANTIQUARY

Vol. XVI

No. 1

Edited by

Prof. A. N. Upadhya, M. A., D. Litt.

Prof. G Khushal Jain, M. A. Sahityacharya.

Sri. Kamata Prasad Jain, M.R.A.S., D.L.

Pt. K. Bhujbali Shastri, Vidyabhushan.

Pt. Nemi Chandra Jain Shastri, Jyotishacharya,

Published at
THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY
(JAIN SIDDHANTA BHAVANA)
ARRAH (Bihar)

Inland Rs. 3.

Foreign 4s 8d.

Single Copy-Rt. 1/8

JUNE, 1950.



## FOR REVIEW C. ENGLIANCE

## जैन-सिद्धान्त-भास्कर

जैन-पुरातत्त्व-सम्बन्धी षाण्मासिक पत्र

किरगा १

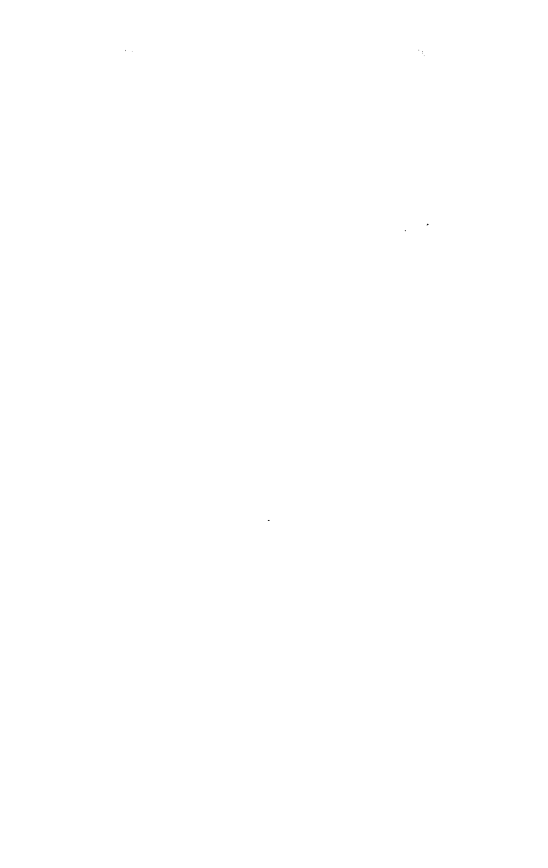
भाग १७

जन १६५०

#### सम्पादक

प्रोफेसर ए० एन० उपाध्ये.एस.ए., डी. लिट्. प्रोफेसर गो० खुझाल जैन एस.ए., साहित्याचार्य श्री कामता प्रमाद जैन, एस. श्रार. ए. एस.. डी. एल. पं० के० मुजबली शास्त्री, विद्याभूषण पं० नेमिचन्द्र जैन शास्त्री, ज्योतिषाचार्य. साहित्यरत्न.

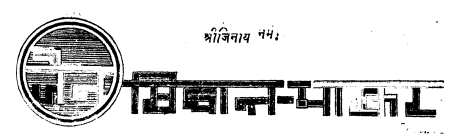
जैन-सिद्धान्त-भवन श्रारा-द्वारा प्रकाशित



# विषय-सूची

| १ | चन्द्रगुप्त छोर चाण्वय   | —[श्रीयुत ज्योति प्रसाद जैन एम                  | ० ए०, एल-एल           | ० बी०      | १           |
|---|--------------------------|-------------------------------------------------|-----------------------|------------|-------------|
| ર | जैनयन्थों में चेत्रमिति- | –[श्रं युत प्रो० राजेश्वरीदत्त मिश्र            | । एम० ए॰, शा          | ন্ত্ৰী     | १७          |
| ३ | कविवर सूरचन्द्र श्रीर    | उनका साहित्य [श्रं युत अगर <mark>चन</mark>      | द् नाइटा              |            | 28          |
| 8 | रूप क्योर कर्य-एक        | तुलनात्मक वैज्ञानिक विवेचन                      | —[श्रीयुत स्रन        | न्त प्रसाद | जैन         |
|   | बी० एस-सी० (इंज०)        | ,                                               | ••••                  | ••••       | ३४          |
| ¥ | मुनिवंशाभ्युदय-ऐति       | हासिक काव्य—[श्रं, १०≍ श्राच।                   | र्य देशभूपण म         | हाराज      | ४३          |
| ६ | सम्राट्सम्प्रति और उ     | सकी कृतियाँ—[र्श्राय <mark>ुत पं० ने</mark> मिन | रन्द्र शास्त्री, ज्ये | तिषाचार्य  | ४०          |
| ૭ |                          | त बा० कामता प्रसाद जैन एम०                      |                       |            |             |
|   |                          | श्रीमच्छंकर दिग्विजय में जैन उ                  |                       | ••••       | इ१          |
|   | (₹)                      | गुगामाला-चउपई                                   | ••••                  | ••••       | ६२          |
|   | (३)                      | वया शक ऋौर कुषाण ऋादि र                         | ाज्यों में ब्राह्मर   | एधर्मका न  | गश          |
|   |                          | किया गया था ?                                   | ••••                  | ••••       | ६४          |
|   | (8)                      | कतिपय जैन शिला लेख                              | ••••                  | ••••       | ६ <b>६</b>  |
| Ξ | साहित्य-समीचा -          |                                                 |                       |            |             |
|   | (१)                      | धवला टीका समन्वित पट्ख                          | एडागम (वेदना          | स्वग्ड र   | <u>कृति</u> |
|   |                          | श्रनुयोग द्वार)                                 | ••••                  | ••••       | ξ=          |
|   | (5)                      | श्रावक धर्म संबद्                               | ••                    | ••••       | ६८          |
|   | ( <b>\$</b> )            | रत्नकरण्ड श्रावकाचार सदासुख                     | ा टीका सहित           | ••••       | ફ્          |
|   | (8                       | जैन महिला-शिचा संप्रद्                          | ••••                  | ***        | ૭૦          |
|   | ( <del>\(\ceil\)</del>   | सुख की एक भज़क                                  | ****                  | ••••       | ೨೦          |
|   | (६)                      | सभाष्य रत मंजूपा                                | ••••                  | ••••       | ७१          |
|   | (5)                      | नाममाला भाष्य                                   | ••••                  | ••••       | ৩१          |
|   | (=)                      | उङ्ज्वल प्रवचन                                  | ••••                  | ****       | ৩২          |
|   | (3)                      | बुद्ध और महाबीर तथा दो भा                       | वस्म                  | ••••       | ७२          |
|   | (१०)                     | काल्याण (हिन्दू-मंस्कृति-श्रंक)                 | ••••                  | ••••       | ुः३         |
|   | , ,                      | िशी जेगिल्हर गास्ती                             | ज्ञोकिषाचार्ग         |            |             |

|    | (११)                                   | केवलज्ञान   | ।<br>शश्च चूड।। | मिंग ""     | ••••         | ৩३               |  |  |  |
|----|----------------------------------------|-------------|-----------------|-------------|--------------|------------------|--|--|--|
|    | [श्री तारकेश्वर त्रिपाठी ज्योतिषाचार्य |             |                 |             |              |                  |  |  |  |
|    | (१२) :                                 | रत्नाकर शत  | क द्वितीय       | भाग         | ••••         | હર               |  |  |  |
|    | [श्री माधव राम न्यायतीर्थ              |             |                 |             |              |                  |  |  |  |
|    | ( <b>१</b> ३)                          | विश्वशान्ति | श्रोर जैन       | नधर्म …     | ••••         | ૭૪               |  |  |  |
|    | [श्री चन्द्रसेन कुमार जैन बी० ए०       |             |                 |             |              |                  |  |  |  |
| 3  | श्री जैन-सिद्धान्त-भवन                 | आरा का      | व।र्षिक         | विवरण—[श्री | चक्रेश्वर कु | मार जैन          |  |  |  |
|    | बी० एस-सी०                             | ••••        | .•••            | ••••        | •••          | ৩ধ               |  |  |  |
| १० | वैराग्यसार-प्राकृत दो                  | हात्रन्धः   | ***             | ••••        | ••••         | <b>&amp;</b> —१४ |  |  |  |
|    | रचयिता–्सु                             | प्रभाचार्यः |                 | ŕ           |              |                  |  |  |  |



## जैनपुरातस्य और इतिहास-विषयक षाण्मासिक पत्र

भाग १७

जून, १६५०। स्रापाइ, वीर नि० सं० २४७६

किरगा १

## चन्द्रगुप्त और चाणक्ष

िले॰—श्रीयुत बा॰ ज्यांति प्रसाद जैन, एम॰ ए॰, एल-एल॰ बी॰, लखनऊ 🛚

मौर्य सम्राट् चन्द्रगुष्त और मन्त्रीश्वर चाम्यवय भारतीय इतिहास चितित के प्रारंभिक प्रकाशमान नच्नों में सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण व्यक्ति हैं। यदि चन्द्रगुष्त मौर्य को भारत के प्रथम प्रवल पतापी सम्राट् होने का तथा शक्तिशाली विदेशी शत्रुओं और आक्रमणकारियों के दांत खट्टे कर उनसे अपने साम्राज्य को सुरन्तित बनाये रखने का श्रेय है, तो आवार्य चाग्यक्य उक्त साम्राज्य की स्थापना में मूल निमित और उसके प्रवान स्तंभ थे। वे सम्रट् चन्द्रगुष्त के राजनीतिक गुरु, समर्थ सहायक, और उसके गज्य के कुशल व्यास्थापक एवं नियामक थे। राजनीति के ये महान गुरु और इनका प्रसिद्ध अर्थशास्त्र, अपने समय में ही नहीं वरन् तदोचरकालीन भारतीय राजनीति और राजनीतिज्ञों के भी सफल प्रारंदर्शक रहे हैं।

प्राचीन यूनानी लेखकों के वृत्तानों, शिनानेखीय एवं साहित्यिक आधारों और प्राचीन अनुश्रुति की ब्राह्मण एवं बौद्ध धारात्रों से यह तो बहुत कुछ ज्ञात हो जाता है कि किस प्रकार मगध के तरहानीन नन्द नरेश के बर्ताव से कुणित हो कर ब्राह्मण चाणक्य ने नन्द के नाश की प्रतिज्ञा की, किस प्रकार युद्धनीति एवं कूटनीति का द्विविध आश्रय लेकर मौर्य युवक बीर चन्द्रगुप्त के सहयोग से उन्होंने नन्दवंश का उच्छेर किया. मौर्यवंश की स्थापना हुई और चन्द्रगुप्त मौर्य मगब का सम्राट् हुआ, किस प्रकार उन दोनों ने उक्त साम्राज्य का विस्तार कर उसे देश व्यापी बनाया, उसे सुद्ध रूर से संगठित किया, आदर्श व्यवस्था और सुशासन प्रदान किया, तथा राष्ट्र को सुन्नी, समृद्ध, प्रतिष्ठित एवं ससुन्नत बनाया। गत शताब्दी की आधुनिक शोध-स्थोज से यह भी निर्विवाद सिद्ध हो चुका है

कि भारत के सभी महान् सम्राटों की भाँति सर्व धर्म सहिष्णु श्रीर उदार होते हुए भी व्यक्तिगत रूप से चन्द्रगुष्त भौर्य जैनधर्म का श्रनुयायी था, श्रपने श्रन्तिम जीवन में श्रपने पुत्र विन्दुसार को राज्यपाट सौंप कर श्रपने धर्म गुरु जैनाचार्य भद्रवाहु के साथ दिल्लिण को चला गया था श्रीर वहाँ कर्णाटक देश के चन्द्रिगिरि पर्वन पर जैन मुनि के रूप में तपश्चरण करते हुए मृत्यु को प्राप्त हुआ था।

किन्तु उपरोक्त ऐतिहा साधनों से इस बात पर कोई प्रकाश नहीं पड़ता कि मगध राजनीति में श्रवतीर्ण होने के पूर्व चाणक्य और चन्द्रगुप्त कौन और क्या थे ? उनका व्यक्तिगत जीवन क्या था श्रीर श्रन्त कैसे हुआ। प्राचीन जैन श्रनुश्रुति श्रीर साहित्य श्रवश्य ही इस सम्बन्ध में पर्योप्त जानकारी प्रदान करते हैं, जिसकी प्रामाणिकता में भी सन्देह करने का कोई कारण नहीं है। उनसे श्रन्य साधनों से ज्ञात ताध्यों की पुष्टि भी होती है श्रीर चन्द्रगुप्त चाणक्य का श्रद्योपान्त जीवन वृतान्त भी सुन्यविश्वन का में उपलब्ध होता है। तत्सम्बन्धी ये जैन श्राधार' पर्याप्त विपुत्त, विवेध, प्राचीन श्रीर बहुक्तेत्र, बहुकाल व्यापी हैं। उनके श्राक्षय से मुनि न्यायविजय जी ने चाणक्य के धर्म का विवेचन किया था'। श्रीर उन्हीं के सफल प्रयोग द्वारा लखनऊ विश्वविद्यलय के प्राचीन इतिहास विशेपज्ञ पो० सी० डी० चटर्जी महोदय ने चन्द्रगुप्त मौर्य के प्रारंभिक जीवन पर श्रमुतपूर्व प्रकाश डाला हैं।

अन्तु उक्त जैन प्रमाणाधारों के अनुनार राजनीति के महान गुरु चाण्वय का जन्म 'गोल्ला' विषय के अन्तर्गत 'चण्य' नामक ग्राम में हुआ था। उनकी माता का नाम चणेश्वरी था और उनके पिता चण्क जन्म से ब्रह्मण् (माइण्णे) और धर्म से जैन श्रावक

१—हमारा लेख--'चन्द्रगुष्त चाग्र∓प इतिवृत्त के जैन ब्राधार'

<sup>—</sup>जैन सिद्धान्त भास्कर, भार १५ कि० १ पृ० १७-२४

२ - म्रानेकान्त--व०२ कि०१ प्र०१०५

३—- ग्रली लाइफ् त्राफ् चन्द्रगुप्त मीर्य'---डा० बी० सी० लॉ स्नृति ग्रन्थ । प्रस्तुत लेख का शोप कथन प्रो० चटर्जी के निर्वेध का ग्राधिकश्यातः त्रानुसरण् है ।

४—-म्रावश्यक नियुंक्तिः वृर्षि, पृ० ५६३ (जैन वंगु प्रेस, इन्दौर, १६२८; ऋ वश्यक सूत्र वृत्ति, पृ० ४३३ (ऋ।गमोदय समिति, वस्गई, १६१६) परिशिष्ट पर्व ८, १६४।

चाराक्य के जनमग्राम या जिले (विषय) की स्थिति के सम्बन्ध में इन साधनों में कोई संकेत नहीं मिलता। किन्तु, भरहुत के एक शिलालेख (किन्यंमभरहुत स्तृष, पृ० १४०, न० २१) में उल्लखित 'गोल' स्थान ही यह 'गोल' जान पड़ता है। ऐसा प्रतीत होता है कि यह उक्त विषय के साथ साथ उसके केन्द्र स्थान नगर विशोष का भी नाम था।

बौद्ध अनुश्रुति के अनुसार चाण्कव का जन्म तक्तिला में हुआ था (वंसत्थम्यकासिनी पृ॰ ११६, प॰ ३५-सिंहली संस्करण्)। अभी नक यह ज्ञात नहीं हुआ कि यह प्रसिद्ध नगर गोल अथवा गोल्य विषय के अन्तर्गत स्थित था या नहीं।

(सावश्रो) थे। शिशु चाण्वय जन्म से हो पूर्णदन्तावित युक्त उपना हुआ था। उसके जन्म समय उसके पित्रालय में कुत्र जैन साधु (साह्र) श्रतिथि थे। चण्क ने नवजान शिशु को लाकर गुरु चरणों में नमस्कार कराया। बालक को यह श्रमाकृतिक विशेषना जब उन साधुओं के लह्य में श्राई तो उन्होंने यह भविष्यवाणी की कि यह बालक एक दिन श्रवश्य कोई बड़ा नरेश (गया) होगा। चण्क एक धार्मिक वृत्ति का व्यक्ति था, सांसारिक राज्येश्वर्य को वह दुर्गति का कारण समभता था श्रीर वह यह नहीं चाहता था कि उसका पुत्र राजा हो और परिणाम स्वस्ता नरकगामी बने। श्रतए। उसने तरकान शिशु के राज्य चिन्ह रूप उक्त दांनों को उख़ाड़ दिया।। यह देखकर उन साधुओं ने कहा कि यह बालक राज्य तो श्रवश्य करेगा किन्तु श्रव स्वयं नहीं, किसी श्रव्य व्यक्ति के मिस से करेगा (एलाहे वि विवानतरिश्रो राया भविस्सई ति)।

जैमे जैसे नाग्रक्य वृद्धि को प्राप्त हुआ उसे उप समय प्रवित्त चौदद विद्या स्थानी की शिक्ता दी गई, जिन सब में वह मेथावी बालक शीघ्र ही अत्यधिक पारंगत हो गया शिक्ता की समाप्ति पर उपके पिता ने एक प्रतिष्ठित बाह्मण कुल की यशोमित नामक श्यामा सुन्दरी बाला के साथ चाग्रक्य का विवाह कर दिया। यौर एक संतोषी आगक के रूप में बह अपना जीवन यापन करने लगा।

श्रावश्यक नियुक्ति की चूणि में चाग् क्य के जन्म प्र'म का नाम चिण्य दिया है श्रीर यही नाम उसके पिता का भी बनाया है। जैन बृहत्कथा कीप (१४३,३) में चाग् क्य को किप ज का पुत्र श्रीर पाटलिपुत्र का निवासी बनाया है। श्वे० पयएगा संग्रह में भी उसे पाटलिपुत्र नगर का निवासी ही कथन किया है।

१— 'पुत्तों से जान्नों सह दाढ़ाहि'— देवेन्द्रगिण कृत उत्तराध्ययन सूत्र की सुखवीध नाम्नी टीका)। इस प्रकार दन्ताविल युक्त उत्पन्न होने के उदाहरण पाश्चःत्य देशों की त्रानुश्रुतियों में भी कई एक मिलते हैं। प्रायः करके ऐसा वालक ऋशुभ समभा जाता है।

२--चौद्ध अनुश्रुति के अनुसार चाग्रक्य ने अपने दांत स्वयं उलाइ डाले थे-(मोग्गल्लान कृत 'नहावंग्ग' गा० ६--६६--यह प्रत्य महानाम के प्रसिद्ध महावंश से भिन्न है। प्रो० चटर्जी से मालूम हुआ है कि इसकी एकमात्र प्रति पेश्सि-फ्रांस में है)।

३—छः स्रंग, चार वेद (ऋग्वेदादि से भिन्न जैन परम्परा के भेद), दर्शन, न्याय विस्तार, पुराण श्रीर धर्म शास्त्र—(सुलबोध-३, १: श्रार्थशास्त्र १, ३)।

४—जैन के स्रितिरक्त कोई स्नन्य स्ननुश्रुति नाण्क्य का विवाहित होना स्चित नहीं करती। उसके नाम से स्त्रियों के प्रित घृण्।स्चक एक उक्ति भी प्रचलित है। पालि साहित्य के दो ऐति हासिक प्रन्थों के स्ननुसार चाण्का इतना कुरूप था कि कोई भी स्त्रो उससे विवाह करना पसन्द नहीं कर सकती थी (वंसत्य-पृ० १२० पं० ६-११, सिंहली संस्करण, श्रीर मौग्गल्लप कृत महावंश, गा० ७०-७१)। जैन स्त्रनुश्रुति में उसका सर्वत्र विवाहित होना स्चित किया है (सुखबोध स्त्राद) स्त्रीर जैन बृहत्कथाकोष (१४३, ५) के स्ननुसार उसकी पत्नी यशोमती नामक एक स्थामा सुन्दरी थी।

एक बार चाण् क्य की पत्नी अपने भाई के बड़ी धूमधाम से हं ने वाले विवाहोस्सव में सिक्मिलित होने के लिये अपने मध्य के (मह्चर) गई। उनकी तीन बहिनें और उन के धनिक पित भी अपने सर्वोत्तम बहुमूल्य वस्त्राभूपणों से सुमिजित होने के लिये आये थे। इसके विपित चाण्क्य की निराधरण पर्ती ने वहाँ अपनी जीर्ण शीर्ण सादी वेषभूषा में किन्तु एक विवाहिता के सर्व आवश्यक सौभाग्य चिन्हों से युक्त प्रवेश किया। उसका वेष देखकर उसकी बहिनें और एकत्रित अतिथि समूह उस पर उपहास सूचक घृणा मिश्रित हँसी हँस उठे'। वहाँ उस बेवारी का सरा समय एकाकी ही बीता, किसी ने तनिक भी उसकी सुध न ली, सबने वपेता ही की। वह दुःखित हृदय से रोती हुई पति गृह में वापस आई। चाण्क्य को उसने जब वहाँ की सब बातें विस्तार पूर्वक मालूम हुई तो वह समक्ष गया कि उसकी पत्नी के अपमान का कारण उनको निध्नता (निध्धण्तें) थी, अपनाब उसने तरकान पतिज्ञा की कि चाहे जैसे बने वह विपुन धन ऐश्वर्य प्राप्त करके दम लेगा'।

उस समय महाराज नःद कात्तिकी पूर्णिमा के दिन ब्राह्मणादिकों की विपुत्त दान वितास किया करता था । चासाक्य तुरन्त पाटलियुत्र के लिये रवाना हुन्ना श्रीर उक्त तिथि के पातःकाल में वहाँ पहुँच गया। उसने राजमहल में प्रवेश किया श्रीर सभाभवन में सिरे पर जो पहला श्रासन दीख पड़ा उसी पर श्रासीन हो गया। यह श्रासन वान्तव में

<sup>.</sup> १—परिशिष्ट पर्व, ८, २०६-२०८।

२— 'धग्रम् उविजिग्रामि केग्रिवि उवाएग्रा'—स० वो०।

३—सुखबेध (२, १७) ऋौर ऋाव० स्० वृत्ति (ए० ६६३) के ऋनुसार बह पाटलिएव के नन्दवंश का नवम् नन्दराय था। ऋनेक विद्वान उसका जैन होना भी स्वीकार करते हैं।

४—कार्त्तिकी श्रण्टाह्निका, नंदीश्वर पृजा श्रौर सिद्ध चक्र विधान का यह श्रंतिम दिन जैन परंपरा में दान के लिये विशेष उपयुक्त माना जाता है। बौद्ध ग्रंथ वंसत्थण्यकासिनी (पृ० १२०) के श्रनुसार राज्य की श्रोर से यह दान वितरण किसी विशेष दिन न होकर, नित्यप्रति ही हुश्रा करता था। इसी ग्रंथ से यह भी विदित होता है कि प्रतिवर्ष एक करोड़ मुद्राग्रों से ऊरर दिये जाने वाले इस राजकीय दान के समृज्यित वितरण के लिये महाराज नन्द (धनानंद) ने एक दान विभाग (दाण्गा) स्थापित किया था जिसका नियन्त्रण इसी कार्य के लिये नियाजित एक 'संग' द्वारा होता था। उक्त संग के सदस्य विशिष्ट विद्वान ब्राह्मण ही होते ये श्रौर उनमें भी जो सर्वाधिक विद्वान समक्ता जाता था वह उसका श्रध्यक्त (मंघब्राह्मण्) नियुक्त किया जाता था। संघन्त्राह्मण् का कर्त्तव्य दाण्गा का संचालन श्रौर राजकीय दानशाला में दान के दैनिक वितरण् की श्रध्यक्ता करना होता था। स्वयं महाराज भी जब तब इसी कार्य के लिये वहाँ उपस्थित होते थे। ऐसा प्रतीत होता है कि संघनाहमण् के पद की एक शर्त यह थी कि यदि वह किसी श्रन्य महत्तर विद्वान दारा शास्त्रार्थ में पराजित कर दिया जायगा तो उसे श्रपने पद का त्याग कर देना होगा।

राज्यबंश के व्यक्तियों के लिये नियत था। । महागज नन्द ने अपने पुत्र राजकुमार सिद्धपुत्र के साथ भवन में भवेश किया। उक्त आसन पर चाराक्य को बैठा देवकर राजकुमार ने परिचारिका से उसे उसपर से उठाने और दूसग आसन देने के लिये कडा। दूसरा आसन दिये जाने पर भी चाराक्य ने पिहते आसन का त्याग नहीं किया और उस दूसरे आसन पर अपना लीटा रख दिया। एक एक करके तीन और आसन उसे दिये गये और उनपर भी वह अपनी एक एक बन्तु, दर्गढ, माला, यज्ञोपकीत रखकर उ हैं हस्तगत करता गया। यह देखकर कि नवागन्तुक ब्राह्मण इतना अभिमानी है कि बह राज्यासन को तो त्यागना ही नहीं वरन् उसे दिये गये अन्य आसों पर भी अपना अधिकार करता चला जाता है, परिचारिका का धैर्य जाता रहा; चाराक्य के इस उदंड व्यक्तर से के धित हो उसने उसे लान मारकर आसन पर से उठा दिया। इसपर चाराक्य का कोध भड़क उठा और भरी सभा में बड़े रोष पूर्वक उसने निम्नोक्त शब्दों में प्रतज्ञा की— "जिस प्रकार उमवायु का पचंड वेग अनेक शाखा समूह सहित महान वृत्तों को जड़ से उखाड़ फेंकता है, उसी प्रकार हे नन्द मैं तेरा तेरे कोष, मृत्य, पुत्र, मित्रादि सहित समून नाश करूँ गाए ।

श्रितिम नन्द नरेश का यह दुर्भाग्य था कि चाणक्य इतनी दूर से उस महान केन्द्र पाटिलिपुत्र में विद्वानों से शास्त्रार्थ करने के लिये श्रा पहुंचा, श्रीर उपरांत नियम का लाभ उठाकर संपन्ना झाण का पदच्युत करने श्रीर उसका स्थान स्वयं प्राप्त करने में सफल हुआ। किन्तु राजा इस नवीन श्रथ्यत् की अल्यन्त कुरूपता के कारण उसकी उपस्थिति सहन नहीं कर सका श्रीर उसने उसे प्रायः बलार्चक ही दानशाला से बाहर निकलवा दिया। फल स्थरूप वह क्टनीति के उस महान श्राचार्य कीटिल्य का काप भाजन हुआ श्रीर सबंश नाश को प्राप्त हुआ — (मोग्य—महा॰, गा॰ ७२-८३; बंसत्थ०—पृ० १२०)

१--- सुखबोब, श्रौर श्राब० चूर्णि।

२—सुखबीध श्रादि के श्रनुसार श्रान्तिम नन्दनरेश वा पुत्र सिद्धपुत्त (सिद्धपुत्र) था, हेमचन्द्र ने उसका उल्लेख केवल 'नन्दपुत्र' के रूप में किया है, कोई नाम नहीं दिया (परि॰ ८, २१८) हरिपेण ने बृहत्कथा कोप में उसका नाम हिरएय गुप्त श्रयवा हरिगुप्त दिया है श्रीर उसे युवराज लिखा है। किन्तु बौद्ध श्रनुश्रुति के श्रनुसार श्रान्तिम नन्द के इस युवराज का नाम पर्वत था (वंसत्य-पृ० १२१; मो.गा॰ महा; गा॰ ८६; सी॰ डी॰ चटर्जी—इंडियन कल्चर, १, पृ० २२, २२३) ऐसा प्रतीत होता है कि नवम नन्द के एक ही पुत्र था क्योंकि सब ही श्राधार केवल एक ही पुत्र का संकेत करते हैं, यद्यपि उसके नाम में मतमेद प्रदर्शित करते हैं।

क्षिपेन् भृत्येश्च निवद्धमूलम्, पुत्रेश्च मित्रेश्च निवृद्धशाखम् ।
 उपात्य नन्दम् परिवर्तयामि, महाद्रमम् वायुरिवोयवेगाः ॥

(ब्राव॰ चू॰ पृ॰ ५६३, सुख॰ ३१)

चाग्रक्य के इस प्रसिद्ध शाप को विभिन्न लेखकों ने भिन्न भिन्न प्रकार से व्यक्त किया है। जैन साहित्य में इसका सर्व प्रथम उल्लेख आवश्यक चूर्णिं में भिलता है, तदनन्तर सुखवीध, परि० पर्व

कोष से तप्तायमान चाण्क्य ने तत्काल पाटलिपुत्र का त्याग किया। इस समय उसे उस भविष्यवाणी का स्मर्ण हुआ जो उसके जन्म समय जैन साधुओं ने करी थी, कि वह किसी अन्य व्यक्ति के मिस मनुष्यों पर शासन करेगा'। अनुष्य परिवाजक' के वेष में वह एक ऐसे व्यक्ति की खोज में फिले लगा जो राजा होने के सर्वथा उपयुक्त हो। इस प्रकार घूमने घामते वह महागज नन्द के अधीनस्थ मयूरपोशकों के आम में पहुँचा। उस समय उक्त आम के मुख्या (मयहर) की पुत्री गर्भवती थी और उसे चन्द्रपान का विलक्षण दोहला उत्पन्न हुआ था। किसी को समक्त में न आरहा था कि किस प्रकार वह दोहला शान्त किया जाय। चाण्क्य ने उन्हें आश्वासन दिया कि वह गर्भिणी को चन्द्रपान कराके उसका दोहला शान्त कर देगा, किन्तु शर्त यह है कि यदि उसके पुत्र उत्पन्न हुआ तो वह चाण्क्य को सौंग दिया जायगा। कोई अन्य चारा न देख लड़की के पिता ने चाण्क्य की शर्त स्वीकार कर ली। उसने भी तत्काल एक थाली में जल मंगवा कर और उसमें प्रतिबिंबित चन्द्रमा को उप लड़की को दिखाकर उसे वह जन पिना दिया, और इप प्रकार अपनी चतुराई से उसका दोहला शान्त कर दिया। तत्वश्चात् उस आम का त्याग कर किसी अज्ञात स्थान की ओर वह चल दिया।

स्रादि में। यद्य रे पूत्रों क दोनों ग्रंथों पूरी की कथ प्राकृत में है, शार की भाषा संस्कृत है, संभवतया इसलिये कि चाण्क्य जैसा विद्वान ब्राह्मण कोशावेप में भी संस्कृत का ही प्रयोग करता था। स्राथवा स्रानी प्रतिज्ञा का महत्व प्रदर्शित करने के लिये उसने वैसा किया। किन्तु बाह साहित्य में इस शुप के जो दो रूप उालव्य हैं स्रार्था श्रेश्वाहियों की सिहलहकथा एवं धम्मरुचि को की उत्तरिहारहकथा के स्राधार पर वंतत्थपकासिनी (पृण् १२०) तथा मोग्गल्लान के महावंश (गा० ८१-२२) में, वे पालि में ही हैं। वंतत्थपकासिनी में नन्दों के लिये जो 'नन्दिन' शब्द का प्रयोग किया गया है वह संभवतः इसलिये कि ब्राह्मणादिकों द्वारा वे हीन कुल स्राथवा शूद्र जात माने जाते थे।

१—विंगांतरियो (बिम्पान्तरिताः) ऋर्थात् दर्पण् के प्रतिविंब बत् या ऋोट से ।

र—ब्राह्मण धर्म सूत्रों में पिश्वा जक श्रीर भिन्नु शब्द कहीं तृतीय श्रीर कहीं चतुर्थ श्राश्रम में स्थित ब्राह्मणों के लिये प्रयुक्त हुए हैं। श्रातः वे ब्राह्मण् जो गृहस्य जीवन का त्याग करके इतस्ततः भ्रायण करते रहते थे पिश्वा जक कहलाते थे, श्रीर उनके प्रायः दो भेद हाते थे—एकदंडी श्रीर दूसरे त्रिदंडी। दण्ड धारण् उनके तपस्वी जीवन का चिन्ह होता था। प्राचीन साहित्य में उनका उल्लेख ऐसे तपोधन दार्शानकों के रूप में हुश्रा है जो कि श्रपनी बहुजता, बुद्धिभत्ता श्रीर साधुता के लिये प्रसिद्ध थे, तथा जो पारी पारी से वैशाली, चम्मा, श्रावस्ती, राजगृह श्रादि ज्ञान के तत्कालीन प्रधान केन्द्रों में जीवन मृत्यु,श्रात्मा श्रीर सिद्धत्व, ब्रह्म श्रीर विश्व-सम्बंधो परम सत्यों की खोज में श्राते जाते रहते थे श्रीर श्रन्य सहयोगी विद्वानों से वादिववाद करते थे। यद्यपि ब्राह्मण् परम्परा में 'चरक' की भाँ ति 'परिब्राजक' भी भ्रमते तापसियों के लिये एक जाति सूचक है, नाम किन्तु जैन श्रीर बौद्ध साहत्य में यह शब्द ब्रह्मण् श्रवाह्मण् दोनों ही प्रकार के तपस्वियों के लिये प्रकुत्त हुश्रा है। जैन उपपादिक सूत्र में कहा है कि परिब्राजक मृत्यु के उपरान्त ब्रह्मलोक नामक

गर्भकाल की समान्ति पर उस युवती ने एक सुन्दर पुत्र को जन्म दिया, श्रीर उसके (लड़की के) पिताने श्रद्भुत रीति से उसके दाहले की शान्ति का स्मरण करके बालक का नाम बन्द्रगुप्त रक्षा' (बन्द्रगुप्तों से नामं कयं)। श्राम के श्रन्य बातकों के बीच बन्द्रगुप्त शनैः शनैः वृद्धि को प्राप्त हुशा। वह बड़ा होनहार, सर्व राज्योचित लच्चणों श्रीर बिन्हों से युक्त था। श्रामने श्रेन्ठतर व्यक्तित्व के प्रमाव से वह बालगन से ही श्रपने साथी बालकों पर शासन करने लगा श्रीर सब खेतों में उनका श्रगु श्रा श्रीर नेता बनने लगा। बहुत समय के उपरान्त बाणक्य का फिर से उस प्राप्त में श्रामन हुशा। इस बीच में

स्वर्ग में जन्म लेते हैं श्रौर वहाँ एक कत्य पर्यन्त स्वर्ग मुख का उपभोग करते हैं। इस अन्थ में ब्राह्मण पित्राजकों से च्रित्र पित्राजकों को भिन्न कहा है श्रौर उनके सात भेद किये—सांख्य कापिल्य, भार्गव, योगी, हंस, परमहंस, बहूदक, कुटिव्रत, कुष्ण पित्राजक (श्रवहय—७ ध्व ८१) कुछ अन्थों में स्त्रीपित्र जिलाश्रों का भी उद्गेख है जो दार्शनिक गोण्टियों में होने व ले वादों में योग देकर देश के वीदिक जीवन में भी भाग लिया करती थीं।

रामायण (श्ररण्यकांड ४६, २-३) में इन परिवानकों की वेप भूपा श्रादि का श्रञ्छा वर्णन हुत्रा है। किन्तु ब्राह्मणेतर परिवानकों की वेपभूपा उससे भिन्न होती थां, उनमें भी दिगम्बर (श्रचलक श्रथवा नगा। चरिश्रा) परिवानक तां नम ही रहते थे। श्रर्थ शास्त्र खं॰ ३, श्र॰ २०) के 'हुपलप्रविन्त' ये ब्रह्मणेतर परिवानक यथा निर्मन्थ (जैन), शाक्य पुत्र (पीद्र)—विभिन्न जाति में के यहाँ तक कि चांडाल भी हो सकते थे, श्रीर ये सुसंगठित सुनि संघों (गण् गच्छ श्रादि) के श्रमार्गत रहते थे, जबकि ब्रह्मण परिवानक ब्राह्मण जातीय ही होते थे श्रीर एकाकी ही विचरण करते थे। वे संघ की श्रपेत्रा एकाकी जीवन को श्रात्मसाधन के लिये श्रिधिक उपयोगी समभते थे। वेस श्रमेक जैन साधु विशेष कर जिनकल्पी साधु भी एकाकी ही विचरण करते थे। किसी स्थान विशेष में स्थायी रूप से न रहकर निरन्तर स्थान से स्थाना तर विहार करते रहना इन सभी प्रकार के परिवानकों के एक विशेषता थी, क्योंकि श्रात्म साधन के लिये वे ऐसा करना श्रावश्यक मानते थे। केवल वर्षा श्रातु में वे एक ही स्थान में रहकर चातुर्मासिक योग धारण करते थे, क्योंकि उक्त श्रातु में गमनागमन करने से श्रातेक जीवों की हिसा होने का भय रहता है। इनमें से प्रत्येक परम्परा के परिवालकों के श्राचरण के नियम शास्त्र थे, यथा जैन श्राचरांग, वौद्ध पातिमांकल श्रीर व्राह्मण भिन्न सुत्र (ग्राणिनी, ४, ३, ११०-१११)

१—चन्द्रगुप्त के वंश त्र्यार पितृकुल के सम्बंध में विभिन्न व्यनुश्रुतियों में मतभेद है। जैन त्राधारों के त्रानुसार उसका मातामह सयूर पीपको का मुखिया था। संभवतः वह इसी कारण मौर्य कहलाया। किन्तु जैन साहित्य में उसे स्वित्र वंशोद्धव ही कहा है। वैसे बात्य स्त्रियों की एक जाति मीरिय भी थी जिसके एक सदस्य साथ भगवान मह वीर के एक गण्धर थं। बौद्ध स्त्रानुश्रुति के त्रानुसार चन्द्रगुप्त का पिता पिष्ति वन के शांक्य स्त्रियों की 'मीरिय' नामक एक उपजाति का राजा था। ब्राह्मण पुगण एवं साहित्यकारों ने उसे सुरा नामक स्त्री का पुत्र स्त्रथवा पीत्र होने के कारण मौर्य कहलाया बताया। साथ ही मुरा के श्रुद्धा होने का भी उल्लेख किया। प्रां० चट भी ने अपने लेख की पाद टिप्पणी नं० १४ में इस प्रश्न पर विस्तार पूर्वक विशद

चाए। क्य ने जो कि भारी 'धातुबाद विशारद' था अपने समय का, गुप्त रूप से स्वर्श बनाने ऋौर एकत्रित करने में सद्य्योग किया था। जिस समय चाएक्य उक्त अम में पहुंचा तो वहाँ उसने चन्द्रगृप्त को अपने बाल सखाओं (भ्याल बानों) के साथ खेनते पाया । खेल में चःद्वगृप्त स्वय राजा बना हुआ था । चाग्रुक्य कुछ देर तक मुख्य हुआ यह खेल देखता रहा और बानक चन्द्रगप्त के अभिनय से बहुत प्रभावित हुआ। इन लंडके में उसने सबही राज्योचित लंजण पाये, मानों वह एक बड़ा नरेग बनने के निये ही जन्मा था। खेन में भी वह एक कुशल राजनीतिज्ञ होने का पश्चिय दे रहा था। चाणुक्य ने उपकी ऋोर अधिक परीक्षा करने के लिये उससे ब्राह्मण बनकर दान की याचना की । चलक राजा ने बड़ी तरारना से कहा 'बोली क्या च हने हो ? जो मांगोगे श्रभी मिलेगा।' चाएक्य ने कहा 'मैं गो दान चाहता हं किन्तु मुक्ते भय है कि तम मेगी इच्छा पूरी न कर सकोरों। अपन्य लोग उसका विशेष करेंगे 🕐 चन्द्रगुप्त ने तुरन्त त्वेष के साथ उत्तर दिया 'यह आप क्या कहते हैं ? पृथ्वी वीगें के ही उपनीग के लिये हैं (विर्मोज्जा पृहड) ।' लड़के के इस उत्तर से उपके राज्योचित गुणी का चाणक्य पर ऐसा प्रमाय पड़ा कि वह उसके साथियों से उनका परिचय प्राप्त करने का प्रलोधन न रोक सका. बालकों ने उसे बताया कि चन्द्रपृप्त तो एक परिवाजक का पुत्र है। इस प्रकार यह जानकर कि चन्द्रगुप्त तो वही लड़का है जिसकी माता का दोहना। उसने स्वयं परित्राजक के खद्मवेष में भ्रमण करते हुए पूरा किया था तो वह बड़ा पमन्त हुया श्रीर उसने चन्द्रगुप्त को राजा बनाने की उसी समय प्रतिज्ञा की । श्रम्तुः तुरन्त उस बानक, चन्द्रगृप्त की श्रपने साथ लेकर चामाक्य उस स्थान से पलायन कर गया (मो तेमा समंपनात्री) "

श्रपने घातुविद्या के ज्ञान के प्रयोग से जो विपुत्त धन चाण्यत्य ने एकत्रित किया था उसकी सहायता से श्रव वह महागज नन्द का उन्मूलन करने की तैयारियां करने में संलग्न

विवेचन किया है। 'मुरा' के ग्रास्तित्व को वे निरा क्यांल कल्पित मानते हैं, ग्राँर मोरिय नाम के चित्रिय कुल में ही चन्द्रगुप्त का उत्परन टीना सिद्ध करते हैं। उनका नीट विशोप पठनीय **है**।

१—धातु विद्या ख्रौर ख़िन रसायन शास्त्र में चाएक्य की पट्ता का पता द्रार्थ शास्त्र (भा० २ द्रा० १२, १३, १४) में भी चलता है। मनुष्य शरीर पर धातु व्रांगि के विषय पर उसने एक अंथ रचा प्रतीत होता है, जिसका उल्लेख द्रार्थी हकीम इचीरिया ने किया है, किन्तु जो स्त्रप्राप्य है।

२--मोगाल्लान के महावंश (गाथा ११०-११२) में भी इस प्रसंग को उल्लेख है।

३—गौद ऋनुअृति (वंमत्थ०—गु० १२२) के अनुसार चाण्क्य चन्द्रगुन को शि इल देने के लिये स्वस्थान अर्थात् तत्त्वशिला ले गया।

इसमें सन्देह नहीं कि इसके उपरान्त के समय का चाण्क्य ने च्त्रिय कुमार चन्द्रगुप्त का राज्योचित सर्व प्रकार की शिचा दीचा देने में उपयोग किया।

हुआ। । मुक्तहरून से घन न्यय करते हुए उसने लोगों को अपनी मेना में भर्ती किया (लोगों मिलिओ), और फिर एकदम पाटलिपुत्र नगर का घेग डाल दिया। किन्तु महाराज नन्द की सैनिक शक्ति बहुन बही चही थी, उपने उल्टे चाग्यक्य की ही सेना को घेर लिया और संख्या एवं बन्त आदि में उप अपेन्ताकृत अत्यिषिक हीन कोटि की सेना को छिन्त-भिन्न करके भगा दिया। इस अकस्मात् एवं अप्रत्याशित भाग्य परिवर्तन को देख चाग्यक्य और चन्द्रगुप्त भी अपनी तितर बिनर सेना के साथ भागे। इस पर राजा ने अपने कुछ अश्वारोही सेना-नायकों को उन दोनों का पीछा करने और उनके महत्त्वाकांन्ती जीवन का अन्त कर देने के लिये रवाना किया। इन पीछा करनेवालों में से एक जब उनके निकट आता दीख पड़ा तो चाग्यक्य ने तुरन्त चन्द्रगुप्त को तो कमनों से भरे एक समीपवर्ती सरोवर में छिपा दिया और स्वयं घोबी का वेष बनाकर किनारे पर बैठ गया। जब सवार ने बहाँ पहुंच कर चाग्यक्य से पूछा कि क्या उसने चन्द्रगुप्त को देखा है, तो घोबी वेषी चाग्यक्य ने उक्त सरोवर की और संकेत करते हुए कहा कि 'वह पानी में घुपा था वेषी चाग्यक्य ने उक्त सरोवर की और संकेत करते हुए कहा कि 'वह पानी में घुपा था

१—मोगाल्लान तथा वंसत्थपकािती के अजात नामा लेखक के अनुसार चाण्कय ने चांदी के जाली सिक्के (करागण या कार्णापण) बनाये थे और उन्हें बिन्ध्य अटबी में किसी स्थल पर पृथ्वी के भीवर गाइ रक्वा था। इस एकिवित विपुत्त धनराशि का बाद को उसने नन्द साम्राज्य को विजय करने के हित एक मरी सेता के निर्माण करने में उपयोग किया था — (वंस०—पृ० १२१; महा० गा० ६२)

२--इस प्रसंग में मुख्यतं।च के इस कथन से परिशिष्ट पर्व के कथन में एक विशेष अपन्तर है । परिशिष्ट पर्व (ग्र॰ ८, २५७-२०८) के ब्रानुसार नन्द ने चाणक्य ब्रीर चन्द्रगुप्त को पकड़ लाने के लिये एक के बाद एक, दो अस्वारोही भेजे थे। जब मादी नामक प्रथम अश्वारोही समीप ब्राता दिखाई दिया तो चाग्र≉ा ने चन्द्रगुत को तो कमलों से ब्राच्छादित एक निकटवर्ती सरोवर में छिप जाने को कहा और स्वयं एक मौनी तरस्वी का वेप बना कर किनारे पर बैठ गया। जब उस मदार ने पास ब्राकर चाणक्य से पूछा कि क्या उसने किसी नवयुवक को उस ब्रोर से भागकर जाते हुए देखा है, तो च।ग्रक्य ने यिना कुछ उत्तर दिये केवल हाथ से सरोवर की स्रोर संकेत कर दिया। इस संकेत से उनने जानलिया कि चन्द्रगुत कहाँ छिपा हुआ है। वह अप्राना खड्ग अप्रीर कवच उतार कर पार्न में अपने को तैयार हुआ तो चाण्क्य ने भट तलवार उठाकर उसके दां दुकड़े कर डाले। चन्द्रगुप्त तत्काल पानी से बाहर आत्राया आरीर ये दांनां उस विफल प्रयत सैनिक का घंड़ा ले वहां से नौ दां ग्यारह हुए । भागते हुए मार्ग में चाण्क्य ने चन्द्रगुत से पूछा 'जब मैंने उस सवार से त लाव की ख़ार संकेत किया तो तुमने ख्रापने मन में क्या सोचा था'। युवक ने बड़ी शान्ति से उत्तर दिया- 'यही कि जो कुछ स्त्राप कर रहे हैं ठीक ही कर रहे हैं, क्योंकि ब्राप स्वयं भलीभांति जानते हैं क्या उचित है क्या ब्रमुचित।' इस उत्तर से चागाक्य बहुत सन्तुष्ट हुए ब्रौर उन्हें विश्वास हो गया कि राजा होने पर भी चन्द्र-गुप्त उनके प्रति वैसाही भक्त ऋौर ऋाजाकारी बना रहेगा। इतने में उन्हें राजा नन्द द्वारा उनका पीछा करने के लिये मेजा गया दूमरा सवार ब्राता दिखाई पड़ा । चाण्क्य ने चन्द्रगुप्त को

श्रीर वही छिपा बैठा है। जब उस श्रमवार ने पानी में छिपे हुए चन्द्रगुप्त को लद्य किया (श्रसवारेगा दिट्टो) तो उसने तुरन्त घोड़ा चाग्रक्य के सियुद्द किया श्रीर श्रपता खड़ग खोलकर भूमि पर रख दिया। किन्तु जैसे ही पानी में घुसने के श्रमिश्राय से उसने श्रपता कवच खोला कि चाग्रक्य ने तलवार उठाकर उस सैनिक के दो टूंक कर दिये। संकेत पाते ही चन्द्रगुप्त पानी से बाहर निकल श्राया श्रीर किर वे दोनों वहाँ से शीन्न ही पलायन कर गये। मार्ग में चाग्रक्य ने चन्द्रगुप्त से पूछा कि जब उसने उस सवार को सरोवर में छिपे चन्द्रगुप्त का पता बताया था तो उसे कैसा लगा था। इस पर चन्द्रगुप्त ने बड़ी शान्ति से उत्तर दिया "मैने समभा कदाचित यही ठीक है, क्योंकि श्रार्य स्वयं जानते हैं क्या करना उचित है श्रीर क्या नहीं (हंदि एवं चेव सोहगां हवइ, श्रज्जो चेव जाग्रई कि)।' इस उत्तर से चाग्रक्य श्रस्यन्त सन्तुष्ट हुश्रा, क्योंकि इससे उन्हें न केवल राजा बनने के लिये उस युक्क की उपयुक्त पात्रता का ही विश्वास हो गया, वरन गुरु रूप में श्रपने प्रति भी उसकी गाढ़ श्रद्धा श्रीर श्राडिंग भक्ति का श्रनुभव हुश्राः।

घूमते घूमते ये दोनों एक दिन एक ग्राम में पहुँचे। एक घर में से किसी बालक के रोने का राब्द श्रारहा था। ये वहाँ ठिठक गये। इस प्रमंग की जो बतें घर भीतर से श्राती हुई इनके कानों में पड़ीं उतसे इन्होंने जाना कि लड़ के के रोने का कारण यह था कि थाली में परसी गरम खिचड़ी (बिलेबी) के बीचोबीच हाथ डालकर उसे उठाकर खाने का उसने प्रयत्न किया था, जिससे उसकी श्रंगुलियाँ जल गई थीं। उसकी बृदी माँ श्रापने को किर से एक निकटवर्ती ताल में बुस कर छिप जाने को कहा श्रीर किनारे पर कपड़ा धोते एक भोबी को यह भय दिखा कर वहाँ से भण दिया कि राजा भीवियों के इस नियम से श्रात्यन्त रूट है, श्रात्य यदि वह उस स्थान में ठहरेगा तो वह जो सवार घंड़ा दौड़ाये चना श्रा रहा है, उस मार डालेगा। बेचारा भयभीत धोबी श्रापने सब कपड़े लत्ते वहीं छोड़ चम्पत हुआ, श्रीर चाणक्य भटे उसके स्थान पर घोबी वनकर बैठ गवा। इस सवार को भी इसने वही चकमा दिया श्रीर तालाब की श्रीर संकेत कर दिया, जैमे ही वह तलवार श्रीर कवच उतार जल में घुसने लगा, चाणक्य ने उसे भी पूर्ववत तनवार की धार उतारा।

हेमचन्द्र द्वारा वर्णित सादी और चागक्य का प्रसंग सुम्बर्शाय में नहीं दिया हुआ है। आवश्यक चूर्णि में एक ऐसी अन्य कथा भी दी है किन्तु दुर्भाग्य से यह इसनी संस्तिप और अस्पष्ट है कि उसकी रूप रेखा जानना भी दुष्कर है। हरिभद्र, देवेन्द्रगिण और हेमचन्द्र ने भी उसकी आंर ध्यान दिया प्रतीत नहीं होता।

१—इसके उत्तरान्त 'श्रावश्यक' श्रीर उत्तरान्ययन'-दोनों शनुश्रुति हैं में एक श्रान्य विलद्धण् कथा दी हुई है जिससे ज्ञात होता है कि इस भगदीड़ में कैसे एक श्रावसर पर चन्द्रगुत भूख के मारे मरणासक हो गया था श्रीर कैसे चाग्रक्य ने उसकी प्राण्यका की।

२—प्रो॰ चटर्जी इसे भात या चावल की मंडी (गइन ग्रुएल) कहते, हैं, हेमचाद्र इसका अर्थ रव्या (रवा) करते हैं। हो सकता ई यह दूध, चीनी आरं रवे से बना दिलिया जैसा कोई पदार्थ हो।

सब पुत्रों को भोजन बिमा रही थी। इस लड़के के इस मकार अपने हाथ को जला लेने पर वह उसकी ताड़ना करने लगी। बुढ़िया कह रही थी 'तू भी चाण्यवय ही जैना मूर्ल हैं' यह भी नहीं जानता भोजन किस तरह किया जाता है'। अपना नाम और इन अद्भुत शब्दों में अपनी यह विलल्गा प्रशंसा सुनकर चाण्यवय को अरयन्त आश्चर्य हुआ। वह बुढ़िया के सम्मुख जा पहुंचा और उसमे पूछा कि उसकी इस अनुपम उपमा का क्या आश्य है ? इस पर उस चतुर स्त्री ने उससे कहा "क्या तुम नहीं जानते कि उस महा मूर्स चाण्यवय ने अपने पृष्ठ भाग को सुरिल्तन बनाये विना ही और अरयधिक अपयोस सैन्य बल के बूते पर ही स्वयं नन्द की राजधानी पर अंबाधुंध धावा बोल दिया और परिणाम स्वस्त्रप बुरी तरह पराजित हुआ। उने चाहिये था कि पहिले सीमा प्रदेशों में युद्ध चालू करता और शनैः शनैः उन्हें जीतना और सुगठिन रूप में अपने आधीन करता हुआ तब फिर राज्य के अन्तः में प्रवेश करता। इसी प्रकार इस लोभी लड़के ने खिचड़ी को किनारों के पास से खाना पारंभ करने के बनाय जल्द बाज़ी करके एक दम उसके सर्वाधिक गरम मध्य भाग में ही अपनी अपनिचाँ डान दीं और फनतः उन्हें जला लिया।" ' के

चतुर वृद्धा के इस सुक्ताव से लाग उठाकर चाएाक्य ने अब अपनी नीति में परिवर्तन कर दिया। वह पहिले हिमबन्कूर के राजा पर्वत के पाप गया और उससे मैत्री सम्बन्ध स्थापित किया। चाएाक्य ने उपे वचन दिया कि नन्द को राज्यच्युन करलेने के परवात् उसके राज्य को चन्द्रगुप्त और पर्वत के बीच समभाग में विभाजित कर दिया जायगा । पर्वत इन शतों पर साथ देने के लिये राजी हो गया और उसने इस प्रयोजन के लिये आक्श्यक सैनिक सहायना प्रदान करने का वचन दिया। तद्यरान्त पर्वत और चन्द्रगुप्त की संयुक्त सेनाओं ने नन्द राज्य पर आक्रमण किया। पूर्व निर्धारित योजना के अनुसार पहिले उन्होंने सीमान्त प्रदेशों को हस्तगत करना प्रारंभ किया और उनपर अपना अधिकार सुद्द करके शनैः शनैः उसके अन्तर में प्रवेश किया। किन्तु एक मइन्द्रगूर्ण नगर पर आक्रमण करते समय उनकी प्रगति को भारी धका लगा और उनकी योजना विकत्त होती

२६ — बृद्धा और उनके पुत्र की इन कथा से मिलती जुनती एक कथा बौद्ध साहित्य में भी उपलब्ध होती है — (महा० १४९-१४६; बंसस्थ० पु० १२३)

२०— गाँद अनुश्रुति के अनुमार पर्वत राजा, धनानन्द का पुत्र था। ब्राह्मण अनुश्रुति में उस हा पर्वतक, पर्वतेन्द्र अथवा पर्वते ग्र नाम से उल्लेख हुआ है। विशाखदत्त के मुद्राराच्यस (६ठी शानाव्दी), रिवनर्तक की चाण्क्य कथा (१६१५ ई०), अनन्त कविकृत 'मुद्राराच्यस पूर्व संकथा' (१६६० ई०) और टीकाकार ढुं दिराज कृत मुद्राराच्य व्याख्या (१७१४ ई०) के अनुसार यह व्यक्ति म्लेखों का राजा था और स्वयं भी म्लेच्य था। उसका राज्य पाटलिपुत्र से उत्तर पश्चिम ६०० भीत की दूरी पर स्थित था। नन्द के राज्य का अर्द्धभाग प्राप्त करने की चाण्क्य द्वाग दिलाई गई भूठी आशा के प्रलोभन में फँस कर उसने मगध पर आक्रमण किया। उसकी सेना में यवन, शक, काम्बोज, पारसीक, किरात, खस, पुलात, शबर, वाल्हीक और हूण जातियों

दीस पड़ी। उक्त नगर की रिल्किश इण्ड देवियों के प्रसाद से वह नगर अजेय सिद्ध हुआ। बहुत दिन तक घेरा डाले पड़े रहने का भी उसपर कोई प्रभाव नहीं हु प्रा। अतः चाणक्य ने एक युक्ति सोची त्रिदगड़ी साधु के खदावेष में उन्होंने उक्त नगर में प्रवेग किया और उन नगर देवियों — इन्द्रकुमारिकाओं के दर्शन किये जिनके कि कारण वह नगर अजेय बना हुआ था' । उस नगर के निवासी भी इस दीर्घकालीन घेरे से त्रस्त हो उठे थे। अब और अधिक सहन किये जाना उनकी शक्ति से बाहर होता जा रहा था।

के सैनिक सम्मिलित थे। युद्ध में नवीं नन्द काम आये और पर्यतक ने पाटलिपुत्र पर अधिकार कर लिया। तपुपरान्त उसने सारे ही राज्य को अपने अधिकार में रखने के लोभ से नन्दों के भूत्यूर्व मन्त्री राज्य के साथ मिलकर चन्द्रगुप्त के बिरुद्ध पड्यन्त्र किया किन्तु उसकी योजना सकल होने के पूर्व ही एक विप कन्या के संसर्ग द्वारा पर्वतक का प्राग्गनाश हो गया। इस विपक्तन्या को वास्तव में, राज्य ने चन्द्रगुप्त की हत्या करने के उद्देश्य से भेजा था, किन्तु चतुर चागुक्य ने उसे बीव में से ही उस विश्वासघाती म्लेज राजा के पास भेज दिया, और अपने कौशल से चन्द्रगुप्त के मार्ग का कंटक दूर कर दिया।

डा॰ हर्मन जैकांबी के मतानुसार यह पर्वत बौद्ध पार्वतीय वंशावली में उिल्लिखत नैपाल के किरात वंश का स्थारहवाँ राजा पर्व उपनाम पंचम था। इस वंश का सप्तम नरेश जितेदास्ती बुद्ध का समकालीन था श्रीर चीदहवाँ राजा स्यृंक अशोक का। जैन परिशिष्ट पर्व में भी अशोक के नैपाल जाने का उल्लेख है।

प्रो० चटनीं का कहना है कि यद्याप गोकर्श (नैराल) के एकादशम किरात नरेश पर्व श्रथवा पंचम की ऐतिहासिकता में भले ही कोई मन्देह न किया जाय किन्तु यह बात समक्त में नहीं श्राती कि चाग्क्य जैसा राजनीति का महान पंडित श्रोर युद्ध नीति में विचच्चग् व्यक्ति श्रातिम नन्दनरेश जैसे शक्तिशाली राजा का उन्मूलन करने के लिये गेसे एक श्रसभ्य मंगोल जातीय पहाड़ी राजा की साधारग्य-सी सैनिक सहायता पर निर्भर हो सका ? नन्द की शक्ति कुछ मामूली नहीं थी। सिकन्दर महान के संसार विजेता महापराक्रमी योद्धान्त्रों का साहस भी उसकी सीमा में प्रवेश करने का न हो सका था। सिकन्दर की बलवती इच्छा रहते हुए भी वह श्रपने सैनिकों को बेसा करने के लिये राजी न कर सका श्रोर लाचार उसे मगथ राज्य की सीमा पर से ही वापस लीट जाना पड़ा था। नहीं कहा जा सकता कि उत्तर कालीन जैन लेखकों (२००—११६० ई०) ने मीर्य सम्राटीं की दरवारी श्रमुश्रुति का कहाँ तक श्रमुसरग् किया है। वे भी उसका 'पार्वतिको राजा' श्रयवा 'हिमबतकृटप'थिव' श्रादि नामों से उल्लेख करने हैं। जैन कथा साहित्य में भी पर्वत का कोई विशेष उल्लेख नहीं मिजता श्रीर प्रचीन जैन लेखक उसके विषय में क्या जानते थे यह जानने का भी श्रभी कोई साथन उपलब्ध नहीं है।

१— इन्द्र कुमारियों का हिन्दू पौराणिक परम्या में कोई उल्लेख नहीं मिलता। हेमचन्द्र उन्हें 'सप्तमातृका' न म्नी देवियाँ समभते हैं। ब्राह्मण परम्यरा में सप्तमातृकाओं के दो समूह माने जाते हैं—एक महाभारत में वर्णित श्रीर दृम्या कतिपय प्राणी तथा कुछ शैव प्रन्थों में वर्णित। ये शिव के पुत्र स्कंद की रिज्ञकाएँ श्रथवा छाहियें मानी जाती हैं। युद्ध के देवता की रिज्ञिका होने से ऐसा विश्वास प्रचित्तत था कि वे अपनी श्रास्त में श्राने वाले नृपतियों की रज्ञा वे सब इस नवागन्तुक संन्यासी के पास पहुँचे ऋौर पूजा कि 'महाराज अब किनने दिन यह युद्ध श्रीर चलेगा ? उसने गंभीरता पूर्वक उत्तर दिया 'जब तक नगर में ये देवियाँ बनी ् रहेंगी, युद्ध चनता रहेगा। नगरनिवासी इस खदावेशी संन्यासी के खल को न भाँप सके। उन्होंने तुरन्त सब देवी मूर्तियों को उखाड़ कर श्रान्यत्र पहुँचा दिया। चाण्वय ने तुरन्त चन्द्रगुप्त श्रीर पर्वत के पास यह समाचार मे न दिया श्रीर नगर पर तत्काल जोर का श्राकमण करने का श्रादेश दिया। जब विपत्ति का निकट श्रन्त होने की श्राशा के श्रानन्द में फूले हुए नगर निवासी श्रासावधान हो रहे थे तो श्राक्रमग्राकारी सेना ने एक ज़ोरदार धावे में ही नगर को सुगमना से हस्तगत कर लिया। अब तो ए ह के पश्चात नगर, अम, दुर्ग, गढ़ उनके हाथ स्त्राते चले गये स्त्रीर चागाक्य के नेतृत्व में इस विजयी सेना ने शीघ ही पाटलिपुत्र पर्यन्त समस्त प्रदेश पर श्रपना श्रिधिकार कर लिया । इसके पश्चात् दोनों नायक — चन्द्रगप्त और पर्वत ससैन्य नन्दराजधानी पाटलिपुत्र की स्रोर अप्रसर हुए और उसका घेरा डाल दिया । भीषण स्राक्रमण स्रीर युद्ध के पश्चात् राजातन्द ने 'धर्मद्वार' नामक नगरद्वार के निकट आत्म-समर्पण कर दिया श्रीर चाणक्य से प्राण्रत्ता की याचना की । चागावय ने द्रवित हो उसे संपरिवार नगर ऋौर राज्य का त्याग कर श्रन्यत्र चले जाने की ऋनुमित देदी श्रीर यह भी कह दिया कि ऋपने साथ ऋपने रथ में जितना धन वह ले जा सके वह भी ले जाय। श्रम्तु, राजानन्द ने श्रपनी दो पिनयों श्रीर पुत्री के साथ जितना धन वह ले जा सका लेकर रथ में सवार हो नगर का परिस्याग कर दिया। जाते हुए मार्ग में नन्द की कन्या— दुधरी श्रथवा सुप्रभा ने चन्द्रगुप्त को जो देखा तो बह प्रथम दृष्टि में ही उसपर मोहित होगई स्त्रीर फिर फिर कर प्रेम व्याकुल दृष्टि से उसकी श्रोर देखने लगो। चन्द्रगुप्त की भी वही दशा हुई श्रीर वह भी श्रपनी दृष्टि उन सुन्दरी की श्रोर से न हटा सका।

करती हैं। शिजालेखों से पता चलता है कि प्रचीन कदंव और चालुक्य नरेशों (जिनमें से अपनेक जैनधर्मानुयायी थे) में इन सममानुकाओं की मान्यता थी। हेमचन्द्र के अनुभार तो वह नगर भी सुर्राच्चत और अपनेय हो जाता था जहां इन देवियों की पृजा प्रतिष्ठा होती थी (परि० ८, ३०३) गंगधार और विदार शरीक से प्राप्त अभिलेखों से अनेक नगरों में इन देवियों की सार्वजनीन पूजा प्रतिष्ठा का किया जाना भी सिद्ध होता हैं (कार० इन्स० इन्ड, ३, ५० ४६, ७६) जैन परम्परा की इन्द्र कुमारिकाएँ अथवा सप्तमानुकाएँ ब्राह्मण् परम्परा की तन्नाम देवियों से भिन्न हैं, यद्यपि उनकी उपासना का उद्देश्य और उनका प्रभाव प्रायः वही है।

१-पिशिष्ट पर्व--श्र० ८ पृ० ३११-३१८

२—यह 'धर्मद्वार' निदान कथा जातक का महाद्वार आरौर आपर्थशस्त्र का ब्रह्मद्वार ही प्रतीत होता है। किन्तु हेण्चन्द्र ने इस पद का यह आर्थ किया है कि नन्द ने धर्म की दुहाई देकर सुरिचित चले जाने देने की याचना की।

श्रापनी पुत्री की यह श्रकस्मात् पेमाकुल दशा नन्द की श्राँखों से न छियी रही। क्योंकि वह एक स्तिय राजकुमारी थी उसके पिता ने स्वयंवर प्रथा के श्रनुसार चन्द्रगृप्त के साथ विवाह करने की उसे सहपे श्रनुमित दे दी'। इस विवाह के लिये पिता की श्रनुमित प्राप्त करते ही राजकुमारी सुप्ता श्रपने रथ से उतरी श्रीर उसने चन्द्रगृप्त के रथ के पहिये पर पैर रक्खा कि उसके नी श्रारे तड़ाक से टूट गये (नव श्ररगा भग्गा)। चन्द्रगृप्त ने इस घटना को भावी श्रमंगल की सूचक जात राजकुमारी से नीचे उतर जाने की प्रार्थना की। किन्तु चाणक्यं ने इसे एक शुभ शकुन समस्मा श्रीर उसे रथ पर सवार हो जाने के लिये कहा। चन्द्रगृप्त को श्रश्वस्त करते हुए कहा कि पहिये के इन नौ श्रारों के टूटने का फल यह है कि तुम्हारा वंश तुम्हारे पीछे नौ पीढ़ी पर्यन्त चलेगा. ।

तरपश्चीत् विजयी चन्द्रगुप्त श्रीर पर्वत ने चाण्वय के साथ राजमहल में प्रवेश किया श्रीर नन्द के राज्य का तथा उपकी विपुत्त धन सम्मति का परन्पर बरवारा किया । राज-महल में पर्वत को एक श्रस्यन्त सुन्दरी कन्या दिख ई पड़ी जिसपर वह एकदम लुक्ध हो गया श्रीर रासने उस सुन्दरी से विवाह करने की इच्छा प्रकट की। चाण्वय ने विवा

किन्तु नन्दों के हीन कुलं त्यन्न होने मम्बन्धी इन उल्लेखों के विरोध में स्वयं हैमचन्द्र ने नन्द नरेश को च्निय और उसकी पुत्री को 'च्निय कन्या' कहा है (पि० ८, ३२०) जैन कथा माहित्य में अन्यन भी नन्दों को च्निय ही माना है, और संभवतः व ब्रात्य च्नात्रियों में से थे। विशाख-दत्त, इरविचाकयर तथा दुंदिराज के मतानुसार भी महाराज सर्वार्थमिद्धि नन्द और उसके नी पुत्र (नव नन्दाः) जन्मजात च्निय थे। बीद्ध लेखक इस ऐतिहामिक समस्या पर कंई प्रकारा नहीं डालते। वंसत्थणकासिनी में केवल इतना उल्लेख है कि नन्द यंश का संस्थापक और नी भाइयों में सब से ज्येष्ठ-उगासेन (उग्रसेन) अज्ञातकुलान्यन था।

२—उत्तराध्ययन की परम्परा के आधार पर देवेन्द्र गिए के मतानुसार मीर्यवंश में चन्द्र-गुप्त सहित दश समाट हुए। आवश्यक सूत्र महिन्य की अनुश्रुति और हेमचन्द्र भी दश ही मीर्य नरेशों का उल्लेख करते हैं। ब्राह्मण पुराणों में मन्स्य, विष्णु और भागवत के आनुसार भी उनकी संख्या दश ही थी, केवल वायु और ब्रह्माण्ड पुराणों में नी के होने का उल्लेख है। आतः बहु सम्मत संख्या दश ही है।

१ — नन्दों की जाति के सम्बन्ध में कोई निश्चित सूचना नहीं मिलती। कुछ उत्तर कालीन जैन प्रन्थों के श्रमुसार उदचन का उत्तराविक र प्रथम नन्द नरेश एक गिएका से उत्पन्न दिवाकीर्ति नामक नापित का पुत्र था (परि०६, २६१-२६२: विविध तीर्थ कल्प, पृ०६८) जैंस साहित्य में नन्द सर्वत्र जैनधर्मानुयायी करके ही उल्लेखित हुए हैं श्रीर उनमें से एक नन्द नरेश तो जैनधर्म का परम भक्त था (खारवेल का हाथीगुंफा शि० ले० पं०१२)। युनानी लेखक भी प्रसियोह खोर गंगरिडइ के तत्कालीन नरेश का ही न कुल श्रपवा नापित कुमार होना कथन करते हैं श्रीर कहते हैं कि उनकी प्रवा उससे घृणा करनी थी (करविष्म, डिडरो, प्लृटार्क श्रादि)। भागवत पुराण में उसे श्रूद्र गर्भोद्धव श्रीर विष्णु पुराण में ईसके वंशवों को 'श्रूद्रभूभियालाः' कहा है। पाणिनी के श्रन्मार नापित श्रार्य समाज के 'श्रान्योसित सुद्र थं।

श्वाना-कानी किये तरकाल विवाह की तैयारियाँ शुरु कर दीं। किन्तु पर्वन के दुर्भाग्य में वह कुमारी एक विषकत्या थीं। चाणक्य इस बात को भली भाँति जानता था श्रीर इस विवाह का क्या परिणाम होगा यह पूर्णत्या जानते हुए ही उसने इस सम्बन्ध के लिये सहषे स्वीकृति दी थी। विवाह संस्कार के श्रवसर पर श्रान्तिपदिल्णा देते समय पर्वत ने जो उस विषकत्या का हाथ पहड़ा तो गरमी के कारण उसके शरीर से निकले स्वेद का सम्पर्क होते ही पर्वत पर विष ने प्रभाव किया, श्रीर द्वन वेग से उसके शरीर में फैलने लगा। श्रानन्न मृत्यु के मुख में पड़े पर्वत की करुण पुकार सुनकर चन्द्रगुप्त उसकी सहायता को दोड़ा श्रीर उसका उपवार करना चाहा। चाणक्य ने मृकृटि निहोप द्वारा उसे ऐपा करने से रोक दिया श्रीर श्रीपयोपचार के श्रामत में पर्वत ने शीन्न ही पाण त्याग दिये।

चाएक्य ने इस प्रकार नन्द श्रीर पर्वत दोनों के राज्यों को एक साथ निर्वाध प्राप्त कर चन्द्रगुप्त को सिंह।सनारूढ़ किया । यह घटना भगवान महावीर के निर्वाण के १५५ वर्ष बाद घटी । लगभग २५ वर्ष चन्द्रगुप्त ने राज्य किया श्रीर चाएक्य ने उसका मन्त्रित्व तदुपरान्त चन्द्रगुप्त तो पुत्र विन्दुसार को राज्य सौंप श्रपने धर्मगुरु भद्रवाहु का श्रनुसरण करते दिन्त्गि को चले गये श्रीर जैन सुनि हो गये, श्रीर चाएक्य कुछ काल तक विन्दुसार का मन्त्रित्व करते रहे, तत्प्रधान् वे भी जैन सुनि हो गये। जैन साहित्य में एक बड़े भारी तपस्वी सुनि के रूप में उनका उल्लेख हुशा है। श्राति प्राचीन दि० जैन संध

१— न्द्रासन्त नाटक के अनुनार बृद्ध राजा सर्वार्थासे द्वि नन्द की हत्या के उपरान्त उसके संत्री राज्यन ने एक अतीव नुन्दरी विश्व हत्या को नुगांग नामक राजसिंदर में इस उद्देश्य से भेजा था कि चल्द्रगुम उसके रूप पर मुख्य हांकर उसके संतर्ग से मृत्यु को प्राप्त होगा। किन्तु उसकी इस चाल का चाएक्य को पा। चल गा। और उसने की शल से उस कत्या को विश्वा- मथा। पर्वतक के पास में विद्या आर उसके संतर्ग से पर्वतक की मृत्यु हो गई। एक यूनानी अत्य के अनुनार एक मारवीय राजी ने सिकन्दर महान से चदला लेने के लिये उसके पास मेंट स्वरूप एक विप कत्या में नी थी, किन्तु उसके गुरु अरस्तु के की शल से यह प्रयत्न व्यर्थ हो गया था। आजार्थ सुश्रुत ने (सुरु संरू-कल्स्थान, १, ३) भी यह प्रतिपादन किया है कि विप कत्या का शारीर होना विपाक होता है कि उनके साथ संजीग करने वाले व्यक्ति का प्राणान्त हो जाता है।

र—हेनचन्द्र के परिशिष्ट पर्व, भद्रेश्वर की 'कहावली' तथा द्यात्य जैन द्याधारों से चन्द्र• गुन के राज्यारोहण की तिथि महाबीर निवाण संवत् १५५ ही सिद्ध होती है। कुछ जैन प्रत्यों में उल्लिखित उज्जयनी नरेश पालक के राज्यकाल के ६० वर्षों को इन १५५ वर्षों में भ्रम से जोड़ कर कई द्याधुनिक विद्वान जैन द्यागुश्रति के द्यानुसार चन्द्रगुन का समय महावीर निवाण के २१५ वर्ष पश्चात् प्रतिपादन कर देते हैं वास्तव में इस तिथि को निश्चित करने में १८-१६ वीं शताब्दी के यूगेपीय प्राच्यविद्यों ने एक भारी शीलिक भून की थी जो द्युनानी लेखकों के सैन्ड्रोकोटस का मीर्य चन्द्रगुप्त से समीकरण करने के कारण हुई थी। इस भूल का निराकरण कई विद्वानों ने वर्षो २ में करने की चेप्टा की किन्द्र द्राधिकांश बहुमत इसके पत्न में रहने से इसकी पुण्टि होती

'भगवती त्राराधना' में चाण्यक्य के मुनि जीवन का श्रौर श्रन्त में घोर उपसर्ग सहन कर समाधि मरण द्वारा सद्गति प्राप्त करने का वर्णन हैं।

चली गई यहाँ तक कि अब इस भूल का उन्मूलन एक अशक्यानुण्ठान ही प्रतीत होता है। सिकन्दर और चन्द्रगुप्त के समकालीनत्व को मानकर ही भारतीय इतिहास की पूर्वापर कालानुक-मिएका स्थिर की गई और उस भूल के फलस्वरूप अनेक महत्त्वपूर्ण तिथियों में को अत्यधिक प्रवल पुष्ट एवं प्राचीन आधारों तथा प्रमाण बाहुल्य से कुळ और सिद्ध होती हैं, वास्तविक से भिन्न मानी जा रही हैं—ऐते अनेक उदाहरणों में से महावीर और बुद्ध की निर्वाण तिथियों अत्यन्त महत्त्वपूर्ण उदाहरण हैं? प्रा० चटजीं भी आधुनिक विद्यू परम्परा के अनुसार ही चन्द्रगुप्त का समय २२२ ई० पू० मानकर महावीर निर्वाण ४७६ ई० पू० में होना कथन कर ते हैं, जिसकी वाहतविक तिथि ५२३ ई० पू० है।

१--- स्रानेकान्त २, १



## जैन-यन्यों में जेज्ञामिति - १

[ ले॰--श्रीयुत् प्रो॰ राजेश्वरी दत्त मिश्र, एम॰ ए॰, शास्त्री ]

चेत्रमिति गिएन शास्त्र का सबसे उपयोगी श्रांग है। इसे पाटीय ज्यामिति कह सकते हैं। जैन-ग्रन्थों में भी इस श्रांग पर जैन-दर्शन के सिलिसिले में काफी चर्चा मिलती है। पट्लएडागम में इस पर चेत्रानुगम नाम से एक बड़ा भाग ही उपलब्ब है। केतल गिएत के ग्रन्थ भी जैन श्राचार्थों के उपलब्ध हैं, निषमें चेत्रमिति पर काफी लिखा है, जैसे महावीराचार्य का गिएत-सार-संग्रह श्रीर उमास्याति का चेत्र समास। इन प्रन्थों के पढ़ने से भारतीय गिएत की परम्परा पर काफी प्रकाश पड़ता है किन श्रंगों तक भारतीय ज्यामिति ग्रीस देशीय रही, श्रीर कितनी स्वतन्त्र इन साकी चर्चा संचेततः इस लेख में की जायगी।

पहले हम त्रिमुत पर विचार करें। त्रायुनिक मत से ग्रीस देशीय मतानुसार त्रिमुत छः प्रकार के होते हैं, तीन भुता के हिण्ट कोण से त्रौर तीन कीण के लिहा न से। महावीरा नार्य के गिण्तसार संग्रह में त्रिभुत्त की तीन ही प्रकार की चर्चा मिलती है। पर भुता के लिहा न से, कोण के हिसाब से नहीं। हाँ, समकोण त्रिभुत्त का गणित ऋवश्य मिलता है। यह बात ऋन्यान्य भारतीय ऋाचायों के किए भी ठीक है। ऋस्तु!

त्रिमुज के स्थूल चेत्रफल के लिए महावीराचार्य ने जो नियम लिखे हैं, वे विचित्र हैं। नियम इस प्रकार हैं:—

'त्रिभुत चतुर्भ नवाहुप्रतिवाहुसमासदलहतं गिश्तिम्' इसको व्याख्या यों की जाती है:— यदि ABC एक त्रिभुत है जिसका छाधार BC है तो, AB, ग्रौर AC भुताएँ बाहु-प्रतिवाहु कही जायँगी ग्रौर चेत्रफत =  $\frac{a}{2} \times \frac{b+c}{2}$  पर यह मान काफी भ्रामक है, क्योंकि b+c> altitude.

सूचममान के लिए निम्नलिखित नियम मिलते हैं:-

 $\triangle = \sqrt{S(S-a)(S-b)(S-c)}$ 

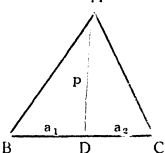
= a × p यहाँ p त्रिभुज की ऊँचाई है।

इन दोनों नियमों में प्रीस देशीय नियमों से कोई अन्तर नहीं हैं।

शीर्ष विन्दु से ब्राधार पर लम्ब खड़ा करने से ब्राधार के दोनों टुकड़ों का मान निकालों की रीति महाबीराचार्य के ग्रन्थ में वर्तमान है:—

$$a1 = \frac{1}{3} \left( a + \frac{c^2 - b^2}{a} \right)$$

$$a^2 = \frac{1}{2} \left( a + \frac{b^2 - c^2}{a} \right)$$



ये दोनों नियम Euclid के ज्यामिति के अनुसार ही हैं। लम्ब के लिए उपर्युक्त प्रन्थ में निम्नलिखित नियम आया है:—

$$p = \sqrt{c^2 - a_1^2} - \sqrt{b^2 - a_1^2}$$

जो समकोगा त्रिभुज के नियम के अनुकृत है।

Properties of △° की पूरी जानकारी महावीराचार्य की थी। इसका प्रमाण उनका जन्य प्रकरण है, ख्रोर पैशाचिक प्रकरण है। उदाहरणार्थ यदि ABC एक वृत्तनत त्रिभुज हो ख्रीर AE उसका लम्ब हो, तो वृत्त के व्यास के लिए निम्नलिखित सूत्र की प्रवृत्ति होती हैं: —

ब्यास = 
$$p = \frac{AB \times BC}{BE}$$

पर एक विशेष ज्ञातव्य यह है कि चापीय त्रिमुनों ख्रोर चतुर्भु जो में प्रता (Plane) त्रिभु जो ख्रीर चतुर्भु जो के नियम व्यवहृत किए गए हैं। महावीराचार्य के संग्रह में हाथी दांत का प्रश्न और पट्खए डागम में ख्रायोत्तोक के सूर्याकार चेत्र के त्रिभु न ख्रीर चतुर्भु न के गणित से यह बात स्वष्ट है।

## चतुभु ज

पाँच प्रकार के चतुर्भ ज का उल्लेख गिंगत-सार-संग्रह में भिलता है:—(१) वर्ग (२) स्त्रायत (३) द्विसम चतुर्भ ज Isoceless trapezium or trapizium with oblique sides equal (४) त्रिसम चतुर्भ ज Equitrilateral quadrilateral) (५) विषम चतुर्भ ज । स्रगर ABCD चतुर्भ ज के AB = a, BC = b, CD = c, DA = d,

स्थूलतः चतुभुं ज = 
$$\frac{a+c}{2} \times \frac{b+d}{2}$$

पर यह मान तभी एकदम ठीक है जब चतुर्भु ज वर्ग हुआ या आयत । अन्य हालत में यह मान भ्रामक भी हो सकता। चतुर्भु ज के सूद्ध मान के लिए दो नियम उपलब्ध हैं।

(१) चतु॰ चेत्र = 
$$\sqrt{(s-a)(s-b)(s-c)(s-d)}$$

पहला नियम केवल वृत्तगत चतुर्भुज के लिये सही है पर ऐसी बात ग्रन्थ में नहीं लिखी मालुम पड़ती।

स्रोर दूसरा नियम Trapezium के लिए या जब b = d है तब ही ठोक । यह नियम विषम चतुर्भुज में नहीं लागू हो सकता।

चतुर्भ ज के कणों के लिए निम्नलिखित नियम मिलता है।

कर्ण = 
$$\sqrt{\frac{ac + bd}{ad + bc}}$$

$$\mathbf{a} = \sqrt{\frac{ac + bd) (ab + cd)}{ab + cd}}$$

जो केवल वृत्तगत चतुर्भ न के लिये ही सही है।

पर समूची भारतीय-गणित-परम्परा में महावीराचार्य ही एकमात्र स्त्राचार्य हैं, जिन्होंने Re entrant चतुर्भ औं की कल्पना की है।

बृत्तगत चतुर्भ ज का भी उल्लेख महावीराचार्य ने विस्तार से किया है। ऐसे बृत्त का

व्यास = दोत्रकल 
$$\div$$
 तेत्रपरिमिति

Isoceslles Trapezium के वारे में त्रिलोकसार (गाथा ११४) में तीन नियम मिलते हैं:-

जहाँ a, b, समानान्तर भुजात्रों के माप हैं वहाँ इन्हें त्राधार ऋौर मुख को भुजाएँ माना गया है। यह नियम तो किसी तरह के Trapezium के लिए सही है पर वहाँ ऐसा उल्लेख नहीं है।

(३) किसी ऊँचाई h' पर समानान्तर भुजा के माप को निकालने की रीति।

$$b = \frac{b - a}{b}h'$$

महावीराचार्य के गिएत संग्रह में किसी त्रिभुज, चतुर्भुज, इत्त श्रादि को समानुपाती चेत्र में बाँटने के नियम भी वर्तमान हैं।

#### वृत्त

राजवात्तिक स्त्रीर तत्त्वार्थाधिगम सूत्र के भाष्य में वृत्त गिण्त पर निम्नाङ्कित नियम उपलब्ध हैं:—

( 
$$i$$
 ) परिधि =  $C = V 10d^3$   $d = 5 थास$ 

(ii) जेत्रफल = A = \cd

(iii) 
$$3 = C = 1/4 h (d - h)$$
 h = चार की ऊँचाई

(iv) वृत्त खरड का चाप = 
$$a = 1/6h^2 + c^2$$

(v) 
$$h = \frac{1}{2} (d - \sqrt{d^2 - c^2})$$

(vi) 
$$eqr = d = \left( h^2 + \frac{c^2}{4} \right) / h$$

ग = 1/10 ऐसा मानने का जैन-शास्त्रों में काफी प्रवार है पर यह ग्रीस देशीय मान से प्रथम दशमलव विन्दु तक मिलता है।

$$\sqrt{10} = 3.162$$
  $= 3.142$   $= 3.142$   $= 3.142$ 

Relative error =  $\frac{.02}{3.142} = \frac{20}{3142}$  जो काफी तुन्छ है।

परिधि के लिए =  $\sqrt{10d^2} = d\sqrt{10}$  यह त्राधुनिक नियम के समान ही है। पर यह पता नहीं चलता कि इस निष्कर्प पर जैन त्राचार्य कैसे पहुँच पाये। पट्लग्डागम में परिधि के लिए क्रिधोलिखित नियम मिलता है:—

परिधि = 
$$\frac{\overline{\alpha}\overline{q} \cdot \times ?\xi + ?\xi}{??\xi} + \xi$$
 ह्या ०

पर इस मान से ऋौर ऋ।धुनिक मान से काकी ऋन्तर पड़ता है। महावीगचार्य ने शायद इसी लिए इस नियम का व्यवहार ऋपने गणित सार-संग्रह में नहीं किया है।

चेत्रफल के लिए तत्त्वार्थाधिगम सूत्र में जो नियम मिलता है उसका उल्लेख लीलावती में भी है। इस रूप को मा<sup>2</sup> के रूप में लाया जा सकता है पर ¦cd का ही व्यवहार धर्म-ग्रन्थों में मिलता है जबिक महाबीराचार्य ने √10d का व्यवहार किया है।

चेत्रफल के लिए त्रिलोक-सार (गाथा-७६२) में एक श्रोर नियम भिलता है। वह नियम यह है:—

$$A = \frac{1}{2} (c + b)h$$
.

यह जीवा श्रीर चाप की ऊँचाई के शब्दों में है। उसी सूत्र में यह कहा गया है कि यही सूत्र मान है श्रीर 1 cd यह स्थूल मान है पर इस निष्कर्प पर पहुँचने का क्या मार्ग है। यह वहाँ नहीं लिखा है।

Chord =  $\sqrt{4h(d-h)}$  यह नियम श्राजकल भी प्रचलित है। जीवा के जिये त्रिलोक-सार (गाथा ७६६) में एक श्रीर नियम मिलता है : वह यह है,

जीवा = 
$$\sqrt{\operatorname{arc}^2 - 6h^2}$$

साथ ही चाप ( के लिए दो नियम उपलब्ध हैं,

(i) 
$$= 1/6h^2 + c^{2(1)}$$

(ii) 
$$= 4h \left( h + \frac{h}{2} \right)$$

चाप के लिए पहले नियम की ब्युत्पत्ति के सम्बन्ध में दो कल्पनाएँ की जा सकती हैं। प्रथमतः शायद स्त्राचार्यों ने चापार्थ जीवा स्त्रोर चापार्थ में कोई स्त्रनुगत पाया हो, क्योंकि—

चापःर्घ जीवा = 
$$\sqrt{\frac{c^2}{4} + h^2}$$

द्वितीय कल्पना यह हो सकती है,

ऋषं परिधि = 
$$\sqrt{1/r}$$
 =  $\sqrt{10r^2}$  =  $\sqrt{6r^2 + 4r^2}$ 

श्चर्य परिधि में 1 = चाप की ऊँचाई श्चोर व्यास = जीवा पर चूं कि चापार्थ जीवा का वर्णन नहीं मिलता श्चतएव दूसरी कल्पना श्चिषक मान्य है। ऐसी हालत में जीवा का चाप श्चीर उसकी ऊँचाई के शब्दों में निपम डीक है, पर स्वयं नियम (i) सही नहीं है। श्चाजकत्त के हिसाय से चाप के लिए निम्नलिखित समीकरण मिलता है:—

चाप
$$^{2} + F_{1}$$
 चाप $^{2} + F_{2} = 0$ ,

जहाँ F, श्रीर F, b, c के पल (Function) हैं।

रही दृषरे नियम की बात । चाप की कँचाई छीर व्यास के शब्दों में चाप का यह रूप श्चाजकल उपलब्ध न**ों है**, बल्कि चतुर्भ पातीय सभीकरण का रूप मिजता **है** ''।

वृत्त खरड की ऊँचाई के लिए भी नीन नियम मिलते हैं: --

(i) 
$$h = \frac{1}{2} (d - V_d^2 - e^2)$$

(ii) 
$$h = \sqrt{\frac{c^2 - c^2}{6}}$$

1—Heron 
$$\frac{(\text{Greek})}{c, 200}$$
 के अनुसार  $a = \sqrt{4h^2 + c^2} + \frac{h}{4}$  or  $= \sqrt{4h^2 + c^2} + (\sqrt{4h^2 + c^2} - c) + \frac{h}{c}$ 

२—लबु ज्ञेत्र समासः—इष्टर्गो षर्गुणे जीवावगसंयुते मूलं भवति धनुः पृष्ठम् ॥

3-arc =  $\frac{8h-2c}{3}$  when L=chord of half arc, 2c-chord l= vhd, 2c

= १ 4h (d-h). सरल करने पर arc' का Expression मिलेगा।

(iii) 
$$h = V d^2 + \frac{1}{2}a^2 - d$$
 (त्रिज़ोक सार)

पहला नियम तत्त्वार्थाधिगम सूत्र स्रोर ति होकसार तथा दूसरा नियम उमास्वाति के चेत्र-समास तथा त्रिलोकसार में मिलता है। दूसरे नियम के विषय में कुछ नहीं कहना है, पर पहला नियम स्नाजकल का-सा है। अन्तर केवल इतना ही है कि करणी के पहले (+) चिन्ह भी होना चाहिए था। जैन स्नाचार्यों ने, जैनेतर स्नाचार्यों ने भी, यह नहीं स्पाल किया कि कोई जीवा बृत्त को दो हिस्से में बाँदती है। पहला नियम लीलावती में भी मिलता है। उपर्युक्त नियम महावीरा-चार्य के गणितसार संग्रह में भी मिलते हैं जो चेवल गणित की पुस्तक है। स्पूल मान के लिए तो महावीराचार्य ने ६ के स्थान पर ५ का व्यवहार किया है।

व्यास के सम्बद्ध में भी दो नियम मिलते हैं।

(i) 
$$d = \frac{e^2 + 4h^2}{4h}$$
 (तत्त्वार्थाधिगम सूत्र, त्रौंग त्रिलोकपार)

(ii) 
$$d = \frac{1}{2} \left( \frac{a^2}{2h} - h \right)$$

पहला नियय तो स्नाजकल भी सही माना जाता है, पर दूसरा नियम ठीक नहीं उतरता । त्रिलोकसार (गाथा १८) में व्यासार्घ के बारे में एक समीकरण मिलता है, वह यह है ।

व्यासार्थ = 
$$r = \frac{9}{16}S$$

r उस वृत्त का व्यासार्छ है जो S भुजीय वर्ग के बरावर है । ब्रातएव  $r = (\frac{1.6}{9})^2$  Sector की चर्चा कहीं नहीं मिलती ।

Segment को धनु कहा गया है ख्रौर उसके सेत्रकल के बारे में महावीराचार्य का नियम है:-

चेत्रफल = 
$$C \times \frac{h}{4} \times 1/10$$

यह नियम ठीक नहीं है। माल्म पड़ता है कि ऋर्धवृत के जेत्रफल के लिए ऐसा नियम लिखकर उसके सादृश्य से धनुष के जेत्रफल का ऐसा नियम महावीराचार्य ने लिखा है।

इसी सिलसिले में महावीराचार्य के प्रन्थ में कितने ग्रन्य चेत्रों का भी गणित मिलता है, जैसे तीन बराबर वृत्तों के, जो ग्रापस में एक दूसरे को स्पर्श करते हैं उनके बीच का चेत्र। सय केन्द्रीय वृत्तों से घिरे चेत्र का भी गणित महावीराचार्य के संग्रह में है। इस विषय में महावीराचार्य ने दो नियम लिखे हैं जिनके सूत्र ये हैं:—

(i) 
$$\frac{c_1 + c_2}{2} \times b$$
,

C1 बाह्यवृत्त परिधि

(ii)  $\frac{\mathbf{c}_1 + \mathbf{c}_2}{6} \times \mathbf{h}_1 / \overline{10}$ 

c, ग्रन्तः वृत्त परिधि

h चौड़ाई

पहला नियम उन्होंने स्थून मान के सिजसिले में लिखा है जबकि सही मान वहीं है । क्यांकि  $\frac{c_1+c_2}{2}\times h=\frac{(2\pi r_1+2\pi r_2)}{2}(r_1-r_2)$ 

=  $\pi(r_1^2 - r_2^2)$  जब  $r_1$  = बाह्यबृत्त व्यासार्द्ध  $r_2$  = ब्रास्तःबत्त व्यासार्द्ध

दूसरा नियम भ्रामक भी हो सकता है। स्त्राचाये को शायद यह ध्यान नहीं रहा हो। कि 1/10 परिधि में स्थान पा चुका है।

#### य्यायतवृत्त (Ellipse) या परिम्एडल

महावीराचार्य ने आयत बृत्त का दोत्रफत्त 2ab + b विखा है, जहाँ

a = Semimajor axis

b = Semiminor axis

श्रौर परिधि के लिए 4a + 2b रखा है, जबकि श्राधुनिक मत से

त्तेत्रफ्ज = गab

महावीराचार्य के गिण्तभार संग्रह में और भी कई कोत्रों का गिण्त मिलता है, जैसे शंख मृदंग आदि। धर्म शास्त्रों में चूं कि इनकी परिमिति, कोत्रफल आदि की जरूरत पड़ती है, अतएव महावीराचार्य ने उनका वर्णन किया है। जैन शास्त्रों में न केरज दिया विस्तृत (Two dimensional) क्रेत्रों का बल्कि त्रियाबिस्तृत केरों का वर्णन (उनका घनफल आदि का गिण्त) मिलता है; दोत्र उपर्युक्त दे। प्रकार के होते हैं इसका स्रष्ट उल्लेख भगरती सूत्र और अनुयोग द्वार सूत्र में है। यहाँ इनकी संज्ञा कमशः प्रतर और यन है। अतएय—

यनत्रयस्य = Triangular Pyramid

धन चतुग्स = Cube

घनायत = Rectagular parallelopiped

घनवृत्त = Sphere

वन परिमंडल = Elliptic cylinder

भवला टोका में इंत्र गिएत के सिजमिले में तीन प्रकार के मान का उल्लेख है:-

(i) स्च्याङ्कन : Linear measure

(ii) प्रतराङ्कतः Square measure

(iii) ঘনাত্মর : Cubic measures

इन सबकी चर्चा अगले लेख में की जायगी।

## किवर सूरचंद्र और उनका साहित्य

[ ले॰--श्रीयुत बा॰ त्रगरचन्द नाहटा, बीकानेर ]

जैन साहित्याकाश में समय २ पर स्वने ह ते बस्बी न बुवों का उदय दु स्त्रा, जिनके ग्राविर्भाव से श्रंधेरी रात्रि में प्रकाश की किरगों फैली। प्राचीन इतिहास के तथाविध श्रन्वेवगा के श्राभाव में हम उनकी गौरव गाथा भूल-से बैठे हैं। भ० महाबीर के शासन में गत दाई हजार वर्षों में इ जारों प्रतिनासम्पन्न विद्वान हो गये हैं, जिनमें से कड्यों ने तो अपनी वाणी द्वारा तत्कालीन जनता के ही नैतिक स्टर को ऊँचा उठाया पर बहुत से ऐसे भी विद्वान् हुए जो हमारे लिये विशिष्ट साहित्य सम्पत्ति विरासत के रूप में छोड़ गये हैं जिसमे ऋनियाली जनना को भी प्रकाश व प्रेरणा मिलती रहे। खेद के साथ कहना पड़ता है कि उनके उत्तराधिक विशे ने जैसी चाहिये, उस साहित्य की मुरका नहीं की । कुछ तो राजनैतिक व विषम परिस्थिति वश, कुछ हमारी उपे दावश बद्दत से विशिष्ट कवि व उनकी रचनाएँ विस्मृति के गर्भ में विलीन हो चुकी हैं। त्राश्चर्य है कि इतने रर भी हमारी त्र्यांखें नहीं खुली । मध्यकालीन मुसलमानी साम्राज्य के समय में जबकि देश के अन्यधर्मायलिम्ययों की यहत अधिक च्लि उठानी पड़ी, जैनों ने यड़ी दूरदर्शिता से अपने शिल्पस्थापत्य व साहित्य की ऋषिकाधिक रच्चा ही नहीं की पर उन विपम च तायरण में भी उसकी वृद्धि की । पर इधर सें डेढ़ सी वपों में (गत कई शतः विदयों में जो हानि उठानी पड़ा उससे भी ऋषिक) ऋजानता उदासीनता व स्वार्थवश बहुत चित उटानी पड़ी । सैकड़ी ऋनमील प्रनथ कड़े करकट में डाल दिये गये, उतने ही वर्षा ख्रीर सदी से चिपक कर नष्ट हा गये, दीमक ख्रादि जन्तु ग्रां ने भी उनके विनाश में कमर नहीं रखी, इयर उन रखों के महत्व की न जानने के कारण ऋति ऋत्य पैसी में उन्हें हुलवाई, यसारी व फोरी वालों के हाथों में वेंच ड ले. गये, जिन्होंने उन्हें फाड़ फाड़ कर पुड़ियाँ बाबी। कितने दी पत्रों को रही समक्ष कृटे के काम में लेकर पटड़ी पूठे डब्बे-डावड़े अवि चीतों के बनाने में काम ले लिये गये। मंज्ञेर में विवर्गों व लुटेरों द्वारा इतने नहीं लुटे ग्यं, जितने ऋपनी खनानता, उदासीनता व तुच्छ स्वार्थ के कारण वरबाद हुए । इस प्रकार हजारी श्रानमोल रतनों से हम हाथ थी बैठे।

श्रायमनशील व श्रान्वेपण प्रेमी विद्वानों से यह हिसा नहीं है कि सैकड़ों प्रन्थों के रच जाने का पता व उद्धरण हम परवर्ती प्रन्थों में पाते हैं व पुरानी स्वियों में नाम मिलते हैं उनका वर्तमान में डारों में श्राय कहीं पता ही नहीं चलता । कई प्रन्थों की प्रतियां श्राव्यी व त्रुटित रूप में मिल रही हैं, पूरी नहीं मिलतीं । बहुत बार तो संखेद श्राश्चर्य होता है कि जिन प्रन्थों की प्रतियाँ आज से पर्वीस, पत्रीस या सी हो सी वर्ष पूर्व विद्यमान थी, आब नहीं मिलतीं । श्रीमद् यशोविजय उपाध्या-

यादि जैसे विशिष्ट प्रत्थकारों के बीसों प्रत्थ इन २५० वर्षों में लुप्त हो गये व त्रृटित रूप से मिलते हैं । कतिपय प्रन्थों की प्रतियां तो अब भी विद्यमान होने की संभावना है पर जितने भी ज्ञान-भंडार बच पाये हैं उनकी भी जैसी चाहिये सार-संभाल नहीं है। कई संग्रहालयों के तो सूचीपत्र ही नहीं बने, कई व्यक्तिगत हैं जिन्हें देखने का भी किसीने कष्ट नहीं उठाया या अधिकारियों ने योग्य व्यक्तियों को देखने का मौका ही नहीं दिया । इसी प्रकार बहुत से स्थानों के भंडार अप्रभी अज्ञात व्यवस्था में पड़े हैं कई प्रसिद्ध भंडागें में भी कई बंडल तुटिन व फुटकर पत्रादि के बिना सूची के यों ही पड़े हैं जिनके अवलोकन से बहुत सी नवीन सामग्री व अल्प अन्य भी प्राप्त होते हैं। जैन इतिहास की स्रानेक ज्ञातव्य वातें उन खंडहर व कुटले में यों ही पड़ी रहती है। इधर २० वर्ष के ब्रान्वेषण से इन पंक्तियों के लेखक का यही निजी ब्रानुभव है। बीकानेर में ४०-५० ह जार हस्तिलिखित प्रतियों का महान् संग्रह होने पर भी २० वर्ष पूर्व जब हमने अन्वेयण का कार्य श्चारंभ किया था बड़ी ही अव्यवस्था थी। हमारी जानकारी में भी हजारी प्रतियां यहाँ से बाहर चली गई, हजारों कुड़े करकट में पड़ी हुई पाई गई, कई संप्रहालयों के सूची-पत्र नहीं थे, कहयों के थे तो नाममात्र के । उस परिस्थिति से इन पंक्तियों के लेखक को बड़ा ऋसन्तोप हुआ ऋौर कई बयों तक बोर परिश्रम करके ३० हजार प्रतियों की विवरणात्मक सूची बनाई । 'कूड़े' में पड़े हुए व कोड़ियों के मुल्य विकने वाले प्रत्यों की संग्रह किया गया। फन्नतः १५ इजार प्रतियों का संग्रह हो गया जिनमें सहस्राधिक ऐसे अन्यों की उपल विश्र हुई है, जिनके अस्तित्व का अन्यत्र कड़ी भी पता नहीं चनता । विभिन्न प्रत्यों व लेखों में जिनका परिचय समय २ र करवाया जा रहा है वे सैकड़ों ग्रन्थों का विवरण (त्रादिन्नंत सहित परिचय) लिखा हुन्ना तैपार है जिनके प्रकाशन की व्यवस्था चालु है। हमारे गौरवपूर्ण साहित्य के ब्रान्वेपण के प्रति विद्वानों का ध्यान श्चाकर्षित करने के लिये प्रासंगिक रूप में थोड़ा सा निवंदन कर देने के स्नानन्तर स्नपने मून विषय पर आता हैं।

सत्रहवीं शताब्दी के मुप्रसिद्ध श्रांवक कि ऋग्रमदास ने त्र्याने पूर्ववर्ती व समकालीन किवयों का उल्लेख करते हुए "मुखाधु हंग समयो सूर्य्यद" शब्दों द्वारा सूर्य्यद नामक महाकिव कि स्मरण किया है। स्वर्थ मोहनलाल द्वीयंद देखाई ने सुर्यंद शब्द के टिप्यण में लिखार था कि-

"सूरचंद — त्रा नाम ना किवनी कोई कृति प्राप्त थती नथी सूरहंस नामनो किव छे जुन्ना एज (जै गु क क ) पृ १३२, सूरचंद एटले देवचंद एम होय तो देवचंद्र ऋषभदास ना समकालीन हता जुन्नो एजनू पृ ५७६ – ५४

देशाई जी का उग्युं क निर्देश संतोपपद नहीं लगने व खरतर गच्छीय मूरवंद के उसी समय

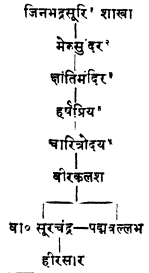
१ जैन स्त्रोस संदोह भाः १ प्रस्तावना पृ० ६८

२ ज्ञानंद काव्यमहोद्धि भाव म प्र• ६६ (कवि परिचय में)

में होने से हमने ऋषभदास उल्लिखित सूर्त्वंद के ही सूर्त्वंद्र होना संभव है ऐसा अनुमान अपने युगप्रधान श्री जिनचंद्रमूरि प्रन्थ में किया था पर उनकी कृतियाँ प्रचुर संख्या में न मिलने से निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता—यह भी सूनित कर दिया गया था। इतर कुक वर्षों के अपनेवपण द्वारा सूर्त्वंद्र की कितपय रचनाएँ अग्रीर मिलीं। संख्या में अधिक न होने पर भी ने सभी विशिष्ट होने से उक्त संभावना को पुष्टि मिली है अतः प्राप्त रचनाओं का परिचय प्रस्तुत लेख में दिया जा रहा है।

#### कवि-परिचय

कि जन्म स्थान, संवत्, माता-पिता व वंग्र के सम्बन्ध में कुछ भी जानकारी प्राप्त नहीं है। प्राप्त रचनात्रों में श्रंगार रसमाला सं० १६५२ की होने से व उसकी भाषा राजस्थानी होने से श्रापका जन्म एवं दीचा का समय १७ वी शाती का पूर्वार्द्ध व जन्मस्थान मारवाह ज्ञात होता है। गुरुवंश-परम्परा किव के जैनतत्वसारानुसार इस प्रकार है—



१ कविवर स्रचंद्र ने यद्यपि जिनभद्रसूरि से अपना (शाखा रूर) सम्बन्ध स्थापित किया है पर अन्य साधनों से वे जिनदत्तसूरि शाखा के ज्ञात होते हैं। जिनभद्रसूरि के समय में तो मेरुड दर के गुरु रत्त- मूर्ति जी के गुरु वा० शीलचंद्र जी थे जिन्होंने जिनभद्रसूरि जी को आगमादि का आध्ययन करवाया था। देखं — हमारा युगप्रधान जिनदत्तसूरि ग्रन्थ पु० ६६

२ आप बड़े अच्छे बालावबोध-भाषा टीकाओं के रचियता थे। देखें हमारा उक्त जिनद्त्तसूरि ग्रन्थ ए० ७०

इं जैन तत्वसार के तीनों संस्करणों (गुनराती) हिन्दी व स्वपोक्त टीका वाले, में किन का बंशवृत्त देते हुए जांतिमंदिर जी का नाम विशेषण समक्ष कर छोड़ दिया है यह अनुकरण नितपूज ही प्रतीत होती है हुपेंद्रिय जी ने शील-इक्तीसी में इन्हें अपना गुरु लिखा है:—

<sup>&</sup>quot;ओ ज्ञान्तिमंदिर गुरु प्रसादह, हर्षेत्रिय पाउँ ह भगन ॥३१॥"

कि की प्राप्त रचनात्रों में चातुर्मातिक व्याख्यान भाषा का रचनाकाल जैन-गूर्जर-किवन्रो भाग ३ पृ० १६ • ह के अनुसार सं० १६ ह ४ है यदि यह संवत् प्रति लेखन का न होकर ठीक ग्रंथ निर्माण का ही है तो यह किव की प्राप्त कृतियों में अपनितम कही जा सकती है।

#### शिष्य-परिवार

कवि ने अपने शिष्य हीरखार का उल्लेव संश्री १६७६ में रचित जैनतस्वतार में किया है। श्चन्य शिष्य हीर उदय प्रमोद रचित चित्रसंभृति चौदालिया (मं० १७१६ जेसलमेर में रचित) उपलब्ध है।

#### रचनाएँ

संस्कृत-

जैनतत्त्रसार सटीक--(प्रं०४१००) रचनाकाल सं० १६७६ स्राधिन श्का १५ बुरवार के दिन अमरसर में पदावल्लभ के सहाय्य से रचित है। यह ग्रंथ अपने नामके अनुसार जैन तत्वों के सार को बड़ी खूबी के साथ स्वण्ट करता है?।

४ आएके रिवर शास्त्रत सर्व जिन पंत्राशिका गा० ४२ (र०सं० १४७४ लांभात) तथा शोलहरू नीसो (प्रारंभ के कई पर अप्राप्त) हमारे संवह में उपलब्ध हैं।

 जीन तत्त्वसार के गृतसती एवं सटीक संवकरण में हुईश्रिय से हुए चार श्रिय नामक दो व्यक्ति तथा चारित उद्य शब्द से चारित्र और उदय दो भिन्न व्यक्ति होना माना है पर वास्तव में हर्षप्रिय और चारिनोदय एक-एक व्यक्ति का ही नाम है।

१ प्रत्य के रचनास्थल अमरसर को श्रो कान्तिविजय जी महाराज ने पंजाबवर्ती असृतसर वतलाया था, पर वह ठोक नहीं था । अतः हमने भ्रमरसर स्थान के निर्णयरूर एक लेख जीन सत्य प्रकाश में प्रकाशित किया जिसके अनुसार अमरसर पंजाब का अमृतसर न होकर शेखावाटी का अमरसर निश्चित किया था।

२ प्रथ को अन्तिम प्रशस्ति के अनुसार किसो श्वमतानुयायी के जीव और कर्म के सम्बन्ध में प्रश्न करने पर उत्तर रूप में इस प्रथ को रवता हुई है। विद्वान प्रथकार ने इस प्रथ का-

अपर नाम या विशेषण जीव कर्न विचार एवं सुरचंद्र मन स्थिरीकार दिया है। प्रन्थ में प्रभोतर के रूप में बड़े सरल एवं छ'दर ढंग से जीव कम' सम्बंध, ईश्वरकर्तृत्व, प्रतिमापूजनादि पर विचार किया है प्रस्तन प्रत्थ की उपयोगिता के सम्बंध में प्रत्थ सम्पादकों ने लिखा है:-

''वपरोक्त ग्रंथ भी ब्रिपे हुए रत्नों में से एक है उसका जितना ज्यादा प्रचार उतना ही तत्वज्ञान का (हिंदी आबृति) ज्यादा प्रचार यह निविवाद है।

'आप'य मां कर्ताए पोताना अनुभव ना व्यवहारु दृष्टांतो एटला बधा आप्या हे के तेथी तेमनी अप्रतिम व्यवहार दक्कता सिद्ध थाय है । आवा व्यवहारु दृष्टांत भ्रान्यत जोवामां आवता न थी ।

प्रस्तुत प्रथ को उपलब्धित सं० १९६३ में प्र० कांतिविजय जी को हुई थी आपकी प्ररेणा से वैद्यराज मानजाल चुत्रीलाल के गुजराती अनुबाद सह जीन आत्मानंद सभा, भावनगर से सं० १६६६ में सर्वप्रथम प्रकाशित हुआ तर्वंतर जिनदत्तसूरि वसवर्गाश्रम पालोतान से गुजराती अनुवाद की २ आवृत्तियाँ व हिंदी की एक आबृत्ति प्रकाशित हो चुकी हैं।

सं० १६६७ में श्री वर्ड मान सत्य नीति हर्पसुरि जैन गृथमाला, अहमदाबाद से इसका सदीक संस्करण

प्रकाशित हुआ है।

२ पद्धतीर्थ स्तव—यह रचना यहुत ही कवित्व एवं विद्वत्तापूर्ण है। स्थानीय बृहत् कानमंडार में इसकी अपूर्ण प्रति प्राप्त है जिसमें प्रथम अगुरानदेव स्तव—रूपकालंकारमय २३ श्लोकों में, फिर वर्द्धमान स्तव (पंचम) चित्रालंकार मय ६७ पद्यों में है। तृतीय श्लीपार्श्वनाथ स्ता के ३ पद्य, प्रति के ६ वें पत्र में लिखे जाने के पश्चात् आगों के पत्र न मिलने से कृति अपूर्ण रह गयी है। पाठकों से अनुरोध कि कहीं इस महत्वपूर्ण का व्य की पूर्ण प्रति मिले तो हमें अवश्य सूचित करें। आदिः—

।।६०॥ श्रीमद्विन्नचिद्धदे नमः ।। त्रर्हम्।।

लदमी लद्दमोपलद्यान् विद्वलितदुरितांवपंचर्ताध्यांप्रपादान् नत्त्वा तत्वाभिसत्त्वान् सुभगयुगवरान् जैनचंद्रान् वितन्द्रान् कुर्वे तेषामपूर्वगुणकणभणनं लेशतोऽहं यथाचिन् येषामेवातिशेषान् सुगम कतिपयालंकृति श्रेपचित्रैः॥१॥

श्रन्तः---

एवं नाभि सुतः स्तुतः कृतिनतः कुर्याच्छ्रियो रूपका— लंकारै सुखकार एप सततं शत्रु जयालङ्कृतिः चारित्रोदय वःचकानुगतिना श्री पंचतीर्थस्तवः । प्रस्तावे वर् वीरकुम्भगणिना शिष्येण सूरेन्दुना ॥२३॥

इति पंचतीर्थीस्तव प्रस्तावे श्रीमारुदेव स्तवः सम्पृर्णः, त्रालंकाराधिकारे रूपकालंकारेण केश-वेशवर्णन इति । श्रीरस्तुः ॥ [पत्र ३]

द्वितीय चित्र।धिकार प्रस्ताव

ब्रादि—यत्पादहैत भक्तः समलभत फलस्वीय जात्याधिपत्यं नित्यं सिंहोभियाण्या पतित इति यतोऽष्टापदस्यद्भिम्तिः श्रन्यूनं न्यूनमेपोतिदधनुषमं स्थामजेतामपि ध्या-स्वा तं स्तोमि भक्तोपञ्चति कृत रसं वर्द्ध मानं सु चित्रैः ॥१॥

वीच में काव्य एक व्यंजन, द्विव्यंजन, त्रिव्यंजन, चतुव्यंजन, कंट्यव्यंजन, तालव्यंजन, मूर्द्वन्य-व्यंजनं, दन्त्यव्यंजनं, श्रोष्ठव्यंजनं, स्पर्धव्यंजनं, श्रांतस्थव्यंजनं, ऊप्मव्यंजनं, स्यक्तवर्यं-व्यक्जनं, गोमूजकाद्वयं, गोमूजिकाविशेषिचित्रं, श्राण्टदलकमलयमलम्, खङ्काधिवन्धिचत्रम्, श्राष्टदलकमलयमलम्, वलयाकार चित्रमस्यैकस्य काव्यस्य द्वात्रिशत्काव्यानि जायते, येन पल्ल्यंवयंश्वित्रम्, चाटितवाग्धनुर्यं धिवित्रम्, मुरजन्यचित्रम्, श्रद्धभ्रमचित्रम्, सर्वतोमद्रचित्रम्, तुरगपदिचत्रं, द्वितीयमुरजवंधभेदकोण्टकसम्पर्किक्णंः, मुरजवन्धविशेषिचित्रम्, पादगदतप्रत्यागतम्, श्रद्धंगतप्रत्यागतं, सर्वगतप्रत्यागतं,

मात्राच्युतक व्यंत्रन व्युते, अनुस्वारच्युतकः, वर्ण व्युतकः, नंदिनी छंद, स्रावरा, कि सद्वरमूदं, प्रतिसादिक समूदं, कर्तृ कर्म मूदं, करण सम्प्रदानमूद, असादानसंवन्त्रमूद, अधिक स्णामूद, पूर्ण निपाद्यामंत सद्वर्ण, पूर्वाद्धं च पूर्वार्द्धं मृद्यमंतर ह्वं श्लोक स्वाद्धं स्वादिस पूर्व विसादी समे स खुता पूर्व श्लोक पूर्व निसादी समे स खुदी विसादी सम्प्रा विसादी सम्प्रा विसादी सम्प्रा विसादी सम्प्रा विसादी सम्प्रा विसादी सम्प्रा विसादी सम्प्र सम्प्र विसादी सम्य सम्प्र विसादी सम्पर विसादी सम्प्र व

श्रन्तः--

एवं चित्रभृतैः स्तुतोस्तु सुखदः श्रीपंचतीर्थीस्तवः प्रस्तावेश्विनवर्द्धमानवृषभी भक्तांगिनां यो मया चारित्रोदयशिष्यवीरकलशानां शैन्केण्चर्मा होर्णाभृत्वमलचशिचित नितर्यः सूर्चन्द्रिषणा ॥६७॥

इति भी पंचतीर्थीस्तवप्रस्तावे श्रीवर्द्धमान स्तवः पंचमः इति चित्राविकारः।

इतके पश्चात् ३ पद्य श्रीर हैं जिनमें से पहले में फलवर्दि पार्श्व स्तय है फिर प्रति अपूर्ण होने से जुटित है। प्रस्तुतः प्रति बीकानेर के बृद्द्शान नंडार के श्री महिमानक्ति भएडार में है। प्रति तकालीन सुन्दर श्रद्धारों में लियो हुई है जिसकी पत्र लेखा ६ है। प्रत्येक पृथ्ठ में ११ पंकियाँ एवं प्रति पंक्ति में ४= के लगमग श्रद्धार हैं। हांसिये में कहीं २ संस्कृत टिप्सण्यर्गय लिखे हुए हैं।

- ३ श्रजित शांति स्तव—१४ पद्यात्मक श्रजितनाथ स्तव के श्रंतर्गत श्रनुष्टुर छंद के १३ वृत्तों में श्री शांतिनाथ स्तव गर्मित है जो श्राना रचना कोराल श्रीर श्रिपिम वैशिष्ट्य स्वती है प्रस्तुत कृति इसके पिशिष्ट में दे दी गयी है।
- ४ ऋष्टार्था इतोकवृत्ति —३२ व्यंत्रतात्त्र वाले एक श्लोक के प्रश्रर्थ वाली प्रस्तृत वृत्ति की रचना संश्रद्ध में भी फलवर्डि पाश्र्वताथ के प्रमाद से की है। इसकी प्रतिलिपि बड़े उपाश्रय में तथा एक प्रतिलिपि हमारे संग्रह में है।
  - पंचवर्ग परिहार-स्तव सटीक--इसकी प्रति जीरा के भएडार में प्राप्त है।

#### राजस्थानी भाषा-

- १ जिनसिंहसूरि रास —६५ पद्यशले प्रस्तुत राय में जिनसिंहसूरि का प्रारम्भ से आचार्य पदोत्सव तक का परिचय है। इसकी प्रति सं० १६६८ में लिखित उपलब्ध होने से रचना (स॰ १६५० से ६८ के मध्य की) इससे पूर्व की सुनिश्चित है।
  - २ शृंगार रसमाला-गा० ४१ सं० १६५६ वैशाखसुदि ३ को नागौर में रचित है।
  - ३ वर्ष फलाफल ज्योतिष सभाय गा० ३६

४ जिनदत्तसूरि गीत-१७ पद्यों में गुरुदेव की सन्दर शब्दों में स्तवना की गयी है। हमारे युक जिनदत्तसूरि ग्रंथ के परिशिष्ट में यह प्रकाशित है।

४ फलौधी पार्श्वस्तवन गा० ४

#### गद्य प्रनथ---

१ चौमासी व्याख्यान—इस की प्रति स्थानीय श्रीजयचनद जी यित के भएडार में भी है पर उसमें रचनाकाल नहीं दिया गया है जब कि स्व॰ देसाई के जैन गु॰ क॰ भा॰ ३ पृ॰ १६०९ में सं॰ १६६४ लिखा है। मेरे ख्याल में उक्त समय प्रति के लेखन का संभव है पर निश्चित तो प्रति के श्रवलोकन से ही कहा जा सकता है।

श्रीत्राजितशान्तिस्तवनम्

विश्वप्रभुसेनमहीसनाथं सुवंश जं पंकजडत्त्वहारं। श्रीभास्करं श्रीत्रजितं च भूयः श्रानंदकंदं त्वं चिरे एतायं ॥१॥ जनाशुधीशं करमंशुकांतिः वंदे महाशान्तिमहं सदा यं सुरासुरद्मापनराह्यधीशः संसेवितं श्रीसुमनः प्रभुं च ॥२॥युग्मम् वर्ण्यस्वर्णसवर्णरुक् समगुणत्तेत्रं रसारम्यको । जन्मानंतसमुद्रसज्जतरिएः सारंगरंगाकरः ॥ दुःकर्मालिरिपुप्रवारकतमः संहारताकारिक-स्त्राणं मां करुणास्पदं ह्यजितराट् सूरोवतात्तामसात् ॥३॥ मिथ्यात्त्वद्रुमभंगवारणनिभं रंगेणभन्यप्रदं। सन्नित्यं सुखभंगिभद्रविनिकाद्यं संनुतं संततं ।।युग्मम् मोहाद्विश्वरूकं शिवं खरनिभच्छेदचमं वजसात् दंताभोगविधि वरं नमः नमः श्रीबन्धुरं चाजितम् ॥४॥ नैश्रप्राधान्य सेद्धः सुगुणनिकरखानिर्जिनोनंदि विद्या सच्छीशान्तिः सलीलः सदुपशमधनीतालयः पात्वपायात् सद्ध्यानो हर्षकारः समगुणवसतिव्वर्जिता ज्ञानभारो— नुन्न क्रोधारिवर्गः प्रदितभवनिवासाकरः श्रीजिनेशः ॥ ।॥ अच्छाच्छात्मा चिराच प्रथितमहिसमाख्योत्करः साद्रोघो-दारं स्कन्नोदरीशोतिदरकरिहरीशोदशाश्वप्रचार मंदारद्रुप्रमह्निस्मितसुमेकलिकाजातिमुख्यैपयोजैः श्रीदेवाः पूजयंति प्रजितगद्मदसुक्रमः सोस्तु लच्न्यैः ॥६॥

ध्यातो देवाधिपैः ससद्यहृदयधरोदामसो व्याधिवारा द्विश्वप्रष्टोरसेनोधनदनुजनृषांच्योहि योगप्रराजं यस्य ध्यानारसमेत्र च्यमहितगणायांति रोगालिनाशीः— दुष्टा स्तार्च्या दिवोषागरलवदुरगाः सोऽचिरात्यातुनंदी ॥॥। दच्चोभास्वन्मनः पा श्रतुलवलकले।युद्धमुक्तः सशुष्मा— भव्यान् भद्रैकपात्रं गतभवभयौघ प्रगाढः ससातः श्रेयः श्रेयसुकेलीसदनुषमनिवासानुकारो विभोगो-रद्यात्प्राणी गुणीश कमलमुखकले। शोचनः सोऽजितेशः ॥=॥

नित्यं सचन्द्रचंगोद्रिरिपु नतपदः का महाचन्द्रकायः सर्वमद्रं सुकीर्त्तः करिकरसुकरो रातुशंकुज्जनानां विद्याशालब्धिकारः समय नय धनोमानरिक्तोल्लमारः प्राज्योजो मारकोग्रयो सुनिजनसुमनः पुंगवः शान्तिदोऽसौ ॥६॥

नृणां नाथो जिनोच्यों दलितकलिमलः साधु जीयाचिरं यो गोप्ता विश्वस्य सार्वस्त्रिजगद्दवनकुज्ञन्मनानाधिनीशी निः संतापः सशोधशमयमनिरतो हे सवर्णाभ देहो वर्यः पापं हरोतीह अविकृततनूमन्मतोघो नितातः॥१०॥

श्रंहो निस्तारको सा वयद इह भवांभोधितो लब्बसंघेः स्फूर्ज्जत्सम्पत्तिकार्युद्धरतु भविजनान् काम्ररूपोजितेशः साधु प्रापयव्ज बोध प्रियतरतरिषः सारिषः सारसंपद् बल्लो बृद्धो समंताज्ञितरवजलिधः सेविधः सोख्यराशेः ॥११॥

सातत्यं पाहि पाहि प्रवर गुणजिनाधीशसंसारवार्द्धि मध्यान्तिः शोध्यनेतः प्रभव विसरहासत्स्मरप्राणहंतः संसक्तयुष्मदंहिप्रवरजलरुहापातिन मां जिनेश सौभाग्यप्रष्टभाग्यप्रथनदत्तमसां संहरापन्नपापः ॥४२॥

कत्यागाप्रस्यकायछविरशुभहरः संततं विष्रहिछत् सौवीवाचं प्रयच्छः प्रशमतवीकरी त्त्वं जनाधारदेवः नित्यं सं प्रार्थयेह जयनिचय करांशुप्रभो हि ध्रुवं मे एतद्बंध शान्ति प्रदगत क जिनेशोतिदायं व प्राप्तः॥१३॥ एवं स प्रातु वो वांश्चितिमह नियतं सर्वदा सूरचन्द्रो जा विश्वेशोतुनावभ सिवनयनयं सोवभक्तप्रभुयं सश्रेयाः श्रेयसे षडविधुमितभगवत्स्तोत्रमिश्रस्तवेन श्री चारित्रोदयां हृदयकंज मधुकृत सूरचंद्रो वशीशः॥१४॥

इति श्रीखरतरगच्छेश श्री जिनमद्रस्रिसंतानीय श्रीचारित्रोदय वाचकशिष्यम्र्यंद्रवाचकरिवत श्रीशान्तिनाथत्रयांदशश्लोकवद्यः तवगर्मित श्रीग्रजितिजनरा तस्तवः किष्किन्धायां कृतिमिदम् । उपयुक्ति स्तोत्र के श्रम्तर्गत निम्न चिन्दित श्राव्यर वाक्यों को जोड़ने ने श्री शान्तिनाथ स्तवन होता है। जो यहां दिया है:—

#### श्री शान्तिनाथ स्तत्र

विश्वसेन महीनाथं, वंशपंक तभास्करं श्राचिरेयं जनाधीशं वन्दे शान्तिमहं सदा ॥१॥ सुरासुरनराधीशः सेवितं सुमनः प्रभुं स्वर्णवर्णसमत्तेत्रं साम्य सदृश सागरम् ॥२॥ कमीरिवारसंहारकारिएं करुणास्पदं मिथ्यात्त्वद्रमभंगेभ सन्तिभं भविकानुतः ॥३॥ युग्मम् मोहाद्रिशिखरच्छेर बज्रभोगिवंबन्ध्रं नैश्वसेनिर्जिनो नंद्याच्छ्रीशान्तिसमतालयः ॥४॥ पापायासहरः सर्वज्ञानभानुदिवाकरः श्रचिराख्योदरोदारं दरीदरहरीश्वरः ॥४॥ मंदारमल्लिका जाति ययो जैः पृजितक मः देवाधिपैः सदा सेव्याद्विश्वसेननृवाङ्गतं ॥६॥ यस्य ध्यान्तत्समे यांति रोगास्ताद्यीदिवोरगाः सोऽचिरा नंदनः पातु युष्मान् भवभयोघतः ॥॥ श्रेयः केलिनिवासाभी गुणिकमललोचनः सचन्द्रचन्द्रिकाचंद्र समर्कात्ति करोतु शं ॥०॥ विशालनयनो मारमारको मुनिपुंगवः शान्तिनाथो जिनो जीयाचिरंजगज्जनाधिपः ॥ह॥ शीघ्रं शमय हे देव पापं भुवि तन्भृतां निस्तारयभवांभोधेः स्फूर्जत्सम्पत्तिकारकः ॥१०॥

पाहि पाहि जिनाधीशसंसारवार्द्धिमध्यतः
भवत्स्मरणसंसक्तं लुष्मदं हि प्रपाति न ॥११॥
सोभाग्यभाग्यसम्पन्न कल्याणछिविविष्रहः
वाचंयम जनाधार नित्यं जय प्रभो ध्रुवं ॥१२॥
एवं शांतिजिनेशो यं पातु वो वांछितं सदा
सूरचन्द्रो तुनावाभ यं सोवश्रेयसेवशी ॥१३॥

### रूप और कर्म — एक तुलनात्मक वैज्ञानिक विवेचन

[ लेखक :--श्रीयुत अनन्त प्रसाद जैन B. Sc. (Eng.) ]

विजलीवाले यन्त्र भिन्न भिन्न कार्य अपनी बनावट की विभिन्नता, छोटाई-बड़ाई, रूप, क्राकार, क्रंदरूनी क्रंग प्रत्यंग का गठन एवं हर एक छोटे-मंटि विभेद के अनुसार ही संपादन करते हैं। विद्युत शक्ति या विज्ञली का प्रवाह सब में एक ही तरह का होता है। कैवल बनावट की विभिन्नता के कारण ही कार्य, असर एवं व्यवहार अलग-अलग विभिन्नता लिए हुए होते हैं। हर एक मोलेक्पून (molecule) का गुण, अवर प्रकृति या प्रभाव सब कुछ उसकी श्चांतरिक संगठन एवं बनावट के ऊरर निर्भर करते हैं । किसी भी वस्तु के किसी मौलीक्यूल के श्चंदर इत्तेक्ट्रन (electron), प्रोटन (Proton) ग्रीर न्यूट्रन (Neutron) परमासाभ्री की कमवेश संख्या एवं पारस्परिक मिलावट, स्थिति, मेल अथवा संगठन एक विशेष निश्चित रूप में ही होते हैं। इनमें से किसी एक में भी फर्क पड़ जाने से या जरा भी इधर उधर होने से उस मीलेक्यूल के गुस् श्चासर, त्र्यौर प्रकृति सब में तबदीली त्र्याजाती है। वह मौलीक्यूल उस वस्तु का मौलीक्यूल न रह कर दूसरी वस्तु के मौलीक्यूल में परिवर्तित हो जाता है। मौलीक्यूल का परिवर्तन होना वस्त् का परिवर्तन होना ही है। किसी वस्तु का वाह्याकार मौलीवयूलों का एक महान सभुदाय, संगठन या एकत्रीकरण है। मोलीवपूर्व ही किसी वस्तु का छोटा से छोटा वह अविभाज्य भाग है, जिसमें वस्तु के सारे गुण पूर्णरूप से विद्यमान रहते हैं। ये छोटे छोटे मोलीक्यूल मिलकर पिरडरूप हो किसी वस्तु का ऋौर उसके रूप का निर्माण करते हैं । मौलीक्यूल को जैन शास्त्रों में "वर्गणा" नाम दिया गया है । मोलीक्यूजों को ही गुगा ऋौर प्रमाय के ब्रानुसार विभिन्न वर्गों मे विभाजित करने से "वर्गणा" कहा गया है। एटम (मूलस्कंघ, या मूलसंघ Atom) भी एक मार्राभिक प्रकार की वर्गणा ही है। इलेक्ट्रन, प्रोटन ग्रीर न्यूट्रन इत्यादि का जो एटम या मौलीक्यूल का सजन या निर्माणा करते हैं उन्हें हम श्रंगरेजी में "electric particles" श्रीर हिन्दी में "विद्युतकरा" कह सकते हैं। इन्हीं विद्युतकराों का "परमाणु" भी कहते हें स्त्रीर जैन शास्त्रों में इनका एकमात्र नाम "पुद्गल" रखा गया है। इन "पुद्गली" के निलने से "वर्मणाएँ" वनती **हैं**। एक वर्मणा के अन्दर विभिन्न पुद्गलों की संख्या, उनका स्थान, उनकी श्चापसी दूरी एवं संगठन त्रादि सब कुछ निश्चित होता है। इन्हीं की सामनता के ऊपर बस्तुख्रां के गुणों की समानता एवं विषमता के ऊपर वस्तुश्री की विषमता निर्भर रहती है। किसी भी वर्गणा कें ब्रास्वर किसी भी अपरोक्त कथित व्योग में किसी एक में भी जरा भी हैर फैर बॉने से वर्गका में

परिवर्तन होकर उसके गुण्, प्रभाव, रूप, प्रकृति (properties, characteristics and nature) सब में परिवर्तन हो जाता है श्रीर वस्तु बदल कर दूसरी वस्तु हो जाती है। यह बात, स्थिति श्रीर कम श्राधुनिक रसायन विज्ञान (chemistry) द्वारा पृष्णिका से सिद्ध, स्थापित एवं विगदर्शित हो सुकी है एवं रोज ही व्यवहार तथा किया-प्रक्रियाश्रों में देखने में श्राती है।

हर एक किस्टल के रूप, गुण वगैरह उनकी वर्गणा श्रां की बनावट के ऊपर ही निर्मर करते हैं। किस्टल ही क्यों, संसार की सारी वस्तुश्रों के रूप श्रोर गुणादिक की विभिन्नता का कारण भी उनकी बनानेयाले मोलीक्युलों—वर्गणाश्रों की बनावट की विभिन्नता ही है। संसार में जितने प्रकार, किस्म या तरह की वस्तुएँ हैं उतनी ही संख्या वर्गणाश्रों के प्रकारों की भी हैं। ये श्रमंख्य, श्रमगणित श्रीर श्रमंत हैं।

किनी भी जीव का शरीर अनंत प्रकार की वर्गणाओं की अनंतानंत संख्याओं का सम्मिलित संगठन या समुदाय या संघ है। सानव का शरीर तो सबसे अधिक विचित्र होने से इसकी बनाने वाली "वर्गणात्रां" (classified molecules) की विविधना सबसे अधिक अर्थर संख्यातीत है। किसी वस्तु की ब्रान्तरिक बनावट के ऊपर ही उसका रूप, गुण ब्रौर चाल-चलन निर्भर रहता है। मनुष्य शरीर के लिए भी यह बात उतनी ही हहता एवं सत्यता के साथ लगू है जितनी कि किसी दूमरी बेजान वन्तु (chemical substance) के साथ । विजली के यन्त्रों का जिक्र ऊपर किया गया है। स्टील या भाग से चलने वाले यन्त्रों श्रीर मशीनों के साथ भी यही बात है। यदि किसी पानी से भरे घड़े में एक छंटा छेद किया जाय तो पानी पतत्ती घार में एक छेद से ही निकलेगा। छेद यदि बड़ा कर दिया जाय ती धार मोटी हो जायगी ख्रौर यदि कई छेद कर दिए जायं तो उनके अनुसार ही मोटी पतनी पानी की घाराएं उतनी ही संख्या में निकलेंगी। किसी छेद में ऐसी "टोंटी" लगादें जिससे टेट्टी या दूर तक जाने वाली या किसी भी दूसरी तरह की धारा जैसी चाहें निकलती हो तो यह उस टांटी की बनावट ख्रौर घड़े में युक्त करने के तरीके के कार निर्मर करती है, इत्यादि । यदि एक मनुष्य को किसी जानवर की खाल में इस तरह बन्द कर दिया जाय कि उसके हाथ पैर खाल के हाथ पैर की जगहों में हों तो उस मनुष्य की चाल-अप्रामी न रह कर उस जानवर की चाल की ही समानता करेगी, जिसकी खाल होगी। एक वैल का शरीर ऐसा है कि सजीव होने पर वह एक खास तरह के ही कर्म कर सकता है, दूसरे तरह के नहीं। यही बात दूसरे जानवरों या जीवों के साथ भी है। एक पत्नी के पंख यदि कमजोर हैं तो वह श्रिधिक नहीं उड़ सकता है। जिस व्यक्ति की बाहें मजबूत होंगी वह श्रिधिक बोम उठा सकता है बनिस्वत उस मनुष्य के जिसकी बाहें कमजोर होंगी। मनुष्य की हरएक शारीरिक क्रिया उसके श्रवयवों की बनावट के उपर ही निर्भर करती है। जिस श्रवयव या श्रंग या भाग का जैसा संगठन होगा उस स्रवयव द्वारा उसी अनुसार कार्य होगा। एक लंगड़े से किसी शुद्ध पैर वाले के समान

सीधा चलना नहीं हो सकता। जिस स्रंग में कमी होगी उसका स्रसर उस स्रंग के संवालन स्रोर किया कलाप पर पृर्ण रूप से दृष्टिगोचर होगा। ये द्यंग क्या हैं? ये सभी "वर्गणास्त्रीं" के समृह द्वारा ही निर्मित हैं - वर्गणाश्चां का संगठन जैसा हुआ। इनकी बनावट, रूर स्रौर गुण-कर्म में भी वैसी ही विशोषता आगई। यह बात अप्रत्यथा कैसे हो सकती है? कम नोरपना वा सशक्तपना इत्यादि भी वर्गणात्रों की बनावट के त्रानुसार ही होते हैं, कम-वेश या जैसे भी ही। यहां तो केवल दो एक जानवरों का दृष्टान्त दिया-किसी भी जीववारी का शरीर उसकी क्रियात्रीं श्रीर चाल-ढाल (movements) को सीमित कर देता है। एक श्रीर उदाहरण लोजिए-थोड़ी देर के लिए यदि मान लिया जाय कि किसी घोड़े के मुदें शरीर में किसी मानव की श्रात्मा का संचार किसी प्रकार कर दिया गया-तो क्या वह पुनः जी उठने पर घोड़े के कार्य या कर्म ही करेगा कि मनुष्य के ? उत्तर एकदम सीधा है कि उसके शरीर की बनावट ख्रौर गठन ही ऐसे हैं कि वह मानवोचित कुछ कर ही नहीं सकता, उससे तो केवल घोड़े के ही कर्म होंगे। यदि थोड़ी देर के लिए यह भी मान लिया जाय कि जो मनुष्य जीव उस में घुसा उसका मन एवं बुद्धि भी ज्यों की त्यों है तब भी केवल समभ्रदारी में कुछ विशेषता आ सकती है पर अंगी का इलन-चलन या उनसे होने वाले काम तो वे ही होंगे जो उस घोड़े के शरीर द्वारा संभव हैं। यही उदाहरण एक कुत्ते, बिल्ली, किसी पत्ती, छोटे कीट पतंग या पेड़ पौधे सभी के साथ इसी तरह उपयुक्त रूप में उनकी गतियों की सीमा को, समान शक्ति वाली आतमा के होते हुए भी शरीर की बनावट द्वारा ही सीमित ऋौर बंधी हुई सिद्ध करता है।

मनुष्य शारीर में भी श्रवयवों की बनावट तथा मन, बुद्धि इत्यादि की वर्गणा-निर्मित रूपरेखा के ऊपर ही किसी भी व्यक्ति के कार्य संपादन की शक्ति, योग्यता, चमता एवं तौर-तरीका या उस श्रवयव श्रीर श्रंगोपांग के हलन-चलन निर्भर करते हैं। किन्हों भी दो व्यक्ति की भीतरी या बाहरी समानता उनकी वर्गणाश्रों के संगठन की सामानता के कारण ही है। कोई दो मानव जितने जितने एक दूसरे के समान होंगे उनकी हरएक बातें, कार्य-कलाप, श्राचार व्यवहार इत्यादि सब उसी परिमाण में समान या श्रसमान होंगे। बाहरी रूप श्रीर श्राकृति श्रंदरूनी बनावटों से भिन्न नहीं। सब एक दूसरे के फलस्वरूप एक दूसरे में "गुण-गुणी" की तरह एक हैं। इसमें श्रपवाद (exception) की गुंजाइश नहीं। प्रकृति के नियमों या कार्यों में श्रपवाद नहीं होते; वहां तो सब कुछ स्वाभाविक श्रीर निश्चित रूप से ही घटित होता है।

शरीर को बनानेवाली "वर्गणाश्रों" के श्रातिरिक्त "मन" (mind) को बनानेवाली "वर्गणाएं" भी श्रालग होती हैं श्रौर उनकी श्रापनी विशेषताएँ श्रौर गुण भी श्रापने विशेष तौर के होते हैं। इन "मनोवर्गणाश्रों" की बनावट के श्रानुसार ही "मानव मन" की इरकरों, मनोदेश में इसन चलन या मन की इर एक बातें, विचार या काम होते हैं। "पुद्रल" तो निर्जीव है

श्रीर पुद्रगल की रचना भी निजींव ही है। स्वयं विजली के यन्त्रां की तरह ये रचनाएं कुछ नहीं कर सकतीं, जबकि उनमें विद्युतप्रवाह या जीवन न हो। विद्युतयन्त्रों में ऋौर मानव शरीर में भेद केवल यह है कि इन यन्त्रों का निर्माण करके उनमें विजली का प्रवाह जारी किया जाता है जनिक मानव शरीर में त्रात्मा या जीवनी शक्ति त्रौर शरीर साथ ही साथ त्रारंभ से ही रहते हैं स्त्रौर शरीर का परिवर्तन सर्वदा साथ साय ही होता रहता है। हास या हिद्द भी साथ ही साथ होती है। इससे हम दोनों को अलग अलग अनुभूत नहीं कर पाते। केवल मृत्यु के समय ही ऐसा लगता है कि सारे शरीर की बनावट ज्यों की त्यों होते हुए भी जो चालू शक्ति थी वह ऋव नहीं रही। जैसे विजली के चलते यन्त्र से विजली का अयावागमन हटा लिया जाय तो वह यन्त्र एक दम कार्य बंद कर देगा। फिर भी विजली का यन्त्र स्थिर या स्थायी दीखता है जबिक होड़-मांस का बना शरीर तुरंत सड़ने गलने लगता है। इन हाड़ मांस को निर्माण करने वाली वर्गणात्रों का असर एवं गुगा ही ऐमा है जिसके कारण यह सब होता है। हाड़ मांत ही क्यों, निर्जीव धातुस्रों स्रौर रसायन (chemicals) के माथ भी ऐसी कितनी वस्तुएं हैं जो जल्दी नष्ट होनेवाली (perishable) होती हैं ग्रांर कुछ काफी स्थायी। मानव शरीर जिन धातुत्रों ग्रारे रसायनों से वना है उनकी वनावट ऐसी है कि वायु (atmosphere) की वर्गणात्रों के साथ मिल कर जीवन रहने पर उनमें परिवर्तन चाल रहता है जब कि जीवन रहित हो जाने पर वे ही ऐसी वस्तुश्रों में परिग्त हो जाती हैं जिन्हें इस दुर्गन्धिमय या सड़ा गला कहते हैं। पर होता सब कुछ वर्गणात्रों की बनावट, त्रापसी किया प्रक्रिया एवं गुण इत्यादि के कारण ही है। यह सब कुछ स्वाभाविक रूप से अपने आप ही आप-सी किया-प्रक्रिया द्वारा होता है।

मनुष्य का "मन" श्रीर "शरीर" ही मनुष्य के स्वभाव की निर्मित या निश्चित करते हैं। मन की गित श्रीर हलन-चलन एवं शरीर की गित श्रीर हलन-चलन के द्वारा ही मनुष्य का श्राचार, व्यवहार, क्रियाकलाप, चाल-चलन, कार्य-क्रम, श्राच्छाई-बुराई, साधुता-दुष्टता, शांतता तीव्रता, धैर्यता, श्रव्यवस्थितता, कोंध, च्रमा, वैर-मेल, हंसी-दुख, प्रसन्नता-श्रवसाद, मिष्ठता-कटुता हत्यादि सब कुळ बनते या हांते हैं। मन एवं शरीर की गित श्रीर हलन-चलन उनको निर्माण करनेवाली वर्गणाश्रों के संगठन श्रीर वर्गणानिर्मित रूपरेखा पर ही निर्मर करते हैं।

संसार में जितने मनुष्य हैं उनके स्थभाव, बोलचाल, आचार व्यवहार, मानसिक संचरण, कियाकलाप श्रीर उनका सब कुछ एक दूसरे से भिन्न हैं। मनुष्य जो कुछ जब भी करता है वह वर्गणाओं की बनाई रूप रेखा की विशेषता द्वारा सीमित एवं वद्ध जीवनी शक्ति द्वारा संचालित होता हुआ ही करता है। एक मनुष्य का रूप, शक्ल सूरत, सुन्दरता-कुरूपता, स्वस्थता, स्वभाव की श्रव्छाई, बुराई इत्यादि सब कुछ उसके शरीर श्रीर मन को निर्माण करने वाली वर्गणाओं द्वारा निर्मित श्रीर एक खास तरह का ही होता है। कोई मनुष्य जो कुछ भी करता है उसके श्रितिरक्त

वह दूसरा कर ही नहीं सकता। सांप के शरीर की वर्गणात्रों का निर्माण ही ऐना है कि जो कुछ भोजन करेगा उसमें से विप भी अवश्य तैयार होगा। गाय जो वुछ खायगी उसमें से दूध भी अवश्य तैयार होगा। शरीर और मन का अन्योन्याश्रय संवन्ध है। गाय जब तक बच्चे वाली रहती है तभी तक दूब देती है। बाद में बड़ी भोजन उसके अन्दर जाने पर भी दूध नहीं उत्पन्न करता। सबका परिवर्तन होता रहता है। खान पान द्वारा या प्रकाश किरणीं द्वारा या श्वासी खूबास हत्यादि द्वारा बाहर से वर्गणात्रों का समूर हमारे शगर के अन्दर जाता रहता है। खान पान वर्गणात्रों से मिल विछुड़ कर किया-प्रक्रिया द्वारा सब कुछ बनता बद तता रहता है। खातः मनुष्य का स्वभाव, रीति नीति या बात ब्यवहार बदलने के लिए उसको बनाने वाली वर्गणात्रों में परिवर्तन आवश्यक है।

किसी मनुष्य का प्रभाव, व्यक्तित्व, श्रीर स्वभाव की विचित्रता सब कुछ वर्गणात्र्यों की बनाबट पर ही श्रवलम्बित होने से उसके शरीर की बनावट, रूप रेखा या सब कुछ, उसका निश्चित श्रीर श्रिभिन्न रूप से संबन्धित हैं!

हर वस्तु या शरीर से अग्रागित रूप में अजस्य प्रवाह पुद्गतों का निकत्त रहता है जो एक दूसरे के शरीर में बुस कर आपस में एक दूसरे पर प्रभाव डालता रहता है। ऐसी वर्गणाएं भी निकलती हैं जिसकी शक्त सूरत हुबहू उसी तरह की होती है जिस वस्तु या देउ से वे निकत्तिती हैं जब ये ही वर्गणाएं हमारे नेत्रों में घूमती हैं तो वहां अपनी प्रतिच्छाया से किसी वस्तु या सत्य या शरीर की रूप-रेखा रंग वर्गरह का आभास कराती हैं। प्रतिचिंधों का ज्ञान भी इसी तरह होता है। हर एक मानव शरीर से उस मानव की आकृति की वर्गणाएं केवल रूप रेखा ही नहीं बनातीं बल्कि उस मानव के गुण स्वभाव को भी लिए रहती हैं, जिनका असर वाहरी संसार पर उसी अनुसार पड़ता है। सन्पुरुष का भन्ता और निम्नकर्मी का निम्न। इतना ही नहीं इस जैना जिस वस्तु या शरीर या प्रतिछित्व का ध्यान करते हैं हमारे अन्दर वैसी ही उसी अनुरूप वर्गणाएं निर्मित होती हैं जो बाहर भी निकलती हैं और अपने अन्दर भी प्रभाव डालती हैं—शुभ दर्शन या घच्छे लोगों और वस्तुओं की मूर्नियां या छित चित्र देखना और ध्यान करना शुभोत्कारक है।

इतना ही नहीं जब कोई व्यक्ति किसी विशेष वस्तु या व्यक्ति के रूप का ध्यान करता है तो वर्गणाओं का उसी रूप में निर्माण होकर हमारे अन्दर उन रूपाकृतियों का भान कराता है। प्रेत मा भूत वाधा भी इसी किया (phenomena) के फल स्वरूप है। जब किसी डर, भय या आशंका इत्यादि के कारण एक जबरदस्त भावना किसी व्यक्ति के मन के अन्दर सहसा या समय के साथ बैठते बैठते बैठ जाती है तब वह उसी रूप का दर्शन और ध्यान इतनी एकाप्रता एवं मजबूती से करने लगता है कि वर्गणात्मक रूपों का निर्माण स्वयं उसके शरीर की गठन को एक दूसरे रूप के शरीर के समान चारों तिरफ से धेर और जकड़ लेते हैं। यह वर्गणात्मक रचना दृश्य नहीं

होने से हम उस शरीर को वा उसके प्रभाव को देख नहीं पाते हैं। पर चूंकि उस व्यक्ति के शरीर में ब्रास्मज्योति-जीवनी-रहती है इससे यह जगर से दुकते वाता शरीर किवासीन हो जाता है। दृष्ट या बुरे भावों से दृष्ट कमी या बुरी लाकृतियां एवं शुभनावनाल्लां से शुभ लाकृतियों का निर्माण हो कर उनका कार्य या श्रासर इस शारीर के छाणों को उसी विशेष प्रभाव में इस तरह प्रचालित करता हैं कि दोनों के सम्मिलित किय-कलाप जिन्हें इस उस व्यक्ति की स्वाभाविक क्रियात्रों से भिन्न पाते हैं; क्रोर तय कहा जाता है कि उस व्यक्ति के ऊपर भृत वाश्रा या किसी गुन शक्ति का प्रभाव हो गया है। ऐसी हालत में मन की एकायता या तीव्र भावों की प्रवलता को तोंड़ ने या बाधा देने से लाभ देखा जाता है। इससे यह भी साबित होता है कि वर्गणा निर्मित ऐसे शरीर भी हो सकते हैं जो हमारी खाखों से खटश्य, प्रछन या गुन रहें; पारदर्शक वस्तुक्रों की बनावट के समान दिखलाई न दें फिर भी उनमें आहा हो, जीवन हो और वे सचमुच इसी लोक में या कई। भी घुमते फिरते अप्रीर जीवित हो उनकी अवस्थित (existance) हो जैनशास्त्रों में भी ऐसे व्यन्तर देवों का होना कहा गया है। आधुनिक समय में एक गील मेज के चारी तरफ तीन चार पुरुष वैठ कर किसी मृतात्मा के रूप का ध्यान करते हैं तव उस मृतात्मा का बीव उन चारों में से किसी एक पर क्राया हुआ कहा जाता है जब वह उस मृतात्मा के सरीखे काम करने या वातें करने लगता है। यह मृतात्मा स्वर्ध नहीं द्याती यह तो उसकी रूपाकृति का एका-प्रध्यान करने से वर्गगृहनक रूप का निर्माण हो जाता है जो किसी खास व्यक्ति पर अधिक प्रभाव-कारी होने से प्रत्यच फल प्रवर्शित करता है-जैस। ऊपर कह चुके हें-वैसे शरीर एवं रूपका जो कर्म होना चाहिए वही वह व्यक्ति अपने अदर विद्यमान कीवन शक्ति के सहारे करने लगता है। यही इस विद्या का गृह उत्य है-

ृद्गल की बनायट तो निकीन है। इस राशेर में को कुछ भी संज्ञान छोर चेतना पूर्ण हलन-चलन या छाउनय होते हैं या कि तए होती हैं वे सब छात्मा की विश्वभानता के फल स्वरूप ही हैं। छात्मा को वे नि छोर पुर्वशत का रुपी शरीर पोतों के मिलने से ही सारे कार्य कलाय होते हैं। जीव की छावांस्थात के वगैर कुछ नहीं हो सकता। हैत याचा या भूत बाधा जिन भावनात्मक रूपों का निमांग् वर्थग्र छोर के संगठन द्वारा करती है वह भी उस व्यक्ति में जीवनी या उसके छासली शरीर में रहने के कारण ही प्रभाव करती है। निजीव में यह बात नहीं हो सकती।

मानव श्रानित के द्यादर जितानी वर्गणाएँ हैं उन्हें प्रधानतः तीन भागों में विभक्त किया गया है। "कार्मणवर्गणा", "तैजस वर्गणा" एवं "श्रोदारिक वर्गणा" । पृद्गल के स्कन्यों को विभिन्न वर्गा (classes) द्यार श्रेणियों में विभक्त कर देने के कारण ही "वर्गणा" नामकरण हुद्या ! मनुष्य का हरएक कार्य, व्यवहार, द्याचरण इन वर्गणाद्यों की द्यलग द्यलग वनावटों द्वारा ही निर्मित एवं परिचालित होता है। किसी एक कर्म की उत्तक करने या कियाशील बनाने वाली वर्गणाएँ

स्रानिकाल से अब तक न जाने कब निर्मित या इकडी हुई थीं कहना कठिन है। स्रानिकाल से स्रावतक इनका स्रादान पदान एवं एक दूसरे के साथ क्रिया प्रक्रिया मीतर तथा बाहर से स्रोर जाने वाले पुद्रल संघों के साथ होती ही स्राती है। "मनोवर्गणास्रों" का पुंजीमूत विशिष्ट स्राकार प्रकार ही "मन" है उसकी क्रियाएं भी स्राव्यवस्थित न होकर निश्चित फ नरूर ही होती हैं। मनुष्य का स्वभाव तो फिर निश्चित एवं सीमित होने से स्राव्या या बुरा स्रापने स्राप वर्गणास्रों के प्रभाव में चलता रहता है।

मानव जन्म एक विविष्ट योनि में, किसी विशेष स्थान में श्रीर किसी खास व्यक्ति के ही यहां होना भी इन वर्गणाश्रों की ही करामात का ज्वलन्त उदाहरण है । कहने का तात्र्य यह कि संसार में या विश्व में जो कुछ बनता विगक्ता, नया उत्पादन, हेरफेर, जन्म मृत्यु, सृष्टि, पालन-पोषण, विनाश इत्यादि जिन्हें लोग किसी कर्ता का कर्तृत्व मानते हैं वह सब स्वतः ही स्वामाविक गति एवं नियमित रूप में इन पुद्गलों या पुद्गल संघों के मिलने विद्धुदने इत्यादि से ही होता रहता है। सारा विश्व एक श्रमिन्न, श्रविनाशी, शास्वत, सत्य एवं संपूर्ण इकाई है-इसका कोई भाग श्रलग नहीं —सबका श्रसर सब पर श्रद्धुरण रूप से श्रवश्य पढ़ता है। भिन्नता हैप-विदेष इत्यादि के विचार इनिकारक एवं मूलतः अमपूर्ण हैं। कोई व्यक्ति, समाज या देश श्रवणा श्रलग सच्चा सुख श्रीर स्थायी शान्ति स्थापित नहीं कर सकते न पा ही सकते हैं। यह श्रवस्था तो श्राखिर विश्व को एक समक्ष कर उचित व्यवस्था द्वारा कुछ करने से ही उन्तव्य हो सकती है। जैनियों को भी श्रापसी विग्रह की भावनाएं एवं नीच ऊंच के विचार त्याग कर संसारीत्थान में सहयोग देना ही हर तरह उनके तथा संसार के कल्याण का दाता हो सकता है।

वस्त स्वरूप पर अनेकान्तात्मक ध्यान रखना ही जैनयना है। सबा धर्म वही है जो मानव मानव में विभेद न करे। आत्मा सभी का शुद्ध और शरीर सभी का पुद्गलमय एक सा ही पित्र या अपवित्र जैसा समभा जाता है। कोई ऊंता नहीं, कोई नीचा नहीं—कोई भी न जन्म से पित्र है न अपित्र । अतः शुद्ध, अशुद्ध, छूत अछू । के भेदभाव त्याग कर हर एक को समान देखना तथा व्यवहार करना ही जैन धर्म का मूलमंत्र तथा प्राण है। "समता-वाद", -"समदशींभाव', ही असल जैनत्व है। यही मनुष्यत्व भी है इसका आचरण ही जैन धर्म का आचरण है। अव्छा नुरा स्वभाव तो पुद्गलिनिर्मत वर्गणाओं द्वारा ही परिचालित होने से दीषी कोई नहीं; हां इन वर्गणाओं की बनावट में तबदीली लाने के लिए शुद्ध भाव, अव्छे कर्म एवं उपयुक्त शिद्धा, संस्कृति और समान सुविधा की आवश्यकता सर्वप्रथम है। आहिसा का पालन भी समानाचरण और समभाव या समता द्वारा ही हो सकता है अन्यथा तो प्रमाद और

देखें---''अनेकात'' वर्ष १० किरण ४-४ में प्रकाशित मेरा क्षेत्र ''जीवन और विश्व के परि-

दुनरों को न चे गिरा रहने को मजबूर करने या गिरा रखने के कारण उनके द्वारा किए गए बुरे कमों ख्रीर पापों का जिम्मेदार ऐना करने वाला व्यक्ति स्वयं है। परिस्थितियों से मजबूर विवश एवं बेकाब होकर कोई दूखी पाप करने को बाज्य होता है तो उसका कैमे दोषी कहा जासकता है। उसे उचित साधन, सुविधा एवं सहयोग देकर ऋच्छा या थोग्य बनाना यह धर्म, समाज तथा देश श्रीर संसार के विज्ञान एवं समर्थ श्रीर प्रभाव रखने वाले सभी समऋदार व्यक्तियों का कर्त्तव्य है। ऐसा न कर हम धर्म से च्युत तो होते ही हैं मनुष्यता से भी वंचित होते हैं। ऐसा करके ही हम पुरुषार्थ तो सिद्ध करते ही हैं श्रापना श्रीर लोक का सचा कल्याम करते हुए श्चानी सची उन्नति करते हैं और संसार की उन्नति होने से पुनः त्रानी भी दोहरी उन्नति होती है। यही अपना असली स्वार्थ है आरे यही परमार्थ भी। यही कर हम सुख एवं परम सुख को सवमुव पा सकते हैं। ऋ। ज विश्व में चारों तरफ जो विडम्पनाएँ दृष्टिगीचर होती हैं वे इसी कारण हैं कि वस्तु के असल स्वरूप, प्रकृति और गुण के ज्ञान का प्रकाश बहुत कम रह गया है। जहां है, वहां भी प्रमाद के कारण उलटी प्रवृति ही ऋषिक दीखती है। निम्न स्वार्थ को हो लोग अप्राना स्वार्थ समक्ति हैं। राया ही सब कुछ समक लिया गया है। इन सबका निस्करण एवं निर्मत वस्तु स्वभाव के ज्ञान की प्राप्ति जैन सिद्धान्तों में वर्णित जीव श्रीर पुद्गल तथा दसरे सहायक द्रव्यों के रूप और किया प्रक्रिया के मनन और प्रश्नण तथा व्यापक प्रचार द्वारा ही हो सकता है। संसार में ऋहिंसा का प्रचार ऋौर स्थायी शान्ति तथा सर्वत्र सच्चे सुख की स्थापना भी इसी सब्वे ज्ञान द्वारा संभव है। क्या हरएक जैन मात्रका कर्त्तव्य यह नहीं है कि यथाशक्ति तत-मन धन द्वारा इसही श्रापना सच्चा कत्याण स्वरूप समक्षार सारे भेदभाव दूरकर संयमित, संतुलित स्रोर एकत्रित उद्यांग में स्रापने को लगा दे ? धनियों को स्रापने धन का सबसे उचित उपयोग करने का दूसरा के ई अपवसर इ⊲से बढ़कर नहीं आ सकता—न विद्वानों को अपनी विद्या का ही। घमंड श्रीर लज्जा छोड़कर इस परम पावन श्रीर परम श्रावश्यक कार्य में शीवातिशीव जुट गाना, लगजाना, संलग्न हो जाना ही समय की माँग स्त्रीर परमहितकारी है।

मनुष्य प्रकृति वर्गणात्रों से उत्पन्न होती है स्त्रौर उन्हीं के प्रभाव में परिचालित रहती है। उसमें परिवर्तन लाने के लिये दृढ़ निष्ठा और भावनाओं को कार्यरूप में परिगत करने से ही कुछ सुधार की त्राशा हो सकती है। किसी कार्य का त्रासर तुरंत न होकर उपयुक्त समय पर ही होता है। तुरंत श्रासर या फल या प्रभाव न दिखालायी देने से निराश होने की जरूरत नहीं। कार्य करने पर वर्गणात्रों की बनावट में हर जगह परिवर्तन होकर स्रापने स्नाप उपयुक्त फल देगा। हाँ कर्म ऋौर उद्योग एवं प्रयत्न का आरम्भ ऋभी से कर देना; यदि ऋवतक न किया हो तो, स्नावश्यक है। स्नाशा है कि मानवता के हितचिन्तक, स्नपने सच्चे स्वार्थ की सन्ती सिद्धि के बाधक और लोक कल्याम के इच्छुक इधर अवश्य ध्यान देंगे।

त्रात्मा तो सर्वदा एक समान शुद्ध है। कर्म तो शरीर का गुण है। हाँ, यह कर्म श्रात्मा के विद्यमान रहने से जीवनी शक्ति के प्रभाव के खन्तर्गत ही होता है। खातमा भी ख़केना कर्म नहीं करता और प्राग्त भी अकेता अभेतन कर्म नहीं कर सकता । वर्मग्राश्ची में आदान प्रदान होकर, तबदीलियाँ होकर तज्जन्य प्रभाव द्वारा ही शारीतिक या मानसिक क्रिया कलाप होते हैं। कमों को विशिष्ट ऋौर अच्छा बनाने के लिये उचित मुविधाएँ और परिस्थितियो का होना संसार में अत्यन्त अप्रायश्यक है। आत्मा आहेर वर्षणाओं। का समृत्यह शर्मार न नीच है न ऊँच, न अप्रवित्र है न पवित्र । हमारी अप्राती उस्तति, धर्म और समाग की उस्तति एवं देश ख्रौर संसार की उन्नति कमों को अच्छा बनाने से ही हो सकती है। इसके लिये हरएक को सहायता एवं सहयोग तथा सहान्भित्पूर्वक ऐसे सादन उपलब्द करने चाहिये (जस्से वह अद्धी संगति. अच्छे भाव एवं शभ दर्शन प्राप्त कर अपने आत्मा को ौवनेवाली वर्शगाओं की बनायट ख्रीर संगठन में समुच्चित परिवर्तन ल! सके ! इर एक का ख्राचृएग् प्रभाय इर एक दूसरे व्यक्ति पर पूर्णस्य से पड़ता है। अपनी पूर्ण उन्नति के लिये अपने चारी तरफ के सभी श्रीभी की उन्नति ब्रावश्यक है। इस ब्रक्तेल शानीरिक मानसिक श्रुद्धिकी सफलवा में इवारवी भाग भी नहीं प्राप्त कर सकते । पर्माणात्त्रीं कर निःमन्ग् और प्रवेश हर एक शारीर में दूसरे शरीर मे होता रहता है। रूप, ऋाकृतियों का भी गहरा प्रशाय पढ़ता है। भाषनाओं श्रांप करें। का पर कहना ही क्या । किसीको दोप न देवर सबका समान अबसर दें गढी सबचा धर्म है अर्थार है **स्रनेका**न्तात्मक सत्य द्यार स्रहिंसा का पालन भी । जैन कर्मबाद का बहुत कुछ स्पार्टीकरण् इस विवेचन से हो जाता है। वास्तव में जैनाचार्य की कमंगद सम्बन्धी प्रक्रिया नितास्त वैकानिक श्रीर मीकिक है। द्रव्य श्रीर मावकर्म के स्वरूप, श्रीर कार्या का विवेचन विश्वान प्रसाली का श्राश्रित है। कमों का रसायनिक मिश्र**ग्, उ**ससे उत्पन्न शांक तथा फल किन श्राधार पर श्राश्रित हैं, इसका निरूपण हो चुका है।



# मुनिवंशाभ्युदय-ऐतिहासिक काव्य

िले॰—श्री १०८ श्रावार्य देशम्यक मडाराज

मुनिवंशाध्युद्य ऐतिहासिक रचना है। दिगम्बर जैन साहित्य में राजाविलक्या और
मुनिवशाध्युद्य दोनों ही रचनाएँ बज्जह भाषा में प्रमाणिक मानी जाती हैं। उपलब्ध
प्रम्थ में पाँच सन्वियाँ हैं। प्रथम सन्धि में १६२ पदा हैं। प्रथम पदा से लेकर ६६ वें
पदा तक देवता स्तोत्र, चिक्कदेश राजा की स्तुति, राजा के लच्छा, मन्त्रिमण्डल की
व्यवस्था, राज्यव्यवस्था के उपादान एवं राजनीति का सामान्य वर्णत किया गया है।
६७ वें पद्म से ५६ पद्म तक मन्त्री के लच्छा, गुण, दोष एवं दायस्त्र का निक्ष्पण किया
गया है। ६० वें पद्म से लेकर सन्धि के अन्त तक देश, दुर्ग एवं सैन्य रच्छा के उपाय
और आवश्यकता पर जोग देते हुए चिक्कदेवराजा की राज्यव्यवस्था का दिग्दर्शन कराया
है। इस सन्धि में राजा चिक्कदेव का राजनीतिक हिष्ट से इतिवृत्त दिया गया है।
यद्मिष वर्णत श्रीजी काव्यात्मक है, किर भी किब ने ए तिहासिक तथ्यों की व्यंजना
आने दंग से की है।

इतिहाल की हिंदू से इस प्रत्य का आरम्भ द्वितीय सिन्ध से हुआ है। इस सिन्ध के द्वितीय तृतीय पदा में चिकदेव राजा के गुणों का निरूपण करते हुए इस राजा की वंशावली का प्रतिपादन किया गया है। चौथे पदा में चताया गया है कि किव को राजा के साथ किस प्रकार मित्रता प्राप्त हुई और कैसे उसे सत्य इतिहास प्रकट करने की प्रेरणा प्राप्त हुई। १ वें पदा से लेकर ३६ वें पदा तक बताया गया है कि चिकदेव राजा के वंशवालों ने मैस्र में राज्य किस प्रकार किया। इनके पूर्ववंशज चामराय बडेय मैस्र से चलकर शासन निरीक्षण के लिये अवग्रवेल्गोल आये और दक्षिण आचार्यों के सम्बन्ध में पूछ-ताझ की। ३७ वें पदा से ४७ पदा तक चताया गया है कि बोम्मन नाम के किवने राजा के प्रश्न का उत्तर देते हुए कहा कि इस वंश के चार्कार्ति पंडताच्यार्थ जगदेव नाम के तेलंग देश के राजा के विरोध के कारण भन्नातकीपुर के राजा भैरवदेव के यहाँ हैं।

राजा ने चारुकी ति पंडिताचार्य को वापस बुलाने की आज्ञा दी और वह वहाँ की शासन ज्यवस्था को व्यवस्थित कर श्रारंगपुर पट्टल में लीट आया। एक समय राजदरबार में मन्त्रवाद का प्रसंग उत्पन्न होने पर पद्म पंडित और पद्मएल सेट्टि के परामर्श के अनुसार चारुकी ति पंडिताचार्य को सम्मान पूर्वक बुलाया। चारुकी ति की विद्वत्ता, त्याग और गुलों से मुग्न होकर राजा ने तेत्र, प्रामादिक भेंट देकर अवसा-

वेल्गोल में उन्हें रहने को हाध्य किया। सुन्यवस्था के लिये इस स्थान की सीमा निर्धारित कर दी तथा उक्त आचार्य से निर्भय होकर रहने के लिये अनुरोध किया। इन चारकीर्ति के पश्चान इस गही पर विमलाचार्य का पट्टाभिषेक हुआ। इसके अनन्तर इस सिन्ध में चामराय बडेय के पश्चान चिक्तराज देव के जन्म होने तक, बीच के सभी राजाओं का संचित्र परिचय दिया गया है। यह परिचय ऐतिहासिक है, पौराणिक नहीं। चिक्कदेव राजा की 'शृंगार कर्णाटक चक्रवर्ती' उपाधि तथा विकदावली का निरूपण लगभग २० पद्यों में किया गया है। इस वर्णन में कविने अपनी किय प्रतिभा का परिचय भी दिया है, साथ ही ऐतिहासिक तथ्यों की विवेचना भी की है।

इस सन्धि में आगे बताया गया है कि चारुकीर्त्ति योगीन्द्र नाम आचार्य का क्यों पड़ा तथा श्रवणवेल्गोल में उनके साथ विरोध उत्पन्न होने का कारण क्या था? चिक्कदेव राज ने चारुकीर्त्ति आचार्य के श्रवणवेल्गोलस्थ विरोध का शमन किस बुद्धिमत्ता से किया तथा उन्हें सर्यदा के लिये श्रवणवेल्गोल में किस प्रकार स्थिर कर दिया। आगे इस सन्धि में श्री महावीरस्वामी के अनन्तर चारुकीर्ति पंडिताचार्य तक समस्त आचार्यों के वंशों के सम्बन्ध में श्रकाश डालने की प्रतिज्ञा की है।

तृतीय सन्धि के प्रारम्भ में भरत चेत्र तथा काज भेर का वर्ण विस्तार पूर्व के लगभग ५० पद्यों में किया गया है। २४ वें तीर्थ कर भगवान महावंश के सिज्ञ परिचय के अनन्तर तीन केवली, पाँच श्रुतकेवली, ग्यारह दश पूर्वधारी, चार आचारीम-धारी के नामों का उल्लेख संज्ञित परिचय के साथ किया है। इस सन्धि में संघ स्था-पना के इतिहास पर भी प्रकाश डाला गया है। श्रीद्र ,शिवद्र योगी, अकदत्त मुनि और अईद्वल्याचार्य के सम्यन्ध में २० पद्यों में अनेक ज्ञातन्य वातें बतायीं गयो हैं। संघ भेद के कारण का उल्लेख करते हुए बताया गया है कि एक समय अईद्वल्याचार्य विहार करते हुए उल्लेनी में पहुँचे, इनके साथ सोलह हजार मुनियों का संघ था। जब वर्षायोग का समय आया तो आचार्य असमज्ञस में पड़ गये। सोवने लगे कि इतने मुनियों को एक साथ लेकर रहना संभव नहीं हो सकेगा, अतः सकुशल वर्यायोग की समाप्ति तथा विभिन्न स्थानों में धर्म प्रचार हो सके इस्तिये उन्होंने तीन-तीन हजार मुनियों का संघ बनाकर तथा एक-एक आचार्य को संघ का अधिपति बनाकर चारों दिशाओं की और भेज दिया। आचार्य ने स्वयं अपने साथ चार हजार मुनियों को लेकर उल्लेनी में वर्षायोग धारण किया।

चारों दिशात्रों में भेजे गये मुनि वर्षायोग विताकर आचार्य श्री के समज्ञ उपस्थित हुए। आचार्य महाराज ने पृद्धा कि क्या सभी मुनि आगये ? संघाविपतियों ने उत्तर दिया कि हाँ, हमारा संय आ गया। हम अपने-अपने संय सहित उपस्थित हो गये। इस उत्तर को सुनकर आईद्वली आवार्य ने विचार किया कि अब इस पख्रम काल में मुनियों का संय एक नहीं रह सकेगा, अतः पूर्व दिशा में वर्णयोग करनेवाले मुनियों के संय का नाम प्राची संय या सेनवृत्त के नीचे ध्यान करने के कारण सेनसंय रखा। इत्तिण दिशा में वर्णयोग धारण करनेवाले मृनियों के संय का नाम द्तिणाचार्य संय या निद्वृत्त के नीचे ध्यान करने के कारण निद्दसंय रखा। उत्तर दिशा में वर्णयोग करनेवालों मुनियों के संय का नाम उदीची-संय अथवा शिव नाम की गुका में वर्ण योग धारण करने के कारण शिव संय रखा इत प्रकार चारों संवों की स्थापना की गयी।

वीथी सन्धि के प्रारम्भ में मंगलाचरण के उपरान्त ऋहे दुवली आचार्य और उनके शिष्यों की सन्तोपवृक्ति का वर्णन है। ३ रे पद्य में बताया गया है कि एक दिन आचार्य ने अपने अभिनव संघ को पृथक-पृथक दिशा और देशों में बिहार करने का आदेश दिया। गुरु के आदेश के अनुमार चारों संघरित आचार्यों ने गुरु-चरणों में नमोऽस्तु कर प्रस्थान किया। ४-६ वें पद्य में बताया गया हैं कि नन्दिसंघ के आचार्य तीन हजार मुनियों के साथ बिहार करते हुए अवण्येल्योल स्थान में आये। ये इस नगर में चिक्रगर पहाड़ पर अन्तरीच पार्थनाथ के चरणों के समीप नमस्कार कर बेठ गये। समस्त मुनियों का संघ यहीं आत्मिचतन करने में लीन हो गया। इसी बीच सम्राट् चन्द्रगुप्त अनेक वादों के साथ अन्तरीच भएवान पार्थ्वनाथके दशन के लिये आये। जिनेन्द्र भगवान के दर्शन कर मुनिसंघ को नमस्कार किया तथा अपनी ि झामा को शान्त करने के लिये आचार्य श्री से प्रश्न किया कि महाराज यह मूर्ति अधर में क्यों विराजमान है । भूमि का स्पर्श क्यों नहीं करती है । इसकी महिमा क्या है । इपाकर समस्त वातें बतलाने का कष्ट करें।

श्राचार्य—मुनिसुत्रत नाथ तीर्थंकर के तीर्थंकाल में महाप्रतापी महाराज रामचन्द्र हुए। सीताहरण के अनन्तर महाराज रामचन्द्र ने अपने भाई लदमण के साथ लंका पर आक्रमण किया। राम रावण की परास्तकर सीता के साथ अयोध्या की लीटे। लंका में महाराज राम की 'गोम्मट विस्व' और महाराणी सीता की 'पार्थनाथ विस्व' बहुत ही मनेश और रुचिकर प्रतीत हुए अतः उन दोनों को साथ लेकर वे चले। रास्ते में वेलगील स्थान की सुनदर और भव्य देखकर वहीं कुछ दिन के लिये ठहर गये। महाराज रामचन्द्र ने गोम्मट विस्व की विस्थागिर पर और महारानी सीता देवी ने 'पार्थनाथ विस्व' को चिकागिर पहाड़ पर स्थापित कर पूजा की। कुछ दिन रहने के उपरान्त जब

महाराज रामचन्द्र जी ने वहाँ से प्रत्यान किया और वे गोम्मट विम्य को उठाने लगे तो वह उठ नहीं सका, वहीं स्थिर हो गया। इधर पाइवेनाथ विम्य को भी जब सी गोदेवी ने उठाया तो, वह भी ऋधर में ही रह गया, जिससे उसी दिन से इमका नाम अन्तराल पाइवेनाथ या अन्तरील पाइवेनाथ पड़ गया। इन दोनों विम्बों के लंका में रावण मन्दोदरी सहित पूजा किया करता था।

भगवान नेमिनाथ तीर्थंकर के तीर्थंकाल में एक दिन श्रमण करते हुए अर्तुन और भीम विन्ध्यगिरि पर आये। यहाँ विशान काय गोम्मट स्वामी के विस्व को देवकर बहुत प्रसन्न हुए और जिन दर्शन कर अपने को धन्य माना। पहाड़ पर निरायरण मूर्ति को खड़ी देखकर आर्तुन सोचने लगा कि यह मूर्ति इस प्रकार निरायरण रह कर सुरज्ञित नहीं रह सकेगी। शीत, श्रातप और वर्षा के कारण इसमें विकार श्राने की संभावना है अतएव इमकी मुख्ता का प्रवन्ध करना नितास श्रावण्यक है। उन दोनों भाइयों से सजाह कर उस विशाल मृत्ति की रज्ञा के लिये यह तथ किया कि इसे पत्थर की विशाल चहानों से डक देना चाहिये। अपनी इस सलाह के अनुसार भीम ने वड़ी-बड़ी चहानों को लाकर गम्मटस्वामी के विस्व की डक दिया।

यह महाराज चन्द्रगुप्त आचार्य के इस कथन की सुनकर बहुन प्रभावित हुए। उनके मन में इस मूर्त्ति के उद्घार की भावना जायत हुई। चन्द्रगुप्त ने पहाइ पर एक मन्द्रिर का निमाण कराया तथा आचार्य महाराज का उद्देश सून पान किया। धर्मी पदेश को सुनकर चन्द्रगुप्त के मन में अन्यत्न विरक्ति उत्पन्न हुई और दाजणाचार्य के चरणों में दांचा लेने की इच्छा प्रकट की। आचार्य महाराज ने चन्द्रगुप्त के मन्तक पर पीछी रखकर आशीवांद दिया। चन्द्रगुप्त गोम्मट स्वामी के मृत्ति का उद्घार तो नहीं कर सका, किन्तु अन्तरीच पार्श्वनाथ की मृत्ति को अपने बनाये मन्द्रिर में स्थापित कर प्रतिष्ठित किया। दिचणाचार्य भद्रशहु मृत्ति ही थे। इनके चरणों में नमोऽस्तु कर तीन सो राजकुमारों के साथ चन्द्रगुप्त ने दीजा प्रदेश की इस सन्धि में आगे नशीन राजकुमारों और चन्द्रगुप्त मुनि की तपस्याओं का वर्णन किया गया है। भद्रवाहु स्वामो ने अपना निकट समय जानकर चन्द्रगुप्त को दिच्छणाचार्य के पद पर प्रतिष्ठित किया और चह स्वयं समाधि प्रदेश कर आत्मकल्याण में लग गये। इससे आगे चन्द्रगुप्त की योग्यता, ज्ञान, तपश्चर्या आदि का विस्तार पृत्रक वर्णन किया गया है। इन्हें सिद्धान्त शास्त्रों का पूर्ण ज्ञान था, इनकी कीर्त्ति सर्वत्र ज्यान थो। पट्टाचार्य ही चन्द्रगुप्त प्राम, नगर, खेट, कर्वट, पत्तन, आदि में धर्मोपदेश देते हुए विहार करने लगे।

पाँचवीं सन्धि के प्रारम्भ में मंगलाचरण करने के उपरान्त बताया गया है कि चन्द्रगुप्त नन्दिसंघ के चार हजार मुनियों के अधिपति हो अपना पट्ट पद्मनन्दि आचार्य को दे आत्मशोधन में प्रयुत्त हुए। कुछ काल के अनन्तर देवसंघ और शिवसंघ में योग्य पट्टाधीशों के न होने के कारण ये दोनों सब भी निद्संघ में भिल गये और इन तीनों के एकीकरण का नाम पश्चिमोत्तर संव (पश्चिमः + उत्तर + दिल्ला) पड़ा। इस सन्धि में आगे बताया गया है कि अर्द्द्वन्याचार्य, गृद्धिपच्छाचार्य, उमास्वामि पदाचार्य पद्मनिद्द पद्मनिदर और कुन्दकुन्दाचार्य ये पाँच नाम पद्मनिद्द आचार्य के है। पश्चिमोत्तर संव के अधिपति ये हो आवार्य हुए थे। ४४ वें पद्म से ६६ वें पद्म तक बताया गया है कि पद्मनिद्द आचार्य ने अपना पट्ट वंदिनन्दी आचार्य को दिया। वीरनिद्द आचार्य ने चन्द्रप्रभकारण, लिखा है।

इस सन्धि के ८६ वें पदा में चन्द्रप्रभ काव्य के विषय का वर्णन है तथा वीर नदी श्राचार्य के सम्बन्ध में जातव्य यानी पर प्रकाश डाला गया है। वीरनन्दी ने श्रपना पद गोलाचार्य को दिया। गोलाचार्य ने अपना पद महीकाका लग्नाचार्य को दिया। इन्होंने एक्करन्द्री कि छान्त चक्रवर्ती की दिया। ५ बारन्द्रा सिद्धान्त चक्रवर्ती ६००० मुनियों के संघ के श्राधिवति थे। इस संघ में एक मुनि शाकटायन नाम के थे, जिन्होंने शब्दानुशासन नाम का ब्याकरण प्रन्थ लिखा तथा अपने नाम पर इस प्रन्थ का नाम भी शाकटायन रखा। इस प्रत्य पर अमीघवृत्ति नाम की महत्त्वपूरा टीका लिखी। इस प्रकार त्याकरण शास्त्र को व्यवस्थित शाकटायन मुनि ने किया। कालान्तर में पद्मतन्द्री सिद्धान्त बक्रवर्ती अपना पर उन्हीं शाक्ष्टायनचार्य को देकर आत्मशोधन में लीन हुए। यह सकल शास्त्र पारंगत हो कर ७००० मुनियों के मध्य में चन्द्रमा के समान शोभित होते थे । इनके तस्याययान में मुनि सथ ने श्रनेक देशों में विहार कर जैनधर्म का प्रचार किया। इसके प्रधान इस संघा में कु वभूषण मुनि, देवनन्दा बती, भट्ट अकलंक देव और प्रभाचन्द्र भूति ये चार प्रभावक आवार्य हुए। इत चारों में सबसे अधिक प्रभावक कुलभूषण हुए, जिससे संघ का प्रमुख कार्यभार आपके ही उपर आकर पड़ा। श्रवशेष तीनी श्राचार्य भी प्रभावनाचार्य के पद पर प्रतिष्ठित हो। जैनधर्म की प्रभावना करते रहे।

इस सन्धि के ११५ वें पद्य में बताया गया है कि देवतन्दी बती ने पद्मावती देवी की साधना की तथा रसायन आदि त्यनेक विद्याओं की सिद्धि प्राप्त की। ११६ वें पद्य में कहा गया है कि प्रभाचन्द्र मुनि ने ज्वालामालिनी देवी की साधना कर अनुपम स्वाति प्राप्ति की तथा नाना प्रकार से जैनधर्म की प्रभावना कर धर्म की उन्नत बनाया। ११७ वें पद्य में बताया गया है कि भट्टाकलंक देव ने कुमुमांजलि यित का साधन कर जैनधर्म का उद्योतन किया। इसके आगे के पद्यों में इन चारों आचार्यों का उपसंहार रूप से वर्णन है। यह अन्थ पूरा नहीं हैं, क्योंकि अन्यकर्ता ने आद्वली से लेकर चाहकीर्ति आचार्य तक समस्त आचार्यों की वंशावली का वर्णन करने की प्रतिक्का की थी; किन्तु अकलंक देव के अनन्तर वंशावली नहीं दो गयी है। अतएव यह सुनिश्चित है कि यह अन्य अध्रा है। इसकी पूरी प्रति जहाँ हो, वहाँ के अधिकारियों को सूचना देने की कृपा करनी चाहिये।

इस प्रन्थ की वर्शन शिली काउपातमक है। आवार्यों की पट्टावली में भी अन्य प्रन्थों की अपेचा कुछ अन्तर है। किव चिदानन्द ने इसमें आवार्यों के इतिहास के साथ मैस्र के राजवंश का भी इतिहास दिया है। विकर्वेवराय तथा इसके पूर्व वंशजों का निरुपण भी इस प्रन्थ में किया गया है। अवग्रवेलगोलस्य गोम्मडस्वाभी की प्रतिमा का इतिहास मनोरञ्ज के और ज्ञानवद्धिक हैं। इतिहास इस बात का माजी है कि गोम्मट स्वामी की उक्त मृत्ति की प्रतिग्रा चामुरुडराय ने की थी। परन्तु चामुरुडराय को भी यह प्राचीत मृत्ति ही उपलब्ध हुई थी। उसने वाणों के द्वारा केवल चट्टानों को मृत्ति पर से हटा दिया था। जब मृत्ति प्रकट हो गर्या तब उमको भातेश्वर्रा दर्शन कर बहुन प्रसन्न हुई। क्योंकि चामुरुडराय अपनी माना के आध्यह से पोदनपुर के गोम्मटस्वामी के दर्शन करने जा रहा था। पोदनपुर में भरत चकवती ने ५२५ धनुष प्रमाण एक खड्गासन प्रतिमा स्थापित की थी। समयानुनार इस मृत्ति का दर्शन कर सकते थे। चामुरुडराय ने अपने अन्तर्ह हि द्वारा यह जानकर कि इस स्थान पर गोम्मट स्वामी की मृत्ति है, वाण चलाया जिससे भीम द्वारा एकवित चट्टान खएड अलग हो गये और मृत्ति है, वाण चलाया जिससे भीम द्वारा एकवित चट्टान खएड अलग हो गये और मृत्ति है, वाण चलाया जिससे भीम द्वारा एकवित चट्टान खएड अलग हो गये और मृत्ति है, वाण चलाया जिससे भीम द्वारा एकवित

श्रवणवेलगोल प्राचीन काल से कला, साहित्य श्रीर धर्मप्रवार को दृष्टि से महत्य-पूर्ण स्थान रहा है। जैन संस्कृति की लगभग डाई हजार वर्णी की गाँरव गाथा इस स्थान पर सुरित्तत है। यहाँ के विशाल, रमणीक श्रीर दिश्य मन्दिर, प्राचीन गुकाएँ, श्रानुरम मूर्तियाँ एवं उत्कीर्णित शिलालेख इस स्थान की महत्ता प्रकट करते हैं। श्रामणित श्रद्धि-मुनियों ने यहाँ तपस्या कर श्रपती श्रान्तरात्मा की पित्रत्र किया था, श्रानेक यात्रियों ने श्रद्धा से प्रेरित हो इस पित्रत्र स्थान के दशीन कर श्राने जन्म को सफल समस्ता था। श्रद्भणवेलगोल शब्द का श्रार्थ ही, 'जैन-मुनियों का ध्यल सरीवर' है। महाराज राम-चन्द्र, श्रद्धान, भीम श्रादि ने इस स्थान पर रहकर साथना की थी। लंका से लीटते समय राम बन्द्रजी यहाँ २५ दिन तक रहे, उसी समय यह गोम्मटस्वामी की मूर्ति यहाँ स्थापित हुई। इस मूर्ति की ऊँवाई १० फीट बतायी जाती है। सम्राट् मारसिंह, सम्राट् इन्द्र, सम्राट् राजमल्ल, बीरबर चामुण्डराय, दण्डाधिप गंगराज, मन्त्रिप्रवर हुल्ल आदि नर पुंगत्रों का सम्बन्ध श्रवणवेल्गोल से ग्हा है। इस प्रकार इस काव्य प्रम्थ में श्रवणवेल्गोल का इतिहास दिया है। किव ने श्रपने समय से पूर्व की बातों को जनश्रुति के श्राधार पर न लिखकर ऐतिहासिक तथ्यों के साथ समन्वय करते हुए लिखा है। काव्यात्मक वर्णन में इतिहास की गन्ध सर्वत्र वर्तमान है। उपमा, उत्येचा, रूपक श्रीर श्रविश्योक्तियों के रहते हुए भी ऐतिहासिक व्यक्ता तिरोहित या धूमिल नहीं होने पायी है। इस रचना की सबसे बड़ी विशेषता तथ्यनिरूपण की सरसता है। रस श्रीर भाव को श्रव्युण्ण रखते हुए भी तथ्य प्रतिपादन में कमी नहीं श्राने पायी है।



## सम्राट् सम्मति और उसकी कृतियाँ

[ लें -- श्रीयुत पं नेमिचन्द्र शास्त्री, ज्योतिपाचार्य, साहित्यस्त्र ]

जैन सिद्धान्त-भारकर भाग १६ किरण २ में सम्राट् सम्प्रति के परिचय श्रीर महत्ता के सम्बन्ध में बहुत कुछ लिखा जा चुका है। मीर्य साम्राज्य की वंशावली इति-हास के आधार पर इस प्रकार है।

चन्द्रगुप्त ने ई० पृ० ३२२ से २८० ई० पृ० अर्थात् २४ वर्ष राज्य किया, इसके पश्चात् इसका पुत्र विन्तुसार राज्यासीन हुआ, इसने ई० प्० २९= से ई० प्० २७२ तक अर्थात् २६ वर्ष राज्य किया। इसके पश्चात् इसके पुत्र अशोकवर्द्धत ने राज्यनार प्रदेश किया। इसने ई० प्० २७२ से ई० प्० २३२ तक अर्थात् ४० वर्ष राज्य किया। अर्गोक के उत्तराधिकारियों की वंशावली िम्न है।

|                         | श्रशो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | क                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                         | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | en agranda de la companio del companio de la companio del companio de la companio del la companio de la compani |
| रानी पद्मावती           | रानी तिष्यर चता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | रानी श्रसंधि सि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | प्त्रा, रार्टी श्रसंघि मित्रा<br>की दासी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | office of a count collection of the collection o | ns die sept Annida metasselijan den determinisjen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| कुणाल (सुयश), दशस्य     | सृत्यु हुई भी ए                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ्र २२२, मृत्यु ई०पृष्<br>.५४,७८ वर्ष की श्राह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ं संबंधित्रा कत्याः चन्स ई०<br>२ - पू० ३३०, मृत्यु ई० पु०<br>पुरुषण, ७७ वर्षकी स्नायु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| i                       | ये दो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | नों भाईबहन बुद्धव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | मं के प्रचार में लगे रहे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| संप्रति उर्फ प्रियद्शिन | , शालिशुक उर्फ वन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | यु पात्तित                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| धर्माशोक, इन्द्रपालित   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ;<br>!                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                         | The second secon | A STATE OF THE STA |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ऋषभसेन वलाक<br>सभगसेन । | र्तावर चाइमती क<br>वेत्रपालके स                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ·-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | सत्यपुत्र शानिशुक्त या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

विवाह हुआ था,

कुछ ऐतिहासिक विद्वान सम्प्रति का उत्तराधिकारी शालिशुक को मानते हैं। इसने ई० पू० २०० से ई० पू० २०६ तक अपीत एक वर्ष गाउँय किया था। शालिशुक का पुत्र देयवर्मी हुआ, इसने ई० पू० २०६ से ई० पू० १६६ अपीत् ७ वर्ष राज्य किया। इसके दो पुत्र हुए शतपतुष और बृद्द्रथ। शतधतुष ने ई० पू० १६८ से ई० पू० १६१ तक अर्थीत् ८ वर्ष राज्य किया तथा बृह्द्रथ ने ई० पू० १६१ से ई० पू० १-४ तक अर्थीत् ७ वर्ष राज्य किया। इसके पश्चात् इस वंश का योग्य राज्यशासक के न होने से राज्य समाप्त हो ज्या।

हिन्दू पुराणों में कुणान का शासन काल ई० पू० २३२ से ई० पू० २२४ तक अर्थात् वर्ष तक माना गया है। परन्तु जन और बीद्ध साहित्य में अन्धा होने के कारण कुणान को शासक नहीं माना। वास्तिक वान यह है कि पुराणों में अशोक तक तो मीर्य वंशावली एक रूप में मिलतो है, पर इसके बाद की वंशावली में परस्पर मत भिन्नता है। विष्णु पुराण और भगवन पुराण में अशोक के उत्तराधिकारी का नाम 'सुयश' है; किन्तु उसी स्थान पर वायु पुराण में 'कुणाल' और नक्काण्डपुराण में कुणान है। सुयश, कुणान या कुशान के पंछे विष्णुपुराण में 'दशस्थ' का नाम है एवं वायु और नक्काण्डपुराण में वन्धुपालित का नाम मिलता है। भागवतकार इसी स्थान पर 'संयत' नाम लिखते हैं। मत्स्य पुराण में अशोक का उत्तराधिकारी 'सप्तति' (सम्प्रति) बताया है। पुराणकारों की इस मत भिन्नता के आधार पर यही कहा जा सकता है कि अशोक के पिछले मीर्य राजाओं की वंशावली की पुराणकारों को यथार्थ जानकारी नहीं थी। मत्स्यपुराण के कथन का समर्थन जैन और बीद्ध साहित्य से होता है, अतः अशोक क। उत्तराधिकारी सस्प्रति को ही मानना उचित हैं। मत्स्यपुराण में बताया है—

पट्त्रिशनु समा राजा, भिवताऽशोक एव च । सप्तति ( सम्वति ) दर्शवर्षाणि, तस्य नप्ता भविष्यति ॥ राजा दशरथोऽष्टौ तु, तस्य पुत्रो भविष्यति ।

-- मत्स्यपुराण श्रध्याय २७२ श्लो० २३-२४

बौद्ध प्रन्थ दिल्यावदान के २६ वें अवदान में जो वृत्तान्त आया है ', उससे प्रकट है कि असोड की बीमारो के समय अशोक का पीत्र युवराज सम्प्रति पाटलीपुत्र में था और अशोक की मृत्यू के उपरान्त उसका वहीं राज्यामिपेक हुआ।

१—" ऋषि च राधगुन, ऋषं में मनोरथो बभूव कोटोशतं भगवच्छासने दास्यामीति, स च मेऽभिनायो न परिपूर्णः । ततो राजाऽशोकेन चत्वारः कोटपः परिपूरिपण्यामीति दिरस्यं सुवर्णे कुर्क्नु-टारामं प्रेपियनुमारच्यः ।

अवदान कल्पलता में त्रेमेन्द्र ने भी सम्पद्दी (सम्प्रति) को ऋशोक का पीत्र ऋौर उत्तराधिकारी माना है। इसने लिखा है—

तत्वीत्रः संपदी नाम, लोभान्धस्तस्य शासनम्। दानपुर्यप्रवृत्तस्य, कोषाध्यत्तैरवारयत्। =॥ दाने निषिद्धे पौत्रेख, संघाय पृथ्वीपतिः। भैषज्यामलकस्यार्धं, ददौ सवस्वतां गतम्॥॥॥

—बोधिसस्वाबदानकल्पलता पल्लव ७४ **ए**० ५६७

तिसम्श्र समये कुनाबस्य संपदी नाम पुत्री युवराज्ये प्रवंतते । तस्यामान्यैरिमिहितं — कुमार ! श्रशोको राजा स्वल्पकालावस्थायी इदं च द्रव्यं कुर्कुटारामं प्रेपयते कोश्ययिलनश्च राजानो निवार्ययः त्रव्यः । यावत् कुमारेश् भांडागारिकः प्रतिथिद्धाः । यदा राजांऽशोकस्याप्रतिथिद्धाः ( ? ) तस्य सुवर्शमाजने श्राहारमुपनास्यते, भुक्त्वा तानि सुवर्शभाजनानि कुर्क्कुटारामं प्रेषयति ।............... श्रथ राजाऽशोक, साश्रुदुर्विननयनवदनोऽमान्यानुवाच दान्तिश्यात् श्रवृतं दि कि कथयः भ्रष्टाधिराज्या वयम् , द्रोपं त्यामलकार्थमिन्यवसितं यत्र प्रभुत्वं मम । प्रेष्ट्ययं धिरानार्यमुद्धतनदीते।यप्रवेशांपमम , मर्त्येन्द्रस्य ममापि यत् प्रतिभयं दारिहयमस्यागतम् ॥

**श्र**र्थात्— राजा श्रशोक को बोद्धसंघ को सी करोड़ मुवर्गादान देने की **इ≈**हा हुई श्रीर उसने दान देना शुरु किया। ३६ वर्ष में उसने ६६ करोड़ सुवर्ण तो दे दिया, पर स्रभी ४ करोड़ देना बाकी था, तब वह बीमार पड़ गया, जिंदगी का भगेमा न समक्तकर उसने अवशेष चार करोड़ की चुका देने के लिये खजाने से कुर्कुटाराम में भिन्नुग्रों के लिये द्रव्य भेजना शुरू किया। मन्त्रियों ने कुनाल पुत्र संपदी से कहा-- राजन राजा अशंक प्रव थंड़े दिन ही रहनेवाला है, राजाओं का खजाना वल है, ख्रतः कुर्कुटाराम जो द्रव्य भेजा जा रहा है, उसे रोकना चाहिये। मां त्रयों की सलाह से युवराज संपदी ने कोशाध्यक्ष का धन देने से शंक दिया। इस पर श्रशांक ने श्रापने भोजन करने के संने, चाँदी श्रीर श्रान्य धातुश्रों के पात्रों की भी दान कर दिया श्रान को पान आधा आंवला शेप रह गया। उसने मन्त्रियो और प्रजागण को एकत्रित कर कहा-वताख्रो इस समय प्रथ्वी में सत्ताधारी कौन है ? सभी ने एक स्वर से कहा--ग्रापशी ईश्वर सत्ताधारी राजा हैं। अशोक--तुम दानिएय से भूठ क्यों बंखते हो ? इस समय हमारा प्रभुत्व अर्थामनक पर है। इतना कह कर ऋशोक ने उसे भी पास के एक व्यक्ति द्वारा कुई टराम संघ के पास भेज दिया। संघ ने युपमें मिलाकर श्रापस में बांट लिया। राजा श्रशीक ने श्रन्तिम समय में राधगुम श्रमात्य के समज्ञ चार करोड़ स्वर्णदान के बदले में समस्त पृथ्वी का दान कर दिया। अप्रशोक की मृत्यु के उपरान्त अमात्यों ने संघ में ४ करोड़ मुवर्ण देकर पृथ्वी को ख़ुड़ाया और बाद में संपदी का राज्याभिषेक किया गया । -- विव्यावदान २६

जैन श्रीर बौद्ध साहित्य में कुणाल का श्रन्था होना बनाया गया है। विमाना के विद्वेप के कारण कुणाल को श्रपने नेत्रों से हाथ थोना पहाथा। दिव्यावदान श्रीर श्रवदान कल्पलना में निखा है कि कुणाल की श्राखें बढ़ी सुन्दर थीं, जिमसे उसकी सुन्दर श्राखों पर मोहित होकर श्रशोक की रानी निष्यरचिता ने उससे श्रनुचित प्रार्थना की, किन्तु कुणाल ने उसे स्वीकार नहीं किया। श्रपना श्रपमान समसकर रानी श्रायन्त श्रसन्तुष्ट हुई श्रीर अवसर निलने पर बदला लेने की बात तय करली। एक बार राजा श्रशोक बीमार पड़ा था, बैद्यों ने राना प्रकार से चिकित्सा की, किन्तु कुछ लाभ नहीं हुआ। निष्यरचिता ने श्रपनी चतुराई श्रीर परिवर्यों से सम्राट्शशोक को निरोग कर लिया। प्रमन्न होकर महाराज श्रशोक ने उसे सात दिन का राज्य दिया। राज्य प्राप्त कर निष्यरचिता ने नचिशाचा 'के श्रिकार्य वर्ग के पास श्राह्मपत्र मेजा कि कुणाल हमारे कुल का कलंक है, श्रतः इसकी श्राखें निकाज ली जार्ये। फलतः कुणाल को श्राज्ञा प्राप्त कर स्वयं श्रन्था होना पड़ा।

जैन मन्थों में बताया है कि विद्याध्ययन के समय ही अवन्ति में कुणाल को विमाना तिष्यरित्तना के पहुयन्त्र के कारण अन्या होना पड़ा था '। कुणाल ने अपनी युद्धिमत्ता से अपने पुत्र सम्प्रति को अशोक से राज्य दिल्लवा दिया था। सम्प्रति के सम्बन्ध में जैन लेखकों में दो मन प्रचलित हैं। प्रथम मन बृहत्कल्पचूर्णि कल्पिकरणा-वली, परिशिष्टपवे आदि का है '। इस मन के अनुसार कुणाल ने सम्प्रति की उत्पत्ति के अनन्तर अशोक से उसके लिये राज्य मांगाः अशोक ने उसी समय राज्य दे दिया। दूसरा मन निश्चिय चूर्णि का है, ' इसके अनुसार सम्प्रति को कुमार भुक्ति में उज्जयिनी का राज्य मिला था।

इतिहासकारोंने जो कृणाल का राज्यकाल व्वर्ष वताया है तथा उसे अवस्ति या तचिशाला का शासक लिखा है: जैन और बौद्ध मान्यता के अनुसार भी इस कथन को

१—जैन ग्रन्थों में कुना न की अवस्ति में अन्या किया गया बताया है, किन्तु बीद प्रन्थों में तद्धाराना में । इन दोनों कथने, में कई अन्तर नहीं है। क्योंकि प्राचीन भारत में अवस्ति और तद्धीराना एक ही नगरी थीं । वीदा माहित्य में अवस्ति के ही अर्थ में तद्धीराना का प्रयोग हुआ है। वैजयन्ति कीशा में बताया भी है—''अवस्ती स्थानक्षिला'' —वैजयन्ती

२-- जैन सिद्धान्य भारकर भाग १६किरण २ ५० ११%

रे— कि काहिसि श्रंबश्रो रजेसं कुमालो भगाति—मम पुत्रोत्थि संपत्ती नाम कुमारी, दिन्नं रजं—बृहत्सरुपच्चित्रं २२

<sup>+ +</sup> तस्य मुतः कुगा तस्तन्नश्वनःस्त्रियत्यहानांका संप्रति नामा भूगतिः स्रभूत्, सच जातमात्र एव वितामहदत्तराज्यः । —कल्गांकरणावली १६५

४- उत्रेगी से कुमारभोत्ती दिएगा- निशीधनूर्णि

एक प्रकार से ठीक कहा जा सकता है। संभवतः श्रन्था होने के पूर्व कुणाल श्रवन्ति का युवराज था, श्रतः यहाँ का शासन भार कुणाल के हाथों में रहा हो। श्रन्था होने के पश्चात् उसने श्रपने पिता श्रशोक से इसंग्लिये श्रपने पुत्र के लिये राज्य की याचना की थी कि श्रन्था होने के कारण उसके हाथ से गया हुआ। उज्जयिनी का राज्य-भार उसके पुत्र को मिल जाय। क्योंकि महाराज श्रशोक ने कुणाल के श्रन्था होने के श्रनन्तर श्रपने दूसरे राज्कमार को श्रवन्ति का शासक बना दिया था तथा कुणाल की गुजर-वसर के लिये एक-दो गाँव दे दिये थे। इस प्रकार की विश्वि श्रममंजस कारक परिस्थिति में कुणाल को या उसके पुत्र सम्प्रति को श्रवन्ति का शासन मिलना जरा कठिन था; इसीलिये बुद्धिमान कुणाल ने तरकी है सोच कर राजा को बचन बद्धकर श्रिथकार प्राप्त हिया।

मेरे इस कथन का अभिप्रत्य यह है कि अरोक के पश्चान् कुणान ने शासन नहीं किया; किन्तु उनकी जीवित अवस्था में कुछ दिनों तक युवराज पद का भार कुणाल के जगर रहा था। अवन्ति में अमारयों की परिपद् को सहायता से कुणात ने राज्य कार्य किया था। अशोक की मृन्यु के पूर्व सम्प्रति युवराज पद पर आमी। था तथा अवशेष चार करोड़ सुवर्णदान. जिसे अशोक खजाने से कुर्कुटाराम पहुँचाना चाहना था, सम्प्रति ने रकवा दिया था। युवराजकाल में सम्प्रति अवन्ति का शासक भी था। आर्थ सुहिन्ति से सम्प्रति ने युवराजकान में ही जैनवर्म को दीना ली थी. उमी कारण जैन लेखकों ने उसे दीना के समय युवराज या अवन्ति शासक लिखा है। दिल्या-वदान और अवदान कल्पलतावृत्ति नामक वाद्ध प्रन्थों में स्पष्ट बनाया गया है कि अशोक की मृत्यु के परचान् बोद्ध संघ में चार करोड़ स्वर्ण दे कर सम्प्रति राज्यासन पर प्रतिष्ठित हुआ। अ।। इसने अशोक के दान को रोक दिया था, इसलिये बोद्ध नेसकों ने इसकी निन्दा की है, इसे लोभी, मदान्य आदि कहा है।

१—परितिष्यता उज्जेगी श्रग्गस्स दिएगा—कल्पचूर्गि

२—गङ्गाम्बुभाररुचिरां चतुरम्बुग्शि वेलाविज्ञामवसनां मलयावतंसाम । दत्त्वाऽखिलां वसुमतीं स समाससाद, पृण्यं प्रमाणकलनारहितं हिताय ॥ प्रम्यात परण्वति कोटिसुवर्णदाने, याते दिवं नरपतावथ तहर पीत्रः । शेपेण मन्त्रिवचसा ज्ञितिमाजहार, स्रष्टकवी कनककंटिचतुष्टयेन ॥

<sup>× ×</sup> प्रवदान कल्प ल० प० ७४ इलो० ११-१२

एप राजोऽशोकस्य मनोरथो वभुत्र कंटिशतं भगवच्छासनै दानं दास्पामीति तेन पराखवित-कंटियो दत्ता यावद् राजा प्रतिपिद्धाः, तदभित्रायेगा राजा पृथियी मंग्रे दत्ता यावदमात्येश्वतस्ताः कंटियो मगवच्छासने दत्त्वा पृथिवी निष्कीय संपदी राज्ये प्रतिष्ठापितः । — विश्वायदान २६

श्रशोक की मृत्यु के उत्तान्त सम्प्रति ने पाटलीपुत्र के सिंदासन पर नियत हो श्रपनी राज्य व्यवस्था को सुदृढ़ किया। उसने युवराजकाल में ही काठियावाड़ और दिल्लाग्रथ को स्वाधीन कर लिया था। निशीध चृिंध में बताया गया है — 'तेण सुग्टु-विसये श्रंग दिसता य श्रेयिवया' इसी सम्बन्ध में कल्यचृिंध कार ने लिखा है— 'तोहे तेण संपद्दणा उल्लेणिश्राहं कर्ड दिल्लाग्रावहों सवगे तत्थ ठिएगा वि श्रज्ञावितो' श्रशीन उस सम्प्रति नरेश ने समस्त दिल्लापथ को स्वाधीन कर लिया था। इस प्रकार पश्चिम और दिल्ला भारत राज्याभिषेक होने के पश्ले ही युवरात श्रवस्था में सम्प्रति के श्राधीन थे। पूर्वीय भागत सगध के र ज्यसिद्दासन पर श्रभिषक्त होने के पश्चान सम्प्रति के श्रीवकार में श्रीया।

मुनिश्री कल्याण थिजय जो ने 'बार निर्वाण संवन और जैन काल गणत।' नामक पुस्तक में अनुमान किया है कि सम्प्रति के पूर्व पूर्वीय भारत का कुछ भाग अशोक के द्वितीय पुत्र दशरथ के आधीन था। कुणाल के अन्या होने के उपरान्त जब तक अबन्ति का शासन सम्प्रति की नहीं मिला, तब तक अशोक का यही द्वितीय पुत्र दशरथ अबन्ति का शासक रहा होगा। मुनि जी के इस अनुमान की पुष्टि दशरथ है नाम के उपलब्ध शिलालेखों से भी हो जातों हैं।

सम्प्रति ने त्राने राज्य में त्रानी की ली स्थायी रखने के लिये शितालेख और स्तरन लेख खुदवाये तथा त्राने के रतूरों का निर्माण कर जनता का कल्याण किया। यह इतना निर्मामानी था कि इसने त्राना पूरा नाम किसी भी शिजालेख या स्तरन लेख में उन्हों िंग नहीं कराया। केवत महाराज प्रियद्शित के नाम से सभी लेख खुदवाये हैं। अनवश लोगों ने त्रशों के को प्रियद्शित मान लिया है, जिससे सम्प्रति की सारी कृतियां त्राज त्रशों के की मानी जाने लगी हैं। त्रशों के नाम के जितने शिलालेख प्रचलित हैं, उनमें दो—तान को छोड़ शेष सभी सम्प्रति के हैं। सम्प्रतिने त्रापने प्रिय शिक्ष प्रचलित हैं, उनमें दो—तान को छोड़ शेष सभी सम्प्रति के हैं। सम्प्रतिने त्रापने प्रय श्रिष श्रिक्ष प्रमें के प्रचार के लिये जैनमान्यता के त्रानुसार धर्माक्राएँ प्रचलित की हैं। महाराज सम्पति ने प्रमुख चौदह शिलालेखों को तीर्यकरों के निर्वाण स्थान, श्रपने कुटु नेवयों के मृत्यु स्थान त्रीर अपने जन्म स्थान पर खुदवाया है। उसका विश्वास था कि निर्वाणस्थान पर याता के लिये ज्ञानेवाले यात्री इन धर्माक्राओं से लाभ उठायेंगे तथा संसार से विरक्त हो, त्रापना कल्याण करेगें।

जैन सम्प्रदाय के २४ तीर्थं हरों में से श्री ऋषम नाथ ने अष्टापद पर्वत से, नेमिनाथ ने गिरनार पर्वत से, वासुपूज्य स्वामी ने चम्पापुर के समीपवर्ती पर्वत से, महावीर स्वामी ने पावापुरी से झीर शेप बोस तीर्थंकरों ने श्री सम्मेदशिखर (पार्श्वनाथ हिता) से निर्वाण लाभ किया है। सम्प्रति ने इन निर्वाण स्थानों पर तथा अपने जन्म स्थान भात्र-विराट एवं आने कुटुन्वियों के समाधिस्थानों पर शिलानेख खुदवाये हैं। इसने अपना प्रिय चिन्ह हाथी प्रत्येक शिलानेख में अङ्कित कराया है। हाथी के प्रिय होने का कारण यह है कि प्रत्येक तीर्थंकर की माना के सोलह स्रप्नों में श्वेन हाथी प्रथम स्वप्न है। जैनप्रन्थों में यह भी बनाया गया है कि सम्प्रति के जन्म के पूर्व इसकी माना ने भी श्वेत हाथी का स्वप्न देखा था, अतः इसे हाथी का चिन्ह आयन्त प्रिय रहा। अशोक के नाम से प्रचलित चौदह शिलालेख सम्प्रति के ही हैं। वर्णन निम्न प्रकार है।

१—कालसी (शिलालेख, हाथी खुदा हुआ है)—आदिनाय ऋषभ नाथ) तीर्थं कर का मीच स्थान अष्टापद पर्वत बताया है। प्राचीन काल का अष्टापद तो देवों ने नष्ट कर दिया है। सम्राट् प्रियद्शित के समय में कालमी ' ही अष्टापद माना जाना था; अत्राप्य इसकी तलहटी में शिलालेख सम्राट् प्रियद्शिन ने खुद्वाया।

२—जूनागढ़ (गिरनार जो, शिलालेख और हाथा उत्कं िएंत है)—बाईसवें तीर्थं कर नेमिनाथ का मोच स्थान गिरनार पर्वत बताया गया है। प्राचीन पर्वत की तल हो धीरे-धीरे हटकर वर्तमान गिरनार पर्वत के स्थान पर पहुंच गर्य है। सम्राह प्रियदिश्तन के समय यह तलहटी उसी स्थान पर थी. जिस पर यह शिलाजेख श्राह्कित है। हमारे इस कथन की पृष्टि सुदर्शन तालाव की प्रशन्ति से भी होती है। इसमें बताया गया है कि यह तालाव गिरनार पर्वत के तलहटी में बनवाया गया था। परन्तु आज यह गिरनार से दूर पड़ता है।

धीर्ता १ (शितालेख, स्थूल हार्थ) ऋद्भित है । — तैनायम में बीस तीर्थंकरीं की निर्वाण भूमि श्री सम्मेदशिखर (पार्थनाथ हिला) को माना गया है। सम्राट श्रिय-

१-- यह स्थान संयुक्त प्रवेश के प्रेरायुक जिले में लाजना हेड्डीन द्रांज्या की ख़ार जसुना ख़ाँर टोन के नेशन पर है। डाधी का मुलि के नीचे गिलनां जिला है।

र-शिरमार जी की तलहरी में मुदर्शन शामका तालाव है, इतक पुत्र दार सम्मधी शिला लेख का पीटर्नम साहय ने अनुवाद करने हुए कहा है कि इस तालाव का अपन सम्मद्ध चन्द्रशुव के समय में विष्णुगुत ने बनवाया था। इसके पश्चात इतके जाने आह का दांव ले तम्मद्ध प्रश्नक के समय में तुपस नामक सत्त भानी ने पहली बार मुधारवायी थी। तत्यश्च त हुसरी बार पुनक इस विक् दिशन के समय में हुआ। इस कथन में चन्द्रगुत, अभीक और विप्रवित्त इत तानी शासकी के नाम अपने हैं। अनुष्य अशोक और विप्रवित्त ये वी निन्त व्यक्ति हैं। विप्रवित्त सम्बत्ति ही था, जैनागुम में इस नाम में इसका उल्लेख किया गया है।

<sup>—</sup>जैनसिद्धान्त भास्कर भाग ४६ किरण २ प्र० ११६, तथा मायनगर के संस्कृत, आक्रात शिलालेख प्र० २०

र—पह स्थान व्यानकान पूरी जिले में सुक्तेरकार से मान मोल प्रजित्य घोली नामक गाँव के पास क्रश्वत्थामा पहाड़ी के नाम से प्रसिद्ध है। एक न्यान पर ११ प्रकापन खुते हैं। हाथी

दिशान के समय में पार्श्वनाथ हिल की तलहरी यौली के निकर थी। इसी कारण सम्राट् ने इस पिनत्र क्षेत्र की तलहरी में शिलालेख खुर्वाया था। इस शिलालेख के पास स्थूल हाथी की मूर्त्त म्राङ्कित को गयी है, जो इस बात को प्रकट करती है कि सम्राट् इस स्थान को श्रन्य स्थानों की अपेत्ता विशेष पित्रत्र सममना था; क्योंकि इस पर्वेत पर से बीस तीर्थं करों ने निर्वाण लाभ किया है। प्राचीनकाल में खण्डिगिरि, उद्यगिरि सम्मेदिशिखर पर्वत के ही श्रन्तर्गत थे। खण्डि-गिरि नाम स्वयं इस बात का द्यातक है कि पहाड़ के खिरडत हो जाने के कारण ही यह नाम पड़ा है। महाराज खारवेल के समय में सम्मेदिशिखर पर्वत की श्रे ख्याँ खण्डिगिरि, उद्य गिरि तक थीं। किलग नृति खारवेलने खण्डिगिरि डाथी गुंफा का शिलालेख इसी कारण खुद्वाया था कि वह इसे सम्मेदिशिखर पर्वत का भाग मानता था।

४ रूपनाथ' (लघु शिलालेख) — बारहवें तीर्थं कर वासुपृत्य की निर्वाण भूमि चम्पापुरी के आम-पास का कोई पर्यंत था। इस चम्पापुरी को महाराज कुणिक ने ई० पू० ५२४ में बसाया था। यह चम्पानगरी रूपनाथ और भरहुत के बीच में थी। चम्पानगरी के निकट के पर्वत की तलहटी रूपनाथ में ही थी। यद्यपि इस स्थान पर के लेख अस्पष्ट हैं तथा हाथी का चिन्द भी मिट गया प्रतीत होता है।

१ पावापुरी— यह अनितम तीर्थंकर भगवान् महावीर स्वामी की निर्वाणभूमि है। जिस प्रहार अन्य तीर्थंकरों ने पर्वत के ऊपर ध्यानरूढ़ हो निर्वाण लाभ किया था, उस प्रकार भगवान् महावीर ने नहीं। इन्होंने निर्जन सुरम्य वन के मध्य पद्म-सरीवर से युक्त पावापुरी के स्थल भाग से शुक्त ध्यान द्वारा निर्वाण लाभ किया है। इस स्थान पर कोई पहाड़ न होने के कारण सम्राट् सम्प्रति शिलालेख नहीं खुदवा सका है।

६-७ शाह्याज । गड़ी और मानसेरा । —ये दोनों स्थान इनके वंश के लोगों के सामने की आधी मूर्ति कंटकर बनायी गथी है। लुटे प्रज्ञायन के अन्त में 'सेतो' शब्द भी आया है।

१—ग्राहकल रानाथ मध्यप्रदेश के जवलपुर जिले में माना जाता है, प्राचीन जम्मापुरी रूपनाथ ग्राह भरहुत के मध्य में थी तथा वातुन्हा स्वामी का निर्वाण भी इसी जम्मापुरी के निकटवाजी पराड़ी से हुआ था !

२— यह गांव पश्चिमोत्तर सीमःप्रान्त के पेशावर जिले की युसुकाई त**ह**ी**ल में है। इसके** पास एक चट्टान पर चौदह प्रशापनाएँ उत्कर्शित हैं। यह पशाड़ी पेशावर से ४० मील उत्तर-पूर्व **है।** 

३—य१ पश्चिमीत्तर सीमा प्रान्त के इकारा जिले में अवटाबाद नगर से १४ मील उत्तर की कोर है। के मृत्यु स्थान हैं। सम्राट् विन्दुसार का ज्येष्ठ पुत्र पंजाब के विद्रोह को शान्त करने गया था। उपद्रवकारियों ने शाहबाज गढ़ी में इसकी इत्या कर दी थी। सम्राट् सम्प्रति ने इसी कारण शाहबाज गढ़ी में शिलालेख श्रङ्कित कराया। मानसेरा सम्राट् अशोक के छोटे भाई का मृत्यु स्थान है, वह भी किसी उपद्रव को शान्त करने गया था।

ट-भानू ' विराट्-यह राजा प्रियदर्शित का जन्म स्थान है। जन्मस्थान के प्रेम से प्रेरित होकर प्रियदर्शिन ने इस स्थान पर शिलालेख अङ्कित कराया था।

६—सासाराम " —यह सम्राट् श्रशोक का मृत्यु स्थान है। यहाँ पर पाषाण खराडों पर शिलालेख श्राङ्कित कराया गया है इस लेख में वीरनिर्वाण संवत् २५६ दिया गया है सथा इस समय प्रियदर्शिन की श्रवस्था ३२॥ वर्ष की बतायी गयी है।

१०—मास्कि'— महाराज श्रशाक के भाई तिष्य श्रीर कुमार कुणाल के समान श्रवन्ति में रहनेवाले माधवसिंह का यह मरण स्थान है। इसी कारण यहाँ पर शिला- लेंख श्रंकित कराय। है।

११, १२, १३—सिद्ध "गिरि, ब्रह्मगिरि " और चित्तल " दुर्ग — महाराज चन्द्रगुप्त, भद्रबाहु स्वामी और कान्त मुनिराज के समाधि मरणों की स्मृति के लिये इस स्थानों में लेख द्यंकित कराये हैं। यहाँ उन तीनों की मूर्नियाँ भी वर्तमान हैं।

१४ सोपारा॰ —इस स्थान पर्भा किसी मुनि की समाधि हुई है। यहाँ पर चन्द्रगुप्त के साथ में विहार करनेवाले जेमकर नामक मुनि के समाधि प्रहण करने का उल्लेख भी मिलता है, त्रातः इस स्थान पर प्रियदर्शिन ने शिलालेख श्रांकित कराया था।

सम्राट प्रियद्शिन ने जनता में धर्म प्रचार के लिये शिलालेखों के श्रांतिरिक्त स्तम्भ श्रोर स्तूप भी स्थापित किये तथा स्तम्भों के उपर सिंह की मूर्त्ति श्रांकित कर स्तम्भ-लेख उत्कीर्ण कराये। जिस प्रकार इसने पर्वतों की शिलाश्रों पर शिलालेखों के लिये

१—यह स्थान जदपुर राज्य में है। जिस पत्थर पर यह शिलालेख उत्कीर्ण है, वह श्राजकल कलकत्ते की बंगाल एशियाटिक सोसाइटी के भवन में प्रिसेप की मूर्त्ति के सामने सुरित्ति है।

२-विहार के शाहाचाद जिले में है।

३--यह स्थान निनाम राज्य के रायच्र जिले में है।

४ - यह स्थान उत्तर मैस्र के चितलदुर्ग जिले में है।

५- उत्तर मैसूर के चितलदुर्ग जिले में यह आजकल है।

६-यह मैसूर राज्य में है।

अ—यह बम्बई के पास थाना जिले में है।

निर्वाण स्थान, समाधि स्थान एवं अपने जन्म स्थान को पसन्द किया था उसी प्रकार स्तम्भों के लिये अन्तिम तीर्थंकर भगवान महावीर के तप स्थान और उपसर्ग स्थानों को पसन्द किया। स्तम्भ लेलों में यह निश्चय करना कठिन है कि सम्राट् सम्प्रित के स्तम्भ कौन-कौन हैं; क्यों कि महाराज अशोक ने भी ८४०० स्तम्भों का निर्माण किया था अतः सम्राट् सम्प्रति और सम्राट् अशोक इन दोनों के स्नम्भों का मिश्रण हो गया है। फिर भी इतना सुनिरिचत है कि जिल स्तम्भों पर सिंह की मूर्ति है, वे सभी स्तम्भ सम्राट् सम्प्रति के हैं। इसने अन्तिम तीर्थंकर भगवान महावीर के लांछन सिंह को मूर्ति को स्तम्भों पर स्थापित किया था। इसका अभिप्राय यह था कि सामान्य जनता भी वीरप्रभु का स्मरण उनके लांछन सिंह को देखकर कर सके।

श्री डा० त्रिमुवनदास जो ने स्तूपों के निर्माण का कारण बताया है कि भगवान् महाबीर स्वामी के निर्वाण के अनन्तर उनके पट्टथर आचार्य या अन्य प्रमुख जैनधर्म के प्रवारक श्रावक, जिन्होंने समाधिमरण धारण किया था; के अग्नि संस्कार करके उत्पन्न हुए सस्म को सुरक्तित रखने के लिये इन स्तूपों का निर्माण सम्नाट सम्प्रति उर्फ प्रियद्शिन ने कराया था। इसी कारण इन स्तूपों को भस्म करण्डक कहा गया है। अथवा यह भी संभव है कि महाबीर के अनन्तर हुए जैनाचार्यों के समाधि स्थान पर उनकी भस्म को सुरक्तित रखने के लिये स्तूपों का निर्माण कराया गया हो। मेरा अनुमान है कि चौबीस तीर्थं करों के पञ्चकल्याणक स्थानों पर सम्प्रति ने स्तूपों का निर्माण कराया था। यद्यपि मेरे अनुमान की पृष्टि अन्य प्रमाणों से नहीं होती है किर भी अब तक जो स्तूपों के ध्वंसावशेष प्राप्त हुए हैं, उनसे उक्त अनुमान को पर्याप्त बल मिलता है।

### वर्तमान राजसुद्रा

वर्तमान राजमुद्रा, जिसे भारत सरकार ने अशोक की मुद्रा मानकर स्वीकार किया है, वास्तव में सम्राट् सम्प्रति की है। सम्राट् सम्प्रति उर्फ प्रियदर्शिन ने सार—नाथ में जो स्तम्भ खड़ा किया था, उसपर तीन सिंहों की मूर्तियाँ, सिंहों के नीचे धर्म-चक्र यथा इसके दाई, वाई श्रोर बेल और घोड़े की मूर्तियाँ श्रंकित करायी है। इस मुद्रा के सभी प्रतीकों का जैन संस्कृति से सम्बन्ध है। सिंह अन्तिम तीर्थंकर भगवान महावीर का लांछन था, अतः अन्तिम तीर्थंकर की स्मृति की लिये सिंह की मूर्ति को अपनाया था। जैनाम्नाय में सम्यग्दर्शन, सम्यग्द्रान और सम्यक् चारित्र ये तीन रत्न माने जाते हैं, इन तीनों का उपदेश भगवान महावीर ने दिया था अतः तीन सिंहों की मूर्तियाँ रखीं। इन मूर्तियों का सिंहवेश भी जैन संस्कृति के प्रतीकों के अनुसार किया गया है। बीचवाला सिंह सम्यग्दर्शन का प्रतीक है तथा अगल—

बगल के सिंह, जिनका विरुद्ध दिशाश्रों की श्रोर मुख है; सम्यग्झान श्रीर सम्यक् चारित्र के प्रतीक हैं।

धर्मचक के दाई', बाई' छोर रहनेवाले बैल छौर घोड़े का सम्बन्ध जैनप्रतीकों से दें। बैल इस काल के प्रथम तीर्थंकर भगवान् ऋषभदेव का लांछन है तथा घोड़ा तृतीय तीर्थंकर संभवनाथ का लांछन है; सम्राट् सम्प्रति ने द्वितीय तीर्थंकर खाजितनाथ के चिन्ह हाथी का प्रयोग इसलिये नहीं किया कि उसने शिलाले लों में हाथी का प्रयोग किया था। अतः प्रथम और तृतीय तीर्थंकर के चिन्हों को श्रांदित कर अपनी धर्मभावना का परिचय हिया।

धर्मचक को बौद्ध संस्कृति से प्रभावित इतिहासकार बौद्धाम्नाय की मौलिक देन मानते हैं, परन्तु वास्तिकता कुछ और है। यह जैन प्रतीक है, प्रथम तीर्थं कर भगवान ऋष्वभदेव ने तत्त्रशिला में इसका प्रवर्तन किया था। यदि यह बौद्ध परम्परा का प्रतीक होता तो प्राचीन पाली साहित्य में इसको अवश्य महत्वपूर्ण स्थान मिलता। प्राचीन जैनागम में जो कि निश्चय बौद्धागम से प्राचीन हैं, धर्मचक का उल्लेख मिलता है तथा योजन प्रमाण सुविस्तृत सर्वरत्नमय धर्मचक की पूजा किये जाने का कथन वर्तमान है। धर्मचक प्राचीन जैन मूर्तियों पर भी अंकित मिलता है। कुषाणकाल से लेकर मध्य काल तक की जैन प्रतिमाओं के नीचे धर्मचक का चिन्ह अवश्य रहा है। सुगल काल में धातु प्रतिमाएँ भी छोटी बनने लगी थीं, जिससे इस सांस्कृतिक चिन्ह को प्रतिमा निर्माता भूल गये। पटना म्यूजिम में एक धातु का सुन्दर धर्मचक बर्तमान है, जो सातवीं आठवीं शताब्दी का है। आरा के श्री आदिनाथ जिनालय, धनुपुरा में स्यामवर्ण की प्रतिमा के नीचे धर्मचक अंकित है। जैन पुराणों में बताया गया है कि प्रत्येक तीर्थंकर के समवशरण के दरवाजे पर सर्वतोभद्र यज्ञ धर्मचक अपने सिर पर लिये खड़ा रहता था। अतः यह निश्चत है कि धर्मचक जैन संस्कृति का प्रतीक है।

श्रतएव वर्तमान राजमुद्रा का जैन संस्कृति से सम्बन्ध है। बौद्ध संस्कृति से खींचतान कर कोई भले ही सम्बन्ध जोड़ने का उपक्रम करे, किन्तु तथ्य यहीं है कि सम्बाट् सम्प्रति ने इस मुद्रा को स्तम्भ पर श्रंकित कराया था। गणतन्त्र भारत ने इस मुद्रा को श्रशोक मुद्रा के नाम से स्वीकार किया है; पर वास्तिवक इतिहास को श्रवगत कर इसे जैनमान्यता मिलनी चाहिये।

# विविध-विषय

[ ले॰—भ्रीयुत बा॰ कामता प्रसाद जैन एम॰ श्रार॰ ए॰ एस॰, डो॰ एल॰ ] १— "श्रीमच्छंकरदिग्विजय" में जैन उन्लेख

श्राठवीं शताद्वि में वैदिकपरम्परा के श्रान्युत्थान का श्रेय दिल्ल मारंत के श्री श्राहराचार्य को प्राप्त है। उन्होंने श्रपने श्रानुयायियों को श्राध्यात्मिक-झान-प्रदान करने के साथ ही उनको घणांश्रम-धर्म का कट्टर पत्तपाती बनाया था। श्रमण परमारा की उत्तरहित के लिये वह एक बिनौनी थी। श्री शङ्कराचार्य ने श्रपने मत का प्रचार करने के लिये भारत के भिन्न-भिन्न भागों का दौरा किया था श्रीर विविध मत-मतान्तरों के धर्माचार्यों से शास्त्रार्थ भी किये थे। उनके इन दौरों श्रीर शास्त्रार्थों का विवरण "श्रीमच्छंकरदिग्विजय" नामक ग्रन्थ में श्री विद्यारण्यस्वामि नामक ग्रंथकर्ता ने संकलित किया है। इमारे सम्मुख उसकी 'श्रानन्दाश्रम संस्कृत ग्रन्थावलि, ग्रन्थाङ्क २२' नामक श्रावृति उपस्थित है। इसमें धनपित सूरि की टीका भी दी गई है, इसके श्रन्तर्गत हमको हो स्थलों पर जैनधर्म विषयक उल्लेख मिले हैं। पहले ही श्रान्ध्र कर्णाटकादि देशों में वाद करते हुये जब वह उज्जैत पहुंचते हैं तो वहां किसी कौपीन मात्र धारी च्रपणक से उनका वाद होता है। टीकाकार इस घटना को निम्न प्रकार चित्रित करता है:—

''कौपीन मात्रसंघारी जैनम्तु तत श्रागतः ।

मलेन विदाधसर्वोङ्गः सदाऽर्हन्तम इत्यसौ ॥७४॥१५॥

उच्च स्तसकृचीचैः शुस्याङ्कः शुस्यपुगड् हः ।

विन्दुपुरड्नमेतश्च शिष्यैः सर्वेभयंकरः ॥७५॥

पिशाचवत्समागस्य पाइ श्री शंकरं गुरुम्।

जिनोदेबोऽस्ति सर्वेषां मुक्तिदः पाणिनां हृदि ॥७६॥

जीवात्मना स्थितः सोऽतिज्ञानमात्रेण सर्वदा ।

मुक्तस्य देहस्य पातातु समनन्तरम् ॥७०॥

जीवः शुद्धः सदैवास्ति मलपिगडस्तु देहकः।

स्नानादि कर्मणा नैव शुद्धि याति कदाचन ॥७=॥

तस्मात्मानादिकं नैव प्रकतेव्यं वथा यतः ।

इत्युक्तोऽसौ जगादेदं मैवं भो जैनदुर्मते ॥७१॥

जीवस्य देहत्रितयं हि विद्यते स्थूलश्च सूद्मश्च तथैव कारणम्।

तेषां क्रमाज्जातु लयो भनेचदा स्यात्सच्चिदानन्दवपुस्तदा स्वयम् ॥८०॥

भिन्नोऽहमीशादिति धीरिदद्या बद्धन्तय।ऽमेदिधया विमुक्तः । एवं विमोक्तस्य सुदुर्लभस्य देहस्य पातान्न सभाप्ति संभवः ॥=१॥ एवं श्रुत्वा शिष्ययुक्तः स जैनो भःषानेषाद्यै विमुक्तो गुरुणाम् । नित्यं धान्याकर्षणे संप्युतः पद्यास्याद्यै रेष जातो बिणाव्यै ॥=२॥

इस प्रकरण में कोई मोलिक सैद्धान्तिक चर्चा का आभास नहीं मिलता, बलिक जैन साधुआों के स्नानादि बाह्य क्रियायों पर आसेप किये हैं; जो निस्सार हैं। गङ्गा-यमुना में प्रतिदिन स्नान करने से किसी की मुक्ति कैसे संभव हैं? किन्तु उपरोक्त अंश में इसी कारण जैनों को पद-पद पर कोसा गया है! यह भी लिखा है कि इस समय जैनी रुपये कमाने में मस्त हो जाने के कारण निरे बनिये हो गए हैं।

दूसरा स्थल बाह्निका प्रदेश में त्राईत-समागम-प्रसंग का निम्न प्रकार उल्लेख है :--

"प्रतिपद्य तु बाहिलिकाःमहर्षौ विनयिभ्यः प्रविवृग्वति स्वभाष्यम् ।

**श्य**वदन्नसहिष्णुवः प्रत्रीणाः समये केचिद्याऽऽर्हनामिधाने । १४२॥

ननु जीवमजीवमःस्रवं च श्रिनवत्संवरनिर्जरौ च बन्धः।

श्रिप मोत्त उपैषि सप्तसंख्यान्न पदार्थान्कथमेव सप्तमञ्ज्या ।।११३॥इत्यादि

टीकाकार ने बाह्लीक प्रदेश के उन आहित (जैनों) को 'विवसनं समये प्रवीणः' लिखा है, जिससे उनका दिगम्बर जैन होना सिद्ध है। (सत्याईतसंज्ञके विवसनसमये प्रवीणः) इस प्रकरण में टीकाकार ने जैनों के सात तत्व, नौ परार्थ और सप्तमङ्गी नयों का उल्लेख किया है और उनका निर्सन अपने ढंग से करने के लिए असकल प्रयास किया है। सप्तभंगि-नय-ज्ञान को सममने में वह नितान्त असमर्थ रहा है। जैन विद्वानों ने इनका समुचित उत्तर लिखा है। अतः यहां कुछ लिखना व्यर्थ है। इन दो स्थलों के अतिरिक्त इस प्रन्थ में जैनों सम्बन्धी और कोई उल्लेख नहीं है। कोसल के जैन राजा सुधन्वा को शङ्कर ने अपने मत में दी ज्ञित किया हो, ऐसा उल्लेख भी नहीं है! उउजैन और बाल्हीक प्रदेशों में जैनों का प्रायल्य था, यह इससे स्पष्ट है।

#### २ धुर्यस्त्रहा-चउपई।

जैन सिद्धान्त भवन, त्रारा के हस्तिलिखित प्रन्थ १४८ संख्यक को त्रवलोकन करने का सुत्रवसर हमें भवन के त्रध्यत्त मित्रवर पं० नेमित्रनद्र शास्त्रो के सौजन्य से प्राप्त हुआ। इस प्रंथ का नाम 'गुणमाता चउपई' है और इसे कवि खेमचन्द्र जी ने रचा था। यह बात प्रंथ के अन्त में लिखे गए निम्नाङ्कित पुष्पिका बाक्य से स्पष्ट हैं:— ''इति श्री तपगच्छ मध्ये चन्द्रमाषायां (चन्द्रगाखायां ) पंडिन मुक्तिचंद्र तत् शिष्य पंडत श्री वेमचन्द्र विरचिनायां गुण नाला चौपई संस्पूर्ण । संवत् १७== वर्षे मिति चैत्रसुदि ५ दिन जात कुमला लिपिकृतं श्रीमालपुर मध्ये । श्रीरम्तुः कल्याणमम्तुः ।''

इससे यह भी स्पष्ट है कि प्रस्तुत प्रति को यति कुशल ने चैत्र सुदी ५ संबत् १७८८ में श्रीमालपुर में लिखा था। इस प्रकार यह प्रति लगभग २२० वर्ष पुरानी है। यद्यपि इसमें गज-सिंह गुणमाल का प्राचीन ऋाख्यान दिया गया है, परन्तु कविने उसमें ऋपने समय के समाज, सम्प्रदाय श्रीर राज्य का भी चित्रण किया है। कवि जम्बुद्वीप में २४॥ आर्य देशों का उल्लेख करता है- शेष सभी अनार्य देश थे। (आरिजदेश साढापचवीस, तिहां रहे धरमतराल ऋधीस। अवर सह अनारिज देश। तिहां निह धरमत्ताौं लवलेस ॥२॥, ) वह लिखता है कि पूर्वदेश में १२ योजन विस्तार की गोरख-पुरी नामक नगरी थी, जिसमें ८४ जातियां के लोग रहते थे। \* उनमें ३२ जातियां जुदी श्रीर पूर्ण थीं। खेद है, किव ने इनके नाम नहीं लिखे हैं। नगर में जैनों श्रीर शैवों के मंदिर थे तथा वह े २ हाट बाजार थे। सब लोग धर्मात्मा थे। इस गोरखपुरी में श्रिरिमर्दन राना राध्य करता था, जिसकी कनकावती रानी की कोख से गजसिंह नामक राजकुमार का जन्म हुआ था। उसकी शिज्ञा का आरम्भ 'ऊँ नमः सिद्धं' भ्रतुरूप वारह खड़ी से हुआ। था। वह जैनयमे का श्रद्वालुथा। राजाराती ने पुत्र का विवाह किया और राज्यभार उस हो सौंप कर स्वयं चारित्र पालने के लिये बनवासी हो गये। गोरखपुरी में सेठ-कन्या गुरामाला के रूप पर मोहित होकर गजसिंह ने उसके साथ विवाह किया था। इससे स्पष्ट है कि उस समय चत्रिय-वैश्यादि जातियों में परस्पर विजातीय विवाह होते थे। कारणाशा गजसिंह गुणमाला से रूठ गये। गुणमाला श्रकेली रहने लगी। एक विद्याधर ने उसे शीलधर्म से डिगाना चाहा, परन्तु गुरणमाला अपने धर्म पर दृढ़ रही। विद्याधर ने प्रसन्न होकर कतिपय विद्यार्थे गुर्ण-माला को भेंट कीं। उपर गनसिंह उससे सराङ्क रहने लगा। वह किसी सिद्ध-पुरुष की तलाश में रहा और यंत्र-मंत्र के चक्र में पड़ गया। देवी, भैरव, यक्त को बलि देने को उग्रत हुआ। मंत्रवादी योगी अवध्त ने आमी करतून से उसको मोह लिया। इस वर्णन मे तत्कालीन तांत्रिकों श्रीर गुरु गोरखनाथ के योगियों के कार्यों का परिचय मिलता है। उधर एक जोगिन के द्वारा गुणमाला की परीचा कराई गई। गुणमाला शील शिरोमणि थी-किसी का उसके आगे कुछ भी न चली। गजसिंह और गुणमाला सप्रेम रहने लगे। एक दिन एक विद्याधरी गजसिंह को हरले गई और उसीका पति

गुणमाला को उठा ले श्राया। दोनों ने दोनों को वासनानुरक्त बनाने के श्रासफल प्रयन्न किये। गर्जासंह भी स्वदार संतोषत्रत में दृढ़ रहे श्रीर गुणमाला तो श्रपने शील के लिए प्रसिद्ध थी हो—संकट के समय भी वह दृढ़ रही। परिणामतः उसकी रज्ञा हुई। गर्जासंह भी उससे श्राकर मिल गये। जो मानव श्रपने पर विश्वास रखता है, उसके संकट काल में उसका धर्म सहायक बनाता हो है। सिद्धावल तीर्थ की वंदना का वर्णन विशद किया गया है। पुत्र प्राप्ति के लिए धर्म की श्राराधना को ही श्रेष्ठ उपाय बताया गया है। श्रन्त में उनके एक सुंदर पुत्र हुश्रा जिसे घोड़े पर चढ़कर चौगान खेलने का बहुत शौक था। एक दिन रन्नशेषर मुनि से उसने भी स्वदार संतोष त्रत प्रहण किया श्रीर परिष्रह का परिमाण भी कर लिया। विदर्भनगर की राजकुमारी गांधारी श्रादि राजपुत्रियों से उसका विवाह किया गया। वह भी शीजन्नत पालने में सावधान था। उस समय समाज में शोल मर्यादा की श्रोर पुरुषों के लिये समान कप में ज्यवहार्य थी, श्रन्त में गजसिंह श्रीर गुणमाला ने धर्मघोषमुनि से दीन्ना ले तप तपा। इस रचना में किवने धर्म के निक्रण के साथ सामाजिक परिस्थिति श्रीर साहत्य की सरसता का सुन्दर नित्रण किया है। इसे उन्होंने संवत् १७६१ में टोंक नगर में रवा था।

३ क्या शक और कुषाण आदि राज्यों में ब्राह्मण धर्म का नाश किया गया था? स्व० म० म० श्री काशीप्रसाद जी जायसवाल सहश उचकोटि के इतिहासक्त विद्वान का मत था कि शक और कुषाण राजाओं के शासनकाल में ब्राह्मण धर्म के साथ बहुत अत्याचार किया गया था। अपने 'भारतीय इतिहास' (Histori of India, 150 A D.—350. A. D. pp. 45-48) में उन्होंने यही लिखा है। पहली बात तो उन्होंने यह लिखी है कि इस काल के पुरातत्व में ऐसे हिन्दू अवशेषों का अभाव है, जिनसे यह सिद्ध हो कि उस समय हिन्दू पूजा (Orthodox Worship) का प्रवलत था; जब कि 'मत्स्य पुराण' से स्पष्ट है कि उस समय हिन्दू मन्दिर और मूर्तियां बनायी गयी थीं। अतः उन हिन्दू मन्दिरादि को शकों और कुषाणों ने नष्ट किया होगा। इसकी पृष्टि में वह यह भी लिखते हैं कि जैन और बौद्ध कला में अप्सरा और गजलहमी का समावेश हिन्दुओं से लेकर किया गया। किन्तु अप्सरा और गजलहमी का प्रचलन तो इस काज के पहले से भारतीय कला में होता आ रहा था। जैन शास्त्रों में स्वर्गों के वर्णन में देवाक्वनाओं और अप्सराओं का वर्णन मिलता ही है—जब वह जैनों के शास्त्रीय विधान का मौलिक अंश है, तब यह कैसे संभव है कि उन्होंने इसकी नकल हिन्दुओं की अप्सराओं और गजलहमी का अपसराओं और गजलहमी को अपसराओं और गजलहमी के होगी है. जैनों में अंश, ही, धृति, जहमी नामक चार देविया शास्त्र शास्त्रत शास्त्र के साथ है कि उन्होंने इसकी नकल हिन्दुओं की अपसराओं शोस्त्र शास्त्र शास

मानी गई हैं। इस काल में कुषाण-पूर्व काल के हिन्दू मन्दिरों के निमलने के कारण यह श्रवसान करना भी कुछ जंचता नहीं कि उनको कुपाएँ। और शकों ने नष्ट किया होगा। निस्संदेह जायसवाल जी की विद्वता और गवेषणा अदरणीय है; परन्त इस प्रकरण में उन्होंने जो प्रमाण उपस्थित किये हैं, वे निर्णायात्म ह नहीं प्रतीत होते। अल्वेक्ती ने शक-अत्याचार का जो उल्लेख किया है, वह सावारण है और सुना हुआ। 'गर्गसंहित।' में शकराज को लोभी, पापी परन्तु बलवान लिखा है तथा यह भी लिखा है कि असंख्य कर शकों ने जनता को दुर्श्वरित्र बनाया था। गुणान्त्य ने अजबता लिखा है कि इन म्लेच्छां ने ब्राह्मणों को नष्ट किया और उनके यहायाग क्रियायों में बाधाएँ उपस्थित की। वे तापस कन्यात्रों को उठा ले जाते थे ! उनसे कोई बुरा कर्म बचा नहीं था। (कथा-सरित् १८) किन्त इससे भी यह स्पष्ट नी है कि उन्होंने ब्राह्मणों के मन्द्रिशदि नष्ट किये थे। 'मह।भारत' (वनपर्व अ०१८८ और १६०) में सन् १५० से २०० ई० तक म्लेच्छराज्य होना जिला है, जिसमें वर्णाश्रमी वैदिक धर्म का ह्रास होगा। आध्र, शक, पुलिन्द, यत्रन, काम्बोज, बाल्डीक श्रौर सूर श्राभीरों का शासनचक्र चलेगा। इस काल में वर्णाश्रमी जाति पांति की उच्चता-तीचता का सर्वथा श्रभाव हो गया थाः जैन श्रीर बौद्ध श्राचार्यों ने सभी मानवां की एक जाति घोषित की थी। श्रांध्र, शक, पुलि-न्दादि राजा लोग जैन श्रीर बोद्ध धर्म में दीजित किये गये थे, जिसके कारण श्रमण परम्पराका उत्कर्ष हुआ था। किन्तु इसका अर्थ यह नहीं कि शकादि इतने नुशंस थे कि उन्होंने ब्राह्मणों को तलवार के घाट उतारा श्रीर उनके धर्मायतन नष्ट किये-जैन श्रीर बौद्ध धर्म श्रहिसा का उपदेश देते रहे श्रीर शकादि उस उपदेश को मान्य करते थे। अतः शकादि का बाद्याणों के प्रति यही अत्याचार हुआ कि उन्होंने उनकी वार्मिक मान्यतात्र्यां को प्रश्रय ही नहीं, बल्कि उनको पनपने भी नहीं दिया। इसलिये ही 'मठाभारत' में लिखा है कि सारा देश म्लेच्छ हो गया था। ऋछ ऐसा विदित होता है कि प्रारम्भ में जैनों त्र्योर बौद्धों ने इस म्लेच्छ समके जानेवाने मानवों में अपने धर्म का प्रचार कर के अनण संस्कृति को आगे बढ़ायाथा। उनकी इस सफलता को हेखकर ब्राह्मणों ने भी करवट वदली स्त्रीर वर्णाश्रमधर्म की मान्यता को शिथिल करके शकादि को बैष्णाव धर्म में दीचित कियाथा । शक, छत्रप आदि राजाओं के ऋभिलेखों से यह सिद्ध है कि वे बाझगों का आदर करते थे और उन्होंने बाझगों को दान दिया तथा मन्दिर बनवाये थे। नानाघाट का आंध्रवंश के राजा का लेख एक यज्ञ के अवसर पर खुदवाया गया था।

िभाग १७

श्राप्नों ने ब्राह्मणों को भी दान दिये थे। यवन (Indo-Greek) राजाओं में अधि-कांश बौद्ध ख्रौर जैन हो गये थे। मिनेएडर नामक राज। श्रत्यन्त न्यायी श्रौर लोकप्रिय था। यवनराज ऐरिट्यल्किडस का राजद्त हेलिक्य्रोदोर वैद्यावमतानुयायी हो गया था ऋौर उसने वेसनगर में विष्णुका गरुडध्वज वनवाया था। मि० विसेन्ट स्मिथ ने इन्डोभीक शासन के विषय में ठीक लिखा है कि 'बजाय इसके कि भारतीय राजा श्रीर प्रजा हैलेनिक (प्रोक = यवन) लोगों का श्रनुकरण करें, उस समय भारत में आनेवाले यवनों का, चाहे वे राजा हों या जनसाधारण, अवश्य ही हिन्दुत्व अहण करने की स्रोर भुकाव रहता था।" (स्रोक्सफोर्ड हिम्टी स्रॉफ इंडिया, पृ० १४२) यवनों के अनुरूप शक-छत्रप भी हिन्दुत्व से श्रक्तो न थे—वे भी बौद्ध, जैन श्रीर श्राह्मण धर्म के अनुयायी हुये थे। उनमें बौद्ध और जैन धर्म की ही विशेष मान्यता थी। कुषाण काल में तो जैनधर्म और बौद्धवर्म चरमोत्कर्प को प्राप्त हुए थे। नहपान श्रीर उसके जमाता ऋषभदत्त ने ब्राह्मणों को भी दान दिये थे। महाज्ञत्र शोडास के राज्य-काल में मथुरा में वसु ने भ० वासुदेव का चतुःशाला मन्दिर ऋौर वेदिका बनवाई थी। कुषारा नृत् विम के सिक्कों पर उसे स्पष्टतः 'माहेश्वरस' (शिवभक्त ) लिखा है। <mark>वंशमें कनिष्क प्रसिद्ध त्र्यौर प्रभावशा</mark>जी राजा हुत्रा । यद्यपि वह बौद्ध था, परन्तु उसके समय में जैन और वैदिकथमों की भी उन्नित हुई थी, जैसा कि इन धर्मों से सम्बन्धित प्राप्त अवशेषों से प्रकट होता है। वासुदेव नरेश तो स्वतः शैरधर्म के अनुयायी थे। इन ऐतिहासिक उल्लेखों को देखते हुये यह बात कुछ ठीक-सी नहीं जंचती कि यवन, शक. क्रषाण त्रादि राजात्रों के समय में ब्राह्मणों के प्रति घोर ऋत्याचार किया गया श्रीर उनके मन्दिर-मूर्तियां नष्ट की गयीं। श्रनवत्ता जैनधर्म श्रीर बौद्धधर्म का उत्कर्ष इस काल में विशेष होने के कारण वैदिकधर्म, राजधर्म नहीं रहा था। किसी भी उल्लेख से यह प्रकट नहीं होता कि इन राजाओं ने बाह्यणों पर अत्याचार करके हिन्दू मन्दिर नष्ट किये थे। विद्वानों को इस प्रसंग में ऋौर भी पुष्ट प्रमाण उपस्थित करना उचित है।

#### ४ कतिपय जैन शिलालेख

स्व० कुमार देवेन्द्रप्रसाद जी के संप्रह में इमको निम्नलिखित शिलालेखों की प्रति-लिपियां उपलब्ध हुई हैं, जो उपयोगी जानकर यहां उपस्थित किये जाते हैं:—

- (१) किशन गढ़ स्टेट के रूपनगर नामक स्थान से लगभग डेढ़ मील दूर अवस्थित तीन जैन देवलियों पर निम्नाङ्किन लेख पढ़े गये हैं:—
- १ 'संदत् १०७६ (१) ज्येष्ठ शुद्धि १२ श्री मेघमेनाचार्यस्य तस्य शिष्य, श्री विमल-सेन पंडितेन राधनां (भावनां १) भाविष्ट्या दिवंगन । तस्मेयं निषिधिका ।

देवली के ऊगर एक तीर्थ इहर मूर्ति श्रङ्कित है, जिसके नीचे सपे चिन्ह बना हुमा है। लेख निम्न प्रकार है:—

२ ''संवत् १०७६ पौष शुदि १२ श्री पद्मतेन/चार्य देवलोकं गतः॥ चित्रनंदिना परिष्ठेयं।''

. ३ ''संदत् १०३६ पौष वदि १ श्री पद्मिनाचार्य देवलोकं गतः ॥ देवनंदिना पतिष्ठेयं।'' एक अन्य शिलालेख इस प्रकार है :—

४ 'स्वस्ती श्रो महाराजाविराज श्र' वासुदेवराजः ॥ संवत् १२१६ मा**वपुदि १३** सन्ति दिने नाहुमेल बङ्गम गोत्र सीह सुतः रागेजन्त स्वर्ग गतः ॥ वेहण्**ल प्रामश्च ।**"

विजोिक्तिया (मेवाड़) का एक शिलालेख भी निम्न प्रकार उद्धत किया है :--

''श्री गुरुभ्यो नमः। श्री महारमगंभीरं स्याद्वादमोघलांछनं। जीयात्त्रैलोक्यनाथस्य शासनं जिनसासनं ॥१॥ श्री वलाहकारमाणे। सरस्वतीगच्छे। श्री महिसंघे। (१) कुन्द-कुन्दा नार्यन्वये भट्टारक श्री........कीर्तिदेवा.ध्राद्वि...चन्द्रदेवास्तर्यहे भट्टारक श्री जिल्लाकि देवास्तर्यहे भट्टारक श्री जिल्लाकि देवास्तर्यहे भट्टारक श्री पद्मानंदि देवास्तर्यहे भट्टारक श्री भानु वन्द्र देवाः। कस्य तीर्थक्षरस्येव महिमा भुवनातिगः। रत्नकं नियति-तुत्यः स न के पाम...

॥१। श्रीन्यहं कार स्फारो मश्दमित वे......विवृत्रेशे लक्षरकांत्रश्रेणी चपण निधनोक्तिख्वति खरः। श्रीनित्रभाचंद्र मृतीद्रपष्टे लक्ष्यतिनिधिः प्रभावन्द्रः सांद्रोदय शमितवाय व्यति-करः॥२। श्रीमत्त्रभाचंद्र मृतीद्रपष्टे लक्ष्यतिष्ठः प्रतिमागरिष्ठः। विशुद्ध सिद्धांतरहस्य रक्षरलाकरे। नंदतु पद्मतन्दी ।३॥ पद्मनंदि मुणे पट्टे शुभवनदो यतीश्वरः। तर्कादिक-विद्यासु गच्चं धारोस्ति सांगतं ॥४। पट्टे श्री यति पद्मनंदि विदुषधारित्र चूडामणिः सद्मास्या (१) मृतम (१) द्य कैरव कुलं तुष्टि परां नीतवान् । वाणीलव्य .......वः प्रसाद महिमा श्रीमच्छुमे दुर्गुणी मिथ्याध्वांत् विनाशनैक सुकरः स.... प्र विन्तामणिः॥..... वर्द लोक ....विनय सिरि तस्याः शिक्तणी वाई चारित्रसिरि ॥ वाई चारित्र की शिक्तणी वाई श्रागमसिरि वाईश्वरि.......तस्या इयं निषेधिका श्राचंद्र तारकान्त्यं॥ संवत् १८८३ वर्षे फल्पुन शुदि ३ गुरौ॥ शुगमस्तु॥"

श्री शिलालेख से विजोलिया (मारवाड़) में १५ वी शताब्दि तक दिगम्बर जैन-श्रार्थिकाओं की एक परम्परा का श्रस्तित्व प्रमाणित है। ऐसी ही एक श्रार्थिका का यह निषधिका लेख है।

# साहित्य-समीका

धनला टीका समिन्ति पट् खएडागम (वेदना खण्ड कृति अनुयोगद्वार)पुस्तक ६ सम्मादकः श्री डा॰ हीरालान जैन एम॰ ए०, सहसम्पादकः श्री पं॰ फूलचन्द्र सिद्धान्त शास्त्री और श्री पं॰ बालचन्द्र सिद्धान्त शास्त्रीः प्रकाशकः श्रीमन्त सेठ शितावराय लद्दमीचन्द्र. जैन साहित्योद्धारक-कण्ड-कार्यान्त्रय, अमरावती (बरार)ः पृ॰ संख्याः १० + १४२ः मूल्यः दस रुपये।

इस पुस्तक में भगवान पुरुद्दन्त-भूतवित विरचि। षट्खएडागम के चतुर्थ खरड के कृति अनुयोग द्वार की प्ररूपणा है। इसके प्रारम्भ में मृत्रकार ने 'णमो जिलाणं', 'णमो ब्रोह जिलाणं' आदि ४४ सूत्रों में मंगल किया है। टीकाकार श्री वीरसेनाचार्य ने इन सूत्रों पर विस्तृत विवेचन लिखा है। इन ४४ मंगल सूत्रों में प्रसंगवश अवधिक्रान, मनःपर्ययज्ञान, आठ प्रकार के निमित्त, बुद्धि, तप, विकिया, औपिथ, रस, बल और अश्वीण इन सात ऋद्वियों का विस्तार पूर्वक प्ररूपण किया गया है। ४४ वें सूत्र में बतलाया गया है कि अप्रायणीय पूर्व की पक्षम वस्तु के चतुर्थ प्राभृत का नाम कर्म प्रकृति है। इसमें कृति, वेदना, स्पर्श, कर्म, प्रकृति आदि २४ अनुयोग द्वार हैं। कृति के नाम कृति, स्थापना कृति, दृष्टयकृति, गणनकृति, प्रन्थकृति, करणकृति और भावकृति भेद हैं इन सात भेदों का इस अनुयोगद्वार में विस्तार पूर्वक वर्णन किया है।

प्रस्तुत प्रन्थ के सम्पादन और अनुवाद के सम्बन्ध में दो-चार बातों पर प्रकाश डालना अप्रासंगिक न होगा। 'उत्तरगुणिते तु धने' आदि करण गाथाओं का भाव स्पष्ट नहीं हुआ है तथा 'आदि त्रिगुणां' के स्थान पर अर्थ की दृष्टि से 'आदि त्रिगुणांत' पाठ ठीक जंचता है। पृ० २१८ पर 'क्येष्टामूलात्परतो' तथा 'एवं क्रमावृद्ध या' गाथाओं का अर्थ भी स्पष्ट नहीं हुआ है इन गाथाओं में 'शंकु' रीति से छाया का आनयन कर अन्ध्याय काल का प्रमाण निकाला गया है। इन त्रुटियों के होते हुए भी सम्पादन सुन्दर हुआ है। अनुवाद में जहाँ-तहाँ शब्दानुवाद न कर भावानुवाद ही किया गया है। इस कार्य में श्री पं० फूलचन्द जी सिद्धान्त-शाक्षी का सहयोग अब मिलने लगा है, यह अवगत कर अगले भागों के और भी सुन्दर वनने की आशा है। प्रत्येक साहित्य प्रेमी से अनुरोध है कि समस्त धवल अन्थ को मंगाकर स्वाध्याय करे तथा प्रत्येक जैन मन्दिर और जैन पुस्तकालयों के संचालकों को तो इस प्रन्थराज को अवश्यक्षी मंगाना चाहिये। अपई-सफाई सुन्दर है।

श्रावक्षधर्म संग्रह — लेखकः स्व॰ मा० दरयावसिंह जी सोधियाः संपादकः पं० परमानन्द जैन शास्त्रीः प्रकाशकः सस्ती प्रनथमाला नं० ७/३३ दरियागंज, दिल्लीः पृष्ठ संख्याः ३००; मूल्यः सवा हपया।

देहली में बीर सेवा मन्द्र के तत्त्व।ववान में सस्ती प्रन्थमाला स्थापित की गयी है। इस प्रन्थमाला से अव तक सात-आठ प्रन्थ प्रकाशित हो चुके हैं। वास्तव में जैन समाज के लये यह सीभाग्य की बात है कि इस प्रन्थमाला से छपे प्रन्य अत्यल्प मूल्य में दिये जा रहे हैं। सादित्य प्रचार और जनता में स्वाध्याय भावना जामत करने के लिये प्रन्थों का मूल्य अलग रहना आवश्यक है। इस प्रन्थमाला ने समाज की उक्त कमी की पूर्ति की है। प्रस्तुत ३०० पृष्ठ के प्रन्थ का मूल्य आज महंगाई के युग में सवा रुपया बहुत ही कम है।

यह प्रस्थ श्रावकाचार का है। इसमें श्रावकों के मूलगुण, उत्तरगुण, दिनचर्या, प्रतिमाएँ, सूनक पातक, मुनि के आहार की विधि, संज्ञिमरूप से मुनि का आचार अठारह हजार शील के भेदादि बातों का विस्तार पूर्वक वर्णन किया गया है। सोधिया जी ने प्रामाणिक जैनागम के प्रस्थों के आधार पर इसका संप्रह किया है। हिन्दी भाषा में प्रस्थ होने से साधारण हिन्दी भाषा जानने वाजा भी इससे श्रावक धर्म के सम्बन्ध में बहुत-सी बातें जान सकता है। प्रत्येक स्वाध्याय प्रेसी को इससे लाभ उठाना चाहिये।

रत्नकरएडश्रावकाचार स्टीक—टीकाकारः पं स्दासुखदास काशलीवाल; प्रकाशक: मन्त्री वीर सेवा मन्दिर, सस्ती-प्रनथ-माला दरियागंज, दिल्ली; पृष्ठ संख्याः २४ + ७६०, मूल्य, तीन रुपया।

रत्नकरण्ड श्रावकाचार स्वामी समन्तभद्र का आर्षप्रनथ माना जाता है। श्री पंठ सदासुखदास जी ने इस पर अपनी भाषा वचिनका लिखी है। यों तो इस टीका का प्रकाशन अब तक दो-तीन बार हो चुका है; किन्तु पुस्तकाकार रूपमें यह प्रथम प्रकाशन है। प्रारम्भ में श्रीठ पंठ परमानन्द जी की प्रस्तावना है, आपने इसमें प्रनथ और प्रनथकार के सम्बन्ध में अनेक ज्ञातन्य बातों पर प्रकाश डाला है। टीकाकार के जीवन और कार्यों के बारे में भी प्रस्तावना में प्रकाश डाला गया है। सम्पादन अच्छा हुआ है; छपाई-सफाई अच्छी है।

यदि वीर-सेवा-मन्दिर इस प्रन्थ की भाषा को, जो कि पुरानी जयपुरी है, आधुनिक हिन्दी में परिवर्तित कर शकाशित करता तो सर्वसाधारण पाठक भी इससे अधिक लाभ उठाते तथा जैनधर्म के गृढ़ तथ्यों को समभते में सुलगता होती। स्वाध्याय प्रेमियों को इस प्रनथमाला के सभी प्रनथ मंगाहर लाभ उठाना चिह्ये।

जैनमहिला-शिच्च(-संग्रद — संप्राहकः पं० परमानन्द जैन शास्त्री, प्रकाशकः वीर-सेवा-मन्दिर, सस्ती प्रन्थमान्त्र, दरियागं ज दिल्लं ; पृष्ठ संख्याः २०२, मूल्यः एक रूपया।

यह प्रन्थ स्त्रियोपयोगी है। इसमें स्त्री-पुरुप के कत्तव्य, दान्यत्य प्रेम, सास-बहुना नैतिक कर्तव्य, देवरानी-जिठानी की प्रवृत्ति स्त्रीर कर्त्तव्य, सेवाकर्म श्रीर सदावार, महिला कर्त्तव्य, स्त्रिशिक्षा, नारी दिनचर्या, मिश्यात्व निषेध, सूनक-पातक, माता की शिक्षा स्त्रादि विषयों का िरूपण किया गया है। लेखक ने नारियों के लिये अनेक झातव्य बातें इसमें बतलायी हैं। चौका की कियाश्रों का निरूपण प्रत्येक जैन नारी के लिये जानना श्रावश्यक है।

पुस्तक की भाषा शिथिल श्रीर श्रपरिमार्जित है। भावों का चयन भी जहाँ-तहाँ श्रस्फुटरूप में हुआ है। शिज़ी भी पुरानी संग्रहात्मक है। यह श्रायुनिक शैज़ी में इस पुस्तक का निर्माण किया जाता तो यह केवल जैन नारी समाज के लिये ही उपादेय नहीं होती, बल्कि समस्त भारतीय नारी समाज के लिये उपयोगी श्रीर पठनीय होती।

सुख की एक भल्क (श्री १०४ जुल्लक गर्णेशप्रमाद जी वर्णी के प्रवननी का संप्रह)—संकलयिता: श्री कपूरचन्द जी जैन बी० ए०. वरेँया, लश्कर; प्रकाशक: सस्ती प्रन्थमाला ७/३३ द्रियागंज दिल्ली, पृष्ठ संख्या: ४ + १६६; मूल्य: दस स्थाना।

पूज्य वर्णी जी जैन समाज की अनुपम विभूति हैं। आप अध्यात्म विद्या और तत्त्वज्ञान के पूर्ण रसिक हैं। जगत कल्याण की भावना से दिये गये आप के ये प्रवचन आज के पथ भ्रष्ट मानव समाज को सुख और शान्ति प्रदान करने वाजे हैं। वर्तमान में भारतीय समाज के लिये ये प्रवचन नितानत उपयोगी हैं। इस पुस्तक में जीवन की शुभ अशुभ प्रयृत्तियाँ, मोह की महत्ता, सम्यग्द्रष्टि और उसकी प्रवृत्ति, ज्ञान की स्वच्छता, इन्द्रियों की विषय प्रभुता, शुद्ध चेतना के आलम्बन, सम्यग्द्रष्टि का आत्म परिणाम, भेद विज्ञान की महिमा, आत्मा का ज्ञान स्वभाव, आत्मा का आखृत्त स्वरूप, आत्म-भावना, सच्चा पुरुषार्थ, परिष्रह ही पाप का कारण है, बंध का स्वरूप, त्याग का वास्तविक रूप, अहिंसा तत्त्व आदि विषयों पर प्रकाश डाला गया है। प्रवचनों की शैली इतनी सरल और आशुबोध गम्य है कि साधारण पाठक भी भावों को आसानी से हदयंगम कर सकता है। शास्त प्रवचन कर्त्ताओं और व्याख्यान दाताओं को भी इन प्रवचनों से बडा भारी लाभ होगा।

अपाई सफाई अच्छी है। प्रृक में दो-चार अशुद्धियां रह गयी हैं। प्रत्येक स्वाध्याय प्रेमी को इस पुस्तक को संगाकर लाभ उठाना चाहिये।

सभाष्य रत्न मंजूषा (छन्दो प्रन्थ)—सम्।ादकः प्राध्यापक हरि दामोदर, वेलएकर, विल्सन महाविद्यालय, मुम्बती; प्रकाशकः भारतीय ज्ञानपंठ काशी; पृष्ठ संख्याः ७+४+ २०; मूल्यः दो रूपये।

यह छन्द विषयक जैन प्रत्य है। आदि में सम्भादक की प्रस्तावना है, जिसमें प्रत्य के सम्बन्ध में पूरा प्रकाश डाला गया है। गिंगल छन्दशास्त्र के समान यह सूत्रों में लिखा गया है। इसमें आठ अध्याय हैं। सूत्रों पर जैनचार्य की टांका है। नैयायिक शौली की इस टींका से प्रत्य का विषय स्मष्ट हो जाता है। सम्पादक ने प्रत्य को सर्वाङ्ग सुन्दर बनाने का पूर्ण बदन किया है। जहाँ नहाँ संग्रोधनात्मक टिप्पण भी दिये हैं। प्रत्य के अन्त में प्रत्येक अध्याय पर अत्रेतो भाषा में प्रयक् प्रयक्त नोटस दिये हैं। यदि इन नोटमों का हिन्दी अप्रुपाद भी दे दिया जाता तो संस्कृत के विद्यार्थियों का ज्यादा उपकार होता; छन्द शास्त्र के प्रेमी एवं संस्कृत के ज्ञाताओं को इसे मंगाकर लाभ उठाना चाहिये। छपाई-प्रकाई-गेटप आदि सुन्दर हैं।

नाममाला सभाष्य अस्थकर्ताः धनञ्जयः भाष्यकारः स्वानकोर्त्तः, संपादकः श्री पं० शम्भुराय त्रिपाठी व्याकरणाचार्यः सप्ततीर्थः, प्रकाशकः भारतीय ज्ञानपीठ कासीः, पृष्ठ संख्याः १४ + १४०; मूल्यः आ अस्ये।

महाकवि धतक्षय ने २०० श्लोकों में ही संख्या के प्रमुख शब्दों का चयन कर गागर में सागर भर दिया है। शब्द से शब्दान्तर बनाने की विवित्र पद्धत्तियाँ भी दी हैं, जिससे यद प्रत्य संख्या भाषा प्रेमियों के लिये निनाना उपयोगी बन गया है। ज्ञानपीठ ने इस उपयोगी प्रत्थ का अमरकं ित विरचित भाष्य प्रकाशित कर संस्कृत के विद्यार्थियों का बड़ा भारी उपकार किया है। प्रस्तुत संस्करण के आरम्भ में न्यायचार्य श्री पं० महेन्द्रकुमार जी की १४ पृष्ठों में प्रस्तावना है, जिसमें आपने महाकवि धनक्षय के जीवन वृत्त और नाममाला भाष्य के सम्बन्ध में अनेक ज्ञातन्य वातों पर प्रकाश डाला है।

प्रत्य को सर्वाङ्ग सुन्दर श्रीर उपयोगी बनाने के लिये सम्पादक ने टिप्पण दिये हैं; जिनसे शब्दों की ब्युव्यित का पूर्ण ज्ञान हो जाना है। सम्पादन में पर्याप्त श्रम किया गया है, जिससे यह प्रत्य श्रत्यधिक पठनीय हो गया है। श्रन्थ के श्रन्त में श्रानेकार्थ निवएदु श्रीर एकान्तरी नाममाना भ्रन्थ भी दिये गये हैं। शब्दानुक्रमणिकाएँ, जो कि नाममाला और भाष्य पर दी गयी हैं, विशेष उपयोगी हैं। संस्कृत के प्रेमियों को इस महत्वपूर्ण कृति से लाभ उठाना चाहिये।

उज्बल प्रथचन (महासती उज्ज्वल कुमारी जो के राष्ट्रीय महापुरुषों के सम्बन्ध में किये गये प्रवचन)—सम्पादक : रत्नकुमार जैन रत्नेश; प्रकाशक : मूलचन्द बड़जाऱ्या भारत जैन महामण्डल वर्धा; पृष्ठसंख्या : ⊏६; मूल्य : दस आना ।

इस पुस्तक में भगवान महावीर स्वामी, बुद्धदेव, मानवता प्रेमी बुद्ध छौर वापू, पुरुवश्लोक गाँधी जी, विदेकानन्द, महात्मा तिलक, रवीन्द्रनाथ दैगोर, यन्त्रयुन श्रीर गृहोद्योग, महात्मा गाँधी श्रादि ११ प्रवचन संकलित हैं। सती जी ने श्रसाम्ब्रदायिक ढंग से महापुरुषों के सम्बन्ध में जानकारी की श्रानेक वातें इन प्रवचनों में बतलायी हैं। श्रापकी विचारशैली सुज्ञभ है। विषय निरूपण की शैजी भी श्रानूंबी है। स्वाध्याय प्रेमियों को मंगाकर पढ़ना चाहिये। छपाई-सफाई श्रच्छी है।

बुद्ध श्रोर महाबीर तथा दो भाषण — लेखकः किशोरीलाल घ० मशरूवालाः श्रमुवादकः जमनालाल जैनः प्रकाशकः भारत जैन महामण्डल वर्धाः—एष्ठ संख्याः १४८: मूल्यः एक रुपया।

इस छोटी-सी पुस्तिका में भगवान महावीर और बुद्ध के जीवन वृत एवं उनके उपदेशों का प्रतिपादन किया गया है। भगवान महावीर की जीवन गाथा में उनके विवाह करने का भी उज्लेख किया है, जो भ्रामक है। लेखक ने श्रज्ञाततावश विवाहवाली वात लिखदी है, पर न मालून श्राप्तवादक ने पाद टिप्पण उसरर क्यों नहीं दिया ? भगवान महावीर श्राजनम ब्रह्मचारी रहे; उन्होंने श्रापनी साधना द्वारा सर्वज्ञता प्राप्त कर संसार की कल्याणकारी उपदेश दिया था। वास्तव में जैनों के श्रम्तिम तीर्थंकर भगवान महावीर श्रीर महात्मा बुद्ध श्रमण संस्कृति के श्रमूल्य रान हैं। इन दोनों महापुरुषों ने श्रमण संस्कृति का पुरुत्थान श्रीर प्रवार कर जनसावारण को जाम्रत किया था। लेखक की विचारशेजी संयत श्रीर विवेक पूर्ण है। महावीर ज्ञयन्ती श्रीर पर्यूषण पर्व के श्रवसर पर दिये गये मशरूवाजा के दो भाषण भी इसमें संक्रजित हैं। इन दोनों भाषणों में श्रनेक जानकारी को वाते मीजूद हैं।

अनुवादक की शैली भी प्रशसनीय है, पढ़ने में कहीं भी अनुवाद की ऊबड़-खाबड़ भूमि से नहीं जाना पड़ता है, बल्कि मूल प्रन्थ की भाषा का आनन्द मिलता है। उपर का गेटप सुन्दर है, छपाई-सफाई आच्छी है। कल्याम् (हिन्दू-संस्कृति-श्रंक) — सम्पादकः हनुमानप्रसाद पोदार, चिम्मनलाल गोस्वामी, एम० ए०, शास्त्रोः, प्रकाशकः धनश्यामदास जालान, गीता प्रेस, गोरखपुर; एष्ठ संख्याः ६०४; मूल्यः ६॥) रुपये।

कल्याण अपने धार्मिक विशेष। हों के लिये प्रसिद्ध है। प्रतिवर्ष इसका विशेषांक किसी प्रमुख विषय पर निकत्तता है। इस वर्ष के हिन्दू संस्कृति अंक में विभिन्न सांस्कृतिक विषयों पर ३४४ निवन्य, ६ किवताएँ, २ सुनहरी चित्र, १७ तिरंगे चित्र ओर २२६ इकरंगे चित्र हैं। सुपाठ्य सामग्री का चयन सुन्दर किया गया है, एकत्र आर्य संस्कृति के सम्बन्ध में इतना मेंटर अन्यत्र मिलना दुष्कर हैं। प्रायः सभी निवन्ध अधिकारी विद्वानों के द्वारा लिखे गये हैं। जैनाम्नाय के प्रथम तांर्थं कर भगवान् ऋषमदेव और अन्तिम तीर्थं कर भगवान् महावीर स्वामी की जो संन्निप्त जीवन गाथाएँ दी गयी हैं, वे आमक और असत्य हैं। संपादकों ने इस सम्बन्ध में अपनी कुशलता का परिचय नहीं दिया। स्वामी श्री करपात्री जी का 'संस्कृति विमर्श', योगिराज अरविन्द का 'धर्म की सीमाएँ', श्री विनोवाजी भावे का 'हिन्दू कोन',विहार के राज्यपाल श्री माधव श्री हरि अर्थोका 'हिन्दू संस्कृति की महत्ता', उत्तरप्रदेश के शिन्नामन्त्री श्री सम्पूर्णानन्द जी का 'हिन्दू-संस्कृति का मूलाधार' आदि निवन्ध विशेष पठनीय हैं। सम्पादक द्वय का श्रम श्लावनीय हैं, छपाई-सफाई अत्यन्त सुन्दर हैं; प्रत्येक संस्कृति प्रेमी को कल्याण का श्रीहक बनकर उसकी पठनीय सामग्री से लाभ उठाना चाहिये।

--नेमिचन्द्र शास्त्रः, ज्योतिषाचार्य

केतलज्ञान प्रश्न चूडामिण (भाषानुवाद श्रीर विस्तृत विवेचन सिंहत)— सम्पादकः पं० नेमिचन्द्र जैन, ज्योतिषाचार्य, न्यायतीर्थ श्रारा; प्रकाशकः भारतीय ज्ञान• पीठ काशी; प्रष्ठ संख्याः १४ + ४० + १२०; मूल्यः चार कपये।

यह ज्योतिष विषयक मन्थ है। प्रारम्भ में काशी हिन्दू विश्विश्वालय के ज्योतिष विभाग के अध्यक्त पं॰ रामव्यास पाण्डेय, ज्योतिषावाय का आदि बचन है। आपने इसमें प्रस्तुत मन्थ के सफल सम्गादन की प्रशंसा की है। प्रन्थमाला संपादक श्री॰ पं॰ महेन्द्रकुमार जैन न्यायाचार्य के 'दो शब्द?' शीर्षक में प्रन्थमाला श्रीर प्रन्थ का परिचय दिया है। सम्पादक की ४० पृष्ठों की भूमिका है, जिसमें श्रापने जैनज्योतिष, प्रन्थ का विषय, प्रन्थकर्ता का परिचय एवं जैन प्रश्न शास्त्र की श्रनेक ज्ञातव्य बातों पर प्रकाश डाला है। प्रन्थ के श्रन्त में कई उपयोगी परिशिष्ट दिये गये हैं, जिनमें जनमपत्र बनाने, देखने की विधि, वैवाहिक गणना श्रादि उपयोगी वातें बतलायां गयी हैं। फलादेश कदने और जानने के लिये प्रन्थ श्रम्छा है, सम्पादन श्रम्छा हुआ है, खपाई-सफाई,

गेटप आदि उत्तम हैं। ज्योतिष का परिज्ञान प्राप्त करने तथा ज्यावहारिक बातों को जानने के लिये यह प्रनथ अत्यन्त उपयोगी है। पाठकों को मगाकर लाभ उठाना चाहिये।
—तारकेश्वर त्रिपाठी, ज्योतिषा वार्य

रत्नाकरशतक द्वितीयभाग — रचियना : किव रत्नाकर वर्णी; अनुवादक और सम्पादकः - स्वस्ति श्री १०८ आचार्य देशभूषण महाराज; सहायक सम्पादकः ज्योतिषाचार्य पं० नेमिचनद्र शास्त्री; प्रकाशक : स्याद्वाद प्रकाशन मन्दिर आरा; पृष्ठ संख्याः १४ + २०१; मूल्य : २॥) रुपथा

कवि रत्नाकरवणीं कन्नड़भाषा का श्रेष्ठ किय माना जाता है। उसकी यह रचना भाव और भाषा की दृष्टि से अद्भुत है। श्री १०: आचार्य देशभूषण महाराज ने इसका अनुवाद और सम्पादन कर हिन्दोभाषा भाषी जनता के लिये इसे सुलभ बना दिया है। इसका विवेचन आधुनिक शैली की खड़ी बोली में लिखा गया है। साधा-रण से साधारण व्यक्ति भी इसके स्वाध्याय से जनवर्म के गहन आध्यात्मिक सिद्धांतों को अवगत कर सकता है। छपाई-सफाई अच्छी है, गेटप सुन्दर है। स्वाध्याय प्रेमियों को इस प्रनथ से लाभ उठाना चाहिये।

—माधवराम न्यायतीर्थ

विश्व-शान्ति और जैन-धर्म-लेखकः पं० नेमि वन्द्र शास्त्रोः, प्रकाशकः जुगलिक गोर जैन बीo एस-सीo जैनेन्द्र भवन श्राराः, पृष्ठ संख्याः ४८ मूल्यः श्राठ श्राना

विशव की आधुनिक समस्याओं को सुलक्षाने में जैन-धर्म के सिद्धान्त कहां तक व्यावहारिक, व्यापक, और स्थायी सफलता प्राप्त कर सकते हैं, यही इस छोटी-सी पुस्तक की रचना का ध्येय है। मानव जीवन के मुख्य तस्व, राग और द्वेप विकृत होकर संचय और अधिकार-लिप्सा की प्रवृत्तियों को प्रोत्साहन देते हैं जो अशान्ति के विभिन्न बातावरण उपस्थित करती हैं। शान्ति-स्थापन करने के प्रयत्न इसी भावना से प्रेरित होने के कारण असफन होते जा रहे हैं। जैन-दर्शन के सिद्धांत प्रेम और सामं- जस्य की भावना को प्रतिष्ठित कर विश्व शान्ति में बाधक बहुमुखी समस्याओं का व्यावहारिक समाधान करते हैं। विषय के प्रतिपादन में तर्कपूर्ण आदर्शवादी दृष्टिकोण प्रहण किया गया है। भाषा सरल, स्पष्ट और तथ्यपूर्ण है। विवेचन प्रणाली गंभीर होते हुए भी मनोरंजक है। छाई-सकाई अच्छो है। पाठकों को पुस्तक मंगाकर पदनी चाहिये।

चन्द्रसेनकुमार जैन बी० ए० ( ऑनर्स )

# श्री जैन-सिद्दान्त-मदन, आरा का वार्षिक विवरण

[ता० १-६-४६ से २१-४-५०]

जैन समाज की प्रमुख साहित्यिक संस्थाओं में श्री जैन-सिद्धान्त-भवन श्रारा का नाम अप्रगण्य हैं। यह भवन ३६ वर्षों से जैन साहित्य श्रोर जैनधर्म को सेव। करता चला आरहा है।

वीर संवत् २४७५ ज्येष्ठ शुक्ला पद्मनी से वीर संवत् २४७६ ज्येष्ठ शुक्ला चतुर्थी तक भवन के सामान्य दर्शक रिजष्टर में ५९३३ व्यक्तियों ने इस्ताचर किये हैं। इधर जब से भारत स्वतन्त्र हुन्ना है, समाचार-पत्र पढ़नेवालों की संख्या बढ़ती जारही है।

नगर के मध्य में भवन के रहने से पाठकों को भवन में समाचार-पत्र पढ़ने का अधिक अवसर मिलता है। समयानुसार भवन में दैनिक पत्र अधिक-से-अधिक संख्या में मगाये जारहे हैं। कुछ महानुभाव समाचार-पत्र पढ़कर विना हस्ताचर किये ही चल देते हैं। इनकी संख्या भी हस्ताचर करनेवालों से कहीं अधिक है।

विशिष्ट दर्शकों में श्रीमान् पूज्य भगत प्यारेलाल जी, श्रीमान् बावू दुर्गाप्रसाद जी श्रावगी कलकत्ता. श्री हरिश्चन्द्र मोदी गीरीडीह, श्री भगवानदास केसरी मुंगेर, श्रीजीव न्यायतीर्थ एम० ए०, प्रोफेसर कलकत्ता विश्वविद्यालय, श्री डाक्टर राजवली पाएडेय एम० ए०, डी० लिट्० प्रोफेसर हिन्दू-विश्वविद्यालय बनारस, श्री० पं० फूलचन्द्र जी सिद्धान्त शास्त्री बनारस, श्री० जगन्नाथ मिश्र, प्रोफेसर पटना विश्वविद्यालय, श्रादि गण्मान्य व्यक्तियों के नाम उल्लेखनीय हैं। इन्होंने श्रपनी शुभ सम्मतियों द्वारा भवन की सुव्यवस्था श्रीर उसके संमह की मुक्तकंठ से प्रशंसा की है। श्री० प्रो० श्रीजीव ने अपनी शुभ सम्मति में लिखा है कि "हस्तलिखित पुस्तकों का एकत्र इतना समवाय मुक्ते श्रन्यत्र देखने को नहीं मिला। भारतीय संस्कृति श्रीर साहित्य के श्रन्वेषण के लिये यहाँ पर्याप्त सामग्री संकलित है। स्वतन्त्र देश के लिये इस प्रकार के समृद्धिशाली पुस्तकालय में श्राधुनिक साहित्य का भी यथेष्ट संग्रह होता रहा तो यह पुस्तकालय देश के श्रमणीत्र पुस्तकालयों में स्थान प्राप्त करेगा। मैने यहाँ दो सप्ताह तक रहकर संस्कृत साहित्य का श्रन्वेषण किया तथा चित्रालंकार पर मुक्ते यहाँ पर्याप्त सामग्री मिली"।

प्रकाशन — भवन के इस विभाग में जैन-सिद्धान्त-भास्कर तथा जैन बन्टीक्बेरी का प्रकाशन पूर्ववत् चाल् रहा। भास्कर उत्तरोत्तर लोकप्रिय होता चला जारहा है। इसकी मूल्यवान् ठोस सामग्री की अनेक अन्वेषक विद्वानों ने प्रशंसा की है तथा भास्कर के कई महत्वपूर्ण निबन्धों को अनेक पत्रकारों ने अपने पत्रों में उद्धृत किया है।

परिवर्तन—इस वर्ष भी प्रतिवर्ष के समान भास्कर के परिवर्तन में निस्त पत्रपत्रिकाएँ आती रही हैं।

हिन्दो — (१) नागरी प्रचारिणी पत्रिका (२) साहित्य सन्देश (३) अनेकान्त (४) जनवाणी (५) किशोर (६) वैद्य (७) जैन महिलार्र्श (८) गांधी (८) कल्याण (१०) विकास (१८) धर्मदूत (१२) जैन जीवन (१३) जैसवाल जैन बन्धु (१४) जिनवाणी (१४) मारवाड़ी जैन विकास (१६) संगम (१७) दिगम्बर जैन (१८) जैन जगन् (१८) जैन बोधक (२०) साधना (२४) वीरवाणी (२२) वीर (२३) वीर लोंकाशाह (२४) जैनमित्र (२४) जैन सन्देश (२६) जैन दर्शन (२०) भविष्य फल्ल (२८) जयहिन्द दैनिक का साप्ताहिक विशेषाङ्क (२९) ज्ञानोद्य (३०) जीवन साहित्य (३१) जैन भारती।

गुजराती—(१) जैन सत्य प्रकाश (२) जैन सिद्धान्त ।
कन्नड़—(१) जयकर्नाटक (२) शरण साहित्य (३) विवेकाभ्युदय ।
मराठी—(१) सुप्रभात ।
तैलगू—(१) त्रान्ध्र साहित्य पद्मिषद् पत्रिका ।

tute, Poona (2) The Journal of the University Bombay (3) Karnatak Historical Review (4) The Adhyar library bulletin (5) The Journal of the United Provinces Historical Society (6) The Journal of the Annamalia University (7) The Poona Orientalist (8) The Journal of Mythic Society (9) The Journal of Royal Asiatic Society of Bombay (10) The Journal of the Royal Asiatic Society of Bengal (11) The Fergusson College Magazine (12) The Journal of the Bihar and Orissa Research Society (13) The Journal of the Banaras Hindu University (14) The Andhra University College Magazine and Chronical (15) The Journal of the Sindh Historical Society (16) The Journal of the Tanzore Sarswati Library (17) The Bombay Theosophical Bulletin (18) The Jain Gazzette (19) The Indian Litrary Review (20) Journal of the Ganganath Jha Research Institute Allahabad (21) The Himalaya Times.

#### संस्कृत-(१) महाराज संस्कृत पाठशाला पत्रिका।

इस प्रकार कुल ६० पत्र-पत्रिकाएँ भास्कर के परिवर्तन में आती रही हैं। इनके अतिरिक्त (१) Indian Historical Quarterly (२) विशाल भारत (३) सरस्वती (४) साप्ताहिक संसार (४) दैनिक संग्रार (६) आज (७) विश्वमित्र (८) प्रदीप (६) नवीन भारत (१०) नवराष्ट्र (११) आर्यावर्त (१२) The Indian Nation (१२) अमृतवाजार पत्रिका; ये पत्र भवन से मृत्य देकर मंगाये जाते रहे हैं। इधर कुछ महीनों से इन्डियन नेशन, सर्वलाइट और अमृतवाजार पत्रिका देवाश्रम से तथा नवराष्ट्र और आग्रावर्त श्री बा० रघुनन्दन प्रसाद जी से भवन को निःशुल्क मिल रहे हैं। एतद्थे भवन उनका आभारी है।

पाठक—भवन के सामान्य पाठक वे हैं, जो भवन में ही बैठ कर श्रामीष्ट प्रत्यों का श्राध्ययन करते हैं, क्यों कि सर्वसाधारण जनता को प्रत्थ घर ले जाने के लिये ही दिये जाते। इन पाठकों के श्रांतिरक्त विशेष नियम से कुछ लोगों को घर ले जाने के लिये भी प्रत्थ दिये गये हैं। इन प्रत्थों को इस वर्ष की संख्या ४०५ है। इनमें स्थानीय व्यक्तियों के श्रांतिरक्त श्रोमान् पं० कैजाश वन्द्र जी शास्त्री, प्रिंसिपल स्याद्वाद महाविद्यालय काशी, श्रीमान् पं० पनालाल जी साहित्याचार्य, संयुक्त मन्त्री दि० जैन विद्वत्यिषद् सागर, श्रोमान् बाबू कामता प्रसाद एम० श्रार० ए० एस० श्रांतीगंज, श्रीमान् डा० ए० एन० उपाध्ये एम० ए०, डी० लिट्० कोल्हापुर, श्रीमान् श्रारचन्द नाहटा बीकानेर, श्रीमान् प्रो० शेषय्यंगार एम० ए० मद्रास यूनीवर्सिटी, श्रीमान् कविवर रामाधारी सिंद् 'दिनकर' पटना, श्रीमान् पं० बाजचन्द जी शास्त्री, जैन साहित्योद्धारक कार्यालय श्रमरावती, श्रीमान् बाबू रामवालक प्रसाद साहित्यरत पुलिस विभाग सेकेटेरियट पटना, श्रीमान् उमाकान्त प्रेमचन्द शाह घड़ियालो पोल बड़ौदा, श्रीमान् प्रो० राजकुमार जी साहित्याचार्य बड़ौत, श्रीमान् फूलचन्द्र जो सिद्धान्तशास्त्री वर्णी प्रत्थमाला काशी, श्री० पं० परमानंद जी शास्त्री वीरसेवा मन्दिर सरसावा, श्री० पं० सुखनन्दन जी शास्त्री दि० जैन गुरुकुल हस्तिनापुर।

इस वर्ष शान्ति सम्मेलन के अवसर पर कलकत्ते में होने वाली जैन प्रदर्शनी के लिये "भवन" की अनेक महत्वपूर्ण वस्तुएँ गयी थीं। श्री १०० आचार्य देश भूषण महाराज का आरा में चातुर्मास हुआ, उन्होंने कन्नड एवं संस्कृत के हस्तलिखित प्रन्थों का विशेष अवलोकन किया तथा रत्नाकरशतक और धर्मामृत इन दोनों प्रन्थों का हिन्दी अनुवाद 'भवन' की प्रतियों से किया है। ताड-पत्रीय प्रायः सभी प्रन्थों का वाचन आपने चातुर्मास में किया, जिससे पुरानी सूची में कुछ संशोधन किये गये।

संग्रह — पूर्ववत् इस वर्ष भी मुद्रित संस्कृत, प्राकृत, मराठी, गुतराती एवं हिन्दी आदि विभिन्न भारतीय भाषात्रों के ६० और श्रंप्रेजी के ६ इस प्रकार ६६ प्रन्थ संग्रहीत हुए हैं।

भवत को इस वर्ष प्रत्य प्रदान करनेवालों में दि० जैन स्त्री समाज आरा एवं व्यवस्थापक आर्चलोजिकल मैसूर आदि के नाम उल्लेख योग्य हैं।

समालीचनार्थ प्राप्त ग्रन्थ—(१) मेरी जीवन गाथा (२) वर्गं नार्गा (३) आपत-परीचा हिन्दी अनुवाद (४) राजगृद (४) रत्नाकर शतक (६) केवलज्ञा प्रश्नचूड़ामिण (७) श्रावक धर्म संग्रह (८) जैन महिला शिचा (६) छृद्दाला (१०) सरल जैनधर्म (११) नेमि दृत (१२) जयधवका (कसायपाहुड) भाग २ (१३) जैनधर्म (१४) नाममाला सभाष्य (१४) सभाष्य रत्न मंजूपा (१६) पट्खण्डागम पुस्तक ६ (१७) प्यारा राजा वैटा (१८) विन्मय चिन्तामिण-मराठो (१६) भरतेश वैभव गुजराती।

सभा—भवन में शाहाबाद जिला हिन्ही साहित्य सम्मेलन तथा शाहाबाद जिला पुस्तकालय संघ को कार्यसमितियों श्रोर स्थायी-समितियों की बैठकें होती रहीं। महाबीर जयन्ती समारोह एवं श्रन्य धार्मिक सभाएँ इसी भवन के विशाल श्रोर सुरम्य प्रांगण में होती रहीं। कृष्ण जनम दिवस, स्वामी विवेकान्द जनम दिवस, तुलसी जनम दिवस श्राह सांस्कृतिक उत्सव शाहाबाद विद्यार्थीं संघ श्रोर शाहाबाद जिला हिन्दी साहित्य सम्मेलन प्रभृति संस्थाश्रों की श्रोर से भवन में ही सम्पन्न किये गये!

इस प्रकार भवन अपनी सेवाएँ साहित्यिक जगत् को प्रदान करता रहा।

मंत्री चक्रेश्वर कुमार जैन वी० एम-सी०



# वैराग्यार-प्राकृतदोहाबन्धः

रचिता—सुप्रभाचार्यः

## जइ थि**रु संप**य धरि वसई तादिजाइ रे भाइं। वरवंसह सुप्पउ भगाइं कहत्रिण िएच्चल ठाइं॥४०॥

हे भ्रातः ! हे जीव ! श्रास्मिन् संसारे यदि इयं संपत् यावत् भवेन सह प्राप्येत सदा ग्रहे तिष्टे-चेर्त्ताई तीर्थेकराः मुकारमानः चक्रवराः शलाकादयः कथमिमां सम्पदम् परित्यज्य गतवन्तः । श्रतएव वरवंसह मुप्पउ उत्तमाः धर्माचार्याः मुप्पाचार्याः कथपन्ति यत् वरविशिष्टाः उत्तमकुलीनाः शलाकादिपुरुषानामियं लद्मीः कथमपि कदानि, किस्मन् कःलेपि निश्चला स्थिरा न यभूग,—इति

> ताउज्जलता दिढु कलिणु पुरिस सरीर सहेइ। जमण सुष्पउ सगणमण जरडाइणि लग्गेइ॥४१॥

हे शिष्य ! श्रस्य जीवस्य इदं शरीरं तावत् हृदृतरं भवति पुनः तावत् शरीरं शोभते च यावत् जरा डाकिनी न खादति ।

> मणचोरह माया निसिहि जियरखिंह ऋषाणु जिमहोही। सुष्पउ भणइं णिम्मलु णाणु विहाणु ॥४२॥

रे जीव ! मन एव चौरः ्त्यं वशिकुरः) माया एव निशासितः तस्याम् तस्मात् निजात्मानमेवत् रत्नं रक्ष, तेन स्थागोन या भवति निर्मल स्रात्मन्तेन विशागु प्रनातं भवति । यथाहि कश्चित् रात्री चौरादिभ्यः स्वंपरिरक्गा प्रभाते धनिकेन्युच्यते तथैव जीवात्मानं सर्वतः परिरक्षन् स्रात्म-क्षानीत्युच्यते ।

> जगाजजर सुप्पंड भगाइं जइ दुखेहि गा हुंति । संजमसारउ तव यरगा कुविंह छिनछठतु ॥४३॥

पुनः मुप्रभाचार्यः कथयति हे शिष्य ! स्रत्र संगारे यदि स्रमीलोकाः दुखिनो न भवेयुः तर्हि इदं द्विधा संयमं सारभृतं तपश्चरणं च न कोषि कर्त्तुं व्यवस्थेत् स्रयोत् संयमादिकाना सर्वथा परित्यागः संभाव्येत ।

> कवणुसयग्। उं जीव तुहुं वहुवित्सव धरन्तु । भवपरेणु सुप्पे भगाइं कि न कजिहि ग्राच्चतु ॥४४॥

हे जीव ! स्व अत्र संसारे नृत्यं कुर्वन् सन् कि न लजिस । अर्थात् लिजितो भव अत्रात्य सुप्रभाचार्यः कथयति यत् भवे संसारे आत्मानं विस्मृत्य नट इव बहुविधनानाप्रकाराणि रूपाणि कृत्वा नृत्यं कराति आतां नृत्यं कारयति; हे जीव ! स्व ज्ञानयान् कथमज्ञानी वभूव, स्वात्मस्वभावं सत्त्वादिचिन्तनैः, परस्वस्थात् विरमणं कुरु ।

## खिण स्विण हरसविसाय वसु मंडिउ मोहन जेगा। घरिपेरणु सुप्पउ भणइं रे परहरइ खणेगा।।४४॥

रे जीव ! त्वं च्र्णं च्रणं प्रति मोइ एव नटकेन कृत्वा मंडितोऽभूः पुनः त्वं इषंविषादं कृत्वा तस्य वशवतोंऽभूः । सुप्रभाचार्यः कथयति रे मूढ् । च्रणेनैव तं परहरइ-परित्यज ।

> रिसिद्यवरवंदिण सयण जं सुदुलहि विनर्जति । भटितं घरु सुप्पड भण्डः घोरमसाणु नभंति ॥४६॥

हे शिष्य ! यस्य ग्रहे रिसिद्यवरः ऋषि देगम्बरः न भुं को, पुनः श्रम्ये दीनाः याचकाः, पुनः सघणसजनाः—सर्द्धमरुजनाः श्रमी जनाः यस्य ग्रहे सुखं न लभन्ति तत्र सुप्रभाचार्यः कथयित यत् तस्य ग्रहं उहितं वरं —भस्मीभूतं वरं श्रेष्टं तस्य ग्रहं घोरमसाग्रु भयंकरस्मशानार्थे ज्ञातव्यं न भाति न शोभते ।

ईसरगब्बुमां उघदहिं सयत्तपरायउ जागि । चलु जोविउ सुप्पे भगाइं पिउवणु तुव श्रवसागि ॥४आ

हे धनवन् ! त्वं गर्वं मा उद्वहिम मा कुमः इमानि सकलगरिग्रहादिकानि बस्त्नि त्वं परस्वरूपं जानीहि । स्रतएव मुत्रभाचार्यः कथयति यत् कःरणात् इदं धनं समस्तं संगं मुक्त्वा त्वं पितृवने रमशाने गमिष्यति ।

> हियडाकाइ चंडप्फ जहिं घरपरियण संतुह । जड जाग्रहिं सुप्पड भग्गइ जङ्ग्ग्ग्जितु हुँ सुट्ट ॥४०॥

रे चित्त त्वं कस्मादाकुत्तः व्याकुलं। भविम, त्वं गृहपरिजनकुटुम्यं हण्ध्या हरिता कि भविम ततः सुप्रभाचार्यः कथयति रे जीव त्वं किनिय न जानासि श्रमेन कुटुम्बेन त्वभुसितः श्रात्मानः बन्धनमगच्छः यतः, इदम् कुटुम्बम् पापप्रेरकं धर्मधातकं च क्षेत्रम् ।

> हियडामंभि विघरूघरिए कि ऋछहि रिएचियतु । धणुजीवणु सुप्पत्र भग्गई न सहद्द छभिय कपंतु ॥४६॥

है चित्त ! त्वं वरूवरिंग मिडित्वा एट परिवासिंदियु स्थितः करमात् त्वं निश्चितः तिष्ठिमि, ऋत्र सुमभाचार्यः कथयति यत् जीवस्य धनयौवनादिकम् दृतान्तः यमः एकघटीपर्यन्तमि न सहित कोऽर्यः ऋर्यात् स कृतान्तः धनयौवनं हर्गत ।

> सुष्पत्र भगाई धणुजीवणग्रहं ममज्जि परिहरि । घरूलइ दिखर्मा मणु गिठवाग्रहं मज्जि॥५०॥

सुप्रभाचार्यः कथयति रे जीव स्त्रीधनयौबनेषु हर्षः मा कुरुस्त्वं ग्रहादिकं त्यक्त्या जिनदीसाम् जम्राह, पुनः स्वमनः निर्वाणे दीयताम् धर्त्तव्यम् ।

#### जीवमधम्मह हाणि करि घर परिवण । कञ्जेण किन परिवहि सुध्यउ भणइं जणु खंजतु मरेण ॥५१॥

श्चरे जीव ! त्वं जिनधर्मस्य द्दानि मा कुरु, कस्मै प्रयोजनाय गृहकुटुम्बार्थे सुप्रभा वार्यः कथयति यत् रे जीव त्वं कि न पश्यिस श्वस्मिन् संसारे लोकानां समये समये श्वसी यमः कृतांतः ग्लापयित भक्चयित ।

## जसुष्पउ संग्रकारिंग ग्रंगरुकञ्जाकज करेई । सुष्पय सो जिकुडुवडउ चंदिविग्रारयहं लोय ॥५२॥

हे शिष्य ! केचन मृढलोकाः कुटुम्पार्थे कार्याकार्यः स्रविचार्यः कार्यः कुर्वन्ति सुप्रभाचार्यः कथयति यत् स्रहो तेपाम् कुटुम्यं चंपित्वा भन्नियत्वा योर नरके तान् पातयति कीटशं कुटुंबं पापप्रेरकः।

## रे मृद सुम् । जई कलस चैसीस गयणिपुणु खिज्जंतो जो उ ॥१३॥

सुप्रभाचार्यः कथयति कि मृर्यं जीव ! निर्मलभावेन धनं दीयमाने सति स्थिरं भवति स्राधिकम् भवति केन निर्मलभावेन स्रही यदि धनं न दीयते तर्हि चन्द्रस्य कलायत् दिनं दिनं धनं चीयते कि-भिव यथा शुक्तपद्मे चन्द्रस्य कला वर्द्धते कृष्णाय्मे चीयते तद्दत् ।

> घर सुलई सुपाउ भणइ जिय माणिकाहि नेम । इ दिय चोरह धम्मधणु भुवन रहिकाइ जेम ॥४४॥

सुप्रभाचार्यः कथयति कि हे जीव ! त्यया ग्रहादिषु सौन्यस्योपरि तया स्वयताम् यथा इन्द्रियाग्येव तस्कराः धर्ममेव रत्नं त्वदीयं न हरेयुः तथा त्वया स्वग्रहे निवासं कर्त्तव्यम् ।

> णिय घरि सुन्नइं पंचदिण अणु दिणु दुःलहलं। कव पुणि अप्पा सुप्पत्र भणइं जेण विढप्पइं सुन्नु ॥४४॥

हे भीव अस्य प्राणिनः सांसारिकं सौंख्यं दिनपंचरात्रं विष्ठिति परन्तु दुःखं लच्चगुणं श्रनुदिनं श्रहर्निशं गतागतं करोतीति ततः सुप्रभाचार्यः कथयति रे जीव स्वात्मस्वरूपं जानीहि येन स्वात्मश्चनेन मोच्चपदं प्रापस्यसि कीदशं मोच्च पदं शाश्वतम् ।

सुप्पड भगाई मुनि सगाहु तादुल्लहु गिज्वाणु । जामग् मणुसिंह मावि मुगिउ श्रप्पागि श्रप्पागु ॥४६॥

सुप्रभाचार्षः कथयति यत् हेम्नि तावत् निर्वाण्यदं मोद्वयदं दुर्लभं यावत् अनेन मुनिना स्वमनः चित्तं न मारितं च पुनः आस्मस्यरूपं न शतं पुनः आत्मस्वरूपं यावत् न चितितं ।

#### श्रहहस पुष्जहु श्रह वहिर श्रहि जिस्सह वंभास । सुप्पत्र भसाइं रे जीव जोई यह सत्वह भाउपवासु ॥५७॥

सुप्रभाचार्य यत् भी योगीश्वराः यूर्य हरं पूज्यत स्रथवा भवन्तः हरि पूज्यन्तु वा जिनं पूजयन्तु स्थवाः ब्रह्माण्म् पूज्यन्तु परन्तु यावत् सम्यक्षकारेण् स्वात्मलाभेन स्वभावेन निर्मलभावं न भविष्यति नावत् मोक्तपदे स्थितिन भविष्यति ।

रोवंतह सुष्पत्र भगाइं रे जीव दुःख कि जाइ। जामण इंदिय गुण विहित्र तात्र निरामत बाह ॥४०॥

सुप्रभाचार्यः भग्ति यत् श्ररे जीव ! श्रस्य प्राग्तिनः रोदने सित च पुनः शोकं कृते सित प्राप्तेत्वन्नं दुःख कि गच्छिति । श्रशे यावत् इन्द्रियादिकंमुखं न यास्यति श्रतिनिद्रयादिकं मुखं यावत् नोत्वद्यते तावत् निरामयं श्रद्यायाधं याधारहितं मुखं न भवति कस्य जीवस्य ।

रोवंतइ सुष्पउ भण्डं सो विह्वइ आष्पणु । णाण्यंतीर फ्रइतहिं समर सुत प्रिय गाणुः॥४६॥

सुप्रभाचार्यः भगति यत् रे जीय यत् त्यं दुःस्ये आगते सति गेदसि त्वं निकारमानं आयुत्तं व्याकुलं करोपि स्वातमानम् धर्मधातकं करोपि॥ परन्तु यदि अभ्यंतरे आत्मनि समरसभावेन कृत्वा यदि तिष्ठसि तदा आभ्यंतरे स्वात्मध्यानं विस्तुर्गत ।

> जसुमणु जीवइं विसय वसु सोण्ड सुनि भणिज जसु । पुण सुष्पय मणु मरडं सो वरु जीउ भणिज ॥६०॥

हे शिष्य ! यः पुरुषः श्रथवा या स्त्री ऐत्द्रियेन विषयमुखेन कृत्या जीवति ६पी प्राप्नोति स नरः वा सा स्त्री मृतकवत् कथ्यते । ततः सुवनाचार्यः कथयति कि यो भव्य स्वमनमं निष्ठश्चाति स भव्यः सर्वदा जीवति । लांकैः स्मर्थते ।

> जसु लगाउ भण्इं पिय घरि धरिणि पिसाउ। सो कि कहिउ समायरइं मित्तिण रंजण् भाउ॥६१॥

सुप्रभाचार्यः कथयति यस्य पृरुपस्य ग्रहपुत्रकलवधनादिप्रीतिमद् बस्तु एव पिशाचो लग्नः तस्य पिशाचग्रस्तस्य पुरुपस्य न किमांप वस्तु सम्यग् स्वात्मस्वरूपं भासते यद्यदाचरते तत सर्वमेव निरर्थकत्वेन भासते।

> जेहि जिस यसिहि बल्लहउ दीसइं रब्तु करंतु। पुरा तेस जिसुप्पउ भगाइं सइ दीसइ उमंतु ॥६२॥

हे जीव ! यैः नेत्रैः यः पुरुषः वल्लभः राज्यं कुर्वन् सन् अवलोकितः हण्टः सं बल्लभ पुरुषः सुप्रभाचार्यः कथयति यत् तैः नेत्रैः सः भूवल्लभपुरुषः मया दश्यमानी हण्टः, संसारस्य इदृशः स्वरूषः वर्तते ।

## जेहि न िण्दाधणु विज्ञासियउ नउ मग्गंह दिणु । अप्पेड सहि सुप्पेड भण्दं तिहि अप्पाण्ड छिण्णु ॥६३॥

पुनः सुप्रभाचार्यः कथयति यत् ब्रहो येन पुरुषेण स्वकीय धनं दत्तं यस्त्रचुरगारं कृत्वा प्राप्तं तत् धन प्रदत्तमपि न फलाय संपद्यते ब्रापितु तेन पापेन दीर्धसंसारे दुःसहं दुःस्तं प्राप्यते ।

> जिमि चितिजडं घरु घरिए तिमजइ पर उपयार । तोरिएछ उसुपाउ भएएइं खिएतुहड् संसार ॥६४॥

पुनः सुप्रभाः कि है शिष्य ! संसारीतीयः यथा निजगृतपुत्रस्त्रीधनादीन् स्विचित्ते आते बल्लभान् चितयति तथैय तेनैब यदि जिनधर्मोगि तादृशं रागं कुर्यात् तिई तस्य पुरुषस्य निश्चयेत इत्यामात्रेण ससारः तुदृते च्यं यास्यति ।

> णिच्चल संपय कस्स घोरजेड केणविकि हिं दिटुकर । पसारी सुधाउ भण्डं ताबोलत् वसिट ॥६४॥

सुप्रभाव कि हे शिष्य ! इयं सम्यत् कस्य ग्रहे निश्चला स्थिस त्वया वाथवा केनापि पुरुषेण द्रष्टा श्चिषि तु न. श्रहो ब्रम्थाने निश्चला द्रष्टा च शिष्टाः उत्तमपुरुषाः एवं कथयन्ति । स्वहस्तं प्रसार्य सम्पुरुषाः कथयंति यत् इयं स्पेत निमर्गादितः, इदानी वर्यसं न केपामिष पार्श्वे स्थिस्स्पेण वस्तु ।

> महिहि भमंतह तेसा परजे परघर दीसंत। परभाष्ट्रो सुष्पत्र भगाडं मुवानकहव भिलति ॥६६॥

हे जीव ये नसः परग्रहे याद्धा कृता मया दृष्टाः केन भिथ्यात्वभावेन ते याचका नसः मृतेषु स्रांत कथमपि मोज्ञमार्गे सन्मार्गे न मिलात ।

सो घर वर सुष्पत्र भगाइं जसुकर दाण हवंति । सो पुण संचै घणु जिघणु सो गरु संठु भगांति ॥६आ

मुप्रभाचार्यः कथयांत कि ब्राहो यस्य पुरुषस्य ग्रहं स्वहस्तं दानेन कृत्वा वहति प्रसरित तस्य पुंचः रुफलं गृहं भवति । पुनः यः कृषणः पापं कृत्वा धनं संचयति सः पुरुषः षंडः नपुंसकः कथ्यते । दुर्भागी कथ्यते ।

> जेत्ति उतुमि चिडिधावई दंम्मह ते त्तिय जई सहसा गुण धम्महं। रे जिय सुष्पे भण्डं स्रसार हं कंदं प्याड़ होय संसारहुँ॥६०॥

मुप्रभाचार्यः कथयति किं० रे जीव ! त्वं यावन् मात्रं धनोपरि श्राकांच्या धावसि तावन् मात्रं यहि चेत् त्वं सहसा शीब्रेण जिनधर्मोपरिशमं कुर्याः तर्हि श्रस्य श्रसारसंसारस्य मूलं विनाश्य मोचं गमिष्यति।

## बल्लहु श्रवगुण दाबइं जेत्तिउ सुप्य उलाहु गणिजाइ तित्तिउ। जिम्म २ खब्रो उपज्जइ जेणहूं तिम २ पुण मुन्चइ संदेह ॥६९॥

सुप्रभाव कि हे जीव ! अस्य प्राणिनः पुत्रकतत्रयनगर्द्याधवस्त्रिमित्राद्यैः यन्त् किचित् अवगुणमुत्यद्यते तत् सर्वमवगुणं जीवेनानेन लाभमवगम्यते परित्यज्यते तथा संदेहः मोहः स्वयं याति, वैराग्यमुत्यद्यते ।

#### यहाकित्तित भ्रष्ण भवंतारि किष्णि जित्तित ॥७०॥

रे चित्तः हे जीव ! दरादि सु मनांभि जिपत त्रस्तु लोभार्थम् कथम् भ्रमसि न ह्यो कमि वस्तु स्वेष्टसाधकम् यतः कारणात् मनोवां चित्रतानि वस्तुनि असौ जीवः पूर्वपृष्येनोपार्जितमेव सर्वं सब्धम् शक्योसि । नान्यतवस्तु किंचिदन्य अतः व्यर्थं माभिलप् ॥ मुप्रभा । कि रे जीव यदि भूरि प्रभुरो तृष्णां करोपि तर्दि यत् पूर्वभवां तरस्य सांपार्जितं पुरुषं तत् स्वं लहिन प्रप्तोसि ।

रे हियडा सुप्पंड भणइं किन फुट्टीई रोवनु पिउ। पञ्जेहि मसाण डइं एकल्जंड उक्तंनु ॥७१॥

मु० कि रे चित्त ! रे जीव ! त्वं प्रेयपुत्रकत्तत्रादिके मृते सति तथा लच्मीगते च कस्मात् रोदनं करोषि, पुनः हे मूढः तथा पितृवने वारेकमपि एकाषि प्रीतमः बल्लभः मृत्तः प्रज्वलितः हष्टः यमेवावस्था तेन कारणेन भविष्यति कि च प्रियमरणे त्वारा कथं न मृतः यदि तवातिश्रिय आसीत्। अतः त्ययानुभूयताम् यदिमन् नकश्चित्कस्यचित्मत्रं न कश्चित्कस्यचिद्रिपुरिति आतः निस्पृद्धः वैराग्यमनुभूयताम्।

बलवंतउ सुप्पउ भगाई घरमोहिंपग्विद्ध । पेसतह वृहि सजगाहि कोकालेगा हिरवद्ध ॥ ७२॥

सुप्रभा॰ कि रे जीव ! त्वं गृहस्य प्रतिबंबरूपेण मंहिपासन वदः सन् कस्मात् समाकुतः भ्रमसि यतः कारणात् स्वजनमित्रादिकाः श्रमेन कालेन केपि न भित्तनाः, श्रपि सर्वे भित्तिताः।

> उत्तम पुरिसिंह कोडिसय दिन २ लग्गंड असार । सुप्पड साइ न धाइ परसुहि इंक वसु संसार ॥७३॥

सुप्रभा॰ कि ऋरे जीव पुरुषेश्वमान् लज्ञकोटिशत्सहस्तादीन् दिनं-दिनं प्रति ऋसी झसारः संसारः गिलति ऋसी दुष्टः संसारः सर्वान् जनान् खादित भज्ञवित । परन्तु तृप्तो न भवित ईटशः गंसारो राज्ञसो होयः निश्चयपूर्वकं ।

#### सुष्पत्र भगाइं रे धन्मि यहु पित्तहु श्रवह श्राग्रहव । जीव वहं तह ग्रारमगई मणु मारंतह मोकवु ॥७४८।

सुप्रभाव कि रेव हे, धर्भिष्ठ लोकाः भवन्तः पिच्छन्तु जानंतु । श्रवलोवयतां तत् कि ईद्दशं ईदृग्विधं श्राण्खुश्रवंधं मया कविना न सहाते तत् कियत् जीवधातं जीवं मारयित्वा नरकगतिर्मविति पुनः कि मनः मारयित्वा मोज्ञपदं प्राप्यते । तस्मात् उत्तमपुरुपेण जीवधातं न कर्त्तव्यम् ।

> जइ चितहिं सुप्पड भगाइं जायतु जाय। धुड्गिम्मल थमेगा सह घरिमंडित सुठाउ॥ऽ४॥

मुप्रभा ० कि स्रोरे, यदि चेत् सत्पत् दत्ते याति तर्हि स्रधुना गच्छतु पुनः भव्यजीवस्य निर्मलः निजधर्मेण सह निर्मलं यशः भुवि पृथिव्यां मंडित्वा स्थिति कुरु एवं वर श्रेष्ठं ।

> एहु धरु घरिणी राहु वंधउ गिरहरंण । गोहन डावउमाहण सहं नच्चावइ बहुभंगि ॥७६॥

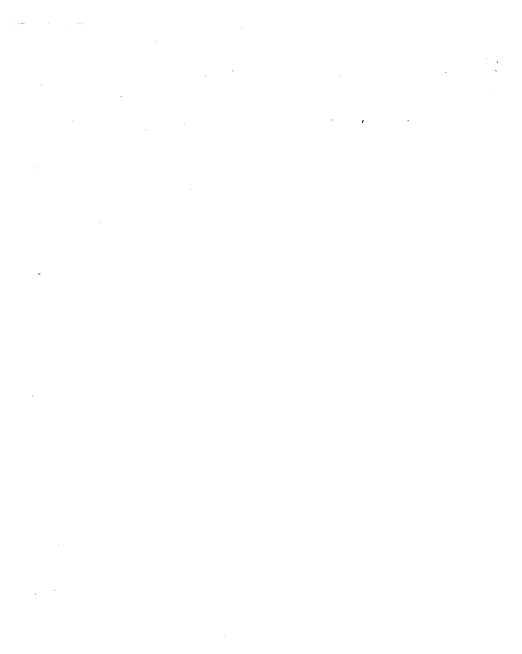
मुप्रभानार्यः कथयति हे शिष्य ! स्रत्र संसारे स्त्रमी जीवाः गृहस्त्रीमित्रपुत्रवांधवस्यत्प्रभृतिषु स्रतिरागं कुर्वन्तो, करमात् मोह एव नरकः सर्वेगं जीव नां नृत्यं बहुभेदैः कार गति तरमात् ।

> नच्चावाई बहुभंगिरंगी काल गीशियतह जिराहिं। इदं संसार सुख राहु लहद खणु विहद्द ॥७०॥

हे शिष्य ! श्रत्र संसारे श्रनेन जीवेन श्रती मोह नरकः नाना बहुविधिना प्रकारेण दृत्यं कारयति करमात् पंचेन्द्रियाणां विषयरंगवशात् ततः विषयरंगवशात् श्रसी जीवः चतुर्गतिषु श्रमन्तदुःखानि भुञ्जति । कदाचित् सुखं न प्राप्नोति ॥ इति सुपभाचार्यकृतः वैराग्यसारप्राकृत, दोहायंथः सटोकः सम्पूर्णः ॥

संवत् १=२० वर्षे मिती पीपविद ३ वुववारे वसवानगरमध्ये श्रीचन्द्रप्रभचैत्यालये पंडित श्रीपरप्रसामः तन्छिष्यः पं० श्राण्यतसम्, तन्छिष्यः श्री चन्द्रस्य वाचनार्थं वा उपदेशार्थं लिपिकृतं लेखकपाठकयोः शुभमन्ति, श्री जिनसान महाय । तत्लिपेः संवत् १६=६ विक्रमीये मासंक्तममासे कार्त्तिकमासे शुक्लपन्ने चतुर्दश्यां गुरुवासरे श्रासनगरे स्व० देवकुमारेण स्थापित श्रीजैन-सिद्धान्त-भवने श्री के ० भुजवित शास्त्रिणः श्राध्यन्ताया इदं प्रतिलिपिकार्यं पूर्णम—भवत् ॥

इतिशुभं-भूयात्।



# THE JAINA ANTIQUARY

VOL. XVI

JUNE 1950.

No. I

#### Edited by

Prof. A. N. Upadhya, M. A., D. Litt. Prof. G. Khushal Jain, M. A., Sahityacharya. Sti, Kamata Prasad Jain, M. R. A. S., D. L. Pt. K. Bhujbali Shastri, Vidyabhushan. Pt. Nemi Chandra Jain Shastri, Jyotishacharya.

#### Published at :

THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY, ARRAH, BIHAR, INDIA.

Annual Subscription:

Foreign 4s. 8d.

Single Copy Rs. 1/8

#### CONTENTS.

|    |                                              |     | l'ages |
|----|----------------------------------------------|-----|--------|
| 1. | Jaina Gurus of the name of Pūjyapāda         |     |        |
|    | -Shri Jyoti Prasad Jain, M.A., LL. B         | ••• | 1      |
| 2. | Jainism and the Modern World                 |     |        |
|    | —Shri Kalipada Mitra                         | ••• | 7      |
| 3. | Three new Kushana Inscriptions from Mathura  |     |        |
|    | - Shri K. D. Bajpai, M. A.,                  | ••• | 13     |
| 4. | Jain temples, monks and nuns in Poona (City) |     |        |
|    | -Shri S. B. Deo, M. A                        | ••• | 17     |
| 5. | The Jain Chronology                          |     |        |
|    | -Shri Kamata Prasad Jain D.L., M.R.A.S       | ••• | 34     |



" श्रीमत्यरमगम्भीरस्याद्वादामोघलाञ्चनम् । जीयात् त्रेलोक्यनाथस्य शासनं जिनशासनम् ॥ ''

[ भक्तंकदेव ]

Vol. XVI No. I

#### ARRAH (INDIA)

June 1950.

JAINA GURUS OF THE NAME OF PŪJYAPĀDA.

By

(Shri Jyoti Prasad Jain, M.A., LL. B., Lucknow).

Pujyapada is one of the most celebrated names not only in the annals of Jaina history and literature but also in the field of Sanskrit His Sarvartha-siddhi is believed to be the first, and is atleast the oldest available commentary on the Tatwartha-Sutra of Umā-svāmi, which is the one Jaina religious work that has perhaps the largest number of commentaries written on it; and Pūjyapāda's work has ever been regarded a most authentic and precise exposition of the very concise and pithy aphorsims of the original. The mystic mind of that great yogi (Pūjyapāda) finds a spontaneous and marvellous expression in his Samadhi-sataka. Whereas his grammatical masterpiece, the Jainendra Vyākaraņa ranked him amongst the eight highest and original authorities like Indra, Chandra, Sakatayana, Panini, Amara etc., in that highly popular branch of Indian learning. More than a dozen other works are also attributed to the name of Pujyapada, and there are several traditions and innumerable references in literature as well as in epigraphical records reaching back to as early as the 7th, century A. D., which tell us some thing or the

other about the Jaina guru (or gurus?) who bore this name. His own works are, however, silent on this point and give us practically no information about their author. Hitherto it has also been generally believed that there was only one Pūjyapāda whose real name was Dēvanandi and that all the references found under that name (i.e. Pūjyapāda) point to him. But the fact that most of the more celebrated Jaina gurus, particularly those belonging to the first eight or ten centuries of the Christian era, happened to have later on a number of their respective namesakes! pursuades us to examine the same possibility in case of Pūjyapāda as well. And it is not at all surprising that an analysis and classification of all the available references pertaining to the guru or gurus of that name leave us with some twenty one apparently isolated and unconnected Pūjyapādas:

(i) Pūjyapāda, the first and original Jaina savant of that name. His real name was Dēvanańdi and he was also called Jiněň Irabu Idhi He was a South-Indian Digambara Jain saint and scholar belonging to Kundkunda's line of the Mūlasangha. There is absolutely no doubt as to his authorship of the Jainöndra Vyākaraṇa, the Sarvārthasiddhi and the Samādhi-śataka. He evidently came after Kundkund, Umāsvāmi and Samantabhadra, and preceded Vāman, the author of the Kāśika, also Guṇanandi. Aklanka, Dhananjaya, Virsena etc. Thus he may have lived anytime between the third and the middle of the 7th centuries A.D. The majority of modern scholars, however, place him in the latter half of the 5th or the beginning of the 6th century A.D.3, while there are some who are inclined to place him in about the middle of the 7th century A.D.4

<sup>1</sup> For example Bhadrabāhu, Kuūdkuūd, Samantabhadra, Kālaka, Sidhasēna, Aklaūka, Prabhāchaūdra, Anaūtavīrya, Jinasūna, Vidyanand, Vadiraja and several others had each several later namesakes of his own

<sup>2.</sup> Cf. Keilhorn—I. A. X. 75; Pathaka—I. A.-XLVIII p. 20,512; Peterson-Report on skt mss. II p 67-74; Hiralal-A cot. of mss. in C. P. & Berar, introp. XX; Valenkar—Jinaratnakose p 146, etc. etc.

<sup>3.</sup> Buhler-I. A.-XIV, 355; Lewis Rice-Mysore and Coorg p 35, 196; JRAS for 1890 London, p 245-262; Narsimhacharya-kəvicharite p. 5-6, etc. etc.

<sup>4.</sup> K. B. Pathaka—I.A.-XII, 19-21, Bombay 1883; D. C. Sarkar—Successors of Satwahanas p. 300; and others who believe in the contemporaneity of Phjyapāda and Durvinīta and prefer for the latter the latter of the two dates.

- (2) The Pūjyapāda Dēvanandi mentioned in the Paṭṭāvalis of the Nandi-Sangha of Mula-sangha, Kund kund-anvaya. The Sanskrit Paṭṭāvalis of that sangha places him at number ten after Padmanandi-Kundkund, and assigns him to Vik. 258-308 (or A.D. 200-250).
- (3) Pūjyapāda, the preceptor of Vajranandi who, according to the Daršana-sāra of Dēvasēna (933 A.D.), founded the Dravida-Sangha in Vikrama Samvata 526 6
- (4) The Püjyapäda of the Ganga records and tradition, who is believed to have been the spiritual preceptor and teacher of Ganga King Durvinita.<sup>7</sup> who is assigned by some to the end of the 5th and beginning of the 6th century A. D and by others to the first half of the 7th century A. D.
- (5) Pūjyapāda of the Chalukyan records<sup>8</sup>—who is, in the Laxamēšvara inscription of Saka 651. (A.D. 729), said to be a native of Alaktakanagar. To Udayadēva Pandit of Dēvagaņa, Mūlasangha, who is styled in an inscription of A.D. 729, as the house-pupil of Sri-Pūjyapāda, King Vijayāditya Satyāśraya Chālukya gave in donation the village of Kardam for the Sankha-Jinēndra temple in Saka year 622 (A.D. 700). Nirvadya Pandit, another desciple of this Pūjyapāda who is also described as a great grammarian and is assigned to Saka 600 (A.D. 678), was the spiritual minister of King Vinayaditya Chalukya.
- (6) The Pūjyapāda whom Dhananjaya in his Nāmamālā makes out to be an unrivalled Laxanakara.
- (7) The Pūjyapāda whom Svami VIrasēna mentions and from whose Sāra-saṅgraha and Tatwārtha-Bhāṣya the latter quotes in his famous Dhavala commentary of the Sata-khaṅḍāgama-Siddhanta. 10

<sup>5.</sup> Pub. on p 320 of Dr. Bhandarkar's Report on Skt. mss. for 1883-84. There is another, a Prokrit Pattavali of the same sangha which appears to be older and more correct. But it gives no dates. Cf. S. Samantabhadra p. 145, 163.

<sup>6.</sup> JBRAS-XVII p 74.

<sup>7.</sup> Rice-My & Cg. p. 35, 196; E.C. XII Im. 23 p. 7; M.A.R. 1911-12 p. 35.

<sup>8.</sup> I. A.-XII p. 112. ibid p. 19-21.

<sup>9. &</sup>quot;प्रमाणनक्ष्यं प्रस्ति प्रवादस्यसम्बागम्। धनकश्य कवेः काव्यं रस्तन्त्रयसपार्श्यमम्॥" (Namamaja)

<sup>10.</sup> Dhavala p. 700 of Vedanākhanda, & sata-kh. Agama 1,1,1, Intro. p 60.

VIrasona completed his Dhavala at Vajanagar in the Rastrakuja territory in Vik. 838 (or A.D. 780). He started his work in about A.D. 750 and died in about A.D. 790.11

- (8) The Pūjyapāda mentioned by Ugrādityāchārya in his Kalyāṇa-kāraka a famous work on medicine, written in C 800 A. D. at Rāmagiri in the dominions of the Eastern Chalukya King Vishurāja Parmēśvara, as one of the great Jaina masters of medicine of the past and who is said to be an authority particularly in the Śalākya-Tantra.<sup>13</sup>
- (9) The Pūjyapada whose Kalyāṇakāraka, Jagdall-Somnath a medical writer (C 1150 A. D.) claims to have rendered into Kannaḍa¹³, the original being in Sanskrit. Vijayaṇṇa Upādhyāya the author of Sārasaṅgraha or Vaidyasārasaṅgraha also claims that his work is derived from the Kalyāṇakāraka of Pūjyapāda ¹⁴ And Pārśva Panḍit in hs Pārśva Purāṇa composed in 1222 A.D. ascribes the authorship of Kalyāṇakaraka to the Pūjyapāda who was also the author of Jainēndra and of the Tatwārtha Vṛṭti ¹⁵
- (10) Pūjyapāda theŚabdāvatāra-kāra—According to Vrttivilasa, a Kannad poet (C. 1160 A. D.), Pujyapāda wrote the Śabdāvatāra Tīka Pāṇiṇi. This fact is also corroborated by the Nāgar inscription of A. D. 1530<sup>17</sup>, and also by Lewis Rice's interpretation of the Hīrāmatha copper grant assigned to A. D. 700. 18
  - (11) The Pūjyapada of the Karnāt ika epigraphs-
- (a) An inscription of 1163 A. D. mentions that in the line of Bhadrabāhu arose Kundkund also called Padmanandi. Then came Umāsvāmi Grdhapichha. His desciple was Balākapichha. In such a line of great Acharyas arose Samantabhadra......after whom came Pujyapada. The record also informs us that the original name of

<sup>11.</sup> For Virasena see Jaina Antiquary XIV 2, p. 46-57, & XII, 1, p. 1-6.; Anēkānta— 1, 87-88 p. 207 & 10, u.5 p. 274.

<sup>12.</sup> Prasasti Sangraha p. 53 (pub. JSB-Arrah).

<sup>13.</sup> Kavicharite I p. 164-65, II p. 15-16.

<sup>14.</sup> Pr. Sang p 149,

<sup>15</sup> Kevich I p 325 (n. 1)

<sup>16</sup> Karnataka Sabdanusasana—JG for 1923 p. 217-232.

<sup>17.</sup> E. C VIII Nv. 46 p. 147.

this guru was Dēvanandi and that he was also called Pūjyapāda and Jinēndrabuddhi. It gives the reasons too why he was so called. It ascribes to him the authorship of Jainābhiśēka also, besides the three already mentioned works. 19

- (b) The record of 1338 A D. confirms the names Devanandi and Jinëndrabuddhi given to him and the derivation of the name. Pujyapada. 90
- (c) The record of 1432 A.D. tells us of Püjyapada's wonderful yogic powers and of his visit to the Videha kshetra. After Pujyapada, it also mentions Aklanka and some other gurus who came after him.<sup>21</sup>
- (d) The Nagar inscription of 1530 A D. attributes to Pujya-pada the authorship of—Nyāyakumuda-Chandrodaya, the Nyāsa on Sūtras of Śākaṭāyana, the Nyāsa named Jainendra, also the great Nyāsa called Śabdāvatāra on Sūtras of Pāṇiṇi, the Vaidyaśāstra and a Tika to the Tatwārtha.<sup>2</sup>
- (12) Ayyapārya, the author of Jinēndra-Kalyāṇābhudaya. (1320 A. D.) attributes the authorship of a Protistha-pāṭha to one Pūjyapāda. 23
- (13) The Pūjyapāda yogi who is said to have rendered into Kannada the Satapadi i.e. the story of Jnāna-Chandra-Charita, originally written in Prākrita by Vāsavacharīdra. And Pāyana Varņi, the desciple of Panditāchārya rewrote this Kannada work of Pūjyapāda, in Sāngalya Chhanda in 1659 A D.2+
- (14) The Pūjyapāda muni who was the guru of Mangarāja (circa 1360 A.D.) an official of early Vijayanagar and author of Khagēndra-mani-darpana, a famous work on medicine. In his work Mangrāja speaks of his guru Pūjyapāda and tells us that he has utilized the latter's celebrated work on medicine while delineating in the portion on the conduct of a thousand immovable kinds of poisons.<sup>25</sup>

<sup>19.</sup> E. C. II 64 p. 17.

<sup>20.</sup> E. C. II 254 p. 110.

<sup>21.</sup> Ibid 258 p. 117.

<sup>22.</sup> E. C. VIII Nv. 46 p. 147.

<sup>23.</sup> Prasatti Sang. p. 104.

<sup>24.</sup> Med. Jainism p, 385 (n):

<sup>25.</sup> Kavicharite I p. 417-422.

- (15) Devarasa (1650 A. D.) in his Gurudatta Charitra tells us that near the town of Pūgatāka in Karņāṭaka was a hill which contained the basadi of Pārśva-Jina, and that on this hill the famous Pūjyapada has conducted experiments in alchemi (Sidha-rasa).<sup>26</sup>
- (16) The Pūjyapāda whose desciple and sister's son was Sidha Nagarjuna, the famous alchemist of South India.<sup>27</sup>
- (17) The Pūjyapāda whom Pāndya Kshamāpati in his Bhavyānanda sāstra mentions along with Dēva-Chandra and Nāgachandra, the immediate predecessor or gurus of his own. <sup>98</sup>
- (18) The Pūjyapāda Svāmi who is mentioned in a list found inscribed on a panel at Kārkal. In this list of gurus who seem to have been associated with that place, he is mentioned soon after Dharmabhūṣaṇa Bhaṭṭāraka and just before Vimala-sūri Bhaṭṭāraka.<sup>29</sup>
- (19) The Pujyapāda to whom the authorship of several works on medicine like the Madana-kāma-ratnam<sup>50</sup>, the Nidāna-Muktavali<sup>51</sup> etc. is ascribed, and under whose name Vijayaṇṇa Upadhyāya quotes many rasa-yogas or medicinal formulae, in his Sārasangraha.<sup>82</sup>
- (20) The Pūjyapāda or Pūjyapādas to whom the authorship of the following works is also attributed—

Sidha-bhaktyādi-saṅgraha, Istopadesa, Shāntyaṣṭaka, Chhanda-sastra, Svapnāvali, Kārikāvṛtti, Surasasaṅgraha, Upasakachara, Srayakachara etc.

(21) Lastly, there is the Pūjyapāda, the account of whose life is given in the Kannada Pūjyapāda Charita of poet Chandayya and in the Rājāvalipathē of Dēvachandra.

Now it is quite obvious that all these references cannot point to one and the same Pūjyapāda. No doubt, it is also quite certain that there could not have been as many as twenty or so gurus of that name. A closer examination which shall hereafter be made, should, however, certainly reduce their number very much.

(To be continued)

<sup>26.</sup> Ibid p. 391-392.

<sup>27.</sup> Ibid p. 11-12; also see Chandayya's Pūjyapāda Charita.

<sup>28.</sup> Pr. Sang. p. 34.

<sup>39.</sup> M. A. R. for 190-21 p. 8.

<sup>30.</sup> PS-p. 13.

<sup>31.</sup> Ibid p. 15.

<sup>32.</sup> Ibid p. 149.

#### JAINISM AND THE MODERN WORLD.

Bu

#### Shri, Kalipada Mitra.

1. The extreme formation of the Vedic Karmakanda, the inane cult of ritual and sacrifice, the despotism of priest and sacrdotalismall had brought about natural reaction and evoked protests from hosts of critics. The first stirring voice comes from the deep of the Upanishad—it denounces polytheism, and upholds monotheism. Other rebels raised their voice against the Vedic conception of ethics and metaphysics. We hear of a host of them—of Purana Kassapa. Ajita Kesakambali, Sañjaya Belatthiputta, Pakudha Kaccayana, Makkhati Gosala, Nigantha Nathaputta, in the Pali-Buddhisttic literature and of hundreds of scholiasts in the Ācāranga Sūtra and other Jain canonical works. But the two mighty voices of the time were those of Gotama Buddha and Lord Mahāvīra.

Their revolutionary teachings found an echo in the hearts of the oppressed people of the time, and proved to be two very potent dynamic forces towards demplition of the ancien regime. A new vista was opened up—that of equality and dempcracy. A new orientation was given to the social and religious life of the people. The caste system lost its rigidity, social distinctions their rigour. A break was made with the past. The ceremonies lost their sanctimoniousness. People were taught to cultivate the virtue of self-reliance. Buddha and Mahavira preached to the masses not in Sanskrit—not in the language of the learned, but in their own native vernaculars—Pāli and Ardhamāgadhī.

2. Let me now advert to the specific contribution made by Jainism. Lord Mihavīra levels all distinctions of caste, creed, colour and sex. Man and woman are all equal, even the low-born is capable of attaining spiritual knowledge—for every soul has a limitless capacity of accomplishing spiritual perfection by observance

of vows (vralas), and maintaining pure conduct. He lays great emphasis on one's Karma. One becomes a Brahman, or Kshatriya, Vaisya or Sudra by his action. One can shape his own destiny and need not depend upon others.

- 3. Woman is capable of obtaining spiritual knowledge and attaining spiritual perfection. Mahāvīra gave due respect to her and admitted her into his order.
- 4. Mahāvira does not believe in God as the spring of life, as the creator of the Universe, or the director of the phenomenal world. Thus he freed the intellect of man from the shackles of dependence, and taught him that he was the architect of his own fate, and that he could rise to the height of his spritual stature by his own exertions. This teaching ind med in man a refreshing sense of his own dignity, taught him to be brave, strong and self-reliance, and stimulated in him the incentive to good actions.
- 5. Man is not to look up to a personal God as the fount of mercy. He reaps the fruit of his own action, he has to adjust his relations to man, as he likes to live himself, he should let others live. Therefore an elaborate doutring of kirms has been drawn up with practical direction as to conduct of life, pure and i set and based on toleration, broad out look and sympathy. In the words the foundation of Ahimsa was well and truly laid.
- 6. One other remarkable contribution of Junium is the doctrine syadwada and anekantumuta. It propounds manysided view of a thing, and emphasises the relativity of truth. The nature of things is extremely complex; we can not affirm or deny anything absolutely. Every object is full of contradictions and oppositions. To understand a thing fully we should predicate the contradictions of existence and noneexistence, one and many, permanence and so on. According to it no judgment is true in itself or by itself. As there is truth in every idea, as there is reality in every existence, so every system of religion has some truth to offer. As long as we claim that we alone are in possession of truth and others are graphing in dark reas we can never achieve the truth and consequently conflicts are sure to arise. None can claim the ownership of the whole truth.......To acquire a

sympathetic understanding of our own religion we should show reverence and the spirit of toleration and trust towards all other creeds. Anekāntavāda takes a more comprehensive and synthetic view of all systems of religious thought,"1

Amrtacandra, Yasovijaya, Sidhasena Divakara Anandaghana the mystic—have all laid stress on the same spirit of compromise and good will. SrI Rāmakṛshṇa Paramahaṃsa has similarly said that different creeds are but different paths to reach the Almighty, and this was emphasised by Svāmī Vivekānanda in his preachings. Thus Syādvāda or Anekāntavāda is opposed to dogmaticism which creates strife. It holds out the message of peace and harmony, it teaches us to avoid clash and conflict. If this spirit be once more cultivated, much of the present day strife of the world is likely to be restrained.

- 7. Religion maintains its vital force so long as it serves the needs of the society; the very moment it turns away from the realities of life and can not adapt itself to changing or changed environment of the society, it loses its vitality and becomes sterile. The Jains in time degenerated and like the Hindus created for themselves deities, invented magical devices to subordinate them to their wishes, evolved mantras and yantras i.e. developed a tentrika attitude, Karma became a sort of determinism for them, thus robbing them of the virile spirit of energy and initiative. Belief in miracles and superstition has triumphed over reason and true faith.
- 8. History has shown that Jainism can adapt itself to changed circumstances, can rise above stagnation by freeing itself from the bondage of the tangle of dogmas and can create kingdoms.
- 9. Just as Lord Mahavira evolved a system which protested against the prevailing order which cramped society and gave it new life, so it is necessary for the Jains—and for the matter of that all clindians—to seek and gain inspiration from the teachings of our religion, to face boldly the changed political, economic and social situation, so that we may live a pure, bold and courageous life.

<sup>1.</sup> Cf the Neo-Realism of recent American philosophy which has protested against this exclusive predication or ekantuada and call it the fallacy of exclusive particularity.

- 10. In the sphere of economic life, the vow of parimita parigraha gives some light in the economic reconstruction of our society, nay of the world, gives some light. One has to limit his own personal possessions in the world, according to his status and immediate needs. Any property acquired beyond this limit is not to be considered, as his own, but to be devoted to the amelioration of the society as a whole. If rightly applied and adjusted to the conditions of the modern world, it may offer a key to the solution of our economic problem in a peaceful manner without having recourse to violent mothods arising out of appeal to class hatred ealculated to level down property and overthrow the society in a revolutionary manner and leaving the seeds of eternal clash and conflict as the unhappy legacy to posterity.
- 11. The disastrous results of the two devastating world wars are felt by all humanity. The atomic energy placed at the disposal of man by Science has been employed by him for destruction of life. It is said that science has further discovered a process which can render a region lifeless in five minutes. On the other hand atomic energy properly utilised can serve man and better his condition immeasurably. Unless the violent ideas of national or race superiority, breeding animosity, are given up, humanity has to perish. Ahimsa alone can give life to the world.
- 12. Speaking of India, I may say that our social structure will be strengthened if we show a more catholic spirit in mending our defects. It is incumbent on all of us especially the intellectuals, to evolve a new system out of the old—essentially humanitarian in complexion to solve our social, economical, and even national problem. We must be able to order "cease fire" among bellicose sects and schools, to stop suicidal battles and direct their combined energies towards the problem of healing the wound of man.

The crying need of the hour is the spirit of toleration and that of non-violence. India has shown in the past this spirit of adaptability and harmony and evolved a complex culture of unity and diversity. In the deafening wrangle of kill, kill, she may yet raise her voice and give the message of amrta.

Mahatma Gandhi has applied non-violence to the national problem of freedom. To quote Asoka, let the conquest of Dhamma replace the conquest of the sword.

It is over two years that this article was written, but could not find the light of the day-for some unforeseen incident.

The greatest event that has ever happened in the history of the world, and that yet has no precedent nor parallel happened nearly two years ago. India regained her independence after a long long time by a unique method never tried before—the method of nonviolence, preached and practised by Mihatma Gandhi. His appeal to the British nation to 'Quit India' materialised and Independence was ushered in on August 15, 1947. And all this happened without violence in an atmosphere of grace and good will. It is the opinion of many who can speak with authority that the spirit of ahim a adumbrated in the Jaina Siddhanta found its true embodiment in Mahatma Gandai. India attained her independence through nonviolence indeed, but she was dismembered, and the joy of liberation soon turned to gloom and groan that followed the hapless partition. Humanity suffered the cruellest, agony that could be devised by the forces of Evil. Orgies of violence in all imaginable shapes and forms -spilling of blood, burning of houses, outrage on women, upropting of families, and an almost interminable trekking of humanity from one end of the country to another-made non-violence and its cult an agonising and poignant mockery. It seemed at one time that heat and hatred would destroy us all. Mahatma Gandhi still turned to Non-violence as the one sovereign remedy. But the tragedy of tragedies happened on 30th lanuary, 1948. The apostle of non-violence fell by violence. He died in flesh but lived in spirit, he became immortal. His ashes have consecrated the soil and hills and streams of India and beyond. The truth and wisdom of his preaching are now glimmering on sceptic and hesitating humanity. The world has grown weary of the aftermath of war-corruption and dishonesty, classhatred and class-superiority, coloursense and colonialism, fear and suspicion, insecurity and frustration. olive branch is not yet in the offing. The charter of the United Nations Organisation offers indeed the solitary ray of hope in the

prevailing gloom and human rights are in a way recognised. India in recent times has again and again declared her policy of working for peace—peace of the world. She is fitted for her role—she professes her friendship to all nations. She has sturdy faith in he mantra of ahim ā taught by Buddha and Mahavira and so recently applied in the field of politics by the Mahatma. Her ambassadors plead for understanding and good will with all the world in a new voice indeed, but echoing the eternal friendly spirit of the old. The world is perhaps beginning to sense that salvation lies in Ahimsā.

## THREE NEW KUSHĀŅA INSCRIPTIONS FROM MATHURA.\*

By Shri, K. D. Bajpai, M. A., Curator, Archaeological Museum, Mathura.

Recently three new inscriptions have been acquired from the Mathura City and have been deposited in the local Archaeological Museum. All the three are Jaina inscriptions and are incised on the pedestals of Tirthankara images. They are all in the Brahmt script of the Kushana period and their language is the well-known mixed Sanskrit, found on a number of Kushana inscriptions from Mathura.

I. The first of the three inscriptions is engraved on a fragmentary image of Vardhamana seated in the *Dhyānamudrā*. But for the lower portion of the image, it is badly damaged. In the relief on the pedestal is shown the worship of a *dharmachakra*.

The portion above and below the relief were each inscribed with one line of writing. Out of them the lower line is completely broken. The upper line also is not well-preserved. Only a few letters in the beginning are discernible. Fortunately in this line the date of the inscription is safe. The reading is as follows:—

स्य वर्द्धमानस्य स ६०२ प्र २ दि.....

The inscription thus refers to the establishment of an image of Vardhamana or Mahavira in the 2nd month of the summer of the Saka year 92 (=170 A. D.) The name etc. of the donor have been lost. The year 92 falls in the reign of Kushana king Vasudeva whose last year, as known from inscriptions, is 98 (=176 A. D.)

II. The second inscription is incised on a broken pedestal (7"×6"). The original complete pedestal seems to have been twice as large. The Tirthankara image is completely broken and excepting a lion's head in the right corner and one female devotee all of the front relief is also lost.

The inscription contains three lines of writing. The last line is almost effaced, only a few letters being partly visible there. The

<sup>\*</sup>Read before the XV All India Oriental Conference, Bombay, 1949.

first two lines are, however, in a satisfactory good state of preservation. My reading of the inscription is as follows:—

- L. 1. सिद्धम् भगवतो सुमतिस्य प्रतिमा प्र [तिष्ठापिता].....
- L. 2. ६ मित्राया सोमगुप्तस्य थि [तु] .....
- L. 3. चपिक-नर्याच्य (?)-व्य

The world Sidham (सिद्धम्) has been engraved almost in the beginning of the 2nd line instead of the first. After Siddham (सिद्धम्) there is a numerical symbol for 6. It is not clear whether this symbol stands for the regnal year or for the day, which may have been given at the end of the first line. If we take this symbol as denoting the regnal Saka year, usually found in the Kushana inscriptions of Mathura, then in that case the time of the installation of the image would come to 84 A.D. But in case the symbol stands for the day, we can not definitely assign the inscription to any particular year.

The purpose of the inscription is clearly the installation of an image of Sumati or Sumatinatha by a lady named Mitra, who was probably the daughter of Somagupta.

Sumatinatha is the fifth Jaina TIrthankara and his early images are rarely known. The new inscription is therefore an important record in so far as it refers to the making of an image of this deity early in the Kushana period.

III. The third inscription is on a complete pedestal (1'7"×1'4") of a Tirthankara image. But for the pedestal the image is almost totally broken. The remaining feet however, show that the image was in standing posture.

There is a usual relief on the front face of the pedestal between two pillars, showing worship of a dharmachakra. Two lines of the inscription are above the relief and one is below. Eight letters are inscribed on the rim of the image close to the right foot. The first line of the inscription mentioning the name etc. of the king, during whose reign the image was installed, is very badly preserved. Fortunately the numerical symbols denoting the year are preserved in the beginning of the second line. We are thus enabled to date the epigraph precisely. It reads as follows:—

- L. 1. ....देवपु [त्र] स्य [पाहि] क [निष्] कस्य राज्य [संवत्सरे]..... ....
- L. 2. १० ७ हे २ द्वितिये दिवसे पंचित्रों एबस्य पूर्वायां कोष्टियातो गर्गा-

No 11

L 3 तो स्रोतिनिकस्यातो कुत्तातो वैईरातोशा [स्नातो] आर्थ्य गृहरित्ताये शि on the rim near the right ) कीशिकीये foot of the image. (निहर्वर्त्तनं

Translation.—In the reign of Devaputra king Kanishka, in the year 17, in the second month of winter season, in the 25th day; On the date specified as above, at the request of Kausiki Griharakshitā out of the Kottiya gana, out of the Sāntinika kula, out of the Vaira Sākhā.

The inscription is, in fact, incomplete. Like similar inscriptions from Mathura one expected in this one also the name of the donor, who at the instance of the nun Griharakshita caused to be made the image in question. The donor's name is, however, conspicuous by its absence. Some of the letters of the epigraph which could not be accommodated in the three front lines are incised on the rim near the right foot. This may lead one to conjecture that the engraver finding that the name of the donor along with its usual paraphernalia, so customary in such epigraphs from Mathura, would occupy a lot of space, may have deliberately ommitted it. Such cases are, however, very rare.

In the beginning of the 1st line of the inscription there is a space for about eight letters. This space can be filled up with सिद्धं नमो वर्द्धमानस or only नमो वर्द्धमानस or alternatively with सिद्धं महाराजस्य, the last to be associated with देवपुत्रस्य etc. In case it was नमोवर्द्धमानस (स्य) then the image would certainly be that of Mahavira.

After देवपुत्रस्य there is a space for two letters. This lacunae can be filled up with पाहि We find this adjective before Kanishka's name in several other inscriptions. After the words संवत्सरे in this line, there is a space for not more than four letters; These most probably have been समद्रशे; The numerical figures of 10 or 7 denoting the year 17 are just after this in the beginning of the 2nd line. Almost the whole of the 2nd line is quite clear. The 3rd line also is well preserved excepting a few letters in the middle, which can easily be restored. After the name of Griharakshitā there is the letter शि. It does not appear from the original stone that there was any letter engraved after शि. If we conjecture that the letter शि is meant for शिशिन, which word the engraver did not complete, then

in that case the name कौशिको will have to be taken as a different name. The inscription would then mean that it was Griharakshita's disciple Kausiki at whose instance somebody (probably a lady woman, installed the image

The year in this inscription is 17, which undoubtedly represents the 17th regnal year of Kanishka and is to be referred to the Saka era. The year would thus correspond to A D 95. From the available epigraphical data we know that Kanishka ruled for 23 years, i. e. from 78 to 101 A. D. The present image was therefore installed six years before Kanishka's death.

The Kottiva gana and the Vaira or Vairiya Sakhā are well known, as they vacur in a number of early Jaina inscriptions of Mathura. But the Santinika or Santinika kula is probably mentioned here for the first time.

<sup>1.</sup> The contribution of lay women to Jaina religion and art has been very great, as is evident from a number of Jaina epigraphs found at Mathura and elsewhere.

<sup>2.</sup> Bühler-The Indian Sect of the Jainas, pp. 58-59.

# JAIN TEMPLES, MONKS AND NUNS IN POONA1 (City)

#### *By* Sii, S. B. Deo, M. A.

[Mr. Deo is studying the history of Jain Monachism. But Jainism is also a living religion it is therefore necessary to correlate the past with the present. With a view to study in detail the religious practices, the habit and other items connected with the life of a modern Jain monk so as to find a link between the modern practices and the old ones, the present author carried on investigation into the daily routine of monks and nuns belonging to the different Sects of Jainism, the mode of worship in the local temples, their management etc. The following account has been the outcome of the author's personal visits to the temples and monasteries and of a free and frank discussion with the monks and local Jain gentlemen. Mr Deo here tells us about Jainism in Poona.]

There are seven temples belonging to the Svetambaras out of these seven, three are in the city proper, one is in the Camp, one in Sholapur Bazar, one at Wanowri and one at Kirkee. The Svetambara Dharmashulas are two in number, one in the city and one in Camp, there are no separate Dharmashulas at Kirkee or at Wanowri.

The Digambaras have four temples in Poona One of them is in Vetal Peth, two are in Raviwar Peth (Louira Ali) and one in Meetha Ganj. There are no monasteries for Digambara monks in Poona.

The Sthanakawasis a non-idolatrous sect of the Jainas, have not temples, but they have one Sthanaka which is used as a place for residence by the monks. It is in Nana Peth. There is also a Sthanaka for nuns nearby.

Munis विमलसागर, इ दसागर, कैलाससागर (Svet)

Muni मोहन ऋषित्रो and nun उत्रवल कुंबरती (Sthan)

Mr. M. G. Kothari M.A. (Dig.)

Mr. and Master Lalwani and Narayan Tolat.

<sup>1.</sup> I am indebted to Dr. Sankalia for the selection of the topic. So also the following gentlemen have been of immense help to me-

Among the temples belonging to the Svet. the temple of श्री गोडीजी पार्वनाथ is the oldest. Next comes the temple of श्रादीश्र (i. e. ऋषभदेव) managed by the Oswals and the Porwals which form a section of the Jain community.

Out of the three sects of the Jains - The Dig. Svet. and Sthanthe idolatrous Svet. are in majority, while the Dig. and the Sthanform only a minority. Taking India as a whole we can say that the Svet. are predominant in the North and the Dig are predominant in the South.

A majority of monks that visit Poona, come from North India. They are forbidden to wander in the rainy season but they wander throughout India in the remaining eight months of the year.

Out of the monks of the Svet, Sect those who visit Poons are predominantly of विजय and सागर गच्छ? which form the subdivisions of the तपागच्छ. Monks belonging to the विमलगच्छ which forms the third subdivision of तपागच्छ do not visit Poons, in large numbers.

The Dig. monks very rarely visit the city obviously due to their nudity and compared with the Svet monks, the स्थानकवासी monks also do not come here in big numbers.

#### SVETĀMBARA TEMPLES.

#### श्री गोडीजी पार्श्वनाथ मंदीर-

This temple is situated in Vetal Peth (No. 111). This a gorgeous temple the majesty of which can hardly be imagined from its outside appearance. In this single building there are three temples out of which two belong to the Svet and one to the Dig. The interior of

<sup>2.</sup> A monk associates the name of his गच्छ with his name eg. बहुभवितय, मुक्तिसागर etc.

<sup>3. &</sup>quot;The oldest of Parasnath's temples lay in Kalevavur to the south-west and outside the city, at the Peshwas would not allow a Jain temple to be built in the city. About 1750 the Jati or the high priest of the Jainas and Sankaracharya the Brahmanical pontiff happened to meet in Poona. After a long discussion it was agreed, it is said by bribing the Sankaracharya, that a Jain temple might be built in a quarter where the Brahmins did not live. The Peshwas granted the site of the present main temple, where two buildings one for Chidambaris or white clothed and one for Digambaris or Skyclad lainas were built by public subscription"—Bombay Gazetteer Vol. XVIII, part III Poona 1885, p. 340.

this temple is rich and painted with gaudy colours and possesses some well-carved decorative pieces of architecture. It is now under the management of a trust. It provides bathing and other facilities and also keeps materials of worship like sandalwood etc. 4

On the first floor of the building there is the idol of पार्वनाथ who is called as the संवेश्वर पार्वनाथ. There are six other idols close to it two on the right of पार्वनाथ and four on the left. All of them are made of white marble and the idol of पार्वनाथ is endowed with the characteristic hood of a snake over its head. The names of the other idols are सुविधिनाथ (on both sides) कल्याणपारवेनाथ, सुपारवनाथ and संभवनाथ. Devoted laymen—especially women—came in large numbers and recited hymns and drew the figures of the स्वास्तिक or an आकार on the floor. All the idols were decorated with flowers and sandal paste.

In a somewhat underground portion of the temple, there are five idols. On being asked why this portion was built underground, the man in charge told me that there might have been some fear from the iconoclasts. The chief among these five idols is the idol of श्री चिनामिण पार्श्वनाथ. This idol is older than that of संदेश पार्श्वनाथ On the former I could notice विक्रमसंबन् १५४६. On the first floor of the temple there is the idol of गांडीजी पार्श्वनाथ—the oldest idol of all the three mentioned above. It is of black stone and is very small in size.

<sup>4 &</sup>quot;On holidays and great days when the community meets for worship they put to auction the right of applying saffron to the images and the highest bidder buys the right of first applying it, in this way large sum are raised"—*Ibid.* p. 341

<sup>5. &</sup>quot;......the first two temples were enclosed by a high strong wall and strong gateway which were kept always shut that the noise of the temples might not reach Brahmin ears. No spires were allowed as their sight would have polluted orthodox Brahmins"—*Ibid* p. 340.

<sup>6.</sup> I tried to find out the date which is generally written at the base of the idol. Eut I was disappointed to find that a thin sheet of silver covered the base of the idol.

The date on the idols can by no means prove that the temple also was built at that time<sup>7</sup>. The building of the temple is comparatively modern. It may be that the idol that was installed there might be older than the temple itself as is proved by the date on the idol

There are eight गर्भगृह s in all, in which there are so many idols of different तीर्थकरs. The upper part of the building is modern. The people there took no pains to know the exact date of the building and all I could ascertain from them was that the temple was built sometime in the regime of the Peshwas and might be more than a hundred years old.

### श्री अ।दीश्वर मंदीर—

Just in the same building but with a different number (110 B Vetal), is situated one storied temple of आर्शस्वर ie. ऋषभनाथ the first तीर्थकर of the Jainas. This temple and the temple of गोर्डाजी पाश्वेनाथ is managed by the same trustees. This temple is said to be built a hundred years ago.

There are five idols in the temple the chief being that of आई। एवर. In the same temple I could find an idol of पद्मावती देवी who, according to a Jain monk, was a यित्रणी in attendance of पारवनाथ. The idol was decorated by a fine piece of cloth and flowers.

l could also note an idol seated on a bull. It is called श्री मानभद्रजी and is taken to be the symbol of celibacy. It reminded me of the worship of श्री मारुती among the Brahmins. To the rear of the temple of श्रादीश्वर there are footprints (पादुका) of श्री ऋषभदेव.

<sup>7. &</sup>quot;......the temple of the chidambaris which is dedicated to Parsvanath, proved too small, and the form of the temple which was more like a private house than a public place of worship, was changed. Encouraged by the religious freedom they had enjoyed since the Peshwas overthrow in 1818, between 1830 and 1834 the Jains raised subscriptions and built a temple to Rishabhadeva the first of the Tirthankaras at the cost of £. 300 (Rs. 3000). Since then they have kept adding out houses to the temple from year to year"—Ibid. p. 340

Some movable idol is taken and placed in a chariot and is taken through the chief streets of the city in the month of चैत्र and कार्तिक. It is called बरघोडा.

पारवान जैन मंदोर-(1393 Shukrawar Peth).

More than a furlong distant from the first two temples, is the temple of Porwal Jains, a subsect of the Svetambaras. It is a temple dedicated to श्रीश्रादीनाथ As compared with the first two building, this temple lacks all the profuseness of decoration. It is owned by नाजुबाई a Porwal Jain lady.

It is a three storeyed building. On the ground floor there are five idols and on the first floor there are seven idols. All the idols are made of white marble.

It is said that the temple is built 50 or 75 years ago. श्रोस्वाल जैन मंदीर —

A little further, there is this temple belonging to the Oswal Jains. It is a lofty three storeyed building, majestic in appearance, yet somewhat marred by gaudy colours. Inspite of its loftiness, it lacks the richnes of the गोडीजी पार्श्वनाथ मंदीर.

The temple is said to be built a hundred years ago and it is under the management of a trust. There are five idols on the ground floor and fitteen on the first floor. The chief idol is that of आदीश्वर. The majority of the idols is made of white marble.

मृतीपृतक श्वेतांवर जैन मंदीर—(657 Sachapir Street, Camp).

This is a three storeyed building painted in gaudy colours. The entrance to the temple is distinctive inasmuch as the gates of the building are covered with a sheet of silver conveying to the mind of the visitor the richness of the temple.

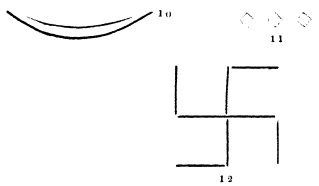
The ground floor is reserved for sermons given by the chief monk to the laity. The श्रासनं for the गुरु is a raised seat and the laity sits down on the ground. Beyond that, in an open space, arrangements for the bathing etc of the laity are made. This arrange-

<sup>8. &</sup>quot;The Jain holy months are चेत्र or March-April. श्रावण or July-August, कार्तिक or October-November, and फाल्गुन or February-March when fairs are held. A car procession takes place on the full moon of कार्तिक or Oct. Nov."—lbid, p. 341.

ment is made on the same lines as is provided in the गोडीजी पार्श्वनाथ मंदीर in the city.

On the first floor, among gorgeous surroundings, are three idols the chief being that of वासुपूड्य, the 12fth तीर्थंकर. To the right of this idol is the idol of सीमंश्वर, who according to the Jainas is at present the तीर्थं कर wandering in महाविदेश्चेत्र—some imaginery land in the cosmology of the Jainas. To the left of वासुपूड्य is the idol of चंद्रप्रमू the 8th तीर्थंकर. All the three idols were made of white marble and a thin coating of silver covered them

On the second floor I saw the pinnacle<sup>9</sup> of the temple New work was in progress. Some well carved pieces of architecture in pure white marble may be seen there. The laity drew the following figures of rice before the images—



Looking to the finish and the modern appearance of the temple it cannot be very old. It was built in संवत् 1948 (AD. 1891). 1 was

<sup>9.</sup> Temples with a bare pinnacle (शिष्या) are forbidden in Camp, hence the शिष्या of this temple was in the 2nd floor of the building.

<sup>10, 11, 12 &</sup>quot;The Swastika (12) Sign is intended to represent the गति or state in which a जीव may be born as either a denizen of hell, or of heaven, a man, or a beast. The three little heaps (II) symbolise the ब्रिस्बंड. (मम्यक्दर्शनज्ञानचारित) which enable a man to reach मोज, represented by the sign (10)"—Heart of Jainism, Stevenson (Mrs). p 251-52.

<sup>13.</sup> Information by Amritlal Shah.

told that there was an old temple standing on this spot before this and that there was a metal idol at that time. The present idols were installed when this new building was built. As I myself could not find out the date—which is generally carved out at the base of the idol—as the idol was covered by a thin coating of silver I asked Mr. Shah as to the probable date of the idol. He told me that the idol was "very very old." The idol was brought from Cambay.

The richness of this temple can very well be compared with that of the गोडीजी पार्यनाथ मंदीर. The silver-plated gates, the marble idols, rich colouring, well-executed decorative pieces of architecture and the arrangement for fulfilling the needs of the rich laity, like sandalwood incense etc—all go to confirm that the laity comes from a rich class of society. On the whole the interior of the building presents a far more pleasing spectacle as compared with the gaudy appearance from outside.

#### श्वेतांवर दारावाडी मंदीर—

This is situated near the पर्वता hill. Its number is 1747 शुक्रवार. It is a one-storeyed structure but the peculiarity of this temple is that there is not a single idol in this temple. There are footprints which are worshiphed by the devotee. This temple is dedicated to Dadaji who is taken to be the Guru of all, the guide of those who seek Liberation.

In the main temple, there are four footprints with a स्वितिक between them. This is surrounded on all sides by an open space well-roofed. This surrounding structure was built in संवत् १६४२. I was surprised to find in one corner of the temple a little gymnasium. Behind the main temple there was a small structure built of marble. It contains footprints of श्री विजयस्रिश्वर. शके १८६५ is carved on it. At the base of the plinth, there is a piece of marble on which information regarding this structure is carved. I could trace the following letters on it regarding the date—

# संवत् १६६६

The temple appears modern and has little decoration inside. The marble floor of the temple was built in 1938 A.D. It being rather out of the way, I could find no crowd of the devotees. I was told festivals are held here on कार्तिक शुद्ध पोर्शिंग । and चैत्र शुद्ध पौर्शिंगा.

This finishes the account of Svetambar Jain temple in Poona City<sup>1+</sup>. Out of these the temple of श्रीगोडी नो पार्यनाथ and the other in the Camp stand out distinctly due to their richness and architecture.

#### SVETAMBARA MONASTERIES.

There are two monastiries, one in the city and another in Camp. for Svet. Jain monks. They are meant only for monks and there is not a single numery in Poons. The monasteries which are called unitial are the residence of monks either in autique or whenever they happen to come here during the course of their wandering. Except in the rainy season they are not to remain in one place for a longer time. There monasteries are very simple buildings fit for the life of monk. There are big halls and the monks are provided with necessary articles like a mat etc. The rich laity also helps them a lot.

## दशाश्रीमाळी श्वेतांवर धर्मशाळा--

This a two-storeyed building near the Godiji Parswanath Mandir in the city. On the first floor the monks live. There are three big halls. In the hall to the right, the monks live. In the hall to the left, sermons are delivered by the chief monk to the laity. The building is painted white and has the least connection with either art or decoration. Only the श्वेतांवर त्रागच्छाय monks—not even the खरतरगच्छाय or स्थानकवासांs—are allowed to this monastery. The खरतरगच्छायs can live here only on a special permission and that too when there are no monks belonging to the नेपागच्छ श्रावयंगान आयंगित खातु (339 Sachāpir Street, Poona)

This monastery is just opposite the Jain temple in the Camp. It is the least attractive building and hence is a fit abode for monks. It has simply big halfs in which the monks, whenever they happen to visit the city, reside.

## **SVETAMBARA MONKS.**

In a moderatly big hall, five or six monks put up. They wear a simple white dress consisting of three pieces of cloth. Their own

<sup>14</sup> As already said at the beginning, besides those, there are three more temples belonging to the vetambaras. One is at Kirkee, one at Wanowii and one in Sholapur bazaar

requisites were a pot made of wood for receiving alms (भिनापात्र), a blanket, a रजोहरण (for cleaning and wiping the place they sit upon), a महपत्ती (a piece of white cloth covering the mouth), and a walking stick (दंडा). Inspite of the fact that they had महपत्ती none of them had actually covered his mouth with it.

They all belonged to the तपागच्छ which has three subdivisions e.g. सागरगच्छ, विमलगच्छ and विजयगच्छ. Out of these three गच्छs, the monks belonging to the first and the last गच्छ visit Poona in large numbers, while those belonging to the विमलगच्छ do not do so in large numbers. There is no difference in आवार in these three subdivisions of तपागच्छ.

There is also other गन्छ which is called खरतरगन्छ, and the difference between तपागन्छ and खरतरगन्छ even though slight, is no negligible.

- (i) The तपागच्छ monks believe in पंचकल्याण while the खरतर-गच्छीय believe in छक्त्याण Besides the usual पंचकल्याण 15 the खरतर believe that the conception of महाबीर in a Brahmin family 16 (before he was transferred to the womb of तिसाला खित्याणी), was also a कल्याण The तपागच्छीय monks ignore this and say that the conception of महाबीर in a न्त्रीय family is to be taken as a कल्याण.
- (ii) The monks belonging to the तपागच्छ use a red coloured bowl while those of the खरतरगच्छ use black coloured bowl.
- (iii) The annual प्रतिक्रमण्<sup>17</sup> is done by those belonging to the स्वरतरगच्छ on भाद्रपद शु॰ ४, while those belonging to the तपागच्छ do it on भाद्रपद शु॰ ४.
- (iv) The खरतरगच्छीयड do not allow women to worship the images of तीर्थं हरड.

17. मिथ्या-दुष्कृत-प्रदान, किए हुए पाप का प्रधात्ताप; जीन साधु और गुहस्थों को खबह भौर वाम

को करने का एक खावायक धानुहान -- याह्असहमहण्णायो p. 636.

<sup>15. &#</sup>x27;तिनभगवान का पूर्व भवते च्यवत, जन्म, दीजा, केवल ज्ञान तथा मोज-प्राप्ति रूप अवसर'— पाइअमदमहण्यावो - पंडित शे० p. 292; also - 'पंच महाकल्लाणा सब्वेसि जिणाण होति णिअमेण' - पंचसंग्रह ७.

<sup>16. &#</sup>x27;तरा शं सकते देविरे एवं संपेहिता हरिरोगमेलि पायत्ताणि आहिवह सहवेह, सहवित्ता एवं क्यासि—तंगच्छ शं तुन देवाणुष्णिए। समण भगवं महावोरं तिपालए सतियाणोए कुच्छिति गण्भतारा साहाराहि। जे वि शं तिसालए गण्भे तंदवाणारारा माहणीए कुच्छिति गण्भतारा साहसाहै।' - कस्पसूत्र — also Mathura Inscription dating 1st or 2nd cent. AD.)

This finishes the account of Svetambar Jain temple in Poona City<sup>14</sup>. Out of these the temple of श्रीगोडीजी पारवेनाथ and the other in the Camp stand out distinctly due to their richness and architecture.

## SVETAMBARA MONASTERIES.

There are two monastiries, one in the city and another in Camp, for Svet. Jain monks. They are meant only for monks and there is not a single nunnery in Poona. The monasteries which are called अमेशाला are the residence of monks either in वर्षावास or whenever they happen to come here during the course of their wandering. Except in the rainy season they are not to remain in one place for a longer time. There monasteries are very simple buildings fit for the life of monk. There are big halls and the monks are provided with necessary articles like a mat etc. The rich laity also helps them a lot.

#### दशाश्रीमाळी श्वेतांबर धर्मशाळा-

This a two-storeyed building near the Godiji Parswanath Mandir in the city. On the first floor the monks live. There are three big halls. In the hall to the right, the monks live. In the hall to the left, sermons are delivered by the chief monk to the laity. The building is painted white and has the least connection with either art or decoration. Only the स्वेतांबर तरागच्छाय monks—not even the खरतरगच्छाय or स्थानकवासोड—are allowed to this monastery. The खरतरगच्छाय can live here only on a special permission and that too when there are no monks belonging to the तपागच्छ श्रावयंगान आयंगित खातु (339 Sachāpir Street, Poona)

This monastery is just opposite the Jain temple in the Camp. It is the least attractive building and hence is a fit abode for monks. It has simply big halls in which the monks, whenever they happen to visit the city, reside.

## **SVETAMBARA MONKS.**

In a moderatly big hall, five or six monks put up. They wear a simple white dress consisting of three pieces of cloth. Their own

<sup>14</sup> As already said at the beginning, besides those, there are three more temples belonging to the vetambaras. One is at Kirkee, one at Wanowri and one in Sholapur bazaar

requisites were a pot made of wood for receiving alms (भिनापात्र), a blanket, a रजोहरण (for cleaning and wiping the place they sit upon), a महपत्ती (a piece of white cloth covering the mouth), and a walking stick (दंडा). Inspite of the fact that they had महपत्ती none of them had actually covered his mouth with it.

They all belonged to the तपागच्छ which has three subdivisions e.g. सागरगच्छ, विमलगच्छ and विजयगच्छ. Out of these three गच्छs, the monks belonging to the first and the last गच्छ visit Poona in large numbers, while those belonging to the विमलगच्छ do not do so in large numbers. There is no difference in आवार in these three subdivisions of तपागच्छ.

There is also other गच्छ which is called खरतरगच्छ, and the difference between तपागच्छ and खरतरगच्छ even though slight, is no negligible.

- (i) The तपागच्छ monks believe in पंचकल्याण while the स्वरतर गच्छोय believe in छक्तल्याण Besides the usual पंचकल्याण 15 the स्वरंतर believe that the conception of महावीर in a Brahmin family 16 (before he was transferred to the womb of तिसाला स्वतियाणी), was also a कल्याण The तपागच्छीय monks ignore this and say that the conception of महावीर in a न्त्रीय family is to be taken as a कल्याण.
- (ii) The monks belonging to the तपागच्छ use a red coloured bowl while those of the खरतरगच्छ use black coloured bowl.
- (iii) The annual प्रतिक्रमण<sup>17</sup> is done by those belonging to the स्वरतरगच्छ on भाद्रपद शु॰ ४, while those belonging to the तपागच्छ do it on भाद्रपद शु॰ ४.
- (iv) The खरतरगच्छीयंs do not allow women to worship the images of तीर्थं हर.

17. 'मिध्या-बुष्कृत-प्रदान, किए हुए वाप का वश्चात्राय; जीन साधु और गृहस्थों को सन्द स्वीर शाम

को करने का एक धावश्यक चानुकान'--पाइअलक्षमहण्याची p. 636.

<sup>15. &#</sup>x27;जिनभगवान का पूर्व भवसे च्यवत, जन्म, दीत्ता, केवल ज्ञान तथा मोत्त-प्राप्ति रूप श्ववसर'— पाइचासदमहण्यावो - पंडित शे⇒ p. 292; also - 'पंच महाकछाणा सन्वेसि जिणाण होति णिअमेण' -- पंचर्तपड ७.

<sup>16. &#</sup>x27;तरा वां सकते देविदे एवं संपेहिता हरिरोगमेसि पायत्ताणि आहिवह सहवेह, सहवित्ता एवं व्यासि—तं गण्ड वां तुम देवाणुण्यिए! समण भावं महावोरं तिसालए खतिपाणोए कुण्डिसि गण्भतारा साहाराहि। जे वि वां तिसालए गण्भे तं देवाणारास माहणीए कुण्डिसि गण्भतारा साहमारे।' – कस्पसूत्र — also Mathura Inscription dating 1st or 2nd cent. AD.)

Regarding their daily routine, I was told that the monks get up at 3 am. and after having done the morning duties, they do प्रतिक्रमण for 48 minutes before sun-rise. Then comes प्रतिलेखन when they carefully scan their clothes and all surrounding things so that there should not be any हिंसा of living beings. After that they go out for चैरयबंदन and bow down before the idol of the Jina. Returning from the temple they study the सूत्रs or holy books like आचारांग etc. or listen to them when these are read out. At about 9 a.m. they ponder over the meaning of the text and at 11 am. they go out for गोचरण or for alms. Returning from the round, they take meals (once in a day) and again go to चैत्यबंदन. After that they engage themselves in स्वाध्याय and ध्यान. At about 4 pm. they again do प्रतिलेखन. 18 At 7 p.m. they do प्रतिक्रमण and at 9 pm. they sleep after having given up all sins that might have been committed by them in the day.

Thus in a day, the monks do प्रतिक्रमण twice a day. Besides these two, a monks has to perform a पान्तिक प्रतिक्रमण (fortnightly) on the 14th day of a month, a चौमासिय प्रतिक्रमण (four-monthly) and a स्रावत्सरिक (annual). The annual प्रतिक्रमण is done on भाद्रपद चतुर्दशी. They do not wander in the rainy season lest they kill living beings. The वर्षावास extend from आषाद शुक्त चतुर्दशी to कार्तिक शुद्ध चतुर्दशी.

The कुल has its origin in the name of a particular श्राचार. The Svet monastery visited by me, contained monks belonging to तपागच्छ only and they all belonged to चंद्रकृत. There are subdivisions in this कुल also like वजशाखा etc. The तपागच्छ monks predominate in the Punjab, Bombay and Marwar.

The monks told me that the tendency towards renunciation among the people is on the increase and that there are at present 1000 monks and 2500 nuns of this sect of the Jainas.

#### STHĀNAKAVĀSI.

There was no question of visiting the temples of the Sthanakawasis as they do not worship idols. They are non-idolatrous and

<sup>18.</sup> प्रतिलेखना--- निक्पण, निरीक्षण--- पाइश्वसहमहण्याबी p. 643.

this can be traced back to the Muhammadan influence in Gujerat<sup>19</sup>. The S:ha, belong the Svet, Jainas and the Sthä, monks whom I visited belonged to the Lonka<sup>20</sup> sect.

There were two monks in the monastery (अगसर). It was a two-storeyed building, simple in appearance and hence it could hardly be distinguised from other houses. The monk told me that it was more a public house than a temple. The ground floor consisted of two halls and a small room. There was no architecture, no pomp, no finery any where in it and it is comparatively a late building. On the first floor there were two halls in which the monks put up.

#### STHĀNĀKAVASI MONKS.

The distinct characteristic of these monks was that they had constantly covered their mouth with a piece of cloth (मुद्दाती). Their other requisites were three चीवरंड, a रजोहरण and a पात्र. Their पात्र (wooden alms-bowl) is not coloured but is simply polished.

These monks belonged to Lonka गच्छ The गच्छ is subdivided into संप्रदाय like ऋषिसंप्रदाय, धर्मदाससंप्रदाय etc. These names are given after the chief of that particular division. There are no कुनंड in them

The peculiarity of this sect is that it is non-idolatrous. They justify this attitude on two grounds. Firstly they say that originally there was no idol-worship in Jainism. Idol worship is of a later

<sup>19. &</sup>quot;If one effect of the Muhammedan conquest, however, was to drive many of the Jainus into closer union with their fellow idol-worshippers in the face of iconoclasts, another effect was to drive others away from idolatry altogether. No Oriental could hear a fellow oriental's passionate outcry against idolatry without doubts as to the righteousness of the practice entering his mind."—Heart of Jainism, p. 19 Stevenson (Mrs.)

<sup>20. &</sup>quot;It was the name of an Ahmedabad Jain belonging to the Svet. Sect. who employed several clerks to copy the Jain scriptures. About AD. 1474 a Svet Sadau named आत्रको asked him to copy several sacred books for him: whilst reading these Lonks St was struck with the fact that idol-worship was not once mentioned in them. He pointed this out to अनिजी and others, and a sharp controversy arose between them as to the lawfulness of idolatry. In the meautime a crowd of pilgrims going to अनुजय arrived in Ahmedabad and were won over to Lonks St's side but unfortunately they had no Sadhu among them. At last a Svet layman अन्यों became a Sidhu ... .. he ordained himself and became the first आवार of the Sect"—Ibid p. 87.

origin. Secondly, they say that in the wake of idol-worship come different practices of the laymen like ornamentation, decoration, fine dressing etc. for the idol, which is against the spirit of worship. The chief aim of worship should be meditation and concentration rather than this outward finery.

Their daily routine is as follows :-

They get up at 4/30 a.m. Then at 5/30 a.m. they do प्रतिक्रमण. At 6/30 a.m. प्रतिलेखन is done. Then follows शारीरिक क्रिया. Between 9 a.m. and 10 a.m. they make धार्मिक प्रवचन At 11 a.m. they take food after begging alms. At 12 they practice meditation. Between 1 p.m. and 3 p.m. they make general reading. Then upto 4 p.m. they make स्वाध्याय. At 6-30 p.m. they make प्रतिलेखन and प्रतिक्रमण. From 7-30 p.m. they make स्वाध्याय. At 10 they sleep.

These monks have no hair on their head. They do लोच्य twice a year. Even the nuns have no hair on their head. They remain in one place in वर्षावास. Their festivals are the पर्यूषणपर्व and संवत्सरी which is the last and the eighth day of पर्यूषणपर्व. It falls in the month of श्रावण-भाद्रपर.

There are separate residences for monks and nuns. They cannot come together. They cannot live even in adjoining rooms. There is a separate nunnery for Sthanakawasi nuns in Poona.

Asked about the present state of this sect the nun told me that from the point of view of simply numbers they were decreasing but from the point of view of चारिज्य they were second to none. They give more importance to pure moral life

They are in majority in Kathiawar, Rajputana and Cutch.

#### DIGAMBARA JAIN TEMPLES.

There are four temples belonging to the Dig's in Poona. Two of them are in Raviwar Peth, one in Vetal Peth and one in Meethaganj

#### श्री चंद्रप्रभु मंदिर. (110 A Vetal)

This is situated in the same building in which there is the Svetambara temple of श्री गोडीजी पारवनाथ. The first thing which strikes to the mind of the visitor is its lack of beauty and freshness. This building is so simple that the Godiji Parśwanath temple, if compared with this, appears to be a veritable EL Dorado.

There are ten idols in this temples and the management is wholly in the hands of the Dig. This temple is owned by Shree Haribhai Deokarana The chief idol is that of को चंद्रप्रमु the 8th तीर्थंकर. There are so many other minor idols also. All the big idols are made of white marble. They are not at all decorated and are without any garment. No flowers or any other decorations are seen. The Dig. simply worship the feet of the idol. There was a श्रीवरस mark on the breast of the idol

The idol gives us the date as संबत् 1548. The building of the temple does not appear very old and it may be that the idol is older than the temple itself. The exact date of it could not be found out and one Mr. Gangaram Pandit told me that the temple was built in the regime of the Peshwas.

# श्रो शांतिनाथ दिगंबर जैन मंदिर (Raviwar Peth)

This is a two-storeyed building managed by Mr Mohanlal Saraf. On the ground floor there are four idols made of white marble. They are naked and have no ornaments. The chief idol is that of श्रीशांतिनाथ the 16th तीर्थं कर. All the idols were seated 21, and there was the श्रीश्राच mark on the breast of them. The building was built in शाके १७१४. The plinth on which the idols were seated was built in शाके १७६२.

This temple is also without any decorations. Digs believe that the तोयं करड require no ornaments. Here also I could find that only the feet of the idols were worshipped and not the whole figure as is done by the Svet.

# श्रीगुरुविशालकीर्तिs दिगंबर सैतवाल जैन मंदिर (846 Raviwar Peth)-

This is a two-storeyed building which has an appearance of a house rather than of a temple. It has no grandeur about it

On the ground floor there are eight idols. Seven are made of white marble and one is made of black marble. The main idol is that of शांतिनाथ. There were no ornaments on the image and sandal wood paste was applied only to the feet of the तीर्थं कर.

<sup>21.</sup> In all the Svet. and Dig. temples here I could not find a standing idol of a तीर्थकर

The front portion of the building is built by Mr. Lonkar in बीरसंबत् 2461. The temple proper was built in शाहे १७३३ The plinth on which the idols are seated was built in शाके १७४२. I could not find out the dates on the idols.

श्रीनाश्वेनाथ मंदिर (248 Ganj Peth).

This is a regular house and even the neighbouring people did not know that there is a temple nearby. It is a two-storeyed house. On the ground floor the inmates of the house live and on the firstfloor there are six idols. The main idol is of श्रीपारवेनाथ. It is made of brass and is very heavy to lift up.

There are so many other minor idols. The idol of श्रीत्रादिनाथ has संवत १६१३ माघ रा० ११ सोमवार inscribed on it Whether this is the date of the creation of the idol or of its installation cannot be said. The other idol had संबत् १५७५ on it. This is the oldest Dig temple according to the estimate of the man in charge of it.

The main idol is of श्रीपाश्चेताथ. On the back of the idol are inscribed some letters and it gives the date in the following way-

# संवत् १६५३

I could notice two dises profusely written over. This finishes our account of the Dig. Jain temples in Poona City.

#### DIGAMBARA IAIN MONKS.

I did not get an opportunity to see a single Dig monks here as none of them was here. Moreover they seldom visit this city and even if they do they very rarely put up in the city temples obviously due to their nudity. I could simply see photos of different groups of Dig monks in different Dig temples.

Their requisites do not include any garment and they are completely nude, they have a chowri made up of peacock-feathers, a कमंडल and a holy book with them. They do not possess a bowl as they take food in their hands (पाणिगात्र). They eat food while standing and take only 28 morsels once a day. These morsels are of the shape of a lemon fruit. They make different fasts and the longest of them extends upto a fortnight. Moreover they have no मुद्यसी or a piece of cloth covering their mouth.

They make it a rule that one should not go out unless and until the sunrises. They get up at 4 am and upto 5 am, they engage themselves in meditation. At 6 am, they do their प्राभातिक किया but do not wash their mouth or cleanse their teeth. Then they do आलोचना 22 and दशभरवादिपाठ upto 10 am. Then they take food. They do not go out to collect alms, but if anybody happens to give food—that too casually—then they eat it in the palms of their hands. If nobody gives food then they pass the day (without food. Then they do माध्यान्द सामायिक 23 and after that they read holy books and listen to the sermons by the Guro. At 6 p.m. they again do meditation and सामायिक and then go to sleep. They sleep on a bare ground and that too inclining on one side.

They do not leave the place in the rainy season. Which extend from आपाइ गुद्ध एकादशो to कार्तिक गुद्ध पोणिमा. They do लोच्य or uprooting of the hair either after two, four or six months. First is called उत्क्रप्र लोच्य, the second मध्यम and the last जघन्य लोच्य. The purpose behind this act is that it should lead to इंद्रियसंयम and जीवरज्ञा.

Instead of गच्छ। the Dig has श्रान्य which are named after the name of a particular guru eg. कुंद्रकुंदान्वय. There are also संघ which are named after some श्राचार्य eg. देवसघ, निहसंघ, सेनसघ. There is no difference in श्राचार in these various संघ and श्रान्य s. There are 84 divisions in the Digambaras and intermarriages among them is not in vogue.

Nearly all monks are literate. But that by no means shows that all are learned. At present there are nearly 250 monks and 150 nuns in this sect of the Jainas. The strictness of monkish life account for this. But this strictness of morals becomes at once the merit of the Digambaras.

The nunnery is always at a distance from the monastery and nudity is prohibited in their case. Yet the strictness of life is the same for them also.

<sup>22.</sup> श्वालोचना— प्राथिक्श के लिए श्वपने दोषों को गुरु को बता देना। (confession)—पा इश्वसहम्हराणवो p. 151.

<sup>23.</sup> सामाधिक-संधमधिशेष, सम-भाव, रागद्वे परहित प्रवस्था । Ibid p. 1116.

#### GENERAL REMARKS.

The following conclusions can be drawn from the observations made above—

- (i) There is a difference in the mode of worship between the Svet and Dig. The Svet worship the whole idol while the Dig. worship only the feet of the idol.
- (ii) There are no ornaments put on the idols of the Dig. while the Svet. do put ornaments on them.
- (iii) The Dig. idols are naked while those of the Svet, have loin-cloth.
- (iv) The Dig. idols have their eyes cast down as if in meditation while the Svet idols have staring glass eyes looking in front of them.

As regards the temples, it can definitely be said that the Dig temples lack all majesty and pomp characteristic of the Svet temples. It shows that the Svet laity is predominant in Poona. Taking India as a whole we can say that the Dig. are in a majority in the South while the Svet. are predominant in North India. In Bombay presidency the Dig. are predominant in Sholapur side. I could notice that the Svet—being in a majority—temples were always crowded by the laymen and more than men women visited the temples in a greater number.

There is no monastry for Dig. monks in Poona while the Svet have two. The Sthanakawasis have one 和日本 for monks and one for nuns. The monasteries are simple structures fit for the prosaic life of the monks.

Nearly all the monks and nuns were literate. Infact monks in the Svet monastery and even a nun in the EVIATE could speak fluent English. Every monks is taught to read the sacred books.

Though all the monks were grown up gentlemen yet I found that there was a monk of the age of 15 in the Svet. Jain monastery.

The monks were of a long standing and the nun in the स्थानक told me that she led the life of a nun for the last fourteen years.

I heard quite contradictory remarks about the present condition of the different sects of Jainism. Each claimed that it had a larger followers than the rest and I could notice an element of rivalry between the Dig. and Svet. Though the number of Dig. monks and nuns is small yet their strictness of behaviour is wonderful. The Sthanakawasis admitted that their number was decreasing yet in the purity of life they surpassed others. The Svet hold that the tendency towards renunciation is greater now-a-days. It is better therefore to reserve any judgment on this topic.

# The Jaina Chronology.

 $B_y$ 

Shri, Kamta Prasad Jain, D. L., M. R. A. S., (Continued from Vol. XV, pp. 41-45)

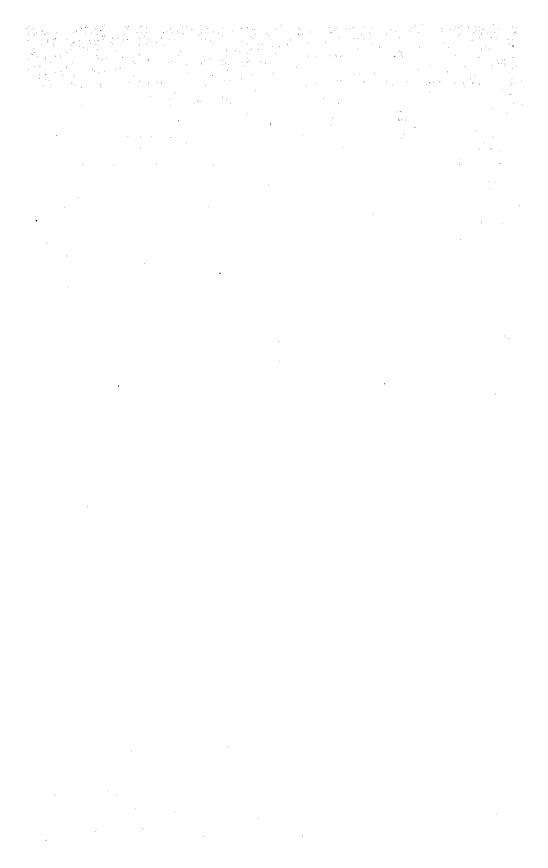
| -   |                              |                                                                                                                                                                                                                                        |
|-----|------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| No. | Period & Date.               | Events.                                                                                                                                                                                                                                |
| 262 | 951 Vik. Sam.<br>(895 A. D.) | Bhattaraka Devasena, the disciple of Bh. Rāmasena was born. —PR. IV. Index.                                                                                                                                                            |
| 263 | 902 A D (Śaka<br>era 824)    | Birth of Ādi-Pampa the Digambara Jain<br>Karņāṭaka poet.<br>—JRAS, XIV, 19.                                                                                                                                                            |
| 264 | 904 A. D.                    | Guptā Samvat 585. Death of Haribhadra Sūri Yākinīputra, according to Jacobi and Leumann, who took 585 as dated in the Gupta era and not in the Vikrama era, as asserted by the Śvetāmbara Jainas.  —Vidyābhūṣaṇa, Ind. Logic, pp. 48-9 |
| 265 | 906 A D.                     | Thursday, May I. Vik: Sam: 962. Siddharsi finishes his "Upamitabhava-prapancha—Kathā," Gaṇa, a female disciple of Durgasvāmin writes the first Copy.  —PR. IV. Index, cxxix.                                                           |
| 266 | ***                          | Vik: Sam: 962. Amritachandra of the Nandi Samaha flourished: author of the Samayasāra-ţikā, Tattvārthasāra, Pravachanasāra-ţikā, Panchāstikāya-ţikā etc. —PR. IV. Index IX. JH. VI. No. 5-6.                                           |

| No. | Period & Date. | Events.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-----|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 267 | 908 A.D.       | Vik: Sam. 964. Yasóbhadra-Süri of the<br>Samdera gachcha found a Jaina temple at<br>Nadalái (Márwár)<br>Ref. JSCH., XI, No. 7-9, pp. 415-16.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 268 | 910 A.D.       | 705+200 = 905 after the death of Vikram. Rise of the Mathura Sampha under Ramasena at Mathura according to Devasena.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 269 | 915 A. D.      | Dandanāyka Śrīvijaya, also known as Arivingoja and Anūpamakavi, probably flourished about this period. In the Dānavulapādu pillar inscription, he is described as a subordinate to King Indra (or Narendra), who is identified with the Rāṣṭrakūṭa Nītyavarṣa-Indra III (A. D. 915, 916-7). Like the famous Ganga general Chāmunḍarāya or Chāvunḍarāya, who served the western Ganga sovereigns Mārasimha II and Rāchamalla II and largely patronised Jaina literature and religion, Śrīvijaya was unsurpassed in the military art as in the literary, patronised Jainism and resigned the world in the end, as a pious Jaina, in order to seek salvation.  Ref: Ep. Ind. X, 149-50. |
| 270 | 917 A. D.      | Vik Sam. 973. King Vidagdharāja Rāsṭra-kuta flourished. Through the advice of his spiritual preceptor Vāsudevasūri, he built a Jaina temple at Hastikundikā (Hathundi). The prince had himself weighed against gold, of which two-third were alloted to the Jina, and the remainder to the Jaina preceptor. He made some further donations in favour of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| No. | Period & Date | Events.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-----|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     |               | the temple as well as the preceptor in Vik. Sam. 973.                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     |               | Ref. Ep. Ind. X, 17-23.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 271 | 918 A.D.      | Vik: Sɛ mː 974. Mahichandra (43) succeeds<br>Harischandra (Variant Harinandi) (42) as<br>pontiff in the Nandi Samgha: enthroned at<br>Ujjayini (Mālavā)                                                                                                                                                                                     |
| 272 | 919 A. D.     | Vik: Sam. 975. The Bhuvanasundari-<br>charitra (Prākrata: not available) composed<br>by Vijayasīmha of the Nāîna-kula.                                                                                                                                                                                                                      |
|     |               | —JG. 228                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 273 | 920-922 A. D. | Narasimha deva son of Nîtimărga of the Ganga dynasty flourished, who was renowned for his skill in politics, elephant-training and archery. He was known as "Satyavākya" for his piety and as "Vîra-vedanga" for his valour.                                                                                                                |
|     |               | —The Gangas of Talkāḍa, pp. 88-90                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 274 | 922-937 A. D. | Rāchamalla III, was the younger brother of Narasimhadeva, who sat on the Ganga throne after him. He was called "Satyavākya"—"Nacheya-ganga"—and "Nitimārga" for his piety, valour and justice respectively. While he was at war with the Rāṣṭrakūṭas and the Chālukyas, his younger brother Buṭuga revolted against him and usurped throne. |
|     |               | —lbid. pp. 91–92                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| No. | Period & Date.         | Events.                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|-----|------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 275 | 924 A. D.              | Vik: Sam: 980 Viragani adopts vow under Vimalagani at Satyapura (Samchor-Marwar). The statement of the Prabhavaka-charitra that Viragani was the friend of Chamunda Chalukya (A. D. 997-1010) must be rejected as a later invention.  —Prabhavakacharitra, XV. 105-165. |
| 276 | 934 A D.               | Devasena (Vik: Sam. 990) bhaṭṭārarka<br>writes "Darśana-sāra."                                                                                                                                                                                                          |
|     |                        | -PR. IV Index.                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 277 | <b>,</b> ,             | Vik: Sam: 990. Indranandi of the Nandisamgha and the author of the "Auṣadhikalpa", "Aṅkurāropaṇa-vidhāna etc., flourished.                                                                                                                                              |
| 1   |                        | —JH VI, 5-6, p. 36.                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 278 | **                     | Vik: Sam: 990. Mādhavachandra (44) succeeds Mahīchandra (43) as pontiff in the Nandisangha: enthronement at Ujjayani.                                                                                                                                                   |
| 279 | 935 A D.               | Vik: Sam: 991. Vîragani dies and is succeeded by Chandrasûri or Śrichandra-Sûri.                                                                                                                                                                                        |
|     | ,                      | —Prabhāvakacharitra, XV. V. 163, 165.                                                                                                                                                                                                                                   |
| 280 | 937 <b>-</b> 960 A. D. | Butuga ascends the throne of the Ganga<br>dynasty in Gangavāḍi, who was also a devout<br>Jaina, like his father Nitimārga.<br>The Gangas, pp. 93-99; & MJ. p. 26.                                                                                                       |
| 281 | 938 A. D.              | Vik; Sam: 994. Sarva-deva-Sūri, a pupil<br>of Uddoyatana Sūri, founds the Vada gach-                                                                                                                                                                                    |

| No. | Period & Date. | Events.                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-----|----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     |                | chha in the Śvetambara Samgha. — Muni Sundarasūri's Guruvāvali p. 5; Ind. Ant. XI 253                                                                                                                                                                            |
| 282 | 939 A. D.      | Vik: Sam 995. Devagupta füri (41) be-<br>comes pontiff of the Upakeśa gachchha in<br>the Śvetāmbara Samgha.<br>—IA. XIX. 240                                                                                                                                     |
| 283 | 940 A. D.      | Vik: Sam: 996. Mammata Rāstrākûtā renews the grant of his father (Vidagdharāja) in favour of the Hastikundikā Jaina Temple.  — Ep. Ind. X. 20.                                                                                                                   |
| 284 | 941 A. D.      | Śaka era 863. Pampa, the Karṇāṭaka poet composes the "Ādi-purāṇa" and the "Vikramārjuna-vijaya" or "Pampa-Bhārat" at Puligiri or Lakṣmeśvara (Dhārwād district) in the reign of Arikeśari II, Chalukya.  —JRAS XIV, p. 19                                        |
| 285 | 944 A. D.      | Vik: Sam: 1000. Phalgumitra (17) succeeds Jyeşthānga-gaṇi (16) as Yugaprādhāna in Śvetāmbara Saṃgha.                                                                                                                                                             |
| 286 | "              | Vik: Sam: 1008. Salā-sthitih: The practice of the Svetāmbara monks of staying in the temples is being gradually replaced by that of staying in the upāsarās or special halting places. Approximate date of the great Svetāmbara awakening.  —BR. 1883-4, p. 323. |
|     |                | —To be continued.                                                                                                                                                                                                                                                |



## जैन-सिद्धान्त-भास्कर के नियम

- 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' हिन्दी पाएमासिक पत्र है, जो वर्ष में दो बार प्रकाशित होता है।
- र 'जैन-एन्टीक्बेरी' के साथ इसका वार्षिक मूल्य देश के लिये ३) और विदेश के लिये ३॥) है, जो पेशगी जिया जाता है। १॥) पहले भेज कर ही नमृते की कापी मंगाने में सुविधा रहेगी।
- ३ इसमें केवल साहित्य-संवन्धी या अन्य भद्र विज्ञापन ही प्रकशनार्थ स्वीकृत होंगे। प्रबन्धक 'जैन-सिद्धान्त-सास्कर' आरा को पत्र भेजकर दर का ठीक पता लगा सकते हैं; मनीआडेर के रुपये भी उन्हीं के पास भेजने होंगे।
- ४ पते में परिवर्तन की सूचना भी तुरस्त आग को देनी चाहिये।
- प्रकाशित होने की तारीख़ में दो सप्ताह के मीतर यदि मास्कर प्राप्त न हो, तो इसकी सूचना शीघ्र कायोजय को देनी चाहिये।
- ६ इस पत्र में अत्यन्त प्राचीनकाल से लेकर अर्थाचीन काल तक के जैन इतिहास, भूगोल, शिल्प, पुगतत्त्व, मृत्ति-विज्ञान, शिला-लेख, मुद्रा-विज्ञान, धम्में, माधित्य, दशंत प्रसृति से संबंध रखने वाले विषयों का भी समावेश रहेगा।
- लेख. टिप्पणी, समालीचना आदि समी सुन्दर और स्पष्ट लिपि में जिसकर सम्मादक 'जैन-सिद्धाल-मास्कर' आरा के पते से आने चाहिये। पश्चिनंत के पत्र भी उभी पते से आने चाहिये।
- ८ किसी लेख टिप्पणी आदि को पूर्णतः अथवा अंशतः म्बीकृतः अथवा अस्थिकृत करने का अधिकार सम्पादकी को होगा।
- ९ अर्खाकृत लेख लेखकों के पास बिना डाक-व्यय भेजे नहीं जीटाये जाते।
- १० समालोजनाथ प्रत्येव पुलक की दो जिन जिन-सिद्धान्य-भास्कर' कार्यात्तय आगा के पने से टी भेजनी चारिये।

## जे--सिद्धान्त भास्कर

भाग १७

किरण २

## THE JAINA ANTIQUARY

Vol. XVI

No. II

Edited by

Prof. A. N. Upadhya, M. A., D. Litt.

Prof. G. Khushal Jain. M. A. Sahityacharya.

Sri. Kamata Prasad Jain, M.R.A.S., D.L.

Pt. K. Bhujbali Shastri, Vidyabhushan.

Pt. Nemi Chandra Jain Shastri, Jyotishacharya,

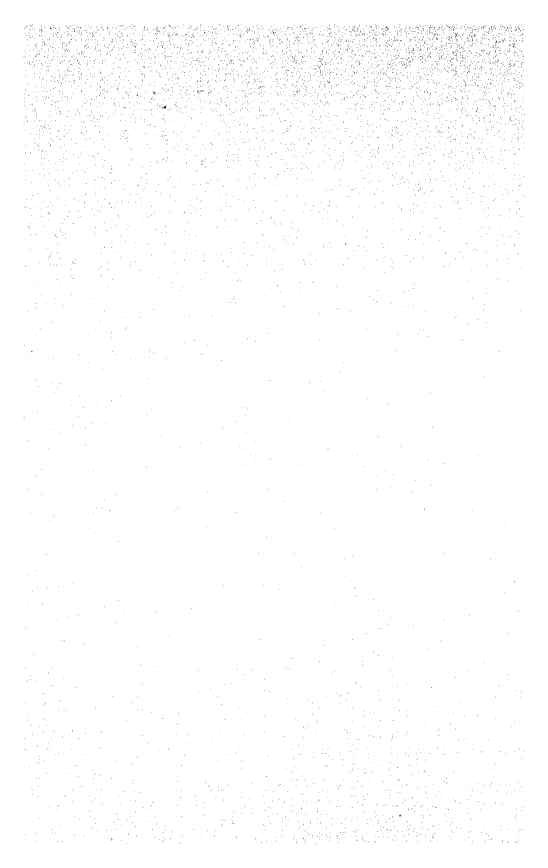
# Published at THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY (JAIN SIDDHANTA BHAVANA) ARRAH (Bihar)

Inland Rs. 3.

Foreign 4s. 8d.

Single Copy Rs. 1/8

DECEMBER, 1950.



## जैन-सिद्धान्त-भास्कर

#### जैन-पुरातत्त्व-सम्बन्धी षाणमासिक पत्र

भाग १७

दिसम्बर् १६५०

किरमा २

#### सम्पादक

योपेसर ए० एन ० उपाध्ये, एम.ए., डी. लिट्. श्रोफेसर गो० खुशाल जैन एम. ए., साहित्याचार्य श्री कामता प्रमाद जैन, एम. श्रार. ए. एम., डी. एख. पं० के० भुजवली जाम्त्री, विद्याभूषण पं० नैमिचन्द्र जैन शास्त्री, ज्योतिपाचार्य, साहित्यरत्न.

जैन-सिद्धान्त-भवन आग-द्वारा प्रकाशित



## विषय-सूची

| Ŷ.             | ऋरः                                                        | ० कामता-                         |                   |                          |           |         |     |  |  |  |
|----------------|------------------------------------------------------------|----------------------------------|-------------------|--------------------------|-----------|---------|-----|--|--|--|
|                |                                                            | ाद जैन M. R. A. S.,              |                   | ••••                     | ****      |         | ئ⊏  |  |  |  |
| Đ <sub>,</sub> | तौलव के जैन पालेयगार—नरेश—श्रीयृत पं० के० भुजवली शास्त्री, |                                  |                   |                          |           |         |     |  |  |  |
|                |                                                            | गभूषण, मृद्विद्री                |                   | ••••                     | •••       | •••     | 20  |  |  |  |
| 3              |                                                            | जन्द्र सुरिजी को महार            | ाजा अनुष सिंह     | (जी के दिये हु           | ए दो पत्र |         |     |  |  |  |
|                |                                                            | ्र<br>शीयुत बा० ऋगरचंद <b>ना</b> | -                 |                          | ••••      | ••••    | £3  |  |  |  |
| ષ્ટ્ર          |                                                            | तर भारत में जैन संस्कृ           |                   | की खोज-श्री              | युत बाबू  |         |     |  |  |  |
|                |                                                            | ति प्रसाद जैन एम० ए०             |                   |                          |           | ••••    | 404 |  |  |  |
| ķ              |                                                            | मृत्तियों की प्राचीनता-          |                   |                          | ••••      | • • • • | १०५ |  |  |  |
| ۶,             |                                                            | सिको-श्रीयत पंट नेमि             |                   | _                        | हित्यरत्न | • • • • | 810 |  |  |  |
| .9             | विश                                                        |                                  |                   |                          |           |         |     |  |  |  |
|                | ٧                                                          | नेमिचन्द्रिका                    | ****              | ••••                     |           | ••••    | १२३ |  |  |  |
|                | Ð,                                                         | पुग्यास्त्रव कथ।कोप की           | प्रशस्ति          |                          |           | ••••    | १२६ |  |  |  |
|                | 3                                                          | त्रैलोक्य प्रदीप                 | ****              | ***                      |           |         | १२= |  |  |  |
| have           | खा                                                         | हित्य समीचा                      |                   |                          |           |         | ·   |  |  |  |
|                | Ÿ,                                                         | पञ्चाध्यार्था                    |                   | ••••                     | ••••      | ,       | १३३ |  |  |  |
|                | כ                                                          | तत्त्वार्थसूर (हिन्दी वि         | वेचन)             | ***                      |           |         | १३३ |  |  |  |
|                | 3                                                          | •स्पन्नंश ईकाश                   | ••••              | *                        |           |         | १३४ |  |  |  |
|                |                                                            | प्रशम रति प्रकरण                 | F * 4 F           | ••••                     | ***       | ••••    | १३४ |  |  |  |
|                | /4                                                         | न्यायावतार                       | ****              | ***                      | ***       | ****    | १३५ |  |  |  |
| 1              | ۶,                                                         | प्रशस्ति संग्रह                  | ****              | • • • •                  | ***       | ••••    | १३५ |  |  |  |
|                | ی                                                          | जैन धातु प्रतिमा लेख             | (प्रथम भाग)       | ****                     |           |         | १३६ |  |  |  |
|                |                                                            | •                                | - नेमिचन्द्र शा   | ฒ์                       |           |         |     |  |  |  |
|                | c                                                          | समाज श्रौर जीवन                  |                   | ••••                     | ***       |         | १३६ |  |  |  |
|                | 8                                                          | जीवन जौहरी                       | ••••              | ****                     | ****      | ****    | १३७ |  |  |  |
|                | *                                                          | •                                | - प्रो० राजेश्वरं | ो दत्त <b>ि मिश्र</b> एम | o ए०      |         | •   |  |  |  |
|                |                                                            |                                  | .,                |                          | *         |         |     |  |  |  |

## [ 2 ]

| 80 | समाज मनोविज्ञान के कुछ पहलू-      | –प्रो० रामन | तरेश सिंह एम॰ ए॰ |         | १३७  |
|----|-----------------------------------|-------------|------------------|---------|------|
| ६१ | त्रात्म दर्शन (प्रथम भाग)         | ••••        | ***              | ••••    | १३७  |
| १२ | भक्तामर स्तोत्र सार्थ             | ***         |                  | ••••    | १३्ट |
| १३ | दीपमालिका विधान                   | ****        |                  |         | १३८  |
| 48 | मोच्न शास्त्र                     | ••••        | ••••             | ••••    | १३८  |
|    | — माधवराम                         | न्यायतीर्ध  |                  |         |      |
| सम | वाद्कीय—                          |             |                  |         |      |
| Ą  | त्रागामां त्रंक—श्री देवकुमाराङ्क | ••••        | •••              | ••••    | 380  |
| २  | सम्राट् ऋकबर पर जैन धर्म का प्र   | भाव         | ****             | ****    | १४६  |
| ર  | कवि शिखरचन्द्र ""                 |             | ••••             | • • • • | १४७  |
| ×  | जैनागम में विनत भिन्न का अध्या    | त्मरूप      | ****             | ****    | १४८  |



### जैनपुरातस्व और इतिहास-विषयक षाण्मासिक पत्र

भाग १०

दिसम्बर १९४० । पोप, बीर नि० सं० २४७७

किरण ६

## अख, अफगानिस्तान और ईरान में जैनवर्म

[ ले॰ —श्रंतुर था॰ कानता प्रसाद जैन, M. R. A. S., D. L. ]

केनवर्म वीतराण विज्ञान है, वह वियुद्ध धर्मतत्त्व है, इसीलिये वह विश्वधर्म कटा गया है। मानव जो अपने चैतन्य विज्ञान को प्राप्त होना चाहता है वह इस वर्मतत्व को पहिचानना, उस पर विश्वास लाना और उसकी चर्या में मगन हो जला है । जैनावार्य सदा ही धर्मतत्व का प्रतिपादन करते हुवे सवज विचरे हैं। उतका ध्वेय ही खजान अंबकार को निटाना होता है। वह अपने अज्ञान रात्र को जीतते हैं अंद लोक का ज्ञानदान देते हैं। यर्श कारण है कि जैनकथा अन्थों में इसको ऐसे अकरण उन दर दर देशों के मिलते हैं, जहां जैनाचार्य और उनके शिष्य पहुंचे थें; उन्होंने या के कोगी को सम्बोधा ऋषि उनको धर्म के मार्ग में लगाया। किन्तु समय के फेर से उस प्रकार के जैन जगत के दरीन ऋष केयल भारत में ही होते हैं। जैन शासन सूबी का व्यवसान भौथी के साथ हा हो चला-फिर तो जैनी पर सर्वेत अ।क्रमण हो होते रहे और जैन गौरव की लालिमा भी शेप न ग्री। इस दुईशा में जैनकीति के दरीन सारत के बाहर भला कहां से हों ? किन्तु इसका यह अर्थ नहीं कि जैनवर्म भारत में हो सीमित रहा-भारत के बाहर नहीं गया। एक समय तो जैनधर्म सारे मध्य परिता, लंका, बर्मा, चीन, तिब्बत, श्रफरीका आदि देशों में फैला हुआ था। हजारों वर्ष हो गये कि उसका स्थान अपन्य धर्मी ने ले लिया। जिस लंका में जैनधर्म राजधर्म कई शताब्दियों तक रहा श्रीर जैनाचार्यों ने वहां के शासकों से सम्मान प्राप्त किया तथा अपने मिट्टर श्रीर विहार बनवाये, बढां ही आज जैनों का एक भी चिन्ह शेप नहीं है। बोद्धधर्म ने अपना आधिपत्य लंका में जमा लिया?। यही हाल अन्य देशों में हुआ। किर भी साहित्य में ऐसे उल्लेख निजते हैं जिनके आधार से यह निस्मन्देह मानना पड़ता है कि भारत के बाहर दूर-दूर देशों तक जैनवर्म का प्रवार किया गया था। प्रस्तुत लेख में हम अफ गानिस्तान, अरब और ईरान के देशों में जैनधम के अस्तित्व को सिद्ध करने का प्रथास कर रहे हैं। पाठक देशों कि जैनधम किस बकार इन देशों में प्रचित्तत था।

#### अफगानिस्तान

त्राखरड भारत की पश्चिमोत्तर सोमा हो पार करके जब हम हिन्दकुश पर्वत के इस क्रोर खैतर के दर्र को लावकर पहुंचत हैं तो अफरा। हिस्तार की भूभि में जा खड़े होते हैं। प्राचीन काव में यह भूषि ईरान की सीमानक भारतवर्ष का ही एक भाग मानी जाती थी। जैनधमीत्यायी सौर्यसम्बद्ध चन्द्रगुप के बृहद् साम्राज्य की पहिच मोत्तर संभा अध्यानिस्तान के पर इंशान की संभार के साथ साथ समरेखा में जलती र्था । बहुत समय तक श्रप्रगानिस्तान भारत के श्राधीन गुडा लोग उनको 'उत्तरीय भारत' कहते थें। किन्तु आज अफगानिस्तान तो दुर रहा: भारत के उपने हा अंग सिंध-पंजाब छ।दि सी पर राष्ट्र बन गये हैं। इस समय श्रक्षनानिस्तान २४४००० बर्गः मील में फैला हुआ है और उसमें पचास लाख सातव बसते हैं। सन ई० से ४०० वर्ष पहले दारा जिल्लान के ( Darius Hystospes ) समय में वर्ग सारद्वां, श्राप्त्व, सात-शिद्दीय, अपरित, दक्षिक, सन्वारी और पक्षीम नामक जातियाँ अनगर राज्य करती थीं। उपरान्त कात में इंडोबंक राजाओं का शामन अफगानिस्तान पर हक्षा था। इन राजाओं में देमेजिय (Demetrius) और मेनेन्द्र (Menander) उल्लेखतीय थे। कनिष्क के साम्राज्य का जिस्तार अफगानिस्तान से भी आगे तफ फैला हुआ। था। सन ६३० ६४४ ई० में चीनी पर्यटक हुएनत्सात ने तुर्की छोर भारतीय राजाश्रों को अफ-गानिस्तान में राज्य करते हुए पाया था । किन्तु सुबुक्तगान ने दसवी शताब्दि में हिन्द

The eminent Chinese Buddhist pilgrim Fahien, who visited India passed through Afghanistan, which he calls = 'North India'—Modern Review, 927. pp. 132

जैन सिद्धान्त भास्कर भाग १६ पृथ ६१-६८

२ चीनी यात्री फाद्यान (३६६-४१३ ई०) ने यही जिल्या है: -

<sup>&</sup>quot;The country of Wuchang commences North India. The language of nud India is used by all".

इस पर श्री रनजीत पंडित ने लिखा था:--

राज्य का खन्त कर दिया था'। इस इतिहास से स्पष्ट है कि अफगानिस्तान से भारत-वासियों का सम्पर्क एक अत्यन्त प्राचीन काल से रहा है।

जैन शाम्नों में यद्यपि ऋफगानिस्तान नाम से कोई उल्लेख नहीं मिलता है, परन्तु फिर भी उन देशों के विवरण मिलते हैं जो अफगानिस्तान में हैं। वास्तव में अफगा-निस्तान नाम अर्वाचीन है। पूर्वकाल में यह प्रदेश बहली अथवा बाल्हीक और यवन (जीए) नाम से प्रसिद्ध था। जैन घन्य 'आवश्यक' निर्युक्ति में उन्तेख है कि प्रथम तीर्थङ्कर ऋषभदेव का विकार अम्बड़, बहली, इल्ला, जोलग और पत्टव देशों में भी हुआ था । बौद्धप्रस्थ 'महावंश' से प्रकट है कि योग देश में अवसन्द एक मुख्य नगर था, जिसे विद्वानों ने कावुल के पास वाले नगर अलेकजन्डरिया (Alexandria) माना हैं"। तैतों का कथन है कि प्रथम चक्रवर्ती भरत ने इस चेत्र पर भी विजय प्राप्त की थीं । बहुली राज्य की राजधानी तज्ञशिला थीं । ऋषमें,य ने विनीता का राज्य भरत को दिया था ऋँगर बहुनी देश का बाहुव**ी को शामनाधिकारी बनाया था**। श्रफगानिस्तान में जो प्रदेश बल्ख नाम से प्रसिद्ध है, वही प्राचीन बहली श्रथवा वाल्हीक राज्य समभाना चाहिये । जैन प्रन्थों में गांधार देश का भी बहुत उल्लेख मिलता है। गांधार की राजधानियाँ पुष्करावनी और तच्चशिला वताई गई हैं। संभव है किसी समय बहुवीदेश गांधार नाप से प्रसिद्ध हुआ हो। पुष्करावती आजकत पेशावर नामसे प्रसिद्ध है। अब वह पाकिस्तान में हैं। इन स्थानों पर जैन मन्दिर वने हुए थे। तज्ञशिला में भ० महावीर की प्रतिभा ऋति प्रसिद्ध थी। कहते हैं, वही चन्द्रको प्रतिमा बीतभयनगर में पहुँचो थी छोर गांबार के लोग—जैन श्रावकरण उसके दशीन करने के जिये बीतभय जाया करते थे। (आवश्यक चुणि, पु०३६६) उस समय भी भारतीय जवण (यवन) आदि देशों को अनार्य समभते थे। जवणदेश की परिचारिकाएँ भारत में बहुत ब्रसिद्ध रह चुकी हैं। भरत चक्रवर्ती सिन्धुनदी को पार करके इन देशों में पहुँचे थे। इसे उन्होंने बहुत सुन्दर और रत्नों से भरपूर पाया था। बहुला देशके घोड़े बहुत प्रसिद्ध थे । उसी प्रकार कम्बोज देशके घोड़े भी भारत में प्रख्यात थे। काश्मीर के उत्तर में बदस्शा और घालचा का प्रदेश

१ हिन्दी विश्वकोष, भाग १ ए० ६७=-६=०

२ श्री जिनसेना चार्य कृत इस्विंशपुराण में योग्गग का उल्लेख ययनश्रुति नाम से हुआ है।

रे महावंश २२-३६ एवं इंडियन हिस्ट०-क्लारटलीं, १६२६ पृ० २२२

४ श्रावश्यकचूर्णि ए० १८०—Life in Ancient India, p. 270

५ lbid ग्रा० चूर्णि पृ०१६०

<sup>6</sup> J. C. Jain, Life in Ancient India, pp. 264-290

कम्बोज नामसे प्रसिद्ध था'। जैनों की आवादी इन देशों में भी थी। सम्राट्स चन्द्रग्राप्त अपेर उनके पौत्र अशोक एवं प्रपीत्र सम्प्रित ने अहिंसा और जैनधर्म का प्रचार इन देशों में किया था। यही कारण है कि जब सातवीं शतादिद में चीनी पर्यटक हुएनत्सांग वहाँ आये तो उन्हें वहाँ पर बहुत से दिगम्बर जैनी मिले थे'। शङ्कराचार्य के विषय में भी कहा जाता है कि उन्होंने बाल्हीक में जाकर दिगम्बर जैनों से शास्त्रार्थ किया था'। इसके बहुत पहले इंडोग्रीक राजाओं में मेनेन्डर के विषय में बौद्धग्रन्थ 'मिलिन्दपण्य' से प्रकट है कि जैन अमगों से उनने शङ्कासमाधान किया था। किन्तु आठवीं शताब्दि के परचात् अफगानिस्तान में जब मुसलगान शासक राज्याधिकारी हो गये, तब भारत से उसका सम्पर्क ट्ट-सा गया। जैनधर्म का स्थान वहाँ पहले से ही बौद्धवर्म लेटा आ रहा था। यहीं कारण है कि वहाँ जैनधर्म का हास हो गया और जैन कीतियाँ बौद्ध बना ली गयीं।

पेशावर से उत्तर पूर्व में चालीस मील की दूरी पर युपुक बाइ नामक प्रदेश में शाहवा बगदी नाम के स्थान पर सम्राट्ट अशोक ने ठीक वहीं शासन लेख उत्कीर्ण कराया था जो उन्होंने जैनवीर्थ गिरिनार में खुद्वाया था"। इसमें उन्होंने भिन्न मनों, साधुओं और गृहस्थों का उल्लेख किया है और उनसे यही आशा की है कि ये सब बचनगुधि का पालन करेंगे और एक दूसरे पर आचेर नहीं करेंगे। इस उल्लेख से भी स्पष्ट है कि अशोक के समय में भी कियम से पुरुषपुर (पेशावर) तक अनेक मन सतान्तर प्रचलित थे। निकन्दर को भी तचिशाला में कई भारतीय साधु मिले थे, जिनमें नम जैन अमण भी थे। यूनानियों ने उनको (Gymnosophist) नामसे पुकारा था"। अकगानिस्तान में समनी देश नामक राजा ने सन् १६९ तक सभी इस्लामी राज्यपर शासन किया था। उसके विषय में कहा जाना है कि उसने

ş

<sup>1</sup> Ibid, p. 292.

<sup>2 &</sup>quot;There are some ten temples of the Devas and thousand or so of heretics; there are naked ascetics and other......" (Yuan Chwang). Thus Digambara Jainas, Pashupats, and Kapaladharins flourished in the north of Kabul, —Modern Review, 1927, p. 138

<sup>&</sup>quot;प्रति पद्य तु बाहलिकान्महर्पौ विनिविभ्यः प्रविवृण्यति स्वभाष्यम् । स्रवद्ग्नमहिष्णुवः प्रवीगाः समये केचिद्याऽऽईताभिधाने ॥१४२॥

<sup>—</sup>श्री मञ्जंकर दिग्वजय

४ अशोक के शिलालेख

<sup>5</sup> Encyclopaedia Britannica, Vol. XXV, 11th ed.

काबुल श्रीर पूर्वीय श्रफगानिस्तान में रहनेवाले पंडितों से सम्पर्क स्थापित किया था श्रीर उसके मंत्री श्रलजैहिन ने भारतीय संस्कृति का प्रचार इस्लामी देशों में किया था'। राजा का नाम समनीडेस (Samanides) श्रमण्हास का श्रपश्रंश प्रतीत होता है। संभव है, यह राजा जैन श्रथवा बौद्ध पंडिनों का शिष्य रहा होगा। सारांशतः भ० महाबीर के समय से ईस्वी श्राठवीं शताब्दि तक जैनधर्म गान्धार, वहली यवन, कियस श्रादि देशों में प्रचलित रहा। यह सभी देश पश्चिमोत्तर सीमाप्रान्त से श्रफणानिस्तान तक फैंते हुए थे। तत्त्रशिचा को रावलपिंडी से कुछ दूरी पर ही श्रवस्थित थी।

सन १६२२ में फ्रक्क विद्वान डा० फीशेर ने श्रफगानिस्तान के पुरातत्व की खोज की थी, जिसमें उनकी बौद्धधर्म की बहुत-सी प्राचीन कीर्तियाँ मिली थीं। उनमें से कई का सम्बन्ध लोगों ने इस्लाम से जोड़ रक्खा था। उनमें से बहुत-सी कलामय वस्तुएँ वह फ्रान्स ले गये थे। उनके पश्चात् श्रोर भी कई फ्रेब्ब विद्वानों ने खोज की थी। उनको श्रानेक गुफामंदिर, मृतियाँ, स्तृप श्रोर स्तम्भ मिले थे। उन सबको वे बौद्ध बताते हैं— वे प्रायः हैं भी बौद्ध; किन्तु गुफामंदिर श्रोर स्तृप एवं स्तम्भ जैन भी हो सकते हैं। जबिक जैनधर्म वहाँ पर प्रचलित था तब यह संभव नहीं कि उनके धर्मायनन वहाँ न हों। खोज करने की श्रावश्यकता है। कावुल में "मीनार चकरी" (Pillar of wheel) नामक स्तम्भ की श्रावृति श्रोर बनायट ठीक वैसी ही है जैसी कि दक्षिणभारत के जैन मंदिरों में बने हुए स्तम्भों की होती हैं। बिमयान नामक स्थान पर गुफामंदिर श्रोर बुद्ध की विशालकाय मृर्तियाँ मिली हैं।

इस प्रकार उपयुक्त ऐतिहासिक उल्लेखों को देखते हुए यह नहीं कहा जा सकता कि अफगानिस्तान में कभी भी जैनधर्म का प्रचार नहीं हुआ था। मीथों के समय में वहाँ जैनधर्म खुब प्रचलित था।

#### ऋरब---

अफगानिस्तान की तरह ही अरब के विषय में भी हमें ऐसे उल्लेख मिलते हैं, जिससे मानना पड़ता है कि अरब में भी जैनधर्म का प्रचार था।

श्राब प्रायद्वीप द्विण-पश्चिम एशिया में अन्तांश ३४ ३० पत्न १२ १४ १३० श्रोर श्रवस्थित है। इसके पश्चिम में लोहितसागर, द्विण में श्रदन की खाड़ी तथा भरतसागर, पूर्व में घोमन तथा ईरान की खाड़ी श्रोर उत्तर में सीरिया की मरुभूमि है। इसका जेत्रफल बारह लाख वर्गमील है। श्ररब शब्द हिंब भाषा का है,

१ मॉडर्न रिव्यू, फरवरी १६२७, पृ० १३३

जिसका अर्थ है 'अस्त होना'। भावार्थ-वह सूर्यास्त होने की ओर अवस्थित है। कोई उसे हिन्नू के 'अराबा' शब्द से सम्बद्ध करते हैं, जिसका अर्थ 'मरुभूमि' हैं। दोनों ही ब्युत्पत्तियां अरब के लिए सार्थक हैं। प्राचीनकाल में वह अमन, हेजाज, तिहामा, नेजद और ऐमामा नामक पांच प्रदेशों में विभक्त था।' अरब लोग सेमतिक जातीय हैं। इनसे भारतवर्ष का ब्यापार प्राचीन काल से होता था। प्राचीन अरब जाति आद, यम्द, तम्म, जादिस, जोहीम, आमलेक प्रभृति कई शाखाओं में विभक्त थी— आजकल वे 'असली' अरब कःलाते हैं। दूसरे लोग 'खाती' हैं जो खातनवंश से निकल कर बहाँ बसे हैं, इस्लाम के पेगम्बर मुहम्मद सा० का जन्म अरब में हुआ था। उनसे पहले अरब में जो लोग बमते थे, वे नच्नों, सूर्य, चन्द्र और अन्य देवी-देवताओं की पृजा करते थे।

जैन शास्त्रों में अरव देश की गणना अनार्य देशों में की गई है। वहाँ हिसक लोग उन्पन्न होते बनाये हैं। इसको द्वीप' दीव। भी कहते थे और वहाँ के सिक 'सामरक' कहे जाते थे। उसका उल्लेख जलाहन के रूप में उसलिए किया गया है कि अरव से समुद्र द्वारा त्यापार किया जाता था। मीर्य सम्राट्ट सम्प्रति ने अरव देश में भी जैन मुनियों के विहार की त्यवत्था की था। उस समय से अरव में जैनधर्म का प्रचार हुआ था, जो महम्मद सा० के समय तक वर्ष प्रचलित रहा। अवणवेल्गोल के भट्टारक चारकीति का मत रहा है कि दिलाण भारत में बहुत से जैनी अरव से आकर बसे हैं। उनका कहना था कि पहले जैनी सारे आयंखंड (आज के सारे विश्व में) फैले हुए थे। अरव के पार्श्वभट्टारक राजा की आजा से जैनों के प्रति अत्याचार किया गया— इस कारण वे भारत चले आए। पार्श्व संभवतः पारस्य का अपस्थ रूप हैं। पारस्य के राजा का अधिकार अरव पर हुआ था, तभा

१ हिन्दी विश्वकोष, भा० २ ए० १५३-१५५

२ हिन्दी विश्वकोष भा० २ ५० २५ ३-१५६

३ प्रश्रन्याकरम् (हैदराबाद संस्करम्) ५० २४

<sup>4</sup> Life in Ancient India p. 281

प्रिशिष्ट पर्व भा० २ पृ० ११५-२४ एवं जैन भिद्रान्त भास्कर, सा० १६ पु० ११४-१२७

<sup>6 &</sup>quot;Formerly they (Jains) were very numerous in Arabia, but that about 2500 years ago, a terrible operaccution took place at Mecca by orders of a king named Parshwa Bhattaraka, which forced great numbers to come to this country". —Asiatic Researches Vol IX p. 284

उसके भय से जैनी भारत चले आये होंगे। द्विण भारत के राजवंशों और संघों में एक का नाम 'यवितका' वा 'यमनिका' मिलता है। इस वंश के राजा मका गये थे।' संभव हैं कि यह जैनी अरव के 'यमन' प्रदेश के रहनेवाले होंगे, जो भारत आने पर अपने देश के नाम से प्रसिद्ध हुये। नामिल भाषा के प्राचीन प्रंथों में अरव मुसलमानों के लिए 'सोनिक' (Sonaka) शब्द का प्रयोग हुआ है; किन्तु साथ ही साथ जैनों को भी सोनक लिखा है।' इसका कारण यहां है कि अरववासी लोगों में जैनों की संख्या पर्याप थी। इस प्रकार साहित्यक उल्लेखों से अरव में जैनधर्म का प्रचलित होना सिद्ध है।

#### पारम्य ऋथवा ईरान-

शाजकल जिस देश को ईरान कहा है, प्राचीन काल में वह एरान और पारस्य नाम से प्रत्यात था। आर्थ लेगों का वासस्थान होने के कारण वह प्रदेश आर्थाना (Ariana) कहलाना था, जिसका अपश्रंश एरान हुआ। उपरान्त आज से लगभग ४०० वर्षी पहले से एरान को वहाँ के लेग ईरानी कहने लगे। ईरान प्रदेश में बहुत पहले एक नगर परस (Persis) नामक था। वहाँ के राजा अध्यमनीय (Achaemenian) ने आकर एक लोगाय स्थापित किया था। इस कारण सारा प्रदेश 'पारस्य' नाम से प्रसिद्ध हो गया था। वेरोनस (Serosus) नामक इतिहासजने लिखा है कि ईसा के जन्म से प्रायः दो हजार वर्षों परले मिद्म (मद्र) जाति ने वाविलन पर अधिकार किया और उसके आठ राजाओं ने यहाँ २२० वर्षों तक राज्य किया था। उपरान्त यहाँ युगिनियों का शासन हुआ, जिसके उत्तराधिकारी पार्थीयन हुये। अन्त में यह राज्य खर्लीफाओं के अधिकार में पहुंचा था। आजकल भी ईरान में मुसलमानों का स्वतंत्र राज्य है।

जैनों को पारस्य का पता प्राचीन काल से था। 'प्रश्नद्याकरण' सृत्र ग्रंथ में इसकी गणना अरव के साथ की गई है।" भारतीय व्यापार के लिए यह देश एक प्रमुख केन्द्र था, जहाँ दूर-दूर के व्यापारी आया करते थे।" जैन विणिक् अयल १ मदास मैसूर प्राचीन जैन समारक ५० ७६ व ६० तथा संज्ञिस जैन इतिहास, भा० २ खंड २

पृ० १६३

यह बात इमको तामिल विद्वान् प्रो० बी० जो० नायर ने बताई है। वह इस पर एक लेख लिख रहे हैं।

रे हिन्दी विश्वकीय मा० १३ पृ० ३१५-३२६

<sup>&</sup>lt; प्रश्नव्याकर**ण सत्र (हैदराबाद सं**स्करण्) पृ० २४

५ अवश्यक चूर्णि ए० ४४८—Life in Ancient India, p. 320

डज़िन से यहाँ आये थे और यहाँ से वेख्यातट नामक जल पहन को गये थे। श्री के जीनाचार्य कालक भी हिन्दुगरेश अर्थात् भारत से यहाँ आये थे। यहाँ के लोग मैंस के सींगों के सुन्दर हार बनाया करते थे और पनसफल से अनिधन्न थे। पारस्य का ही एक भाग पहन कहनाता था। जैनशाओं में उल्लेख है कि तीर्थ द्वर ऋपम-देव ने पह्नव में भी विहार किया और धमींपदेश दिया था। साथही यह भी उल्लेख है कि जब हारावती नगरी भस्म हो गई तब बलदेव के पुत्र कुजराय पह्नव देश को गये थे। पह्नवों को आधुनिक विद्वान पार्थीजन (Parthians) बताते हैं। एक समय पार्थीय (Parthians) लोग भारत में आये थे और उनमें से अनेक जैनधर्म में दीन्तित हो गये थे। मथुरा के कंडाजीटीले की खुदाई से जो जिनमूर्तियाँ मिली हैं उनमें से एक आखारिका नामक पार्थीयन महिला हारा प्रतिष्ठित कराई गई थी। पारस्य के अत्वभित्तश्वांश के राजाओं में कम्युजाय, कुकस, आयराम्न आदि नामक कई राजा हुए थे। बलदेव पुत्र कुज्जवा और कम्युजाय का साहश्य है। जो हो, यह निश्चित है कि ईरान से भागतीय जैनों का सम्बन्ध प्राचीन काल से था।

भगवान महावीर के समय में मगय सम्राट् श्रेणिक विन्यसार के पुत्र अभयकुमार के मित्र पारस्यदेश के राजकुमार आद्रकुमार थे। भ० महावीर का उपदेश सुनकर बहु श्रमण मुि हो गये थे और उन्होंने धम का प्रचार किया था। सम्राट् सम्प्रति मीर्य के विषय में हम लिख चुके हैं कि सम्प्रति ने अरब-ईंगन आदि देशों में जैन मुनियों का विहार कराकर धर्मप्रचार किया था। इनसे पहले सिकन्दर महान् अपने साथ भारत से कल्याण नामक दि० जैन श्रमण को ले गया था, जो ईरान के सुसा (Susa) नामक स्थान में स्वगस्थ हुए थे। 🕉

श्राधुनिक विद्वानों में मेजर-जेनरल जें० जी० श्रार० फरलाना सा० ने भी श्रपनी

<sup>1</sup> Ibid, p. 321

२ निशीय चूर्णि ७ पृ० ४६४ एवं छावरुवक चूर्णि पृ० २७— (Ibid)

३ उत्तरा० २ पु० २६ — Ibid, p. 319

<sup>4</sup> Geog: dictionary of Ancient & Med: India, Dev p. 134

५ भारडारकर वाल्युम, पृष्ठ २०५-२००

६ हिन्दी विश्वकाप, मा० १२ प्र० ३१६

७ संजिस जैन इतिहास, भाग २ त्यंड १ प्र० २१-२२

Symnosophists whom the Greeks found in Western India........ were Jains....... and that it was a company of Digambaras of this (Jain) sect that Alexander fell in with near Taxiles, one of whom Calanus followed him to Persia. — JRAS Jany 1855.

स्वाधीन खोज द्रारा यह घोषित किया था कि दुनियाँ के पुराने मतों पर जैनधर्म की शिला का असर पड़ा था। ईरान में भी जैनधर्म प्रचलित था। उनके मतानुसार अल्यन (Oxiana), किस्पा (Kaspia) और बल्ल एवं समरकन्द के नगर जैनधर्म के मुख्यकेन्द्र रहें । निस्सन्देह ईरानियों में सूर्योपासक सम्प्रदाय का जन्म जैन राजा आनन्दकुमार के निमित्त से हुआ जैनशाक्ष्र बताते हैं । उथर जरदस्त (Zoroaster II) के विषय में कहा जाता है कि उसपर जैन अमणों की अहिंसा ने काफी असर डाला था; जिसके परिखामम्बरूप उसने हिंसक यबों और बिलदानों का अन्त कर दिया था । जैनधर्म की अहिंसा का प्रभाव ईरान में बहुत समय तक रहा था। मुसलमानों के शासनकाल में भी उसका प्रभाव देखने को मिलता है। अयुअला नामक मुसलमान दरवेश का जीवन अहिंसा के रंग में रंगा हुआ था। वह हिंसा से ऐसा भयभीत था कि चमड़े के जुते भी नहीं पहनता था। अनुमान किया जाता है कि बसरा को जो जैन ब्यापारी जाते थे उनके सम्पर्क में वह आया था और उनकी अहिंसा से प्रभावित हुआ था । आज के जैन ब्यापारियों को अपने पूर्वजों की इस धर्मलगन से शिला प्रहण करनी चाहिये।

इस प्रकार अफगानिस्तान, अरब और ईरान में जैनधर्म के अस्तित्व का पता चलता है। आज पुनः हमको जैनधर्म का प्रचार सारे संसार में करना है। आहिंसा धर्म के प्रचार की आज विश्व को आवश्यकता है।

1 "Oxiana, kaspia and cities of Balkh and Samarkand, were early centres of their faith".

-The short studies in Science of Compartive

Religion Intro-p. 7

- २ पार्श्व पुरासा देखोः
- 3 Jaina Antiquary, Vol IX, pp. 14-19
- 4 Der Jainismus, p.



## तौलक के जैन पालयगार-नरेश

#### [ले॰-श्रीयुत पं॰ के॰ भुजवली शास्त्री, विद्याभूषण मृह्विद्री]

दुःख की बात है कि अन्यत्र की ही तरह तौलय के प्राचीन जैन इतिहास के निर्माण के लिये भी हमें शिलालेखादि इतिहास सृजन के साधन बहुत ही अलग परिमाण में उनलब्ध होते हैं। बल्कि उपलब्ध इन साधनों का डा० बी० ए० सालेतोर', प्रो० एस० आर० शर्मा' आदि कतिपय बिद्वानों ने अपनी बहुमूल्य कृतियों में उपयोग किया भी है। हाँ, इसमें सन्देह नहीं है कि यहाँ पर खोजने से शिलालेखादि इतिहास निमाण के साधन और भी मिल सकते हैं। इस प्रसंग में यह कह देना अनुचित नहीं होगा कि जे० स्टरांकर, युकनन आदि पाश्चान्य बिद्वान् प्रवासियों ने अपने लेखों में यहां के सम्बन्ध में जो कुछ लिखा है, उसे उपदादि से देखना समुचित नहीं होगा। इनके लेखों में गलतियाँ अवश्य हैं, फिर भी इन गलतियों के पीछं उनमें प्रतिपादित बहुमूल्य वातों को यों ही छोड़ देना बुद्धिमत्ता नहीं कही जा सकती। उपर्युक्त प्रवासियों के लेखों को आमूलाय पड़कर 'हंसज्ञीयन्याय' से छानवीन के साथ अच्छी वातों का एकत्रित करना आवश्यक हो नहीं, अनिवार्य भी है।

यद्यपि इस समय प्राचीन तुलुव या तीलव की मर्यादा निश्चितहार से बताना बहुत कठिन है। फिर भी इतना तो निश्चित ही है कि गेरुसीएपे, भटकल एवं कारकल ये तीनों इसके राजकीय अधिकार के प्रमुख केन्द्र थे। साथ ही साथ यह भी जान लेना आवश्यक है कि प्राचीन हैव-कीकण तौलव का ही अवशेष था। यही हैव कीकण आजकल दक्षिण कन्नड और उत्तर कन्नड के रूप में विभक्त है। इस समय दक्षिण कन्नड मद्रास प्रान्त में और उत्तर कन्नड वंबई प्रान्त में समिलित हैं। प्राचीन जैन गुरु परंपरा आदि से उपलब्ध रवे पुर (विलिशि), सुधापुर (सीदे), संगीतपुर (हाडुहल्लि) और मुवर्णपुर (होन्नावर) आदि भी तीलव के ही प्राचीन प्रमुख स्थान थे। बिल्क मृड्बिद्रीय चन्द्रनाथ जिनालय के एक शासन से सिद्ध होता है कि वर्तमान मेसूर राज्यान्तर्गत नगर का सम्बन्ध भी तीलव से था। उस जमाने में वहाँ पर महामएडलेश्वर जिनदास साक्व मल्ल राज्य करता रहा ।

कारकल के आडिय, मूडविद्री के चौट, नन्दावर के बंग, अलदंगडि के अजिल, बैलंगडि के मूल, और मूल्कि के सावंत आदि ये सब पहले जो कि तीलब के स्वतंत्र जैन शासक रहे, वे कमशाः

I "Medieval Jainism" तथा "Ancient Karnatak"

<sup>2 &</sup>quot;Jainism & Karnatak Culture" Vol. I.

३ तुलुबदेशतिलकायमान नगर सिद्धसिद्दासनाधिपतियागि स्वर्शापुरिविट अलंकुतमाद हेव-कोंकण राज्यमं प्रतिपालिस्रतिदं"

पीछे विजयनगर श्रादि निकटवर्ती श्रन्यान्य प्रवल राजाश्रों के श्राधित हुए। श्रखंड जैन इतिहास के निर्माण के लिये इन जैन पालेयगारों श्रर्थात् छांटे छोटे रियासतदारों के इतिहत्त को संग्रह करना भी परमावश्यक है। हाँ, यहाँ पर इतना तो निस्संकोच कहा जा सकता है कि स्वतन्त्र हो या श्राधित उस समय के ये सभी शासक धर्म, शिल्प श्रीर साहित्य श्रादि के श्रनन्य पोपक थे। यद्यपि विद्विवर्धन या विष्णुवर्धन के जैन गर्म को त्याग कर वैष्ण्व धर्म में दीवित होने से एवं लिगायत (शैव) धर्म के जन्म से मैस्र तथा श्रन्य कर्णाटक के जैनों पर उस समय बड़ी मुनीवत श्रागवी थी। ऐसी श्रवस्था में तीलब में उन्हें समुचित श्राक्षय मिला श्रीर यहाँ के धर्मप्रेमी जैन शासकों के प्रभाव से जैन धर्म की भी श्रीवृद्धि हुई।

विजयनगर के राज्यकाल में भी तीलय में जैतथर्म की अभिवृद्धि में किसी प्रकार का विष्न नहीं आया; क्योंकि विजयनगर के शासक जैनधर्म के विरोधी नहीं थे; प्रत्युत सहायक रहे । हाँ, ई० सन् सीलहवीं शताब्दी के मध्यनाग में इक्केरि के शैव धर्मानुयायी धर्मोन्सच शासकों के द्वारा जैनधर्म की आशातीत चृति पहुंची । इन शैव शासकों में वेकंप्यनायक और शिद्ययनायक के नामों की जैन समाज कभी नहीं भूल सकता । तीलव में जैनधर्म की समृल नष्ट करने के लिये उपर्युक्त धर्मान्ध शासकों ने कुछ भी उठा नहीं रखा था । किस्तु इसमें उन्हें पूर्ण सफलता नहीं भिल गयी । सासकर वैभाशाली प्राचीन जैन राजधानी वारकुर में इन शासकों ने बड़ा अस्थानार किया था ।

डा॰ सालेतोर की राय से ई॰ सन् ६ वीं शताब्दी में ११ वीं शताब्दी तक अर्थात् लगभग तीन शताब्दियों में तीलव में जैनधर्म का प्रभाव विशेषरूप से रहा । आज भी इसके व्यवस्त उदाहरण यहाँ पर यव-तत्र अवश्य दृष्टिगीचर हो रहे हैं। जैन प्रभाव के वे चिन्ह खासकर मृद्धिती, गेवनीष्पे और भटकल आदि यहां के प्रमुख स्थानों के शासनांकित पद्यों में विश्वदरूप से उपलब्ध होते हैं। शासन में जिस गेवनीष्पे की भृदि-भूदि प्रशंसा की गयी है, उस गेवनीष्पे का भग्नावशेष इस समय एक भयंकर जंगल के गर्म में छिपा हुआ है। यहाँ पर आज भी भग्नावशिष्ट कलापूर्ण कई भव्य जिन भवन मौजूद हैं। ये मंदिर नेमिनाथ, पार्श्वनाथ, वर्धमान एवं चतुर्मुख के नाम से प्रसिद्ध हैं। इन मनोज्ञ मंदिरों में चतुर्मुख तो सर्वथा दर्शनीय है। स्थान भी वहा शान्त तथा मुन्दर है। पार्श्वनाथ जिनालय में विद्यमान पद्मावती एवं अम्बिका की मृर्तियाँ और नेमिनाथ मन्दिर में वर्तमान नेमिनाथ की प्रतिमा कला की दृष्टि से बहुत सुन्दर हैं। एक जमाने में जो गेवसोष्पे जैन रानी चेन्न भैरा देवी की वैभवशाली राजधानी थी वहाँ पर

१-"इंतेमव नगरिराज्यद मध्यप्रदेशदोळ् बन्नसिर्दोष्पुव नंदनाविनगळ्ळ कासारनीरेजिदं। कन्नभौतोज्ज्यस्मात कोत्तनगळिददान जालंगळि। विन्नसद्गोपुरिदं सुइर्म्यचनिदं श्रीजैनगेहं-गळि। चेलुवं वाल्दिद् गोस्सोप्पे नगरं कींडाडबाबलुरै।"

श्राजकल दिन में जाने में भी भय लगता है। काल की गति विचित्र है। यही दुर्दशा भटकल की है। इस समय भटकल में केवल दो मन्दिर हैं। बड़े मन्दिर में तो मूर्ति ही नहीं है। हाँ, छोटे मन्दिर में पाँच मूर्तियाँ हैं।

श्रव विश्व पाठकों का ध्यान वर्तमान दिल्ल कन्नड जिला की श्रोर श्राकर्षित करना चाइता हूँ, जो कि पूर्व में तौलव का ही एक मुख्य भाग रहा। श्रोडेय, चौट, यंग श्रादि जिन जैन पालेयगारों का उल्लेख ऊपर कर श्राया हूँ उनकी राजधानियाँ इसी जिले के भिन्न-भिन्न स्थानों में वर्तमान हैं, जिनके वंश ज उन्हीं राजधानियों में तैलिंग निर्वाणांत्मुख प्रदीप की तरह कान्तिहीन हो श्रपना समय काट रहे हैं। बिल्क भटकल एवं गेरुसोप्पे में शासन करनेवाली भैरा देवी श्रीर चेन्न भैरा देवी नाम की सहोदिग्याँ भी कारकल के श्रोडेयर की ही वंश जा हैं। श्रय कम-से उपयुक्त जैन पालेयगारों का परिचय नीचे दिया जाता है।

#### बंगवंश

दिविण कन्नड जिले में शासन करनेवाले जैन पालेयगारों में बंगों को तीलय में श्रमस्थान प्राप्त था। उन्हें वह गौरव श्राज भी पूर्ववत प्राप्त है। इस वंश के ई० स० ११३० ते पूर्व का कोई इतिहास श्रमी तक उपलब्ध नहीं हुआ है। वंगों के मृज इतिहास के सम्बन्ध में विद्वानों में मतमेद हैं। इसलिये विवादास्पद विषयों को छोड़कर ई० स० ११३० (शा० सं० १०३६) से ही इस वंश का मंजिस इतिज्ञत यहाँ पर दिया जा रहा है।

वंगराजा वीग्नरसिंह (ई० म० ११५७-१२०=) गंगवंगी राजा चन्द्रशेवर गंगवाि के अन्तर्गत एक छोटे राज्य में जब राज कर रहा था तब हांयुमल राजा विष्णुवर्धन ने इसके साथ सुद्ध किया श्रीर इस युद्ध में राजा चन्द्रशेवर मारा गणा। इससे उसका राज्य हीयुमलों के अधीन हुआ। होयुमल नरेश विष्णुवर्धन के मृत्युपर्यन्त चन्द्रशेवर के मंत्री कृष्णुप्प, करणीक (कारिन्दा) वेंकप्प, तिम्मण्य आदि चन्द्रशेवर की रानी, राजकुमार आदि राजपरिवार के साथ दीर्घकालतक मन्नेनाहु (जंगल प्रदेश) में छिन्नर दिन काट रहे थे। विष्णुवर्धन के मरणीपरान्त वे बाटी उत्तर कर बंगवािंड में चले आप्रे। यहाँ पर आति समय वे पुरोहित, सुनार, रजाम, दर्जी, धोवी आदि अपने कुल परिवार को साथ ही ले आये; इतना ही नहीं कुलदेव सोमनाथ और धर्मदेव शान्तीश्वर की प्रतिमा को भी। यहाँ पर नेभावती नदी के तट में विस्तृत एवं चित्ताकर्पक मैदान को देखकर वे बहुत प्रसन्त हुए और कुछ दिन यहीं पर ठहर गये। इस बीच में यहाँ पर जो एक विचित्र घटना घटी श्री वह इस प्रकार कही जाती है।

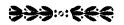
एक दिन हजाम राजकुमार की हजामत बनाकर ग्रापने एक श्रीजार को भूल से उसी जगह छोड़कर चला श्राया। बाद जब उसे इस बात की याद श्रायी तब वह लौटकर श्राकर देखता है कि वहाँ पर उसका श्रीजार तो नहीं था। हाँ, श्रीजार के बदले में उसने उस जगह पर एक सर्प देखा। उसी रोज रात्रि में स्वप्न में एक कत्या के रूप में देवो पद्मावती ने प्रत्यच्च हो मंत्री कृष्णप्य को यह आश्वासन दिया कि थोड़े ही दिनों में आप लोगों की चिर कामना पूर्ण होकर यह कष्ट ऋवश्य दूर होगा। साथ ही साथ देवीने उसे यह भी ऋाज्ञा दी कि जहाँ पर हजाम का ऋँगीचार गायव हुआ। था वहाँ पर मन्दिर निर्माण कराकर मेरी मृर्ति को स्थापिन कर देना। प्रातः काल होते ही मन्त्री ने सहर्ष सबको अपने स्वप्न का समाचार मुनाया । इस शुभ समाचार से सभी प्रसन्त हुए। इसके बाद योड़े समय में विष्णुवर्धन का पुत्र त्रिनुवनमल्ल भुजबल वीरगंग प्रथम नरसिंह अपने प्रान्त के संदर्शन के लिये बंगवाडि में आया। उस अवसर पर राजा चन्द्रशेखर के मन्त्री, पुरोहित श्रादि राजकर्मचारी राजकुमार को साथ लेकर उससे जाकर भिले और ऋपना कुल दुःख राजा बल्लाल को मुनाया । इस दुखद समाचार से राजा वीरनरसिंह यका खिल्ल हुन्ना न्यार सस्तेह राजकुमार को ऋपती गोदी में बैठाकर जाँदी के बस्तन में दूध मँगाकर ऋपने ही हाथ से उसे पिलाया । बाद कतिंग्य शुभ चिन्हों से राजकुमार को होनहार समभकर समुद्र तक के नेभायती नदी के दोनों तटवर्ती २० बल्लाली के ऋथीनस्थ वंगवाडि, बेलतंगडि, पुत्तुक, बंटवाल, मंजेश्वर, मंगल्ग आदि प्रान्त धारापृतंक राजा वीरनरसिंह के द्वारा राजकुमार को दिये गये । इतना ही नहीं, राजा वीरनरसिंह ने राजकुमार को ऋपना ही समफकर वीरमरसिंह वंगगणा इस अपने ही नाम में उमें संबंधित किया। तब से अभी तक पट्ट के नाम के द्यादि में प्रायः वीरनरसिंह शब्द को जोड़ने की प्रथा चली ह्या रही है। सब्य के साथ ही साथ वंगराजा को पालकी, रत्नवंबल, छत्र, सामर, पष्ट का बोहा, पष्ट का दाथी, पष्ट की तलवार, पट्ट की अंगूठी और रणवाय आदि सभी राजियन्दों को वीरनरसिंह बल्लाल ने राजाबंग की सम्मानपूर्वक प्रदान किया ।

उपगन्त वंगवाह में नेवावती के तीर में एक महल निर्माण करावा गया स्त्रीर शा॰ श॰ १०७६ में पालगुन कृष्णा दशमी को घूमधाम से पट्टाभिषेक का शुभ कार्य संपन्त हुआ। इस पट्टाभिषेक के शुभावसर पर सभी प्रान्तों का गण्यभान्य प्रतिष्ठित प्रजावर्ग सानन्द एकित हुआ था। एकित्रत इन प्रतिष्ठित प्रजिल्टा विलिष्ट व्यक्तियों में नहदगुत्तु, नाल्कगुत्तु आदि चार गुत्तुवालों राजा के प्रधान महायक या स्त्रिकतारी घोषित किये गये। पट्टाभिषेक के समय में इन गुत्तुवालों में से एक को सिहासन पर वैठाने का दूसरे को पट्ट को अंग्ठी पहनाने का, तीसरे को पट्ट की तजवार गजा के हाथ में देने का और चौथ को पट्ट का नाम घोषित करने का अधिकार वंशपरंपरा के लिये दिया गया। अनन्तर पूर्व सूचनानुसार जहाँ पर हजाम का आजार गायव हुआ था वहाँ पर देवालय निर्माण कराकर देवी की प्रतिमा स्थापित की गयी। वंगवाहि में वह देवालय आज भी भीजृद है। बाद इस देवालय के अतिरिक्त सीमनाथ, गण्यति, वीरभद्र, शान्तीश्वर, सोजवाल, व्रप्नयथा आदि के लिये प्रत्येक-प्रत्येक श्रालय बनवाकर प्रत्येक-प्रत्येक मूर्तियों की

विधिवत् प्रतिष्ठा करायी गयी श्रीर उन देवालयों की पूजां श्रादि के लिये नियमतः भूदान आदि श्रावश्यक दान दिये गये।

बाद बंगवाडि में पगडेसाले नामक स्थान पर नगर बसाया गया। यह नगर क्रमशः बढ़ता गया श्रीर इसमें एक इजार से ऊपर मकान बन गये। सेना के लिये राजमहल से उत्तर में एक विशाल किला बनवा लिया गया। ब्राज भी उपर्युक्त देवस्थान, जिनालय, मकानों के खंडहर, विस्तृत राजमार्ग त्रादि चीजों को इम देख सकते हैं। राजमहल का भग्नावशेष लगभग एक एकड़ जमीन में फैला हुआ है। राजमइल की उत्तर दिशा में इस समय जहाँ पर जंगल नजर अशता है वहाँ पर मिट्टी का बना हुआ विशाल किला मौजूद था। राजमहल के सामने का विस्तृत राजाङ्गरा ऋव खेत बना लिया गया है। वीरनरसिंह बंगराजा को पाँच रानियाँ थीं। यह ई० स० १२०८ में स्वर्गासीन हुआ। इसके बाद इस बंश में क्रमशः निम्न व्यक्तियों ने सुचारुरूप से राज्यशासन किया : (२) चन्द्रशेखर वंगराजा (ई० स० १२०二-१२२४), (३) पांड्यण बंगराजा (ई० स० १२२४-१२३६) (४) विठल देवी (ई० स० १२३६-१२६४) ( ५ ) कामराय प्रथम (ई० स० १२६४-१२७४ ) ( ६ ) बमदुल देवी (ई० स० १२७४-१२८७ ) (७) हाविल वंगराजा प्रथम (ई० म० १२=०-१३२३) (८) शंकरदेवी (ई० स० १३२४-१३४६), (६) हावलि बंगराजा द्वितीय (ई० म० १३४६-१४००), (१०) लद्मप्परम बंगराजा प्रथम (ई० स० १४००-१४३५) ( ११ ) यांकरदेवी द्वितीया ( ई० स० १४५५-१४६१), ( १२ ) कामराय द्वितीय ( ई० स० १४६१-१५३३), (१३) हाविल बंगराजा तृतीय ( ई० स० १५३३-१५४५), (१४) लद्भावरम वंगाराजा द्वितीय (ई० म० १५४५/१५५६), (१५) कामराय तृतीय ( ई० स० १५५६-१६१२ ), (१६) लच्चप्परस वंगराजा तृतीय ( ई० स० १६१२-१६२६ ), ( १७ ) हात्रलि यंगराजा चतुर्थ (३० म० १६२६-१६३१), ( १८ ) शंकर देवी तृतीया ( ई० स० १६३१-१६५३), ( १९ ) हावित्र यंगराजा पंचम (ई० स० १६५३-१६६६ ), (२०) लदमप्परस बंगराजा चतुर्थ (इ० म० १६६६-१७६७) (२१) कामप्परस चतुर्थ (ई० स० १७६७-१७६६ ), (२२) लच्मापारम बंगराजा पंचम (३० म० १८००-१८३८)

लद्मण्यस्य के बाद क्रमणाः कामराज (पंचम), सांतराज ख्रोर पद्मराज ये तीन यहाँ की गद्दी पर ख्रासीन हुए। यद्मित ई० स० १७६० से ही इस वंशातालों के हाथ से राज्य छूट गया है। फिर भी इसके बाद भी यहाँ पर शास्त्रोक्त रीति से पट होता है। इस समय नंदावर का महन एकदम नष्ट हो चुका है। तो भी राजमान के चिन्द, किला, बाजार, राजमार्ग, देवालय, जिनमन्दिर, मसजिद ख्रादि प्राचीन स्मारक यहाँ के गत बैभव को स्पष्ट व्यक्त कर रहे हैं। दिल्लिए कन्नड जिले में नगर के चारों ख्रोर किला सिर्फ इसी नंदावर में ही है। बंगवादि में वंगवंशी ख्राज भी मीजूद हैं। ख्रस्तु, राजा वीरनरसिंह को छोड़कर जिसका परिचय कार दिया जा चुका है चन्द्रशेखर ख्रादि शेष पूर्वोक्त बंग शासक एवं शासिका ख्रों का संवित्त परिचय भी भास्कर' की ख्रगली किरण में ख्रवश्य दिया जायगा।



## जिनचंन्द्रसूरिजी को महाराजा अनुपर्शिहजी के दिये हुए दो पश्र

#### [ लेः — प्रीयुत् वा० स्रगग्चन्द शहटा ]

गुजरात एवं राजस्थान के राजाओं से जैनाचार्यों का बहुत अच्छा सम्बन्ध रहा है। प्राचीन काल में राजा प्रजा का ईश्वर समका जाता था और राजा लोग धम गुरुओं को विशेष रूप से सम्मानित करों रहने थें। वे अपने सम्प्रदाय के गुरुओं की तो विशेष भक्ति करते ही थे, पर वैसे प्रत्येक सम्प्रदाय के धर्माचार्यों के प्रति आहर भाव रखते थे। उनके लिये भेंट, लवाजमें आदि की व्यवस्था रहती थीं। समय समय पर राजा व राज्य का कोई विशिष्ट कार्य सम्पन्त कर देने पर आचार्यों को प्रामादि भी मिलते थे, जिनमें से कई आजतक भी उनके करजे में हैं। इस प्रकार के सम्मान और राज्याश्रय के कारण उनके आवार विचार में शिथिलता आने लगी और प्रतिष्ठा के द्वारा उत्पन्न वातावरण में अर्थभाव और विलासिता को प्रश्रय अवश्य मिला, परन्तु इसमें भी कोई सन्देह नहीं कि इस भाति के कार्यों द्वारा राजाओं को प्रभावित किये जाने पर धर्मप्रचार के कार्यों में सुगमता भी प्राप्त होतो रही है।

भगवान् महावीर श्रादि जैन तीर्थकर तो स्वयं राजा या राजपुत्र थे। श्रतः उनका श्रपने-श्रपने समय के राजाश्रों पर विशेष प्रभाव होना स्वामाविक ही है, पर पित्रत्र एवं कटोर श्राचार विचार, श्रसाधारण पाण्डित्य व मंत्र, ज्योतिष, वेंद्यक श्रादि में सिद्धः हम्तता के कारण श्रापके श्राज्ञानुमती श्राचार्यों का भी श्रपने समय के हरजगह के राज्याधिकारियों पर प्रभाव कम नहीं रहा। श्राचार्य केशी ने प्रदेशी राजा को. श्रायं सुहस्ती ने सम्प्रति राजा को, श्राव सिद्धसेन दिवाकर ने विक्रमादित्य को, श्राचार्य बप्पमिट्ट सूरि ने श्राम राजा को, श्राचार्य हेमचन्द्र ने सिद्धराज व कुमारपाल को तथा मुसलमान सुल्तान महमद को जिनशमपूरि ने, सम्राट् श्रकवर को हीरविजयसूरि एवं जिनचन्द्र-सूरि ने प्रभावित किया था, जिसके यथेष्ट प्रमाण जैन इतिहास में पाये जाते हैं। इसी प्रकार दिगम्बर श्राचार्यों ने दिल्ला के श्रनेक राजाश्रों को जैनधमीनुयायी व श्रनुरागी बनाया था।

मध्यकाल में साम्प्रदायिक संघर्ष भी चलते रहते थे श्वतः एक सम्प्रदाय के श्वाचार्य व विद्वान के साथ दूसरे सम्प्रदाय के विद्वान से शास्त्रार्थ भी प्रचुर परिमाण में हुआ करते थे। उन शास्त्रार्थों का जनता पर अधिकाधिक प्रभाव हो इस उद्देश्य से वे प्रायः राजा की अध्यत्तता में हुआ करते थे। राज-सभाओं में पंडितों का जमघट लगा रहता था और उनका एवं राजा का निष्य निर्णय खंतिम निर्णय माना जाता था। बौद्धों के प्रावल्य काल में उनसे जैनाचार्यों के शास्त्रार्थ होते थे फिर चैत्यवासियों एवं सुविहितों में, दिगम्बर खेताम्बरों में भी राज सभा में कई बार शास्त्रार्थ हुए, जिनका उल्लेख प्राचीन प्रन्थों में पाया जाता है। इनमें मल्लवादि का बौद्धों से, जिनेश्वरसूरि का पाटण के दुर्लभराज की सभा में चैत्यवासियों से, वादिदेवसूरि का दि० कुमुदचन्द्र से और जिनपतिसूरि का पृथ्वोराज चौहान की सभा में पद्मप्रभाचार्य से शास्त्रार्थ हुआ था, वह विशेष रूप से उल्लेख योग्य है।

जैनाचार्यी के प्रति आदर भाव रखने के साथ-साथ कई नरेशों ने उनके उपदेश से अपने साम्राज्य में अमारी-उद्योपणा करवाई, कड्यों ने जैन मंदिरों को दान दिया, ध्वजा कलशादि रोपण करवाये अर्थात् विविध प्रकार से जैनवर्म की महिमा बढ़ाई व अपनो श्रद्धाभक्ति प्रकट की, जिनका उल्लेख भी अन्थों, प्रशस्तियों व शिजालेखों में पाया जाता है।

जैनाचार्यों को राजाओं ने पट्टे परवाने भी दिये हैं छोर उनसे पारस्परिक पत्र व्यवहार भी होता रहा है, पर वे पुराने काराजात में असावधानी व उपेचा के कारण बहुत कुछ नष्ट हो गये हैं। वर्चभान में सम्राट् अकबर से पहले के किसी भी राजा व बादशाह के दिये हुये फरमान, पट्टे, परवाने व पत्र मूल रूप में प्राप्त नहीं हैं। इसके बाद के भी ऐसे बहुत से काराजात जिन्हें वे दिये गये थे, उनके पट्टधरों के पास या भंडारों में पड़े रहने के कारण अज्ञान अवस्था में पड़े हुए है। जिनके पास हैं वे उनका अब महत्त्व के नहीं सम्भते या संकुचितता के कारण बहुत व्यक्ति तो उन्हें किसी विद्वान तक को दिखाते नहीं। हमने कुछ इधर उधर से थोड़े से काराजात संप्रह किये हैं जिनको प्रकाश में लाने का श्रीगणेश इसी लेख द्वारा हो रहा है। दि० भट्टारकों के के पास भी ऐसी बहुत कुछ महत्वपूर्ण सामगी होगी। जिनकी प्रकाश में लाने की और विद्वानों का ध्यान आकर्षित करता हूं।

बीकानेर राज्य की स्थापना व उत्कर्ष में जैनों का गौरवपूर्ण स्थान रहा है। फलतः वहां के नरेश जैनाचायों के प्रति विशेष आदर रखें यह स्वाभाविक ही है। यहां श्वे० खरतरगच्छ, उपकेशगच्छ व लोंकागच्छ के श्रीपृष्यों की गहिया हैं। जिनमें से खरतरगच्छ वाजों का ही सर्वाधिक प्रभाव रहा है। राज्यस्थापना से लेकर करीब १५० वर्षों तक मंत्री आदि उच्च पदों पर ओसवाल-वच्छ।वत वंश के व्यक्ति रहे हैं, वे खरतरगच्छ अनुयायी थे और विद्वत्ता आदि की दृष्टि से खरतरगच्छ के आवार्य व यतिगण बहुत

प्रभावशाली रहे हैं अतएव उनका यहां के राजाओं पर विशेष प्रभाव रहा है। जब कोई श्रीपूज्य जी की पद स्थापना होती, राज्य की आर से दुशालादि भेंट मिलते। उनके नगर प्रवेश में हाथी, योड़े, रथ आदि लवाजमा मिलता। अन्य भी खास २ प्रसंगों पर उन्हें कहीं जाना होता तो राज्य की ओर से उनके लिये रज्ञादि सवारी मिलती; इस प्रकार के विविध सम्मान अवतक प्राप्त हैं।

महाराजा रायसिंहजी से पहले के राजाओं के जैनाचार्यों के सम्बन्धों के विषय में तो कुछ निश्चित ज्ञात नहीं । पर महाराज्ञा रायसिंहजी के (कुं० दलपति के साथ सं० १६४८ के फाल्गन सुरु २ को लाड़ोर में) जिनचन्द्रसुरिजी को बहराई हुई कई हस्तलिखित जैन प्रन्थों की प्रतियां प्राप्त हैं। ऋषि सुरुव अनुप्रसिंहजी बड़े विद्याविलासी नरेश थे जिन्हों ने स्वयं संस्कृतादि में अनेक प्रन्थ बनाये व उनके आश्रित बिद्धानों के महत्व-पूर्ण अनेक प्रन्थ उपलब्ध रे हैं। बीकानेर की अनुप मंस्कृत लाइब्रेरी आपके असाधारण विद्यानुराग की परिचायक है। ऋषिके समय में खरतरगच्छ में जिनचन्द्रमुरि नामक त्रिद्वान स्त्राचार्य थे जिनके साथ स्त्रापका पत्रव्यवहार होता ही रहता था। इनमें से महाराजा श्रन्पसिंह के जिनचन्द्रसृरिजी को दिये हुये दें। पत्र और सृरिजी के महाराजा को दिये ४ पत्रों की नकलें हमारे संप्रह में हैं। प्रस्तुत लेख में उनकी नकलें दी जा रहीं हैं। यह पत्र ब्थवड़ार संस्कृत में ही हुआ है। महाराजा के दोनों पत्रों में संबन् नहीं है, केवल तिथि ही दी है। अतः इनमें पहले का पत्र कीन सा है, निश्चित नहीं कहा जा सकता। सृरिजी के दिये हुये पत्रों में एक का द्यंतिम द्यंश बुटित है। दूसरे का प्रार-म्भिक थोड़ासा श्रंश त्रुटिन हैं। दो पत्रों में संवत् का उल्लेख पाया जाता है। सुरिजी के एक पत्र में महाराजा के पुत्र होने का अन्य में ३ पुत्रों का उल्लेख हैं। इसी पत्र में इँडियों के प्रचार को रोकने के लिये महाराजा को लिखा गया है। इससे एक ऐतिहा-सिक तथ्य का पना चलना है कि उस समय दुंदियों का प्रचार काफी तेजी से बढ़ रहा था। जोषपुरादि में भी उसको रोकने का प्रयत्न किया गया था ऐसा उल्लेख अन्यत्र प्राप्त है। परम विद्यानुरागी महाराजा अनुपसिंह के पश्चान जिनसखसिर को दिये गये सुजान सिंह के दो सुन्दर पत्र भी हमारे संग्रह में हैं, जिन्हें अन्य लेख में प्रकाशित किया जायगा।

प्रसंगवरा जिनका पत्र व्यवहार यहाँ प्रकाशित किया जा रहा है उनका संज्ञिप्त परिचय भी यहाँ दे देना आवश्यक समभता हूं। इनमें से महाराजा अनुपसिंह जी तो

१ देखें हमारा युग प्रधान जिनचंद्रसूरि नामक प्रन्थ ।

२ जिनका विशेष परिचय श्रोभाजी के इतिहास माध्यकृष्ण शर्मा के लेखी में एवं मेरा महाराजा श्रन्प सिंह जी के आश्रित हिन्दी कवि लेख में दिया गया है।

प्रसिद्ध न्यक्ति हैं श्रवः उनके जनम संवतादि दो-चार वातों का ही उल्लेख कर जिनचन्द्र-सूरि का ज्ञात वृत्तान्त दिया जा रहा।

१ महाराजा अन्प सिंह- "जय जंगलघर बादशाह विरुद्ध प्राप्त महाराजा कर्ण सिंह के ज्येष्ठ पुत्र थे। सं० १६६४ चैत्र सुदि ६ को आपका जन्म हुआ व सं० १०२६ में ये गही नर्शान हुए। बादशाह की ओर से आप कई युद्धों में बड़ी वीरता पूर्वक लड़े थे आतः सं० १०३२ में बादशाह ने प्रसन्न होकर इन्हें "महाराजा" का खिताब दिया था। उदयपुर के महाराजा राजसिंह जिन्होंने राजसमुद्ध नामक विशाल तालाब बनवाया था, के आप बहनोई थे। स्वरूप सिंह, सुजाए। सिंह आदि आपके १ पुत्र थे। सं० १०५४ के ज्येष्ठ सुदि ६ रिववार को आइएी में आपका देहान्त हुआ। आपका विद्यानुराग सर्वत्र प्रसिद्ध ही है। विशेष जानने के लिये स्व० खोकाजी का बीकानेर राजा का इतिहास प्रनथ देखना चाहिये।

२ आचार्य जिनचन्द्र सूरि—वीकानेर निवासी सम्प्रधर चौपड़ा गोर्बाय सहसमल (यासहंसकरन) की पत्नी राजलहे (सुर्वायारडे) के आप पत्र थे। सं० १६६४ का० व० ६ को सेरुणा (संभवतः ननिहाल) में अपिका जन्म हुआ था। आपका जन्म नाम हेमराज था। १० वर्ष की लघुवय में ही जिनरत्रसृति के पास संव १७०४ जठ सुदि **४ को जैसलमेर में आपने द**िला प्रहेगा की। सं० १०११ में जिनस्वर्गार का आगरे में स्वर्गवास हो जाने पर राजनगर में उनके आदेशानुसार आपको राज्छनायक पद श्रावर्ण सुद्दि १० को प्रद्रान किया गया । पदोत्सव नाहटा गोत्रीय राजमल पुत्र जयमल तेजसी, जैतसी व उनकी भाषी कस्तूर वाई ने बड़े समारोह पूर्वक किया । स्ट्रमंत्र प्रदान वडगच्छीय सबदेवसुरि ने किया। स्त्राव बड़े त्यानी व वैरानी थे। गन्छ के यतियों में शिथिलाचार बढ़ते देख ध्यापने सं० १७१= अग्राध्यन शुक्रा १० सोमबार को बीकानेर में १४ बोलों का एक व्यवस्था पत्र जारी किया जिसकी सकल हमारे संग्रह में हैं। सं०१७३४ के आपाइ मुद्दी पको खंभात में आपने बीस स्थानक तप का त्राराधन भी प्रारंभ किया था । छाजहडशाङ् मोठ्नदास के संघ के साथ सं० १७१२ में रात्रुंजय तीर्थ यात्रा की व मंडांवर में सं० मोहनदास कारित ऋषभादि चतुर्विशति जिन विम्बों की प्रतिष्ठा की। दूतवास में नाहटा सा. जयमल्ल के बनवाये हुए मन्दिर की भी प्रतिष्ठा को। आपके दिये हुए कई पर्युपण के समाचार व आदेश पत्र हमारे संग्रह में हैं। एक कवित्त से आपने पंचनदी की साधना भी की विदित होता है। **श्राप**के रचित कई स्तवन (गोर्डास्तवन सं० १७२२ छन्नू जिनस्तवन स० १७४३) प्राप्त हैं। अन्प सिंह जी के किये हुए पत्र व्यवहार से आपसे उनका अच्छा सम्बन्ध

रहा प्रमाणित होता है। सं० १७२१ मा० व० १ को परत के पारख अबई पुत्र बीस हास, अयाइदास, सूरदास के संघ सह गौडी, आयू तीथों की यात्रा की। सं० १७३१ में जोधपुर के संघवी मनोहर दास व भाई आसकरण के साथ शतु अय तीर्थ की यात्रा की। सं० १७६३ में सूरत में अपने पट्ट पर जिनसु खसूरि को प्रतिष्ठित कर आप स्वर्ग सिधारे

#### बीक।नेर के महराजा अनुए सिंह जी के जिनचंद्रसूरि जो को दिये हुए पत्र

स्वस्तिश्रीमद्दाराजाधिराजमहाराज श्रीमदन्पसिंहप्रभुवयोणां श्रीमद्जिनदेव भजना-नाप्रसक्तजिनेंद्रहानवेभवेपुनुर्णाकृतजगत्सुमक्तजेनाभिवंदित वरणेपु श्रीपृष्यजिनचंद्र-मृरिपु वंदनाति निवेदकमदः पत्र विशेषम्तु पूर्वं सव स्वार्थः करिवन् यतिवरः श्रमाकं सार्थेस्थितः इदानीमत्रभवद्धः कोपितास्ति भवद्भिरिपन्छ्णी स्थित-मस्तितत्केमिति श्रतः पर एकः उपाध्यायः पांचाख्यः श्रथवा जयेतसा एतयोर्भध्ये यः करिचदायानि मत्यरं प्रेपर्णायः चानुमीस्यं श्रत्रागत्य करोति तथा विधेयं श्रास्मन्तर्थे वितंत्रो न विधेयः किमधिकं।

मिती पोष शु० =

#### १ श्रो लच्मीनारायण जी

स्विभाशीगनमहाराधिराजमहाराजशीमदन्यसिंहप्रभुवर्याणां श्रीमत्सकलकार्यकरणनिषुण्तापराङ्मुखबराग्य
पवमानसंदोह्वशंवद्वशीकरण्मंज्ञवैराग्यभोग्यकैवल्येषु
विपमविषयदोषदर्शनदृषितप्रपंचरचनाचुलुकीकरण्कुंभसंभवविभवेषु समस्तविद्याविद्योतमानविष्रहेषु
श्रीमद्भृहारकजिनचंद्रसूरिषु वंदना प्रणाम सूचकोयं जाविकः
शिमह श्रीरमेशकरण्यकटाचसंदोहैः
विशेषस्तु माला श्रीमद्भिः प्रेषिता सा ऽस्मत्करगता समजिन
अन्यदिष यत्समीचीनं वस्तु अस्मद्योग्यंभवतिचेदवश्यं प्रेषण्यां।

१ जयतसी पुष्यकत्तरा के शिष्य थे उनके रिचत १ श्रमरसेन वयरसेन चौपई सं० १७१७ दीवाली जैसलमेर २ कयवन्ना रास स० १७२१ बीकानेर ३ दशवैकालिक गीत सं० १७०० बीकानेर ४ दशाश्रावक गीत ५ उत्तराध्ययन गीत सं० १७०७, ६ चतुर्विधसंघ नाममाला ७ चौबीस जिन पूजा जैसलमेर पार्श्व बृहद्स्तवन पार्श्वनाथ छंदादि उपलब्ध हैं।

पत्र का समय—इसमें माला प्राप्ति का निर्देश है। श्रागे दिये जाने सं० १७४७ के पत्र में सूरिजी ने इसका उम्लेख किया है अतः इसका जेखन संवत १७४७ में हुआ खिद्र होता है।

X

श्चन्यच श्रीमतां शावरणार्थं वस्त्रं दापितमस्तितद् माद्यं किं च इंद्रभाणमुहिश्यभवद्विपायकोदंताः लिखिताः संति सोप्यस्म-त्पत्रानुसारेण श्रीमतां समाधानं करिष्यति श्रीमतां महत्वं मानोन्नतिञ्च विधास्यति ॥ तथाच श्रीमदीयः कश्चित्कार्य-विशेषोज्ञाप्यः। श्रा० वदि ३

### द्धरिजी के महराजा को दिये हुए पत्रों की नकल

मंदिरेषु । सर्शाक्तशक्तित्रययह गुणालंकुतसप्तांगप्राज्यराज्येश्वर्ष्य - जित्त प्रदरेष । सक्त हिन्दूकराजमंडलमोलिकोटीरेषु । महाराजाधिराजमहाराज श्रीमच्छीळन्पसिंहराजेश्वरेषु । श्रीविक्रमपुरस्थेरिण्डदेवस्मरण्रतेः भट्टारक-श्रीजिनचंद्रस्रिभिः गदाधमेलाभशुभाशीर्वचनिवेदकं प्रेप्यते पत्रमदशमत्र-श्रीजिनचंद्रस्रिभिः गदाधमेलाभशुभाशीर्वचनिवेदकं प्रेप्यते पत्रमदशमत्र-श्रीजिनदेवप्रमादान् । श्रीमतं च सत्तनं तदेव प्रवर्द्धमानं सम्भिलप्यते । श्रास्यच श्रीमद्धः सिववेकं सधर्मरागंचास्मांस्वकीय यतिवरान्विज्ञाय द्वित्राणि परवानाच्य पत्राणि प्रेपिनाित तद्वितं प्राचीनसभीवीनपद्धतिविदां श्रीमहाराजातां । वयमपियौष्मा कीणा यतयः स्मः । इण्डदेवस्मरगौतःकरण् शुद्धया श्रीमत्सुशुभाशिषं कृवतेः सदा वर्त्तामहे । श्रास्थच । प्राक्षोटारी नैणुमी ' प्रवेषे उद्देता लेखिनस्तेषां प्रत्युत्तरं सविस्तरं तस्यै च पत्राद् छातं भविष्यति । एकस्तुमधुकरः शुद्ध गरुडोद्गार जातीयो विधिपत्रयुतः प्रेपितो भूतसत् मागान्तरालेजंघालेन समं विलीनः । तदनु पूनरेकोस्मत्यारंपर्ध्यागतो-

"वीकानेर वड़ीनतुर चहुँ डिसि में पर्रामद्व । घर घर घर घरण कंचरण प्रथल घर घर घरद्वि समृद्धि ।१५।

× राजै निशं राजा वहाँ श्री श्रन्पसिंह भूप।
राष्ट्रवंश त्य करमा श्रुत मृंदर रूप श्रन्प ।१६।
श्रिष्ठकारी तमु श्रिविक मित कीटारी कुलमामा।
नाम भलो श्रीनैमामी गंजै श्रिर गज मामा।२०।
त्य मन शृद्ध भया कहै, वहुत वधा है मान।
हाकिम हजदारां निरे प्रमिद्ध गिमो परधान।२१।
लघु श्रंगज श्री जैतमी मनमथ रूप वस्तामा।
गुम चदुराई गणित विधि शास्त्र श्र्थं सवजासा।२२।

१ सं १ १३३६ ग्राउड बदि ब्यवार की बीकातेर में (खर लालबंद लाभवर्द्धन) रचित लीलावती-गणित चीपडे श्रापक एव व्यवसी के लिये रची गई है उसमें श्रापके राज्याधिकारी होने का उल्लेख इस प्रकार है:---

मिन्नजातीयः प्रेपितोस्ति स सयत्रम् प्राम्लिखितविध्यनुसारेण धार्थ्यः ॥ मालाप्राप्तिर्लिखिता तु ज्ञाता । अन्यद्यि यिकं चत् श्रीमदहं वस्तुजातं प्राप्स्यामस्तन्मोचिष्यामः अन्यच्च श्रीमदनुज्ञातान्त्राज्ञ यितनं प्रेपियच्यामश्चतुर्मासकोत्तरे ॥ स्वकीयेस्मिन्देशे विराजमानानं श्रीमतां प्रत्यज्ञमाशिपं पद्म इति ध्यान विधीध्यायः ॥ यथा श्रीमित्पत्रिं पत्मित्रे प्रति स्वकीयेस्मिन्देशे सित्रे प्रति स्वकीयेस्मिन्देशे विराजमानानं श्रीमतां प्रत्यज्ञमाशिपं पद्म इति ध्यान विधीध्यायः ॥ यथा श्रीमित्पत्रिं पत्मित्रे प्रति स्वकीयः भवंतोष्यस्मत्मु सुद्दि सित्रे सित्रे । किंवहुकोषु बहुलेख्या । सं० १०१० आसृ सुद्दि इदिने सोमे ॥

#### ॥श्री॥

स्वस्तिश्रीम तिलगरदुर्गो । श्रीमध्यचंडदोर्द्डीःजनितारिभूपालनिकरेष् । प्रवलपुरय-पकारसत्कतकिवर्वविनमनार्थभरेष । निस्तंद्रचंद्रमंडलसमुख्यतयशः सुधाधविल-तविश्वमंदिरेष् । सशक्तिशक्तित्रयपड् गुण्।लंकृतसप्तांगप्र।ज्यर।ज्येश्वर्याजनप्रंद्रेसु-श्रीजिनचंद्रस्रिभिः सद्यथमेलाभश्रभाशीर्यचन निवेदकं प्रेच्यते पत्रमदः। शमत्र श्रीजिन-देवप्रसादान् । श्रीमतं च सततं तदेव प्रवर्द्धमानं सम्भिल्प्यते । ऋग्यच्य श्रीमतं पत्रमेकं कार्तिकवदिपचर्मा लिग्विनं । माघमासे समैयायावगतास्समेषि श्रेय उद्ताः। अन्यव श्रीमद्भिरानायितं देहनं । मलिनिवारकं रज्ञाविधानं । तत्सम्यक्शास्त्रोक्ततपश्चरणसद्धि-थिकरणपूर्वकं श्रीकालकुंडदंडस्वामिनामकं महायंत्रं विधाय । सा० कर्मसीहस्तेन । मुक्त-मस्ति । तत सयत्रं सुवर्णवेष्टितं कृत्वा । हृद्दि द्विराभुजेवाधार्य्ये प्रतिद्नं द्तधावनाः वसरे । तत्त्रज्ञालनजलेन । स्ववपृषिद्धटाचेषः कार्यः सर्वेग्रभं भावि । अन्यच वयमपि सर्वदा श्रीमता शुभवितकास्मंतः स्मरणावसरे प्रतिदिनं श्रीमद विशेषतो जापं कुर्व्वाणाः म्मः । प्रारंपर्य्यविद्भः श्रीमद्भिरमांसुसंत्रीतिरीतिः परिपालनीया श्रन्यच । श्रीमतां सन्नि भौवराइस उदयतिलकः रे प्रेषितोऽस्ति । सोपितत्र प्राप्तः सन्सर्वोदंत जातं निवेद्यिष्य-तीति किंवहना । अन्यन् । अस्मिन्नव्दे श्रीमद्भिर्प सर्वैः पुकारैः सयन्नमस्थेयमिति सं० १७४० चैत्रवदि ३ दिने । आगमिष्यच तुर्मान्यं वयं श्रीरिणी पुर्व्या स्थास्यामं ।

१ इनके शिष्य स्थामरिवद जयजी स्थन्छे कवि हुए विनके स्थानेक ससादि उपलब्ध हैं स्थापकी परम्परा में यशस्त्री यति वालचंद जी है, राह्य जी के में इनका उपाश्रय है जिसमें हस्त लिखित मन्ध बहुत हैं।

२ पत्र का आगो का हिस्सा कट कर कहीं आलग पड़ गया है आतः आध्या ही प्राप्त है। इनमें प्राथन प्राप्त का उल्लेख है और महागजा के ज्येष्ट पुत्र का जन्म सं० १७४६ में हुआ था आतः यह इसके बाद का निश्चित है। यदि इसमें द्वितीय तृतीय पुत्र के जन्म का दर्प व्यक्त किया हो तो इससे २-४ वर्ष और भी बाद का हो सकता है।

#### ॥ श्री ॥

स्वस्ति श्रीयुक्त् प्रचंडदोर्दं श्रीक्रीनिक्कि—तारिभूपालनिकरेषु । प्रवल पुण्यप्रकारसंत्कल-फालिप्रतिदिनमनोरथभरेषु । निस्तं द्रचन्द्रमंडलसमु । लयशः सुधाधवित्विद्रवमंदिरेषु । सशक्तिप्रक्रित्रयषड्गुणालं कृतसप्तांगप्राध्यराज्येश्वर्य्यकिनपुरंदरेषु । महाराजाधिराज महाराजशीव्यन्त्रसिंहराजेश्वरेषु । श्रुविक्षमपुरस्थेः स्वस्थिनिक्तिनदेवस्मरण्रतैः श्रीकिनचन्द्रस्रिमः सदाधर्मलाभणुभाशीर्वादनिवेदकं लिख्यते पत्रमदोशममत्र श्रीकिनदेवश्मादतः श्रीमतां च स्ततं सदेव वर्द्धमानं समभित्तव्यते । श्रीमतां पुत्रस्त्र प्राप्ति 'श्रुत्वा जहपुः सर्वे जनपद्जनावयमपि विशेषतो हर्षोदकपं प्राप्ताः स्मः । व्यन्यव्य श्रीमद्भिः सविवेकं सधरमेरागं चारमान्स्वकीय यतिवरानिब्जाय वयमपियोध्माकीणा यतयः स्मः परवानाख्यपत्रं श्रीपतं तदुचिनं भवतां 'श्रीसहाराजानां प्राचीनसमीचानपद्धिविद्यां' स्वेष्टदेवस्मरणेतःकरण्युचा श्रीमत्तुगुभाशिपं कृष्यंतोवक्तांमहे । व्यन्यव कोठारी नेण्सी पत्रेये उदंता लेखितास्तेषां प्रत्युक्तरं स्विस्तरं तस्यव पत्राक्षेयं । एकस्तु मध्वरः श्रीपतिस्त ससयन्तं प्रत्यक्ताः स्विक्तरः स्विक्तरः सस्यव पत्राक्षेयं । एकस्तु मध्वरः श्रीपतिस्त ससयन्तं

#### ॥ श्रीः ॥

॥ स्वस्ति श्री द्विय प्रतापित्नेंद्रेषु । सकलनरराजसमाजसुरेंद्रेषु । सुगासुण्हिताहित न्यायान्यायभृत्योग्यायोग्यनवरन्निकरपर्राक्षेषु । सन्मार्गणुभाचारस्वपरजनसुर्ष्टि समीक्षेषु । समस्तमहाराजयोग्योपमानिवराजयोनेषु । महाराजाधिराजमहाराज श्रीश्रम्युपसिंहसार्व्यभामेषु (स्वेष्टदेवता स्मरग्रतः) म० श्रीजिनचन्द्रसृश्मिः सदा धर्मलाभगुभाशीर्वादनिवेदकं लिख्यते पत्रमदः । कृशलमत्र श्रीजिनदेवप्रमक्तेः ।। श्रीमतां च सततं तदेववर्धमानं समिमिल्यते । तथा श्रीमतां वचसाकुमारत्रय'श्रेयोधं रक्षाविधानत्रयंप्राक्षेप्रियमस्ति । पुनः श्रीमद्विरसमग्रहस्त्रमुहिरयं चीनाशुकं प्रदापितं तद्रस्मामिरदगंमजोकः गृदीतं विद्यते । युष्टमदाहताविद्वद्यतयः प्रेपिनाः संति ते तत्रसमेता-भविष्यंति समेप्यंति वा । विशेषस्तु श्रीमतासद्भाग्यवतां समस्तं प्रशस्तमेवास्ति सर्वदा तथापि युष्मद्वयोनपोर्थनियमविधिनास्माभिल्वजापः प्रारत्थोस्ति तेनाशीबीदं कुर्माः । तथिकं हितावहं वाक्यं ज्ञोयं । श्रन्यजनपदेषु पयनप्रायल्यात्सर्वतिर्थलोपः संजातास्ति श्रीमन्मंद्रलेयुष्मत्पुण्यप्रतापतो । देवाच्चीदृक्षपो हिंदुकधर्माः सोत्साहं प्रवर्त्तते स्रितं त्वत्र दुंद्रोयाख्यायनयोग्रथजनविप्रतारका देवाच्चौ दानं च सर्वप्राचीनमार्गंच निष्ययंति तन्नचाह । तन्नवारण्मेवश्रेयः कारण्मितिथार्थ्यम् ।

१ इसमें महाराजा के ३ पुत्रों का उक्कोल होने से यह पत्र सं० १७४८-५० के लगभग का है

## वृहतर मारत में जैन संस्कृति के ममाब की खोज

[ त्ते० श्रीयुत बा० ज्योतिप्रसाद जैन, एम० ए०, एत-एत० बी० ]

गत कई राताब्दियों के विश्व इतिहास में हम यह पहते खोर सुनते आये हैं कि यूगेप के विभिन्न देशों ने, विशेषकर खंबें न जानि ने किस प्रकार सुदूर देशों में आपने उपनिवेश स्थानित करके, वहाँ आपनी संस्कृति का बीजारोपण और विकास करके किस प्रकार अपने राष्ट्र को बृहत्तर रूप दिया और अपनी सम्यता से संसार को प्रभावित किया। किन्तु हममें से थांड़े ही इस बात को जानते हैं कि ऐतिहासिक काल में भी एक समय था जब भारतवर्ष की सम्यता अपने चरम शिखर पर थी, समस्त संसार उससे प्रभावित था और वह संसार का शिरोमिण देश था। उस युग में स्वयं भारतीयों ने भारत से वाहर जाकर अनेक उत्तिवेश वसाये थे, उनमें अपनी देशीय संस्कृति का बीजवयन किया, सिद्धन किया, विकास किया और इस प्रकार एक विशाल वृहत्तर भारत का निर्माण किया था। उक्त निर्माण में राज्य और शक्ति के आकांची साइसी बीगें, और धन के इच्छुक उत्साही विण्कों ने तो भाग लिया ही था, संस्कृति एवं धर्म प्रचार के आन्ताणी विद्वानों तथा धर्माचायों ने भी अत्यधिक महत्वपूर्ण योगदान किया था। इन प्रवासी धर्मप्रचारकों में अभीतक बीद्ध एवं ब्राह्मण धर्मियों के ही नाम के उल्लेख प्रायःकर भिलते हैं। जैनहार से इस दिशा में अभीतक प्रायः कुछ भी कार्य नहीं हुआ है।

वास्तव में यह असंभव है कि समकालीन जैन प्रचारक इस संबंध में सर्वथा निष्क्रिय रहे हो, विशोषकर जबकि उनका धर्म उस समय प्रचलित किसी भी अन्य धर्म की अपेचा किसी भी दिशा और अंश में भी दीन नहीं था। भारत के बाहर जैन धर्म के प्रचार और जैनधर्मा-चापों के गमनागमन के अनेक उत्लेख भी मिलते हैं। नैयाल और तिब्बत में ही नहीं चीन महादेश में भी जैनधर्म का प्रकाश पहुँचा था। अफगानिस्तान, किशा एवं मध्य एशिया में ७ वी शताब्दी में जैनधर्म के विश्वमान होने का चालुप साद्य तो चानी यात्री हुएनत्सांग (६१८-६४४ १०) ही प्रस्तुत करना है। यूनान, रोम और मिश्र पर्यन्त भी जैन श्रमण प्राचीन काल में गये थे इस बात के पुटकर प्रमाण उपलब्ध हैं। लंका में जैनधर्म का प्रचार चौथी, पांचवीं शताब्दी ईस्वी पूर्व में था तथा आठवीं शताब्दी ईस्वी में भी वहाँ जैनों की अब्बा करती थी, इसमें कोई सन्देह नहीं है।

परन्तु ब्रह्मा, श्याम, मलाया प्रायद्वीप, तथा पूर्वी द्वीर समृह के जाया सुमात्रा, बोनिन्त्रों, बालि आदि द्वीपो में श्रीर श्रफ्रीका के पूर्वी तट के प्रदेशों में जैन संस्कृति का क्या कुछ प्रभाव पहुँचा, इस दिशा में श्रभी कुछ श्रध्ययन नहीं दो पाया। उक्त प्रदेशों से सम्यद्व इतिहास, पुरातत्त्व, साहत्य, संस्कृति आदि का श्रध्ययन करने वाले यूरोपियन विद्वानों ने, जिनमें फ्रान्सीसी

विद्वानों का ही विशेष भाग है, अथवा उनका अनुसरण करने वाले भारतीय पुराविदों ने भी केवल बीद एवं हिन्दू धर्मों की ही हथि से उपरोक्त अध्ययन किये और अपने निष्कर्ष निकाले। यद्यपि उक्त अध्ययन के प्रध्यात विशेषज्ञ प्रो॰ सिलवनलेवी के अनुमार जावा आदि में जैन धर्म के प्रभाव के प्यांत प्रमाण मिलते हैं, इस दिशा में प्रायः किसी भी विद्वान ने अभीतक काई स्वतन्त्र अथवा विशिष्ट अन्वेषण नहीं किया।

किन्तु जब हम यह देखते हैं कि बृहत्तर भारत का वह निर्माण श्रथांत् भारत के निकटस्थ इन देशों एवं द्वीपादिकों में भारतीय संस्कृति का प्रवेश, प्रभाव एवं प्रसार विशेष रूप से सन् ईस्वी के प्रथम सहस्राब्द में हुन्ना स्त्रोर यह वह समय था जबकि स्वयं भारतवर्ष में बौद्ध धर्म शीव्रता के साथ नाम शेप होता जा रहा था, तथा जैनधर्म कर्णाटक, महाराह स्त्रीर तुलु एवं तामिल देशों में ही नहीं वरन् श्रान्त्र, कलिए, गुजरात श्रोर मध्य भारत में भी, श्रथांत् भारतवर्ष के लगनग तीन चौथड़े भाग में ब्रुपने सर्वतिसुखी चरमोल्कर्ग को प्राप्त हो रहा था जबिक कई महान सम्राट्, छोटे बड़े अनेक नरेश, अनिश्वनत सामन्त, सर्दार, सेनानी और यीढ़ा थल ग्रीर जल के व्यापारी, धनिक श्रेलेट ग्रीर चतुर शिल्मी, तथा विभिन्न वर्गीप बहुमाग जनसाथ रंग भी उनके अनुयायी थे, अनेक महान विचापीठों से देश की अधिकांशतः लोक शिचा की वह व्यवस्था कर रहा था, ऋसंस्य निर्धन्य अमग्र संघ तथा ऋनेक उद्भट् विद्वान् एवं दिस्तज आचार्य धर्म प्रचार, लोककल्यासा, साहिस्य-सृजन आदि के द्वारा सांस्कृतिक अभिवृद्धि कर रहे थे, तो बड़ा आश्चर्य होता है कि क्या ऐसे समय में भी जैनवर्म ने उसी समय में होने वाले बृहत्तर भारत के निर्माण में आरि उसकी संस्कृति को प्रभावित करने में कोई भी भाग नहीं लिया ? प्राचीन जैन कथा माहित्य, पुराग क्रीर चरित्र अन्यों में जैनप्रमी माहसी बीरों ख्रीर विश्वितों के समुद्र यात्रा करके सुदूरस्थ द्वीर द्वीरात्नरीं की ख्राने जाने के उल्जेख मरे पड़े हैं। उनमें जिन द्वीरों के नाम और वर्णान आये हैं इनमें से अनेकी को बीज़ा प्रवास करके ह्याज भी चीन्हा जा सकता है। इन यात्रा विवरणों में श्रातेक ऐतिहानिक भी हो सकते हैं! जैन कपि धनपाल रचित तिलकमंत्रशी में वर्णित एक ऐने ही समुद्री स्नाकमण की प्रसिद्ध पुरातत्त्वविद डा० मीतीन्यन्द्र ने एक ऐति प्रभिक घटना का सजीव वर्गात स्त्रतुमान किया है। इन द्वीयादिकों के निवासियों को प्रचीन जैन पुरासादि प्रत्यों में विद्यापर जाति का माना है और वहाँ की बाचीन अनुअनियें भी इस विद्यावर अति की नाग, ऋत, यत्त, गंधवें श्चादि उप गतियों के साथ उक्त प्रदेशों का मूल सम्यन्ध सिद्ध करती हैं।

श्रमी हाल में ही बृहत्तर भारत सम्बन्धी कुछ माहित्य का श्रध्ययन कर रहा था, विशेष रूप से डा० विजनराज चट्टेपाध्याय की महत्त्रपूर्ण पुस्तक 'कम्बीज में भारतीय संस्कृति का प्रभाव' (श्रमेजी) का; उससे पता चला कि कई ऐसे संकेत दएड हैं जिनके द्वारा श्रन्वेपण करने से कम्बीज, श्री घिजय (नुमात्रा), जावा ग्रादि में जैन संस्कृति के प्रभाव को खोजने का सफल प्रयत्न किया जा सकता है, यथा—

- (१) कम्योज के सर्व प्रथम भारतीय राज्य वंश के मूल में नागनामि सम्बन्ध होना, जिनका कि बहुल वर्गान प्राचीन जैन साहित्य में मिलता है।
- (२) तहें तीय अनुअृति उस वंश का संस्थापक मूल पुरुष की विडन्य नामक ब्राह्मण की यनाती है, जो प्रथम रातों ई० के लगभग भारतवर्ष से आया था, ४ थी शताब्दों के लगभग एक दूसरा की एड वहाँ पहुँचा और उसने उक्त देश का पूर्णतः भारतीयकरण करा दिया। कदंव आदि नरेशों के आंगलेत्वों से अत होता है कि दिल्ला भारत के पूर्वी भाग में प्राचीन काल में की लिएड य एक प्रसिद्ध गांत्र था। उस काल में यह माग जैन वर्म से अत्यिक प्रभावित था। जैन वैद्यपि उपादत्य ने अपने कल्याणकारक नामक प्रसिद्ध वैद्यक प्रनथ के हिताहिताध्याय में सम्राट अमाय वर्ष प्रथम (५१५-५०० ई०) की राज सभा में मांमहार निषेत्र पर जो महत्त्वपूर्ण ध्याख्यान हिया था, उसमें इन्होंने अपने पूर्ववर्ती उन दयालु आहंग वैद्यपियों में जो खान-पान में ही नहीं; औषित्र आदि में भी मांगाईक का प्रयोग निषिद्ध मानते थे, कोरिडन्य का नाम सादर ममरण किया है। और ब्रह्मसूरि ने अपने 'प्रतिष्ठा तिलक' (१६ वी शतां ई०) में अपने विवा प्रश्व पहित्र (लगभग २२०० ई०) के पाण्डल देश से अपने जिन गोत्रज चन्छुओं के साथ जैनधर्मावलस्थी होय्मल राज्य में आकर वनने का उल्लेख किया है उनमें कोरिडाने गीत्र का भी नाम है।
- (३) इस मारतीय उपनिवासी में मद्यमायादि के ब्राहार पान का प्रचार नहीं था, यहाँ के निवासी प्रधानता शाकाहारादिक के जो थोड़े से उल्लेख मिलते हैं उनमें भी पशुणांज देशा प्राथ:- करके नहीं पाया जाता।
  - (४) इन देशों में जिना खेल बुद शब्द प्यायवाची माने जाते हैं।
- (1) वहाँ से प्राप्त प्रचीन बुद्धमृतियों भारतीय बुद्ध नृतियों से कुछ निन्न हैं जोर तार्थं हुर मृतियों के साथ विलक्षण साहरत रखतां हैं। डा॰ चट में की डारोक पुस्तक के मुख्य पुष्ठ पर दिये चित्र में जो तथाकथित बुद्ध मृति है वह मुखायन से तिष्ठी य्यान मुद्रा, नासाप्र हिष्ट, गांद में बाँई हथेली पर दायी हथेली— ठीक अहीत प्रतिमाओं की नाई स्था है। कोई वस्त्र यज्ञापबीत भी नहीं है वह नागाविल पर ख्रासीन है जिसका फण संभवतः पीठ के पीछे से होकर शिष्ट पर छत्र किये हुए था— यह उपस्मि भाग खंडित है।
- (६) लगभग नर्था शताब्दी के एक शिलालेख में भगवान पाएर्ननाथ का उल्लेख है, साथ ही जैनग्रन्थ कल्पाणकारक का भी जिसे कि लोक कल्पाण करने वाला वताया है।
  - (७) ६ ठी व सातवीं शती के एक शिलालेख में 'शिवपद' का विचित्र एवं कुछ ऋलङ्कारिक

#### वर्णन है। इस शब्द श्रीर इनके वर्णन में जैन संस्कृति की छाप स्पष्ट प्रतीत होती है।

- (८) ६ ठी ७ वीं शताब्दी के कुछ शिलालेखीं का मङ्गलाचरण एक निगले प्रकार का अध्यातम पूरित है। उनमें वेदान्त की भाजक है। अस्तु वेदान्त के प्रणेता शंकराचार्य के जन्म से लगभग एक शताब्दी पूर्व के इन अभिलेखों में वेदान्त के वजाय जैन अध्यातम की छाप अधिक सफलता पूर्वक खोजी जा सकती है।
- (६) उक्त प्रदेशों में रामायण स्त्रीर महाभारत का चहुल प्रचार स्त्रीर इन कथानकों का जो रूप प्रचलित है उनका जैन रूप के साथ स्त्रिक सादश्य।
- (१०) वहाँ के प्राचीन मंदिरादिकों के दारों में उत्कीर्ण प्रस्ताङ्कों में जैन पुराणों में विश्वत हश्याविलयों की खोज।
  - (११) वहाँ के शिल्य, स्थापत्य एवं मूर्चिकला पर जैन कला का प्रभाव ।
  - (१२) वहाँ की प्रचलित लोक कथात्रों की जैन साहित्य में खोज ।
  - (१३) हिन्दू संस्कृति से अनोखे स्त्री जाति के विशिष्ट अविकारों में जैन संस्कृति का प्रभाव ।
- (१४) पाटलिपुत्र के मुरुएड यंशी नरेशों का उल्लेख, जिनका वर्णन जैन साहित्य में ही विशेष रूप से ऋाया है।
- (१३) उन देशों में प्रचित्तत वर्ष का प्रारंभ कार्तिक मास से होता है, जो कि महावीर निर्वाण के साथ प्रचलित जैन मान्यता ही है।
- (१६) दीपाविल का उत्सव, उस समय रोशनी त्रातिशवाजी त्रादि का होना, तथा रथयात्र, कलशाभिषेक शादि श्रन्य पूजोत्सवों का मनाया जाना।
- (१७) उन देशों में बहुमान्य तीन प्राचीन वगों में बौद्ध भिन्नुश्रों तथा हिन्दू, शैवों के श्रातिरिक्त जिन 'पंथी' या पंडितों का उल्लेख हैं; जो वड़े विद्वान, व्यवहार कुशल तथा उच्च पदों पर श्रासीन होते थे, क्या जैन थे इत्यादि ।

ये कित्रय दिशा निर्देश हैं। प्रस्तुत लेख का प्रयोजन कोई खोज शोध अप्रतुमंधानादि न हो कर जैनाध्ययन की इस महत्त्वपूर्ण एवं उपेचित शाखा की श्रोर विद्वानों का ध्यान आकर्षित करना मात्र ही है। इस सम्बन्ध में श्रापने अध्ययन के परिशाम स्वरूप विस्तृत एवं प्रामाशिक प्रकाश फिर कभी डाला जायगा।

## जैनमृतियों की प्राचीनता - ऐतिहासिक विवेचन

यह कहना कठिन है कि जैनियों की मूर्तियाँ कितनी प्राचीन हैं। स्टीवेन्सन के अनुसार चौथी शताब्दी पूर्वेसा में किसी जैन नेता प्रभव के नेतृत्व में उपकेशपट्टन में भगवान महाबीर की एक मूर्ति स्थापित हुई था। पुरातत्त्व के प्रमाणों से भी उस समय के लगभग जैनियों में मूर्ति स्थापित करने का प्रचार सिद्ध होता है। हाथीगुम्फा के लेखों में जैन नृपति खादवेल द्वारा पाटलीपुत्र से उस जैन-मूर्ति के लौटाने का उल्लेख हैं जिसे नन्दराज किलग से ले गया था। इससे चौथी शताब्दी पूर्वेसा में नन्द-नृपतियों का जैन धर्मावलंबी होना, किलग का जैनधर्म का एक प्राचीन केन्द्र होना तथा पाटलीपुत्र में तीर्थकरों की मूर्तियों का निर्माण होना विदित होता है। लोहानीपुर पटना से प्राप्त पटना न्यू जियम की दो भग्न दिगम्बर मूर्तियों में से एक की पालिश में मौर्थ्यकाल की विशेषताएँ हैं और दूसरी की निर्माण-कला दूसरी सदी पूर्वेसा से मिलती हैं। संभव है कि वे दूसरी और तीसरी सदी पूर्वेसा की जैन-मूर्तियों के नमूने हों। अर्थशास के लेखक ने भी जयंत, विजयंत और सर्वार्थिसिद्ध में जैन देवताओं का उल्लेख किया है।

श्चनन्त, रानी श्रीर गणेशगुंफा इत्यादि उड़ीसा की श्रधिकांश गुफाएँ दूसरी सदी पूर्वेसा में खोदी गयी थीं। श्चनन्त गुफा की दीवाल पर त्रिशूल श्रीर स्वस्तिक के चिह्न तथा श्रागन में जैन-मूर्तियाँ मिलती हैं। रानीगुफा की दीवालों पर जैन धार्मिक- उत्सवों के दृश्य श्रंकित मिलते हैं। इनसे ईस्वी सन् के पूर्व जैन-मूर्तियों का निर्माण सिद्ध हो जाना है।

उपर्युक्त काल में मथुरा जैनियों का प्रसिद्ध स्थान था। वहाँ की खुदाइयों में अधिकतर दूसरी सदी पूर्वेसा से तीसरी शताब्दी तक के जैन स्तूप, मन्दिर और पत्थर मिले हैं। मथुरा के पत्थरों से हमें जैन मूर्तियों के विषय में अध्ययन के लिए बहुत कुछ सामियाँ मिल जाती हैं। इनमें हमें ऋषभदेव से लेकर प्रायः सभी तीर्थंकर मिलते हैं। इससे यह तथ्य स्पष्ट हो जाता है कि उस समय तक जैनियों में चौबीस तीर्थंकरों की प्रतिमाएँ प्रचलित हो चुकी थीं।

तीर्थं करों की मूर्तियां विशुद्धतः भारतीय भावना की प्रतीक हैं। इनमें किसी विदेशी प्रभाव का आभास नहीं मिलता। बुद्ध और उनकी मूर्तियों से पृथक् करने वाली जैन-मूर्तियों की प्रधान विशेषता उनकी नम्नता है। परन्तु यह केवल दिगंबर मूर्तियों में होती है; रवेताम्बर अपनी मूर्तियों को वस्तों से विभूषित करते हैं। जिन-मूर्तियों की

हथेलियों और तलवों पर ही नहीं छाती पर उनके चिह्न श्रंकित रहते हैं। श्रधिकतर बुद्ध-मूर्तियों की तरह उनके बाल भी छोटे छोटे, घुँघराले श्रोर दाहिनी श्रोर मुड़े हुए पेचदार होते हैं। परन्तु कुछ पहले की मूर्तियों के बाल लच्छों में कंघों पर लटके रहते हैं। पहले की मूर्तियों में बुद्ध के समान उप्णीव श्रीर ऊर्ण नहीं होते थे, परन्तु मध्य काल के श्रन्त से उनके सिर पर एक श्रकार का जुड़ा मिलता है।

जैन लेखों और साहित्य में सर्वतोभद्रिका प्रतिमा के नाम से प्रसिद्ध चतुर्भु खी प्रतिमाओं का उस काल के मथुरा में पाया जाना रोचक है। मथुरा के कंकाली टीले पर दो चतुर्भु खी प्रतिमाएँ मिली हैं। एक दिगम्बर प्रतिमा पर कोई चिह्न नहीं है। उसके लेख से विदित होता है कि वह मुनि जयभूति की प्रशिष्या वसुला के कहने पर किसी वेणी नामक सेठ की प्रथम पत्नी कुम।रिमता के द्वारा दान की गयी थी। लिपि के आधार पर यह कुपण-काल को सिद्ध होती है। उसी स्थान पर उसी काल की दूसरी प्रतिमा सपौं के छत्र के चिह्न से पार्श्वनाथ की जान पड़ती है। यह स्थिरा नामक किसी महिला के द्वारा सभी जीवों की भलाई की इच्छा से भेंट की गयी थी। यह भी कुषण काल की है।

श्रव इस काल के पहले की कुछ प्रतिमाश्रों का विवरण दिया जाता है। फर्करी १०६० में काँकली में एक प्राचीन शिला मिली है, जिसपर एक श्रासीन जैनमूर्ति श्रंकित है। श्रभाग्यवश इस प्रतिमा का सिर गायव है। उनकी सेवा में श्रनेक देव तथा श्रासन पर दो सिंह श्रीर दो वृषभ श्रंकित हैं। वृषभ का स्थित इसे श्रादिनाथ या श्रूपभदेव की मूर्ति सिद्ध करती है। नीचे की लिपि प्राचीन जान पड़ती है। श्रादिनाथ की दूसरी कुषणकालीन मूर्ति मथुरा म्यूजियम के शिला पर न० B 4 में श्रंकित है। लेख के श्रनुसार कुषण नृपित शाही वसुदेव के राज्य के चौरासिवें वर्ष में वह मूर्ति एक मठ में स्थापित की गयी थी। सामने के श्रासन पर कई पुरुष श्रीर नारियों से पूजित एक स्तंभ पर स्थित चक्र है।

सन् १८६० में प्राप्त एक कुषणकालीन शिला में आनन्तनाथ की विकृत मूर्ति मिलती है। इसमें वार्य हाथ में कपड़े का एक टुकड़ा लिए और त्रिशूल पर स्थित एक चक्र के बगल में खड़ी हुई जिनमूर्ति अंकित है। उसी काल के एक खुदे हुए पत्थर पर, जो किसी जैन-मठ के तोरण का भाग रहा होगा, पार्श्वनाथ और महावीर की मृतियाँ अंकित जान पड़ती हैं। नेमिनाथ की एक सुन्दर मूर्ति मथुरा म्यूजियम में है जिसका वर्णन बोगन (Vogal) ने अपने "मथुरा म्यूजियम के पुरातत्व" में किया है। दो स्तंभों और सिंहों के जोड़े पर स्थित एक सिंहासन पर नेमिनाथ ध्यानावस्था में विराज-

मान हैं। स्तंभ के पीछे हाथ जोड़े हुए दो ज्यक्ति हैं। एक जड़ाऊ वस्त्र सिंहासन से नीचे दोनों सिंहों के बीच लटक रहा है। उसके नीचे एक चक्र जान पड़ता है। आसन की सादी कोर पर नेमिनाथ का चिह्न शंख अंकित है।

जैन-कथाओं में कुष्ण वासुदेव और उनके परिवार का वर्णन बहुत मिलता है। अन्तकृत दशांग के एक प्रसंग के अनुसार अरिक्टनेमि ने कुष्ण-परिवार के कुछ व्यक्तियों को जैन-धर्म में दीक्ति किया था और स्वयं कुष्ण को दुखमा-मुखमा काल में उत्पन्न होने वाला भावी बारहवां तीर्थंकर घोषित किया था। मथुरा के एक खुदे हुए शिलापट पर, जो अपने लेख के अनुसार संभवतः कुष्णराज वसुदेव के राज्यकाल में धनहस्तिन नामक किसा व्यक्ति की पत्नी के द्वारा भेंट किया गया था, एक मुनि को किसी महिला द्वारा भेंट प्रहण करते हुए दिखलाया गया है। दोनों के बीच बड़े अन्तरों में 'कराह' अमण जिल्ला हुआ मिलता है जो संभवतः कृष्ण हो हो सकते हैं। कृष्ण संबन्धी जैन मान्यताओं को माना जाय या नहीं परन्तु इतना निश्चित है कि कृष्ण के चचेरे भाई अरिष्टनेमि के समय में जैन और वैष्णव धर्मों का घनिष्ट संपर्क हो गया था। इस पारिवारिक संबन्ध के कारण उस समय से यादवकुल के प्रभाव वाले द्वारिका, मध्य-भारत यथा यमुना-धारा के प्रदेशों में जैन और वैष्णव-धर्म समान रूप में वर्तमान रहे।

उपर वर्णित सर्वतोभद्रिका प्रतिमा के श्रातिरिक्त मधुरा म्यूजियम के शिलापट्ट B70 श्रोर B71 में भी पार्श्वनाथ की मूर्तियाँ श्रांकित मिलती हैं जो नागस्त्र के द्वारा स्पष्ट पहचानी जा सकती हैं। ये मूर्तियाँ भी संभवतः हमारे निर्दिष्ट समय की ही जान पड़ती हैं।

नीर्थंकरों में सर्वप्रसिद्ध वर्द्धमान महावार हैं। मथुरा या अन्य जैन-केन्द्रों में इनकी असंख्य मूर्नियाँ प्राप्त हैं। प्रस्तुत विषय से सम्बन्धित कंकाली टीले से मिली दो ऐसी मूर्तियों का वर्णन आवश्यक है जो संभवतः खृष्टाब्दी की प्राथमिक सिद्यों को हैं। एक शिलापट पर वे कई सेवकों के साथ अपने पित्रत्र वृत्त के नीचे आसीन हैं, जिनमें एक छत्रयुक्त नाग भी है। इसमूर्ति के आसन पर एक विकृत लेख हैं जिसका प्रारंभ 'नमो' से हुआ है। दूसरी मूर्ति एक मण्डप के नीचे अगल-बगल में दो सेवकों के साथ आसीन हैं। दोनों ही मूर्तियाँ ध्यानस्थ मुद्रा में हैं और सेवकों के आतिरक्त उनके आसन पर दो सिंह तथा आकाश से फूल बरसाते हुए गंधवों और अपसराओं के चिल हैं।

जैन पहले प्रवर्तकों की ही मूर्त्ति स्थापित करते थे परन्तु उनकी धर्मकथाओं में चौबीस तीर्थकरों के अतिरिक्त अन्य देवताओं के उल्लेख भी मिलते हैं। नायगामेष इस प्रकार के सर्वप्रमुख देवता हैं। प्रथम ईस्त्री सही की लिपि में खंकित लेख के साथ एक शिजालेख का दुकड़ा मथुरा में मिला है जिनमें एक नीचे आसन पर मेष के मस्तक वाले नायगामेष पालथी मार कर बैठे हैं। इनका मुख ठीक सामने की ओर है मानों किसी व्यक्ति को उपदेश दे रहे हों, जिनकी मूर्ति नष्ट हो गयी है। लेख में देवता का नाम 'भगवत नेमेषो' दिया गया है। प्रस्तुत लेख के 'नेमेषो' कल्पसूत्र के हिरिखेगमेषो, नेमिनाथ चरित्र के नायगमेषित तथा अन्य प्रन्थों के नेजमेष या नैगमेय नामक देवताओं के नामों का रूपान्तर हैं, जिनका स्वरूप जैन धार्मिक कलाओं में भेंड़, बकरा या हिरन के मस्तक से युक्त वतलाया गया है। मथुरा के आलोच्य शिलालेख में उनका सिर बकरे का है। किनंधम ने भी चार नायगामेष की मूर्तियाँ खोज निकाली थीं। नहीं पहचानने के कारण उन्होंने इन्हें केवल बैंज के सिर वाले देवता कहकर वर्णन किया है।

पूर्वकथित मथुरा को नायगामेप की मूर्ति के दाहिनी और तीन खड़ी हुई महिलाओं और एक वसे का चित्र है। बुहलर के विचारानुसार यह चित्र खेतान्वरा-गम में वार्णित संभवतः उस कथा को प्रम्तुन करता है जिसमें देवनन्दा और त्रिशला के बीच गर्भ के परिवर्तन का वर्णन है।

जैन पुरागों के अनुसार नायगामेपिन गर्भ धारण के देवता भी माने गये हैं। अन्तःकृत दशांग में एक प्रसंग है जिसके अनुसार सुलसा ने नायगामेपिन को प्रसन्न कर उनकी कृपा से गर्भ-धारण किया था। प्राचीन काल में जैन नायगामेपिन को स्त्री और पुरुप दोनों रूपों में चित्रित करते थे। कर्जन म्यूजियम मथुग की २५५७ और E. I. नम्बर की शिलाओं पर इस देवता का पुरुष रूप मिला है और उसी म्यूजियम की E 2 नम्बर की शिला पर उन्हें बकरे के मस्तक बाली देवी के रूप में चित्रित किया गया है।

जैन उपासना गृहों में सरस्वती, गर्गाश इत्यादि कुछ ऐसे देवों की मूर्तियाँ भी मिलती हैं, जिनकी हिन्दू-उपासना-गृहों में प्रधानता रहती है। कंकाली टीले से मस्तक-रहित दो नारी-मूर्तियाँ मिली हैं। एक तो पहचानी नहीं जा सकी परन्तु दूसरी सरस्वती की हैं। वह देवी एक चौकोर आसन पर घुटनों को ऊपर किये बैठी है। उसके बायें हाथ में एक पुस्तक है और दायाँ हाथ, जो उठा हुआ था, नष्ट हो गया है। आसन से लेख में इन्डोसीथियन लिपि की सात पंक्तियाँ हैं।

तीर्थंकरों तथा जैन-मत के अन्य देवों के ऋतिरिक्त मथुरा के कंकाली टीले पर कुछ छिटपुट ऐसे चिह्न और चित्र भी मिले हैं जिन्हें जैन पवित्र मानते हैं जैसे स्वस्तिक, वज , शंख, युपभ, हस्ति, हंस, हरिण इत्यादि । जैनियों के लिए स्वस्तिक सातवें तीर्थंकर सुपार्श्वनाथ, वज पन्द्रह्वें तीर्थंकर धर्मनाथ, शंख वाइसवें तीर्थंकर नेमिनाथ, हाथी दूसरे तीर्थंकर अजितनाथ, हंस पाँचवें तीर्थंकर सुमतिनाथ, हरिण सोलहवें तीर्थंकर शान्तिनाथ और वृपभ प्रथम तीर्थंकर ऋपभनाथ के सूचक चिह्न हैं। इस प्रकार प्रकट होता है कि कंकाली टीले की कला पूर्णतः जैन विचारधारा से परिस्नावित है।

मधुरावशेषों के अतिरिक्त सातवीं, आठवीं, नौवीं और दसवीं शती की अनेक
मूर्तियाँ भूगर्भ से निकली हैं, जिनसे जैन मूर्ति कला की मनोज्ञता, विशदता और
महत्ता प्रकट होती है। लखनऊ स्यूजियम में ऐसी अनेक दसवीं शती की मूर्तियाँ
हैं, जिनमें पार्श्वनाथ के चिन्ह सप् का उपयोग!मूर्त्ति के नीचे किया गया है। अवतक
की उपलब्ध मूर्तियों में पार्श्वनाथ, महाबीर और आदिनाथ की मूर्तियों की
अधिकता है।

श्रम्बिका की मूर्त्ति का प्रवार भी जैन सम्प्रदाय में बहुत दिनों से चला श्रा रहा है। यह मथुरा, लखनऊ श्रीर दिल्ली श्रादि स्थानों के म्यूजियमों में है। इसके श्रातिरिक्त श्रीर भी श्रनेक प्राचीन मूर्त्तियाँ श्रम्बिका की उपलब्ध हुई हैं। उपलब्ध जैन मूर्त्तियों को देखने से प्रतीत होता है कि जैन तज्ञण कला का प्राचीन भारत में सर्वाधिक प्रचार था।



# जैन सिके

[ ले॰ श्रीयुत पं॰ नेमिचन्द्र ज्योतिषाचार्य, शास्त्री, साहित्यरत्न ]

प्रत्येक देश और जाति के जीवन उत्थान के लिये इतिहास की परमावश्यकता है, क्योंकि ऋतीत की गौरवमयी दीपशिखा द्वारा पथप्रदर्शन का कार्य इतिहास से ही सम्पन्न होता है। जैन इतिहास का वर्षों से ऋनुसन्धान हो रहा है। शिलालेख, ताझ-पन्न, मूर्त्तिलेख, सिक, जैनमन्थों की प्रशस्तियाँ, विदेशी यात्रियों के यात्रा विवरण एवं देशी-विदेशी विद्वानों द्वारा लिखित ऐतिहासिक प्रन्थ जैन इतिहास निर्माण के मौलिक उपकरण हैं। सिकों के ऋतिरक्त अन्य ऐतिहासिक सामग्री का उपयोग जैन एवं जैनेतर विद्वानों ने बरावर किया है। अब तक इतिहास निर्माण के प्रधान उपादान सिकों का अध्ययन जैन दिस्टकोण से करने की दिशा प्रायः रिक्त है। यही कारण है कि भूगर्भ से प्राप्त सिकों को अभी भी जैन मान्यता देने में विद्वानों को भिभक हो रही है। अतएब प्रस्तुत निवन्ध का ध्येय विद्वानों का ध्यान इस दिशा की श्रोर आकृष्ट करना ही है।

सन् १८८१ में किनचम साहव' ने अहिन्छत्र से प्राप्त ताँ वे के सिक के एक और पुष्प सिहत कमल और दूसरी ओर 'श्री महाराज हरि गुप्तस्य' अंकित देखकर यह तर्क उपस्थित किया था कि इस सिक में अंकित धर्मभावना वैदिकधर्म और बौद्धधर्म से भिन्न जैनधर्म की धर्म भावना है। क्योंकि वैदिकधर्म भावना की अभिन्यक्ति के लिये गुप्तवंश के राजाओं ने यहाय अश्वमूर्त्ति, विष्णुभक्त इस वंश के राजाओं ने अपनी धर्मभावना की अभिन्यक्ति के लिये लदमीमूर्त्ति, शिवभक्तों ने अपनी धर्मभावना की अभिन्यक्ति के लिये नान्दी या शिवलिंग और बौद्धधर्मानुयायियों ने अपनी धर्मभावना की अभिन्यक्ति के लिये चैत्य-आकृति अंकित का है। पुष्प सिहत कमल की आकृति का सम्बन्ध केवल जैनधर्म के प्रतीकों के साथ ही जोड़ा जा सकता है। जैनधर्म में अष्ट-मंगल द्रव्यों का बड़ा महत्व है, प्रत्येक कार्य में उसकी सफलता के लिये इन मंगलद्रव्यों का उपयोग किया जाता है। कलश का इन मंगल द्रव्यों में प्रमुख स्थान है। मथुरा से श्राप्त स्थापत्यावशेषों में मंगल-कलश की आकृति मिलती है तथा अनेक हस्तलिक्षित प्रन्यों में भी मंगल-कलश का चिन्ह उपलब्ध है। अत्तप्त कुम्भ कलश प्रतीक अंकित सिक्त जैन हैं।

१ जैन साहित्य नो इतिहास ए० १३१, गुप्तवंशना जैनाचार्य शीर्षक

कनिंघम साहब के साथ भारतीय सिक्कों का अध्ययन कैम्बिज कालेज के म्राध्यापक रेप्सन, एलेन, गार्डनर, बुहलर, विसेन्टस्मिथ, सिउएल, ह्राइटेड, राखालदास वन्द्योपाध्याय, डा॰ गोरीशंकर हीराचन्द स्रोक्तः स्रादि विद्वानों ने किया है। कर्निघम साहब के ऋतिरिक्त ऋन्य समस्त विद्वानों ने वैदिक, वैष्णव, शैव श्रीर बौद्धधर्म की धार्मिक भावनाएँ ही प्राप्त मुद्रात्रों में व्यक्त की हैं। यदि ये विद्वान जैन प्रतीकों से सुपरिचित होते, तो श्रवश्य ही श्रनेक सिक्कों को जैन सिद्ध करते। कारण स्पष्ट है कि सिकों में तद् तद् धर्मातुयायी राजाओं ने अपनी अपनी धर्म भावना को प्रतीकों द्वारा श्रभित्यक्त किया है। प्राचीन काल में श्रनेक जैन राजा हुए हैं, जिन्होंने श्रपनी सुद्राएँ प्रचित्ति की हैं। इन जैन राजाओं ने ऋपनी मुद्रास्त्रों में जैन प्रतीकों द्वारा ऋपनी धर्म-भावना को व्यक्त किया है। पुरातन राजात्रों में ऐसे भी श्रनेक राजा हुए हैं, जो श्चारम्भ में वैदिक या बौद्ध धर्म का पालन करते थे, पर पाछे जैन श्राचार्यों से प्रभावित होकर जैनधर्म में दीचित हो गये अथवा प्रारम्भ में जैनधर्म का पालन करते थे. पीछे किसी कारणवश वैदिक या बौद्धधर्म का पालन।करने लगे। ऐसे राजाओं के सिकों में कई प्रकार की धर्म भावनाएँ मिलतो हैं। जब तक ये वैदिकधर्म या बौद्धधर्म का पालन करते रहे, उस समय तक की मुद्राओं में इन्होंने वेदिक या बौद्ध धर्म की भावना को व्यक्त किया है। जैन धर्मानुयायी वन जाने पर उत्तरकालीन सुद्राश्री में जैनधर्म की भावना को प्रतीकों द्वारा प्रकट किया है। इसी प्रकार जो प्रारम्भ में जैन थे, उन्होंने उस समय में चलाई मुद्रात्रों में जैन भावना खोर उत्तर काल में धर्म परिवर्तन कर लेने पर उस परिवर्तित धर्म की भावना को व्यक्त किया है। उन विदेशी सिकान्नों में भी जैनधर्म के प्रतीक मिलते हैं, जिन देशों में जैनधर्म के प्रचारकों ने वहाँ के राजाओं को श्रपने धर्म में दीचित कर लिया था।

भारत में अब तक के प्राप्त सिकों में लीडिया देश के सोने और चाँदी से मिश्रित श्वेत धातु के सिकों सबसे प्राचीन हैं। इन सिकों को भारत में माल खरीदने के लिये बहाँ वाले यहाँ लाये थे। कई वर्ष हुए पंजाब के बन्नू जिले में सिन्धु नदी के पश्चिमी तट पर लीडिया के राजा क्रीसस का सोने का एक सिका मिला है। रंगपुर जिले के सद्यः पुष्पकारिणी नामक गाँव के प्रसिद्ध जमीन्दार श्रीयुत् मृत्युखय राय चौधरी ने यह सिका खरीद लिया है। इस सिकों में एक और एक यूषभ और एक सिंह का मुँह बना है तथा दूसरी और एक छोटा और एक बड़ा पंच मार्क चिन्ह श्रांकित है।

I According to Herodotus the earliest stamped money was made by the Lydians—Coins of Ancient India P. 3

उपर्युक्त सिक में श्रंकित प्रतीक वृषभ श्रोर सिंह का सम्बन्ध जैनधर्म की धार्मिक भावना से है; क्यों कि सिका निर्माता ने श्राने प्रिय धर्म के इस युगीन प्रथम तीर्थंकर भगवान ऋषभनाथ के चिन्ह वृषभ (साँड) तथा श्रान्तम तीर्थंकर भगवान महाबीर के चिन्ह सिंह को श्रंकित कर श्रादि तीर्थंकर श्रोर श्रान्तिम तीर्थंकर के प्रति भक्ति श्रामिज्यक्त की है। जैनप्रन्थों से विदित भी होता है कि यूनान, रोम, मिस्न, ब्रह्मा, श्र्याम, श्रफीका, सुमात्रा, जावा, बोर्निश्रों श्रादि देशों में जैनधर्म का प्रचार ईस्वी सन् से कई शताब्दि पहले ही वर्तमान था। श्रतएव कीसस का श्राहंसा धर्म का पालक होना श्रसंभव नहीं है।

रैप्सन ने अपने 'भारतीय सिक' नामक प्रन्थ और रायल एशियाटिक सोसाइटी की पित्रका के अनेक निवन्धों में भारतीय यूनानी राजाओं के सिकों का विवरण उपस्थित किया है'। इस विवरण से प्रतीत होता है कि यूनानी अनेक राजाओं पर जैनवर्म का पूर्ण प्रभाव था; इसी कारण उन्होंने अपने सिकों में जैन प्रतीकों को स्थान दिया। अधिलप के दस प्रकार के चाँदी के सिक्कों मिले हैं, जो सबके सब गोलाकार हैं। इनमें कई सिकों पर जैन प्रतीक नहीं हैं। किन्तु इसके ताँवे के सात प्रकार के सिकों में से दूसरे प्रकार के सिक्कों पर एक और खड़े हुए हरक्यूनस की मूर्ति, दूसरी और अशव की मूर्ति हैं। तीसरे प्रकार के सिक्कों पर अश्व के बदले में वृष्म की मूर्ति हैं, चौथे प्रकार के सिक्कों पर वृष्म के स्थान पर हाथी की मूर्ति हैं। पाँचवें प्रकार के सिक्कों पर एक और वृष्म की मूर्ति हैं।

The earliest coinage, of the ancient world would appear chiefly to have been of silver and electrum; the latter metal being confined to Asia Minar, and the former to Greece and India. Some of the Lydian Staters of pale gold may be as old as Gyges. Ibid, P. 19

1 Notes on Indian Coins and Seals, Journal of the Royal Asiatic Society, 1900—5, Coins of the Greco-Indian Sovereigns, Agathocleia and Strato, Soter and Strato II Philopator.

Numismtic Notes and Novelties, Journal of the Asiatic Society of Bengal—Old series, I, 1890

2 Catalogue of Coins in the Punjab Museum, Lahore Vol. I, P. 139, Nos 361-62

Connigham's Coins of Ancient India Vol. I, P. 50, इसकी जैनधर्म के प्रति-भद्धा थी—देखें संदिम जैन इतिहास भाग ३ खंड २ पू० १३

उपर्युक्त श्रियिलिय के ताँवे के सिकों में जैन प्रतीकों का उपयोग किया गया है। अश्व तृतीय तीर्थं कर भगवान संभवनाथ का चिन्ह है, वृष्य प्रथम तीर्थं कर भगवान श्रादिनाथ का चिन्ह है। श्रादिनाथ का चिन्ह है तथा हाथी दितीय तीर्थं कर भगवान श्राजितनाथ का चिन्ह है। इस राजा के चाँदी के सिकों पर एक भी जैन प्रतीक श्रंकित नहीं है, ताँवे के सिकों में तीन-चार प्रकार के सिक्के जैन प्रतीकों से युक्त हैं, इससे प्रतीत होता है कि यह राजा प्रारम्भ में जैन धर्मानुयायी नहीं था। उत्तरकाल में किसी जैन श्रमण के प्रभाव से श्राहसा धर्म का श्रनुयायी वन गया था। वास्तविक दात यह है कि शक राजाओं में कई राजा जैनधर्म का पालन करते थे।

इस्वी सन् से पूव पहली और दूसरी शती के उड़ जिया के ताँवे के सिकों पर एक और वृप्य और दूसरी थोर सुमेर पर्वत श्रीकत हैं। इन सिकों में स्पष्टतः जैन प्रतीकों का प्रयोग किया गया है। वृप्य से आदिम तीर्थं कर की भावना और सुमेर पर्वत से विशाल विश्व को भावना अभिन्यक्त की गया है। जैनागम में सुमेर को इस पृथ्वी का केन्द्र विन्दु माना है। प्राचीन हस्तिबित कितप्य प्रत्यों के अन्त में सुमेर पर्वत प्रत्य समाप्ति के अनन्तर श्रीकेत किया गया है। इस भावना का ताल्पर्य यह है कि जिस प्रकार पूर्य, चन्द्र नित्य सुमेर की प्रदक्तिणा किया करते हैं, उसी प्रकार यह जैनधम प्यावश्वन्द्रदिवाकरों। स्थित रहे। सुमेर की रचना के सम्बन्ध में भी कई विधियाँ प्राप्त होती हैं। कुछ सिकों में तीन चिपटे शून्यों का पर्वताकार देर, कुछ में छः विपटे शून्यों का देन और कुछ में छः विपटे शून्यों का पर्वताकार हेर है। तीन शून्य रज्ज्ञय के प्रतीक, छः शून्य पट् द्रव्य के प्रतीक और नी शून्य नवपदार्थ के प्रतीक हैं। इस प्रकार सुमेर की विभिन्न आकृतियों में जैन भावना को विभिन्त प्रकार से अभिन्यक्त किया गया है। वैदिक या बौद्धम में सुमेर को इतना महत्वपूर्ण स्थान प्राप्त नहीं है, जितना जैनधम में। यही कारण है कि प्राचीन विपिकारों ने प्रत्य समाप्ति में सुमेर की आकृति अकित की है।

जनपद और गएराज्यों के प्राप्त सिकों में कुछ सिक उदुम्बर जाति के माने जाते हैं। स्मिथ साहब ने नाँ वे और पीतल के बने हुए बहुत से छोटे-छोटे गोलाकार सिकों को उदुम्बर जाति के सिको माना है । उनका कहना है कि दो प्रकार के ताँ वे के सिकों पर उदुम्बर जाति का नाम लिखा मिलता है। पहले प्रकार के सिकों पर एक

<sup>1</sup> Coins of Ancient India P. 14; Indian Museum Coins Vol. 1, P. 154-155, No. 29, 30, 34; P. 155 No 35.

<sup>2</sup> Coins of Ancient India P. 88

श्रोर हाथी, घेरे में बोधि वृत्त श्रीर नीचे एक साँप हैं। दूसरी श्रोर दो तक्का या तीन तक्का मन्दिर स्तम्भ के ऊपर स्वस्तिक श्रीर धर्मचक्र हैंं!

निश्चय ही ये पहली प्रकार के सिक्के किसी जैन धर्मानुयायी उदस्वर जाति के राजा के हैं। इन मुद्राओं में श्रंकित धर्म भावना जैनधर्म की है। हाथी द्वितीय तीर्थंकर का लाञ्छन श्रोर बोधि वृद्ध केवलज्ञान प्राप्त करने का संकेत हैं श्रयवा भगवान के श्राठ प्रतिहागों में से पहला प्रातिहार्थ है। नांचे साँप श्रांकित है, वह तेईसवें तीर्थंकर भगवान पार्श्वनाथ का चिह्न है। श्रतः मुद्रा की प्रथम पीठिका जैन संकेतों से युक्त है। दूसरी पीठिका में जो मन्दिर स्तम्भ के उपर स्वस्तिक श्रोर धर्मचक बताये गये हैं, वे भी जैन प्रतीक हैं। मन्दिर के स्तम्भ के उपर स्वस्तिक श्रोर धर्मचक श्रोकत करने की प्रणाली श्राज भी जहाँ नहाँ पार्था जाती है। स्वस्तिक को जैनधर्म में मंगलकारी माना गया है, कहीं-कहीं स्याद्वाद दर्शन का प्रतिक भी स्वस्तिक को माना है। जो व्यक्ति इसे स्याद्वाद दर्शन का प्रतीक मानते हैं, वे इसका श्रथे सु = समस्त, श्रस्ति = स्थिति, क = प्रकट करनेवाला श्रर्थान् समस्त संसार की समस्त वस्तुश्चों को वास्तिक स्थिति प्रकट करने की सामर्थ्य स्याद्वाद दर्शन में है, श्रतः स्वस्तिक स्याद्वाद दर्शन का प्रतीक है। प्राचीन हस्तिलितित प्रन्थों में प्रन्थ श्रारम्भ के पहले स्वस्तिक चिह्न तथा प्रन्थ समाप्त करने पर भी स्वस्तिक चिह्न मंगल-सूचक होने के कारण दिया गया है।

स्वस्तिक में जैन मान्यतानुसार जीवन की भी श्राभिन्यञ्जना वर्तमान है। स्वस्तिक के किनारेदार चारों छोर चार गतियों के प्रतीक हैं। जीव श्रधर्म—स्वभाव बहिमुं ख होने के कारण नरक, तिर्यंच, मनुष्य श्रीर देव गतियों में परिश्रमण करता है, जब यह धर्म— स्वस्वभाव में स्थिर हो जाता है तो प्रभु बन जाता है। धर्म स्वभाव का चोतक स्वस्तिक में मध्य केन्द्र विन्दु माना है श्रीर श्रधर्म का चोतक मध्य बिन्दु से हटकर कोई भी स्थान है, जो वन्ध का कारण है। जैनमान्यता में स्वस्तिक को प्रत्येक

माभाति रूपममलं भवतो नितान्तम् ।

स्पष्टोल्लसत्करग्रमस्ततमोवितानं —

बिग्वं रवेरिव पयोधरपार्श्ववर्ति ॥--भक्तामर स्तोत्र पद्य सं० २८

<sup>1</sup> Journal of Proceedings of the Asiatic society of Bengal, Vol X. Numismatic supplement, No XXIII P., 247. Coins of Ancient India P. 68

२ उच्चैरशोकतकसंश्रितमुन्मयृख —

शिल्प प्रनथ, मुद्रा आदि में श्रंकित इसिलये किया गया है कि जीव अपने स्वभाव को पहचान कर चतुर्गति के परिश्रगण से छुटकारा पा सके।

धर्म वक्र जैन संस्कृति का प्रमुख प्रतीक है, ' इसकी गणना ऋहन्त के ऋतिशयों में की गयी है। प्रत्येक तीर्थंकर के तीर्थ प्रवर्तनकाल में धर्म चक्र आगे चलता है। जैन साहित्य में बताया गया है कि प्रथम तीर्थंकर भगवान ऋपमदेव ने तच्चिता में इसका प्रवर्तन किया था। प्राचीन जैनागम में धर्म चक्र का अनेक स्थानों पर उल्लेख आया है, यह योजन प्रमाण सुविस्तृत सर्वरत्न मय होता है। कुषणकाल से लंकर मध्यकाल तक की जैन प्रतिमाओं के नीचे धर्म चक्र का चिह्न अवश्य रहा है। अत्यव इसमें कोई सन्देह नहीं कि उपर्युक्त उदस्वर जाति का सिक्का जैन हैं। अत्यव सभी प्रतीक जैन हैं। जैनधर्म का श्रद्धाना राजा ही इस प्रकार की मुद्रा प्रचलित कर सकता है। प्राचीन गणतन्त्र भारत में अनेक जनपक्षिय शासक जैनधर्म का पालन करते थे '।

मालव जाति के कई सिक्के जैन हैं: इस जाति के आठ प्रकार के सिक्के अवतक उपलब्ध हुए हैं । द्वितीय उपविभाग के सिक्कों के एक और अशोक वृत्त, दूसरी ओर कलश है । तीसरे उपविभाग के सिक्कों पर पहली ओर घरे में अशोक वृत्त और दूसरी और कलश है । ऐसे सिक्के दो प्रकार के हैं— चौकोर और गोलाकार। चौथे उपविभाग के सिक्के चौकोर हैं, इन पर दूसरी ओर सिंह मूर्ति है। पाँचवें उपविभाग के सिक्के चौकोर हैं, इन पर दूसरी ओर सिंह मूर्ति है। पाँचवें उपविभाग के सिक्कों पर दूसरी ओर युषम है। ये भी गोलाकार और चौकोर हैं। कारलाइल ने इस जाति के चालीस राजाओं के नामों के सिक्के दूदे हैं, परन्तु आजकल २० राजाओं के ही सिक्के मिलते हैं। इन बीस राजाओं में यम, मय और जायक जैनधर्म के श्रद्धानी थे। यम ने आचार्य सुधर्म के संघ में जाकर जैन दीना प्रहर्ण की थी।

यौधेय जाति के सिक्के साधारणतः तीन भागों में विभिक्त हैं '। प्रथम विभाग

१ देखें - श्रीजैन-सिद्धान्त-भास्त्रर भाग १७ किरण १ ए० ५६-६० तथा Baranett, Antiquities of India P. 253

२ जैनिजम इन नार्थ इंडिया पृ० ७६-१४६ प्रकरण जैनिजम इन रायल फेमिली

<sup>3</sup> Indian Museum Coins Vol. I, P. 170-171, Nos. 1-11

४ प्राचीन मुद्रा पृ० १४५

<sup>5</sup> Indian Museum Coins Vol. 1, P. 171, Nos 12-13, 14-22

<sup>6</sup> Indian Museum Coins Vol. 1, P. 165; Coins of Ancient India P. 76

के सिक्के सबसे प्राचीन हैं, श्रीर ये ही सिक्के जंन हैं। इन सिक्कों पर एक श्रीर वृषभ श्रीर स्तम्भ एवं दूसरी श्रीर हाथी श्रीर वृषभ हैं। पहली श्रीर बाझी श्रवरों में "यथेयन (योथेयानां)" लिखा है । । श्रीन दो विभाग के सिक्कों पर जैन प्रतीक नहीं हैं। इसका कारण यही प्रतीत होना है कि योथेय जाति के राजा पहले जैन पर्म पालते थे, पीछे भागवत धर्म में दीचित हो गये थे; क्योंकि दिनीय श्रीर तृनीय विभाग के सिक्कों में भागवन् धर्म की भावना श्रांकत है।

यद्यपि गुनवंश के कई राजा जैनधर्म के श्रद्धालु थे, परन्तु इस वंश के प्राप्त सिकों में जैन प्रतीकों का प्रायः श्रभाव है। इसका प्रधान कारण यही है कि गुप्तवंश के राजा कहर ब्राह्मण धर्मानुयायी थे, इसलिये उन्होंने श्रपनी धर्म भावना की श्रभित्यक्ति के लिये ब्राह्मण धर्म के प्रतीकों को ही ब्रह्मण किया है। यद्यपि जैन इतिहास में ऐसे श्रनेक उज्लेख बनेमान हैं, जिनसे गुपकालीन जैन साहित्य श्रीर! जैनधर्म की पर्याप्त उन्नति प्रकट होती हैं। श्रमल बात यह है कि ब्राण्यण धर्मानुयायी होते हुए भी गुप्तवंश के राजाश्रों ने सभी धर्मों को प्रश्रप दिया था।

ईस्त्री सन् की पहली शताब्दी में मानव और मोराष्ट्र में महात्त्रप उपाविधारी शक राजाओं ने राज्य स्थापित किया था। इस उपाविधारी राजाओं में हो वंश के राजाओं का प्रमुख प्रधानका से सीराष्ट्र पर रहा है। पहले राजवंश के कुपण साम्राज्य स्थापित होने से पहले और दूसरे राज्यवंश ने कुपण राजवंश के साम्राज्य के नष्ट होने के समय सीराष्ट्र पर अधिकार किया था। प्रथम राजवंश में केवल दो राजाओं के सिक्के मिलते हैं। पहले राजा का नाम भूमक था। इसके दो ताँवे के सिक्के उपलब्ध हुए हैं, उन पर एक और सिंह की मृति, दूसरी और चक; तथा एक और खरीष्ट्री अत्रों में "छहरदास छत्रपस भूमकस" और दूसरी और जाड़ी अत्रों में "चयरातस चत्रपस भूमकस" लिखा है ।

उपर्युक्त सिक्कों में जैन प्रतीक स्रोकित हैं, स्रतपत यह मानना स्रसंगत नहीं कहा जा सकता है कि भूमिकस जैन था। इस राजा का उत्तराधिकारी स्त्रय नहपान बताया गया है। जिनसेनावार्य ने इसका उल्लेख नरवाह नाम से दिया है, इसका राज्यकाल ४२ वर्ष लिखा है। श्रनुमानतः यह ई० पू० ५० में राज्याधिक्द

र राखालादाम वन्द्योपाध्याय की प्राचीन मुद्रा पृ॰ १४६; Rodgers Catalogue of Coins, Lahore museum.

<sup>2</sup> Rapson, Catalogue of India Coins in the British museum, Andhras, Western Ksatrapas etc. pp. 63-64, Nos 237-42

हुआ था '। जैन शास्त्रों में इसका उल्लेख नरवाहन, नरसेन, नहवाण आदि रूपों में किया गया है'। इसका एक विरुद्ध सट्टारक आया है, जिससे इसका जैन होना स्वतः सिद्ध है '। नहपान के सिक्के बहुलता में अभी तक नहीं मिले हैं। किनंघम साहब को इस राजा का ताँचे का एक सिक्का मिला था। इस पर एक ओर वज्र और बाह्यों अन्तरों में नहपान का नाम तथा दूसरी और घेरे में अशोक वृक्ष है। अतएव भूमिकस और नहपान के सिक्के जैन हैं।

नहरान के राजत्व काल के अन्तिम वर्षों में आन्ध्रवंशी गोतमीपुत्र शातकर्णी ने शकों के पहले चत्रप वंश का अधिकार नष्ट कर दिया था और नहपान के चाँदी के सिकों पर अपना नाम लिखवाया था। ऐसे सिकों पर एक ओर सुमेरपर्वत और उसके नीचे साँप नथा बाबी अवरों में "राजो गोतिम पुत्रस सिरि सात किएस" लिखा है। दूसरी ओर उद्विशी नगरी का चिह्न है। इस राजा ने स्वयं अपने भी सिक्के बनवाये थे; इन सिकों पर इसने एक और राजा का सुख और ब्रह्मी अच्छों में "राजो गोतिमपुनसिशियजसातकरिएस" लिखा है। दूसरी ओर उद्विशी नगरी का चिह्न सुमेर पर्वत, साँप और दाचिए।त्य के ब्राह्मी अच्छों में "एप गोतम पुत्रप हिसयज हातकिएप" लिखा है।

गोतमीपुत्र शातकर्गा के सिकों में जैन प्रतीक हैं। यह राजा पहले वैदिकधर्मानु यार्था था, परन्तु अपने पिछले जीवन में इसने जैनधर्म प्रहण कर लिया था । नासिक के शिजालेख में इसे अशिक, अश्मक, मूलक, सुराष्ट्र, कुकुर, अपरान्त, अन्प विदर्भ और अकरावन्ती का शासक बनाया है। इसका राज्यकाल ई० १००-४४ है। इसका जैन गृहस्थ के ब्रतों को पालन करने का भी उल्लेख मिलता है।

द्तिगापथ के सिकों में आन्ध्रजातीय राजाओं के सिको सबसे पुराने हैं। किसी समय आन्ध्र राजाओं का साम्राज्य नर्मदा नदी के द्तिगी किनारे से समुद्रतट तक था। इसलिये मालव, सौराष्ट्र, अपरान्त आदि भिन्न-भिन्न देशों में भी आन्ध्र राजाओं ने भिन्त-भिन्न सिके प्रशनित किये थे। आन्ध्र देश— कृष्णा और गोदावरी

<sup>1</sup> Journal of the Bihar and Orissa Research Society Vol. 16, P. 289

२ राजपताने का इतिहास भाग १ पृ० १०३

भर्यच्छेग्यरे नहवाह्गो राया कोससमिद्धो—न्त्रावश्यकस्त्र भाष्य ।

<sup>4</sup> Rapson British Museum Coins P. 68-70 Nos 253-54, P. 45, N. 178

प्र संचित जैन इतिहास द्वितीय भाग, दितीय खंड पृ० ६१-६६

नदी के बीच के प्रदेश में दो प्रकार के सिक प्राप्त हुए हैं। ये दोनों प्रकार के सिक पुडुमाबि, चन्द्रशाति, श्रीयज्ञ श्रीर श्रीकृद्र श्रादि राजाश्रों ने प्रचलित किये थे। पहले प्रकार के सिकों पर एक श्रीर सुमेक पर्वत श्रीर दूसरी श्रोर उउज्जयिनी नगरी का चिह्न है। इन सिकों के निर्माता वाशिष्ठी पुत्र श्री पुडुमाबि, वाशिष्ठी पुत्र श्री वनद्रशाति, गोतमीपुत्र श्रीयज्ञशातकर्णि श्रीर कद्रशातकर्णि हैं।

दूसरी प्रकार के सिके पर एक खोर घोड़ा, हाथी खथवा दोनों की मूर्त्तियाँ तथा दूसरी खोर सिंह को मूर्ति है। ये सिक श्रीचन्द्रशाति, गोतमीपुत श्रीयज्ञशातकिए खोर श्रीकट्रशातकिए के हैं। निश्चय ही ये दोनों प्रकार के सिक जैन हैं; क्योंकि इनमें जैन प्रतीकों का ज्यवहार किया गया है ।

मालव में आन्ध्र राजवंश के कुछ पुराने सिक मिले हैं। स्वर्गीय पंडिन भगवानलाल इन्द्रजी ने अपने एकत्रित किये हुए सिक्के लन्दन के ब्रिटिश म्यूजियम को प्रदान किये हैं। इन सिक्कों में दो प्रकार के सिक्के मिलते हैं। इन पर अंकित लेख का जो अंश पढ़ा गया है, उससे पता चलता है कि ये सिक्के आन्ध्र राजाओं के ही हैं। पहले प्रकार के सिक्के ईरान के पुराने सिक्कों के ही समान हैं। किनियम ने लिखा है कि इस प्रकार के सिक्के पुरानी विदिशा नगरी (बेसनगर) के खंडहरीं में बेस तथा बेतवा नदी के बीच मिले हैं। इसी कारण रेप्सन ने अनुमान किया है कि ये समी सिक्के पूर्व मालव के हैं। इन सिक्कों को चार विभागों में बाँटा जा सकता है। पहले विभाग के सिक्के पोटिन के बने हैं, इन पर एक और येरे में बोधवृत्त, उठतियनी नगरी का चिन्ह, वृषभ और सूर्य चिन्ह अंकित हैं। दूसरी ओर हाथी और स्वस्तिक चिन्ह हैं। दूसरी और वेरे में बोधवृत्त (अशोकवृत्त) की मूर्ति और दूसरी और वेरे में बोधवृत्त (अशोकवृत्त) और उठतियनी नगरी के सिन्ह हैं। तीसरे विभाग के सिक्कों पर पर्ली और सिंह और उठतियनी नगरी के चिन्ह हैं। तीसरे विभाग के सिक्कों पर पर्ली और सिंह

<sup>1</sup> Rapson, Catalogue of Indian Coins Andhras, W. Khatrapas etc. p. 1 XXII

<sup>2</sup> Rapson, Catalogue of Indian Coins Andhras, W. Khatrapas, etc. p. 1 XXIV; प्राचीन मुद्रा पृ० २१४

<sup>3</sup> Journal of the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society Vol. XIII, 10. 311

<sup>4</sup> Rapson, British Museum Coins p. XCVI.

<sup>5</sup> Cunnigham's Coins of Ancient India, p. 99

<sup>6</sup> Rapson, British Museum Coins P. 3, Nos 5-6-7-9-9-11

की मूर्ति और वृषभ चिन्ह तथा दूसरी श्रोर बोधिवृत्त श्रोर उडजियनी नगरी के चिन्ह हैं। ये तीसरे विभाग के सिक्के भी ताँबे के हैं। चौथे विभाग के सिक्के पोटिन के बने हुए हैं। इन पर पहली श्रोर सिंह की मूर्ति श्रोर स्वस्तिक चिन्ह हैं तथा बाह्मी श्रन्तरों में "रबो स। तकंगिस" लिखा है। दूसरी श्रोर वृषभ, उडजियनी नगरी का चिन्ह श्रोर घेरे में बोधिवृत्त हैं।

उपयुक्त सिक्कों में श्रंकित धार्मिक भावना स्पष्टतः जैन है। सूर्य को जैन संस्कृति में केवलज्ञान का प्रतीक माना गया है। अतएव उपर्युक्त सिक्कों को निस्सन्देह जैन माना जा सकता है। जो राजा अर्थस्वतन्त्र थे, उञ्जयिनी के आर्थानस्थ थे, वे अपने सिक्कों में उज्जयिनी चिन्ह अंकित करते थे। अतएव आन्त्र देश में मिले हुए जिन सिक्कों पर सुमेरपर्वत, उज्जयिनी, सर्व, सिंह, हुपम, हाथी, योधिवृक्त, स्वस्तिक, कलश अंकित हैं, वे सिक्के निश्चय जैन हैं।

परत्तव राजाओं के प्राप्त सिककों में; जिन पर सिंह का चिन्ह छोर संस्कृत तथा कन्तइ भाषा में कुछ लिखा मिलना है, ' ये सिकके भी जैन है। इस बंश का राजा महेन्द्रवर्भन् जैनधमीनुषायां था।

ईस्वी सातवीं राती के उत्पाद चातुक्य गीती राजा हो नामों में विनक हो गये थे। पूर्व की खोर चातुक्य राजा कृषणा खोर गोदावरी नहीं के बीच के प्रदेश में राज्य करते थे खोर पश्चिम खोर चातुक्य राजाखों का राज्य दिल्लापथ के पश्चिम प्रान्त में था। इन राजाखों के सिक्के सोने खोर चाँही के निलते हैं। इन सिक्कों की धार्मिक भावना यद्याप वृद्धिक हो है, पण्नतु जैन संस्कृति का प्रभाव स्पष्ट लाइत होता है। इस वश का प्राचीन लेख धारवाड़ जिले के खादुर प्राम से मिला है, जिसमें राजा की तिवर्मा प्रथम द्वारा नगर सेठ के प्रभाव जैन मिन्हर की दान देने का उल्लेख है। इस वंश के राजाखों ने जैन गुहरी की मी दान विवर्ष थे।

कदम्बवंश के प्राप्त सीने के सिक्कों में कमल का मावना शंकित है। इस वंश में मुगेशवर्मा से लेकर हरिवर्मा तक राजा जैनधर्मानुयायों थे। इन्होंने कमल द्वारा मोच लदमी की भावना को व्यक्त हिया है। जैनों के चौवास ती धेकरों में कमल पद्मप्रभु भगवान का चिन्ह है। कमल प्रताक का रावन का एक अन्य हेतु वह भी हैं कि लौकिक हिष्ट से यह उत्साह, ज्यानन्द, रक्षोंत्त श्रीर कार्यपरायणीता का द्यांतक है। कदम्बवंश के राजाश्रों की मुद्राओं में इक्षाहिबं प्रेष्ट करा के चिन्ह मिजते हैं, कि उनमें श्रादिम कई राजा वैदिक धर्मानुयायी थी। इस पश के जो राजा वैदिकधर्म

これできる できないからいないということなかないない

<sup>1</sup> Indian Coins P. 37

का पालन करते थे उनके सिक्कों में बराह अवतार अथवा लहागी की मृर्त्ति मिलती है। जैन राजाओं ने अपनी धर्मभावता की अपित्यक्ति के विये कमल को प्रतीक चुना था।

यादव वंशी राजाओं के राज्य देविति और मैनूर के हारसमुद्र नामक स्थान में थे। देवितिर में राज्य करनेवाले राजाओं के सीने, चौदी चीर तींचे के सिक्कें मिले हैं, परन्तु इन सभी सिक्कों पर हिन्दू वाधिक माचना का प्रतीक गरुड़ खंकित किया गया है।

मैसूर के द्वारससुद्र नामक स्थान में भी इन वंदा के राजाओं के सोने चौर ताँचे के सिक्के मिले हैं। सोने के सिक्कों पर एक छोर लिए को मृति चौर दूलरी चौर कन्नड़ लेख है। ताँचे के सिक्कों पर एक चौर हाथी को मृत्ति चौर दूलरी चौर कन्नड़ लेख हैं। इस स्थान के चाइववंदी राजाओं के सिक्कों पर नाम के वदले में उपाधि मिलती हैं; जैसे—श्रीतज्ञकाड़ु गोगड चार्थात् नलकाड़ विजयी। उपयुक्त द्वारससुद्र से प्राप्त सिक्के जैन हैं; क्योंकि इनमें जैन प्रतीकों का व्यवहार किया गया है।

बरंगल के काकतीय वंश के राजाओं के सीने छीर तीचे के सिक्कें मिले हैं। इन पर एक और बृपस का चिन्द हैं और तुनरी और कन्सड़ी अधवा तेलगू भाषा का लेख हैं। ये सिक्के भी जैन हैं।

द्विणापय में पाण्ड्य, चेर, राष्ट्रक्ट, गंग आदि कई वंश के राजा जैन धर्मनुयायी थे। इन्होंने १२ वीं, १३ वीं और १४ वीं शता में मुद्राएँ प्रचलित की थीं। इन राजाओं की मुद्राओं पर भी जैन प्रतीक गितते हैं। वास्तव में दिविणापय में जैनधर्म का प्रचार कई शताब्दियों तक जोर से रहा है। इप धर्म ने राजाश्रव याकर अपनी उन्नति की थी। अनेक राजाओं ने जैन गुरुओं को दान दिये थे।

मिहिर कुल के प्राप्त सिक्कों में दो प्रकार के नाँव के सिक्के प्रधान हैं। पहले प्रकार के सिक्कों पर एक खोर राजा का मन्तक खोर उसके मुँह के पास 'श्रीमिहिर कुल; ख्रयवा 'श्रीमिहिरगुल' जिला है। दूसरी खोर जार खड़े हुए बुवम की मूर्ति है और उसके नीचे 'जयतु बुउ' जिला है। वे पहले प्रकार के सिक्के जैन हैं। दितीय प्रकार के सिक्कों पर एक और खड़े हुए राजा की मूर्नि खोर उसके बगन में

<sup>1</sup> Elliott's South Indian Coins p. 152, Nos 87-891; 90-91

<sup>2</sup> प्राचीन मुद्रा २२६; South Indian coins p. 152 Nos 93 95

<sup>3</sup> Indian Museum Coins Vol. 1, P. 337 Nos 1.

एक ओर 'वाहिमिहिरकुल' लिखा है। दूसरी ओर सिंहासन पर पद्मावती की मूर्ति है। मिहिरकुल के ये सिक्के तोरमाण के सिक्कों पर वने हुए हैं। हमारा अनुमान है कि यह तोरमाण जैनाचार्य हरिगुष्त का प्रशिष्य और देवगुप्त का शिष्य था। यही कारण है कि मिहिरकुल के सिक्कों में जैनधर्म की भावना अंकित की गर्या है।

उत्तरायथं के मध्ययुगीन सिक्कों में उद्भाएडपुर में शाही राजवंश के पाँच राजाओं के सिक्के मिले हैं। पहले प्रकार के सिक्कों पर एक ओर वृषम और दूसरी ओर युड़सवार की मृिले हैं। दूसरे प्रकार के सिक्कों पर एक ओर हाथी और दूसरी ओर सिंह की मृिले हैं। दीसरे प्रकार के सिक्कों पर एक ओर सिंह और दूसरी ओर सिंह की मृिले हैं। दीथी और सिंह की मृिलेवाले सिक्कों पर 'श्रीपदम', 'श्रीवकदेव' और 'श्रीसाधनवदेव' नाम मिले हैं। हाथी और सिंह की मृिलेवाले सिक्के गिरवय जैन हैं। इन सिंक हो पर जैन भावना का प्रभाव है।

गुजरात में कुमारराज और श्रजयपाल के सिक्के श्रधिक संख्या में मिले हैं। ये चालुक्यवंशी राजा थे। स्वालियर राज्य में श्रजयपाल के राज्यकाल का विश् संश्र १२६ का खुदा हुश्रा एक शिला लेख मिला है? । इसी जगह कुमारपाल के राज्यकाल में विश् संश्र १२०० का एक शिलालेख खुदा है। इसका श्रव्य शिलालेख मेवाइ राज्य के चित्तीर में विश् संश्र १२०० का खुदा हुश्रा मिला है? । कुमारपाल का श्रजयपाल पुत्र था। इमारपाल ने श्राचार्य हेमचन्द्र से जैन धर्म की दीचा ली थी। इसने जैनधर्म के प्रचार के लिये श्रनेक प्रयास किये थे। शत्रुंजय और श्रित्नार की यात्रा के लिये संघ निकालकर संघपित की उग्रधि प्रहण की थी श्रीर श्रनेक जैन मन्द्रि भी दनवाये थें।।

- 1 Indian Museum coins Vol I, P. 337 Nos 1.
- 2 Indian Coins P. 30
- जैन माहित्यनी इतिदास ए० १३२
- 4 Indian Museum Coins Vol. 1, P. 243, 246-248, Nos 1-15
- 5 Indian Coins P. 31
- ६ संज्ञित जैन इतिहास द्वितीय भाग, द्वितीय खंड पु० १२६
- 7 Indian Antiquary Vol. XVIII, P. 347
- 8 Epigraphia Indica, Vol. II P. 422
- 9 Epigraphia Indica, Vol. VIII, App. 1 p. 14
- १० वम्बई प्रान्त के जैन स्मारक ए० २१० तथा संनिप्त जैन इतिहास द्वि० भा० खं० र ए० १३३

कुमारपाल के सिक्के प्रमाण्डपुर के शादी राजाओं के सिक्कों के ढंग पर रिश्र धातु के हैं। इनमें एक और सिह तथा नृवधी और हाशी की मृर्ति है। अजयपाल कट्टर नैदिक धर्मानुयायी था, पर एसकी सिक्कों भी कुमारपाल के ही समान हैं। इस प्रकार अनेक सिक्कों जैन हैं, अन्वेषग्राशील विद्यानों को इस और ध्यान देना चाहिये।



# विविध-विषय

[ ले॰ श्रीयुत पं॰ माववराम शास्त्री, न्यावतीर्थ ]

### नेमिचन्द्रिका---

हिन्दी जैन कवियों में कवि मनरंगलाल का महत्वपूर्ण स्थान है। आपने चौबीसीपाठ, सप्तिष्पूजा, सप्तव्यसनचित्र, नेमिचन्द्रिका और शिखिर-सम्मेदाचल-माहात्म्य आदि प्रत्यों का निर्माण हिन्दी भाषा में किया है। श्री जैन सिद्धान्त भवन आरा के हस्तिलिखित प्रत्यागार में सं० १८६१ की लिखी हुई 'नेमिचन्द्रिका' की एक प्रति उपलब्ध हुई है। इस प्रति के लिपिकार श्री रघुनाथ दिज हैं, तथा यह प्रतिलिपि पहनपुर में की गयी है। नेमिचन्द्रिका पद्यबद्ध रचना है, इसमें ४८६ पद्य हैं।

यह एक खण्डकाव्य है। किवने इसमें दोहा, चौपई, भुजगप्रयात, नाराच, सोरठा, श्राडिलज, गीता, छप्पय, त्रोटक, पद्धरी श्रादि छन्दों का प्रयोग किया है। पिंगलशास्त्र की दृष्टि से इनके सभी छन्द प्रायः शुद्ध हैं, गण्दोप, पददोष, वाक्यदोष, यतिभंग श्रादि का श्रभाव है। एकाध स्थल पर लिपिकार की श्रसावधानी के कारण छन्दोभंग प्रतीत भी होता है; परन्तु किव ने वास्तव में यह त्रुटि नहीं की है।

इसकी भाषा कन्नोजी से प्रभावित खड़ी बोली है। यों तो भाषा में कोमल-कान्त-पदावली का प्रयोग सर्वत्र पाया जाता है। सानुप्रास, प्रसादगुण से ऋलंकृत एवं परिष्कृतपना इनकी भाषा के विशेष गुण हैं। करुण्यस के वर्णन में शब्द स्वयं करुणा का मृर्तिमानरूप लेकर प्रस्तुत हुए हैं। ऐसा प्रतीत होता है मानो स्वयं करुणा ही शब्दों का रूप धारण कर प्रादुर्भूत हुई है। प्रसंगानुसार भाषा का स्वरूप परिवर्तित होना इनकी विशेषता है।

किया है। इसमें शब्दालंकार और अर्थालंकार दोनों का ही प्रयोग पाया जाता है। शब्दालंकार आरे अर्थालंकार दोनों का ही प्रयोग पाया जाता है। शब्दालंकारों में प्रधानतः अनुप्रास', यमक आदि और अर्थालंकारों में उत्प्रेत्ता', रूपक, उपमा', आदि विशेष रूप से प्रयुक्त हुए हैं।

१ यहाँ और को काको रक्षे, निज कन्धा धरि धीर ।

२ दुःस सों भरी देह घट छटा । जनु वरवत श्रति दीरघ छटा ।

३ बाक्षचन्द्र जिमि कुबर बपु, बदत महा सुख कंद ।

रस का परिपाक भी इसमें रसशास्त्र के निधमानुसार हुआ है। किव ने प्रत्येक रस के विभाव, अनुभाव और संधारी भावों का सुन्दर विश्तेषण किया है। शान्तरस, बात्सल्यरस, करुण्रस और विजनम्भशृङ्गार रसों का वर्णन मुख्य रूप से किया गया है। सीसित मर्यादा में स्वस्थ बातावरण की उपस्थित करने बाजा विप्रलम्भशृङ्गार विशेष रूप से राजुन के विलाप वर्णन में आया है।

### कथावस्तु निम्त है-

जम्बृद्धीय के भरतचेत्र के अन्तर्गत सौराष्ट्र देश में द्वारावती नाम की नगरी थी। इस नगरी में राजा समुद्रविजय राज्य करते थे। ये यड़े धर्मात्मा, पराकनशाली और शुरवीर थे। इनकी रानी का नाम शिवदेवी था। इनके ुत्र का नाम नेमिकुमार रखा गया। नेमिकुमार बचपन से ही होनहार, धर्मातमा और पराक्रमशाली थे। इन्हीं के वंशज कृष्ण, वलभद्र थे। ये बड़े पराक्रमशाली और सुर्यार थे। कृष्ण ने अपने भुज-बल द्वारा कंस, शिशुपाल श्रोर जरासंब जैसे तुर्दमरीय राजा थ्रों का चए भर में संदार कर दिया था। इनके सोलह हजार रानियाँ थीं, जिनमें आठ रानियाँ पह महिषी के पद पर प्रतिष्ठित थीं। एक समय नेमिकुमार के पराक्रम की सुनकर कृष्ण के मन में ईष्यो उत्पन्न हुई तथा इन्होंने उ: शक्ति की परीचा करने के लिये उनको श्रपनी सना में स्त्रामन्त्रित किया। नेमिकुमार यथासमय कृष्ण की सभा में उपस्थित हुए स्त्रीर भापनी कनिष्ठा ऋंगुली पर जंजीर डालकर कृष्ण आदि की मुला दिया। कृष्ण की बहुत आश्चर्य हुआ। फलतः उन्होंने अपनी पटरानियों को नेमिस्वामी के घर भेजा। रानियों ने चारों तरक से नेमिस्वामी को घर लिया और विवाद करने के लिये प्रतिज्ञा-बद्ध किया। कृष्ण ने नेमिस्वामी का विवाह कृतागढ़ के राजा उप्रमेन की कन्या राजुजमती से निश्चित कराया । वहाँ पर इन्होंने ऋपती कुटनीति से पशुभों को पहने से कैंद करवा दिया था। जिससे नेमिस्वामी के मयवरात के वहाँ पहुंचने पर अग्योनी के पश्चात् टांका को जाते समय पशुत्रों की चीत्कार नेमिस्वानी को सुनाई दी। नेमिर स्वामी को चीत्कार से वैराग्य उत्पन्त हो गया और इन्होंने पशुत्रों को कैंद से छुड़ाया। दीचा प्रदेश कर गिरनार पर्वत पर नेमिस्वामी तपस्या करने लगे। राजुलमती अपने पिया नेमिस्वामी को गिरनार पर्वत पर गया हुआ जान तथा दीचा प्रहुगा कर तपस्या में संलग्न हैं, समाचार सुनकर विलाप करने लगी। मातापिता के द्वारा वार-वार समकाये जाने पर भी ऋन्य के साथ विवाह करने को तैय्यार न हुई। गिरनार पर्वत पर जाकर दीचा महण कर तप तपने लगी। तप के प्रभाव से सोलहवें स्वर्ग में लिलिनांग नामक देव हुई। नेमिस्वामी आठों कमी को नाश कर मोच्च पधारे।

#### कवि परिचय---

प्रन्थान्त में रचित्रता ने स्वयं प्रन्थ रचने के कार्गों का विश्लेषण करते हुए श्रपना परिचय दिया है, जिससे उनके जीवन पर पर्याप्त प्रकाश पड़ना है।

> श्चव मुनह भित्र बनाव बकी विधि कौन विधि वनिको भयो । शाम दे अलार घेद मजह कान्ह कुछ भलो उथो ॥ तहाँ वसौ अ:वक भृति विभान किन पद प्रवही । लिसि सब सब सिंह परस्पर श्रातरद मा मन बुंजहीं !! तहाँ पल्लियार इच्याकरंशी योह का शियां विया । विनदेव शास्त्रसिद्धान्त नगुरु वीनि विवक्ते स्रवि निया ॥ शुन करोह चरचा पटड़ि निज दिन घरड़ि संस्था जानिकै। तिन सविन मह इक यसत आयक राम एही बखनिकी ॥ हुलासराय सुनाम हिनको कहत सर जन देरिके। तिनके जगल तुत भन्ने भन्न हिद्धि सब ख्रव पेरि के ॥ शुभ केंग्ट लाल करों ि गं,पिरदराम नाम कनिष्ट को । तिन शिश्वन मह जो केप्ट मन्दरंगताल नाम कहें सबै। तिन लाल तनरंग के लुंभत्र ग्रुगलद्ध भये तबै॥ सा प्रानत् ते अतिहि यलतम सकत गुन की खानि जा। जिन मक्ति शास्त्र जिनेस कं स लुनि रुच करत मान जातिजी ॥ न हिरइत छल या गाउँ नितके कीय करते ना लखी। निति देखि जैनी करत वह विश्व जैनधरम सुधा चयो ॥ इस्क दि बहुगुग्हुत सु ल्यून्याल तंद तनो सदा। इक तीसरी निवसत रहत निश दिन पलक विख्यस्त ना कदा॥ तिनके ही हम सी बात या विधि मित्र सुनु चित ल्याय के। शुभ नेमजनद्र कि चिन्द्रका ब्राव हमहि देह बनाय के॥ तिन वचन श्रमिय समान श्रिविय मुने श्रानन्द सीं भरे। अनु जलिय यरपा सुधा यदन खेत सूदन को खरे॥ सब शुभ विज्ञार चितारि चित सी छन्द जह नाना धरे। तिन देत इइ शुभ लेश की हो मुनत संकट ही दरे॥ इह रही तम बल मु विदित बल मुन कनक की भृथरा। नम उद्धि जब लग रही भृतल चन्द ग्रवर दिवाकरा ॥

अर्थात्— कन्नौत में श्रावकों का एक समुदाय था, जो अधिकांश अपना समय जिनेन्द्र पूजा, सेद्धान्तिक चर्चा आदि धार्मिक कार्यों में व्यतीत करता था। उस समुदाय में हुल्लासराय नामक श्रावक का भी नाम था। हुल्लासराय प्रायः अपना सारा समय देव, शास्त्र, गुरु के पूजा-पाठ में तथा तत्व-चर्ना में लगाया करते थे। ये इच्चाकुवंशी थे। इनकी जाति 'पल्लीवाल' और गोत्र 'शिव' था। इनके दो पुत्र थे, जिनमें जेष्ट पुत्र कनौजीलाल और कनिष्ठ गोविन्द्राम थे। शुभ कमेंद्रय से कनौजी लाल को पुत्रस्त्र की प्राप्ति हुई. जिसका नाम मतरंगलाल रक्खा गया। कनौजीलाल को अन्य पुत्रस्त्रों की भी प्राप्ति हुई. किन्तु सब में जेष्ठ मनरंगलात थे। मनरंगलाल के सुयोग्य मित्र गोपालदास थे। इन दोनों में मैत्रीभात्र अत्यन्त घनिष्ट था। गोपालदास जिनेन्द्रदेव, शास्त्र और गुरु में अत्यन्त श्रद्धा रखते थे। शास्त्र प्रेमी थे। छल-कपट और कोध के लिये इनके अन्दर स्थान नहीं था। इनके पिता का नाम ख्र्यालचन्द्र था। गोपालदास शास्त्रों का संग्रह करने के लिये हमेशा कटिखद रहते थे। इन्हीं के अनुरोध से तथा इनके वचनों को अमृत समःन अत्यन्त प्रिय समक्त कर मनरंगलाल ने नेमिनाथ की चिन्द्रका नाम की पुस्तक की रचना जेठ सुदी ११ गुरुवार सं० १०००, नच्नत्र स्थाति, सूर्य उत्तरायन में पूरी की।

श— मास जेव्ट शारी रच्च की एकादश विचारि।

नखत स्वाति गुरुवार दिन, उत्तरायन रिवसर ॥१॥

एक सहस्र अरु छाट सतक, वरप असीति आरेर ।

यादी संबत् मी की, पूरन इह गुगा गौर ॥२॥

### पुरायास्रव कथाकोप की प्रशस्ति -

जैन इतिहास के निर्माण में प्रन्थ-प्रशस्तियों का बड़ा महत्व है। ऋघिकांश प्रन्थों में रचियताओं ने अपने गण गच्छ, गुरु, परम्परा एवं अपने जीवन का उल्लेख किया है। कई प्रन्थों की अन्तिम प्रशस्ति में अनेक इतिहासोपयोगी वार्ते उल्लिखित हैं। दिगम्बर साहित्य की प्रन्थ-प्रशस्तियों का अभी सम्पूर्ण संकन्नन नहीं हो सका है। यचिप जैन सिद्धान्त भवत आरा ने प्रशस्ति-संग्रह प्रथम भाग तथा अभी हाल में दि० जैन अतिशय सेव श्री महाबीर जी से भी प्रशस्ति-संग्रह प्रकाशित हुआ है।

पुरवास्तव कथाकोष की प्रशस्ति में रचियता ने स्वयं पदाबद्ध इस अध्रे प्रत्य की प्राप्त तथा पूर्ण करने के कारणों का उल्लेख किया है। इस प्रत्थ में पूजादिक छः अधिकार हैं। इन अधिकारों के अन्तर्गत ४६ कथाएँ हैं। आदिपुराण आदि में जिस विषय का प्रतिपादन है, उसी अभिप्राय की भ्यान में रखकर इस प्रत्थ का निर्माण संस्कृत भाषा में रामसेन ने किया है। पं० दौलतराम ने इसका अनुवाद हिन्दी भाषा में किया तथा कथाओं को शृंखलाबद्ध भी। इस बचिनका को प्रावद्ध करने की इच्छा भावसिंह नामक किया को हुई। इन्होंने चौपई आदि छन्दों में इस बचिनका को बाँधने का पूर्ण प्रयत्न किया। आयु का अन्त और काल की विचित्रता ने इनके इस कार्य में विच्न पैदा किया, जिससे इस कार्य को पूर्ण करने में असमर्थ रहे; केवल शीलाधिकार तक ही इस प्रनथ को लिख सके। इस अध्रे प्रनथ के पुण्य के प्रताप से मेरोसिंह को दर्शन हुए। भैरोसिंह के मन में इसको पूर्ण कराने की उत्कृट इच्छा उत्पन्न हुई। समय का फोर और मेरोसिंह के तीन्न शुभ कमीद्य से इन्हें इस प्रनथ के पूर्ण कराने के साधन अन्त्र प्राप्त हो गये। इन्होंने जियराम नामक किय को इस प्रनथ के पूर्ण करने का भार सौंपा। किय ने इस प्रनथ को चैत्र सुदी र सं० १७६२ के शुभ दिन में पूर्ण किया।

पन्य(स्रव यह कथा रिसाल। पुजादिक ग्राधिकार विशास ॥ पट् ऋषिकार परम उत्कृष्ट । छुप्यत कथा जास में मीष्ट ॥ आदिप्राणादिक जे कहा। अभिप्राय तसु यामें लहा॥ श्राचारज जिय धरि अभिलाप । कीनो तास संस्कृत भाष ॥ तास ववनिका स्व सुवार। दौलतराम कथा बुधसार॥ ताते भावसिंह निज छन्द। अरंभ कियो चौपई बन्द।। शील ऋधिकार ताई उन जोड़ । भेज दिया लिख ना हम छोड़ ॥ मला कथा इम लखिकै लिख्यों। ताकुं काल भावसिंह भस्यों॥ भैरोदास पुन्य परकास । देखा प्रन्थ अध्रापास ॥ मोसे भगा सम्पूर्ण करो। **ब्रा**रत कळू नम नमें घरो॥ ज्यों कर लगें सम्पूर्ण प्राण्॥ में भाषा भाष् मुखमान। तब उन कद्धक समें में खोता। मां पै भेज दिया ले सांज ।।

॥ दोहा ॥

गृथों कर्म संजोग तें, पर सेवा में लीन।
जा छिन थिरता चित गही, वित जुत रचना कीन॥
प्रन्थ वड़ा मो मति श्रह्प, ऐसा वना नियोग।
हास निवारसु सोधियो, विनड पंडित लोग॥

### श्रिडल छन्द

एक हजार सात सै बानवे जानिये। चैत सुदी द्वितीया दिन नीका मानिये॥ ता दिन पूरो प्रन्थ कियो जियराज ने। मंगल करो सकल शैली समाज ने॥

चौपई छन्द्-- जैसो लिख्यो वचना लिख्ये। तैशं छन्द माहि में रख्यो ॥

जो कछु यामें परे सन्देह। तो तामें देखों घर नेह ॥ याके पढ़े मिथ्यात मिटाइ। काल लब्धि जो पहुँचे छाइ॥ याके पढ़े सुने खुधिमान। जिन्हें जिनवानी सरधान॥ जो जाय धर्म ध्यान स्वि धरे। छायम पढ़न सुनन मन करे॥ छाराम से सम्बक् गुँग पाइ। शिव मग परा धरे जित लाइ॥

दोहा--

कर्म न भेदा आरमा, कर्म न भेदो जोइ। आतम पद परमातम, निहर्ने धारी सोह॥ जो बोछा शिव पद धरै, राग द्वेप को गार॥ ममता तिन समता न ो, काम कीच को मार॥ प्रभु को नुभिरण धान कर, पूजा जाप विधान। जिन प्रशीत सामें विषे, समन होड सिन्सन॥

इति पुरयास्तव कथा कोप भाषा चीपई बद्ध भावसिंह जियशाज कृत समाप्तं।
प्रशस्ति के त्र्यन्त में इस प्रति के लिपिकार का नाम ऋषि हरिचन्द्र है। यह लिपि
साला लिलतराम ने करायो। इस प्रति की लिपि पौप वदी ⊏ रिववार सम्वन् १८४८
में लदमण पुरी में की गयी है।

#### ॥ श्री ॥

### त्रैलोक्य प्रदीप-

जैनागम में तीनों लोकों का वर्णन करने वाले तिलोयपरणित, त्रिलोकसार, लोकतत्व विभाग आदि कई प्राचीन प्रन्थ हैं। प्रस्तुत त्रैलोक्य प्रदीप में विस्तार पूर्वक तीनों लोकों का वर्णन किया गया है। यद्यपि इसका विषय त्रिलोकसार से बहुत कुझ मिलता-जुलता है किन्तु संस्कृत भाषा में गणित प्रदर्शन पूर्वक लोक के गणित का इतना सुन्दर और विस्तार के साथ वर्णन किया गया है, जिससे इस विषय का पूर्ण परिज्ञान हो जाता है।

इस प्रन्थ के रचियता इन्द्रवाम देव हैं। इन्होंने पुरवाडवंशी राजा जोमन के पुत्र नेमिदेव के अनुरोध से इस प्रन्थ की रचना की है। प्रन्थ रचियता ने स्वयं प्रथ रचने का कारण बतलाते हुए लिखा है कि--

श्वस्यत्र वंशः पुरवाइसंज्ञः समस्तपृथ्वीपतिमानिनीयः। त्यक्त्वा स्वयीयां सुरलोकलन्दमीं देवाऽपि इच्छन्ति हि यत्र जन्म ॥ तत्र प्रसिद्धो उननि कामदेवः पत्नी च तस्याजनि नामदेवी। पुत्री तयोजींमनलद्मणाख्यी वभूततु राधवलद्मणाविष ॥ रत्नखनेः शशि जलिभ्रेरात्मोद्भवः श्रीपतेः । तद्वज्जोमनती बभव तनुषाः श्री नेमिदेवाह्यः ॥ यो बाल्ये अपि महानभावचरितः सङ्जैनमार्गेरतः। श्रीगुग्भपग्रक्रमनतः सम्यक्त्वच्लांकितः॥ यस्यागेन जिगाय कएर्णनपति न्यायेन वाचस्पति । नैर्माल्येन निष्णावनि सत्स्थैर्यभावेन च ॥ गांभीवेंग सरिश्वति मलतति सद्वर्म सद्भावनात् । स श्रीमद्गुणभूपणोन्नति नती नैमिश्वरं नन्दतु ॥ तत्सत्कारपुरस्कृतेन सललं तज्जैनता दर्शनात । सन्तुष्टेन तदावर्जवादि सगुरौह प्टेन पुष्टेन च॥ तस्य प्रार्थनया सुसंस्कृतवची बंधेन सन्निर्मिता । ग्रन्थोऽयं त्रिजगत्स्वरूपकथनः सम्पूर्यनिर्मापणः॥

द्यर्थात् - पुरवाह वंश में समस्त राजाओं के द्वारा बंदनीय कामदेव नाम का राजा हुन्या था। उनकी पश्नी का नाम नामदेवी था। इनके जोमन चौर लदमण नामक दो पुत्र हुए। जोमन का नेमिदेव नामक पुत्र हुन्या। यह बचपन से ही जैन धर्म का माननेवाला सम्यक्त्व चूड़ामणि था। इसने च्रपने दान से कर्ण को, न्याय से बृहस्पति को, निर्मलता से चन्द्रमा को चौर स्थिरता चौर गंभीरता से समुद्र को जीन लिया था। इस धर्मात्मा, न्यायनिपुण राजा की प्रार्थना से संस्कृत भाषा के अनुष्टुप छन्दों में तीनों लोकों का वर्णन करने वाला यह प्रंथ लिखा गया है।

कवि ने अपने वंश को नैगमसंज्ञक वंश बतलाया है। इन्द्रवामदेव प्रतिष्ठा-चार्य, धर्मात्मा, जिनभक्तपरायण, नाना शास्त्रों का पारंगत और करणानुयोग के मर्मज्ञ बिद्वान थे। इन्होंने प्रन्थारम्भ में चतुविंश तीर्थं कर, नेमिचन्द्र, त्रैलोक्यकीर्ति धर्माकर मुनि और वीरसेनाचार्य आदि को स्मरण किया है। प्रंथ रचने की प्रतिज्ञा करते हुए बताया है "त्रैलोक्यसारमालोक्य प्रन्थ त्रैलोक्यदीपकं" अर्थात् त्रिलोक कार नामक प्रन्थ का सार लेकर इस प्रन्थ को रचा जा रहा है। इस प्रन्थ में तीन अधिकार हैं-- अधोलोक, मध्यलोक और ऊर्ध्व तोक। प्रथम अधिकार में २०४ रतोक, द्वितीय में ६१६ रलोक और तृतीय अधिकार में ४६४ रत्नोक हैं।

आरम्भ में ही विषय प्रारम्भ करते हुए बताया है कि आकाश के मध्य में आगु के समान असंख्यात प्रदेशी यह लोक है। इसमें छह द्रव्यों का-- जीव, पुद्गल, धर्म, अधर्म, आकाश, काल संघात पाया जाता है। इसलिए यह लोक का मान लौकिक और लोकोत्तर दो तरह का है।

लौकिक मान एक दश शत सहस्र श्रादि दश गुगोत्तर हैं। लोकोत्तर मान चार प्रकार का है— द्रव्य, त्तेत्र, काल, भाव। द्रव्यमान के दो भेद हैं— संख्योपमा, संख्यात्मक। संख्यात्मक के तीन भेद हैं— संख्यात, असंख्यात श्रीर अनन्त। संख्यात जघन्य, मध्यम और उत्कृष्ट के भेद से तीन प्रकार का है। असंख्यात श्रीर अनन्त तीन-तीन प्रकार के हैं— परीत, युक्त, द्विगुण। इनके जघन्य, मध्यम और उत्कृष्ट भेद से २१ भेद होते हैं। संख्यात ज्ञान के निमित्त अनवस्था, शलाका, प्रतिशलाका और महाशलाका इस तरह इन चार कुण्डों को कल्पना कर संख्यानयन किया है। काल प्रमाण का वर्णन बहुत विस्तार से किया है। पूर्वाग, पूर्व, पर्वाग, पर्व, नजुनांग, नजुनां, नयुनंग, कुमुदांगं, अपुदं, पद्मांगं, पद्मं, नजिनांगं, नलिन, कमलांगं, कमलं, तुडिदांगं, तुडिदं, श्रवडांगं, अडडं, अममांगं, श्रममं, हाहाहहूह श्रंगं, हाहाहहूह, विद्युल्लता, खतांगं, लता, महालतांगं, महालता, शांध्यकंपिनं, हस्तप्रहेलिका और अचुलात्मक श्रादि काल परिमाणों को श्रंकसंख्या प्रदर्शनपूर्वक वताया है। श्रंकसंख्या की दृष्टि से ये संख्याणें श्रुर्यन्त महत्व पूर्ण हैं।

लोक के नाना प्रकार के आकार बतला कर गिएतानयन किया है, जो कि नवीन न होते हुए भी महत्त्वपूर्ण हैं। नरकों के उन्द्रक, श्रेणीबद्ध, उभय और प्रकीर्णक बिलों का आनयन गिएत किया के साथ बहुत ही मुन्दर हंग से किया है। लम्बाई, चौड़ाई के अतिरिक्त बिलों की स्थूलता का आनयन भी किया है, जो एक नवीन गिएत शैली है। अधीलोक ज्यावर्णन के अन्त में नैमिदंब की यशबृद्धि की आकांचा करते हुए बताया है।

पद्मावतीपुत्रपवित्रवंशः ज्ञीरोदवंद्रामलयोः यथास्य । तनोमहः श्रीतिनपादसेती म नेमिदेवश्चिरमवजीयात् ॥

मध्यलोक का वर्णन करते हुए द्वीप श्रीर समुद्रों के वलय, व्यास, सूचीव्यास, सूरम-परिधि, स्थूलपरिधि, सूदमफल, स्थूलफल श्रादि का गणित प्रदर्शन पूर्वक श्रानयन किया गया है। गणितानयन प्रक्रिया की हच्टि से यह प्रकरण रोचक श्रीर ज्ञानबर्द्धक है। आगे चलकर जम्यूद्धांप के पड्कुनाचल और सन लेगों का गिएन बहुत विस्तार और स्पष्ट रूप से दिया गया है। औ, ही, आदि देवियों के मन्दिरों के चित्र, उत्सेध, आयाम आदि का प्रमाण, परिवि का प्रमाण एवं अंगरसक अनीकादि देवों की संख्या बहुत विस्तार से बतायी गयी है। पद्म, महापद्म आदि छहों संगेवरों का सचित्र वर्णन तथा आयाम, गाम्मार्थ, ज्यास, फल आदि का प्रमाण गिएत हिन्द से बहुत महत्त्वपूर्ण है। विजयाई के उत्तर, दित्तिण नगरों की नामावली तथा उनका आयाम, विस्तार आदि बतलाया गया है। सुमेरपर्वन तथा उसके अवयव भद्रशाल, नन्दन सोमनस, पाण्डुकवन आदि का गिएत भी विस्तार पूर्वक सचित्र बतलाया गया है। गिएडझों के लिये यह प्रकरण मनोरंजक ही नहीं, बिल्क शिशेष झानवर्ड के है। पूर्वविदेह और पिश्चम विदेह के देवारण्य और भूतारण्य के विस्तार आदि का निरूपण करने के अनन्दर बताया है।

वर्षनित् मेघवृन्दानि काले काले यथायथम् । दुर्मित्तं दैत्यता नास्ति नास्ति चौरादिकं भयम् ॥ कुदेवः कुत्सितो लिङ्गी कुशास्त्रं न च गर्विता । शकाकापुरुषाः सन्ति सन्ति केवलिनः सदा ॥

धर्थात्—इन दोनों वनों में सदा यथासमय वर्षा होती है। दुर्भिन्न, देन्य, श्राधि, व्याधि, चौर श्रादि का अभाव है। कुदेव, कुगुरु, कुशास्त्र वहाँ पर नहीं हैं। सर्वदा त्रेसठ शलाका पुरुष त्रोंग केवली विद्यमान रहते हैं।

श्रनन्तर भरतचेत्र के उत्सिपिंगी, श्रवसिपिंगी के षट्कालों का वर्णन करते हुए चकवर्ती, नारायण, प्रतिनारायण और चौबीस तीर्थंकरों की श्रायु, शरीरोन्नित, विभूति श्रादि का संदृष्टि प्रदर्शन पूर्वक सुन्दर वर्णन किया है। मध्यलोक ज्यावर्णन में ज्यास, परिधि, सूचीफल, चेंत्रफल, घनफल श्रादि के श्रानयन के लिये कई करणसूत्र भी दिये हैं तथा इन करणसूत्रों का सोदाहरण गणित विस्तार भी बतलाया गया है। श्रन्त में एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय श्रादि संज्ञीपञ्चेन्द्रिय पर्यन्त समस्त जीवों की श्रायु बतलायी गयी है।

उध्वेलोक व्यावर्णन नामक प्रकरण के प्रारम्भ में भवनवासी देवों के प्रह, आवास, निलय आदि का वर्णन करने के पश्चान् इनकी ऋद्भि, इन्द्र तथा आदिपरिषद, मध्य-परिषद और वाह्यपरिषद की विभूति का विस्तार सहित वर्णन किया है। यों तो यह प्रकरण त्रिलोकसार से प्रायः मिलता जुलता है, किन्तु भेद-प्रभेद और कथनशैली में में थोड़ा अन्तर है। भवनवासियों की देवियों, उनकेनिवासस्थान आदि के सम्बन्ध का

विस्तार से प्रभावोत्पादक वर्णन किया गया है। व्यन्तर देवों के वर्णन में आकाशोत्रान्ता, प्रीतिक्करा, भुजगा, महागंधा, गंधाका, अनुत्पन्ता, उत्पन्ता, अधुमाएड, अन्तवांसिन, दिग्वासिन, नित्योत्पादक आदि भेदों का बड़े ही विस्तार के साथ वर्णन किया
है। जोतिलोंक व्यावर्णन में ज्योतिषियों के विमान, विम्ब आदि का आयाम, विस्तार
और स्थ्लता प्रभृति वार्तों का विस्तार से विवेचन किया गया है। आगे चलकर भरत,
हिमवत्. हैमवत, महाहिमवत्, हरिवर्ष, निषध, विदेह, नील, रम्यक, रुवमी,
हैरण्यवत, शिखरी और ऐरावत चेत्र की ताराओं का अंकसंदृष्टि द्वारा विवेचन
किया गया है। सूर्य और चन्द्रमा के प्रकाश और प्रभाव का गणित भी जानकारी के
लिये उत्तम है। इनकी शोध, मन्द और मध्य गतियों का विवेचन भी ज्योतिष शास्त्र की
हिद्द से झान वर्द्धक है। कृतिका से नच्चत्र गणना कर नच्चत्रों की ताराओं और उनकी
आयु आदि का कथन भी जानकारी बढ़ाने वाला है। उध्वंलोक व्यावर्णन में सोलह्
स्वर्गों का गणित पूर्वक विस्तार से वर्णन किया है। इन्द्रक, श्रेणीबद्ध, प्रकीर्णक विमानों
का सचित्र वर्णन करते हुए इनके आयाम आदि सगिणित वतलाये गये हैं। इस प्रकरण
में जानकारी के लिये अनेक वातें हैं।

इस प्रकार यह प्रन्थ करणानुयोग का अनुठा है। प्रकाशन संस्थाओं को ऐसे महत्त्वपूर्ण प्रन्थों के प्रकाशन की ओर ध्यान देना चाहिये। इस प्रन्थ की सबसे बड़ी विशेषिता संदृष्टियों की है। समग्र प्रन्थ में लगभग १४० संदृष्टियाँ हैं।



# साहित्य-समीका

### वर्णी जैनग्रन्थमाला काशी के लीन प्रकाशन-

पश्चाच्यायी: — टीकाकारः न्या० वा० साहित्यसूरि पं० देवकीनन्दन सिद्धान्त-शास्त्री; सम्पादकः श्री पं० फूनचन्द्र सिद्धान्तशास्त्री; पृष्ठसंख्याः ५६ + ३३९ श्रीर मृल्य नौ कपये।

स्वर्गीय ज्याख्यान वाचरपति पं० देवकीनन्दन शार्ह्माः ने पद्धाध्यायी का हिन्दी अनुवाद आज से बहुत पहले किया था तथा यह प्रत्थ शास्त्राकार प्रकाशित भी हुआ था; किन्तु प्रस्तुत संस्करण में अनेक विशेषताएँ हैं। श्री पं० फूलचन्द्र जी सिद्धान्त शास्त्रों ने विशेषार्थ लिखकर इस प्रत्य की उपयोगिता में चार चाँद बगा दिये हैं। शंका, समाधानों के द्वारा प्रत्थ का विषय विल्कुल स्पष्ट हो गया है। प्रत्थारम्भ में ५२ पृष्ठों की विस्तृत प्रस्तावना में प्रत्थ के प्रतिपाद्य विषयों की आलोचना उक्त पंडित जी ने बड़ी विद्वत्ता के साथ की है। प्रत्थकर्ता के 'द्रिद्र और श्रीमान कर्म कृत हैं' इस विषय की समीचा अपने अध्ययन के आधार पर की है तथा आपके द्वारा निकाला गया निष्कर्ष बहुत कुछ श्रंशों में ठीक जँचता है। यद्यपि आपने कोई प्रवल शास्त्रीय प्रमाण नहीं दिया है, फर भी निष्कर्ष बुद्धि प्राह्म है। पंडित जी प्रस्तावना में वेदमीमान्सा करते हुए वेद के कार्य का जो निर्देश किया है, यह आपके शास्त्रीय चिन्तक का द्योतक है। जैन कर्म मान्यता के अधार पर आपके द्वारा निकाला गया यह परिणाम प्रत्येक विचारक को अपील करेगा। इसी प्रकार ज्यवहार और निश्चय नय के सम्बन्ध में अनेक प्रत्थों का प्रमाण देते हुए सुन्दर और प्रामाणिक निष्कर्ष निकाले हैं।

निमित्त श्रौर उपादान की चर्चा की गुन्धी सुलकाने का प्रयत्न पंडित जी ने किया है। अनेक लौकिक उदाहण भी दिये हैं; परन्तु चर्चा श्रधूरी सी दें, इसको श्रौर थोड़ा विस्तृत करने के श्रावश्यकता थी। प्रस्तायना ज्ञानवर्द्धक श्रौर पाण्डित्यपूर्ण है। वर्णी अन्थमाला ने पञ्चाध्यायां का यह सर्वाङ्ग सुन्दर संस्करण प्रस्तुत किया है। स्वाध्याय प्रेमियों को लाभ उठाना चाहिये।

तस्वार्थ सूत्र (हिन्दी विवेचन) — विवेचन कर्ताः श्री पं० फूलचन्द्रजी सिद्धान्त शास्त्रीः पृष्ठ संख्याः ३२ × ४६१; मूल्यः पाँच रुपये।

तत्त्वार्थसूत्र जैन समाज के सभी फिरकों में मान्य है। इसका विस्तृत विवेचन इनेतान्वर परम्परा के ऋाधार पर भी पं०्सुखलाल जी ने लिखा था, उसी से प्रेरणा प्राप्त कर दिगम्बर परम्परा के श्रानुसार यह विवेचन प्रस्तुत किया गया है। प्रारम्भ में विवेचन कर्त्ता ने तत्त्वार्थसूत्र के रचियता के सम्बन्ध में श्रापना नया ऐतिहासिक श्रानुसम्यान उपस्थित किया। श्रापने सूत्रकार गृद्धपिच्छाचार्य को सिद्ध किया है तथा उमास्वाति को श्वेताम्बर तत्त्वार्थाधिगम भाष्य का कर्त्ता इनसे भिन्न व्यक्ति बताया है। प्रातावना छोटी होनी हुए भी तथ्यपूर्ण है।

श्री पं फूलचन्द्रजी सिद्धान्त शास्त्री अध्ययतशील, सिद्धान्त के मर्मझ श्रीर दार्शनिक विद्वान हैं। इस विवेचन में श्रापकी प्रखर प्रतिभा के सर्वत्र दर्शन होते हैं। विवेचन की शैली सरल, सुवीय, रुचियपंक एवं हृदय गन्य है। पंडित जी ने इस विवेचन द्वारा एक बड़ी कभी की पूर्त्ति की है। जैन सिद्धान्त के समुद्र इस सर्वाङ्गपूर्ण विवेचन के प्रचार की परमावश्यकता है। प्रत्येक मन्दिर श्रीर पुन्तकालय में तो इसे रखना ही चाहिये। स्वाध्याय प्रेमियों को भी तत्त्वार्थ के रहस्य की समभने में यह विवेचन अत्यधिक सहायक होगा। छपाई-सफाई, गेटप श्रादि उत्तम हैं।

श्चपभ्रं श-प्रकाश:—लेखकः श्री देवेन्द्र कुमार एम० ए०, साहित्याचार्यः, प्रस्तावना लेखकः श्री पं० विश्वनाथ प्रसाद मिश्रः पृष्ठ संख्याः ८+७+२२४; मृल्यः तीन रूपये ।

हिन्दी भाषा का निकास अपश्रंश से हुआ है; अतः हिन्दी भाषा के अध्ययन के लिये अपश्रंश भाषा का व्याकरण जानना आवश्यक है। श्री देवेन्द्रकुमार उदीयमान लेखक और विचारक हैं, आपकी लेखनी से प्रसृत रचना हिन्दी भाषा के अध्ययन में विशेष सहायक होगी। वर्णी प्रन्थमाला के संचालक उपर्युक्त उच्चरन के उपयोगी प्रन्थ प्रकाशन के लिये धन्यवादाई हैं।

### श्री रायचन्द्र शास्त्र माला के दो प्रकाशन-

प्रथमरित प्रकर्मा - रवियता उमास्वातिः सम्पादकः श्री प्रो० राजकुमार जैन साहित्याचार्यः प्रकाशकः श्री परमश्रुतप्रभावक मंडल, जीहरी बाजार बम्बईः मूल्य छः रुपये ।

इस प्रनथ में २२ श्रिधिकार हैं। इन श्रिधिकारों में कपाय, इन्द्रिय, राग द्वेप आदि को जीतने का मार्ग बनलाया गया है। इसका विषय तस्त्रार्थसूत्र के विषय से बहुत-कुछ साम्य रखना है। संसार के विषयों में लिप्त व्यक्ति के लिये बिरक्ति प्रान करने में इस प्रनथ का म्वाध्याय परमोपयोगो होगा। इसका प्रत्येक रलोक लिलत, सरस श्रीर वैराग्य से श्रोत-प्रोत हैं। माध्यम्थ्य, वैराग्य, विरागता, शान्ति, उपराम, प्रशाम दोष-स्रय श्रीर कपाय विजय श्रादि वैराग्य के प्रयायवाची नाम हैं। जब तक व्यक्ति विकारों के आधीन रहता है, परतन्त्र हैं; जब उसकी प्रवृत्ति आत्मोन्मुख हो जाती है, वह स्वावलम्बी बन जाता है। रागादि का बिल्कुल शमन हो जाना प्रशम है, इससे बढ़कर अन्य कोई सुख और शान्ति नहीं हैं। जीव के लिये अशान्ति का कारण राग ही है। आचार्य ने इसके कई नाम बतलाये हैं। वान्तव में राग के अभाव में जो आनन्दानुभूति होता है, वह वर्णनातात है, शाश्वत है और परमोपादेय। इस प्रन्थ में इसी आनन्दानुभूति की प्राप्ति का उपाय बतलाया है।

श्रनुवाद प्रो० राजक्मार जो साहित्याचाय ने बहुत ही सुन्दर किया है। हृद्यंगम करने में विशेषार्थ तथा हरिभद्रजूरि की संस्कृत टीका का भाषानुवाद विषय समभने में बढ़े सहायक हैं। इस सुन्दरतम अनुवाद के लिये उदीयमान लेखक साधुवादाद हैं। छपाई-सफाई अच्छी है। स्वाध्याय प्रेमियों को मंगाना चाहिये।

स्यायात्रतार—रचिताः स्राचार्य सिद्धसेन दिवाकरः स्रमुघादकः पं० विजय-मृत्ति शास्त्रापार्यः, एम० ए०; मृल्यः पांच रुवये ।

यह न्याय शास्त्र का प्रनथ है। इसमें प्रमाण, प्रमय का सुन्दर ढंग से विवेचन किया गया है। इसमें कुल ३२ कारिकाई हैं। अनुवादक ने मूल कारिकाओं और सिद्धांपर्गाण का संस्कृत टाका का भाषानुवाद किया है। न्याय शास्त्र के अनुवादक को अनेक कठिनाइयों का सामना करना पड़ता है, इस कारण अनुवाद की भाषा प्रायः उल्लेश रह जातों हैं। इस प्रनथ के अनुवाद में पर्योप्त अम किया गया है, तथा भाषा की उल्लेशन को बहुत कुछ अशों में दूर करने का प्रयास सफल रहा है। न्याय शास्त्र के जिज्ञासुओं के लिये प्रनथ उत्तम है। छपाई सकाई, गेटप आदि अन्छ हैं।

प्रशस्ति संग्रह— सम्यादकः श्राकरत्र चन्द कासलीवाल एम० ए० शास्त्री; प्रकाशकः प्रवन्ध कारिएो कमेटा, श्रो एि० जेन श्रांतराय सेत्र महावीर जी; मृल्य छः रुपये।

जैन इतिहास के निर्माण में अन्य प्रशस्तियाँ बड़ा उपयोगः हैं। दिगम्बर जैन समाज में एक प्रशस्तिसंग्रह जैन-सिद्धान्त-भवन खारा से प्रकाशित हुआ था और दूसरा प्रशस्तिसंग्रह यह है। इसमें आये शास्त्र मंडार तथा जयपुर के संस्कृत, प्राकृत, अपश्चरंश एवं हिन्दी भाषा के अन्यों की प्रशस्तियों का संकलन किया गया है। प्रस्तावना में सम्पादक ने अनेक झातव्य वातों के साथ प्रशस्ति संग्रह में आये हुए आचार्यों, लेखकों एवं कवियों का संज्ञित परिचय दिवा है। इस प्रशस्ति संग्रह से कई नवीन प्रन्थों का पता चलता है। अपश्चेश भाषा का विप्रल साहित्य अभी अप्रकाशित पड़ा है, इसके प्रकाशन को व्यवस्था शोध होनी चाहिये। प्रशस्तियों

का सम्पादन सुन्दर हुन्ना है। यदि सम्पादक लिपिकर्ताओं की प्रशस्तियों के इतिहास के सम्बन्ध में कुछ श्रौर प्रकाश डालते तो इस प्रकाशन में चार-चाँद लग जाते। हम इस बहुमूल्य ऐतिहासिक संकलन के लिये उदीयमान प्रतिभाशाली सम्पादक तथा महावीरजी तीर्थं चेत्र कमेटी को धन्यषाद देने हैं, जिनके प्रयास से प्रशस्तियों का यह संकलन प्रकाशित हुन्ना है। प्रत्येक श्रुग्वेपक विद्वान श्रीर पुम्तकालय को हमें मंगाना चाहिये।

जैनधातु- प्रतिमालेख (प्रथम भाग)--- सम्यादकः मुनि कान्तिसागरः प्रकाशकः मंत्री, श्री जिनदत्तसूरि ज्ञानभंडार, सूरत ।

प्रारम्भ में मुनिजी की एक छोटों सी प्रस्तावना है, जो श्रत्यन्त ज्ञानवर्द्धक है। श्रापने इसमें जैन धातु प्रतिमात्रों के संज्ञिप्त इतिहास की रूप रेखा प्रस्तुत की है। इस संग्रह में संवत् १००० से सं० १९४२ तक की धातु प्रतिमात्रों के लेकों का संकलन किया गया है। इसमें कलकत्ता, बम्बई, श्रमरावर्ता, भद्रावर्ता, नासिक, बालापुर, नागपुर और सम्मेदिशाखर श्रादि स्थानों की श्वेताम्बर जैन धातु प्रतिमात्रों के ३६६ लेख संग्रहीत किये गये हैं। परिशिष्ट में हस्तिखित एक गुटके के श्रापार से सिद्धाचल की नव टोंकों के प्रतिमा लेख भी श्रविकल रूप से दिये गये हैं। श्रन्त में लेखों में श्राये हुए श्राच ए. प्रतिष्ठायक मुनियों का नाम तथा गच्छ और नगरों के नाम भी दिये हैं, जिससे इस मंकलन की उपयोगिता कई गुनी बढ़ गयी है। मुनि जी पुरातस्व श्रोर कला के ममंज्ञ विद्धान् हैं, उनके द्वारा इसका सम्पादन सर्वाङ्गीण सुन्दर हुआ है। इतिहास-प्रेमियों को इससे लाभ उठाना चाहिये।

नेमिचन्द्र शास्त्री

## भारत धर्म महामण्डल वर्धा के दो प्रकाशन-

समाज श्रीर जीवन-- सम्पादकः जगनालाल जैन साहित्यरत्रः मृत्य एक रूपया।

विचारशील लेखों का यह संग्रह पर्याप्त सुन्दर बन पड़ा है। भाव और भाषा होनों ही हिष्टियों से 'सुख और शान्ति' शीर्षक निवन्ध हमें बहुत रुचा है। गहन विषय का इतनी चलती भाषा में प्रतिपादन करना, महात्मा भगवानदीन जैसे कुशल कलाकार का ही चमत्कार है। वास्तव में हमलोग सुख-शान्ति नहीं चाहते, बल्कि उसकी विडम्बना करते हैं। यों तो सभी निवन्ध प्रशंसनीय हैं, पर उदाहरण के लिये उपर्युक्त निवन्ध ही चुना है। राजमल ललवानी के निवन्ध भी हमारे जीवन की

जड़ता को दूर करने में पर्याप्त सहायक होंगे। संस्कार समय की देन हैं, परिस्थितियों की देन हैं, पर कुछ संस्कार सिदयों से लिपट कर हमें जड़ बनाये हैं, पर आज के युग में उन सहका कोई उपयोग नहीं है। इस पुस्तक के सभी निवन्थों के पीछे पर्याप्त विन्ता है। अगई-सकाई, गेटप आदि अच्छे हैं।

जी 1न जी हते - - ते वकः श्री रिवसदास रांका; सम्यादकः जमनालात जैन साहित्यस्यः मृत्य एक रुपया चार आना।

प्रस्तुत पुस्तिका में श्री रिषभदास रांका ने अपने भाई के नाम जो बी० कम० पास कर जीवन-संग्राम में प्रवेश कर रहे हैं, पत्र लिखे हैं। स्व० श्री जमनालाल बजाज के जीवन-संग्रम एए पत्र में जिख लिख कर रांकाजी ने अपने भाई को उपदेश-संबल दिया है। उग्रहरण के लिये घटनाओं का चुनाव बहुत समीचीन है। सत्य और अिंधा का देनिक जीवन में प्रयोग स्व० वजाज जी ने किस सफलता से किया, इसके प्रवृत उग्रहरण पुस्तक में है। संस्मरणों द्वारा मनुष्य जीवन में बहुत कुछ संग्य सकता है, इस दृष्टि से यह पुस्तक उपयोगी है पुस्तक को प्रश्वावली में लिखकर रांका जी ने संस्मरणों को प्रभावशाली बना दिया है। छपाई अच्छी है।

प्रो॰ राजेश्वरीदत्त मिश्र एम॰ ए॰

समाज मनोविज्ञान के कुछ पहलू - लेखकः प्रमोद कुमार एम० ए०; प्रकाशकः सरला पुस्तक माला, जमशेदपुर, मूल्यः पाँच रुपये।

हिन्दों भाषा में सनाज मनोविज्ञान पर यह प्रथम प्रयास है। मनोविज्ञान के विद्यार्थियों के निये तो यह लाभदायक है ही, साथ ही रोचक शैली में होने के कारण माधारण पाठकों के लिये भी उपादेय है। कोई भी पाठक इसके द्वारा अपने व्याव-हारिक जीवन में बहुत कुछ लाभ उठा सकता है। लेखक का वैज्ञानिक और प्रगति-शील हिएकोण प्रशंसनीय है। सामाजिक विषयों पर यद्यपि अधिक वैज्ञानिक विचार नहीं किया है फिर भी दिन्दी भाषा में इस पुस्तक का महत्व है।

- प्रो॰ रामनरेश सिंह एम॰ ए॰

## भारतीय साहित्य सदन की प्रकाशित चार पुस्तिकाएँ —

श्चात्मदर्शन (प्रथम भाग) — लेखकः श्री प्रो० पन्नालाल धर्मालङ्कार काव्यतीर्थः; पृष्ठ संख्या ८०; मूल्यः श्राठ श्राने ।

इसमें संवाद द्वारा एमोकारमन्त्र, सदाचार, धर्म, सप्तव्यसन, पाँच पाप आदि को परिष्ठत आधुनिक भाषा में समभाया है। यह झात्रों के लिये विशेषोपयोगी है। चरित्र निर्माण श्रोर धार्मिक ज्ञान कराने के लिये यह पुस्तक विशेष कर दि बी गयी है, इससे एक श्रमाव की पूर्ति हो जावी है। लिखने का ढंग नया है। छात्र इस पुस्तक को बड़ी किस से पढ़ेंगे। ऐसी उपयोगी पुस्तक का पठन कम में शामिल होना लाभदायक होगा। छपाई सफाई भी श्रव्छी है, किस्तु श्र्फ संशोधन की श्रमावधानी यत्र तत्र नजर श्राली है। जैसे—पृष्ठ प० में मोजगिंग्य, लद्गुनलब्धये श्रादि। द्वितीय संस्करण में भाषा को सम्ब तथा पारिभाषिक शब्दों के बोम को हल्का करना चाहिये। श्रात्म दर्शन नाम कुछ किल्हा साहै, इसको भी बदलने की श्रावश्यकता है।

भक्तामर स्तीत्र सार्थ--श्रमुवादकः श्री पं० अमृतनाल जी माहित्यदर्शनावार्यः; पृष्ठ संख्या ४-१८=; मूल्यः छह आने ।

इसमें संस्कृत श्लोकों के नीचे िन्ही प्रशानुवाद, अन्वय. शब्दार्थ और भावार्थ दिया गया है। प्रारम्भ में पंच कैलाश सन्त जी शास्त्री. प्रधानाध्यापक - श्री स्यादाद महाविद्यालय बतारस का प्राक्ष्यन है। जिसमें रवेताम्बर परम्परा में प्रचलित ४५ और दिगम्बर परम्परा में प्रचलित ४= पशों के रहस्यों को बतलाया है। श्री पंच असृतलाल जी साहित्य व दर्शन के बिड़ान ने इनका अनुवाद किया है। प्रत्येक श्लोक का विभक्ति के अनुसार अर्थ लिख कर नीने भावार्थ में विपय को स्पष्ट कर दिया गया है। श्री पंच अमृत लाज जी दशेन व साहित्य के बिढ़ान हैं, उनकी इस बिढ़ना की छाप इस अनुवाद पर स्पष्ट है। अब तक के प्रकाशित भक्तामर के हिन्ही अनुवादों में यह निस्संनदेव प्रामाणिक अनुवाद हैं। आवार्य मानपुत्र के दो श्रेष्ठ विश्वों में प्रस्तुत संस्करण को खोर भी चिन्ताकर्षक बना दिया है। यशिय कला की हिन्ही से दोनों ही चित्रों में समचतुरस्र संस्थान का श्रभाव है। वंजीर में तकड़े हुए चित्र में कुहनी से हाथ तक का भाग सम नहीं है। सुख प्रष्ट से चित्र में भी हाथ जोड़ने की मुद्रा में अम्बाभाविकता है। किर भी इस मुन्दर संस्करण के लिये प्रकाशक धन्यवाद के पात्र हैं।

दीपमालिका विधान— सम्पादकः श्री प्रोध पननालाल धर्मालंकार काज्यतीर्थः पृष्ठ संख्याः २ + १३ + ४२: गुल्यः आठ आते ।

इसमें स्तोत्र श्रीर दोपमालिका सम्बन्धी पृताकों का संकलन है। यदापि इसमें सायंकालीन दीपमालिका के पर्व का संज्ञित विधान है, किर भी वही खाते श्रादि की पृजा तथा श्रन्य तत्सम्बन्धी कार्यों को विशेष कियाखों का श्रभाव खटकता है। हमें श्राह्मर्य इस बात का है कि किया-काएड के विशेष प्रोफेसर साहब ने नवीन बही खातों के संस्कार के सम्बन्ध में अकाश नहीं डाजां, किर भी सामान्य पाठकों के लिये यह विधान उपयोगी है। अगला संस्करण संशोधन सहित प्रकाशित होने की आवश्यकता है।

मोत्तशास्त्र— ऋनुवादकः प्रो० पन्नालात्त धर्मालङ्कार कारणतीर्थः; पृष्ठ संख्याः २३ + ३४ + ३४ + ३०६ः मृल्यः दो रूपये ।

प्रारम्भ में ख्याति प्राप्त दार्शनिक विद्वान प्रो० यलदेव उपाध्याय एम० ए० की प्रस्तावना है, जिसमें आपने आचार मार्ग और झानमार्ग पर जोर देते हुए आचार मार्ग के लिये झानमार्ग की अत्यन्त आवश्यकता बतलायों है तथा दिगम्बर और श्वेताम्बर परम्परा में प्राप्त मोक्शास्त्र की टीकाओं का तुलनात्मक अध्ययन करने पर जोर दिया है। आपका अनुमान है कि दिगम्बर परम्परा की रचनाएँ श्वेताम्बर परम्परा की रचनाओं से प्राचीन है। मोक्शास्त्र के अब तक अनेक संस्करण निकल चुके हैं, प्रत्येक संस्करण की अपनी-अपनी कुछ न कुछ विशेषना रहती है। इस संस्करण को प्रो० मा० ने अंग्रेजी पढ़नेवाले छात्रों के लिये उपयोगी बनाना चाहा है। परन्तु हमारा यह एयाल है कि ऐसे छात्रों की मनोवृत्ति का अध्ययन कर यदि प्रोफेसर सा० सरल और सुबोध भाषा में उपर्युक्त विषय का झान कराने के लिये कोई नवीन पुस्तक लिखते तो ज्यादा लाभ होता। हमारे सम्मान्य विद्वानों को प्रकाशित साहित्य के अनुवाद की ओर न मुक कर अब नवीन साहित्य के निर्भाण या पुरातन अप्रकाशित साहित्य के प्रकाशित साहित्य साहित्य सा

प्रश्तुत संस्करण के गेटप और मुद्रण की हम प्रशंसा करते हैं। प्रृफ सम्बन्धी अशुद्धियाँ इस प्रन्थ माला के सभी प्रकाशनों में हैं। स्वाध्याय प्रेमियों को मंगा कर लाभ उठाना चाहिये।

माधवराम न्यायतीर्थ

# सम्पादकीय

### श्रागामी श्रंक--श्रीदेवकुशाराङ्क

हम अपने अतीत का इतिहास जानने के लिये अधिक उत्सुक रहते हैं; क्योंकि वर्तमान की अपेचा अतीन हमें अधिक प्रिय होता है। हम अतीत के गौरव द्वारा अपने वर्तमान को गौरवमय बनाना चाहते हैं। यही कारण है कि प्रत्येक देश, समाज और राष्ट्र अपने उज्वल अतीत के कणों को एकत्रित कर बनमान का निर्माण करना है। जिस जाति का अतीत जितना प्रकाशमान होता है, उसका वर्तमान और भविष्य भी उतना ही समुख्यता।

जैन समाज का भी अतीत अत्यन्त प्रकाशमान और गौरवशाली है; परन्तु इसके क्रमबद्ध इतिहास का निर्माण अभी होना शेप है। यद्यपि सद्र अतीत के इतिहास सृजत की खोर खनेक जैन विद्वान खोर जैन संस्थाएँ प्रयत्नशील हैं: परन्तु सेंद् के साथ लिखना पड़ता है कि निकट धर्नात के इतिवृत्तों के संकलन की श्रोर जैन समाज का ध्यान अर्भा नहीं गया है। इस बीसवी शताब्दी में जैनधर्म और उसके **अनुयायियों** की गतिविधि क्या रही हैं ? समात के कर्णधार कौन कौन व्यक्ति हुए और उन्होंने समाज का संचालन कैमा किया? किम दिशा में किस प्रकार प्रगांत की है ? उन्नति के लिये कीन कीन आन्दोलन किये गये हैं तथा उनमें कड़ाँतक सफनता श्रीर श्रासकता मिली हैं ? श्रादि इतिवृत्तों के संवय की श्रीर हमाश विस्कृत ध्यान नहीं गया है। इस बीसवीशती के अर्थशतक की ओर हमने कभी देखने का प्रयत्न नहीं किया है। यद्यपि विगत पचास वर्षों के इतिहास निर्माण के लिये हमारे पास प्रामाणिक सामग्री मीज़द है तथा जीविन युद्ध व्यक्तियों की जुवानी भी इतिहास निर्माण के बहुत से उपकरण प्राप्त हो सकते हैं। आज यह सामग्री सुलभ है, पर कुछ ही दिनों के बाद यही ऐतिहासिक मामग्री अन्यकार । च्छन्न हो जायगी। जैसे त्राज सुदूर अतीत के इतिहास निर्माण के लिये प्रानन खण्डहरों को माँकना पड़ रहा है, तथा जीर्छ शिर्छ प्रन्थों के पन्नों को टटोलना पढ़ रहा है; उसी प्रकार सी दो सी वर्ष के बाद ही इस शतक के इतिहास के निर्माण के लिये भी हमें जी-तोड श्रम करना पड़ेगा। आज इस कार्य को हम अल्पशक्ति और अल्प श्रम से कर सकते हैं, भविष्य में हमें इसके लिये अपनी अधिक शक्ति श्रीर श्रम लगाना पड़ेगा।

लब्ध प्रतिष्ठित विद्वान् श्रीमान् पं० कैलाशचन्द्र जी बनारस का ध्यान इस श्रीर गया था। उन्होंने जैन समाज के इस अर्थशतक के इतिहास की लिखने के लिये सायन-साममो एकत्रित की थी तथा श्री जैन-सिद्धान्त-भवन श्रारा से पुरानी पत्रिकाश्रों की फाइलें भी मंगवाई थी। इस विषय पर उक्त पंडितजी के दो-तीन फुटकर निवस्ब भी जैन सन्देश में प्रकाशित हुए थे; प्रन्तु श्रपनी उत्तमी हुई परिस्थितियों के कारण उन्होंने इस महत्वपूर्ण कार्य को बीच में ही छोड़ दिया।

'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' के परिवार ने इधर यह निर्णय किया है कि इस अर्धशतक में जितने प्रमुख समाज सेवक हुए हैं; जिन्होंने समाज में जीवन ज्योति प्रकाशित की है, उन व्यक्तियों के इतिष्टुत्त एवं सेवाओं के सम्बन्ध में विभिन्न दृष्टिकोणों से निवन्ध संकलित कर विशेषाङ्क प्रकाशित किये जाँय। अपने इस निर्णय के अनुसार 'भास्कर' की अगली किरण 'अंदेवकुमाराङ्क' नाम से जंन जितिज पर उदित होगी। स्वर्गीय दानवीर श्री वायू देवकुमार जी का जनम आरा नगर में चैत्र सुदी = संव्र १६२३ में धनी-मानी, परिवार में दुया था। अपने पिता का शुभ नाम श्रीमान वायू चन्द्रकुमार जी था और पितामह का नान श्रीमान् पण्डित प्रमुद्यालजी था। श्रीमान् वायू देवकुमारजी रईस ने अपने जीवन काल में तन, मन, धन से जैनधर्म का प्रचार और प्रमार किया था। जन समाज की प्रगति का इतिहास आपके जीवन के साथ बहुत कुछ सम्बद्ध है। आपने जैन समाज में शिज्ञा प्रसार, जागृति श्रीर उन्नित के श्रनेक कार्य किये हैं। आप अपने समय के प्रमुख नेता थे, जैन समाज का अपने जीवनकाल में आपने सच्चा पथ-प्रदर्शन किया है।

जैनगजट के वर्षों सम्पादक आप रहे। महासभा का नेतृत्व अपने ऊदर लेकर आपने इस संस्था का अत्यधिक उन्नति की थी। नीर्थचेत्रों की सुरचा और सुत्रयवस्था का सूत्रपात आपके ही द्वारा हुआ था। मन्दारगिरि जैन चेत्र को अन्य धर्मावलिन्ययों के हाथ से निकालकर जैन समाज को सौंप देना आपका ही बुद्धिकौशल था।

जैन साहित्योद्धार की प्रयुत्ति के जन्मदाना आप ही हैं। यत्र-तत्र विखरे हुए तथा ग्रन्थागारों में वन्द प्रकाश और धूप के अभाव में दीमक के पेट में जाते हुए ग्रन्थ-रत्नों की रत्ना और संवयन के लिये आपने जीवन के अन्त समय में उपदेश दिया था—

"आर सब भाइषों से श्रीर विशेषतया जैन समाज के नेताओं से मेरी श्रन्तिम प्रार्थना यही है कि प्राचीन शास्त्रों श्रीर मन्दिरों श्रीर शिलाखेखों की शीध्रतर रक्षा होनी चाहिये; क्योंकि इन्हीं से संसार में जैनभर्म के महत्व का श्रस्तित्व रहेगा; मैं तो इस ही चिन्ता में था, किन्तु भ्रचानक काल श्राकर मुसे लिये जा रहा है। मैंने यह प्रतिज्ञा की थी कि जबतक इस कार्य को पूरा न कक्रगा, तक्तक ब्रह्मचर्य का पालन कक्रगा। बढ़े शोक की बात है कि भ्रपने भ्रभोग्यद्य से मुसे इस परम पवित्र कार्य को करने का पुराय प्राप्त नहीं हुआ; भव भाप ही लोग इस पवित्र कार्य के स्तरन स्वरूप हैं, इसलिये इस परमावश्यक कार्य का सम्पादन करना भाप सबका परम कर्तान्य हैं।

श्रानेक समाजोत्थान के कार्यों के श्रातिरिक्त श्री जैन-सिद्धान्त-भवन श्रारा की स्थापना श्री बाव देवकुमारजी ने ही की थी। श्रापकी मृत्यु ३१ वर्ष की श्रावस्था में श्रावसा सुदी = संव १९६४ में हो गयी।

विद्वान् लेखकों से साहर अनुरोध है कि इस अर्धशर्ता के प्रकाशमान नच्नत्र श्री बा॰ देवकुमारजी के सम्बन्ध में संस्मरण, निबन्ध, कविता आदि आसी रचनाएँ भेजने का कष्ट करें। जिन महानुभावों के पास उनके पत्र हों वे शोध उन पत्रों को यहाँ भेजने की कुरा करें। रचनाएँ मार्च महीने के अन्ततक आ जानी चाहिये।

## सम्राट् अकवर पर जैनधर्म का प्रभाव-

सम्राट् श्रकवर अध्यात्य प्रेमां था। श्राहम-तत्त्व को श्रवगत करने की श्रोर उसकी विशेष रुचि थी; इसी कारण उसने 'दीनइलाई।' नामक एक नये धर्म का प्रचार करना चाहा था। इस नये धर्म की नींव श्रव्यात्नवाद पर श्राश्ति थी। श्रक्षकर के दरवार में जैनाचार्य श्री हीरविजय मूरि, विजयसेन, जिनचन्द्र श्रीर भानुः चन्द्र गुरु के पद पर श्रासीन थे। दिगम्बर जैन धर्मानुयाया भटानियाकोल (श्रलंगाद) निवासी साहु टोडर श्रकवर की शाही टकसाल में श्रध्यच्च के पद पर श्रामीन थे। इनका प्रभाव भी श्रकवर पर पर्याप्त पड़ा था। सम्राट् की सहायत। से इन्होंने मथुरा के चेत्रों की यात्रा के लिये एक विशाल संघ निकाला था श्रीर वहाँ पर जाकर जैन स्तूपों का जीखींद्वार करायाथा। मेडता के नवा मन्दिरों के शिलालेखों से प्रतीत होता है कि श्रकवर पर श्रिहेंसा धर्म का पूरा प्रभाव था। बनाया गय। ई कि —

श्री चकरवर साहि प्रदत्त युगप्रधानपद्मवरैः प्रतिवर्षाषादीयाष्टाह्मिकादियायमासिकामासिप्रवर्तकैः । श्रीपंत (स्तम्म) तीर्थोद्धिमीनादिजीवरक्षकैः । श्री शत्रुज्ञयतीर्थकरभोचकैः । सर्वत्र गोरक्षा-कारकैः पंचनदीपीरमाधकैः । युगप्रधानश्रीजिनचन्द्रसृशिमः । श्राचार्यश्री जिनसिंहस्रि श्री समयशज्ञी-पाष्ट्राय वाः हमप्रमोद वाः समयपुन्दर वाः पुरस्प्रधानादिसाधुपुतैः । व

अर्थात्— अकवर ने जैन मुनियों को युगप्रधान पद प्रदान किये। प्रति वर्ष आपाद के अष्टाहिका पर्व में जीवहिंसा निषेध (अमारि); प्रति वर्ष सब मिलाकर छ

१—श्री या॰ देवकुमारजी का यह उपदेश लिखितरूप में जैन सिद्धान्त भवन, आरा में सुरच्चित है।

२—प्राचीन जैन लेख संग्रह 'लेखाङ्क' ४४३

ारान पर्यन्त अपने समस्त राज्य में जीवहिंसा निषेध, खम्भात के तालाव में जलचर जीवों की रचा; रात्रुखयतीर्थ का कर मोचन और सर्वत्र गोरचा प्रचार आदि कार्य किये थे।

जम्बूस्वामी चरित्त में कवि राजमञ्ज ने अकत्रर का वर्णत करते हुए लिखा है—

मुगोच शुल्कं त्यथ जेतियामियं स यावदंभीधरभृष्याघरम् । धराश्य नयाः सरितांपतेः पयाः यशः शशीश्रीमदकश्यस्य न ॥ वर्षेनमेतव्यचनं तदारातां न निर्गतं कावि निसर्गतं श्वि (तश्च ?) तिः । श्रमेन तद्युतमृद्गतमेनसः सुधर्मराजः किल यत्ते द्रिष्यूना ॥ प्रमाद्मादाय जनः प्रवर्तते कुधर्मवर्गेषु यतः प्रभचर्याः । ततोदपि मयं तदवयकारणं निवारयामास विदावगः स हि ! ॥

श्रशीत्— श्रकवर ने जैनधर्म से प्रभावित जिल्ला कर बन्द कर दिया था। हिंसक बचन उसके मुख से नहीं निकलते थे। हिंसा से यह सदा दूर रहता था, यूत का भी उसने श्रपने राज्य में निषेध कर दिया था। मद्यपन का भी उसने निषेध कर दिया था। मद्यपन का भी उसने निषेध कर दिया था, क्योंकि रूदा पीने से युद्धि शब्द हो जाती है, जिससे व्यक्ति की कुमार्ग में प्रवृत्ति होती है।

श्री जैन सिद्धान्त-भवन के श्रांजनासुन्द्रीरास को प्रशस्ति में श्री विद्याहर्ष सूरि ने लिखा है कि हीरविजयजों ने श्रकवर को प्रतियोधा था तथा श्री विजयसेन गणि ने श्रकवर के दरवार में भट्ट नामक विद्वान को बाद-विवाद द्वारा परास्त किया था। इसी कारण जैनधमें से प्रभावित होकर श्रकवर ने श्रमारि घोषणा करायी थी। जैनधमें के प्रभाव के कारण श्रकवर के इदय में श्रिहिंसा की निर्मल मन्दाकिनी प्रवाहित होती थी। श्री विजयसेन गण्यरार रें। विस्ताव

तिथा शाहि अकबर नी सभा महि स्ट सुरे कीको कोको बाहु अभंग रे। मिथ्यामनरेपडी करी रे जिला गड्यु गड्यु जिल शासान रंग रे॥ गाय-तृपभ-महिषादिक जीवनी रे, कोबी कीची नित्य अमारि रे। यदि नकालइ को गुरुवयस थीरे, दृब्य अपन न् वारि रे॥

श्रर्थान्— श्रकवर ने जैनधर्म से प्रभावित होकर गाय, वेत, भैस, वकरी आदि की हिंसा का निषेध कर दिया थाः अब्बर ने प्रसन्न केदियों की छुटकारा दिया था तथा जैन गुरुओं के प्रति श्रपती भाक प्रदर्शित की थी। दान, पुण्य के कार्यों

१- जम्बू स्वामी चरित

२-हिन्दी जैन साहित्य का संविष्ठ इतिहास पृ० १०६

में भी यह सदा अवेसर रहता था।

ईसाई पादरो पिनहेरों ने लिखा है कि अकार जैन नियमों पर अमल करता है। जैन विधि से आत्म चिन्तन और आत्म आराधन में सदा संनम्न रहता है। मांम, मदिरा और बृत की निषेध आज्ञा प्रचलित कर दी है।

सम्राट् जहाँगीर ने राज्यारोहण के पश्चात् १२ आज्ञाएँ प्रचिति की थी। इनकी ११ वी आज्ञा के देखने से पता चलता है कि सम्राट् अकवर जैनवर्म से कितना प्रभावित था।

"मेरे जनत मास में, सारे राज्य में मांला शार निधिद्व रहेगा! वर्ष में एक-एक दिन इस प्रकार के रहेगे, जिसमें सभा प्रकार की पणुड्या का निषेध है। मेरे राज्या भिषेक का अर्थात् गुरुवार और रिविवार के दिन भी कोई मांसाहार नहीं करेगा! क्योंकि मंसार का खंडिर-सर्जन सम्पूर्ण हुआ था, उस दिन किसी भी जनतु का प्राण् घात करना अन्यायहै। मेरे पिशाने स्थार वर्षी से अधिक समय तक उन नियमी का पालन किया है और उस समय रिविशा के दिन कटापि मांसाहार नहीं किया। अतः मैं भी अपने राज्य में उन हिंगों में जीविदिता का निविधानक उद्योगणा करना हैं?!!

जिनचन्द्रस्ति ने अव रह की प्रतिशेष कराने के लिये 'अकबर अनिशेष राम' नानक एक प्रंथ जिल्ला है। इस प्रत्य से प्रकट हो ।। है कि अकबर ने अनेक अवसरों पर जैनपूजा करवायी थी। कहा जाता है कि एक समय अकवर के पुत्र सलीम सुरवाण के मूज नज़त्र के प्रथम पाद में कन्या का जन्म हुआ। उथोतियी लोगों ने कन्या के प्रह पिता के लिये अनिष्टकारक बतलाये तथा उसका मुख भी देखने का निषेध किया। सम्राट् अकबर ने शेल अबुलकजल आदि विद्वानों को चुलाकर मूल नज़त्र की शान्ति का उपाय पृष्ठः। उत्तने परावसी कर सत्राट् ने मंत्रीश्वर कन- चन्द्र को आदेश दिया कि जैनदर्शन के अनुसार इस देख की उपशानित के लिये उचित प्रवन्य शीध किया जाय।

सम्राट्की श्राह्मातुसार मन्त्रिवर कर्मचन्द्र ने सोने, चाँदी के कलशों हारा चैत्र शुक्ला पूर्णिमा के दिन श्री सुपार्वनाथ भगतात का श्राभिष हथूमवाम से सम्पन्त किया। पूजन समाप्त होने पर मंगल दीपक श्रीर श्रारती के समय सम्राट् श्रीर उनके पुत्र अनेक दरवारियों के साथ वहाँ श्रापे श्रीर दश हजार क्यें जिन मन्दिर का भेंट किये। श्रीभेषेक का गन्धोदक सम्राट् श्रीर उनके पुत्र ने श्राने शरीर में लगाया था

१--युग प्रधान श्री जिनचन्द्रसूरि पृ० ११४

तथा इसे रनवास में रानियों के लिये भी भेजा गया। मृलनक्षत्र का समस्त दोष इस पूजा से दृर हुआ।'

सस्राट्ट व्यक्तवर ने गिरनार, शत्रुखय, मथुरा व्यादि जैनतीर्थों की रहा के लिये व्यहमदाबाद के सृवेदार व्याजमखान को फरमान देकर भेजा था व्यार उससे कहा था कि जैनतीर्थों, जैनम् दियों व्यार जैनमन्दिरों को किसी भी प्रकार की हानि मेरे राज्य में कोई नहीं पहुंचा सकता है। जो मेरी इस व्याझा का उत्तंघन करेगा, वह दण्ड का भागी होगा।

सम्राट् अकवर जैनवर्स से पूर्ण प्रभावित था, इस बात को सुप्रसिद्ध इतिहासकार विसेन्ट ए० स्मित्र ने भी अपनी पुस्तक 'श्रकवर दी घेट मुगल' में स्वीकार किया है।

'श्रक्षण का लगभग पूर्ण रूप से मांसाहार का परित्याग करना एवं अशोक के समान जुद्र से जुद्र जीविह्सा का निर्पेश करने के लिये सखत श्राज्ञाओं का जारी करना, श्रपने जैन गुरुशों के सिद्धान्त के श्रनुसार श्राचरण करने ही के परिणाम थे। दिसा करनेवालों को कही सजा देना यह कार्य प्राचीन प्रसिद्ध बौद्ध श्रीर जैन सम्राटों के श्रनुसार था। इन श्राज्ञाश्रों से श्रक्षण की प्रजा में बहुत लोगों को श्रीर विशेषतः गुसलमारों को बहुत कण्ट हुआ होगा ।

स्मिथ माह्य ने इसी पुस्तक में यह भी स्वीकार किया कि जैनधर्म से प्रभावित होने का कारण ही खकबर ने खबने-अिंग जीवन में मांसाहार का त्याग कर दिया था। अकबरी दरबार नामक पुस्तक से भी प्रतीन होता है कि खकबर पर अहिंसा की छाप अभिट थी। उसने स्वयं तो मांमाहार का त्याग किया हो था. परन्तु अपने खाशितों को भी मांसाहार का त्यागी बनाया था। विश्व इतिहास में भी खकबर के धार्मिक विचारों का विश्लेपण करते हुए उसे खब्यात्म प्रेमी, द्यालु, परोपकारो और विशुद्धाहारी बताया है। जैनधर्म के प्रभाव के कारण ही उसमें आम गुण थे। विश्व जन्ममं के प्रभाव के दयालु और विशुद्धाहारी होना संभव नहीं है।

श्री प्रो० ईश्वरी प्रमाद ने भी मुसलिम शासन के इतिहास का वर्णन करते हुए अकथर को जैनाचार्यों से पूर्ण प्रभावित बनलाया है। उन्होंने यह भी लिखा है कि सम्राट् का रहन-सहन बिल्कुल जैन नियमों के अनुकूल है। स्मिथ साहब ने अकथर की जैन शिचाओं का वर्णन करते हुए लिखा है—

१-- ऋक्तर प्रतिबोध रास के ऋाधार पर 'युगप्रधान श्रीजिनचन्द्रस्रि' में उल्लेखित १० ८५

२-- ब्रक्तवर दी ग्रेट सुगल ए० १६७

३- उपयुक्ति ग्रम्थ ए० ३३५-३३६

"But the Jain holy men undoubtedly gave Akbar prolonged instruction for years, which-largely influenced his actions and they secured his assent to their doctrines so far that he was reputed to have been converted to Jainism."

श्रर्थान्— जैन साधुश्रों ने वर्षों तक श्रकवर को जैन धमं का उपदेश दिया तथा उनके उपदेशों का श्रकवर के कार्यों पर बड़ा भारी प्रभाव पड़ा। उन्होंने श्रपने सिद्धान्त यहाँ तक मनवा लिये थे कि लोग सन्नाट को समक्षने लगे थे। लोगों को यह समक्ष केवल श्रनुसान से ही नहीं थी, किन्तु उत्तमें वान्तविकता भी थी। कई विदेशी यात्रियों को भी श्रकवर के ज्यवहारों से यह निश्चय हो गया था कि श्रकवर जैन सिद्धान्तों का श्रनुयायी था।

हिन्दी विश्वकोश में बताया गया है कि " "जीवहिंसा अकबर को प्रिय न था। वे अधिकतर मांस न खाया करते थे और गामांस को छूते भी नहीं थे। उनके यत से गोमांस अखाद्य पदार्थ था। एक बार उन्होंने चित्त के आवेग में कहा था, "क्या करूँ, मेरा शरीर अधिक बड़ा नहीं हैं। यदि मेरा शरीर बड़ा होता तो इस मांस पिड़ रुपी देह को त्याग देता, जिसमें जगन के जीव सुख से भोजन करते। प्राणी हिंसा फिर देखने में न आती।" विचाद के सन्बन्ध में अकबर ने कहा था — "यदि इस समय के समान ही मेरी विचाद जि पहुंचे भी होती, तो शायद में विवाद न करता। किससे विवाद करता? जो सुकसे अबस्था में बड़ी है, उनकी माता की दृष्टि से देखता है। जिनही अवस्था छोटी है, वे मेरी कन्या के समान हैं और जो समान अवस्था को श्वियों हैं, उन्हें में अपनी बहुन जानता हैं " अकबर के ऐसे विचार निश्चय ही जैन धर्म के संसर्ग से उत्पन्न हुए थे।

श्री इन्द्र विद्यावाचस्पति ने अपनी 'मुगलसाम्राज्य के पतन के कारण'' नामक पुस्तक में लिखा है कि अकदर अहिंसाधमें का पालन करता था, जिससे अनेक मौलवी उससे असंतुष्ट थे। इन्हीं मौलवियों के सहयोग सर्लाम अकदर के विकद्ध हो। गया था तथा। सलीम को दगावत में सफलता भी ऐसे ही मुसलमानों के सहयोग से प्राप्त हुई जो अकदर की दयालुता के कारण उससे असन्तुष्ट थे। वास्तव में अकदर के उपर जैन धर्म का असाधारण प्रभाव पड़ा था, इसलिए वह हिंसा, मुठा, चोरी, कुशील और परिषद इन पापों की त्यागी था। सदाचार उसके जीवन का प्रमुख

१-- जैन टीनर्स ग्रॉफ ग्राह्मकर

२—हिन्दी विश्वकांश भाग १ ५० २५.

तत्त्व था। प्रजा के साथ सहानुभृति और वात्सलय का व्यवहार करता था। प्रजा पालन श्रापना कर्त्तव्य समक्षता था, कलाकार और साहित्यकार उसके राज्य में सृव फले फूले थे।

#### कवि शिखरचन्द---

विक्रम की बीसवीं शती के हिन्दी जैन कवियों में कवि शिखर बन्द का नाम श्रादर के साथ लिया जा सकता है। यह प्रसिद्ध किन युन्दावन के लघु पुत्र थे। इनकी माता का नाम रुक्मणी था। यह गोयल गोत्री श्रयनाल थे। किन युन्दावन का जन्म शाहाबाद जिले के बारा नामक गाँव में सं० १०५० में हुआ था। इनके पिता का नाम धर्मचन्द्र था। किन युन्दावन १२ वर्ष की श्रवस्था में श्रपने पिता के साथ बनारस में श्रागये थे। काशीनाथ श्रादि निद्वानों को सत्संगति का लाभ किन को हुआ था। यह काशी में बाबर शहीद की गली में रहते थे। इन्होंने चीबीसी पाठ, तीसी चीबीस पूजा पाठ, बन्दशतक, प्रवचनसार टीका एवं फुटकर श्रमेक पद्य रचे थे।

सुयोग्य किव की सन्तान भी किव ही थी। इनके तीन पुत्रों में से ज्येष्ठ पुत्र ऋजित हास और लघुपुत्र शिखरचन्द किव थे। विशात विद्यमान जिनपूजा को प्रशस्ति से प्रतीत होता है कि यह प्रन्थ किव ने ग्वालियर के भट्टारक राजेन्द्रभूषण जी के उपदेश से सं० १६३२ में रचा था। ऐसा भी प्रतीत होता है कि इन्होंने भट्टारक महेन्द्रकीर्त्ति की गही में रहकर पं० मन्नालाल लहमीचन्द्र तथा दिलसुख कहमीचन्द्र से भी शिचा प्राप्त की थी। जैन शाखों का पाण्डित्य इन्होंर और ग्वालियर के भट्टारकों के पास रहकर प्राप्त किया था: यही कारण है कि इनकी किवता भावनाओं के विश्लेषण के ख्याल से किव चन्दावन से भी ऊँचे दर्ज की है। श्री जैन सिद्धान्त भवन में इनकी दो पूजाएँ वर्तमान हैं—विशति विद्यमान जिनपूजा और जिनसहस्रनाम पूजा। सहस्र नाम पूजा की रचना किव ने विहारीलाल अप्रवाल के दि० जैन मन्दिर काशी में वि० सं० १६४२ पीपसुदी = को की है। प्रन्थ लिखना मार्गशिष शुक्ला अष्टभी को शुक्र किया था, एक महीने में यह विशाल पूजन प्रन्थ लिखा गया है। इस प्रन्थ की पृष्ठ संख्या १०७ है।

### विद्यमानविंशति जिनपूजा को प्रशस्ति में बताया है-

स्वस्ति श्री काष्ठासंघे भट्टारकवित्तकीत्तिवृहस्य राजेन्द्रकीत्तिश्चाम्नाय साधुतृम्यावनपुत्रशिखर-धन्द्रेय इदं विश्वतिविद्यमानिजनपुजनं कृतस्ः स्वज्ञानावरखीकमंश्चयार्थं, भन्यजनकस्यायार्थम् ॥

दशकत श्री मूबसंघे बबात्कारगयो सरस्वतीगच्छे श्रीकुन्दकुन्दाचार्यान्वये गोपाचवपटे श्रीमट्टारक जिदेवजिनेन्द्रभूवयस्तत्पटे श्रीमट्टारकमहेन्द्रभूवयाजिदेवस्तत्पटे श्रीमट्टारकराजेन्द्रभूवयस्तेनोपदेशात्

1

वारायस्यां नगर्यो श्री शिखर वन्द्र स्रवाब स्तेन रिवतं सीमन्धरादि रूजनं भव्यजीवपाठनार्थं सुभम् । पत्र सुम संवत् १९६६ का भिती फागुन वदी ९ चन्द्र वार भट्टारक श्री १०८ महेन्द्रकीर्तिजी गादी इन्दौर बाजकरी मन्दिर गोराकुण्ड के पास पढुंव व्यातवाला के पास पंडित मनाजाल जक्मी-चन्द्र दिजसुल कक्ष्मीचन्द्र स्तेनोपदेशात वारायस्यां नगर्यां श्रीशिखरचन्द्र स्रवाब हरोन रिवतं श्रीगुरुप्त वारायस्यां नगर्यां श्रीशिखरचन्द्र स्रवाब हरोन

#### जिनसहस्रनाम पूजा के अन्त की प्रशस्ति-

मुनिश्ज जिनंद कवीन्द्रनि काव्यमयी शुभ नाम गवाना ।
ताकर पाठ प्रताप मुनो भवि होई तुम्हें मुख सिन्धु महाना ॥
पुत्र कलत्र जु मित्र मुवित्त लहै तुमको मन मान प्रधाना ।
शुद्ध मुभाव प्रभाव मिलै सिव जानहें हे गुनकान निश्चा ॥
मगसिर मुदि त्र्यटमी मुदिन कियो त्रारम्भ उदार ।
पौसमुदी ऋष्टमी सुबुध पूर्व भयो मुध्यार्थ ॥
संवत विक्रम भूपके जुग गति प्रद सिम जान ।
यह रचना पूर्व भई मंगलमुदसुख थान ॥

#### बिपिकार ने अपना परिचय निम्न प्रकार दिया है--

श्रीकाष्ठासंघे माधुरगण्डे पुण्करगयो जोहाचार्यास्ताये हंसारपट्टे दिव्जीविहासनाधीरवर श्री १०८ महत्त्रकोत्तम महारक राजेन्द्रकीर्विस्थपट्टे महारक मुनीन्द्रकीर्तिजिपिकृतं श्री जिनसहस्राम पुत्रा ॥

#### जैनागम में विवत भिन्न का आध्यातमहत्-

यों तो गणितशास्त्र का उपयोग लोक व्यवहार चलाने के लिए होता है, पर अध्यातम-तेत्र में भी इन शास्त्र का व्यवहार प्राचीन काल से होता चला आ रहा है। मन को स्थिर करने के लिये गणित एक प्रधान साधन है। गणित को पेचेही गुन्धियों में उलम कर मनस्थिर हो जाता है तथा एक निश्चित केन्द्र बिन्दु पर आश्चित होकर आत्मिक विकास में सहायक होता है। जैनाचार्यों ने धर्मशास्त्र में गणित का उपयोग मन को स्थिर करने के लिये किया है। निकम्मा मन प्रमाद करता है; जब तक यह किसी दायित्व पूर्ण कार्य में लगा रहता है, तबतक इसे व्यर्थ को अनावश्यक एवं न करने योग्य बातों के सोचने का अवसर हो नहीं मिलता है। पर जहाँ इसे दायित्व से खुटकारा मिला— स्वच्छन्द हुआ कि यह उन विषयों को सोचेगा, जिनका स्मरण भी कभी कार्य करते समय नहीं होता था। नया साधक जब ध्यान का अध्यास

आरम्भ करता है, तब उसके सामने सबसे वड़ी किठनाई यही आती है कि अन्य समय जिन सड़ी, गली, गन्दी एवं घिनौनी बातों की उसने कभी कल्पना भी नहीं की थी, वे ही उसे याद आती हैं और वह घवड़ा जाता है। इसका प्रधान कारण यहीं हैं कि जिसका वह ध्यान करना चाहता है, उसमें मन अभ्यस्त नहीं है और जिनमें मन अभ्यस्त है उनसे उसे हटा दिया गया है, अतः इस प्रकार की परिस्थिति में मन निकम्मा हो जाता है। किन्तु मन को निकम्मा रहना आता नहीं है, जिससे वह पुराने चित्रों को उधेड़ने लगता है; जिनका प्रवल संस्कार उसके उपर पड़ा है।

जैनाचायों ने धार्मिक गिएत की गुन्थियों को सुलकाने के मार्ग द्वारा मन को नियर वरने की प्रक्रिया बतालायी है क्योंकि नये विषय में लगने से मन ऊबता है, घवड़ाता है, रुकता है और कभी कभी विरोध भी करने लगता है। जिस प्रकार पशु किसी नवीन स्थान पर नये खंटे से बोधने पर विद्रोह करता है, चाहे नयी जगह उसके लिये कितनी मुखप्रद क्यों न हो, फिर भी खबसर पाते ही रस्सी तोड़कर अपने पुराने स्थान पर भाग जाना चाहता है। इसी प्रकार मन भी नये विचार में लगना नहीं चाहता है। कारण स्पष्ट हैं; क्योंकि विषय चिन्तन का अभ्यस्त मन आत्म-चिन्तन में लगने से घवड़ाता है। यह बड़ा ही दुर्मनीय और चंचल है। धार्मिक गिएत के सतत अभ्यास से यह आत्म चिन्तन में लगता है; जिससे व्यर्थ को आव- स्यक बातें बिचार चेत्र में प्रविष्ट नहीं हो पाती।

वितत भिन्न का प्रयोग भी इसी कारण जैनाचार्यों ने किया है। इसके द्वारा संख्यात्रों का परिज्ञान तो होती ही हैं, पर साथ ही भन को निश्चित स्थान पर आधा-रित करने का यह श्रेष्टतम साधन है।

यद्यपि आज के गणितज्ञ वितत भिन्न के आविष्कार का श्रेय साधारणतः इटालियन गणितज्ञ पिट्री एनटोनिया कॉटालर्डी, जिसकी मृत्यु १६६६ ई० में हुई, को देते हैं। उसने इसका प्रयोग वर्गमृत निकालने के लिये किया था; जैसे—

यह एक आवत वितत भिन्न के रूप में हैं। साधारण प्रयोगों के सिवा इस महानुभाव ने वितत भिन्न को सद्भान्तिक रूप नहीं दिया था। इसके पूर्व राफे लो वाम्बोली नामक एक गणिनझ के बीजगणित में, जिसकी रचना सन् १६७६ ई० में की गयी है, वितत भिन्न की चर्चा मिलती हैं। हो सकता है कि कोटालडी को वितत भिन्न की प्रेरणा इसी पुस्तक से प्राप्त हुई हो। इस अवस्था में भी काटालडी को वितत भिन्न की सोकेतिकता के आविष्कार का श्रेय दिया ही जायगा। डेनियल-

श्वीनटर ने सन् १४-४-१६३६ ई० में Geometrica Practica में वितत भिन्न का उपयोग किया है। पर सिद्धान्त की चर्चा का श्रीगरोश सन् १६४५ में प्रकाशित लार्डबानकर का समीकरग्— १ + १२ + ३२ +  $\frac{1}{2}$  + .......  $\frac{1}{2}$ ; ऐसा समका

जाता है कि इनकी कल्पना का श्राधार वालिस (Wallis) का समीकरण है।

जान वालिस ने अपने पाटी गिएत में (१६१६ ई०) साधारण वितत गिएत की संस्तियाँ और आरम्भिक सिद्धान्तों की चर्चा की है। ह्यूजेत ने सन् १७०३ में सरल वितत भिन्नों का प्रयोग किया है। निकोल सान्डरसन (१६==-१७३६). आयलर और लैम्बई ने वितत भिन्न के सिद्धान्तों का निरूपण किया है लैगरेंजेज ने आयलर के बीजगिएत का सम्पादन कर नये नये सिद्धान्तों की चर्चा की है। ए० स्टर्न नामक गिएतज्ञ ने १६ वी शती के पूर्वाद्धं में इस विषय पर काफी लिखा है। पाश्चात्य गिएतज्ञों में वितन भिन्न की संस्तृति के सिद्धान्त का श्रेय बहुत से गिएतज्ञों को है; जनमें एक स्टर्न साहवभी हैं। इ० बी० बाँन, व्लाक आदि गिएतज्ञों ने निस्मीम वितत भिन्न, जिसकी राशियाँ Complex हैं, की संस्तृति का सिद्धान्त निकाला।

उपयुक्त विवेचन से स्पष्ट हैं कि पाश्चात्य गिर्णत-जगन में १६ वी शनी के परले वितत भिन्न का प्रयोग नहीं किया गया था। जैन सिद्धान्त के बन्धों में समस्त जीव-राशि, गुर्णस्थानों को जीवराशि, मार्गणाश्रों की जीवराशि का प्रमाण निकालने के लिये वितत भिन्न का प्रयोग धवलाकार ने नवीं शतों में सिद्धान्त निरूपण पूर्वक किया है। धवलाटीका के स्वयिता श्री वीरसेनाचार्य ने उपर्युक्त जीवराशियों का प्रमाण निकालने के लिये अपने पूर्ववर्त्ती जैनाचार्यों के गिर्णत सूत्रों को उद्धृत किया है। निश्रय ही ये गिर्णत सूत्र पाँचवीं शनीं से लेकर आठवीं शतों के मध्यवर्ती काल के हैं। अंख्यात, असंख्यातामंख्यात, अतन्त और अनन्तानन्त के आन्तरिक प्रभेदों और तार-तस्यों का मृहम विवेचन वितन भिन्न के सिद्धान्तों के आनम्बन विना संभव नहीं था। दिक्षपवर्णधारा, घनायनवर्णधारा तथा करणीगत वर्णित राशियों के वर्गमूल के आनयन में भी वितन भिन्न का प्रयोग जैनाचार्यों ने किया है।

''श्रमं से ज्ञामागक हियम स्वजं वरासिया तदुवरिमवसी मार्ग हिर्दे किमाग स्वदि ? इसंसे ज्ञाभाग हीया सन्वजीवरासी श्राग स्वदि । उक्षस्य सम्बोजासंसे ज्ञामान स्वदियस स्वजीवरासिया तदुवरिमवसी सार्ग हिये किमाग स्वदि ? जद्ग्याप रिसायोक्ष भाग होया सम्वजीवरासी श्राम स्वदि । असंत भाग हमहिय

सम्बजीवरासिया तदुपरिमवरंगे भागे हिदे किमागण्डदि ! अयांवभागहीचराहाहिताही आगञ्जदि । सभ्वत्यकारकं पुरुवं च वत्तरुवं । पृथ्य उदउठजंतीश्री गाहाश्री—

> श्रवहारवब्दिस्ताणवहारादो हु लद्धश्रवहारो । स्विहिश्रो हाणीए होदि हु वड्दीए विवरीदो ॥ श्रवहार्गवसेसंग्ण य श्रिग्णवहारादु लद्धस्वा । स्वाहियऊणा वि य श्रवहारी हाणिवड्दीणां ॥ लद्धविसेषच्छिग्णं लद्धं स्वाहिऊण्यं चावि । श्रवहारहाणिवड्दीणवहारो सा मुगोयव्वो ॥'

भावार्थ — असंख्यातवाँ भाग अधिक सम्पूर्ण जीवराशि का सम्पूर्ण जीवराशि के उपरिम वर्ग में भाग देने पर असंख्यातवाँ भाग हीन सम्पूर्ण जीवराशि आती है। उत्कृष्ट असंख्यातासंख्यातवाँ भाग अधिक सम्पूर्णराशि का सम्पूर्ण जीवराशि के उपरिम वर्ग में भाग देने पर जघन्य परीतानन्तवाँ भागहीन सम्पूर्ण जीवराशि आती है। अनन्तवाँ भाग अधिक सम्पूर्ण जीवराशि का सम्पूर्ण जीवराशि के उपरिम वग में भाग देने पर अनन्तवाँ भाग हीन सम्पूर्ण जीवराशि श्राती है।

उपर्युक्त राशियों के आनयन की प्रक्रिया वितत भिन्न स्वरूप है। इस भिन्न की संसृति द्वारा ही उपर्युक्त राशियाँ निकाली जा सकती हैं। वीरसेनाचार्य ने इसी कारण अपने से पूर्व प्रचलित वितत भिन्न की संसृति के सिद्धान्तों का निरूपण किया।

भागहार:में उसी के वृद्धिरूप श्रंश के रहने पर भाग देने से जो लब्ध भागहार श्राता है, वह हानि में रूपाधिक श्रोर वृद्धि में इससे विपरीत—एक कम होता है।

भागहोर विशेष से भागहार के (छन्न-भाजित करने पर जो संख्या आती है उसे रूपाधिक अथवा कपन्यून कर देने पर वह क्रम से हानि और युद्धि में भागहार होता है।

लब्ध विशेष से लब्ध की छिन्न -भाजित करने पर जो संख्या उत्पन्न हो उसे एक अधिक अथवा एक कम कर देने पर वह कम से भागहार को हानि और बुद्धि का भागहार होता है।

सिद्धान्त— 
$$\frac{श्च}{2} = a \operatorname{dil} \frac{\overline{x}}{\overline{x}} = \overline{x} - \frac{1}{a + \frac{1}{a}}$$
;

१---धवला टीका जिल्द ३ पृ० ४५-४६

इस प्रकार जैनाचार्यों ने आत्मिक विकास के लिये वितत भिन्न का प्रयोग सिद्धान्त निरूपण के साथ ई० सन् की पाँचवीं या छठवीं शती में किया है।

भारतीय श्रन्य गणित शास्त्र में वितत भिन्न का प्रयोग सिद्धान्त प्रतिपादन के रूप में भारकराचार्य के समय से मिलता है। यों तो श्रार्यभट श्रोर ब्रह्मगुष्त के गणित प्रन्थों में भी इस भिन्न के बीजमूत्र वर्तमान हैं, परन्तु सिद्धान्त स्थिर कर विषय को व्यवस्थित ढंग से उपस्थित करने तथा उससे परिणाम निकालने की प्रक्रिया उन प्रन्थों में नहीं है। धवजा टीका में उद्धृत गाथाश्रों में वितत भिन्न के सिद्धान्त इतने सुव्यवस्थित हैं, जितने श्राज पारचात्य गणित का सम्पर्क या वितत भिन्न के सिद्धान्त स्थिर हुए हैं।



### THE JAINA ANTIQUARY

VOL. XVI

DECEMBER 1950.

No. II

#### Edited by

Prof. A. N. Upadhya, M. A., D. Litt. Prof. G. Khushal Jain, M. A., Sahityacharya. Sri, Kamata Prasad Jain, M. R. A. S., D. L. Pt. K. Bhujbali Shastri, Vidyabhushan. Pt. Nemi Chandra Jain Shastri, Jyotishacharya.

#### Published at:

THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY.

ARRAH, BIHAR, INDIA.

Annual Subscription

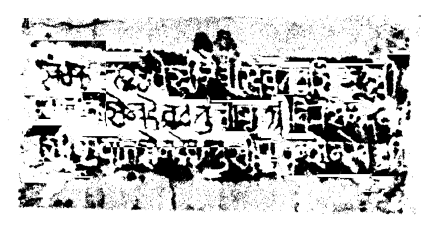
Foreign 4s. 8d.

Single Copy Rs. 1/8

#### CONTENTS.

|    |                                                   |     | l'ages. |
|----|---------------------------------------------------|-----|---------|
| 1. | An Inscription on a Jain Image from Patur Akola   |     |         |
|    | —Sri Asoke Kumar Bhattacharyya, M. A.             | ••• | 39      |
| 2. | Jain Gurus of the name of Pujyapada               |     |         |
|    | -Sri Ivoti Prasad Jain, M. A., LL, B              | ••• | 46      |
| 3  | History of Mathematics in India from Jain Sources |     |         |
|    | -Dr. Sri A. N. Singh, M. Sc., D. Sc.,             |     | 54      |
| 4. | Renascent India and Vaisali                       |     |         |
|    | - Prof. Sita Rama Singh, M. A                     | ••• | 70      |
| 5. | Contributions of the Jainas to Hindi Literature   |     |         |
|    | -Sri C S K Jain, M. A                             | ••• | 73      |





An Inscription on a Jain Image from Patur, Akola



" श्रीमत्वरमगम्भीरस्याद्वादामोघलाञ्छनम् । जीयात् त्रैलोक्यनाथस्य शासनं जिनशासनम् ॥ ''

[ अफलंकदेव ]

Vol. XVI No. II

ARRAH (INDIA)

December 1950.

AN INSCRIPTION ON A JAINA IMAGE FROM PATUR, AKOLA.  $B_y$ 

Sri Asoke Kumar Bhattacharyya M. A.

About a year ago Mr. S. S. Patwardhan, Curator, Central Museum, Nagpur very kindly sent me at my request a number of photographs of some interesting. Jina images preserved in his Museum, along with which an ink-impression of an inscription over the image of Suvidhi from Patur, Dist. Akola, was also sent. The present note is based on a reading of the inscription from the said ink-impression a photograph of which is reproduced here and I must acknowledge here the courtesy shown to me by Mr. Patwardhan in this regard and the help rendered by Mr. R. Gupta, Photographer, Indian Museum, Calcutta.

The inscription in three lines is written in the North Indian characters of the 12-13th Cent. A. D. and the language is Sanskri which is very much corrupt. The writing occupies a rectangular space measuring  $10\frac{1}{2}'' \times 3\frac{1}{2}''$ , and the most interesting point to note here is that the letters vary considerably in their shape and size, some portion of the beginning of line 2 seems to have been peeled off rendering the reading of the text well nigh, impossible in that portion.

The inscription refers itself to the year 1245 of the Vikram Samvat very peculiarly indicated by Sam Ma[m] for Sam Vat, corres-

ponding to 1188 A. D. The text of the inscription is extermely corrupt, as noted above. So far as orthography is concerned (dental) S is invariably used for S (palatal) except once e.g. Srt for Srt (line 1), sisya or sisya for sisya (lines 1 & 2). Indiscriminate use of the long I and the short i, e.g. Virasena for Virasena, sisya for sisya (both line 2) and so on, violation of the rules of euphonic combination e.g. devatat=sisya for devastat=sisya sisya Srt for sisyah srI etc, are also some of the noticeable points in the orthography of the text. The variant forms of the subjoining "ya" deserve mention in this connection, thus: in (line I) and (line 2.).

The importance of the inscription lies in the succession list of Jain Pontiffs it supplies us with beginning from a certain Sri N [ai] vīradeva. It is said that this N [ai] vīradeva had a disciple Sri [Māṇi] ka (Māṇikaya) deva whose disciple was Śri Vi (i) ra sena deva whose disciple was pā [m] ga sena deva, the last having a disciple in V [ra?] na sena deva. The Gaccha or the Gaṇa is not mentioned.

The text is read as follows:

- Line 1. Sam ma [m] 1245 S (S)11 N [at] viradeva tats (s)sya S(S)11
- Line 2. [Māṇī] ka (Māṇikya) senadeva tat S (ś) ī (i) ş ya Śri Vi (i) resenadeva [ta—]
- Line 3. t sī (śi) sya Pā [m] gasenadeva tat sī (śi)sya V [ra?] na senadeva iti [l].

The line of Jain teachers mentioned in the inscription is not otherwise known although from the names it appears to be some branch of the Sana gaṇa to which Vira sena, the author of Dhavalā commentary and Jina sena, the author of Ādipurāṇa belong. Of this Sena gaṇa we get a certain Lakṣmisena belonging to the Mūla Sangha and Saraswati gaccha. He flourished in the 16th. cent, A.D. and pertained to the line of Kundakunda. In this connection we may make reference to the Paṭṭāvali of the Senagaṇa published in the J. A. Although there occur such names as Mānikasena, Virasena etc. the order of succession does not tally at all with that in the present inscription.

<sup>1.</sup> Vide, Pratima lekha Sangraha by K. P. Jain, p. 25, no. 54.

<sup>2.</sup> A Pattivali of the Senagava-by A.N. Upadhyaga, (J.A. Vol. XIII. 2. p. 1)

## DO ANCIENT JAIN BOOKS SHED ANY LIGHT ON ANCIENT HISTORY?

By

Sri. L. A. Phaltane B. A. LL. B. Pleader, Islampur (Satara).

Due to ignorance or to their fear of their sacred books being poluted by the touch of non-Jain hands, the Jains have upto now been very careful not to publish their ancient literary treasures or allow them to be touched by foreigners. According to my opinion if proper interpretations, consistent with the discoveries made by modern scholars of history, are put upon the contents of the Jain ancient book it would be possible to speak with some certainty about the ancient date of the teaching of Jainism. It must be borne in mind however that the Jain thinkers of old never thought it proper to reduce their knowledge or learning to writing; that they generally avoided Sanskrit language for imparting religious and secular teaching; that they always encouraged the use of the then prakrit languages which were in vogue among the public in those days and that their knowledge came down to posterity by oral teaching from preceptor to disciple.

This went on well until so long as the school of Jain thought continued to remain strong and continuous and well adjusted with the other elements of human life. But during some centuries before Christ, decadent tendencies began to appear in the lain School and the Jain sages began to perceive that their knowledge was gradually disappearing. So about the beginning of the Christian era the great Jain Acharva Shri Umaswami composed a book named 'Tatwartha-Sutra' in Sanskrit in which all the Jain tenets are enumerated in condensed Sutra form. This, therefore is the first Sanskrit written work among the Jains acknowledged as true and complete by all the three important Jain Sects-Digambars. Swetambars and Sthanakwasis. After this book came into existence, numerous commentators arose who have written books of extensive commentaries which are available at present. But it must however be remarked that 'Tatwartha-Sutra' is the main authoritative code of the principles of lainism and the readers are requested to look to it primarily to ascertain what true tenets of Jainism are and to try to interprete those principles in the light of the modern discoveries and inventions.

We would like to draw the attention of the readers to the following extract taken from the issue of 8-2-33 of 'Times of India' at page 14 under the caption "Vanished Country Traced-Sea Land."

"Evidence that, beginning about 4400 years ago there existed a country now entirely blotted out, which comprised an extensive portion of the Arabian peninsula and was known as the 'Country of the Sea or the Sea Land' is announced by the Professor Raymond P. Dougherty of Yale University.

'The Sea Land' played a major role in the history of the south western Asia for 2000 years, until about 500 B. C. he declares. It was contemporaneous with the ancient nations of biblical times and had a highly developed culture which flourished and died leaving its imprint on the early civilizations developed in the Tigris-Euphrates Valley......",

Dr. Dougherty gained his conception of the Sea Land's location and political importance by the careful comparison and correlation of all the references left disconnected in the numerous texts of the Babylonian and Asoyrian literature. If therefore we can find from the Sutras in the Jain book Tatwartha Sutra or rather if we can, by interpreting those sutras in the light of the discoveries, find that those sutras enable us to conceive that some such state of things must have existed in ancient days, it would be possible for us to presume that those Sutras or their original ancient forms must have been as old as the time given by Dr. Dougherty in the above extract,

For this purpose we shall have to take into consideration the Sutras which appear in the third Chapter of the 'Tatwartha Sutra'. The Sutras I to 6 of that Chapter give information regarding the Năraka beings while the rest of the Chapter deals with the description about continents, seas, mountains, rivers etc. on the earth. The ideas about hell and hellish beings (Nărakas) entertained by the Christian and Muslim religionists are different from those of the religions of the Indian origin while those found in the Jain religious books show considerable difference from the ideas of their Hindu brother religionists. It appears that the Jain books locate the Năraka

beings to the south or the lower place and they place the rest of the world to its north, and then the 4th Chapter of the book deals with Vaimanic gods who are shown to be moving in the air without support of the earth.

The first Sutra of the third Chapter runs as follows .-

रत्नशर्कराचालुकापंकधूमतमो महातमःप्रभा-

भूमयो घनाम्बुवाताकाशप्रतिष्ठाःसप्ताधोऽधः ॥१॥

Ratna Sharkarā Vālukā panka dhuma tamo Mahātamahprabhā Bhoomayo Ghanāmbuwātākāsha Pratisthah Saptadhodhah 1.

Meaning:—Seven regions of the earth lie one below the other and their names are Ratnaprabhā, Sharkarāprabhā, Vālukāprabhā, Pankaprabhā, Dhumaprabhā, Tamoprabhā and Mahātamahprabhā. These are surrounded by deep water air and sky.

Now what must have been the location of these regions is to be ascertained. Ratna (रहन) in Sanskrit means both a jewel and shining sand and hence Ratnaprabha would mean a region mainly consisting sand, sandy shore of a sea. Along with this the commentary under Sutra 10 of the 4th Chapter of the book must be read which is as under:—

रत्नप्रभायाःपंकबहुलभागे श्रमुरकुमाराणां भवनानि, खरपृथिवीमागे उपर्यथश्च एकैकयोजनसहस्रं वर्जयित्वा शेष नवानां कुमाराणामावासाः

Ratnaprabhāyah Pankabahulbhāge Asoorkumārānām Bhawanani Khara Prithivibhāge Uparyadhascha ekaika Yojansahasram Varjayitwa Shesha navānām kumārānāmāvāsāh.

Meaning:—The residences of Asurakumāras are to be found in the part which is watered by (literally which mainly consists of) the mud of Ratnaprabhā. The remaining nine kumāras reside on dry earth in low and high lands leaving one thousand Yojanas each.

The tenth Sutra of the fourth Chapter deals with ten kinds of tribes. (Kumāra means a tribe). The first two of which are Asurakumār and Nagakumar and these two are necessary for this article. The Asura tribe mentioned in the Sutra can be identified by the Assyrian people who had a flourishing civilization in olden days in the valley of the Euphrates and Tigris rivers. Above them that is to the north of that territory comes the territory inhabited

according to that Sutra by the Naga tribe. The Greek traditions, Assyrian mythology and the Indian Puranas also give the same place for the Naga tribe. We, thus, come to the conclusion that Ratna-prabhā of the Jain Sutra must mean the Persian Gulf which is a part of the Arabian sea. The remaining six Prabhās are below the first (সমাম: one below the other). They are described as Bhumis or lands. The commentary below the third Sutra of the third Chapter mentions the colour or complexion of these people.

प्रथमद्वितीययोः कापोतीलेश्या, तृतीयायामुपरिष्टात्कापोती, श्रधोनीला, चतुथ्यौ,

नीला पंचन्यामुपरिनीला अधःकृष्णा, पष्ठ्यां कृष्णा सप्तन्यां परमकृष्णा

Prathama Dvitiyayoh Kapoteeleshya, Triteeyāmuprishtāt kapotee Adhoneela, Chaturthyāmneela Panchamyāmupari neela Adhah Krishna, Shashtyām Krishna Saptamyām Param Krishnā.

Meaning:—The complexion of the Narakas of the first and second lands is grey or dirty white. The upper part of the third is grey while that of the lower part is blue. The complexion of the beings in the fourth division is blue. The people of the upper part of the fifth land have blue complexion while those of the lower part of the land have dark complexion. The complexion of the inhabitants of the sixth land is black and that of the seventh very black.

Southward one goes from the mouth of the Euphrates complexion of the people grows darker and darker.

The fifth Sutra of the Third Chapter of Tatwartha Sutra runs as under:-

संक्लिष्टासुरोर्दारितदुस्त्राश्च प्राक्चतुर्थ्याः ॥५॥

Sanklishtäsurodeeritduhkhäsch Prak chaturthyäm: /5/

Meaning:—The miseries of the people upto the fourth land are caused by the infuriated Asuras.

The Assyrian mythology contains stories that the Assyrian people had subjugated the first three of the seven lands which stood to the south of their country.

We take the following line from a verse in Manusmriti.

श्रापो नारा इति प्रोक्ता श्रापो वै नरसृनवः

Āpo Nārā iti procta āpo Vai Narasoonvah

Meaning: - Apa i.e. water has nara as its equivalent:

Waters are also called sons of Nara.

From this, the word 'Nara' or 'Nara' would mean a son of water or an island man or a sailor. Even now in Satara district there are several families which have got Narake (नरक) as their surname.

All these references and arguments go to show that the Naraka beings described in the third Chapter of the Tatwartha Sutra are no others than the people who dwelt in lands which spread far and wide at one time in the Arabian sea and which were known as Sea lands or Narakas. We can further infer that the original form of the Sutras from which the 6 Sanskrit Sutras No. s I to 6 of the third Chapter of the Tatwartha Sutra were formed must be as old as four thousand and four hundred years.

#### JAINA GURUS OF THE NAME OF PUJYAPADA.

Bu

(Sri Jyoti Prasad Jain, M.A., LL B) (Continued from Vol. XVI, No. 1, p. 6.)

Of these so many different Pujyapadas, the one refferred to in no. 18 above, seems to be the latest. The inscription 33 is of a very late date and the Gurus mentioned in it were probably the later Bhattarakas of medieval times, who were associated with the Jaina establishment of Karkal. The famous statue of Bahubali at Karkala was installed by Vir Pandya Bhairrasa the ruler of that place in 1431-32 A.D.34 Since then Karkala became quite an important centre of Jainism. According to the colophon of Dasa Bhaktyadimahasastra (completed in 1542 A. D.) by Vardhamana Munindra, 3.5 one Dharma-bhusana Bhattaraka had for his devotees the Vijyanagar emperor Devaraja (1429-1451 A.D.) and also Sankappa Sresthi, a noble of his court. This Dharmabhusana seems to have been associated with Karkala, Charukirti and Srutakirti who just precede him in the inscription, are also mentioned in the same order in this colophon. And one Bhattaraka Charukirti, the author of Gita-Vitraga lived in circa 1400 A.D. 36 According to the same colophon one Srutakirti was revered by king Sabevaraya with whose immediate successors, Malliraya, Sangiraya etc., Vadi Vidyanand (died 1541 A.D.) the most prominent Jaina Guru of that century and a respected colleague of the author, also come in contact. This Vidyananda was also associated with Karkala. Hence the Pujyapada Swami of this inscription, who was in the time of Charukirti, Srutakirti and Dharma-bhusana, and was most probably a Bhattaraka of Karkala, may be placed in circa 1500 A.D. He may have belonged to still later times since in such lines of Gurus same names, often the same succession of names are many a time found repeated; but

<sup>33.</sup> M. A. R. (1920-21), p. 8.

<sup>34.</sup> Prasasti Sangraha (Arrah), p. 39.

<sup>35.</sup> Ibid, pp 120-149.

<sup>36.</sup> Ibid, p. 4, 65.

in no case did he live much prior to the beginning of the 16th century. Nothing else is known about him.

The Pujyapada Vrtipa (no. 17) mentioned by Pandya Kshmapati in the beginning (v. 8) of his Bhavyananda Sastra, at soon after Nagacandra and Devacandra, the author's own immediate Gurus, also seems to have been an earlier Bhattaraka or Guru associated with Karkala and being contemporary of these persons, must be assigned to the first half of the 15th century i.e. circa 1450 A.D. at it is also possible that the two Pujyapadas so far discussed might have been identical.

The Pujyapada muni referred to in no. 14, as the Guru of Mangarais, the author of Khagendra-mani-darpana (c. 1360 AD.) and described there as a great master of the science of medicine. 39 must have belonged to the early part of the 14th century A.D. His medical achievements and writings seem to have become quite celebrated. The famous Pujyapada (no. 15) who had conducted his experiments in alchemi Sidharasa) on a hill with the basadi of Parswa Jina on it, near the town of Pugataka in Karnataka, as mentioned by Devarasa in his Gurudattacharita (1650 A.D.)46, is most probably identical with the Guru of Mangraia. The several later works on medicine as referred to in no. 19, such as the Vaidvasara or Vaidvasara sangraha 11. Madan-Kama-ratnama 12, Nidanamuktavali48 etc. also seem to be the creations of this very Pujyapada. because about the two Bhattarkas of Karkala nothing is known of their proficiency in medicine. Some non Jaina medical writers like Basavaraja, Nityanatha, the authors of Madhavanidana, of Rasaratnasamuccaya etc. also refer to Pujyapada as a medical

<sup>37.</sup> Ibid. p 34.

<sup>38.</sup> Ibid. pp. 30-39.

<sup>39.</sup> Karnataka Kavicharite, I. p. 412-422

<sup>40</sup> Ibid. pp 39:-392.

<sup>41.</sup> PS., p. 151.

<sup>42.</sup> Ibid, p. 13.

<sup>43.</sup> Ibid. p 15.

authority<sup>4,4</sup>, and most of these references seem to inficite the same Guru of circa 1300 A.D.<sup>4,5</sup> No doubt, a very much earlier Pujyapada was also a great authority on that science, but the nature, style and language of those works and references preclude any possibility of their being written by the author of Jainendra, Sarvarthasidhi etc. Even this Kalyanakaraka referred to by Vijvanand Upadhyaya as the basis of his Sarasangraha<sup>4,6</sup> is either the creation under an older name of Mangaraja's Guru or is a later recession of Jagadalla Somnath's work (referred to in no. 9) which purports to be Kannada rendering of the original Kalyanakaraka of the older Pujyapada.

According to a South Indian tradition, Sidha Nagarjuna a famous alchemist of South India was the sister's son and desciple of the great master Pujyapada yogi 17. Some people confuse this alchemist Nagarjuna with the famous Budaist savant of that name who belonged to the early centuries of christian era and hence have also concluded that the Pujyapada to whom he is said to have been related must have been the original Pujyapada alias Devanandi of 5th century A.D. Dr. Saletore is, however, doubtful and asks himself,

<sup>44.</sup> Kalyanakaraka (Sholapur, Intro pp. 12-13

<sup>(</sup>i) Basava (Raj vair on the end of 'जनाति बजानं कालादिनद्रम्योद्धां नुसदीबा' योग is written 'प्रत्याद विभिन्न' के 2 कि 195 के गान कर्न के अल्यादिवानामां (मन्द्रक स्मायनम्)' is somen 'मजुन्यामां दिवानं ति प्रवाति निर्माण कि 1 विभाग कर्ता कि क्रियामां (प्रवाद प्राप्ति कर्ता कि 111 - प्रत्याद कृती योगो नगणां दिव व्याद्र्य विभाग के क्रियामां क्रिय

<sup>(</sup>ii) Natyavathiya — it the end of 'व्यवसम्बा चर्डभानुस्म' is writen 'नाम्नायं चाडभानुस्म हत्वारदेशे भविष्यदृत्यगर्दः and at the end of पालमुण्दरस्म is said 'मीलमुण्दर नाम्नायं प्रत्यवदेन निभिनः'

<sup>(</sup>iii) Madhava Noi era (cla. t. o. 30)—'पृत्यसद्यास्त्रार्थः मर्वत्रमः गजांकृगः'

<sup>(</sup>iv) Rasa-ratha-s imunuaya in one place mentions 'कंग्री पुल्यादृश्य' etc

 <sup>(</sup>v) Many other Yogas found scattered in medical literature of 5- India are ascribed to 120,52 pada.

<sup>43.</sup> V. P. Sastri in his lotrod. (p. 34) to Kalvanak traka, however, holds that all these references refer solely to the first Phiyapada, of 6th century A.D. But he evidently appears to have been mistaken.

<sup>46</sup> PS. p. 149.

<sup>47</sup> Kavicharite, I. pp. 11-12. It says that 'another Jaina writer who also wrote on medicine was Nagarjuna who was Pujyapada's sister's son and was a famous alchemist and Tantric scholar'.

was he the same as Nagariuna of Budhist tradition or a different person? 148 In fact, there is absolutely no ground for any of the two above mentioned identifications. The Jaina Nagarjuna who was a famous alchemist and tantric scholar is quite a different person and must have been related to the later Pujyapada vogi of C. 1300 A.D. No doubt, the famous Sidha School of medicine of South India, which is quite characteristic of and quite in keeping with the nonviolent creed of the Jainas, which totally denounced the use of flesh, wine etc. owed its development particularly to Jainas. The first Puivapada might have been responsible for its origin, but it was the later Pujyapada of C. 1300 A.D. alongwith his celebrated desciple and nephew Sidha Nagarjuna who set the school on a sound footing and succeded in popularising it as a definite system. According to Munindra Vardhaman's account the famous statue of Parswa lina in the the Parswa-basadi on Mount Kankachala was installed by Nagarjuna. 18 It appears that the Parswa-basadi mentioned by Devarasa is the same and the hill containing it, which was situated near the town of Pugataka in Karnataka, and on which the famous Puivapada is said to have conducted his experiments in alchemy (Sidha-rasa) and voga 50 was this very Kanakachala (the Golden mountain !

As to the Pujyapada yogi (no. 13) who rendered into Kannada the Praktit Satapadi of Vasavachandra as mentioned by Payanvarni who himself wrote the same work in Sangalya metre in 1659 A.D., he obviously preceded Payanavarni and came after Vasavachandra. This Paynamuni had completed his Sanatkumar charta in 1606 A.D.<sup>5.1</sup> The Kattule Basadi record<sup>5.2</sup> of Sravana Bela-Gola informs us that the colleagues of Vasavachandra were Devendramuni, Prabhacandra the grammarian and logician who was paid homage to by king Bhoja of Dhara, Dawanandi, Maghanandi, Maladharideva,

<sup>48.</sup> Med-Jainism, p. 267.

<sup>49.</sup> PS. p. 123 Fri.

<sup>50.</sup> Kavicharite p. 11-12; also Pujyapada Charita.

<sup>51.</sup> Kavicharite p. 352.

<sup>52.</sup> E. C. II 69, p. 35.

Yasakirti who was honoured by the king of Ceylon, and Trimusbhmuni the desciple of Gopanandi. Gandavimukta-maladhari Hemacandra was another desciple of this Gopanandi and thus seems to be identical with the Maladharideva mentioned above. And Gopanandi lived in the reign of Vikramaditya VI Tribhuvanamalla,58 while the Hole Belagola stone inscription assigns him to A.D. 1094.54 The date of his another contemporary Prabhacandra who was patronised by King Bhoia and also perhaps by his successors King Jayasimha of Dhara, and who in the capital city wrote his famous works Prameya-Kamala-martanda, Nyaya-Kumada-candra, Sabdambhoja bhaskara, Kathakosa, Ratnakaranda lika etc. is fixed as circa 1010-1080 A.D.55 This shows that Vasavacandra must also belong to the 11th century. Hence the Puiyapada vogi referred to in no. 13 might have lived any time between 1100 and 1600 AD. He could be identical with any one of the three Pulyapadas so far discussed, but the epithet vogi attatched to his name indicates that he was probably the same person as Mangaraja's Guru the alchemist or, he might have been quite a different person.

One Pujvapada (no. 12) is mentioned by Ayvaparya in his Jinendra-Kalyanabhyudaya (completed in 1320 A D.), as the author of a Pratishthapatha. These works dealing with the rules, regulations and rituals of the consecrational ceremoniale commenced to be written very late and were much popularised by the Bhattarakas of the Medieval period. Practically no scholar prior to the 8th or 9th century is known to have written any Pratishthapatha. At least the authorship of no Pratishthapatha is anywhere attributed to the Pujyapadas referred to in nos. 1 to 11. Of the other eight writers of this type of works mentioned by Ayyaparya, most of them are later Bhattarakas or laymen. Of these, Asadhara, Ekasendhi and Hastimalla belong to the 13th, Vasunandi to the 12th and Indranandi to the 11th century A.D. Of the remaining three writers,

<sup>53.</sup> MJ. p. 55.

<sup>54.</sup> E. C. V cn. 148, pp. 189-190.

<sup>55.</sup> D. L. Kothia-Anekant VIII, 12, pp. 466-469. Pt. Mahendra Kumar, however, assigns him to 980-1065 A. D. (See Anekant IV, 2, pp. 124-132).

<sup>56.</sup> PS. p. 104.

Jinasena, Gunabhadra and Viracarya, the two famous Jinasenas-the author of Harvamsa (783 A.D.) and the author of Adipurana. Parswabhyudaya and Jayadhavala (837 A.D.), as also the latter Jinasena's desciple Gunabhadra who was the author of Atmanusasana and Uttarapurana (898 A.D.) are not known to have written any Pratishthapathas. Similar is the case with regard to Viracarya or Mahaviracarya the famous mathematician of the 9th century A.D.<sup>57</sup> Hence the Pujyapada mentioned herein was either the Pujyapada Yogi of C 1300 A.D. who besides being a Yogi, an alchemist, a physician and a medical writer was also probably the author of the Kannada Satapadi or Jinana-candra Charita, a poetical narrative, or he must have been some other Pujyapada who lived any time between C. 900 and 1300 A.D.

Now by far the most celebrated, wellknown and popular guru of this name was Pujyapada Devanandi alias linendra budhi referred to in no. 1. His original name was Devanandi, linendrabudhi and Pujyapada were his titles, although he has been generally known and referred to simply by the latter name. He belonged to Karnataka, probably the southern part of it which then comprised the Ganga teritory, and was an Acarya of the Nandi Sampha, a branch of the Mulasangha of Kundakundaya's anvaya. He was undoubtedly the author of Jainendra Vyakarana, the Sarvarthasidhi Tika of Tattwartha Sutra, Samadhi-tantra or Samadhi-sataka, and probably also of Istopadesa and of Sidha-bhaktyadi-sangraha. We begin to find numerous references to him and to his works in literature as well as epigraphical records from as early as the 7th century A.D. And all these references make him a very prominent and ancient Acarya who has always been remembered along with other ancient celebrities like Bhadrabahu, Kandakunda, Umaswami, Samantabhadra, Aklanka etc. But he is invariably placed soon after the first four, in the same order, and before Aklanka, Virsena, Jinasena, Vidyananda etc. So there remains no doubt that the Pujyapada thus referred to in the various Guruvavalis and epigraphical records (mentioned in no. II) which we shall presently discuss, is this Pujyapada Devanandi and none else. And it is he who is mentioned in the Pattavali

<sup>57.</sup> C. M. Duff-'Chronology of India' gives Viracarya's date as A. D. 810.

of the Nandi Sangha (referred to in no. 2) according to which he was the tenth Guru of that line. A second Pattavali of that Sangha which is in Prakrit and is most probably older than the first one also confirms this fact except with regard to dates, as we shall see later on.

According to the evidence of the Darsanasara (no. 3), he was the Guru of Vajranandi who was the founder of the Dravidasangha. But from the above-mentioned Pattavalis it appears that Pujyapada was not the immediate preceptor of Vajranandi and that two other Gurus. Jayanandi and Gunanandi had intervened in between them, and also that Vajranandi came 58 years after Pujyapada's death. The Darsanasara which was written by Devasena who belonged to Ujjain in Vik. S. 990 (A.D. 933), gives the traditional date of the foundation of the Dramila (or Dravida) Sangha by Vajranandi as  $m V.~S~~526~(A,D.~469).^{5.8}$  He does not associate himself with any Sanghas but in his work he gives the origins of several later sanghas? particularly of those which he thought were not quite orthodex and were merely Jainabhasa or pseudo-Jaina. He is often vague and I think should not be much relied upon unless supported by some other more reliable evidence. Moreover, because he belonged to northern India and particularly to the Ujjain region, and so was used to the Vikrama era alone, he gives all the dates in that era. It is very likely that with regard to South Indian traditions he wrote merely from heresay and although accepted the figures of the dates he did not pay any attention to their era which probably was Saka, since in the South Saka era was much more popular and current than the Vikrama era. Hence it appears that this particular date might have been Saka 526 (or A D. 604). Anyway, this piece of evidence at least establishes the fact that Vajranandi came sometime after Devanandi Pujyapada and that the former could not have lived much beyond circa 604 AD. This means Pujyapada Devanandi'cannot be placed later than the middle of the 6th century A.D. The sequence of these two Gurus is established not only by the

<sup>58.</sup> IBRAS.—XVII p. 74; SIJ. p. 21-22; Hist of Tamils p. 247; Studies in Tamil Lit. p. 21-22; Upadhye - Introd. to Pravacanasara p. XXI; Hiralel—cat. Mss. p. 652—on its p. XXX the author attributes the foundation of the Dravida sangha to Pujyapada whom he calls its first acarva.

Darsansara and the Pattavalis but by other evidences as well while Vairanandi's connection with the Dravida or Dramila sangha is also corroborated by certain epigraphical records, particularly by the inscription of Saka 1059 (A.D. 1137) discovered on the ceiling of the Somanayiki temple situated in the compound of the Ramanujacarva temple in the Balur Taluka. 5.9 This inscription mentions him elongwith Samantabhadra, Patrakesari, Vakragriva, Sumati Bhattaraka and Samayadipaka Aklanka. Herein Vajranandi is placed after Patrakesari swami and is described as the head of the Dramilasangha (श्रामदुद्रामिलसंघाप्रेसरर ..). The inscription of 1129 A. D. 60 however, places Vajranandi immediately after Vakragriva and before Patrakesari who by the grace of Padmavati is said to have rejuted the trilanana theory. This record also tells us that Vairanandi was the author of Navastotra 'an elegant work embodying the variety of the teachings of all the Arhatas.' The record of A.D. 116061 savs that the Arungula-anvaya of Dramila sangha came down increasing from Bhutabali and Puspadanta, from Samantabhadra and Aklankadeva, from Vakragriva, from Vajranandi and others down to Vasupujya Swami. The same with slight variations is repeated in the record of 1169 A D.64 Hence there is no doubt that the Puivapada referred to in Darsanasara as the Guru of Vajranandi was no other than Pojvapada I Devanandi 63 The epigraphical records (referred to in no. 11) provide sufficent corroborative material to fix his identity and to enable us to distinguish him from the other and (To be continued.) later Pojyapadas.

<sup>59.</sup> E. C. V BE. 17, p. 51.

<sup>60.</sup> E. C. II 67, pp. 25-26.

<sup>61.</sup> E. C. VI Kd 69 p. 13.

<sup>62.</sup> E. C. V Ak. 1, p. 112.

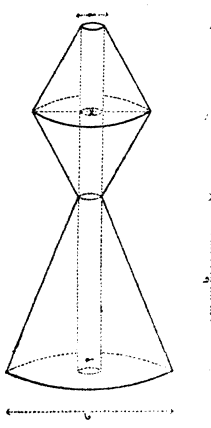
<sup>63.</sup> The evidence of Darsanasara has been accepted by Ramaswami (Studies, p. 52), Srinivasa Ayenger (Hist. of the Tamils, p. 247), Ramachandra Divitar (Studies in Tamil Lit. p. 21-22) etc. But Dr. Saletore (in MJ., p. 238) thinks that the epigraphical records invalidate the assertion of Darsanasara. Hence he disregards the date given by it and places it in the last quarter of the 9th or first quarter of the 10th century. He has, in fact himself confused the evidences of those records and of the traditions, and is thus quite mistaken in his conclusions about the division of the Digambara Mula Sangha and about the dates of Arhadbali, Bhutabali; Puspadanta etc.

### HISTORY OF MATHEMATICS IN INDIA FROM JAINA SOURCES

By

Dr. Sri A. N. Singh, M. Sc. D. Sc., Etc. Lucknow University, (Contd. From Page 46 Vol. XV No. 11).

#### **GEOMETRY AND MENSURATION**

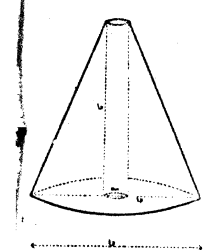


The Hinduswere acquainted with the formulae for finding out the areas of the parallelogram, the trapezium, the cyclic quadrilateral, the triangle, the circle and its sector. Formulae for the volumes of the parallelopiped, the pyramid on a plane base, the cylinder and the cone were also known. The Hindu works, however, do not give us any inkling as to how these results were obtained. In the Dhavala we find a full description of a method for finding out the volume of a trustum of a cone. This description shows that the method used in India for the study of geometry was quite unlike that of the Greeks. The principle of deformation of a given area or

Fig. 1.

volume into a simpler area or volume without change of area or volume has been employed in the demonstration referred to above. It is possible now to reconstruct the proofs for the mensuration formulae found in the works of Hindu and Jaina mathematicians. We shall attempt such a reconstruction. But before doing that, we give below the original text of the Dhavala along with its translation.

The problem is to find the volume of the Universe which is supposed to be of the form of three conical frustums placed one on top of the other as shown in fig. 1. The dimensions are shown in the figure. The volume of the Universe is calculated in the Dhavala.



The following extract refers to finding the volume of the lowest frustum, whose dimensions are (see fig. 2)

Diameter of base

= 7 units

Diameter of face

= | unit

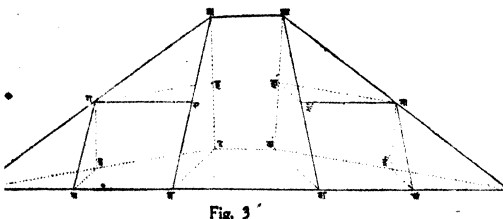
Height

= 7 units.

Fig. 2
The commentary proceeds as follows:

Edassa muhatiriyavattassa egägäsapadesabähallassa parithao ettio hodi  $\frac{35}{113}$ . Imamaddheüna vikkhambhaddhena gunide ettiyarh hosi  $\frac{35}{43}$ . Adhologabhägamicchamo tti sattahi rajjühi gunide khäyaphalamettiyarh hodi  $5\frac{31}{43}$ .

Of this; the horizontal circular boundary at the face having the uni-dimensional thickness has (its) circumference (of length) this: \(\frac{35}{13}\). Half of this imultiplied by half of the diameter becomes this: \(\frac{35}{45}\). Now we want to find out (the volume of) the lower portion. (The above obtained area) being multiplied by seven will yield \(\frac{52}{45}\) for the volume of the hollowed space. (i.e. the volume of the cylinder which we take out.) (See fig. 2)



Puṇo ṇissûikhettati coddasarajjuâyadam do khaṇḍāṇi kariya
tattha heṭṭhimakhaṇḍam ghettuṇa
uḍḍham pâṭiya pasaride suppakhettam houṇa cheṭṭhadi.
Tassa muhavittharo ettiyo hodi
1113. Talavittharo ettiyo hodi
21113. Ettha muhavitthareṇa
chindide do tikoṇakhettaṇi eyamayadacaurassakhettam ca hoi.

Tattha tava majjhimakhettaphalamaninjada: Edassa usseho
satta rajjuo. Vikkhambho puna
ettis hodi § 2.3. Mahammi egagasapadesabahallatii, talammi tinni
rajjubahallo tti sattahi rajjihi
muhavittharam guniya talabahalladdhena gunide majjhimakhettaphalamettiyamhoi 32,2,2,3.

Sampahi sesadokhettani sattarajjuavalambayani terasuttarasadena egarajjuin khandiya tattha atthetalisakhandabhahiya navarajjubhujani bhujakodipaaoggakannani, kannabhumiye alihiya dosu vidisasu majjhammi phalide tinni tinni khettani honti.

Now dividing the needle-less (the cylinder-less) volume which is fourteen units deep into two parts, then taking the lower part, (see figure 1) cutting it from the top (downwards) and spreading it yields a volume like a winnowing pan: Of this the face length is this:  $\frac{3.55}{1.13}$ . Its base length is this:  $21\frac{1.13}{1.13}$  Here cutting it from the face-ends downwards are obtained two triangular volumes and one volume on a rectangular base. (See fig 3)

Now we find out the volume of the middle part. Its height is seven units, and its length is this \$15. In the face the breadth is uni-dimensional (i.e. zero), and at the base the thickness is three units So the face length multiplied by seven and (also) by half the thickness of the base, the volume of the middle part will be this:  $32\frac{32}{2}$ .

Now of the remaining two volumes (tetrahedrons) of height seven units; the length of the arms is forty-eight parts of one hundred thirteen parts of a unit and nine units (i.e.  $9^{4^a}_{113}$  units). Bases and arms correspond to hypoteneuses, Taking the hypoteneuses, both of them, and cutting from the middle in both (horizontal and vertical) directions gives rise to three volumes (in each tetrahedron). (See fig! 3)

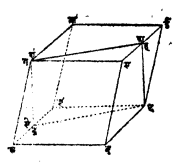


Fig. 4

Ta:tha do khettani addhuttharajjussehani chavvisuttara-visadehi egarajjurh khandiy a tattha egatthikhandabbhahiyakhandasadi: evacattarirajiuviksadena dakkhina-vamahetkhambhani, thimakone tinni rajjubahallani, dakkhina-vam konesu jahakamena uvarima hetthime su divaddharajjubahallani, avasesadokonesu egagasabahallani. Annattha kamavaddhigadabahallani ghettattha egakhettassuvari tina. vidiyakhette vivajjasam kauņa tthavide, savvatha tinni rajjubahallakhettam hoi. Edassa vittharamussehena guniya vehena gunide khayaphalamettiyam hoi 49117.

Then in respect of two of the volumes, the height (ह इ and हा ऐ each) is three and a half units; the length (फ ब and फा बा each) being 161 parts out of 226 parts of a unit increased by 4 units (i.e. 4 161 units); the thickness on the right (ৰা রা) and left (बद) bottom sides (each) being 3 units; on the right and left sides in the top and the bottom the respective thickness being one and a half units, and in the remaining two corners the thickness is uni-dimensional (i e. zero). Elsewhere gradually increasing thickness having been obtained, (so) when the second body after reversing it is placed on the first body there will be produced a body of uniform thickness of 3 units. (See fig. 4) The length of this multiplied by the height and then multiplied by the thickness will be this: 49217.

Avasesacattari khettani addhuṭṭharajjussehani chavvisuttaravisadehi egarajjum khandiya tattha egaṭṭhisadakhandehi sadireyacattarirajjubhujani. Kannakkhette alihiya dosu vi pasesu majjhammi chinnesu cattari ayadacauramsakhettani aṭṭha tikonakhettani ca honti.

(Now) the remaining four bodies have three and half units height, and have arms of length 161 parts out of 226 parts of unity increased by four units i.e. (4½ ½ ½ units). Their hypotenueses being taken and they being cut in both (horizontal and vertical) directions from the middle yield four volumes on quadrilateral bases and eight volumes on triangular bases.

Ettha cadunhamayadacaüramsak ettanam phalam puvvilladokhettaphalassa caubbhagamettam hodi. Cadusu vi khettesu bahallavirohena egattham kadesu tinnirajjubahallam: puvvillakhettavikkhambhayamehimto addhamettavikkhambhayamapamanakhettuvalambhado. Kimattham cadunham pi milidanam tinni rajjubahallattam? Puvvillakhettabahallado sampahiyakhettanamaddhamettabahallam boduua tadusseham pekkhidana addhamettussehadamsanado.

Here the (total) volume of the the four bodies on quadrilateral bases will be one fourth of the (total) volume of the two (similar) aforesaid bodies. The four bodies taken together, two at a time (as before) and they being placed together in respect of thickness. produce a thickness of 3 units. (and) the length and height are found to be half of the length and height of the volume mentioned before. How is the thickness of the solid obtained by joining the four together is 3 units? (Because) the length of the present solid is half of the length etc. of the solid mentioned before, and the height (also) is seen to be half as compared to the height of the previous solid.

Sampahi sesaatthakhettani puvvam va khandiya tattha solasa tikonakhett<sup>i</sup>ni anantaradidakhettanamusehado vikhambhado bahallado ca addhamettani avaniya atthanhamayadacailramakhettanam phalamanantaraikkamtacadukhettaphalassa caiibhagamettam hodi.

Now cutting the remaining eight volumes (tretranedrons) as before, there (are obtained) sixteen tretrahedrons with heights, lengths, thicknesses etc. half of those of the previous ones; removing these (sixteen tretrahedrons) the combined volume of the (remaining) eight volumes on quadrilateral bases is one-fourth of that of the four (such) volumes before.

Evam solasa-battisa-caüsatthiadikameņa ayadacaüramsakhettaņi puvvillakhettaphalado caübbhagamettaphalani hod<sup>ū</sup>ņa gacchanti java avibhagapalicchedam pattam ti. In this way, being sixteen, thirty two, sixty four and so on, step by step, are obtained volumes on quadrilateral bases with (combined) volumes being one-fourth of the preceding; this goes on till the stage of further indivisibility is reached.

Evamupannasesakhettaphalam elavanavihanam uccade. Tam jaha-savvakhettaphalani caugunakamena avatthidani tti kuduna tattha antimakhettaphalam cauhi guniya ruvunam kauna tigunidachedena avattide ettiyam hoi 65113. Adhologassa savvakhettaphalasamaso 104207.

(Now) we describe the method of finding the total of the un limited volumes (bodies) so produced. It is thus: the volumes obtained are in succession fourfold, therefore; there, the last volume multiplied by four and divided by that minus one, (i.e., by 3) will give this: 65113. (Therefore) the total volume of the lower universe is this: 10423.

The main items of interest in the above, from the point of view of History of Mathematics, are as follows:—

- (i) It has been assumed that a body with curved boundaries can be deformed into another with plane boundaries in such a way that its volume remains unchanged. In particular, if the hollowed out cone of figure (2) is deformed into the figure (3) which has plane boundaries, then the volume remains unchanged,
- (ii) The principle of construction for the purpose of demonstration or proof has been assumed to hold true. In particular, this principle has been used to find the volume of the tetrahedrons आ स स द and आ वा सा दा.
  - (iii) The formula  $S = \frac{a}{1-r}$ , r < 1, for the sum of the geometric series  $S = a + ar + ar^2 + ... + ar^n + ...$  has been assumed.
  - (iv) The value of  $\pi$  has been taken to be  $\pi = \frac{3.5}{11.8}$ .

# RECONSTRUCTION OF PROOFS OF MENSURATION FORMULAE

The principles of deformation and construction employed in the above demonstration can be used to obtain the mensuration formulae known and used in India as follows:—

#### **AREA**

1. RECTANGLE: The area of a rectangle is equal to its length multiplied by its breadth.

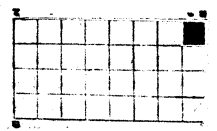
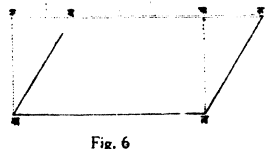


Fig. 5.

2. PARALLELOGRAM: The area of a parallelogram is equal to the length of its base multiplied by its height.



rig. c

Construction. Cut the portion वसक (यक perpendicular to सह) and take it to the other side (अएइ). The resulting figure is a rectangle, hence the theorem.

First Principle of Deformation: If one of the sides of a parallelogram is moved along itself, the area of the parallelogram remains unchanged.

In the figure अ व स द; स द sliding in its own line is moved to the position फ ए giving the rectangle of equal area.

3. TRIANGLE: The area of a triangle is equal to half the length of its base multiplied by its height.

This result is true because a triangle is half of a parallelogram on the same base and of the same height.

Second principle of deformation. If the vertex of a triangle is moved parallel to the base, the area of the triangle remains unchanged.

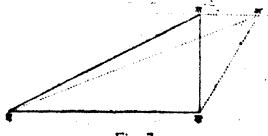


Fig. 7.

4. TRAPEZIUM: The area of a trapezium is equal to half the sum of the lengths of its base and face multiplied by its height.

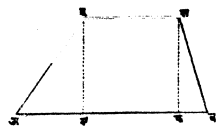
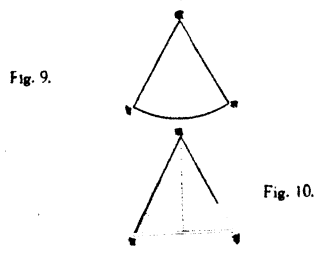


Fig. 8.

The result follows from the construction shown in the figure.

The principle of deformation holds true in the case of a trapezium also, i.e. the area of the trapezium is unffected by a deformation brought about by moving one of the parallel sides in its own line.

5. SECTOR OF A CIRCLE: The area of a sector of a circle is equal to half the length of its arc multiplied by its radius.



Construction: Divide the sector wa (Fig. 9) into a large number of smaller sectors (which may be equal), so that the arcs of these sub-sectors are so small that they differ little from straight lines. The sector is thus divided into a large number of triangles.

Now place these triangles with their bases abutting on one another on the line ¶ स (see fig. 10) and move the vertices so that they all come to ¶. The area of the sector is thus seen to be the same as the area of the triangle ¶ ¶ स whose base ¶ स is equal to the length of the arc ¶ स and whose height is equal to the radius of the sector.

Third principle of deformation: If a sector of a circle is deformed into a triangle whose base is equal in length to the arc of the sector and whose height is equal to the radius, the area remains unaltered.

The deformation is brought about by keeping the bisector of the angle at the centre fixed and then making the circular arc straight.

6. CIRCLE The area of a circle is equal to half the length of its circumference multiplied by its radius.

Construction: Cut the circle along a radius and spread it out into a triangle. The area of the circle is equal to the area of this triangle whose base is equal to the circumference and whose height is equal to the radius of the circle. Hence the result.

Corollary: The area of the figure bounded by two concentric circles of radii a and b, and two radii is equal to the area of the trapezium 'whose parallel sides are equal to the length of the two arcs and whose height is equal to the difference between the radii of the circles.

Fig 11.

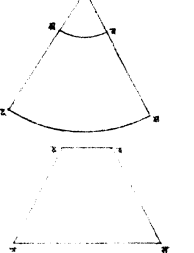


Fig. 12.

- 7. The volume of a cylinder (of uniform cross-sections) is equal to the area of it has a multiplied by its height.
- by the volume of a tetrahedron is equal to one-third the area of its base multiplied her its height.

A prism on a triangular base can be divided into three equal tetrahedrons, hence this result.

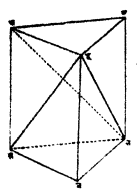


Fig. 13.

An alternative method of finding the volume of a tetrahedron has been given in the demonstration quoted above.

9. The volume of a pyramid is equal to one-third the area of its base multiplied by its height.

Construction: The pyramid can be cut into a number of tetrahedrons. The result follows.

10. The volume of a right cone is equal to one-third the area of its base multiplied by its height.

Construction: Cut the cone along a radius of the base vertically up to the vertex. Then spread it out so that the base is deformed into a triangle as in 6. The cone is deformed into a tetrahedron of equal volume by virtue of the third principle of deformation. The volume of this tetrahedron is equal to one third the area of the base multiplied by its height, hence the result.

By the fourth principle of deformation the result is true for any cone, right circular or not.

11. The volume of the frustum of a cone could be found out by subtraction, for the frustum is obtained by curring the cone by a plane parallel to the base. The frustum being given, the original cone by cutting which the frustum has been obtained must be found out. Instead of doing that, the author of the Dhaval finds the volume of the frustum directly taking recourse to construction and the principles of deformation, which we have attempted to reconstruct.

Let a and b be the radii of the base and face of the frustum of a cone whose height is h. Then extracting out a cylinder of radius

b and height h, and performing construction and deformation one obtains the body in fig. 3.

In the figure,

A A'=B B'= 
$$2\pi b$$
  
BD=B'D'=  $a-b$   
BC=B'C'= $\pi$  ( $a-b$ )  
AD=A'D'= $h$ 

This body is then cut into three parts by vertical planes passing through A and A'. We get the prism ABDD B' A', and two equal tetrohedrons ABDC and A'B'D'C'. The volume of ABDD'B'A', which is a prism of height 2 \*\* b on a triangular base ABD, is

$$\frac{1}{2} BDxADx2 * b 
= \frac{1}{2} (a - b)xhx2 * b 
= * bh (a - b).....(i)$$

The volume of the two tetrahedrons together is

$$2 \frac{1}{3} \frac{1}{9} BDxBCxAD$$
=\frac{1}{2} (a-b)x(a-b) \pi x b
=\frac{1}{2} \pi (a-b)^2xh.....(ii)

The volume of the frustum is, therefore,

\* 
$$b^2h + *bh (a-b) + \frac{1}{6} * (a-b)^2 h$$
  
=  $\frac{1}{6} *h (3b^2 + 3ab - 3b^2 + a^2 + b^2 - 2abl$   
=  $\frac{1}{6} *h (a^2 + b^2 + 2abl)$ ,

which is the well known formula.

#### AN INFINITE PROCESS.

The volume of the two tetrahedrons has been directly found out. Each tetrahedron is cut into three parts by drawing horizontal and vertical planes through the middle point G(G') of AB (AB') (see fig. 4). The bodies BDHEGIF and BDHGTF being placed one on the other produce a parallelopiped of height 2 on a rectangular base with sides

1. D = 
$$(a - b)$$
  
and BF =  $\frac{1}{2}\pi (a - b)$ 

Let K denote the volume of this parallelopiped, i. e.,

$$K = \frac{1}{2} \pi (a-b)^2$$
,  $\frac{1}{2} h$   
=  $\frac{1}{4} \pi (a-b)^2$ , h

Now cut the four tetrahedons produced in the above construction, each into three parts, by horizontal and vertical planes drawn as

before through the middle points of the sides. This produces eight tetrahedrons and four bodies like BDHLLGIE. These four being placed together produce a rectangular particle spired whose volume is one-fourth the volume of the previous one, i. e. the volume of this is  $\frac{1}{4}$  k. Continuing the process we get successively volumes as below:

$$K, \frac{1}{4}, K, \frac{1}{4^2}, K, \frac{1}{4^n}, K, \dots$$

whose sum is

$$K\left(1 + \frac{1}{4} + \frac{1}{4^3} + \frac{1}{4^3} + \dots \right)$$
$$= \frac{4K}{3}$$

As K is known to be equal to  $\frac{1}{a} * (a-b)^2$ , therefore,

$$\frac{4K}{5} = \frac{1}{8} \pi (a - b)^2 h$$
 = the volume of the two tetrahedrons.

Continued construction as above reduces the volume of the tetrahedrons, so that they are reduced to points when the construction is continued indefinitely. The tetrahedrons, as has been rightly remarked by the author of the Dhavala are reduced to points and so contribute nothing to the volume. The volume of each of the tetrahedrons ABCD and A'B'C'D' is therefore

$$\frac{1}{6}\pi (a-b)^2 \cdot h$$

$$= \frac{1}{6} \cdot \frac{1}{6}\pi (a-b) \cdot (a-b) \cdot h$$

$$= \frac{1}{6} \cdot area \text{ of base, height.}$$

The main points to be noted in the above are:

(i) the actual use of an infinite sequence of constructions and (ii) the actual use of the formula for the son of an infinite series.

We shall perhaps never know how the ancient mathematicians of India justified the use of infinite processes. We content ourselved by stating that the Hindu mathematicians did use infinite processes as early as the 8th or 9th century A. D.

### THE VALUE OF -

The problem of 'squaring the circle' or what was more fundamental in India from the point of view of religious requirements, the problem of 'circling the square' originated and acquired special importance in connection with the Vedic sacrifices, when the earliest hymns of the Rg. Veda were composed (before 3,000 B, C.). The three primary altars viz., the Garhapatya, Ahavaniya and Daksina were to be of the same area but of different shapes—square, circle and semi-circle. The five altars called Rathacakra-citi, Samuhya-citi and Paricayya-citi, mentioned in the Taittiriva Samhita required the construction of a circle equal in area to a given square of  $7\frac{1}{2}$  units area. The value of  $\pi$  used in those early days varied between 3 and 3.1. For further datails the reader is referred to The Science of the Sulba by B. B. Datta (Calcutta University Press, 1932).

The value  $\pi = V(0)$  seems to have been used by Jaina scholars first. It was used by *Umascati* who wrote about the beginning of the Christian Era. He says:

"The square-root of ten times the square of the diameter of a circle is its circumference. That multiplied by a quarter of the diameter (gives) the area."

This value (\* = 170) became very popular and was used by most of the Hindu astronomers and mathematicians—Brahmagupta, (628) Sridhara (c. 750), Mahayra (c. 850). Aryabhata II (c. 950) etc. Aryabhata I 400) used the value

東西 多名名為意

He says

\*100 plus, 4, multiplied by 8 and added to 62000. This will be the approximate value of the circumference of a circle of diameter 20000.2

Now

The successive convergent are

The value 32 was employed by the Greeks and is known as the Greek value of z. It is the second convergent obtained from Aryabhata's value and has been used in India by Aryabhata II and by Bhaskara II as a "gross" value of z.

<sup>1.</sup> Lattverhadingama sutra with the bhitga of Umasvati, ed. by K. P. Mody. Calcutta, 1904, iii Il (gloss).

2. Aryabhatiya, II, 10

The value  $\pi = \frac{3.5}{11.8}$  which is the third convergent has been very rarely used by Hindu mathematicians and astronomers. This value has been called the Chinese value of  $\pi$  as it occurs in the works of Chinese scholars about the seventh century A. D.

Virasena the author of the *Dhavala* completed his work on 8th October, 816 A. D. He uses the volue  $\pi = \frac{3.5 \, B}{1.13}$  and in support quotes the following from a previous author:

Vyasam sodasagunitam sodasasahitam tri-rupa-rupairbhaktam | Vyasam trigunitasahitam suksmadapi tadbhayetsüksmam ||

The literal translation of the above, according to modern sanskrit usage, will run as follows:

"The diameter multiplied by sixteen added by sixteen (and) divided by three-one-one, together with three times the diameter is finer than the fine (value of the circumference)"

This gives

$$C = 3D + \frac{16D + 16}{113}$$

wher C stands for the circumference and D the diameter of a circle. Virasena, however, interprets the above as

$$C = 3 D + \frac{16 D}{113} = \frac{355 D}{113}$$
  
i.e.  $x = 3\frac{16}{145} = \frac{355}{113}$ 

Virasena's interpretation, however, cannot be correct unless "Soday isahitum" in the first line is interpreted to mean "added sixteen times", so that the translation of the couplet would run as follows:

"The diameter multiplied by sixteen, (that is) added sixteen times (and) divided by three-one-one together with three times the diameter is finer than the fine (value of the circumference)."

Now, the term "Sahitam" was used in the sense of addition as well as "multiplication", i. e. "repeated addition a number of times" in the Vedanga jyotisa but has not been used in that double sense by Aryabhata (499) and succeeding mathematicians. This leads one to conclude that the above quotation is from some work written before the fifth century A. D., when "Sahitam" was being used in both the senses of multiplication as well as addition. It would appear,

therefore, that the so called chinese value of  $\pi = \frac{3.5}{1.13}$  was also known in India and was perhaps used in India earliear than in China. It might be that the Chinese got this value from India, through Buddhist missioneries or perhaps they found out the value independently.

Another noteworthy feature in the above quotation is the remark "finer than the fine." From this it follows that a "fine" value of  $\pi$  was already known. This fine value of  $\pi$  may have been  $\sqrt{10}$  or  $\frac{3}{7}$ . If the latter, the connection with Aryabhata's value is obvious—the third convergent being a closer approximation than the second.

#### RENASCENT INDIA AND VAISALI

By

Prof. Sita Rama Singh, M. A. Lecturar in History. H. D. Jain College, Arrah-

It is only in the fitness of things that Renascent India should look with increasing interest and enthusiasm to Vaisali—the cradle of republicanism, and the religious centres of the Jainas and the Budhists. Republicanism is the political garb of Modern India, and Nonviolence—the central theme of the teachings of both Lord Mahavira and the Buddha—is her message to the suffering world. The Jaina contribution to the building up of New India has been considerable, and in order to make it more effective the Jainas shall have to revive once more the traditions of Vaisali.

Now it has been proved beyond doubts on the ground of uninpeachable evidences that Lord Mahavira was born at Kundagrama near Vaisali, and not at Lichchuar or Kundalapura as was the popu lar belief among the Jainas The birth of Lord Mahavira was an event of paramount importance in the history of the Lichchavi Republic. As Dr. Radhakumad Mookerii, as eminent historian, has pointed out, "The personality and preachings of Malayira rapidly built up Vaisali as a centre of Jainism and of the spiritual discipline and ascentism upon which it was based. Valedi think a higger an early reputation in the religious worldfol India for its teachers, devo ted to the prictice of attermost penance and austerity, of which Mahavita stood out as the most prominent example." More than this Mrs. Rhys Davids has even pointed out that the Buddha was first initiated into Jainism at Vaisah and Alura and Uddaka were his first teachers. Thus the Buddha began his quest for truth from Vaisali.

A more definite proof of the Buddha beginning his religious life as a Jaina is to found in the fact that he took to severe penance, practised austerities, reduced himself to a mere skeleton, skin and bones, and ultimately reduced his food to what might he contained in his hollowed palms. When he found that his body could not stand the rigours of such severe penance, he took to his famous Middle Path.

So during the 6th, cent B. C. Vaisali was the centre of the religious movements that were springing up in India at that time. Dr. Smith has characterised these movements as the protests of the Kshatriyas against the all-powerful Brahmins. One, however, may well be tempted to ask as to why these protests of the Kshatriyas were voiced by the republican clans rather than by the Monarchical Chiefs who were more powerful. Dr. Smith would have been nearer the truth if he had sought the origins of the religious movements in the healthy political life of the Vajjian Republican Confederacy to which the Buddha himself paid tributes. A further proof of the republican character of Jainism is to be found in the fact that Lord Mahavira emphasized the dignity of man, that He said that man could mould his own destiny and attain salvation through self-less action and that for his salvation the help of no outside agent was needed. This teaching was a hold proclamation of the republican ideal in religion.

Vaisali is also the embodiment of the dedication of the individual, however great he might here to the well-being of the community. Lord Mahavira was the son of Sidhartha, a Lichchavi Chief, and Trishala the sister of Chetaka, the Lichchavi Raja. His princely origin not withstanding. Lord Mahavira kicked wordly luxuries and devoted himself to healing the religious sores from which the common people were suffering at that time.

To sum up: the message of Vaisali is that republicanism is the best sort of constitution under which the individual has the best epportunities to unfold his personality to the utmost extent, that such a developed individual should dedicate himself to the well-being of the community, that Lord Mahavira was the finest flower which blossomed at Vaisali, embodying its best ideals, and that the religion of a republic should be the cult of self-reliance.

These ideals of ancient Vaisali can inspire Renascent India to action. But it is a matter of regret that due attention has not been paid to the excavation work at Vaisali, that only an insignificant part of which should have been done has been done, and that many valuable informations yet lie buried beneath mounds. Every Indian is under sacred obligation to Vaisali, but most of all the Jainas owe a

sacred duty to the birth-place of their twenty-fourth and last Tirthankara. The Jainas, though not numerous, are a wealthy and influential community in India and they can and should do something for unearthing the hidden treasures at Vaisali. A Jain Dharmashala, a Museum and further excavations are the crying needs of Vaisali. By doing so, the Jainas will not only be paying homage to their own religion, but also doing a great service to Mother India.

### CONTRIBUTION OF THE JAINAS TO HINDI LITERATURE.

Sri C. S. K. Jain, M. A.

The great political storm which swayed over India just before and after the advent of the Musalmans, threw away the Indian people, all of a sudden, so far away from their old traditions, that they could not be able to get together even those valuables which were the results of thousands of years of their experiments and thoughts. The period of Indian History after the death of Harsha upto the settlement of Muslim Empires, has been rightly branded as The Dark Age, because the current literature of the general folk of the time, the burning torch of the age, has been sacrificed among the high flames of communalism and racealism.

The Jain-literature has proved itself to be the only helpful means for having a peep through the veil of ignorance spread over the age. According to Jain philosophy, the Shastras (sayings of respectable Jain monks) have been held in regard just on equal footing with the Devas (Jain dieties) and the Gurus (Jain sages). As a result, the Jainas tried their best to protect Jain literature also along with their sacred images. This vast literature, still safe in big Jain religious libraries all over India, has its significance not only for getting a clue to our long debated religious, historical or philological problems, but also in bridging the way to our ancient literary glory. It is a matter of regret that only a few literary magnets have cared to survey or even to pass through this highway of our literary tradition.

Right from the lifetime of Bhagwan Mahabir, language of the general folk received its due respect in Jain literature. Jain monks and poets always tried to incorporate the feeling, the thought and the voice of the general mass in its own language. Near about the 10th century A. D., Jainism was the most pupular faith in some parts of India such as the Deccan, the Rajasthan, Gujrat and other western provinces. Under suitable state-protection Jain monks remained always busy in injecting Jain religious principles among the householdersthrough their works on almost all branchs of literature like history,

epic, drama, mythology, grammar etc. They took care to use the same character of language which was current among all grades of people for their daily expressions. So the common literature of the time is mostly the result of the unshaken labour and brilliance of the Jain literators. It was the age when Apbhransha the traditional heir to Sanskrit was taking shape of modern provincial languages like Bengali, Gujrati, Awadhi, Rajasthni etc. in all parts of India. Jain literature of the age is mostly found in Apbhransha but its stock of words is nearer to old Hindi than the literary form of Apbhransha itself. So we should have a regard for these literators as pioneers of Hindi literature.

Apart from its liberal philological view-point, the above Jain literature constitutes the stepping stones leading to that glory of literary revival which reached its zenith during the famous Golden Age of Hindi literature, producing genii like Kabir. Jayasi. Sur. and Tulsi. The poetic arts of these venerable poets are only full bloomed beauties of the said Jain literature. Whether in treatment of subject, in composition of verses, in use of figures of speech, in selection of touching scenes or other beauties of rhetoric and prosody, the formers have always been found following the footsteps of their Jain predecessors.

Leaving aside his philosophical differences, we may say that the art of Tulsi owes much to Jain poet Swayambhu Dev (791 A.D.), the composer of the great epic Paumchariū (the Jain Ramayan) in Chaupias and Ghaltas. It contains marvellous descriptions of battles, lamentings, and pictorial views of nature, intermingled with philosophical ideas, as is found in Tulsi Ramayan also.

We enjoy the romantic and mystic flavour of Sufi poets like Jayass as far back as 1100. A. D. in Moni Naya Nandi, through his composition Sudanshan Chariū. When we see the inclination to Shringas Rasa, description of female beauty, nature painting, a mystic idea of universal co-relation, and then the selection of verses also, in a way just corresponding to the Romantic epics, we are free to form an idea that, in absense of any such literature to be found elsewhere at so early period, Naya Nandi is the first known composer of Romantic epic (Prem Kavya) and Sufi poets were not ignorant of his art.

Though thoughts of Kabir are the direct evolution of the preachings of Sahajyani Sidhas and Nath Panthi yogis, yet some lines of Kabir resemble so much with those of Muni Ram Singh (near about 1110 A. D. that it becomes evident that they were popular in the environment which was shaping the ideas of Kabir. For example these lines of Kabir—

केसन कहा बिगारिया जो मूंडो सी बार। मन को क्यों नहीं मूंडिये, जामे विषे विकार॥

can be well compared with these lines from Pahur Dohn-

मुंडिय मुंडिय मुंडिया। सिर मुंडिउ चित्त ए मुंडिया। चित्तहं मुंडणु जि कियउ। संसारहँ खंडणु ति कियउ॥

Muni Ram Singh was a staunch supporter of the view that even strict adherance to outward rituals does not ensure self-emancipation, which is only possible through real self-conclousness and inner purity. He has used the same words in abhorance of such ascetics and Pandits as Kabir did afterwards against the so called contractors of human progress.

There is no doubt that composition of epics in Hindi literature owes its origin to the Jain Poets, the most important of which known up till now, are acquainted herewith along with their works:—

Poet's name. Age Works. (Settled up till now) 790 A.D. 1. Swayambhu Dev 1. Paum Chariù 2 Ritthnemi Charin 3. Panchami Chariū 4. Swayambhu Chhand 2. Maill Dhawal 10th cen. A.D. 1. Davy Sahao Payas 2. Hariyansha Puren 1. Tissuh Mahapuris 3. Mahakavi Puspadant Gunslankar 2. Naya Kumar Chariu 3. Sasahar Chariū 4. Kosha Granth I. Bhavishyavat Katha 10th cen. A. D. 4. Dhanpal

1100 A. D.

5. Muni Nava Nandi

6. Acharya Hemchandra 1088 A. D.

1. Sudanshan Chariu

1. Kumarpal Charitra

- 2. Sidha Haim Shabdanushashan
- 3. Prakrit Vyakaran
- 4. Deshi Nammala
- 5. Chhandonushashan

Acharya Hemchandra needs special reference because he was the first to write an Aphhransha Vyakaran and a book on prosody. Deshi Nammala contains a list of such words which were popular in public and were used in literature of that period. Besides these the names of Somprabhsuri, Vinayachand Suri, Acharya Merutung and Rajshekhar Suri are also worth remembering who decorated Hindi literature with different kinds of works on poems, dramas, short stories etc. We have not come across any Jain writer of lyric poems which has its artistic growth in Sur. But the art of lyric poetry was not foriegn to them. We find an unbroken chain of Jain poets right upto the end of the 15th century A. D.

Year 1586 is one of the most important dates, in this connection, for it celebrates the birth of a great genius Banarsidas Jain of Jaunpur, who was anxious for spreading the sphere of Hindi literature, so far limited within epics and lyrics only. He was one of the few early prose-writers of Hindi. His prose truely represents current Brajbhasha of his time. His Ardhakathanak (autobiography) is the only work of its kind in old Hindi. He was a good poet and one among the fast friends of Tulsidas. He also produced the Hindi version of Natak Samaysar of Kundkundacharya. Thus Banarasidas stands at a remarkable place in Hindi literature.

Even in the sphere of prose, we should not forget the importance of Pt. Daulatram Jain of Baswa (Madh ya Pradesh) who translated Jain Padma Puraña of Ravishenacharya into Khari Boh in 1766 A. D. As Pt. R. C. Sukla notes, his language represents that character of Khari Boli which was prevalent among the majority of literate people, not influenced a little by foriegn languages like Urdu or Persian. His work proves that writing of prose in Khari Boli had begun long before the British tried to shape its outlines in the Fort-William.

Even to day we see several Jain literators busy in promoting the grandeur of Hindi literature in almost all its branches. Shri Rishabh Charan Jain is famous for his fictions. Jainandra Kumar has its own importance for his philosophical outlook and psychological study of characters in his novels and short stories. He is also a renowned critic in modern Hindi literature. Dr. Hiralal Shastri has gained a memorable place for his research works on Jain literature. It is his effort that brought to light the vast Jain literature of old Hindi and drew the attention of Hindi world towards its importance. Besides these Shikherchand Jain, Shree Gyanchand Jain and various others are true devotees of Hindi literature who are doing there best to fill up its treasure or mark the value of its present diamonds. Jain contributions to Hindi literature, though a few in quantity, have their unique importance for they mark the mile-stones of the path of its progress.

Thus we come to the conclusion that the Jainas, though constituting a very small number of Hindi speeking population, are not less important for their share of offerings at the altar of Hindi It is for the present generation to continue the tradition and keep the torch of learning bright, the only means of human emancipation from the distructive elements of to day, resulting influence of undue evolution of brain without due collaboration with the heart, the fountain of life and fraternity.

## र्जन-सिद्धान्त-भास्कर के नियम

- १ 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' हिन्दी घाएमासिक पत्र है, जो वर्ष में दो बार प्रकाशित होता है।
- 'जैन-एन्टीक्वेरी' के साथ इसका वार्षिक मृत्य देश के लिये ३) श्रीर विदेश के लिये ३॥)
   है, जो पेशमी जिया जाता है। १॥) पहले भेज कर ही नमूने की कापी मंगाने में सुविधा रहेगी।
- इसमें केवल साहित्य-संबन्धी या अन्य भद्र विज्ञापन ही प्रकशनार्थ स्वीकृत होंगे। प्रवन्यक 'जैन-सिद्धान्त-भारकर' आरा को पत्र भेजकर दर का ठीक पता लगा सकते हैं; मनीआडेर के रूपये भी उन्हीं के पास भेजने होंगे।
- पर्त में परिवर्तन की सृचना भी तुरन्त आरा की देनी चाहिये।
- प्रकाशित होने की तारीख़ में दो समाह के भीतर यदि 'मास्कर' प्राप्त न हो, तो इसकी सूचना शीव्र कार्यालय को देनी चाहिये।
- इस पत्र में श्रत्यन्त प्राचीनकाल से लेकर श्रवीचीन काल तक के जैन इतिहास, भूगोल, शिल्प, पुरातन्त्र, मृत्ति-विज्ञान, शिला-लेख, मुद्र-विज्ञान, धर्म्म, माहित्य, दशेन अभृति से सेवंध रखने वाले विपयों का हो समावंश रहेगा।
- लेख डिप्पणी, समानीचना ऋर्षित सभी सुन्दर और स्पष्ट निषि में लिखकर सम्पादक 'जैन-सिद्धान्त-मास्कर' श्रारो के पर्त से श्रामे चाहिये। परिवर्त्तन के पत्र भी इसी पते से श्रामे चाहिये।
- ८ किसी लेख टिप्पणी आदि को पूर्णनः इधिवा अधितः स्वीकृत अधवा अस्वीकृत करने का अधिकार सम्पादको को होगा।
- ् अस्यं कृत लेख लेखकों के पास विना डाक-व्यय भेजे नहीं लौटाये जाते।
- १० समात्रोदनार्थ प्रत्येक पुम्तक की दी प्रतियाँ जैत-सिद्धान्त-मास्कर' कार्यालय आरा के पते से ही मेलनी चार्टिये।

# जैन-सिद्धान्त-भारकर

ाग १४

किरग १

# THE JAMA ANTIQUARY

Vol. XIV

No. 1

#### Edited by

Prof. A. N. Upadhya, M. A. D. Litt. Prof. C. Khushal Jain, M. A. Sahityacharya, B. Kamata Prasad Jain, M.R.A.S., D.L. Pt. Nemi Chandra Jain Shastri, Jyotishacharya,

#### Published at THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY (JAIN SIDDHANTA BHAVANA) ARRAH, BIHAR, INDIA.

Inland Rs 5.

Foreign 4s 8d

Single Copy Rs. 1/8.

JULY. 1948.

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

### जैन-पुरातत्त्व-सम्बन्धी षाण्मासिक पत्र

भाग १५

जुलाई ११४८

किरगा १

#### सम्पादक

श्रोफेसर ए० एन० उपाध्ये, एम.ए., डी. लिट्. श्रोफेसर गो० खुशाल जैन एम. ए., साहित्याचार्य वाबृ कामता प्रभाद जैन, एम. श्रार. ए. एस.. डी. एल. पं० नेमिचन्द्र जैन शास्त्री, ज्योतिषाचार्य साहित्यरत.

जैन-सिद्धान्त-भवन त्यारा-द्वारा प्रकाशित

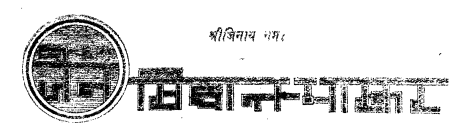
भारत में ३)

विदेश में ३।)

एक प्रति का १॥)

## विषय सूची

|    |                                                                         |          | वृष्ठ   |  |  |  |  |
|----|-------------------------------------------------------------------------|----------|---------|--|--|--|--|
| Ÿ  | कदम्ब नरेश रविवर्मा ऋौर उनका एक शिलालेख—[श्रीयुत बा० कामता              |          |         |  |  |  |  |
|    | प्रसाद जैन डी० एलॅ०, एम० त्रार० ए० एस०                                  | •••      | १       |  |  |  |  |
| २  | एक साम्प्रदायिक चित्रण—[श्रीयुत पं० कैलाशचन्द्र शास्त्री                | •••      | દ્      |  |  |  |  |
| 3  | भ० महावीर के समकालीन नृपतिगण—[श्रीयुत त्र्यगरचन्द नाहटा                 | ••••     | ११      |  |  |  |  |
| 8  | चन्द्रगुप्त-चाणक्य इतिवृत्त के जैन आधार—[श्रीयुत वा० उयोति प्रसाद       |          |         |  |  |  |  |
|    | जैन एम० ए०, एल-एल० बी०                                                  |          | १७      |  |  |  |  |
| ¥  | कतिपय प्राचीन पट्टे परवाने—[श्रीयुत भॅवरलाल नाहटा                       |          | २४      |  |  |  |  |
| ६  | गुप्रकालीन जैनधर्म—[श्रीयुत रमेशचन्द्र बी० ए०                           | ••••     | ३२      |  |  |  |  |
| v  | नीतिवाक्यामृत स्रौर सागारधर्मामृत—[श्रीयुत पं० हीरालाल शास्त्री         | •••      | 38      |  |  |  |  |
| Ξ  | दिच्छा भारत में जैनधर्म का प्रवेश ऋोर विस्तार—[श्रीयृत पं० नेमिचन्द्र स | गास्त्री | స్త్రం  |  |  |  |  |
| ŝ  | विविध विषय—[श्रीयुत पं० ने मिचन्द्र शास्त्री                            | …પ્રદ    | -Ę0     |  |  |  |  |
|    | सुद्दोनिया या सुधीनपुर                                                  |          | ४६      |  |  |  |  |
|    | कवि युन्दावन कृत सतसई                                                   | ,        | eχ      |  |  |  |  |
|    | दृबकुण्ड का ध्वंस जैन मन्दिर                                            |          | Y:      |  |  |  |  |
| 80 | साहित्य-समालोचना—                                                       | …ક્ષ્    | -६८     |  |  |  |  |
|    |                                                                         |          | ६१      |  |  |  |  |
|    | (२) मोचमार्ग प्रकाश का आधुनिक हिन्दी सपान्तर                            |          |         |  |  |  |  |
|    | (३) कन्नड प्रान्तीय ताडपत्रीय-प्रन्थ-सूर्चा                             |          |         |  |  |  |  |
|    | (४) मदन पराजयौ                                                          |          | દ્દપ્   |  |  |  |  |
|    | (५) करलक्ख्या                                                           |          | ક્ષ્ટ્ર |  |  |  |  |
|    | (६) कुन्दकुन्दाचार्य के तीन रत्न                                        |          | દ્રષ્ટ  |  |  |  |  |
|    | (७) वर्गी-वागी                                                          |          | દ્દ     |  |  |  |  |
|    | [श्रीयृत पं० नेमिचन्द्र शास्त्री                                        |          |         |  |  |  |  |
|    | (८) जैनधर्म—[श्रीमती ब्र० पं० चन्दाबाई                                  | •••      | ६७      |  |  |  |  |
|    | (९) राजुलकात्य—[श्रीयुत पं० महेन्द्रकुमार का                            |          |         |  |  |  |  |
|    | (१०) भाग्यफल—[तारकेश्वर त्रिपाठी, ज्योतिप                               |          |         |  |  |  |  |
| ११ | जैन-सिद्धान्त-भवन, स्रारा का वार्षिक विवरण—[श्रीयुत बा० चक्रेश्वरू      |          |         |  |  |  |  |
|    | भैन की का गीट की एक                                                     |          | 0.0     |  |  |  |  |



## जैनपुरातस्य और इतिहास-विषयक पाण्मामिक पत्र

भाग १५

जुलाई १९४८ । श्रावगा, वीर नि० सं० २४०४

किरमा :

## कदम्ब नरेक्र रिवेक्मी और उनका एक क्रिलालेख

[ ले॰—श्रीयुत बा॰ कामता प्रसार जैन डी॰ एत॰, एम॰ श्रार॰ ए॰ ए८०, श्रालीगंज ]

कदम्बवंश के राजा लोग कर्याटक देश के शिश्वासी थे। उनका कुन बृत्त 'कदम्ब' था। उसके कारणा वह 'कदम्ब' कडलाये थे। नामिल साहित्य में कदम्बें का उल्लेख कोगाकानम् देश के 'गन्नन' नामक राज्याधिकारी के रूप में हुआ है। तामिल प्रम्थकार 'कडम्बु' नाम से भी उनका उल्लेख करने हैं। इनकी राज्याची बननासी या बैजयन्ती थी। श्री जिनसेनाचार्य जा ने 'इत्वंश पुराण' के मर्ग १० में जिला है जि हिस्बंश में राजा ऐतेय शिसद्ध हुए। उनके वंशज चरम नृप ने बनवासी को बमाबा था। कदम्बों का राज्यशासन बर्तगान मेसूर स्टेट के शिभोगा और चित्तलहुमें जिलों एवं उत्तर कनारा, धारबाइ तथा बेलगांव जिलों पर था। धारंग में कदम्ब वंश के राजा वैदिक्षमां-नुयायी थे, परन्तु उपरान्त वे जैनवर्म के श्रद्धालु हुए थे। इन्होंने सन् २५० ई० से ६०० ई० तक राज्य किया था।

वनवासी के इन कदम्ब वंशी राजाओं में रिविवमी एक प्रसिद्ध नरेश थे। इनके पिता मुगेशवर्मी का स्वर्गवास इनके बाल्यकाल में हो गया था। श्रत्यय इनके चाचा मानधाता-वर्मी ने राजकाज को संभाला था। युवा होकर रिविवर्मी ने राज्यतार संभाला था शौर पूरी श्रद्ध शताब्दि तक (४५०-५०० ई०) शानदार शासन किया था। वनवासी के कदम्ब राजाश्रीमें वही श्रन्तिम प्रभावशाली शासक थे। उन्होंने कई संग्राम लड़कर अपने राज्य को समृद्धिशाली बनाया था। उनके चाचा विष्णुवर्मी ने विद्रोह खड़ा श्रिष्टा था, किन्तु रिविवर्मी ने बड़ी सफलता से उसका शासन किया था। विद्रोही नष्ट हुए थे। शासन

प्रबंध में उनके छोटे भाई भानुवर्मा ने उनका खूब ही हाथ बटाया था। उनका पुत्र हरिवर्मा उनके पश्चात् शासनाधिकारी हुआ था।

सम्राट रिवनमा भी श्रापने पिता मृगेशवर्मा के समान जैनधर्मानुयायी थे। हल्सी (बेलगाँव) से प्राप्त हुये उनके दानपत्र से उनकी जैनधर्म में इड श्रद्धा प्रकट होती है। उसमें लिखा है:—

"महाराज रिव ने यह अनुशासन पत्र महानगर पालासिक में स्थापित किया कि श्रीजिनेन्द्र की प्रभावना के लिये उस प्राप्त की श्रामदनी में से प्रति वर्ष कार्तिकी पूणिमा को श्री अण्डान्हिकोत्सव, जो लगातार आठ दिनों तक होता है, मनाया जाया करे; चातुर्मास के दिनों में साधुश्रों की वैयावृत्य की जाया करे; और विद्वज्जन इस महानता का उपभोग न्यायानुमोदित रूप में किया करें। विद्वत्मंडल में श्री कुगारदत्त प्रधान हैं; जो अनेक शास्त्रों और सुभाषितों के पारगामी हैं. लोक में अख्यात हैं, सब्दित के आगार हैं और जिनकी संप्रदाय सम्मान्य हैं। धर्मात्मा ग्रामवासियों और नागरिकों को निरन्तर जिनेन्द्र भगवान की पूजा करना चाहिये। जहीं जिनेन्द्र की पूजा सदैव को जाती है वहाँ उस देश को अभिवृद्ध होता है, नगर आधि व्याधि के मय से मुक्त रहते हैं और शासक गण शक्तिशाली होते हैं?।

रिववर्मा स्वयं श्रावक के दैनिक कर्म—दान देना और जिनपूजा करना, करते थे श्रीर श्रापनी प्रजा को भी उनको पालने के लिये पोत्माहित करते थे, उनका भाई भानुवर्मा भी जिनेन्द्रभक्त था श्रीर निरन्तर दान दिया करता था। रिववर्मा सदाही धर्मोत्कर्प का ध्यान रखते थे। होरमंग नामक स्थान से ब्राप्त उनका दानपत्र भी उनकी महानता को बताता है। 'श्राकेंलाजिकल सर्वे श्राव मैसूर से हम उसे यहाँ सधन्यवाद उपस्थित करते हैं:—

## कदम्व नरेश रविवमी का केरिमंग दान-पत्र

- १ सूर्याशुद्धति परिषिक्त पङ्कजानां शोभां यद्वहति सदास्य पादपद्मम् ।
   सिद्धम् २ देवानाम्मकुटमणिप्रभाभिषिक्तं सर्व्वज्ञस्य जयित सर्वलोकनाथः ॥
  - कीर्त्या दिगन्तरव्यापी रघुरासीन्नराधिपः
     काकुस्थतुल्यभ्काकुस्थो यवीयांस्तस्य भूपतिः ।
  - ४ तस्याभृतनयरश्रीमाञ्शान्तिवर्मा महीपतिः मृगेशस्तस्य तनयो मृगेश्वर पराक्रमः॥

- भ कदम्बामल वंशाद्रेः मौलिता मागतो रिवः
   उदयाद्रि मकुटटेय दोष्ठांशुरिवांशुमान् ॥
- ६ नृपश्छलनकी विष्णुर्देत्यजिष्णुग्यं स्वयं हिरण्ययचलन्मालंत्यस्वाचकंविभावितः ॥
- साम्राज्ये नन्दमानोपि न माद्यति परंतपः
   श्रीरेषा मदयस्यन्यानतिर्पातेव वारुगी ।।
- नम्भेदं तम् मही प्रीत्या यमाश्रित्याभिनन्दति
   कौस्तुभाभारुणच्छायं वज्ञो लच्मीईरेरिव ॥
- १ स्वावधि जयन्तीयं सुरेन्द्रनगरीं श्रिया वैजयन्ती चलचित्र वैजयंती विगजते ॥
- १० स्वेभुजाङ्गदासीय चंदनशीतमानमा तथा शीननभिवस्त्रीता मुरारेस्य वजसि ॥
- ११ विश्वावसुमति नायन्नायते नय गिविदम् द्योगिवेन्द्रं ज्यलड अदीप्तिकोरकिताङ्गदम् ॥
- १२ यस्य मृक्षि स्वयं लच्माहेमकुम्भोदर् च्युतंः राज्याभिषेकमक्ष्ये दम्भोजशन्त्रजेलेः ॥
- १३ रघुणालम्बितामोर्ला कुएडो गिरिरधारयत् रघेराञ्चां वहत्यद्य मालामिव महीधरः ।
- १४ धम्मार्त्थं हरिदत्तेन सोयं विज्ञापितो नृपः ॥ स्मितज्योरस्नाभिषक्तिन वचसा प्रत्यभाषत् ॥
- १५ चतुस्त्रिंशत्तमे श्रोमद्राज्यवृद्धिसमासमा मधुम्मांयस्तिथिः पुरया शुक्कपत्तरच रोहिसी॥
- १६ यदा तदा महाबाहुरासंघामपराजितः सिद्धायतन पूरार्थं संघस्य परिवृद्धये ॥
- १७ सेतोरुपलकस्यापि कोरमंगश्रितां महीम् अधिकान्निवर्त्तनान्येन दत्तवां स्वामरिन्दमः ॥

- १= आयन्दो दिचणस्याथ सेतोः केदारमाश्रितम् राजमानेन मानेन चेत्रमेक निवर्त्तनम् ॥
- १६ समर्श सेतुबंधस्य तेत्रमेक निवर्त्तनम् । तचापि राजमानेन वेटिकोटे त्रिनिवर्त्तनम् ॥
- २० उञ्जादिपरिहर्त्तव्ये समाधिसहितं हितम् । दत्तवां रश्री महाराजस्सर्व्यसामंतसंनिधौ ॥
- २१ ज्ञात्वा च पुरायमभिपालियतुर्विद्यालं तद्भंगकारणिमतस्य च दोपवत्ताम् ॥
- २२ .... श्रमस्खलित संय्यमनैकचित्ताः । संरक्षणेस्यजगतो पतयः प्रमाणम् ॥
- २३ बहुभिर्व्यसुधामुक्ताराजभिस्सगरादिभिः यस्ययस्य यदाभूमि स्तस्यतस्य तदाकलं ॥
- २२ ऋद्भितंत्रिभि भुक्तंत्रिश्चपरिपालितम् । एतानि न निवर्तते पृर्व्वराजकृतानि च ॥
- २५ । व्यक्तां पग्दत्तां या यो हरेन बहुपणं । पवित्रपेतहस्त्राणि नरके पच्यने तुलः ॥

गावार्य । गावार्य । गावार्य गावार्य गावार्य गावार्य की अय हो, जिनके पाद पद्म देवों की मुकुट-मिंग-प्रभा से ऋषिषंक हुए ऐसे शोवने हैं, जैसे पंकत सूर्य किरगों से आच्छादित शोभते हैं। रवराज की कीर्नि दिगन्दों में व्याप्त थी। उनका छोटा भाई काछस्य राम के तुन्य था। उनका पुत्र श्रीमान् शान्तिवर्मा नामक नरेश था। सगेश उनका पुत्र सृगेश सहश पराक्रमवाना था। ऋमल कदम्बवंग रूपी पर्वत की उच्चतम शिखिरवत् रवि नरेश हुए, जो मानो उदयादि की शिखिर पर सूर्य ही चमक रहे हों। यह राजन् साचात् देख विजयी चक्रविभा युन विप्या ही थे। अपने साम्राज्ययोग में आनंद मानते हुए भी वह मानकपाय में नहीं वहे थे। उनका वैभय दूसरों को मदमक बनाता था। पृथ्वी ने हर्षयुत हो इस चतुर नरेश का आश्रय लच्मी-वत् प्रसन्नित्व हो लिया था। रिवनरेश की राजनगरी वैजयन्ती सुरेन्द्रनगरी—अमरावती को भी अपने सौन्दर्य से मात करती थी। विप्या के बद्धस्थल पर विराजती हुई लच्मी उतनी प्रसन्न नहीं हुई जितमी वह रवि नरेश के माहुपाश से बंदों रह कर हुई। लोक ने इस राजनीतिज्ञ राजा को वैसे ही अपना स्वामी

माना जैसे स्वर्ग में इन्द्र माना जाता है। स्वयं लदमी ने ही उनका अभिषेक किया था। मीलीकुण्ड पर्वत ने रघु को धारण किया था। अब वही पर्वत रवि नरेरा के आदेशां को मालावत धारमा करता है। <u>हरिवत्त</u> ने जब उस नरेश से दान करने की जिनती की ती मुम्कुराहट की ज्योत्स्ना विखेरते हुए उन्होंने समुचित उत्तर दिया था। उनके वर्द्धमान शासनकाल के ३५ वें वर्ष में मधु (चैत्र) शुक्र गच्च की एक शुभ तिथि को जब रोहिणी नत्तत्र था, तब इन महाबाहु श्रपराजित नरेश ने श्रासन्दि नामक प्राम सिद्धायतन पूजा के श्चर्य श्चीर संघ की परिवृद्धि के लिये मेंट किया । उसके श्रतिरिक्त कोरमंगादि मदेश की कुछ भूमि भी प्रदान की, जिसका नाप तोल दिया है। रविनरेश ने यह दान अपने सामन्तों के समज्ञ उंछादी राजकर से मुक्त करके दिया था। लोक के वे शासकगण, जिनके मन कषायवासनों को जीतने में लगे हैं, इस दान की रक्ता करने के लिये उत्तर-दायी होंगे, क्योंकि दान की रच्हा करने से महान् पुरायफल एवं उसके नाश के पाप-फल से वे अवगत होगे। सगर आदि नरेशों द्वारा यह पृथ्वी भोगी जा चुकी है। जो कोई इसका शासक होगा उसे ही इस दान का फल मिलेगा। जो संकल्प कर के दिया गया श्राश्रवा तीन पीड़ियों से जो भुक्तिमान है या पूर्व राजाओं द्वारा पदत्त है वह दान कभी भी नहीं मिटाया जायगा । जो कोई दान की हुई सूमि जो जब्त करेगा वह साट हजार वर्षी नक नक्षे में उवाला जायगा। आजकल आसन्दि आम कडुर जिले के कडुर तालुके में अज्ञमपुर के पास अवस्थित है। यही आम रविवर्मा नरेश ने जैनसंघ और सिद्धायतन को पूजा के लिये प्रदान किया था। 'सिद्धायतन' संमवतः सिद्ध भगवान् का बोचक है।

## एक साम्प्रदाधिक चित्रगः

### [ लेखक—श्रीयुत् पं० केलाशचन्द्र सास्त्री ]

२-३ वर्ष हुए, भारतीय विद्या-भवन से प्रकाशित होनेवाली 'भारतीय निद्या' नामक पित्रका का एक त्र्यूंक स्व० बाबू श्री बहादुर सिंह जी पिवी स्मृति ग्रन्थ के नाम से प्रकाशित हुन्ना था। उसके सम्पादक मुनि श्री जिनविजय जी हैं। उममें मुनि जी ने जेयसलमेर के शास्त्र भगड़ारों के कतिपय ग्रन्थों की काष्ट्र की पिट्यों पर चित्रित कुल चित्रों के बलाक भी मुद्रित कराये हैं। उनमें तीन चित्र (इ-ई) ऐसे हैं जो दिगम्बर श्वेताम्बर विषयक एक शास्त्रार्थ से सम्बन्ध रखते हैं।

कहा जाता है कि गुर्ज रेश्वर सिद्धराज की सभा में श्वेताम्बराचार्य देवसूरि श्रीर दिग-भ्वराचार्य कुमुदचन्द्र का शास्त्रार्थ हुश्रा था, जिसमें कुमुदचन्द्र की ८४ वादियों का विजेता बतलाया जाता है। किन्तु दिगम्बर परम्परा में इस घटना का तो कोई उल्लेख है ही नहीं, इस तरह के किसी कुमुदचन्द्र नाम के दिगम्बराचार्य का भी पता नहीं चलता। अस्पृत् श्रवणा बेलगीला के शिलालेख नं० ४० में श्राचार्य श्रुतकीति का वर्णांग करते हुए उन्हें विपत्ती पेवेन्द्र का विजेता बतलाया है। श्रीफेसर हीशलाल जी का कहना' है कि जित विपत्त सैद्धान्तिक देवेन्द्र का यहाँ उल्लेख है वे सम्भवतः असामान्य तत्त्वालीकार्यकार के कत्तां वादिषवर श्वेताम्बराचार्य देवेन्द्र या देवसूरि हैं, जिनके विपय में कहा गया है कि उन्होंने वि० सं० ११८१ में दिगम्बराचार्य कुमुद्वन्द्र हो बाद में परास्त्र किया था। श्रम् हु,

इन चित्रों का परिचय मुनि जिनविजय जी ने उक्त स्मृति ब्रम्थ में गुजरानी भाषा में कराया है। मुनि जी निखते हैं:—

'इन पिट्टकाओं की चित्रावली का विषय ऐतिहासिक है, और श्वेतास्वर जैन सम्प्रदाय में श्राति प्रसिद्ध है। वादी देवसूरि नाम के एक प्रस्यात शानार्थ सिद्धराज के समकाणीन थे। वि० सं० ११०१ में, पाइन में सिद्धराज की समा में, उन्हों की श्रध्यलता में, श्राचार्थ देवसूरि का दिगम्बर सम्प्रदाय के एक श्राति प्रसिद्ध बिद्धान् श्राचार्थ क्मुदचन्द्र के साथ, श्वेताम्बर दिगम्बर सम्प्रदाय के बीच के मतमेदों की श्रमुक मान्यता के विषय में एक निर्णायक बादविवाद हुआ था। उसमें बादी देवसेन सूरि की विजय हुई श्री। प्रभावक चरित्र' 'प्रबन्ध चिन्तामिणः', 'चतुरशीति प्रबन्ध संग्रह' श्रादि श्वे० जैन ऐतिहासिक प्रबन्ध ग्रन्थों में देवसूरि का विस्तृत इतिहास पाया जाता है श्रीर इस बाद-विवाद का भी हान्ने विस्तार से खिन्दा है। साथ ही, इस प्रसंग को लेकर यश्रधन्द्र नाम के एक समकालीन

<sup>ा)</sup> देखों, जैन-शिला संग्रह पृ० २९ की पाद दिण्यशी ।

किव ने मुद्रित 'कुमुद्दनद्र' नाम के एक सुन्दर नाटक की भी रचना की है, जिसमें घटनाओं का बहुत कर के वर्णन किया गया है।

मुनि जी का मत है कि ये चित्र उक्त घटना के ५-७ वर्ष के अन्दर ही सिद्धराज के समय में ही चित्रित किये गये हैं। आगे मुनि जी चित्रक्षेट (इ) का परिचय देते हुए कहते हैं:—

'इस चित्र में दिगम्बरायां कुनुरचन्द्र स्रीर स्वेताम्बर बारी देवसूरि की व्यास्यान समा का दृश्य श्रंकित किया गया है। गुजगत के श्राशापल्ली स्थान पर, जिसे पीछे से कर्णांदती भी कहते थे, जुदे जुदे धर्मस्थानों में ये दोनों श्राचार्य एक साथ श्राकर ठहरे थे। उन दोनों में पसंगवश विद्या विषयक सम्बा शुरु हुई। श्रीर वे दोनों श्रपने २ शिष्यों स्थार भक्तों के श्राम एक हुमरे के परम्बरायिक मंतव्यों का खगदन मंडन करने लगे। इस वित्रखगद में प्रथम दृश्य दिग्यस्था एक गुर्वान्द्र की सभा का है। इसमें एक ऊँचे जक्त्री के श्रामन पर नम का के दिगम्बरायाये वैठे हैं। उनके सामने उनके कोई मुख्य शिष्य तथा पीछे भक्त गृहस्थ बैठे हैं। श्रावार्य के पीछे उनके कोई खुल्लक शिष्य खड़े हैं। उनकी बगत में मयुग्यीकी है श्रीर हाथ में एक वस्त्र का दुकड़ा है। उसके द्वारा वह स्वावर्य की ह्या उपयोग के पाय खड़े । श्रीर उसका माय खूब उत्तेवक है। धोतामण नी श्रावार्य के कथन को उत्साह श्रीर श्रावेग पूर्वक सुन रहे हैं।

'इसके यद देवसूरि की व्याक्षणन सभा का दृश्य है। यह भी ऊँचे लुकड़ी के श्रासन पर बेनवा पहने बैठे हैं। इसके पान एक कोई भीड़ शिष्य बैठा है। उसके पास दो आवक बैठे हैं, एक लाधु शिष्य पीछे खड़ा हुआ। यहां से जानार्थ को हवा कर रहा है। इस आवार्य की सुद्रा था बैदी ही उपदेश प्रवस्त और गावोचे जक है किन्तु उनके हस्तरफालन में जस श्राविक सुद्रुता और मुख पर अधिक सौम्य भाव बतलाया है। इतना दृश्य तो दोनों श्राचार्यों का समान है। किन्तु देवसेन सूरि की सभा में एक ब्यक्ति खड़ा है जो उच्चेजनात्मक भाषण कर रहा है ऐसा वतीन होता है। इसमें लिखे दुए वाक्य से यह प्रकट होता है कि जो व्यक्ति खड़ा है यह दिगम्बतानार्य का श्रादमी है। श्रीर वह देवसूरि के श्रामें केई वाद विकदात्मक विषय ने लगता हुआ सम्भाषण कर रहा है। यह आदमी क्या कहला है इसका सरस शाब्दिक चित्र मृद्धित कुनुद्वनन्द्र नाटक के प्रथम श्रंक में दिया है, जिज्ञासुओं को वहाँ से जान लेगा नाहिये, यहां देने का श्रवकाश नहीं है।

'चित्रप्तेट (ई) — दोनों आचार्यों में यह ठहराव हुआ कि उन्हें पाटन में सिद्धराज की राजसभा में शास्त्रार्थ करना चाहिये और अपनी अपनी विद्याशक्ति का परिचय देकर राजा से जय पराजय का प्रमागापत्र लेना चाहिये । इस निर्माय के श्रनुसार दोनों आचार्य जब

अपने अपने परिवार के साथ आरापिक्षी स्थान से पाइन जाने के लिये प्रस्थान करते हैं, उस समय का दृश्य इस चित्र में अंकित किया गया है। इसमें ऊपर के चित्र में देवसूरि के प्रस्थान का दृश्य बतलाया है। पाइन में सिद्धराज की सभा में, कुमुदचन्द्र के साथ जो बाद-विवाद होगा उसमें उनकी विजय हो, इस लिये प्राशापिक्षी के जैन संघ ने शुभ शकुनों का प्रवन्ध कर रखा था। देवसूरि जब मकान से बाहर निकले तब उनके सामने भठ्य जैन स्थयात्रा निकल रही है, जिसमें एक सुन्दर रथ में जिनमूर्ति को बैठाकर उसके आगे नृद्य गीत शादि का सुन्दर प्रयन्ध किया गया है। देवसूरि उत्साह पूर्वक आगे पैर रख रहे हैं। उनका शरीर खूब कहावर और हृष्टपुष्ट है। आँखों में गाम्भीर्य और मुख पर प्रसन्ता छाई हुई है। दो भक्त विक्रिसत मुख और आदर सूचक मुखमुद्दा से अभिनन्दन कर रहे हैं। आचार्य और अवकों के आगे एक नर्तक मगड़नी चल रही है। जिसमें एक नर्तकी भावमंगी पूर्ण नृत्य कर रही है। जनके स्थान से खेंब रहे हैं। इन शुभ शकुनों के साथ होने वाले प्रस्थात से देवसूरि का संघ अपने पत्न की गावी विक्रय के विश्वस के साथ उत्साह पूर्वक पाटन की नरफ जा रहा है।

'इसके नीने के दूसरे चिन में आनार्य कुमुरचन्द्र के शयाण का दृश्य बनताया है। दिगम्बरानार्थ पानकी में बैठ कर पाटन तरक जाने के लिये निकते हैं। इसके ज्यानमें में इन्छ जने पानकी उठाने वाले हैं। इन्छ जने छन लिये हुए हैं। आगे को सुगट चल गहे हैं निवके हाथ में ढाल और तलवार है। सब से आगे एक अनुनर विगुल देना हुआ चल रहा है, जिसके सुनने से लोग यह सगक सकें कि किसी यह पर्मावार्य की सबारी आ गई। है। विगम्बरानार्य की सवारी आ गई। है। विगम्बरानार्य की सवारी गाँव द्वार से बाहर निक्रन कर जैमें ही एक स्थान पर पहुंचती है उसके आगो ऊँचा फण किये बैठा एक बड़ा काला सर्प दिखाई देता है। आचार्य के अनुचर इस अपशकुन को देख कर मन में खिन्न होते हैं और एक दूसरे का सुन्न देखने लगते हैं। आचार्य भी इस अपशकुन को देख कर मन में जरा उद्विश्व हो जाते हैं। चित्रकार ने उनके सुख के अपर इस उद्वेग का अच्छा भाव मार्मिकता के साथ दिखाया है।

'इसके बाद के चित्र में, दिगम्बराचार्य पाटन के राजा के आन्तःपुर में, बहुत कर के राजमाता से मिलने जाना चाहते हैं, किन्तु द्वारपाल उन्हें रोक देता है। ... इस चित्र का भाव यह है कि सिद्धराज की माता भयण्झा देवी दिल्लिण की राजकुमारी श्री श्रीर उनका पितृपत्त दिगम्बर सम्पदाय की तरफ पत्तपात रखता था। कुमुदचन्द्राचार्य भी दिल्लिण देश के वासी थे। इससे उनकी श्रोर राजमाता का भिक्तभाव था। इससे दिगम्बराचार्य राजमाता से व्यक्तिगत रूप से मिलने के लिये और उनके पत्त की जिससे विजय हो ऐसा

कोई उपाय करने की सूचना प्राप्त करने के लिये, पीछे के दरवाजे से अन्तःपुर में जाना चाहते हैं। किन्तु शस्त्रधारी द्वारपाल उन्हें पीछे हटा देता है। द्वारपाल की मुख्यमुदा खूब उत्तेजित है और कड़ाई के साथ निषेध करता हुआ उसका हाथ कठोर दिखाई देता है। पीछे हटते हुए नमाचार्य को उसके सामने अजीव टिप्ट से विनम्रता पूर्वक कुछ कड़ते हुए तथा उतावले ढंगों से चले जाते हुए बताया है।

इस चित्र परिचय को समाप्त करते हुये मुनि जी ने लिखा है कि पश्चिम भारत की चित्रकला के इतिहास में इन पष्टिकाश्चों के चित्र श्रापने को एक महत्त्व के अकरण की मूल्यवान सामग्री देते हैं।

जिस 'मुद्रित कुमुद्रचन्द्र प्रकरण' का मुनि जी ने उल्लेख किया है उसे भी हमने देखा है। इन चित्रों श्रीर उक्त प्रकरण को देखने से हमें तो उनमें ऐतिहासिकता से श्रिधिक साम्पदायिकता का ही चित्रण किया प्रतीत होता है। यह तो हम नहीं कह सकते कि ऐसी कोई घटना घटी ही नहीं होगी, किन्तु उक्त घटना को श्रावश्यकता से श्रिधिक तूल अवश्य दिया गया है। श्रीर लेखनी तथा कूर्विका चनाने वालों ने, बरावर इस वत का प्रयत्न किया है कि जिससे दिगम्बर श्रीर उनके श्राचार्य लोगों की हण्टि में गिरे श्रीर श्रवेताम्बर तथा उनके श्राचार्य लोगों की हण्टि में उठें। इसीने चित्र तथा प्रकरण में की श्रवेताम्बर तथा उनके श्राचार्य लोगों की हण्टि में की श्रवेताम्बर तथा उनके श्राचार्य लोगों की हण्टि में की श्रवेताम्बर तथा उनके श्राचार्य लोगों की हण्टि में उठें। इसीने चित्र तथा एक साधु के प्रतिकृत हैं।

### लोगों की दृष्ट में गिरानेवाली वातें

इस भगाड़ का प्रारम्न दिगम्बरी नार्य की श्रोर से हुआ बननाया गया है। दिगम्बराचार्य का एक शिष्य देवसूरि की समा में जाकर श्रंट संट बकता है और देवसूरि अपने
पद के योग्य द्यागा भाव प्रदर्शित करते हैं। फिर कुमुदचन्द्र पर तम्पर (मुनंग) लोगों
की गोष्ठी में एक बृद्धा श्रायिका को नचाने का श्राभियोग लगाया गया है। वह श्रायिका
देवसूरि को सभा में जाकर कहती है कि कुमुदचन्द्र ने मेरा श्रापमान किया है। इसो पर
राास्त्रार्थ की चर्चा चलती है। देवसूरि की श्रोर से एक दूत कुमुदचन्द्र की सभा में जाना
है श्रीर वहां दोनों में खूब भड़प होती हुई बतलाई गई है। श्रागे दिगम्बराचार्य को
घूस देने में चतुर बतलाते हुए कहा है उसने घूस देकर सभासदों को श्रीर राजा के
श्रादमियों को वश में कर लिया। शास्त्रार्थ में भी इसी तरह की विडम्बना प्रदर्शित की
गई है।

दिगम्बराचार्य का पालकी पर बैठकर चलना, श्रागे शस्त्रधारी भटों का चलना, शिष्यों से हवा करवाना, विटों के साथ सहवास करना श्रीर श्रार्थिका वृद्धा की सभा में नचाना श्रादि ऐसी बातें हैं जो साम्प्रदायिकता से श्राधिक सम्बन्ध रखती हैं। इसी तरह दिगम्बस-चार्य का श्रापनी विजय के लिये खिपकर राज-माता के पास जाना और वहां द्वारपाल के द्वारा तिरस्कृत होना भी है। यदि कुमुदचन्द्र वास्तव में इतने बड़े विद्वान् थे जितना उन्हें बतलाया गया है तो वे इस तरह के गर्बा उपाय काम में नहीं ला सकते थे। और यदि उन्होंने ऐसे उपाय काम में लिये तो कहना पड़ेगा कि देवस्रि के प्रतिद्वन्दी कोई विद्वान् नहीं थे। श्रस्तु,

जो हो, हमें तो खेद इसी बात का है कि इतिहासज्ञ जन भी साम्प्रदायिकता पृगी चित्रगों को इतिहास कहकर उसका प्रचार करते हैं।

-:0:--

## म॰ महिवार के समकालीन नृपतिगण

### [ले०-श्रीयुत अगरचंद नाहटा]

"वीर" के गत महावीर जयन्ती विशेषांक में प्रज्ञाचक्षु पं० गोविन्दरायजी का "महावीर के समय का भारत" शीर्षक लेख प्रकशित हुआ है। लेख के शीर्षक एवं श्री फागुल्लजी की टिप्पणी के अनुसार प्रस्तुत लेख भ० महावीर के समय के भारत की स्थित का दिग्दर्शन करानेवाला होने से बड़ा होना चाहिये। पता नहीं इसके अप्रकाशित अंश में क्या प्रकाश डाला गया है ? पर यदि "वीर" में प्रकाशित लेखांश ही पूर्ण है तो इसका नामकरण "महावीर के समकालीन भक्त नृपितगण" होना अधिक उपयुक्त प्रतीत होता। है क्योंकि तत्कालीन भारत की स्थित का इस लेख से परिज्ञान नहीं होता। अस्तु।

जैसा कि सम्पादकीय टिप्पणी में कहा गया है लेख गवेषणापूर्ण है पर वह पूर्ण एवं अभ्रान्त नहीं प्रतीत होता, अतः उसके सम्बन्ध में कुछ प्रकाश डालना आवश्यक होने से प्रस्तृत लेख लिखा जा रहा है। आशा है श्रीघ्र ही गोविन्दरायजी या डा० जगदीशचंद्रजी अ दि अन्य अधिकारी विद्वान् महावीर कालीन भारत पर सुन्दर प्रकाश डालकर हमारी जानकारी बदायेंगे। आलोच्य लेख की अपूर्णता एवं विचारणीय बातोंपर प्रकाश डालने से एवं उसके ऐसे होने के कारण पर अपने विचार प्रकट कर देना भी आवश्यक समक्षता है ताकि भविष्य में उनकी और ध्यान रखा जाय।

हमारे विद्वानों के लेखन में मुभे एक बड़ी कभी यह अनुभव हो रही है कि हमारा ज्ञान बहुत कुछ एकाड़ी हैं। जैन कहलाने पर भी हम पूरे जैन नहीं, पर अधिकतर दि० या श्वे० ही प्रतीत होते हैं। हमारा पठन पाठन एक सम्प्रदाय के प्रन्थों तक ही सीमित होने से सम्पूर्ण जैन इतिहास, साहित्यः कला, तत्वज्ञान आदि का हमें प्रायः परिचय नहीं होता। अतः सबसे पहले हमें इस कभी को हटाना आवश्यक है। किसी भी विषयपर लिखने से पूर्व दोनों सम्प्रदायों के प्राप्त साहित्य का समभाव पूर्वक अध्ययन बढ़ाना होगा, तभी हमारा लेखन जैन सम्बन्धित कहलाने योग्य होगा।

पंश्नगोविन्द्रायजी के लेख से ध्वनित होता है कि उन्होंने जो कुछ लिखा है वह दिश् अन्थों के आधार से लिखा है जब कि मेरे नम्र मतानुसार इस विषयपर खेश जैनागमों के अध्ययन के बिना ठीक से लिखा ही नहीं जा सकता। तत्कालीन इतिहास का जैसा विशद एवं प्रामाणिक वर्णन जैनागमों एवं उनकी नियुक्ति भास्य, चूंणे आदि में सुरक्षित हैं, अन्यत्र अप्राप्य है। महावीर कालीन भारत पर लिखने के दूसरे साधन हैं, बौद्ध पिटक प्रन्थ। जैनागमों के भलीभाँति अध्ययन करनेका सुयोग न भी मिले तो उनके आधार से सिखित सुनि कल्याणविजयजी का 'अमण भश्म महावीर' एवं गोपालदास पटेल सिखत 'महावीर कथा' इन दो अन्यों का अध्ययन कर लेनेपर काम चलाऊ

ज्ञान हो सकता है। मान्यवर डा॰ जगदीशचन्द्रजी का ''वर्द्धमान महावीर'' एवं उनकी थीसिस भी जो अभी प्रकाशित भी हो खुकी है, उपयोगी साधन है।

दूसरी सावधानी साधनों के उपयोग करने में विवेक की आवश्यकता है। घटनाओं से बहुत पीछे के लिखे अन्थों को पौराणिक-सा मानकर उनके मूल तत्त्व को अन्य प्राचीन साधनों से खोज निकालना आवश्यक होता है। प्रन्थान्तरों में एक ही घटना कई प्रकार से लिखी मिलती है एवं ऐतिहासिक व्यक्तियों एवं स्थानों के नामादि में अन्तर पाया जाता है वहाँ प्राचीन मन्थ को ही अधिक महत्व देना आवश्यक हो जाता है। इसी प्रकार पद-पद पर साधनों के उपयोग करने में विवेक, समभाव (निष्यक्षपात), टिष्पणी में अन्य साधनों का निर्देश व स्पष्टीकरण आदि बातें विशेषरूप से ध्यान में रखनी चाहिये।

तीसरी सावधानी प्रमाणों के उचित मूल्याङ्कन के सम्बन्ध में रखने की होती है। हम जैन या दि० या श्वे० हैं इसिलिये यदि जैन या दि०, श्वे० की प्रत्येक बातको बढ़ा चढ़ा कर लिखने या अनुचित महत्व देने लगेंगे तो वह लेखन सर्वमान्य व प्रामाणिक नहीं हो सकेगा। बहुत-सी बार ऐसा अनुभव होता है कि कोई प्रन्थ या कवि साधारण होता है पर हम उसकी बहुत प्रशंसा कर देते हैं और कहीं कहीं महत्वपूर्ण प्रन्थ को निष्पक्षपात से नहीं पढ़ने के कारण उसकी साधारण बतला देते हैं, यह उचित नहीं कहा जा सकता। अतः जहाँतक हो सके तटम्थता के साथ अध्ययन करने की और ध्यान रखना आवश्यक है। साम्प्रदायिक दृष्टिय बहावे में न लिखकर घटना, एक वस्तु को उचित महत्व देना ही उपयुक्त है।

्रपर्युक्त बातें किसी ब्यक्ति विशेष को लक्ष्य करके नहीं लिखी गयी हैं पर प्रसंगवश साधारणतया ध्यान में रखने के लिये ही लिखी गयी हैं। श्राशा है पाठक इसे उचित अर्थ में ग्रहण करनेका ध्यान स्वेगे। इस प्रासङ्गिक भूमिका के बाद मुल विषय पर श्राता है।

जैमा कि मैं पूर्व कह चुका हूँ कि एं० गोविन्दरायजी के लेखका आधार दि० साहित्य है पर उसके आधार प्रन्थ कितने प्राचीन हैं ? लेख में निर्देश नहीं होने से प्राचीनता व प्रामाणिकता के विषय में कुछ कह नहीं सकता पर उसमें प्रकाशित कई बातें प्राचीन खे० साहित्य में भिन्न प्रकार से वर्णित देखने में आई हैं उन्हीं की यहाँ सूचना कर देता हूँ।

3 त्रापकं लेख में बैशाली के राजा चेटक की पहिली कन्या प्रियकारिशी का विवाह सिद्धार्थ से हुआ और उसी से महावीर का जन्म हुआ बतलाया गया है, पर खे॰ आवश्यक चूर्णि आदि के अनुसार महावीर की माता चेटक की कन्या नहीं, पर बहिन थी। चेटक की पुत्री ज्येष्टा का भ॰ महावीर के बड़े भाई नंदीवर्दन से विचाह होनेका उल्लेख उसी प्रन्थ में अवश्य आता है।

२ चेटक की सात कन्याएँ थीं, यह तो ठीक है पर उनके क्रम, नाम, एवं पतियों के नाम, व रथान के सम्बन्ध में आवश्यक चूर्ण से गोविन्दरायजी के लिखित कमादि भिन्न हैं यथा—

| श्रावश्यक चूर्णि के श्रनुसार |              |             | पं॰ गोविन्दरायजी के लेख के श्रनुसार |               |             |             |
|------------------------------|--------------|-------------|-------------------------------------|---------------|-------------|-------------|
| ;                            | पुत्रीनाम—   | ु पति—      | स्थान नगर                           | पुत्रीनाम—    | पति         | स्थान नगर—  |
| 3                            | प्रभावती     | उदयन        | वीतिभय                              | १ प्रियकारिगी | सिद्धार्थ   | कुंडलपुर    |
| २                            | पद्मावती     | द्धिवाह्न   | चंपा                                | २ सृगावती     | शतानीक      | कांशास्त्री |
| ą                            | मृगावती      | शतानीक      | कौशम्बी                             | ३ सुप्रभा     | दशरथ        | हेरकच्छ     |
| 8                            | शिवा         | प्रचोत      | उज्जयिनी                            | ४ प्रभावती    | उहयन        | रोरुक       |
| 14                           | ज्येष्ठा     | नंदीवर्द्धन | कुंडग्राम                           | ५ ज्येष्ठा    | सात्यक      | गंधार       |
| Ę                            | सुज्येष्ठाकु | मारिकावस्था | में दीक्षा                          | ( विवाह       | सं पूर्व दी | नेत )       |
| ی                            | चेल्लगा      | श्रेशिक     | राजगृह                              |               |             |             |

हनमें से चूर्णि का समर्थन मृल आगमों से भी होता है अतः विशेषरूप से मान्य किये जाने योग्य है। जैसे प्रभावती के पति उदायन की राजधानी सिंधु—मौवीर देश के वीतिभय नगर में होने व उनके उत्तराधिकारी अभीचि कुमार (भानजा) आदि का उन्नेख भगवतीसूत्र में विस्तार से आया है अतः उनकी राजधानी कच्छ काठियावाडका रोरुक बतलाना सही नहीं प्रतीत होता। विशेष जानने के लिये मुनि जिन विजयजी का "वैशालिना गण सत्ताक राज्य नो नायक राजा चेटक" लेख देखना चाहिये जो कि जैन या० संशोधक वर्ष २ अङ्क ४ में प्रकाशित है। चेटक के सम्बन्ध में एक अन्य लेख विश्ववाणी के गत अगस्त के अङ्क में भी प्रकाशित है।

३ दशार्क देशकी राजधानी हेरकच्छ व राजा दरारथ बतलाया गया है तब श्वे० श्रागमानुसार राजधानी दरार्कपुर-मृतिकावित का राजा दमार्कभद्र था जो कि भ० महावीर के पास दीक्षित हस्रा था।

४ कोशाम्बी नरेश शतानीक के दीक्षित होने एवं उनके तीन श्रन्य उत्तराधिकारी होने के पश्चत् उदयन का राजा होना किला गया है पर जेनागमों के अनुसार शतानीक ने दीक्षा प्रहण नहीं की वह वैसे ही कालधर्म को प्राप्त हुआ। मृगावती भ० महावीर के पाय दीक्षित श्रवश्य हुई थी। भागवत पुराण में ३ राजाश्रों का होना व सहस्रानीक का शतानीक के पद पर श्रासीन होना कहा गया है पर वह सही नहीं प्रतीत होता। जैनागमों के अनुसार सहस्त्रानीक शतानीक का पिता था और शतानीक के समय उदयन छोटा श्रवश्य था पर राजकार्य मन्त्रियों की सहायता से मृगावती संभालती थी। मृगावती के दीक्षा लेनेपर उदयन का राज्याभिषेक हुआ था। श्रत: शतानीक का उत्तराधिकारी उदयन हुआ न कि बीचमें श्रन्य तीन व्यक्ति।

५ जीवन्त्रर की कथा का आधार कितना प्राचीन है ? कहा नहीं जा सकता अतः उस कथा में जितने राजादि के नाम आये हैं वे महावीर के समकालीन थे यह संदिग्ध है ? उक्त कथानुसार मिथिलाका राजा गोविन्दराज था तब जैनागमों के अनुसार तत्कालीन मिथिला के राजा का नाम जितशत्रु या जनकथा। जितशत्रु के धारिणी नामक रानी थी।

६ वशाली को आजकल की तिरहुत नगरी होने की संभावना की गई है पर उसका वर्तमान नाम वसाडपट्टी प्रसिद्ध ही हैं। बह आज भी मुजफ्फरपुर एवं हाजीपुर से २३ मील पर अवस्थित हैं।

- ७ श्रावस्ति के राजा प्रसेनजित का नाम जैन साहित्य में जयरीत होना बतलाया गया है पर वह उल्लेख दि० अन्थों में होगा। श्वे० श्रागमानुसार श्रावस्ति का राजा जितशत्रु था एवं श्वेताग्विका का राजा प्रदेशी था।
- ८ त्राराधना कथाकोश के उल्लेखानुसार त्रवन्ति सुकुमार को महावीर कार्लान (प्रचीत के राज्य में ) बतलाया है पर श्वे० त्रावश्यक चूर्णि त्रादि प्राचीन प्रन्थों के अनुसार वह आचार्य आर्य सुहस्ती के समय में हुआ है जिनका समय वी०नि० २४६ से २९५ हैं। विशेष जानने के लिये विक्रम स्मृति प्रन्थ में डा० शार्लीटे काउमें (सुभदा देवी) का "जैन साहित्य में महाकालमंदिर" शीर्षक लेख देखना चाहिये।

श्रर्थात् गोविन्दरायजी के उक्त छोटे से लेख में ८ वातों में श्वे० प्राचीन साहित्य से मतमे६ प्रतीत होता है। श्रव श्वेताम्बर जैनागमों एवं चरित्र ग्रन्थों में से उक्त लेख में वर्णित राजाश्रों के श्रितिक्ति जिन राजाश्रों का उल्लेख श्रमण भ० महावीरादि में मिलता है उनका यहाँ निर्देश कर दिया जाता है।

- अञ्चलिया, बनारम, लोहार्गल, कार्क्दा, कंपिल्ला के तन्कालीन राजा का नाम जितशत्रु था। संभव है जितशत्रु असू राजाओंका एक विशेषण भी हो।
- २ कनकपुर के राजा का नाम प्रियचन्द और रानीका नाम सुभद्रा था। उनके युवराजकुमार बैश्रमगाकुमार और युवराज के पुत्रका नाम धनपति था। इनमें से धनपति भ० महावीर से दीक्षित हुए थे।
- ३ पृष्ठ चंपा के राजा शाल श्रीर होटे भाई अवराज महाशाल महावीर से दीक्षित हुए। इनके राज्यका उत्तराधिकारी इनका भानजा गागिल हुश्रा, उसने भी दीक्षा ली थी।
  - ४ कोटिवर्ष के राजा किरातराजन साकेत नगर में भ० महावीर से दीक्षा ली।
- अ चम्पा के राजा का नाम जितरात्रु श्रोर दत्त लिखा मिलता है। दत्त के रक्तवती रानी व महचंद्रकुमार पुत्र था। कुमारने भ० महावीर से दीक्षा ग्रहण की। पीछे केणिक ने चंपा श्रपनी राजधानी बनाई।
  - ६ प्रिमताल का राजा महाबल था।
- ७ पोतनपुर के राजा प्रसन्नचंद्रने भ० महावीर के पास दीक्षा ली थी। सावश्यक चूर्यिके स्रनुसार ये क्षितिप्रतिष्ठित एवं गुणचन्द्र गिण् के श्रनुसार ताम्रलिपि के राजा थे।

- ८ पोजासपुर के राजा विजय थे, जिनकी रानी श्रीदेवी के पुत्र श्रतिमुक्तक कुमार ने बाल्यावस्था में भ० महावीर से दीक्षा जी।
  - ९ बनारस के राजा श्रलक्ष को भ० महावीर ने दीक्षित किया था।
- ३० महापुर के राजा का नाम बल, रानी का नाम सुभद्रा, राजकुमार का नाम महाबल था।
   महाबल भ० महावीर के पास दीक्षित हुए थे।
  - ११ मृगगाम का राजा विजय क्षत्रिय एवं रानी मृगावती थी।
  - १२ रोहीतक नगर का राजा वैश्रमणदत्त एवं रानी श्रीदेवी थी।
  - १३ वर्धमानपुर का राजा विजय मित्र था।
- ५४ विजयपुर का राजा वासवदत्त व रानी कृष्णा थी। राजकुमार सुवास ने भ० महावीर से दीक्षा अहण् की।
- ४५ वीरपुर के राजा का नाम वीरकृष्ण मित्र एवं रानीका नाम श्रीदेवी था। राजकुमार मुजात म० महावीर के शिष्य बने थे।
  - १६ साकेत के राजा मिश्रनंदि श्रीर रानी श्रीकान्ता थी।
- ५७ सुबोप नगर का राजा अर्जु न, रानी तत्ववती थी। राजक्रमार भद्रनंदी भ० महाचीर के उपदेश से पहले श्रावक फिर साधु होगये थे।
  - १८ सौगन्धिका नगरी के सजा अप्रतिहत एवं रानी सुकृष्णा थी।
  - ६५ हम्तिशीर्ष नगर का राजा अर्दानशत्रु व रानी का नाम धारिणी था।
  - २० स्थानाङ्ग सूत्र के ८ वें स्थानक में २० महावीर के दीक्षित ८ राजायों के नाम हैं—
- (१) वीरांगक (२) वीरजस (३) संजय (४) एंग्रेयक (४) श्वेत (सेय) (का पुत्र शिवभद्र था) (६) शिव (७) उदायन और 'संख' इनमें शिव, राजपुर ( हस्तिनापुर ) एवं उदायन, वीतभय के राजा थें। श्रवशेप नरेश कहाँ के थे ? श्रन्वेपणीय हैं। नं० १ से १९ तक राजाश्रींका उल्लेख ''श्रमण स० सहावीर' नामक प्रन्थ में हैं।

प्रसंगवश यहाँ एक बात का स्पष्टीकरण श्रीर भी कर देना श्रावश्यक समकता हूं कि भ० महावीर-कालीन सामाजिक एवं धार्मिक स्थिति के बारे में श्राजकल जो कुछ लिखा जाता है वह भी एकांगी एवं त्रुटिपूर्ण है। उस समय में सब धर्मों के धर्माचार्यों के प्रति बहुमान एवं धार्मिक जिज्ञासा श्रादि श्रमेक श्रनुकरणीय एवं उपयोगी बातें बड़ी ही सुन्दर थीं उन पर कोई विद्वान् प्रकाश तक नहीं हालता। मैंने श्रपने "भ० महावीर के समय की सामाजिक एवं सांस्कृतिक स्थिति" लेख हारा विद्वानोंका ध्यान इस श्रोर श्राकपित भी किया था जो कि महावीर संदेश व १ श्रां १४ में प्रकाशित है, खेद है कि श्रभीतक किसीने ध्यान नहीं दिया। श्राशा है भविष्य में उस श्रोर भी ध्यान दिया जायगा।

#### २१ "भीमहावीर" कथा के चानुसार कुछ चन्य राजाचोंके नाम इस प्रकार है-

| स्थान रा                     | সা—       |
|------------------------------|-----------|
| १ वाणिज्य ग्राम              | मित्र     |
|                              | महाचंद्र  |
| ३ मथुरा                      | भीदाम     |
| ४ पाटलिखगड                   | सिद्धाथ   |
| ५ शौरिकपुर                   | शौरिकदत्त |
| ६ वृषभपुर                    | धनावर     |
| ७ आमन कप्पा (रायपदोणी सूत्र) | सेय       |

इनमें स सेय संभवतः स्थानाङ्ग सुत्रोक्त भ० महावीर के दीन्नित से यही होंगे।

इस लेखमें विणित सभी नृपितयों के नाम ऐतिहासिक दृष्टि से सही हैं यह नहीं कहा जा सकता, क्यों कि आग-मादि ग्रन्थ एक हजार वर्ष तक मौखिक रहे हैं श्रतः विस्मृति से नामों में रहोबदल भी हो सकता है। कई नाम पीछले महाबीर चरित्र ग्रन्थों के आधार से भी लिखे गये हैं जिनका प्राचीन आधार अज्ञात है अतः बौद्ध साहित्य के ग्राधार से जाँच कर के उपयोग करना आवश्यक है।

इनके ऋतिरिक्त पावापुरी के राजा हस्तिपाल एवं ह मलाबी ह लिच र्रवि १७ गया राजाओं का उल्लेख कल्पसूत्र में मिलता है। १७ गण राजाओं के नाम ऋन्वेपणोय हैं।

मुनि ज्ञानसन्दर जी ने प्राचीन इतिहास संग्रह भारत्य में ब्रान्य कई राजाओं का उल्लेख किया है पर उनका निर्माय करना ब्रावण्यक है।

## चन्द्रगुप्त-चाणक्य इतिकृत के जैन आबार

[ ले॰ श्रीयुत बा॰ ज्योति प्रसाद जैन एम॰ ए॰, एल-एल॰ बी॰ ]

सम्राट् चन्द्रगुप्त मौर्य तथा राजनीति के महान् पिएडत आचार्य चाण्यय भारतीय इतिहास चितिज के पारंभिक प्रकारमान नक्त्रों में सर्वाधिक महत्वपूर्ण व्यक्ति हैं। यदि मौर्य चन्द्रगुप्तको प्रथम ऐतिहासिक भारतीय साम्राज्य स्थापित करने का श्रेप पाप्त है, तो त्राचार्य चाण्यय केवल उक्त साम्राज्य के कर्णधार एवं कुराल व्यवस्थापक थे वरन् स्रधुना भारतीय राजनीतिविज्ञान के प्रस्यात आदि नियामक एवं प्रशोता भी थे।

इतिहास के विद्यार्थी को उक्त दोनों व्यक्तियों के विषय में त्राज बहुत कुछ सामग्री उपलब्ध है, श्रनेक श्राधुनिक इनिहासान्वेषकों एवं इतिहास लेखकोंने उनके सम्बन्ध में पर्याप्त लिखा है। किन्तु जब हम तत्वमगन्धी ऐतिहा मूनाधारींपर दृष्टिगत करते हैं तो उन्हें चार प्रकार का पाते हैं — (१) प्रथम उन विदेशी (युनानी) लेखकों के वर्णन हैं जो ४ थी शताब्दी ईस्वी पूर्व के चतुर्यवाद में तथा बदुम्मल मारत के सम्पर्क में आये । विशेष-कर, सिकत्दर गडान् की आक्रमणकारी सेना से सम्बद (३२६-**३२३** ई० पू०) यवन लेखकों तथा यवनराज सेल्यूकस हाम मगधमज्य दरवार में भेजे गये यूनानी राजवृत मेरोस्थनीज तथा उनके ऋाधारपर म्ट्रैसे, जस्टिन, करटियस ऋादि' यूनोनी इतिहास-कारों द्वारा लिखित भारत सम्बन्धी वृत्तान्तों में भारतवर्ष की तत्कालीन राज्यशक्ति, राज्य व्यवस्था, एवं देश तथा समाज की दशा के ऊपर श्रव्या प्रकारा पड़ा है। परन्तु इन लेखकीं ने मन्त्रीश्वर चागाक्य अथवा सम्राट् चन्द्रगुप्त मौर्य का कोई स्पष्ट नामोल्लेख भी नहीं किया श्रीर न उनके व्यक्तित्व श्रथवा जीवन सम्बन्धी विशिष्ट घटनाश्रों के विषय में ही कुछ लिखा। तत्कालीन भारतस्थ प्राचीन नरेश का नाम उन्होंने सैन्ड्रोकस, सैन्ड्रोकोटस, सैन्ड्रोकिप्टस, सैन्ड्रोकुटस श्रादि रूपों में, थोड़े-थोड़े अन्तर को लिये हुए दिया है, जिसका कि १ = वी शताब्दी के त्रान्त में सर विलियमजोन्स की कल्पना के त्राधारपर त्राधुनिक इतिहासज्ञ विद्वानोंने सम्राट् चन्द्रगृप्त मौर्य के साथ प्रायः सुनिश्चित्ररूप से समीकरगा मान लिया है. यद्यपि उक्त समीकरण में मतभेद की पर्याप्त गुञ्जायश है और कितने ही विद्वान् प्रवल प्रमाणाधार से उसे भ्रमपूर्ण समभ्तते भी रहे हैं ।

(२) दूसरा श्राधार बाह्मण श्रनुश्रुति एवं साहित्य है। विष्णु श्रादि हिन्दू पुराणों में तो भविष्यवाणी के रूप में प्रायः केवल इतना उल्लेख ही प्राप्त होता है कि 'नवनन्दों का

<sup>?</sup> See Mccriudel's Translations.

Viz. T. L. Shah—Ancient India Pt II.

चाणक्य ब्राह्मण नाश करेगा श्रीर वही मौर्य चन्द्रगुप्त को राज्य देगा। विशासदत्त के प्रसिद्ध 'मुद्राराक्तस नाटक' में चन्द्रगुप्त मौर्य की राज्य प्राप्ति के उपरान्त नन्दों के भूतपूर्व मन्त्री राज्य तथा चागाक्य के बीच राजनैतिक संघर्षों एवं कृट द्वन्दों का दिलचस्प चित्रण है। उक्त नाटक के टीकाकार ढुंढीराजने चागाक्य श्रपर नाम विष्णुगुप्त ब्राह्मण को दण्डनीति का पण्डित, सर्वविद्या पारगत एवं नीतिशास्त्र का श्राचार्य करके लिखा है; श्रीर चन्द्रगुप्त को नन्द की सुग नामक शृद्रा दासी का पुत्र कथन किया है। 'कथा सरित्सागर' में चागाक्य द्वारा नन्द के श्राद्ध का निमन्त्रगण स्वीकार करने श्रीर शक्तटार के पड्यन्त्र से सुबन्धु के होता बनाये जाने पर श्रपना श्रपमान मान कोधावेश में नन्द के नाश की प्रतिज्ञा करने का वर्णन है। श्रम्तु इन श्राधारों से चागाक्य के मगध राजनीति में पदार्पण करने से पूर्व के इतिवृत्त के सम्बन्ध में, उसको पितृकुत्त, व्यक्तिगत जीवन तथा उसकी श्रन्तिम श्रवस्था के विषय में कुछ भी ज्ञात नहीं होता। साथ ही ये श्राधार चन्द्रगुप्त चागाक्य से लगभग एक हजार वर्ष से भी श्रिधिक पीछे के हैं।

चाण्वय का स्वरंवित अस्यात 'अर्थशास्त्र' अपने शुद्ध मौलिक रूप में आज उपलब्ध नहीं हैं। किन्तु विष्णुगृष्त नामक विद्वान् की टीका के रूप में जैसा कुछ भी वह मिलता है वह मूलकर्नी अथवा उसके स्वामी सम्राट् चन्द्रगृप्त के इतिहासपर कुछ भी अकाश नहीं डालता। यह अस्थ वास्तव में निजान्त असाम्मदायिक एवं अनास्मवैज्ञानिक दृष्टि से लिखा गया है, और अपने वर्तमान रूप में पर्याप्त बुटित एवं चे पक्ष्पूर्ण हैं।

(३) तीसरा आयार बौद्ध अनुश्रुति है। मोग्गलन के बौद्ध इतिहास ग्रन्थ 'महाबंध' में चागुक्य बाह्मगा द्वारा कोवावेश में घनानन्द का नाश करके मौर्यों के बंशज चन्द्रगुप्त को सकल जम्बूदीप का राजा बनाने का उठ्लेख करते हुए चागुक्य को तन्त्रशिला के एक बाह्मगा का पुत्र, तीनों बेदों का ज्ञाता, शास्त्रों में पारंगत, मन्त्र विद्या में निपुण श्रीर नीति शास्त्र का श्राचार्य बनाया है। महाबंश के श्रातिरक्त 'बंसत्थप्कासिनी' (सिहली संस्करण्) जिसके कि श्राधार थेरवादियों की 'सीहलह कथा' तथा घम्मठ्विकों की 'उत्तर विहारह कथा' हैं, श्रीर 'महाबोधिवंस' 'महापरिनिर्वाणसुत्त' 'नन्दपेतवत्थु' श्रादि ग्रन्थों में भी चन्द्रगुप्त, चागुक्य, नन्दों, मौर्यों श्रादि के सम्बन्ध में कुछ सामान्य संन्दित उच्लेख हैं। बंसत्थप्य-कासिनी के श्रनुसार राजा घनानन्द बड़ा दानशील था, उसकी दानशाला में नित्यपति दान वितरण् होना था श्रीर लगभग एक करोड़ मुद्रा प्रतिवर्ष इस पकार दान की जाती थीं। इस कार्य के लिये राजाने एक दाण्गा (दान विभाग) स्थापित किया था जिसकी ब्यवस्था एक संघ (समिति) द्वारा होनी थी श्रीर उसका श्रध्यन्त शास्त्रार्थ में विजयी सर्वाधिक विद्वान् होना था जो कि 'संघत्राह्मण्य' कहलाता था। संयोगवश श्रपनी योग्यता के बल से चाणुक्य को यह पद पाप्त हुशा किन्तु उसकी श्रसह्य कुरूपता के कारण राजा ने उसे बलपूर्वक दानशाला से निकलवा दिया। श्रतः नन्द, कोघी चाणुक्य का कोप भाजन हुशा श्र

जन्द्रगुप्त की सहायता से नाश को प्राप्त हुआ। इस प्रकार बौद्ध अनुश्रुति से भी जन्द्रगुप्त-चाण्क्य की जीवन सम्बन्धी घटनाओं पर विशेष अधिक प्रकाश नहीं पड़ता, और फिर ये प्रन्थ भी सुदूर सिंहल में उक्त घटनाओं से एक सहस्राव्द के उपरान्त ही लिखे गये हैं।

(१) चौथा श्राधार जैन साहित्य श्रीर श्रनुश्रुति है। इस श्राधार की सबसे विशेषता यह है कि यह चन्द्रगुष्त मौर्य एवं मन्त्रीश्वर चाएएक्य दोनों ही विविक्तित व्यक्तियों के जीवनपर श्रादि से श्रान्ततक—दोनों के ही जन्म से उनकी मृत्युतक श्रच्छा विशद प्रकाश डालता है, साथ ही इस श्राधार का प्रामाणिक सिलसिला प्रायः उक्त व्यक्तियों के समय से ही प्रारम्भ हो जाता है श्रीर शनैः शनैः विकास को प्राप्त होता हुआ मध्यकाल तक चला श्राता है। विपुल, विविध, विशद, व्यापी, प्रायः परस्पर एवं पूर्वापर श्रविरुद्ध, प्रामाणिक एवं प्राचीनतम होते हुए भी, खेद इसी बात का है कि इतिहासकारों के हाथों इसकी बहुधा उपेला ही हुई है, श्रीर इसका जैसा चाहिये था बैसा उपयोग नहीं हो पाया।

इस आधार को निम्नलिखित पाँच श्रेशियों में विमाजित किया जा सकता है -

- (श्र) दिगम्बर कथा साहित्य—शिवार्य की भगवती आराधना (१ ली शताब्दी ई० पू०), उसकी टीकाएँ (४ थी से १२ रा०), हरिषेण का बृहत्कथाकीव (२३१ ई०), प्रभाचन्द्र की श्राराधना सरकथा प्रबन्ध (१०५० ई० लगभग), श्रीचन्द्र का कथाकीव (१२वीं १३ वीं श०); ब्रह्मनेमिद्रत्त का श्रामधना कथाकीप (१५३० ई० लगभग) आराधनामार कथाकीप, पुग्यासवकथाकीप इत्यादि
- (ब) श्वेनाम्बर श्रामम साहित्य —विरोपकर उत्तरात्ययन एवं श्रावश्यक सृत्रीपर रची गयी निर्यु क्तियाँ एवं चूर्णियाँ, हरिभद्रीय श्रावश्यक वृत्ति देवेन्द्रगणि कृत सुख्वोध श्रादि ।
- (स) ऐतिहासिक अन्थ हेमचंद्राचार्य कृत स्थिवरावित चरित्र स्थर्शन् परिशिष्टपर्व, रतनंदि स्थाचार्यकृत भद्रवाहु चरित्र, देवचंदकृत राजावितिकथे स्थादि ।
  - (द) फुटकर प्रनथ यथा श्राकृत मरगानमाहि आदि।
- (य) जैन शिलालेख -दिल्गाँ गारतस्य मूडवर्दी त्रादि स्थानों में उपलब्ध सम्राट् चन्द्रगुप्त सम्बंधी त्रानेक पाचीन शिलालेख, सम्राट् पियदर्शी के शिलालेख, कलिङ्ग सम्राट् खारवेल के त्रामिलेख, सुदर्शन भील के लेख त्रादि।

श्रीर इन सब जैनाधारों का मूलस्रोत दिगम्बर श्राम्नाय का 'श्रङ्गबाह्य-श्रुत' था जिन्नके कितपय श्रवशेष, दिगम्बर, श्रेताम्बर संघमेद के पश्चात् श्रेताम्बर 'पयलासंग्रह' के रूप में मिसद्ध हुए। उक्त श्रङ्गबाह्यश्रुत श्रथवा पयलों की विषय सामग्री संन्तिप्त गाथाबद्ध सूत्र रूप में गुरु परम्परा द्वारा मौखिक द्वार से चन्द्रगुष्त चागावय के स्वसमय से लगभग १०० ई० पू० तक श्रस्खलित, श्रविकृत रूप में ही चली श्रायी थी; तत्पश्चात् वह परम्मगगत श्रनुश्रुति भी श्रन्यों के साथ-साथ लिपिबद्ध भी होनी प्रारम्भ हो गयी श्रोर मौखिक द्वार से

भी वाचक गुरुओं को परम्परा हार सुरित्तित रहती चली गयी। श्रवश्य ही कालदोष तथा नित्यपति वृद्धिगत एवं विस्तार को प्राप्त होते हुए सम्प्रदायों, संघों, गणों, गच्छों श्रादि के कारण वास्तविक घटनाओं की एक मूल श्रिनुश्रुति भी कई विभिन्न धाराश्रों में बँटकर कुछ सामान्य श्रन्तरों को लिये हुए कुछ विविध, विकसित एवं सदोष भी होती चली गयी । स्थिति विविद्तित घटनाश्रों के सम्बन्ध में श्रन्य सर्व श्रिनुश्रुतियों श्रीर श्राधारों की श्रपेत्ता श्रिक महत्वपूर्ण है।

उपर्युक्त जैन आधारों का — आधार (य) को छोड़कर और विशेषक्रय से (ब) अर्थात् श्वेताम्बर साहित्यका मुनि श्री त्याप विजयजीने अपने लेख 'चाग्रक्य और उसका धर्म' में आर्थ चाग्रक्य को जैन धर्मानुयायी सिद्ध करने में सफलतापूर्वक उपयोग किया था। आधार स य, का और कुछ अंश में अ, का उपयोग भी अनेक पाश्चात्य, पौर्वात्य विद्वान् सम्राट् चन्द्रगुप्त मोर्थ और अन्तिम श्रुक्तकेवली आचार्य मद्रवाहु का गुरु-शिष्य सम्बन्ध, चन्द्रगुप्त को जैनत्व तथा जैन-मुनि के रूप में संव सहित दक्षिण को विद्यार करना, वहां श्रवण्यवेत्तगोल के निकट चन्द्रगिरि पर्यत पर निवास करना और समाधिमरण को श्राम होना आदि के सिद्ध करने में सफलता के साथ कर चुके हैं। फलम्बरूप सम्राट् चन्द्रगुप्त के जैनधर्मानुश्ययी होने में अप पायः कियी इतिहासन्विगामध्यद्य धो० सी० डी० चट्यी महोद्रय ने डा० विगल चरण को अभिनन्द्रम स्वय में प्रकशित चपने एक विद्यत्तापूर्ण विस्तृत लेख में जैनाधार या, या, स का कृष्यत उपरोग करने दुए चन्द्रगुप्त मौर्थ के प्रारंगिक जीवन श्रीर प्रसंगतः मन्त्रीराज चाग्रक्य के भी प्राथिक जीवन सम्बंनी घरनाश्रों पर अस्त्रपूर्व धकाश डाला है।

किन्तु धापके लेख का जो सर्वाधिक मटत्यपूर्ण द्रांग है वह उक्त जैनाधागें का विद्वत्ता पूर्ण विवेचन है, यद्यपि उसमें कई स्थानों पर पर्याप्त मतमेर की गुद्धायरा है और कोई कोई विचार धामपूर्ण भी पतीन होना है, किंग भी उक्त विवेचन धानि उपयोगो एवं उद्धृत करने योग्य है। द्रातः व्यापके शब्दों में ''जैनियों का शाक्र एवं संस्कृत लौकिक साहित्य चन्द्रगुप्त एवं चाणक्य सम्बंधी अनुश्रुति की कमने कम दो धाराएँ पस्तुत करता है, जिनमें से एक (श्रे०) आवश्यक एवं उत्तराध्ययन (आगम सूत्रों) की व्यास्थाओं में उपलब्ध होती है और दूसरी विशेषक्ष्य से (दिग०) जैन कथासाहित्य में। 'आवश्यक' की परम्परा मूलतः वही है जो 'उत्तराध्ययन' की, यद्यपि इन दोनों के बीच कतिपय तत्तसम्बंधी गीण बातों में कुछ अन्तर है। इन दोनों ही (श्रे०) अनुश्रुत धाराओं के बीज उक्त दोनों आगम सूत्रों पर निर्मुक्तियों अर्थात् संित्तर्त पद्य व्यास्थाओं में उपलब्ध होते हैं।

१। अभेकान्त सर्घ २ किन्ग्रा ५ ए० १०५

कालान्तर में, प्राचीन जैन विद्वानों ने, जिन्होंने निश्चय ही जैन श्राम्नाय में गुरु परम्परा से चले श्राये उक्त कथानकों को विश्वस्त रूप से सुरक्तित रक्खा था, उन्हें विविध उपाख्यानों के संवर्धन से विकसित किया, ये कथानक श्रथवा उपाख्यान इस प्रकार श्रनंक शताब्दियों तक वाचक गुरुश्रों की परम्परा में मौिखक द्वार से स्मृति में सुरक्तित रहते चले श्राये। कितने काल तक चन्द्रगुप्त-चाण्क्य सम्बंधी श्रनुश्रुतियाँ केवल स्मृति में ही सुरक्तित रहती रहीं, यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता, किन्तु यह सम्भव नहीं है कि ऐसा देविद्व क्या श्रमण की प्रसिद्ध बल्लभी वाचनाके—जो वीर निर्वाण (लगभग ४८६ ई० पू०)' से रू० श्रथवा ११३ वर्ष परचात् हुई थी—उपरान्त रहा हो। यह वाचना श्रेताम्बर सिद्धान्त श्रीर उसकी व्याख्याश्रों के संकलन एवं लिपिबद्ध करने के लिये हुई थी।

चन्द्रगुप्त सम्बन्धी अनुश्रुति का सर्व प्रथम लिखित रूप संभवतया आवश्यक निर्युक्ति की चूिंगिं में उपलब्ध होता है। उसके आधार पर सन् ७४०-७७० ई० के बीच किसी समय विद्याधर कुल (गच्छ) के प्रसिद्ध जैन टीकाकार हरिभद्रसूरि ने चन्द्रगुप्त चाग्यय की कथा को बड़े विशद रूप में वर्णन किया और उसमें बहुत-सी प्रसंग की बातें भी सम्मिलित कीं, किन्तु ऐसा जो कि विश्वास किया जाता है, उन्हें उस सम्बंध में मौखिक परम्परा से प्राप्त हुई थी। यह कथा खेताम्बर आगम के द्वितीय मूलसूत्र 'आवश्यक' पर उनके द्वारा संस्कृत में रची गई 'अवश्यक स्ववृत्ति' में उपलब्ध होती है। उसके लगभग तीन शताब्दी परचात् खेताम्बरों के प्रथम मूलगुत 'उत्तग्रध्ययन' पर अपनी व्याख्या में देवेन्द्रगणि ने यह कथा पाकृत भाषा में नय शिरे से लिखी, जिसके बीच बीच में उन्होंने प्राकृत एवं संस्कृत पद्यों का भी समावेश किया। उनकी यह टीका 'सुखबोध' नाम से प्रसिद्ध है और सन् १०८३ ई० में समाप्त हुई प्रतीत होती है। यह बात सुल्प्ट है कि देवेन्द्रगणि ने 'आवश्यक वृत्ति' में वर्णित चन्द्रगुप्त-चाग्यक्य की कथा की उपेन्ना की, किन्तु साथ ही साथ यह बात भी उतनी ही सत्य है कि उन्होंने अपने कथानक को मूलतः 'आवश्यक चृिंग्यं पर अधारित किया, जिसमें से उन्होंने अपनी कथा का प्रकृत पाठ बहुलता

इस विद्वांन् लेखक के मतानुसार महावीर निर्वाण सन् ४८६ ई० पूर्व में हुन्ना था। किन्तु प्रबल प्रमाणाधारों से यह बात भली प्रकार सुनिश्चित हो चुकी है कि महावीर निर्वाण ५२७ ई० पूर्व में हन्ना था।

<sup>(</sup>ज्यो० प्र० जै०)

२ श्रावश्यक निर्यु क्ति चृिष्णि—ए० ५६३-५६५ (जैन बंधु प्रिटिंगं प्रेस इन्दोर १९२८ ई०) नोट—यह बात केवल श्वेताम्बर श्रनुश्रुति के लिये कही जा सकती है, क्योंकि दिगम्बर श्रनुश्रुति (कथासाहित्य) एवं श्रागमों का लिपि बद्ध होना तो पहली शताब्दी ई० पूर्व से ही आरंभ होगया था। श्वे० श्रागमों पर निर्यु क्तियों बराहिमिहिर ज्योतिषी के भाई श्वे० श्राचार्य भद्रवाहु द्वारा ६ ठी शताब्दी ईस्वी में रची गई, तदनन्तर चृिष्ण्याँ बनी।

के साथ उद्धृत किया है; संभवतः उनका उद्देश्य मूल कथा को उन कितपय संशोधनों एवं परिवर्तनों के साथ पुनः निर्मित करने का था जो कि उनकी स्वगुरुपरम्पर। द्वारा सम्मत थे अथवा उस आम्नाय में, जिससे उनका स्वयं का सम्बंध था, स्वीकृत थे। विवित्तित कथानक का एक अन्यख्य 'स्थविरावित चरित्र' अर्थात् 'परिशिष्ट पर्वः' में उपलब्ध होता है, जिसे कि हेमचन्द्रसूरि ने अपने 'त्रिषिट्टराताका पुरुष चरित्र' नामक अन्थ के परिशिष्ट ख्य में लगभग मन् ११६५ ई० में संस्कृत पद्य में रचा था। यह कथानक प्रधानतः हरिमद्रीय आवश्यक वृत्ति में विगित कथा पर आधारित है और २७६२ स्ठोक प्रमाण है। इस सम्बंधमें यह कहा जा सकता है कि अनुश्रुति का वह अंश जो चन्द्रगुप्त के राज्याभिषेक के पश्चाद्रतीं समय से सम्बंधित है, चाहे हरिमद्र द्वारा अथवा देवेन्द्रगणि द्वारा विगित हुआ हो, इतिहास में अधिक महत्व नहीं रखता।'

इस अनुश्रुति की दूसरी घारा का, जो कि विशेषक्षप से जैन कथा साहित्य (दिगम्बर) में उपलब्ब होती है, सर्वीत्कृष्ट अतिनिधित्व हिष्णेण के 'बृहत्कथाकोष'', प्रभावन्द्र के 'आराधनासरकथाप्रबंध', बसनेसिदत्त के आराधनाकथाकोष, तथा श्रीचन्द्र के 'कथाकोष' में प्राप्त होता है। जहाँ तक इन अन्धों के साहित्यिककृष का सम्बंध है, हरिषेण और नेसिदत्त के कथाकोष संस्कृतका में हैं और श्रीचन्द्र का प्रकृत एव में। उक्त कथानक सहित आकृतमय में कोई कथा कोष अश्रुता ज्ञान नहीं हुआ है, जबिक प्रभावन्द्र का प्रस्थ संस्कृत यय में है। इन चारों कथा कोष अश्रुता ज्ञान नहीं हुआ है, जबिक प्रभावन्द्र का प्रस्थ संस्कृत यय में है। इन चारों कथा कोष अश्रुता ज्ञान नहीं हुआ है, जबिक प्रभावन्द्र का प्रस्थ संस्कृत यय में है। इन चारों कथा कोषों में सर्व आचीन और संभवतया सर्वाधिक महत्व पृर्ण हरिषेण (१३२ ई०) का कथाकोष है और सबसे अन्तिम नेमिदत्त (लगभग १५३० ई०) का, जबिक होष दीवों नीच के काल में रचे गये। उक्त चारों ही प्रन्थकारों ने अपनी अनुश्रुत कथाएं जैनों (दिस०) के एक प्राचीनतर आराधनाग्रन्थ-अर्थात् शिवायं, शिवकोट अथवा शिवकोट्याचाये के 'मगवती आराधना' से प्राप्त की प्रतीत होती हैं।

<sup>\*</sup> लेखक के इस कथन का कारण यह प्रतीत होता है कि चृंकि चन्द्रगुप्त के राज्याभिषेक के उपसन्त का इतिहास आधिनिक विद्वानों ने अन्य जैनेतर आधारों से भली प्रकार सुनिश्चित कर लिया है, अतः उसमें जैनायारों में विशित अनुश्रुति के साथ कहीं २ विरोध होने के कारण उस सम्बंध में जैन अनुश्रुति को सहत्व गई। इना चाहिये!

२ - बृहत्कवाक्रीय--- अ० ए० एन० उपाध्ये - हारा संपादित, पृ० ३३९-३३८, बम्बई १९४३

२ वहीं, भूमिका १८५० फ

<sup>8</sup> वहो—प्रशस्ति श्लो० ३१-१२ (= ९३१-९३२ ई०); winternity—Hist of Ind. lit. ii p. 514.

५ यह श्राराधाना श्रथवा मृलाराधना भी कहलाता है (मृलाराधना—सं० टीका तथा हि० श्रनुवाद पटा १५५६—शोलापुर १९६५), डा० उपाध्ये का यह कहना कि इस अन्य की भाषा शीरसेनी प्राफृत है, टीक ही है (वृहत्का भू० ए० ५०), किन्तु वह श्रमिश्रित नहीं है, क्योंकि उसमें अर्थमानुष्यी शब्द भी प्रयोग्न संख्या में ग्रपुक्त हुए हैं।

श्रीर यह अन्य श्रपनी भाषा संबंधी तथा पाठगत विशेषतात्रों की दृष्टि से प्रथम राताब्दी ईस्वी का हो सकता है। किन्तु 'भगवती श्राराधना' स्वयं उक्त श्रानुश्रुति का मून स्रोत नहीं प्रतीत होता, क्योंकि उक्त उपाख्यान संग्रह के द्वारा इस श्रानुश्रुति को श्रीर श्रिषक पाचीनतर काल तक लित्ति किया जा सकता है। वस्तुतः, चाण्क्य-चन्द्रगुष्त श्रानुश्रुति के पाषाणावशेष 'पयनों' के साहित्यिक स्तर में जड़े प्राप्त होते हैं. (अर्थात् पयने) जैमा कि ज्ञात है, श्रेताम्बरों के श्रामम साहित्य श्रीर दिगम्बरों के 'श्राक्षणाध्रुत' का श्राक्ष हैं। दश पयनों में से वे दो जिनमें उक्त श्रानुश्रुति का बीजमत्त्रका उपलब्ध होता है, 'मह परिन्ता' श्रीर 'संधार'। इन दोनों में ही जैनमुनि के रूप में चाण्क्य की मूलकथा वर्तमान जैनधमें के प्रश्वापक भगवान महावीर द्वारा प्रतिपादित एवं स्वीकृत धार्मिक श्राचरणा के समर्थन एवं दृष्टान्त रूप में, सर्व प्रथम उपलब्ध होती है। प्रथमों की तिथि मुनिश्चित रूप से ज्ञात नहीं है, किन्तु इस बात् को ध्यान में रखते हुए कि सुविस्त्यात् दिगम्बराबार्य, निर्मन्थ दार्शनिक कुन्दकुन्द श्रीर उनके सुयोग्य शिष्य उपान्धामि ने जो कि दोनों ही प्रथम शताबदी ईस्वी के प्रारंगिक भाग में हुए थे पर्वते श्राने का प्रश्नों दिनाम्बर शक्त एन

- दिगम्बर द्वादशाङ्ग श्रृत से इतर एवं गाँख लाहित्य का लक्ष वेद उनके आत्राद्धश्रृत में दै।
- ८ देखिये—चतुः सरगादिमरगापमाध्यन्तम् वर्कार्गकृष्यका (वातासीद्य व्यक्ति संस्करग्र नं ४६), सद्द्यस्नित पद्य १६२, संवार ५० ७३-७५
- ९ यदि दिगम्बर पटावित को विश्वरत माना जाल तो हमें उमारवामी को प्रथम शताब्दी ई० (वि० सं० १०१ = ४४ ई०) का विद्वान मानना होगा, किन्तु ये पटाविजयाँ, चाहे एवंनाम्बर्गे की हों अथवा दिगम्बर्गे की, परस्पर इतनी विरुद्ध हैं कि उनके हाम प्रम्तुत विविक्रमों पर पूरा भगेया करना किन है। सरस्वती गच्छ को दिगम्बर पटाविज के उमारवादी भद्रवाहु हि० से जो कि म० महावीर के पश्चात् अवे गुरु थे (यहां लेखक को अम हुआ है, विविक्षित भद्रवाहु हि० से जो कि न० महावीर के पश्चात् अवे गुरु थे (यहां लेखक को अम हुआ है, विविक्षित भद्रवाहु हि० के वे नहीं २७ वें गुरु थे, भद्रवाहु प्रथम ८वें थे) और ५३ ई० पू० (वि० सं० ४) में स्व्यु को प्राप्त हुए छठे गुरु थे। और रवे० तपागच्छ पटाविज के अनुसार आर्य महागिरि (स्व्यु वी० नि० २९६, तथा खरतरग० पट्ट० के अनुसार वी० नि० २४९) से, जो महावीर स्वामी के पश्चात ४ वें गुरु थे, हितीय गुरु थे। अतः हमें उनको २ री० शत० ई० जितना पीछे का विद्वान मानना कियी प्रकार उचित नहीं है (Ind. Aut. XI—p. ८ 46 and 251; XX p. 351) पूर्ण सम्भावना इसी बात की है कि कुन्दकुन्द और उमास्वामी दोनों ही ७५ ई० पू० से ५० ई० के बीच हुए। (नोट—यद्यपि लेखक की अन्तिम अनुमानित तिथि प्रायः ठीक है, तथापि गुरु परम्पराक समयादि शूटि पूर्ण हैं)

६ हमने यह तिथि अनुमानतः अस्तुत की है क्योंकि यह आप: ठीक ही आछम होती है। तथापि इस सम्बंध में और अधिक खोज बाव्छतीय हैं। हो अन्य में ऐसा सुनिश्चित संकेत नहीं मिनता कि सिवार्थ कुन्दकृत्द और उमास्तामि के पूर्ववर्ती थे—किया कि एक प्रकार मानते हैं—
(यह क्यार सार प्रकार V. Indra)

अञ्चलका अप्रत (उपलब्ध) का पूरा पूरा उपयोग किया था'', पयनों के काल की अन्तिम उत्तराविष अधिक से अधिक १०० ई० पूर्व मानी जा सकती है।'' अतः यह असंभव है कि चाएाक्य और चन्द्रगुष्त कथानक का जो प्राचीन रूप पयनों में निहित है वह ईस्बी सन् के प्रारंभ के पश्चात् का हो। चूंकि दिगम्बरों ने आवश्यक, उत्तराध्ययन तथा पयनों को अप्रमाणिक एवं अप्रासंगिक मान कर अपने आगम से बहिष्कृत कर दिया अतः संभव है चाएाक्य को जैनमुनि का रूप देना श्वेताम्बरों की ही कृति हो।\* यदि यह बात ठीक भी हो तो भी हमें इस बात का समाधान करना फिर भी शेष रह जाता है कि तब चाएाक्य सम्बंधी-अनुश्रृति की वे दो धाराएँ क्यों कर हुईं, जिनमें से एक आवश्यक और उत्तराध्ययन से संबंधित है और दूसरी पयनों से, और इन दोनों के बीच इतने अन्तर क्यों लित्तत होते हैं।



५० कुन्दकुन्द, और उमास्वामी की रचनाओं का समावेश दिगम्बरों के २ रे वेद-द्रब्यानु-थीग में होता है।

१९ यह विश्वास कंरना कठित है कि उमास्वामी के तत्वार्थाधियम सूत्र जैसा जैन सिद्धान्त एवं स्नावार का सारसंकलतः जो जैनवर्म में वही स्थान स्थाना है जैसा कि वीद्धवर्म में विश्वदिमन्म, दिशस्वर साथदायक द्वारा अवने अङ्ग एवं श्रङ्गाद्ध साहि ५ का स्वका एवं श्राहर भली प्रकार सुनिश्चित कर लेने हे भी एवं स्था जा सका हो।

<sup>\*</sup> यह कथन सत्य नहीं मालम होता। जैन अनुश्रुति में सर्वत्र चाणस्य अपने अन्तिम जीवन में जैन सुनि के रूप में सिजते हैं। श्री० ने उन्हें जैन सुनि का रूप नहीं दिया विकि श्री० धारा के लिपि यह होने से जरमा ५०० वर्ष पूर्व निषि वह हुई जैनधारा के कथा प्रन्थों में जैसा कि अपर देख, आये हैं—वे समाधिवरण हारा सकति को प्राप्त होने वाले आहा है जैन सुनि के रूप में ही चित्रित हुए हैं।

(उथो० प्र० जै०)

## कतिपय पाचीन पट्टे परवाने

#### [ से॰ श्रीयुत भँवरतान नाहटा ]

प्राचीन काल से राजाओं का प्रभाव जन-साधारण पर बहुत अधिक रहा है। इसीके परिचायक ''यथा राजा तथा प्रजा'' नामक लोकोक्ति सर्वत्र प्रसिद्ध है। इसके दो प्रधान कारण हैं, पहला तो राजा को लोग ईश्वर मानकर उनके वचन एवं अनुशासन को मान्य करते थे और राजा के प्रसन्न होनेपर सम्मान, धनादिका लाभ होने की भी आशा रहती है। अतः स्वार्थ एवं दबाव के कारण राजा लोग जिस कार्य से प्रसन्न रहें वही कार्य करने को जनता की प्रवृत्ति होती है। दूसरा है "महाजन येन गतः स पन्थाः" "एवं गतानुगतिको लोकः" बाला जन मानस । वास्तव में हरेक व्यक्ति विचारक सुशिच्तित एवं विवेकी नहीं हो सकता । सभी समय में यही देखने में आता है कि कुछ इने गिने व्यक्ति ऊँचे उठते हैं अधिकांश व्यक्तियों के विचारों एवं प्रवृत्तियों का स्वर साधारण ही रहा करता है। अतः जन-सधारण को जो जिस तरफ मुकाना चाहता है प्रमावशाली व्यक्ति उसी और मुका सकता है। राजाओं के पास तो अनेक प्रकार के साधन एवं सला रहती है अतः उनका प्रमाव सर्वाधिक होना स्वामाविक ही है। इसी बात को ध्यान में रखकर समय समय पर धर्म प्रचारकों ने अपने धर्म के प्रति राजाओं एवं विशिष्ट अधिकारियों को आकर्षित करने का लद्य रखा व प्रयत्न किया है।

भारतवर्ष के इतिहास का सिंहावलोकन करने पर यह स्पष्ट होता है कि राजाश्रों से श्रिषक प्रभावशाली व्यक्ति यदि कोई होता था तो वह धर्मधनारक । क्योंकि भारत अध्यातम ध्रधान देश है यहाँ त्याम, तपश्चर्या एवं धर्म के भित सब समय श्रत्यिक श्रादर रहा है । श्रितः राजा महाराजा भी धर्मधनारक महापुरुष श्रहिष मुनियों के पैरों में श्रपना मस्तक भुकाते थे। भ० महावीर के समय पर ही विचार करें तो कितने राजा महाराजा श्रादि उनका जहाँ कहीं उपदेश होता बड़े भिक्त भाव से श्राते एवं उससे प्रभावित होकर त्याम मार्म स्वीकार कर लेते थे। इसी प्रकार महात्मा बुद्ध का प्रभाव बौद्ध श्रन्थों से भलीभाँति विदित होता है। उसके पश्चात् सन्नाट् श्रशोकने बौद्ध धर्मका कितना जबरदस्त प्रचार किया व सम्राट् सम्पति ने जैन धर्मका, यह जैन एवं बौद्ध साहित्य से स्पष्ट है। दिल्लाए में दि० सम्प्रदाय को जहाँतक श्राश्रय मिला वहाँ तक उसको बढ़ती होती ही गयी। मारवाड़ एवं गुजरात में श्वे० सम्प्रदाय को राजाश्रय मिला तो उसका सितारा चमक उठा। जैन इतिहास के विद्यार्थी से भी ये वातं श्रपरिचित नहीं हैं।

मध्यकालीन भारतीय इतिहास से यह भी ज्ञात होता है कि अपने श्रपने धर्म एवं सम्भदाय का प्रभाव बढ़ाने के लिये राजाओं को आकर्षित करने के लिये धार्मिक विषयों पर राजसभाशों में बड़े-बड़े शास्त्रार्थ किये जाते थे। कहीं कहीं उनमें यह रार्त भी तय हो जाती थी कि जिस धर्मका आचार्य शास्त्रार्थ में निरुत्तर व परास्त हो जाय उसे उस राज्य में प्रवेश करने का अधिकार नहीं रहेगा; अतः राजाश्रय नष्ट होनेपर अन्य सम्प्रदायवालों को बड़ी विपत्ति का सामना करना पड़ता था। राज्याश्रय प्राप्त करना धर्म प्रचार का प्रमुख साधन बन चुका था। इस बात को ध्यान में रखकर जैनाचार्यों ने भी अनेक राजा महाराजाओं पर प्रभाव डालकर समय पर धर्मों ति की है। रवे० आचार्य वप्पमिष्ट सूरि के आम राजा एवं आचार्य हेमचंद्र के कुमास्मालको जैन धर्म का प्रतिबोध देकर शासन प्रभावना करने का वर्णाच अनेक प्रन्थों में विस्तार से किया है और वे शासन प्रभावक महापुरुष माने गये हैं।

भारतीय नरेशों की विलासिता एवं पारस्परिक फट के कारण बाहर से श्राकर मुसलमानों ने ऋपना शासन जमा लिया। पहले-पहल उनका आक्रमण ऋपना राज्य स्थापित करने के लिये नहीं हुआ। पर भारत धन धान्यादिमे बहुत समृद्ध था उसी पर उनकी आँखें लगी हुई थी। किन्तु जब उन्होंने देखा कि यहीं-वालोंसे हमें सहायता मिल रही है तो वे कब चुकनेवाले थे। मुसलमानी शासन से भारत को सबसे अधिक महत्व का यदि कोई नुकसान हुन्ना तो धार्मिक एवं सांस्कृतिक दृष्टि से हुन्ना। मतान्ध मुसलमानों ने श्रपने धर्म का प्रचार बड़े श्रन्थाय एवं क़ुरता के साथ किया । भारतीय धर्मोंके पाचीन स्मारक कलापूर्ण मन्दिर-मृतियों त्रादिका जिस हृदयहीनता से विनाश किया गया वह कभी भी मृला नहीं जा सकता। स्थानीय जनता के साथ जिस वर्बरता-त्रामान्षिक ढंग से वे पेश त्राये उसका बगोन पढ़ने से ही रोमांच होने लगता है। अतः कुशन जैनाचायोंने स्वधमें रक्ता के लिये उन मुसलमान शासकों को प्रमावित करना उचित समभा। कुछ जैन व्यापारियों का मुसलमान शहकों से अंच्छा सम्बन्ध था कई जैन अक्ति उनके शासन संचालन में श्रधिकारी रूप में योग देते थे। उनकी मारफत मुसलमान सम्रार्टी एवं सुबेदार, वजीर श्रादि से मिलकर जैनाचार्य उन्हें प्रभावित करते श्रीर उनको श्रपने धर्मपर किये जानेवाले श्रत्याचारों से बचाते, श्रत्याचार का संशोधन करवाते, इसीसे विधर्मी शासकों के हाथ से जितनी त्तति श्रान्य दिन्दू समाज को हुई उसके शतांश में भी जैन धर्म को नहीं हुई, यह उन्हीं द्रव्दर्शी कुराल जैनाचार्यों की बुद्धिमत्ताका ही सुफल है। कलकत्ते में पुरातत्त्वविद सुनि जिन ्र विजयजीने श्रपने एक भाषण में इसकी प्रशंसा वड़े ही गौरव के साथ की थी। उन्होंने कहा था कि गुजरात में त्राज ४०० वर्ष पुराना भी कोई हिन्दू मन्दिर सुरक्तित नहीं है तब जैन मन्दिर हजार श्राठसौ वर्षों के बहुत बड़ी संख्या में सुरक्तित हैं एवं प्राचीन प्रन्थ भी ताड पत्रादिपर लिखित जैन भंडारों में १००० वर्षोंके सैकड़ों मिल जायँगे पर किसी भी जैनेतर संग्रहालय में एक भी पाचीन प्रति नहीं मिलती। इस बात पर गंभीरता से विचार करने पर उस समय के जैन मुनियों एवं श्रावकों ने स्वधर्म रत्ता एवं उन्नति के लिये कितना

महान् कार्य किया। यह स्पष्ट हुए बिना नहीं रहता। उन्होंने अपने कलापूर्ण मंदिरों एवं चमत्कारी मूर्तियों और प्रन्थों को बचाया ही नहीं, पर उस विकट समय में जबिक चारों ओर त्राहि-त्राहि मच रही थी, साहित्य एवं धर्म की बात जाने दीजिये लोगों की जान के लाले पड़ रहे थे, हजारों नई जैन जैनमूर्तियाँ बनवायीं. सैकड़ों मन्दिर बनवाये। हजारों ग्रन्थ निर्माण किये, नये लिखवाये, बड़े-बड़े तीर्थ यात्रा के संघ उन्हीं मुसलमान सम्राटों से फरमान प्राप्त कर निर्विद्नतापूर्वक निकाले, अपने धार्मिक उत्सवों को बढ़ाया अर्थात् बड़ी भारी उन्नति की। इसकी तुलना में आज के (सब साधनों के होते हुए भी) जैन समाज की क्या हालत हो रही है ? कहने पर दो बूँद आँसू बहाये बिना नहीं रहा जाता। कहाँ हमारे पूर्वजों ने उस विकट परिस्थिति में धर्मका महान् उद्योग किया और कहाँ आज की निर्माल्य जैन जनता। आज सब प्रकार के साधन सुलभ है पर हम उनकी ओर कोई भी ध्यान नहीं देते। बास्तव में यह सर्वथा सत्य है कि धर्म पंगु है। उसके चलानेवाले ही उसकी उन्नि एवं अवनित हैं 'न धर्मों धार्मिकैः बिना'।

जैनाचार्य जिनमम स्विजीने सम्राट् मुहमद तुगलक को जैन धर्मके प्रति स्राक्षित कर कैसा धर्मोद्योग किया इस पर अपने शासन प्रभावक जिनप्रभ सूरि "निवन्ध" में प्रकाश डाल चुके हैं एवं सम्राट् अतुवृहीन स्त्रीर सिकन्दरको चमल्कृत करनेवाले जिनचंद्रस्रि व जिनहंसस्रिका वृतान्त भी अपने प्रन्थ एवं लेखमें दे चुके हैं। सम्राट् श्रक्वर पर हीर विजयस्रि व भानुचंद्रका प्रभाव प्रसिद्ध ही है एवं जिनचंद्रस्रि, जिनसिंहस्र्रि, पद्मसुंदरादिके सम्बन्ध में भी प्रकाश डाला जा चुका है। यह प्रभाव कितना व्यापक एवं स्थायी हुआ। इसका परिचय इस लेख में प्रकाशित कतिपय पट्टे परवानों की नक्कलों से पाठकों को मिल जायगा। बादशाही प्रभाव के कारगा राजा लोग भी श्राचार्यों की संतित को बहुत ही श्रद्धा की इष्टि से देखते थे। इसीलिये ये प्रकाशित सभी पट्टे परवाने जोधपुर के राजमान्य वैद्यवर उदमचंद्रजी गुरांसा के पास हैं उनके पास से नक्त करके यहाँ प्रकाशित किये जा रहे हैं: इससे भ्तकालीन जैन धर्मके गौरव एवं यितयों के प्रभावादिका श्रच्छा परिचय मिलता है। इस प्रकार के पचासों पट्टे परवाने श्रन्यत्र भी मिलेंगे उन्हें प्रकाश में लाने का नम्र श्रन्तियों हो। श्रन्यथा वे भएडारों में पड़े-पड़े सड़ जायँगे श्रीर दीमक के भद्य बन जायँगे श्रीर जैन इतिहास के महत्वपूर्ण साधन नष्ट हो जायँगे। श्राशा है उनकी सुरद्धा एवं प्रकाशनकी श्रीर शीव ध्यान दिया जायगा।

#### छाप महाराजा विजय सिंहजो री

१

मुताबिक २ मुश्राफिक फरमान श्रालीसान तमाम हिन्दुस्थान के बादशाहों के हजरत श्रकवर बादशाह व जहाँगीर बादशाह, हजरत शाहजहाँ बादशाह, हजरत श्रालमगीर

श्रीरंगजेब बादशाह, हजरत महमद फरुखशियर बादशाह गाजी हजरत <u>महमदशा</u>ह बादशाह, हजरत श्रहमदशाह बादशाह, हजरत आनमगीर सानो बादशाह, हजरत बादशाह, गाजीसाह श्रालम गरज इन तमार बादशाहार के फरमान के मुताबिक दरजा श्रीर ताजीम व दाद व सनद तमाम व त्र्यलकाव व त्र्यादाच जगत् गुरु त्र्याजारज श्री पृज्य श्रीजी महाराज प्रभु व हरि (श्री ?) जिनचंद जैन बादशाह देवशरण श्रीचरण व श्री जिन चिरंजीव श्री जिनराज भोर ( सूरि ? ) जी श्री जिन रस्ता ( रस्त ? ) भोर ( सूरि ? ) जी श्री घे-( च्हे ? ) म लाभ सागरजी श्री जिनसल जी देव व जगतगुरु भोज धरम सतगुरु श्री ज्ञानभद्रजी वनेसेजी, वनेसागरजी, वेलबजी जब बादशाही दरबार में पहुँचे तब ताजीम परगाम दग्होत श्रीर तस्लीमात की बादशाह ने अधने तखतपर बिठाया श्रीर इनकी ताजीम में तखतखाश श्रीर तखत खाँ श्रीर छंवर छाया गीर वगैरा खास व पालुकी व मोरछल श्राफ्ता बीजरीन श्रीर सोने श्रीर चाँदी की चोब, सिंहासन, करमसी जरीन भेट फरमाई श्रीर हजरत बादशाहने फरमान जारी किया कि यह मरतवा श्रीर दस्तुर हमेशे जारी रखना चाहिये श्रीर सबको चाहिये के तमाम कौम मुसलमान श्रीर हिन्दू वगैरा गुरुजी की ताजीम करें श्रीर श्रपना गुरु समभ्ते श्रीर फर्श या श्रदात डालकर शहर में इज्जन व ताजीम से ले जावें श्रीर श्री गुरुती के सामने दगडीन श्रीर तस्तीमात बजा लावें श्रीर ताबेदारी के कायदों से बाहर न होतें स्त्रीर हर घर में एक रूपया स्त्रीर एक सदद नास्थिल फसल व फसल श्रीर साल व साल नजर यानयाज देते रहें श्रीर यह दस्तर तसाम हिन्दुम्थान में हमेशे हमेशे जारी रहें। ग्रौर किसी तरह से तरय्युर व तबखुल न होवेगा खशसन तमाम कौमें मुसलमानों की श्रीर हिन्दश्रों की ताबेदारी से बहुत ताजीम श्रीर दंडोत तमाम गुरुश्रों की बजा लाने और इन तमाम गुरुश्रोंको मुरशिद श्रीर घरम सत्पुज्य गोस्वामीनाथ श्रौर परमेश्वरुक्षप श्रापना उपने श्रीर श्रादाव बजा लावें श्रौर तस्लीम श्रौर शाद।च बजा लाने में कोई कसर श्रीर इकीका न रखें श्रीर श्रकवाम मजकूर से कोई तकसीर या लापरवाही इनके बारे में साबित होगा तो यह तमाम गुरु उनको सजा देने में जो सजा इनके मजहब में मालूम होवें देवें या माफ कर देवें यह इनको श्रास्तियार है श्रौर यह मरातिब ताजीम के जो इनके लिये सुकर्र है वह अगले जमाने के राजाओं में जैसे राजा वीर विक्रमादीत श्रीर राजा सालिबाहन वगैरा तमाम राजगान चक्रवर्ती श्रीर महाराजा श्रीजयचंद्रजी व इरके लश्कर व फौज रखते थे श्रीर महाराजा चौहान श्रीर कुल राजगान छोट श्रीर बड़े भी मरातिब ताजीम के इन गुरुश्रोंक लिये बहाल रखते थे बल्कि श्रपनी तरफ से दुगनी ताजीम बजा लाते थे श्रीर हिन्दुस्थान के तमाम के तमाम बादशाहों के फरमानों के मुताबिक इन गुरुओं के मरातिब अगैर मनासिब जैन बादशाह जगतगुरु पूज्य परम सतगुरु थ्री वनेसागरजी श्रीर श्रीजगतगुरु पूज्य श्रीहेमराजजी देवश्री दंवचरण यह

दोनों श्रौर जो लायक चेले सागर फला के जहाँ कहीं होवें उनकी नशस्ति दरबार में निहायत ताजीम के साथ होगी श्रीर शहर में जो इस दरबार के तहत श्रीर तसरूफ में है वैसी ही मशतिक ताजीम श्रीर ताबेदारी बजा लावें। श्रीर ताजीम में कोई कसर न रखें। श्रीर यह सरकार भी सतगुरु पूज्य श्रपना जानते हैं श्रीर सामेला हिकमद भेंट बुलर्द दरजा बजा लाते रहेंगे श्रीर तमाम जैनी श्रीर जैनी महाजनान वगैरा गुरु के हुक्म के ताबेदार रहें श्रीर श्रताश्रत करते रहें श्रीर ताजीम इनकी वाजिब जानते रहें। श्रीर मुवाफिक परवाना जात इस सरकार ने भी ऋौर श्रीमहाराजा ऋजीतसिंहजी ऋौर महाराजा श्राश्रभय-सिंहजी श्रीर श्री बड़ा महाराजजीने परवाने श्रीर खास रुक्के लिखकर दिये हैं श्रीर मरातिब ताजीम का खयाल रखा गया है श्रीर छोटा चेला श्रीर बड़े चेलेके ताबेदार रहें श्रीर उनके हुक्म से बाहिर न जावें। हाथी श्रौर जागीर श्रौर छतर तोव नुकएई व तुलाई व न्न्राफतानीके साथ पाल ली में बैठकर श्रावें। श्रीर उनके सामने खड़ा होकर खड़े-खड़े ताजीम बजा लाई जावे ऋौर सिरे दरबार श्रासन उनके लिये बिछाया जावे ऋौर रोज बरोज उनके मरातिब की ताजीम वर करार रहे श्रगर कोई इनकी ताजीम से इनहराफ करे तो अपने दीन से तीन लोक में पूज्य के दीन से मरदूद हो। तलाक तलाक तलाक यह तमाम गुरु परम सतगुरु हमारे हैं यह दरजे हमेशा हमेशा जारी और मुकरेर रहे। जो इनकी ताजीम से बाहिर जावे वो नालायक नालायक नालायक।

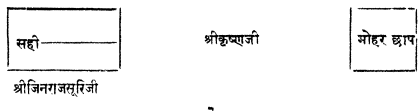
#### मीताराम जी

Ş

सिद्धश्री राजराजेसुर महाराजाधिराज महाराजा श्रीश्रजीतिसहिजी जोम्य लिखतं महाराजाधिराज महाराजा श्री सवाई जैसिंघजी केन जुहार श्रवधारी जो। श्रठै रा समाचार किरपा श्री ..........जी की स्यो भला छै। राज्य का सदा भला चाहिजै, श्रपंच राज्य बड़ा छो श्रठा उठै की व्योहार में कही बात री जुदायमी न छै श्रठै छोडा राजपूत छै सो राज्य का काम में छै विस्त्रेक काम काज होवे सो निखावता रहोला समाचार सगला श्रणंदराम लिख्या सो श्रठे तो सिवाई सत्वाई महाराज की श्रौर कोई बात न छै। श्रव समाचार सारा श्रणंदराम श्ररज करें लो कागद समाचार लिखावता रहोला मिती सावण सुदि १४ संवत १७७६ लिखतं जैपर सं।

इसी पत्र के ऊपर के भाग में महाराजा के स्वहस्त से जैन पति जीके लिये निम्नलिखित विज्ञप्ति किखी हुई है।

जगत गुरु परमसतगुर जैन पातसाह श्रीगुरुदेव महाराजा श्री पूज्यजी श्री १०८ श्री जयशीलजी भट्टारकजी श्रीनैसासिहजी देवश्री चरसो की हजूर में दंडवत प्रसाम १०८ मालूम करोला। जगतगुरु पूज्य गछनायक छतरी वंश के परमयतगुरु छै। राठौर कछवाह सीसोदियों के तो विशेष सदैव श्री गुरु ईश्वर रूप छै श्री किल केवली जगतगुरु पूज्य श्रीजिनचन्द्रसूरिजी गुरुदेव महाराज की किपा कर श्राठा को राज्य छै। राज्य का श्रीगुरुदेव छै, श्रागुरु परमेश्वर रूप छै श्री दास को राज्यको प्रताप श्री गुरुदेवाँ के चरणारिवन्द के प्रसाद कृपा को छै चरणारिवन्दां डंडोत कर श्राठे कृपाकर पथारे तो श्ररज करोला, श्राठा को राजशी गुरुदेवां को छै श्रीगुरुदेवां की शिष्य परंपरा को विशेषकर पाटधारी शिष्य को परम सतगुरु पूज्यभाव श्राठे सबैव रहेलो श्रसल छत्री वंश कछवाहो सबैव परम सतगुरु पूज्यभाव राखेलो, मानेलो, मरजादन लोपे ले। मरजाद लोपेलो सो कुंभी पाक में पडेलो, श्राठाकी श्रारज करोला श्रीगुरुदेव श्राठा पथारे सो श्ररज राज करोला।



₹

स्वस्ति श्री महाराजाधिराज महाराजा श्रीगजिसहजी महाराज कुंवर श्रीश्रमरसिंहजी वचनातु जगतगुरु पूज्य परम सत्गुरु श्रीगुरुदेव जैन पातसाह भट्टारक श्री पूज्य जंगम युग प्रधान श्री जिनराज सूरीसरजी नुं भूँट करी लिखी दियों सरब देस में पानसाही कागदा में लिखी भाव भगती रहसी, जती महाजन वगैरह सरब जैनी श्रीगुरुदेवां का हकम माफक चालसी, श्रादेश उपदेश मानसी, भेंट निजर पधरावणी पग मंडा सामेल। भाव भगती वगेरे उच्छव श्रीगुरुदेवां रे दिन दिन श्रिधिक होसी सरब उच्छव खरतर गच्छ रा प्रथम तुसी, सरब देश में राज होसी सो उच्छव करावसी श्रीपातसाही हुकम छै। सं० १६६० वर्ष श्रीषाढ बदी १ मु गरीदेवे श्रीमुखपर वदनी भंडारी लूगा।

स्वस्ति श्री महाराजाधिराज महाराज श्रीजसवंतसिंहजी महाराज कुंवर श्रीपृथीसिंहजी वचनात् मुहगाति नैशासी दिसे सुपसाद वांची जो तथा जगतगुरु पूज्य परम सतगुरु जैन पातसा श्री पूज श्रीगुरुदेव भट्टारक गुरुजी श्रीश्रीश्री जी देव श्री चरणां री श्राम्या माफक चाल जो। सामेला पगमंडा पधारमशी धाड़ा उछरंग सुंकी जो। पातसाही फुरमान परवाना माफक भाव भगती कर जो। पातसाही में सरब राजथान में सरब देश में श्रीपूज परम सतगुरु ऐ श्रीगुरुदेव है। भट्टारक श्री पूज है। तिके महाजनां रा है महाजन मानसी श्राठे एतो पूज छै जगत श्राचरज भट्टारक श्रीपूज परम सतगुरुदेव है सो इगानि पातसाहजी सरब राजा, राव, नवाव, खान, उमराव वगैरह सरब जगत सरव जती महाजन

वगैरह सरब जैनी परम सतगुरु श्रीगुरुदेव करी गुरू परमेसर रूप माने हैं भेट नजर पधरामणी पूजन सेवा बंदगी इप्पारां करे हैं श्रीर दूजा महारक श्रीपृज है तिएाने तो महाजन कितराक जती माने हैं सो बिचार राखी जो सरब देसरा जती महाजन मथेन भट्टारक लुंकीपास बह वा मुँह बंघा बगैरह सरब जैन इणी श्रीगुरुदेव री श्रागे जा में चालसी श्रीपातसाही हकुम है। संवत् १७१६ रा माहसुदि ५ मुकाम श्रहमदाबादे उपर " श्राप राठौर " श्री गुरुजी की इणी शिष्य परम्परा श्री मुख्य एक पाटघारी शिष्य सीसदा मरजाद मानसी राखसी परम सतगुरु श्रीगुरुदेवजी—मरजाद लोपे सो महापापी।



## गुप्तकालीन जैनकम

[ स्ते० रमेशचंद्र चंद्रराव जैन बी० ए०, (श्रानर्स इन हिस्ट्री) श्रार० ए० ]

🍱 चीन भारत का इतिहास पढ़ते या जिखते समय कुछ बातों का ख्याज अच्छी तरह से रखना पड़ता है। आज धर्म और जाति को लेकर खासी धाँधली मची है। उसीके कारण अन्यान्य धर्मों, जातियों एवं प्रान्तों में स्पष्ट रूपसे विभिन्नता का निर्माण हुन्ना है। लोगों में त्रस्या, द्वेष जैसे दुर्गु ए परले सिरे पर पहुँच कर जी अनवन पैदा हुई है, उसकी प्रतिध्वनि या असर मनुष्यों की विचार प्रणाली पर अवश्य हो जाती हैं। जिसके फलस्वरूप इतिहास को पड़ते समय उनकी दृष्टि पूर्व ही दृषित होजाती है। जिससे वे इतिहास का सच्चा स्वरूप नहीं जान पाते। भारत के इतिहास में परधर्म सिहण्युता तथा परमत सिहण्युता सब कहीं बसबर दिखाई देती है। स्वधर्म, स्वमत तथा वैचारिक स्वाधीनता को सब अनुभव करते थे तथा उसके प्रचार के लिये उनको स्वतंत्रता थी त्रोर साथही साथ अन्य धर्मी के संबंध में वे समुचित त्राहर तथा प्रेम हिला सकते थे। ''यथा राजा तथा प्रजाः' यह उक्ति कई बार श्रमाय सिद्ध होती थी। स्वयं राजपानी को भी श्रम्य प्रमियों के बारे में पहले खिरे की सहानुभूति तथा प्रेस दिखाने में कोई एकावट न थी। तो कि। प्रजा का तो कहना ही क्या ? और तो और प्रजा की भलमनसी के दबाव के कारण अन्य धर्मियों, मंदिरों तथा संस्थाओं को राजा की श्रोर से पुरस्कार तथा दान देने पड़ते । यही कारण है कि विभिन्न धर्मों में कोई भेद भाव नहीं रहता था। नागरिकों के अधिकार, ऊँचे-ओहदे तथा सदगुर्गों के क्षेत्र में आगे बढ़ने के लिये धर्म किनारे ही रहता था। गुप्तकाल का अध्ययन करते हुये इस बात की खोर विशेष-तौर के ध्यान देना परम खावश्यक है । अद्यपि गुप्तराजा स्वयं कटर बैद्याव थे फिर भी अन्य धर्मियों के साथ उदारता से तथा महानुकंपा से पेश श्राते थे। ३ री. ४ थी. ५ वीं तथा ६ टी शताब्दि में बैदिक, जैन तथा बौद्ध धर्म का आपस में खुब मेलजोल या घनिष्ठता थी।

#### (२) हिन्दुस्तान के इतिहास में गुप्तकाल का महत्त्व:---

इस काल में शास्त्र, कला, शिल्प तथा साहित्य की दृष्टि से हिन्दुस्तान बहुत प्रगति कर चुका था, साहित्य की सभी शाखाओं, उप-शाखाओं को किवयों ने अपनी कलम का विषय बनाया था, सभी प्रकार के अंथों में राष्ट्र गाथाओं, वीरगाथाओं, प्रेमगाथाओं, पुराखों, महाकाव्यों, आख्यादिकाओं नाटकों आदि की निर्मित से साहित्य अपनी चरम सीमा को पहुँच गया था। इसी काल में महाकिव कालिदास का प्रादुर्भाव हुआ। जिसने अपनी प्रखर प्रतिभा के बलसे भारतीय साहित्य का नाम विश्वभर में उज्वल किया था। गिशत तथा ज्योतिष शास्त्र की प्रगति श्राचार्य भट्ट वराहमिहरने बहुत अच्छे ढंग पर की थी। [ई० स० ४७६] चित्रकला, शिल्प, स्थापत्य ये कलाएँ उन्नति के

शिखर पर पहुँची थीं। गायन तथा नृत्य कला को बड़ा ही प्रोत्साहन मिला था। सभी गुप्त राजा विद्या के बड़े प्रेमी थे और उन्होंने नालंदा के विश्वविद्यालय की वृद्धि के लिये अधक परिश्रम किया। युवानस्संग का कथन है कि उक्त स्थान में १०,००० विद्यार्थी विद्या ध्ययन करते थे। उनके परिचालनार्थ बड़ी-बड़ी जागीरें लगी हुई थीं। दुनियां भरके अनेकों शालाओं को जैसेकि ज्योतिष, तर्क, न्याय, वैद्यक, गिणत, भूमिति, संगीत, विज्ञान, व्याकरण, अलंकार, माहित्य और सभी धर्मी का दर्शन शास्त्र आदि-अध्ययन तथा पठन-पाठन वहाँ पर हुआ करता था। इस प्रकार इन सभी शास्त्रों में हिन्दुस्तान प्रीकों की अपेक्षा कहीं अधिक अप्रेमर था। विक्रमादित्य के नामसं पंबंधित नवररनों का उदय इसी काल में हुआ था। कहने का अभिप्राय यह है कि उस काल में हिन्दुस्तान सभी प्रकार से उन्नत दशा में था, सब कहीं "रामराज्य" था। उस कालकी गुलना अथेन्स के इतिहास के पेरिन्तिन तथा रोम के इतिहास के आंगस्टस के साथ करने लायक है और यही कारण है कि इतिहास लेखक इस युग को "स्वर्ण युग" कहते हैं।

इत्सिग ने लिखा है, गुप्तकाल के आदि पुरुष का नाम महाराज गुप्त था। वह पहले पटना के नज़दीक के किसी छोटे गांव का सदार था और इसके पुत्र का नाम घटोत्कच गुप्त था। इसने उछ कहने लायक काम नहीं किया। उसका पुत्र चंद्रगुप्त नाम से प्रसिद्ध है। इसीने अपना छोटा राज्य साम्राज्य में परिवर्तित किया।। लिच्छ्रवी कुलकी कन्या से व्याहने के कारण इसका जीवन निन्न दिशा में परिणत हुआ। समुद्रगुप्त उसका लड़का था, जिसकी तुलना नैपोलियन से की जाती है। इसने बड़ा ही साम्राज्य-विस्ता। किया। विद्या, कला, शास्त्र को उत्तजन दंका भारत का न्वर्णभूमि नाम सार्थक किया। समुद्रगुप्त ने अपने कार्य का वयान इलाहावाद के शिला लेखों पर अंकित कर रक्ता है. जिसके कारण आज उपर्युक्त यातों का विश्वसनीय पता चलता है। इसके पीछे दूसरा चंद्रगुप्त बनाम विकमादित्य गदी पर बैटा जिसके समय में गुप्तकाल चेभव के शिक्तर पर था! राज्य की व्यस्था बहुत अच्छी थी; प्रजा मुली थी और इसी कारण से कतृत्व की सभी शाखाओं, उपशाखाओं ने चरम सीमा पार्थी थी। चंद्रगुत के अनंतर उसके पुत्र कुमारगुत ने दीर्घ काल तक राज्य किया और अपनी गदी सकंदगुप्त को सीप दी। इसने समरांगण में पुरुषमित्र से लड़ते २ वीर गति पार्थी। इसके बाद साम्राज्य दंक दंक हुआ। तिसपर हुणों की टीलियों ने भारत में प्रवेश किया श्रीर वैभवशाली गुप्तवंश मटियांमट हो गया।

प्रमुखता से गुप्तराजाओं का भुकाव यद्यपि वैदिक धर्मी की और था, फिर भी उन्होंने धर्म की आड़ में बोद्ध या जैन धर्मों पर अत्याचार नहीं किया। सारे धर्म साथ-पाथ चल रहे थे। उनमें पक्षपात, असहिष्णुता आदि दुर्गुण नहीं के बरावर थे। इस कालका इतिहास जिलने की साधन सामग्री में सिक्कों, शिलालेखों, स्तंभलेखों, चीनी यात्रियों के लिखे हुए चीनी भाषा के प्रवास वर्णन बढ़े लाभकारी सिद्ध हुए हैं। चीनी यात्रियों ने भारत भ्रमण करके सभी धर्मानुयायियों का जिक किया है। उनमें जैनधर्म विषयक बातें भरी पड़ी हैं। उनके आधार पर जैन धर्म के बारे में बहुत सी जानकारी प्राप्त की जा सकती है। अलावा जिसके चार शिलालेख अन्य अन्य स्थानों पर मिले हैं, जिनसे जैन धर्म तथा उसकी संस्कृति की क्या हालत थी, इसका अंदाज़ा किया जा सकता है।

(४) जैन शिलालेख:---गुप्तकाल का सबसे पुराना शिलालेख उदयगिरि पहाड़ी के पास-जे मध्य प्रांत के भेजसा जिले में है--मिला है यह प्रकृति में पाये गये टीलों पर श्रंकित किया है। तज्ज्ञों के मत में इसका समय ई० स० ४२४ माना जाता है। इस शिकाकेख से अनुमान निकलता है, कि आचार्च भद्रवाहु के संप्रदाय के शांकर नामक शिष्य ने -यह आचार्य गौशर्माके शिष्य थे-भगवान् पार्श्वनाथ की मृति स्थापित की। वह इतना जमाना बीत जाने पर भी अब्ही अवस्था में ज्यों की त्यों बनी है। यहाँ भगवान पार्श्वनाथ का सदा का लांछन चिन्ह ती है ही, साथ साथ पिछली बाज में नागका बड़ा ही विशाल फन है, उसके पार्श्व में कोई एक सेविका हैं। शांकर मुनि के पिता का नाम सांधिला था, उन्हें ऋश्वपति की उपाधि थी; बड़े २ राजा महा-राजाओं के ही लिये जो उपयुक्त होती थी। इससे यह बात सिद्ध हो सकती है, कि बड़े बड़े सर्दारी, सहाराजाओं पर जैनधर्म मे श्रपना कार्फ़ा प्रभाव छोड़ा था। दूसरा महत्त्व की बात यह है कि उदयगिरि की उन पहाड़ियों पर हिन्दुओं के भी अन्य दो शिलालेख पाये गये हैं, वह यहाँ आत है जिसपर एक समय पूरी तौरसे गुप्तराजाश्रों का शासन था। विहार करते हुए शांकर सुनिने वहाँ पहुँ चकर तथा वहाँ अपना डेरा डालकर फिर पार्श्वनाथ की मृति स्थापित की और इस प्रकार उसाँ स्थान को जैनों का पित्रत्र उपासना क्षेत्र बनाया, जिससे निश्चय यही प्रमाखित होता है कि उस काल में जैनधर्म तथा वैदिक धर्मका आपसी मेल जोल निकट का था। यद्यपि एक को राजाश्रय था, फिर भी वृसरे पर उससे कभी आघात नहीं पहुँ चाया जाता था न किसीकी ऐसी सामर्थ्य थी न किसी को ऐसा अधिकार था।

इसरा एक शिलालेख मथुरा के पास कंकालीतिला में मिला है। २०० वर्ष ईसा के पूर्व से लेकर हैं० स० १२०० तक मथुरा जैन शास्त्र तत्त्वज्ञान का केन्द्र था। वहाँ जैनों का बड़ा स्तूप एवं विहार है। इस रथान में एक मंचक पर तीर्थंकर की मूर्ति विराजमान है। इसका पता श्रव भी नहीं चलता कि यह कीन तीर्थंकर हैं क्योंकि वह मूर्ति भग्नावस्था में है। तज्जों की दृष्टि में यह लगभग ई० सं० ४३२ या गुप्तशक ११३ की होगी। इसके नीचे लिखा है "श्राचार्य धर्तिलाचार्य कोटिज्य गड्य तथा विद्याधर शाक्यलों की श्रमुज्ञा से गृहमित्र पालिता नामक शासक की पत्नी की श्रोर से समर्पित।"

मधुरा जैन संस्कृति का थड़। केन्द्र था इसके प्रमाण में इस रिकालेल का उक्लेल गर्न के साथ किया जाता है। यहाँ धर्मशील विद्वान, दानशुर लोग सुँड के सुँड में धाया करते थे। जैनालुवावियों की तो वहाँ बड़ी ही चहल-पहल रहा करती थी। चीनीओं ने इसका उक्लेल धपने लेखों में स्पष्ट-तया किया है। इस प्रकार जैन संस्कृति का मंगल ध्वज कट्टर हिन्दुसाम्राज्य के कलेजेले पास में गर्व के साथ फहरा करता था। तीसरा शिलालेख युक्त प्रान्त के कहल गाँव, जिला गोरवपुर में मिला है जो स्कन्दगुस के समय में खड़ा किया गया था, यह २४ फीट ४ इंच स्तंम पर लेख खोदा गया है। इसका काल १४१ गुप्तवर्ष याने ई० स० ४६० है। यह लेख इस बात को प्रकट करता है, कि चद्र नामके व्यक्ति को दुनिया की क्षण-भंगुरता प्रतीत हुई, उसने झहंत पदके प्रमुख पाँच तीर्थकरों की मुर्तियाँ, लाज्छनों के सहित स्थापित कीं। वे म्रादिनाथ, शान्तिनाथ, नेमिनाथ, पार्श्वनाथ एवं महावीर नाम से प्रसिद्ध थीं; इस तरह उसने स्वार्थ साधन के साथ २ जगतकल्याण का दरवाज़ा खोल दिया। मृर्तियों के नीचे शिलालेख दिखाई देता हैं। पार्श्वनाथ की नममृर्ति ३ फीट उँची है, उसके सिर पर छत्र के तीरगर शेषनाग फण काढ़े खड़े हैं, उसके पार्श्व में दोनों त्रोर दो सेवक भी खड़े हैं। इन थोड़ से शिलालेखों में ४ थी तथा ५ वीं शताब्दि की जैन धर्म संबंधी कल्पना मिल जाती है।

All these few instances prove that Jainism claimed a fairly large followrs in different parts of Northern India.

इसमें कोई शक नहीं कि उत्तर भारत में श्रासंख्य जैनानुयायी बस गये थे। वहाँ उनके श्रागीत मिन्दर हैं श्रोर उनके बनने में पहाने तीर्थरथान के लिए उन स्थानों की बड़ी प्रसिद्धि थी। शिला-लेख को पढ़ते हुए इस बातका ध्यान रखना चाहिए कि उपयुक्त स्थानों पर जैन-धीमें यों की तादाद ब बहुत श्रिष्ठिक थी।

#### (४) चीनी यात्रीः

परदेश के बहुत कम लोगोंने हिन्दुस्तान को यात्रा की। उनमें से इनेगिने यात्रियों ने परि-स्थिति का निरीक्षण किया और यात्रा पर्णन लिखने वाले तो गिनती के हैं। फाहियान, सुंग-युन तथा युवासुत्संग प्रमुख यात्री थे, जिन्होंने अपनी यात्रा का वर्णन चीनी में किया है। गुप्तकालीन हिन्दुस्तान का इतिहास लिखने में वह बड़ा सहायक हो सकता है।

फाहियान: — यह शेनत्सी प्रांत का निवासी था। जिसने १४ वर्ष तक ७२०० मील यात्रा की। इसने बुद्धधर्म की दीक्षा ली, जब यह ३ वर्ष का था। बीस वर्ष की उन्न में इसकी माता ने इसको गृहस्थ बनने का बहुत आग्रह किया, पर वह न माना। २५ वर्ष की उन्न में (बीद-धर्म-अथ) पाने की तीव अभिलाषायें लेकर हिन्दुस्तान की यात्रा में अकेला रवाना हुआ। शेन प्रांत को छोड़ कश्मीर, बारकंद, पेशावर तथा तक्षशिला से होकर हिन्दुस्तान में आया। सिर्फ धर्म का

द्याध्ययन करने की चाह से यातायात के साधनों के अभाव के होते हुए तथा किटनाइमों का सामना करके मातृभूमि को छोड़ धर्म भूमि देखने को चलनेवाले दुनिया के इतिहास में शायद ही मिलेंगे। पहले वह तक्षशिला गया, बादमें उसने गयाधर को देखा। अपधान देखकर फिर बसू शहर को लौट आया। मधुरा, कन्नोज, सरस्वती, कपिलवस्तु, पटना, गया, ताम्रपाली आदि धर्म स्थानों को देखा फिर जलमार्ग से जाकर उसने सिलोन देखा और गया होकर चीनको प्रस्थान किया। पटना में तीन वर्ष रहकर संस्कृत सीखी और ताम्रपाली में दो वर्ष धर्मग्रंथों की नकलें उतारने में बिताये।

उसके यात्रा वर्णन में ऐतिहासिक दृष्टि की अपेक्षा धार्मिक दृष्टि ही नज़र श्राती है। जैसे कि:--- ब्राँधी के समय बुद्ध की प्रार्थन। करने से संकट दूर हुआ। । फ:हियान ने उत्तर भारत के क्षेत्र देखें, समाज देखा और उक्त कालके कुछ अध्रे वर्णन लिख रखे हैं। इसमें ज्रा भी शक नहीं है कि उसकी जिली सामाजिक स्थिति तीनों धर्मों पर घटित होती हैं। उसने जिला है:—''जोग जीव हिंसा के विरोधी थे, सभी सुखी थे। सजाएँ बहुत ही ऋल्प प्रमाण में दी जाती थीं। राजपुरुष न्यायी एवं ईमानदार थे। शराव का नाम तक नहीं था और तो श्रीर कंदमूल तक खाने के काम में नहीं लाये जाते थे। कई राजायों ने विहार, मठ, बनवाये थे जहाँ श्रमालीं—भिन्नयों के टिकने की बड़ी सुविधः थी। मध्य भारत के शहर विशाल एवं वैभव संपन्न थे। स्थान-स्थान पर दातन्य जीवधालय और धर्मशालाएँ बनी थीं। जनता इन संस्थाओं को बड़ी उदारता से, दोनों हाथों उर्जन्म उलीव कर मदद देवा थी। दूसरा चीनी यात्री युत्रानवाँग नामका था। इस हा जन्म होनान प्रांत में ६०३ ई० में हुआ था। १३ वर्ष की उन्न में बोद्ध विहार में प्रवेश कर २० वें वर्ष बुद्ध धर्म की दीक्षा ली। हरेक प्रांत में घुमा। फाहियान का अनुसरण करके धर्म-प्रंथों की खीज करना. स्त्पीं तथा देवस्थानों को देखना. मनको बेचैन करने वाली शङ्काओं को भारतीय पण्डितों से निरसन कराना इत्यादि इन उद्देश्यों की लेकर वह ६२९ में यात्रा के लिये हिन्दुस्तान की ग्रीर चल पड़ा। शान्सी प्रान्त, गोर्वाका रेगिस्तान, कश्मीर के रास्ते से उत्पत्ने भारत में प्रवेश किया । फिर प्रयाग, मधुरा बनारस जैसे तीर्थस्थानों में ६५ महीने बिताये । सारं भारत भरमें असरा कर फिर एक बार हर्षवर्धन से भेंट की और सार्वधर्म परिषद के अध्यक्ष पद की विभूषित कर सरहदी प्रांत से होकर स्वदंश लोट गया । जाते समय ६५७ धर्मप्रंथ, बुद्ध की रमखीय प्रतिमाएँ, ग्रनेकों रत्न, तथा १५० बुद्ध के श्रवशेष श्रपने साथ ले गया।

#### (६) जैनों के उल्लेखों के त्रामास:---

ये बोद्ध चीनी यात्री सिर्फ बौद्ध-धर्म-ग्रंथों की खोज में आये थे और ज्यादा बौद्ध क्षेत्र ही देखे। उन्होंने सामाजिक, राजकीय तथा धार्मिक हालतों का बढ़ा ही रोचक वर्शन किया है। बनारस शहर के आसपास धृमकर जो भी कुछ देखा, तथा सुना वह लिपिबद्ध कर दिया है:--

#### यथाः--

There are a hundred or so DEVA temples with about 10,000 sectories They honour principally Mahavira. Some cut there hair off, other tie their hair in a knot and go naked without clothes. They practice of all sorts of austerties. They seek to escape from birth and death.

[अनुवाद:—] करीब १०० मन्दिर तथा १०,००० श्रावक, मुनि, ब्रह्मचारी आदि लोग भगवान् महावीर को मानने वाले थे। उनमें कोई केशलुंचन करते थे, कोई नंगभइंग घृमते थे। सभी प्रकार के वर्ती, तपों के आचरण के द्वारा जन्म मृत्यु के फेर से छुटकारा पाने की चेप्टा किया करते थे। जैन संस्कृति का आगार माना जाने वाले मथुरा नगर के लोग सज्जन और कुशल थे और धार्मिक प्रंथों का पठन-पाठन स्तवन, करने में बड़े तत्पर थे। इसके अतिरिक्त बिंबिसार तथा अजात-शानु के उल्लेखों में बौद्ध धर्म से कुल-वैर सा प्रतीन होता है, जिससे इसी मत की पुष्टि हो जाती है कि वे दोनों जैनानुयायी थे।

#### (७) इतिहास की दृष्ट से महत्त्व ---

इस लम्बे प्रवास का वर्णन चीनी भाषा में है और उसका नाम तानसंग-हुसी-उची है। राबर्ट विलंगे उसका भाषान्तर "The Records of the western world." नाम देकर किया है। इस अनुदिन ग्रंथ में अध्ययन पूर्वक, विचार-परिवृर्ण तथा महस्व की भूमिका जोड़ दी गर्या है।

"These records enebody the testimony of independent eye witness as to the facts related in them and having been faithfully preserved and alloted a place in the collection of the sacred books of the country. Their evidence is entirely.

[भाषांतर:-------------------------------। जसी प्रकार मृल प्रति की हिफाजत करके धर्मप्रंथों के भागडार में उसकी प्रवेश दिया गया है। इस कारण उसका विश्वसनीय श्रीर प्रवल प्रमाण के लिये उपयोग करने में कोई हर्ज नहीं है। फिर यह प्रंथकर्ता कहते हैं:----

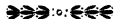
"We find the ample material for the study of geography, history, manners & religions of the people of India."

-[भाषांतर:—भारत की, प्राकृतिक, ऐतिहासिक, सामाजिक तथा धार्मिक विषयों के संबंध की जानकारी बहुत प्राप्त होती है। निरे अनुमान से या श्रंदाजे से नहीं; बल्कि नीचे उज्तृत किये अनुसार जैनधर्म विषयक स्पष्ट उल्लेख मिले हैं।

Though Brahamanical Hinduism was flourishing, side by side with the Budhism or Jainism the pious pilgrim gave us scanty or nothing about Budhism or Jainism, Jainism, too was not tacking in

progress. Mathura was no doubt the centre of Jainism there were Jain temples, Vihars, images and adhevents throught Northern India but they have no place in this record. Budhism, that too, in exaggerated from has been pictured by him.

[अर्थ:—यद्यपि वैदिक तथा जैन धर्म बौद्ध धर्म के साथ २ उन्नित कर रहे थे, फिर 'भी इस धार्मिक वृत्ति के यात्री के सिवा बौद्ध धर्म के बहुत ही कम, बल्कि नहीं के बराबर वृत्तान्त कथन किया हुआ पाया जाता है। मात्र बुद्धों की जानकारी, वह भी चढ़ाबड़ा कर लिखी मिलती है। जैनवर्म प्रगति पथ पर ही अप्रसर था। उत्तर भारत में कई स्थानों पर जैन मन्दिर, जैन बस्तियाँ, जिन प्रतिमाओं एवं श्रनुयायी दृष्टिगत होते हैं।



## नीतिवाक्याद्यत और सागारवमदित

[ लेखक—श्रीयुत पं० हीराचाज शास्त्री, दि० जैन संघ मधुरा ]

नीतिवाक्यामृत के कर्ता आचार्य सोमदेव से सागारधर्मामृत के कर्ता पंडित प्रवर आशाधरजी लगभग ढाई-सी वर्ष पीछे हुए हैं। पं० आशाधर जी पर आचार्य सोमदेव की रचनाओं का यथेष्ट प्रभाव है। उन्होंने जहां तहां अपनी रचनाओं में 'यदा सोमदेव पंडितः' कह कर उनके प्रंथों से प्रचुर प्रमाख उद्धृत किये हैं। पं० आशाधर जी की सबसे बड़ी कृति अनागार धर्मामृत और सागार धर्मामृत का नाम-संस्करण भी आचार्य सोमदेव के नीति वाक्यामृत का ऋणी है।

पं० आशाधर जी ने नीतिवास्यासृत के अनेकों सूत्रों को पद्यरूपी सांचे में डालकर उन्हें ज्यों का स्बों अपनाया है। यहां ऐसे कुछ अवतरण दिये जाते हैं, जिनसे उन्ह बात की पुष्टि में कोई सन्देह नहीं रहेगा।

(१) आचारानवद्यत्वं शुचिरुपस्करः शारीरी च विशुद्धिः करोति शूद्रमपि देवद्विजतपस्विपरिकर्मसु योग्यम् ॥१२॥ ( नीतिवा० पु० ८४ )

शुद्रोऽप्युपस्कराचार वपुः द्वयाऽम्तु तादृशः । जात्या हीनोऽपि कालादिलब्धौ ह्यात्माऽम्ति धर्मभाक् ॥ (सागार घ० अ०२ रलो० २२)

(२) प्रत्यहं किमपि नियमेन प्रयच्छतस्तपस्यतो वा भवन्त्यवश्यं महीयांसः परे लोकाः ॥२७॥

( नीतिषा० प्र० १७ )

नियमेनान्वहं किञ्चिद्यच्छतो वा तपस्यतः। सन्त्यवश्यं महीयांसः परे लोका जिनश्रितः॥

( सागारघ० अ० २, ४६ )

(३) निवृत्तस्त्रीसंगस्य धनपरिग्रहो मृतमंडनिमव ॥६॥ (नीतिबा० पूर्व २२३)

स्त्रीतश्चित्तनिष्ठतं चेन्नतु वित्तं किमीहसे। मृतमंडनकल्पो हि स्त्रीनिरीहे धनग्रहः॥

(सागार० श्रव ६, ३६)

(४) अवरुद्धाः स्त्रियः स्वयं नश्यन्ति स्वामिनं वा नाशयन्ति ॥२१॥ (नीतिवा० पृ० २२७)

व्युत्पादयेत्तरां धर्मे पत्नीं प्रेम परं नयन्। सा हि मुग्धा विरुद्धा वा धर्माद् भ्रंशयतेतराम्।।

(सागार० ३, २६)

(५) ब्राह्मे सुहूर्ते उत्थायेति कर्तंच्यतायां समाधिस्रुपेयात् ॥१॥ (नीतिबा० पू० २५१)

ब्राह्मे मुहूर्ते उत्थाय वृतपंचनमस्कृतिः । कोऽहं को मम धर्मः कि वतं चेति परामृशेत् ॥१॥

(सागार० ६, १)

(६) धर्मसन्तितरनुपहता रितर्ग्ध हवात्तीसुविहितत्वमाभिजात्याचार विश्वद्धिदेव द्विजातिथिबान्धवसत्कारानवद्यस्वं च दारकर्मणः फलम् ॥३०॥ (नीतिवा० पू० ३७०)

धर्मसन्ततिमङ्किष्टां रितं वृत्तकुलोन्नतिम् । देवादिसत्कृति चेच्छन् सत्कन्यां यत्नतो वहेत् ॥

(सागार० २, ६०)

(৩) गृहिंगी गृहमुच्यते न पुनः कुड्यकटसंघातः ॥३१॥ (नीतिया० पृ० ३७=)

गृहं हि गृहिर्गामाहुने कुड्यकटसंहतिम् ॥ (सागार० २. ५८)

(८) <mark>पक्कान्नादिव स्त्रीजनादाहोपशान्तिरेव प्रयोजनम् ॥२७॥</mark> (र्नातिबा० प्र०३८९)

भजेद्देहमनस्तापशमान्तं स्त्रियमन्नवत् ॥

सागार० ३, २६)

### नीतिवाक्यामृत के टीकाकार का प्रमाद

श्री माणिकचन्द प्रन्थमाला से प्रकाशित नीतिवाक्यामृत की भूमिका में श्री प्रेमीजी ने 'टीकाकार' शीर्षक स्तम्भ के भीतर टीकाकार के विषय में लिखा है कि 'वे बहुश्रुत विद्वान् थे श्रीर एक राजनीति के प्रन्थ पर टीका लिखने की उनमें यथेप्ट योग्यता थी। इस विषय के उपलब्ध शाहित्य का उनके पास काफी संग्रह था श्रीर टीका में उसका पूरा पूरा उपयोग किया गया है" कादा सटीक नीतिवाक्यामृत का पारायण करने के बाद उक्त बात पाठकों के हृदय पर श्रंकित हुए

बिना नहीं रहती । फिर भी कुछ स्थल ऐसे अवस्य दृष्टि में आये, जहां एक ही क्षोक को भिन्न भिन्न कर्ताओं के नाम के साथ उद्धृत किया गया है। आश्चर्य की बात तो यह है कि एक ही श्लोक को तीन तीन आचार्यों के नामों से उद्धृत करते हुए भी टीकाकार को स्वयं पूर्वापर विरोध प्रतीत नहीं हुआ !!! यदि ऐसे पद्यों के रचयिताओं के विषय में विवाद था, तो उसे बिना किसीका नामोछेल किये ही 'तथा चोक्तं, आदि कह कर उद्धृत कर सकते थे। समक्त में नहीं आता कि एक बहुआत टीकाकार द्वारा ऐसा प्रमाद कैसे हुआ ?

पाठकों की इसके परिचयार्थ यहां एक उद्धरण दिया जाता है :---

# उद्योगिनं पुरुषसिंहमुपैति लक्तमी— देंचेन देयमिति कापुरुषाः वदन्ति । देवं निहत्य कुरु पौरुषमात्मशक्त्या यत्ने कृते यदि न सिद्धयति कोऽत्र दोषः ॥

इस प्रसिद्ध श्लोक की टीकाकार ने मात्र एक-दो शब्दों के हेर-फेर से तीन स्थलों पर तीन ही निर्माताओं के नाम से उद्धृत किया है। अथा:—

पृष्ठ १४३ परं 'तथा च भागुरिः,

ए० २६४ पर 'तथा च शुकः, और

प्र॰ ३१२ पर 'तथा च वहत्तभदेवः,

इतने बड़े बहुश्रुत विद्वान का इस प्रकार का प्रमाद श्रवश्य विचारणीय है।

हर्सा प्रकार पृ० ११३ पर टांकाकार ने 'काकतालीय' न्याय का भी बड़ा विचित्र अर्थ किया है। पाठकों के परिज्ञानार्थ उसका यहां देन। अनुचित न होगाः—

श्रथवः। काकतालीयं यन्मूर्खमंत्रास्कार्यसिद्धिः । कोऽर्थः ? तालवृक्षस्य तावद्वर्षशतेन फलं भवति, काकश्र सर्वेषां पक्षिणां सकाशादतीवाविश्वामी भवति, स तस्याधो गच्छन् तत्फलेन पतता यदि हन्यते तन्मूर्खसंत्रात्सिद्धिरिति ।"

पृष्ठ १३५ पर 'स्ववधाय कृत्योत्थापनिमव मुर्लेषु राज्यभारारोपणम्' इस सूत्र का अर्थ करते हुए 'कृत्योत्थापन का बड़ा ही विलक्षण अर्थ किया है।

कुछ भूलें टीकाकार के अजैन होने एवं जैन परिभाषाओं से अपरिचित होने के कारण भी हुई हैं। जैसे एव्ट ८५ पर सूत्रकार ने सर्व वर्णों का समान धर्म बतलाते हुए अहिंसा, सत्य आदि पाँच प्रसिद्ध वर्तों का उल्लेख किया है, वहां प्रयुक्त हुए 'इच्छानियमः' इस पद का सीधा-सादा 'परिग्रह परिमाण' अर्थ न करके 'स्वेच्छाप्रमृत्तिवृत्तं' किया है जो कि आमक है।

## दक्तिण मारत में जैनधर्म का प्रवेश और विस्तार

[ ले०--श्रीयुत पं० नेमिचन्द्र शास्त्री, ज्योतिषाचार्य, साहित्यरत्न ]

दित्या भारत के इतिहास निर्माण में जैन संस्कृति का महत्वपूर्ण स्थान है। इस संस्कृति का इस भूभाग के राजनैतिक, सांस्कृतिक, धार्मिक श्रीर साहित्यिक जीवन पर श्रमिट प्रभाव पड़ा है। यद्यपि जैनधर्म के सभी प्रवर्तक उत्तर भारत में उत्पन्न हुए हैं, पर दित्तण में इस धर्म का प्रवेश प्रथम तीर्थं कर ऋष्मनाथ के समय में ही हो गया था। ऐसे श्रमेक ऐतिहासिक सबल प्रमाण वर्तमान हैं, जिनसे पागैतिहासिक काल में दित्तणभारत में जैनधर्म का श्रस्तित्व सिद्ध होता है।

मदुरा श्रीर रामनद से खुराई में ई० प्० ३०० के लगभग का प्राप्त शिलालेख इस बात को सिद्ध करता है कि जैनधर्म दिल्गा भारत में ई० प्० ३०० से पहले उन्नत श्रवस्था में था। यह बाबी लेख श्रशोक लिपि में लिखा गया है, इसमें मधुराई, कुमत्तुर श्रादि कई शब्द तामिल भाषा के भी मिलते हैं। यद्यपि श्रव तक इस लेख का स्पष्ट वाचन नहीं हो सका है, किन्तु इसी प्रकार के श्रन्य लेख भी मारूगलतलाई, श्रनमैलिया, तिरूपरनकुरम् श्रादि स्थानों में मिले हैं: जिनके श्रास-पास तीर्थक्करों की भन्न मूर्तियाँ तथा जैन मन्दिरों के ध्वंसावशेष भी पाप्त हुए हैं, जिससे पुरातत्त्वज्ञों का श्रनुमान है कि ये सभी लेख जैन हैं। श्रलगामले की खुदाई में पाप्त जैन मूर्तियाँ भी इस बात की सान्ती हैं कि दिल्गा भारत में यह धर्म ई० पू० ३०० के पहले एक कोने से दूसरे कोने तक फैल गया था जिससे कि जैन स्थापस्य श्रीर मूर्तिकला उन्नत श्रवस्था में थी'।

लंका के राजा धातुसेन (४६१-४७६ ई०) के समय में स्थिवर महानाम द्वारा निर्मित महावंश नामक बौद्ध काव्य से पता चलता है कि ई० पू० ५०० के पहले दिल्ला भारत में जैनधर्म का पूर्ण प्रचार था। उस काव्य में बताया गया है कि राजा पाग्डुगभ्य ने अनुराधपुर में अपनी राजधानी ई० पू० ४३७ में बसाई थी। इस नगर में विभिन्न प्रकार के सुन्दर भवनों का निर्माण कराया गया था। राजा ने एक 'निग्गन्थ' कुवन्ध' नामका सुन्दर जैन चैत्यालय बनवाया था तथा इस नगर में ५०० विभिन्न धर्मानुयायियों के बसने का भी प्रबन्ध किया था। इस कथन से स्वष्ट है कि जैनधर्म लंका में ई० पू० ५०० के पहले विद्यमान था।

<sup>1.</sup> See Madras Epigraphical Reports 1907, 1910,

<sup>2.</sup> See Studies in Sou 5 Indian Jainism P 33.

जैन प्रचारक यद्यपि लंका को समुद्र मार्ग से गये थे, पर लौटते समय वे स्थल मार्ग द्वारा दिल्ला के रास्ते हे श्राये थे, यह बात तामिल श्रोर बौद्ध साहित्य से स्पष्ट है। श्रतः लंका में जैनधर्म के प्रचार के साथ-साथ दिल्ला भारत में भी जैनधर्म का प्रचार ई० पू० ५०० के लगभग या इससे पहले हुआ होगा।

राजावली कथा एक प्रामाणिक ऐतिहासिक काव्य माना जाता है। इसमें बताया गया है कि विशास मुनिने चोल और पाएड्य प्रान्तों में भ्रमण कर वहाँ के जैन चैत्यालयों की वन्दना की थी तथा वहाँ के निवासी श्रावकों को जैनधर्म का उपदेश दिया था। इससे स्पष्ट है कि भद्रचाहु स्वामी के पहले भी जैनधर्म दिल्ला में था, श्रान्यथा विशासमुनि को जिनमन्दिर और जैन श्रावक कैसे मिलते ?

तामिल साहित्य के प्राचीन ज्याकरण श्रमिथयम' श्रीर उससे प्रभावित तौलकाष्याम के श्रध्ययन से पता लगता है कि ये प्रन्थ एक जैनाचार्य द्वारा रचे गये हैं। विद्वानों ने इनका रचनाकाल ई० पू० ४०० माना है। श्रतएव स्पष्ट है कि ई० पू० ४०० के लगभग दिल्ला भारत में जैनधर्म का ज्यापक प्रचार था। संगम कालीन तामिल काज्य 'मिण्मिरवलै' श्रीर 'सीलप्प डिकारम्' से ज्ञात होता है कि इस युग में जैनधर्म समुन्नत श्रवस्था में था। 'संगम' युग के समय निर्धारण के सम्बन्ध में विद्वानों में मतमेद है। कुछ लोग ई० पू० २०० के पूर्व के समय का नाम संगम या पायमिक युग बतलाते हैं तथा कतिपय विद्वान् ई० पू० चौथी शताब्दी से ई० दूमरी शताब्दी तक के काल समूह को। यदि इस विवाद में न भी पड़ा जाय तो भी इतना तो सुनिश्चित है कि भद्रबाहु स्वामी के दिल्णा पहुँचने के पूर्व ही जैनधर्म वहाँ विद्यमान था।

कन्नड़ रामायण में बताया गया है कि श्रीमुनियुत्रत भगवान् के तीर्थंकर काल में श्री रामचन्द्रजी ने दिल्णा भारत की यात्रा की थी, इस यात्रा में उन्होंने जैन मुनि श्रीर जैन चैत्यालयों भी वन्दना की थी।

भागवत पुराण में भगवान् ऋषभदेव के परिश्रमण की एक कथा ऋहे है। उस कथा में बताया गया है कि जिस प्रकार कुम्हार का चाक स्वयं चलता है, उसी प्रकार भगवान् ऋषभदेव का शरीर कोंक, वेंकट, कुटक इत्यादि दिल्लिण कर्णाटक के प्रदेशों में गया। कुटक पहाड़ से सटे हुए जंगल में उन्होंने नम होकर वहाँ तपस्या की। अचानक जंगल दवानि से भस्म हो गया और कोंक, बेंकट और कुटक के राजाओं ने ऋषभदेव के धर्म मार्ग को प्रहण किया। इससे स्पष्ट है कि कुटक माम, हट्टेंगडि, कोंक आदि दिल्लिण भारत

<sup>1.</sup> See Jaina Gazette, Vol. XIX, P. 75.

<sup>2.</sup> Buddhistic Studies, PP. 3, 68,

३ जैनसिद्धान्त-भास्कर भाग १० किरण १ तथा भाग ६ पृ० १०२

के प्रदेशों में जैनधर्म का प्रचार प्राचीन काल में ही था। उपर्युक्त स्थानों में हट्टेंगिड आज भी जैनियों का पवित्र होत्र माना जाता है।

विष्णुपुराण में कहा गया है कि नाभि श्रीर मरु के पुत्र ऋषभ ने बड़ी योग्यता श्रीर बुद्धिमानी से शासन किया तथा श्रपने शासन काल में श्रनेक यज्ञ किये। चतुर्थावस्था में बह श्रपना राज-पाट श्रपने बड़े पुत्र भरत को सौंप कर सन्यासी हो गये श्रीर दक्तिण भारत में स्थित पुलस्त्य ऋषि के श्राश्रम में निवास किया। इससे स्पष्ट है कि प्रथम तीर्थंकर दक्तिण में गये थे।

हिन्दू पुराणों में एक संवाद' श्राता है, जिसमें बताया गया है कि देव श्रीर श्रधुरों के युद्ध के बीच जैनधर्म का उपदेश विष्णु ने दिया था—"बृहस्पतिसाहाध्यार्थ विष्णुना मायामोहसमुत्पादनम् दिगम्बरेण मायामोहन दैत्यान् प्रति जैनधर्मापदेशः, दानवानां मायामोहमोहितानां गुरुणा दिगम्बर-जैनधर्मदीन्नादानम्"। श्रर्थात् देव-मन्त्री बृहस्पति की सहायता के लिये विष्णु भगवान् ने मोहमाया नामक एक दिगम्बर साधु को उत्यन्न किया श्रीर दैत्यों को जैनधर्म का उपदेश उससे दिलाया, जिससे दानव दि० जैनधर्म में दीन्तित हो गये। इस संवाद में एक रहस्य यह छिपा प्रतीत होता है कि विष्णु ने दिगम्बर जैन मुनि का श्रवतार लेकर श्रधुरों को दीन्ना दी। यदि यहाँ यह मान लिया जाय कि श्रयुर जिनका यहाँ वर्णन किया गया है, वे वही लोग थे जो यहाँ के श्रादिम निवासी थे श्रीर दिन्त्या भारत के किनारे के प्रदेशों में रहते थे। ये श्रादिम निवासी सम्य, संम्छत श्रीर म्वतन्त्र थे, दास नहीं। इन्होंने श्रायों के श्राने के पूर्व भारत को श्रदने श्रधिकार में कर लिया था; तो इससे स्पष्ट है कि जैनधर्म का केन्द्र उस समय नर्मदा नदी के तटपर स्थित था जो कि श्राज भी तीर्थ स्थान के समान पुज्य है।

उपयुक्त कथन का समर्थन काठियावाड़ में प्राप्त एक ताम्रपत्र से भी होता है। यह ताम्रपत्र महाराज नेव् चदनेज्जर प्रथम श्रथवा द्वितीय (ई० पू० ११४० या ई० पू० ६००) का है। प्रो० प्रारागाथ ने इसका बाचन करते हुए बताया था कि यह महाराजा विवलोनिया का निवासी था, वहाँ से यह द्वारिका श्राया था; यहाँपर इसने एक मन्दिर बनवाया और इस मन्दिर को नेमि या श्रिरष्टिनेमि को श्रपंश दिया। नेमि उस समय रैवत गिरि (गिरनार) के देव थे। इससे स्पष्ट है कि नेमि या श्रिरष्टिनेमि जो कि जैन तीर्थंकर हैं, के प्रति नेव् की बड़ी भारी श्रद्धा और भक्ति थी। इस ताम्रपत्र में प्रतिपादित नेव् राजा को रेवानगर का स्वामी भी बताया है, संभवतः यह नगर सिद्धवर कूट के निकट का एक स्थान होगा, जो कि दिल्या भारत में रेवा नदी के तटपर स्थित है।

९ विष्णुपुराया ऋष्याय १७, मत्स्यपुराया २० २४, पद्मपुराया ऋष्याय १ और दैवी-भागवत स्कन्ध ४, २० १३

<sup>1.</sup> See Indian Culture April 1938, P. 515, and Times of India, 19th March, 1935, P. 9

दिल्या भारत में जैन धर्म की प्राचीनता के जैन साहित्य में अनेक प्रमाण हैं। निर्वाण-कारड की निम्न गाथा में बताया है—

पराइसुत्राति विवाद्या दिवड गरिंदाण अहकोडिओ। सेतुं जय गिरिसहरे गिव्वागगया गमी तेसि॥

श्रभिशाय यह है कि पल्लवदेश में विराजमान भगवान् श्ररिष्टनेमि के निकट पाग्डवों ने जिनदीत्ता ग्रहण की थी; इनके साथ दिल्ला देश के श्रीर भी कई राजाश्रों ने मुनिवत धारण किया था; जो कि पाग्डवों के साथ तपकर शत्रुंजयगिरि से मुक्त हुए थे।

महापुराण में बताया गया है कि जब कल्यहृत्त लुप्त हो गये श्रीर कर्म भूमिका श्रारम्भ हो गया तो श्रन्तिम कुलकर नामि राजा के पास भजा श्रायी उन्होंने उसे भगवान् श्रद्धभनाथ के पास भेज दिया। भजाने भगवान् श्रद्धभनाथ से प्रश्न किया—भगवन् ! कृपाकर श्राजीविका का उपाय बतलाइये, जिससे हमलोग सुम्बपूर्वक रह सकें। भगवान ने भजाको षर्कमीं का उपदेश दिया। उनके स्मरणमात्र से इन्द्र श्रनेक देवों के साथ श्रा उपस्थित हुआ श्रीर उसने संकेतमात्र से ही नगर, गाँव, देश श्रीर प्रान्तों का वर्गीकरण कर दिया। तथा वहाँ जिन चैत्यालय, जिनविम्ब एवं श्रन्य जैन संस्कृति के चिन्हों को प्रकट किया। बनाये गये देशों की संस्था ५२ बतायों गयी है; जिसमें दिल्ण भारत के श्रनेक बड़े-बड़े नागर शामिल हैं "—

करहाटमहाराष्ट्रसुराष्ट्राभोरकोंक्याः । वनवासान्ध्रकणाटकोशलाञ्चोलकेरलाः ॥ दार्वाभिसारसौवीरशृरसेनापरान्तकाः । विदेहसिन्धुगान्धारपवनाश्चेदिपन्लवाः ॥ कांबोजारङ्गान्धीकतुरुष्कशककेकयाः ।

महापुराण में भरत चक्रवर्ती की विजय का वर्णन करते हुए दिल्ला दिशा के राजाओं पर की गयी विजय के निरूपण में बताया है कि—

> चोलिकान्नालिकप्रायान्प्रायशोऽनुजुचेष्टितान् । केरलान्सरलालापान्कलगोष्ठीषु चंचुरान् ॥ पाएड्यान्प्रचंडदोर्दएडान् खिएडतारातिमएडलान् ।

इससे स्पष्ट है कि भरत चक्रवर्ती ने चोल, पाएड्य, करल आदि राजाओं को हराकर वहाँ जैनधम का प्रचार किया था। प्रत्येक नरेश उस युग में पराजित देशों में अपने धर्म का प्रचार करता था। दूसरी बात यह है कि भगवान् ऋष्यदेव के संकेत से जब इन्द्र ने

१ देखें संक्षिप्त जैनइतिहास भा० ३ खं० १ पृ० ११४

२ जिन्सेनाचार्यं विरचित महापुराग पर्व १६ श्लो० १३०-१६५

प्रान्तों श्रीर देशों का वर्गीकरण किया था, उस समय जैन चैत्यालयों का निर्माण भी हुश्रा था, श्रतः उत्तर के समान दिल्लिण में भी भरत चक्रवर्ती ने जैन चैत्यालयों की बन्दना करते हुए विजय प्राप्त की थी।

पोदनापुर में दिल्लिंग भारत के प्रथम जैन सम्राट् बाहुबली स्वामी की राजधानी बतायी गयी है, यह स्थान त्राज भी दिल्लिंग भारत में स्थित है। इसी प्रकार जैन साहित्य में पोलासपुर, मदुरा, भिद्दल त्रादि नगरों के नाम मिलते हैं। इन नगरों में भगवान् त्रमुषभदेव के समय में ही जैन धर्मका प्रचार बताया गया है।

दान्तिगात्य मथुरा—मदुरा नगर, को पागडवों ने बसाया था। कहा गया है— सुतास्तु पागडोहरिचन्द्रशासनादकागड एवाशनिपातनिष्ठरात्। प्रगत्य दान्तिग्यभृता सुदन्तिगां जनेन काष्ठां मथुरां न्यवेशयन्।।

जब द्वारिका नगरी नष्ट हो गयी और क्रप्ना अपने माई बलदेव के साथ दिल्ला मथुरा को चले; रास्ते में कौशाम्बी के जंगल में जरतकुमार ने बागा चलाया, जो कि श्रीकृष्ण के पाँव में लगा; जिससे उनका श्रातमा इस नरवर शरीर को छोड़कर चला गया। जब पागडबों को यह दुःखद समाचार मिला तो वे बलदेव से मिलने के लिये कौराम्बी के जंगल में श्राये श्रीर उन्हें समम्मा बुम्हाकर यह तय किया कि नारायण के शब का संस्कार श्रंगी गिरि पर कर दिया जाय।

पागडव दिल्ला के पर्लव देशमें भगवान् नेमिनाथ का विहार अवगत कर मदुरा को लौट आये और भगवान् नेमिनाथ के पास जाकर जैन-दीला प्रहणा कर ली। पागडवों के साथ और भी कई दिल्ला राजाओं ने जैन-दीला प्रहणा की, अतएव यह स्पष्ट है कि भगवान् नेमिनाथ ने दिल्ला के देशों में विहार कर जैनधर्म का प्रचार किया था।

#### श्रथ ते पाग्डवाञ्चंडसंसारभयभीरवः। प्राप्य पन्लवदेशेषु विहरंतं जिनेश्वरम्॥

हरिवंश पुरागा के एक अन्य कथानक से जात होता है कि महाराज श्रीकृत्या का युद्ध जब जरासिन्धु के साथ हो रहा था तो दिल्गा भारत के कई राजा भी उनके पल्ल में थे। इसका कारगा यह है कि मदुरा में पागड़वों का राज्य स्थापित हो जाने पर दाविड़ राजाश्रों का सम्पर्क उत्तर के राजाश्रों के साथ घनिष्ठ होता जा रहा था। चेर, चोल, पागड़य श्रादि वंश के राजाश्रों का इनके साथ घनिष्ठ सम्बन्ध था। इसलिये पागड़वों के साथ इन्होंने जिन-दील्ला ग्रहगा की थी।

गायकुमार चरिउ में कहा गया है कि भगवान् नेमिनाथ के तीर्थकाल में कामदेव नागकुमार हुए थे। नागकुमार का मित्र मथुरा का राजकुमार महाव्याल था। यह महा-

१ हरिवंश पुराग सर्ग ५४ श्लो० ७३

२ संक्षिप्त जैन इतिहास भाग ३ खं० १ ए० ११४

ज्याल पागड्य देश गया था और पागड्य राजकुमारी को विवाह कर ने आया था।
भगवान् पार्श्वनाथ के समय में करकगड़ नामका एक राजा हुआ है। उसने अपने राज्य का खूब विस्तार कर एक दिन मंत्री से पूछा, हे मन्त्री! वया कोई ऐसा राजा है जो मुफे मस्तक न नमाता हो ? मंत्री ने उत्तर दिया— उत्तर के तो सभी राजा आपकी आधीनता स्वीकार कर खुके हैं, पर द्राविड़ देश के चेर, चोल और पागड्य नरेश आपको नहीं मानते। राजा ने उनके पास दूत भेजा, पर उन राजाओं ने करकगड़ के अधीनता नहीं स्वीकार की और यह कहकर दूत को वापस कर दिया कि हम जिनेन्द्र भगवान् को छोड़ और किसी को सिर नहीं सुका सकते। राजा करगड़ को द्रविड़ राजाओं के उत्तर ने अधिक उत्तेजित कर दिया; इससे उसने प्रतिज्ञा की कि जब तक इन राजाओं को वश में न कर लूँगा, शान्ति से राज्य नहीं करूँगा और इनको पददिलत न करूँ तो राज्य-पाट छोड़ दूँगा।

करकराडु ने सेना सजाकर युद्ध के लिये प्रस्थान कर दिया और रास्ते में तेरापुर नगर में पहुँचा, यहाँ राजा शिवने उसे मेंट चहाई तथा राजा शिव के परामर्श से पास की पहाड़ी की गुफा में भगवान पार्श्वनाथ के दर्शन किये। उस पहाड़ी पर चमत्कार की एक बात यह थी, एक हाथा पति देन उस पहाड़ी पर स्थित एक बामी की पूजा करता था। राजा करगाड़ ने उसकी पूजा को देखकर अनुमान लगाया कि निश्चित इस वामी के नीचे कोई देवमूर्ति है, अन्यथा यह पशु पूजा नहीं करता, अतः उस बामी को खुदवाया। खुदाई में नीचे भगवान पार्श्वनाथ को एक मूर्ति निकली जिसे वह बड़ी मिक और श्रद्धा के माथ गुफा में ले आया। इसके पश्चात् वह राजा इधर-उधर अमगा करता हुआ दिहाण पहुँचा तथा चेर, चोल और पार्ड्य नरेशों की सम्मिलित सेनाओं का सामना किया तथा अपने युद्ध कौराल से उन्हें हराकर अपना पण पूग किया। जब करकगड़ राजा उन पराचित राजाओं के सिर के ऊपर पैर रखने लगा ता उनके मुकुटों में स्थित । जन पितमाओं के दर्शन उसे हुए; जिससे उसे भारी पश्चात्ताप' हुआ। उन्हें उसने फिर राज्य देना चाहा, पर वे स्वाभिमानी द्वड़ाधिपति यह कर तपस्या को चले गये कि अब हमारे पुत्र पौतादे ही राज्य को चलायेंगे।

जम्बू स्वामी चिरित्र से भी श्रवगत होता है कि विद्युच्चर नामका चीर जम्बूकुमार के प्रभाव के कारण चीरी से विरक्त हो गया था श्रीर यह अमगा करता हुश्रा समुद्र के निकट स्थित मलयाचल पर्वत पर पहुंचा। यहाँ से वह सिंहलद्वीप गया, लौटते समय वह केरल श्राया था। द्रविड़ देश को उसने जैन मन्दिरों श्रीर जैन श्रावकों से पूर्व देखा। श्रनन्तर यह कर्णाटक, काम्बोज, कांचीपुर, सह्यपर्वत, श्राभीर श्रादि देशों में भ्रमण करता हुआ

१ हा हा महं मृददं किं कियउ, जिला बिंबु विचरणे आहयउ।

किष्किन्धापुर में आया। इस भ्रमण वृत्तान्त से स्पष्ट है कि भद्रबाहु स्वामी के जाने के पहले दिल्ला प्रान्त में जैनधर्म फल-फूल रहा था। यदि वहाँ जैनधर्म उन्नत श्रवस्था में नहीं होता तो यह विशाल मुनिसंघ, जिसकी कि आजीविका जैन धर्मानुयायी श्रावकों पर ही आश्रित थी, विपत्ति के समय कभी भी दिल्ला को नहीं जाता। बुद्धि इस बात को कभी स्वीकार नहीं करती है कि भद्रबाहु स्वामी इतनी श्राधिक मुनियों की संख्या को बिना श्रावकों के कैसे ले जाने का साहस कर सकते थे १ श्रतः श्रावक वहाँ विपुल परिमाण में अवश्य पहले से वर्तमान थे। इसीलिये भद्रबाहु स्वामी ने श्रपने विशाल संघ को दिल्ला भारत की श्रोर ले जाने का साहस किया।

भद्रबाहु स्वामी की इस यात्रा ने दिल्लिग्राभारत में जैनधर्म के फलने श्रौर फूलने का सुश्रवसर प्रदान किया। बौद्धों की जातक कथाश्रों श्रौर मेगास्थनीज के श्रमगृष्ट्रतान्तों से श्रवगत होता है कि उत्तर में १२ वर्ष का भयंकर दुर्भिल्ल पड़ा था श्रौर चन्द्रगुप्त मौर्य भी श्रपने पुत्र सिंहसेन को राजगद्दी देकर भद्रबाहु के साथ दिल्लिग् में श्रात्मशोधन के लिये चला गया था। चन्द्रगिरि पर्वत्यर चन्द्रगुप्त की द्वादश वर्षीय ततस्या का वर्णन मिलता है। भद्रबाहु स्वामीने श्रपनी श्रासन्त मृत्यु ज्ञातकर मार्ग में ही कहीं समाधिमरण् धारण् किया था। इनका मृत्युकाल दिगम्बर परम्परानुसार बीर नि० सं० १६२ श्रौर श्वेताम्बर सम्पदाय द्वारा वी० नि० सं० १७० माना जाता है।

दिल्गा में पहुँचकर इस संघ ने वहाँ जैनधर्म का खूब प्रसार किया तथा जैन साहित्य का निर्माण भी विपुल परिमाण में हुआ। इस धर्म के प्रचार और प्रसार की दृष्टि से दिल्गा भारत को दो भागों में तिभक्त किया जा सकता है—तामिल प्रान्त और कर्णाटक। तामिल प्रदेश में चोल और पाण्ड्य नरेशों में जैनधर्म पहले से ही वर्तमान था, पर अब उनकी श्रद्धा और भी दृद्ध हो गयी तथा इन राजाओं ने इस धर्म के प्रसार में बड़ा सहयोग प्रदान किया। सम्राट् एल खारवेल के एक शिलालेख से पता चलता है कि उसके राज्याभिषेक के अवसर पर पाण्ड्य राजाओं ने कई जहाज उपहार भेजे थे। ये सभी राजा जैन थे इसीलिये जैन सम्राट् के श्रमिषेक के अवसर पर उन्होंने उपहार भेजे थे। इनकी राजधानी मदुरा जैनों का प्रमुख प्रचार केन्द्र बन गयी थी। तामिल यन्थ 'नालिदियर' के सम्बन्ध में किवदन्ती है कि भद्रवाह स्वामी के विशाल संघ के श्राठ सहस्र जैन साधु पाण्ड्य देश गये थे, जब वे वहाँ से वापस श्राने लगे तो पाण्ड्य नरेशों ने उन्हें त्याने से रोका। एक दिन रात को चुप-चाप इन साधुओं ने राजधानी छोड़ दी; पर चलते समय प्रत्येक साधु ने एक-एक साइपन्त पर एक-एक पद्य लिखकर रख दिया; इन्हीं पद्यों का संग्रह 'नालिदियर' कहलाता है।

तामिल साहित्य का वेद कुरलकाव्य माना जाता है, इसके रचयिता श्राचार्य कुन्दकुन्द हैं। इन्होंने श्रसाम्प्रदायिक दृष्टिकोगा से इसे लिखा है, जिससे यह काव्य मानवमात्र के लिये अपने विकास में सहायक है। जैनों के तिरुक्कुरल, नालदियर, पिंक्सोछी, नानुछी. चिन्ता- मिण, सीलप्पिडिकारम्, वलगाप्पिदि श्रादि तामिल भाषा के काव्य विशेष सुन्दर माने जाते हैं। इनके श्रितिरिक पेरकंदे, यशोधरकाव्य, चूड़ामिण, एलादी, किलागुप्परग्री, नन्नूल, नेमिनाद, यप्पांर, श्रीपुराणं, मरुमंदर पुराणं श्रादि तामिल ग्रन्थं भी कम प्रशंसा के योग्य नहीं हैं। यह बात निर्विवाद सिद्ध है कि व्याकरण, छन्द, श्रलंकार, दर्शन श्रीर जैनागम प्रभृति विभिन्न विषयों के उत्तमोत्तम ग्रन्थ लिखकर तामिल वाङ्मय को समृद्धशाली श्रीर उत्कृष्ट स्थिति में लाने का श्रेय जैनाचार्यों को ही है। जैनाचार्य पूज्यपाद के शिष्य ज्ञानन्दि ने पाएड्यों की राजधानी मदुरा में एक विशाल जैन संघ की स्थापना की थी; इस संघ द्वारा तामिल प्रान्त में जैनधर्म का खूब प्रचार हुआ। श्राचार्य कुन्दकुन्द ने पोनूरग्राम के निकट नीलगिरि नामक पर्वत पर तपस्या को थी, इनके श्राश्रम में श्राकर प्रकृत वंशी शिवस्कन्दवर्म महाराज ने प्राभृत त्रय का श्रध्ययन किया था।

तामिल देश के इतिहास में जैनधर्म ई० तीसरी श्रीर चौथी शताब्दी में लुप्त पायः दिलाई पड़ता है। पाँचवीं श्रीर छठीं सदी में शैवधर्म का बड़ा भारी जोर रहा है, फिरमी जैनों की तारकालीन परिस्थिति का चित्रण वैष्णत श्रीर शैवपुराणों में मिल जाता है। सातवीं शताब्दी से लेकर ११ वीं शताब्दी तक शैवधर्म के समानान्तर जैनधर्म भी चलता रहा। गंगवाडि के गंगवंशीय राजाश्रों ने इस धर्म को विशेष प्रोत्साहन दिया, जिससे विधिमियों के द्वारा नाना प्रकार के श्रत्याचारों के होने पर इसकी चीण रेखा ११ वीं सदी के श्रन्त तक दिग्वलाई पड़ती रही।

श्रनेक विदेशी विद्वानों ने श्रपने-श्रपने इतिहास में तामिल पान्त की जैनधर्म की उन्नित का वर्णन किया है। विशप काल्डवेल का कहना है कि जैनों की उन्नित का युग ही तामिल साहित्य की उन्नित का महायुग है। इन्होंने तामिल, कनड़ी श्रोर दूसरी लोकभाष श्रों का प्रचार किया, जिससे वे जनता के सम्पर्क में श्रिष्ठिक श्राये। सरवाल्टर इलियट के मतानुसार दिल्लिण की कला श्रोर कारीगरी पर जैनों का श्रमिट प्रभाव है। तामिल प्रदेश में जैनों के द्वारा ही श्रहिंसा का विशेष प्रचार हुआ. जिससे जनता ने मद्य, मान्स श्रोर मधु भन्तण का भी त्याग कर दिया था। ब्राह्मणों पर जैनों की श्रहिंसा का इतना श्रिष्क प्रभाव पड़ा कि यज्ञों में भी हिंसा बन्द हो गई जीव हिंसा-रहित यज्ञ किये जाने लगे। कुछ विद्वानों का श्रिमित है कि विग्रहाराधना, पुराणपुरुषों की पूजा, गरणपित पूजा, देवस्थान-निर्माण-प्रथा श्रोर जीर्णोद्धार-किया प्रभृति बातें रीव श्रोर वैद्याव मतों में जैन सम्प्रदाय की देखादेखी प्रचलित हुई। श्रतएव तामिल देश में ई० पू० २०० से लेकर ई० ११०० तक जैनधर्म का खूब प्रचार हुआ, किन्दु इसके श्रनन्तर रीव श्रोर वैद्यावों के धर्मद्वेष के कारण प्रभावहीन हो गया।

कर्याटक इस पान्त में जैन धर्म का विस्तार बहुत हुआ; वहाँ की राजनीति, धर्म, संस्कृति, साहित्य, कला, विज्ञान, ज्यापार प्रभृति सभी बातें जैनधर्म से अनुप्राणित थीं।

श्रमेक जैन राजाश्रों के साथ-साथ ऐसे निष्णात विद्वान्, किन, कलाकार श्रीर प्रभावक गुरु हुए, जिनका प्रभाव दिल्ला प्रान्त की कर्णाटक भूमि के कर्ण-कर्ण पर विद्यमान था। सामाजिक, धार्मिक श्रीर राजनैतिक सभी मामलों में जैनाचार्यों का पूरा-पूरा हाथ था, उनकी सम्मति श्रीर निर्णय के उपरान्त ही किसी भी सांस्कृतिक कार्य का प्रारम्भ होता था। भद्रबाहु स्वामी के संघ के पहुँचने के पहले भी यहाँ जैन गुरुश्रों को सम्मान्य स्थान प्राप्त था। मौर्य साम्राज्य के बाद इस पान्त में श्रान्ध्रवंश का शासन स्थापित हुआ, इस वंश के सभी राजा जैनधर्म के उन्नायक रहे हैं। इनके शासन काल में सवेत्र जैनधर्म का श्रभ्युद्य था। इसके पश्चात् उत्तर-पूर्व में पल्लव श्रीर उत्तर-पश्चिम में कदम्ब वंश के राज्य इस प्रान्त में स्थापित हुए। कदम्ब वंश के श्रनेक शिलालेख उपलब्ध हैं, जिनमें इस वंश के राजाश्रों द्वारा जैनों को दान देने का उल्लेख हैं। इस वंश का धर्म जैन था।

कदम्ब वंश के समान चालुक्य वंश के राजा भी जैनधर्मानुयायी थे। पल्लव वंश के राजाओं के जैन होने के सम्बन्ध में ऐतिहासिक उल्लेख नहीं मिलता है पर भगवान् नेमिनाथ का विहार पल्लव देश में होने से तथा उस समय के समस्त दिल्ला के वातावरण को को जैनधर्म से अनुपाणित होने के कारण प्राचीन पल्लव वंश भी जैनधर्म का अनुयायी रहा होगा। चालुक्य नरेशों ने अनेक नवोन जैन मन्दिर बनवाये तथा उन्होंने अनेक मन्दिरों का जीगांदिसर करया था। कन्नड़ के प्रसिद्ध जैन किन पम्प का भी सम्मान इस वंश के राजाओं द्वारा हुआ था।

गंगवंश — कर्णाटक प्रान्त में जैनवर्म के प्रसारकों में इस वंश के राजाओं का प्रमुख हाथ है। इतिहास बतलाता है कि दिल्ल्ए। भारतीय गंगराजाओं के पूर्वज गंगानद-प्रदेशवासी इत्वाकुवंशी ल्वित्र थे। इनकी सन्तान परम्परा में दिल्ला ग्रोर माधव नामके दो श्रावीर व्यक्ति उत्पन्न हुए, जिन्होंने पेस्टर नामक स्थान पर जाकर श्राचार्य सिंहनन्दी का शिष्यत्व प्रहण किया। उस समय पेस्टर जैन संस्कृति का प्रमुख केन्द्र था, यहाँ पर जैन मन्दिर श्रोर जैन संघ विद्यमान था। श्राचार्य ने इन दोंनों को राजनीति श्रोर धर्मशास्त्र की शिल्ला देकर पूर्ण निष्णात बना दिया तथा पद्मावतीदेवी से उनके लिये वरदान प्राप्त किया। श्राचार्य की शिल्ला श्रोर वरदान के प्रभाव से इन दोनों वीरों ने श्रपना राज्य स्थापित कर लिया तथा कुवलाल में राजधानी स्थापित कर गंगवाडी पेदश पर शासन किया। गंगराजाओं का राजचिन्ह मदगजेन्द्र लाञ्लन श्रोर उनकी ध्वजा पिच्ल चिन्ह से श्रंकित थी। उस समय जैनधर्म राष्ट्रधर्म था, श्रोर इसके गुरु केवल धार्मिक ही गुरु नहीं थे, बल्कि राजनैतिक गुरु भी थे।

दिंडिंग ने जैनधर्म के प्रसार के लिये मंडिल नामक स्थान पर एक लकड़ी का भव्य जिनालय निर्माण कराया, जो शिल्पकला का एक सुन्दर नमूना था। क्योंकि उस युग के मन्दिर केवल दर्शकों की भक्ति-पिपासा को ही शान्त नहीं करते थे, बिलक धर्म, साहित्य, संस्कृति के प्रचार के प्रमुख केन्द्र स्थान भी माने जाते थे। गंगराजाओं में अवनीत के गुरु जैनमुनि कीर्तिदेव और दुर्विनीत के आचार्य पूज्यपाद थे। इस वंश का एक राजा मारसिंह द्वितीय था, यह इतना पराक्रमी और साहसी था कि इसने चेर, चोल और पाएड्य वंशों पर विजय आस करली थी। जीवन के अन्तिम समय में इसे संसार से विरक्ति हो गई थी, जिससे इसने विपुल ऐश्वर्य के साथ राज्यपद त्याग दिया और धारवार पान्त के वांकापुर नामक स्थान में अपने गुरु अजितसेनाचार्य के सममुख समाधिपूर्वक पाण-त्याग किया था।

गंगवंश के २१ वें गजा राचमल्ल सत्यवाक्य के शासन काल में उसके मंत्री और किव चामुग्डराय ने श्रेवण्वेल्गुल स्थान में श्रीगोमटेश्वर की विशाल शितमा की प्रतिष्ठा कराई थी। चामुग्डराय की वीरमार्चगढ़, चूड़ामिण, समरधुरन्यर, त्रिभुवन वीर, वैरीकुल-कालदगढ़, सत्य युधिष्ठिर इत्यादि श्रनेक उपाधियाँ थी। मित्र प्रवर चामुग्डग्य जैन-धर्म के बड़े भारी उपासक थे, इन्होंने अपना गुरु श्राचार्य नेमिचन्द्र सिद्धान्त-चकवर्ती को माना है। वीरता के साथ विद्वत्ता भी इनमें पूरी थी, संस्कृत और कलड़ दोनों ही भाषाओं पर पूर्ण अधिकार था। चारित्रसार संस्कृत भाषा में रचा गया इनका प्रसिद्ध प्रन्थ है, कलड़ में इन्होंने त्रिषष्ठि लच्चण महापुराण नामक प्रसिद्ध प्रन्थ रचा है। चामुग्डग्य ने जैनधर्म की उन्नित के लिये श्रनेक कार्य किये हैं। इस प्रकार गगवंश के सभी राजाओं ने मन्दिर बनवाये, मन्दिरों के प्रवन्ध के लिये भूमि दान की और जैन गुरुओं को सम्मान देकर साहित्य श्रीर कला का स्त्रन कराया। दुर्विनीत, नागवर्म, गुगावर्म व्यथा चामुग्डराय इत्यादि श्रनेक उद्धेखनीय जैन कलाकार गंगवंश के राज्यकाल में हुए हैं।

गंगवंशकालीन जैन साहित्य और कला—गंगराज्यकाल में संस्कृत श्रीर पाकृत भाषा के साहित्य की विशेष उन्तित हुई। अशोक के शासन-लेखों और सातवाहन एवं कदम्ब राजाओं के सिक्कों पर श्रांकित लेखां से प्रकट है कि इस युग में प्राकृत भाषा का व्यवहार संस्कृत के साथ-साथ ब्राह्मगा और जैन दोनों ही विद्वान् करते थे। ७ वीं और व वीं शती में गंगवाडि में अधिक संस्था में श्राकर जैन वस गये थे, तब वहाँ संस्कृत साहित्य की पिवत्र मन्दाकिनी प्रवाहित हुई; जिसकी कल-कल ध्विन से अष्टशती, श्राप्तमीमान्सा, पद्मपुराण, उत्तरपुराण, कल्याण कारक प्रभृति रचनाएँ परफुटित हुई।

संस्कृत श्रीर प्राकृत के साहित्य के साथ-साथ कलड़ भाषा को साहित्य भी उन्नित की श्रीर श्राप्तर हो रहा था; प्राचीन कलड़, जो कि साहित्यिक भाषा थी, उसका स्थान नवीन कलड़ ने ले लिया था। इसमें पूज्यपाद, समन्तभद्र जैसे युग प्रवत्तक प्रसिद्ध श्राचार्यों ने भी साहित्य का निर्माण किया। इस युग में कुल ऐसे किव भी हुए हैं, जो दोनों भाषाश्रों के—

संस्कृत, प्राकृत और कन्नड़ के विद्वान् थे। गुणवर्म ने गंगराजा ऐरेयप्प के समय में 'हरिवंश' की रचना की थी। इन्होंके समकालीन कवि पम्प बहुत प्रसिद्ध कवि हुए हैं, इन्हें किवता गुणार्गव, पूर्णकिव, सज्जनोत्तम आदि विशेषणों से सम्बोधित किया गया है। इस महाकिव ने लोककल्याण की भावना से प्रेरित होकर आदिपुराण, विकमार्जुन विजय, लघुपुराण, पार्श्वनाथपुराणं और परमार्ग नामक अन्थों की रचना की है।

पम्प के समकालीन महाकिव पोन्न श्रीर रन्न भी हैं। इन दोनों किवयों ने भी कन्नड़ साहित्य की श्रीवृद्धि में ऋपूर्व योग दिया है। पोन्न का शान्तिनाथपुराण श्रीर रन्न का श्राजितनाथपुराण कन्नड़ साहित्य के रन्न हैं। इनके श्रातिरिक्त श्राचार्य नेमिचन्द्र सिद्धान्त-चक्रवर्ती ने उभय भाषाश्रों में प्रन्थ रचना की है।

कला— गंगवाडि में स्थापत्य और शिल्पकला की विशेष उन्नित हुई थी। उस समय समस्त दिल्ए भारत में दर्शनीय भव्य मन्दिर, दिव्य मूर्तियाँ, सुन्दर स्तम्भ प्रभृति मूल्यवान् विशाल कृतियाँ स्थापित हुई। गंगवाडि की जैन कला बिल्कुल भिन्न रही। गंगवंश के समस्त राजाओं ने जिनालयों का निर्माण कगया था। मन्दिगें की दोवाल और वर्तों पर कहीं-कहीं नकासी और परचीकारी का काम भी किया गया था। कोई-कोई मन्दिर दो मंजिल के भी थे और चारो और दरवाजे रहते थे। पाषाण के सिवा लकड़ी के जिनालय भी बनवाये गये थे। इस युग में मूर्ति निर्माण कला में भी जैन लोग बहुत आगे बढ़े-चढ़े थे; प्रसिद्ध बाहुवली स्वामी की मूर्ति इसका उवलन्त निदर्शन है। यह मूर्ति आज भी दुनिया की आध्यंजनक वस्तुओं में से एक है।

मन्दिरों के श्रांतिरिक्त गंगराजाओं ने मग्डप श्रीर स्तम्भों का भी निर्माग् कराया था। जैन मग्डा पाँच स्तम्भ के होते थे, चारो कोनों पर स्तम्भ लगाने के श्रांतिरिक्त बीच में भी स्तम्भ लगाया जाता था श्रीर इस बीच वाले स्तम्भ की विशेषता यह थी कि वह कार छन में इस प्रकार फिट किया जाता था जिससे तनी में से रूमाल श्रार-पार हो सकता था। ये स्तम्भ मानस्तम्भ श्रीर ब्रह्मदेवस्तम्भ, इन दो मेदों में विभक्त थे।

ई० स० १००४ में जब गंगनरेशों की राजधानी तलकाद की चोल राजाश्रों ने जीत लिया तो फिर इस वंश का प्रताप चीएए हो गया। इसके पश्चात् दिल्एए भारत में होय्सल वंश का राज्य प्रतिष्ठित हुआ। इस वंश की उम्मित भी जैन गुरुश्रों की कृपा से हुई थी। इस वंशका पूर्वज राजा सल था। कहा जाता है कि एक समय यह राजा अपनी कुलदेवी के मन्दिर में सुदच नामके जैन साधु से विद्या ग्रहएए कर रहा था, इतने में वन से निकलकर एक बाघ सल को मारने के लिये भापटा। साधु ने एक डएडा सल को देकर कहा— 'पोप सल'—मारसल। सल ने उस डएडे से बाघ को मार डाला श्रीर इस घटना को स्मरण रखने के लिये उसने श्रपना नाम पोपसल रखा, श्रागे जाकर यही होय्सल हो गया।

गंगवंश के समान इस वंश के राजा मां विद्विमदेव तक जैन धर्मानुयाया रहे श्रीर जैनधर्म के प्रसार के लिये निरन्तर उद्योग करते रहे। जब रामानुजाचार्य के प्रभाव में श्राकर विद्विमदेव वैष्णाव हो गया, तो उसने श्रपना नाम विष्णुवर्द्धन रखा। इसकी पहली धर्मपली शान्तलदेवी कट्टर जैनी थी। उसीके प्रभाव के कारण इस राजा ने जैनधर्म के श्रभ्यदय के लिये श्रनेक कार्य किये।

विष्णुवर्द्धन का मंत्री गंगराज तो जैनधर्म का स्तम्भ था। श्रवण्वेलगोल के शिलालेखों में कई शिलालेख उनकी दानवीरता श्रीर धार्मिकता की दुहाई देते हैं। विष्णुवर्द्धन के उत्तराधिकारी नरसिंह प्रथम के मंत्री हुन्नास ने भी इस धर्म को दिल्लाण में फैलाने का प्रयत्न किया। वस्तुतः मैसूर प्रान्त में इन दोनों मंत्रियों ने तथा चामुग्रहराय ने जैनधर्म के प्रसार के लिये श्रनेक कार्य किये हैं।

होय्सल के पश्चात् बड़े राजवंशों में राष्ट्रकृट का नाम श्राता है, इस वंश के प्रतापी राजाशों के श्राश्रय से जैनधर्म का श्रच्या श्रम्युद्य हुआ। मान्यखेट इनकी राजधानी थी, इस वंश में श्रमेक राजा नैनधर्मानुयायों हुए हैं और सभी ने श्रपने श्रपने शासन काल में जैनधर्म की प्रभावना की है। श्रमोधवर्ष प्रथम का नाम दि० जैनधर्म की उन्नति करने वालों में बड़े गौरव के साथ निया जाता है। यह राजा दि० जैनधर्म का बड़ा भारी श्रद्धालु था. इसने श्रमिव के साथ निया जाता है। यह राजा दि० जैनधर्म का बड़ा भारी श्रद्धालु था. इसने श्रमिव के साथ निया जाता है। यह राजा दि० जैनधर्म का बड़ा भारी श्रद्धालु था. इसने श्रमिववर्ष ने जिनसेनाचार्य के श्रिप्य गुग्गभद्राचार्य को भी प्रश्रय दिया था। सम्राट श्रमोधवर्ष ने श्रपने उत्तराधकारी कृष्णाराज द्वितीय गुग्गभद्राचार्य को गुरु के लिये नियुक्त किया था। श्रवग्रवेलगोल की पार्श्वनाथवसित शिलालेख से प्रकट है कि सम्राट् कृष्णाराज की राजसभा में जैन गुरुश्नों का श्राममन होता था तथा वह उनका यथोचित सत्कार करता थे। इस वंश में उत्पन्न हुए चारों इन्द्र राजाश्रों ने जैनधर्म को धारण किया था तथा उसके भचार श्रीर प्रसार के लिये श्रमेक यत्न भी किये थे। यद्यि श्रन्तिम राजा इन्द्र को राज्य की व्यवस्था करने में पूर्ण सफलता नहीं मिली थी, जिससे उसने जिनदीना श्रहग्ग करली थी।

कलचुरि वंश—के नरेशों ने तामिल देश पर चढ़ाई की थी श्रौर वहाँ के राजाश्रों को परास्त करके श्रपना शासन स्थापित किया था। ये राजा जैनधर्म के श्रनुयायी थे, इनके पहुँचने से तामिल देश में जैनधर्म का प्रसार हुआ था। इस वंश के राजाश्रों का राष्ट्रकूट नरेशों से घनिष्ठ सम्बन्ध था, इनमें परस्पर वैवाहिक सम्बन्ध भी हुए थे।

इन प्रधान राजवंशों के श्रितिरिक्त नोलम्ब, सान्तार, चांगल्ब, व्योङ्गल्ब, पुन्नाट, सेनवार सालुब, महाबलि, एलिनका रह, शिलाहार, चेल्लकेतन, पश्चिमी चालुक्य प्रभृति राजवंशों के श्रानेक राजा जैनधर्मानुयायी थे। इन वंशों के जो राजा जैनधर्म का पालन नहीं भी

करते थे, उन्होंने भी जैनधर्म की उन्नित में पूरा सहयोग प्रदान किया था। इस मकार कर्णाटक के सभी राजाओं ने जैनधर्म का विस्तार किया।

जैन कला और साहित्य—राष्ट्रकूट प्रभृति उपर्युक्त राजाओं के काल में जैन साहित्य त्रीर कला की दृष्टि से विचार करने पर ज्ञात होता है कि जैन कला और जेन साहित्य का विकास इस समय में बहुत हुआ है। राष्ट्रकूट और चालुक्य वंशों के राज्यकाल में जैनधर्म के पाबल्य ने समस्त कर्गाटिक को ऋहिंसामय बना दिया था; जिसके फ नस्वकार राष्ट्र सूव फलाफूला, देश में सुख समृद्धि की पुग्यवारा बही। फलतः मानव समाज के हृदय का आनन्द अपनी संकुचित सीमा को पार कर बाहर निकलने लगा, जिससे कला और साहित्य का प्रग्यन ऋषिक हुआ। कला और साहित्य भेमी इन राजाओं के दरबार में साहित्यक ज्ञान गोष्ठियाँ होती थी, इन गोष्ठियों में होने वाली चर्चाओं में राजा लोग स्वयं भाग लेते थे। राष्ट्रकूट वंश के कई राजा कवि और विद्वान् थे, इससे इनकी सभा में कवि और विद्वान् उचित सम्मान पाते थे। धवला और जयधवला टीकाओं का स्वतन राष्ट्रकूट वंशीय राजाओं के जन साहित्य भेम का ज्वलन्त निदर्शन हैं। दर्शन, व्याकरगा, काव्य, पुरागा, उयोतिष, गिगात, आयुर्वेद प्रभृति विभिन्न विषयों पर अनेक मौलिक रचनाएँ लिखी गईं।

इस काल के जैन कवियों ने दूतकाव्य श्रीर वम्पृकाव्य की परम्परा प्रकट कर काव्य-होत्र में शृंगार रस के स्थान पर शान्तिरस का समावेश किया । जिनसेनाचार्य का पार्श्वा-भ्युद्य, श्रादिपुराण, वर्द्ध मानपुर ए, पार्श्वम्तुति; सोमदेवाचार्य का यशस्तिल ह चम्पू . नीति-वाक्यामृत; गुणभद्राचार्य का श्रारमानृशासन, उत्तरपुराण, जिनदत्तचरित्र; वादिराज का यशोधरचरित, पार्श्वनाथचरित, एकीभावस्तोत्र, कुकुरस्थचरित, न्यायविनिश्चय विवरण श्रीर वादमंजरी; महावीराचार्य का गणितसार संग्रह; शाकटानाचार्य का शाकटायन व्याकरण तथा उसकी टीका श्रमोधवृत्ति प्रभृति संस्कृत जैन रचनाएँ उल्लेखनीय हैं। श्रपश्रंश भाषा में कवि पुष्पदन्त का महापुराण, जसहर चरिड, ए।यकुमार चरिड; किव धवल का हरिवंश पुराण, किव स्वयंभू का हरिवंशपुराण, पउम चरिय, देवसेन का सावयधम्म दोहा श्रीर श्रभयदेव सूरि का जयतिहुयण स्तोत्र इत्यादि ग्रन्थ भी जैन साहित्य की श्रमूल्य निधि हैं। इन ग्रन्थों के श्रतिरिक्त कलड़ भाषा में भी काव्य, पुराण, नाटक, वैद्यक, ज्योतिष, नीति प्रभृति विभिन्न विषयों पर श्रनेक ग्रन्थ लिखे गये थे।

साहित्य की उन्नित के साथ जैनों ने कला के त्रोत्र में भी प्रगित की थी। राष्ट्रकूट, चालुक्य, कदम्म, होय्सल इत्यादि वंश के राजाश्रों ने श्रनेक जैन मन्दिर श्रोर जैन मूर्तियों का निर्माण कराया था। यद्यपि जैनों ने श्रपनी कला को शान्तरस से श्रोत-प्रोत रखा था तथा श्रपने घार्मिक सिद्धान्तों के श्रनुसार मूर्ति श्रोर मन्दिरों पर बीतरागता की ही भावनाएँ श्रंकित की थीं, फिर भी सर्वसाधारण के लिये श्राक्षण कम नहीं था। श्रमरेश्वरम् में एक

मन्दिर की छत में संप्राम के दृश्य से श्रांकित एक पत्थर लगा है, जिसमें किला बना हुआ है, धनुषवाण चल रहे हैं। नगर श्रीर कोट का ऐसा सजीव श्रंकन किया गया है, जो दृश्कों के ध्यान को श्रपनी श्रोर श्राकृष्ट किये बिना नहीं रह सकता। श्रवणगुडी में एक जैनमठ के पास पड़े हुए पाषाणों में एक घुड़सवार श्रपने माले से एक पियादे के तलवार के बार को रोकता हुआ दिखलाया गया है। कई चित्र तो शान्ति के मूर्तिमान प्रतीक हैं।

ऐहीले श्रीर इलोरा के जैनमन्दिरों के मानस्तम्भ भी मिलते हैं। जैन मानस्तम्भों के विषय में विलहौस सा० ने लिखा है:—

"The whole capital and canopy of Jain pillors are a wonder of light, clegant, highly decorated stone work; and nothing can surpass the stately grace of these beautiful pillors, whose proportions and adaptations to surrounding scenery are always perfect, and whose richness of decoration never offends."

श्रशीत् जैन स्तम्भों की श्राधार शिला तथा शिखिर बारीक, सुन्दर श्रीर समलंकृत शिल्पचातुर्य की श्राश्चर्यजनक वस्तु हैं। इन सुन्दर स्तम्भों की दिव्य प्रभा से कोई भी वस्तु समानता नहीं कर सकती। ये प्राकृतिक सौन्दर्य के श्रानुरूप ही बनाये गये हैं। नकासी श्रीर महत्ता इनकी सर्विषय है।

कला परिपूर्ण मन्दिर श्रौर मूर्तियों की प्रशंसा भी श्रनेक विद्वानों ने मुक्त कराठ से की है। इस तरह जैनधर्म दिल्लाण भारत में श्रपना प्रमुख १३ वीं सदी तक स्थापित किये रहा। शंकराचार्य, शैवानुयायी राजा एवं श्रन्य धार्मिक विद्वेषों के भयंकर स्तौंके लगने पर भी इस धर्म का दीपक श्राज भी दिल्ला में टिमटिमा रहा है।

# निविष विषय

(१)

## सुहोनिया या सुधीनपुर

प्राचीन समय में सुद्देशिया जैन संस्कृति का केन्द्र रहा है। यह ग्वालियर से २४ मील उत्तर की ओर तथा कुतवर से १४ मील उत्तर-पूर्व ऋहिमन नदी के उत्तरी तट पर स्थित है। कहा जाता है कि पहले यह नगर १२ कोस के विस्तार में था और इसके चार फाटक थे। यहां से एक कोस की दूरी पर विलोगी नामक गाँव में दो खम्मे अभी तक खड़े मिलते हैं; पश्चिम में एक कोस दूर पर वॉरीपुरा नामक गाँव में एक दरवाजे का अंश अभी तक वर्तमान है। दो कोस पूर्व पुरवास में और दो कोस दित्तण बाढ़ा में अभी तक दरवाजों के ध्वंसावशेष स्थित हैं। इन सीमा विन्दुओं की दूरी नापने पर सुहोनिया का प्राचीन विस्तार विल्कुल ठीक मालूम होता है।

ग्वालियर के संस्थापक स्रूजसेन के पूर्वजों द्वारा आज से दो हजार वर्ष पूर्व इस नगर का निर्माण किया गया था। कहते हैं कि राजा स्र्जसेन को कुष्ठ रोग हो गया था, उसने इससे मुक्ति पाने के लिये अनेक उपाय किये, पर उस भयानक रोग का शमन नहीं हुआ। अचानक राजा ने एक दिन अम्बिका देवी के पार्थ में स्थित तालाव में स्नान किया, जिससे वह उस रोग से छुटकारा पा गया। इस म्मृति को सदा कायम रखने के लिये उसने अपना नाम शोधनपाल या सुद्धनपाल रखा तथा इस नगर का नाम सुद्धनपुर या सुधानियापुर रखा; आगे चलकर यहां नगर सुहानिया, सिहोनिया या सुधानिया नामों से पुकारा जाने लगा। कोकनपुर मठका बड़ा मन्दिर जो ग्वालियर के किले से दिखलाई देता है, उसकी रानी कोकनवती के द्वारा बनवाया गया था। इस मन्दिर का निर्माण काल ई० २०४ है, इस रानी ने एक विशाल जैन मन्दिर भी सुहानिया के पास बनवाया था। इसका धर्म के ऊपर अटल विश्वास था। सुहोनिया में उस समय सभी सम्प्रदाय-वालों के बड़े-बड़े मन्दिर थे। जैन यित्णी देवियों के मन्दिरों का पृथक निर्वाण भी किया गया था। १० वीं शताब्दी तक बाह्यण मन के मन्दिरों का प्रथक निर्वाण भी किया गया था। १० वीं शताब्दी तक बाह्यण मन के साथ जैनधर्म का प्रसार इस नगर में होता रहा। ४ थीं और ४ वीं सदी में सिहोनियाँ के आस-पास ११ जैन मन्दिर थे; जिनका निर्माण जैसवाल जैनों ने किया था।

सन् ११६४-११७४ के बीच में कन्नोंज के राजा अजयचन्द ने इस नगर पर धाक्रमण किया। इस समय इस नगर का शासन एक राव ठाकुर के अधीन था जो कि न्वालियर के अन्तर्गत था। इस युद्ध में राव ठाकुर का पराजय हुआ, और कन्नोज का शासन स्थापित हो गया। लेकिन सुहानिया के दुर्भाग्य का उदय हो चुका था, उसकी उन्तित और श्री सदा के लिये रूठ गयी थी; फलतः कन्नौज के शासक भी वहाँ श्रधिक दिन तक नहीं रह सके तथा यह सुन्दर नगर उजड़ने लगा। इसका शासन पुनः ग्वालियर के अन्तर्गत पहुँचा, पर इसके अधिकांश मन्दिर, मठ धराशाही होने लगे। सुसलमान बादशाहों की सेना का प्रवेश भी इधर हुआ, जिसने सुन्दर मृर्तियों को भग्न किया और मन्दिरों को धृलिसात कर दिया।

श्रमी हाल में इस नगर में भूगर्भ से श्री शान्तिनाथ भगवान की एक विशालकाय १६ फुट ऊँची प्रतिमा निकली है तथा श्रीर भी अनेक जैन मूर्तियाँ वहाँ पर विद्यमान हैं। सुनने में श्राया था कि त्र० गुमानीलाल को शासन देवता ने स्वप्न में मूर्त्तियों की बात कही थी; उन ब्रह्मचारी जी के कहने पर ही वहाँ के समाज ने उस बीहड़ जंगल में खुदाई की जिसमें अनेक प्रतिमाएँ निकली। आज इस त्रेत्र का प्रवन्ध मुरेना के बा० महीपाल जी जैन के मन्त्रित्व में हो रहा है, प्रतिवर्ष अत्र यहाँ पर वार्षिक मेला भी लगता है। खुदाई करने पर अभी श्रीर भी मूर्त्तियाँ तथा जैन संस्कृति की अन्य वस्तुएँ निकल सकती हैं। पुरातत्त्वज्ञों ने जंगल में पड़ी हुई जैन मूर्त्ति को देखकर ग्वालियर की रिपोर्ट में लिखा है कि यह मूर्त्ति आज से कम से कम एक हजार वर्ष पहले की अवश्य है।

#### (२)

## कवि वृन्द।वन कृत सतसई—सप्तदानी

कवियर वृत्दावनर्जा प्रतिभाशाली कित थे, इनका जन्म सं० १८४८ में शाहाबाद जिले के बारा नामक गाँव में गि.यल गोलीय अप्रवाल कुल में हुआ था। इनके पिता का नाम धर्मचन्द और माता का नाम सिताबी था। इन्होंने चौबीसी पाठ, वृन्दावन विलास, प्रवचनसार टीका, तीस-चौबीसी-पूजा-पाठ आदि प्रन्थ लिखे हैं। 'भवन' में उक्त कविवर की एक सतसई है; इसमें ७०० दोहे हैं। इस प्रन्थ के अन्त में प्रशस्ति दी गई है:—

इति बुन्दावनजी कृत सतसइया चैत्र कृष्ण १४ संवत १९४३ गुरुवार त्राठ बजे रात्रि को श्रारामपुर में बाबू श्रजितदास के पुत्र हरीदास ने लिखकर पूर्ण किया सो जैवंत होहु शुभं शुभं शुभं ॥

अतः कविवर के पौत्र द्वारा लिखित इसको प्रामाणिक मानना चाहिये। किन्तु इसके भीतर ऐसे भी अनेक दोहे हैं, जो कविवर के पूर्वकालीन गिरधर, विहारी, रहीम, तुलसी आदि के नाम से प्रसिद्ध हैं। पता नहीं सतसई के भीतर ये दोहें कैसे आगये ? यन्थ का प्रारम्भिक अंश इस प्रकार है :---

श्रीगुरनाथ प्रसाद तैं, होय मनोरथ सिद्ध ।

वर्षा तैं ज्यो तरुवेलिदल, फूलफलन की वृद्धि ॥

किये बृन्द प्रस्ताव को, दोहा सुगम बनाय ।

उक्त अर्थ दिष्टान्त करि, दिह करि दिये बताय ॥१॥

माव सरल सममत सबै, भले लगे हिय आय ।

जैसे अवसर की कहो, बानी सुनत सुहाय ॥३॥

नीकीह फीकी लगे, विन अवसर की बात ।

जैसे बरनत युद्ध में, रस सिंगार न सुहात ॥

इनकी यह सतसई विहारी के समान शृंगारिक कृति नहीं हैं. प्रत्युत नीति और वैराग्य से खोत-प्रोन हैं। इनकी यह रचना जनिहताय ही हुई हैं, मानव के चरित्र को विकसित करना ही इनका ध्येय रहा है। लोकिक झान समाज को प्रदान कर उसे व्य-वहार कुशल और संयमित बनाने का प्रयत्न किव का है। वास्तव में साहित्य दोत्र में नीति काव्यों का स्थान भी उतना ही ऊँचा और श्रेष्ठ हैं जितना शृंगारिक रचनाओं का। इस रचना में किव ने सहदय मानव समाज में भावों की सभी वृत्तियाँ जागृत कर करुणा, दया, जना, सहानुभूति आदि कोमल वृत्तियों के विकास पर जोर दिया है। यह रचना अत्यन्त सरल, सरस और सद्य प्रभावोत्पदिनी है।

(३)

# द्वकुण्ड का ध्वंस जैन मन्दिर

ग्वालियर से दिन्नण-पश्चिम में दृबकुण्ड नामक पुराना जैन मन्दिर है। यह कुन्
श्रोर चम्बल के बीच में ग्वालियर से ७६ मील दिन्नण-पश्चिम श्रोर शिवपुरी से ४४
मील उत्तर-पश्चिम में एक उपत्यका के ऊपर स्थित है। ग्वालियर की सड़क से ६८ मील
दूर है। श्री बा० ज्वालाप्रसाद, जो सन् १८६६ में कप्तान मेलविल के साथ
उस स्थान का श्रवलोकन करने गये थे, उन्होंने वहाँ उत्कीर्ण एक लेख को पढ़कर मन्दिर
का निर्माण सं० ७४१ बताया; परन्तु कुछ पुरातत्त्वज्ञों ने उसका समय सं० १०८८ या
११४५ कहा है। क्योंकि श्रन्य उत्कीर्ण शिलालेखों से इस मत की पुष्टि हो जाती है।
यह समय श्री विक्रमसिंह महाराजाधिराज के काल में पड़ता है। ग्वालियर के
राजाश्रों की नामावली में इस नाम के राजा का उल्लेख नहीं है, किन्दु ग्वालियर के

युवराज 'कच्छप वंश घट तिलक' कहे जाते हैं, अतः इस कच्छवाह वंशी राजा का सम्बन्ध ग्वालियर से रहा होगा।

द्बकुएड का मन्दिर ७५० फीट लम्बा और ४०० फीट चौड़ा ऋएडाकार घेर में हैं। पूर्व की ओर प्रवेश द्वार है, द्वार के सामने पत्थर में कटा हुआ ५० वर्गफीट का एक तालाव है। यह मन्दिर बिल्कुल गिर गया है। इसके भीतर शिव-पार्वती के मन्दिर का ध्वंसावशेष भी है। वेर अपीर बवूल के पेड़ों का जंगल इतना घना है कि समस्त मन्दिर में घूमना कठिन है। यहाँ की सभी मूर्त्तियाँ जैन हैं। एक मूर्त्ति पर चन्द्रश्रभ् का नाम भी लिखा हुआ है। किम्बदन्ती है कि यहाँ प्राचीन काल में जैनियों का मेला भी लगता था। प्राचीन समय में पश्चिम के किसी राजा ने आक्रमण कर यहाँ के मन्दिर को तोड दिया था, तथा अनेक मूर्तियों को तालाव में डुवा दिया और सोने-चाँदी की मूर्तियों को वह ले गया था। मूर्तियों को डुबाने के कारण ही इस मन्दिर का नाम इवकुरुड अर्थात् दृवकुरुड पड़ गया है। प्रसिद्धि है कि दोवाशाह और भीमा-शाह नामक जैन श्रावकों ने इस मन्दिर को बनवाया था। किन्तु शिलालेख में बताया गया है कि मुनि विजयकीर्त्त के उपदेश से जैसवाल वंशी दाहड, कूकेक, सुर्पट, देवधर श्रोर महीचन्द्र त्रादि चतुर श्रावकों ने मन्दिर का निर्माण कराया था जिसके पूजन, संरक्षण एवं जीर्णोद्धार श्रादि के लिये कच्छवाह राजा विक्रमसिंह ने भूमि दान भी दी थी। मराठा सरदार अमर सिंह ने धर्मान्ध होकर जैन संस्कृति के स्तम्भ इस मन्दिर को नस्त-नाबृद किया था। इस मन्दिर के सम्बन्ध में कहा गया है 'The Jain temple of Dubkund is square enclosure of 81 feet each way; on each side there are ten rooms. The four corner rooms have doors opening outwards, but all the rest open inwards into a corridor, supported on square pillars. The entrance is on the east side, which has, therefore only seven Chapels, there being exactly eight chapels on each of the other three sides. Each chapel is 5 feet 8 inches square."

श्चर्थात्—जैन मन्दिर ८१ फीट के घेरे में है, इसमें चारो श्चोर दस कमरे हैं, चारो कोनों के दरवाजे बाहर की श्चोर खुलते हैं, बाकी सभी दरवाजे भीतर वरामदे की श्चोर खुलते हैं, जो कि चोकार स्तम्भों के ऊपर स्थित है। पूर्व की तरफ सात वेदियाँ हैं श्चोर शेष सभी श्चोर श्चाठ-श्चाठ वेदियाँ हैं। प्रत्येक वेदी ४ फीट ८ इंच के वर्ग की है।

इस मन्दिर में ३१ कमरे जो बाहर की श्रोर खुलते हैं, उनमें ३१ वेदियाँ श्रीर चार कमरे जो भीतर की श्रोर खुलते हैं, उनमें चार वेदियाँ हैं, इस प्रकार इस मन्दिर में दुल ३४ वेदियाँ हैं। वेदियों में चित्रकारी की गई है, दरवाजों पर भी सुन्दर कारीगरी है। प्रत्येक दरवाजे के दोनों स्रोर चार-चार बड़ी मूर्त्तियाँ हैं तथा दरवाजे के ऊपर तीन-तीन बड़ी पद्मासन मूर्त्तियाँ हैं। खम्भे चोकोर हैं, ये ऊपर स्रोर नीचे चौड़े हैं, इनके ऊपर चार-चार बेकिटें हैं, जो छत को संभाते हुए हैं। इन खम्भों की ऊँचाई ७ फीट १ इंच हैं। दिल्लिए-पूर्व के कोने के कमरे की वेदी पर तीन ऊँची खड़ी मूर्त्तियाँ विराजमान हैं। इनमें वीच की मूर्त्ति १२ फीट, ६ इंच ऊँची ख्रोर ३ फीट ८ इंच चौड़ी हैं। यह जमीन में नीचे धसी हुई हैं। शेष दोनों बगल-वाली मूर्त्तियाँ ६ फीट ६ इंच ऊँची ख्रोर २ फीट ४ इंच चौड़ी हैं।

मन्दिर भूमिसात् है, इसकी छत गिर गई है, वरामदे की छत के कुछ किनारे के हिस्से लटक रहे हैं। बाहर में तीन यित्ति एयों की मूर्त्तियाँ भग्न मूर्तियों के साथ पड़ी हुई हैं, ये भग्न सभी मूर्त्तियाँ दिगम्बर सम्प्रदाय की हैं। एक स्तम्भ पर तीन पंक्तियों का लेख उत्कीर्ण हैं—

प्रथम पंक्ति—सं० ११५२ वैशाख सुदि पश्चम्यां हितीय पंक्ति—श्रीकाष्ठासंघ महाचार्यवर्य श्रीदेव हतीय पंक्ति — सेनपादुका युगलम्

नीचे के हिस्से में एक भग्न मृर्त्ति है, जिसपर श्रीदेव लिखा है। एक खड्गासन मृत्ति के नीचे निम्न लेख उत्कीर्ण है, इस लेख में संवत श्रीर तिथि का जिक्र नहीं है—

लपु श्रोष्ठिनो कार्त्ति श्रीमान वसु प्रतिमा श्रेठिनी लच्मीः

अर्थात इस लेख में बताये गये 'वसु' वासुपूज्य भगवान हैं, जो कि १२ वें तीर्थंकर हैं। दिल्ला की तरफ १६ इंच के तोरण पर १६ पंक्तियों का लम्बा लेख उत्कीर्ण है। यह संवत् ११४१ का है। इसका प्रारम्भ ''ॐ नमो वीतरागाय" से हुआ है। श्रीशान्तिनाथ जिन और श्रीमिज्जनिधिपित आदि नाम भी आये हैं तथा इसमें लाडवागड गण कें देवसेन, कुलभूषण, दुर्लभसेन, अंबरसेन और शान्तिषण इन पाँच आचार्यों के नाम भी पाये जाते हैं।

नेमिचन्द्र शास्त्री



# साहित्य-समालोचना

पटखरडागम, धवला-टीका-समन्त्रितः द्र वीं जिल्द्—सम्पादकः श्री० प्रो० होरालाल जैन एम० ए०, डी० लिट्, नागपुर; सहसम्पादकः श्री पं० वालचन्द्र सिद्धान्त-शास्त्री; प्रकाशकः श्रीमन्त सेठ शितावराय लद्मीचन्द्र, जैन-साहित्योद्धारक-फण्ड-कार्या-लय, श्रमरावती (बरार); पृष्ठ संख्याः २०+३९८ +२८; मृ्ल्य दस रुपये।

यह धवला टीका की त्राठवीं जिल्द भाषानुवाद समन्वित हमारे समत्त है। इसमें वन्य स्वामित्व विचय का प्ररूपण किया गया है। प्रन्थ के त्रादि में इस प्रकरण के निरूपणकी श्रोध—गुणस्थान श्रोर श्रादेश—मार्गणा इन भेदों द्वारा प्रतिज्ञा की गई है। पश्चान प्रथम प्रकरण में गुणस्थानों में प्रकृतिबन्ध व्युच्छेद, व्युच्छेद के भेद श्रीर उनका निरुत्यर्थ, प्रकृतियों की उदय व्युच्छिति, प्रकृतियों के बन्धोदय की पूर्वापरता, सान्तर, निरन्तर श्रीर सान्तर-निरन्तररूप से बंधनेवाली प्रकृतियों का निर्देश, ध्रुव-बंधी प्रकृतियाँ, प्रकृतियों के बंध के स्वामी श्रीर तीर्थद्भर प्रकृति के बंध के कारण श्रादि वातों का प्रकृपण किया गया है।

दूसरे प्रकरण से लेकर प्रन्थान्त तक चौदह मार्गणात्रों में विस्तार से बन्ध स्वामित्व का विचार किया गया है। कर्मबन्ध के विषय में इस जिल्द से पूरा-पूरा ज्ञान हो सकता है। बात यह है कि बन्धन के चार भेद हैं—बन्ध, बन्धक, बन्धनीय और बन्ध विधान इस बन्ध-विधान के भेद प्रकृतिबंध के मूल प्रकृतिबन्ध और उत्तर प्रकृतिबन्ध ऐसे दो भेद होते हैं। उत्तर प्रकृतिबन्ध के एक कोत्तर प्रकृतिबन्ध और अञ्बोगाढ उत्तरप्रकृति बन्ध थे दो भेद हैं।

प्रस्तुत बन्ध स्वामित्व विचय एकैकोत्तर प्रकृतिबन्ध के समुत्कीर्त्तनादि चौबीस अनुयोग द्वारों में बारहवाँ अनुयोग द्वार है। इस जिल्द में धवलाकार ने तेईस प्रश्नों द्वारा स्वोदय-परोदय, सान्तर-निरन्तर, सप्रत्यय-अप्रत्यय, सादि-अनादि, ध्रुव-अध्रुव आदि बन्धों की ज्यवस्था का स्पष्टीकरण किया है।

इस जिल्द का सम्पादन श्रन्छा हुआ है। टीका का हिन्दी अर्थ शब्दशः दिया गया है, पर कहीं-कहीं भावानुवाद भी है। प्रन्थ का प्रतिपाद्य विषय प्रारम्भ में लिखा गया है। बन्धोदय-तालिका जिज्ञासुओं के लिये बड़े काम की है, इसके सहारे भीतर के विषय को सरलतापूर्वक हदयंगम किया जा सकता है। कागज, मुद्रण तथा श्रम्यान्य कठिनाइयों के होने पर भी श्री प्रो० हीरालाल जी अपने सत्प्रयत्न में संलग्न हैं, इसके लिये उन्हें जितना धन्यवाद दिया जाय थोड़ा है। समाज जिस प्रन्थराज के दर्शनों के लिये लालायत था वही प्रन्थराज सभी के समज्ञ स्वाध्याय के लिये सुलभ्य है। छपाई-सफाई सुन्दर है, प्रूफ में एकाध जगह श्रग्रुद्धियाँ रह गई हैं; फिर भी प्रन्थ की उपादेयता और सुन्दरता के समज्ञ नगएय हैं। स्वाध्याय प्रेमियों की श्रवश्य मंगाकर इसका स्वाध्याय कर पुरुयलाभ लेना चाहिये।

मोचमार्ग प्रकाश का आधुनिक हिन्दी रूपान्तर—रचियताः स्व०पं० टोडरमरुः सम्पादक और रूपान्तरकारः पं० लालबहादुर शास्त्रीः प्रकाशकः मंत्री साहित्य विभाग भा० दि० जैन संघ चौरासी मधुराः पृष्ठ संख्याः =+६०+३६=ः मूल्यः आठ रूपये।

यह भा० दि० जैन संघ प्रन्थमाला का द्वितीय पुष्प है। समाज में शायद ही कोई ऐसा व्यक्ति होगा, जो मोचमार्ग प्रकाश के नाम से अपरिचित हो। आजतक स्वाध्याय प्रेमियों के सामने इस प्रन्थ की प्राचीन मारवाड़ी भाषा स्वाध्याय में वाधक थी, पर अब यह कठिनाई दि० जैन संघ मथुरा के प्रयास से दूर हो गई; जिससे साधारण शिक्ति भी जैनधर्म के गहन विषयों का अध्ययन कर सकेंगे। अन्थ के आरम्भ में ही श्री टोडरमल जी लिखित मोचमार्ग प्रकाश की प्रति के पत्र का चित्र मुद्रित है, जिससे उनकी हस्तलिपि का परिचय हो जाता है। अनन्तर सम्पादक जी की विस्तृत प्रस्तावना है, इसमें आपने प्रन्थ का विषय, रचनाशैली, भाषा, भावों का प्रकटीकरण, पं टोडरमलजी की कवित्व शक्ति, प्रतिभा उनका गम्भीर अध्ययन तथा उनके जीवन की अन्यान्य घटनाओं पर सुन्दर प्रकाश डाला है। प्रन्थ की विषयगत विशेषनाओं का निरूपण बड़े अच्छे ढंग से किया है।

श्री पं० लालबहादुरजी ने हिन्दी रूपान्तर इसना सुन्दर और समुचित किया है जिससे प्रन्थ की मौलिकता ज्यों की त्यों अचुएए बनी हुई है और पाठक को उतना ही आनन्द आता है जिसना मूल पुस्तक के अध्ययन में। प्रन्थ के अस्पष्ट विषय को स्पष्ट करने के लिये पाद टिप्पण भी दिये हैं, जिससे प्रन्थ का आशय भली भाँति हृद्यंगम हो जाता है।

प्रत्थ के अन्त में दो महत्वपूर्ण परिशिष्ट दिये गये हैं, जिनमें प्रन्थ के सूत्र वाक्यों को विशदार्थ देकर खुलासा किया गया है। इस प्रकार प्रन्थ के हदा को इतना स्पष्ट कर दिया गया है कि प्रत्येक स्वाध्याय प्रेमी बुद्धि पर जिना जोर दिये सरलता से जैनागम के उण्यक्तम विषयों को अवगत कर सकेगा। वास्तव में इसके सम्पादन में अत्यन्त परिश्रम किया गया है, जिससे यह प्रन्थ सर्वाङ्ग सुन्दर बन गया है। ऐसे सर्वाङ्गीस

सुन्दर सम्पादन के लिये सम्पादक अभिनन्दनीय है। पाठकों को इसे मंगाकर स्वाध्याय करना चाहिये। छपाई-सफाई, गैटप आदि समस्त चीजें आकर्षक हैं।

क्रमड़ प्रान्तीय ताड़पत्रीय-ग्रन्थसूची—सम्पादकः विद्याभूषण पं० के० भुजबली शास्त्री मृडबिद्री; प्रकाशकः भारतीय ज्ञानपीठ काशी; प्रष्ठ संख्याः ३० + ३२४; मृल्य तेरह रूपये।

श्री पं० के॰ भुजवली शास्त्री जैन समाज के माने हुए पुरातस्वह हैं, श्रापके द्वारा सम्पादित यह सूचि बहुत सुन्दर निकली है। प्रस्तुत सूची-पत्र में जैनमठ मूडिबद्री, श्री वीरवाणी-विलास जैन-सिद्धान्त-भवन मूडिबद्री, जैनमठ कारकल, आदिनाथ प्रन्थ-भाण्डार श्रिलयूर एवं सिद्धान्त वसदि मूडिबद्री श्रादि प्रन्थागारों के ताड़पत्रीय प्रन्थों की सिविवरण नामावली है। सिद्धान्त, श्रध्यात्म, धर्म, योगशास्त्र, प्रतिष्ठा, व्रतिधान श्राराधना, न्याय तथा दर्शन, व्याकरण, कोश. काव्य, नाटक, श्रलंकार, छन्दःशास्त्र, नोति तथा सुभाषित, पुराण, चरित्र, कथा, इतिहास, श्रायुर्वेद, ज्योतिष, गणित-शास्त्र, मन्त्रशास्त्र, लोक विज्ञान, शिल्पशास्त्र, लज्ञण, समीचा, पाकशास्त्र, क्रियाकाण्ड, स्तोत्र, भजन तथा गीत एवं प्रकीर्णक विषयिक प्रन्थों की श्राकरादि कम से सूची दी गई है। इसमें ३५३८ प्रन्थों की सांचिष्त परिचय सहित श्रनुक्रमणिका है तथा लगभग १२४ ऐसे श्रप्रकाशित प्रन्थों की नामावली दी है, जो जैन साहित्य की श्रमूल्य निधि हैं। सम्पादक की प्रस्तावना महत्वपूर्ण श्रीर मौलिक है, इससे जैन साहित्य का सामान्य श्राभास मिल जाता है।

भारतीय झानपीठ काशी ने दिल्ला प्रान्तीय भागडारों की प्रन्थ तालिका का यह प्रथम भाग तैयार कराकर जैन साहित्य का महान् उपकार किया है। क्योंकि जैन साहित्य के प्रमुख निर्माताओं ने दिल्ला प्रान्त को ही गौरवान्वित किया है। दि० जैन साहित्य की शुद्धतम प्रतियाँ दिल्ला के शाखागरों में ही वर्तमान हैं। वहाँ प्रत्येक मन्दिर में ही श्रुत देवता की निधि वर्तमान नहीं है, प्रत्युत कुछ न्यक्तियों के पास भी वाक्स्य के अमर रत्न हैं; जिनके अन्वेषण की नितान्त आवश्यकता है। प्रस्तुत अनुक्रमणिका में प्रत्येक प्रन्थ के सम्बन्ध में कर्ता का नाम, एष्ट संख्या, प्रति एष्ट पंक्ति संख्या, प्रति पंक्ति अत्तर संख्या, लिपि, भाषा, विषय, लेखन काल, दशा, पूर्ण-अपूर्ण, शुद्ध-अशुद्ध आदि वातें दी गई हैं, जिससे पाठक प्रत्येक प्रन्थ के सम्बन्ध में सामान्य परिचय प्राप्त कर सकता है। तालिका निर्माण में अच्छा परिश्रम किया गया है, कुछ प्रन्थों के मंगलाचरण भी दे दिये गये हैं। अनुद्वा होका की सर्वाङ्ग सुन्दर बनाने में कोई बात उठा नहीं रखी है।

इस सुन्दर और उपयोगी प्रकाशन के लिये झानपीठ तथा सम्पादक धन्य गाद के पात्र हैं। प्रत्येक मन्दिर में इसे मगाना चाहिये, जिससे प्रकाशकों को प्रोत्साहन हो और इस तालिका का द्वितीय भाग तैयार कराया जाय। चीज निस्सन्देह अच्छी है, इस एक ही प्रन्थ से ४००० प्रन्थों का ज्ञान प्राप्त किया जा सकता है। अन्तरंग के समान इसका बाह्य कलेवर भी रमणीय है। साहित्य-प्रेमियों को इससे लाभ उठाना चाहिये।

मदनपराजय [हिन्दी अनुवाद सहित]—रचियताः कविवर नागदेवः सम्पादकः प्रो० राजकुमार जैन साहित्याचार्यः प्रकाशकः भारतीय ज्ञानपीठ काशीः पृष्ठ संख्याः ९४+१४८ः मूल्यः आठ रुपये।

इस प्रनथ के प्रारम्भ में प्रो० राजकुमार की ७ पृष्ठ की विद्वत्तापूर्ण प्रस्तावना है, जिसमें आपने भारतीय आख्यान-साहित्य को धर्मकथा, नीतिकथा, लोककथा और रूपात्मक आख्यान इन चार भागों में विभक्त किया है। धार्मिक कथा साहित्य का वैदिक, बौद्ध और जैन इन तीनों सम्प्रदायों के अनुसार अच्छा ऐतिहासिक वर्णन किया है तथा धर्मकथाओं के विकास को बतलाते हुए जीवन के साथ उनका अनुस्यूत सम्बन्ध बतलाया है। शेष तीन प्रकार के आख्यान साहित्य का भी विकासकम की टिष्ट से सुन्दर विवेचन किया है।

प्रस्तावना के अगले अंश में मदन पराजय बन्ध की कथा, उसका आलोचनात्मक परिचय, पात्रों का समीचात्मक चरित्र चित्रण, रूपकयोजना, बन्ध की भाषा एवं अन्य रूपकों में प्रस्तुत बन्ध का स्थान, नागदेव किव का परिचय आदि विषयों का समावेश बड़े सुन्दर ढंग से किया है।

श्रानुवाद श्रान्छा हुआ है, पाठक भाषानुवाद पर से मृल प्रन्थ को हृदयंगम कर सकते हैं। पारिभाषिक श्रोर विशेष शब्दों के श्रर्थ को श्रवगत करने के लिये श्रकारादि कम से एक कोश दिया है, जिसके सहारे संस्कृत भाषानभिज्ञ भी प्रन्थ के भाव को सरलता पूर्वक समक सकते हैं। प्रन्थ को सर्वाङ्गीण सुन्दर बनाने का प्रयत्न प्रतिभाशाली, विद्वान संम्पादक का प्रशंसनीय है। छपाई, सफाई श्रोर गेटप श्रत्यन्त सुन्दर हैं। पाठकों को इसे मंगाकर स्वाध्याय करना चाहिये।

कर लक्खण [सामुद्रिक शास्त्र]—सम्पादकः प्रो० प्रफुल्लकुमार मोदी, एम० ए०; प्रकाशकः भारतीय ज्ञानपीठ काशी; पृष्ठ संख्याः १४- २२; मूल्यः एक रूपवा ।

इस प्रनथ में ६१ प्राकृत की गाथाएँ हिन्दी अनुवाद सहित दी गई हैं। यह सामु-द्रिक शास्त्र की एक छोटी-सी रचना है, इसमें अंगुली और नखों की परींजा, मणिबन्ध, विद्या, कुल, धन, उर्ध्व, सम्मान, समृद्धि, श्रायु, सहोदर-सहोदरा, सौभाग्य, धर्म, ब्रत, मार्गण श्रादि विभिन्न रेखाओं के फलों का निर्देश किया गया है। छोटी-सी कृति में अनेक विषयों का समावेश रचयिता के तज्ज्ञ होने का समुज्ज्वल प्रमाण है। इस रचना के श्रारम्म में डा० ए० एन० उपाध्ये का प्राक्कथन संचित्र और मौलिक है, श्रापने सामुद्रिक शास्त्र की परिभाषा और उसके पूर्वत्य-पाश्चात्य ढाँचे में श्रान्तर थोड़े ही शब्दों में बता दिया है। सम्पादक की प्रस्तावना भी प्रन्थ-परिचयात्मक है, इससे साधारणतया विषय का ज्ञान हो जाता है।

अनुवाद म्लानुगामी है, पर इसमें विषय को स्पष्ट करने के लिये हाथ के चित्रों का न देना विषय सममने में अड़चन डालता है। सामुद्रिक शास्त्र का ज्ञान परिभाषाओं के आधार से कदापि नहीं किया जा सकता है, चित्रों के आश्रय से विषयानिभा भी इस विषय को समभ सकता है। इसके सिवा एक कमी यह भी रह गई है कि विषय को बिल्कुल स्पष्ट नहीं किया गया है। अन्य सामुद्रिक प्रन्थों का आधार लेकर यदि प्रतिपाद्य विषय का स्पष्टांकरण किया जाता तो पाठकों को अधिक लाभ होता। अभी तक जैन ज्योतिष शास्त्र के अनेक प्रन्थरत्न अप्रकाशित पड़े हैं, आज की जैन प्रकाशन संस्थाओं का ध्यान इस और नहीं के बरावर है। ज्ञानपीठ ने इस साहित्य के प्रकाशन का श्रीगणेश किया है, इसके लिये अधिकारी वर्ग साधुवादाई हैं। प्रन्थ की छपाई-सफाई अच्छी हैं; अनेक त्रुटियों के रहने पर भी अपने भविष्य फल के जानने के इच्छुक व्यक्तियों को इसे मंगाकर स्वयं अपने सम्बन्ध में भावी शुभाशुभ का जान प्राप्त करना चाहिये। सामुद्रिक शास्त्र से बिना जनमपत्री के मात्र हस्तरेखाओं से अपने भविष्य को ज्ञात किया जा सकता है।

कुन्दकुन्दाचार्य के तीन रतन [ पञ्चास्तिकाय, प्रवचनसार और समयसार का विषय परिचय ]—लेखकः गोपालदास जीवाभाई पटेल; अनुवादकः शोभाचन्द्र-भारिक्षः प्रकाशकः भारतीय ज्ञानपीठ, काशीः एष्ठ संख्याः १४२; मूल्यः दो रूपये।

प्रस्तुत रचना में श्री कुन्दकुन्दाचार्य के प्रमुख तीन ग्रन्थ—पञ्चास्तिकाय, प्रवचनसार श्रीर समयसार का सार ज्यावहारिक श्रीर श्राध्यात्मिक दृष्टि से संन्निप्र श्रीर नपे-तुले शब्दों में वर्णित है। यह मूल पुस्तक गुजराती में लिखी गई थी, लेखक ने पारिभाषिक श्रीर कठिन स्थलों को पादिष्टिष्पणों द्वारा स्पष्ट करने का सफल प्रयास किया है। श्रनुवादक श्री भारिझजी ने परिश्रम कर हिन्दी भाषा-भासी जनता के लिये इसे उपस्थित कर बड़ा उपकार किया है। इस पुस्तक के श्राधार से निश्चय नय श्रीर

व्यवहार नय के स्वरूप को पाठक आसानी से समभ सकते हैं, तथा जीवन में इन दोनों का प्रयोग कर उसे उन्नत और विकसित कर सकते हैं।

प्रत्य के प्रारम्भ में श्री बा० लदमीचन्द्र जैन एम० ए० के द्वारा लिखा गया एक वक्तव्य है, जिसमें आपने प्रन्थ के प्रतिपाद्य विषय को समकाया है। पश्चान् उपोद्धात के प्रारम्भ में आचार्य कुन्दकुन्द की जीवनी और उनकी रचनाओं पर अच्छा प्रकाश डाला गया है। आगे चलकर व्यवहार खण्ड में द्रव्य की व्याख्या, गुण-पर्याय का विवेचन, छहकाय के जीव, अत्मा का स्वरूप, कर्मबन्यन, सर्वज्ञता, चारित आदि विषयों का प्रतिपादन किया गया है।

द्वितीय पारमार्थिक खरह में ज्ञान श्रोर श्राचरण का निरूपण बहुत सुन्दर ढंग से किया है। वास्तव में इस रचना से जैनधर्म के प्रीढ़ सिद्धान्तों का ज्ञान थोड़े श्रम से प्राप्त किया जा सकता है। ज्ञानपीठ ने इस प्रन्थ का प्रकाशन कर स्वाध्याय प्रेमियों के लिये ज्ञानवर्द्धन का श्रच्छा साधन उपस्थित किया है। छपाई-सफाई श्रच्छी है, ज्ञान-पिपासुश्रों को मगाना चाहिये।

वर्णी-वाणी [पं० श्री गर्णेशप्रमाद जी वर्णी के विचारों का संकलन ]— संकलयिता और सम्पादकः वि० 'नरेन्द्र' जैनः प्रकाशकः श्री साहित्य-साधना समिति, जैन विद्यालय काशीः प्रष्ट संख्याः २२ + १३३ मृल्यः एक रूपया दस स्थाना ।

पुस्तक के प्रारम्भ में श्री० पं० केलाशचन्द्रजी शार्खा की श्रद्धाञ्जलि है, आपने वर्गी जी के जीवन की दो-एक रिश्मयों का दिग्दर्शन कराया है।

पश्चात् श्री बालचन्द्र जैन विशारद ने यणीं जो के जीवन पर यित्कि ख्चित् प्रकाश हाला है। पुस्तक में ख्यात्म-शक्ति ख्यात्मिनिर्मलेना, किराकुलता, रागद्वेष. परिग्रह, पुरुपार्थ धर्म, त्याग की महिमा, मोन्नमार्ग, भिक्त का रहस्य. चारित्र का फल. श्रद्धा, मानवता, शान्ति, स्वदेश, स्वोपकार, परोपकार, ख्यादि विषयों पर वर्गीजी के विचारों का संकलन किया गया है। वास्तव में वर्गीजी का लोकोत्तर व्यक्तित्व महान है, उनकी ख्रन्तरात्मा से निकले हुए प्रवचन संसारी प्राणियों के लिये ख्रत्यन्त कल्याणकारी हैं। श्री नरेन्द्रजी ने पृत्य वर्गीजी के वचनामृतों का संकलन कर मानव समाज का महान् उपकार किया है, जो व्यक्ति वर्गीजी के समन्न नहीं रहते, वे भी उनके इस संकलन से जीवन में सम्बल प्राप्त कर सकेगें। यह केवल जैनों की वस्तु नहीं, प्रत्युत मानव मात्र के लिये स्वास्थ्यकर है। इस उपयोगी ख्रीर सफल प्रकाशन के लिये संप्राहक ख्रीर प्रकाशक धन्यवाद के पात्र हैं। हम वात का कि स्या० वि० काशी के छात्र श्री० पं० कैलाशचन्द्रजी शास्त्री के सस्वावधान में झानार्जन के साथ-साथ

साहित्य सेवा की श्रोर भी प्रवृत्त हो रहे हैं; यह जैन ज्ञान-ज्योति के संवर्द्धन श्रोर प्रसार का शुभ लक्षण है। हम इस सर्वाङ्गीण सुन्दर प्रकाशन के लिये साहित्य-साधना-समिति की कलाभिरुचि का स्वागत करते हैं। गेटप, छपाई-सफाई श्रादि निहायत सुन्दर श्रीर श्राकर्पक हैं।

नेमिचन्द्र शास्त्री

जैनधर्म—लेखकः श्री पं० कैलाशचन्द्र शास्त्री, काशी; प्रकाशकः भा० दि० जैन संघ चौरासी, मथुरा: प्रष्ट संख्याः ७+३+३७२; मूल्यः चार रूपये ।

इस उपयोगी श्रोर महत्वपूर्ण पुस्तक की भूमिका संयुक्तप्रान्तीय शिज्ञा-विभाग के मंत्री बाव सम्पूर्णानन्दजी ने लिखी हैं। आपने इस पुस्तक के सम्बन्ध में प्रकाश डालते हुए इसे जैनपर्म के ज्ञान के लिये ऋर्ताव उपयोगी बतलाया है। इसमें जैतवर्म के इतिहास, दर्शन, श्राचार, साहित्य, पत्थ, पर्व, तीर्थ-चेत्र श्रादि विषयों पर सम्चित प्रकाश डाला गया है। यह पुस्तक पाँच खण्डों में विभक्त है— प्रथम खण्ड में जनवर्म का सारगर्भित इतिहास: द्वितीय में जैन दर्शन के अनेकान्त. द्रव्य व्यवस्था, ईश्वर, सृष्टि और कर्म-सिद्धान्त की मीमान्साः तृतीय में श्रावकाचार श्रोर मुन्याचार का विस्तृत विवेचनः चतुर्थ में दिगम्बर और श्वेनाम्बर साहित्य के दर्शन, व्याकरण, आचार, काव्य, ज्योतियः वैद्यक्षप्रभृति विभिन्न अंगी का समुल्लेख, एवं पंचम में जैन संघ, संघ भेद, दिगमार, श्वेताम्बर, स्थानकवासी, तेरहपन्थ, वीसपन्थ, तार्ण-पन्थ, जैन ।र्ब, जैन-वीर्थ-बोब, जैन पर्म की इतर धर्मी से तुलना तथा अन्तर इत्यादि वानों का सम्यक प्रतिपादन किया गया है। वास्तव में यह पुस्तक जैनधर्म के सम्बन्ध में सर्वाङ्क पूर्ण है, इसे किसी भी अजैन विद्वान के हाथों में देने पर गौरव का अनुभव होता है। आजका पाठक आजेप्यवात्मक ढंग से जिस बीज को पाना चाहता है. इसमें पा लेता है। इस पुस्तक के आयोपन्त पड्ने से लेखक की जैन दर्शन विपयक श्रलौकिक विद्वत्ता एवं जैन इतिहास विषयक श्रसाधारण निप्राता का पर्याप्त परिचय मिल जाता है।

श्राजके लेखक को जिस संयम श्रीर नियन्त्रण की श्रावश्यकता होती है, प्रस्तुत पुस्तक के लिखने में उसका पूर्णतः निर्वाह है। इसीलिये पुस्तक में श्रनावश्यक विस्तार नहीं हैं। निस्सन्देह श्रयतक इस सम्बन्ध में लिखी गई पुस्तकों में यह सर्वोत्तम है। पुस्तक का भाषा प्रवाह ऐसा खर हैं, जिससे पाठक प्रारम्भ करने पर श्रन्त किये बिना नहीं छोड़ सक्ता है; वह वरवस बीच में रोकने की इच्छा करने पर भी लुढ़कतां-

\$ 2

पुदकता किनारे लगही जाता है। धार्मिक साहित्य जो कि आज की दुनिया के पाठकों के लिये उपेचा की चीज है, इस पुस्तक के अध्ययन से यह बात भ्रान्त सिद्ध हुए विना नहीं रहेगी । प्रन्थ की शैली रोचक ऋौर आशु बोधगम्य है, व्यवस्थित विषय का अंकन हृद्य पटल पर पढ़ते ही होता चला जाता है। अतः प्रत्येक व्यक्ति का कर्त्तव्य है कि इस सुन्दर और उपयोगी पुस्तक को शीय हाथीं हाथ खरीद कर अन्य दूसरी इस विषय की त्र्यतुपम रचता लिखने के लिये शास्त्रीजी बाध्य करें; जिससे जैन साहित्य त्राजके राष्ट्रीय त्रौर नैतिक साहित्य में त्रपना उचित स्थान पा सके। अपाई-सफाई, गेटप आदि सुन्दर हैं।

#### ब्र॰ चन्दाबाई जैन

राजुल काव्य-रचयिताः कवि बालचन्द्र जैनः प्रकाशकः साहित्यसाधना-समिति, जैन विद्यालय काशी । पृष्ठ १३२, छपाई-सफाई ऋौर कागज उत्तम, मृल्य १॥)

पुस्तक के प्रारम्भ में श्री० वर पंर चन्द्रावाई जी की त्र्यालोचनात्मक विद्वनापूर्ण सुन्दर भूमिका है। आपने इसमें राजुल काव्य की विरोपताओं पर पृरा प्रकाश डाला है । इस प्रत्थ का कथानक—"ढ़ारकार्धाश सधुद्र विजय के सुपुत्र—सगवान नेसि का विवाह, गिरिन्तगर की राजकुमारी राजुल के साथ हो रहा था, बारात अभी पहुंच रही थी, भगवान नेमि ने देखा और सुना कि—ये बहुत से पशु बाराती मांसाहारी राजात्रों की तृप्ति के लिए लाये गये हैं। कम्णा-समुद्र उमड़ा, पशुत्रों की प्राणदान दिया और आप साधु होने के लिए गिरिनार पर्वत चल दिये। राजुल सममाने गई श्रीर स्वयं साध्वी होगई।

भाषा सरत, भाव कोमल, गुण प्रसाद, कल्पनाएं मधुर और इतिवृत्त संनिप्त है पौराणिक कथानक परिवर्त्तन से निखर उठा है; राजुल की विरह, वेदना और टीस को कवि ने बड़े सुन्दर इंग से अभिव्यक्त किया है।

सुकुमार काव्याङ्गों के उपयुक्त अलंकार भी हैं। कहीं २ "विचर रहे" "विसार रहे" "अवरोध हुत्रा" क्रादि में त्रनुप्रास या तुकबर्न्दा का पालन नहीं हुक्या । "**हास औ** प्रति (!) हास" (७७ पद्य) "किन्तु स्मरण् (!) भी" "मैं न (!) मानूं (६४ पद्य) आदि में मात्रात्रों की कमी, ''तुम्हारे (!) को क्यों प्रेमी मानूं'' ''पद्य की—अनुगामी (!) व्याकरण-विरुद्ध, ''परिणीत कियातूने (!) मुक्तको, ''ऋधिकार कहां तुक्तको (!)'' आदि में एक वचन-प्रयोग सौन्दर्य-विरूपक हैं; तथापि प्रथम प्रयास में ही कवि बहुत कुछ

सफल हुआ है। राजुल के स्थाग और आंत्म-सम्मान को कवि प्रतिकारों में लाने के लिए अनुप्राणित हुए हैं और "नारी तो तन, मन, जीवन दे" नारी न कभी इतनी ओछी होती जितना नर वन जाता" आदि पद्यों को उन्होंने लिखा है परन्तु भगवान् नेमी के उच आदशं को "जितना ओछा नर वन जाता" कह कर विरुद्ध अर्थ प्रतिपादन किया है। हम कवि और उनकी कलम के प्रति शुभ कामना रखते हैं। रचना सरस, सुन्दर और हदय स्पर्शी है। इसका अधिक प्रचार होना आवश्यक है।

ादेख्यास काव्यतीर्थ

माग्यफल [भाग्य-प्रकाशक मार्चयह] —ले० पं० नेमिचन्द्रशास्त्री, ज्योतिपाचार्यः, प्रकाशकः कान्तकुटीर आराः, पृष्ठ संख्याः १३१, मृल्यः सजिल्द एक रूपया इस आनाः, अजिल्द एक रूपया आठ आनाः।

जिसके पाम जन्मपत्नी नहीं हैं, वे ज्यक्ति भी अपने शुभाशुभ फल को इस पुस्तक के आधार से जान सकते हैं। लेखक ने इसमें भारतीय उथीतिप के अनेक प्रामाणिक प्रत्थों के आधारपर स्वभाव, चरित्न, विवाह, आय-ज्यय, सन्तान, रोग, उन्नित, अवनित, मृत्यु आदि विभिन्न वातों का सुन्दर प्रतिपादन किया है। साथारण जनता भी केवल अपने उत्पत्ति के महीने से ही सारे फलादेशों को अवगत कर सकती है। पुस्तक की शिली राचक, और आकर्षक है। वास्तव में लेखक ने इस पुस्तक के द्वारा हिन्दी में ज्योतिष विपय का सृजन करके हिन्दी भाषा-भासी जनता का उपकार किया है। देश को आज राष्ट्र भाषा में विभिन्न प्रकार के साहित्य की नितान्त आवश्यकता है। ज्योतिष भारत वर्ष का प्राचीन विज्ञान है, आज इसका प्रचार हिन्दी में अवश्य होना चाहिये। यह पुस्तक नितान्त उपयोगी है, साधारण जनता के काम की है, इससे साचर या निरद्धर सभी प्रकार के ज्यक्ति अपने भाग्य को बिना ज्योतिषी के अपने आप जान सकते हैं। फल प्रामाणिक प्रत्थों के आधार से लिखा गया है और आशा है कि बिल्कुल यथार्थ घटेगा। इपाई-सफाई अच्छी है, भाषा साहित्यक है। पाठकों को इसे मगाकर अपना फल स्वयं ज्ञात करना चाहिये।

तारकेरवर त्रिपाठी, ज्योतिषाचार्य

# जैन-सिद्वान्त-सवन आरा का वार्षिक विवरण

#### [ २४-४-४७—११-६-४= ]

वीर संवत् २४७३ ज्येष्ठ शुक्का पञ्चमी से वीर संवत् २४७४ ज्येष्ठ शुक्का चतुर्थी तक भवना के सामान्य दर्शक-रजिन्टर में ७१५४ व्यक्तियों ने हम्तान्तर किये हैं। इधर जबसे भारत को स्वातन्त्रय की शाप्ति हुई है, समाचार-पत्र पढ़नेवालों की संख्या बढ़तों जा रही है। नगर के मध्य में भवना के रहने से समाचार-पत्रों के पढ़नेवाले पाठक अधिकाधिक संख्या में आते हैं, इनमें से अधिकांश ऐसे भी हैं जो दर्शक रजिन्टर में हस्तान्त्रर नहीं करते; श्रतः इस पकार की कृषा करनेवाले व्यक्तियों की संख्या भी हम्तान्तर करनेवाले व्यक्तियों से कहीं श्रिक है।

विशिष्ट दर्शकों में श्रीमान् बाई० बीठ पद्मराजैय्या, प्रोफेसर महाराज काले त मैस्कः; श्रीमान् पं० जनार्दन मिश्र वेदानार्य हुमराँत, श्रीमान् पं० राम्ह्याय ज्योतिया नार्यः, हिन्दू विश्वविद्यालय कार्याः; श्रीमान् एस० बीठ इन्स्पेन्टर पंजाय नेशनल बैंकः; श्रीमान् सि० वृत्तत्वे रिसर्च म्कालर इलाहाबार यूनाविभिटीः श्रीमान् बीठ गोठ खुशाल जैन एम्० ए० साहित्याचार्य काशी एवं बाबा रायवदास ज्याद विद्वानों के नाम उन्हेंच्य योग्य है। इन विद्वानों ने श्रापनी शुभ सम्मतियों द्वारा 'भवत' की स्वयवस्था और उसके संग्रह की मुक्त-कर्ण से प्रशंसा की है। 'भवन' के पार्चान मृत्यवान् मेंगर का विवरण विश्वमित्र श्रीर श्रार्यावतं दैनिक एत्रों में भी प्रकाणित एत्या है।

प्रकाशनः—'भवनः के इस विभाग में जैत-सिद्धान्त गणकर तथा जैन एन्टीके गें। का प्रकाशन पूर्ववत् चालू रहा। 'भारकर' उत्तरोत्तर लोकिय होता जा रहा है, इसके भाग १४ के सम्बन्ध में प्रोठ सुरेन्द्रनाथ घोषाल, घोठ जगलाथराय श्रमां, और श्रीमान् तेजनारायगानाल सदाकत आश्रम पटना ने अपनी महत्त्वपूर्ण सम्बन्धियाँ भेजी हैं। इसने जैते होता एक उपयोगी प्रम्थ बतलाया है।

परिवर्तनः—इस वर्ष भी प्रतिवर्ष के समान 'नवन' के नकाशन से परिवर्तन में प्रस्थ लिये गये । निम्नलिखित पत्र पत्रिकाएँ भी 'नास्कर' के शरिवर्तन में त्रानी रही हैं—

हिन्दी—(१) नागरी प्रचारिग्री पत्रिका (२) सम्मेलन पत्रिका (३) साहित्य सन्देश (४) श्रनेकान्त (५) विज्ञान (६) श्राजकन (७) किशोर (८) वैद्य (१) हिमालय (१०) जिनवाग्री (११) जनवार्गा (१२) संगम (१३) जैन महिलादर्श (१४) दिगम्बर जैन (१५) श्रारोग्य (१६) श्रात्मधर्म (१७) जैन जगत (१८) जैन बोधक (११) वीर-वाग्री (२०) महावीर सन्देश (२१) खगडेलवाल जैन हितेच्छु (२२) बीर (२३) भारतीय समाचार (२४) वीर लोंकाशाह (२५) जैन मित्र (२६) जैन सन्देश (२७) जैन गजट (२८) जयहिन्द—दैनिक का साप्ताहिक विशेषाइ (२१) भविष्य फल ।

गजराती—जैन सत्यपकाश

कन्नइ—(१) जयकर्णाटक (२) शरमा साहित्य (३) विवेकाभ्युदय ।

तेलग् — श्रान्ध्र साहित्य परिषद् पत्रिका ।

अमेजी-(1) Annalas of the Bhandarkar oriental research istitute Poona (2) The journal of the university Bombay. (3) Karnatak historical revew. (4) The Adhyar library bulleten (5) The journal of the United province historical society. (6) The journal of Annamalia university. (7) The Poona orientalist. (8) The quarterly of my wic society. (9) (10) The journal of the Rayalasiatic society of Bengal. (11) The journal of the Royalasiatic society of Bombay. (12) The Fergusson Cellege magazin. (13) The journal of the Bihar and Orissa research society. (14) The journal of the Benares Hindu university. (15) The Andhra university college magazine and chronical. (16) The journal of the Sindh historical society. 17) The journal of tanjore saraswati library. (18) The Bombay theosophical bulletin. (19) The Jain jezele (20) The Indian litrary review. (21) The Journal of the Ganganath Jha research institute Allahabad. (22) The Brahim bidya (23) Himalayant imes.

इस पकार भारकर के परिवर्तन में कुल ५७ पत्र-पत्रिकाएँ श्राती रही हैं। इनके श्रतिरिक्त the Indian historical quarterly (२) विशाल भारत (३) सरस्वती ( 🞖 ) साप्ताहिक संमार ( ५ ) दैनिक संमार ( ६ ) ऋ।ज ( ७ ) सन्मार्ग ( 🖒 ) विश्वमित्र ( ६ ) ऋषिवर्ते (10) The Searchlight (11) The Indian nation (12)

भारत (१३) लीडर ये पत्र मूल्य देकर 'भवन' में मँगाये जाते रहे हैं।

पाठक - भवन के सामान्य पाठक वे हैं, जो भवन में ही बैठकर अभीष्ट प्रस्थों का श्रध्ययन करते हैं। क्योंकि सर्वसाधारण जनता को मन्थ घर ले जाने के लिये नहीं मिलते। इन पाठकों के अतिहिक्त विशेष नियम से कुछ लोगों को घर ले जाने के लिये भी अन्थ दिये गये हैं। इन अन्थों की इस वर्ष की संख्या ४५२ है। इनमें स्थानीय व्यक्तियों के श्रतिरिक्त श्रीमान् पं० कैलाशचन्द्रजी सिद्धान्त शास्त्री स्याद्वाद विद्यालय काशी; श्रीमान् मो० मो० खुशाल जैन एम० ए०, साहित्याचार्य काशी विद्यापीठ बनारसः श्रीमान् पं० फुलचन्द्रजी सिद्धान्त-शास्त्री वर्गी-प्रत्थ माला काशी. श्रीमान बाठ कामतापसादजी जैन एमठ आरठ ए० एस०: श्रीमान् डा० ए० एन० उपाध्ये एम० ए०, डी० लिट् कोल्हापुर: श्रीमान् रामसिंह तीमर एम० ए० रिचर्स स्कालर शान्तिनिकेतन वंगाल; श्रीमान् त्रगरचन्द्र नाइटा बीकानेर;

श्रीमान् पो० शेषय्यंगार एम० ए० गद्राम यूनीवर्सिटी, श्रीमान् कविवर रामाधारीसिंह 'दिनकर' पटना; श्रीमान् बा० रामबालक प्रसाद पटना; श्रीमान् रजनीकान्त शास्त्री बक्सर; श्रीमान् उमाकान्त प्रेमचन्द शाह घड़ियानीयोल, बड़ोदा; श्रीमान् प्रो० राजकुमार साहित्याचार्य बड़ौत; श्रीमान् पं० परमानन्द शास्त्री, बीर-सेवा-मन्दिर सरसावा; श्रीमान् सी० बूलच्छे जर्मन स्कालर इलाहाबाद युनीवर्सिटी ।

संग्रह — पूर्ववत् इस वर्ष भी मुद्रित संस्कृत, पाकृत, मराठी, गुजराती एवं हिन्दी स्रादि विभिन्न भारतीय भाषात्रों के ५० ग्रन्थ श्रीर अंग्रेजी के १०, इस प्रकार कुल ६० ग्रन्थ

संप्रहीत हुए।

'भवन' को इस वर्ष प्रनथ प्रदान करनेवालों में दिगम्बर जैन स्त्री समाज श्राग, श्रीमान् बा० हेमेन्द्रचन्द्र जैन आरा एवं व्यवस्थापक आर्चलोजिकल मैसूरु आदि के नाम उल्लेख योग्य हैं।

समालोचनार्थ प्राप्त प्रनथ—(१) महाबन्ध (महाधवल-सिद्धान्त-शान्त्र) (२) दो हजार वर्ष पुरानी कड़ानियाँ (३) हिन्दी जैन साहित्य का संज्ञिप्त जैन इतिहास (४) श्रात्म समर्पेगा (५) श्राधुनिक जैन कवि (६) मुक्तिदूत (७) पथचिन्ह (८) षट्खग्डागम ( घवला टीका = वी जिल्द ) ( १ ) मदन पराजय (१ ) करलक्खगा (११) कःनडु पान्तीय ताड्यत्रीय अन्थ सूची (१२) कुन्दकुन्दाचार्य के तीन रत्न (१३) तत्त्वार्थ सूत्र (१४) मोस्तमार्ग प्रकाश (१४) जैनधर्म (१६) वर्गा वागी (१७) राजुलकाव्य (१८) भ स्थफल ।

साहित्यिक श्रीर धार्मिक सभाएँ— श्राग नगर में भवन के जैसा विशाल श्रीर सुरम्य दूसरा प्राक्करण नहीं है, इसलिये इस प्राक्करण में सांस्कृतिक एवं सादित्यिक समारोह प्रायः प्रत्येक महीने में होते रहते हैं। श्रुतपंचमी श्रीर महाबीर जयन्ती इन धार्मिक समारोहों के साथ-साथ शाहावाद जिला-हिन्दी-साहित्य सम्मेलन श्रीर सांस्कृतिक जागरण समिति के नैमित्तिक समारोह भी होते रहे। शाहाबाद जिला हिन्दी-साहित्य-सम्मेलन की श्रीर से तुलसी जयन्ती का समानेह इस भवन में ऊँचे पैमाने पर मनाया गया था, जिसमें बाहर के विद्वान् भी सम्मिलित हुए थे।

इस वर्ष लगभग दो सहस्र रुपये व्यय करके 'भवन' की पूरी विल्डिग पर 'रंग' कर दिया गया है तथा त्रालमारियोंपर पालिस भी करा दी गयी है; जिससे भव्य भवन की शोम श्रीर भी श्रधिक बढ़ गयी है।

देवाश्रम, त्रारा 97-E-8E

चक्रेरवर क्रमार जैन बी० एस-सी०, बी० एस० मंत्री, श्रीजैन-सिद्धान्त-भवन श्रार

# THE JAINA ANTIQUARY

**VOL. XIV** 

JULY, 1948.

No. I

#### Edited by

Prof. A. N. Upadhya, M. A., D. Litt. Prof. G. Khushal Jain, M. A., Sahityacharya. B. Kamata Prasad Jain, M. R. A. S., D. L. Pt. Nemi Chandra Jain Shastri, Jyotishacharya.

#### Published at:

THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY.
ARRAH, BIHAR, INDIA.

Annual Subscription

inland Rs. 3.

Foreign 4s. 8d.

Single Copy Rs. 1/8

### CONTENTS.

| 1. | Mohen-Jo-Daro Antiquities & Jainism                |
|----|----------------------------------------------------|
|    | -Kamta Prasad Jain, M.R.A.S 1                      |
| 2. | Heroes of the Jain Legends                         |
|    | —Dr. Harisatya Bhattacharya M.A., B.L., Ph.D.—— S  |
| 3. | New Light on Antiquity of Jainism                  |
|    | -L. A. Phaltane Esq., B.A., Ll. B. Pleader-        |
| 4. | Astinasti Vada                                     |
|    | -By kind permission of Varni Abhinandan            |
|    | Granth Editor ———————————————————————————————————— |
| 5. | Achrya Samantabhadra and Patliputra                |
|    | -D. G. Mahajan Fsq., M.R.A.S 36                    |



'' श्रीमत्त्ररमगम्भरिस्याद्वादामोघलाञ्चनम् । जीयात् श्रेलोक्यनाथस्य शासनं जिनशासनम् ॥ '' [श्रक्षकदेष]

Vol. XIV No. I

ARRAH (INDIA)

July. 1948.

# MOHEN-JO-DARO ANTIQUITIES & JAINISM.

By Kamta Prasad Jain, M. R. A. S.

Mohenjodaro antiquities mark an epochmaking discovery in regard to the civilisation of India. It pushes back the beginning of our historical data by thousands of years; but it is not sound to consider the Indus civilisation as pre-Aryan or non-Indian. We have reasons to believe that Indus civilisation is a creation of Aryans, whose home was nowhere else than India. To wit in the words of Prof. Humayun Kabir, "there have been scholars who doubt whether Mohenjodaro represents a pre Aryan culture at all. They believe that India was the original home of the Aryans and Mohenjodaro marks only an early stage in the development of Aryan culture." Ofcourse the Aryans, who created the high level of civilisation in Indus valley, were not of Vedic pursuasion. Sir John Marshall was emphatic on the point when he remarked that "a comparison of the Indus and Vedic cultures shows incontestably that they were unrelated...... The Vedic religion is normally aniconic. At Mohenjodaro

<sup>1.</sup> Humayun Kabir, 'Our Heritage (Bombay), p. 12.

and Harappa iconism is everywhere apparent. In the houses of Mohenjodaro the fire pit is conspicuosily lacking "2 However it has been pointed out somewhere that a reference to the image of Indra is traceable in Rigveda, but it certainly does not establish the fact that iconism was in vogue among the Rigvedic people, as it was within the folds of Indus valley.3 At any rate the Vedic people never worshipped and made such images of Yogis as are found at Mohenjodaro. Viewing the numerous seals, terracotta figures and icons of the Mohenjodaro and Harappa antiquities, which form the concrete evidence to determine about the religious belief of the people, one finds a parallel line of two streams of human thought working among the Indus people. One section of people was not \* highly civilised. It observed premitive ideas and conventions and had little regard for Ahimsa, They worshipped Shiva Linga, Mother Goddess & trees and offered goats to them in sacrifice. Shiva as a deity is obscure to Vedic literature. Reference to Rudra does not signify the prevalance of Shiva worship in the Rigvedic society. Rather the Rigyedic people were antigonastic towards those who worthipped Shishmadeva (challus) as deity. Thus Mohenjodaro people of the non-Ahinest percuasion were not related with the Arvans of Richelle stringer. But at the samethne in contrast to these people, there existed a more civilised and cultured society of people at Moucajodico, who were true followers of Aliansa and Yoga. They covered Yogailman and their Yoga lived a life of abstimence and penance, which was more akin to the religious observance of a Jaina Yogi. There are reasons to believe that they were followers of Rishabha cult of yore, which afterwards came to be known as Jaineson.

Regarding the racial athnity of the Moheojodaro people, it is said that they were either connected with Sumerians or came from Dravidian stock. Prof Pran Nath deciphired a copperplate grant

<sup>2.</sup> Sir John Marshall. Mohenjo-daro, Vol. I. pp. 110-111.

र्त. 'अन्तीमां शिश्तदेवा श्रापि गुज तं नः'—ऋग्यंत्, भाश्ताप्र 'सं वाजां या ताप दृष्पदा यन्तस्वर्णाता परिषद्त् सनिष्यन् ।

अनवां यण्डतदृश्ययं नेदोझिक्छिण्नदेवा ख्रासिवयंका भृतः॥

of the Babylonian king Nebuchadnezzur I (eirea 1140 B. C.) found in Kathiawar, which disclosed that that king belonged to Sumer tribe and was the lord of Rewanagar. Nebuchdanezzar is mentioned in it, as to had visited Mt. Revata and paid homage to Tirthankara Nemi. According to certain Indian opinion the Sumerians originally belonged to Surashtra tract of India and their religion was akin to, Jainism. It shows that Sumerians were not totally unacquainted of Jainism, rather they betray Jaina influence in their early beliefs. Hence if Sumerians were concerned with Indus civilisation then it is not strange to find similarities between the Jaina and Indus people observances.

But the general tendency of the scholars is towards the hypothesis that the Indus people were of Dravidian stock. In this respect Western scholars uphold that Dravidians were not Arvans and came from Thrana But Indian tradition regards them as Kentriyas, who were degraded to Vias-dishood owing to having remained out of touch of Vedas and Brohmanas. It shows that alkhough these Dravidians was Ksatriva Aryans, but they were not the followers of the Vedic religion. Minu makes them along with Lichhavi Inôtia and other Ksatrivas as Vrātyas?, who again can be the lainas and none else. 8 The line tradition too, claims that the progeny of Prince Dravida who was the son of Rishabha, the first Tirtherkara, came to be known as Dravidas and there had been princeasceties, known as Dravida Narindas in to Jain tradition, who are worshipped den today by the Jainas.9 It is evident also from Tholkappyam the ancient grammar of the Tamils Dravidians were equally civilised like Aryans and were acquainted with the tenets of Jamism 10 Jamism played an important role among the Dravidians So rightly remarks Major General IGR

---३५ ऋंक २ पृ० २

<sup>5. &</sup>quot;Times of India", 19th March, 1935, p. 9 & "जीन" (गुनसती) आ०

<sup>6. &#</sup>x27;विशालभारत' भा० २८ प्र**० ६३**२

<sup>7.</sup> Manu.

<sup>8.</sup> A. Chakravarti, Jaina Gazette, Vol. XXI. pp. 6 K. P. Jayaswal,
—Modern Review, 1929, p. 499.

<sup>9.</sup> Satrunjaya-mahātmya.

<sup>10.</sup> Jaina Literature in Tamil (Arrah) pp. 10-14.

Furlong that "All Up or, Western, North Central India was then-say 1500 to 800 B. C. and, indeed, from unknown times—ruled by Turanians, convinient called Dravids and given to tree, serpent and Phalik worship.....but there also then existed thoughout Upper India an ancient and highly organised religion, philosophikal, ethikal and severely ascetikal, viz., Jainism, out of which clearly developed the early ascetikal features of Brahmanism and Buddhism." 11 Thus Dravidians, too, were under the influence of Jainism from a very early period and as such, if they are the real founders of Indus civilisation, they would naturally betray the influence of Jainism in their creations.

The antiquities of Mohenjodaro & Harappa, if studied in keeping the above facts in view and giving credit to the Jaina tradition that Jainism prevailed long before Pārsvanātha and Mahāvîra, betray evidence of the Jaina influence in the following aspects:—

- 1. Nudity—Nudity had been an essential characteristic of the Jaina Sramanae. Rishabha, the first Tirthankara, observed the vow of the nudity and his images are found as nude. People of Mohenjodaro also held nudity with esteem and as a sacred thing. Nude figures of male as well as of a certain female are found at Mohenjodaro. These figures depict personages who are but no other than Yogis. 13
- 2. Yogadharma—A number of statuettes have been recovered at Mohenjo which are characteristic by halfshut eyes, the gaze being fixed on the tip of the nose. "These statuettes clearly indicate that ......the people of the Indus Valley in the Chalcolithic period not only practised Yoga but worshipped the images of the yogis. 14" We are informed that "Not only the seated deities engraved on some of the Indus Seals are in Yoga posture and bear witness to the prevalence of Yoga in the Indus Valley in that remote age, the standing deities on the seals also show Kayotsarga posture of Yoga

<sup>11.</sup> Short Studies in the Science of Comparative Religions, pp. 243-4.

<sup>12. &#</sup>x27;Nudity of the Jain Saints' by C. R. Jain (Delhi).

<sup>13.</sup> Mohenjodaro, Vol. I. pp. 33-34.

<sup>14.</sup> Survival of the Pre-historic Civilisation of the Indus Valley.

(Memoir of the Arch: Survey of India).

...... A standing image of Jina Rishabha in Kayotsarga posture on a stele showing four such images assignable to the second century A. D. in the Curzon Museum of Archaeology, Mathura (was reproduced in the "Modern Review" for August 1932). It will be seen that the pose of this image closely resembles the pose of the standing deities on the Indus seals ... The name Rishabha means bull and the bull is the emblem of lina Rishabha. The standing deity figured on seals three to five (pl. 11) with a bull in the foreground may be the proto-type of Rishabha."15 In the Digambara Jaina text ADIPURANA, (Book xxi) a full exposition of Dhyana (Meditation) is given and in it there is an instructive account of the Yoga postures. Regarding the pose of the eyes it is stated in it (xxi, 62) "Natyunisan na catyamtam nimisan"— 'Neither keeping the eyes wide open nor totally shutting them up.' As to Yoga postures, the author of Adipurana (xxi. 71) writes: with the mind distracted, how can one practise Dhyana? Therefore the easy postures Kayotsarga and Paryank' are desirable: other postures are painful." This Kayotsarga (dedication of body in stanling) posture is pecularily Jaina Hence it is most probable that the people of Indus Valley followed the Yoga cult of Tirthankara Rishabha, who according to the Hindu Purāņa was responsible to introduce the Yoga system of Paramhansa type and was counted as eighth Avatar of Vishnu. 16

3 Adorable Deities—Apart from the Mother Goddess & phallus worship the people of indus adored some other deities, which can be traced in the figures on seals. Prof. Pran Nath deciphired the inscription of the Indus seal No. 449 and he read on it the word 'Jinesvara" (जिनइइसरः) 17, which is a peculiar term by which a Jaina Tirthankara is known. It points out that worship of Jaina Tirthankaras was not obscure at that period. Besides this, Prof. Pran Nath was of opinion that Indus people worship such Tantrik deities as Śri, Hri, Kļim etc. 18 In the Jain pantheon Śri, Hri Dhrati, Kirti, Buddhi and Lakshmi are important female deities. 19 Hence we

<sup>15.</sup> R. P. Chanda, Modern Review, August 1932, pp. 155-160

<sup>16.</sup> Bhāgavata,

<sup>17.</sup> Indian Historical Quarterly, Vol. VIII Supplement, p. 18,

<sup>18.</sup> lbid

<sup>19.</sup> Tattwarthdhigama-Sûtra.

think Prof. Pran Nath was right to remark that "the names and symbols on plates annexed (IHO. viii, supl.) would appear to disclose a connection between the old religious cults of the Hindus and Jainas with those of the Indus people..... It is interesting to note that the Puranas and the Jaina religious books both assign high places to these gods (of the Indus people)."<sup>20</sup>

- 4. Mode of worship—There is nothing to show the mode of worship, which the people of Indus Valley observed. But, however, a certain vessel similar to those used in Jaina temples for Ārati ceremony were found at Mohenjodaro, <sup>41</sup> which indicates that Indus people observed the Arati worship like Jainas.
- 5. Sacred Symbols—Mohenjodaro seals and tablets contains representations of the bull, buffalo, rhinoceras, tiger, elephant, crocodile, goat, svastika and tree. Animals portrayed on these seals, whether mythical or real, had some sacred or magical import in the eyes of their owners. Those are the very representations which are found on the images of the Tirthankaras as their respective emblems.
- 6. Traditional Data—Details of the impressions on the Indus seals reveal the traditional data vogue among the people. Seal No. I on plate cxvi, and 7 on pl. cxviii represent six nude human figures on the obverse in the upper register, standing in a row. A kneeling figure in the lower register holds a bladed object in one hand. A goat stands in front of the figures and a partly defaced tree in front of the goat. There is a human figure in the centre of the tree. The same scene is found on the reverse. "The scene has been interpreted as showing a priest about to sacrifice a goat to a tree-spirit." But why the priest is hesitating? And what the six Yogis have to do with the scene? This has not been explained. I think the six nude human beings are Yogis of Rishabha cult, who proclaimed Ahimsa culture and are depicted in the impression to have influenced the priest, who is hesitating to sacrifice the goat. Such pictures are

<sup>20.</sup> Indian Hist. Quarterly' Vol. VIII Supplement, pp.

<sup>21.</sup> Mohenjodaro, I, p. 69.

<sup>22.</sup> Ibid, p. 71.

<sup>23.</sup> Pratišthāsāroddhāra.

<sup>24.</sup> Law, Ind. Hist. Qrly. Vol.

seen among the Jainas. The nudity and Kāyotsarga posture of these Yogis are essential characteristics of a Jaina Sramana. In the Jaina pantheon six Chāran-Yogis, who were Yādava princes are held in great reverence. 25 It is probable that those very Charan-Yogis are shown here propagating the Ahinsā culture.

7. Images—Nude images had been unearthed at Mohenjodaro and Harappa. Image No. 15 & 16 of plate xiii represents a seated image with a hood over its head. A Jaina at the very first glance will say that this image is either of Tirthankara Supārśva or Pārśva. Images similar to it are found in abundance in the Jaina temples. An interesting terra-cotta figure also represents a man standing full front in complete nudity, (HR 5368, pl. xciv, pp 11) which probably represents a naked Jaina Yogi. A statuette from Harappa (pl. x) likewise seems to represent a Jaina Yogi in Kayotsarga posture. Unfortunatily this statuette is broken and its portions of head and legs are missing, yet its nudity and position of both the arms indicate that it was a representation of a Digambar Jain Yogi.

Thus viewing these similarties of Mohenjodaro antiquities, one is justified to regard Jaina tradition as concrete, which claims a hoary antiquity to its Tirthankaras. Those, the scholars will make thorough research in this respect.\*

<sup>25.</sup> Antagada-Dasno , Alimedabad) p. 10.

<sup>\*</sup>Submitted to the Indian History Congress for reading in its Bombay session of Decr. 1947.

#### HEROES OF THE JAIN LEGENDS.

By

(Dr. Harisatya Bhattacharya, M.A., B.L., Ph. D.) Contd from Vol. XIII No. II. pp. 18-29.

There was a talk of Sitā's being taken back. To disarm popular suspicions, Rāma proposed the ordeal of fire for Sitā. Sītā agreed. According to the Jaina account, the gods made Sītā's fire cool and when Sītā entered it,—lo! there was a beautiful tank and an extensive lotus in it, upon which Sītā was found sitting. There could not be any possible objection now. But Sītā herself was disgusted with the ways of the world; so when her innocence and chastity were established beyond all possible cavils, she took initiations from Prithvīmatī, the bader of nuns and entered the order. The Jaina account of Prithvīmatī, the nun, initiating Sītā is scarcely less poetic, though more realistic, than Vālmikī's story of Prithvī, the motherearth, taking her away. We need hardly remind the readers that Vālmikī's Rāmāyaña discribes Sītā's fire-ordeal as happening at Lankā, after the battle with Rāyaña and her rescue

As regard the death of Rāma and Lakshmaña, the Jainas say that a god, wanting to test the affection of the two brothers for each other, came down and kept Rāma senseless. He informed Lakshmaña that his brother was dead, which was more than Lakshmaña could bear. Lakshmaña died. Rāma coming back to his senses became mad at the sight of Lakshmaña's corpse. He carried the dead body on his shoulder for full six months on the belief that it was still alive. At last some gods convinced him of the utter futility of his act, where upon he got himself initiated into the religious order. Sugriva, Bibhīshaña, Śatrughna etc. did also the same thing. Rāma attained Salvation.

Perhaps the most important thing to be noticed in the Jaina version of the Rāma-story is the fact that the Rākshasas and the Vānaras there, are not conceived as beings in any way other than man. They are discribed as Vidyādharas i. e., men, endowed with Vidyā or knowledge of extraordinary arts. They are also regarded

as firm believers in the Jaina cult. Ordinary people of the Brahmanic faith look upon the Rakshasas as superhuman demons of man-eating and other evil habits and the Vanaras, as monkeys. But instead of looking upon them as imaginary beings like the devils of the lewish testaments, one may feel tempted to hold that the Rakshasas and the Vanaras, at least of the Ramayana, were human beings, perhaps, with a culture and civilisation, lower than that of the pure Aryans and perhaps, of a stock, different from theirs. While giving support to this view, we may point out that the descriptions of Lanka and Kishkindhya, which we meet with in Valmiki's Ramayana, do not show that the Rakshsas and the Vanaras were uncivilised barbarians. As a matter of fact, in the Vedic Sastras, notably in the Mahabharata, there are indications in many places that the Rakshasas were very wise, even exceptionally pious people. There are instances, cited in the Vedic Sastras, where a full-blooded Indo Aryan became a Rākshasa; there are also passages in those books to show that some of the Rakshasas were descendants of high-caste Aryans of India. All these facts go to show that the Rākshasas (and the Vānaras) of the Rāmāvaña were not legendary creatures of imagination but were actually human people with a culture, scarcely lower than that of the Indo-Arvans and constantly coming in contact with them. needless to mention that the Jaina scriptures expressly and in so many words, maintain this view, -viz, that the Rākshasas and the Vānaras were but human beings. Perhaps, the attribution of an Indo-Dravido-Arvan character to this human stock of the Rākshasas and the Vanaras may not be very wrong.

The Rākshasas, as is well known, are generally painted in darkest colours in the Brāhmañic literature. In Vālmiki's Rāmāyaña, they are described as disturbers of the sacrificial ceremonies. At many places, they are made to appear as thoroughly bad, cruel and immoral people. In the Jaina Purāñas as we have said already, the Rākshasas are described as believers in the Jaina faith. Considering these two accounts together, some of the present day scholars vehemently urge that the Vēdic people denounced the Rākshasas, because they were Jainas. One of the protagosnits of this remarkable theory goes so far as to say that the descriptions of the Rākshasas in Vālmiki's Rāmāyaña clearly show that they could not be other

than Jaina and that the author of the Ramayana presented them in hideous forms, simply out of religious bigatry. Notwithstanding the attractiveness which all startling theories have, we confess we are unable to subscribe to this position. It is impossible that Jainism as a positive faith,—i e., as a religion, clearly distinguished from other religions, as in modern times, -existed in the days of the Rāmāyaña, so that the question of religious animosity cannot arise in the case of Vālmiki. This does not necessarily mean that Brāhminism is the earlier faith from which Jainism grew up at a later determinable epoch of time. We are of opinion that the religion which was prevalent in the days of the Rāmāyaña, -may for the matter of that, in times, earlier than the 6th or the 7th centuries B.C.—was one in which the essentials of Brahminism, Jainism and Buddhism were embedded. This ancient faith, cult or religion which was conglomerate of all the three systems and various other minor persuasions which flourished in India at later times, was none of them in their full-fledged and distinctive forms but was inclusive of all, embodying the most fundamental elements of each. We are supported in our contention by the testimony of the sacred literature of each of the three faiths. In the Vedic Purañas of comparatively older ages, for instance, we do not find references to any other rival faith. princes and the people of the various countries of India are represented as believers in the Vedic religion. Similarly, in the Buddhist legendary accounts of the pre-Buddha days, we hear only of previous Buddhas, Pratyika-Buddhas, Bodhi-Sattvas and people, believing in Buddha. The existence of any religion, antagonistic to Buddhism,is very seldom referred to. In the Jaina Purañas too, we come across accounts of Jaina sages, Jaina prophets and people, professing the Jaina faith. Very rarely, if at all, we hear of the prevalence of any other religion. The one conclusion, which seems to be irresistible, from the above accounts is that in those days the religion which was prevalent in India was an all-embracing one and that Braminism, Jainism and Buddhism, as we understand them now i.e., as distinctive faiths, exclusive of each other, did not exist. This is the reason why Rishabha, the first Jaina Tirthamkara is found to have been honoured as an incarnation of Vishnu in the Vedic literature. The place of honour accorded to each of Bharata, Sagara,

Bhagiratha, Krishna, the Pandavas and numerous other personages in both the Jaina and the Brahmanic literature is to be explained in this way. The denunciation of Ravaña and his Rakshasa hordes with equal emphasis by the Jaina and the Brahmanic sacred books can be explained in no other way. The description of Rama as an ideal man, which we meet with in the Brahmanic, the Jaina and the Buddhist literatures, points to the same thing. Had Jainism been a positive and distinctive religion, existing in antagonism with the Brahmanic cult in the days of Rama, we could not have expected to have Rāma, who is described as a Jaina in the Jaina Purāna, accepted as the best of mortals by the Brahmanic literature; in other words. if Vālmiki be held to have been actuated in any way by a spirit of religious hatred against Jainism, we would have found him denouncing Rāma in the same way as he did the Rākshasas. The fact is that distinctive religions did not exist in India before the 6th and the 7th centuries B. C. and religious spite and bigatry cannot be attributed to Valmiki and other writers of his age.

In this connection, we may be permitted to make a short digression and say that even at a later time when Brahminism. Buddhism and Jainism began to flourish as rival faiths, -sword was very seldom resorted to by any of them to establish its supremacy. We are no doubt told that king Sasanka of Karña-Suvarña cut off the Bodhi-tree. We are also treated with the story that the celebrated Sankarāchāryva was thrown into a cauldron offboiling oil by the Buddhist high priest. In the inscriptions of Asoka, we get references to his discrediting the Brahmanas. Stories of religious persecutions are no doubt met with in the literature of rival faiths. We do not deny that at times and at places, there were strong feelings against a particular faith; there might have been local and temporary persecutions. But we believe, the stories of persecutions which we meet with in the religious literature of India, are mostly exaggerated. Generally speaking, there was no serious quarrel among the three faiths in India. Ethics and moral practices were the same among them. The theory of Karma and the faith in re-incarnation were common. The gods, Indra etc., were admitted by all of them and the social structure also was very probably not seriously interfered with by any of the so-called protestant faiths. Under the circumstances, religious toleration, perfect amity abetween the faiths may be expected to have been the rule in ancient India. Religious persecutions, if there were any at all in the accepted sense of the term,were only local and temporary. This is perhaps the reason why even at the later times i.e., after the 6th century B.C., when the three faiths of India began to flourish on independent lines,—we find the self-same kings acknowledged as the upholders of the rival faiths. King Bimbisara, for instance, is nowhere represented as the supporter of any non-Vedic faith in the Vedic literature. Buddhist literature, on the contrary, shows that he was the pillar of Buddhism. In the Jaina literature, again, it is distinctly said that without Srenika, the Jaina name of Bimbisara, - Jainism could not have been a flourishing faith. In the case of Chandra-gupta, Brahmañic literature does not repudiate him as a renegade. The Buddhist literature speaks of the Buddhist Moriya Chandra-gupta, while in Jainism the place of king Chandra gupta as a Jaina saint is very high. Emperor Asoka similarly is claimed by each of the three faiths. Emperor Vikramaditya who defeated the Scythian hordes, is claimed by both the Brahmanic and the Jaina people. About the Emperor Harsha-varddhana, who is described as the most glorious Buddhist monarch of the day, it is also said that he honoured the Brahmañas and used to carry on ceremonial occasions the images of Siva and Vishnu publicly. The Pala kings of Bengal were of a similar religious frame of mind. All these and similar anecdotes go to show that religious animosity was a rare exception in India, even at later times when lainism. Buddhism and Brahmanism came to be recognised as distinct faiths.

There remains only one point to be considered in connection with the Rāma-Story. Does the story represent any real historical fact? Some thinkers, both ancient and modern, contend that the Rāma-Story has only an esoteric philosophical significance. It has no basis in real facts but only shows how the human soul,—Stā (the offspring of the earth) or Sītā, the Sakti or the creative power,—is estranged from and re-united with Rāma (the absolute Soul, the paramount reality). We are unable, we confess, to admit the soundness of this position. One may read an allegory or esoteric significance into any system of facts but that is no reason why the

facts themselves should be held to be unreal. It may not be impossible to foist an alligorical interpretation on the Rāma-Story but the question is whether this is what the authors of the Rāmāyaũa intended. First of all, there is the unbroken tradition about the truth of the Rāma-Story. There are ruling princes even now in India who claim to have descended from Rāma himself. All places connected with the Rāma-Story are geographically real and well-known. There is no inherent improbability of the facts of the Rāmāyañna. Under the circumstances, one would not be unjustified in holding that the Rāma-Story has atleast a core of historical truth.

The story of the Rāmāyaña, appearing in the Jaina Purāñas, points to the same conclusion. Rāma is the Para-Brahmañ, Sītā is his Māyā or Śakti or Jīvātmā; and the story of the Rāmāyaña may be interpreted as the Līlā of the All-Highest. This may be in consonance with the principles of the histic Vēdāntā philosophy. But Jainism is opposed to the Vēdānta philosophy on important points. There is no reason why Jainism would choose to glorify the Rāma-Story, if it were nothing more than an allegorical discription of Vēdāntic principles. Thus the very fact that the Jainas have respectfully embodied the Rāma-story in their sacred lore is almost a proof conclusive that it is more than philosophical speculation in symbolic garb and that it may have a historical basis.

The appearance of the Rāma-Story in the Buddhist literature is another fact corroborating what we have said above. We admit that in Buddhist hands, the story has been changed almost beyond recognition. We are told, for instance, by the Buddhist that Sitā was Rāma's sister. Still, the substance of the Rāma-Story, given by Vālmiki, is there. The fact of Rāma being the prince of Ayōdhyā and Sītā, his consort, that of his exile and Sīta's abduction, that of Sīta's recovery and Rāma's ascending the throne of Ayōdhyā are found in the Buddhist version also. Had the Rāma-Story been nothing more than a penniworth of the Vēdānta philosophy, so to say, how could we expect to find it with those substantial details in the literature of the Buddhist who! are antagonist to the doctrine of the livātmā and the Paramātmā?

For essentially the same reasons as above, we are unable to subscribe to R. C. Dutt's theory that the Rāmāyaña is but an elaborate

and highly rhetorical expression in an epic poetry, of the Vedic legend of the Rain-god, Indra, delivering the bows (Rain-clouds) from Vritra who had stolen them. We may point out, inter alia, that Buddhism and Jainism repudiated and broke away from the Vēdās and that consequently, if we find the Rāma Story in the Buddhist and the Jaina leterature, it would certainly not be for the reason that the Rāma-Story was a symbolical representation of a Vēdic legend!

It is thus that the description of the Rama-story in the Jaina literature helps us to arrive at important conclusions regarding many debated points of Indian history. Take, for instance, the curious theory, propounded of late, that the incident of the Mahābhārata are earlier than those of the Rāmāvaña. We need not enter into the details of the arguments in support of that theory nor the ground on which it is stoutly controverted. It may simply be pointed out here that the sacred literature of the lainas unambiguously support the Brahmanic literature and traditions in holding that the exploits of Rāma were much earlier than those of the Kuru-Pandavas. is no reason why the recorded testimony of the whole Brahmanic literature regarding the priority of Rama to the Pandavas should be disbelieved; it is not always safe to brush aside the unbroken tradition like that of the Brahmañic, to the effect that the events of the Rāmāyaña preceded those of the Mahābhārata. When, however, we find the literature of Jainism.—a rival faith, not always friendly with Brahmanism,—supporting the current traditional doctrine that the incidents of the Mahābhārata were subsequent to those of the Rāmāyaña, we may definitely say that the modern theory to the contrary, sensational as it is, is against the weight of evidence and such, is not to be seriously taken

 $\prod$ 

Like the elegant Rāma-story, the Krishāa-story also has inspired the hearts of millions in India from the remotest past. The mystic devotee is lost in ecstacy in the contemplation of Krishāa as the amorous youth of Brindāvana and the philosopher find in the Krishāa of Kurukshītra the wisest of teachers, while to the man of world, he is the bravest of fighters, the shrewdest of politicians and

the foremost upholder of a righteous cause. It is no wonder that his life story, acts and exploits have been the perennial source of the sweetest poetry in India and the saying. "There is no song but that about Kānu (Krisnna) is literally true.

As in the case of the Rāmāyaña, the Jainas also have a version of the Krishña-story. Krishña according to them, was the ninth Nārāyaňa and Balabhadra, his elder brother, similarly, the ninth and the last of the Balabhadras. Jarāsandha, the king of Magadha was the Prati-Nārāyaña or the born antagonist of the Krishña-Nārāyaña of that age.

The Krishna-story, as we find it in the laina literature, is not different from the story in the Vedic Purañas, in essential particulars. According to the lainas also, Krishña was the son of Basudeva, a prince of the Yadava clan, by his wife Devaki and Balabhadra, by Röhiñi, another wife of Basudeva. Kaiisa, who was the son of king Ugrasena of Mathura and brother of Devaki, deposed his father and himself ascended the throne. He, however came to have the fore knowledge that he would meet his death at the hands of Devaki's son. This led him to keep both Devaki and Basudeva confined in Mathurā. Dēvaki gave birth to several children one after the other. all of whom were snatched away by the cruel Kamsa for killing them. The last was Krishña who was secretly taken by Basudeva to Brindavana and made over to Nanda. Krishiia was brought up at Brindavana among cowherd-boys where he was joined by his elder brother. Kamsa, however, came to know that his mortal enemy was coming of age in Brindavana and sent many of his demoniac emissaries there to kill Krishña, but all in vain. At last, Krishna came to Mathura, killed Kamsa and re-instated Ugrasena. larasandha, king of Magadha, was infuriated at the slaying of Kamsa. He became the enemy of Krishna but at last met his death. Krishña removed to Dvārakā, was a great hero and ruled a prosperous kingdom from Dvārakā. The great Pāndavas were his friend and kinsmen. He had eight principal queens, Rukmiñī, Satvabhāmā etc. Rukmini had been enamoured of him and so. Krishña went to her place secretly and carried her away and married her against the wishes of her brother, Rukmiñi who had decided to give her in marriage to Sisupala of Chedi. Krishna's sons. Samba, Pradyunmna etc. were also brave princes. The Yadavas however, gave offence to a holy man, for which they met disastrous deaths and their metropolis was destroyed. Krishfia was killed by a hunter through mistake.

As in the case of the Rama-story, the Jainas make various interesting additions,—some alterations too,—in the Krishña-story. first of these additions is the account of the Yadu clan which they give. Instead of describing Yadu as a son of Yayati, a king of the lunar dynasty, as according to the Vedic Puranas, the Jaina sacred books state that there was a ruling dynasty which traced its descent from one Hari. "The kings of the Hari dynasty ruled at Mathura. There was a king named Yadu in this dynasty, after whom the Hari kings were also called the kings of the Yadu dynasty. Yadu's son was Sura who had Sauri and Suvira as his sons. Sauri gave his kingdom of Mathura to Suvira and himself founded a kingdom at Sauryapore in the Kusarta country. King Sauri had Andhaka-Vrishñi and others as his sons while Bhōja-Vrishñi and others were the sons of Suvira. King Suvira gave his kingdom to prince Bhoja-Vrishñi and used to live in the city Sauvīrapore which he founded in the country of Sindhu. Bhoja-Vrishni had a son named Ugrasena. whose son was the notorious Karisa Audhaka-Vrishni had ten sons viz, Samudra-Vijaya, Akshōbhya, Stimita, Sagara. Himavān, Achala, Dharana, Pūrana, Abhichandra and Basudēva. Besides these sons. Audhaka Vrishiii had two daughters. Kunti and Madri who were respectively married to Pāndu and Damaghosha. Krishña was the son of Basudeva by his wife, Devakt while Balabhadra was another son of Basudeva by his wife, Röhini. The sons of Pāndu were known as the Pāndavas while Siśupāla was the son of Damaghosha."

The romantic peregrinations of Basudeva form a long and interesting episode in the Krishna-story, as narrated in the Jaina Purānas. It is said that Basudeva was an extremely beautiful prince, so much so, that any lady happening to look at him was sure to be enamoured of him. To keep the chastity of ladies unsullied became thus a serious problem for the Yādavas and the citizens and they represented the matter before king Samudra-Vijaya. King Samudra-Vijaya was fond of his brother, Basudeva and so, instead of doing any thing which might hurt the feelings of the prince, he asked

Basudeva not to stir out of his house but master the fine arts. The unsuspecting Basudeva gladly agreed. One day, however, a maidservant of the palace told him the real reason of his virtual confinenent, upon which Basudeva fled from the palace in disguise. At the outskirt of the city, he made a funeral pyre and burnt a dead body there. He left there writings to show that Basudeva, grieved at heart, committed suicide The Yadavas believed what the writings showed while really Basudeva wandered in distant lands incognito. It is impossible to describe here all the places which Basudeva visited and the damsels he married. It will be sufficient to state that towards the close of his peregrinations, he visited the city of King Rudhira, where all the renowned princes of India including Samudra-Vijaya and Jara-Sandha were assembled in order to have their chance in the Svayamvara (the selection of a husband) ceremony of Rohini, the daughter of the king Rudhira. Basudeva attended the assembly, disguised as a drummer. It so happened, however, that the choice of the princess fell upon the humble drummer. At once the assembled princes raised a clamour and gave out that they would not tolerate a Kshatriya princess being given in marriage to a low-class non-descript. A battle ensued in which king Samudra-Vijava took the lead at the instance of Jarasandha. Soon, however, Basudeva made himself known to Samudra-Vijava, whereupon the two brothers were united again and the battle ended in merry making in which Jarasandha himself joined. Balabhadra, the elder brother of Krishna was the son of Basudeva by Rohini.

Another wife of Basudēva was Dēvakī. She was the daughter of Kamsu's uncle. According to the Jaina Purānas, Kamsa was devoted to Basudēva and it was at Kamsa's carnest desire, will and effort that Basudēva was married to Dēvaki. Krishna was Basudēvas son by Dēvakī.

The Jaina account of Kamsa's life and character may be stated in this connection. Kamsa was one of the sons of king Ugrasena of Mathurā. His mother was Dhārini. When he was in his mother's womb, his cruel and blood thirsty character was indicated by many of the uncommon longings of the queen one of which was her uncontrolable vish to eat the flesh of her husband. So when the

child was born, the queen thought it fit to put it in a small box with the names of the king and the queen written in a script within it and to let it float away in a river. It was given out that the queen gave birth to a dead child. It so happened that a merchant had no child so that when he saw the box in the river and looked at its contents, he carried the child to his wife. The merchant and his wife brought up the child with great care and fondness. But the boy grew to be very mischievous and every one dreaded him When he came of age, he was given over to prince Basudeva as one of his attendants. Both Basudeva and Kamsa loved each other dearly and with the former, the latter learnt the arts of warfare.

King Jarāsandha of Magadha was acknowledged to be the foremost of the ruling chiefs of those days and his wish or order was not to be disobeyed on any account. One day he sent an order to king Samudra-Vijaya to bring to him king Simha-ratha of Simhapura bound hand-and-foot. King Jarasandha declared at the same time that whoever would succeed in complying with his order would get the hands of his daughter, Jivad-yasa together with any kingdom he would pray for. King Simha-ratha was a mighty monarch but king Jarasandha also was by no means to be displeased. King Samudra-Vijaya accordingly prepared for a war on Simha-ratha, when Basudeva implored him for being permitted to lead the invasion. King Samudra-vijaya granted his prayer and Basudeva marched against Simharatha with Kamsa. A great battle ensued in which Simha ratha was defeated and Kamsa took the lead in binding him hand-and-foot. King larasandha was satisfied but Samudra-vijava did not like that his brother would marry livad vasā because he had heard of a prediction that that princess would be the cause of ruin of both her husband's and her father's families. Kamsa, ont he other hand, was known to have come of a comparatively low-caste merchant family, so that an offer of marriage of the princess of Magadha with Kamsa would but greatly irritate Jarasandha. At this juncture, the reputed merchant-father of Kamsa appeared with the script and on a reference to queen Dharins of Mathura, it was established that Kamsa belonged to the respected clan of the Yadavas. King Jarasandha gladly gave his daughter in marriage to him. Kamsa, however, burnt with rage against his parents, when he came to know

his real origin. He asked for help against king Ugrasena which was readily given by the mighty Jarasandha. With the help of the army of Magadha, Kamsa defeated his father, kept him confined in a cage and himself became the the king of Mathura. He did not forget his friend and master, prince. Basudeva; so, it was at his instance that Basudeva was married to the princess, Devaki who was the daughter of his uncle.

A great banquet took place at the marriage of Basudeva with Devaki and every one was making merry. Kamsa's wife, queen Jivad-yaśā, drank too much wine. Intoxicated she came across Atimuktaka who was one of the sons of the ex-king Ugra-sēna and who had taken to the religious orders, being disgusted with the ways of the world. Jivad-yaśā asked her cousin-in-law to join in the revelries importunately, where upon the sage uttered the imprecation that Kamsa would die at the hands of one of the offspring of the very marital union which she was thus shamelessly celebrating in wine. When Jīvad-yaśā came to her senses, she told Kamsa what had happened. Kamsa was frightened. So, without telling Basudeva the real fact, he simply requested him to hand over to him the children, as soon as they would be born to him. The unsuspecting Basudeva agreed to it. Afterwards, when he came to know the real facts, his grief knew no bounds.

Dëvaki gave birth to six sons, one after the other. It is said that at the very times when these sons were born, Sulasā, wife of the merchant Nāga of Mahilā-pura-nagara, gave birth to six dead children. At the instance of a god of the heavens, the sons of Dēvakī were taken to and kept with Sulasā whose dead children were in a similar manner taken to and kept with Dēvakī. The cruel Kamsa took away the dead children thinking them to be Dēvakī's and smashed them on a stone. Dēvakī's real children were thus saved and not killed,—as according to the Vēdic Purānas.

The Jaina Purānas state that Krishna was the seventh child of Dēvaki. Krishna was stealthily taken to Yasodā, wife of Nanda of Gökula and Yasoda's daughter was handed over to Kamsa. Kamsa, however, did not attempt to kill the female child, as described in the Vēdic Purānas. He thought that the prediction was false, in as

much as it had been predicted that a male child of Dēvakī, the seventh in order, would be his distroyer,—and not a daughter. He returned the semale child to Dēvakī.

Krishna's killing of Putana and emissaries of Kamsa and his amorous dealings with the beautiful milkmaids of Gökula are also described in the Jaina sacred books. The Jaina account of killing Kamsa and re-installing Ugrasena as the king of Mathura is substantially similar to that in the Vedic Puranas. It is to be noticed, however, that according to the Jainas, Satyabhama was a sister of Kamsa. She became enamoured of Krishna and was the first princess to be married to him upon the accession of Ugrasena.

We pass by the numerous beautiful stories which the Jainas connect with the marriages of Krishna with Rukmint, Lakshanā and his other wives. The addition which the Jainas make to the Krishna-Story is the account of their twenty-second Tirthamkara, Arishtanēmi, which has already been noticed.

The more important and perhaps of greater interest is the account of the great tracic battle of India which the Jainas give and which is not a little different from the well-known version of the Mahabhārata. According to the latter, it was a great fight that took place at Kurukshitra between the Kouravas on the one side and the Pandavas on the other and the cause of it was the systematic attempts on the part of the Kouravas to deprive the Pandavas of their just possessions. The lainas admit that in that great battle the Kouravas and the Pandavas fought on opposite sides but they say that it was not primarily a contest between the Kouravas and the Pandayas. Their account of the battle is as follow:-Kansa's widow, līvad-yasā, on the sad end of her husband went to her father, Jarāsandha, king of Magadha, who was the most powerful of the rulers of the day and instigated him against Krishna and the Yādavas. The Yādavas, led by Krishna found Dvāraka and ruled over an extensive territory. Jarāsandha marched against Krishna. He had a great army and on his side, among others, was Sisupala, king of Chēdi, a sworn enemy of Krishna. The Kouravas also were on his side. Krishna and the Yadavas were similarly joined by a host of kings, among whom there were the Pandavas. The great

battle that ensued was thus primarily a battle between Jarasandha and Krishna, in which Jarasandha was killed,—not by one of the Pandavas but by Krishna himself.

The Jaina account of the end of Krishna, the Yadavas and their metropolis is also different from what is narrated in the Vēdic Purānas, although scarcely less tragic. We prefer to describe the Jaina version by extensevely quoting from "Lord Arishtanêmi."

"Every one was startled to hear from the Lord (Lord Arishtanëmi) that Dvaipāyana would destroy Dvārakā and Krishna was to die at the hands of Jarākumāra (a son of Basudēva and step-brother of Krishna). Lest wine would be the cause of ruin of Dvārakā, Krishna stopped its drink in his kingdom. At his order, the people of Dvārakā went out and poured all the wine they had, in a cave called Kādambarī in the Kadamba forest near the Girinara mountain. Hearing of the dreadful prediction of the Lord Nēmi, the sage Dvaipāyana left the city of the Yādavas and in order that he might not injure it in any way, immersed himself in profound contemplation in a distant lonely forest.

'And being a son of Basudeva, how shall I kill my own brother? This shall not be. Rather shall I take care that none can touch a hair in Krishna's head.' Determined thus, Jarākumāra roamed outside the limits of Dvārakā, armed to the teeth and ready to die for its safety.

"But the prophecy of Nëminātha was not to be false."

"One day, troubled by the scorching rays of the Baiśakha sun, a companion of the prince Sāmba came near the Kādambari cave, while wandering in the forest. He was extremely thirsty and consequently drank the wine there to his heart's content. The immense quantity of wine,—that had been at Dvāraka and poured out there,—became extremely delicious to taste on account of its being kept confined within the stony cave in a cool forest; the season-flowers of the forest fell into it and enhanced its sweet taste and smell quite a thousand fold. To please his Lord Sāmba, that attendant of his, secretly brought some quantity of the wine for his master. (To be Continued)

## **NEW LIGHT ON ANTIQUITY OF JAINISM**

[ By L. A. Phaltane Esq., B. A. LL. B. Pleader Islampur, District Satara. ]

Many have expressed their opinions about the antiquity of Jainism. Devout Jains cling to the belief that Jainism has no beginning while the non-Jaina scholars bring its starting time to a very late stage. The non-lain scholars believed in the beginning that Jainism arose in the seventh century A, D. as a branch of Buddhism. But the modern research has taken the origin of Jainism back even before Lord Buddha and has assumed that Lord Parshvanatha must have been its founder. They are unwilling to give to it a date which would be earlier than the date of Lord Parshvanatha. If we were to depend upon the traditions mentioned in each religious literature we would find that excepting Zoroastrianism Christianity and Muhamedanism all religions claim that they existed from the beginning of the universe. But it does not stand to reason to assume that Almighty Nature contrived to send into this world several religions possessing most inconsistent idealogies traditions and modes of thinking at one and the same time. In this age of scientific and historical mode of reasoning the scholars are most unwilling to accept anything as true which is not supported by reliable proof and if anything is propounded before them without the backing of sound evidence that is considered by them as a tradition or a thing of imaginary importance. It is contended by the non-Jain scholars that the assumption that the Jainism was most ancient would necessitate references about this faith, its Tirthankars, and other important personages in the literatures of the neighbouring countries and as such references have not been traced, it is but natural and proper to assume that Jainism cannot lay any claim to prehistoric antiquity. It has been found that the civilizations of Egypt, Babylon and China are the most ancient civilizations and the Vedic religion also claims to go back over a long antiquity. As references to Jainism have not, upto now, been traced in the literatures of those countries it would be most improper to assign to Jainism a date which would be as ancient as the dates of those civilizations.

We intend to approach this subject from an altogether different point of view which has not, as yet, attracted the attention of the eastern or western scholars.

In ancient days writing was scarcely used for spreading and preserving knowledge. The sages of old used to commit to memory the then existing knowledge and send it down to posterity by oral teaching from—preceptor to disciple. It was from Kundakundāchārya that a systematic attempt appears to have been made to preserve knowledge by reducing the same to writing. Āchārya Kundakunda says:—

मग्गो मग्गफलं तिह दुविहं जिग्गसासगे समक्खादो। मग्गो मोक्खउवाच्रो तस्स फलं होइ निज्वाग्रम्।।

Maggo Maggaphalm tiha duirham Jinasasne Samakkhado Maggo mokkha uvao tassa phalam hoi Nivvanam.

Meaning:—Magga (way) and Maggaphal—(fruit of the way) are the two things mentioned in Jainism. Magga means a remedy for liberation and its fruit is complete contentment.

In the commentary below of the above Prakrit verse the commentator says:—

# मार्गस्तावन् रत्नत्रयात्मकः

Märgastavät ratnatrayätmakah.

Meaning:—Mārga however consists of three jewels i.e. Samyak-darshan Samyakgñyan and Samyaga charitrya. Jainism is the religion of the three jewels. This means that the author of Niyamsāra calls Jainism as 'mārga'. After ācharya Kunda Kunda flourished ācharya Umāswati who, in his book 'Tatwarth Sutra', gives the first Sûtra as (सम्यक्शेन ज्ञान चारित्राणिमोचमार्गः।) 'Samyagdarshana gñyāna Chāritrani Mokshamārgah.' Here also the word Mārga has been used in the sense of religion. It will be marked that the word 'Dharma' has nowhere been used in Tatwārth Sutra in the sense of 'religion'. This book uses the word 'dharma' to denote one of the six primordial substances which this world is composed of. Later on, the word Magga or Mārga fell out of use and in its place the word dharma came to be used in later literature.

Having thus firmly kept in mind that the ancient name of Jainism was  $M\bar{a}rga$  we shall proceed further.

When the sister and neighbouring communities realise that the tenets of a rising faith possess elements which would-secure communal good or enlighten the powers of the soul if adopted and practised they begin to adopt and incorporate into their lives the tenets, requisite methods of behaviour, rites and religious practices introduced by the rising faith and those methods gradually came to be named after the faith from which they were adopted. In ancient times the humanity was most disordered and promiscuous in sexual and other relations between man and man, and man and woman. It is the leaders of the lain thoughts who were the first to introduce into the society a well-controlled and balanced marriage system. The conception of brotherhood of man arose out of the teaching of Jainism and the 'Anagara Dharma' of Lord Rishabhadeva was its climax. In order to illustrate the above contentions by concrete examples I am proposing to enumerate below certain facts of importance. Before those facts are given however it would be abvisable to bear in mind the following propositions of historical and geographical importance.

- (1) The time about which we are writing is very ancient and we cannot ascertain its date at present.
- (2) In ancient times humanity lived in small groups. The people were not known by the country of their occupation as at present but the countries were known by the tribes which populated the same whenever unfavourable circumstances made it impossible for a tribe to continue to inhabit the country the whole tribe used to move out of that country.
- (3) The small tribes in which the people were divided were constantly on enmical terms with one another. This enmity and exclusiveness developed in them specialities of behaviour, dress, likings etc. with a result that each tribe looked quite distinct from the rest. For instance Naga tribes distinguished themselves by using a head dress which resembled the hood of a cobra-
- (4) The phonetic and other similarities between languages current in Baluchistan and those spoken in Karnāṭaka have led Linguists to come to the conclusion that the people of Baluchistan and those of Karnāṭaka must have come from the same stock. It

appears from their opinion that owing to some unforseen circumstances the Dravidians of the province of Karnāṭaka must have come down to the south from their original home which must have been somewhere near the province of Baluchistan. From this one can imagine that in ancient times about which we are writing these Dravidians must have been living in a province from which they could not escape the touch of the teachings of the followers of the 'Mārga' religion.

With these suggestions we shall proceed further:-

The word 'Magga' (Sanskrit Mārgā) appears to have been in use in several countries of the Asiatic continent. But while being incorporated in other languages it has gone through the various influences of those languages. In Persian language we find the word 'Maga' used in the sense of a priest. In canarese also the word is used. Monk (Christian Catholic priest) and Manga are its two different forms. The Sāraswat Brahmanas of India name their god of worship as Mangesha (मगेश) and consider him to be an incaranation of God Shiva. The Burmans use the word Mamga (मगेश) in the sense of brother. Makalā (मकला) in dravidian language means children. It may be argued by some that this attempt is like building castles in the air taking advantage of some similarities of names of various languages. But the further explanations would show that it is not so.

In Persia or Shak continent the 'Magas' formed an important section of the people. They were the worshippers of the Sun and has three classes among them (1) those born of fire (2) Samakas born of Soma and (3) Bhojakas i.e. those born of Aditya (Sun God).

श्राग्निजाता मगाः प्रोक्ताः । सोमजाता द्विजातयः ॥ भोजका श्रादित्यजाताः । दिव्यास्तेपरिकीर्तिताः ॥ भाविष्यपुराण बाह्यपर्व श्रु० १३६

शिरसाधारयेत्केशान् सज्जेयो भोजकाद्यमः । भुजंते न च ये रात्रौ भोजकास्ते प्रियामम ॥ Agnijāta Magah proktāh Somajāta duijātayah Bhojakā Ādityajātāh Divyāste parikirtitāh

Bhavishya Purāṇa Bāhyaparva part 136. Shirasā Dhārayet Keshān sa jñyego Bhojakādhamah Bhunjante na cha ye ratrau Bhojakāste priyā mama.

Meaning:—'Magas are those who are born of fire. There are others—Brahmans who are born af soma. Bhojakas are born of the Sun they are famed as celestial'.

'That Bhojaka is the worst who allows the hair on his head to grow. Those Bhojakas who do not dine at night are dear to me.'

We learn from Bhavishya Purana that Bhojakas and Magas were one, that they had the practice like Jain saints of shaving the head completely and not taking food at night and that they carried in their hands a brush like the Jain saints. Thus they had adopted some of the practices of the Jain saints and as they bore respect towards the 'magga' relegion they were called 'Magas'.

It has been remarked above that marriage system was originally introduced by the Jain thinkers. The Dravidians appear to have adopted the sacred ceremony of marriage from the 'magga' people. This is testified by the fact that the son born of marriage wedlock is called 'Maga' (भग) in kanarise language. While a male offspring born in any other way is termed as 'huduga' (हुइगा) which means an orphan.

Manga or Mangesha (मंगेश)—The Saraswat Brahmanas call their deity of worship as 'Mangesha' (मंगेश) which is considered by them as an incarnation of God Shiva. But on closer observation it will be found that the image of God Mangesha is not an artificial image but a naturally grown stone slab which is ornamented by them on ceremonial occasions with an artificial face of God Shiva. This conception of the deity of the Saraswat Brahmanas appears to have been based on an idea which looks similar to the idea of Akritrima Jina Chaity (अकृतिम जिन चैत्य) of the Jainas.

Moghal and Mongolia.—The Mongols or Moghals are the people of Mongolia. The Sanskrit form of Mongolia would be Mangalavati and would mean 'a country of purity or brotherhood'. These names appear to have been given to those people and their country owing

to their acceptance of many rites and ceremonies of the 'Magga' people.

Mākala (माकल)— Even at present there is an advanced community in the Dravidian province which is known as 'Mākala' It has been shown by rules governing languages that the word 'Mākala' is derived from the Sanskrit word 'Markala' or Marāthi 'Makada'. In the Rāmāyana of Valmiki there appears a community which is described as Markata which, according to that Rāmāyana, was monkey like. But on modern research it has been found that these markatas were not monkeys but human beings. The Jain Rāmāyana says that they were like ordinary men and followed Jainism.

Mongi Tungi.—According to the Jaina tradition Shri Rāmchandra Sugriva and thousands of others attained liberation on the mount of Mongi Tungi after going through the austerities prescribed by the Jaina faith. Why should the mount be called Mongi-Tungi is a question which cannot be solved unless the following explanation is accepted. The word 'Mongi' means sacred or belonging to the sacred religion 'Magga' and Tungi means a mount or mountain. Thus the joint word 'Mongi-Tungi' would mean 'a sacred mount of the Jainas'. This is, according to this writer, a strong proof that Jainism was known as 'Mārga' at least up to the time of Shri Rāmachandra the hero of Rāmāyana.

The above points are sufficients, according to this writer, to hold that 'Marga was the name by which Jainism was pre-eminently known until at least the time of Shri Rāmāchandra, that the Persians of Iran, the Dravidians, Mongolians and the Burmans were at that time inhabiting terretories not far off from the country in which the Magga (Marga) religion stood shining in full splendour, that they accepted and incorporated among them much of the learning by studying in Marga seals of education and that they or important sections of those people came to be styled and named after the civilization which imparted education to them.

#### ASTINASTI VADA.

This doctrine of Astinasti Vada may be considered to be the central idea of Jaina metaphysics. Unfortunately, it is also the view which is very often misunderstood by the non-Jaina writers. The non-Jain thinkers cannot easily appreciate how it is possible to predicate two contradictory attributes to the same object of reality. Prima facie it is impossible. You cannot say about the same object of nature that it is and that it is not. Naturally it is extremely confusing and the non-Jaina thinkers very often consider this doctrine to be the weakest point in Jaina metaphysics. Even great thinkers like Sankara and Ramanuja without appreciating the true significance of this principle condemn this as merely prattling of a mad man. Hence it is necessary for every student of Jainism to explain this principle clearly and make it within the reach of the ordinary man's understanding

Astinasti Vada implies the predication of contradictory attributes of Asti and Nasti, 'is' and 'is not' to the same object of reality. Jaina thinkers certainly did not make the statement that the same object can be described in terms of two contradictory attributes without any limitation. What the Jaina doctrine of Astinasti Vada implies is that you can describe an object from one point of view that it is. exists, and from another point of view that it does not exist. certainly paradoxical to speak of the same thing from a single point of view that the object is both 'is' and 'is not'. Jaina thinkers take a practical point of view even in explaining intricate principles of metaphysics. Take the case of a piece of furniture. It may be made of ordinary jungle wood and it may be given painting to make it appear as if it is made of rose wood. Naturally a purchaser who wants to know the price of that piece of furniture would like to know the exact timber which is made use of in making that piece of furniture. If he depends upon the mere appearance he would have to pay more than what it is worth. Therefore, he may naturally enquire somebody who knows these things to find out whether the piece of furniture is made of rose wood. The expert's answer would

certainly be 'no'. The piece of furniture is not made of rose wood in spite of its appearance. The appearance is due to painting whose object is merely to hide the real nature of the timber utilised. Hence he would assert that the table is not made of rose wood. If the expert by scraping the paint in a small corner of the furniture in order to expose tha true nature of the wood employed then it will be made evident that the timber used for making the furniture is some jungle wood of an inferior type. Then the purchaser will learn from the expert the exact answer to his question, What is the timber of which this piece of furniture is made?' The answer to the question would be an affirmative proposition stating that the table is made of jungle timber. Thus, two propositions, one an affirmative and another negative are asserted with reference to the same piece of furniture and both propositions are certainly valid. With reference to the true nature of the timber utilised for making the table the statement that it is made of jungle wood is a valid affirmative proposition. When we want to make a proposition from the mere appearance whether it is made of rose wood, the valid answer is a negative proposition, it is not made of rese wood. Thus, the negative proposition arises when the object is related to another nature which is not its true nature. The true substance is jungle wood and another substance with reference to which the negative proposition is made is rose wood. This point is explained by Jaina thinkers in a technical way.

## Self and Alien:-

In the case of the two contradictory propositions the affirmative proposition is valid with reference to 'Svadravya', its own substance, the negative proposition is valid with reference to 'Paradravya', the alien substance. The illustration may be multiplied. If we have an ornament made of pure gold and the question is asked what is the nature of the substance, the valid answer would be, it is made of gold. But, if the similar ornament is made of imitation gold the answer would be, 'No, it is not made of gold.' Here also the object from its own 'Svadravya' point of view would be described by an affirmative proposition, from the 'Paradravya' point of view by a negative proposition. Similarly, if you are interested in finding out whether your cow is in the cattle shed and if you ask your servant

"Where is the cow?" his answer would be affirmative if the cow is in the cattle shed and negative proposition if it is not so, he will simply say, "The cow is not in the cattle shed." If it is taken away by the cow-boy for the purpose of grazing in the field the negative proposition will be true with reference to the cattle shed, but if the question is whether the cow is in the grazing field the answer would be affirmative, just because the cow is grazing in the field and it is not tied up in the cattle shed. You may have similar illustrations with reference to any object. If you want to find where a particular book of yours is and if it is not found in the book-shelf, we have to assert the book is not in the book-shelf. If it is there you will say, 'Yes, it is'

Place :-

Historical propositions will have true validity according to their relation to the place. If you say that Socrates was an Athenian Philosopher, the affirmative proposition will be true, because the historical Philosopher Socrates lived in Athena. But, if some student writes that Socrates was a Roman Philosopher, the proposition would be erroneous, because Socrates was never connected with the city of Rome. In this respect the technical term is used 'Kshetra'. A proposition with reference to a particular object of reality is true from the point of view of Swakshetra its own locality or place of existence, and the negative proposition is valid from the point of view of Parakshetra, the alien place or locality in relation to the object. In the above example, Athens is the Svakshetra of Socrates and Rome is Parakshetra.

Time:-

Similarly, in relation to time it is possible to make two contradictory predications with reference to the same object of reality. A historical event would be true with reference to its own appropriate time in the period of history and false with reference to some other time. If somebody makes a statement that Charles I was King of England in the 19th century, it would be historically false. Charles I did not belong to the 19th century. Similarly, if somebody speaks of Socrates as a Philosopher who lived in Greece in the 4th century after Christ, it would be a false statement. He did not live in the 4th century A. D. would be a valid negative proposition, just

as the affirmative proposition that he lived in the 4th century B. C. would be a valid affirmative proposition. Here the point of view is technically said to be 'time'. Any historical event would be capable of affirmative assertion with reference to its own time or Svakāla and it would admit of negative assertion with reference to Parakāla or alien time, not its own.

#### Form:-

Similarly, in the case of the modification of a substance, according to its modification it may be asserted affirmatively or negatively. Speaking of water you may have it as a liquid or solid. Ice is the solid form of water and if you are interested in knowing the nature of ice you have to assert that it is solid from its own Bhāva. But, if it is heated, it changes its form, it may become liquid. Then you have to say that ice is not liquid or gas. From its own Bhāva a substance is capable of being described by an affirmative proposition, from the nature of an alien form or Bhava it must be described by a valid negative proposition. You must say that ice is not liquid or gas or vapour, because the form in which you are concerned with is solid.

## Interpretation: --

These are the four points of view which form the foundation of this 'Astinasti Vada' and these are the ways in which an object may be affirmatively described from the point of view of Svadravya. Svakshetra, Svakāla and Svabhāva, and the same object may be validly described in the negative from the point of view of Paradravya, Parakshetra, Parakāla and Parabhāva. matter is understood in this way, it is quite obvious why the affirmative proposition will be true and why the negative proposition also will be true with reference to the same object of reality. There is no chance of confusion here and there is no mysterious metaphysical maze to be unravelled. Simply we may say that it is so common-place that we very often wonder why serious thinkers should find it difficult to appreciate this principle of Astinasti Vada. Here we have to point out that the doctrine is applicable only with reference to a real object, Take the following example. A cow ordinarily has horns. The cow, when it was an young calf, cer-

tainly should not be described to have had horns. There would be no horns in the head of a young calf. Therefore, with reference to the same individual animal we have to say that at one time it had no horns and later on it had horns. The existence of horns is asserted and denied with reference to the same individual, according to its life history. The calf in its own time had no horns. The cow when it is grown up, the horns are asserted to exist, because you can assert the horns and deny horns, the existence of horns can be asserted and denied with reference to the same individual cow according to its period of growth. You cannot turn and say that the horns may be asserted and denied with reference to a horse or a hare. Very often it is a point of objection; such a dilemma is presented to the Jaina thinker since you can assert and deny the same thing. Can you assert the horns and deny horns with reference to the same horse or the same hare? The question proposed by the opponent is meaningless. Horns of a horse or a hare are non-existent and they cannot be considered as real. The doctrine of Astinasti Vada is distinctly confined to the world of reality, only to an object in the world of reality. The doctrine should not be applied to non-existing things. A mythological animal like the centaur or unicorn cannot be brought under this doctrine of Astinasti Vada. Hence such an objection is rejected as irrelevant and meaningless by the Jaina thinkers.

## Relative Qualities .-

Exactly analogous to this principle of Astinasti is the doctrine that the same object of reality may be described as 'Nitya' and 'Anitya', permanent and impermanent, Bheda and Abheda, identical and different. These predications which are contradictory in themselves are no doubt applied to the same object of reality certainly from different points of view. A thing may be described to be Nitya, permanent, from the point of view of the substance of which it is made. The same object may be described as Anitya, impermanent, if we attend to the modification of the shape to which the substance is transformed. A particular ornament made of gold may be melted and a new ornament made out of the gold. Here the particular ornament will certainly be described as Anitya because at any moment it may be changed by the goldsmith according to the

wish of the owner. But neither the skill of the goldsmith nor the desire of the owner can altogether destroy the substance, gold. It is indestructible and permanent and therefore it must be described as Nitya. Therefore, from the nature of the underlying substance the thing must be described as Nitya and from the point of view of the particular mode or shape it is given to, it must be described as Anitya. Thus, the two attributes Nitya and Anitya can be intelligently predicated of the same object of reality as was shown above.

Matler & Form:—

This point of view will become much clearer when we attend to the nature of organic things, the tree or an animal. The life history of a tree may be said to begin with the seed, and at every stage of its growth there is a corresponding change in its structure. From the seed to the sprout, from the sprout to a little plant, from the little plant to a growing tree; and at every stage there is a change of structure and also change of function of the particutar parts. Here you have an instance of continuous change in the same identical organism which must be considered to be unchanging and permanent. A margosa seed can grow into a margosa tree marking out all the changes in its growth but at no point in its life history could it change so fundamentally as to become a mango tree. A mango seed can grow into a mango tree and a margosa seed can grow into a margosa ties. Each one has its own permanent nature marked by its different stages of growth which are distinctly impermanent. Thus, if for example the margosa declines to grow further, will not shoot forth new sprouts, will not shed away the old leaves, it will be an attempt to secure permanency for that stage in the history of the plant; but this attempt to secure permanency must end in death because a growing organism, if it attempts to crystallize itself at that particular stage, it will only seek its own death warrant. Thus organic growth must necessarily imply change at every stage different from the previous stage and different form the next stage and at the same time secure a permanent identity. Nature cannot be transcended during the growth of the organism. Here you have in the life history of an organic, say a tree, both identity and difference, Bheda and Abheda, Nitya and Anitya. In fact, that is the nature of reality as understood by Jaina thinkers.

#### Review:-

Every object of reality implies a difference with an underlying identity, a change associated with a permanency, a unity associated with multiplicity. It is because of the structure of reality that it is possible for us to describe it by contradictory attributes, Asti and Nāsti, Nitya and Anitya, Bheda and Abeda and so on. This fundamental metaphysical doctrine which is the central idea of laina thought differenciates this system of philosophy from other schools of thought, Indian or European. No Indian school of thought has accepted this doctrine. Every Indian school takes up one particular point of view of reality and asserts it to the exclusion of other aspects. Vedantism, for example, emphasises the permanent substratum of reality, of the permanent substance, the Brahma. It is always one unchanging Nitya At the opposite pole of thought you have the Buddhistic Kshanika Vāda which emphasises the momentary nature of reality and is blind to the underlying permanent sub stratum. To the Buddhistic thinker every object of reality is Anitya. momentary. It appears and disappears the very next moment. There is no such thing as Nitya or permanent sub-stratum either in the outer world of nature or in the inner world of consciousness. This kind of one-sided emphasis to the exclusion of the other aspect of reality is described by Jaina thinkers as Ekānta Vāda, one sided assertion, while they claim their metaphysics to be a Anekanta Vada viewing reality from all its aspects. Thus, the Astinasti Vada with which we began is the natural corrolary of the nature of reality which is many sided and hence could be described accurately and completely only by taking into consideration all its aspects or technically by Anekanta logic. Forgetting this aspect of reality and attempting to describe the nature of reality piecemeal would end in a similar confusion as the description of an elephant by the various blind men each describing the animal from his own point of contact and thus making a ridiculous mess of reality.

#### Conclusion:-

In short, a complex nature of reality must be the necessary

approach by the principle of Anekanta Vada, if it is to be understood accurately. Thus, we see the Jaina metaphysics has got a more rational view in its approach to reality than the other schools of thought which obstinately cling to one particular aspect. The latter schools of thought create a readymade framework and attempt to squeezing the nature of reality in the readymade framework which serves as a sort of Procrustian bed and thinkers do not hesitate to chop the inconvenient corners to make reality fit in with their framework. Such a method of unwarranted interference with the nature of reality to make it suit one's own theory is neither science nor philosophy. It is merely a dogmatic assertion of one's own prejudice and wishing reality to squeeze into the readymade scheme of things. It is not necessary for us to repeat that such an irrational attitude will be inconsistent with true principles of metaphysics. The function of man is to understand the nature of reality; not to interfere with its nature to suit his liking. Judged from this point of view. the only school of thought which may be said to resemble the Jaina metaphysics is the Hegelian doctrine of the Dialectic. Hegel's direct approach to the nature of reality is more or less analogous to the laina approach. Hegel's Dialectic consisting of thesis, antithesis and synthesis, which may be described as, identity of the opposites, or the resolution of the contradictories, exactly correspond to the laina doctrine of Astinasti Vada. But in other respects Hegelian idealism is quite different from the Jaina metaphysics and hence we cannot afford to emphasise the similarity between the two schools beyond this one particular fact. This method of philosophy, the method of philosophical approach must be adequate and suitable to the nature to reality, which is the object of study. This general principle is observed to be true in the Jaina approach to the study of reality.

[Published by the kind permission of Varmi Abhinandan Granth editor]

#### ACHRYA SAMANTABHADRA AND PATLIPUTRA.

[ By-D. G. Mahajan, Esgr, M.R.A.S., (London) Working President, C. P. & Berar Jain Research Institute, YEOTMAL.]

The great Jain Acharya Samantabhadra's name has been associated with PATALIPUTRA and it has been a belief of the Scholars till late, that Acharya Samantabhadra had visited Patliputra named PATNA at present. This belief has a basis in the following rhyme in Sanskrit in the inscription:—

पूर्वं पाटिलिपुत्रमध्यनगरे भेरी मया ताडिता। पश्चान्मालविसन्धुठकविषये कांचीपुरे वैदिशे॥ प्राप्तोहं करहाटकं बहुभटं विद्योत्कटं संकटं। वादार्थी विचराम्यहं त्ररपते शार्व् लिवकीडितं॥

- 1. It is an inscription found at Sravanabelgola, a most famous holy place-Thirthakhetra of the Jain Religion since the Christan Era, in Mysore State, South India. This being the only one of its kind, naturally much importance is given to it. My learned friend Pandit Jugalkisor Mukatiyar and others, on the strength of this inscription are led to belive, that Acharya Samantabhadra visited this Pataliputra-PATNA during the travel-he made in the country of the then Bharatavarsha, as referred to in the above inscription.
- 2. While on tour of South India, on the occassion of the Indian History Congress sessions held at Madras and Annamalai University in the years 1945 and 1946 respectively, the research in the Jain culture in the ages before, I came across a town called CUDDALORE, which was then known as Patliputra and hence a doubt arose in my mind to find out whether the reference to Patliputra in the above inscription as the place to which Acharya Samantabhadra visited is

<sup>1.</sup> Sravanabelgola inscription No. 54 old and 67 new. It is also called "Mallisen Prashasti" which was written in Sak Samvat 1050, i. e. 1100 century A. D.

<sup>2. &</sup>quot;Atmamima nsa" page 4, refered in "Swami Samatbhadra" a Hindi book by Pandit Jugal Kisor Mukatiyar.

referred to this Patliputra, a new find or to other which is now known as Patna in Behar-North India.

- 3. For this one has to test the question from the following point of view:—(A) Why should Acharya has gone to Patliputra in North India and whether it was a seat of learning and centre of religious activities then-in his times? Whether at all the town was in a flourishing condition as it was a capital of the Magadha in that period? No doubt that Pataliputra was a flurishing city in the times of Chandragupta Maurya, as the capital of MAGADHA Empire, it lost its importance after the overthrow of the Imperial thrown of Mauran Dynasty, some times in second century B. C. (184 B. C.) when Pushyamitra and his son Agnimitra the founder of the Sunga Dynasty, occupied it, invading Magadha and tremendous destruction has been suffered by the capital-Pataliputra, and Agnimitra took his capital to Vidisha in Malva, the modern Besanagar near Bhilsa in Gwalior State. The other capital was Avanti-Ujjain being at the other end of the Magadha Empire.
- 4. Again Pataliputra was invaded by King KHARAVEL of Kaling Desh and of Hatigumfa fame and complete destruction was made in the 1st century B. C. of the city of Patliputra, due to the severe blow at the hands of King Kharavel, when he invaded Magadha and made Agnimitra as his vassal. Thus evidently it will be proved that Pataliputra was under complete destruction and never regained its importance and magnificience, glory and grandeur for ever. All these events took place before the Christian Era and since then there is nothing to the credit of Pataliputra to show that it had regained the same past days, up to the times of Acharya Samanta-bhadra, which means a very long and most considerable gap of time of nearly five hundred years or so. (B) Whether it was a seat of learning at the time of the visit of Acharya? Samantabhadra's time is as far as fixed or supposed as Saka Samvat 60, i.e. 138 A. D.4

<sup>3. (</sup>a) Ancient India Vol. No. IV, pages 113 and 114, by Dr. T. L. Shah.

From the above discussion it is clear that as Pataliputra was under complete destruction, it cannot be a seat of learning and of importance in religious activities. Secondly why should Acharya go to Pataliputra at such length from the place in Tamilnadu when there were other more important places of learning, namely Kanchanpuram-Kanchi-Canjeeveram, Madura, etc., so near from place from which Acharya came in Tamil land, the ancient Thondayamandalam. In the time of Acharya, Urayur, Kanchi, Madura, Bhadalpur, and others were big centres of learning to fulfill his object and all were in South India, full of Jain Mathas-monastaries, temple Basties and Pallies, schools, etc of the Jain religion. also presumed that Acharya might have taken Dikshya and became MUNI at Kanchipuram or near about it as it appears from the later part of the said inscription<sup>6</sup>. (C) Was Acharya in a position to undertake such a long and hazardous travel, when he was suffering from a deadly disease "Bhasmakavyadhi" and hence can not be said to have undertaken such a risky travel at the cost of life, a good for nothing. From the sequence of the text of the inscription it appears probable that Acharya might have visited Pataliputra of Sourthern India-Tamilnadu, which was very near to his birth place and Dikshyasthanam etc.7 This will be clear from following posibilities.

5. Pataliputra in Tamilnadu is made out as follows:—(A) In South India Kanchipuram or Kanchanapuram the present Canjeeveram, Madura, Urayur, Bhaddalpur, Pataliputra, Uragapur, etc were the great centres of learning, religion, activities and debates used to take place amongst Jains, Buddhists, Saivaits, and Vaisnwaits on religious subjects. "Bhaddalpur" refered in other inscriptions and

पुंग्डोड् शाक्यभिक्षुर्दशपुरनगरे मृष्टभोजी परिवाट् ॥ वारागस्यामभूवं शशिधरधवलः पांड्रांगस्तपस्वी ।

राजन् यस्यास्ति शक्तिः सवदतु पुरतो जैननिर्प्रन्थवादी ॥

<sup>5 &</sup>quot;Swami Samatbhadra" page No. 12. by Pandit Jugal Kisor Muktiyar.

<sup>6.</sup> Sravanabelgola inscription No 54 old and 67 new as thus:— कांच्यां नम्नाटकोऽहं मलमिलनतनुर्काम्बुशे पांडुपिंडः।

<sup>7.</sup> Studies in South Indian Jainism page No 30.

Prof: A. F. Rudolf Hearnle-Indian Antiquity Vol XXI. There father
attivalis of the Diga, bars pages 60 and 61.

manuscripts was no other than Pataliputra or Pataliput, the ancient name in Tamil language was "THIRUPADARIPULIYUR", the corrupt form of which is "Thiruppapuliyur" the present town of CUDDALORE, the headquarter of the South Arcot Dist. of the Madras Presidency."

In my tour in the last January 46, I visited the town of Cuddalore and made survey of the most ancient sites of the old city of Pataliputra. The "PETTAI" is the very ancient suberb of the town. nearly two miles away. There is a very old Jain idol nearly 41 ft. high in Padmasan posture, placed in the premises of a private person of Mandom Village, who celebrate the function supposing it the idol of Visnu. The idol is placed on a raised platform under a big tree. It is coated with dark coating, due to the applying oil by the villagers at the time of worship. No animal sacrifice is made before the said idol, the identity of the idol having not known by them. From here a straight road goes to "THRIAHINDRAPURAM" a very ancient site, at the foot of a hill 100 ft. in height on the bank of the river Gadilam. There are several ruins and relics of the old times. spread all over area of 12-15 miles of the old city of Pataliputra. There are ancient caves, temples, palaces, shrines, Mathasmonastaries etc. in ruins buried under earth and debries, showing their existence in the past by old pillars and stone out of the said ruins. The main temple of Visnu is also ancient and main shrine dates to the Pallav period and fine specimen of ancient artitecture is seen. The river Gadilam that flows on the North of Thiruppapulivur at present used to run by the South of it in olden says, along with the Eastern Ghat Valley and even today we can notice the bed of the river, which is very fertile land under cultivation at present. Visit to this place will quite convince a person that river was flowing on the South of the town in olden days. Some years before there was one lain Idol in the premises of the temple, but it is not found now. This idol was brought from the ruins in the part of the place.9

<sup>8.</sup> Prof: A. F. Rudolf Hornel-Reports on the Archaeplogical Survey of India Vol No. 1906-0-7.

<sup>9.</sup> Epigrafica India Vol No. 6 and Vol 331.

5. The environment of THIRUVEDIPURAM, the most ancient spot Pataliputra, can be verified fully and satisfactorily on the strength of the Tamil works, 10 which deal with information regarding the existence of ancient Pataliputra, in the heart of the Tamil country, from the very beginning of the Christain Era to the period of King Mahendravarman I, who was converted from Jainism to Saiva Sect at the instance of Saint Appar, who himself was a convert from Jain religion. The Visnu temple in Thiruvendipuram has a very lofty Gopuram and large Sabhamandapam, Garbhagraham, etc, about which it is said that Muni Vyagrapad worshipped Siva under the tree of "PADARI" or Padali or Patali and since then it got this name.

From Cuddalore the town of Panruti is nearly 15 miles away, which can be conveniently visited by railway train on main line. A straight road goes to THIRUVADIKAI, an ancient suberb of the city of Pataliputra, nearly 16 mile from the town of Panruti. This is a small village now a days having a most ancient temple, which originally belonged to Jain Religion. The temple is famous by the name "GUNADHAR ECCHARAM" which might have been worshipped by a great lain Acharva GUNAUHARA or GUNA-BHADRA; or the idol in the temple might have been installed by him; or the temple might have been built at his instance. Besides it, can not give a sound interpretation by calling so. The temple is under utter ruins. In the Mulagraham there is Siva Lingam of a very large size, made of black granite with shining polish and Shalunka the Yonipitham below it is very beautifully and artistically carved. There is also a Visnu image in sabhamandapam nearly 51 ft. high. The original Jain Tirthankar idol which was in the Mulagraham of the temple, on the main Vedisthanam, has been thrown away and placed just out side the temple, under the Neem tree by the side of the main-road. The image is nearly 31 ft. high in Padamasan posture. Its original pedastal and upper portion of the head and face has been damaged badly. There is no inscription and Lanchanam on the pedestal of the image, but from the artitecture it can be assigned to the Pallava time. 11

<sup>10.</sup> Tamil "Periya Puranam", "Sthal Puranam", and "Thevaram Rhims"

<sup>11.</sup> South Arcot District Gazettier of the Madras Government.

At a distance of few furlongs there is a big temple named "VIRATESWARAM". It has a very lofty Gopuram in the rampart walls, inside there is a little tank and further there is main Temple of Sri Virateswaram. In the compound premises there is one IAIN IMAGE in Padamasan posture without any Lanchanam and inscription on the pedestal, nearly as large as the JAIN IMAGE of the "GUNADHAR VICCHARAM" temple and of the same type but not mutilated or damaged or obliterated, but in good condition from all points of view. This is the same temple where a famous saint Appar was converted from his original religion to Saiva Sect. 12 fact this Appar who was Jain by birth became Jain Muni and was named as "DHARMASENACHARYA", but he was very badly displeased with, due to the difference of opinion amongst the lain Sangha, to whom he was leading as a head of it, while he was on the way to visit Jain Thirthakhetra-holy place named, "THIRUNA. RUNKUNRAM or THIRUNARUNGONDAI" on the banks of the river Gadilam, only 40 miles from Pataliputra from where he had started. He returned back from the middle of his way, to this Sri Virateswaram Temple and got converted himself and accepted the Afterwards he converted the said Virateswaram new sect Saivism. temple, which was originally Sri Mahavir temple. This Jain Mahavir temple was in the Western part of the city of Patalibutra the then known and famous "THIRUPADRIPULIYUR; Thiruppapuliyur, which is now a days 25 miles away from the present town of Cuddalore on the main spot of ancient city of Pataliputra; in the above mentioned small ancient suberb-village THIRUVADIKAL or THIRUVADI, on the river Gadilam, the same which flows at present too near Cuddalore and it must be noted that all above refered ancient suberbs are on the banks of the river GADILAM itself.

In support of the above investigation of the old sites of ancient city of PATALIPUTRA, let us examine some of the ancient Tamil and other works. They throw light on the existence of the city of Pataliputra in Tamilnadu in the days of Acharya Samant-Bhadra, It is well known fact that the city of Kacchipuram was the capital of

<sup>12.</sup> Tamil "PERIYA PÜRANAM" and "TEVARAM RHIMES" sung by I amil Sainte.

Pallava Kings, who ruled over the country of Thondaimandalam and the Telagu country upto the river Krishna. The country between two "PINARAS" was called THONDAYAMANDALAM or THONDAINADU. The Present North Arcot Dist of the Madras Presidency, was called the Sourthern "PINAR" and the part of the Nellore District and the Eastern Ghats were called the Southern "PINAR". This country was divided into so many "NADUS" and each "NADU" in many "KOTTAMS". This was the land which produced many great men and personalities, such as Pandits, Scholars, Munis, Yatis, Logicions, Philosophers, administraters, Naiyaiks, Vedantis and verious religions and sects that existed in the country. 18 Almost the whole Tamil literature is full of work of merit in literary field and civic life of the country—THONDAYA-MANDALAM and thus Kanchipuram was one of the big centre of learning in the north of the country, with PATALIPUTRA in the centre and Madura in the sourthern part of the TAMILANADU.14

It is quite clear from the Tamil works15 that Pataliputra as was a very large and flurishing city, equally famous as the Pataliputra the capital of Magadha, in the times of Chandragupta Maurya. The city was spread far and wide, nearly 15 miles. This ancient Pataliputra is mostly described in almost all the Tamil works and literature as the city of "THIRUPADARIPULIYUR"—Thiruppapulivur. Now let us see how for Thiruppapuliyur means a city of Pataliputra. The city was called after a tree 'PADARI" in Tamil, while Puliyur means a tiger village (i. e. Puli-a tiger and Ur or Or-a place) Puliyur is the suffix given to those places-villages, towns, cities etc, where Muni Vyagrapad (Muni having a tiger like legs with lower body and above a human body) worshipped Siva Lingam under the tree "PADARI". The pecularity of this tree PADARI is said that it bears only flowers and no fruits, the leaves and flowers have got the value of disinfecting and hence it is used in Homas of the Saivaits, as combination of Vibhuties, i. e. sacred ashes.

<sup>13.</sup> Rao Bahadur Prof: A. Chakravarti, M. A. Madras,—his Historical Preface to "THIRUVALLUVAR KURAL" translated in English.

<sup>14,</sup> South Arcot District Gazettier of Madras Province.

<sup>15.</sup> Tamil "Patalipur Puranam" manuscript No. 1136/5.

<sup>16.</sup> Tamil "Puliyur Puranam" in Sanskrit language.

tree Padari is also called as PADALI or PATALI in Sanskrit and the place as "PATALIPUR or PATALIPUTRA and the forest round about the place is called "PATALIVANA" or as given in Sanskrit. Such type of discription has been found in almost all the Tamil works and literatures. 17(A)

Also we learn from Poranas<sup>1,7(8)</sup> in Tamil and other works, very fine description of this Pataliputra, written at different times by the different writers. While giving account of Patalivanam, which was round about the city of Pataliputra in those days, through which the famous river GADILAM was flowing near the city, it is said that the Patalivanam was the abode of the Great Munis and Yatis, Rishis, for centuries. We get even today a great number of Samadhisthanams or the NISHADHIS of the ancient times with the prehistorical burial grounds spread throughout the PATALIVANAM area.<sup>1,8</sup>

The existence of the city of Pataliputra is also supported by the Archiaeological finds such as inscriptions and other material found in excavation made by the Government Amongst which are found two inscriptions from the ruined ancient temples at Pataliputra Out of which one was in the Garbhagraham of the said temple. This inscription gives two stanzas about the description of the temple, which begins with "TALAITYA THIRUPADARIPULIYUR....." and states that the temple in the town of Patali of thick foliage has been founded for the diety named "KADAINYALAI MAHADEVA" etc. Thus it is clear that "THIRU" in Tamil meens "SRI" in Sanskrit; 'Puli' in Tamil means a form of tiger like and Ur in Tamil means a "PURA" in Sanskrit. In short it gives complete reference to the existence of the ancient Pataliputra. 19

<sup>17. (</sup>a) Tamil "Parijatakachal Mahatam" Mass No. 11303.

<sup>(</sup>b) Tamil "Kanchi Puranam" all manuscripts from the Maharaja Sarafoji Bhonsala Sarasvati Mahal Library at Tanjore City, South India.

<sup>18.</sup> Tamil work 'Thirupadaripuliyur-Kalambakam', a work verified Structive Directory by Mr. Tukapiat Tewar.

<sup>19.</sup> Tamil "Periyapuranam" part Il page 52 under the heading as "Tirupuliyur" and "Tirupuriyuratam" or "Tiruviuttam", both manuscripts in the above Tanjore Library.

Even the Government records also give us the information that throw sufficient light over the existence of the ancient Pataliputra in South India, as described up till now in the above paras. It says thus" In Cuddalore which is the old THIRUPADARIPULIYUR. there is the big temple honoured by the songs of Siva Saints. There is the CHOLA inscription in the temple. It appears that during the times of Appar, the JAIN TEMPLE in this place was dimolished and a Temple of Siva called "GUNAPATISWARAM" was built by Mahendravarman 20 at THIRUVADIHAI, on the river Gadilam. Further we get reference in the publications that Pataliputra was being called also as "PALIBOTRA" which was destroyed by the river that was flowing by, near the town in the middle of the 8th century A. D. Besides the distruction made by the nature-river etc. of the old city of Pataliputra, it was more the scene of dreadful and tremen lous distruction made by the Kind Mahendravarman I of Madura and Saint Appar, the new converts to Saiva Sect, and jointly began to give such a crushing blow to Jain religion that it was absolutely rooted out from the land of Tamil, by converting the Jains and their associations and possessions and ultimate result was no ancient Join temples-Bastis or Pallis, Mathas-monastaris, Chaityas, Caves, Caverns, Holy places, Jain Idols and images carved on the Jain temple pillars, Mahamandapams, etc, remained safe but completely distroyed, which can be seen by any layman with his nacked eyes clearly, even this day bright light. It is said that thousands of Jains had to sacrifice to save their most valuable religion with all its possessions and associations from the hands of these new converts.

In the vicinity of this ancient Pataliputra there are good many ancient Jain places still in existence, such as Thirunarunkundram, Thirukkoilur, Devanur, Tondur, Perumdur, etc. In some of the villages round about them there are many ancient Jain Samadhisthanam NISHADHIS and as such a tradition is that nearly 6000

<sup>20. &</sup>quot;District History of South Arcot" by Mr. P. V. Jagadisha Ayya of the Archaeological Survey of India, page No. 35.

<sup>21. (</sup>a) Mr. Apte's Dictionary page 1046 and "Clasical Account of India,

i(b) The Geographical Dictionary of Ancient and Medival India by Mr. Nundalal Day, M.A.B.L.

MUNIS Samadhisthanams or Nishadhis are at THIRUVANNA-MALAI and THIRUKKOILUR, in South Arcot District. No doubt that there are prehistorical burial grounds spread all over the part in great number as compared to any other place in Tamilnadu. There are also ancient natural caverns and caves still in delapidated conditions at KALARAYAN HILLS. This district specially was a great centre of the Jain and their religion quite at zenith from the very beginning of the Christian Era, upto the times of King Mahendravarman I (6th Cent. A. D.)<sup>2</sup>

From the above discussion the following facts are clear: -

(1) Pataliputra—the present Patna was at zenith and important place in the 2nd century A. D. when Acharya Samantabhadra is said to have lived. (2) Acharya Samantabhadra might have visited Pataliputra in Tamil land the ancient Thondaimandalam-South India, which is associated with other cities when Jain Religion and culture has attended the highest degree of importance

Therefore I have made an attempt to show in my humble way, I have nothing to say about other scholars who also must have based their ideas about Pataliputra-Patna, on some other records. I have given this only with a view that the scholars may again try to find the truth in the light of observations made by me on the subject matter.

<sup>22. (</sup>a) Gazettier of the South Arcot District and archaeological reports of the Southern circle, Survey Office, Madras.

<sup>(</sup>b) Rao Bahadur Prof: A Chakravarti M. A.—preface to "Thiruvalluvar Kural" English Translation.