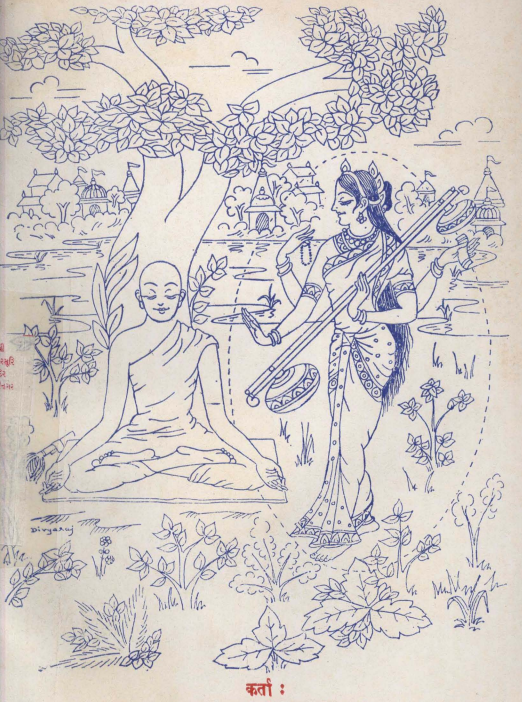
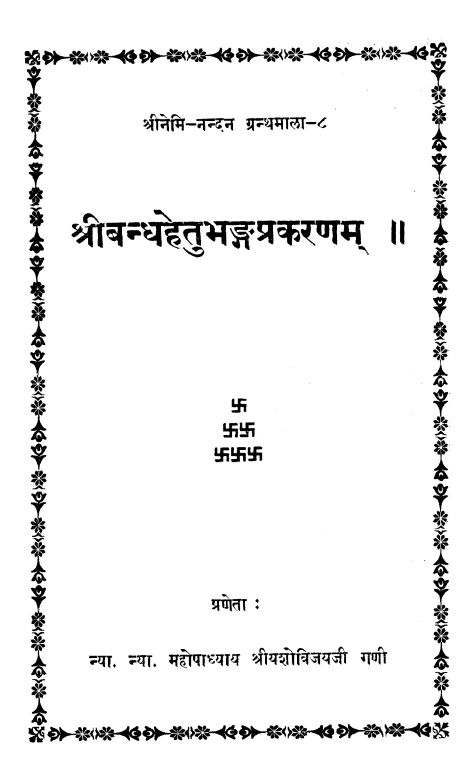
# श्रीबन्धहेतुभङ्गप्रकरणम् ॥



महोपाध्याय-त्रश्लीयशोविज्ञयःजीतारं गणी



પ્રકાશક તથા પ્રાપ્તિસ્થાન : શ્રી યેરોાભદ્ર શુભ કર જ્ઞાનશાળા જૈન સાસાયટી ગાધરા (પ'ચમહાલ)

સંપાદક :

પં. શીલચન્દ્રવિજય ગણિ

મુદ્રક: ધરણુેન્દ્ર એચ. કાપડિયા ધરણીધર પ્રિન્ટર્સ, ૪૨, ભદ્રેશ્વર સાસાયટી, ગ્રાઉન્ડ ફલાેર, દિલ્હી દરવાજા અહાર, અમદાવાદ.

આવરણ ચિત્ર : શ્રી દિવ્યરાજ રાણા અમદાવાદ

પ્રથમ આવૃત્તિ : સં. ૨૦૪૩, સને. ૧૯૮૭

#### द्रव्य सहायः

આ લઘુ ગ્રંથના મુદ્રણમાં પ. પૂ. સાધ્વી શ્રીવિદ્યુત્પ્રભાશ્રીજી તથા સાધ્વી શ્રીશશીપ્રભાશ્રીજી મહારાજ (મહુવાવાળાં)ના સદુપદેશથી મહુવાવાળાં શ્રીમતી ચંપાબેન રમણીકલાલ શાહે (અમદાવાદ) દ્રવ્યસહાય કરી શ્રુતજ્ઞાનની તેમજ પ. પૂ. મહાપાધ્યાયજી મહારાજની ઉત્તમ ભક્તિ કરી છે.

# नमोनमः श्रीगुरुनेमिस्रये ॥ भूभिक्षा

षे "કાર એ મહામહાપાધ્યાય શ્રીયશાવિજયજી મહારાજની એાળખ છે, કહા કે મુદ્રાલેખ છે. पे "થી શરૂ થતી રચના હાય તો વગર વિચાર્યે કહી શકાય કે તે ઉપાધ્યાયજીની જ રચના હશે. આ 'बन्धहेतुमङ्गणकरण 'ના મંગલ–શ્લાકના આરંભ પણ पं (षे "न्द्र) થી જ થયા છે, જે આ શ્રન્થ ઉપાધ્યાયજી–કૃત હેલાતું સબળ પ્રમાણ બની રહે છે.

बन्घहेतुभङ्गवकरण - गत विषयनु' स'क्षिप्त दश्मन :

ગ્રન્થના આર'ભે મ'ગલ – પદ્યમાં કર્તા અન્ધહેતુભ'ગ–કથન કરવાની પ્રતિજ્ઞા રજૂ કરે છે. તે પછી મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને યાેગ–એ ૪ કર્માબ'ધનાં કારણા છે એમ જણાવી, ક્રમશ: તે ચારેયની વ્યાખ્યાએ! તથા તેના પાંચ, બાર, પચીશ (૧૬ + ૯), પ'દર એમ પળ પેટાપ્રકારા (ઉત્તર ભેદા) તેનાં લક્ષણા સાથે આપે છે.

ત્યારખાદ સત્યાસત્ય મનાયાગના વિચાર છે. તે આમ તા પ્રાચીન સૂરિઓના વિચારાના જ અનુવાદ છે, છતાં તેમાં એક વાકચમાં ઉપાધ્યાયજી મહારાજની મૌલિકતા અને વિચારક પ્રતિભાના ઉન્મેષ પ્રગદી આવ્યા છે. અશાકબહુલ વન માટે 'अशोकवनमेवेदं' એ વ્યવહારૂ પ્રયાગને પર પરાગત રીતિએ ભાવસત્ય હરાવ્યા બાદ તરત તેમણે ઉમેયું છે: उन्पन्न मिश्रादिवचनं तु सङ्ख्याशब्दानां पर्याप्त्याऽन्वयबोध पव साकाङ्कत्वादसत्यमेव॥''

ભાષાના સત્ય, અસત્ય, સત્યામૃષા અને અસત્યામૃષા એવા ચાર પ્રકારામાંના ત્રીજા સત્યામૃષા (મિશ્ર) ભાષાપ્રકારના ઉત્પન્ન આદિ ૧૦ પેટાપ્રકારા આપણાં શાસ્ત્રામાં વર્ણવાયા છે. શ્રીદશ-વૈકાલિક સૂત્ર–ચૂર્ણિમાં (સાતમા વાકચશુદ્ધિ અધ્યયનની પીઠિકા) '' 'इदाणि सचामोसा भण्णइ, किंचि तीए सच्चं किंचि मोसंति।

૧. दश्घेकाल्रिक सूत्र–चूर्णि पृ. २३७; ऋ. के. पेढी, रतलाम દ્રારા वि. सं. १९८९ માં પ્રકાશિત.

सा इमा दसविधा, तं० उप्पन्नविगयमीसग०॥ २७७॥ गाथा। उप्पणमीसिया । तत्थ उप्पन्नमोसिया जहा कोइ भणे जाएयमि नगरे दस दारगा जाता, तत्थ कदाइ ऊणा अधिगा वा होजा, प्रवमादि उप्पणमीसिया। " – आभ विगते वर्षान छे.

આ ઉત્પન્નમિશ્ર વગેરે પ્રકારનાં વચનોને કેવાં ગણવાં ? સત્ય કે અસત્ય ? આવા પ્રશ્ન ઉપાધ્યાયજી મહારાજ સમક્ષ આવ્યો, અને તેના જવાખમાં, નવ્ય ન્યાયની શૈલીમાં, નિશ્ચયનયની દેષ્ટિએ, તેમણે આ વાકચ આપ્યું છે, જે તર્કસંગત ઉત્તરની અપેક્ષા રાખતા જિજ્ઞાસ માટે પ્રતીતિકર અની રહે છે.

એ પછી સંધ્રેપમાં ચાર મૂલ ખંધહેતુઓની ગુણ કાણાંઓમાં યાજના દર્શાવીને, વિસ્તારથી અને ક્રમશા, તમામ ગુણકાણાંઓમાં, કચાં કેટલા અને કયા કયા અધહેતુઓ સંભવે, અને તેમાં પણ ઓછામાં ઓછાથી લઈને વધુમાં વધુ કેટલા ખંધ- હેતુઓ જે તે ગુણકાણે હોઈ શકે, તેનું સ્વરૂપ તથા તેના ભાંગા- ઓની સંખ્યા, તે ભાંગા ઉપજાવવાની રીત સાથે દર્શાવવામાં આવી છે.

એ પછી બીજા તબાકુકામાં કર્તા, ૧૪ જવસ્થાન કેમાં અધિ હેતુઓની યોજના નિરૂપે છે. તેમાં સંત્રીપ એ દ્રિયપર્યાપ્ત-જવસ્થાન કમાં અધિ હેતુ—ભંગનું નિરૂપણ, ગુણસ્થાનામાં અધિ હેતુભંગ—નિરૂપણ કર્યું તેમાં જ આવી ગયું એવા અતિ દેશ કરીને પછી સમ્યગ્દિષ્ટ, સાસ્વાદન તથા મિશ્યાદિષ્ટ એ ત્રણ ભેદવાળા અપર્યાપ્ત સંત્રીના અધિ હેતુભંગા જણાવ્યા છે. અહીં, સંત્રીઅપર્યાપ્ત સમ્યગ્દિષ્ટના ભાંગા માટેની અકસ્થાપના છે ત્યાં, "वेदत्रयेण योगा गुण्यन्ते जाताः पश्चद्दा, तेभ्यः 'चत्तारि अविरण चय' इत्यादि-विनद्रामाण्या हत्वारि क्षणण्यपनीयन्ते, जाता पकादशा मिलया गिरीय पश्चसङ्ग्रह रीका, पृ. १८२)" એટલા વાકચખંડ જો હોત તો, ૪૪૦ ભાંગાના તાળા મેળવવાનું સરળ પડી જાત. અહીં અજાણ જિત્તાસુ જયારે અંકાલ્યાસ કરે ત્યારે ૧૦૦ ના જ આંક આવશે. પરંતુ તેણે ઉપરના વાકચખંડ ધ્યાનમાં લઈ ને જ ગણતરી કરવાની છે.

આ પછી અસ'ન્ની પ'ચે'દ્રિય અપર્યાપ્તાના તથા પર્યાપ્તાના, તેમજ ચતુરિ'દ્રિયના, ત્રી'દ્રિયના, દ્રી'દ્રિયના પર્યાપ્ત–અપર્યાપ્ત એમ છે છે ભેદોના, અને બાદર તથા સૂક્ષ્મ એકે દ્રિયના પર્યાપ્ત-અપર્યાપ્ત એમ છે છે ભેદોના, ત્યાં ત્યાં ઘટતાં ગુણુસ્થાનકો તથા ત્યાં ઉપજતા બ'ઘહેતુલ ગા વર્ણ વ્યા છે. તેમાં પર્યાપ્ત બાદર એકે દ્રિયના ભાંગાની પ્રરૂપણા વખતે ઔદારિક, વૈક્રિય અને વૈક્રિયમિશ્ર— એમ ત્રણ યાગ સમજવાના છે, તે કર્તાએ નાંધ્યું નથી. જોકે તેની પૂર્વના જવસ્થાનકમાં પણ ત્રણ યાગ હતા અને એ જ રીતે અહીં પણ ત્રણ જ છે, તેથી ભ'ગસ'ખ્યામાં કરક પડવાના સવાલ નથી; આમ છતાં, યાગા અપર્યાપ્તાના ત્રણ તે જુદા ને પર્યાપ્તાના ત્રણ તે જુદા—એ ખ્યાલ અભ્યાસીને રહેવા જરૂરી છે.

જીવસ્થાનામાં અધહેતુભ'ગના નિરૂપણની પૂર્ણાહૃતિ થવાની સાથે જ આ કૃતિના પહેલા વિભાગ સમાપ્ત થાય છે.

આ પછી શરૂ થાય છે બીજો વિભાગ. આ વિભાગ આર્યા— પદ્ય—બદ્ધ છે. આ વિભાગમાં કેટલીક ખાસ કર્મ પ્રકૃતિઓના બ'ધના વિશિષ્ટ બ'ધહેતુઓનું અન્વય—વ્યતિરેકદેષ્ટિએ પ્રતિપાદન થયું છે. સામાન્યતઃ તો નિયમ છે કે યાગ તે કર્મના પ્રકૃતિબ'ધ અને પ્રદેશબ'ધનું કારણું છે, અને સ્થિતિઅ'ધ તથા રસઅ'ધના હેતુ કષાયા છે. એ નિયમને પ્રથમ શ્લોકમાં નિદે શીને, પછીનાં પાંચ પદ્યોમાં વિશિષ્ટ પ્રકૃતિના વિશિષ્ટ હેતુઓ અન્વય—વ્યતિરેકથી કેવી રીતે સ'ભવે છે, તેનું નિરૂપણ શરૂ થાય છે. તેમાં ૧૬ પ્રકૃતિ મિશ્યાત્વનિમિત્તે, ૩૫ પ્રકૃતિ અસ'યમ (અવિરતિ) નિમિત્તે, શેષ ૬૮ પ્રકૃતિઓ કષાયનિમિત્તે અને એક શાતાવેદનીય યાગનિમિત્તે બ'ધાતી હોવાનું કરાવ્યું છે.

सातमा १ से। इमां ઉपाध्यायल महाराज એક मलाने। प्रश्न. जिले। इरे छे: "अन्यत्र सात्वेदनीयादि—इर्म प्रकृतिओने। अध, मिश्यात्वादि चारे हेतुओथी थते। हे। वानुं इह्यं छे, ने अहीं ते। इक्त थे। ग्रत्यथे ज अध थाय अम ज्ञाल्युं छे, ते। अमां तथ्य शुं? अने आ प्रश्नने। मौिसिंड ज्वाल पण्, ओ ज १ से। इना जित्तरार्धमां, पाते ज आपी हे छे: "सा तु तुणारणिमणिवद् विकल्पमाधित्य बोद्धच्या।" अहीं उपाध्यायल महाराजे "तृष्यारिष्यिमिण्न्याय" ने संसायें छे. आ न्याय अम इहे छे हे— "तार्णविद्दनं प्रति तृणस्य, आरणविद्दनं प्रत्यरणें; मिणजन्य-

वहिनं प्रति मणेश्च कारणत्वम् । न तु वहिनत्वाविच्छन्नं प्रति तृणादेः कारणत्वं, परस्पर व्यभिचारात् । पर्वं यत्र कार्यकारणभाव-वाहुल्यं, कार्यतावच्छेदकं च नाना, तत्रास्य प्रवृत्तिः॥ । भुवनेश लौकिक-न्यायसाहस्री-(सं. १९६५, मुंबई पृ. १४६-४७)" આના ભાવ આમ તા સ્પષ્ટ છે, છતાં પ્રસ્તુત સંદર્ભમાં આના ભાવ એવા બેસે છે કે, કચાંય તૃષ્-તષ્ ખલાંને સળગાવીને તેના અગ્નિ પેદા કરાય, ત્યાં અરણિકાષ્ઠ્ર દ્વારા પણ અગ્નિ પ્રગટાવવામાં આવે, અને ત્યાં જ ઉત્તેજક (સૂર્ય કાંત) મણિજન્ય અગ્નિ પણ ઉદ્દુલવે; આ સંજોગામાં ત્યાં ત્રણ જાતના અગ્નિ થયા અને તે ત્રણેનાં કારણા પણ અલગઅલગ-ત્રણ થયાં; એમાંનું એકે કારણ અન્ય અગ્નિનું કારણ ગણાય કે ખને નહિ. આમ છતાં, ત્યાં થાડી વારમાં જ તૃણજનિત અગ્નિ હાલવાઈ જાય, ને અરણિકાષ્ડના અગ્નિ પણ ખૂઝાય, ત્યારે પણ જો ત્યાં પેલા મણિ હાય, તા તજજનિત અંગિ તા રહે જ છે; જો મણિને પણ ત્યાંથી ખસેડી લેવાય, તો ત્યાં અગ્નિના તદ્દન અભાવ પ્રવર્તા શકે ખરા. આથી સ્પષ્ટ થાય છે કે ત્યાં પ્રગટેલા ત્રણે અગ્નિનાં કારણે અલગ અલગ–ત્રણ હાેવા છતાં, અન્ય કારણાેની નાંખુદી પછી પણ ત્યાં પ્રવર્તતા અગ્નિન કારણ મણિ જ છે, અને તે અગ્નિનું અન્વય-વ્યતિરેષ્ઠી કારણ એ જ ગ્યાએ કરે છે

આ જ પ્રકારે સાતવેદનીયના અધ અંગે પણ વિચારીએ તો, ૧. જયાં કર્મના ચારેચાર અધહેતુઓ મોજૂદ હાય ત્યાં સાતવેદનીયના અધમાં તે ચારે કારણ અને; ૨. જ્યાં ત્રણ અધહેતુ હાય ત્યાં તે ત્રણ કારણકૃપ અને; ૨. જયાં ત્રણ અધહેતુ હાય ત્યાં તે ત્રણ કારણકૃપ અને; ૩. જયાં એ અધહેતુ રહે ત્યાં તે એ કારણ અને; ૪. અને જયાં—જયારે અન્ય ત્રણ હેતુઓ ન રહે ને માત્ર યાગ જ રહી જાય, ત્યારે ફક્ત તે—યાગ જ સાતવેદનીય—અધમાં કારણ અને. અહીં તર્કની દિષ્ટિએ વિચારીએ તા ૪, ૩, ૨ કે ૧ અધહેતુઓને લીધે જયારે જયારે સાતવેદનીય અધાતું રહ્યું ત્યારે ત્યારે ત્યાં સર્વત્ર 'યાગ'ની ઉપસ્થિતિ તા રહી જ; અજિ રીતે, બીજાં અધાં કારણે દ્ર થતાં ગયાં ત્યારે પણ છેવટે તા યાગ જ રહે છે, ને તે રહે ત્યારે તે અધાય છે, પણ તે પણ નહિ રહે ત્યારે તે નહિ અધાય. આ અપેક્ષાએ વિચારતાં સાતવેદનીયના અધને અન્યય—વ્યતિરેકી હેતુ ફક્ત યાગ જ

સંભવે છે, માટે ઉપાધ્યાયજી મહારાજે **योगैस्त सातवेय** એમ કહ્યું જણાય છે. અને છતાં, પાતાની આ વાતને પૂર્વાચાર્યોના કથનથી વિપરીત કાઈ કહી દે તે અગાઉ જ, તેઓ સ્વય તળારળિ-મળિન્યાય ને ટાંકીને પૂર્વાચાર્યોની વાત સાથે પાતાના વિધાનની સંગાત અને સાપેક્ષતા છતી કરી આપે છે. આ પ્રશ્નની આ રીતની ચર્ચા પંચસ બહેની વૃત્તિઓમાં જેવા મળી નથી, તે નાંધવું જોઇએ. (અન્યત્ર કચાંય હાય તા ખબર નથી).

૮ શી ૧૪ આર્યાઓમાં એક ખીજે સવાલ ઊભા કર્યો છે. તીર્થ કર નામકર્મના અધમાં સમ્યકત્વ અને આહારકદ્વિકના અધમાં સ'યમ હેતુ છે એ વાતમાં કાેઈ કે આપત્તિ ઊભી કરી છે કે સમ્યક્ર-ત્વના ત્રણું મુખ્ય ભેદાે પૈકી, જો ઔપશમિક સમ્યક્રત્વ જિનનામ-બ ધહેતું હોય તો, ૧૧મે ગુણકાણે પણ તે બ ધાવું જોઈ એ; ક્ષાયિક સમ્યકૃત્વ જો બ'ધહેત હોય તા સિદ્ધ ભગવાનને પણ જિનનામ બ'ધાવુ' જોઈ એ; ને ક્ષાયાપશમિક સમ્યકૃત્વ જો બ'ધનુ' કારણ હાેય, તાે આઠમા ગુણુઠાણાના પહેલા જ ભાગે જિનનામનાે ખધ-વિચ્છેદ થઈ જવેા જોઈ એ. જ્યારે તમે તો ક્ષયાપશમ સમ્યકૃત્વના વિચ્છેદ આડમાના પ્રથમ ભાગે માનાે છાે, ને જિનનામનાે ખધ-વિચ્છેદ આઠમાના છઠ્ઠા ભાગે થવાનું સ્વીકારા છા, અને એ, ઉપર કહ્યું તેમ, બરાબર નથી. સાર એ કે સમ્યકૃત્વ–કાેઈ પણ જાતનું-જિનનામના બ'ધનુ' કારણ બની શકે નહિ. એ જ રીતે સંચમ પણ આહારકદ્વિકના બ'ધનું કારણ નહિ બની શકે. કેમકે જો સામાન્યતઃ સંયમ જ તેના બ ધર્મા કારણ હાય તા છઠ્ઠે ગુણકાણે પણ તેના બ'ધ થવા જોઈ એ, અને અપ્રમત્ત સ'યમ તા છે, ત્યાં પણ આહા રકદ્ધિક ખ'ધાવું જોઈ એ. તેમ થતું તા નથી.

આ જિજ્ઞાસાનું સમાધાન કરતાં કર્તા ૧૪મા પદ્મમાં સમજાવે છે કે ભાઈ, આ ત્રણ પ્રકૃતિના પણ ખરા અ'ધહેતુઓ તો કષાય છે, અર્થાત્ કષાયવિશેષો જ છે. સમ્યકૃત્વ ને સ'યમ તો માત્ર તેમાં સહકારી કારણરૂપે જ ભાગ ભજવે છે. અને આ કષાયવિશેષો ક્રમશઃ ચાથા અને સાતમા ગુણસ્થાનકથી લઈ ને અપૂર્વ કરણના છઠ્ઠા ભાગથી પૂર્વલી કે છઠ્ઠા ભાગ સુધીની જ સ્થિતિમાં વર્તે છે, એટલે તેટલા ગાળામાં યથાયાગ્યપણે આ ત્રણ કર્મો અ'ધાઈ શકે છે, અન્યત્ર કે અન્યથા નહિ. આ જ વાતને વિશદ કરતાં ૧૭ મા

પદ્મમાં કહે છે કે, એ કષાયવિશેષા સમ્યક્ત્વાનુગત અનીને, સકલ જગતના ઉદ્ધાર કરવાની વાસનાથી વાસિત અન્યા થકા પ્રશસ્ત અને, અને તેથી તે જિનનામ∽ળ'ધમાં કારણરૂપ અની જાય.

આ પછી ૧૮ થી ૨૨ ગાથાઓમાં જિનનામ કાેેેેે યું / કયારે આંધે તેનું, તથા ગણધર અને મુંડકેવળી કાેેેે અને, કેવી ભાવનાથી અને, તેનું સ્વરૂપ નિરૂપ્યું છે.

આ બધું શંકા-સમાધાન-નિરૂપણ તો પંચસંગ્રહ-વૃત્તિમાં પણ મળે છે. પરંતુ ૨૩ મી આર્યામાં ઉપાધ્યાયજી મહારાજ નવી જ વાત લાવ્યા છે, ને એ આ : – "પ્રણિધિ, પ્રવૃત્તિ, વિધ્નજય, સિદ્ધિ અને વિનિયાગ એ પાંચેય આશયાની શુદ્ધિના માધ્યમથી ચારિત્રની શુધ્ધતા સાધવા દ્વારા થયેલા એટલે કે શુધ્ધ કે પ્રશસ્ત અનેલા ક્ષાયવિશોષા આહારકદ્ધિકના બધમાં કારણ અને છે.

આ પછી વધુ એકવાર ઉપાધ્યાયજીની નયવિવેકદેષ્ટિના ચમ-કારા આવે છે. ર૪ મા પદ્યમાં સવાલ આવ્યા કે ભલા, સમ્યક્ત્વ અને સ'યમ પણ જો કષાયસહગત હાય તો જ જિનનામાદિના અ'ધમાં હેતુ ખને, એકલાં–સ્વત'ત્રરૂપે ન ખની શકે, તા એ ખન્ને ગુણાએ શા અપરાધ કર્યો કે એમને સ્વત'ત્ર કારણ ખનવાની સ્વત'ત્રતા નથી મળતી?

આના જવાબ વાળતાં ૨૫ મા પદ્યમાં ઉપાધ્યાયજી મહારાજ કહી દે છે કે ભાઈ, નિશ્ચયનય–દિષ્ટિએ જોઈએ તો સમ્યક્ત્વ ને સ'યમ કદી બ'ધનાં હેતુ બની જ ન શકે; એ બે તો માેક્ષનાં હેતુ છે! ને તેથી જ જિનનામ–આહારકદ્વિકના બ'ધહેતુલેં કે ક્યાયોને મૂક્યા છે, આ બેને નહિ. (માેક્ષના હેતુ હાય તે બ'ધના હેતુ કેવી રીતે બને?) અને છતાં સામાન્યતઃ સમ્યક્ત્વને જિનનામના અને સ'યમને આહારકદ્વિકના બ'ધમાં કારણ તા મનાય છે તેનું શું? આના ખુલાસા આપતાં જણાવ્યું કે એ તા વ્યવહારનય–દિષ્ટિએ સમજવું જોઈએ. જેમ, બાળે છે અગ્નિ, છતાં કાઈ કહે કે ઘી બાળે છે, તા તે વ્યવહાર–ઔપચારિક પ્રયાગ ગણાય, તેવું અહીં આ બેના સંબ'ધમાં પણ સમજવું જોઈએ; અલબત્ત, આ દિષ્ટ શુદ્ધનયાનુગૃહીત વ્યવહારનયની છે. અને આ નય તા આ ત્રણ પ્રકૃતિઓના બ'ધ કરાવી દેવા. એ સમ્યક્ત્વ અને સ'યમના અતિશય છે, એમ સમજે છે.

એમ ઝુદી ઝુદી-પરસ્પર વિરુદ્ધ વાત આવતાં જ મૂં ઝવણ સર્જા ઈ: એકવાર કહેવું કે અ'ધનું કારણ ન અની શકે; કેમ કે માક્ષનું કારણ છે, ને પછી તરત જ કહેવું કે આ ત્રણ કર્માના અ'ધ હેતુ અનવું એ સમ્યક્ત્વ ને સંયમની વિશેષતા છે; આ કેવી અસંગત વાત છે!

આનું સરસ સમાધાન આપતાં ઉપાધ્યાયજી મહારાજ કહે છે કે નયના ભેંદે વિધાનભેંદ થવા, એ કાઈ દાષ નથી. એક જ વિધાનને ઝુદા ઝુદા નયાની નજરે એઇએ, તા તેમાં ઝુદી ઝુદી નયાપેક્ષાએ ઝુદા ઝુદા અર્થા નીકળી શકે છે; તેથી એને દાષ ન કહેવાય. આ વાતના સમર્થનમાં ઉપાધ્યાયજી મહારાજ મજાના દાખલા આપે છેઃ શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુના સ્થવિરાને—સંતાનીય શિષ્યાને ધર્માસ્વરૂપ પૃછતાં તેમણે ચાતુર્યામ વગેરે પ્રકારના ઝુદા ધર્મનું પ્રતિપાદન કર્યું હાય (ને મહાવીર પ્રભુના માર્ગના સ્થવિરા પંચયામ પ્રકારના સપ્રતિક્રમણ ધર્મનું પ્રરૂપણ કરશે), તો તેથી જેમ વ્યામાહ કરવાના નથી; ખલ્કે અપેક્ષાભેંદે એ પણ માક્ષમાર્ગ જ છે એમ સમજી એ છીએ, તે જ પ્રકારે અહીં પણ નયભેંદે નિરૂપણભેંદ થાય તેમાં વ્યામાહ કરવાના નથી. (" પાશ્વાયત્ય સ્થવિરા કરાતે વ્યામાહ કરવાના નથી. (" પાશ્વાયત્ય સ્થવિરા તે તે તે જ પ્રકારે એવી વિજ્ઞિત છે.)

રહ્ મી કારિકામાં વળી તદ્દન નવી–જુદી જ વાત આવે છે. એમાં કહ્યું કે કેટલાક આચાર્યોના અભિપ્રાય પ્રમાણે તેા યાગમાં જ તરત-મભાવને કારણે કાંઈક વિશેષતા આવે છે, જેને લીધે જિનનામકર્માદિ પ્રકૃતિઓ બ'ધાય છે. અને એ યાગવિશેષને લીધે આ કર્મા બ'ધાવારૂપ ક્ળવિશેષ પ્રાપ્ત થતું હાવાથી જ યાગમાં તજ્જનક તારતમ્ય કે વિશે-ષતા હોવાનું સિદ્ધ થાય છે.

આ ૨૯ મી કારિકામાં ચાયા ચરણમાં " न वचनोपप्रहस्तत्र" એમ મૂળ આદર્શમાં વંચવા મળે છે. અહીં એક માત્રા (અક્ષર) ખૂટતી હોવાથી દિ અવ્યય ઉમેર્યો તો છે, પરંતુ તે સ્થાને ન દિ ને અદલે નનુ હોય તો વધુ ઉચિત ને મનારમ લાગે છે, ને અર્થ ધ્વનિને પકડવા માટે પણ નનુ વિશેષ અગત્યના જણાય છે. આથી દિ () માં મૂકયા પછી પ્રશ્નચિદ્ધ મૂક્યું છે; નિર્ણય થઈ શકયા નથી. વસ્તુતઃ આ કારિકાના વિશદ અર્થ હજ સમજવા જરૂરી લાગે છે. ઉપાધ્યાય-

જી મહારાજની, એમના મનમાં રમતા અસ'ખ્ય સ'દર્ભોનું અનુસ'ધાન લઇને ઊગેલી પ'ક્તિને, 'આના અર્થ આમ જ છે' એ રીતે ગમે ત્યાં જેતરવી, તે પણ યાગ્ય નથી.

રહ્ કારિકાએાર્પ, આ ગ્રાંથનાે, બીજો વિભાગ અહીં પૂર્ણ થાય છે. અને એ સાથે જ બ'ધહેતુઓનું નિરૂપણ પણ પૂરૂં થાય છે. મૂલ આદર્શમાં છેલ્લી કારિકા ને ૩૦ એમ આંક આપ્યા છે, પણ તે લેખક દેાષ છે. વાસ્તવમાં ૧ થી ૨૯ કારિકાએા જ છે. ઉદ્ધરણાત્મક ગાથા-ઓને અ'ક આપ્યા જ નથી, તે પણ નેાંધવું ઉચિત છે.

આ પછી શરૂ થાય છે ત્રીજે વિભાગ. આમાં ૧ થી ૪૩ કારિકાઓ આર્યાનિબદ્ધ છે. એમાં, બાંધેલાં કર્મોના ઉદય સાધુને પરીષહરૂપે થતા હોઈ, ૨૨ પરીષહોનું સ્વરૂપનિરૂપણ છે. દરેક પરીષહનું સ્વરૂપ, તેનાં કારણા, તેને સહન કરવાની રીતિ તથા કયા પરીષહ કયા કર્મમાં અન્તર્ગત–વગેરે સ્વરૂપ આ શ્લોકામાં નિરૂપવામાં આવ્યું છે. આ સંપૂર્ણ વર્ણન પંચસંગ્રહ–વૃત્તિને અનુસરતું છે.

ેઆ પછી ત્રીજે વિભાગ તેમજ ગ્રંથ પણ પૂર્ણ થાય છે. આ ગ્રંથના સમગ્ર વિષયના જિજ્ઞાસુએ પંચસંગ્રહના બન્ધહેતુદ્વારની વૃત્તિનું અવલાકન કરવું જોઇએ.

### અશુદ્ધિ સંશોધન વિશે —

આ લઘુ ચન્થના ઉપલબ્ધ એકમાત્ર પ્રસ્તુત આદર્શમાં અશુ-દ્રિઓ પાર વિનાની છે. ઠેર ઠેર—ડગલે ડગલે અશુદ્ધિઓ જેવા મળે છે. અહીં તૈયાર કરવામાં આવેલી વાચનામાં અક્ષરાની કે શાબ્દિક ગણાય તેવી અશુદ્ધિએ મહદ શે સુધારીને જ મૂકી છે. બધી અશુ-દ્ધિઓ લખીને () માં શુદ્ધ મૂકવા જઇએ તો પુસ્તક વાંચવું એ પણ કંટાળા ઉપજાવનાર ખની રહે, તેથી જ આમ કરવું ઉચિત ધાર્યું છે. આમ છતાં, જ્યાં જ્યાં મહત્ત્વની અશુદ્ધિઓ હતી, ત્યાં પહેલાં મૂળ અશુદ્ધ પાઠ મૂકીને પછી () માં પાઠ આપ્યા છે. દાત. પૃ. ૯ માં " न्येकिंच शित (? न्येकिंचिंति)", તથા પૃ. ૨૧ માં " सुख-गती (? शुभखगित)" વગેરે.

પૃ. ६ માં ચાથી પ'ક્તિમાં [ ] માં કરેલા ઉમેરા યથામતિ કર્યા છે. તેની યથાર્થ તાના નિર્ણય તજજ્ઞા કરે. પૃ. ૧૧ માં ૧૫–૧૬ પ'ક્તિ-ગત →← ચિદ્ધાન્તર્ગત પાઠ આકર્શમાં ન હતા. ભાંગા ગણતાં ખ્યાલ આવવાથી એ બે પ'ક્તિએા ત્યાં બ્રેકેટમાં ઉમેરી છે. પૃ. ૧૪ માં પણ એ જ રીતે ૨૪-૨૫-૨૬ મી પંક્તિઓગત [ ] ચિહ્નાન્તર્ગત પાઠ નવા ઉમેર્યો છે. પૃ. ૨૧ માં છેલ્લેથી પહેલી પંક્તિમાં પણ ચાથી કારિકાના બીજા ચરણના ખંડિત અ'શ ઉમેરવાના થયા છે. પૃ. ૧૭ માં અ'ક સ્થાપનામાં પણ ખૂટતા અ'ક બ્રેકેટમાં મૂકયા છે.

पृ. 3 मां पंकित ६-७ मां, आहर्श प्रतिमां आवे। पाठ में वांच्ये। "भावसत्यमेव वोत्यत्र मिश्रादिवचन ०" हित्याहि. संशोधनने। अनुलव निह. 'सिद्धस्य गतिश्चिन्तनीया' ने न्यायने अनुसरवानी टेव वगेरे कारखे में अहीं वोत्यत्र ने अशुद्ध मानीने त्यां वाऽन्यत्र हों हो तेवी क्ष्यमा क्षी. के ज रीते पृ. २२ मां ७ मी कारिकाना प्रथम चरखमां " चतुरादिवत्ययती" आम पाठ आहर्श प्रतिमां हते।. में तेने सुधार्थो : " चतुरादिवत्ययती (तः)"

પરંતુ આ બે સ્થાના, બીજા સંદર્ભમાં જ, પૂજ્યપાદ મુનિરાજ શ્રી જંબૂવિજયજી મહારાજને દેખાડ્યા, ત્યારે તેમની તીવ્રતમ મેઘા-શક્તિના ચમકારા મેં અનુભવ્યા તેમણે ઉપરાક્ત બન્ને સ્થળ માટે ઊઢાપાઢ કરીને મને સૂચવ્યું: 'वोत्यत्र' છે ત્યા 'वोत्यन्न' વાંચવું ઠીક લાગે છે. દશવૈકાલિકમાં પ્રાય: "ઉત્પન્ન મિશ્ર" આદિ પ્રકારા અને તેનાં " दश दारका जाताः" એવાં ઉદાહરણા છે, તે સાથે સંખધ સંભવે છે. અને ૭ મી કારિકામાં " चतुरादिण्ययता" વાંચવું જોઇએ. એથી અર્થ પણ સંગત થાય છે અને ત્યાં પ્રયોજા યેલ સ્ત્રીલિંગ પણ સુસંગત થાય છે. લેખકના દાષથી ती–ता કે ત્ર—श्ન

મૂળ હસ્તપ્રતિ સામે નહિ; માત્ર મારા લખેલા ઉતારા જ સામે હતા; અને આના બીજો કાઈ સંદર્ભ પણ ન હતા, છતાં પૂજ્ય શ્રી જંખ્વિજયજી મહારાજે આ સુધારા સૂચવ્યા, તે વાત તેમના અનુ- ભવના ઉંડાણની તથા વિશાળ અવગાહન અને તે બધાં દ્વારા સિદ્ધ થયેલી વિલક્ષણ પ્રજ્ઞાની સૂચક છે. આ રીતે પ્રસ્તુત લધુ ચંચને તેમની દિષ્ટિના લાભ પણ મળ્યા છે.

આ પ્રતિ પૂજ્ય મુનિરાજ શ્રી પુષ્યવિજયજી મહારાજના હાથમાં ને તેમની નજર તળે કેરી ગઈ હોવાથી, પ્રતિમાં કયાંક કયાંક તેમણે ઈન્ડીપેનથી શુદ્ધિ કરી છે. દા.ત. પૃ.૧૭ પરની પંચસ ગ્રહની ગાથામાં, મૂલ આદર્શમાં 'डाण' શબ્દ લખવા રહી ગયા છે, તે ત્યા માર્જિનમાં તેમણે નાંધ્યા છે. અન્ય પણ બે એક સ્થળે ભૂલ શાધેલી છે.

મિશ્ર ગુણસ્થાનકમાં બ'ધહેતુની વિચારણા ચાલી, ત્યારે એમાં આર'ભમાં જ અ'કસ્થાપના કરી છે, એ અ'કે મૂળ પ્રતિમાં **૧૦૪** ૨૧ ૧ દ એમ પ'ક્તિબદ્ધ નથી, પર'તુ–

४०

३

ર

ε.

આમ ઊભી લીડીમાં છે. તેથી એ પૃષ્ઠની–લખાણની ચાર પંક્તિએ! માં, લખાણમાં ભંગ પાડે તે રીતે આ અંકાે લેખકે લખ્યા છે. આવું જ પૃ. ૧૭ માં આવતી અંકસ્થાપનાનું પણ સમજવું.

#### આ ગ્ર'થની શોધના ઇતિહાસ–

प्रस्तुत बन्धहेतुमङ्गप्रकरण એ મહોપાધ્યાય શ્રી યશાવિજયજ મહારાજની કૃતિ છે, એવું શાેધવાને. અને સિદ્ધ કરવાના સૌ પ્રથમ યશ ૫. પૂ. આગમપ્રભાકર મુનિરાજ શ્રી પુષ્ટ્યવિજયજી મહારાજને કાળે જાય છે, એ અહી સહર્ષ નાંધવુ જોઇએ. ઘણ કરીને વિ.સં. ૨૦૨૧–૨૨ માં, ખ'ભાતના શ્રી વિજયનેમિસુરિ જ્ઞાનશાળાના अ'થ-ભ'ડારમાંની અપ્રગટ કે વિરલ એવી ૬૫ હસ્તપ્રતિએા તરફ તેઓનું ધ્યાન ગયું. તેમણે પરમપૂજય આચાર્ય મહારાજ શ્રી વિજયનન્દન સૂરીશ્વરજી મહારાજ પાસે તે પ્રતિએાની માગણી કરતાં તેએાશ્રીએ પણ સૌહાઈ પૂર્વ ક તે પ્રતિએા માેકલાવી આપી. તે તમામ પ્રતિએાની શ્રી આગમપ્રભાકરજી મહારાજે માઇ ક્રોફિલ્મ લેવરાવી. તે પ્રસંગે આ પ્રતિ તરફ તેઓનું ધ્યાન વિશેષરૂપે ખેં ચાયું –તેના આર ભના દે થી શરૂ થતા શ્લાકને કારણે. પછી તેમણે તે પ્રતિનું અ તિમ પૃષ્ઠ જોતાં, તેમાં ઉપાધ્યાયજી મહારાજે સ્વહસ્તે લખેલ એક પુષ્પિકા-શ્લાક, જેના ઉપર કાળી મસીના કૂચડા ફેરવવામાં આવ્યા હોવા છતાં, ખારીકીથી નિહાળતાં તેના તહસ્વ દ્વ, દીર્ઘ ફ્રે તથા કાના–માત્રા વગેરેની લ બાઈ વગેરેને કારણે તે સ્વયં ઉપાધ્યાયજી મહારાજના જ હસ્તાક્ષર હોવાનું તેમની અનુભવી નજરે શાધી કાઢ્યું. વધમાં તે શ્લેહ પણ તેમની પાસેની ઉપાધ્યાયજી–કૃત ગ્ર'થાની અન્યાન્ય પ્રતિઓમાં આ જ રીતે ઉપાધ્યાયજી મહારાજના સ્વહસ્તે લખા- ચેલાે વિદ્યમાન હતાે, ને તેની સાથે મેળવતાં તેઓને આ બાબતની સાે ટકા ખાતરી મળી ગઈ.

આ આખીયે વાત, આભારની તથા હર્ષની અપાર લાગણી સાથે, તેઓએ પૂજ્ય આચાર્ય શ્રી વિજયનન્દનસૂરીશ્વરજી મહારાજ ઉપરના પાતાના તત્કાલીન એક પત્રમાં લખી છે. એમાં તેઓએ એ શ્લાક પણ નાંધ્યા છે, જેનું ચાશું ચરણ તે ધત્ર લખતી વેળા તેઓને યાદ ન આવતાં તે બાકી રાખેલું. એ પૂરા શ્લાક આ પ્રમાણે છે:

## स्तंभतीर्थं पुर रत्नमेघजी-नंदनो जयतसीति नामभृत् । ग्रंथसंतर्तिममां प्रतापसी-भ्रात्युक् सुकृतघरली (रो व्यली)

लिखत् ॥१॥

અર્થાત્ સ્ત'ભતીર્થ-ખ'ભાતના શ્રાવકરત્ન મેઘજના સુકૃતધર પુત્ર જયતસીએ પાતાના પ્રતાપસી નામે ભાઇ સહિતે આ ગ્ર'થ– સ'તતિ (ઘણા ગ્ર'થા) લખાવી છે.

આ જ શ્લોક ઉપાધ્યાયજી મહારાજના 'ઐન્દ્રસ્તુતિચતુર્વિં-શતિકા' નામના અને "પાત' જલયોગદર્શન—વૃત્તિ" નામના અંશાની પ્રતિઓના અંત ભાગમાં પણ તેઓશ્રીના સ્વહસ્તે લખાયેલા જોવા મળે છે. (આ બે પ્રતિઓ અમદાવાદના શ્રી લા. દ. ભા. સં. વિદ્યા મન્દિરમાં છે.) તે ઉપરથી સમજાય છે કે આ શ્લોકનિર્દિષ્ટ શ્રાવક જયતસીએ ઉપાધ્યાયજી મહારાજના ઘણા ચંચાની નકલા લખાવી હશે અને તે દરેક ચંચના અંતે પાતાની મહારછાપ રૂપે તથા શ્રુતભક્ત શ્રાવકરતન જયતસીના ગુણસ્મરણ રૂપે આ શ્લોક ઉપાધ્યાયજી મહારાજે લખ્યા હશે.

પ્રસંગાપાત્ત, અહીં જ સમજ લેવું ઘટે કે એ તમામ નવા લખાતા-લખાયેલા ગ્રંથા વાંચી જઈ ને શાધવાના અવકાશ ઉપા-ધ્યાયજ મહારાજને નહિ રહેતા હાય એવું, પ્રસ્તુત बन्धहेतुमङ्ग प्रकरण ના આદર્શમાં રહી ગયેલી અઠળક અશુદ્ધિઓને જેતાં કહી શકાય.

પૂજ્ય મુનિરાજ શ્રી પુષ્યવિજયજી મહારાજે તેા આ ગ્રાંથની માઇક્રેાફિલ્મ લેવરાવવા ઉપરાંત પ્રેસ કાેપી પણ કરાવી લીધી હતી, અને તે છપાવવાનું પણ નક્કી કરેલું, એવા નિદેશ પણ તેમના ઉપર્શુ કત પત્રમાં સ્પષ્ટ છે. પરંતુ તે પ્રેસ કાેપી કે માઇક્રાફિલ્મ અત્યારે મને મળી શકી નથી.

કમનસીબની વાત તેં એ છે કે આ ગ્રંથની હસ્તપ્રતિના અંત ભાગમાં ખુદ ઉપાધ્યાયજી મહારાજના હાથે લખાયેલા શ્લોક ઉપર કાઇકે મહીના–કાળી શાહીના કૂચડા ફેરવી દીધા છે, અને એ રીતે ઉપાધ્યાયજી મહારાજ પ્રત્યેના પ્રખળ દ્વેષભાવ પ્રગટ કર્યો છે. તેજસ્વી મનુષ્યાને યુગે યુગે દુર્જના તરફથી શાષવાનું જ રહે છે, એમ આ દાખલા લઇને કહી શકાય. વસ્તુતઃ આજે પણ ઉપાધ્યાયજી મહારાજ જેવા મહાપુરુષના અવર્ણવાદ બાલનારા તથા લખનારા પામરાત્માઓ ક્યાંક ક્યાંક જોવા મળી આવે છે, એ ઉપરના વિધાનને સબળ પુષ્ટિ આપનારી બાબત છે.

આ ગ્ર<mark>ાંથની હસ્તપ્રતિ સ્વાધ્યાયાર્થે ધીરવા બદલ, ખંભાતની</mark> તપાગચ્છાધિપતિ આચાર્ય શ્રી વિજયનેમિસૂરીશ્વરજી–જ્ઞાનશાળાના વ્યવસ્થાપકોના આભાર સહિત ઉલ્લેખ કરવા ઉચિત સમજુ છું:

ન્યાયવિશારદ ન્યાયાચાર્ય મહાપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજી ગિલુની ત્રિશતાબ્દીના આ વર્ષે, તેમના જ રચેલા પરંતુ અજ્ઞાત–અપ્રાપ્ય એવા આ ગ્રંથને, યથામતિ શાધીને–વ્યવસ્થિત કરીને વિદ્વજનોના કરકમલમાં શ્રીગુરુકૃપાએ મૂકવાના અવસર મળ્યા છે, તે જીવનના ધન્ય અવસર છે.

# ઉદ્ધરણાે તથા ઉદાહરણાે :–

આ લઘુત્ર'થમાં સાક્ષીરૂપે લેવાયેલાં, અન્ય શ્ર'થાનાં ઉદ્ધરણા આ પ્રમાણે છે:

| <b>્યૃષ્ઠા</b> | ষ্ঠ         | અવતરણ મૂળ સ્થાન                               |
|----------------|-------------|-----------------------------------------------|
| १२             | (१)         | पत्थ इत्थिवेदो ण लब्भइ। कहं 🖰                 |
|                |             | इत्थिवेअगेसु ण उववज्जइत्ति कउ ॥ सप्ततिकावृधि  |
| १२             | <b>(</b> 2) | कयाइ होज्ज इत्थिवेयगेसुत्ति॥ ,, ,,            |
| १७             | (٤)         | सव्वगुणठाणगेसु०॥ पंचसंत्रहे हेतुद्वारे गा. १४ |
| २२             | (૪)         | सोलस मिच्छणिमित्ता०॥ ,, ,, ,, १९              |
| સર             | (५)         | चतुमिच्छमिच्छअविरइ०॥ पडशीतिके गाथा ५३         |
|                | અને         | નાંધપાત્ર ઉદાહરણા કે ન્યાયા આ પ્રમાણે છે:     |

(93)

પ્રાંતે, પ. પૂ. ગુરુ ભગવંત આચાર્ય મહારાજ શ્રી વિજય સૂચેદિયસૂરીશ્વરજી મહારાજની કૃપાથી આ પ્રકરણ ગ્રંથનું યથામતિ સંપાદન કરીને વિદ્વાના સમક્ષ રજૂ કરી રહ્યો છું. આમાં કચાંય કાંઈ પણ ક્ષતિ રહી હાય તા તે પ્રત્યે સુરાજના ધ્યાન દારે એવી વિજ્ઞપ્તિ સાથે વિરમું છું.

વિ. સં. ૨૦૪૩ માગશર શુદ્ધિ ૩ —**રીલિચન્દ્રવિજય** તા. ૪–૧૨–૧૯૮૬ ભાવનગર. श्रीशङ्केश्वरपार्श्वनाथाय नमो नमः ॥
नमो नमः श्रीगुरुनेमिस्रये ॥
न्यायविशारद – न्यायाचार्य – महोपाध्याय
श्रीयशोविजयजीगणिभिः प्रणीतं

# बन्धहेतुभङ्गप्रकरणम्

ऐँ नमः ॥ ऐँन्द्रवृन्दनतं नत्वा वीरं तत्त्वार्थदेशिनम् । स्वान्योपकृतये वन्ध-हेतुभङ्गान् प्रचक्ष्महे ॥१॥

तत्र मिथ्यात्वाऽविरतिकषाययोगा बन्धहेतवः । तत्त्वार्थाऽश्रद्धानं मिथ्यात्वम् । तत् पश्चधा, आभिप्रहिकमनाभिप्रहिकमाभिनिवेशिकं सांशयिकमनाभोगं चेति । तत्रेदमेव दर्शनं
शोभनं नान्यदित्येवंरूपेण कुदर्शनाभिप्रहेण निवृत्तमाभिप्रहिकम्,
यथा बोटिकादिकुदर्शनग्रहः । तद्विपरीतमनाभिग्रहिकं, यथा
सर्वाणि दर्शनानि शोभनानीत्यभ्युपगमः । न चेदमंशे विपर्ययाविपर्ययरूपत्वात् सम्यग्मिथ्यात्वं स्यात्; सर्वांशविपर्ययाविपर्ययरूपत्वाभावाद् भेदान्तरं वा स्यादिति शङ्कनीयम् । विपर्ययमात्रस्यैव मिथ्यात्वलक्षणत्वात् , सर्वांशतत्त्वरुचिरूपस्यैव च
सम्यक्त्वलक्षणत्वात् ।

अभिनिवेशो जानतोऽतिस्वमितकल्पनया तत्त्वविष्ठवस्तेन निर्दे त्तमाभिनिवेशिकं यथा गोष्टामाहिलादीनाम् । भगवदुक्तं धर्मास्तिकायादि सत्यं नवेत्यादिसंशयेन निर्दे तं सांशयिकम् । आभोगेन सदसत्परिभावनलक्षणेन रहितमनाभोगं, तचैकेन्द्रि-यादीनाम् । अविरतिः षट्कायवधान्तः करणेन्द्रियानियमभेदाद् द्वाद-शधा । तत्र कायवधः पृथिच्यादिविषययतनाऽभावः । अन्तः करणाद्यनियमश्रानिवारिता स्वस्वविषयप्रवृत्तिः ।

कषायाः षोडशकषाय—नवनोकषायभेदैः पश्चविंशतिधा ।
तत्र क्रोधमानमायालोभाश्चत्वार एव कषाया अनन्तानुबन्ध्य—
[प्रत्याख्यान-] प्रत्याख्यानावरण—संज्वलनभेदैः षोडश भवन्ति ।
तत्राऽनन्तं संसारमनुबध्नन्तीत्यनन्तानुबन्धिनः । एषां च
संयोजना इति द्वितीयमप्यस्ति नाम, संयोज्यन्तेऽनन्तैर्भ वैर्जनत्तवा यैस्ते संयोजना इति व्युत्पत्तेः । न विद्यते स्वल्पमपि
प्रत्याख्यानं येषामुद्यात्तेऽप्रत्याख्यानः (नाः) । प्रत्याख्यानं
सर्व विरतिरूपमात्रियते यैस्ते प्रत्याख्यानावरणाः । परीषहोपसर्गनिपाते सति चारित्रिणमपि सं—ईषज्ज्वलयन्तीति संज्वलनाः ।

कपायैः सहचारिणा नेाकपायाः । नेाशब्दस्य साहचर्य -वाचित्वात् । कैः कपायैः साहचर्य मिति चेदाद्यैर्द्वाभिः, तत्क्षयानन्तरमेव ता(नेा)कपायक्षपणाय क्षपकस्य प्रवृत्तेः । ते च वेदत्रिक-हास्यादिषट्कभेदान्त्रवधा । पुंवेदः स्त्रीवेदेा नपुं-सकवेदश्चेति वेदत्रिकम् । हास्यरत्यरतिभयशोकजुगुप्सा हास्या-दिषट्कम् ।

योगः(गाः)पञ्चदश । चतुर्द्धा मनेवचसी सप्तधा च काययोग इति । तत्र मनः सत्यमसत्यं सत्यासत्यमसत्यामृषा चेति चतुर्द्धा । तत्र वस्तुप्रतिष्ठासया जिनमतानुसारेण
यद्विकरूपतेऽस्ति जीवः सदसद्रूप इत्यादि, तदाराधकत्वात्
सत्यं परिभाषितम् । यत्र जिनमतोत्तीर्णं विकरूप्यते 'नास्ति
जीव ' इत्यादि, तदसत्यम्, विराधकत्वात् । धवखदिरपलाशादिमिश्रेषु बहुष्वशोकद्यक्षेष्वशोकवनमेवेदमितिविकरूपनपरं सत्या-

सत्यम् । अत्र हि कतिपयाशाकृष्टक्षाणां सद्भावात् सत्यताऽन्ये-पामपि धवादीनां सद्भावादसत्यता । व्यवहारनयमतापेक्षया चैव मुच्यते, परमार्थतस्त्वभिप्रेतान्यनिषेधादसत्यमेवेदम् । अशाक-प्राधान्यविवक्षया भावसत्यमेव वा । उत्पन्नमिश्रादिवचनं तु सङ्ख्याशब्दानां पर्याप्त्याऽन्वयबोध एव साकाङ्क्षत्वादसत्य-मेव । वस्तुप्रतिष्ठासामन्तरेण स्वरूपमात्रपर्यालोचनपरं 'हे देवदत्त ! वटमानये ' त्यादिविकल्पकं मनोऽसत्यामृषम् । इदं हि न यथोक्तलक्षणं सत्यं नापि मृषेति । इदमपि व्यवहारनयमतापेक्षया द्रष्टव्यं, तत्त्वतस्तु विप्रलिप्सादिपूर्वकं असत्येऽन्तर्भवति, अन्यत्तु सत्ये ।

# इत्थमेव वचोऽपि चतुर्द्धाऽवसेयम्।

कार्योग औदारिकवैकियाहारक—तत(तत्त) निमश्र ३ कार्मणयोगभेदात् सप्तविधः । तत्रोदारं तीर्थकरादिशरीरापेक्षया प्रकृत्या बृहत्त्रमाणं वा । उदारमेवौदारिकम् । औदारिकिमश्रं नरितरश्रामपर्याप्तावस्थायां केविलनः केविलसमुद्धातावस्थायां वा । विविधा विशिष्टा वा क्रिया विक्रिया तस्यां भवं वैक्रियम् । तच्च द्विधा — औपपातिकं लिध्यप्तत्ययं वा (१च) । आद्यं देवनारकाणां द्वितीयं नरितरश्राम् । विक्रियमिश्रं देवनारकाणामपर्याप्तावस्थायाम् । नरितरश्राम् । विक्रियमिश्रं देवनारकाणामपर्याप्तावस्थायाम् । नरितरश्रां च वैक्रियप्रारम्भकाले । तत्परित्यागकालेऽपीति केचित् । जिनिद्धदर्शनादिहेतोर्लिध-विशेषवशादाद्वियत इत्याहारकम् । तच्च वैक्रियादत्यन्तशुभं स्वच्छस्फिटकशिलाभम् । आहारकिमश्रमाहारकस्य प्रारम्भकाले ॥ तत्परित्यागकालेऽपीति केचित् । कमे व कार्मणम् । तच्च जन्तो-र्गत्यन्तरसंकान्तौ साधकतमम् । अस्ति चाऽन्यत्तेजसमिपिश्रीरं यद्शुक्ताहारपरिणमनहेतुर्विशिष्टतपोलिब्धकस्य तेजोलेक्या-

विनिर्गमहेतुश्च, परं तत् कार्मणेन सहाऽव्यभिचारीति तद्योगः पृथग् न गृहीतः ।

तदेवमुक्ता मिथ्यात्वाद्यवान्तरभेदाः । अथ मिथ्यात्वा-दयो मूलभेदा गुणस्थानेष्वभिधीयन्ते ⊢

तत्र मिथ्यादृष्टिगुणस्थाने चतुःप्रत्ययो बन्धस्तत्र मिथ्या-त्वाबिरतिकषाय[योग]लक्षणानां चतुर्णामपि हेत्नां सत्त्वात् । मिश्रे सासादनेऽविरतसम्यगृदृष्टौ च मिथ्यात्वाभावात् त्रिप्रत्ययकः । देशविरते किश्चिन्न्यूनत्रिप्रत्ययकः, तस्य त्रसा-संयमाभावात् । प्रमत्तादारभ्य सक्ष्मसम्परायं यावद् द्विप्रत्ययकः, प्रमत्तादीनां मिथ्यात्वाऽविरत्यभावात् । उपशान्तमोहादित्रये केवलयोगप्रत्ययः, अयोगी तु अवन्धक इत्युक्ता गुणस्थानेषु बन्धहेतुम्लभेदाः । अथ तेष्वेव यथासम्भवं तद्वान्तरभेदा उच्यन्ते । —

तत्र मिथ्यादृष्टिगुणस्थाने आहारकद्विकरहिताः पञ्चपञ्चाश्च्वन्धहेतवः । आहारकद्विकः तु संयमवतामेव भवतीति न
तत्र तत्सम्भवः । सासादने मिथ्यात्वापगमात् पञ्चाशत् । सम्य
गिभ्थ्यादृष्टौ त्रिचत्वारिशत्, यतोऽत्रानन्तानुबन्ध्युद्याभावः,
न चात्र परलोकगमनसम्भवि कार्मणौदारिकमिश्रवैकियमिश्रसम्भवः, "न सम्मिम्छो कुण् काल " मिति वचनेनास्य
परलोकगमनिपेधात् । ततः पञ्चाशतः सप्तकापनयने त्रिचत्वारिंशदेव भवन्तीति । अविरतसम्यग्दृष्टौ पृट्चत्वारिशत् । यतोऽस्य
परलोकगमनसम्भवेन प्रागपनीतं योगत्रयं लभ्यते । देशविरतावेकोनचत्वारिशत् । येनात्र प्रत्याख्यानकपायोदया न च
त्रसास्यमः, सङ्कल्पजात्तसमित्रवृत्तेरारमभेऽपि यतनया प्रवर्त्तमानत्वेन तिन्निमित्तस्य त्रसासंयमस्य सतोऽप्यविवक्षणात् ।

पृथिच्यादात्रीदशारम्भरक्षाविषयविवेकेन यतनाया अभावात्र तदसंयमनिवृत्तिः । नापीह कार्मणौदारिकमिश्रसम्भवः । ते हि भवापान्तरालगतौ परभवोत्पदे (त्पाद)काले लभ्येते, न च तदानीं देशविरतिसम्भव इति पट्चत्वारिंशतः सप्तापनयनादिहँकोनचत्वारिंशद्बन्धहेतव उपपर्यन्त अविरत्येकादशक-प्रत्याख्यानावरणचतुष्टयापनयनादाहारकद्विको-दयाच प्रमत्ते पड्डविंशतिः । अप्रमत्तस्य लब्ध्यनुपजीवनादाहा-रकवैक्रियारम्भाऽसम्भवादाहारकमिश्र-वैक्रियमिश्रे न सम्भवत पइविंशतेड्र यापनयनाचतुर्विंशतिः । . वैक्रियाहारके अपि न भवत इति द्वाविंदातिः । हास्यादिषट्ट-कस्याऽपूर्व करणे च्यवच्छेदादनिवृत्तिवादरे षोडश । वेदत्रयस्य क्रोधादित्रयस्य चाऽनिवृत्तिबादरे व्यवच्छेदात् सक्ष्मसम्पराये द्ञ । लोभस्य सूक्ष्मसम्पराय एव व्यवच्छेदाद्पशान्तमोहे नव । क्षीणमोहेऽप्येत एव नव । संयोगिजिने सप्त, आद्यान्तौ वाग्-मनोयायो कार्मणसौदारिकमिश्रं च । तत्र कार्मणौदा-रिकमिश्रे समुद्वातावस्थायाम् । अयोगिनि नैकोऽपि वन्धहेतुः । तदेवमुक्ताः सम्भवमात्रेण मिथ्यात्वाद्यवान्तरभेदा गुणस्थानेषु । अथैत एव यावन्तो यस्मिन् गुणस्थानके जघन्य [मध्य] मो-त्कृष्टपदेष्वेकदा प्राप्यन्ते तस्मिस्तावन्त उच्यन्ते ।-

तत्र मिथ्यादृष्टौ जघन्यपदे युगपद्भाविनो बन्धहेतवो दश, उत्कृष्टपदेऽष्टादश, मध्यमास्त्वेतदन्तर्गताः । एवमुत्तरत्रापि मध्यमभावना कार्या । सासादने जघन्यपदे दश, उत्कृष्टपदे सप्तदश । मिश्राऽविरतयोर्जघन्यतो नव, उत्कर्षतः षोडश । देशविरते जघन्यपदेऽष्टौ, उत्कृष्टपदे चतुर्दश । यतित्रिके जघन्यतः पश्च उत्क्षितः सप्त । अनिवृत्तिवादरे जघन्यतो द्वाचुत्कर्षतस्त्रयः । स्रक्ष्मसम्परायेऽजघन्योत्कृष्टौ द्वौ । शेषा-णामेकैकः ।

तत्र मिथ्यादष्टी दश तावदिमे-पश्चानां मध्ये एकतमं मिथ्यात्वं, यद्कायं हन्ति तद्कायायातः, यदा तु द्वावन्य-तमौ हन्ति तदा द्विकघातः, एवं त्रिकादिघाता अप्युद्धाः। एतेषां पण्णां वातभेदानां मध्ये एकोऽन्यतमो वातभेदः पश्चा-नामक्ष(क्षा)णामन्यतमस्याक्षस्याऽसंयमः । हास्यरत्योररतिशोक-योश्चान्यतरस्य युगलस्योदयः। त्रयाणां वेदानामन्यतमस्यै-कस्य वेदस्योदयः । अनन्तानुवन्धिवर्जानां कपायाणामन्यतमस्य च क्रोधादित्रिकस्य । क्रोधमानमायालोभा हि युगपन्नोदय-मायान्ति. किन्त क्रमेणैव । केवलमेकस्मिन्नप्रत्याख्यानादिके कोधादित्रिके उदीयमाने शेषा अपि कोधादय उदयमायान्ती-त्यन्यतमकोधादित्रिकप्रहणम् । तथा दशानां योगानामन्यतमो योगः । आहारकद्विकं द्यत्र न भवत्येव । अनन्तानुबन्धिनाम-नुद्य एव च दश बन्धहेतुभेदाः संभवन्ति । तदनुद्यश्च यः सम्यगृद्धाद्धः प्रथमतोऽनन्तानुदन्ध्युद्धलनं कृत्वेव विश्रान्तो, न भिथ्यात्वादिक्षयाय तथाविधसामग्रयभावादुद्यक्तवान् ; ततः-कालान्तरे भिध्यात्वं गतस्तत्प्रत्ययतो भूयोऽप्यनन्तानुवन्धिन उपचिनोति । तेषु चोपचीयमानेषु प्रतिसमयं शेषचारित्रमोह-प्रकृतिदलिकं संक्रमयति । संक्रमय्य चाऽनन्तानुबन्धितया परिणमयति । ततो यावन्न संक्रमावलिका 🗔 तिक्रामित तावत्तस्य मिथ्यादष्टेरपि सतो [ ऽनन्तानुबन्ध्यनुद्यो ? ] भवति । अनन्तानुबन्ध्युदयाभावे च मिथ्याद्दर्टर्मरणं सत्क-मीदिग्रन्थेषु प्रतिपिद्धं ततो भवान्तरगमनसम्भविनो बैक्रिय-मिश्रौदारिकमिश्रकार्मणकाययोगा न भवन्तीति दशानां योगा- नामन्यतमो योग इत्युक्तम् । अनन्तानुबन्धिभयजुगुप्साश्च विकल्पितोदया इति तदुद्याभावे जघन्यपदे दश बन्धहेतवः । अत्रा मिथ्यात्वमवान्तरभेदापेक्षया पञ्चधा । ते च पञ्चापि भेदा एकैकस्मिन् कायघाते सम्भवन्तीति पट् पञ्चिभिगुण्यन्ते जाता त्रिंशत् । ते चैकैकस्मिन् इन्द्रियाऽसंयमे प्राप्यन्ते; इन्द्रियाऽसंयमाश्च पञ्च, मनोऽसंयमस्त्वेतदन्तर्गतत्वादेव न पृथग् विवक्षितः; ततः त्रिंशता पञ्च गुण्यन्ते, जातां सार्द्वशतम् । इदं च सार्द्वं शतमेकैकस्मिन् युगले प्राप्यते इति सार्द्वशतम् । इदं च सार्द्वं शतमेकैकस्मिन् युगले प्राप्यते इति सार्द्वशतेन द्वे गुण्यते, जातानि त्रीणि शतानि । अमृनि चैकैकस्मिन् वेदे सम्भवन्ति, वेदाश्च त्रय इत्येतिस्त्रिभिः शतस्त्रयो गुण्यन्ते, जातानि नव शतानि । तानि चैकैकस्मिन् कोधादित्रिके प्राप्यन्ते, जातानि नव शतानि । तानि चैकैकस्मिन् कोधादित्रिके प्राप्यन्ते, कोधादयश्च चत्वार इति चत्वारो नवभिः शतैर्गुण्यन्ते, जातानि पट्त्रिंशच्छतानि । तानि च प्रत्येकमेकैकस्मिन् योगे सम्भवन्ति, योगाश्च दशेति दश पट्त्रिंशच्छतेर्गुण्यन्ते, जातानि पट्त्रिंश-त्सहमाणि । एतावन्तो दशानां वन्धहेत्नां भङ्गाः ।

त एव प्रागुक्ता दश भयप्रक्षेपादेकादश । तत्र च भङ्गाः प्रागुक्तप्रमाणाः —३६००० । अथवा जुगुप्साप्रक्षेपादेकदे(काद) श । अत्रापि भङ्गास्तु (स्ता) वन्त एव ३६००० । अथवाऽन्तानुबन्ध्यन्यतमक्रोधादिप्रक्षेपादेकादश । अनन्तानुबन्ध्युदये च योगास्त्रयोदश भवन्तीति कपायगुणनतो लब्धानि पट्तिं-शच्छतानि त्रयोदशिभर्गुण्यन्ते, जातानि पट्चत्वारिंशत्सहस्राण्य-ष्टशताधिकानि । अथवा पण्णां कायघातानामन्यतमः कायघात इति यत् प्रागुक्तं तदिह न गृद्धते, किन्तु पृथिव्याद्यन्यतम-कायवधद्वयं प्राणिभेदेन तद्वचपरोपणभेदाश्रयणादित्येकादश भवन्ति । षण्णां च पदानां द्विकसंयोगे भङ्गाः पश्चदश ।

ततो मिथ्यात्वभेदैः पश्चभिः पश्चदश गुण्यन्ते, जाता पश्चसप्तित्त्त्या पञ्चेन्द्रियाणि गुण्यन्ते, जातानि त्रीणि शतानि
पश्चसप्तत्यधिकानि । तैर्धुगलिद्धकं गुण्यते, जातानि सप्त शतानि
पश्चाशद्धिकानि । तैस्त्रयो वेदा गुण्यन्ते, जातानि द्वाविंशिति
शतानि पश्चाशद्धिकानि । तैः कषायचतुष्ट्यं गुण्यते, लब्धानि
नव सहस्राणि । तानि चैकैकिस्मिन् योगे प्राप्यन्त इति
तैर्द्शानां या (यो) गानां गुणने जातानि नवतिसहस्राणि ।
सर्वसङ्खयया मिथ्याद्दश्वकादश्वन्यहेतुभङ्गानां द्वे लक्षे अष्टाशीतिसहस्राणि २८८००० ।

त एव पूर्वीक्ता दश वन्धहेतवी भयजुगुप्साप्रक्षेपाद् द्वाद्य । तत्र भङ्गाः प्राग्वत् पटत्रिंशत्सहस्राणि । अथवाऽनन्ता नुबन्धि-भयप्रक्षेपाद्वादश, [अ]नन्तानुबन्ध्युद्ये च स्त्रयोदशेत्यत्र भङ्गाः षट्चवारिंशत्सहस्राण्यष्टशताधिकानि । यद्वाऽनन्तानुवन्धि-जुगुप्साप्रक्षेपाद् द्वादश्च, अत्राप्येतावन्त एव भङ्गाः ४६८०० । अथवा कायत्रयवधग्रहाद् द्वाद्श । च पदानां त्रिकसंयोगे विंशतिर्भङ्गास्ततः पश्चभिर्मिथ्यातमेदे (:) कायवधा विंशतिशुण्यन्ते, जातं शतं; तेन पश्चेन्द्रियाऽसंयम-गुणने पश्च शतानिः तैर्युगलद्विकगुणंते(णने)न सहस्रंः तेन वेद-त्रयगुणने सहस्रत्रयं; तेन कषायचतुष्टयगुणने द्वादश सहस्राणि; तैयोगिद्शकताडने जातं लक्षमेकं विश्वतिसहस्राधिकम्। कायद्वयवध–भयप्रक्षेपाद् द्वादश्च । तत्र भङ्गा नवतिसहस्राणि । एवं जुगुष्सा-कायद्वयवधेऽपि प्रक्षिप्ते ज्ञेयम् । अथवाऽनन्ता-नुबन्धी(निध) - कायद्वयवधप्रक्षेपे द्वादश । तत्र च ताडनलब्धानां नवसहस्राणां त्रयोदशयोगैर्गुणने भङ्गसङ्ख्या लक्षमेकं सप्तद्श च सहस्राणि । सर्वसङ्ख्यया द्वादशहेतुभङ्गाः पञ्च लक्षाः षट्रचलारिंशत्सहस्राणि पट्शतानि च ।

पूर्वोक्तेषु दशसु वन्धु(न्ध)हेतुषु भय-जुगुप्सा-ऽनन्तानुवन्धिप्रक्षेपात् त्रयोदश भवन्ति । अनन्तानुवन्ध्युद्ये च
योगास्त्रयोदशेति प्राग्वल्ठच्थानि षट्टचत्वारिंदात्सहस्राण्यष्टौ च
दातानि । यदा कायचतुष्टयवधपरिग्रहा(त्) त्रयोदश । षण्णां
च पदानां चतुष्कसंयोगे भङ्गाः पश्चदशेति पश्चदशाद्यङ्कताडने
नवतिसहस्राणि भङ्गाः । अथवा भय-कायत्रयवधप्रक्षेपे त्रयोदश ।
त्रिकसंयोगे च भङ्गा विद्यातिरिति प्राग्वल्लच्धं विद्यातिसहस्राधिकं लक्षम् । एवं जुगुप्साकायत्रयवधेऽपि प्रक्षिप्ते द्रष्टव्यम् ।
यद्वाऽनन्तानुवन्धि-कायत्रयवधपरिग्रहे त्रयोदश । तत्र भङ्गा लक्षां पट्पश्चाशत्सहस्राधिकम् । यद्वा जुगुप्सा-भयकायद्वयंवं(यव)धप्रक्षेपे त्रयोदश । तत्र भङ्गा नवित्सहस्राणि । त(भ)पा
—ऽनन्तानुवन्धि-कायद्वयवधप्रक्षेपाद्वा त्रयोदश । तत्र भङ्गानां
लक्षां सप्तदशसहस्राधिकम् । एवमनन्तानुवन्धि-जुगुप्सा-कायद्वयवधपरिग्रहेऽपि । संख्या(ख्य)या त्रयोदशवन्धहेतुभङ्गा
अष्टौ लक्षाः पट्पश्चाशत्सहस्राणि चाष्टशताधिकानि ।

त एव दहा बन्धहेतवः कायपश्चकवधपरिग्रहे चतुद्दा भवन्ति । पण्णां च कायानां पश्चसंयोगे भङ्गाः पट् । ततोका(ऽङ्का)नां गुणने भङ्गाः पट्टितंदात्सहस्राणि । अथवा कायचतुष्टयवध-भयपरिग्रहे चतुर्द्दा । षण्णां च चतुष्क-संयोगे भङ्गाः पश्चदशेति पश्च (१) पश्चदशाद्यङ्कमेने(ताडने)भङ्गा नवतिसहस्राणि । एवं कायचतुष्टयवध-जुगुप्सापरिग्रहेऽपि । यद्वा कायचतुष्टयवधाऽनन्तानुबन्धिपरिग्रहे चतुर्दश । अनन्तानुबन्ध्यदये च योगास्त्रयोदशेति भङ्गा लक्ष्मेकं सप्तदश च सहस्राणि । यद्वा कायत्रयवध-भय-जुगुप्सोपादानाचतुर्दश । कायत्रयसंयोगे च भङ्गा विश्वतिरिति लच्धं प्राग्वद्विंशत्युत्तरं लक्षम् [विंशतिसहस्रोत्तरं लक्षम्] । यद्वा कायत्रयवध-भया-

ऽनन्तानुबन्धिग्रहणातुचतुर्दश । तत्र भङ्कगानां पट्पश्चाशत्सहस्ना-धिकं लक्षम् । एवं कायत्रयवध—जुगुप्साऽनन्तानुबन्धिपरिग्रहे-ऽपि । अथवा कायद्वयवध—भय—जुगुप्सा—ऽनन्तानुबन्धिपरिग्रहे चतुर्दश । तत्र भङ्कगानां प्राग्वत् सप्तदशसहस्रोत्तरं लक्षम् । सर्व-सङ्खयया चतुर्दशबन्धहेतुभङ्कगा अष्टे। लक्षा द्वयशीतिश्व सहस्राणि ।

त एव दश पट्कायवधोपादाने पश्चदश भवन्ति।
पण्णां च कायानां पट्कसंयोगे भङ्ग एकः। ततः पश्चेकाद्यङ्कताडने भङ्गाः पट् सहस्राणि। यदि वा भयको(का)य
पश्चकवधपरिग्रहे पश्चदश। तत्र प्राग्वद् भङ्गाः पट्त्रिंशत्सहस्राणि।
एवं जुगुप्सा—कायपश्चकवधपरिग्रहेऽपि। अथवा कायपश्चकवधाऽनन्तानुबन्ध्युपादाने पश्चदश। तत्र योगाः त्रयोदशेति
भङ्गानी (१ङ्गाः) पट्चत्वारिंशत्सहस्राण्यष्टे। च शतानि।
यद्वा कायचतुष्टयवध—भय—जुगुप्सापरिग्रहे पश्चदश। तत्र भङ्गा
नवतिसहस्राणि। कायचतुष्टयवध—भयाऽनन्तानुबन्धिप्रक्षेपाद्वा
पश्चदश। तत्र भङ्गानां सप्तदशसहस्रोत्तरं तक्षम्। एवं काय
चतुष्टयवध-जुगुप्साऽनन्तानुबन्धिप्रक्षेपेऽपि। कायत्रयवध—भय—
जुगुप्सा—ऽनन्तानुबन्धिप्रक्षेपेऽपि। कायत्रयवध—भय—
जुगुप्सा—ऽनन्तानुबन्धिप्रक्षेपेऽपि पश्चदश। तत्र भङ्गानां पट्पश्चाशत्सहस्राधिकं तक्षम्। सर्वसङ्ख्याया पश्चदशबन्धहेतुभङ्गानां तक्षपट्कमष्टचत्वारिंशच्छताधिकम्।

त एव दश कायषट्कवध-भयप्रक्षेपात् पोडश । तत्र भङ्गाः षट्सहस्राणि । एवं कायषट्(क)वध-जुगुप्साप्रक्षेपेऽपि । षट्कायवधाऽनन्तानुबन्धिप्रक्षेपेऽपि षोडश । तत्र भङ्गा अष्टः सप्ततिशतानि । कायपश्चकवध-भय-जुगुप्साप्रक्षेपे वा षोडश । तत्र भङ्गाः षट्त्रिंशत्सहस्राणि । यद्वा कायपश्चकवध-भया-ऽ नन्तानुबन्धिप्रक्षेपे षोडश । तत्र भङ्गाः पट्चत्वारिंशत्सहस्राण्यष्टौ च शतानि। एवं कायपश्चकवध-जुगुप्साडनन्तानुबन्धिप्रक्षेपेडपि। यद्वा कायचतुष्टयवध-भय-जुगुप्साडनन्तानुबन्ध्युपादाने षोडश। तत्र भङ्गानां सप्तदशसहस्राधिकं लक्षम्। सर्वसङ्खयया षोडश-बन्धहेतुभङ्गा द्वे लक्षे षट्षिटसहस्राणि चत्वारि शतानि।

त एव दश कायषट्कवध-भय-जुगुप्साग्रहणे सप्तदश स्यः। तत्र भङ्गाः षट्ट् सहस्राणि। यद्वा षट्कायवध-[भया] नन्तानुबन्धिग्रहणे सप्तदश। तत्र भङ्गाः प्राग्वद्ष्टसप्तति-शतानि। एवं षट्कायवध-जुगुप्सा-डनन्तानुबन्धिप्रक्षेपेडपि। अथवा कायपश्चकवध-भय-जुगुप्सा-डनन्तानुबन्धिप्रक्षेपे सप्त-दश। तत्र भङ्गानां षट्चत्वारिंशत्सहस्राण्यष्टीं च शतानि। सर्वसङ्ख्यया सप्तदश्वन्धहेतुभङ्गानामष्ट्षिष्टिसहस्राणि चतुःशता-धिकानि।

त एव दश षट्कायवध-भय-जुगुप्सा-ऽनन्तानुबन्धि-प्रक्षे[पे]ऽष्टादश । तत्र भङ्गानामष्टसप्ततिशतानि । सर्वसङ्खयया मिथ्यादष्टौ बन्धहेतुभङ्गाश्रतुस्त्रिंशहश्वाः सप्तसप्ततिसहस्राणि षट्-शतानि च । भाविता मिथ्यादष्टौ वन्धहेतुभङ्गाः ॥ अथ सासादने भाव्यन्ते ।—

तत्र च त्रिभिंबदैस्रयोदश योगा गुण्यन्ते, जाता एकोनचत्वारिशत् । तत एकरूपमपसार्थते; यतः सासादनभावं
प्राप्तस्य नपुंसकवेदोदये वैक्रियमिश्रः काययोगो न सम्भवति;
वैक्रियमिश्रो हि काययोगः कार्मणेन सह विवक्षितः, स च
नपुंसकवेदोदये नरकभवोत्पत्तौ प्राप्यते, नान्यत्रः सासादनभावं प्राप्तश्च नरकं[न] यातीति स्थिता अष्टत्रिशत् । ते पद्दभिः
कायवधैर्गुण्यन्ते, जातमष्टाविद्यां शतद्वयम् । तत् पश्चभिरिन्द्रियाऽसंयमैर्गुण्यते, जातान्येकादशश्चतानि चत्वारिशद्धिकानि ।

तानि युगलि द्विकेन गुण्यन्ते, जातानि द्वाविंशतिशतान्यशीत्य-धिकानि । तानि कषायचतुष्टयेन गुण्यन्ते, जातानि विंशत्य-धिकान्येकविंशति( ?न्येकनवति )शतानि । एतावन्तो दशवन्ध-हेत्नां सासादने भङ्गाः ।

त एव दश वन्धहेतवः कायद्वयवधपरिग्रहादेकादश।
तत्र पण्णां कायानां द्विकसंयोगे भङ्गाः पश्चदश, तान् कायवधस्थाने स्थापित्वोक्तक्रमेणाङ्कताडने द्वाविशतिसहस्राण्यष्टश्वताधिकानि लभ्यन्ते । अथवा त एव दश भयप्रक्षेपादेकादश, तत्र भङ्गाः प्राग्यदेकन्यतिशतानि विशत्यधिकानि ।
एवं जुगुप्साप्रक्षेपेऽपि । सर्वसङ्खययैकादशबन्धहेत्नां भङ्गा
एकचत्वारिशत्सहस्राणि चत्वारिशद्धिकानि ।

त एव दश कायत्रयवधपरिग्रहे द्वादश । त्रिकसंयोगे च भङ्गा विश्वतिरिति तदन्वितोक्ताङ्कताडने लब्धानि त्रिशत्सहस्राणि चतुःशताधिकानि । अथवा भयकायद्वयवधोपादाने द्वादश, तत्र भङ्गा अष्टशताधिकानि द्वाविश्वतिसहस्राणि । एवं कायद्वय-वध—जुगुप्साप्रक्षेपेऽपि । यद्वा भय—जुगुप्साप्रक्षेपाद् द्वादश, तत्रैकविश्वति (नवति) शतानि विश्वत्यधिकानि । भङ्गानां च सर्वसङ्खयया द्वादशबन्धहेतुभङ्गाः पश्चाशीतिसहस्राणि विद्यां च शतम् ।

त एव दश कायचतुष्टयवधपरिग्रहे त्रयोदश । चतुष्कसंयोगे च भङ्गाः पश्चदशेति प्राग्वद् गुणने भङ्गा द्वाविंशतिसहस्राण्यष्टौ च शतानि । अथवा भयकायत्रयवधप्रक्षेपात् त्रयोदश । तत्र भङ्गानां त्रिंशत्सहस्राणि चतुःशताधिकानि । एवं
कायत्रयवध-जुगुप्साप्रक्षेपेऽपि । यद्वा कायद्वयवध-भय-जुगुप्साप्रक्षेपे त्रयोदश । तत्र भङ्गा द्वाविंशतिसहस्राण्यष्टौ च

श्वतानि । सर्वसङ्खयया त्रयोदशबन्धहेतुभङ्गाः चतुःषष्टिश्वताधिकं लक्षम् ।

ते चैव दश कायपश्चकवधग्रहणे चतुर्दश । पश्चकसंयोगे च भङ्गाः पड्, इति तद्युक्तप्रागुक्ताङ्काभ्यासे भङ्गानामेकनवतिश्वतानि विंशत्यधिकानि । अथवा कायचतुष्टयवध-भयप्रक्षेपे
चतुर्दश । तत्र भङ्गानां द्वाविंशतिसहस्राणि शताष्टकं च । एवं
कायचतुष्टयवध-जुगुप्साप्रक्षेपेऽपि । कायत्रयवध-भय-जुगुप्साप्रक्षेपे वा चतुर्दश । तत्र भङ्गास्त्रिशत्सहस्राणि चत्वारि च
शतानि । सर्वसङ्खयया चतुर्दशवन्धहेतुभङ्गाः पञ्चाशीतिसहस्राणि
विंशं च शतम् ।

त एव दश कायपट्कवधप्रक्षेपे पश्चदश। पट्संयोगे
चैक एव भङ्गः, ततः प्रागुक्तविधिना भङ्गाः पश्चदशशतानि
विश्वत्यधिकानि। अथवा कायपश्चकवध-भयप्रक्षेपे पश्चदश।
तत्र भङ्गा एकनवतिशतानि विश्वत्यधिकानि। एवं कायपश्चकवध-जुगुप्साप्रक्षेपेऽपि। यद्वा कायचतुष्टयवध-भय-जुगुप्सा
प्रक्षेपात् पश्चदश। पण्णां चतुष्कसंयोगे च भङ्गाः पश्चदशिति
तद्यक्तप्रागुक्ताङ्कताडने भङ्गा द्वाविश्वतिसहस्राण्यष्टौ च शतानि।
सर्वसङ्ख्यया पश्चदशवन्धहेतुभङ्गा द्विचत्वारिशत्सहस्राणि पष्टचधिकानि च पश्च शतानि।

त एव दश कायपट्कवध-भयप्रक्षेपे पोडश। तत्र पश्चदशशतानि विंशानि (?विंशत्यधिकानि) भङ्गानाम्। एवं कायकपट्कवध-जुगुटसाप्रक्षेपेऽपि। अथवा कायपश्चकवध भय-जुगुटसाप्रक्षेपे पोडश। पण्णां च पश्चकसंयोगे भङ्गा एकनवतिशतानि विंशत्युत्तराणि। सर्वे पोडशवन्धहेतुभङ्गा द्वादशसहस्राणि पष्टचिंषकशताधिकानि (शतानि)।

त एव दश कायषट्कवध-भय-जुगुष्साप्रक्षेपात् सप्त-दश । तत्र भङ्गाः पश्चदशशतानि विंशत्युत्तराणि । सर्वसङ्ख्यया सासादने बन्धहेतुभङ्गा लक्षत्रयं त्र्यशीतिसहस्राणि चत्वारिंशच। भाविताः सासादने बन्धहेतुभङ्गाः ।

अथ मिश्रे ते भाव्यन्ते । तत्र सासादनो [दिता ] द्ञाऽनन्तानुबन्ध्युद्यरहिता जघन्यतो नव पर्यवस्यन्ति । योगाश्चात्र दशः मिश्रे मरणाभावेन वैक्रियमिश्रौदारिक-मिश्रकार्मणकाययोगाऽसम्भवात् । तत इयमङ्करथापना १०, ४, ३, २, ५, ६। अमीषामङ्कानामभ्यासे जातानि द्विसप्ततिद्यतानि । एतावन्तः सम्यग्मिथ्याद्दर्धनेववन्धहेतु भङ्गाः ॥ त एव नव कायद्वयवधप्रक्षेपे दश । द्विकसंयोगश्च पश्चद्शभेद् इति तद्यक्तोक्ताङ्कगुणने जातान्यष्टादशसहस्राणि। अथवा भयप्रक्षेपाद् दश । तत्र भङ्गाः प्राग्वद् द्विसप्ततिशतानि । एवं जुगुटसाप्रक्षेपेऽपि । सर्वसङ्ख्यया देशबन्धहेतुभङ्गा द्वानि-श्चत्सहस्राणि चत्वारि च शतानि **।। त एव नव कायत्रयव**-धप्रक्षेपादेकाद्य । त्रिकसंयोगे पण्णां विंशतिर्भङ्गा इति तद्य-क्तोक्ताङ्कताडने भङ्गाश्रतुर्वि शतिसहस्राणि । यद्वा कायद्वय वध-भयप्रक्षेपादेकादश । तत्र षण्णां द्विकसंयोगे पश्चदशभेद-निष्पत्तेरष्टादश्चसहस्राणि भङ्गानाम् । एवं कायद्वयवध-जुगुप्सा-प्रक्षेपे≲पि । अथवा भय−जुगुप्साप्रक्षेपादेकादश । तत्र भङ्गा द्विसप्तिद्यतानि । सर्वसङ्ख्ययैकाद्शवन्धहेतुभङ्गाः सप्तषष्टिसह-स्राणि शतद्वयाधिकानि ।

त एव नव कायचतुष्टयवधप्रक्षेपे द्वादश । त्रिकसंयोगे च विंशतिर्भङ्गा इत्यत्र भङ्गानां चतुर्विंशतिसहस्राणि ।

[ अत्रैवं पाठः सम्भाव्यतेः– त एव नव कायचतुष्टय-

वधप्रक्षेपे द्वादश । १षण्णां च चतुःसंयोगे भङ्गाः पश्चदशेति तद्यक्तोकताङ्कताडने जातान्यष्टादशसहस्राणि भङ्गानाम् । यद्वा कायत्रयवध-भयप्रक्षेपे द्वादश । त्रिकसंयोगे च विंशतिभिङ्गा इत्यत्र भङ्गानां चतुर्विंशतिसहस्राणि । ] एवं कायत्रयवध-जुगुप्साप्रक्षेपेऽपि । यदि वा कायद्वयवध-भय-जुगुप्साप्रक्षेपाद् द्वादश । तत्र भङ्गानामष्टादश सहस्राणि । सर्वसङ्ख्यया द्वादशबन्धहेतुभङ्गाश्चतुरशीतिसहस्राणि ।

त एव नव कायपश्चकवधप्रक्षेपे त्रयोदेश । पश्चिमिः पण्णां योगे भङ्गाश्च पिडिति भङ्गानामिह द्विसप्तित्रातानि । यद्वा कायचतुष्ट्यवध-भयप्रक्षेपात् त्रयोदेश । तत्र चतुष्कसंयोग्यपश्चदशभङ्गेभङ्गानामष्टादेशसहस्राणि । एवं कायचतुष्ट्यवध जुगुप्साप्रक्षेपेऽपि । अथवा कायत्रयवध-भय-जुगुष्साप्रक्षेपे त्रयोदेश । पण्णां त्रिकसंयोगे च विश्वतिभङ्गा इतीह भङ्गानां चतुर्वि शतिसहस्राणि । सर्वे त्रयोदेश[बन्ध]हेतुभङ्गाः सप्तपष्टि-सहस्राणि द्वे च शते ।

त एव नव कायषइवधप्रक्षेपे चतुर्दश । षट्कसंयोगे
चैक एव भङ्ग इत्युक्ताङ्काभ्यासजभङ्गानां द्वादशशतानि । यद्वा
कायपश्रकवध-भयप्रक्षेपे चतुर्दश । तत्र पश्रकसंयोगे षड्भङ्गलाभाद् भङ्गा द्विसप्ततिशतानि । एवं कायपश्रकवध-जुगुष्साप्रक्षेपेऽपि । यद्वा कायचतुष्टयवध-भय-जुगुष्साप्रक्षेपाचतुर्दश ।
पण्णां चतुष्कसंयोगे च भङ्गाः पश्रदशेत्यष्टादशसहस्राणीह भङ्गाः ।
सर्वे चतुर्दशबन्धहेतुभङ्गास्रयस्त्रिशत्सहस्राणि पट् च शतानि ।

त एव नव कायषड्वध-भयप्रक्षेपे पश्चद्श । षट्रकसं-योगे भङ्गेक्याद् भङ्गानामत्र द्वादश शतानि । एवं कायषट्र-कवध-जुगुदसाप्रक्षेपेऽपि । अथवा कायपश्चकवध-भय-जुगु- टसाप्रक्षेपे पश्चद्य । तत्र षण्णां पश्चकसंयोगे भङ्गपट्किमिति भङ्गानां द्विसप्ततिशतानि । सर्वसङ्ख्यया पश्चद्यहेतुभङ्गाः पण्णवतिशतानि ।

त एव नव कायषट्कवधभय-जुगुष्साप्रक्षेपे पोडश।
भङ्गाश्चात्र द्वादश शतानि । सर्व सङ्कलनया मिश्रे वन्धहेतुभङ्गा
लक्षत्रयं चतुर्विशतिशतानि च । भाविताः सम्यग्मिध्यादष्टी
बन्धहेतुभङ्गाः ॥

अधाऽविरतसम्यग्दष्टौ नवाद्याः पोडशान्तास्ते भाव्यन्ते।
-अत्र नव प्राग्वदेव, परं योगास्त्रयोदश भवन्ति। परलोकगमनस्याद्यत्र सम्भवात्। ते त्रिभिर्व देस्ताडचन्ते, जाता
एकोनचत्वारिंशत्। ततो रूपचतुष्टयमपसार्यतेः यतोऽविरतसम्यग्दद्यः स्रीवेदोदये विक्रियमिश्र—कार्मणकाययोगौ न भवतःः, वैक्रियमिश्रकाययोगिषु स्रीवेदिषु मध्येऽविरतसम्यग्दद्येरूत्पादाभावात्। उक्तं च सप्ततिकाच्णौ वैक्रियमिश्रयोगे
कार्मणयोगे चैतस्य वेदद्वारे भङ्गचिन्तायाम् :-

" एत्थ इत्थिवेदो ण लब्भइ । कहं ? । इत्थिवेअगेसु ण उववज्जइत्ति कउ । "

प्रायोष्ट्रस्या चैतदुक्तं, स्त्रीवेदिष्विप कदाचित्तदुत्पादाद् ; उक्तं च सप्ततिकाचूर्णीवेव- '' कयाइ होज्ज इत्थिवेअगेसुत्ति ।''

तथा स्रीवेदोदये नपुंसकवेदोदये चौदारिकमिश्रो न भवतिः तियग्मनुष्येषु स्रीवेद-नपुंसकवेदिषु मध्येऽविरत-सम्यग्दष्टेरुत्पादा[भावात्]। तदिष प्रायाद्यस्योक्तं, तेन न मल्लिस्वाम्यादिभिन्यभिचारः। तत एकोनचत्वारिशतश्रतु-ष्ट्यापनयने पश्चित्रंशद्वशिष्यते (न्ते)। तैः कायवधषट्कगुणने दश्चोत्तरं शतद्वयम्। तेनेन्द्रियाऽसंयमपश्चकगुणने पश्चाशदिषका

दशशती । तया युगलद्विकगुणने जातान्येकविंशतिशतानि । तैः कपायचतुष्टयगुणने चतुरशीतिशतानि । एतावन्तो नवबन्ध- हेतवः (हेतुभङ्गाः ?)।

त एव नव कायद्वयवधप्रक्षेपे दश । पण्णां द्विकसंयोगे
भङ्गाः पश्चदशेति तान् कायस्थानेऽवस्थाष्योक्ताङ्कताडने एकविश्वतिसहस्रास्तत्र भङ्गाः । अथवा भयप्रक्षेपे दश । तत्र भङ्गाः
प्राज्वचतुरशीतिश्वतानि । एवं जुगुप्साप्रक्षेपेऽपि । सर्वसङ्कलने
दश्वन्धहेतुभङ्गाः सप्तत्रिंशत्सहस्राण्यष्टौ च शतानि ।

त एव नव कायत्रयवधप्रक्षेपादेकादश । षण्णां त्रिक-संयोगे च विंशतिर्भङ्गा इत्यत्र भङ्गानामष्टाविंशतिसहस्राणि । अथवा कायद्वयवध-भयप्रक्षेपे एकादश । तत्र भङ्गा एकविंश-तिसहस्राणि । एवं कायद्वयवध-जुगुप्साप्रक्षेपेऽपि । यद्वा भय-जुगुप्साप्रक्षेपादेकादश । तत्र कायस्थाने पडेवेति भङ्गाश्चतुरशी-तिशतानि । सर्वसङ्ख्ययैकादश्चन्धहेतुभङ्गा अष्टसप्ततिसहस्राणि चत्वारि शतानि च ।

त एव नव कायचतुष्टयवधप्रक्षेपे द्वादश । तत्र चतु-द्विस्तां भङ्गाः पश्चदशेति तद्यक्तप्रागुक्ताङ्कगुणने भङ्गानामेक-विश्वतिसहस्राणि । अथवा कायत्रयवध—भयप्रक्षेपे द्वादश । तत्र कायस्थाने विश्वतिरिति प्राग्वद् भङ्गा अष्टाविश्वतिसहस्राणि । एवं कायत्रयवध—जुगुप्साप्रक्षेपेऽपि । यद्वा कायद्वयवध—भय—जुगुप्सा प्रक्षेपाद् द्वादश । तत्र कायस्थाने पश्चदशेति प्राग्वद् भङ्गाना-मेकविश्वतिसहस्राणि । सर्वसङ्ख्यया द्वादश्वन्धहेतुभङ्गा अष्ट-नवतिसहस्राणि ।

त एव नव कायपश्चकवधप्रक्षेपात् त्रयोदश् । पण्णां पश्चकसंयोगे च पडिति भङ्गा इह चतुरशीतिशतानि । यद्वा कायचतुष्टयवध-भयप्रक्षेपात् त्रयोदश । तत्र कायस्थाने पश्च-दशेति भङ्गानामेकविंशतिसहस्राणि । एवं कायचतुष्टयवध-जुगुष्साप्रक्षेपेऽपि । अथवा कायत्रयवध-[भय ] जुगुष्साप्रक्षेपे त्र[योदश । ] तत्र कायस्थापने (स्थाने ) विंशतिरिति प्राग्वद् भङ्गा अष्टाविंशतिसहस्राणि । सर्वे त्रयोदशबन्थहेतुभङ्गा अष्ट-सप्ततिसहस्राणि चतुःशताधिकानि ।

त एव नव कायपट्कवधप्रक्षेपाचतुर्द्श । तत्र कायस्थाने पट्कसंयोगीयो भङ्ग एक इति प्राग्वदङ्कगुणने भङ्गाश्चतुर्द्श- शतानि । अथवा कायपश्चकवधभयप्रक्षेपाचतुर्द्श । तत्र पश्च- कसंयोगे भङ्गपट्किमिति प्राग्वद् भङ्गानां चतुरशीतिशतानि । एवं कायपश्चकवध—जुगुष्साप्रक्षेपेऽपि । यद्वा कायचतुष्टयवधभय—जुगुष्साप्रक्षेपाचतुर्द्श । अत्र चतुष्कसंयोगे भङ्गाः पश्च- दशेति प्राग्वदङ्कताङने भङ्गा एकविंशतिसहस्राणि । सर्वमीलने चतुर्द्शवन्धहेतुभङ्गा एकोनचत्वारिंशत्सहस्राणि हे च शते ।

त एव नव कायपट्कवध-भयप्रक्षेपात् पश्चद्श । अत्र पट्कसंयोगे भङ्गेक्यात् प्राग्वदङ्काभ्यासे भङ्गाश्चत्दश शतानि । एवं कायपञ्चकवध-भय- जुगुप्साप्रक्षेपे पश्चदश । अत्र पश्चकसंयोगे पड्भङ्ग्या भङ्गानां चतुरशीतिशतानि । सर्वे पश्चदशबन्धहेतुभङ्गा एकादशसहस्राणि शतद्वयं च ।

तेष्वेव नवसु कायषट्रकवध-भय-जुगुष्साप्रक्षेपे षोडश । तत्र भङ्गाश्चतुर्दशशतानि । सर्वसङ्खययाऽविरतसम्यग्दष्टौ भङ्गानां लक्षत्रयं द्विपश्चाश्चत्सहस्राण्यष्टौ च शतानि । भाविता अविर-तसम्यग्दष्टौ बन्धहेतुभङ्गाः ॥

अथ देशविरतेऽष्टादयश्रतुर्दशान्तास्ते ख्याप्यन्ते । तत्र

देशविरते कायवधाः पश्च, त्रसकायवधप्रत्याख्यानात् । योगाश्रैकादश, कार्मणौदारिकमिश्राहारकद्विकानामसम्भवात्, इत्यप्रत्याख्यानवर्जेष्वष्टसु बन्धहेतुषु कायवधपश्चकं पश्चभिरिन्द्रयाऽसंयमेर्गुण्यते, जाता पश्चविंशतिः । सा युगलद्विकेन
गुण्यते, जाता पश्चाशत् । तया वेदत्रिकं गुण्यते, लब्धं सार्द्धशतम् । तत् कपायचतुष्टयेन गुण्यते, जातानि षट् शतानि ।
तान्येकादशभिर्यागैर्गुण्यन्ते, जातानि षट्पष्टिशतानि । एतावन्तोऽष्टबन्धहेतुभङ्गाः ।

त एवा इष्टी कायद्वयवधप्रक्षेपात्रव । पश्चानां च कायानां द्विकसंयोगे भङ्गा दशेति कायस्थाने दशस्थापनया प्राग्वदङ्गगुणने भङ्गानां त्रयोदशसहस्ती द्विशती च । अथवा भयप्रक्षेपासव । तत्र कायस्थाने पश्चैवेति भङ्गानां पट्टपष्टिशतानि । एवं
जुगुप्साप्रक्षेपेऽपि । सर्वे नवबन्धहेतुभङ्गाः चतुःशताधिकपड्विश्वतिसहस्राणि ।

त एवाऽष्टौ कायत्रयवधप्रक्षेपाद् दश् । पश्चानां त्रि(क) संयोगे च दशभङ्गीति भङ्गानामिह त्रयोदशसहस्री द्विश्वती च । अथवा काय[द्वय]वध-भयप्रक्षेपाद् दश् । अत्र पश्चानां द्विसं-योगे भङ्गा दशेति भङ्गानां त्रयोदशसहस्री द्विश्वती च । एवं कायद्वयवध-जुगुप्साप्रक्षेपेऽपि । एवं भय-जुगुप्साप्रक्षेपाद् दश् । तत्र कायस्थाने पश्चेवेति भङ्गानां पट्रपष्टिशतानि । सर्व-सङ्ख्यया दशबन्धहेतुभङ्गाः पट्रचत्वारिंशत्सहस्राणि शतद्वयाधि-कानि ।

त एवा ऽष्टौ कायचतुष्टयवधप्रक्षेपादेकादश । अत्र पश्चानां चतुष्कसंयोगे पश्च भङ्गाः प्राप्यन्त इति प्राग्वद् गुणने भङ्गाः पट्टपष्टिशतानि । [अथवा कायत्रयवध-भयप्रक्षेपादेकादश । अत्र कायभङ्गा दशेति प्राग्वद् भङ्गानां त्रयोदशसहस्री द्विशती च। एवं कायत्रयवध-जुगुप्साप्रक्षेपेऽपि। ] अथवा कायत्र(द्व)यवध -भय-जुगुप्सोपादाने एकादश। अत्रापि कायस्थाने दशैवेति भङ्गानां त्रयोदशसहस्री द्विशती च। सर्वसङ्ख्ययैकादशवन्ध-हेतुभङ्गाः पट्चत्वारिंशत्सहस्राणि शतद्वयाधिकानि।

त एवाऽष्टी कायपश्चकवधग्रहणे द्वादश । तत्र पश्चानां पश्चसंयोगे भङ्ग एक इति प्राग्वदङ्काभ्यासे भङ्गानां त्रयोदशश्वतानि विंशत्युत्तराणि । यद्वा कायचतुष्टवध[भय]प्रक्षेपाद् द्वादश ।
तत्र पश्चानां चतुष्कसंयोगे भङ्गाः पश्चेति प्राग्वदङ्काभ्यासे
भङ्गानां षट्रपष्टिश्वतानि । एवं कायचतुष्टवध—जुगुष्साप्रक्षेपेऽपि ।
अथवा कायत्रयवध—जुगुष्सा—भयप्रक्षेपे द्वादश । तत्र पश्चानां
त्रिकसंयोगे दशेति त्रयोदशसहस्री द्विशती च भङ्गानाम् ।
सर्वसङ्कलने द्वादशबन्धहेतुभङ्गाः सप्तविंशतिसहस्राणि सप्तशतानि

त एवाऽष्टी कायपश्चकवध-भयप्रक्षेपात् त्रयोदश । अत्र पश्चानां पश्चकसंयोगे भङ्ग एक इति भङ्गानां त्रयोदशशतानि विश्वतिश्च । एवं कायपश्चकवध-जुगुण्साप्रक्षेपेऽपि । यद्वा काय-चतुष्ट्यवध-भय-जुगुण्सोपादाने त्रयोदश । तत्र कायस्थाने पश्चेति भङ्गानां पट्षष्टिशतानि । सर्वसङ्ख्यया त्रयोदशबन्ध-हेतुभङ्गा द्विनवतिशतानि चत्वारिशच ।

त एवा इष्टी कायपश्चकवध-भय-जुगुप्साप्रक्षेपाचतुर्द्श ।
तत्र कायस्थाने एक इति भङ्गास्त्रयोद्श्यातानि विश्वतिश्व ।
सर्वसङ्ख्यया देशविरतबन्धहेतुभङ्गा ठक्षमेकं त्रिपष्टिसहस्राणि
पृश्यती चा इशीत्यधिका । उक्ता देशविरते बन्धहेतुभङ्गाः ॥
अथ ते प्रमत्ते प्रोच्यन्ते । तत्र द्वयोरन्यतरद् युग

त्रयाणामन्यतमो वेदश्रतुर्णामेकतमः संज्वलनः, कार्मणौदारिक-मिश्ररहितानां त्रयोदशानामन्यतमो योग इति जघन्यतः पश्च बन्धहेतवः । मिथ्यात्वाऽविरतिभेदश्च कोऽप्यत्र नाऽस्ति । ततिस्त्रिभिवें देख्वयोदश योगान् गुणयेज्ञाता एकोनचत्वारिंशत् । ततो रूपद्वयमपनीयते, स्त्रीवेदोदये आहारकाहारकिमश्राऽसम्भ-वात् । स्त्रीणां दृष्टिवादाध्ययनप्रतिषेधात् । ततः स्थिताः शेषाः सप्ततिंशत् , तैर्युगलद्विकं गुण्यते, जाताश्रतुःसप्ततिः । तैश्च-त्वारः कपाया गुण्यन्ते, जातं पण्णवत्यधिकं शतद्वयम् । एतावन्तः प्रमत्ते पश्चवन्धहेतुभङ्गाः ।

त एव भयप्रक्षेपात् पद् । भङ्गाः तत्र तावन्त एव २९६ । एवं जुगुप्सोपादानेऽपि । त एव पश्च भय-जुगु-प्साप्रक्षेपात् सप्त । भङ्गास्तत्र तावन्त एव २९६ । सर्वे प्रमत्त-संयते वन्यहेतुभङ्गा एकादश शतानि चतुरशीतिश्च । भाविताः प्रमत्ते संयते वन्थहेतुभङ्गाः ।।

अथाऽप्रभत्ते भावयन्ते । तत्र जघन्यतः पश्च । त्रयाणामन्यतमो वेदः, कार्भणौदारिकमिश्र—वैक्रियमिश्राहारकमिश्ररहितानामेकादशानामन्यतमो योगः, द्वयोरन्यतरद् युगलं,
चतुर्णामन्यतमः संज्वलनश्चेति । अत्र त्रिभिवे देयोगा एकादश
गुण्यन्ते, जातास्त्रयस्त्रिशत् । तत एकं रूपमपनीयते, स्त्रीवेदोदये आहारकयोगाऽसम्भवात् ; स्थिता द्वात्रिशत् । ते युगलद्वयेन गुण्यन्ते; जाताश्चतुःपिष्टः । ते कपायचतुष्टयेन गुण्यन्ते,
जातं पट्पश्चाद्यां शतद्वयम् । इयन्तोऽप्रमत्ते पश्च यन्धहेतुभङ्गाः ।

त एव पश्च भयेन सह पड् । भङ्गास्तावन्त एव २५६ । अथवा जुगुप्सया सह पड्ड, भङ्गास्तावन्त एव २५६ । सर्वे पह्रबन्धहेतुभङ्गाः शतानि पश्च द्वादशात्तराणि । त एव पश्च जुगुप्सा-भयप्रक्षेपे सप्त । भङ्गास्तावन्त एव २५६ । सर्वे ऽ-प्रमत्ते बन्धहेतुभङ्गाश्चतुर्विंशत्यधिकं सहस्रम् । भाविता अप्रमत्ते बन्धहेतुभङ्गाः ।।

अथ चाऽपूर्वकरणे ते भाव्यन्ते । तत्र च वैक्रियाऽऽहारकयोरप्यसम्भवाद् योग नेव (योगा नव)। तत्र त्रयाणामन्यतमो वेदो नवानामन्यतमो योगो द्वयोरन्यतरद् युगरुं
चतुर्णामन्यतरः संज्वलन इति जघन्यतोऽमी पश्च वन्धहेतवः।
तत्र वेदत्रयस्य योगनवकेन गुणने सप्तविंशतिभिङ्गाः। तैर्युगलद्वयगुणने चतुःपश्चाश्चत् । तैः कपायचतुष्टयगुणने द्वे शते
पोडशोचरे । इयन्तोऽपूर्वकरणे पश्चवन्धहेतुभङ्गाः।

त एव पश्च भयप्रक्षेपात् पट् । भङ्गास्तत्रापि तावन्त एव २१६ । एवं जुगुप्साप्रक्षेपेऽपि २१६ । सर्वे पड्वन्ध-हेतुभङ्गाश्वत्वारि शतानि द्वात्रिंशच । त एव [पश्च] भय-जुगुप्साक्षेपे सप्त । भङ्गाः प्रागुक्तमानाः २१६ । सर्वसङ्करु-नयाऽपूर्वकरणेऽष्टौ शतानि चतुःपष्टिभङ्गाः । निगदिता अपूर्व-करणे वन्धहेतुभङ्गाः ॥

अथाऽनिवृत्तिवाद्रे ते निगद्यन्ते । तत्र जघन्यपदे द्वौ वन्धहेत् । चतुर्णामन्यतमः संज्वलनो नवानामन्यतमो योग-श्रेति । अत्र चतुर्णां नवभिर्मुणने पट्तिशद् भङ्गाः । उत्कृष्ट-पदे त्रयो वन्धहेतवः । तत्र द्वौ प्रागुक्तावेव, तृतीयस्त्वन्यतमो वेदः । अनिवृत्तिवाद्रो हि यावत् पुंवेद—संज्वलनचतुष्करूप-प्रकृतिपश्चकवन्धकस्तावद्वेदोद्योऽपि तस्याऽस्तीति । ततः पट्- त्रिंशद् वेदत्रयेण गुण्यन्ते, जातमष्टोत्तरं शतम् । सर्वे ऽप्यनि वृत्तिवाद्रे भङ्गाश्रतश्चत्वारिशं शतम् ।।

सक्ष्मसम्पराये एक एव किट्टीकृतसंज्वलनलोभाख्यः कषाये, योगाश्र सम्भविनो नवेति नवेव भङ्गाः ॥

उपशान्तमोह-क्षीणमोहयोश्च नवैव योगा बन्धहेतवः । एकदा चैक एव योग इति नवैव भङ्गाः ॥

सयोगिनो योगाः सप्त सम्भव [न्ति] इति सप्तैव भङ्गाः ॥

सर्व गुणस्थानेषु भङ्गसङ्खया पट्चत्वारिंशल्लक्ष(क्षाः?) द्रचशीतिसहस्राणि सप्त सहस्राणि (शतानि) च सप्तत्यधिकानि ४६८२७७०। तदुक्तं पश्चसङ्ग्रहे—

"सन्वगुणठाणगेमु विसेसहेठण इत्तिया संखा।
छायाठठक्ख-बासी-सहस्स सयसत्त सत्तरि य॥"
यदि चैकद्वयाद्यो जीवघातभेदा न गृझन्ते, किन्त्वेकद्विकादिघातभेदा एव, तदैकादिषडन्तवधेषु पट्-पश्चद्व-षडेकसंयोगजभेदसम्भवान्मिथ्यात्वभेदानां पश्चानां कायवंध(वध)भेदत्रिपष्टचा गुणने त्रिशती पश्चदेशोत्तरा। तस्याः पश्चिभिरिनिद्रयाऽसंयमैर्गुणने पश्चदशशती पश्चसप्तत्युत्तरा। तस्या युग
ठद्वयेन गुणने त्रिसहस्री शतमेकं च पश्चाशदुत्तरम्। तद्राशेस्त्रिभिर्व देर्गुणने नवसहस्री चतुःशती पश्चाशच। तद्राशेश्वतुर्भिः
कपार्येगुणने सप्तत्रिंशत्सहस्राण्यष्ट शतानि च। तेषां दश्मियोगर्गुणने रुक्षत्रयमष्टसप्ततिसहस्राणि च। इत्येतावन्तो मिथ्यादृष्टी नवयन्धहेतुभङ्गा भवन्ति। अग्रै च भय-जुगुदसाऽननतानुवन्धिसंचारणे द्वादशान्ता एव भेदा विश्रामन्ति। एवमग्रेऽपि यथायथमभ्यूद्यम्। तदेवमुक्ता गुणस्थानेषु युगपद्भाविवन्धहेत्भङ्गसङ्खया॥

अथ जीवस्थानेषु युगपद्भाविवन्धहेतुभङ्गसङ्ख्या पूर्वीक्त-

दिशाऽभिधीयते । तत्र संज्ञिपश्चेन्द्रियः पर्याप्तो गुणस्थानप्रहणे-नैव गृहीतः । अपर्याप्ता(प्त)संज्ञिनश्च जघन्यतश्चतुर्दश वन्धहेतव उत्कृष्टतोऽष्टाद्य । तत्र जघन्यतश्चतुर्देश सभ्यग्दष्टेरमी-पट्र-कायवध एकः, संज्ञिपयीप्तव्यतिरिक्तानां सर्वेषां सर्वदा पट्-कायबधस्याऽविशिष्टस्य प्रतिपादनात् । कथं तर्हि मिथ्यादृष्ट्या-दिष्देतद्भङ्गप्ररूपणा कृता, पडपि कायान् प्रति सर्वदा तेपाम-प्यविरतत्वात् ? । नैप दोपः । संज्ञिनो हि समनस्काः; तत-भवत्येताद्यः कदाचित्तीत्र-तीत्रतरः परिणामविशेषः ''अयमेको वात्य इमी द्वौ घात्याविमे त्रयो घात्या'' इत्यादिः । तदपेक्षयैककद्विकादिसंयोगतो भङ्गग्ररूपणा घटते । इह तु मनो-रहितत्वात् पट्कायवध एव विशेषतो ग्राह्य इति । तथा पश्चानां मध्येऽन्यतम इन्द्रियाऽसंयमो द्वयोरन्यतरद् युगलं त्रयाणाम-न्यतमो वेदः, अनन्तानुबन्धिवर्जानां कपायाणामन्यतमक्रोधा-दित्रिकम् । योगाश्चात्र सम्भविनः पश्चः संज्ञिनोऽपर्याप्तस्य वैक्रियमिश्ररूपाणां त्रयाणामेव योगानां, सरीरपर्याप्तेरूढर्व त शेषपर्याप्त्यपेक्षयाऽपर्याप्तस्य देव-नरकापेक्षया वैक्रियस्य तिर्यग्-मनुष्यापेक्षया चौदारिकस्य सम्भत्रात् ; ततः पश्चानां योगा-नामन्यतमो योगः । अङ्कस्थापनाः- ४, २, ५, [५,] ३, १ । अमीपां चाडङ्कानां परस्पराभ्यासे जातानि चत्त्रारिंशद-धिकानि चत्वारि शतानि । एतावन्तः संज्ञिनोऽपर्याप्तस्य सम्बरहरेश्वतर्दश्वनधहेत्भङ्गाः । त एव चतुर्दश भयप्रक्षेपात पञ्चद्द्य । तत्रापि तावन्त एव भङ्गाः ४४० । एवं जुगुप्सा-प्रक्षेपेऽपि ! त एव चतुर्दश भय–जुगु**ट्साप्रक्षेपात् पो**डश । तत्रापि तावन्त एव भङ्गाः । सर्वसङ्ख्ययाऽविरतसम्यग्द्रब्टेः

संज्ञा(इय)पर्याप्तस्य बन्धहेतुभङ्गाः सप्तद्शशतानि षष्टचिध-कानि ।

सासादनस्य संज्ञा(इय)पर्याप्तस्य योगाः कार्मणौदारि-कमिश्रवैक्रियमिश्ररूपास्त्रय एव । न च सासादनभावेऽपि शरीरपर्याप्त्या पर्याप्तस्याऽन्यपर्याप्तिभिरपर्याप्तस्यौदारिक वैक्रिय-योगाविष किं न स्त इति शङ्कनीयम् । शरीरपर्याप्तिसमाप्ति-वेलायां सासादनत्याऽयोगात् ; तस्या अन्तर्भृहूते न परिस-माप्तेः । संज्ञिट्यतिरिक्तानां सासादनत्वस्य चाऽपर्याप्तावस्थायां पडाविकामात्रकालमेव सम्भविनस्तद्वीगेवाऽपगमाज्जधन्यप-देऽप्यस्य चन्धहेतवः पश्चद्ञ, अनन्तानुचन्धिप्रक्षेपात् । तत्र वेदत्रिकेण योगत्रिकं गुण्यते, जाता नव । ततः सासादेने रूपमेकमपनेयमुक्तभिति स्थिता अष्टौ । तैः पञ्चेन्द्रियाऽसंयमा गुण्यन्ते, जाताश्रत्वारिंशत्। तैर्युगलद्विकं गुण्यते, जाता अशीतिः । तैः कपायचतुष्टयगुणने जातानि त्रीणि शतानि विंश-त्यधिकानि । एतावन्तः संज्ञ्यपर्याप्तस्य सासादनस्य पश्चदश-वन्धहेतुभङ्गाः । त एव पश्चद्श भयप्रक्षेपात् षोडश, भङ्गा-स्तावन्त एव । एवं जुगुप्साप्रक्षेपेऽपि । उभयक्षेपे सप्तद्श, भङ्गास्तावन्त एव । सर्वे संज्ञ्यपर्याप्तसासादनस्य बन्धहेत्भङ्गा द्वादशक्षतान्यशीत्यधिकानि ।

मिथ्यादृष्टेः संज्ञ्यपर्याप्तस्य जवन्यपदे बन्धहेतवः षोडशः मिथ्यात्वप्रक्षेपात् । अत्र च मिथ्यात्वमेकमेव, त्रयोदशानामपि जीवानामेकस्यवाऽनाभोगिकमिथ्यात्वस्य भणनात् । योगाश्च पश्चेति वेदत्रयेण योगत्रयः(१ पश्चक)गुणने जाताः पश्चदशः। तैरिन्द्रियाऽसंयमपश्चकगुणने पश्चसप्ततिः। तया युगलद्विकताडने सार्द्वं शतम् । तेन कपायचतुष्टयगुणने पट्ट शतानि । एता वन्तो मिथ्यादृष्टेः संज्ञ्यपर्याप्तस्य षोडशबन्धहेतुभङ्गाः । त एव षोडश भयप्रक्षेपात् सप्तदश । तत्रापि तावन्त एव भङ्गाः । एवं जुगुष्साक्षेपेऽपि । उभयप्रक्षेपेऽष्टादश । तत्रापि त एव भङ्गाः । सर्व सङ्ख्या चतुर्विंशतिशतानि ।

संज्ञ्यपर्याप्ते एतदेव गुणस्थानत्रयं भवति, नाधिकम् । तद्भाविनः सर्वे भङ्गाश्रत्वारिंशदधिकानि चतुःपश्चाशच्छतानि ॥

असंज्ञिपञ्चेन्द्रियस्याऽपर्याप्तस्य मिथ्यात्व-सासादनलक्षणं
गुणस्थानद्वयं सम्भवति । वादरैकेन्द्रिय-विकलेन्द्रियाऽसंज्ञिपञ्चे-निद्रयाणामपर्याप्तानामेतद्गुणस्थानद्वयस्येव प्रतिपादनात् । तत्रा-ऽपर्याप्ताऽसंज्ञिपञ्चेन्द्रियस्य सासादनत्वे जघन्यपदे पञ्चदश बन्धहेतवः । षट्कायवधोऽन्यतरेन्द्रियाऽसंयमोऽन्यतरयुगलम-न्यतमवेदोऽनन्तानुबन्ध्याद्यन्यतमक्रोधादिचतुष्ट्यं कार्मणौदा-रिकमिश्रयोरन्यतरो योगश्चेति । अत्र प्राग्वन्मिथोऽङ्कानां गुणने भङ्गानां द्विशती चत्वारिंशद्धिका । भयप्रक्षेपाज्जुगुष्साप्रक्षेपाद्या षोडशस्भयप्रक्षेपाच सप्तद्शस्वपि प्रत्येकमियन्त एव भङ्गाः । सर्वसङ्ख्यया सासादने नवशती पष्ट्यधिका ।

मिथ्यादृष्टित्वे च मिथ्यात्वप्रक्षेपाज्जघन्यपदे पोड्श, योगाश्च तत्र त्रय इति प्राग्वदङ्कानां गुणने भङ्गानां त्रिश्चती षष्ट्यधिका । सेव भयक्षेपाज्जुगुप्साक्षेपाद्वा सप्तद्शसु, उभयप्रक्षे-पादृष्टाद्शस्त्रपि चेति सर्वसङ्ख्यया मिथ्यादृष्टित्वे भङ्गानां चतुर्दश्चती चत्वारिंशद्धिका । सर्वसङ्करनया गुणस्थानद्वयेऽ-पर्याप्ताऽसंज्ञिपञ्चेन्द्रियस्य बन्धहेतुभङ्गाश्चतुर्विंशतिशतानि ॥

पर्याप्तस्याऽसंज्ञिपञ्चेन्द्रियस्य मिथ्यात्वलक्षणमेकमेव गुण-स्थानम् । पर्याप्ताऽपर्याप्तसक्षम-पर्याप्तवादरैकेन्द्रिय-विकलेन्द्रि-याऽसंज्ञिपञ्चेन्द्रियेष्वेकस्यैव गुणस्थानकस्य प्रतिपादनात् । ततो- ऽस्य जघन्यपदे षोडश बन्धहेतवः — मिथ्यात्वं षट्कायवधः पश्चानामन्यतम इन्द्रियाऽसंयमो द्वयोरन्यतरद् युगलं अनन्ता- जुबन्ध्याद्यन्यतमक्रोधादिचतुष्ट्यं त्रयाणामन्यतमो वेदो द्वयो- रौदारिकाऽसत्यामृषाभाषारूपयोर्योगयोरन्यतरो योगः । अत्र प्राम्बदङ्कगुणने भङ्गानां चत्वारिंशद्धिका शतद्वयी । सैव भय- क्षेपाज्जुगुष्साक्षेपाद्वा सप्तदशसु, उभयक्षेपाद्वादशस्विष च, सर्वसङ्ख्यया पर्याप्ताऽसंज्ञिपश्चेन्द्रियस्य नवशती षष्टचिका ॥

चतुरिन्द्रियस्याऽपर्याप्तस्य सासादनस्य जवन्यपदे पश्च-दश वन्धहेतवः । पट्कायवधश्चतुर्णामिन्द्रियाऽसंयमानामेकोऽ-संयमो युगलमन्यतरद् वेद एक एव नपुंसका एव, तथाप्य संज्ञिपञ्चेन्द्रियाः स्त्रीपुंसिलङ्गाकारमात्रमधिकृत्य स्त्रीवेदे पुंवेदे-ऽपि च प्राप्यन्त इति तत्र त्रयो वेदा गृहीताश्चतुरिन्द्रिया-दीनां तु बाह्यस्त्रीपुंसिलङ्गाकारमात्रमपि न विद्यत इतीह नपुं-सक्केद एव ग्राह्यः । अनन्तानुबन्ध्यादीनामन्यतमक्रोधादिच-तृष्टयं कार्मणौदारिकमि(श्र)योरन्यतरो योगः । ततोऽङ्कताडनया जाताश्चतुःपष्टिः पश्चद्शबन्धहेतुभङ्गाः । एत एव भयप्रक्षेपा-ज्जुगुन्साप्रक्षेपाद्वा पोडशसु, उभयप्रक्षेपात् सप्तदशस्विप च । सर्वसङ्खयया चतुरिन्द्रियापर्याप्तस्य सासादनस्य द्विश्वती षट्पश्चा-शद्धिका ।

मिथ्यादष्टेद्पर्याप्तचतुरिन्द्रियस्य जघन्यपदे पोडश, मिथ्यात्वप्रक्षेपात् । योगाः कार्मणौदारिकमिश्रौदारिकरूपास्त्रयः । ततोऽङ्कताडने भङ्गाः पण्णवतिः । इयन्त एव भयक्षेपाज्जुगु-प्साक्षेपादा सप्तद्शसभयक्षेपाद्ष्टाद्शस्त्रपि च । सर्वाग्रं चतुर-शीत्यधिकं शतत्रयम् । गुणस्थानकद्वयेऽपि सर्वसङ्ख्ययाऽपर्या- प्रचतुरिन्द्रियस्य बन्धहेतुभङ्गाः षट्शतानि चत्वारिंशच ॥

पर्याप्तचतुरिन्द्रियस्य जघन्यपदे पोडश बन्धहेतवः—
मिथ्यात्वं पट्कायवधश्रतुणीमिन्द्रियाऽसंयमानामेक इन्द्रियाऽसंयमो द्वयोरन्यतरद् युगलं अनन्तानुबन्ध्यादीनामन्यतमक्रोधादिचतुष्टयं नपुंसकवेद औदारिकाऽसत्यामृषाभाषयोरन्यतरो योगश्रेति । तत्र प्राग्वदङ्कगुणने भङ्गाश्रतुःषष्टिः । एत एव
भयक्षेपाज्जगुप्साक्षेपाद्वा सप्तद्शस्मयक्षेपाद्ष्यद्शस्त्रिषि च ।
सर्वे पर्याप्तचतुरिन्द्रियभङ्गा द्वे शते पट्पश्चाशद्धिके । सर्व सङ्खयया चतुरिन्द्रियाणां बन्धहेतुभङ्गाः पण्णवत्यधिकान्यष्टौ
शतानि ।

त्रीन्द्रियस्याऽपर्याप्तस्य सासादनस्य जधन्यपदे पश्चद्श-बन्धहेतवस्ते च प्राग्वद् वाच्याः । नवरमत्र त्रयाणामिन्द्रियाऽ-संयमानामन्यतमो ग्राह्यः । ततोऽङ्कताडने भङ्गा अष्टचत्वारिं-शत् । तावन्त एव भयप्रक्षेपाज्जुगुण्साक्षेपाद्वा पोडशसभयप्रक्षे-पात् सप्तद्शस्त्रपि च । सर्वे ऽपि त्रीन्द्रियापर्याप्तस्य सासादन-स्य वन्धहेत्सङ्गाद्विनवंत (द्विनवत्युत्तरं) शतम् ।

मिश्यादृष्टरेषयांप्तस्य त्रीन्द्रियस्य जवन्यपदे पोड्य वन्धहेतवो मिश्यात्वप्रक्षेपात् । योगाश्रात्र कार्मणौदारिक [मिश्रौदारिक]रूपास्त्रयः । ततः प्राग्वदङ्कगुणने भङ्गा द्विसप्ततिः । तावन्त एव भयक्षेपाज्जगुष्साक्षेपाद्वा सप्तद्शसभयक्षेपादृष्टाद्श-स्विष च । सर्वे ऽिष मीठिता द्वे शते अष्टाशीत्यिषके । गुण-स्थानकद्वयेऽप्यपर्याप्तत्रीन्द्रियस्य सर्वसङ्ख्यया बन्धहेतुभङ्गाश्च-त्वारि शतान्यशीत्यिकानि ॥

पर्याप्तत्रीन्द्रियस्य जवत्यपदे पोडश वन्धहेतवः । तत्र भङ्गा अष्टचत्वारिंशत् । तावन्त एव भयक्षेपाज्जुगुप्साक्षेपाद्वा सप्तदशस्मयक्षेपादष्टादशस्विष च । सर्वे पर्याप्तत्रीन्द्रियवन्ध-हेतुभङ्गा द्विनवतं शतम् १९२ । सर्वसङ्ख्यया त्रीन्द्रियेषु भङ्गा द्विसप्तत्यधिकषटुशतानि ॥

द्वीन्द्रियाऽपर्याप्तस्य सासादनस्य जवन्यपदे पश्चद्श बन्धहेतवस्ते च प्राग्वन्नवरमत्र द्वयोरिन्द्रियाऽसंयमयोरन्यतरो-ऽसंयमो वक्तव्यः । तत्र प्राग्वदङ्कानां गुणने जाता द्वात्रिंशत् । तावन्त एव भयक्षेपाज्जगुण्साक्षेपाद्वा षोडशस्भयक्षेपात् सप्तद शस्विप च । सर्वसङ्ख्यया द्वीन्द्रियाऽपर्याप्तसासादनस्य बन्ध-हेतुभङ्गा अष्टाविंशं शतम् ।

मिथ्याद्दरेपर्याप्तद्वीन्द्रियस्य जघन्यपदे पोडश बन्धहेतवो मिथ्यात्वप्रक्षेपात् । योगाश्चात्र त्रय इति प्राग्वदङ्कगुणनेऽष्टच-त्वारिशत् । इयन्त एव भयक्षेपाज्जुगुष्साक्षेपाद्वा सप्तदशसभय-क्षेपाद्यादशस्विप च । सर्वे मीलिता द्विनवतं शतम् । गुण-स्थानद्वये द्वीन्द्रियाऽपर्याप्तस्य त्रिशती विशत्यिका ॥

पर्याप्तद्वीन्द्रियस्य जद्यन्यपदे षोडश वन्धहेतवस्ते च प्राज्वन्नवरमौदारिकाऽसत्यामृषाभाषयोरन्यतरो योग इह वाच्यः। ततः प्राज्वदङ्कताडने लब्धा द्वात्रिंशत्। इयन्त एव भयक्षेपा-जजुगुप्साक्षेपाद्वा सप्तद्यसभयक्षेपादष्टादशस्विष च भङ्गाः। सर्वे पर्याप्तद्वीन्द्रियवन्धहेतुभङ्गा अष्टाविशं शतम्। सर्वे द्वीन्द्रि-यहेतुभङ्गाश्वत्वारि शतान्यष्टचत्वारिंशद्धिकानि।।

बादरैकेन्द्रियस्याऽपर्याप्तस्य सासादनस्य जघन्यपदे पश्च-दश बन्धहेतवस्ते च प्राग्वस्रवरमत्रैकः स्पर्शनेन्द्रियाऽसंयमो वक्तत्र्यः । ततः प्राग्वदङ्कानां गुणने भङ्गाः पोडश । इयन्त एव भयस्य जुगुप्साया वा क्षेपे पोडशस्भयक्षेपे सप्तदशस्विप च । सर्वे मिलिताश्रतुःपष्टिः । मिथ्यादष्टरेपर्याप्तवादरैकेन्द्रियस्य जघन्यपदे षोडश बन्धहेतवो मिथ्यात्वप्रक्षेपात् । नवरमत्र कार्मणौदारिकमिश्रौदा-रिकामन्यतमो योग इति वक्तव्यम् । ततः प्राग्वदङ्कगुणने भङ्गाश्चतुर्विश्वतिः । इयन्त एव भयस्य जुगुप्साया वा क्षेपे सप्तदशस्भयक्षेपेऽष्टादशस्वपि च । सर्वे समुद्ताः षण्णवतिः ।।

पर्याप्तवादरैकेन्द्रियस्य जघन्यतः षोडश वन्धहेतुभङ्गाः (हेतवः) तत्र भङ्गाश्रतुर्विशतिः। इयन्त एव भयस्य जुगुप्साया वा क्षेपे सप्तदशस्मयक्षेपादष्टादशस्विप च। सर्वे समुदिताः पण्णवितः। सर्वेसङ्ख्यया बाद्ररैकेन्द्रियाणां भङ्गानां द्विशती पट्पश्चाशद्धिका।।

स्क्ष्मैकेन्द्रियस्याऽपर्याप्तस्य जघन्यपदे षोडश [बन्ध-हेतवः]। तत्र भङ्गाश्रतुर्विंशतिः। तावन्त एव भयस्य जुगु-प्साया वा क्षेपे सप्तदशस्भयक्षेपादष्टादशस्विप च। सर्वे समुद्तिः पण्णवितः।

पर्याप्तस्क्ष्मैकेन्द्रियस्य जघन्यपदे षोडरा । ते चाऽप-र्याप्तवदेव । परमिह योग औदारिकरूप एक एव वाच्यस्ततो भङ्गा अष्टौ । तावन्त एव भयस्य जुगुप्साया वा क्षेपे सप्त-दशस्मयक्षेपेऽष्टादशस्त्रपि च । सर्वे मिलिता द्वात्रिंशत् । सर्वे सङ्ख्यया स्क्ष्मैकेन्द्रियाणां बन्धहेतुभङ्गा अष्टाविंशं शतम् ॥

तदेवमुक्ता गुणस्थानेषु [जीवस्थानेषु] च बन्धहेतुभङ्गाः॥

हेतुत्विमह प्रकृति-प्रदेशसामान्य एव योगानाम् । स्थिति-र[स]सामान्ये तु, प्रोक्तं कुशलैः कषायाना(णा)म् ॥१॥ व्यतिरेकान्वयदृष्टेः प्रकृतिविशेषे तु हेतुभेद इति । प्रकृतीनां षोडशकं मिथ्यात्विनिषकं प्रोक्तम् ॥२॥ जातिचतुष्टय-नरकत्रिक-मिथ्यात्वानि हुण्डसेवार्चे । स्थावरचतुष्कमातप-तृतीयवेदाश्च पोडशकम् ॥३॥ मनुज-स्त्यानर्द्धित्रिक ३[मपि तिर्यक्तिरक]मनाद्यचरमानि । संस्थानकश्रसंहननाथन्यद्योतादासुखगती (?ग्रभखगति) च ॥४॥ नींचेगींत्रौदारिक-युगलकषायाष्टकाङ्गनावेदाः । वज्रर्षभमिति पश्च-त्रिंशदिहाऽसंयमनिमित्ताः ॥५॥ बध्यन्ते चिकपायै-रविशष्टाः प्रकृतयोऽष्टपष्टिरिह । योगैस्त सातवेद्यं तथैव नियमोपलम्भेन ॥६॥ उक्तं च पञ्चसङ्ग्रहे — '' सोलस मिच्छणिमित्ता बज्झइ पणतीस अविरईए उ। सेसा उ कसाएहिं जोगेहि य सायवेयणियं ॥ " चतुरादिप्रत्ययती(ता), सीतां(साता)दौ यात भाषिताऽन्यत्र। सा तु तृणारणिमणिवद् विकल्पमाश्रित्य बोद्धच्या ॥७॥ तथा चोक्तं षडशीतिके -" चतुमिच्छमिच्छअविरइ-पचइया सायसोलपणतीसा । जोगविण तिपेचईया-हारगजिणव[ज्ज] सेसाउ ॥ " तीर्थकराऽऽहारकयो-र्बन्धे सम्यक्त्वसंयमौ हेतू। इति वस्तुस्थितिरत्रा-ऽनुपपत्ति भावयन्ति परे ॥८॥ सम्यक्त्वमौपञ्चिकं तीर्थं करनामबन्धहेतुश्चेत । तद्धन्धस्तद्भावात् स्थात्तर्धुपशान्तमोहेऽपि ॥९॥ क्षायिकसम्यक्त्वं चे-ज्ञिननाम्नो बन्धकं तदा बन्धः। सिद्धानामपि तस्य प्रसज्यते तद्वतां सततम् ॥१०॥ क्षायोपशमिकमीदश-मिद्मिति चेत्तर्धपूर्वकरणस्य । प्रथमसमयेऽपि हि भवे-तद्धन्धस्य व्यवच्छेदः ॥११॥

क्षायापशमिकदर्शन-विच्छेदो ह्याद्यसमयभावीष्टः । जिननाम्नो बन्धस्य त्वपूर्वकरणस्य पष्ठांशे ।।१२।। तन्न किमपि सम्यक्त्वं जिननाम्नो बन्धकारणं घटते । कारणमाहारकयुग-बन्धस्य न संयमोऽप्येवम् ॥१३॥ सामान्येन तथात्वे तस्य भवेत् स प्रमत्तदमिनोऽपि। ग्राह्येऽप्रमत्तभावे त्वपूर्वषड्भागपरतोऽपि ॥१४॥ अत्र वदन्त्यनयोरिष कषायस(भे)दा हि कारणं मौलम् । सम्यक्त्वसंयमौ पुन−रेषां सहकारितां धत्तः ।।१५।। ते चारभ्य चतुर्थाद् गुणाश्रयात् सप्तमाच्च वर्त्त ते(न्ते) । नियता भेदा अर्वागपूर्वकरणस्य पष्टांद्यात् ॥१६॥ सम्यक्त्वानुगतास्ते बन्धाय स्युः प्रश्नस्ततां नीताः। सकलजगदुद्धिपीपी-दिसङ्गतास्तीर्थकरनाम्ना(१म्नः) ।।१७॥ तथा हि—लोचनलाभसमानं सम्यक्तवं प्राप्य चिन्तयति धीमान् । मोहांत्रकरे(मोहान्धकार) गहने संसारे के न दुःखार्चाः ? ॥१८॥ सत्त्वा भ्रमन्ति सत्य-प्यासिन् सद्धर्मतेजसि हताशाः । कुच्छ्राद्स्मादेनांस्तदनेनोत्तारयामीति ॥१९॥ करुणादिगणोपेतः परार्थकरणप्रवर्द्धमानमनाः । स तथैव चेष्टमानः परार्थकृत्तीर्थकृद् भवति ॥२०॥ यस्तु स्वजनादिगतं ध्यायत्येवं तथाऽनुतिष्ठति च । सावधिकपरार्थरतः स तु घीमान् गणधरो भवति ।।२१।। स्वयमेव निर्यियासति भवनेर्गुण्यापलम्भतो यस्तु । स तु मुण्डकेवली सा—दात्मैकार्थप्रवृत्तिगुणः ॥२२॥ प्रणिधिप्रवृत्तिविद्नजय-सिद्धिविनियोगचरणशुद्धिभवाः । बन्ध (न्धं?) कषायभेदाः कुर्वन्त्याहारकयुगस्य ॥२३॥

नतु च विशेषात्रयणे संयमसम्पक्त्वयोः क इव मन्तुः ।
यत् सकषाये ब्विष्टो नेष्टः सम्यक्त्वसंयमयोः ? ॥२४॥
सत्यं निश्चयनयतो हेतुभिश्वस्य नैव बन्धस्य ।
तेन जिनाऽऽहारकयो — र्वन्धकतेष्टा कषायेषु ॥२५॥
त्र्यवहारनये तिष्टं संयमसम्पक्त्रयोरिष तथात्वम् ।
येन घृतं दहतीतिव — दुपचारस्तत्र सम्भवति ॥२६॥
शुद्धनयानुगृहीत — त्र्यवहारनयस्य चेदमाकृतम् ।
स्थैरी त्वयमाश्रयते — ऽतिशयं सम्यक्त्वसंयमयोः ॥२७॥
नयभेदाद् वाग्भेदो न च दुष्यिति कोऽिष शास्त्रकाराणाम् ।
पार्थापत्यस्थित्रर — प्रतिवचनानां विभेद इव ॥२८॥
योगेष्वेव विशेषं वाञ्चन्त्यन्ये तु तारतम्येन ।
फलभेदात्तद्भेदा — क्र [हि ? ] वचनोष्ग्रहस्तत्र ॥२९॥
उक्ता वन्धहेतवः ॥

बद्धस्य कर्मणः स्या-दुद्य(ः) तस्मात् परीषहा द्मिनः ।
उपतिष्ठन्त इतीमे कीर्त्यन्ते ये यथारूपाः ॥१॥
श्चुदुदन्योष्णं शीतं शय्यारोगौ वधस्तृणस्पर्शः ।
चर्या मलदंशौ चे-त्येकादश वेदनीयभवाः ॥२॥
तिरवद्याहारस्या-ऽलाभे श्चुद्वेदनाऽतिरेकेऽपि ।
स्वाध्यायध्यानभृत-स्त्यजतश्चाऽकालिभक्षेच्छाम् ॥३॥
अन्यूनयतो योगा-नगृहणतोऽनेषणीयपिण्डं च ।
यद्दैन्यात् श्चुत्सहनं श्चुष्णपरीषहजयः स मतः ॥४॥
एवमुद्दन्याविजयो-ऽप्युष्णपरीषहजयस्तु तस्य मतः ।
यो निश्छायाटच्यां गच्छन् ग्रीष्मे महाभीष्मे ॥५॥
शुष्कगलतालुरसनो-ऽप्यतिदाहहतस्तपोविशेषेण ।
ग्राणिद्याधृतबुद्धि-जलावगाहादि नातनुते ॥६॥

पतित महत्यपि शिते त्यक्त्वाऽकरूप्यांशुकः समयविधिना कल्ट्याम्बरपरिभोगी खगवद्कलप्रालयविशेषः ॥७॥ शीताभि[नि]संपी(पा)ते-ऽप्यनभीष्सिततत्प्रतित्रियोपायः । संसहते यन्हीतं शीतपरीषहजयः स मतः ॥८॥ खरविषमकर्करेषु क्षितिप्रदेशेषु सुमृदुष्ट्टे वा । निद्रां विधिनाऽनुभव-कोपैत्यर्शतं रतिं वा यत् ॥९॥ शय्यापरीषहजयः स मुनेर्यच प्रतिक्रियाचरणम् । रोगेऽपि समयविधिना रोगपरीषहजयः स मतः ॥१०॥ प्राक्तनकर्भफलमिदं नैप तपस्वी करोति मे किमपि। बाध्यमनेन शरीरं न तु दर्शनदक्चिरत्राणि ॥११॥ इति वथकेऽप्यविकृतधी—र्निहन्यमानोऽपि मुद्ररशराद्यैः । समतां विभक्ति यो वध-परीषहस्तेन विजितः स्यात् ॥१२॥ गच्छस्य तदितराणां परिभोगो ब्रद्धिषरस्य दर्भादः। समनुज्ञातस्तदुपरि शेते संस्तीर्थ यो विधिना ॥१३॥ आस्तीर्य तृणं वा य-श्रीरहृतीपकरणे(णी) मुनिः शेते । तस्य तृणस्पर्श्चपरी-पहविजयस्तद्धिसहनेन ।।१४।। निःसङ्गस्य पत्रनवत् परिभावितवन्धमोक्षतत्त्वस्य । नवकत्पविहारकतो विरुद्धमार्गः च परिहरतः ॥१५॥ यत्कण्टकादिदुःखे-ऽप्यस्मरणं यानवाहनादीनाम् । चर्यापरीपहजयः स मुनेः संयमरथस्थस्य ॥१६॥ आमरणादस्नान-त्रतभाजः स्वेदवितमलराद्येः । यन्मलपीडासहनं तद्पनयननिर्विकल्पस्य ॥१७॥ स् मलपुरीषह्विजयः कर्ममलापनयनाय बद्धमतेः। दर्शन-मो(१)बोध-चरित्रा-मलसलिलस्नानशुद्धस्य ॥१८॥ दंशग्रहणं घातक—सत्त्वसमृहोपलक्षणं तेन । दंशमशकादिदंशे-ऽप्यकुर्वतस्तद्वपुर्वाधाम् ॥१९॥

अनिवारयतो व्यजना-दिना च ताननपगच्छतः स्थानात् । यत्तत्पीडासहनं दंशपरीषहजयः स मुनेः ॥२०॥ प्रजाज्ञाने चाद्ये परीषहात्रष्टमे त्वलाभोत्थः । कर्मणि, चतुर्दशैते छग्नस्थानामरागाणाम् ॥२१॥ नहि स्रक्ष्मसम्पराये परीपहाः केऽपि मोहनीयभवाः । इत्ययमरागमध्ये ग्राह्यो लोभांज्ञसत्त्वेऽपि ॥२२॥ तत्राङ्गपूर्वतके-द्रशकरणाध्यात्मशास्त्रनिपुणस्य । भानीवार्कस्य पुरो मम सर्वे निःप्रभा अन्ये ॥२३॥ इत्यस्य ज्ञानमद्-स्याऽधिकपुरुषोनताधिया दलनम् । प्रज्ञापरीपहजयः साधोरध्यात्मग्रुद्धस्य ॥२४॥ सहमानोऽष्याक्षेपं योऽज्ञोऽपि सुदुःकरे रतस्तपसि । ज्ञानफलेऽविचिकित्सः सोऽज्ञानपरीषह(हं) जयः (जयति) ॥२५॥ योऽलाभेऽपि न दीनो लाभादपि वरमलाभमेव तपः। ध्यायति निरुत्सुकमतिः सोऽलाभपरीषहं जयति ॥२६॥ अष्ट निषद्या याच्जा-क्रोशावरतिर्वशा च नग्नत्वम् । सत्कारोऽदर्शनमिति मोहाद् रागिष्वखिलसत्ता(:) ॥२७॥ भय-मान-क्रोधाऽरति-वेद-जुगुप्साश्च लोभ-दगुमोहौ । क्रमतोऽष्ट हेतवोऽमी प्रोकाष्ट(?)परीषहोत्पत्तौ ।।२८॥ अनुतिष्टन्निजनियमं ग्रून्यागारस्मग्रानशैलादौ । अभयो भैरवश्रच्दाद् भवति निषद्यापरीपहजित् ॥२९॥ निषीद्नत्यस्यामिति च्युतप्ता(त्पत्त्या) निषद्याशच्देनोपाश्रयो गृह्यते॥ विधिनैव वा(या) चमान्-स्तपोरतो दीनतादिपरिहारी। यो लाघवमदसोढा स भवति याच्जापरीषहजित् ॥३०॥ श्रुण्यन् प्रभुरपि मिथ्या-दशामयज्ञावचांस्यतिकटूनि । कोधांशमप्यकलय-न्हाक्रोशपरीषहं जयति ॥३१॥

१. '' प्रोक्तास्तत्परिषद्दोत्पत्ती '' इत्येवं यदि कल्प्यते, तदा सम्यक् स्यात् ॥

विषमक्षेत्रादिकृता-मरति सत्रोपदेशतो निधन्। धर्मारामरतः सन् मुनिररतिपरीपहे (हं?) जयति ॥३२॥ एकान्ते नवयौवन-मदिरामद्घुण्णमाननयनासु । दोम् लद्र्यनोल्लस–दुन्नतकुचकलशलीलासु ॥३३॥ अञ्चीनां पिण्डोऽसा-विति निर्मलभावतां द्धत् कवचम् । विफलयति यः स्मरशरान् स संवृतः स्त्रीपरीषहजित् ॥३४॥ वासोभिरसर्वतनु-प्रावरणैररूपमूल्यपरिजीणैः । नाग्न्यपरीषहसहनं भवति ममत्वोज्ञितमुनीनाम् ॥३५॥ नन्वेवमौपचारिक-नाग्न्यात् तादक् परीषहज्ञयोऽपि ?। न, क्षुत्परीषहजयो-पमयाऽकल्प्याऽग्रहेऽदोषात् । ३६॥ सत्कारो वस्त्राद्यै-र्नतिप्रशंसादिना पुरस्कारः । तदकरणे दुःप्रणिधानवर्जकस्तत्परीपहजित् ।।३७।। पापस्थानेभ्योऽहं विरतो निस्सङ्गमार्गचारी च। तद्पि सुरनारकादीन न प्रेक्षे पुण्यपापभुजः ॥३८॥ तत् प्राचामतिशयगी-र्वृथेति दर्जानपरीपहो भावः । अञ्चभो भवेत प्रदेशो-दितमिथ्यात्वप्रभावेन(ण) ॥३९॥ सोढयो(व्यो)ऽसौ नेहा-ऽभ्यायान्ति सुधाभुजः परमसुखिनः । जिन—गणधरादिविरहात कार्याऽभावान्मनुजलोके ॥४०॥ प्राक्**कृतदुरितनिगडिता निरन्तरं तीत्रवेदना**प्रस्ताः । गमनागमनाशक्ता न नारका अपि समायान्ति ॥४१॥ न च दुःखमानुभावात् संहननतपोविशेषवैकल्यात्। ज्ञानातिश्चयोऽस्त्यधुना स्थानस्थान् येन तान् पद्येत् ॥४२॥ प्राचां तूत्तमशक्तिः संहनन-तपो-धृतिप्रकपे<sup>र</sup>ण । आसीत सर्व तेषां घटमानं तदितिभावनया ।४३॥ इति श्रेयः ॥ समाप्तमिदं बन्धहेतुभङ्गप्रकरणम् ॥ श्रीः ॥

## शुद्धिपत्रक

|             |       | र्यु। ४:५२ ।                                  |                           |
|-------------|-------|-----------------------------------------------|---------------------------|
| ભૂમિકામાં 💮 |       |                                               |                           |
| र्भेष्ठ     | भ छित | અશુ દ                                         | શુદ્ધ                     |
| -           | 2.9   | e .                                           | ૧્ર                       |
| -           | 50    | 29                                            | 39                        |
| 6           | 26    | ચાથી                                          | રર મી                     |
| . e         | 30    | 9.9                                           | 98-94                     |
|             | 30-3  |                                               | ભ <u>્રેકેટમાં</u> મૂકેલા |
|             |       | → ← चिह्नान्तर्गत                             |                           |
| 6           | 32    | એ બે પંક્તિઓ                                  | એ પંક્તિએ।                |
|             | 32    | 98                                            | 96-20                     |
| 6           | ٩     | '२४-२५-२६भी भं छित ने। गत ?                   | शे अ'श रह समक्वा.         |
| +           | 2     | 29                                            | 39                        |
| 6           | 2     | ' છેલ્લેથી પહેલી પંક્તિમાં ' એ અ'શ રદ્દ સમજવા |                           |
| 4           | 3     | ৭৩                                            | . 28                      |
| 4           | ч     | €-0                                           | ×                         |
| 6           | 4     | 22                                            | 39                        |
| 4           | 30    | ৭৩                                            | 23                        |
| 90          | ૧૨    | १७                                            | 28                        |
| પુસ્તકમાં 💮 |       |                                               |                           |
| 9           | •     | गुण्यते                                       | गुण्येते                  |
| 6           | 8     | यदा                                           | यद्वा                     |
| =           | 92    | न्थि                                          | िन् <b>ध</b>              |
| 99          | 3.8   | त्रिभिवदै                                     | त्रिभिवे दै               |
| 85          | 96    | सर्घ                                          | सर्व                      |
| 63          | 22    | कायक                                          | का्य                      |
| 9.6         | 96    | पव                                            | यद्वा                     |
| 50          | 90    | चतुष्ट                                        | चतुष्टय                   |
| 50          | 38    | युग                                           | युगलं 💮                   |
| 53          | 93    | "पर् पञ्चद्श-विंशति-पञ्चदः                    | श-षडेक "भेभ वांचवुं       |
| 58          | 3     | सभ्यग्हण्टे                                   | सम्यग्हर्ष्ट              |
| २७          | २१    | द्पर्याप्त                                    | रपर्याप्त                 |
| 26          | 58    | जघत्य                                         | जघन्य                     |
| 30          | 3     | रिकामन्यतमो                                   | रिकाणामन्यतमो             |
| 38          | 8     | विधिना                                        | विधिन।                    |

સારદ સાર દયા કરા આપા વચન – સુરંગ તું તૂઠી મુજ ઉપરે જાપ કરત ઉપગંગ

–વાચક "જશ"