

## THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

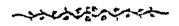
Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.



( भगवान महावीर का मामाणिक जीवन चरित्र )



लेखफ-

धन्द्र एज्भहारि विशास्य

प्रकाशक--

श्रीमहाबीर ग्रंथ पकाश मन्दिर,

भानपुरा ( हो॰ रा॰ )

प्रदम संस्करण }

( मृहर-रेशमी जिल्ड ४) रूप रास संस्करण १०) र०

#### श्रीमहावीर ग्रंथ प्रकाश मंदिर, भानपुरा (होलकर-राज्य)

#### त्राहकों से चमा प्रार्थना—

हमने "भगवान् महावीर" के माद्रपद शुक्त पूर्णिमा तक प्राहकों के पास पहुँचादेने का वायदा किया था। उसी वायदे के अनुसार पुस्तक चित्रों सहित एकादशी पर ही नैयार हो गई थी पर जिल्द-दधी कलकत्ते में होने के कारण यह इतने विलम्ब से पाठकों के पाम पहुँच रही है। इसके लिये हमें दुख है।

सुद्रकः
गण्पति कृष्ण गुजरः
श्रीलक्ष्मीनारायण प्रेसः,
वनारस सिटी । १३९९ः
- ३४

#### भगवान् महावीर पर

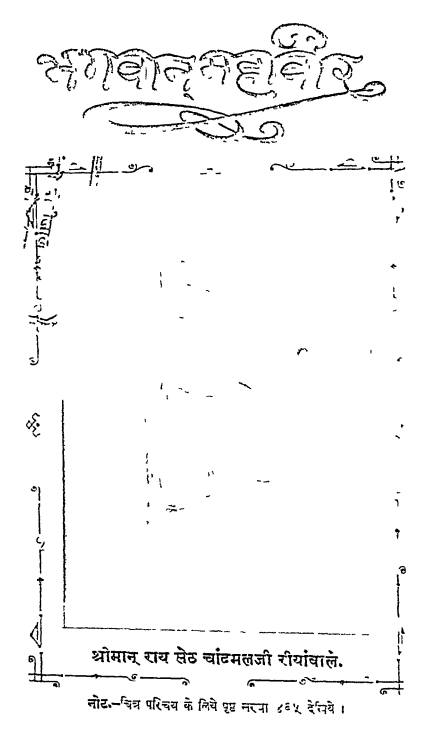
#### न्याय विशारद न्यायाचार्य्य जनमुनि श्री न्यायविजयजी की सम्मति

'जिन'का चरित्र अभी तक किसी भी लोक-भाषा में पूर्णतया (सागो-पाग) प्रकाशित नहीं हुआ है उन महावीर देव के जीवन के लिखने के लिए लेखक को शनशा साधुराद। यह गुभ अध्यवसाय और ग्रुभ प्रयत्न मर्गया अनुमोदनीय है। इसके लिखने में लेखक ने अनेकानेक प्रन्थों के प्राधार पर गवेपणापूर्ण दृष्टि से जो काम लिया है वह इस पुस्तक की प्रशंसनीय विशोपता है। ऐतिहासिक दृष्टि और वैज्ञानिक पद्मति का अनुसरण तो—इसके अंदर—यथा संभव आदि से अन्न तक है ही किन्तु कहीं कहीं विचार-स्वातन्त्र्य का उपयोग भी दीख पदना है; परन्तु हुई समय के लिये वह तो दूपणरूप न होकर भूपणरूप है, और प्रज्ञावान् के लिये वह सनिवार्य भी। हाँ, केवल कल्पनासम्भूत-नर्ज के आधार पर मताप्रही हो जाना, निःसन्देह, हृदय की अनुदार वृत्ति है। वर्त्तमान नयी रोशनी के कई लेखकों के अंदर ऐसी वृत्ति पाई जाती है। वर्त्तमान नयी रोशनी के कई लेखकों के अंदर ऐसी वृत्ति पाई जाती है। प्रस्तुत पुस्तक में भी कहीं यह यात पाई जाय तो कोई आश्चर्य नहीं। प्रत्यों का होना प्रायः हर एक कार्य में साहजिक है।

पुस्तक बढ़े काम की है। महावीर-जीवन की ऐसी पुस्तक यह पहले ही नजर आती हैं। जैन के सभी फिरके वालों को अपनाने के योग्य है। और आशा है कि—महावीर-देव के जीवन-चित्रण के लिए ऐमे छोटे बड़े प्रयत्न अधिकाधिक अध्यवसाय पूर्वक जारी रहने पर एक दिन यह आ सकेगा कि महावीर-जीवन का सम्पूर्ण-ज्यविस्थत महाभारत दृश्या के सन्मुख रक्या जायगा।

इन्होर फश्चिनग्रथा १ (वि० } वि० धर्मन्मवर् ३

मुनि न्यायविजय



# ्रभूमिका। भूमिका।

रहस्यों को सुल्झाने का प्रयत्न किया है—जिन महा-त्माओं ने मनुष्य जाति के कल्याण की कामना पर अपने जीवन का विल्हान कर दिया है और जिन महात्माओं ने भूली हुई मनुष्य जाति को ज्ञान के पथ पर लगाने का प्रवल प्रयास किया है उन महात्माओं के जीवन चरित्र सर्वसाधारण के लिए कितने उपयोगी हैं यह बतलाने की अवश्यकता नहीं। उन्नत देशों में और सुसंस्कृत साहित्य में ऐसे जीवन अल्ङ्कार स्वरूप समझे जाते हैं।

भाज हम पाठकों के सम्मुख ऐसे ही उच्च श्रेणी के एक महान् पुरुष का जीवन चरित्र लेकर उपस्थित होते हैं। पाठकों को इस जीवन चरित्र के पड़नेसे माल्यम होगा कि भगवान् महावीर का व्यक्तित्व कितना उन्नत और उदार था, उनका चरित्र कितना किठन और संयम पूर्ण था एवं उनका उपदेश कितना दिव्य और मनोहर था।

आजकल भारतवर्ष में साम्प्रदायिकता की लहर इतनी अधिकता के साथ उठ रही है—आजकल हमारा धार्मिक वायुमण्डल ऐसा विकृत हो रहा है कि उसमें रहकर वास्तविकता का प्रचार करना की बहुत कठिन हो रहा है। भगवान् महावीर का जीवन चरित्र लिखने वाले के मार्ग में भी ऐसी अनेक वाधाएँ आकर उपस्थित होती हैं। साम्प्रदायिक झगढ़ों के कारण भगवान् महावीर का भी रूप ऐसा विकृत हो गया है कि उसमें से वास्तविकता को निकालना अत्यन्त कठिन है। दिगम्बरी लोग कहते हैं—

भगवान् महावीर वाल ब्रह्मचारी थे, श्वेताम्बरी कहते हैं नहीं उनका विवाह हुआ था। ऐसी हालत में लेखक के विचारों का ठिकाना नहीं रह जाता, उसे सत्य का अन्वेपण करना महा कठिन हो जाता है। साम्प्रदायिक दक्ष से जीवन चरित्र लिखनेवालों को तो इन दिक्षतों का सामना नहीं करना पढता पर जो एक सार्वजनिक एवं सर्वोपयोगी ग्रन्थ लिएने बैटता है उसे तो महा भयद्वर कठिनाइयों का सामना करना पढ़ता है। हमारे खयाल से इसी कारण आजतक किसी भी विद्वान् ने इस कठिनाई पूर्ण काल में हाथ ढालना उचित न समझा।

लेकिन इन सब किठनाइयों और असुविधाओं का अनुभव करते हुए भी हम इस महान् दुस्तर और किठन कार्य्य में हाथ ढालने का प्रयास कर रहे हैं। भगवान् महावीर का जीवन चित्र इतना गम्भीर और रहस्पपूर्ण है कि उसे लिखना तो क्या समझना भी महा किठन है। अनुभव शील और दिगज विद्वान् ही इस महान् कार्य्य में सफ़ल हो सकते है। हम जानते हैं कि महावीर के जीवन चित्र को लिखने के लिए जितनी थोग्यता की दरकार है उसका शताँश भी हममें नहीं है। फिर भी इस महान् कार्य में हाथ ढालने का कारण यह है कि कुछ भी नहोने की अपेक्षा कुछ होना ही अच्छा है, कम से कम भविष्य के लेखकों के लिए ऐसी आधार-शिलाओं का साहित्य में होना आवश्यक है।

यहाँ हम यह वतला देना आवश्यक समझते हैं कि हमने यह प्रन्थ किसी पक्षपात के वश होकर नहीं लिखा है और न इस प्रन्थ की रचना किसी सम्प्रदाय विशेप ही के लिए की है। इस प्रन्थ को लिखने का हमारा प्रधान उद्देश्य ही यह है कि इसे सब लोग जैन और अजैन, श्रेताम्यरी और दिगम्बरी प्रेम पूर्वक पढ़ें और लाम उठावें। लेखक का यह निर्मीक मन्तव्य है कि "भगवान महावीर" किसी सम्प्रदाय विशेप की मौरूसी जायदाद नहीं है। वे सारे विश्व के हैं—उनका उपदेश सारे विश्व का वल्याण करता है। ऐसा स्थित में यदि कोई पाठक इसमें साम्प्रदायिकता

की भावनाओं को हूँ उने का प्रयत्न करेंगे तो निराश होंगे। क्योंकि जो लेखक साम्प्रदायिकता को देश और जाति की नाशक समझता है उसके प्रन्य में ऐसी भावनाओं का मिलना कैसे सम्भव है ? हाँ, जो लोग निर्पेश भाव से महावीर के जीवन के रहस्यों को और उनके विश्वव्यापी सिद्धान्तों को जानने के उद्देश्य से इस प्रन्य को खोलेंगे तो हमारा विश्वास है कि वे अवश्य सन्तर होगें।

महाजीर के जीवन से सम्यन्य रखनेदाली जितनी सर्वव्यापी बातें हेम्बक को दिगम्यरी प्रन्थों से मिली वे उसने दिगम्यरी प्रन्थों से हीं, इवेताम्यरी प्रन्थों में मिली वे उसने द्वेताम्यरी प्रन्थों से हीं, जितनी वाद प्रन्थों से मिली वे बौद प्रन्थों से नीं, भीर जितनी अंग्रेजी प्रन्थों से मिली वे अंग्रेजी प्रन्थों में ली हैं। जो जो वातें जिस बद्ध से उसकी युद्धि को मान्य हुईं उन्हें उनी दृद्ध से लिखी हैं। सम्भव है हमारे इस कृत्य में उठ पाठक नाराज हों, पर इसके लिए हम लाचार हैं हमने हमारी वृद्धि के अनुसार जहाँ तक पना महाजीर के इस जीवन को उत्कृष्ट आर सर्जव्यापी वनाने का प्रयास किया है।

हमारे गयाल से महाबीर के जीवन का महत्व इसमे नहीं होसकता कि वे महाचारी थे या निर्माहित, इससे भी उनके जीवन का महत्व नहीं बर सकता कि वे माहाणी के गर्भ में गये थे या नहीं। महाबीर के जीवन का महत्व तो उनके अराण्ड त्याग, कठिन संयम, उनत चरित्र और विश्वच्याणी उदारता के अन्तर्गत छिपा हुआ है। उसके पश्चात् उनके जीवन का महत्व उनके विश्वच्याणी और उदार सिद्धान्तों से है। इन्हीं वातों के कारण भगवान् महाबीर संसार के सब महात्माओं से आगे बढ़े हुए नजर आते हैं। इन्हीं वातों के कारण संसार उनकी इज्जत करता है।

हमारा कर्त्तव्य है कि हम इस सङ्कीर्णता और साम्प्रदायिकता को छोट कर—जो कि हमारी जाति और धर्मका नाश करने वाली है—महा-चीर की वास्तविकता को समझने का प्रयत्न करें। पक्षपात के अन्धे चक्से को उतारकर हम धन तत्वों को देखें जिनके कारण महावीर "भगवान् महावीर" हुए हैं। यदि हम निर्पेक्ष हो बुद्धि को शुद्ध कर महावीर के जीवन के गम्भीर रहस्यों का, उनके उदार और अदाण्डनीय तन्वों का अध्ययन करेंगे तो हमें वह उज्वल भानन्द, दिन्य शान्ति और ज्ञान का अलौकिक मकाश दिखलाई देगा जो वर्णनातीत है।

इस अन्य के अणयन में हमें करीन ५५ छोटे बढ़े अन्यों से सहायता मिळी है, उन सन के लेखकों के हम कृतज्ञ हैं। सन अन्यों का नामोल्टेख करना यहाँ असम्भन है इसलिए उनमें से कुछ मुख्य २ अन्यों का नाम दे देना आवश्यक समझते हैं।

महावीर जीवन विस्तार ( गुजराती )। त्रिपिष्टशाला के पुरुपों का चरित्र ( गुजराती )। कल्पसूत्र, आचाराह्न सूत्र और उत्तराध्यन सूत्र । महावीर पुराण। कल्पसूत्र उपर निवन्ध (गुजराती )। हर्मनजेकोबी द्वारा लिखित सूत्रों की प्रस्तावना। डाक्टर हार्नेल के लिखे हुए नैनधर्म सम्बन्धी विचार । बौद्धपर्व ( मराठी )। दैशिक शास्त्र (हिन्दी )। भारतवर्षं का इतिहास ( लाला लाजपतराय )। जैनधर्मनु आहिंसातत्व ( गुजराती )। मुक्तिका स्वरूप (हिन्दी सरस्वती से )। जैन साहित्य मा विकार थवा थी थयेली हानि ( गुजराती )। ढाक्टर परटोल्ड का धूळिया में दिया हुआ व्याल्यान । जैनदर्शन ( मुनि न्यायविजयजी )। प्रवचनसार ( कुन्दकुन्दाचार्य्य )। समयसार ( ,,

श्रेणिकचरित्र (हिन्दी)

उपरोक्त साहित्य के सिवा कई अंग्रेजी, बङ्गका ग्रन्थों और सामयिक पत्रों से भी सहायता मिली है। जिसके लिए लेखक उन सब रचिवताओं के प्रति कृतज्ञता प्रकट करता है।

धान्ति मन्द्रिर भानपुरा } श्रावणीपूणमा १९८१ }

'चन्द्रराज भएडारा विशारद'



## शुद्धि पत्र

इस प्रंथं, में संशोधकों की दृष्टि दोष से यत्र, तत्र कुछ अशुद्धियां रह गई हैं उनके लिये हमें खेद है। आशा है पाठक उन्हें सुधार कर पढ़ेंगे। इस स्थान पर हम उन थोड़ी सी मोटी र अशुद्धियों का शुद्धिपत्र दे रहे हैं जिनसे भावों में अंतर आने का डर है।

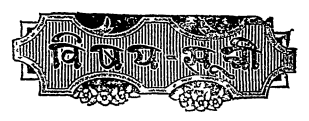
| पृष्ठ | पंक्ति   | <del>श्र</del> शुद्ध | शुद्ध                |
|-------|----------|----------------------|----------------------|
| 80    | २        | इस                   | इन                   |
| ७     | १२       | प्रस्पोटिक           | प्रस्पोटित           |
| ५१    | १२       | क                    | मजाक                 |
| ५४    | ዓ        | या                   | पर                   |
| લહ    | ११       | प्राणी को            | प्रागो की            |
| ६०    | १५       | प्रताप ही के         | प्रताप ही से         |
| ६४    | १०       | <b>স্থ</b> ৰ         | जव                   |
| ६४    | 6        | <b>प्रोटेस्सेन्ट</b> | <b>प्रोटेस्टेन्ट</b> |
| ६४    | २४       | विहिताश्रम           | विहिताश्रव           |
| ६५    | २२       | ज्ञानीपुत्र          | ज्ञातिपुत्र          |
| ६६    | २        | महापगा               | महापगग               |
| ६७    | ą        | बात है               | वात है जब            |
| ६८    | १६       | <b>श्र</b> नुमती     | श्रनुमति             |
| ६९    | १६       | कोसिश                | कोशिश                |
| ७१    | v        | कल्यनाएं             | कल्पनार्ये           |
| ७२    | १६       | <b>उपदेशों</b> के    | उपदेशो का            |
| ७२    | १६       | इतिहास का            | इतिहास को            |
| ७३    | १        | <del>श्राचा</del> य  | श्राचौर्य            |
| ডই    | २३       | प्रतिस्पर्धी         | <b>प्रतिस्पर्धा</b>  |
| ८०    | <b>S</b> | हिलाब                | हिसाब                |

```
( २ )
```

| ८०  | १७    | श्रंकर              | श्रन्तर                                                        |
|-----|-------|---------------------|----------------------------------------------------------------|
| 60  | ११    | श्रत्तर             | श्रन्तर                                                        |
| ८३  | ዓ     | नह्पान              | नहयान                                                          |
| ८४  | १५    | वीर                 | वीच                                                            |
| 64  | १७    | नगरी                | नगरी का                                                        |
| ८६  | १९    | न्याय               | नाय                                                            |
| ९०  | ७०    | लोगों के            | लोगों को                                                       |
| ९४  | १८    | शब्द के श्रागे दत्त | शब्द के छागे दत्त शब्द<br>का प्रयोग नहीं होता दिन              |
| ९५  | ς     | करके                | कहके                                                           |
| ९५  | १०    | <b>चपाहोह्</b>      | <b>उहापोह</b>                                                  |
| ९५  | १२    | निष्कर्भ            | निप्कर्प                                                       |
| ९६  | १४    | यदि                 | •••                                                            |
| ९७  | ર્ર   | <b>चपदेशा</b>       | <b>चपदे</b> शो                                                 |
| ९९  | રૂ    | त्रिरान             | त्रिरत                                                         |
| १११ | છ     | <b>उन</b> के        | लोगो के                                                        |
| ११५ | १५    | श्रौर               | श्रोर उन                                                       |
| ११७ | v     | श्रखएड राज्य वैमन   | के त्याग के                                                    |
| ११९ | ર્ષ્ઠ | श्रवन शाला          | श्रहन शाला                                                     |
| १२३ | २३    | निष्कर्भ            | निपकर्ष                                                        |
| १३५ | २१    | होती                | होती हैत्यो २ श्रधिकाधिक<br>विपत्तियो का समृह उसपर<br>उतरता है |
| १३६ | १०    | वात में             | वात को                                                         |
| १३७ | १४    | मनुष्य के           | मनुष्य के श्रन्तर्गत                                           |
|     |       |                     |                                                                |

| ९३९ | १३    | श्रध्ययन ,         | • • • | अध्ययन            | व   |     |
|-----|-------|--------------------|-------|-------------------|-----|-----|
| १४७ | २४    | रहते .             | • • • | करते              |     |     |
| १४१ | 6     | निकांचित ।         | • • • | निकाचित           | ſ   |     |
| १४१ | २२    | श्रात्मावाले.      | ••    | श्रानेवाले        | ſ   |     |
| १४२ | १५–१७ | श्वेताम्वरी .      | ••    | श्वेताम्बी        |     |     |
| १४३ | १     | श्रतिष्टको क       | ξ     | श्रनिष्ट क        | र   |     |
| १४३ | ς     | की .               | ••    | कि                |     |     |
| १४३ | ዓ     | <del>उ</del> ससे . | ••    | •••               | ••• | ••• |
| १४३ | १०    | शक्ति              | • •   | स्थिति            |     |     |
| १४७ | 6     | जाति .             | • •   | जति               |     |     |
| १४९ | ዓ     | श्रात्मा           | • •   | श्रात्मा व        | ो   |     |
| १५१ | 8     | डपसर्गों की        |       | <b>चपसर्गों</b> : | को  |     |
| १५२ | २४    | भ्रम               | • •   | क्रम              |     |     |
| १५१ | २०    | गढता               | •     | गाढता             |     |     |
| १६० | ų     | लेवल               | •     | केवल              |     |     |
| १६२ | १५    | समय                | •     | संयय              |     |     |
| १६५ | 8     | सुख                | • ,   | दुख               |     |     |
| १६६ | ३     | खाक                | •     | खरक               |     |     |
| १६८ | ५     | वाहर               | •     | वारह              |     |     |
| १७० | 8     | पारिधि             | •     | परिधी             |     |     |
| १७४ | ३     | स्रांस             | •     | खांग              |     |     |
| १७७ | ६     | कुछ चक             |       | कुचक              |     |     |

पृष्ठ ७५ के अंदर भूल से लिखा गया है कि, महावीर और बुद्ध दोनों महात्माओं ने परस्थिति का अध्ययन कर एक २ नवीन धर्म मी नींव ढाली। यह चात भूल से लिखी गई है। महावीर ने किसी नवीन धर्म की नींव नहीं डाली अत्युत प्राचीन काल से चले आये हुए जैन धर्म का ही नेतृत्व अह्य किया। जैसे कि इमी पुस्तक में अन्यत्र लिखा गया है। 4 4



|                        |             |                  |     | पृष्ठ |
|------------------------|-------------|------------------|-----|-------|
| चेतिहासिक खएह          |             |                  |     |       |
| अवतरणिका               | •••         | •••              | ••• | 30    |
| पहला श्रध्याय          |             |                  |     |       |
| उस समय का भारत         | वर्ष        | •••              | ••• | २१    |
| उस समय के वड़े न       | गर          | •••              | *** | २९    |
| <b>उस समय की</b> ग्राम |             | •••              | 400 | ३०    |
| आर्थिक अवस्था          | •••         | •••              | ••• | ३१    |
| सामाजिक स्थिति         | •••         | **               | ••• | ३२    |
| वर्णाश्रम-धर्म का इति  | हास         | •••              | ••• | રૂપ   |
| धामिक-स्थिति           | •••         | ***              |     | 83    |
| दूसरा श्रध्याय         |             |                  |     |       |
| बौद्ध-धर्म का उदय      | •••         | ***              | ••• | 88    |
| तीसरा श्रध्याय         |             |                  |     |       |
| भाजीविक सम्प्रदाय      | •••         | •••              | ••• | 41    |
| चौथा श्रध्याय          |             |                  |     |       |
| उस समय के दूसरे स      | स्प्रदाय    | •••              | ••• | ५७    |
| पाँचवा श्रध्याय        |             |                  |     |       |
| क्या जैन और बौद्ध-ध    | र्म धार्मिक | क्रांतियाँ थीं ? | ••• | ६१    |

### ( २ )

|                                   |           |     | प्रप्र      |
|-----------------------------------|-----------|-----|-------------|
| छठवॉ श्रध्याय                     |           |     |             |
| जैन और बौद्ध-धर्म में संवर्ष      | •••       | ••• | ६३          |
| सातवाँ श्रध्याय                   |           |     |             |
| क्या महावीर जैन-धर्म के मूल संस्थ | गपक ये १  | ••  | ઇ ઉ         |
| जैन-धर्म की उन्नति और समाज पर     | प्रभाव    | ••• | vo          |
| श्राठवाँ श्रध्याय                 |           |     |             |
| भगवान् महावीर का काल-निर्णय       |           | ••• | 30          |
| भगवान् महावीर की जन्मभूमि         | •••       | ••• | ८५          |
| भगवान् महावीर के माता पिता        | •••       | ••• | 22          |
| त्रिशला रानी के माता पिता         | •••       |     | ८९          |
| भगवान् सहावीर का जन्म             | •••       | ••• | 83          |
| जैन-धर्म और वौद्ध-धर्म पर तुलना   | मक दृष्टि | ••• | ९८          |
| मनोवैज्ञानिक खएड                  |           |     |             |
| पहला श्रध्याय                     |           |     |             |
| उस समय की मनोवैज्ञानिक स्थि       | तं        | **  | 300         |
| भगवान् महावीर का यांट्यकाल        | ••        | ••• | 336         |
| यौवन काल                          |           | • • | १२३         |
| दीक्षा संस्कार                    | •••       |     | 130         |
| मगवान् महावीर का भ्रमण            |           | ••  | १३५         |
| कैवल्य प्राप्ति                   | •••       |     | १६७         |
| उपदेश प्रारम्भ .                  | •••       | ••• | १७३         |
| शिष्य भौर गणघर                    | ••        | • • | <b>ी</b> ८० |
| भगवान् महावीर का निर्वाण          | •••       | ••• | १८३         |
| " " का चरित्र                     | •••       | ••• | 303         |

|                            |                     |               | प्रष्ट |
|----------------------------|---------------------|---------------|--------|
| पाराणिक खएड                |                     |               |        |
| त्रथम अध्याय               |                     |               |        |
| नगवान् के पूर्वभव          | •••                 | •             | १९३    |
| भगवान् महावीर का ल         | न्म                 | •••           | २०७    |
| नगवान् महावीर का श्र       | मण                  | ••            | २१३    |
| नौशाला की कथा              | • ••                | •             | २१९    |
| केंवटय-प्राप्ति और चतुर्वि | वेंध संघ की स्थापना | •             | २३८    |
| श्रेणिक को सम्यक भौर       | मेधकुमार तथा नन्ति  | होण को दिक्षा | २४४    |
| प्रभु का अंतिम उपदेश       |                     | •••           | २८२    |
| दार्शनिक खएड               |                     |               |        |
| प्रथम श्रध्याय             |                     |               |        |
| जैन-धर्म और अहिसा          | • • ••              | ••            | २८९    |
| अहिंसा का अर्थ             | •••                 | ••            | २९७    |
| अहिंसा के भेड              | •••                 |               | २९९    |
| गृहन्य का स्थूल अहिस       | ाधर्म               |               | ३०१    |
| चुनिया की सूक्ष्म अहिंस    |                     | •             | ३०७    |
| जैन-अहिंसा और मनुष्य       |                     |               | ३१२    |
| दूसरा श्रम्याय             |                     |               |        |
| स्याद्वाद दर्शन            | •••                 | •••           | इ१७    |
| शंकराचार्यं का आक्षेप .    | •••                 | • •           | ३२५    |
| सप्तभंगी                   | •••                 | •••           | ३२९    |
| नीसरा अध्याय               |                     |               |        |
| नय                         |                     | •••           | ३३४    |

|                       |                  |                 |     | पृष्ट        |
|-----------------------|------------------|-----------------|-----|--------------|
| चौथा अध्याय           |                  |                 |     |              |
| मोक्ष का स्वरूप       | •••              | ***             | ••  | <b>38</b> \$ |
| पाँचवाँ श्रध्याय      |                  |                 |     |              |
| जैन-धर्म में आत्मा क  | । भध्यात्मि      | ह विकास         | ••• | ३५५          |
| वेद दर्शन             | •••              | •••             | ••• | ३५५          |
| बौद्ध दर्शन           | •••              | •••             | ••• | ३५९          |
| जैन दर्शन             | •••              | •••             | *** | ३६०          |
| अध्यात्म              | •••              | ***             | ••• | 3 6 0        |
| <b>छठवाँ</b> श्रध्याय |                  |                 |     |              |
| जैन शाखों में भौतिव   | ह विकास          | •••             | ••  | ३७५          |
| सातवाँ श्रध्याय       |                  |                 |     |              |
| गृहस्थ के धर्म        | •••              | •••             | •   | ३८०          |
| रात्रि भोजन निपेद     | •                | •••             | ••• | ३८६          |
| श्राठवाँ श्रध्याय     |                  |                 |     |              |
| धर्म के तुलनात्मक     | तास्रों में जै   | त-धर्म का स्थान | *** | ३९१          |
| नीवा अध्याय           |                  |                 |     |              |
| जैन-धर्म का विश्वव्य  | <del>चित्र</del> |                 |     | ४०३          |
|                       | 11777            | •••             | ••• | • • •        |
| पांरशिष्ट खएड         |                  |                 |     |              |
| चिम्र परिचय           | •••              | •••             | ••• | 861          |





Elecks & Printings by the Banik Press, Cal

## ऐतिहासिक खर्रेड KISTORICAL PART

## भगवान् महावीर का प्रादुर्भाव।

लेखक---कवि पुष्कर

द्रभवि। द्रिभवि। द्रिभवि। द्रिभवि। द्रिन मारी॥ स जाती हैं। स जाती हैं। ह । है। है। जब अधर्म का दुखद् राज्य होता है जारी। होते हैं अन्याय जगत में निशिदिन भारी॥ सामाजिक सव रोति-नोतियाँ नस जाती हैं। अनाचार की वृत्ति हृदय में वस जाती हैं॥

तब ऐसे सत्पुरुष का, होता झट अवतार है। जो अपने सम्बरित से. हरता पापाचार है॥

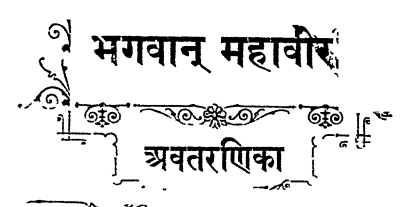
> भारत में जब सदाचार की गिरी अवस्था। वर्णाश्रम की नहीं रह गई मूल व्यवस्था॥ नर-पशुओं की फैल रही थी दुर्गुण-सत्ता। अप्र हो रही थी सुनियों की श्रिय नय-मत्ता ॥

महावीर भगवान का, उसी कालभागम हुआ। जिनके तेज-प्रताप से, नष्ट ऊत ऊधम हुआ ॥

> पूज्य पिता सिद्धार्थं धन्य ! थीं त्रिशला माता। वैशाली था जन्म-नगर सव सुख का दाता॥ तीस वर्ष में जगजाल तज हुए तपस्वी। कर्म-भोग निर्वाण-सुपथ में हुये यशस्वी॥

からからならならなっならならなったら でらなられ

सदुपदेश दे देश को, पाठ अहिंसा का पढ़ा। अमर हुये इस लोक में, जैन धर्म आगे बढ़ा ॥



हिंगे—जब भारतीय समाज के श्रंतर्गत एक भय-दूर विश्वंसला उत्पन्न हो रही थी। वे सब सामा-

जिक नियम जो समाज को उन्नत वनाये रखने के लिये प्राचीन मृिपयों ने श्राविष्कृत किये थे नष्ट-श्रष्ट हो चुके थे। वर्णाश्रम व्यवस्था का वह सुन्दर दृश्य जिसके लिये प्लेटो और एरिन्टोटल के समान प्रसिद्ध दार्शनिक भी तरसते थे, इस काल में बहुत कुछ नष्ट हो चुका था, ब्राह्मण श्रपने ब्राह्मणत्व को भूल गये थे। स्वार्थ के वशीभूत होकर वे श्रपनी उन सव सत्ताओं का दुरुपयोग करने लग गये थे जो उन्हें प्राचीन काल से श्रपनी बहुमूल्य सेवाओं के वदले समाज से कानूनन प्राप्त हुई थी। चित्रय लोग भी ब्राह्मणों के हाथ की कठपुतली वन श्रपने कर्तव्य से च्युत हो गये थे। समाज का राजदंढ श्रत्याचार के हाथ में जा पड़ा था। सत्ता श्रहंकार की गुलाम हो गई थी, राज मुकुट श्रधमें के सिरपर मिष्डत था, समाज में ब्राह्म त्राह्म मच गई थी।

भारतवर्ष के सामाजिक और धार्मिक इतिहास में यह काल बड़ा ही भोषण था। यह वह समय था जब मनुष्य श्रपने मनु-प्यत्व को भूल गयेथे—सत्ताघारी लोग श्रपनी सत्ता का दुरुपयोग करने लग गये थे, बलवान निर्वलों पर छुरा तान कर खड़े हो गये थे, श्रौर वे लोग पोसे जा रहे थे जिन पर समाज की पवित्र सेवा का भार था।

समाज के श्रन्तर्गत श्रत्याचार की मट्टी धधक रही थी। धर्म पर खार्थ का राज्य था; कर्तन्य सत्ता का गुलाम था, करूगा पाश्चिकता की दासी थी, मनुष्यत्व श्रत्याचार पर बिलदान कर दिया गया था। श्रद्ध ब्राह्मणों के गुलाम थे, स्त्रियां पुरुषों के घर की सम्पत्ति-मात्र समम्मी जाने लगी थीं, प्रेम का नामो निशां ने बल प्राचीन प्रन्थों में रह गया था। सारे समाज में "जिसकी लाठी उसकी भेस" वाली कहावत चरितार्थ हो रही थी।

मतलव यह है कि ब्राह्मणों के अत्याचारों से सारा भारत शुट्ध हो उठा था, सब लोग एक ऐसे पुरुप की प्रतीक्षा कर रहे थ जो अत्याचार की उम ध्रधकती हुई भटी को बुक्ता कर समाज में शान्ति की स्थापना करे—जो अपने गम्भीर विचारों से भटके हुए लोगों का राह पर लगादे, जो अपने दिव्य सहुपदेश से लोगो नी आत्म-पिपासा को शान्त कर दे। एवं जो मनुष्यों को मनु-प्यत्व का पवित्र सन्देशा सुना कर उस अशान्ति का नाश कर दे या यों कहिये कि जो नष्ट हुए धर्म को संशोधित कर नवीन विचारों के साथ नवीन रूप-में जनता के सन्भुख रक्खे।

समाज के अन्तर्गत जब इस प्रकार की आवश्यकता होता है दब प्रकृति चसे पूरी करने के लिए अवश्य किसी महापुरुष की पैदा करती है। प्रकृति का यह नियम सनातन है। इसी नियम के श्रनुसार उसने तत्कालीन सामाजिक परिस्थिति का संशोधन करने के लिये एक साथ दो महापुरुषों को पैदा किये। ये दोनों महापुरुष भगवान महावीर श्रीर भगवान युद्धदेव थे। संसार के इतिहास में इन दोनों ही महात्माश्रों को कितना उच्च स्थान प्राप्त है, यह वतलाने की श्रावश्यकता नहीं।

इन दोनों महापुरुपों ने भारतवर्ष में श्रवतीर्ण होकर यहां की नैतिक, मानसिक, सामाजिक श्रौर धार्मिक दुरावस्थाश्रों का निराकरण कर समाज के श्रन्तर्गत ऐसी जीवित शान्ति उत्पन्न कर दी कि जिस के प्रताप से भारतीय समाज एक वार फिर से उन्नत ममाज कहलाने के लायक हो गया। इनके उन्नत चरित्र श्रौर महिचारों का जनता पर इतना दिव्य श्रौर स्थायी प्रभाव पड़ कि जिसके कारण वह भविष्य में भी कई शताव्दियों तक श्रपना कर्तव्य-पालन करती रही। तात्पर्य्य यह है कि इन दोनों महापुरुपों ने श्रपने व्यक्तित्व के वल में भारत में पुन. स्वर्ण-युग उपस्थित कर दिया।

इन्हीं दोनों महात्माश्रो में से भगवान महावीर का पवित्र जीवन चित्र इस प्रन्थ में श्रिद्धित है। श्राजकल के कुछ लोग भगवान महावीर को बहुत ही संकीर्ण निगाह में देखते हैं। वे उनकी मर्प्यादा केवल जैन समाज तक ही मानते हैं। पर वास्तविक बात ऐसी नहीं है। श्रागे हम यह बतलाने का प्रयत्न करेंगे कि महावीर पर केवल जैनियों का ही श्रधिकार नहीं है। यह सत्य है कि उन्होंने पूर्व प्रचलित जैन धर्म को प्रह्मा कर उसे कुछ संशो-धन के साथ प्रचारित किया, पर इससे यह कदापि सिद्ध नहीं हो सकता कि भगवान महावीर पर केवल जैनिया का ही श्रध-कार है।

हमारे ख़याल से तो उनका एक एक वाक्य विश्व-कल्याण के निमित्त निकला है और उससे विश्व का प्रत्येक व्यक्ति लाभ उठा सकता है। उनका सन्देश कितना सार्वजनिक और सर्व-व्यापी है इसका दिग्दर्शन कराना भी इस प्रन्थ का एक प्रधान उदश्य है। आगे चल कर हम क्रमानुसार ऐतिहासिक, पौराणिक और मनोवैज्ञानिक दृष्टियों से उनके जीवन और सिद्धान्तो का विवेचन करेंगे।





#### उस समय का भारतवर्ष

मगवान महावीर के समय में भारतवर्ष तीन बड़े भागा में वंटा हुण्या था। उसमें में बीच वाला भाग "मिन्भिम-देश" (मध्यदेश) कहलाता था। मनुस्मृति के अनु-मार हिमालय और विन्ध्याचल के बीच तथा सरस्रती नदी के पूर्व और प्रयाग के पिच्छम वाले प्रान्त को मध्यदेश कहते हैं। इस मध्यदेश के उत्तर वाले प्रान्त को "उत्तरा-पथ" और दिन्धण वाले प्रान्त को "टिनिणा पथ" कहते थे। इन सब प्रान्तों में उस समय भिन्न भिन्न राजा गज्य करते थे। साम्राज्य का कुछ भी सगठन नहीं था, उस समय के प्रसिद्ध राज्यों में से चार राज्यों का विशेष रूप में उल्लेख मिलता हैं:—

१—मगध—इसकी राजधानी राजगृह थी। यही वाद को "पाटलिपुत्र" वन गई। यहां पहले राजा विम्वसार ने राज्य किया श्रीर उसके पत्रात् उसके पुत्र श्रजातशत्रु ने। इस वश का प्रवर्तक शिद्यु नाग नामक एक राजा था। विम्वसार इस वश का पांचवां राजा था, उसने श्रगदेश श्रथीत् मुंगेर श्रीर भागल पुर को जीतकर श्रपने राज्य में मिला लिया।

- २—दूसरा राज्य उत्तर-पश्चिम में कौशल का था। इसकी राजधानी "श्री वस्ती" रापती नदी के तीर पर्वत के श्राञ्चल में स्थित थी।
- ३—तीसरा राज्य कौशल से दिल्ए की श्रोर वत्सों का था। उसकी राजधानी यमुना तीर पर कौशाम्बी थी। इसमें परन्तप का पुत्र "उद्यन" राज्य करता था। हेमचन्द्राचार्य के कथनानुसार उदयन के पिता का नाम "शतानिक था"।
- ४—चौथा राज्य इससे भी दिन्तिए में "ध्रवन्ति" का था, इसकी राजधानी उज्जयिनी थी ख्रौर यहां पर राजा "चराडप्रयोत" राज्य करता था।

इन चार के श्रतिरिक्त निम्नांकित छोटी वड़ी वारह राजनै-तिक शक्तियां श्रोर थीं।

- १—अङ्ग राज्य—इसकी राजधानी चम्पापुरी—जो आज कल भागलपुर के समीप है—थी।
  - २--काशी राज्य--जिसकी राजधानी वनारस मे थी।
- ३—विज्ञयों का राज्य—इस राज्य में श्राठ वंश सम्मिलित थे, इनमें सबसे बड़े लिच्छिवि श्रीर विदेह थे। उस समय में यह राज्य प्रजातन्त्र के सिद्धान्तों पर ज्यवस्थित था। इसका चेत्रफल तेईससौ मील के लगभग था। इसकी राजधानी मिथिला थी। प्रसिद्ध कर्मयोगी राजा जनक इसी विदेह वंश के थे।
- ४ कुशीनारा श्रीर पावा के मल्ल ये दोनों खाधीन जातियां थी। इनका प्रदेश पर्वत के अञ्चल मे था।
- ' ५-चेदि राज्य-इसके दो उपनिवेश थे, पुराना नैपाल में श्रीर नबीन पूर्व में कौशाम्बी के समीप था।

- ६—कुर राज्य-इसकी राजधानी इन्द्रप्रस्थ थी। इसके पूर्व में पांचाल श्रीर दिल्ला में मत्स्य जातियाँ वसती थी। इतिहासकों की राय में इसका चेत्रफल दो सहस्र वर्ग मील था।
- ७—हो राज्य पांचालों के थे। इनकी राजधानियो "कन्नौज" स्रोर "कपिला" थीं।
- ८—मत्स्य राज्य जो कुरु राज्य के टिल्ल्स्स में श्रीर जमुना के पश्चिम में था, इसमें श्रलवर, जयपुर, श्रीर भरतपुर के हिस्से शामिल थे।
  - ५-- अर्ग्नेनों का राज्य-इसकी राजधानी मथुरा मे थी।
- १०-श्रारमक राज्य-इसकी राजधानी गोदावरी नदी के तीर पाटन या पातली में थी।
  - ११-गान्धार-इसकी राजधानी तत्त्रशिला मे थी।
  - १: -- काम्बोज राज्य-इसकी राजधानी द्वारिका मे थी।

यड म्मरण रखना चाहिये कि चपरोक्त सोलह ही नाम शामक जातियों के थे, पर इन जातियों के नाम से उनके अवीनस्थ देशों के भी यही नाम पड़ गये थे। इन जातियों अथवा राज्यों के ऊपर कोई शक्ति ऐसी न थी जो इन पर अपना आतङ्क जमा मके। अथवा इन सबों को एकत्रित कर एक छत्री साम्राच्य का मगठन कर सके। ये छोटे छोटे राज्य कभी २ आपस में लड़ भी पड़ते ये क्योंकि राजनैतिक स्वतंत्रता के भाव लोगों के अन्तर्गत बहुत फैले हुए थे।

उस काल में उत्तरीय भारत के श्रंतर्गत वहुत से प्रजातन्त्र राज्य भी थे। श्रध्यापक "राइजडेविड्स" श्रपनी "बुद्धिस्ट इंग्रिडिया" नामक पुस्तक में निम्नांकित ग्यारह प्रजातन्त्र राज्यो का एल्लेख करते हैं:—

१—शाक्यों का प्रजातन्त्र राज्य-जिस की राजधानी "किपल-वस्तु" में थी।

२—भग्गो का प्रजातन्त्र राज्य-जिसकी राजधानी "संसुमार पहाड़ी" थी ।

. ३—बुल्लियों का प्रजातन्त्र राज्य-जिसकी राजधानी "श्रलकप्य" थी।

४—कोलियो का प्रजातन्त्र राज्य-जिसकी राजधानी "केश-पुक्त" थी।

५—कालामो का प्रजातन्त्र राज्य-जिसकी राजधानी "राम प्राम" थी।

६—मलयों का प्रजातन्त्र राज्य-जिसकी राजधानी "कुशि-नगरी" थी।

- ७—मलयों का प्रजातन्त्र राज्य—जिसको राजधानी "पावा" थी ।

् ८—मलयो का प्रजातन्त्र राज्य—जिसको राजधानी 'काशी' थी।

९—मौय्यों का प्रजातन्त्र राज्य-जिसकी राजवानी 'पिष्पली वन" थी।

१०—विदेहो का प्रजातन्त्र राज्य-जिसकी राजधानी मिथिला थी।

११—लिच्छावियों का प्रजातन्त्र राज्य—जिसकी राजधानी वेशाली थी । भगवान् महावीर की माता इसी वंश की लड़की थी।

ये मत्र प्रजातन्त्र राज्य प्रायः श्राजकल के गोरखपुर, वस्ती श्रीर मुजफ्फरपुर जिले के उत्तर में श्रर्थात् बिहार प्रान्त में फेले हुए थे। ये जातियाँ प्रजातन्त्र के सिद्धान्तों पर शासन करती र्था। इनकी शासन प्रणाली कई वातों में प्राचीन काल के यूनानी प्रजातन्त्र राज्यों के सहश थी। इन प्रजातन्त्र जातियों में से सब मे वडी शाक्य जाति थी। इस जाति के राज्य की जन सख्या एम वक्त करीय दस लाख थी, उनका देश नैपाल की तराई में पूर्व से पश्चिम को लगभग पचास मील श्रौर उत्तर से दिचण को करीय चालीन मील तक फैला हुत्रा था। इस राज्य की राजधानी क्षिलवम्तु में थी। इस राज्य के शासन का कार्य एक समा के उत्राहोता था। इस सभा को "सथागार" कहते थे। छोटे श्रीर यं सब लोग इस सभा में सन्मिलित होकर गच्य के कार्य्य में भाग लेते थे। "संयागार" एक वड़े भारी सभाभवन में जुटनी थी। इस सभा में सब लोग मिलकर एक व्यक्ति की सभापित चुन देते थे। उसी को राजा का सम्मान-मृच र पद प्राप्त होता था। उस समय भगवान् बुद्ध के पिता इस सभा के सभापति थे। भगवान गौतमवुद्ध इसी प्रजातन्त्र के एक नागरिक थे। यही पर रह कर उन्होंने स्वाधीनता की शिचा भी प्राप्त की थीं। श्रीर इसी प्रजातन्त्र राज्य के खादर्श पर उन्होंने श्रपन भिश्च सम्प्रदाय का संगठन भी किया था।

विज्ञयों का प्रजातन्त्र राज्य प्राचीन भारत का एक सयुक्त राज्य था। इस प्रजातन्त्र राज्य में कई जातियाँ सम्मिलित थी। इस मंयुक्त राज्य की राजधानी वैशाली थी। इसकी दो प्रधान जातियाँ विदेह स्त्रीर लिच्छिब नाम की थी। वज्जी लोग तीन मनुष्यो को चुन कर उनके हाथ मे शासन कार्य्य सौंप देते थे। ये तीनो श्रप्रणी सममे जाते थे। लिच्छवियों की एक महा-सभा थी। इस महासभा में भी सब लोग सम्मिलित हो कर कार्य्य में भाग लेते थे। "वएण जातक" श्रीर "चुलमकलिंग जातक" नामक वौद्ध प्रन्थों में इस महासभा के सदस्यों की सख्या ७७०७ दी गई है। ये लोग महा सभा में वैठ कर न सिर्फ कानून वनाने में राय देते थे, प्रत्युन् सेना श्रीर श्राय व्यय सम्बन्धी सभी वातों की देखभाल करते थे। यह महासभा राज्य-शासन की सहूलियत के निभित्त नौ सभासदो को चुनकर उनकी एक कमेटी बना देती थी। ये नौ सभासद् "गण्राजन्" कहलाते थे। ये लोग समस्त जनसमुदाय के प्रतिनिधि होते थे। "भट्ट साल जातक" नामक वौद्ध प्रन्थ में लिखा है कि इन सभा-सदों का नियमानुसार जलाभिपेक होता था। श्रीर तव ये राजा की पदवी से विभूषित किये जाते थे।

ये प्रजातन्त्र राज्य कभी कभी आपस में लड़ भी पड़ते थे। "कुनाल जातक" नामक वौद्ध प्रन्य में लिखा है कि एक वार शाक्यों और कोलियों में वड़ा भारी युद्ध हुआ। युद्ध का कारण यह था कि दोनों ही राज्य अपने अपने खेत सींचने के निमित्त रोहिणी नदी को अपने अधिकार में रखना चाहते थे।

उस समय के राजा लोग श्रापस में किस प्रकार लड़ा करते थे. इसका खुलासा निम्नांकित उदाहरण से हो जायगा।

डस समय कौशल देश में "ब्रह्मदत्त" नामक एक राजा राज्य करता था। डसने श्रपनी कन्या का विवाह मगध के राजा "श्रेणिक" (विम्वसार) के साथ कर दिया श्रौर श्राप श्रपने

पुत्र प्रसेनजित को राज्य देकर श्रात्म-चिन्तन में लग गया। राजा श्रेणिक ने भी कुछ समय पश्चात् अपने श्वसुर का श्रतुकरण कर राज्य का भार श्रपनी बड़ी रानी के पुत्र कुिएक ( श्रजात शतु ) के हाथ में दे दिया श्रौर वह केवल राजकार्य्य की देख-रेख करता रहा। पर अजातशत्रु को इतनी पराधीनता भी पसन्द न श्राई श्रौर उसने कपट करके श्रपने पिता को मरवा ढाला । कहा जाता है कि श्रजातशत्रु को यह दुष्ट सलाह बुद्ध के चचेरे भाई देवदत्त ने दी थी। अपने वहनोई की इस हत्या से राजा प्रसेनजित को वड़ा क्रोध श्राया, श्रौर उसने कोधित होकर मगध राज को दहेज स्वरूप दी हुई काशी नगरी की उत्पन्न को पुनः जप्त कर लिया। इस घटना से ऋद होकर श्रजातशत्रु ने प्रसेनजित के विरुद्ध युद्ध छेड़ दिया। पर बहुत चेटा करने पर भी वह कृतकार्य न हो सका श्रीर श्रन्त में वह प्रसेनजित के हाथ वन्दी हो गया। प्रसेनजित को उसके दीन मुखमगडल पर बड़ी द्या श्राई श्रीर श्रन्त मे श्रजातशत्रु के बहुत प्रार्थना करने पर उसने उसे छोड़ दिया। इतना ही नहीं श्रपनी लड़की का विवाह भी उसके साथ कर दिया, एवं काशी को जागीरी भी उसे वापस फरदी । इसके तीन वर्ष पश्चात् जव कि प्रसेनजित कार्यवश कही वाहर गया हुआ था, उसके लड़के "विकदाभ" ने पीछे से अपने पिता के विरुद्ध विद्रोह खडा कर दिया, श्रौर उस विद्रोह में सहायता प्राप्त करने की श्राशा से वह श्रजातशत्रु के पास जाने को उद्यत हुआ, पर दैवयोग से रास्ते ही में उसके प्राणान्त हो गये। प्रसेनजित उस काल का एक बड़ा ही न्यायी राजा था। बचपन से ही वह बड़ा बुद्धिमानः

श्रौर दूरदर्शी था । तत्त्रशिला विश्वविद्यालय में उसने विद्योपार्जन किया था। इसने श्रपनी वहन के साथ वौद्धधर्म ग्रहण किया था श्रौर वौद्धधर्मावलिम्बनी कन्या से ही विवाह करने का इसका इरादा था। वहुत कोशिश के पश्चात् इसे शाक्य वंश की एक कन्या का पता लगा। पर शाक्य राजा ने इसे कन्या देने से इन्कार किया, क्योंकि वे कौशल राज्य को ऋपनी कन्या नही देते थे। इस पर प्रसनिजित ने उनसे युद्ध करना चाहा। इस अवसर को टाल देने के निमित्त उन्होंने श्रपनी दासी पुत्री वासवचित्रया को राजकुमारी कह कर उसके साथ प्रसेनजित की शादी कर दी। "विरुदाभ" प्रसेनजित की इसी स्त्री का लड़का था। जव विरुदाभ वड़ा हुन्ना स्त्रीर उसे यह घटना माऌम हुई तो उसने इसका वदला लेने के लिए किंपलवस्तु पर चढ़ाई कर दी और वहां के लोगों की इस निर्देयता के साथ कतल की कि जिससे वहां पर रक्त की निद्यां वहने लगी। इन घटनाओं से तत्कालीन राजकीय परिस्थिति का श्रनुमान करना श्रपेत्ताकृत श्रवश्य श्रासान हो जायगा।

मतलब यह है कि बुद्ध और महावीर के समय में भारतवर्ष के राजनैतिक वायुमएडल में क्रान्ति होने के पूर्ण लच्चएा नजर आने लगगये थे। क्या लोगों के आचार विचार में, क्या धर्म-सम्बन्धी कार्य में, सामाजिक रीति रिवाजों में और क्या साहित्य में, सभी आड़ों में क्रान्ति के लच्चए प्रगट होने लग गये थे। देश का वायु-मएडल क्रान्ति की पूर्ण तैयारी कर चुका था। यह वात निर्विवाद सिद्ध है कि, किसी भी क्रान्ति का वायुमएडल एक दम तैयार नहीं हो जाता। क्रान्ति के अनुकूल परिस्थित वनने में सैकड़ो

वर्ष लग जाते हैं। यहुत ही शनैः शनैः क्रम क्रम से ऐसी परि-न्यिति तैयार होती है इसलिए यह निश्रय है कि बौद्धधर्म श्रौर जैनधर्म के समान विशाल क्रान्तियों की तैयारी भारतवर्ष दो या चार वर्षों में नहीं. प्रत्युत सैकड़ो वर्षों से कर रहा था।

## उस समय के वड़े वड़े नगर

भगवान महावीर के समय में इस देश में निम्नांकित वड़े षड़े नगर थे। इन सब नगरों में ऊंचे २ प्राचीर बने हुए थे। इन नगरों के मकान चूने, ईट और पत्थर के बनाये जाते थे। लकती का भी प्रचुरता से उपयोग किया जाता था, मकान बहुत सज़े हुए रहने थे, कई मकान सात मंजिल के होते थे। इनमें गर्म न्नानागर भी रहने थे। येस्नानागार प्राय वुकी ढन्न के होते थे।

१-- प्रयोध्या जो मर्यू नदी पर था।

२—यनारम जो गंगा तीर पर धा—उस समय इसका विम्तार फरीव ८५ मील था।

 उ—चम्पा—यह श्रद्ध राज्य की राजधानी थी श्रीर चम्पा नदी के किनारे वसी हुई थी।

४—काम्पिला—उत्तरीय पाश्वाल जाति की राजधानी थी। ५—कौशाम्बी—त्रनारस से २३० मील की दूरी पर यमुना तट पर म्थित थी। यह व्यापार की वहुत वडी मण्डी थी।

६—मधुपुरी-यह यमुना तीर पर शुरसेनों की राजधानी थीं, कई लोगों का मत है कि वर्तमान मथुरा वही स्थान है जहां मधुरा या मधुपुरी थी।

७--मिथिला--राजा जनक की राजधानी थी।

८--राजगृह--मगध की राजधानी थी।

९—रोरुक सौनीर—जो वाद को रोरुश्रा बन गया श्रीर जिससे वर्तमान काल का सूरत निकला है। उस समय भी यह व्यापार की बड़ी भारी मण्डी थी।

१०—सागल—उत्तर पच्छिम में था इसके राजा ने सिकन्दर का सामना किया था।

११—साकेत—जो उन्नाव जिले के श्रान्तर्गत सई नदी के तट पर सुजानकोट के स्थान पर पहचाना गया है।

१२—श्रावस्ती—यह बुद्धकाल के छः प्रसिद्ध शहरो में से एक थी।

१३--- उज्जैन--यह मालवे का प्रसिद्ध शहर था। १४--- वैशाली--- इसका घेरा १२ मील था।

### उस समय की ग्राम रचना

प्रोफ़ेसर रिस डेविड्ज अपनी "बुद्धिस्टिक इंडिया" नामक पुस्तक में उस समय के गावों का वर्णन करते हुए लिखते हैं कि उस काल में सब गांव प्राय: एक ही तरीके के बनाये जाते थे। सारी वस्ती को एक जगह इकट्ठी करके उसकों गिलयों में बाँटा जाता था, गांव के समीप वृत्तों का एक मुंड रखा जाता था। उन वृत्तों को छांह में प्राम-पंचायत की बैठक हुआ करती थी। बस्ती के आस पास खेती की जमीन होती थी, गोचर भूमि पिलक प्रापर्टी में-रक्खी जाती थी। जंगल का एक दुकड़ा इस लिये छोड़ दिया जाता था कि जहां से प्रत्येक उथिक जलाने के लिये ईंधन ला सके। सब लोग अपने अपने पशु अलग अलग

रखते थे। पर गोचरभूमि सभी की सम्मिलित रहती थी। जितनी जमीन में खेती होती थी उसके उतने ही भाग कर दिये जाते थे जितने कि उस प्राम में घर होते थे। सब लोग श्रपने अपने दुकड़ों में खेती करते थे। जल सिंचन के लिये नालियाँ वनाई जाती थीं । सारी जोती हुई भूमि की एक वाड़ रहती थी । श्रलग श्रलग ग्वेतों की श्रलग श्रलग बाहें न रहती थी। मारी भूमि गाँव की मिलिक्यत समकी जाती थी। प्राचीन कथात्रों में ऐसा एक भी उदाहरण नहीं मिलता कि जिसमे किसी भागीद्यार ने श्रपनी जोती हुई भूमि का भाग किसी विदेशी के हाथ वेंच दिया हो । किसी श्रकेल भागीदार को श्रपनी भूमि वमीयत करने का भी श्रिधिकार म था। यह सब काम नत्कालीन रिवाजों के अनुसार होते थे। उस समय राजा भूमि का मालिक नहीं नमका जाता था। वह केवल कर लेने का अधिकारी था।

#### ऋार्थिक-ऋवस्था

उस समय की दन्तकथाश्रों श्रीर पुराणों से पता चलता है कि इस काल में भी इस देश में कई प्रकार के व्यवसाय जारी थे। जैसे बढ़ई, छुहार, पत्थर छीलने वाला, जुलाहे, रगरेज. सुनार, कुम्हार, धीवर, कसाई, व्याध, नाई, पालिश करने वाले, चमार, सगमरमर की चीजों बेचने वाले, चित्रकार श्रादि सब तरह के व्यवसाई पाये जाते थे, उनकी कारीगरी के कुछ नमूने श्रोफेसर रिस डेविड्स ने "बुद्धिस्टिक इिएडया" नामक पुस्तक के छुटें श्रध्याय में दिये हैं। सब तरह के व्यवसायों के होते हुए भी उस समय प्रधान धंधा कृषि का ही समक्ता जाता था। श्राजकल की तरह न तो उस समय यहाँ की जनसंख्या ही इननी वढ़ी हुई। थी श्रीर न यहाँ का श्रन्न विदेशों में जाता था। इस कारण सब व्यक्तियों के हिस्से में जीवन-निर्वाह के पूर्ति या उससे भी श्रिष्ठिक जमीन श्राती थी। खेनी की उत्पन्न का दसवाँ हिन्मा जहाँ राज्य कोष में जमा कर दिया कि वस सब श्रोर से निश्चिन्तता हो जानी थी। सरहारों—मरकारी कर्म्मचारियों श्रीर पुरोहितों को इनाम की जमीन भी मिलती थी. 'पर उस जमीन का इन्तिजाम उनके हाथ में नहीं रहता था। इन्तिजाम के लिये दूसरे कृषिकार नियुक्त रहते थे।

पैसे लेकर मद्दूरी करने का रिवाज उस समय विल्कुल न था। मज़दूरी को लोग हेच सममने थे। सब लोग अपनी खतंत्र आजीविका से कमाते और खाते थे। न उस समय धनाट्य और अमीर मिलते थे न निर्धन और गरीव। वहन बड़े २ कार-खाने और फर्म्स भी उस समय नहीं थे। सब लोग अपने और अपने कुटुम्ब के निर्वाह के लायक छोटा सा धन्धा कर लेते और सन्तोष-पूर्वक जीवन-यापन करते थे। केवल ब्राह्मणों के स्वार्थ की मात्रा बढ़ी हुई थी। और इसी कारण समाज के इतर लोगों के हृदय में उनके प्रति घृणा के माब उद्य हो रहे थे।

#### सामाजिक-स्थिति

उपरोक्त विवेचन पढ़ने से पाठकों के मन में उस समय की राजनैतिक श्रौर श्रार्थिक-श्रवस्था के प्रति कुछ श्रद्धा की लहर का उठना सम्भव है। पर उन्हें हमेशा इस वात को ध्यान में

रखना चाहिए कि जहाँ तक समाज की नैतिक श्रौर धार्मिक परिन्थिति सन्तोप-जनक नहीं होती, वहाँ तक राजनैतिक परि-स्थिति भी--फिर चाहे वह वाहर से कितनी ही श्रच्छी क्यो न हो-कभी समुन्तत नहीं हो सकती। समाज की नैतिक-परिश्य-ति का गजनैतिक परिस्थिति के साथ कारण श्रीर कार्य का मन्यन्ध है। यदि समाज की नैतिक-स्थिति खराय है, यदि तत्का-लीन जनसमुदाय में नैतिकवल की कमी है, तो समक लीजिए कि उस काल की राजनैतिक स्थिति कभी अन्छी नहीं हो सकती-इसके विपरीत यदि समाज में नैतिकवल पर्याप्त है, जनसमुदाय के मनोभावों में व्यक्तिगत खार्थ की मात्रा नहीं है तो ऐसी हालत में उस समाज की राजनैतिक स्थिति भी खराय नहीं हो सकती। यि हुई भी नो वह वहुत ही शीव सुधर जाती है। किसी भी राजनैतिक श्रान्दोलन को भविष्य श्रान्दोलन कर्तात्रों के नैतिक-वन का श्रथ्यवन करने से वहुत शीव निकाला जा सकता है। यह मिद्धान्त नृतन नहीं, प्रत्युत वहुत पुरातन है-श्रौर इसी सिद्धान्त की विस्मृति हो जाने के कारण ही भारत का यह दीर्घ-कालीन पत्तन हो रहा है। श्रस्तु ।

श्रव श्राग हम उस काल की सामाजिक श्रीर नैतिक परि-स्थिति का विवेचन करते हैं। पाठक श्रवश्य इन सब परिस्थितियों को मनन कर वास्तविक निस्कर्पनिकाल लेगे।

भगवान् महावीर का जन्म होने के वहुत पूर्व श्रार्घ्य लोगों के समुदाय पंजाव से बढ़ते बढ़ते वंगाल तक पहुँच चुके थे। उत्तम श्रावहवा श्रोर उपजाऊ जमीन को देख कर ये लोग स्थायी रूप से यहीं बसने लग गये। श्रव इन लोगों ने चौपाये

चराने का श्रक्षिर व्यवसाय छोड़ कर खेती करना प्रारम्भ किया । इस व्यवसाय के कारण ये लोग स्थायी रूप से मकान वना २ कर रहने लगे। धीरे धीरे इन मकानो के भी समुदाय वनने लगे, श्रीर वे श्राम सज्ञा से सम्बोधित किये जाने लगे। इस श्रकार स्थायी रूप से जम जाने पर कुद्रत के कानूनानुसार इन लांगो के विचारों में परिवर्तन होने लगा। इधर उधर फिरते ग्हेन की श्रवस्था में उनके हृदय में स्थल श्रभिमान उत्पन्न नहीं हुआ था, पर श्रव एक स्थल पर स्थायी रूप मे जम जान के कारण उनके मनोभावों में स्थलाभिमान का सचार होने लगा। इसके अतिरिक्त यहां के मूल निवासियों को इन लोगों ने अपने गुलाम वना लिये थे श्रौर इस कारण उनके हृदय में खामित्व, श्रीर दासल, श्रेप्टल श्रीर हीनल की भावनाश्रों का संचार होने लग गया । उनके तत्कालीन साहित्य में जित श्रीर जेता की तथा श्रार्य व श्रनार्य की भावनाएँ स्पष्ट रूप से दृष्टिगोचर होती हैं। ये भावनाएँ यही पर खतम न हुईं। श्रभिमान किसी भी छिट्ट से जहां घुसा कि फिर वह व्यपना विस्तार वहुत कर लेता है। आर्ट्यों के मनमें केवल अनाय्यों के ही प्रति ऐसे मनो-विकार उत्पन्न होकर नहीं रह गये प्रत्युत आगे जाकर उनके हृदयों में आपस में भी ये भावनाएँ दृष्टि गोचर होने लगी। क्योंकि इन लोगों में भी सब लोग समान व्यवसाई तो थे नहीं सब भिन्न भिन्न व्यव-साय के करने वाले थे। कोई खेती करता था, कोई व्यापार करता था, कोई मजदूरी करता था तो कोई श्रध्ययन का काम करके अपना जीवन निर्वाह करता था। कोई उच्च कर्म करता था श्रौर कोई निकृष्ट। उत्कृष्ट-व्यवसायी लोग निकृष्ट-व्यव- सायियों से घृणा करने लगे फल इसका यह हुआ कि समाज में एक प्रकार की विशृंखला उत्पन्न हो गई।

इस विश्वंखलता को मिटा कर समाज मे शान्ति श्रौर सुन्यवस्था रखने के उद्देश्य से हमारे पूर्वज ऋषियों ने वर्णाश्रम-धर्म के समान सुन्दर विघान की रचना की थी। यह व्यवस्था इतनी सुन्दर श्रीर सुसंगठित थी कि जहाँ तक समाज में यह श्रपने श्रसली रूप से चलती रही वहाँ तक यहाँ का समाज ससार के सब समाजो में श्रादर्श वना रहा। इसका विधान इतना सुन्दर था कि यूरोप के प्रसिद्ध तत्त्ववेत्ता घ्रेटो ने श्रपने "रिपव्लिक" नामक प्रन्थ में श्रौर परिस्टोटल ने "पालिटिक्स" में इसी विधान का श्रनुकरण किया है। यदि विपयान्तर होने का ढर न होता तो श्रवश्य हम पाठको के मनोरजनार्थ इस विधान का विस्तृत विवेचन यहाँ पर करते, पर यह विवे-चन इस स्थान पर श्रवश्य श्रसङ्गत माळ्म होगा इसलिये हम केवल उन बहुत ही मोटी वातो का वर्णन कर, जिसके विना इस पुस्तक का क्रम नहीं जम सकता, इस विपय को समाप्त कर देंगे।

## वर्णाश्रम-धर्म का संचित्त इतिहास

वर्णाश्रम-धर्म की उत्तपत्ति कैसे हुई, जब समाज के श्रन्तर्गत यहुत प्रयन्न करने पर भी शान्ति स्थिर न रह सकी तब हमारे पूर्वज ऋषियों ने उत्कट श्रात्म-बल के सहारे शान्ति प्रचार के उपाय की खोज करना प्रारम्भ की, उन्होंने निष्कर्ष निकाला कि समाज में शान्ति बनाये रखने के लिये उसमें

श्रेष्ठ बुद्धि का, उत्कृष्ट पौरुप का, पर्याप्त अर्थ का और यथेष्ट अवकाश का संयोग होना आवश्यक है। समाज में इन चार बातों में से एक के भी कम होने अथवा उनके साधारण कोटि के होने से सुप्रत्यर्थी गुणों की साम्यावस्था की धारणा नहीं हो सकती है। श्रेष्ठ बुद्धि का, उत्कट पौरुप का, पर्याप्त अर्थ का, और यथेष्ट अवकाश का संयोग करने के लिए पर्याप्त-संख्यक चार प्रकार के प्रवीण मनुष्य होने चाहिए। एक वे जो समाज में श्रेष्ठ बुद्धि को वनाए रक्खें, दूसरे वे जो समाज में उत्कट-पौरुप का योग-चेम किया करे, तीसरे वे जो समाज में अर्थ का पर्याप्त उपार्जन और वितरण किया करें और चौथे वे जो समाज की वड़ी बड़ी वातो पर विचार करने के लिए पूर्वोक्त तीनो वर्णों को यथेष्ट अवकाश प्रदान करें।

उन्होंने इस विधान के अनुसार समाज के गुण कर्मानुसार चार विभाग कर दिये। एक एक विभाग को एक एक काम दिया गया। विद्या द्वारा समाज में श्रेष्ठ बुद्धि का, योग-लेम और समाज की खामाविक खतन्त्रता की रह्मा करने वाला वर्ग ब्राह्मण वर्ग कहलाया। वल-वीर्य द्वारा समाज में पौरुप बनाए रखने वाला और समाज की शासनिक खतन्त्रा की रह्मा करनेवाला वर्ण चित्रय वर्ण कहलाया, अर्थद्वारा समाज में श्री स्मृद्धि को बनाए रखने वाला और समाज की आर्थिक खतन्त्रता की रह्मा करने वाला वर्ण वैश्य वर्ण कहलाया। शारीरिक श्रम और सेवा द्वारा समाज की अवकाशिक खतन्त्रता की रह्मा करनेवाला वर्ण शुद्ध वर्ण कहलाया।

केवल इन कर्त्तन्यों को निश्चत कर के ही हमारे पूर्वज

चुप नहीं हो गये। वे जानते थे कि मनुष्य-प्रकृति ही कुछ ऐसी है कि सेवा का उचित पुरस्कार पाये विना वह सन्तुष्ट नहीं होती। प्रत्येक वर्ण पर समाज की उचित सेवा का भार तो रख दिया, पर जहाँ तक इसका यथेष्ट पुरस्कार इन वर्णों को समाज को ओर से न मिल जाय वहाँ तक यह विधान कभी सफलता-पूर्वक नहीं चल सकता। इसिलए उन्होंने चारों वर्णों को चार प्रकार भी निश्चित कर दिया। उन्होंने चारों वर्णों को चार प्रकार की समाजिक विभूतियाँ प्रदान की। इन विभूतियों का उन्होंने इस प्रकार विभाग किया कि जिससे प्रत्येक वर्ण अपने धर्म का पालन करता जाय। कोई वर्ण अपने धर्म को त्याग कर दूसरे धर्म में हस्त जेप न करे।

प्रत्येक वर्ण को केवल एक ही विभूति दी जाती थी।

प्राप्तगों को केवल मान, चित्रयों के केवल ऐश्वर्य, वैश्यों को केवल विलास और ज्ञृतों को केवल नेश्चिन्त्य दिया जाता था।

प्राप्तगा के वरावर मान, चित्रय के वरावर ऐश्वर्य, वैश्य के वरावर विलास और ज्ञृत के वरावर नेश्चिन्त्य समाज में किसी को न मिलता था। ये विभाग भी मनो-विज्ञान के पूर्ण अध्ययन के नाथ किये गये थे। प्रत्येक मनोविज्ञान वेत्ता से यह वात छिपी नहीं है कि विद्या के द्वारा जात्युपकार करने वाले का मान-प्रिय होना, वल द्वारा जाति सेवा करने वाले का ऐश्वर्य प्रिय होना, व्यवसाय द्वारा जात्युपकार करने वाले का विलास प्रिय होना और सेवा द्वारा जाति सेवा करने वाले का विलास प्रिय होना स्वाभाविक है। और इसी कारण उनकी मनोवृत्तियों के अनुकूल ही उन्हें विभूतियां दी गई। मान-प्रधान प्राह्मणों के

हाथ में सारे समाज की सत्ता का भार दे दिया गया। लेकिन इसके साथ ही वे उस सत्ता में लिप्त न हो जांय-उसका दुरुप-योग न करने लग जांय—इसलिये यह नियम रखा गया कि वे अपने लिए कुछ भी सम्पति उपार्जन न कर सके। इसके अति-रिक्त वे जो कुछ भी सोचें, समाज में जो कुछ भी सुधार करना चाहे, राजा के द्वारा करवायें। वे ऐश्वर्थ्य और विलास से हमेशा विरक्त रहे। यह विधान उनके लिए रख कर चत्रिय, वैश्य और श्रुद्र तीनों वर्ण उनके अधिकार में कर दिये गये।

यही वर्णीश्रम-धर्म्भ का उद्देश्य है। इसमें कोई सन्देह नहीं कि हमारे पूर्वजों ने वहुत ही गहरे पेठ कर समाज की इस व्य-वस्था-प्रणाली का श्राविष्कार किया। श्रीर जहां तक समाज के श्रन्दर त्राह्माणों ने नि'स्वार्थ-भाव से तीनों वर्णों पर शासन किया, वहां तक यहां के समाज का दृश्य अत्यन्त सुन्द्र रहा। पर दैव-दुर्वियोग से या यों किहये कि मनुष्य-प्रकृति की कम-जोरी से त्राह्मणों के मस्तिष्क में भौतिक-स्वार्थ का कीड़ा घुसा। अध्यात्मिकता की जगह वे भी भौतिकता मे रमण करने लगे। वस फिर क्या था, सत्ता तो उनके पास थी हो, वे मनमान ढङ्ग से अपने नीचे वाले वर्णों पर अत्याचार करने लगे। फल स्वरूप समाज मे भयंकरकान्ति मच गई। कुछ समय तक तो च्चित्रय भी ब्राह्मणों के हाथ की कठ पुतली बने रहे, श्रोर उनके अत्याचारों में योग देते रहे, पर श्रागे जाकर वे भी इनसे घृणा करने लग गये, ब्राह्मणों के श्रत्याचार श्रौर बढ़ने लगे। भगवान् महावीर और बुद्धदेव के कुछ पूर्व ये अत्याचार वहुत वढ़ गये थे इनके कारण समाज में भयङ्कर त्राहि त्राहि मच गई थी, इन श्रत्या- चारों के कुछ दृश्य हमें बौद्ध श्रीर जैन ग्रन्थों में देखने की मिलते हैं।

"चित्त सम्भूत जातक" नामक प्रन्थ में लिखा है कि, एक समय त्राह्मण और वैश्य वश की दो ख्रियां एक नगर के फाटक से निकल रही थीं, रास्ते में उन्हें दो चाएडाल मिले। चाएडाल-दर्शन को उन्होंने अप शक्तन सममा। घर आकर उन्होंने अद्व होने के लिए अपनी आंखों को खूव घोया, उसके बाद उन्होंने उन चाएडालों को खूव पिटवाया, और उनकी अत्यन्त दुर्गति करवाई।

"मातंग जातक" तथा "सत् धर्म्म जातक" नामक बौद्ध-प्रन्थों से भी पता चलता है कि उस समय श्रद्धतों के प्रति बहुत ही घृणित व्यवहार किया जाता था। ऐसा भी कहा जाता है कि इस समय यदि कोई ब्राह्मण वेद मंत्र का पाठ करता था श्रीर श्रद्भसात् श्रगर कोई शूद्र इसके श्रागे से होकर निकल जाता था तो इसके कानों में कीलें तक दुक्तवा दी जाती थीं।

कहने का मतलव यह है कि त्राह्मणों के ये कर्म सर्व-साधा-रण को वहुत श्रखरने लग गये थे। श्रप्रत्यक्त रूप से लोगों के हृदय में त्राह्मणों के प्रति वहुत घृणा के भाव फैल गये थे। श्रीर यही कारण है कि उस समय के त्राह्मण-प्रन्थों में बौद्ध लोगों की, श्रीर बौद्ध तथा जैन धर्म्स-शाखों में त्राह्मण वर्ग की खुब ही निन्दा की गई है। बौद्ध श्रीर जैन प्रन्थों में त्राह्मणों का स्थान क्तित्रयों से नीचे रखा गया है श्रीर उनका उद्धेख श्रपमान-पूर्ण शब्दों में किया है। कल्पसूत्र नामक भगवान महाबीर कें पौराणिक जीवन-चरित में लिखा है कि श्रहित श्रादि उध पुरुष ब्राह्मण जाति में जन्म प्रह्ण नहीं करते श्रीर सम्भव है यह घुणा श्रीर भी जोरदार रूप में प्रदर्शित करने। के लिए ही शायद उसके लेखक ने मगवान महावीर की श्रात्मा को पहले ब्राह्मणी के गर्भ में जाने का चहेंख किया है।

खैर इस पर हम आगे विचार करेंगे। यहां पर हम इतना लिखना पर्याप्त सममते हैं कि समाज में प्रचारित ब्राह्मणों के अत्याचारों के खिलाफ इन दोनों महात्माओं ने वड़े जोर की आवाज उठाई। इन महात्माओं ने इस अन्याय को दूर करने के लिए छूता-छूत के भेद को विल्कुल छोड़ दिया और अपने धर्म तथा सम्प्रदाय का द्वार सब धर्मी और जातियों के लिए समान रूप से खोल दिया।

कुछ लोगों का यह खयाल है कि भगवान् युद्ध छौर महा-वीर ने वर्णाश्रम-धर्म की सुन्दर न्यवस्था को तोड़ कर भारत के प्रति बड़ा भारी श्रन्याय किया। पर उनका यह कथन बहुत श्रम पूर्ण है। जो लोग यह कहते है कि भगवान् महावीर ने वर्णाश्रम-धर्म को तोड़ दिया वे बड़ी गलती पर हैं। भगवान् महा-वीर ने वर्णाश्रम-धर्म के विरुद्ध श्रावाज न उठाई थी प्रत्युत उस विश्वं-खला के प्रति उठाई थी जिसने वर्णाश्रम-धर्म मे घुस कर उसको बड़ा ही भयद्भर बना रक्खा था। उन्होंने ब्राह्मणों की उस स्वार्थ-परता के विरुद्ध श्रावाज उठाई थी जिसके कारण श्रद्भ बुरी तरह से कुचले जा रहे थे। भगवान् महावीर वर्णाश्रम-धर्म के वाशक न थे प्रत्युत उसके संशोधक थे।

मतलब यह कि उस समय में जैसा वर्णाश्रम-धर्म प्रच-

लित हो रहा था, उसको संशोधन करना श्रावश्यक था, भगवान्वुद्ध श्रोर महावीर ने ऐसा किया भी। उन्होंने वर्णाश्रम-धर्म
की उस सब श्रसभ्यता को नष्ट कर दिया जो मनुष्यजाति के
पतन का कारण थी। जातक कथाश्रो से पता चलता है कि उस
समय सब वर्णों श्रोर जातियों के मनुष्य परस्पर एक दूसरे का
धंधा करने लग गये थे, त्राह्मण लोग व्यापार भी करते थे। वे
कपडा वुनते हुए, वढ़ई का काम करते हुए श्रोर खेती करते हुए
भी पाये जाते थे। चत्रिय लोग भी व्यापार करते थे। लेकिन
इन कामो से इनकी जाविया तथा वर्णों मे कोई गड़वड़ पैदा
न होती थी।

तात्पर्य यह है कि भगवान् महावीर के पूर्व भारत की सामाजिक श्रीर नैतिक दशा का भयङ्कर पतन हो गया था। धार्मिक-स्थिति का उससे भी कितना श्रिधिक गहरा पतन हो गया था, यह श्रागे चल कर मास्स्म होगा।

#### धार्मिक-स्थिति

भगवान महावीर के समय में भारत की धार्मिक श्रवस्था वहुत ही भयद्धर थी। पशुयज्ञ श्रीर विलदान उस समय श्रपनी सीमा पर पहुँच गया था। प्रति दिन हजारों निरपराध पशु तलवार के घाट एतार दिये जाते थे। दीन, मूक, श्रीर निरपराध पशुश्रों के खून से यज्ञ की वेदी लाल कर ब्राह्मण लोग श्रपने नीच खार्थ की पूर्ति करते थे। जो मनुष्य श्रपने यज्ञ में जितनी ही श्रिधक हिंसा करता था, वह उतना ही प्रायवान सममा जाता था। जो ब्राह्मण पहले किसी समय

में दया के अवतार होते थे, वे ही इस समय में पाशिवकता की अचराड मूर्ति की तरह छुरा लेकर मूक पशुस्रों का वध करने के लिए तैयार रहते थे। विधान बनाना तो इन लोगों के हाथ में था ही जिस कार्य में ये श्रपनी स्वार्थ लिप्सा को चरितार्थ होती देखते थे, उसी को विधान रूप बना डालते थे। माल्स होता है कि "वैदि की हिसा हिसा न भवति" आदि विधान उसी समय में उन्होंने श्रपनी दुष्ट-वृति को चरितार्थ करने के निमित्त बना लिये थे।"

सारे समाज के अन्दर कर्म-काएड का सार्व-भौमिक राज्य हो गया था। समाज वाह्याडम्वर मे सर्वतोभाव फँस चुका था। उसकी घात्मा घोर घन्यकार मे पड़ी हुई प्रकाश को पाने के लिए चिल्ला रही थी। किन्तु कोई इस चिल्लाहट को सुनने वाला न था। इस यज्ञ-प्रथा का प्रभाव समाज में वहुत भयङ्कर रूप से वढ़ रहा था। यज्ञों में भयद्वर पशुवध को देखते देखते लोगों के हृदय बहुत क्रूर और निर्दय हो गये थे। उनके हृद्य में से द्या श्रीर को मलता की भावनाएँ निष्ट हो चुकी थीं। वे श्रात्मिक-जीवन के गौरव को भूल गये थे। श्रध्यात्मिकता को छोड़ कर समाज भौतिकता का उपासक हो गया था। केवल यज्ञ करना और कराना ही उस काल में मुक्ति का मार्ग सममा जाने लगा था। वास्तविकता से लोग बहुत दूर जा पड़े थे। उनमे यह विश्वास दृढ़ता से फैल गया था कि यज्ञ की श्राप्ति में पशुत्रों के मांस के साथ साथ हमारे द्रष्कर्म भी भस्म हो जाते हैं। ऐसी श्रप्रमाणिक स्थिति के बीच वास्तविकता का गौरव समाज में कैसे रह सकता था।

इसके सिवाय यज्ञ करने में वहुत सा धन भी खर्च होता था, जिस यज्ञ मे त्राह्मणों को दिन्तिणाएँ न दी जाती थीं वह यज्ञ श्रपूर्ण समका जाता था, वड़ी वड़ी द्त्रिणाएँ ब्राह्मणों को दी जाती थीं। कुछ यज्ञ तो ऐसे होते थे जिनमें साल साल भर लग जाता था श्रोर हजारों व्राह्मणों की जरूरत पड़ती थी, श्रतएव जो लोग सम्पतिशील होते थे, वे तो यज्ञादि कर्मों के द्वारा श्रपने पापों को नष्ट करते थे, पर निर्धन लोगों के लिए यह मार्ग सुगम न था। उन्हें किसी भी प्रकार ब्राह्मण् लोग मुक्ति का परवाना न देते थे । इसलिए साधारण स्थिति के लोगो ने त्रात्मा की उन्नति के लिए दूसरे चपाय हूँद्ना छारम्भ किये। इन चपायों में से एक उपाय "हठयोग" भी था, उस समय लोगों को यह विश्वास हो गया था कि कठिन से कठिन तपस्या करने पर ऋद्धि सिद्धि प्राप्त हो सकती है। श्रात्मिक उन्नति प्राप्त करने श्रीर प्रकृति पर विजय पाने के निमित्त लोग श्रनेक प्रकार की तपस्यात्रों के द्वारा श्रपनी काया को कप्ट देते थे, पञ्चामि तपना, एक पैर से खड़े होकर एक हाथ उठा कर तपत्या करना, महीनो तक कठिन से कठिन उपवास करना, छादि इसी प्रकार की वर्ड श्रन्य तपस्याएँ भी इन्द्रियो पर विजय प्राप्त करने के लिए आवश्यक समभी जाती थीं।

इन तपस्यात्रों के करते करते लोगों का अभ्यास इतना वढ़ गया था कि उन्हें कठिन से कठिन यन्त्रणा भुगतने में भी अधिक कप्ट न होता था। जनता के अन्दर यह विश्वास जोरों के साथ फैल गया था कि यदि यह तपस्या पूर्ण रूपेण हो जाय तो आदमी विश्व का सम्राट् हो सकता है। यह भ्रम इतनी सत्यता के साथ समाज में फैला हुआ था कि स्वयं बुद्धदेव भी छ. साल तक एसके चक्कर में पड़े रहे पर अन्त में इसकी निस्सारता मालूम होते ही उन्होंने इसे छोड़ दिया।

समाज में यज्ञवादियों श्रीर हठयोगवादियों के श्रातिरिक्त कुछ त्रश ऐसा भी था, जिसे इन दोनो ही मार्गों से शान्ति न मिलती थी। वे लोग सची धार्मिक उन्नति के उपासक थे। या उनको समाज का यह कृत्रिम जीवन वहुत कष्ट देता था। ये लोग समाज से श्रीर घर-बार से मुंह मोड़ कर सत्य की खोज के लिये जगलों से भटकते फिरते थे। भगवान् महावीर के पहले श्रीर डनके समय में ऐसे वहुत से परित्राजक, सन्यासी श्रौर साधु एक स्थान से दूसरे स्थान पर विचरण करते थे। समाज की प्रचलित संस्थात्रों से उनका कोई सम्बन्ध न था। विलक्ष व लोग तत्कालीन प्रचलित धर्म श्रीर प्रणाली का इंके की चोट विरोध करते थे। सव-साधारण के हृदयो मे वे प्रचलित धर्म के प्रति श्रविश्वास का बीज श्रारोपित करते जाते थे। इन सन्या-सियों ने समाज के अन्दर वहुत सा उत्तम विचारों का चेत्र तैयार कर दिया था।

इसके अतिरिक्त भगवान् महावीर के पूर्व उपनिपदों का भी प्रादुर्भाव हो चुका था। इन उपनिषदों में कर्म के ऊपर ज्ञान की प्रधानता दिखलाई गई थी, उनमें ज्ञान के द्वारा अज्ञान का नाश और मोह से निवृति बतलाई गई थी। इन उपनिषदों में पुनर्जन्म का अनुमान, जीव के सुख दुख का कारण परमात्मा की सत्ता, आत्मा और परमात्मा में सम्बन्ध आदि कई गम्भीर प्रश्नों पर विचार किया है। धीरे धीरे इन उपनिषदों का अनु-

शीलन करने वालों की संख्या वढ़ने लगी, इनके श्रध्ययन से लोगों ने श्रीर कई तत्त्वज्ञान निकाले। किसी ने इन उपनिपदों से श्रद्वैत-वार का श्रविष्कार किया किसी ने विशिष्टाहैत का श्रौर किसी न द्वैतवाद का । लेकिन यह स्मरण रखना चाहिये कि ऐसे लोगों की मख्या उस समय समाज में वहुत ही कम थी श्रौर समाज में इनकी प्रधानता भी न थी। मतलव यह है कि महावीर के पूर्व भारत में कई मत मतान्तर प्रचलित हो गये पर प्रधानतया उपरोक्त तीन प्रधान विचार प्रवाह भगवान् महावीर के पूर्व ममाज मे प्रचलित हो रहं थे। इनके श्रतिरिक्त टोने, दुटके भून, चूड़ैल आदि वातों के भी छोटे छोटे मत मतान्तर जारी थे, पर लोगों का हृद्य जिस प्रश्न का उत्तर चाहता था, जिस गका का वह समाधान चाहता था, जिसंदुख की निवृति का वह मार्ग चाहता था यह उपरोक्त किसी भी मत से न मिलना था।

लोग इस प्रश्न का उत्तर जानने के लिए इच्छुक थे कि समार में प्रचलित इस दुख का श्रौर श्रशान्ति का प्रधान कारण क्या है।

याजिक कहते थे कि देवताओं का कोप ही संसार की अशान्ति का प्रधान कारण है। इस अशान्ति को मिटाने के लिए उन्होंने देवताओं को प्रसन्न करना आवश्यक वतलाया और इसके लिए पशु-यज्ञ की योजना की। हठयोगवादियों ने इस दुग्व का मुख्य कारण वपस्या का अमाव वतलाया। उन्होंने कहा कि तपस्या के द्वारा मनुष्य अपने शरीर और इन्द्रियों पर अधिकार कर सकता है और इन पर अधिकार होते ही अशान्ति

श्रीर दुख से छुटकारा मिल जाता है। ज्ञान मार्ग का श्रनुसरण करने वालों ने कहा कि—श्रशान्ति का मूल कारण श्रज्ञान है। ज्ञान के द्वार श्रज्ञान का नाश कर देने से मनुष्य सन्नी शान्ति श्राप्त कर सकता है।

पर इन सब समाधानों से जनता के मन को तृप्ति न होती थी। जिस भयद्वर उहापोह के छन्दर समाज पड़ रहा था, उसका निराकरण करने में ये शुष्क उत्तर विस्कृत असमर्थ थे। समाज को उस समय सहातुभूति, प्रेम और दया की मय मे श्रधिक श्रावश्यकता थी । कृतंत्रता मोह श्रौर श्रत्याचार की भयद्वर श्रप्ति उसको वेतरह दग्ध कर रही थी। ऐसी भयद्वर परिस्थिति मे वह ऐसे महात्मात्रों की प्रतीन्ता कर रहा था जो सारे समाज के अन्दर शान्ति प्रेम और सहानुभृति का सुन्दर मरना वहा दे। ठीक ऐसे भयद्वर समय में देश के सौमाग्य से भगवान-महावीर श्रोर भगवान् चुद्ध देव यहाँ पर श्रवतीर्श हुए। परिस्थिति के पूर्ण अध्ययन के पश्चात् उन्होंने भारतवर्ष को स्त्रौर सारे संसार को दिन्य सदेशा दिया। उन्होने वतलाया कि वज्ञों से श्रौर मन्त्रों से कभी शान्ति नहीं मिल सकती, इसी-प्रकार हठ योग श्रादि (कुतपस्याएँ) भी व्यर्ध हैं। उन्होंने वतलाया कि यहा, कर्म्म काएड श्रीर कुतपस्यात्रों की श्रपेत्ता शुद्ध श्रन्त:करण का होना बहुत आवश्यक है। उन्होंने साधारण जनता को अहिंसा सत्य, श्राचार, ब्रह्मचर्य श्रौर परित्रह परिमाण श्रादि पाँच व्रतों का उपदेश दिया । उनकी निगाह में ब्राह्मण और शूद्र उच और नीच, श्रमीर श्रौर गरीब सब बरावर थे, उनका निर्वाण मार्ग सब के लिए खुला था।

मतलव यह कि ऐसी भयद्भर परिश्वित के श्रन्दर श्रवतीर्था होकर इस दोनों महात्माश्रों ने तत्कालीन तड़पते हुए समाज के श्रन्दर नव जीवन का संचार किया। श्रशान्ति की त्राहि त्राहि को मिटा कर उन्होंने समाज में शान्ति की धारा वहा दी। इनके दिन्य उपदेश से श्रकमें एय श्रीर श्रालसी कर्मयोगी हो गये। श्रत्याचारी पूर्ण द्यालु हो गये। श्रीर सारा विश्वंतला युक्त समाज सुश्वंतला वद्ध हो गया। इन महात्माश्रों ने ऐहिक श्रीर श्रीर पारलोकिक दोनों दृष्टियों से विश्व का कल्याण किया।



# ्रे दूसरा ऋध्याय है। १८३० १ - १९३० १ - १९३० १ - १९३० १ - १९३० १ - १९३० १ - १९३० १ - १९३० १ - १९३० १ - १९३० १ - १९३० १ - १९३० १ - १९

#### वौद्ध-धर्म का उद्य

के जिस समय महावीर सन्यास।वस्था को प्रहण करके ससार के के की विश्वप्रेम का सन्देश दे रहे थे। जिस समय सारे भारतीय समाज के अन्दर जैन धर्म रूपी क्रान्ति प्रसारित हो रही थी। ठीक उसी समय इसी भारत भूमिपर एक और महान पुरुष अवतीर्ण हो रहे थे। माल्म होता है कि उस समय समाज की इतनी अधिक दुरावस्था हो रही थी कि भगवती प्रकृति को केवल एक ही दिन्यातमा उत्पन्न करके सन्तोप नहीं हुआ। समाज की उस जिल्ले अवस्था को सुलकाने के लिये उसे एक और महापुरुप को उत्पन्न करने की आवश्यकता प्रतीत हुई और इसीलिए शायद उसने भगवान महावीर के पश्चात ही भगवान कुद्ध को उत्पन्न किया।

मगधदेश के जिस शाक्य प्रजातन्त्र का वर्णन हम पहले कर श्राये हैं। उस समय उसके सभापित राजा शुद्धोधन थे। इनकी राजधानी किपल वस्तु में थी। भगवान् वुद्धदेव का जन्म इन्हीं शुद्धोधन की रानी महामाया के गर्भ से हुश्रा था। वचपन से ही इनका मन सांसारिक वस्तुश्रों की श्रोर श्राकृष्ट न होता था। राजा सुद्धोधन ने इनको संसार में श्रासक्त करने के लिए

कई उपाय किये, प्रमोद भवन वनाये । सुन्द्रीयशोघरा से विवाह किया। पर कुमार सिद्धार्थ का हृद्य किसी भी वस्तु पर श्रिधिक समय के लिए श्रासक्त न हुश्रा। समाज का करुण कन्दन उनके हृदय पर दात्रण चोट पहुँचा रहा था। मनुष्य जाति के दुःख से उनका हृद्य दिनगत रोया करता था। वैराग्य की ऋग्नि उनके हृद्य में दिन पर टिन श्रिधिकाधिक प्रज्ञिलत होती जा रही थी। अन्त मे एक दिन श्रवसर पाकर रात के समय श्रपने पिता, माता (गौतमी) पत्री, पुत्र श्रादि सव परिजनों को सोता हुआ छोड कर बुद्धदेव घर से निकल पड़े। वे मन्यासी हुए । उन्होने वहुत शीव्र समाज के श्रत्याचारों के विरुद्ध जोर की श्रावाज उठाई। महावीर की श्रावाज ने समाज को पहले हो सजग कर दिया था। बुद्ध की आवाज ने उसका न्हा महा भ्रम भी मिटा दिया, फिर क्या था ? सारे समाज के श्रन्दर एक नव जीवन का संचार हो श्राया। मोह का पग्टा फट गया, मनुष्यत्व का विकास हुआ। जो लोग महावीर के मराडे के नीचे जाने से हिचकते थे। वे भी ख़ुशी के साथ बुद्ध के माएंड के नीचे एकत्र होने लगे। इसका कारण यह था कि जैन-धर्म एक तो विस्कुल नवीन नथा, वह पहले ही से चला श्रा रहा था, श्रोर मनुष्य प्रकृति कुछ ऐसी है कि वह नवीनता को जितना श्रधिक पसन्द करती है। उतनी प्राचीनता को नहीं। दूसरा कारण यह था कि भगवान महावीर ने श्रावक के नियम कुछ ऐसे कठिन रख दिये थे, कि सर्व साधारण सुगमता के साथ उनका पालन नहीं कर सकते थे। इधर बुद्ध-धर्म पूर्ण चदारता के साथ सर्व साधारण को श्रपने मराडे

के नीचे श्राने का निमन्त्रण दे रहा था। उसके नियम इतने सरल थे, कि, सर्व साधारण सुगमता के साथ उनका पालन कर सकते थे। इसके श्रातिरिक्त श्रीर भी कुछ ऐसे कारण थे कि जिनके कारण कुछ समय के लिये झुद्ध-धर्म को फैलने का खूब ही श्रवसर मिला। यद्यपि उस समय वौद्ध-धर्म जैन-धर्म की श्रपेत्ता बहुत श्राधिक फैल गया, तथापि उसकी नीव में कुछ ऐसी कमजोरी रह गई थी कि, जिसके कारण वह भारत में स्थायी रूप से न चल सका। श्रीर जैन-धर्म श्री नीव इतनी दृढ़ रक्खी गई थी कि, उस समय बहुत श्रधिक न फैलने पर भी वह श्राज तक भारतवर्ष में प्रचलित है।

दूसरे शब्दों में हम यो कह सकते हैं कि वौद्ध-धर्म समाज मे उस त्राकस्मिक तूफान की तरह था जो एक दम प्रस्फोटिक होकर बहुत शीघ्र बन्द हो जाता है, पर जैन-धर्म उस शान्त नदी की तरह था जो धीरे धीरे बहती है श्रौर बहुत समय तक स्थायी रहती है।

मतलब यह कि बौद्ध-धर्म ने उदय होकर तत्कालीन समाज पर एक अमूत पूर्व प्रभाव डाला। केवल साधारण जनता ने ही नहीं प्रत्युत बड़े बड़े सम्भ्रान्त व्यक्तियों ने, रईसों ने, जागीरदारों ने और यहाँ तक कि बड़े बड़े राजाओं ने भी बौद्ध-धर्म को स्वीकार किया। और यह स्वीकार करना ही पड़ेगा कि जैन-धर्म की अपेन्ना बौद्ध-धर्म ने तत्कालीन समाज पर बहुत अधिक प्रभाव डाला।



#### **त्राजीविक सम्प्रदाय**

के द्विसा के पूर्व छठवी शताब्दी में श्रायात् भगवान् महावीर के समय में भारतवर्ष के श्रान्तर्गत श्रीर भी कई छोटे बड़े सम्प्रदाय प्रचलित थे। इतिहास के श्रान्तर्गत इन मतों में तीन मतों का श्रिधिक उहेख पाया जाता है। बौद्ध, जैन श्रीर श्राजीविक। यौद्ध-धर्म के प्रवर्तक महात्मा बुद्ध का परिचय इम पाठकों को पहले दे चुके हैं। इस स्थान पर श्राजीविक सम्प्रदाय से हम उनका थोडा परिचय करवा देना चाहते हैं।

जिन लोगों ने पुराणों में भगवान महावीर के जीवन का पठन किया है। वे मश्करी पुत्र गौशाल के नाम से श्रपरिचित न होंगे। यही गौशाल श्राजीविक सम्प्रदाय के मुख्य प्रवर्तक । जैन पुराणों में श्राजीविक सम्प्रदाय के प्रवर्तक "गौशाल

को "मश्करीपुत्र" श्रर्थात् विदूपक कह कर उनकी खूब

क उड़ाई है। इनकी जीवनी का कुछ विस्तृत विवेचन हम पौराशिक खराड में करेंगे। यहाँ पर सिल सिला जमाने के निमित्त कुछ सित्तप्त विवेचन करेंगे।

अपने चरण कमलों से पृथ्वी को पवित्र करते हुए एक बार "भगवान महावीर" राजगृही नगरी मे पहुँचे। इस स्थान पर उन्हें "गौशाला" नामक एक व्यक्ति शिष्य होने की इच्छा से मिला। महावीर उस समय फिसी को भी शिष्य को तरह प्रहरा न करते थे। क्योंकि उस समय तक उनको कैवल्य की प्राप्ति नहीं हुई थी भगवान् महावीर यह जानते थे कि जव तक मनुष्य अपने आपका पूर्ण कल्याण नहीं कर लेता तव तक वह अपनी सामर्थ्य से दूसरे का दारिद्रच हरण करने में श्रसमर्थ होता है। श्रौर इसी कारण जब गौशाला ने उनसे शिष्य वना लेने की याचना की तो उन्होंने मौन प्रहण कर लिया, तो भी गौशाला ने प्रभु का साथ न छोड़ा, उसने महावीर में गुरु वुद्धि की स्थापना कर भिचा के द्वारा श्रपना गुजर करना प्रारंभ किया। सत्य को प्राप्त करने की उसमें कुछ श्रभिलाषा थी, श्रात्मशक्ति का विकास करने के निमित्त योग्य पुरुषार्थ करने को वह प्रस्तुत था, पर दुर्भाग्य से उस समय भगवान महावीर उपदेश के कार्य से बिलकुल विमुख थे। उस समय श्रात्मचिन्तन श्रौर कर्मनिर्जरा के सिवाय उनका दूसरा कार्य न था, ऐसे अवसर में गौशाला ने महाबीर के सम्बन्ध में श्रपनी मनोकल्पना से जो बोध प्रहरा किया वह विल्कुल एक तर्भा और श्रानिष्ट कर सावित हुश्रा, वह कई बार भगवान को किसी भावी घटना के विपय में पूछता, महाबीर श्रवधिज्ञान के बलसे ' वही उत्तर देते जो भविष्य में होने वाला होता था । उनका कथन बिल्कुल "बावन तोला, पाव रत्तो," उतरते देख कर गौशाला ने यह सिद्धान्त निश्चय कर लिया कि भविष्य में जो कुछ होने वाला है, वही होता है।

मनुष्य के प्रयत्न से उसमें कभी कोई फेरफार नहीं हो सकता। गौशाला का यही सिद्धान्त इतिहास में "नियतिवाद" के नाम से प्रसिद्ध है। यह सिद्धान्त उसके मस्तिष्क में इतनी हढ़ता के साथ उस गया था कि उसके जीवन में फिर परिवर्तनन हो सका। श्रीर इसी सिद्धान्त के कारण आगे जाकर वह जैन धर्म से भी विमुख होकर अपने सिद्धान्तों का स्वतंत्रता से प्रचार करने लगा।

इसी मत के कारण हमारे जैन प्रंथकारों ने गौशाला को श्रत्यन्त मूर्च, बुद्धिहीन, श्रौर विदूपक के रूपमें वतलाने का प्रयत्न किया है। हमारे रायाल सं जिस समय में यह पुराण लिये गये हैं एम समय के लोगों की प्रवृति कुछ ऐसी विगड़ गई थी कि. वे श्रपने धर्म के सिवाय दूसरे धर्म के संख्यापकों की मर पट निन्दा करने में ही श्रपना गौरव समक्ते थे, एनकी हिष्ट इतनी मंजुचित हो गई थी कि वे श्रपने महापुरूप के श्रातिरक्त किसी दूसरे को प्रण मानने को तैयार ही न थे श्रौर इसी संकुचित हिष्ट के परिणाम स्वक्त्य हमारे श्रन्थों में प्रायः सभी श्रन्य मत संस्थापकों की निन्दा देराते हैं, केवल जैनशास्त्रकार ही नहीं श्रयः उस समय के नमी शास्त्रकार इस संकुचित हिष्ट से नहीं बचे थे। तमाम धर्मों के शास्त्रकारों की मनोवृत्तियां कुछ ऐसी ही संकुचित हो रही थीं।

हमारे रायाल से जैन शास्त्रों में "गौशाला" को जितना मूर्ख कम श्रष्ट श्रीर उन्मच चित्रित किया गया है, वास्तव में वह उतना नहीं था, श्री मद हेमचन्द्राचार्थ्य ने गौशाला की जिन जिन भरी चेष्टाश्रों का वर्णन किया है, उसको पढ़कर तो प्रत्येक पाठक यही अनुमान वांधेगा कि, वह किसी पागल खाने से छूट कर आया होगा। परन्तु प्रत्येक बुद्धिमान मनुष्य की सामान्य बुद्धि भी यह बात स्वीकार न करेगी कि, जिस गौशाला के अनुया-यियों की संख्या स्वयं हमारे शास्त्रकार महाबोर के अनुयायियों की संख्या से भी अधिक बतला रहे हैं। जिस गौशाला की सङ्गठन-शक्ति की प्रशंसा कई प्रन्थों मे की गई है उस गौशाला को इतना बुद्धिहीन और विद्षक कोई बुद्धिमान स्वीकार नहीं कर सकता।

जैन साहित्य के ही समकालीन वौद्ध साहित्य में भी कई स्थानों पर "गौशाला" का नाम श्रामा है। या उस साहित्य में गौशाला को इतना मूर्व श्रौर नष्ट झान नहीं बतलाया है। उसके द्वारा प्रचलित किया हुआ श्राजीविक सम्प्रदाय श्राज दुनियां के पर्दे से उठ गया है। श्रौर उसके धर्म शास्त्र श्रौर सिद्धान्त भी प्राय: गुम हो गये हैं। इसलिये श्राज उसके विषय में कोई श्रिधक नहीं कह सकता, पर यह निश्चय है कि बुद्ध श्रौर महावीर के काल में श्रौर उसके पश्चात श्रशोक के काल में यह मन एक बलवान श्रौर प्रभावशाली मत सममा जाता था, प्रोफेसर कर्न का कथन है कि खुद सम्राट श्रशोक ने श्राजीविक मत के सम्बन्ध में शिला लेख खुदवाये थे।

बुद्ध और महावीर की तरह आजीविक मत का मुख्य सिद्धान्त भी आहिंसा ही है, इस विषय में मनोरंजन घोष नामक एक विद्वान् लिखते हैं कि:—

The history of the Ajivkas reveals the curious fact that sacredness of animal life was not the pecaliar tenet of Buddhism alone but the religion of Sakyamuni shared it with the Ajivkas and the Nigranias. They

had some tenets in common but differed in details ....... They were naked monks practising severe penances. We find the Ajivkas an influential sect in existence even in the life time of Buddha. Mokkali Gossla was the teacher of the Ajivkas with whom Gai tare Buddha had a religious controversy.

प्रधीन "श्राजीविकों के इतिहास में हमें एक जानने योग्य तत्त्व यह मिलता है कि जीव दया यह केवल वौद्धो का ही सिद्धान्त न या प्रस्युत श्राजीविकों श्रीर निर्गन्थों का भी यही सिद्धान्त या। इनके श्राधिकांश नियम प्राय. सभी समान है। केवल यत्तान्त श्रीर श्राख्यायन मात्र में श्रन्तर है—श्राजीविक शरीर में नम्न रहते थे, श्रीर बहुत कठिन तपस्या करते थे, युद्ध के समय में भी श्राजीविकों का सम्प्रदाय एक प्रभाव युक्त—सम्प्रदाय गिना जाता था, मेखलीपुत्र गौशाला उनका नेता था, एक बार इसके माथ धार्मिक शास्त्रार्थ करने के निमित्त गौतम युद्ध को भी उत्तरना पड़ा था।"

Ancient Civilization नामक प्रनथ मे एक स्थान पर इसका विद्वान् लेखक लिखता है कि:—

Among the other seets of ascetics which flourished side is side with the Buddhist and Nigranthas (Jains) in the sixth century B C the Asivkas founded by Gosala were the best known in their day. Asoka named them in their inscriptions a long with Brahmins and Nigranthas Gosala was there for a rival of Buddha and Mahabir, but this seed has now ceased to exist.

त्रर्थात् ईस्वी 'सन् के छःसी वर्ष पूर्व वौद्धों और जैनियों के साथ साथ त्याग धर्म वाले जो दूसरे मत प्रचलित हुए थे, उन में गौशाला के द्वारा स्थापित किया हुआ आजीविक सम्प्रदाय सब से अधिक लोक परिचित था, सम्राट अशोक ने अपने शिलालेखो में बाह्मणो और जैनियों के साथ इस सम्प्रटाय का भी विवेचन किया है। इससे मालूम होता है कि, गौशाला बुद्ध और महाबीर का प्रति स्पर्धी था लेकिन अब उसका चलाया हुआ धर्म लोप हो गया है।

हाल के नवीन श्रन्वेपगों से इतना स्पष्ट माल्म दोता है कि गौशाला एक समर्थ मत प्रवर्तक था, किसी कारणवश महावीर के साथ उसका मत भेद हो गया था, श्रीर उस मत मेद के कारण भविष्य मे जाकर वह उनका विरोधी हो गया था। इस विरोध की छाप उस समय जैन धर्मानुयायियों के हृद्य पर बैठ गई होगी, श्रोर भविष्य मे वह घटने के वदले प्रति दिन बढ़ती गई होगी, एवं जिस समय जैन सिद्धान्त श्रीर कथाएं लेख बद्ध हुई, उस समय जैनी लोग उसको इस रूप में मानने लग गये होंगे श्रौर इसी कारण उन के प्रन्थों मे भी उनकी मान्यता के अनुसार उसका वैसा ही विकृत रूप लेखों में चित्रित कर दिया होगा। क्योंकि हम देखते हैं कि बौद्ध प्रन्थों में उसका रूप इतना विकृत नहीं दिखाई पड़ता है। इससे माळूम होता है कि गौशाला वास्तव में वैसा नहीं था जैसा जैन लेखकों ने उसे चित्रित किया है, सम्भव है हमारो दृष्टि से उसका तत्व-ज्ञान कुछ भ्रम पूर्ण हो पर यह श्रवश्य खोकार करना ही पड़ेगा 'कि वह एक तत्वज्ञानी था।

# चौथा अध्याय

# उस समय के दूसरे सम्प्रदाय

ची द श्रीर श्राजीविक सम्प्रदाय का वर्णन तो ६म कर चुके, श्रव यहां पर उन शेष छोटे छोटे मतों का विवेचन करना चाहते हैं जो भगवान महा-वीर के समय में इस देश के श्रांतर्गत प्रचलित थे। जैन शास्त्रों में इन मतों का विरोध किया गया है।

सूत्र हतांग २,१,५५ झीर २१ में दो जड़वादी मतोका उद्देख किया गया है। पहले सूत्र में आत्मा को एक और अभिन्न वनाने वाले एक मत का वर्णन है। और दूसरे सूत्र में "पचभूत" को ही नित्य और सृष्टि का मूल-तत्व मानने वाले एक दूसरे मत का वर्णन है। सूत्र कृतांग में जाहिर होता है कि ये दोनों ही मत जीवित प्राणी को हिंसा में पाप नहीं सममते थे।

बौद्धों के "सामक फल सूत्र" में "पूरणकस्सप" श्रौर "श्रजितकेश कम्यलि" के मतों का उद्देख किया गया है। इन दोनों मतो के तत्वों में श्रौर सूत्र कृतांग में वर्णन किये हुए उप- रोक्त दोनों मतों में वहुत समानतापाई जाती है। "पूरण कस्सप" पुराय श्रौर पाप को कोई वस्तु नहीं मानता था श्रौर "श्रजित केश कम्बलि" का यह सिद्धान्त था कि लोक के श्रंतर्गत श्रनु-भवातीत जो काल्पनिक मत प्रचलित है, उनको कोई तात्विक श्राधार नहीं है। इसके श्रतिरिक्त वह यह मानता था कि मनुष्य चार तत्वों का बना हुआ है, जब वह मर जाता है, तब पृथ्वी, पृथ्वी मे, जल जल में, श्रिप्त श्रिप्त में, श्रीर ज्ञानेन्द्रियां हवा में भिल जाती हैं। शव को उठाने वाले चार पुरुप सुर्दे को उठा कर स्मशान में ले जाते हैं श्रीर वहां उसका कल्पान्त कर डालते हैं। कपोत रग की हिंडुयां शेप रह जाती हैं श्रौर वाकी सव पदार्थ जल कर भस्म हो जाते हैं। इसी वात को सूत्र कृतांग में कुछ हेर फेर के साथ इस प्रकार लिखी है। "दूसरे लोग सुर्दे को जलाने के निमित्त वाहर ले जाते हैं। जब श्रिप्त उसको जला डालती है। तव केवल कपोत रङ्ग की ही हड्डियां शेप रह जाती है श्रौर चारों ठठानेवाले हिड्डयों को लेकर प्राम की श्रोर मुड़ जाते हैं।"

इन मतों के अतिरिक्त एक "अज्ञेयवाद" नामक मत भी
प्रचलित था, इसका प्रवर्तक "सज्जयवेलट्टिपुत्त" था। "सामञ्जन
फल सुत्त" नामक बौद्ध प्रन्थ में उसका विवेचन इस प्रकार
किया गया है। महाराज! यदि-तुम सुमसे यह प्रश्न करोगे कि
जीव की कोई भावी अवस्था है १ तो मैं यही उत्तर दूंगा कि,
जब में उस अवस्था का अनुभव कर सकूंगा तभी उसके विषय
में कुछ कह सकूंगा। यदि तुम सुमसे पूछोगे कि "क्या वह
अवस्था इस प्रकार की है तो मैं यही कहूँगा कि "यह मेरा विषय

नहीं है" यदि तुम पूछोगे कि "क्या वह अवस्था उस प्रकार की है। तो भी यही कहूँगा कि "यह मेरा विषय नहीं"। क्या वह इन दोनों से भिन्न है ? तब भी यही कहूँगा कि यह मेरा विषय नहीं। इसी प्रकार मृत्यु के पश्चात् तथागत की स्थिति रहती है, या नहीं ? रहती है ? यह भी नहीं! नहीं रहती है ? यह भी नहीं! इस प्रकार के तमाम प्रश्नों का वह यही उत्तर देता है, इससे जान पड़ता है कि, अज्ञेयवादी किसी भी वस्तु के अस्तित्व और नास्तित्व के सम्बन्ध में सब प्रकार की निरूपण पद्धतियों की जांच करते थे। इस जांच पर से भी जो वस्तु उन्हें अनुभवातीत मालूम होती है तो वे उसके विषय में कहे गये सब मतों के कथन को अस्वीकृत करते थे।

जर्मनी के प्रसिद्ध विद्वान् डा० हर्मन जेकोबो का मत है कि सज्जय के इसी "अज्ञेयवाद" के विरुद्ध महावोर ने अपने प्रसिद्ध "सप्तभङ्गीन्याय" को सृष्टि की थी। अज्ञेयवाद बतलाता है कि, जो वस्तु हमारे अनुभव से अतीत है, उसके विपय मे उसके अस्तिल (यह है) नास्तिल (यह नहीं है) युगपत् अस्तिल (है और नहीं है) और युगपत् नास्तिल (नहीं है और है) का विद्यान और निषेध नहीं किया जा सकता। उसी प्रकार-पर उससे विल्कुल विपरीत दिशा में दौड़ता हुआ "स्याद्वाद दर्शन" यह प्रतिपादित करता है कि, एक दृष्टि से (अपेन्ना से) कोई पुरुष वस्तु के अस्तिल का विधान (स्यादिल) कर सकता है और दूसरी दृष्टि से वह उसका निषेध भी कर सकता है, और उसी प्रकार भिन्न भिन्न काल में वह वस्तु के अस्तिल तथा नास्तिल का विधान भी (स्यादिल-

त्रास्ति ) कर सकता है, पर एक ही काल और एक ही हिष्ट से कोई मनुष्य वस्तु के श्रस्तित्व श्रीर नास्तित्व के विधान करने की इच्छा रखता हो तो उसे "स्याद-श्रवक्तव्य." कहना पड़ेगा, सख्तय के "श्रानेयवाद" और जैनियों के स्याद्याद में सब से बड़ा धौर महत्व का श्रन्तर यही है कि जहाँ सख्तय किसी भी वस्तु का निर्णय करने में सन्देहाश्रित रहता है, वहाँ स्याद्याद विल्कुल निश्चयात्मक डङ्ग से वस्तुतत्व का प्रतिपादन करता है।

जेकोवी महाशय का कथन है कि, ऐसा जान पड़ता है उस समय में अजेयवादियों के सूक्ष्म विवेचन ने वहु-संस्थक आदमियों को अम में डाल रक्खा था, इस अम-जाल से उन सवा को मुक्त करने के निमित्त ही जैन-धर्म में स्याद्वाद के चेम-मार्ग की योजना की गई थी। इस अद्भुत तल ज्ञान के सामने आकर सञ्चयवादी खुद अपने ही प्रति पत्तों हो जाते थे। इस दर्शन के प्रताप ही के अज्ञयवादियों के मत का पूर्ण खरडन करने की सामर्थ्य लोगों में आगई। नहीं कहा जा सकता कि, इस शास्त्र के प्रताप से कितने ही श्रज्ञानवादियों ने जैन-धर्म की शरण ली होगी।

जेकोत्री महाराय के इस श्रतुमान में सत्य का कितना श्रंश है इसके विषय में कुछ भी निश्चय नहीं कहा जा सकता।



# क्या जैन और वुड धर्म ब्राह्मण धर्म के विरुद्ध क्रान्ति रूप उदय हुए थे:-

हम पिंत इन दोनों धर्मों को क्रान्ति सज्ञा सं सम्बोधित इसमें कुछ एतराज हो। क्योंकि कान्ति शब्द का माधारग् अर्थ आज कल राजनैतिक वलवे में लिया जाता है। इममें कुछ लोग सहज ही कह सकते हैं कि जैन श्रीर बौद्ध धर्म कोई राजनैतिक यलवे तो थे नहीं कि, जिसके कारण उन्हें ' क्रान्नि" क्या जाय,इसके उत्तर-खरूप हम यही कह देना उचित सममते हैं कि फेवल राजनैतिक यलवे को ही क्रान्ति नहीं कहते। ममाज की विश्वाला और दुर्ज्यवस्था को मिटाने के लिए जो श्रान्द्रालन होने हैं, उन्हींकों क्रान्ति कहते हैं। फिर चाहे वे थान्त्रांनन राजनैतिक रूप से हों चाहे सामाजिक रूप से हो चाहे धार्मिक स्वप से । समय की श्रावश्यकता को देखकर तत्कालीन महापुरूप कभी गजनैतिक रूप से उस कान्ति का उद्गम करते हैं कभी सामाजिक रूपमं श्रीर कभी धार्मिक रूप से । महात्मा गांधी की क्रान्ति राजनैतिकता श्रीर धार्मिकता का मिश्रण है। खामी

द्यानन्द की क्रान्ति सामाजिक क्रान्ति थी श्रौर महावीर, दुद्ध श्रौर ईसा की धार्मिक क्रान्तियां थीं।

महावीर श्रीर बुद्ध ने तत्कालीन सामाजिक श्रीर धार्मिक श्रवस्था के प्रति श्रान्दोलन उठाया था। उन्होंने यहादिक कर्म-काएड के खिलाफ, हठयोगादि कुतपस्याश्रों के विरुद्ध श्रीर श्रुदों के प्रति जुल्मों के विरुद्ध श्रपनी श्रावाज उठा कर समाज में तहलका मचा दिया था। श्रतएव जैन श्रीर बुद्ध धर्म को तत्कालीन धर्म के विरुद्ध कान्ति कहे तो श्रनुपयुक्त न होगा। जैन श्रीर वौद्ध धर्म वास्तव में तत्कालीन वैदिक धर्म के विरुद्ध उत्पन्न हुई प्रयल कान्तियां थीं। जिनके नेता भगवान महावीर श्रीर बुद्ध थे।





## जैन ऋोर वौद्ध-धर्म में संघर्ष

राधि "भगवान महावीर" और "भगवान बुद्ध" दोनों ने एक हो पार्थ्य किया था। एवं जैन और वौद्ध-धर्म का प्रकाश भी एक ही साथ समाज में फैला हुआ था। और एक ही उद्देश्य को लेकर दोनों धन्मों का विकाश हुआ था तथापि आगं जाकर देव दुर्वियोग से इन दोनों धर्मों में पारस्परिक वैमनस्य फैल गया था। एक ही उद्देश्य से उत्पन्न हुए दोनों यंधु परस्पर में ही लड़ने लगे जिसका परिणाम यह हुआ कि, ममाज में इन दोनों धर्मों के प्रति फिर से हीनता के भाव दृष्टि गोचर होने लगे और मृतप्रायः वैदिक धर्मा पुनर्जीवित होने लगा।

प्रकृति का यह नियम केवल जैन श्रौर वौद्ध-धर्म के ही लिए पैदा नहीं हुआ था। सभी धर्मों में यह सनातन नियम ज्वलता रहता है। जहाँ तक समाज जागृतावस्था में रहता है वहाँ तक किभी नए नियम की विजय नहीं हो सकती। पर ज्योंही समाज कुछ सुप्तावस्था में होने लगता है त्योंही यह नियम जोर शार से प्रपना कार्य करने लगता है। इसका उदा-हरण जगत का प्राचीन इतिहास है।

वैदिक धर्म को ही लीजिए पहले कितनी दृढ़ नीव पर इसकी इमारत खड़ी की गई थी, इस धर्म के द्वारा संसार को कितना दिव्य सन्देश मिला था, पर आगे जाकर व्योही समाज के तत्वो मे अन्तर आने लगा। त्योंही इसमें कितने किरके हो गये और वे आपस में किस प्रकार रक्त वहाने लगे। मुसलमान धर्म को लीजिए शिया और मुझी के नाम पर क्या उसमें कम खून खरावा हुआ है। ईसाई धर्म में क्या रोमन कैथालिक और प्रोटेस्सेएट के नाम पर कम अत्याचार हुए हैं, मतलव यह कि प्रकृति का यह नियम सब स्थानो पर समान रूप से काम करता रहता है। अब एक ही धर्म के अन्दर इस तरह फिरके उत्पन्न हो कर आपस में लड़ते हैं। तब जैन और वौद्ध-धर्म तो अलग अलग धर्म थे इनमें यदि संघर्ष पेदा हो तो क्या आश्चर्य।

मतलव यह कि छागे जाकर जैन छोर बौद्ध धर्म में ख़ृव ही जोर का संघर्ष चला। जैन प्रन्थों में बौद्धों की छौर बौद्ध प्रन्थ में जैनियों की दिल खोल कर निन्टा की गई। उसके कुछ उदाहरण लीजिए।.—

दिगम्बर सम्प्रदाय में "दर्शनसार" नामक एक प्रन्थ है। इसके लेखक देवानन्द नाम के कोई खावार्य्य हैं। यह प्रन्थ सन् ९९० ईस्वी में उद्धीन के खन्दर लिखा गया है। इस प्रन्थ में लेखक ने बुद्ध धर्म की उत्पत्ति का बड़ा ही मनोर्रीजक या यो किहये कि हास्यास्पद उद्घेख किया है। इस प्रन्थ में लिखा है कि, "भगवान पार्श्वनाथ" "और भगवान महावीर" के समय के दिमिन्यान पार्श्वनाथ खामो के शिष्य पिहिताश्रम नामक मुनि का "बुद्ध

कीर्ति" नामक शिष्य पलाश नगर के पास सरयू नदी के किनारे पर तप कर रहा था। "बुद्ध कीर्ति" न एक वार आहार लेने की इच्छा से आस पास दृष्टि डाली, इतने ही में इसे नदी किनारे एक मरा हुआ मत्स्य नजर आया। इसको देख कर उसने कुछ समय तक विचार किया और अन्त में यह निश्चय किया कि, मरी हुई मछली को खाने में कुछ भी पाप नहीं, क्यों कि इसमें जीव नहीं है, और जहां जीव नहीं वहां हिंसा नहीं। ऐसा विचार कर उसने पार्श्वनाथ का पंथ छोड़ दिया और "बुद्ध-धर्म" नाम का अपना एक नया ही धर्म ग्रुक किया। महावीर-खामी के तीर्थकर होने से पूर्व ही इसने उपदेश देना प्रारम्भ कर दिया था।"

इस दन्त क्या की श्रालोचना करना हम व्यर्थ समनते हैं। व्योंकि कोई भी निष्पन पात किर चाहं व जैन ही क्यों न हों इस क्या पर हमें बिना न रहेगा।

इसके श्रितिरिक्त लैनियों के श्रीर भी कई प्रन्थों में वौद्धों की निन्दा में पृष्ट के पृष्ट रते हुए हैं। श्रेणिकचरित्र, श्रफलंक-चित्र श्रादि प्रन्थों के लिखन का तो शायद मूल उद्देश्य ही बौद्धों की निन्दा करना था।

इसी प्रकार बौद्ध प्रन्थों में भी जैन-धन्में नी भर पेट निन्दा की गई है। स्थान स्थान पर "निप्रन्य" को वर्म-द्रोही के नाम ने तन्त्रीधिन किया गया है "मागोमनिकाय नामक बौद्धों का एक प्रन्थ है, उसमें लिखा है कि, ज्ञानीपुत्र (महाबीर) ने अपने ' अभय छुमार" नामक एक शिव्य को बुद्धदेव के पास शास्त्रार्थ करने के लिए भेजा पर वह ऐसा परास्त हुआ कि वापस अपने गुरु के पास गया ही नहीं, हसी समय उसने बुद्धधर्म श्रिष्ठिन कार कर लिया । "महापगा" नामक श्रन्थ में लिखा है कि, लिचिक जाति के ज्ञानीपुत्र के एक शिष्य ने बुद्धसं मुलाकात की थी श्रीर उसने तत्काल ही श्रपना मत बदल दिया। इस श्रकार श्रीर भी कई श्रन्थों में जैनियों की खूब निन्दा की गई है।

श्रागे जाकर इन निन्दा के भावों ने विद्रोह का रूप धारण कर लिया श्रोर यह भी कहा जाता है कि, वौद्धधर्म के कुछ राजाश्रों ने जैन लोगों की कत्ल तक करवा दी। पर इस वात में सत्य का कितना श्रंश है यह नहीं कहा जा सकता।



# सातवाँ ऋध्याय

### वया महावीर जैनधर्म के मूल संस्थापक थे ?

भी बहुत समय नहीं हुआ है, केवल वीस पश्चीस वर्षों भी वात है जैनेतर विद्वानों का प्रायः यह विश्वास था कि जैनधर्म बौद्धधर्म की ही एक शाखा है, श्रौर महावीर भी बुद्ध के एकशिष्य थे। इस मत के प्रचारकों में खासकर लेसन, बंबर श्रौर विल्सन का नाम लिया जा सकता है। यद्यपि इनलोंगों का यह श्रम श्रव दूर हो गया है, श्रौर डाक्टर हार्नल श्रौर डाक्टर हर्मन जेकोधी नामक दो जर्मन विद्वानों के प्रयत्न में श्रव मत्र लोंगों जैनधर्म को एक स्वतन्त्र धर्म स्वीकार करने लगग्ये हैं, तथापि पाठकों के मनोरजनार्थ इस स्थान पर उन लोंगों के मत का उद्धेश करदेना श्रावश्यक हैं, जिसके कारण वे जैनधर्म को बौद्धधर्म की एक शाखा मानते थे।

विल्सन साहव का खयाल था कि, जैनधर्म वौद्धधर्म की ही एक शाखा है। यह शाखा ईसा की दशवीं शताब्दी में वौद्धधर्म का विल्कुल नाश होने पर निकली है। ब्राह्मण जब यहा से बौद्धों को निकालन लग गये तो बचे हुए बौद्ध जाति भेद स्वीकार करके जैनी हो गये श्रीर निकाले जाने से बच गये। इसके श्रातिरिक्त छपरोक्त साहब का यह भी कथन है कि, बुद्ध श्रीर महाबीर के

जीवन में ऐसा श्राश्चर्यजनक साम्य पाया जाता है कि, उनको श्रालग श्रालग व्यक्ति स्वीकार करने में बुद्धि प्रेरणा नहीं करतो। मसलन, महावीर श्रीर बुद्ध दोनों की स्त्री का नाम "यशोदा" श्रीर दोनों ही के भाइयों का नाम, "निन्दवर्धन" था। इसके श्रातिरिक्त बुद्ध की कुमारावस्था का नाम "सिद्धार्थ" श्रीर महावीर के पिता का नाम भी सिद्धार्थ था। इन सब वातों से यह बात स्वीकार करने में बड़ा सन्देह होता है कि बुद्ध श्रीर महावीर श्रालग श्रालग व्यक्ति थे।

लेकिन विल्सन साहव की यह युक्ति प्रमाण नहीं मानी जा सकतो। क्योंकि महावीर श्रीर बुद्ध के जीवन में जितनी वातों में साम्य पाया जाता है, उससे ऋधिक महत्वपूर्ण वातों मे दैप-न्यभी पाया जाता है। जैसे बुद्ध का जन्म कपिलवस्तु में हुन्ना श्रीर महावीर का कुराडप्राम में । बुद्ध की माता बुद्ध का जन्म होते ही कुछ समय के अन्तर्गत स्वर्गस्य हो गई, जव की महावीर की माता उनके जन्म के २८ वर्ष तक जीवित रही, बुद्ध माता पिता छौर पत्नी की श्रतुमती के विना सन्यासी हुए थे, पर महावीर माता, पिता के खर्गवास हुए के पश्चात् ज्येष्ठ भ्राता की श्रमुमित से संन्या। सी हुए थे। इसके श्रातिरिक्त सब से वडा प्रमाण यह है कि राजा विम्बसार जिसे जैनी लोग श्रेणिक कहते हैं। वुद्ध के सम-कालीन थे । इनको बुद्ध महावीर दोनो ने उपदेश दिया था । श्रीर श्रेणिक पहले बुद्ध श्रीर फिर जैनी हुए थे। इन सव वाता का श्राधार देकर डाक्टर जेकोबी ने निरुसन का खरहन करते हुए यह सिद्ध कर दिया है कि, बुद्ध श्रौर महावीर दोनो भिन्न भिन्न व्यक्तिथे, श्रौर समकालीन थे।

श्रव लेसन,साहव का मत सुनिए उनका कथन है कि चारवड़ी वडी वातों में जैनधर्म श्रोर वौद्धधर्म विल्कुल समान है।

१—दोनों सम्प्रदाय वाले अपने अपने आचार्यों (Prophere) को एक हो (अर्हत) संज्ञा से सम्बोधित करते हैं। इसके अतिरिक्त "सर्वज्ञ" "सुगत" "तथ्यगत" "सिद्ध" "चुद्ध" "सुंबुंदह्" आदि सब संज्ञाओं को दोनों धर्म वाले अपने अपने आचार्यों के लिए प्रयुक्त करते हैं।

२—दोनो मन्प्रदाय वाले श्रपन श्रपने निर्वाणस्य-श्राचाय्यीं को देवनात्रों के समान पूजते हैं, उनकी मूर्तिया श्रीर मन्दिर बनान हैं।

३—होनो ही मम्प्रदायो का मुख्य सिद्धान्त "श्रिहिंसा" है। श्रीर दोनों की काल प्रणाली में भी बहुत कुछ साम्य है।

४—जैन श्रमणो श्रीर चौद्ध श्रमणों के चिरत्रों में भो वहुत साम्य पाया जाता है होनों ही चार महात्रत के पालक होते हैं।

इन चारों दलीलों के श्राधार पर मि० लेसन यह सिद्ध करने को कोनिश करते हैं कि जैनमत भी बौद्धमत की ही एक शाखा है।

लेकिन लसन साहव के ये मत भी उतने ही भ्रम पूर्ण हैं जितने कि विल्सन साहव के। यह वात सत्य है कि "श्रहत" श्रादि शब्द वीद श्रीर जैन दोनों घमों में मिलते हैं। पर "जिन" "श्रमण" श्रादि शब्द जो कि जैन शास्त्रों में मुख्यतय, प्रयुक्त किये जाते हैं। वीद प्रन्थों में नहीं पाये जाते। इसके श्रातिरिक 'तश्यगत' 'तीर्थकर' शब्द को यद्यपि दोनो ही व्यवहृत करते हैं, पर भिन्न भिन्न रूप में। जैनधर्म के तीर्थकर शब्द का प्रयोग

बहुत ऊँची श्रेगी के महात्माश्रों के लिये ज्यवहृत होता है। पर बौद्धधर्म में भ्रष्ट उपाश्रय के स्थापित करने वाले को 'तध्धगत' कहा है। इसका कारण यही माल्म होता है कि, द्वेपांथ होकर ही पीछे से बौद्ध लोगों ने जैनधर्म में इस शब्द को उड़ा कर इस रूप में उसका प्रयोग किया। श्रव लेसन साहव की दूसरी युक्ति पर विचार कीजिए "श्रहिंसा" के लिये तो विचार करना ही ज्यर्थ है। क्योंकि यह तो हिन्दुस्तान के प्राय. सभी धर्मों में पाई जाती है। रहा कालमापन का, इसके लिए हर्मन जेकोची का मत सुनिये।

The Buddhas improved upon the Brahmani system of yugas, while the jains invented their utassanpini and Avasarpini eras after the model of the day and a pht of Brahma

श्रयीत् बुद्ध लोगों ने ब्राह्मणों के युगों की सिस्टम का श्रमुकरण करके चार बड़े बड़े कल्पों का श्राविष्कार किया, श्रौर जैनियों ने ब्रह्म के दिन श्रौर रात (श्रहोरात्र) की कल्पना पर उत्सर्पिणी श्रौर श्रवसर्पिणी काल की कल्पना की।

इससे लेसन साहव की तीसरी युक्तिं भी निरर्थक ही जाती है। क्योंकि, जेकोबी के कथानुसार दोनों ही मठों ने कालमापन की कल्पना ब्राह्मणधर्म के ब्रानुसार की। इसी प्रकार लेसन साहब को चौथी युक्ति भी निर्मूल हो जाती है। वयोकि जिन चार महाब्रतों का उन्होंने जिक्र किया है, वे ब्राह्मण बौद्ध, ब्रौर जैन तीनों धर्मों में समान पाये जाते हैं। पर समान होते हुए भी कोई बौद्धधर्म को ब्राह्मणधर्म की शाखा नहीं कह सकता। इसी प्रकार इसी प्रमाण पर जैनधर्म को बौद्धधर्म की शाखा मानना भी, हास्यास्पद ही होगा। इसके अतिरिक्त महावीर क समय में तो ये महाव्रत चार से पांच हो गये थे। सिवाय इसके जैनधर्म में तीर्थंकर २४ माने गये हैं। पर बुद्ध लोग २५ बुद्धों का होना मानते हैं।

इस प्रकार डाक्टर जेकोवी वगैरह विद्वानो के प्रयत्न से श्रव उपरोक्त विद्वानो की कल्यनाएं विल्कुल नष्ट हो गर्या हैं श्रीर सिद्ध हो गया है कि, बुद्ध श्रीर महावीर दोनों श्रलग श्रलग व्यक्ति थे।

श्रव प्रश्न रह जाता है कि, क्या महावीर ने ही जैनधर्म नामक धर्म की पहले पहल कल्पना की थो, या यह धर्म उनके भी पहिले मौजूट था।

जैन शास्त्रों में तो जैनधर्म श्रनादि माना गया है। उनके श्रनुमार महावीर के पूर्व २३ तीर्थंकर श्रीर हो चुके हैं। जिन्होंने समय समय पर इस पृथ्वी पर श्रवतीर्था होकर संसार के निर्वाग के लिए सत्य धर्म का प्रचार किया। इनमें से पहले तीर्थंकर का नाम ऋपभटेव था। ऋपभदेव के काल का निर्ण्य करना इतिहास की शक्ति के वाहर है। जैन यन्थों के श्रनुसार वे करोड़ों वर्षों तक जीवित रहे। श्रतंपव प्राचीन तीर्थंकरों के वारे में जैन प्रन्थों में लिखी हुई वातों पर एका एक विश्वास नहीं किया जा सकता। कम से कम इतिहास तो इन घटनाश्रों को कदापि स्वीकार नहीं कर सकता। इस स्थान पर हम ऐतिहासिक दृष्टि से जैनधर्म की उत्पति पर कुछ विवेचन करना चाहते हैं।

लोगों का विश्वास है कि भगवान् महावीर ही जैनधर्म के मूल संख्यापक थे। लेकिन यदि यह वात सत्य होती तो वौद्ध- प्रन्थों के अन्दर अवश्य इस वात का गृतान्त मिलता, पर वौद्ध- प्रन्थों में महावीर के लिए कहीं भी यह नहीं लिखा कि वे किसी धर्म विशेष संख्यापक थे। इसी प्रकार उनमें कहीं यह भी नहीं लिखा है कि, निमन्थधर्म कोई नया धर्म है। इससेयह सिद्ध होता है कि बुद्ध के पहले भी किसी न किसी अवस्था में जैनथर्म मौजूद था। यह वात अवश्य है कि, उनके पहिले यह बहुत विकृत अवस्था में था। जिसका महावीर ने संशोधन किया।

इधर श्राज कल की खोजों से यह वात सिद्ध हो गयी है कि, पार्श्वनाथ ऐतिहासिक व्यक्ति थे। डाक्टर जेकोवी श्रादि व्य-कियों ने यह भी सिद्ध कर दिया है कि पार्श्वनाथ ही जैनवर्भ के मूल संस्थापक थे। ये महावीर निर्वाण के करीव २५० वर्ष पूर्व हुए श्रतएव उनका समय ईसा के पूर्व श्राठवीं राताव्दी में निश्चय होता है। पार्श्व की जीवन सम्बन्धी घटनाश्रों श्रोर उप-देशों के इतिहास का वहुत कम ज्ञान है।

भद्रबाहु खामी रिचत कर्पसूत्र के एक अध्याय में कई तीर्थंकरों की जीवनियां दी हुई हैं। उनमें पार्श्वनाथ की जीवनी भी है। उससे माछ्म होता है कि, महावीर से २५० वर्ष पूर्व अपिरिवेनाथ निर्वाण को गये। पार्श्वनाथ काशी के राजा अधिसेन के पुत्र थे। इनकी माता का नाम वामादेवी था। तीस वर्ष तक गाईस्थ्य सुख का उपमोगकर ये मुनि हो गये। ८३ दिन तक ये छद्मावस्था में रहे, और ८३ दिन कम सत्तर वर्ष तपस्या करके निर्वाणस्थ हुए। पार्थनाथ के समय में अणुव्रतों की संख्या

वेवल चार थी। १-श्रिहिंसा २-सत्य ३-श्राचार्य्य ४-पिरगृह-पिरमाण । पर समय की श्रवस्था को देख कर भगवान् महावीर ने इनमें "त्रह्मचर्य" नामक एक त्रत की संख्या श्रौर वढ़ा दी। इसके श्रितिरक्त पार्श्वनाथ ने श्रपने शिष्यों को एक श्रधोवस्त्र पहनते की श्राज्ञा दी है पर महावीर ने श्रपने शिष्यों को विल्कुल नम्न रहने की शिक्षा दी है। इससे सम्भवतः यह मास्त्रम होता है कि, श्राज्ञ कल के श्रेताम्बर श्रौर दिगम्बर समाज क्रम से पार्श्वनाथ श्रीर महावीर के श्रनुयायी थे।

उपरोक्त विवेचन मे यह मनलव निकलता है कि भगवान् महात्रीर जैनधर्म के मृल संस्थापक न थे। प्रत्युत वे उसके एक संशोधक मात्र थे। अब प्रश्न यह है कि, क्या पार्श्वनाथ ही जैनधर्म के मूल संस्थापक थे ? यद्यपि जैनशास्त्र श्रौर जैनसमाज वाले तो इस बात को भी स्वीकार नहीं कर सकते। क्योंकि उनके मत मं ना पार्श्वनाय के पूर्व भी वाईस तीर्थकर और हो चुके हैं। और इन बाईस तीर्थकरों के पूर्व भी कई चौविसियां गुजर चुकी हैं तथापि ऐतिहासिक दृष्टि में भगवान् पार्श्वनाथ से आगे वढ़ने का ष्टभी तक तो कोई मार्ग नहीं है। लेकिन निरंतर की खोज और डगोग से जिस प्रकार जैनधर्म के मूल संस्थापक महावीर से पार्श्वनाथ माने जाने लगे। उसी प्रकार सम्भव है श्रीर भी जो खोज हो तो क्या श्राश्चर्य कि, पार्श्वनाथ से पूर्व नेमिनाथ का भी पता लगने लगे। पर श्रभी तो इसकी कोई श्राशा नहीं। श्रभी कुछ अप्रेज लेखक यह भी कहते हैं:—

"जैनियों श्रीर वौद्धों ने ब्राह्मणों के साथ प्रतिस्पर्धी करने के लिए ही श्रपने मत को पुराना वतलाने की चेष्टा की है। इन दोनो मतवालों ने त्राह्मणों को नीचा दिखाने के लिए ही इन मन प्राचीन नामों की कल्पना की है।

कुछ भी हो श्रभी तक हमारे पास कोई ऐसे साधन नहीं हैं कि, जिनके जिरे हम पार्श्वनाथ से पहले के तीर्थकरों का ऐतिहासिक श्रनुसंघान कर सकें। इसिलये ऐतिहासिक दृष्टि से हमे जैनधर्म के मूल संस्थापक पार्श्वनाथ को ही मान कर सन्तोप करना पड़ेगा।

#### जैनधर्म की उन्नति श्रीर उसका तत्कालीन

#### समाज पर प्रभाव

एक विद्वान् का कथन है कि युद्ध, महामारी श्रादि वाह्य श्रापत्तियों से समाज के श्रन्दर क्रान्ति नहीं हो सकती। समाज में क्रान्ति उसी समय होती है, जब उसके श्रन्तर्तत्व में कोई खास विश्वला उत्पन्न होती है। समाज के श्रन्तर्जगत् में जब मृल-तत्वों के नष्टश्रष्टहोंने से खल वर्ला मचती है, तभी क्रान्ति का बाह्य उद्गम होता है, क्रान्ति उसी ज्वालामुखी पहाड़ की तरह समाज में घधकती है, जिसके श्रतर्गत बहुत समय पूर्व से श्रन्दर ही श्रन्दर भमकने का मसाला तैयार होता रहता है।

उपरोक्त विद्वान का यह कथन समाज-शास्त्र के पूर्ण अध्य-यन का परिणाम है। समाज-शास्त्र की इस निर्मल कसोटी पर जब हम तत्कालीन।समाज को जांचते हैं तब हमे मालूम होता है कि, उस समय के मूलतत्त्वों में बहुत विश्वंखला पैदा हो गई थी। समाज के अतर्गत उस समय बहुत हलचल उत्तपत्र हो गई थी। इस हलचल का ऐतिहासिक विवेचन हम पहले कर चुके हैं। समाज उस समय उस क्रान्ति की तैयारी कर रहा था जो वहुत ही थोड़े समय के श्रन्दर उसमें प्रारम्भ होने वाली थी।

ठीक समय पर समाज के अन्दर क्रान्ति का छद्य हुआ। यह क्रान्ति और कुछ नहीं समाज में जैन और बौद्ध धर्म का छद्य थी। इन दोनों क्रान्तियों के नेता भगवान महावीर और भगवान चुद्ध थे। दोनों नेताओं ने समाज की छस दुरावस्था के विरुद्ध अपनी आवाज छठाई और परिस्थिति का अध्ययन कर एक एक नवीन धर्म की नीव डाली।

दोनों महात्मात्रों के आजाद सन्देश को सुन कर समाज में हलचल मच गई। समाज के आत्याचारों से पीड़ित हो कर लाखों त्रस्त मानव उनके मएडे के नीचे एकत्रित होने लग गये। यहां नक कि इन दोनों धर्मों के नवीन प्रकाश में ब्राह्मएधर्म छप्त प्रायसा नजर आने लग गया। समाज की ये क्रान्तियां केवल भारतवर्ष में ही प्रचारित हो कर न रही। बुद्धधर्म तो चीन, जापान, वर्मा और सिलोन तक में प्रचारित हो गया।

जैन और वुद्धधर्म के इस शीव्रगामी प्रचार का तत्कालीन परिएएम यह हुआ कि, समाज की वह दुव्यवस्था, समाज की वह हिंसात्मक प्रवृत्ति, और श्रव्धतों के प्रति होनेवाले घृिएत श्रत्याचार समाज में एकदम वन्द हो गये। लाखों मूक पशुश्रों का हत्याकांड वन्द हो गया "वैदि की हिसा हिंसान भवति" की भयंकर श्रावाज के स्थान पर "श्रहिसा परमों धर्म" के उज्जल श्रीर दिव्य सन्देशों का प्रचार हुआ। भयङ्कर क्रान्ति के पश्चात् दिव्य शान्ति का उदय हुआ।

लोकमान्य तिलक का कथन है कि, सनातनधम के चिर-

शान्त हृद्य पर जैनधर्म की उज्जल श्रौर स्पष्ट मोहर लगी हुई है। वह मोहर हिंसा के विरुद्ध श्रहिसा के साम्राज्य की है। श्राज भी ब्राह्मणधर्म जैनधर्म का इस बात के लिए श्रहसान मन्द है कि, उसने उसे श्रहिंसा का उज्जल सन्देशा दिया।

उस समय में तो इन दोनों क्रान्तियों को समाज पर पूर्ण विजय मिली। यज्ञों में होनेवाली हिंसा वन्द हो गई श्रीर यह बात तो श्रव तक मी खायी है। इसके श्रातिरिक्त श्रव्यतों के प्रति घृणा के भाव भी समाज से मिट गये। लेकिन थोड़े ही समय के पश्चात् जब कि शकराचार्य्य ने वैदिक्धमें का एनरुद्धार किया, छूश्राछूत के ये भाव पुनः समाज में फैलने लगे छोर यहाँ तक फैले कि केवल वैदिक्धमें पर ही नहीं, पर इसका पूर्ण विरोधी जैनधमें भी इसका कु-प्रभाव पड़ने से न बचा। वैदिक्धमें के दबाब के कारण श्रपने हृदय के विरुद्ध भी जैन लोगों ने इन भावों को खीकार किया। क्रमशः बढ़ते बढ़ते ये भाव जैनवर्म के हृदय में भी लग गये श्रीर श्रन्त में इस वातका जो दुष्परि-णाम हुश्रा वह श्राज श्रांखों के सामने प्रत्यच्च है।

मतलब यह है कि, उस समय इन दोनों क्रान्तियों का तत्कालोंन समाज पर बहुत ही श्रिधिक शुभ परिशाम हुआ। वर्णाश्रमधर्म तो नृष्ट हो गया पर उसके बदले समाज में एक ऐसी दिव्य शान्ति का प्रादुर्भाव हुआ कि जिसके कारण समाज को वर्णा-श्रमधर्म की कमी माछ्म न हुई और उस शान्ति के परिशाम स्वरूप इतिहास में हमें भविष्य की स्वर्णशतान्दियाँ देखने को मिलती हैं।

श्रव केवल एक प्रश्न बाकी रह जाता है। श्राजकल कुछ

लोगों का ख्याल है कि, जैनधर्म ने तत्कालीन समाज को श्रहिंसा का सन्देश देकर उसमें कायरता के भाव फैला दिये। जिससे भारत का वीरत्व एक लम्बे काल के लिए या यों कहिए कि, अब तक के लिये लोप हो गया । इन विद्वानों में प्रधान आसन पंजाब केशरी लाला लाजपतराय जी का है। इस स्थान पर हमें श्रत्यन्त विनयपूर्ण शब्दों में कहना ही पड़ता है कि, लालाजी ने जैनधर्म का पूर्ण अध्ययन नहीं किया है। यदि वे जैन अहिंसा का पूर्ण अध्ययन करते, तो हमें विश्वास है कि, वे ऐसा कभी न कहते। इस विषय ं का विशद विवेचन हम किसी श्रगले अध्याय में करेंगे। यहाँ पर हम इतना ही कह देना पर्याप्त सममते हैं कि, जैनधर्म कायरता का सन्देश देने वाला धर्म नहीं है। जैनधर्म वीरधर्म है और उसके नेता महावीर हैं। लेकिन इतना हम अवश्य स्वीकार करते हैं कि, श्राजकल के जैनधर्म में ऐसी विकृति हो गई है—उसका खरूप ऐसा भ्रष्ट हो गया है कि, वह सच्मुच कायर धर्म कहा जा सकता है । आजकल की प्रचलित जैनधर्म वास्तविक जैनधर्म नहीं है। वास्तविक जैनधर्म भारत की हिन्दू जाति से कभी का लोप हो गया है। यह ,"तो जसका एक विकृत ढांचा मात्र है।





## भगवान् महावीर काल-निर्णय

न शास्त्रों में भगवान महावीर का निर्णय-काल ईसा के ५२७ वर्ष पूर्व माना गया है। अर्थात् भगवान

महावीर का यही समय लोग मनाते चले जा रहे है। उनका सम्वत भी जो वीरसंवत के नाम से प्रसिद्ध है, ईस्ती सन् से ५२७ वर्ष पहिले से प्रारम्भ होता है श्रौर इस दृष्टि से महावीर निर्वाण का समय ईसा से ५२७ वर्ष पूर्व मानने में कोई वाधा भी उपिखत नहीं होती।

पर कुछ समय पूर्व डाक्टर हर्मन जेकोवी ने इस विषय पर एक नई डपपत्ति निकाली हैं। उनका कथन है कि, यदि हम महावीर निर्वाण कासमय ईसा से ५२७ वर्ष पूर्व मानते हैं तो सब से बड़ी श्रड़चन यह उपस्थित होती है कि फिर महावीर श्रीर बुद्ध समकालीन नहीं हो सकते। श्रतएव यदि हम इस समय को स्वीकार करते हैं तो फिर बौद्ध प्रन्थों का यह कथन मिथ्या सिद्ध हो जाता है कि, बुद्ध श्रीर महावीर समकालीन थे। इस बात पर प्रायः सव विद्वान एक हैं, कि बुद्ध का निर्वाण ईसा के ४८० श्रौर ४८७ वर्ष पूर्व के वीच किसी समय में हुआ । श्रव यदि इस महावीर का निर्वाण ईसा से ५२७ वर्ष माने तो इन दोनो महापुरुषों के निर्वाण काल में करीब ४० या ५० वर्ष का अन्तर पड़ जाता है। इधर बुद्ध श्रौर जैन दोनो प्रन्था में स्चित होता है कि, महावीर श्रीर बुद्ध दोनों विम्वसार के पुत्र श्रजातराश्रु के समकालीन थे। यदि महावीर का निर्वाण वास्तव में ५२७ वर्ष ईसा से पूर्व हुआ है, तो फिर वे अजात-शब्र के समकालीन नहीं हो सकते। इस प्रकार कई प्रमाण देते हुए अन्त में जेकोवी महाशय ने हेमचन्द्राचार्य्य का प्रमाण दिया है। उनके परिशिष्ट पर्व में चन्द्रगुप्त का काल महाबीर निर्वाण सवन् १५५ लिग्वा है। इधर भाज कल की खो जो से मावित हो चुका घा, कि चन्द्रगुप्त ईसा से ३२२ वर्ष पूर्व हुआ था। इम प्रकार ३२२ में १५५ मिला कर जेकोवी साहव ने महावीर निर्वाण का काल ईसा से ४७७ वर्ष पूर्वे सिद्ध कर दिया है।

इसमें सन्देह नहीं कि, डाक्टर जेकोवी ने निर्वाण काल का निक्कर्ष श्रक्टं प्रमाणों के साथ निकाला है। पर फिर भी इसमें राद्वा के श्रनंकस्थल मौजूद हैं। पिहले ही पहल उनका कथन है कि यि हम महावीर निर्वाण का काल ५२७ वर्ष ईस्वी पूर्व मानते हैं तो फिर युद्ध श्रीर महावीर समकालीन नहीं हो सकते। इसमें सन्देह नहीं कि, इस समय को मानने से श्रवश्य दोनों के काल में चालीस पचास वर्ष का श्रन्तर पड़ता है पर इससे यह नहीं कहा जा सकता कि वे विल्कुल समकालीन हो ही नहीं सकते। हम इस स्थान पर यह सिद्ध करना चाहते हैं कि, इतना द्यंतर पड़ने पर भी दोनों महापुरुष समकालीन हो सकते हैं। इतना श्रवश्य है कि उनकी समकालीनता का समय वहुत ही श्ररप-सिद्ध होगा। यदि हम महावीर निर्वाण ५२७ में मानते हैं। तो यह आवश्यक है कि हमें उनका जन्म ५९९ ई० पूर्व में मानना पड़ेगा, इधर चुद्ध का निर्वाण यदि हम ४८७ ईस्ती पूर्व मानते हैं। तो निश्चय है कि, उनका जन्म ५६७ ईसवी पूर्व में हुन्ना होगा। बुद्ध यन्थों से यह भी स्पष्ट माल्सम होता है कि बुद्ध ने उन्तालीस वर्ष की अवस्था मे उपदेश देना प्रारम्भ किया था। इस हिलाव से यदि हम देखें तो भी भगवान वुद्ध एक वर्ष तक महाबीर के समकालीन रहे थे। यदि न भी रहे हों तो भी बुद्ध प्रन्थों ने दो चार वर्ष के श्रङ्कर को श्रतर न समम कर उन्हें समकालीन लिख दिया हो। मतलव यह कि इस उपपत्ति में सन्देह करने को अनेक स्थल है। उसके श्रातिरिक्त लङ्का के हीनयान वौद्ध मतावलम्बी वुद्ध का निर्वाण ईसासे ५४४ वर्ष पूर्व मानते हैं। यदि यह ठीक है तव तो उपरोक्त प्रमाण की कोई त्रावश्यकता नहीं रह जाती है। जेकोवी साहव का दूसरा तर्क भी सन्देह से खाली नहीं। वौद्ध प्रन्थों में चाहे जो लिखा हो पर जैन यन्थों मे तो भगवान महावीर को "क़िंग्कि" की अपेचा श्रेगिक ( विम्वसार ) का ही समकालीन श्रिधिक लिखा है। जिस समय भगवान सहावीर को कैवल्य की प्राप्ति हो गई छौर उनकी समवशरण सभा वैठ गई, उस समय भी उनसे प्रश्न करने वाला श्रेणिक ही था। कुगिक ( अजात-श्त्र ) नहीं । सम्भव है इसी वीच महावीर निर्वाण के पूर्व ही श्रेणिक ने छणिक को राज्य भार दे दिया हो, श्रीर पीछे से

पुत्र के त्रास देने पर उसने आत्महत्या भी कर ली हो। पर भगवान महावीर के समवशरण तक मगध के राज़ुसिंहासन पर श्रेणिक ही श्रिधिष्ठत या यह वात निश्चित है। कुणिक के विषय में जैन-शास्त्रों में इतना ही उल्लेख है कि उसने भगवान महावीर के दर्शन किये थे। पर क्या ताञ्जुब वे दर्शन उस समय हुए हो जब भगवान का निर्वाण काल विल्कुल समीप हो, भगवान महावीर विम्वधार के समकालीन थे, उन्होंने विम्वसार को कई स्थानो पर उपदेश भी दिया है। श्रीर जब कि, विम्वसार का काल ५३० ई० पृ० में मानते हैं, तो भगवान महावीर का निर्वाण काल ५२७ ई० पू० मानने में कोई छाडचन नहीं पड़ सकती। जेकोवी साह्य का श्रन्तिम तर्क श्रवश्य वहुत कुछ महत्व रखता है। हमचन्द्राचार्घ्य ने श्रवश्य चन्द्रगुप्त काकाल महावीर निर्वाण मम्बन १५५ लिया है और श्राज कल के ऐतिहासिकों ने बहुत ग्वांज के पश्चान चन्द्रगुप्त का काल ३२२ ई० पूर्व सिद्ध कर दिया। इस हिसाव से जंकोवी साहव का मत पूर्णतया माननीय हो सकता है। पर हाल ही में बंगाल के प्रसिद्ध पुरातत्ववेत्ता नगेन्द्रनाथ वसु महोटय ने छापने वैश्यकांड नामक घन्थ में कई छकाट्य प्रमाणी ने यह सिद्ध करने की कोशिश की है कि ई० पू० ३२२ में आज-कल के इतिहासन जिस चन्द्रगुप्त का होना मानते हैं, वह वास्तव मे चन्द्रगुप्त नहीं, प्रत्युत्त उसका पौत्र अशोकथा 🕸 । श्रसली चन्द्र-गुप्त का काल ई० पू० ३७५ में ठहरता है। इस वात को उन्होंने

<sup>•</sup> वसु महादय की दम उपपत्ति श्रीर उनके प्रमार्खों का विस्तृत विवेचन इमने अपने "मारत के दिन्दू मझाट" नामक अथ में किया है। जो बनारस के दिन्दा मादित्य मन्द्रिर से प्रकाशिन हुई है। लेखक

कई यूनानी जैन छोर बौद्ध प्रन्थों से सावित कर दिया है। यद्यपि चसु महोदय का यह मत श्रमी तक सर्वमान्य नहीं हुआ है, तथापि यदि उनका यह अनुसन्धान ठीक निकला तो फिर जेकोबी साहव की ये तीनों उपपत्तियां एकद्म निर्मृल हो जायँगी । पर जहां तक चन्द्रगुप्त का काल ई० पू० ३२२ माननीय है, वहाँ तक जेकोवी साहब की यह तीसरी उपपत्ति श्रवश्य कुछ मादा रखती है। पर इसमें भी कई प्रश्न उत्तव होते हैं। यदि हम हेमचन्द्राचार्व्य को प्रमाण मानें तो यह निश्चय है कि, उनके समय तक महावीर निर्वाण संवत् वरावर वास्तविक रूप में चला छा रहा होगा। फिर त्रागे जाकर किस समय मे, किस उद्देश्य से त्रौर किसने इस सवत् मे ५० वर्ष 'ग्रौर मिला दिये इसका निर्णय करना होगा। ५० वर्ष मिलाने की किसी को क्या श्रावश्यकता पड़ी। यह प्रश्न वहुत ही विचारणीय है। इसको हल करने का कोई साधन हमारे पास नहीं है। श्रीर जहां तक ऐसा साधन नहीं है वहां तक ऐसा कहना भी व्यर्थ है।

खपरोक्त विवेचन का मतलव इतना हो है कि महावीर का काल वहुत सोचने पर भी हमारे खयाल से वही ठहरता है जो उनका प्रचलित संवत् कहता है। डा० हमेन जेकोवी की उप-पत्तियां वहुत महत्त्व पूर्ण हैं। पर उनमें शंका के ऐसे ऐसे स्थल हैं कि, उन पर एकाएक विश्वास नहीं किया जा सकता।

कुछ वर्षों पूर्व पाटलिपुत्र के सम्पादक श्रौर हिन्दी के लब्ध प्रतिष्ठित लेखक श्रीयुत् काशीप्रसाद जायसवाल ने भी महावीर निर्वाण सम्वत् पर एक महत्वपूर्ण निवन्ध लिखा था। उस निबन्ध में उन्होंने महावीर निर्वाण संवत् में १८ वर्ष की मूल वतलाने का प्रयत्न किया है, इस स्थान पर हम उसे उचों का त्यों उधृत कर देते हैं।

जैनियों के यहां कोई २५०० वर्ष की संवत् गणना का हिसाव हिन्दुओं भर में सब से श्रच्छा है। इससे विदित होता है कि, ऐतिहामिक परिपाटि की गणना यहां पर थी। श्रौर जगह पर यह नष्ट हो गई केवल जैनियों में वच रही । जैनियों की गएना के त्राधार पर हमने पौराणिक श्रौर ऐतिहासिक कई घटनात्रों से समय बद्ध किया श्रीर देखा कि उनका ठीक मिलान जानी हुई गराना मे मिल जाता है। कई एक ऐतिहासिक वातों का पता जैनियों के ऐतिरासिक लेख श्रौर पट्टावलियो ही में मिलता है। जैसे "नहयान" का गुजरात में राज्य करना उसके सिको श्रीर शिलालेखों से सिद्ध है। इसका जिक्र पुराणों में नहीं है। पर एक पट्टावली की गाथा में जिसमें महावीर स्वामी श्रीर विकम सन्वत के वीच का श्रन्तर दिया हुआ है। "नहयान" का नाम हमने पाया। वर् "नहयान" के रूप में है। जैनियो की पुरानी गणना में जो श्रसम्बद्धता यूरोपीय विद्वानो द्वारा सममी जाती थी, वह हमने देखा कि वस्तुत नहीं है।

"महावीर के निर्वाण और "गर्दिभिल्ल" का ४०० वर्ष का अन्तर पुरानी गाथा में कहा हुआ है। जिसे दिगम्बर और श्वेता-म्बर दाना दलवाले मानते हैं। यह याद रखने की वात है कि, युद्ध और महावीर दोनों एक ही समय में हुए। वौद्धों के अन्थों में "तथा गत" का नियम्थ नातपुत्त के पास जाना लिखा है और यह भी लिखा है कि जब वे शाक्यभूमि की ओर जा रहे थे तब देखा कि पावांपुरी में नातपुत्त का शरीरान्त हो गया है। जैनियों के

के सरस्वती गच्छ की पट्टावली में विक्रम सम्वत् और विक्रम जन्म मे १८ वर्ष का श्रन्तरमाना है। यथा "वीरात् ४९२ विक्रम जन्मा-न्तर वर्ष २२ राज्यान्त वर्ष ४" विक्रम विषय की गाथा की भी यही ध्वनि है कि वे १७ वें या १८ वें वर्ष में सिहासन पर वैठे। इससे सिद्ध है कि ४७० वर्ष जो जैन निर्वाण श्रौर गर्दभिल राजा के राज्यान्त तक माने जाते हैं वे विक्रम जन्म तक हुए। ( ४९२ = २२ + ४७० ) श्रतः विक्रम जन्म ( ४७० म. नि. ) में १८ श्रौर जोड़ने से निर्वाण का वर्ष विक्रमीय संवत् की गणना मे निकलेगा। ध्यर्थात् विक्रम सम्वत् से ४८८ वर्ष पूर्व श्रर्हन्त महावीर का निर्वाण हुन्ना। श्रब तक विक्रम संवत के १९७१ वर्षे और श्रब (१९८१) बीत गये हैं, श्रत: ४८८ वि० पू० १९७१ = २४५९ वर्ष बाज से पहले महावीर निर्वाण का संवत्सर ठहरता है । पर श्राधुनिक जैन पत्रों में नि० सं० २४४१ देख पड़ता है । इसका समाधान कोई जैन सज्जन करें तो श्रच्छा हो । १८ वर्ष का श्रन्तर गर्दभिल्ल श्रौर विक्रम सम्वत् के वीर गण्ना छोड़ देने से **उत्पन्न हुन्रा मा**ऌ्म होता है । बौद्धलोग, लंङ्का, श्याम श्रादि स्थानो में बुद्ध निर्वाण के आज २४४८ वर्ष मानते है। हमारी यह गणना उससे भी ठीक मिल जाती है। इससे सिद्ध हो जाता है कि, महावीर बुद्ध के पूर्व निर्वाग को प्राप्त हुए। नही तो बौद्ध गणना श्रीर जैन गणना से श्रहन्त का श्रन्त बुद्ध निर्वाण से १६ या १७, वर्ष पश्चात् सिद्ध होगा जो पुराने सूत्रो की गवाही के विरुद्ध पड़ेगा ।

ं जायसवाल महोदय के उपरोक्त प्रमाण बहुत श्रिधक महत्व के हैं। जेकोबी महाशय के निकाले हुए निष्कर्ष में शङ्का के श्चनेक स्थल हैं पर उपरोक्तप्रमाणों में सत्य का वहुत श्रंश माछ्म होता है। इस विषय पर हम विशेष मीमांसा न कर इसके निर्णय का भार जैन विद्वानों पर ही छोड़ देते हैं।

#### भगवान् महावीर की जन्मभूमि

जैन शास्त्रों के अनुसार भगवान महावीर की जन्मभूमि "कुएडग्राम" एक वड़ा शहर एवं स्वतंत्र राजधनी था। उसके राजा निद्धार्थ एक वड़े नृपित थे। आजकल गया जिले के अन्तर्गत "लखवाड़" नामक प्राम जिस जगह पर वसा हुआ है वहां पर यह शहर स्थित था।

पर पश्चान् पुरातत्ववेताओं के मतानुसार "कुएड प्राम" लिच्छिव वश को राजधानी वैशाली नगरी एक "पुरा" मात्र था श्रीर सिद्धार्थ वहां के जागीरदार थे। डा० हमन जेकीवी ने जैन-मूत्रों पर की प्रस्तावना में इस विपय की चर्चा की है। डाक्टर हार्नल ने भी श्रपने जैनधर्म सम्बन्धी विचारों मे इसका विवेचन किया है। कई जिज्ञासु पाठक श्रवश्य उन प्रमाणों को जानने के लिए लालायित होंगे। जिसके श्राधार पर पाश्चात्त्य विद्यानों ने इस कल्पना को ईज़ाद की है। श्रतएव हम नीचे डा० हार्नल की लिखी हुई एक टिप्पणी का सारांश दे देना एचित सममते हैं।

"वाणियमाम" लिच्छवि वंश की प्रसिद्ध राजधानी "वेंशाली" नामक सुप्रसिद्ध शहर का दूसरा नाम है। कल्पसूत्र के १२२ वें पृष्ट में उसे वेशाली के समीपवर्ती एक भिन्न शहर की तरह माना है। लेकिन अनुसन्धान करने से यह माछ्म होता है कि हम जिसको "वैशाली" नगरी कहते हैं वह बहुत ही लम्बी श्रीर विस्तृत थी।

चीनी यात्री हुएनसङ्ग के समय में वह करीव १२ मील विस्तार वाली थी। उसके उस समय तीन विभाग थे। १-वैशाली जिसे त्राजकल "वेसूर" कहते हैं। २—वाणियप्राम-जिसे त्राज कल वाणिया कहते हैं। त्रीर ३—कुएडप्राम जिसे त्राज कल वाणिया कहते हैं। कुएडप्राम भी "वैशाली" का ही एक नाम था। वहीं 'महावीर' की जन्मभूमि थी। इसी कारण से सम्भवतः जैन शास्त्रों में कई स्थानों पर महावीर को "वैशालीय" संज्ञा से भी सम्बोधित किया हैं "वुद्धचरित्र" के ६२ वें पृष्ठ में लिखी हुई एक त्राख्यायिका से भी वैशाली के तीन भाग होना पाया जाता है। ये तीनो भाग कदाचित् "वैशाली" वाणिय प्राम त्रीर कुएड प्राम के सूचक होंगे। जो कि त्रानुभव से सारे शहर के त्राग्नेय, इशान्य त्रीर पश्चिमात्य भागों में व्याप्त थे।

ईशान्य कोण में कुएडपुर से आगे ''कोल्लंगी'' नामका एक मुहला था जिसमें सम्भवतः ''ज्ञातृ'' श्रथवा ''नाय'' जाति के चित्रय लोग बसते थे। इसी कुल में भगवान महावीर का जन्म हुआ प्रतीत होता है। सूत्र ६६ में इस मुहल्ले का न्याय कुल के नाम से उल्लेख किया गया है। यह ''कोल्लांग सिन्नवेश'' के साथ सम्बद्ध था। इसके बाहर ''वुईयलास'' नामक एक चैत्य था। साधारण चैत्य की तरह इसमें एक मन्दिर और ''तिपाक सूत्र'' में उसे ''दइपलास एक उद्यान था। इसी कारण से ''विपाक सूत्र'' में उसे ''दइपलास उज्जाण' लिखा है। और ''नाय सण्डे

उच्जाए। अवि शन्दों से माख्म होता है कि वह नाय कुल का ही था।

उपरोक्त कथन से जैन शास्तों के उस कथन का समर्थन होता है। जिसमें "कुएड ग्राम" का "नायर" (नगर) की तरह उल्लेख किया गया है। क्योंकि कुएडग्राम वैशाली का ही दूसरा नाम था। करप सूत्र पृष्ट १०० वें में कुएडपुर के साथ "नयरं-समितर वादि्रियं" इस प्रकार का विशेषण लगा हुआ है। इस वर्णन से साफ माल्म होता है कि, यह वैशाली का ही वर्णन है। जिस सूत्र के आवार पर कुएडग्राम को सन्तिवेश सिद्ध किया जाता है। वह वरावर ठीक नहीं है।

इन सब वातों से यह पता चलता है कि महाबीर के पिता
"सिद्धार्थ" कुराडमाम श्रथवा वैशाली नामक शहर के "कोलभाग" नामक पुरे में वसने वाले नाय जाति के चित्रयों के मुख्य
सरदार थे। इस वात का प्रमाण हमें जैन प्रन्थों में भी कई
स्थानों पर मिलता है। कल्पसृत्रादि प्राचीन प्रन्थों में "सिद्धार्थ"
को "कुराडप्राम" के राजा की तरह ने बहुत ही कम स्थानों
में वर्शिन् किया है श्रिथिक स्थानों पर उस साधारण चित्रय
मरदार की तरह लिखा है। यदि कहीं कही एक दो स्थानों
पर राजा की तरह सं उसका उल्लेख भी पाया जाता है तो
वह केवल श्रपवाद रूप सं।

इन प्रमाणों से यह साफ जाहिर होता है कि "महावोर" को जन्मभूमि कौक्षांग ही थी श्रीर यही कारण है कि दीचा लेते ही व सब से प्रथम श्रपनी जन्मभूमि के पास बाले हुईपलास नामक चैत्य में ही जा कर रहे, महावीर के माता पिता श्रीर दूसरे नाय वंश के चित्रय पार्श्वनाथ के अनुयायी थे। इस कारण ऐसा मालूम होता है कि, उन्होंने पार्श्वनाथ के अनुयायी साधुओं की सुभीता के लिये एक चैत्य की स्थापना की थी।

विशेष प्रमाण में यह वात श्रीर कही जा सकती है कि सूत्र ७७ श्रीर ७८ में वाणिय गाम के विषय में लिखे हुए "रचनीय मिक्सम कुलाई" वर्णन के साथ रोखिलकृत बुद्ध चरित्र का वर्णन बहुत मेल खाता है। उसमें लिखा है कि:—

वैशाली के तीन भाग थे। पहले विभाग में सुवर्ण कलश वाले ७००० घर थे, मध्यम विभाग में रजत कलश वाले १४००० घर थे श्रीर श्रन्तिम विभाग में ताम्र कलश वाले २१००० घर थे। इन विभागों में क्रम से उच्च, मध्यम श्रीर नीच वर्ग वाले लोग रहते थे।

डा॰ हार्नल का मत दे दिया गया है। यह कथन घ्रवश्य प्रमाण युक्त है, पर इसमें सत्य का कितना घ्रंश है, इसके विपय में ठीक कुछ भी नहीं कहा जा सकता।

#### भगवान महावीर के माता पिता।

दिगम्बर प्रनथ महावीर पुराण के अन्तर्गत महावीर के पिता राजा सिद्धार्थ को एक बहुत बड़ा राजा बतलाया है और उस-की प्रधान रानी का नाम त्रिशला बतलाया है। लेकिन कल्पसूत्र के अन्तर्गत सिद्धार्थ को एक मामूली जागीरदार की तरह सम्बो-धित किया है, स्थान स्थान पर उसमें "राजा सिद्धार्थ" नहीं प्रत्युत "चत्रिय सिद्धार्थ" के नाम से सम्बोधित किया है। उसी प्रकार त्रिशला को भी "रानी त्रिशला" के स्थान पर "चत्रिन याणी "त्रिशला" ही कहा है, इससे तो साफ जाहिर होता है कि भगवान महावीर के पिता एक मामूली जागीरदार ही थे, या ऋषिक से ऋषिक एक छोटे राज्य के स्वामी होंगे। लेकिन इसमें एक वात विचारणीय है वह यह है कि, राजा सिद्धार्थ का सम्बन्ध वैशाली के समान मसिद्ध राजवंश से हुआ था इससे यह मालूम होता है कि. सिद्धार्थ चाहे कितने ही साधारण राजा क्यों न हो, यर इनका छादर तत्कालीन राजाओं के अन्दर बहुत अधिक था।

#### त्रिशला रानी के माता पिता।

त्रिशला रानी के माता पिता के सम्त्रन्य में भी दिगम्बर श्रौर श्वेनाम्बर प्रन्थो में बहुत मतभेद पाया जाता है। दिगम्बर अन्यों में त्रिशला को सिद्धदेश के राजा चेटक की पुत्री लिखा है श्रीर कल्पसूत्र तथा श्रन्य श्वेताम्बर प्रन्थों मे त्रिशला रानी को वैशाली के राजा चेतक की वहन लिखा है। यह दोनो चेतक एक ही थे या भिन्न भिन्न यह निश्चय नहीं कहा जा सकता। वौद्ध अन्थों में भी चेतक का राजा की तरह वर्णन नहीं पाया जाता। चिल्क यह पाया जाता है कि उस राज्य का प्रवन्ध एक मण्डल के द्वारा होता था श्रीर गजा उस मगडल का प्रमुख सममा जाता था, राजा के हाथ में वाइसराय श्रौर सेनापित की पूरी शक्तियां रहती थीं। इस मगडल के श्रन्तर्गत श्रठारह विभाग थे। इन सब विभागों पर एक व्यक्ति तियुक्त था श्रौर इसके वदले मे इन सव लोगों को छोटे छोटे राज्य का म्वामी बना दिया जाता था। "निर्यावलिसृत्र" नामक घौद्ध श्रन्थ से पता चलता है कि चन्पानगरी के राजा "कुणिक" ने जब चेतक के उपर चढ़ाई की,

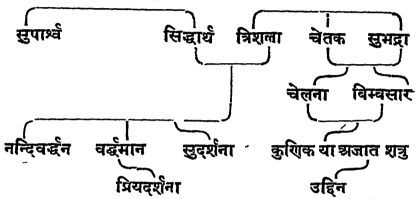
उस समय चेतक ने श्रठारहों राजाश्रों को वुलाकर उनसे सलाह ली थी।

भगवान महावीर का निवार्णोत्सव मनाने के लिए जिन श्रठारहों राजाश्रों ने दीपावली का उत्सव मनाया था, सम्भवतः वे इसी मंडल के मेम्बर हों। लेकिन इन श्रठारहों राजाश्रों के श्रम्तर्गत चेतक का नाम प्रमुख के उन्न रो नहीं श्राया है। इससे माछ्म होता है कि चेतक का दर्जा सम्भवतः उन श्रठारहो राजाश्रों के बराबर ही हो। इसके श्रितिक सम्भव है कि, उनकी सत्ता भी खतंत्र न होगी इन सब कारणों से ही माछ्म होता हैं कि वौद्ध लोगों के धर्म प्रचार के निमित्त उसकी विशेष श्रावश्यकता न पड़ी श्रीर इसीलिए उनके श्रथों में भी उसका विशेष उल्लेख नहीं पाया जाता है। जैन श्रम्थों में भी उसका विशेष उल्लेख नहीं पाया जाता है। जैन श्रम्थों में तो स्थान स्थान पर उनका नाम श्राना स्वाभाविक ही है—क्यों के एक तो वे भगवान महावीर के मामा भी थे श्रीर दूसरे जैनथर्म के श्राधार स्तम्भ भी।

राजा चेतक को एक पुत्री छौर भी थी। उसका नाम "चेलना" था। यह मगध देश के राजा विम्वसार को ज्याही गई थी, माल्यम होता है कि राजा विम्वसार वौद्ध छौर जैन दोनो ही मतों का पोपक था। क्योंकि इसका नाम दोनो ही धम्मों के प्रन्थों मे समान रूप से पाया जाता है, इसके पुत्र "कुणिक" प्रारम्भ में तो जैन मतावलम्बी था, पर पीछे से बुद्ध निर्वाण के करीन छाठ वर्ष पहिले वह बौद्धमतावलम्बी हो गया था। बौद्ध प्रन्थों मे इसे अजातशत्रु के नाम से लिखा है।

त्रिशला रानी को भगवान महावीर के सिवाय एक पुत्र

श्रीर एक पुत्री श्रीर हुई थी, जिनके नाम क्रमशः निद्वर्द्धन श्रीर सुदर्शना थे। महावीर स्वामी के काका का नाम सुपार्थ था। निम्नांकित तालिका से भगवान् महावीर के कुटुम्ब का साफ साफ पता चल जायगा।



यह तालिका श्वेताम्बर प्रन्थों के आधार से बनाई गई है। दिगम्बर प्रन्थों मे भगवान महावीर की पुत्री प्रियदर्शना का उल्लेख नहीं किया ग्या है। उनके प्रन्थों में महावीर को बाल- ब्रह्मचारी माना है। भगवान महावीर बालब्रह्मचारी थे या नहीं, इस विषय पर आगे विचार किया जायगा।

#### भगवान् महावीर का जन्म

कल्पसूत्र के छांतर्गत 'भगवान महाबीर' के गर्भ स्थान वद-लने का वर्णन पाया जाता है। यह घटना दिगम्बर प्रन्थों में कहीं भी नहीं पाई जाती। आजकल के विद्वान भी इस घटना को प्राय: असम्भव सी मानते हैं। लेकिन खेताम्बरियों के बहुत प्राचीन प्रन्थों में इसका वर्णन पाया जाता है। इसलिये यह बात अवश्य विचारणीय है। प्राचीन दन्त-कथाओं में हम प्रायः इस प्रकार की घटनाएँ सुना करते हैं। जिनमें गर्भ चदलने की तो नहीं पर कन्या के स्थान पर पुत्र ख्रोर ख्रोर पुत्र के स्थान पर कन्या को रख़ देने की वातें पायी जाती हैं। श्रथवा यदि किसी के सन्तित न होती हो तो दूसरी सन्तान को लाकर "रानी के गर्भ से पैदा हुई है" इस प्रकार की श्रक्तवाह उड़ा दी जाती है। इस प्रकार की घटनाएँ जब प्रकाश में श्राती हैं तो कुछ दिनो पश्चात् लोग उसको बढ़ा कर राई का पर्वत श्रीर तिल का ताड़ कर देते हैं।

लोगों का ख्याल है कि इसी प्रकार की कोई घटना शायद महावीर के जन्म समय भी हुई हो, जिसको चढ़ाते २ यह रूप दे दिया गया हो। कल्पसूत्र के अनुसार भगवान महावीर पहले ऋषभदत्त ब्राह्मण की पत्नी देवनन्दा के गर्भ में अवतरित हुए थे। जब यह खबर इन्द्र को माळ्म हुई तो वह बड़े असमजस में पड़ गया, क्योंकि ब्राह्मणी के गर्भ मे तीर्थकर के जीव का जाना असम्भव माना जाता है। अन्त मे उसने महावीर का गर्भ स्थान बदलने के निमित्त "हरिनैगम" नामक देव को चुला कर उस गर्भ को चित्रय राजा सिद्धार्थ की रानी बिशला की कुच्चि में बदलने को कहा।

उपरोक्त सब कुछ वाते ऐसे ढड्डा की हैं जिन पर सिवाय श्रद्धावादी जैनियों के दूसरे विद्वान् विश्वास नहीं कर सकते। कुछ लोगों ने इस घटना के विरुद्ध कई प्रमाण संप्रह करके यह सिद्ध करने की कोशिश की है कि, यह घटना बहुत पीछे से मिलाई, गई हैं। उन प्रमाणों को संनिप्त में नीचे देते हैं।

(१) कल्पसूत्र के रिचयता लिखते हैं कि, तीर्थकर-

नामक कर्म के वंघे हुए जीव श्रन्तकुल, भिन्नाकुल, तुच्छकुल, दिरहकुल, प्रान्तकुल श्रीर ब्राह्मणुकुल में जन्म नहीं लेते प्रत्युत ज्ञियकुल, हरिवंशकुल, श्रादि इसी प्रकार के विशुद्ध कुलों में जन्म लेते हैं। यहाँ पर हमें यह नहीं मालूम होता कि कल्प सूत्र के रचियता "विशुद्ध कुल" का क्या श्रर्थ लगाते हैं। क्या ब्राह्मण लोग विशुद्ध कुल के नहीं थे, इस स्थान पर मालूम होता है कि जैनियों ने ब्राह्मणों को चटनाम करने ही के लिए इस उपपत्ति की रचना की है।

(२) उस समय ब्राह्मणां, जैनियां श्रीर वौद्धों के वीच में भयद्भर संघर्ष चल रहा था। तत्कालीन प्रन्थों में इस विद्धेप का प्रतिविम्य साफ साफ दिखलाई पड़ रहा है। ब्राह्मण प्रन्थों में जैनियों श्रीर वौद्धों को एव जैन श्रीर वौद्ध प्रन्थों में ब्राह्मणों को वहुत ही नीचा दिखलाने का प्रयन्न किया है। सम्भवतः महावीर-स्वामी के गर्भ परिवर्तन की कल्पना भी इसी उद्देश्य की सिद्धि के लिये की गई हो। क्योंकि इसके प्रश्चात् ही हम यह भी देखते हैं कि अगवान् महावीर की समवशरण सभा के ग्यारह गणधर भी बाह्मण कुलोत्पन्न ही थे। यदि वे श्रशुद्ध समभे जाते तो कदाचित उनके गणधर भी न होने पाते।

3—माल्स होता है कि भद्रवाहु स्वामी नेवहुत पीछे ब्राह्मण कुल को इन सात फुलों के साथ रख दिया है। क्योंकि ब्राह्मण कुल के पहले जितने भी नाम आये हैं जैसे अन्तकुल भिचाकुल, तुन्छकुल श्रादि के सब गुण के सूचक हैं। फिर केवल अकेला ब्राह्मण कुल ही क्यों "जाति दर्शक" रक्खा गया। इससे माल्स होता है कि भद्रवाहु के समय में ब्राह्मणों और जैनियों का संघर्ष पराकाष्टा पर पहुंच गया था श्रौर इसी कारण शायद उन्होंने इस नवीन उपपत्ति को रचना की थी।

इस विषय में डाक्टर हर्मन जेकोची का मत कुछ दूसरा ही है। उनका कथन है कि, सिद्धार्थ राजा के दो गिनयां थीं, पहली पटरानी का नाम त्रिशला था, यह चित्रय कुलोच्पन्न थी और दूसरी को नाम "देवानन्दा" था यह नाह्मणी थी। भगवान महावीर का जन्म देवानन्दा के गर्भ से हुन्ना था। पर चूंकि त्रिशला वैशाली के राजा "चेटक" की वहन थी, और सिद्धार्थ की पटरानी भी थी, इसलिए महावीर का जन्म उसकी कुच्चि से हुन्ना यह प्रकाशित कर देने से एक साथ दो लाभ होते थे। पहला तो यह कि, वैशाली के समान विस्तृत राज्य से उनका सम्बन्ध और भी हद हो जाता और दूसरा यह कि "महावीर" युवराज भी बनाये जा सकते थे। सम्भवतः इसी वात को सोच कर उन्होंने यह वात प्रकट कर दी हो तो क्या आश्चार्य? इस वात की और भी पृष्टि करने के लिये वे निम्नांकित प्रमाण पेश करते हैं:—

वे कहते हैं कि "ऋषभद्त्त" को देवानन्दा का पित कहने की वात विल्कुल असत्य है, क्योंकि प्राकृतिभापा में किसी व्यक्ति चाचक शब्द के आगे "द्त्त" शब्द का प्रयोग अवश्य होता है पर वह भी ब्राह्मणों के नाम के आगे नहीं हो सकता। अतएव "देवानन्दा" का पित "ऋपभद्त्त" था यह कल्पना वहुत पीछे से मिलाई गई है।

जेकोबी साहब की पहली कल्पना तो विशेष महत्व नहीं रखती, उनका यह कहना कि चत्रिय राजा सिद्धार्थ की एक रानी देवानन्दा जाह्मणी भीथी यह विल्कुल भूल से भरी हुई बात है। क्योंकि उस काल में नाहाण कन्या का चित्रय के साथ विवाह नहीं होता था। यह प्रथा सम्भवतः महावीर और बुद्ध के कई वर्षो पश्चात् चली थी। इसके श्रतिरिक्त दिगम्बरी प्रन्थ महावीर पुराण में साफ लिखा है कि महावीर त्रिशला से ही उत्पन्न थे। हां उनकी दूसरी करना श्रवर्य महत्व पूर्ण और विचारणीय है।

इसमें सन्देह नहीं कि, उपरोक्त प्रमाणों में से बहुत से प्रमाण बहुत ही महत्व पूर्ण हैं। इनसे तो प्रायः यही जाहिर होता है कि "गर्भ हरण" की घटना किव की कल्पना ही है, पर हम एक दम ऐसा करके प्राचीनप्रन्थों की श्रवहेलना नहीं कर देना चाहते। हमारा तो यहीं कथन है कि, इस विपय पर श्रीर उपाहोह हो। सब जैन विद्वान इस विपय को सोचें श्रीर दृढ़ प्रमाणों के साथ जो निष्म में निक्तं उसी को म्बीकार करें। केवल प्राचीन लकीर के फकीर या श्रन्थश्रद्धा के बशीभूत होकर प्राचीनता का पच कर लेना भी ठीक नहीं। हर एक यात को बुद्धि की कसौटी पर श्रवश्य जांच लेना चाहिए। श्रस्तु।

इस्ती सन् सं ५९९ वर्ष पूर्व चैत्र शुष्टा त्रयोदशी के दिन रानी त्रिशला के गर्भ से भगवान महावीर का जन्म हुआ, जन्म के चपलक्ष्य में बहुत बड़ा उत्सव मनाया गया।

भगवान महाबीर का वाल्यजीवन श्रीर यौवनकाल किस प्रकार व्यतीत हु'त्रा इसके वतलाने में इतिहास प्रायः चुप है। पुराणों में भी वाल्यकाल श्रीर यौवनजीवन की बहुत ही कम घटनाश्रों का वर्णन है। श्रतएव श्रनुमान प्रमाण से इन दो श्रवस्थाश्रों का जो कुछ भी निष्कर्ष निकाला जा सकता है वह श्रागे के "मना वैज्ञानिक" खण्ड में निकाला जायगा। यहां पर एक बात वतला देना आवश्यक समभते हैं, वह यह कि श्वेताम्बरी धर्मशास्त्र भगवान महावीर का विवाह "यशोदा" नामक राजकुमारी के साथ होना मानते हैं। उनके मतानुसार भगवान महावीर को प्रियदर्शना नामक एक पुत्री थी। जिसका विवाह राजकुमार "जामालि" के साथ किया गया था। पर दिगम्बरी धर्म शास्त्रों के मत से महावीर बाल बहाचारी थे। इन दोनों में से कौनसा मत सचा है इसका निर्णय करने के लिए इतिहासक्रों के पास कोई प्रमाणभूत सामग्री नहीं है। हां अनुमान के वल पर कई मनो वैज्ञानिकों ने इसका निर्णय किया है जिसका विवेचन आगामी खरड में किया जायगा।

वास्यकाल श्रीर यौवनजीवन को लांघ कर इतिहास एक-दम उस स्थान पर पहुंचता है जहां पर महावीर का दीचा संस्कार होता है। पिता की मृत्यु के पश्चात् तीस वर्ष की श्रवसा में महावीर ने दोचा श्रहण की। डा० हार्नल का मत है कि, यदि जीवन के श्रारम्भ काल ही में महावीर दुईपलास नामक चैत्य में पार्श्वनाथ की सम्प्रदाय में सम्मलित होकर रहने लगे। पर उनके त्याग विषयक नियमों से इनका कुछ मत भेद हो गया यह मत भेद खास कर "दिगम्वरत्व" के वियष में था। पार्श्वनाथ के श्रनुयायी वस्त्र धारण करते थे श्रीर महावीर बिल्कुल नग्न रहना पसन्द करते थे। इस मत भेद के कारण कुछ समय पश्चात् वे उनसे श्रलग होकर बिहार करने लगे। दिगम्बर होकर उन्होंने बिहार के दिचिण तथा उत्तर प्रान्त में श्राधुनिक राजमहल तक १२ वर्ष तक खूब श्रमण किया। इसके पश्चात् इनका उपनाम महावीर हुआ। इसके पूर्व में ये वर्द्धमान के नाम से प्रसिद्ध थे। इस समय इन्हें केवल्य की भी प्रप्ति हुई। केवल्य प्राप्ति के पश्चात्इन्होंने ३० वर्ष तक जनता को धार्मिक उपदेश दिया।

मगवान् महावीर का उपदेश कितना दिन्य -श्रौर उज्ज्वल था, इसका विवेचन करते हुए साहित्य सम्राट र्वीन्द्रनाथ टैगोर इते हैं:—

Mahabir proclaimed in India the message of salvation that religion is a reality and not a mere social convention, that salvation comes from taking refuge in that true religion and not for observing the external ceremonies of the community, that religion can not regard any barrier between man and man as an eternal verity Wondrous to relate, this teaching rapidly overtopped the barriers of the race's abiding instinct and conquired the whole country for a long period now the influence of kshatriya teachers completely suppressed the Brahmin power

"महावीर ने भारतवर्ष को ऊँचे खर से मोच का सदेशा दिया। उन्होंने कहा कि धर्म केवल सामाजिक रुद्धि नहीं है, बल्कि वास्तिक सत्य है। मोच केवल साम्प्रादिक वाह्य क्रियाकाएड से नहीं सिल सकता प्रत्युत सत्य धर्म के स्वरूप का आश्रय लेने, से प्राप्त होता है, धर्म के अन्तर्गत मनुष्य श्रीर मनुष्य के वीच रहने वाला भेद भाव कभी खायी नहीं रह सकता। कहते हुए आश्रय होता है कि, महावीर की इस शिचा ने समाज के हृदय में जब्र जमा कर पूर्व संस्कारों से वैठी हुई भावनाओं की बहुत शीघ नस्तनावृद कर श्रीर सारे देश को वशीभूत कर लिया। महावीर के पश्चात् भी बहुत काल तक चित्रय लोगों के उपदेशा के प्रभाव सं बाह्यणों की सत्ता श्रीभभूत रही।

#### जैन और बौद्धधर्म पर तुलनात्मक दृष्टि

बाह्य दृष्टि से जब हम जैन श्रीर बौद्ध हिन दोनों धर्मों पर तुलनात्मक दृष्टि डालते हैं, तो हमारे सन्मुख सहजही दो प्रश्न उपिश्वत होते हैं।

१—वह कौनसा कारण है जिससे एक ही कारण से—एक एक ही समय में पैदा हुए दो धर्मों में से एक धर्म तो वहुत ही कम समय में सर्वेट्यापी हो गया श्रोर दूसरा न हो सका।

२—वह कौन सा कारण है जिससे एक ही कारण से, एक ही समय में पैदा हुए दो धर्मों में से एक-सर्वव्यापी होने बाला धर्म तो समय प्रवाह में भारतवर्ष से वह गया और दूसरा अब तक स्थायी रूप से चल रहा है।

ये दोनो ही प्रश्न नड़े महत्वपूर्ण हैं इन्हीं प्रश्नो में इन धर्मों का बहुत सा रहस्य छिपा हुआ है इस स्थान पर सिन्ति रूप से इन दोनों प्रश्नों पर अलग अलग विचार करने का प्रयत्न करते हैं।

बौद्ध श्रौर जैनधर्म की श्रनेक साम्यताश्रों में से दो साम्य-ताएँ निम्न लिखित भी हैं।

१—दोनों ही धर्म वाले "त्रिरत्न" शब्द को मानते हैं, बौद्ध-धर्म वाले बुद्ध, धर्म श्रीर संघ को "त्रिरत्न" कहते हैं श्रीर जैन-धर्म वाले सम्यक् दर्शन, सम्यक् ज्ञान, श्रीर सम्यक्चरित्र को त्रिरत्न मानते हैं।

२—दोनों ही धर्म वाले "संघ" शब्द को मानते हैं, जैनियों मे संघ के मुनि, ऋजिका, श्रावक और श्राविका ऐसे चार- भेद किये हैं पर बौदों में केवल भिक्षक श्रौर भिक्षकी यही हो भेद किये हैं।

दोनों ही धर्मों के त्रिरान वाले मुद्रालेख खास विचार के सूचक हैं। वौद्ध लोगों का यह मुद्रालेख श्राधि-भौतिक श्रर्थ से सम्बन्ध रखता है, भौर जैनियों का श्राध्यात्मकता से। पहलेतीन रहों ( बुद्ध, धमें श्रीर सघ ) से माछ्म होता है कि ये भेद व्यव-हारिकता को पूर्ण रूप से सन्मुख रख कर बनाये गये हैं। इनके द्वारा लोगों के प्रम्तर्गत वहुत शीव्रता से उत्साह भरा जा सकता है। श्रोर दूसरे तीन रत्रों ( सम्यक्दर्शन, सम्यकज्ञान, श्रोर सम्यकचरित्र ) से माल्म होता है कि ये तीनो आदर्श और व्यवहार इन दोनों दृष्टियो को समान पलड़े पर रखकर वनाये गये हैं। इनके द्वारा मनुष्यों में वाह्य व्वलन्त साहस का चदय तो नहीं होता पर शान्त श्रौर स्थिर मनों-भावनाश्रों की उरपित होती है। पहले "त्रिरव" से मनुष्य चिएक आवेश में आता है पर दूसरे "त्रिरत्न" से स्थायी श्रावेश का उद्गम होता है। पहले "त्रिरन" में समय को देख कर उत्तेजित होने वाले श्रसंख्य लोग सम्मिलित हो जाते हैं पर दूसरे "त्रिरत्न" में स्थायी भावनार्थों वाले बहुत ही कम लोग सम्मिलित होते हैं। इस अनुमान का इतिहास भी अनुमोदन करता है, अपने चपल और प्रवर्तक उत्साह की उमंग से वौद्धधमं हिन्दुस्थान के वाहर भी प्रसारित हो गया। पर जैनवर्म केवल मारतवर्ष में ही शान्त और मन्थर गति से चलता रहा।

"त्रिरत" की ही तरह "संघ" शब्द के भेद भी बड़े ही महत्व पूर्ण हैं। बौद्ध लोगों के संघ में केवल भिक्षुक और भिक्षुकी का ही समावेश किया गया है। इस पंथ मे साधारण गृहस्थ-लोग किसी खास नाम से प्रविष्ट नहीं किये गये हैं। यह स्पष्ट है कि साधारण जन समाज से किसी प्रकार का व्यवस्थित सम्बन्ध रखे बिना कोई भी भिक्षु-संघ स्थायी रूप मे नहीं चल सकता। क्योंकि, अपने सम्प्रदाय का श्रस्तित्व कायम रखने के तिये श्रपने श्रनुयायी गृहस्थजन-समुदाय से द्रव्य वगैरह की सहायता लेना आवश्यक होता है। पर अपनी अत्यन्त उदारता के कारण मनुष्य प्रकृति की कमजोरी की कुछ परवाह न करते हुए बौद्धों ने इस बात की कोई दृढ़ व्यवस्था न की । गृहस्थों को श्रपने संघ में विधिपूर्वक प्रविष्ट करने के लिये उन्होंने कोई उपाय नहीं किया। उनके धर्म मे हर कोई प्रविष्ट हो सकता था, उसे किसी भी प्रकार की प्रतिज्ञा लेने की कोई आवश्यकता न होती थी। धर्मानुयायी गृहस्थों के लिए विधि-निषेध का कोई खास प्रन्थ भी न था। उनके लिए किसी विशिष्ट प्रकार की धर्म किया की व्यवस्था भी न थी । अच्छे और बुरे, सदाचारी और दुराचारी, सभी लोग नौद्धधर्म में श्रासानी से प्रविष्ट हो सकते थे। संचिप्त मे यो कह सकते हैं कि एक मनुष्य उनका श्रनुयायी होने के साथ साथ दूसरे धर्म का अनुयायी भी हो सकता था। क्योंकि उसके लिए किसी प्रकार के कोई खास नियम लागू न थे। "मैं बुद्ध के महासंघ में से एक हूँ। श्रीर उसकी धार्मिक क्रियात्रों का यथेष्ट रीति से पालन करता हूँ।" इस प्रकार का धर्माभिमान रखने का श्रधिकार बौद्धधर्म अनुयायी को न था। बौद्धधर्म की इसी उदारता के कारण उस समय अच्छे बुरे, बड़े छोटे उचे छौर नीचे सभी लोग उस मत्एड़े के नीचे श्रा गये। वडे वड़े राजा भी श्राये श्रीर छोटे छोटे रंक भी, श्रमीर भी श्राये श्रीर गरीव भी, सजन भी श्राये श्रीर हुए भी। मतलव यह कि वौद्धधर्म सर्व ज्यापी हो गया।

पर जैन श्राविकों की म्यित इनसे विल्कुल भिन्न थी। बौद्धा-तुयायियों में विल्कुल विपरीत वे श्रपने संघ के एक खास श्रद्ध में गिने जाते थे श्रीर श्रपने मुनिश्रार्जिकाश्रों के साथ वे श्रपना गाढ़ा मम्बन्य सममते थे।

डाक्टर हार्नल इस विषय पर प्रकाश डालते हुए कहते है कि ---"इम विषय में बौद्ध लोगों ने हिमालयपहाड़ के समान भारी भूल की है। इसी भयद्भर भूल के कारण यह विशाल धर्म श्रपनी जन्मभूमि पर मे ही जड़ मृल मे नष्ट हो गया है। ईमा की सातवीं शतान्त्री में लोगों के धार्मिकवलन में फेर फार होने से हुएनसङ्ग के समय में वौद्ध-धर्म का पतन श्रारम्भ हुआ। **एसकं पश्चान नौवीं शताब्दी में शंकराचार्य्य की भयद्वर**े चोट में पछाड़ ग्वाकर वह श्रीर भी धराशायी हो गया। श्राखिर जब वारहवीं श्रीर तेरहवी शताच्दी में भारतवर्ष पर मुसलमानों का श्राक्रमण हुश्रा। तव वारानाथ श्रौर भिन्हाजुदीन के इतिहास में लिम्बे अनुसार थोड़ बहुत शेप रहे हुए बौद्ध-विहारों श्रीर चैत्यों को श्रीर भी सख्त श्राघात पहुँचा। जिससे वौद्ध-धर्म और भी छित्र मित्र होते होने अन्त में नष्ट हो गया। प्रारम्भ से ही उसने अपने उपासकों का भिक्षु-संघ के साथ में कोई गाढ़ा सम्बन्ध न रक्खा था। और पीछे से भी उसके आचार्यों को यह करने की न सूमी। इस भूल के कारण

उसके सव साधारण उपासक पीछे ब्राह्मण-धर्म मे सम्मिलित

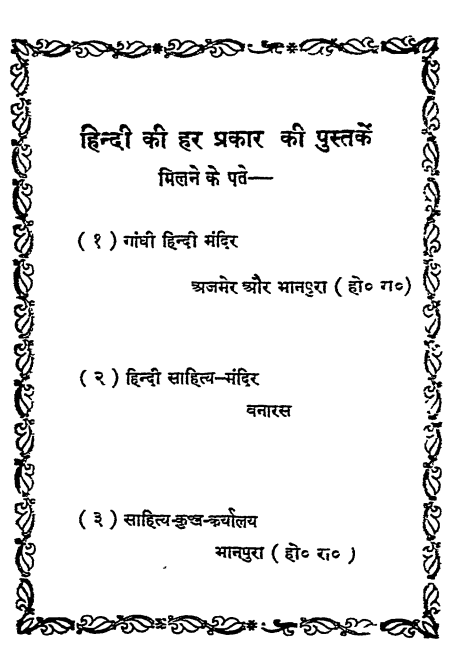
बौद्ध-धर्म के इस विनाश के समय में भी जैन-धर्म अपनी शान्त और मन्थर गित से भारत की भूमि पर चलता रहा। शक्कराचार्य के भयक्कर हमले का भी उसकी नीव पर कोई असर'न हुआ। उसके पश्चात मुसलमानों के भयक्कर आक मणों और समय प्रवाह के अन्य अन्य भीषण तूफानों के बीच में भी वह अटल बना रहा। इतना अवश्य हुआ कि, समय की भयक्कर चोटों से उसकी असलियत में वहुत कुछ विकृति आ गई। वह अपने असली खरूप को बहुत कुछ भूल गया जैसा कि आज हम देख रहे हैं। पर इतने पर भी उसकी जड़ कालचक के सिद्धान्तों को उलाहना देती हुई आज भी मौजूद है।

बौद्ध-धर्म के विनाश का एक कारण और हमे प्रत्यक्त मालुम होता है। वह यह है कि सज्जय के अशेयवाद के विरुद्ध जैनाचाण्यों ने जिस प्रकार "स्याद्वाद" दर्शन की व्युत्पति की, उस प्रकार बौद्धाचाण्यों ने कुछ भी न किया। उलटे सज्जय के कई सिद्धान्तों को उन्होंने खयं स्वीकार कर लिया। दुद्ध ने अपने "निर्वाण" विषयक सिद्धान्तों में "अशेयवाद" का पूरा पूरा अनुकरण किया। मृत्यु के प्रश्चात् तथागत का अस्तित्व रहता है या नहीं, इस प्रकार के प्रभों का उत्तर देने में बुद्ध बिल्कुल इन्कार करते थे। निर्वाण के स्वरूप के सम्बन्ध में किया हुआ बुद्ध का मौन, सम्भव है उस काल में बुद्धमानी पूर्ण गिनाता होगा पर यह तो निश्चय है कि इस बात ने बौद्धों के विकास में बहुत बड़ी वाधा दी। क्योंकि इस्र विषय में थौद्धमत के अनुयायी ब्राह्मण दार्शनिकों के सन्मुख पंज टेक देते थे। अन्त में अपने धर्म का अस्तित्व रखने के निमित्त इस महान प्रश्न का जिसके विषय में कि स्वयं चुद्ध ने कोई निश्रयात्मक धात न कही थी निपटारा करने के लिए बौद्धे! की सभा हुई। जिसमें मौद्ध-धर्म महायान, हीनयान आदि आदि कई सम्प्रदायों में विभक्त हो गया। आज भी लङ्का, जावा, सुमात्रा आदि द्वीपों में जहाँ कि ब्राह्मण दार्शनिकों की पहुँच न थी, बुद्ध का निर्वाण विषयक सिद्धान्त अपने असली रूप में प्रचलित है।

इसके श्रितिरिक्त कई ऐसे कारण हैं जिनसे बौद्ध-धर्म उस समय में सर्वज्यापी हो गया, श्रीर जैन-धर्म अपनी मर्यादिन स्थिति में ही रहा। सिवाय इसके जैन-धर्म की मजबूती के श्रीर बुद्धधर्म की श्रिस्थिरता के भी कई कारण हैं। जिनका विवेचन इस लघुकाय प्रन्थ में श्रासम्भव है।"

ऐतिहासिक संड समाप्त ।







## मनोवैज्ञानिक खराड कर

मिसा माछम होता है कि ईसामसीह से लगभग छ: सौ भे वर्ष पूर्व सारे भूमएडल के अन्तर्गत एक विलक्षण प्रकार की मानसिक कान्ति का चद्रम हुआ था। सारी मनुष्यजाति के मनोविकारों में एक विलक्षण प्रचार की

सारी मनुष्यजाति के मनोविकारों में एक विलक्त्या प्रचार की खतंत्रत्य भावना का एक विलक्त्या प्रकार के वन्धुत्व का पादुर्भाव हो रहा था। सारे संसार के श्रंतर्गत एक नवीन परिपाटी का जन्म हो रहा था।

इसी काल में यूरोप के अन्तर्गत प्रसिद्ध तत्त्वज्ञानी "पैथे-गोरस" का पादुर्भाव हुआ। इसका जन्म सभ्य यूनान की सुंदर भूमि पर हुआ था। इसने सारे संसार को एकता का दिन्य सन्देश दिया। शायद उसके पूर्व यूरोप अथवा यूनान के अन्त-र्गत अनेकत्व की भावनाओं का प्रचार हो रहा होगा, भारतवर्ष की ही तरह बहां पर भी सामाजिक अशान्ति का दौरादौर होगा और सम्भवत. इसी कारण इस तत्त्वज्ञानी ने अपने दिन्य सन्देश के द्वारा लोगों की उन संकीर्ण भावनाओं को नाश करने का प्रयक्त किया होगा। इसी काल में एशिया के अन्तर्गत एक साथ चार तत्त्वज्ञानी अवतीर्ण हुए। चीन में प्रसिद्ध तत्त्वज्ञानी "कनफ्यूरास" का आविभाव हुआ। इसने अपनी उन शिक्ताओं के द्वारा निन्हें गोल्डन रूल (Golden rule) कहते हैं चीन के अन्तर्गत सामा- निक शान्ति की खापना की। करीव इसी के साथ साथ डेरान की भूमि पर प्रसिद्ध तत्त्वज्ञानी "नोरोस्टर" अवतीर्ण हुआ, निसने अपने उन दो सिद्धान्तों के द्वारा निन्हें "आरमुजड" (Armugd) और अहिंरिमन कहते हैं। (Ahiriman) नो कि प्रकाश और अन्यकार की शक्तियों के विसम्वाद के सम्बन्य में है—के द्वारा चह कार्य किया।

मारतवर्ष के अन्तर्गत "वर्द्धमान"—जिन्हें महावीर भी कहते हैं—ने प्रकट हो कर अपने उत्कट आत्मसंयम के सिद्धान्त को प्रकट किया। उन्होंने अपनी उत्कट प्रतिभा के वल से "स्याद्वाद" नामक प्रसिद्ध तत्त्वज्ञान का आविष्कार किया। इसके अतिरिक्त उन्होंने अपनी अलोकिक सहनशीलता, दिन्य आत्म-संयम और अद्भुत त्यान के द्वारा लोगों के सन्भुद्ध एक उज्जल आदर्श खड़ा कर दिया। सामाजिक अशान्ति को नष्ट करने और स्थायी शान्ति की जड़ जमाने के लिये उन्होंने यहां की विगड़ी हुई जाति-प्रया को सुधारने का—अथवा यदि न सुधरे तो नष्ट करने का प्रयत्न किया। उन्होंने पूर्व प्रचलित जैन-धर्म को हाथ में लेकर उसका संशोधन किया और उसे समाज के निमित्त उपयोगी बना दिया।

महावीर के ही साथ साथ: इस देश में "वुद्ध" का भी अवतार हुआ। माछ्म होता है भारतवर्ष की भयक्कर अशान्ति

का नाश करने के लिए प्रकृति ने केवल एक ही व्यक्ति की पर्याप्त न समका। त्रौर इसीलिए उसने महावीर के पश्चात् तत्काल ही बुद्ध को भी पैदा कर दिया। बुद्ध ने श्रौर भी बुलन्द श्रावाज के साथ प्राचीन सामाजिक नियमो का विरोध किया। उन्होंने श्रपनी पूरी शक्ति के साथ प्राचीन सामाजिक प्रथा के साथ युद्ध करके चसे विल्कुल ही नष्ट फर दिया। महावीर ने जैन-धर्म का मार्ग जितना विस्तीर्ण रक्तवा था बुद्ध ने अपने धर्म का उससे मी श्रधिक विस्तीर्ण मार्ग रक्ता। जैन-धर्म के श्रन्तर्गत उस समय वे-ही लोग प्रविष्ट होने पाते थे जो परले सिरे के आत्मसंयमी और चरित्र के पक्के होते थे, पर बुद्ध धर्म मे ऐसी कोई वाधा न थी श्रीर इसी कारण ने उसने बहुत ही कम समय में समाज के श्रिधिकांग भाग पर श्रिपना श्रिधिकार कर लिया। सारे हिन्दु-मान में अधिकांश बौद्ध और उनसे कम जैनी नजर आने लगे। ब्राह्मण्-धर्म एक चारगी ही छुप्त सा हो गया।

मंसार की इन सब क्रान्तियों का जब हम गम्भीरता के साथ श्रध्ययन करते हैं तो माल्म होता है कि, जब समाज का एक बलवान श्रीर मत्ताधारी श्रद्ध श्रपने स्थूल स्वार्थ की रत्ता के निमित्त श्रसत्य श्रीर श्रधमं का पत्त लेकर श्रपने से दुर्बल श्रद्ध की सत्य मं बित रखने का प्रयन्न करता है तब उस पराजित सत्य की भन्म मं में एक ऐसी दिव्य चिनगारी पैदा होती है कि, जिसकी प्रचार ज्वाला में उस श्रधमें श्रीर श्रनीति की श्राहुति लग जाती है। उस दिव्य श्रकाश के उस दिव्यविभूति के प्राहुमीव में नीति की श्रपेना श्रनीति श्रीर धर्म की श्रपेना श्रधमें का ही श्रिक हाथ रहता है। पराजित श्रीर प्रताड़ित सत्य को पुनः

रसके गौरव युक्त आसन पर प्रतिष्टित करने के निमित्त ही महा-पुरुषों का अवतार होता है। दैवी श्रौर श्रासुरी सम्पद के घात प्रतिघात में जब आसुरी तत्त्व अपने स्थूल बल के प्रभाव से दैवी तत्त्व को दवा देता है, श्रौर श्रपने श्रधर्म-युक्त शासन का प्रभाव समाज पर डाल देता है, तब प्रति शासक की तरह दैवीतत्त्व का पत्त लेकर श्रयत्य का निकन्दन करने के निमित्त प्रकृति के गर्भागार में से एक श्रमोघ वीर्यवान श्रात्मा श्रवतीर्ण होती है। इस श्रमोघ-शक्ति को लोग "श्रवतार" की संज्ञा देते हैं। इन पुरुषों के अवतरण का मुख्य हेतु जगत की सार्वदेशिक प्रगति के विरुद्ध जो विघ्न त्राते रहते हैं उनको दूर करने का होता है। "महत्ता" केवल सामर्थ्य पर ही अवल-म्बत नहीं है। प्रत्युत विघ्नों के दूर करने में सामर्थ्य का जो उपयोग होता है उसी पर श्रवलम्बित है। जितने ही भयकंर विन्नों श्रीर प्रति बन्धों के विरुद्ध उसका उपयोग होता है उतनी ही श्रिधिक उसकी महत्ता होती है। संसार के इतिहास में जितने भी महापुरुषों ने पूज्यनीय स्थान प्राप्त किया है, वह केवल सामर्थ्य के प्रभाव से ही नहीं प्रत्युत उस सामर्थ्य के द्वारा अधर्म के विरुद्ध क्रान्ति उठा कर ही किया है। क्रियाहीन -सामर्थ्य का उल्लेख इतिहास के पत्रों में नहीं रहता। बस्तुतः देखा जाय तो इन महात्माओं को श्राकर्षण करने की शक्ति श्रधर्म में नहीं होती पर जब श्रधर्म का प्रावल्य धर्म को दबोच देता है-चसे तत्त्वहीन बना, देता है तब प्रतादित सत्य की दुख भरी पुकार ही उन्हें उत्त्पंत्र होने की वाध्य करती है।

इस पुत्तक के ऐतिहासिक खरड को पढ़ने से पाठक अवश्य

समम गये होंगे कि एस समय भारतीय समाज की ठीक यही स्थिति हो रही थी, ब्राह्मणों का बलवान श्रद्ध शूदों के निर्वल श्रद्ध के तमाम श्रिधकारों को छीन चुका था श्रीर पुरुपों का सबल श्रद्ध सियों के निर्वल श्रंग को तत्त्व हीन कर चुका था। पशुश्रों के प्राणों का कुछ भी मुल्य नहीं सममा जाता था। हजारों, लारों प्राणी दिन दहाड़े यहा की पवित्र वेदी पर तलवार के घाट उतार दिये जाते थे। उनके श्रन्त जेंगत में श्रशान्ति की भीपण ज्वाला धधक रही थी। वे लीग वड़ी ही उत्कर्णा के साथ ऐमे पुरुप की गह देख रहे थे जो उस ज्वाला का—उन मनोविकारों का स्कोट कर दे। महावीर श्रीर बुद्ध ने प्रकट हो कर यही कार्य किया उन्होंने श्रपने श्रसीम साहस श्रीर उत्कट प्रतिभा के यल से लोगों के इन श्रंतभीवों को वाह्य कान्ति का रूप दे दिया।

हमाग विश्वाम है कि यदि ये दोनों महात्मा लोगों की मनोयृतियों के श्रनुकृत न रहतं हुए उनकी भावनाश्रों के प्रतिकृत कोई
क्रान्ति उपस्थित करते तो कभी उन्हें इतनी सफलता न मिलती,
पर वे तो मनोविद्यान के पूरे पिएडत थे, समाज के इसी मर्ज को
श्रीर धर्म के श्रसली तत्त्व की खोज में ही उन्होंने अपनी
किन्द्रगों के वारह वर्ष व्यतीत कर दिये थे। उनसे ऐसी बड़ी
मूल केमें हो सकती थी। उन्होंने बहुत ही सूक्ष्मता से लोंगों की
मनोवृत्तियों का श्रध्ययन कर श्रपने श्रपने धर्म का मुख्य सिद्धानत
"श्राहसा" श्रीर "साम्यवाद" रक्ता। उन्होंने श्रपनी श्रवुलश्रतिभा के द्वारा लोगों को मनोवृत्तियों का नेतृत्व Lead करना
शुक्त किया। श्रीर माल्यम होता है इसी कारण तत्कालीन समाज
ने उन्हें तुरत ही श्रपना नेता स्वोकार कर लिया।

जैन प्रौर बौद्ध इन दोनों धर्मों का जब हम अध्ययन करते हैं तो माल्र्म होता है कि इन दोनों धर्मी के मोट मोटे सिद्धान्त प्रायः समान ही हैं। कई सिद्धान्तों में तो श्राश्चर्यजनक समानता पाई जाती है, मत भेद उन्हीं स्थानों पर जाकर पड़ता है जहां पर कि साधारण जनता की पहुँच नहीं है। जहां तक हम सोचते हैं इस समानता का प्रधान कारण हमें तत्कालीन समाज की रुचि ही माछ्म होती है। दोनो ही महापुरुपो ने लोक रुचि के विरुद्ध पैर रखना उचित न सममा श्रीर इसी कारण उनमे श्राश्चर्य जनक समानता पाई जाती है, दोनों ही धर्मी का मुख्य सिद्धान्त ऋहिंसा है। यदि हम यह भी कह दे कि, इसो उज्जल तत्त्व पर दोनों धर्मों की नींव रक्ली हुई है तो भी अनुचित न होगा। त्र्रज हम यदि इस विषय पर विचार करे कि इनका प्रधान तत्त्व "त्र्राहिंसा" श्रौर "साम्यवाद" ही क्यो हुत्रा तो इसका समाधान करने के लिए इतिहास तत्काल ही हमारे सन्मुख उस समय के "हिंसाकाग्ड" का ऋौर 'श्रसम्यता' का चित्र खींच देता है, बस, तत्काल ही हमारा सन्तोष कारक समाधान हो जाता है।

यहां तक तो हमने उस समय की स्थिति और उसके साथ प्रकृति के लगाव का वर्णन किया अब हम अपने अन्थ—नायक भगवान महावीर की जीवनी पर मनोवैज्ञानिक ढङ्ग से कुछ विचार करना चाहते हैं। क्योंकि जब तक हमे यह मालूम नहीं हो जाता कि महावीर किस प्रकार—महावीर हुए, किस प्रकार उनके जीवन का क्रम विकास हुआ, किन किन परिस्थितियों के कारणवे संसार की बड़ी हस्तियों में गिनाने के लायक हुए—तब तक

उनके जीवनी का प्राघे से प्रधिक भाग कोरा रह जाता है।

महावीर एक महापुरुष हो गये हैं—जो जैनियों के प्रन्तिम तीर्य
कर थे। फंवल इतना ही फहने ने लोगों को सन्तोप नहीं हो

मकना, न उनमें कुछ लाभ ही हो सफता है। जिन घटनात्रों

के ष्रंतर्गत महावीर के जीवन का रहस्य छिपा हुल्ला है, जिन

तस्त्रों में मनुष्य जीवन का मुराफिल-श्रामान हो जाता है, उन

घटनात्रों श्रीर तस्त्रों को जय तक हम पूर्णतया न जानलें तब तक
जीवन-चरित्र का मधा कार्य्य अधूग ही रह जाता है।

हमारं दुर्भाग्य से भारतवर्ष के प्राचीन इतिहास की सामग्री बहुत ही फर्म प्राप्त है। अत्यन्त हो ; धूप के पश्चात किसी प्रकार पन्द्रगुप्त तक तो लोग पहुँचे हैं पर उसके बाद तो न्नाय. श्रन्यकार ही है। पाध्यात्य विद्वान पुराणो न्त्रौर दन्त-फ्यात्रों के त्राचार पर पुछ अनुमान निकालते अवश्य हैं पर कछ समय है प्रधान यह अनुमान उन्हें ही गलत माछम हाने लगना है। भगवान महावीर के सम्बन्ध में भी यदि यहां यान यहां जाय नो श्रजुचित न होगा, धौद्ध श्रीर जैन-प्रन्थों के त्राधार से यदापि कुछ विद्वानों ने कुछ वातों का निपटारा कर लिया है। पर उसमें भी बहुत मतभेद है। विद्वान भी येचार क्या करें, कहीं तक तर्फ लगावें श्राखिर उत्तक स्त्राधार स्नस्म तो प्राचीन प्रस्थ ही रहते हैं। उन प्राचीन प्रन्थों में प्रापस में ही मत मेद पाया जाता है। क्षेतास्त्ररी कहते हैं कि महाबीर खामी का गर्भ हरण हुआ था। दिगम्बर्ग कहते हैं कि, नहीं हुआ। इधर दिगम्बरी कहते हैं कि महावीर याल ब्रह्मचारी थे तो श्वेताम्बरी कहते हैं कि नहीं

उनका विवाह हुआ था, श्रीर उस विवाह से उनको एक कन्या भी हुई थी। महावीर की पत्नी का नाम यशोदा श्रीर कन्या का नाम प्रियदर्शना था। ऐसी हालत में विद्वान क्या करें "किसको मृठा माने श्रीर किसको सभा" उनके पास कोई ऐसा प्राचीन शिलालेख या ताम्रपत्र तो है ही नहीं जिसके वल पर व निर्द्धन्दता-पूर्वक एक को मृठा श्रीर दूसरे को सभा कह दें। ऐसी हालत में सिवाय श्रनुमान-प्रमाण के श्रीर कोई श्राधार शेप नहीं रह जाता।

्रइस स्थान पर हम कल्पसूत्र श्रादि प्राचीन प्रन्थों श्रीर श्रातुमान के श्राधार पर महावीर के जीवन से सम्बन्ध रखने वाली कुछ वातों का विवेचन करेंगे। इस भाग में उनके जीवन का वही भाग सम्मिलित रहेगा जो मनोविज्ञान सं सम्बन्ध रखता है। शेष वातें पौराणिक खण्ड में लिखी जायंगी।

यह वात प्रायः निर्विवाद है कि भगवान महावीर संसार के वड़े से वड़े पुरुषों में से एक हैं। इतिहास में वहुत ही कम महापुरुष उनकी श्रेणी में रखने योग्य मिलते हैं। लेकिन भारत के दुर्भाग्य से या यों कहिये कि हमारी अन्धश्रद्धा के कारण हम लोग उन्हें मानवीयता की सीमा से परे रखते हैं। हम लोग उन्हें अलौकिक, मर्त्य लोक की श्रृष्टि से वाहर और दुनियाँ के स्पर्श से एकदम मुक्त मानते हैं। और इसी कारण हम लोग महावीर की उतनी कद्र नहीं कर सके जितनी हमें करना चाहिये। महावीर के जीवन का महत्व इसमें नहीं है कि वे अलौकिक महापुरुष की तरह पैदा हुए और उसी

हालत में मोच गये। यिलक महावीर के जीवन का महत्व इसी में है कि, मनुष्य जाति के अन्दर पैदा होकर भी, उस बायुमएडल में जन्म लेकर भी उन्होंने परम पद को प्राप्त किया। महावीरस्वामी यदि प्रारम्भ में ही अलौकिक थे, और यदि उन्होंने अलौकिकना में से ही अलौकिक पद प्राप्त किया, तो इसमें उनका फोर्ड वीरत्व प्रदर्शित नहीं होता और न उनका जीवन ही हम लोगों के लिये आदर्श हो सकता है। क्योंकि हम लोग तो लौकिक हैं। हमें तो लौकिकता में से अलौकिकता प्राप्त करना है। हमें तो नर में नारायण होना है। इसलिए हमारे लियं उसी मनुष्य का जीवन आदर्श हो सकता है जो हमारी नरह मनुष्य रहा हो और उसी मनुष्यत्व में से जिसने देवत्व प्राप्त किया हो। सारी मनुष्य जाति को इसी प्रकार के आदर्श की आवश्यकता है।

यनुत्य प्रकृति के 'प्रन्दर निर्वलता की जो बिन्दुएँ हैं, मनुष्य के मनोविकारों में कमजोरी की जो भावनाएँ हैं श्रीर भावनाश्रों को नष्ट करने के निमित्त जिस पुरुपार्थ की आवश्यकता है वह पुरुपार्थ यहि भगवान महावीर में न था, यदि वे किसी श्रलौकिक शक्ति के प्राप्त में इतने ऊँचे पद को प्राप्त हुए तो इसमें उनकी क्या विशेषना ? वह तो प्रकृति का ही काम था, इस प्रकार के महावीर तो ससार के श्रादर्श नहीं हो सकते।

लेकिन वाम्निक वात इस प्रकार की नहीं है, महावीर के विषय में इस प्रकार की धारणा करना हमारी भूल है, उसमें हमारा ही दोप है। यदि हम मृक्ष्म दृष्टि से महावीर के जीवन का व्यव्ययन करें तो हमें माद्धम होगा कि, महावीर का जीवन

मनुष्य की उन्हीं प्रयुत्तियों का क्रमविकास है जो साधारण मनुष्यों में भी पाई जाती हैं। सनीविज्ञान के उन सव सृक्ष्म तत्वों का महावीर के जीवन में समावेश था। जो हम लोगों के श्रन्दर भी पाये जाते हैं। श्रन्तर केंबल इतना ही था कि हम लोग श्रपनी कमजोरी केंद्र कारण या यों कहिये कि नैतिकवल की हीनता के कारण उन तत्वों का विकास करने में श्रसमर्थ रहते हैं। हम प्रकृति की दी हुई श्रपार शक्तियों को श्रपनी दुर्वलता के कारण नहीं पहचान पाते हैं श्रीर महावीर ने श्रपने श्रसीम पुरुषार्थ के तेज से, श्रपने श्रपार नैतिक बल के साहस से श्रपनी सव शक्तियों को पहचान लिया था। उन्होंने बहुत ही बहादुरी के साथ उन सब मोह के श्रावरणों को फाड़कर फेंक दिया था जो मनुष्य की दिन्य शक्तियों पर पड़े रहते हैं।

"महावीर," "महावीर" थे, उनमें इच्छाओं को दमन करने की असीम शक्ति थी। उनमें मनोविकारों पर विजय पाने का अद्भुत पुरुषार्थ था। वे हमारे समान साधारण मनुन्यों की तरह कमजोर न थे—इच्छाओं के गुलाम-नथे। उनमें चित्र का तेज था, ज्ञान का बल था वे मानव जीवन की वास्तविकता को सममते थे। हां वे उन तत्त्वों के अनुगामी थे जिनके द्वारा मनुष्य परम-पद को, अपने वास्तविक रूप को प्राप्त कर सकता है। इसी कारण भगवान महावीर हमारे आदर्श हैं। इसी कारण वे संसार के पूजनीय हैं।

भगवान् महावीर में इतर लोगो से क्या विशेषता थी। वे एक साधारण राजघराने में पैदा हुएथे। हमारे इतने सुयोग्य भी उनको प्राप्त न थे। यह बात हर कोई जानता है कि, एक साधारण मनुष्य को श्राध्यातम विषय का श्राध्ययन करने में जितनी सुगमता हो सकती है उतनी एक राजकुमार को नही मिल सकती। ऊँचे ऊँचे विलास मन्दिरों मे श्रानेक विलास-सामिपयों के बीच विरले ही महापुरुपों को वैराग्य का ध्यान त्र्याता है, ऐसी प्रतिकूल स्थिति के श्रान्तर्गत रहते हुए भी उनके श्रान्दर वैराग्य की चिन-गारी किस प्रकार प्रवेश कर गई इसी एक वात में महावीर के जीवन का रहस्य छिपा हुआ है, श्रखराड राज्य वैभव के मार्ग मे ऐसा कीनसा सत्य, ऐसा कौनसा सुख, ऐसी कौनसी शान्ति दृष्टि गोचर हुई कि जिसके प्रलोभन में आकर उन्होंने अपार राज लक्ष्मों को, श्रादर्श मारुप्रेम को, श्रौर उस पत्नी-प्रेम को, जहां में शक्ति की सुन्दर तरिंगणी का उद्गम होता है, लात मार कर जगल का रास्ता लिया । एक गरीव मनुष्य जो संसार का भार सहन करने में श्राममर्थ है, जो दोनों समय पूरा भोजन भी नहीं पा सकता, जो ससार के तमाम सुखों से विश्वत है, दरिद्रता का पारा जिसके गले में पड़ा हुआ है, श्रत्यन्त दुखों से तग आकर यदि वैराग्य को ब्रह्ण कर ले तो उसमें आश्चर्य की कोई वात नहीं। पर भगवान् महावीर की एसी श्रिति न थी। उनके प्राण सं भी श्रिधिक प्रिय माता थी। सुंदर, सुशील, श्रीर मद्गुग्-शालिनी पत्नीथी, उदार पिता थे। राज्य था। राज्य-भक्त प्रजा थी श्रीर उसके साथ ही साथ श्रत्यन्त वैभव था। इन सब नातों का त्याग करके सुद्री भर धूल की तरह इन सब सामिश्रयों को छोड़कर उन्होंने मुनिष्टित प्रहरण की इसी आश्चर्य जनक धात में महावीर के जीवन की वास्तविकता छिपी हुई है। हमारे दुर्भाग्य से हमें भगवान् महावीर के वाल्यकाल, शिचा काल, थोवन काल, श्रोर दीन्ताकाल का कोई भी प्रामाणिक इतिहास देखने को नहीं मिलता। देखने को केवल ऐसी ऐसी बातें मिलती हैं कि जिन पर श्राज कल का युद्धिवादी जमाना बिल्कुल विश्वास नहीं कर सकता। श्रोर जिस वात पर विश्वास नहीं किया जा सकता उसके श्रादर्श रूप में किस प्रकार परिणित किया जा सकता है।

## भगवान महावीर का चाल्यकाल।

भगवान महावीर का वाल्यकाल किस प्रकार व्यतीत हुआ। यह जानने का हमारे पास कोई साधन नहीं है, हम इस वात को नहीं जानते कि, वालकपन में उनका क्रम विकास किस ढड़ा से हुआ। उनकी वालकपन की चेष्टाएं किस प्रकार की थी। श्रयल मे देखा जाय तो मनुष्य के भविष्य का प्रतिविम्व उसके वाल्य-जीवन पर पड़ता रहता है। मनुष्य संस्कारों का संयह बालकपन में ही करता है। भविष्य में उनका विकास मात्र होता है, इस लिये किसी भी व्यक्ति का जीवन चरित्र लिखने के पूर्व इसके बाल्यकाल को अध्ययन करना अत्यन्त आवश्यक होता है। पर भगवान महावीर के बाल्यकाल के विषय मे हमारे प्रनथ कुछ भी प्रमाण भूत तत्त्व नही देते । वे केवल इतना ही कह कर चुप हैं कि, भगवान, मति, श्रुति, श्रवधि नामक तीन ज्ञानो को साथ ले कर उत्पन्न हुए। थे। वे हमारे सामने केवल एक गढ़ी गढ़ाई प्रतिमा की तरह दिखलाई पड़ने लगते हैं । इसमें हमें यथार्थ सन्तोष नहीं होता। हम मनुष्य हैं, हम हमारे पूज्य नेता को मनुष्य रूप में देखना चाहते हैं। मानवीयता का जो महत्व है,

मनुष्यत का जो सौन्दर्प्य है उसी को हम भगवान महावीर में देखना चाहते हैं। हम उन्हें मनुष्य जाति के सन्मुख आदर्श रूप में रखना चाहते हैं। हम उनके जीवन से मनुष्य जाति को एक सन्देशा देना चाहते हैं। श्रीर इसीलिये हमे उनके वाल्य-जीवन को पूर्ण रूप से अध्ययन करने की आवश्यकना है। हमें यह जानने की अनिवार्य्य आवश्यकता है कि, भगवान महावीर की दिनचर्या किस प्रकार थी। उनकी शिक्ता का प्रवन्ध किस प्रकार था, आदि आदि पर हमारे शास्त्रों में इस प्रकार कोई विशह विवचन नहीं दिया गया है।

फिर भी करपमृत्र छादि प्रन्थों में महावार के पिता सिद्धार्थ को जो दिनचर्या दी हुई है, उससे महावार की दिनचर्या का कुछ कुछ श्रतुमान लगाया जा सकता है। करपसूत्र में सिद्धार्थ की चर्या का जो वर्णन किया है उसका संस्कृत रूप हम नीचे देते हैं।

"वालात वकुद्धु में खीचते जीव लोके, शयनीश्युतिष्ठति पाद-पीठा प्रत्पवरित प्रत्युवतार्व्य यत्रेवाह्न शालातत्रेवोया गच्छिति उपगन्याहनशाला मनु प्रविशिनि" श्रमुप्रविश्या, नेकन्यायाम, योग्य वालान न्यामर्दन महयुद्ध करेंगा श्रान्त परिश्रान्त, शतपाक सहम्रे सुगंधवर तेलादि भीः प्रीग्णनीचे दीपनीवे. दर्पनीचे, मर्द-नीचे: यहगीयेः सर्वेन्द्रियगात्र-प्रल्हाल नीचेः श्रम्यिद्धतः सन प्रति पूर्ण पाणि पाहु, सुकुमाल कमल तलेः इत्यादि विशेषण युक्ते पुरुषे: सवाधनया संवाहिताः श्रपगत परिश्रमः श्रपुन शालायः प्रतिनिष्कामिति"

· मूर्य्योदय के अनन्तर सिद्धार्थ राजा अवृतशाला अर्थात्

च्यायाम शाला में श्राते थे। वहाँ वे कई प्रकार के द्राड वैठक,

मुन्दर उठाना श्रादि व्यायाम करते थे। उसके श्रनन्तर वे

मह-युद्ध करते थे इसमें उनको वहुत परिश्रम हो जाता था।

इसके पश्चात शतपक तैल-जो सौ प्रकार के द्रव्यों से निकाला

जाता था, श्रीर सहस्रपक तैल जो एक हजार द्रव्यों से

निकाला जाता था—से मालिश करवाते थे, यह मालिश रस

रुधिर धातुश्रों को प्रीति करनेवाला—दीपन करनेवाला, यल की

गृद्धि करनेवाला श्रीर सब इन्द्रियों को श्राल्हाद देने वाला
होता था।

व्यायाम के पश्चात् सिद्धार्थ स्नान करते थे। इम स्नान का वर्णन भी कल्पसूत्र में वडे ही मनोहर ढद्ध में किया गया है, इस प्रकार यदि हम सिद्धार्थ की दिनचर्या का श्रध्ययन करते हैं तो वह बहुत ही भव्य माछ्म होती है। पिता के इन संस्कारों का प्रभाव महावीर के जीवन पर श्रवस्य पड़ा होगा, इन सब वातों से यह भी माछ्म होता है कि, उस समय उनके श्रासपास का वायुमण्डल बहुत ही शुद्ध श्रीर पितत्र था। शारीरिक, मानसिक, श्रीर श्राध्यात्मिक उन्नति के सब साधन उनको प्राप्त थे। ऐसा माछ्म होता है कि, भगवान महावीर की शारीरिक सम्पति तो बहुत ही श्रद्धल होगी। कदाचित इसी कारण उनका नाम "वर्धमान" से महावीर पड़ गया हो।

महावीर स्वामी की शिचा प्रवन्य वगैरह के विषय में कुछ भी नहीं कहा जा सकता। हमारे शासों में उन्हें जन्म से ही, मित, श्रुति, ध्रविध ज्ञान के धारक माने हैं। इस- तो गृहस्य का धर्म है, उनके पूर्व कालीन प्रायः सभी तीर्थंकरोंने [ एक दो छोड़ कर ] विवाह किये थे। इसके सिवाय उनकी परिस्थिति भी विवाह के सर्वथा ध्रानुकूल थी। ऐसी हालत में मनोविज्ञान की दृष्टि के ब्रानुसार भी उनका विवाह करना ही ब्राधिक सम्भवः माना जा सकता है ब्राव ब्रादर्श की दृष्टि से लीजिए। यदि हम महावीर को गृहस्थ धर्म की राह में विकास करते देखते हैं तो हमें प्रसन्नता होती है। हमारे हृदय के ब्रान्दर इस भावना का संसार होने लगता है किमहावीर की ही तरह हम भी गृहस्थाश्रम के मार्ग से होते हुए ईश्वरत्व की ब्रोर जा सकते हैं।

श्रादर्श जीवन व्यतीत करनेवाले मनुष्य की साधारणतया दो अवस्थाएँ होती हैं। इन दोनों अवस्थाश्रों को अंग्रेंजी में क्रमशः ? Self Assertion श्रीर Self Realization कहते हैं। इन दोनों को हम प्रवृति 'मार्ग श्रीर निवृति मार्ग के नाम से कहे तो श्रनुचित न होगा। इन दोनों मार्गों में परस्पर कारण श्रीर कार्य्य का सम्बन्ध है। पहली श्रवस्था में मनुष्य को धर्म, श्रर्थ श्रीर काम को सम्पन्न करने की श्रावश्यकता होती है। यह प्रवृति शरीर श्रीर मन दोनों से सम्बन्ध रखती है। पैसा कमाना, विवाह करना, व्यवसाय करना, श्रात्याचार का सामना करना, श्रादि गृहस्थाश्रम में पालनीय वस्तुएँ इस श्रवस्था का बाह्य उपदेश रहता है। पर वास्तिवक छप से देखा जाय तो वाह्य जगत को यह सब क्रियाएँ जीवन की वास्तिवक स्थिति को प्राप्त करने की पूर्व तैथारियाँ हैं। विना

इन कियाओं के मनुष्य जीवन के वास्तविक उदेश्य पर सफलता पूर्वक नहीं पहुँचा जा सकता।

हमारे प्राचीन शास्त्रकार दूरदर्शी थे। मनुष्य खभाव के अगाघ परिडत थे। वे जानते थे कि, विना गृहस्थाश्रम का पालन किये सन्यस्ताश्रम का पालन करना महा कठिन है।

प्रशृति श्रौर निशृति जीवन उत्थान के ये दो मार्ग हैं। प्रशृति से यद्यपि जीवन का विकास नहीं हो सकता तथापि जीवन के विकास के लिए उसकी श्रावश्यकता श्रानिवार्य्य है, विना प्रशृति मार्ग के ज्ञान श्रौर श्रानुभव में निशृति मार्ग में पहुँचना श्रत्यन्त किंठन है। मनुष्य की गृहस्थाश्रम श्रवस्था इसी प्रशृति मार्ग का द्वार है। गृहस्थाश्रम में प्रवेश करके मनुष्य उन सब मोहनीय पदार्थों को पाता है, वह उसका श्रानुभव करता है, उनमें श्रानन्द की खोज करता है, करते करते जब वह थक जाता है, तृप्ति की खोज करता है, करते करते जब वह थक जाता है, तृप्ति की खोज करते करते श्रव जाने पर भी जब उसे तृप्ति नहीं मिलती तत्र उसे प्रशृति मार्ग की श्रपूर्णता का ज्ञान होता है। वह उससे उपर उटता है, पूर्णता प्राप्त करने के लिए श्रन्त में उसे निशृति मार्ग में प्रवेश करना पड़ता है, श्रौर तभी वह श्रपने उद्देश्य में सफल भी होता है।

मनुष्य की यह एक खाभाविक प्रवृति है कि जब तक वह किसी चीज का खय अनुभव नहीं कर लेता, जब तक वह उसकी मिध्यावादिता का ख्रय स्पर्श नहीं कर लेता तब तक उस वस्तु में उसका खाभाविकतया ही एक प्रकार का मोह रहता है। जो लोग प्रवृति मार्ग का विना तर्जुवा किये ही निवृति मार्ग में प्रवेश कर जाते हैं। उन लोगों की भी प्राय: यही अवस्था होती है— उन्हें इस बात का कुछ न कुछ ऋणुमात्र सन्देह रह ही जाता है कि प्रवृति मार्ग में भी सुख हो सकता है। क्योंकि उस मार्ग का उन्हें क्ला चिट्ठा तो माळ्म रहता ही नहीं। वे उस मार्ग की श्रुटियों को तो जानते ही नहीं सारे संसार को सुख की खोज में उधर ही गति करते हुए देख कर यदि उनके हृदय में रंचमात्र इस मावना का उदय भी हो जाय तो क्या आश्रर्य्य!

इसलिए प्राय. सभी धर्मों के श्रन्तर्गत प्रवृति-मार्ग या गृह्स्थाश्रम में प्रवेश करने की श्राज्ञा दी है। जैन धर्मशास्त्रों में भी इस प्रवृति मार्ग का खूव ही विस्तृत वर्र्ग किया है. हमारे तीर्थन्रों, चक्रवर्तियों, नारायणों श्रादि शलाङा के महापुरुषों के वैभव का. उनके विलास का वर्णन करने में उन्होंने कमात कर दिया है। और इन सुखों की प्राप्ति का कारण पूर्वजन्म कृत पुरवो को वतलाया है। इसी से पता चलता है कि हमारे धर्म्भशास्त्रों में प्रवृति मार्ग को कितना श्रधिक महत्व दिया है। प्रवृति मार्ग में पूर्णता प्राप्त होना भी पूर्व जन्म के पुरुव का सुचक माना गया है । क्योंकि जब तक मनुष्य सांसारिक सुख भोग में श्रपूर्ण रह जाता है तब तक उन भोगों से उसकी विरक्ति नहीं हो सकती, क्योंकि जो भाग उसे प्राप्य हैं उन्हीं मे उसे सुख की पूर्णता दिखलाई देती है, और उन्हीं के मोह में वह भटका करता है। उनके कारण वह दुनियां से निवृत नहीं हो सकता। पर जब उसे संसारसंभव सब विलासों ऋौर सुखों की प्राप्त हो जाती है श्रौर फिर भी उसकी तृप्ति नहीं होती, तभी उस ससार की स्रोर से निवृति हो जाती है स्रौर इस्रोलिये प्रवृतिमार्ग में पूर्णता का होना पूर्वजन्म के अनेक पुरखों का फल माना गया है।

दिगम्बर शास्त्रों में विणित भगवान महावीर के जीवन को हम देखते हैं जो हमें माद्धम होता है कि उनके गाहिस्थ्य जोवन में सांसारिक भागों की (प्रवृत्ति मार्ग में) श्रान्य पूर्णताश्रों के होते हुए भी विवाह सम्बन्धी अपूर्णता रह गई थी। भगवान् महा वार के गाहिस्थ्य जीवन की यह श्रपूर्णता क्या ऐतिहासिक दृष्टि से, क्या व्यवहारिक दृष्टि से, क्या श्रादर्श की दृष्टि से श्रीर क्या दार्शनिक दृष्टि से, किसी भी प्रकार की बुद्धि को मान्य नहीं हो सकती। इस वारे में श्वेताम्बर-प्रन्थों का कथन ही हमें श्रिक मान्य माद्धम पडता है।

बुद्ध ना जीवनचिरित्र इन सब वातों में श्रादर्श रूप है। उनके जीवन में प्रवृत्ति मार्ग की । र्णता, उसकी वास्तविकता, उससे विरक्ति श्रीर श्रन्न में निवृत्ति मार्ग में प्रवेश बतलाया गया है। उनका जीवन चरित्र मसुप्य-प्रकृति के श्रध्ययन के साथ लिखा गया है। श्वेताम्बरी-प्रन्थों में भी इसी पद्धति से भगवान् महावीर का जीवनचरित्र लिखा गया है।

मेरं खयाल में भगवान महावीर वाल ब्रह्मचारी नहीं थे। व गृहस्थ थे। गृहस्थ भी सामान्य नहीं, उत्कृष्ट श्रेणी कं थे। उन्होंने गृहस्थाश्रम के प्रमोद-कानन में हजारों रिसकता की क्रियाए की होंगी। यौवन के लीला-निकेतन में बुद्ध की तरह वे भी श्रपनी प्रेमिका के खाथ रसमयो तरिक्षणी के प्रवाह में प्रवा-हित हुए होगे। पर प्रशृत्ति की इस पूर्णता के वे कभी श्राधीन नहीं हुए। हमेशा प्रवृत्ति पर वे शासन करते रहे, श्रीर श्रन्त में। एक दिन इन प्रवृत्ति की लीलाश्रों से विरुद्ध हो श्रवसर पाकर सब भोग-विलासों पर लात मार कर वे सन्यासी हो गये। ऐसे ही महावीर संसार के आदर्श हो सकते हैं; संसार ऐसे ही महावीर को अपना च्ह्रारक मान सकता है।

जो लोग महावीर स्वामी का विकास-क्रम नहीं मानते, जो जन्म से ही उन्हें देवता की तरह मानतें हैं उनको उपरोक्त विवेचन में अवश्य क्रोध एवं हास्य उत्पन्न होगा। पर जो लोग भगवान महावीर को प्रारम्भ से ही मनुष्य की तरह मानक क्रम विकास के अनुसार. अन्त में ईश्वर की तरह मानते हैं उनको अवश्य इस कथन में कुछ न कुछ रहस्य माल्यम होगा।

## दीचा-संस्कार

मगवान् महावीर ने श्रपने उत्तम जीवन का श्रधिकांश माग गृहस्थाश्रम के श्रंतर्गत सत्य श्रौर जीवन-रहत्य के तत्त्वों की शोध में व्यतीत कर दिया। जीवन के श्रादर्श पर लिखते हुए एक जैन लेखक लिखते हैं कि:—

"All straining and striving, which is going on in the world, is the outcome of a thirst for happiness, it is on account of this insatiable thirst that ideal after ideal is conceived adhered for a time and then ultimately, wher to be in sufficient, discarded and replaced by a seemingly discovered better one.s-ome People spend their whole lives in thus trying object after object for the satisfaction of this inlination for happiness

जीवन के तीस वर्ष गृहस्थाश्रम में व्यतीत करने पर भगवान महावीर को यही श्रनुभव हुआ कि गृहस्थाश्रम "सत्य" है पर जीवन के लिए सन्यास उससे भो वड़ा सत्य है। श्रीर इसी कारण अब मुमे उस वड़े सत्य को प्राप्त करने की आवश्यकता है। मेरा खयाल है भगवान् बुद्ध की ही तरह उन्हें भी संसार के इन दुख-भय दृश्यों से वड़ी घृणा हुई होगी। उस समय की सामाजिक श्रवस्था को देखकर श्रवश्य उनके कोमल हृद्य में द्या का संचार हुश्रा होगा श्रीर इन्हीं भावनाश्रों से प्रेरित होकर सत्य ज्ञान पाने के लिये उन्होंने दीचा प्रहण की होगी।

प्रत्येक ऊँचे दर्जे के मनुष्य के जीवन में एक ऐसी श्विति श्राती है, जन उसका हृदय तमाम विलास-सामिप्रयों की श्रोर से निरक्त होकर "वास्तविक उच सत्य को प्राप्त करने के लिये' व्यम हो उठता है। विलास से विरक्त होकर वह श्रात्म-सयम की ऊँची भावनाश्रों को प्राप्त करना चाहता है।

श्रात्म-संयम का ऊँची भावनात्रों का श्राश्रय लेकर वह भोगों को भोग दे डालता है।

To live for pure life's sake and to utilise wealth body etc. for living in that minue-wis Lord Mahabir's Principle so he utilised his body full for self-denial or for life.

जोवन की ग्रुद्ध स्थिति के निमित्त जीना यही जीवन का प्रधान उद्देश्य है। पैसा, राज्य, विलास प्रादि वस्तुएँ तो शरीर के वाह्य साधन हैं। भगवान महावीर ने पहले शरीर के इन वाह्री साधनों का सद्धपयोग किया। उसके पश्चात वे सुलको प्राप्त करने के निमित्त सचेष्ट हुए। एक श्रंप्रेज लेखक लिखते हैं।

Money connot make us happy, friends cannot make us happy, success cannot make us happy, health strength cannot make us happy, All these make for happiness but none of them can secure it. Nature may do all she cau, she may give us fame, health, money

long life, but she connot make us nappy, every one of us must do that for hismelf. Our language expresses this admirably. What do we say if we had a happy day? We say we have enjoyed "ourselves" This expression of our mother tongue seems very suggestive Our happiness depends on ourselves"

"पैसा हमको सुखी नहीं वना सकता। सफलता हमको सुखी नहीं बना सकती। मित्रगण हमें सुखी नहीं कर सकते। स्वास्थ्य और शक्ति भी हमको सुखी नहीं वना सकती। यद्यपि ये सब वस्तुएँ सुखर्क लिए निर्माण की गई हैं, पर वास्तविक सुख को देने में ये सब असमर्थ हैं। प्रकृति सब कुछ कर सकती है। वह हमको खस्थता, पैसा, दीर्घ जीवन आदि सब वस्तुएँ प्रदान कर सकती है। पर वह भी सचा सुख नहीं दे सकती। प्रत्येक व्यक्ति को सुखी होने के लियं अपने आप स्वावलम्बन पर खड़े होना चाहिये। इस बात को हमारी भाषा भलिगाँति सिद्ध करती है। जब हमें सुख मिलता है, उस दिन हम उसे किस प्रकार प्रकाशित करते हैं! हम कहते हैं कि हमने अपने आप का मनोरंजन किया। हमारी मानुभाषा का यह शब्द Our selves बहुत प्रमाण युक्त मालूम होता है। हमारा सुख हमारे स्वाव-लम्बन पर निर्भर है।

इस ऊचे सत्य का भगवान् महावीर ने मनन श्रीर श्रनुभव किया था। श्रीर इसके अनुसार उन्होंने श्रपने जीवन प्रवाह को बदला था। श्रट्टाईस वर्ष की श्रवस्था में ही उनके श्रन्तर्जगत् में इन भावों ने खलवली डाल दी थी श्रीर उसी समय वे दी ज्ञा लेने को प्रस्तुत हो गये थे पर कुटुन्वियों के श्राप्रह से गृहस्थाश्रम में दो वर्ष श्रीर श्रधिक रहना उन्होंने स्वीकार किया। श्रन्त में तीस वर्ष की श्रवस्था होने पर एक दिन दर्शको की हर्प-ध्विन के वीच सांसारिक सुद्धों को लात मार कर परम सत्य को प्राप्त करने के लिए उन्होंने दीचा शहरा कर ली।

राजकुमार महावीर सन्यासो हो गये। सब राज भोगों को, ऊच उचे विलास मन्दिरों को, सुन्दरी यशोदा को और सारी प्रजा के मोह को छोड कर उन्होंने जंगल की राह ले ली। वह कीन- ना वडा सुग्य था—जिसको प्राप्त करने के लिए महावीर ने सन्यास की इस कठिन नपम्या को न्वीकार किया। वह सुख सत्य का वास्तविक मीन्टर्य था। जिसको प्राप्त करने के लिए महावीर ने . इतनी वडी बड़ी विमृतियों को छुछ भी न समका।

र्टाचा के समय से लेकर कैवल्य प्राप्त तक श्रर्थात् लग-भग बारह वर्ष तक भगवान् महावं र ने मीन स्वीकार किया था। उनके चरित्र का यह श्ररा श्रर्यन्त बोधक श्रीर श्रमूल्य शिचाश्रों से युक्त है। बारह वर्ष तक उन्होंने किसी को किसीखास प्रकार का उपरेश न दिया। महावीर के पास उम समय कैवल्य को छोड़ कर शेप चार ज्ञान विद्यमान थे। इन्हीं ज्ञानों के सहारे यदि वे चाहते तो लाखों भटकते हुए प्राणियों को गार्ग पर लगा सकते थे। पर ऐसा न करते हुए सर्व प्रथम उन्होंने श्रपना निजी हिनसाधन के निमित्त मीन धारण करना ही उचित सममा। महा-वीर स्वामी को स्वीकार की हुई इस बात के श्रन्तर्गत बड़ा रहस्य छिपा हुश्रा माळ्म होताहै,।

श्रात्मा जितने ही श्रंशों में पूर्णता को प्राप्त कर लेती है जितन ही श्रंशों में वह परमपद के समीप पहुँच जाती है उतने ही श्रंशो तक मनुष्य जाति का हित करने में समर्थ हो सकती है। जिसके जीवन की सैकड़ो बाजुएं दोषयुक्त होती हैं वह यदि दूसरों के सुधारने का बीड़ा लेकर मैदान में उतरता है तो उससे सिवाय हानि के किसी प्रकार का लाभ सम्पन्न नहीं हो सकता।

श्रपने श्रन्त:करण की कालिमा को दूर किये विना ही दूसरे के अन्त:करण को शुद्ध करने का प्रयत्न करना एक कोयले से दूसरे कोयले को उज्वल करने की चेष्टा से श्रिधक महत्व का नहीं हो सकता। श्रपनी श्रात्मा को पूर्ण शुद्ध किये के पश्चात् श्रपने ज्वलन्त उदाहरण के द्वारा दूसरों का हित साधन करने में जितनी सफलता मिलती है, उतनी श्रपूर्णावस्था में श्रत्यन्त उत्साह श्रीर ष्यावेग से कार्य्य करने पर भी नहीं मिल सकती, पूर्णता से युक्त व्यक्ति थोड़े ही प्रयत्न के वल से हजारो मनुष्यो के हृदयों में गहरा श्रसर पैदा कर सकता है, पर श्रपृर्ण मनुष्यो का पागल-पन से भरा हुआ परिहत-साधन का आवेग सेमर के फूल की तरह बाहरी रङ्ग दिखा कर अन्त मे फट जाता है श्रीर उसमें से थोड़ी सी रुई इधर उधर उड़ती नजर आती है। बाहा आड-म्बर चाहे जितना चटकीला और पालिश किया हुआ हो, पर जब तक उपदेशक के अन्तः करण से विकार और न्यूनताएं दूर न हो जाती, तब तक जनता के हृदय पर उसका स्थायी श्रसर नहीं हो सकता । मनुष्य के श्रन्तः करण में ज्ञान का दीपक जितने श्रशो में प्रकाशित है, उतने ही अशों में वह दूसरे को भी प्रकाश में ला सकता है। अपना स्वहित साधन किये के बिना ही जो लोग दूसरो का हित साधन करने की मूर्खता करते हैं, उनकी इस निर्वलता पर श्रपना उदाहर एकप श्रंकुश लगाने के लिये ही भगवान महावीर ने इतना लम्बा मौन धार ए किया होगा।

## भगवान् महावीर का भ्रमण

पौराणिक प्रन्थों के श्रन्तर्गत मगवान् महावीर का श्रमण्युतान्त भी लगभग वैसी ही श्रलङ्कारपूर्ण भाव में वर्णित है
जैमा उनकी जीवनी का दूसरा श्रंश है। दीचा लिये के वाद
लगभग वारह वर्ष तक उन्हें कैवल्य रहित श्रवस्था में श्रमण्
करना पडा था। इन वारह वर्षों में उन पर श्राये हुए उपसर्गों
का वडी ही सुन्दर भाषा में वर्णन किया गया है। उनके
उन श्रसहा कष्टों के वर्णन को पढ़ते पढ़ते चाहे कितना ही
कठिन हृदय क्यों न हो, पिचले विना नहीं रह सकता।

मम्भव है महावीर पर श्राये हुए उपसर्गों का श्रितशयोक्ति पूर्ण वर्णन पुराणकारों ने किया हो, पर इसमे तो सन्देह नहीं कि उन वारह वर्षों के श्रन्दर महावीर पर किन से किन विपित्तियों का समृह उतरा होगा। महावीर पर ही क्यों प्रत्येक मुमुश्च-जन पर ऐसी स्थिति में उपसर्ग श्राते हैं, श्रीर श्रवश्य श्राते हैं। केवल पुराण ही नहीं, तत्व-ज्ञान भी उस वाल का समर्थन करना है।

श्रात्मा ज्यों ज्यों मोच के श्रिधकाधिक समीप पहुँचने की चेष्टा में रत होती है। जिस प्रकार किसी विश्वासपात्र सेठ के घर पर भी दिवाला निकलते समय लेनदारों का एक साथ तकाजा श्राने लगता है। उसी प्रकार मोचाभिमुख श्रात्मा की उसके उपार्जित किए हुए पूर्व कमें एक साथ इकट्टे होकर फल

प्रदान करने लग जाते हैं। वे एक साथ श्रपना चूकता कर्ज वसृल करने को तैयार हो जाते हैं। मोच के मार्ग में विचरण करने चाली आत्मा को कई वार श्रसाधारण संकटो का सामना करना पड़ता है इसी तत्व को साधारण लोगों में प्रचलित करने के निमित्त स्रोतक उत्तम प्रन्थकारों ने "उपमिति-भवप्रपच कथा" "भोहराजा का रास" "ज्ञान सूर्य्योद्य नाटक" छादि प्रन्थो का निर्माण किया है। इन प्रन्थों के द्वारा उन लोगों ने यह वात स्पष्ट करने का प्रयत्न किया है कि मोत्त मार्ग के पथिक के मार्ग में मोहराजा के सुभट हमेशा श्रनेक विन्न डालते रहते हैं। जो दर्शन-शास्त्र ईश्वर को सृष्टि का कर्ती मानते हैं वह इसी बात में "प्रमु भको की परीचा लेते हैं," त्र्यादि रूप में कहते हैं। कोई उसको रक्त बीज और कोई उसको (Dwellers on the thresh hold ) कहते हैं । मतलब यह कि मोच मार्ग से अप-सर होंने वाले व्यक्ति के मार्ग में अनेक कप्टों की परम्परा उप-स्थित होती रहती है।

लेकिन इसी की दूसरी वाजूपर एक वात और भी है। जिससे यह कठिन समस्या कई अंशो में आसान हो जाती है। वह यह है कि उन लोगो पर आये हुए कुछ हम लोगों की दृष्ट में जितने भयद्वर जँचते हैं, हम लोगों की क्षुद्र एवं ममता-मयी नगाह में उनका जितना गम्भीर असर होता है, उतना असर उन लोगों पर जो मोचपथ के पथिक हैं, एवं जिनका दैहिक मोह शांत हो गया है, नहीं होता। जिस स्थिति को केवल शास्त्रों में पढ़कर ही हमारा हृद्य थरी उठता है। उस स्थित का प्रत्यच्च रूप से अनुभव करते हुए भी वे इतने नहीं हिचकते। इसका

वड़ा ही गम्भीर कारण है। हमलोग संसारी जीव हैं, हमलोग हमारी देह को श्राप्ता आत्मा से भिन्न सममते हुए भी उसके सुख दुःख को श्राप्ता का सुःख दुख हो सममते हैं। हमलोग श्रात्मा श्रीर देह के श्रनुभव को जुदा जुदा नहीं सममते, श्रीर इसी कारण ये दैहिक उपसर्ग भी हम लोगों की श्रात्मा को थर्रा देते हैं। इन्हीं उपसर्गों में हम "श्रहतत्व" की कल्पना कर महा दु खी हो जाते हैं। पर जिन महान् श्रात्माश्रों के रोम रोम में यड़ निश्चय जूट कूट कर भराहुश्रा है कि देह श्रीर देहके धर्म दीन काल में भी श्रात्मा के नहीं हो सकते हैं। जिनके हृदय में पन्थर की लीक की तरह यह सत्य जमा दुशा है कि देह श्रीर श्रात्मा जुदी जुदी वन्तु है, उनके खभाव भी जुदे जुदे हैं। उनकी श्रात्मा को यह शारिरिक उपसर्ग किस प्रकार विचलित कर मकते हैं, एव कष्ट पहुंचा सकते हैं।

मनुष्य के जितने भी छशों में देहादिक पुद्गलों का श्रहभाव रहता है उतन ही छशों में शरीर के सुख दु खादि कर्म उसकी छात्मा पर अमर करते हैं और उसी हदतक शास्त्रकारों ने मोहनीय और वेदनीय कर्म की प्रकृतियों को जुदी जुदी बतलाई हैं। छशींन जितने छशों में मोहनीय कर्म का प्रावल्य होता है, उतने ही छशों में वेदनीय कर्म आत्मा पर असर करता है। मोहनीय क्रम के शिथिल पडते ही वेदनीय कर्म नहीं के समान हो जाता है। यदि इम वेदनीय कर्म को एक विशाल पाटवाली नदी और मोहनीय कर्म को उसमें भरा हुआ जल मानले तो यह विषय और भी स्पष्ट हो जायगा। जिस प्रकार चाहे जितने ही विशालपाट वाली नदी भी जल के विना किसी चीज को वहा ले जाने में श्रसमर्थ है, इसी प्रकार विना मोहनीय कर्म के वेदनीय कर्मका उदय भी श्रात्मा को सुख दुख का श्रनुभव करवाने में श्रसमर्थ रहता है।

इस कथन का यह मतलब कदापि नहीं है कि ज्ञानी को कष्ट होता ही नहीं, प्रत्युत इसका तात्पर्य यही है कि उस कष्ट का श्रमुभव उसकी श्रवशिष्ट रही हुई मोहनीय कर्म की प्रकृतियों के श्रमुभार ही होता है। सुख दुख की लागणी का मूल मोहनीय कर्म है। वह जितना ही श्रधिक प्रवल होता है उतने ही श्रंशों में श्रात्मा भी शरीर के सुख दुख का श्रमुभव करती है।

महावीर के दीन्नाकाल में जिन जिन उपसर्गों का प्रार्टुभाव हुन्ना है उनको भी हमें इसी दृष्टि से देखना चाहिये। उनका मोह-नीय कमें नीण प्रायः हो चुका था श्रीर इस कारण उन कष्टों में जितनी प्रात्म-वेदना का श्रश हमारी विसुग्ध दृष्टि को श्रनुभव होता है उतना उनकी श्रात्मा को नहीं हो सकता था। एक ही प्रकार का किया हुन्ना प्रहार जिस प्रकार सवल श्रीर निर्वल मनु-ध्य के शरीर पर भिन्न भिन्न प्रकार के श्रसर पैदा करता है उसी प्रकार एक ही प्रकार का संकट, ज्ञानी श्रीर श्रज्ञानी की श्रात्मा पर भी भिन्न भिन्न प्रकार से श्रसर करता है। भगवान् महावीर के कानों में गुवाले के द्वारा ठोके गये कीलों की कथा पढ़ कर श्राज्ञ भी हमारे हृदय से श्रान्तरिक चीख निकल पड़ती है, पर इसी घटना का खुद श्रनुभव करते हुए भी महावीर रंच मात्र विचित्तित नहीं हुए। उनका ध्यान तक इस घटना से नहीं दूटा, क्योंकि वे महावीर थे। उनकी सिहध्णुता हम से बहुत बढ़ी चढ़ी श्री। वे उत्कृष्ट श्रेग्णी के योगी थे। हम लोग कई बार दूसरे पर

वीती हुई श्रापत्ति का श्रनुमान श्रपनी स्थिति के श्रनुसार कर लेते हैं पर इस प्रकार का अनुमान करते समय हम यह भूल जाते हैं कि भोक्ता की स्थिति भी हमारे समान राग द्वेप मयी एवं कम-जोर है, या उसमें हमारी स्थिति से कुछ विशेषता है। हम उस-पर बीती हुई श्रापत्ति को श्रपने मोह-मय चश्मे से देखते हैं श्रीर इसी कारण एक गहरी भूल में पड़ जाते हैं। भगवान् महावीर पर वीवी हुई इन श्रापत्तियों की कल्पना हम हमारे चश्मे से देख कर उनकी सिह्प्णुता की स्तुति करते हैं पर इसके साथ हम उन-की मोह विहीन श्रात्मस्थिति, देह विरक्ति श्रौर श्रगाध श्रात्मवल को कल्पना करना भूल जाते हैं। यदि हम उस सहिष्णुता के उत्त्पति स्थान श्रगाघ श्रात्मवल को देखें तो वड़ा लाभ हो। त्र्यात्मा के किसी विशेषगुरण की स्तुति करने के साथ साथ यदि हम इस वस्तु का अध्ययन करे जहां से कि उस गुण का उद्गमन हुआ है तो हमारी वह स्तुति विशेष फल-प्रदायक नहीं हो सकती। महावीर के जीवन का महत्व उनकी इस कप्ट सिहण्णुता मे नहीं है। प्रत्युत उस श्रात्म-वल श्रौर देह विरक्ति मे है जहां से इसगुण का श्रीर इसके साथ साथ श्रीर भी कई गुणों का उद्गम हुआ है। यदि हम इस उद्गम स्थान के महत्व को छोड़ देते हैं तो महा-बीर के जीवन में रहा हुन्ना त्राधा महत्व नष्ट हो जाता है।

मतलव यह है कि महावीर पर वड़े वड़े भयङ्कर दैहिक उप-सर्ग श्राये थे, वे उपसर्ग इतने भयङ्कर थे कि जिनको पढ़ने से ही हमारी श्रात्मा कांप उठती है। पर भगवान के उत्कट श्रात्म-बल के सन्मुख वे उपसर्ग उसी प्रकार फीके पड़ गये जिस प्रकार सूर्य के प्रकाश के सामने चन्द्रमा का विम्ब पड़ जाता है। श्रपने श्रनन्त तेज के सन्मुख प्रमु ने उन उपसर्गों को हीनंप्रभा कर दिया। उन्होंने उनकी रंच मात्र भी परवाह न की।

एक वार भगवान महावीर "कुमार" नामक ग्राम के ममीप-वर्ती जंगल में गये, वहां नासिका पर दृष्टि रख कर वे कायो-त्सर्ग में खड़े थे। इतने ही में एक गुवाल दो वैलो के साथ वहां निकला। उसे कोई जरूरी काम था, इसलिये वह वैलो को भगवान के समीप छोड़ कर चला गया। इधर वैल चरते चरते कुछ दूर चले गये तव वह गुवाला लौटा। उसने महावीर को वैलो के विषय में पूछा पर प्रभु तो ध्यान में खड़े थे, उन्होने उसका कोई उत्तर न दिया। वह वैलो को ढूंढते ढूंढते दूसरी श्रोर निकल गया। दैवयोग से बैल फिरते फिरते पीछे महावीर के पास जाकर खड़े हो गये। इधर ग्वाल भी ढूढ़ता ढूंढ़ता फिर वहीं श्रा पहुँचा। वहां पर श्रपने बैलों को देखकर उसे यह सन्देह हुआ कि इस तपखी की नियत खराब माछ्म होती है। इसने मेरे वैलो को छिपा दिये थे, ऋोर मौका पाकर यह इन्हें उडा ले जाने की फिक करता है। यह सोच कर वह भगवान को मारने लगा। यह घटना श्रवधिज्ञान के द्वारा इन्द्र को मालूम हुई श्रीर वह तत्काल ही वहां श्राया । उसने उस गुवाले को सममा वुमा कर विदा किया श्रौर हाथ जोड़ भगवान से कहने लगा-हे भगवन ? श्रभी चारह वर्षों तक आप पर इसी प्रकार उपसर्गों की वर्षा होने वाली है। यदि श्राप श्राज्ञा करें तो मैं उनका निवारण करने के निमित्त सेवक की तरह श्रापके साथ रहूँ। भगवान ने शान्त भाव से उसे उत्तर दिया "तीर्थकर" कभी अपने आप को दूसरे की सहायता पर श्रवलम्बित नहीं रहते। वे श्रण्नी ताकत से,

श्रपनी शक्ति ने, श्रपने श्रात्मवल से उपसर्गी का, वाधाश्रो का मामना कर शान्ति पूर्वक उन्हें सहन करते हैं। वे दूसरे की मटद में कभी केवलवान प्राप्त नहीं करते।"

गहान श्रात्माएं श्रात्मिद्धि में श्राने वाले उपसर्गों का कभी श्रपनी लटिययों से या शक्तियों से सामना नहीं करतीं। वै इन विह्नों के नाश में किसी प्रकार की देवी अथवा मानवीय महायना नहीं लेती। क्योंकि वे भली-प्रकार तत्वज्ञान के इस रहम्य ने जानती हैं कि निकांचित् कमें का फल कितना ही उचा लुटिय कारक क्यों न हो उसे भोगना ही पड़ता है। साधा-नगुनच कर्म दो प्रकार के होते हैं। एक तो वे जो तपस्या के वल में अथवा मंयम की शक्ति से जल जाते हैं। इसके अति-रिक्त इसरे प्रकार के कर्म वे जिन्हें निकांचित् कहते हैं वे ऐसे हुँ हैं जिनका फल श्रात्मा को भोगना ही पड़ता है। वे नपस्या वर्गेरह से निरृत नहीं हो सकते । भगवान महावीर फिलास की के इस रहस्य को जानते थे। वे जानते थे कि फल-प्रटायी सत्ता का निरोध तेरहवें गुए स्थान में विहार करने वाले मुनियों ने भी होना श्रसम्भव है, यह इन्द्र तो क्या चीज है। श्रौर यही कारगाहै कि सहावीर ने इन्द्र की प्रार्थना की श्रस्वीकार कर दिया। भक्ति-भाव से प्रेरित हुए, इन्द्रको प्रमु के शरीर से ममता थी श्रौर इसी कारगा इसने यह प्रार्थना की। पर प्रभु महावीर के भाव से तो यह शरीर नितान्त तुच्छ था, ऐसी हालत में वे इन्द्र की प्रार्थना को क्यो खोदार करने लगे, उनकी आतमा, आत्मावाले उपसर्गों से नितक भी भयभीत न थी। उनका श्रागाघ श्रातमवल किसी की सदद की श्रपेंक्ष पर निर्भर न था, कमों को जीतने के लिए

प्रभुने जिस उत्कृष्ट चरित्र का पालन किया वह चरित्र चाहे जिस श्रात्मा को मुक्त करने में समर्थ हो सकता था।

हिमालय के समान निष्ठल परिणामी, सागर के समान गम्भीर, सिंह के समान निर्भय, श्राकाश की तरह उन्मुक्त, कच्छप की तरह इन्द्रियों को गुप्त रखने वाले, मोह से श्राजेय, सुख श्रीर दुख में सम भावी, जल में श्रित कमल की तरह, संसार के कीचड़ में विचरण करते हुए भी पवित्र श्रासंखलित गतिवाले, भगवान महावीर श्रापने कमों की निर्जरा करते हुए विचरस करने लगे।

गुवाले की इस घटना के पश्चात् भगवान महावीर पर श्रीर भी कई भयक्कर उपसर्ग श्राये, जिनका वर्णन श्रागामी खएड मे किया जायगा। यहां पर एक दो मुख्य मुख्य उपसर्गों का वर्णन करते हुए यह बतलाने का प्रयत्न करेंगे कि उनसे हमें क्या शिक्षा मिल सकती है।

एक बार भगवान महावीर "श्वेताम्बरी" नगरी की श्रोर चले, मार्ग में एक गुवाल के पुत्र ने उनसे कहा "देव" यह मार्ग "श्वेताम्बरी" को सीधा जाता है पर इसके मार्ग में एक मयद्वर दृष्टिविष सर्प रहता है। उसके भयद्वर विप प्रकोप के कारण उस जमीन के श्रास पास पित्रयों तक का सञ्चार नहीं है, केवल वायु ही उस स्थानपर जा सकती है। इसलिये कृपा करके इस मार्ग को झोड़ कर उस मार्ग से चले जाईये, क्योंकि जिस कर्ण फूल से कान दूट जायं वह यदि सोनेका भी हो तो किस कामका?

गुवाले की बात सुन कर परम योगी; महावीर ने श्रपने दिव्यज्ञान से उस सर्प को पहचाना। उन्हें माळ्म हुआ कि वह सर्प सुमन्य है, सुलभ मोधी है, किसी भयक्कर अनिष्ट को कर प्रकृति के उदय से वह अभन्य की तरह दृष्टिगोचर हो रहा है, पर बास्तव में वह ऐसा नहीं है। वह थोड़े ही परिश्रम से सुमार्ग पर लगाया जा सकता है। विलक्ष जितनी प्रवल शक्ति को वह छुमार्ग पर न्यय कर रहा है उतनी ही सुमार्ग पर भी कर सकता है।

किसी भी प्रकार की वलवान मनः स्थिति किर चाहे सुमार्ग पर लगी हो, चाहे कुमार्ग पर बहुत उपयोगी हुआ करती है। क्योंकि दोनों स्थितियां समान शक्ति सम्पन्न होती हैं। इस प्राणी की स्थिति से जिसके पास की शक्ति बिल्कुल ही नहीं, उससे उस प्राणी की शक्ति विशेष एत्तम है, जिसकी प्रवल शक्ति कुमार्ग पर लगी हुई हो क्योंकि कुमार्ग पर लगी हुई शक्ति तो थोड़े ही प्रयत्न से सुमार्ग की श्रोर मोड़ दी जाती है श्रौर वह श्रमव्य प्राणः थोंड़े ही प्रयत्न से मन्यता की श्रोर मुका दिया जा सकता है। पर जिसके पास शक्ति ही नहीं है-जो पापाण-प्रतिमा की तरह निश्चल श्रकर्मएय है जो पोप पुन्य से रहित एव गति हीन है। उसमें नवीन शक्ति का उत्पन्न करना श्रात्यन्त कष्ट साध्य है। उसी की दुशा सब से अधिक शोचनीय है। हम लोग तीव अनिष्ट कारक प्रयृति की निन्दा करते हैं छसे धिकारते हैं, पर छसके साथ इस वात को भूल जाते हैं कि यह शक्ति जितनी तीवता के साथ श्रनिष्ट कारक कृत्य कर सकती है, यदि इष्ट कारक कार्यों की श्रोर सुका दी जाय तो उन कामों में भी वह उतनी ही प्रतिभा दिखला सकती है। जैन दर्शन में इसीलिए इस तत्व की योजना की गई है कि जो आत्मा तीन अनिष्ट कारक शक्ति के प्रभाव से

सातवे नरक में जा सकती है, वही उसी शक्ति को दूसरो श्रोर मोड़ कर मोच में भी जा सकती है। जिसके श्रन्दर सातवां नरक उपार्जन करने के लिये परियाप्त पाप करने की शक्ति नहीं है, वह मोच प्राप्त करने की शिक्त भी नहीं रख सकता। जिसके श्रन्तर्गत पाप करने की पर्योप्त शक्ति है वही पापों को काट कर मुक्ति भी प्राप्त कर सकता है।

भगवान महावीर इस सिद्धान्त को भली प्रकार जानते थे, यदि वे न जानते होते तो उन्हे उस भयद्वर मार्ग से जाने की कोई त्र्यावश्यकता नहीं रहती। पर उनकी प्रकृति हमेशा परीपकार ही की श्रोर लगी रहती थी। उनका ध्येय ही इस प्रकार के श्र-भन्य श्रौर कुमार्ग-गामी जीवों को सुमार्ग पर लगाने का था। उनका श्रवतार ही मनुष्य जाति का उद्धार करने के निमित्त हुआ था। श्रीर इसी प्रकृति के कारण सर्प का उद्धार करने की इच्छा का होना स्वाभाविक ही था। वे जानते थे कि किसी शक्ति की विकृतावस्था उसकी श्रयोग्यता का लच्च्या नहीं है। जिस जल के प्रवल पूर में श्राकर सैकड़ों हजारो प्राम जाते है, उसी जल से सृष्टि का पालन भी होता है। जिस दृष्टि विष सर्प की कोध ज्वाला के कार्या गगन विहारी पत्ती भी भस्म हो जाते हैं, उसी सर्प के हृदय में कोशिश करने पर शान्ति श्रौर चमा की मधुर धारायें भी बहाई जा सकती हैं

भगवान महावीर ने यह सोचकर उस गुवालवाल के के कथन की परवाह न की। वे शान्ति पूर्वक उसी खान की छोर बढ़ें छौर उस सर्प के निवास खान के पास खाकर कायोत्सर्ग-ध्यान लगा शान्ति पूर्वक खड़े हो गये। कुछ समय के पश्चात्

## मगकान् महाकीर



भगवान् महावीरको देखकर चराउकोञिक सर्पने भयकर फुफकार मारी जिससे सारा वायुमराटल नीला हो गया ख्रौर गगनविहारी पची धराशाई हो गये।

वह सर्प बाहर निकला, चीरप्रभु को वहां खड़े देख कर वह कोध में श्राग वयूला हो गया। वह सोचने लगा कि मेरे राज्य के श्रान्तर्गत यह मानव-ध्रुव की तरह स्थिर होकर कैसे खड़ा है।

कोध में श्राकर उसने भयद्वर रूप से एक फ़ुफकार मारी जिसके प्रताप से उसके श्रास पास का सारा वायु-मएडल नाला श्रोर ज्वालामय हो गया। श्रास पास के पत्ती श्रोर छोटे वड़े जीव चित्कार करके धराशायी हो गये। इतने पर भी उसने श्राश्चर्य में देखा कि वह मानव ज्यो का त्यों ध्यानस्थ खड़ा है, उस भयंकर फ़ुकार ने उसकी देह पर रंच मात्र भी श्रसर नहीं किया। इससे उसने श्रोर भी श्रधिक कोध में श्राकर जोर से भगवान् के श्रमूटे पर काटा। पर फिर भी श्रात्मवल के प्रभाव से उस विप ने श्रीर श्रासपान की ज्वाला ने भी भगवान् के शरीर पर कुछ श्रसर न किया।

चुद्धिचाद के इस युग में सहसा लोग इस वात पर विश्वास न करेंगे—पर हमारी समक्त में इस घटना में विशेष श्रसम्भनता की छाया नहीं है। हम प्रत्यत्त में देखते हैं कि साधारण से साधा-रण लोग श्रपने मंत्र-त्रल के प्रभाव से बड़े बड़े सपी 'को पकड़ लेते हैं, काटे हुए सप का विष एतार देते हैं, श्रीर सप के काटने का उनपर कुछ भी श्रसर नहीं होता। जब साधारण मंत्र—बल की यह बात है तो एक ऐसे महानयोगी के शरीर में जिसका श्रात्मवल उचता की पराकाष्टा पर पहुँच चुका है—यहि सप का विष श्रसर न करे तो उसमे कोई विशेष श्राश्रय्यं की

इस घटना से सर्प वड़ा ही आंख्रर्य-चिकत हुआ। वह धड़ी

ही मुग्ध दृष्टि से परमयोगीश्वर की श्रोर देखने लगा। वह देखता क्या है कि उस पित्र मुखमगडल पर इन कृत्यों के प्रति लेशमात्र भी क्रोध की छाया नहीं है। उस मुस्मित वदन पर इतनी घटना के पश्चात् भी शान्ति, चमा श्रोर द्या के उतने ही भाव वरस रहे हैं। सर्प उस राग द्वेप हीन प्रतिमा को देख कर मुग्ध हो गया, उसने ऐसी मूर्ति श्राज तक नहीं देखी थी। उस दिन्य-मूर्ति के प्रभाव से उसके हृदय में भी क्रोध के स्थान पर शान्ति श्रोर चमा की धारा वहने लगी। उसे इस प्रकार मुधार की श्रोर पलटते देखकर महावीर वोले "हे चगड कौशिक? समम ! समक ! मोह के वश मत हो। श्रपने पूर्वभव को स्मरण कर श्रीर इस भव में की हुई भूलों को छोड़कर कल्याण के मार्ग पर प्रवृत्त हो।"

यह सुनते ही उस सर्प की जाति त्मरण हो आया। पूर्वभव से वह एक मुनि था। एक वार उसके पैर के नीचे एक
मेंढक कुचल कर मर गया था। इस पर उसके शिष्य ने कहा था
कि "गुरूजी आप मेंढक मारने का पश्चात्ताप क्यों नहीं कर लेते"।
इस पर कोधित होकर उस मुनि ने कहा "मूर्छ! मैंने कव
मेंडक मारा" ? यह कह कर वह श्लुष्टक को मारने के लिये दौड़ा।
गास्ते मे एक खम्मे से टकरा जाने के कारण उसकी मृत्यु हो गई
और तीज्ञ, क्रोध प्रवृत्ति के उदय के कारण वह इस भव में उपरोक्त
सर्प हुआ। यह नियम है कि जो जिस प्रवृत्ति की अधिकता के
साथ मृत्यु पाता है—वह उसी प्रवृत्ति वाले जीवों में जन्म लेता
है। कोई महाकामी यदि मरेगा तो निश्चय है वह कवूतर, चिड़िया
कुत्ता आहि नीच कोटि में जन्म लेगा, इसी प्रकार कोधी मनुष्य

भी सर्प, व्यात्र, सिंह श्रादि योनियों में जन्म लेता है। जाति, स्मरण हो जाने के कारण सर्प को माल्रम हो गया कि इसी भीपण कोध प्रशृति के कारण मेरी यह गति हुई है। यदि श्रव इस प्रशृति को न होहूँगा तो भविष्य में न माल्रम श्रीर कितनी श्रथमगिन होगी। यह सोचकर उसने उसी दिन से उस कोध की प्रशृति का त्याग कर दिया। उसी दिन से वृह एक वैरागी की तरह शान्त श्रीर निश्चल रहने लगा श्रीर श्रन्त में उसी खिति में मृत्यु पाकर वह शुभ जाति में दरपन्न हुआ।

बहुत में लोग किमी कोधी मनुष्य का कीव अपने कोघ के द्वारा उतारना चाहते हैं, पर उनका यह मार्ग श्रात्यन्त भूल से भग हुआ है। इस देखते है कि कोध से कोध की ज्ञाला दुगुनी होती है, जहर में जहर उतारने वाला वैद्यक शास्त्र का नियम इस म्यान पर कामयाव नहीं हो सकता। जिस प्रकार जलती हुई श्रमि में श्रोंग श्रमि मिलाने से वह श्रधिक चमक उठती है, डमी प्रकार कोध का बदला कोध से देने से वह श्रौर भी श्रधिक ज्वलन्त हो उठता है। जनन के त्रातगंत हम नित्य प्रति जीवन-कलह के जो श्रमेक हश्य देखा करते हैं वे इसी गलत नियम के भयंकर परिगाम हैं। क्रोध की अनमोल द्वा चमा है। विना चमा की शीनल धार के पडे ऋग्नि शान्त नहीं हो सकती। यदि महावीर-प्रभु उस साप के काटने के वटले में उसे मारन दौड़ते श्रथवा श्रपन तजीवल से उमे भस्म कर देते तो कदापि वह स्वार्थ सिद्ध न होता, जो चमा के खिरेप्रभाव से हुआ।"

लेकिन श्राधुनिक जगत में इस चमा के भी कई श्रर्थ होने लंग हें श्रत. इस स्थान पर इस शब्द का स्पष्टीकरण कर देना श्रावश्यक है। हम देखते हैं कि श्राज कल जो श्रादमी दूसरे वलवान का मुकाविला करने में श्रसमर्थ होता है, वह चुप्पी साध कर श्रलग हो जाता है-कहता है मैंने उसे चमा कर दिया, पर चमा का बास्तविक अर्थ यह नहीं है। यह चमा तो कायरता का प्रति रूप है। जो प्रतिहिसा चुकाने में असमर्थ है उसकी जमा का मुल्य क्या हो सकता है। वास्तविक समा उसे कहते हैं जो एक राक्तिशाली बुद्धिमान् की श्रोर से किसी दुर्वल श्रज्ञानी पर रसके किये हुए त्रज्ञानमय कृत्यों के प्रति की जाती है। उस श्रज्ञानी के प्रतिकार . का पूर्ण वल रखते हुए भी उसके श्रज्ञान को दूर करने की सुभावनाओं से जो समा करता है उसीकी द्मा का महत्व है। उसी दमा के द्वारा जगत में से क्रोध की भावनात्रों का नाश होकर शान्ति की स्थापना हो सकती है। भगवान् महावीर यदि उस सर्प के विष से भयभीत होकर भगते हुए उसे ज्ञमा कर देते तो उस दशा मे इनकी ज्ञमा का कुछ भी मूल्य न होता। न सर्प का ही चद्वार होता-न चनके ही प्राण वचते। पर उनके अन्दर ऐसी शक्ति थी कि जिसके प्रताप से सर्प उनका कुछ भी न कर सका। यदि वे चाहते तो उसका नाश कर सकते थे। ऐसी शक्ति की विद्यमानता मे भी उन्होंने उस स्थान पर उसका उपयोग न किया और उसके प्रति समा की श्रमोघ श्रोषधि का व्यवहार कर उसका कल्याग्। कर दिया। महावीर के जीवन का वास्तविक सौन्दर्य इसी प्रकार की भटनाओं के श्रन्दर छिपा हुआ है।

. एक दिन महावीर गंगा नदी उतरने के निमित्त दूसरे पथिकों के साथ नौका पर श्रारूढ़ हुए। नौका जब नदी के मध्य में पहुँच गई तब उनके पूर्व भव के वैरी की एक}क्रात्मा जो सुदृष्ट **दैव** की योनि मे वहां रहती थी अपनी पूर्ण शत्रुता का स्मरण हो श्राया। यह देव पूर्व भव में एक सिंह था श्रीर महावीर"त्रिपुष्ट" नामक मनुष्य पर्याय में थे। उस समय उन्होने एक मामूली कारण के वशीभूत होकर सिंह को मार डाला था। छोटे छोटे कारगों के वशीभूत होकर जो लोग किसी प्राणी के वहूमूल्य प्राणों को हरण कर लेता है उसका बदला "कर्म की सत्ता" वहुत ही शक्ति के साथ चुकाती है। त्रिपुष्ट को जितना जीने का श्रिधिकार प्रकृति से प्राप्त हुत्रा था उतना ही सिंह को भी प्राप्त था। कर्म की सत्ता ने जितनी श्रायु उस सिंह के निमित्त निर्धा-रित कर रक्खी थी उसे बीच ही में खिएडत करके त्रिपुष्ट ने प्रकृति के नियम में एक प्रकार की विश्वखला उत्पन्न कर दी थी। प्रकृति के किए हुए उस श्रपराध का वद्**ला नियत** स**मय** पर त्रिपुष्ट की श्रात्मा को मिलना श्रनिवार्घ्य था। मनुष्य का कर्त्तव्य अपने से हीन श्रेगी के जीवों की रत्ता करने का है। उसको अपने अधिकार और वल का प्रयोग अपने से नीची श्रेणियों के प्राणियों की रत्ता करने में करना चाहिये। यदि वह श्रपनं इस पवित्र कर्तव्य के पालन में ब्रुटि करके प्रकृति की साम्यावस्था में किसी प्रकार की विषमता उत्पन्न करता है तो प्रकृति उस विपमता को पुन. साम्य करने का प्रयत्न करती है। इस प्रयत में कर्ता को अपने कृत्य का दृंड भी भोगना पड़ता है। इस विषमता को मिटाने में प्रकृति को जो समय लगता है उसे हमारे शास्त्रों में "कर्म की सत्तागत श्रवस्था" कहते हैं। इनके पश्चात् जिस समय में कर्ती की आत्मा के साथ प्रकृति का

प्रत्याघात होता है ख्रोर कर्ता को श्रपने कृत्य का उचित फल मिलने लगता है उस समय को हमारे शास्त्र "कर्मका उदय काल" कहते हैं। "कर्म की सत्तागत" श्रवस्था में ही यदि श्रात्मा साव-धान होकर तपस्या के द्वारा श्रपने कृत्य का प्राश्चित कर लेती है तो वे कर्म न्यून बल हो जाते हैं। सत्तागत श्रवस्था में तो वे पश्चाताप या तपस्या की श्राप्त से भस्म किये जा सकते हैं पर उदय-काल के पश्चात् निकाचित श्रवस्था में तो उनका फल भोगना श्रनिवार्य्य हो जाता है। उस समय न तो पश्चात्ताप की "हाय" ही उन्हें दूर कर सकती है श्रीर न तपस्या की ज्वाला ही उन्हें भस्म कर सकती है। श्रस्तु!

महावीर को देखते ही सुदृष्ट ने पूर्व जन्म का वदला लेना प्रारम्भ किया। उसने नदी के अन्दर भयद्वर तूफान पैटा किया। नदी का जल चारो श्रोर भयद्वर रूप सं उछलने लगा। नौका के बचने की बिल्कुल श्राशा न रही। उसमें वैठे हुए सव लोगों ने जीवन की श्राशा छोड़ दी। इतने ही में कम्बल श्रौर सम्बल नामक दो देव वहाँ पर श्राये। भगवान की भक्ति से श्रेरित होकर उन्होंने उसी समय तूफान को शान्त कर दिया, श्रौर नाव को किनारे पर पहुँचा कर वे उनकी स्तुति करते हुए चले गये। इस विकट समय में भी वीर भगवान ने सुदृष्ट देव के प्रति किसी प्रकार का द्वेष या उन दोनो देवों के प्रति किसी प्रकार का देष या उन दोनो देवों के प्रति किसी प्रकार का दोष या उन दोनो देवों के प्रति किसी प्रकार का रागजन्य भाव नहीं दिखलाया। देह सम्बन्धी सुख व दु:ख से वे हर्ष व शोक के वशीभूत न हुए। वे जानते थे कि सुख श्रौर दु:ख के उत्पन्न होने का कारण प्रकृति का नियम है। ये दोनो देव भी स्वय पूर्व कारण को कार्य्य रूप मे

परिणित करने के ह्थियार-मात्र थे, श्रीर इस कारण सुदृष्ट की निन्दा का या इनकी स्तुति का कोई कारण न था। वायु जिस प्रकार सुगन्वित श्रीर दुर्गन्धित पदार्थों की गन्ध को रागद्वेप हीन भाव से लेकर विचरती है—उसी प्रकार महात्मा लोग भी सुख श्रीर दु ख दोनों के देनेवाले पर समान भाव रखते हैं।

एक वार भगवान् महावीर विहार करते हुए "पेढ़ाणा" नामक प्राम के समीप पहुँचे । वहाँ पर एक वृत्त पर दृष्टि जमा कर वे कार्यात्सर्ग भाव से समाधिस्थ हो गये। उस समय इन्द्रने श्रपनी सभा में उनके चरित्र वल की वहुत प्रशंसा की, उस प्रशंमा को सुन कर उस सभा में स्थित "सङ्गम" नामक एक देश जल उठा । उसने सोचा कि देव होकर भी इन्द्र एक साधारण मानव-योगी की इतनी श्रिधिक स्तुति करता है, यह उसकी कितनी श्रनाधिकार चेष्टा है। श्रवश्य मैं उस तपस्वी के चेरित्र को भ्रष्ट कर इन्द्र के इस कथन का प्रतिवाद करूगा। इस प्रकार की दुष्ट भावनात्र्यों को हृदयङ्गम कर वह देव भगवान महावीर के पास श्राया। उसने छः मास तक प्रभु पर जिन भयदूर उपसर्गों की वर्षा की है-उसे पढ़ते पढ़ते हृदय कांप उठता है। सब सं पहले तो उसने भयक्कर धूल की वर्षा की। उस रज-वृष्टि के प्रताप में भगवान का सारा शरीर ढक गया, यहाँ तक कि उन्हें श्वासोच्छ्वास लेने में भी वाधा होने लगी, पर तो भी टैहिक मोह से विरक्त हुए महावीर उस विकट संकट में भी पर्वत की तरह स्थिर रहे। उसके प्रधात् उसने भयद्वर चीटियो और डांसों को उत्पन्न कर के उनके द्वारा प्रभु को

डसवाया। उसके पश्चात् उसने भयद्वर घिच्छू, नेवले, सर्प, उत्पन्न कर के उनके द्वारा प्रमु को कष्ट दिया, पर जगत्वन्धु, दीर्घ तपस्वी महावीर इन भयद्वर उपसर्गों से रश्च मात्र भी विचलित न हुए। वे इन उपसर्गों की ध्रात्मा में रत्ती मात्र भी खेद न उपजाते हुए सहन कर रहे थे। इसी स्थान पर श्राकर महावीर जगत् के लोगों से श्रागे चढ़ते हैं। इसी स्थान पर श्राकर उनका महावीरत्व टपकता है। ऐसे विकट समय में भी जो व्यक्ति श्रपने धैर्य्य से लेरा मात्र भी विचलित न हो, इतना ही नहीं, ऐसे भीपण शत्रु के प्रति जिसके भावों में भी रश्च मात्र देप उत्पन्न न हो, ऐसे उत्कट पुरुष को यदि संसार के लोग महावीर माने तो क्या श्राश्चर्य।

यदि महावीर चाहते तो स्वयं श्र4नी शक्ति से श्रथवा इन्द्र के द्वारा इन उपसर्गों को रोक सकते थे, पर उन्होंने ऐसा करके प्रकृति के नियम मे क्रान्ति उत्पन्न करना उचित न समका। यदि वे ऐसा करते तो उसका फल यह होता कि "सङ्गम" की श्रपेचा भी श्रधिक एक बलवान से प्रकृति के नियम को रोकना पड़ता, श्रीर जब तक प्रकृति मे पुनः साम्यावस्था उपस्थित न हो जाती, जब तक कर्म की सत्ता पुनः चीगा न हो जाती, तब तक उनको कैवल्य प्राप्ति से बंचित रहना पड़ता।

इसमें तो सन्देह नहीं कि विश्वासी जैन वन्धुश्रो को छोड़ कर श्राजकल का बुद्धिवादी समाज इन उपसर्गों को कभी सम्भव नहीं मान सकता। पर सङ्गम के किए हुए उन उपसर्गों में हमें मनुष्य प्रकृति का सुंदर निरीक्त्रण देखने को मिलता है। सङ्गम ने प्रभु को जिस श्रम से कष्ट दिये थे, उनसे माल्रम होता है कि वह मनुष्य प्रकृति के गूड़ सिद्धान्तों से वहुत परिचित था, सवमे पहले उमने भगवान् महाबीर को शारीरिक वेदना देना प्रारम्भ की, श्रौर ज्यो ज्यों वे वेदनाएँ निष्फल होती गई त्यों त्यो वह उनका रूप भीपण करता गया। मनुष्य की करपना शक्ति विनाश के जिन जिन साधनों की योजना कर सकती है, वे सब माधन इसने प्रमु पर श्राजमाए श्रौर श्रन्त में धवराकर एसने एक श्रत्यन्त वजनदार लोह का गोला उन पर फेंका । कहा जाता है कि उसके श्राघात में वे घुटने पर्यन्त पृथ्वी में घुस गये। इससे भी जब इनके दिव्य शरीर को दानि न पहुँची, तब बह शारी-क्कि उपसर्गों की स्त्रोर से प्रायः निराश हो गया। लेकिन एक प्रार ने निगश हो जाने पर भी उसने दूसरी प्रोर से आशा न छोड़ी. वह मनुष्य प्रकृति का गहरा पिएडत था, मनुष्य प्रकृति की निर्वल याजुत्र्यों को वह पहचानता था। वह जानता था कि वंड से वड़े महापुरुषों में भी कोई न कोई ऐसी कमजोरी होती है कि जिसमें किया हुआ थोडा सा आधात भी असर दिखाता है, यह मोचकर उसने महावीर पर शारीरिक आपित्तयो की वर्षी बन्द कर मानसिक प्रहार करना प्रारम्भ किया, प्रतिकूल उपसर्गों को एक दम वन्द कर उसने श्रनुकृत उपसर्ग करना श्रारम्भ किया।

प्रतिकृत उपसर्गों को सहन करने में बड़े भीपण साहस की दरकार होती है, फिर भी ऐसे उपसर्गों को सहन करने वाले योगी ससार में मिल ही जाते हैं, पर अनुकृत उपसर्गों पर विजय पान वाले बहुत ही कम महापुरुप संसार में दृष्टिगोचर होते हैं। बायना, मोह, या काम ये ऐसी वस्तुएँ हैं जिनके फेर में पड़कर चड़े वड़े तपिस्वयों की तपस्या स्वितित हो जाती है। शङ्कर स्मरीखे योगीराज श्रीर विंश्वामित्र के समान तपस्वी भी इसके फेर में पड़ कर स्किलित हो गये थे। मनुष्य प्रकृति का यह विन्दु चहुत ही कमजोर रहता है इसी कारण हिन्दू धर्म शास्त्रों में काम को सर्वविजयी कहा है। श्रीर इसी कारण भगवान के सच्चे भक्त दुखमय जीवन को ही श्रीधक पसन्द करते हैं। तपस्या में प्रविष्ट होने वाला हिन्दू सबसे पहले ईश्वर से यही प्रार्थना करता है कि "हे प्रभु। कष्ट दायक उपसर्गों में में श्रपना स्वत्व प्रदर्शित करने में समर्थ हूँ, पर श्रनुकूल श्रीर वैभव युक्त स्थिति की परीक्षा में शायद में श्रसमर्थ हो जाऊँ, इस कारण मुक्ते ऐसी परिस्थित से हमेशा वचाये रखना।"

"सङ्गम" इस निर्वेलता के स्वरूप को भली प्रकार जानता था श्रीर इसी कारण उसने सब श्रोर से श्रसफल होकर इस कठिन परीचा में भगवान् महाबीर को डाला। उसने श्रपनी दैवी शक्ति से श्रनेक प्रकार के फल फूलों श्रीर कामोत्तेजक द्रव्यो से युक्त वसन्त ऋतु का श्राविभीव किया श्रीर उसके साथ कई ललित-ललनाश्रो की उत्पत्ति कर उसने कामसैन्य की पूर्ति की।

श्रपने श्रनुपम सौन्दर्य की राशि से विश्व को विमोहित करने वाली श्रनेक सुंदर सलोनी रमिण्यां महावीर के श्रास पास श्राकर रास रचने लगी। नाना प्रकार के हावभाव, कटाच श्रौर मोहक श्रद्ध विशेष से वे श्रपनी केलि-कामना प्रकट करने लगीं। कई प्रकार के वहानों से वे श्रपने शरीर पर के वस्नों को ढीले करने लगीं, श्रौर वॅथे हुए केशपाश को ऊँचे हाथ करके विखरने लगीं। कुछ लावण्यवती वालिकाश्रों ने कामदेव के विजयी पुष्प- वारा के समान दिव्य संगीत प्रारम्भ किया, श्रौर कोई प्रभु को गाद श्रालद्विन है, श्रपनी दीर्घ काल जनित विभोगाशि को शांत करने लगीं, कोई श्रपनी लचकीली कमर के दुकड़े करती हुई नाना प्रकार के हाव-भाव युक्त नृत्य करने लगीं।

यदि कोई साधारण कुल का तपली-जिसने यौवनकाल में इस प्रकार के मुद्रों का अनुभव नहीं किया है—होता तो निश्चय था कि वह इस इन्द्रपुरी के नन्द्रनकानन को और उसमें विचरण करनेवाली निश्चेलमयी रमिण्यों को देख कर तपन्या में न्वलित हो जाता। पर इस स्थान पर तो—जहाँ कि सद्गम श्वपनी विविध चेहाओं को श्वाजमा रहा था—महावीर थे, ये वे । महावीर थे जिन्होंने श्वपने यौवन-काल में इसी प्रकार के भोगों को गुर्वा के साथ भोगा था, और इनकी अपूर्णता को पृर्ण्वया समझकर एक दिन बहुत सन्तोप के साथ इनको लात मार हो थी, कैसे सम्भव था कि वही महावीर उन्हीं भोगों की पुनरा- युति पर रोभ जाते। स्तलब यह है कि सद्गम की यहचेष्टा भी निर्थं हुई, दे सब भागवती श्रपसराण श्रपना सा मुख लेकर चली गई।

पर सद्ग्रम महज ही द्वारनेवाला देव न था, उस उपाय में भी 'त्रसफलता होते देख उसने एक नवीन कृत्य की योजना की। वह उम बात को जानता था कि महावीर श्रपने माता-पिता के बड़े ही भक्त थे। उन्होंने श्रपनी उम्र में कभी माता-पिता की श्राह्म का उल्लंघन नहीं किया था। ऐसी स्थिति में यदि इस समय भी उनके माता-पीता के प्रति रूप में किसी को यहाँ उपस्थित किया जाय तो सम्भव है कि यह तपस्वी नपस्या से स्वलित हो जाय। सङ्गम के विद्या-वल से तुरन्त ही राजा सिद्धार्थ श्रीर रानी त्रिशला वहाँ श्रा पहुँचे। त्रिशला ने श्राते ही महावीर के कन्धे पर हाथ रख कर कहा, "नन्दन। हम लोगों को दुखिया छोड़ कर तुम यहाँ कैसे चले श्राये। देखो तो में श्रीर तुम्हारे पिता तुम्हारे वियोग में कैसे जर्जित हो गये हैं, उठो लहा घर चल कर प्रजा को श्रीर श्रपने माना पिता को सुखी करो।"

ये खेल सङ्गम की दृष्टि में या अपनी दृष्टि में चाहे महत्व पूर्ण हों पर भगवान् महावीर की दृष्टि में तो विल्कुल तुच्छ थे; क्योंकि वे तो जानते थे कि जब तक देव अपनी आयु को पूर्ण नहीं कर लेते, तब तक कहीं नहीं जा सकते। यह सङ्गम तो क्या—संसार की कोई महाशक्ति भी उन्हें यहाँ नहीं ला सकती। भला इस प्रकार के दिच्य ज्ञानवारी दीर्घ-तपस्वी महावीर ऐसे ऐन्द्रजालिक प्रलोभनों में कैसे आ सकते थे।

वस इस अन्तिम चेष्टा के निष्फल होते ही सद्गम विलक्कल निराश हो गया। वह भली प्रकार समक गया कि इन्द्र ने इनकी जितनी प्रशंसा की थी, प्रभु उससे भी अधिक महन् हैं। जनके शरीर और मनका एक भी अंश ऐसा निर्वल नहीं है कि जहाँ से किसी भी प्रकार की कमजोरी प्रविष्ट होकर उनकी तपस्या को अब्द कर डाले। अतएव वह निराश हो प्रभु की नाना प्रकार की स्तुति करके अपने स्थान पर चला गया।

एक बार महावीर विहार करते करते एक नगर के समीप-वर्ती बन में श्राकर ठहरे, वहाँ पर मन वचन श्रीर काया का निरोध करके ने समाधिस्थ हो गये। उस मार्ग में एक गुनाल श्रपने हो वैलों को साथ लेकर निकला, उस स्थान पर श्राते त्राते उसे किसी त्रावश्यकीय कार्य्य का सारण हो त्राया जिससे वह वैलों की रचा के निमित्त प्रभु को चेतावनी देकर चला गया। पर प्रभु तो ध्यान में थे, उनका ध्यान गुवाल के उस कथन पर अथवा वैलों की श्रीर विलकुल न गया, श्रीर इसलिए उन्होंने उस गुवाल को कुछ भी उत्तर न दिया। इधर गुवाल भी "मौनं सम्मति लच्चएं" यह समम कर चल दिया। दैवयोग से वैल चरते चरते वहाँ से कुछ दूर निकल गये। वहुत देर पश्चात् वह गुवाल पुन. वहाँ श्राया, वहाँ श्राकर उसने देखा कि उन दोनों वैलों का पता नहीं है। उसने भगवान से वैलों के विषय में पूछा। पर प्रभु पहले ही के समान उस समय भी मौन रहे। उसने वार वार प्रभु से पूछा पर वे उसी श्रवस्था में मौन रहे। इससे उसे श्रत्यन्त कोध चढ़ श्राया। उसे उनको ध्यानस्य श्रवस्था का रत्ती भर भी भान न था। प्रभु का यह मीन धारण उनके कर्म के उदय मे निमित्त रूप हो रहा था। इस प्रसङ्ग पर गुवाल के द्वारा कर्म की फलदात्री सत्ता के उदय का काल आ पहुँचा था, प्रमु के पूर्वभव में किये हुए पापों का फल मिलने का अव-सर विल्कुल समीप श्रा गया था। इस कष्ट की उत्पत्ति का कारण प्रभु ने त्रिपुष्ट वासुदेव के भव में उत्त्पन्न किया था। इस गुवाल का जीव उस समय त्रिपुष्ट वासुदेव का शैय्यापालक था। एक बार वासुदेव निद्रामग्न होने की तैयारी में थे, इस समय कई गायक उनके पास नाना प्रकार के

सङ्गीत कर रहे थे। वासुदेव ने शय्यापालक को श्राज्ञा दीकि जव मै निद्रामग्र हो जाऊं तब इन गायकों को यहां से विदा कर देना। ऐसा कह कर कुछ समय पश्चात् निद्रामग्न हो गये। पर शैच्या-पालक उस सङ्गीत की तान में इतना लीन हो रहा था कि उसे उन गायको की बिदा करने की सुध न रही यहां तक कि उन्हें गाते गाते सवेरा हो गया। वासुदेव भी शय्या छोड़ कर उठ वैठे श्रीर बैठं हुए उन गायकों को श्रभी तक गाते हुए देख कर वड़े श्राश्चर्य-चिकतहुए। उन्होंने शैय्यापालक से पूछा कि अभीतक इन गायको को क्यों नहीं बिदा किये ? उसने उत्तर दिया कि "प्रभु सङ्गीत के लोभ से।" यह सुनते ही वासुदेव त्राग त्राग हो गये, इस छोटे सं प्राणी की इतनी मजाल । उन्होने उसी समय हुक्म दिया कि इसकी कर्गोन्द्रिय ने यह भयङ्कर श्रपराघ किया है, श्रतः इसके कानों मे सीसा गला कर भर दिया जावे, तत्कालीन आजा का पालन हुआ। गलाया हुऋ। गर्म गर्म सीसा शैय्यापालक के कानो में डाला गया। इसी तीव्र वेदना के कारण उसकी मृत्यु हो गई। वह कई भावों मे भटकता हुन्ना इस गुवाले के शरीर में उत्पन्न हुन्ना। इधर त्रिपुष्ट की श्रात्मा भगवान महावीर के रूप मे अवतीर्ग हुई। उस उप्र और प्रचएड भाव का उदय इस समय त्राकर हुत्रा । प्रभु ने पूर्व भव में त्रपने राजल के त्रभि-मान में श्रोतप्रीत होकर एक साधारण कोपोत्तेजक कारण से इतना भयक्कर कार्य कर डाला। उसी का बदला उसी प्रकार-वैल का पता न बतलाने ही के कारण से कुपित होकर उस गुवाले ने लिया। उसने प्रभु के दोनों कानों में शरकरा वृत्त की दो कीलें जोर से ठोक दीं, श्रौर उन कीलो के ठोकने की किसी को मालूम

न हो इस वास्ते उसने वढ़े हुए मुँह काट कर उनको वे माल्म कर दिया। प्रभु इस भयद्धर श्रवसर में भी श्रपनी उच वृति के कारण विचलित न हुए। वे जानते थे कि इस विश्व में किसी कारण के विना एक छोटा सा कार्य्य भी सम्पन्न नहीं हो सकता। वे ' जानते थे कि गुवाल ने जो भयद्धर कष्ट दिया है उसके भी मूल कारण वे स्वयं हो थे, वह कार्य तो उनके उत्पन्न किये हुए कारण का फल मात्र था।

वामुटेव के भव में महावीर ने अपने सेवक के कानों में गर्म मीसा डालते समय जिन मनोभावों के वश हो कर भयद्धर श्रमाता वेदनीय कर्म का वन्च किया उन मनोभावों के झंतर्गत दो तस्त्र मुख्यत. पाये जाते हैं—

१—श्रपनी उपभोग सामग्री को दूसरे के उपभोग श्राते हुए देख कर उत्त्वन्न हुई ईपात्मक भावना—

२—श्रपनी उपभोग सामग्री पर दूसरे को आक्रमण करते हुए देख कर उसके श्रपराथ का विचार किये विना ही मदान्य-नीति के श्रनुसार उत्तेजना के वश होकर की हुई द्राड की योजना।

श्रपनी उपभोग सामग्री का उपभोग एक दूसरे व्यक्ति के द्वाग होते हुए देख कर उसका बदला लेते समय जिस प्रकृति का उदय होता है उसकी तीत्रता, गढ़ता श्रीर स्थायित्र का नियामक उस उपभोग सामग्री के प्रति रहा हुश्रा श्रपना ममत्व है। मेरे पुराय वल से जो कुछ सुमे प्राप्त हुश्रा है उसका भोका मेरे सिवाय कोई दूसरा नहीं हो सकता। इस प्रकार की भावना मनुष्य प्रकृति के श्रन्दर स्वभाव रूप ही पाई जाती है। यदि

कोई दूसरा व्यक्ति नजर चुरा कर उन अधिकारां का उपभोग करने की चेष्टा करता है, तो उस पर खभावतयः ही कोघ उत्पन्न होता है। पर यदि चुद्धि को निर्मल करके हम सोचते हैं तो हमे माळूम होता है कि जिस वस्तु को हम अपने पुर्यवल से प्राप्त हुई गिनते हैं, और जिस पर हम लेवल अपना ही अधिकार सममते हैं, उस वस्तु की खुखदायी शक्ति कितने ही विशेष कारणों पर अवलम्बित रहती है। वस्तु की खुखदात्री शक्ति जिन अंशों के समुचय से प्रगट होती है, उन अंशों का तिरस्कार करना भारी मूर्खता है। क्योंकि हमारा समाज हमारे खुखों का कई अंशों में सहभागी है। हमारे खुख का समाज के साथ शरीर और अवयव का सम्बन्ध है। अर्थात् समाज हमारे सुख का एक प्रधान अझ (Constituent) है। हमारी उपभोग सामग्री का आधार कितने ही अंशा में समाज पर निर्मर रहता है।

मनुष्य-हृदय के गुप्त मर्म का अध्ययन करने से हमें माल्स होता है कि सुंदर और सुखद वस्तुओं का उपभोग मात्र करने से हमें तृप्ति नहीं होती है। जब तक हमारे सुखानुभव का ज्ञान बाहरी जगत को नहीं होता तब तक हमें उस सुख से तृप्ति नहीं हो सकती। सुन्दर वस्तालङ्कारों के पहनने में जो सुख है, उसका विश्लेषण करने से हमें माल्स होता है कि उस सुख का एक छोटा सा अश भी उन वस्तालंकारों में नहीं है। उनमे स्पर्श सुख भी विल्कुल नहीं है। इतना ही नहीं, प्रत्युत उल्टे उन वस्ताल-कारों से शरीर पर एक प्रकार का भार सा माल्स होता है। फिर भी हम उसमें जो सुख का अनुभव करते हैं उस सुख का मूल तल समाज, इन वसालंकारों के पहनने से हमे सुखी गिनेगा

इसी वात में रहा हुआ है। यदि सुन्दर वस्त्रालङ्कारों को पहनते समय इस एक भावना को श्रलग कर दी जाय तो शेष में उस सुख का किंचित मात्र श्रश भी नहीं रह जाता श्रीर इसी कारण जो लोग समाज के श्रन्तर्गत कितने ही नवीन वस्नालङ्कार पहन पहन कर श्रपने सौभाग्य की नोटिसवाजी करते फिरते हैं, वे ही श्रपने मकान पर उन सव वस्त्रालङ्कारों को खोल खोल कर उनसे शीव्र ही श्राजादी पाने का प्रयत्न करते हैं। इससे स्पष्ट जाहिर होता है कि पुराय वल से प्राप्त हुआ अधिकांश सुख आस पास की समाज पर निर्भर रहता है। वास्तविक सुख का श्रंश उस सम्मान में छिपा रहता है, जो हमारी समाज से हमें प्राप्त होता है। यदि जन समाज में हमें सुखी सममने वाला एक भी मनुष्य न हो तो हमें प्राप्त हुई श्रनन्तसुख सामग्री का उतना श्रधिक मृत्य नहीं रह जाता । सिद्धान्त यह निकला कि सुखी होने के लिए केवल सुख सामग्री की ही नहीं प्रत्युत श्रपने को सुखी सममन वाले एक जन समाज की भी त्रावश्यकता होती है।

ऐसी हालत में जब कि जन समाज पर हमारे सुख का इतना श्रिधक भाग श्रवलिन्वत है तो फिर यह श्रिभमान करना कि मेरी उपभोग सामग्री पर उसका कुछ भी श्रिधकार नहीं है। एवं मेरे किये हुए पुख्यों का फल भोगने का मेरे सिवाय दूसरा कोई श्रिधकारी नहीं। सरासर श्रपने हृदय की संकीर्णता, पामरता श्रीर तुच्छता को प्रगट करना है। श्रपने सौभाग्य का श्रिभमान करने वाले प्रत्येक व्यक्ति को यह ध्यान में रखना वाहिये कि यह संसार केवल तुम्हारी सुख प्राप्ति के निमित्त ही नहीं रचा गया है।

यह दुनिया तुम्हारे पुरायवल के प्रताप से प्रगट नहीं हुई है, समाज तुम्हारे सुख पर श्रवलिन्तित नहीं है। प्रत्युत तुम्हारा सुख समाज की रुचि पर श्रवलिन्तित है। ऐसी दशा में समाज के किसी व्यक्ति के प्रति तुम्हारी निराकार वृति तुम्हारी श्रधमता का सूचक है।

"एक त्रादमी की मालिकयत पर उसके सिवाय दूसरे किसी का अधिकार नहीं है; यह नियम केवल व्यवहार काएड में **अ**ञ्यवस्था न होने देने के लिए एवं समाज की शान्ति रज्ञा के निमित्त केवल राज्य सत्तार्थ्यों ने बना लिया है। लेकिन स्मरण रखना चाहिये कि यह लौकिक नियम विश्व के राज्य तन्त्र को चलाने वाली दिव्य सत्ता पर जरा भी वन्धन नहीं डाल सकना. लोगों की स्वार्थ वृति पर एक प्रकार का समय वनाये रखने के लिए राज्य सत्तात्रों ने" एक की वस्तु पर दूसरा त्राक्रमण न करे इस लौकिक विधान की रचना को है। लेकिन प्रकृति के महा-गज्य मे इस प्रकार के स्वार्थों की टक्सर विलकुल नहीं होती श्रीर इसलिए उसमे प्रवेश करने वाले प्रत्येक व्यक्ति को किसी भी वस्तु पर एकाधिकार की संकीर्ण भावनात्रों को छोड़ देना चाहिये। यदि राजसत्तात्रों के द्वारा चलाया हुन्ना उपरोक्त लौकिक नियम प्रकृति का मौलिक नियम होता तो महावीर, बुद्ध, ईसा श्रादि महापुरुष उस नियम का कदापि उल्लंघन न करते। पर जव उन्होंने श्रपनी उपाजित की हुई वस्तु को सारे विश्व के कल्याया के निमित्त बांट दिया तो फिर उनको श्रपना श्रादर्श मानने वाले हम लोगों को भी मानना होगा कि व्यक्तिगत स्वार्थ को ऐसी भावनाएं श्रात्मा का श्रधःपतन कृरती हैं। उन्हीं भाव-

नाश्रों के कारण जातियां नष्ट हो जाती हैं, देश गुलाम हो जाते हैं श्रीर साम्राज्य विखर जाते हैं। श्रीर इन्हीं भावनाश्रों के कारण मनुष्य के नैतिक जीवन का नाश हो जाता है जो कि सब श्रानिष्टों की जड़ है। वासुदेव के भव में श्रपने शैय्यापालक के कान में गर्म गला हुआ शीशा डालने की जो क्रूर सज़ा महा-' वीर ने दी थी। उसके अन्तर्गत रहे हुए उप श्रीर निष्टुर परिणाम इस भव में उदय हुए—प्रचंड श्रसाता वेदनीय कर्म के कारण रूप थे। एक छोटे से श्रपराध के बदले में ऐसे भयद्वर दृग्ड की व्यवस्था देते समय वासुदेव के हृदय के श्रन्तर्गत जो स्वार्थ भावना श्रीर तीव्र घातक प्रवृति समा रही थी, उसके फल स्वरूप महावीर को इस भव में वैसी ही सज़ा का मिलना श्राव- श्रवता था। इसमे जरा भी सन्देह नहीं।

श्रपनी सत्ता का दुक्तपयोग एक निर्वल मनुष्य पर करना वहुत ही वडा पाप है। हमने कोई जवाव तलव करने वाला नहीं है। हमारे सेवक का जन्म मरण हमारे वायें हाथ का खेल है, इस प्रकार की मावनाओं को हृदयद्गम कर एक निर्वल सेवक पर मनमाना श्रत्याचार करना मनुष्यत्व के विलक्ठल विरुद्ध है। उसका भयद्भर वदला प्रकृति श्रवश्य चुका देगी। वासुदेव का सेवक एक निराधार मनुष्य था। उसके पास जनकी दी हुई सजा का विरोध करने के लिये रंच मात्र भी शक्ति न थी। ऐसी हालत में वासुदेव को श्रपनी वैर मावना पर श्रंकुश रखने की नितान्त श्रावश्यकता थी। जिस हालत में कि कोई मनुष्य हमारी श्राज्ञा के विरुद्ध टससे मस नहीं कर सकता। उस हालत में उसको सजा देतें समय मनुष्य को वहुत विवेक बुद्धि से काम

लेना चाहिये। हां यदि हमारा प्रतिपत्ती भी सवल है, हमारी श्राज्ञा का विरोध करने की उसमें शक्ति है, तो ऐसी, हालत में यदि हम उसे ऐसी सजा दें भी तो विरोध की भावना के कारण उतने तीव कर्मों का वंध नहीं होने पाता। क्योंकि उसके कर्मों का श्रौर हमारे कर्मों का बहुत कुछ समीकरण हो जाता है। शेष में जो कुछ कर्म बचते हैं, उन्हीं को हमें भोगना पड़ता है। लेकिन जहाँ ऐसी वात नहीं है, जहाँ विरोध की भावना का लेश मात्र भी श्रस्तित्व नहीं है। वहां पर दी हुई इस प्रकार की श्रविचार पूर्ण सत्ता का फल वहुत उम्र रूप में भोगना पड़ता है। इस वात को श्रौर भी स्पष्ट करने के लिये एक युद्ध का उदाहरण ले लीजिये। हम देखते ही हैं कि युद्ध के श्रन्दर भयक्कर मारकाट होती है। हजारो श्रादमी उसमें गोलियों के निशान वना दिये जाते हैं, इजारों तलवार के घाट उतार दिये जाते हैं, श्रौर इजारो वर्छों में पिरो दिये जाते हैं। मतलब यह है कि रण्चेत्र में मृत्यु का कोलाहल मच जाता है। इतने पर भी मारने वालों के श्रौर मरने वालो के उतने तीव्र कर्म का उदय नहीं होता, क्योंकि वहाँ पर वदला लेने की शक्ति श्रौर विरोध की भावनाश्रो का श्रस्तित्व रहता है। श्रव मान लीजिये उस युद्ध में कुछ लोग ंकैदी हो गये, ऐसी हालत में यदि वह कैद करनेवाला श्रपने कैदियों की मनुष्यत्व के साथ रत्ता करता है, उनके खान पान का प्रवन्ध करता है, तब तो ठीक है। पर इसके विपरीत यदि ऐसा न करते हुए वह उनके साथ जरा भी निष्ठुरता का वर्ताव करता है, तो तीत्र श्रसाता वेदनीय का बन्ध करता है। क्योंकि इस स्थान पर वे त्राश्रित हैं। इस स्थान पर वे बदला लेने में असमर्थ

हैं। विरोधी को मारने में उतना पाप नहीं विल्क कभी कभी तो वह पाप कर्तव्य हो जाता है, लेकिन आश्रित को मारना तो भयक्कर पाप है, और उससे भयक्कर वेदनीय कमें का वन्ध हो जाता है।

सत्ताहीन रङ्क मनुष्य को सुख देने में जितना श्रिनिष्ट होता है, उसे श्रात्मज्ञ पुरुप ही भली भांति समम सकते हैं—सूक्ष्म भूमिका पर वैर की वृत्ति किस प्रकार वृद्धि पाती है, इस बात को जिन लोगों ने समभा है, व सारे संसार को इस बात का सन्देश दे गये हैं। इतिहास के पृष्ट उस ध्रुव सत्य की साची खुले श्राम दे रहे हैं। सोता के प्रति श्रन्याय करने ही से सोने की लङ्का खाक में मिल गई। द्रोपदी के श्रपमान ने ही इतने बड़े कुरु साम्राज्य का ध्वंस कर दिया। श्रीर भी कई एक चत्री राज्यसत्ताएँ कई बड़ी बड़ी जातियाँ, इस प्रकार की वृत्ति से नष्ट हो गई, जब बड़ी बड़ी जातियाँ श्रीर राज्यो का यह हाल है तो फिर एक मनुष्य इस प्रकार की पामर वृत्ति के उप फल से किस प्रकार बच सकता है।

वासुदेव को यह सजा देते समय इस वात का गर्व था कि मेरे शासन चक्र में रहनेवाले तमाम मनुष्यों की मैं अपने इच्छा-नुसार गति कर सकता हूँ। मेरे कार्य में वाघा देनेवाली दूसरी कोई सत्ता इस विश्व में नहीं है। इस अभिमान के आवेश में वे इस बात को भूल गये कि इस भव के सिवाय दूसरा भी कोई मव है, जिसमें इम अधम कृत्य का भयद्धर फल मिल सकता है। अपनी सत्ता के गर्व में अन्धे होकर वे प्रकृति की महान सता का विचार करना भूल गये, और इसी कारण इस भव में उनको उसका वहला सहन करना पड़ा। अस्तु! भगवान् महावीर ने श्रपनी श्रपूर्व सहन शक्ति के द्वारा गुवाले का वह उपसर्ग भी शान्ति पूर्वक सहन कर लिया। वहां से चल कर वे एक दूसरे प्राम में गये वहां पर "खाक" नामक एक वैद्य रहता था, उसने प्रभु की कान्ति को निस्तेज देख कर समम लिया कि निश्चय इनको किसी प्रकार की शारीरिक पीड़ा है। श्रनुसन्धान करने से उसे शीव्र ही उन कीलों का पता लग गया, सिद्धार्थ नामक एक सेठ की सहायता से उसने उन कीलों को खींच लिये। कहा जाता है कि उस समय प्रभु के मुख से एक मयह्नर चीख निकल पड़ी थी। इतने भयह्नर उपसगों को सहन करते समय उन्होंने एक भी कायरता का ठएडा श्वास न डाला था, पर इस श्रन्तिम उपसर्ग में ऐसा माळ्म होता है कि उनके उपशान्त मोहनीय कर्म की कोई प्रकृति श्रव्यक्त भाव से उद्य हो गई होगी, जिसके कारण देह भाव का भान होने से चीख का निकलना सम्भव हो सकता है।

इस उत्कृष्ट उपसर्ग को सहन करने के पश्चात् उन पर किसो प्रकार का उपसर्ग न आया, इसके पश्चात् प्रमु को कैवल्य की प्राप्ति हो गई, कल्पसूत्र के अनुसार वैशाख सुदी दशमी के दिन, दिन के पिछले पहर में, विजय-सुहुर्त के अन्त-गेत, जंभीक नामक प्राम की बाहर रञ्जु-वालिका नदी के तीर पर वैर्य्यावर्त नामक चैत्य के नजदीक शालिवृत्त की छाह में, शुक्क ध्यानाविश्यत प्रभु को सब ज्ञानो में श्रेष्ठ केवल ज्ञान की प्राप्ति हुई।

## ँकैवल्य-प्राप्ति

इतनी कठिन तपस्या के पश्चात् सगवान को केवलज्ञान अथवा वोधिसत्व की प्राप्ति हुई। इतनी कठिन आंच को सहन करने के पश्चात् ज्ञान स्वर्णे अपनी पूरी दीप्ति के साथ चमकने लगा। सगवान् को सत्य सम्यक्ज्ञान की प्राप्ति हुई। ससार मे आनन्द छा गया। स्वर्ग भी उत्साहित हो उठा।

दुनियां को यदि सव से श्रिधिक इच्छित श्रीर सच्चे सुख की प्राप्ति करानेवाली कोई वस्तु है तो वह ज्ञान है, इसी ज्ञान के श्रभाव से दुनियां श्रज्ञान के तिमिराच्छन्न गर्भ में गोते लगाती हुई भटकती है। इसी ज्ञान के श्रभाव के कारण संसार में दु:ख तृष्णा श्रीर गुलामी के भयक्कर दृश्य दिखलाई देते हैं। इसी ज्ञान के श्रभाव से मनुष्य मनुष्य पर जुल्म करता है— प्राणी प्राणी का श्रहार करता है। इसी ज्ञान के श्रभाव से संसार में मयक्कर जीवन कलह के दृश्य देखने को मिलते हैं।

श्रज्ञान ही मनुष्य जाति का परम शत्रु है, श्रौर ज्ञान ही उसका सचा मित्र है, वही ज्ञान भगवान् महावीर को प्राप्त हुश्रा श्रौर उनके द्वारा संसार में विस्तीर्ण होनेवाला है, यही जान कर ससार सुखी है—मनुष्य जाति हर्षोन्मत्त है।

केवल ज्ञान की प्राप्ति के समय में जैन-शास्त्रों में जिस उत्सव की करपना की है। वह चाहे करपना ही क्यों न हो। पर बड़ी ही सुन्दर है। उसके अन्तर्गत तल-ज्ञान का-रहस्य छिपा हुआ है। उसके अन्तर्गत उदार साम्यवाद का तत्त्व हैं। भगवान् का उपदेश मनुष्य जाति को श्रवण कराने के निमित्ति जिस समवशरण की रचना की गई थी, वह बहुत ही भव्य था। एक बड़ा लम्बा चौड़ा मण्डप बनाया गया था। उसकी सजावट में किसी प्रकार की श्रुटि न रक्खी गई थी। उसके श्रन्तर्गत, बाहर भिन्न भिन्न विभाग किये गये थे। जिसके भिन्नभिन्न विभागों में देवता, पुरुष स्त्री श्रीर यहाँ तक कि पशु-पित्त्यों के बैठने का भी स्थान था। भगवान् एक व्यास-पीठ पर खर्ण के बनाये कमल पर विराजमान थे, उनके मुख से जो उपदेश ध्वनित होता था, उसे सब देवता मनुष्य यहाँ तक कि पशु-पत्ती भी श्रपनी श्रपनी भाषा में सममते थे। यही उनके भाषण की व्यवस्था थी।

इन बातों में सत्य का कितना श्रंश है। इसका निर्णय करने की यहाँ पर श्रावश्यकता नहीं, पर इतना अवश्य है कि ये सब बातें एक विशेष प्रकार का श्रर्थ रखती हैं। पहली विशेषता तो यह थी कि उस सभा में मनुष्य सब समान सममें गये थे। ब्राह्मण, चित्रय, वैश्य श्रीर शूद्र, सब एक समान भाव से पारस्परिक विद्वेष को भूल कर एक साथ उस उपदेश को सुनने के श्राधकारी सममें गये थे। दूसरी विशेषता यह थी कि महावीर के श्रानन्त व्यक्तित्व के प्रभाव से हिंसक पशु भी अपनी हिंसक वृति को छोड़ कर श्रपने प्रतिद्वन्दी पशुश्रों के प्रति प्रेमभाव रखते हुए इस सभा में उपदेश सुनने के इच्छुक थे। इससे माल्यम होता है कि भगवान की करणा प्रवृति इतनी उच्च थी कि उसके दिव्य प्रभाव से हिसक पशुश्रों ने भी श्रपनी हिंसक वृति को छोड़ दी थी।

च्रमा, समता श्रौर द्या की पवित्र घारायें उस सभा में चैठनेवाले प्रत्येक प्राणी के हृदय में शतघार श्रौर सहस्रघार से प्रवाहित हो रही थी।

यह समवशरण "श्रपाया" नामक नगरी के वाहर रचा गया था। जिस समय समवशरण सभा में प्रमु का उपदेश सुनने के निमित्त हजारों पुरुप स्त्री जा रहे थे। ठीक उसी समय में किसी धनाट्य गृहस्य के यहाँ इन्ट्रभूति अग्निभूति और वायुभूति स्नादि ग्याग्ह न्नाहारा परिडत यज्ञ करवा रहे थे। उम काल में इनकी विद्वत्ता की ख्याति बहुत दूर दूर तक फैली हुई थी। इन लोगों ने श्रसख्य नर-नारियों को उघर की श्रोर श्राते हुए देख कर पद्ले तो यह सोचा कि ये सब हमारे इस यज को टेम्बने के निमित्त श्रा रहे हैं श्रौर यह जानकर उन्हे वडा श्रानन्द भी हुश्रा। पर जब उन्होंने देखा कि इन श्रागा-न्तक व्यक्तियों में से किसी ने उनकी श्रोर श्राँख उठा कर भी न देखा, तो उन्हें बड़ा श्राश्चर्य हुआ। श्रन्त मे किसी से पूछने पर मालूम हुआ कि ये सव लोग सर्वज्ञ प्रभु महावीर की वन्द्रना करने को जा रहे हैं। इन्द्रभूति ने यह सुन कर श्रपने मन में कहा कि संसार में मेरे सिवाय भी दूसरा कोई सर्वेज्ञ है। जिसके पास ये सब लोग दौड़े जा रहे हैं, सब से बड़ा श्राश्चर्य तो यह है कि इस समय परम पिवत्र यज्ञ-मण्डल की श्रोर भी इनका ध्यान श्राकर्षित नहीं होता। सम्भव है कि जिस ढङ्ग का इनका सर्वेज होगा, उसी ढाँझ के ये भी होंगे। ऐसा साच वह अप्रतिभसा होकर चुप हो गया।

इसके कुछ समय पश्चात् जव सव लोग भगवान् महावीर

की वन्दना करके वापिस आ गये तत्र इन्द्रभूति ने उनसे पूछा कि भाई, सर्वज्ञ देखा ! कैसा है ! तव उन्होंने कहा कि श्ररे, क्या पूछते हो, उनके गुर्णों की गिनती करना तो गणित के पारिधी से भी वाहर है। यह सुन कर इन्द्रभूति ने मन ही मन सोचा कि यह पाखराडी तो कोई जनरदस्त मालूम होता है। इसने तो वड़े वड़े घुद्धिमान मनुष्यों की युद्धि को भी चकर में डाल दिया है। श्रव इस पाखरडी के पाखरड की पोल को शीवातिशीव खोलना मेरा कर्तव्य है। नहीं तो श्रसंख्य भोले प्राग्री इसके पाखराड की ज्वाला में जल कर भस्म हां जायेगे। यह सोच कर वह वड़े ही गर्वपूर्वक अपने पॉच सो शिष्यो को लेकर महावीर को पराजित करने के इरादे से चला। सब से प्रथम तो वहाँ के ठाट की देख कर ही स्तम्भित हो गया, उसके पश्चात् वह श्रन्दर गया । महावीर तो श्रपने ज्ञान के प्रभाव से उसका नाम, गोत्र श्रौर उसके हृदय मे रहा हुश्रा गुप्र संशय जिसे कि उसने किसी के सामने प्रकट न किया था, जानते थे। उसे देखते ही श्रत्यन्त मधुर स्वर से उन्होने कहा:—

"हे गौतम। इन्द्रभूते त्वं सुखेन समागतोसि" महावीर के मुँह से इन शब्दों को सुन कर उसका आश्चर्य और भी वढ गया। पर यह सोच कर उसने अपना समाधान कर लिया कि मेरा नाम तो जगत प्रसिद्ध है, यदि उसे इसने कह दिया तो क्या हुआ। सर्वज्ञ तो इसे तव सममना चाहिये कि जब यह मेरे मनोगत भावों को वतला दे।

इतने ही में महावीर कहते हैं कि हे विद्वान् ! "तेरे मन में जीव है या नहीं" इस वात का सशंय है और इसका कारण वेद सकता है। इसलिये उन्होंने केवल ऐसे ही उपाय किये जिससे मनुष्य जाति को सत्य की छोर रुचि हो, लोगों के छन्त करण में सत्य की स्थाई छाप वैठ जाय। वे परिणामदर्शी थे। वे जानते थे कि केवल छाधिक संख्या में समाज को वढ़ान से छुछ लाभ नहीं। कुछ समय तक तो वह दुनिया के पर्दे पर चलता रहता है, पर ज्योंही उसमें कुछ विश्वंखलता उत्पन्न हुई कि, त्योंही छिन्न भिन्न हो जाता है। यहाँ तक कि उसका कुछ चिन्ह तक शेप नहीं रह जाता, लोक का कल्याण छौर छपने समाज को संख्या वढ़ाना ये दोनों कार्य्य विल्कुल जुदे जुदे है। समाज का सङ्गठन करना छथवा उसकी संख्या वढ़ाना यह तो मनुष्य की व्यवस्थापक शक्ति पर निर्भर है। पर लोक कल्याण के लिए विशुद्ध प्रेम, निस्तार्थ भावना, छौर एक प्रकार की छलौ- किक शक्ति की छावश्यकता है।

श्रनुयायियों की संख्या वढ़ाना यह महावीर का एक गौण लक्ष्य था, उनका प्रधान लक्ष्य तो लोक कल्याण ही था। उन्होंने हमेशा कपने सुखद—सिद्धान्तों को जनता के हृद्य में गहरे पेठा देने का प्रयत्न किया। उनके श्रनुयायी "बुद्ध" श्रीर श्रीर "गौशाला" की श्रपेत्ता कम थे। पर जितने भी थे, पके थे। उनकी रग रग में महावीर का उपदेश न्याप्त हो गया था, श्रीर यही कारण है कि केवल संख्या के बल मे श्रद्धा रखने -वाले "गौशाला" का एक भी श्रनुयायी श्राज भारतवर्ष के किसी भी कोने में नहीं मिलता। उसकी फिलासफी के खरडहर भी कहीं देखने को नहीं मिलते। इसी प्रकार बौद्धधर्म-जिसने श्रशोक के समय में सारे भारतवर्ष पर श्रपना श्रधिकार कर मुनि ने कहा—"जो दोचा प्रह्ण करते हैं वे सारे जगत के स्वामी होते हैं।" शालिभद्र ने कहा—"यदि ऐसा है तो मैं भी अपनी भाता की श्राज्ञा ले कर दीचा छूंगा।" ऐसा कह वह घर गया। श्रीर माता को नमस्कार कर कहा—"हे माता! श्राज श्री धर्म-घोप मिन के मुख से मैंने संसार के सब दुखों से छुड़ा देने वाले धर्म की परिभापा सुनी है। उसके कारण मुक्ते संसार से विरक्ति हों गई है। इसलिए तुम सुमें आजा दो जिससे मैं त्रत लेकर श्रपनी श्रात्मा का कल्याण करूं।" भद्रा ने कहा-त्रत्स ! तेरा यह कथन विल्कुल उपयुक्त है। पर व्रत को निभाहना लोहे के चने चवाने में भी श्रिधिक कष्टप्रद है। उसमें भी तेरे समान सुकोमल ख्रौर दिन्य भोगों से लालित पुरुप के लिए तो यह बहुत ही कठिन है। इसलिए यदि तेरा यही विचार है तो धीरे धीरे थोड़े थोड़े भोगों का त्याग कर अपने अभ्यास की बढ़ाले। पश्चान् तेरी इच्छा हो तो दीचा बहुण कर लेना ।" शालिमद्रेने माता के इस कथन को स्वीकार किया श्रौर उसी दिन से वह एक एक शच्या छौर एक एक स्त्री का त्याग करने लगा।

कुछ समय पश्चात् जव वीरप्रभु वैभारगिरि पर पधारे तव शालिभद्रने जाकर उनसे मुनि व्रत ब्रह्ण किया। उत्र तपश्चर्या करते करते शालिभद्र मुनि मनुष्य श्रायु के व्यतीत हा जाने पर मानवीय देह को छोड़ कर सर्वार्थ सिद्धि विमान में देवता हुए।

×, × × <sub>×</sub>

राजा चएडप्रद्योत को उसकी मङ्गारवती रानी से वासव दत्ता नामक एक सर्व लच्चग् युक्त पुत्री थी। चएडप्रद्योत उस कन्या का वड़ा स्त्रादर करता था। उसने उसे सर्व कलानिधान श्रियों की पूर्ण योग्यता को मानना। उनके लिए गुरु-पद का आध्यात्मक मार्ग खोल देना।

३—लोक भाषा में तत्त्वज्ञान और आचार का उपदेश करके केवल विद्वद्गम्य संस्कृत भाषा का मोह घटाना और योग्य अधिकारी के लिए ज्ञान प्राप्ति में भाषा का अन्तराय दूर करना ।

४—ऐहिक और पारलीकिक सुख के लिये होने वाले यज्ञ आदि कर्म-काएडों की अपेचा संयम तथा तपस्या के खावलम्बी तथा पुरुषार्थ प्रधान मार्ग की महत्ता स्थापित करना एवं अहिसा धर्म में प्रीति उत्पन्न करना।

५—त्याग श्रोर तपस्या के नाम रूप शिथिलाचार के स्थान पर सबे त्याग श्रोर सबी तपस्या की प्रतिष्ठा करके भोग की जगह योग के महत्त्व का वायुमगडल चारो श्रोर उत्पन्न करना।

खपरोक्त बार्ते तो उनके सर्ग-साधारण उपदेश में सिमिलित थीं। तत्वज्ञान सम्बन्धी बार्तों में महावीर "श्रानेकान्त" श्रारे "सप्त मंगी स्याद्वाद" नामक प्रसिद्ध फिलासफी के जन्म दाता थे। इसका विवेचन किसी श्रगले खगड में किया जायगा।

भगवान् महावीर के अनुयायियों और शिष्यों में सभी जाति के लोगों का उद्देख मिलता है। इन्द्रभूति वगैरह उनके ग्यारह गणवर श्राह्मण कुलोत्त्पन्न थे। उदायी, मेघकुमार, आदि चित्रय भी भगवान् महावीर के शिष्य हुए थे। शालिभद्र इत्यादि वैश्य और मेताराज तथा हिरकेशी जैसे श्रांत श्रूद्र भा भगवान् की दी हुई पवित्र दोन्हा का पालन कर उन्न पद को प्राप्त हुए थे। साम्बियों में चन्दनवाला चित्रय पुत्री थी। देवानन्दा ब्राह्मणी थी। गृहस्थ अनुयायियों में उनके मामा वैशालीपति चेटक,

मगधनरेश, श्रेणिक और इनका पुत्र कोणिक आदि अनेक चृतिय भूपित थे। आनन्द, कामदेव आदि प्रधान दृढ़ उपासकों में "राकडाल" कुम्हार था। और शेष ९ वैश्य थे। "हॅंक" कुम्हार होते हुए भी मगवान् का सममदार और दृढ़ उपासक था। न्यक, अन्वड़ आदि अनेक परित्राजक और सोमील आदि अनेक त्राह्मणों ने मगवान् का अनुसरण किया था। गृहस्य उपासिकाओं में "रेवती, सुलमा" और "जयन्ति" के नाम प्रत्यात हैं। "जयन्ति" जैसी मक थी वैसी विदुषी भीथी। वह आजादी के साथ भगवान् से शङ्का समाधान करती थी।

भगवान् महावीर के पूर्व से ही जो जैन सम्प्रदाय चला आ रहा था वह इस समय "निगट्ट" के नाम से प्रसिद्ध था। इस समय प्रचान निगंद्र "केशी कुमार" श्रादि थे और वे सब श्रपने को-पार्श्वनाथ की परम्परा के श्रनुयायी वतलाते थे। वे लोग तरह तरह के रहों का कपड़ा पहनते थे। एवं चातुयिम धर्म श्रर्थान् श्रहिंसा, सत्य, श्रस्तेय श्रौर श्रपरिप्रह इन चार व्रतों का पालन करते थे। भगवान् महावीर ने इस पुरातन परम्परा में दो नवीन वातों का श्रौर समावेश कर दिया। एक "श्रचेलधर्म" ( नगनत्व ) श्रोर दृसरी त्रझचर्य । इससे माछ्म होता है कि पहले परम्परा में वस श्रीर स्त्री के सम्बन्ध में श्रवश्य कुछ न इ.छ शिथिलता आ गई होगी। इसी को दूर करने के लिए महावीर ने इन दोनों नवीन वातों को निप्रन्थत्व में स्थान दिया। पर प्रोफ्रेसर हर्मन जेकोवी का मत कुछ श्रौर ही है। वे श्रपने जैन सूत्रों की प्रस्तावना में लिखते हैं कि ये दोनों वार्ते महाबीर ने "गौशाला" की आजीनिक सम्प्रदाय से प्रहण की हैं। इस वारे मे

जन्होंने कई सुदृढ़ अनुमान प्रमाण भी दिये हैं। पर उनमें सत्य का कितना अश है यह नहीं कहा जा सकता। जो हो, पार्श्वनाथ के अनुयायियों ने प्राचीन और नवीन भिक्षुओं की एक महासभा में इस परिवर्तन को स्वीकार कर लिया। कितने ही विद्वानों का मत है कि इस सममोते में वस्त्र रखने तथा न रखने का जो मतभेद शान्त हुआ था। वहीं आगे चल कर भद्रवाहु के समय में फिर खड़ा हो गया और उसी समय जैन साधुओं में श्वेतान्त्रर और दिगाम्बर के फिरके पड़ गये।

## शिष्य और गणधर

कल्पसूत्र के श्रन्तर्गत भगवान् महावीर के गणधरो, मुनियों, श्राजिकाश्रों, श्रावकों श्रोर श्राविकाश्रों की संख्या उनका दरजा, कुल तथा गौत्र का विस्तृत विवरण दिया गया है। पाठकों की जानकारी के निमित्त संचिप्त-रूप से उनका विवरण यहाँ दिया जाता है:—

|            | नाम              | गौत्र               | शिष्य                  |
|------------|------------------|---------------------|------------------------|
| ₹.         | इद्रभूति         | गौतम गौत्र          | ५०० श्रमणों का         |
| ₹.         | श्रमि भूति       | <b>&gt;&gt;</b>     | एक वृत्त               |
| ₹.         | वायु भूति        | <b>"</b>            | "                      |
| ૪.         | श्रार्घ्य न्यक्त | भरद्वाज गौत्र       | "                      |
| ц,         | सुघर्माचार्य्य   | श्रमिवैश्यायन गौत्र | 57,                    |
| ξ.         | मग्डी पुत्र      | वसिष्ट गौत्र        | २५० श्रमणों का १ वृत्त |
| <b>9</b> , | मौर्घ्य पुत्र    | कारयप गौत्र         | रि५० "का एक वृज्ञ      |
|            |                  | , -                 | <del>7</del>           |

| ۷.  | श्रंकापित              | गौतम गौत्र    | ધ્યે | ६०० श्रमणो का |
|-----|------------------------|---------------|------|---------------|
| ς.  | श्रचल वृत              | हरितायन गौत्र | 5    | एक वृज्ञ      |
| 80. | मेत्रेयाचार्घ्य        | काएडीय गौत्र  | 7    |               |
| 88. | <b>प्रभासाचार्</b> ग्य | ••            | }    | 93            |

इस प्रकार महावीर के ग्यारह गणधर नौ वृन्द श्रौर ४२०० श्रवण मुत्य थे। इसके सिवाय श्रौर वहुत से श्रमण श्रौर श्रिजिंकाएँ थीं, जिनकी सख्या क्रम से चौदह हजार श्रौर छत्तीस हजार थीं। श्रावकों की सख्या १५००० थीं, श्रौर श्राविकाश्रो की मंच्या 3,१८,००० थीं।

इस म्थान पर एक वात वड़ी विचारणीय है। कितने ही पाश्चात्य विद्वान प्राचीन भारतवर्ष के लोगों पर यह एक वड़ा खानेप लगात हैं कि उस समय के शास्त्रों में "स्त्री" को नरक की खानि कहा है। उमें ससार के वन्यन का कारण वतलाया है। इम इस बात को स्वीकार करते हैं कि हिन्दू धर्म-शास्त्रों में व्यक्ति के जीवन के लिए इस प्रकार की वातें कही गई हैं। पर गृहस्था-वस्था के लक्ष्य-चिन्दु से ऐसा कहीं भी नहीं कहा गया है। चिक्ति विना सुयोग्य पन्नी के गृहस्थाश्रम को श्रधूरा भी वतलाया है। गृहस्थाश्रम के श्रम्तर्गत स्त्रों का उतना ही श्रासन माना गया है जितना श्राज कल के पाश्चात्य समाज में माना जाता है।

भगवान् महावीर श्रौर पार्श्वनाथ जो जीवन-श्रादर्श की श्रान्तिम सीढ़। पर विहार कर रहे थे, उनको भी यह वात खट- कती थो उन्होंने भी माफ कहा है कि'—

'शिशुत्व खैएय वा यदस्तु तत्तिष्ठतु तदा । गुणाः पूजा स्थान गुणिपु न च लिङ्ग न च वयः" शिशु हो या स्त्री हो चाहे जो हो **ह**ण का पात्र है वही पूजनीय है।

ऐसा माछ्म होता है कि उस काल में समाज के श्रन्तर्गत श्र्रो ही की तरह ख़ियों के श्रिधकारों को भी कुचल दिया गया होगा। सम्भवतः इसी कारण श्र्रों ही की तरह ख़ियों के लिये भी महावीर को इस प्रकार का नियम वनाना पड़ा होगा।

जैन-धर्म पुरुप श्रीर स्त्री की श्रात्मा को समान स्वतन्त्रता देता है। जो लोग यह मानते हैं कि स्त्री को हिन्दू धर्म-शास्त्रों में (Individual liberty) व्यक्ति स्वातन्त्र्य नहीं दिया गया है वे लोग बड़े श्रम में है। केवल स्त्री श्रीर पुरुप को समान स्वतन्त्रता देकर ही महावीर के उदारहृदय ने विश्राम न लिया। बल्कि प्राणी-मात्र चर श्रीर श्रचर सव को समान स्वतन्त्रता का देने वाला पहला महापुरुष महावीर था। वह महावीर ही था जिसने संसार के प्राणी मात्र की श्रीर श्रात्मा की स्वतन्त्रता के निमत्त ही श्रपने जीवन को विसर्जन कर दिया।

महावीर के आश्रम में जितना दरजा श्रमण का माना जाता था, श्रायिका का भी जतना ही माना जाता था। पुरुष स्त्री के चरित्र की रक्ता के लिए जन्होंने कितने ही भिन्न भिन्न आचारों का निर्माण किया था। महावीर जानते थे कि, स्त्रीख और पुरुषत्व केवल कर्मवशात् प्राप्त होता है। लेकिन स्त्री और पुरुष की समान शक्तियां होती हैं। जिस प्रकार एक पुरुष की अपेक्ता दूसरे पुरुष में संयोगवशात् आत्मिकशक्ति मे कमीबेशी हो जाती है। इसी प्रकार स्त्री और पुरुष नामंक व्यक्तियों मे कमी-बेशी हो जाती है। इसलिये यदि हम पुरुषों की ख्तन्त्रता के सत्र हक स्वीकार करते हैं तो फिर कियों के हकों को क्यों स्वीकार न करें। विशालज्ञानी महावीर इस वात को जानते थे श्रीर इसी कारण उन्होंने पुरुष श्रीर स्त्री के हकों को समान समभा था। श्रम्तु!

श्रागे के पौराणिक खण्ड में हम भगवान महाबीर के धर्म-प्रचार श्रौर उन पर श्राये हुए उपसर्गों का वर्णन करते हुए यह यतलाने की कोशिश करेंगे कि उनकी सहनशीलता, उनकी समा श्रौर उनकी शान्ति कितनी दिव्य थी।

# भगवान् महावीर का निर्वाण

तीस वर्षों तक श्रपने सदुपदेशों के द्वारा संसार को कल्याण्-मग मन्देशा देकर वहत्तर वर्ष की श्रवस्था में श्रपने शिष्य सुधर्माचार्य्य के हाथ में धर्म की सत्ता दे राजगृह के पास पावांपुरी नामक स्थान में भगवान् महावीर ने कार्तिक रूज्य श्रमावास्या को निर्वाण प्राप्त किया। उनके निर्वाणोत्सव में बहुत ही बड़ा उत्सव मनाया गया। जिसका बहुत ही विकृत रूप श्राज भी भारतवर्ष में "दीपावलि" के नाम से मनाया जाता है।

#### भगवान महावीर का चरित्र

Men is heaven born not the thrall of circumstances and of necessities, but the victorious subduer, behold! how he can become the Announcer of himself and of his freedom.

(Carlyle)

"मनुष्य देवि जन्म का धारक है। वह परिस्थिति श्रौर श्रावश्यकाश्रों का गुलाम नहीं। प्रत्युत उनका विजयी नेता है। वह श्रपने स्वातन्त्र्य श्रीर न्यक्तित्व की किस प्रकार दुनियां के सन्मुख उपस्थित कर सकता है इस श्रीर ध्यान दें।"

श्राज कल के बुद्धि-वादी काल में मनुष्य का हृदय बुद्धि-गर्व से इतना ऋधिक संकीर्ए हो गया है कि वह व्यक्ति की शक्ति पर विश्वास करने मे बहुत हिचकता है। परिस्थितियों के बन्धनो को ठोकरों से उड़ाता हुआ श्रीर वाधाश्रों के जाल को काटता हुआ यदि कोई मनुष्य दुनियां मे महानता की श्रोर श्राप्रसर होता है तो हम उसके स्वातन्त्रय वल को स्वीकार कर उसकी स्रोर पूज्य भावनाएँ प्रकट करने मे वड़ो श्राना कानी करते हैं श्रौर एक वड़े दार्शनिक की तरह गम्भीर श्रावाज में कह देते हैं कि, उसमें कोई नई वात नहीं। महावीर का जन्म ऐसी परिस्थिति में हुआ था कि जिसमे रह कर वैसी शक्ति प्राप्त करना अत्यन्त आसान थी। अव वह परिश्चिति नष्ट हो गई है। इस कारण श्रव ऐसे मनुष्यो का एत्पन्न होना भी दुष्कर है। इस प्रकार कह कर वुद्धिवादी मनुष्य व्यपनी श्रात्मा को सन्तोष देते हैं। श्रीर इसी प्रकार श्रपने में पाये जानेवाले कुद्रती गुर्णों को दवा कर आत्मवात करने को तैयार हो जाते हैं। यह श्रात्मघात श्राधुनिक काल मे पहले सिरे की बुद्धिमानी श्रौर ज्ञान समका जाता है। भगवान् महावीर देव थे, वे एक राजपुत्र थे। पूर्वभव मे उन्होते अच्छे कर्म किये थे। परिस्थिति उनके श्रनुकूल थी। कौटुम्चिक सुख उन्हे प्राप्त था। श्रादि ये सब वातें हमें प्राप्त नहीं हैं। इसीलिए हम उनके समान नहीं हो सकते। यदि वे भी हमारी ही खिति में होते तो कदापि इतनी उच स्थिति को प्राप्त न करते। इस

विपत्तियों का समृह उनपर एक साथ इकट्ठा हो कर उतरा था पर भयद्धर विपत्तियों के बीच उन महान् उपसगों के अन्तर्गत भी महावीर का आत्म-सयम रच मात्र भी विचलित न हुआ। उनका धैर्य उस विकट समय में भी पवेत की तरह अचल रहा। अत्यंत हिशक्ति के साथ विना एक उप किये उन्होंने सब उपसगों को प्रसित्त हिंकिया। हिंदनहीं स्थानों पर भगवान् महावीर के चिरित्र की महत्ता महत्तीर हैं।









क्रिल्पस्त्रादि पुराणों में भगवान् महावीर के कई पूर्वभवों कि किया गया है। इस प्रन्थ के पौराशिक खराड की पूर्ति के निमित्त संचिप्त में इन भवों का वर्णन करना आवश्यक है। अतएव हम कई भिन्न र प्रन्थों के आधार पर भगवान् महावीर के कुछ भवों का वर्णन नीचे देते हैं।

इस जम्बूद्दीप के अन्तर्गत पश्चिम विदेह तेत्र के आभूषण की तरह "जयन्ती" नामक एक नगरी है। इस नगरी में इस समय "शञ्चमर्टन" नामक एक महाप्रतापी राजा राज्य करता था। इसके राज्यान्तर्गत "पृथ्वीप्रतिष्ठात" नामक एक प्राम था। इसमें "नयसार" नामक एक स्वामीभक्त प्रामचिन्तक रहता था, यद्यपि वह साधुओं के संसर्ग से रहित था, तथापि पापों से पराङ्मुख और दूसरों के छिद्रान्वेषण से विमुख था। एक बार राजा की आजा में लकड़ी काटने के निमित्त वह जगल में गया, लकड़ी काटते काटते उसे मध्यान्ह हो गया। भोजन का समयहो जाने से "नयसार" के नौकर इसके लिये भोजन सामगी ले आहे।

यद्यपि वह अत्यन्त क्षुधातुर था, फिर भी भोजन करने के पहले किसी श्रतिथि को भोजन कराने की उसकी प्रवल इच्छा थी। इतने ही में कुछ मुनि जो कि थकावट श्रौर पसीने सं क्वान्त हो रहे थे, उधर निकल आये। उनको देखते ही वह अत्यन्त प्रसन्न हुआ। उनको नमस्कार करके उसने पूछा-"भगवान्। इस भयङ्कर, जंगल में जहां कि श्रच्छे श्रच्छे शस्त्रधारी भी श्राने में हिचकते हैं-छाप किस प्रकार छा निकले ?" मुनियों ने कहा कि एक मनुष्य हमारे साथ था, वह हमे छोड़ कर चला गया, श्रीर हम मार्ग भूल कर इधर चले श्राये। नयसार ने मन ही मन इस मनुष्य की श्रत्यन्त भर्त्सना की श्रौर श्रत्यन्त श्रद्धा-भूर्वक मुनियों को भोजन करवा कर उन्हें मार्ग पर लगा दिया। ... इसी दिन से उसने अपने जीवन को भी धर्म की श्रोर लगा दिया। स्त्रीर श्रन्त समय शत्रु भावनात्रों के साथ मर कर वह सौधर्म स्वर्ग में देवता हुआ।

इस भरतक्तेत्र मे "विनीता" जामक एक श्रेष्ट नगरी थी। उस समय उसमें श्री ऋपभनाथ के पुत्र भरतक्रवर्जी राज्य करते थे। उन्हीं के घर पर उपरोक्त प्रामिचन्तक "नयसार" के जीव ने जन्मप्रहण किया। इसका नाम "मरीचि" रक्खा गया। एक बार श्रपने पिता भरत चक्रवर्जी के साथ मरीचि, भगवान ऋषभदेव के प्रथम समवशरण में देशना सुनने के निमित्त गया। ऋषभदेव के उपदेश को सुन कर उसने उसी समय दीका प्रहण कर जी और तदनन्तर वह भगवान ऋषभदेव के साथ ही साथ अमण करने में लगा। इस प्रकार वहुत समय सक यह विहार करता रहा।

एक वार भयक्कर शिंष्म ऋतु का आगमन हुआ, पृथ्वी तवे की तरह तपने लगी, सूर्य्य की सीधी किरणें पृथ्वी पर पड़ने लगी। ऐसे समय "मरीचि" मुित भयङ्कर तृषा से पीडित हुए और घवराकर चरित्रावरणीय कर्म के उदय से इस प्रकार सोचने लगे कि, मुमेर पर्वत की तरह कठिन इस साधुवृत्ति का मार वहन करने में में सवेथा असमर्थ हूँ। पर अब इस वृत्ति को किस प्रकार छोहूं, जिससे लांक निन्दा सहन न करना पडे। सब से अच्छा यही है कि इस वृत्ति को छोड़ कर मैं त्रिद्गड़ी सन्यास को प्रहण करछं। इस प्रकार कष्ट से कायर होकर मरीचे ने उस वृत्ति को छोड़ दिया और त्रिद्गड़ी सन्यास को प्रहण किया।

एक वार ऋषभदेव भ्रमण करते करते , पुनः विनीता नगरी कं समीप श्राये। भरत चक्रवर्ती उनके दर्शनार्थ श्राये। समव-शरण सभा में भरत चक्रवर्ती ने पूछा—भगवन्! इस सभा में कोई ऐसा भी व्यक्ति उपिश्यत है या नहीं जो भविष्य के इसी चौत्रीसा में तीर्थं कर होने वाला हो। इस प्रश्न के उत्तर में ऋषभ-देव ने मरीचि को श्रोर संकेत कर कहा कि यह तेरा पुत्र मरीचि इसी भरतचेत्र में "वीर" नामक श्रन्तिम तीर्थं कर होगा। इसके पहले यही पोतनपुर में "त्रिपुष्ट" नामक प्रथम वासुदेव श्रीर

१ श्वेनाम्बरी अन्यकर्नाओं का कथन है कि इस प्रकार जाति नेट करके मरीचि ने "नीच "गीत्र" कमें का बन्द कर दिया था। इसी के परिणाम स्त्रक्ष्य इसके जीव को नीच गीत्र देवानन्दा गाहाणी के गर्भ में जाना पढ़ा था। पर दिग-म्बरी अथकार इस बात को नहीं मानते।

विदेहचेत्र की मूकापुरी नामक नगरी में "प्रियमित्र" नाम का चक्रवर्ती होगा।

इस वात को सुनकर "मरीचि" हुई से उन्मत्त होकर नाचने लगा। वह उँचे स्वर से कहने लगा कि पोतनपुर में मैं पहला वासुदेव होऊँगा, मूका नगरी में चक्रवर्ती होऊँगा और अन्त में अन्तिम तीर्थंकर होऊँगा। अब मुक्ते किस वात की जरूरत है। मैं वासुदेवों में पहला, मेरा पिता चक्रवर्तियों में पहला और मेरा दादा तीर्थंकरों में पहला। अहा मेरा कुल भी कितना उत्तम है!

श्री ऋषभदेव का निर्वाख ए पश्चात् मरीचि संसारी लोगो को उपदेश दे दे कर उच्चचरित्र साधुत्रों के पास भेजता था। एक वार वह वीमार हुऋा। जब उसकी परिचर्य्या करने के निमित्त कोई उसके, समीप न आया तो उसे वड़ी ग्लानि हुई और स्वस्थ होने पर उसने श्रपना एक शिष्य वनाने का विचार किया। दैवयोग से श्रच्छा होने पर उसे "किपल" नामक एक कुलीन मनुष्य मिला, उसको उसने जैनधर्म का उपदेश दिया। उस समय किपल ने पूछा कि आप स्वयं इस धर्म का पालन क्यो नहीं करते हैं। मरीचि ने कहा-मैं उस धर्म का पालन करने मे समर्थ नहीं हूँ।" "कपिल ने कहा कि तब क्या आपके मार्ग में धर्म नहीं है ? यह प्रश्न सुनते ही उसे प्रमादी जान श्रपना शिष्य बनाने की इच्छा से मरीचि ने कहा कि "धर्म तो उस मार्ग मे भी है, श्रौर इस मार्ग मे भी है।" इस पर कपिल उसका शिष्य हो गया। जैन पुराणों का कथन है कि इस समय मिध्याधर्म का उपदेश देने से "मरीचि" ने कोटा-कोटि सागरोपम प्रमाण संसार का उपार्जन किया। उस पाप

की त्रिना कुछ श्रालोचना किये हुए ही श्रनशन के द्वारा उसने देह त्याग की श्रोर ब्रह्मदेव लोक में देवता हुआ।

ब्रह्मदेव लोक से च्यव कर मरीचि का जीव "कौहाक" नामक प्राम में कौशिक नामक ब्राह्मण हुआ। विषय में अत्यन्त आसक्त, द्रव्योपार्जन में तत्पर श्रौर हिंछा करने में श्रत्यन्त कूर इस शहाए ने वहुत काल निर्गमन किया। श्रीर श्रन्त में त्रिदे-गडी से मृत्यु पाकर कई भवों में भ्रमण करता हुआ वद 'स्पृ्गां' नामक स्थान में "मित्र" नामक ब्राह्मण हुन्त्रा । वहां पर भी त्रिदराडी से मृत्यु पाकर वह सौधर्म देवलोक में मध्य स्थिति वाला देव हुआ। वहां से च्यव कर "अग्न्युद्योत" नामक ब्राह्मण हुआ। इस जन्म में भी वह पूर्व की तरह "त्रिद्राही" हुआ। उम योनि सं मृत्यु पाकर वह इशान स्वर्ग में देवता हुआ। वहां से च्यव कर मन्दिर नामक सन्निवेश में "श्रमिभूति" नामक ब्राह्मण हुन्त्रा। उस भव में भी "त्रिद्ग्ही" प्रह्ण कर वहुत सी श्रायु का उपभोग किया श्रीर श्रन्त में मर कर सनत्कुमार देव-लोक में मध्यम आयुवाला देव हुआ। वहां से च्यव कर श्वेता-न्वी नगरी में भारद्वाज नामक विप्र हुन्ना। उस भव में त्रिद्राडी होकर वहुत श्रायु भोगने के पश्चात् मृत्यु पाकर माहेन्द्र कल्प में मध्यम श्रायुवाला देव हुआ। वहां से च्यव कर राजगृही में वह "श्यावर" नामक ब्राह्मण हुआ। वहां से मृत्यु पाकर वह त्रहादेव लोक में मध्यम त्रायुवाला देव हुत्रा।

राजगृही नगरी में "विश्वनन्दी" नामक राजा राज्य करता था। उसकी "प्रियङ्ग" नामक स्त्री से "विशाखनन्दी" नामक एक पुत्र हुन्ना। उस राजा के "विशाख भूति" नामक एक माई भी काल की तरह वहां से निकला। उस सिह को पैदल अपनेको सवार, एवं उसे निःशस्त्र श्रौर श्रपने श्रापको सशस्त्र देख कर "त्रिपुष्ट" ने विचारा कि यह युद्ध तो समान युद्ध नहीं है। यह सोच कर वह सब श्रस्न शस्त्र को फेंक कर रथ पर से उतर पड़ा। यह देखते ही उस सिंह को जाति स्मरण हो श्राया। उसने अत्यन्त क्रोधान्वित हो "त्रिपुष्ट" पर आक्रमण किया, पर त्रिपुष्ट ने बहुत शीघ्रता के साथ एक हाथ उसके नीचे के जबड़े में और दूसरा ऊपर के जबड़े में डाल दिया और अपने अखगड पराक्रम से उसके मुह को चीर दिया। सिंह घायल होकर गिर पड़ा। एक साधारण नि.शस्त्र मनुष्य के द्वारा श्रपनी यह दशा देख कर वह वड़ा दुखी हो रहा था, उमी समय इंद्रभूति गण्धर के जीव ने जो कि उस समय "त्रिपुष्ट" का सारथी था, उस सिंह को प्रवोधा, जिससे शान्ति पाकर सिंह ने प्राण त्याग किया। उधर दोनों कुमार अपना कर्तव्य पूर्ण कर वापस पोतनपुर श्रा गये।

इस घटना को सुन कर "श्रश्वशीन" त्रिपुष्ट से वहुत हरने लगा, उसने कपट के द्वारा इन दोनों ही कुमारों को मार डालने की योजना की, पर जब वह सफल न हुई तो उसने उनके साथ प्रत्यच्च युद्ध छेड़ दिया। इसी युद्ध में वह खयं त्रिपुष्ट के हाथो भारा गया।

' इसके पश्चात् त्रिपुष्ट ने दिग्विजय करना श्चारभ किया। श्चपने पराक्रम से दिचिए। भरतचेत्र तक विजय कर वे वापस पोतनपुर लौट श्चाये। इस विजय में उन्हें कई श्चत्यन्य मोहक कएठवाले गायक भी मिले थे। एक वार रात्रि के समय उन गायकों का गाना हो रहा था, श्चौर वासुदेव पलंग पर लेटे हुए

सुन रहे थे। उन्होंने शैम्यापाल को आज्ञा दे रक्खी थी कि जब सुमें निद्रा लग जाय तब इन गायकों को विदा कर देना। कुछ समय पश्चान् त्रिपुष्ट तो सो गये पर संगीत मे तहीन हा जान के कारण शैंग्यापाल गायकों को विटा करना भूल गया। यहा तक कि उन्हें गाते याते प्रातःकाल हो गया। उन गायको को गाते देख कर वासुदेव ने कोथित हो शैय्यापालक में पूछा कि 'तू ने श्वर्भा तक इनको विदा क्यो नहीं किये। शैय्यापाल ने कहा-प्रभु सर्गात के लोभ से । यह सुन कर उनका क्रोध श्रौर भी भमक चठा-श्रौर तत्काल ही एन्होंने उसके कान में गर्म गर्म गला हुआ सीसा डालने की श्राज्ञा दी। इससे शैग्यापाल ने महा-यत्रणा के साथ प्राण त्याग कियं। इस दुष्ट कृत्य सं "त्रिपुष्ट" ने भवकर श्रसाता-वेदनीयकर्म का बन्ध कर लिया । यहां से मृत्यु पाकर ये सातवें नाक में गये। श्रीर उनके वियोग में बीजा लेकर "श्रचल वलभट" मोच गये।

नरक में में निकल कर "त्रिपुष्ट" का जीव केशरी (सिंह) हुआ, वहाँ में मृत्यु पाकर वह मनुष्य चौथे नरक में गया। इस प्रकार उसने तिर्यत्र श्रीर मनुष्य योनि के कई भवों में भ्रमण किया। तटनन्तर मनुष्य जन्म पा उसने श्रुम कमों का उपार्जन किया, जिसके प्रताप में वह भ्रपर विटेह की मृकानगरी के घन अय राजा की रानी "धारिगी" के गर्भ में गया। उस समय धारिगी को चक्रवर्ती पुत्र के सूचक चौदह स्वप्न दृष्टि गोचर हुए। गर्भ स्थिति पूर्ण हुए पश्चात् रानी ने एक सम्पूर्ण लक्ष्मणे से युक्त पुत्र को जन्म दिया। माता पिता ने उसका नाम "प्रियमित्र" रक्ष्मा कमशः उसने बालकपन से यौवन प्राप्त किया, उधर संसार से

विरक्त हो धनकाय राजा ने सब राज्य भार इसे दे दीना प्रहण कर ली। राज्य सिंहासन पर वैठने के पश्चात् इसने अपने पराक्रम से छहो खरडों को विजय किया। और चक्रवर्ती उपाधि प्रहण की। तदनन्तर वह अत्यन्त न्याय-पूर्वक पृथ्वी का पालन करने लगा।

एक समय मूकानगरी के घद्यान में "पोहिल" नामक श्राचार्य्य पधारे, उनसे धर्म का खरूप समम कर इसने श्रपने पुत्र को सिंहासन पर विठा दीचा प्रह्ण करली। बहुत समय तक तपस्या करके श्रन्त में मृत्यु पा महाशुभ खर्ग में यह "सर्वार्थ" नामक विमान पर देवता हुआ।

महाशुक दैवलोक से च्यव कर वह भरतखरह के अन्तगीत 'छत्रा' नामक नगरी में जितशत्रु राजा की भद्रा नामक स्त्री
के गर्भ से नन्दन नामक पुत्र हुआ। उसके युवा होने पर जितशत्रु ने राज्य का भार उसे दे दीचा प्रहर्ण की। वहुत समय पश्चात्
इसने भी ससार से विरक्त होकर पोष्टिलाचार्य्य के पास दीचा
प्रहर्ण कर ली। अत्यन्त कठिन तपस्या करने के पश्चान् इसने इसी
भव में तीर्थकर नामक नामकर्म का उपार्जन किया। पश्चात्
साठ दिवस तक अनशन वृत प्रहर्ण कर वह दशम स्वर्ग में
पुष्योत्तर नामक विस्तृत विमान की उपपाद नामक शैय्या में देवता
हुआ। एक अन्तर्महूर्त में वह मूह्रिक देव हो गया। पश्चात्
अपने ऊपर रहे हुए दृष्य वस्त्र को दूर कर शैय्या पर बैठ कर उसने
सव सामप्रियां देखी। उन सामप्रियों को देख कर वह अत्यन्त
विस्तित हुआ। पर अवधि ज्ञान के बल से यह सब धर्म का
प्रभाव जान वह शान्त हो गया। इसके पश्चात् उसके सेवक सब

देवता लोग इकट्ठे हो कर वहां श्राये, उन्होंने हाथ जोड़ कर इस प्रकार कहना प्रारम्भ किया।

"हे स्वामी । हे जगत को श्रानन्द देने वाले । हे जगत का उपकार करने वाले । तुम जयवन्त हो श्रो । चिरकाल तक सुखी हो श्रो । तुम हमारे स्वामी हो, रत्तक हो, श्रोर यशस्वी हो, तुम्हारी जय हो । हम तुम्हारे श्राहाकारी देव हैं, ये सुन्दर उपवन हैं । ये स्नान करने की वापिकाएं हैं । यह सिद्धाय तन हैं । यह सिद्धाय ते । य

भगवान महावीर के इन भवों के वर्णन से और मतलव चाहं हासिल न होता हो। पर दार्शनिक तत्व तो इन में कई स्थान पर देखन को मिलते हैं। सबसे पहली बात हमें यह मालूम होती है कि तपस्या करने एवं मुनिवृत्ति प्रह्ण करने का श्रिधकार प्रत्येक मनुष्य को नहीं होता। जो मनुष्य श्रावक—जीवन में इच्छाओं को दमन करने का पूर्ण श्रभ्यास नहीं कर लेता, जिसकी श्रात्मा से शारीरिक मोह को वृतियौँ प्रायः नष्ट नहीं हो जाती; काम, क्रोध, लोभ, मोहादि की कामवृतियों पर जिसका श्रिधकार नहीं हो जाता, उसे मुनि वृति प्रह्ण करने। का कोई हक नहीं होता। प्रवृत्ति मार्ग से बिलकुल विरक्त हुए बिना निवृत्ति मार्ग को प्रहण कर लेना पूर्ण श्रनाधकार चेष्टा है। इसी निवृत्ति मार्ग को प्रहण कर लेना पूर्ण श्रनाधकार चेष्टा है। इसी निवृत्ति मार्ग को प्रहण कर लेना पूर्ण श्रनाधकार चेष्टा है। इसी निवृत्ति मार्ग को प्रहण कर लेना पूर्ण श्रनाधकार चेष्टा है। इसी निवृत्ति मार्ग को प्रहण कर लेना पूर्ण श्रनाधकार चेष्टा है। इसी

देखते हैं। बिना सोचे सममें, चरित्र की श्रपूर्ण श्रवस्था मे ही मुनि वृत्ति प्रहण् कर लेने का कितना दुष्परिणाम उसे सहन करना पडा । तपस्या त्याग श्रोर सयम का श्रभ्यास मनुष्य की जन्म से ही करना चाहिये, इसके लिये सुनिवृत्ति ही कोई स्रावश्यक वस्तु नहीं है। श्रावक वृत्ति में भी वह इन गुर्णों को पराकाष्टा पर पहुँचा सकता है। श्रावक वृत्ति मे जब वह श्रात्मा का पूर्ण विकास करले, जब उसे यह पक्का विश्वास हो जाय कि देहादिक पुद्गलो श्रोर साँसारिक पदार्थों से उसे पूर्ण विरक्ति हो गई है तव वह चाहे तो मुनि वृति प्रह्ण कर सकता है। इसक पहले श्रसमय में ही बिना योग्यता प्राप्त किये ही मुनि वृत्ति को प्रहण कर लेने से भयङ्कर हानि होने की सम्भावना होती है। किसी भी प्रकार का पकान्न यदि एक नियमित मात्रा मे खाया जाय तो निश्चय है कि वह खाने वाले को लाभ पहुँचायेगा, पर यदि वही पकान्न कसी कम खुराक वाले को श्रिधिक तादाद में खिला दिया जाय तो लाभ के बदले हानि ही श्रिधिक पहुँचावेगा। इससे पकवान को बुरा नहीं कह सकता, यह दोष तो उस खाने वाले की पात्रता -का है। इसी प्रकार सुनि वृति को कोई बुरा नहीं कह सकता, मोच का सचा मार्ग यही है। पर इस मार्ग पर चलने के पूर्व पात्रता -को प्राप्त कर लेना श्रात्यन्त श्रावश्यक है-विना पात्रता प्राप्त किये हुए श्रनजान की तरह इस मार्ग पर चलने से बड़ा श्रनिष्ट होने का डर है।

्रवृसरी बात हमें यह देखने को मिलती है कि मनुष्य को अपने सुख अपनी सम्पत्ति अपनी शक्ति एवं अपनी कुलीनता आदि बातों का अहङ्कार कभी न करना चाहिये। अहङ्कार यह मनुष्य का एक प्रवल शत्रु है। जब मनुष्य हृद्य में अहंभाव की उत्पत्ति होती है तब उसकी आत्मा उच्छान से पतित होकर बहुत निकृष्ट खिति का उपार्जन करती है। कार्य्य के साथ उसका फल, प्रयत्न के साथ उसका परिणाम, और आघात के साथ उसका प्रत्याघात वैंघा हुआ है। आत्मा जब आहंकार के बशीभूत हो कर अपने से हीन कोटि वाल की भत्सेना करनी है तब बह उसी खिति का बन्ध बाँचती है। "मरीचि" ने एक बहुत ही थोड़े समय के लिए अपनी जाति और कुल का अभिमान किया था उसका फल भी उसे भुगतना पड़ा। आहङ्कार ऐसी भयद्भर बस्तु है कि वह महापुरुषो का पीछा भी नहीं छोड़ती।

इसी प्रकार श्रौर भी श्रनेक तत्त्र हमे इन भवो के वर्णन मे देखने को मिलते हैं। उन सत्रका विस्तृत निवेचन करना इस प्रन्थ में श्रसम्भव है। पाठक स्वयं निष्कर्प निकाल सकते हैं।

### भगवान महावीर का जन्म

त्रिशला रानी को गर्भ धारण किये जब नव मास और साढ़े सात दिन हो गये, तब एक दिन दशों दिशायें प्रसन्न हो उठी। सुग-निधत पवन वहने लगा, सारा ससार हर्प से परिपूर्ण हो उठा, पुष्प गृष्टि होने लगी। चारों श्रोर शुभ शक्कन होने लगे। वह दिन चैत्र शुक्का त्रयोदशी का था, उस समय चन्द्र हस्तोत्तरा नक्त्र में था। ठीक ऐसे ही समय में त्रिशला देवी ने सिंह के लच्छन वाले सुवर्ण के समान कान्तिवान एक सुन्दर पुत्रको जन्म दिया।

जैन शास्त्रों के अन्तर्गत प्रत्येक तीर्थंकर के जन्म का वर्णन करते हुए लिखा है कि जब किसी तीर्थंकर का जन्म होता है तो

स्वर्ग में सौधर्म नामक इन्द्र का श्रासन कम्पायमान होता है। इस शक्कन के द्वारा वह तीर्थंकर का जन्म जान तत्काल श्रपने कुटुम्ब-कवीले के साथ सुतिकागृह में जाता है। वहां वह तीर्थ-कर की माता को मोह निद्रा के वशीभूत कर तीर्थं कर के स्थान पर नकली वालक को रख तीर्थंकर को उठालेता है। एक इन्द्र प्रभु पर छत्र लगाता है, दो उन पर दोनो छौर से चंवर करते हैं स्रोर एक वस्त्र उछालता हुस्रा उनके स्रागे चलता है। सब लोग मिल कर उन्हें सुमेरु पर्वत की पाएडुक शिला पर ले जाते हैं। यहां पर एक हजार श्राठ कलशो से सव लोग मिल कर उनका श्रभिपेक करते हैं। इसके पश्चात् सव लोग मिल कर उनकी स्तुति करते हैं। तद्नन्तर उन्हे वापिस उनकी माता के पास लाकर रख देते हैं। श्रोर उसकी मोह निद्रा को दूर कर एव उस नकली वालक को मिटा कर वे लोग अपने स्थान पर वापस चल देते हैं।

ये सब वाते प्रत्येक तीर्थंकर के जन्म समय मे होती हैं ऐसा जैन पुराण मानते हैं। श्रतः यह कहने की श्रावश्यकता नहीं कि भगवान, महावीर के जन्म समय में भी ये सब वातें हुई।

दूसरे दिन प्रातःकाल राजा सिद्धार्थ ने पुत्र जनम की खुशी में सब कैदियों को छोड़ दिया। तीसरे दिन माता पिता ने प्रसन्ध होकर अपने पुत्र को सूर्य्य और चन्द्र के दर्शन करवाये। छठे दिन मधुर स्वर से सुन्दरी कुल शीला रमाणीयां मङ्गल गीतों को गाने लगीं। कुंकुम के अङ्गराग को धारण करने वाली सोलह शृंगारों से युक्त अनेक कुलवती सियों के साथ राजा और रानी दोनों ने रात्रि जागरण उत्सव किया। जब ग्यारहवां दिन उप-

स्थित हुआ तब सिद्धार्थ राजा और त्रिशला देवी ने पुत्र का जात-कर्मोत्सव किया। वारहवें दिन राजा ने अपने सब बन्धु-वान्धुओं और जाति वालों को बुलाये। वे सब कई प्रकार के सुन्दर मङ्गल-मय वपहार लेकर वपिश्यत हुए। सिद्धार्थ राजा ने योग्य प्रति-दान के साथ उनका सत्कार किया। तत्पश्चात वसने उन सबा से "इम पुत्र के गर्भ में आने के दिन ही से हमारे घर में, नगर में और राज्य में धन धान्यादिक की बुद्धि हो रही है श्रत. इसका नाम "वर्द्धमान" रक्खा जाय"। सब लोगों ने इसका श्रनुमो-दन किया।

ग्रुक्त पत्त के चन्द्रमा की तरह वालक "वर्द्धमान" कमश बढ़ने लगे, वालकपन से ही उनकी प्रतिभा श्रीर उनकी शक्ति के कई लच्या दृष्टि गोचर होने लगे। माता पिता को श्रपनी वाल्य-क्रीड़ाओं से आनिन्दत करते हुए "वर्द्धमान" ने क्रम से युवावस्था मे पैर रक्खा। जन्म काल में लेकर खब तक भी खनेक चमत्का-रिक घटनात्र्यों से यद्यपि उनके माता पिता को उनका महान भविष्य दृष्टि गोचर होने लग गया था तथापि सुलम स्नेह के वश होकर उनकी माता ने उनके विवाह का प्रवन्ध करना प्रारम्भ किया । इधर राजा समरवोर ने श्रपनी "यशोदा" नामक कन्या का विवाह "वर्द्धमान" कुमार से करने का प्रस्ताव सिद्धार्थ के पास भेजा। सिद्धार्थ ने उत्तर दिया मुक्ते श्रौर त्रिशला को कुमार का विवाह महोत्सव देखने की श्रत्यन्त श्रकांचा है। पर "वर्द्धमान" जनम ही से संखार के प्रतिकुछ चदासीन से रहते हैं। इस कारण हम तो उनके आगे ऐसा प्रस्ताव ले जाने का साहस नहीं कर सकते। हॉ आज उनके मित्रों द्वारा उनके आगे इस विषय की

मर्ची श्रवश्य करवाएंगे। इतना कह कर राजा ने उनके मित्रों को कई वार्ते सममा बुभा कर उनके पास भेजे। उन लोगों ने जाकर बहुत ही प्रेम युक्त शब्दों में वर्द्धमान के सम्मुख विवाह का प्रस्ताव रखा वर्द्धमान कुमार ने उत्तर में कहा-"तुम हमेशा मेरे साथ ८६ने वाले हो श्रौर मेरे संसार-विरक्त भावों से भी तुम भली भांति परिचित हो, फिर व्यर्थ ही क्यों ऐसा प्रस्ताव सम्मुख रखते हो?

मित्रों ने कहा—कुमार । हम जानते हैं कि तुम्हारे विचार संसार से विरक्त हैं पर इसके साथ तुम्हारे ये भी विचार हैं कि "भाता पिता" की श्राज्ञा का श्रलंध्य समम कर उसका पालन करना चाहिये-इसके श्रतिरिक्त तुमने हम लोगों की याचना की भी कभी श्रवहेलना न की । फिर श्राज एक साथ सवको दुःखी क्यों करते हो ?

वर्द्धमान—मेरे मोहमस्त मित्रो । तुम्हारा यह श्राप्रह वहुत खराव है । क्योंकि स्त्री श्रादि का परिग्रह भव भ्रमण का कारण होता है । मैं तो श्रव तक दीन्ना भी श्रहण कर लेता पर इसी एक बात से-कि इससे मेरे माता पिता को वियोग जनित दुख होगा, मैं श्रव तक रुका हुआ हूँ ।

इतने में धीरे धीरे "त्रिशला" रानी ने कमरे में प्रवेश किया, उसको देखते ही "वर्द्धमान" उठ खड़े हुए और कहा-माता! तुम आई यह तो अच्छा हुआ। पर तुम्हारे इतना कष्ट करने का क्या कारण था, मुक्ते बुलाती तो मै खयं वहा आ जाता।

निश्वाला—नन्दन । श्रानेक प्रकार के श्राम कर्मों के उद्य स्वरूप तुम हमारे यहाँ श्रावतरित हुए हो । जिनके दर्शन को तीनों लोक लालायित रहते हैं, वही हमारे यहां पुत्र रूप से श्रवतिरत हुए हैं। यह हमारे कम सौभाग्य की वात नहीं है। में यह भी जानती हूँ कि तुम्हारा निर्माण जगत की रत्ना के निमित्त हुश्रा है। पर फिर भी हमारा स्तेह प्रधान हृदय पुत्रल की मावना को तजने में श्रसमर्थ है। हमारी प्रवल इच्छा है कि हम तुम्हें वधु सहित देखें। इसलिये केवल हमको संतुष्ट करने के निमित्त ही तुम हमारे इस कथन को स्वीकार करो।

माता के इस नम्र निवेदन को सुन कर महावीर वड़े विचार में पड़े। स्त्रन्त में उनका हृद्य पसीज गया।क्षउन्होंने माता पिता की ष्टाज्ञा की स्वीकार कर "यशोदा" नामक राजकुमारी से विवाह कर लिया । शरीर से गृहवास में होते हुए भी महावीर का हृद्य जंगल में था। उदित भोग कर्मों को वे विस्कृल उदा-सीन भाव से भागते थे। जिन महात्माओं का हृदय भाग श्रीर योग इन दोनों भावों में समान रूप से रह सकता है, उनका वैरान्य ससार के प्रति रहे हुए हेप में से अथवा निराशा मे से प्रकट नहीं होता । वस्तुस्थिति के वास्तविक दर्शन में से ही चनका वैराग्य प्रकट होता है। वे जल के कमल की तरह ससार कं श्रंतर्गत रहते हुए भी उससे विरक्त रहते हैं। उदयवान कर्भों की प्रकृति को वृटस्थ भाव से भोग कर उसकी निर्ज्या करना श्रीर राग हेप युक्त वायुमएडल के मध्य मे भी "स्थित प्रतिज्ञ" रहनाय उनका भीषण व्रत होता है। वर्द्धमान कुमार इसी प्रकार श्रपना वैवाहिक जीवन व्यतीत करते थे। इस विवाह के

<sup>•</sup> दिगम्बरी अन्य इस बान के सत्रथा प्रतिकृत ई यह बात पहले भी लिख चुके हैं। इनके मत से भगवान् महाबीर आजन्म नदाचारी थे।

फल स्वरूप उन्हे "त्रियद्शीना" नामक एक कन्या मी हुई, जिसका विवाह "जामालि" नामक राजपुत्र के साथ कर दिया गया।

वर्द्धमान जब श्रट्ठाईस वर्ष के हुए, तब उनके माता पिता का स्वर्गवास हो गया। उनके वियोग से उनके भाई निन्दवर्द्धन को बड़ा दुख हुश्रा। इस पर वर्द्धमान ने उनको सान्त्वना देते हुए कहा—"भाई। संसार का संसारत्व ही द्रव्य के उत्पाद श्रीर व्यय मे रहा हुश्रा है। जीव के पास हमेशा मृत्यु वनी रहती है। जीना श्रीर मरना यह तो संसार का नियम ही है। इसके लिये शोक करना तो कायरता का चिह्न है।" प्रभु के इन वचनों से निन्दवर्द्धन कुछ खस्थ हुए, पश्चात् उन्होंने पिता के सिंहासन पर श्रिधिठत होने के लिये महावीर से कहा—पर ससार से विरक्त वर्द्धमान ने उसे स्वीकार नहीं किया। इस पर सब मित्रयों ने मिलकर "नंदिवर्द्धन" को सिहासन पर बिठलाया।

कुछ दिन पश्चात् वर्छमान-प्रभु ने भाई के पास जाकर कहा—"इस गार्हस्थ्य जीवन से श्रव में उकता गया हूँ इसलिए मुक्ते दीचा प्रह्ण करने की श्राज्ञा दो! "निन्दवर्छन" ने बहुत दुखित होकर कहा "कुमार! श्रभीतक में श्रपने माता पिता का वियोग जनित दुख ही नहीं भूला हूँ। ऐसे समय में तुम श्रीर क्यो जले पर नमक छोड़ रहे हो।"

्वन्धु की इस दीन वाणी को सुन्क्षित्र कोमल हृद्य "वर्द्धमान" प्रभुने कुछ दिन श्रीर गृहस्थाश्रम में रहना स्त्रीकार किया। पर यह समय उन्होंने बिल्कुल मान—मुनि की तरह काटा। श्रन्त में दों वर्ष श्रीर ठहर कर उन्होंने दीचा प्रहण की। इस श्रवसर पर देवताश्रों ने दीचा कल्याण का महोत्सव मनाया।

श्रव उस सर्वांग सुन्दर शरीर पर बढ़िया राज वस्रों के स्थान पर दिगम्बरत्व शोभित होने लगा। जो कोमल शरीर श्राजतक राज्य की विपुल स्मृद्धि के मध्य में पालित हुआ था। श्रीर जिसकी तप्त सुवर्ण के ममान ज्योति ने कभी उपण समीर का स्पर्श तक नहीं किया था, वही मोहक प्रतिमा आज सयम कफनी से श्राच्छादित हो गई। संसार के पापों को धो डालने के निमित्त भगवान् ने सव पुग्य सामित्रयों का त्याग कर दिया। जिस रारीर की शोभा को समार कीच में फैंसे हुए प्राणी श्रपना सर्वस्व सममते हैं, उसी को प्रमु ने केश लोच करके विनष्ट कर दो। जिस भोग के चएभर के वियोग से ही संसारी लोग कातर हो जाते हैं, इसी भोग को भगवान् महावीर ने तिलमात्र खेद किये विना ही तिलॉजली दे टी। परम सुन्दरी सुशीला पत्नी "यशोदा" प्रिय पुत्री "प्रियदर्शना" जेष्ठवन्धु "नन्दिवर्द्धन" राज्य की श्रातुल लक्ष्मी इन सवो का त्याग करते हुए उन्हें रंच मात्र भी मोह नहीं हुआ।

दीचा प्रहण किये पश्चान् उसी समय प्रभु को मन पर्यय ज्ञान की प्राप्ति हुई। यह दिन ईसा के ५६९ वर्ष पूर्व मार्गशीर्ष कृत्रण दशमी का था।

#### भगवान् का भ्रमगा।

मगवान् महाबीर के श्रमण का वहुत सा वृतान्त गत मनो-वैद्वानिकलएड में दिया जा चुका है। श्रतः इस स्थान पर इसको पुनर्वार देने की श्रावश्यकता न थी। पर कई घटनाएँ ऐसी रह गई हैं जो 'मनोवैद्वानिक खएड' में छूट गई हैं श्रीर जिनका दिया जाना यहां श्रावश्यक है।

सव से प्रथम भगवान् महावीर पर गुवाले का उपसर्ग हुआ जिसका वर्णन पहले किया जा चुका है। एक समय भगवान महावीर भ्रमण करते करते "माराक" नामक शाम के समीप श्राये। वहाँ पर "दुई जान्तक" जाति के संन्यासी रहते थे। उन संन्यासियों का कुलपित महावीर के पिता राजा सिद्धार्थ का वड़ा मित्र था। उसने एक चतुर्मास उसी शान्त स्थान में व्यतीत करने की उनसे प्रार्थना की । ममता रहित होने पर भी महाबीर ने **डसे** योग्य स्यान समम वहाँ पर रहना स्वीकार किया। उस कुलपित ने तव ममतावश होकर उनके लिये एक फूस का फोपड़ा वना दिया। वर्षाकाल में पानी वरसने के कारण उस मोंपड़ी पर बहुत सा हरा घास जम गया। उसे देख कर ग्राम की गायें घास खाने के लोभ से वहाँ श्राकर चरने लगीं। दूसरे तपस्त्रियों ने तो श्रपनी मोंपड़ियों के श्रागे से गायों को भगा दिया पर महावीर विलकुल निश्चेष्ट रहे । यहां तक कि इन गौश्रों ने उनकी सारी भोंपड़ों को तृरण रहित कर दी। यह देख कर कुलपित को बड़ा खेद हुत्रा, उसने उस विषय में महावीर को कुछ उपदेश दिया, उसके वाक्यों को सुन कर प्रभु ने सोचा कि मेरे कारण इन सब लोगों को खेद होता है, श्रवः श्रव मेरा इस स्थान पर रहना ठीक नहीं। उसी समय प्रमुने निज्ञाकित पाँच श्रभिप्रह घारण किये। १-श्र शीति कर स्थान पर कभी न रहना (३) प्रायः मौन घारण करके ही रहना (४) श्रश्त्रलि पात्र में मोजन करना। (५) गृहस्य का विनय नहीं करना। इस प्रकार पांच अभिप्रह घारण करके वे चतुर्मास के पन्द्रह दिन न्यतीत होने पर नियम विरुद्ध होते हुए भी वहां से चल कर "अस्थिक" नामक प्राम में आये ।

प्रभु ने वह चतुर्मास वहीं व्यतीत करना चाहा, पर प्रामें के लोगों ने उन्हें रोते हुए कहा कि यहां पर एक यच रहता है। वह यहां पर किसी को नहीं रहने देता। जो कोई हठ करके यहां पर रात रहता है उसे वह वड़ी निर्देशना से मार डालता है। इसलिये श्राप छुपा करके पास ही के इस दूसरे खान पर चतुर्मास निर्ममन कीजिए। पर प्रभु ने उनको बात को म्बीकार न कर वहीं रहने की श्राह्मा मांगी। लाचार दुखित हृदय से उन्होंने उन्हें वहां रहने की श्राह्मा मांगी। लाचार दुखित हृदय से उन्होंने उन्हें वहां रहने की श्राह्मा दी। प्रभु एक कोन में कायोत्सर्ग करके खड़े हो गये। सन्ध्या को इस मन्दिर के पुजारी ने भी उन्हें वहां रहने से मना किया, पर प्रभु ने मौन धारण कर रक्ता था। वे किसी प्रकार वहां से विचलित न हुए।

कमशः रात्रि हुई। वह यत्त मन्दिर में श्राया, महावीर को वहां देखते ही वह कोध से श्राग वयूला हो गया, उसने उनको भयभीत करने के निमित्त भयद्भर श्रष्टहास किया। वह श्रष्टहास सारे श्राकाश में गूंज कर वायु पर नृत्य करने लगा। पर महावीर उससे तिनक भी विचलित न हुए। तत्पश्चात् उसने भगद्भर हाथी, पिशाच श्रादि का रूप धर कर महावीर को उराना चाहा, जव वह इन प्रयत्नों में भी श्रसफल हुआ तो भयद्भा सर्प का रूप धारण कर उसने उनको स्थान २ पर जोर से इसना प्रारम्भ किया। पर तपस्या के तेजोमय प्रभाव से उस विप का भी उन पर कुछ श्रसर न हुआ। वे पूर्ववत् श्रयत रहे। इसके पश्चात् उसने श्रोर भी कई प्रकार से उन्हे कष्ट पहुँचाना चाहा । पर जव सब तरह से वह हार गया तो वह बहुत विस्मित हुआ। इन्हे उसने महाशक्तिशाली समभ कर नमस्कार किया श्रीर

कहने लगा-"दयानिधि ! तुन्हारी शक्ति को न समक कर मैंने तुन्हारे श्रत्यन्त श्रपराध किये हैं इसके लिए सुके समा की जिये"।

महावीर ने कहा—"यत्त ! तू वास्तविक तत्व को नहीं सम-मता है। इसलिए जो यथार्थ तत्व है उसे सममा—वीनगा में देव बुद्धि, साधुश्रों में गुरु बुद्धि श्रीर शास्त्रों में धर्म बुद्धि रख। श्रमनी ही श्रात्मा के समान सब की श्रात्मा को सममा। किसी की श्रात्मा को पीडा पहुँचाने का संकल्प मत रख। पूर्व किए हुए पापो का पश्चाताप कर। जिससे तेरा कल्याण हो।"

महावीर के उपदेश से यक्त ने सम्यक्त को धारण किया।

भौर फिर नमस्कार करके चला गया। चतुर्मास वहां पर व्यतीत

कर श्रमण करते हुए प्रभु एक वार फिर 'मोराक' नामक श्राम में

भाकर वहां के उद्यान में ठहरे। वहां पर एक "श्रम्छन्द्रक"

नामक पाखरडी रहता था। वह वड़ा दुराचारो था। श्रीर मन्त्र तन्त्र का ढोग कर लोगों को ठगा करता था। महावोग ने

उसके पाखरड को दूर कर उसे प्रवोधा।

यहा से चल कर विहार करते करते प्रभु 'श्वेतान्त्ररी' के समीप श्राये। यहां से कुछ दूर पर "चएडकौशिक" नामक दृष्टि विष सर्प का निवास स्थान था। वहां पर ज़ाकर उन्होंने उसे समकित का उपदेश दिया। जिसका विस्तृत वर्णन मानो वैक्रानिक के खएड में किया जा चुका है।

"कौशिक" सर्प का इस प्रकार उद्घार कर भगवान् 'उत्तर-बाषाल' नामक प्राम के समीप श्राये। एक पत्त के उपवास का इन्त होने पर पारणा करने के निमित्त वे प्राम में "नागसन" नामक गृहस्थ के घर गये। उसी दिन उसका एकलौता पुत्र बारह वर्ष के पश्चात् विदेश से श्राया था। जिसका उत्सव मनायाजा रहा था। ऐसे समय में भगवान् उसके यहां गोचरी के निमित्त पधारे। उन्हें देखते ही वह श्रानन्द से पुलिकत हो उठा। श्रीर श्रपना श्रहों भाग्य समभ उसने वडे ही भिक्त भाव में भोजन करवाया।

यहां से विहार करके प्रमु 'श्वेताम्बी' की श्रोर चले। यहां को राजा वड़ा ही जिन भक्त था। भगवान का श्रागमन मुन कर वड़े हप के साथ श्रपने कुटुम्ब श्रोर प्रजा जनों के सहित उनके दर्शनार्थ श्राया। श्रोर वड़े ही भक्ति भाव से उसने प्रमु की वन्द्रना की। यहां से विहार करते हुए प्रमु श्रनुक्रम से 'सुरिभपुर' नामक नगर के समीप श्राये। यहां पर गंगा नदी को पार करना पड़ता था। इसलिए प्रमु दूसरे मुसाफिरों के साथ में एक नाव पर श्राहढ़, हो गये।

इसी स्थान पर उनके त्रिपुष्ट योनी का वैरी उस सिंह का जीव जिमे कि उन्होंने मारा था "सुदुष्ट" नामक देव योनि में रहता था। महावीर को देखते ही उसे अपने पूर्ण भव का स्मरण हो आया। क्रोधित होकर बदला चुकाने के निमित्त उसने उन पर उपसर्ग करना शुरु किया। इस उपसर्ग का वर्णन भी हम पहले कर चुके हैं। उस उपसर्ग को कम्बल और सम्बल नामक दो देवों ने दूर किया। और भगवान को सकुशल नदी पार पहुँचा दिया।

भगवान् श्रपने चरण कमलों से गंगा नदी की रेती को पित्र करते हुए श्रागे जा रहे थे, इतने ही में "पुष्य" नामक एक ज्योतिपी ने पीछे से रेती में मुद्रित हुए, उनके चरण चिन्हों को देखा। वह सामुद्रिक लक्षण का ज्ञाता था। उसने सोचा कि अवश्य इस राह से कोई चक्रवर्ती अभी गया है। उसे अभी तक राज्य—प्राप्त नहीं हुआ है। पर शीघ्र ही होगा। क्या ही अच्छा हो यदि किसी छल के द्वारा उसके राज्य पर में अधिश्वत हो जाऊं। ऐसा सोचता हुआ वह वहाँ से उघर को चला। आगे जाकर देखता क्या है कि एक अशोक युक्त के नीचे महावीर प्रभु कायोत्सर्ग में खड़े हैं। उनके मस्तक पर मुक़ट चिन्ह और भुजाओं में चक्र चिन्ह दिखाई दे रहे थे। ज्योतिपि ने सोचा कि यह कैसा आख्रय्यं है। चक्रवर्ती के तमाम लक्ष्णे- युक्त यह व्यक्ति तो भिक्षक है। अवश्य ये सामुद्रिक शास्त्र किसी भूठे पाखराड़ी ने बनाए हैं।

ज्योतियों के मन की यह वात श्रविध ज्ञान के द्वारा इन्द्र को माल्स हुई, इन्द्र तत्काल वहाँ श्राया श्रौर उसने उस ज्योतियीं को कहा—श्रो मूर्ख ? तू शास्त्र की निन्दा क्यों कर रहा है। शास्त्रकार कोई भी वात श्रमत्य नहीं करते। तू तो श्रमी तक केवल श्रमु के वाह्य लच्नणों को ही जानता है। उनके श्रन्तर्लच्नणों से तू श्रमी तक श्रपरिचित ही है। इन प्रमु का मांस श्रौर रुधिर दूध के समान उज्ज्ञवल श्रौर सफेद है। इनके मुख कमल का श्रास कमल की खुशवू के समान सुगन्धित है। इनका शरीर विस्कृत निरोगी श्रोर मल तथा पसीन से रहित है। ये तीनों लोक के खामो, धर्मचकी श्रौर विश्व को श्राश्रय देने वाले सिद्धार्थ राजा के पुत्र महावीर हैं। चौसठों इन्द्र इन के सेवक हैं। इनके सन्मुख चक्रवर्ती किस गिनती में है। शास्त्र में कहे हुए सब लच्नण वराबर हैं। इसके लिये तू जरा भी खेद न कर।

में तुमें इच्छित फल दूंगा, इतना कह कर इन्द्र ने उसे उसकी इच्छानुसार-फल प्रदान किया तत्पश्चात प्रमु की वन्दना कर वह वापस चला गया।

## "गौशाला" की कथा

श्रपने चरण कमलों से पृथ्वी को पवित्र करते हुए भगवान् महावीर श्रनुक्रम से राजगृह नगर में श्राये। उस नगर के समीप नालन्दा नामक एक भूमि भाग था। उस भूमि भाग की एक विशाल शाला में प्रभु पधारे। उस स्थान पर वर्णकाल निर्गमन करने के निमित्त उन्होंने लोगों की श्रनुमित ली। तत्पश्चात् मास-चपण (एक एक मास के उपवास) करते हुए प्रभु उस शाला के एक कोने में रहने लगे।

उस समय में "मखली" नामक एक मख्य था, उसकी स्नी का नाम भट्टा था। ये दोनों पित-पित्त चित्रपट लेकर स्थान स्थान पर घूमते थे। श्रनुक्रम से फिरते हुए ये "शखरा" नामक प्राम्न में गये। वहां एक ब्राह्मरा की गौशाला में उसे एक पुत्र हुआ। इससे उसका नाम भी उन्होंने "गौशाला" रक्सा। जब वह श्रनुक्रम से युवक हुष्टा तव उसने श्रपने पिता का रोजगार सीख लिया। "गौशाला" स्वभाव से हो कलह प्रिय था। माता पिता के वश में न रहता था। जन्म से ही यह लच्च राहीन और विचच्छा था। एक बार वह माता पिता के साथ कलह करके स्वतंत्र भिद्या के लिए निकल पड़ा। श्रीर घूमता घूमता राजगृह नगर में श्राया। जिस शाला को भगवान महावीर ने

चित्रकला के जानने वाले भित्तुक विभेष।

श्रलंकृत कर रक्ली थी, उसी में श्राकर यह भी ठहरा। इवर प्रमु मासत्त्रपण का पारण करने के निमित्त शहर में गये। श्रौर इन्होंने "विजयश्रेष्टी" के यहां छाहार लिया। उस समय श्राकाश से देवताओं ने रत्नवृष्टि, पुष्पवृष्टि वगैरह पांच दिन्य † प्रकट किये। इस सवाद को सुन कर "गौशाला" वड़ा विस्मित हुआ। उसने सोचा कि यह मुनि कोई सामान्य तो मालूम नहीं होता। क्यों कि इसको भोजन देने वाले के घर में जब ऐसी स्मृद्धि हो गई, तब तो त्रवश्य ही यह कोई वड़ा आदमी है । इसलिये मैं तो श्रव इस पालग्डमय व्यवसाय को छोड़ कर इसका शिष्य हो जाऊं क्योंकि यह गुरु कभी निष्फल नहीं जायगा। कुछ समय के पश्चात् जव प्रभु श्राये तो "गौशाला" उनके समीप पहुंचा श्रीर नमन करके बोला "प्रभो । मैंने तो सुझ होकर भी अभीतक श्राप के समान् महापुरुष को नहीं पहचाना। यह मेरा दुर्भाग्य था। पर श्रव मैंने श्रापको पहचान लिया है श्रतः मैं त्रापका शिष्य होऊंगा । त्र्याज से एक मात्र तुर्म्हा मेरे शरण दाता हो।" इतना कह कर वह उनके उत्तर की प्रतोचा करने लगा। पर प्रभु ने उसके उत्तर में कुछ न कह कर मौन धारण किया। इधर "गौशाला" मनही मन प्रभु में गुरु भक्ति रख भिचा-वृत्ति से श्रपना निर्वाह करने लगा। वह दिन-रात प्रभु के साथ रहने लगा। कुछ दिनों पश्चात् प्रभु का दूसरा मास चपण पूरा हु श्रा। उस दिन उन्होंने "श्रानन्द" नामक गृहस्य के यहां श्राहार

<sup>्</sup>री जिसके यहा तीर्थं कर मोजन लेते हैं। उसके यहा देवना लोग रहावृद्धि आदि पाच दिन्य प्रकट करते हैं—ऐस । जैनशास्त्रों का कथन है।

लिया। तीसरे मास चपण के पूर्ण होने पर "सुनन्द" नामक गृहस्थ के यहां त्राहार लिया। "गोशाला" भी भिचाष्ट्रित से त्रपना निर्वाह करता हुन्ना दिन-रात प्रभु के साथ रहने लगा।

एकवार कार्तिकमास की पूर्णिमा के दिन "गौशाला" ने सोचा कि ये बहुत बड़े ज्ञानी हैं, ऐसा मैं सुनता रहता हूँ। श्राज मैं स्वयं इनके ज्ञान को परीचा करके देखूंगा। ऐसा विचार कर उसने महावीर से पूछा-- "प्रभो" त्राज प्रत्येक घर मे वार्षिक महोत्सव होगा । ऐसे मंगलमय समय में सुमें क्या भिन्ना मिलेगी इसके उत्तर में "सिद्धार्थ" नामक देवता ने महावीर के हृदय में प्रवेश कर कहां क्र—"भद्र ! श्राज तुम्हे खट्टा, मट्टा कूर धान्य ( विशेष प्रकार का श्रन्न ) श्रौर दित्तिणा में खोटा रूपया मिलेगा" यह सुन "गोशाला" प्रातःकाल से ही उत्तम भोजन की तलाश मे घर घर भटकने लगा। पर उसे कहीं भी भित्ता न मिली। अन्त-में जब सायंकाल हुन्रा तब एक सेवक उसे श्रपने घर ले गया। श्रौर खट्टा मट्टाश्रौर कूर काश्रत्र भित्ता में दिया। श्रत्यन्त क्षुधा-तुर होने के कारण वह उस श्रन्न को भी खा गया। तत्पश्चात् जाते समय उसने उसे एक खराव रुपया दित्तगा में दिया। यह सव देख कर वह श्रात्यन्त लिजत हुआ। इस घटना से उसने

<sup>\*—</sup>दिमनन्द्राचार्थ्य ने लिखा दें कि जिस समय प्रशु अमण को निकले थे जम ममय इन्द्र ने उपसगीं से इनका रहा करने के लिए "सिद्धार्थ" नामक देवता को अदृश्य रूप से रहने की आधा दी थी। यह "सिद्धार्थ" हमेंशा इनके साथ रहता था। और जहा कोई पश्लोत्तर का काम पढ़ता, उस समय महावीर के दृदय में पूनेश कर यह उमका जवाब देना था।

"जो होनहार होता है वही होता है" इस नियतिवाद के सिद्धान्त को प्रहण किया !

यहां से विहार कर प्रभो 'कोहाक' श्रीर 'खर्णखह' स्थानों में विचरते हुए 'त्राह्मण्' प्राम में श्राये । इस प्राम में मुख्य दो मुहहे थे। जिनके नन्द श्रीर उपनन्द दोनों भाई मालिक थे। भगवान् महावीर तो घाहार लेने के निमित्त नन्द के महहे मे गय, वहां पर **उ**न्हे नन्द ने वड़ी ही भक्ति पूर्वेक श्राहार करवाया। इधर "गौशाला" उपनन्द का बड़ा घर देख उधर गया । उपनन्द की श्राज्ञा से उसकी एक दासी इसे वासी चावल का आहार देने लगी। यह देख "गौशाला" उपनन्द का तिरस्कार करने लगा । इससे क्रोधित हो **चपनन्द ने दासी** को कहा कि यदि यह खना नलेता हो तो इसके सिरपर डाल दे। दासी ने ऐसा ही किया। इस पर "गौशाला" ने श्रत्यन्त कोधित होकर कहा कि "यदि मेरे गुरु में तप का तेज हो तो यह मकान जल कर भस्म हो जाय।" प्रभु का नाम सुन कर श्रास पास रहने वाले व्यन्तरों ने उस घर को घास के पूले की तरह भस्म कर डाला। यहां से विहार करके भगवान् महावीर 'चम्पापुरी' नगरी को पधारे। यहां पर उन्होंने दो दो मास चपण करने की प्रतिज्ञा लेकर तीसरा चर्तुमास व्यतीत करना श्रारम्भ किया । चतुर्मीस समाप्त करके "गौशाला" सहित प्रभो फिर 'कोहाक' नामक प्राममें श्राये, वहां एक शून्य गृह के अन्दर वे कायोत्सर्ग करके ध्यान सम्न हो गये। "गौशाला" वन्दर की तरह चपलना करता हुआ उसके द्वार पर बैठ गया।

उस प्राम के स्वामी को "सिंह" नामक एक पुत्र था। नव-यौवनावस्था में होने के कारण वह अपनी "विघुन्मती" दासी के साथ रित क्रीड़ा करने के निमित्त उस शुन्य गृह में आया। चसने ऊंचे स्वर से कहा "इस गृह में जो कोई साधु, ब्राह्मण् या मुसाफिर हो वह वाहर चला जाय"। प्रभु तो कायोत्सर्ग मे होने के कारण मौन रहे, पर "गौशाला" इन शब्दों को सुनने पर भी कुछ न वोला। वह चुपचाप सव वातो को देखता रहा। जव उस युवक को कोई प्रत्युत्तर न मिला तव उसने उस दासी के साथ बहुत समय तक काम क्रीड़ा की। तत्पश्चात् जब वह घर से वाहर निकलने लगा, उस समय द्वार पर बैठे हुए० "गौशाला" ने उस "विघुन्मती" का हाथ से स्पर्श कर लिया। जिससे वह चीख मार कर वोली-स्वामी किसी पुरुप ने मुक्ते स्पर्श किया। यह सुन "सिंह" ने गौशाला को पकड़ कर खूव पीटा। जव वह चला गया तव गौशाला ने कहा—स्वामा ! तुम्हारे होते हुए मुक्त पर इतनी मार पड़ी ? यह सुन कर "सिद्धार्थ" ने उनके शरीर में प्रविष्ट होकर कहा तू हमारे समान शील क्यो नहीं रखता ? द्वार में वैठ कर इस प्रकार चपलता करने से तो उसका द्राड मिलता ही है।

यहां से विहार कर प्रमु "कुमार" नामक सिन्नवेश में आये। वहां के चम्पक रमणीय उद्यान में वे अतिमा घर कर रहे। इस आम में "कुपन" नामक एक कुम्हार वड़ा धनिक था। मिद्रा-पान का इसको भयङ्कर ज्यसन था। उस समय की शाला में मुनि चन्द्राचार्थ्य नामक पार्थनाथ प्रभु के एक वहु श्रुत शिष्य रहते थे। वे अपने शिष्य वर्द्धनसूरि को गच्छ के पाट पर विठा कर स्वयं "जिनकल्प" का दुष्कर प्रति कर्म करते थे। तप, सत्य, श्रुत, एकल और बल ऐसी पांच प्रकार की तुलना करने के

न्मित्त वे समाधि पूर्वक रहते थे। एक दिन "गौशाल।" जब भिन्ना वृत्ति के निमित्त प्राम में गया तव उसने इन रंगीन वस्नों को धारण करने वाले श्रौर पात्रों को रखनेवाले साधुश्रों को देख कर उनसे पूछा "तुम कौन हो ?" उन्होंने कहा कि हम श्री पार्श्वनाथ के निर्घन्थ निगाएठ शिष्य हैं। "गौशाला" ने हंसते हंसते क्हा कि "क्यो ठ्यर्थ मिध्या भाषण करते हो। नाना प्रकार के वस्त्र और पात्रों को रखते हुए भी तुम निर्पन्थ हो ? केवल बेट भरने के निमित्त ही शायद इस पाखराड की कल्पना की है।" इस प्रकार होते होते उनका वाद बढ़ गया तब क्रोध में श्राकर "गौशाला" ने कहा कि तुम्हारा उपाश्रय जल जाय, उन्होंने कहा कि तेरे वचनों से हमारा कुछ भी नहीं विगड़ सकता। यह सुन लज्जित हो "गौशाला" भगवान् महावीर के समीप श्राया श्रोर उसने कहा कि प्रभो। तुम्हारी निन्दा करने वाले सप्रन्थ साधुत्रो को मैंने शाप दिया कि तुम्हारा उपाश्रय जल जाय, पर न जला, इसका क्या कारण है ? "सिद्धार्थ" ने उत्तर दिया-"अरे मूर्ख। वे श्री "पार्श्वनाथस्वामी" के शिष्य हैं। तेरेशाप से उनका क्या अनिष्ट हो सकता है।

यहां से रवाना होकर प्रभु 'चोटाक' नामक प्राम मे आये। वहां पर चोरों को ढूँढने वाले सरकारी मनुष्यों ने प्रभु को और "गौशाला" को भिक्षुक वेषधारी चोर समम कर पकड़ लिया और उनको बांध कर कुंए में ढकेल दिया, इसी अवसर पर "सोमा" और "जयन्ति" नामक दो साध्वियें उधर आ निकली। इस संवाद को सुन कर उन्होंने अनुमान किया कि कहीं ये साधु अन्तिम तीर्थंकर भगवान् तो नहीं है। यह सोन कर वे वहाँ आई।

न्त्रीर प्रभु की ऐसी स्थिति देख कर उन्होंने सिपाहियों से कहा— इतरे मूर्खी तुम क्यों मरने की इच्छा कर रहे हो। ये तो सिद्धार्थ राजा के पुत्र श्रान्तिम तीर्थं कर भगवान् महावीर हैं। यह सुनते ही उन लोगों ने डर कर भगवान् को वाहर निकाला श्रीर श्रपनो भूल के लिये चमा मांग कर चले गये।

क्रमण भ्रमण करते करते प्रभु चौथा चतुर्मास व्यतीत करने के जिए "पुष्ट चम्पा" नामक नगरी में श्राये । यहां पर उन्होने चार मास चपरा (चार मास के उपवास) किया। वहां से चल कर "कुनमद्गल" नामक प्राप्त में गये। इस नगर में कई पाखरडी रहते थे। उनके महल्ले के मध्य मे एक देवालय था। उपमे उनके कुल देवता की प्रतिमा थी । उसके एक कोने में भग-वान कायोत्सर्ग लगा कर स्तम्भ की तरह खड़े हो गये। साध का मास था। कड़ाके की शीत पड रही थी। श्राधीरात न्यतीत होने पर वे सब लोग श्रपने स्त्री वच्चों सिहत वहां श्राये । श्रीर मद्य पी पी कर वहां नाचने लगे। यह देख कर गौशाला हस कर वोला "श्ररे ! ये पाखरडी कौन हैं ? जिनकी स्त्रियां भी इस प्रकार मद्यपान कर नृत्य करती हैं। यह सुनते ही उन सव लोगों ने ''गौशाला'' को निकाल वाहर किया। श्रव कड़ाके की शीत के श्रन्दर "गौशाला" श्रद्ध सिकोड़ सिकोड़ कर दाँत वजाने लगा। जिससे उन लोगों को दया आ गई और वे पीछे उसे वहां ले श्राये। कुछ समय पश्चात् जव उसकी सर्दी दूर हो गई, वह फिर उसी प्रकार वोला, जिससे उन लोगों ने फिर उसे निकाल दिया श्रौर कुछ समय पश्चात् उसी प्रकार वापिस उसे ले श्राये इस प्रकार तीन बार उसे निकाला श्रीर वापस लाये, चौथी बार जब

उसने ऐसा ही कहा तो लोग उसे मारने को तैयार हो गये। पर कृद्धों ने यह सममा कर लोगों को शान्त किया कि यह तो पागल है। इसकी वात पर क्रोध न करना चाहिए।

इस प्रकार स्थान स्थान पर श्रपनी वेवकृकी से सजा पाता हुआ "गौशाला" प्रभु के साथ विचरण करने लगा। श्रन्त में मार खाते खाते जब वह घवरा गया तब एक ऐसे स्थान पर जहां से दो रास्ते श्रलग होते थे; प्रभु से कहने लगा-भगवन ! श्रव में श्रापके सार्थ नहीं चल सकता क्योंकि मुक्ते कोई गालियां देता है, कोई मारता है श्रीर कोई श्रपमान करता है। श्राप किसी से कुछ भी नहीं कहते हैं। श्रापको जब उपसर्ग होते हैं तब मुक्ते भी उपसर्ग उठाना पड़ता है। लोग पहले मुक्ते मारते हैं। श्रीर पीछे श्रापको मारते हैं। ताड़वृत्त की सेवा के समान श्रापकी निष्फल सेवा करने से क्या लाभ। इसलिये श्रव में जाता हूँ। ऐसा कह कर जिस रास्ते महावीर जा रहे थे उससे दूसरे रास्ते पर वह चला गया।

श्रागे जाकर वह ऐसे जंगल में जा पड़ा जहां पर पांचसी चोरों का श्रहा था। चोरों ने इसे देखते ही मारना शुरु किया। पृश्चात् एक चोर इसके कंधे पर चढ़ कर इसे चावुक से मार कर चिलाने लगा। जब इसका श्वास मात्र वाकी रह गया तब वे इसे छोड़ कर चले गये, उस समय इसे वडा पश्चाचाप हुआ। हाया। यदि प्रभु का साथ न छोड़ता तो मेरी यह दुर्गति न होती।

इधर भगवान भ्रमण करते करते माघमास में "शालिशोर्ष" नामक श्राम में श्राये। वहां के एक उद्यान में वे ध्यानम्य हो गये। इसी त्रारा में एक व्यंत्तरी रहती थी, यह भगवान् के त्रिपुष्ट वाले भव में इनकी "विजयवती" नामक स्त्री थी। उस भव में इन्होंने इसका वड़ा श्रपमान किया था, उसी का बदला चुकाने के निमित्त उसने इन पर उपसर्ग करना प्रारंभ किया। इसने इस कड़ाके की सदी में वर्फ की तरह ठएडी हवा चलाना प्रारंभ किया। श्रीर उसके पीछे श्रत्यन्त शीतल जल के विन्दू प्रभु के नग्न शरीर पर डालने लगी। रात भर वह इस प्रकार इपसर्ग करती रही। पर प्रभु इससे तनिक भी विचलित न हुए। प्रात.काल तक उनको विचलित न होते देख वह वड़ी विस्मित हुई, श्रीर श्रन्त में पश्चाताप पूर्वक प्रभु से प्रार्थना कर वह श्रन्तर्द्यान हो गई।

कुछ समय पश्चात् इधर उघर भ्रमण करता हुआ "गौशाला" प्रभु के पास आ गया, श्रौर कई प्रकार की समा प्रार्थना कर उनके साथ भ्रमण करने लगा। वह चातुर्मास प्रभु ने "श्राल-मिमका" नामक नगरी में ज्यतीत किया, वहां से प्रभु कुंडक, मर्दन, पुरिमताल, उप्णाक आदि स्थानों में गये। प्रायः इन सभी स्थानों में "गौशाला" ने श्रपनी मूर्खता के कारण मार खाई।

वहां से विहार कर प्रभु ने घाठवां चतुर्मास मासत्तपण के माथ राजगृह में व्यतीत किया-उसके पश्चात् उन्होंने सोचा कि घमी तक मुम्ने कमों की निर्जरा करना शेप है। यह सोच कर कमों की निर्जना करने के निमित्त "गौशाला" सहित वे वज्रभूमि, गुद्धभूमि और लाट वगैरह म्लेच्छ भूमि में गये। इन खानों पर म्लेच्छ लोगों ने प्रभु पर नाना प्रकार के भयंकर उपद्रव किये, कोई उनकी निन्दा करता तो कोई हंसी, कोई दुष्ट भावों के वशीभूत हो कर शिकारी कुत्तों को उन पर छोड़ता तो काई

चन्हें लकड़ी से मारता। पर इन उपसर्गों से कर्मों का चय होता है। यह समम कर प्रभु दुख की जगह हुई ही पाते थे। कर्म-रोग की चिकित्सा करने वाले प्रभु कर्म का चय करने में सहा-यता देने वाले न्लेच्छों को वन्धु से भी अधिक मानते थे। धूप और जाड़े से रचा करने के निमित्त प्रभु को आश्रयस्थान भी नहीं खिलता था। छः मास तक घर्म जागरण करते हुए वे ऐसे ही स्थानों में धूप और जाड़े को सहन करते हुए और एक वृज्ञ के तले रह कर उन्होंने नौवां चतुर्मास निर्णमन किया।

वहां से विहार कर प्रभु "गौशाला" के साथा सिद्धार्थपुर श्राये। वहां से कूर्मगांव की तरफ प्रस्थान किया, मार्ग में एक तिल के पौधे को देख कर गौशाला ने उनसे पूछा "स्वामी! यह तिल का पौधा फलेगा या नहीं। भिवतन्यता के योग से स्वयं महावीर मौन छोड़ कर वोले—"भद्र! यह तिल का पौधा फलेगा। श्रीर इससे सात तिल उत्पन्न होंगे।" प्रभु की इस बात को श्रसत्य करने के निमित्त गौशाला ने उस पौधे को उसाड़ कर दूसरे [स्थान पर रख दिया। दैवयोग से उस प्रदेश में उसी समय एक गाय निकली उसके पैर का जोर लगने से वह पौधा वहीं पर लग गया।

यहां से चल कर प्रमु कूर्म प्राम गये। वहां पर "गौशाला" ने "वैशिकायेन" नामक एक तापस को देखा। प्रमु का साथ छोड़ कर वह टत्काल वहां आया, और तापस को पूछने लगा—"अरे तापस! तू क्या तल जानता है ? विना कुछ जाने तू क्यों पाखर करता है।" यह मुन कर भी वह चमाशील तापस कुछ न वोला। तब गौशाला वार बार एसे उसी प्रकार के कठोर

वचन कहने लगा। श्रन्त में तापस को क्रोध चढ़ श्राया श्रीर उसने "गौशाला" पर "तेजोलेश्या" का प्रहार किया। श्रव तो श्रनन्त श्रमि की ज्वालाएं "गौशाला" को भस्म कर देने के लिए उसके पीछे दौड़ीं, जिससे गौशाला वहुत ही भयभीत हो कर त्राहिमान्। त्राहिमान !! करता हुआ प्रभु के पास आया । प्रभु ने गौशाला की रचा के लिए द्याई हो उसी समय "शीतलेश्या" को छोड़ी जिससे वह श्रिप्त शान्त हो गई। यह दृश्य देख वह तापस बड़ा विस्मित हुआ और प्रभु के पास आकर कहने लगा। "भगवन् ! मैं श्रापकी शक्ति से परिचित न था। इस-लिए मुम्तसे यह विपरीत श्राचरण हो गया, इसके लिए मुमे चमा करें।" इस प्रकार चमा याचना कर वह अपने स्थान पर गया। पश्चात् "गौशाला" ने प्रभु से पूछा "भगवन् ! यह "तेजोलेश्या" किस प्रकार प्राप्त होती है ?" प्रभु ने कहा—'जो मनुष्य नियम-पूर्वक "छट्ट" करता है, श्रौर एक मुद्री "क़ुल्माध" तथा श्रश्जिलि-मात्र जल से पारणा करता है। उसे छ: मास के अन्त में तेजोलेश्या प्राप्त होती है।'

कूर्म प्राम से विहार कर प्रभु फिर सिद्धार्थपुर की श्रोर श्राये मार्ग में वही तिल के पौधे वाला प्रदेश श्राया। वहां श्राकर "गौशाला" ने कहा "भगवन्, श्रापने जिस तिल के पौधे की वात कही थो वह लगा नही।" महावीर ने कहा—"लगा है श्रौर यही है।" तब गौशाला ने उसे चीर कर देखा। जब उसमें सात ही दाने नजर श्राये, तो वह वड़ा श्राश्चर्यान्वित हुआ, श्रन्त में उसने यह सिद्धान्त निश्चित किया कि शरीर का पराक्तन करके जीव पीछे जहां के तहां उत्पन्न होते हैं।

उसके प्रश्चात् वह प्रभु का साथ, छोड़ कर "तेजोलेश्या साधने के निमित्ति 'श्रावस्ती' नगरी गया। वहां एक कुम्हार की शाला में रह कर उसने प्रभु की वतलाई हुई विधि से "तेजोलेश्या" का साधन किया। तदनन्तर उसकी परीचा करने के निमित्त वह एक पनघट पर गया, वहाँ अपना क्रोध उत्पन्न करने के निमित्त उसने एक दासी का घड़ा कंकर मार कर फोड़ दिया। जिससे कोधान्तित हो दासी उसे गालियां देने लगी। यह देखते ही उसने तक्काल उस पर "तेजोलेश्या" का प्रहार किया, जिससे वह उसी समय जल कर खाक हो गई।

एक वार पार्श्वनाथ के छः शिष्य जो कि, चरित्र से भ्रष्ट हो गये थे, पर श्रष्टांग निमित्त के प्रकारण्ड परिष्ठत थे, गौशाला से मिले। गौशाला ने उनसे श्रष्टाङ्ग निमित्त का ज्ञान भी हासिल कर लिया। फिर क्या था, "तेजोलेश्या" श्रौर "श्रष्टाङ्ग निमित्त" का ज्ञान मिल जाने से उसने स्वयं श्रपने को "जिनेश्वर" प्रसिद्ध किया। श्रौर यही नाम धारण कर वह चारों श्रोर भ्रमण करने लगा।

सिद्धार्थ पुर से विहार कर प्रमु वैशाली, वाणीज्य, सानुया-ष्टिक, होते हुए म्लेच्छ लोगों से भरपूर "पेढ़ाण" नामक प्राम मे आये। इसी स्थान में भगवान् पर सब से कठिन "सङ्गम" देव वाला उपसर्ग हुआ। इस उपसर्ग का वर्णन हम पूर्व खराड में कर आये हैं। श्रतः यहाँ दुहराने की आवश्यकता नहीं।

यहाँ से विहार कर प्रमु गोक्कल, श्रावस्ती, कौशाम्बी श्रौर वाराणसी नगरी होते हुए "विशालपुरी" श्राये। यहाँ पर जिन-दत्त नामक एक बड़ा ही धार्मिक श्रावक रहता था। वैभव का

## भगवान् महात्रीर



यीवनका नरगाँम लहराना हुउ का स्मावना क्रिलेनमधी स्माग्या स्थाकर मगवानके स्राप्ते सम स्चेन नर्गा ।

Piceks & Printings by the Banik Press, Cal

ज्ञय हो जाने से वह "जीर्गश्रेष्टि" के नाम से प्रसिद्ध था। वह जव उद्यान में गया तो वहां बलदेव के मंदिर में कायोत्सर्ग में लीन प्रभु को उसने देखा। श्रनुमान वल से यह जान कर कि "ये श्रन्तिम तीर्थंकर वीर प्रभु हैं।" वह बहुत प्रसन्न हुश्रा। उसने वड़ी ही भक्ति से उनकी वन्दना की। उसके पश्चात् उसने सोचा कि प्रभु को श्राज उपवास माछ्म होता है, यदि ये उप-वास समाप्ति मेरे घर पर पारणा करें तो कितना श्रच्छा हो । इस प्रकार की श्राशा घारण कर उसने लगातार चार मास तक प्रभु की सेवा की, तीन दिन प्रभु को त्रामंत्रित कर वह श्रपने घर गया । **उसने वहुत सें** प्रासुक भोजन श्राहार देने के निमित्त तैयार करवा रक्खे थे। वह वड़ी उत्सुकता से प्रभु की प्रतीज्ञा कर रहा था। पर दैवयोग से उस दिन प्रभु ने उधर न जाकर वहां के नवीन नगरसेठ के यहां श्राहार ले लिया। यह सेठ बड़ा मिथ्या दृष्टि श्रौर लक्ष्मी के मद से मदोन्मत्त था। महावीर को देख कर इसने श्रपनी दासी से कहा कि जा तू उस साघुको भिचा दे दे। वह दासी काष्ट के पात्र,में "क़ुल्माष" क्षिधान्य लेकर श्राई वही श्राहार उसने महावीर को दिया। उसी समय देव-ताश्रों ने उसके यहां "पाँचदिव्य" प्रकट किये। यह देख कर वह "जीर्ख श्रेष्टि" श्रत्यन्त दुखित हुत्रा । उसने मनही मन कहा "अहो ! मेरे समान मन्द भाग्य वाले को धिकार है मेरा सब मनोरथ व्यर्थ गया, प्रमु ने मेरा घर छोड़ कर दूसरी जगह **ऋाहार ले लिया।"** 

<sup>कुल्माष—उइद के वाकले ।</sup> 

श्राहार लेकर प्रभु तो श्रन्यत्र विहार कर गये। पर उसी चद्यान में श्री पार्श्वनाथ स्वामी के केवली शिष्य पधारे हुए थे। **उन**के पास जाकर वहां के राजा ने तथा दूसरे लोगों ने पूछा, "मगवन् ! नवीन श्रेष्टि श्रौर जीर्ण श्रेष्टि इन दोनों मे से किसके हिस्से में पुर्य का श्रधिक भाग श्राया"। केवली ने उत्तर दिया— "जीर्ग श्रेष्टि" सब से श्रिधक पुरयवान है। लोगों ने पूछा "कैसे ? क्योंकि उसके यहां तो प्रभु ने श्राहार लिया ही नहीं, प्रभु को आहार देने वाला तो नवीन श्रेष्टि है।" केवली ने कहा-"भावों से तो उस जीर्गा श्रेष्टि ने ही प्रभु को पारए। करवाया है छौर उस भव से उसने श्रच्युत देव लोक को उपार्जन कर संसार को तोड़ डाला है। यह नवोनश्रेष्ठि शुद्ध भाव से रिहत है। इस कारण इसे इस पारणे का फल इहलोक-सम्बन्धी ही मिला है। । जिस प्रकार कर्तेन्य के लिए किया हुआ पुरुषार्थ-होन मनोरथ निष्फल होता है उसी प्रकार भावनाहीन क्रिया का फल भी श्रत्यन्त श्रन्प होता है।

यहां से विहार कर प्रभु "सुसुमा पुर" नामक प्राप्त में श्राये। वहां से भोगपुर, निन्दिप्राम, मेढ़क प्राप्त होते हुए प्रभु कौशाम्बी नगरी में श्राये।

कौशाम्बी में उस समय, "शतानिक" नामक राजा राज्य करता था। उसके मृगावती नामक एक रानी थी। वह वही धर्मातमा और परम श्राविका थी। "शतानिक" राजा के सुगुप्त नामक मंत्री था, जिसकी "नन्दा" नामक एक पत्नी थी। वह भी वही धर्मात्मा और मृगावती की परम सखी थी। उस नगरी में धना-वह नामक एक सेठ रहता था। उसके "मूला" नामक स्त्री थी। पोप मास की कृष्ण प्रतिपदा को वीर प्रभु यहां पर श्राये। उस दिन प्रभु ने भोजन के लिये वड़ा ही कठिन श्राभ ग्रह धारण किया।

"कोई सती और सुन्दर राजकुमारी दासीवृति करती हो। जिसके पैर में लोह की वेड़ी पड़ी हो, जिसका सिर मुख्डा हुआ हो, मूखी हो, रुदन कर रही हो। एक पग देहली पर और दूसरा पग वाहर रखे हुए खड़ी हो और सब भिक्षक उसके यहाँ आकर चले गये हों। ऐसी स्त्री सूपड़े के एक कोने में उर्द रख कर उनका आहार मुक्ते करावे तो कहं अन्यथा चिरकाल तक मैं अनाहार रहूँ।"

इस प्रकार का श्रमिग्रह लेकर प्रभु प्रति-दिन गोचरी के समय उच्च नीच गृहों में फिरने लगे। पर कहीं भी उनको श्रपने श्रमिग्रह की पूर्णता दिखलाई न दी। इस प्रकार चार मास बीत गये। यह देख कर सब लोगों को बड़ा शोच हुआ। सबों ने मोचा कि श्रवश्य प्रभु ने कोई कठिन श्राभिग्रह धारण कर रख्या है। सब लोग इस श्रमिग्रह को जानने की कोशिश करने लगे। राजा, रानी, मत्रो, नगर-सेठ श्रादि सभी बड़े चिन्तित हुए। कोई ब्योतिपियों को बुलाकर यह बात जानने की कोशिश करने लगे, पर सब निष्फल हुआ।

इसी श्रवसर पर कुछ समय पूर्व "शतानिक" राजा ने चम्पा-नगरी पर चढ़ाई की थी। चम्पा-पित "द्विवाहन" राजा उससे डरकर भाग गया था। तब "शतानिक" राजा ने श्रपनी सेना को श्राज्ञा दी कि जिसको जिस चीज की श्रावश्यकता हो छूट ले। यह सुनते ही सब लोगों ने नगर खूटना श्रारम्भ किया। दिध-

वाहन राजा की धारिए। नामक स्त्री ख्रौर उसकी कन्या वसुमती इन दोनो को एक ऊँटवाला हर कर ले गया। धारिणी देवी के रूप पर मोहित होकर उस ऊँटवाले ने कहा कि "यह रूपवती स्त्री तो मेरी स्त्री होगी श्रीर इस कन्या को कौशाम्त्री के चोरों मे वेच हूंगा।" यह सुनते ही धारिणी देवी ने प्राण त्याग कर दिये। यह देख कर उस उटवाले ने वहुत ही दुखित होकर कहा कि "ऐसी सती स्त्री के प्रति मैंने ऐसे शब्द कह कर वड़ा पाप किया। इस फ़त्य के लिए मुभे श्रत्यन्त धिकार है"। प्रकार पश्चाताप कर वह उस कन्या को वड़े ही सम्मानपूर्वक कौशाम्बी नगरी में लाया। श्रीर उसे वेचने के लिए श्राम रास्ते पर खड़ी कर दी । इतने ही में धनावह सेठ उधर निकला श्रौर प्रसने उस कुमारी को **उच-कुलोत्पन्न जान उसे व**ड़ी ही शुभ भावना से खरीद लिया। श्रीर उसे घर लाकर पुत्री की तरह सम्मानपूर्वक रखने लगा। उसका नाम उसने "चन्द्ना" रक्ला।

कुछ समय पद्यात् उस मुग्ध कन्या का यौवन विकसित होने लगा। पूर्णिमा के चन्द्रमा को देख कर जिस प्रकार सागर हर्षोत्फुल्ल हो जाता है। उसी प्रकार वह सेठ भी उसे देखकर आनन्दित होने लगा। पर उसको छी मूला को उसका विकसित सौन्दर्य्य देखकर बड़ो ईपी हुई। वह सोचने लगी कि "श्रेष्टि ने यद्यपि इस कन्या को पुत्रीवत रक्खा है, पर यदि उसके आभिनव-सौन्दर्य को देखकर वह इससे विवाह कर ले तो मैं कहां की भी न रहूँ।" स्नी-हृद्य की इस खाभाविक तुच्छता के वशीभूत हो कर वह दिन रात उदास रहने लगी। एक वार प्रीष्म ऋतु के उत्ताप से पीड़ित होकर सेठ ॰ दुकान से घर पर आये। इस समय

कोई सेवक घर पर न होने से चन्दना ही उसके पैर धोने के लिये वहाँ आई। यद्यपि सेठ ने उसे ऐसा करने से मना किया तथापि पितृभक्ति से प्रेरित होकर उसने न माना श्रौर पैर घोने लगी। उसी समय उसका स्निधि, श्याम केशपाश, कीचड्युक्त भूमि मे पड़ गया। यह देख सेठ ने पुत्री स्तेह से प्रेरित हो प्रेमपूर्वक उसके केशपाश को समेट दिया। "मूला" यह सब दृश्य देख रही थी। उसने उसी समय मन में सोचा कि जिस वात से मैं डर रही थी वही श्रागे श्रा रही है। श्रव यदि इस लड़की का उचित प्रतिकार न किया जायगा तो मेरी दुर्दशा का श्रन्त नरहेगा। इस प्रकार उसके विनाश का सकल्प मन ही मन कर वह योग्य श्रवसर देखने लगी। कुछ दिनों पश्रात् श्रवसर देखकर उसने एक नाई को घुलवाया श्रीर उससे उसके वाल मुण्डवा दिये। तत्पश्चात् उसके पैर में लोहे की वेड़ी डाल कर "मृला" ने उसको वहुत पीटी तदनन्तर एकान्त के किसी एक कमरे में उसे वन्द कर वाहर का ताला लगा दिया। पश्चात् नौकरो से कह दिया कि सेठ के पूछने पर भी उन्हें उस कमरे के विपय में कोई कुछ न कहे। इस प्रकार का श्रादेश सब लोगो को देकर वह अपने नैहर को चलो गई। इधर सेठ ने नौकरों से "चन्दना" के वारे में पूछा पर मूला के डर के मारे किसी ने भी स्पष्ट उत्तर न दिया ? इससे सेठ ने यह समम कर मौन धारण कर लिया कि शायद वह अपनी सहेलियों में से किसी के यहां मिलने को गई होगी । पर जब दूसरे घौर तीसरे दिन भी उसने "चन्दना" को न देखा तन उसे नड़ा श्राश्चर्य हुआ। उसने सन सेनको को भमका कर कहा कि सत्य वतलात्रों "चन्दना" कहां है नहीं तो मैं

तुम्हें उचित द्राड देने की न्यवस्था करूँगा। यह सुन कर एक गृद्ध दासी ने यह सोचकर, "चन्द्रना" को वतला दिया कि अव मैं अधिक जीने की नहीं, मेरे इस अल्प जीवन के बदले यदि उस दीर्घजीवी बालिका के प्राण् वच जांय तो अच्छा! सेठ ने उसी समय चन्द्रना को बाहर निकाला। उसकी ऐसी दुर्गति देख उसकी आंखों मे ऑसू भर आये। उसने चन्द्रना से कहा—"वत्से! तुमें बड़ा कप्ट हुआ अव तू खस्य हो।" यह कह कर उसके लिए भोजन लाने को वे रसोई घर में गये। पर वहां पर स्पृष्ड़े के एक कोने में पड़े हुए थोड़े से कुल्माव के सिवाय उन्हें कुछ न मिला। उस समय चन्द्रना को उन्होंने वह सूप ज्यों का त्यों दे दिया और कहा "वत्से! मैं तेरी बेड़ी काटने के लिये छहार को बुला लाता हूँ, इतने तू इनको खाकर खस्थ हो। यह कह कर वह चला गया।

श्रव दरवाजे के पास उस सूप को लिए हुए चन्दना विचार करने लगी कि "कहां तो मैं राजा की लड़की, श्रौर कहां ये कुस्माष—श्राठ दिनों के उपवास के पश्चात् ये खाने को मिले हैं पर यदि कोई श्रितिथ श्राजाय तो उसको भोजन कराये पश्चात्-भोजन करूँगी। श्रन्यथा नहीं। यह सोच कर वह किसी श्रितिथ की परीचा करने लगी। इतने ही में श्रीवीर प्रभु भिचा के लिये फिरते फिरते वहाँ श्रा पहुँचे। उनको देखते ही "चन्दना" बड़ी प्रसन्न हुई। श्रौर उनको श्राहार देने के निमित्त उसने बेड़ी से जकड़ा हुशा एक पैर देहली के बाहर श्रौर दूसरा पैर श्रन्दर रक्खा श्रौर बोली—"प्रभु! यद्यपि यह श्रन्न श्रापके योग्य नहीं है पर श्राप तो परोपकारी हैं। इससे इसे प्रहरा कर मुकपर श्रनु-

प्रह करें। पर उस समय चन्द्ना के नेत्र में आँसू न थे। इस कारण प्रमु वहाँ से आगे चलने लगे। पर उनके जरा मुइते ही चन्द्रना इतनी अधीर हुई कि उसकी आंखों से टप टप आँसू गिरने लगे। यह देखते ही अभिप्रह पूर्ण समम भगवान मुड़े और उन्होंने उन कुल्माषों का आहार किया। अप्रमु का अभिप्रह पूर्ण होते ही देवता वड़े प्रसन्न हुए और उन्होंने चन्द्रना के यहाँ पांच आश्चर्य प्रकट किये। उसी समय चन्द्रना की वेड़ियाँ दूट गई, और केशपाश पहले ही के समान मुन्दर हो गये। उसके पश्चान् राजा, राजमन्त्री, उसकी खी आदि सब वहाँ आये और उस लड़की के प्रति भक्ति करने लगे, प्रमु के वहाँ से चले जाने पर राजा "शतानिक" चन्द्रना को अपने यहां ले आये और उसे कन्याओं के अन्तः पुर में रक्खा। पश्चात् जब प्रमु को कैवल्य प्राप्त हो गया तव उसने दीचा प्रहण कर ली।

वहां से विहार कर प्रभु सुमझल, चम्पानगरी, मेढ़कप्राम श्राद्रि स्थानों में होते हुए "खडग मानि" प्राम में श्राये, वहां पर प्राम वाहर कायोत्सर्ग करके खड़े हो गये इसी स्थान पर उनके "त्रिपुष्ट" जन्म के वैरी शय्यापाल का जीव गुवाले के रूप में दो वैलों को चराता हुआ डघर आया, उसने किस प्रकार अपने पूर्वभव का बदला चुकाने के लिए उनके कानों में कीलें ठोक दीं, किस प्रकार "खड़गवैद्य" ने उनको निकाला और निकालते समय प्रमु ने चील मारी आदि सब वातों का वर्णन मनोवैज्ञानिक

हेमचन्द्राचार्थ्य ने फिरकर वापस मुद्दने का कथन नहीं है यह कथन अन्यत्र पार्या जाता है।

खराड में किया जा चुका है, वस भगवान पर त्राने वाले उप-सर्गों में यही सब से श्रिधिक दुखद श्रीर श्रन्तिम उपसर्ग था। इसके पश्चात भगवान पर कोई उपसर्ग न श्राया।

## कैवल्य प्राप्ति श्रीर चतुर्विध संघ की स्थापना

जम्बुक नामक शामों में ऋजु वालिका नदी के तीर पर "शामाक" नामक एक गृहस्थ का चेत्र था । वहां पर एक गृप्त चैत्य था, उसके समीप एक शालि वृद्ध के नीचे उत्कृष्टासन लगा कर शुक्रध्यानावस्थाविस्थित हो प्रभु आतापना करने लगे । वैसाख सुदी दसमी का सुंदर दिन था । चन्द्रहस्तोत्तरा नच्चत्र था, सुंदर समीर वह रहा था, संसार आनन्द मग्न था, ऐसे शुभ समय में विजय सुहुर्त के अन्तर्गत प्रभु के चार घातिया-कर्म (ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय, और अन्तराय) जीर्ण रस्सी के समान दूट गये, उसी समय भगवान को सर्वश्रेष्ठ केवल ज्ञान की प्राप्ति हुई।

नियमानुसार इंद्र का श्रासन कम्पायमान हुश्रा जिससे उसने प्रभु को कैवल्य प्राप्ति का श्रनुमान कर लिया। इस समान्वार को सुनते ही सब देवता श्रत्यन्त हर्षित चित्त हो वहां श्राये। उस श्रवसर पर श्रानन्द के मारे कोई कूदने लगे, कोई नाचने लगे, कोई घोड़े की तरह हिनहिनाने लगे तो कोई हाथी के समान चिंघाड़ने लगे। मतलब यह है कि हर्षोन्मत्त हो वे सब मनमानी किड़ाएँ करने लगे। पश्चात् देवताश्रो ने बारह दरवाजो वाला समवशरण मंडप बनाया। भगवान् महावीर ने जानते हुए भी रत्नसिंहासन पर बैठ कर उपदेश देना सर्व विरति को योग्य

नहीं है—अपना कल्प जान कर उस समवशरण मे वैठकर उपदेश % दिया। पर वहां पर उपकार के योग्य लोगो का अभाव देख प्रभु ने अन्यत्र विहार किया।

वहां से चल कर श्रसंख्य देवताश्रों से सेवित महावीर प्रभु भव्यजनो का उपकार करने के निमित्त 'श्रपापा' नामक नगरी में पधारे। उस पुरी के समीप महासेन नामक वन मे देवतात्रों ने समवशरण की रचना की। उस समवशरण में पूर्व के द्वार से प्रभु ने प्रवेश किया। पश्चात् वत्तीस धनुप अंचे रत्न-प्रतिच्छन्द के समान चैत्य वृत्त को तीन प्रदित्तिणा दे "तीर्थायनम।" ऐसा कह प्रभ ने ऋईत धर्म की मर्यादा का पात्रन किया। तदनन्तर वे पादपीठ युक्त पूर्व सिहासन पर वैठे । उस समय देवताच्यो ने शेप तीन दिशास्रों में भी प्रभु के प्रति रूप स्थापित किये जिससे चारो दिशा वाले श्रानन्दपूर्वक प्रभु को देख सकें, श्रीर उनका डपदेश सुन सकें। इसी श्रवसर पर सब देवता, मनुष्य तिर्थेश्व श्रादि श्रपने श्रपने नियमित स्थानो पर वैठ कर प्रभु के मुख की श्रोर श्रतृप्र दृष्टि से निहारने लगे। तत्पश्चात् इन्द्र ने भक्ति के श्रावेश मे श्रा मगवान की एक लम्बी स्तुति की । उनकी स्तुति समाप्त होने पर प्रभु ने-सब लोग श्रपनी श्रपनी भाषा में समभ ले-ऐसी विचित्र वांगी में कहना प्रारम्भ किया:--

"यह ससार समुद्र के समान दारुण है, श्रीर वृत्त के बीज

<sup>\*</sup> तार्थं कर का उपदेश कभी व्यर्थ नहीं जाता, ऐसी स्थिति में महावीर के पहले उपदेश का विलकुल व्यर्थ जाना अत्यन्त आश्चर्य-प्रद वात है, ऐसा जैनशास्त्रों का कथन है।

की तरह उसका मूल कारण कर्म ही है। अपने ही किये हुए कमों से विवेक रहित होकर प्राणी कुआ खोदने वाले की तरह श्रधोगित को पाता है। श्रौर शुद्ध हृदय वाले पुरुष श्रपने ही डपार्जित किये हुए कर्मों से महल वांधने वाले की तरह उर्ध्वगित पाते हैं। श्रशुभ कर्मों के वन्य का मूल कारण "हिंसा" है, इस लिए किसी भी प्राणी की हिंसा कभी न करना चाहिये। हमेशा अपने ही प्राण की तरह दूसरों के प्राणों की रत्ना करने में भी तत्पर रहना चाहिये। श्रात्म पीड़ा के समान दूसरे जीव की पीड़ा को दूर करने की इच्छा रखने नाले प्राणी को कभी श्रमत्य न बोलना चाहिए। मनुष्य के वहि प्राण के समान किसी का विना दिया हुन्या द्रव्य भी न लेना चाहिचे क्योंकि; उसका द्रव्य हरण करना वाह्य दृष्टि से उसके मारने ही के समान भयंकर है। इसके श्रतिरिक्त प्राणी को मैथुन से भी वचे रहना चाहिये। क्योंकि इसमें भी वहुत वड़ी हिंसा होती है। प्राज्ञ पुरुषों को तो मोच के देने वाले ब्रह्मचर्य्य का ही सेवन करना चाहिये। परिग्रह का घारण भी न करना चाहिये। परित्रह घारणकरने से मनुष्य बहुत बोमा ढोनेवाले वैल की तरह छान्त होकर श्रधोगित को पाता है। इन पाचों ही वृत्तियों के सूक्ष्म श्रौर स्थूल ऐसे दो भेद हैं। जो लोग सूक्ष्म को त्याग करने में असमर्थ हैं उन्हें स्थूल पापो को तो अवश्य त्याग देना चाहिए।"

इस प्रकार प्रभु का उपदेश सुन कर सव लोग श्रानन्द -मग्न हो गये :— ,

ठीक उसी श्रवसर पर श्रपापा नगरी में "सोमिन" नामक एक घनाढ्य ब्राह्मण के घर यह था उसकी सम्पन्न कराने के

निमित्त चारों वेद के पाठी भारत प्रसिद्ध ग्यारह बाह्यए बुलाये गये थे। इनके नाम निम्नाङ्कित हैं—

१—इन्द्रभूति, श्रमिभूति, वायुभूति, श्रार्थव्यक्त, सुधर्मा-चार्च्य, मण्डीपुत्र, मौर्य्यपुत्र, श्रकम्पित, श्रचलवृत्त, मैत्रेयाचार्य्य श्रोर प्रभासाचार्य्य।

ये लोग श्रपने ज्ञान के बल से सारे भारतवर्ष में मशहूर थे। जब समवशरण में उपदेश सुनने के निमित्त हजारों देव श्रीर मानव उस रास्ते से होकर जाने लगे तब यह सोच कर कि ये सब लोग यज्ञ में श्रा रहे हैं इन पिएडतों ने कहा "इस यज्ञ का प्रभाव तो देखो श्रपने मंत्रों से बुलाये हुए देवता प्रत्यच्च होकर इघर श्रा रहे हैं। पर जब सब लोग वहाँ एक च्या मात्र भी न ठहरते हुए श्रागे बढ़ गये तब तो इनको बड़ा श्राश्चर्य हुशा। उसके पश्चात् किस प्रकार लोगों से पूछ कर सबसे पहले इन्द्रभूति भगवान् से शास्त्रार्थ करने गये श्रीर किस प्रकार पराजित हो उन्होंने दोचा प्रहण कर ली ये सब बातें पूर्व खरड में लिखी जा चुकी हैं।

इन्द्रभूति की दोचा का समाचार सुन श्राप्तभूति प्रभु से शास्त्रार्थ करने के निमित्त श्राया। उसके श्राते ही प्रभु ने उसका स्वागत करते हुए कहा—"हे गौतम गौत्री श्राप्तभूति। तेरे हृद्य मे यह सन्देह है कि कर्म है या नहीं ? यदि कर्म है तो प्रत्यचादि प्रमाणों से श्रगम्य होते हुए भी ने मूर्तिमान हैं। ऐसे मूर्तिमान कर्म श्रमृर्तिमान जीव को किस प्रकार बाँध लेते हैं ? श्रमृर्तिक जीव को मूर्तिमान कर्म से उपवात श्रोर श्रनुप्रह किस प्रकार होता है ? इस प्रकार का संशय तेरे मस्तक में घुस रहा है पर

वह व्यर्थ है। क्योंकि श्रतिशय ज्ञानी पुरुषों को कर्म प्रत्यच ही मालूम होते हैं। श्रौर तेरे समान छद्मस्य पुरुपो को जीव की विचित्रता देखने से-अनुमान प्रमाण से-ही कर्म मालूम होते हैं। कर्म को विचित्रता से ही प्राणियों को सुख दुःखादि विचित्र भाव प्राप्त होते रहते हैं। इससे कर्म है, तू ऐसा निश्चय समम। कितने ही जीव राजा होते हैं। श्रीर कितने ही हाथी, श्रश्व श्रादि वाहन गति को पाते हैं। कोई हजारों पुरुषा का पालन करने वाले महापुरुप होते हैं। श्रोर, कोई भिन्ना माग कर भी भूखों मरने वाले रङ्क होते हैं। एक ही देश एक ही काल, श्रौर एक ही परिस्थिति में एक ही व्यापार करने वाले दो मनुष्यो में से एक को तो श्रत्यन्त लाभ हो जाता है श्रौर दूसरे की मूल पूंजी का भी नाश हो जाता है। इसका क्या कारण ? इन सब कार्यों का मूल कारण कमें है। क्योंकि कारण के विना कार्य्य में विचित्रता नहीं होती । मूर्तिमान कर्म का श्रमूर्तिमान जीव के साथ जो सम्बन्ध है वह त्राकाश त्रौर घोड़े के सम्बन्ध के समान वरावर मिलता हुन्ना है। नाना प्रकार के मद्य श्रौर विविध प्रकार की श्रौषधियों से जिस प्रकार जीव को ्र प्रचात श्रौर श्रनुग्रह होता है, उसी प्रकार कर्मों से भी जीव का उपघात और अनुमह होता है।" इस प्रकार कह कर प्रमु ने उसका संशय मिटा दिया। श्रिमिमूति भी ईर्षा छोड़ कर अपने पांच सौ शिष्यों के साथ दीचित हो गया।

उसके पश्चात् वायुभूति श्राया, उसके श्राते ही प्रभु ने कहा—"वायुभूति तुमे जीव श्रोर शरीर के विषय मे बड़ा श्रम है। प्रत्यचादि प्रमाणों से प्रहण न होने कारण जीव शरीर से भिन्न मालूम नहीं होता। इस से जल में उत्पन्न हुए मान की तरह वह शरीर में उत्पन्न होता है और शरीर ही में नष्ट हो जाता है। ऐसा तेरा आशय है पर वह मिध्या है। क्योंकि इच्छा वगैरह गुणों के प्रत्यच्च होने से जीव एक दृष्टि से तो प्रत्यच्च है। उसे अपना अनुभव स्वयं ही होता है। वह जीव, देह और इन्द्रियों से भिन्न है। और इन्द्रियां जब नष्ट हो जाती हैं तब भी वह इन्द्रियों के द्वारा पूर्व मे भोगे हुए भोगों को स्म-रण करता है।" इस प्रकार वायुभूति का समाधान कर प्रभु ने उसे भी अपने धर्म में दीचित किया।

इनके पश्चात् श्रार्यन्यक्त सुघर्माचार्य्य, श्रादि सव पिखत लोग त्राये । भगवान ने उन सव की शंकाश्रो का निवारण कर उनके शिष्यों सहित सवको श्रपने धर्म मे दीचित किया ।

इस समय शतानिक राजा के घर पर चन्दना ने आकाश मार्ग से जाते हुए देवों को देख अनुमान से प्रभु को केवल ज्ञान होने का समाचार जान लिया, उसी समय उसे ब्रत लेने की इच्छा हुई। उसकी ऐसी इच्छा होते ही किसी समीपवर्ती देवता ने उसे समवशरण सभा में पहुँचा दिया। उसने प्रभु को तीन प्रदिक्तणा दे दीचा लेने की इच्छा प्रदर्शित की। उसी समय दूसरी भी कई खियाँ दीचा लेने को तैयार हो गईं। तव प्रभु ने चन्दना को आगे करके सबको दीचा दी।

इसके पश्चात् श्रावक श्रौर श्राविका धर्म मे जिन लोगो ने दीचित होना चाहा उन्हे श्रपने २ धर्म का उपदेश दिया। इस प्रकार भगवान् ने मुनि, श्राजिका, श्रावक श्रौर श्राविका ऐसे चतुर्विय संघ की रचना की। तदनन्तर प्रमु ने इन्द्रभूति वगैरह गणधरों को ध्रौव्य, उत्पादक श्रौर व्ययात्मक ऐसी त्रिपदी कह सुनाई। उस त्रिपदी के लिए उन्होंने श्राचाराङ्ग, सृत्र कृताङ्ग, ठाणांग, समवायाङ्ग, भगवती श्रंग, झाता धर्म कथा उपासक श्रन्त कृत, श्रनुत्तरोप पातिक दशा, प्रश्न व्याकरण, विपाक सूत्र श्रोर दृष्टि वाद इस प्रकार वारह श्रङ्गों की रचना की, फिर दृष्टिवाद के श्रंतर्गत चौदह पूर्वों की रचना की। इस रचना के समय सात गण धरो की सूत्र—वांचना परस्पर भिन्न भिन्न हो गईं। श्रौर श्रक्षम्पित तथा श्रचल श्राता की एव मैत्रैय श्रौर प्रभास की वांचना समान हुई। इस प्रकार प्रभु के ग्यारह गणधर होने पर भी चार गणधरों की वांचना दो प्रकार की होने से गण्क नौ कहलाये।

## राजा श्रेगिक को सम्यक्त श्रीर मेघकुमार तथा नन्दीषेण को दीचा।

श्रीवीर प्रमु भव्य प्राणियों को बोध करने के निमित्त विहार करते हुए सुर श्रसुरों के परिवार सहित राजगृह नगर में श्राये। वहाँ गुण शील चैत्य में बनाये हुए चैत्य वृत्त से शोभित समवशरण में प्रमु ने प्रवेश किया। वीर प्रमु के पधारने का संवाद सुन राजा श्रेणिक बड़े ठाट बाट के साथ श्रपने पुत्रों समेत उनकी बन्दना करने को श्राये। प्रमु को प्रदित्तण देकर उन्होंने बड़ी ही भक्ति पूर्वक उनको नमन किया। तत्पश्चात् योग्यस्थान पर बैठ कर बड़ी ही श्रद्धा के साथ उन्होंने मगवान्

<sup>🚁</sup> गंच सुनिससुदाय ।

की स्तुति की। तब भगवान् ने उन्हें सम्यक्त का उपदेश दिया जिसके फल खरूप श्रेणिक ने सम्यक्त को श्रौर श्रमय कुमार वगैरह ने श्रावक धर्म को ग्रहण किया। देशना समाप्त हो जान पर सब लोग भगवान् को नमन कर प्रसन्नचित्त से श्रपने श्रपने घर गये।

घर जाकर श्रेणिक (विम्वसार) के पुत्र मेवकुमार ने श्रपनी माता धारिको देवी श्रीर पिता से प्रार्थना की—"मैं श्रव इस श्रनन्त दु.खप्रद संसार को देख कर चिकत हा गया हूँ। इस कारण मुक्ते इस दु:ख से छूट कर श्रीवीर प्रभु की शरण में जाने दो"। यह सुनते ही राजा श्रीर रानी वड़े दु खित हुए, उन्होंने मेचकुमार को कितना ही समकाया पर वह अपनी प्रतिज्ञा से विचलित न हुआ। श्रन्त मे श्रेगिक ने कहा कि यदि तुमने दीचा लेना है। निश्चय किया है, तो कुछ समय तक राज्य सुख भोग लो तत्रञ्चात् दीचा ले लेना । वहुत ज्राप्रह करने पर मेवकुणर ने उस वात का खोकार किया। तव राजा ने एक वड़ा उत्सव कर मेवकुमार को सिंहासन पर विठाया। तत्प्रधात् हर्प के आवेश में आकर राजा ने पूछा, "अव तुमे और किस वात को जरूरत है।" मेवकुमार ने कहा—"पिता जी यदि प्राप मुक्त पर प्रसन्न हुए हैं तो कृपा कर मुक्ते दीचा प्रहरण करने की श्राज्ञा दीजिये।" लाचार हो राजा न मेघकुमार को श्राझ दी, तव मेचकुमार ने प्रसन्न चित्त हो वीर प्रभु के पास जा कर दोचा ली।

दीचा की पहली ही रात्रि में मेघकुमार मुनि छोटे बड़े के कम से श्रन्तिम सन्थारे (सोने का स्थान ) पर सोये थे, जिससे

बाहर श्राने जाने वाले तमाम मुनियों के चरण वार वार इनके शरीर से टकरात थे, इससे ये वड़े दु:खी हुए श्रौर सोचा कि मेरे वैभव रहित होने ही से ये लोग मेरे ठोकरें मारते जाते हैं। इस-लिये मैं तो प्रातःकाल प्रभु की श्राज्ञा को लेकर यह व्रत छोड़ दूंगा, प्रातःकाल व्रत छोड्ने की इच्छा से ये प्रमु के पास गये। प्रभु ने केवल ज्ञान के द्वारा इनका हार्दिकभाव जान कर कहा "श्रो मेघकुमार! संयम के भार से भग्नचित्त होकर तृ तेरे पूर्व जन्म को क्यों नहीं याद करता । सुन इससे पहले भव में तू विन्ध्याचल पर्वत पर मेरुप्रभ नामक हाथी था। एक बार वन में भयङ्कर दावानल लगा । उसमें तैने श्रपने यूय की रक्षा करने के निमित्त नदी किनारे पर वृत्त वगैरह खलाड़ कर तीन स्थंडिल वनाए । वन में दावानल को जोर पर देख उससे रचा पान के निमित्त तू स्थंडिलो की स्रोर गया। पर पहले दो स्थडिल तो तेरे जाने से पूर्व ही मृगादिक जानवरों से भर चुके थे, तव तू तीसरे स्थंडिल के एक वहुत ही सकीर्ण स्थान में जा कर खड़ा हो गया। वहां खड़े खड़े तूने श्रपना वदन खुजलाने के निमित्त एक पैर ऊंचा किया, इतने ही में एक भयभीत खरगोश दावानल से रचा पाने के लिए तेरे उस ऊंचे किये हुए पैर के नीचे आ कर वैठ गया। उसकी जान को जोखिम में देख तूने दयाई हो अपना पैर ज्यो का ज्यों ऊँचा रहने दिया, श्रौर तीन पैर के वल ही खड़ा रहा। ढाई दिन के पश्चात् जव दावानल शान्त हुआ श्रोर सब छोटे बड़े प्राणी चले गये। तव भूख प्यास से पीड़ित हो तू पानी की श्रोर दौड़ने लगा। पर वहुत देर तक तीन पैर प्र खड़े रहने से तेरा चौथा पैर जमीन पर न टिका। और तू

धम से गिर पड़ा। भूख श्रौर प्यास की यन्त्रणा से तीसरे दिन मृत्यु हो गई, उसी खरगोश पर की गई दया के प्रताप से तू राजपुत्र हुश्रा है। एक खरगोश की रचा के लिये जब तैंने इतना कष्ट सहन किया तो फिर इन साधुश्रों के चरण-संघर्ष के कष्ट से क्यों खेद पाता है। इसलिये जिस वृत्त को तैने धारण किया है, उसको पूरा कर श्रौर भवसागर से पार हो जा।"

प्रभु के इस वक्तव्य को सुन कर मेघकुमार शान्त हुन्रा, उसे श्रपनी इस कमजोरी का वड़ा पश्चात्ताप हुन्रा श्रोर श्रव वह वड़े साहस के साथ कठिन से कठिन तपस्या करने में प्रवृत्त हुन्रा।

एक दिन प्रभु के उपदेश से प्रतिवोध पाकर श्रेणिक का दूसरा पुत्र नन्दिपेण दीचा लेने को तत्पर हुआ। उसे भी उसके पिता ने बहुत समकाया। पर न मानने से लाचार होकर उसे भी आज्ञा दो। जिस समय नन्दिपेण दीचा लेने के निमित्त जा रहा था उसी समय उसके अन्तः करण में मानों किसी ने कहा कि "वत्स। तू व्रत लेने को अभी से क्यों उत्सुक हो रहा है ? अभी तेरे चरित्र पर आचरण डालनेवाला भोग फल कर्म शेष है। जहाँ तक उस कर्म का च्य न हो जाय वहाँ तक तू घर में रह पश्चात् दीचा ले लेना।" पर नन्दीपेण ने अन्तः करण के इस प्रवोध की कुछ परवाह न की और वह प्रभु के पास आया। उन्होंने भी उसे उस समय दीचा लेने से मना किया। पर उसने अपने हठ की न छोड़ा और चिणक आवेश में आकर दीचा ग्रहण कर ली। दीचा लेते ही उन्होंने अत्यन्त उम तपस्या कर अपना शरीर

न्तीरा करना श्रारम्भ किया। पर जिस भोग फल कर्म का उदय टालने में तीर्थंकर भी श्रासमर्थ हैं उसे वे किस प्रकार टाल सकते थे।

एक वार नन्दीपेण मुनि श्रकेले छट्ट का पारणा करने के निमित्त शहर में गये। श्रन्त भोग के दोप से प्रेरित होकर उन्होंने एक वैश्या के घर में प्रवेश कर धर्म-लाभ इस शब्द का उचारण किया। वैश्या ने उत्तर में कहा, "मुक्ते तो श्रर्थ लाभ की जरूरत है। मैं धर्म कर्म को क्या करूं।" ऐसा कह कर विकार युक्त हृदय वाली वह वैश्या हँसने लगी। उस समय यह वैश्या सुमे क्यो हँसती है, इस प्रकार विचार कर उन्होंने श्रंपनी लिब्ध के वल से वहाँ पर रह्नों के ढेर कर दिये। "पहले श्रर्थ लाभ" ऐसा कह कर नन्दीपेण मुनि चलने लगे। यह देख वैश्या पीछे दौड़ी श्रौर कहा—"प्राण्नाथ, इस कठिन वृत्त को छोड़ दो; श्रोर मेरे साथ खर्गीय भोगो को भोगो।" इस प्रकार कह कर उसने उन्हें पकड़ लिया श्रौर वार वार व्रत छोड़ने का आवह करने लगी। इस समय नन्दीपेण ने व्रत छोड़ने के दोष को जानते हुए भी भोग फल कर्म के वश होकर उसका कथन खीकार किया। पर उसके साथ ही उन्होंने यह प्रतिज्ञा की कि, ''जो मैं प्रति दिन दश अथवा इस से अधिक मनुष्यों को वोध न करूँ तो उसी दिन पुनः दोन्ना प्रह्ण कर हूँ।"

यह प्रतिज्ञा कर उन्होंने मुनिलिंम, को छोड़ दिया। और वैश्या के साथ भोग भोगते हुए अपने अन्तः करण की उस आविष्य का स्मरण करने लगे। वहीँ रहते हुए भी वे प्रति दिन दस श्रादमियों को प्रबोध कर दीचा लेने के निमित्त वीर प्रभुं के पास भेजते रहे। एक दिन जब कि उनका भोग फल कर्म चीए हो चुका था, उन्हें केवल नो ही श्रादमी दीचा प्रहण करनेवाले मिले। दसवां एक सोनी था, पर वह किसी प्रकार प्रवोध न पाना था, उसी दिन नन्दीपेश सुनि ने उस वैश्या को छोड कर दशमस्थान की पूर्ति की।

कई खानों में भ्रमण करते हुए भगवान महावीर "चत्रिय कुएड" ग्राम मे पथारे। वहाँ समवशरण सभा में बैठ कर उन्होंने **उपदेश दिया। प्रभु को पघारे हुए** जान नगरनिवासी बड़ी-भारी समृद्धि श्रौर भक्ति के साथ प्रभु की वन्द्रना करने को गये थे। तीन प्रदित्त ए। दे, जगद्गुरु को नमस्कार कर वे श्रपने योग्य स्थान पर वैठ गये। उसी समय भगवान् महावीर के जमाता जमालि उनकी पुत्री प्रियदर्शना सहित प्रभु की वन्दना करने को श्राये। भगवान् के उपदेश से प्रवोध पाकर उन दोनों पित-पत्नी ने गुरु जनों से दीचा लेने की श्रमुमित ले दीचा प्रहुण की । जमालि ने ५०० श्रादमियों के साथ श्रौर त्रिय-दुर्शना ने एक हजार स्त्रियों के साथ दीचा ग्रहण की। श्रनुक्रम से जमालि मुनि ने ग्यारह श्रङ्गो का श्रध्ययन कर लिया। तव-प्रभु ने उनको एक इजार मुनियों का'झाचार्य्य वना दिया। उनके पश्चात् उन्होंने श्रौर भी उप्र तपस्या करना प्रारम्भ किया। इधर चन्दना का श्रमुकरण करती हुई श्रियदर्शना भी उन्न तप करने लगी।

एक वार जमालि ने अपने परिवार सहित प्रभु की वन्द्ना-कर कहा—"भगवन् यदि आपकी आज्ञा हो तो अब हम स्वत- न्त्रता पूर्वक विचरण करें।" पर भगवान् महावीर ने ज्ञान चक्षुत्रों के द्वारा भविष्य में उनके द्वारा होने वाले श्रनर्थ को जान लिया। इस कारण उन्होंने उनकी वात का कुछ उत्तर न देकर मौन प्रहण कर लिया। इघर जमालि "मौनं सम्मिति लच्चां" समक कर परिवार सहित विहार करने को निकल पड़े। विहार करते करते अनुक्रम से वे श्रावस्ती नगरी में श्राये। वहाँ कोष्टक नामक उद्यान में वे ठहरे। यहाँ पर विरस, शीतल, फ़खे, तुच्छ, श्रौर ठरडे श्रन्नपान का व्यवहार करने से उनके शरीर में पित्तव्वर की पीड़ा उत्पन्न हो गई। इस पीड़ा के कारण वे अधिक समय तक खड़े नहीं रह सकते थे। इस कारण पास ही के एक मुनि से उन्होंने संयारा ( श्रासन ) करने को कहा। मुनियों ने तुरन्त सयारा करना प्रारम्भ किया। पित्त की श्रत्यन्त पीड़ा से ज्याकुल होकर जमालि वार २ मुनियों से पृछने लगे कि-"त्रारे साधुत्रों। क्या संवारा प्रसारित कर दिया।" साधुत्रों ने कहा कि-"सथारा हो गया।" यह सुन जमालि तुरन्त चनके पास गये, वहाँ उनको संथारा विछाते देख वे जमीन पर बैठ गये। इसी समय मिध्याल के उदय से क्रोधित हो उन्होंने कहना प्रारम्भ किया-

"श्ररे साधुश्रों! हम बहुत समय से श्रम में पड़े हुए हैं। चिरकाल के पश्चात् श्रव मेरे ध्यान में यह बात श्राई है कि जो कार्य किया जा रहा हो उसे कर डालों" ऐसा नहीं कह सकते। संथारा विद्याया जा रहा था। ऐसी हालत में तुमने "विद्या दिया" यह कर श्रसत्य भाषण किया है। इस प्रकार श्रसत्य चोलना श्रयुक्त है। जो उत्पन्न हो रहा हो, उसे उत्पन्न हुश्रा

कह देना श्रौर "िकया जा रहा हो" उसे "कर डाला" कह देना ऐसा जो श्रारहन्त प्रभु कहते हैं वह ठीक नहीं मालुम होता । इसमें प्रत्येक विरोध मालुम होता है। चर्तमान श्रीर भविष्य चाणों के व्यूह के योग निष्पन्न होते हुए प्रक कार्य के विपय में "किया" ऐसा कैसे कहा जा सकता है। जो श्रर्थ श्रौर क्रिया का विधान करता है—उसी में वस्तुत्व रहता है। कार्य यदि आरम्भ से ही "किया" ऐसा कहलाने लग जाय तो फिर शेप चर्णों में किये हुए कार्य्य में श्रवश्य श्रनवस्था दोप की उत्पत्ति होती है। युक्ति से यही सिद्ध होता है कि कार्य पूर्ण हो चुना है, वही स्पष्ट रूप से किया हुआ कहा जा सकता है। इसलिये हे मुनियों। जो मैं कहता हूँ वही प्रत्यत्त सत्य है। चसे श्रद्गीकार करो। जो युक्ति से सिद्ध होता हो उसी को प्रह्ण करना बुद्धिमानों का काम है। सर्वज्ञ नाम से प्रसिद्ध श्रारिहंत प्रभु मिथ्या बोलते हो नहीं है ऐसी कल्पना करना न्यर्थ है क्योंकि महान् पुरुषों का भी कभी कभी स्वलित हो जाया करते हैं।"

जमालि के इस वक्तव्य को सुन कर मुनिवोले—"जमालि! तुम यह विपरीत कथन क्यों करते हो! राग-द्वेष से रहित ऋहत प्रमु कभी श्रसत्य नहीं वोलते। उनकी वाणी में प्रत्यत्त तथा प्रमुख दोष का एक श्रंश भी नहीं होता। श्राध समय में यदि वस्तु निष्पन्न हुई न कहलाय तो समय के श्रवशेष पन से दूसरे समय में भी उसकी उत्पत्ति हुई ऐसा कैसे कहा जा सकता है। श्र्य श्रीर किया का साधकपन वस्तु का लक्ष्ण है। किसी कों भी कोई कार्य्य करते हुए देख कर यदि हम उसे पूछें कि "क्या

कर रहे हो"। उसके उत्तर में यदि वह कहे कि "मैं श्रमुक वस्तु वना रहा हूँ" तो इसमें वह किसी प्रकार की भूल नहीं कर रहा है। क्योंकि उसके गर्भ में कार्य का साधन बना हुआ है।" तुम्हारे समान छन्रास्य को एक श्रीर खयुक्त का पूर्ण ज्ञान कैने हो सकता है। श्रीर तुमने यह कहा कि "महान् पुरुपों का भी स्खलन हो जाता है" सो तुम्हारा यह कथन विल्कुल मत्त प्रमत्त त्रौर उन्मत्त के समान है। जो किया जा रहा हो उसे किया हुआ कह देना क्ष"ऐसा जो सर्वेज्ञ का ऊथन है वह विल्कुल ठीक है।" इसके पश्चात् उनके छापस में छोर भो गर्मागर्म बहस हुई। श्रन्त मे वे सव लोग जमालि को छोड़ कर श्रीबीर प्रभु के पास चले गये। प्रियदर्शना ने अपने परिवार सहित पूर्व स्तेह के कारण जमालि का पच यहण किया। जमालि कुछ दिनो पश्चात् उन्मत्त हो गया श्रीर वह साधारण लोगों मे श्रापन मत का प्रचार करता हुआ घूमने लगा।

पक वार अपने ज्ञान के मद में भदोनमत्त हो जमालि चम्पा-नगरी के समीपवर्त्ती पूर्णभद्र नाम के वन में गया। उस समय वहां पर प्रभु का समावशरण रंचा हुआ था। वह समवशरण सभा में गया और वोला—"भगवन्। तुम्हारे वहुत से शिष्य केवल ज्ञान को पाये बिना ही मृत्यु को त्राप्त हो गये। पर में ऐसा नहीं हूँ, मुमे तो केवल ज्ञान और केवल दर्शन अन्तत रूप मे प्राप्त हुए हैं। इससे मैं भी इस पृथ्वी पर सर्वज्ञ और सर्वदर्शी

<sup>\*</sup> यह विषय बहुत गहरे तत्वकान में मम्भन्न रखता है । बहुत गम्मीर विचार श्रीर श्रध्ययन किये बिना इसका समक्तना कठिन हैं। किसी तर्कशास्त्र के पान जा कर इम विषय के जिक्षासुओं को इसका ज्ञान प्राप्त करना चाहिये।

श्रह्न हूँ।" उसके इन मिध्या वचनों को सुन गौतम खामी वोले "जमालि! यदि तू सचमुच में ज्ञानी है तो वतला कि जीव और लोक शाश्वत है या अशाश्वत ?" इस प्रश्न का उत्तर देने में असमर्थ जमालि कौंवे के समान मुख पसार कर चुपचाप वैठा रहा। तव भगवान ने कहा—"जमालि, यह लोक भिन्न भिन्न क्वों से शाश्वत श्रीर श्रशाश्वत है। उसी प्रकार जीव भी शाश्वत श्रीर श्रशाश्वत है। उसी प्रकार जीव भी शाश्वत श्रीर श्रशाश्वत है। द्रव्य रूप से यह लोक श्रीर जीव दोनों शाश्वत श्र्यान् श्रविनाशों हैं पर प्रतिच्राण वदलते हुए पर्याय के रूप से वे श्रशाश्वत श्रीर विनाशों है। जिस प्कार एक पड़ा मिट्टी की श्रपेचा से श्रविनाशी श्रीर घड़े की पर्याय श्रवस्था से विनाशी है—उसी प्रकार लोक श्रीर जीव को सममना चाहिये।"

प्रभु के इस यथार्थ कथन को उसने सुना पर मिध्यात के उद्य से उसका ज्ञान नष्ट हो रहा था इसलिए वह इस पर कुछ ध्यान न दे समवशरण से वाहर चला गया। एक वार विहार करता हुन्ना जमालि "श्रावस्ती" नगरी में गया। प्रिय दर्शना भी एक हजार श्राजिकाश्रों के साथ वहीं "टक" नामक कुम्हार की शाला में उतरी हुई थी। यह कुम्हार परम श्रावक था। उसने प्रियदर्शना को भ्रम में पड़ी हुई देख कर विचार किया "किसी भी उपाय से यदि में इसे ठीक रास्ते पर लगा हूँ तो वड़ा श्रच्छा हो।" यह सोच कर उसने एक समय वाड़े में से पात्रों को इकट्ठे करते समय एक जलता हुन्ना तिनका वहुत ही गुम रीति से प्रियदर्शना के कपड़ों में डाल दिया। कुछ समय पश्चात् बस्न को जलता हुन्ना देख प्रियदर्शना बोली "श्ररे ढंक्क देख तेरे प्रमाद में मेरा यह वस्न जल गया।" ढक्क ने कहा—

"साध्वी! तुम फूँठ मत वोलो। तुम्हारे मत के श्रनुसार जव सारा वस्न जल कर राख हो जाय तमो उसे "जला" ऐमा कह सकते हैं। जलते हुए को जल गया कहना यह तो श्री ऋहन्त का वचन है।" यह सुनते ही प्रियदर्शना को शुद्ध बुद्धि स्त्पन्न हुई। उसी समय वह वोली "ढङ्क! तेरा कहना- यथार्थ है। चिरकाल से मेरी बुद्धि नष्ट हो रही थी। तैने मुक्ते अच्छा बोघ किया। अव मुमे अपने किये का पड़ा पश्चात्ताप है।" ढङ्क ने कहा-"साच्वी ! तुम्हारा हृदय शुद्ध श्रौर साफ है, तुम शीव्र ही वीर प्रमु के पास जाकर इसका पश्चात्ताप कर लो।" यह सुन कर प्रियद्शेना जमालि का साथ छोड़ श्रपने परिवार सहित वीर प्रभु की शरण में श्राई। उसके साथ ही साथ जमालि के दूसरे शिष्य भी उसे छोड़ कर भगवान् की शरण में आ गये। नेवल मिध्यात से खदेड़ा हुआ, अकेला जमालि कई वर्षों तक पृथ्वी पर भ्रमण करता रहा । श्रन्त में एक वार पन्द्रह दिन का श्रनशन कर वह मृत्यु को प्राप्त हुआ।

चस समय गौतम प्रमु ने भगवान् से पूछा—"हे प्रमु! जमालि कौन सी गित में गया ?" वीर प्रमु ने कहा—"गौतम! तपोधन जमालि लातङ्क देवलोक में किग्विपिक देवता हुआ है। वहाँ से भयंकर पांच २ भव नरक, तिर्यच, और मनुष्य गित में भ्रमण करके निर्वाण को प्राप्त होगा। जो लोग धर्माचार्य्य का विरोध करते हैं उनकी ऐसी ही गित होती है।" इस प्रकार उपदेश देकर प्रमु ने वहाँ से अन्यत्र विहार किया।

डस समय अवन्ति नगरी में परम पराक्रमी राजा चराड. प्रद्योत राज्य करता था, वह सुन्दर खियों का वड़ा लोछपी था। एक दिन वह अपते सामन्तों के साथ राज सभा में वैठा था। उस समय एक प्रसिद्ध चित्रकार ने राजसभा में प्रवेश कर उसका अभिवादन किया। और उपहार खरूप एक वड़ी सुन्दर रमणी का मनोहर चित्र उसको भेंट किया। उस चित्र को देखते ही राजा चण्डप्रद्योत ने कहा—"कुशल चित्रकार। तेरा चित्रकीशल सचमुच विधाता के समान है। एसा खरूप मानव लोक के अन्तर्गत कभी देखने में न आया, इसलिए तेरी की हुई इम चित्र करपना को धन्य है, यह सुन चित्रकार ने कहा:—

"राजन्! यह केवल कल्पना ही नहीं हैं। इस चित्र में डिटिखित रमणी इस समय भी कौशम्बी के राजा शतानिक के अन्तपुर में विद्यमान हैं। इसका नाम मृगावती है। यह मृगाची राजा शतानिक की पटरानी है उसका यथार्थ रूप चित्रित करने में तो विश्वकम्मी भी असमर्थ हैं। मैंने तो उस रूप का किच्चित आमास मात्र इस चित्र में अंकित किया है। उसका वास्तविक रूप तो वाणी के भी अगोचर है।"

इस वात को धुनते ही रमणी लोछप चएडप्रद्योत कामान्य हो गया। इस ममय वह नीति श्रौर श्रनीति के विचार की विलक्षल भूल गया। इसने इसी समय फहा कि—"मृग की देखते हुए सिंह जिस प्रकार मृगी को पकड़ लेता है, इसी प्रकार शतानिक के देखते देखते में मृगावती को प्रहण कर हूँगा।" ऐसा विचार कर इसने पहले एक दूत को राजा शतानिक के समीप भेजा। इस दूत ने शतानिक को जाकर कहा—"हे शता-निक राजा! श्रवन्ति नरेश चएडप्रद्योत तुम्हे श्राहा करता है कि मृगावती के समान रन्न-जो कि देव योग से तुम्हारे समान अयोग्य के हाथ में आ पड़ा है इसको रखने का तुन्हे कोई अधिकार नहीं है, इसलिए' यदि तुन्हे अपना राज्य एवं प्राण विय है तो तुरन्त उसे मेरे अन्तः पुर में भेज दो।"

द्त के इन भयद्वर वचनों को सुन कर राजा शतानिक कोघ से अधीर हो उठा। उसने कहा—''अरे अधम दूत ! तेरे मुख से इस प्रकार की वातें सुन में अवश्य तुमे भयद्वर देख देता, पर तू दूत है श्रोर दूत को मारना राजनीति के विरुद्ध है, इस लिए मैं तुमें छोड़ देता हूँ। तू उस अधम राजा को कह देना कि शतानिक तुम्हारे समान चाएडालो से नहीं डरता "। इस प्रकार कह कर उसने तिरस्कार पूर्वक दूत को वहाँ से निकाल दिया। इसने वे सव वातें अवन्ति (उज्जैनी) आ कर राजा चएडप्रद्योत से कही, जिन्हें सुन कर वह श्रत्यन्त क्रोधित हो उठा । उसने उसी समय श्रपनी श्रसंख्य सेना को कौशम्बी पर श्राकमण करने की श्राज्ञा दी श्रीर खयं भी उसके साथ चला। इधर अपने को चराडप्रचोत का सामना करने में असमर्थ समम शतानिक श्रत्यन्त दुखी हुश्रा, यहां तक कि इस दुख के मारे उसके पा्ण भी निकल कये।

ऐसे निकट समय में मृगावती की जो श्वित हुई उसे वतलाना अशक्य है। पर फिर भी एक वीर खो की तरह उसने सोचा कि मेरे पित की तो मृत्यु हो गई और "उद्यन कुमार" अभी तक वालक ही है। ऐसे विकट समय में बिना किसी प्रकार का अपट जाल रचे काम नहीं चल सकता॥ यह सोच उसने एक दूत को चएडप्रदोत के पास भेज कर यह कहलाया "मेरे पित तो खर्ग चले गये, इसलिए अब तो मुक्ते आप ही



नगरान महाराग्यो मीन धारण करने देश उस स्वालेन प्रोधित होका उनके बानीमे व्यक्त कृतको कील ठोक ही । Plecks & Printing by the Danik Pro , Cil

को शरण है। पर इस समय मेरा पुत्र विलक्कल वलहीन वालक है, इससे यदि मैं इसके हाथ राज्य भार दे वलो जाऊँ तो निश्चय है कि आसपास के राजा इसका पराभव कर सारा राज्य हड़प जायँगे। यद्यपि आप के सम्मुख कोई राजा ऐसा साहस नहीं कर सकता, पर आप हमेशा तो यहां रहेगे ही नहीं, रहेगे सु दूरवर्ती उच्ययिनो नगरी में। ऐसी हालत में "सांप तो सिर पर और यूटी पहाड़ पर" वालो कहावत चरितार्थ होगी, इसलिये यदि आप उज्जियिनी से इटे मँगवा कर कौशाम्बी के चारों तरफ एक मजबूत किला वधवा दें तो फिर मुक्ते आपके साथ चलने में कोई आपित्त न रह जाय।"

यह सुनते ही राजा चएडप्रद्योत ने हिषत चित्त से उसी समय किला वंधवाने की श्राज्ञा दे दी । भारी श्रायोजन के साथ किला बाँधना शुरू हो गया, कुछ दिन बीतने पर किला बिल्कुल तैयार हो गया,।" इसके—पृश्चात् मृगावती ने दूसरा दूत भेज कर प्रद्योत से कहलाया—"राजन्! श्रव तुम अन, धान्य, श्रीर इधनादिक से नगरी को भरपूर कर दो, काम लोछप चएडप्रद्योत इतने पर भी मृगावती का मतलव न सममा श्रीर उसने बहुत शोध उसकी श्राज्ञानुसार सब काम करवा दिया।

इतना सब हो जाने पर मृगावती ने चतुराई के साथ नगर के सब दरवाजों को वन्द करवा दिये। श्रीर किले पर श्रपनी सेना के वहादुर सुभटों को चुन कर चढ़ा दिये। श्रव तो चराड-प्रद्योत राजा शाखा अष्ट वन्दर की तरह नगरी को घेर कर वैठ गया। वह हत दुद्धि हो मृगावती की दुद्धि पर श्राश्चर्य करने लगा। पक दिन मृगावती के हृदय में संसार के प्रति वड़ा वैराग्य हो आया, उसने सोचा कि यदि वीर प्रभु मेरे भाग्य से इघर पघार जांय तो में उनके समीप जाकर दोना ले छूँ। भगवान महावीर ने ज्ञान के द्वारा मृगावती का यह संकल्प जान लिया और वे तत्काल उसकी मनोवांछा पूर्ण करने के निमित्त वहां पधारे। प्रभु के आने का समाचार सुन मृगावती तत्काल नगर का द्वार खोल भगवान की वन्दना करने को समवशरण में गई! राजा चएडप्रद्योत भी वीर प्रभु का भक्त था, अत्र एव वह भी पारस्परिक शश्रुता को भूल कर प्रभु को वन्दना को गया। तब प्रभु ने अपना सार्वभापिक उपदेश प्रारम्भ किया।

उपदेश समाप्त होने पर मृगावती ने असु को नमस्कार कर कहा कि—चराडप्रधोत राजा की आज्ञा लेकर में दीचा प्रहरा करूंगी। पश्चात् चराडप्रधोत के पास जाकर उसने कहा—यदि तुम्हारी आज्ञा हो तो में दीचा प्रहरा कर छ। क्योंकि मुसे संसार से अब घृणा हो गई है।" प्रभु के प्रभाव से चराडप्रधोत का बैर तो शान्त हो ही गया था, इस लिए उसने मृगावती के पुत्र "उद्यन" को तो कौशाम्बी का राजा बना दिया, और मृगावती को दोचा प्रहरा करने की आज्ञा दी। मृगावती के साथ साथ चराडप्रधोत की अज्ञारवती आदि आठ रानियों ने भी दीचा प्रहरा कर ली।

यहां से बिहार कर सुरासुरों से सेवित महावीर प्रभु वाणिज-श्राम नामक प्रसिद्ध नगर में पधारे। इस नगर के पुतिपलाश नामक उद्यान मे देवतात्रों ने समवशरण की रचना की। इस नगर में पितृवत् प्रजा का पालन करने वाला जितशत्रु नामक

राजा राज्य करता था। और "आनन्द" नामक प्रहपति वहां का नगर श्रेष्टि या, उसके "शिवानन्दा" नामक परम रुपबती पत्री भी, वह बारह करोड़ खर्ण मुद्रात्रों का खामी था। बीर प्रमु को वहां पघारे हुए जान वह हर्षोत्सृद्ध हो एनकी वंदना करने को गया, और उपदेश श्रवण किये, पञात उसने वारह प्रकार के गृहस्य घर्मों को प्रद्गीकार किया। इसके गये पश्चात् इसकी स्री शिवानन्दा ने भी आकर इन्हीं वारह धर्मों को प्रहरण किया। इसके पञ्चान् प्रभु ने चम्पा नामक नगरी में कुलपितनामक गृह्स को उमकी भट्टा नामक पत्नी सहित और काशी नगरी में चुलनीपिवा नामक गृहस्य को उसकी श्यामा नामक स्त्री सहित गावक घर्ममें दांजित किये। ये दोनों गृह्स्य क्रम से अठारह करोड़ श्रीर चौत्रीस करोड़ खर्ष मुद्राश्रों के श्रधिपनि थे। तदनन्तर काशी में सुरादेव की, जालिमका में चुहरावक की काम्पील्य-पुर में कुएडकोलिक को गृहस्य धर्म में दीत्तित किया ये सब लोग श्रसंत्य सम्पत्ति के मालिक थे।

पलाशपुर नायक नगर में शङ्गलपुत्र नामक एक कुम्हार रहता था। यह कुम्हार ध्याजीविक—सम्प्रदाय के सस्थापक "गौशाला" का श्रन्तुगायी था। उसके अग्निमित्रा नामक स्त्री थी। यह बीन करोड़ म्बर्ण मुद्रश्रों का स्वामी था। पलाशपुर के वाहर इसकी मिट्टी के वर्तनों का वेंचने की पांच सौ दुकानें चलती थाँ। एक दिन किसी ने श्राकर उससे कहा कि कल प्रातः काल महाब्रह्म जैलोक्य प्रतिसर्वज्ञ प्रभु यहाँ पर पथारेंगे। शञ्जाल-पुत्र ने इससे यह समना कि जरूर इसने यह कथन मेरे धर्म सुत्र गौशाला के जिग्र में किया है। यह बात सुन वह दूसरे दिन प्रभु के समवशरण में गया। प्रभु ने दर्शन दिये के पश्चात् कहा—हे शव्दालपुत्र! कल किसी ने श्राकर तुमें कहा था कि "कल प्रातःकाल सर्वे अभु यहां पर श्राएंगे, इस पर तेने गौशाला के श्राने का श्रतुमान किया था,।" यह सुन उस कुम्हार ने सोचा कि "श्रहों, ये तो सर्वे अमहात्राह्मण श्रह्नित श्रीवीर प्रभु हैं। ऐसा सोच उसने पुनः उनको नमस्कार किया। पश्चात प्रभु ने बड़े हो मधुर शब्दों में उसे "नियतिवाद" की कमजोरियां बतला कर उसे श्रपना श्रनुयायी बना लिया। उसने उसी समय प्रभु से श्रावकधर्म को प्रहण किया।

जव गौशाला ने यह घटना सुनी तो वह शब्दालपुत्र को पुनः श्रपने मत में मिलाने के निमित्त वहां श्राया। पर जब शब्दाल-पुत्र ने उसे दृष्टि से भी मान न दिया तो लाचार होकर वह वहां से वापस चला गया।

यहां से चल कर प्रमु राजगृह नगर के त्राहर स्थित गुण-शील नामक चैत्य में पधारे! उस नगर में "महाशतक" नामक चौबीस करोड़ खर्ण मुद्रांत्रों का श्राधिपति एक सेठ रहता था, उसके रेवती नगैरह तेरह रानियां थीं। इन सबो ने भगवान महाबीर से श्रावक धर्म प्रहण किया। वहां से बिहार कर प्रमु श्रावस्ती पुरी में श्राये, वहां पर निन्दिनीयिता नामक एक गृहस्थ रहता था। इसके "श्राधिनी" नामक स्त्री थी। यह बारह करोड़ खर्ण मुद्रात्रों का श्राधिपति था। इसको भी श्री वीर प्रमु ने सकुदुम्ब श्रावक धर्म में दीचित किया। इस प्रकार प्रमु के दस "मुख्य श्रावक" हो गये।

कई स्थानों पर भ्रमण करते हुए प्रभु एक बार पुनः श्रावस्ती-

पुरी में आये। यहां के कोष्टक नामक उद्यान में देवताओं ने **उनका समवशरण बनाया। इसी स्थान पर "तेजोलेश्या" के यल** से श्रपने विरोधियों का नारा करने वाला "श्रष्टांगनिमित्त" के ज्ञान से लोगों के मन की वात कहने वाला और श्रपने श्रापको "जिन" कहने वाला गौशाला पहले ही मे श्राया हुश्रा था । यह "हालाहला" नामक फिसी फुम्हार की दुकान में इतरा था। श्रह्नत के समान इसकी रत्याति को सुन कर सैकड़ो सुग्ध लोग उसके पाम प्राने और उसके मत को प्रइश करते थे। एक बार जब गौतमस्त्रामी प्रमु की खाद्या में खहार लेने के निमित्त नगर में गये तथ वहां उन्होंने सुना कि "यहां पर गौशाला व्यर्दन्त श्रौर मर्वहा के नाम से विख्यान् होकर 'प्राया हुआ है। इस वात को सुन कर गौतमस्त्रामी रंग्द पाने हुए प्रसु के पास प्राये । उन्होंने सव लोगों के नम्युख ख़च्छ बुद्धि में पूछा भगवन् । इस नगरी के लोग गौगाला को सर्वश कहने हैं। क्या यह बात सत्य है ? "प्रमु ने फहा" मंग्वली का पुत्र गौशाला है । श्रजिन होते हुए भी यह श्रपने को जिन मानता है। गौतम ! मैंने ही उसकी दीना टी है। रिाना भी इसको मैंने ही दी है। पर पीछे मे मिण्याची होकर यह मुक्त में श्रतग हो गया है। यह सर्वज्ञ नहीं है।

एक वार प्रभु के शिष्य श्री "आनन्द मुनि" आहार लेने के निमित्त नगरी में गये, मार्ग में उन्हें गौशला ने घुला फर कहा— "अरे आनन्द । तेरा धर्माचार्य्य लोगों में अपना मत्कार फरवाने की इच्छा में सभा के बीच में अपनी प्रशंसा और मेरी निन्दा करता है और कहता है कि यह गौशाला मंखली पुत्र है।

श्चर्हन्त तथा सर्वज्ञं नहीं। पर वह श्रव तक शत्रु के दहन करने में समर्थ मेरी तेजोलेश्या को नहीं जानता है। तू निश्चय रख मैं उसे परिवार समेत नष्ट कर दूंगा। हां यदि तैने मेरा विरोध न किया तो तुमें छोड़ दूंगा।

श्रानन्द मुनि ने यह वात प्रभु के श्रागे श्राकर कही। फिर उन्होंने शङ्कित होकर पूछा "खामी ! गौशाला ने भस्म कर देने की बात कही है। वह वास्तविक है या उसका प्रलाप मात्र है ? प्रभु ने कहा—" श्रहन्त के सिवाय दूसरे को भस्म कर देने मे वह समर्थ है। इसलिये आनन्द ! तू गौतम वगैरह सव मुनियों को जाकर कहदे कि इसके साथ कोई भाषण न करे।" श्रानन्द मुनि ने सब लोगों को यह बात जाकर कह दी। इतने ही मे गौशाला वहाँ त्राया त्रौर उसने प्रभु को देख कर कहा-"श्रो कारयप । तू मुक्ते मंखली पुत्र श्रौर श्रपना शिष्य वतलाता है। यह बिल्कुल मिथ्या है। क्योंकि तेरा शिष्य गौशाला तो शुककुल का था। वह तो धर्म ध्यान से मृत्यु पाकर देवगति में उत्पन्न हो गया है उसके शरीर को उपसर्ग छौर परिषह सहने में समर्थ जान-मैंने अपनी खात्मा को खपने शरीर से निकाल कर उसमें डाल दिया है। मेरा नाम तो "उदाय मुनि" है। मुक्ते विना जाने ही तू श्रापना शिष्य किस प्रकार कहता है ? महावीर ने कहा—"पुलिस की निगाह में पड़ा हुआ चोर कहीं क्रिपने का स्थान न पाकर जिस प्रकार कई, सन, या ऊन से ही श्रपने शरीर को ढंकने की चेष्टा करता है उसी प्रकार तू भी क्यों असत्य बोल कर अपने को घोखा देता है।" प्रभु के इन वचनों को सुन गौशाला बोला "अरे काश्यप! आज तू

श्रप्ट हो जायगा, नष्ट हो जायगा।" उसके इन वचनों को सुन कर प्रभु के शिष्य सर्वानुभूति मुनि अपने को न सम्हाल सके। वे बोले—"अरे गौशाला। जिस गुरू ने तुमें दीचा और शिचा दी, इसी का तू इस प्रकार तिरस्कार कैसे करता है।" यह सुनते ही कोधित हो गौशाला ने दृष्टि विप 'सर्प की ज्ञाला की तरह उन पर तेजोलेश्या का प्रदार किया। सर्वानुभूति मुनि इस ज्ञाला से दृष्य होकर शुभ ध्यान से मरण पा स्वर्ग गये। अदनी लेश्या की शक्ति से गर्वित होकर गौशाला किर प्रभु का तिरस्कार करने लगा। तब सुनच्छ नामक शिष्य ने प्रभु की निन्दा से कोधित हो गौशाला को कठोर वचन कहे। गौशाला ने उन्हें भी मर्वानुभूति की तरह भस्म कर बाला। इस से और भी गर्वित हो वह प्रभु को कटुक्तिया कड़ने लगा।

नव प्रभु ने श्रत्यन्त शान्ति पूर्वक कहा—"गौशाला! मैंने ही तुक्ते शिक्ता श्रौर दीका देकर शास्त्र का पात्र किया है। श्रौर मेरे ही प्रति तू ऐसे शच्ट बोल रहा है। यह क्या तुक्ते योग्य है।" इन वचनों से श्रत्यन्त को घित हो गौशाला ने कुछ समीप श्रा प्रमु पर भी तेजोलेश्या का प्रहार किया। पर जिस प्रकार मयद्वर ववराहर पर्वत से टकरा कर वापस लौट जाता है, उसी प्रकार वह लेश्या भी प्रभु को भम्म करने में श्रसमर्थ हो वापस लौट गई। श्रीर फिर श्रकार्य प्रेरित करने से को धित हो इसने वापस गौशाला के ही शरीर पर प्रहार किया। जिससे गौशाला का सारा शरीर श्रन्दर से जलने लगा। पर जलते जलते भी होठ हो कर इसने प्रभु से कहा—"श्ररे काश्यप! मेरी तेजोलेश्या के प्रभाव से इस समय तू बच गया है। पर इससे उत्पन्न हुए

पित्तज्वर के कारण आज से छः मास के पश्चात् तू छद्मस्थ अवस्था मे ही मर जायगा।" महावीर ने कहा—गौशाला ! तेरा यह कथन व्यर्थ है। मैं तो स्रभी इसी कैवल्य स्रवस्था में सालह े वर्ष तक श्रौर विहार करूगा पर तू श्राज से सातवें दिन तेरी तेजोलस्या से उत्पन्न हुए पित्तज्वर के कारण मृत्यु को प्राप्त होगा।" फिर छुछ समय के पश्चात् तेजोलेश्या की भयद्वर जलन सं पीढ़ित हो गौशाला वहीं पड़ गंया। तव घ्रपने गुरु की श्रवज्ञा से कोधित हुए गौतम वगैरह मुनि उससे कहने लगे—"श्ररे मूर्छ । जो कोई अपने धम्मीचार्य्य के प्रतिकृत होता है, उसकी ऐसी ही दशा होती है। तेरी धम्मीचार्य पर फेंकी हुई वह तेजो-त्तेश्या कहां गई ?" उस समय गौशाला ने गड्डे में पड़े हुए सिंह की तरह श्रत्यन्त क्रोधित दृष्टि से उनकी श्रोर देखा । पर श्रभने श्राप को श्रसमर्थ देख वह क्रोध के मारे उछ।ले मारने लगा श्रीर फिर श्रत्यन्त कष्ट पूर्वक उठ कर हाय हाय करता हुआ वह अपने स्थान पर गया।

इः दिन न्यतीत होने पर जव सातवे दिन उसका अन्त समय उपस्थित हुआ तो उसको सत्य ज्ञान का उदय हुआ। उसका हृदय पश्चाताप की अग्नि में मसा होने लगा। तव उसने अपने सब शिष्यों को बुला कर कहा "हे शिष्यों। सुनो में अहन्त नहीं—केवलो नही—में वीर प्रभु का शिष्य मंखली पुत्र गौशाला हूँ। आश्रय को ही भच्नए करनेवाली अग्नि के समान में श्री गुरु का प्रतिदृन्दी हुआ हूँ। इतने काल तक दम्म के मारे मैंने अपनी अत्मा और संसार को घोखा दिया है, इसके लिए तुम मुक्ते चमा करना" ऐसा कह कर वह मृत्यु पा स्वर्गलोक को गया।

भ्रनुकम से विहार करते करते प्रभु "पोतनपुर" पधारे। इस नगर के समीपवर्टी मनोरम नामक उद्यान में देवताओं ने समवशरण की रचना की। वहां का राजा प्रसन्नचन्द्र उसी समय प्रभु की वन्दना करने के निमित्त श्राया। प्रभु की देशना सुन इसको डमी समय ससार के प्रति वैराग्य हो श्राया, तव श्रपने पुत्र को राज्य का भार दे उसने दीना प्रहण कर ली। उम्र तपस्या करते हुए राजिं प्रसन्नचन्द्र भगवान् के साथ विहार करने लगे कुछ समय पश्चान् भगवात् महावीर के साथ वे राजगृही नामक नगरी मे श्राये यह सुनने ही कि भगवान् महावीर राजगृह के समीपवर्ती वन में श्राये हुए हैं। राजा श्रीराक श्रत्यन्त उत्करिठत चित्त से श्रिपने परिवार के साथ उनकी वन्दना करने गया। उसकी सेना के आगे चलने वाले सुमुख श्रीर दुर्मुग्न दो सेनापति मिथ्यादृष्टि थे। वे श्रापस में कई प्रकार की वार्ते करते हुए जा रहे थे, मार्ग में उनको प्रसन्न-चन्द्र मुनि दिखलाई दिये। वे एक पैर से खडे होकर ऊंचे हाथ क्रिये हुए श्रातापना कर रहे थे ! उनको देख कर सुमुख बोला । "ऐसी प्रातापना करने वाले मुनि के लिए खर्ग श्रीर मोच छछ भी दुर्लभ नहीं हैं।" यह सुन कर दुर्मुख वोला "श्ररे यह तो पोतनपुर का राजा प्रसन्नचन्द्र है, इसने व्यपने छोटे से लड़के को इतना बड़ा गच्य देकर उसके प्राणों पर कैसी विपत्ति खड़ी कर दी है। उसके मंत्री श्रय चम्पानगरी के राजा दिधवाहन से मिल कर उस लड़के की राजश्रष्ट करने की कोशिश में लगे हुए हैं। इसी प्रकार इसकी पतियां भी कही चली गई हैं। यह कोई यर्भ है। प्रसन्नचन्द्र के ध्यान-रूपी पर्वत पर इन बचनों ने वज

का काम किया। वे सोचने लगे—"मेरे उन श्रकृतज्ञ मंत्रियों को धिकार है। श्राज तक मैंने उनके श्रादर में किसी प्रकार की कमी नहीं की, इस कृतज्ञता का उन्होंने यही वदला दिया। यदि इस समय में वहां होता तो उनको श्रात्यन्त कठिन सजा देता।" ऐसे संकल्प विकल्पों से व्याकुल होकर प्रसन्नचन्द्र मुनि श्रपने प्रहण किये हुए व्रत को भूल गये। श्रौर श्रपने को राजा ही समम कर वे मन ही मन मंत्रियों के साथ युद्ध करके लगे। इतने में श्रेणिक राजा वहां आया और उसने विनय पूर्वक उनकी वन्दना की, वहां से चल कर वह वोर प्रभु के समीप आया और वन्दना कर उसने पूछा "हे प्रभू मैंने प्रसन्नचन्द्र मुनि को-उनकी पूर्ण ध्यानावस्था में वन्द्ना की है। भगवन्। मैं यह जानना चाहता हूँ कि यदि वे उसी स्थिति में मृत्यु को प्राप्त हो तो कौनसी गति में जायगे। प्रभु ने कहा "सातवें नरक में जायंगे" यह सुन कर श्रेणिक वड़े विचार में पड़ गया, क्योंकि उसे यह माछ्म था कि मुनि नरक गामी नहीं होते, अतएव उसे अपने कानों पर विश्वास न हुत्रा श्रौर उसने फिर दूसरी वार पूछा "भगवन्। यदि प्रसन्नचन्द्र मुनि इस समय मृत्यु पा जायं तो कौनसी गति में जायंगे।" प्रभु ने कहा—सर्वार्थ सिद्धि विमान में जायगे। श्रेणिक ने पूछा भगवन् आपने एक ही चाग के अन्तर पर दो त्रातें एक दूसरी से विपरीत कही इसका क्या कारण हैं। प्रमु ने कहा—ध्यान के भेद में प्रसन्नचन्द्र मुनि की श्रवस्था

दो प्रकार की हो गई है। इसी से मैंने ऐसी बात कही है। पहले दुर्मुख के वचनों से प्रसन्नमुनि अत्यन्त क्रोधित हो गये थे। श्रीर श्रपने मन्त्रियो श्रीर सामन्तो से मन ही मन युद्ध

कर रहे थे। उसी समय तुमने उनकी बन्द्ना की थी, इससे उस समय उनकी स्थिति नरक गित के योग्य थी। उसके पश्चात् वहाँ से तुम्हारे श्राने पर उन्होंने मन में विचार किया कि अव तो मेरे सब श्रायुघ व्यतीत हो चुके हैं। इसिलये श्रव में शिरखाण ही से शत्रु को मारूँगा। "ऐसा सोच उन्होंने श्रपना हाथ शिर पर रक्ता। वहां श्रपने लोच किये हुए नगे शिर को देख कर उन्हें तत्काल श्रपने तृत्त का स्मरण हो श्राया, जिस से तत्काल उन्हें श्रपने किये का भयद्भर पश्चाताप हुआ। श्रपने इस कृत्य की खूब श्रालोचना कर फिर ध्यानमप्त हो गये उसी समय तुमने यह दूसरा प्रश्न किया। श्रोर इसी कार्ण मैने तुम्हारे दूसरे प्रश्न का दूसरा उत्तर दिया।"

इस प्रकार की वात चल रही थी कि इतने में प्रसन्नचन्द्र मुनि के समीप देव दुन्दुभि वगैरह का कोलाहल होने लगा। उसको सुन कर श्रेणिक ने प्रमु मे पृछा—

श्रेणिक-स्वामी यह क्या हुआ ?

प्रमु-"ने कहा ध्यान में स्थिर प्रसन्नचन्द्र मुनि को इसी च्या केवल ज्ञान की प्राप्ति हुई है। देवता उसी केवल ज्ञान की महिमा कर रहे हैं।"

"तदन्तर श्रेणिक ने पूछा-भगवन् ! श्रगले जन्म में मेरी क्या गति होवेगी ?"

महावीर ने उत्तर दिया—"श्रेणिक यहां से मृत्यु पाकर तू पहले नरक को जायगा। श्रोर वहाँ श्रपनी श्रवधि को पूरी कर तू इसी भरत-चेत्र की श्रगली चौबीसी में "पद्मनाय" नाम का पहला तीर्थ-कर होगा— श्रेणिक ने तब प्रभु को नमस्कार कर कहा—भगवन् । श्रापके समीन जगदुद्धारक स्वामी के होते हुए भी मेरी गति नरक मे क्यों कर होगी ?"

"वीर प्रभु ने कहा—राजन् तेने पूर्व में नरक का आयु उपा-जन कर रक्खा है इस लिये तू अवश्य नरक में जायगा। क्योंकि पूर्व के बँधे हुए शुभ और अशुभ कर्म के फल अवश्य भोगने ही पड़ते हैं उसको कोई अन्यथा नहीं कर सकता।"

श्रिणिक ने कहा—हे नाथ ! क्या कोई ऐसा भी उपाय हैं जिसुसे इस भयङ्कर गति से मेरी रचा हो जाय !"

में प्रमुख्य ने कहा—हे राजन्। यदि तू तेरे नगर में बसने वाली किपला ब्राह्मणी के पास से सहर्ष साधुत्रों को भिचा दिला दे श्रौर "कालसौकरिक" नामक कसाई से जीवहिंसा छुड़वा,दे तो नरक से तेरा छुटकारा हो सकता है, श्रन्यथा नहीं।" इस प्रकार प्रभु के वचनों को हृदय में धारण कर राजा श्रीणिक श्रपने स्थान पर गया।

श्रेणिक ने वहाँ जाकर पहिले किवल त्राह्मणी को बुलवाई श्रोर कहा—"भद्रे तू श्रद्धापूर्वक साधुश्रों को भिन्ना दे, मैं तुमे धन श्रोर सम्पत्ति से निहाल कर दूंगा।"

किपला ने कहा—यदि तुम मुक्ते सोने में भी गाड़ दो या सारा राज्य ही मेरे सुपुर्द कर दो, तो भी मैं यह श्रकृत्य कदापि नहीं कर सकती।"

तत्पंधात् राजा ने "कालसौकरिक" को बुलाया और कहा-यदि तू इस कसाई के धन्धे को छोड़ दे तो मैं तुमे बहुत सा द्रव्य देकर निहाल कर दूं। तुमे इसमें कुछ हानि भी नहीं, क्योंकि द्रव्य की ही इच्छा से तो तू यह कार्य्य करता है।" "कालसोकरिक" ने कहा—इस काम में क्या दोप है ? जिससे अनेक मनुष्यों के जीवन की रक्ता होती हैं, ऐसे कसाई के धन्ये को में कदापि नहीं छोड़ सकता। "यह सुन करके कोधित हो राजा ने कहा:—देखें तू अब किस प्रकार यह धन्या कर लेता है ? यह कह कर श्रेणिक ने उसे अन्थेरे कूप में कैंद्र कर दिया।" तत्पश्चात् वीर प्रमु के पास आकर उसने कहा—

श्रेशिक-भगवन् मैंने "कालसौकरिक" से एक दिन श्रौर रात्रि के लिये कसाई का काम छुड़वा दिया है।" यह सुन कर प्रभु ने कहा—

प्रभु-हे राजन्। उसने उस अन्य कृप में भी पांचें सौ भैंसे मिट्टी के बना बना कर मारे है।" उसी समय श्रेणिक राजा ने वहां जाकर देखा तो सचमुच उसे वही दृश्य दिखलाई दिया। उससे उसे बड़ा श्रनुताप हुआ श्रीर वह श्रपने पूर्व उपार्जित कर्मों को धिकारने लगा।"

श्रीवीर प्रभु वहाँ से विहार कर पृष्ट चम्पा नगरी को पथारे। वहाँ केराजा "साल" श्रीर उनके लघु भ्राता "महासाल" प्रभु की वन्दना करने के निमित्त वहां श्राये। प्रभु की देशना सुन कर उन्हें संसार से वैराग्य हो श्राया। इससे उन्होंने श्रपनी वहन यशोमती के पुत्र "गागती" को राज्य का भार दे दीजा प्रहण करली। कुछ दिनों पश्चात् वीर प्रभु को श्राज्ञा ले साल श्रीर महा-साल के साथ गौतम खामी पुनः पृष्ठ चम्पा को गये। वहां के राजा गागली ने उनकी देशना सुन कर, श्रपने पुत्र की राज्य गद्दी दे दीजा प्रहण कर ली। गौतम खामी तब वहाँ से चलकर वीर प्रभु के पास श्राने लगे, मार्ग ही मे श्रुम भावनाश्रो

के कारण साल, महासाल, गागली आदि को केवलज्ञान की प्राप्ति हो गई। जब वे लोग प्रभु के पास गये तो प्रभु को प्रदिच्यण दे, गौतम स्वामी को प्रणाम कर और तीर्थ को नमकर पर्षदा में जाने लगे। तब गौतम स्वामी ने उनको कहा—प्रभु की वन्दना करो। प्रभु ने कहा—गौतम। केवली की आशातना मत करो। तत्काल गौतम ने अपने किये का प्रश्चाताप कर उनसे च्या मांगी।

पश्चात् गौतम दुखी होकर सोचने लगे—क्या मुक्ते केवल ज्ञान प्राप्त न होगा, क्या मैं इस भव में सिद्ध न हो सकूंगा ?" वे ऐसा विचार कर ही रहे थे कि वीर प्रभु ने अपनी देशना में कहा कि जो श्रपनी लिध के द्वारा श्रष्टापद पर जाकर एक रात्रि वहाँ रहे, वह इसी भव में सिद्धि को प्राप्त हो।" यह सुनते ही गौतम स्वामी प्रभु की श्राज्ञा लेकर वहाँ जाने के लिए निकल पड़े। वहाँ की यात्रा कर जब वे वापिस लौट रहे थे तब मार्ग में पाँच सौ मुनि उनको मिले उन सबों ने गौतम स्वामी के शिष्य होना चाहा । पर गौतम ने कहा किं—सर्वज्ञ परमेश्वर जो भगवान् महावीर हैं वे ही तुम्हारे गुरु हो स्रो। यह सुन ' **उन मुनियों ने सोचा कि "जगद्वर श्री वीर**े परमात्मा हमें गुरु रूप में मिले हैं, इसी प्रकार पिता के समान ये मुनि हमें वोध करने के लिये मिले हैं सचमुच हम बड़े पुरायवान हैं।" इस प्रकार शुभ भावनात्रों का उदय होने से उन पाँच सौं ही मुनियों को कैवल्य की प्राप्ति हो गई। समवशरण में आकर वे वीर-प्रभु की प्रदित्तरण कर केविलयों की सभा की श्रोर वले। यह देख गौतम'स्वामी बोले "वीर प्रभु की वन्दना करो।" यह सुन प्रभु

ने कहा—गौतम केवली की आशातना मत करो।" यह सुन गौतम ने उनसे भी इसके लिए चमा मांगी।

गौतम फिर सोचने लगे—"श्रवश्य में इस मव में सिद्धि न पा सकूंगा। क्योंकि में गुरु कमीं हूँ। इन महात्माश्रों को चन्य है जिनको कि च्यामात्र में कैल्य प्राप्ति हो गई।" गौतम के मन की स्थिति को श्रपने ज्ञान द्वारा जान कर प्रमु ने उससे कहा गौतम्! तीर्थकरों का वचन सत्य होता है श्रथवा देवता का ? गौतम ने कहा—तीर्थकर का।

प्रमु ने कहा—तव श्रधीर मत हो, किश्रों, शिष्यों पर गुरु का स्नेह दिदल (वह श्रश जिसकी दाल वनती है) के ऊपर के रूण के समान होता है। जो कि तत्काल दूर हो जाता है। पर गुरु पर शिष्य का स्नेह ऊन की चटाई के समान दढ़ होता है। चिरकाल के संसर्ग से हमारे पर तुम्हारा स्नेह बहुव दढ़ हो गया है। यह स्नेह का जव श्रभाव होगा तभी तुम्हें कैवल्य की प्राप्ति होगी।

राजगृह नगर के समीप वर्ती "शालि" नामक प्राम में धन्या नामक एक स्त्री आकर रही थी, उसकी सारी सम्पत्ति और वंश नष्ट हो गया था। केवल सङ्गमक नामक एक पुत्र चचा हुआ था। उसको साथ लेकर वह वहां रहती थीं। सङ्गमक वहाँ के निवासियों के वछड़ों को चराता था। एक वार किसी पर्वोत्सव का दिन आया। घर घर खीर खाएड के भोजन बनने लगे, संगमक ने भी इस प्रकार का भोजन बनाते हुए देखा। उन भोजनों को देख कर उसकी इच्छा भी खीर खाने की हुई तव उसने घर जाकर अपनी दीन-माता से खीर बनाने

के लिये कहा। वह बोली पुत्र! में दिरही हूँ, में खीर के पैने कहां से लाऊँ ?" पर जब वालक ने हठ पकड़ ली तब धन्या श्रपनी पूर्व स्पृति को स्मरण करके रोने लगी। उसको रदन करते देख उसकी पड़ोसियों ने इसका कारण पूछा। घन्या ने गद्गद खर से श्रपने दुख का कारण कहा। तव सवों ने भिल कर दुर्याद्र हो उसको दूध वगैरह सामान ला दिया । सब सामान पाकर धन्या ने खीर वनाई श्रीर एक थाली में परोस वह किसी गृह कार्य्य में संलग्न हो गई। इसी समय कोई मास च्रपण धारी मुनिराज उधर श्राहार लेने के निमित्त निक्ले। उन्हें देखते ही सङ्गमक के हृद्य में भक्ति का उर्हेक हो आया श्रीर उसने वह खीर खयं न खा, मुनि को खिला दी। कुञ्र समय पश्चात् जव इसकी माता त्राई त्रौर उसने पुत्र की थाली में खीर न देखी तो उसने श्रीर वहुत सी खीर उसकी थाली मे परोस दी। अनुप्र सङ्गमक ने उस खीर को कएठ तक खाया, जिससे इसे भयद्वर श्रजीर्ण हो गया। श्रौर वह उस रोग से उसी रात को उन मुनि का स्मरण करते करते परलोक गामी हो गया।

मुनि दान के प्रभाव से सङ्गमक का जीव राजगृह नगर मे गोमद्र सेठ की मद्रा नामक स्त्रों के चदर में अवतरित हुआ। भद्रा ने स्त्रप्त में पका हुआ शालि-चेत्र देखा, उसने वह बात अपने पित से कही, तब पित ने कहा कि 'तुम्हे पुत्र प्राति होगी' गर्भ जब चार मास का हो गया, तब भद्रा को दान धर्म और सुकृत करने का दोहला हुआ। भद्र बुद्धि गौ मद्र ने वह दोहला बड़ ही उत्साह के साथ पूर्ण किया। श्वित काल पूर्ण हो है जाने पर भट्टा ने दिशाश्रों के मुख को उज्ज्ञल करने वाले एक सर्वोद्ग सुन्दर पुत्र को जन्म दिया। नामकरण के दिन माता पिता ने हर्पित हो स्वप्रानुसार उसका नाम "शालिभद्र" रक्वा। पाँच धात्रियों की गोद में पलता हुआ शालिभद्र अनुक्रम से वड़ा हुआ। सात वर्ष का होने पर उसकी शिक्षा प्रारम्भ की गई। कुछ समय में वह सर्व कला-पारद्गत हो गया। वालकपन व्यतीत होने पर क्रमशः यौत्रन का प्रार्दुभाव हुआ। तव वहाँ के नगर श्रेष्टि ने अपनी वत्तोस वन्याओं का -विवाह उसके साथ करने का प्रस्ताव गौभद्र सेठ के पास भेजा। जिसे उसने सहपे स्वीकार किया । तदनन्तर मर्व लत्तरण संयुक्त वत्तीस कन्याएँ बडे ही उत्सव समारोह के साथ शालिभद्र को व्याही गई। अब शालिभद्र विमान के समान रमणीक विलास मन्दिर में श्र4नी वत्तीसों पिवयो के साथ रमण करने लगा। श्रानन्द में वह इतना मग्न हो गया कि उमे सृर्योदय श्रोर सृर्य्यास्त का भान भी न रहता था। उसके माता पिता उसके भोग की सब सामप्रियों की पूर्ति कर देते थे। कुछ समय पश्चात्-गौभद्र सेठ ने श्री वीर प्रभु के पास से दीचा प्रहण करली श्रोर विधि पृर्वक श्रनशनादिक करके वह स्वर्ग गया। वहाँ से श्रवधि ज्ञान के द्वारा श्रपने पुत्र की देख उस के पुराय के वश हो कर वह पुत्र वात्सल्य में तत्पर हुन्ना। कल्पवृत्त को तरह वह उसकी पत्रियो सहित उसको प्रति दिन दिन्य वस्त्र और दूसरी सामग्री देने लगा। इधर पुरुप के योग्य जो काम होते उन सव ' को भद्रा पूर्ण करवी थी, शालिभद्र तो पूर्व दान के प्रभाव से केवल भोगों को भोगना था।

एक समय एक न्यापारी "रत्न कम्चल" लेकर श्रेणिक राजा के पास वेचने श्राया। पर उनका मूल्य बहुत होने से श्रेणिक ने उन्हें न खरीदा। तव वह फिरता फिरता शालिभद्र के घर गया । वहाँ भद्राने उसको मुंह मांगा मूल्य देकर सव. कम्बल खरीद लिये। इधर रानी चेलना ने श्रेणिक से कहा कि सेरे लिए एक रत कष्वल सगवादा । तव श्रेणिक ने उस न्यापारी को बुलवाया। न्यापारी ने आ कर कहा— "राजन् ! रत्न कम्बल तो सब भद्रा सेठानी ने खरीद लिये हैं।" यह सुन श्रेणिक राजा ने एक चतुर मनुष्य को उचित मूल्य देकर न्त्र कन्वल लेने के लिए भद्रा के पास भेजा। उसने भद्रा से आकर कज्वल माँगा, पर भद्रा ने कहा कि मैंने उन कव्वलो के द्ध कड़ कर शालिभद्र की खियो को पैर पोंछने के लिये दे दिये हैं, यि श्रेशिक राजा को उन जीर्श कम्बलों की आवश्यकता हो तो ले जास्रो। वह बात ज्यों की त्यों श्राकर उस ज्यक्ति ने राजा श्रेशिक को कही। यह सुन चेजना ने कहा-देखो तुम्हारे सें छौर उस विश्वक् में पीतल छौर सोने के समान अन्तर है। त्तव राजा ने कौतुक वरा होकर शालिभद्र को वुलाने के लिये उसी चुरुष को भेजा। लेकिन उसके उत्तर में भद्राने राजा के पास ष्य्राकर कहा—"मेरा पुत्र कभो घर के बाहर नहीं निकलता इसलिये क्रच्छा हो यदि आपही मेरे घर पधारने को कृपा करे।" श्रेगिक ने, कौतुक वश हो वैसा ही करना स्वीकार किया। तब अद्रा ने च्छापने महल से लेकर राजमहल तक मार्ग को विचित्र वस्त्र छोर न्माश्विक्यादि से सुशोभित करवा दिया। उस सुंदर शोभा को च्याश्चर्य-पूर्वक देखता हुन्ना श्रेणिक ;शालिभद्र के घर श्राया-।

चस मकान में स्वर्ण के स्तम्भ पर इन्द्रनील मिण के तोरण मूल रहें थे, द्वार की भूमि पर मोतियों के साथिये वनाय हुए थे, स्थान स्थान पर दिन्य वस्त्रा के चन्दवे तने हुए थे। इन सवों को ख्रत्यन्त विस्मय पूर्वक देखते देखते राजा ने मकान में प्रवेश किया, श्रौर चौथे मंजिल पर चढ़ कर मुशोभित-सिंहासन को श्रलकृत किया। तत्पश्चात् भद्रा ने सातवां मजिल पर जाकर शालिभद्र से कहा—"वत्स, श्रेशिक यहाँ पर श्राये हुए हैं। इसलिये तू उनको देखने के लिये चल ।" शालिभद्र ने कहा-माता ! इस विषय में तुम सत्र जानती हो इसलिये जो कुछ मूल्य देना हो वह तुम्हीं दे दो। मेरे वहाँ चलने की क्या श्रावश्यकता है ? भद्रा ने कहा-"वत्स श्रेणिक कोई खरीदने की सामग्री नहीं हैं। वे तो सव लोगों के और तेरे भी मालिक हैं।" यह सुन कर शालिभद्र ने खेद पूर्वक सोचा-"भेरे इस सांसा-रिक ऐश्वर्य्य को धिकार है जिसमें मंग भो कोई दूसरा स्वामी है। इसलिए अब तो मैं इस सब भोग को सर्प के फण के समान छोड़ फर श्री वीरप्रमु की शरण छुगा।" इस प्रकार सीच कर वह बड़ा व्यथित हुआ, पर भाता के आग्रह से वह अपनी खियो सिहत श्रेणिक के पास आया और विनय पूर्वक उनसे प्रणाम किया। राजा श्रेणिक ने उसे त्रालिद्वन कर प्रपने पुत्र की तरह गोद में विठलाया। कुछ समय पश्चात् भद्रा ने कहा-"देव ! श्रव इसे छोड़ दीजिए ! यह मनुष्य होते हुए भी मनुष्य की गध से बाधा पाता है। इसके पिता देवता हुए हैं। वे इसे और इसकी खियों को प्रतिदिन दिन्य नेप, नस्न तथा श्रङ्गराग नगैरह देते हैं।" यह सुन राजा ने उसे उसी समय विदा कर दिया।

पश्चात भद्रा ने राजा से निवेदन किया कि "त्राज तो यहीं भोजन करने की कृपा कीजिए।" भद्रा के श्रावह से राजा ने उसकी वात स्वीकार की। उसी समय भट्टा ने सव प्रकार के पक-वान तैयार करवाये। तदनन्तर राजा ने स्नान के योग्य तैलचूर्णांद् द्रन्यों के साथ शुद्धजल से स्नान किया। स्नान करते समय उसकी **जॅंगली में से एक श्रंगूठी गृह वापिका के जल में गिर गई। राजा** इधर उधर उसे हृढने लगा। यह देख भद्रा ने दासी को आज्ञा दी कि इस वापिका का जल दूसरी श्रोर से निकाल डाल। दासी के ऐसा करते ही उस वापिका का जल खाली हो गया, श्रीर उस वापिका में अनेक दिव्य आभरणों के बीच में वह ब्योति हीन अगूठी दृष्टि गोचर होने लगी। उन श्राभरणो को देख श्राश्चर्यान्वित हो राजा ने पूछा "यह सब क्या है ?" दासी ने कहां-"प्रति दिन शालिभद्र के श्रीर उनकी स्त्रियों के निर्मालय श्राभूपण निकाल निकाल कर इसमें डाल दिये जाते हैं। ये सब वे ही हैं।" यह सुन कर राजा ने मन ही मन कहा "इस शालिभद्र के पुराय कमों को धन्य है, श्रौर उसके साथ साथ सुमे भी धन्य है, जिसके राज्य मे ऐसे धनाढ्य लोग वास करते हैं। " तत्पश्चात् श्रेगिक राजा सपिवार भोजन वगैरह करके राजमहल में गये।

रहा। एक दिन से शिलमद्र ससार से मुक्त होने का विचार करता रहा। एक दिन उसके एक मित्र ने आकर कहा—"चारों ज्ञान के धारी श्रीर सुरासुरों से सेनित धर्मघोष नामक मुनि उद्यान में पधारे हैं।" यह सुन शालिभद्र हर्षान्वित हो उनकी वन्दना करने के लिये गया। उनकी देशना समाप्त हो जाने पर उसने पूछा— "भगवन कीनसा कर्म करने से राजा अपना स्वामी न हो।" मुनि ने कहा—"जो दोचा प्रहण करते हैं वे सारे जगत के खामी होते हैं।" शालिभद्र ने कहा—"यदि ऐसा है तो मैं भी अपनी माता की स्त्राज्ञा ले कर दीचा छूंगा।" ऐसा कह वह घर गया। श्रौर माता को नमस्कार कर कहा-"हे माता! श्राज श्री धर्म-घोप मृति के मुख से मैने संसार के सब दुखों से छुडा देने वाले धर्म की परिभापा सुनी है। उसके कारण मुक्ते संसार से विरक्ति हो गई है। इसलिए तुम मुक्ते श्राज्ञा दो जिससे मै वत लेकर श्रपनी श्रात्मा का कल्याण करू।" भद्रा ने कहा-वत्स ! तेरा यह कथन विल्कुल उपयुक्त है। पर व्रत को निभाहना लोहे के चने चवाने से भी अधिक कंष्ट्रपद है। उसमें भी तेरे समान सुकोमल श्रौर दिन्य भोगों से लालित पुरुप के लिए तो यह बहुत ही कठिन है। इसलिए यदि तेरा यही विचार है तो धीरे थीरे थोड़े थोड़े भोगों का त्याग कर श्रपने श्रभ्यास की वढ़ाले। पश्चान् तरी इच्छा हो तो दीचा प्रहण कर लेना ।" शालिभद्रने माता के इस कथन को स्वीकार किया श्रीर उसी दिन से वह एक एक शय्या श्रीर एक एक स्त्री का त्याग करने लगा।

कुछ समय पश्चात् जव वीरप्रभु वैभारिगरि पर पघारे तव शालिभद्रने जाकर उनसे मुनि व्रत ब्रह्ण किया । उत्र तपश्चय्यी करते करते शालिभद्र मुनि मनुष्य श्रायु के व्यतीत हा जाने पर मानवीय देह को छोड़ कर सर्वोर्थ सिद्धि विमान में देवता हुए।

राजा चएडप्रद्योत को उसकी अद्वारवती रानी से वासव दत्ता नामक एक सर्व लच्चा युक्त पुत्री थी। चएडप्रद्योत उस कन्या का वड़ा आदर करता था। उसने उसे सर्व कलानिधान

कर दी थी। केवल वह सङ्गीत कला की शिक्षा श्रभी तक उसे न दे सका था। वह सङ्गीत कला मे पारङ्गत एक श्राध्यापक की खोज में था। कुछ समय पश्चात् उसे पता लगा कि कौशाम्बीपति राजा "उदयन" सङ्गीत कला में अत्यन्त निपुरा हैं। यह सुन उसने कई कौशलो से राजा उदयन को हरण कर मंगवा लिया श्रौर उसे कहा कि मेरे एक श्रॉंख वाली एक पुत्री है। इसे तुम सङ्गीत कला में निपुण कर दो। यदि तुम इस बात को स्वीकार करने मे श्रानाकानी करोगे तो "मैं तुम्हे कठिन वन्धन में डाल दूंगा।" राजा उदयन ने भी टस समय की परिक्षिति को देख प्रद्योत का कथन स्वीकार किया। तव प्रद्योत ने उमे कहा-"मेरी फन्या एकाची है इसलिए तुम उसकी श्रोर कभी मत देंखना क्यों कि तुम्हारे देखने से वह श्रत्यन्त लिजत होगी।" इस प्रकार उदयन को कह कर वह अन्तःपुर को गया। वहाँ जाकर उसने वासवदत्ता से कहा-"तरे लिये गन्धर्व-विद्या विशारद एक गुरु बुलवाया है वह तुमे सङ्गीत-शास्त्र की शिचा देगा। पर वह कुटी है इसलिये तू कभी उसके सम्मुख न देखना।" फन्या ने पिता की बात की स्वीकार किया। तत्पश्चात् वत्सराज ७द्यन ने उसको गन्धर्व विद्या की शिचा देना प्रारम्भ किया । प्रद्योत राजा के किये हुए कौशल से कुछ दिनो तंक दोनो ने एक दूसरे की श्रोर न देखा। पर एक दिन वासवदत्ता के मन में उदयन को देखने की इच्छा हुई। जिससे वह जान वूम कर हत बुद्धि सी हो गई। तब उदयन ने उसकी बाट कर कहा-"अरी एकाची। पढ़ने में ध्यान न देकर तू क्यों गंधर्व विद्या का नाश करती है।" इस तिरस्कार से

कोधित हो उसने बत्सराज से कहा—"तुम खुद कुष्टो हो, उसकी न देख कर मुफे व्यर्थ हो क्यों एकाची कहते हो ?" यह सुन कर बत्सराज को बड़ा आश्चर्य हुआ उसने सोचा कि जैसा में कुष्टी हूँ वैसोही यह एकाची होगी। ऐसा माळूम होता है कि प्रद्योत राजा ने यह सब जाल किसी विशेष उद्देश्य सिद्धि के लिये बनाया है। यह सोच उसने वासबदत्ता को देखने की इच्छा से बीच का परदा हटा दिया।

वादलों से मुक्त होकर शरद पूर्णिमा का चन्द्रमा जिस् प्रकार श्रपनी कला का विस्तार करता है, इसी प्रकार परदे में से मुक्त होकर चन्द्रकला की तग्ह वासवदत्ता उदयन के देखने में आई। इधर वासवदत्ता ने भी लोचन 'विस्तार कर साचात्कामदेव के समान वंतसराज उदयन को देखा। दोनों की चार आखें हुई । दोनों यौवन के मध्यान्ह मूले में मूल रहे थे-दोनों ही सौन्दर्य के नन्दन कानन में विचरण कर रहे थे। दोनों ही एक दूसरे को देख कर प्रसन्न हुए। दो बांसो के सघर्ष से जिस प्रकार श्रिम उत्पन्न हो जाती है उसी प्रकार चारों आँखों के संघर्ष से प्रमोंत्पत्ति हुई। इसी समय वासवदत्ता ने उदयन राज को श्रांत्स-समर्पण कर दिया।

एक दिन श्रवसर देख कर उदयन राज श्रपने मत्री की सहायता से—जो कि श्रंपने राजा को छुड़ाने के निमित्त गुप्त रूप से वहां श्राया हुआ था—वासवदत्ता को लेकर उज्जयिनी में निकल गया। चएडप्रद्योत ने उसको पकड़ने के लिये लाख मिर पीटा पर कुछ फल न हुआ। श्रन्त में उसने भी उसे श्रपना जमातह स्वीकार किया।

वासवद्ता के साथ बहुत समय तक विलाम कर एक दिन उद्-त्यन ने संसार से विरक्त हो वीर प्रभु के पास से दोना प्रह्ण कर लो।

<sub>x x x</sub> x x

एक दिन "श्रभय कुमार" ने श्रपने पिता श्रेणिक राजा से चीचा लेने की श्राज्ञा मांगी। इसमें श्रेणिक बड़े दुख़ी हुए क्योंकि वे श्रभय कुमार को श्रपना उत्तराधिकारी बनाना चाहते थे। पर बुद्धिमान् श्रभय कुमार ने उनकों कई प्रकार से समका चुमा कर शान्त किया श्रीर दोचा लेने की श्राज्ञा ले ली। तदन्तर वीर प्रमु के पास जाकर उन्होंने दीचा प्रहण कर ली। दोचा लेने के पूर्व उन्होंने वीर प्रमु की बड़ी हो क्त्वपूर्ण न्तुति की थी। उसका सार हम नीचे देते हैं।

"हे स्वामी! यदि जीव को हम एकान्त-नित्य-मानें तो कृत
नाश और अकृतागम का दोष आता है। इसी प्रकार यदि
जीव को एकान्त-अनित्य मानें तो भी पराक्त दोनों दोष आते
हैं। यदि आत्मा को एकान्त-अनित्य मानें तो सुख और दुख
का भोग नहीं रह जाता। पुख्य और पाप एवं वन्ध तथा मोच्च
जीव को एकान्त नित्य-और एकान्त अनित्य मानने वाले दर्शन
में कभी सम्भव नहीं हो सकते। इससे हे भगवन्। तुम्हारे
कथनानुसार वस्तु का नित्यानित्य स्वरूप ही सब दृष्टियों से ठीक
कौर दोष रहित हैं। गुड़ कफ को उत्पन्न करता है और सोंठ
पित्त को पैदा करती है। पर यदि ये दोनों औषिवयाँ मिश्रित
हो तो हुछ दोष उत्पन्न नहीं हो सकता। असत् प्रमाग् की
प्रसिद्ध के लिये "दो विरुद्ध भाव एक स्थान पर नहीं हो
सकते" यह कहना मिथ्या है। क्योंकि चितकवरी वस्त में

विरुद्ध वर्णों का योग एक खान पर दिखलाई देता है। "विज्ञान का एक श्राकार विविध श्राकारों के संयोग से उत्पन्न हुश्रा है" इस प्रकार मानने वाला बौद्ध -दर्शन श्रनेकान्तदर्शन का खगडन नहीं कर सकता। पृथ्वी को परमाणु स्वरूप से नित्य श्रौर स्थूल रूप से श्रनित्य मानने वाला तथा द्रव्यत्व, पृथ्वीत्व श्रादि गुणो को सामान्य श्रौर विशेष रूप से खीकार करने वाला वैशेपिक दर्शन भी उसका खण्डन नई। कैर सकता। इसी प्रकार सत्त, रज, तम, श्रादि विरुद्ध गुर्णों से श्रात्मा को गुंथी हुई मानने वाला सांख्य-दर्शन भी इसका खराडन नहीं कर सकता। इसके श्रतिरिक्त चार्वाक का खरहन और मरहन देखने की तो श्रावश्यकता ही नहीं है। क्योंकि उसकी बुद्धि तो परलोक, श्रात्मा श्रौर मोत्त के सम्बन्य मे मूढ़ हो गई है। इससे हे स्वामी ! उत्पार, न्यय श्रोर ध्रौन्य के श्रतुसार सिद्ध की हुई वस्तु मे ही वस्तुत्व रह सकता है, छाप का यह कथन विल्कुल मान्य है।"

\$ \$ \$ \$

श्रभय कुमार के दीना लिए पश्चात श्रेणिकपुत्र कुणिक ने पड्यन्त्र करके श्रेणिक को जेल मे डाल दिया श्रोर खयं राजा वन बैठा। श्रत्यन्त कष्टों से त्रसित हो श्रेणिक ने एक दिन श्रात्म-हत्या करली। तदनन्तर कुछ समय पश्चात कुणिक का वैशालीपित चेटक के साथ वडा ही भयङ्कर युद्ध हुआ। जिसमें कुछ दिनों तक तो चेटक की विजय होती रही। पर श्रन्त मे कुणिक ने उनको पराजित कर वैशालों की दुर्गति करदी। तत्प-श्चात दिग्विजय करने की श्राशा से कुणिक सेना सहित निकला। पर रास्ते में एक स्थान पर मारा गया। कुणिकरांज के पश्चात् राज्य के प्रधान पुरुषों ने उसके पुत्र "उदायी" को सिंहासन पर बैठाया। उसने प्रजा का वड़े ही न्यायपूर्वक पालन किया, इसके द्वारा जैन धर्म की वहुत तरकी हुई।

\$ \$ \$ \$

केवल ज्ञान की उत्पत्ति से लेकर निर्वाण प्राप्ति के पूर्व तक भगवान महावीर के परिवार में चौदह हजार सुनि, छत्तीस हजार आर्जिकाएँ, तीन सौ चौदहपूर्व धारी सुनि, तेरह सौ अवधिज्ञानी सुनि, सात सौ वैकिथिक लिघ्य के धारक, उतने ही केवली, उतने ही अनुत्तर विमान में जाने वाले, पाँच सौ मनः पर्यथ ज्ञान के धारक, चौदह सौ वादी, एक लाख उनसठ हजार श्रावक, और तीन लाख श्रठारह हजार श्राविकाएं हो गई।

इन्द्रभूति गौतम श्रौर सुधर्माचार्व्य के सिवाय शेष नौ गण्धर मोच गये। तत्परंचान् भगवान् महावीर श्रपापा नगरी में पधारे।

## प्रभु का अन्तिम उपदेश

श्रपापा नगरी में रचे हुए समवशरण के श्रन्तर्गत मगवान् महावीर प्रतिष्ठित हुए। इस समय इन्द्र ने नमस्कार करके स्तुित करना प्रारम्भ की। इन्द्र की स्तुित समाप्त होने पर श्रपापा के राजा ने श्रपनी स्तुित प्रारम्भ की, इसके पश्चात् मगवान् ने श्रपना निल्लाङ्कित श्रन्तिम इपदेश देना श्रारम्भ किया:—

"इस संसार में धर्म, श्रर्थ, काम, श्रौर मोच ये चार पुरु-पार्थ हैं। इनमें काम श्रौर श्रर्थ तो प्रागियों के नाम से ही श्रर्थ रूप है, चारों पुरुपार्थों में वास्तविक श्रर्थ रखने वाला तो एक मोत्त है श्रीर उसका मूल कारण धर्म है। वह धर्म संयम वगैरह दस प्रकार का है। यह धर्म संसार सागर से पार लगाने वाला है। श्रनन्त दुख रूप संसार है, श्रीर श्रनन्त सुख रूप मोत्त है। संसार के त्याग का श्रीर मोत्त प्राप्ति का मुख्य हेतु धर्म के सिवाय दूसरा कोई नहीं। लड़ड़ा मनुष्य भी जिस प्रकार वाहन के श्राश्रय से पार हो सकता है उसी प्रकार धन-कर्मी भी धर्म के श्राश्रय से मोत्त पा सकता है।"

इस प्रकार देशना देकर प्रभु स्थिर हुए, तत्पश्चात् श्रापा के राजा हस्तिपाल ने श्रपने श्राठ स्वप्नो का फल प्रभु से पूछो, जिसका श्रलग श्रलग उत्तर प्रभु ने दिया। उसके पश्चात् गौतम स्वामी के पूछने पर उन्होंने श्रवसर्पिणी काल के पाँचवें श्रीर छठे काल की स्थिति वतलाई। जिसका विस्तृत वर्णन करना यहां श्रावश्यक नहीं जान पडता।

इसी दिन की रात्रि को अपना मोच जान प्रभु है विचार किया कि—"गौतम का मुक्त पर बहुत स्नेह है और वही उस की कैवल्योत्त्पत्ति मे वाघा देता है। इस कारण उस स्नेह का उच्छेद करना आवश्यक है।"यह सोच उन्होंने गौतम से कहा— "गौतम। इस समीपवर्ती शाम मे देवशर्मा नामक एक आह्मण हैं, वह तुम से प्रतिवोध पावेगा, इसिलये तुम वहाँ जाओ।" प्रभु की आज्ञा मस्तक पर धारण कर गौतम वहाँ गये और उन्होंने उस ब्राह्मण को उपदेश देकर राह पर लगाया। इधर कार्तिक मास की अमावस्था को पिछली रात्रि के समय खाति नचत्र के चन्द्रमा में श्री वीर प्रभु ने पचपन अध्ययन पुण्य फल विपाक सम्बन्धी और उतने ही पाप फल विपाक सम्बन्धी कहे। उसके पश्चात् छत्तीस श्रध्ययन श्रप्रश्न व्याकरण श्रर्थान् तिना किसी के पूछे ही कहे, जिस समय वे श्रान्तिम "प्रधान" नामक श्रध्ययन कहने लगे, उस समय इन्द्र श्रासनकम्प से उनका मोत्त सनय जान सर्व परिवार सहित वहाँ श्राया। उसने प्रमु को नमस्कार कर गृहद् कएठ से निवेदन किया:—

"नाथ! छापके गर्भ, जन्म, दोना छोर केंबल्य में हस्तोत्तरा नचत्र था। इस समय उसमें "भस्मक" गृह संक्रान्त होने वाला है। छापके जन्म नचत्र में सक्रमण हुन्नाः यह प्रह दो हजार वर्ष तक छापके भावो छनुयायियों को वाधा पहुँ नायगा। इस-लिए जब्दू तक यह प्रह छापके जन्म-नच्त्र में मक्रान्त हो तब तक छाप ठहरिये। यदि जापके सन्मुख ही यह संक्रान्त हो गया तो छापके प्रभाव में वह निष्फत्त हो जायगा।"

प्रभु ने कहा—"हे शक्तेन्द्र! श्रायुष्य को बढ़ाने में कोई -समर्थ नहीं। इस बात को जानते हुए भी तू क्यों मोह के वश होकर इस प्रकार बोलता हैं? श्रागामी पंचमकाल की प्रवृत्ति से ही तीर्थ को बाधा होने बाली हैं। उसो भवितन्यता के श्रनुमार इस बह का उदय हुआ है।"

इस प्रकार इन्द्र को सममा कर प्रभु ने स्थूल मनोयोग और वचनयोग को रोका, फिंग सूक्ष्म काययोग में स्थिर होकर प्रभु ने स्थूल काययोग को भी रोका, पश्चात् वाणी और मनके सूक्ष्म योग को भी उन्होंने रोके। इस प्रकार प्रभु ने शुक्ष्यान की तीसरी स्थिति को प्राप्त की। तदनन्तर सूक्ष्म काययोग को भी -रोक कर समुच्छिन्न किया नामक शुक्ष्यान की चौथी स्थिति को धारण की। बाद में पाँच हस्त्राच्तरों का उच्चारण कर, शुक्ष

## दार्शनिक खराड

## जैन-धर्म और अहिंसा

सिद्धान्त को रखना चाहते हैं जो जैन धर्म का प्राण् है। वह सिद्धान्त छहिंसा का है। जैन धर्म के तमाम श्राचार विचार श्रहिंसा की नींव पर रचे गये हैं। यों तो भारतवर्ष के ब्राह्मण, वौद्धादि सभी प्रसिद्ध धर्म श्रहिंसा को "सर्व श्रेष्ठ धर्म" मानते हैं। इन धर्मों के प्रायः सभी महापुरुषों ने श्रहिंसा के महत्व तथा उस के उपादेयत्व को बतलाया है। पर इस तत्व की जितनी विस्तृत, जितनी सृह्म, श्रौर जितनी गहन मीमांसा जैन-धर्म में की गई है उतनी शायद दूसरे किसी मी धर्म में न की गई होगी। जैन-धर्म के प्रवर्तकों ने श्रहिंसा तत्व को उसकी चरम सीमा पर पहुँचा दिया है। वे केवल श्रहिंसा की इतनी विस्तृत मीमांसा करके हो चुप नहीं हो गये हैं प्रत्युन् उसको श्राचरण में लाकर, उसे व्यवहारिक रूप देकर भी उन्होंने वतला दिया है। दूसरे धर्मों में, श्रहिंसा का तत्न केवल कायिक रूप (शारीरिक) वन कर ही समाप्त हो गया है, पर जैन-धर्म का श्रिहंसातल उससे वहुत श्रागे वाचिक श्रीर मानसिक होकर श्रात्मिक रूप तक चला गया है। दूसरे धर्मों की श्रिहंसा की मर्यादा मनुष्य जाति तक ही श्रथवा बहुत श्रागे गई है तो पशु श्रीर पित्तयों के जगन् में जाकर समाप्त हो गई है, पर जैन श्रिहंसा की कोई मर्य्यादा हो नहीं है। उसकी मर्यादा में तमाम चराचर जीवों का समावेश हो जाने पर भी वह श्रपरि-मित हो रहती है। यह श्रिहंसा विश्व की तरह श्रमर्यादित श्रीर श्रात्मश की तरह श्रमन्त है।

लेकिन जैन-धर्म के इस महान तल के यथार्थ रहस्य को समजने का प्रयास वहुत ही कम लोगों ने किया है। जैनियों की इस ऋहिसा के विषय में जनता के अन्तर्गत बहुत श्रज्ञान श्रीर भ्रम फैला हुश्रा है। वहुत से वड़े वड़े प्रतिष्ठित विद्वान् इसको श्रन्यवहार्य्य, श्रनाचरणीय, श्रात्मघातकी, एवं नाय-रता की जननी समक कर इसको राष्ट्रनाशक वतलाते हैं। <del>खन</del> लोगों के दिल श्रोर दिमाग़ में यह वात जोरों से ठसी हुई है कि जैनियों की इस श्रहिंसा ने देश को कायर, श्रौर निर्वीर्य वना दिया है और इसका प्रधान कारण यह है कि न्नाधुनिक जैन समाज में श्रहिंसा का जो श्रर्थ किया जाता है वह वास्तव में ही ऐसा है। जैन-धर्म की असली अहिंसा के तत्व ने आधुनिक जैन समाज में श्रवश्य कायरता का रूप धारण कर लिया है। इसी श्राधुनिक श्रहिंसा के रूप को देख कर यदि विद्यान् लोग भी उसको कायरता-प्रधान घर्म मानने लग जायँ तो आश्चर्य नहीं।

परन्तु जैन श्रहिंसा का वास्तविक रूप यह नहीं है जो आधुनिक जैन समाज में अचितत है। यह तो उसका बहुत ही विकृत रूप है। समाज में जब दैवी सम्पद् का हास श्रीर श्रासुरी सम्पद् का आधिक्य होने लगता है तो प्रायः सभी उत्कृष्ट तत्वों के ऐसे ही विकृत रूप हो जाते हैं। श्रासुरी सम्पद् का आधिक्य भारतीय समाज में हो जाने के कारण ही क्या श्रिहंसा श्रीर क्या श्रन्य तत्व सभी के विकृत रूप हो गये हैं। ये रूप इनने भयद्भर हो गये हैं कि उन्हें स्पर्श करने तक का साहस भी नहीं होता।

जैन श्रिह्सा के इस निकृत रूप को छोड़ कर यदि हम उसके गुद्ध श्रीर श्रमली रूप को देखें तो ऊपर के सब श्राचेपों का निराकरण हो जाता है। इस स्थान पर हम उन चन्द श्राचेपों के निराकरण करने की चेष्टा करते हैं जो श्राधुनिक विद्वानों के द्वारा जैन श्रिहिंसा पर लगाये जाते हैं। इम निराकरण से हम सममते हैं कि श्राचेपों की निष्टित्त के साथ साथ जैन श्रिहंसा का संचिप्त स्वरूप भी समम में श्रा जायगा। 88

जैन श्रहिंसा पर सव से पहला श्राचेप यह किया जाता है कि जैनधर्म के प्रवर्तकों ने श्रहिसा को मर्य्यादा को इतनी सूक्ष्म कोटि पर पहुँचा दी है कि जहाँ पर जाकर वह करीब करीब श्रव्यवहाय्यं हो गई है। जैन श्रहिंसा का जो कोई पूर्ण रूपेण पालन करना चाहे, उसको जीवन की तमाम कियाश्रों को बन्द

<sup>•</sup> यह लेख मुनि जिनविनय जी द्वारा लिखिन ''र्जनवर्य नु श्रहिमा नत्र नामक लेख के श्राधार पर लिखा गया है।

कर देना पड़ेगा और निश्चेष्ट होकर देह को त्यागना पड़ेगा। मंतलव यह है कि जीवन व्यवहार को प्रारम्भ रखना श्रोर जैन श्रहिसा का पालन करना ये दोनो वार्ते परस्पर एक दूसरे के विरुद्ध हैं। श्रतः मनुष्य-प्रकृति के लिए यह कदापि सम्भव नहीं।

इसमें सन्देह नहीं कि जैन श्रहिसा की मयीदा वहुत ही विस्तृत है श्रौर उसका पालन करना सर्वसाधरण के लिए बहुत ही कठिन है श्रौर इसी कारण जैनधर्म के श्रतर्गत पूर्ण श्रहिंसा के श्रधिकारी केवल मुनि ही माने गये हैं, साधारण गृहस्थ नहीं। पर इसके लिए यह कहना कि यह सर्वथा अव्य-वहार्घ्य है अथवा आत्म-घातक है, विल्कुल भ्रममूलक है। इस बात को प्रायः सब लोग मानते तथा जानते हैं कि अहिसा-तत्व के प्रवर्तको ने श्रपने जीवन में इस तत्व का पूर्ण श्रमल किया था। श्रपने जीवन में पूरी तरह पालन करते हुए भी वे कितने ही वर्षों तक जीवित रहे थे। उनके उपदेश से प्रेरित हो कर लाखों आदमो उनके अनुयायी हुए थे जो कि आज तक उनके उपदेश का पालन करते चले आ रहे हैं। पर फिर भी हम देखते हैं कि किसी को इस तल का पालन करने के निमित्त आत्मघात करने की श्रावश्यकता नहीं हुई। इस पर यह बात ता स्वयं-सिद्ध हो जाती है कि जैन श्रहिंसा श्रव्यवहार्य्य नहीं है। इतना अवश्य है कि जो लोग अपने जीवन का सद्व्यय करने की तैयार नहीं हैं, जो अपने खार्थों का मोग देने में हिचकते हैं, उन लोगों के लिये यह तल अवश्य अव्यवहार्य्य है। क्यों कि श्रहिसा का तत्व आत्मा के ब्ह्रार से बहुत सम्बन्ध रखता है। श्रात्मा को संसार श्रौर कर्मवन्धन से खतन्त्र करने श्रौर दुख

के मगड़ों से मुक्त करने लिए तमाम मायावी सुखों की सामग्री को त्याग देने की श्रावश्यकता होती है। इसलिए जो लोग मुमुच हैं, श्रपनी श्रात्मा का उद्धार करने के लिये इच्छुक हैं, उनको तो जैन श्रहिंसा कभी श्रात्मनाशक या श्रव्यवहार्य्य माछ्म नहीं हो सकती। खार्यलोछप श्रीर विलासी श्रादमियों को तो वात ही दूसरी है।

जैन श्रहिंसा पर दूसरा सत्र से वड़ा श्राचेप यह किया जाता
है कि इस श्रहिंसा के प्रचार ने भारतवर्ष को कायर श्रीर गुलाम
वना दिया है। इस श्राचेप के करनेवालों का कथन है कि श्रहिसाजन्य पापों से डरकर भारतीय लोगों ने मांस खाना छोड़ दिया
एवं यह निश्चयहै कि मांस-भच्छा के विना शरीर में वल श्रीर मन
में शौर्य्य नहीं रह सकता। शौर्य्य श्रीर वल की कमी हो जाने
के कारण यहाँ की प्रजा के हदय से युद्ध की भावना विस्कुल
नष्ट हो गई जिससे विदेशी लोगों ने लगातार इस देश पर
श्राक्रमण करके उसे श्रपने श्रधीन कर लिया। इस प्रकार
श्रहिंसा के प्रचार से भारतवर्ष गुलाम हो गया श्रीर यहाँ की
प्रजा पराक्रम-रहित हो गई।

श्रिता पर किया गया यह श्राचेप विरुक्त प्रमाण-रहिन श्रीर युक्ति-ग्रून्य है। इस कल्पना की जड़ में बहुत बड़ा श्रज्ञान भरा हुश्रा है। सब से पहले हम ऐतिहासिक-दृष्टि से इस प्रश्न पर विचार करेंगे। भारत का प्राचीन इतिहास ढक्के की चोट इस बात को बतला रहा है कि जब तक इस देश पर श्रहिंसा-प्रधान जातियों का राज्य रहा तब तक यहाँ की प्रजा में शान्ति, शौर्य्य, सुख श्रीर सन्तोप यथेष्टरूप से ज्याप्त थे। सम्राट् चन्द्रगुप्त श्रीर अशोक ऋहिंसा-धर्म के सद से वड़े उपासक और प्रचारक थे। पर उनके काल में भारत कभी पराधीन नहीं हुआ। उस समय यहाँ की प्रजा में जो वीर्थ्य, शान्ति श्रौर साहस था, वह श्राज कल की दुनिया में कहीं नसीव नहीं हो सकता। दिच्या भारत के पल्लव श्रीर चालुक्य वंश के प्रतापी राजा श्रहिंसा-धर्म के श्रतुयायी थे, पर इनके राज्य-काल में किसी भी विदेशी ने श्राकर भारत को सताने का साहस नहीं किया। इतिहास खुले खुले शब्दों में कह रहा है कि भारतवर्ष के लिये श्रहिसा-प्रधान युग ही स्वर्णयुग रहा है। जब तक यहां पर वौद्ध श्रौर जैन-धर्म का जोर रहा, जबतक ये धर्म राष्ट्रीयधर्म की तरह भारत मे प्रचलित रहे तव तक भारतवर्ष में स्वतत्रता, शान्ति श्रीर सम्पत्ति यथेष्ट-रूप में विद्यमान थी। श्रहिंसाधर्म के श्रेष्ठ डपासक डपरोक्त नृपतियों ने श्रिह्साधर्म का पालन करते हुए भी श्रनेक युद्ध किये और श्रनेक शत्रुश्रो,को पराजित किया था। जिन लोगों को गुजरात ध्यौर राजपूताने के इतिहास का कुछ भी ज्ञान है, वे इस वात को भली प्रकार जानते हैं कि इन देशों को स्वतंत्र, समुन्नत श्रौर सुखी रखने के निमित्त जैनियो ने कितने बड़े बड़े पराक्रम-युक्त कार्य्य किये थे। गुजरात के सारे इतिहास मे वही भाग सब से श्रिधिक चमक रहा है जिसमे जैन राजाश्रों के शासन का वर्णन है। उस समय गुजरात का ऐश्वर्यं चरम सीमा पर पहुँच चुका था। वहाँ के सिंहासन का तेज दिगदिगन्त में व्याप्त था, गुजरात के इतिहास मे दगड-नायक विमल शाह, मंत्री मुजाल, मंत्री शान्तु, महामात्य उद्दयन भौर वाहड़, वस्तुपाल श्रौर तेजपाल, श्रामु श्रौर जगडू इत्यादि

जैन राज्याधिकारियों को जो स्थान प्राप्त है, वह शायद दूसरों को न होगा। केवल गुजरात ही में नहीं प्रत्युत् भारत के इतिहास में भी वहुत से श्रहिंसक राजाश्रों की वीरता के दृष्टान्त देखने को मिलते हैं।

जिस धर्म के अनुयायी इतने पराक्रमशील और शूर वीर थे और जिन्होंने अपने पराक्रम से देश को तथा अपने राज्य को इतना समृद्ध श्रीर सत्त्वशील वनाया था उस धर्म के प्रचार से देश श्रीर प्रजा की अधोगित किस प्रकार हो सकती है। कायरता या गुलामी का मूल कारण ष्ट्राहिंसा कभी नहीं हो सकती। जिन देशों में हिंसा खूत जोर शोर से प्रचलित है, जिस देश के निवासी श्रहिंसा का नाम तक नहीं जानते, केवल मांस हो जिनका प्रधान श्रहार है श्रौर जिनकी वृत्तियां हिंसक पशुत्रों से भी श्रधिक क्रूर है, क्या वे देश हमेशा श्राजाद रहते हैं ? रोमन साम्राज्य ने किस दिन श्रहिंसा का नाम सुना था ? उसने कव मांस-भन्ग का त्याग किया था ? फिर वह कौन सा कारण था जिससे उसका नाम दुनिया के परदे से विस्कुल मिट गया ? तुर्क प्रजा ने कब श्रापनी हिंसक श्रौर क्रूर वृत्तियों को छोड़ा था; फिर क्या कारण है कि त्राज वह इतनी मरणोन्सुख दशा में अपने दिन त्रिता रही है ? स्वयं भारतवर्ष का ही उदा-हरण लीजिए। मुगल सम्राटों ने किस दिन श्रहिंसा की श्रारा-घना की थी, उन्होंने कव पशु-वध को छोड़ा था; फिर क्या कारण है कि उनका श्रस्तित्व नष्ट हो गया ? इन उदाहरणों से म्पष्ट जाहिर होता है कि देश की राजनैतिक उन्नति श्रौर श्रवनित में हिंसा अथवा अहिंसा कोई कारणभूत नहीं है।

श्रीर स्थूल हिंसा का त्यागी हो सकता है। शेष हिंसाएँ गृहस्य के लिये चम्य होती हैं। गृह कार्य में होने वाली आरम्भी हिंसा, ज्यापार में होने वाली ज्यवहारिक हिंसा तथा श्रात्म-रत्ता के निमित्त होने वाली विरोधी हिंसा में यदि उसकी मनोभावनाएं शुद्ध श्रौर पवित्र हैं तो वह दोप का भागी नहीं हो सकता। विक कभी कभी तो इस प्रकार की हिंसा जैन-दृष्टि से भी कर्तन्य का रूप धारण कर लेती है। मान लीजिए एक राजा है, वह न्यायपूर्वक अपनी प्रजा का पालन कर रहा है। प्रजा राजा से खुश है श्रीर राजा प्रजा से खुश है। ऐसी हालत में यदि कोई श्रत्याचारी श्रावतायी श्राकर उसके शान्तिमय राज्य पर आक्रमण करता है अथवा उसकी शान्ति में वाधा डालता है तो उस राजा का कर्तव्य होगा कि देश की शान्ति रत्ता के निमित्त वह पूरी शक्ति के साथ उस श्राततायी का सामना करे, उस समय वह युद्ध में होने वाली हिंसा की परवाह न करे। इतना अवश्य है कि वह अपने भावों में हिंसक प्रवृति को प्रविष्ट न होने दे। उस युद्ध के समय भी वह की चड़ के कमल की तरह अपने को निर्लिप्त रक्खे—उस भयंकर मार काट में भी वह त्राततायी के कल्याण ही की चिन्ता करे। यदि शुद्ध श्रौर सालिक मनोभावों के रखते हुए वह हिंसाकाराड भी करता है तो हिंसा के पाप का भागी नहीं गिना जा सकता। विपरीत इसके यदि ऐसे भयंकर समय में बहश्रहिंसा का नाम लेकर हाथ पर हाथ धर कर कायर की तरह वैठ जाता है, तो श्रपने राज्य धर्म से एवं मनुष्यत्व से च्युत होता है। इसी प्रकार मान लीजिए कोई गृहस्य है उसके घर में एक कुलीन, साध्वी, श्रौर

रूपवती पत्नी है। यदि कोई दुष्ट विकार।या सत्ता के वशीभूत होकर दुष्ट मावना से उस स्त्री पर श्रत्याचार करने की कोशिश करता है तो उस गृहस्थ का परम कर्त्तव्य होगा कि वह अपनी पूर्ण शक्ति के साथ एस दुष्ट से अपनी स्त्री की रचा करे, यद ऐसे कठिन समय में इसके धर्म की रज्ञा करने के निमित्त इसे उस आततायी की हत्या भी कर देना पड़े तो उसके व्रत में कोई भी वाथा नहीं पड़ संकती। पर शत्ती यह है कि हत्या करते समय भी उसकी वृत्तियां शुद्ध श्रीर पवित्र हों। यदि ऐसे समय में श्रहिसा के वशीभूत होकर वह उस श्राततायी का प्रतिकार छरने ने हिच-किचाता है तो उसका भयकर नैतिक छाधःपात हो जाता है जो कि हिंसा चा जनक है। क्योंकि इसमे श्रात्मा की दश वृत्ति का घात हो जाता है। श्रहिंसा के उपासक के लिए श्रपनी स्वार्थवृत्ति के निमित्त की जाने वाली स्थूल या सकरपी हिंसा का पूर्ण त्याग करना, श्रत्यनत श्रावश्यक है जो लोग अपनी ख़ुद्र वासनाओं की तृप्ति के निमित्त दूसरे जीवो को छेश पहुँचाते हैं—उनका हनन करते हैं—वे कदापि श्रहिंसा धर्म का पालन नहीं कर सकते । श्राहिंसक गृहस्यों के लिए वही हिंसा कर्त्तव्य का रूप धारण कर सकती है जो देश जाति श्रथवा क्रात्म-रत्ता के निमित्त शुद्ध मावनाश्रों को रखते हुए मजबूरन की गई हो। इतने विवेचन से यह स्पष्ट हो जाता है कि श्रहिंसा त्रत पालन करते हुए भी मनुष्य युद्ध कर सकता है, श्रात्म-रज्ञा के निमित्त हिंसक पशुत्रों का वध कर सकता है, यदि ऐसे समय में वह अहिंसा धर्म की आड़ लेता है तो अपने करीन्य से च्युत होता है। इसी बात को श्रौर भी स्पष्ट करने के निमित्त हम यहां पर इसी विषय का एक ऐतिहासिक उदाहरण पाठको के सम्मुख पेश करते हैं।

गुजरात के छान्तिम सोलंकी राजा दूसरे भीमदेव के समय मे एकवार उनकी राजधानी "श्रनहिलपुर" पर मुसलमानो का श्राक्रमण हुत्रा। राजा उस समय राजधानी मे उपिश्वत न था कंवल रानी वहां मौजूद थी। मुसलमानी के आक्रमण से राज्य की किस प्रकार रचा की जाय इसके लिये राज्य के तमाम श्रिधिकारियों को वड़ी चिन्ता हुई। उस समय द्राउनायक श्रथवा सेनाध्यत्त के पद पर "श्राभू" नामक एक श्रीमाली विणिक था। वह उस समय उस पद पर नवीन ही आया था। यह व्यक्ति पक्का धर्माचरणी था। इस कारण इसकी रण चतु-रता पर किसी को पक्का विश्वास न था, एक तो राजा उस समय वहां उपिखत न था, दूसरे कोई ऐसा पराक्रमी पुरुप न था जो राज्य की रचा का विश्वास दिला सके श्रौर तीसरे राज्य में युद्ध के लिये पूरी सेना भी न थी। इससे रानी को श्रौर दूसरे अधिकारियों को अत्यन्त चिन्ता हो गई। अन्त मे बहुत विचार करने के पश्चात रानी ने "आंभू" को अपने पास बुलाकर शहर पर श्राने वाले भयंकर संकट की-सूचना दी श्रौर उसकी निवृति के लिये उससे सलाइ पूछी। द्रांड नायक ने अत्यन्त नम्न शब्दों में उत्तर दिया कि यदि महारानी साहिबा मुक्त पर विश्वास करके युद्ध सम्बन्धी पूर्ण सत्ता समे सौंप देगो तो समे विश्वास है कि मैं अपने देश की द्धरमनों के हाथों से पूरी तरह रचा कर छूंगा। आभू के इस उत्साह दायक कथन से आनिद्त हो रानो ने उसी समय युद्ध

सम्बन्धो सम्पूर्ण सत्ता उसके हाथ में सौप कर युद्ध को घोपणा कर दी, सेनाध्यत्त "श्राभू" ने उसी दम सैनिक सङ्गठन कर लडाई के मैदान में पडाच डाल दिया। दूसरे दिन प्रात काल युद्ध प्रारम्भ होनेत्राला था। पहले दिन सेनाध्यत्त को श्रपनी सेना को व्यवस्था करते करते संध्या हो गई। यह व्रतधारी श्रादक था। दोनों वक्त प्रतिक्रमण करने का इस नियम था। सध्या होते ही प्रतिक्रमण का समय समीप जान इसने कही एकान्त मे जाकर प्रतिक्रमण करने का निश्चय किया। परन्तु दमी समय उसे माल्म हुआ कि यदि वह युद्ध-अल को छोड फर बाहर जायगा तो सेना में विश्वखला होने की संभावना है। यह माल्म होते ही उसने श्रन्यत्र जाने का विचार छोड़ दिया और हाथी के हौदे पर ही बैठे २ प्रतिक्रमण प्रारम्भ कर दिया। जिस समय वह प्रतिक्रमण में आये हुए "जे में जीवा विराहिया-एगिदिया वेंगिदिया" इत्यादि शच्दों का एचा-रण कर रहा था। उसी समय किसी सैनिक ने इन शच्दो को सुन लिया। उस सैनिक ने एक दूसरे सरदार के पाम जाकर कहा'—देखिये साहव ! हमारे सेनापित साहव इस युद्ध के मैदान में जहाँ पर की "सार मार" की पुकार छौर शस्त्रों को खन खनाहट के सिवाय कुछ भी सुनाई नहीं पड़ता है-"एगि दिया वेंगिदिया" कर रहे हैं। नरम नरम इलवे के खानेवाले ये श्रावक साहव क्या वहादुरी वतलावेंगे ? शनै: शनै. यह वात रानी के कानो तक पहुँच गई, जिससे वह ददो चिन्तित हो गई, पर इस समय श्रीर कोई दूसरा उपाय न था इस कारण भविष्य पर सब भार छोड़ कर वह चुप हा गई। दूसरे दिन प्रातःकाल युद्ध श्रारम्भ हुन्ना, योग्य श्रवसर ढूंढ कर सेना-पति ने इतने पराक्रम श्रौर शौर्य्य के साथ शत्रु पर श्राक्रमण किया कि जिससे कुछ ही घड़ियों में शत्रु सेना का भयद्भर सहार हो गया धौर मुसलमानों के सेनापति ने हथियारो को नीचे रख युद्ध वन्द करने की प्रार्थना की। श्राभू की विजय हुई। श्रनहिलपुर की सारी प्रजा में उसका जय जयकार होने लगा। रानी ने वडे सम्मान के साथ उसका स्वागत किया। पश्चात् एक वडा दरवार करके राजा श्रौर प्रजा की श्रोर से उसे उचित सम्मान प्रदान किया गया । इस प्रसङ्ग पर रानी ने हँस कर कहा "द्रांड नायक । जिस समय युद्ध मे व्यूह रचना करते समय तुम "एंगि दिया" का पाठ करने लग गये थे उस समय तो श्रपने सैनिको को तुम्हारी श्रोर स बड़ी ही निराशा हो गई थी। पर श्राज तुम्हारी वीरता को देख कर तो सभी लोग आश्चर्यान्वित हो रहे है।" यह सुन कर द्राडनायक ने नम्र शब्दों में उत्तर दिया-"महारानी । मेरा छहिंसा-वृत मेरी आत्मा के साथ सम्वन्ध रखता है। 'एंगिदिया वेंगि-दिया' मे वध न करने का जो नियम मैंने ले रक्खा है वह मेरे व्यक्ति गत स्वार्थ की अपेचा से हैं। देश की रचा के लिये श्रथवा राज्य की श्राज्ञा के लिये यदि मुफ्ते वध श्रथवा हिसा करने की त्र्यावश्यकता पड़े तो वैसा करना मैं त्र्यपना परम कर्तव्य सममता हूँ। मेरा यह शरीर राष्ट्र की सम्पत्ति है इस कारण राष्ट्र की त्राज्ञा त्रौर त्रावश्यकता के त्रानुसार इसका उपयोग होना श्रावश्यक है। शरीरख श्रात्मा श्रीर मन मेरी निज की सम्पत्ति है; इन दोनो को हिसा भाव

से अलग रखना यही मेरे अहिंसा व्रत का लच्च है।

इस ऐतिहासिक उदाहरण से यह भली प्रकार समक में आ जायगा कि जैन गृहस्थ के पालने योग्य श्राहिसा व्रत का यथार्थ स्वरूप क्या है।

## मुनियों की सृदम ऋहिंसा

जो मनुग्य ऋहिंसा व्रत का पूर्ण ऋथीत् सृह्म रीति से पालन करता है उसकी जैन-शास्त्रों में मुनि, भिक्ष, श्रमण श्रथवा संन्यासी शब्दों से सम्बोधित किया गया है। ऐसे लोग ससार के सब कामों से दूर और अलिप्त रहते हैं। उनका कर्तव्य केवल श्रात्मकल्याण करना तथा मुमुच जनो को श्रात्मकल्याण का मार्ग वताना रहना है। उनकी श्रात्मा विषयविकार तथा कपाय साव से विल्कुल परे रहती हैं। उनकी दृष्टि में जगत् के तमाम प्राणी श्रात्मवत् दृष्टिगोचर होते हैं। श्रपने श्रौर पराये का द्वेप भाव उनके हृदय में से नष्ट हो जाता है। उनके मन वचन श्रौर काय तीनो एक रूप हो जाते है। सुख, दुख, हर्प श्रीर शोक इन सवो मे उनकी भावनाएं सम रहती है। जो पुरुष इस प्रकार की श्रवस्था को प्राप्त कर लेते हैं, वे महात्रती कहलाते हैं। वे पूर्ण त्रहिंसा का पालन करने में समर्थ होते हैं। ऐसे महात्रती के लिए खार्थ हिंसा और परार्थ-हिंसा दोनों वर्जनीय हैं। वे मृश्म तथा स्थृल दोनों प्रकार की हिंसाच्चों से मुक्त रहते हैं।

यहाँ एक प्रश्न यह हो सकता है, कि इस प्रकार के महा-व्रतियों से भी खाने, पीने, उठने, बैठने में तो जीव-हिंसा का होना श्रनिवार्घ्य है। फिर वे हिंसाजन्य पाप से कैसे वच सकते हैं ?

यद्यपि यह वात सत्य है कि इस प्रकार के महाज्ञतियों से भी उक्त क्रियाएं करने में सूक्ष्म जीव हिंसा होती रहती है। पर **चनकी उच्च मनोदशा के कारण उनको हिसाजन्य पाप का** तनिक भी स्पर्श नहीं होने पाता श्रौर इस कारण उनकी श्रात्मा इस प्रकार के पाप बन्धन से मुक्त ही रहती है। जब तक श्रात्मा इस स्थूल शरीर के संसर्ग मे रहती है, तब तक इस शरीर से इस प्रकार को हिंसा का होते रहना ध्यनिवार्य्य है। परन्तु इस हिंसा में श्रात्मा का किसी भी प्रकार का मंकल्प व विकल्प न होने से वह उससे श्रालिप्त ही रहती है। महावृत्तियों के शरीर से होने वाली यह हिंसा द्रव्य प्यर्थान् म्बरूप हिंसा कह्लाती है। भावहिंसा अथवा परमार्थ हिंमा नही। दयोकि उस हिंसा का भावों के साथ कोई सम्बन्ध नहीं रहता। हिना-जन्य पाप से वही आत्मा वद्ध होती है जो कि हिंसक भाव से हिंसा करती है। हिंसा का लक्ष्य वतलाते हुए जैनियों के तत्वार्थ सूत्र नामक प्रनथ में लिखा है कि-

"प्रमत्तयोगा प्राणव्य परोपणं हिसा"

माध्यां करता है वह भी भाव हिसा का दोषी माना जाता

है। इसके विपरीत विपय श्रीर कषाय से विरक्त मनुष्य के द्वारा किसी प्रकार की हिसा भी हो जाय तो उसकी वह हिंसा परमार्थहिसा नहीं कहलाती। मान लीजिये कि एक वालक है उसके अन्तर्गत किसी प्रकार की खराव प्रवृत्ति है। उस प्रवृत्ति मं रुष्ट होकर उसका पिता श्रथवा गुरु कंवल मात्र उसकी कल्याण कामना से प्रेरित होकर कठोर वचनों में इसका ताड़न करते हैं, श्रथवा उसे शारीरिक द्रांड भी देते हैं, तो इसके लिए कोई भी उस गुरु श्रथवा पिता को दएडनीय श्रथवा निन्दनीय नहीं मान सकता, क्योंकि वह द्राइ देते समय पिता तथा गुरु की वृत्तियों में किसी प्रकार की मलिनता के भाव न थे, उनके हृद्य में उस समय भी उज्जल श्रहिंसक श्रीर करयाण कारक भाव कार्य्य कर रहे थे। इसके विपरीत यदि कोई गतुष्य द्वेपभाव के वश में होकर किसी दूसरे व्यक्ति को मारता है श्रथवा गालियां देता है तो समाज मे निन्द्नीय श्रौर राज्य से द्गडनीय होता है। क्योंकि उस व्यवहार में उसकी भावनाएँ कळुपित रहती हैं-- इसका आशय दुष्ट रहता है। यद्यपि छप-रोक्त दोनो प्रकार के व्यवहारों का वाह्य खरूप एक ही प्रकार का है तथापि भावनात्रों के भेद से उनका श्रन्तर्रूप विज्कुल एक दूसरे से विपरीत है। इसी प्रकार का भेद द्रव्य-श्रौर गाव हिंसा के खरूप में होता है।

वास्तव मे यदि देखा जाय तो हिसा श्रौर श्रहिसा का ग्ह्स्य मनुष्य की मनोभावना पर श्रवलम्बित है। किसी भो कन्ग के शुभाशुभ वन्ध का श्राधार कर्त्तों के मनोभाव पर श्रवलम्बित है। जिस भाव से प्रेरित होकर मनुष्य जो कर्म करता है उसी के श्रनुसार उसे उसका फल मिलता है। कर्म की ग्रुमाग्रुमता उसके खरूर पर नहीं, प्रत्युत्त कत्ती की मनो भावनात्रों पर निर्भर है। जिस कर्म के करने में कत्ती का विचार ग्रुभ है वह ग्रुभ कर्म कहलाता है श्रौर जिसके करने में उसके विचार श्रशुभ हैं वह कर्मा श्रशुभुकर्म कहलाता है। एक डाक्टर किसी प्रकार की श्रस्न किया करने के निमित्त वीमार को होरोफार्म सुंघाकर वेहोश करता है, श्रौर एक चोर श्रथवा ख्नी उसका धन अथवा प्राण् हरने के निमित्त वेहोश करता है। क्रिया की दृष्टि से दोनों कर्म बिल्कुल एक हैं। पर फल की दृष्टि ने यदि देखा जाय तो डाक्टर को उस कार्य के वदले में सम्मान मिन्ता है श्रौर चोर तथा खूनी को सजा तथा फांसी मिलती है। कर्म के खरूप में कुछ भी अन्तर न होते हुए भो फल के खरूप में इतना श्रन्तर क्यो पड़ता है इसका एक मात्र कारण यही है कि कर्म करने वाले के भाव में विल्कुल विपरीतता होने से उसके फल में भी विपरीतता दृष्टि गोचर होती है। इसी फल के परि-गाम पर से कर्ता के मनोभावों का निष्कर्ष निकाला जाता है, इसी मनोभाव के प्रमाण से कर्म की शुभाशुभता का निश्चय किया जाता है। इससे यह सिद्ध होता है कि धमे. श्रधर्म, पुरुय, पाप का मूल भूत केवल "मन" है भागवत धर्म के "नारद पंचरत्न" नामक प्रन्थ में एक स्थल पर कहा है कि —

> "मानसं प्राणिनामेव सर्वकर्मेंक कारणम्। मनोऽरूपं वाक्यं च वाक्येन प्रस्फुटं मन.॥"

श्रर्थात्-प्राणियों के तमाम कर्मों का मूल एक मात्र मन ही है। मन के श्रतुरूप ही मनुष्य की वचन श्रादि प्रवृत्तियाँ होती हैं श्रोर इन्हीं प्रवृत्तियों के द्वारा मन का रूप प्रकट होता है।

इस प्रकार तमाम कर्मों के श्रान्तर्गत मन की ही प्रधानता रहती है। इस कारण श्रात्मिक विकास में सब से प्रथम मन को शुद्ध श्रीर सयन बनाने को श्रावश्यकता है। जिसका मन इस प्रकार शुद्ध श्रीर संयत बन गया है, यद्य पि वह जब तक देह बारण करता है तब तक कर्मों से श्रालग नहीं रह सकता, तथापि उनमें निर्तित श्रावश्य रहता है। गोता में कहा है कि—

> "नाहि देइन्नृना शक्यं त्यक्तुं कर्मण्य शेपत योग युक्तो भूतात्मा विज्ञितात्मा जितेन्द्रियः सर्व भूनात्म भूतात्मा कुर्वन्नपि न ळिप्यते।

गीता के इस कथनानुसार जो योगयुक्त विशुद्धात्मा, जितेन्द्रिय श्रीर सब जीवो में श्रात्म-बुद्धि रखने वाला पुरुप हैं वह कर्म करता हुआ भी उससे निर्लिप्त रहता है।

उपरोक्त सिद्धान्त से यह वात स्पष्ट होजातो है कि जो सर्व न्नती छोर पूर्ण त्यागी मनुष्य है, उससे यदि सूक्ष्म कायिक हिंसा होती भो है तो वह उसके फल का भोक्ता नहीं हो सकता। क्योंकि उससे होनेवाली। उस हिंसा मे उसके भाव रंच-मान्न भी अगुद्ध नहीं होने पाते छौर हिंसक भावों से रहित होनेवाली हिंसा हिंसा नहीं कहलाती। "आवश्यक महाभाष्य" नामक जैन प्रन्थ मे कहा है कि—

"असुम परिणाम हेठ जीवा वाहो त्तितो मयं हिंसा जस्स उन सो निमित्तं संतो विन तस्स सा हिंसा ।" स्त्रर्थात् किसी जीव को कष्ट पहुँचाने में जो स्त्रशुभ परिणाम निमित्त भूत होते हैं, उन्हीं को हिसा कहते हैं। श्रौर वाह्य दृष्टि से हिंसा मालूम होने पर भी जिसके श्रन्तर्परिणाम शुद्ध रहते हैं वह हिंसा नहीं कहलाती।

धर्मरत मंजूपा में कहा है कि-

जंन हु भणि स्रो वंधो जीवस्स बहेवि समिह गुन्ताणं भावो तथ्य पमाणं न पनाणं काय या वारो।

श्रयोन् समिति गुप्त युक्त महावृत्तियो से किसी जीव का वध हो जाने पर भी उन्हें उसका वन्ध नहीं होता, क्योंकि वन्ध में मानसिक भाव ही कारण भूत होते हैं। कायिक व्यापार नहीं।

इससे विपरीत जिसका मन शुद्ध श्रथवा संयत नहीं है, जो विषय तथा कषाय से लिप्त है वह वाह्य स्वरूप में श्रिहिसक दिखाई देने पर भी हिंसक ही है। उसके लिए न्पन्ट कहा गया है कि:—

"अहणं तो विहिंसों दुदराण ओमओ अहिंम रोव्व" जिसका मन दुष्ट भावों से भरा हुआ है वह यदि कायिक रूप से किसी को न भी मारता है, तो भी हिसक ही है। यही जैन-धर्म की अहिंसा का संचिप्त स्वरूप है।

## जैन-श्रहिंसा श्रोर मनुष्य-प्रकृति

श्रव इस स्थान पर हम जैन-श्रहिंसा पर मनोवैज्ञानिक दृष्टि से भी कुछ विचार करना श्रावश्यक सममते हैं। क्योंकि कोई भी सिद्धान्त या तत्त्व तब तक मनुष्य समाज में समष्टिगत नहीं हो सकता जब तक कि उसका मनस्तत्व श्रथवा मनोविज्ञान से घनिष्ट सम्बन्ध न हो जाय। श्रादर्श श्रीर व्यवहार में कभी २ वड़ा श्रन्तर हो जाया करता है। यह श्रवस्य है कि श्रादर्श हमेशा पित्रत्र श्रीर श्रात्मा को उन्नति के मार्ग में लेजाने वाला होता है पर यह श्रावस्यक नहीं कि वह हमेशा मनुष्य-प्रकृति के श्रनुकृल हो। हम यह जानते हैं कि श्राहसा श्रीर समा दोनों वस्तुएं वहुत ही उज्जल एव मनुष्यजाति को उन्नति के पथ में लेजाने वाली हैं। यदि इन दोनों का श्रादर्श रूप संसार में प्रचलित हो जाय तो ससार में श्राज ही युद्ध, रक्तपात श्रीर जीवन-कलह के दृश्य मिट जांय श्रीर शान्ति की सुन्दर तरिङ्गिणी वहने लगे। पर यदि कोई इम श्राशा से किये तल ससार में समष्टिगत हो जायं प्रयत्न करना शारम्भ करे तो यह कभी सम्भव नहीं कि वह सफल हो जाय। इनका मूल कारण यह है कि समाज की समष्टिगत प्रकृति इन तत्वों को एकान्त रूप से स्वीकार नहीं कर सकती।

प्रकृति ने मनुष्य स्वभाव की रचना ही कुछ ऐसे ढड़ा से की है कि जिसने वह शुद्ध आवर्श को प्रह्ण करने मे असमर्थ रहता है। मनुष्य प्रकृति की बनावट ही पाप और पुण्य, गुण और दोप एव प्रकाश और अन्धकार के मिश्रण से की गई है। चाहे आप इमें प्रकृति कहे, चाहे विकृति पर एक तत्व ऐसा मनुष्य स्वभाव में मिश्रित है कि जिससे उसके अन्तर्गत उत्साह के साथ प्रमाद का, चमा के साथ कोध का, बन्धुत्व के साथ अहङ्कार का और अहिंसा के साथ हिंसक-प्रवृति का समावेश अनिवार्य रूपसे पाया जाता है। कोई भी मनस्तत्व का वेत्ता मनुष्य हृद्य की इस प्रकृति या विकृति की उपेन्ना नहीं कर सकता। यह

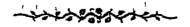
अवस्य है कि मनुष्य-हृद्य की यह विकृति जब अपनी मीमा से वाहर होने लगती है, जब यह व्यप्टिगत से समप्टिगत होने लगती है तब कोई महापुरुप अवतीर्ण होकर उसको पुनः सीमावद्ध कर देते हैं। पर यह तो कभी सम्भव नहीं कि मनुष्य-प्रकृति की इस कुप्रवृति को विल्कुल ही नष्ट कर दिया जाय। आज तक ससार के किसी भी अतीत इतिहास में इस प्रकार का दृश्य देखने को नहीं मिलता। जिस प्रकार शुद्ध ऑक्सिजन वायु से वायुमण्डल का कार्य्य नहीं चल सकता उसी प्रकार केवल आदर्श से भी समाज का व्यवहार चरावर नहीं चल सकता। विना व्यवहार की उचित मात्रा के मिलाए वह समप्टिगत उपयोगी नहीं हो सकता। अतएव सिद्ध हुआ कि अहिंसा. ज्ञमा, द्या आदि के भाव उसी सीमा तक मनुष्य समाज के लिए उपयोगी और अमलयाक्षा हो सकते हैं जब तक मनोविज्ञान से उनका दृद्ध सन्त्रन्य बना रहता है।

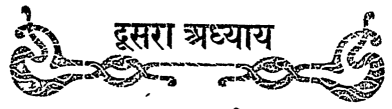
आधुनिक संसार के अन्तर्गत दो परस्पर विरुद्ध मार्ग एक साथ प्रचलित हो रहे हैं। एक मार्ग तो अहिंसा. इसा. द्या आदि को केवल मनुष्य के काल्पनिक भाव वतलाना हुआ एवं उनका मखौल उड़ाता हुआ, हिंसा, युद्ध, वन्धु-विद्रोह आदि का समर्थन कर "जिसकी लाठी उसकी भेंस" वाली कहावत का अनुगामी हो रहा है। उसका आदर्श इहलोकिक सुख की पूर्णता हो में समाप्त होता है। और दूसरा पच्च ऐसा है जो मनुष्य जाति को विल्कुल शुद्ध आदर्श का सन्देशा देना चाहता है। वह मनुष्य जाति को उस ऊंचे आदर्श पर ले जाकर स्थित करना चाहता है जिस स्थान पर जाकर मनुष्य मनुष्य नहीं रह जाता- देवता हो जाता है। पहले पथ के पथिक यूरोप के आधुनिक गजनीतिज हैं और दूसरे के टालस्टाय, रिकन और महातमा गांघी के समान मानवातीत (Superhuman) श्रेणी के महापुनप।

इन श्राधुनिक महापुरुपो ने श्राह्मा श्राद् का बहुत ही उच्चल स्वरूप मानवजाति के सम्मुख रक्या है। यह उज्चलम्प हतना सुन्दर है कि यदि मनुष्यजाति में इसका समिष्ट रूप से प्रचार हो जाय तो यह निश्चय है कि संसार स्वर्ग हो जाय श्रीर मनुष्य देवता। पर हमार्गा नाकिस राय में यह जंचता है कि मनुष्यत्व का इतना एज्वल सीन्द्र्य देखने के लिए मनुष्यजाति तैयार नहीं। मम्भव है इस स्थान पर हमारा कई विद्वानों से मतानेक्य हो जाय पर हम तो नम्रता-पूर्वक यही कहेंगे कि छुछ मानवातीत महापुनपों को छोड़ कर सारी मानवजाति के लिए यह क्ष्प व्यवहारिक नहीं हो सकता। मनुष्य की प्रकृति में जो विकृति छिपो हुई है वह इमें सफल नहीं होने दे सकती श्रीर इसीलिए मनोविज्ञान की हिष्ट से इसे हम छुछ श्रव्यवहारिक भी कहे तो श्रनुचित न होगा।

पर भगवान महावीर की श्रिहंसा में यह दोप या श्रितरंक कहां भी हिष्टिगोचर नहीं होता। इसमें यह न सममना चाहिए कि महावीर ने श्रिहंसा का ऐसा उन्जल रूप निर्मित ही नहीं किया, उन्होंने इससे भी बहुत दंने श्रीर महत रूप की रचना की है। पर वह रूप केवल उन्हों थोड़े से महान् पुरुपों के लिए रक्ष्या है जो उसके बिल्कुल योग्य हैं, जो संसार श्रीर गाईस्थ्य से श्रिपना सम्बन्ध छोड़ चुके हैं। श्रीर जो साधारण मनुष्य-प्रकृति से बहुत ऊपर उठ गये हैं। महावीर भंली प्रकार इस वात को जानते थे कि साधारण मनुष्यजाति इस उच्चल रूप को प्रहण्करने में असमर्थ है, वह इस आदर्श को अमल में ला नहीं सकती और इसीलिए उन्होंने साधारण गृहस्थों के लिए उसका उतना ही अश रक्खा जिसका वे स्वभावतयः ही पालन करसकें और वहां से क्रमशः अपनी उन्नति करते हुए अपने मजिले मकसूद पर पहुँच जायं।

किस सीमा तक मनुष्य अपनी हिंसक-प्रवृत्ति पर अधिकार रख सकता है और उस सीमा से अधिक कन्ट्रोल अनिवकार अवस्था में रखने से किस प्रकार उसका नैतिक अध:पात हो जाता है एव किस सीमा पर जाकर उसकी यह हिंसक-प्रवृत्ति कूर रूप धारण कर लेती है और उसपर कैसे संयम किया जा सकता है आदि सब बातो का समाधान जैन-अहिंसा का सूक्ष्म अध्ययन करने से हो सकता है। यह विषय ऐसा गहन है कि संचिप्त में इसको वत-लान असम्भव है। हमारा मतलब केवल इतना हो है कि महा-वीर की जैन-अहिंसा मनोविज्ञान की कसौटी पर भी विल्कुल खरी उतरती है। जो जिज्ञास जुलनात्मक दन्न से इसका विस्तृत अध्ययन करना चाहे उन्हें आधुनिक महात्माओं की अहिसा और जैन-अहिसा का सूक्ष्म-दृष्टि से अवश्य अध्ययन करना चाहिए।





### स्याद्वाद-दर्शन

के हैं। कि "न्याय-शास्त्र में जैन-न्याय का स्थान वहुत ऊँचा है इसके कितने ही तर्क पाख्रात्य तर्क-शास्त्र के नियमों से विल्कुल भिलंत हुए हैं। स्याद्वाद का सिद्धान्त वड़ा ही गम्भीर है। यह वस्तु की भिन्न भिन्न स्थितियों पर श्रच्छा प्रकाश डालता है।"

इटालियन विद्वान् डा० टेसीटोरी का कथन है कि जैन-दर्शन के मुख्य तल विज्ञान-शास्त्र के श्राधार पर खित हैं। मेरा यह पूर्ण विश्वास है कि ज्यो ज्यो पदार्थ विज्ञान् की उन्नति होती जायगी, त्यों त्यों जैन-धर्म के सिद्धान्त वैज्ञानिक प्रमाणित होते जायँगे।

जैन-तल-ज्ञान की प्रधान नीव स्याद्वाद-दर्शन पर स्थित है। डाक्टर हमेन जेकोवी का कथन है कि इसी स्याद्वाद के ही प्रताप से महावीर ने अपने प्रतिद्वन्दियों को परास्त करने में अपूर्व सफलता प्राप्त को थी। सन्त्रय के "श्रहोयवाद" के विरुक्त प्रतिकृत इसकी रचना की गई थीं। जो कुछ हो यह तो निश्चय है कि स्याद्वाद-दर्शन संसार के तत्वज्ञान में अपना एक खास स्थान रखता है। स्याद्वाद का अर्थ है—वस्तु का भिन्न भिन्न दृष्टि-विन्दुओं से विचार करना, देखना या कहना। स्याद्वाद का एक ही शब्द में हम अर्थ करना चाहे तो उसे "अपेचावाद" कह सकते हैं। एक ही वस्तु में अमुक अमुक अपेचा से भिन्न भिन्न धर्मों को स्वीकार करने ही का नाम स्याद्वाद है। जैसे एक ही पुरुष भिन्न भिन्न लोगों की अपेचा से पिता, पुत्र, चाचा, भतीजा, पित, मामा, भानेज अपेचा से पिता, पुत्र, चाचा, भतीजा, पित, मामा, भानेज अपेचा से भिन्न भिन्न धर्म माने जाते हैं। एक ही घट में नित्य-त्व और अनित्यत्व आदि विरुद्ध रूप में दिखाई देनेवाले धर्मों कें। अपेचा-दृष्टि से स्वीकार करने ही का नाम "स्याद्वाद-दर्शन" है।

वस्तु का खरूप ही छुछ ऐसे ढझ का है कि वह एक ही समयमे एक ही शब्द के द्वारा पूर्णतया नहीं कहा जा सकता। एक ही पुरुष श्रपने पुत्र की अपेचा से पिता, श्रपने भतीजे की अपेचा से चचा, श्रीर श्रपने चचा को अपेचा से भतीजा होता है। इस प्रकार परस्पर दिखाई देनेवाली बातें भी भिन्न २ अपेचाओं से एक ही मनुष्य में स्थित रहती हैं। यही हालत प्रायः सभी वस्तुओं की है। भिन्न भिन्न श्रपेचाओं से सभी वस्तुओं में सत्, श्रसत् नित्य श्रीर श्रनित्य श्रादि गुण पाये जाते हैं।

मान लीजिए एक घड़ा है, हम देखते हैं कि जिस मिट्टी से घड़ा बनता है उसी से श्रोर भी कई प्रकार के बर्तन बनते हैं. !

पर यदि उस घड़े को फोड़ कर हम [इसी मिट्टी का बनाया हुआ कोई दूसरा पदार्थ किसी को दिखलावे तो वह कदापि उसकी यड़ा नहीं कहेगा। उसी मिट्टो श्रौर द्रव्य के होते हुए भी उसको घड़ा न कहने का कारण यह है कि उसका आकार उस घड़े का मा नहीं है। इससे सिद्ध होता है कि घडा मिट्टी का एक श्राकार विशेष है। मगर यह वात ध्यान में रखना चाहिये कि श्राकार विशेष मिट्टी से सर्वथा भिन्न नहीं हो सकता, श्राकार परिवर्तित की हुई मिट्टी ही जब घड़ा, सिकोरा, मटका आदि नानों ने सन्वोधित होती हैं, तो एसी स्थिति में वे प्राकार मिट्टी से सर्वया भिन्न नहीं कहे जा सकते। इससे साफ जाहिर है कि घड़े का श्राकार श्रीर मिट्टी ये टोनों घडे के खरूप हैं। श्रव देखना यह है कि इन दोनों रूपों में विनाशी रूप कौन सा है और ध्रुव कौन सा ? यह प्रत्यच दृष्टिगोचर होता है कि घड़ें का आकार स्तरूप विनाशी है। क्योंकि घड़ा फूट जाता है—उसका रूप नष्ट हां जाता है। पर घंड का जो दूसरा स्वरूप मिट्टी है वह श्रवि-नाशी है क्योंकि उसका नाश होता ही नहीं, उसके कई पदार्थ वनतं श्रीर विगड़तं रहते हैं।

इतने विवेचन से हम इस वात को स्पष्ट समम सकते हैं कि घड़ का एक खरूप विनाशी है और दूसरा ध्रुव। इसी वात को यदि हम यो कहे कि विनाशी रूप से घड़ा श्रानित्य है, और ध्रुव रूप से नित्य है तो कोई श्रनुचित न होगा, इसी तरह एक ही वम्तु में नित्यता श्रीर श्रानित्यता सिद्ध करनेवाले मिद्धान्त ही को स्याद्वाट कहते हैं।

स्याद्वाद की सीमा केवल नित्य श्रीर श्रनित्य इन्हीं दो वातों

में समाप्त नहीं हो जाती, सत् और श्रसन् श्रादि दूसरे विरुद्ध-क्तप में दिखलाई देनेवाली वार्ते भी इस तत्त्व-ज्ञान के अन्दर सन्मिलित हो जाती हैं। घड़ा आंखों से स्पष्ट दिखलाई देता है। इससे हर कोई सहज ही कह सकता है कि "वह मन् है।" नगर न्याय कहता है कि अनुक दृष्टि से वह "असन्" भी हैं। यह बात बड़ी गम्भीरता के साथ मनन करने योग्य है कि प्रत्येक पदार्थ किन वार्तों के कारण "सन्" व्हलाता है। रूप. रस, गन्य आकारादि अपने ही गुर्णों और अपने ही धर्मों सं प्रत्येक पदार्थ "सत्" होता है। दूसरे के गुणों से कोई पदार्थ "सन्" नहीं कहला सकता। एक स्कूल का मास्टर ऋपने विद्यार्थी की दृष्टि से "मास्टर" कहला सकता है। एक पिता अपने पुत्र की दृष्टि से पिता कहला सकता है। पर वही मात्टर श्रौर वही पिता दूसरे की दृष्टि से मास्टर या पिता नई। कहता सकता। जैसे खपुत्र की अपेना से जो पिता होता है पर पुत्र की अपेक्षा से पिता नहीं होता है उसी तरह अपने नुखों से, अपने धर्मों से, अपने खरूप से जो पदार्थ सत् है, वही दूसरे पदार्थ के घर्मों से, गुणों से श्रौर खरूप से "सर्" नहीं हो सकता है \*। जो वस्तु "सत्" नहीं है, उसे "असत्" कहने में कोई दोप उत्पन्न नहीं हो सकता।

इसी विषय को अनेकरन स्थण्याका में औ इसिन्ड्रमृदि == अकर
 कडते हैं —

<sup>&</sup>quot;यदलकः स्व-द्रब्यचेत्रकातमानरपेत सद वर्तने, परह्रब्यकेत्रकरम् उत्हेत् - बास्त् । तत्रश्च सबस्ब मनवि । क्रन्यथा तदमच-प्रस्तात् (वयदिस्तन्त वस्तुनेऽ स्वायप्रसात् ) स्वादि । क्रनेकन्त न्यप्ताकः पृष्ठ ३०।

इस प्रकार भिन्न भिन्न अपेत्ताओं से वस्तु को "सत्" श्रौर "श्रसत्" कहने में विचारशील विद्वानों को कोई वाधा उपिश्यत नहीं हो सकती। एक कुम्हार है, वह यदि कहे कि "मैं सुनार नहीं हूँ" तो इस वात में वह कुछ भी श्रनुचित नहीं कह रहा है। मनुष्य की दृष्टि से यद्यपि वह "सत्" है तथापि सुनार की दृष्टि में वह "श्रसत्" है। इस प्रकार श्रनुसन्धान करने से एक ही व्यक्ति में "सन्" श्रौर "श्रसत्" का स्याद्वाद वरावर सिद्ध हो जाता है। किसी वन्तु को "श्रसत्" कहने से यह मतलव नहीं है कि हम उसके "सत्" धर्म के विरुद्ध कुछ बोल रहे हैं। प्रत्युत हम तो दूसरी श्रपेत्ता से उसका वर्णन कर रहे हैं। इसी बात को Dialogues of Plato में प्रेटो इस प्रकार लिखते हैं—

When we speak of not being we speak, I suppose not of something opposed to being but only different

जगत के सब पदार्थ उत्पत्ति, स्थिति और विनाश इन तीन धर्मों से युक्त हैं। उदाहरण के लिये एक लोहे की तलवार ले लीजिए। उसको गला कर उसकी "कटारी" बना ली। इससे यह तो स्पष्ट हो गया कि तलवार का विनाश होकर कटारी की उत्पत्ति हो गई। लेकिन इससे यह नहीं कहा जा सकता कि तलवार विल्कुल ही नष्ट हो गई अथवा कटारी बिल्कुल नई वन गई। क्योंकि तलवार और कटारी का जो मूल तल है वह तो अपनी उसी स्थिति में मौजूद है। विनाश और उत्पत्ति तो केवल आकार की हुई। इस उदाहरण से—तलवार को तोड़ कर कटारी वनाने में—तलवार के आकार का नाश, कटारी के आकार की उत्पत्ति और लोहे की स्थित ये तीनों वार्ते भली मांति सिद्ध

कान्ततत्व का प्रतिपादन करता है। यदि शङ्कराचार्व्य इस दृष्टि से खएडन करने का प्रयत्न करते तो उनके लिये ठीक भी था। पर उनका किया हुआ यह खएडन तो विरुक्त भ्रम-मृलक है।

"स्यात्" शब्द का श्रर्थ "कदाचित्" "शायद" श्रादि संशय मूलक शब्दों में न करना चाहिये। इसका वात्तविक श्रर्थ है "श्रमुक श्रपेचा से।" इस प्रकार वात्तविक श्रर्थ करने मे इसे कोई संशयवाद नहीं कह सकता।

विशाल दृष्टि से दर्शन-शास्तों का अवलोकन करने पर हमें माल्य होता है कि प्रत्यच्च या परोच्च किसी भी तरह से प्रत्येक दर्शनकार ने इस सिद्धान्त को स्वीकार किया है। सत्व, रज और तम इन विरुद्ध गुण वाली तीन प्रकृतियों को माननेवाला सांख्य-दर्शन, पृथ्वी को परमाणु रूप से नित्य और स्थूल रूप सं अित्य मानने वाला नैयायिक तथा द्रव्यत्व, पृथ्वीत्व, आदि धमां का सामान्य और विशेष रूप से स्वीकार करने वाला और वैशाधिक दर्शन, अनेक वर्णयुक्त वस्तु के अनेक वर्णाकार वाले एक चित्र ज्ञान को जिसमें अनेक विरुद्ध वर्ण प्रतिभासित होते हैं, मानने वाला वौद्ध-दर्शन, प्रमाता, प्रमिति और प्रमेय आकार वाले एक ज्ञान को जो उन तीन पदार्थों का प्रतिभास रूप है, मंजूर करने वाला मीमांसक-दर्शन और अन्य प्रकार से दूसरे दर्शन भी स्याद्वाद को अर्थतः स्वीकार करते हैं।

एक प्राचीन लेखक लिखते हैं—"जाति श्रीर व्यक्ति इन दो रूओं से वस्तु को वताने वाले भट्ट स्याद्वाद की उपेन्ना नहीं कर सकते। श्रात्मा को व्यवहार से बद्ध श्रीर परमार्थ से अबद्ध मानने वाले ब्रह्मवादी न्याद्वाद का निरस्कार नहीं कर सकते। भिन्न भिन्न नयों की श्रपेक्षा से भिन्न भिन्न श्रयों का प्रति पादन करने वाले वेद भी सर्वतन्त्र सिद्ध स्याद्वाद को थिकार नहीं दे सकते।"

#### सप्त भङ्गी

वन्तुत्व के स्वरूर का सम्पूर्ण विचार प्रदर्शित करने हे लिए जैनाचार्त्यों ने सात प्रकार के वाक्यों की योजना की है-वह इस प्रकार है-

१ न्यादस्ति क्यंचित है

२ न्यात्रास्ति " नहीं है

३ न्यादिननारि। " है श्रौरनहीं है।

४ न्यादवक्तञ्यम कथित अवाच्य है

५ स्याद्स्ति अवक्तव्यम्च " है और अवाच्य है।

६ न्यात्रास्ति श्रवक्तव्यम्च " नर्श श्रीर श्रवाच्य है।

७ म्यादित नात्ति अवक्तव्यंच" हे नहीं और अवाच्य है।

?—प्रथम शब्द प्रयोग—' यह निश्चित है कि घट "सत्" है मगर "श्रमुक श्रपंत्ता से" इस वाक्य से श्रमुक दृष्टि ने घट में सुख्यतया श्रस्तित्व धर्म का विधान होता है। (स्याद्स्ति)

२—ह्सरा शब्द प्रयोग-प्रह निश्चित है कि घट "श्रसत्" है, मगर श्रमुक श्रपेचा से । इस वाक्य द्वारा घट में श्रमुक श्रपेचा में गुरूयतया नास्तित्व धर्म का विधान होता है। (स्यात्रास्ति)

३—तीसरा शब्द प्रयोग-किसी ने पूछा कि—"घट क्या

अनित्य और नित्य दोनों धर्म वाला है ?" उमके उत्तर में कहना कि—"हाँ, घट अमुक अपेद्मा से अवश्यमेव नित्य और अनित्य है।" यह वोसरा वचन-प्रकार है। इस वाज्य से मुख्य तया अनित्य धर्म का विधान और उसका निपेध, क्रमशः किया ,जाता है। (स्यादिस्तनािस्त )

४—चतुर्थ शब्द प्रयोग—"घट किसी अपेदा से अवक्तव्य है।" यट श्रनित्य श्रौर नित्य दोनों तरह से क्रमश. वताया जा **सक्ता है। जैसा कि तीसरे शन्द प्रयोग में कहा गया है। मगर** यदि क्रम विना, युगपत् ( एक ही साथ ) वट को अतित्य और नित्य वताना हो तो, इसके लिए जैन शास्त्रकारों ने—'श्रनित्य' 'नित्य' या दूसरा कोई शब्द उपयोगी न समक—इन 'श्रवक्तव्य' शब्द का व्यवहार किया है। यह भी ठीक है। वट जैसे ऋनित्य रूप से श्रनुभव में श्राता है। उसी तरह नित्य रूप से भी अनुभव में आता है। इससे घट जैसे केंवल अनित्य रूप में नहीं ठहरता वैसे ही वेवल नित्य रूप में भी घटित नहीं होता है। वल्कि वह नित्यानित्य रूप विलक्त्य जाति वाला ठह-रता है। ऐसी हालत में घट को यदि यथार्थ रूप में नित्य ऋौर अनित्य दोनों तरह से क्रमशः नहीं, किन्तु एक ही साथ वताना हो तो शासकार कहते हैं कि इस तरह वताने के लिये कोई शब्द नहीं है। श्रतः घट श्रवक्तव्य है।

चार वचन प्रकार वताये गये। इनमें मूल तो प्रारम्भ के दो हो हैं। पिछले दो वचन प्रकार प्रारम्भ के संयोग से इत्पन्न हुए हैं। "कथंचित्—श्रमुक श्रपेत्ता से घट श्रनित्य ही है।" "कथंचित्—श्रमुक श्रपेत्ता से घट श्रनित्य ही है।"

दो वाक्य जो द्यर्थ वताते हैं, वही द्यर्थ तीसरा वचन-प्रकार कमश वताता है। जौर उसी द्यर्थ को चौथा वाक्य गुगपत् एक साथ यताता है। इस चौथे वाक्य पर विचार करने से यह समक्ष में द्या सकता है कि घट किसी क्रपेचा से क्षवक्तव्य भी है। अर्थात् किसी क्रपेचा से घट में "इवक्तव्य" धर्म भी है। परन्तु घट को कभी एकान्त क्षवक्तव्य नहीं मानना चाहिये। यदि ऐसा मानेंगे तो घट जो श्रमुक श्रपेचा से श्रनत्य श्रौर श्रमुक श्रपेचा से नित्यह्प से श्रनुभव में श्राता है। उसमें वाधा श्रा जायगी। श्रतएव ऊपर के चारों वचन प्रयोगों को "स्यात्" शब्द से युक्त, श्रथीत् कथंचित्—श्रमुक श्रपेचा से, समक्षना चाहिये।

इन चार वचन प्रकारों से श्रम्य तीन वचन प्रयोग भी एत्पन्न किये जा सकते हैं।

पाचवाँ वचन प्रकार—"श्रमुक श्रपेत्ता से घट नित्य, होने के साथ ही श्रवक्तव्य भी है।

छठा वचन प्रकार—"श्रमुक श्रपेत्ता से घट श्रनित्य होने के माथ ही श्रवक्तन्य भी है।"

सातवाँ वचन प्रकार—"श्रमुक श्रपेचा से घट नित्यानित्य होने के साथ ही श्रवक्तत्र्य भी है।"

सामान्यतया, घटका तीन तरह से-नित्य, श्रनित्य श्रौर श्रवक्तन्य रूप से विचार किया जा चुका है। इन तीन वचन प्रकारों को उक्त चार वचन-प्रकारों के साथ मिला देने से सात वचन प्रकार होते हैं। इन सात वचन प्रकारों को जैन शास्त्रों में "सप्रभंगी" कहते हैं। 'सप्त' यानी सात, श्रौर 'भंग' यानी वचन प्रकार। श्रर्थात् सात वचन प्रकार के समूह को सप्त भगी कहते हैं। इन सातो वचन प्रयोगो को भिन्न २ श्रपेद्या से भिन्न भिन्न दृष्टि से सममता चाहिये। किसी भी वचन प्रकार को एकान्त दृष्टि से नहीं मानना चाहिये। यह वात तो सरलता से समम में श्रा सकती है कि यदि एक वचन प्रकार को एकान्त दृष्टि से मानेंगे तो दूसरे वचन प्रकार श्रसत्य हो जायगे।

यह सप्त भंगी (सात वचन प्रयोग) दो भागो में विभक्त की जाती है। एक को कहते हैं "सकला देश" और दूसरे को "विकला देश"। "अमुक अपेता से यह घट अित्य ही है।" इस वाक्य से अनित्य धर्म के साथ रहते हुए घट के दूमरे धर्मों को वोधन कराने का कार्य्य 'सकला देश' करता है। 'सकल' यानी तमाम धर्मों का 'आदेश' यानी कहने वाला। यह प्रमाण वाक्य भी कहा जाता है। क्योंकि प्रमाण वस्तु के तमाम धर्मों को स्पष्ट करने वाला माना जाता है। "अमुक अपेत्ता से घट अनित्य ही है।" इस वाक्य से घट के केवल अनित्य धर्म को बताने का कार्य 'विकला देश' का है। 'विकल' यानी अपूर्ण। अर्थात् अमुक वस्तु धर्म को 'आदेश' यानी कहने वाला 'विकला देश' है। विकला देश नय वाक्य माना गया है। 'नय' प्रमाण का अंश है। प्रमाण सम्पूर्ण वस्तु को प्रहण करता है, और नय उसके अंश को।

इस बात को हर एक सममता है कि शब्द या वाक्य का कार्य अर्थबोध कराने का होता है। वस्तु के सम्पूर्ण ज्ञान को 'प्रमाण' कहते हैं। और उस ज्ञान को प्रकाशित करने वाला वाक्य प्रमाण वाक्य कहलाता है। वस्तु के किसी एक श्रंश के ज्ञान को 'नय' कहते हैं श्रीर उस एक श्रंश के ज्ञान को प्रका-शित करने वाला 'नय वाक्य' कहलाता है। इन प्रमाण वाक्यो श्रीर नय वाक्यों को सात विभागों में बांटने ही का नाम सप्रभगों है क्षा



<sup>•</sup> यह विषय अत्यन्त गद्दन और विस्तृत है। 'तप्त मंगी तर्गिछी' नामक जैन तर्क बन्ध में रम्प विषय का पृति पादन किया गया है, 'सम्मति पकरण' श्रादि ,जैन न्य'यशान्त्रों नें इम विषय का बहुत गमीरता से विचार किया गया है।

# तीसरा ऋध्याय

#### नय

होने वाले भिन्न भिन्न स्थार्थ श्रभिप्राय को "नय" कहते हैं। एक ही मनुष्य भिन्न भिन्न श्रपेनाश्रो से काका, मामा, भतीजा, भानेज, भाई, पुत्र, पिता, ससुर श्रोर जमाई सममा जाता है यह "नय" के सिवा श्रीर कुछ नहीं है। हम यह बता चुके हैं कि वस्तु में एक ही धर्म नहीं है। श्रमेक धर्म वाली वस्तु में श्रमुक धर्म से सम्बन्ध रखने वाला जो श्रभिप्राय बंधता है। उसको जैन शास्त्रों ने "नय" संज्ञा दी है। वस्तु में जितने धर्म है, उनसे सम्बन्ध रखने वाले जितने श्रभिप्राय हैं, वे सब 'नय' कहलाते हैं।

एक हो घट ।मूलवस्तु द्रव्य-मिट्टी की अपेना से अविनाशी है, नित्य है। परन्तु घट के आकार-रूप परिणाम की दृष्टि से विनाशी है। इस तरह भिन्न मिन्न दृष्टि विन्दु से घट को नित्य और विनाशी मानने वाली दोनों मान्यताएं 'नय' है।

इस बात को सब मानते हैं कि आत्मा नित्य है और यह बात है भी ठीक क्योंकि इसका नाश नहीं होता है। मगर इस बात का सब को अनुभव हो सकता है कि उसका परिवर्तन विचित्र तरह से होता है। कारण आतमा किसी समय पशु अवस्था में होती है, किसी समय मनुष्य स्थित प्राप्त करती है कभी दैवगित की मोक्ता वनती है और कभी नरकादि दुर्ग-तियों में जाकर गिरती है। यह कितना परिवर्तन हैं? एक ही आत्मा की यह कैसी विलच्चण अवस्था है! यह क्या बताती है? आत्मा की परिवर्तन शीलता! एक शरीर के परिवर्तन से भी यह समम में आ सकता है कि आत्मा परिवर्तन की घटमाल में फिरती रहती है, ऐसी स्थित में यह नहीं माना जा सकता है कि आत्मा सर्वथा एकान्त नित्य है। अतएव यह माना जा सकता है कि आत्मा न एकान्त नित्य है, न एकान्त अनित्य है विक तित्यानित्य है। इस दशा में आत्मा जिस दृष्टि सं नित्य है वह, और जिस दृष्टि से अनित्य है, वह दोनों ही दृष्टियां "नय" कहलाती हैं।

यह वात सुरपष्ट श्रीर निस्सन्देह है कि श्रात्मा शरीर से जुदी है। तो भी यह ध्यान में रखना चाहिये कि श्रात्मा शरीर में ऐसे ही व्याप्त हो रही है, जैसे कि मक्खन में घृत। इसी से शरीर के किसी भी भाग में जब चोट पहुँचती है, तब तत्काल ही श्रात्मा को वेदना होने लगती है। शरीर श्रीर श्रात्मा के ऐसे प्रगाढ़ सम्बन्ध को लेकर जैन शास्त्रकार कहते हैं कि यद्यपि श्रात्मा शरीर से वस्तुत. भिन्न है तथापि सर्वथा नहीं। यदि सर्वथा भिन्न मानेंगे तो श्रात्मा को शिरीर पर श्राधात लगने से कुछ कष्ट नहीं होगा, जैसे कि एक श्रादमी को श्राधात पहुँचाने से दूसरे श्रादमी को कष्ट नहीं होता है। परन्तु श्राबाल वृद्ध का यह श्रनुभव है कि शरीर पर श्राधात होने से श्रात्मा को उसकी

वेदना होती है। इसलिये किसी अंश में आत्मा और शरीर को अभिन्न भी मानना होगा। अर्थात् शरीर और आत्मा भिन्न होने के साथ ही कदाचित अभिन्न भी है। इस स्थिति में जिस दृष्टि से आत्मा और शरीर भिन्न है वह, और जिस दृष्टि से आत्मा और शरीर अभिन्न हैं वह, दोनो दृष्टियाँ 'नय' कहलाती हैं।

जो श्रभिप्राय ज्ञान से मोत्त होना वतलाता है वह ज्ञाननय है श्रौर जो श्रभिप्राय क्रिया से मोत्तसिद्धि वतलाता है, वह क्रिया नय है ये दोनों ही श्रभिप्राय 'नय' है।

जो दृष्टि, वस्तु की तात्त्विक स्थिति को अर्थात् वस्तु के मृलस्वरूप को स्पर्श करने वाली है वह 'निश्चय नय' है और जो दृष्टि वस्तु की वाह्य अवस्था की ओर लक्ष्य खींचती है, वह 'ज्यवहार नय' है। निश्चय नय बताता है कि आत्मा (संसारी-जोव) शुद्ध-वुद्ध-निरंजन सिचदानन्दमय है और ज्यवहार नय वताता है कि आत्मा, कर्मबद्ध अवस्था में मोहबान्—अविद्यावान् है। इस तरह के निश्चय और ज्यवहार के अनेक उदाहरण हैं।

श्रीमप्राय बनानेवाले शब्द, वाक्य, शास्त्र या सिद्धान्त सब 'नय' कहलाते हैं—उक्त नय श्रपनी मर्यादा में माननीय है। परन्तु यदि वे एक दूसरे को श्रम्सत्य ठहराने के लिये तत्पर होते हैं तो श्रमान्य हो जाते हैं। जैसे-ज्ञान से मुक्ति बतानेवाला सिद्धान्त श्रीर किया से मुक्ति बतानेवाला सिद्धान्त—ये दोनों सिद्धान्त स्वपन्न का मण्डन करते हुए यदि वे एक दूसरे का खण्डन करने लगें तो तिरस्कार के पात्र हैं। इस तरह घट का श्रनित्य श्रीर नित्य बतानेवाले सिद्धान्त, तथा श्रात्मा श्रीर शरीर का भेद श्रौर श्रभेद वतानेवाले !सिद्धान्त यदि एक दूसरे पर श्राचंप करने को उतारु हो तो वे श्रमान्य ठहरते हैं।

यह समम रखना चाहिये कि नय श्रांशिक सत्य है, श्रांशिक सत्य सम्पूर्ण सत्य नहीं माना जा सकता है। श्रात्मा को श्रानित्य या घट को नित्य मानना सवीश में सत्य नहीं हो सकता है। जो सत्य जितने श्रंशों में हो उसको उतने ही श्रंशों में मानना युक्त है।

इसकी गिनती नहीं हो सकती है कि वस्तुतः नय कितने हैं। श्रभिप्राय, या वचन प्रयोग जव गणना से वाहर हैं तव नय जा उनसे जुदा नहीं हैं कैसे गणना के अन्दर हो सकते है। यानी नयों की भी गिनती नहीं हो सकती है। ऐसा होने पर भी नयों के मुख्यतया दो भेद वताये गये हैं। द्रव्यार्थिक श्रीर पर्यायार्थिक। मूल पदार्थ को 'द्रव्य' कहते हैं; जैसे —घड़े की मिट्टी। मूल द्रच्य के परिणाम को पर्याय कहते हैं। मिट्टी श्रथवा श्रन्य किसी द्रव्य में जो परिवर्तन होता है वह सब पर्याय है। द्रव्यार्थिक का मतलव है, मूल पदार्थीं पर लक्ष्य देने वाला अभिप्राय और 'पर्याधिक नय' का मतलव है, पर्यायो पर लक्ष्य करनेवाला श्रिभिप्राय । द्रव्यार्थिक नय सव पदार्थी को नित्य मानता है। जैसे-घड़ा, मृलद्रव्य मृतिका रूप से नित्य है। पर्यायार्थिक नय सब पदार्थों को श्रानित्य मानता है। जैसं स्वर्ण की माला, जंजीर कड़े श्रंगूठी श्रादि पदार्थों में परि-' वर्तन होता रहता है। इस अनित्यत्व को परिवर्तन होने जितना ही सममना चाहिये, क्योंकि सर्वथा नाश या सर्वथा अपूर्व षत्पाद किसी वस्तु का कभी नहीं होता है।

प्रकारान्तर से नय के सात भेद बताये गये हैं। नैगम, संप्रह, व्यवहार ऋजुसूत्र, शब्द, समभिरूढ़ श्रौर एवम्भृत, नैगम—'निगम' का श्रर्थ है संकल्प-कल्पना। इस कल्पना से जो वस्तु ज्यवहार होती है वह नैगम नय कहलाता है। यह नय तीन प्रकार का होता है, भूत नैगम, भविष्य नैगम श्रीर वर्तमान नैगम । जो वस्तु हो चुकी है उसको वर्तमान् क्तप मे व्यवहार करना 'भूतनैगम' है। जैसे-"श्राज वही दिवाली का दिन है कि जिस दिन महावीरस्वामी मोच में गये थे।" यह भूतकाल का वर्तमान में उपचार है, महावीर के निर्वाण का दिन त्राज ( त्राज दिवाली का दिन ) मान लिया जाता है। इस तरह भूतकाल के वर्तमान में उपचार के अनेक उदाहरण हैं। होनेवाली वस्तु को हुई कहना 'भविष्य नैगम' है। जैसे चावल पूरे पके न हो, पक जाने में थोड़ी ही देर रही हो, तो उस समय कहा जाता है कि चावल पक गये हैं।" ऐसा नाक्य **च्यवहार प्रचलित है** श्रथवा श्रह्तदेव को मुक्त होने के पहले ही कहा जाता है कि मुक्त हो गये यह नैगम नय है। ईवन, पानी त्रादि चावल पकाने का सामान इकट्ठा करते हुए मनुष्य को कोई पूछे कि क्या करते हो ? वह उत्तर दे कि "मैं चावल पकाता हूं।" यह उत्तर 'वर्त्तमान नैगम नय' है क्योंकि चावल पकाने की किया यद्यपि वर्तमान में प्रारम्भ नहीं हुई है तो भी वह वर्तमान रूप में बताई गई है।

संग्रह—सामान्यतया वस्तुश्रों का समुद्य करके कथन करना संग्रह नय है। श्लैसे—"सारे शरीरों की श्रात्मा एक है।" इस कथन से वस्तुतः सब शरीर में एक श्रात्मा सिद्ध नहीं

होती है। प्रत्येक शरीर में श्रात्मा भिन्न भिन्न ही है; तथापि सब श्रात्माश्रों में रही हुई समान जाति को श्रापेचा से कहा जाता है कि—"सव शरीरों में श्रात्मा एक है।"

व्यवहार—यह नय वस्तुओं में रही हुई समानता की उपेता करके, विशेपता की श्रोर लक्त खींचता है इस नय की प्रवृति लोक व्यवहार की तरफ है। पाँच वर्ण वाले भँवरे को 'काला भवर' वताना इस नय की पद्धति है। 'रस्ता श्राता है' कूंडा मरता है, इन सब उपचारों का इस नय में समावेश हो जाता है।

ऋजु सूत्र—वस्तु में होते हुए नवीन नवीन रूपान्तरों की चोर यह लक्ष्य आकर्षित करता है। स्वर्ण का मुकुट, कुएडल आदि जो पर्यायें हैं, उन पर्यायों को यह नय देखता है। पर्यायों के चलावा स्थायों द्रव्य की चोर यह नय दगपात नहीं करता है। इसीलिये पर्यायें विनश्वर होने से सदा स्थायी द्रव्य इस नय की दिन्द में कोई चीज नहीं है।

शब्द-इस नय का काम है अनेक पर्याय शब्दों का एक अर्थ मानना। यह नय बताता है कि, कपड़ा, वस्न, वसन आदि शब्दों का अर्थ एक ही है।

समिमिकढ़—इस नय की पद्धित है कि पर्याय शब्दों के भेद से अर्थ का भेद मानना । यह नय कहता है कि कुम, कलश, घट आदि शब्द मिन्न अर्थ वाले हैं, क्योंकि कुम, कलश, घट आदि शब्द यदि भिन्न अर्थ वाले न हों तो घट, पट, अश्व आदि शब्द श्री भिन्न अर्थ वाले न होने चाहिये। इस्रलिए शब्द के भेद से अर्थ का भेद है। एवंभूत-इस नय की दृष्टि से शब्द, अपने अर्थ का वाचक (कहने वाला) उस समय होता है—जिस समय वह अर्थ—पदार्थ उस शब्द की व्युत्पित में से क्रिया का जो भाव निकलता हो, उस किया मे प्रवर्ता हुआ हो। जैमे 'गो' शब्द की व्युत्पित्त है—"गच्छंतीति गोः" अर्थात् जो गमन करता है—उसे गो कहते हैं, मगर वह 'गो' शब्द-इस नय के अभिप्राय से—प्रत्येक गऊ का वाचक नदीं हो सकता है। किन्तु केवल गमन किया में प्रवृत-चलती हुई गाय का ही वाचक हो सकता है। इस नय का कथन है कि शब्द की व्युत्पित्त के अनुसार ही यदि उसका अर्थ होता है तो उस अर्थ को वह शब्द कह सकता है।

यह वात भली प्रकार से सममा कर कही जा चुकी है, कि यह सातो नय एक प्रकार के दृष्टि विन्दु हैं। अपनी अपनी मर्यादा में स्थित रह कर, अन्य दृष्टि विन्दुओं का खंडन न करने ही में नयों की साधुता है। मध्यस्य पुरुप सब नयों को मिन्न मिन्न दृष्टि से मान देकर तत्वचेत्र की विशाल सीमा का अवलोकन करते हैं। इसीलिये वे रागद्वेष की वाघा न होने से, आतमा की निर्मल दृशा को प्राप्त कर सकते हैं।





#### मोच का खरूप 🤀

जैन तत्व-ज्ञान में "मोज्ञ" का बहुन ही विशद श्रीर गहन विवेचन किया गया है। इस विषय के विवेचन को प्रावश्यक समम हम एक जैन विद्वान् के इसी विषय पर लिखे हुए लेख के प्रायार ने यहां इस विषय पर कुछ प्रकाश डालने की चेष्टा करते हैं।

मोत्त शब्द की व्युत्पत्ति सस्कृत की "मुक्त" धातु से है। इस हनका ऋथं सब प्रकार के बन्धनों से छुटकारा पाना है। इस शब्द से ही यह माल्स होता है कि जगत् की तमाम वस्तुए एक दूसरे के बन्धन में हैं श्रीर उस बन्धन से स्वतंत्र हो जाने ही को मोत्त कहते हैं। मोत्त पर विचार करने से पूर्व ये प्रश्न सहज ही उत्पन्न हो सकते हैं कि कौन बन्धन में है ? किसके बन्धन में है ? वह बन्धन किस प्रकार होता है, कब से है, उससे छुट-कारा पाने की क्या आवश्यकता है ? और वह छुटकारा किस प्रकार हो सकता है ?

ॐश्रीयुत रघुवर दयाल लिखित श्रीर सरम्वती में प्रकाशित "मुक्ति का स्वरूप"
 नामक लेख के श्राधारपर लिखित

इन सब शङ्काओं का समाधान करने के पूर्व हमें द्रन्य की गुण और पर्याय पर विचार करना पड़ेगा। जो वस्तु गुण और पर्याय से युक्त होती हैं उसे द्रन्य कहते हैं, द्रन्य अनादि, अकृ-ित्रम और अनन्त है। वे अनादि काल से चले आतं हैं, न उनकी कभी उत्पत्ति हुई न कभी नाश होगा। हां, उनकी पर्याय में हमेशा परिवर्तन होता रहता है। कोई भी नवीन द्रन्य जिसका कि पहिले अस्तित्व न था, कभी अस्तित्व में नहीं आ सकता। अतः द्रन्यादि से युक्त इस सृष्टि का कर्ता परमेश्वर को मानना महज भूल है।

जैन-शास्त्रों में द्रव्य दो प्रकार के बतलाए गये हैं (१) चेतन अथवा जीव और(२) जड़ अथवा अजीव। अजीव द्रव्य के पांच प्रकार हैं—पुद्गल (Matter) धर्म (Medium of Motion) अधर्म (Medium of Rest) काल (l'ime) आकाश (Space) इनमें से पुड़ल मूर्तिक और शेष अमूर्तिक हैं।

जीव और पुद्रल इन दोनों द्रव्यों के ख्रान्तर्गत वैभाविकी शक्ति" नामक एक विशेष गुण होता है। इस के कारण ईन दोनों मे एक प्रकार का अञ्जद्ध परिणमन होता है इसी परिणमन को बन्धन कहते हैं।

' इतने विवेचन से हमारे पहले दो प्रश्नों का हल हो गया श्रायीत् हमे यह माछ्म हो गया कि जीव बन्धन में है श्रीर वह बन्धन 'पुद्गल परमाणुश्रों का है। इसी बन्धन से छुटकारा पाने ही का नाम मोत्त है।

श्रव इस वात का विचार करना है कि यह बन्धन किस प्रकार होता है श्रौर किन उपायों से उससे जीव खतंत्र होता है ? इन सब वातों को जैन तत्व-ज्ञान के अन्तर्गत सात भागों में विभक्त पर दी हैं जिनको स्गत तत्व कहते हैं। अर्थात् जीव, श्रजीव, आश्रव (पुट्टल के साथ जीव का सम्बन्ध होने का कारण) वन्ध, सँवर (उन कारणों को रोकने का प्रयत्न) निर्जरा (उन वन्धनों को तोड़ने का उपाय) मोज्ञ (उन सब वन्धनों से आजाद हो जाना)। इन्ही सात तत्वों के द्वारा जीव की शुद्ध और अशुद्ध दशाओं का बोब होता है।

मोच को मानने वाले लोग जीव की वर्तमान श्रौर भविष्य श्रवस्था को मानते हैं। व जीव को ज्ञान खरूप एव प्रकृति से भिन्न भो मानते है। पर कुछ लोग ऐसे भी हैं जो उनके अना-दित्व एव श्रविनाशित्व मो स्वीकार नहीं करते। उनके मतातु-सार गर्भ से लेकर मृत्यु पर्यन्त ही जीव का श्रस्तित्व गहता है बाद में नष्ट हो जाता है। पर यदि वे सृह्म दृष्टि से इस विषय पर विचार करेंगे तो श्रवश्य उन्हे श्रपने इस कथन में भ्रम माङ्म होगा। में सुखी हूँ, में दुखी हूँ, में राजा हूँ, मैं रङ्क हूँ, श्रादि वार्तों में "में" शब्द का वाच्य इस शरीर से भिन्न अवश्य काई दूसरा पदार्थ है श्रीर वह जीव है। सुख, दुखादि का श्रनुभव पुद्गल को नहीं होता उसका श्रनुभव करने वाला कोई दूसरा द्रव्य श्रवश्य होना चाहिए जो कि ६सके साथ सन्बद्ध हैं। इसके अतिरिक्त श्वासोच्छ्रास श्रादि क्रियाए भी उसके श्रस्तित्व को सावित करती हैं। कंवल पुद्गल में श्वासोच्छ्वास नहीं हो सकता। जहां श्वासोच्छ्वास है वहां जीव का छारितत्व होना चाहिए । श्राकाचा, इच्छा, स्मृति श्रादि वातों से भी जीव के अस्तित्व की पुष्टि होती है।

इन सब वातो पर विचार करने से माऌ्म होता है कि जीव स्वतंत्र पदार्थ है, वह स्रानादि, श्रकृत्रिम स्रौर स्रविनाशी है। जो लोग इस प्रकार जीव की सत्ता को मानते हैं वे इसके वन्यन को श्रौर मोच्न को भी मानते हैं। पर इन लोगों के मुक्ति विषयक विचारों में भी वड़ा मत-भेद है। कई लोग तो मानते हैं कि जीव का श्रस्तित्व पहले नहीं होता। परमात्मा उस मे पैदा करता है, पर किया करने में स्वतंत्र होने के कारण जन्म के पश्चात् वह इच्छानुसार पुराय श्रौर पाप करता है। जो पाप करता है वह नरक में पड़ता है श्रौर जो पुराय करता है वह मरण के पश्चात् पुन परमात्मा से सम्बन्ध कर लेता है। कोई कहते हैं; कि मृत्यु के पश्चात् तुरन्त ही यह सुख मिल जाता है. कोई कहते हैं कि नहीं श्राकवत के दिन तक उसे ठहरना पउता है श्रौर फिर खुदा के इन्साफ करने पर वह जजा या सजा भोगता है। एक पत्त का कथन है कि चेनन के दो भेद हैं एक परमात्मा श्रोर दूसरा जीवात्मा। परमात्मा सर्वज्ञ, सर्वव्यापी, सर्वशक्तिमान, श्रनादि, शुद्ध, जगत् का कर्त्ता हर्त्ता, जीवात्मा से नितान्त भिन्न सिचदानन्द है श्रीर जीवात्मा श्रहपङ, इन्छा, द्वेष, श्रीर प्रयत्न सहित है। यह जीव श्रपने कर्मों के अनुसार ईश्वर के दिये हुए फल भोगता है और वेदोक्त कर्म करने से मुक्ति प्राप्त करता है। ये विचार ठीक नहीं कहे जा सकते क्योंकि ऐसे ईश्वर की सत्ता सिद्ध नहीं हो सकती।

कुछ लोग ऐसे जीव को एक स्वतंत्र द्रव्य नहीं मानते। उनका कथन है कि एक त्रहा के सिवा श्रीर कुछ नहीं है (एको-त्रहा द्वितीयोनास्ति) ये सब माया श्रीर भ्रम हैं, भ्रम के दूर होने पर यह माना हुआ जीव ब्रह्म हो जाता है और इसका माना हुआ सुख दुख दूर होने पर सिचदानन्द खरूप होने को मोच कहते हैं। पर जिम विचार मे अनेक प्रत्यच दिखाई देनेवाले जीवों की सत्ता नहीं मानी जाती वह विचार अनुभव तथा न्याय से फितना दूर है यह बात ख्यं स्पष्ट है।

जैन-तत्वद्यान में माने हुए छ: द्रव्यो का संचित्र विवेचन हम उपर कर आये हैं। हम यह वतला आये हैं कि जैन धर्म में चेतन द्रव्य एक जीव ही माना गया है। जैन सिद्धान्त में जीव आनादि और अनन्त हैं, उसका स्वरूप छिचदानन्द है। इन जीवों के दो प्रकार वतलाए गये हैं जिनकी सत्ता जन्म-मरणमय होती है, जिनकी चेनना अनन्तज्ञान और अनन्त दर्शनमय नहीं होती और जिनका आनन्द अनन्त सुख नहीं होता वे "संसारीजीव" कहलाते हैं और वे जीव जो अमर, अनन्त ज्ञान और अनन्त दर्शनमय होते हैं सुक्त कहलाते हैं।

संसारी जीव प्रशुद्ध श्रवस्था में होते हैं। वे प्रत्यक्त रूप से शरीर के वन्धन में होते हैं। उनको विशेष कर इन्द्रिय ज्ञान ही होता है। श्रपने साथ शरीर का निमित्त, नैमित्तिक, सम्बन्ध होने के कारण वे श्रपने में श्रीर शरीर में भिन्नता का श्रनुभव नहीं करते। इस कारण वे इच्छाश्रों के वशीभूत होकर मन्द श्रीर तीं श्र कपाययुक्त श्रनेक कियाए करते रहते हैं। इस प्रकार श्रशुद्ध श्रथीत् पुद्गल के वन्धन वंधा हुआ जीव पुद्गल के प्रभाव में श्राकर कार्य करता रहता है। उन पुद्गल परमाणुश्रों को जो जीव पर श्रपना प्रभाव डालते हैं जैनशास्त्रों में "कर्म" कहते हैं। इनक्मीं के वन्धन में पड़कर जीव मृगतृष्णा की तरह रंसान

के श्रन्दर चक्कर लगाता हुत्रा श्रनेक दुःखों को भोगता है। जब तक इनसे उसका छुटकारा नहीं होजाता तव तक उसे सचा, त्राकुलता रहित सुख नसीव नहीं हो सकता, इसी कारण कर्म-बन्धन से मुक्त होने की प्रत्येक जीव को श्रावश्यकता होती है।

जीवो की परिणित तीन तरह को होती है—एक शुभ अर्थात् अच्छे काम, दूसरी अशुभ अर्थात् बुरे काम, और तीसरो शुद्ध अर्थात् वैराग्य रूप। शुभ परिणित से पुण्य-वन्धन होता है, जिससे ससारिक सुख की प्राप्ति होती है और अशुभ परिणित से पाप-वन्धन होता है, जिससे संसार में दुख की सामग्री मिलती है और दुख भोगना होता है। शुद्ध या वैराग्य वाली परिणित से जीव के पुण्य-पापरूपी वन्धन हलके होते होते दूर हो जाते हैं और जीव मे शुद्ध परम सिवदानन्द अवस्था का आविर्भाव होता है।

इन शुभाशुभ परिण्तियों या पुर्य-पापरूपी बन्धनों के कारण विशेष करके चार होते हैं, एक मिध्याल अर्थात् मिध्या श्रद्धा दूसरा अविरत अर्थात् हिंसा और इन्द्रिय तथा मन के विषयों मे प्रवृत्ति, तीसरा तीव्र और तीव्रतर, मन्द और मन्दतर भेदवाले चार—कोध, मान, माया, लोभ,—कषाय और नेकिपाय और चौथा मन, वचन, काय नामक तीन योग जो कर्मों के आगमन के सुख्य कारण हैं। यहाँ यह भी समम लेना होगा कि लोभ अर्थात् इच्छा पाप (जिसका यहाँ बन्धन से मतलब है) का कारण हैं। लोभ के उदय से जीव प्रकृति से संयोग करता है और पुद्रल पदार्थों के न मिलने से दुखी होता है।

श्राग वे मिल जाते हैं तो उसे सुख का भास होता है, श्रीर उन पदायों पर श्रधिकार करके वह मान करता है, फिर उनको रखने या श्रीर इकट्टे करने के लिए माया करता है। श्रगर कोई उनको उससे ले ले या उनके सङ्ग्रह करने में वाधा डाले या उसके मान की हानि करे तो वह कोध करता है; ये क्रियाये माननिक भी होती हैं।

इस तरह कर्मों का श्रागमन होता है। परन्तु कर्म जीव पर तभा प्रवल होते हैं जब जीव इच्छा के वश मे, दीनता की दशा में, प्रपने खाभाविक शुद्धोपयोग रूप निज वल की छोड़ कर निर्वल होता है।

ंमं पुरल के श्रित सूक्ष्म परमाणु जीव के भावों श्रीर कियाश्रों के निमित्त से उसके बन्धन होते हैं। इन कर्मवर्गों में बन्धन के चार विशेषणा होते हैं, एक प्रकृति-बन्धन (Quality of Spenic matter) जिसके श्रनुसार कर्मवर्गों में भिन्न भिन्न प्रकार की शक्तियाँ होती हैं, दूसरे प्रदेश-बन्धन (Extent of France matter) जिसके श्रनुसार श्रात्म-प्रदेशों से कर्म प्रदेशों का सन्बन्ध होता है, तीसरे श्विति-बन्धन (Duration of Lande matter) जिसके श्रनुसार कर्मवर्गों की सत्ता या उद्यक्ताल का प्रमाण होता है, श्रीर चौथे श्रनुसार-बन्धन (Quality) of Intensity of Karmic matter) जिसके श्रनुसार कर्मवर्गों से फलदायक शक्ति होती है।

प्रकृति खीर प्रदेश-त्रन्यन योगों के खनुसार होते हैं खीर स्थित खीर खनुसार। जीव के भावों की हालत योगों खीर कपायों का जैसा फल हो वैसी होती है।

कर्म श्राठ प्रकार के होते हैं—(१) ज्ञानावरणीय जो जीव के ज्ञाग को ढकते हैं, (२) दर्शनावरणीय जो जीव के देखने को शक्ति को ढकते हैं, (३) मोहनीय जो श्रात्मा को श्रम रूप करते हैं, (४) श्रन्तराय जो वाब्छित कार्य में विन्न पहुँ-चाते हैं, (५) श्रायु जो किसी नियत समय तक एक गति में स्थिति रखते हैं, (६) नाम जो शरीरादिक बनाते हैं, (७) गोत्र जो कुलों की ग्रुभाग्रुभ श्रवस्थाश्रो में कारण हाते हैं श्रीर (८) बंदनीय जो सुख दुख रूप सामग्री के कारण होते हैं।

एसे द्रव्य-कर्मों से भाव-कर्म होते हैं और भाव-कर्मों से द्रव्य-कर्म वंधते है। इस प्रकार अनादि सन्तान क्रम से पूर्व वद्ध कर्मों के फल से विक्रत परिग्। मो को प्राप्त होकर जोव अपने ही अपराध से आप नवीन कर्मों का वन्धन प्रस्तुत करता है। इन्हों नवीन कर्मों के उद्य से पुनः इसके विक्रत परिग्। म होते हैं और उनसे पुनः नवीन नवीन कर्मों का वन्धन प्रस्तुत करता हुआ वह अनादि काल से इस ससार मे पर्यटन करता है।

जीव सन्तान-क्रम से बीज-युत्तवत् श्रनादि काल से श्रयुद्ध है। ऐसा नहीं है कि वह पहले ग्रुद्ध था श्रीर पीछे श्रयुद्ध हो गया, क्योंक यदि वह पहले ग्रुद्ध होता तो विना कारण बीच में श्रयुद्ध कैसे हो जाता श्रीर यदि बिना कारण ही बीच में श्रयुद्ध हो गया है तो इससे पहले श्रयुद्ध क्यों नहीं हो गया ? बिना कारण के कार्य नहीं हो सकता, यह नियम है, श्रतएव जीव श्रनादि से श्रयुद्ध है। इस पर शायद यह कहा जाय कि जो हमेशा श्रयुद्ध है उसे हमेशा श्रयुद्ध रहना चाहिए श्रीर तब ये मोत्त की बातें कैसी ? इस सम्बन्ध में कहा जा सकता है कि

धान का बीज-वृत्त-सम्बन्ध श्रनादि काल से चला श्रा रहा है।
परन्तु जब धान पर से छिलका एतर जाता है तब चावल श्रनेक
प्रयत्न करने पर भी नहीं उगता, उसी प्रकार जीव के भी श्रनादि
सन्तान-क्रम ने बिछत भावों से कमे-श्रन्थन श्रीर कर्म के उदय
ने बिकृत भाव होते चले श्राये हैं। परन्तु जब छिलका रूपी
बिकृत भाव जुदा हो जाते हैं तब फिर चावल रूपी शुद्ध जीव
को श्रद्धकुरोत्पत्ति रूपी कर्म बन्धन नहीं होता।

बन्धन का खहूप श्रीर उससे छुटकारा होने की सन्भावना मालूम कर लेन के बाद यह भी जान लेना श्रावश्यक हैं कि छुटकारा किसी परमात्मा के कर्म-फल देने या पैगन्बर के दिलान से होता है या जीव ही श्रापने पुरुपार्थ से बन्धनों से मुक्त हो जाता है।

यदि परमात्मा की जरूरत कर्म-फल देने के लिए हैं तो यह देखना चाहिए कि विपादिक भन्नण करनेवालों को मरणादिक फल विना किसी फल-दाता के हो मिल जाता है। अगर यह कहा जाय कि विप खाने का फल भी ईश्वर ही देता है क्योंकि जीव कर्मों के करने में तो स्वतन्त्र है परन्तु उनके फल भोगने मे परनन्त्र है तो यह भी ठीक नहीं। किसी धनाढ्य ने एसा कर्म किया जिसका फल उसे उसका धनहरण होने से मिल सकता है। ईश्वर स्वय तो उसका धन चुराने के लिए आता नहीं, किन्तु किसी चोर के द्वारा उसका धनहरण कराता है। ऐसी अवस्था में अर्थात् जब चोर ने एक धनाढ्य का धन चुराया तब इस किया से धनाढ्य की पूर्वकृत कर्म का फल मिला और चोर ने नवीन कर्म किया। अब वताइए कि चोर ने धनाड्य के

घनहरण्हण को यह किया की है इसे इसने स्वतन्त्रता से की है या ईश्वर की प्रेरणा से। यदि इसने इसे स्वतन्त्रता से की है और इसमें ईश्वर की इन्छ भी प्रेरणा नहीं है, नो घनाड़्य को तो कर्म का फला मिला वह ईश्वर-कृत नहीं हुन्ना जीर यदि ईश्वर को प्रेरणा से चोर ने घन चुराया है. तो चोर कम के करने में स्वतन्त्र नहीं रहा और वह निर्दोप है, पर इसी चोर को वही ईश्वर राजा के द्वारा चोरी का इयह दिलाता है। पहले टो इसने स्वयं इससे चोरी करवाई और फिर स्वयं ही इसके इरड दिलाता है. इससे ईश्वर के न्याय में बड़ा भारी बड़ा लगाता है। संसार में जितने अनर्थ होते हैं इन सबका विधाता ईश्वर ठह-रेगा, परन्तु इन सब कमीं का फल वेचारे निर्दोग जीनो को मोगना पड़ेगा। कैसा अच्छा न्याय है। अपराधी ईश्वर और इयह मोगें जीन!

जो लोग किसी पैग़न्तर को मुक्ति दिलानेवाला नानते हैं वे यह कहते हैं कि जीव इतना पापी है कि वह अपने आप पाप से निष्टत नहीं हो सकता है । यदि ऐसा हो तो एक श्रेष्ट से श्रेष्ट पुन्प. जिसको ऐसे नजात दिलानेवाले पैग़न्तर के नाम-निशान का पत्रा नहीं है मुक्ति से अथवा स्वर्ग-राज्य से निर्होंग वश्वित रह जायगा। यह कितना वड़ा जुल्म होगा। असल में इनके दार्शनिक यह नहीं समसे हुए हैं कि जीव अपने परिणामों के निमित्त से पूर्व वैंघे कर्मों का मी उक्तर्पण, अपकर्षण, सङ्क्रमण् आदि करता है और इससे उनकी शक्ति को अपने पुरुषार्थ से उपदेश आदि के निमित्त से धर्म-कार्य में प्रवृति करके होन करता है।

ऊपर वताये हुए जिन कारणों से नवीन वन्धन होता है चनका श्रभाव होने से नवीन वन्धन का हीना रुक जाता है श्रौर जो सिञ्चत कर्म हैं वे श्रपनी स्थिति पूरी करके श्रपने श्राप समाप्त हो जाते हैं श्रौर उनको जीव तप श्रादि से भी छिपा देते हैं। जब नवीन कर्मों का आश्रव नहीं होगा श्रीर पूर्व-बद्ध कर्मों की निर्जरा हो जावगी तव आत्मा से सव कर्मों के पृथक् होने के कारण श्रात्मा शुद्ध हो जायगी श्रीर उसकी इस शुद्ध श्चवस्था को हो मोत्त कहते हैं। मोत्त मे श्रात्मा से सव कर्म पृथक् हो गये, इसलिए कर्मजनित विकार भी प्रात्मा से दूर हो राये। ये विकार ही नवीन वन्धन के कारण हैं, इसलिए मोच प्राप्त होने के बाद कर्म फिर मल से लिप्त नहीं होते, श्रर्थात् मुक्त जीव मुक्ति से वापम नहीं श्रा सकते । जिस मुक्ति ने वापस त्राना पड़े वह मुक्ति कैसी ? त्रावागमन तो बना ही रहा। जो लोग मुक्ति से वापस छाना मानते हैं व तो मुक्ति शब्द का प्रयोग करके संस्कृत-भाषा का भी खून करते हैं। वे कहते हैं कि ईश्वर जीव को वेदोक्त ज्ञान-सिहत वेदोक्त कमों के करने का फल भोगने के निए मुक्ति देता है श्रीर कर्म मर्यादा-सहित होते हैं। एनका मुक्ति-रूप फल भी मर्यादा-सहित होता है, छार्थात् जीव मुक्ति में छापने कर्मों का फल भोग कर छूछ थोड़े से वचे हुए कमीं के कारण जन्म मरण करता हुन्ना ससार में फिर पर्यटन करता है। उन्हें यह सोचना चाहिए कि मुक्ति तो जीव के सर्वया कर्म-रहित होने को कहते हैं श्रीर कर्मों के फल तो संसार में आवागमन करके ही भोगे जाते हैं।

जैन-धर्म में यह माना जाता है कि इस मध्यलोक श्रोर

सिद्ध-शिला (जहां मुक्त जीव रहते हैं) के वीच मे १६ खर्ग हैं। उन खर्गों में जीव अपने पुरायोदय से दीर्घायुवाली देव-गित पाकर देव अथवा देवाङ्गना बन कर सांसारिक सुख भोगते हैं, श्रीर आयु पूरी होने पर वहां से अपने कर्मानुसार अमर्ण करते हैं। शायद मुक्ति से लौट आना माननेवालों का मतलव अपर के खर्गों से ही हो और उनको मोत्त के सच्चे खरूप का पता ही न हो।

जैन-धर्म मे "सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोत्तमार्गः" कहा है श्रर्थात् सम्यग्दर्शन, सम्यग्द्यान, सम्यक्चारित्र को एकता ही मोच-मार्ग है। जितने जितने श्रशों में जीव की सची श्रद्धा, सचा ज्ञान श्रीर सचा चरित्र होता है उतने ही उतने श्रशों में जीव मोच की त्रोर मुकता है। सम्यग्दर्शन से मतलव ऊपर वताये हुए सात तत्त्वों की सची भावना करना है। श्रर्थात् जीव, परमात्मा श्रौर जीव से परमात्मा होने के उपाय इत्यादि की सची भावना करना, जीव ऋोर जीवादिक श्रौर जीव के मोच होने के उपायो के ज्ञान को सम्यग्ज्ञान श्रौर उन उपायो में प्रवृत्तिरूप क्रियाश्रों को सम्यक् चारित्र कहते हैं। धर्म दो प्रकार का होता है एक गृहस्थो का दूसरा साधुत्रों का। गृहस्थ व्यवहार-धर्म का पालन करते हुए निश्चय मोचमार्ग की तैयारी करते हैं श्रौर साधु इच्छात्रो पर सर्वथा विजय पाने के लिए ज्ञान, ध्यान श्रौर तप में लीन रहते हैं। धर्म-ध्यान श्रीर शुक्र-ध्यान ही मोच के मुख्य कारण होते हैं श्रौर बाकी सब जीव को ध्यान में निश्चल बनाने के उपाय हैं।

ज्ञानवरण-कर्म के अभाव से अनन्तज्ञान, दर्शनावरण-कर्म

के अभाव से अनन्त दर्शन, अन्तराय के अभाव से अनन्त गर्य, दर्शन-मोहनीय के अभाव से ग्रुद्ध सम्यक्त, चारित्र-मोहनीय के अभाव से ग्रुद्ध चारित्र और इन समस्त कमों के अभाव से अनन्त सुख होता है, मगर शेष के चार कमों के वाकी रहने से जीव ऐसी ही जीवन-मुक्त अवस्था मे ससार ने रहता है और इसी अवस्थावाले सर्वज्ञ वीतराग तीर्थक्कर भग-वान् से सामारिक जीवों को मचें धर्म का उपदेश मिलता है, यहां सर्वज्ञोपदेशित सब का हितकारी जैन-वर्म है।

अपर के चार अघातिया—अर्थात् वेदनीय, गोत्र, नाम श्रीर श्रायु-कर्मों की श्रिति पूरी होने पर जीव अपने अर्ध्व गमन स्वभात्र से जिस श्रान पर कर्मों से मुक्त होता है उस श्रान से सीधा पवन के मकोरों से रहित श्रीम की तरह अर्ध्वगमन करता है श्रीर जहाँ तक अपर वताये हुए गमन सहकारी धर्म द्रव्य का सद्भात्र है वहाँ तक वह गमन करता है। श्रागे धर्म-द्रव्य का श्रभाव होने से श्रलोकाकाश में उसका गमन नहीं होता। इस कारण समस्त मुक्तजीव लोक के शिखर पर विराज्यमान रहते हैं। यहाँ जिस शरीर से मुक्ति होती है उस शरीर से जीव का श्राकार किश्वित न्यून होता है।

यदि यहाँ कोई यह शङ्का करे कि जब जीव मोत्त में लौट कर श्राते नहीं तथा नवीन जीव उत्पन्न होते नहीं श्रीर मुक्त होने का सिलसिला हमेशा जारी रहता है तो एक दिन संसार के सब जीव मोत्त को प्राप्त कर लेंगे श्रीर संसार शून्य हो जायगा। परन्तु जीव-राशि श्रत्त्वय, श्रनन्त है, जिस तरह श्राकाश द्रव्य सर्वव्यापी श्रनन्त है। किसी एक दिशा में विना मुड़े निरन्तर यदि कोई गमन करता चला जाय तो आकाश का अन्त कभी नहीं होता है, अन्यथा वह सर्वन्यापी नहीं हो सकता था। इसी प्रकार जीवराशि का अन्त नहीं होगा।

इस तरह मोच्च में अनन्त शुद्ध जीव अनन्त ज्ञान, अनन्त दर्शन, अनन्त वीर्य और अनन्त सुखवाले अनन्त परमात्मरूप अपनी अपनी सत्ता में सिच्चदानन्द खरूप है। कर हमेशा परमा-नन्द में रहते हैं। आत्म-कल्याण के चाहनेवाले जीव ऐसे परमो-त्कृष्ट वीतराग सर्वज्ञ परमात्मा को अपना आदर्श बनाकर उसकी पूजा-स्तुति करके शुभ-कर्म उपार्जन करते हैं, शुद्धोपयोग में प्रवृत्त रहते हैं और क्रम से विशुद्ध प्रयत्न करते हुए एक दिन स्वयं परमात्म-पद की प्राप्त कर लेत हैं।

जैन-धर्म के मोच का यही सन्धा स्वरूप है। इसीना सर्वज्ञों ने उपदेश किया है और यह न्याय से सिद्ध है। यह ज्यात्मधर्म किसी एक समाज या जाति की पैत्रिक सम्पन्ति नहीं है, बल्क सब जीवों का हितकारी है।



# पाँचवाँ अध्याय

#### जैन धर्म में आत्मा का आध्यात्मिक विकास

संमार के प्राय. सभी धर्मों ने मोस्त को श्रात्मा के विकास की सर्वोच श्रिति माना है, लेकिन मोस्त तक पहुँचने के पूर्व उलका किस प्रकार कम विकास हाता है इस पर भिन्न भिन्न क्यानकारों के भिन्न भिन्न मत हैं। नीचे हम तुलनात्मक दृष्टि से प्रात्मा के इस कम विकास पर कुछ विचार करना चाहते हैं।

#### विदिक दर्शन

महर्षि पातञ्जिल ने योग दर्शन में मोत्त की साधना के लिए योग का वर्णन किया है। योग को हम आध्यात्मिक विकास कम की भूमिका कह सकते हैं। इस योग के प्रारम्भ काल की भूमिका से लेकर कमशः पुष्ट होते होते उसकी उच्चाति उच्च अवस्था की भूमिका तक पहुँचने की सीढ़ियों को आध्यात्मिक विकास कम कह सकते हैं। योग के प्रारम्भ से पूर्व की भूमिकाएँ आत्मा के अविकास की भूमिकाएँ हैं। सूत्रकार के इस विषय को और भी स्पष्ट करने के लिए भाष्यकार महर्षि व्यास ने उन सूमिकाओं को पांच भागों में विभक्त कर दिया है। १ चिप्त', २ मृढ्', ३ विचिप्त', ४ एकाम', ५ निरुद्ध'।

इन पाँच भूमिकात्रों में से पहली दो आत्मा के अविकास की सूचक है। तीसरी भूमिका विकास और अविकास का सम्मेलन है उसमें विकास की अपेक्षा अविकास का ही अधिक वल रहता है। चौथी भूभिका में विकास का वल वढ़ता है और वह पहन्वां निरुद्ध भूमिका में पूर्णोन्नति पर पहुँच जाता है। यदि भाष्यकार के इसी भाव को दूसरे शब्दों में कहना चाहे तो यों कह सकते हैं कि पहली तीन भूमिकाएँ आत्मा के अविकास काल को है, और शेप दो भूमिकाएँ विकास काल की। इन पाँच भूमिकाओं के वाद की स्थित को मोक्त कहते हैं।

योगवासिष्ठ में आत्मा की स्थिति के संत्तेप में दो भाग कर दिये हैं 1१. अज्ञानमय और २.ज्ञानमय। अज्ञानरूप स्थिति को अविकास काल और ज्ञानमय स्थिति को विकास काल कह सकते हैं। आगे चल कर इन दोनों स्थितियों के और भी सात विभाग कर दिये गये

१ जो चित्त रजो पुर्ण को श्रिषकता से हमेशा श्रमेक विषयों की श्रोर प्रेरित होने से श्रस्थिर रहता है, उसे सिप्त कहते हैं।

२. जो चित्त तमोगुरा के प्रावल्य से इमेशा निद्रा मग्न रहता है उसे मृड कहते हैं ,

र. जो चित्त अस्थिरता की विरोधता रहते हुए भी कुछ प्ररास्त दिपयो में स्थिर रह सकना है। वह "विचिप्त" कहलाता है।

४. जो चित्त अपने विषय में स्थिर वन कर रह सकता है, वह एकाय कहलाता है।

४. निस चित्त में तमाम वृत्तियों का निरोध हो गया हो, केवल मात्र उनके सस्कार रह गये हों, वह निरुद्ध कहलाता है।

हैं जिनको हम कमश अज्ञानमय और ज्ञानमय भूमिकाओं के नाम से पहिचान सकते हैं। अज्ञान की सात भूमिकाएँ ये हैं—

- १. वीज जागृत', २. जागृत', ३. महाजागृत', ४. जागृत'-स्वप्न ५. स्वप्न', ६. स्वप्न जागृत ७. सुपुमक', इसी प्रकार ज्ञान-
- र. इस भूमिका में "प्रदत्व मनत्व" बुद्धि की पूर्ण जागृति नो नहीं होती
  पर उसको लागृति के चिन्द्र बृष्टि गोचर हो जाने हैं। इस। कारण इसका नाम बाज
  बागृत रक्ता गया है। यह भूभिका बनम्पति के समान चुढ़ जीवों में भी मानी
  पानी है।
- २. इन भूमिका में ''श्रद्ध ममत्व'' उदि श्रद्धांश में जापृत हो जाता है, इनी गारण इनका नाम जागृत गन्ता गया हैं। यह भूमिका कोट पत्तग श्रीर पशुमी में भी मानी जाती है।
- २. इम भृभिका में ''श्रक्त नमल'' का उद्धि जीर भा पुष्ट होता है, इसमें यह नहां बार्ट कहलाती है। यह भृभिक्ता मनुष्य भीर देवताओं में पाई वाती है।
- ४. चीथी भूमिका में "जागृत श्रवस्था" के न्नन का नमावेश हो जाता है। जैमे एक हो जगह हो चन्द्रमा दिखाई देना इत्यादि इसमे इस भूमिका का नाम "नागृत स्वम" रक्ता गया है।
- ४. इस भूमिका में निद्रित त्रारथा में जाये हुए रश्म का नैतन्य त्रवस्था में भी अनुभव होता है छमका ममाथेश रहता है, इसलिए यह "खप्न" नाम मे पुकारी जानी है।
- ह इस भूमिका में कई वर्ग नक चालू रहते वाले रतम का समावेश रहता है। यह स्वम गरीर पात होने पर भी चालू रहता है। इससे यह स्वम जागृत कहलाती है।
- ७. यह भूभिका गार निज्ञा की होती है। इनमें "जद" के समान स्थिति हो जाती है। फेबल मात्र कम वासना रूप में रहते हैं, इसी से यह सुपुप्ति कहलाती है। इनमें से ७ तक की भूभिकार्ण स्पष्ट रूप से मनुष्यों के अनुमय में आती है। (योग यशिष्ट उत्पत्ति प्रकरण ११७)

मय स्थिति के भी सात विभाग कर दिये गये हैं।

१. शुभेच्छा<sup>4</sup>, २. विचारणा । १३. तनुमानसा<sup>49</sup>, ४. सत्ना-पत्ति<sup>44</sup>, ५. श्रसंसक्ति<sup>44</sup>, ६. पदार्थ भावुकी<sup>44</sup>, ७. तुर्थगा<sup>44</sup> ।

पहली सात भूमिका में श्रज्ञान का प्रावल्य रहने से वे श्रविकास काल की श्रीर श्रन्त की सात भूमिकाश्रो में ज्ञान

<sup>=. &#</sup>x27;'मैं मूर्छ ही क्यों बना रहूं, किसी शास्त्र या सञ्जन के द्वारा 'प्रात्मावलोजन कर अपना उद्घार क्यों न करलूँ।'' इस प्रकार की वैराग्यपूर्ण इच्छा का ' शुभेच्छा'' कहते हैं।

<sup>्</sup>र. उस शुभेच्छा ने फल स्वरूप वैराग्याभ्याम के कारण सदाचार में जो प्रवृति होती है, उसे "विचारणा" कहते हैं।

१०. शुभेच्छा श्रीस विचारणों के कारण इन्द्रियों श्रथवा विषयों से जो उठा-सीनता हो जाती हैं। उसे "तनु मानसा" कहते हैं।

११. उपरोक्त तीन भूमिकाओं के श्रभ्यास से चिक्त में जो वृति होतो है, श्रीर उस वृति के कारण जो श्रात्मा का स्थित होती है उसे "सत्वापित" कहते हैं।

१२. उपरोक्त चार भूमिकाओं के श्रभ्यास से चित्त में जो एक प्रकार का श्रानन्द प्राप्त होता है, उसे "श्राससक्ति" भूमिका कहते हैं।

१३. पाँच प्रकार की भूमिका के अभ्याम से बढती हुई आत्मा की स्थिति से एक ऐसी दशा प्राप्त होती है कि जिससे वाह्य और अन्तरग सब पदार्थों की भावना बूट जाती है। केवल दूसरों के प्रयक्त से शरीर की मासारिक यात्रा चलती है। इसे "पदार्थ माबुकी" भूमिका कहते हैं।

१४. छ: भूमिकाओं के अभ्यास से अहमान का ज्ञान विल्क्षण शमनहो जाने से एक प्रकार की स्वमान निष्टा प्राप्त होती हैं। उसे "तुर्यगा" कहते हैं। 'तुर्यगा की अनस्था' जीवन मुक्त में होती-हैं। तुर्यगा के पश्रात की अवस्था 'विदेह युक्त' होती है; (योग वशिष्ट उत्पत्ति प्र. स. ११८ तथा निर्वाण से १२०)

का प्रावल्य रहने से वे विकास काल की गिनी जाती हैं— ज्ञान की सातवों भूमिका में विकास अपनी पूर्ण कला को पहुँच जाता है। इसके बाद की स्थिति को मोज्ञ कहते हैं।

#### वौद्ध-दर्शन।

बौद्ध साहित्य के मौलिक प्रन्थों को "पिटक" कहते हैं। पिटक में कई खाना पर श्रध्यात्मिक विकास का व्यवस्थित श्रौर मपष्ट वर्णन किया है। उसके अन्दर श्रात्मा की छः श्रितियें वत-लाई गई हैं। १. प्रवपुष्युज्ञनं २ कल्याण पुष्युज्जन ३. स्रोता-पत्र ४. मकदाणमी ५. श्रोपपत्तिकं ६. श्ररहा "

दुवे पुश्रुज्जना पुद्धेना दिस बन्धुना,

भनो पुष्युनो ० वो कल्याचे को पुष्युननो ।

- (२) इन दोनों में भंयोजना (वंधन) तो दरा हो प्रकार की होनी है, अनर केवल इनना हो रहना है कि, जहाँ पहले का वह प्राप्त रहती है। वहा दूसरे को श्रप्राप्त रहती है। ये दोनों मोक्मार्ग मे पराइमुख होने हैं।
- २. मोचमार्ग का श्रोर श्रयमर होनेवालों के चार भेद हैं—िनन्होंने तान सयो-बना का नारा कर दिया है। वे "मोनापन्न" कहलाते हैं। मोतापन्न ऋषिक से श्राधिक इस मनुष्य लोक में मात बार जन्म ब्राह्ण करते हैं, उमके बाद श्रवश्य निर्वाण को प्राप्त होते हैं।
- ३. जिन्होंने तीन भयोजना का तो नारा कर दिया हो श्रीर दो को िथिल कर डाला हो वे "मकन्यगामी" कहलाते हैं। "मकदागामी" केवल एक दा बार मनुष्य लोक में श्रीर श्रत हैं। उसके पश्चात् वे निर्वाण प्राप्त कर लेते हैं।

१. 'पुष्युद्र'' मान न्य मनुष्य को करने हैं। इसके "अर पुष्युद्रन" भीर "कन्याण पुष्युद्रन" नामक दो विभाग किये हैं। यथा---

इनमें से प्रथम श्चिति श्रध्यात्मिक श्रविकास की श्चिति है, दूसरी में यद्यपि कुछ कुछ विकास का स्फुरण होता है, फिर मी श्रविकास का ही श्रधिक प्रभाव रहना है तीसरी से छठो श्चिति कि तक उत्तरोत्तर विकास का कम बढ़ता जाता है। श्रीर छठी श्चिति में जाकर वह विकास के उन्न शिखर पर पहुँच जाता है। उसके पश्चात् निर्वाण-तत्त्व की श्राप्ति होती है, यदि इस विचारा-वित को सन्तेप में कहा जाय तो यों कह सकते हैं कि पहली दो श्चितियां श्चविकास काल की हैं श्चीर श्चन्त की चार विकास काल को। उसके पश्चात् निर्वाण काल है।

#### जैन दर्शन

जैन साहित्य के प्राचीन प्रन्थों में जो श्रागम के नाम से प्रचलित हैं। श्राध्यात्मक विकास का क्रम वहुत ही सुव्यवस्थित रूप से मिलता है। उनमें श्रात्मिक—श्चिति के चौदह विभाग कर रक्से हैं—जो "गुण्श्यान" नाम से सम्बोधित किये जाते हैं।

गुण्स्थान—आतमा की साम्य तत्त्वचेतना, वीर्य, चरित्र, आदि शक्तियों को "गुण्" कहते हैं और उन शक्तियों की तारतम्य अवस्था को स्थान कहते हैं। जिस प्रकार वादलों की आड़ में सूर्य छिप जाता है, उसी प्रकार आत्मा के स्वाभाविक गुण भी कई प्रकार के आवरणों से छिप कर सांसारिक दशा

४. निन्होंने पाँच स योजना का नाश कर डाला हो, वे 'त्रोपपातिक कहल।ते हैं'। श्रोपपातिक ब्रह्मलोक में से ही निर्वाण प्राप्त कर लेते हैं।

श्री किन्होंने दशों सयोजना का नाश कर डाला हो, वे 'अरहा' कहलाते हैं।
 स्वी स्थिति में निर्वाण प्राप्त कर लेते हैं।

में श्रावृत्त होते हैं। उन श्रावरणों का प्रावल्य ज्यो ज्यों कम होता है वे वादल ज्यों ज्यों फटते जाते हैं--त्यों त्यों आत्मा के 🕹 श्राभाविक गुण प्रकाशमान होते जाते हैं। श्रावरणों का चय जितना ही अधिक होता है उतना ही अधिक आत्मा का विकास होता इन गुर्णों की श्रसंख्य स्थितियाँ होजाती हैं, पर जैन श्राचाय्यों ने स्थूलतम, उनकी चौरह स्थितियां वतलाई हैं। जिन्हे गुगस्थान कहते हैं। गुगुस्थान की कल्पना प्रधानतः मोहनीय कर्म की प्रवत्ता या निर्वत्ता के ऊपर स्थित है, मोहनीय कर्म की प्रवान शक्तियां दो हैं। १--दर्शन मोहनीय २-चित्र मोहनीय। पहली शक्ति का कार्य्य श्रात्मा के सम्यक्त (वास्तविक) राुगों को श्राच्छन्न करने का है। इसके कारण श्रात्मा में सालिक कचि श्रीर सत्य दर्शन नहीं होने पाता। दूसरी शक्ति का कार्य्य श्रात्मा के चरित्र गुग को ढक देने का है। इसके कारण श्रात्मा तात्त्विक रुचि श्रीर सत्य दर्शन होने पर भी उसके श्रनुसार श्रप्रसर होकर श्रपने वास्तविक स्वरूप को नहीं जान पाती, इन दोनों शक्तियों में दर्शन मोहनीय श्रधिक वलवान है। जहां तक यह शक्ति निर्वल नहीं होती, वहां तक चरित्र मोहनीय का वल नहीं घट सकता, दर्शन मोहनीय का वल घटते ही चरित्र मोहनीय क्रमशः निर्वल होता होता श्रन्त में नष्ट हो जाता है। श्राठों कर्मों में [ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय, वेदनीय, श्रायु, नाम श्रौर गोत्र] मोहनीय सबसे प्रधान श्रौर वलशाली है। इसका कारण यह है कि जहां तक मोहनीय का प्रावल्य रहता है-वहां तक श्रन्य कर्मी का वल नहीं घट सकता श्रीर उसकी शक्ति के घटते ही अन्य कर्म भी क्रमागत-हास को प्राप्त

होते हैं। यही कारण है कि गुणस्थानों की कल्पना मोहनीय कर्म के तारतम्यानुसार ही की गई है।

पहला गुग्राह्मान श्रविकास काल है, दूसरे श्रीर तीसरे में विकास का कुछ स्फुरण होता है, पर प्रधानता श्रविकास की रहती है। चौथे गुग्राह्मान से विकास होते होते श्रन्त में चौदहवें में जाकर श्रात्मा पूर्ण कला पर पहुँच जाती है। उसके पश्चात् मोच्न प्राप्त होता है। संचिप्त में पहले तीन गुग्राह्मान श्रविकास के हैं। श्रीर श्रन्तिम ग्यारह विकास काल के उसके पश्चात् मोच्न का स्थान है।

यद्यपि यह विषय वहुत ही सूक्ष्म है, तथापि यदि इसको सममने की चेष्टा करते हैं तो यह बहुत ही श्रच्छा लगता है। यह ज्रात्मिक-उक्तान्ति की विवेचना है मोत्त-मन्दिर में पहुँचने के लिए निसेनी है। पहले सोपान से-जीने से-सव जीव चढ़ना प्रारम्भ करते हैं, कोई धीरे चलने से देर में, श्रीर कोई तेज चलने से जल्दी चौदहवे जीने पर पहुँखते ही मोच-मन्दिर मे दाखिल हो जाते हैं। कई चढ़ते हुए ध्यान नहीं रखने से फिसल जाते हैं और प्रथम सोपान पर आ जाते हैं। ग्यारहवें सोपान पर चढ़े हुए जीव भी मोह की फटकार के कारण गिर कर प्रथम जीने पर श्रा जाते हैं। इसलिए शास्त्रकार बार वार कहते हैं कि चलते हुए लेश-मात्र भी गफलत न करो। बारहवें जीने पर पहुँचने के। बाद गिरने का कोई भय नहीं रहता है। आठवें और नवें जीने मे भो यदि मोह-त्त्य होना प्रारम्भ हो जाता है, तो गिरने का भय मिट जाता है।

इन चौदह गुण-स्थानों के निम्नाङ्कित नाम हैं:---मिध्यात्व,

सासादन, मिश्र, श्रविरतसम्यक्दृष्टि, देशविरति, प्रमत्त, श्रप्रमत्त, श्रपृर्वकरण. श्रनिवृति, सूद्मसंपराय, उपशान्त मोह, ज्ञीण मोह, सयोग केवली श्रोर श्रयोग केवली।

मिथ्या दृष्टि गुण्छान-इस वात को सव लोग सममते हैं कि प्रारम्भ में सव जीव अधोगित ही में होते हैं इसिलण जो जीव प्रथम श्रेणी में होते हैं वे मिथ्यादृष्टि में होते हैं। मिथ्या दृष्टि का अर्थ है-वस्तुतत्व के यथार्थ ज्ञान का अभाव। इसी प्रथम श्रेणी से जीव आगे वढ़ते हैं। यहाँ यह प्रश्न हो सकता है कि इस दोप-युक्त प्रथम श्रेणी में भी ऐसा कौन मा गुण है जिससे इसकी गिन्नों भी गुण-श्रेणी में की गई है इसका समाधान यह है कि सृक्ष्मातिसृक्ष्म और नीची हद के जीवों में भी चेतना की कुछ मात्रा तो अवश्यमेव उक्तल रहती है। इसी उक्तवलता के कारण मिथ्या-दृष्टि की गणना भी 'गुण-श्रेणी' में की गई है।

सासादनक्ष—सम्यक्दर्शन से गिरती हुई दशा का यह नाम है। सम्यक्दर्शन प्राप्त होनें के वाद क्रोधादि प्रतितीत्र कपायों का दृदय हाने से जीव के गिरने का समय प्राता है यह गुण्धान पतनावस्था का है मगर इसके पहले जीव को सम्यग्दर्शन हो गया होता है, इमलिए यह भी निश्चित हो जाता है कि वह कितने समय तक संसार में भ्रमण करेगा।

मिश्र गुण्स्थान की श्रवस्था में श्रात्मा के भाव वड़े ही विचित्र होते हैं इस गुण्स्थानवाला सत्य मार्ग श्रीर श्रसत्य

<sup>॰ &#</sup>x27;श्रमादन' का अर्थ है श्रतितांश कोधादि कपाय । जो इन कपायों से युक्त दोता है उमी को 'सासादन' कहते हैं।

-मार्ग दोनो पर श्रद्धा रखता है। जैसे जिस देश मे नारियलों के फलो का मोजन होता है उस देश के लोग श्रन्न पर न श्रद्धा रखते हैं श्रोर न श्रश्रद्धा ही। इसी तरह इस गुणस्थान वाले की भी सत्य मार्ग पर न रुचि होती है श्रोर न श्ररुचि ही। खल श्रोर गुड़ दोनों को समान समम्भनेवाली मोह-मिश्रित वृति इसमें रहतो है। इतना होने पर भी इस गुणस्थान मे श्राने के पहले जीव को सम्यक्त हो गया होता है। इसलिय सासादन गुणस्थान की तरह उसके भव-श्रमण का भी काल निश्चित हो जाता है।

श्रविरतसम्यक् हिष्ट-विरत का अर्थ है त्रत । त्रत विना जो सम्यक्त होता है उसको 'श्रविरत सम्यक् हिष्ट' कहते है । यहि सम्यक्त का थोड़ा सा भी स्पर्श हो जाता है, तो जीव के भव-ध्रमण की श्रविध निश्चित हो जाती है । इसी के प्रभाव से सासादन और मिश्र गुणस्थान वाले जीवो का भव-ध्रमण काल निश्चित हो जाता है । श्रात्मा के एक प्रकार के शुद्ध विकास को सम्यक् हिष्ठ कहते हैं इस स्थित में तत्त्व-विषयक या सशय भ्रम को स्थान नहीं मिलता है । इस सम्यक्त से मनुष्य मोन्न प्राप्ति के योग्य होता है । इसके श्रतिरिक्त चाहे कितना ही कष्टानुष्ठान किया जाय, उससे मनुष्य को मुक्ति नहीं भिलती । मनुस्मृति में लिखा है:—

"सम्यक्दर्शन सम्पन्नः कर्मणा निह वध्यते। दर्शनेन विद्यानस्तु संसारं प्रति पद्यते"॥

भवार्थ—सम्यक्दरीन वाला जीव कर्मों से नहीं बंधता है, जीर सम्यक्दरीन विहीन प्राणी संसार में भटकता फिरता है। देशिवरित—सम्यक्त सहित, गृहस्थ के व्रतो को परिपालन करने का नाम देश विरित हैं। 'देश विरित',-शब्द का अर्थ हैं-सर्वथा नहीं-मगर अमुक अंश में पाप कर्म से विरत होना।

प्रमत्त गुण्छान—उन मुनि महात्मार्त्रों का है कि जो पश्च महात्रनों के धारक होने पर भी प्रमाद के बंधन से सर्वधा मुक्त नहीं होते हैं।

श्रप्रमत्त गुणस्थान—प्रमाद वंधन मे मुक्त हुण महामु-ं मियां का यह सातवां गुणम्थान है।

श्रपूर्व † करण—मोहनीय कर्म को उपशम या चय करने का श्रपूर्व (जो पहिले प्राप्त नहीं हुआ) श्रध्यवसाय इस गुणस्थान में प्राप्त होता है।

श्रनिवृत्ति गुणस्थान—इसमे पूर्व गुणस्थान की श्रपेत्ता ऐसा श्रविक उज्ज्वल श्रात्म परिणाम होता है कि जिससे मोह का उपशम या त्त्रय होने लगता है।

सूक्ष्म' सपराय—एक गुण खानो मे जब मोहनीय' कर्म का चय या उपराम होते हुए सूक्ष्म लोभांश ही शेप रह जाता है, तब यह गुण खान प्राप्त होता है ।

<sup>† &#</sup>x27;करण' यानी अध्यवसाय-आत्म परिणाम ।

<sup>?- &#</sup>x27;मम्पराय' शब्द का अर्थ कपाय होता हे-परतु यहाँ 'लोभ' समभाना चाहिये।

२—यहाँ श्रीर ऊपर नीचे के गुण स्थानों में 'मोह' 'मोहनीय' ऐसे सामान्य गब्द रक्षे हैं—मगर इससे मोहनीय कर्म के जो विरोप प्रकार घटित होते हैं उन्हों को यथायोग्य घहण करना चाहिये, श्रवकारा के श्रभाव से यहाँ उनका उल्लेख नहीं किया गया है।

चपशान्त मोह—पूर्व गुण स्थानों में मोह का चपशम करते करते जब आत्मा पूर्णतया मोह को द्वा देती है— मोह का चपशम कर देती है. तब चसको यह गुणस्थान प्राप्त होता है!

चीएमोह—पूर्व गुए स्थानों में जिसने मोहनीय कर्म का चय करना प्रारंभ क्या होता है, वह जब पूर्णवया मोहको कीए कर देना है, उसको यह गुएस्थान प्राप्त होता है ।

यहाँ उपराम और चय के भेद को भी समका देना आव-श्यक है। मोह का सर्वथा उपशम हो जाने पर भी वह पुनः प्रादुर्भूत हुए विना नहीं रहता है। जैसे किसी पानी के वर्तन में मिट्टी के नीचे जम जाने पर उसका पानी स्वच्छ हिन्दाई देता है परन्तु उस पानी में किसी प्रकार की ह्लन चलन होते ही मिट्टी ऊपर उठ आती है और वह पानी गदला हो जाता है। इसी तरह जब मोह के रजकण-मोह के पुंज—ग्रात्म प्रदेशों में स्थिर हो जाते हैं तब ग्रात्म प्रदेश स्वच्छ से दिखाई देते हैं, परन्तु वे उपशान्न मोह के रज-करा किसी कारण को पाकर फिर से उदय में आ काते हैं, और उनके डर्य में आने से जिस तरह आत्मा गुण्श्रेणियों में चढ़ा होता है, उसी नरह वापिस गिरता है। इससे स्पष्ट है कि केवल ज्ञान मोह के सर्वथा चय होने ही से प्राप्त होता है, क्योंकि सोंद् का च्चय हो जाने पर पुन. वह प्रादुर्भूत नहीं होता है।

केवल ज्ञान के होते ही:-

'सयोग केवली' गुणस्थान-प्रारम्भ होता है, इस गुणस्थान के नाम में जो "सयोग" शब्द रखा गया है, उसका अर्थ 'योगवाला' होना है। योग का अर्थ है शरीगिद का व्यापार, केवल शान होने के बाद भी शरीरधारी के गमनागमन का व्या-पार, वोलन का व्यापार 'त्रादि व्यापार होते हैं—इसिलये वे शरीर धारी केवली 'मयोग' कहलाने हैं।

टन केवली परमात्माप्तों के, श्रायुष्य के श्रन्त में, प्रवल शुष्टप्यान के प्रभाव से, जब सारे व्यापार रुक जाते हैं. तब टनको जो श्रवस्था प्राप्त होती है उसरा नाम —

प्रयोग येवली गुणस्थान है। श्रयोगी मा श्रर्थ है नर्व त्या-पार रहित—सर्व क्रिया रहित।

उपर यह विचार किया जा चुका है, कि श्रातमा गुगा श्रेणियों में श्राने बढ़ता हुआ, देवल ज्ञान प्राप्त कर, श्रायुष्य के अन्त में श्रयोगी वन वन्काल ही मुक्ति प्राप्त कर लेला है। यह श्राध्या-निमक विषय है—उमलिए यहाँ थोड़ी सी श्राध्यातिमक घातों का दिग्दर्शन कराना उचित होगा।

#### ऋष्यात्म

संमार भी गित गहन है. जगन् में सुखी जीवों की अपेज़ा दुखी जीवों का चेत्र वहुत बढ़ा है। लोक प्राधिव्याधि श्रीर शोक मंताप में पिरपूर्ण हैं। हजारों तरह के सुख माधनों की उपस्थित में भी मांसारिक वासनाओं में दुख की सत्ता भिन्न नहीं होती। श्रारोग्य लक्ष्मी सुवनिता श्रीर सत्युत्रादि के मिलने पर भी दुग्य का संयोग कम नहीं होता। इससे यह ममक में श्रा जाता है कि दुःख से सुख को भिन्न करना-केवल मुख भोगी यनना बहुत ही दु-साध्य है। सुख दुख का सारा आधार मनोवृत्तियों पर है, महान् धनी मनुष्य भी लोभ के चक्कर में फंस कर दुख उठाता है और महान् निर्धन मनुष्य भी सन्तोष वृत्ति के प्रभाव से मन के उद्देगों को रोक कर सुखी रह सकता है। महात्मा भर्तृहरि कहते हैं:—

"मनसि च परितृष्टेकोऽर्थवात् को दरिद्व. ।"

इस वाक्य से स्पष्ट हो जाता है कि मनोवृत्तियों का विल-च्रण प्रवाह ही सुख दुख के प्रवाह का मूल है ।

एक ही वस्तु एक को सुख कर होती है, श्रीर दूसरे को दुख कर। जो चीज एक वार किसी को रुचि कर होती है— वही दूसरी बार उसको श्ररुचिकर हो जाती है। इससे हम जान सकते हैं कि बाह्य पदार्थ सुख दुख के साधक नहीं है— इनका झाधार मनोवृत्तियों का विचित्र प्रवाह ही है।

राग, द्वेष श्रौर मोह ये मनोवृत्तियों के परिखाम हैं। इन्हीं तीनों पर सारा ससारचक फिर रहा है। इस त्रिदोष को दूर करने का छपाय श्रध्यात्म शास्त्र के सिवा श्रन्य (वैद्यक) प्रन्थों में नहीं है। मगर 'मैं रोगी हूँ' ऐसा श्रनुभव मनुष्य को बड़ी कठिनता से होता है। जहाँ संसार की सुख तरंगे मन से टकराती हों, विषयरूपी बिजली की चमक हृदयाकाश में खेल रही हो, श्रौर तृष्णारूपी पानी की प्रबल घारा में गिर कर श्रात्मा वे मान हो रहा हो वहाँ श्रपना गुप्त रोग सममना श्रत्यन्त कष्ट साध्य है। श्रपनी श्रान्तिक स्थिति को नहीं सममने वाले जीव एक दम नीचे दर्जे पर हैं। मगर जो जीव इनसे ऊँचे दर्जे के हैं—जो श्रपने को त्रिदोषाक्रान्त सममते हैं, जो श्रपने को त्रिदोषंजन्य छपताप से पीड़ित सममते हैं श्रौर जो उस रोग

के प्रतिकार की शोध में हैं। उनके लिए आध्यात्मिक उप-देश की आवश्यकता है।

'श्रध्यातम' शब्द 'श्रधि' श्रौर "श्रातमा" इन दो शब्दों के के मेल से बना है। इसका श्रर्थ है श्रातमा के शुद्ध स्वरूप को लक्ष्य फरके छसके श्रतुमार वर्ताव करना। संसार के मुख्य दो तत्व जड़ श्रौर चेतन—जिनमें से एक को जाने बिना दूसरा नहीं जाना जा सकता है—इस श्राध्यात्मिक विषय में पूर्णत्या श्रपना स्थान रखते हैं।

"शातमा क्या चीज है ? श्रातमा को सुख दुख का अनुभव कैसे होता है ? सुख दुग्न के अनुभव का कारण स्वयं श्रातमा ही है या किसी श्रम्य के संमर्ग से श्रातमा को सुख दुख का श्रनुभव होता है । श्रातमा के माथ कर्म का सम्बन्ध कैसे होता है वह सम्बन्ध श्रादिमान है या श्रनादि ? यदि श्रनादि है तो उसका उच्छेट कैमे हो सकता है—कर्म के भेद प्रभेदों का क्या हिसाब है । कार्मिक वय, उद्य श्रोर सत्ता कैसे नियम वद्ध हैं ?" श्रध्यातम में इन मब बातों का भली प्रकार से विवेचन है ।

इसके सिवा श्रध्यात्म विषय मे मुख्यतया संसार की श्रसा-रता का ह्वहू चित्र सींचा गया है। श्रध्यात्म शास्त्र का प्रधान उपदेश भिन्न भिन्न भावनाश्रों की स्पष्टतया सममा कर मोह ममता के ऊपर द्वाव रखना है।

हुराग्रह का त्याग, तत्व अवण की इच्छा, सन्तो का समागम साधुपुरुपों के प्रति प्रीति, तत्वों का अवण, मनन प्रीर प्रध्य वसन, मिण्यादृष्टि का नाश, सम्यक्टृष्टि का प्रकाश, क्रोध मान, माया, श्रीर लोभ इन चार कपायो का मंहार, इन्द्रियों का सयम, ममता का परिहार, समता का प्राहुर्भाव, मनोष्टितयों का निप्रह, चित्त की निश्चलता, श्रात्म खरूप की रमणता, ध्यान का प्रवाह, समाधि का श्राविभीव-मोहादिकर्मी का चय श्रीर श्रन्त में केवलज्ञान तथा मोच्न की प्राप्ति, इस तरह श्रात्मोत्रित का क्रम श्रध्यात्म शास्त्रों में यताया गया है।

'श्रथ्यात्म' कहिए चाहे 'योग' दोनो वातें एक ही हैं। योग शब्द 'युज्' घातु से बना है। जिसका श्रर्थ हैं 'जोड़ना'। जो साथन मुक्ति के साथ सम्बन्ध जोड़ता है एसको योग कहते हैं।

श्रनन्त ज्ञान खरूप सिचदानदमय श्रात्मा कर्मो के संसर्ग सं शरीर रूपी श्रन्थेरी कोठरों में बंद हो गया है। कर्म के मसर्ग का मूल कारण श्रज्ञानता है, सारे शास्त्रों श्रीर सारी विद्याश्रों के सीखने पर भी जिसको श्रात्मा का ज्ञान न हुश्रा हो उसके लिये समस्त्रना चाहिये कि वह श्रद्धानी है। मनुष्य का ऊँचे से ऊँचा ज्ञान भी श्रात्मिक ज्ञान के विना निरर्थक होता है।

श्रज्ञानता से जो दुख होता है वह श्रात्मिकज्ञान से ही चीण किया जा सकता है। ज्ञान श्रौर श्रज्ञान में प्रकाश श्रौर श्रन्थकार के समान विरोध है। श्रन्थकार को दूर करने के लिये जैसे प्रकाश की श्रावश्यकता होती है, वैसे ही श्रज्ञान को दूर करने के लिये ज्ञान की जरूरत पड़ती है। श्रात्मा जव तक कपायों इन्द्रियों श्रौर मन के श्रधीन रहता है—तव तक वह संसारिक कहलाता है। मगर वही जव इनसे भिन्न हो जाता है—, निर्मीह बन श्रपनी शक्तियों को पूर्ण विकसित करता है, तव समुच्च कहलाता है।

कोघ का निमह समा से होता है—मान का पराजय मृदुता से होता है—माया का संहार सरलता से होता है—श्रौर लोभ का निकदन संतोप से होता है—इन कपायों को जीतने के लिये इन्द्रियों को श्रपने श्रधिकार में करना चाहिये, इन्द्रियों पर सत्ता जमाने के लिये मनः शुद्धि की श्रावश्यकता होती है—मनोवृतियों को रोकने की श्रावश्यकता होती है, वैराग्य श्रौर सित्क्रिया के श्रभ्यास से मन का रोध होता है। मनोवृत्तियों श्रिवकृत होती हैं। ईमन को रोकने के लिये राग द्वेप को श्रपने कायू में करना बहुत जरूरी है—रागद्वेप रूपी मैल को घोने का कार्य समता रूपी जल करता है। ममता के विनामिट समता का प्रादुर्भाव नहीं होता। ममता मिटाने के लिये कहा गया है कि:—

'अनिन्यं संसारे भवति सकलं यन्नयनगम्।'

श्रयात्—'श्रांखों से इस ससार में जो दिखता है वह सब-श्रांतित्य है' ऐसी श्रांतित्य भावना, श्रोर 'श्रशरण' श्रांदि भावनाएँ करनी चाहिये, इन भावनाश्रो का वेग जैसे जैसे प्रवल होता जाता है वैसे ही वैसे ममत्व रूपी श्रथकार चीए होता जाता है श्रोर समता की दैदीप्यमान ब्योति जगमगाने लगती है। ध्यान, की मुख्य जड़ समता है। समता की पराकाष्टा ही से चित्त किसी एक पदार्थ पर स्थिर हो सकता है। ध्यान श्रेणी में श्रांने के बाद-लिध्यां सिद्धियां प्राप्त होने पर यदि फिर से मनुष्य मोह

<sup>\*</sup> १---''प्रमगय महावाहो ! मने दूर्नियह चलम् । अभ्यासेन च कौत्रेय ! वैराग्येण चगृहाते ॥॥ (भगषद्वगीता)

में फॅंस जाता है, तो उसका श्रध:पात हो जाता है, इसलिये ध्यानी मनुष्य को भी प्रतिक्रण इस वात के लिए सचेत रहना चाहिये कि वह कही मोह में न फॅंस जाय।

ध्यान की उद्य अवस्था को 'समाधि' का नाम दिया गया है। समाधि से कर्म-च्यूह का क्य होता है। केवलज्ञान का प्रकाश होता है। येवल ज्ञानी जब तक शरीरी रहता है तब तक वह जीवन मुक्त कहलाता है, पश्चात् शरीर का सबन्ध छूट जाने पर वह परब्रह्म खरूपी हो जाता है।

श्चातमा मूढ़ दृष्टि होता है तव 'विह्रातमा' श्रोरतत्त्वदृष्टि होने पर 'श्रन्तरात्मा' कहलाता है। सम्पूर्ण ज्ञानवान होने पर 'परमात्मा' कहलाता है। दूसरी तरह से कहे तो यों कह सकते हैं कि शरीर 'विह्रात्मा' है। शरीर सचैतन्य स्वरूप जीव 'श्रन्तरात्मा' है श्रीर श्रविद्यामुक्त परम शुद्धसिद्दशनन्द रूप वना हुश्रा जीव ही 'परमात्मा' है।

जैन शास्त्रकारों ने आत्मा की आठ दृष्टियों का वर्णन किया
है, उनके ये नाम हैं—मित्रा, तारा, वला, दीपता, खिरा, कान्ता,
प्रभा और परा। इन दृष्टियों में आत्मा की उन्नित का कम है।
प्रथम दृष्टि में जो वोध होता है—उसके प्रकाश को तृणामि के
'उद्योत की उपमा दी गई है। उस वोध के अनुसार उस दृष्टि में
नुसामान्यतया सद्धर्तन होता है। इस खिति में से जीव जैसे
लेसे ज्ञान और वर्तन में आगे बढ़ता जाता है तैसे तैसे उसका
'विकास होता है।

ज्ञान और किया की ये आठ भूमियां हैं। पूर्व भूमि की - 'अपेन्ना उत्तर भूमि में ज्ञान और किया का प्रकर्ष होता है। इन

श्राठ दृष्टियों में योग के श्राठ श्रंग जैसे—यम, नियम, श्रासन, श्राणायाम. प्रत्याहार, धारणा, ध्यान श्रीर समाधि कमशः मिद्ध किये जाते हैं। इस तरह श्रात्मोन्नित का व्यापार करते हुए जीव जब श्रन्तिम भूमि में पहुँचता है, तब उसका श्रावरण जीण होता है श्रीर उसे केवल ज्ञान मिलता है।

महात्मा पात छालि ने योग के लिये लिखा है—"योगिश्चत ने वृत्ति निरंब." श्रर्थात् चित्त की वृतियो पर श्रिधकार रखना इधर, उधर भटकती हुई वृत्तियों को श्रात्म-स्वरूप में जोड कर रखना इसको योग कहते हैं। इसके सिवा इस हद पर पहुँचने के लिये जो श्रुभ ज्यापार हैं वे भी योग के कारण होने से योग कह- लाते हैं।

दुनिया में मुक्ति विषय के साथ सीधा मम्बन्ध रखने वाला एक अन्यातम शास्त्र है। अध्यातम शास्त्र का प्रतिपाद्य विषय है मुक्ति साधन का मार्ग दिखाना और उसमे आनेवाली वाधाओं को दूर करने का उपाय वताना। मोत्त साधन के केवल दो उपाय हैं। प्रथम पूर्व सचित कर्मों का त्त्रय करना और दिनीय, नवीन आनेवाले कर्मों को रोकना। इनमे प्रथम उपाय को 'निर्जाग' और दितीय उपाय को 'सवर' कहते हैं—इनका वर्णन पहले किया जा चुका है। इन उपायों के सिद्ध करने के लिये शुद्ध विचार करना, हार्दिक भावनाएँ दृढ़ रखना, अध्यान तिमक तत्त्वों का पुनः पुनः परिशोलन करना और खराव सयोगों से दूर रहना यही अध्यातमशास्त्र के उपदेश का रहस्य है।

त्रात्मा में श्रनन्त शक्तियां है। श्रावरणों के हटने से श्रात्मा की जो शक्तियां प्रकाश में श्राती हैं उनका वर्णन करना कठित

## सातवां अध्याय

### गृहस्थ के धर्म

ज़िनाचार्थ्यों ने त्रापने शास्त्रों में गृहस्य-धर्म त्रौर साधुधर्म पर बहुत विस्तृत विवेचन किया है। दिगम्बर-

साहित्य में तो ''रत्नकरण्ड श्रावकाचार" के समान पुस्तकें इस विषय पर मौजूद हैं। गृहस्थ-धर्म का दूसरा नाम श्रावक-धर्म भी है। इस धर्म का पालन करनेवाले पुरुष "श्रावक" श्रोर स्त्रियाँ "श्राविकाएँ" कहलाती हैं। गृहस्थ-धर्म पालने में, बारह ब्रत वतलाये गये हैं।

,१-स्थूल प्राणातिपात विरमण, २-स्थूल मृषावाट विरमण ३-स्थूल श्रदत्तादान विरमण, ४-म्थूल मैथुन विरमण, ५-परिप्रह परिणाम, ६-दिग्नत, ७-भोगोपभोग परिमाण, ८-श्रनर्थ द्र्ष्ड विरति, ९-सामायिक, १०-दैशावकाशिक, ११-प्रोषध श्रौर १२-श्रतिथि संविभाग।

१—स्थूल प्राणातिपात विरमण्—( श्राहिसा ) इस व्रत का विस्तृत वर्णन हम इस खण्ड के पहले श्रध्याय में कर श्राये हैं। उस लेख में हम यह बतला चुके हैं कि गृहस्थ स्थूल हिसा का त्यागी नहीं होता। संसारिक व्यवहार चलाने के लिये श्रथना

देश, जािि एव राष्ट्र की रचा करने के लिये उसे हिसा करना अनिवार्ध्य होता है श्रीर जैन-शास्त्रों में इस प्रवार की हिंसा की मनाई भी नहीं है। लालालाजपराय तथा श्रन्य विद्वानी का यह कथन विस्कृत भ्रम मृलक है कि जैन-श्रहिंसा मनुष्य के पुरुषत्व को नष्ट कर यायर बना देनी है। जैन-श्रहिंसा का पालन श्रीर श्रध्ययन करते समय यह खयाल में रखना चाहिये कि जैत-धर्म जा दया सन्वन्धी उपदेश दुनिया को कायर वनान -वाला नहीं है विक विवेक सार्ग को सिखानेवाला है। च्यर्थ को लड़ाई करने से, अथवा टएटा खड़ा करने से मानबीय शक्ति का दुरुपयोग होता है, देश वर्शाद होता है, जाति नष्ट होती है—श्रीर तामसिक यृत्ति की श्रभिवृद्धि होवर मनुष्य क़र वन जाता है। देश को रक्षा के लिए सालिक शौर्य्य दिखान की. युद्ध करने भी श्रीर कृर लोगों के हाथ से प्रजा की बचाने की जैन-धर्म में श्राज्ञा है। इतिहास श्रीर प्राचीन जैन शास्त्र इस वात के प्रमाण हैं। जैन-धर्म गृहस्थों को गृहस्थ के मुताबिक चलनं की स्त्राज्ञा देता है। उसका कथन तो सिर्फ इतना ही है कि श्रपने स्वार्य के लिए श्रपने में निरपराय हुर्वेल प्राणी को व्यर्थ मत सतात्रों । इस वात का श्रनुमोदन कोई भी धर्मशास्त्र नहीं कर सकता कि निरपराथ को सताना श्रच्छा है। योग्यतानुसार श्रपगधी दो दएड देने की योजना करना किसी धर्मशास्त्र मे निपिद्ध नहीं है।

जो व्यांक मनस्तल के सिद्धान्तों का नहीं जानता है, वह वर्म के तत्वों को भा नहीं समम सकता है श्रीर इसी-लिए उसके जोवन की दशा बहुत अनवस्थित हो जाती है। मनुष्य की मनुष्यता इसी में है कि वह अपनी लागिएयों की अपने जब्बों को दया से दवा रक्से। जगत का कल्याण उन्हीं लोगों से होता है जो उदार हृदय वाले होते हैं। जिस काल में दयाहीन स्वार्थी लोगों का दौरदौरा होता है उस काल में प्रजा को जो दु:ख उठाने पड़ते हैं वे इतिहास के वेत्ताओं से छिपे नहीं हैं।

इसलिए जैन शाकों में गृहस्थ धर्म का वर्णन करते हुए कहा है कि:—गृहस्थ को जान वूम कर संकल्प पूर्वक किसी त्रस्त जीव को न मारना चाहिये—न सताना चाहिये। त्रिना किसी प्रयोजन के किसी भी श्रात्मा को खेद पहुँचे इस प्रकार के दुर्व-चन न कहना चाहिये।

स्थूल मृषावाद विरमण—जो सृक्ष्म श्रमत्य से वचने का त्रत नहीं निभा सकते हैं—उनके लिए स्थूल (मोटे) श्रम्ययों का त्याग करना वताया गया है। इसमें कहा गया है कि, कन्या के सम्बन्ध में, पशुत्रों के सम्बन्ध में, खेत कुन्नों के सम्बन्ध से श्रीर इसी तरह की श्रीर वातों के सम्बन्ध में मूठ नहीं वोलना चाहिये। यह भी श्रादेश किया गया है कि दूसरों की धरोहर नहीं पचा जाना चाहिये, मूठी गवाही नहीं देनी चाहिये, श्रीर जाली लेख-दुरतावेज नहीं वनाने चाहियें।

स्थूल श्रदत्ता दान विरमण—जो सूक्ष्म चोरी को त्यागने का नियम नहीं पाल सकते उनके लिये स्थूल चोरी छोड़ने का नियम वताया गया है। स्थूल चोरी में इन वातो का समावेशः होता है:— "पतितं विस्मृतं नष्टं स्थितं स्थापित माहितम् । भटनं नादटीतस्वं परकीयं द्वचित् सुधी ॥"

साद डालना, ताला तोड़ना, जेवकटी करना, खोटे वाट, नोल रखना, कम देना, ज्यादा लेना छादि छौर ऐसी चोरी नहीं करना जो राज नियमों में छापराध वताई गई हो। किसी की गस्ते में पड़ी हुई चीज को उठा लेना, किसी के जमीन में गड़े हुए धन को निकाल लेना छौर किसी की धरोहर पचा लेना—इन वातों का इस ब्रत में पूर्णतया त्याग करना चाहिये।

म्थूल मैंशुन विरमण—इस व्रत का श्रभिप्राय है, पर स्त्रो का त्यान करना, वैश्या, विथवा, श्रौर कुमारी की मंगति ने दूर रहना तथा जिस वात में जीवों का संदार होता हो, ऐसा पापमय व्यापार नहीं करना।

श्रनर्थ दंड विरमण—इसका श्रर्थ है विना मतलव दृडित होने से-पाप द्वारा वंधने से वचना। व्यर्थ खराव ध्यान न करना. व्यर्थ पापापदेश न देना श्रीर व्यर्थ दूसरो को हिंसक उपकरण न देना, इस ब्रह्म का पालन है। इनके श्रितिरिक्त, ग्वेल तमारो देखना, गप्पें लड़ाना, हसी दिह्मी करना श्रादि प्रमादाचरण करने से यथाशक्ति वचते रहना भी इस ब्रह्म श्रा जाता है।

सामायिक व्रत—राग द्वेप रहित शान्ति के साथ मे दो घड़ी यानी ४८ मिनिट तक आसन पर वैठने का नाम सामयिक है। इस समय में आत्मतत्व का चिन्तन, वैराग्यमय शास्त्रों का परि-शीलन श्रथवा परमात्मा का ध्याब करना चाहिये।

देशावकाशिक व्रत—इसका श्रमिप्राय है छठे व्रत में प्रह्मा

किये हुए दिग्नत के धीर्घकालिक नियम को एक दिन या श्रमुक समय तक के लिये परिमित करना, इसी तरह दूसरे वर्तों में जो छूट हो उसको भी सचेप करना।

प्रोषध अत —यह धर्म का पोषक होता है इसिलए-'प्रोपध' कहलाता है। इस अत का अभिप्राय है—उपवासादि तप करके चार या च्याठ पहर तक साधु की तरह धर्म कार्य में च्याकृढ़ रहना। इस प्रोपध में रारीर की, तैलमद्न च्यादि द्वारा ग्रुष्ट्रपा का त्याग, पाप व्यापार का त्याग तथा ब्रह्मचर्य्य पूर्वक धर्मिक्या करने को, शुभ ध्यान को, घ्यावा शास्त्र मनन को, स्वीकार किया जाता है। त्याग करना भी इसी व्रत में च्या जाता है।

परिग्रह् परिमाण—इच्छा श्रापरिमित है। इस त्रत का श्रामित्राय है—इच्छा को नियमित रखना। धन, धान्य, सोना, चाँदी घर, खेत, पश्च श्रादि तमाम जायदाद के लिए श्रपनी इच्छानुसार नियम ले लेना चाहिए। नियम से विशेष कमाई हो तो उसको धर्म कार्य में खर्च कर देना चाहिये। इसका परिमाण नहीं होने से लोभ का विशेष रूप से वोसा पड़ता है श्रीर उसके कारण श्रातमा श्रधोगित में चली जाती है। इसलिए इस त्रत की श्रावश्यकता है।

दिग्नत—उत्तर, द्विण, पूर्व श्रीर पश्चिम इन चारों -दिशाओं और ईशान, ज्याग्नेय, नैर्ऋष्य श्रीर वायव्य इन विद्-शाओं में जाने श्राने का नियम करना, यह इस ज़तका श्रिमिणय है। त्रद्ती हुई लोभ वृत्ति को रोकने के लिये यह नियम वनाया नवा है।

' सोगोपभोग परिमाण—जो पदार्थ एक ही बार उपभोग

में श्रांते हैं—वे भीग कहलाते हैं, जैसे अत्र, पानी छादि । श्रीर जो पदार्थ बार बार काम में छा मकते हैं वे उपभोग कहलाते हैं जैसे—वस्न जेवर छादि । इस त्रत का श्रभित्राय है कि इनका नियम करना, इच्छानुसार निरन्तर परिमाण करना । रुण्णा लोलुपता पर इस त्रत का कितना प्रभाव पड़ता है—इससे रुष्णा कितनी नियमित हो जाती है, सो श्रनुभव करने ही से मनुष्य भली प्रकार जान सकता है । मद्य, मांस, कन्द्रमूल श्रादि श्रभन पदार्थों का त्याग भी इसी त्रन में श्रा जाता है । शान्ति मार्ग में श्रागं वट्ने की जब मनुष्य को इच्छा होती है, तव वह इस त्रत को पालन करता है ।

श्रितिय सिवभाग—श्रपनी श्रात्मोन्नित करने के । लिये गृह-स्थाश्रम का त्याग करने वाले मुमुत्त 'श्रितिथि' कहलाते हैं। उन श्रितिथियों को, मुनि महात्माश्रों को श्रित्र वस्त्र श्रादि चीजों का जो उनके मार्ग में वाघा न डालें, मगर उनके सयम पालन में उपकारी हो, दान देना श्रीर रहने के लिए स्थान देना इस ब्रत का श्रिभियाय है। साधु-सतों के श्रितिरिक्त उत्तम गुण-पात्र गृहस्थों के प्रति भक्ति करना भी इस ब्रत में सिमिलित होता है।

इन दारह त्रतों में से प्रारम्भ के पाँच त्रत "अणुत्रत" कहलाते हैं। इनका अभिप्राय यह है कि वे साधु के महाव्रतों के सामने 'अणु' मात्र हैं—यहुत छोटे हैं। उनके वाद तीन 'गुण व्रत' कहलाते हैं—इनका मतलव यह है कि ये तीन व्रत अणुत्रतों का गुण यानी उपकार करने वाले हैं—उनको पुष्ट करने वाले हैं। अन्तिम चार 'शिचात्रत' कहलाते हैं। शिचात्रत शब्द का अर्थ है—विशेष धार्मिक कार्य करने का अभ्यास डालना ।

वारहों व्रत प्रर्ण करने की सामर्थ्य न होने पर शक्ति के धातुसार भी व्रत प्रहण किये जा सकते हैं। इन व्रतो का मूल रहम्यक्त है। सम्यक्त प्राप्ति के विना गृहस्थ-धर्म का सम्पादन प्रहीं हो सकता है।

#### रात्रि भोजन का निषेध।

रात्रि मे भोजन करना श्रनुचित है, इस विषय पर महले अनुभव-सिद्ध विचार करना ठीक होगा। सन्ध्या होते ही खारेक सृक्ष्म जीवों के समूह उड़ते लगते हैं। दीपक के पास रात में वेशुमार जीव फिरत हुए नजर श्राते हैं, खुले रक्ले हुए दीपक पात्र में सैकड़ों जीव पड़े हुए दिखाई देते हैं। इसके सिवा -रात होते ही अपने शरीर पर भी अनेक ।जीव बैठते हैं। इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि, रात्रि में जीव-समृह भोजन पर भी छानश्यमेव वैठते ही होगे। छातः रात में खाते समय, उन जीवों सें से जो भोजन पर वैठते हैं, उन जीवों को लोग खाते हैं, ष्प्रौर इस तरह उनकी हत्या का पाप श्रपने सिर लेते हैं। कितने हीं जहरी जीव रात्रि-मोजन के साय पेट में चले जाते हैं, श्रौर ख्यतंक प्रकार के रोग उत्पन्न करते हैं। कई ऐसे जहरी जन्तु मी होते हैं, जिनका असर पेट में जाते ही नही होता, दीर्घ काल के बाद होता है। जैसे जूँ से जलोदर, मकड़ी से कोढ़ श्रौर चिटी से - ख़ुद्धि का नाश होता है। यदि कोई निनका खाने मे आ जाता है तो वह गने में अटक कर कष्ट पहुँचाता है। मक्खी खा जाने े से दमन हो जाती है, भौर श्रगर काई जहरी जन्तु खाने में सन्धान नहीं मिलता, तथापि आज कल यह मत अधिक प्रचलित है कि उरल पर्वत की पूर्व अथवा पश्चिम इन दोनों दिशाओं में से किसी एक दिशा के विस्कुल उत्तर की ओर आर्थ जाति का मूल स्थान था। इसी उत्तरीय मूलस्थान में निक्ल कर आयों ने आग्नेय और नैऋत्य इन दो दिशाओं की ओर गित की। जिस काल को इम ऐतिहासिक काल कहते हैं उसमें माल्म होता है कि आर्थ लोग यूरोप के अन्तर्गत वसे हुए थे उन्होंने वहाँ के मूल निवासियों को वहाँ से निकाल कर अपनी उच्च सुधारणाओं और विकसित धर्म विचारों के अनेक केन्द्र स्थापित किये थे। जो शासा आग्नेय कोण को गई थी उसने ईरान तथा भरत खरड़ को ज्याप्त कर दिया। इन लोगों के धर्म विचार वहुत ही उच्च कोटि के थे।

इघर तो एशिया के दिल्ला विभाग में छार्य्य-विचारों का विकास हो रहा था, उधर सेमेटिक जातियों में एक नवीन धर्म-भावना जन्म ले रही थी। वह भावना महम्मदी छाथवा इस-लामी धर्म की थी।

इन भिन्न भिन्न एतिहासिक परिवर्तनों के फल खरूप जगत के तमाम धर्मों को श्राधुनिक विशिष्ट रूप प्राप्त हुआ। संमेटिक जातियों में पैदा होने वाले यहूदी खिस्ती और महम्मदी धर्मों का तो लगमग सारी दुनियों में प्रचार हो गया पर श्रार्थ्य-धर्म का प्रचार एशिया के दिच्छा और पूर्व वाले देशों ही मे होकर रह गया। शेष सब देशों से इसका लोप हो गया। जिन स्थानों पर वह टिका रहा वहाँ भी श्रन्य धर्मों के भयद्वर श्राधात उसे सहन करने पड़े। इस प्राचीन श्रार्थ-धर्म की श्रनेक, सतितयों मे से जैन-धर्म भी एक है। जैन-धर्म का महत्व निश्चिन् करने के पूर्व हमें आर्थ-धर्म को श्रमिष्टद्धि के प्रधान प्रधान कारणों पर विचार करना होगा।

बौद्धिक दृष्टि द्वारा होनेवाली जगद्विपयक कल्पनाओं का हर्दीकरण और उसमें से निष्पन्न होनेवाली निसर्ग-सम्बन्धी पून्य बुद्धि ये दोनों श्रार्घ्यधर्म के श्राद्य तत्व थे, इसमे कोई संदेह नहीं, कि श्रार्य-धर्म के अन्तर्गत आज भी ये तत्व न्यूनाधिक पर विकसित रूप में पाये जाते हैं, प्रीक श्रीर रोमन धर्मों में भी इनकी मलक दिखलाई पड़ती है, पर इन तत्त्वों का पूर्ण विकास भारतवर्ष में ही हुआ, यह स्वीकार करने में कोई वाधा न होगी। इन वौद्धिक धर्म विचारो की प्रगति का पर्यवसान नैरारयवाद तथा कर्मठता में होता है, श्रौर ये दोनों ऋग्वेद को प्राचीन सूक्तियों में भी पाई जाती है, श्रार्थ्य धर्म का यह श्रद्ध ब्राह्मणों में बहुत हानिकारक दरजे तक जा पहुँचा था, श्रौर इसी कारण यह धर्म इश्वरोत्सारी होने पर भी मनुष्योत्सारी वन गया। जिसके फल-खरूप मनुष्योत्सारी धर्म में होनेवाले सव दोपों ने इसमें भी स्थान प्राप्त किया । इन सब दोषों में सबसे बड़ा दोप यह हुआ कि जनता की धर्म-भावनात्रों को [नियन्त्रण करनेवाली शक्ति का विनाश हो गया, जिससे जनता के हृद्य पर परकीय विधि विधानों श्रीर मत-मतान्तरों के प्रभाव पड़ने का मार्ग खुल गया।

सेमेटिक घर्म आर्य घर्म के इस अङ्ग से विल्कुल भिन्न है; इस घर्म की मुख्य भावनाएँ भक्ति और गूढ़ प्रेरणा के द्वारा प्रकट होकर मनुष्य की खुद्धि पर उत्तमत्ता भोगती है और अपने भक्तों को विश्वासपूर्वक वे घीरे घीरे संसार के व्यवहार में से निकाल कर खर्ग तथा नर्क-सम्बन्धो कल्पनामय मानवातीत सृष्टि में ले जाती है।

श्रार्य लोगों से श्राने के पूर्व जो जातियाँ इस देश मे बसती थी, उनके मूल धर्म का पूरा पता नहीं चलता, तथापि श्राधुनिक लौकिक धर्म-सम्प्रदाय श्रोर प्राचीन धर्म-साहित्य के तुलनात्मक मनुष्य-शास्त्र की एवं प्राचीन अवशेषों की सहायता द्वारा सूक्ष्म निरीच्या करने से उस धर्म की बहुत सी बातों का पता लग्र सकता है, इस सूक्ष्म निरीच्या से यह सिद्ध होता है कि पूर्व मारत में कम से कम दो विशिष्ट जाति के धर्म थे। ये दोनों वर्ग या तो जीव देवात्मक थे या एक जीव देवात्मक श्रोर दूसरा जड़-देवात्मक था। जड़ देवात्मक मत का प्रादुर्भाव कुछ गृढ़ कार्यों से पैदा हुई क्षुन्धावस्था में उत्कट भक्ति का पर्यवसान उन्माद में श्रयवा श्रानन्दातिरेक में होकर हुआ।

इसके श्रतिरिक्त जो जीव देवात्मक खरूप का वर्ग था, उसमे वैराग्य एव तपस्तीवृत्ति का सम्बन्ध था। इन दो खास तत्वों के श्रनुषद्ग से मूल श्रार्थ्य-धर्म का विकास हुआ श्रीर उसमे से श्रनेक पंथ श्रीर धर्म-शाखाएं प्रचलित हुई।

ईसा से करीब आठ सो वर्ष पूर्व इस आर्य-धर्म के अन्त-गंत एक विचित्र प्रकार की विश्वला का प्रादुर्भीव हुआ। उस समय में ब्राह्मणोंकी कर्मकाएड प्रियता इतनी वढ़ गई थी कि उसमें के कितने ही प्रयोग "धर्म" नाम धारण करने के योग्य न रहे थे—आधुनिक पाश्चात्य विद्वानों का प्रायः यह मन्तव्य है कि समाज की इसी विश्वला को दूर करने के लिये ही जैन और नौद्धधर्म का प्रादुर्भीव हुआ था, पर कई कारणों से मेरे श्चन्तः करण में यह कल्पना हो रही है कि यह मत वहुत भूल से अरा हुन्ना है।

कुछ दिनों पूर्व लोगों का प्रायः यह मत था कि गौतम-- युद्ध से कुछ ही समय पूर्व महावीर हुए और उन्होने जैन धर्म की स्थापना की, पर श्रव यह मन्तव्य श्रसत्य सिद्ध हो चुका है और लोग महावीर के पूर्ववर्ती तीर्थकर पार्श्वनाथ को जैन-धर्म का मूल संस्थापक मानने लगे हैं, पर जैनियों का परम्परा-गत मत इनसे भी भिन्न प्रकार का है। उनके मतानुसार जैन-धर्म ष्प्रनादि सनातन धर्म है। जैनियों का यह परम्परागत मत उपेक्ता के योग्य नहीं है। मेरा तो यह विश्वास है कि भारत के प्रत्येक साम्प्रदायिक मत को ऐतिहासिक श्राधार श्रवश्य है। जैन-धर्म के इस कथन को कौनसा ऐतिहासिक श्राधार है, यह कह देता बहुत ही कठिन है। इस विपय की शोध करना मैंने हाल ही में प्रारम्भ की है, तथापि हर्मन जेकोबी के निवन्ध में जो एक विधान दृष्टि गोचर होता है, उससे प्रस्तुन विपय पर गवेपणा की जा सकती है। उस निवन्ध से माळूम होता है कि जैन-धर्म ने अपने कितने एक मन्तव्य "जीव देवात्मक" धर्म में से प्रह्गा किये होंगे। जैनियो का यह सिद्धान्त कि प्रत्येक प्राणी ही नहीं-'किन्तु वनस्पति श्रौर खनिज पदार्थ तक जीवात्मक हैं, हमारे खपरोक्त मन्तव्य की पुष्टि करता है।

इससे सिद्ध होता है कि जैन-धर्म श्रात प्राचीन धर्म है। श्रार्य सभ्यता के श्रारम्भ ही से इसका भी श्रारम्भ है। मेरे -इस विचार को मैं वहुत ही शीघ्र शास्त्रीय दृष्टि से सिद्ध करने वाला हूँ। जैनों के निर्प्रन्थों का उल्लेख श्राज भी प्राचीन वेदों में उपलब्ध होता है, यह भी मेरे इस कथन की पुष्टि का एक प्रमाण है।

जैन-धर्म चाहे जितना ही प्राचीन हो पर यह निश्चय हैकि उसे यह विशिष्ट रूप महावीर के समय से ही प्राप्त हुआ
है, और इसी विशिष्ट रूप पर से हमें उसकी तुलनात्मक परीचा
करना है। जैन-धर्म का मुख्य कार्य नास्तिकवाद तथा अज्ञेयवाद
को निस्तेन करके ब्राह्मणीय विधि विधानों में घुसी हुई कर्मः
काएडता को नि.सत्न कर उसे पीछे हटाना है, यद्यपि चुद्धधर्म ने भी इस कार्य को किया और जैन-धर्म की अपेचा उसका
प्रचार भी अधिक हुआ, तथापि भारतवर्ष के लिये जैन-धर्म
ही अधिक महत्वपूर्ण है, क्योंकि इसी के कारण दूसरे धर्मों में
भी यह प्रतिक्रिया शुरू हुई।

पर जैन-धर्म का वास्तिक महत्व इससे भी श्रिधिक एक दूमरी वात मे है, इस एक ही लच्च के द्वारा जैन-धर्म की इतर धर्मों से विशेषता वतलाई जा सकती है।

प्रत्येक धर्म साहित्य के खास कर तीन प्रधान छग होते हैं, भावनोद्योपक पुराण, बुद्धिवर्द्धक तत्वज्ञान, छौर छाचारवर्द्धक रूम-काएड। कई धर्मों में बहुधा विधिविधात्मक कर्मकाएड की महत्ता बढ़ जाने से उसके रोप दो छग कमजोर हो जाते हैं। किसी धर्म में भावनोद्यीपक पुराणो की लोकिश्य कथाछों का महत्व बढ़ जाता है, तो तत्वज्ञान का छद्ध कमजोर हो जाता है, पर जैन-धर्म एक ऐसा धर्म है जिसमे सब छद्ध बरावर समान गति से छाग बढते हुए नजर छाते हैं। प्राचीन ब्राह्मण धर्म तथा बौद्ध-धर्म में बौद्धिक छद्धों का निष्कारण स्तोम मचाया गया है। जैन-धर्म को दुनिया के धर्मों में कौन सा स्थान प्राप्त हो सकता है यह जानने क लिये उसका पूर्ण प्रध्ययन श्रीर विव-धन करना श्रावश्यक है। पर इस छोटे से व्याख्यान में इतनी मीमांसा करना ध्यमम्भव है, खतः उसकी कुछ श्रावश्यक बानों का ही उछल करके धर्म के तुलनात्मक विज्ञान-शास्त्र में जैन-धर्म को किस प्रकार का विशेष महत्व मिलता है यह वतलाने का अयन करता हूँ।

सब से महत्वपूर्ण विषय तो जैन-धर्म में प्रमाण सहित माना हुआ देव सन्वन्धी मत है, इस दृष्टि से जैन-धर्म मनुष्यो-त्सारी (नर से नारायण पद्वी तक विकास करनेवाला) सिद्ध होता है, यद्यपि वैदिक तथा ब्राह्मण धर्म भी मनुष्योत्सारी हैं तथापि इस विषय में वे जैन-धर्म से विल्कुल भिन्न हैं, इन धर्मों का मनुष्योत्सारित्व केवल श्रीपचारिक ही हैं क्योंकि उनमें देव किसी मनुष्यातीत प्राणी को माना है, श्रीर उसे मन्त्र द्वारा वश करके अपनी इष्ट सिद्धि की जा सकती है, ऐसा माना गया है, पर यह वास्तविक मनुष्योत्सारित्व नहीं है, वास्तविक मनुष्योत्सारित्व तो जैन श्रीर वौद्ध-धर्म में ही दिखलाई देता है।

जैनियों की देव विषयक मान्यताए प्रत्येक विचारशील मनुष्य को स्वभाविक श्रीर वुद्धि-प्राह्य मासूम देंगी, उनके मतानुसार परमात्मा ईश्वर नहीं है, श्रशीत् वह जगत् का रच-यिता श्रीर नियन्ता नहीं है। यह पूर्णीवस्था को प्राप्त करनेवाली श्रात्मा है। पूर्णीवस्था श्रशीत् मोत्त के प्राप्त हो जाने पर वह जगत् में जन्म, जरा श्रीर मृत्यु को धारण नहीं करता। इसी से वह वन्दनीय श्रीर पूजनीय है। जैनों की यह देव विषयक कल्पना सुप्रसिद्ध जर्मन महातत्वज्ञ निअशे (Supermen)
मनुष्यातीत कोटि की कल्पना के साथ बरावर मिलती हुई हिएगोचर होती है और इसी विषय में मुफ्ते जैन-धर्म की श्रनीश्वरवादी समक कर उसके धर्मत्व पर श्राधात करना चाहते हैं
एनके साथ में प्रवल विरोध करने को तैय्यार हू। मेरा ख्याल
है कि वौद्धिक (तत्वज्ञानात्मक) श्रद्ध का उत्तम शीत से पोषण
करने के लिये श्रावश्यकतानुसार ही उच्चतम ध्येय को हाथ में
लंकर जैन-धर्म ने देव सम्बन्धी कल्पना श्रावश्यकीय होने से
श्रपना धर्मत्व कायम रखने के लिये धर्म के प्रधान लच्चणों को
श्रपने से बाहर न जाने दिया। इस कारण जैन-धर्म को न केवल
श्रार्य धर्मों ही की प्रत्युत तमाम धर्मों की परम मर्यादा सममने
में भी कोई हानि नहीं माळुम होती।

धर्म के तुलनात्मक विद्यान में इस परम सीमात्मक स्वरूप के कारण ही जैन धर्म का वड़ा महत्व प्राप्त हुआ है। केवल इसी एक हिंद्र से नहीं प्रत्युत सत्वज्ञान, नीतिज्ञान और तर्क विद्या की हिंद्र से भी तुलनात्मक विज्ञान में जैनवर्म को उतना ही महत्व प्राप्त है। पर्याप्त समय के न होने पर भी में जैनधर्म की श्रेष्ठता के सूचक छुछ विषयों का सिन्तम विवेचन करता हैं।

श्रनन्त संख्या की उत्पत्ति जो जैनों के "लोक-प्रकाश" नामक प्रन्थ में वतलाई गई है, श्राघुनिक गणित शास्त्र की उत्पत्ति के साथ वगवर मिलती हुई है। इसी तरह दिशा श्रीर काल के श्रभिन्नत्व का प्रश्न जो कि साम्प्रत में इन्स्टीन की उत्पत्ति के लिए श्राधुनिक शास्त्रज्ञों में वाद्यस्त विपय हो पढ़ा है, उसका भी निर्णय जैन-तत्वज्ञान में किया गया है। जैनियों के नीति शास्त्र में से यहाँ पर सिर्फ दोही वातों का चल्लेख करता हूँ। इस विषय मे जैनों के नीति शास्त्र में विल्कुल पूर्णता से विचार किया गया है। उनमें से पहिली वात "जगत के तमाम प्राणियों के साथ सुख-समाधान पूर्वक किस प्रकार एकत्र रहा जा सकता है यह प्रश्न है। इस प्रश्न के सम्मुख अनेक नीतिवेत्ताओं को पनाह मांगनी पड़ती है। आज तक इस प्रश्न का निर्णय कोई न कर सका। जैन शास्त्रों में इस प्रश्न पर विल्कुल सुलमता और पूर्णता के साथ विचार किया गया है। दूसरे प्राणी को दुख न देना या श्रहिसा, इस विषय को जैन शास्त्रों में केवल तात्विक विधि ही न वतला कर खिस्ती धर्म में दी हुई इस विषय की आज्ञा से भी श्रधिक निश्चयपूर्वक और जोर दे- कर आचरणीय आचार वतलाया है।

इतनी ही मुलभता श्रीर पूर्णता के साथ जैनधर्म में जिस दूसरे प्रश्न का स्पष्टीकरण किया है वह स्त्री श्रीर पुरुष के पित्रत्र सम्बन्ध के विपय में हैं। यह प्रश्न वास्तव में नीति शास्त्र ही का नहीं हैं वरन जीवन शास्त्र श्रीर समाज शास्त्र के साथ भी इसका घनिष्ट सम्बन्ध है। मि० साल्थस ने जिस राष्ट्रीय प्रश्न को श्रार्थ शास्त्र के गम्भोर सिद्धान्तों के द्वारा हल करने का प्रयत्न किया है श्रीर जगत की लोक संख्या की वृद्धि के कारण होने वाली सङ्कीर्णता के दुष्ट परिणामों का विचार किया है उस प्रश्न का समाधान भी जैन धर्म में वड़ी मुलभता के साथ किया है। जैन धर्म का यह समाधान प्रजा वृद्धि के भयङ्कर परिणामों की जड़ का हो मूलच्छेद कर डालता है। यह समाधान ब्रह्मचर्य्य सम्बन्धी है। इन सय यातों को देराने पर किसी को यह कहने में आपति नहीं हो सकती कि जैन धर्म सामान्यत. सब धर्मों का और विशेषत आर्थ्य धर्म का उच सोपान है। इससे धर्म के विशिष्ट अद्भो का साम्यवस्थान जैन वर्म में यथार्थ रीति से नियोजित किया गया है और उसकी रचना मनुष्य को केन्द्र समम कर की गई है।

जैन धर्म का श्रध्ययन करने से यह वात स्पष्ट मालूम होती है कि वौद्धिक श्रद्ध को किनारे न रख कर उस रचना में धर्मत्व को किसी प्रकार की चित न पहुँचे, इस पद्धति से उसका विकास किया गया है। ईसाई धर्म की श्रपेक्ता इस विषय में जैन धर्म की जड़ प्रथिक वलवान है। ईसाई धर्म की रचना वाइवल के आधार पर की गई है। श्रत. उसने वौद्धिक प्रश्न पर विशेष उद्दापोट् नहीं फिया गया है। कारण इसका यह माल्यम होता है कि ईसाई धर्म का उद्देश्य केवल मनुष्य की भावना पर ही कार्य करने का था। तदनन्तर उसने परिस्टोटल के वैज्ञानिक तत्वों को अद्गीकार किया और श्राज तक भी वह उन तत्नों को धर्मतया मानता है। पर उन तत्नों का श्राधुनिक शास्त्रीय प्रगति के तथा चौद्धिक विकास के साथ मिलान नहीं हो सकना। यद्यपि भावना की दृष्टि से ईसाई धर्म ने खन्य धर्मी को मात कर दिया है तथापि मरे मन्तव्य के श्रनुसार श्राधुनिक दृष्टि वाले लोगों को केवल भावनात्र्यों पर ही अवलिम्बत रहना रुचिकर न होगा, क्योंकि उनका सिद्धान्त है कि धर्म को आधि-भौतिक शास्त्र की गति से ही दौड़ना चाहिये।

इन्हीं सब वार्तों का संचिप्त सारांश यही निकलता है कि

एच धर्मतत्वों एवं पद्धति की दृष्टि से जैन-धर्म श्रौर धर्मों से जुलनात्मक शास्त्रों में श्रत्यन्त श्रागे वढ़ा हुश्रा धर्म है।

द्रव्य का ज्ञान सम्पादन करने के लिये जैन-धर्म में योजित एक स्याद्वाद का खरूप देख लेना ही पर्याप्त होगा जो कि बिल्कुल आधुनिक पद्धति के साथ मिलता जुलता है। निस्सन्देह जैन-धर्म, धर्म-विचार की परम श्रेग्णी है श्रीर इस दृष्टि से केवल धर्म का वर्गीकरण करने ही के लिये नहीं किन्तु विशेषतः धर्म का लच्नण निश्चित करने के लिये उसका रुचिपूर्वक श्रभ्यास करना श्रावश्यक है।



# नीवां ऋध्याय

### जैन-धर्म का विश्वव्यापित्व

किसी भी धर्म की उत्तमता की परीन्ना उसके विश्वव्यापी सिद्धान्तों पर बड़ी ही ख्रासानी के साथ की जा सकती है। जो धर्म जितना ही ख्रधिक विश्वव्यापी होता है अथवा हो सकता है उतना ही ख्रधिक उसका गौरव सममा जाता है। पर प्रश्न यह है कि उसके विश्वव्यापित्न की परीन्ना किन सिद्धान्तों के ख्राधार पर की जाय। भिन्न भिन्न विद्वान् भिन्न भिन्न प्रकार से इस कसौटी पर धर्मों की जांच करते हैं, ख्रमी तक कोई भी इस प्रकार की निश्चित कसौटी नहीं बना सका है कि जिस पर भी सब धर्मों की जाँच करके उनकी उत्कृष्टता ख्रथवा निकृष्टता की जाँच कर ली जाय।

हमारे ख्याल से जो धर्म सामाजिक शान्ति की पूर्ण ग्ला करते हुए व्यक्ति को ख्रात्मिक चन्नति के मार्ग में ले जाता है, वही धर्म विश्वव्यापी भी हो सकता है। हिंसा, क्रूरता, बन्धु-विद्रोह, व्यभिचार ख्रादि जितनी भी वार्ते सामाजिक शान्ति को नष्ट करने वाली हैं उनको मिटा कर जो धर्म, दया, नम्रता, बन्धु-प्रेम और ब्रह्मचर्य्य की उन्न शिलाएँ देकर सामाजिक शान्ति को श्राटल बनाए रखता है, वहीं धर्म न्यक्ति को, जाति को, देश को श्रोर विश्व को लाभदायी हो सकता है।

लेकिन इसमें एक वड़ी भयंकर श्रनिवार्थ्य वाघा उपध्यित होती है। यह वाधा मनुष्य प्रकृति के कारण समाज में
उत्पन्न होती है, प्रत्येक मानसशाख-वेत्ता इस वात को भली
प्रकार जानता है कि मनुष्य प्रकृतिदोष श्रीर गुणों की समप्टि है।
जहां उसमें श्रनेक देवीचित गुणों का समावेश रहता है, वहाँ
श्रनेक श्रसुरोचितदोष भी उसमें विद्यमान रहते हैं। मनुष्य प्रकृति
की यह कमचोरी इतनी श्रटल श्रीर श्रनिवार्थ्य है कि ससार का
कोई भी धर्म किसी भी समय में समष्टिक्ष से इस कमजोरी को
न मिटा सका श्रीर न भविष्य ही में उसके मिटने की श्राशा
है। यह कभी हो नहीं सकता कि सृष्टि से ये क्रूर श्रीर घातक
प्रवृत्तियाँ विल्कुल नष्ट हो जायँ। प्रकृति के श्रन्तर्गत हमेशा से
ये रही हैं श्रीर रहेगी। विरुद्ध प्रकृतियों की इसी समष्टि के
कारण प्राणी वर्ग में श्रीर मनुष्य जाति में नित्यप्रति जीवन
कलह के दृश्य देखे जाते हैं।

श्रतएव यह श्राशां तो व्यर्थ है कि कोई धर्म इन कुप्रवृत्तियों का नाश कर विश्व व्यापी शान्ति का प्रसार करने में सफल होगा। हाँ इतना श्रवश्य हो सकता है—यह वात मानना सम्भव भी है कि प्रयत्न करने पर मनुष्य समाज में कुप्रवृत्तियों की संख्या कम श्रोर सत्प्रवृत्तियों की संख्या श्रधिक हो सकती है। श्रतः निश्चय हुश्रा कि जो धर्म मनुष्य की सत्प्रवृत्तियों का विकास करके सामाजिक शान्ति की रचा करता हुश्रा मनुष्य जातिको श्रात्मिक सन्नति का मार्ग बतलाता है वही धर्म श्रेष्ठ गिना जा सकता है। इसी कसौटी पर हम जैन-धर्म को भी जाँचना चाहते हैं। जैन-धर्म के अन्तर्गत प्रत्येक गृहस्य के लिये आहिंसा, सत्य, आचार्य, ब्रह्मचर्य, और परिप्रह परिमाण इन पाँच अणुव्रतों की योजना को गई है, अणुव्रत अर्थान् त्यूल व्रत जैनाचार्य्य इम जात को भली प्रकार जानते थे कि साधारण मनुष्य-प्रकृति इन वातों का सूक्ष्म रूप से पालन करने में असमर्थ होगी और इसीलिये उन्होंने इनके स्थूल खरूप का पालन करने ही की आज्ञा गृहस्था को दी है। हां, यह अवश्य है कि सांसारिकपन में गृहस्य इनका धीरे धीरे विकास करता रहे और जब वह सन्यस्ताश्रम में प्रविष्ट हो जाय तब इनका सूक्ष्म रूप से पालन करे, उस समय मनुष्य ससार से सम्बन्ध, न होने के कारण कुछ मानवातीत (Super human) भी हो जाता है, और इस प्रकार के युत्तों से वह अपनो आहिमक उन्नति कर सकता है।

यदि जैन-धर्म के कथनानुसार समाज में समष्टि रूप से इन पाँच घुनों का स्थूल रूप से पालन होने लगे, यदि प्रत्येक मनुष्य द्यहिंमा के सौन्दर्य्य को, सत्य के पावित्र्य को, ब्रह्मचर्य के तेज को श्रीर सादगी के महत्व को सममने लग जाय तो फिर दावे के माथ यह बात कहने में कोई श्रापित नहीं रह जाती कि समाज मे स्थायी शान्ति का चढ़ेक हो सकता है।

जगन् के श्रन्तर्गत श्रशान्ति और कलह के जितने भी दृश्य दृष्टि गोचर होते रहते हैं। प्रायः वे सब इन्हीं पाँच यूनों की कभी के कारण होते हैं। श्रिहिंसक प्रयूत्ति के श्रभाव ही के कारण संसार में हत्या के, क्रूरता के पाशिवकता के दृश्य देखे जाते हैं, सत्य को कभी ही के कारण धोखेवाजी श्रीर वेइमानी एवं बन्धु- विद्रोह के हजारों और लाखों दृश्य न्यायालयों के रङ्ग मध्यों पर श्रमिनीत होते हैं। ब्रह्मचर्य के श्रमाव के कारण संसार में श्रमाचार, व्यभिचार श्रीर वलहीनता के दृश्य देखने को मिलते हैं, श्रीर सादगी के विरुद्ध विलासप्रियता के श्राधिक्य ही के कारण नाना प्रकार के विलास मन्दिरों में मनुष्य जाति का श्रध:-पात होता है।

यद्यपि यह वात निर्विवाद है कि लाख प्रयत्न करने पर भी मनुष्य जाति की ये कमजोरियाँ विल्कुल नष्ट नहीं हो सकती तथापि यह निश्चय है कि इन सिद्धान्तों के प्रचार से मनुष्य जाति के श्रन्तर्गत बहुत साम्यता स्थापित हो मकती है। जितना हो ज्यादा समाज में इन सिद्धान्तों का प्रचार होता जायगा, स्तनी ही समाज की शान्ति वढ़ती जायगी। इस दृष्टि से इस कसौटी पर यदि जाँचा जाय तव तो जैन-धर्म के विश्वव्यापित्व में कोई सन्देह नहीं रह सकता।

श्रव रही न्यक्ति के श्रात्मिक उद्धार की वात । इस विषय मे तो जैन-धर्म पूर्णता को पहुँचा हुश्रा है। श्रात्मिक-उद्धार के श्रनेक न्यवहारिक सिद्धान्त इसमें पाये जाते हैं। स्वयं बुद्धदेव ने जैनियों के तपस्या सम्बन्धी इस वात को बहुत पसन्द किया था। "मिंडिसमिनिकाय" नामक वौद्ध प्रन्थ में एक स्थान पर बुद्धदेव कहते हैं:—

"हे महानाम! मैं एक समय राजगृह नगर मे गृद्धकूट नामक पर्वत पर विहार कर रहा था। उसी समय ऋषिगिरि के समीप कालशिला पर वहुत से नियन्थ मुनि आसन छोड़ कर उप्रक्रम कर रहे थे वे लोग तीव्र तप्स्या में प्रवृत्ति थे। मैं सास- द्वाल को उनके पास गया श्रीर कहा, श्रहो निर्मन्थ । तुम क्यों एसी घोर वेदना को सहन करते हो ? तब वे बोले—श्रहो, निर्मन्य ज्ञानपुत्र सर्वज्ञ श्रीर सर्वदेशी हैं। वे श्रशेप ज्ञान श्रीर दर्शन के ज्ञाता हैं, हमें चलते, फिरते, सोते, वैठते हमेंशा उनका ध्यान रहता है। उनका उपदेश है फि—"हे निर्मन्थों! तुमने पूर्व जन्म में जो पाप फिये हैं इस जन्म में लिप कर तपस्या द्वारा उनको निर्जरा कर डालो, मन वचन काय की संवृत्ति से नवीन पापों का श्रागमन रुक जाता है श्रीर तपस्या में पुराने कर्मों का नाश हो जाता है। कर्म के चय से दु:लों का चय होता है। दु:स्य चय से वेदना चय श्रीर वेदना चय में सब दु खों की निर्जरा हो जाती है"। बुद्ध कहते हैं—निर्मन्थों का यह कथन हमें रुचिकर प्रतीत होता है श्रीर हमारे मन को ठोक जचता है।"

इससे माल्म होता है कि जैनों की मुनिवृति महात्मा बुद्ध को भी बड़ी पसन्द हुई थी। इस प्रकार गृहस्थ धर्म में उपरोक्त पांच नियमों का पालन करता हुआ गृहस्थ शान्तिपूर्वक अपने' जीवन का विकास कर सकता है और उसके पश्च।त् योग्य वय में मुनिवृत्ति प्रह्ण कर वह आत्मिक उन्नति भी कर सकता है।

कुछ विद्वान् जैन श्रिहिंसा पर कई प्रकार के श्राचेप कर उसे राष्ट्रीय घम के श्रयोग्य वतलाते हैं, पर यह उनका श्रम है, उनके श्राचेपों का उत्तर इस खरड के पहले श्रध्यायों को पढ़ने से श्राप ही श्राप हो जायगा।

इससे यंह स्पष्ट सिद्ध हो जाता है कि जैन-धर्म श्रापने बास्तविक रूप में निस्संदेह विश्वच्यापी धर्म हो सकता है।

#### ऐतिहासिक साहित्य का चमकता हुआ रत

## भारत के हिन्दू सम्राद्

लेखक—श्री चन्द्रराज भण्डारी "विश्वारद" भूमिका लेखकः—

राय वहादुर पं० गौरीशङ्कर हीराचन्द ओझा ।

यदि श्राप—हिन्दू साम्राज्य के खर्ण-युग का लालत दर्शन किया चाहते हैं।

यदि श्राप—प्राचीन भारत की गौरव पूर्ण सभ्यता का श्रध्ययन करना चाहते हैं।

यदि श्राप—श्रतीत भारत के हिन्दू सम्राटों का प्रमाण पूर्ण इतिहास जानना चाहते हैं।

बिद श्राप—जानना चाहते हैं कि साम्राज्य क्यों विखर जाते हैं ? जातियां क्यों नष्ट हो जाती हैं, देश क्यों गुलाम हो जाते हैं श्रीर सिंहासन क्यों उलट जाते

चिद् श्राप—इतिहास शास्त्र के साथ ही साथ राजनीति शास्त्र, समाज शास्त्र, मनोविशान श्रौर देशिक शास्त्र के गम्भीर तत्वों से परिचय करना चाहते हैं, तो—

श्राज ही एक पोस्टकार्ड डाल कर इस श्रपूर्व पुस्तक को अवस्थ मँगवा लीजिए। मृल्याकेवल १॥) राजसंस्करण का २॥)

शान्ति मंदिर । साहित्य-निकुञ्ज भानपुरा । भानपुरा होलकर-राज्य ) । (होलकर-राज्य )





भारतान् महावीर का संचिप्त जीवन चरित हम पाठकों के सामने रख चुके। इस जीवन चरित्र को पढ़ कर प्रत्येक निष्पच्चपात पाठक फिर चाहे वह जैन हो चाहे अजैन, मली प्रकार समम सकता है कि भगवान् महावीर के जीवन का एक एक श्रद्ध कितना महत्वपूर्ण है। उनके जीवन की एक एक घटना कितना गहन श्र्य रखती है। जो लोग जीवन के गम्भीर रहस्यों की उलमनों को सुलमाना चाहते हैं, जो लोग श्रम्भीर रहस्यों की उलमनों को सुलमाना चाहते हैं, जो लोग श्रम्भी श्रात्मा का विकास करने के इच्छुक हैं, एवं जो लोग प्रकृति के श्रद्धोय तत्त्वों का ज्ञान प्राप्त करने के जिज्ञासु हैं उन लोगों को श्रपने मंजिलेमकसूद पर पहुँचने में महावीर के जीवन से बहुत कुछ सहायता मिल सकती है।

ससार के इतिहास में जिन वड़ी २ श्रात्माश्रों ने जगत्-कल्याण की वेदी पर श्रपने सर्वस्त का विलदान कर दिया है,जिन महान श्रात्माश्रों ने श्रपने आत्म-कल्याण के साथ साथ मनुष्य जाति के कल्याण का प्रयत्न किया है, एनमें महावीर को भी बहुत उन्न स्थान प्राप्त है। महावीर केवल श्रपने ही जीवन को दिन्य 'श्रीर उज्ज्वल बना कर नहीं रह गये, उन्होंने संसार को उस दिव्य-तत्त्व का-उस उदार मत का सन्देश दिया जिसके श्रनुसार चलकर एक हीन से हीन व्यक्ति भी श्रपना कल्याण कर सकता है। मनुष्य जाति के सम्मुख उन्होंने ऐसे दिव्य श्रीर कल्याणकर मार्ग को रक्खा जिससे संसार में खायी शान्ति की खापना की जा सकती है।

लेकिन श्राज यदि हम भगवान् महावीर के श्रनुयायी जैन समाज की स्थिति को देखते हैं, यदि श्राज हम उसके द्वारा होने वाले कमों का श्रवलोकन करते हैं तो उसमें हमें एक भयङ्कर विपरीतता दृष्टि गोचर होती है। हाय, कहां तो भगवान् महावीर का उन्नत, उदार श्रीर दिन्य उपदेश श्रीर कहां श्राधुनिक जैन समाज!

जिन महावीर का उपदेश श्राकाश से भी श्रधिक उदार श्रीर सागर से भी श्रधिक गम्भीर था उन्हीं का, श्रनुयाणी जैन समाज श्राज कितनी सङ्घीर्णता के दल दल में फैंस रहा है, जो "वर्ड्डमान" श्रपने श्रलौकिक वीरत्त्व के कारण "महावीर" कहलाएँ उन्हीं महावीर की सन्तान श्राज परलेसिरे की कायर हो रही हैं, जिन महावीर ने प्रेम श्रीर मनुष्यत्व का उदार सन्देश मनुष्य जाति को दिया था उन्हीं की सन्तानें श्राज श्रापस में ही लड़ मगड़ कर दुनियाँ के परदे से श्रपने श्रस्तित्व को समेटने की तैयारियाँ कर रही हैं। कहां तो महावीर का वह दिव्य उपदेश—

सन्वे पाणा विया उया, सुहसाया, दुनस्र पिक्कूला भाष्यियवहा । पिय जीविणो, जीविऽकामा सन्वेसि जीवियं पियं । श्रीर कहाँ हमारी जैन समाज की श्राधुनिक कलह प्रियता। किसी ममय में जहाँ संसार के श्रन्तर्गत जैन-धर्म की दुन्दुभि यजती थी वहाँ श्राज हमारा समाज संसार की निगाह में हास्या-न्पद हो रहा है।

इस विपरीतवा के मुख्य कारणों को जब हम खोजते हैं तो कई छनेक कारणों के साथ २ हमें यह भी माछ्म होता है कि जैन साहित्य में विकृति दलन्न होना भी इस दुर्गति का मूल कारण है। जैन साहित्य में यह विकृति किस प्रकार दलन हुई इसके कुछ कारण दपिश्वत करने का हम प्रयन्न करते हैं।

दीर्घ तपस्ती महावीर श्रीर बुद्ध दोनों समकालीन थे। दोनों ही महापुरप निर्वाणवादी थे। दोनों एक ही लक्ष्य के श्रनुगामी थे। पर दोनों के पथ भिन्न २ थे—दोनों के लक्ष्यसाधन संवधी तरीके भिन्न २ थे । बुद्ध मध्यम मार्ग के उपासक थे । महानीर तीत्र मार्ग के श्रनुयायी थे। बुद्ध ने श्रपने मार्ग की व्यवस्था में लोक्कचि को पहला स्थान दिया था, पर महाबीर ने लोकरुचि की विशेष परवाह न की । उन्होंने कभी इस वात का दुराष्ट्र न किया कि "जो में कहता हूँ वरी सत्य है शेप सब झुठे हैं।" वे इस यात को जानते थे कि एक ही लक्ष्य की सिद्धि के लिये कई प्रकार के साधन होते हैं इससे साधन भेद में विरोध करना न्यर्थ है। यहाँ तक कि उनके समसामयिक श्रनुयायियों का लक्ष्य एक होते हुए भी सेवा के मार्ग जुदे जुदे थे। कोई मुमुत्त निराहारी रहकर श्रपनी तपस्या को उत्क्रप्ट करने का पयन करता था, तो फोई आहार भी करता, कोई विलकुल दिगम्बर होकर विचरण करता था, तो कोई सवस्त्र भी रहता था। कोई स्वाध्यायी था, कोई विनयी था और कोई ध्यानी। मतलब यह कि किसी पर किसी प्रकार का अनुचित वन्धन न था। उनके अनुयायी वर्ग का सिद्धान्त था कि "धम्मों मङ्गल मुक्किट्टं अहिंसा संजमोतनो" अर्थात् अहिंसा, संयम और तपरूपधमें उत्कृष्ट -मङ्गल है। इस सिद्धान्त में कहीं भी एक देशीयता की गंध न थी। इन सब बातों पर से हम भगवान् महाबीर की जीवन दशा, उनके समय की परिस्थिति और उनके ध्येय से परिचित हो -सकते हैं।

जिस समय भगवान महानीर भारतवर्ष में अपना कल्याण-कारी उपदेश दे रहे थे उस समय अर्थात् आज से ढाई हजार वर्ष पहले आज की तरह उपदेश का प्रचार करने के इतने साधन न थे। लेखनकला तो उस समय भी प्रचलित थी पर उसका उप-योग केवल व्यवहारिक कामों में ही होता था। सुमुच्च जन भगवान महानीर के पास उपदेश अवरा करने जाते थे, वहां जो कुछ वे सुनते उनमें से मुख्य २ बातें मन्त्र की तरह हदयङ्गम कर लेते थे।

भगवान महावीर के मुख्य शिष्यों ने अपने अनुयाईयों को सिखाने के लिये उनके मुख्य २ उपदेशों को संचेप में कंठाम कर रक्खे थे। जिस समय आवश्यकता होती उस समय "भगवान महावीर ने ऐसा कहा है या वर्धमान के पास से हमने ऐसा सुना है" इस प्रकार के आरम्भ से वे अपने उपदेश अथवा ज्याख्यान को देते थे। ये सब उपदेश उस समय की सरल लोक भाषा में (भागवी मिश्रित प्राकृतभाषा में) होने से आवाल-वृद्ध संबको सममने में सुगम और सुलभ होते थे।

सव लोग इन हपदेशों को अपनी २ शक्ति के अनुसार कंठस्थ कर रखते थे। वर्तमान में हम जिसको "एकादशाझ सूत्र" कहते हैं इसका मूल यही हपदेश थे। समय के प्रवाह में पड़ कर इन मूल हपदेशों में और आज के एकादशाझ सूत्र में वहुत अन्तर पड़ गया है। यह निश्चित है कि, भगवान महावीर के इन इप-देशात्मक वाक्य समूह को इनके शिष्य अपनी आत्म-जागृति के लिये क्यों के त्यों कंठस्थ रखते थे। ये उपदेश वहुत सिन्तप्त हाक्यों में होने से ही सूत्र नाम से प्रसिद्ध हुए और इसी कारण वर्तमान के उपलब्ध विस्तृत सूत्र मी इसी नाम से प्रसिद्ध हो रहे हैं। जो सूत्र-शब्द गण्धर भगवान के समय में अपने वास्तविक अर्थ को ("सूचनात सूत्रम्") चितार्थ करता था वही सूत्र-शब्द आज संप्रदायिक रूढ़ी के वश में होकर हजारों लाखों स्रोक अपने भाव में समाने लग गया है।

यह कहने की श्रावरयकता नहीं कि, जहाँ तक गणधरों के पद्मात् एनके शिष्यों ने इन संचिप्त सूत्रों को कएठख रक्खे थे वहाँ तक उनकी श्रार्थ मागधी मापा में जरा भी परिवर्तन नहीं हुआ होना। पर जब उन सूत्रों का शिष्यपरंपरा में प्रचार होने लगा श्रीर वह शिष्यपरंपरा मिन्न २ देशों में विहार करने लगी तभी सन्भव है कि, सूत्रों की मूलमापा भिन्न २ देशों की शाषा के संसर्थ से परिवर्तन पाने लगी होगी।

इसके श्रंतिरिक्त प्रकृति के मयद्वर प्रकोप से भी हमारे साहित्य को वड़ा भारी नुकसान पहुँचा । श्री हेमचन्द्राचार्य श्रपने परिशिष्ट-पर्व में लिखते हैं कि भगवान् महावीर की दूसरी शताब्दि में जब कि, श्रार्य श्री स्यूल-भद्र विद्यमान थे इसं समय देश में एक साथ महा मीषण बारह हुक्काल पड़े। उस समय साधुओं का सङ्ग अपने निर्वाह के लिये समुद्र के समीपवर्ती प्रदेश में गया। वहाँ साधु लोग अपने निर्वाह की पीड़ा के कारण क्एठस्थ रहे हुए शास्त्रों को गिन न सकते थे इस कारण वे शास्त्र भूलने लगे।

इस कारण श्रन्न के दुष्काल का श्रमर हमारे शास्त्रों पर भी पड़ा जिससे एक श्रकाल पीड़ित मानवं की तरह शास्त्रों की भी गति हुई। जब यह भीपण दुष्काल मिट गया तब पाट-लीपुत्र में सोर-सङ्ग की एक सभा हुई। उसमें जिस २ को जो जो स्मरण था वह इकट्ठा किया गया। ग्यारह श्रंगों का श्रनुसंघान तो हुश्रा पर "दृष्टिवाद" नामक वारहवाँ श्रङ्ग तो विलक्जल नष्ट हो गया। क्योंकि उस समय श्रकेले भद्रवाहु ही दृष्टिवाद के श्रभ्यासी थे।

इससे माछ्म होता है कि महावीर की दूसरी शताब्दि से ही शास्त्रों की भाषा एवं भावों में परिवर्तन होना प्रारम्भ हो गया। हमारे दुर्भाग्य से यह प्रारम्भ इतने ही पर न रुका बल्क उत्तरोत्तर बढ़ता ही गया। प्रकृति के भीषण कोप से वीर निर्वाण की पांचवी खोर छठी शताब्दि में खर्थात् श्री स्कंदिला-चार्य खोर वजस्तामी के समय में उसी प्रकार के वारह भीपण दुष्काल इस देश पर खोर पड़े, इनका वर्णन इस प्रकार किया गया है। "बारह वर्ष का भीषण दुष्काल पड़ा, साधु खन्न के लिये भिन्न र स्थानों पर विखर गये जिससे श्रुत, का महण, मनन, खोर चिन्तन न हो सका। नतीजा यह हुआ कि शास्त्रों को बहुत हानि पहुँची। जब प्रकृति का कोप शान्त हुआ, देश में सुकाल श्रोर शान्ति का प्रार्द्धभाव हुत्रा तव मथुरा मे श्रीध्सकिंद्र लाचार्य के सभापतित्व के श्रंतर्गत पुनः साधुश्रों की एक महा-सभा हुई। उसमे जिन २ को जो स्मरण था वह संप्रह किया गया।

इस दुष्काल ने हमारे शास्त्रों को श्रौर भी ज्यादा धका पहुँचाया। उपरोक्त शास्त्रोद्धार श्रूरसेन देश की प्रधान, नगरी मथुरा मे होने के कारण उसमे शौरसेनी भाषा का वहुत मिश्रण हो गया। इसके श्रितिरिक्त कई भिन्न २ प्रकार के पाठान्तर भी इसमें वढ़ने लगे।

इन दो भयङ्कर विपत्तियों को पैदा करके ही प्रकृति का कोप शांत नहीं हो गया। उसने श्रीर भी श्रधिक निष्ठुरता के साथ वीर निर्वाण की दसवीं शताच्दी में इस दुर्भागे देश के ऊपर श्रपना चक चलाया। फिर भयद्वर दुष्काल पड़ा श्रौर इस दफे तो कई वहुशुतों का श्रवसान होने के साथ २ पहिले के जीर्ण शीर्ण रहे हुए शास्त्र भी छिन्न भिन्न हो गये। उस स्थिति को वतलाते हुए 'सामाचारिशतक' नामक यंथ मे लिखा है कि, वोर सम्वत् ९८० में भयङ्कर दुष्काल के कारण कई साधुत्रो श्रीर वहुशुतों का विच्छेद हो गया तव श्री देवधिगणी चमाश्रमण ने शास्त्र-भक्ति से प्रेरित होकर भावी प्रजा के ' उपकार के लिये श्रीसंघ के छाप्रह से वचे हुए सव साधुर्त्रों ने को वहिभपुर मे इकट्टे किये श्रौर उनके मुख से स्मरण रहे हुए थोड़े वहुत शुद्ध श्रीर श्रशुद्ध श्रागम के पाठों को सङ्गठित कर पुस्तकारूढ़ किये। इस प्रकार सूत्र-प्रन्थों के मूलकत्ती गणधर स्वामी के होने पर भी उनका पुनःसकलन करने के कारण सब श्रागमों के कत्ती श्री देविधगिणित्तमा श्रमण ही कहलाते हैं।

उपरोक्त विवेचन के पढ़ने से पाठक भली प्रकार समम सकते हैं कि, गण्धरों के कहे हुए सूत्रों के ऊपर उमय की कितनी भयङ्कर चोटें लगी। जिस साहित्य के उपर प्रकृति की श्रोर से इतना भीषण प्रकोप हो वह साहित्य परंपरा में जैसा का तैसा चला श्राये यह वात किसी भी युद्धिमान के मास्तिष्क को स्वीकार नहीं हो सकती। जो साहित्य श्राज हम लोगों के पास में विद्यमान है वह दुष्कालों के भीषण प्रहारों के कारण एवं काल रुढ़ि, स्पर्द्धी श्रादि श्रानेक कारणों से बहुत विकृत हो गया है।

जैन-दर्शन नित्यानित्य वस्तुवाद का प्रतिपादन करना है। ज्सकी दृष्टि से वस्तु का मूल तत्त्व तो हमेशा कायम रहता है पर उसकी पर्योय में परिस्थिति के अनुसार परिवर्त्तन हुआ करते हैं। समय समय पर होने वाले ये परिवर्त्तन विलकुल स्वाभाविक श्रोर उपयोगी भी होते हैं। जैन-दर्शन में यह सिद्धान्त सर्व-व्यापी होने ही से उसका नाम श्रनेकान्त दर्शन पड़ा है। उसका यह सिद्धान्त प्रकृति के सर्वथा त्र्यनुकूल भी है। प्रकृति की रचना ही इस प्रकार की है कि वज्र के समान कठोर श्रौर घन पदार्थ भी संयोग पाकर-परिस्थितियों के फेर में पड़कर-मोम के समान मुलायम हो जाता है श्रीर मोम की मानिन्दु मुलायम पदार्थ भी कभी २ श्रत्यन्त कठोर हो जाता है। ये वातें विल-कुल स्वाभाविक हैं, श्रनुभव प्रतीत हैं। ऐसी दशा में भगवान महावीर के समय का धार्मिक रूप इतनी कठिन परिश्चितियों के फेर में पड़कर परिवर्त्तित हो जाय तो कोई आश्चर्य की बात नहीं। यह परिवर्त्तन तो प्रकृति का सनातन नियम है।

पर प्रकृति के ये परिवर्त्तन दो प्रकार के होते हैं। एक परिवर्त्तन विकास कहलाता है श्रीर दूसरा विकार ।

पहले परिवर्तन से देश, जाति और धर्म की क्रमागत उन्नित होती है और दूसरे परिवर्तन से उनका क्रमागत हास होता जाता है। कोई भी धर्म किर वह चाहे जिस देश और काल का क्यों न हो, कभी कलह का पोपक नहीं हो सकता। कभी वह प्रजा के विकास में वाधक नहीं हो सकता, पर जन्न उसमें विकार की उत्पत्ति हो जाती है—जन्न उसमें प्रकृति का दूसरी प्रकार का परिवर्तन हो जाता है जन्न वह समय चक्र में पड़कर वास्त विकता से अष्ट हो जाता है तन उससे उपगेक सन प्रकार की हानियों का होना प्रारम्भ हो जाता है। उस समय उसके अप्रगाय धार्मिक नेता धर्म का नाम दे देकर समाज में कलह का बीज बोते हैं, ने प्रजा की ताकत को घटानेवाले और युवकों को अकर्मध्य वनानेवाले उपदेशों को धर्म का रूप देदेकर प्रतिपादित करते हैं।

श्राधुनिक जैन साहित्य में समयानुसार उपरोक्त दोनों ही प्रकार के परिवर्त्तन हुए हैं। उसका तत्त्वज्ञान जहाँ दिन प्रतिदिन विश्वास करता श्राया है वहाँ उसके पौराधिक श्रोग ध्याचार-सम्बन्धी विभागों में विकार का कीड़ा भी घुस गया है। एक श्रोर ता विकसित तत्त्वज्ञान का रूप देखकर सारा संसार जैन धर्म की श्रोर श्राकर्षित होता है श्रोर दूसरी श्रोर विकार युक्त श्राचार शास्त्र श्रोर पौराधिकता के प्रभाव में पड़ कर हम श्रीर हमारा समाज वास्तविकता से बहुत दूर चला जा रहा है। श्रव प्रश्न यह होता है कि, यह विकार कव से श्रुक हुशा श्रोर हमें किसने पैदा किया।

शुद्ध-सत्य एक ऐसा रसायन है कि जिसे मनुष्य जाति नहीं पचा सकती। जिस प्रकार विजली का तेज प्रकाश तीक्ण दृष्टि वाले मनुष्य की श्राँखों में भी चकाचौंघी पेदा करता है **उसी प्रकार शुद्ध-सत्य का उपदेश लौकिक मनु**ष्य की दृष्टि को भी चौंधिया देता है। शुद्ध-सत्य की दृष्टि में पुराय श्रौर पाप की तहं नहीं ठहरती। उसके सामने सारासार का विचार नहीं ठहरता, चसकी दृष्टि मे जाति श्रौर श्रजाति का कोइ विचार नहीं। उसके सम्मुख एक मात्र खास्थ्य-सिद्धवैद्य खास्थ्य ही टिका रह सकता है। निर्मल सत्य यद्यपि पिशाच के समान रुच श्रौर भयद्वर माछ्म होता है तथाि शांति की सुन्दर तरंगिणी का मूल उद्गम-स्थान वही है। विकास की पराकाष्टा पर पहुँचनेवाली आत्माए उसी की खोज मे श्रपनी सब शक्तियों को लगा देती हैं। ससार के सभी महापुरुपो ने उसको खोजने का प्रयत्न किया है पर श्रनि-र्वचनीय श्रौर श्रज्ञेय होने के कारण उसे उसके वास्तविक रूप मे कोई भी कहने में समर्थ नहीं हुआ।

मनुष्य, जन्म से ही कृत्रिम सत्यों के संसर्ग में रहता है। इसी कारण उसके पास निर्मल सत्य का उपदेश नहीं पहुँच सकता। इसी एक कारण से वह अनन्त काल से छिपा हुआ है और भविष्य में भी छिपा रहेगा, पर वहीं सबका अन्तिम ध्येय है इस कारण तमाम लोग उसकी उपासना करते हैं। सांसारिक व्यवहार में निपुणता प्राप्त करने के लिये जिस प्रकार प्रारम्भ में कृत्रिम साधन और कृत्रिम व्यवहारों का उपयोग किया जाता है उसी प्रकार इस परम सत्य को प्राप्त करने के लिये मी कृत्रिम सत्य और कृत्रिम व्यवहारों की

योजना की गई है। इस कृत्रिम सत्य में समय के श्रनुमार— समाज के 'प्रनुसार श्रौर परिध्यित के धनुसार 'श्रनेक इष्ट श्रौर श्रिनिष्ट परिवर्तन होनेरहने हैं। परन्तु जब इन परिवर्तनों के सम-कते में उपदेशक श्रीर उपासक भूल करते हैं-श्राप्रह करते हैं थौर श्रपना श्राधिपन्य चलाने के लिये परिखिति को भी श्रवह लना कर ढालने हैं नव उन इष्ट परिवर्तनों में श्रानिष्ट का प्रवेश हो जाता है 'और फिर भविष्य फी संतानें इन 'प्रनिष्ट परिवर्तनों को श्रौर भी पुष्ट करती हैं। यह उनको शास्त्र के प्रन्टर मिला कर श्रथवा श्रपने वडी का नाम टेकर उन्हें और भी मजबूत करने की काशिश करती हैं। जब समाज बहुत समय तक इसी व्यनिष्ट परिवर्तन को स्वीकार कर चलता रहता है तो भविष्य में जाकर यहीं परिवर्तन उसके धर्म सिद्धान्त श्रीर कर्तव्य के रूप में परिवर्तित हो जाते हैं। इसका फल यह होता है कि समाज में गांति की जगह होग-उत्साह भी जगह प्रमाद-श्रमीरी की जगह गरीर्था श्रीर श्राजात्री को जगह गुलामी का श्राविमीव • हो जावा है।

इमी अकार का परिवर्तन हमार जैन-साहित्य में हुआ है और वह ही भीषण रूप में हुआ है। इसका सब ने भयद्वर परिगाम यह हुआ है कि जैन-समाज में स्वेताम्बर, दिगम्बर, म्यानकवासी आदि अनेक मतमतान्तर जारी हो गये ये मत आपम में ही एक दूसरे के साथ लडकर समाज की शक्ति, म्वत-त्रना और सम्पत्ति का नाश कर रहे हैं। हम दावे के साथ इस यात की निर्माकता-पूर्वक कह सकते हैं कि इन मतमतान्तरों का असली जैन-यम के साथ कोई सम्बन्ध नहीं है। लोगों ने स्वार्थ- वासना और सङ्गीर्णता के वशीभूत होकर न्यर्थ में गई का पर्वत और तिलका ताड़ बना दिया है जिसके फल स्वरूप समाज में चारों और भयङ्कर श्रशान्ति, श्रीर दिरहता का दौर दौरा हो रहा है। इस स्थान पर हम यह बनलाने का प्रयन करेंगे कि श्वेताम्बर, दिगम्बर श्रादि सम्प्रदायों में कोई तालिक महत्व-पूर्ण भेद नहीं है। इनके बीच में होने वाले मगड़े मीगी को छोड़ कर छिलके के लिए लडने वाले मनुष्यों से श्रधिक श्रर्थ नहीं रखते।

#### श्वेताम्बर श्रौर दिगम्बरवाद

श्वेताम्वर श्रीर दिगम्बर ये दोनों शब्द जैन-समाज के गृह्स्थों के साथ तो विल्कुल ही सम्बन्ध नहीं रखते। गृह्स्थों में एक भी स्पष्ट चिन्ह ऐसा नहीं पाया जाता जो उनके श्वेताम्वरत्व श्रथवा दिग-म्बरत्व को सूचित करता हो। श्रतएव ये दोनों शब्द गृह्स्थों के लिए तो कुछ भी विशेष श्रर्थ नहीं रखते। इससे यह सिद्ध होता है कि चाहे जब इन शब्दों की उत्पत्ति हुई हो पर इस उत्पत्ति का मूल कारण हमारे धर्म गुरु ही थे। श्वेताम्बर श्रीर दिगम्बर सज्ञा का सम्बन्ध केवल साधुओं ही के साथ है।

श्वेताम्बर सूत्र कहते हैं कि वस्त्र और पात्र रखना ही चाहिए। इसके सिवा निर्वल, सुकुमार और रोगियों के लिए संयम दुसाध्य है। यदि साधुत्रों को वस्त्र न रखने का नियम हो तो कड़कड़ाते जाड़े में श्रसहनशील साधुत्रों की क्या गति हो ? श्रिप्त सुलगा कर तापने से जीवहिंसा होती है और वस्त्र रखने में स्तनी हिंसा नहीं होती। इसके सिवाय साधुत्रों को जड़ल मे रहना पड़ता है वहाँ ढाँस, मच्छर वगैरह जीवों का उपद्रव विशेष सम्भव है. इसिनए जो साधु इन कट्टों को सहन न कर सके वह किम प्रकार संयम का पालन कर सकता है। श्रितिरिक्त इसके जो माधु लज्जा को नहीं जीत सकता उमके लिए भी वन्न की आवश्यक्ता होती है। हाँ. लज्जा को जीतने के पश्चात् श्रथवा संयम पालन करने की शक्ति हुए पश्चात् वह चाहे तो पात्र श्रीर वस्त रहित रह सकता है।

विश्रम की सातवीं श्रीर श्राठवीं शताब्दी तक तो साधु लोग सकारण ही वस्त्र रखते थे। वह भी वेवल एक कटिवस्त्र। यदि कोई साधु कटिवस्त्र भी श्रकारण पहनता तो कुसाधु सममा जाता था। श्री हरिभद्र सृरि 'सम्बोधन प्रकरण' में लिखते हैं:—

> "बीवो न कुणह रोयं, स्मई पदिमाइ जलुमुवणेह । सोबाटणोय हिंदह यंघट कड़ि पट्टय मकने॥

श्चर्यात्-रीव-दुर्वल साधु लोच नहीं करते, प्रतिमा को बहन करने में लिलत होते हैं, शरीर का मैल खोलते हैं श्रीर निरामारण ही कटिवस्त्र को धारण करते हैं।

इसमें मालूम होता है कि उस समय में साधु वेवल एक कटिवन्त्र रखते थे। इस सम्बन्ध में श्राचाराङ्ग सूत्र में कहा गया है।

- (१) जो मुनि अचेल (वस्नहित) रहते हैं उनको यह चिन्ता नहीं रहती कि मेरे वस्न फट गये हैं दूसरा वस्न मांगना पहेगा, अथवा उसको जोड़ना पड़ेगा, सीना पड़ेगा, आदि (३६०)
- (२) वस्त्र रिहत रहने वाले मुनियों को वार २ कांटे लगते हैं, उनके शरीर को जाड़े का, ढांसों का, मच्छरों का श्रादि

कई प्रकार के परीपह सहन करना पड़ते हैं जिससे शीघ ही तप की प्राप्ति होती है। (३६१)

(३) इसलिए जिस प्रकार भगवान् ने कहा है उसी प्रकार जैसे वने वैसे सब स्थानों पर समताभाव धारण करना चाहिए। (३६२)

'श्राचाराङ्ग सूत्र' के इन उद्देखों से माल्म होता है कि समर्थ श्रीर सहन शोल मुनि विल्कुल नम्न रहते श्रीर भगवान की वत-लाई हुई समता को यथा शक्ति समम्मने का प्रयत्न करते थे। इस सूत्र में ऐसा यही नहीं पर श्रीर भी कई उल्लेख हैं। उसके दूसरे "वस्त्रैपणा" नामक भाग के एक प्रकरण में मुनियों को वस्न कैसे श्रीर कव लेना चाहिए इस विपय का क्रमवद्ध उल्लेख किया है इसके श्रितिरक्त इस सूत्र में वस्न रखने का कारण वत्नाते हुए लिखा है कि—

''जो साधु वखरहित हो छोर उसे यह माछ्म होता हो कि मैं घास तथा कांटो का उपसर्ग सहन कर सकता हूँ, डांस छोर मच्छरो के परोषद को भो भुगत सकता हूँ पर लजा को नहीं जोत सकता तो उसे एक कटिवस्त्र धारण करलेना चाहिए।" (४३३)

'यदि वह लज्जा को जीत सकता हो तो उसे अचेल (तम्न) हो रहना चाहिए। अचेल अवस्था में रहते हुए यदि उसपर डांस, मच्छर, शीत, उष्ण आदि के उपद्रव हों तो शान्ति और समता-पूर्वक उसे सहन करना चाहिए। ऐसा करने से अनुपाधिपन शीज ही प्राप्त होता है और तप भी प्राप्त होता है। इसलिए जैसा भगवान ने कहा है उसको समफ कर जैसे बने वैसे सम-माव जानते रहना" (४३४)

इस प्रकार श्वेताम्वरों के प्रामाणिक प्रन्थों में कही भी ऐसा नहीं पाया जाता जहाँ पर वस्त्र श्रौर पात्र के लिए विशेष श्राग्रह किया गया हो या जहाँ पर यह कहा गया हो कि इनके विना मुक्ति ही नहीं, इनके विना संयम ही नहीं, श्रथवा इनके सिवा कल्याण ही नहीं। उनमे तो साफ २ वतलाया गया है कि जो साधु वस्त्र श्रोर पात्र रहित रहकर भी निर्दोप संयम पालन कर सकता हो उसके लिए वस्त्र श्रौर पात्र की कोई श्रावश्यकता नहीं। हाँ, जो इनके विना सयम का पालन न कर सकता हो वह यदि वस्त्र पात्र को रक्खे तो कोई वाधा नहीं। दोनों का ध्येय सयम है, दोनो का टरेश्य त्याग है श्रौर दोनों का मजिले मकसूद मोच है। वस्रपात्र रखनेवाले को वस्रपात्र का गुलाम वन कर न रहना चाहिए श्रीर इसी प्रकार नम रहनेवाले को भी नम्रता का दासत्व न करना चाहिए। किसी भी प्रकार का एकान्त दुराग्रह न करते हुए त्रावश्यकतात्रों को कम करने का प्रयत्न करते रहना चाहिए। इसी प्रकार के मार्ग का भगवान् ने उपदेश दिया है श्रीर यही श्रापं प्रन्था में श्रंकित है।

हम सममते हैं कि यहाँ तक दिगम्बर प्रन्थों को विशेष आत्तेप करने का अवकाश न मिलेगा। इसमें सन्देह नहीं कि सनमें बीमार पड़ने पर भी अथवा मृत्यु के मुख में पहुँचने तक भी साधु को वस्त्र, पात्र, धारण करने की आज्ञा नहीं है। सयम के स्त्र-पोपक दिगम्बर प्रन्थ खाने पीने की रियायत की तरह वस्त्र और पात्र की भी कुछ रियायत रखते तो ठीक था। अभ्यासी और सम्मेदनार मनुष्यों को एकदम इतने कठिन वस्त का पालन करना वहुत ही मुश्किल विलक असम्भव होता डपिश्वत हुआ उसी समय वहाँ पर दो दल हो गये। एक ने तो समय की परिश्विति के अनुकृत बस्न पहनने की व्यवस्था दी और दूसरे ने परम्परा के वशीभूत होकर नम्न रहने की। ऐसे विवादमत्त समय में दीर्घदर्शी स्कंदिलाचार्य्य ने बड़ी ही बुद्धिमानी से काम लिया। उन्होंने न तो नम्नता का और न बस्न पात्रवादिता का ही समर्थन किया प्रत्युत दोनों के बीच उचित न्याय दिया। उन्होंने कहीं भी सूत्रों में जिनकल्प, स्थविरकल्प श्वेतान्वर तथा दिगम्बर का उल्लेख नहीं किया। फिर भी उस समय प्रत्यक्त रूप से समाज दो दलों में विभक्त हो ही गया।

चदार जैन-घर्म दो अनुदार दलों मे विभक्त हो गया, एक पिता के पुत्र अपना २ हिस्सा वाँट कर अलग हो गये, पिता के घर के वीच में दीवाल वनाना प्रारम्भ हो गई। दोनो सम्प्रदाय महावीर को अपनी २ सम्पत्ति वनाकर मगड़ने लगे। अनेकान्तवाद और अपेकावाद के महान सिद्धान्त को भूल कर दोनों आपस में ही फाग खेलने लगे। एक दूसरे को परास्त करने के लिए दोनों ने वर्द्धमान का नाम देदे कर शास्त्रों की भी रचना कर ली।

दोनो दल धार्मिकता के आवेश मे आकर इस वात को भूल गये कि मुक्ति का खास सम्बन्ध आत्मा और उसकी वृत्तियों के साथ है न कि नग्नता और वस्त्र पात्रता के साथ। ये दोनो पन्न अपनी मावी सन्तानों को भी उसी मत पर चलने से मुक्ति मिलने का परवाना दे गये हैं। जिसके परिणाम स्वरूप आज को सन्ताने न्याय के रंगमंचों पर मुक्ति पाने की चेष्टाएँ कर रहीं हैं। जो लोग समाज-शास्त्र के ज्ञाता हैं वे उन तत्वों को भली प्रकार जानते हैं, जिनके कारण जातियों श्रौर धर्मों का पतन होता है। किसी भी धर्म श्रथवा जाति के पतन का प्रारम्भ उसी दिन से श्रारम्भ होता है जिस दिन किसी न किसी छिद्र से उमके श्रान्मित खार्थ का कीडा घुस जाता है—जिस दिन से लोगों को मनोवृत्तियों के श्रान्म विकार उत्पन्न हो जाता है—जिस दिन से लोग व्यक्तिगत खार्थों के फेर में पड़ कर श्रपने जीवन की नैति-कता को नष्ट करना प्रारम्भ कर देते हैं।

युद्ध. महामारी, दुर्भित्त श्रादि वाह्य श्रापित्यों से भी धर्म श्रीर जानि का श्रध पात होना है, विधर्मियों का प्रतिकार श्रीर विदेशियों के श्राक्रमण भी उसके विकास में वाधा श्रवश्य देते हैं पर इन उपद्रवों से किसी भी धर्म श्रयवा जाति के मूलतत्वों में वाधा नहीं श्रा सकती श्रीर जब तक उसके मूलतत्वों में वाधा नहीं श्राती तब तक उसका वास्तिवक श्रानिष्ट भी न हो सकता । जाति श्रयवा धर्म का वास्तिवक श्रानिष्ट सभी हो सकता है जब उसके मूल श्राधारभूत तत्वों में किसी प्रकार की कान्ति किसी प्रकार की विश्वास्त्र ता उत्पन्न होती है। जब उसके श्रनुयायियों के दिल श्रीर दिमाग में किसी प्रकार का विकार उत्पन्न हो जाता है।

वर्म की सृष्टि ही इसलिए हुई है कि वह मनुष्य-प्रकृति के कारण उत्पन्न हुई श्रकल्याण कर भावनाओं से मनुष्य जाति की रचा करे। मनुष्य की स्वाभाविक दुष्प्रवृति के कारण समाज में जो श्रनर्थ कारक घटनाएँ हुआ करती हैं उनसे व्यक्ति श्रीर समृष्ट को सावधान करें श्रीर मनुष्य जाति को दुष्प्रवृत्तियों के

दमन की तथा सन्प्रवृत्तियों के विकास की शिक्षा दें। सभी धर्म प्रायः इसी उद्देश्य को लेकर पैदा होते हैं। लेकिन हर एक धर्म की यह स्थिति वहीं तक स्थिर रहती है जब तक समाज में दैवी सम्पद का श्राधिक्य रहता है, जब तक धर्म की बागडोर उन महान् पुरुषों के हाथ में रहती हैं जो हृद्य से श्रपना श्रोर मनुष्य जाति का कल्याण करने के इच्छुक रहते हैं। लेकिन यह स्थिति हमेशा स्थिर नहीं रह सकती, यह हो नहीं सकता कि किसी समाज में परम्परा तक दैवी सम्पद् का ही श्राधिक्य रहे श्रथवा किसी धर्म की बागडोर हमेशा निस्तार्थी महान् पुरुषों ही के हाथ में रहे। यदि ऐसा होता तो फिर प्रकृति की परिवर्तन शीलता का कोई प्रमाण ही न रह जाता।

दैवी सम्पद् युक्त समाज में भी किसी समय श्रासुरी सम्पद् का प्रभाव हो ही जाता है श्रीर उत्कृष्ट से उत्कृष्ट धर्म की बागडोर भी कभी स्वार्थ लोछुप लोगों के हाथ में चली जातों है। परिणाम इसका यह होता है कि वे लोग धर्म के श्रमली तत्वों के साथ २ धीरे २ ऐसे तत्व भी मिलाते जाते हैं जिनसे उनकी स्वार्थिस्त में खूब सहायता मिले, इस मिलावट का परिणाम यह होता है कि जो उन्हीं के विचारों वाले स्वार्थ लोछुप प्राणी होते हैं वे तो तुरन्त उस परिवर्तन को स्वीकार कर लेते हैं, पर समाज में हर समय किसी न किसी तादाद में ऐसे लोग भी श्रवश्य रहते हैं जो सचे होते हैं—जो श्रमली तत्व को समम्मने वाले होते हैं श्रीर जो निस्वार्थ होते हैं। उन्हें यह परिवर्तन अससा वाले होते हैं वे उसका विरोध करते हैं, फल यह होता है कि समाज में भयहर वाद्विवाद का सहलका मच जाता है, दोनों

पन्नां में खून वाक् युद्ध होता है श्रौर श्रन्त में पूरी फजीहत के साथ इस धर्म के श्रनुयायी दो दलों में विभक्त हो जाते हैं। कुछ न्मय तक उन दोनों दलों में संधर्ष चलता है, तत् पश्चात् उन दलों में श्रौर भी भिन्न भिन्न मतमतान्तर श्रौर विभाग पैदा होते हैं श्रौर वे श्रापस में लड़ने लगते हैं श्रौर इस प्रकार कुछ श्रताब्दियों तक लड़ मताड़ कर या तो वे श्रपने श्रस्तित्व को खो वैठते हैं या जीवन मृतकदशा में रह कर दिन व्यतीत करते हैं।

उपरोक्त का सारा कथन किसी एक धर्म को लक्ष्य करके नहीं कड़ा गया है प्रत्युत प्रत्येक धर्म में किसी न किसी दिन ऐसा इ.स्य प्यवश्य दिखलाई पड़ता है। ससार के सभी महान् धर्मी में इस प्रकार के प्रवसर आये हैं इस बात का साद्ती इतिहास है।

जैन-धर्म के इतिहास में भी ये सब वातें विल्कुल ठीक टनरती हुई दिखाई देती हैं। प्रारम्भ में घाषाण लोगों के अना-चागें में समाज में जो अत्याचार प्रारम्भ हो रहे थे उनका प्रति-छार जैन-धर्म ने किया। भगवान् महावीर ने इन अत्याचारों के प्रति चुलन्द आवाज उठाकर समाज में शान्ति की स्थापना की। टनके पश्चान् उन्होंने संसार को उदार जैन-धर्म का सन्देश दिया। भगवान् महावीर के निर्वाण के पश्चान् सुधर्माचार्थ्य के हाथ में जैन-धर्म की वागहोर आई इन्होंने भी बड़ी ही योग्यता सं इसका मंचालन किया। इनके समय में भी इनके ज्यक्तिगत प्रभाव से समाज में किसी प्रकार की विश्वंखला पैदा न हुई। सुधर्माचार्य के पश्चात् जम्बूखामी के हाथ जैन-धर्म की वागहोर गई इन्होंने भी बहुत साबधानी के साथ इसका संचालन किया। यहाँ तक तो जैन-धर्म का इतिहास पूरी दीप्ति के साथ चमकता हुआ नजर आता है पर इसके पश्चात् ही उसके इतिहास में विश्वंखला पैदा होती हुई दृष्टिगोचर होती है। जम्बृस्वामी के पश्चात् ही किसी सुयोग्य नेता के न मिलने से धर्म की वागडोर साधारण आदिमयों के हाथ में पड़ी। तभी से इसमें विश्वंखला का प्रादुर्भाव होता हुआ नजर आता है। इस स्वाभाविक विश्वखला में प्रकृति के कोप ने और भी अधिक सहायता प्रदान की और फल स्वरूप ऊपर लेखानुसार इस पवित्र और उदार धर्म के श्वेताम्बर और दिगम्बर दो दुकड़े हो गये।

श्रव लोग एन सब महातलों को भूल कर एन्हीं तत्वों को पकड़ कर बैठ गये जहाँ पर इन दोनों का मत भेद होता था। एक साधु यदि नम रहकर श्रपनी तपश्रय्यों को उम करने का प्रयत्न करता तो श्वेताम्बरियों की दृष्टि में वह मुक्तिका पात्र ही नहीं हो सकता था क्योंकि वह तो "जिनकरपी" है श्रीर "जिनकरपी" को मोत्त है ही नहीं, इसी प्रकार यदि कोई साधु एक श्रधों वह्य पहनकर तपश्रय्यों करता तो दिगम्बरियों की दृष्टि से वह मुक्ति का हक खो बैठता था क्योंकि वह "परिम्रही" है श्रीर परिम्रह को छोड़े बिना मुक्ति नहीं हो सकती। इस प्रकार श्रने-कान्तवाद श्रीर श्रपेत्तावाद का समर्थन करने वाले ये लोग सम महान्तलों को भूल कर खयं एकान्तवादी हो गये। जिस जाति का पतन होने वाला होता है वह इसी प्रकार महान् तलों को भूल कर ज्यवहार को ही धर्म का सर्वस्व सममने लगती है।

पतन अपनी इतनी ही सीमा पर जाकर न रह गया। स्वार्थ का कीड़ा जहाँ किसी छिद्र से घुसा कि फिर वह अपना वहुत विस्तार कर लेता है। जैन समाज के केवल यही दो दुकड़े होकर न रह गये। श्रागे जाकर इन सम्प्रादायों की गिनती श्रोर भी वढ़ने लगी। श्रेताम्बरियों में भी परस्पर मतभेद होने लगा, इधर दिगम्बरी भी इससे शून्य न रहे कुछ ही समय पश्चात् इन दोनों श्रेणियों में भी कई उपश्रेणियाँ दृष्टिगोचर होने लगी। इनका सिन्तप्त विवरण इस प्रकार है:—

- (१) वीर संवत् ८८२ में श्वेताम्बरी लोगो में चैत्यवासी नामक दलकी उत्पत्ति हुई।
- (२) वीरात् ८८६ में उनमें "ब्रह्मद्वीपिक" नामक नवीन सप्रदाय का प्रारम्भ हुआ।
  - (३) वीरात् १४६४ में "वटगच्छ" को स्थापना हुई।
- (४) विक्रम सं० ११३९ में षट्कल्याणकवाद नामक नवीन मत की स्थापना हुई।
- (५) विक्रम सं० १२०४ में खरतर सप्रदाय का श्रारम्भ हुआ।
- (६) विक्रम सं० १२२३ से आंचलिक मत का आवि-कार हुआ।
- (७) विक्रम सं० १२३६ में सार्धपौर्णिमियक का प्रारम्भ हुन्ना।
- (८) विक्रम सं० १२५० में श्रागमिक मत का श्रारम्भ हुआ।
  - (९) विक्रम सं २ १२८५ मे तपागच्छ की नीव पड़ी।
- (१०) विक्रम सं० १५०८ में हुँका गच्छ की स्थापना छौर १५३३ में उसके साधु संग को स्थापना हुई।

- (११) विक्रम संवत् १५६२ में कटुकमत की स्थापना हुई।
- ( १२ ) विक्रम संवत् १५७० में वीजा मतका श्रारम्भ हुआ।
- (१३) विक्रम।१५७२ में पार्श्वचन्द्र सूरि ने अपने पत्त की स्थापना विरम गाँव में की ।

उसके पश्चात् इसी वृत्त में से स्थानकवासी, तेरापंथी, भीखम पंथी, तीन थोई वाले, विधि पत्ती आदि कई शाखाएँ तथा चौथ पंचमी का मगड़ा, अधिक मास का मगड़ा, चौदस पूर्णिमा का मगड़ा, उपधान का मगड़ा, आवक प्रतिष्ठा कर सकता है या नहीं इस विषय का मगड़ा, आदि कई मगड़े निकले और मजा यह कि इन सबो की पुष्टि करनेवाले कई प्रंथ-रत्न भी हमारे साहित्य में 'हृष्टिगोचर होने लगे, और ये सब लोग आपस में बुरी तरह लड़ने लगे।

इधर दिगम्बरियों में भी मतमतान्तरों का बढ़ना श्रारम्भ हुआ। द्राविड संघ, व्यापनीय संघ, काष्ठासंघ, माथुर संघ, भिल्लक संघ, तेरा पंथ, वीस पंथ, तारण पंथ, भट्टारक प्रथा वरीरह श्रानेक मतमतान्तर इनमें भी प्रचलित होकर श्रापस में लड़ने लगे।

इन सब बातों का फल यह हुआ कि, चरित्र और आचार के उन्तलरूप जो हमारी आत्मा का विकास करते थे इस मत-भेद के कोहरे में विलीन हो गये। हमारी सारी शक्तियाँ-हमारी सब भावनाएँ आचार और तलज्ञान के मार्ग को छोड़ कर इस तूत् मैंमैं में आगई। धर्म एक निर्वाह का साधन बन गया। यहाँ तक कि इस मतमेद के वायुमरहल से धार्मिक साधु भी देवचे। बहिक यह कहना भी अनुष्युक्त न होगा कि कुछ कलह-प्रिय श्रौर संकीर्ण हृदय साधुत्रों ही के प्रताप से इन मत मतान्तरों की उत्पत्ति श्रौर उनका प्रचार हुत्रा ।

इन मतभेदों का जो मयंकर परिणाम हमारे धर्म श्रीर समाज पर हुश्रा श्रीर वर्तमान में हो रहा है वह हमारी श्राँखों के सम्मुख उपिश्यत है। कुछ पाठक हम पर श्रवश्य इस वात का श्रारोप करेंगे कि भगवान् महावीर का जीवन-चरित्र लिखने-वाल को इन सब मगड़े बखेड़ों से क्या मतलब है १ उसे तो जीवन चरित्र लिखकर श्रपना कार्य्य समाप्त कर देना चाहिए, पर लेखक का मत इससे कुछ भिन्न है। लेखक श्रपना कर्तव्य सममता है कि महावीर का जीवन लिखते हुए वह उनके पिवत्र सिद्धान्तों से पाठकों को परिचित करे, श्रीर उनके पिवत्र नाम की श्राड़ में समाज के श्रन्तर्गत जो श्रनाचार श्रीर श्रत्याचार हो रहे हैं उनसे पाठकों को परिचित करे।

भगवान् महावीर के पिवत्र नाम की छाड़ में छाज समाज के छन्तर्गत कौन सा दुण्कृत्य नहीं हो रहा है। हम लोग अपने मनभेद को भगवान् महावीर के पिवत्र नाम के नीचे रखकर उसका प्रचार करते हैं। हम लोग भगवान् महावीर को छपनी जायदाद-छपनी सम्पत्ति की तरह समम कर दूखरों से वह हक छीन लेने की कोशिश कर रहे हैं, हम लोग छपने मत-भेद को सर्वज्ञ कथित वतला कर दुनिया में सर्वज्ञत्व की हँसी उड़वा रहे हैं, यहाँ तक की हम लोग छपने तीर्थकरों की मूर्तियों के लिए न्याय के रझ मंच पर जाकर छपना हक सावित करने के लिए लाखों रुपयों का पानी कर देते हैं। कहाँ तो हमारा उदार पिवत्र धर्मछौर कहां ये हेयदश्य! हा! भगवान् महावीर!!!

धर्म के लिये टएटा मचानेवालों श्रीर धर्मपर श्रपना हक सावित करनेवालों को यह समम रखना चाहिये कि धम किसी को मौरूसी जायदाद या सम्पत्ति नहीं है, यह तो वह नियव्यापी पदार्थ है जिसे प्रत्येक व्यक्ति धारण करके आत्म-कल्याण कर सकता है। धर्म का एक निश्चित स्वरूप श्राज तक दुनिया में कही आविष्कृत नहीं हुआ और न भविष्य में ही होने की आशा है। हमेशा अपेनाकृत दृष्टि ही से इसको लोग धारण करते श्राये हैं। यह कभी हो नहीं सकता कि सभी लोगों की मनो-वृत्तियाँ एक सी हो जांय श्रोर सव एक निश्चित स्वरूप को श्रङ्गीकार कर लें। खयं भगवान् महावीर के शिष्यों में भी यत्र तत्र यह मत-भेद पाया जाता था। मत-भेट का होना बुरा नहीं है प्रत्येक व्यक्ति को इस वात का प्राकृतिक श्रिधकार है कि वह अपने मतानुसार धर्माचरण करे, इस अधिकार पर श्राचेप करने का किसी को अधिकार नहीं। पर श्रपने मत के लिए इस प्रकार हठ श्रौर दुराग्रह करना कि नहीं मंरा ही मत सत्य है, इसी को भगवान् महावीर ने कहा है, यही सर्वज्ञ कथित है श्रीर इसी से मोच मिल सकता है-सर्वथा श्रनुचित. घातक और समाज का नाशक है। दिगम्बरी यदि नमना को पसन्द करे श्रौर यदि वे नग्न-साधु एवं नम्र मूर्त्ति की उपासना करे तो ऐसा करने का उन्हें श्रिधकार है, श्रिपने सिद्धान्तों के श्रतुसार धर्माचरण करने का उन्हे पूरा हक है, इसके लिये श्वेताम्वरियो का यह कहना कि नहीं, कपड़ा पहने विना मुक्ति हो ही नहीं सकती, या दिगम्वरी मोच के श्रिधकारी नहीं हो सिकते सर्वथा अनीचित्य पूर्ण है। इसी प्रकार यदि श्वेताम्वरी-

लोग छघो-वस्त्र से युक्त मूर्त्ति श्रौर साधु को पसन्द करते हैं तो ऐसा करने का उन्हें अधिकार है इसके लिए दिगम्बरों का यह कहना है कि नहीं, मोच तो दिगम्बरत्व में ही है श्वेताम्बरी मोत्त पा ही नहीं सकते सर्वथा अनुचित है। इसी हठ, दुराप्रह, से हमारी जाति इतनी पतित हुई श्रीर हो रही है। श्रीर इस पर तुर्रा यह कि हम इस हठ श्रौर दुराप्रह के पीछे मट महावीर का नाम लगा देते हैं। श्वेताम्बरी उनकी मूर्त्ति वना कर उनको लंगोट पहना देते हैं एवं श्रॉंखे, केशर, चन्दन लगा कर श्रपनी सम्पत्ति वना लेते हैं श्रोर दिगम्वरी उनकी नग्न-मूर्त्ति वना कर चन्हे श्रपनी जायदाद समम लेते हैं। यदि मूर्त्त नम्र हुई तो फिर वह महावीर ही की क्यों न हों श्वेताम्बरी कभी उसकी पूजा न करेंगे श्रौर इसी प्रकार केशर चन्द्रन युक्त मूर्त्ति को दिगम्बरी भी नमस्कार न करेंगे। भगवान् महाबीर के इन श्रानुया-यियों से भगवान् महावीर के नामकी कितनी दुर्गति हो रही है। यदि श्राज भगवान् महावीर होते तो न माऌ्म श्वेताम्बरी **इन्हें** जबर्दस्ती लंगोट पहनवाते या दिगम्बरी इनकी लगोटी को जवर्दस्तो छीन लेते ॥ पर वे महात्मा इस पश्चम काल की पापमय भूमि में श्राने ही क्यो लगे ?

इन मूर्तियों के पीछे श्राज हम लोगों का जितना कलह बढ़ रहा है, जितनी सम्पत्ति घूल धानी हो रही है, जितनी शिक्तयों खर्च हो रही हैं उनका कोई हिसाब नहीं। इस कलह के श्रागु-श्राश्रों को कोर्ट में जाने के पूर्व जरा यह सोच लेना चाहिए कि जैनधर्म जड़वादी नहीं है श्रीर न वह मूर्तियों को सचेतन प्यदार्थ सममता है। मूर्तियों की श्रापना ही इसलिए हुई है कि

हम श्रपने पूज्य तीर्थंकरों की स्मृति की रत्ता कर सकें, हम उन मूर्त्तियों को देखकर हृदय की कलुपित वृत्तियों को निकाल सकें, श्रौर उन मूर्त्तियो के द्वारा हम ध्यान की पद्धति सीख कर, निर्विकार होना सीखें। इसके सिवाय मूर्त्ति रखने का या उसकी पूजा करने का कोई दूसरा उद्देश्य नहीं हैं। इन मूर्त्तियों के लिए लड़ना श्रीर इन्हीं को श्रपना सर्वस्व सिद्ध करना, श्रर्थात् श्रपने श्राप को जड़वादी सिद्ध करना है। इन मृत्तियों के पीछे हम अपने तीर्थकरों तक को भूल गये हैं। कहाँ तो ये वीर्थ हमारी श्रातमा को पवित्र बनाने के कारण होने चाहिए थे श्रौर कहाँ ये हमारे रागद्वेप को वढ़ाने के कारण हो रहे हैं। मृर्त्तिपूजा के वास्तविक उद्देश्य को भूल हम इन्हीं जड़मृत्तियों को श्रपना सर्वस्व सममने लग गये हैं और इनके पीछे हम अपने लाखों सचेतन भाइयों की एवं अपनो निज की श्रात्मा की श्रशान्ति का कारण वना रहे हैं, जो कि एक भयङ्कर हिंसा है। याद रखिए, इन मृत्तियों पर कोर्ट के द्वारा अपना अधिकार सावित करवा के हम श्रपनी श्रात्मिक उन्नति नहीं कर सकते—याद रिवए इन मूर्त्तियो पर केशर, चन्दन, लगा कर या विल्कुल दिगम्बर रखकर भी हम मोच प्राप्त नहीं कर सकते—याद रखिए, जड़वादियों की तरह इन मूर्तियों को श्रपना सर्वस्व समम लेने पर भी हम श्रपना उद्घार नहीं कर सकते श्रीर निश्चय याद रखिए कि लाखों रुपये का पानी कर श्राने तिपि हों को नी । दिखलाने पर भी हम स जैनी नहीं ? सकते— हावीर के अनुयायी नहीं कहला सकत ।। श्रात्मिक उन्नति करना श्रीर सबंजैनी कहलाना दूसरी व त है और तीथा के लिए कोटों में चढ़ना दूसरी बात

है। ये दोनों बातें एक दूसरे के इतनी विरुद्ध है कि एक की मौजू-दगी में दूसरी रह ही नहीं सकती । इन्हीं पारस्परिक कगड़ों के कारण हम अपने सब असली सिद्धान्तों की भूल गये हैं, इसी दुराष्ट्र श्रीर हठवादिता के कारण हमने भौतिकता के फेर मे पडकर आध्यात्मिकता को तिलांजलि दे दी है। इसी मतभेद के कारण हम जैनधर्म के उदार श्रौर विश्वव्यापी सिद्धान्तों से वहुत दूर जा पड़े हैं। यद श्राज किसी जैनी से पूछा जाय कि भाई म्याद्वाद क्या हैं, श्रनेकान्त दर्शन की रचना किन सिद्धान्तो पर की गई है, जैनियों का छाहिसातत्व किन छाधारो पर छावलम्बित है तो सिवाय चुप के कुछ उत्तर नहीं मिल सकता। मिले कहाँ से, एक तो समाज का श्रधिकांश पैसा मुकद्दमेवाजी में खर्च हो जाता है, रहा सहा प्रतिष्ठा श्रौर नवीन मन्दिरों की थोजना में उठ जाता है। साहित्य श्रोर शिचा की श्रोर किसी का ध्यान नहीं है, ध्यान हो कहां से लड़ाई मताड़ों से श्रवकाश मिले तव ता । हमारी सब शक्तियां इसी श्रोर खर्च हो रही हैं। यहाँ तक कि इनके फेर में पडकर हम सचे जैनल को भूल गये हैं। मुकहमेवाजी श्रौर मतभेद के पत्तपानी प्रत्येक जैनवन्धु को भगवान् महावीर के पवित्र जीवनचरित का श्रध्ययन करना चाहिए । उसे देखना चाहिए कि इन मगड़ों में श्रौर महावीर के जीवन की पवित्रता में कितना श्रन्तर है ? भगवान् महावीर कभी हठ श्रीर दुराग्रह् के श्रनुमोदक नहीं रहे, फिर इम उनके अनुयायी होकर क्यों हठ श्रोर दुराग्रह के फेर में पड़ रहे हैं। यदि यही पैसा जो मुकद्दमेवाजी में खर्च होता है महावीर के सिद्धान्तों का प्रचार करने में लगाया जाय

तो उससे कितना उपकार हो सकता है ? यदि इसी पैसे से हम हमारे बचों के लिए विद्यालय, बीमारों के लिए श्रीषधालय, श्रीर श्रनाथों के लिए भोजन-गृह खुलवानें तो कितना बड़ा पुग्य श्रीर लाभ हो सकता है। जो पैसा जड़मूर्त्तियों के लिए बरबाद हो रहा है वही यदि सचेतन श्राणियों के लिए ज्यय किया जाय तो कितना लाभ हो सकता है।

यदि हम चाहते हैं कि भगवान् महावीर के सिद्धान्तों का घर २ प्रचार हो यदि हम चाहते हैं कि हम सच्चे जैनधर्म के अनुयायी वनकर अपनी आसिक उन्नति करें, यदि हम चाहते हैं कि संसार हमें जीवित जातियों में गिने और हमारी इज्जत करें, और यदि हम इहलोकिक शान्ति के साथ परलोकिक सुख भी प्राप्त करना चाहते हैं तो इस दुराप्रह और हठवादिता की छोड़कर महावीर के सच्चे अनुयायी वनें।

जबतक हमारे हृद्य में स्वार्थ, घृगा, राग, द्वेष, श्रौर वन्धु-विद्रोह के स्थान पर परमार्थ, प्रेम, बन्धुत्व श्रौर सहानुभूति की भावनाएँ उदित न होंगी, जबतक हम जड़ के लिये चेतन का श्रौर छिलके के लिए मीगी का श्रपमान करते रहेंगे तबतक न जैनधर्म का, न जैनजाति का श्रौर न हमारा ही लौकिक श्रौर परलौकिक हित हो सकता है।

जिस समय जातियों की पतनावस्था का आरम्भ होता है उस समय वे अपने महात्माओं के वतलाए हुए मार्ग को भूल जाती हैं—वे धर्म की असलियत को छोड़ कर नकलियत पीछे लड़ने लग जाती है। और इस प्रकार अपने संगठन को विखेर कर तीन तेरह हो जातो है। जैनजाति का अधःपात अपनी पूर्णता को पहुँच गया है, हम लोग जातीयत्व श्रौर मनुष्यत्व की भावनाश्रों को भूलकर श्रपनी जाति का तीन तेरह कर चुके हैं। श्रव यदि हमें श्रपनी मृत-प्राय जाति को पुन. सजीवित करना है—यदि हमें जैनजाति के इस शीव्रगामी हास को रोकना है तो हमारा कर्त्तव्य है कि पारस्परिक द्वेप की भावनाश्रों को भूलकर, उधार धर्म को तिलांजिल दे नगद धर्म को प्रहरण करें. श्रौर भगवान् महावीर के सच्चे श्रनुयायी कहलाने का गौरव प्राप्त करें।

२

## जैनवर्म पर अजैन विद्वानों की सम्मतियां

#### [ 8 ]

श्रीयुत डाक्टर सतीशचन्द्र विद्यामूपण एम. ए. पी. एच. डी एफ. घ्राई. घ्रार. एस. सिद्धान्त महोद्धि शिंसपिल सस्कृत कालिज कलकत्ता ।

न्नापने २६ दिसम्बर सन् १९२३ को काशी (वनारस) नगर मे जैन-धर्म के विषय में व्याख्यान दिया उसके सार रूप कुछ वाक्य उद्धृत करते हैं।

जैन साधु.......एक प्रशंसनीय जीवन न्यतीत करने के द्वारा पूर्ण रीति से व्रत, नियम श्रीर इन्द्रिय संयम का पालन करता हुआ, जगत के सम्मुख आत्म संयम का एक बड़ा ही उत्तम आदर्श प्रस्तुत करता है। प्राकृत भाषा अपने सम्पूर्ण मधुमय सौन्दर्य को लिये हुए जैनियों की रचना में ही प्रकट की गई है।

#### [२]

श्रीयुत महामहोपाध्याय सत्य सम्प्रदायाचार्थ्य सर्वान्तर पं० स्तामी राममिश्रजी शास्त्री भूतपूर्व प्रोफेसर संस्कृत कालेज चनारस ।

श्रापने मिती पौप शुक्ता १ सम्वत् १९६२ को काशीनगर में न्याख्यान दिया उसमें के कुछ वाक्य उद्धृत करते हैं।

- (१) ज्ञान, वैराग्य, शान्ति, चन्ति, श्रदम्भ, श्रनीग्र्यां, श्रकोध, श्रामात्सर्य, श्रलोलुपता, शम, दम, श्रिहसा सामदृष्टि इत्यादि गुणों में एक एक गुण ऐसा है कि जहाँ वह पाया जाय वहां पर बुद्धिमान् पूजा करने लगते हैं। तव तो जहां ये (श्रयीन् जैनों मे) पूर्वोक्त सव गुण निरतिशय सीम होकर विराजमान हैं उनकी पूजा न करना श्रथवा ऐसे गुण पूजकों की पूजा में वाधा डालना क्या इन्सानियत का कार्य है।
- (२) मैं श्रापको कहां तक कहूँ, वड़े वड़े नामी श्राचायों ने श्रपने प्रन्थों में जो जैन मत खएडन किया है वह ऐसा किया है जिसे देखसुन कर हुँसी श्राती है।
- (३) स्याद्वाद का यह (जैनवर्म) श्रमेद्य किला है उसके श्रन्दर वादी प्रतिवादियों के मायामय गोले नहीं प्रवेश कर सकते।
- (४) सज्जनों एक दिन वह था ,िक जैन सम्प्रदाय के आचार्योंकी हूँकार से दसों दिशाएं गूंज उठती थीं।
- (५) जैन मत तब से प्रचलित हुआ है जब से ससार या सृष्टि का आरम्म हुआ।

(६) मुक्ते इसमें किसी प्रकार का उन्न नहीं है कि जैन दर्शन नेदान्तादि दर्शनों से पूर्व का है।

#### (३)

भारत भूमि के तिलक, पुरुष शिरोमणी इतिहासझ, मान-नीय पं० [वाल गङ्गाधर तिलक के ३० नवम्बर सन् १९०४ को बड़ोदा नगर में दिये हुए व्याख्यान से उद्धृत कुछ वाक्य ।

- (१) श्रीमान् महाराज गायकवाड़ (बड़ोदा नरेश) ने पहले दिन कॉन्फ्रेस में जिस प्रकार कहा था उसी प्रकार 'श्रिहंसा परमोंधर्म' इस उदार सिद्धान्त ने त्राह्मण धर्म पर चिरस्मरणीय छाप मारी है। पूर्वकाल में यहा के लिये श्रसंख्य पश्च हिसा होती थी इसके प्रमाण मेघदूत कान्य श्रादि श्रनेक प्रन्थों से मिलते हैं...इस घोर हिंसा का त्राह्मण धर्म से विदाई लेजाने का श्रेय (पुण्य) जैन धर्म के हिस्से में है।
  - (२) ब्राह्मण धर्म को जैन धर्म ही ने श्रहिंसा धर्म वनाया।
- (३) ब्राह्मश व हिन्दू धर्म में जैन धर्म के ही प्रताप से मांस मन्तरण व मदिरापान वन्द हो गया।
- (४) ब्राह्मण धर्म पर जो जैन धर्म ने श्रक्षुरण छाप-मारी है उसका यश जैन धर्म ही के योग्य है। जैन धर्म में श्रिहंसा का सिद्धान्त प्रारम्भ से हैं, श्रीर इस तत्व को सममने की श्रुटि के कारण धौद्ध धर्म श्रपने श्रनुयायी चीनियों के रूप में सर्व मन्नी हो गया है।
- (५) पूर्व काल में अनेक ब्राह्मण जैन परिस्त जैन धर्म के धुरन्धर विद्वान हो गये हैं।

- (६) त्राह्मण धर्म जैन धर्म से मिलता हुन्त्रा है इस कारण टिक रहा है। बौद्ध धर्म जैन धर्म से विशेष श्रमिल होने के कारण हिन्दुस्थान से नाम शेष हो गया।
- (७) जैन धर्म तथा ब्राह्मण धर्म का पीछं से इतना निकट सम्बन्ध हुआ है कि ज्योतिप शास्त्री भास्कराचार्य ने अपने प्रन्थ में ज्ञान दर्शन और चारित्र (जैन शास्त्र विहित रक्षत्रय धर्म) को धर्म के तत्व वतलाये हैं।

कंशरी पत्र १३ दिसम्बर सन् १९०४ में भी आपने जैन धर्म के विषय में यह सम्मति दी है।

ग्रन्थों तथा समाजिक ज्याख्यानों से जाना जाता है कि जैन धर्म श्रनादि है यह विषय निर्विवाद तथा मत भेद रहित है। सुतरां इस विषय मे इतिहास के दृढ़ सबूत हैं श्रीर निदान ईस्त्री सन् से ५२६ वर्ष पहले का तो जैन धर्म सिद्ध है ही। महावीर खामी जैन धर्म को पुनः प्रकाश में लाए इस बात को श्राज २४०० वर्ष ज्यतीत हो चुके है बौद्ध धर्म की स्थापना के पहले जैन धर्म फैल रहा था यह बात विश्वास करने योग्य है। चौबीस तीर्थकरों मे महावीर खामी श्रन्तिम तीर्थकर थे, इससे भी जैन धर्म की प्राचीनता जानी जाती है। बौद्ध धर्म पीछे से हुआ यह बात निश्चित है।

#### (8)

पेरिस (फ्रांस की राजधानी) के डाक्टर ए. गिरनाट ने अपने पत्र ता० ३-१२-११ में लिखा है कि मनुष्यों की तरकी के लिये जैन धर्म का चरित्र बहुत लाभकारी है यह धर्म बहुत ही असली, स्वतन्त्र, सादा, वहुत मूल्यवान तथा त्राह्यणों के मतों से भित्र है तथा यह वौद्ध के समान नास्तिक नहीं है।

#### (4)

जर्मनी के डाक्टर जोहनेस हर्टल ता० १७-६-१९०८ के पत्र में कहते हैं कि मैं श्रपने देशवासियों को दिखाऊंगा कि कैसे उत्तम नियम श्रीर ऊँचे विचार जैन-धर्म श्रीर जैन श्राचायों में हैं। जैनो का साहित्य बौद्धों से वहुत वढ़ कर है श्रीर ज्यों २ में जैन-धर्म श्रीर जसके साहित्य को सममता हूँ त्यों २ मैं उनको श्रिधक पसन्द करता हूँ।

जैन हितैपी माग ५-श्रङ्क ५-६-७ में मि० जोहन्नेस हर्टल जर्मनी की चिठ्ठी का भाव छपा है उसमें से कुछ वाक्य उद्धृत।

(१) जैन-धर्म में न्याप्यमान हुए सुदृढ़ नीति प्रामाणि-कता के मूल तत्व, शील श्रीर सर्व प्राणियो पर प्रेम रखना इन गुणों की मैं वहुत प्रशंसा करता हूँ।

जैन-पुस्तकों में जिस श्रहिंसा धर्म को शिचा दी है उसे मैं यथार्थ में ऋाघनीय सममता हूँ।

- (३) गरीव प्राणियों का दुःख कम करने के लिए जर्मनी में ऐसी बहुत सी संखाएँ अब निकली हैं (परन्तु जैन-धर्म यह कार्य हजारों वर्षों से करता है)।
- (४) ईसाई धर्म में कहा है कि "अपने प्यारे लोगों पर और अपने शत्रुओं पर भी प्यार करना चाहिये" परन्तु यूरोप से यह प्रेम का तल संपूर्ण जाति के प्राणियों की और विस्तृत नहीं हुआ।

#### ( \ \ \

त्र्यमतघारो मि० कन्तुलालजी जोधपुर की सम्मति। (देखा The Theosophist माह दिसम्बर सन् १९०४ व जनवरी सन् १९०५)

जैन-धर्म एक ऐसा प्राचीन धर्म है कि जिसकी उत्पत्ति तथा इतिहास का पता लगाना एक बहुत ही दुर्लभ वात है। इत्यादि

#### (७)

मि० ञ्रावे जे० ए० डवाई मिशनरी की सम्मति:—

(Description of the character manners and customs of the people of India and of their institution and ciril)

इस नाम की पुस्तक में जो सन् १८१७ में लंडन में छपी है अपने वहुत वड़े व्याख्यान में लिखा है कि:—िन:सन्देह जैन-धर्म ही पृथ्वी पर एक सचा धर्म है, और यही मनुष्य मात्र का आदि धर्म है। आदेश्वर कोक्ष जैनियों में वहुत प्राचीन और प्रसिद्ध पुरुप जैनियों के २४ तीर्थंकरों में सबसे पहले हुए हैं एसा कहा है।

#### (८)

श्रीयुत वरदाकान्त मुख्योपाध्याय एम० ए० वंगला, श्रीयुत नाथूराम प्रेमी द्वारा श्रमुवादित हिन्दी लेख से उद्धृत कुछ वाक्य।

(१) जैन निरामिष भोजी (मांस त्यागी) चत्रियों का धर्म है।

आदिश्वर को जैनी लोग ऋषभदेव जी कहते हैं।

- (२) जैन-धर्म हिन्दू से सर्वथा स्वतंत्र है। उसकी शास्ता या रूपान्तर नहीं है। मेक्समुलर का भी यही मत है।
- (३) पार्श्वनाथ जी जैन-धर्म के आदि प्रचारक नहीं थे परन्तु इसका प्रथम प्रचार रिपमदेवजी ने किया था। इसकी पुष्टी के प्रमाणों का अभाव नहीं है।
- (४) वौद्ध लोग महावीरजी को निर्प्रन्थों श्रर्थात् जैनियों का नायक मात्र कहते हैं, स्थापक नहीं कहते। जर्मन डाक्टर जेकोवी का भी यही मत है।
- (५) जैन-धर्म ज्ञान श्रौर भाव को लिए हुए है श्रौर मोच भी इसी पर निर्भर है।

#### (९)

रा० रा० वासुदेव गोविन्द श्रापटे बी० ए० इन्दौर निवासी के न्याख्यान से कुछ वाक्य उद्धृत ।

(१) प्राचीन काल में जैनियों ने उत्कृष्ट पराक्रम वा राज्य क्ष भार का परिचालन किया है। (२) जैन-धर्म में श्रिहिसा का तर्ल्व श्रत्यन्त श्रेष्ठ है। (३) जैन-धर्म में यतिधर्म श्रत्यन्त उत्कृष्ट है इसमें सन्देह नहीं। (४) जैनियों में स्त्रियों को भी यित दीन्ना लेकर परोपकारी कृत्यों में जन्म व्यतीत करने की श्राज्ञा है यह सर्वोत्कृष्ट है। (५) हमारे हाथ से जीव हिंसा

<sup>\*</sup> प्राचीन काल में चक्रवर्ती, महामण्डलीक, मण्डलीक स्त्रादि वहे २ पदाधि-कारी जैन धर्मी हुए हैं। जैनियों के परम पूज्य २४ मीं तीर्थंकर भी सूर्यवशी चन्द्रवैशी स्त्रादि चित्रिय कुलोत्पन्न वहे वहे राज्याधिकारी हुए जिसकी साची जैनयथों तथा किसी २ श्रजैन शास्त्रों व इतिहास ग्रन्थों में भी मिलती है।

न होने पावे इसके लिये जैनी जितने डरते हैं इतने बौद्ध नहीं डरते। वौद्ध धर्म देशों में मांसाहार अधिकता से जारी है। आप खतः हिंसा न करके दूसरे के द्वारा मारे हुए वकरे आदि का मांस खाने में कुछ हर्ज नहीं ऐसे सुभीते का अहिंसा तत्न जो बौद्धों ने निकाला था वह जैनियों को सर्वथा स्वीकार नहीं है। (६) जैनियों की एक समय हिन्दुस्तान में वहुत उन्नतावस्था थी। धर्म, नीति, राजकार्य धुरन्धरता, शाखदान समाजोन्नति आदि बातों में उनका समाज इतर जनों से बहुत आगे था।

संसार में श्रव क्या हो रहा है इस श्रोर हमारे जैन वन्धु लच्च देकर चलेंगे तो वह महापद पुनः प्राप्त कर लेने में उन्हें श्रधिक श्रम नहीं पड़ेगा।

( 80 )

पूर्व खानदेश के कलेक्टर साहिब श्रीयुत श्रॉटोरोय फिल्ड साहिब ७ दिसम्बर सन् १९१४ को पाचोरा में श्रीयुत वछराजजी रूपचन्दजी की तरफ से एक पाठशाला खोलने के समय श्रापने श्रपने व्याख्यान में कहा कि-जैन जाति दया के लिये खास प्रसिद्ध है, श्रोर दया के लिये हजारों रुपया खर्च करते हैं। जैनी पहले चत्री थे, यह उनके चेहरे व नाम से भी भी जाना जाता है। जैनी श्रधिक शान्तिश्रिय हैं।

(जैन हितेच्छु पुस्तक १६ श्रद्ध ११ मे से ) - (११)

मुहम्मद हाफिज सय्यद बी० ए० एल०। टी० थियो सोफिकल हाईस्कूल कानपुर लिखते हैं :— "मैं जैन सिद्धान्त के सूक्ष्म तलों से गहरा प्रेम करता हूँ।" ( १२ )

राय वहादुर पूनेन्दु नारायण सिंह एम०ए० वाँकीपुर लिखते हैं—जैनधर्म पढ़ने की मेरी हार्दिक इच्छा है क्योंकि में ख्याल करता हूँ कि व्यवहारिक योगाभ्यास के लिये यह साहित्य सबसे प्राचीन (Oldest) है। यह वेद की रीति रिवाजो से पृथक् है। इसमें हिन्दू धर्म से पूर्व की झात्मक स्वतंत्रता विद्यमान है, जिसको परम पुरुषों ने अनुभव व प्रकाश किया है। यह समय है कि हम इसके विषय में अधिक जानें।

#### ( १३ )

महामहोपाध्याय पं० गंगानाथमा एम० ए॰ डी० एल॰ एल० इलाहाबाद—"जब से मैंने शंकराचार्य द्वारा जैन सिद्धान्त पर खंडन को पढ़ा है, तब से मुमे विश्वास हुआ कि इस सिद्धान्न में बहुत कुछ है जिसको वेदान्त के आचार्य ने नहीं सममा, और जो कुछ अब तक में जैन-धर्म को जान सका हूँ उससे मेरा यह विश्वास दढ़ हुआ है कि यदि वह जैन-धर्म को उसके असली प्रन्थों से देखने का कष्ट उठाता तो उनको जैन-धर्म के विरोध करने की कोई बात नहीं मिलती।

#### (88)

श्रीयुन् नैपालचन्दराय श्रधिष्ठाता ब्रह्मचर्य्याश्रम शांति निकेतन बोलपुर—मुक्तको जैन तीर्थकरों की शिक्ता पर श्रतिशय मक्ति है।

( १५ ) -

श्रीयुत् एम० डी० पाएंडे, थियोसोफिकल सोसाइटी नना-

रस-मुक्ते जैन सिद्धान्त का वहुत शौक है, क्योंकि कर्म सिद्धान्त का इसमें सूक्ष्मता से वर्णन किया गया है।

सम्मितियाँ नं० १२ से १६ जैनिमत्र भाग १७ श्रङ्क १० वें से संप्रह की गई हैं।

#### (१६)

सुप्रसिद्ध श्रीयुत महात्मा शिवन्नतज्ञाल वर्म्मन, एम० ए० सम्पादक "साधु", "सरस्वती भगडार", "तत्वदर्शी", "मार्तड" "लक्ष्मीभगडार," "सन्त सन्देश" श्रादि उर्दू तथा नागरी मासिक पत्र; रचयिता विचार करपद्रुम, " "विवेक करपद्रुम," "वेदान्त करपद्रुम;" "कल्याण धर्म," "कवीरजीका वीजक" श्रादि प्रन्थ, तथा श्रनुवादक "विष्णु पुराणादि"।

इत महात्मा महानुभाव द्वारा सम्पादित "साधु" नामक चर्दू मासिकपत्र के जनवरी सन् १९११ के द्रांक मे प्रकाशित "महावीर स्वामीका पवित्र जीवन" नामक लेख से उद्धृत कुछ वादय, जो न केवल श्री महावीर स्वामी के लिये किन्तु ऐसे सर्व जैनतीर्थंकरों, जैनमुनियो तथा जैनमहात्मात्रों के सम्बन्ध में कहे गए हैं।

- (१) "गए दोनों जहान नजरसे गुजर तेरे हुस्न का कोई बशर न मिला"।
- . (२) यह जैनियों के आचार्यगुरू थे। पाकदिल, पाकख-याल, सुजस्सम-पाकीजगी थे। हम इनके नाम पर, इनके काम पर ओर इनके वे नजीर नफ्सकुशी व रिआजत की मिसालपर, जिस कदर नाज (अभिमान) करें बजा (योग्य) है।

(३) हिन्दुस्रो ! खपने इन बुजुर्गों की इक्तत करना सीखो ""'तुम इनके गुणों को देखो, उनकी पिनत्र स्रतों का दर्शन करो, उनके भानों को प्यार की निगाह ने देखो, वह धर्म कर्म की मलकती हुई चमकती मूर्तियाँ हैं "" उनका दिल विशाल था, वह एक वेपायाकनार समन्दर था जिसमें मनुष्य प्रेम की लहरे जोर शोर से उठती रहती था स्त्रीर सिर्फ मनुष्य ही क्यो उन्होंने संसार के प्राणीमात्र की भलाई के लिये सन का त्याग किया। जानदारों का खून वहना रोकने के लिये खपनी जिन्दगी का खून कर दिया। यह स्त्रिहंसा की परम ज्योतिनाली मूर्तियाँ हैं।

ये दुनियाँ के जवरदस्त रिफार्मर, जवरदस्त उपकारी श्रौर वड़ ऊँचे दर्जे के स्परेशक श्रौर प्रचारक गुजरे हैं। यह हमारी कौमी तवारीख (इतिहास) के कीमती [बहुमूल्य] रत्न हैं। तुम क्होँ श्रीर किन में धर्मात्मा प्राणियो की खोज करते हो इन्ही को देखों । इनसे बेहतर [उत्तम] साहवे कमाल तुमको श्रौर कहाँ मिलेंगे। इनमें त्याग था, इनमें वैराग्य था, इनमें धर्म का कमाल था, यह इन्सानी कमजोरियों से वहुत ही ऊँचे थे। इनका खिताव "जिन" है । जिन्होंने मोहमाया को श्रीर मन श्रीर काया को जीत लिया था। यह तीर्थकर हैं। इनमें वनावट नहीं थी, दिखावट नहीं थी, जो बात थी साफ साफ थी। ये वह लासानी [श्रनौपम] शखसीयतें हो गुजरी हैं। जिनको जिसमानी कम जोरियों, व ऐवों के छिपाने के लिये किसी जाहिरी पोशाक की जरूरत महसूस नहीं हुई। क्योंकि उन्होने तप करके, जप करके, योग का साधन करके, श्रपने श्राप को सुकस्मिल श्रोर पूर्ण वना लिया था''''''''''इत्यादि इत्यादि''''

#### [28]

श्रीयुत् तुकाराम कृष्ण शर्मा लद्दु वी० ए० पी० एच० डी० एम० श्रार० ए० एस० एम० ए० एस० वी० एम० जी० श्रो० एस० श्रोफेसर संस्कृत शिलालेखादि के विषय के श्रव्यापक कीन्स कालेज वनारस।

स्याद्वाद महाविद्यालय काशी के दशम वार्षिकोत्सव पर दिये हुए न्यास्थान में से कुछ वाक्य उद्धृत ।

(१) सब से पहले इस मारतवर्ष में "रिपभदेवजी" नाम के महर्षि उत्पन्न हुए। वे द्यावान भद्रपरिगानी, पहिले तीर्थंकर हुए जिन्होंने मिथ्याल श्रवस्था को देख कर "सम्यदर्शन, सम्यग्ज्ञान श्रीर सम्यग्वारित्र रूपी मोच शाख का उपदेश किया। वस यही जिन दर्शन इस कल्प में हुआ। इसके पश्चात् श्रजीत-नाथ से लेकर महावीर तक तेईस तीर्थंकर श्रपने श्रपने समय मे श्रज्ञानी जीवो का मोह श्रंधकार नाश करते थे।

#### [88]

साहित्य रत्न डाक्टर रवीन्द्रनाथ टागोर कहते हैं कि महा-वीर ने डींडींग नाद से हिन्द में ऐसा सन्देश फैलाया कि:—धर्म यह मात्र सामाजिक रूदि नहीं है परन्तु वास्तविक सत्य है, मोत्त यह वाहरी क्रिया कांड पालने से नही मिलता, परन्तु सत्य-धर्म स्वरूप में आश्रय लेने से ही मिलता है। श्रीर धर्म श्रीर मनुष्य में कोई स्थायी भेद नहीं रह सकता। कहते आश्रय पैदा होता है कि इस शिचा ने समाज के हृदय में जड़ करके बैठी हुई मावनारूपी विन्नों को लरा से भेद दिये और देश। को वशी- भृत कर लिया, इसके पञ्चात् वहुत समय तक इन चित्रय छप-देशको के प्रभाव वल से ब्राह्मणो की सत्ता श्रमिभूत हो गई थी। (२०)

टी० पी० कुप्पुखामी शास्त्री एम. ए. श्रियसदेन्ट गवर्नमेंट म्युजियम तंजीर के एक श्रंप्रेजी लेख का श्रनुवाद "जैन हितैपी माग १० श्रंक २ में छापा है उसमें श्रापने वतलाया है कि:—

- (१) तीर्थंकर जिनसे जैनियों के विख्यात सिद्धान्तों का प्रचार हुआ है आर्थ्य चत्रिय थे।
  - (२) जैनी श्रवैदिक भारतीय-श्राय्यों का एक विभाग है। (२१)

श्री खामी विरुपात्त विदयर 'धर्म भूपण' 'पिएडत' 'वेद-तीर्थ' 'विद्यानिधी' एम. ए. प्रोफेसर संस्कृत कालेज इन्दौर स्टेट। श्रापका "जैन धर्म मीमांसा" नाम का लेख चित्रमय जगत में छपा है उसे 'जैन पय प्रदर्शक' श्रागरा ने दीपावली के श्रंक में उद्धृत किया है उससे कुछ वाक्य उद्धृत।

- (१) ईपी द्वेप के कारण धर्म प्रचार को रोकने वाली विपत्ति के रहते हुए जैन शासन कभी पराजित न होकर सर्वत्र विजयी ही होता रहा है। इस प्रकार जिसका वर्णन है वह 'छाई-त्रेव' साचात् परमेश्वर (विष्णु) खरूप है इसके प्रमाण भी आर्य प्रन्थों में पाये जाते हैं।
- (२) उपरोक्त श्रर्हत परमेश्वर का वर्णन वेदों मे भी पाया जाता है।
- (३) एक यंगाली वैरिष्टर ने 'प्रेकटिकलपाथ' नामक प्रन्थ बनाया है। इसमें एक स्थान पर लिखा है कि रिपमदेव का नाती

गरीचि प्रकृतिवादी था, श्रौर वेद उसके तत्वानुसार होने के फारण ही ऋगवेद श्रादि ग्रंथों की ख्याति उसीके ज्ञान द्वारा हुई है फलतः मरीचि ऋपी के स्तोत्र, वेद पुराण श्रादि प्रन्थों में हैं श्रौर स्थान २ पर जैन तीर्थंकरों का उल्लेख पाया जाता हैं, तो कोई कारण नहीं कि हम वैदिक काल में जैन धर्म का श्रस्तित्व न मानें।

- (४) सारांश यह है कि इन सव प्रमाणों से जैन धर्म का उल्लेख हिन्दुत्रों के पूज्य वेद में भी मिलता है।
- (५) इस प्रकार वेदों में जैन धर्म का श्रस्तित्व सिद्ध करने वाले वहुत से मन्त्र हैं। वेद के सिवाय श्रन्य प्रन्थों में भी जैन धर्म के प्रति सहानुभूति प्रकट करने वाले उल्लेख पाय जाते हैं। स्वामीजी ने इस लेख में वेद, शिव पुराणादि के कई स्थानों के मूल श्लोक देकर इस पर ज्याख्या भी की है।

पीछे से जब ब्राह्मण लोगों ने यज्ञ श्रादि में बिलदान कर "मा हिंसात सर्व भूतानि" वाले वेद वाक्य पर हरताल फेर दी उस समय जैनियों ने उन हिंसामय यज्ञ योगादि का उच्छेद करना श्रारम्भ किया था वस तभी से ब्राह्मणों के चित्त में जैनों के प्रति देष बढ़ने लगा, परन्तु फिर भी भागवतादि महापुराणों में रिष-भदेव के विषय में गौरवयुक्त उल्लेख मिल रहा है।

( २२ )

अम्बुजाच सरकार एम. ए. वी. एल. लिखित "जैन दर्शन जैनधर्म" जैनहितैषी भाग १२ श्रङ्क ९-१० में छपा है उसमे के फुछ वाक्य।

(१) यह अच्छी तरह प्रमाणित होचुका है कि जैन धर्म

वौद्ध धर्म की शाखा नहीं है। महावीर खामी जैन धर्म के स्थापक नहीं हैं। उन्होंने केवल प्राचीन धर्म का प्रचार किया है।

(२) जैन दर्शन में जीव तत्व की जैसी विस्तृत छालोचना है वैसी छौर किसी भी दर्शन में नहीं है।

#### ( २३ )

हिन्दी भाषा के सर्व श्रेष्ट लेखक श्रोर धुरवर विद्वान् प० श्रीमहावीरप्रमादजी द्विवेदी ने प्राचीन जैन लेख-सप्रह की समा-लोचना "सरखती" में की हैं। उसमें से कुछ वास्य ये हैं:—

(१) प्राचीन ढरें के हिन्दू धर्म्भावलम्बी बड़े बड़े शास्त्री तक ख्रव भी नहीं जानते कि जैनियोंका स्याद्वाद किस चिडिया का नाम है। धन्यवाद है जर्मनी जौर फ्रांस, इड़लैंग्ड के कुछ विद्यानुरागी विशेपजों को जिनकी कृपा से इस धर्म्भ के अनु-याइयों के कीर्त कलाप की खोज खौर भारतवर्ष के साद्तर जैनों का ध्यान आकृष्ट हुखा। यदि ये विदेशी विद्वान् जैनों के धर्म प्रन्थों खादि की खालोचना न करते यदि ये उनके कुछ प्रन्थों का प्रकाशन न करते और यदि ये जैनों के प्राचीन लेखों की महत्ता न प्रकट करते तो हम लोग शायद खाज भी पूर्ववत ही खजान के ख्रन्धकार में ही दूवे रहते।

भारतवर्ष में जैन धन्में ही एक ऐसा धर्म्म है जिसके अनु-याई साधुत्रों ( मुनियों ) श्रीर श्राचार्यों में से श्रनेक जनो ने धर्म्मोपदेश के साथ ही साथ श्रपना समस्त जीवन प्रन्थ-रचना श्रीर प्रन्थ संग्रह में खर्च कर दिया है।

(३) वीकानेर, जैसलमेर और पाटन आदि स्थानो

हस्त-लिखित पुस्तकों के गाड़ियों वस्ते श्रव मी सुरित्तत पाये जाते हैं।

- (४) ध्रकवर इत्यादि सुग़ल बादशाहों से जैन धर्म की कितनी सहायता पहुँची, इसका भी उल्लेख कई में है।
- (५) जैनों के सैकड़ों प्राचीन लेखो का संग्रह सम्पादन श्रोर श्रालोचना विदेशी श्रोर कुछ खदेशी विद्वानों के द्वारा हो चुकी है। उनका श्रद्धरेजी श्रनुवाद भी श्रधिकांश में प्रकाशित हो गया है।
- (६) इन्डियन ऐन्टीकेरी, इपिप्राफिया इन्डिका सरकारी
  गैजेटियरों और आर्कियालाजिकल रिपोर्टों तथा श्रन्य पुस्तकों में
  जैनों के कितने ही प्राचीन लेख प्रकाशित हो चुके हैं। बूलर,
  कौसेसिकिस्टें विल्सन, हुल्टश, केलटर और कीलहाने श्रादि विदेशी
  पुरातलां ने बहुत से लेखों का उद्धार किया है।
- (७) पेरिस (फ्रांस) के एक फ्रेंच पिएडत गेरिनाट ने अकेले ही १२०७ ई० तक के कोई ८५० लेखों का संम्रह प्रका-शित किया है। तथापि हजारों लेख अभी ऐसे पड़े हुए हैं जो प्रकाशित नहीं हुए।

( २४ )

सौराष्ट्र प्रान्त के भूतपूर्व पोलिटिकलं एजेन्ट मि० एच० डक्ल्यू० बहुन साहिब का मुकाम जेतपुर युरोपियन गेस्ट तरीके पधारता हुआ, आपने जेतपुर विराजमान लींबड़ी सम्प्रदाय के महाराज श्री लबजी स्वामी जेठमलजी स्वामी से भेट की। आपने महाराज श्री के साथ जैन रिलीजियन सम्बन्धी चर्चा पौन घरटे तक की आखीर में आपने जैन मुनियों के पारमार्थिक जीवन श्रीर त्याग धर्म की योग्य प्रशंसा की श्रीर पीछे, से पत्र द्वारा श्रपना संतोप जाहिर किया इसमें बहुत तारीफ करने के साथ समयामाव से श्रधुरा विषय छोड़ना पड़ा इसका श्रफसोस जाहिर किया।

जैन वर्तमान १४ जून १९१३ ई० से ( २५ )

श्रीयुन् डाक्टर जोली श्रोफेसर संस्कृत वृजवर्ग यूनिवर्सिटी जर्मनी ।

जैन धर्म की उपयोगिता को सार्व रूप से पश्चिमीय विद्वानों को स्वीकार करना चाहिये।

> जैन मित्र १९ जुलाई १९२३ ई. से ( २७ )

इन्डियन रिन्यू के श्रवस्टोवर सन् १९२० ई० के श्रद्ध में महास प्रेसीडेन्सी कॉलेज के फिलोसोफी के प्रोफेसर मि० ए. चक्रवर्ती एम. ए. एल. टी. लिखित "जैन फिलोसोफी" नाम के श्रटिकल का गुजराती श्रनुवाद महावीर पत्र के पौप शुक्रा १ संवत् २४४८ बोर संवन् के श्रंक में छपा है एस में से कुछ वाक्य एद्धृत हैं—

- (१) धर्म अने समाज की सुधारणा में जैन-धर्म वह अगत्य नो माग भन्नी शके छै: कारण आ कार्य माटे ते उत्कृष्ट रीते लायक छै।
- (२) आचार पालन मां जैन-धर्म घर्णो आगल वधे छै अने बीजा प्रचलित धर्मों ने तो अम्पूर्णतानु मान करावे छै कोई धर्म मात्र अद्धा (भक्ती) छपर तो कोई झान छपर अने कोई

वली मात्र चारित्र उपरज भार मुके छै, परन्तु जैन-धर्म एत्रऐ ना समन्वय अने सहयोगथीज आत्मा परमात्मा थाय छे एम स्पष्ट जणावे छै।

- (३) रिषभदेवजी 'श्रादि जिन' "श्रादिश्वर" भगवान् ना नामे पण श्रोलखाय है ऋग्यवेद नां सूकती मां तेमनो 'श्रईत' तरीके चहेस्व थएलो है जैनो तेमने प्रथम तीर्थकर माने है.
  - (४) बीजा तीर्थंकरो बधा चत्रियोज हता,

( २९ )

श्रीयुत् सी. बी. राजवाड़े, एम. ए. वी. एस. सी प्रोफेसर श्रॉफ पाली, बरोडा कालेज का एक लेख "जैन-धर्म नुं श्रध्ययन" जैन साहित्य संशोधक पूना भाग १ श्रङ्क १ में छपा है उसमे से कुछ वाक्य उद्धृत।

- (१) प्रोफेसर विवर वुत्हर जेकोवी हारनल मांडारकर ल्युयन राइस गॅरीनोट वगैरा विद्वानोए जैन धर्मना संवंधमां अतःकरण पूर्वक अथाग परिश्रम लेई अनेक महत्वनीशोत्रो प्रगट करेली है ।
- (२) जैन-धर्म पूर्वना धर्मों मां पोतानो स्वतंत्र. स्थान प्राप्त करतो जाय छे,
- (३) जैन-धर्म ते मात्र जैनो नेज नहीं परंतु तेमना सिवाय प्राश्चात्य संशोधनना प्रत्येक विद्यार्थी श्रने खास करीने जो पौर्वात्य देशो ना धर्मों ना तुलनात्मक श्रभ्यास मां रस लेता होय तेमने तक्षीन करी नाके एवो रसिक विषय है.

(३०)

डाक्टर F. OTTO SGHRADER, P.H.D. का

एक लेख युद्धिष्ट रिन्यु ना पुस्तक 'त्रंक १ मां प्रगट थयेला श्रहिंसा 'त्रने वनस्पति 'त्रहार र्गार्पक लेख का गुजराती श्रनुवाद जैन माहित्य संशोधक श्रंक ४ में छपा है एसमें से कुछ वाक्य चढ़त।

- (१) स्नित्यारे श्रास्तीत्व धरावतां धर्मों मां जैन-धर्म एक एवो धर्म हे के जेमां श्रिहिंसा नो क्रम संपूर्ण हे श्रिने जो शक्य तेटली हट्ताथी सटा तेने वलगी रह्यों है ।
- (२) ब्राष्ट्रण धर्म मां पण घण लांवा समय पच्छी संन्या-ि स्वां माटे छा सुक्ष्मतर छिंद्सा विदित थई छने छाखरे वनस्पति छाहार ना रूप मां ब्राष्ट्रण ज्ञाति मां पण ते दाखील थई हती कारण एहे के जैनो ना धर्म तत्वोए जे लोक मत जीत्यो हतो तेनी छसर सजड शेतं वधती जती हती,

#### ( ३१ )

श्रीयुत वावू चन्पनरायजी जैन बेरिस्टर एट ला हरदोई सभापति, श्री भ० दि० जैन महासभा का ३६ वां श्राधिवेशन लग्वनक ने श्रापने व्याख्यान में जैन धर्म को वोद्ध धर्म से प्राचीन होने के प्रमाण दिये हैं उससे उद्धत।

(१) इन्साय हो पेढिया में मोरुपीयन विद्वानों ने दिखाया है कि जैन धर्म वौद्ध धर्म से प्राचीन है छौर वौद्ध मत ने जैन धर्म छ उनकी दो परिभाषाएँ छाश्रव व संवर लेली है छंतिम निर्णय इन शब्दों में दिया है कि—

जैनी लोग इन परिभापाओं का भाव राज्यार्थ में सममते हैं भौर मोच प्राप्ति के मार्ग के संबंध में इन्हें ज्यवहृत करते हैं ( श्राश्रयों के संवर श्रोर निर्जरा से मुक्ति प्राप्त होती है ) श्रव यह परिभाषाएँ टतनी ही प्राचीन हैं जितना कि जैन धर्म है।

कारण की बौद्धों ने इससे अतीव सार्थक शब्द आश्रव को ले लिया है। श्रीर धर्म के समान ही उसका व्यवहार किया है। परन्तु शब्दार्थ में, नहीं कारण की बौद्ध लोग कर्न सृक्ष्म पुरल नहीं मानते हैं श्रोर श्रात्मा की सत्ता को भी नहीं मानते हैं। जिसमें कमों की श्राश्रव हो सके। संवर के स्थान पर वे श्रासा-वाकन्य को व्यवहृत करते हैं। अब यह प्रत्यत्त है कि वौद्ध धर्म में श्राश्रव का शब्दार्थ नहीं रहा। इसी कारण यह श्रावश्यक है कि यह शब्द धौद्धों में किसी श्रन्य धर्म से जिसमें यह यथार्थ भाव में व्यवहृत हो अर्थात् जैन धर्म से लिया गया है। वौद्ध सवर का भी व्यवहार करते हैं अर्थात् शील संवर और किया रूप में संवर का यह शब्द ब्राह्मण खाचार्यों द्वारा इस भाव में व्यवहत नहीं हुए हैं ख्रतः विशेषतया जैन धर्म से लिये गये हैं। जहाँ यह अपने शब्दार्थ रूप में अपने यथार्थ भाव को प्रकट करते हैं। इस प्रकार एक ही व्याख्या से यह सिद्ध हो जाता है कि जैन धर्म का कार्य सिद्धान्त जैन,धर्म में प्रारम्भिक श्रौर श्रखंडित रूप में पूर्व से न्यवहृत है श्रीर यह भी सिद्ध होता है कि जैन धर्म बौद्ध धर्म से प्राचीन है।

जैन भास्करोद्य सन् १९०४ ई० से उद्धृत।





हुस पुस्तक के प्रारम्भ में पाठक जिन सेठ साहव का चित्र देख रहे हैं उनसे हम उनका संचिप्त परिचय करवा

हम यहाँ पर प्रसिद्ध इतिहास वेत्ता श्रीमुन्सिफ देवी प्रसाद जी जोधपुर का संवत् १९६८ का भिरा दौरा, शीर्पक लेख के श्रन्तर्गत का वृत्तान्त देते हैं जो मुन्शीजी ने नागरीप्रचारिणी समा की मुख पत्रिका खड १ के श्रंक २ पृष्ट १७७ में लिखा है वह इस प्रकार है—

#### रीयां

पींपाड़ से एक कोस पर खातसे का एक बड़ागाँव रीयां नामक है, इसको सेठो की रीयां भी वोतते हैं; क्योंकि यहाँ के सेठ पिहले वहुत धनवान् थे। कहते हैं कि एक वार राजा मान-सिंहजी से किसी अंग्रेज ने पूछा था कि मारवाड़ में कितने घर हैं? तो महाराजा ने कहा था कि ढाई घर हैं—एक घर तो रीयां के सेठो का है, दूसरा भीलाड़े के दीवानों का है और आधे में

ये सेठ मोहणोत जाति के श्रोसवाल थे। इनमें पहिले रेखाजी वड़े। सेठ थे इनके पीछे जीवनदासजी हुए, इनके पास लाखो रुपये सैकड़ों हजारों सिक्के के थे। महाराज विजय-सिंह जी ने उनको नगर सेठ का ख़िताव श्रीर एक महीने तक किसी श्रादमी को कैंद्र कर रखने का श्रिधकार भी दिया था'। जीवनदास जी के पुत्र हरजीमल जी, हरजीमल जी के रामदास जी, रामदास जी के हमीरमल जी श्रीर हमीरमल जी के पुत्र सेठ चांदमल जी हैं।

जीवनदास जी के दूसरे पुत्र गोरधनदास जी के सोभाग-मल जी, सोभागमल जी के पुत्र धनरूप मन्न जी, कुचामण में थे, जिनकी गोद श्रब सेठ चांदमल जी के पुत्र मगनमल जी हैं।

सेठ जीवणदास जी की छत्रोगांव के वाहर पूरव की तरफ पींपाड़ के रास्ते पर बहुत श्रच्छी वनी है। यह १६ खमों की है, शिखर के नीचे चारो तरफ एक लेख खुदा है जिसका सारांश यह है—

सेठ जीवणदास मोहणोत्त के ऊपर छत्री सुत गोरधनदास हरजीमल कराई। नींव सम्वत् १८४१[फागुन सुदी १ को दिलाई कलश माह सुदी १५ संवत् १८४४ गुरुवार को चढ़ाया।

कहते हैं कि एक वेर यहाँ नवाव श्रमीर खाँ के डेरे हुवे थे, किसी पठान ने छत्री के कलस पर गोली चलाई तो उसमें से कुछ श्रशरिक्याँ निकल पड़ीं, इससे छत्री तोड़ी गई तो श्रीर भी माल निकला जो नवाब ने ले लिया। फिर बहुत वर्षों वाद छत्री की सरम्मत सेठ चांदमल जी के पिता या दादा ने श्रजमेर से श्राकर करा दी। इन सेठो की हवेली रीयां में है। ने एक ही सिक्के के रुपयों से इतने छकड़े भर दिये की रीयां से लगा कर जोघपुर तक छकड़ों की कतार वंघ गई।

महाराजा साहव श्रतुल द्रव्य देख कर वहुत प्रसन्न हुवे श्रौर उनको सेठ की उपाधि से विभूपित किया श्रौर उनको इतना मान—मरतवा दिया जितना पूर्व किसी को भी जोधपुर राज्य में न दिया गया था। उस समय से ही इनका घर ढाई घरों मे गिना जाने लगा श्रौर रीयां गाँव श्रधिक प्रसिद्धि में श्राया।

#### सेठ जीवणदास ।

सेठ जीवरादास जी वड़े पराक्रमी पुरुप थे। उन्होंने जोधपुर राज्य मेवडी ख्याति प्राप्त की थी यही नहीं किन्तु उन्होंने छापना दवदवा पेशवा के राज्य में भी जमाया। समस्त महाराष्ट्र छौर दूर २ तक इनका सिक्षा जमा हुआ था, इनके श्रतुल धन, स्वतन्त्र छौर उदार विचार की प्रशंसा चहुँ छोर थी छौर उस समय वह Millioney कोड़पति कहे जाते थे।

पेशवा के दरबार में सेठ जीवनदासजी का बड़ा मान था उन्होंने पेशवाश्रों की उस नाजुक समय में धन से सहायता की थी जिस समय उनके Cheefs सरदार Tribute खिरज देने को इनकार हो गये थे, यदि सेठ जीवणदास जी धन से सहायता न देते श्रीर फीज को इतिमनान न दिलाते तो उनकी राजधानी पर फीज का पूर्ण श्राधिपत्य हो जाता उस समय उनकी दुकान पूने मे थी, श्रीर पेशवा राज्य की सरहह में कई स्थानों में उनकी शाखाएं थी, एक शाखा राजपुताने के श्रान्तर्गत श्राजमेर में भी थी।

#### सेंड हपीरमल ।

सेठ हमीरमल जो की इक्कत सिन्धिया के दरवार में बहुत थी, इनकी बैठक दरवार में थी श्रीर श्रतर पान दिया जाता था। सम्बत् १९११ (सन् १८५४) में सेठ हमीरमल को महाराजा जोधपुर ने फिर सेठ की उपाधि प्रदान की जो सौ वर्ष पूर्व महा-राजा विजय सिंह जी ने सेठ जीवणदास जी को दी थी। इस के श्रतिरिक्त पालकी, खिहत श्रीर द्वीर में बैठक का मर्तवा दिया था जो राज्य के दिवानों को भी न दिया गया था। साथ ही महाराजा नाह्व ने प्रसन्न होकर निज के माल या सामान की चुगी विस्कुल न ली जाने तथा ज्यापार के माल पर श्राधी चुंगी ली जाने की रियायत बखशी जो श्राज तक चली श्राती है।

श्रप्रेज सरकार की भी संठ हमीरमल जी ने वड़ी सेवा की थी इससे उनका वड़ा मान श्रोर श्राद्र सत्कार किया जाता था, सन् १८४६ में कर्नल सीमन एजन्ट गवर्नर जनरल वुन्देलखंड श्रोर सागर ने पत्र व्यवहार में "सेठ साहव महरवान सलामत वाद शोक मुलाकात श्रांके" का श्रलकाव श्रादाव व्यवहृत किये जाने की सूचना दी थी जिसको कर्नल जे० सी० बुक किम अर श्रोर एजेन्ट गवर्नर जनरल राजपृताना ने २० फरवरी सन् १८७१ को उसी श्रलकाव श्रादाव की जारी रखने की खीकृति दी थी।

सन् १९५२ और ५५ में जब सेठ हमीरमल श्रपने खजानों को देखभाल करने पन्जाब में गये उस समय फायिनेन्स कमिश्रर पंजाब, तथा कमिश्रर जालन्यर डिविजन ने तहसीलदारों के नाम हुक्म जारी किया था कि सेठ हमीरमल जी को पेशवाई के लिये स्टेशन पर रहे। पंजाब में उनकी इतनी इज्जत थी कि जब कभी वे जाते थे तहसीलदार श्रादि को उनकी पेशवाई के लिये स्टेशन पर जाना पड़ता था।

पंज।व पर श्राधिपत्ये करने के लिये जब श्रंग्रेजी फौज भेजी गई थी उस समय सेठ हमीरमलजी का एजन्ट गुलाबचन्द फौज के साथ खजानची था, फौज का कब्जा होने पर उनका वहाँ खजाना हो गया।

#### राय सेठ चान्दमता।

सेठ चान्दमल जी का जन्म संवत १९०५ में हुआ था। उनके धीरजमलजी और चन्दनमलजी दो भाई थे, सब खुशहाल थे व कारोबार अच्छी तरह से चलता था।

सेठ चांदमल जी अपने पिता और दादा के सदृश पराक्रमी, साहसी, दानी, उदारचित्त और विचारवान थे। इनकी चमत्का-रिक बुद्धि, और अनुभव की ख्याति चहुंश्रोर थी छोटी अवस्था में ही इन्होंने अनेक गुण धारण कर लिये थे।

सम्वत् १९२१ मे महाराजा साहब जोधपुर ने इनको 'सेठ' की उपाधि प्रदान की वह उपाधि पूर्व महाराजा विजयसिंह जी ने वहां परम्परा के लिये दे दी थी। इस समय पेशावर, जालम्धर, घोघोपारपुर, कॉंगरा, सांमर, सागर और सुरार में खजाने थे। वाम्बे, जबलपुर, नरसिंगपुर मिरजापुर में सागर, रोहिझा, दमोह, कौरी, सोरी, जालन्धर, होशियारपुर, धर्मशाला, पेशावर, ग्वालियर, जोधपुर, सागर, श्रजमेर, भेजसा, मांसी,

श्रापको श्राशिर्वाद दिये श्रोर मङ्गलकामना के लिये ईश्वर से प्रार्थना की। इसी तरह इन्होंने श्रजमेर की जनता की समय२ पर श्रनेक सेवाएं की थी किन्तु विस्तार मय से सवको छोड़ कर एक दो घटनाश्रो का ही उहेख दिदृर्शनार्थ किया गया है।

सेठ चॉद्मल जी जैन थे किन्तु किसी धर्म से भी श्रापको द्वेप न था। सर्व धर्मों को श्राप इज्जत की निगाह से देखते थे, बुलाने पर सवके उत्सवों में सिम्मिलित होते थे श्रीर यथाशिक सब का देते भी थे। मेम्बर या पदाधिकारी वनने में भी श्राप एतराज न करते थे।

द्यावान राजपूताने भर में ऋाप प्रसिद्ध थे। ऋानासागर तथा फाई सागर में मछलियों का पकड़ना वन्द करा दिया था। दोनो तलाबो का पानी सूख जाने पर इनकी मछलियाँ वृद्धे पुप्कर में भिजवा दी जाती थी। श्रापकी तरफ से सदावत जारी था। कची वालो को सीधा श्रौर पक्की वालो को पुड़ी दी जाती थी, गरीव स्त्रीपुरुष श्रौर वच्चो को रोजाना चना दिया जाता था, गायो को घास डलाया जाता था, कवूतर तोते श्रादि पित्रयों को श्रानाज छुड़ाया जाताथा, गरीव मुसलमान रोजे रखने वालों के लिये रोजा खोलने के लिये रोटी वनवा कर उनके पास भिजवायी जाती थी। कहने का ऋर्थ यह है कि विना भेदभाव सवको दिया जाता था यही सबब था कि कोई भी गरीव, श्रापाहिज स्टेशन से उतरते ही या रेल ही से चॉंदमल जी का नाम रटता हुआ चला आता था और वहाँ जाने पर उसके भाग्य घ्यनुसार मिलता ही था कोई भी व्यक्ति विना कुछ लिये उनके द्वार से न लौटता था हर समय १०-२०-५० का जमघट जमा ही रहता था, श्रीर उन सब को दिया ही जाता था, सदी के मौसिम में वस्त्रहीनों को कम्वल, रजाइएं रूई की श्रॅंगरिखए वाँटी जाती थी इस तरह मौसिम २ का दान दिया जाता था।

सेठ चाँदमल जी पूर्व स्थानकवासी जैन कान्प्रेंस के जनरल संकेटरी थे, साधु मुनिराज के प्रति उनकी श्रनन्य भक्तिथी। हर समय उनके हवेली पर धर्मध्यान होता ही रहता था, दीचा श्रादि भी श्रापकी तरफ से होती रहती थी, जीव दया तथा श्रान्य खातों में सब से श्रिधक रकम श्रापकी तरफ से लिखी जाती थी श्राप जिस धार्मिक कार्य में श्रागे वढ़ जाते थे उससे कदम कभी भी पीछे न हटाते थे चाहे उसमें लाख रुपये भी क्यों न खर्च हो जावे। यह श्रापका खभाव था इससे हर एक धार्मिक कार्य में सबसे श्रागे श्रापको किया जाता था।

कान्प्रेंस का प्रथम श्रधिवेशन जो मोरवी शहर में हुआ था, जसके श्राप सभापित थे, श्रजमेर में कान्प्रेंस का चतुर्थ श्रधि-वेशन हुआ उसमें श्रधिक श्राप ही का हाथ था और श्रापके हजारों रुपये उसमें व्यय हुए थे। कान्प्रेंस श्राफिस कुछ वर्ष तक श्रापके यहां रहा था और उसमें श्राप वरावर योग देते रहे थे जैन जनता में श्रापका वड़ा मान है। श्राप जवरदस्त नेता गिने जाते थे। श्रापकी वात का वड़ा श्रादर था, जो वात श्राप की जवान से निकल जाती थीं लोह की लकीर सममी जाती थी। श्राप वड़े धर्मिष्ट सदाचारी थे, प्रजा और राजा दोनों में श्रापकी इज्जत थी और सम्मान की दृष्टि से देखे जाते थे, श्रापके सम्बन्ध में वड़े बड़े श्रोहदेदार श्रंगरेजों के श्रच्छे २ सार्टिफिकेट दिये हुवे हैं उन सब का उल्लेख यहाँ नहीं किया जा सकता। केवल इतना ही लिखा जा सका है कि आप सरकार के वड़े कुपापात्र थे। आप का शरीर पुष्ट था, बुद्धावस्था प्राप्त हो जाने पर भी आपका चेहरा दमकता था, निराशा आपके पास होकर फटकती ही न थी।

श्रापकी मृत्यु सम्वत् १९७१ मे ६६ वर्ष की ख्रवस्था में हो गई। श्रापने श्रन्तिम समय में वडी रकम धर्मोदा खाते निकाली थी जिसका सदुपयोग श्राज भी जारी है।

श्रापके देहान्त के समय पुत्र-पौत्र श्रादि सब थे श्रौर भगडार धन-धान्य से भरपूर था सब तरह का श्रानन्द था।

श्रापके पुत्रों के नाम घनश्याम दासजी, छगनमलजी, सगनमलजी श्रोर प्यारेलालजी हैं।

बड़े पुत्र घनश्यामदास सेठ साहव के गुजरने के कुछ समय बाद ही इन तीनों भाइयों से श्रालग हो गये थे उनकी मृत्यु ३८ वर्ष की श्रावस्था में हुई उनके दो पुत्र हैं।

छगनमलजी, मगनमलजी और प्यारेलालजी—इन लोगो का करोबार शामिल है इनमे छगनमलजी बड़े अच्छे पुरुष हुए। इन्होंने कम उस्र में ही अपने पिता की तरह राजा और प्रजा में अधिक ख्याति पैदा करली थी। गवर्नमेंट ने आपकी योग्यता देख कर आनरेरी मजिस्टेट बना दिया था और सन् १९१६ में राय बहादुर के खिताब से सुशोभित किया था। धार्मिक कार्य में आपकी अधिक वृति थी। सात वर्ष तक आप कान्फ्रेंस के आन-रेरी सेक्रेटरी रहे। आपने अपने खर्च से हुन्नरशाला चलाई जिसमें लड़कों को खान पान और हुन्नर कला सीखने का सब साधन उपस्थित किया। आप भी अपने पिता की तरह अधिक दानी

परोपकारी श्रोर चदारिचत्त थे किन्तु दु.ख के साथ लिखना पड़ता है कि २६ मार्च सन् १९२० को ३१ वर्ष की छोटी श्रव-स्थाही में श्राप इस संसार से विदा हो गये।

श्रापकी मृत्यु से जैन-जनता में वड़ी कमी होगई जो श्राज तक न मिटी। जिसने एक द्फा श्राप को देख लिया था वह श्रव भी श्राप का नाम स्मरण होने पर दो श्रांस वहाए विना रह नहीं सकता। श्रापका सोम्य स्वभाव, हॅसमुख सरल-वृत्ति श्रीर साटा मिजाज था । मगनलालजी श्रीर प्यारेलालजी श्रपनी मुश्तरका (ञायन्ट फेमली) यानी मगनमलजी श्रौर प्यारेलालजी के संयुक्त कारोवार को दिन प्रतिदिन तरकी दे रहे हैं श्रीर वे अपने पिता और वड़े भाई के सदृश सरलस्वभावी, उदारचित्त परिश्रमी, द्यावान, धर्म के कार्य मे श्रधिक श्रनुराग रखने वाले, श्रीर जीवद्या के श्रनन्य भक्त हैं। श्राप हिन्दी श्रप्नेजी का श्रच्छा ज्ञान रखते हैं, श्राप सदाचार की मूर्त्ति हैं। रात दिन श्राप काम में लगे रहते हैं। श्राप इतने लोकिशय हैं कि कई सभा मोसायटियों के श्रधिकारी हैं। पुष्कर गो श्रादि पशुशाला की श्रधिक सहायता करते हैं श्रौर श्रापका हाथ होने से ही च्सका श्रस्तित्व कायम है, श्रहिंसा प्रचारक श्राप ही के खर्च से चलता है, वंगलोर मिहगला, घाटों पर जीवदया मगडल श्रादि में श्राप ने श्रच्छी सहायता दी है श्राप के पिता के समय जिस क्रम से दान दिया जाता था वह क्रम श्राज भी जारी है विलक उससे ऋधिक ही दिया जाता है। आप के सात्विक विचार हैं। श्राप प्रपंचों से दूर रहते हैं, सत्य के प्रेमी हैं वड़े भाई मगनमल जी ख्रानरेरी मजिस्ट्रेट हैं म्युनिसिपल कमिश्नर भी रहे थे, समस्त जैन समाज मे श्रापकी वड़ी इज्जत है। स्थानकवासी कान्फ्रेन्स के जनरल सेकेटरी तथा सुखदेव सहाय जैन प्रेस के श्रानरेरी सेकेटरी हैं।

### इस समय आपकी निम्न स्थानों पर दुकानें हैं।

१—ऐठ चांदमलजी छगनमलजी वम्बई २—सेठ चांद्मलजी छगनमलजी वनारस ३— सेठ चाद्मलजी छगनमलजी दुमोह ४—सेठ चांद्मलजी छगनमलजी पेशावर ५-सेठ चांद्मलजी छगनमलजी वंगलोर ६—सेठ चांदमलजी छगनमलजी सतपुरा ७--सेठ हमीरमलजी छगनमलजी मिरजापुर ८--सेठ हमीरमलजी छगनमलजी भासी ९—सेठ हमीरमलजी छगनमलजी जालधर १०—सेठ चांदमलजी प्यारेलालजी व्यावर ११—सेठ रूघनाथदासजी चांदमलजी जोधपुर १२—सेठ चांद्मनजी मगनमलजी पेशावर १३—सेठ चांदमलजी मगनमलजी भागसु १४—सेठ चांदमलजी मगनमलजी जवलपुर १५-राय सेठ चांदमलजी मगनमलजी होशियारपुर १६—राय सेठ चांदमलजी मगनमलजी कोहट १७--सेठ चांदमलजी मगनमलजी बोराई १८—सेठ चांद्मलजी प्यारेलालजी कलकत्ता

# यदि आप जैन साहित्य की उत्तमोत्तम पुस्तकें पढ़ना चाहते हैं

तो आज ही एक रुपैया

मवेश फीस भेजकर महावीर यंथ प्रकाश मंदिर

भानपुरा ( हो० ग० )

के

स्थाई ग्राहक हो जाईये। स्थाई ग्राहकों को मन्दिर से

प्रकाशित सव पुस्तकें:—

पौनेमृल्य पर मिलेंगी।

हिन्दी साहित्य श्रीर जैन साहित्य की

सय प्रकार की पुस्तकें मिलने का
पता.—महावीर ग्रन्थ प्रकाश मन्दिर, भानपुरा।
(होलकर स्टेट)