

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

# FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

#### -The TFIC Team.

# अमर-जैन साहित्य-संस्थान उदयपुर [राजस्थान]

K प्रकाशक

सपादक गणेश, मुनि शास्त्री

# के हजार उपदेश

भगवान महावीर

अमण भगवान महावीर की पच्चीस सौ वीं निर्वाण-तिथि समारोह के उपलक्ष में

| अमर जन साहित्य संस्थान का रुठ पा रत                                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| पुस्तक भगवान् महावीर के हजार उपदेश                                                                  |
| 年                                                                                                   |
| सम्पादक गणेश मुनि शास्त्री, साहित्यरत्न                                                             |
| ₹.<br>E                                                                                             |
| सयोजक जिनेन्द्र मुनि शास्त्री, काव्यतीर्थ                                                           |
| 孫                                                                                                   |
| प्रेरक : प्रवोण मुनि                                                                                |
| ж.                                                                                                  |
| विषय . जैनागम की १००१ सूक्तियाँ                                                                     |
|                                                                                                     |
| प्रकाशक राजेन्द्रकुमार महेता<br>मत्री . अमर जैन साहित्य संस्थान<br>कोरपोल, वडा वाजार, उदयपुर (राज०) |
| <b>3</b>                                                                                            |
| प्रथम प्रकाशन जुलाई १९७३, आषाढीपूर्णिमा वि० सं०                                                     |
| 承                                                                                                   |
| मूल्य नौ रुपये मात्र                                                                                |
| 强                                                                                                   |
| मुद्रण व्यवस्था : सजय साहित्य संगम, आगरा                                                            |
| <u>र</u> स                                                                                          |
| मुद्रक राष्ट्रीय आर्ट प्रिटर्स,                                                                     |

२०३०

मोतीलाल नेहरू रोड, आगरा-३

# अमर जैन साहित्य सस्थान का १४ वाँ रत्न

जिनके सत्साहित्य के पठन से चिन्तन-मनन तथा लेखन-प्रेरणा का प्रकाश मिलता रहा है, उन्हीं साहित्यवारिधि, महामनोधि– परम श्रद्धेय राष्ट्र सत उपाघ्याय श्री अमरमुनि जी म. सा के कर कमलो मे अपार श्रद्धा के साथ… !

---गणेश मुनि

भा० थावरचन्द्र कन्हैयालाल ठाकरगोता गुरलीवाले, वसई जिला थाणा (महाराष्ट्र)

# प्रस्तुत पुस्तक में सहयोग दाता

### प्रस्तावना

सुमापित एव नीतिवचनो के महान् सर्जक श्री मर्तृ हरि ने कहा है---

केयूरा न विभूषयन्ति पुरुषं हारा न चन्द्रोज्ज्वला न स्नान न विलेपन न कुसुमं नालकृता मूर्धजा , व।ण्येका समलकरोति पुरुषं या संस्कृता धार्यते क्षीयन्ते खलु भूषणानि सतत वाग्भूषणं भूषणम् ।"

मनुष्य को न कपूर, न चन्द्रहार, न स्नान, न विलेपन, न पुष्प और न सुन्दर केशविन्यास ही विभूषित कर पाता है, अपितु एकमात्र संस्कृत-वाणी ही उसके मनुष्यत्व को अलकृत करती है। और सब अलकार क्षीण एव प्रभाहीन हो जाते हैं, किन्तु वाणी का अलकार कभी भी क्षीण एव निष्प्रभ नही होता, यस्तुत वाणी का भूषण ही भूषण है, अलकार है।

भर्तृ हरि का यह कथन सत्य की तुला पर शतप्रतिशत सही उतरता है <sup>।</sup> एक भी सदुक्ति, एक भी सुवचन जीवन को इतना महिमामय बना देती है कि मानव इतिहास के पृष्ठो पर अजर अमर हो जाता है। महान आत्माओ के, सन्त पुरुषो के हृदय के अन्तरतम से निकला हुआ एक भी सुमाषित वचन, सघन अन्धकार से आच्छिन्न मानव-हृदय मे वह आलोक भर देता है कि जीवन की घारा ही वदल जाती है। पापी से पापी, दुराचारी से दुराचारी व्यक्ति भी सहसा जो महर्षि के पद पर पहुँच पाया है, उसकी पृष्ठभूमि मे सद्गुरु का वह ऐसा कोई ज्योतिर्मय वचन ही रहा है, जिसने उनके जीवन की काया पलट करदी । महर्षि वाल्मीकि के जीवन को ऐसे ही किसी वचन ने प्रयुद्ध कर दिया था कि डाकू रत्नाकर मे से महर्पि की आत्मा जाग उठी । दस्युराज अगुलिमाल को तथागत वृद्ध की सूमाषित वाणी ने ही क्या से क्या वना दिया था। मगघ का कुख्यात तस्करराज रोहिणेय तीर्थङ्कर महावीर के एक वचन श्रवण मात्र से ही जीवन की अमीष्ट सिद्धि को प्राप्त कर सका था, जिसका यह परिणाम आया कि उसके प्राणो के ग्राहक बने श्रेणिक जैसे सम्राटो के रत्नमूकूट उस महर्पि के चरणो मे झुक गये । उत्तर कालीन सन्त साहित्य मे तो इस प्रकार के अगणित उल्लेख दग्गोचर होते ही हैं।

मानव ऐश्वर्य की खोज भौतिक सम्पत्ति मे करता है, वह रत्न-मणि-माणिक्य की तलाश मे अपने जीवन के मूल्यवान वर्षों को गला देता है, किन्तु ( ६ )

उसे यह पता नही कि उक्त जड रत्नो का क्या मूल्य है ? उनका क्या ऐश्वर्य है ? जीवन की क्षणिक आवश्यकताओ की पूर्ति के अतिरिक्त उनसे क्या होना जाना है ? वस्तुन यदि गहराई से देखा जाय तो इस पृथ्वी पर एक लोक चितक की भाषा मे तीन ही रत्न है-जल, अन्न और सुमाषित वाणी ।

## पृथिच्या त्रीणि रत्नानि जलमन्न सुभाषितम् । मूढै पाषाणखण्डेषु रत्न सज्ञा विघीयते ।

महाकवि के शब्दो में और जरा गहरा उतरें तो जल और अन्न केंवल भौतिक तृष्ति के लिए, और वह भी क्षणिक तृष्ति के लिए ही है, किन्तु जीवन को सही समस्याओ का समाधान तो एकमात्र सुमापित में ही मिलता है। एक जन्म ही नहीं, किन्तु जन्म-जन्मान्तरों तक की समस्या का समाधान सुमा-पित वाणी में ही मिल पाता है।

जैन आगम साहित्य एक विशाल ज्ञान सागर हैं, मुवचनो का एक अक्षय कोय है। आगमो मे अनेक प्रकार की सैद्धान्तिक चर्चाएँ उपलव्घ होती हैं, विद्वान मनीपी उन पर काफी लम्वी-चौडी चर्चा-विर्चाएँ भी करते हैं, किन्तु कभी-कभी यह चर्चाएँ इतनी नीरस हो जाती हैं कि मावुक श्रोता का अन्तर-मानस ऊवने लग जाता है, किन्तु उन नीरस सैद्धान्तिक चर्चाओ के वीच आगम साहित्य मे हजारो हजार सुमापित रत्न कणिकाएँ भी विखरी हुई उपलव्घ होती हैं। एक-एक वचन इतना सुन्दर एव गम्भीर होता है, इतना प्रेरणाप्रद एव प्रकाशमय होता है कि साधक के सम्पूर्ण जीवन का वह संवल वन जाता है। साधक के दुख मे, सुख मे, यश मे, अपयश मे, हानि मे, लाम मे, जीवन मे और मरण मे अर्थात् जीवन के विभिन्न द्वन्द्वो मे यदि कोई सहारा उसे मिल सकता है, और जीवन पथ का सही रूप परिलक्षित हो सकता है तो इन्हीं सुमापित वचनो मे। देखिए एक-एक वचन मे कितना गहरा सकेत छिपा है—

कामे कमाहि कमियं खु दुवखं ।

कामनाओ को दूर करो, दुख दूर हो जायेंगे ।

एगे चरेज्ज घम्मं।

भले ही कोई साथ चले या नहीं, धर्म पय पर अकेले ही चलते रहो । छंदं निरोहेण उवेइ मोक्खं ।

इच्छा को निरोध करना ही वास्तव मे मोक्ष है ।

तुम मेव तुम मित्त !

आत्मन् । तू ही मेरा मित्र है,

कहना नही होगा, हजारो वर्ष की यात्रा करने पर भी ये वचन आज भी इतने ही ज्योतिर्मय हैं, जितने कि अतीत मे थे । और यह उनकी ज्योति हजारो वर्ष तक जीवन को इसी प्रकार ज्योतित करती रहेगी । यह आमा कभी धुधली होने वाली नही है ।

भगवान् महावीर का पच्चीम सौवां निर्वाण महोत्सव सन्निकट आ रहा है। इस पुण्यस्मृति मे अनेक ग्रन्थ, ग्रन्थ ही क्या ग्रन्थराज लिखे जा रहे हैं और प्रकाशन की प्रतीक्षा मे हैं। इसी श्र्यह्वला मे श्री गणेश मुनिजी शास्त्री ने मी एक श्रद्धापुष्प समर्पित किया है, उस महामहिम परमपिता के श्री चरणो मे। आगम साहित्य मे विकीर्ण मगवान महावीर के सुमापित वचनो का यह सुन्दर सकलन उपस्थित किया है उन्होने। मैं कह सकता हँ कि मुनिजी का यह सग्रह सुन्दर एव जीवनोपयोगी है। महावीर की दिव्य वाणी के दर्शन आज मी हमे इन सुमापित वचनो मे हो जाते है।

वर्तमान जन-जीवन मे जो कुटाए हैं, द्वन्द्वात्मक स्थितियाँ हैं, नीति-अनीति के सघर्प है, उनमे यह सुमापित सग्रह आज भी एक प्रेरणा व ज्योति प्रदान करेगा । जन-जीवन के निर्माण मे मानसिक शान्ति एव समता की उपलब्धि मे यह सग्रह काफी सहायक सिद्ध हो सकता है ।

श्री गणेश मुनि जी एक सरल, शान्त, भावनाशील एव युवकोचित उत्साह से युक्त श्रमण हैं। कविता, लेखन एव प्रवचन तीनो ही घाराओ मे उनकी अच्छी गति है। उन्होने पहले मी कुछ अच्छी रचनाएँ जनसाहित्य के रूप मे प्रस्तुत की हैं, जिनका यत्र-तत्र-सर्वत्र आदर हुआ है। प्रस्तुत सग्रह कृति के साथ उन्होने इम दिशा मे एक और भव्य चरण आगे वढाया है। मैं मुनिश्री के मगलमय भविष्य की कामना करता हूँ कि वे इस प्रकार की साहित्य-साधना के क्षेत्र मे अधिकाधिक यशस्वी होगे एव प्रमु महावीर के शासन की गरिमा को अधिकाधिक दीप्तिमान करेंगे।

--- उपाध्याय अमर मुनि

जॅन भवन, आगरा २१-६-७३

# अपनी बात

भगवान महावीर ने कहा है---

"उद्दे सो पासगस्स नत्थि"

जो स्वय द्रष्टा है, उसके लिए उपदेश की आवश्यकता नही होती । प्रश्न हो सकता है फिर ये वडे-वडे शास्त्र, हजारो ग्रन्थ और लाखो पेजो मे भरी शिक्षाएँ किसलिए ? क्यो ? और फिर नये-नये शिक्षा ग्रन्थ तैयार क्यो हो रहे हैं ?

स्पष्ट है कि विवेकी को, द्रष्टा को, ज्ञानी को उपदेश की जरूरत नही, किन्तु आज मनुष्य का विवेक जागृत कहाँ है ? उसकी आँखे कहाँ खुली है ? उसका ज्ञान कहाँ उजागर है ? आँखे होते हुए भी वह अधो की तरह आचरण कर रहा है ? उसका विवेक एव ज्ञान सुप्त है, मोह के सघन आवरणो मे दबा हुआ है जैंसे घने वादलो के पीछे सूर्य का प्रकाण । उस सुप्त विवेक को जगाने के लिए, मोह आवरण को हटाने के लिए और आँख मूँदकर बैठे मनुष्य की दृष्टि उघाडने तथा उसके द्रष्टा रूप को प्रकट करने के लिए ही महापुरुपो के उपदेश, शिक्षा एव सुवचनो की आवश्यकता है ।

आचार्य शुमचन्द्र ने कहा है---

### प्रवोघाय, विवेकाय, हिताय प्रशमाय च । सम्यक् तत्वोपदेशाय सतां सूक्तिः प्रवर्तते ।

मनुष्य के अन्तर हृदय को जगाने के लिए, सत्य-असत्य का विवेक व्यक्त करने के लिए, लोक-कल्याण के लिए, विकारो एव मोह को दूर करने के लिए तथा सम्यक् तत्व की जानकारी के लिए सत्पुरुपो की सूक्ति एव उपदेश का प्रवर्तन होता है। यही वात शव्दान्तर से महर्षिवशिष्ट ने स्वीकार की है—

# अतिमोहापहारिण्य सूक्तयो हि महीयसाम् ।

महापुरुषो के वचन मोह को दूर करने वाले होते हैं । भगवान महावीर के उपदेश, वीतराग के उपदेश हैं, सत्य द्रष्टा की वाणी ( 3 )

है, उनमे वह अमोघ शक्ति है, प्रभावशीलता है कि जो उनका श्रवण करे मनन-चिंतन करें उन पर विश्वासपूर्वक आचरण करे उसकी सुप्त चेतना प्रयुद्ध हो सकती है, उसके अन्तरग पटल पर छाये मोह-आवरण हट सकते हैं, और विवेक का दिव्य प्रकाश जगमगा सकता है। उनके उपदेश की वह पवित्र मदाकिनी जिघर से भी वह जाती है, उघर ही मव-मव का ताप-सताप विलय होकर शीतलता छा जाती है। मानव अपने देवत्व को प्राप्त कर सकता है महाबीर के उपदेशो का अनुसरण कर। महाबीर के उपदेश एक पारस है, जिनका स्पर्श पाकर मानव मन धर्म की मजुल स्वर्णामा से युक्त हो सकता है।

भगवान महावीर को आज ढाई हजार वर्ष वीत चुके हैं, जिस यूग मे, जिन परिस्थितियो मे उनका अवतरण हुआ था वे आज से बहुत भिन्न रही होगी, इसलिए सम्मव है उनके उपदेशो में सामयिक समस्याओं का समाधान भी रहे पर उस ढाई हजार वर्ष पूरानी वाणी को हम पूरानी कहे तो उपयुक्त नही होगा। पुरानी होकर भी उसमे पुरानापन नही है, वासीपन नही है। यह अमर सत्य है कि महापूरुपो की वाणी मे जीवन का शास्वत स्वर गुंजता रहता है । देशकाल की परिधि से मुक्त, वह चिरतन सत्य की दिव्यता से युक्त होती है। तीर्थकर त्रिकाल-सत्य के द्रष्टा होते हैं अत उनका उपदेश कालातीत, शास्वत माधुर्य और चिरतन ताजगी-स्फूर्ति लिए होता है। उनके उपदेणों में जो स्फूर्ति, प्रेरणा और जीवन-स्पर्शिता ढाई हजार वर्ष पूर्व थी वह आज भी है। यह प्रत्यक्ष अनुभव का विषय है। नहि कस्तूरिकागंध. शपथेनानुभाव्यते- कस्तूरी की सुगन्ध वताने के लिए सौगन्ध खाने की क्या जरूरत ? भगवान महावीर के उपदेशो की उपयोगिता और महत्ता बताने के लिए ग्रब्द विस्तार की क्या अपेक्षा है ? वे स्वय ही अग्नी उपयोगिता के जीवत प्रमाण हैं। उनका एक वचन भी जीवन को उच्चता एव श्रेष्ठता के शिखर पर पहुँचा सकता है।

प्रस्तुत ''मगवान महावीर के हजार उपदेश'' मे प्रभु की वाणीरूप क्षीर समुद्र मे से एक हजार वचन र्जीमयाँ सकलित की गई है। मेरा विचार तो था—पच्चीस वी निर्वाण शताब्दी के उपलक्ष्प मे मगवान महावीर के पच्चेम ( १० )

सौ उपदेश वचनो का एक सकलन तैयार किया जाय, इस दिशा मे चिन्तन भी किया, किन्तु लगा २४०० उपदेशो का सग्रह विशालकाय ग्रन्थ का रूप ले लेगा जो जन साधारण के लिए कम उपयोगी रहेगा, दूसरी वात उपदेश वचनो को तोड-तोड कर छोटा करना होगा अथवा कुछ गम्भीर व जटिल विपयो को भी माथ मे समाविप्ट करना होगा जिससे ग्रन्थ की गुरुता, गरिप्ठता वढ जायेगी बीर जनोपयोगिता कुछ कम हो जायगी । इस विचार से पच्चीससौ उपदेशो के स्थान पर एक हजार उपदेशो का सकलन प्रस्तुत करने का विचार स्थिर किया, यदि समय व साधनो की सुविधा रही तो इस चरण को और भी आगे वढाने का प्रयत्न किया जायेगा ।

इन उपदेश वचनो को तीन खण्डो मे विमक्त किया है। प्रथम खण्ड मे घर्म और दर्शन से सम्वन्धित १८ विषय है, जिनमे ३८२ सुक्तियाँ है। दूसरे खण्ड मे जीवन और कला शीर्षक ने २३ विषय लिये गये हैं जिनमे ३४३ उपदेश वचन सग्रहीत किये हैं। तृतीय खण्ड मे शिक्षा और व्यवहार शीर्षक के अन्तर्गत १४ विषय हैं जिनमे २६६ उपदेश सूक्त हैं। यो कुल ४६ विषयो मे एक हजार एक उपदेश वचनो का सकलन किया गया है। इस सकलन मे मूल आगमो को ही मुख्य आधार माना गया है, चूँकि वर्तमान मान्यता के अनुसार मूल आगमो मे महावीर की वाणी आज भी सुरक्षित है।

सूक्तियो का चयन करते समय प्राय मूल आगम देखे हैं और अनुवाद करते ममय पूर्वापर भावो का सम्वन्व भी घ्यान मे रखा गया है। आज्ञा है पाठको को इस सकलन मे प्रामाणिक रूप से भगवान महावीर के उपदेशो से माझात्कार करने का अवसर मिलेगा।

मेरे आध्यात्मिक एव साहित्यिक जीवन के प्रेरणा-स्तम्म राजस्थानकेसरी गुन्देव श्री पुष्कर मुनिजी म० सा० का पुनीत स्मरण इस प्रसंग पर स्वय हो आता है। मेरा जो कुछ कृतित्व है वह उन्ही के आशीर्वाद का फल है। गुरु भ्राता आदरणीय श्री हीरामुनि जी 'हिमकर' एव समर्थ साहित्यकार श्री देवेन्द्र मुनि सी का स्तेह, प्रेरणा एव मार्गदर्णन मुझे निरन्तर लागे वढाते रहे हैं।

मेरे निज्टतम महयोगी श्री जिनेन्द्र मुनि शास्त्री, काव्यतीर्थ का जो

( ११ )

हार्दिक सहकार और सप्रेरणा प्राप्त होती रही है, उसे वाणी का विषय बनाकर औपचारिकता दिखाना ठीक नही होगा। वे मेरी प्रत्येक साहित्यिक-सर्जना के सहयोगी रहते हैं और इस मगीरथ कार्य मे भी अपनी योग्य भूमिका इन्होने निवाही है। मेरे आत्मीय श्री प्रवीण मुनिजी की प्रेरणा इस सकलन के लिए सतत मुझे प्रेरित करती रही है, अत उनका स्मरण स्वत ही हो जाता है।

इस सकलन की मूल प्रेरणा स्नेही श्री श्रीचन्दजी सुराना 'सरस' से प्राप्त हुई । अत इस ग्रन्थ की पूर्ति मे उनका स्नेह सहकार बरावर याद करता रहा हूँ ।

श्रद्धेय उपाघ्याय श्री अमर चन्द्रजी म० ने मेरी प्रार्थना को स्वीकार कर ग्रन्थ पर प्रस्तावना के रूप मे दो शब्द लिखने की जो स्नेह पूर्ण उदारता दिखाई है, उसके लिए मैं बहुत क्वतज्ञ हूँ।

आशा करता हूँ यह महत्वपूर्ण सकलन पाठको के लिए उपयोगी होगा एव भगवान महावीर की २४ वी निर्वाण शताब्दी के उपलक्ष्य मे प्रमु महावीर के प्रति मेरा एक श्रद्धा सुमन <sup>।</sup>

----गणेश मुनि शास्त्री

जैनघर्म स्थानक वागपुरा (राजस्थान) १–६–७३

# प्रकाशकीय

भगवान महावीर की २४ वी निर्वाण शताव्दी का प्रसग जैन समाज के लिए एक ऐतिहासिक प्रसग है। इम प्रसग पर भगवान महावीर एव जैन धर्म से सम्बन्धित अनेक महत्वपूर्ण समारोह, कार्यक्रम एव साहित्य-प्रकाशन की योजनाएँ मूर्त रूप ले रही है, यदि सम्पूर्ण जैन समाज तन-मन-धन से एकजुट होकर इस कार्य को आगे वढाये तो सचमुच ही विश्व का वातावरण वदल सकता है और अनेक महत्वपूर्ण उपलत्वियो से गौरव मे अभिवृद्धि हो सकती है।

भगवान महावीर निर्वाण शताब्दी समारोह मनाने के लिए प्रान्तीय एव अखिलराष्ट्रीय स्तर पर अनेक समितियाँ कार्य कर रही है। दिल्ली कि अखिल भारतीय समिति ने पिछले दिनो एक कार्यक्रम प्रसारित किया था जिसमे आयोजन से सम्वन्धित अनेक योजनाएँ भी थी उनमे एक महत्वपूर्ण योजना थी मगवान महावीर व जैन आगमो की सूक्तियो का सकलन-प्रकाशन ।

मगवान महावीर की सूक्तियो से सम्वन्धित गत कुछ वर्षों मे अनेक महत्वपूर्ण ग्रन्थ प्रकाशित हुए है। जव से सूक्तियो का प्रचार लोकप्रिय हुआ है, इस दिशा मे अनेक विद्वान मनीषियो ने कार्य किया है। महावीर-वाणी, महावीर वचनामृत, आर्हत प्रवचन के अतिरिक्त एक अत्यन्त महत्वपूर्ण व मौलिक-सकलन राष्ट्रसत उपाध्याय श्री अमर मुनि जी ने प्रस्तुत किया है— सूक्ति त्रिवेणी। यह सकलन अपने स्तर का एक विशिष्ट व वेजोड सकलन कहा जा सकता है।

सूक्ति साहित्य की इसी सुमन-माला मे प्रस्तुत पुस्तक—'भगवान महावीर के हजार उपदेश' एक नवीनतम सुरभित सुमन गिना जा सकता है। कई दिष्टियों से इस सकलन की अपनी मौलिकता भी है। आगमो के अव तक अप्रयुक्त ऐसे अनेक महत्वपूर्ण सन्दर्भ व गाथाएँ इस सग्रह मे मिलेंगी जो पहली वार सग्रहीत की गई हैं। सकलन का विपय वर्गीकरण भी नवीन दृष्टि से किया गया है और अनुवाद की भाषा भी वडी सरल और भावग्राही है। इस सकलन के सपादक हैं—श्री गणेश मुनि जी शास्त्री । जैन साहित्य के क्षेत्र मे श्री गणेश मुनि जी एक जाने-माने विद्वान सत है । आप वहुमुखी प्रतिभा के घनी हैं, लेखक, कवि, गायक एव वक्ता—सभी विशेषताएँ आप मे विद्यमान है । आपकी कृतियो मे "आधुनिक विज्ञान और अहिंसा" "अहिंमा की बोलती मीनारें" अहिंसा-प्रधान वित्रार साहित्य मे विशिष्ट स्थान रखती है । उनमे आपकी चितक व दार्शनिक प्रतिमा का सुन्दर रूप झलकता है 'इन्द्रभूति गौतम" मुनि श्री की एक शोघप्रधान सर्वथा मौलिक कृति है जिसमे अव तक के अछूते विषय को बडे ही सुन्दर सुरुच्चिपूर्ण एव तथ्यात्मक ढग से प्रस्तुत किया गया है । विषय के प्रस्तुतीकरण की कला मुनिश्रीजी मे अपनी विशिष्ट है । काव्य माहित्य मे 'वाणी वीणा' एव 'सुबह के भूले' काव्य शैली के सुन्दरतम नमूने हैं । अव तक विविध विषयो पर आपने लगभग २१ से अधिक पुस्तके लिखी है जो साहित्यिक क्षेत्र मे आदर के साथ अपनाई गई है ।

प्रस्तुत पुस्तक के सम्बन्ध मे अधिक कहने की अपेक्षा नही होगी, पाठक व दर्शक स्वय ही इसे देख कर मुक्त मन से प्रशासा कर उटेगा, और गीता, रामायण एव घम्मपद की मांति इसे भी अपने नित्य पुठनीय ग्रथो की पवित्र पक्ति मे रखकर कृतार्थता अनुमव करेगा।

इस प्रकाशन को मुद्रण आदि की दृष्टि से सुन्दर व आकर्षक बनाने मे यशस्वी सपादक श्री श्रीचन्द जी सुराना 'सरस' का हार्दिक सहयोग मिला है, जिस कारण पुस्तक का मुद्रण शुद्ध, सुन्दर व वाह्य रूप भावपूर्ण वना है । इस प्रकाशन मे अर्थ सहयोग देने वाले दानी-मानी उदार चेता महानुमावो का हम हार्दिक आभार मानते हैं । अमर जैन साहित्य सस्थान की ओर से प्रकाशित महत्वपूर्ण साहित्य की पक्ति मे यह ग्रथ अपना विशेष स्थान बनायेगा और पाठको के मन को रुचिकर लगेगा इसी आशा के साथ----

> मत्री राजेन्द्रकुमार महेता

अनुक्रम

-

घर्म और दर्शन (१) घर्म १. २ अहिंसा २ १० ३. सत्य १५ ۲. अस्तेय २६ ब्रह्मचर्य ሂ. Зo अपरिग्रह ६. ४० ២ ज्ञान ४६ ۲. श्रद्धा ४४ 3 तप ५६ १०. भावना ६० ११. साधना ६८ १२. सममाव 60 १३ सम्यग्दर्शन ७२ १४. वीतराग-माव ৬হ १४ लेश्या-स्वरूप न२ १६. तत्व-स्वरूप ۶۲ १७ आत्मा 83 १५ मोक्ष 800 जीवन और कला (२)

| 38  | विनय            | १०५        |
|-----|-----------------|------------|
| २०. | वैराग्य         | ११४        |
| २१  | सयम             | <br>११५    |
| २२. | श्रमण           | १२२        |
| ъź  | श्रमण-वर्म      | १२२        |
| ૨૪. | गुरु-शिष्य      | १३८        |
| २४. | मिक्षाचरी       | २४२<br>१४२ |
| २६  | इन्द्रिय-निग्रह | २४८<br>१४८ |

| •      |                       |     |
|--------|-----------------------|-----|
| ३३.    | कोघ                   | १७० |
| şХ     | मान                   | १७४ |
| રૂષ્ટ. | माया                  | १७५ |
| ३६.    | लोभ                   | १८० |
| ২৩     | मोह                   | १५४ |
| ३५.    | राग-द्वेष             | १८८ |
| ₹€.    | कर्मवाद               | १९२ |
| 80.    | सदाचार                | २०० |
| ४१.    | साधक-जीवन             | २०४ |
|        | शिक्षा और व्यवहार (३) |     |
| ४२     | भिक्षा                | २१२ |
| ४३.    | मनुष्य-जन्म           | २१५ |
| 88     | भाषा-विवेक            | २२० |
| ሄሂ     | रात्रि-मोजन त्याग     | २२न |
| ४६.    | विषय भोग-मुक्ति       | २३० |
| ४७.    | पाप-परिणाम            | २३५ |
| ४५.    | अज्ञान                | २४२ |
| 38     | ज्ञानी-अज्ञानी        | २४६ |
| ५०.    | अप्रमाद               | २५० |
| ሂየ     | तृत्वा                | २५४ |
| ४२.    | स्नेहसूत्र            | २४न |
| ५३.    | यज्ञ                  | २६० |
| ષ્ઠ.   | परलोक                 | २६२ |
| ५५.    | बोध-सूत्र             | २६६ |
| ४६.    | विकीर्ण सुभाषित       | २७२ |

(१४)

રહ.

२५.

35

₹o.

३१.

३२

• मनोनिग्रह

श्रावक-धर्म

व्राह्मण कौन <sup>२</sup>१५६

मृत्यु-कला

क्षमा

कषाय १६६

`१४०

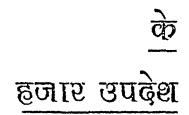
१४२

१६०

१६२

.





• --

10

# धर्म और दर्शन (१)

~

- धर्म .
- अहिंसा
  - सत्य
- @ • अस्तेय
- ब्रह्मचर्य
- अपरिग्रह
  - ज्ञान
  - श्रद्धा
    - तप
  - ۲ भावना
  - साधना
- समभाव
- 9 0 0 सम्यग्दर्शन
- वीतरागभाव
- लेश्या-स्वरूप
  - तत्त्वस्वरूप
    - आत्मा
      - मोक्ष

१ दग० १/१। २. उत्त० २३/६⊏। ३ द**ग्र० ⊏/३६। ४ स्था०** १/१/४०। ५. आचा० ३/१। ६. उत्त० १२/४६। ७ उत्त० १४/४०।

ु एक्को हु धम्मो नरदेव <sup>।</sup> ताण, न विज्जई अन्नमिहेइ किंचि ।

६ धम्मे हरए वम्भे सन्तितित्थे, अणाविले अत्तपसन्नलेसे। जहि सिणाओ विमलो विसुद्धो, सुसीइभूओ पजहामि दोस।।

१ सययं मूढे धम्म नाभिजाणइ।

४ एगा धम्मपडिमा, ज से आया पज्जवजाए ।

२ जरा मरणवेगेण, वुज्झमाणाण पाणिण। धम्मो दीवो पइठ्ठा य, गई सरणमुत्तम।। ३ जरा जाव न पीडेइ, वाही जाव न वड्ढइ। जाविदिया न हायति, ताव धम्म समायरे।।

१ धम्मो मगलमुक्किट्ठ अहिंसा सजमो तवो । देवा वित नमसन्ति जस्स धम्मे सयामणो ।।

धर्म

१

धर्म उत्कृष्ट मगल है। वह अहिंसा, सयम, तपरूप है। जिस साधक का मन सदा उक्त धर्म मे रमण करता है, उसे देवता भी नमस्कार करते हैं।

२

जरा और मृत्यु के वेगवाले प्रवाह मे बहते हुए प्राणियो के लिए धर्म ही एक द्वीप (वेट) है, आघार है और उत्तम गति व झरण है।

Ę

जव तक वृद्धावस्था नहीं आती, जव तक व्याधियो का जोर नहीं बढता, जब तक इन्द्रियाँ क्षीण नहीं होती, तब तक विवेकी आत्मा को जो भी धर्म का आचरण करना हो, वह कर लेना चाहिए ।

لا

धर्म ही एक ऐसा पवित्र अनुष्ठान है, जिससे आत्मा का शुद्धीकरण होता है।

X

सदा विषय-वासना मे रचा-पचा रहनेवाला (मूढ) मनुष्य धर्म के तत्त्व को नही पहचान पाता ।

६

धर्म मेरा जलाशय है, ब्रह्मचर्य शान्ति तीर्थ है, और कलुपभाव-रहित आत्मा प्रसन्न लेक्या है, जो मेरा निर्मल घाट है, जहाँ पर आत्मा स्नान कर कर्म-रज से मुक्त होती है।

#### ២

राजन् <sup>1</sup> एक धर्म ही रक्षा करनेवाला है, उसके सिवाय ससार मे कोई भी मनुष्य का रक्षक नही है ।

१५ एगो मूल पि हारित्ता, आगओ तत्य वाणिओ । ववहारे उवमा एसा, एव धम्मे वियाणह ।।

१४ जहायतिन्नि वाणिया, मूल घेत्तूण निग्गया । एगोऽत्थ लहइ लाभ एगो मूलेण आगओ ।।

१३ विणओ वि तवो, तवो पि धम्मो ।

### १२ एगे चरेज्ज धम्म।

११ माणुस्स विग्गह लद्धु, सुई धम्मस्स दुल्लहा । ज सोच्चा पडिवज्जति, तव खतिर्माहसय ।।

सोच्चा जाणइ कल्लाण, सोच्चा जाणइ पावग । उभय पि जाणइ सोच्चा, ज सेय त समायरे ।।

### १०

 जा जा वच्चड रयणी, न सा पडिनियत्तई । धम्म च कुणमाणस्स, सफला जन्ति राइओ ॥

Г

ና

जो-जो रात और दिन एक बार अतीत की ओर चले जाते हैं, वे पुन कभी नही लौटते, जो मनुष्य अधर्म, पाप कर्म करता है, उसके वे रात-दिन बिल्कुल व्यर्थ जाते हैं।

3

जो-जो रात और दिन एक बार अतीत की ओर चले जाते हैं, वे पुन. कभी नही लौटते, जो मनुष्य धर्म करता है, उसके वे रात-दिन पूर्ण सफल हो जाते हैं।

#### १०

यह आत्मा सुनकर ही धर्म का मार्ग जानता है और सुनकर ही पाप का । दोनो मार्ग सुनकर ही जाने जाते हैं । जो अभीष्ट कल्याणकर प्रतीत हो उसका आचरण करे ।

#### ११

मानव-देह पाकर भी सद्धर्म का श्रवण अति दुर्लभ है, जिसे सुनकर मनुष्य तप, क्षमा और अहिंसा को स्वीकार करते है ।

१२

भले ही कोई सहयोग न दे, अकेले ही सद्घर्म का आचरण करना चाहिए ।

#### १३

विनय एक स्वय तप है और वह आभ्यन्तर तप होने से श्रेष्ठतम धर्म है।

#### १४

किसी समय तीन वणिक पुत्र मूलपूँजी लेकर धन कमाने निकले । उनमे से एक को लाभ हुआ, दूसरा अपनी मूलपूँजी ज्यो की त्यो वचा लाया—

#### १४

और तीसरा मूल को भी गवाकर वापस आया। यह व्यापार की उपमा है, इसी प्रकार धर्म के विपय मे भी जानना चाहिए। मूलच्छेएण जीवाण, नरग-तिरिक्खत्तण धुव ।। १७ समियाए धम्मे आरिएहि पवेइए। १५ दुविहे धम्मे---सुयधम्मे चेव चरित्तधम्मे चव। 38 -अविसवायणसपन्नयाए ण जीवे, धम्मस्स आराहए भवइ। २० अत्थेगइयाण जीवाण सुत्तत्त साहू, अत्थेगइयाण जीवाण जागरियत्त साहू ।। २१ अत्थेगइयाण जीवाण वलियत्त साहू, अत्थेगडयाण जीवाण दुब्वलियत्त साहू ।। 25 जहा से दीवे असदीणे, एव से धम्मे आयरियपदेसिए। २३ चत्तारि धम्मदारा— खती, मुत्ती, अज्जवे, मद्दवे। २४ धम्मे ठिओ अविमणे, निव्वाणमभिगच्छइ। २४

१६ माणुसत्त भवे मूल, लाभो देवगई भवे।

१६. उत्त० ७।१६ । १७ वा० १।८।३ । १८. स्था० २।१ १९ उत्त० २९।४८ । २० भग० १।२।२ । २१ भग० १।२।२ । २२ आचा० ६।३।४ । २३ म्था० ४।४ । २४. दणा० श्रु० ४।१ । २४. उत्त० १८।२४ ।

दिव्व च गइ गच्छन्ति चरित्ता धम्मारिय।

धर्म और दर्शन (धर्म) ७

१६

मनुष्यत्व मूलधन है । देवगति लाभरूप है और जो मनुष्य नरक तथा तिर्यक्गति को प्राप्त होता है, वह अपनी मूलपूँजी को भी गवा देनेवाला मूर्ख है ।

आर्य महापुरुषो ने समभाव मे धर्म कहा है।

#### १न

१७

घर्म के दो रूप हैं---श्रुतधर्म और चारित्रधर्म ।

38

कपटरहित आत्मा ही धर्म का सच्चा आराधक होता है।

#### २०

अर्धामिक आत्माओ का सोते रहना अच्छा है और धर्मनिष्ठ आत्माओ का जागते रहना ।

#### २१

धर्मनिष्ठ आत्माओ का बलवान होना अच्छा है और धर्म-हीन आत्माओ का दुर्बल रहना।

#### २२

तीर्थंकर मगवान् के द्वारा उपदिष्ट धर्म, पानी से कभी भी न ढकने-वाले द्वीप के समान प्राणियो के लिए शरणभूत एव रक्षक है।

२३ र्घर्म के चार द्वार हैं---क्षमा, सन्तोप, सरलता और नम्रता ।

#### २४

जो बिना किसी विमनस्कता के पवित्रचित्त से धर्म मे स्थित है, वह निर्वाण को प्राप्त करता है।

#### २४

जो आर्य धर्म का सम्यक् आचरण करता है, वह दिव्यगति को प्राप्त करता है।

२६ घम्म चर <sup>।</sup> सुदुच्चरं । २७ गामे वा अदुवा रण्णे। नेव गामे नेव रण्णे, धम्ममायाणह ॥ २न दीवे व धम्म। 39 मेहावी जाणिज्ज धम्म। 30 विस तु पीय जह कालकूडं, हणाइ सत्थ जह कुग्गहीय। एसो वि धम्मो, विसंओववन्नो, हणाइ वेयाल इवाविवन्नो ॥ ३१ धम्मविउ उज्जू । ३२ चरिज्जधम्म जिंणदेसिय विदू। 33 सोही उज्जुअभूयस्स, धम्मो सुद्धस्स चिट्ठई। ŝХ जरा मच्चुवसोवणीए नरे, सयय मूढे धम्म नाभिजाणइ ॥ ३५ उत्तमधम्म सुई हु दुल्लहा । ३६ धम्मस्स विणओ मूल । २६ उत्त० १=।३३। २७ आचा० १।=।१। २=. सूत्र० ६।४। २६. आना० ६।४। ३० उत्त० २०।४४। ३१. आचा० ३।१। ३२, उस० २१।१२। ३३ उन० ३।१२। ३४. आचा० ३।१।४। ३४ उना० १०११= । ३६ दण० हारार ।

२६ जो धर्म आचरण मे कठिनाईवाला और फल मे अच्छाईवाला प्रतीत हो, उसका सम्यक् रीति से पालन करना चाहिए । २७ धर्म गाँव मे भी हो सकता है और जगल मे भी। वस्तूत धर्म न कही गाँव मे होता हे और न कही जगल मे ही, वल्कि वह तो अन्तरात्मा

### २५ धर्म दीपक की तरह अज्ञान-अन्धकार को दूर करनेवाला है। 39 वृद्धिमान पूरुष को धर्म का परिज्ञान करना चाहिए । जैसे पिया हुआ कालकुट विष और अविधि से पकडा हुआ शस्त्र अपना ही घातक होता है, उसी प्रकार शब्दादि विषयो की पूर्ति के लिए किया हुआ धर्म भी, अनियन्त्रित वेताल के समान साधक का विनाश कर डालता है । ३१ श्रुत-चारित्ररूप धर्म का विज्ञाता सरल होता है। ३२ वुद्धिमान मनुष्य को चाहिए कि वह जिन-द्वारा उपदिष्ट धर्म का आचरण करे। 33 सरल आत्मा की शुद्धि होती है और शुद्धात्मा मे ही धर्म स्थिर रह सकता है । з¥ वृद्धावस्था और मृत्यु के वशीभूत तथा सदैव मूढ वना हुआ प्राणी धर्म के तत्त्व को नही जानता । ३४ उत्तम धर्म का श्रवण मिलना निश्चय ही दुर्लभ है।

३६

धर्म का मूल विनय है।

मे होता है।

# अहिंसा

২৩

सव्वे पाणा पियाउया सुहसाया दुक्खपडिक्तला अप्पियवहा पियजीविणो, जीविउकामा सव्वेसि जीविय पिय ।

३५ एव खुनाणिणो सार, ज न हिंसइ किचण। ३१ जगनिस्सिएहिं भूएहिं, तसनामेहिं थावरेहिं च। नो तेसिमारभे दण्ड, मणसा वयसा कायसा चेव ॥ सय तिवायए पाणे, अदुवऽन्नेहिं घायए। हणन्त वाऽणु जाणाइ, वेर वड्ढइ अप्पणो ।। ४१ आय तुले पयासु । ४२ सवुज्झमाणे उ नरे मइम, पावाउ अप्पाण निवट्ट एज्जा । हिंसप्पसूयाइ दुहाइ मत्ता, वेरानुवन्धीणि महन्भयाणि ॥ ૪રૂ समया सव्वभूएसु, सत्तुमित्तेसु वा जगे। ३७ ला० २।२।३ । ३८ मूत्र० १।११।१० । ३६. उत्त० ८।१० । ४०. सूत्र० १।१।१।३ । ४१. सूत्र० १।११।३ । ४२. सूत्र० १।१०।२१ । ४३. उत्त० १९१२४ ।

# अहिंसा

#### ২৩

सभी जीवो को अपना आयुष्य प्रिय है, सुख अनुकूल है और दुःख प्रतिकूल है। वघ सभी को अप्रिय लगता है और जीना सबको प्रिय लगता है। प्राणी-मात्र जीवित रहने की कामनावाले हैं। सवको अपना जीवन प्रिय लगता है।

#### ३८

किसी भी प्राणी की हिंसा न करना ही ज्ञानी होने का सार है।

#### 38

लोकाश्रित जो त्रस और स्थावर जीव है, उनके प्रति मन-वचन और काया---किसी भी प्रकार से दण्ड का प्रयोग न करें।

#### ४०

जो व्यक्ति प्राणियो की स्वय हिंसा करता है, दूसरो से हिंसा करवाता है और हिंसा करनेवालो का अनुमोदन करता है, इस प्रकार वह ससार मे अपने लिये वैर-माव को ही वढाता है ।

#### ४१

प्राणियो के प्रति आत्मतुल्य-माव रखो<sup>।</sup>

#### ४२

सम्यग्बोध प्राप्त मतिमान् मनुष्य हिसा से उत्पन्न होनेवाले वैर-भाव तथा महाभयकर दुखो को जानकर अपने को हिंसा से बचावे ।

#### ४३

शत्रु अथवा मित्र सभी प्राणियो पर समभाव की दृष्टि रखना ही अहिंसा है। ४४

नाडवाएज्ज क च ण।

४४ .

उड्ढ अहे य तिरिय, जे केइ तसथावरा । सव्वत्थ विरइ विज्जा, सति निव्वाणमाहियं ।।

४६

पभूदोसे निराकिच्चा,न विरुज्झेज्ज केण वि । मणसा वयसा चेव, कायसा चेव अन्तसो ॥ ४७ तमाओ ते तम जति, मदा आरम्भनिस्सिया।

४८ सब्वे जीवा वि इच्छति, जीविउ न मरिज्जिउ । ४९ तत्थिम पढम ठाण, महावीरेण देसिय । अहिसा निउण दिट्ठा, सब्वभूएसु सजमो ।।

जे य वुद्धा अतिक्कता, जे य वुद्धा अणागया। सति तेसि पझ्ट्ठाण, भूयाण जगई जहा॥

४४ झाचा० २।४। ४४. सूत्र० १।११।११। ४६. सूत्र० १।११।१२। ४७ सूत० १।१।१।१४। ४८. दश० ६।१०। ४६. दश० ६।८। ४० आ० १।१।६। ४१ सूत्र० १।११।३६। አጸ

किसी भी जीव का अतिपात-हिंसा मत करो।

४५ उर्घ्व-लोक अघो-लोक और तिर्यंग्-लोक—इन तीनो लोको मे जितने भी त्रस और स्थावर जीव है उनके प्राणो का विनाश करने से दूर रहना चाहिए । वैर की शाति को ही निर्वाण कहा गया है ।

#### ४६

जीतेन्द्रिय पुरुष मिथ्यात्त्व-आदि दोष दूर करके किसी भी प्राणी के साथ जीवन पर्यन्त, मन, वचन और काया से वैर-विरोध न करे।

#### ४७

परपीडा मे प्रमोद मनानेवाले अज्ञानी जीव अन्धकार से अन्धकार की ओर ही जाते हैं।

#### ሄፍ

सभी जीव जीना चाहते हैं, मरना कोई नही चाहता ।

#### 38

भगवान महावीर ने उन अठारह धर्म-स्थानो मे प्रथम स्यान अहिंसा का कहा है । इसे उन्होने सूक्ष्मता से देखा है । सब जीवो के प्रति सयम रखना अहिंसा है ।

#### ४०

'इसने मुझे मारा'—कुछ लोग इस विचार से हिंसा करते है । 'यह मुझे मारता है' — कुछ लोग इस विचार से हिंसा करते हैं । 'यह मुझे मारेगा' — कुछ लोग इस विचार से हिंसा करते हैं ।

#### ५१

जिस प्रकार जीवो का आधार म्थान पृथ्वी है वैसे ही भूत और भावी ज्ञानियो के जीवन-दर्शन का आधार-स्थान शान्ति अर्थात अहिंसा है। साराश यह है कि तीर्थंकरो को इतना ऊँचा पद प्राप्त होता है वह अहिंसा के उत्कृष्ट पालन से ही।

६० मेनि भूएनु कच्पए। ६१ एग इनि हणमाणे अणने जीवे हणडा १ गण- गराहा ४३ गण- शहलाखा ४४ नय० शहणाहा १५ गण- गराहा ४३ गण- शहलाखा ४४ नय० शहणाहा १५ गण- भगार । ४६ मण्ड शहलाखा ४७ मण्ड शहला १९ गण- भगार । ४६ मण्ड शहलाखा १९ मण्ड शहलाखा ११ । ४९ गण- भगार । ४६ मण्ड शहलाखा ११ । ४७ मण्ड शहलाखा

£.

५६ भगवनी अहिंमा भीयाण विव सरण।

्रद्र अहिसा तस-थावर-सव्वभूयखेमकरी ।

कुढा हणति, लुढा हणति, मुढा हणति ।

*ম*তে

५६ अट्टा हणति, अणट्ठा हणन्ति।

५५ आरम्भज टुक्खमिण ।

१३ सव्त जग तु ममयाणुपेही । पियमप्पियं कस्सड नो करेज्जा ।। १४ अणेलिसस्स खेयन्ने, ण विरुज्झेज्ज केणड ।

५२ उराल जगओ जोग, विवज्जास पलिन्ति य । सन्वे अक्कतदुक्खा य, अओ सन्वे अहिसिया ।।

### १४ भगवान महावीर के हजार उपदेश

एक जीव जो एक जन्म मे त्रस होता है, वही दूसरे जन्म मे स्थावर होता है। त्रस हो या स्थावर, सभी जीवो को दुख अप्रिय होता है ऐसा मानकर भव्यात्मा को अहिंसक वने रहना चाहिए ।

४३

भव्यात्मा को चाहिये कि वह समस्त ससार अर्थात् सभी जीवो को समभाव से देखे। वह किसी को प्रिय और किसी को अप्रिय न बनाएँ।

४४ सयम-निष्णात मनुष्य को किसी के भी साथ वैर-विरोध नही करना चाहिए ।

ሂሂ यह जो प्राणियो मे नाना प्रकार का दुःख देखा जाता है, वह आरम्भ-जनित है। अर्थात् हिंसा में से उत्पन्न होता है।

### ሂዩ

कुछ लोग प्रयोजन से हिंसा करते हैं तथा कुछ लोग बिना प्रयोजन के भी।

#### 29 कुछ लोग कोध से हिंसा करते है, कुछ लोग लोम से हिंसा करते हैं और कुछ लोग अज्ञानता के वशीभूत होकर हिंसा करते हैं।

ሂና अहिंसा त्रस और स्थावर समी प्राणियो का कुशल-क्षेम-मगल करने वाली है।

32 भयाकुल प्राणी के लिए शरण की प्राप्ति श्रेष्ठ होती है। वैसे ही प्राणियो के लिए भगवती अहिंसा की शरण विशेष हितकर है।

समस्त जीवो पर मैत्रीभाव रखें।

#### ६१

एक अहिंसक ऋषि-आत्मा की हत्या करनेवाला अनन्त जीवो की हिंसा करनेवाले के समान है।

सच्वे अक्कतदुक्खा य, अओ सच्वे अहिंसिया । ६४ तुमसिनाम सच्चेव, ज हतव्व ति मन्नसि। ६४ न य वित्तासए पर। ६६ रुहिरकयस्स वत्थस्स रुहिरेण चेव, पक्खालिज्जमाणस्स णत्थि सोही । হও हिंसन्निय वा न कह कहेज्जा। <sub>६म</sub> से हु पन्नाणमते वुद्धे आरभोवरए । ६९ न हणे पाणिणो पाणे, भयवेराओ उवरए । जावन्ति लोए पाणा, तसा अदुव थावरा । ते जाणमजाण वा, न हणे नो वि घायए ॥ ७१ न हु पाणवह अणुजाणे, मुच्चेज्ज कयाई सव्वदुक्खाण। ७२ एस खलु गन्थे, एस खलु मोहे, एस खलु मारे, एस खलु णरए। सव्वपाणा न हीलियव्वा, न निदियव्वा ६२ आचा० ३।४। ६३ सूत्र० १।४।२ । ६४ आचा० ५।५ । ६६ जाता० १।५। ६७ सूत्र० १०।१०। ६४ उत्त० २१२० । ६९ उत्त० ६।७। ७० दश० ६।१०। ६= आचा० ४।४। ७२ आचा० १।१।२। ७३. प्रग्न० २।१। ७१ उत्तर नाम ।

६२ अत्थि सत्थ परेण पर, नत्थि असत्थ परेण पर ।

દરુ

६२ शस्त्र-हिंसा एक से एक वढकर है, किन्त् अशस्त्र-अहिंसा से वढकर कोई शस्त्र नही है। साराश कि अहिंसा से बढकर दूसरी कोई साधना नही है। ६३ सभी प्राणियो को दूख अप्रिय है, अत किसी को नही मारना चाहिए। ६४ जिसे तू मारना चाहता है, वह तू ही है। अर्थात् उसकी और तेरी आत्मा एक समान है। ६४ किसी भी प्राणी को दुख नही देना चाहिए। ६६ खुन से सना वस्त्र खून से धोने से शुद्ध नही होता। হও आत्मार्थी साधक हिंसा को उत्पन्न करनेवाली कथा न करे। ទុជ जो हिसात्मक प्रवृत्ति से विलग है, वही वुद्ध---ज्ञानी है । ૬૬ भय और वैर से निवृत्त हुए प्राणियों के प्राणो का घात न करे। 190 इस लोक मे जितने भी त्रस और स्थावर प्राणी हैं उन सब की जाने-अनजाने हिंसा नही करना और न दूसरो से भी करवाना चाहिए । ७१ प्राणवध का अनुमोदन करनेवाला पुरुप कदापि सर्वदु खो से मुक्त नही हो सकता । ७२ प्राणीहिसा ही वस्तुत ग्रन्थ---वन्धन है, यही मोह है, यही मृत्यू है, और यही नरक है। ৬३ ससार के किसी भी प्राणी की न अवहेलना (तिरस्कार) करनी चाहिए और न निन्दा।

७४ प्रय्न० २।२। ७४. उत्त० १९।२६। ७६. दश० ६।११। ७७. दश० ६।१२। ७८. प्रज्न० २।२। ७९. उत्त० १।२४। ५० प्रक्त० २।२।

५० लुद्धो लोलो भणेज्ज अलिय।

७६ न लवेज्ज पुट्ठो सावज्ज, न निरट्ठ न मम्मय । अप्पणट्ठा परट्ठा वा, उभयस्सन्तरेण वा।।

७< सच्च लोगम्मि सारभूय, गम्भीरतर महासमुद्दाओ ।

७७ मुसावाओ य लोगम्मि, सव्वसाहूहिं गरहिओ । अविस्सासोय भूयाण, तम्हा मोस विवज्जए ।।

७६ अप्पणट्ठा परट्ठा वा, कोहा वा जइ वा भया । हिंसग न मुस वूया, नोवि अन्न वयावए ।।

७४ भासियव्व हिय सच्च।

७४ त सच्च खुभगव।

## सत्य

७४

वह सत्य ही भगवान् है।

৬২

सदा हितकारी सत्य वचन बोलना चाहिए ।

७६

निर्ग्रन्थ अपने स्वार्थ के लिये या दूसरो के लिये कोघ से, या भय से किसी प्रसग पर दूसरो को पीडा पहुंचानेवाला सत्य या असत्य वचन न तो स्वय बोले न दूसरो से बुलवाये।

७७

इस विश्व मे सभी सन्त पुरुषो ने मृपावाद अर्थात् असत्य वचन की घोर निन्दा की है । क्योकि वह सभी प्राणियो के लिए अविश्वसनीय है । अत असत्यवचन का परित्याग करना चाहिए ।

৩৯

इस लोक मे सत्य ही सार तत्व है। यह महासमुद्र से भी अधिक गम्भीर है।

૭શ

किसी के पूछने पर भी अपने स्वार्थ के लिए अथवा दूसरो के लिये पाप युक्त निरर्थक वचन न वोले और मर्मभेदक वचन भी नही वोलना चाहिए।

50

मनुष्य लोभ से प्रेरित होकर झूठ वोलता है।

| εÝ  | दग० ३१२२ ।    | मञ. प्रज्न <b>० २</b> ।२ । | =3. | <u></u> आचा० | शहार । |
|-----|---------------|----------------------------|-----|--------------|--------|
| 27  | आना० राहार ।  | =४ दग० ७१११।               |     |              | 61281  |
| ₹3. | आपा० हारारे । | মন আৰাত ধাহাই।             |     |              | •      |

# महिओ दुवखमनाए पुट्ठो नो झझाए।

## ५७ सच्चस्म आणाए उवट्ठिए मेहावी मार तरड ।

द६ तहेव सावज्जऽणुमोयणी गिरा, ओहारिणी जा य परोवघायणी। से कोह लोह भय हास माणवो, न हासमाणो वि गिर वएज्जा।।

न्ध् तहेव फरुसा भासा, गुरुभूओवाघडणी।

<sub>5४</sub> 'सच्चम्मि धिइ कुव्विहा, एत्थोवरए मेहावी सव्व पाव कम्म झोसइ ।

अप्पणो थवणा, परेसुनिन्दा। <sub>५३</sub> पुरिसा<sup>।</sup> सच्चमेव समभिजाणाहि।

द२

५१ तहेव काण काणे त्ति, पण्डग पण्डगे त्ति वा । वाहियं वा वि रोगि त्ति, तेणचोरे त्ति नो वए ।। न्द १

काने को काना, नपुसक को नपुसक, रोगी को रोगी और चोर को चोर कहना यद्यपि सत्य है, तथापि ऐसा कहना उचित नही है। (क्योकि इससे उन आत्माओ को दुख पहुंचता है।)

٩२

अपनी प्रशसा और दूसरो की निन्दा भी असत्य के जैसा ही है।

## न ३

हे पुरुप <sup>।</sup> तू सत्य को पहचान ।

#### ᡪ४

सत्य मे दृढ रहो । सत्याभिभूत वुद्धिमान् व्यक्ति समी पाप कर्मों को नष्ट कर डालता है ।

#### ፍሂ

जो भाषा कठोर हो और दूसरो को पीडा पहुँचानेवाली हो, वैसी भाषा न वोले ।

### दद

श्रेष्ठ साधु पापकारी, निश्चयकारी और जीव-घातकारी माषा न बोले, इसी तरह कोघ लोभ भय और हास्य से भी पापकारी वाणी न वोले । हँसते हुए भी नही बोलना चाहिए ।

## দও

जो मतिमान् साधक सत्य की आज्ञा मे सदा तत्पर रहता है, वह मार—अर्थात् मृत्यु के प्रवाह को पार कर जाता है ।

### 55

सत्य-निष्ठ साधक सब ओर दुखो से घिरा रहकर भी घवराता नही है और न विचलित ही होता है ।

| = १. प्रग्न० २।२। | ६० सूत्र० १।१।१।२१ । | ६१ सूत्र० ६।२३ ।  |
|-------------------|----------------------|-------------------|
| १२. प्रम्ब० २१२ । | ६२ धर्ममग्रह ।       | ६४. प्रण्न० २१२ । |
| १४. प्रस्त० २१२ । | ६६. दया० ७।११ ।      |                   |

१९ सच्चा वि सा न वत्तव्वा, जओ पावस्स आगमो ।

९५ सच्च सोमतरं चदमडलाओ, दित्ततर सूरमण्डलाओ।

१४ सच्च पि य सजमस्स उवरोहकारक किंचि वि न वत्तव्व ।

ध्३ सच्च जसस्स मूल, सच्च विस्सासकारणपरम । सच्च सग्गद्दार, सच्च सिद्धीइ-सोपाण ।।

१२ सच्च च हिय च मिय च गाहण च ।

ध् सच्चेसु वा अणवज्ज वयति ।

٤० जेते उ वाइणो एव, न ते ससारपारगा।

प्र सच्चेण महासमुद्दमज्झे वि चिट्ठ ति, न निमज्जति ।

२२ भगवान महावीर के हजार उपदेश

सत्य के प्रभाव से मनुष्य महासमुद्र मे भी सुरक्षित रहते है डूवते नही ।

जो मनुष्य असत्य का पोपण करते हैं, वे ससार-सागर को पार नही कर सकते ।

83

सत्य वचनो मे भी अनवद्य सत्य अर्थात् हिंसा-रहित सत्य वचन श्रेष्ठ है।

१३

साधक को ऐसा सत्य वचन वोलना चाहिए, जो हित, मित और ग्राह्य हो ।

- ध्३ सत्य यश का मूल है, सत्य विश्वास का परम कारण है, सत्य स्वर्ग का द्वार है और सत्य ही सिद्धि का सोपान है ।
  - 83

सत्य भी यदि सयम का विघातक हो तो, उसे बोल कर प्रकट नही करना चाहिए ।

९५ सत्य—चन्द्र मण्डल से भी अधिक सौम्य है और सूर्य मण्डल से भी अधिक तेजस्वी—प्रमास्वर है।

### હદ્દ

ऐसा सत्य भी नही बोलना चाहिए, जिससे किसी प्रकार का पापागम----अनर्थ होता हो । २४ भगवान महावीर के हजार उपदेश

९७ न लवे असाहु साहु त्ति, साहु साहु त्ति आलवे।

€5

अलियवयण अयसकर वेरकरग, मणसकिलेसवियरण ।

33

मणुयगणाण वदणिज्ज अमरगणाण अच्चणिज्ज ।

१००

ओए तहीय फरुस वियाणे।

१०१

अप्पणा सच्चमेसिज्जा।

१०२ सया सच्चेण सम्पन्ने मेत्ति भूएसुकष्पए ।

९७ दश० ७।४८ । १८८. प्रस्त० १।२ । १८९. प्रस्त० २।२ । १०० सूत्र० १४।२१ १०१. उत्त० ६।२ । १०२ सूत्र १।१४।३ ।

ł

ř

१७ किसी स्वार्थ या दवाव के कारण असाधु को साधु नही कहना चाहिए, साधु को ही साधु कहना चाहिए ।

ध्म असत्यवचन वोलने से वदनामी होती है, परस्पर वैर वढता है, और मन मे सक्लेग की अभिवृद्धि होती है ।

## 33

सत्य, मनुप्यो द्वारा स्तुत्य तथा देवो द्वारा अर्चनीय है।

१०० सत्य वचन भी यदि कठोर हो, तो वह मत बोलोे <sup>।</sup>

## १०१

अपनी आत्मा के द्वारा सत्य की खोज करो !

## १०२

जिसकी अन्तरात्मा सदा सत्य भावो से सम्पन्न है, उसे विश्व के प्राणी-मात्र के साथ मित्रता रखनी चाहिये।

१०३ उत्त० १९।२८। १०४. प्रग्न० ३।९। १०५ उत्त० ३२।२९। १०९ दग्न० ६।१३-१४। १०७. प्रग्न० २।३।

## १०७ अणुन्नविय गेण्हियव्व ।

१०६ चित्तमतमचित्त वा अप्प वा जइ वा वहु। दन्त सोहणमित्त पि, उग्गह से अजाइया॥ त अप्पणा न गिण्हति, नो वि गिण्हावए पर। अन्न वा गिण्हमाण पि, नाणु जाणति सजया॥

१०५ रूवे अतित्ते य परिग्गहे य, सत्तोवसत्तो न उवेइ तुट्ठिं। अतुट्ठिदोसेण दुही परस्स, लोभाविले आययई अदत्त।।

१०४ तइय च अदत्तादाण हरदहमरण भयकलुस-तासण परसतिमऽभेज्ज लोभमूल ·· अकित्तिकरण अणज्ज · साहुगरहणिज्ज पियजणमित्तजण भेद विप्पीतिकारक रागदोसवहुल ।।

१०३ दन्तसोहणमाइस्स अदत्तस्स विवज्जण ।

अस्तेय

अस्तेय व्रत मे निष्ठा रखनेवाला व्यक्ति विना किसी की अनुमति के—-यहाँ तक कि दाँत कुरेदने के लिए एक तिनका भी नही लेता।

#### १०४

तीसरा अदत्तादान-दूसरो के हृदय को दाह पहुँचानेवाला, मरण, भय, पाप, कष्ट तथा परद्रव्य की लिप्सा का कारण तथा लोभ का कारण है। यह अपयश का कारण है, अनार्यंकर्म है, सन्त पुरुषो द्वारा निन्दित है। प्रियजन और मित्रजनो मे भेद करनेवाला है तथा अनेकानेक राग-द्वेष को उत्पन्न करनेवाला है।

१०४

जो रूप मे अतृप्त होता है उसकी आसक्ति वढती ही जाती है, इसलिए उसे सन्तोष नही होता । असन्तोष के दोष से दुखित होकर वह दूसरे की सुन्दर वस्तुओ का लोभी बनकर उन्हे चुरा लेता है ।

## १०६

सचित्त पदार्थ हो या अचित्त, अल्प मूल्यवाला पदार्थ हो या बहुमूल्य, और तो क्या दाँत कुरेदने की शलाका भी जिस गृहस्थ के अधिकार मे हो, उसकी बिना आज्ञा प्राप्त किये पूर्ण सयमी साधक न तो स्वय ग्रहण करते हैं, न दूसरो को ग्रहण करने के लिए उत्प्रेरित करते हैं और न ग्रहण करनेवालो का अनुमोदन ही करते हैं।

१०७

किसी भी चीज को आज्ञा लेकर ग्रहण करनी चाहिए।

| <b>१०८ प्रक्न० २</b> ।३ | १०६. प्रक्त० २।३ | ११०. उत्त० ३२।२६ |
|-------------------------|------------------|------------------|
| १११. दम० हार्। २२       | ११२ प्रञ्न० १।३  | ११३ प्रश्न० १।३९ |

## ११३ परसंतिगऽभेज्जलोभमूलं ।

## ११२ परदव्वहरा नरा निरणुकपा निरवेक्खा ।

## १११ असविभागी न हु तस्स मोक्खो ।

## ११० लोभाविले आययई अदत्त ।

१०९ सविभागसीले सगहोवग्गहकुसले, से तारिसए आराहए वयमिण ।

१०५ असंविभागी, असंगहरुई अप्पमाणभोई'''' से तारिसए नाराहए वयमिण ।

जो असविभागी है, असग्रहरुचि है, अप्रमाणभोगी है, वह अस्तेय व्रत की सम्यक् आराधना नहीं कर सकता ।

## 309

जो सविमागशील है, सग्रह और उपग्रह में कुशल है, वही अस्तेयव्रत की सम्यग् आराधना कर सकता है ।

### ११०

जव व्यक्ति लोभ से अभिभूत होता है तव चौर्य-कर्म के लिए प्रवृत्त होता है।

## १११

जो सविभागी-प्राप्त सामग्री को साथियो मे वॉटता नही है, उसकी मुक्ति नही होती ।

## ११२

दूसरो का घन हरण करनेवाले मनुष्य निर्दय एव परभव की उपेक्षा करनेवाले होते हैं ।

## ११३

1

पर घन में गृद्धि का मूल हेतु लोग है और यही चौर्य-कर्म है।

११४. उत्त० १६।१६ ११४. सूत्र० १।८।१६ ११६ आचा० १।४।४०। ११७ सूत्र० १।६।२३ ११८ प्रग्न० २।४ ११९ प्रग्न० २।४ १२०. प्रग्न० २।४

१२० अणेगा गुणा अहीणा भवति एक्कमि बभचेरे ।

११९ जमि य भग्गमि होइ सहसा सव्व भग्ग जमि य आराहियमि आराहिय वयमिण सव्व ।''''

११८ बभचेर उत्तमतव-नियम-णाण-दसण-चरित्त-सम्मत्त-विणयमूल ।

११७ तवेसु वा उत्तम-वभचेर ।

११६ जे गुणे से आवट्टे, जे आवट्टे से गुणे ।

११५ जहा कुम्मे सअगाइं, सए देहे समाहरे । एव पावाइ मेहावी, अज्झप्पेण समाहरे ।।

११४ देव-दाणव-गधव्वा, जक्ख-रक्खस्स किन्नरा। बभयारि नमसन्ति, दुक्कर जे करति ते।।

ब्रह्मचर्य

## ब्रह्मचर्य

११४ जो व्यक्ति दुष्कर व्रह्मचर्य का पालन करता है, उस व्रह्मचारी के चरणो मे देव, दानव, गन्धर्व, यक्ष, राक्षस और किन्नर ये सभी नमस्कार करते हैं।

#### ११४

जिस प्रकार कछुआ अपने अगो को अन्दर मे सिकोड कर खतरे से मुक्त हो जाता है, उसी प्रकार साधक अघ्यात्मयोग के द्वारा अन्तरा-भिमूख होकर अपने आप को विषयो से वचाये रखे ।

## ११६

जो काम-गुण है, इन्द्रियो के शव्दादि विषय है वह आवर्त-ससार चक्र है और जो आवर्त है वही काम-गुण है ।

## ११५

ब्रह्मचर्य—-उत्तम तप, नियम, ज्ञान, दर्शन, चारित्र, सम्यक्त्व और विनय का मूल है ।

#### 399

एक व्रह्मचर्य के नष्ट होने पर अन्य सव गुण सहसा नष्ट हो जाते हैं, और एक व्रह्मचर्य की आराधना कर लेने पर अन्य सव व्रतशील, तप, विनय आदि आराधित हो जाते हैं ।

#### १२०

एक ब्रह्मचर्य की साधना करने से अनेक गुण स्वत प्राप्त हो जाते हैं।

१२१. उत्त० १९।२८ १२२. उत्त० ३२।१८ १२३ दक्ष० ६।१६ १२४. सूत्र० १।४।२६ १२४. उत्त० १६।१७ १२६. उत्त० ३२।१९ १२७ उत्त० १६।९ १२८. उत्त० १६।१० १२९ उत्त० १६।१४

१२६ दुज्जए कामभोगे य, निच्चसो परिवज्जए ।

१२५ सद्दे रुवे य गन्धे, रसे फासे तहेव य । पच विहे कामगुणे, निच्चसो परिवज्जए ।।

१२७ विभूस परिवज्जेज्जा, सरीर परिमडण । वभचेररओ भिवखू, सिंगारत्थ न धारए ।।

१२६ कामाणुगिद्धिप्पभव खु दुक्ख, सव्वस्स लोगस्स सदेवगस्स ।

१२५ एस धम्मे धुवे निच्चे, सासए जिणदेसिए। सिद्धा सिज्झन्ति चाणेण, सिज्झिस्सन्ति तहापरे।।

१२४ जतुकुभे जहा उवजोई, सवास विदू विसीएज्जा ।।

१२३ मूलमेयमहम्मस्स, महादोस समुस्सय ।

उग्ग महव्वय, धारेयव्व सुदुक्कर ॥ १२२ एए य सगे समइक्कमित्ता, सुदुत्तरा चेव भवति सेसा । जहा महासागरमुत्तरित्ता, नई भवे अवि गगासमाणा ।।

१२१

उग्र ब्रह्मचर्य व्रत को धारण करना अति कठिन कार्य है।

१२२

जो मनुष्य स्त्री-विषयक आसक्तियो का पार पा जाता है उसके लिए शेष समस्त आसक्तियाँ वैसे ही सुगम हो जाती हैं----जैसे महासागर को पार पा जानेवाले के लिए गगा जैसी महानदी ।

## १२३

अब्रह्मचर्य अधर्म का मूल है, महादोपो का स्थान है ।

१२४

जिस प्रकार लाक्षा-निर्मित घडा आग से पिघल जाता है वैसे ही मतिमान् पुरुष भी स्त्री के सहवास से विषाद को प्राप्त होता है।

## १२४

यह ब्रह्मचर्य घर्म, नित्य, शाक्ष्वत और जिन द्वारा उपदिष्ट है । इसके ढारा पूर्वकाल मे अनेक जीव सिद्ध हुए हैं, हो रहे हैं और भविष्य मे भी होगे ।

## १२६

देव भूमि से लेकर समस्त लोक मे दुख का मूल एक मात्र काम-भोगो की वासना ही है।

## १२७

ब्रह्मचर्य-साधनारत साधक-भिक्षु श्रृ गार का वर्जन करे और शरीर की शोभा वढानेवाले केश, दाढी आदि को श्रृ गार के लिए धारण न करे।

### १२५

ब्रह्मचारी-शब्द, रूप, गन्ध, रस और स्पर्श इन पाँच प्रकार के काम-गुणो का सदा परित्याग करे ।

## १२६

स्थिर-चित्त भिक्षु दुर्जय काम भोगो को हमेशा के लिए छोड दे।

्राष्ट्राय पुरालाग य ॥ १३०. उत्त० नाष्ट्र १३१. उत्त० ३२।१३ १३२. दश० नाष्ठ १३३ उत्त० १९।३४ १३४ सूत्र० १।३।४।१६ १३४. सूत्र० १।१४।न १३६. सूत्र० १।१४।६ १३७. दश० नाष्ट

१<sup>३७</sup> विसएसु मणुन्नेसु, पेम नाभिनिवेसए । अणिच्च तेसि विन्नाय, परिणाम पुग्गलाण य ॥

१३६ इत्थिओ जे न सेवन्ति आइमोक्खा हु ते जणा ।

१३५ वाउ व्व जालमच्चेइ पिया लोगसि इत्थिओ ।

१३४ जहा नई वेयरणी, दुत्तरा इह समया । एव लोगसि नारीओ, दुत्तरा अमईमया ।।

दुक्ख वभवय घोर।

## १३३

१३२ जहा कुक्कुडपोअस्स, निच्च कुललओभय । एव खु बभयारिस्स, इत्थी विग्गहओ भय ।।

१३१ जहा विरालावसहस्स मूले, न मूसगाण वसही पसत्था। एमेव इत्थीनिलयस्स मज्झे, न बभयारिस्स खमो निवासो।।

१३० हत्थपायपडिच्छिन्न, कन्ननासविगप्पिय । अवि वाससय नारिं, बभयारी विवज्जए ।।

जिसके हाथ, पैर कट चुके हो, नाक, कान वेडोल तथा जो सौ वर्ष आयु की हो गई हो, ऐसी वृद्धा और कुरूपा स्त्री का ससर्ग भी ब्रह्मचारी को छोड देना चाहिए।

१३१

जैसे विल्ली की वस्ती के पास चूहो का रहना अच्छा नहीं होता, वैसे ही स्त्रियो के निवासस्थान के वीच ब्रह्मचारी का रहना योग्य नही है।

## १३२

जिस प्रकार मुर्गी के वच्चे को विल्ली द्वारा प्राण-हरण का सदा भय वना रहता है, ठीक उसी प्रकार ब्रह्मचारी को भी स्त्री-सम्पर्क मे आते हुए अपने ब्रह्मचर्य के मग होने का मय वना रहता है।

## १३३

उग्र व्रह्मचर्य व्रत का धारण करना अत्यन्त कठिन है।

## १३४

जिस प्रकार सर्व नदियो मे वैतरणी नदी दुस्तर मानी जाती है उसी प्रकार इस लोक मे अविवेकी पुरुप के लिए स्त्रियो का मोह जीतना अत्यन्त कठिन है ।

### १३४

जैसे पवन अग्निशिखा को पार कर जाता है वैसे ही महान् त्यागी-पराऋमी पुरुष प्रिय स्त्रियो के मोह को उल्लघन कर जाते हैं।

## १३६

जो पुरुप स्त्रियो का सेवन नही करते वे मोक्ष पहुँचने मे सव से अग्रसर होते है।

### १३७

शब्द, रूप, गन्ध, रस और स्पर्श इन समस्त पुद्गलो के परिणमन को अनित्य जानकर ब्रह्मचारी साघक मनोज्ञ-विपयो मे राग-भाव न करे।

१३५ विभूसा इत्थिससग्गो, पणीय रसभोयण। नरस्सऽत्तगवेसिस्स, विस तालउड जहा ॥ 358 जेहिं नारीण सजोगा, पूयणा पिट्ठओ कया । सव्वमेय निराकिच्चा, ते ठिया सुसमाहिए ॥ १४० स इसी, स मुणी, स सजए, स एव भिक्खू, जे सुद्ध चरइ बभचेरं। १४१ एक्कमि बभचेरे जमिय आराहियमि, आराहियं वयमिण सव्व, .... तम्हा निउएण बभचेर चरियव्व । १४२ अबभचरिय घोर, पमाय दुरहिट्ठिय । ना ऽ यरति मुणी लोए, भेयाययणवज्जिणो ॥ १४३ अदसण चेव अपत्थण च, अचितण चेव अकित्तण च। इत्थी जणस्साऽऽरियज्झाण जुग्ग, हिय सया बभवए रयाण॥ १४४ जहा दवग्गी पर्डारघणे वणे, समारुओ नोवसम उवेइ। एविन्दियग्गी वि पगामभोइणो. न बभयारिस्स हियाय कस्सई ॥

१३८ दश० ८।१७ १३९ सूत्र० १।३।४।१७ १४० प्रम्न० ४।१ १४१ प्रम्न० ४।१ १४२ दश० ६।१५ १४३ उत्त० ३२।१५ १४४ उत्त० ३२।११

आत्मगवेपी पुरुष के लिए देह विभूषा, स्त्री-ससर्ग और प्रणीतरस का स्वादिप्ट भोजन तालपुट विष के समान है ।

## 3F Ş

जिन पुरुषो ने स्त्री ससर्ग और शरीर शोभा को तिलाञ्जलि दे दी है वे सभी विघ्नो पर विजय प्राप्त कर उत्तम समाधि मे निवास करते हैं।

#### १४०

वही ऋषि है, वही मुनि है, वही सयत है, और वही भिक्षु है, जो शुद्ध व्रह्मचर्य का पालन करता है ।

## १४१

जिसने एक ब्रह्मचर्य व्रत की आराधना की हो, उसने सभी उत्तमोत्तम व्रतो की सम्यक् आराधना की है—ऐसा मानना चाहिए । अत कुशल साधक को ब्रह्मचर्य व्रत की पूर्णतया परिपालना करनी चाहिए ।

## १४२

अन्नह्यचर्य लोक मे घोर प्रमादजनक और घृणा प्राप्त करानेवाला है । चारित्र मग के स्थान से वचनेवाले अन्नह्यचर्य का कदापि सेवन नहीं करते ।

१४३

जो साघक ब्रह्मचर्य की साघना मे लीन है, उनके लिए स्त्रियो को राग-दृष्टि से न देखना, न अभिलाषा करना, न मन से उनका चिन्तन करना और न प्रशसा करना। ये सव सदा धर्म-घ्यान के लिये हितकर है।

#### १४४

जैसे प्रचुर ईंधन वाले वन मे लगी हुई तथा पवन के भोको से प्रेरित दावाग्नि शान्त नही होती, उसी प्रकार प्रकाम-भोगी-सरस एव अधिक परिमाण मे आहार करनेवाले की इन्द्रियाग्नि (कामाग्नि) शान्त नही होती । अत ब्रह्मचारी के लिए प्रकाम-भोजन श्रेयस्कर नही होता ।

१४४. रादार

१४६. दश० ६। ५९

१४८ अवभयारी जे केइ, वंभयारी त्ति हं वए । गटहेव्व गवां मज्झे, विस्सरं नयई नदं ।।

१४७ त वभ गाने वेरुलिओ चेव जहा मणिण, जहा मउडो चेव भूसणाण, वत्त्थाण चेव खोमजुयल, अरविंदं चेवपुष्फजेट्ठ, गोसीस चेव चंदणाण, हिमव चेव ओसहीण, सीतोदा चेव तिन्नगाण, उदहीसु जहा सयभूरमणो, गएरावण इव कुजराण, • कप्पाण चेव बभलोए गान्दाणाण चेव अभयदाण, • तित्थयरे चेव जहा मुणीण • वणेसु जहा नन्दणवण पवरं।

कुसीलवड्ढण ठाण, दूरओ परिवज्जए ।

१४६

१४५ जे विन्नवर्णाहिऽजोसिया, सतिन्नेहि समं वियाहिया ।

३८ भगवान महावीर के हजार उपदेश

गो पुरुप स्त्रियो द्वारा सेवित नही है वे सतीर्ण अर्थात् सिद्ध पुरुपो के सहश कहे गये है।

## १४६

व्रह्मचारी को वह स्थान दूर से ही त्याग देना चाहिए, जहाँ रहने से कुशील की वृद्धि होती हो ।

#### १४७

जैसे मणियो मे वैडूर्यमणि श्रोष्ठ है, भूषणो मे मुकुट प्रवर है, वस्त्रो मे क्षौम-युगल [बहुमूल्य रेशमी वस्त्र] मुख्य है, पुष्पो मे अरविन्द पुष्प उत्क्रष्ट है, चन्दनो मे गोशीर्ष चन्दन प्रक्रष्ट है, औषधियुक्त पर्वतो मे हिमवान् श्रेष्ठ है, नदियो मे सीतोदा वडी है, समुद्र मे स्वयम्भूरमण वृहत्तम है तथा हाथियो मे ऐरावत, स्वर्गों मे ब्रह्मस्वर्ग [पञ्चमस्वर्ग] दानो मे अभयदान, मुनियो मे तीर्थंकर और वनो मे नन्दनवन उत्क्रष्ट है, वैसे ही ब्रतो मे ब्रह्मचर्य सर्वश्रेष्ठ है।

#### १४५

व्रह्मचारी न होते हुए भी जो यह कहे कि "मैं व्रह्मचारी हूँ' वह गायो के समह के वीच गर्दभ की तरह विस्वर नाद करता है ।

१४६ दश० ६।२० १४० उत्त० ४।४ १४१ प्रश्न० १।४ १४२ उत्त० ६।४८ १४३ उत्त० १६।२६ १४४ आचा० १।२।४ १४४ दश० ४।१७

१५५ जया निव्विदए भोए. जे दिव्वे जे य माणुसे । तया चयइ सजोग, सर्बिभतर - वाहिर ।।

१५४ वहुपि लद्धु न निहे, परिग्गहाओ अप्पाण अवसक्किज्जा।

१५३ धणधन्न पेसवग्गेसु, परिग्गहविवज्जणं । सव्वारभपरिच्चाओ, निम्ममत्त सुदुक्कर ।।

१४२ इच्छा हु आगास समा अणंतिया ।

१५१ नत्थि एरिसो पासो पडिबधो अत्थि, सव्व जीवाणं सव्वलोए ।

१४६ मुच्छा परिग्गहो वुत्तो ।

१५० वित्तेण ताण न लभे पमत्ते, इमम्मि लोए अदुवा परत्था ।

अपरिग्रह

## अपरिग्रह

## 388

वस्तू के प्रति रहे हुए ममत्व-माव को परिग्रह कहा है ।

## १४०

प्रमत्त पुरुप धन के द्वारा न तो इस लोक मे अपनी रक्षा कर सकता है और न परलोक मे ही ।

## १५१

विश्व के सभी प्राणियो के लिए परिग्रह के समान दूसरा कोई जाल नही, वन्धन नही ।

#### १४२

इच्छा आकाश के समान अनन्त है।

#### १४३

धन-धान्य, नौकर-चाकर आदि का परिग्रह त्यागना, सर्व हिंसात्मक प्रवृत्तियो को छोडना और निरपेक्षभाव से रहना, यह अत्यन्त दुष्कर है ।

#### १४४

वहुत मिलने पर मी सग्रह न करे । परिग्रह-वृत्ति से अपने को<sup>ं</sup> दूर रखे ।

#### १४४

जव मनुष्य दैविक और मानुषिक (मनुष्य-सम्वन्धी) भोगो से विरक्त हो जाता है तव वह आभ्यन्तर और वाह्य परिग्रह को छोड कर आत्म-साधना मे जुट जाता है ।

ज पि वत्थ च पाय वा, कवल पायपुछण । ज पि सजम-लज्जद्रा, धारति परिहरति य ।।

१४७ जे पावकम्मेहिं घण मणूसा, समाययन्ती अमय गहाय। पहाय ते पास पयट्ठिए नरे।

१५५ ममाइ लूप्पई वाले, अन्ने-अन्नेहि मूच्छिए ॥

वेराण्वद्धा नरय उवेति ।। जस्सि कूले समूप्पन्ने, जेहि वा सवसे नरे ।

## १६० परिग्गहनिविट्ठाण, वेर तेसि पवड्ढई ।

328 कसिण पि जो इम लोय, पडिपुण्ण दलेज्ज इक्कस्स । तेणाऽवि से न सतुस्से, इइ दुप्पूरए इमे आया ॥

१६१ विडमुब्भेइम लोण, तेल्ल सप्पि च फाणिय । न ते सन्निहिमिच्छन्ति, नायपुत्त-वओरया ॥

सव्वत्युवहिणा वुद्धा, सरक्खण-परिग्गहे। अवि अप्पणो वि देहम्मि,नाऽयरन्ति ममाइय ॥

१४६ टबा० ६।१९ १९७ उत्त० ४१२ १४८ सूत्र० १।१।४ १६० सूत्र० ११९१३ १६१ दश० ६११७ १५६ उत्त० मा१६ १६२ दजन ६१२१

१६२

जो भी वस्त्र, पात्र, कम्बल और रजोहरण हैं, उन्हे मुनि सयम और लज्जा की रक्षा के लिए ही रखते हैं। किसी समय वे सयम की रक्षा के लिए इनका परित्याग भी करते है।

### १९७

जो मनुष्य धन को अमृत मानकर अनेक पापकर्मों द्वारा उसका उपार्जन करते हैं, वे धन को छोड कर मौत के मुँह मे जाने को तैयार हैं, वे वैर से वैंधे हुए मर कर नरकवास प्राप्त करते है ।

### १५५

अज्ञानी मनुष्य जिस कुल मे उत्पन्न होता है, अथवा जिसके साथ निवास करता है उस मे ममत्वभाव रखता हुआ अपने से मिन्न वस्तुओ मे इस मूर्च्छा भाव से अन्त मे वह वहुत दु खित होता है ।

## 328

यदि धन-धान्य परिपूर्ण यह सारी सृष्टि किसी एक व्यक्ति को दे दी जाय तव मी उसे सतोप होने का नही, क्योकि लोमी आत्मा की तृष्णा दुष्पूर होती है।

#### १६०

जो परिग्रह-सग्रहवृत्ति मे व्यस्त है, वे ससार मे अपने प्रति वैर की हो अभिवृद्धि करते हैं।

## १६१

जो लोग भगवान महावीर के वचनो मे अनुरक्त है, वे मक्खन, नमक, तेल, घृत, गुड आदि किसी वस्तु के सग्रह करने का मन मे सकल्प तक नही लाते ।

## १६२

ज्ञानी पुरुप सयम साधक उपकरणो के लेने और रखने मे ममत्व-वृत्ति का अवलम्बन नही रखते । अधिक तो क्या, अपने शरीर के प्रति भी ममत्व नही रखते । ४४ भगवान महावीर के हजार उपदेश

१६३ जे सिया सन्निहीकामे, गिही पव्वडए न से ।

थोवाहारो थोवभणिओ य, जो होइ थोवनिद्दो य । थोवोवहि-उवगरणो, तस्स हु देवा वि पणमति ॥ १६५ अन्ने हरति त वित्तं, कम्मी कम्मेहिं किच्चती । १६६

१९४

रदद कामे कमाही, कमिय खु दुक्खं । १६७ जे ममाइअ मइ जहाइ, से जहाइ ममाइअ ।

१६५ से ह दिट्रभए मूणी, जस्स नत्थि ममाइअ ।

१६९ एतदेव एगेसि महन्भय भवइ । १७० तिविहे परिग्गहे पण्णत्ते, त जहा-कम्म- परिग्गहे, सरीर- परिग्गहे, वाहिरभडमत्त — परिग्गहे ।

१७१ लोहस्सेस अणुप्फासो, मन्ने अन्नयरामवि ।

१६३ दण० ६।१८ १६४ आवण्यक-निर्युक्ति १२६५ १६५ सूत्र० १।९।४ १६६ दमा० २।५ १६७ आचा० २।६ १६८ अाचा० २।६ १६९ आचा० ४।२ १७०.भग० १८७७ १७१ दमा० ६।१८

जो साघु मर्यादा विरुद्ध कुछ मी सग्रह करना चाहता है, वह साधु नही, वल्कि ग्रहस्थ ही है ।

## १६४

जो साधक मिताहारी, मित-भापी, मित-शायी और मित-परिग्रही है, उसे देवता भी नमस्कार करते हैं।

### १६५

सचय किया हुआ धन यथासमय दूसरे उडा लेते है किंतु सग्रही को अपने पाप कर्मां का दुष्फल भोगना ही पडता है।

## १६६

कामनाओं का अन्त करना ही दुख का अन्त करना है।

## १६७

जो साधक अपनी ममत्ववुद्धि का त्याग कर सकता है, वही परिग्रह का त्याग करने मे समर्थ हो सकता है ।

### १६न

जिस की चित्तवृत्ति से ममत्वभाव निकल चुका है, वही समार के भय स्थानो को सुन्दर रीति से देख सकता है ।

## 225

परिग्रह ही इस लोक मे महामय का कारण होता है ।

## १७०

परिग्रह तीन प्रकार का है — कर्म-परिग्रह, शरीर-परिग्रह, वाह्य-मण्ड-मात्र-उपकरण-परिग्रह ।

## १७१

सग्रह करना, यह अन्दर रहनेवाले लोभ की फलक है !

A CONTRACTOR

१७२ दग० ४।१० १७३ उत्त० २८।४८ १७४ उत्त० ११।१७ १७५ सूत्र० १।१२।१९ १७६ मग० १।१ १७७ उत्त० ११।२३ १७= आचा० १।२।३।

राषुगयसायर्थाय सामा १७७ जहा से सहसक्खे, वज्जपाणी पुरदरे। सक्के देवाहिवई, एवं हवइ वहुस्सुए।।

१७८ तम्हा पडिए नो हरिसे, नो कुप्पे ।

१७६ इह भविए वि नाणे, परभविए वि नाणे । तदुभयभविए वि नाणे ।

एप हपइ पहुरपुर ।। १७४ अलमप्पणो होति अल परेसि ।

जहाऽऽइण्णसमारूढे, सूरे दढपरक्कमे। उभओ णदिघोसेण, एव हवइ वहुस्सुए।।

१७४

पढम नाण तओ दया । १७३ जहा सूई ससुत्ता, पडिआ वि न विणस्सइ । तहा जीवे ससुत्ते, ससारे वि न विणस्सइ ।

१७२

ज्ञान

प्रथम ज्ञान होना चाहिए तत्पश्चात् दया अर्थात् आचरण ।

१७३

जिस प्रकार घागे मे पिरोई हुई सुई गिर जाने पर भी गुम नही होती है, उसी प्रकार ज्ञानरूप धागे से युक्त आत्मा ससार मे कही भटकती नही, अर्थात् विनाश को प्राप्त नही होती ।

१७४

जिस प्रकार उत्तम जाति के अक्ष्व पर चढा हुआ महान् पराक्रमी योद्धा दोनो ओर वजनेवाले वाद्यो के आघोष से अजेय होता है । उसी प्रकार बहुश्रुत विद्वान् भी परवादियो से (शास्त्रार्थ मे ) पराजित नही होता ।

## १७४

ज्ञानी आत्मा ही 'स्व और पर' के कल्याण मे समर्थ होती है।

## १७६

ज्ञान का प्रकाश इस जन्म मे रहता है, पर जन्म मे रहता है और कमी दोनो जन्मो मे भी रहता है।

## १७७

जिस प्रकार सहस्रचक्षु, वज्त्रपाणि और नगरो का विघ्वस करनेवाला शक देवो का स्वामी होता है उसी प्रकार वहुश्रुत ज्ञानी दैवी सम्पदा का अधिपति होता है।

## १७५

आत्म-द्रष्टा साधक को ऊँची या नीची कैसी भी स्थिति मे न हर्पित होना चाहिए और न कुपित ही ।

· ...

१७६ उत्त० ३२।२ १८० उत्त० २८।३४ १८१ उत्त० २३।३१ १८२ उत्त० १।४४ १८३ उत्त० ११।२४ १८४ उत्त० ११।२४ १८४ नदी० ४४ १८६ उत्त० २६।४६

## मिच्छद्दिट्ठिस्स सुय सुयअन्नाण । १९६ नाणसपन्नयाए ण जीवे, सव्वभावाहिगम जणयइ ।

१८४ जहा से उडुवई चन्दे, नक्खत्त-परिवारिए । पडिपुण्णे पुण्णमासीए, एव हवइ बहुस्सुए ।।

> १५५ सम्मद्दिट्ठिस्स सुय सुयणाण,

१<sup>५३</sup> जहा से तिमिरविद्धसे, उत्तिट्टन्ते दिवायरे । जलन्ते इव तेएण, एव हवइ बहुस्सुए ।।

## नच्चा नमइ मेहावी ।

१ुदर

१८१ विन्नाणेण समागम्म, धम्म साहणमिच्छिय ।

१८० नाणेण जाणई भावे ।

१७६ नाणस्स सव्वस्स पगासणाए, अन्नाणमोहस्स विवज्जणाए । रागस्स दोसस्स य सखएण, एगत सोक्ख समुवेइ मोक्ख ।।

सम्पूर्ण ज्ञान के प्रकाश से, अज्ञान और मोह के त्याग से, राग और द्वेष के क्षय होने से, आत्मा एकान्त सुखमय मोक्ष प्राप्त कर लेता है।

१८०

जीव ज्ञान से पदार्थों के स्वरूप को जानता है।

१५१

विज्ञान से यथोचित जान कर ही धर्म के साधनो-उपकरणो का निर्णय होता है ।

## १न२

प्रज्ञाशील ज्ञानोपार्जन कर के विनम्र हो जाता है।

## १८३

जिसप्रकार तिमिर का नाशकरनेवाला उदीयमान सूर्य तेज से जाज्वल्यमान प्रतीत होता है, उसी प्रकार वहुश्रुत-ज्ञानी तप की प्रभा से उज्ज्वल प्रतीत होता है ।

### १५४

जिसप्रकार नक्षत्र परिवार से परिवृत ग्रहपति चन्द्रमा पूर्णिमा को परिपूर्ण होता है, उसी प्रकार सन्त जन के परिवार से परिवृत वहुश्रुत-ज्ञानी समस्त कलाओ मे परिपूर्ण होता है ।

१⊏५ सम्यक्दृष्टि जीव का श्रुत, श्रुतज्ञान है । मिथ्याद्दष्टि जीव का श्रुत, श्रुत अज्ञान है ।

## १९६

ज्ञान की सम्पन्नता से जीव सभी पदार्थ-स्वरूप को जान सकता है।

१८७ उत्त० २९।४९ १८८ स्था० १।४३ १८९ स्था० २।१।७१ १९० उत्त० २९।२४ १९१ उत्त० २८।३० १९२ उत्त० ११।२८ १९३. उत्त० ११।२९ १९४. उत्त० ११।३०

१६४ जहा से सयभूरमणे, उदही अवखओदए । नाणारयणपडिपुण्णे, एवं हवइ वहुस्सुए ।।

१९३ जहा से नगाणपवरे सुमहं मन्दरे गिरी। नाणोसहिपज्जलिए, एव हवइ वहुस्सुए।।

नाणेण विणा न हुति चरणगुणा । १६२ जहा सा नईणपवरा, सलिला सागरंगमा । सीया नीलवन्तपवहा, एव हवइ वहुस्सुए ।।

१९९ १९१ ताणेण विणा न तति चरणगणा ।

१६० सुयस्स आराहणयाएण अन्नाण खवेइ ।

१८९ दुविहे नाणे पण्णत्ते, तजहा-पच्चक्खे चेव, परोक्खे चेव ।

१८८ एगे नाणे

१८७ नाणसपसन्ने ण जीवे चाउरन्ते, ससारकन्तारे न विणस्सइ ।

४० भगवान महावीर के हजार उपदेश

ज्ञान सम्पन्न जीव चार गति-रूप ससार अटवी मे विनाश को प्राप्त नही होता ।

१८८

उपयोग की दृष्टि से ज्ञान एक प्रकार का है।

१८९

ज्ञान दो प्रकार का कहा है, प्रत्यक्ष और परोक्ष (अवधि, मन पर्यव और केवल ये तीन ज्ञान प्रत्यक्ष है तथा मतिज्ञान, श्रुतज्ञान परोक्ष है।)

#### 980

ज्ञान की आराधना करने से जीव अज्ञान का क्षय करता है।

### 939

ज्ञान के अभाव मे चारित्र---सयम नही होता।

## १९२

जिसप्रकार नीलवान पर्वत से निकल कर सागर मे मिलनेवाली शीता नदी अन्य नदियो मे श्रेष्ठतम है, उसीप्रकार वहुश्रुत आत्मा सर्व-साधुओ मे श्रेष्ठ होता है ।

### 833

जिसप्रकार अनेक औपधियो से दीप्त महान् मन्दराचल पर्वत सर्व पर्वतो मे श्रेष्ठ है उसीप्रकार वहुश्रुत-आत्मा सर्व-साघ्रुओ मे श्रेष्ठ होता है ।

### १९४

जिसप्रकार अगाघ जल से परिपूर्ण स्वयम्भूरमण समुद्र अनेक प्रकार के रत्नो से भरा हुआ होता है, उसीप्रकार वहुश्रुत आत्मा अक्षय ज्ञान गुण से परिपूर्ण होता है ।

नाणी नो पमायए कयावि । 208 मेहाविणो लोभ- भयावतीता । २०२ खिप्पं न सक्केइ विवेगमेउं। २०३ दोहि ठाणेहि जीवे ससारकतार वीइवएज्जा । त जहा - विज्जाए चेव, चरणेण चेव॥ 3 १९४ नग० २१४ १९६ उत्त० ६।१ १९७ उत्त० २८१४। १८= उत्त० २६१४ २०० आचा० २।२। १६६ बनु० १४५ २०१. सूत्र० १२।११ २०२ उत्त० ४।१० २०३ स्था० २११।

तत्थ पचविहं नाणं, सुअं आभिणिवोहिअ । ओहिणाण च तइअं, मणणाण च केवल ।। १९९

सुय दुविहं पण्णत्तं, त जहा- लोइयं लोगुत्तरिय ।

२००

285

१९७ एव पचविहं नाण, दव्वाण य गुणाण य । पज्जवाणं च सव्वेसि, नाणं नाणीहि देसिय ।।

१९६ जावन्तऽविज्जा पुरिसा, सब्वे ते दुक्खसंभवा ।

१९५ सवणे नाणे य विन्नाणे, पच्चक्खाणेय संजमे । अणण्हये तवे चेव, वोदाणे अकिरिया सिद्धी ।।

५२ भगवान महावीर के हजार उपदेश

### 888

धर्मश्रवण से तत्त्व-ज्ञान, तत्त्व-ज्ञान से विज्ञान, विज्ञान से प्रत्याख्यान, प्रत्याख्यान से सयम, सयम से अनाश्रव, अनाश्रव से तप, तप से निर्जरा, निर्जरा से निष्कर्मता और निष्कर्मता से सिद्धि प्राप्त होती है।

### १९६

जितने अविद्यावान् पुरुप हैं वे सव अनेकानेक दु ख उत्पन करनेवाले है ।

### १९७

सर्वद्रव्य, सर्वगुण और सर्वपर्यायो का स्वरूप जानने के लिए ज्ञानियो ने पॉच प्रकार का ज्ञान बतलाया है ।

### १९८

ज्ञान पॉच प्रकार का है—श्रुतज्ञान, आभिनिवोधिक ज्ञान [मतिज्ञान] अवधिज्ञान, मन पर्यव ज्ञान और केवलज्ञान ।

### 388

ज्ञान दो प्रकार का कहा है—लौकिक— रामायण आदि और लोकोत्तर-आचाराङ्ग (आगम) आदि ।

### २००

ज्ञानी आत्मा को किसी भी परिस्थिति मे प्रमाद नही करना चाहिए।

### २०१

ज्ञानी लोभ और भय से सदा मुक्त होते है।

### २०२

विवेक [ज्ञान] शीघ्र प्राप्त नही होता।

### २०३

दो स्थानो से जीव ससाररूप वन को पार करता है—विद्या [ज्ञान] से और चारित्र से । ●

|      |       |       |      |               |      | •           |
|------|-------|-------|------|---------------|------|-------------|
| २०४. | उत्त० | 315   | २०५  | सूत्र० २।३।११ | २०६. | उत्त० हारद  |
| २०७  | उत्त० | १४।२८ |      |               |      | आचा॰ १।३।२० |
| २१०. | उत्त∘ | ३११०  | २११. | उत्त० २९।३    |      | उत्त० १०।१६ |

# २१२ सद्हणा पुणरावि दुल्लहा ।

# २११ धम्मसद्धाएण सायासोक्खेसु रज्जमाणे विरज्जइ ।

२१० सुईं च लद्ध सद्ध च, वीरिय पुण दुल्लह । वहवे रोयमाणा वि, णो य ण पडिवज्जई ॥

२०६ जाए सद्धाए णिक्खतो, तमेव-अणुपालिया, वियहित्तु विसोत्तिय ।

२०म वितिगिच्छासमावन्नेण अप्पाणेण नो लहई समाहि ।

२०७ सद्धा खम णे विणइत्तु राग ।

२०६ ससय खलु सो कुणइ, जो मग्गे कुणइ घर ।

सद्वा परमदुल्लहा । २०५ अदक्खु, व दक्खुवाहिय सद्दहसु ।

२०४

२०४ धर्म-तत्त्व मे श्रद्धा होना अत्यन्त दुर्लभ है ।

२०४

नही देखने वालो <sup>।</sup> तुम देखनेवालो की बात पर वि**ण्वास करते हुए** चलो ।

### २०६

साघना मे वही व्यक्ति सशय करता है जो कि मार्ग मे ही रुक जाना चाहता है।

### २०७

घर्म-श्रद्धा हमे रागासक्ति से मुक्त कर सकती है।

२०५

शकाशील व्यक्ति को कमी समाधि----शान्ति नही मिलती ।

### 305

जिस श्रद्धा से दीक्षा धारण की है उसी श्रद्धा के साथ शकादि घातक दुर्गुणो को छोड कर साधुजीवन की सम्यक् परिपालना करनी चाहिए।

### २१०

श्रुति और श्रद्धा प्राप्त होने पर भी सयम मार्ग मे वीर्य-पुरुपार्थ होना अत्यन्त कठिन है । बहुत से लोग श्रद्धासम्पन्न होते हुए भी सयममार्ग मे प्रवृत्त नही होते ।

### २११

धर्म श्रद्धा से वैषयिक सुखो की आसक्ति छोड कर यह जीव वैराग्य को प्राप्त कर लेता है।

### २१२

उत्तम धर्म को सुन लेने के बाद भी, उस पर श्रद्धा होना और भी दुर्लम है।

| २१३ सूत्र० २।१।१५ | २१४. आचा० १।४।२   | २१४ उत्त० २८।३६ |
|-------------------|-------------------|-----------------|
| २१६. उत्त० हा२२   | २१७ दश० मा२७      | २१८ उत्त० ३०।६  |
| २१९ दश० ८१३४      | २२० सूत्र० १।७।२७ |                 |

२२० नो पूयण तवसा आवहेज्जा ।

२१९ वल थाम च पेहाए, सद्धामारोग्गमप्पणो । खेत्त कालं च विन्नाय, तहप्पाण, निजुजए ।।

२१८ भव कोडिय सचिय कम्म, तवसा णिज्जरिज्जड ।

२१७ देहदुक्ख महाफल ।

२१६ तवनारायजुत्तेण, भित्तूण कम्मकचुय ।

२१५ खवेत्ता पुव्वकम्माइ, सजमेण तवेण य । सव्वदुक्खपहीणट्ठा, पक्कमति महेसिणो ।।

२१४ एगमप्पाण सपेहाए धुणे सरीरग ।

२१३ सउणी जह पसुगुडिया, विहुणिय धसयइ सिय रय । एव दविओवहाणव कम्म खवड तवस्सि माहणे ॥

करोडो-भवो के सचित कर्म तपक्ष्चर्या के द्वारा निजीर्ण-नष्ट हो जाते हैं। 398 अपने वल, पराक्रम, श्रद्धा और आरोग्य को देखकर क्षेत्र और काल को पहचान कर शक्ति के अनुसार अपनी आत्मा को तप आदि के अनुष्ठान मे नियुक्त करे।

२१७ देह का दमन एक तप है और वह महान् फलवाला है।

समस्त दू खो से मूक्ति चाहनेवाले महर्पि सयम और तप के द्वारा अपने पूर्वसचित कर्मों का क्षय कर परम सिद्धि को प्राप्त करते हैं। २१६

आत्मा को शरीर से विलग जान कर भोग-लिप्त शरीर को तपक्ष्चर्या के द्वारा धून डालना चाहिए। २१४

जिस प्रकार शकूनी नामका पक्षी अपने परो को फड-फडा कर उन पर लगी हुई घूल को फाड देता है उसी प्रकार तपस्या के द्वारा मुमुक्ष अपने आत्म-प्रदेशो पर लगी हुई कर्मरज को दूर कर देता है। २१४

२१३

तप

### 220

तप के द्वारा साधक को पूजा---प्रतिष्ठा की अभिलापा नही करनी चाहिए ।

२१५

# तप रूपी लोह वाण से युक्त धनुप के द्वारा कर्मरूपी कवच को मेद

डालें <sup>।</sup>

|            | २२१  |        |      |     |   |
|------------|------|--------|------|-----|---|
| असिधारागमण | चेव, | टुक्कर | चरिउ | तवो | ۱ |

२२७ २२५ पायच्छित्त विणओ, वेयावच्च तहेव सज्झाओ । झाण च विउस्सग्गो, एसो अब्भिन्तरो तवो ॥ 399 तवेण परिसुज्झई ।

अणसणमूणोयरिया, भिक्खायरिया रसपरिच्चाओ । कायकिलेंसो सलीणया य, वज्झो तवो होइ।।

२२४ अणण्हये तवे चेव ।

सक्ख खु दीसइ तवो विसेसो, न दीसई जाइविसेस कोई। २२४

२२२ छन्द निरोहेण उवेइ मोक्ख ।

भगवान महावीर के हजार उपदेश ሂፍ

> २२२. उत्त० ४। म २२३ उत्त० १२।३७ २२५. भग० २१४ २२६ उत्त० ३०।७ २२म उत्त० ३०।३० २२९. उत्त० २८।३४

२३० तवेण वोदाण जणयई।

२२६

सो तवो दुविहो वुत्तो, वाहिरव्भन्तरो तहा । वाहिरो छविवहो बुत्तो, एवमव्भन्तरो तवो ॥

कसेहि अप्पाण, जरेहि अप्पाण ।

२२३

२२१ उत्त० १६।३७

२३०. उत्त० २९१२७

229 3015

२२४. आचा० १।४।३।५

### २२१

तप का आचरण करना तलवार की धार पर चलने के समान दुष्कर है।

२२२ इच्छानिरोध-तप से मोक्ष की प्राप्ति होती है।

### २२३

तप की महिमा तो प्रत्यक्ष मे दिखलाई देती है, किन्तु जाति की महिमा तो कोई नजर नही आती हैं।

### २२४

तप के द्वारा अपने को क्रुश करो, अपने को जीर्ण करो, भोग-वृत्ति को जर्जर करो।

### २२४

तप से पूर्व-बद्ध कर्मों का नाश करो ।

### २२६

तप दो प्रकार का बतलाया है-वाह्य और आम्यतर । बाह्य तप छ प्रकार का कहा है, इसी प्रकार आभ्यन्तर तप भी छ प्रकार का है ।

### २२७

अनशन, ऊनोदरी, भिक्षाचरी, रसपरित्याग, काय-क्लेश और प्रति सलीनता ये बाह्य तप के छ भेद है।

#### २२५

प्रायश्चित्त, विनय, वैयावृत्य, स्वाघ्याय, घ्यान और कायोत्सर्ग----ये आभ्यन्तर तप के छ भेद हैं ।

### 325

तप से आत्मा का शुद्धिकरण होता है।

### २३०

तप से व्यवदान---पूर्व-कर्मों का क्षय कर आत्माणुद्धि प्राप्त करता है ।

२३१ मूत्र० १।१४।६ २३२. सूत्र० १।१४।३ २३३. उत्त० १९।१४ २३४ उत्त० १९।१२ २३४ उत्त० १८।१४ २३६ उत्त० १४।३९

२३६ सव्व जग जड तुह, सव्व वावि धण भवे । मव्व पि ते अपज्जत्त नेव ताणाय त तव ।।

२३५ दाराणि य सुया चेव, मित्ता य तह वन्धवा । जीवन्तमणुजीवन्ति, मय नाणुव्वयन्ति य ।।

२३४ इम सरीर अणिच्च, असुई असुइसभव । असासयावासमिण, दुक्खकेसाणभायण ।।

२३३ जम्म दुक्ख जरा दुक्ख, रोगाय मरणाणि य । अहो दुक्खो हु ससारो, जत्थ कीसन्ति जन्तवो ।।

२३२ तहि तहि मुयक्खाय, से य सच्चे सुआहिए । सया सच्चेण सम्पन्ने, मेत्ति भूएहि कप्पए ।।

२३१ भावणाजोगसुद्धप्पा, जले नावा व आहिया। नावा वि तीरसम्पन्ना, सव्वदुक्खा तिउट्टई।।

भावना

### श्वना

### २३१

जिस साधक की अन्तरात्मा भावनायोग से विशुद्ध होती है, वह जल मे नौका के समान ससार सागर से तिर कर सर्व दुखो से मुक्त वन, परम सुख को प्राप्त करता है।

### २३२

वीतराग प्रभु ने जो-जो भाव कहे हैं वे वास्तव मे यथार्थ हैं । जिसका अन्तरात्मा सदा सत्य भावो से ओतप्रोत है वह समस्त जीवो के प्रति मैत्री-भाव रखता है ।

### २३३

जन्म दु ख है, बुढापा दु ख है, रोग दु ख है, और मृत्यु दु ख है <sup>।</sup> अहो <sup>।</sup> यह ससार ही दु खमय है, जिस मे जीव अनेकानेक क्लेश पा रहे है ।

### २३४

यह शरीर अनित्य है, और अग्रुचि है । अग्रुचि से ही इस की उत्पत्ति हुईहै । आत्मा का यह अग्राश्वत-आवास-ग्रह है । तथा दुख और क्लेगो का भाजन है ।

### २३४

स्त्री, पुत्र, मित्र और वान्घव सब जीवित व्यक्ति के साथी है, मरने पर कोई भी साथ नही निमाता ।

### २३६

यदि समस्त ससार तुम्हे प्राप्त हो जाय अथवा समूचा धन तुम्हारा हो जाय तव भी तुम्हारी इच्छापूर्ति के लिए वह अपर्याप्त ही होगा, और वह तुम्हे शरण भी नही दे सकेगा ।

२३७ सूत्र॰ १।७।१० २३८ सूत्र॰ १।२।३।१७ २३६. उत्त॰ १९।२२-२३ २४० उत्त॰ १३।२१ २४१. सूत्र॰ १।१४।६ २४२. सूत्र॰ १।२।३।१९

२४२ वित्त पसवो व नाइओ, त वाले सरण ति मन्नई । एए मम तेसु वि अह नो ताण सरण न विज्जई ॥

२४१ तिउईट्ट उ मेहावी, जाण लोगसि पावग । तुट्टति पावकम्माणि, नव कम्ममकुव्वओ ।।

२४० अच्चेइ कालो तूरन्ति राइओ, न यावि भोगा पुरिसाण निच्चा । उविच्च भोगा पुरिस च्नयन्ति, दुम जहा खीणफल व पक्खी ।।

२३९ जहा गेहे पलित्तम्मि, तस्स गेहस्स जो पहू । सारभण्डाणि नीणेइ, असार अवउज्झइ ॥ एव लोए पलित्तम्मि, जराए मरणेण य । अप्पाण तारइस्सामि, तुब्भेहि अणुमन्निओ।

२३८ अव्भागमियम्मि वा दुहे, अहवा उक्कमिए भवन्तिए । एगस्स गई य आगर्ड, विदुमन्ता सरण न मन्नई ।।

२३७ गव्भाइ मिज्जति बुयाबुयाणा, णरा परे पचसिहा कुमारा। जुवाणगा मज्झिम-थेरगा य, चयति ते आउक्खए पलीणा।।

६२ भगवान महावीर के हजार उपदेश

२३७

कितने ही प्राणी गर्मावस्था मे, कितने ही दूध पीते शिशु अवस्था मे, तो कितने ही पच-शिख कुमारो की अवस्था मे मृत्यु को प्राप्त होते हैं। फिर कितने ही युवा, प्रौढ और वृद्ध होकर मरते हैं। इस प्रकार आयुष्य क्षय होने पर जीव अपना देह छोड देता है।

२३५

कष्ट आने पर जीव को अकेला ही भोगना पडता है, अथवा आयुष्य-क्षय होने से पर-भव मे अकेला ही जाना होता है, अत विवेकी पुरुप स्वजन सम्वन्धी को शरणरूप नही समझता ।

३६९

जैसे घर मे आग लग जाने पर गृहपति मूल्यवान वस्तुओ को निकाल लेता है और मूल्यहीन वस्तुओ को छोड देता है। उसी प्रकार मै भी आप की आज्ञा प्राप्त कर जरा और मृत्यु की अग्नि से प्रज्वलित इस ससार मे अपनी आत्मा का उद्धार करूँगा।

२४०

जीवन व्यतीत हो रहा है, रात्रियाँ दौडी जा रही है, मनुष्य के तुच्छ भोग भी अशाक्ष्वत है । जैसे पक्षी क्षीण फलवाले वृक्ष को छोड कर चले जाते हैं, उसी तरह काम-भोग मनुष्य को छोड देते हैं ।

२४१

पाप कर्म के स्वरूप को जाननेवाला मेघावी पुरुष ससार मे रहता हुआ भी पाप से मुक्त हो जाता है । जो पुरुष नवीन कर्मों का उपार्जन नही करता उसके सभी पाप कर्म मुक्त हो जाते हैं ।

२४२

अज्ञानी मनुष्य ऐसा मानता है कि धन, पशु और जातिवाले मेरा रक्षण करेंगे । वे ''मेरे हैं'' ''मैं उनका हूँ'' परन्तु इस प्रकार उन्हे अन्त मे त्राण तथा शरण देनेवाला कोई नही मिलता ।

२४३ उत्त० १३।२२ २४४. उत्त० ४।४ २४५. उत्त० १४।१२ २४७. उत्त० २९।४० २४८. उत्त० २९।४० २४६. उत्त० १३।२४

२४८ भावविसोहीए वट्टमाणे जीवे अरहन्त-पन्नत्तस्स घम्मस्स आराहणयाए अब्भुट्रे इ ।

২४७ भावसच्चेण भावविसोहि जणयई।

चिच्चा दुपय च चउप्पय च, खेत्त गिह धण-धन्न च सव्व । अम्मप्पवीओ अवसो पयाइ, पर भव सुन्दर-पावगं वा ।।

२४६

২४४ वेया अहीया न भवति ताण, भुत्ता दिया निति तम तमेण । जाया य पुत्ता न हवति ताण, को नाम ते अणुमन्नेज्ज एयं।।

संसारमावन्न परस्स अट्ठा, साहारण ज च करेइ कम्म । कम्मस्स ते तस्स उ वेयकाले, न बधवा बधवय उवेन्ति ।।

২४४

२४३ जहेह सीहो व मिय गहाय, मच्चू नर नेइ हु अतकाले । न तस्स माया व पिया व भाया, कालम्मि तम्मिऽसहारा भवंति ।।

भगवान महावीर के हजार उपदेश ६४

२४३

जिस प्रकार सिंह हरिण को पकड कर ले जाता है उसी प्रकार अन्त-काल मे मृत्यु भी मनुष्य को ले जाती है । उस समय माता-पिता व भाई आदि कोई भी अपने जीवन का भाग दे कर उन्हे बचा नही सकते ।

### ২४४

ससारी प्राणी अपने प्रिय-वन्धुजनो के लिए वुरे से वुरे कर्म भी कर डालता है, किन्तु जव उस कर्म का दुष्फल भोगने का समय आता है, तव वह अकेला ही भोगता है, उस समय वे वन्धु-जन वन्धुता नही दिखाते, उस का भाग नही वेंटाते ।

### ২४४

पढे हुए वेद तुम्हारा सरक्षण नही कर सकते, भोजन कराये हुए द्विज भी अन्घकार मे ले जाते हैं, तथा पुत्र भी रक्षा नही कर सकते ऐसी स्थिति मे कौन विवेकशील पुरुष इन्हे स्वीकार करेगा ?

### २४६

ये पराधीन आत्मा द्विपद-दास-दासी, चतुष्पद-घोडा-हाथी, खेत, घर, धन-धान्य आदि सव कुछ छोड कर केवल अपने किये कर्मों को साथ लेकर अच्छे या बुरे परमव (जन्म) मे चला जाता है ।

### ২४७

भाव सत्य से आत्मा भाव-विशुद्धि को प्राप्त करता है ।

### २४५

भाव-विशुद्धि मे वर्तमान जीव अर्हत्-प्ररूपित धर्म की आराधना के लिये समुद्यत होता है ।

२४६ उत्त० १६।१७ २४०. सूत्र० १।१।१।४

२४० वित्त सोयरिया चेव, सव्वमेयं न ताणइ।

२४९ खेत्त वत्थु हिरण्ण च, पुत्तदारं च वन्धवा । चइत्ता ण इम देह, गन्तव्वमवसस्स मे ॥ मनुष्य को हमेणा यह चिन्तन करना चाहिए कि भूमि, घर, सोना, पुत्र, स्त्री, वान्धव और इस शरीर आदि सभी को छोड कर मुझे एक दिन अवश्य जाना पडेगा ।

२४०

١

٠

धन, घान्य, कुटुम्ब, सम्बन्धी आदि कोई भी जीवात्मा को ससार परिभ्रमण से वचा नही सकते ।

२४१. भग० १८।१० २४२. उत्त० १९।३७ २४३ उत्त० १९।३९ २४४ उत्त० १९।३९ २४४. सुत्र० १।८।२६ २४६. अनु० १३

### २४६ अणुवओगो दव्व ।

## २११ झाणजोग समाहट्टु, काय विउसेज्ज सव्वसो ।

२५४ जवा लोहमया चेव, चावेयव्वा सुदुक्कर ।

२४३ अहीवेगन्तदिट्ठीए, चरित्ते पुत्त ! दुच्चरे ।

रूप्र २४२ वाहाहि सागरो चेव, तरियव्वो गुणोदही ।

२५१ जं मे तव-नियम-सजम-सज्झाय-झाणाऽवस्सय-मादीएसु जोगेसु जयणा, से त्त जत्ता।

### साधना

### साधना

### २४१

तप नियम, सयम, स्वाघ्याय, घ्यान, आवश्यक आदि मे जो यतना-पूर्वक प्रवृत्ति है, वही मेरी वास्तविक यात्रा---साधना है ।

### २५२

जैसे भुजाओ से सागर तैरना कठिन है वैसे ही सद्गुणो की साधना का कार्य कठिन है ।

### २४३

सर्प जैसे एकाग्र-दृष्टि से चलता है वैसे एकाग्र-दृष्टि से चारित्र घर्म का पालन करना बहुत ही कठिन कार्य है।

### २४४

जैसे लोहे के जवो को चवाना कठिन है वैसे ही सयम-साधना का पालन भी कठिन है।

### २४४

मेघावी पुरुप घ्यान योग को स्वीकार करे और देह भावना का सर्वथा विसर्जन करे ।

### २४६

उपयोग (विवेक) शून्य साघना केवल द्रव्य है, भाव नही ।

ξĒ

२४७ सूत्र० १।१०।६ २४८ आचा० १।२।६ २४९. सूत्र० १।२।२।१७ २६०. आचा० १।२।४ २६१. आचा० १।८।८।४ २६२. आचा० २।३।१ २६३ दग० ६।३।११ २६४ सूत्र० २।२।३ २६४ सूत्र० २।३।१३

समता सन्वत्थ सुन्वए।

### समय सया चरे । २६४

# 

# वियाणिया अप्पगमप्पएण, जो रागदोसेहिं समो स पुज्जो ।

२६३

## २६१ जोविय नाभिकखिज्जा, मरण नो वि पत्थए । दुहओ वि न सज्जेज्जा, जीविए मरणे तहा ।। २६२ नो उच्चावय मण नियछिज्जा ।

२६० लाभुत्ति न मज्जिज्जा, अलाभुत्ति न सोइज्जा। २६१ जोविय नाभिकखिज्जा मरण नो वि प्रवण्ण ।

२५९ सामाइयमाहु तस्स ज, जो अप्पाण भए ण दसए ।

२४८ जहा पुण्णस्स कत्थइ, तहा तुच्छस्स कत्थइ । जहा तुच्छस्स कत्थई, तहा पुण्णस्स कत्थइ ।।

२५७ सन्व जग तू समयाणुपेही, पियमप्पिय कस्स वि नो करेज्जा ।

## समभाव

### समभाव

२१७ जो साधक सम्पूर्ण विश्व को समभाव से देखता है, वह न किसी का प्रिय करता है, और न किसी का अप्रिय ही । २४प

ı

धर्मोपदेष्टा जिस प्रकार पुण्यवान्-धनवान् को उपदेश देता है उसी प्रकार तुच्छ-दीन, दरिद्र को भी उपदेश देता है और जिस प्रकार तुच्छ को उपदेश देता है उसीप्रकार पुण्यवान् को भी ।

375

सममाव वही साधक रख सकता है जो अपने आप को हर किसी भय से विलग रखता है ।

### २६०

साधक मिलने पर गर्व न करे और न मिलने पर शोक न करे।

### २६१

सलेखना मे स्थित साधक न जीने की अभिलाषा करे और न मरने की कामना करे। वह जीवन और मरण किसी मे भी आसक्त न होता हुआ समभाव मे रहे।

### २६२

सकट की घडियो मे भी मन को ऊँचा-नीचा अर्थात् डॉवा-डोल नही होने देना चाहिए ।

### २६३

जो साधक आत्मा को आत्मा से जानकर राग-ढेष के प्रसगो मे सम रहता है, वही पूज्य है ।

### २६४

साधक को सदा समता का आचरण करना चाहिए ।

### २६५

सुव्रती को सर्वत्र समता-माव रखना चाहिए।

-----२६६. उत्त० ३६।२४८ २६७ सूत्र० १।१४।१८ २६८ आचा० ३।२ २६६ उत्त० २८।१६ २७० उत्त० २८।३१ २७१ उत्त० २८।३०

२७१ नादसणिस्स नाण, नाणेण विणा न हुन्ति चरणगुणा । अगुणिस्स नत्थि मोक्खो, नत्थि अमोक्खस्स निव्वाण ।।

निस्सकिया-निक्कखियनिव्वितिगिच्छा अमूढदिट्ठी य । उववूह-थिरीकरणे, वच्छल्ल-पभावणे अट्ठ ।।

२७०

२६९ निस्सग्गुवएसरूई, आणारूई सुत्तवीअरूइमेव । अभिगम-वित्थाररूई, किरिया-सखेव-धम्मरूई ।।

२६<del>८</del> सम्मत्तदसी ण करेई पाव ।

२६७ इओ विद्ध समाणस्स, पुणो सवोहि दुल्लहा ।

२६६ सम्मदसणरत्ता अनियाणा सुक्कलेसमोगाढा । इय जे मरंति जीवा, तेसिं सुलहा भवे बोही ।।

# सम्यग्दर्शन

# सम्यग्दर्शन

### २६६

जो जीव सम्यग्दर्शन मे अनुरक्त है, सासारिक फल की कामना से रहित है तथा शुक्ललेश्या मे प्रवर्तमान है, वे जीव उसी भावना मे मरकर परलोक मे सुलभवोघि होते हैं।

### २६७

जो जीव सम्यक्त्व से पतित होकर मरता है उसे पुन धर्म-वोधि प्राप्त होना अत्यन्त दुर्लभ है।

### २६न

सम्यक्त्वधारी साधक पाप-कर्म नही करता ।

#### २६९

जीव को दस प्रकार से सम्यक्त्व की प्राप्ति होती है—-निसर्ग-रुचि, उपदेश-रुचि, आज्ञा-रुचि, सूत्र-रुचि, वीज-रुचि अभिगम-रुचि विस्तार-रुचि, क्रिया-रुचि, सक्षेप-रुचि और घर्म-रुचि ।

#### २७०

सम्यक्त्व के आठ अग इस प्रकार हैं---नि शका, निष्काक्षा, निर्विचिकित्सा, अमूढ-दृष्टि, उपवृहण (सम्यक् दर्शन की पुष्टि) स्थिरीकरण, वात्सल्य और प्रभावना ।

#### २७१

सम्यग्दर्शन के विना ज्ञान नहीं होता, ज्ञान के विना चारित्र के गुण नहीं होते, गुणो के बिना मुक्ति नहीं होती और मुक्ति के बिना निर्वाण— शाश्वत आत्मानन्द प्राप्त नहीं होता ।

२७२. उत्त० २८।२६ २७३ उत्त० २३।६३ २७४ १८।३३ २७४ उत्त० २६।६० २७६ सूत्र० १।८।२२ २७७ सूत्र० १।८।२३ २७८ सूत्र० ११।२३

२७५ वुज्झमाणाण पाणिण, किच्चताण सकम्मुणा । आघाति साहु त दीव, पतिट्टे सा पवुच्चइ ।।

२७७ जे य वुद्धा महाभागा, वीरा सम्मत्तदसिणो । सुद्ध तेसि परक्कत, अफल होइ सव्वसो ।।

२७६ जे अबुद्धा महाभागा, वीरा असम्मत्तदसिणो । असुद्ध तेसि परक्कत, सफल होइ सव्वसो ।।

२७५ दसणसपन्नयाए ण भवमिच्छत्त-छेयण करेड, परं न विज्झायइ । अणुत्तरेण नाणदसणेण अप्पाण, सजोएमाणे सम्म भावेमाणे विहरइ ।।

२७४ दिट्ठीए दिट्ठिसपन्ने धम्म चर सुदुच्चर **।** 

नत्थि चरित्त सम्मत्तविहूण । २७३ सम्मग्ग तु जिणक्खाय, एस मग्गे हि उत्तमे ।

२७२

७४ भगवान महावीर के हजार उपदेश

### २७२

सम्यक्त्व के अभाव मे चारित्र-गुण की प्राप्ति नही होती ।

### २७३

जो राग-द्वेप को जीतनेवाले हैं, जिन ने जो कहा है वही सर्वोत्तम मार्ग है, ऐसा जिसका अटल विश्वास है वही सम्यक् श्रद्धावान् है ।

### २७४

सम्यग्द्दष्टि के द्वारा द्वष्टिसम्पन्न होकर साधक सुदुश्चर धर्म का आचरण करे ।

### २७४

दर्शन सम्पन्नता से यह जीव क्षायिक सम्यग्दर्शन को प्राप्त करता है, जो ससार के हेतुभूत मिथ्यात्त्व का उच्छेद कर देनेवाला है । उससे आगे उसकी प्रकाश शिखा वुफती नही, वह उत्तरोत्तर ज्ञान और दर्शन को आत्मा से सयोजित करता है, तथा उन्हे सम्यक प्रकार से आत्म-सात् करता हुआ विचरण करता है ।

### २७६

सम्यग्दर्शन से रहित परमार्थं को न जाननेवाले ऐसे विश्रुत यशस्वी वीर पुरुषो का पराक्रम अशुद्ध है, वे सभी तरह से ससार की वृद्धि करने मे सफल होते हैं ।

### २७७

सम्यग्दर्शन से सम्पन्न तथा परमार्थ के ज्ञाता ऐसे विश्रुत यशस्वी वीर पुरुषो का पराक्रम शुद्ध है । वे दुख रूप ससार की वृद्धि मे सर्वथा निष्फल रहते हैं ।

### २७५

मिथ्यात्वादि के प्रवाह मे बहते हुए तथा अपने पाप कर्मों के द्वारा कष्ट पाते हुए प्राणियो के लिए सम्यग्दर्शन द्वीप के समान विश्राम स्थल है। तत्त्वज्ञो का कथन है कि सम्यग्दर्शन से ही मोक्ष प्राप्त होता है।

२७९ उत्त० ३२।१०० २८०. उत्त० ३२।६१ २८१ उत्त० ३२।४७ २८२ आचा० २।४।१६।१४० २८३ सूत्र० १।१।४।२ २८४ उत्त० २९।४५ २८५ आचा० १।२।२

२५४ विमुत्ता हु ते जणा, जे जणा पारगमिणो ।

२५४ वीयरागयाए ण नेहाणुबधणाणि, तण्हाणुबधणाणि य वोच्छिदई।

२<sub>५३</sub> अणुक्कसे अप्पलीणे, मज्झेण मणि जावए ।

२८२ समाहियस्सऽग्गिसिहा व तेयसा, तवो य पन्ना य जस्सो य वड्ढइ ।

२८१ न लिप्पई भवमज्झे वि सतो, जलेण वा पोक्खरिणीपलास।

<sub>२५०</sub> समो य जो तेसु स वीयरागो ।

एविदियत्था य मणस्स अत्था, दुक्खस्स हेउ मणुयस्सरागिणो । ते चेव थोव पि कयाइ दुक्ख, न वीयरागस्स करेति किचि ।।

305

वीतराग-भाव

# वीतराग-भाव

305

इन्द्रिय और मन के विषय रागात्मक-मनुष्य के लिए ही दुख के हेतु वनते हैं, वीतराग के लिए वे किञ्चित् भी दुखदायी नही बन सकते।

٩

२५०

जो मनोज्ञ और अमनोज्ञ रसो मे समान रहता है। वह वीतराग होता है।

२८१

जो आत्मा विपयो से निरपेक्ष है वह ससार मे रहता हुआ भी जल मे कमलिनी पत्र के समान अलिप्त रहता है।

### २न२

अग्नि-शिखा की तरह प्रदीप्त एव ज्योतिर्मय रहनेवाले अन्तर्द्रष्टा साधक के तप, प्रज्ञा और यश-निरन्तर अभिवृद्धि प्राप्त करते रहते है।

### २न३

अहकार रहित एव अनासक्तियोग से मुनि को राग-द्वेष के प्रसग उपस्थित होने पर मध्यस्थ यात्रा करनी चाहिए ।

### २८४

वीतराग-भाव से स्नेह के अनुबन्धनो और तृष्णा के अनुबन्धनो का विच्छेद हो जाता है ।

### २५४

जो साधक कामनाओ पर विजय पा गये हैं वे वस्तुत मुक्त पुरुप हैं।

| २८६ आचा० १।३।२     | २८७ आचा० १।३।४  | २८८ सूत्र० १।१५।१४ |
|--------------------|-----------------|--------------------|
| २८९ सूत्र० १।२।३।६ | २६० उत्त० ३२।३४ | २९१ उत्त० ३२।२२    |
| २९२ उत्त० ३२१४८    | २९३ उत्त० ३२।६१ |                    |

२९३ जिब्भाए रस गहण वयति, त राग हेउ तु मणुन्नमाहु । त दोस हेउ अमणुन्नमाहु, समो य जो तेमु स वीयरागो ।।

२९२ घाणस्स गध गहण वयति, त राग हेउ तु मणुन्नमाहु । त दोस हेउ अमणुन्नमाहु, समो य जो तेसु स वीयरागो ।।

२९१ चक्खुस्स रूव गहण वयति, त राग हेउ तु मणुन्नमाहु । त दोस हेउ अमणुन्नमाहु, समो य जो तेसु स वीयरागो ।

२१० सोयस्स सद्द गहण वयति, त राग हेउ तु मणुन्नमाहु । त दोस हेउ अमणुन्नमाहु, समो य जो तेसु स वीयरागो ।।

२८ कामी कामे न कामए, लद्धे वावि अलद्धं कण्हुई ।

२८८ से हु चक्खू मणुस्साण, जे कखाए य अन्तए ।

२८७ किमत्थि उवाही पासगस्स न विज्जइ ?—नत्थि ।

<sub>२५६</sub> अणोमदसी निसण्णे पार्वेहि कम्मेहि ।

७८ भगवान महावीर के हजार उपदेश

२८६ पावन दृष्टिवाला साधक पाप कर्म से विलग रहता है। २८७ वीतराग सत्य द्रष्टा के लिए कोई उपाधि होती है या नही ? नही होती है। २८८ जिस साधक ने अभिलाषा-आसक्ति को नष्ट कर दिया है, वह मनुष्यो के लिए मार्ग-दर्शक चक्षु रूप है। 258 साधक सुखाभिलाषी बन काम-भोगो की कामना न करे, और प्राप्य भोगो के प्रति भी अप्राप्य-निस्पृह भाव रखे । 280 श्रोत्र का विपय शब्द है। जो शब्द राग का हेतु होता है, उसे मनोज्ञ कहा जाता है और जो द्वेप का हेतु होता है उसे अमनोज्ञ कहा जाता है। जो मनोज्ञ और अमनोज्ञ शब्दो मे समद्दष्टि रखता है वही वीत-राग होता है।

### १३९

चक्षु का विपय रूप है । जो रूप राग का हेतु होता है उसे मनोज्ञ कहा जाता है और जो द्वेष का हेतु होता है उसे अमनोज्ञ कहा है । जो मनोज्ञ-अमनोज्ञ रूपो मे समान रहता है वही वीतराग होता है ।

२६२ घाणेन्द्रिय का विषय गन्घ है। जो गन्ध राग का हेतु होता है, उसे मनोज़ कहा जाता है और जो द्वेष का हेतु होता है उसे अमनोज्ञ कहा जाता है। जो मनोज्ञ-अमनोज्ञ दोनो मे समद्दष्टि रखता है वही वीत-राग होता है।

783

रसनेन्द्रिय का विपय रस है। जो रस राग का हेतु होता है उसे मनोज्ञ कहा जाता है और जो द्वेष का हेतु होता है उसे अमनोज्ञ कहा जाता है। जो मनोज्ञ-अमनोज्ञ रसो मे समद्याध्ट रखता है। वही वीतराग होता है।

२९४. उत्त० ३४।२१ २९६. उत्त० २९।३६ २९७ सूत्र० २।१।१३

२९४ उत्त० ३२१७४

789 वीयरागभाव पडिवन्ने वियण, जीवे समसुहदुक्खे भवइ। 289 अणिहे से पुट्ठे अहियासए ।

282 निम्ममो निरहकारो, वीयरागो अणासवो । सपत्ते केवल नाण, सासय परिणिव्वुए॥

835 कायस्स फास गहण वयति, त राग हेउ तु मणुन्नमाहु। त दोस हेउ अमणुन्नमाहु, समो य जो तेसु स वीयरागो।

भगवान महावीर के हजार उपदेश ςo

२१४

स्पर्शेन्द्रिय का विषय स्पर्श है। जो स्पर्श राग का हेतु होता है उसे मनोज्ञ कहा जाता है, और जो द्वेप का हेतु होता है उसे अमनोज्ञ कहा जाता है। जो मनोज्ञ-अमनोज्ञ स्पर्शों मे समद्दष्टि रखता है वही वीतराग कहलाता है।

### २९४

निर्मम, निरहकार, वीतराग और आश्रवो से रहित निर्ग्रन्थ मुनि, शाश्वत केवलज्ञान को प्राप्त कर परिनिवृत्त हो जाता है अर्थात् पूर्णतया आत्मस्थ हो जाता है ।

२९६

वीतराग-भाव को प्राप्त हुआ जीव सुख-दुख मे सम हो जाता है।

### 280

आत्मविद् साधक को नि स्पृह होकर आनेवाले कष्टो को सहन करना चाहिए ।

# लेश्या-स्वरूप

١

२९८ किण्हा नीला य काऊ य, तेऊ पम्हा तहेव य । सुक्कलेसा य छट्टा, नामाइ तु जहक्कम ।। 335 किण्हा नीला काऊ, तिन्नि वि एयाओ अहम्मलेसाओ । एयाहि तिहि वि जीवो, दुग्गइ उववज्जइ । 200 तेऊ पम्हा सुक्का, तिन्नि वि एयाओ धम्मलेसाओ एयाहि तिहि वि जीवो, सुग्गड उववज्जड । 308 जीमूयनिद्धसकासा, गवलरिट्ठगसन्निभा । खजाजणनयणनिभा, किण्हलेसा उ वण्णओ ।। 302 नीलासोगसकासा, चासपिच्छसमप्पभा । वेरुलियनिद्धसकासा, नीललेसा उ वण्णओ।। 303 अयसी पुष्फसंकासा, कोइलच्छदसन्निभा । पारेवयगीवनिभा, काऊलेसा उ वण्णओ ॥ 308 हिगुलधाउ संकासा, तरुणाइच्चसन्निभा । सुयतुड पई वनिभा, तेओलेसा उ वण्णओ ॥ ३०४ हरियालभेय सकासा, हलिदाभेय समप्पभा । साणासणकुसुमनिभा, पम्हलेसा उ वण्णओ।। 305 सखक कुद सकासा, खीरपूरसमप्पभा । रययहारसकासा, सुक्कलेसा उ वण्णओ ॥

| २९८८ उत्त | ० ३४१३ | २९९ उत्त० ३४१५  | ६ ३०० | ত্ত্র০ ३४। ২৬ |
|-----------|--------|-----------------|-------|---------------|
| ३०१ उत्त  | ० ३४१८ | ২০২ ভন্ন০ ২४। থ | ३०३   | उत्त० ३४।६    |
| ३०४ उत्त  | ० ३४१७ | ३०५ उत्त० ३४।व  | ः ३०६ | उत्त० ३४।६    |

# लेश्या-स्वरूप

285 कृष्ण, नील, कापोत, तेज, पद्म और शुक्ल ये छ लेश्याओ के ऋमश नाम हैं। 335 कृष्ण, नील और कापोत ये तीन अधर्म लेक्याएँ हैं । इन तीनो लेक्याओ वाला जीव दुर्गति मे उत्पन्न होता है । 300 तेज, पद्म और भूक्ल ये तीन धर्म लेक्याएँ है। इन तीनो लेक्याओ वाला जीव सदगति मे उत्पन्न होता है। 308 कृष्ण लेश्या का वर्ण जल युक्त मेघ, महिप-श्रुङ्ग, द्रोण-काक, खजन, अजन और नेत्र तारा के समान कृष्ण होता है। ३०२ नील लेग्या का वर्ण नील अशोक वृक्ष, चास पक्षी की पख और स्निग्ध वैर्ड्यमणि के समान नील होता है। 303 कापोत लेण्या का वर्ण अलसी के पुष्प, कोयल के पख और कवूतर की ग्रीवा के समान कत्थई होता है। 308 तेजो लेण्या का वर्ण हिंगुल, गेरू, नवोदित सूर्य, तोते की चोच और प्रदीप की लो के समान रक्त होता है। ३०४ पद्मलेश्या का वर्ण हरिताल, हलदी के दूकडे, तथा सण और असन के पूप्प के समान पीला होता है। 308 शुक्ल लेण्या का वर्ण शख, अकमणि, कन्द-पुष्प टुग्धधारा, चौंदी व मुक्तहार के समान क्वेत उज्ज्वल होता है।

तत्व-स्वरूप

<u>ل</u>ي. د धम्मो अहम्मो आगासं, कालो पुग्गल जतवो । एस लोगो त्ति पन्नत्तो, जिणेहि वरदसिहि ।।

305

गइलक्खणो उ धम्मो, अहम्मो ठाणलक्खणो । भायण सव्वदव्वाण, नह ओगाहलक्खण ॥

308

वत्तणालक्खणो कालो, जीवो उवओगलक्खणो । नाणेण दसणेण च, सुहेण य दुहेण य ।।

३१०

नाण च दसण चेव, चरित्तं च तवो तहा । वीरिय उवओगो य, एय जीवस्स लक्खण ।।

३११

सद्द्र्ध्ययार-उज्जोको. पहा छाया ऽऽ तवे इ वा । वण्ण-रस-गध-फासा, पुग्गलाण तु लक्खण ॥

३१२

जीवाऽजीवा य वन्घो य, पुण्ण पावाऽऽसवो तहा । सवरो निज्जरा मोक्खो, सन्तेए तहिया नव ।।

### ३१३

तहियाणं तु भावाण, सब्भावे उवएसण । भावेणं सद्दहन्तस्स, सम्मत्त तं वियाहिय ।।

३०७. उत्त० २८।७ २०८ उत्त० २८।१ २०१. उत्त० २८।१० ३१० उत्त० २८।११ ३११ रत्त० २८।१२ ३१२ उत्त० २८।१४ ३१३ उत्त० २८।१४

## तत्व-स्वरूप

300 केवलदर्शी जिनेन्द्रो ने इस लोक को, धर्म, अधर्म, आकाश, काल, पूदगल और जीव-इस प्रकार से पड्द्रव्य रूप प्रतिपादन किया है। 305 घर्मद्रव्य गति लक्षण वाला है, जब कि अधर्म द्रव्य स्थिति लक्षण वाला है, और आकाश द्रव्य अवकाश लक्षणवाला है। यह सर्व द्रव्यो के रहने का भाजन है। 305 वर्तना काल का लक्षण है, उपयोग जीव का लक्षण है, वह ज्ञान, दर्शन सूख और दूख से जाना जाता है। 380 ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तप, वीर्य और उपयोग-ये सब जीव के लक्षण हैं। ३११ शब्द, अन्धकार, उद्योत, प्रभा, छाया, आतप, वर्ण, रस, गन्ध और स्पर्श ये पूद्गल के लक्षण है। ३१२ जीव, अजीव, वन्ध, पुण्य, पाप, आश्रव, सवर, निर्जरा और मोक्ष---ये नौ तथ्य-तत्त्व हैं। ३१३ जीवादिक तथ्य पदार्थों के अस्तित्त्व के विषय मे जो अन्त करण से श्रद्धा करता है उसे सम्यक्त्व होता है, उस अन्त करण की श्रद्धा को ही सम्यक्त्व कहा है।

३१४ उत्त० २८।३ ३१४ उत्त० २४।१ ३१६ उत्त० २४।२ ३१७ उत्त० २४।२६ ३१८. उत्त० २४।२७ ३१९ मग० १।३ ३२० मग० १।३

-<u>,</u>,

३२० अप्पणा चेव उदीरेइ, अप्पणा चेव गरहइ, अप्पणा चेव सवरइ ।

३१९ अत्थित्त अत्थित्ते परिणमइ, नत्थित्त नत्थित्ते परिणमइ ।

३१८ एसा पवयणमाया, जे सम्म आयरे मुणी । से खिप्प सव्वससारा, विप्पमुच्चइ पडिए।।

३१७ एयाओ पच समिईओ, चरणस्स य पवत्तणे । गुत्ती नियत्तणे वुत्ता, असुभत्थेसु सव्वसो ।।

३१६ इरियाभासेसणादाणे, उच्चारे समिर्ड इय । मणगुत्ती वयगुत्ती, कायगुत्ती य अट्ठमा ।।

३१५ अट्ठु पवयणमायाओ, समिई गुत्ती तहेव य । पचेव य समिईओ, तओ गुत्तीओ आहिया ।।

३१४ नाण च दसण चेव, चरित्त च तवो तहा । एयमग्गमणुप्पत्ता, जीवा गच्छन्ति सुग्गइ ।। धर्म और दर्शन (तत्व-स्वरूप) ८७

३१४

ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप इस मार्ग को ग्रहण करनेवाले जीव सुगति को प्राप्त होते है।

३१४

पाँच समिति और तीन गुप्ति-ये आठ प्रवचन माताएँ कहलाती है।

### ३१६

ईर्या-समिति, भाषा समिति, एपणा-समिति, आदान-निक्षेपण समिति और उच्चार-समिति-ये पाँच समितियाँ है । तथा मनोगुप्ति, वचनगुप्ति, और कायगुप्ति-ये तीन गुप्तियाँ है । इस प्रकार दोनो मिल कर अष्ट प्रवचन-माताएँ हैं ।

### ३१७

ये पाँच समितियाँ चारित्र की दया आदि प्रवृत्तियो मे काम आती है और तीन गुप्तियाँ सव प्रकार अग्रुभ-विपयो से निवृत्त होने मे सहायक बनती हैं।

### ३१५

जो पण्डितमुनि उक्त अष्ट-प्रवचन माताओ का सम्यक् प्रकार से पालन करता है । वह इस विराट ससार से सदा के लिए शीघ्र ही मुक्त हो जाता है ।

### 388

अस्तित्त्व, अस्तित्त्व मे परिणत होता है और नास्तित्त्व-नास्तित्त्व मे परिणत होता है । अर्थात् सत्-सत् के रूप मे रहता है और असत् असत् के रूप मे ।

### ३२०

आत्मा अपने द्वारा किये हुए कर्मों की उदीरणा स्वय करता है । अपने द्वारा ही स्वय उनकी गर्हा-आलोचना करता है । तथा अपने द्वारा ही कर्मों का सवर-आश्रव का निरोध करता है ।

| ३२१ भग० १६।२ | ३२२ भग० १।६         | ३२३ प्रक्त० १।२  |
|--------------|---------------------|------------------|
| ३२४. भग० ७।२ | ३२४. मग० ४। -       | ३२६ मग० १।१०     |
| ३२७ भग० ६।१० | ३२८ सूत्र० १।१।१।१६ | ३२६ ज्ञाता० १।१२ |

έ,

३२६ सुरूवा वि पोग्गला, दुरूवत्ताए परिणमति, दुरूवा वि पोग्गला सुरूवत्ताए परिणमति ।

३२८ नो य उप्पज्जए अस ।

३२७ जीवे ताव नियमा जीवे, जीवे वि नियमा जीवे ।

३२६ करणओ सा दुक्खा, नो खलु सा अकरणओ दुक्खा ।

••••दव्वट्ठयाए सासया, भावट्ठयाए असासया ।। ३२५ जीवा णो वड्ढति, णो हायति, अवट्ठिया ।

३२३ सरीर सादिय सनिधण । ३२४

जीवा सिय सासया, सिय असासया।

३२२ अथिरे पलोट्टइ, नो थिरे पलोट्टइ । अथिरे भज्जइ, नो थिरे भज्जइ ।।

३२१ जीवाण चेयकडा कम्मा कज्जति, नो अचेयकडा कम्मा कज्जति।

३२१ आत्माओ के कर्म चेतना-कृत है, अचेतना-कृत नही । ३२२ अस्थिर हमेशा वदलता है, स्थिर कमी नही वदलता । अस्थिर हमेशा ट्ट जाता है, स्थिर कमी नही ट्रटता । ३२३ शरीर का आदि भी है और अन्त भी है। ३२४ जीव शाश्वत भी है और अशाश्वत भी। द्रव्य दृष्टि से शाश्वत है और भाव-दृष्टि से अशाश्वत । ३२४ जीव न कभी बढते हैं और न कभी घटते हैं। बल्कि सदा अवस्थित रहते हैं। ३२६ कोई भी किया किये जाने पर ही सुख, दुख का कारण बनती है, न किये जाने पर कभी नही। ३२७ जो जीव हैं वह निश्चित ही चैतन्य है और जो चैतन्य है वह निश्चित ही जीव है। ३२५ जो असत् है वह कभी सत् रूप मे उत्पन्न नही होता। 378 सुन्दर पुद्गल कुरूपता मे परिणत होते रहते हैं और कुरूप पूद्गल सुन्दरता मे ।

t

<sup>३३२</sup> समुप्पायमजाणता, कह नायति सवर<sup>1</sup>

३३१ सामाइयत्थ पढम, छेदोवट्ठावण भवे वीय । परिहारविसुद्धीय, सुहुम तह सपराय च॥ अकसाय महक्खाय, छउमत्थस्स जिणस्स वा। एय चयरित्तकर, चारित्त होइ आहिय॥

३३० जो जीवे वि वियाणेइ, अजीवे वि वियाणड । जीवाजीवे वियाणतो, सोहु नाहीइ सजम ।।

जो जीव को मी जानता है, अजीव को मी जानता है । जीव-अजीव के स्वरूप को जाननेवाला साधक सयम के स्वरूप को भी जान सकता है ।

३३१

[१] सामायिक, [२] छेदोपस्थापनीय, [३] परिहार विशुद्धि, [४] सूक्ष्मसपराय तथा [४] कषायरहित यथाख्यातचारित्र [जो छद्मस्थ या जिन को प्राप्त होता है] ये सर्व कर्मों की राशि को रिक्त-क्षय करनेवाले चारित्र के पाँच भेद है।

३३२

जो दुखोत्पत्ति के कारण को नही समभतता। वह उस के निरोध का कारण कैसे जान सकेगा।

३३३ आचा० १।३।४ ३३४ उत्त० २०।३६ ३३४ उत्त० २३।७३ ३३६ आचा० ३।३।११९ ३३७ उत्त० १।१४ ३३८. उत्त० १।१६

३३८ वर मे अप्पा दन्तो सजमेण तवेण य । माऽह परेहि दम्मन्तो, बधणेहि वहेहि य ॥

३३७ अप्पा चेव दमेयव्वो, अप्पा हु खलु दुद्दमो । अप्पा दन्तो सुही होइ, अस्सिलोए परत्थ य ।।

<sup>३३६</sup> पुरिसा <sup>।</sup> अत्ताणमेव अभिनिगिज्झ, एव दुक्खा पमोक्खसि ।

३३५ सरीरमाहु नावत्ति, जीवो वुच्चइ नाविओ । ससारो अण्णवो वुत्तो, ज तरन्ति महेसिणो ।।

३३४ अप्पा नई वेयरणी, अप्पा मे क्रूडसामली । अप्पा कामदुहा घेणू, अप्पा मे नदन वण ।।

३३३ जे एग जाणइ, से सव्व जाणइ । जे सव्व जाणइ, से एग जाणइ ।।

#### आत्मा

#### आत्मा

#### ३३३

जो एक को जानता है, वह सब को जानता है और जो सव को जानता है वह एक को जानता है ।

३३४

मेरी आत्मा ही वैतरणी नदी है और आत्मा ही कूटशाल्मली वृक्ष है। आत्मा ही काम-दूधा-घेनु है और आत्मा ही नन्दनवन है ।

#### ३३४

शरीर को नौका कहा गया है, आत्मा को नाविक कहा गया है, और ससार को समुद्र कहा गया है । महान् मोक्ष की एषणा करनेवाले महर्षिगण इसे तैर जाते हैं ।

#### ३३६

हे पुरुष <sup>1</sup> तू अपने आप का निग्रह कर, स्वय के निग्रह से ही तू ससस्त दु खो से मुक्त हो जायगा ।

#### ३३७

आत्मा का ही दमन करना चाहिए क्योकि आत्मा दुर्दम्य है। उस का दमन करने वाला इहलोक और परलोक मे सुखी होता है।

#### ३३५

दूसरे लोग बन्धन और वध के द्वारा मेरा दमन करें, इसकी अपेक्षा यही अच्छा है की मैं स्वय सयम और तप के द्वारा अपनी आत्मा का दमन करूँ।

| ३३९. आचा० १।४।२  | ३४०. उत्त० ९।३४  | ३४१. उत्त० २०।३७ |
|------------------|------------------|------------------|
| ३४२. आचा० १।४।४  | ३४३ उत्त० ९।३४   | ३४४ उत्त० २०।४८  |
| ३४५ वाचा० ३।३।१० | ३४६ सूत्र० २।१।६ |                  |

<sup>३४५</sup> पुरिसा <sup>।</sup> अत्ताणमेव अभिणिगिज्झ, एवं दुक्खा पमुच्चसि ।

> <sup>३४६</sup> अन्नो जीवो, अन्न सरीर ।

<sub>३४४</sub> न तं अरी कठछेत्ता करेड- ज से करे अप्पणिया दुरप्पा ।

३४३ जो सहस्स सहस्साण, सगामे दुज्जए जिणे । एग जिणेज्ज अप्पाण, एस से परमो जओ ।।

३४२ जे आया से विन्नाया, जे विन्नाया से आया । जेण वियाणइ से आया, त पडुच्च पडिसखाए ।।

३४१ अप्पा कत्ता विकत्ता य, दुहाण य सुहाण य । अप्पा मित्तममित्त च, दुपटि्ठअ सुप्पटि्ठओ ।।

३४० अप्पाणमेव जुज्झाहि, किं ते जुज्झेण वज्झओ । अप्पाणमेव अप्पाण, जइत्ता मुहमेहए ॥

३३९ वन्धप्पमोक्खो अज्झत्थेव ।

वस्तुत बन्धन और मोक्ष अपने भीतर ही है।

३४०

आत्मा के साथ ही युद्ध कर, वाहरी दुश्मनो के साथ युद्ध करने से तुझे क्या लाभ ? आत्मा को आत्मा के द्वारा ही जीत कर मनुष्य सच्चा सुख पा सकता है ।

#### ३४१

आत्मा ही सुख-दुख करने वाली तथा उनका नाश करनेवाली है। सत् प्रवृत्ति मे लगी हुई आत्मा ही मित्ररूप है जव कि दुष्प्रवृत्ति मे लगी हुई आत्मा ही शत्रु रूप हैं।

#### ३४२

जो आत्मा है वह विज्ञाता है जो विज्ञाता है वह आत्मा है। जिससे जाना जाय वह आत्मा है, जानने की शक्ति से ही आत्मा की प्रतीति है।

#### ३४३

जो पुरुप दुर्जय-सग्राम मे दस लाख योद्धाओ पर विजय प्राप्त करे, उसकी अपेक्षा वह एक अपने आप को जीतता है यह उसकी परम विजय है।

#### ३४४

दुराचार मे प्रवृत्त आत्मा जितना हमारा अनिष्ट करती है उतना अनिष्ट तो एक गला काटनेवाला दुश्मन भी नही करता ।

#### ২४४

हे आत्मन् <sup>।</sup> तू स्वय ही अपना निग्रह कर । ऐसा करने से दुखो से मुक्त हो जायगा ।

३४६ आत्मा और, है शरीर और (अन्य) है ।

३४७ औष० ३५ ३४८ औष० ३७ ३४९. सूत्र० २।१।१३ ३४० आचा० १।३।३ ३५१ आचा० १।४।६ ३४२ भग० ७।८ ३४३ ममया० १।१ ३४४. ज्ञाता० १।९

३५२ हत्थिस्स य कुंथुस्स य समे चेव जीवे । ३५३ एगे आया । ३४४ अहं अव्वए वि अहं अवट्रिए वि ।

३५१ सब्वे सरा नियट्टति, तक्का जत्थन विज्जइ । मई तत्थ न गाहिया ।।

<sup>३</sup>५० पुरिसा <sup>।</sup> तुममेव तुमं मित्त, कि वहिया मित्तमिच्छसि ।

३४९ अन्ने खलु कामभोगा, अन्नो अहंमसि ।

णरग तिरिक्ख जोणि, माणुसभावं च देवलोगं च । सिद्धे अ सिद्ध वसहिं, छज्जीवणिय परिकहेइ ।।

३४७ जहा रागेण कडाणं कम्माण, पावगो फलविवागो । जह य परिहीणकम्मा, सिद्धा सिद्धालयमुवेति ।।

३४দ

जिस प्रकार यह आत्मा राग-द्वेष द्वारा कर्मों का उपार्जन करती है और समय पर उन कर्मों का विपाक-फल भोगती है, उसी प्रकार यह आत्मा सर्वकर्मों का नाश कर सिद्धलोक मे सिद्धपद को प्राप्त करती है ।

३४५

जो आत्मा पापकर्म का उपार्जन करती है वे नरक और तियँच योनि मे जन्म लेती है, जो पुण्य का उपार्जन करती है, वे मनुष्य तथा देव गति मे जाती है। और जो पृथ्वी, अप्, तेज, वायु तथा वनस्पति के जीवो की तथा त्रस-जीवो की रक्षा कर कर्म दलिको को नष्ट कर देती हैं, वे आत्मा सिद्धालय मे सिद्धावस्था को प्राप्त होती है। ऐसा ज्ञानियो का कथन है।

386

शब्द, रूप, गन्ध आदि काम-भोग (जड-पदार्थ) और है, मैं (आत्मा) और हूँ ।

3χη

पुरुप <sup>।</sup> तू स्वय ही अपना मित्र है । फिर वाहर मे क्यो किसी मित्र की खोज कर रहा है <sup>?</sup>

#### ३४१

आत्मा के वर्णन मे समस्त शब्द समाप्त हो जाते हैं । वहाँ तर्क का भी स्थान नही है और न वुद्धि ही उसे ठीक तरह से ग्रहण करने मे समर्थ होती है ।

३५२ आत्मा की दृष्टि से हाथी और कुन्थुआ दोनो मे एक सदृश आत्मा है। ३५३ स्वरूप दृष्टि से समी आत्माएँ एक (समान) है। ३५४ मैं (आत्मा) अविनाशी हूँ, अवस्थित हूँ।

३४४ भग० ७।१ ३४६ उत्त० १।३६ ३४८ दण० चूलिका २।१६

३१७ उत्त० १४।१९

8

३४६ दुज्जय चेव अप्पाण, सव्वमप्पे जिए जिय । ३४७ नो इन्दियग्गेज्झ अमुत्तभावा, अमुत्तभावा वि य होइ निच्च । ३४८ अप्पा हु खलु सयय रक्खियव्वो ।

९८ भगवान महावीर के हजार उपदेश

३५५ अत्तकडे दुक्खे, नो परकडे । ३५५ आत्मा का दुख स्वकृत है अर्थात् अपना ही किया हुआ दुख है, किसी अन्य का नही । ३५६ एक दुर्जेय आत्मा को जीत लेने पर सव कुछ जीत लिया जाता है । ३५७ आत्मा असूर्त तत्त्व है, यह इन्द्रिय-प्राह्य नही है । यह असूर्त है इस लिये नित्य है । ३५्रम

अपनी आत्मा को सदा पापकर्मों से वचाये रखना चाहिए ।

••

-

३५६. उत्त० २८।२ ३६० उत्त० २८।३० ३६१. सूत्र० १।११।२२ ३६२ सूत्र० १।१२।१८ ३६३ सूत्र० १।२।१।४ ३६४. सूत्र० १।१२।११

### <sub>३६४</sub> आहसु विज्जाचरण पमोक्खं ।

### ३६३ सयमेव कडेहिं गाहइ, नो तस्स मुच्चेज्जऽपुट्टय ।

३६२ डहरे य पाणे वुड्ढे य पाणे, ते आत्तओ पासइ सव्वलोए । उव्वेहई लोगमिणं महन्त, वुद्धेऽ पमत्तेसु परिव्वएज्जा ।।

<sub>३६१</sub> निव्वाण परम बुद्धा, णक्खत्ताण व चंदिमा । तम्हा सदा जए दते, निव्वाण सधए मुणी ।।

नादसणिस्स नाणं, नाणेण विणा न हुन्ति चरणगुणा । अगुणिस्स नत्थि मोक्खो, नत्थि अमोक्खस्स निव्वाणं ।।

३६०

३५९ नाण च दसण चेव, चरित्त च तवो तहा । एस मग्गु त्ति पन्नत्तो, जिणेहिं वरदसिहिं ।।

## मोक्ष

328

ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप ही मोक्ष का मार्ग है, ऐसा सर्वदर्शी ज्ञानियो ने बतलाया है।

३६०

श्रद्धा के विना ज्ञान नही होता, ज्ञान के विना आचरण नही होता, आचरण के विना मोक्ष नही मिलता और मोक्ष पाये विना निर्वाण– पूर्ण शान्ति नही मिलती ।

#### ३६१~

जैसे चन्द्रमा सभी नक्षत्रो मे प्रघान है उसी प्रकार मोक्ष भी सभी पुरुपार्थों मे प्रधान है, अतएव मुनि सदा यतनावान् जितेन्द्रिय होकर मोक्ष की साघना करे ।

#### ३६२

जो ज्ञानी आत्मा इस लोक मे छोटे-वडे सभी प्राणियो को आत्मतुल्य देखते है, पट्द्रव्यात्मक इस महान् लोक का सूक्ष्मता से निरीक्षण करते हैं तथा अप्रमत्तभाव से सयम मे रत रहते हैं। वे ही मोक्ष प्राप्ति के अधिकारी हैं।

#### ३६३

आत्मा अपने स्वय के उपाजित कर्मों से ही वधता है। कृतकर्मों को भोगे विना मुक्ति नही है।

३६४

ज्ञान और कर्म से ही मोक्ष प्राप्त होता है।

| ३६४. स्था० १।१।३६ | ३६६. उत्त० ४।३             | ३६७. उत्त० ३६।६६  |
|-------------------|----------------------------|-------------------|
| ३६५. उत्त० २८।३५  | ३६९ दश० ४।२०               | ३७० दश० ४।२४      |
| ३७१ दश० ४।२५      | <sup>३७२</sup> उत्त० २३।३३ | ३७३. आचा० ४।२।१४० |

३७२ अह भवे पइन्ना उ, मोक्खसब्भूयसाहणे । नाण च टसणं चेव, चरित्त चेव निच्छए ।। ३७३ वन्धप्पमोक्खो तुज्झज्झत्थेव ।

३७१ जया कम्मं खवित्ताण, सिद्धि गच्छइ नीरओ । तया लोग मत्थयत्थो, सिद्धो हवइ सासओ ।।

३७० जया जोगे निरुंभित्ता, सेलेसि पडिवज्जइ । तया कम्म खवित्ताण सिद्धि गच्छइ नीरओ ।।

३६९ जया संवरमुनिकट्ठं, धम्म फासे अणुत्तर । तया धुणइ कम्मरय, अवोहि्-कलुस कडं ।।

३६८ नाणेण जाणई भावे, दसणेण य सद्दहे । चरित्तेण निगिण्हाई, तवेण परिसुज्झई ।।

३६७ अउल सुहसपत्ता उवमा जस्स नत्थि उ ।

३६६ कडाण कम्माण न मोक्ख अत्थि ।

<sub>३६१</sub> एगे मरणे अन्तिमसारीरियाण ।

### १०२ भगवान महावीर के हजार उपदेश

मुक्त होनेवाली आत्माओ का वर्तमान अन्तिम देह का मरण ही एक मरण होता है, और नही ।

३६६

उपार्जित कर्मों का फल भोगे विना मुक्ति नही है।

~

#### ३६७

मोक्ष मे आत्मा अनन्त सुखमय रहता है, उस सुख की न कोई उपमा है और न कोई गणना ही ।

#### ३६५

जीव ज्ञान से पदार्थों को जानता है, दर्शन से श्रद्धा करता है, चारित्र से आश्रव का निरोध करता है, और तप से कर्मों को भाड कर शुद्ध-निर्मल होता है।

#### ३६९

जव साधक उत्क्रुप्ट सयमरूपी धर्म का स्पर्श करता है, तव आत्मा पर लगी हुई मिथ्यात्व-जनित कर्म-रज को झाड कर दूर कर देता है ।

#### ३७०

जव आत्मा मन, वचन और काय के योगो का निरोघ कर शैलेशी अवस्था को प्राप्त करती है, तव वह कर्मों का क्षय कर सर्वथा मल-रहित होकर सिद्धि (मोक्ष) को प्राप्त होती है।

#### **३७१**

जव आत्मा समस्त कर्मों को क्षय कर सर्वथा मलरहित सिद्धि (मोक्ष) को पा लेती है, तव वह लोक के मस्तक पर स्थित होकर सदा के लिए सिद्ध हो जा्ती है ।

#### ३७२

यदि किसी साधक को मोक्ष की वास्तविक साधना की प्रतिज्ञा है तो निक्ष्चयद्दष्टि मे उस के साधन ज्ञान, दर्शन और चारित्र ही है।

#### ३७३

वन्धन से मुक्त होना तुम्हारे ही हाथ मे है।

| ३७४ उत्त० | २०।४२ | ३७४. उत्त० ३२।३ | ३७६. दश० ४।२७ |
|-----------|-------|-----------------|---------------|
| ३७७ उत्त० | ३।१२  | ३७८ उव० १८३     | ३७९. उव० १८४  |
| ३८०. उव०  | १८७   | ३८१. उव० १८८    | ३८२ उव० १८०   |

३८२ णवि अत्थि माणुसाणं त सोक्ख ण विय सव्वदेवाण । ज सिद्धाण सोक्ख अव्वावाह उवगयाण ।।

३५१ णिच्छिण्णसव्वदुक्खा जाइ जरामरणवधण विमुक्का । अव्वावाह सुक्ख अणुहोति सासय सिद्धा ।।

किंचि विसेसेणेत्तो ओवम्ममिण सुणह वोच्छ ।। ३८० सिद्धत्ति य बुद्धत्ति य पारगयत्तिय परपरगयत्ति । उम्मुक्ककम्मकवया अजरा अमरा असगा य ।।

३७१ इय सिद्धाण सोक्ख अणोवम णत्थि तस्स ओवम्म । किंचि विसेसेणेत्तो ओवम्ममिण सणह वोच्छ ।।

<sub>३७प</sub> जइ णाम कोइ मिच्छो णगर गुणे वहुविहे वियाणतो । ण चएइ परिकहेउ उवमाए तहिं असतोए ।।

तस्सेस मग्गो गुरु-विद्धसेवा, विवज्जणा वालजणस्स दूरा । सज्झायएगतनिसेवणा य, सुत्तत्थ सचिंत्रणया धिई य ।। ३७६ परीसहे जिणतस्स, मुलहा सुगई तारिसगस्स । ३७७ निव्वाण परम जाइ, घयसित्ते व पावए ।

३७४ निरासवे सखवियाणकम्म' तओ, अणुत्तर सजमपालिया ण। ३७४

१०४ भगवान महावीर के हजार उपदेश

जिसने सर्व-आश्रवो का निरोध कर दिया है, तथा सर्वकर्मों का क्षय कर दिया है, वह विपुलोत्तम शाक्ष्वत मोक्ष को प्राप्त कर लेता है ।

২৩४

गुरु और वृद्धो [स्थविर मुनियो] की सेवा करना, अज्ञानी-जनो का दूर से ही वर्जन करना, स्वाघ्याय करना, एकान्तवास करना, सूत्र और अर्थ का चिन्तन करना, तथा घेर्य रखना, यह मोक्ष का मार्ग है ।

#### ३७६

जो सावक परीषहो पर विजय पाता है उस के लिए मोक्ष सुलम है । ३७७

घृत से अभिसिञ्चित अग्नि जिस प्रकार पूर्ण प्रकाश को पाती है, उसी प्रकार सरल एव शुद्ध साधक ही पूर्ण निर्वाण-मोक्ष को प्राप्त होता है । ३७प---३७६

जिस प्रकार कोई म्लेच्छ (जगली) नगर की अनेक विघ-विशेपताओ को देख लेने पर भी उपमा न मिलने से उस का वर्णन करने मे वह असमर्थ होता है। इसी प्रकार सिद्धात्माओ का सुख अनुपम होता है। उनकी तुलना नही हो सकती।

#### ३५०

सर्वकार्य सिद्ध होने वे सिद्ध हैं, सर्वतत्व के पारगामी होने से वुद्ध हैं, ससार समुद्र को तैर चुके होने से पारगत है, तथा हमेशा सिद्ध रहेगे, इस से परपरागत है ।

#### ३५१

सिद्धात्मा समस्त दु खो को नष्ट किये होते हैं। जन्म, जरा और मृत्यु के वन्धन से मुक्त होते हैं। अव्यावाध सुख का अनुभव करते हैं और शाश्वत सिद्ध होते हैं।

#### ३न२

ऐसा सुख न तो मनुष्य के होता है और न सभी देवताओ के, जैसा कि अव्यावाघ गुण को प्राप्त सिद्धात्माओ के होता है।

# जीवन और कला (२)

- विनय 0
- वैराग्य •
  - सयम
- श्रमण
- श्रमण-धर्म
- गुरु-शिष्य
- भिक्षाचरी
- इन्द्रिय-निग्रह •
  - मनोनिग्रह
  - Ģ श्रावक-धर्म
- व्राह्मण कौन <sup>?</sup>
  - क्षमा
  - मृत्युकला
    - कषाय
      - . कोघ
      - मान
      - माया
      - लोभ
      - Ð मोह
  - 0 राग-द्वेप
  - कर्मवाद
  - सदाचार •
  - साधक जीवन •

### विनय

353 आणानिद्देसकरे, गुरुणमुववायकारए । इगियागारसपन्ने, से विणीए त्ति वुच्चई ।। ३५४ विणए ठविज्ज अप्पाण, इच्छतो हियमप्पणो । ३५४ थंभा व कोहा व मयप्पमाया, गुरुस्सगासे विणय न सिक्खे । सो चेव उ तस्स अभूइभावो, फल व कीअस्स वहाय होइ।। ३८६ सिया हु से पावय नो डहिज्जा, आसीविसो वा कुविओ न भक्खे । सिया विस हालहल न मारे, न यावि मुक्खो गुरुहीलणाए ॥ 350 रायणिएसु विणय पउजे।

<sub>३८८</sub> विणय पि जो उवाएण, चोइओ कुप्पई नरो । दिव्व सो सिरिमिज्जति, दण्डेण पडिसेहए ।।

३८३ उत्त० १।२ ३८४ उत्त० १।६ ३८४, दश० ९।१ ३८६, दश० ९।२ ३८५, दश० ९।६ ३८४, दश० ९।१

### विनय

३८३

जो शिष्य गुरु की आज्ञा और निर्देश का पालन करता है, उनके निकट-सम्पर्क मे रहता है, तथा उन के इगित और आकार से मनोमाव को समझ कर कार्य करता है, वह विनीत कहलाता है।

३८४

आत्म-हितैषी साधक अपने आप को विनय धर्म मे स्थिर करे।

३५४

जो मुनि अभिमान, कोघ, माया, या प्रमादवश गुरु के निकट रहकर विनय नही सीखता, उन के प्रति विनय का व्यवहार नही करता उस का यह अविनयी भाव वास के फल की तरह स्वय के लिए विनाश का कारण वनता है।

३⊏६

सभव है कदाचित् अग्नि न जलावे, सम्भव है कुपित विपधर न डसे और यह भी सम्भव है कि हलाहल विप भी मृत्यु का कारण न बने, किन्तु गुरु की अवहेलना करनेवाले साधक के लिए मोक्ष सम्भव नही है।

#### ३দ७

वडो के साथ सदा विनयपूर्ण व्यवहार करो ।

#### ३८८

कोई महापुरुष सुन्दर-शिक्षा द्वारा किसी को विनय-मार्ग पर चलने के लिए प्रेरित करे तव वह कुपित होता है । ऐसी स्थिति मे वह स्वय अपने ढार पर आई हुई दिव्य लक्ष्मी को डण्डा-मार कर भगा देता है ।

| 3≂€        | दग० हारार | <b>২৫০ ব্</b> য়া০ চাহ। হ | ३९१. दम० हाशा१२ |
|------------|-----------|---------------------------|-----------------|
| કંદર્      | उन० ११४१  | ३६३ प्राग्न० २१३          | ३६४. उत्त० २६४३ |
| een<br>Kje | न्या॰ ५   | ३९६. उत्त० ११।१३          | ३९७. उत्त० १७   |

३९५ गिलाणस्स अगिलाए वेयावच्चकरणयाए अव्भुट्ठे यव्व भवइ । ३९६ कलहडम्बरवज्जिए<sup>...</sup> सुविणीएत्ति बुच्चई । ३९७ तम्हा विणयमेसिज्जा, सील पडिलभेज्जओ ।

३९३ विणओ वि तवो, तवो पि घम्मो । ३९४ वेयावच्चेण तित्थयरनाम गोय कम्म निवधेड ।

तस्सतिए वेणडय पउजे । ३९२ आयरिय कुविय नच्चा, पत्तिएण पसायए । विज्झवेज्झ पजलीउडो, वएज्ज न पुणुत्ति य ।।

३९० एव धम्मस्स विणओ, मूल परमो से मोक्खो । जेण कित्ति, मुय, सिग्घ, निस्सेसं चाभिगच्छई ।।

> ३९१ जस्सतिए धम्मपयाइ सिक्खे,

३८९ मूलाओ खधप्पभवो दुमस्स, खधाउ पच्छा समुवेन्ति साहा । साहप्पसाहा विरुहन्ति पत्ता, तओ सि पुप्फं च फल रसो य ॥ वृक्ष के मूल से स्कन्ध उत्पन्न होता है स्कन्ध के पश्चात् शाखाएँ, और शाखाओ मे से प्रशाखाएँ निकलती है। इस के पश्चात् फूल, फल और रस उत्पन्न होता है।

३९० इसी प्रकार घर्म रूपी वृक्ष का मूल विनय है, और उसका अन्तिम फल मोक्ष है । विनय से मनुष्य को कीर्ति, प्रशसा और श्रुतज्ञान आदि समस्त इष्ट तत्त्वो की प्राप्ति होती है । ३९१

जिनके पास धर्म-शिक्षा प्राप्त करे, उनके प्रति सदा विनय भाव रखना चाहिए।

#### ३९२

विनीत शिष्य आचार्य को कुपित हुए जानकर प्रीतिकारक वचनो से उन्हे प्रसन्न करे, हाथ जोडकर उन्हे शान्त करे और अपने मुँह से ऐसा कहे कि "पुन मैं ऐसा नही करूँगा"।

#### ş&₹

विनय स्वय एक तप है और श्रेष्ठ धर्म है।

#### २९४

वैयावृत्त्य-सेवा से जीव तीर्थंकर नाम गोत्र जैसे उत्क्रष्ट पुण्यकर्म का उपार्जन करता है ।

#### 73F

रोगी की सेवा के लिए सदा जागरूक रहना चाहिए।

#### ३९६

कलह और जीर्वाहसा को वर्जनेवाला व्यक्ति सुविनीत होता है।

#### 935

विनय से साधक को शील—सदाचार मिलता है। अत उस की खोज करनी चाहिए।

| ३६८ | उत्त० १।४४ | ३९९. ज्ञाता० १।४ | ४०० राज प्र० ४।७६ |
|-----|------------|------------------|-------------------|
| १०१ | उत्त० १।६  | ४०२. उत्त०१।२८   | ४०३ दश० हारा३     |

४०३ जे य चडे मिए थद्धे, दुव्वाई नियडी सढे। बुज्झइ से अविणीअप्पा, कट्ठं सोअगय जहा ।।

४०० जत्थेव धम्मायरिय पासेज्जा, तत्थेव वदिज्जा नमसिज्जा। ४०१ अणुसासिओ न कुप्पिज्जा। ४०२ हिय त मण्णई पण्णो, वेस होइ असाहुणो।

३९८ वित्ते अचोइए णिच्च, खिप्पं हवड सुचोडए । जहोवइट्ठ सुकय, किच्चाइ कुव्वड सया ।।

> ३९९ विणयमूले घम्मे पन्नत्ते ।

विनय-सम्पन्न शिष्य गुरु द्वारा विना प्रेरणा दिये ही कार्य करने मे प्रवृत्त होता है। वह अच्छे प्रेरक गुरु की प्रेरणा पा कर शीघ्र ही उन के उपदेशानुसार सभी कार्य भली-मांति सम्पन्न कर लेता है।

33F

धर्म का मूल विनय----आचार है।

#### ४००

जहाँ कही भी अपने घर्माचार्य के देखे वही उन्हे वन्दन नमस्कार करना चाहिए ।

#### ४०१

गुरुजनो के शिक्षा देने पर कुपित-क्षुव्घ नही होना चाहिए ।

#### ४०२

प्रज्ञा-शील शिष्य गुरुजनो की जिन शिक्षाओ को हितकर मानता है, दुर्बु द्धि-अविनीत शिष्य को वे ही शिक्षाएँ बुरी लगती हैं।

#### ४०३

जो चण्ड है, अज्ञ है, स्तव्ध है, अप्रियवादी है, मायावी है और शठ है, वह अविनीतात्मा ससार के प्रवाह मे उसी प्रकार प्रवाहित होता रहता है, जैसे नदी के प्रवाह मे पडा हुआ काष्ठ ।

४०४. सूत्र० १।२।१।६ ४०५. सूत्र० १।२।३।१७ ४०६ सूत्र० १।३।४।७ ४०७ उत्त० १३।३१ ४०५ प्रश्न० १।४ ४०६. प्रइन० १।४ ४१० सूत्र० १।२।३।२ ४११. प्रक्रन० १।५

अदक्खु कामाइ रोगवं। ४११ देवा वि सइदगा न तित्ति न तुट्ठि उवलभति ।

#### ४१०

308 इहलोए ताव नट्ठा, परलोए वि य नट्ठा।

805 उवणमति मरणधम्म अवित्तत्ता कामाण।

800 उविच्च भोगा पुरिस चयन्ति, दुम जहा खीणफल व पक्खी।

४०६ मा एय अवमन्नंता, अप्पेण लुप्पहा वहुं।

### ४०४ एगस्स गती य आगती।

808 ताले जह वधणच्चुए, एव आउखयमि तुट्टती।

### वैराग्य

808 जैसे ताल-वृक्ष का फल वृन्त से टूट कर नीचे गिर पडता है, वैसे ही आयू-कर्म के क्षीण होने पर प्रत्येक प्राणी का जीवन-घागा टट जाता है । 808 यह आत्मा परिवार आदि से मूक्त होकर परलोक मे अकेला ही गमना-गमन करता है। ४०६ वीतराग मार्ग की अवज्ञा करते हुए, अल्प-वैपयिक सूखो के लिए तुम अनन्त सुख (मोक्ष) को नष्ट मत करो । 8019 मनुष्य के पुण्य क्षीण होने पर भोग साधन उन्हे उसी प्रकार छोड देते हैं, जिस प्रकार क्षीण-फलवाले वृक्ष को पक्षी । 805 सुन्दर से सुन्दर सुख का उपभोग करनेवाले देव और चक्रवर्ती आदि भी अन्त मे काम-भोगो की अतृप्त-दशा मे ही मृत्यु को प्राप्त होते हैं। 308 विपयासक्त जीव इस लोक में भी विनाश को प्राप्त होते हैं और परलोक मे भी। ४१० आत्म-निष्ठ साधक की दृष्टि में काम--मोग रोग के समान है। 888 देव और इन्द्र भी (भोगो से) न कभी तृप्त होते हैं और न कभी सन्तुष्ट ही ।

४१२. सूत्र० १।२।१।१ ४१३. उत्त० १९।१४ ४१४. उत्त० १९।१३ ४१५ सूत्र० १।९।७ ४१६. आचा० १।२।४ ४१७ उत्त० १८।१५

जेण सिया तेण णो सिया। ४१७ नीहरन्ति मय पुत्ता, पियर परमदुक्खिया। पियरो वि तहा पुत्ते, वन्धू रायं <sup>।</sup> तव चरे।।

४१५ चिच्चा वित्त च पुत्ते य, णाइओ य परिग्गह । चिच्चा ण णंतग सोय, निरवेक्खो परिव्वए ।।

४१६

४१४ असासए सरीरम्मि, रइ नोवलभामह । पच्छा पुरा व चइयव्वे, फेणवुब्बुय-सन्निभे ।।

४१३ माणुसत्ते असारम्मि, वाहि-रोगाण आलए। जरा-मरण-घत्थम्मि, खण पि न रमामह।।

हे मव्यो <sup>।</sup> तुम समभो, क्यो नही समझ रहे हो ? मरने के बाद परभव मे सबोधि की प्राप्ति होना अत्यन्त कठिन है । जो रात्रियाँ वीत रही हैं वे पुन लौट कर नही आती । मनुष्य का जीवन भी पुन प्राप्त होना सूलम नही है ।

४१३

मनुष्य-शरीर असार है, व्याधि और रोगो का घर है । जरा और मरण से ग्रस्त है । अत इसमे मुफे एक क्षण भी आनन्द नही मिल रहा है ।

#### ४१४

यह शरीर पानी के बुलबुले के समान नक्ष्वर है । पहले या पीछे जब कभी इसे छोडना अवक्ष्य है । अत इस के प्रति मेरी तनिक मी प्रीति-आसक्ति नही है ।

४१५

विवेकशील आत्मा घन, पुत्र, ज्ञाति, परिग्रह तथा अन्तरशोक को छोडकर निरपेक्ष हो सयम की परिपालना करे ।

#### ४१६

तुम जिन वस्तुओ से सुख की अभिलाषा रखते हो, वस्तुत वे सुख के हेतु नही है।

४१७

जैसे अत्यन्त दुखी हुए पुत्र, मृत पिता को **श्म**शान ले जाते है, और इसी प्रकार पिता भी अपने पुत्रो तथा वन्धुओ को भी श्मशान ले जाता है । अतः हे राजन् <sup>।</sup> यह देख कर तप का आचरण कर ।

४१८. स्था० ४।२ ४१९. सूत्र० १।१५।२४ ४२० उत्त० १९।४० ४२१ दश० पूलिका २।३ ४२२. उत्त० १९।३८ ४२३ उत्त० १९।४२

४२३ जहा भुयाहिं तरिउ, दुक्कर रयणायरो । तहा अणुवसन्तेण, दुक्कर दमसागरो ।।

४२२ वालुयाकवले चेव, निरस्साए उ संजमे ।

४२१ अणुसोअपट्ठिए वहुजणम्मि, पडिसोयलद्धलक्खेण । पडिसोअमेव अप्पा, दायव्वो होउ कामेण ।।

४२० जहा दुक्ख भरेउ जे, होइ वायस्स कोत्थलो । तहा दुक्ख करेउ जे, कीबेण समणत्तण ।।

४१९ ज मय सव्व साहूण, त मय सल्लगत्तणं । साहइत्ताण त तिण्णा, देवा वा अभर्विसु ते ॥

४१८ चउव्विहे सजमे— मणसजमे, वइसजमे, कायसजमे, उवगरणसजमे ।

### संयम

#### ४१५

सयम के चार प्रकार हैं--मन का सयम, वचन का सयम, काया का सयम और उपधि-सामग्री का सयम।

#### 398

सभी साधुओ द्वारा मान्य, ऐसा जो सयमघर्म है वह पाप का नाश करनेवाला है। इसी सयम घर्म की उत्कृष्ट आराधना कर अनेक भव्य-जीव ससार-सागर से पार हुए है और अनेको ने देवयोनि प्राप्त की है।

#### ४२०

जिस प्रकार वस्त्र के थैले को हवा से भरना कठिन है उसी प्रकार कायर-पुरुष के लिये श्रमणधर्म का पालन करना भी कठिन है।

#### ४२१

ससारी मनुष्य विषय के प्रवाह में बहनेवाले तथा उसी में सुख मानने-वाले होते हैं, जब कि सत-पुरुषो का लक्ष्य प्रतिस्रोत होता है। अनु-स्रोत ससार है और प्रतिस्रोत वाहर निकलने का उपाय—दार है।

#### ४२२

सयम वालू-रेती के कौर की तरह नीरस है।

#### ४२३

जिस प्रकार भुजाओ से तैर कर समुद्र को पार करना अति कठिन है, उसी प्रकार अनुपशान्त-आत्मा द्वारा सयमरूपी समुद्र को पार करना अति कठिन है ।

४२४ सजमेण तवसा अप्पाणे भावे माणे विहरइ। ४२६ जो जीवे विन जाणइ, अजीवे विन जाणइ। जीवाऽजीवे अयाणतो, कह सो नाहीइ सजम ॥ ४२७ जो जीवे वि वियाणाइ, अजीवे वि वियाणइ । जीवाऽजीवे वियाणतो, सो हु नाहीइ सजम ॥ ४२न असजमे नियत्ति च, सजमे य पवत्तण। 358 गारत्थेहि य सव्वेहि, साहवो सजमुत्तरा । ४३० तहेव हिंस अलिय चोज्ज अवम्भसेवण। इच्छाकाम च लोभ च, सजओ परिवज्जए।। ४३१ जो सहस्स सहस्साण, मासे मासे गव दए। तस्सावि सजमो सेओ, अदिन्तस्स वि किंचण ॥

४२४

सजमेणं अणण्हयत्त जणयइ।

४२४. उत्त० २९।२६ ४२५ उपा० १७७६ ४२६. दश० ४।१२ ४२७. दश० ४।१३ ४२८. उत्त० ३१।२ ४२९ उत्त० ४।२० ४३०. उत्त० ३४।३ ४३१. उत्त० ९।४०

-

१२० भगवान महावीर के हजार उपदेश

सयम से जीव आश्रव-पाप का निरोध करता है ।

#### ४२४

साघक सयम और तप से आत्मा को सतत् भावित करता हुआ विचरण करे ।

#### ४२६

जो जीवो को नही जानता है वह अजीवो को भी नही जानता । जीव और अजीव दोनो को नही जाननेवाला सयम को कैसे जानेगा ?

#### ४२७

जो जीवो को भी जानता है और अजीवो को भी जानता है। -वह जीव और अजीव दोनो को जाननेवाला सयम को भी भलीभाँति-सम्यक् प्रकार से जान लेता है।

#### ४२न

असयम से निवृत्ति और सयम मे प्रवृत्ति करनी चाहिए ।

#### ४२६

मव गृहस्थो की अपेक्षा साधुओ का सयम श्रेष्ठ होता है।

#### ४३०

सयमी आत्मा, हिंसा, झूठ, चोरी, अव्रह्मचर्य-सेवन, भोग-लिप्सा एव लोभ इन सव का सदा परित्याग करे ।

#### ४३१

जो मनुष्य प्रतिमास दस-दस लाख गायो का दान देता है, उस की अपेक्षा कुछ नही देनेवाले सयमी का सयम श्रेष्ठ है ।

४३२ अनु० १२९ ४३३ अनु० १३२ ४३४. औप० ४३ ४३५. प्रक्त० २।५ ४३६ दश० ६।२२ ४३७. उत्त० १७।३ ४३= आचा० १।३।१९

४३८ से जहा वि अणगारे उज्जुकडे णियागपडिवण्णे । असाय कुव्वमाणे वियाहिए ।।

्र अवि अप्पणो वि देहमि, नायरति ममाइय। ४३७ भुच्चा पिच्चा सुह सुवई, पावसमणे त्ति वुच्चई।

४३५ समे य जे सव्वपाणभूतेसु, से हु समणे।

४३६

४३४ निरुवलेवा गगणमिव, निरालवणा अणिलो इव ।

४३३ सयणे अ जणे अ समो, समो अ माणावमाणेसु ।

४३२ जह मम ण पियं दुक्ख, जाणिअ एमेव सव्वजीवाण । न हणइ न हणावेइ अ, सममणइ तेण सो समणो ।।

श्रमण

जिस प्रकार मुझे दु ख प्रिय नही है, उसी प्रकार अन्य सभी प्राणियो को दु ख प्रिय नही है। जो ऐसा जानकर न खुद हिंसा करता है, न किसी से हिंसा करवाता है, वह समत्त्वयोगी साधक ही सच्चा श्रमण-साधु है।

#### ४३३

स्वजन तथा परजन मे, मान एव अपमान मे सदा सम रहता है, वह श्रमण होता है।

#### ४३४

सन्तपुरुप सदा गगन के समान निरवलेप और वायु के समान निरालब होते हैं ।

#### ४३४

समस्त प्राणियो के प्रति जो समद्दष्टि रखता है वस्तुत वही सच्चा श्रमण है।

#### ४३६

निग्रॅंन्थ मुनि और तो क्या, अपने शरीर पर भी ममत्त्व नही रखते ।

#### ४३७

जो श्रमण खा-पी कर आराम से सोता है, समय पर घर्म साघना नही करता, वह पाप-श्रमण कहलाता है ।

#### ४३५

जो सरलतादि गुणो से युक्त होता है, तथा मोक्ष-मार्ग के साधन-रूप ज्ञान, दर्शन और चारित्र से युक्त व कपटरहित होता है, वही विशिष्ट अनगार कहा गया है।

४३६ उत्त० १६।६१ ४४०. उत्त० ३५।१६ ४४१ उत्त० १६।६३ ४४२ १६।६० ४४३ उत्त० १६।४० ४४४ आचा० २।३।१५।१ ४४५. दश० २।२ १४७. दश० २।३

४४५ वत्थगधमलकार, इत्थिओ सयणाणि य । अच्छन्दा जे न भुजति, न से चाइत्ति वुच्चइ ॥ ४४६ जे य कते पिए भोए, लद्धे विपिट्ठी कुव्वइ । साहीणे चयइ भोए, से हु चाइत्ति वुच्चइ ॥

## दुक्कर करेउ जे, तारुण्णे समणत्त ४४४ मण परिजाणइ से निग्गथे।

४४३ जहा अग्गिसिहा दित्ता, पाउ होइ सुदुक्कर । तहा दुक्कर करेउ जे, तारुण्णे समणत्तण ।।

## ४४२ निम्मोम निरहकारो, निस्सगो चत्तगारवो।

४४१ अणिस्सिओ इह लोए, परलोए अणिस्सिओ । वासी चन्दणकप्पो अ, असणे अणसणे तहा ।।

४४० सुक्कज्झाण झियाएज्जा, अनियाणे अकिंचणे । वोसट्ठकाए विहरेज्जा, जाव कालस्स पज्जओ ।।

## ४३९ लाभालाभे सुहे दुक्खे, जीविए मरणे तहा । समो निन्दापससासु, समो माणावमाणओ ।।

जो लाभ-अलाम, सुख-दु ख, जीवन-मरण, निन्दा-प्रशसा, और मान-अपमान आदि हर स्थिति मे समभाव से रहनेवाला होता है, वही वस्तुत साधु है।

#### ४४०

मुनि ग्रुक्ल-घ्यान मे लीन रहे, सासारिक सुखो की कामना न करे, सदा अकिञ्चन वृत्ति से रहे तथा जीवन भर काया का ममत्त्व त्याग कर विचरण करता रहे ।

#### ४४१

साघ्रु इम लोक और परलोक मे अनासक्त भाव से रहे, वसुले से काटने अथवा चन्दन लगाने वाले पर तथा भोजन मिलने या न मिलने पर, हर स्थिति मे समभाव पूर्वक रहे ।

## ४४२

मुनि ममत्त्व रहित, अहकार रहित, निर्लेप, गौरव का परित्याग करने-वाला, त्रस और स्थावर सभी जीवो के प्रति समभाव रखनेवाला होता है ।

## ४४३

जैसे प्रज्वलित अग्नि-शिखा का पान करना अति दुष्कर है, वैसे ही यौवन मे श्रमण धर्म का पालन करना अति कठिन है।

## 

जो अपनी मन स्थिति को पूर्णतया परखना जानता है, वही सच्चा निर्ग्रन्थ-साघक है ।

#### <u> የ</u>እእ

जो पुरुप वस्त्र, गन्ध, अलकार-आभूपण, स्त्रियाँ और पलगो का परवश होने के कारण सेवन नही करता, वह वास्तव मे त्यागी नही कहलाता । ४४६

जो पुरुप प्राप्त हुए कान्त और प्रिय भोगो को स्वेच्छा से उदासीनता-पूर्वक त्याग देता है, वह निश्चय ही त्यागी कहलाता है।

| ७४४         | <b>द</b> হা০ <b>१০</b> ।६ | ४४८. दश० १०।१९ | ४४६ दश० १०।१४  |
|-------------|---------------------------|----------------|----------------|
| <b>٤</b> ٢٥ | दश० १०।७                  | ४५१. दश० १०।१४ | ४४२ दश० १०।११  |
| ४४३         | उत्त० १२।३१               | ४५४. दश० १०।१० | ४४४ उत्त० १४।२ |

४४५ जो कम्हि वि न मुच्छए स भिक्खू।

महप्पसाया इसिणो हवति, न हु मुणी कोवपरा हवति। ४५४ उवसते अविहेडए जे स भिक्खू।

४५२ सम सुह-दुक्ख सहे य जे स भिक्खू ।

**እ**እ് ୬

४५१ हत्थसजए पायसजए, वायसंजए सजइदिए । अज्झप्परए सुसमाहिअप्पा, सुत्तत्थ च वियाणइ जे स भिक्खू ।।

तवे रए सामणिए जे स भिक्ख् । ४५० तवसा धुणइ पुराण-पावग, मण-वय-काय सुसवुडे जे स भिक्ख्र् ।

४४८ धम्मज्झाणरए जे स.भिक्खू । ४४९ विइत्तु जाई-मरण महब्भय,

४४७ गिहि-जोग परिवज्जए जे स भिक्खू ।

२६ भगवान महावीर के हजार उपदेश

जो गृहस्थो से अनि-स्नेह सूत्र नही जोडता, वह भिक्षु है।

४४५

जो घर्म-घ्यान मे सतत रत रहता है, वह मिक्षु है।

388

जो जन्म-मरण को महामयकारी और अनन्त दुखो का कारण जान कर सयम और तप मे रत रहता है, वह भिक्षु कहलाता है।

## **४**५०

जो तप द्वारा पूर्वापाजित पापकर्मों को नष्ट कर डालता है, वह भिक्षु कहलाता है ।

## ४४१

जो हाथ, पॉव, वाणी और इन्द्रियो का भलीभांति सयम रखता है, जो अघ्यात्म मे रत रहता है, जो अपने-आप को सुन्दर रीति से समाहित रखता है, जो सूत्र और अर्थ को यर्थाथ रूप से जानता है, वह भिक्षु है।

#### ४४२

जो सुख और दुख को समभावपूर्वक सहन करता है, वह भिक्षु कहलाता है।

४४३

ऋषि-मुनि सदा प्रसन्न-चित्त रहते हैं, कभी किसी पर कुपित नही होते।

## ४५४

जो शान्त है तथा अपने कर्तव्य-पथ को अच्छी तरह से जानता है वही श्रेष्ठ मिक्षु है।

#### ४४४

जो किसी वस्तु मे मूच्छींमाव न रखे, वही साधु है।

४४६ उत्त०४७७ ४४७. उत्त० १९।२४ ४४५ दश० १०।१९ ४४९ सूत्र १७७२७ ४६० सूत्र० १७।२७ ४६१. सूत्र० १७।२७ ४६२ सूत्र० १७।३० ४६३. सूत्र० १७।३० ४६४. वृहत्कल्प० १।३४

. پيد د ४६४ उवसमसार खु सामण्णं।

४६३ निधूय कम्म न पवञ्चुपेइ, अक्खक्खए वा सगड तिवेमि।

४६२ अवि हम्ममाणे फलगावतट्ठी, समागम कखइ अंतगस्स।

४६१ सव्वेहि कामेहि विणीय गेहि ।

४६० सद्देहि रूवेहि असज्जमाण।

४५९ अन्नायपिडेण हियासएज्जा ।

४५८ न जाइमत्ते न य रूवमत्ते, न लाभमत्ते न सुएणमत्ते। मयाणि सब्वाणि विवज्जइत्ता, धम्मज्झाणरए जे स भिक्खू।।

त विन्तऽम्मापियरो, सामण्ण पुत्त दुच्चरं। गुणाणतु सहस्साइ, धारेयव्वाइ भिक्खुणा ।।

४४७

४५६ लाभातरे जीविय वूहइत्ता, पच्छा परिन्नाय मलावधसी।

४४६

जव तक नये-नये गुणो की उपलव्धि हो, तव तक जीवन को पोषण दे और जब यह शरीर स्वय साधना मे निरुपयोगी प्रतीत हो, तब सयमी-साधक मल के समान इस का त्याग कर दे।

४४७

मात-पिता ने कहा—हे पुत्र <sup>।</sup> श्रामण्य का आचरण अत्यन्त कठिन है, क्योकि भिक्षु को हजारो गुण घारण करने होते है ।

#### ४४५

जो जाति का मद नही करता, रूप का मद नही करता, लाभ का मद नही करता, श्रुत-ज्ञान का मद नही करता, इस प्रकार सव मदो को वर्जता हुआ घर्म-घ्यान मे रत रहता है — वह सच्चा भिक्षु है।

४४९

सयमी साधक अज्ञात पिण्ड से अपने जीवन का निर्वाह करे।

## ४६०

साधु शब्द और रूप मे आसक्त न बने।

४६१

मुनि सर्व-कामनाओ से अपने चित्त को हटाता हुआ रहे।

## ४६२

हनन किया जाता हुआ मुनि, छिली जाती हुई लकडी की तरह राग-द्वेष रहित होता है । दह शान्तभाव से मृत्यु की प्रतीक्षा करता है ।

## ४६३

कर्म क्षय करनेवाला मुनि उसी प्रकार ससार-प्रपच मे नही पडता, जिस प्रकार धुरा टूटने पर गाडी आगे नही बढती ।

४६४

श्रमणत्त्व का सार है—उपशम ।

| ४६५ उत्त० ६।१६   | ४६६. उत्त० १९।९४ | ४६७ उत्त० १९।९४ |
|------------------|------------------|-----------------|
| ४६८. उत्त० २१।१३ | ४६९ उत्त० २४।३२  | ४७० उत्त० २४।३२ |
| ४७१ उत्त० १९।४२  | ४७२. दम० ७।४९    | ४७३. आचा० २।४   |

بة. معرفة المعرو एव गुणसमाउत्त, सजयं साहुमालवे॥ ४७३ णातिवाएज्ज कचण, एस वीरे पसंसिए जे ण णिविज्जति आदाणाए।

४७२ नाणदंसण सपण्णं, सजमे य तवे र्यं।

४७१ जहा तुलाए तोलेउ, दुक्कर मन्दरो गिरी। तहा निहुय नीसक, दुक्कर समणत्तण।।

४६८ सब्वेहिं भूएहिं दयाणुकपी । ४६९ समयाए समणो होइ । ४७० नाणेण उ मुणी होइ ।

४६७ अज्झप्पज्झाण जोगेहि, पसत्थदमसासणे ।

सन्निहिं च न कुव्वेज्जा, लेवमायाए सजए। ४६६ अप्पसत्थेहिं दारेहिं, सव्वओ पिहियासवो।

४६५

१३० भगवान महावीर के हजार उपदेश

४६४ सयमी मूनि लेप लगे उतना भी सग्रह न करे, वासी न रखे। ४६६ मुनि कर्म आने के सभी अप्रशस्त द्वारो को सव ओर से बन्द कर अनाश्रवी वन जाता है। ४६७ सयमी साधक अध्यात्म तथा ध्यानयोग से आत्मा का दमन एव अनूशासन करनेवाला होता है। ४६५ भिक्षु सर्वं जीवो के प्रति दयानुकम्पी रहे। 338 समभाव की साधना करने से श्रमण होता है। ४७० ज्ञान की आराधना-मनन करने से मूनि होता है। ४७१ जैसे मेरु-पर्वत को तराजू से तोलना बहुत ही कठिन कार्य है, वैसे ही निश्चल और निर्मय-भाव से श्रमण-धर्म का पालन करना बहुत ही कठिन कार्य है। ४७२

जो सम्यग्ज्ञान और सम्यग्दर्शन से सम्पन्न हो, सयम और तप मे निरत हो, ऐसे गूणो से युक्त सयमी साधक को ही साधु कहना चाहिये।

४७३

सयमी किसी भी प्राणी को पीडा न पहुँचावे । जो सयम के पालन मे किसी प्रकार का खेद नही करते हैं, वे पराक्रमी मुनि इन्द्रादि द्वारा प्रशसित होते हैं ।

४७४ दश० ३।११ ४७५ दश० ८।२९ ४७६ दश० ८।६१ ४७७ दश० ५।२।३० ४७८ उत्त० २।२७ ४७९ दश० चू० १। ४८०. दश० चू० १।१०

४७९ देवलोगसमाणो य, परियाओ महेसिण।

४५० रयाण अरयाणं च, महानरयसारिसो ।

४७८ समण सजय दन्त, हणेज्जा को वि कत्थइ। नत्थि जीवस्स नासो त्ति, एव पेहेज्ज सजए।।

४७७ जे न वदे न से कुप्पे, वदिओ न समुक्कसे । एवमन्नेसमाणस्स, सामण्णमणुचिट्ठई ।।

४७६ जाइ सद्घाइ निक्खतो, परियायट्ठाणमुत्तम । तमेव अणुपालिज्जा, गुणे आयरियसम्मए ।।

४७५ हविज्ज उअरे दते, थोव लद्धु न खिसए।

४७४ पचासवपरिण्णाया, तिगुत्ता छ्सु सजया। पचनिग्गहणा धीरा, निग्गंथा उज्जुदसिणो॥

श्रमण-धर्म

## श्रमण-धर्मं

४७४

निर्ग्रंन्य मुनि पचाश्रव का निरोध करनेवाले, तीन गुप्तियो से गुप्त, छह प्रकार के जीवो की रक्षा करनेवाले, पाँच इन्द्रियो का निग्रह करने-वाले, स्वस्थ चित्तवाले और ऋजुदर्भी होते है।

४७४

श्रमण भूख का दमन करनेवाला होता है, थोडा-आहार मिलने पर भी वह कमी कोघ नही करता ।

४७६

(श्रमण) जिस अनन्य-श्रद्धा से उत्तम-चारित्र धर्म स्वीकार किया हो, उसी श्रद्धा से उस का अनुपालन करे, तथा आचार्य द्वारा प्रदर्शित गुणो की आराधना मे सतत जागरूक रहे ।

४७७

यदि कोई वन्दन न करे, तो उस पर कुद्ध न होवे, और यदि कोई वन्दन करे तो गर्व न करे । इस प्रकार जो विवेक पुरस्सर सयम-धर्म की आराधना करता है, उस का साघ्रुत्त्व निर्वाध-भाव से स्थिर रहता है ।

४७৯

इन्द्रियो का दमन करनेवाले मुनि को यदि कोई दुष्ट व्यक्ति पीटे तो वह--''आत्मा का नाश नही होता'' ऐसा चिन्तन करे, किन्तु प्रतिशोध की भावना किंचित् भी मन मे न लाए ।

४७९

सयम मे अनुरक्त मर्हापयो को चारित्र पर्याय-देवलोक जैसा सुख-ऐश्वर्य प्रदान करनेवाला होता है ।

४८०

जो साधक सयम मे अनुरक्त नही है, उन के लिए चारित्र पर्याय महा-नरक जैसा कष्टदायी वन जाता है ।

४८१ सूत्र० १।२।१।१३ ४८२. उत्त० २२।४६ ४८३ सूत्र० १।१३। ४८४. सूत्र० १।१३।२२ ४८५ सूत्र० १।१३।२२ ४८६. उत्त० ३२।४ ४८७ उत्त० १४।१६ ४८८. स्था० १०।७१३

ሄፍፍ दसविहे समणधम्मे पण्णत्ते, त जहा---खती, मुत्ती, अज्जवे, मद्दवे, लाघवे, सच्चे, सजमे, तवे, चियाए, वभचेरवासे।

४দ७ असिप्पजीवी अगिहे अमित्ते जिइन्दिए सव्वओ विप्पमुक्के । अणुक्कसाई लहू अप्पभक्खी, चेच्चा गिह एगचरे स भिक्खू ।।

आहारमिच्छे मियमेसणिज्ज।

४५४ पियमप्पिय कस्सइ णो करेज्जा। <del>ሪ</del>ፍሂ अकसाइ भिक्खू। ४৯६

४८२ गोवालो भडवालो वा, जहा तद्दव्वणिस्सरो। एव अणिस्सरो त पि, सामण्णस्स भविस्ससि ॥

> ४८३ न पूयण चेव सिलोयकामी।

858 न वि ता अहमेव लुप्पए, लुप्पन्ती लोगसि पाणिणो । एव सहिएहि पासए, अनिहे से पुट्टे हियासए ॥ कष्ट तथा आपत्ति के आने पर ज्ञान-सम्पन्न पुरुष खेदरहित मन से इस प्रकार विचार करे कि कष्टो से मैं ही पीडित नही हूँ, किन्तु ससार मे दूसरे भी दु खित हैं। और जो कष्ट आये है, उन्हे शातिपूर्वक सहन करे।

#### ४८२

जिस प्रकार कोई गोपाल गौओ के चराने मात्र से उनका स्वामी नही वन सकता, अथवा कोई (कोपाध्यक्ष) घन की रक्षा करने मात्र से ही उस का स्वामी नही हो सकता, ठीक इसी तरह हे शिष्य <sup>1</sup> तू भी केवल साधु-वेश की रक्षामात्र से ही श्रामण्य का स्वामी नही बन सकेगा।

#### ४८३

सत पूजा, प्रतिष्ठा तथा कीर्ति की अभिलाषा न करे ।

<del>४</del>८४

सत पुरुष किसी को प्रिय अथवा अप्रिय न वनाए ।

#### ४५४

श्रमण कपाय-भाव से रहित बने ।

#### ४न्द

आत्मार्थी साधक को परिमित और ग्रुद्ध आहार ग्रहण करना चाहिए । ४८७

जो शिल्प-जीवी नही है, जिस के घर नही है, जिसके मित्र नही है, जो जितेन्द्रिय और सर्व प्रकार के परिग्रह से मुक्त है, जिस का कषाय मन्द है, जो अल्प और निस्सार भोजन करता है तथा गृह का त्याग कर अकेला राग-द्वेष रहित होकर विचरण करता है, वह भिक्षु है।

४५५

दस प्रकार का श्रमण घर्म कहा गया है—क्षान्ति-क्षमा, मुक्ति-निर्लोमता, आर्जव-सरलता, मार्जव-नम्रता, लाघव-अर्किचनता, सत्य, सयम, तप, त्याग, और ब्रह्मचर्य । १३६ भगवान महावीर के हजार उपदेश

४५९

इदिएहिं गिलायतो, समिय आहरे मुणी ।

४६०

पढम पोर्रास सज्झाय वीय झाण झियायई। तइयाए भिक्खायरिय, पुणो चउत्थीए सज्झाय।।

४९१

गिलाण वेयावच्च करेमाणे समणे निग्गथे, महाणिज्जरे महापज्जवसाणे भवति।

४८९. आचा० १।८।८।१४ ४९०. उत्त० २६।१२ ४९१ व्यवहार० १०

शरीर और इन्द्रियो के क्लान्त होने पर भी मुनि अपने मे साम्य-भाव स्थापित करे।

#### 860

सयमी साधक प्रथम प्रहर मे स्वाघ्याय और दूसरे मे घ्यान करे। तीसरे मे भिक्षाचरी [ गोचरी ] और चौथे मे पुन स्वाघ्याय करे।

## 838

जो श्रमण रुग्ण मुनि की सेवा करता है, वह महान् निर्जरा तथा महान् पर्यवसान–परिनिर्वाण करता है । गुरু-शिष्य

४६२

जहाहियग्गि जलण नमसे, नाणाहुई-मत-पयाभिसित्त। एवायरिय उवचिट्ठएज्जा, अणतनाणोवगओऽवि सतो ।।

४९३

आयरियेहि वाहित्तो, तुसिणीओ न कयाइवि ।

## ४३४

आलवते लवते वा, न निसीएज्ज कयाइवि, चइऊणमासण धीरो, जओ जत्त पडिस्सुणे ।।

888

आसणगओ न पुच्छेज्जा, नेव सेज्जागओ कया। आगम्मुक्कुडुओ सतो, पुच्छिज्जा पजलीउडो।।

> ४९६ तद्दिट्ठीए, तम्मुत्तीए, तप्पुरक्कारे, तस्सन्नी, तन्निवेसणे।

४९७ हिरिमं पडिसलीणे, सुविणीए ।

४९२. दगग० ६।१।११ ४९३ उत्त० १।२० ४९४ उत्त० १।२१ ४९५ उत्त० १।२२ ४९६ आचा० ४।४ ४९७. उत्त० ११।१३

# गुरু-शिष्य

### 883

١

जैसे अग्निहोत्री ब्राह्मण मधु, घृत आदि विविध पदार्थों की आहुति तथा मन्त्रपदो से अभिषिक्त अग्नि को नमस्कार करता है, ठीक उसी प्रकार शिष्य अनन्त ज्ञान-सम्पन्न होने पर भी गुरु की विनयपूर्वक सेवा करे ।

#### F38

आचार्यों के द्वारा वुलाए जाने पर भी शिष्य किसी भी अवस्था मे मौन—चुपचाप न रहे ।

#### 838

वुद्धिमान शिष्य गुरु के द्वारा एक वार या वार-बार बुलाने पर कभी भी वैठा न रहे, - किंतु आसन को छोड कर यत्नपूर्वक उनके आदेश को स्वीकार करे ।

#### ४९४

विनीत शिष्य आसन पर अथवा शय्या पर बैठा हुआ, गुरु से प्रश्न न पूछे, किंतु उन के समीप जा कर उत्कटिकासन करता हुआ हाथ जोड कर सूत्रादि अर्थ पूछे ।

#### ४९६

विनीत शिष्य को चाहिए कि वह गुरु की दृष्टि के अनुसार चले, उन की नि स्सगता का अनुगमन करे, उन्हे हर बात मे आगे रखे, उनमे श्रद्धा रखे और उन के समीप रहे।

#### ४९७

जो शिष्य लज्जाशील और इन्द्रिय-विजेता होता है, वह सुविनीत बनता है।

|           | कस व   |       | ५०६<br>ज्णे, c | गवग परिवर | ज्जाग : |       | ٠     |
|-----------|--------|-------|----------------|-----------|---------|-------|-------|
| ४१ू. उत्त |        | 338   |                |           | •       | ZULO  | 61819 |
| १०१ दण    |        | १०२   |                | • •       | -       |       | 8130  |
| ५०४. उत्त | ० ११२७ | র্ত্র | उत्त•          | १।१२      | १०६     | उत्त० | 8182  |

४०५ मा गलियस्सेव कस, वयणमिच्छे पुणो पुणो ।

५०४ रमए पडिए सास, हय भद्द व वाहए।

४०३ वाल सम्मइ सासतो, गलियस्स व वाहए।

४०२ खलुका जारिसा जोज्जा, दुस्सीसा वि हु तारिसा । जोइया धम्मजाणम्मि, भज्जन्ति धिइदुव्वला ।।

५०१ न वाहिर परिभवे, अत्ताण न समुक्कसे। सुयलाभे न मज्जेज्जा, जच्चा तवस्सि वुद्धिए ।।

४९९ गुरु तु नासाययई स पुज्जो । ४०० न या वि मोक्खो गुरु हीलणाए ।

४९८ जं मे वुद्धाणुसासन्ति, सीएण फरुसेण वा। मम लाभो त्ति पेहाए, पयओ तं पडिस्सुणे।।

१४० भगवान महावीर के हजार उपदेश

## ४९न

۱

"गुरु कोमल अथवा कठोर शब्दो मे जो शिक्षा देते हैं, उसमे मेरा हित समाहित है, मुझे ही लाभ है," ऐसा विचार कर विनीत शिष्य अत्यन्त सावधानीपूर्वक उन की शिक्षा को ग्रहण करे।

## 338

जो गुरु की आशातना नही करता, वह पूज्य है।

#### ४००

जो साधक गुरुजनो की अवहेलना करता है, वह कभी बन्धन से मुक्त नही हो सकता।

## ४०१

विनीत शिष्य किसी भी व्यक्ति का तिरस्कार न करे, और न आत्म-प्रशसा ही करे। शास्त्र ज्ञान प्राप्त कर के भी अभिमान न करे, यहाँ तक कि जाति, तप, अथवा वुद्धि का भी अहकार न करे।

#### ४०२

जुते हुए अयोग्य बैल जैसे वाहन को भग्न कर देते हैं, वैसे ही दुर्बल धृतिवाले शिष्यो को धर्म-यान मे जोत दिया जाता है तो वे उसे तहस-नहस कर देते हैं।

#### ४०३

जैसे दुष्ट घोडे को चलाते हुए उसका वाहक खिन्न होता है, वैसे ही दुर्बुद्धि—अविनीत शिष्य को शिक्षा देता हुआ गुरु खिन्नता का अनुमव करता है ।

#### ४०४

जैसे उत्तम जाति के घोडे को हाँकते हुए उस का सवार आनन्द का अनुमव करता है, उसी प्रकार विनीत वुद्धिमान शिष्यो को शिक्षा देता हुआ गुरु प्रसन्न होता है ।

#### ४०४

जैसे दुष्ट घोडा चाबुक की बार-वार अपेक्षा रखता है, वैसे विनीत शिष्य गुरु के वचन की वार-वार अपेक्षा न रखे ।

## १०६

जैसे विनीत घोडा चावुक को देखते ही उन्मार्ग को छोड देता है, वैसे ही विनीत शिष्य गुरु के इगित और आकार को देखकर अशुम-प्रवृत्ति को छोड दे। ण य पुष्फ किलामेइ, सो य पीणेइ अप्पय ॥ १०५ एमे ए समणा मुत्ता, जे लोए सति साहुणो। विहगमा व पुष्फेसु, दाण-भत्तेसणे रया ॥ 30% महुकारसमा बुद्धा, जे भवति अणिस्सिया । नाणा पिण्डरयां दता, तेण वुच्चति साहुणो ॥ 280 अलाभुत्ति न सोएज्जा, तवो त्ति अहियासए ॥ 1 288 न चरेज्ज वासे वासते, महियाए वा पडतिए। महावाए व वायते, तिरिच्छसपाइमेसु वा ॥ ११२ समुयाण चरे भिक्खू, कुलमुच्चावयं सया। नीय कुलमइक्कम्म, ऊसढ नाभिघारए।। ११३ अलोले न रसे गिद्धे, जिठभादते अमुच्छिए।

१०७

जहा दुमस्स पुष्फेसु, भमरो आवियइ रस।

४०७ टरा० १।२ ४०८. ददा० १।३ ४०६ दमा० १।४ ४१० दम० ४।२।६ ४११. दम० ४।१।८ ४१२ दम० ४।२।२४ ४१३. उत्त० ३४।१७

न रसट्ठाए भुजिज्जा, जवणट्ठाए महामुणी ॥

# भिक्षाचरी

"**Y**"

# भिक्षाचरी

४०७

s'

जिस प्रकार भ्रमर वृक्ष के फूलो से थोडा-थोडा रस पीता है, किसी पुष्प को म्लान नही करता और अपनी आत्मा को सन्तुष्ट कर लेता है।

#### 

उसी प्रकार लोक मे जो मुक्त श्रमण–साधु है, वे दाता द्वारा दिये हुए दान, आहार एव एपणा मे रत रहते हैं, जैसे भ्रमर पुष्पो मे । भ्रमर के समान बुद्ध पुरुप अनिश्रित होते है, वे किसी एक पर आश्रित नही होते, नानापिण्ड मे रत है, और जो दान्त है, वे अपने इन्ही गुणो के कारण साधु कहलाते हैं ।

### ५१०

मिक्षु को यदि मर्यादानुसार निर्दोप मिक्षा न मिले तो शोक न करे, किन्तु ''सहज ही तप होगा'' ऐसा मानकर क्षुधा आदि परीपहो को सहन करे।

## ५११

वर्पा बरस रही हो, कुहरा छा रहा हो, आँधी चल रही हो और मार्ग मे जीव-जन्तु उड रहे हो, ऐसी स्थिति मे साधु भिक्षा के लिए अपने स्थान से बाहर न निकले ।

#### ५१२

साधु सदा समुदान (धनवान और गरीव घरो की) मिक्षा करे, वह निर्धन कुल का घर समफ कर, उसे टालकर घनवान के घर न जाय ।

## ४१३

अलोलुप, रस मे अगृद्ध, जीभ का दमन करनेवाला, अमूच्छित महामुनि रसनेन्द्रिय के पोषण के लिए न खाए, वल्कि जीवन-निर्वाह के लिए आहार करे ।

प्रश्थ उत्तर १।३४ ४१४ दगर प्राशाश्व प्रह दगर प्राशाव प्रश्य उत्तर राष्ठ प्रहत. दगर प्राशाहरू प्रह दगर प्राशाव प्रवेर दगर प्राशायन प्रदेश दगर हाडाथ

असण पाणग वावि, खाइम साइम तहा। जं जाणिज्ज सुणिज्जा वा, दाणट्ठा पगडं इम । ४२० तारिसं भत्तपाण तु सजयाण अकप्पियं। दितिय पडियाडक्खे, न मे कप्पइ तारिस।। ४२१ अलद्धुयं नो परिदेवएज्जा, लद्धुन विकत्थयई स पुज्जो।

५१८ अह कोइ न इच्छेज्जा, तओ भुजिज्ज एक्कओ । आलोए भायणे साहू, जय अप्परिसाडयं।।

39%

से गामे वा नगरे वा, गोयरग्गगओ मुणी। चरे मन्दमणुव्विग्गो, अविक्खित्तेण चेयसा॥ ४१७ एसणासमिओ लज्जू, गामे अणियओ चरे। अप्पमत्तो पमत्तेहि, पिण्डवाय गवेसए॥

११६

४१५ साण सूइअ गावि, दित्त गोणं हय गय । सडिम्भ कलह जुद्ध, दूरओ परिवज्जए ।।

११४ नाइ उच्चे व नीए वा, नासन्ने नाइदूरओ । फासुयं परकड पिण्ड, पडिगाहेज्जसजए ॥

१४४ भगवान महावीर के हजार उपदेश

गृहस्य के घर मे जाकर सयमी न अति ऊँचे से, न अति नीचे से, न अति समीप से और न अति दूर से प्रासुक—अचित और परकृत— दूसरो के निमित्त वना हुआ पिण्ड—आहार को ग्रहण करे।

## १११

जहाँ ग्वान हो, तत्काल प्रसूता गाय हो उन्मत्त साड, हाथी अथवा घोडा हो, या जिस स्थान पर वालक खेल रहे हो, कलह हो रहा हो, युद्ध मच रहा हो, वहां साधु पुरुष को नही जाना चाहिए, बल्कि दूर से ही उसे त्याग देना चाहिये।

११६

गाँव मे अथवा नगर मे भिक्षा के लिए गया हुआ मुनि उद्वेगरहित वन कर शात चित्त से घीरे-घीरे चले ।

११७

सयमी साधक एषणा समिति का पालन करता हुआ गाँव मे अनियत-वृत्ति से अप्रमत्त हो कर गृहस्थो के घरो से गोचरी (भिक्षा) की गवेपणा करे ।

## **ሂ**१5

आमत्रण देने के पग्र्चात् कोइ साधु आहार का इच्छुक न हो तो उक्त साधु अकेला ही चौडे मुखवाले प्रकाशयुक्त पात्र मे (भाजन) वस्तु नीचे न गिरे इस पद्धति से यतना-विवेक पुरस्सर आहार ग्रहण करे ।

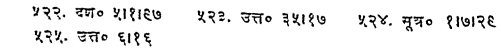
## ४१६--- ५२०

जिस आहार, जल, खाद्य, स्वाद्य के विषय मे जो साधु इस प्रकार जान जाय अथवा सुन ले कि यह दान के लिए, पुण्य के लिए याचको के लिए है, तो वह भक्त-पान उसके लिए अकल्पनीय होता है। अत उस दाता को मुनि प्रतिपेध करे—इस प्रकार का आहार-पानी मेरे लिये अकल्पनीय है।

#### १२१

See My

मिक्षा न मिलने पर जो खेद प्रकट नही करता और मिलने पर प्रशसा नही करता वह पूज्य है।



५२३ न रसट्ठाए भुजिज्जा, जवणट्ठाए महामुणी । १२४ भारस्स जाआ मुणि भुञ्जएज्जा । १२५ पक्खी पत्तं समादाय, निरवेक्खो परिव्वए ।

४२२ महुघय व भुजिज्ज सजए।

१४६ भगवान महावीर के हजार उपदेश

सरस या नीरस-जैसा भी आहार समय पर उपलब्ध हो जाय, साधक उसे 'मधू-घृत' की तरह प्रसन्न चित्त से खाए।

५२३ मुनि स्वाद के लिए न खाए, वल्कि जीवन निर्वाह के लिए खाए । ५२४ मुनि सयमभार के निर्वाह करने के लिए ही आहार ग्रहण करे ।

## ५२५

सयमी मुनि पक्षी की भाँति कल की अपेक्षान रखता हुआ पात्र लेकर भिक्षा के लिए परिभ्रमण करे।

# इन्द्रिय-निग्रह

४२६ चरेज्ज भिवखू सुसमाहि इदिए। ४२७ इदियाइ वसेकाउ, अप्पाण उवसहरे।

१२न

कुजए अपराजिए जहा, अक्खेहिं कुसलेहि दीवयं। कडमेव गहाय नो कलिं, नो तीयंनो चेव दावरं॥

358

एव लोगम्मि ताइणा, वुइए जे धम्मे अणुत्तरे । त गिण्ह हियति उत्तम, कडमिव सेस वहाय पण्डिए ।।

> ४३० न रागसत्तू धरिसेइ चित्तं, पराइओ वाहिरिवोसहेहिं।

४२६ उत्त० २१।१३ ४२७ उत्त० २२।४८ ४२८. सूत्र० १।२।२।२३ ४२६ सूत्र० १।२।२।२४ ४३०. उत्त० ३२।१२

# इन्द्रिय-निग्रह

## ५२६

भिक्ष सर्व इन्द्रियो को सुसमाहित करता हुआ विचरण करे ।

#### ৼৼ৽

पाँच इन्द्रियो को वश मे कर अपनी आत्मा का उपसहार करना चाहिए । अर्थात् प्रमाद की ओर बढती हुई आत्मा को पीछे हटा कर धर्मपथ पर स्थिर करनी चाहिए ।

#### 

जुआ खेलने मे निपुण जुआरी जैसे "कृत'' नामवाले पाशे को ही अपनाता है, 'कलि' 'द्वापर' और 'त्रेता' को नही, और अपराजित रहता है <sup>1</sup> वैसे ही पण्डित पुरुष भी इस लोक मे जगत्राता सर्वज्ञो ने जो उत्तम और अनुत्तर धर्म कहा है उसे ही अपने हितके लिए ग्रहण करे। शेप सभी धर्म-इन्द्रिय विषयो को उसी प्रकार छोड दे जिस तरह कुशल जुआरी 'कृत' के अतिरिक्त अन्य सभी पाशो को छोड देता है।

### १३०

जिस प्रकार उत्तम जाति की औषधि रोग को नष्ट कर देती है, पुन उभरने नही देती । उसी प्रकार जितेन्द्रिय पुरुष के चित्त को राग तथा विषय रूपी कोई शत्रु सता नही सकता ।

# मनोनिग्रह

४३१

५३६ जोग सच्चेण जोग विसोहेइ ।

५३७ जे इदियाण विषया मणुन्ना, न तेसु भाव निसिरे कयाइ । ४३८ समाए पेहाए परिव्वयतो, सिया मणो निस्सरई वहिद्धा । निसा मह नोवि अह वि तीसे, इच्चेव ताओ विणएज्ज राग ।।

५३१ उत्त० २३।४८ ४३२ उत्त० २३।३६ ४३३ उत्त० २४।२१ ५३४. उत्त० २९।५३ ४३४. उत्त० २९।५३ ४३६ उत्त० २९।५२ ५३७ उत्त० ३२।२१ ४३८ दश० २।४

# मनोनिग्रह

## ४३१

मन एक साहसिक, भयकर और दुष्ट घोडे के समान है, जो चारो तरफ दौडता रहता है ।

## १३२

एक को जीत लेने पर पांच जीते गए, पांचो को जीत लेने पर दस जीते गए, दसो को जीत कर मैंने समी शत्रुओ को जीत लिए हैं।

### ४३३

सयमशील मुनि सरम्भ, समारम्भ और आरम्भ मे प्रवर्तमान मन को निवृत्त करे अर्थात् उसकी प्रवृत्ति को रोके ।

#### रइ४

मनोगुप्तता से जीव एकाग्रता को प्राप्त होता है।

## ५३५

एकाग्र-चित्त वाला जीव अशुभसकल्पो से मन की रक्षा करनेवाला तथा सयम की सम्यग् आराघना करनेवाला होता है।

## ५३६

योग सत्य से जीव मन, वचन और काया की प्रवृत्ति को विशुद्ध करता है ।

## ४३७

इन्द्रियो के सुमनोज्ञ विषयो में मन को कभी भी सलग्न न करे।

## १३५

समद्दष्टिपूर्वक सयम यात्रा मे विचरण करते हुये भी यदि कदाचित् सयमी पुरुष का मन सयममार्ग से विचलित होने लगे तो उस समय उसे यह विचार करना चाहिए कि ''यह मेरी नही है और न मैं ही उनका हूँ।'' इस प्रकार सुविचार के अकुश से मन मे उत्पन्न क्षणिक आसक्ति को दूर करे।

५३९. सुत्र० १।२।३।१३ ४४० सूत्र० २।२।३९ ४४१. स्थान० ४।३ ४४२. उव० ६।९ ४४३. उव० ४।४ ४४४ उत्त० ४।२३

५४४ अगारि सामाइयगाइं, सड्ढी काएण फासए । पोसह दुहओ पक्ख, एगराय न हावए ।।

<sup>५४२</sup> अयमाउसो <sup>।</sup> निग्गथे पावयणे अट्ठे, अय परमट्ठे, सेसे अणट्ठे। ५४३ उस्सिय फलिहा, अवगुय-दुवारा, चियत्ततेउर - परघरपवेसा।

५४० धम्मेणं चेव वित्ति कप्पैमाणा विहरति । ५४१ चत्तारि समणोवासगा— अद्दागसमाणे, पडागसमाणे । खाणुसमाणे, खरकटसमाणे ।

१३९ गार पि य आवसे नरे, अणुपुव्व पाणेहिं सजए । सामत सव्वत्थ सुव्वए देवाण गच्छे स लोगयं ।।

## श्रावक-धर्म

## श्रावक-धर्म

## 358

जो पुरुप अपने घर मे निवास करता हुआ मी श्रावक घर्म का पालन करता है, तथा प्राणातिपात आदि हिंसा से निवृत्त होता हुआ सर्व प्राणियो के प्रति समभाव रखता है वह देवलोक को प्राप्त होता है ।

५४० सद्गृहस्थ सदा घर्मानुकूल ही अपनी आजीविका करते हैं । ५४१

२०८

श्रमणोपासक की चार कोटियाँ है---

दर्पण के समान---स्वच्छ हृदयवाला ।

पताका के समान-अस्थिर हृदयवाला ।

स्याणु के समान---मिथ्याग्रही ।

तीक्ष्ण कटक के समान----कटुमाषी ।

१४२

हे आयुष्मन् <sup>।</sup> यह निर्ग्रन्थ प्रवचन ही अर्थ रूप है, और यही परमार्थ है । अन्य समी निस्सार है ।

## ४४३

जिसका हृदयस्फटिक रत्न के समान निर्मल, दानादि लोक सेवा के लिए उदार चित्तवाला है और जिसके घर का द्वार सदा खुला रहता है। राजमवन से लेकर साधारण घरो तक वह नि शक होकर प्रवेश कर सकता है। ऐसा प्रतीतिमय (विश्राम योग्य) श्रावक का जीवन होता है।

አጻዳ

श्रद्धाशील अगारी—-गृहस्य सामायिक के अगो का काया से सम्यक्रूप से पालन करे । दोनो पक्षो मे किये जाने वाले पौषध को एक दिन रात के लिए भी न छोडे ।

| 11/11           |                      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|-----------------|----------------------|---------------------------------------|
| ४४५ उत्त० २९१५  | १४६ उत्त० २९।९       | ४४७. उत्त० २९।१०                      |
| १४८ उत्त० २९।११ | ४४६ उत्त० २९।१२      |                                       |
| -               |                      | ४४०. उत्त० २९।१३                      |
| १११. अनु० १२७   | <b>१</b> ४२ अनु० १२⊏ | ४४३ उत्त० २६।१०                       |

५५३ सज्झाए वा निउत्तेण, सव्वद्रक्खविमोक्खणे ।

५५२ जो समो सव्वभूएसु, तसेसु थावरेसु अ । तस्स सामाइय होइ, इइ केवलिभासिअ ।।

५५१ जस्स सामाणिओ अप्पा, सजमे णिअमे तवे । तस्स सामाइय होइ, इइ केवलिभासिअ ।।

पच्चक्खाणेण आसवदाराइं निरुम्भइ।

५५०

५४९ काउस्सग्गेण तीयपडुप्पन्न पायच्छित्त विसोहेइ ।

१४<del>५</del> पडिक्कमणेण वयछिद्दाइ पिहेइ ।

१४७ वन्दणएण नीयागोय कम्म खवेइ । उच्चागोयं कम्म निबधइ ।।

५४६ चउव्वीसत्थएण दसणविसोहि जणयइ ।

५४५ सामाइएण सावज्जजोगविरइ जणयइ ।

१५४ भगवान महावीर के हजार उपदेश

सामायिक से जीव सावद्ययोग से विरति-निवृत्ति का उपार्जन करता है ।

#### १४६

चतुर्विशति-स्तव से जीव सम्यक्त्व की विशुद्धि को प्राप्त होता है।

## ২४७

वन्दना से जीव नीच कुल मे उत्पन्न होने जैसे कर्मो को क्षीण करता है। और ऊँचे कूल मे उत्पन्न करनेवाले कर्म का अर्जन करता है।

#### ২४দ

प्रतिक्रमण से जीव व्रत के छिद्रो को रोक देता है।

## १४९

कायोत्सर्ग से जीव अतीत और वर्तमान के अतिचारो की विशुद्धि करता है।

५५० प्रत्याख्यान से जीव आश्रव द्वार का निरोध करता है ।

#### ሂሂያ

जिस साधक की आत्मा सयम मे, नियम मे, तथा तप मे तल्लीन है, उसी की वास्तविक सामायिक है। ऐसा केवली मगवन्त ने फरमाया है।

## ४४२

जो साघक त्रस और स्थावर समी प्राणियो के प्रति सममाव रखता है, उसी की वास्तविक सामायिक है। ऐसा केवली मगवन्त ने फरमाया है।

## ५५३

स्वाध्याय करते रहने से समस्त दु खो से मुक्ति प्राप्त होती है।

११४ उत्त० २४।३१ ४१४. उत्त० २४।२३ १४६ उत्त० २४।२० ११७ उत्त० २१।२४ १४८. उत्त० २४।२४ १४६ उत्त० २४।२६ १६०. उत्त० २४।३०

वभचेरेण वभणो ।

४९०

दिव्व-माणुसतेरिच्छ, जो न सेवइ मेहुण । मणसा काय-वक्केण, त वय वूम माहण ।। ५५९ जहा पोम्म जले जाय, नोवलिप्पइ वारिणा । एवं अलित्त कामेर्हि, त वय वूम माहणं ।।

४१७ चित्तमतमचित्त वा अप्प वा जइ वा वहु । न गिण्हेइ अदत्त जे, त वयं वूम माहण ।।

ሂሂፍ

५५५ कोहा वा जइ वा हासा, लोहा वा जइ वा भया। मुस न वयई, जोउ, त वय बूम माहणं॥ ५५६ जो न सज्जइ आगंतु, पव्वयतो न सोयई। रमइ अज्ज-वयणम्मि, त वय बूम माहण॥

५५४ कम्मुणा बभणो होइ, कम्मुणा होइ खत्तिओ ।

वइसो कम्मुणा होइ, सुद्दो हवइ कम्मुणा ॥

ब्राह्मण कौन ?

# ब्राह्मण कौन ?

ጞጞጺ

मनुष्य कर्म से ही ब्राह्मण होता है, कर्म से ही क्षत्रिय होता है, कर्म से ही वैक्ष्य होता है और कर्म से ही शूद्र होता है।

ሂሂሂ

जो कोघ, हास्य, लोम अयवा भय आदि किसी भी अणुम सकल्प से असत्य नही वोलता उसे हम ब्राह्मण कहते है।

**५**५६

जो आनेवाले स्नेहीजनो मे आसक्त नही होता और जाने पर शोक नही करता। जो सदा आर्य वचनों में रमण करता है। उसे हम व्राह्मण कहते हैं।

ধ্র্র

जो सचित्त या अचित्त कोई भी पदार्थ थोडा या ज्यादा कितना ही क्यो न हो, स्वामी के दिये विना चोरी से नही लेता, उसे हम ब्राह्मण कहते हैं।

#### ሂሂፍ

जो देव, मनुष्य और तियँच सम्बन्धी मैथुनमाव का मन, वचन और काया से कभी सेवन नही करता, उसे हम ब्राह्मण कहते हैं।

## १४९

जिस प्रकार जल मे उत्पन्न हुआ कमल जल से लिप्त नही होता, उसी प्रकार काम-मोग के वातावरण मे उत्पन्न हुआ जो मनुष्य उससे लिप्त नही होता, उसे हम ब्राह्मण कहते हैं।

## १६०

व्रह्मचर्य के पालन से ब्राह्मण होता है।

४६१ उत्त० २४।२२ ४६२. उत्त० २४।२७ ४६३. उत्त० २४।२१ ४६४ उत्त० २४।२२

५६४ तसपाणे वियाणेत्ता, सगहेण य थावरे। जो न हिंसइ तिविहेण, त वय वूम माहण ।।

५६३ जायरूव जहामट्ठ, निद्धन्तमल-पावग। राग-दोस-भयाईय, त वयं वूम माहण॥

५६२ अलोलुय मुहाजीवि, अणगारं अकिचणं । अससत्त गिहत्थेसु, त वय वूम माहण ॥

५६१ तवस्सिय किस दन्त, अवचियमससोणियं। सुव्वय पत्तनिव्वाण, त वय वूम माहण ॥

१४८ भगवान महावीर के हजार उपदेश

जो तपस्वी कृश और इन्द्रियो का दमन करनेवाला है, जिसके माँस और रूधिर का अपचय हो चुका है, जो व्रतशील व शान्त है, उसको हम व्राह्मण कहते है ।

१६२

जो मनुष्य लोलुप नही है, जो निर्दोष भिक्षावृत्ति से निर्वाह करता है, जो गृह-त्यागी है, अकिंचन है, गृहस्थों में अनासक्त है, उसे हम ब्राह्मण कहते है ।

१९३

जो अग्नि मे तपाकर शुद्ध किये हुए और घिसे हुए सोने की तरह विशुद्ध है तथा राग-द्वेप भय आदि दोपो से रहित है, उसे हम व्राह्मण कहते है।

१६४

.

जो त्रस और स्थावर जीवो को सक्षेप और विस्तार से भली-भाँति जानकर मन, वाणी और शरीर से उसकी हिंसा नही करता उसे हम ब्राह्मण कहते हैं। क्षमा

५६५ खामेमि सव्वेजीवा, सव्वे जीवा खमतु मे । मेत्ती मे सव्वभूएसु, वेर मज्झ न केणइ ॥ ५६६ आयरिय-उवज्झाए, सीसे साहम्मिए कुल-गणेय । जे जे केइ कसाया, सब्वे तिविहेण खामेमि ।। ४६७ सव्वस्स समण सघस्स, भगवओ अर्जील करिअसीसे । सन्वे खमावइत्ता, खमामि सन्वस्स अहय पि ॥ १६५ सव्वस्स जीवरासिस्स, भावओ धम्मनिहिअचित्तो । सन्वे खमावइत्ता, खमामि सन्वस्स अहय पि॥ 272 पुढविसमो मुणी हवेज्जा । 200 खमावणयाए ण पल्हायणभावं जणयइ। १७४ जस सचिणु खतिए । १७२ खतिएणं जीवे परिसहे जिणइ । १७३ हम्ममाणो न कुप्पेज्जा, वूच्चमाणो न सजले । १७४ खति सेविज्ज पडिए। ২৩২ पियमप्पिय सन्वतितिक्खएज्जा ।

| ४६४ पच प्रति०         | ५६६. पच प्रति०   | ५६७. पच प्रति०   |
|-----------------------|------------------|------------------|
| <b>१६</b> न पच प्रति० | ५६९. दश० १०।१३   | ४७०. उत्त० २९।१७ |
| ४७१ उत्त० ३।१३        | ४७२. उत्त० २९।४६ | ४७३ सूत्र० ९।३१  |
| ५७४ उत्त० ११६         | ४७४ उत्त० २१।१४  | -                |

मैं समस्त जीवो से क्षमा माँगता हूँ और सव जीव मुझे भी क्षमा प्रदान करें। मेरी सर्व जीवो के साथ मैत्री है, किसी के भी साथ मेरा वैर-विरोध नही है।

#### १६६

आचार्य, उपाध्याय, शिष्यगण और सार्घामक वन्धुओ तथा कुल और गण के ऊपर मैंने जो भी कपाय-भाव किये हो, उसके लिए मैं मन, वचन और काय से क्षमा माँगता हूँ। ४६७

# मैं नतमस्तक होकर समस्त पूज्य श्रमणसघ से अपने सर्व अपराघो की क्षमा मांगता हूँ। और उनके प्रति मैं भी क्षमामाव रखता हूँ।

#### ५६५

धर्म मे स्थिर चित्त होकर मैं सद्भावपूर्वक सर्व जीवो से अपने अप-राघो की क्षमा माँगता हूँ, और उनके सब अपराघो को मैं भी सद्माव पूर्वक क्षमा करता हूँ।

५६९ मुनि को पृथ्वी के समान क्षमाशील होना चाहिए ।

### ४७०

क्षमापना से आत्मा मे अपूर्व हर्षानुभूति प्रगट होती है।

१७४

क्षमा से यश का (सयम) का सचय करें।

ৼ७२

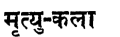
क्षमा से जीव परीषहो पर विजय प्राप्त कर लेता है।

## ५७३्

साधक पुरुप पीटने पर कोध न करे तथा गाली आदि देने पर द्वेप न करे ।

## <u>५७४</u>

पण्डित पुरुष को क्षमा धर्म की आराधना करनी चाहिए । ५७५ साधक प्रिय, अप्रिय सव शन्तिपूर्वक सहन करे ।



५७९. स्था० ७

५८२. उपा० १७३

५८० सत्थग्गहण विसभक्खण च, जलण च जल पवेसो य। अणायारभडसेवा, जम्मण मरणाणि वधति।। ४८१ न सतसति मरणते, सीलवता वहुस्सुया। ४८२ काल अणवकखमाणे विहरइ।

५७६ अज्झवसाणनिमित्ते, आहारे वेयणा पराघाते । फासे आणापाणू, सत्तविह भज्जए आउं ।।

४७⊏ जस्सत्थि मच्चुणा सक्ख, जस्स वऽत्थि पलायण। जो जाणे न मरिस्सामि, सो हु कखे सुए सिया।।

५७७ माणुस्स च अणिच्च, वाहि जरामरणवेयणापउर ।

४७६ सेणे जहा वट्टयं हरे, एव आउखयम्मि तुट्टई।

१६२

१८० उत्त० ३६।२६७ १८१ उत्त० ११२९

१७६ मूत्र० १।२।१।२ १७७ औप० ३४ १७८ उत्त० १४।२७

## मृत्यु-कला

१७६

जैसे वाज पक्षी तीतर को एक ही झपाटे मे मार डालता है, ठीक वैसे ही आयु क्षीण होने पर मृत्यु भी मनुष्य के प्राण हर लेता है ।

ৼ৩৩

मनुष्य देह अनित्य—क्षण भगुर है, तथा व्याधि-जरा-मरण और वेदना से पूर्ण है।

<u> ২</u>৩২

जिम की मृत्यु के साथ मैत्री हो, जो मृत्यु के मुख से भाग सकता हो, तथा जो यह जानता हो कि मैं नही मरू गा, वही कल की इच्छा कर-सकता है।

#### १७९

जीव मात कारणो से अकाल-मृत्यु को प्राप्त होता है—हार्दिक भावना के आघात से, शस्त्रादि के प्रहार से, अधिक आहार की मात्रा से, वेदना की अभिवृद्धि से, गडढे आदि मे गिरने से, कठोर वस्तु की सख्त चोट से, और श्वासोच्छ्वास के अवरुन्धन से ।

१८०

जो शस्त्र के द्वारा, विष-भक्षण द्वारा, अग्नि मे प्रविप्ट होकर या पानी मे कूदकर आत्म-हत्या करता है और मर्यादा से अधिक उपकरण रखता है, वह जन्म-मरण की परम्परा वढानेवाला होता है ।

#### ४५१

शीलवान और बहुश्रुत भिक्षु मृत्यु के क्षणो मे भी सत्रस्त नही होते । ४९२

४८३---४८४ सन्तिमे य दुवे ठाणा, अक्खाया मारणन्तिया । अकाममरण चेव, सकाम मरण तहा।। वालाण अकाम, तु, मरण असड भवे। पण्डियाण सकाम तु, उक्कोसेण सड भवे ॥ ሂፍሂ न य सखयमाहु जीविय । **५** द ६ जहा सागडिओ जाण, सम हिच्चा भहापह । विसम मग्गमोइण्णो, अवखे भगम्मि सोयई ॥ १९७ एव घम्म विउक्कम्म, अहम्म पडिवज्जिया। वाले मच्चुमुह पत्ते, अवख भग्गे य सोयई ॥ ሂፍፍ वालमरणाणि वहुसो, अकाममरणाणि चेव वहुयाणि । मरिहति ते वराया, जिणवयण जे न जाणति।। १९९ मरण हेच्च वयति पडिया । 280 माराभिसकी मरणा पमुच्चइ । 838 दुविह पि विइत्ताण, बुद्धा धम्मस्स पारगा । अणुपुव्वीए सखाए, आरभाओ तिउट्टइ ॥ १९२ ज किंचुवक्कम जाणे, आउखेमस्समप्पणो । तस्सेव अतरद्वाए, खिप्प सिक्खिज्ज पडिए ॥ ४८३. उत्त० ४।२ ४८४ उत्त० ४।३ ४८४ सूत्र० १।२।३।१० ४८६ उत्त० ४।१४ ४८७ उत्त० ४।१४ ४८८. उत्त० ३६।२६१

भूम वर्तव राष्ट्र प्रदेव उत्तव रार्ट्स प्रदेव, उत्तव रुधार्ट्स भूम स्वर शाराहार भूहव आचाव शाहार भूहर, आचाव शामाव भूहर आचाव शामामाम

५८३---५८४ तत्त्वज्ञ पूरुपो ने मरण के दो स्थान कहे है----एक अकाम-मरण और दूसरा सकाम-मरण । अज्ञानी वाल जीवो के अकाम मरण अनेक वार होता है, किन्तु पण्डितो के सकाम मरण उत्कर्पत एक वार ही होता है। ሂፍሂ जीवन-घागा टूट जाने पर पुन जुड नही पाता । १८६ — १८७ जैसे कोई गाडीवान समतल राजपथ को जानता हुआ भी उसे छोडकर विषम-दूरूह मार्ग से चल पडता है और गाडी की घुरी टूट जाने के पश्चात शोकाकुल होता है। इसी प्रकार घर्म का सुमार्ग छोड कर अघर्म के कुमार्ग को स्वीकार कर मृत्यू के मुख मे पडा हुआ अज्ञानी घुरी टूटे हुए गाडीवान की तरह शोकाकूल वनता है। ሂፍፍ जो जीव जिन-वचनो से परिचित नही हैं, वे अभागे अनेकानेक वाल-मरण तथा अकाम-मरण करते रहते हैं। 258 पण्डित पुरुप ही मृत्यु की दुर्दम सीमा को लाघकर अविनाशी पद को प्राप्त होते हैं। 280 जो व्यक्ति मृत्यु से सदा सतर्क रहता है वही उस से मुक्ति पा सकता है। 832 धर्म परायण वुद्धिमान साधक बाह्य और आभ्यतर तप का आचरण कर अनुत्रम से शरीर त्याग के अवसर को जान-कर सलेखना को स्वीकार कर के शरीर पोपण रूप-आरम्भ का परित्याग कर देते हैं । 232 सलेखना मे स्थित मुनि को यदि अपने जीवन का अन्त करनेवाले किसी विघ्न का ज्ञान हो जाए तो उस वुद्धिमान मुनि को सलेखना काल मे ही शीघ्र भक्त-परिज्ञा आदि का अनुष्ठान कर लेना चाहिए ।

४९३ दगग० मा४० ४९४ उत्त० ९।४४ ४९४ उत्त० ३२।म ४९६. उत्त० २३।४३ ४९७. आचा० ३।२।१ ४९म दग्र० मा३७

५९८ कोह माण च माय च, लोभ च पाववड्ढण । वमे चत्तारि दोसे उ, इच्छन्तो हियमप्पणो ।।

४१७ कोहा-इ-माण हणियाय वीरे । लोभस्स पासे निरय महत ।।

५९६ कसाया अग्गिणो वुत्ता, सुय सील तवो जल ।

५९५ दुक्ख हय जस्स न होइ मोहो, मोहो हओ जस्स न होइ तण्हा । तण्हा हया जस्स न होइ लोहो, लोहो हओ जस्स न किंचणाइ ।।

माया य लोभो य पवड्ढमाणा । चत्तारि एए कसिणा कसाया, सिंचति मूलाइं पुणब्भवस्स ।। ५९४ अहे वयन्ति कोहेण, माणेण अहमागई । माया गइपडिग्घाओ, लोहाओ दुहाओ भय ।।

F3X

कोहो य माणो य अणिग्गहीया,

## कषाय

१९३

अनिगृहीत कोघ और मान तथा वढते हुए माया और लोभ---ये चारो ही कुत्सित कपाय पुनर्जन्म-रूपी वृक्ष की जडो का सिंचन करते है।

832

क्रोघ से जीव नीचे गिरता है, मान से जीव नीच गति पाता है, माया से जीव की सद्गति का नाश होता है और लोभ से जीव के लिए इस लोक और परलोक मे भय उत्पन्न होता है।

#### १९४

जिसके मोह नही है, उसने दुख का न।श कर दिया। जिसके तृष्णा नही है उसने मोह का नाश कर दिया। जिसके लोभ नही है उसने तृष्णा का नाश कर दिया। जिस के पास लोम करने जैसा कुछ भी पदार्थ सग्रह नही है उसने लोम का नाश कर दिया।

#### १९६

कपाय-क्रोध, मान, माया और लोभ को अग्नि कहा है, उस को बुफाने के लिए श्रुत, शील और तप यह जल है।

#### १९७

वीर <sup>।</sup> कोघ, मान, माया आदि विकारो का विनाश कर डालो, जिस मे भी लोभ का फल अति दारुण है । अत उनके परिणामो पर विचार करो ।

#### ५९८

जो मनुष्य अपना हित चाहता है, वह पाप वढानेवाले क्रोघ, मान, माया और लोभ इन आत्मघातक दोपो को सदा के लिए त्याग दे।

४९९ सूत्र० १।६।२६ ६००. आचा० ३।४ ६०१ उत्त० ४।१२ ६०२. उत्त० २९।३६ ६०३ दश० ९।३।१४ ६०४. आचा० २।१ ६०४ सूत्र० १४।१३ ६०६. वृहत्कल्प० १।३४

## ६०६ जो उवसमइ तस्स अत्थि आराहणा ।

## ६०५ न विरूज्झेज्ज केणइ ।

## ६०२ कसायपच्चक्खाणेण वीयरागभाव जणयड । ६०३ चउक्कसायावगए स पुज्जो । ६०४ जे गुणे से मूलट्ठाणे, जे मूलट्ठाणे से गुणे ।

६०१ रक्खेज्ज कोह विणएज्ज माण, माय न सेवे पयहेज्ज लोह । ६०२ कसायपच्चक्खाणेण वीयरागभाव जणयड

६०० जे एग नामे से वहु नामे, जे वहु नामे से एग नामे ।

५९९ कोह च माण च तहेव माय, लोभं चउत्थ अज्झत्थदोसा ।

१६= भगवान महावीर के हजार उपदेश

#### 33X

कोघ, मान, माया और लोभ ये चारो अन्तरात्मा के भयकर दोष हैं।

#### 200

जो एक कपाय को नमाता है, जीतता है, वह मिथ्यात्त्वादि अनेक दोषो को जीत लेता है, और जो अनेको को जीत लेता है, वह एक कषाय को जीत लेता है।

#### ६०१

कोध का निवारण करे, मान को दूर करे, म़ाया का सेवन न करे, लोभ को त्यागे ।

#### ६०२

कषाय-प्रत्याख्यान-(त्याग) से जीव वीतराग-भाव को प्राप्त होता है ।

#### ६०३

जो चार कपाय से रहित है, वह पूज्य है।

#### ६०४

जो गुण है वही मूलस्थान अर्थात् कषाय है, और जो कषाय हैं, वही गुण अर्थात् विषय-वासना है।

#### ६०४

किसी के भी साथ वैर-विरोघ मत रखो।

#### ६०६

जो कषाय का उपशम करता है, वही वीतराग प्रभु के पथ का सच्चा आराधक होता।

६०७ स्था० ४।२ ६०८ प्रग्न० २।२ ६०९, उत्त० १।४० ६१०. दश० ८।३८ ६११. दश० ८।३९ ६१२ आचा० ४।३।१३६ ६१३ आचा० ४।३।१३५

६१३ विगिच कोह अविकपमाणे ।

६१२ इमं णिरुद्धाउय सपेहाए, दुक्ख य जाण अदु आगमेस्स, पुढो फासाइ या फासे, लोय य पास विफदमाण।

६११ उवसमेण हणे कोह ।

६१० कोहो पीइ पणासेइ ।

६०१ अप्पाण पि न कोवए ।

६०७ पव्वयराइसमाण कोह अणुपविट्ठे जीवे, काल करेइ णेरइएसु उववज्जति।

कोध

कोध

#### ६०७

पर्वत की दरार के सदृश जीवन में कभी नही मिटनेवाला उग्र कोध आत्मा को नरक गति की ओर ले जाता है।

६०८ कोधान्घ व्यक्ति सत्य, शील, और विनय का विनाश कर डालता है ।

६०९ अपने आप पर मी कभी कोघन करे।

६१० क्रोघ प्रीति का नाग करता है ।

६११

शान्ति से क्रोघ को जीतें।

#### ६१२

कोध मनुष्य की आयु को नष्ट करता है तथा कोध से मानसिक दुख होता है। क्रोधी मनुष्य पापकर्म को बाध कर नरक मे जाता है और वहाँ नाना प्रकार के दुखो को मोगता है, यह समफकर कोध का त्याग करना चाहिए।

### ६१३

आत्मसाघक----कम्परहित होकर कोधादि कषाय को नष्ट कर के कर्मरूपी काष्ठ को जला ढालता है। १७२ भगवान महावीर के हजार उपदेश

६१४ चउहि ठाणेहि कोहुप्पत्ति सिया, त जहा—खेत्तंपडुच्च, वत्थुपडुच्च, सरीरपडुच्च, उवहिंपडुच्च ।

६१५ चउपइट्ठिए कोहे पण्णत्ते, त जहा—आयपइट्ठिए, परपइट्ठिए, तदुभयपइट्ठिए, अप्पइट्ठिए ।

६१६ नो कुज्झे नो माणे । ६१७ जे कोहदसी से माणदसी ।

६१४ स्था० ४।१।२४६ ६१६. सूत्र० २।२।६

६१४ स्था० ४।१।२४९ ६१७ आचा० ३।४ ६१४ क्रोघ उत्पन्न होने के चार कारण—-१—क्षेत्र—नरकादि आश्रित । २—वस्तु—घर अथवा सचित्त-अचित्त मिश्र वस्तु आश्रित । ३—-शरीर—कुरूपादि आश्रित । ४—-उपघि–उपकरण आश्रित ।

#### ६१४

क्रोध के चार प्रकार—

१—आत्म–प्रतिष्ठित —अपनी भूल पर होनेवाला । २—पर–प्रतिष्ठित—दूसरे के निमित्त से होनेवाला । ३—तदुभय–प्रतिष्ठित—दोनो के निमित्त से होनेवाला । ४—अप्रतिष्ठित—निमित्त के विना उत्पन्न होनेवाला ।

## ६१६

आत्मार्थी साधक को कोध--मान नही करना चाहिए।

#### ६१७

जिसके हृदय मे कोघ है, उसके हृदय मे मान भी अवश्य है।

६१८ स्था० ४।२ ६१६ सूत्र० १।१३।१५ ६२० सूत्र० १।१३।८ ६२१. सूत्र० १।१३।१४ ६२२ सूत्र० १।११।२ ६२३ उत्त० २६।६८ ६२४. आचा० ५।४

<sup>६२४</sup> उन्नयमाणे य नरे, महामोहे पमुज्झई।

६२३ माणविजएण मद्दव जणयइ।

६२२ वालजणो पगटभई।

६२१ अन्न जण खिसइ वालपन्ने ।

६२० अन्न जण पस्सइ विम्वभूय ।

६१९ पन्नामय चेव तवोमय च, निन्नामए गोयमय च भिक्खू । आजीवग चेव चउत्थमाहु, से पण्डिए उत्तमपोग्गले से ।।

<sup>६१म</sup> सेलथंभ समाण माण अणुपविट्ठेजीवे, कालं करेड णेरडएसु उववज्जति।।

मान

## मान

६१८ पत्थर के खभे के समान जीवन मे कभी नही झुकनेवाला अभिमान आत्मा को नरकगति की ओर ले जाता है ।

297

प्रज्ञा-मद, तप-मद, गौत्र-मद, और आजीविका-मद---इन चार प्रकार के मदो को नही करनेवाला निस्पृह मिक्षु सच्चा पण्डित और पवित्रात्मा होता है ।

६२० गर्वंशील आत्मा अपने गर्व मे चूर हो कर दूसरो को सदा विम्बभूत-परछाई के समान तुच्छ मानता है ।

## ६२१

जो अपनी बुद्धि के अहकार मे दूसरो की उपेक्षा करता है, वह मन्द-बुद्धि है।

६२२ अहकार करना अज्ञानी का द्योतक है ।

६२३ मान को जीतने से जीव को नम्रता की प्राप्ति होती है ।

६२४

अहकार करता हुआ मनुष्य महामोह से विवेक शून्य होता है।

६२५ सूत्र० ११।२५ ६२६ आचा० ३।४ ६२७. दश० म।३म ६२म दश० म।३६ ६२६ सूत्र० १।१३।११

६२५ वुद्धामो त्ति य मन्नता, अतए ते समाहिए। ६२६ जे माणदसी से मायादसी। ६२७ माणो विणयनासणो। ६२८ माण मद्दवया जिणे। ६२९ न तस्स जाई व कुलं व ताण, नण्णत्थ विज्जाचरण सुचिण्ण।

१७६ भगवान महावीर के हजार उपदेश

जीवन और कला (मान) १७७

गोत्राभिमानी को उसकी जाति व कुल शरणभूत नही हो सकते । मात्र ज्ञान और धर्म के सिवाय अन्य कोई मी रक्षा नही कर सकते ।

६३० सूत्र० १।२।१।९ ६३१ आचा० १।३।१ ६३२ स्था० ४।२ ६३३ उत्त० २९।६९ ६३४ दश० ८।३९ ६३४ मग० ४।४।२८ ६३६. भग० १३।९ ६३७ दश० ८।३८ ६३८ झाता० १।८

माया मित्ताणि नासेइ । ६३८ धम्मविसए वि सुहमा, माया होइ अणत्थाय ।

६३७

६३५ माई मिच्छादिट्ठी, अमाई सम्मदिट्ठी। ६३६ मायी विउव्वइ, नो अमायी विउव्वइ।

मायमज्जवभावेण ।

६३४

६३३ माया विजएण अज्जव जणयइ।

माई पमाई पुण एइ गब्भ । ६३२ वसीमूलकेतणसमाण माय अणुपविट्ठे जीवे काल करेइ णेरइएसु उववज्जति ।

६३० जइ वि य नगिणे किसे चरे, जइ वि य भुञ्ज्जिय मासमतसो । जे इह मायाहि मिज्जई, आगन्ता गव्भाय णन्तसो ।।

६३१

माया

## माया

~~ ~

६३०

भले ही कोई नग्न रहे और देह को क्रश करे, भले ही कोई मास-मास का अनशन करे, किन्तु जो अन्दर मे दम्भ-माया रखता है, वह जन्म-मरण के अनन्त चक्र मे मटकता है ।

६३१

मायावी और प्रमादी पुन –पुन गर्भ मे जन्म-मरण करता है ।

६३२

वास की जड की तरह गाठदार दम्भ, आत्मा को नरकगति की ओर ले जाता है।

#### ६३३

माया को जीत लेने से ऋजूता-सरलता प्राप्त होती है।

#### ६३४

सरलता से माया-कपट को जीते।

ŧ

#### ६३४

मायावी जीव मिथ्यादृष्टि होता है, अमायावी सम्यग्दृष्टि ।

#### ६३६

जिस के अन्तर में माया का अश रहा हुआ है वही विक्रुर्वणा अर्थात् नानारूपो का प्रदर्शन करता है, जवकि माया-रहित सरलात्मा नही करता है।

६३७

माया मित्रता का नाश करती है।

#### ६३५

धर्म के विषय मे की हुई सूक्ष्म-माया भी अनर्थ का कारण वनती हे।

६३९. दश० मा३म ६४०. स्था० ६।३ ६४१. आचा० २।३।१४।२ ६४२ सूत्र० १।४।१।म ६४३ स्था० ४।२ ६४४. दश० मा३९ ६४४ उत्त० २९।७० ६४६ उत्त० मा१७

६४६ जहा लाहो तहा लोहो, लाहा लोहो पवड्ढड । दोमासकय कज्ज, कोडीए वि न निट्ठिय ।।

६४५ लोभविजएण सतोस जणयई ।

लोभ संतोसओ जिणे।

૬૪૪

किमिरागरत्तवत्थसमाण लोभ अणुपविट्ठे— जीवे काल करेइ नेरइएसु उववज्जति ।

६४३

६४२ सीह जहा व कुणिमेण, निव्भयमेग चरति पासेण ।

इच्छालोभिते मुत्तिमग्गस्स पलिमथू। ६४१ लोभपत्ते लोभी समावइज्जा मोस वयणाए।

६३९ लोभो सव्वविणासणो ।

६४०

लोभ

,

# लोभ

387 लोभ सभी सद्गुणो का नाश कर देता है। 580 लोभ मुक्ति-पथ का अवरोधक है। 588 लोभ का प्रसग उपस्थित होने पर व्यक्ति सत्य को झुठला कर असत्य का आश्रय लेता है। ६४२ निर्भीक्-स्वतन्त्र विचरनेवाला सिंह भी मास के-लोभ से जाल मे फँस जाता है। ६४३ मजीठ के रग के समान जीवन मे कभी नही छूटनेवाला लोभ आत्मा को अधोगति (नरक) की ओर ले जाता है। ६४४ लोभ को सन्तोप से जीतना चाहिए। ६४४ लोभ को जीत लेने से सन्तोप की प्राप्ति होती है। ६४६ ज्यो-ज्यो लाभ होता है त्यो-त्यो लोभ भी वढता है, दो मासे सूवर्ण से पूरा होनेवाला कार्य करोड से भी पूरा नही हुआ ।

ACT 'S

६४७ उत्त० हा४ह ६४०. उत्त० मा१६



६४८ उत्त० ९।४८ ६४९ आचा० २।५

६४० कसिण पि जो इम लोयं, पडिपुण्ण दलेज्ज इक्कस्स । तेणापि से न संतुस्से, इइ<sup>ॅ</sup>दुप्पूरए इमे आया ॥

383 करेइ लोह, वेर वड्ढइ अप्पणो।

६४८ सूवण्ण-रूप्पस्स उ पव्वया भवे, सिया हु केलाससमा असखया। नरस्स लुद्धस्स न तेहि किंचि, इच्छा हु आगाससमा अणन्तिया ।।

६४७ पुढवी साली जवा चेव, हिरण्ण पसुभिस्सह । पंडिपुण्ण नालमेगस्स, इइ विज्जा तव चरे ।।

१८२ भगवान महावीर के हजार उपदेश

**६४७** 

चावल, जो आदि घान्यो, सुवर्ण तथा पशुओ से परिपूर्ण पृथ्वी भी लोभी मनुष्य को तृप्त कर सकने मे असमर्थ है। यह जानकर तप, सयम का आचरण करना चाहिए।

६४५

कदाचित् सोने और चाँदी के केलाश के समान विशाल असख्य पर्वत हो जायें तो भी लोभी मनुष्य की तृष्ति के लिए वे अपर्याप्त ही है । कारण कि इच्छा आकाश के समान अनन्त है ।

### ६४९

जो व्यक्ति लोभ करता है वह अपनी ओर से चारो ओर वैर की अभिवृद्धि करता है ।

६४०

बहु मूल्य पदार्थों से परिपूर्ण यह समुचा लोक यदि किसी मनुष्य को दे दिया, तो भी इससे उसे सन्तोष नही होगा। लोभी आत्मा की तृष्णा इस प्रकार शान्त होनी अत्यन्त कठिन है।

६५१. दणा० ४।१४ ६४२ दशा० ९।⊏ ६४३. दशा० ९।९ ६५४. दशा० ९।१५ ६५५ दणा० ९।१७ ६५६. आचा० १।३।४

६५६ एग विगिचमाणे पुढो विगिचइ ।

६४५ वहुजणस्स णेयार, दीव-ताण च पाणिण । एयारिस नर हता, महामोह पकुव्वइ ।।

६५४ ज निस्सिए उव्वहइ, जससाहिगमेण वा । तस्स लुव्भइ वित्तभि, महामोह पकुव्वइ ।।

६४३ जाणमाणो परिसाए, सच्चामोसाणि भासइ । अक्खीण-झझे पुरिसे, महामोह पकुव्वइ ।।

६१२ धसेइ जो अभूएण, अकम्म अत्त-कम्मुणा। अदुवा तुम कासित्ति, महामोह पकुव्वइ॥

६५१ सुक्कमूले जहा रुक्खे, सिच्चमाणे ण रोहति । एव कम्मा न रोहति, मोहणिज्जे खय गते ।।

मोह

# मोह

#### ६५१

जैसे वृक्ष को जड सूख जाने पर उसे कितना ही जल से सीचा जाय फिर मी वह हरा-भरा नही होता, वैसे ही मोहनीय कर्म के क्षीण होने पर पून कर्म उत्पन्न नही होते ।

६५२

अपने द्वारा किये हुए दुष्कर्म को दूसरे निर्दोंप व्यक्ति पर डाल कर उसे लाछित किया जाय और यह कहा जाय कि ''यह पाप तू ने किया है'' वह महामोह कर्मवन्ध का कारण वनता है ।

#### ६५३

जो सत्य घटना को जानता हुआ भी सभा वीच अस्पप्ट एव मिश्र– मापा का प्रयोग करता है, तथा कलह-द्वेप से प्रयुक्त है, वह महामोह रूप पापकर्म का वन्घ करता है ।

#### ६५४

जिसके आश्रय तथा सहयोग से जीवनयात्रा चलती हो, उसी की सम्पत्ति का अपहरण करनेवाला दुष्ट-जन–महामोह कर्म का वन्ध करता है ।

#### ६५५

जो बहु-जन समाज का नेता है तथा दु खसागर मे डूवे हुये दु खी मनुष्यो का जो द्वीप के समान आधार-भूत है, ऐसे महान उपकारी व्यक्ति की हत्या करनेवाला महामोह कर्म का उपार्जन करता है ।

### ६५६

जो मोह का नाश करता है वह अन्य अनेक कर्म विकल्पो का नाश करता है।

६६२. उत्त० ३२।७ ६६३ स्या० २।४ ६६४ उत्त० ३१।३ ६९४. सूत्र० माम ६६६ दण० २।४ ६६७ सूत्र० १।१३।४ ६६म. स्था० २।४

६६८ दुविहे वधे-पेज्जवधे चेव दोसवधे चेव ।

एव सुही होहिसि सपराए । ६९७ अन्धे व से दडपह गहाय, अविओसिए घासति पावकम्मी ।

६६६ छिदाहि दोस विणएज्ज राग, एव सुहो होहिसि सपराए ।

६६४ राग-दोसे य दो पावे, पावकम्म-पवत्तणे । ६६५ राग-दोसस्सिया वाला, पाव कुव्वति ते वहु ।

् ६६३ जोवाण दोहिं ठाणेहिं पावकम्म वधइ, न जहा-रागेण चेव, दोसेण चेव।

रागो य दोसो वि य कम्मवीय, कम्म च मोहप्पभव वयति। कम्म च जाईमरणस्स मूल, दूक्ख च जाईमरण वयति।।

६६२

राग-द्वेष

# राग-द्वेष

६६२ राग और द्वेप ये दोनो कर्म के वीज हैं। अत कर्म का उत्पादक मोह ही माना गया है। कर्म मिद्धान्त के विशिष्ट ज्ञानी यह कहते हैं कि ससार मे जन्म-मरण का मूल कर्म है और जन्म-मरण यही एक मात्र दुख है।

६६३ जीव दो कारणो से पापकर्म वाधते हैं--राग और द्वेप से ।

६६४

राग और द्वेष ये दोनो पाप कार्यों की प्रवृत्ति कराने मे सहायक हैं।

९६४

अज्ञानी जीव राग-द्वेप से आवृत्त होकर विविध पाप-कर्म किया करते है ।

६६६

द्वेष को नष्ट करो, और राग को दूर करो । ऐसा करने से ससार मे सुखी हो जाओगे ।

६६७ अनुपशान्त राग-द्वेषवाला पापकर्मी जीव ससार मे उसी प्रकार पीडित होता है, जेसे विपममार्ग पर चलता हुआ अन्घा व्यक्ति ।

६६८

दो प्रकार के वन्धन हैं--प्रेम का वन्धन और द्वेष का वन्धन ।

হ্মও

सेणावइमि निहते, जहा सेणा पणस्सइ। एव कम्माणि णस्सति, मोहणिज्जे खय गए।।

> ६१९ मदा मोहेण पाउडा ।

## ६४९

मोहेण गव्भ मरणाइ एइ।

६६०

धूमहीणो जहा अग्गी, खीयति से निरिधणे। एव कम्माणि खीयति, मोहणिज्जे खय गए।।

> ६६१ अणाणाय पुट्ठा वि एगे नियट्टति, मदा मोहेण पाउडा ।

६४७ दशा० ५ ६५८ सूत्र० ३।१।११ ६४६ आचा० ४।३ ६६०. द० श्रु० ४।१३ ६६१ आचा० १।२।२ ६४७

जिस प्रकार सग्राम मे सेनापति के मर जाने पर सारी सेना भाग जाती है, उसी प्रकार एक मोहकर्म के क्षय होने पर, सभी कर्म नष्ट हो जाते हैं ।

६४८ अज्ञानी जीव मोह से आवृत होते हैं।

### ६५९

मोह से जीव वार वार जन्म-मरण के आवर्तन मे फर्सता है।

६६०

जिस प्रकार अग्नि इन्धन के अभाव में धूमरहित होकर ऋमश, विनाश को प्राप्त होती है उसी प्रकार मोहकर्म के क्षय होने पर अवशेष कर्म भी नष्ट हो जाते हैं।

६६१

मोहासक्त अज्ञानी साधक विपत्ति आने पर धर्म के प्रति अवज्ञा करते हुये पुनः ससार की ओर लौट पडते हैं।

६६९ वाचा० २।३।१४।१३१ ६७१ आचा० २।३।१४।१३३ ६७३. आचा० २।३।१४।१३४

६७०. आचा० २।३।१४।१३२ ६७२. आचा० २।३।१५।१३४

- ६७४ सूत्र० १।१४।७

६७४ अकुव्वओ णव णत्थि।

६७३ न सक्का फासमवेएउ, फासविसयमागय। रागदोसा उ जे तत्थ, ते भिवखू परिवज्जए ॥

६७२ न सक्का रसमस्साउ, जीहाविसयमागयं। रागदोसा उ जे तत्थ, ते भिक्खू परिवज्जए ।।

६७१ न सक्का गधमग्घाउ, नासाविसयमागय। राग दोसाउ जे तत्थ, ते भिक्खू परिवज्जए ॥

न सक्का रूवमद्दट्ठु, चवखुविसयमागय। रागदोसा उ जे तत्थ, ते भिक्खू परिवज्जए ॥

६७०

228 न सक्का न सोउ सद्दा, सोतविसय मागया। रागदोसा उ जे तत्थ, ते भिक्खू -परिवज्जए ।।

भगवान महावीर के हजार उपदेश 039

## जीवन और कला (राग-द्वेष) १९१

#### ६६९

यह सम्भव नही है कि कानो मे पडनेवाले अच्छे या बुरे शब्दो को न सुने जाय, बल्कि शब्दो के प्रति जगनेवाले राग-द्वेष का भिक्षु को परित्याग करना चाहिए ।

#### ६७०

यह सम्भव नही है कि अखिो के सामने आनेवाला अच्छा या बुरा रूप न देखा जाय, बल्कि रूप के प्रति जागृत होनेवाले राग-द्वेष का भिक्षु को परित्याग करना चाहिए ।

#### ६७१

यह सम्भव नहीं है कि नाक के समक्ष आया हुआ सुगन्ध या दुर्गन्ध सूँघने मे न आए, वल्कि गन्ध के प्रति जगने वाले राग-द्वेष की वृत्ति का भिक्षु को त्याग करना चाहिए ।

#### ६७२

यह सम्भव नही है कि जीभ पर आया हुआ अच्छा या बुरा, रस चखने मे न आए, वल्कि रस के प्रति जगने वाले राग-द्वेष का भिक्षु को परित्याग करना चाहिए ।

#### ६७३

यह सम्भव नही है कि शरीर से स्पर्शित होनेवाले अच्छे या बुरे स्पर्श का अनुभव न हो, वल्कि स्पर्श के प्रति जगनेवाले राग-द्वेष का भिक्षु को परित्याग करना चाहिए ।

#### **६७४**

जो आत्मा अपने मीतर मे राग-द्वेष रूप भाव-कर्म नही करता उसे नये कर्म का वन्ध नही पडता ।

# कर्मवाद

६७४-६७६ नाणस्सावरणिज्ज, दसणावरण तहा। वेयणिज्ज तहा मोह, आउकम्म तहेव य । नामकम्म च गोत्त च, अतराय तहेव य । नामकम्म च गोत्त च, अतराय तहेव य । एवमेयाइ कम्माइ, अट्ठे व उ समासओ । ६७७ सीह जहा खुडुमिगा चरता, दूरे चरती परिसकमाणा। एव तु मेहावि समिक्ख धम्म, दूरेण पाव परिवज्जएज्जा ।। ६७९ सुचिण्णा कम्मा सुचिण्णफला भवति । ६७९ जह मिउलेवलित्त गरुय तुव अहो वयड एव । आसवकयकम्मगुरु, जीवा वच्चति अहरगइ ।।

<sup>६५०</sup> त चेव तव्विमुक्क, जलोवर्रि ठाइ जायलहुभावं। जह तह कम्मविमुक्का, लोयग्गपइठिया होति।।

६७४ उत्त० ३३।२।३ ६७६ उत्त० ३३।२।३ ६७७ सूत्र० १।१०।२० ६७८ औप० ४६ ६७६ ज्ञाता० ६ ६८० ज्ञाता० ६

# कर्मवाद

६७४—–६७६

ज्ञानवरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय, मोहनीय, आयु, नाम, गोत्र और अन्तराय-इस प्रकार सक्षेप मे ये आठ कर्म वतलाये हैं ।

६७७

जिस प्रकार वन मे विचरण करनेवाले मृग-शावक सिंह की आशका करते हुए उनसे दूर-दूर रहते हैं, उसी प्रकार मेघावी पुरुष घर्म-तत्त्व को समझने पर पाप-कर्म का दूर से ही परित्याग कर देता है ।

#### ६७५

अच्छे कर्म का फल अच्छा होता है। वुरे कर्म का फल वुरा होता है।

#### ६७९

जिस तुवे पर मिट्टी की परतें लगाने से वह भारी हो जाता है और पानी मे डुवाने पर डूब जाता है। ठीक वैमे ही हिंसा असत्य, चोरी, व्यभिचार, तथा मूर्च्छा-मोह आदि आश्रवरूपी कर्म करने से जात्मा पर कर्मरूपी मिट्टी की परतें जम जाती हैं। और यह भारी वनकर अधोगति को प्राप्त होती है।

#### ६८०

यदि उसी तुवे की मिट्टी की परते हटादी जाय तो वह हलका होने के कारण पानी पर तैरने लग जाता है, वैसे ही यह आत्मा भी जव कर्म-वन्धनो से सर्वथा मुक्त हो जाती है, तव ऊर्ध्वगति प्राप्त कर लोक के अग्र-भाग पर जा कर स्थिर हो जाती है।

६८९. उत्त० १४।१६ ६८२ दजा० ५।१५ ६८३ औप० ३४ ६८४. औप० ३४ ६८५ औप० ३५ ६८६. सूत्र० १।२।३।१८ ६८७ आचा० १।३।१

<sup>६८७</sup> अकम्मस्स ववहारो न विज्जइ ।

## <sup>६</sup>द६ सन्वे सयकम्मकप्पिया ।

६८५ जह रागेण कडाण कम्माण पावगो फलविवागो, जह य परिहीणकम्मा सिद्धा सिद्धालयमुर्वेति ।।

६८४ अट्टदुहट्टियचित्ता जह जीवा दुक्ख सागरमुवेति । जह वेरग्गमुवगया कम्मसमुग्गं विहाडेति ।।

६८३ जह जीवा वज्झति मुच्चंति जह य परिकिलिसति । जह दुक्खाण अंतकरेति केई अपडिवद्धा ।।

<sup>६</sup>८२ जहा दड्ढाण वीयाण, ण जायति पुण अंकुरा । कम्मवीएसु दड्ढेसु, न जायति भवंकुरा ।।

<sup>६</sup>८१ नो इदियगेज्झ अमुत्तभावा, अमुत्तभावा वि य होइ निच्चो । अज्झत्थहेउ निययस्स वधो, संसारहेउं च वयति वध ।।

٩

#### ६८१

आत्मा अमूर्त है, इसलिए यह इन्द्रियो के द्वारा नही जाना जा सकता । अमूर्त होने ने कारण ही आत्मा नित्य है, यह निक्ष्चय है कि मिथ्या-त्त्वादि कारणो से आत्मा को कर्म-वन्घन होता है और यह वन्धन ही ससार का हेतु है ।

#### ६९२

वीज के जल जाने पर उससे नवीन अकुर प्रस्फुटित नही हो सकता, वैसे ही कर्मरूपी वीजो के दग्ध हो जाने पर उसमे से जन्म-मरण-रूप अकूर प्रस्फुटित नही हो सकता ।

#### ६८३

जिस प्रकार जीव कर्म-वन्धन मे फेंस जाते है, वैसे ही उनसे मुक्त भी हो जाते है और जैसे कर्म के सग्रह से असख्य कष्टो का सामना करना पडता है । वैसे ही कुछ कर्मों के विलग होने पर सर्व दुखो का अत हो जाता है----ऐसा ज्ञानियो ने कहा है ।

#### ६८४

जिस प्रकार आर्त-रोद्र घ्यान से विकल्प चित्तवाले जीव दुख-सागर को प्राप्त होते हैं, वैसे ही वैराग्य प्राप्त जीव कर्म-दलिक को नष्ट कर डालते है ।

#### **ፍ**ሮጀ

जैसे राग-द्वेप द्वारा उपाजित कर्म-फल कष्टप्रद होते हैं, वैसे ही सर्व-कर्मों के क्षय से जीव सिद्धावस्था प्राप्त कर मिद्धलोक मे अवस्थित हो जाता है ।

#### ६्द६

प्राणी-मात्र अपने कृत-कर्मों के कारण ही विविध योनियो मे भ्रमण करते हैं ।

#### হ্দণ্ড

जो साधक कर्म मे से अकर्म की दशा मे पहुँच चुका है, वह लोक व्यवहार की सीमा रेखा को लाघ गया है।

६==. आचा० १।३।१ ६=९. आचा० १।३।१ ६९० सूत्र० १।४।२।२२ ६९१. सूत्र० १।४।२।२३ ६९२. सूत्र० १।७।११ ६९३ सूत्र० १।१४।६ ६९४ उत्त० ६।१४ ६९४ उत्त० १३।२३ ६९६. उत्त० १०।३ ६९७ सूत्र० १।२।१।४ ६९६. उत्त० ३।६

६९८ कम्मसगेहि सम्मूढा, टुक्खिया वहुवेयणा ।

६९७ सयमेव कडेहिं गाहइ, नो तस्स मुच्चेज्जऽपुट्ठय।

६९४ कत्तारमेव अणुजाइ कम्म। ६९६ विहुणाहि रय पुरे कड।

६९४ वहुकम्मलेवलित्ताणं, वोही होइ सुदुल्लहा तेसिं ।

कम्मुणा उवाही जायइ । ६८९ कम्ममूल च ज छ्णं । ६१० एगो सय पच्चणुहोइ दुक्ख । ६११ ज जारिस पुव्वमकासि कम्मं, तमेव आगच्छति सपराए । ६१२ सकम्मुणा विप्परियासुवेइ । ६१३ तुट्टति पावकम्माणि, नव कम्ममकुव्वओ ।

হ্দদ

6

### जीवन और कला (कर्मवाद) १६७

६नन कर्म से ही समस्त उपाधियाँ उत्पन्न होती है। 558 कर्म का मूल क्षण--हिंसा है। 580 आत्मा अकेला ही अपने कृतदु ख का मोक्ता है। 837 भूतकाल मे जैसा भी कर्म किया गया है, भविष्य मे वह उसी रूप मे समक्ष आता है। **E**ER ससार के सभी प्राणी अपने ही कृतकर्मों से कष्ट उठाते है। 537 जो नूतन कर्मों का बन्धन नही करता है, उसके पूर्वबद्ध पाप कर्म विनष्ट हो जाते हैं। 588 जो आत्माएँ कर्मों से अत्यधिक लिप्त हैं उन्हे वोधि-(ज्ञान) प्राप्त होना अत्यन्त दुर्लम है। 233 कर्मकर्ता के पीछे-पीछे सदा चलते रहते हैं। ६९६ पूर्वसचित कर्म-रूपी रज को दूर कर । 289 जीव अपने स्वय के उपाजित कर्मजाल मे आवद्ध होता है। कृतकर्मों को भोगे बिना मुक्ति नही है। ६९५ जीव कर्मों के सग मूढ बनकर अत्यन्त वेदना तथा दुख को प्राप्त होते हैं।

६९९. उत्त० ३।२ ७००. उत्त० ३।३ ७०१ उत्त० ३।४ ७०२. उत्त० ३३।१८ ७०३ सूत्र० १।७।४ ७०४ सूत्र० १।७।४ ७०४ उत्त० ४।३

७०५ तेणे जहा सन्धिमुहे गहीए, सकम्मुणा किच्चइ पावकारी। एव पया पेच्च इह च लोए, कडाण कम्माण न मुक्ख अत्थि।।

७०४ संसारमावन्न परं परं ते, बधति वेदति य दुन्नियाणि।

७०३ अस्सि च लोए अदुवा परत्था, सयग्गसो वा तह अन्नहा वा।

७०२ सव्वजीवाण कम्म तु, सगहे छद्दिसागय। सव्वेसु वि पएसेसु, सव्व सव्वेण वज्झग।।

७०१ एगया खत्तिओ होई, तओ चडाल वुक्कसो। तओ कीड - पयंगोय, तओ कुथु - पिवीलिया।।

७०० एगया देवलोएसु, नरएसु वि एगया। एगया आसुर काय आहाकम्मेहि गच्छई ।।

६९९ समावण्णाण ससारे, णाणागोत्तासु जाइसु। कम्मा णाणाविहा कट्टु, पुढो विस्सभिया पया ।।

समारी जीव विविध प्रकार के कर्मों का अर्जन कर विविघ नामवाली जातियो मे उत्पन्न हो, ससार मे मिन्न-भिन्न स्वरूप का स्पर्श कर सब जगह उत्पन्न हो जाते हैं।

#### 900

यह जीव अपने कृतकर्मों के अनुसार कभी, देवलोक मे कभी नरक मे तो कभी असुरो के निकाय मे उत्पन्न होता है ।

#### 908

यह जीव किसी समय चाण्डाल, किसी समय वुक्कस [वर्णसकर जाति] किसी समय कीट, किसी समय पतज्ज्ञ, किसी समय कुन्थु, और किसी समय चीटी भी बनता है।

#### 500

सभी जीव अपने आस-पास छहो दिशाओ मे स्थित कर्म पुद्गलो को ग्रहण करते हैं और आत्मा के सर्व प्रदेशो के साथ सर्व कर्मों का सर्व प्रकार से वन्धन हो जाता है ।

#### ७०३

कृत कर्म इस जन्म में अथवा अगले जन्म में जिस तरह भी किये गए हो, वे उसी प्रकार से अथवा अन्य प्रकार से फल अवश्य देते हैं।

#### ७०४

ससार चक्र में परिभ्रमण करता हुआ जीव अपने दुष्कृत्यो के कारण सतत नूतन कर्म बाँघता है तथा उसका फल मोगता है ।

#### ७०४

जैसे तस्कर सेन्ध के द्वार पर पकडा जाने पर अपने ही दुष्कर्म के कारण चीरा-मारा जाता है, वैसे ही पापाचारी जीव भी इस लोक तथा परलोक मे दोनो ही जगह भयकर कष्ट उठाता है। क्यो कि जो कर्म एक बार वाध लिये जाते हैं वे लाख प्रयत्न करने पर भी भोगे बिना छूट नही सकते।

७०६ उत्त० ४।२१ ७०७. उत्त० ४।२२ ७०८ उत्त० ४।२९ ७०६. उत्त० ६।१० ७१०. उत्त० ६।११ ७११. राज प्र०४। २२

७११ मा ण तुम पदेशी <sup>।</sup> पुव्व रमणिज्जे भवित्ता, पच्छा अरमणिज्जे भवेज्जासि ।

भणता अकरेन्ता य, बंधमोक्खपइण्णिणो । वायावीरियमेत्तेण, समासासेन्ति अप्पय ॥

७१० न चित्ता तायए भासा, कुओ विज्जाणुसासण ।

300

७०म न सतसति मरणते, सीलवंता वहुस्सुया ।

७०७ भिक्खाए वा गिहत्थे वा, सुव्वए कम्मई दिव ।

७०६ चीराजिण नगिणिण, जडी सघाडि मुडिण। एयाणि विन तायति, दुस्सीलं परियागय॥

सदाचार

### सदाचार

#### ७०६

चीवर, चर्म, नग्नत्व, जटाघारीपन, सघाटी और सिर मुण्डाना---ये सव दुष्टशीलवाले साधक की रक्षा करने मे समर्थ नही होते ।

#### 606

भिक्षु हो अथवा गृहस्थ, जो सुव्रती सदाचारी है, वह दिव्य देवगति को प्राप्त होता है।

#### 905

वहुश्रुत ज्ञानी और सदाचारी साधक मृत्यु के क्षणो में भी सत्रस्त नहीं होते ।

#### 300

वन्ध और मोक्ष की चर्चा करनेवाले दार्शनिक केवल वाणी के वल पर ही आत्मा को आश्वासन देते हैं। किंतु आचरण कुछ भी नही करते, वे केवल बोल कर ही रह जाते हैं।

#### ७१०

विविध भाषाओ का ज्ञान मनुष्य को दुर्गति से बचा नही सकता, तो फिर विद्याओ का अनुशासन कैसे किसी को वचा सकेगा ?

#### ७११

हे राजन्<sup>।</sup> तुम जीवन के पूर्वकाल मे रमणीय होकर उत्तरकाल मे अरमणीय मत वनना ।

७१२ उत्त० १।४ ७१३ उत्त० १।५ ७१४. स्था० ४।३ ७१५ उत्त० १।४२ ١

٤

७१५ धम्मज्जिय च ववहार, बुद्धेहि आयरिय सया । तमायरतो ववहार, गरह नाभिगच्छ्इ ।।

७१४ तमे णाम एगे जोइ, जोई णाम एगे तमे ।

७१३ कणकुडग चइत्ताण, विट्ठ भुजइ सूयरे । एव सील चइत्ताण, दुस्सीले रमई मिए ।।

७१२ जहा सुणी पूइकन्नी, निक्कसिज्जई सव्वसो । एव दुस्सील पडिणीए, मुहरी निक्कसिज्जई ।।

जैसे सडे हुए कानोवाली कुतिया सभी स्थानो से निकाल दी जाती है, वैसे ही दु शील, उद्दड और वाचाल मनुष्य को सर्वत्र तिरस्कार करके निकाल दिया जाता है । ⁄

#### ७१३

जिस प्रकार सूअर चावलो का स्वादिष्ट भोजन छोडकर विष्ठा खाता है, उसी प्रकार अज्ञानी मनुष्य सदाचार को छोडकर दुराचार मे रमण करना पसद करता है ।

#### ७१४

कभी-कभी अज्ञान-अन्धकार मे भी सदाचार की ज्योति जल उठती है और कभी-कभी ज्ञान-ज्योति पर दुराचार का अन्धकार भी छा जाता है। ७१५

जो व्यवहार धर्म-सगत है, जिसका तत्त्वज्ञ आचार्यों ने सदा आचरण किया उस व्यवहार-सदाचार का आचरण करनेवाला मनुष्य कभी भी निन्दा का पात्र नही होता ।

७१६ सूत्र० १।८।१८ ७१७ सूत्र० १।८।२४ ७१८. स्था० ४।३ ७१६ म्था०४।३ ७२० दग्र०४।२।२६ ७२१. दग्र०४।२।३४

७२१ पूयणट्ठी जसोकामी, माणसमाणकामए। वहुं पसवई पाव, मायासल्ल च कुव्वइ।।

परस्स लाभं णो आसाएइ… दोच्चा सुहसेज्जा। ७२० अदीणो वित्तिमेसेज्जा, न विसीएज्ज पडिए।

७१९ सएण लाभेण तुस्सइ, परस्स लाभं णो आसाएइ… दोच्चा सहसेज्जा।

७१८ सीहत्ताते णाम एगे णिक्खते सीहत्ताते विहरड । सीहत्ताते णाम एगे णिक्खते सियालत्ताए विहरइ । सियालत्ताए णाम एगे णिक्खते सीहत्ताए विहरइ । सियालत्ताए णाम एगे णिक्खते सियालत्ताए विहरइ ।

७१७ अप्पपिण्डासि पाणासि, अप्प भासेज्ज सुव्वए ।

७१६ सातागारव णिहुए, उवसतेऽणिहे चरे ।

साधक-जीवन

## साधक-जीवन

#### ७१६

साधक सुख-सुविधा की भावना से दूर होकर उपशात तथा माया रहित बन कर विचरण करे।

७१७

सुव्रती साधक कम खाये कम पीये, तथा कम वोले ।

#### ৩१ন

कुछ साघक सिंहवृत्ति से साधना पथ पर आते हैं, और सिंह-वृत्ति से ही रहते हैं ।

कुछ सिंहवृत्ति से आते है, किंतु बाद मे श्रगालवृत्ति अपना लेते है । कुछ श्रगालवृत्ति से आते हैं, किंतु वाद मे सिंहवृत्ति अपना लेते हैं । कुछ श्रगालवृत्ति लिए आते हैं और श्रगालवृत्ति से ही चलते रहते हैं ।

#### 390

जो साधक अपने इच्छित फल की प्राप्ति मे सन्तुष्ट रहता है और दूसरो के लाभ की आकाक्षा नही रखता वह सुखपूर्वक सोता है ।

#### 620

ज्ञानी आत्मा अदीनभाव से भिक्षा की गवेपणा करे, किसी भी स्थिति मे मन मे विषाद न आने दे ।

#### ७२१

जो साधक पूजा-प्रतिष्ठा के चक्कर मे पडा है, यश का कामी है, मान-सम्मान का पिपासु है, उनके लिये अनेक प्रकार का दम्म रचता हुआ बहुत पाप कर्म का सचय करता है ।

७२२. दगग० ४।२।४९९ ७२३ स्था० ९ ७२४ दगग० ४।१९ ७२४ सूत्र० १।२।२।२ ७२६ प्रम्न० २।४ ७२७ दगा० ४।२ ७२८ दग्ना० ४।१ ७२९. दगा० ४।४ ७३०. आचा० १।२।१

७३० अणभिक्कत च वय सपेहाए, खण जाणाहि पडिए ।

७२९ अप्पाहारस्स दतस्स, देवा दसेति ताइणो।

आगास पद ।नरवलव । ₃ ७२७ णेम चित्त समादाय, भुज्जो लोयसि जायइ। ७२८ ओम चित्त समादाय, झाण समूप्पज्जइ।

७२६ पोक्खरपत्त व निरुवलेवे<sup>....</sup> आगास चेव निरवलवे<sup>....</sup>। <sub>३</sub>

७२५ तयस व जहाइ से रय।

७२४ जया मुण्डे भवित्ताण, पव्वयइए अणगारिय । तया संवरमुक्किट्ठ, धम्म फासे अणुत्तर ।।

७२३ नो सिलोगाणुवाई, नो सातसोक्खपडिवद्धे यावि भवइ ।

७२२ अणुमाय पि मेहावी, मायामोस विवज्जए।

आत्मार्थी साधक अणुमात्र भी माया-मूपा का सेवन न करे ।

७२३

साधक कभी भी यग-प्रतिष्ठा, प्रशसा और दैहिक सुखो के पीछेन पडे।

#### ७२४

जव साधक सिर मुण्डवाकर अनगार धर्म को स्वीकार करता है, तब वह उत्क्रष्ट सयमरूपी धर्म का आचरण कर सकता है ।

### ७२४

जिस प्रकार नागराज अपनी केंचुली को छोड देता है, उसी प्रकार आत्मस्थ साधक अपनी कर्म रज को झाड देता है।

#### ७२६

आत्मार्थी साधक को जल-कमल की तरह निर्लेप और आकाश की तरह निरवलम्ब होना चाहिये ।

#### ७२७

निर्मल चित्तवाला साधक लोक मे पून जन्म नही लेता।

#### ৩२দ

चित्त की निर्मलता से ही घ्यान की सही अवस्था प्राप्त होती है। जो बिना किसी द्वन्द्व---विमनस्कता के निर्मल मन से घर्म मे स्थिर है, वह निर्वाण-मोक्ष को प्राप्त करता है।

#### ७२९

जो अल्पाहारी है,इन्द्रियविजेता है,समस्त जीवो के प्रति रक्षा की भावना रखता है, उस साधक के दर्शन हेतु देव भी लालायित रहते हैं ।

#### ৽ৼ৶

हे पण्डित साघक <sup>।</sup> जीवन के जो क्षण वीत गये सो वीत गये । अवशोप जीवन को ही लक्ष्य मे रखते हुए प्राप्त अवसर का तू सदुपयोग कर ।

७३१ लाचा० १।२।२ ७३२. सूत्र० १।६।३१ ७३३. सूत्र० १।६।३१ ७३४ उत्त० ३४।१८ ७३४. युत्र० १।६।२२

¢

डड्ढीसक्कारसम्माण, मणसा वि न पत्थए ।। ७३५ जस कित्ति सिलोग च, जा य वदण-पूयणा । सव्वलोयसि जे कामा, तं विज्ज परिजाणिया ।।

७३३ वुच्चमाणो न संजले।

७३४ अच्चणं रयणं चेव, वन्दण पूअण तहा ।

७३२ सुमणे अहियासेज्जा, न य कोलाहलं करे।

७३१ इत्य मोहे पुणो पुणो सन्ना नो हव्वाए नो पाराए।

जीवन और कला (साधक-जीवन) २०६

#### ७३१

τ

पुन -पुन मोह-ग्रस्त होनेवाला साधक न इस पार—इस लोक का रहता है और न उस पार—परलोक का रहता है ।

#### ७३२

साधक को कैसा भी कष्ट हो, वह प्रसन्न मन से सहन करे, कोलाहल-ऋन्दन न करे।

#### ७३३

साधक को यदि कोई दुर्वचन कहे तो भी वह उस पर गरम न हो अर्थात् कोघ न करे।

#### ७३४

सयमी साधक अर्चना, रचना, वन्दना, पूजा, ऋद्धि सत्कार और सम्मान की मन से भी अभिलापा न करे।

#### ७३४

यश, कीर्ति, प्रशसा, वन्दन, पूजन और ससार के जितने भी काम-भोग है, विद्वान् साधक आत्मघातक समझ कर इन सव का परित्याग कर दे ।

# शिक्षा और व्यवहार (३)

- शिक्षा
- मनुष्य-जन्म •
- भापा-विवेक
- रात्रिमोजन त्याग •
  - विषयभोग-मुक्ति •
    - पाप-परिणाम •
      - अज्ञान
    - ज्ञानी-अज्ञानी •
- अप्रगाद
  अप्रगाद
  तृष्णा
  तृष्णा
  स्नेहसूत्र
  यज्ञ
  परलोक
  वोधसूत्र
  सुभाषित विकीर्ण सुभाषित

|       |          | <u> </u>   |      | ,     |        | ••• | • • • | -     |        |
|-------|----------|------------|------|-------|--------|-----|-------|-------|--------|
| ৬३६ ব |          |            | ७३७  | বগ৹   | हा१२   |     | ७३८   | उत्त० | ११।३   |
| ७३१ उ | त्त० ४।२ | <b>(</b> ¥ | 1380 | उत्त० | 22128  |     | ७४१   | उत्त• | \$\$18 |
| ७४२ उ | त्त० ११  | łX         | ६४७  | বহা ০ | ४।१।१६ |     | ७४४   | বহা৹  | ४१७    |

७४४ कह चरे <sup>?</sup> कहं चिट्ठे ? कहमासे ? कह सए ? कह भुजन्तो, भासन्तो, पाव-कम्म न वघइ ?

संकिलेसकरं ठाणं, दूरओ परिवज्जए।

७४१-७४२ अह अट्टहि ठाणेहि, सिक्खासीलेत्ति वुच्चइ। अहस्सिरे सयादते, ण य मम्ममुदाहरे॥ णासीले ण विसीले, ण सिया अइलोलुए। अकोहणे सच्चरए, सिक्खासीलेत्ति वुच्चइ॥ ७४३

भाहपास पि पुप्पर । ७४० पियकरे पियवाई, से सिक्ख लद्धु गरिहई ।

गिहिवासे वि सूव्वए।

७३८ अह पर्चाह ठाणेहि, जेहि सिक्खा न लब्भई । थम्भा कोहा पमाएण, रोगेणालस्सएण य ।। ७३१

७३७ जे आयरियउवज्झायाण, सुस्सूसावयणकरा । तेसि सिक्खा पवड्ढ ति, जलसित्ता इव पायवा ।।

७३६ विवत्ती अविणीयस्स, सपत्ती विणियस्स य । जस्सेय दुहओ नाय, सिक्ख से अभिगच्छइ ।।

## शिक्षा

635

अविनीत को विपत्ति प्राप्त होती है और सुविनीत को सम्पत्ति । जिसने ये दोनो वाते जान ली है, वही शिक्षा प्राप्त कर सकता है ।

৩३७

जो मुनि आचार्य, और उपाघ्याय की सेवा-सुश्रुषा तथा उनकी आज्ञा का पालन करता है, उनकी शिक्षा उसी प्रकार बढती है, जैसे जल से सीचा हुआ वृक्ष ।

৩ইদ

अहकार, क्रोघ, प्रमाद, रोग और आलस्य इन स्थानो—कारणो से शिक्षा प्राप्त नही होती ।

७३९

घर्मशिक्षा से समापन्न मनुष्य गृहवास मे भी सुव्रती है।

७४०

जो प्रिय करता है, जो प्रिय बोलता है---वह अपनी अमोष्ट शिक्षा प्राप्त कर सकता है।

७४१—७४२

आठ प्रकार से साधक को शिक्षाशील कहा जाता है। जो हास्य न करे, जो सदा इन्द्रिय और मन का दमन करे, जो मर्म-प्रकाश न करे, जो चरित्र से हीन न हो, जिसका चरित्र दोषो से कलुपित न हो, जो रसो मे अति लोलूप न हो, जो क्रोध न करे, और जो सत्य मे रत हो।

৬४३

जिस जगह क्लेश-संघर्ष की संभावना हो, उस स्थान से सदा दूर रहना चाहिये ।

७४४

भन्ते <sup>1</sup> कैंसे चले <sup>?</sup> कैंसे खडा हो <sup>?</sup> कैंसे वैठै <sup>?</sup> कैंसे सोये <sup>?</sup> कैंसे खाये <sup>?</sup> कैंसे वोले <sup>?</sup> जिससे कि पाप-कर्म का वन्घ न हो <sup>1</sup>

| ৬४২ বেয়া০ ধান | ७४६. उत्त० ११।१२ | ७४७ आचा० ३।४    |
|----------------|------------------|-----------------|
| ७४८ आचा० ४।३   | ७४९ आचा० ४।६     | ७४० आचा० ९।३    |
| ७४१ आचा० ४।६   | ७१२ आचा० मामा२३  | ७४३. दश० हा१।१३ |

७४२ इच्छा लोभ न सेविज्जा। ७४३ लज्जा - दया - सजम-बभचेर, कल्लाणभागिस्स विसोहिठाण।

७४१ निट्ठियट्ठे वीरे आगमेण, सया परक्कमेज्जासि त्ति बेमि ।

७४० आणाए अभिसमेच्चा अकुतोभय।

७४९ निद्देस नाइवट्टेज्जा मेहावी ।

७४८ इह आणाकखी पडिए अणिहे।

७४७ सड्वी आणाए मेहावी।

७४६ न य पावपरिक्खेवी, न य मित्तेसु कुप्पई । अप्पियस्सावि मित्तस्स, रहे कल्लाण भासइ ।।

७४५ जय चरे, जय चिट्ठे, जयमासे जयं सए। जय भुजन्तो भासन्तो, पाव-कम्म न वधइ॥

आयुष्मन् <sup>।</sup> यतनापूर्वक चलने, यतनापूर्वक खडा होने, यतनापूर्वक वैठने, यतनापूर्वक सोने, यतनापूर्वक खाने और यतनापूर्वक वोलनेवाला पाप-कर्म का वन्घन नही करता ।

७४६

सुण्निक्षित व्यक्ति स्खलना होने पर भी किसी पर दोषारोपण नही करता और न कभी मित्रो पर क्रोघ ही करता है । यहाँ तक कि अप्रिय मित्र की परोक्ष मे भी प्रशसा ही करता है ।

৩४७

प्रमु की आज्ञा पालन करने मे जो व्यक्ति श्रद्धा-शील होता है, वह मेधावी वुद्धिमान कहलाता है।

৩४দ

जो प्रभु-आज्ञा की सम्यग् आराधना करता है, वह पण्डित है तथा पापकर्मों से अलिप्त रहता है।

७४९

वुद्धिमान पुरुष को चाहिए कि वह भगवान की आज्ञा का उल्लघन न करे।

৩২০

आप्त पुरुषो द्वारा वताए हुए तत्व को जानकर तदनुसार कार्य करने-वाले को कही भी भय की स्थिति का सामना नही करना पडता।

#### ७४१

श्रद्धाशील वीरपुरुप को शास्त्रानुसार सदा पराक्रम करना चाहिये ।

#### ७१२

इच्छा तथा लोभ का सेवन नही करना चाहिए ।

#### ७४३

कल्याणभागी के लिये लज्जा, दया, सयम और व्रह्मचर्य — ये आत्म-विगुद्धि के साधन है।

### २१६ भगवान महावीर के हजार उपदेश

७१४ आयारपन्नत्तिघर, दिट्ठिवायमहिज्जग । वायविक्खलिय नच्चा, न त उवहसे मुणी ।।

> ७१४ सव्वत्थ विणीयमच्छरे । ७१६ अहिगरण न करेज्ज पडिए ।

जाहगरण न करज्ज भाडए । ७४७

चत्तारि अवायणिज्जा पण्णत्ता, त जहा अविणीए, विगइपडिवद्धे,अविउसवियपाहुडे,मायी ।

> ७४८ जछन्नतनवत्तव्व।

७५९ अट्ठावय न सिक्खिज्जा, वेहाइय च णो वए ।

७६० जह तुब्भे तह अम्हे, तुम्हे वि होहिहा जहा अम्हे । अम्पाहेइ पडत, पडुअ - पत्त किसलयाण ।।

७४४ दग्न० ६।४० ७४४. सूत्र० २।३।१४ ७४६ सूत्र० २।२।१९ ७४७. स्था० ४।३।३३६ ७४८ सूत्र० १।६।२६ ७४६ सूत्र० १।६।१७ ७६० अनुयोगद्वार, प्रमाणाधिकार

n ser avander mitte

आचार प्रज्ञप्ति का ज्ञाता—वाक्य-रचना के नियमो को जानने वाला तथा दृष्टिवाद का अघ्ययन करनेवाला मुनि भी कदाचित बोलते समय वचन से स्खलित हो जाय तो उनके अशुद्ध वचन को जानकर मुनि उनकी हँसी न करे।

#### ७४४

साधक सर्वत्र मत्सर-ईर्ष्यामाव रहित रहे।

#### ७४६

पण्डित पुरुप को कभी किसी से कलह-झगडा नही करना चाहिये।

#### ৬২৩

चार व्यक्ति शिझा देने के अयोग्य कहे हैं, अविनीत, स्वादेन्द्रिय मे गृद्ध, क्रोधी, और कपटी ।

#### ৩২ন

किसी की कोई गोपनीय वात हो तो उसे कभी प्रकट नही करनी चाहिए।

#### ૭૪૭

जुआ खेलना मत सीखो, और घर्म के विरुद्ध मत बोलो ।

#### ৩২০

पीतवर्ण (पीला) पत्ता पृथ्वी पर गिरता हुआ अपने साथी हरे पत्तो से कहता है—"मेरे साथी <sup>1</sup> आज जैसे तुम हो एक दिन हम भी ऐसे ही थे, और आज जैसे हम हैं एक दिन तुम्हे भी ऐसा ही होना होगा"।

पुरुषयान्मखयप्राए, उस पह समुद्धरा ७६१ स्या० ३।३।४२ ७६२ स्था० ४।१।१६ ७६३ उत्त० ३।१ ७६४ उत्त० ३।७ ७६४ उत्त० १०।४ ७६६ स्था० ४।४ ७६७ उत्त० ६।१४

## ७६७ पुन्वकम्मखयट्ठाए, इम देह समुद्धरे।

७६५ दुल्लहे खलु माणुसेभवे। ७६६ चर्डाहठाणेहिं जीवा माणुसत्ताए कम्म पगरेति— पगइ भद्दयाए, पगइ विणोययाए, साणुक्कोसयाए, अमच्छरियाए।

७६३ चत्तारि परमगाणि, दुल्लहाणीह जतुणो । माणुसत्त सुई सद्धा, संजमम्मि य वीरिय ।। ७६४ जीवा सोहिमणुप्पत्ता, आययति मणुस्सय !

माणुस्स भव, आरिए खेत्त जम्म, सुकुलपच्चायाइ ? ७६२ चत्तारि फला— आमे णाम एगे आसमहुरे। आमे णाम एगे पक्कमहुरे। पक्के णाम एगे आममहुरे। पक्के णाम एगे पक्कमहुरे।

७६१ तओ ठाणाइं देवे पीहेज्जा,

मनुष्य-जन्म

### मनुष्य-जन्म

७६१

देव भी तीन बातो की अभिलाषा रखते हैं---मनुष्य-जीवन, आर्य-क्षेत्र मे जन्म और श्रेष्ठकूल की प्राप्ति ।

#### ७६२

चार प्रकार के फल----

कुछ फल कच्चे होकर भी मधुर होते है। कुछ फल कच्चे होने पर भी पके की तरह अति मधुर होते हैं। कुछ फल पके होकर भी थोडे मधुर होते हैं और कुछ फल पके होने पर अतिमधुर होते हैं। फल के समान ही मनुष्य के भी चार प्रकार होते हैं—कुछ मनुष्य छोटी उम्र मे साधारण समफदार होते हैं, कुछ मनुष्य छोटी उम्र मे बडी उम्रवालो की तरह वुद्धिमान व दक्ष होते है। कुछ मनुष्य बडी उम्र मे भी कम समझदार होते हैं। कुछ मनुष्य वडी उम्र मे पूर्ण समझदार होते है।

#### ७६३

इस ससार मे प्राणियो के लिए चार अग परम दुर्लम कहे हैं—-मनुष्यत्व, श्रुति (धर्म श्रवण) श्रद्धा और सयम मे पुरुषार्थ ।

#### ७६४

ससार मे आत्माएँ क्रमश विकास को प्राप्त करते-करते मनुष्यभव को प्राप्त करती हैं।

#### ७६४

मनुष्य जन्म मिलना अत्यन्त दुर्लभ है।

७६६

चार प्रकार के मानवीय कर्म से आत्मा मनुष्य जन्म प्राप्त करता है— सहज सरलता, सहज विनम्रता, दयालुता और अमत्सरता ।

#### ৬६७

पूर्व सचित कर्मों के क्षय के लिए ही यह देह घारण करनी चाहिए ।

७६८. आचा० २।३।१४।२ ७६९. सूत्र० १।९।२४ ७७०. सूत्र० १।१४।२२ ७७१ सूत्र० १।१४।२४ ७७२ स्था० ६।३ ७७३. स्था० ६।३ ७७४ दग्ग० ७।४४ ७७४ दग्ग० ७।४४

मियं अदुट्ठ अणुवीइ भासए, सयाणमज्झे लहई पससण ।

৬৩४

७७४ जमट्ठ तु न जाणेज्जा, एवमेयति नो वए ।

७७३ मोहरिए सच्चवयणस्त पलिमथू।

इमाइ छ अवयणाइ वदित्तए— अलियवयणे, हीलियवयणे, खिसितवयणे, फरुसवयणे गारत्थियवयणे, विउसवित वा पुणो उदीरित्तए ।

७७१ नाइवेल वएज्जा । ७७२

अणुचितिय वियागरे । ७७० विभज्जवाय च वियागरेज्जा ।

अणुवीइभासी से निग्गथे। ७६९

७६५

भाषा-विवेक

1

## भाषा-विवेक

৩২ন

जो विचार पुरस्सर बोलता है, वही सच्चा निर्ग्रन्थ है।

#### ७६९

जो कुछ बोला जाय-पहले विचार कर वोलना चाहिए ।

#### ७७०

चिन्तनशील पुरुष सदा विभज्यवाद अर्थात् स्याद्वाद को सलक्षित कर वचन का प्रयोग करे ।

१७७

साधक आवश्यकता से अधिक न वोले ।

#### ७७२

साधक को छ तरह के वचन नही वोलने चाहिये—-असत्य वचन, तिरस्कारमय वचन, भिडकते हुए वचन, कर्कंश-कठोर वचन, अविचार-पूर्ण वचन, शान्त हुए कलह को फिर से उद्बुद्ध करनेवाले वचन ।

#### १७७३

वाचालता सत्य वचन का विघात करनेवाली होती है ।

#### ४७७

जिस वात का स्वय को परिज्ञान नही है, उस के सम्वन्घ मे ''यह ऐसा ही है'' इस प्रकार निश्चयात्मक वचन न वोले ।

#### ৬৩४

जो विचार पुरस्सर और परिमित भाषा बोलता है वह सज्जनो द्वारा प्रश्नसा प्राप्त करता है।

| ७७६. दझ० ७१६    | ৬৬৬. বয়০ ৬। খ্ হ্ | ৬৬ন उत्त० २।३।३   |
|-----------------|--------------------|-------------------|
| ७७९ दम० १०११०   | ७८०. दश० हाइ।ह     | ৩< १. दग्र० १।३।७ |
| ৬৭২ বয়০ ৪ ২। হ | ७८३. उत्त० १।१४    | ७८४ उत्त० १।१०    |

वहुय मा य आलवे।

७९४

७<sup>८३</sup> नापुट्ठो वागरे किंचि ।

७९२ अणासए जो उ सहेज्ज कटए । वईमए कण्णसरे स पुज्जो **।** 

७५१ मुहुत्तदुक्खा हु हवति कटया, अओमया ते वि तओ सुउद्धरा । वाया दुरुत्ताणि दुरुद्धराणि, वेराणुबघोणि महब्भयाणि ।।

७८० ओहारिणि अप्पियकार्रिण च भास न भासेज्ज सया स पुज्जो ।

७७९ न य वुग्गहिय कह कहिज्जा

७७८ राइणियस्स भासमाणस्स वा वियागरेमाणस्स वा नो अतरा भास भासिज्जा ।

७७७ वइज्ज वुद्धे हियमाणुलोमिय ।

७७६ जत्य सका भवे त तु, एवमेयति नो वए ।

जिस अर्थ मे अपने को कुछ भी शका जैसा लगता हो, उस के वारे मे "यह ऐसा ही है" इस प्रकार निश्चित माषा का प्रयोग न करे ।

७७७

प्रवुद्ध भिक्षु ऐसी भाषा वोले जो समी के लिए हितकर और प्रियकर हो ।

ওওদ

अपने से वडे गुरुजन जब वोलते हो या विचारचर्चा करते हो तो उन के वीच न वोले ।

७७९ कलह वढानेवाली वात नही कहनी चाहिए ।

৩ন০

जो निश्चयकारिणी और अप्रियकारिणी भाषा का प्रयोग नही करता वह पूज्य है।

७५१

लोहे के काँटे अल्पकाल तक दुख देनेवाले होते हैं और वे भी शरीर से सहजतया निकाले जा सकते हैं। किन्तु दुष्ट और कठोर वाणी-रूपी काँटे सहजतया नही निकाले जा सकते, वे जन्म-जन्मान्तर के वैर की परम्परा को वढानेवाले महाभयानक होते हैं।

७५२

जो कानो मे प्रवेश करते हुए वचनरूपी काँटो को सहन करता है, वही पूज्य है ।

७८३ विना वुलाए बीच मे कुछ नही वोलना चाहिए ।

৬ন४

बहुत नही बोलना चाहिए।

७८४ उत्त० २९।४४ ७८६ आचा० २।३।१४।२ ७८७ आचा० २।१।६ ७८८ दश० ८४७ ७८९ उत्त० २४।२३ ७९०. दश० ८।४७ ७९१ उत्त० १८।२६ ७९२. दग० ८।४१ ७९३ दश० ७।४४

७९३ सुवक्कसुद्धि समुपेहिया मुणी, गिर च दुट्ठ परिवज्जए सया ।

७६२ दिट्ठं मिअ असदिद्ध, पडिपुन्न विअजिअ ।

७९१ मुसाभासा निरत्थिया ।

न भासेज्जा, भासमाणस्स अन्तरा ।

030

७८९ सरम्भे समारम्भे, आरम्भे य तहेव य । वय पवत्तमाण तु, नियत्तिज्ज जय जई ।

७८८ अपुच्छिओ न भासेज्जा ।

७८७ नो वयण फह्स वइज्जा ।

<sup>७८६</sup> अणणुवीइभासी से निग्गथे, समावइज्जा मोस वयणाए ।

७<sup>८५५</sup> वयगुत्तयाए ण णिव्विकारत्त जणयई ।

### शिक्षा और व्यवहार (भाषा-विवेक) २२४

#### ७५४

वचनगूप्ति से निविकार-अवस्था प्राप्त होती है ।

#### ७न६

जो साधक विचार पुरस्सर नही वोलता, उसका वचन कभी न कभी असत्य के दूपण से दूषित हो सकता है।

৩ন৩

कभो कठोर वचन नही वोलना चाहिए।

#### ৩নন

विना पूछे नही वोलना चाहिए ।

1

#### ७५६

यतनाशील यति सरम्भ, समारम्भ और आरम्भ मे प्रवर्तमान वाणी का निवर्तन-नियन्त्रण करे ।

#### ७७७

गुरुजन किसी से वातचीत कर रहे हो, तब वीच मे नही बोलना चाहिए ।

#### 930

झूठवाली भाषा निरर्थक है ।

#### 530

आत्मार्थी साधक दृष्ट [अनुभूत] परिमित, अमदिग्व, परिपूर्ण, और स्पष्ट वाणी का प्रयोग करे ।

#### F30

मुनि सदा वचन-शुद्धि का विचार करे तथा दोपयुक्त वाणी का परित्याग करे ।

গ্রু বিহার ওায়র্ ওইয় বহার লাপড় ওইর্, उत्तर গাহুয় বর্তু হলর ৬। গ্রু

. بې ७९७ देवाण मणुयाण च, तिरियाण च वुग्गहे। अमुगाण जओ होउ, मा वा होउ त्ति नो वए।।

8

७९६ न लविज्ज पुट्ठो सावज्ज, न निरट्ठा न मम्मयं । अप्पणट्ठा परट्ठा वा, उभयस्संतरेण वा ॥

७९५ पिट्ठिमस न खाइज्जा ।

७९४ भासाइ दोसे य गुणेय जाणिया, तीसे य टुट्ठे परिवज्जए सया।

भाषा के दोप और गुणो को जानकर दोषपूर्ण भाषा को सदा के लिए छोड देना चाहिये ।

#### ¥30

किसी की पीठ पीछे चुगली नही खाना चाहिए, क्योकि यह दोप पीठ का माँस नोचने के समान है।

#### ७९६

यदि कोई पूछे तो अपने लिये अथवा अन्य के लिये, अथवा----दोनो के लिए, स्वप्रयोजन अथवा निष्प्रयोजन, पाप एव निरर्थक वचन नही बोलना चाहिये। न मर्ममेदी वचन ही बोलना चाहिये।

#### ७९७

देव, मनुष्य तथा तियँच—जब परस्पर युद्ध करते हो तव—इसकी जय हो और इस की पराजय हो—ऐसा वचन नही बोलना चाहिए। वयोकि ऐसा बोलने से एक प्रसन्न होता है और दूसरा नाराज। ऐसी दुख की स्थिति साधक को उपस्थित करना उपयुक्त नही है। ●

| ৬ইন বস   | ० = १२५ | 330 | दश०    | ६।२३   | 500  | বিয়া০ | ६।२४ |
|----------|---------|-----|--------|--------|------|--------|------|
| ५०१ उत्त | 0 88130 | २०२ | सूत्र० | શરારાર | ८०३. | उत्त०  | 3012 |
| ५०४. दश  | ० ६१२६  |     |        |        |      |        |      |

राईभोयणविरओ, जीवो भवइ अणासवो । ६०४

सव्वाहार न भुजति, निग्गथा राइभोयणं ।

503

५०२ अग्ग वणिएहि आहिय, धारति राइणिया इह। एव परमामहव्वया, अक्खाया उ सराइभोयणा॥

५०१ चउव्विहे वि आहारे, राईभोयण वज्जणा । सन्निही-सचओ चेव, वज्जेयव्वो सुदुक्करं ।।

५०० उदउल्ल वीयससत्तं, पाणा निव्वडिया महि । दिया ताइ विवज्जेज्जा, राओ तत्थ कह चरे ।।

७१९ सन्तिमे सुहुमा पाणा, तसा अदुव थावरा। जाइं राओ अपासंतो, कहमेसणिय चरें।।

७९८ अत्थगयमि आइच्चे, पुरत्था य अणुग्गए। आहारमाइय सव्व, मणसा वि न पत्थए॥

रात्निभोजन त्याग

## रात्निभोजन त्याग

985

सयमी-आत्मा सूर्यास्त से लेकर पुन सूर्योदय तक सब प्रकार के आहार की मन से भी इच्छा न करे ।

330

ससार मे वहुत से त्रस और स्थावर प्राणी अत्यन्त सूक्ष्म होते हैं, वे रात्रि मे दृष्टिगत नही होते, तो रात्रि मे मोजन कैंसे किया जा सकता है ?

500

कही जमीन पर कुछ पडा होता है, कही बीज विखरे होते है और कही पर सूक्ष्म कीडे-मकोडे होते हैं, दिन मे तो उन्हे टाला जा सकता है, किन्तु रात्रि मे उन्हे वचा कर भोजन कैसे किया जा सकता है ?

#### 508

अन्न आदि चतुर्विध आहार का रात्रि मे सेवन नही करना चाहिए तथा दूसरे दिन के लिए मी रात्रि मे खाद्य पदार्थं का सग्रह करना निपिद्ध है। अत रात्रि मोजन का त्याग वास्तव मे वडा दुष्कर है।

#### ५०२

जिस प्रकार दूर-देशान्तर से व्यापारी द्वारा लाये हुए बहुमूल्य रत्नो को राजा लोग ही घारण कर सकते हैं। इसी प्रकार तीर्थंकर द्वारा कथित रात्रि-मोजन त्याग के साथ पचमहाव्रतो को कोई विशिष्ट आत्मा ही घारण कर सकती है।

#### २०३

रात्रि-भोजन के त्याग से जीव अनाश्रव होता है।

#### ५०४

निग्रंन्थ मुनि, रात्रि के समय किसी भी प्रकार का आहार नही करते ।

## विषयभोग-मुक्ति

५०५ उवलेवो होइ भोगेसु, अभोगी नोवलिप्पई ।

> <sup>५०६</sup> खणमित्तसुक्खा वहुकालदुक्खा ।

ू०७ खाणी अणत्थाण उ काम भोगा । ू०ू कामे पत्थेमाणा अकामा जति दुग्गइ ।

प्द०६ सव्व अप्पे जिए जिय । प्द१० कामेसु गिद्धा निचय करेति । प्द११ सव्वे कामा दुहावहा । प्द१२ अज्झत्थ हेउ निययस्स वघो ।

सल्ल कामा विस कामा, कामा आसीविसोवमा ।

| ८०५. उत्त० २५१४१        | ८०६. उत्त० १४।१३ | ५०७ उत्त० १४।१३           |
|-------------------------|------------------|---------------------------|
| ८०८ उत्त० १११३          | ५०९ उत्त० १।३६   | <b>८१० आचा० १</b> ।३।२    |
| <b>५११ उत्त० १३</b> ।१६ | ५१२ उत्ते० १४।१९ | < १३. उत्त० <b>६</b> । ४३ |

## विषयभोग-मुक्ति

50% जो भोगी है, वह कर्मों से लिप्त होता है और जो अभोगी है, भोगासक्त नही है, वह कर्मों से लिप्त नही होता । 505 काम-भोग क्षण-मात्र सूख देनेवाले हैं, और वदले मे चिर-काल तक दूख देनेवाले है। 509 काम-मोग अनथों की खान है। 505 काम-मोग की लालसा रखनेवाले प्राणी उन्हे प्राप्त किये विना ही अतृप्त-दशा मे एक दिन दुर्गति को प्राप्त हो जाते हैं। 508 एक अपने (विकारो) को जीतने पर सवको जीत लिया जाता है। **५१०** काम-मोगो मे आसक्त प्राणी कर्मोंका बन्धन करते है। 588 सभी काम-भोग अन्तत दूख देनेवाले ही होते है। 5१२ यथार्थ मे वन्धन के हेतू---अन्तर के विकार ही होते हैं। **८१३** काम-भोग शल्य-रूप है, विषरूप है और विषधर सर्प के समान है।

| ५४ उत्त० १९१७                       | <b>६१४. वाचा० ६</b> ।४।३ | <b>५१६ उत्त० १३</b> ।१६ |
|-------------------------------------|--------------------------|-------------------------|
| < <ul><li>९७. उत्त० १४।४७</li></ul> | ५१५ आचा० १।२।३           | ५१९ उत्त० ३२।१९         |
| <b>५२०. उत्त० ३२</b> १४७            | न्२१ उत्त० २१।४२         |                         |

ू२१ विरत्ता हु न लग्गति, जहा से सुक्कगोलए ।

कामाणुगिद्धिप्पभव खु टुक्ख। सव्वस्स लोगस्स सदेवगस्स ॥ <sup>५२०</sup> न लिप्पई भवमज्झे वि सतो, जलेण वा पोक्खरिणीपलास॥

## <sup>५१५</sup> अणोहतरा एए नो य ओह तरित्तए ।

588

≂१७ गिद्धोवमे उ नच्चाण, कामे संसारवड्ढणे । उरगो सुवण्णपासे व, सकमाणो तणु चरे ।।

५१६ सव्व विलविय, गीय, सव्व नट्ट विडम्विय । सव्वे आभरणा भारा, सव्वे कामा दुहावहा ।।

२३२ भगवान महावीर के हजार उपदेश

#### **५१४**

जैसे किंपाक फलो का परिणाम सुन्दर नही होता, उसी प्रकार भोगे हुए भोगो का परिणाम सुन्दर नही होता।

न१४

ससार के भोगो मे आसक्त रहनेवाले प्राणी पुन -पुन जन्म-मरण को प्राप्त करते रहते हैं ।

#### 5१६

सभी गीत विलाप हैं, सभी नाच-रग विडम्बना है, और सभी आभूषण गरीर पर वोझरूप हैं । अधिक क्या, ससार के सभी काम-भोग अन्त मे दुख ही देनेवाले हैं ।

#### 5१७

गीघ पक्षी के दृष्टान्त को जानकर विवेकी मनुष्य काम मोग को ससारवर्धन का हेतु समझे । तथा उनसे उसी प्रकार शकित होकर चलना चाहिए, जिस प्रकार गरुड के सामने सर्प शकित हो कर चलता है ।

#### **५१**५

जो मनुष्य वासना के प्रवाह को नही तैर सकते हैं, वे ससार के प्रवाह को कमी नही तैर सकते ।

#### 598

ससार मे देवताओ सहित सभी प्राणियो मे जो दुख देखे जाते है वे सब कामासक्ति के कारण ही हैं।

#### 5२०

जो आत्मा विषयो के प्रति उदास—अनासक्त है वह ससार मे रहता हुआ भी उस मे लिप्त नही होता। जैसे कमलिनी का पत्र जल मे रहते हुए भी उन से विलग रहता है।

#### न२१

मिट्टी के सूखे गोले के समान जो साधक विरक्त है, वह कही भी नही चिपकता अर्थात् आसक्त नही होता ।

| <b>⊏२२. आचा० १</b> ।१।६ | <b>५२३ सूत्र० १।</b> ६।३२    | <b>५२४ ज्ञाता० १</b> ।६ |
|-------------------------|------------------------------|-------------------------|
| ८२४ दे १० २।७           | <b>५२६. सूत्र० १।२</b> ।१।१० | <b>५२७ उत्त० मा</b> ६   |
| <b>५२५ उत्त० ५</b> ।४   | म्२९. उत्त० १३।२७            | ५३०. उत्त० हा३          |
| ५३१ उत्त० ५।१४          |                              |                         |

भोगा इमे सगकरा हवति । <sup>५३०</sup> वुद्धो भोगे परिच्चयइ । ं <sub>५३१</sub> काम-भोगरसगिद्धा, उववज्जन्ति आसुरे काए ।

<sub>=२=</sub> सव्वेसु कामजाएसु, पासमाणो न लिप्पइ ताई ।

377

<sub>५२७</sub> दुप्परिच्चया इमे कामा, नो सुजहा अधीरपुरिसेहिं ।

<sup>५२६</sup> सन्ना इह काममुच्छिया, मोह जन्ति नरा असवुडा ।

न्२५ वत इच्छसि आवेउ, सेय ते मरण भवे ।

आतुरा परितावेति । ष्२३ लढोकामे न पत्थेज्जा । षर्४ भोगेहिं य निरवेक्खा, तरति ससारकतार ।

**८२२** 

**म्**२२ विपयातूर आत्मा ही दूसरे प्राणियो को सताप पहुँचाते हैं। न२३ कामभोग प्राप्त होने पर भी उन की कामना न करे। 528 जो मनुष्य विषय भोगो से विरक्त (उदास) रहते हैं, वे दुस्तर ससार-वन को पार कर जाते हैं। **म्र**२४ वमन किये हुये [त्यक्त विषयो] को फिर से पीने की इच्छा करते हो, इससे तो तुम्हारा मरना श्रेय है। न२६ ससारासक्त तथा विषय-भोगो मे मुच्छित असयमी मनुष्य वार-बार मोह को प्राप्त होते रहते हैं। 570 काम-भोगो का त्याग करना अत्यन्त कठिन है। अधीर पूरुप तो इन्हे सरलता से छोड ही नही सकते। **५२५** काम-मोगो के सब प्रकारों में दोप देखता हुआ भी आत्म-रक्षक-साधक उन मे कभी लिप्त नही होता । 352 ये काम-भोग कर्मों का वन्घ करनेवाले हैं। দইত ज्ञानी-पूरूप ही भोग का परित्याग कर सकता है। 538 जो साधक काम-भोग के रस में आसक्त हो जाते हैं वे असुरजाति निम्न श्रेणी के देवों में उत्पन्न होते हैं।

۵

| <b>८३२ सूत्र० २</b> ।३।२ | =३३. स्या० ४।४।३१७      | 538. मग० ७१७   |
|--------------------------|-------------------------|----------------|
| दर्ध उत्त० ७१२३          | <b>५३६ उत्त० ३२</b> ।२० | ५३७ आचा० ३।१।६ |
| <b>५३५. आचा० ६।१।</b> ६  | ५३६ उत्त० २४।४१         |                |

द३९ भोगी भमइ ससारे, अभोगी विप्पमुच्चई ।

۱

दह-दुक्खा हु जतवो, सत्ता कामेहि माणवा ।

जहा य किंपागफला मणोरमा, रसेण वण्णेण य भुज्जमाणा। ते खुड्डए जीविय पच्चमाणा, एसोवमा कामगुणा विवागे॥ <sup>५३७</sup> अप्पमत्तो कामेहि, उवरतोपावकम्मेहि, वीरे आय - गुत्ते से खेयन्ने।

भोगी भोगे परिच्चयमाणे महाणिज्जरे-महापज्वसाणे भवइ । <sup>५३५</sup> जहा कुसग्गे उदग समुद्देण सम मिणे । एव माणुस्सगा कामा, देवकामाण अन्तिए ।।

द३६

न३४

अदक्खु कामाइ रोगव । <sup>८३३</sup> चउव्विहा कामा पण्णत्ता, तजहा— सिगारा, कलुणा, वीभच्छा, रोद्दा । सिगारा कामा देवाण, कलुणा कामा मणुयाण, वीभच्छा कामा तिरियाण, रोद्दाकामा णेरइयाण ।

८३२

२३६ भगवान महावीर के हजार उपदेश

#### न ३२

आत्म-विद् साधको ने काम-भोगो को रोगयुक्त देखे हैं।

**५३३** 

चार प्रकार के काम कहे है—-श्रु गार, करुण, वीभत्स और रौद्र । देवो के काम-शव्दादि अत्यन्त मनोज्ञ रति-रस के उत्पादक होने से श्रु गार कहलाते है । मनुष्यो का शरीर शुक्र-शोणित से बना हुआ होने से उन के काम क्षणिक हैं, अत करुण कहे गये है । तिर्यंचो के काम घृणोत्पादक हैं, अत वे वीमत्स माने गये हैं और नारको के काम फ्रोध के कारण होने से रौद्र गिने गये हैं ।

538

जो व्यक्ति भोग समर्थ होते हुए भी भोगो का परित्याग करता है, वह कर्मों की महान् निर्जरा करता है तथा मोक्षरूपी महाफल को प्राप्त करता है।

न ३१

मनुष्य सम्बन्धी काम-भोग, देव सम्वन्धी काम-भोगो की तुलना मे वैसे ही हैं, जैसे कोई व्यक्ति कुश की नोक पर टिके हुए जल-विन्दु की समुद्र से तुलना करता है ।

#### न ३६

जैसे किंपाक फल रूप, रग और रस की हब्टि से प्रारम्भ मे खाते समय तो अत्यन्त मधुर और मनोरम लगते हैं किन्तु वाद मे जीवन के नाशक हैं, वैसे ही काम-मोग भी प्रारम्भ मे वडे मीठे और मनोहर प्रतीत होते हैं, किन्तु विपाककाल मे अत्यन्त दुख प्रद सिद्ध होते है।

#### দ ३७

जो काम-भोगो मे नही फँसता, पापकर्मों से पृथक रहता और अपनी आत्मा को पतन के गर्त से बचाता है, वही साधक वीर है, आत्मरक्षक है, विद्वान् तथा कुशल है।

#### **५३**५

ससारी आत्मा दुखो से घिरी रहती है, तथापि वे काम-मोगो मे आसक्त बनी रहती है।

#### न३९

मोगी ससार मे परिश्रमण करता है, अभोगी मसार से मुक्त होता है।

५४० सूत्र० ७।२० ५४१ उत्त० १८१२४ ५४२. दम० ८।३१ ५४३ उत्त० १।११ ५४४. सूत्र० १०।२१ ५४४ आव० ४

पाणाइ वायमलिय, चोरिक्क मेहुण दवियमुच्छ। कोहं माणं माय, लोभं पिज्ज तहा दोस।। कलह अव्भक्खाण, पेसुन्न रइ-अरइसमाउत्त। परपरिवाय माय-मोस मिच्छत्तसल्ल च॥

पावाउ अप्पाण निवट्टएज्जा ।

ፍ ሄ ሂ

588

<sub>म४३</sub> कड् कडेत्ति भासेज्जा, अकड नो कडेत्ति य ।

<sup>५४२</sup> मे जाणमजाण वा, कट्टु आहम्मिय पय । सवरे खिप्पमप्पाण, वीय त न समायरे ।।

पडति नरए घोरे, जे नरा पावकारिणो ।

थणति लुप्पति तसति कम्मी ।

580

ፍሄየ

पाप-परिणाम

## पाप-परिणास

#### ᠆ᠵ४০

۲

जो आत्मा पापकर्म का उपार्जन करते हैं, उन्हे रोना पडता है, टुख मोगना पडता है और भयभीत होना पडता है।

ᡪ४१

जो मनुष्य पाप करते हैं वे भयकर घोर नरक मे जाते है।

#### **५४२**

यदि विवेकी मनुष्य जान-अनजान में कोई अधर्म-कृत्य कर बैठे, तो अपनी आत्मा को शीघ्र उसमे मोझे और फिर दुवारा वैसा कार्य न करे।

#### **५४**३

पूछने पर किये हुए पाप कर्म को छिपाना नही चाहिए, किये हुए को किया तथा नही किये हुए को न किया हुआ कहना चाहिए ।

#### ᡪ४४

माधक पापकर्मों से आत्मा को हटा ले।

#### **৯**४५

पाप के अठारह प्रकार है—(१) प्राणातिपात-हिंसा (२) झूठ (३) चोरी (४) मैथुन (५) परिग्रह (६) क्रोध (७) मान (८) माया (१) लोभ (१०) राग (११) द्वेष (१२) कलह (१३) दोषारोपण (१४) चुगली (१५) असयम मे रति-सुख और सयम मे अरति-असुख (१६) पर्रानदा (१७) कपटपूर्ण झूठ (१८) मिथ्यादर्शन झाल्य ।

=४६. आचा० १।३।२

५४८. सूत्र० १। २।२।१

-४६ उत्त० २६।६ - ८४७ मग० ७।

<u> ५४६</u> आयकदसी न करेइ पाव ।

इइ सखाय मुणी न मज्जई।

দ্রুপি पावे कम्मे जे य कडे जे य कज्जई, जे य कज्जिस्सई, सव्वे से दुक्खे । ५४५ तयस व जहाइ से रय,

न्न४६ पच्छाणुतावेण विरज्जमाणे, करणगुण - सेढि पडिवज्जइ ।

२४० भगवान महावीर के हजार उपदेश

८४६

किये हए पापकर्म के पश्चात्ताप से जीव वैराग्यवत होकर क्षपक-श्रेणी प्राप्त करता है ।

2819

जीवो द्वारा जो पाप किया गया है, किया जा रहा है तथा किया जायेगा वह सव दूख का मूल हेत् है।

 $z \forall z$ 

जिस प्रकार नाग काचली को छोड देता है, उसी प्रकार सन्तपुरुष पाप रज को झाड देते हैं।

282

कभी पाप कर्म नही करता है ।

जिसने ससार के दूखो का स्वरूप ठीक तरह से जान लिया है, वह

## अज्ञान

५१० सुत्ता अमुणी, मुणिणो सया जागरन्ति । ५११ लोयसि जाण अहि्याय दुक्ख । ५४२ 1

जहा हि अधे सह जोतिणावि, रुवादि णो पस्सति हीणणेत्ते।

<sup>५५३</sup> आसुरीयं दिस वाला, गच्छति अवसा तमं । <sub>५१४</sub> वितहं पप्पऽखेयन्ने, तम्मि ठाणम्मि चिट्ठइ । <sub>५११</sub> अप्पणो य पर नाल, कुतो अन्नाणुसासिउ ।

<sub>⊏१६</sub> न कम्मुणा कम्म खवेति वाला । <sub>⊏१७</sub> मन्दा निरय गच्छन्ति, वाला पावियाहि दिट्ठीहि ।

मदा विसीयति, उज्जाणसि व दुव्वला।

५२० आचा० १।३।१ ५४१ आचा० १।३।१ ५५२. सूत्र० १।१२।द ५४३ उत्त० ७।१० ५४४ आचा० १।२।३ ५४४ सूत्र० १।२।१७ ५४६ सूत्र० १।१२।१४ ५४७ उत्त० ६७७ ६४६ सूत्र० ३।२।२०

### अज्ञान

520 अज्ञानी सदा सोये रहते हैं, और ज्ञानी सदा जागते रहते हैं। 528 यह समझ लीजिए कि अज्ञान तथा मोह ही ससार मे अहित और दूख पैदा करने वाला है । <u> ५१२</u> जिस प्रकार नेत्र हीन-अन्व व्यक्ति प्रकाश होते हये भी वाह्य दृश्य कुछ भी नही देख पाता है, उसी प्रकार प्रज्ञाहीन मनुष्य शास्त्र ज्ञान समक्ष होते हुए भी सत्यासत्य का निर्णय नही कर सकना। 523 अज्ञानी जीव अन्धकारयुक्त आसुरीगति को प्राप्त होते है । 528 अज्ञानी मनूष्य जव सभी मिथ्या विचारो को सून लेता है तो वह उन्ही मे उलझ-पूलक कर रह जाता है। 544 अज्ञानी जीव स्वय के ऊपर भी अनुशासन नही कर सकता, दूसरो पर तो करने का सवाल ही क्या ? अज्ञानी आत्मा अपने कर्मों के द्वारा कर्मों का विनाश नही कर सकते । 520 मन्दवुद्धिवाले तथा अज्ञानी पुरुष अपनी पापमयी दृष्टि के कारण ही नरक मे जाते हैं। 5 צ 5 ऊँची भूमि पर चढते हुए, दुर्बल बैलो की भाति अज्ञानात्मा सकट काल मे विषाद को प्राप्त होते हैं।

५१६ सूत्र० १।२।३१ ८६० सूत्र० ३।१।१३ ८६१ स्था० ३।४।२०३ ८६२ उत्त० ७।२८ ८६३ उत्त० ७।२९ ८६४ सूत्र० १।३।४।१४

धीरस्स पस्स धीरत्त, सव्वधम्माणुवत्तिणो । चिच्चा अधम्म धम्मिट्ठे, देवेसु उववज्जई ।। ६६४ अणागयमपस्सन्ता, पच्चुप्पन्नगवेसगा । ते पच्छा परितप्पन्ति, खीणे आउम्मि जोव्वणे ।।

णाणमूढा, दसणमूढा, चरित्तमूढा । ६६२ वालस्स पस्स वालत्त, अहम्म पडिवज्जिया । चिच्चा धम्म अहम्मिट्ठे, नरए उववज्जई ।। ६६३ धीरस्स पस्स धीरत्त, सव्वधम्माणुवत्तिणो ।

∽६० मदा विसीयति, मच्छा विट्ठा व केयणे । ∽६१

तिविहा मूढा पण्णत्ता त जहा----

५१६ जहा अस्साविणि णाव, जाइअधो दुरुहिया । इच्छई पारमागतु , अतरा य विसीयई ।। न्रह

अज्ञानी साधक उस जन्मान्घ व्यक्ति के समान है जो छिद्रवाली नौका पर चढकर नदी किनारे पहुँचना तो चाहता है किंतु किनारा आने के पूर्व ही वीच प्रवाह मे डूव जाता है ।

550

जाल मे फसी हुई मछलियो की तरह अज्ञानात्मा विषाद को प्राप्त होते है ।

न्द१

मूर्ख तीन प्रकार के कहे हैं---ज्ञान से मूर्ख, (ज्ञान हीन) दर्शन से मूर्ख (श्रद्धा हीन) चारित्र से मूर्ख (क्षाचरण हीन) ।

**५**६२

हे मनुष्य <sup>।</sup> तू वाल — अज्ञानी जीव की मूर्खता को देख, वह अधर्म को ग्रहण कर, धर्म को छोड, अर्धांमष्ठ वन कर नरक मे उत्पन्न होता है ।

#### नद् ३

हे मनुष्य तू सव धर्मों का परिपालन करनेवाले धीर पुरुष की धीरता को देख, वह अधर्म को छोड धर्मिष्ठ वन कर देवो मे उत्पन्न होता है।

न्द४

जो मनुष्य भविष्य मे होने वाले दुखो की तरफ न देख कर केवल वर्तमान-सुख को ही खोजते हैं। वे आयु और यौवन काल बीत जाने पर पक्ष्वात्ताप करते है।

ł

म्दर्भ सूत्र० १।माम म्द्र. सूत्र० १।१२।१४ म्द७ १।१०।४ म्हम उत्त० ६।२ म्द्र. सूत्र० १।२।३।१६ म्७०. आचा०१।४।३

जहा जुन्नाइ कट्ठाइ हव्ववाहो पमत्थति, एव अत्तसमाहिए अणिहे ।

500

५६९ वित्त पसवो य नाइओ, त वाले सरणति मन्नइ । एते मम तेसुवि अह, नो ताण सरण न विज्जई ॥

<sub>८६८</sub> समिक्ख पडिए तम्हा, पास जाइपहे वहू । अप्पणा सच्चमेसेज्जा, मेत्ति भूएसु कप्पए ।।

प्र् वाले य पकुव्वमाणे, आवट्टई कम्मसु पावएसु।

<sub>५६६</sub> नकम्मुणा कम्म खवेन्ति वाला, अकम्मुणा कम्म खवेति घीरा ।

द्र्थ रागदोसस्सिया वाला, पाव कुव्वति ते वहु ।

# ज्ञानी-अज्ञानी

# ज्ञानी-अज्ञानी

८६४

वाल-अज्ञानी जीव राग-द्वेप के अधीन हो कर वहुत पाप-कर्म का उपार्जन करते हैं ।

द६६

अज्ञानी जीव की प्रवृत्तियाँ तो अनेक होती हैं पर वे सभी कर्मोत्पादक होने से पूर्ववद्ध कर्मों का क्षय नही कर पाती । जवकि घीर पुरुषो की प्रवृत्तियाँ अकर्मोत्पादक होने से अपने पूर्ववद्ध कर्मों को क्षीण कर सकती हैं ।

#### নহও

9ृथ्वी अप आदि जीवो के साथ दुर्व्यवहार करता हुआ वाल जीव पाप-कर्मों मे आसक्त होता है ।

#### **द**६द

[अत ] पण्डित पुरुप बहुत प्रकार के जाति-पथो का विचार करके अपनी आत्मा के द्वारा सत्य का अन्वेषण करें, और समी जीवो के प्रति मैत्री का आचरण करें ।

#### 558

वाल जीव की ऐसी मान्यता है कि धन, पशु तथा स्वजन सम्बन्धी मेरा सरक्षण करेंगे। वे मेरे हैं तथा मैं उनका हूँ किंतु इस प्रकार उसकी रक्षा नही होती।

#### 

जिस प्रकार पुरानी व सूखी लकडियो को आग शोघ्र ही जला देती है, उसी प्रकार आत्म-निष्ठ तथा मोहरहित साधक कर्म रूपी काप्ठ को जला डालता है ।

\_\_\_\_\_

लुप्पन्ति वहुसो मूढा, ससारम्मि अणन्तए ।

<u>দ</u>७६

<sub>म७५</sub> न मे दिट्ठे परे लोए, चक्खुदिट्ठा इमा रई ।

तस्सेव अन्तराखिप्प, सिक्ख सिक्खेज्ज पण्डिए ।। ५७४ वाले य मन्दिए मूढे, वज्झई मच्छिया व खेलम्मि ।

पमाय कम्ममाहसु अप्पमाय तहावर । तब्भावादेसओ वा वि, वालं पडियमेव वा ।।

तुलियाण वालभाव, आवाल चेव पडिए । चइऊण वालभाव, अवाल सेवई मुणी ।।

565

দ ও ३

ज किच्वक्कमं जाणे, आउक्खेमस्स अप्पणो ।

568

शिक्षा और व्यवहार (ज्ञानी-अज्ञानी) २४९

#### দও १

पण्डित मुनि वाल-भाव और अबाल-भाव की तुलना करे, और वाल-भाव को छोडकर अवाल-भाव का सेवन करे ।

#### ५७२

अनल्त ज्ञानी आत्माओ ने प्रमाद को कर्मोपादान का कारण बतलाया है और अप्रमाद को कर्मक्षय का । इसी कर्मोपादान और कर्मक्षय के कारण ही मनुष्य को वाल और पण्डित कहा जाता है ।

#### **८७**३

यदि पण्डित पुरुष किसी प्रकार अपनी आयु का क्षय काल जान ले, तो उससे पूर्व शीघ्र ही वह सलेखनारूप शिक्षा को अपना ले ।

#### **৯**৩४

अज्ञानी और मन्दमति मूढ जीव ससार मे उसी प्रकार फँस जाते हैं जैसे श्लेष्म-कफ मे मक्खी ।

#### ५७४

अज्ञानी जन ऐसा सोचते हैं कि परलोक हमने देखा नही है किन्तु यह विद्यमान काम-भोग का आनन्द तो चक्षु-दृष्ट है, आँखो के सामने है ।

#### ५७६

मूढ प्राणी इस अनत ससार मे वार-बार लुप्त होते रहते हैं अर्थात् जन्म मरण करते रहते हैं ।

५७७ उत्त० १०।१ ५७८ उत्त० १०।२ ५७९ उत्त० १०।२६ ५८० उत्त० १०।३४ ५८१. आचा० १।२।४ ५८२ आचा० १।२।६

द्द२ सएण विप्पमाएण पुढो वय पकुव्वह ।

५५१ अल कुसलस्स पमाएण ।

<sub>५</sub>५० तिण्णो हु सि अण्णव मह, किं पुण चिट्ठसि तीरमागओ । अभितुर पार गमित्तए, समय गोयम <sup>।</sup> मा पमायए ।।

५७९ परिजूरइ ते सरीरय, केसा पडुरया हवन्ति ते । से सव्ववले य हायइ, समय गोयम ' मा पमायए ।।

<sub>५७५</sub> कुसग्गे जह ओसबिन्दुए, थोव चिट्ठइ लम्बमाणए । एव मणुयाण जीविय, समय गोयम<sup>।</sup> मा पमायए ।।

दुमपत्तए पडुयए जहा, निवडइ राइगणाण अच्चए। एव मणुयाण जीवियं, समय गोयम ? मा पमायए,।

500

अप्रमाद

## अप्रमाद

ଟଡଡ

रात्रियाँ वीत जाने पर वृक्ष का पका हुआ पान, जिस प्रकार गिर जाता है, उसी प्रकार मनुष्य का जीवन एक न एक दिन समाप्त हो जाता है । इसलिए हे गौतम <sup>1</sup> तू क्षण भर भी प्रमाद मत कर ।

<u>দণ্ডদ</u>

कुश की नोक पर स्थित ओसविन्दु की अवधि जैसे थोडी होती है, वैसे ही मनुष्य जीवन की गति है । अत हे गौतम <sup>|</sup> तू क्षण भर भी प्रमाद मत कर ।

598

तेरा शरीर जीर्ण हो रहा है, केश श्वेत हो रहे है और पूर्ववर्ती बल भी क्षीण हो रहा है, अत हे गौतम<sup>।</sup> तू क्षण भर भी प्रमाद मत कर ।

#### 550

नि सन्देह तू महान् ससार-सागर को तैर गया है, अव तट के निकट पहुँच कर क्यो खडा है <sup>?</sup> उस पार जाने के लिए जल्दी कर । हे गौतम <sup>।</sup> तू क्षण मात्र का भी प्रमाद मत कर ।

#### **५५**१

प्रज्ञाशील-साधक को अपनी साधना मे किञ्चित भी प्रमाद नही करना चाहिए ।

दृद२ मनुष्य स्वय की भूलो----प्रमाद से ससार की विचित्र दशा मे उलभ जाता है ।

| << ३ उत्त० ४ <b>।</b> ६   | म्ह४ उत्त० ४। द   | ५५४ उत्त० ४।१०       |
|---------------------------|-------------------|----------------------|
| <b>५५६. उत्त० नि० १५०</b> | দন্ড জাবা০ হায়াপ | मम्ब. आचा० १।३।४     |
| ==६. सूत्र० १।१४।२        | ८६०. आचा० १।२।१   | <b>८१ उत्त० ४</b> ।१ |
| ८९२ उत्त० १०1३            | ८६३ वाचा० १।४।२   |                      |

 दहणाहि रय पुरे कड, समय गोयम ! मा पमायए !

> <sup>५९३</sup> उट्ठिए नो पमायए <sup>।</sup>

सव्वओ अपमत्तस्स नत्थि भय प्दर्ध जे छेय से विप्पमाय न कुज्जा । प्रह्व धीरे मुहुत्तमवि णो पमायए <sup>।</sup> प्ह१ असखय जीविय मा पमायए !

ददद सन्वओ पमत्तस्स भय, सन्वओ अपमत्तस्स नत्थि भयं।

प्दू अणण्णपरम नाणी, नो पमायए कयाइ वि ।

प्द६ मज्ज विसय कसाया, निद्दा विगहा य पचमी भणिया । इअ पचविहो ऐसो होई पमाओ या अप्पमाओ ।।

<sub>ष्द</sub>्र अप्पाण-रक्खी चरमप्पमत्तो ।

भारण्डपक्खी व चरप्पमत्तो । <sub>प्</sub>द४ तम्हा गुणी खिप्पमुवेइ मोक्ख ।

**८८३** 

२५२ भगवान महावीर के हजार उपदेश

```
८८३
```

भारण्ड पक्षी की भाँति साधक अप्रमत्त होकर विचरण करे।

ፍፍ४

अप्रमत्त होकर विचरण करने वाला मुनि गोघ्न ही मोक्ष को प्राप्त होता है ।

#### **55**χ

आत्मरक्षक और अप्रमत्त होकर विचरण करो ।

#### ፍፍĘ

मद्य, विषय, कपाय, निदा और विकथा--ये पाँच प्रकार के प्रमाद कहे है, इन से विरक्त होना ही अप्रमाद है।

#### 550

सम्यग्द्राण्टि आत्मा चरित्र पथ में कमी भी प्रमाद न करे।

#### ፍፍፍ

प्रमत्त आत्मा को सभी ओर भय रहता है। जवकि अप्रमत्त को किसी भी ओर भय नही रहता है।

#### 558

चतुर नर वही है जो कभी प्रमाद का सेवन न करे।

#### 580

588

घीर साधक मुहूर्द भर के लिए भी प्रमाद न करे।

जीवन का धागा नाजुक है, टूट जाने पर वह पुन जुड नहीं सकता । अत जरा भी प्रमाद मत करो ।

#### न्हर

पूर्व भव-सचित कर्मों की रज दूर करने के लिए हे गौतम <sup>।</sup> तू समय मात्र का भी प्रमाद मत कर ।

#### न १ ३

जो साघक एक वार अपने कर्तव्य-पय पर उठ खडा हुआ है, उसे फिर प्रमाद का सेवन नही करना चाहिए ।

ংগ্র সমার উপার্শ লগত উপার্গত উপার্গত উপার্গ উপার্গত উপার্গত উপার্গত উপার্গত উপার্গত উপার্গত উপার্গত উপার্গত উপার্গত

५८६ मोमरम पर्राण य गुरन्यकी य पयोगयाले य दुही हुएते । मद अदमारि ममायगती, मने अनित्ती दुहिओ अणिम्मो ॥

=६६ मण्टाभिभूगस्म अक्लहारिणो, सही अतित्तस्स परिग्गहे य । गानामुम बपुटट लोभदोसा, तत्थाविदुत्रखा न विमुच्चई मे ।।

=१७ सहे अनित्ते य परिग्गहम्मि, सत्तोवसत्तो न उवेइ तुट्ठि । अतुट्ठिदोसेण दुही परम्स, लोभाविले आययई अदत्त ।।

ूह६ गद्दाणुवाएण परिग्गहेण, उप्पायणे रवखणसन्निओगे । वए त्रियोगे य कह मुह मे, संभोगकाले य अतित्तलाभे ।।

न्ह४ भवतण्हा लया बुत्ता, भीमा भीम फलोदया ।

# तृष्णा

#### 

संसार की तृष्णा महा-भयकर फल देने वाली विप-वेल है।

#### 537

मनोज्ञ शब्द की तृप्णा के वशीभूत अज्ञानी पुरुष अपने स्वार्थ के लिए अनेक प्रकार के त्रस स्थावर जीवो की हिंसा करता है । उन्हे कई प्रकार से परितप्त और पीडित करता है ।

#### 

भव्द मे अनुराग और ममत्व भाव होने के कारण मनुष्य परिप्रह के उत्पादन, रक्षण और प्रवन्ध की चिंता करता है। उसका व्यय और वियोग होता है, अत इन सव मे उसे सुख कहाँ है ? और तो क्या ? उसके उपभोग काल मे भी उसे तृष्ति नही मिलती।

#### ৼ৾৾৽৽

शव्दादि विपयो मे जो अतृप्त होता है, उसके परिग्रहण मे आसक्त, उपासक्त होता है, उसे सतोष प्राप्त नही होता, वह असतोप के कारण दु खी और लोभग्रस्त होकर दूसरो की मूल्यवान् वस्तुएँ चुरा लेता है।

#### **न**१न

तृष्णा से अभिभूत—चौर्य-कर्म मे प्रवृत्त और शब्दादि विपयो तथा परिग्रहण मे अतृप्त पुरुप लोभ-दोष से माया और मृपा की वृद्धि करता है । तथापि वह दुख से मुक्त नही होता ।

#### 588

मृपावाद के पहले और पीछे तथा वोलते समय वह दुखी होता है, चोरी मे प्रवृत्त और शब्दादि मे अतृप्त हुई आत्मा दुख को प्राप्त होती है। तथा उसका कोई भी सरक्षक नही होता।

६०० आचा० १।३।२ ६०१ आचा० १।२।४ ६०२ उत्त० १९।४४ १०४ दग० मा६० ६०३ दश० २११ ६०४ सूत्र० १४।१४ ९०६. सूत्र० ८१३

६०६ मेहावी अप्पणो गिद्धिमुद्धरे।

विणीय तण्हो विहरे। 803 से हु चवखू मणुस्साण, जे कखाए य अतए।

803

E03 कह न कुज्जा सामण्ण, जो कामे न निवारए ;

803 कामा दुरतिक्कम्मा । 503 इह लोए निप्पिवासस्स, नत्थि किचि वि दुक्कर।

003 अणेगचित्ते खलु अय पुरिसे, से केयण अरिहए पूरइत्तए ।

003 यह पुरुप अनेक चित्त है अर्थात् अनेकानेक कामनाओ के कारण मनुष्य का मन यत्र-तत्र विखरा हुआ रहता है। जैसे किसी व्यक्ति का छलनी मे जल भरना शक्य नही लगता, वैसे ही अपनी कामनाओ की पूर्ति करना शक्य नही है। 803 कामनाओ का पार पाना अत्यन्त कठिन है। 803 इस लोक मे जो तृष्णा रहित है, उसके लिए कुछ भी कठिन नही है। E03 जो अपनी कामनाओ-इच्छाओ को रोक नही पाता, वह भला साधना कैसे कर पायेगा ? 803 मुमूक्षु आत्मा को तृष्णा रहित होकर विचरण करना चाहिए । 203 वही व्यक्ति मनुष्यो के लिए चक्षु के समान मार्गदर्शक है जिसने भोग की तृष्णा पर विजय पाली है ।

१०६ वुद्धिमान पुरुष को अपना गृद्धिमाव दूर हटाना चाहिए ।

अह ण वयमावन्न, फासा उच्चावया फुसे । न तेसु विणिहण्णेज्जा, वाएण व महागिरौ ।। १०७ उत्त० २३।४३ १०८ उत्त० ८१२ १०१८ उत्त० १०१२८ ६१० उत्त० नार ९११ सूत्र० १।३।२।१० ९१२ सूत्र० १।३।२।११ ९१३ सूत्र० १।३।२।१२ ६१४ सूत्र० १।३।२।१३ ६१५ सूत्र० १।६।३० ८१६. सूत्र० १।११।३७

अणुस्सुओ उरालेसु जायमाणो परिव्वए ।

895

# त च भिक्खू परिन्नाय, सव्वे सगा महासवा । 283

F \$ 3 एए सगा मणूसाण, पायाला व अतारिमा ।

883

883 निवद्धो नाइसगेहि, हत्थी वा वि नवग्गेहे ।

वोच्छिद सिणेहमप्पणो, कुमुअ सारईय व पाणियं। 093 विजहित्तु पुव्वसजोग, न सिणेह कहचि कुव्विज्जा । 883 जहा रुक्ख वणे जायं, मालुया पडिवधइ । एव ण पडिवधति, नाइओ असमाहिणा।

नेहपासा भयकरा। 805 असिणेह सिणेहकरेहि। 303

७०३

स्तेह-स्त

003 स्नेह के बन्धन मयकर हैं। 805 जो तेरे प्रति स्नेह करे, उनसे भी तू नि स्नेह माव से रह । 303 जिस प्रकार शरदऋतू का कूमूद जल मे लिप्त नही होता, उसी प्रकार तू अपने स्नेह का विच्छेद कर निर्लिप्त वन । 093 पूर्व सयोगो को छोड देने पर फिर किसी भी वस्तु मे स्नेह न करे । 883 जैसे वन मे उत्पन्न वृक्ष को मालुका लता घेर लेती है, उसी प्रकार मुनि को स्वजन असमाधि उत्पन्न कर स्नेह-सूत्र मे वाँध लेते हैं। 883 स्नेह-पाश मे बँघे हुए मुनि की स्वजन उसी तरह चौकसी रखते हैं, जिस तरह नये पकडे हुये हाथी की । F93 माता, पिता, स्वजन आदि का स्नेह सम्वन्ध छोडना उसी तरह कठिन है जिस तरह अथाह समुद्र को पार करना । 883 ज्ञाति संसर्ग को संसार का कारण समक्ष कर साधु उसका परित्याग कर देवे । 283 उदार भोगो के प्रति अनासक्त रहता हुआ मुमृक्षु आत्मा यत्नपूर्वक सयम पथ मे रमण करे। ११६ जिस प्रकार महागिरी हवा के झझावात से डोलायमान नही होता, उसी प्रकार व्रत-निष्ठ पुरुप सम-विषम, ऊँच-नीच, अनूकूल-प्रतिकल परिषहो के आने पर भी धर्म-पथ से विलग नही होता।

६१७. उत्त० १२१४० ६१८ उत्त० १२१४१ ६१६ उत्त० १२१४२ १२० उत्त० १२।४३ ६२१ उत्त० १२१४४

ø

एय परिन्नाय चरन्ति दन्ता । 393 सुसवुडो पचहि सवरेहि, इह जीविय अणवकखमाणो । वोसट्ठकाओ सुइचत्तदेहो, महाजय जयई जन्नसिट्ठ ॥ 820 के ते जोई ? के व ते जोडठाणे ? का ते सुया <sup>?</sup> किं व ते कारिसग <sup>?</sup> एहा य ते कयरा सन्ति भिक्ख ! कयरेण होमेण हुणासि जोइ ? 893 तवो जोई जीवो जोइठाण, जोगा सुया सरीर कारिसग। कम्म एहा सजमजोग सन्ती, होम हुणामी इसिण पसत्थ।

छज्जीवकाए असमारभन्ता, मोस अदत्त च असेवमाणा। परिग्गह इत्थिओ माणमाय,

285

कह चरे <sup>?</sup> भिवखु <sup>।</sup> वय जयामो <sup>?</sup> पावाइ कम्माइ पणोल्लयामो<sup>,</sup> अक्खाहि णे सजय । जक्खपूडया । कह सुजट्ठ कुसला वयन्ति <sup>२</sup>

093

७१3

हे भिक्षो <sup>।</sup> हम किस प्रकार का यज्ञ करे, जिसके करने से पाप कर्मों का नाश हो सके । तथा हे यक्षपूजित सयत <sup>।</sup> आप हमे वतायें, कि कुशल पुरुषो ने सुइष्ट-श्रेष्ठ यज्ञ का विधान किस प्रकार किया है <sup>?</sup>

६१५

मन और इन्द्रियो का दमन करनेवाले छ काय के जीवो की हिंसा नही करते, असत्य और चौर्य का सेवन नही करते । परिग्रह, स्त्री, मान और माया इन सबका भली-माँति त्याग करके विचरण करते हैं ।

#### 393

जो पाँच सवरो से सुसवृत्त होता है, जो असयम— जीवन जीने की इच्छा नहीं करता और परिषहों को सहन करते हुए, जिन्होंने शरीर के प्रति ममत्त्व वुद्धि का त्याग कर दिया है, वे ही पवित्र हैं और वे ही जीव कर्मों के जय करनेवाले श्रेष्ठ यज्ञ का अनुष्ठान करते हैं।

#### १२०

हे भिक्षो <sup>।</sup> तुम्हारी अग्नि कौनसी है <sup>?</sup> और कौन-सा अग्नि-कुण्ड है <sup>?</sup> तुम्हारे घी डालने की करछियाँ कौन-सी हैं ? तुम्हारे अग्नि को जलाने के कण्डे कौन-से हैं ? तुम्हारे समिघा और शान्तिपाठ कौन-सा है <sup>?</sup> और किस हवन से तुम ज्योति को प्रसन्न करते हो <sup>?</sup>

#### १९३

तप ज्योति अर्थात् अग्नि है। जीव ज्योति-स्थान है। योग (मन, वचन और काया की सत् प्रवृत्ति) घी डालने की करछियाँ हैं। शरीर अग्नि जलाने के कण्डे है। कर्म ईंधन है। सयम की प्रवृत्ति शान्ति-पाठ है। इस प्रकार मैं ऋषि प्रशस्त--अहिंसक होम करता हूँ।

१२२ उत्त० १८।१७ ६२३ सूत्र० १।२।३।१३ ६२४. दश० ४।२५ ९२४ उत्त० ७१८ हरइ. उत्त० ७१ हर७ उत्त० १६।१८

१८३७ अद्धाण जो महत तु, अप्पाहेओ पवज्जई। गच्छन्तो सो दुही होइ, छुहा-तण्हाए पीडिओ ॥

824-825 आसण सयणं जाण, वित्त कामे य भुजिया दुस्साहड धण हिच्चा, वहु सचिणिया रय ॥ तओ कम्मगुरु जतु, पच्चुप्पन्नपरायणे । अयव्व आगयाएसे, मरणतम्मि सोयई॥

१९३ पच्छा वि ते पयाया, खिप्प गच्छन्ति अमरभवणाइ। जेसि पियो तवो सजमो य, खती य वभचेर च॥

गार पि अ आवसे नरे, अणुपुव्व पाणेहिं सजए । समता सव्वत्थ सुव्वते, देवाण गच्छे स लोगय ।।

१९३

१२२ तेणावि ज कय कम्म, सुह वा जइ वा दुह । कम्मुणा तेण सजुत्तो, गॅच्छइ उ पर भव ॥

परलोक

-49.

# परलोक

#### १९३

उस, मरनेवाले व्यक्ति ने जो भी कर्म किया है--्गुम या अग्रुभ उसी के साथ वहं परलोक मे चला जाता है ।

#### १८३

ग्रह मे निवास करता हुआ ग्रहस्थ भी यथाशक्ति प्राणियो के प्रति दया-भाव रखे, सर्वत्र समता धारण करे, नित्य जिन-वचन का श्रवण करे, तो वह मृत्यु के पक्ष्चात् दिव्यगति मे उत्पन्न होता है ।

#### १९३

जिन्हे तप, सयम, क्षमा, और ब्रह्मचर्य प्रियकर है, वे शोघ्र ही देव-लोक----स्वर्ग को प्राप्त होते हैं। भले ही पिछली अवस्था मे ही क्यो न प्रव्नजित हुये हो ?

#### ६२४-६२६

जिसने विविध प्रकार के आसन, शय्या, वाहन, धन और काम-विषयो को मोगकर, अति परिश्रम से एकत्र किये धन को द्यूत आदि के द्वारा गैंवाकर तथा बहुत कर्म-रज का सचय किया, केवल वर्तमान की ही दृष्टि रखनेवाला वह जीव मृत्यु के क्षणो मे उसी प्रकार शोक करता है, जिस प्रकार पाहुने के निमित्त पोपा हुआ मेमना (वकरा) पाहुने के आने पर।

#### १९३

जो पथिक विना पाथेय किसी लम्वे मार्ग का अनुसरण करता है वह आगे जाता हुआ भूख और प्यास से पीडित होकर अत्यन्त दुखी होता है।

053 एव धम्म मि काऊण, जो गच्छइ पर भव। गच्छन्तो सो सुही होइ, अप्पकम्मे अवेयणे ।।

353 अद्धाण जो महत तु, सपाहेओ पवज्जई। गच्छन्तो सो सुहीं होइ, छुहा-तण्हा-विवज्जिओ ।।

१२५ एव धम्म अकाऊण, जो गच्छइ पर भवं। गच्छन्तो सो दुही होइ, वाहीरोगेहिं पीडिओ ।।

२६४ भगवान महावीर के हजार उपदेश

## शिक्षा और व्यवहार (परलोक) २६५

#### ६२५

जो मनुष्य विना धर्माचरण किये परलोक जाता है वह वहाँ अनेकानेक व्याघियो (कष्टो) से पीडित होकर अत्यन्त दुखी होता है ।

#### 373

जो पथिक लम्बी यात्रा के पथ पर अपने साथ पाथेय लेकर जाता है, वह आगे जाता हुआ भूख और प्यास से किञ्चित् भी पीडित न होकर अत्यन्त सुखी होता है ।

#### 0 F 3

जो मनुष्य यहाँ मली-भॉति धर्म की आराधना करके परलोक जाता है, वह वहाँ अल्प-कर्मी तथा पीडा-रहित होकर अत्यन्त सुखी होता है । Ф

९३१ उत्त० १३।१० ९३२ आचा० १।२।३ ९३३ आचा० १।२।६ ९३४ आचा० १।४।३ ९३४. आचा० १।४।२ ९३६ सूत्र० १।२।२।१ ९३७ सूत्र० १।२।२११ ९३५ सूत्र० १।२।३।१९ ९३९. उत्त० १८।१३

९३९ जीविय चेव रूव च, विज्जुसपाय चचल ।

९३८ इणमेव खण वियाणिया ।

६३७ सुहुमे सल्ले दुरुद्धरे ।

६३६ जो परिभवइ पर जण, ससारे परिवत्तइ मह्।

९३५ वन्धप्पमोक्खो अज्झत्थेव ।

<sup>९३३</sup> पाव कम्म नेव कुज्जा, न कारवेज्जा । ९३४ नो निन्हवेज्ज वीरिय ।

ह३२ जाइमरण परिन्नाय, चरे सकमणे दढे ।

९३१ सव्व सुचिण्ण सफल नराण ।

बोध-सूत्र

# बोध-सूत्र

١

993

मनुष्यो का अच्छा किया हुआ सर्वकर्म सफल होता है।

१३२

जन्म-मरण के स्वरूप का भली-माँति परिज्ञान कर चारित्र मे सुद्दढ होकर विचरे ।

#### FF3

पाप-कर्म साधक न स्वय करे, न दूसरो से करवाये ।

४९3

अपनी योग्य शक्ति को कभी भी छुपाना नही चाहिये।

#### ९३४

वन्धन और मोक्ष वस्तुत हमारे भीतर मे ही है।

#### १९३

जो व्यक्ति दूसरो का तिरस्कार करता है, वह ससार-वन मे लम्बे समय तक परिभ्रमण करता रहता है।

#### ६३७

मन मे रहे हुए विकारो के सूक्ष्म-शल्य को मिटाना अत्यन्त कठिन हो जाता है।

#### ९३५

जो क्षण वर्तमान मे वर्त रहा है, वही महत्त्वपूर्ण है। अत साधक को उसे सफल बनाना चाहिए।

#### 353

जीवन और रूप विजली की चमक की तरह चचल है।

| १४०. उत्त० १८।३३  | ह४१ उत्त० १८।११          | ९४२. सूत्र० १।२।१।३  |
|-------------------|--------------------------|----------------------|
| १४३ स्था० ४।२     | १४४. उत्त० १४।३९         | १४४ आचा० १। ना ना २१ |
| १४६ सूत्र० १।७।२९ | १।१।१। १ ४७ सूत्र ११।१।१ | ९४८ सूत्र० १।२।२।३०  |

१४८ अत्तहिय खु दुहेण लव्भई ।

 ह४७ बुज्झिज्जत्ति तिउट्टिज्जा, वघण परिजाणिया ।

९४६ दुक्खेण पुट्ठे धुयमायएज्जा ।

९४५ वोसिरे सव्वसो काय, न मे देहे परीसहा ।

१४४ सब्व जग जइ तुब्भ, सब्व वा वि धण भवे । सब्व पि ते अपज्जत्त, नेव ताणाय त तव ।

१४३ इह लोगे सुचिन्ता कम्मा इहलोगे सुहफलविवागसजुत्ता भवति । इह लोगे सुचिन्ना कम्मा परलोगे सुहफलविवाग सजुत्ता भवति ॥

१४२ मायाहिं पियाहि लुप्पइ, नो सुलहा सुगई य पेच्चओ ।

९४१ अणिच्चे जीवलोगम्मि, कि हिंसाए पसज्जसि ।

€४० किरिअ च रोयए धीरो ।

#### 083

धैर्यशाली पूरुष सदा किया -- कर्तव्य मे ही अभिरुचि रखते हैं।

883

जीवन अनित्य है, क्षणभगुर है, फिर क्यो हिंसा मे आसक्त होते हो ?

#### १४३

जो माता पिता, पुत्र पत्नी आदि मे मोह-भाव रखता है, उसको परलोक मे सुगति सुलभ नही है ।

#### きよう

इस जीवन मे किये हुये सत्कर्म इस जीवन मे भी सुखदायी होते हैं और इस जीवन मे किये हुये सत्कर्म अगले जीवन मे भी सुखदायी होते हैं ।

#### 883

यदि यह सारा जगत और सारे जगत का घन भी तुम्हे दे दिया जाय, तव भी वह तुम्हारी रक्षा करने मे अपर्याप्त—असमर्थ है।

#### ९४४

साधक सर्व प्रकार से शरीर का मोह त्याग कर आनेवाले परिपहो के प्रति यह विचार करे कि—-''मेरे शरीर मे कोई परीपह नही है।''

#### १४६

कष्टो के आने पर भी मन को सयम की परिघि से बाहर नही जाने देना चाहिए।

#### ७४३

प्रथम वन्वन को समझो और पश्चात उसे तोडो ।

#### १४५

आत्म-हित का अवसर कठिनाई से मिलता है।

383 वोही य से नो सुलहा पुणो पुणो । 620 काले कालं समायरे। 823 पाव कम्म नेव कुज्जा, न कारवेज्जा । 822 नो निन्हवेज्ज वीरिय। 623 कलहकरो असमाहिकरे। 843 अहऽसेयकरी अन्नेसि इखिणी। 888 मोसस्स पच्छा य पुरत्यओ य, पओगकाले य दुही दुरते ।। १४३ पुरिसो रम<sup>।</sup> पावकम्मुणा, पलियत मणुयाण जीविय ।

> ९४७ अवलेण वह गच्छन्ति, सरीरेण पभगुरेण ।

### ९१५ जहा अतो तहा वाहि जहा वाहि तहा अतो ।

६४६ दश-चू० १।१४ ६५० उत्त० १।३१ ६५१. आचा० १।२।६ ६५२ आचा० १।५।३ ६५३ दशा० १ ६५४ सूत्र० १२।२।१ ६५५ उत्त० ३२।३१ ६५६ सूत्र० १।२।१।१० ६५७. आचा० ६।१।१० ६५६. आचा० २।५ शिक्षा और व्यवहार (बोध-सूत्र) २७१

383 सद्वोघ की प्राप्ति का अवसर पुन पुन मिलना सुलभ नही है। 0 2 3 समय पर समय का उपयोग करना चाहिए । 823 पाप-कर्म न स्वय को करना चाहिए और न दूसरो से करवाए । 822 साधक को अपनी शक्ति कमी नही छुपाना चाहिए । EX3 कलह-भगडा करनेवाला असमाधि को उत्पन्न करनेवाला है। 883 दूसरो की निन्दा किसी भी दृष्टि से हितकर नही है। 888 असत्यभाषी झूठ के पहले, पीछे तथा प्रयोग करते समय तीनो ही काल मे दूखी होता है। ६४६ हे पुरुप <sup>।</sup> तू जीवन की क्षणभगुरता को जानकर शीघ्र ही पाप-कर्मों से मुक्त हो जा। 629 नि स्सार क्षणमगुर देह के पोपण के लिए मनुष्य पापकर्म करके मयकर दू ख उठाते हैं । २४3 यह शरीर जैसा अन्दर से असार है, वैसा बाहर से मी अमार है और वाहर से जैसा असार है, वैसा अन्दर से भी असार है।

## विकोर्ण सुभाषित

र<sup>े प</sup>

#### 3,73

अप्पणो णामं एगे पत्तिय करेड, णो परस्स । परस्स णामं एगे पत्तिय करेइ, णो अप्पणो । एगे अप्पणो पत्तिय करेइ, परस्स वि । एगे णो अप्पणो पत्तिय करेइ, णो परस्स ।

१६०

गज्जित्ता णाम एगे णो वासित्ता । वासित्ता णाम एगे णो गज्जित्ता । एगे गज्जित्ता वि वासित्ता वि । एगे णो गज्जित्ता णो वासित्ता ।

९३३

मधुकुभे नाम एगे मधुपिहाणे, । मधुकुभे नामं एगे विसपिहाणे । विसकुभे नाम एगे मधुपिहाणे । विसकुभे नाम एगे विसपिहाणे ।

हिययमपावमकलुस, जीहाऽवि य मधुरभासिणी णिच्च । जमि पुरिसम्मि विज्जति, से मघुकभे मधुपिहाणे ॥ ९६३ हिययमपावमकलुस, जीहाऽवि य कडुय भासिणी णिच्च । जमि पुरिसम्मि विज्जति, से मधुकुभे विसपिहाणे ।।

| ६४६ स्था० ४।३ | ९६०. स्था० ४।४ | ९६१ स्या० ४।२ |
|---------------|----------------|---------------|
| १६२ स्था० ४१४ | ९६३ स्था० ४।४  |               |

|            | <del></del> |                  |                    |
|------------|-------------|------------------|--------------------|
| ६६४.       | स्था० ४।३   | १९४ स्था० ४१४    | ९६६. स्था० ४।४     |
| १९७        | आचा० १।४।२  | ६६८ आचा० १।४।४   | ६६९ सूत्र० १।१४।१३ |
| <u>६७०</u> | সহন০ ২ ४    | ६७१. उत्त० १३।२६ | ९७२ भग० १२।७       |

९७२ नत्थि केइ परमाणुपोग्गलमेत्ते वि पएसे ।

जत्यण वयं जीवे न जाए वा, न मए वा वि ॥

९७१ वण्ण जरा हरइ नरस्स रायं ।

१७० तहा भोत्तव्वं जहा से, जायामाता य भवति। न य भवति विव्भमो, न भसणा य धम्मस्स ।।

९६९ सूरोदए पासति चक्खुणेव ।

९६५ वयसा वि एगे बुइया कुप्पति माणवा ।

सकम्मुणा किच्चइ पावकारी । ९६७

पुढो छदा इह माणवा ।

९६६

९६५ ज हियय कलुसमय, जीहाऽवि य कडुयभासिणी णिच्च । जमि पुरिसमि विज्जति, से विसकुभे विसपिहाणे ।।

 ह्द४ जहिययं कलुसमय, जीहावि य मधुरभासिणी णिच्चं । जमि पुरिसमि विज्जति, से विसकुभे महुपिहाणे ।।

#### शिक्षा और व्यवहार (विकीर्ण सुभाषित) २७४

#### १३३

जिस का हृदय कलुपित और माया युक्त है, किन्तु वाणी से मधुर-भाषी है, वह मनुष्य विप के घडे पर मधु के ढक्कन के समान है।

#### હદ્દપ્ર

जिस का हृदय भी पापमय है, और वाणी से भी सदा कठोर वोलता है वह व्यक्ति विष के घडे पर विष के ढक्कन के समान है।

#### હદ્દ્

पापात्मा स्वय के ही कर्मों से दुखी होता है।

#### ९६७

ससार मे मनुष्य भिन्न-भिन्न विचार वाले होते हैं।

#### ९६५

कई लोग छोटी-छोटी वातो पर क्षुव्घ हो जाते हैं।

#### 373

सूर्योदय होने पर भी चक्षु के विना नही देखा जाता है। वैसे ही स्वय मे कोई कितना ही विज्ञ क्यो न हो, तथापि गुरु—मार्गदर्शक के अभाव मे तत्त्वदर्शन नही कर पाता।

#### ०७३

साघक को ऐसा हित-मित भोजन करना चाहिए, जो जीवन-यात्रा एव सयमयात्रा के लिए उपयोगी हो सके, और जिससे न किसी प्रकार का विभ्रम हो और न घर्म की भ्र सना ही ।

#### 803

हे नरेश <sup>।</sup> जरा मनुष्य की सुन्दरता को नष्ट कर देती है ।

#### १७३

इस विराट विश्व मे परमाणु जितना भी ऐसा कोई प्रदेश नहीं है, जहाँ इस जीव ने जन्म-मरण न किया हो ।

E03 ण एव भूत वा भव्व वा भविस्सति वा ज जीवा अजीवा भविस्सति । अजीवा वा जीवा भविस्सति ॥ ४७३ दीणे णाम एगे णो दीणमणे। दीणं णाम एगे णो दीणसकप्पे। 802 जे से पुरिसे देति वि, सण्णवेइ वि से ण ववहारी । जे से पुरिसे नो देति,नो सण्णवेइ से ण अववहारी ॥ ૬७६ वओ अच्चेति जोव्वण च । 003 वेयावच्चेण तित्थयर नाम गोत्त कम्म निवन्धई । 203 सज्झाएणं नाणावरणिज्ज कम्म खवेई। 303 जलबुव्बुयसमाणं कुसग्गजलविंदु चचलं जीविय । 850 पावोगहा हि आरंभा, दुक्खफासा य अतसो । 873 ण वि अत्थि माणुसाण,त सोक्खण वि य सव्व देवाण। सिद्धाण सोक्ख, अव्वावाह उवगयाण। জ 852 धम्मज्जियं च ववहार, बुद्धे हायरिय सया। तमायरतो ववहारं, गरह नाभिगच्छई॥

९७३ स्या० १० ९७४. स्या० ४।२ ९७४ राज प्रक्र्नी० ४।७० ९७६ आचा० १।२।१ ९७७ उत्त० २९।४३ ९७८ उत्त० २९।१८ ९७९. औप० २३ ९८० सूत्र० १।८।७ ९८९ औप० १८० ९८२. उत्त० १।४२

२७६ भगवान महावीर के हजार उपदेश

EU3 न कभी ऐसा हुआ है, न होता है, और न कभी होगा ही कि जो चेतन है वे कभी अचेतन-जट हो जायें और जो अचेतन-जड हैं वे चेतन हो जायें। ġ 803 कुछ मनुष्य णरीर तथा धन आदि में दीन-गरीब होते हैं किन्तु उनका मन और सकल्प वडा ही उदार होता है। X03 जो व्यापारी ग्राहक को अमीप्ट वस्तु देता है और प्रीति-वचन से सन्तुप्ट भी करता है वह व्ययहारी है। जो न देता है और न प्रीति-वचन से ही सन्तुप्ट करता है वह अव्यवहारी है। ૬७६ उम्र वौर यौवन प्रतिपल व्यतीत हो रहा है। ୧७७ वैयावृत्त्य-सेवा से जीव तीर्थंकर नाम-गोत्र का उपार्जन करता है। 203 स्वाघ्याय से जीव ज्ञानावरण कर्म का क्षय करता है। 303 जीवन जल के बुलवुले के समान तथा कुशा के अग्रमाग पर स्थित जलविन्दु के समान चचल है। 850 पापकारी प्रवृत्ति अन्तत दुख ही देती है। 858 समार के उन समी मनुष्यो को और देवताओ की भी वह सुख प्राप्त नही है, जो सुख अव्यावाध स्थिति वाले सिद्धात्माओ को है। 852 जो व्यवहार धर्म सम्मत है, जिसका तत्त्वज्ञ आचार्यों ने सदा आचरण किया है, उस व्यवहार का आचरण करनेवाला मनुष्य कही भी निन्दा का पात्र नही होता । Ĵ c –

573

2 <sup>12</sup> 62

९८३ उत्त॰ २२।१९ ९८४. सूत्र॰ १।८।७ ९८८४ सूत्र॰ १।७।१४ ९८६. दश॰ चू॰ १।१७ ९८७ सूत्र॰ १।१।२।२२ ९८८८ उत्त॰ १२।२६ ९८९ उत्त॰ १९।९८८ ९१०. सूत्र॰ १।१।४ ९९१. उत्त॰ २०।४६

९९१ निरट्विया नग्गरूई उ तस्स, जे उत्तमट्ठ विवज्जासमेई।

समाराजय ५ महण्मयायहा १९० ममाइ लुप्पइ वाले अन्नमन्नेहि मुच्छिए।

ममत्तवधं च महब्भयावह ।

373

<sup>٤८८</sup> गिरिं नहेहि खणह, अय दन्तेहि खायह। जायतेयं पाएहिं हणह, जे भिक्खु अवमन्नह।।

९८० एव तक्काइ साहिंता, धम्माधम्मे अकोविया । दुक्ख ते नाइतुट्टति, सउणी पजर जहा ।।

१८५ चइज्ज देह न हु धम्म सासण।

९८५ उदगस्सफासेण सिया य सिद्धी, सिज्झिसु पाणा वहवे दगसि।

१ हेराइ कुव्वई वेरी, तओ वेरेहि रज्जती ।

१८९३ जइ मज्झ कारणा एए, हम्मति सुवहूजिया। न मे एय तु निस्सेस, परलोगे भविस्सई ॥

२७८ भगवान महावीर के हजार उपदेश

९८२३

यदि मेरे निमित्त से वहुत से जीवो की घात होने वाली है तो यह परलोक मे मेरे लिए जरा भी श्रेयस्कर नही है।

#### १२३

ş

वैरभाव रखने वाला व्यक्ति सदा वैर ही करता रहता है । वह एक के वाद एक क्रमग्रा वैर को वढाने मे ही मग्न रहता है ।

#### ९८४

यदि जल स्पर्श अर्थात् जल स्नान से ही सिद्धि प्राप्त होती हो तो जल मे रहने वाले अनेकानेक प्राणी कभी के मोक्ष प्राप्त कर लेते।

#### ६८६

देह को मले ही त्याग दे किन्तु अपने धर्म-शासन को न त्यागे ।

#### ७न3

जो व्यक्ति घर्म तथा अधर्म से सर्वथा अनभिज्ञ है, केवल कल्पित तर्कों के आधार पर ही अपने विचारो का प्रतिपादन करते हैं। वे वस्तुत अपने कर्म वन्वन को तोड नही सकते । जैसे कि पिंजरे मे रहा हुआ पक्षी पिंजरे को तोडने मे असमर्थ होता है।

#### १८८

मुनि का अपमान--तिरस्कार करना वैसा ही कष्टप्रद है जैसा कि नखो से पर्वत को खोदना, दाँतो से लोहे को चवाना और पैरो से अग्नि को रौदना ।

#### 828

ममत्त्व का बन्धन महामय को उत्पन्न करने वाला है।

#### 033

घन-घान्यादि वस्तुओं में आसक्त प्राणी ममत्त्वभाव से ही दुखी होता है।

#### \$33

उसका नग्न भाव व्यर्थ है जो उत्तमार्थ मे विपरीत वुद्धि रखता है, दुष्प्रवृत्ति को सत्प्रवृत्ति मानता है ।

९९२. मूत्र० १।६।२३ ९९३. उत्त० १८।११ ९९४. स्था० ३।२।१७८ १९४ स्या० ४।४।३६४ ९९६ जाचा० ६।२।५ ९९७ आचा० २।५ १९८९ मूत्र० १।२।१।३ ९९९. दज्ञ० ४।१।१०० १००० उत्त० ३२।२ १००१. स्या० ६।१

१००० रागस्स दोसस्स य संखएण एगन्तसोक्ख समुवेइ मोक्ख । १००१ सन्वत्य भगवया अनियाणया पसत्था ।

 १ हिं ठार्णोहं देवे परितप्पेज्जा । त जहा-अहो ण मएररणो वहुसुए अहीएरर रा णो दीहे सामन्नपरियाए अणुपालिएरर णो विसुद्ध-चरित्ते फासिएररररा ।

९९२ दाणाण सेट्ठं अभयप्पयाण । ९९३ अभओ पत्थिवा तुब्भं, अभयदाता भवाहि य । अणिच्चे जीवलोगम्मि, कि हिंसाए पसज्जसि ।। **शिक्षा और व्यवहार (विकीर्ण सुभाषिक)** २**८१** 

### **F33** सभी दानो मे अभयदान सर्वश्रेष्ठ है। £33 अनगार वोले---हे राजन् ! मेरी तरफ से तुझे अभय है और तुम भी अभयदाता बनो । इस अनित्य जीव लोक मे तू हिंसा मे आसक्त क्यो वन रहा है ? 833 देवता तीन कारणो से पण्चात्ताप करते हैं---अहो <sup>।</sup> मैंने विशेष श्रुत ज्ञान नही पढा, अधिक सयम नही पाला, एव विग्रुद्धचारित्र का स्पर्श नही किया। 888 चार प्रकार की बुद्धि कही है---औत्पातिकी, वैनयिकी, कार्मिकी, पारिणामिकी । 233 जिनेश्वर देव की आज्ञा के पालन मे ही धर्म है। 033 जीवन का एक क्षण भी वढ नही सकता। 233 मरने के बाद जीव को सद्गति सुलम नही है। 333 इस लोक मे नि स्वार्थ भाव से देनेवाले दाता और नि स्वार्थ भाव से लेने वाले सन्त—दोनो ही अति दुर्लम है। अत दोनो ही सदगति को प्राप्त होते हैं। 8000 राग-द्वेष के सम्पूर्ण क्षय से यह जीव एकान्त सुखरूप---मोक्ष को प्राप्त कर लेता है । 8008

प्रभु ने सर्वत्र निष्कामता को उत्तम वताया है।

## परिशिष्ट

मुनिश्री जी के साहित्य पर विद्वानों के अभिप्राय आधुनिक विज्ञान और अहिंसा

—लेखक : गणेशमुनि शास्त्री, साहित्यरत्न —भूमिका : विद्वद्वर्य मुनि कातिसागर जी

---प्रकाशक आत्माराम एण्ड संस, दिल्ली-६

----मूल्य-तीन रुपये पचास पैसे

अधिविज्ञान और अहिंसा दोनो ही वडे जटिल विषय हैं, फिर भी इन्हे जिस सरल और आकर्षक रूप मे उपस्थित करने का विद्वान लेखक ने प्रयास किया है, वह ग्र्लाघनीय है .कम से कम शब्दो मे अधिक से अधिक जानकारी देने का उपऋम, पुस्तक की अपनी विशेपता है, तभी तो लेखक ने 'प्राक्टतिक और आघ्यात्मिक' से प्रारम्म कर 'विश्वशान्ति और अहिंसा', सयुक्त राष्ट्रस्घ' तथा 'अहिंसा की सार्वभौम शक्ति' आदि अनेक विषयो की चर्चा की है . . प्रस्तुत पुस्तक अहिंसा सम्बन्धी विचारो की निर्माण दिशा मे अत्यन्त उपयोगी सिद्ध होगी, ऐसा मेरा विश्वास है, भापा प्रवाहशील है, सबल है, छपाई, सफाई, गेटअप आकर्षक है।

----उपाघ्याय अमरमुनि अध्रुआध्निक विज्ञान और अहिंसा' मे श्री गणेशमुनि शास्त्री ने वर्तमान जीवन को विभीषिकाओ पर दृष्टि केन्द्रित करते हुए अपने अनुभवो द्वारा विज्ञान और आध्यात्मिक संस्कृति का समन्वयात्मक अध्ययन सरलतापूर्वक प्रस्तुत कर रुचिशील पाठको का ज्ञान सवर्धन किया है, विज्ञान जैसे वहिर्जगत् से सवद्ध विषय से लेकर धर्म, अहिंसा और दर्शन जैसे आव्यात्मिक जीवन-प्रेरक तत्वो से सम्बन्ध स्थापित कर धर्म और समाज की जो सेवा को है, वह स्तुत्य है।

## —-मुनि कातिसागर

अध्वाधुनिक विज्ञान और अहिंसा' एक आदर्श कृति है । युवक क्रान्तदर्शी सन्त श्री गणेशमुनि शास्त्री का प्रस्तुत उपकम आधुनिक युग की साहित्य सर्जना मे वेजोड है ।

--- 'श्रमण' वाराणसी

अधिविज्ञान और वैज्ञानिक प्रणालियाँ मानवता द्वारा अहिंसा का मार्ग सरलता से अपनाने मे किस प्रकार सहायक हो सकती है, इस विषय मे श्री गणेश मुनिजी के जो विचार हैं, वे जनता के सही मार्गदर्शन मे उपयोगी सिद्ध होंगे।

- डा दौलतसिंह कोठारी

अध्यक्ष : विश्वविद्यालय अनुदान आयोग, दिल्ली

अर्भुंआधुनिक विज्ञान और अहिंसा' के लेखक मुनिराज को न केवल विज्ञान मे ही रुचि है, अपितु धर्मशास्त्रो के साथ-साथ वैज्ञानिक साहित्य का भी सुन्दर अघ्ययन है। प्रस्तुत कृति भावी अहिंसा विश्वविद्यालय के विद्यायियो के पाठ्यक्रम मे उपयोगी सिद्ध होगी। —डा डी बी परिहार अर्भुगणेश मुनि शास्त्री की 'आधुनिक विज्ञान और अहिंसा' पुस्तक देखी, पढी—आद्य से इति तक वस्तुत यह मुनिश्री की एक सुन्दर एव मौलिक कृति है। प्रसन्नता और वघाई । — सुरेश मुनि, शास्त्री अर्भुपुस्तक की छपाई, गेटअप आदि काफी आकर्षक वन पडे हैं, पुस्तक का केवल जैन जगत मे ही नही, वरष् जैनेतर जगत् मे मी स्वागत होगा। हमारे राजनीतिज्ञो के लिए यह पुस्तक पथ-प्रदर्शक का कार्य करेगी। लेखक और प्रकाशक दोनो ही वघाई के पात है।

१६ अगस्त, १९६१ जोघपुर

अध्यदि प्रस्तुत पुस्तक को प्रयत्न करके किसी पाठ्यक्रम मे निझ्चित करा दिया जाय, तो जनता का अधिक लाग होगा, पुस्तक सर्वरूपेण पठनीय है ।

----जिनवाणी

जयपुर (राजस्यान)

साथ अहिसा के अगर, हो पढना विज्ञान । पाठक <sup>।</sup> पढिये प्यार से, यह पुस्तक गुण-खान । सरल सरस फिर सारयुत, कृति ऐसी नहि अन्य । मुनि 'गणेश' झास्त्री-गुणी, जी को शतग घन्य । —चन्दन मुनि [पजाबी]

नोट

प्रन्नुत पुस्तक को सुन्दर समीक्षा दैनिक समाचार पत्रो के अतिरिक्त 'रेडियो स्टेशन' दिल्ली से मी समीचीन समीक्षा हो चुकी है ।

## अहिंसा की बोलती मीनारें

—लेखक: गणेश मुनि, शास्त्री साहित्यरत्न —सूमिका: यशपाल जैन, दिल्ली —प्रकाशक सन्मति ज्ञान पीठ, आगरा-२ —सूल्य: चार रुपये,

अधियाज सब ओर प्रेम, करुणा और वन्धुता के स्थान पर आशका, भय और अविश्वास का वोलबाला है। ये सब शान्ति के लिए खतरे हैं, जिनसे त्राण पाने का यदि कोई अमोघ अस्त्र है, तो वह अहिंसा ही है। जहाँ अहिंसा है, वहाँ जीवन है और जहाँ अहिमा का अभाव है, वहाँ जीवन का अभाव है । इस पुस्तक मे अहिंसा की इसी विराट् और व्यापक शक्ति का ऐतिहासिक, सैद्धान्तिक और व्यावहारिक दृष्टि से सूक्ष्म विवेचन किया गया है । पुस्तक सात खण्डो मे विभक्त है और प्रत्येक खण्ड को 'बोलती मीनार' की सज्ञा दी गई। प्रथम खण्ड मे अहिंसा के आदर्श को समभाते हुए, विराट् दृष्टि और विभिन्न मतो मे उसका निरुपण किया गया है दूसरे अघ्याय मे सामाजिक हिंसा के विचित्र रूप शोषण, दहेज आदि की चर्चा करते हुए वताया गया है कि मानव जाति एक है. तीसरे खण्ड मे अपरिग्रहवाद की विस्तार से चर्चा की है चौथे और पाँचवे अघ्याय मे अहिंसा के वूनियादी सिद्धान्त अनेकान्तवाद और शाकाहार की चर्चा की गई है। छठे खण्ड मे रेडियो सऋियता आणविक शक्ति, अणु-परीक्षण आदि का उल्लेख करते हुए यह वताया गया है कि विज्ञान पर अहिंसा की विजय किस प्रकार होती जा रही है और उसका समन्वय कैसे हो सकता है। अन्तिम सातवें खण्ड मे अहिंगा और विश्व शान्ति जैसे ज्वलत प्रश्न पर विभिन्न शीर्पको के अन्तर्गत विस्तार से चर्चा करते हुए इस दिशा मे भारत के योगदान की चर्चा की गई है ।

पुस्तक में अहिंसा के सैद्धान्तिक और व्यावहारिक पक्ष पर काफी सुपाठ्य सामग्री दी गई है। भाषा सरल, सुवोघ और ग्रैली इतनी रोचक है कि सीमित ज्ञान रखनेवाले व्यक्ति भी इसे आसानी से समफ सकते हैं। गेटअप और छपाई की दृष्टि से भी पुस्तक अच्छी और विषय वस्तु के कारण तो सग्रहणीय है ही।

> ---दैनिक हिन्दुस्तान ४ जनवरी १९७०, दित्ली

अ प्रस्तुत पुस्तक मे विद्वान लेखक ने अहिंसा की व्यावहारिक पृष्ठभूमि को घ्यान मे रखते हुए, उनके विभिन्न अगो का विशद विवेचन किया है। इसे पढकर अहिंसा की तेजस्वी शक्ति का सहज ही अनुमान लगाया जा सकता है।

पुस्तक सात खण्डो मे विमक्त है। पहले खण्ड मे उन्होने अहिंसा के आदर्श को समभाया है। दूसरे मे मानव जाति एक है, इसको स्पष्ट किया है। तोसरे मे अहिंसा की साधना का ढग वताया गया है। इसी खण्ड मे अपरिग्रहवाद की विस्तार से चर्चा है। वाद के चार अध्यायो मे नरल सुस्पष्ट मापा मे अहिंसा के वुनियादी सिद्धान्तो का विवेचन प्रस्तुत है। अहिंसा और विज्ञान के सम-न्वय पर मी वल दिया गया है। अन्त मे अहिंसा एव विश्व शान्ति के ज्वलन्त प्रश्न पर विचार किया गया है।

पुस्तक कई दृष्टियो से पठनीय, चिन्तनीय, एव सग्रहणीय है । आशा है कि साहित्यिक जगत मे यह पूर्ण सम्मानित होगी ।

-- नवभारत टाइम्स, १४ दिसम्वर १९६९, वम्वई अभ अहिंसा की व्यावहारिक पृष्ठभूमि को स्पर्श करते हुए उसके विभिन्न अगो का विशद विवेचन श्री गणेश मुनिजी शास्त्री ने प्रस्तुत पुस्तक मे किया है। अहिंसा के सम्वन्ध मे लेखक निष्ठावान है और साथ ही व्यावहारिक वुद्धि से युक्त भी । अध्ययन एव अनुमव के आधार पर की गई उसकी विवेचना अहिंसा मे निष्ठा रखने वाले प्रत्येक पाठक के लिए उपयोगी सिद्ध होगी, ऐसा मेरा दृढतम विश्वास है।

-- उपाध्याय अमरमुनि

अपने बहुत-से लेखो तथा मापणो मे मैंने इस वात पर जोर दिया है कि हमे सरल, सुवोध मापा मे कुछ ऐसी पुस्तकें तैयार करनी चाहिए, जो सामान्य बुद्धि और ज्ञान रखने वाले व्यक्तियो की भी समफ मे आ जाय और वे इन्हें पढकर जान सकें कि अहिंसा की शक्ति कितनी तेजस्वी है और उन पर आच-रण करके किस प्रकार राष्ट्रीय एव अन्तर्राष्ट्रीय जीवन जगत मे स्थायी शान्ति और सुख स्थापित किया जा सकता है। इस दृष्टि से प्रस्तुत पुस्तक को देखकर मुझे हादिक प्रसन्नता हुई। इसके लेखक जैन मुनि हैं और इन्होंने अहिंसा तथा सम्वन्वित सभी विषयो का सूक्ष्म अध्ययन एव चिन्तन किया है।

अी गणेश मुनिजी शास्त्री की अहिसा की वोलती मीनारें अहिंसा का आधुनिक शास्त्र है। इसे अहिंसा की गीता कहे, तो कोई अतिशयोक्ति नही है।

—मधुकर मुनि

🔥 'अहिंसा की बोलती मीनारें' के द्वारा कृष्ण के प्रेम को, महावीर की अहिंसा को, गाँघीजी की सत्याग्रहवादी माषा को लेखक ने नवयुग की चेतना के समक्ष वड़ी सजघज के साथ रखा है । --विजय मूनि शास्त्री

👑 पुस्तक मे सर्वत्र लेखक की सुभ-वूभ और चिन्तन पूर्ण अनुभूतियो का दिग्दर्शन होता है। ऐसी उपयोगी पुस्तक प्रकाशन के लिए लेखक एव प्रकाशक को बधाइयाँ। — अजित शुकदेव

🕁 अहिसा के विभिन्न पहलुओ को लेकर प्राञ्जल शैली मे लिखी गई यह कृति सर्वोपयोगी है।

👾 आज के मयाक्रान्त विध्व को निर्भयता की ओर ले जाने मे यह -पुस्तक पूर्णसहायक बनेगी, ऐसा मेरा विक्वास है ।

👑 ऐसा श्रम साघ्य तथा महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ यदि किसी उच्चस्तरीय परीक्षा के पाठ्यकम मे स्वीकृत हो जाय, तो समाज का अधिक हित हो सकता है । 

🚧 'अहिसा की बोलती मीनारें' मे लेखक ने अहिसा का शास्त्रीय चिंतन प्रस्तुत करते हुए उसके व्यावहारिक, आघ्यात्मिक और विविध मतो की दृष्टि से सामाजिक मूल्यो पर भी सुन्दर प्रकाश डाला है । भाव-भापा दोनो ही दृष्टियो से पूस्तक सून्दर से सुन्दरतर है।

---आचार्य मुनि हस्तिमल 🚧 वर्तमान विचार द्वन्द्व की काली निशा में मुनि श्री का प्रस्तुत ग्रन्थ 'अहिंसा

की वोलती मीनारें' प्रकाश स्तम वनकर विश्व को सही मजिल की दिशा सूझायेगा, ऐसा विश्वास है।

अ पुस्तक क्या है ? वर्तमान देश, समाज व राष्ट्र की विभिन्न समस्याओ का उचित समाधान ! राकेटवादी युग का प्रकाश स्तम्भ ! प्रत्येक मीनार का विपय वडा ही रोचक, दिलचस्प एव ज्ञानवर्धक है ।

### —पं० शोभाचन्द्र भारिल्ल

--- मालवकेशरी मूनि सौभाग्यमल

🕁 आज के युग को अहिंसा का वोध देने वाला यह एक सुसस्कृत सयोजन हे ।

### ----मुनि नेमीचन्द्र

### - प्रर्वतक मुनि मिश्रीमल

े छपाई, सफाई और नामग्री की दृष्टि से यह प्रकाशन नि:सदेह अनुपम व उपयोगी है।

- सीभाग्य मुनि 'कुमुद'

पुस्तक क्या है <sup>?</sup> दुर्लभ मोती, हीरे लालो का डक कोप । हर इक शव्द अहिंसा माँ की, महिमा का करता उद्घोप । पट-सुन जिसे हजारो लाखो, पार करेंगे भवसागर । गुणी 'गणेश' मुनीक्ष्वरजी का, ग्रन्थरत्न यह रहे अमर ।

----चन्दन मुनि (पंजावी)

2

## विचार रेखा

- सम्पादक : गणेश मुनि शास्त्री, साहित्यरत्न
- प्रकाशक अमर जैन साहित्य सदन, जोधपुर
- ----मूल्य . एक रुपया पचास पैसे

भू प्रस्तुत पुस्तक छ अघ्यायों में विभक्त वह उद्यान है, जिसमे अहिंसा, अस्तेय, सतोप, सयम, प्रेम, हर्ष, सुख, टुख, क्षमा आदि विविध विचारों के सुमन खिले हैं, आशा है, जीवन में इनकी सुरभि मिलती रहेगी । पुस्तक संग्रह और मनन के लायक है । मुनि श्री की इस सुन्दर कृति का सर्वत्र स्वागत हो यही हमारी मगल कामना है ।

----श्रमण, वाराणसी अद्ध 'विचार रेखा' महापुरुपो की दिव्यवाणी एव गम्भीर विचारको के विचारो का श्रेष्ठ सग्रह है, मानव जीवन के लिए प्रकाश स्तम है । ----विजय मुनि शास्त्री

> हाथ मे उठा जो देखा विचित्र 'विचार रेखा', सवसे निराला लेखा, कविता न गीत है। अनमोल हीरे पर, ढग से दिये हैं घर, जौहरी का जैसा घर, पावन-पुनीत है।

ज्ञानी-ध्यानी महागुणी, पडित 'गणेश मुनि', हर वात ऐसी चुनी, जीवन की जीत है। ज्ञानियो के, गुणियों के, ऋषियो के, मुनियो के, विविघ विचारो का ही यह नवनीत है। ---चन्दन मुनि [पजाबी]

🕊 मेरे स्नेही साथी गणेशमुनि शास्त्री द्वारा संग्रहीत 'विचार रेखा' एक सुन्दर सकलन है, साधना पथ का ज्योतिर्मय दीप-स्तम्भ है । —मुनि समदर्शो 'प्रभाकर'

🕊 रूप-रग, साज-सज्जा तथा सामग्री की हष्टि से 'विचार रेखा' एक उत्तम कृति है, ऐसी उत्तम कृति का साहित्य जगत मे स्वागत होना ही चाहिये । —डा० नृसिंहराज पुरोहित

# इन्द्रभूति गौतमः एक अनुशीलन

— लेखक गणेश मुनि शास्त्री, साहित्यरत्न

---सपादक . श्रीचन्द सुराना 'सरस'

- प्रकाशक सन्मति ज्ञानपीठ, आगरा-२

---मूल्य : चार रुपये,

🕊 प्रस्तुत प्रबन्ध मे गणधर इन्द्रभूति गौतम के विराट् व्यक्तित्व की यथार्थ तसवीर खीची गई है। आज तक की साहित्यिक अपूर्णता को यह कृति पूर्ण कर रही है ।

इस प्रबन्घ के लेखक हैं ----श्रद्धेय पण्डित प्रवर श्री पुष्कर मुनि म० के शिष्यरत्न श्री गणेश मुनि जी शास्त्री, श्री गणेश मुनि जी जैन समाज के एक अनेक पहेलु वाले जगमगाते जवाहिर हैं । वे कवि भी हैं और कलाकार भी हैं ।

गायक भी हैं और साधक भी हैं। और वे क्या नशी हैं, यह एक प्रक्त है ? आप इस प्रबन्ध के लिए अपनी साधु समाज मे "डाक्टरेट" के प्रथम विजेता वने, यही मनीषा ।

-साध्वी उज्ज्वलक्मारी

अ श्री गणेश मुनि जी शास्त्री की 'इन्द्रभूति गीतम एक अनुगीलन' पुस्तक पढी । ग्रन्थ बहुत अध्ययनपूर्ण एव सुन्दर गैली मे लिखा गया है .... यदि वे सुघर्मास्वामी पर भी इसी तरह का एक शोघ प्रवन्व तैयार करे तो समाज की वडी सेवा होगी ।

---साहित्यवारिधि अगरचन्द नाहटा

अद्ध विद्वान लेखक को इस 'यीसिस' पर 'डाक्टरेट' मिलनी चाहिए और उन्हे विशेष पद से विभूषित किया जाना चाहिए ।

इस अनुपम कृति के उपलक्ष में मैं ज्ञानयोगी श्री गणेश मुनि जी का तथा सम्पादक वन्धु का और उनके भाग्यशाली पाठको का हार्दिक अभिनन्दन करता हूँ।

भू प्रस्तुत पुस्तक मे विद्वान लेखक एव सम्पादक ने 'इन्द्रभूति' के उस महा-महिम शब्दातीत रूप को शब्दगम्य वनाने का स्तुत्य प्रयत्न किया है। पुस्तक का सरसरी तौर पर अवलोकन कर जाने पर मुझे लगा है—गौतम के व्यक्तित्व की गहराई को श्रद्धा एव चिन्तन के साथ उभारने का यह प्रयत्न वास्तव मे ही प्रशमनीय है तथा एक बहुन वडे अभाव की सपूर्ति भी।

ऐसे अनुशीलनात्मक विशिष्ट ग्रन्थो से पाठको की ज्ञानवृद्धि के साथ तत्त्वजिज्ञासा की परितृष्ति होगी—ऐसा विश्वास है।

-- उपाध्याय अमर मुनि

У प्रस्तुत समीक्षा कृति 'इन्द्रभूति गौतम एक अनुशीलन' श्री गणेश मुनि शास्त्री द्वारा लिखी गई है, जिसमे गौतम सम्वन्वी विभिन्न चर्चाएँ हुई है। विद्वान लेखक ने नाति दीर्घ पुस्तक में ही इन्द्रभूति गौतम के सम्वन्व में गहराई से विचार किया है और उनके विद्वत्तापूर्ण असावारण व्यक्तित्व को प्रथम वार प्रकाण में लाने का स्तुत्य प्रयास किया है। वस्तुत लेखक का यह शोधपूर्ण प्रयास जैन चिन्तन के क्षेत्र में महार्घ माना जायेगा ' पुस्तक की भाषा साफ-मुधरी, प्रवाहपूर्ण आकर्षक है, लेखन शैली पिच्छिन और मनोज्ञ—संक्षेप मे, पुस्तक णोध-पूर्ण, नये चिन्तन को वल देने वाली और ऐतिहासिक संदर्भ को उत्साहित करने वाली है।

--- 'श्रमण' वाराणसी

अं ट्रे उदीयमान तेजस्वी लेखक श्रो गणेश मुनिजी शास्त्री ने प्रस्तुत ग्रन्थ मे 'इन्द्रभूति गौतम' की जीवनी अत्यन्त रस के साथ प्रस्तुत की है, जिसके लिए वे अभिनन्दन के पात्र हैं।

थीसीस (महानिवन्घ) है, इस प्रकार की पुस्तक लिखने वालो को विश्व-विद्यालय की ओर से पी० एच-डी० की उपाधि से विभूषित किया जाता है, प्रस्तुत ग्रन्थ के लेखक श्री गणेश मुनि जी शास्त्री भी पी० एच-डी० की उपाधि के योग्य अधिकारी है।

--- विनय ऋषि अहमदनगर (महाराष्ट्र) १४-२-१९७१ गौतम गणधर शिष्य थे, महावीर के खास, अब तक उनका न लखा, हिन्दी मे इतिहास । ज्ञानी गुणी 'गणेशजी', शास्त्री सुलझे सन्त, इन्द्रभूति-गौतम' लिखा, अद्भुत अनुपम ग्रन्थ । गुरुवर 'पुष्कर' हैं जिन्हे मिले महा गुण खान । उनकी हो न क्यो कहो, क्वतियां आलीशान । जैसा लेखन उच्च है, है सम्पादन उच्च, माव भरा मुख पृष्ठ औ, सर्व प्रकाशन उच्च । गहन मनन अध्ययन औ, चिन्तन देख विशाल, है अमिनन्दन कर रहा, गद् गद् 'चन्दनलाल' ।

#### ---चन्दन मुनि

### वाणी-वीणा

— कवयिताः गणेश मुनि शास्त्री, साहित्यरत्न — सम्पादकः श्रीचन्द सुराना 'सरस' — भूमिकाः डॉ० पारसनाथ द्विवेदी, आगरा — प्रकाशक अमर जैन साहित्य सदन, जोधपुर — मूल्य दो रुपया पचास पैसे

'वाणी-वीणा' जीवन की सात्विक प्रवृत्तियों को अभिव्यक्ति का काव्यात्मक स्वरूप है, आज के युग वैषम्य और कुण्ठाओं में पल रहे समाज के लिए इस प्रकार का सगीतात्मक प्रेपण प्रेरणाप्रद हो सकता है, सममाव, मैत्रीदिवस, प्रेममत्र, धार्मिवता, अहिंसा आदि जैनधर्म से समस्त उदात्त प्रवृत्तियों पर सुन्दर काव्यात्मक पक्तियाँ प्रस्तुत की गई हैं— जो लेखक के चिन्तन, मनन व अनुभूति की सात्विकता का पोपण करती है, कवि की इस मानवतावादी हष्टि मे ही वोणा का वैशिष्ट्य निहित है।

अर्भु 'वाणी-वीणा' को पढकर हृदय आनन्द की तरगो में डूवने लगता है और लगता है कि हम गगा की पावन घारा में एक वजरे के ऊगर वैठे हो, आज के युग में ऐसी पुस्तको की पहले से अधिक आवण्यकता है। --- विश्वम्भर 'अरुण'

> वाणी वीणा पढ मन मेरा, आनन्द से भर आया, हर पद के गुञ्जन मे देखी, पन्त निराला की छाया। स्वागत है कविराज तुम्हारा काव्य क्षेत्र मे तुम चमके,

नीलगगन में दिनकर के सम, दिन-दिन जगती पर दमके । —साघ्वी उज्ज्वलकुमारी

े 'वाणी वीणा' किसी सम्प्रदाय विशेप का स्वर नही, वल्कि सच्ची निष्ठा के साथ मानवीय कर्तव्य कर्मों का स्वर सधान है, जीवन जगत के श्रेयस की पकड है।

لا 'वाणी वीणा' मुक्तक रत्नो से सुमज्जित ,सुन्दर हार सी एक मौलिक कृति है, जो साहित्य मूर्ति के कण्ठाभरण सी प्रतीत होती ।

अभ्य उप उउप भूभ वाणी-वीणा' में कविवर श्री गणेश मुनि शास्त्री ने जीवनोपयोगी-मुक्तक काव्यो की भव्य रचना की है । सरस्वती के भण्डार में यह पुस्तक अपना एक विशिष्ट स्थान रखती है, कवि की कल्पना मधुर है, भाषा प्राजल है और शैली प्रमावमयी है, आशा है कि प्रत्येक अध्येता 'वाणी-वीणा' से प्रेरणा प्राप्त कर अपने जीवन को प्रशस्त वनाने का यत्न करेगा।

---विजय मुनि शास्त्री

'वाणी-वीणा' का हर मुक्तक, मुक्ति दिखाने वाला है । दर्द भरी इस टुनिया को----सुरघाम बनाने वाला है । मटके मानवगण को, भूले दानवता से दूर हटा । मानवता का मधुर-मधुर शुभ----पाठ पढाने वाला है । क्यो न कहो, वधाईयां दें हम, गुणी 'गणेश' मुनीक्ष्वर को ।

—मुनि 'कुमुद'

--- डॉ॰ पारसनाथ द्विवेदी

बन्द जिन्होने कर दिखलाया, गागर मे ही सागर को। दीक्षित-शिक्षित कर, पर जिनने इनको योग्य बनाया है। असल वधाईयाँ देते हैं हम, पूज्य मुनीश्वर पुष्कर को। —चन्दन मुनि [पजाबी]

## महक उठा कवि सम्मेलन

— प्रकाशक अमर जैन साहित्य सदन, जोधपुर

- मूल्य : एक रुपया पचास पैसे

'महक उठा कवि सम्मेलन' एक सौ एक मुक्तको की भीनी सुरभि से महक रहा है, कवि ने अपने इन तमाम मुक्तको मे कमाल की सूफ भरदी है। व्यगोक्ति के मर्म को छूनेवाली व्यजना, लाक्षणिकता की विपुल-बहुल श्रु खला कल्पना की उर्वर भूमि पर युगवोध का सम्यक् समाहार उपमा, रूपक, उत्प्रेक्षा आदि अलकारो का चमत्कार एव भावो को जन-मन तक पहुँचाने वाली मापा का सरल सरम प्रवाह पद-पद पर छलकता नजर आता है।

मुक्तन काव्य परम्परा मे प्रस्तुत पुस्तक सदा सम्मान की हष्टि से याद की जायगी।

---श्री अमर भारती

'महक उठा कवि-सम्मेलन' आधुनिक युग के समर्थ चितक कविरत्न श्री गणेश मुनिजी शास्त्री की एक मौलिक कृति है। इसमे कुछ तुक्तक-मुक्तक ऐसे हैं, जिन्हे देखते ही जिह्वा झूम-झूम कर गुनगुनाने लगती है। काव्य-जगत मे मुनिश्री की प्रस्तुत कृति एक नयी अभिव्यञ्जना सिद्ध होगी।

----साध्वी उज्ज्वलकुमारी

भि 'भाव भाषा और ग्रैली तीनो दृष्टियो से पुस्तक सुन्दर एव सग्रहणीय है । इसमे कविवर श्री गणेश मुनि शास्त्री के विचार और अनुभूति का सुन्दर समन्वय प्रस्तुत हुआ है । —विजय मुनि, शास्त्री 'महक उठा कवि सम्मेलन' जव,

पुस्तक जरा उठा देखी।

फुलझडियां देखी मुक्तक की तो,

सव की अजव अदा देखी।

गुणी 'गणेण' मुनीक्ष्वर जी को,

लखी लेखनी चकित हुआ।

ऐसी सुलभी अन्य कही पर,

कम ही काव्य-कला देखी। —चन्दन मुनि [पजावी] (\* 'महक उठा कवि सम्मेलन' के मुक्तक आकार की दृष्टि से छोटे हैं, किन्तु मानव के मन-मस्तिष्क को प्रभावित करने एव जीवन को नया मोड देने मे ये अणु से भी कम शक्तिशाली नही हैं। ये मानव मन पर जादू-सा असर करने वाले हैं।

## सुबह के भूले

---लेखक गणेश मुनि शास्त्री साहित्यरत्न

---सम्पादक : जीतमल सकलेचा एम० ए०

— प्रकाशक : अमर् जैन साहित्य संस्थान, उदयपुर

---मूल्य सात रुपये

पुस्तक की भापा-शैली प्रवाह पूर्ण और प्रमावशाली है। "रसात्मकम् वाक्य काव्य" की अनुभूति रचना को पढते समय क्षण-क्षण होती रहती है। शव्दो का सुन्दर सयोजन, वाक्यो का सुगठित स्वरूप और अभिव्यक्ति की स्वच्छता रचनाकार की मौलिक शिल्प-चेतना का प्रत्यक्ष उदाहरण है। मुझे विश्वास है कि प्रस्तुत उपक्रम जैन-सत-काव्य परम्परा का वेजोड रत्न सावित होगा और आधुनिक युग के यात्रिक मानव-समाज को आघ्यात्मिक शान्ति का सुन्दर उपहार देगा। मुनि जी लालित्यपूर्ण साहित्य-सर्जना के लिए वधाई के पात्र हैं।.

प्राघ्यापक आर के तलरेजा कालेज उल्हास नगर --- ३ [महा०] अर्भ श्रो गणेश मुनि जी जैन समाज के चिन्तनशील कवि और विद्वान गवेषक सन्त हैं। 'अहिंसा की बोलती भीनारे', 'इन्द्रभूति गौतम एक अनुशीलन' आदि कृतियो मे उनका गवेपक पण्डित रूप प्रकट हुआ है। प्रस्तुत कृति 'सुबह के भूले' में उनका सरस कवि-रूप उमर कर सामने आया है। .... सकलन की सभी कवितायें कथा की अलगनी पर टिकी हुई हैं। उनने वर्णनो की चित्रोपम छटा और मावो की रगीली मर्मरूपशिता है। कथा-प्रेमियो और कविता प्रेमियो के लिए यह कृति परितोपकारी है।

में इस सुन्दर कविता-संकलन के लिए मुनि श्रीजी का सादर अभिनन्दन करता हूँ।

- डॉ॰ नरेन्द्र भानावत

प्राघ्यापक---हिन्दी विभाग राजस्थान विश्वविद्यालय

🕊 श्री गणेश मुनि जी शास्त्री जैन-जगत के एक उदीयमान सुयोग्य लेखक व सरस कत्रि हैं।

"आधुनिक विज्ञान और अहिंसा", "अहिंसा की वोलती मीनारे" व "इन्द्रभूति गौतम एक अनुशीलन" आदि कनाकृतियाँ मुनिजी की अतीव प्रशसनीय रही हैं। प्रस्तुत रचना भी मुनिजी की एक सुन्दरतम कलाकृति है। अन्य रचन।ओ की तरह मुनिजी की यह रचना भी अतीव आदर पायेगी ऐसा मेरा विश्वास है।

इस रचना के लिए मेरा शतश अभिनन्दन है मुनिजी को ।

—मघुकर मुनि

## जीवन के अमृतकण

-- लेखक गणेश मुनि शास्त्री, साहित्यरत्न

----प्रकाशक अमर जैन साहित्य सस्यान, उदयपुर

---मूल्य दो रुपये पचास पैसे

ोर्भ ''जीवन के अमृत कण'' पुस्तक को पढकर मन आनन्दविमोर हो उठा, सचमुच एक-एक अमृत कण के रसास्वादन से जीवन में अपूर्व जागृति, चेतना और प्रेरणा की बाढ आ रही है ।

---महासती उज्ज्वलकुमारी

अर्भ ''जीवन के अमृत कण'' मानव में रही हुई, अन्तरंग अशान्ति को टूर हटाकर शान्ति प्रदान करने वाली एक सुन्दर कृति है। इस अमृत कणो के

### खजाने मे से एक-एक अमृत कण निकाल कर मानव अध्यात्म णान्ति का अनु-भव कर सकता है । प्रस्तुत पुस्तक के लेखक राज्यस्थान केमरी प० श्री पुग्कर मुनिजी म के सुशिष्य कनिवयं साहित्य सर्जंक पण्डित मुनि श्री गणेण मुनि जी हैं । वे अनेक साधुवाद के पात्र हैं ।

--- प्रवतंक विनय ऋषि

## गीतों का सधुवन

----रचयिता गणेश मुनि शास्त्री ----प्रकाशक : अमर जैन साहित्य सदन, जोघ9ुर ----मूल्य एक रुपया

> शव्दावलियाँ सरस सव, और शिक्षा वमाल । 'गीतो का मधुवन' लखा, गद् गद् 'चन्दनलाल' । 'मुनि गणेञ' भारी, गुणी, सरस्वती अवतार । निशदिन ही जिनकी रहे, मितार । झकृत गीत -चन्दन मुनि [पजावी]

सम्पूर्ण साहित्य प्राप्त करने के लिए सम्पर्क करे-

## अमर जैन साहित्य संस्थान कोरपोल, बड़ा बाजार पो॰ उदयपुर (राजस्थान)

}

\$