

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### **FAIR USE DECLARATION**

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

# भगवान महाबीर

के

# सनोहर उपहेश

संयोजक

स्व. आचार्य सम्माट् पूज्य श्री आत्माराम जी महाराज के

सुशिष्य

उत्कल केसरी पं० रत्न प्रवक्ता श्री मनोहर सुनिजी 'कुसुद' पुस्तक का नाम-भगवान महावीर के मनोहर उपदेश

संयोजक-मनोहर मुनि 'कुमुद'

प्रेरक-श्री विजय मुनि जी 'संगीतप्रेमी'

पद्यानुवाद-मनोहर मुनि जी 'कुमुद'

कम्पोज-किरण प्रकाशन, ४-८-४९४ गौलीगुड़ा, हैदरावाद

**्रिंप्रटिंग**–रघु मोहन प्रिण्टर्स, इडनवाग, हैदरावाद

प्रकाशक-श्रीमती लीलम प्राणलाल संघवी चैरिटेवल ट्रस्ट

प्रथम आवृत्ति-दो हजार २०००

वीर निर्वाण सं०-पच्चीस सौ दो २५०२

मूल्य-सदुपयोग



#### अकाशकीय

पूज्य महाराज श्री जी का यह गाया-चयन मुझे वहुत ही सुन्दर लगा है। महाराज श्री जी ने इस संग्रह का पद्यानुवाद करके इसे और भी सुन्दर, सुगम, सुवोध तथा हृदयाकर्षक वना दिया है। प्रत्येक मुमुक्षु के लिए यह पठनीय है। इसके प्रकाशन में मैं निमित्त मात्र बना हूँ। यह मेरा परम सौभाग्य है। श्रीमती लीलम प्राणलाल संघवी की मंगल स्मृति में यह प्रकाशन उपस्थित किया जा रह है। जन-मन इससे लाभान्वित होगा! ऐसी आशा है।

#### प्राणलाल संघवी

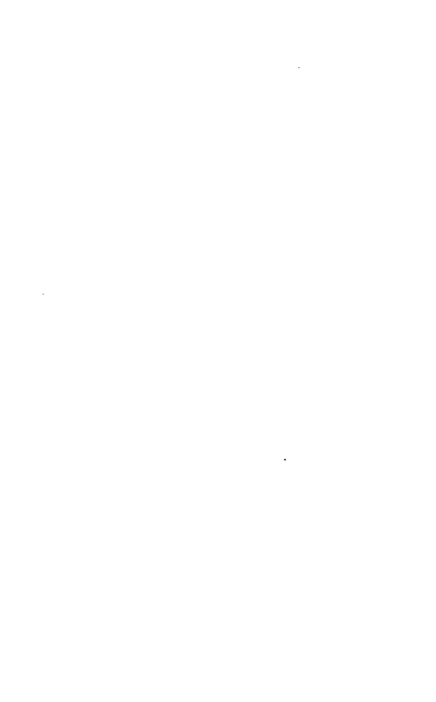
अध्यक्ष स्थानकवासी जैन संघ हैदरावाद



जिसने जगित में विखराया, सद्गुण का सुवास इस धरती पर रहा सदा ही, स्वर्ग उसी के सौहार्द, सेवा और करुणा-की प्रतिमा एक साकार । इस धरती से ऊपर जिसका, स्वर्गलोक



श्रीमती लीलम प्राणलाल संघवी



# 

अहिंसा

और

सत्य

के

पुजारी

प्रत्येक नर और नारी

के



कर कमलों मॅ

मनोहर मुनि 'कुमृद'

#### 

आगम वाटिका के सुमन,

मैं सुकुमार लाया हूँ।

जीवन के लिए मैं इक,

नया शृंगार लाया हूँ ॥

पदों में वाच्य कर गीतम-

के दिल का प्यार लाया हूँ।

विश्व के वास्ते में इक,

नया उपहार लाया हूँ ॥

**\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*** 



अहिंसा व शान्ति के अवतार तीर्थकर भगवान महावीर



# भगवान महावीर

#### मनोहर मुनि 'कुमुद'

भगवान महावीर का जन्म ईसवी सन् से ५९९ वर्ष पूर्व विहार के वैशाली महानगर के उपनगर क्षत्रियकुण्ड ग्राम में ्हुआ था। आप के पिता का नाम सिद्धार्थ था। आप वैशाली गणतन्त्र के शासक राजा थे। भगवान महावीर की माता का का नाम त्रिश्ला था। जन्म से पहले महावीर की माता ने १४ महास्वप्न देखे थे। यह एक प्रकार से धरती पर एक महान् आत्मा के अवतरण की सूचना थी। महावीर का जन्म नाम वर्धमान था। आपके जन्म लेते ही राज्य में सव तरह की वृद्धि तथा उन्नति होने लगी। इसलिए माता-पिता ने आपका नाम वर्धमान रखा । आपके चाचा का नाम सुपार्व्व था । आपके एक वड़े भाई निन्दिवर्धन थे । जन्म से ही वड़े संयत, मीन तथा गम्भीर रहते थे। आपका मन रंग भवनीं के भोग विलास में विल्कुल नहीं लगता था। आप महल को एक पिजरा समझते थे और अपने को उस पिजरे का एक वन्दी पक्षी मानते थे। आप इस मोह-पिजरे से निकलने के लिए सदैव आनुर रहते थे। आपके जीवन के अट्टाईस वसंत ्रसी चिन्तन में गुजर गये। अनिच्छा होते हुए भी केवल

अपने प्रिय माता-पिता के मनः सन्तोष के लिए उन्हों ने विवाह को स्वीकार किया! किन्तु विवाह उनके लिए वन्धन नहीं बना। उन की पत्नी का नाम यशोदा था। एक पुत्री के आप पिता भी वने । जिसका नाम प्रियदर्शना था । अठ्ठाईस वर्ष की उमर में आपके माता-पिता स्वर्ग सिधार गये। आप घर छोड़ने को तैयार हो गये। वड़े भाई नन्दिवर्धन ने उन्हें फिर रोका । किसी तरह २ वर्ष के लिए वे फिर रुक गये। आखिर ३० वर्ष के भरपूर यौवन में वे घर छोड़ कर सन्यासी (साधु) हो गये। उन्हों ने शरीर का वस्त्र तक भी अपने पास नहीं रखा। साढ़े वारह वर्ष तक घोर तप किया। दुष्टों और राक्षसों ने आप को भयंकर कष्ट दिये। किन्तु आप अपने संयम-पथ पर हिमालय की तरह अडिंग रहे। इसी से आप महावीर के नाम से प्रख्यात हुए। अपने इतने लम्बे तपस्वी जीवन में आप प्रायः मीन ही रहे और केवल ३४९ दिन ही भोजन ग्रहण किया। आपका अधिकांश समय ध्यान और समाधि में ही वीतता था। एक दिन आप ऋजुवालिका नदी के किनारे शालिवृक्ष की शीतल छाँह तले गोदुहासन की मुद्रा में आत्मध्यान में लीन वैठे थे कि आपके अन्तः करण में ईव़्वरीय आलोक हुआ । आपने ब्रह्मज्ञान को पा लिया । आप<sup>ा</sup> केवलज्ञानी वन गये। आप आंखें वन्द कर के भी अनन्त जगत को हस्त-रेखा की तरह अपनी आत्मा के दिव्य ज्ञान से देखने लगे। आप सर्वज्ञ और सर्वदर्शी वन गये। इस के वाद आप ने अपना प्रचार आरम्भ किया। उस समय भारत के द्यामिक उपवन में फ्तझड़ था। चारों ओर काँटे ही काँटे

विखर रहे थे। हिंसा का जोर वढ़ रहा था। हिंसक यज्ञों में निरीह पशुओं का रक्त वह रहा था। शूद्रों के साथ पशुओं जैसा व्यवहार हो रहा था। मानव समाज का भाग्य धर्म के ठेकेदारों के हाथ में था। नारी को कोई भी स्वतन्त्रता नहीं थी। वह विलास का एक खिलीना समझी जाती थी। भगवान-महावीर की करुणाशील आत्मा यह सव अत्याचार अरि पाखण्ड को देख न सकी। भगवान महावीर की आँखें छलक उठीं और हृदय रो पड़ा। उन्होंने शोषण, अत्याचार तथा पशुवलि के विरोध में अपना आन्दोलन आरम्भ किया। भारत के कोने कोने में पद-यात्रा करके आपने अपने सर्वप्रिय सिद्धान्त 'अहिंसा' का प्रचार किया । हिंसा के विरुद्ध आपका अभियान ३० वर्ष तक चलता रहा। वड़े वड़े धुरन्धर विद्वानों को भी आपने अपनी मोहिनी शक्ति से मोहित कर दिया और वे आपके शिष्य वन गये। आप ने अपने जीवन में चोदह हजार पुरुषों को दीक्षित करके साधु वनाया और ३६ हजार वहनों को संयम का व्रत देकर साघ्वी वना दिया। लाखों लोगों को अहिंसा आदि अणुव्रतों की प्रतिज्ञा दे कर उन्हें पवित्र एवं नैतिक जीवन व्यतीत करने की प्रेरणा दी। भगवान महावीर ने ऐसे सद्गृहस्थ को श्रावक और सद् गृहिणी को श्राविका कहा । इस प्रकार साधु-साध्वी, श्रावक और श्राविका के रूप में उन्हों ने एक विशाल संघ तैयार किया। इस संघ को तीर्थ कहा जाता है। तीर्थ के संस्थापक को तीर्थकर कहते हैं। भगवान महावीर जैन धर्म के चौबीसवें तीयर्कर थे। वहत्तर वर्ष की आयु में पावापुरी में कार्तिक

अमावस्या की मध्य रात्रि को उन्होंने निर्वाण पद प्राप्त किया। वेशक अहिंसा का सूर्य अस्त हो गया। किन्तु याद रिखये कि आकाश का सूर्य अस्त होने पर अपने पीछे अन्ध-कार छोड़ जाता है किन्तु महापुरुष दुनिया से अस्त होकरा भी अपने पीछे अपने सिद्धान्तों का प्रकाश छोड़ जाता है। हमें चाहिए कि भगवान महावीर के उच्चतम जीवन सिद्धान्तों के प्रकाश में अपने लिए सुख और शान्ति के मार्ग की खोज करें। वस्तुतः तभी हमारे आयोजन सफलता से अलंकृत होंगे।



### निर्वाण कैसे ?

झान के आलोक में

मोह दूर भागता है।
जीवन में परम सुखकर
वैराग्य जागता है।

वैराग्य से ही मिनत में प्रवीण होता है। आतमा निज सुख में फिर लीन होता है।

सान के सरोबर में जव

जातम - स्नान होता है।

दुख, विषाद, घोक का

अवसान होता है।

मन, विमल, शान्त, शुभ्र जब परिपूत होता है। आत्मा में आनन्द तब उद्भूत होता है।।

कर्म से मुक्त जीव
केवल ज्ञान पाता है।
-महावीर की तरह
वह निर्वाण पाता है।।



# महापुरुष और उनका ज्ञान सब के लिए होता है

महापुरुष किसी एक जाति, पंय, सम्प्रदाय व समाज के नहीं होते । वे चान्द और सूर्य की तरह सब के होते हैं ।

अन्धकारावृत्त-पथ पर अपने हाथ में दीपक ले कर चलने वाला पथिक दीपक के विखरते हुए प्रकाश को अपने ही रूपगों तिक कभी सीमित नहीं कर सकता। उस समय उस मार्ग से गुजरने वाला कोई भी पथिक उस आलोक में अपनी राह खोज सकता है।

ठीक इसी तरह महापुरुषों के ज्ञान-दीप से कोई भी व्यक्ति अपने जीवन-पथ को आलोकित कर सकता है।



महापुरुषों का एक एक विचार होहेनूर होरे के मूल्य से अधिक मूल्यवान होता है यह ऐसे ही अनमोल हीरों की एक तिजोरी है। इसे सम्भाल कर रखिये और

सूत्र ज्ञान की अविनय तथा

आशातना के

पाप से

बचिये

\*\*\*

भगवान महावीर कें पाँचों कल्याणकों के पावन दिनों में इस पुस्तक का पाठ व स्वाध्याय करना कदापि मत भूलिये

-:o:-

पाँच कल्याणकों

के

शुभ दिन

च्यवन-आषाढ़ सुदि ६ जन्म-चेत्र सुदि १३ दीक्षा-मगसिर वदि १० केवलज्ञान-वैशाख सुदि १० परिनिर्वाण-कात्तिक अमावस्या दीपावली की

मध्य रात्रि



## यह सब स्वाध्याय हैं

#### धर्मवाणी को-

- १. स्वयं पढ़ना
- २. दूसरे को पढ़ाना
- ३ एकाग्र मृत् से सुनना
- ४. दूसरे को प्रेम से सुनाना
- ५. पढ़ने व सुनने के लिए प्रेरणा देना
- ६. एकाग्रचित्त हो पाठ करना
- ७. पड़े व सुने हुए पर चिन्तन करना
- ८. आत्म-निरीक्षण करना



#### इसे कण्ठस्थ करलें-

- १. स्कूल व कालेज के छात्र व छात्राएँ ।
- २. जैन शिक्षा निकेतन के धर्मप्रिय
- ३. नवदीक्षित साधु व साध्वी ।
- ४. धर्मोपदेशक व प्रचारक ।
- ५. जनागमों के अध्ययन के इच्छुक ।
- ६. श्रावक और श्राविकाएँ।
- ७. अहिंसा और सत्य के जिज्ञासु ।
- ८. आत्म-ज्ञान के पिपासु
- ९. अध्यापक व प्राध्यापक
- '२०. पत्र व पत्रिकाओं के सम्पादक
- २१. प्राकृत भाषा के रसिक।
- २२. कवि व संगीतज्ञ<sub>ः</sub>।
- २३ अन्य कोई भी 🗓

# इसे आप अवश्य रखें-

- १. घर की मेज पर
- २. दुकान में
- ३. अपने हाथ के पर्स में
- ४. धर्म स्थान में
- ५. सामायिक के आसन में
- ६. कार्यालय में



# यह पुस्तक आप का सबसे बड़ा-

- १. मित्र है।
- २. बन्धु है ।
- ३ हितैषी है।
- ४ शिक्षक है ।
- ५ मार्ग-दर्शक है।
- ५ सहचर है।
- ७. गुरु है।



#### यह पुस्तक-

आनन्द का नन्दनवन है सुख का कल्पवृक्ष है ज्ञान की गंगा है सुसंस्कार की मंजूषा है शान्ति का अमृतकलश है सिद्धि की कामधेनु है मोह-मूच्छा के लिए संजीवनी है आध्यात्मिकता का नन्दिघोष है >:>:<

#### एक ललित अभिमत

परम श्रद्धेयं श्री मनोहर मुनि जी 'कुमुद' इससे पूर्व भगवान महावीर के मनोहर उपदेशों का संग्रह तथा अर्थ प्रस्तुत कर चुके हैं। आपका गद्य भी अपनी काव्यमय, सरस एवं हृदयस्पर्शी शैली के कारण पद्य का प्रभाव रखता है। जव गद्य का ही ऐसा प्रभाव है, तब पद्य का तो कहना ही क्या?

इस ग्रन्थ में आपके सन्त रूप के साथ साथ कविरूप को देखकर पाठक प्रसन्नता और धन्यता का अनुभव करता है। उपदेश के वचनामृत कविता के माध्यमं को अपनाकर विशेष प्रभावोत्पादक हो जाते हैं, यह एक निर्विवाद तथ्य और इतिहास-प्रमाणित सत्य है।

भगंवान महावीर के उपदेशों का पायेय लेकर जीवन पथ पर चलने वाला पथिक सदैव सुखी एवं निश्चिन्त रह सकता है। भगवान महावीर का निर्वाण वहत्तर वर्ष में हुआ था, इसलिए पूज्यवर्य श्री मनोहर मुनि जी 'कुमुद' ने इस संग्रह में केवल वहत्तर श्रेष्ठ उपदेशों का चयन हमारे कल्याण के लिए प्रस्तुत किया है।

आपकी शैली की सबसे बड़ी विशेषता है निराइंबरी भाषा जिसके कारण इन पद्मात्मक उपदेशों को कण्ठस्य कर लेना किसी के लिए भी सरल और सहज हो सकता है। इस आयोजन की उपादेयता भी इसी में निहित है।

में पूज्यवर्य श्री मनोहर मुनि जी 'कुमुद' को तथा इस आयोजन के प्रेरक पूज्यवर्य श्री विजय मुनि जी 'संगीतप्रेमी' को इस परमोत्कृष्ट आयोजन के लिए हृदय पूर्वक साधुवाद देता हूँ तथा इसे सुन्दर रूप में प्रकाशित करवा कर धन्य होने वाले सेठ श्री प्राणलाल संघवी को भी हार्दिक वधाई देता हूँ।

> लित पारिखं प्राध्यापक, उस्मानिया विश्वविद्यालय, हैदरावाद.

#### अपनी बात

अाज से एक वर्ष पूर्व मैंने भगवान महावीर की वाणी<sup>॰</sup> के रूप में एक लघु संग्रह किया था। विविध सूत्रों में से इन गाथा--रत्नों का चयन किया गया है। इसमें अर्थ भी साथ दिया है। पाठक भली भान्ति गाथा के अन्तरंग में उतर कर इसमें आत्म-मज्जन कर आनन्द की अनुभूति कर सकता है। ज्ञानी के लिए तो कहीं भी विलष्टता व नीरसता नहीं हैं। संसार में ज्ञानी और विद्वान प्रायः कम ही होते हैं। जो हैं उनको किसी भी प्रेरणा व उद्वोधन की अपेक्षा नहीं रहती। विल्क वे तो स्वयं संसार के लिए प्रेरक तथा उद्वोधक वनकर रहते हैं। आवश्यकता तो संसार के उन अन्धेरे मनों में दीपक जलाने की है जो सत्य से अभी वहुत दूर हैं। ठोकरें खाने वाले इस धरती पर असंख्य लोग हैं। उन्हें राह पर लाना इस जीवन का सबसे वड़ा सुकृत है। "भगवान महावीर के मनोहर उपदेश" यह पुस्तक मैंने इसी उद्देश्य से लिखी थी, कि जिन आँखों ने भगवान महावीर के सूत्र कभी नहीं पढ़े-वे पढ़ें जिन कानों ने ये उपदेश कभी नहीं सुने वे कान भी सुनें।

भारत में जैन धर्म का प्रचार प्रायः सव जगह है किन्तुः बंगाल, उढ़ीसा और आन्ध्र में अपेक्षाकृत कम है केवल राज-स्थानी और गुजराती भाईओं के इधर आकर वसने से जैनत्वः के कुछ स्वर इधर सुनाई देते हैं। किन्तु वे इतने मन्द हैं कि दूर तक उनकी गित नहीं। इधर जितना भी प्रचार हो वह कम ही है। अहिन्दी भाषी प्रान्तों में हिन्दी के वड़े-बड़े ग्रन्थ काम नहीं दे सकते। इधर आवश्यकता है लघुकाय संग्रहों की। छोटे-छोटे मनोरञ्जक मनोहर एवं शिक्षा-प्रद उपदेशों की। यह पुस्तक मेरे इसी विचार-मन्यन का एक नवनीत पिण्ड है।

इस पुस्तक को और अधिक रोचक एवं आकर्षक वनाने के लिए इसका मैंने पद्यानुवाद किया है। प्रत्येक गाथा के भावार्थ का पद्यानुवाद कर दिया है ताकि पाठक के लिए यह अधिक से अधिक रुचिकर वने। यह रचना मेरे इसी संकल्प का सुफल है।

अधिक से अधिक लोग मेरे इस प्रयास से लाभान्वित हों। यही मेरी हार्दिक अभिलाषा है—

मनोहर मुनि 'कुमुद' हैदरावाद



# बहत्तर उपदेश ही वयों ?

मैं ने अपने इस संयोजन में वहत्तर ७२ ही उपदेशों का संग्रह किया है। क्योंकि यह अंक भगवान के आयुष्य का परिचायक है। भगवान के चारों ही कल्याणक वहत्तर वर्ष में पूरे हो गये। मनुष्य में यदि आत्मवल हो तो वह छोटी सी उमर में भी वहुत कुछ कर लेता है। भगवान ऋषभ की चौरासी लाख पूर्व की आयु में जो कुछ मिला वह महावीर ने केवल वहत्तर वर्षों में ही उपलब्ध कर लिया। केवल जीवन में उत्कट वैराग्य और त्याग की आवश्यकता है। कभी कभी हजारों उपदेश सुनने पर भी मन में वैराग्य नहीं जागता और न ही मन त्यागः के लिए तैयार होता है और कभी एक ही उपदेश जीवन में जादू: का काम कर जाता है ! जीवन में उपादान उपस्थित हो तो फिर वाहर का निमित्त भी काम कर जाता है। नहीं तो तीर्थंकर की वाणी भी भगवान महावीर की पहली देशना की तरह निष्फल हो जाती है। अन्तरंग कहाँ कितना जाग्रत है। यह व्यवहार ज्ञान से परे है। व्यवहार में तो शिक्षा, प्रेरणा तथा उद्वोधन ही प्रधान है। उस की उपयोगिता इस लोक में सोलह आना सत्य है।

जब एक उपदेश भी काफी होता है तो फिर क्या बहत्तर उपदेश कम हैं ? मुमुक्षु के लिए ये बहुत हैं। एक एक उपदेश प्रतिवर्ष भी जीवन में उतरता रहे तो इसे जीवन में आने के लिए वहत्तर वर्ष तो लग ही जायेंगे। उपदेश केवल गिनने और पढ़ने के लिए ही नहीं होते, वे मनन और आचरण करने के लिए भी होते हैं। प्यास वुझाने के लिए सारा सागर ही पीना नहीं होता! पानी के दो घूंट ही काफी हैं इस के लिए, किन्तु पीये तो? न पीने वाले के लिए कुँआ, तालाव, सरिता और सागर सव वेकार हैं। पीने वाले के लिए मीठे पानी की एक गागर वहुत है। क्या गलत है यह?

यह पुस्तुक भी एक 'गागर में सागर' और 'विन्दु में सिन्धु' के समान है। यह परम प्रिय वहत्तर ७२ का अंक भगवान महावीर की मधुर स्मृति को आप के मानस में सदैव आग्रत रख कर आप को अपने लक्ष्य की प्रेरणा देता रहेगा।

मनोहर मुनि 'कुमुद'



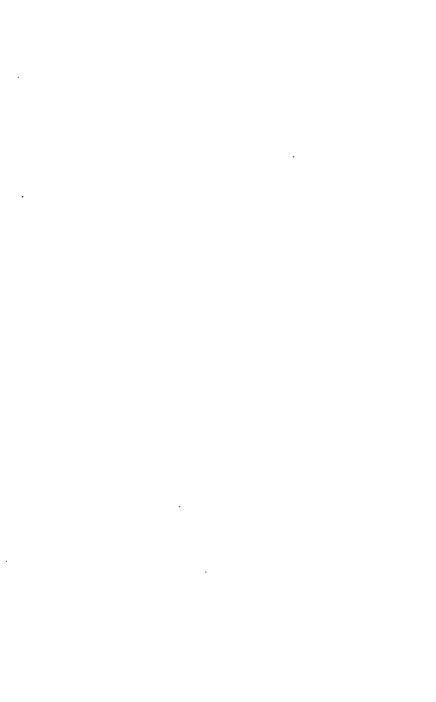
इसके चिन्तन से मानव का मंगलमय संसार वनेगा।
जीवन की नौका का यह

एक एक उपदेश इस का जीवन कलिमल दूर करेगा। ज्ञान दर्शन और चरित का

मंगलमय सुवास भरेगा ॥



संयोजक तथा पद्यानुवादक स्व. आचार्य सम्राट पूज्ये श्री आत्माराम जी महाराज के मुशिष्य उत्कल केसरी पंडित रत्न प्रवक्ता श्री मनोहर मुनिजी महाराज 'कुमुद'





प्रेरक-जत्कल केसरी श्री मनोहर मुनिजी महाराज के परम सहयोगी, संगीत प्रेमी श्री विजय मुनिजी महाराज



#### देखिए पढ़िये और सोचियें

जो नम्बर आप की जिज्ञासा व प्रश्न का है उसी नम्बर की गाया में अपना समाधान पढ़ने का कष्ट करें। भगवान महावीर की इस धर्म वाणी में जीवन के गहन से गहन प्रश्नों का समाधान भी आप को उपलब्ध हो सकेगा इसमें। किन्तु इस के लिए प्रत्येक गाया पर गहन चिन्तन भी नितान्त अपेक्षित है।



#### संकेतों को भी समझिये

उत्त ० – उत्तराध्ययन सूत्र
दश० – दशवैकालिक सूत्र
प्र० – प्रज्ञापना सूत्र
सू० – सूत्र, कृतांग
श्रुत्र –श्रुतस्कन्ध
अ० – अध्याय
गा० – गाथा

उ०-उद्देश

\*\*\*\*

वे जिज्ञासाएँ जो किसी भी आस्तिक विचारक तथा धामिक व्यक्ति के हृदय

उभर सकती हैं

沙沙公

- '१. कर्म का वीज क्या है ? कर्म कहाँ से उत्पन्न होता है ? जन्म-मरण का मूल क्या है और वस्तुतः दुख किसे कहा जाता है ?
- २. जीव के आवागमन की धुरी क्या है ?
  - ३. मनुष्य जन्म कव और कैसे प्राप्त होता है ?
- े अावन में शान्ति पूपाने के लिए किस शास्त्र-ज्ञान की आवश्यकता है ?
- '५. मानव का सच्चा धर्म क्या है ?
  - ६. अहिंसा का व्यापक रूप क्या है ?
  - ७. संसार में अविश्वास का मूल क्या है ?
  - ८. मनुष्य को कैसी वाणी वोलनी चाहिये ?
  - ९. अस्तेय का विराट् एवं सच्चा स्वरूप क्या है ?
- '१०. ब्रह्मचर्य का साधक कौन हो सकता है ?
- ११. पाप से उपार्जित धन के क्या दुष्परिणाम होते हैं?
- -१२. दुराचारी की दुनिया में क्या दुर्दशा होती है ?
- ·१३–१४. संसार में शुभाशुभ तया दुख-सुख का जिम्मेवार कोई और है या स्वयं जीव ही ?
- ·१५. युद्ध किस से करना चाहिये ? सच्चा सुख कैसे मिलता है ?
  - १६. कपाय से क्या क्या हिनयाँ होती हैं ?
- १७. अज्ञानी क्या क्या कर्म करता है ?
- १८. सच्ची विजय क्या है ?
  - १९. कपाय कैसे दूर हों ?
- २०. मान पाप की खान-कैसे ?

- २१. नरक में कौन जाता है ?
- २२. धर्म श्रवण से क्या लाभ होता है ?
- २३. धर्म के चार दुर्लभ अंग कौन कीन से हैं ?
- २४. धर्म कहां रहता है ?
- २५-२६. धर्म का मुल क्या है ?
- २७-२८. अविनीत के क्या लक्षण हैं ?
- २९-३०. विपत्ति किसे और संपत्ति किसे ?
- ३१. शिक्षा कीन पा सकता है ?
- ३२. संसार में दुख किसे होता है ?
- ३३. संसार में कौन धर्म-मार्ग नहीं भूलता ?
- ३४-३५. शिक्षाशील के लक्षण क्या होते हैं ?
  - ३६-३७. श्रमण, ब्राह्मण, मुनि तथा तापस भेप से होता है या गुण से ?
  - ३८. क्या दुश्शील किसी का रक्षक वन सकता है ?
  - ३९. कौन वन्धता है और कौन मुक्त होता है ?
  - ४०. सच्चा ब्राह्मण कौन ?
  - ४१. जाति प्रधान कि कर्म ?
  - ४२-४३. कीन कर्म करते हुए भी कर्म से लिप्त नहीं होता ?
  - ४४-४५. समत्व-योग क्या है ?
  - ४६. मनुष्य जीवन भर क्या सोचता रहता है ?
  - ४७. यया धन किसी को पाप कर्म के फल से बचा सकता है ?
  - ४८. कर्मी का फल भोगते समय क्या वन्धु सहायक होते हैं ?
  - ४९. क्या पापी के लिए कोई शरण है ?
  - ५०. मोक्ष के साधन क्या हैं ?

५१. मनुष्य को संसार में कैसे रहना चाहिये ?

५२. निर्वाण क्या है ?

५३. चार अमूल्य वातें-कौन सी हैं ?

५४. धर्म कव तक कर लेना चाहिये

५५. दिनरात किस के सफल होते हैं?

५६. संसार में डूवते प्राणी को सहारा किस का है ?

५७. सुगति किसे मिलती है ?

५८. संगति किस की करे और किस की न करे अकेला भी यदि रहना पड़े तो फिर किस प्रकार रहे ?

५९. सच्चा त्यागी कौन ?

६०. अपनी सव से अधिक हानि कौन करता है ?

६१. ज्ञान प्राप्त कर ज्ञानी होने का सार क्या है ?

६२-६३. जीवन क्षणिक है, नश्वर है। किस की तरह?

६४. कितने प्रकार की भाषा सत्य हो सकती है ?

६५. असत्य भाषा के प्रकार कितने हैं ?

६६. मनुष्य को प्रतिदिन क्या चिन्तन करना चाहिये ?

६७. क्या इच्छा का अन्त हो सकता है ?

६८. क्या कर्म भोगना ही पड़ता है ?

६९. इस संसार से कीन तर सकता है ?

७०. सच्वा यज्ञ क्या है ?

७१. सच्चा स्नान क्या है।

७२. व्यक्ति दुखों से कव छूटता है ?

कवितानुवाद

अब समाधान

पढ़िये

भगवान महावीर की

अपनी

वाणी में

१. गाथा

रागो य दोसो वि य कम्मबीयं

कम्सं च मोहप्पभवं वयंति ।

कम्मं च जाईमरणस्स मूलं,

दुक्खं च जाईमरणं वयंति ॥

उत्त० अ० ३२ गा० ७

अर्थ

राग और द्वेष-ये दो ही कर्म के वीज हैं। कर्म मोह से उत्पन्न होता है और कर्म ही जन्म मरण का मूल है। वस्तुतः जन्म-मरण को ही दुख कहा जाता है। १ इक राग है, इक द्वेप हं, कर्म का यह बीज है। जोब को जो बान्धती यह, एक ही बस चीज है॥

२ आवागमन का मूल जो, उस कर्म की मोह खान है। आत्मा का ज्ञान मोह-वश, वन रहा अज्ञान है।

इक जनम है इक मरण है,
 संतार के ये दु:ख महा।
 महाबोर ने यह सुवचन,
 त्रिय शिष्य गौतम से कहा।।

γ

२. गाथा

## एगया देवलोएसु नरएसु वि एगया। एगया आसुरं कायं अहाकम्मेहिं गच्छइ॥

उत्त० अ० ३ गा० ३

अर्थ

जीव अपने कृत कर्मानुसार कभी देवलोक में, कभी असुर योनि में और कभी नरक में चला जाता है। स्वर्ग के सुख-भोग प्राणी,
 कर्म से पाता रहा ।
 कर्म के बन्धन से ही,
 यह नरक में जाता रहा ।।

२. आसुरो योनि का यह,
मेहमान भी बनता रहा।
कर्म के उद्भव से यह,
इनसान भी बनता रहा।

कृत कर्म के अनुसार ही,
 यह रूप नाना वदलता।
 ★ महावीर ने यह सुवचन,
 प्रिय शिष्य गौतम से कहा।।

## कम्माणं तु पहाणाए आणुपुव्वी कयाइ उ । जीवा सोहिमणुप्पत्ता आययंति मणुस्सयं ॥

उत्तव अव ३ गाव ७

अर्थ

कर्मों के अनुसार एक योनि में से दूसरी योनि में भटकते हुए और अकाम निर्जरा के कारण कर्मों का भार हलका हो जाने से जीव शुद्धि को प्राप्त करते हैं और फिर किसी समय मनुष्य योनि में जन्म धारण कर लेते हैं। १. उच्च नीच गितयों में प्राणी, कर्म शिक्त से जाता है। अकाम निर्जरा के कारण, जभी शुद्धि-पथ पर आता है।।

२. पाप कर्म से मुक्त हुआ कुछ,

मानव भव में है आता।

★ महावीर ने यह सुवचन,

प्रिय शिष्य गीतम को कहा।।

माणुस्सं विग्गहं लद्धं सुई धम्मस्स दुल्लहा। जंसोच्चा पडिवज्जंति, तवं खन्तिमहिसयं।।

उत्तर्धि ३ गा० ८

अर्थ

यदि किसी तरह मनुष्य जन्म मिल भी जाए तो भी धर्म शास्त्र का श्रवण अति दुर्लभ है। धर्म शास्त्र वस्तुतः वही है, जिसे सुनकर प्राणी तप-क्षमा तथा अहिंसा को ग्रहण करते हैं।

- १ क्या हुआ यदि मनुज तन भी,
  पा लिया संसार में।
  खा रहे नित ठोकरें,
  अज्ञान के अन्धकार में।।
- २ ज्ञान के अनुराग का मुश्किल, हं मन में जागना, जिसके विना अति कठिन है, मिथ्यात्व का मोह त्यागना ॥
- इ. शास्त्र फिर ऐसा सुने, जो हिंसा से बचा देवे। क्षमा और तप की जो, मन में ज्योति जगा देवे।।
- ४ जोषन के लिए मिथ्या श्रुति,
  भव भव में रहती दुखदा।

  ★ महाबोर ने यह सुवचन,

  प्रिय शिष्य गीतम से कहा।।

### धम्मो मंगलमुक्किट्ठं अहिंसासंजमो तवो! देवावि तं नमंसति जस्स धम्मे सया मणो॥

दश० अ० १ गा० १

अर्थ

धर्म एक उत्कृष्ट मंगल है। वह अहिंसा, संयम और तप रूप है। जिस का मन सदा ऐसे धर्म में स्थित रहता है, उस धर्मात्मा पुरुष को देवता भी नमस्कार करते हैं।

- १. जगत की मधु शान्ति का, धर्म ही आधार है। त्रिताप की उपशान्ति, यह धर्म का उपकार है।।
- २. सम्प्रदाय से परे, शुद्ध, धर्म का स्वरूप है। संयम, तपस्या व दया, यह धर्म का शुद्ध रूप है।।
- ३. मन वचन और कर्म से,
  यह धर्म जिनके पास है।
  स्वर्ग का भी देवगण,
  उनके चरण का दास है।।
- ४. संसार में मंगलमय है,
   धर्म का ही पय सदा।
   ★ महाबीर ने यह सुवचन,
   प्रिय शिष्य गौतम से कहा॥

६. गाथा

जावन्ति लोए पाणा
तसा अदुव थावरा।
ते जाणमजाणं वा
नहणे नो वि घायए।।

दश० अठं ६ गा० १०

अर्थ

इस संसार में जितने भी त्रस और स्थावर जीव हैं उन की जाने-अनजाने न स्वयं हिंसा करे और न दूसरे से उन का घात करवाए।

- १. उपयोग मय यह जीव है, और जीवमय संसार है। इस ओर भी उस ओर भी, सब जीव का विस्तार है।।
- २. छोटे बड़े हर जीव को, निज आत्मा सम मान लो। मन वचन और कर्म से, न तुम किसी का प्राण लो॥
  - भूलकर भी तुम कभी,
     हिंसा किसी की मत करो।
     न दूसरों को तुम कभी,
     इसके लिए प्रेरित करो।।
- ४ धर्म सूत्रों में सभी से,

  यही सूत्र है बड़ा ।

  ★ महाबीर ने यह सुबचन,

  प्रिय शिष्य गीतम से इंहा ।।

मुसावाओ य लोगम्मि
सव्वसाहूहिं गरिहिओ।
अविस्सासो य भूयाणं
तम्हा मोसं विवज्जए॥

दश० अ० ६ गा० १२

अर्थ

संसार में सभी श्रेष्ठ पुरुषों ने झूठ-असत्य वचन की निन्दा की हैं। क्योंकि झूठ मनुष्यों के हृदय में अविश्वास उत्पन्न करता हैं। अतः असत्य वचन का परित्याग कर देना चाहिए। १. वैसे तो मानव-जगत में, बहुत तरह का पाप है। पर समझ लो इतना जरा, कि झूठ सब का बाप है।।

२. झूठ और विश्वास का, होता कभी भी मेल ना। साधु जनों ने झूठ की, भर पेट की है भत्संना।।

इ. छोड़ दे हे धर्म राही!
 सूठ को तू सर्वदा।
 महावीर ने यह सुदचन,

प्रिय शिष्य गौतम से कहा ।।

८ गाथा

दिट्ठं मियं असंदिद्धं पिडपुण्णं विअंजियं। अयंपिरमणुव्विगां भासं निसिर अत्तवं

दश० अ० ८ गा० ४९

अर्थ

आत्म-ज्ञानी सदा दृष्ट, परिमित, असन्दिग्ध, परिपूर्ण, स्पष्ट, अनुमूत, वाचालता से रहित और किसी प्राणी के लिए उद्दिग्नकारक न हो, ऐसी वाणी बोले।

- १ वाणी से ही संसार में, मनुष्य की पहचान है। सत्य उस की शान है, और सत्य उसका प्राण है।।
- जानी रहे गम्भीर नित,
   बाचालता में न बहे।
   सन्देह रहित देखा हुआ,
   परिपूर्ण परिमित सत्य कहे।।
- अनुमूति में उतरा हुआ,
   स्पष्ट हितमय प्रिय कहे।
   जो भी सुने छोटा-बड़ा,
   हृदय कली उसकी खिले॥
- ४. न कुवचन मुख से कहे,
   जो दुसमय हो विष मरा।
   ★ महाबीर ने यह सुवचन,
   प्रिय शिष्य गौतम से कहा।।

९. गाथा

उड्ढं अहेय तिरियं दिसासु
तसा य जे थावर जे य पाणा।
हत्थेहि पायहि य संजिमित्ता,
अदिन्नमन्नसु य नो गहेज्जा।।

सू० श्रु० १ अ० १० गा० २

अर्थ

अहर्व और तिर्यंग् दिशा में जितने भी त्रस और स्यावर जीव रहते हैं आत्मज्ञानी पुरुष उन्हें हाय-पैरों तथा अन्य अंगों से किसी भी प्रकार की पीड़ा न पहुँचावे। अपने जीवन को संयम में रखे। विना दिये दूसरे की चीज कदापि न लेवे।

- १ मनुष्य के चारों तरफ,

  कितना बड़ा संसार है।

  जड़व चेतन का मिलन ही,
  लोक का आकार है।।
- २. वे त्रस संज्ञक जीव हं, है व्यक्त जिनकी चेतना। उनका स्थावर नाम हं, अध्यक्त जिनकी वेदना।।
- ३ है सार संयम का यही,
  हिसा किसी की न करे।
  हाय से और पैर से,
  न प्राण प्रिय उनका हरे॥
- ४. न फुछ भी ले आता विना,
   है सन्त का व्रत याचना ।
   ★ महायोर ने यह सुवचन,
   श्रिय शिष्य गौतम से कहा ॥

१०. गाथा

सहे रूवे य गंधे य,

रसे फासे तहेव य।

पंचिवहे कामगुणे,

निच्चसो परिवज्जए॥

उत्तं अ० १६ गा० १०

अर्थ

ब्रह्मचर्य के साधक को शब्द रूप, रस गन्ध और स्पर्श आदि पांच काम गुणों को सदा के लिए छोड़ देना चाहिये।

- जीवन के समस्त व्रतों का,
  व्रह्मचय सम्राट् है।
  हर व्रत है छोटो नदो,
  व्रह्म सागर विराट् है।।
- २. साधक को साधना का,

  वहा ही प्राण है।

  आत्मा के साक्षात् का,

  वहा ही सोपान है।
- इ. कहीं शब्द, रूप और गन्ध है, कहीं स्पर्श-रस के योग हैं। नश्वर सुख के बीज ये, इन्द्रियों के भोग हैं।।

जे पाव कम्मेहि धणं मणूसा
समाययन्ती अमइं गहाय।
पहाय ते पासपयट्टिए नरे
वेराणुबद्धा णरय उवेन्ति।।

्र उत्तः अः ४ गाः २

अर्थ

धन को अमृत स्वरूप समझ कर मनुष्य अनेक पाप कर्मों के द्वारा धन को प्राप्त करता है और वह कर्मों के दृढ बन्धन में बंध जाता है। अनेक प्राणियों के साथ बैर बान्ध कर अन्त में सब कुछ यहीं छोड़ कर नरक में चला जाता है।

- १. जो पाय-पथिक पाय से, नित धन कमाता है। अमी रस समझ कर इसको, वह अपना सब गैंवाता है।।
- २. किसी से राग करता है,
  किसी से द्वेष करता है।
  हिंसा-वैर के पापों से,
  जीवन घट की भरता है।
- ३ बान्ध कर कमं के बन्धन, वह खाली हाथ जाता है। भटकता है चौरासी में, नरक के दुख उठाता है।।
- ४. मधु लिपटी-खड्ग सा,
   है मोग के सुख का मजा।
   ★ महाबीर ने यह सुबचन,
   प्रिय शिष्य गीतम से कहा।।

जह सुणी पूइ कन्नी निक्कसिज्जई सव्वसी। एवं दुस्सील पडिणीए महरी निक्कसिज्जई।।

उत्तर् अरु १ मार ४

अर्य

जैसे सडे हुए कानों वाली कुतिया प्रत्येक स्थान से निकाल दी जाती है वैसे ही दुःशील और गुरुजनों का विद्वेषी तथा असम्बद्ध प्रलापी मनुष्य सब स्थानों से निकाल दिया जाता है।

- १ जो बाहर से तो साधक है, पर दुःशील अभिमानी है। जो गुरु जनों का निन्दक है, और विद्वेषी अज्ञानी है।।
- २. जिस की आंखों में शर्म नहीं, जो मुंह आए कह देता है। जो त्याग मूर्ति गुरु जन को भी, आड़े हाथों लेता है।।
- इ. सड़े हुए कानों वाली वह, कुतिया-सा दुख पाता है। वह धमं-संघ और धमंगण से, बाहर निकाला जाता है।।
- ४. सन्मान मिल सकता नहीं,
   अविनीत की संसार का।
   ★ महावीर ने यह सुवचन,
   प्रिय शिष्य गौतम से कहा।

# अप्पा नई वेयरणी अप्पा में कूडसामली। अप्पा काम दुहाधेनु अप्पा में नन्दणं वणं।।

उत्त० अ० २० गा० ३६

अर्थ

मेरी आत्मा ही वैतरणी नदी है, मेरी आत्मा ही कूट शाल्मली वृक्ष है। मेरी आत्मा ही कामधेनु है और मेरी आत्मा ही नन्दन बन है। वैतरणी नदी-सा दुख मया,
 है स्वयं ही यह आत्मा।
 स्वयं ही इस आत्मा को,
 शाल्मी तरु सा कहा।।

२. है स्वयं ही आत्मा यह,
काम घेनु सुख - मया।
स्वर्ग का नन्दन समझ लो,
है स्वयं यह आत्मा।

इ. इ. इ. का और सुख का बस,
 है जनक यह आत्मा ।
 ★ महाबोर ने यह सुवचन,
 प्रिय शिष्य गौतम से कहा ।।

अप्पा कत्ता विकत्ता य

हुहाण य सुहाण य।

अप्पा मित्तममित्तं च

हुप्पट्ठिय सुपट्ठिओ ॥

उत्त० अ० २० गा० ३७

अर्थ

आत्मा स्वयं ही दुख-सुख को उत्पन्न करता है और स्वयं ही नाझ करता है। सत्पथ पर चलने वाला आत्मा स्वयं अपना मित्र है और असत् पथ-गामी आत्मा स्वयं ही अपना शत्रु है।

- १ स्वयं ही स्वर्ग का यह, आत्मा निर्माण करता है। अपने ही कर्म से यह, नरक का मेहमान वनता है।।
- र कभी विवेक से यह, सुख की दुनिया वसाता है। कभी अज्ञान में आकर, स्वयं प्रलय मचाता है।।
- इ. कभी अपने से हो यह, शत्रु - सा व्यवहार फरता है। कभी सुमित्र वन कर, स्वयं का उपकार करता है।।
- ४. सत्य अपना मीत है,
   और असत् शत्रु है चड़ा ।
   ★ महावीर ने यह सुवचन,
   प्रिय शिष्य गौतम से कहा ।।

अप्पाणमेव जुज्झाहि कि ते जुज्झेण बज्झओ । अप्पाणमेव अप्पाण, जइत्ता सुहमेहए ॥

उत्त० अ० ९ गा० ३५

अर्थ

हे पुरुष ! तू अपनी आत्मा के साथ ही युद्ध कर । बाहर के शत्रुओं से लड़ने से क्या लाभ ? आत्मा के द्वारा ही आत्मा को जीतने से सच्चा सुख मिलता है।

- १. है कहां दुश्मन तेरा ? इतना नहीं तुझ को पता! अज्ञान में तू बाहर के, नित शत्रुओं से लड़ रहा,
- २. तेरे हो मन का विम्ब है, सर्वत्र वाहर पड़ रहा। तू स्वयं निज को देखता है, वाहर में अच्छा युरा।।
  - इ. न बाहर के संग्राम में, तुम नष्ट जीवन को करो। अपने ही मन को रोक कर? अपने विकारों से लड़ो।।
- ४. ज्ञान से मन जीत कर,
   तू सुख शाश्वत पायेगा ॥
   ★ महावोर ने यह सुवचन,
   प्रिय शिष्य गौतम से कहा ॥

## कोहो पीइं पणासेइ माणो विणयनासणो । माया मित्ताणि नासेइ लोहो सव्वविणासणो।।

दश० छं० ८ गा० ३८

अर्थ

कोंघ प्रीति की नष्ट करता है। मान से विनय का नाश होता है। माया मित्रता का हनन करती है और लोग सब गुंजों का नाश कर देता है।

- १. कषाय आत्मा के लोक में,
  विप्लव मचाता है ।
  सद्गुणों के शिखर से
  नीचे गिराता है ।।
- २. फ्रोध प्रेम के सूत्र को, झटपट तोड़ देता है। विनय के फनक-घट को भी, यह अहं फोड़ देता है॥
- इ. छल से मंत्री का भाव भी, निष्प्राण होता है। लोभ से सर्व गुण गण का, ही वस अवसान होता है।।
- ४. दमन करना चाहिये,
   साधक को इस कषाय का।
   ★ महाबोर ने यह सुवचन,
   प्रिय शिष्य गौतम से कहा।।

## हिंसे बाले मुसावाई माइल्ले पिसुणे सढे। भुंजमाणे सुरं मंसं सेयमेयं ति मन्नइ।।

उत्त० अ०५ गा०९

अर्थ

अज्ञानी मनुष्य हिंसा करता है, झूठ बोलता है, छल कपट करता है। निन्दा-चुगली में रत रहता है। शठता का व्यवहार करता है और मांस मदिरा का सेवन करता है। यह सब कुछ करता हुआ भी अज्ञान के कारण इसी में अपना हित समझता है।

- १. जानते हो वाल जन की क्या भला पहचान है। वाल वह जो आत्मा के, जान से अनजान है।
- २. जो शरण हे असत् की,
  हिंसा सदा करता रहे।
  कपट से व पिशुनता से,
  पाप घट भरता रहे।।
- इ. जीवन के हर व्यवहार में, नहीं घूर्त्तता की छोड़ता। सुरा में और मांस में, आसक्त रहता है सदा।।
- ४. आश्चर्य है फिर मानता है,
   पय इसे कल्याण का ।
   ★ महाबीर ने यह सुबचन,
   प्रिय शिष्य गौतम से कहा ।।

१८, गाया

### जो सहस्सं सहस्साणं संगामे दुज्जए जिणे। एगं जिणेज्ज अप्पाणं एस से परमो जओ।।

उत्त० अ० ९ गा० ३४

अर्थ

दुर्जय संग्राम में दस लाख सुभटों पर विजय प्राप्त करने की अपेक्षा अपने ही दुष्ट मन पर विजय प्राप्त करना सब से श्रेष्ठ विजय हैं।

- १. वीर किसको है कहा ? उसकी विजय का रूप क्या ? भोग का यह कीट मानव. वया इसे है समझता ?!
- २ जो विजय संग्राम में,
  दस लाख सुभटों पर करे,
  आत्म-विजय को समझ लो,
  तुम इस विजय से भी परे।।
- ३. आत्म विजेता ही सदा, मन-इन्द्रियों को जीतता । लोक में परलोक में, वह सुख पाता है सदा ।।
- ४. जग में विजय होती नहीं,
   मन-जगत को जीते बिना।
   ★ महावीर ने यह सुवचन,
   प्रिय शिष्य गौतम से कहा ।।

उवसमेण हणे कोहं
माणं महवया जिणे।
मायं च अज्जवभावेण
लोभं संतोसओ जिणे।।

दश० अ० ८ गा० ३९

अर्थ

शान्ति से कोध को, नम्रता से अहंकार को, सरलता से कपट को तथा सन्तोष से लोम को जीतना चाहिये। १. तू शान्ति सं कोघ का, उपशमन करना सीख ले। मृदु भाव से अहंकार का, नियमन करना सीख ले।

२. ऋजिता से छल के पाप का, तू दमन करना सीख ले। सन्तोष से तू लोग का हनन करना सीख ले॥

इस तरह साधक करे,
 निज आत्मा की साधना ।
 प्रे महाबीर ने यह मुक्चन,
 प्रिय शिष्य गौतम से कहा ।।

**ृ**२०. गाथा

प्यणट्ठा जसो कामी
माणसम्माण कामए।
बहुं पसवई पावं
मायासल्लं च कुव्वई।।

वंश० अ० ५ उ० २ गा० ३७

अथं

जो पूजा, यज्ञ तथा मान-सन्मान की कामना करता है, इसकी प्राप्ति के लिए उसे बहुत पाप करना पड़ता है और वह इसके लिए कपट भी करता है।

- १ सिर पर पाप की गठरी, उठा कर कीन ले जाता । पाप के विकट सागर में, गोते कीन है खाता ? ।।
- साधक मोह का बन्धन,
   पलक में तोड़ सकता है।
   मां और पुत्र के भी,
   मोह से मुख मोड़ सकता है।।
- ३. मगर मुश्किल है दिल से, इक यशेच्छा को हटा देना। पूजा के मृदुल कुसुमों से, इस मन को बचा लेना।।
- ४. मान-सन्मान के भूखे, हमेशा पाप करते हैं। पूजा को ली पर वह, शलम वन-वन के गिरते हैं।।
  - ५. यश के वास्ते साधक, कपट का जाल है बूनता।
  - ★ महायोर ने यह सुवचन,
    प्रिय शिष्य गौतन से पहा ।।

### पडन्ति नरए घोरें जे नरा पावकारिणो। दिव्वं च गइं गच्छंति चरित्ता धम्ममारियं।।

उत्त० अ० १८ गा० २५

अर्थ

जो मनुष्य पाप करता है वह घोर नरक में जाता है और जो आर्य धर्म का आचरण करता है वह दिव्य गति को प्राप्त करता है। १. पाप कर्म का रिसक प्राणी, घोर नरक में जाता है। आर्य धर्म का आराधक, दिव्य गति नित पाता है।।

२. पाप से वच कर मनुष्य!
 धर्म में तू मन लगा।
 ★ महावीर ने यह सुवचन,
 प्रिय शिष्य गौतम से कहा।।

#### सोच्चा जाणइ कल्लाणं सोच्चा जाणइ पावगं। उभयं पि जाणइ सोच्चा जं सेयं तं समायरे।।

दश० अ० ४ गा० ११

अर्थ

मनुष्य श्रवण करने से ही कल्याण के मार्ग को जानता है और श्रवण के द्वारा ही उसे पाप का जान होता है। दोनों मार्गों को जान कर, जो आत्मा के लिए द्यान्तिकर मार्ग हो उसे ग्रहण करना चाहिये। . १. श्रवण से ही धर्म का,
परिज्ञान होता है ।
पाप-पय का श्रवण से ही,
भान होता है ॥

२. दोनों का सम्यक ज्ञान नर,
श्रवण से ही पायेगा ।
उसको मिलेगी शान्ति,
जो धर्म-पथ अपनाएगा ।

श्रुतत्तान के नित श्रवण को,
 श्रियवर कमी न भूलना।
 भहावीर ने यह सुदचन,
 श्रिय शिष्प गौतम से कहा॥

#### चत्तारि परमंगाणि दुल्लहाणीह जन्तुणो। माणुसत्तं सूइ सद्धा संजमम्मि य वीरियं॥

उत्त० अ० ३ गा० १

अर्थ

इस संसार में जीव की मनुष्यत्व, धर्म श्रवण श्रद्धा और संयम-धर्म के इन चार दुर्लभ अंगों की प्राप्ति दुर्लभ होती है।

- १. सब कुछ मिलता है दुनिया में, पर सार नहीं मिल पाता है। सार यदि मिल जाए तो, फिर निकट सभी कुछ आता है।।
- २. धर्म के चार ही हैं अंग, जो दुर्लंभ कहे जाते । वड़े ही पुण्य से प्राणी, उन्हें जीवन में हैं पाते।।
- ३. मनुष्य में भी मनुष्यता, मुश्किल मे मिलती है। हृदय में श्रृत की किलका, कहीं मुश्किल से खिलती है।।
- ४. श्रद्धा का जागना मन में,

  बड़ा दुर्लभ कहा जाता।

  वड़ी कठिनाई से प्राणी,

  है संयम-पथ पर आता।
- ५. इन चार अंगों का मिलन,
   जीवन में दुलंग है महा।
   प्राचीर ने यह सुवचन,
   प्रिय शिष्य गौतम से वहा।।

२४. गाया

सोही उज्ज्यस्यस्स धम्मो सुद्धस्स चिट्ठई। निव्वाणं परमं जाइ घयसित्तिव्व पावए।।

उत्त० अ० ३ गा० १२

अर्थ

सरल आत्मा की शुद्धि होती है और शुद्ध आत्मा में ही धर्म टिकता है। घी से सिचित अग्नि के समान वह देदीप्यमान होकर परम निर्वाण को प्राप्त करता है। १. सरलता का जो धनी, नित शृद्धता का दास है। शृद्ध मन में ही सदा, मंगल धमं का वास है।।

त्र घृत-सिञ्चन आग की ज्यों, द्युति का वर्धन करे। आत्म-धर्म का साधक भी, निर्वाण का अर्जन करे।।

इ. साधना का बीज साधक !
 समस की है सरकता ।
 ★ महाबीर ने पह खुपचन,
 प्रिय शिष्य गीतम से कहा ।

### मूलाओ खंधप्पभवो दुमस्स खंधाउपच्छा समुवेन्ति साहा। साहप्पसाहा विरुहन्ति पत्ता तओ सि पुष्फं च फलं रसो अ॥

दश• अ० ९ उ० २ गा० १

अर्थ

वृक्ष के मूल से तना उत्पन्न होता है। फिर विभिन्न शाखाएं फूटती हैं। शाखाओं से प्रशाखाएं निकलती हैं। प्रशाखाओं पर पत्ते उगते हैं। फिर फूल खिलते हैं। फिर फल लगते हैं और पश्चात् फलों में रस उत्पन्न होता है। मूल से उभरे सदा हो,
 तरु का मोटा तना ।
 शाला प्रशाखा के विभव की,
 देख फिर मनहर छटा।।

२. डालियों की एक शोमा,
है मृदुल पत्ते घने ।
पत्तियों को फूल-फल,
और फल फिर रसमय बने ।।

83 57.20

३ मूल से ले रस तलक,

कम है यही तुम जानना।

★ महाबीर ने यह सुबचन,

प्रिय शिष्य गीतन से कहा।।

## एवं धम्मस्स विणओ मूलं परमो से मोक्खो। जेण कित्ति सुयं सिग्घं निस्सेसं चाभिगच्छइ॥

वश० अ०९ उ०२ गा०२

अर्थ

इसी प्रकार धर्म रूपी वृक्ष का मूल विनय है और उसका अन्तिम परिणाम मोक्ष है। विनय से मनुष्य कीर्ति, श्रुतज्ञान और प्रशंसा पूर्णरूपेण प्राप्त करता है। सब ने विनय को हो,
 धर्म का मूल माना है।
 मोक्ष उत्तका रस परम,
 सुख का खजाना है।। .

२ विनय से हो कीर्ति,
श्रुत ज्ञान मिलता है।
सन्मान व निर्माण,
फिर निर्वाण मिलता है।

धनय को साधक ! समझ,
 जोदन को सच्चो सम्पदा ।
 ★ महाबीर ने यह सुवचन,
 प्रिय शिष्य गौतम से हहा ॥

२७. गाया

# अभिक्खणं कोही भवइ पबन्धं च पकुव्वई । मेत्तिज्जमाणो वमइ सुयं लद्धूण मज्जई ॥

उत्त० व० ११ गा० ७

अर्थ

अविनीत व्यक्ति के चीदह लक्षण होते है। जैसे कि (१) जो बार बार कोध करता हो। (२) जिस का कोध शीध्र शान्त न होता हो। (३) जो मित्रता को न निमाता हो। (४) जो विद्या प्राप्तकर गर्व करता हो।

१ फोध करे जो बार बार निज मन में गांठ बना रखे। जो पल में मित्र को छोड़े, और विद्या का भी गर्व करे।।

(अगली गापा से सम्बन्धित)

## अवि पाव परिक्खेवी अवि मित्तेसु कुष्पई। सुष्पियस्सावि मित्तस्स रहे भासइ पावयं।।

दत्त० अ० ११ गा० ८

अर्थ

(५) जो गुरु जनों का तिरस्कार करने वाला हो। (६) जो घनिष्ट मित्रों पर भी कोध करता हो। (७) जो हितैपी मित्र की भी पीठ पीछे वृराई करता हो। १. गुरु चरणों का अपमान करे. जो प्रिय मीत पर फोध करे। उपकारी की निन्दा से मी, नहीं कभी जो बाज रहे।।

(अगलो गाघा से सम्बन्धित)

### पइण्णवाई दुहिले थद्धे लुद्धे अणिग्गहे । असंविभागी अवियत्ते अविणीए त्ति वुच्चइ ॥

**उत्त**० अ० ११ गा० ९

अर्थ

(८) जो असम्बद्ध प्रलापी हो। (९) द्रोही हो। (१०) जो अभिमानो हो। (११) जो रसों में आसक्त हो। (१२) जो इन्द्रियों के वश में हो। जो अंसविभागी हो। जो सब को अप्रीतिकर हो। उसे अविनीत कहते है। श. जो मुंह आया वक देता है, जो हर हृदय से द्रोह करे। जो अभिमान रसासिवत, न असंयम से रहे परे।।

२. जो काँटे सा सबको खटके, जो देन फर के बटवारा। ऐसा साधक अविनीत कहा, न लगे किसी को भी प्यारा॥

इ. अधिनीत की साधक ! समझ,
 निष्फल है सारी साधना।
 महाबीर ने यह खुबचन,
 प्रिय शिष्य गौतन से कहा।

३०. गाया

#### विवत्ती अविणीअस्स संपत्ती विणिअस्स य । जस्सेयं दुहओ नायं सिक्खं से अभिगच्छइ ॥

इशं० अ० ९ उ० २ गा० २२

अर्थ

अविनीत को विपत्ति और विनीत को सम्पत्ति मिलती है। इन दो बातों को जिसने जान लिया है वहो सच्ची शिक्षा प्राप्त कर सकता है। १ संसार का हर एक दुख,
अविनीत को है घेरता ।
सुविनीत को मिल जाती है,
सारे जगत की सम्पदा ॥

२. वल अपित्मित विनय का.
 है जगत में माना गया।
 ★ महावीर ने यह सुवचन,
 प्रिय शिष्य गौतम से कहा।।

#### अह पंचहिं ठाणेहिं जेहिं सिक्खा न लब्भई। थम्भा कोहा पमाएणं रोगेणालस्सएण य ॥

उत्त० अ० ११ गा० ३

अर्थ

अभिमान, क्रीव, प्रमाद, रोग और आल्स्य इन पांच कारणों से शिक्षा प्राप्त नहीं हो सकती। है पञ्चदोप का वास नहां,
 न वहां कभी शिक्षा जाती।
 न वह देखें ऊँचे कुल को,
 न वह देखें ऊँची जाति।।

जो अहंकार में चूर रहे,
 न विजय क्रोध पर पाता है।
 प्रमाद, रोग व आलस को,
 न मन से टूर हटाता है।

इस सायक को शिक्षा दासी,
 जो पञ्चदोप से दूर रहा।
 ★ महादोर ने यह सुवजन,
 दिय शिष्य गौतम से कहा॥

### जावन्तऽविज्जा पुरिसा सब्वे ते दुक्खसंभवा। लुप्पन्ति बहुसो मूढा संसारम्मि अणन्तए।।

उत्तरं अर ६ गार १

अर्थ

संसार में जितने भी अज्ञानी मनुष्य हैं सब दुख उन्हें ही होते हैं। अज्ञानी इस अनन्त संसार में बहुत प्रकार से कष्ट उठाते हुए परिभ्रमण करते रहते हैं। १ अज्ञान के अन्धकार में, जो ठोकरें हैं खा रहे। सो बात की है बात यह, वे दुख सारे पा रहे।।

२ अनन्त इस संसार में, नर मूढ दुख पांता रहे । इस दुखमय संसार में. आता रहे. जाता रहे ।।

इ. नित साध्य तेते रहो,
 तुम सान थे प्रकाश का ।
 ★ महावीर ने यह मुख्यन,
 प्रिय शिष्य गौतम से कहा ।।

### जहा सूई ससुत्ता पडियावि न विणस्सइ। तहा जीवे ससुते संसारे न विणस्सइ॥

उत्त० अ० २९ गा० ५९

अर्थ

जैसे धागा-पिरोई हुई सूई के गिर जाने पर भी सरलता से मिल जाती है। ठीक इसी तरह सूत्र-ज्ञान से युक्त आत्मा संसार में पथ भ्रष्ट नहीं होता। यदि पूर्व कर्मानुसार कहीं मार्ग से गिर भी जाये तो शी झे हो सम्मल जाता है। १. धागे वाली सूचिका ज्यों ? गुम न होने पाती है । गिर जाने पर भी वह शीघ्र, आँखों में आ जाती है।।

२. ऐसे ही ज्ञानी पय से, न विचलित होने पाता है। फर्म दोप से छिगा हुआ भी, सत्यर पथ पर आता है।।

३ लोक में परलोक में,
लो आश्रय नित ज्ञान का।

★ महाबीर ने यह सुबचन,
प्रिय शिष्य गौतम से कहा।।

अह अट्ठिहं ठाणेहिं सिक्खा सीले ति बुच्चई। अहस्सिरे सया दन्ते न य भस्ममुदाहरे।।

उत्त० अ० ११ गा० ४

अर्थ

आठ गुणों से व्यक्ति ज्ञिक्षाशील कहलाता है। जो अकारण ही नहीं हंसता रहता हो अर्थात् जो गम्मीर रहता हो। जो इन्द्रियों का विजेता हो। जो इसरे का मर्म नहीं कहता हो। १ आठ गुणों के आमूषण. जिस साधक के पास रहें। कान खोल कर सुनो जरा, हम उस को शिक्षावान कहें।।

२. जो विन कारण न हेंसे कभी, प्रतिपल गम्भीर वना रहता। जो वने इन्द्रियों का स्वामी, जो पर का मर्स नहीं कहता॥

(बगली गामा में मन्बन्धित)

## नासीले न विसीले वि न सिया अइलोलुए । अकोहणे सच्चरए सिक्खा सीले त्ति वुच्चई ॥

उत्त० अ० ११ गा० ५

अर्थ

जो जील सम्पन्न हो। जो पुनः पुनः दोष न करता हो। जो अलोलुपी हो। जो ज्ञान्त रहता हो और सत्य पारायण हो उसे ही जिक्षाजील कहते हैं। १. जो शील धर्म का अनुरागी, न बार - बार बत को तोड़े। जो रस के मीह से दूर रहे, निज मन को शान्ति में जोड़े॥

तस, शिक्षित का है निकष यही,
 वह रिसक रहे नित सत्य का।
 ★ महावीर ने यह सुयचन,
 प्रिय शिष्य गौतम से कहा।।

न वि मुण्डिएण समणो

न ओंकारेण बम्भणो।

न मुणी रण्णवासेणं

कुसचीरेण न तावसो।।

उत्त० अ० २५ गा० ३१

अर्थ

केवल सिर मुंडवाने से कोई श्रमण (साधु) नहीं होता। ओंकार बोलने से ही कोई ब्राह्मण नहीं होता। निरे अरण्य में रहने से कोई मुनि नहीं होता और नहीं बल्कल धारण करने से कोई तापस कहा जाता है। १. सिर मुंडवाने से कोई,
श्रमण वन सकता नहीं ।
क्या ओम् पद के रटन से,
ग्राह्मण कहा जाता कहीं ? ।।

२. वन-यास फरने से कभी भी, मृनि पद मिलता नहीं । पया कुशा चीवर धार कर, तापस बना जाता कहीं ? ॥

र महत्व तो णुष्ट भी नहीं,
वात्म धर्म में वेप का।

★ महाषीर ने यह सुवचन,

प्रिय शिष्य गीतम से कहां।।

# समयाए समणो होइ बंभचेरेण बंभणो। नाणेण य मुणी होइ तवेण होइ तावसो।।

उत्त० अ० २५ गा० ३२

अयं

समता से ही व्यक्ति श्रमण होता है। ब्रह्मचर्य का पालन करने से ही व्यक्ति ब्राह्मण होता है। ज्ञान से ही साधक मुनि चनता है और इच्छा का निरोध करने से अर्थात् तप से ही व्यक्ति तापस होता है। श समता से साधक श्रमण बने, और ब्रह्मचर्य से ब्राह्मण है। सुज्ञान रहे तो मुनि बने, तप से बने तपोधन है।।

२. बाहरी साधन का मूल्य नहीं,
 मूल्य है दुनिया में गुण का।
 ★ महावीर ने यह सुवचन,
 प्रिय शिष्य गौतम ने कहा।

### चीराजिणं निगणिणं जडी संघाडिमुंडिणं। एयाणि वि न तायन्ति दुस्सीलं परियागयं।।

उत्त० अ० ५ गा० २१

सर्थ

चीवर, मृगचर्म, नग्नत्व, जटा, संघाटिका और सिर का मुण्डन आदि वाह्य साधन किसी भी दुश्शील को दुर्गति से नहीं वचा सकते ।

- चीवर के घारण करने से,
  साधक को ज्ञान नहीं होता।
  मृगचमं घरे चाहे नग्न रहे,
  उस का कल्याण नहीं होता।।
- चाहे जटाजूट रखे सिर पर, चाहे गुदड़ी में काटे जीवन। चाहे लोच करे निज हायों से, चाहे करे सिर का मुण्डन।।
- ३. ये बाहर के साधन सभी,
  ॐचा उठा सकते नहीं ।
  चिरत हीन को दुर्गित से,
  ये बचा सकते नहीं ।।
- ४. निर्माण की चावी है,
   साधक के चरित की शुद्धता ॥
   ★ महावीर ने यह सुवचन,
   प्रिय शिष्य गौतम से कहा ॥

# उवलेवो होइ भोगेसु अभोगी नोवलिपाई। भोगी भमइ संसारे अभोगी विष्यमुच्चई॥

उत्त० अ० २५ गा० ४१

अर्थ

भोग में फंसा हुआ मनुष्य कर्म से लिप्त होता है। अभोगी कर्म से लिप्त नहीं होता। भोगी संसार में भ्रमण करता है और अभोगी-त्यागी संसार से मुक्त हो जाता है। अर्थात् वह दुख-सुख से ऊपर उठ कर आनन्द को प्राप्त करता है। १. भीग में आसक्त जो, वह कर्म का बन्धन करे। भीग से जो दूर है, न कर्म-चक्कर में पड़े॥

श्वागमन भोगो करे.
 अभोगो मृक्त हो जाता ।
 महायोर ने यह मुक्चन,
 श्रिय शिष्य गौतम से कहा ॥

### जहा पोम्मं जले जायं नोबलिप्पइ वारिणा। एवं अलितं कामेहि तं वयं बूम माहणं॥

उत्त० अ० २५ गा० २७

अर्थ

जैसे कमल पानी में उत्पन्न होने पर भी कीचड़ से लिप्त नहीं होता। वैसे ही जो संसार में रहते हुए भी काम वासना में लिप्त नहीं होता वस्तुतः वहीं ब्राह्मण कहलाने के योग्य है। १ कीच में पंत्रज उगे, पर कीच से ऊपर रहे। संसार में रह कर मी, जो संसार में फिरन फैंसे॥

रेसे ही साधक पुरुष को,
 अरिहन्त ने बाह्मण कहा।
 महावीर ने यह मुयचन,
 प्रिय शिष्य गौतन से कहा।

कम्मुणा बम्भणो होइ कम्मुणा होइ खत्तिओ। वईसो कम्मुणा होइ सुद्दो हवइ कम्मुणा।।

उत्त∙ अ० २५ गा० ३३

सर्थ

मन्ष्य ब्राह्मण के योग्य कर्म करने से ही ब्राह्मण होता है। क्षत्रिय के कर्म से क्षत्रिय कहलाता है। वैश्य के कर्म द्वारा ही वैश्य होता है। शूद्र भी कर्म से ही होता है। १. द्विज की व क्षत्रिय की, इक कर्म ही पहचान है। वैश्य का व शूद्र का नित, कर्म से ही ज्ञान है।।

तंसार में तुम देख लो,
 है कमं की प्रधानता ।
 ★ महायोर ने यह सुवचन,
 प्रिय शिष्य गौतम से कहा ।।

## जयं चरे जयं चिट्ठे जयमासे जयं सए। जयं भुंजन्तो भासन्तो पावकस्मं न बन्धइ।।

दश० अ० ४ गा० ८

अर्थ

जीव ध्यान पूर्व चलने, रहने, वैठने, सोने खाने और बोलने से पाप कर्म का वन्ध नहीं करता।

- १. ध्यान व उपयोग से, हर काम करना चाहिये। देख कर के ही धरा पर, कदम धरना चाहिये।।
- २. उपयोग से शयन फरे, व ध्यान से वैठे - उठे । विदेक से भोजन फरे नित, सोच कर वाणी फहे।
- ३. साधक कमं जो भी करे, नित ध्यान - यतना से करे। वह रहेगा कमंयोगी, कमं - बन्धन से परे,
- ४. यतना फर्म का प्राण है.
   पतना फर्म की दिव्यता ।
   ★ महावीर ने यह नुपचन,
   प्रिय शिष्य गौतम ने वहा ॥

### सन्वभूयप्पभूयस्स सम्बं भूयाइ पासओ। पिहियासवस्स दन्तस्स पावकम्मं न बन्धइ।।

दश० अ० ४ गा० ९

अर्थ

जो प्राणिमात्र को अपने समान समझता है। उन पर समभाव रखता है। जो पाप कर्मों से दूर रहता है तथा जो अपनी इन्द्रियों को वश में रखता है। ऐसे संयमी पुरुष को पापकर्म का बन्ध नहीं होता। १. जो विश्व के हर जीव की, हे समझता अपने समान । राग का और द्वेप का, जिसके नहीं मन में निशान ॥

२. पाप से जो दूर रह, मन - इन्द्रियों को वश करे। है संयमी ऐसा सदा ही, फर्म - वन्धन से परे॥

मिलन हो सकता नहीं,
 समभाय का य पाप का ॥
 महाबीर ने यह सुवचन,
 प्रिय शिष्य गौतम से कहा ॥

### निम्ममो निरहंकारो निम्संगो चत्तगारवो। समो अ सन्वभूएसु तसेसु थावरेसु अ॥

उत्त० अ० १९ गा० ९०

अर्थ

महापुरुष ममत्व से रहित, अहंकार से शून्य, अनासक्त, गर्व का त्यांगी और त्रस तया स्थावर सभी प्राणियों पर सममाव रखने वाला होता है। १ ममत्व से मन दूर जिसका, मान की न आग है। आसिवत से जो मुक्त है. न गर्व का अनुराग है।।

२. छोटे - बड़े हर जीव फी,
समता की आंखों से लखे।
महापुरुष वह संसार का,
सामान्य जीवन से परे।।

इ. हर नयन इन नर जगत का,
 जसको नहीं पहचानता ।
 ★ महायोर ने यह नुपयन,
 प्रिय शिष्य गौतन से कहा ॥

## लाभालाभे सुहे दुक्खे जीविए मरणे तहा । समो निन्दापसंसासु तहा माणावसाणओ

उत्त॰ अ० १९ गा० ९१

अर्थ

महापुरुष लाभ-हानि, सुख-दुख, जीवन-मरण, निन्दा, प्रशंसा और मानापमान आदि प्रत्येक स्थिति में समनाव रखता है।

- लाम हानि में फमी, समभाव जो खोता नहीं। सुख में फमी हेंसे नहीं, दुख में फमी रोता नहीं।।
- क्षणिक जीवन का कभी भी,
   मोह जो करता नहीं.
   मृत्यू हो तन्मुख खड़ी पर,
   मन में जो डरता नहीं।।
- इट की निन्दा जिसे, आफुल बना सकती नहीं। मुजन की श्रद्धाञ्जलि, जिस को लुभा सकती नहीं।
- ४. मान पा कर भी कभी, जो मान में आता नहीं। सन्मान मिल जाने पे जो, अभिमान में आता नहीं।।
- ५. महापुरच यह समभाव का,
  मन्त्र कभी नहीं मूलता ।

  ★ महावीर ने यह मुदचन,
  प्रिय शिष्य गीतम ने बहा ।

इमं च में अत्थि इमं च नित्थि इमं च में किच्चं इमं अकिच्चं। तं एवमें लालप्पमाणं हरा हरंति त्ति कहं पमाओ ॥

उत्त० अ० १४ गा० १५

अर्थ

'यह मेरा है' और 'यह मेरा नहीं है।' 'यह में ने कर लिया है 'और' यह अभी नहीं किया' इस प्रकार संकल्प-विकल्प करने वाले मनुष्य के आयुष्य को काल रूपी चोर हरण करते रहते हैं। अरे जीव! फिर तू ययों प्रमाद में पड़ा है? १ 'यह है मेरा' 'वह मेरा' नहीं, मूर्ख नर यह कहता है। 'यह हो चुका है' यह है करना, संकल्प नदी में वहता है।

२. ऐसे नर के जीवन धन की, काल - चोर हर ले जाता । रे अज्ञानी ! सुन जिन वाणी, वयों प्रमाद नहीं तजता ॥

३. फाल के आगे यह जीवन,
 है सदा ही हारता।
 ★ महाबीर ने यह सुवचट,
 प्रिय शिष्य गाँतम से घहा॥

# वित्तेण ताणं न लभे पमत्ते इमिम्म लोए अदुवा परत्था। वीवष्पणट्ठे व अणंतसीहे नेयाउयं दट्ठुमदट्ठु मेव ॥

उत्त० अ० ४ गा० ५

अर्थ

पापी पुरुष इस लोक में तथा परलोक में कहीं भी धन के वल पर अपने कमों के फल मे नहीं बच सकता। अनन्त मोह के कारण प्राणी का ज्ञान-दीप बुझ जाता है। वह न्याय मार्ग को देखता हुआ भी न देखते हुए की तरह काम करता है। १- धन से कमी भी पाप-फल से,
त्राण हो सकता नहीं ।
इस लोक में परलोक में,
फत्याण हो सकता नहीं ।।

२ ज्ञान का दीपक बुझे नित,
मोह के झझाबात में ।
न्याय - पथ कैसे दिखे,
फिर मोह की काली रात में ॥

धन का भरोमा न करो,
 मूठो है जग की सम्पदा।
 महाबीर ने यह सुवचन,
 प्रिय शिष्य गौतन से कहा।

# न तस्स दुक्खं विभयन्ति नाइओ न मित्तवगा न सुया न बन्धवा। एक्को सयं पच्चणुहोइ दुक्खं कत्तारमेव अणुजाइ कम्मं॥

उत्त० अ० १३ गा० २३

अर्थ

जीव के दुख में उसके सम्बन्धी हिस्सा नहीं बटाते। मित्र वर्ग, पुत्र तथा अन्य भाई बान्धव कुछ भी सहायता नहीं कर सकते। यह जीव अकेला ही अपने कर्मों का भीग करता है क्यों कि नियम है कि कर्त्ता के पीछे ही कर्म जाता है।

- १. पूर्व कर्म के दोष से, जब जीव को दुख घेरता है। अपना कोई बनता नहीं, हर मित्र आंखें फेरता है।।
- २. अपना सना परिवार, निज को छोड़ देता है । नेह के सूत्र पलक में, तोड़ देता है ।।
- ३. स्वय ही यह आत्मा, है दुख सारा भोगता । संग जाता है कर्म, यह जीव को नहीं छोड़ता ॥
- भ्र. निट्द है जग में कमं,
   पहन करे दिल्कुल समा।
   भ्र महाबीर ने यह मुख्यन,
   प्रिय शिष्य गौतम से कहा।।

असंखयं जीविय मा पमायए जरोवणीयस्स हु नित्थ ताणं। एवं विजाणाहि जणे पमत्ते किण्णु विहिंसा अजया गहिन्ति॥

उत्त० अ० ४ गा० १

अर्थ

जीवन का सूत्र एक बार टूट जाने पर फिर जुड़ता नहीं। बुढ़ापा आने पर कोई रक्षक नहीं होगा। जो पापी हैं, हिंसा में रत हैं और संयम से हीन हैं, वे अन्त में किस की शरण लेगें?

- १ जब आयु की शाखा से, यह जीवन पुष्प झरता है। न कोई पिश्य का विज्ञान, उसे फिर जोड़ सकता है।
  - २. तेरे उन्मत्त यौवन को, बुढ़ापा लब दवायेगा। नुझे इस कर्म फल से, कौन फिर आकर बचायेगा।।
    - ३ हे प्रमाद के राही ! तू,
      जीवन ज्ञान फैसे पायेगा ?।
      हिसा, असंयम, पाप से,
      तू प्राण फैसे पायेगा ?॥
    - ४. धर्म का मार्ग पकड़,
       सीर छोड़ मार्ग पाप का।
       ★ महायोर ने यह सुयचन,
       प्रिय शिष्य गौतम से फहा।।

### तस्सेस मग्गो गुरुविद्धसेवा विवज्जणा बालजणस्स दूरा। सज्झायएगंत निसेवणा य सुत्तत्थ संचितणया धिई य।।

उत्त० अ० ३२ गा० ३

अर्थ

गुरु और वृद्ध जनों की सेवा, अज्ञानी लोगों की संगति का परित्याग, धर्म शास्त्रों का स्वाध्याय, एकान्त-स्थान में वास, सूत्र तथा उसका अर्थ चिन्तन-अर्थात् आत्म-चिन्तन और धैर्य-यानी प्रतिकूल स्थिति में समनाव रखना, यही वस्तुतः मोक्ष-अर्थात् शान्ति का मार्ग है।

- १. गृरु जन की, वृद्ध की, सेवा बजाना चाहिये। साधक पुरुष की बाल-जन से दूर जाना चाहिये।
  - २ स्वाध्याय के फरने में, अपना मन लगाना चाहिये। एकान्त में रह कर, दुख से त्राण पाना चाहिये॥
  - सूत्र को और अर्थ को,
     दिल में विठाना चाहिये ।
     प्रतिकूलता यदि हो तो फिर,
     धीरज दिसाना चाहिये ॥
  - ४- घ्यान में रखना सदा, मार्ग यही है मोझ रात । ★ महाबीर ने यह मुद्रवन, प्रिय तिष्य गीतन से कहा ।।

सुत्तेसु यावी पडिबुद्धजीवी न वीससे पंडिए आसुपन्ने। घोरा मुहुत्ता अबलं सरीरं भारंडपक्खीव चरेऽप्पमत्ते॥

अर्थ

मोह निद्रा में सोये हुए लोगों के वीच वृद्धिमान-पंडित पुरुष नश्वर जगत का कभी भी विश्वास न करे। काल वड़ा भयंकर है। जरीर निवंल है। अर्थात् काल का मुकावला वह नहीं कर सकता। ऐसा समझ कर जानी पुरुष भारंड पक्षी की तरह अप्रमत्त-अर्थात् दुनिया में सदैव जाग्रत हो कर रहे—कभी भी अपने आत्मा और उसके विशुद्ध सत् धर्म को मूले नहीं।

- हैं जगत के प्राणी सभी,
   मोह नींद में सोये हुए।
   हैं भोग के नश्वर सुखों में,
   भान निज खोये हुए।
- २. जगत के झूठ विभव की,
  आश न पंडित करें ।
  य रहेंगे संग यह,
  विश्वास न पंडित करें ।।
- काल का प्रहार निर्वल,
   तन कभी न सह सकेगा।
   काल की आन्धी में,
   जीवन-दीप न यह रह सकेगा।
- ४ प्रमत्त हो कर न कभी, संसार में ज्ञानी रहे । भारंड पक्षी की तरह. नित सावधानी से रहे ।।
- ५. जीव का समु नही. संसार में प्रमाद सा। ★ महावीर ने यह सुब्बन, क्षिप सिक्ष्य गीतम से कहा ।।

५२. गाया

उड्ढं अहे य तिरियं जे केइ तसथावरा । सन्वत्थ विरइं विज्जा संति निन्वाणमाहियं ॥

सु० घु० १ अ० ११ गा० ११

अर्थ

अध्वेलोक, अधोलोक और तिर्यग् लोक इन तीन लोकों में जितने भी त्रस और स्थावर जीव हैं। उन के अतिपात से निवृत्त हो जाना चाहिये। वैर की उप-शान्ति को ही निर्वाण कहा गया है।

- १. ऊर्घ्यं, अद्यः और मर्त्यं लोक, यह लोकत्रय है पुरुषाकार । अनन्त, अनादि और शाश्वत, चौदह राजू का विस्तार ॥
- २. जितने भी हैं जीव कमं संग, इसी लोक में रहते हैं। कभी न हिंसा फरे किसी की, धमं सूत्र सब फहते हैं।।
- इ. वर से निवृत्त होना. दुख का अवसान है। इस लोक में परलोक में, इक शान्ति ही निर्वाण है।।
- प्र. न गरे अपहरण जग में,
   जीव के प्रिय प्राण का।
   ★ महाबीर ने यह मुदचन,
   प्रिय शिष्य गौतन से कहा॥

### अपुच्छिओ न भासेज्जा भासमाणस्स अंतरा । पिट्ठिमंसं न खाइज्जा मायामोसं विवज्जए ॥

दश० अ० ८ गा० ४७

अधं

साधक विना पूछे नहीं बोले। बातें करते हुए लोगों के बीच जा कर नहीं बोले। पीठ पीछे किसी को निन्दा न करे। कपट-युवत वाणी न बोले। १. पूछे विना अपनी सम्मिति, न किसी को बोलिये। दो जनों के बीच जाकर, व्यर्थ न मुंह खोलिये।।

ट्र जा कर मी किसी की,
 म कभी निन्दा करे।
 सरल हृदय से रहे,
 म छल - कपट मन में घरे।।

ं. इन चार वातों में छिपी,
 जीवन की सक्वी सफलता।
 ★ महापीर ने यह खुवचन,
 जिय शिष्य गौतन से गहा॥

जरा जाव न पीडेंड वाही जाव न वड्ढई। जाविदिया न हायंति ताव धस्मं समायरे॥

दंश० अ० ८ गा० ३६

अर्थ

जब तक बुढ़ापा नहीं आता। रोग जब तक बढ़ कर जीवन को घेर नहीं लेते और इन्द्रियों की शक्ति जब तक क्षीण नहीं हो जाती, तब तक धर्म का आचरण कर लेना चाहिए-अर्थात् मरणासन्न होने पर कुछ भी मुक्रुत नहीं होगा। १. इस तन के यौवन-स्प पर, जब तक बुढ़ापा न चढ़े। इस स्वस्य-मुन्दर देह में, जब तक व्याधि न बढ़े॥

२. इन्द्रियों की प्रक्ति भी, यह हीन न जब तक बने। तब तलक चाहिये पुरुष की, धर्म का साधन करे।

३ पर जीवन एक घट है। जन उपछि मीस का ' \* गहाबीन ने पर मुस्सन, सिम शिष्य गौतम से जहां ।

## जा जा वच्चइ रयणी न सा पडिनियत्तई । धम्मं च कुणमाणस्स सफला जन्ति राइओ ॥

उत्त० अ० १४ गा० २५

अर्थ

जो जो रात्रियाँ बीत जाती हैं, वे फिर लीट कर वापिस नहीं आतीं। धर्म करने वाले व्यक्ति की रात्रियाँ सदा सफल होती हैं। आकर रात जीवन में,
 जो आगे है निकल जाती।
 समझ लो, सोच लो दिल में,
 नहीं वह लौट कर आतो।।

२. जीवन की मौन रातों में, जो प्राणी धर्म कर लेगा। सफलता के मृदु अमी से, यह जीवन-फलश भर लेगा।।

े इस दुर्लभ मानव जन्म में,
तू जो बने जन्दी बना (
गंद महायार ने यह गुबदार,
दियासिया गाँतम ने कहा ()

# जरामरण वेगेणं वुज्झमाणाण पाणिणं। धम्मो दोवो पइट्ठा य गई सरणमुत्तमं ॥

उत्त० व० २३ गा० ६८

अर्थ

संसार रूपी समुद्र के जरा और मरण रूपी प्रवाह में वहते हुए प्राणी के लिये धर्म ही एक मात्र द्वीप है। आधार और उत्तम शरण है। १. संसार सागर में जरा— ऑर एरण का प्रवाह चले। कर्म के परवश हुए, है जीव इस में यह रहे।।

२ ससार की हर चीज,
साधक के लिए निस्सार है।
इक धर्म ही है हीप,
उत्तम घरण व आधार है।।

इ. डूबते प्राणी को जग में,
 है महारा धर्म का।
 ★ महायीर में यह सुवचन,
 प्रियंशिष्य गीतम से बहा ।।

५७. गाया

#### तवोगुणपहाणस्स उज्जुमइ खंति संजमरयस्स । परोसहे जिणन्तस्स सुलहा सुगई तारिसगस्स ॥

दश० अ० ४ गा० २७

अर्थ

जो साधक तपगुण में प्रधान है-अर्थात् घोर तपस्या करता है। जिसका हृदय सरल है, जो क्षमा और इन्द्रिय-संयम में सदा लीन रहता है। जो जीवन में आए हुए प्रत्येक कष्ट को समभाव पूर्वक सहन करता है। ऐसे साधक के लिए सुगति-अर्थात् मोक्ष अति मुलभ है। जो साधक अपने जीवन में,
 नित घीर तपस्या करता है।
 जो क्षमा, सरलता संयम के,
 उत्तम-पथ पर पग घरता है।

२ जो जीवन में धैर्य - वल ते हर एक परिसह सहता है। नित समता रस में लोन रहे, न उफ तक मुंह ने कहता है।

तह न मटके भय-सागर में,
 ैग्न गित उसको गुलना।
 ★ महाबीर ने यह गुपचन,
 पिय शिष्य गौतम से कहा॥

न वा लभेज्जा निउणं सहायं गुणाहियं वा गुणओ समं वा। एगो वि पावाइं विवज्जयंतो विहरेज्ज कासेस् असज्जमाणो।।

उत्त० अ० ३२ गा० ५

अर्थ

यदि किसी को अपने से अधिक या समान गुण वाला योग्य सहयोगी न मिले तो वह अपने आप को पापों से दूर रखता हुआ और भोगों के प्रति अनासक्त रहता हुआ एकाकी ही विचरण करे किन्तु अपने में हीत गुण वाले की संगति कदापि न करे।

- यदि न निले जो गुण में हो,
   ऊँचा चढ़ा हुआ।
   ज्ञान में और चरित में,
   आगे बढ़ा हुआ।
- २. अपने समान गुण का भी, साथी जो न मिले ( संयम-सुपय का वह पथिक, इकला हो फिर चले ॥
- इ. दूर रह करं पाप से, सम्भाव से विचरे। पर भूल कर भी नीच की, संगति यह न करे।।
- ४ असंपमी के संग से,
   तुम दूर ही रहना सदा।
   ★ महाबोर ने यह गुपचन,
   क्रिय गिष्य गीतम ने वहा ।

जे य कन्ते पिए भोए लद्धे वि पिट्ठीकुव्वइ । साहीणे चयइ भोए से हु चाइ त्ति बुच्चइ ॥

दश० अ० २ गा० ३

अर्थ

जो प्रिय और कमनीय भोगों के उपलब्ध होने पर भी उन से मुँह मोड़ लेता है और जो हस्तगत विषयों को भी नहीं भोगता। वस्तुतः वही सच्चा त्यागी कहा जाता है। श जो प्रिय भोगों से सदा ही,
 पीठ मोड़ फर रहे।
 प्राप्त भोगों पर कमी जो,
 आंख तक भी न घरे।

२ नंसार में यह पुरुष ही,
स्वागी कहा जाता ।।

★ महावीर ने यह सुपचन.

जिय गिष्य गीतन से कहा ॥

### न तं अरी कंठिछित्ता करेंइ जं से करे अप्पणिया दुरप्पा। से नाहिई मच्चुमुहं तु पत्ते पच्छाणुतावेण दयाविहूणो॥

उत्त० अ० २० गा० ४८

अर्थ

दुराचार में अनुरक्त प्राणी जितना अनिष्ट करता है उतना अहित तो गला काटने वाला शत्रु भी नहीं करता। ऐसा निर्दयी मनुष्य मृत्यु के आने पर अवश्य अपने दुष्कृत को समझ कर पश्चाताप करेगा।

- १. इस जीवन का घातक शत्रु कष्ट नहीं इतना देता। दुराचार से अनुरक्त नर, है जितना दुख बढ़ा छेता॥
- इस जीवंन का अन्त समझ ली , एक जन्म की हानि है । पर दुप्टात्मा का जीवन तो, जन्म-मरण की स्नानि है ।।
- इ. दयाहीन नर पाप फर्म से, यदि दाज न आएगा । मृत्यु-मुख में पड़ा हुआ यह, निर धुन धुन पटताएगा ॥
- प्रताचार का उमय कोक में,
   पत मर्यकर है महा ।
   महायोर में यह मुदचन,
   क्षिय मिष्य मौतन से पहा ।।

एयं खु नाणिणो सारं जं न हिंसइ किंचण। अहिंसा समयं चेव एयावन्तं विजाणिया॥

सू० घु० १ अ० ११ गा० १०

अर्थ

ज्ञानियों के उपदेश का यही सार है कि किसी भी प्राणी की हिंसा न करें। अहिंसा ही शास्त्रसम्मत धर्म है। इस इतना मात्र ही विज्ञान है। १ न करे हिंसा किसी की, ज्ञान का यही सार है। हिंसा कर्म में रत मनुष्य का, ज्ञान सब निस्सार है।।

विश्व के निखिल धर्मों में,
 अहिंसा हो प्रधान है !
 अहिंसा का आविष्कार हो,
 गुप-मय विशान है !!

मंतार के हर छमं की.
 शहिसा है जातमा ।
 ★ महावीर ते यह सुदचन,
 फ्रिय निष्य गांतम से दहा ।:

### दुमपत्तए पंडुयए जहा निवडइ राइगणाण अच्चए। एवं मणुयाण जीवियं समयं गोयस!मा प्यायए।।

उत्त० अ० १० गा० १

अर्थ

दिन व रात्रि के अनुक्रम से जैसे वृक्ष के पत्ते पीले हो कर झड़ जाते हैं। ऐसे ही यह मनुष्य जन्म एक दिन आयुष्य की जाखा से गिर जाता है। इसलिए हे गौतम ! क्षण मात्र का भी प्रमाद करना उचित नहीं।

- १ तरुवर के हरे भरे पत्ते, वया अद्भृत शोभा पाते हैं! वे फाल चक्त से बन्धे हुए, पीले हो फर गिर जाते हैं।
- शयुष्य कर्म की शाखा से, यह जीवन भी गिर जाता है। अनन्त फाल के बाद फहीं, फिर मानव भव में आता है।
- इस मुअवसर की पा फरके, न व्यर्थ इसे वरवाद करो। अमर साधना के साधक! हे गीतम! मत प्रमाद करो।।
- ४. प्रमाद ही तो मूल है,
  इस जीव के भव चक्र का।

  र महाबोर ने यह सुवचन.
  प्रिय शिष्य गौतन से कहा॥

कुसम्मे जह ओर्साबंदुए थोवं चिट्ठइ लंबमाणए। एवं मणुयाण जीवियं समयंगोयम! मा पनायए।।

उत्त० अ० १० गा० २

अर्थ

जैसे कुशाग्र साग पर लटकते हुए ओस के विन्दु अल्प जीवी ही होते हैं। ऐसे यह मानव जीवन भी क्षणनंगुर है। अतः गौतम! समय गात्र का भी प्रमाद मत कर।

- तो ओसपण नम से गिरे,
   वे कुशा लंक में ठहर गये।
   जब लगा रिव का ताप उन्हें,
   वे सिहर उठे और बिखर गये।
- २ यह नः वर जीवन मानव का भी,
  पल भर में मिट जाता है।
  अनःत काल के बाद वहीं.
  फिर मानव भव में आता है।।
- इस दुर्लम जीवन की पा कर-न व्यर्ष इसे बरवाद करों। आत्म - शान्ति के साधक, हे गीतम ! मत प्रमाद फरों।।
- प्रमाद क्या तिषय कथाय,
   भय, निद्रा विकथा ।
   भ महायीर ने यह गुपबन,
   पिय शिष्य गीतन ने पहा ।

# जणवय सम्मय ठवणा नामे रूवे पडुच्चेसच्च य । दवहार भाव योगे दसमें ओदम्म सच्चे य ।

प्रज्ञापना सूत्र भाषा-पद

अर्थ

सत्य दस प्रकार का होता है— जनपद, सम्मत, स्थापना, नाम, रूप, प्रतीत, व्यवहार, भाव, योग और उपमा सत्य । १. सत्य के नानात्व का, है अपेक्षाबाद आधार । स्याद्वाद अन्वय करे, मिले सत्य साकार ॥

्. जनपद, सम्मत, स्यापना, नाम, रूप व्यवहार। भाष, योग, उपमा, प्रतीत, सत्य के दस प्रकार॥

३. सत्य गारवत एक है,
 यह रूप नाना धारता।
 ★ महावीर ने यह मुख्यन,
 प्रिय शिष्य गौतन ने कहा॥

६५ गाथा

# कोहे माणे माया लोभे पेज्जे तहेव दोसे य। हासे भए अक्खाइय उवघाए निस्सिया दसमा।।

प्र० साषा पद

अर्थ

क्रोध, मान, माया, लोभ, राग, हेप, हस्य, भय, कित्पत बचन (व्याख्या) तथा उपघात-हिंसा के निमित्त से जिस भाषा का प्रयोग किया जाए वह सत्य प्रतीत होने पर भी असत्य हो कही जाती है।

- १. फ्रोधी नर, अभिमानी के. न वचन ययार्थ होते हैं। इन पर जो विश्वास करे, वे आंखें भर - मर रोते हैं।
- २. कपटी नर ऑर लोमी के, न निकट सत्य भी आता है। जो नर इन पर विश्वास करे, यह जीवन नर दुख पाता है॥
- जहां राग द्वेष का शासन हो,
   वहां सत्य कभी न बास करे।
   एसे लोगों के बचनों पर,
   न सुज्ञ कभी विश्वास करे।।
- ४. जो यचन हास्य में मह जाये, या भय का जिस में बास रहे। इन चचल हुवंल वचनों में, न कभी सत्य - नुवास रहे।।
- पं. जो यचन पत्पना से निकले,
   हो जिसमें हिसा भाद भरा ।
   ऐसे यचनों को जागम ने,
   नहीं कभी भी सत्य कहा ।।
- शो हितमय हो, मंगलमय हो,
  यही यसन है सत्य सदा।
   भगवीर ने यह सुवचन,
  प्रिय गिष्य गौतन से कहा।

#### खेत्तं वत्थुं हिरण्णं च पुत्तदारं च बन्धवा । चइत्ता णं इमं देहं गन्तव्वमवसस्स मे ॥

उत्त० य० १९ गा० १७

अर्थ

प्रत्येक मनुष्य को यह चिन्तन अवश्य करना चाहिये कि मुझे एक दिन भूमि, घर, सोना-चाँदी, पुत्र, स्त्री, सगे-सम्बन्धी यहाँ तक कि इस शरीर तक को भी छोड़कर इस दुनिया से अवश्य जाना पड़ेगा।

- श. सोचना चाहिये मनुज को.
   एक दिन वह जायगा।
   यह भवन और खेत, उपवन,
   काम न कुछ आएगा।
- रवर्ण चान्दी के विपुल,
   मण्डार सब रह जायेंगे।
   पुत्र, नारी, मार्ड बान्धव,
   र्याट फर सब खायेंगे।
- रह जायेंगे बस, यह तेरा.
   यह शब जलाने के लिए।
   रह जायेगा तू ही अफेला,
   कुछ जठाने के लिए।।
- ४ स्वर्ष हो नर! पाप का, न भार सू लिए पर उटा । ★ महाबीर ने यह सुबचन,

प्रिय शिष्य गाँतम में पहा ॥

६७. गाया

सुवण्ण रुपस्स य पव्वया भवे सिया हु केलाससमा असंख्या । नरस्स लुद्धस्स न तेहि किंचि इच्छा हु आगाससमा अणंतिया।।

उत्त॰ अ०९ गा० ४८

अर्थ

सोने और चाँदी के कैलाश के समान असंख्य पर्वत भी यदि किसी के पास हो जायें तो भी लोभी मनुष्य के लिए वे कुछ भी नहीं क्योंकि इच्छा आकाश की तरह अनन्त होती है। लोमी मनुष्य को जगत में भी,
 सुख कभी मिलता नहीं।
 सन के सरोवर में फमल,
 सन्तोप का खिलता नहीं।

ì

- २. स्वर्ण के और रजत के, कैलाग जिसके पास हैं। लोग के कोड़े वे किर भी, यासना के दास है।
- स्थानित नम का छोर जैते, कोई पा सकता नहीं। मानप की इच्छा का भी, ऐसे अन्त सा सकता नहीं।
- ∀. लोम ही तो बाप है,
  संतार में हर पाप का ।
   ★ महायेर में यह मुददन
  प्रिय शिष्य गौतम से कहा ॥

६८. गाया

तेणे जहा संधि मुहे गहीए सकम्मुणा किच्चइ पावकारी। एवं पया पेच्च इहं च लोए कडाण कम्माण न मुक्ख अत्थि।।

उत्तर अर भार ३

अर्थ

जैसे चोर तेंघ के मुख पर ही पकड़ा जाने पर अपने पापकर्म से दुख उठाता है ऐसे ही पापी जीव इस लोक तथा परलोक में अपने कर्मों का फल भोगता है। कृत कर्म को भोगे विना जीव का छूटकारा नहीं होता। १ सन्धि मुख का चोर अपने—
को छुपा सकता नहीं,
दुष्कमं के परिणाम से
निज को बचा सकता नहीं।।

् अज्ञान में पापी नहीं है, पाप - पप फो छोड़ता । इस लोक में परलोक में. पह पाप का फल भोगता ।

इस जीव की मुक्ति नहीं,
 भोगे दिना फल कर्म का ।
 सहाबोर ने यह सुबचन,
 प्रिय शिष्य गाँतम से कहा ।।

६९. गाया

### सरीरमाहु नावित जोवो वुच्चइ नाविओ। संसारो अण्णवो वुत्तो जं तरंति महेसिणो।।

उत्त० अ० २३ गा० ७३

अर्थ

शरीर को 'नावा' और जीव को 'नाविक' कहा गया है। इस संसार को समुद्र कहा है। इसे केवल महर्षि पुरुष ही पार कर सकते हैं। १. संसार है सागर तो, तन नौका समान है। जो जीव है नाविक बना, कितना महान है!!

२ जो है महर्षि पुरुष बहु, जस पार जाता है । मोक्ष के तीरों पे बहु, आनस्द पाता है।।

इस नाव को संसार है,
 न मोह - मंपर में हु फैंसा।
 महापीर ने पह मुपचन,
 क्रिय शिष्य गाँतन में कहा।

७०. गाथा

# तवो जोई जीवो जोइठाणं जोगा सुया सरोरं कारिसंगं। कम्मेहा संजमजोगसंती होमं हुणामि इसिणं पसत्थं।।

उत्त० अ० १२ गा० ४४

अथं

तप अग्नि है और यह जीव अग्नि-कुण्ड है।
मन वचन तथा काया का योग ही खुव है। यह शरीर
कारिपांग-यज्ञ की सामग्री है। कर्म ही ईन्धन है। संयम
ही शान्ति-पाठ है। जिसे ऋषियों ने प्रशस्त कहा है।
ऐमे होम से मैं यज्ञ का अनुष्ठान करता हूँ।

१. इस जीव अग्नि - कुण्ड गें, तूतप की अग्नि लेजला। इस मन, यचन व काया के, त्रियोग को तूस्रुव बना॥

इस शरीर - फारिषांग में,
 तू कमें - ईन्धन को जला।
 संयम के शांति - पाठ से,
 तू आत्मा को शृद्ध बना।।

वह स्थमप वर्णन है किया,
 िलनपर में लातम-यत का ।
 ★ महायोर से यह मृद्यक्त,
 विय निष्य गाँतन से कहा ।

७१. गाया

## धम्मे हरए बम्भे सन्तितित्थे अणाविले अत्तपसन्नलेसे । जिंह सिणाओ विमलो विसुद्धो सुसीइभूओ पजहामि दोसं ॥

उत्त० अ० १२ गा० ४६

अर्थ

धर्म रूपी जलाशय है। ब्रह्मचर्य शान्ति तीर्य है। कालुष्य रहित आत्मा प्रसन्न लेश्या है। ऐसे जलाशय में स्नान करने से आत्मा निर्मल और विशुद्ध हो जाता है। इस तरह में अत्यन्त शीतल हो कर कपाय आदि दोयों का परित्याग करता हूँ। १. धर्म है मेरा सरोवर, ब्रह्मचर्य शान्ति घाट है। दोष रहित जीव में, शूम भाव ही सम्राट् है।।

२ इस जलागय में नहा कर, आत्मा निर्मल हुआ । में परम शीतल हो गया, जब दूर सब कल्मिल हुआ ॥

इ. पर्न के शीतल सरीवर में~
 ही लू निसदिन नहा ।
 ★ महावार ने यह सुक्वन,
 जिय शिष्य गीतम से शहा ॥

७२. गाया

## भावणा जोग सुद्धपा जलेणावा व आहिया। नावा व तीर सम्पन्ना सन्व दुक्खा तिउट्टइ॥

सु० श्रु० १ अ० १५ गा० ५

अर्थ

जैसे नीका किनारे पर पहुँच कर प्रत्येक संकट से पार हो जाती है ऐसे ही साधक जिसकी आत्मा मावना योग से शुद्ध होती हैं, वह सब कर्मों से मुक्त होकर दुखों से रहित हो जाता है।

- १. मावना योग से यह व्यातमा, शृद्धि को पाता है। इस संसार सागर की, यही नौका कहाता है!!
- श. किनारे से लगी नावा,
  विषद में पार जाती हैं।
  महीं तुफान के न मंबर के,
  चगकर में में बातो हैं।
- मोक्ष के तीरं पर यह.
   आत्मा आनन्द पाता है।
   नहीं फिर नुस्त के च हुत्त के.
   यन्त्रन में आता है।
- ४. वृ षाह्य चिन्तन छोड़
  हातम मायना में मन हाया ।
   ★ महायोर में यह मुद्रसन,

  दिय गित्य गीतन हे पहा ।

जितने वर्ष वीर प्रभु के, इस धरती पर चरण रहे। महावीर की वाणी से, मैंने उतने हो सूक्त कहे।।

#### पारिभाषिक तथा कठिन शब्दों के अर्थ

निर्जरा=कर्मों का जीव ने अलग हो जाना। अकाम=परवशता में बिना इच्छा के निर्जरा। कप्ट सहने से होने बाला कर्मी का क्षय। दुर्जय=जिसे जीतना कठिन हो। नुभट=योघा । देदीप्यमान=प्रकाशमान । श्रतज्ञान=गास्त्र का ज्ञान । असम्बद्ध प्रलापी = बिना सिर पैर की बातें करने वाला। प्रमाद=विषय, कपाय, निद्रा, मद, तथा विकथा को प्रमाद कहते हैं। कपाय = क्रोध, मान, कपट तथा लोग को कपाय कहते हैं। विकया≕काम-कोध तथा मोह को बढ़ाने बाकी बातें करना ही विकथा है। लोल्पी - भोगों नया रसों में आसक्त व्यक्ति । अरण्य == वन । भारंड पक्षी = एक ऐसा पत्नी जिस के दो मन होते हैं। प्रमाद पर इनरे मन में माने पर इस की मन हो हाली है। अनिषान दिनारा। मनपासकः सन्त के निरह। लस्तीय सुरदर । एकरण प्राप्त । अस्तर - सेंग से पंतर हुआ।

हस्तगत=प्राप्त । शास्त्रसम्मत=शास्त्र द्वारा माना हुआ। कुशाग्र = कुशा का अग्र भाग। क्षणभंगुर=शीघ्र नष्ट होने वाला। उपघात = हिंसा । त्रसजीव=वे जीव जिन का दुख सुख व्यक्त होता है। द्वीन्द्रिय जीवों से लेकर पंचेन्द्रिय जीवों तक सव जीव यस कहलाते हैं। ये सब जीव हिलते-चलते हुए नजर आते हैं। स्थावरजीव = वे जीव जिनका दुख-सुख अव्यक्त होता है। पृथिवी, जल, अग्नि, वायु तथा वनस्पति ये सव जीव स्थावर कहे जाते हैं। ये हिलते चलते हए दृष्टिगोचर नहीं होते। चीवर=वस्त्र । संघाटिका=गोदड़ी। उद्भूत = कट। शुः = उज्जवल । दृष्ट=देखा हुआ।

शुरे = उज्जवल ।
दृष्ट=देखा हुआ ।
परिमित=थोड़ा ।
असन्दिग्ध=सन्देह रहित ।
अनुभूत=अनुभव में आया हुआ ।
वाचालता=अधिक बोलना ।
उद्दिग्नकारक=मन को व्याकुलना देने वाला ।
ऊर्घ्व लोक=अपर का लोक-स्वर्ग ।
तियंग लोक=मर्त्य लोक । मध्यलोक ।

असंविभागी=चीज को न वाँटने वाला। अप्रीतिकर=अप्रिय । यत्कल=वृक्ष की छाल। समता=सब पर समभाव रखना। आयुष्य=आयु । अधोलोक=नीचे का लोक-नरक आदि। अनिप्ट≔अहित । जनपद सत्य == प्रत्यंक देश की मान्य भाषा में बोलना । सम्मत=जो धव्द जिस अर्थ में प्रयुक्त होता है उसे उसी तरह मान्य कर के बोलना। न्यापना = किसी भी यस्तु या व्यक्ति की आकृति आदि को उसी धप में बहना। नाम =गण रहित होने पर भी किसी दस्तु व व्यक्ति को इस नाम से प्रकारना । रप≂यास राप या वेष को देस कर उसे वैसे ही कहना। प्रतीत विकास वरण या व्यक्ति को अपेका से अकर

अलग गतना ।

वैतरणी नदी = नरक की एक नदी। (एक पौराणिक नदी पृथ्वी और यमलोक के वीच में वहती है। जिस का जल गरम है। पापी इसमें वहुत दिनों तक दुख भोग करते हैं।)

कामधेनु =स्वर्ग की एक गाय।
नन्दनवन = इन्द्र का उद्यान।
शठता = दुष्टता।
परिभ्रमण = घूमना।
विजेता = जीतने वाला।
कारिपंग = यज्ञ की सामाग्री।
जलाशय = तालाव।
प्रसन्न लेख्या = मन का शुभ भाव।





