

## THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### **FAIR USE DECLARATION**

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

### \*\*\*\*\*\*\*\*\*\* । निवेदन। \*\* के कि कि कि 1 \*\* BOOK

प्रसिद्ध नैन ऐतिहासज्ञ-श्री० वाबू कामताप्रसादजी जैन , (भा० संपादक—"वीर")ने जिसप्रकार आधुनिक शैलीपर तुलनात्मक दृष्टिसे भगवान् महावीर, भ० महावीर व बुद्ध, संक्षिप्त जैन इति-हास भादि ग्रंथोंका अतीव खोज व मननपूर्वक संपादन किया है उसीप्रकार प्रस्तुत ग्रन्थका संपादन भी आपने कई वर्षोंकी खोजपूर्वक करके दिगम्बर जैन इतिहासमें अमर नाम प्राप्त करिलया है; क्योंकि ऐसे तो अनेक तीर्थकरोंके चरित्र प्रकट होचुके हैं व होंगे परन्तु जिस ढंगपर आप इन ग्रंथोंका संपादन कररहे हैं वह जैनइतिहासका अमृतपूर्व मसाला ही है।

हर्ष है कि आपके अन्य ऐतिहासिक ग्रन्थोंके अनुसार इस महान ग्रन्थका प्रकाशन भी आज हो रहा है व "दिगम्बर जैन"के ग्राहकोंको उपहारमें भी दिया जाचुका है जिससे इसका प्रचार सुलभतासे होरहा है। हमारे परम मित्र बाबू कामताप्रसादजी अपनी ऐसी अमूल्य कृतियें हमें प्रकाशनार्थ देते रहते हैं उसके लिसे आपके हम बड़े कृतज्ञ हैं। हमारी यही भावना है कि आप ऐसे और भी अनेक ग्रन्थोंकी रचना करके अमूतपूर्व जैन साहित्यका विशेष २ प्रकाश करें।

#### कृताज्ञाताा-ज्ञापामा

पहछे ही उम अनुपम पुष्य अनसर और अर्लोकिक करण-भावके निकट में कृतज्ञता पाज़में वेष्टित हु; जिनके वलपर प्रस्तुत प्रन्य रचनेका साहस मुझे हुआ । मनुष्य अनन्त संसारमें हीन-शक्ति होरहा है, वह परिस्थितिका गुलाम वन रहा है। जिसको वह पकड़े हुये है, उसीपर मर मिटनेके लिये तैयार है। रुढि और धर्ममें सुक्ष्म और वादर अन्तर जो भी है, उसे समझनेवाले विरले ही परीक्षा-प्रधानी हैं। फिर भला गुरुतर महत्वजाटी और अपूर्व प्रन्थ-रत्नोंके होते हुये भी वैसे कोई इस रचनाके लिये अवसर और भावकी सराहना करके उन्हें धन्यवादकी सुमनाजिल समर्पित करेगा! पर प्रभू पार्श्वके पादपद्मीमें नतमस्तक होकर वर्तमान छेखक उनका आभार स्वीकार करनेको वाध्य है, क्योंकि उन्होंकी क्रुपासे मनुष्योंमें गक्तिका सञ्चार होता है और वे सत्यके दर्शन कर पाते-हैं। प्रस्तुत रचना सत्यकी ओर हमें कितनी छे जायगी<sup>2</sup> इसका उत्तर पाठकगण म्वय ही हूँद लें। इस विषयमें मेरा कुछ लिखना व्यर्थ है। हा, उन महानुभावोंको आमार स्वीकार कर छेना में अपना कर्तव्य सम-झता हू, जिनमें मुझे इस प्रन्थ सक़लनमें सहायता प्राप्त हुई है। श्री जैनसिद्धात भवन, आरा, ऐलक पन्नालाल सरस्वती मण्डार, वम्बई और श्री इम्पीरियल लायत्रेरी, कलकत्ताने आवस्यक माहित्य प्रदान करके मेरा पूरा हाथ वटाया है, में इस कृपाक़े लिये उनका आभारी हूं । साथ ही में अपने मित्र श्रीयुत मूलचन्द्र किसनदासजी कापडियाके अनुप्रहको नहीं मुला- सक्ता, हु । यह ही नहीं कि उनके, सदुत्साहसे यह रचना प्रकाशमें आरही है, प्रत्युत इसके निर्माणमें भी उन्होंने आवस्यकीय प्रन्यों और साहित्य पत्रोंको जुटाकर इसकी रचना सुगम-साध्य वना दी। अतएव उंन्हें में विशेष रूपमें घन्यंबाद समेपित- करता हू । विश्वास है; उनके उत्साहका आद्रः करके विद्वान् पाठक इम रचनाको अपनायने और आशा है कि इसके द्वारा वे जैनधर्मका मस्तक ऊँचा होता पायंगे। इत्यडलम् रे अलोगंज (एटा) विनीत -

कामताप्रसाद-रीन ।

ता० ११-१०-१९२८



#### विषय-मूची।

प्रस्तादना-मगर विनद ९-पुरोहित निश्रमृति ए० ६ २-१मठ और मरभूति ... ७ ३-रामपि अग्विद और वनहस्ति ... ... १५ ४-चमवही धजनामि और क्करण मील ... ... २३ ५-आनन्दकुमार ... २९ ६-उस समवकी सुक्या .. ३८ ७-उत्तरतीन वार्मिक परिस्थिति ६३ ८-वनारस और राजा विश्वसेन ५० ९-संगवानका शुम अबदार १०९ १०-इमार जीवन और तापस समागन ... ...१९९ ११-वर्गेन्द्र-स्मानती कृत-स्तासापन ... ... १२६ १२-नागवंज्ञजोंना परिषय,...१५४ ण्यपुरा के अनुसार नाग विद्याया: . ...१५५ बान व्रह्मी दुनिया भगतखंडमें... ..१५६ स्वणकी लेका और पादाल १६० मिश्रमें लंद्य कीर सदी-चिनियारें पाताल ल्हा १७० मध्यमाग्ड वस यद्वीपर्से रैंका नहीं ... ...१८३ निष्टमं जैनवमं ...१८६ राताङ मध्य ऐशियोम १९४

मध्य ऐजिवलें जैन्धमें १९% नागवंदाज मध्य ऐशिया-वासी हे ... ...२०१ १३-भगवान्का दीक्षाप्रहण-तप्रदाण ... .. २०३ १४-ज्ञानप्राप्ति और धर्मप्रचार २१६ विदेशोंमें सगनानका विहार ... २३१ ६५-मगमान्दा वर्मोण्देश...२३८ १६-वर्नोपटेशका प्रमाव ...२८४ वैदिक ऋषियोपा असर २८९ १७-भगवानके प्रमुख शिष्य ३०५ भगवानके गगवर ...३०९ मुनि पिहितासन ...३१९ खेताम्बर शासीमे पार्ड शिष्य ... ...३२० १८-मक्खिल्गोशाल, मीहला-यन, प्रभृति ... ...३२२ १९–सागरदत्तर्जोर बन्द्रदत्ते अही ३३३ २०-महाराजा क्रक्ट् ...३४० २१-जिनेन्त्रमत्त सेट ...३६१ २२-विद्युद्धर मुनि . ...३६५ २३-राजा बसुपाल और चित्रजार३६९ २४-मगवानका निवीग लाम ३७० २५-मगवान् पार्श्वनाय और महावीरस्त्रामी २६-उपसंहार २७-प्रयकारक, परिचय

शुदाशुद्धि पत्र ।

| <u>রিছ</u>           | पंक्ति          | ञु€               | <b>अ<u>श</u>ुद्र</b>      |
|----------------------|-----------------|-------------------|---------------------------|
| ' <b>प्रस</b> ्तावना |                 |                   |                           |
| ٠,,                  | ح               | स्नीष्टाव्य       | <i>र</i> तीष्टाच्द        |
| 70 ,,                | 9 %             | reformer          | reformer                  |
| २३ "                 | \$              | वहां              | वहीं ,                    |
| <b>%</b> 0           | Ę               | सम्रा             | सम्राट्                   |
| પુષ                  | फुटनोट          | ग्लीनिजा <b>म</b> | ग्लीनिंग्स                |
| ષદ                   | 17              | आजीविन्ग्स        | आ <b>जीविक्स</b>          |
| षुषु                 | 90              | अवस्य ही          | х ,                       |
| ७४                   | १९              | स्यव              | स्वयः                     |
| ७६                   | Ŋ               | गया               | गवा है।                   |
| ر<br>ای              | <b>ণ্</b> ড     | माना गया          | माना                      |
| ૮૫                   | ع               | <b>उनसे</b>       | <b>उनने</b>               |
| *                    | टनोट ३          | <b>इ</b> स्वी     | ईस्वीसे पूर्व             |
| १०७<br>१०७           | 99              | को                | कोर                       |
| 998                  | 99              | भगद्भजन           | भगवद्भजन                  |
| <b>9</b> 89          | फुटनोट          | यह नोट पृ० ९४०की  | टर्वी है, बहाकी उधर पर्दे |
| 47.01<br>201         | રુ <sup>૧</sup> | कनो               | गोंके                     |
| <b>2</b> 84          | ٠.<br>٦         | यदि               | ×                         |
|                      | •               | <b>ए</b> क        | ×                         |
| 7)<br>940            | <b>২</b> ٩      | कहा               | ×                         |
| ₹°°                  | دم              | गया दिया          | दिया गया                  |
| ₹0 t<br><b>२</b> 9¥  | ८ <b>व</b> \$   | वेह               | बह                        |
|                      | 93              | वर                | वैर                       |
| 73                   | 93              | पर्पा             | वर्षा                     |
| <b>२</b> १६          | 1 <del>4</del>  | समवरणे            | समवसरणे                   |
| २३६                  | •               |                   |                           |

# प्रस्तावना ।

'जिन गुनकथन अगमविस्तार। बुधिवल कौन लहे किव पार ॥' श्री जिनेन्द्र भगवानके गुण अपार हैं, वे अनन्त हैं, अचित्य

हैं ! योगीजन अपनी समाधिलीन अली-

निमित्त । किक दशामें उनके दर्शन एक झांकी मात्र कर पाते हैं । बड़े २ ज्ञानी उनके

दिव्य चरित्रको प्रगट कम्नेमें अपना साराका सारा ज्ञानकोष खतम कर डालते हैं, पर उनका चित्रण अधूरा ही रहता है। अ नी, स्वयं गणधर महाराज जो उत्कृष्ट मनःपर्ययज्ञानके घारक होते हैं, वे भी उन प्रभूके गुण वर्णन करनेमें असमर्थ रहते हैं। अगाध समु-द्रका पारावार एक क्षुद्र मानव कैसे पा सक्ता है ? तिसपर आज-कुलके अल्पज्ञ मनुष्यके लिये यह बिल्कुल ही असंभव है कि वह ऐसे अपूर्व और अनुषम प्रभूके विषयमें कहनेका कुछ साहस कर सके ! आजसे तीन हजार वर्ष पहले हुये श्रीपार्श्वजिनेन्द्रका दिव्य चरित्र अब क्योंकर पूर्ण और यथार्थ रूपमें लिखा जासका है ? परन्तु हृदयकी भक्ति सब कुछ करा सक्ती है। वह निराली तरंग है जो मनुष्यके हृदयमें अपूर्व शक्तिका संचार करती है। हिरणी इसी भक्ति-इसी प्रेमके बलसे सिहके सामने जा पहुंचती है। अपने बच्चेके प्रेममे वह पगली होजाती है। भक्ति वा प्रेमका यही रहस्य है और यही रहस्य इस ग्रन्थके संकठन होनेमें पूर्ण निमित्त बन रहा है । भक्तिकी लहरमें एक टक बहकर अपना आत्म-कल्याण करना ही यहां इष्ट है। इसकी तन्मयतामें अपने ज्ञान ज्योतिमय आत्म रूपका दर्शन पानेका प्रयास ज्पहासास्पद नहीं हो सक्ता ।

वैसे समयकी परिस्थिति और प्रमृ पार्श्वके प्रति वाधुनिक विद्वानीक अयथार्थ उद्गार भी इसमें कारणमृत हैं । फिर जरा वह मोचनेकी वात है कि प्रभू पार्श्व वालिर एक मनुष्य ही थे-मनुष्यसे ही उनने परमोच्च-परमात्मपद प्राप्त किया था-मनुष्यके हिए एक मनुष्य ही आद्रें होसका है और मनुष्य ही मनुष्यको पहचानता है उससे प्रेम करता है और अपने प्रेमीपर वह सब कुछ न्योछावर **कर** डालता है । यही कारण है कि इस कालके पूज्य कविगण जैसे श्री गुणभद्राचार्येनी महारान, श्री वादिरानसूरिनी, श्री सक्लकीर्तिनी, क्विवर भूषरदासजी आदि अपने प्रभू-भक्ति प्लवित हृद्यकी प्रेम-पुष्पांजिल इन प्रभुके चरणकमलोंमें समर्पित कर चुके हैं। अपना सर्वस्व उनके गुण-गानमें वार चुके है। इन महान् कविवरोंका अनुकरण करना घृष्टता जरूर है, पर हृदयकी भक्ति यह संकोच काफ़र कर देती है और प्रभूके दर्शन करनेके लिये विल्कुल उता-वलावना देती है। इस उतावलीमें ही यह अविकसित भक्ति-कर्णिका प्रभू पार्श्वेके गुणगानमें भात्म लाभके मिससे प्रस्फुटित हुई है। विद्वज्ञन इस उतावलीके लिये क्षमा पदान करें और तुः टियोंसे मृचित कर भनुग्रहीत बनावें।

जैनधर्ममें माने गये चौवीस तीर्थंकरोंमेंसे भगवान् पार्वना-यजी तेवीसवें तीर्थंकर थे। यह इज्वाकु भगवान पार्श्वनाथजी वंजीय क्षत्री कुरुके शिरोमणि थे। जब ऐतिहासिक व्यक्ति थे। यह एक युवक राजकुमार थे तब्हीसे इन्होने उम समयके विरुत धार्मिक वातावरणको सुधारनेका प्रयत्न किया था। जैनपुराणोंमें उन प्रसुका

विशद चरित्र लिखा हुआ मिलता है। इन्हीं ग्रंथोंके आधारसे एवं अन्य जैनेतर शास्त्रों और ऐतिहासिक साधनों द्वारा यह पुस्तक लिखी गई है। इसमें नो कुछ है वह सब पुरातन है; केवल इतका रूप-रंग और वेश-भुषा आधुनिक है। शायद किन्हीं लोगोंकी अब भी यह घारणा हो कि एक पौराणिक अथवा काल्प-निक पुरुषकी जीवनीमें ऐतिहासिकताकी झलक कहांसे आसक्ती है ? और इस मिथ्या घारणाके कारण वह हमारे इस प्रयासको अनावश्यक समझें ! किन्तु उनकी यह घारणा सारहीन है। प्रभु पार्श्व कोई काल्पनिक व्यक्ति नहीं थे। पौराणिक बातोको -कोरा ठपाल बता देना भारी धृष्टता और नीच कृतव्रतामे भरी हुई अअदा है। भारतीय पुराणलेखक गण्यमान्य ऋषि थे। उन्होंने कोरी कवि करूपनाओंसे ही अपने पुराणग्रन्थोंको काळा नहीं किया है; जबिक वह उनको एक 'इतिहास'के रूपमें लिख -रहे थे।<sup>9</sup> वेशक हिंदू पुराणोंमें ओतप्रोत अलंकार भरा हुआ मिलता है; परन्तु इसपर भी उनमें ऐतिहासिकताका अभाव नहीं है। तिस-पर जैनपुराण तो अलंकारवादसे बहुत करके अछूते हैं और उनमें मोलिक घटनाओंका समावेश ही अधिक है। उनकी रचना रवतत्र और यथार्थ है। किसी अन्य संप्रदायके शास्त्रोंकी नदल कानेका आभास सहसा उनमें नहीं मिलता है। साथ ही वे दहुशचीन भी हैं। मीर्यसमार् चंद्रगुप्तके समयसे जैन वाङ्मय निदमितरूएमें

१-पुगणमितिवृत्तमाख्यायिकोदाहरण धर्मशास्त्रमर्थशास्त्र चेति जसः -शै-दिल्य । २-रेषमन, एन्शियेन्ट इन्डिया १० ७०। ३-जेनस्त्र हे २. ए. XXII. Intro-P. IX.

युक्शिप्य परम्परा प्रणालीपर वडी होशियार्राके साथ चला आरहा या | उपमें अज्ञात भूजका होना असंभव था | उपरान ईसाकी प्रारंभिक शता उद्योंमें वही तत्कालीन ऋषियोकी स्ट्रिस्ट्रित परसे लिपिवस कर लिया गया था। अवव्य ही ऋषियोंकी स्मृति शक्तिकी हीनताक कारण उम मनय वह सर्वागरूपमे उपलब्ध नहीं हुआ; परन्तु को कुछ उपलब्ध था वह विल्कुल ठीक और यथार्थ था । इस अवस्थामें जैन मान्यताको असगत बतलानेके लिए कोई कारण स्टिए नहीं पड़वा। इपलिये श्री पांथनाथ भगवानको भी एक काल्यनिक ठा का नहीं ख्याल किया जासका है।

भारत वसुन्वराके गर्भसे जो प्राचीन पुरातत्व प्राप्त हुआ है, इससे भी यह प्रमाणित होता है कि प्राचीन भारतमें अवस्य ही श्री पार्श्वनाथकी नामक एक महापुर्त्य होगये हैं: जो जेनियोंके तिवीमवें तीर्थकर थे। कोड़ीमा प्रान्तनें उद्योगिर खण्डगिरि नामक स्थान 'हार्थगुफा" का शिलालेखके कारण बहुपत्यात है। यहांका शिल कराया गया था, जिनका समय ईसवीसन्से २१२ वर्ष पूर्वना प्रीतिक गाया गया था, जिनका समय ईसवीसन्से २१२ वर्ष पूर्वना प्रीतिका । इस जिल्ह्हार्थमें भगवान पार्श्वनाथकीकी एकसे अधिक करन मृतिया और उनके पवित्र जीवनकी प्राय सब ही मुख्य घटनायें बहुन ही चातुयेमें उक्तरी हुई मिलतीं हैं। अब यदि भग-बानू पार्थनाथ नामक कोई न्हापुरुप वास्तवमें हुआ ही न होता तो आजमे मब डोह्जार वर्ष पहलेके सनुष्य उनकी मृतियां और

१-चंक्षित जैन रिन्हर हुँ० ४०। २-हिन्डी विखनोप सा० ९ १० ५८९। २-एगा, निर्मा, वीडीमा जैन समान्त्र पृ० ८९।

जीवन घटनायें किस तरह निर्मित करा सक्ते ? उस समय उनक्री गुजरे इतना भारी जमाना भी नहीं हुआ था कि लोग अपनी कहक नाको काममें लेआते ! विलक्त बात तो यथार्थमें यही है कि ईसास्ट्रे पूर्व आठवीं शताब्दिमें भगवान् पार्श्वनाथजी अवश्य हुये थे; जैसे कि जैन ग्रंथोंसे प्रमाणित है । मथुराके कंकालीटीलेसे भी ईसवीब्धे पहली शताब्दिकी वनी हुई भगवान् पार्श्वनाथकी नग्न मृतियां उपलब्ध हुई हैं और वहांपर एक ईटोंका बना हुआ बहुपाचीन जैन स्तूप भी था; जिसका समय बुल्हर और विन्सेन्ट स्मिथ प्रमृति विद्वान् भगवान् पार्श्वनाथका समवतीं बतलाते हैं। अब यदि २४कें तीर्थकर मगवान् महाबीरजी (पांचवी शताब्दि ईसासे पूर्व) के पहले भगवान् पार्श्वनाथजी नहीं हुवे तो फिर उस समयका जैनस्तूप कहांसे आगया ? अतः मानना पड़ता है कि भगवान् पार्श्वनाथजीं अवश्य ही एक ऐतिहासिक व्यक्ति थे !

उघर जैनेतर साहित्यपर दृष्टि डालनेसे भी हमें वीद्ध साहित्यसे भगवान महावीरके पहिले एक जैन तीर्थकरका होना प्रमाणित होता है। मिन्झमिनकायमें लिखा है कि निगन्ध पुत्र सच्चकने म० बुद्धसे बाद किया था। अब यदि जैनधर्म भगवान्द् महावीरजीसे पहलेका न होता, जो म० बुद्धके समकालीन थे, तो फिर एक जैनका लड़का (निगन्थ पुत्त ) म० बुद्धका समकालीन नहीं होसक्ता था। इस उद्धेखसे स्पष्ट है कि भगवान् महावीरजीके पहले भी कोई महापुरुष जैनधर्मका प्रणेता होगया था। वोद्धता-

१-जैनस्तूप एण्ड अदर एण्टीक्वटीज आफ मधुरा १० ९३ । २-भगवान् महावीर और म० बुद्ध १० १९९।

हित्यमें केवल यही एक उल्लेख नहीं है; विलक्त और भी कई इक्केख हैं जिनसे भगवान् पार्श्वनायके अस्तित्व और उनके शिप्यों आदिका परिचय मिलता है। अतएव इसतरह भी हम जनमा-न्यताको ठीक पाते है।

ऐसे ही उत्कट प्रमाणोको देखकर आधुनिक विद्वानोंने भी भगवान् पार्श्वनाथजीको एक ऐतिहासिक आधुनिक विद्वान भीश्री महापुरय माना है । वह कोई काल्पनिक पार्श्वको ऐतिहासिक व्यक्ति नहीं घे, यह वात प्राय सब ही पुरुषं मानते हैं। विद्यान मानने लगे हैं। यहांपर उनमेंसे कुछका अभिमत उद्भत कर देना अनु-चित न होगा। पहले ही प्रसिद्ध भारतीय विद्वान् डॉ॰ टी॰ के॰ लडुडू बी० ए०, पी० एच० डी०, एम० आर० ए० एस० षादिको ले लीजिए । आप अपने बनारसवाले व्याख्यानमें कहते है:-" यह प्रायः निश्चित है कि जैनधर्म वौद्धमतसे प्राचीन है जीर इसके संस्थापक चाहे पार्श्वनाथ हो और चाहे अन्य कोई े तीर्थेकर जो महावीरजीसे पहले हुए हो । " प्रख्यात् दार्शनिक विद्वान् साहित्याचार्ये ला॰ कन्नोमल एम॰ ए॰ जज एक लेखमें

१-मगवान् महाबीर और म० बुद्धका परिशिष्ट । वोंड शाखों में जैनोंका खेळव निगन्थरपमें हुआ है । स्वयं जैनप्रयों में भी जैनमुनि 'निगय' के नामसे परिचित हुये हैं । (मूलाचार पृ० १३) 'निगय' का संस्कृतरप 'निप्रेन्य' है, जिसका भाव निर (=नहीं)-प्रथ (=प्रथि=गठ) अर्थात् प्रथियों से रहित हैं । वैकोबी और बुल्हरने निगयोका भाव वैकोसे प्रमाणित किया है । (देखों जैनस्त्र S B. E की भृमिका ।

<sup>&#</sup>x27;र-जैन लॅं० पृ० २२३ ।

भगवान् पार्वनाथकी ऐतिहासिकता स्वीकार करते हुये लिखते हैं कि " श्री पार्श्वनाथजी जैनोंके तेईसवें तीर्थंकर हैं। इनका समय इसासे ८०० वर्ष पूर्वका है। " इसी तरह 'हिन्दी विश्वकोष' के योग्य सम्पाद्क श्रीमान् नगेन्द्रनाथ वसु, प्राच्यविद्यामहार्णव, सिद्धान्तवारिधि, शब्द्रत्नाकर "हरिवंशपुराण" के परिचयमें लिखते हैं कि "जैनघर्म कितना प्राचीन है, इस विषयमें आलोचना कर-नेका यह स्थान नहीं है; तब इतना ऋह देना ही बस होगा कि जैन संप्रदायके २२ वें तीर्थंकर श्री पाइवेनाथस्वामी स्वीप्टाव्दसे ७७७ वर्ष पहले मोक्ष पघारे थे। रंग एक अन्य लब्धकीर्ति बंगाली विद्वान् डॉ॰ विमलचरण लॉ॰ एम॰ ए॰, पी॰ एच॰ डी॰, एफ० आर० हिस्ट० एस० आदि अपनी पुस्तक 'क्षत्रिय क्रैन्स इन बुद्धिस्ट इन्डिया ' (ए० ८२ में) वैशालीमें जैनधर्मका प्रचार भगवान् महावीरसे पहलेका बतलाते हुये लिखते हैं कि " पार्श्व-नाथजी द्वारा स्थापित हुये धर्मका प्रचार भारतके उत्तर-पूर्वी क्षात्रियोंमें और खासकर वैशालीक निवासियोंमें था। " दक्षिण भारतीय विद्वान् प्रा॰ एम॰ एस॰ रामास्वामी ऐंगर एम॰ ए॰ लिखते हैं कि "भगवान् महावीरके निकटवर्ती पूर्वेज पार्श्वनाथ थे, जिनका जन्म ईसासे पहले ८७७ में हुआ था। उनका मोक्षकाल ईसासे पूर्व ७७७ में माना जाता है। किन्तु इनके उपरान्त एक विश्वसनीय जैन इतिहासको पाना कठिन है। "इसी अपेक्षा

१-जैनधर्म विषयमें अजैन विद्वानोंकी सम्मतिया पृ० ५९।

२-हरिवशपुराण भूमिका पृ० ६।

३-स्टढीज इन साउथ इन्डियन जैनीज्म भा॰ १ पृ० १२।

प्रसिद्ध राघास्वामी महर्षि श्री शिवव्रतलालनी वर्मन एम॰ ए॰, एल॰ एल॰ डी॰ श्री पार्श्वनाथका अस्तित्व स्वीकार करके कहते है कि "जैनियोंमेंसे कोई पार्श्वनाथकी पूना करता है, कोई महावीरस्वामीकी, इन सबमें मतभेड बहुत कुछ नहीं है।" श्री डा॰ वेनीमाधव वारुआ डी॰ लिट॰ भी श्री पार्श्वनाथनीको महावीरस्वामीका पूर्वागामी तीर्थकर स्वीकार करते हैं।

इस तरह पर भारतीय विद्वानोक्ती दृष्टिमे भगवान् पाइवेनाथ एक वास्तविक महापुरुष प्रमाणित हुगे हैं। यही हाल पाश्चात्य विद्वानोंका है। उनमें बहुप्रसिद्ध प्रो० डॉ० हमेन जेकोबीके मन्त-व्यपर ही पहले दृष्टिपात कर लीकिये। उन्होने "जैनसूत्रो "की मूमिकामें जैन धर्मको बौद्धमतसे प्राचीन सिद्ध करते हुये लिखा है कि "पाइवें एक ऐतिहासिक व्यक्ति थे, यह बात अब प्राय सबको स्वीकार है।"

(That Parsva was a historical person, is now admitted by all, as very probable Jaina Sutras S B E XLV Intro p. XXI).

इसी व्याख्याकी पुष्टि डां ॰ जार्ल चारपेन्टियर पी ॰ एच ॰ डी ॰ ''उत्तराध्ययन सुत्र'' की भूमिका (ए० २१) में निम्न शब्दों द्वारा करते हैं:—

"We ought also to remember both that the Jain religion is certainly older than Mahavira, his reputed predecessor Parsva having almost certainly existed as a real person, and that, consequently, the main points of the original doctrine may have been codified long before Mahavira" (The Uttradhyayan Su<sup>tra</sup>, Upsala ed Intro P. 21).

१-जैनधर्मका महत्व ए॰ १४ । र-हिस्ट्री ऑफ दी प्री॰ बुद्धिस्टिक इन्डियन फिलासफी ए॰ ३७७।

अर्थात्—"हमें यह दोनों वातें याद रखना जरूरी हैं कि सच-मुच नैनधर्म महावीर जीसे प्राचीन हैं। इनके सुप्रख्यात पूर्वागामीं श्री पार्श्व अवश्य ही एक वास्त्रविक पुरुषके रूपमें विद्यमान रहें थे। और इसीलिये जैन सिद्धान्तकी मुख्य बातें महावीर जीके बहुत पहले ही निणीत होगई थीं।"

हालहीमें बरलिन विश्वविद्यालयके सुप्रसिद्ध विद्वान् प्रो० डा० हेल्मुथ वॅान ग्लासेनॅ।प्प पी० एच० डी०ने भी जैन मान्यताको विश्वसनीय स्वीकार करके भगवान् पार्कनाथजीकी ऐतिहासिकता सारपूर्ण बतलाई है। भगत वेम्बली प्रदर्शनीके समय एक घर्मसम्मे-लन हुआ था, उसके विवरणमें जैनधमें प्राचीनताके विषयमें लिखते हुये सर पेट्रिक फैगन के० सी० आई० ई०, सी० एस० आई०ने भी यही प्रकट किया है कि "जैन तीर्थंकरोंमेंसे अंतिम दो-पार्श्वनाथ और महावीर, निस्संदेह वास्तविक व्यक्ति थे; क्योंकि उनका उछेख ऐसे साहित्य यन्थोंमें है जो ऐतिहासिक हैं।" यही बात मि॰ ई॰ पी॰ राइस सा॰ स्वीकार करते हैं। (They may be regarded as historical) अभिनती सिन्कलेपर स्टी-वेन्सन भी पार्श्वनाथनीको ऐतिहासिक पुरुष मानतीं हैं। अफांसके प्रसिद्ध संस्कृतज्ञ विद्वान् डा० गिरनोट तो स्पष्ट रीतिसे उनकी ऐतिहासिक पुरुष घोषित करते हैं। ("There can no longer be any doubt that Paisvanatha was historical personage") र इसी प्रकार अयोजीके महत्वपूर्ण कोष-ग्रंथ "इंसाइ-

१-डर जैनिसमस पृ० १९-२१ । २-िरलीजन्स ऑफ दी इम्पायर पृ० २०३ । ३-कनारीज लिटरेचर पृ० २० । ४-हार्ट ऑफ जैनीज्म पृ० ४८ । ५-ऐसे ऑन दी जैन बाइब्लोग्रेफी ।

क्कोपेडिया ऑफ रिलीनन एण्ड ईथिक्स" में भा० ७ ए० ४६९) जैनधर्मकी प्राचीनता सिद्ध करने हुए कहा गया है कि—"२३ वें तीर्थंकर पार्श्व बहुतायतसे जैनधर्मके संस्थापक कहे जासके हैं।" परन्तु इससे भी स्पष्ट उद्घेख "हार्मसवर्ध हिस्ट्री ऑफ दी वर्ल्ड" भा० २ ए० ११९८ में इसप्रकार है.—

"They (The Jains) believe in a great number of prophets of their faith anterior to Nataputta (Sri Mahavira Vardhamana) and pay special reverence to this last of these, Parsva or Parsvanatha Herein they are correct, in so far as the latter personality is more than mythical. He was indeed the royal founder of Jainism (776 B C 2) while his successor, Mahavira was younger by many generations and can be considered only as a reformer. As early as the time of Gautam, the religious confraternity founded by Parsva, and known as the Nigantha, was a formally established sect, and according to the Buddhist Chronicles, threw numerors difficulties in the way of the rising Buddhism." ("Haimsworth's History of the world." Vol. II P 1198)

अर्थात्—" जैनी नातपुत्त महावीर वर्डमानके पहले कई तीर्थ-करोका होना मानते हें और उनमेंसे अंतिम पार्च्च अथवा पार्च्य-नाथकी विशेष विनय करते हैं। यह वह ठीक करते हैं क्योंकि वह (पार्च्यनाथनी) पीराणिकसे कुछ अधिक अर्थान् ऐतिहासिक पुरुष है। यही जैनपर्मके राज्यंशी प्रणेता थे; जब कि इनके अनुगामी महा-वीर इनमें कई सन्तित उपरांतके एक सुधारक ही थे। गौतमबुद्धके मनयमें ही पार्य्य द्वारा स्थापित धार्मिक संघ, जो 'निगन्य' नामसे परिचित था, एक पूर्व स्थापित संप्रदाय था और बौद्ध प्रन्थेकि अनुमार उसने बीद्धवर्मके उत्थानमें बहुतसी अइचने डार्ली थीं।" इन अभिमतोसे भी हमारा उपरोक्त कथन बिलकुल स्पष्ट है कि भगवान पार्श्वनाथ एक ऐतिहासिक व्यक्ति थे, परन्तु इसके साथ ही यह प्रश्न अगाडी आगया है कि क्या पार्श्वनाथनी ही जैनधर्मके संस्थापक थे, जैसे उत्पर्क कितनेक विद्वानोंका मत है। हमारे प्रसिद्ध देशभक्त ला० लाजपतरायनीने तो अपने "भारतव-पंका इतिहास" (भा० १ ६० १२९)में यह मत जैनियोंका बतला दिया है। किन्तु दर असल बात यह नहीं है। जैन लोग तो अपने धर्मको अनादि निधन मानते हैं। वह यथार्थ सत्य है। इस कारण उसका कभी लोप नहीं होता। पर तो भी वह कालचक्रके अनुसार विक्षिप्त और उदित होता रहता है।

इस कालमें जैनधर्मका सर्व प्रथम प्रचार भगवान ऋषभदेव या वृषभदेवने किया था और उनके बाद श्रीपार्श्वनाथजी जैनधर्मके कालान्तरसे २३ तीर्थंकर और हुये थे। संस्थापक नहीं हैं। इन सबका समय आजकलके माने हुये प्राचीन और इतिहासातीत कालमें जाकर

बेठता है । हम अगाड़ी इस बातको स्वतंत्र प्रमाणों द्वारा प्रगट करेंगे कि जैनधर्मका अस्तित्व वैदिक काल एवं उससे भी पहले विद्यमान था । इस दशामें हम भगवान पार्श्वनाथको जैनधर्मका संस्थापक स्वीकार नहीं कर सक्ते । प्रत्युत कई विद्वान तो पार्श्व-नाथजीके पूर्वागामी तीर्थकरोंको भी ऐतिहासिक पुरुष स्वीकार करते हैं।

श्री नगेन्द्रनाथ वसु, प्राच्य विद्यामहाणेव एम० आर० ए० एस० आदि स्पष्ट लिखते हैं कि-"उन

बाइसवें तीर्थंकर श्रीने- (पार्श्वनाथजी)से पहले बाईसवें तीर्थंकर

र्मिनाथजी एक ऐति- श्री नेमिनायस्वामी भगवान श्री रूप्णके हासिक पुरुष और नप्के श्राता (ताऊके लड़के) थे। .. रोष तीर्थकर। भगवान श्री रूप्णको यदि हम ऐतिहा-मिक पुरुष मानते हैं तो हमें बलात

उनके साथ होनेवाले २२वें तीर्थकर श्रीनेमिनाथको भी ऐतिहासिक चुरुष मानना पड़ेगा। यही वान डॉ॰ फ़्हररने "एपीग्रेफिका इंडिका (भा० १ ए० ३८९ और भा० २ ए० २०६-२०७)में लिखी है कि-"जैनियोंके २२वें तीर्थंकर श्री नेमिनायजी ऐतिहासिक पुरुष माने गये हैं । भगवदगीताके परिशिष्टमें श्रीयुत वरवे स्वी-कार करते हैं कि नेमिनाथ श्रीकृष्णके साई थे । जब जैनियोंके २२वें तीर्थंकर श्रीकृष्णके समकालीन थे तो रोष इकीस श्रीकृष्णसे कितने वर्ष पहले होने चाहिये, यह पाठक स्वयं अनुमान कर सक्ते हैं।" इसी कारण श्रीयुत घो० तुकाराम कृष्णशर्मा लहु बी० ए०, पी॰ एच॰ डी॰, एम॰ आर॰ ए॰ एस, एम॰ ए॰ एस॰, इत्यादिने कहा है कि "सबसे पहिले इस भारतवर्षमें "ऋषभदेवजी" नामुके ं महर्पि उत्पन्न हुए । वे दयावान भद्र परिणामी पहले तीर्थंकर हुए निन्होंने मिध्यात्व अवम्थाको देखकर 'सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यग्वारित्र रूपी मोक्ष शास्त्रका उपदेश किया । वस यह ही जिन दर्शन इस करुपमें हुआ । इसके पश्चात् अजितनाथसे लेकर महावीर तक तेईस तीर्थंकर अपने २ समयमें अज्ञानी जीवोंका मोह अन्यकार नाश करते रहे ।" इसीलिये श्रीयुत वरदाकात मुख्यो-

१-हरियमपुरा भूमिका पृष्ट १ २-अजैन विद्वानोंकी सम्मतिया (न्यास) पृष्ट २८ ।

पाध्याय एम० ए०ने ठीक कहा है कि पार्वनाथजी जनधर्मके आदि भचारक नहीं थे, परन्तु त्मका प्रथम प्रचार ऋषभदेवजीने किया था। त्मकी पुष्टिके प्रमाणोक्ता अभाव नहीं है।" हठात् डॉ॰ हमेन जकीवीको भी यह प्रगट करना पड़ा है कि:—

Produce to nothing to prove that Parsia was the fooder of Junism. Then tradition a vien mous in making Rindhal the first Inthanking (as its founder)—there may be something historical in the tradition which makes him the first Inthankara "—(Intim Art pany, VOI, IX P 163)

स्थात्—'पार्चको जेनयमंका प्रणेता या संस्थापक सिद्ध कर-नेके लिए कोई प्रमाण उपज्ञा नहीं है। जेन मान्यता स्पष्ट रीतिसे प्रथम नीर्थकर ऋषभदेवको इसका सस्थापक वतलाती है। जैनियोंकी इस मान्यतामें कुछ ऐतिहासिक सत्य हो सक्ता है।' इस प्रकार पाश्चात्य विद्वानोंका प्रवेक्ति मत उन्हींके वचनोसे बाधित है तोभी हम स्वतंत्र रीतिसे जेनधर्मकी प्राचीनतापर प्रकाश डार्डेगे; जिससे कि विद्वतस्थानसे यह भ्रम दूर होजाय कि जेनधर्मके संस्थापक श्री पाइवनाथनी अथवा महावीर थे।

जेनधर्मकी विशेष प्राचीनता स्वय उसके कतिपय सिद्धातोंसे ही प्रगट है। उसमें जो वनस्पति, जेनधर्मकी प्राचीनता एथ्वी, जल, अग्न आदि पदार्थोंमें उसके सिद्धान्तोंसे जीवित शक्तिका होना बतलाया गया प्रकट है। है, वह उसकी बहु प्राचीनताका द्योतक है। क्योंकि Enthology विद्याका मल इस सिद्धांतके विषयमे है कि वह सर्वे प्राचीन मनुष्योंका मल

(Anmistic belief) है। इसके साथ ही जैनसिद्धान्तमें तत्वों चा द्रव्योंका वर्णन करते समय गुणोका प्रथक् विवेचन नहीं किया गया अर्थात गुणोंको स्वयं एक तत्त्व वा द्रव्य नहीं माना गया है। इससे प्रगट है कि जैनधमें वैशेषिक दशनसे बहुत प्राचीन है, जैसे डां० जेकोवी पगट करते हैं। इन दोनों वातोंके अतिरिक्त जेनि-योंकी आदर्शपूत्रा और अणुवाद भी उसकी बहु प्राचीनताको प्रमाणित करते हैं। जैनी उन महान् पुरुषोंकी पूजा करते है जो सर्वोत्कृष्ट, सर्वज्ञ और सर्वहितैषी थे । इस प्रकारकी पुजा पाचीन - मनुष्योंमें ही प्रचलित थी। सचमुच " जो धर्म अत्यन्त सरल होगा वह अपनेसे अधिक अटिल धर्मसे प्राचीन समझा जायगा।" और यह मानी हुई वात है, जैसे कि मेजर जनरल फरलाना साहब कहते है कि "जैनधमेंसे सरल-पूनामें, व्यवहारमें और सिद्धांतमें और कौनसा धर्म होसका है ? " यही हाल अण्याद . िमिद्धान्तका है । 'इन्साइछोपेडिया ऑफ रिलीनन एन्ड ई थेक्स' माग २ ए० १९९-२०० का निम्न अंश ही इस विषयमें पर्यात है-

In the oldest philosophical speculations of the Brahmans, as preserved in the Upanishada, we find no trace of an atomic theory, and it is therefore controverted in the Vedanta Sutra, which claims systematically to interpret the teachings of the Upanishads. Nor it is acknowledged in the Sankhya and Yoga philosophies, which have the next claim to be considered orthodox, i e to be in keeping with the Vedas, for even ne Vedanta Sutra allows them the title of Smrits But the atomic

१-जेनस्त्र S. B E Intro 2-Carlyle Heroes & Hero worship 3-Thomas, Jamesm—Early Faith of Asoka.

भावार्थ-'वाह्मणोके पाचीनसे पाचीन सैद्धांतिक यंथोंमें, जैसे कि वे उपनिषदोमें बताये गये हैं, कोई भी उन्लेख अणुसिद्धा-न्तका नहीं है। और इसीलिये वेदान्तसूत्रमें इसका खण्डन किया गया है, जो उपनिषट् शिक्षाओको व्यवस्थित रीतिसे बतलानेका दावा , करता है। वेदोंके समान मान्य सांख्य और योगदर्शनोंमें भी इस सिद्धान्तका कोई उल्लेख नहीं है किन्तु वैशेषिक और न्याय दर्शनोंमें यह स्वीकार किया गया है पर यह दोनों दर्शन अर्वाचोन पंडितोंकी रचनायें हैं-न कि किसी दैवी या घार्मिक पुरुषकी । वेद विरोधी मतोमें जैन और आजीविकोको यह सिद्धान्त मान्य था। जैनोको ही हम पहले मुख्य स्थान देते हैं, क्योंकि उन्होंने अपने सिद्धान्तको पुद्रल सम्बन्धी अतीव प्रत्वीन (most primitive) मतोंके अनुमार निर्दिष्ट किया है। 'इसतरह अणुसिद्धान्त भी जैनियोके धर्मको अत्यन्त प्राचीन सिद्ध करता है। इम अवस्थार्में उसका प्रारम्भ भगवान नेमिनाथ या पार्श्वनाथ अथवा महावीरसे हुआ वतलाना कोरी शेखचिल्लीकी कहानी होगी। उसका प्रारंम जैसे कि जैनियोंकी मान्यता है, एक बहुत पाचीन कालमें भगवान ऋषमदेव द्वारा ही हुआ था। इसी कारण प्रसिद्ध संस्कृतज्ञ विद्वान् पुरातत्विवदोंका जैसे डां • ग्लासेनाप्पको यह स्वीकार करना पड़ा है कि " संभवतः आर्योका यही (जैनधर्म) सबसे प्राचीन तात्विक दर्शन है और अपनी जन्मभूमिमे यह आजतक विना किसी रहो-बदलके चला आता है।"

्र इस कालमें जैनधर्मका सर्व प्रथम उपदेश भगवान् ऋषभ-देवने ही एक अतीव प्राचीनकालमें पुरातत्वकी साक्षी। दिया था, यह वात पुरातन भारतीय पुरातत्वसे मी सिद्ध होती है। जैनमदि होंमें

च्छपभदेवजीकी अनेक प्रतिमायें 'चौथेकाल' अर्थात् भगवान् महा-वीर या उनसे पूर्वेवर्ती कालकी वतलाई जाती है। सचमुच उनमें कोई <del>छेख न रहनेसे और</del> उनकी बनावट अस्प**प्ट** और असंस्कृत होनेके कारण उन्हें उक्त प्रकार प्राचीन मानना कुछ अनुचित नहीं है। तिसपर जन हम राजा खा वेलके हाथीगुफावाले लेखमें एक नन्दवशी राजा द्वारा श्री० ऋषभदेवजीकी मूर्तिको क्लिंगसे पाटलीपुत्र ले जानेका उल्लेख पाते हैं, तो इस व्याल्याको और भी विश्वसनीय पाते हैं। नन्डवज्ञके पहलेसे श्री ऋषभदेवकी मुर्तिया वनने लगीं थीं, यह वात हाथीगुफाके उक्त पाचीन जिला-लेखसे प्रमाणित है। फिर खडगिरिकी गुफाओंमें भी श्री ऋषभ-देवकी मृर्तियां उकेरी हुई है और मथुराके ककाली टीलेसे ईपासे पूर्व और वादकी प्रथम शताविद्योक पार्मिक कालकी जैन मूर्तियां निकली हैं, जिनमें कई एक श्री ऋषभदेवजीकी है। इस तरह

२-चगाल, विहार, ओड़ीरगंड जनन्मारक पृ० १३८। २-जेनस्तृप एट अघर एण्टीकाटीज आफ मंद्रिगे पृ० २१-३०।

उपरोक्त वर्णनसे यह स्पष्ट है कि भगवान् ऋषभदेवके अस्तित्वकों आनसे ढाई हजार वर्ष पहलेके लोग स्वीकार करते थे और उन्हें जैनियोक्ता 'आदिपुरुष' मानते थे। हाथीगुफाके उपरोक्त शिलाले-समें उनका उल्लेख 'अमिनन'के रूपमें हुआ है। 'अतएव पुरातन पुरातन भी श्री ऋषभदेवजीको जैनधर्मका इस युगकालीन आदि प्रचारक सिद्ध करता है।

वौद्ध साहित्यसे भी यह प्रमाणित है कि जैनधर्म म॰ बुद्धके जन्मकालमें एक सुसंगठित धर्म था और वौद्ध ग्रंथ भी श्रीऋषभ- वह 'निगन्थ धन्म'के नामसे बहुत पह-देवको जैनधर्मका मणेता लेसे चला आरहा था। हम पहले ही वतलाते हैं। कह चुके हैं कि बौद्ध ग्रन्थोमें जैनियोके सम्बन्धमें अनेक सारगर्भित उल्लेख मौजूद

हैं। 'अंगुत्तरनिकाय' में एक सूची म० बुद्धके समयके साधुओकी दी है और उसमें 'निगन्थों' (जैनियों )को आजीवकों के बाद दूसरे नम्बरपर गिना है। यदि जैनी प्राचीन न होते तो उनकी गणना इस तरह दूसरे नंबरपर नहीं होसक्ती थी। इसके साथ ही हम यह भी जानते हैं कि आजीविक मतकी सृष्टि भगवान् पार्वनाथके वीर्थमें मक्खिलेगोशाल नामक एक अप्ट जैन मुनि द्वारा ही मुख्य-तीर्थमें मक्खिलेगोशाल नामक एक अप्ट जैन मुनि द्वारा ही मुख्य-तीर्थमें मक्खिलेगोशाल नामक एक अप्ट जैन मुनि द्वारा ही मुख्य-तीर्थमें मक्खिलेगोशाल नामक एक अप्ट जैन मुनि द्वारा ही मुख्य-तीर्थमें मक्खिलेगोशाल नामक एक अप्ट जैन मुनि द्वारा ही निका तीर्थमें सक्तिलेगोशाल नामक एक अप्ट जैन मुनि द्वारा ही मुख्य-तीर्थमें मक्खिलेगोशाल नामक एक अप्ट जैन मुनि द्वारा ही मुख्य-तीर्थमें मक्खिलेगोशाल नामक एक अप्ट जैन मुनि द्वारा ही मुख्य-तीर्थमें सक्तिलेगोशाल नामक एक अप्ट जैन मुनि द्वारा ही मुख्य-तीर्थमें सक्तिलेगोशाल नामक एक अप्ट जैन मुनि द्वारा ही। तासे हुई थी, जैसे कि प्रम्तुत पुस्तकमें यथास्थान बताया गया है। इस दशामें आजीविकोंको पहले और उनके नाद जैनोको गिनना इस दशामें आजीविकोंको पहले और उनके नाद जैनोको गिनना

१-स्टडीज इन साड्य इन्डियन जेनीटम आग २ ८० । १ २-डायोलाग्न ऑफ दी बुद (S. B B. Vol. II.) Intro to Kassapa-Sihanda-Satta.

असंगत है। परन्तु यह संभवतः इस कारणसे है कि जैनी उस समयके पहले 'निगन्थ' नामसे परिचित न हो कर किसी अन्य नामसे विख्यात् होंगे। सचमुच इवेतांवर शास्त्रोंमें उस कालसे पहलेके जैन मुनि 'कुमारपुत्त निगन्थ' नामसे परिचित मिलते हैं। 'श्रमण' रूपसे सी जैन मुनि पहले विल्यात थे। 'कल्यसूत्र' में जैनधर्मको 'श्रमण [चर्में ही लिखा है। यही वात दि॰ जैन ग्रन्थोसे भी प्रमाणित है। इमके साथ ही हम अगाड़ी यह भी देखेंगे कि वैदिक कालमें जैन लोग 'व्रात्य' नामसे भी परिचित थे। यह वात हिन्दू विद्वान मानते हैं कि वैदिक मत अहिंसा प्रधान नहीं था-प्रारम्भसे ही उसमें हिसक विधान मौजूद थे<sup>3</sup> और जैनधर्ममें अहिंसा ही मुख्य है, जिसकी छाप वैदिक धर्मपर आखिर पडी थी। अतएव जनतक वैदिक मतमें अहिंसादि व्रतोंको अपनाया नहीं गया था, तत्रतक उनका अपने प्रतिपक्षी जैनियोको उनके अहिंसा भादि पांच वर्तोके कारण "ब्रात्य" नामसे उल्लेख करना सर्वेधा उचित था । सभवतः भगवान् पार्वनाथके समय तक जैनी "व्रात्य" और "समण" नामसे ही परिचित रहे थे और इसके उपरांत वे मुख्यत "निगंथ" नामसे विरूपात हुये। यही कारण है कि उपरोक्त बौद्ध यंथमें उन्हें आजीविकोंके बाद दूसरे नम्बर पर गिना गया है। जो हो, बौद्ध

१-उत्तर्भध्ययन व्या० २३ । २-क्ल्पमृत्र (Stwenson' पृ०-८३ । ३-मर्हाप शिवव्रवलाल एम० ए०का "जैनधर्म ऑग वैदिक र्यम" बीर क्ये ५ पृ० २३५ और प्रिन्मिपल्स ऑफ हिन्दु ई्यिक्स पृ० ४ ८३-४८७ । ४-लाजपतगय, "भागतवर्षका इतिहास" माग १ पृ० १२९ और भारत-गौग्वलो० ति उक्का व्याख्यान-अर्जन विद्वानोंकी सम्मस्या पृ० १० ।

मंधके इस उछेलसे जैनधर्म म० बुद्ध और उनके वौद्धधर्मसे बहुतः पहलेका प्रमाणित होता है। फिर वौद्धाचार्य धर्मकीर्ति सर्वज्ञ आप्तकें उदाहरणमें ऋषम और महावीर वर्द्धमानका उछेल करते हैं। (न्याय-विन्दु अ० ३) इसमें जैनियों के २४ तीर्धकरों में से आदि अन्तकें जैन तीर्धकरों का उछेल करके व्याख्याकी सार्थकता स्वीकार की गईं है। इसी तरह वौद्धाचार्य आर्यदेव भी जैनधर्मके आदि प्रचारक श्री ऋषभदेवको ही बतलाते हैं। बौद्धों प्राचीन ग्रन्थ 'धर्म-पदम्' में भी अस्पष्ट शितिसे श्रीऋषभदेव और महावीरजीका उछेल्ब आया है। एक विद्वान् उसके निम्न गाथाका सम्बन्ध जैनधर्मसे प्रगट करने हैं और कहते हैं कि इसमें के 'उसमें' और 'वीरं' शव्द खासकर जैन तीर्थकरों के नाम अपेक्षा लिखे गए हैं —

''डसभं पवरं वीरं महेसिं विजिताविनं। अनेजं नहातकं बुद्धं तमहं ब्रूमि ब्राह्मणं॥ ४२२॥'' —धम्मपदम्।

इसप्रकार वोद्ध साहित्यसे भी यही प्रकट है कि इस जमाने में जैनवर्मका प्रचार भगवान ऋषभदेव द्वारा हुआ था; जिनके समयका पता रुगाना इतिहासके लिए इससमय एक दुष्कर कार्य है।

६-सन शास्त्र "वीर" वर्ष ४ पृ० ३५३।

२-इन्डियन हिस्टारीकल वनार्टली माग ३ पृ० ४७३-४७५ अने-स्ता टिनन्नगों में 'ऋषभ' शब्दकी उत्पत्ति अनेस्तन (Avestan) शब्द 'भागम' (=नर )से लिखी है, जिसके अर्थ पुरुष, बेल, बहादुर आहि होते हैं। इसी तरह 'वीर' के अर्थ भी बहादुर, लिखे हैं। साराश मि॰ गोविन्द पैने उक्त पत्रिकॉम इन दोनों शब्दोंको बहु प्राचीन सिद्ध किया है। अवेस्त्रन भाषामें अईत् शब्द भी मिलता है।

भव यदि ब्राह्मण साहित्य पर दृष्टि डाली जाय तो प्रगटतः उसमें भी जैन व्याख्याको विश्वसनीय

वेदोंमें जैन उछेख! वतलाया हुआ मिलता है। ब्राह्मण साहि-त्यमें सर्व प्राचीन पुस्तकें वेद माने गये

हैं और इनमें ऋग्वेद संसार भर्में सर्वे प्राचीन पुस्तक बतलाई गई है। अतएव यहांपर हम पहले इन वेदोंमें ही जैन उछेखोंको देख छेना उचित समझते है। यह प्राय सबको ही मान्य है कि जैनि-द्येंके आप्तदेव 'अईत्' अथवा 'अईन्' नामसे परिचित है। सिवाय नीद्धोंके और किसी भी मतने इस शब्दका व्यवहार नहीं किया है; किन्तु वौद्धोके निकट भी इसके अर्थ एक आप्तदेवसे नहीं है-मत्युत उनके एक खास तरहके साधुओंका उछेख 'अईत्' रूपमें दीता है। अतएव जैनियोंके ही 'उपासनीय आप्त अईन' नामसें इल्डेखित मिलते है और इन्हीं 'सईन' का उल्लेख ऋग्वेद संहिता (ञ॰ २ व० १७)में हुआ है। ই कालीदासनीके 'हन्मान नाटक' (अ० १ क्ष्रो० २)में भी यही कहा गया है कि 'अईन' जैनियोंके डपासनीय देव हैं। अगाड़ी ऋग्सहितामें (१०।१३६-२) मुनयः ज्ञातवसनाः रूपमें भी दिगम्बर जैन मुनियोंका उरुटेख मिलता है। डां ० अलबेट वेबरने वेदके यह शब्द जैन मुनियोंके लिये व्यवहृत ह्ये स्वीकार किये हैं। <sup>3</sup> ऋष्में, सुपार्क्, ' नेमि <sup>6</sup> आहि नाम

<sup>-</sup> १-पूर्व प्रमाण। २-मेक्समूलर द्वारा सम्पादित, तन्द्रन १८५४वी छुपी, सा० २ पू० ५७९। ३-इन्डियन एण्टीक्वरी सा० २० १९०१ छोर जिनेत्रमत वर्षण पु० २१। ४-ऋग्वेद ३०-३, ३६-७, ३८-७। ५-यजुर्वेद-'ॐ सुपार्श्वसिन्द्रह्वे। ६-वाजस्पनु प्रमव आवभूवेना च वि-अभुवनानि सर्वेत । सन्भिराजा परियात्ति विद्वान प्रजा पुष्टि वर्षेप्रमानो ॥ ---अस्मेस्वादा ॥-४० ९ स० २५॥

भी ऋग्वेद् और यजुर्वेदमें आये हैं व और यह नाम नैन तीर्थकरोंके हैं। पत्युत चौबीस तीर्थंकरों और श्री महावीरजीके उल्लेख मी ऋग्वेद और यज्ञेंदमें बतलाये गये हैं। \* ऋग्वेदमें ऐसे 'श्रमणों' का भी जिक्र है, जो यज्ञोमें होनेवाली हिसाका विरोध करते थे। यह अमण जैनोंके सिवाय और कोई नहीं होसक्ते; क्योंकि जैनधर्म स्पष्ट रीतिसे यज्ञोमें होनेवाली हिसाका विरोधक पारम्भसे रहा है और वह श्रमण धर्म भी कहलाता है अन्यत्र पस्तुत पुस्तकमें हमने

. "ॐ त्रेलोक्यप्रतिष्ठितान् चतुर्विशतितीर्थकरान् ऋषभाद्या **वर्द्ध**मः-न्तान् सिन्द्रान् शरण प्रपद्ये । ॐ पवित्र नग्नमुपविप्रसामहे एषा नग्नी ग्नये) जातिर्वेषां वीरा। येषा नग्मं सुनग्न वहा सुव्रह्मचारिण उदितेनः ासा देवस्य महर्पयो महर्षिभिर्जहेति या जकस्य य जंतस्य च सा एषा ा भवतु शातिभेवतु, तुष्टिभेवतु, गत्तिर्भवतु, स्वस्तिर्भवतु, श्रद्धाभवतु, र्थाज भवतु ।' ( यज्ञेषु मूलमंत्र एप इति विधिकदल्या )।

"जातारमिन्द्र ऋषमं वदन्ति अतिचारमिन्द्रं तमरिष्टनेमिं । भवे भवे े सुपार्श्वमिन्द्र हवे तु अक्र भजित जिनेन्द्रं तद्वद्वर्द्धमान पुरुह्तमिन्द्र ॥ नम सुवीरं दिग्वासस ब्रह्मगर्भ सनातनम् । द्यातु दीर्घायुस्त्वाप वर्चसे सुप्रजास्त्वाय रक्ष रक्ष रिष्टनेमि स्वाहा ।" (बृहदारण्यकें). 'आतिथ्यरूपं भासर महावीरस्य नम्नहु ।

पासुपासादामेतत्तिथी रात्रीः मुगमुताः॥' यजुर्वेद २०१९ म० १४ त्रमिद्धस्य प्रमहसाऽभे वन्दे नव श्रिय ।

भो गम्मवानसिममध्वरेष्वियसे॥" ऋग्वेद ४अ० ४ स० ३ द० ६. अहम्बेद १-३-१४-२१।

१-हिस्टॉरोकल ग्लीनिनिंग्स पृ० ७६ ।

<sup>--</sup> श्रीयुत प० अनितकुमारजी भास्तीने 'सत्यार्थ दर्पण'में (पृ० ९१) मुम्बेट आदिने निम्न उद्धरण दिये हैं, इनसे जैन तीर्थंकरोंका व्यक्तित्व

ञ्छवेदकी प्रनापति परमेष्टिनवाली ऋच।ओंका सम्बन्ध जैनधर्मसे क्तलाया है। 'छान्दोग्य उपनिषद्'के उद्घेखसे प्रजापतिका जनसंबंध ्र और भी स्पष्ट होजाता है। वहां वह नारदके प्रश्नके उत्तरमें कहते हुए आत्मविद्याके समक्ष चारों वेदोंको कुछ भी नहीं मानते हैं। इस प्रकार वेदोंके इन सब उल्लेखोंसे यह स्पष्ट है कि उनके सम-यमें भी जैनवर्म एक प्रचलित वर्म था। तिसपर हिन्दू 'भागवत' में जो ऋषमदेवको आठवां अवतार माना है, उससे उनका अस्तित्व वेटोसे भी पाचीन ठहरता है क्योंकि उनमे १ ५ वें वामन अवतारका इक्केल मौजूद है। यही बात है कि हिन्दू प्रॉ॰ स्वामी विरुपाक्ष दिडियर धर्ममृषण, पंडित, वेदतीर्थ, विद्यानिधि, एम॰ ए० लिखते हैं कि नैन शास्त्रानुसार 'ऋषभदेवजीका नाती मारीचि प्रकृतिवादी शा और वेद उसके तत्त्वानुसार होनेके कारण ही ऋग्वेद आदि छन्थोंकी ख्याति उसीके ज्ञान द्वारा हुई है। फलतः मारीचि ऋषिके स्तोत्र, वेदपुराण आदि अन्धोंमें हैं और स्थान२ पर जैन तीर्थंक-रोंका उल्लेख पाया जाता है। तो कोई कारण नहीं कि हम वैदिक कालमें नैनधर्मका अस्तित्व न मार्ने।'र अस्तु ! वहुघा वेदोंके उपरोक्त जैन विषयक उल्लेखोंके सम्बन्धमें यह

वहुधा वेदिक उपरोक्त जैन विषयक उल्लेखिक सम्बन्धमें यह आपत्तिकी जाती है कि निरुक्त और भाष्यसे उनका जैन सम्बन्ध प्रगट नहीं है। किन्तु इस विषयमें हमें यह भूल न जाना चाहिये कि वेदोंके जो भाष्य लादि उपरच्ध हैं वह अर्वाचीन हैं। वेदोंका बास्तविक अर्थ और उनकी ऐतिहासिक परिपाटी बहुत पहले ही छप्त होचुकी थी। भगवान पार्श्वनाथजीके समकालीन (ई० पू॰

१-शिर भाग ५ पृ० २४०।२-अर्जन विद्वानोंकी सम्मतियां पृ० ३१।

७वीं शताबिद) वैदिक विद्वान् कौत्स्य वेदोंकी असम्बंधता देखकर भोचकासा रह गया था और उसने वेदोको अनर्थक बतलाया था (अनर्थका हि मंत्राः । यास्क, निरुक्त १५-१) यास्कका ज्ञान भी वेदोके विषयमे उससे कुछ ज्यादा अच्छा नहीं था। (निरुक्त १६।२) फिर ईस्वी चौदहवीं राताठिदमें आकर सायण भी ऋग्भाप्यमें वैदिक मान्यताके अर्थको ठीकर नहीं पाता है। (स्थाणुरयम् भारहारः किलाभृवित्य वेदं न विज्ञानाति योऽर्थम् ।) इस दशामें यह कैसे कहा जासका है कि वेदोंमें ऋपभ नेमि, अईन् आदि जैनत्व द्योतक शब्दोंका अर्थ जो आनकल किया जाता है वहां ठीक है ? स्वयं ब्राह्मण विद्वान ही उनको जैनत्व सूचक वतलाते हैं। उधर प्राचीन जैन विद्वान उनका उल्लेख जैनधर्मकी प्राचीनताके प्रमाण रूपमें करते मिलते हैं। तिसपर स्वयं भाष्यकार सायण वैदिक अर्थको स्पष्ट करनेके लिये पुराणादिको प्रमाणभूत मानता है और पुराणादिमें ऋषभ, अहीन् आदि शब्द स्पष्ट जैनत्व सूचक मिलते है। अतः वेदोंमें नैनोंका उछेख होना पाछत सुसंगत है।

वेदोके बाद रामायणमें भी जैन उद्घेख मीजूद हैं, जिससे स्पष्ट है कि 'रामायण काल' में भी जैन रामायण कालमें धर्म विद्यमान था। रामायणके बालकाण्ड जैनध्म। (सर्ग १४ श्लो० २२) के मध्य राजा दशरथका श्रमणोंको आहार देनेका उद्शेख

है। ("तापसा मुझते चापि श्रमणा मुझते तथा।") श्रमण शब्दकाः अर्थ भूषण टीकामे दिगम्बर साधु किया गया है। ("श्रमणा दिगम्बर निर्माण अत्रप्त यह श्रमण दिगम्बर निर्माण

साधु ही थे। इसके साथ ही 'योगवाशिष्ट' में जो श्री रामचंद्र-नीके मुखसे 'निन' (निनदेव, निनकी अपेक्षा 'नैन ' नाम है)के समान होनेकी इच्छा प्रगट कराई गई है, इससे उक्त वक्तव्यकी मौर भी अपिक पुष्टि होती है। वाल्मीकीय रामायणमें है कि रामचन्द्रनी रामसूय यज्ञ करनेको राजी हुये थे, परन्तु भरतनीने उन्हें अहिंसाधर्मका महत्व समझाकर ऐपा करनेसे रोक दिया था। (देखो प्रिंमपिल्स आफ हिन्दू ईथक्स ए० ४४६) रामचन्द्रनीके ृश्वसुर जनक बहुप्रसिद्ध हैं । जैन पुराणोंसे जाना जाता है कि वह पहले वेदानुयायी थे; परन्तु डपरांत जैनधर्मका प्रभाव उनपर पड़ा या और वे जैनधर्मके ज्ञाता हुये थे। इमें हिन्दू शास्त्रोंमें भी एक जनक राजाका उल्लेख इसी तरह मिलता है, किन्तु वह काशीरान वतलाये गये हैं । कहा है कि एकवार महर्षि गार्थ उनके पास पहुंचे और उन्हें उपदेश देने रुगे। पर वह उनको अधिक उपदेश दे न सके, प्रत्युत उन्होंने स्वयं ब्राह्मण होते हुये भी उन क्षत्री-राजसे ब्राह्मधर्म-आत्मधर्मका उपदेश ब्रहण किया था। किनधर्म क्तियों हारा प्रतिपादित आत्मधर्म ही है। अतएव रामायणके जमा-नेमें भी जैनधर्म वर्तमान था।

रामायणके बाद महाभारत कालमें भी जैनधर्मके चिन्ह मिलते हैं। 'महाभारत' के अक्षमेधपर्वकी अनु-महाभारतके समय गीता अ० ४८ श्लो० २से १२ तक्सें जैन धर्म। जैन और बोडके अलग२ होनेकी साझी है। इसके अतिरक्त महामारतके आदि

१-योगवाशिष्ट स॰ १५ श्लो॰ ८ और जैनडिविहास सीरीज भाग १ पृ॰ १०-१२ १२-उत्तरपुराण पृ० २३५ १३-विश्वकोय माग १ पृ० २०२ १

पर्व स० ३ ठडो० २६-२७ में भी जैन मुनियोंका उछेल 'नमा श्रापणक' के रूपमें है। 'अद्वेतब्रह्मसिद्धि' नामक हिन्दू ग्रन्थके कर्ता श्रापणक के अर्थ जेन मुनि करते हैं। यथाः " क्षपणका जेन मार्ग सिद्धांत प्रवर्तका इति केचित।" (ए० १६९) अन्य श्रोतोंसे भी अपणक के अर्थ यही मिलते है। इसके साथ ही महाभारत शांति पर्व, नोक्षधम अ० २६९ इडो०६ में सप्तमंगी नयका उल्डेख है। फिर इसी पर्वके अ० २६३ पर नीलकंठ टीका में ऋषमदेवके पवित्र चरणका प्रभाव आहेतो वा जेनोपर पड़ा कहा गया है। इन उछे-त्वोंसे महाभारतकाल में भी जैन धर्मका प्रचलित होना सिद्ध है।

भगवान् पार्श्वनाथके पहलेसे उपनिषधोंका वह प्रचार होरहा था और उस समय भी जैनधर्मका अस्ति-

उपनिपदों में जैनधर्म। त्व यहां प्रमाणित है। उपनिषधोंसे यह बात प्रगट है कि वेदोंके साथ ही कोई

बात प्रगट है कि बदाक साथ हा काइ बेदिबरोधी ऐसे तत्ववेता अवश्य थे; जिनकी 'ब्रह्मिबद्या' (आत्म-विद्या)के आधारपर उपनिषधोंकी रचना हुई थी। श्रीयुत उमेश-चन्द्रजी भट्टाचार्यने यह व्याख्या अन्यत्र अच्छी तग्ह प्रमाणित कर दी है। उनका कहना है कि इस समय उस ब्रह्मिवद्याका प्रायः सर्वथा छोप है। उसके बचे—खुचे कुछ चिन्ह उपनिषधोंमें ही यत्रतत्र मिलते हैं। उस समय वेदों और उपनिषधोंके अतिरिक्त ब्रह्मिवद्या विषयक साहित्य 'श्लोक' नामसे अलग पचलित था। अक तनिक विचारनेकी बात है कि उपरोक्त ब्रह्मवादी कीन थे? यदि

१-पश्चतत्र ५।१ । २-जैन इतिहास सीरीज भा० १ पृ० १२ के ३-इंडियन हिस्टोरीकल कारटली भा० ३ पृ० २०७-३१५ ।

हम 'ब्रह्म' शब्दको नीव-अनीवका द्योतक माने नेसा कि प्रगट किया गया है तो उसका सामजस्य जैन सिद्धान्तसे ठीक बैठता है ! उपनिषष कालमें जैनधर्मका मस्तक अवश्य ऊँचा रहा था, यह बात 'मुण्डकोपनिषद' एवं 'अथर्ववेद' के उल्लेखोसे प्रमाणित है; जैसे कि हम अगाड़ी देखेंगे। जर्मनीके प्रसिद्ध विद्वान् हर्टलसा॰ने यह सिद्ध किया है कि 'सुण्डकोपनिषद' में करीवर ठीक जैनसि-द्धांत जैसा वर्णन मिलता है और जैनोंके पारिमाधिक शब्द मी वहां व्यवहृत हुये हैं। विसपर जैनोंके 'पडमचरिय' नामक प्राचीन अन्यसे 'मुण्डकोपनिषद' के कर्ता ऋषि अंगरिस जैनोंके मुनिपद्सेंग अप हुये प्रगट होते हैं। उन्होंने अपने प्रन्थोंमें वैदिक धर्मको जैनघर्मसे मिलता जलता बनानेका पयत्न इसीलिये किया था कि वेदिक धर्मावलम्बी जैनधर्मकी ओर अधिक आरुष्ट न हो। अचीन 'ब्रह्मविदों' के 'क्लोक साहित्य' के जो यत्रतत्र अंश मिलते हैं; उनका यदि विशेष अध्ययन किया जाय तो हमें विश्वास है कि-उनकी शिक्षा नैनधर्मके विरुद्ध नहीं पड़ेगी। 'कठोपनिषद' में (२-६-१६) प्राप्त 'रुलोक साहित्य' का एक अंश हमने देखा है ओर उसमें जैनधमेंसे कुछ भी विरोध नहीं है। जैन मान्यताके **अ**नुसार यह प्रगट है कि जैन-वाणी (हादशांग श्रुतज्ञान)की सर्वे प्रथम रचना इस कालमें ऋषमदेव द्वारा हुई थी और वह इलोक-

१-बीर वर्ष ५ पू॰ २३८ । २-इन्डो-ट्रेनियन मृल प्रन्थ और नंत्रीयन मा॰ ३ व धर्मध्वज्ञ' वर्ष ५ अन १ पृ० ९ । ३-विक्रेपके टिये देगी 'बीर' वर्ष ६ मे प्रकट होनेवाटा 'ऋषि अगरिस और रूनममें' दीर्षक नेसा।

वद थी। जैन शास्त्रोंमें उसकी अलगर श्लोक संख्या ही हुई है। अतः इससे यह संभव है कि उस समय जन श्रुत ही 'श्लोक साहित्य'के नामसे परिचित हो। शायद इसमें भाषा 'वषयन आपत्ति हो, क्योंकि जैनश्रुत अर्छ मागधी भाषामय वनाया गया है। किंतु अर्घमागधीका उल्लेख भगवान महावीरजीके श्रुतज्ञानके सम्बन्धमें है और उसकी अर्घमागधी भाषा मागधदेश अपेक्षा ही बताई गई है। इस दशामें यह नहीं कहा जासक्ता कि भगवान ऋषभदेव हारा प्रतिपादित श्रुतज्ञान किस भाषामें ग्रन्थबद्ध था? बहुन संभव है कि वह प्राचीन संस्कृतसे मिलती जुलती भाषामें हो। भगवान ऋषभदेव हारा एक संस्कृत व्याकरण ग्रन्थ रचे जानेका उल्लेख मिलता ही है। इस प्रकार उपनिषदोंसे भी तत्कालीन जैनधमेंके अस्तित्वका पता चलता है।

भारतीय वैयाकरणोंमें शाकटायन बहु प्रसिद्ध और बहु प्राचीन हैं। इन्होंने अपने व्याकरणमें जैनधर्मका शाकटायनकी साक्षी। उल्लेख किया है। बल्कि यह एवयं जैने थे, यह बात प्रा॰ गुस्टव आपर्टने अपने

"शाकटायन व्याकरण" (मद्रास सन् १८९३)की भूमिकामे अच्छी तरह सिद्ध की है। \* वह लिखते हैं, "पाणनिर्ने अपने व्याकरणमें शाकटायनका बहुत जगह वर्णन किया है। पातं नलिने भी अपने

१-जैनसिद्धात भास्कर भा० १ किरण १ पृ० ५६-५७।

२-'मागध्यावतिका प्राच्या शौरसैन्यर्थमागधी वाहीकी दक्षिणात्या च भाषा सप्त प्रकीर्तिताः । चर्चासमाघान पृ० ३९-४० देखी ।

३-सिक्षप्त जैन इतिहास भा० १ पृष्टे १३ 1

न्महाभाष्यमें शाकटायनका प्रमाण दिया है। शाकटायनके बनाये हुये उणादि सूत्र वैयाकरणोर्ने भलेपकार प्रचलित हैं। शाकटायनका नाम ऋग्वेदके पातिशाख्य, शुक्रयजुर्वेद और यास्कके निरुक्तमें भी आया है। वोपदेवके 'कवि-करु'हुन' में नहा आठ प्रतिन्ह वया-करणोंका वर्णन है उनमें शाकटायनका भी नाम है। इनमेसे केवल इन्द्रका ही नाम शाकटायनने अपने व्याकरणमें लिया है। शाकटा-यनके बनाये हुये शब्दानुशासनके हरएक पाठके शुरूमें यह वावय है-"महाश्रमण संघाधिपतेः श्रुतकेवलिदेशीचार्यस्य शाकटायनस्य" इससे स्पष्ट है कि शाकटायन जैन मुनि थे।' इनके 'उणादि-मुत्र' में " इण् सिज् जिदीडुप्यिवयोनक्" सूत्र २८९ पाद ३ है; िनसका अर्थ सिद्धांतको मुदीके कर्ताने 'निनो हेन्' किया है। इसका भाव जैनधर्मके संस्थापकसे है क्योंकि हिन्दू अन्थोंमें जैनधर्मके संस्था-'यकका उल्लेख सर्वेत्र 'जिन' व अईन' रूपमें किया गया है। यह शाकरायन निरुक्तिके कर्ता यास्कके पहिले हुये थे और यास्क पाणि-निसे कितनी ही शताब्दियो पहले हुए, जो महाभाष्यके कर्ता पात-ं जिलके पहले विद्यमान थे । अब पात्रजंलिको कोई तो ईसासे पूर्व २री शताब्दिका बताते है। अोर कोई ईसासे पहले ८वी या २०

विन्तु अव किन्हीं विद्वानोंका मत है कि प्राचीन शाकटायन जैन नहीं थे । जैन शाकटायन तो गष्ट्रकूट वशी राजा अमोघवर्षके समयमें -हुए वताए जाते हैं ।

१-इन्टब्बन्द्रः काशकृत्स्नापिशली शाकटायनः । पाणिन्यमर्जनेन्द्राः जयन्त्यष्टाटिशाब्दिकाः ॥

२-जिनेन्द्रमत द्पेण भा० १ पृ० ५-६।

३-जैन इतिहास सीरीज मा० १ पृ० १३-१४।

वीं शतािव्दमें हुआ वतलाते हैं। किन्तु जो हो, इससे यह स्पष्ट है कि वैयाकरण शाकटायन ऋग्वेदके प्रतिशाख्योंके पहले होचुके ये और इस दशामें भी जैनवर्म वहु प्राचीन सिद्ध होता है।

हिन्दुओंके पुराण यन्थोंसे भी जैनधर्मकी प्राचीनता स्वयंसिद्ध

है। उनके सर्व प्राचीन विष्णुपुराणमें हिन्दुपुराणों में जैन- जैन तीर्थंकर सुमितनाथका उल्लेख है। विष्णुपुराणमें धर्मकी साक्षी। तथापि उसमें जैनधर्मकी उत्पत्ति देव और असुरोके युद्धके परिणाम स्वरूप

स्वयं विष्णुके शरीरसे उत्पन्न मायामोह नामक पुरुषके द्वारा बहु
प्राचीनकालमें हुई बतलाई गई है। मायामोह मुण्डेसिर, नग्नरूप,
हाथमें नयूरिवच्छ लिये और तपस्या करते नमेदा तटपर अवस्थित
असुरोंके आश्रममें पहुंचे और उनको जैनधर्मरत किया, यह भी
इस पुराणमें लिखा है। यह असुर 'आईत' कहलाये। (देखो—
बंगाली आवृत्ति, अंश २ अ० १७—१८), भागवतपुराणमें जैनधर्मके प्रणेता श्री ऋषभदेवजीका विशेष वर्णन है। उनको वहां
२२ अवतारोंने आठवां बतलाया है। उनकी वंशपरम्परा सम्बंधमें
लिखा है कि १४ मनु हुये, जिनमें स्वयंभू मनु पहछे थे। ब्रह्माने
जब देखा कि मनुष्य संख्या नहीं बढी तो उसने स्वयंभूमनु और
सत्यरूपाको पैदा किया और सत्यरूपा स्वयंभूमनुकी पत्नी हुई।
प्रियवत नामक पुत्र हुआ, जिसके आग्नीन्ध और उसके नामि
हुये। नामिका विवाह मरुदेवीसे हुआ और इनसे श्री ऋषभदेव

१-हिन्द्रो एण्ड लिंद्र्चर ऑफ जैनीज्म पृ० १० १२-इन्डियन एर्टी<sup>च</sup>वेरी भा० ९ पृ० १६ १।

न्हुये | भगवतमें स्पष्ट गीतिसे इन ऋषभदेवको स्वयं भगवान् केव-रुपपनि लिखा है। तथा उनको दिगम्बर वेष और जैनघर्मका चलानेवाला बतलाया है। इस उड़ेलसे प्रगट है कि मृष्टिके प्रार-म्भमें, जिसे हिन्दू मानते हैं, जब ब्रह्माने खयंमृमनु और सत्यरू-पाक्नी उत्तन्त्र किया तो ऋषभदेव तन उनसे पांचनीं पीड़ीमें हुये और "पहुछे मत्युगके अन्तमें हुये और २८ सत्युग इस अरसे तक च्यतीत होगये।"<sup>3</sup> इम प्रकार ऋषभदेवका अस्तित्व एक अतीव य चीनज्ञालमें प्रगट होता है और यह सर्वेमान्य है कि भागवतोक्त ऋषभदेव ही नेनोंके प्रथम तीर्थकर है। उनके मातापिताका नाम और जेप दर्शन भागवतमें भी प्रायः वैसा ही है जैसा जैनशास्त्रोंमें हैं। भागवतके अतिरिक्त 'वराहपुरें।ण' और 'अग्निपुरींण में भी ऋषभडेवका उस्लेख विद्यमान है। 'प्रभासपुराण' में तो केवल ऋष-भदेवका ही नहीं विविक २२वें तीर्थकर श्री नेनिनावजीका उल्लेख भी मोनुद है। इनके अतिरिक्त हिंदू 'पश्चरुराण' में वेदानुयायी राहा वेशके हैन होनेका वर्णन मिछता है। जब वह राज्य कररहे

५-भावत स्वया ४ छ० ३-६ । २-भागवत स्वया २ छ० ७ (यावेटावा थ्रेम) १० ४६ । ३-जिनेन्द्रमत वर्षा भा० १ १० ६० । ४-हिन्दी विख्वतिष्ठ मा० ३ १० ४४४ और इं।० स्ट्रीवेन्सन, बन्यमूब्बी मृमिण १० ५६ । १-तस्य मातस्य विता ऋषम हेम्प्रिटेक्षिण वर्षे सहद्रान्त नाम शताम । ६-ऋषमी मार्वेच्यान ऋषमाद्मानोऽम्बत् । भागव्यान वय मानात्समीनम्बभृत् ॥

०-ईगारी विमले मस्ये पृत्रसीठ्य जिल्लाका । स्वत्य स्वावता च तर्रेष्ट्र खंतगा द्विता ॥ ५५ ॥ भंदतारी जिलो नेमिर्युगादिविमलाच्छे । सामा या स्रमोद्य सुक्तिसामस्य सागान् ॥

ये तन एक दिगंबर जैन मुनि उनके पास आये थे और उन्हें देव, शास्त्र, गुरुका स्वरूप समझाकर जैनधर्मका श्रद्धानी बनाया था। वामनपुराण में वेणको ब्रह्मासे छठी पे हीमें हुआ बताया है। इससे भी जैनधर्मकी प्राचीनता प्रमाणित है। किवपुराण में अईन् म्भगवान्का श्रुम नाम पापनाशक और जगत सुखदायक बतलाया गया है। नागपुराणमें कहा है कि जो फल ६८ तीथों के यात्रा करनेमें होता है, वह फल आदिनाथ (ऋषभदेव) के स्मरण करनेसे होता है। इस प्रकार पुराणग्रन्थोंसे भी जैनधर्मकी प्राचीनता स्पष्ट है। इन पुराणोंके कथन बहुपाचीन कथानकोंके आधारपर हैं और उनमें सत्यांश मीजृद है; यह बात आधुनिक विद्वान भी स्वीकार करने हैं। \*

१-अ० जैनगजट भा० १४ १० ८९-वेणस्य पातकाचारे सर्वमेव वटाम्यहम् ॥ तस्मिन्-छासर्ति वमेझे प्रजापाछे महात्मिन । पुरुषः किथ्वदायातो बद्यालिहोधरस्तथा ॥ नप्ररूपो महाकाय सितमुण्डो महाप्रभः । मार्ज्जर्नी शिखिपत्राणा कक्षाया स हि धारयन् ॥ पटमानो मरुच्छास्त्र वेटशास्त्रविद्यकम् । यत्रवेणो महाराजस्तत्रोपायात्वरान्वितः ॥ अर्हन्तो देवता यत्र निर्गृन्वो गुरु-रुच्यते । टया वै परमो धमस्तत्र मोक्ष प्रह्म्यते ॥ एव वेणस्य वै राज्ञः मध्यते महात्मनः । वर्माचार परियत्य क्य पापे मित्निकेष् ॥ ति. С. Dutt, Hindu Shastras Pt. VIII. pp. 213-22

२-अ० जनगजट भा० १४ पृ० १६२ हाथीगुफावाले शिलालेखमें जैन सम्राट्के वीरत्वकी उपमा राजा वेणसे दी है। इससे भी राजा वेणका जैन होना प्रापट है। (देखों जर्नल आफ दी बिहार एण्ड ओरिसा रिसर्चे सोसाइटी, भो० १३ पृ० २२४ । २-सत्यार्थ दर्पण पृ० ८९ ।

४-पूर्व प्र० पृ० ८७ यथा — 'अनविष्ठिपु तीर्थेपु यात्राया यत्फल्डं भवेत् । आदिनाथस्य देवस्य स्मरणेनापि तद्भवेत् ॥ '

<sup>\*</sup> Macdonell's History of Sanskrit.

अदतकके विवेचनसे जैनवर्मकी प्राचीनताका वोध पूर्णेरूपेण होगया है. परन्त हम पूर्वमें यह बतला 'त्रास' प्राचीन जैनोंका आये है कि भगवान् महावीरनीके पहले जैनोका उल्लेख ' ब्रात्य ' रूपमे उसी द्योतक है। तरह होता था, जिस तरह उपरांत वे ' निर्मन्थ ' और ' अर्रेत ' नामसे प्रख्यात् हुये थे और अब जैन नामसे जाहिर हे । इसिलये यहांपर हमको अपने इस कथनको सार्थकता भी प्रकट कर देना उचित है। इमके लिये हमें दक्षिणी जन िंद्वान प्रो० ए० चक्रवर्ती महोदयके महत्वपूर्ण लेखका आश्रय हेना पट्टेगा, जो अग्रेजी जैनगनट (भा० २१ नं०६) में प्रका-शित हुआ है। इस साहायके लिये हम प्रोफेसर साहबके विशेष आमारी है। वैदिक साहित्यमें 'ब्रात्य' शन्द्रका प्रयोग विशेष मिलता है और उससे उन लोगोंका आभास मिलता है जो वेदविरोधी थे और निनन्ने टपनयन अाः सरकार नहीं होते थे। मनु ब्रात्य विषयमें यही कहते हैं कि "वे लोग जो द्विजों द्वारा उनकी सजा-तीय पत्नियोंसे उत्पन्न हुये हों, किन्तु जो घार्मिक नियमोका पालन न कर सक्तेक कारण सावित्रीसे प्रथक कर दिये गये हो, ब्राह्म हैं।" (मनु॰ १०१२०) यह मुख्यता क्षत्री थे। मनुनी एक ब्रात्य क्षत्रीमें ही झड़, मड़, लिच्छवि, नात, दरण, खस और द्राविड़ वंशींकी टत्यनि मतनाने हैं। (मनु० १०१२२) ब्रात्य लोगोंका परनाया भी प्रयक्षकाया। उनकी एक ग्वाम तरहकी पगड़ी (निवैपदः) थी-वे एक वलम और एक लाम मकारका घतुम (ज्य-होद) रमने थे-एक लाल कपड़ा पहनने और रममें चलने थे । उनका एक चांदीका आभूषण 'निश्क' नामका था। वे मुख्यतः दो विभागों - हीन और ज्येष्ठमें विभक्त थे । यद्यपि वे संस्कारोंसे रहित समझ लिये जाते थे, परन्तु वैदिक आर्थ उनको पुनः अपनेमें वापस हे हेते थे। उनके वापस हेनेकी खास क्रियायें 'व्रात्यस्तोम' नामसे थीं । आधुनिक विद्वान् प्रॉ० वेबर सा०ने इन्हें उपरान्तकी बौद्ध जातियों सदश भाना है और बतलाया है कि यह बौद्धोंके समान कोई ब्राह्मणविरोधी लोग थे। किन्तु पाँ० साहवका यह अनुमान भ्रान्तमय है, क्योंकि बौद्धधर्मका जन्म ब्राह्मण साहित्यसे बहुत पीछेका है। इसी तरह अन्य विद्वानोंका इन्हें कोई विदेशी असम्य जाति अथवा रुद्रशिव सम्प्रदाय बतलाना भी भ्रांतिसे खाली नहीं है । सचमुच यह ब्रात्य लोग आर्थ थे और विशेषतः क्षत्री आर्थ थे; क्योंकि वैदिक ग्रन्थोंमें कहा है कि व्रात्य न बाह्मणोंकी क्रिया-योंको पालते थे और न कृषि या व्यापार ही करते थे। इसलिये ब्रात्य न तो ब्राह्मण थे और न वैश्य थे। वे योद्धा थे, क्षत्री थे। अस्तु; पूर्व एष्टोंमें हम यह बतला ही आये हैं कि वेदोंमें खासकर ऋग्वेद संहितामें ऋषभ अथवा वृषभ, अरिष्टनेमि आदि जैन तीर्थ-करोंके नाम खूब मिलते हैं और भागवत, विष्णु र आदि पुराणोंके अनुसार यह ऋषभदेव जैनधर्मके भादि सस्थापक और क्षत्री वंशके थे यह भी प्रगट है। जैन शास्त्र भी इन तीर्थंकरोंको क्षत्री वंशो-द्भव ही बतलाते हैं। इतना ही क्यों उनके अनुसार आर्य मर्यादाकी सृष्टि इक्ष्वाक् वंशीय क्षत्रीयों द्वारा ही हुई हैं। अन्वेदके वृषभ

<sup>9-</sup>Indischen Studien 1. 32.

२-विण्णुपुगण २-९ । ३-आविषुराण और उत्तरपुगण देखो ।

अथवा ऋपभरेवका इक्ष्वाक्वंश और पुरुकुल है। महाकवि कालिदाम भी इदवाक्वंशी राजाओंके राजिं होनेकी साक्षी देते हैं। नेनतीर्थं करोंमें वीस इसी वंशके थे और शेष चार अन्य इरिवंश अविके थे । उपनिषदों में जिस आत्मविद्या और नियमोंका चिणेन है, वह भी इन्हीं इक्ष्वाक्वंशी क्षत्रियोंके प्रभावका परिणाम है। संभवत काशी, कौशल, विदेह आदि पूर्वीय देशोंके आर्य पश्चिमके क्रमपाञ्चाल आयोंके पहलेसे हैं। और इन प्रदेशोंमें जैन-चर्मका प्रभाव म० बुद्धके पहलेसे विद्यमान था। र तिसपर मनुने जिन झल्ल, मछ, लिच्छिन, नात, द्राविड़ सादि जातियोंको ब्रात्य-सत्रीकी सतान लिखा है, वह पाय सन ही जैनधर्मकी मुख्य डपाप्तक मिलती है। मछ क्षत्रियोकी राजवानी पावासे ही अंतिम त्तीर्थं कर महावीरस्वामीने निर्वाण लाभ किया था। अगवान महा-वीर तवतक वहां पहुचे नहीं थे, परन्तु तो भी वह उनके अनन्य-भक्त ये और भगवान्को अपने नगरमें देखनेके इच्छक थे। इससे प्रकट है कि उनमें जैनघर्मका श्रद्धान सगवान् महावीरसे पहलेका विद्यमान था । लिच्छवि क्षत्रियोंमें भी जैनधर्मकी विशेष मान्यता थी। वे पहलेमें जनमर्मानुयायी थे; क्योंकि उनके प्रमुख राजा चेटकरो निनयन्थोंनै पइलेसे ही भैनवर्मका श्रद्धानी लिखा है। यटी राना भगवान महावीरके मातुल थे। नात अथवा नाथवंशर्मे

१- विशेषानातिकाना, दाविने विशेषिताम् । पर्विष्टे मनित्रतिना, योगैनाने तट्खानाम् ॥

२-मगान महबीर और मा बुबहा परिश्रिष्ट और मजिसमनिकास मार १ पा २ । १-६वं प्र० १० ९०। ४-एवं ए० ६।

तो स्वयं भगवान् महावीरका जन्म ही हुआ था। और भगवानके माता-पिता एवं अन्य परिजन पहलेसे ही जैनधमके श्रद्धानी थे। द्राविड लोगों में नेनधमका बहु प्रचार रहा है, यह सर्व प्रकट है। लात्यायन सूत्रोंसे यह प्रकट ही है कि ब्रात्योंका मुख्यस्थान बिहार था, जो जेनतीर्थकरोंके कार्यका भी लीलास्थल रहा है। अतएव इन बार्तोंको देखनेसे ही यह ठीक जंचता है कि ब्रात्यलोग जैन थे, अथवा जैनोंका प्राचीन नाम 'ब्रात्य' था।

किन्तु इतने परसे ही सन्तोष कर लेना ठीक नहीं है।

भगाड़ी यह बात प्रगट है कि वेदोंसे
वेदोंके अरुणमुख यति एक यज्ञ विरोधी दलका अस्तित्व सिद्ध
भी जैन थे। है, जो यति कहलाते थे। यही यति
'अरुणमुख' कहे गये हैं अर्थात इनके

मुखमें वेदों का पाठ नहीं था । तथापि यह वेदोंके यज्ञ विवानके मी विरोधी थे, क्योंकि इसी कारण इन्द्रने इन्हें सजा दी थी। ताण्डिय ब्राह्मणमें (१४।२।९।२८) यह यूं लिखी हैं:—

'इन्द्रो यतीन पालहकेभ्यः प्रयच्छत्तम् अस्तीलावग अभ्यवद्तन-सोऽशुद्धो मन्यत स एतत् शुद्धाशुद्धियं अपत्रयत्तेन अशुद्धास्त्रतः।'

अर्थात् -''इन्द्रने यतियोंको गीदड़ोंके सम्मुख डाल दिया [ एक दुर्वाणाने उससे कहा—( टीकाकारके अनुसार उसे नाहाण हत्याका पातकी बताते हुये ) '' उसने अपने आपको अहाद्ध

१-भ्रतिय क्लैन्स इन बुदिस्ट इन्डिया १० ८२। २-इनेन राय्त्रः. ऐशियाटिक सोडाइटी, वंबई, No. LIII, भाग १९.

नाना । उसने 'शुद्ध'शुद्धिये मत्र (एक खास श्रमण कथनै) देखा स्त्रीर वह पवित्र ह गया। " यही कथा इसी अन्थमें (१८।१।९) फिर कही गई है और इसमें उक्त मत्र देखनेके स्थानमें इन्द्रको मनापतिके पाम गया लिखा है, जिनने उसे 'उपह्वय ' दिया था। इन्द्र और यतियोंकी यह कथा ऐतरेय बाह्मण ( ७१२८ ) और तान्द्रय व हाण (८।१।४ और १३।८।१७) में भी दी गई है। ऐतरेय ब्राह्मणमें इन्द्र यतियोंका मेडियोके डालने और अरु णमुखोके मारने आदिके कारण सोमरस पान करनेसे वंचित हुआ लिखा है। और 'तन्ड्य ब्राह्मण' में कहा गया है कि इन्द्रने यतियोंको गीउडोंके डाल दिया, पर तौभी तीन-एथुरिम, बृहद्-गिरि और न्योवन वच रहे । इन्द्रने इन्हें पाल पोस बड़ा किया और युवा होनेपर उन्हें वरदान दिया । प्रयुर्श्मिने राज्यवस्त्री स्याकांक्षा को-मो 'पर्थरस्म' समनके द्वारा इन्द्रने उसे रानवरु

१-हिने की देव शास्त्र गुरपृज्ञामें जो निम्न मंत्र हैं, वह आयद इसी 'शुद्ध गुद्धिय' सत्रके दोवॅक हैं, जिसको टीकाकार भी असण मंत्र बतलाना है—

<sup>&</sup>quot; अपवित्र पवित्रो वा सुस्थितो दु स्थितोऽपि वा । ध्यायेन्पचनमस्त्राग् सवपाँग प्रमुच्यते ॥ १ ॥ अपवित्र पवित्रो वा सर्वावस्था गतोऽपि वा । उ स्मेरत्यसभ्यान स वाह्याभ्यतरे सुचि ॥ २ ॥ "

र-यहा इन्हरो 'शुढागुढिय' संत्र, जो जैनमत्र प्रतीत होता है, के स्थानपर प्रभावतिके पास जाने लिखा सो यह भी हमारे इस वक्तव्यका पोधक है कि प्रजापति जैनधम प्रणेताका सुचक हैं। अथवेवेदके महा-बाल्य प्रजापति भी जैन और संभवत. श्री कृष्यमंद्रव हैं। इससे भी प्रजापतिका जैन सम्बन्ध प्रकट हैं।

दिया | बृहद्गिरीने ब्राह्मण गौरव पानेकी अभिलाषा की, सो इंद्रने 'बृहदगिरि' समनके वल उसे वह गौरव दिया। और रयोवजने पशुघन चाहा, इंद्रने 'रयोवनीय' समनके द्वारा उसे पशुघन भेंट किया । इस यन्थके टीकाकार इन यतियोकों वह व्यक्ति वतलाते हैं जो वेदविरुद्ध नियमोंका पालन करते थे, यज्ञोंके विरोधी थे और कर्मकाण्डके निषेषक थे। इनमें ऐसे वाह्मण थे नी 'ज्योतिष्तोम' आदि यज्ञ न करके अन्य प्रकार जीवन यापन करते थे। इन उछेलोंमें (१) यतियोंको यज्ञ विरोधी सन्यासी लिखा है, जो यज्ञ मंत्रोंका भी उचारण नहीं करते थे; (२) वैदिक आर्योंमें उनकी मासिद्धि नहीं थी और वे इन्द्र एवं इन्द्रभक्तों द्वारा प्रताड़ित हुये ये; (३) किन्तु जिस उद्देश्यके लिए यह यती खड़े हुये थे, बह एक समय इतना प्रवल होगया कि इन्द्रपूत्रा और सोमयज्ञ बन्द होगये | \* स्वयं इंद्रपर हत्याओं के पातक लगाए गए | (४) इस झगड़ेके अन्तर्में यज्ञवादकी विनय हुई और इन्द्रपूजा एवं यज्ञोंको पुनरावृत्ति हुई । (५) यह यती जैन यतियोंके समान हैं; क्योंकि

<sup>-- &#</sup>x27;मत्स्यपुराण' के निम्न वर्णनसे भी यह बात प्रमाणित होती है कि एक समय अवस्य ही जैनधमेकी इतनी प्रबलता होगई थी कि इन्द्रका मान और विनय जाता रहा था –

<sup>&</sup>quot; इन्द्र राज्य विहीन वृहस्पतिके पास अपनी फरियाद छेकर पहुना।
चृहस्पतिने गृहशाति और पौष्टिक कमेद्वारा इन्द्रको विलष्ठ वनाया। और
जनिधमंके आश्रयसे उसने रिजपुत्रोंको, (जिनने इन्द्रको राज्यन्युत किया
था) मोहित किया! वृहस्पतिने खूव ही रिजपुत्रोंको वेदत्रय अध्य किया।
इसपर इन्द्रने उन वेद बाह्य और हेतुवादी रिजपुत्रोंको विश्रसे नष्ट करदिया।" (मतस्य पु० आनन्दाश्रम० अ० २४ श्लो• २८-४८।

टीकाकार सायण इन यातियोंके कपालको 'महा खर्जूरफल' के समान अर्थात् विल्इल युटी हुई बतलाते हैं। जैसि कि वस्तुतः जैन बतियोक्ती होती है। हिन्दू पद्मपुराण आदि यन्थोंमें जैन सुनि- योंका वर्णन करते हुये उन्हें 'सितमुण्डो ' वतलाया है। इससे अहिंसाधमेंके अनुयायी जैनोका अस्तित्व उपरांतके वैदिक कालमें सिद्ध होता है। इसतरह भी 'वात्यों' का जैन होना प्रकट हैं। क्योंकि उपरोक्त उद्धेशोंसे उस समय जैन यतियोंका होना प्रमाणित है। अस्तु.

जनाचार ग्रन्थों में चारित्रके दो भेद (१) अणुव्रव और (२)

महाव्रत किये गये हैं । अणुव्रत गृहव्रतोंको पालनेकी मुख्य- स्थेकि लिए हैं और महावर्तोंका पालन
तासे जनोंका प्राचीन यतिगण करते हैं। महावर्तोंको 'अयवत'
नाम त्रात्य है। अथवा 'अनागारव्रत ' भी कहते हैं।
जनधर्म प्रारम्भसे ही अजैनोंको दीक्षित

करनेका हानी रहा है। आर्थ और अनार्थ सब ही उसमें दीक्षित किये नाचुके हैं। गृहस्थों अथवा श्रावकोंके लिये ग्यारह प्रति-माओं (दनों)का विधान है और सबसे नीची अवस्थामें केवल जैन-धर्मका श्रद्धानी होना पर्याप्त है—उसमें बर्टो तकका अभ्यास नहीं किया जाता है इसलिए यह अवतद्शा कहलाती है। बाह्मण अन्योमें इनका टहेस्त बत्य धन पानेके योग्य पुरुषके रूपमें हुआ है। इनमे बद्दर बनी श्रावक हैं यह कुछ व्रतोंका पालन करते हैं। फिर श्रावक प्रतिमाओंमें विशेष २ वर्तो जैसे सामायिक

१-१९ रमे ४ १० २००-३८१ व ४२३-४२७।

प्रोषघोपवासादिके अनुसार उपरोक्त शेष भेद निर्दिष्ट हैं। अंतिमा ग्यारहवीं प्रतिमावाले चेल खण्डधारी उत्कृष्ट श्रावक कहलाते हैं। इनके बाद यति हैं जो विलकुल नग्न रहते और निर्जन स्थानोंमें ज्ञान ध्यानमई जीवन व्यतीत करते हैं; जैसे कि प्रस्तुत पुस्तकमें यथास्थान वता दिया गया है। यूनानी लोगोने जिन साधुओंका उल्लेख ' जैम्नोसोफिस्ट्स ' ( Gymnosophists ) नामसे दिया है, वह यही है। श्रावक इन यतियोंको उनकी आहारकी वेला-पर आहारदान देवर बड़ा पुण्य संचय करते हैं। अथर्ववेदमें जो गृहस्थके एक व्रात्यको पड़गाहने और उसके फल स्वरूप विविध लाभ पानेका वर्णन है वह विलक्कल जैन यतिको आहारदान देनेकी विधि और फलके विवरणके समान है। जैन तीर्थंकर ही सर्वोच यति हैं, जो मार्ग प्रभावना (घर्मोद्योत) करनेके लिये अद्वितीय हैं। इन तीर्थं करोंकी भक्ति देव देवेन्द्र करते हैं। उनके पंचकल्याणक करने, समवशरण रचने आदिका वर्णन पाठक प्रस्तुत पुस्तकमें यथास्थानः पढ़ेंगे। इन सब बातोंको घ्यानमें रखनेसे ही हम 'ब्रात्यों' का यथार्थ भाव समझ सकें और उन्हें जैन ही पायेंगे; जैसे कि पहले ही हम प्रगट कर चुके हैं। 'ब्रात्य' शब्द ब्रतोको पालन करनेके कारणः निर्दिष्ट हुआ है, यह पहले ही कहा जाचुका है। कोषकारोंका अभिमत भी यही है और 'प्रश्लोपनिषद' ( २-११) के अग्निके प्रति 'व्रत्यस्त्वम्' उल्लेखसे भी यही प्रगट है। शंकर इसकी टीकार्में कहते हैं कि 'वह स्वभावसे शुद्ध है।' (स्वभावतः एव शुद्ध इति अभिप्रायः) इससे केवल विनयभावको लेना ठीक नहीं; बिक इससे यह भी प्रगट है कि वात्य लोगोंमें वाह्मण, क्षत्री, वैस्य

हिनोंके व्यक्तिक नत्य नत्य होग भी संनिहित हैं। जैसे कि जैनोंने बहुतः थे। नहुने बहुग, हुनी, वेहप हुन तोन तरहके ब्राल्गेंका ट्लेन किया ही है। नव वह कि ब्राल्यनतका ट्लेन वृद्धोंके विरुद्ध वह प्रचार करनेका था तो यह नितान्त व्यवस्थक हैं कि वे ऐसी नामने नपने सिद्धान्तोंको प्रगट करते को सरक बोर जनपिय होतो। सबमुच ब्राल्योंकी भाम नैनोंको प्राहक मामके सनान ही थी क्योंकि उनके विषयम कहा गया है कि—'जो बोलनेमें हुगन हैं उसको वे चित्रन बतवाते हैं।' (व्यक्तकम् वाक्यम् दुरक्तम् लाहः) इस ट्लेक्से साफ जाहिर है कि वे संस्कृत नहीं बोलते थे। सत्तपृत्व इस सञ्जनस्थिते भी 'बाल्यों का नैन होना सिद्ध है। नव्यक्तकमें भी नैन लोग 'ब्रती' ( Verteis ) नामसे परिचित्त थे।\*

वाझण ग्रंथोंने वात्यों का उड़ेल 'गरिगर' रहरमें भी हुना है;
निम्हा सर्थ सायण उन लोगोसे करता
' गरिगर ' शब्द भी है नो दिन भक्षण करते थे। ब्राह्मणके
वात्यों को जैन मूल क्लोक के साथ यह व्याख्या—वाक्य
मूचक है। भी है कि "ब्रह्मद्यं जन्यं अन्तुम अदंति।"
सायण इसके अर्थ करता है कि "वे
वाह्मणें के लिये खास तौरसे वनाये गये भोजनको खाते हैं।"
लात्यायन मुत्रों के टीकाकार अग्निस्वामी लिखते हैं कि "गरिगर व
एते ए ब्रह्मद्यं जन्ममंत्रम् अदंति।" सचमुच यहां कुछ गड़बड़

मृगीका और सम्राट्, ए॰ ३९८-३९९ और डिस्क्रिपशन ऑफ एनिया ए॰ १९५ व २९३।

चोंटाला है। 'गरगिर' का अर्थ विषमक्षक अथवा विषाक्तमाषीके हो सके हैं । दोनों ही तरह यह शब्द उपहास सूचक है। सायणके अर्थे इस आधारपर अवलंवित हैं कि आगन्तुक रूपमें व्रात्य वह भोजन भी ग्रहण कर लेते हैं जो ब्राह्मणोंके लिये बना हो; अर्थात् उनकी दृष्टिसे जिसको (आहारदानको) ग्रहण करनेका अधिकार केवल न्न।ह्मणों हीको था, इस दशामें न्नात्योंद्वारा अपने इस अधिकारका अपहरण होता देखकर ब्राह्मणोंने उपरोक्त शब्दका व्यवहार उनके लिए भर्त्सनामय आक्षेपमें किया है और यदि उक्त शब्दका अर्थ अग्निस्वामीके अनुसार माना जाय तो उसके अर्थ "विषाक्त भाषी" के होंगे, क्योंकि वे (ब्रात्य) उस मंत्रका उचारण नहीं करेंगे जिसके प्रारम्भमें 'ब्रह्म' शब्द होगा । इससे प्रगट है कि ब्रात्य ब्रह्मवा-दियोंके विरोधी थे और वे वैदिक मत्रोंका उच्चारण नहीं करते थे। यह दूसरे अर्थ ही समुचित प्रतीत होते हैं क्योंकि 'जिन 'या 'अर्हन्त' को निर्दिष्ट करनेमें इसका बहु व्यवहार हुआ मिलता है। जिनसेनाचार्य अपने 'जिन सहस्रनाम'में निम्नशब्दोंका उल्लेख करते हैं:-"ग्रामपतिः, दिव्यभाषापतिः, वाग्मीः, वाचस्पतिः, वागीश्वरः, निरुक्तवाक्, प्रवक्तवचसामीसः, मंत्रवित्, मंत्रकृत इत्यादि ।" इन उल्लेखोंसे एक अन्य प्रकारके मंत्रोंका होना स्पष्ट है, जिनका सम्बंध वैदिक मंत्रोंसे सिवाय विपरीतताके और कुछ न था। सचमुच तीर्थ-करोंके द्वारा निर्दिष्ट हुए मंत्रोंका ही प्रयोग 'व्रात्यों' ( नैनों ) द्वारा होना उपयुक्त है; जो उनके लिये उतने ही प्रमाणीक थे जितने कि वैदिक मंत्र वेदानुयायियोंके लिए थे। अतएव उनका वेदमंत्रोंको इच्चारण न करना युक्तियुक्त और सुसंगत है और इस दशामें

उनका उल्लेख मितपक्षियों द्वारा 'गरगिर' रूपमें होना भी ठीक है। इस विवेचनका सम्बंध 'अरुणमुख ' शब्दसे भी ठीक वैठता है; निसका प्रयोग उन यतियोंके लिये हुआ था जो जैन थे, जसे पहले कहा जाचुका है। इस कथनका समर्थन इन शब्दोसे भी होता है जो जैन भावको प्रगट करते हैं; यथा:-ऋषभ, आदिजिन, महाव्र-तपतिः, महायतिः, महावतः, यतीन्द्रः, दृदवतः, यतिः, अतीन्द्रः, इन्द्राचर्यः आदि । इनसे केवल यतियों और व्रतियोंका अस्तित्वः ही जैन शास्त्रोंमें प्रगट नहीं होता, विक इनसे यह भी प्रगट है कि इस घर्मके प्रभावके सामने इन्द्र सम्प्रदाय-वैदिक मतका दास हुआ था। ' अदन्डयम् दन्डेण अनन्तश्चरंति ' अर्थात् ' वे उसकी-दण्ड देकर रहते जिसको दण्ड नहीं देना चाहिये।' इस उल्लेखसे प्रगट है कि व्रती पुरुष नहां रहते हैं वहां इन्द्र-यज्ञोंके विरुद्ध. भाजायें निकालते हैं, क्योंकि उसमें हिंसा होती है। ऐतरेय बाह्मण एवं अन्य वैदिक साहित्यमें ऐसे बहुतसे उल्लेख हैं जिनमें विविधः रानाओं द्वारा उनके राज्योंमें यज्ञोंके करने देनेका निषेध मीजूद है। सतपय बाइम्ण और वजसनेय संहितासे भी यही प्रगट है जिनमें कौशल-विदेह देशके पूर्वी आर्योको मिथ्या घमीनुयायी और वैदिक यज्ञोंका विरोधी लिखा है और यहां जैनधर्मका वह प्रचार **भाचीनकालसे था** ।

्र व्रात्योंके लास वस्त्र, पगड़ी, रथ आदि जो कहे गये हैं; वह एक साधारण और स्थानीय वर्णन है पगड़ी, रथ, ज्यहाद और उनका सम्बंध केवल ग्रह्स्य एवं आदि शब्दोंकी गृहपति वात्यों (जैनों)से हैं। किन्द्वा विवेचना । 'धनुष' (ज्यहोद) कुछ विशेष अर्थ रखता है । टीकाकारने उसे 'अयोग्यं धनुष'

लिखा है । बहुघा वह धनुष प्रत्यंचा रहित अथवा नुमाइशी धनुष वताया गया है । इससे क्या मतलब सघता था, यह कहा नहीं गया है तो भी यह ठीक है कि धनुष शस्त्र रूपमें क्षत्रियोंका एक मुख्य चिन्ह है, परन्तु ऐसे निकम्मे धनुषको वह क्यों रखते थे ? इससे यही भाव समझ पड़ता है कि वह इन अहिंसा धर्मानुयायी क्षत्री पुरुपोंके लिये केवल उनके क्षत्रियत्वका बोधक एक चिन्ह मात्र था । यह तो स्पष्ट ही है कि उनके गुरुओंने उनसे अहिंसा-व्रत ग्रहण कराया होगा, उस समय उनके लिये अपने जातीय कर्मको त्याग कर ब्रह्मचारी होजाना और खाली हाथों रहना जरूर अखरा होगा । जिस तरह आजकल सिख लोग केवल नुमायशी ढंगपर 'किरपान' को रखते हैं, उसी तरह वह क्षत्री भी जो अहिं-साव्रतधारी थे, अपने हाथमें अपना कुलचिन्ह 'धनुष' प्रत्यंचा रहित

१-यह ध्यान रहे कि वात्य शब्द श्रावक और साधु दोनोंका सूचक उसी तरह है, जैसे बौद्धकालमें 'निर्प्रन्थ', मध्यकालमें "आईत" और आज-कल " जैन " शब्द हैं। तिसपर पगड़ी, रथ, धनुष, एक लाल कपड़ा पहननेका उल्लेख गृहपतिके सम्बन्धमें हुआ है। (J. R. A. S.1921) इस कारण इन वस्तुओंका सम्बन्ध केवल 'हीन वात्यों' ( श्रावकों )से समझना चाहिये। 'ज्येष्ठ वात्य' (साधु) तो बिलकुल दिगम्बर ही प्रगट किये गये हैं। जैसे कि हमने भी भगयान पार्श्वनाथ एव उनके पृवंके तीर्थिकरोको नग्न वेषधारी प्रगट किया है। सम्भव है कि अयोग्य धनु- " किये उनके हाथमें वतलामा उपहास सूचक हो। जैसे आजकल कोई लोग अहिंसाधर्मको राजनीतिका विरोधी बतलाते हैं।

-रखते थे। यह उपरोछिखित प्रा॰ सा॰का अनुमान है। इसके अतिरिक्त हीन, ज्येष्ट, गृहपित, अनुचनः, स्थिवरः, समिनचमेद्रः, र्निदितः आदि शब्द जो द्वात्योके सम्बन्धमें व्यवहृत हुये हैं; इनका भी खुलामा कर देना आवव्यक है। हीन और ज्येष्टमें तो माव समवतः अणुवर्तों और महाव्यतोंसे होगा और गृहपित गृहस्थ श्रावकोंका आचार्य या नेता होता है। इसे विशेष धनवान और विद्वात् वताया है। इस शब्दका प्रयोग जैन शास्त्रों, जैसे श्वे व्यवहार ज्येष्ट व्राओमे हुआ मिलता है। बाकीके तीन शब्दोंका व्यवहार ज्येष्ट व्राओमे हुआ मिलता है। इनका अर्थ लगानेमें सब ही टीकाकार आंतिसे वच न सके हैं, यह बात प्रा॰ चक्रवर्ती सा॰ वतलाते हैं। वह अगाडी कहते हैं कि 'अनुचन' का अर्थ तो हो टीका-

वह अगाड़ी कहते हैं कि 'अनुचन 'का अर्थ तो हो टीका-कारोने ठीक लगाया है, जिसका मतलव

रूपेष्ठ त्रात्य दिगम्बर एक घर्मशास्त्र ज्ञाता विद्वान्से है। स्थ-जैन मुनि थे। विर शब्द भी साफ है निसके अर्थ

न मुनि थे। विर शब्द भी साफ है निसके अर्थ गुरुसे हैं और इमका व्यवहार जैनशा-

-स्त्रोंमें ख्व हुआ मिलता है। जैन गुरुओंकी किप्य परम्परा 'स्थि-विरावली' नामसे प्रख्यात है। जिन सहन्ननाममें भी इसका प्रयोग हुआ मिलता है। किन्तु वैदिक टीकाकारोंने इसे भी नहीं समझ पाया है, क्योंकि यह समिनचमेट शब्दके साथ प्रयोजित हुआ है। इस शब्दका शब्दार्थ 'पुरुपिलंगसे रहित' होनेका है। टीकाकार भी यही कहते हें, यथा'—"अपेतप्रजननाः।" मला ब्रात्योंके लिये ऐसा वृणित वक्तव्य क्यों घोषित किया गया? सामान्यतः जो पुरुप सामानिक गैतिके अनुसार सवस्त्र होगा, तो सचमुच उसके प्रति कोई भी ऐसे शन्दोंका प्रयोग नहीं कर सक्ता है। इसलिए इन श्रव्होंके प्रयोगसे उस पुरुषका भाव निकलता है जिसने सम्पूर्ण सांसारिक सम्बंधोंको त्याग दिया हो, जो ग्रहस्थ न हो और यति जीवनको पहुंच कर दिगम्बर साधु होगया हो। 'सम' शब्दके अग्र-प्रयोगसे लक्षित है कि वह कामवासनासे रहित है। अतएव यह वर्णन ठीक है और वह व्र'त्यो अथवा व्रतीयोंमें ज्येष्ठ ( मुनि )के पदके लिये आवस्यक है। सायण इस शब्दकी व्याख्या करते हुये 'समनिचमेट्रों' की एक प्राचीन सम्प्रदायका उल्लेख करते हैं, जो 'देव सम्बंधिन' थे और जिनके लिये एक खास बात्यरतीत्र रचा गया था । इससे पगट है कि यह प्राचीन संप्रदाय थी और शुद्ध भी थी । शेप 'निदितः' शब्दका व्यवहार ब्रात्योमें सर्व निम्नभेदका द्योतक है। यह पहले ही कहा जाचुका है कि ब्रात्यों (जैनो )में श्रद्धानी पुरुष सबसे नीची अवस्थामें होते हैं और उनमें अनार्थः लोग भी दीक्षित कर लिये जाते हैं। सचमुच अवती आवकोंमें ऐसे सब ही तरहके श्रद्धानी लोग समिलित होते है। नैनशास्त्रोंमें इसके अनेक उदाहरण मिलते हैं। समानसे बहिण्टत और पातकी पुरुष भी पश्चात्ताप करने और आत्मोन्नतिके भाव प्रगट करनेपर जैनाचार्यो द्वारा धर्म मार्गपर लगा लिये जाते हैं। अतएव 'निंदितः' 🦈 शन्दसे ऐसे पुरुषोंको भी बात्यों (वैदिक कालके नैनो )में निर्दिष्ट किया गया है; क्योंकि वे ब्रती पुरुषोंके संसर्गमें रहते थे और उस समय सब प्रकारके जैनोंके लिये यही शब्द (ब्रात्य) व्यवहत होता था। इन्हीं निंदित पुरुषोंके कारण ब्रात्य शब्दके ओछे भाव मी वैदिक शास्त्रीमें प्रगट किये गये मिलते है।

अब 'अथर्ववेद' में जो बात्य उल्लेख हैं उनको ले लीजिये । यह तो विदित ही है कि 'वहुत अर्से अथर्ववेद और जैनधर्म। तक अथर्ववेद वेद ही नहीं माना जाता रहा है। इसकी वेद रूपमें मान्यता वैदिकमतके मेल मिलाप और पारस्परिक ऐक्य भावकी द्योतक है। सचमुच इसमें उस समयका जिक्र है कि जब आर्य लोग सामाजिक महत्ताको ढीली करके द्राविड़ साहित्य और सभ्यताकी ओर उदा-रतासे परा वहा रहे थे। ऐसे समय स्वभावतः आर्थोके विविध मतोंमें परस्पर ऐक्य और मेलगिलापके भाव जागृत होना चाहिये थे। तिसपर बात्योंके वढते प्रभावको देखकर ऐसा होना जरूरी था। 'अथर्ववेद' अगरिस नामक ऋषिकी रचना वताई जाती है और जैनोंके 'पडमचरिय' में इन अंगरिसका जैन सुनिपद्से भ्रष्ट होकर अपने मतका प्रचार करना लिखा है। इस दशामें अथर्ववेदमें जैनध-मेंके सम्पर्धों जो बहुत कुछ वार्ते मिलनी है वह कुछ अनोखी नहीं है । अथवीवेदके १५वें स्कन्धमें यही भाव पदिशत हैं । वहां एक महाबात्यकी गौरव गरिमाका वलान किया गया है। यह महाबात्य वेद लेखककी दृष्टिमें किसी खास स्थानका कोई क्षत्रिय वात्य था। मात्य (नेन) धर्मेश्री प्रधानताके समय समाजमें क्षत्रियोंका मासन ऊंचा होना स्वामाषिक है और सचमुच ईमासे पूर्व छठी. सान्यी अनाव्यियो बल्कि इससे भी पहलेसे क्षत्रियोंकी प्रधानताके चिन्ह उम समयके भारतमें मिलते थे। उम समयका प्रधान धर्मे, क्षञ्चिषपर्य (जनमर्य ) या, परन्तु इसके अर्थ यह भी नहीं हैं कि उसमें बाक्तरोंके लिये होई स्थान ही न या। प्रत्युत भगवान् महावीरजीके प्रधान और प्रमुख गणघर गीतमस्वामी ब्राह्मण ही थे। उपनिषदोंमें जो वर्णन है उससे भी प्रगट होता है कि काशी, कौशल, विदेहके ब्राह्मणोंने क्षत्रियोंकी प्रधानताको स्वीकार कर लिया था।

इसी प्रधान भावके कारण ज्ञात्योमें मुख्य क्षत्रिय साधुका गुणगान करना प्राकृत सुसंगत होगया अथर्ववेदके महात्रात्य था। अथर्ववेदके १५वें स्कन्धमें जिस महावात्यका गुणानुवाद वर्णित है, वह श्री ऋषभदेव थे। सिवाय वृषम या ऋषभदेवके और नहीं हैं। उसमें जो वर्णन है वह जैनाचार्य जिनसेन के आदिपुराणमें वर्णित श्री ऋषभदेवके चारित्रके समान ही है। अवश्य ही आदि-पुराण अथर्ववेदसे उपरांत कालकी रचना है, पर उसका आधार बहु प्राचीन है। अथवंवेदमें पहले ही महाब्रात्य प्रजापतिको अप-नेको स्वर्णमय देखते लिखा है। वह 'एकम् महत् उयेष्ठ ब्रह्म तपः सत्यम्' आदि होगये। उनकी समानता वहां ईशम् और महादेवसे भी की गई है। निन सहस्रनाममें भी वृषभदेदके ऐसे ही नाम मिलते हैं, जैसे; प्रजापति, महादेव, महेश, महेन्द्रवन्दए, कनकप्रम, स्वर्णवर्ण, हेमाभ, तप्तचामिकरच्छ व., निष्टाप्तकनकच्छायाः, हिएय-वर्ण, स्वणामाः, सतकुम्भनिवप्रमाः । अथर्ववेदके इस प्रारम्भसे ही

१-यहा भी प्रजापातिको एक महावान्य अर्थात् दि० जैन साधु दत-काया है, जो सम्मवत श्री ऋपभरेन ही थे। अनएन इस उल्लेखसे भी। प्रजापति परमेष्ठिन्की वैदिक ऋचाओं में हमारा जैन नम्बन्ध ग्रगढ करना ठीक है।

हमें वृषमदेवके दर्शन होजाते हैं, जो व्रतोंको सर्व प्रथम प्रगट कर-नेवाले थे, सर्वे प्रथम तपश्चरणका अभ्यास और सत्यका उपदेश देनेवाले थे और जिन्होंकी वंदना देवदेवेन्द्रोंने की थी। जैन दृष्टिसे ''तपश्चरणकी मुख्यता कायोत्सर्ग आसन द्वारा सर्दी गर्मी एवं अन्य कठिनाइयोंको सहते ह्ये ध्यानमग्न स्थित रहनेमें स्वीकृत है । वृषभदेव इसी आसनमें तपस्यालीन रहे थे । अनेक जैन मंदिरोंमें आज भी उनकी मूर्ति कायोत्सर्ग रूपमें मिलती है। तीर्थंकर भग-वानके लिए देव निर्मित समवशरणका जिक्र भी पहले होचुका है। स्थर्ववेदमें सगाडी तीसरे प्रपतकमें वृषभदेवकी इस जीवन घटना अर्थात कायोत्सर्ग तपस्या करने और फिर केवली हो देवों द्वारा रचे गये समोगरणमें वैठनेका भी उछेल है। उममें लिखा है कि 'वह एक वर्ष तक सीधे खडे रहे, देवोंने उनसे कहा, " बात्य, अब आप क्यों खडे है ?"... उनने उत्तरमें कहा, "उनको मेरे लिये एक आसन लाने दो।" उस ब्रात्यके लिये ने आसन लाये: टस आसनपर ब्रात्य आरूढ होगए। उनके देवगण सेवक थे। इत्यादि इस व्रात्यके सम्बंधमें भी पगड़ी, धनुष और रथका उल्लेख है। इससे केवल महाबात्य प्रभुको एक क्षत्रियबात्य प्रगट करनेका ही भाव है। इसीलिए क्षत्री बार्त्योंके साधारण जीवन कियाओं-पगड़ी आदिका उछेख चिन्ह रूपमें कर दिया है। इन महाब्रात्यके सम्बंबमे अलौकिक बातोंका भी उछेल है। साराशतः इन महापुरु-पको गोरवविशिष्ट और वैदिक देवताओंसे भी उच्चतम प्रगट किया गया है। कितने ही बैटिक देवता इनके सेवक वताये गये हैं। यह मह। वात्य सर्व दिशाओं में विचरने और उनके पीछे देवों को जाते

एवं दिकपालोंको उनका सेवक होते भी बताया गया है। यह सब कथन एक जेन तीर्थंकरके जीवन कथनके विल्कुल ही समान है; जिनकी भक्ति और सेवा देव-देवेन्द्र करते हैं। उनके समोशरणके साथ अनेक देव रहते और दिक्षाल विविध रीतिसे सेवा कार्य करते हैं । दशवें पर्ययमें वात्यके राजाओं और गृहस्थोंके पास जाने और भिक्षा पाने तथा अहस्थ उनको कैसे ृपड़गार्ने इस सबका डहेख है। यह जैन यतियो और तीर्थंकरोंके सम्बन्धमें ठीक है; परन्तु तीर्थंकरों और सामान्य केवलियोंके लिये केवली पद पानेके चाद यह वार्ते संभवित नहीं होती । अथर्ववेदमें किसी नियमित रूपमें यह कथन नहीं है-विहक सामान्य रीतिसे अपनी सुविधा-नुसार उसका छेखक इन सब बातोंको निर्दिष्ट करता माछम होता है । ब्रात्यको आहारदान देनेके फल्रुप पुण्य और सम्पत्तिको पाना भी वतलाया गया है और यह भी जैन दृष्टिके अनुकूल है। इन सव वातोंके देखनेसे यह विल्कुल स्पष्ट है कि अथर्ववेदमें जिन महाबात्यका वर्णन है वह कोई जैन तीर्थंकर हैं और बहुत करके वह स्वयं भगवान ऋषभदेवजी ही हैं। अंगरिसने उनका चित्रण इस ढंगसे किया है कि वह वैदिक देवता प्रगट होने लगें। इस प्रकारके चित्रणसे उसका बड़ा लाभ यह था कि वह जैनधर्मके महत्त्वको कम कर सका था। मुसलमानोंके प्रकर्षके समय हिन्दू मतमें मूर्तिपृजाका खंडन इसी कारण हुआ था कि मुसलमानोंका प्रभाव हिन्दुओंपर न पड़े ।

इस प्रकार इस कथनसे अब यह बिल्कुल प्रमाणित है कि जैनवर्म वैदिक कालमें मीजूद था, जैसे प्राचीनता प्रकट करनेकी हम पूर्व प्रष्टों में भी वतला आये हैं और आवञ्यकता। वह उस समय "ब्रात्य" नामसे परिचित धा। सिंघ प्रान्तके मोहन जोडेरो नामक

स्यानसे जो गत वर्षोमें ई० पूर्व करीव तीन चार हजार वर्षोकी चीनें मिली है, वे भारतीय असुर सभ्यताकी चोतक मानी गई हैं। उनमें ऐसी मुद्रायें भी मिली हैं, जिनपर पद्माप्तन मूर्ति अकित है। विद्वान इन मिक्कोंको बौद्ध अनुमान करते हैं; किन्तु जब बौद्ध-चर्मकी उत्पत्ति ई॰ पूर्व छठी शताव्दिमें मानी जाती और वौद्धोंमें मूर्ति प्रथा ईस्वीसन्के पारम्भिक कालमें प्रचलित हुई कही ज ती है, त्तव उक्त मुद्रा वीद्ध न होकर जैन होना चाहिये। उसका जैन होना अन्यथा भी सभवित है। 'विष्णु रुराण' से यह स्पष्ट ही है कि असुर लोगों में जैनधर्मका प्रचार होगया था। और उधर जैन शास्त्रोसे करतक सिन्य पान्तमें कई एक तीर्थ होनेका वर्णन मिलता हैं; जिनका आज पता तक नहीं हैं। अस्तु, उक्त मुद्राका जैन होना भी जनवर्मके प्राचीन अस्टित्यका समर्थक है। अतएव भगवान पार्श्वनाथको जेनधर्मका 'संस्थापक मानना नितान्त आति-पूर्ण है, किन्तु संभव है कि यहां र कोई पाठक महोदय नेन-धर्मकी पाचीनताको प्रगट करनेवाले, इमारे अब तकके कथनको अनावन्यक खयाल करें और वह कहें कि किसी धर्मकी प्राचीनता उसकी अच्छाईमें कारणमृत नहीं होसकी ! वेशक टनका कहना किसी हट तक ठीक है परन्तु हमारे उक्त प्रयासको अनावच्यक वताना हमारे प्रति तो अन्याय ही है परन्तु साथ ही उपके लिखे नानेके उदेश्यमे अनिभन्नताका छोतक भी है। स्मावश्यक्ता ही आविष्कारकी जननी मानी गई है। जैनधर्मके संब-धर्में विद्वानोंके अयथार्थ उल्डेखोंने ही हमें बाध्य किया है कि हन जैनधर्मकी प्राचीनताको स्पष्ट करदें। साहित्यके लिये यह गौरवकी बात है कि वह नितान्त स्वच्छ, निर्भान्त और यथार्थ हो। इस हेतु साहित्य हितके नाते भी हमारा यह प्रयास अनावश्यक नहीं है। तिसपर जैनधर्मकी यह वहु प्राचीनता उसके महत्वको बढ़ा-नेवाली ही है। वेशक उसके सिद्धांत और आचार विचार उसकी खूबी प्रगट करते ही हैं, परन्तु वह आर्योका सर्व प्राचीनमत है, यह भी उसके लिये कुछ कम गौरव या महत्वकी बात नहीं है। अस्तु;

अत्र यह बिलकुल स्पष्ट है कि भगवान् पार्श्वनाथनी न तो जैनधर्मके संस्थापक थे और न वे कोई राजा विश्वसेन। काल्यनिक पुरुष थे। प्रत्युत वे ईसासे पूर्व आटवीं शता विद्यमें हुये एक ऐति-

हासिक महापुरुष थे। इस अवस्थामें इन अनुपम महापुरुषके गीए-दमय जीवनचरित्रका दिग्दर्शन कर लेना समुचित और आवश्यक है। यह हम पहले ही बतला चुके हे कि इन अनुपम तीर्थकरका जीवन वृतांत जैन अन्थोंमें मिलता है और यह क्षित्रय राजकुमार श्रे। प्रस्तुत पुस्तकको पढ़नेसे पाठकोंको स्वयं माल्हम होजायगा कि ने इक्षाक्वंशी काश्यप गोत्री राजा विश्वसेन अथवा अश्रसेन और उनकी राजी ब्रह्मादेवीके सुपुत्र थे और उनका जन्म बनारसमें हुआ श्रा । ब्राह्मण अन्थोमें उपरोक्त नामका कोई राजा नहीं मिलता है। हां, अश्वसेन नामक एक नागवंशी राजाका पता ब्राह्मण साहित्यमें चलता है। परन्तु उसे वनारसके उपरोक्त राजा अञ्वसेन स्वीकार कुर लेना जरा फठिन है; क्योंकि वह नागवशी हैं। इतनेपर भी जैन शास्त्रोंमें राजा अरवमेनको उग्रवशी वतलाना इस वातको सम्भव दर देता है कि वह नागवंशी हों, क्योंकि प्रम्तुन पुम्तकर्में यथास्थान इता दिया गया है कि 'उग्र' का मम्बन्व 'नागों की 'उखें नामक जातिसे पगट होता है। जो हो, बाह्मण अन्धोंके अतिरिक्त बौडग्रन्थोसे भी इपी नामके समान एक रानाका पता चलता है। दीव निरायके परिविष्टमें मात राजाजोंका नामोल्टेख है और उन्हें भगत' नहा गया है। इससे यह तो स्पष्ट ही है कि वह अयो-च्याके राजा भरतके वंशन अर्थात इत्वाक्त्रशी थे । इन राजाओं में एक वस्तम् (विज्वभु) नाम्क भी है। इम नामकी साद्यवता विश्वसेन है। दिन्तु यह नहीं वताया गया है कि वह कहाके राजा ये अतएव समव है कि यह वनारसके राजा दिश्वसेन हों। सारां-श्रुतः भगवान पार्श्वनाथ और उनके पिताका सितत्व भागतीय साहित्यमें विनता है।

भगवान र्श्वनाथके जीवन सम्बन्धमें रचे गए साहित्यपर यदि हम दृष्टि डार्टे, तो हमें कहना भगवान पार्श्वनाथकी होगा कि वह आनक्ष्य भारतेतर सा-संबंधी माण्डल्य । हित्यमें भी उपलब्ध हैं। अमे रेनाके वार्ष्टीमोर विश्वविद्यालयके संस्टत प्रोफेन

सर श्री मार्य व्हमफीव्डने श्री भावदेवसुरि कत 'पार्श्वचरित'का

९—इति - हिन्द्री रॉफ इन्टिया भाग १ पृ० १५८ । २—पृत्रे स्तर ु० १७८ ।

अंग्रेनी सनुवाद अपनी विस्तृत भूमिका और टिप्पणियों सहित भकट किया है। यह "Life and Stories of Jaina Saviour Parshvanatha "नामसे सर्वत्र प्रचलित है। दूसरा उद्घेतनीय ग्रन्थ नर्मन भाषामें " Der Jaimsmus" नामक है। इमके रचयिता वरलिन विश्वविद्यालयके प्रख्यात विद्वान् प्रा॰ डाँ० हेल्मुथ वान ग्लासेनाप्प हैं। आपने जैनधर्मका परिचय लिखते हुये, भगवान पार्धनाथनीके जीवनपर भी प्रकाश डाला है। इनके अतिरिक्त विदेशोमें प्रकट हुई जैनधर्म सम्बंधी पुस्तकोंमें इनका उल्लेख सामान्य रूपसे भले ही हो, पर विशेष रूपसे नहीं है। इघर भारतीय साहित्यमें भगवान् पार्श्वनाथनीके सम्बन्धमें दिगम्बर और श्वेतावर जैनोंके साहित्य अन्थ हैं। इवेताम्बर जैन अपने करपसूत्र आदि ग्रन्थोको मौर्यकालीन श्री भद्रवाहु स्वामीकी यथानत रचना मानते हैं, परन्तु यह ठीक नहीं जंचता । प्रत्युत यह कहना पडेगा कि यह क्षमाश्रमणके समय या उनसे कुछ पहलेकी रच-नायें हैं; जब कि यह लिपिबद्ध हुई थी। अस्तु; अबतक हमारे ज्ञानमें इस विषयके निम्न ग्रन्थ आये हैं:---

## दिगम्बर सम्प्रदायके ग्रन्थ।

- १. प्रथमानुयोग-५००० मध्यम पद ( अर्घमागघी ) महा-वीरस्वामी द्वारा प्रतिपादित ( अपाप्य ) ।
- २. पार्धनाथचरित—श्री वादिराजसूरि प्रणीत (८६९ ई०) यह माणिकचन्द्र ग्रन्थमालामें मूल संस्कृत और जैन सि०प० संस्था कलकत्ता द्वारा हिन्दी अनुवाद सहित प्रकृट हो चुका है।
  - ३. पार्श्वनाथपुराण-श्रीसकलकीर्ति भाचार्यकत (सं० १४९५)

मूल संस्कृत और हिन्दी टीका स० | मुद्रित अप्राप्यं है | प्रसिद्ध जैन भंडारोंमें ह० लि० मिलता है |

४. पार्श्वनाथपुराण-(मूल सं०) भ० चन्द्रकीर्ति ग्रथित (सं० १६५४) ऐलक पन्नालाल सरस्वती भवन वंबई और जैन मंदिर इटावा आदिमें प्राप्त है।

५. पार्श्वाम्युदय काव्य-श्री जिनसेनाचार्य (६५८-६७२ ई०) मुल और संस्कृत टीका सहित वंबईसे मुद्रित होचुका है।

६. उत्तरपुराण-श्री गुणभद्राचार्य (७४२ ई०) मूल संस्कृत और हिन्दी अनुवाद सहित इन्दौरसे प्रकट होचुका है।

७. पार्श्वपुराण-(सं०) वादिचंद्र प्रणीत ऐलक पन्नालाल सर-स्वती भवनकी चतुर्थ वार्षिक रिपोर्टके ए० ९ ( ग्रन्थसूची ) पर इसका उद्धेख है । (सं० १६८३)

८. उत्तरपुराण-प्राक्त (अपभ्रंश) में श्री पुष्पद्त कविद्वारा अणीत (९६५ ई॰)।

९. पार्श्वपुराण-प्रा० (अपभ्रंश) पद्मकीर्ति विरचित । समय स्मज्ञात । इसकी एक प्रति सं० १४७३ फाल्गुण वटी ९ बुद्धवा-रकी लिपि की हुई कारआके भंडारमें है ।

१०. पार्श्वनाथपुराण-छदोवद्ध हिन्दी-कविवर भृधरदासजी कृत । (सं०१७८९) वंबईसे मुद्रित हुआ है।

११. उत्तरपुराण-छंदोबद्ध हिन्दी कवि खुगालचद्कृत | (सं॰ १७९९) |

१२. पार्श्वनीवन कवित्त-(हिन्दी) अलीगंज (एटा) के जैन मंदिरके एक गुटकामें अपूर्ण लिखे हुए हैं। १३. भगवान पार्श्वनाथ-हिदीमें मास्टर छोटेलाल द्वारा अनुवादित (मुद्रित) ।

१४. हरिवंशपुराण-(हिन्दी) जिनसेनाचार्यके मूल ग्रन्थका हिंदी अनुवाद कलकत्तेकी जैन संस्था द्वारा प्रगट हुआ है। इसमें भी अन्य तीर्थकरोंके साथ पार्श्वचरित लिखा हुआ है।

१५. पार्श्वनाथपुराण-कनडीमे पार्श्व पंडित यथित (१२०५ ई०) आराके जैनसिद्धांत भवनकी यन्थसूचीमें भी एक कनड़ी पार्श्वपुराणका उल्लेख है । माल्स नहीं कि वह यही पुराण है ।

१६. पार्श्वनिर्वाण काव्य-(सं०) वादिराज कवि प्रणीत और चारुकीर्ति कृत टीका । (देखो दि० जैन ग्रन्थकर्ता और उनके ग्रन्थ ए० ९ और २५ )।

१७. चिंतामणि पार्श्वनाथकरूप-(सं०) धर्मघोषकृत (उपरोक्त अन्थ ए० १३)।

१८. पार्श्वनाथ भगवान-वंगला भाषामें श्रीयुत हरिसत्य भट्टाचार्य एम० ए० द्वारा 'जिनवाणी' पत्रिकार्मे प्रकाशित ।

१९. तीर्थकर चरित्रें-(मराठी) तात्या नेमिनाथ पांगलकृत।

२०. नागेंद्र कथा—पुण्याश्रव कथाकोप-व्र० नेमिदत्त विर-चित (सं०)।

२१. चामुण्डरायपुराण-श्री चामुण्डरायकृत (१० शताब्दि)

२२. लार्ड पार्श्वनाथ-अंग्रेनीमे मि॰ हरिसत्य भट्टाचार्य कृत । 'नैनमित्रमंडल, दिखी' द्वारा प्रकाशित ।

श्वेताम्बर सम्प्रदायके ग्रन्थः---

१. करपसूत्र-श्रीभद्रवाहुपणीत (अर्घमागघी) (S. B. E.)

- २. पार्श्वनाथचरित्र-(सं०) श्री उदयवीर गणि (सं० १५०२)
- ३. पार्श्वनाथचरित्र-(सं०) श्री माणिक्यचंद्र (सं० १२७६)
- ४. पश्चिनायकाव्य-(स०) श्रीपद्मसुन्दरकत ।
- ५. पार्धनाथचरित्र-(सं०) श्रीभावदेवसूरि ।
- ६. शतुअयमाहात्म्य-(सं०)के पहलेके ९७ श्लोकॉमें ।
- ७. उत्तराव्ययनसूत्र वृत्ति-(सं०) श्रीरक्मीवछमकृत I
- ८. पार्वनाथचरित्र-(प्रा०) देवभद्रसूरि (सं० ११६८)-चीकानेर यन्य सुची (G. O S) ए० ४७ ।
- 'ु ९. चतुर्विशति जिनचरितम्-(सं०, अमरचद्रसृरि (पूर्वे० ए० ६९) १०. मगसीपार्वेनाथ-मानविजयकृत (ऐ० प०स० भवन,
- १०. मगसापाव्यनाथ-मानायनयकत (ए० ५० स० भ्यन, वस्वई ) ।
- ११. त्रिषष्टिशलाका पुरुष चरित्र—श्रीहेमचंद्राचार्यकृत । इन यन्थोंके अतिरिक्त दोनों संपदायोंमें भगवान पार्व्वनाथ- जीके सम्बंधमें अनेक स्तोत्र और पूजा यन्थ भी प्रचलित हैं। इनमेंसे दिगम्बर संप्रदायके विशेष उल्लेखनीय स्तोत्र और पूजा यन्थ निम्नपकार हैं.—
  - १. कल्याणमंदिरस्तोत्र-श्री कुमुद्चंद्रकृत ।
  - २. पार्व्वनायस्तोत्रं-पद्मभमदेव विरचित ।
  - २. चितामणिपादवेनाथस्तोत्र-पास्त माषामें I
  - थ. पार्श्वनायस्तोत्र सटीक-पद्मनदीकृत ।
  - ५. पार्वनाथस्तोत्र—(सं०) विद्यानन्दीस्वामीकृत ।
  - ६. पार्वेनाथ अष्टक—आराके सिद्धांत भवनकी सुचीमें हैं। ७. पार्वेपूना—श्रीवृन्दावनकी, मनरंगलालकी प्रमृतिस्त (हिंदी)

- ८. कलिकुण्ड पार्श्वनाथपूजा-संस्कृतमें हैं।
- ९. पार्श्वयज्ञ-देशभक्त पं० अर्जुनलालनी सेठी प्रणीत्। श्वेतांत्रर संप्रदायके कतिपय स्तोत्र निम्नप्रकार हैं, किन्तु उनके कोई पूजा अन्थ है यह विदित नहीं है:—
- १. गोड़ी पार्श्वनाथ स्तवन-(सं०) ऐ० प० दि० जैन भवनः सुची वर्ष १ ए० ७९।
  - २. पाइर्वनाथस्तोत्रं-(सं०) पूर्व० वर्ष २ ए० ५७.
- ३. पार्वस्तोत्रम्—(पा०) जैसलमेरकी सूची ए० ६९ । उपरोक्त अन्थों के अतिरिक्त अलीगंज (एटा)के श्रीशांतिनाथ दि० जैन मंदिरके भण्डारमें एक गुटका सं० १६०८ भाद्र वदी १३का लिखा हुआ मौजूद है। उसमे भगवान पाइवेनाथके विष-

## श्री पार्श्वनाथ जिन ६२ स्थान कथयंतिः-

यमें निम्नप्रकार ६२ बार्ते कहीं गई हैं:---

१. श्री पाइवेनाथ नाम, २. प्राणत विमानात्, ३. नगरी वाणारसी, ४. पिता अइवसेन राजा, ५. माता वाम्मादेवी, ६. गर्भ वैसाख वदी २, ७. जन्म पोष वदी ११, ८. नक्षत्र विशाखा, ९. शरीर हरितवर्ण, १०. उच्चत्त हस्त ९, ११. आव वरिष १००, १२. कुमारकाल ३०, १३. राज्यकाला।०, १४. अधिक पूर्वागा।०, १५. तप पोष वदी ११, १६. तपकाल वरिष ७०, १७. हीन पूर्वागा।०, १८. छझस्थ मास ४, १९. केवल चेत्र वदी ४, २०- केवल वेला पूर्वान्हे, २१. केवलकाल पूर्वाण, २२. पूर्वागाना।०, २३. वरिष ६९, २४. मास ८, २५. दिना।०, २६. समवशरण जो० १, २७. गणधर १०, २८. सर्वसंघ १६०००, २९-

पुर्वेषर ३५०, ३०. सिट्य १०९०० ३१. अवधिज्ञानी १४४, ३२. केवलज्ञानी १०००, ३३. मन पर्यय ज्ञानी ७५०, ३४.. वैक्रियक १०००, ३५. वाहिन् ६००, ३६. उग्रवंश, ३७. राजा सहतप, ३००, ३८. राजा सहमोक्ष ३६, ३९. सिद्धपेत्र सम्मेदगिरि, ४०. लांछन घरणेन्द्र, ४१. जिनांतर वर्षे २५०, ४२. हीन ॥०, ४३. अनुवंधकेदली ३, ४४, संततकेवली ॥३, ४५. अर्जिका ३८०००, ४६. आदक १०००००, ४७. आविका ३००००, ४८. जतीसिद्धगति ६२००, ४९. अनुत्तरगत ८८००, ९०. सीघर्मे अनुत्तरगत १०००, ९१. वृक्षनाम घव-ंलप्तर, ५२. वृक्षउच घ० १०८, ५३. पारणादिन ३ पाष, ५४.. नगरी द्वारावहपुरी, ५५. दानवित घनदत्तु, ५६. चरु गोपीरं, ९७. रत्नवृष्टि ९८. नक्ष घरणेंद्र, ५९. नक्षणी पद्मावती, ६०. मोक्ष श्रावण शु० ७, ६१. मोक्षासन वैठो, ६२. योगध्यान मास १।"

तास १।"

इस प्रकारका यह साहित्य है जिसमें भगवान पार्श्वनाथनीकी
जीवन घटनायें संकलित हैं। इन एवं चित्र ग्रंथोंमें परस्पर अन्य श्रोतोके आधारसे ही हमने भी अन्तर क्यों है ? प्रस्तुत ग्रंथकी रचना की है। इस साहाय्यके लिये हम इन सब ग्रन्थकारोंके अतीव कृतज्ञ हैं। किंतु यहांपर यह देख लेना भी समुचित है कि क्या इन सब ग्रन्थोंमें एक समान ही कथन है अथवा उसमें कुछ अंतर भी है। यह तो मानना पड़ेगा कि भगवांनका जीवन

चरित्र एक ही रूपका रहा होगा । उनके जीवनकी एक ही घटना

दूसरे रूपमें मिल नहीं सक्ती । और इसिलये उनके जीवनचरित्र सम्बन्धमें जो भी ग्रंथ उपलब्ध हों, उनमें कोई भी अन्तर नहीं होना चाहिए । किंतु बात दरअसल ग्रं नहीं हैं। इन सारे ग्रन्थोंमें एक दूसरेसे विभिन्नता मीजृद है । और यह विभिन्नता केवल रचनाभेदकी नहीं है, प्रत्युत जीवन घटनाओं की है। दिगंबर और श्वेतांबर सम्प्रदायके ग्रन्थोंमें आझाय भेदके अनुकूल विपरीतना रहना प्राकृत सुसंगत है; परन्तु स्वयं दिगंबर संप्रदायके ग्रन्थोंमें भी न्यून रूपमें यही बात देखनेको मिलती हैं। वेशक उनमें जीवन घटनाओं में अन्तर नहीं है; परन्तु विवरणमें है। लेकिन प्रश्न यह है ऐसा क्यो है ? इसके उत्तरमें हम स्वयं कुछ न कहकर प्रसिद्ध विद्वान् स्व० पं० टोडरमलजीके निम्न शन्शोंको उद्धृत कर देना प्रयीप्त समझते हैं—

"ऐसे विरोध लिये कथन कालदोषसे भये हैं। इस काल विषे प्रत्यक्षज्ञानी व बहुश्रुतीनिका तो अभाव भया और स्तोकबुद्धि अन्थ करनेके अधिकारी भये, तिनको अमसे कोई अथ अन्यथा भामा तिसको तैमा लिखा अथवा इम काल विषे कई जैनमत विषे भी कषायी भये हैं। कोई कारण पाय अन्यथा कथन उन्होंने मिलाये हैं। इसलिये जैनशास्त्रोंके विषे विरोध भामने लगा। मो जहा विरोध भासे तहां इतना करना कि इस कथनबाड़ा विचार प्रामाणिक है या इस कथनवाला बहुत प्रामाणिक है से से विचार विचार कर बड़े आचार्यदिकनिकरि कहा कथन प्रमाण करना। इत्यादि" नमेक्षमार्ग प्रकाशक अधि० ८।

अतएव काल महाराजकी कृपासे प्रत्येक ग्रंथकारने जिस्

दिगम्बर शास्त्रोंमें सामान्य अन्तर है। माधारसे जो वात ठीक समझी, उसको प्रगट कर दी। उनके लिये और कोई उपाय रोष नथा। यह हम भी पहले स्वी-कार कर चुके हैं कि आजक्लके अल्पज्ञ

मानवोंके लिये यह संभव नहीं है कि वह पुरातनकालमें हुये महा-पुरुपोंके नीवनचरित्र यथाविधि ठीक लिख सकें। नो कुछ उपलब्ध साहित्य और अनुमान प्रमाणसे उचित प्रतीत होगा वह उसीको लिख टेंगे । किन्तु इसके यह भी अर्थ नहीं है कि जिनवाणी पूर्वापर विरोधित है। यह किसी तरह भी संभव नहीं है। जैन सिद्धान्त अथवा दर्शन ग्रंथ वड़ी होशियारीके साथ सम्मालकर रक्खे गये हैं । यही कारण है कि उनमें किंचित भी अन्तर नहीं पड़ा है । जो जैन सिद्धान्त भगवान महावीर जीके समय एवं उनसे पहले जनवर्ममें स्वीकृत थे, वही साम भी जैनधर्ममें भोजृद हैं। यह इमारा कोरा कथन ही नहीं हैं प्रत्युत जैनयथोका आभ्यन्तर स्वरूप और वौद्ध।दि ग्रन्थोंकी साक्षी इसमें प्रमाणभूत है। इसके लिये हमारा "भगवान महावीर और म० वुद्ध" नामक यथ देखना चाहिये । अस्तु, जैनसिद्धान्तके अञ्चणण रहने हुये भी, यद्यपि उसमें भी विकृति लानेके प्रयत्न हुये थे जिसके फलरूप इवेवाम्बरादि साम्नाय निर्मन्य संघमें भी मौजूद हैं, ननपुराण यंथोंमें भेद मोज्द है। यह क्यों और कैसे है यह ऊपर बताया ही जाचुका है। अतएव यहांपर हम पहिले दि॰ जन मंप्रदायके 'पादर्वचिरतों' में परस्पर भेदको देखनेका प्रयत्न करेंगे । सचमुच यह प्रमेद कुछ विशेष नहीं है । इससे भगवा-नके नीवनचरित्रमें कुछ भी अन्तर नहीं पड़ता है यह सामान्य है औ उपेक्षा करने योग्य है। किन्तु इसपर भी उसको प्रगटः कर देना साहित्यिक स्पष्टताके लिये आवश्यक है। अतएव उस ओर दृष्टि डालनेपर हमें पहले ही भगवान् पाइवेनाथनीके प्रथम भवांतर वर्णनमें अन्तर मिलता है। श्री गुणभद्राचार्य, सकलकीर्ति, चंद्रकीर्ति, (१।१६५-११७) और भूधरदास (१-१०२) रुत अन्थोंमें कमठके भाई मरुमृतिको उमकी खबर किसी राह चलते भीलसे पानेका निक नहीं है; परन्तु वादिराजसुरिजीके अन्थमें (सर्ग २ इलो ० ६३ - ६४) यह विशेषता है। श्री जिनसेनजीके ' पाइवीम्युदय काव्य ' में पूर्वभवोंका उल्लेख वर्तमान रूपमें है । अगाड़ी अरविदगजाके मुनि समागमका उड़ेख प्रायः सबमें मिलता है: परंत वादिराजस रजीके अन्थमें उन मुनिराजका नाम 'खयंपभ" और उनके आगमनकी सुचना मालीद्वारा राजापर पहुंचानेका विशेष उछेल है। (म० २ श्को० १०२) मरुभृतिकी मृत्यु उपरांत सछ-कीवनमें हाथी उत्पन्न होनेका उल्लेख भी सबमें हैं; कितु वादि-रानस्रिनीके प्रथमें यहां भी विशेष रूपमें उस हाथीके माता पिताका नाम वर्नरी और पृथ्वीघोष लिखा है (स० ६ इलो० ३८-३९ ) फर राना अरविंदके मुनि होजानेपर, उन्हें एकदा वैश्यसंघके माथ नाथीको वन्दना निमित्त जाते हुये और सङ्की वनमें श शगुप आद श्रावकोंको उपदेश देते, इस अन्थमें लिखा है। (म० ३ इला० ६१-६५) किन्तु सकलकीर्तिजी (२।१६-१७), गुणभद्राचार्यको (७३/१४) चंद्रकीर्तिनी (२४/२) के ग्रन्थोंमें उन्ह मघ महित श्री सम्मेदिशिखरनीकी यात्राके लिये जाते लिखा है। उत्तरपुराण (७३।२४), सकलकीर्तिजीके पार्व-

चरित (२।५३) में वज्रघोष गजराजको सहस्रार स्वर्गमें स्वयंप्रभ चेव होते लिखा है, किंतु वादिराजसृरिने उसे महाशुक्र स्वर्गर्मे शाशिपभदेव लिखा है । (२।१०८) इन्होने लोकोत्तमपुरके राजाका नाम विद्युद्देग और उसके पुत्रका नाम रहिमवेग लिखा है (४१२७); परंतु उत्तरपुराण (७३।२४-२९), सक्तलकीर्तिकी (२।१०), चंद्रकीर्तिनी (२।१४०) और मूघरदासनी (२।६९-७१)ने राजाका नाम विद्युत्राति और पुत्रका नाम अग्निवेग वताया है। चन्द्रकीर्ति-जीने पिताकी आज्ञानुसार अग्निवेगका किमी विद्याधरसे संग्रामक्रनेका भी उल्लेख किया है। (९।४) वादिराजसुरिजीने विजया रानीके -सबको विजय करनेवाला ढोहला होने लिखा है। (४)१२-१४) उत्तरपुराणमें न दोहला है और न स्वप्नोंका जिक्र है (७३।३१–३२)। किन्तु शेप सबमें स्वप्न देखनेका उल्डेख है। वादिराजनीके अन्धमें वजनामि चक्रवर्तीको सुखा वृक्ष देखकर विरक्त होते और क्षेमकर मुनिके पाप्त जाने लिखा है (८।७२-७३) किन्तु उत्तरपुराण (७३-३४), सकलकीर्तिनी (९।३), चन्द्रकीर्तिनी (९।२-४) और मुघग्दामनी (३। ७४)ने उनको क्षेमकर मुनिका उपदेश सुन-कर विरक्त होते बनाया है। अगाडी सक्तकीर्तिनी (९१९४), चंद्र-कीर्तिनी (९।८८-९०) और भृवरदासनीने (३।१०७) वजनाभि मुनिको वनमें रहते हुये कुरङ्ग भील द्वारा उपमर्गीकृत होते लिखा हैं । परन्तु पार्व्विरित (८,८०)में वनके स्थानपर विपुलाचल पर्वत वताया है और उत्तरपुराणमें (७६।३८) वन और पर्वत क़िसीका मी टल्लेख नहीं है। अगाडी बादिरानमुरिनी राना आनंदको निनयज्ञ (निनेन्द्र पूना) करते श्रीर मुनि आगमन हुआ वतलाते हैं।

(९।१-३) उनने मंत्रीकी प्रेरणाका उल्लेख नहीं किया है और न सुनिवरका नाम बताया है । किन्तु उत्तरपुराण (७३।४४-४५), सकलकीर्तिनी (७।३९-४१), चंद्रकीर्ति (६।४५-५०) और मूधरदासनी (४।१८-२४)ने खामिहित मंत्रीकी पेरणासे आनंद रानाको जिनयज्ञ रचते और विपुलमती मुनिरानको आते लिखा है। उत्तरपुराण (७३।५८—६०) सक्छकीर्ति और भूघरदासजी (४।६०) ने राजा आनंदके समयसे सूर्य पृजाका प्रचार हुआ लिखा है। किंतु चादिराजसूरिजीके अन्थमें ( स० ९ ) और चंद्रकीर्तिजीके चरित (६।८१-८८)में ऐसा कोई उल्लेख नहीं है। वादिराननीने राजा आनदको सफेद बाल देखकर निधिगुप्त मुनिराजके समीप दीक्षा हेते हिखा है। (९।३४-३८) किंतु चंद्रकीर्तिनीने यद्यपि सफेद बाल देखनेकी बात लिखी है। परन्तु मुनिका नाम सागरदत्त लिखा है। (६।९३ व १२४) और सक्लिफीनीनै मुनिका नाम समुद्रदत्त बतलाया है (८।२६), यही नाम उत्तरपु-राणमें भी है। (७३।६१) भूधरदासत्रीने सागरदत्त लिखा है। नाम अगाड़ी वादिरानसूरिजीने भगवानके पिताका नाम विद्यसेन (९।६५) और माता ब्रह्मदत्ता (९।७८) वताई है, परन्तु उनने इनके कुल-वंशका उल्लेख नहीं किया है। उतरपुराणमें राजा-रानीका नाम ऋमशः विश्वसेन और ब्रह्मादेवी (७३|७४) लिखा है, तथा उनका वंश उम्र (७३।९५) और गोत्र काइपप ,७३।७४) वताया है। सकलकीर्तिजी, चंद्रकीर्तिजी और भूपरदासजीने काव्यपगोत्र और वंश इक्षाक् लिखा है। परन्तु भूवरदासनीके अतिरिक्त उनने राजाका नाम विश्वसेन वताया है। भृतरदाम नी उन्हें स्टब्सेन

वतलाते है। (९१६५) हरिवंशपुराणमें भी यही नाम है (ए०९६७), सकलकीर्तिनी रानीका नाम बाह्मी (१०।४१) और चंद्रकीर्तिनी झह्मा ( ८।९१ ) बतलाते हैं । किंतु हरिवंशपुराणमें उनका नाम वर्मा लिखा है। (ए० ५६७) भूबरदासजी उन्हें वामादेवीके नामसे लिखते हैं। (५।७१) पाइवीम्युरय काव्यमें उनका उयवंश लिखा है (रुगे॰ २) किन्तु आदिपुराण (अ १६)में आदिवंश इक्वाक्से ही जेष वंशोकी उत्पत्ति लिखी है। शायद इसी कारण मगवानको किन्हीं आचार्योंने उग्रवकी और किन्हींने इक्वाक्वंशी लिखा है। वादिराजसुरिजीने भगवानकी गभ तिथि नहीं लिखी है । शेष सव अंथोंमें वैशाख रुष्ण दितीया विशाखा नक्षत्र (निशात्यये) लिखी हुई है। वादिरानमूरिनी जन्मादि किसी भी तिथिका उल्लेख नहीं करते हैं, किन्तु और सब अध उनका उल्लेख करते हैं । वादिरा-जम्रिजी 'भगवानने अ.ठ वर्षकी अवस्थामें अणुवत धारण किये थे" इसका भी उल्लेख नहीं करते हे। उत्तरपुराण और हरिवंशपुराणमें भी यह उल्लेख नहीं है। वादिराजजीने भगवानके पिता द्वारा उनसे विवाह करनेके लिये अनुगेव किया था, उसका उल्लेख महीपाल साधुसे मिलनेका वाद विया है और उससे ही उन्हें वैराग्यकी प्राप्ति होते लिखी है (११।१-१४) परन्तु उसमें अयोध्याके राजा जयसेन द्वारा भेट भेजनेका निक्क नहीं है। उत्तरपुराणमें ( ७३ १२०) जयसेनका उरुछेल है। परन्तु उसमें भी राजा विश्वसे-नका भगवानसे विवाह करनेके लिए कइनेका निकर नहीं है। क्रोप हरिवंशपुराणको छोड़कर सब यन्थोमें यह उल्लेख है। वादिराजसुरिके चरित्रमें ज्योतिषीदेवका नाम भृतानद और शेष

अंथोंमें संवर है। इस अंथमें भगवानके दीक्षावृक्षका भी नाम 🕾 नहीं लिखा हुआ है। हरिवशपुराणमें उपका नाम धव है। (ए० ९६७) सक्लेकीर्तिनी और भूधरदासनीने उसे बडका पेड बत-लाया है। उत्तरपुराण और चन्द्रकीर्ति कत चरित्रमें केवल शिलाका उरुरेख हैं। (चंद्रकांत शिलातले)। हरिवंशमें दीक्षावन अधारनके रथानपर ननोरम वन है। तीनसौ राजाओके साथ दीक्षित होना भी वादिराननी और गुणभद्राचार्यनीने नही लिखा है। शेष सबने लिखा है। जिनसेनाचार्यने उनकी सख्या ६०६ बताई है (८७५-७६) पाइवेभगवान पारणाके लिए गुल्मखेटपुरमें गए थे, यह वात उत्तरपुराण (७२।१३२) वादिराजसूरिचरित (११।४५) सकलकीर्तिपुराण, चंद्रकीर्तिचरित् (१२/१०) और भूघरदासनी (८।३) ने स्वीकार की है, किन्तु हरिवंशपुराणमें यह काम्याकत-नगर वताया गया है (ए० ९६९) दातारका नाम सक्छकीर्तिजी और भूषरदासनीने ब्रह्मदत्त लिखा है, परन्तु वादिराननीने धर्मी-द्य (१११४), और गुणभदाचार्यने (७३।१३३), जिनसेनाचार्य (ए० ५६९) और चंद्रकीर्तिनी (१२।१३) ने धन्य राजा लिखा है। केवलज्ञानकी तिथि अन्य अन्थोंमें चैत्र कृष्णा चतुर्दशी लिखी है; परन्तु हरिवंशपुराणमें चैत्र वदी चौथको दोपहरके पहले केव-लज्ञान हुआ लिखा है। (ए॰ ९६९) उत्तरपुराण सकलकीर्तिकत पुराण, चन्द्रकीर्तिकत चरित और मुधरदास प्रथितपुराणमें १६००० साधुओंकी संख्या इस तरह बताई हैं:---

(१) दश गणधर, (२) ३५० पूर्वधारी, (३) १०९०० शिक्षक साधु, (४) १४०० अवधिज्ञानी, (५) १००० केवलज्ञानी, (६) १००० विक्रियाघारी, (७) ७५० मनःपर्येयज्ञानी, (८) ६०० वादी ।

हिन्नंशपुराणमें इनकी संख्या निम्न प्रकार लिखी है और

(१) १० गणघर, (१) ३५० वाटी, (३) १०९०• शिक्षक, ४ १४०० अवधिज्ञानी, (५) १००० केवलज्ञानी. (६) १००० विकियाघारी, (७) ७५० विपुलमती (८) ६०० वादी । इरिवजपुराणमें आर्थिका ३८०००, श्रावक एक लाख और तीन लाख श्राविकार्ये लिखी हैं। उत्तरपुराण, सकलकीर्तिकृत पुराण, चन्द्रक्रीतिकृत चरित और भृषरदासनी प्रणीत पुराणमें श्रावक और श्राविद्याओं की सल्या हरिवंशपुराणके समान लिखी हैं; परन्तु आर्थिकाओं की विख्या मुघरदासनीके अतिरिक्त सबने ३६००० लिखी है। भूधरदामनीने २६००० वतलाई है। उत्तरपुराण. सकलकीर्ति, चन्द्रकीर्ति और भूषरदामनीके यन्थोंमें भगवानको मोक्ष लाभ पितमायोगसे पातःकाल हुआ लिखा है; किन्तु हरिवंशपुराणमें कायोत्सर्गरूपसे सायंकालको हुआ बतलाया है। भूघरदासनी ३६ मुनीधरोंके साथ मोक्ष गये वतलाते हैं; जिनसेनाचार्य इनकी संख्या ९३६ लिखते हैं । हरिवंशपुराणमें भगवानके कुल ६०२०० शिष्णेको मोक्ष गया लिखा है और उनके बाद तीन केवलज्ञानि-बों का होना वतलाया है। इस तरहपर सक्षेपमें दिगम्बर अन्थोंका परस्पर मेद निर्दिष्ट किया गया है। यह विशेष नहीं है। साधा-रण है और इसलिए कुछ भी नहीं है। द्वेतांबर, संपद्यके अंथोंके त्समान वह नहीं है। दनेतांत्रा सनदायके प्रथोंमें पास्पा एक दूप-

रसे बहुत विरोध है। जो बातें उनकें प्राचीन ग्रंथोंमें नहीं हैं, वह अर्वाचीन ग्रन्थोंमें हैं। किन्तु दिगम्बर शास्त्रोंमें ऐसी बात नहीं है। उनमें प्राचीन घटनाक्रममें किंचित भी भेद नहीं मिलता है। द्वे ग्रंथोंमें सर्व प्राचीन कल्पसूत्र हैं; और उसमें भगवानकें विवाह करनेका उछेख विलक्षल नहीं है, परन्तु किन्हीं दिगम्बर जैन शास्त्रोंसे भी उपरांतके रचे हुए श्वे शास्त्रोंमें भगवानके विवाह करनेका उछेख है। यह संभवतः श्वे विद्वे पारस्परिक सांपदा- विके विद्वेषके परिणाम स्वरूप है। अस्तु; जो हो यहांपर श्वेतां- वरोंके ग्रन्थोंमें जो परस्पर भेद है उसको भी प्रगट कर देना अनु- वित न होगा।

कल्पसूत्रमें (१४९-१६९) विवाहके अतिरिक्त भगवानके
पूर्वभवोंका भी उछेख नहीं है । उसमें
भ्वेताम्बर शास्त्रोंमें कमठ और नागरान 'घरण' (घरणेन्द्र)
परस्पर विशेष का भी जिकर कहीं नहीं है । शेष माताः
अन्तर है । पिता, जन्म, नगर, आयु आदिमें अन्यः
चित्रोंमें समानता है । किन्तु भावदेव-

स्रिनीके चरित्र और कल्पसूत्रमें जो उनके शिष्योंका वर्णन दिया है, उसमें विशेष अन्तर है। कल्पसूत्रमें आठ गण और आठ गणधर— (१) आयंघोष, (२) शुभ, (३) वशिष्ठ, (४) व्रह्मचारिण, (५) सौम्य, (६) श्रीघर, (७) वीरभद्र, (८) और यशस लिखे हैं। भावदेवस्रिने दश गणधर—(१) आर्यदत्त, (२) आर्यघोष, (३) विशिष्ठ, (४) व्रह्मनामक, (५) सोम, (६) श्रीघर, (७) वारिषेण, (८) भद्रयशम, (९) जय, (१०) और विनय वताये हैं। (६।

१२९०-१३६०) कल्यसूत्रमें आर्यदत्तकी संरक्षतामें १६००० श्रमण, पुष्पक्रला आर्थिकाकी प्रमुखतामें द्रि००० आर्थिकायें. १६४००० श्रावक सौर २२७००० श्राविकार्ये वतलाये हैं। भावदेवम् रके ग्रन्थमें यह सख्या इम रूपमें देखनेको नहीं मिली है। अञ्जुक्षय माहात्म्य (१४।१-९७)में भी पूर्वभवोंका वर्णन नहीं है। उसमें प्राणतक्रूपसे भगवानका चरित्र प्रारम्भ विया गया है। इसमें कमठकी शत्रुताका उक्केख सक्षेपमें है। (१४–४२,दशभत्रागितः कठासुर ), दिव हका उल्लेख इम्में भी हैं , परन्तु इसमे पार्श्वनाथ नीकी पत्नी प्रभावतीको प्रसेन जितके स्थानपर नरवर्मनकी पुत्री लिखा है। प्रसेन जित नरवमंनका मुत्र है। भावदेवसु रेनीने प्रभावतीको प्रमेनजि-तकी पुत्री लिखाई (९।१४५ . , किन्तु वौढादि यन्योंसे पगट है कि प्रमेनित म॰ बुद्धके समकालीन थे। इस अवस्थामें न वह खोर न उनके पिना भगवान पाक्नेनाथनीके समयमें पहुंच सक्तेहें। इस कारण उनका यह कथन नि मार प्रतीत होता है कि भगवान पार्ध-नाथनीका विवाह हुआ था। उनके कल्ण्म्त्राढि प्राचीन यंथोंमें इसका कोई उछेल नहीं है, यह हम पहले ही कह चुके हैं। किंतु इनके उप ान्तके अन्धोंमें पूर्वभव वर्गन आदिके विशेष उल्लेख संभ-चतः दिगम्बर सम्प्रदायके यन्थोंके आधारपर इस ढंगसे लिखे गए होंगे कि वह स्वतंत्र और यथार्थ प्रतीत हो। अतएव निम्नमें ढि॰ स्त्रीर ज्वे॰ ग्रन्थोमें जो परस्पर भेद है उसको देख छेना भी आद-इयक है।

इवे ॰ के मावदेवम् रिक्त पाइवेचरित्से ही हम इस प्रमेदका

१-क्षत्रिय क्लेन्स इन बुद्धिस्ट इन्डिया, पृष्ठ १२८-१२९ ।

निरीक्षण करते हैं। पहले मरुमूतिभदमें दिगंवर और श्वेतांवर विश्वभृतिके साधु हो स्वर्गवासी होने पर शास्त्रों परस्पर भेद। कमठ और मरुभूतिको विशेष शोक करते और हरिश्रद्र नामक साधुसे प्रतिशो धेत

होनेका जो उल्लेख भावदेवसुरिने किया है वह दिगम्बर शास्त्रीमें नहीं है। फिर उनने मरुभूतिकी स्त्री वसुन्धराको कामसे जर्नरित और कमठके साथ उसके गुप्त प्रेमको मरुभूति भेष बदलकर जान छेने तथा राजासे उसे दंडित कराने इत्यादिक वार्ते कही हैं वह भी दिगंबर शास्त्रोंमें नहीं हैं । दिगम्बरशास्त्रोंमें वसुन्धरा पहले शील-चान् ही बतलाई गई है और मरुभृतिको आतृषेममें संलग्न तथा रानाका कमठके अन्यायके लिए उसे दंड देनेपर मरुभूतिका उसे क्षमा करने आदिकी प्रार्थना करते वतलाया गया है। दि०शास्त्रमें राज्य अरिविन्द और मरुभूतिक एक समामपर जानेका विशेष उल्डेख है। राजा अरिविन्दके मुनि हो जानेपर स्वेतांबराचार्य उन्हें साग-रदत्त श्रेष्टी आदिको जैनघमी बनाते और उनके साथ नाते हुयै हाथीका उनपर आक्रमण करते लिखते हैं; परन्तु दि॰ शास्त्र तीर्थ-यात्रापर जानेका उल्लेख करते हैं। दिगम्बर शास्त्र अग्निवेगका ,जन्म स्थान पुष्कलावती देशका लोकोत्तरपुर नगर और उसकी माताका नाम बिद्युत्माला बतलाते हैं, परन्तु इवे ॰ शास्त्रमें तिलकानगर और तिलकावती अथवा कनकतिलका माता वताई गई है। इनमें अभि-वेगका नाम किरणवेग है। वह अपने पुत्र हिमगिरिको राज्य दे मुन्टि हुआ दि॰ शास्त्र बताते हैं। रवे॰ कहते हैं कि उसके पुत्रका नान किरणतेनस था और वह मुनि हो वैताड्यपर्वतपर एक मृर्तिके सहारे

तपस्या करता रहा । इवेतांवराचार्य भगाडी नजनाभिको जन्मसे मिथ्यात्वी और साधु लोकचंद्र द्वारा सम्यक्तवी लाभ करते वतलाते हैं। वह उसके पुत्रका नाम शकायुव कहते हैं। दिगम्बर शास्त्र उनको जन्मसे जैनी वतलाते और उनके पुत्रका नामोल्टेख नहीं करते हैं। वज्जनाभिका जनमस्थान इवेतांवर शुभंकरा नगरी वत-लाते और उनकी माताका नाम लक्ष्मीवती और स्त्री विजया वताते हैं। दि॰ शास्त्रोंमें जन्मस्थान अपरविदेहके पद्मदेशका अश्वपुर और उनकी माता व पत्नीके नाम क्रमश विजया और शुमद्रा प्रगट करते हैं। स्वेताम्बर शास्त्र कुरगक भीलको जवलन पर्वतमें रहते वताते है। दिगम्बर शास्त्रोंमें ज्वलन पर्वतका कोई उल्लेख नहीं है। वजनाभिकी कुरग भीलके हाथसे मृत्यु हुई वताकर २वे० शास्त्र उसे रुलिताग स्वगंमें देव होते और वहांसे चयकर सुरपुरके राजा वज्जवाहुकी पत्नी सुदर्शनाके गर्भमें आते लिखते हैं। इनकी कोखसे, जन्म पाकर वह उसे स्वर्णवाहु नामक चक्रवर्ती राजा होते लिखते है ि∻तु दिग-म्बर शास्त्रोंमें वजनाभिको चक्रवर्ती बताया गया है। इस भवमें तो मरुमृतिका जीव मध्यम ग्रैवेयिकसे चयकर आनन्द नामक महाम-ण्डलीक राजा हुआ था, यह दिगंवर शास्त्र कहते हैं। किंतु दोनों सम्प्रदायके अथोंमें इनके पिताका नाम वज्जवाहु ही है। दिगम्बर शास्त्र इनको अयोष्याका राजा वताते है और इनकी रानीका नाम प्रभाकरी लिखते है। इवे॰ जास्त्र यह भी वहते है कि स्वर्णवाहुको एक दफे उनका घोड़ा ले भागा और वह साधुओंके एक आश्रममें मृहंचे । वहां रत्नपुरके विद्याधर राजाकी कन्या पद्मापर वह आसक्त हुये और उसे हे भागे । इस पद्माके सम्बंधियोंकी सहायतासे वह

चक्रवर्ती राजा हुये बताये गये हैं । पद्मा हरणकी कथा बहुत कुछ संस्कृतके शकुन्तला नाटककी वार्तासे मिलती जुलती है। दिगम्बर शास्त्रोंमें यह कुछ भी उल्लेख नहीं है। इसके स्थानपर उनमें आनन्द रानाको पूजा करते और उनके सूर्यविमानस्थ मदिरोंकी पूजा करनेसे 'सुर्थ पूजा'का प्रारम्भ होता लिखा है। आनन्दके मुनि होनेपर कमठके जीव शेरने उनकी जीवनलीला समाप्त कर दी थी। वे भौतिक शरीर छोड़कर आनत स्वर्गमें देव हुये। श्वे॰ शास्त्र स्वर्णवाहुके मुनि होने और शेर द्वारा मारे जानेको तो स्वीकार करते हैं, परन्तु उन्हें महाप्रभा विमानमें देव होते लिखते हैं । यहांसे चयकर यह जीव इक्ष्वाक्वंशी राजा अश्वसेन और रानी वामाके यहां बनारसमें श्री पाव्वनामक राजकुमार होते हैं, यह वात दोनों संपदायके शास्त्र स्वीकार करते हैं। किन्तु स्वे ॰ शास्त्रमें जो उनका पार्श्व नाम इस कारण पड़ा बताया है कि उनकी माताने अपने 'पार्र्व' (बगल, में एक सर्पको देखा था, दिगंबर शास्त्रोंके कथनसे प्रतिकूल है। उनमें इन्द्रने भगवानका चमकता हुआ पाइवें देखकर उनका नाम पादर्व रक्ला था, यह लिखा है। दि॰ शास्त्र उनके विवाहकी वार्तीसे भी सहमत नहीं हैं। इवे० शास्त्रमें कम-ठके जीवको नर्कसे निकलकर रोर नामक बाह्मणका कठ पुत्र होते बतलाया है। पर दिगवर शास्त्र कहते हैं कि कमठका जीव नर्कमेंसे निकलकर संसारमें किचित रुलकर महीपालपुरका राना महीपाल हुआ, जो भगवान पार्श्वनाथका इस भवमें नानाः था । इसप्रकार पार्श्वजीके अंतिम संसारी जीवनमें कमठसे उनका सम्बंध पुनः उनके प्रथम भव जैसा होजाता है। आखिरमें दोनों

संप्रदायके गास्त्र कमठ जीवको पंचाग्नि तपता हुआ साधु और उससे भगवान पार्श्वका समागम लिखते हैं। इवे० शास्त्र सपको पाताल लोकमें घारण नामक राजा और कमठ जीवको मेघ-मालिन असुर होता लिखते हैं। दि॰ जास्त्र सर्पको घरणेन्द्र और कमठ नीवको संवर नामक ज्योतिषीदेव हुआ वतलाने है। दोनों समदाय भगवानको तीम वर्षकी अवस्थामें दीक्षा घारण करते प्रगट करते हैं कितु रवे ॰ शास्त्रोंमें टीक्षावृक्ष अशोक है और टि॰ चास्त्रोंमें वह वड़का पेड़ वताया गया है। उसी तरह उनके ढीक्षा लेनेका कारण भी दोनों साज्ञायोक यंथोंमें विभिन्न है। दिगम्बर शास्त्र छझस्यावस्थामें उन्हें मौन घारण किए हुए वताते हैं; परंतु भावनेवस्रिके चरितमें उन्हें तव भी उपदेश देते लिखा है। यह वात उनके आचागगसूत्रके कयनसे भी वाधित है, जिसमें तीर्थकर मगवानको इम दनामें मौनवृत गृहण किए हुए विचरते लिखा है। डपगंत व्वेताम्बराचार्य असुरद्वारा भगवानपर उपसर्ग हुआ वतलाते हें और उसके अन्तमें उसे भगवानकी शरणमें आया कहते हैं। किन्तु डि॰ शास्त्र समोशरणमें उसे सम्यक्तवकी प्राप्ति हुई वतलाने हैं। उपसर्ग होनेके बाद वह काशी पहुंचे थे, यह ब्ने॰ कहते हैं। परन्तु दिगनर शास्त्रोंमें यह घटना स्वयं काशीमें हुई बताई गई है। मोक्ष पानेपर भगवान्के निर्वाण स्यानपर देवेन्द्रने रत्नजटित स्तुत वनाया था, यह भी क्वे॰ शास्त्र कइते हैं । दिगंबर अन्थोंमें जायद कोई ऐसा उल्लेख नहीं है । क्लपसूत्रमें गर्मतिथि चेत्रमृष्णा ४ समय अर्घरात्रि लिखी हैं। दि• शास्त्रमें यह वैशाखकुण २ समय सर्घरात्रि वताई गई है । हां,

'दोनो संपदायके जन्थोंमें भगवान्के पांचोंकल्याणकोंको विशाखा नक्षत्रमें घटित हुआ वतलाया गया है। जन्मतिथि भी दि॰ शास्त्रमें इवे के पोपक्टण १ के स्थानपर पोपक्टण एकादशी है। हां, दीक्षातिथि दोनों संप्रदायोमें एक मानी गई है। पालकीका नाम करपमुत्रमें 'विशाला' और दि॰ शास्त्रमें 'दिमला' है। दीक्षा समय दि॰ शास्त्र भगवानको दिगंवर मुनि हुआ वतलाते है, परन्तु इवे॰ चास्त्र उन्हें देवदूप्य वस्त्र धारण करते हुये लिखते हैं; यद्यपि उनका यह कथन नि मार है, वयोकि पहले तो उन्हींके शास्त्रोमें साधुकी सर्वोचदशा नम वताई है और उपका अभ्यास तीर्थंकरोंने किया, ऐसा लिखा है। तिसपर इसके अतिरिक्त बीद और वैदिक मतोंके अंथोंसे भी भगवान महावीरसे पहलेके जैन साधुओका भेष नम्न ही प्रमाणित होता है। वेदिस्कालके जैन यति अथवा ज्येष्ट व्रात्य नम होते थे, यह हम किचिन् ऊपर देख ही चुके हैं। अस्तुः स्वे के इस कथनपर सहसा विश्वास नहीं किया जासका। अगाडी दि॰ शास्त्र भगवान्की छदास्थानस्था ४ माप्त और केवलज्ञान प्राप्तिकी तिथि चैत्रकृष्ण चतुर्दभी कहते हैं। २वे० यह अवधि ८३ दिनकी और उक्त तिथि चेत्र कृष्ण चतुर्थी बतलाते हैं । दिगंबर शास्त्रमें गण और गणधर दश बताये गए हैं, जैसे भावदेवसुरिने भी बताये हैं, परन्तु कल्पसूत्रमें वे ८ ही हैं। मुनियोंकी संख्या दिगम्बर शास्त्रोंमें भी १६००० वताई गई है, परन्तु आर्यिकाओंकी संख्या इवे ॰ से विपरीत उनमें ३६००० है। श्रावक भी एकलाख और · श्राविका तीनलाल <u>वताये गए हैं।</u> सम्मेदशिखरसे सुक्त हुए दि e

<sup>&#</sup>x27; १-भगवानं महावीरं और म० बुद्ध पृ० ६४-६५'।

शास्त्र भी स्वीकार करते है, परन्तु उनका कथन है कि भगवान्ने एक मासका योग साधन किया था और श्रावन सुदी ७ को ३६ मुनीश्वरोंके साथ मुक्तिलाभ किया था। कल्पसूत्रमें उन्हें श्रावण शुक्रा ८को ८३ व्यक्तियों सहित निर्वाणपद पाते लिखा है। इस प्रकार दोनों आज्ञायके जास्त्रोमें भगवान् पाइवंकी जीवनीमें परस्पर मेद है। इवेताम्बरोंके अवीचीन अथों, जैसे भावदेवसूरिके चरितमें जो पूर्वभव वर्णन है, वह संभवतः दिगम्बर शास्त्रोंसे लिया गया है क्योंकि उसमें कुछ विशेष अन्तर नहीं है और वह वर्णन उनके शाचीन अन्थोमें नहीं मिलता है। तिसपर भावदेवसुरि जो दिगंव-राम्रायके अनुपार दश गणधर वतलाते है, वह भी इसी आधारका सुचक है। परन्तु इसको निर्णयात्मक रूपसे स्वीकार करना जरा कठिन है। किन्तु अनुमान २वे० कथनको दिगम्बर गास्त्रोंका ऋणी वतलाता है। यह भी घ्यान रहे कि भावदेवसूरि आदिके पाइवेच-रित दिगम्बरोंके पाइवेचरित आदिसे उपरातकी रचना है। अस्तु;

भगवान पार्श्वनाथनीके पूर्वभव वर्णनमें निस प्रकार मरुभूति

भारतीय साहित्यमें ऐसी अन्य कथायें। और कमठके भवसे परस्पर दो जीवोंमें दशमें भवतक शत्रुता चली आई वतलाई गई है, वह जीवोंके कषायभावोकी तीव्रता और उसके कटुकफलकी द्योतक है और

भारतीय साहित्यमें ऐसे ही अन्य उछेल

भी मिलते हैं । चित्त और सम्भूतकी कथा इसी तरह दो जीवोंका जनमान्तरतक एक दूसरेका सहायक प्रकट करती है। सनत्कुमारकी

१-त्रहादत्तकथा-वाइना जर्नल ऑफ सोरियन्टल स्टडीज, भा॰ ५ व ६।

कथा तो निल्कुल पार्श्वनाथजीके पूर्वभववर्णनके ढंगकी है। उसमें भी वरगावकी मुख्यता है। यही हाल प्रद्युम्नसूरिकी समगदित्य कथाका है; जिनमें राजकुमार गुणसेन और बाह्मण अग्निशर्मन्के पारम्परिक विद्वपका खाप्ता दिग्दर्शन कराया गया है। बौद्धोके 'वम्मपट में (२९१) भी एक कथा इसी जन्मजन्मांतरमें वैरभावकी चोतक है। इसी प्रकारकी एक कथा 'कथाकोष'मे दो बाह्मण भाइ-योकी दी हुई है; जिसमे एक भाईने लोभके वशीमूत हो दूसरे भाईके प्राण लेनेकी ठानी थी। आखिर पाच भवोंतक यह वैर चलता रहा था । सारांशतः इस ढंगकी कथायें भारतीय साहित्यमें वहुतायतसे मिलती है। परंतु हमें यह स्वीकार करना पड़ता है कि मरुभृति और कमठ जैसी पाइवेंकथासे सुन्दर और अनुपम कथा शायद अन्यत्र नहीं है । इसके लिए हम 'पार्श्वाम्युदय काव्य' के टीकाकार ये गिराट पंडिताचार्यके इस क्लोकको उपस्थित किये विना नहीं रहेंगे:-

'श्री पार्श्वात्साधुतः साधुः कमठात्वलतः खलः। पार्श्वाभ्युद्यतः काव्यं न च कचिद्पीष्यते॥ १७॥ १

अर्थात्—'श्री पार्श्वनाथसे बढ़कर कोई साधु, कमठसे बढ़कर कोई दुए और पार्श्वाम्युदयसे बढ़कर कोई काव्य नहीं दिखलाई देता है। 'निष्यक्ष विद्वानके लिये इसमें कुछ भी 'अतिशयोक्ति नहीं है। यहांपर स्थान और अवसर नहीं है कि हम पार्श्वाम्युदय जैसे अनुपम साहित्यग्रंथोंका रसास्वादन अपने पाठकोंको करा सकें।

१-कथाकोष, पृ० ३१-लाइफ एण्ड स्टोरीज ऑफ पार्श्वनाथ, भू० पृ० १३।

किन्तु उपरोछिखित विवरणसे पाठक यह न समझ हैं, कि ईसाकी ५वीं या ६ठी शताब्दिके पहले कैन पुराण प्रथ प्राचीन- कोई जैनग्रन्थ भगवान पार्श्वनाथनीके कालमे उपलब्ध है। दिव्य चरित्रको प्रकाशमे लानेके लिए रचा ही न गया था। यह बात नहीं हैं, क्योंकि भगवान महावीरस्वामीकी ढिव्यध्वनिसे प्रगट हुए और श्री इन्द्रभृत गौतमगणघर द्वारा ग्रथित प्रथमानुयोगका अस्तित्व ईसासे पूर्वका प्रथम शताब्दि तक रहा था, और उसको छुन ्होता हुआ देखकर ही पूर्वाचार्योने उस समयके उपलब्ध अंशसे अन्थोंको रचकर उन्हें लिपिकद करना प्रारभ कर दिया था। उसके पहले आगम यथ ऋषियोंकी समृतिमें सुरक्षित रहते थे, यह हम यहले बनला चुके हैं। अतएव इस आधारसे बने हुये प्राचीन पुराण ग्रथोके अस्तित्वका पता हमें श्री जिनसेनाचार्यजीके कथनसे चलता है। वे लिखते है:-

" नमः पुराणकारेभ्यो यद्वकाञ्जे सरस्वती । येषामन्यकवित्वस्य मूत्रपातायितं वचः ॥ ४१ ॥ धर्मसूत्रानुगा हृद्या यस्य वाङ्मणयोऽमलाः । कथालङ्कारतां भेजुः काणभिक्षुर्कयत्यसौ ॥५१॥ " यहां पहले स्कोक द्वारा प्राचीन पुराणकारोंको नमस्कार वि

यहां पहले श्लोक द्वारा प्राचीन पुराणकारोंको नमस्कार किया है, जिनके वचनोंके आधारसे दुसरोंने ग्रंथ बनाये है और दूस-रेमें काणिमक्ष नामक किवकी प्रशासा की है, जिसने कोई कथा अन्य बनाया था। इतना ही क्यों ? श्री जिनसेनाचार्यजीके पृहले एक महापुराण गद्यमें श्री किव परमेश्वर द्वारा रचा हुआ मौजूद था, निममें २४ तीर्थकर और अंबरोष रालाका पुरुषोंके चरित्र वर्णित थे। श्री निनसेनाचार्य इस वानको स्पष्ट पकट करते हैं: -

' कविषामेश्वरनिगदितगद्यकथामातृकं पुरोश्चरितम । सकलद्यन्दोलङ्कृतिलक्ष्यं मूक्ष्मार्थगृहपदरचनम् ॥ '

अतए इन उड़िलोसे यह स्पष्ट है कि नेनाचार्य प्रणीत उपरोक्त चिरत्र प्रन्योंके अतिरिक्त प्राचीनकालमें और भी ऐसे पुराण ग्रंथ मोजृद थे जिनमें श्री पार्श्वनाथ मीका चरित्र वर्णित था। किंतु साम्प्रदायिक विद्वेप और कालमहाराजकी रूपासे वह आज उल्लंडन नहीं है।

साथ ही यहापर हम यह भी म्पष्ट कर देना आवश्यक सम-झने हैं कि पाश्वेचिरित्रमें जो कमठ जीवके कथट जीवका वैर यथार्थ वैरभावका वर्णन है, वह यथार्थ है। है—रहस्पपूर्ण अलंकार केवल कवियोने अपने काव्यग्रन्थोंको . नहीं है। सुललित बनानेके लिये इसका अविष्कार नहीं किया था। दिगम्बर जैन संप्रदा-

यके प्राचीनसे प्राचीन ग्रन्थमें इस विषयका उल्लेख मौजूद है।
कमठके जीव अगुरने भगवान पर उपतर्ग किया था और उसके
अंतमें भगवानको केवलज्ञानकी प्राप्ति हुई थी। यह बात जैनसंप्रदायमें एक स्पष्ट घटनाके तौरपर प्रख्यात है। इतना ही क्यों?
प्रत्युत भगवान पार्श्वनाथजीकी जितनी भी प्रतिमायें मिलतीं हैं;
वह सर्पफणयुक्त मिलती हैं। और वे इस घटनाकी प्रगट साक्षी हैं।
वह फणमण्डल बहुधा सात अथवा नो फणोंका होता है, परन्तु
सो फणावाली प्रतिमायें भी मिली हैं। उडीसा और मथुराकी

प्याचीन प्रतिमार्थे भी इमी रूपकी हैं-किंवा विविध स्तोत्रोंमें इस ध्रमाका उछेल किया हुआ मिलता है। विक्रमकी दूमरी शता-दिक्के दिगम्बर जैनाचार्थ श्रीसमन्तमद्रस्वामी इम घटनाका उल्लेख निम्नप्रकार करते हैं:-

⁴बृहत्फणामण्डलमण्डपेन यं स्फुरत्तिडित्पिङ्गहचोपसमिणाम् । जुगृह नागो धरणो धराधरं विरागसन्ध्यातिडेटम्बुटो यथा।।

इमी तरह श्री सिद्धसेन दिवाकर प्रणीत कल्याणमंदिर स्तोत्रमें भी यही उल्लेख मौजूद है: यथा:—

'यस्य स्वयं मुरगुरुर्गरिमाम्बुराशेः, स्तोत्रं मुविस्तृतमतिनेविभु-विधातुम् ।

न्तीर्थेश्वरस्य कमठस्मयधृमकेतोस्तस्याहमेष किल संस्तवनं करिष्ये॥ 'प्राग्भारसम्मृतनभांसि रजांसि रोषादुत्थापितानि कमटेन अटेन यानि ।

न्छायापि तैस्तव न नाथ इता इताशो ग्रस्तस्त्वमीभिर्यमेव परं द्रात्मा ॥ ३१ ॥

सोमचंद्रकी कठमहोद्धि (इवे ०)में भी इम घटनाका उल्लेख है । अतएव इम घटनामें संशय करना वृथा है ।

जन समानमें भगवान् पार्व्वनाथके सम्बन्धमें कई पवित्रस्थान तीर्थरूपमें माने नाते हैं। सम्मेद्शिखर

पार्श्वनाथनी सम्बन्धी तो निर्वाणस्थान होनेके कारण बहुपख्यात तीर्थस्थान । हैं; परन्तु इसके अतिरिक्त और स्थान भी तीर्थस्थान होनेक काते हैं । बनारस गर्भ

जनम और केवलज्ञान स्थानरूपमें प्रसिद्ध है। किन्तु दिगम्बर संप-दायमें न नाज्य महिच्छत्रको किस आधारसे केवलज्ञान स्थान माना नाता है ? हमारे ख्यालसे वहांपर एक नागराजने भगवानकी विनय और भक्ति की थी श्रीर उनकी पवित्र स्मृतिमें एक मंदिर और स्वर्णलेपयुक्त प्रतिविंग वनवाई थी, उसीके उपलक्षमें यह स्थान पुज्य माना नाने लगा है। पाइर्वनाथनीके सम्बन्धमें शास्त्र इसके अतिरिक्त और कोई उल्लेख नहीं करते हैं। कलिकुण्ड अथवा कलि-कुण्ड पाइईनाथ नामक तीर्थ भी दोनों संपदायोंमें मान्य है। यहांपर करकण्डु महारानाने अनेक जिनमंदिर और रत्नमई पाइर्वेप्रतिमा ननवाये थे, यह दिगम्बर शास्त्रोका कथन है। इपके अतिरिक्त इ्वेतांवर संपदायमे कुर्कुटेश्वर, स्तंमनक, मथुग, शंखपुर, नागहद, लाटहद और स्वर्णगिरि नामक स्थान पार्श्वन थजीके सम्पर्कसे पवित्र हुये तीर्थ माने जाते हैं। दिगंबर संप्रदायमें भी उपरोक्तके अलावा श्री खण्डगिरि उदयगिरि, राजगृरी (विपुलाचल पवत), खजुगहा, अतिशयक्षेत्र कुरगमा (झांसी), वालावेट अतिशयक्षेत्र, ग्वालियर, भातकुरी ( अमरावती ), अतरीक्ष पाइर्वनाथ (सिरपुर), कुडलपुर, कुकुटेश्वर, (इन्दौर), द्रेणागिरि, नैनागिरि, मुक्तागिरि, वनोलिया अतिशयक्षेत्र, फालोदी पाइर्वनाथ, चौरलेश्वर अतिशयक्षेत्र, मक्सी पार्वनाथ, श्री विद्नेश्वर पार्वनाथ, कचनेर अतिगयक्षेत्र, तेरपुर (धाराशिव), बावानगर अतिशयक्षेत्र, अमीनरा पार्श्वनाथ अतिश्र-यक्षेत्र, श्रीक्षेत्र तिरुमलै, मूड्बद्री, श्रवणवेलगोला इत्यादि स्थानोंसे भगवान पार्वनाथनीका विशेष सम्बंध माना जाता है। इस प्रकार प्रकट है कि प्राचीनकालसे ही भगवान पार्श्वनाथजीके पवित्र स्मारकर्में अनेक स्थान पवित्रं माने जाने लगे थे और अनेक चैत्य, मंदिर, विहार व गुफायें भी बन गये थे ।

् अन्तमें हमें प्रस्तुत पुस्तकके विषयमें कुछ त्यधिक नहीं - कहना है | इसमें जो कुछ है वह पाठ- प्रस्तुत ग्रन्थ | कोके सामने है | वेशक उसमें नवीनता जायद ही कुछ हो - पुरातन भाव और

चरित्रको ही इसमें स्थान दिया गया है। हा. ऐतिहासिक रीतिसे विवेचना करनेका ढंग उड़ेखनीय हैं । इसे हमारी समानके रूनि-पय विद्वान शायद पसंड भो नहीं करेंगे। परतु सत्यकी खोजके लिये यह ऐतिहासिक हम परमावव्यक है। इसी ऐतिहासिक प्रसंगमें जो बानें हमने क्वेतांवरादि सप्रदायोके विषयमें कहीं है, वह भी केवल सत्य खोनके भावनो लेकर लिखी गई है। इसमें विवश ऐमी परिस्थित होती है. जिसे एक इतिहास लेखक मेटने और सर्वेषिय बनानेमें अनमर्थ रहता है। इनसे हमारा माक किसीका दिल दुलानेका नहीं है और न उनकी मान्यताओकी हेय प्रगट करनेका है। इसके साथ ही जो इसमें जैन प्रन्थोंमें उछेखित स्थानोंको यथाभभव आक्की दुनियामें खोज निकालनेका प्रयत्न किया गया है, वह अनोखा है और इम दिषयका प्रथम प्रयास है। आजा है, विद्रज्ञन इपपर निष्पक्ष हो विचार करेंगे और उचित सम्मति द्वारा अनुमहीत करेंगे । भगवान पाहर्वनाधनीके यवित्र जीवन चरित्रको प्रकट करनेवाले इस ग्रन्थको में लिख सका हूं यह देवल धर्मका ही प्रभाव है। वरन मुझ जैसे अल्यज्ञकी क्या सामध्ये थी जो इस गहन विषयमें अपनी अयोग्य लेखनीका प्रवेशः करा प्रका ! अस्तु. जय, प्रभु, पार्चिकी जय ! यार्ज्वनि ० दिवस २४९४ ] विनीत-कामताप्रसाद जैन ।



## भ्रो पार्श्वनाथाय नमः । ८०० संग्रीचान पार्श्वनाथा

पुरोहित विश्वभूति !

" जरा मौतकी छद्य बहिन, यामें संशे नाहि। तौभी सुहित न चिंतवें, बड़ी भूल जगमांहिं॥"

विश्वभूति-िषये, इस असार संसारमें अमते अनादिकाल होगया' विषयतृष्णाको बुझानेके लिये अनेकानेक प्रयत्न किये! पांचों इन्द्रियोंक विषयसुखमें तञ्जीन रहकर युगसे विता दिये! स्वगोंके सुख भी भोगे, चक्रवर्तियोंकी अपूर्व सम्पत्तिका भी उपभोग किया! परन्तु इस विषयतृष्णाकी तृप्ति नहीं हुई! सच्चे सुखका आस्वाद नहीं मिला! इस भव-वनमें भटकते हुए सौभाग्यसे यह मनुष्यजनम और उत्तम कुल मिल गया; सो भी यूंही इन्हीं विषयवासनाओंको भोगते हुए-भोगोपभोगकी मरीचिकामें पड़े हुये विता दिया! आज यह देख प्रिये! यह सफेद वाल मानो मुझे सचेत करनेको ही नजर आगया है!

अनूद्रि-वाह ! एक सफेद वालको देखकर प्रिय, क्यो इतने ।यभीत होते हो ? माना कि ससार असार है—उसमें कुछ भी सार ही ! लेकिन प्यारे ! इसी संसारमें रहकर ही आप अपने उद्देश्यको या सकेंगे ! इसिलए इसे असार न समिन्निये ! इसमें सार है और वह वेशक यही है कि मनुष्य धर्म, अथ, काम और मोक्ष पुरुषाथोंका सावन मली मांति करले ! अभी आप पहलेके तीनों पुरुषाथोंका उपार्चन तो अच्छीतरह कर लीजिये ! फिर मले ही मोक्षके
उद्यममें लिग्ये ! संसारसे डिर्ये नहीं—डरनेका काम नहीं—कर्तव्यको
यहिचानिये और उसमेंके सारको गृहण कीजिये ! वस प्रिय !
अभी अपने इस विचारको जरा रहने दीजिए ।

विश्व - हां प्रिये! नेरा कहना तो ठीक है, परन्तु देख, इस शरीरका कुछ भरोसा नहीं! यह विज्ञिको तरह, पानीके बुद्बुदेके समान नष्ट होनेवाला है। आयुक्त न जाने क्व पूर्ण होनावे! फिर यहां तो यमके दूत यह सफेद वाल आही गए हैं। तिमपर देखों, जिसे तुम कहती हो वसे ही सही, हमने पहलेके तीन पुरुषाथोंका साधन प्राय कर ही लिया है। ब्रह्मचर्याश्रममें न्हकर विद्याह्ययन करते किचित्र धर्मोपार्नन भी कर लिया और गृहस्थाश्रममें तुम सरीखी ज्ञानवान प्रियतमाको पाकर उपका भी पूरा लाभ उठा लिया है। अपने रूपालु महाराज राजा अरविद्की रूपासे मंत्रिपद पर रहने हुए अर्थ सचय करनेमें भी भाग्य अपने साथ रहा है और फिर कमठ और मरुमृति युवा होही चुके—उनका विवाह भी हो चुका—अवतो वम मोक्षमार्गको साधन करना ही शेष रहा!

अन्०-ठीक है-ठीक है-अब देरी काहेकी। पूरे बाबाजी वन गये हो ! अबतो गृहस्याश्रममें कुछ करना घरना ही नहीं रहा ! कनठको वरुगा और मरुभृतिको विसुन्दरी दिलादी ! वस चलो छुट्टी हुई ! एक सफेद बाल भी आगया-मानो मौतनका संदेशा ही ले आया! मोक्ष-सुंदरी मन वसी है! अच्छा है, जाओ! लेकिन उसे पाना कुछ हंसी ठट्टा नहीं है। इमलिए मैं तो यही कहंगी कि अभी कुछ दिनों और घरमें रहकर संयमीनीवन व्यतीत करनेका अभ्याम करलो! जिनदीक्षा ग्रहण करना दुईर कठिन मांगेमें पग बढ़ाना है, सो विचार लीजिए।

विश्व - प्रिये ! मैं देखता हं, तुम मोहके गहरे अममें पड़ी हुई हो । तुम्हारे ममता भाव मुझे छोडना नहीं चाहते ! संसारी जीवकी ऐसी ही अमाल बुद्धि है। इसी कारण वह संसारमें अनेकों दु:ख उठाता है। चाहता है, बाल्को पेलकर तेल निकालना ! लेकिन क्या यह साध्य है ?

अनु ० — नहीं साहब, यह कुछ भी साध्य नहीं है! सारी दुनिया नेवकूफ है, गाईस्थ्य जीवनमें रहना बुरा काम है। जाइये, मै नहीं रोकती—आप बाबाजी बन जाइये और सारी दुनियांको बना लीजिये। मेरी बलासे—तब ही कुछ पतेकी मालूम पड़ेगी! मेरा कहना तो मूखोंका बकवाद समझते हो, पर जब दुनियां जो संसारमे रहकर आनंद उठा रही है आपको टकासा जवाब देदेगी तब होश लाइयेगा!

विश्व ० — अरे, इसमें कौनसी बात बुरे माननेकी है। मैं तो खुद कहता जाता हूं कि संसारके लोग अममे पड़े हुये हैं। जैसे कुत्ता हड्डीको चूस २ कर अपने मुंहको लहलुहान कर लेता है, वैसे ही यह ससारी प्राणी दुनियांकी मौज शौकमें फंसा हुआ अपना सत्यानाश करता है। सुख पानेकी लालसासे खाना पीना मौज उड़ाना आवश्यक समझता है, परन्तु वास्तवमे इस मार्गसे वह कभी भी सच्चे मुखको नहीं पाता ' कुतेकी तरह अपनी ही

देहके खुनसे सुखी होना मानता है और फिर अपनी अम बुद्धिपर पछताता है। इसिलये प्रिये, विवेकी पुरुषोका यही कर्तव्य है कि इस अमूल्य जीवनको सार्थक बनानेके लिये धर्म, अर्थ और काम पुरुषार्थोका समुचित सेवन कर चुकनेपर—बुढापेका इन्तजार न करके—जब ही समव हो तब ही निवृत्ति मार्गकी शरणमें आकर शास्त्रत सुख पानेका उद्यम करें। फिर देखो, मेरे लिये तो यमका दूत आ ही पहुचा है। अब भी मैं अगर इस नर देहका उचित उपयोग न करूं, तो मुझसा मूखं कोन होगा। अगाध सागरमे रतन मुमाकर फिर उसे पानेकी मैं कैसे आशा करूं?

अनु ॰ – हां, साहव, न की जिये । लेकिन यह तो बताइये, मेरा क्या की जियेगा ?

विश्व ० — मोहका पर्दा अमीतक तुम्हारी बुद्धिपरसे हटा नहीं है । पर प्यारी, जरा विवेकसे काम लो ! देखो पित-पत्नी एक युह्स्थी रूपी रथके दो पिहये हैं जो रथको वरावर चलने देते है ! इन दोनो पिहयोका एकसा और मजबूत होना ठीक है । पुरुषकी तरह स्त्रीको भी ज्ञानवान और आदर्श चरित्र होना दाम्पत्य सुखको सफल वनाना हैं । सौभाग्यसे हम—तुम दोनों ही इतने सुयोग्य निकले कि गृहस्थीरूपी रथको प्राय मजिलपर पहुंचा ही चुके है । युहस्थीकी सबसे बडी अभिलाषा यही होती है—न्याय अन्यायः मनुष्य सब इसीके लिये करता है कि औलाद हो और मै दिसका वढ़चढ़के विवाह कर दू, जिससे वशका नाम चलता रहे । हमारी तुम्हारी यह अभिलाषा पूर्ण हो चुकी है । इसलिये अपने परभवको सुधारना अब हम दोनोंको इष्ट होनो चाहिये । मैं तुम्हें इस अव-

स्थामें तकलीफ नहीं दूंगा । तुम्हारी आत्माका हित होगा वहीं उपाय करूंगा । तुम चाहो तो आनन्दसे पुत्रोके साथ रहो और घर्म ध्यान करो ! अगर मेरे विना यह घर फीका जंचने लगे तो दिगंबर गुरुके चरणोंके प्रसादसे आत्मकल्याण करनेका मार्ग ग्रहण करलो ! देखो राजकुमारी राजुलने तो कुमार अवस्थामें ही आर्थिकाके व्रत धारण किये थे और दुद्धर तपश्चरण करके स्त्री लिंग छेदकर स्वर्गोंमे देवोके अपूर्व सुखोका उपभोग किया था ! सो अव जैसी तुम्हारी इच्छा हो ।

अनृदिर पितदेवके इन मार्मिक वचनोंको सुनकर चुप होगई! उसकी बुद्धिमें ऊहापोहात्मक विचारोकी आंधी आगई! जान गई कि मनुष्यका नरजन्म सफल बनानेके लिये मोक्षसाधनका उपाय करना परमोपादेय कर्तव्य है! इसी कारण वह पितदेवके निश्चयमें और अधिक बाधा डालनेकी हिम्मत न कर सकी।

प्रिय पाठकगण, यह आजसे बहुत पुराने जमानेकी बात है। इतिहास उसके आलोकमें अभी पहुंच नहीं पाया है। पर है यह इसी भरतक्षेत्रकी बात! इसी भरतक्षेत्रके आर्यखडमें सुरम्य देशके मनोहर नगर पोदनपुरमें यह घटना घटित हुई थी। यह पोदनपुर बड़ा ही समृद्धशाली नगर शास्त्रोमें बतलाया गया है। यहा जैन-धर्मकी गित भी विशेष बताई गई है। यहांके राजा परम नीतिवान नृप अरिविद थे। इन्हीं राजाके वयोवृद्ध मंत्री पुरोहित विश्वभूति था। अनूदिर इनकी पत्नी थी। वृद्धावस्थाको निकट आया जानकर इस विवेकी नर-रत्नने आत्मध्यान करना इष्ट जाना था! इसी अनुद्धप अपनी पत्नीको समझा बुझाकर उसने जिनदीक्षा अहण करनेकी

ठान ही थी। सच है जिसके मनपर वैराग्यका गहरा और पका रंग न्बढ़ जाता है, उसपर और कोई रंग अपना असर नहीं कर पाता है । भारतका यह पुरातन नियम रहा है कि वृद्धावस्थाको पहुंचते २ ही लोग आत्महितचिन्तनासे वनोवास स्वीकार कर लेते थे। दुनियांकी झंझटोसे छूटकर-व्याघियोकी पोटको फेंककर वे स्वावलम्बी घीरवीर पुरुष अकेले ही सर्वत्र सिहवृत्तिसे विचरते हुये अपना कल्याण करते और अनेकों जीवोंको सुमार्ग पर लगाते थे। भटकते हुओको रास्ता बतानेवाले वेही थे! दुखियोंके दु ख निवारन करने-वाले और नगतका उपकार करनेवाले वेही महापुरुष थे। देव और दानवकी उपासना एकसाथ नहीं होसक्ती-धर्म और धनका उपानेन सायही साथ कर लेना असंभव हैं। इसीलिये आत्महित् और परोपकारी पुरुष सासारिक मायाकी ममताको पैरोंसे दुकरा देते और प्राकृतरू.पर्मे सिंहवृत्तिसे नरजन्मके परमोच उद्देश्यको सफल वनाते हैं। आज संसारमें ऐसे परमोपकारी महापुरुषोका प्राय. अभाव है परंतु सौभाग्यसे भारतमें अब भी उंगलियोंपर गिनने लायक ऐसे नररत्न मिलते हैं। वस, इसी आदर्शनियमका पालन करनेका निश्रय राजमत्री विश्वभृतिने कर लिया था। वह राजा अरविद्के पाप्त पहुचे और अपने दोनों पुत्रो कमठ और मरुभृतिको उनकी शरणमें छोड़ आये । इसतरह गृहस्थीके उत्तरदायित्वसे निवटकर सुगुरुकी साखिसे वह जिन-चारित्रको पालने लगे। परम उत्तम क्षमाका पालन करते, दुद्धर परीपहोंको सहते, ग्रामग्राममें विचरते वह अपना और परका क्ल्याण करने लगे। इस लोकमें पूज्य पुरुष होगये! सचमुच निवृतिमार्ग ही रंकसे राव वनानेका द्वार है!

(२)

## कमठ और मरुभृति !

" जैसी करनी आचरे, तैसो ही फल होय। इन्द्रायनकी वेलिक, आंव न लागै कोय॥"

कमठ-हाय! मैं कहा जाऊं, कैसे इस जलते हुए दिलकों शाति दिलाऊं ? विसुन्दरीकी वांकी चितवनने गजब ढा दिया है। एक ही निगाहमे मृगनयनी मेरे हृदयके ट्रक २ कर गई है। न उठते चेन है और न बैठते आराम है, खाना पीना सब हराम है! अवतो उसी सुन्दरीकी याद रह २ कर मारे डाल रही है। क्या करू मैं उस मनमोहिनी मूरतकों कैसे पाऊ ? मेरे कहनेमें वह आती नहीं। जब देखों तब धर्मकी बातें बधारती है। लेकिन कुछ भी हो, मेरा जीवन तो उसके बिना किसी तरह भी टिक नहीं सक्ता। मित्र कलहंस ही शायद इस जलते जीको सान्त्वना दिलानेका कुछ उपाय बतलाये। पर हाय ' उसे मैं कहां ढूंढ़। प्यारी विसुन्दरीकी याद तो मुझे कुछभी नहीं करने देती। उसकीं भोली माली सुडील सुदर सुरत मेरे नेत्रोंके अगाड़ी हरसमय नाचतीं रहती है। हाय! विसुन्दरी!

कलहंस-मित्र कमठ ! आन उदास कैसे पड़े हुए हो? तुम्हें अपने तनमनंकी कुछ भी सुध-बुध नहीं है। कहो, क्या भांग पी ली है ?

कमठ-अहा कलहस, खूब आये ! भाई, भांग क्या पी ली-ऐसी भांग पी है जैसी शायद ही कोई पीताहो पर क्या बताऊं? बताये बिना काम भी तो नहीं चलेगा ! कलहंस-अरे, माळ्म पड़ता है किसी व्याघिने आकर आपको चेर लिया है। वस, मुझसे परहेज न कीजिये। अपना हाल निस-कोच हो कहिये; जिससे औषघोपचारकी व्यवस्था की जाय! मित्रोंका कार्य ही यह है कि वे काम पड़े पर एक दूसरेके काम आवें! आपकी मुरझानी सूरतने मुझे पहले ही खटकेमें डाल दिया था। कहिये, क्या हाल है ?

कमठ-मुझे शारीरिक व्याघि तो कुछ ऐसी है नहीं और न मानसिक ही ! पर है वह ऐसी ही कुछ । कैसे कहं सखे, मेरा हृदय तो इटा जा रहा है ।

कलहंस-आखिर कुछ कहोगे भी-क्या वजह है क्यों ह्टरमें गेंठा पड़ा है ?

कमठ-हा, भाई कह्गा, तुम्हारे विना मेरी रक्षाका उपाय और कौन करेगा ? लेकिन तुम्हें करना नरूर होगा।

कलहंस-इसके कहनेकी भी कोई नरूरत है। मित्रताके नाने आपको सुख पहुचाना मेरा कर्तव्य है। वम, आप अपनी व्याधिका कारण वतलाएँ।

क्मठ-क्या कई कलइस' कहते हृज्य लजाता है पर कामकी व्यथा मुझे इस समय दारण दुख दे रही है। प्यारी विसुन्दर्शके रूप-सुवाका पान करनेसे ही यह व्यथा दूर होगी।..

क्लरंम-छि छि तुम्हारी बुद्धि वहां गई है ? लबु आताकी पत्नी पुत्रीवत् होती है, डमीपर तुमने अपनी नियत विगाडी है। यह मराभाप है। उम दुर्वृद्धिकों छोडों। कोई सुन पावेगा तो तुम्हारे थि सुर दिरानियों स्थान नहीं रहेगा। परदासका साथ बहन ्बुरा होता है, इसका सेवन करके किसने मुख उठाया है, जो तुम उससे उठाना चाहते हो ? रावणसे महावली और पराक्रमीको इसी पापने मिट्टीमें मिला दिया । इसलिए मेरा कहना मानो इस दुर्वु-दिको छोड़ो । अपने कुत्सितभावोंको जोध डालो, उनका समुचित आयश्चित ले लो !

कमठ-हाय! हाय! तुम भी मेरी बातको टालनेके लिये बहाने बना रहे हो | धर्मकी आड लेकर एक पथ दो कान साध रहे हो | चाहते हो न मुझसे बिगाड हो और न मरुभूतिसे शिष्टाचार टूटे, पर कहीं ऐसा होसक्ता है ? धर्म कर्म सब टेख लिए नायगे, अभी तो नीवनके लाले पड़े हुए है | जीवन रहेगा तो धर्म-कर्म सब कुछ कर लगा | प्यारे मित्र, जीवन रहे ऐसा उपाय करो | कैसे भी विसुन्दरीको मेरे पास ला दो !

कलहंस—हाय ! कामने तुम्हारी बुद्धिको विल्कुल नष्टकर दिया है। कविका निम्न छद तुम पर सोलह आने चरितार्थ होरहा है कि —

''पिता नीर परसे नहीं, दूर रहे रिव यार । ता अंबुजिम मूढ़ आले, उरिझ मरे अविचार ॥ स्रों ही कुविसनरत पुरुष, होय अवस अविवेक । हित अनिहत सोचै नहीं, हियै विसनकी टेक ॥"

तुम्हें पाप-कर्मका भय नहीं है; कार्य-अकार्यकी सुघ नहीं है: लोक लानकी परवा नहीं है । विषयांध होकर अपनी आत्माका चोर पतन कर रहे हो और चाहते हो उस पापमे मुझे भी जामिल करना । पर सखे, जरा विवेकसे काम लो-होश संभालो ! छोटे भाईकी स्त्रीको भृष्ट करके क्या तुम सुखी हो सकोगे ? भाई मरु- मृति जब तुम्हारी काली करत्तको जानेगा तो कितना दुखी होगा। कितना भोलाभाला, धर्मात्मा और आज्ञाकारी वह तुम्हारा भाई है। फिर राज्यका भी जरा भय करो। यह मत समझो कि तुम्हारे इस दुप्कर्मको कोई जान नहीं पायगा। यह वात नहीं है। राजाके कानोतक यह खबर पहुंची तो फिर तुम्हारी क्या दशा होगी, यह सोचो। वस, कहना मानो। विसुन्दरीका ध्यान छोड़ो!

कमठके मित्र कलहंसने उसको हर तरहसे समझाया—ऊंच नीच सब कुछ सुझाया पर उसकी समझमें कुछ न आया। सच है जिसका भित्रप्य दुखढ होता है उसको कितना ही कोई सन्मा-गेंको सुझाए पर यह सब अरण्यरोदनवत होता है। कामीपुरुषको है याहेयका कुछ घ्यान नहीं रहता। वह अपने कुत्सित प्रेममें अंघा हो जाता है। कमठका भी यही हाल था। कविवर भूघरढासजी भी इम विषयमें यही कहते हैं:—

> " यों कलहंस अनेक विध, दई सीख मुखद्न । ते सब कमठ कुसीलमति, भये विफल हितवैन ॥ आयुद्दीन नरको जया, औषधि लगे न लेस । त्योही रागी पुरुष मति. दृथा धरम-उपदेश ॥"

मंत्री-पुरोहित विश्वमृतिका ही ज्येष्टपुत्र यह कमठ था। वचपनसे ही इमका स्वमाव कुटिल रहा था। यह मितका हेठा था। इसके विपरीत इसका छोटा भाई मरुभृति विस्कुल सरल-वनावी था। एक ही कोखसे जन्मे हुये यह ढो़नों विष और जमृततुल्य थे, यही एक अनोखी वात है।

राजमत्री विश्वमृतिके टीक्षा गृहण कर जानेके वाद कमट

और मरुभृति आनन्दसे रह रहे थे कि अचानक राजा अरविदने अपने शत्रु राजा वज्जवीर नपर चढ़ाई कर दी थी। दलबल सहित दोनों राजा रणक्षेत्रमे लाए और घोर सम्राम होने लगा था। मरभूति भी राजाके साथ रणक्षेत्रमे गया था। इधर कमठकी बन आई। वह निरंकुश हो प्रजाको तरह २ के कष्ट देने लगा। इसी वीचमें उसकी कुटिए मरुभृतिकी स्त्री सती विसुन्दरी पर पड़ गई थी और वह कामातुर हो उसको पानेके उपाय करने लगा था, यह पाठकगण ऊपर पढ़ चुके है। अस्तु;

कल इसने जब देखा कि कमठ विसुन्दरी विना विह्नल होरहा है: तब वह भी न्यायमागंसे फिसल पड़ा! कुमतिके फंदेमें पड़कर वह धोखेसे कमठके वीमार होनेका बहाना वताकर विसुन्दरीको उसके पास लिवा लाया। विचारी अज्ञान विनता इसके प्रपचको क्या जाने? वह सरल स्वभावसे वहां चली आई। कमठको अब भी लज्जा न आई। पापीने उसके शीलको भंग किया और दुर्गतिमें अपना वास वनाया।

इतनेमे राजा अर्श्वंद अपने शत्रुको परास्त करके सानन्द अपने नगरको लोटे । नगरमे पहुंचनेपर उनको कमठकी सब काली करतृतें माल्यम पड गई । सचमुच कमठके पापोंका घडा भर गया था-बस, उसके फूटनेकी ही देरी थी । वह भी दिन आ गया। राजाने उसे देशनिकालेका दंड देना निश्चित कर लिया! सरल-स्वामावी मरुमृतिने भाईके प्रेमसे विह्वल होकर एकवार उसे क्षमा करनेके लिए भी कहा; पर राजाने अनीति मार्गको रोकनेके लिए कमठको दण्ड देना ही निश्चित रक्खा! राज आज्ञाके अनुसार कमठका काला मुंह करके गयेपर चढ़ाया गया और वह देशसे निकाल दिया गया । कुजीलवान कमठ महा दुःखी हुआ पर उसे अपनी करनीका फल मिल गया। पाप किसकी रियायत करता है? विलखता हुआ वह भूताचल पर्वतके पास पहुचा। वहां तापस लोगोंका आश्रम था, हठयोगमें लीन वे लोग अधोमुख लटककर, धुंआ पान करके, ऐसी ही क्रियाओसे कायक्रेण सहन कर रहे थे। कमठने उनके पास जाकर दीक्षा ग्रहण कर ली और वह भी अपनी कायाको तपाने लगा।

इघर विचारे मरुमूतिको अपने ज्येष्ठ आताकी इस दुर्दशापर -बहुत दुःख हुआ और सहसा वह उसको भुलान सका। जब उसे यह माॡ्म हुआ कि कमठ अमुक तापसोंके निकट तपश्चरण तप रहा है, तव उसने उनके निकट जाना आवश्यक समझा। राजाने कमठके खल स्वभावके कारण उसके पास जानेके लिए मरुमृतिको मना भी किया परन्तु भाईके मोहसे प्रेरा वह वहां पहुच ही गया । कमठको देखते ही उसका भ्रातृपेम उमड़ आया ! वह चट उसके पैरोंपर गिर-पडा और उससे हरतरहसे क्षमायाचना करने लगा । इस सरलताका कमठके वक्र हृदयपर उल्टा ही प्रभाव पडा । वह क्रोधमें कापने लगा और कृर कोपके आवेशमें उसने एक शिला उठाकर मरुभृतिके सिरमें दें मारी । मरुभृतिके लिये वह काफी थी । आर्तध्यानने मरुभूतिको आ घेरा । उसके प्राण-पखेरू उस नश्वर शरीनको छोड चल वसे । वह अन्त समय खोटे परिणामोंसे मरकर सहकी वनमें वज्जघोष नामक वनहाथी हुआ ! परिणामोंकी वक्रताके कारण ही उसे पशुयोनिमे जन्म लेना पडा ! मनुष्योंके विचारों अथवा परिणामोंका बड़ा गहरा संवध उनकी भलाई-बुराईसे लगा हुआ है। अच्छे विचार होंगे, तो परिणाम भी अच्छे होंगे और परिणाम अथवा मनके अच्छे होनेपर ही वचन और कार्य अच्छे हो सकेंगे, किन्तु इसके विपरीत बुरे विचारों और परिणामोंसे बुरे कार्य होंगे जिनका फल भी बुस होगा। इस वैज्ञानिक नियमका ही शिकार विचारा मरुभूति बन गया। अन्तिम स्वांसमें उसने हलाहल विष चुख लिया, जिससे वह पहले चौकनना रहता था। अस्तु;

दूसरी ओर कमठको भी अपने बुरे कार्यका दुष्परिणामः शीव ही चखना पडा।

तापितयोंने उसके इस हिसक कमेंसे चिहकर उसे अपने आश्रमसे निकाल बाहर कर दिया। वह दृष्ट वहांसे निकलकर बीलोमे जाकर मिला और चोरी करनेका पेशा उसने गृहण कर लिया। आखिर इसतरह पापकी। पोट बांधकर वह भी मरा और मरकर कुर्कुट सर्प हुआ। उसके दुरे विचार और दुरे कार्य उसकी आत्माको पशुयोनिमे भी दुरी अवस्थामें ले गये। जैसा उसने बोया वैसा पाया।

सचमुच जीवोको अपने २ कर्मोका फल मुगतना ही होता है। जो जैसी करनी करता है वैसी ही उसकी गित होती है। मरुभूतिने भी आर्तरूप विचारोके कारण पशुयोनिके दुःखमें अपनेको पटक लिया। कोघके आवेशमे सगे भाइयोंमें गहरी दुश्मनी पड़गई, जो जनम जनमान्तरोतक न छूटी यह पाठक अगाडी देखेंगे। अतएद कोघके वशीभृत होकर प्राणियोको वैर बांधना उचित नहीं है।

किन्तु पाठकगण, शायट आप विस्मयमे होगे कि इन विश्व--भूति, मरुभूति, और कमठका सम्त्रन्घ भगवान पार्श्वनाथसे क्या ? भगवान पार्श्वनाथ तो जैनधर्ममे माने गए चौवीस तीर्थंकरोंमेंसे तेईसर्वे तीर्थंकर थे। उनका इन छोगोंसे क्या सरोकार ? किन्तु पाठकगण, घैर्घ्य रिख्ये । जरा ध्यान दीजिये, जितने भी भारतीय -द्र्यन एवं यूनान आदि देशोके जो प्राचीन धर्म थे, उनमे परलोक और संसार परिञ्रमण अर्थात् अ।वागमन सिद्धान्त स्वीकार किया हुआ मिलता हैं। जैनधर्ममें भी इन सिद्धान्तोको स्वीकार किया गया है। इसी अनुरूप वह प्रत्येक आत्माको संसारमे अनादिकालसे चकर लगाते और अपने कर्मोंके अनुसार दु.ख सुख भुगतते मानता है। जैन पुराणोमें जिन महापुरुषोंके दिच्य चरित्र वर्णित किये गये हैं; वहा उनके पहलेके भवोंका भी वर्णन दिया हुआ है। इसी तरह जैन पुराणोंमें भगवान पार्श्वनाथके पहलेके नी भवोंका वर्णन वतलाया गया है। इन नौ भवोंका प्रारंभ मरुभृतिके जीव-नसे होता है । मरुमूतिका जीव ही उन्नति करते २ दसवें भवमें भगवान पार्श्वनाथ होजाता है। इस कारण यहांपर मरुभूति और कमठके वर्णनमें हम भगवान पार्श्वनाथके प्रथम मव वर्णनका दिग्द-र्शन करते हैं । इन दोनों भाइयोंका सवन्य अन्त तक एक दूसरेसे इसी तरहका रहेगा। यह परिणामोंकी विचित्रता और कमोंके अचूक फलका दृश्य है !

( ३ )

## राजर्षि अरिविंद और वनहस्ति।

"ज्यों माचन-कोदों परभाव, जाय जथारथ दिष्टि स्वभाव। समझे पुरुष और की और, त्योंही जगजीवनकी दौर॥"

सछकी वनमें घोर हाहाकार मचा हुआ है। कोई किसी ओर भागा जारहा है, कोई किसी ओर झाड़ियोमे घुमकर प्राण बचा रहा है; और कोई भयके कारण बुरी तरह चिछा रहा है। चारों ओर कोलाहल मचा हुआ है, मानो साक्षात प्रलय ही आनकर उपस्थित होगई है। वह देखों वज्रधोष हाथी, जिसके गण्डस्थलसे मद झर रहा है, मदमाता होकर यहां ठहरे हुए इस यात्री—संघ पर टूट पड़ा है। कुपित हुआ ऐसे त्रास देरहा है कि सबको प्राणोंके लाले पडे हुये है। वह मानो इस संघकों यह शिक्षा देरहा है कि 'दूसरेकी जीवनचर्यामे बाधा डालना ठीक नहीं। मैं आनन्दसे अपनी हथनियोंके साथ इस वनमें आनन्दकीड़ा किया करता था, तुमने बीचमे आकर यह क्या अडगा डाल दिया। लो, इसका फल चाखों। मत्त हाथी रोषवान हुआ इसतरह बुरीतरह हिंसाकर्म रत होरहा था।

परनतु जरा नजर बढ़ाइये | यह हाथी अपनी विद्युद्गतिसे क्यों शिथिल होता जारहा है | अरे, यह तो अपनी कृरता भी छोड़ता जा रहा है, शांति इसके निकट आती जा रही है | क्या कारण है कि यह यहां इन मौनी साधुके सामने चुपचाप खड़ा होकर एकटक उनकी ओर निहार रहा है ! साधु महाराजका दिव्य शरीर है | उनके उरस्थलमें श्रीवत्सका लक्षण सोह रहा है,

तपश्चरणके कारण शरीर रूश हो चुका है; पर आत्मतेनका प्रभाव उनके सुन्दर मुखपर छागया है कि मानो सूर्य ही उग रहा है। वन हस्ती भी इस दिव्य पुरुषके सामने अवाक् होरहा। अपने दुष्कर्मको बिल्कुल ही भूल गया! आत्मतेनका प्रभाव ही ऐसा होता है!

आजकल आत्मवादकी प्रगति प्राय शिथिल होगई है। इसी कारण लोगोको आत्माकी अनन्तशक्तिमे बहुत कम विश्वास है। भौतिकवाटके झिलमिले प्रकाशने ही उनकी आखें चुिंघया दीं है, परन्तु अन नमाना पलटता ना रहा है। लोग फिरसे आत्म-वादके महत्वको समझते जा रहे है और आत्माकी अनन्तशक्तिमे विश्वास करने लगे है। सचमुच आत्माकी अमोघ अनन्तराक्तिके समक्ष कोई भी कार्य कठिन नहीं है । फिर भला, अगर वनहाथी वज्रघोप मुनिके अलैकिक आत्मरूपके सामने नतमस्तक होजावे तो कोनसे आश्चर्यकी वात है ? वह जमाना तो आत्मवादके प्रचंड अभ्युटयका था । मनुप्योंमे ही क्या, बल्कि पशुओं तकमे आत्म प्रभाव अण्ना असर किये हुए था । इसी कारण पुण्य भावनाओने वातावरणको विञेष धर्ममय वना विया था, जिससे उस समयके प्राणी भी हर वातमे आनसे विशेष उन्नतिशाली ये । उनका मान-सिक ज्ञान खुव ही वटा चढ़ा था । यहांतक कि पूर्वभवकी स्मृति पराओं तकको हो माती थी। वज्जघोप हायीको भी मुनिके उरस्थल पर श्रीवत्सका चिन्ह देखकर अपने पूर्वभवका स्मरण होआया था ।

पाठको, यह दिव्य साधु राजा अरविंद ही थे। सछकी वनमें यह राजिप रूपमें विगजमान थे। मरुम्तिकी मृत्युके उपरान्त यह एक रोज बादलोंकी उथलपयल देख रहे थे, कि देखने ही देखते उनमेंका एक सुन्दर दृश्य आंखोंसे ओझल होगया। राजाको यह देखकर दुनियांकी सब चीनें अथिर जचने लगी। क्षणभंगुर जीव-नको आत्म—कल्याणमें लगाना उन्होंने इप्ट जाना। वह परम दिगंबर मुनि होगये। बारह प्रकारका घोर तपश्चरण तपने लगे। आत्म-घ्यानमें सदैव तञ्जीन रहने लगे। उनके ज्ञानकी भी वृद्धि होने लगी। इसी अवस्थामें वे अरविदराजर्षि श्री सम्मेदशिखरजीकी वंदना हेत् संघ सहित जारहे थे, सो सल्लकी वनमें आकर ठहरे हुये थे। इसी समय उस मरुभूतिके जीव हाथीने इनपर आक्रमण किया था।

जिसका भला होना होता है, उसको वैसा ही समागम मिलता है । विल्लीके भाग्यसे छीका टूट पड़ता है। वज्रघोष हाथीके सुदिन थे कि उसे इन पूज्य रानिषके दर्शन होगए। हाथी विनयवान होकर इनके समक्ष खड़ा होगया। अपने पूर्वभवका सम्बन्ध याद करते ही उसने अपना शीश राजर्षिके चरणोमे नवां दिया! सबका हित चाहनेवाले उन राजर्षिने इसकी भात्माके कल्याण हेतु उत्तम उपदेश दिया-बतलाया कि हिसा करने-दूसरेके प्राणोंको तकलीफ पहुंचानेसे दुर्गतिका वास मिलता है, क्योंकि हिसा नीवोको दुःख-कारक है। कोई भी जीव तक्लीफ नहीं उठाना चाहता, इसलिए दूसरोंको कप्ट पहुंचानेके लिए पहले स्वयं अपने आप तकलीफ उठानी पड़ती है। फिर कही उसका अनिष्ट हो पाता है। इस-कारण यह हिंसा पापका घर है । इसका त्याग करना ही श्रेष्ठन-नोका कार्य है। क्रोधके बशीभृत होकर वन-हस्तीने अनेको जीवोंके प्राणोको कष्ट पहुंचाकर वृथा ही अघकी पोट अपने सिरपर घरली! - इसी हिसारूख, आर्नभान, अपनी आत्माको हननेके कारण यही

मरुमृति ब्राह्मण पशुकी योनिमें आन पडा ।

राजर्षिके मार्मिक उपदेशने हाथीके हृदयको पलट दिया । पशु पर्यायके दु खोंसे छूटनेके लिए उसने सम्यग्दर्शन पूर्वक अणुवर्तीको श्वारण कर लिया । धर्म भावना उसके हृदयमें जागृत हो गई । राजिष तो अपने मार्ग गए और वह हस्ती धर्मध्यानमें दिन विताने लगा। युक पृशुके ऐसे धर्मकार्यपर अवस्य हो जीको सहसा विश्वास नहीं होता; किन्तु इपमे अचरज करनेकी कोई बात नहीं है। पशुओंमें भी वुद्धि होती है। वह स्वभावतः आवश्यक्ताके अनुसार यथोचित मात्रामें प्रगट होती है। उनके प्रति यदि प्रेमका व्यवहार किया जाय और उनकी पशुताको दूर करके उनकी बुद्धिको जागृत कर दिया जाय, तो वह अवश्य ऐसे२ कार्य करने लगेंगे कि जिनको देखकर आश्चर्य होगा। आन भी ऐसे २ जिक्षित वेल और वक्तरे देखे गए हैं कि जो अपने खुरोसे गुणा करने खास अदमियोंके जेवोंमें रक्खे हुए रुपयोंकी संख्या वता देते है और जिस किसीने कोई चीन चुराई हो तो उसके पास नाकर खडे होनाते है। सर-कसोंके खेलोंको सब कोई जानता है, साधारणत कुत्तोंकी स्वामि-भक्ति, किसी चीजका पता लगानेकी बुद्धि और सिखानेपर मनुप्योंकी महायता करनेके प्रयत्न प्रतिदिन देखे जाते है। ये ऐसे उदाहरण हें जो हमे पशुओंद्रारा उस मनोवृत्तिको प्राप्त करनेकी वातपर विश्वाम करनेके लिए वाव्य करते हैं, जिससे हाथी आहि पंचेन्ट्रि सेनी जीव धर्माराघन करनेकी योग्यता पा लेते हैं। अम्त,

हायी विविध रीतिसे धर्मना अम्याम करने लगा। त्रस जीवोंकी वह मृलकर भी विगधना नहीं करता था। समताभावको हृदयमे रखकर वह इन्द्रियोंका निग्रह करने लगा। यहांतक कि गिरे हुये सूखे पत्तों आदिको खाकर पेट भरने लगा और धूपसे तपे हुये प्रामुक जलको घोकर प्यास बुझाने लगा। जिन हथिनियोंके पीछे वह मतवाला बना फिरता था, उनकी तरफ अब वह निहारता भी नहीं था। हरतरहके कष्ट चुपचाप सहन करलेता था-दुध्यी-नको कभी पास फटकने नहीं देता था। इसप्रकार संयमी जीवन व्यतीत करता वह कृषतन होगया। पचमपरमेष्ठीका ध्यान वह निसिवासर करता रहा। एक रोज हत्भाग्यसे क्या हुआ कि वह वेगवती नदीमें पानी पीने गया था, वहांपर दलदलमें फस गया। चाहर निकलना बिल्कुल मुहाल होगया। इस तरह असमर्थता निहार-कर हाथीने सन्यास ग्रहण करना उचित समझा। वह समाधि धारण-कर वहां वैसाका वैसा ही स्थित खड़ा रहा। प्रवल पुण्यप्रकृतिके प्रभावसे निपट दुंबुद्धियोंको भी सन्मार्गके दर्शन होजाते हैं और वह उसपर चलनेमें हर्ष मनाते है, इसमे आश्चर्य करनेकी कुछ बात नहीं !

हाथी बिचारा सन्यास साधन किये हुये वहा खड़ा ही था, कि इतनेमें पूर्वभवके कमठका जीव, जो मरकर इसी वनमें कुर्कुट हुआ था, इधर आ निकला। हाथिको देखते ही उसे अपने पहले जन्मकी बार्ते याद आगईं। क्रोधसे वह तिलमिला गया। झटसे उसने मरुमूतिके जीव उस सयमी हाथीको उस लिया! शुभभावोसे देह त्यागकर भगवान पार्श्वनाथके दूसरे भवका जीव यह हाथी सहस्रार नामक बारहर्वे स्वर्गमें बडी ऋद्धिको धारण करनेवाला देव हुआ। और कमठका जीव-यह सर्प मरकर पापोके कारण पांचवे नर्कमें पहुंचा ! यहां अपनी २ करनीका फल प्रत्यक्ष है।

जनशास्त्रोंने तीर्थंकर पर मनुष्य भवका मर्वोध दर्भा गाना गया है और उपका अधिकारी हरणक पाणी होमका है, यदि यह वहां बताये गये नियमोंका पूर्ण पालन अपने जन्मान्तरोमें करते। वह नियम इस तरह बताए गए हैं—

- (१) ढर्शनविजुन्दि-सम्यग्दर्शन, आत्मश्रद्धानकी विशुद्धता भाप्त करना ।
- (२) विनयसम्पन्नना मुक्ति प्राप्तिके साधनो अर्थान् रत्नत्रयके अति और उनके प्रति जो उमका अभ्याम कररहे है विनय करना ।
- (३) शील व्रनेप्त्रनांतचार—अतीचाररिंत अर्थान् निर्दोप इद्धपसे पाच व्रतोंका पालन और कपायोका पूर्ण दमन करना ।
- ् (४) अमीक्ष्ण ज्ञानोपयोग-सम्यग्जानकी सलग्नतामें -स्वा-घ्यायमे अविगत दत्त'चत रहना |
  - (५) संवेग-ममारसे विरक्तता और धर्मने प्रम रखना ।
  - (६) शंक्तनस्त्याग-यथाशक्ति त्यागभावका अभ्यास करना।
  - (७) ज्ञक्तितन्तप-शक्ति परिमाण तपको धारण करना ।
  - (८) माधुपमाध-साधुओकी सेवामुश्रूपा और रक्षा करना !
  - (९) वेयावृत्य करना-सर्व प्राणियों खासकर धर्मात्माओंकी वैयावृत्य करना ।
    - (१०) अरङ्कितः अरेत् भगवानकी भक्ति करना ।
    - (११) अभावार्यभक्ति-आवार्य परमेछीकी उपासना करना।
    - (१२) वहु थ्रुतमिक्त-उप'व्याय परमेष्टीकी भक्ति करना।
    - (१३) प्रव वन मिक्त-गास्त्रोक्ती विनय करना ।
    - ( १४) भावस्य काप रहाणि—पडावस्यकोके पालनमे सिथिल न होना ।

- (१९) मार्गप्रभावना-मोक्षमार्ग अर्थात् जैनधर्मकी प्रभावना करना; और
- ् (१६) प्रवचनवत्सल्रत्व-मोक्षमार्गरत साधर्मी भाइयोंके प्रति वात्सल्यभाव रखना ।

इन्हीं सोलह नियमोंका पूर्ण पालन मरुभूतिकी आत्माने अपने नो जन्मान्तरोंमें करलिया था, जिसके ही प्रभावसे वह परमोच तीर्थकरपदको पहुंचा था-साक्षात् परमात्मा भगवान पार्श्वनाथ हुआ था। बात यह है कि इसलोकमें एक सूक्ष्म पुद्गल वर्गणायें भरी पड़ीं हैं, जो जीवात्माके शुभाशुभ मन, वचन, काय क्रियाके अनुसार , उसमें आकर्षित होती रहती हैं। जीवात्माका सम्बन्ध इस पुद्गलसे अनादिकालसे है और वह निरतर मन, वचन, कायकी शुभाशुभ क्रियाके अनुसार बढ़ता रहता है। उस समयतक यह ऋम जारी रहता है जबतक जीवात्मा जो, स्वभावमें चैतन्यमई है, इस पौद्गलिक सम्बन्धसे अपना पीछा नहीं छुड़ा छेता है। इस सनातन नियमका ्खुलासा परिचय पाठकगण अगाड़ी पार्येगे, परन्तु यहांपर यह ध्या-्नमें रख लेना उचित है कि|इसी नियमके बल मरुमूतिका जीव अपने अशुम मन, वचन, काय योगके परिणाम स्वरूप दुर्गतिमें गया और पशु हुआ था किंतु उसी अवस्थासे धर्मका आराधन जन्मा-न्नतरोंमें करते रहनेसे वह उत्तरोत्तर उन्नति करता गया और आखिर वह इस योग्य बन गया कि पौद्गलिक संसर्गका बिल्कुल अन्त कर ंसका ! इससे कर्मसिद्धान्तका प्रभाव स्पष्ट होजाता है। अस्तु ।

सहस्रार स्वर्गके स्वयंप्रम विमानमें मरुमूतिका जीव जो आगामी चलकर जगतपूज्य २३वें तीर्थकर पार्श्वनाथजी हुआ था, कह शिव्रभ नामक देव हुआ। अविधिज्ञानके वल उस देवने अपने पूर्व भवमे किये गये व्रतोका माहात्म्य जान लिया। सो यहां भी वह खुव ही मन लगाकर भगवद्भजन करने लगा। महामेंक, नंदीसुर आदि पुज्यस्थानोंमें जाकर वह वडे भावसे जिन भगवानकी पूजन-अर्चन करता था। सोलहसागर तक वह स्वर्गोंके सुखोका उपभोग करता हुआ विशेष रीतिसे पुण्य संचय करता रहा। अंतमें वहांसे चयकर वह देव जंबूद्वीप पूर्व विदेहके पुष्कलावती देशके उन्नतशेल विजयार्षपर वसे हुये विशाल नगर लोकोत्तमपुरके राजा भृपाल और रानी विद्युत्मालांके अग्निवेग नामक सुन्दर राजकुमार हुआ।

रानकुमार अग्निवेग वडा ही सीमाग्यशाली, सोमप्रकृति, प्वीण और सकल शुम लक्षणोका घारी था। पूर्वसंयोगसे इस भवमें भी उसकी मिक्त श्री देवाधिदेव जिनदेवके चरणोंमें कम नही हुई थी। पुण्यात्मा जीवोको धर्म हरजगह सहाई होता है। राजकुमार अग्निवेग सबके लिए सुलका ही कारण थे। युवा होनेपर इन्होंने राज्यसंपदाका उपभोग किया। एकरोज इनका समागम एक स्वपरितकारी साधु महाराजसे होगया। इन्होंने उनकी विशेष भिक्ति और उनका उपदेश सुनकर इनके हृदयमें वैराग्यकी लहर उमड़ आई—यह सुनि होगये।

राजिष अग्निवेग तिलतुष मात्र परिग्रहतकका त्याग करके परम तपोंको तप रहे थे कि अचानक पूर्वसंयोगसे अपने मरुमृतिके पूर्वभवमें बांघे हुये वैरके कारण कमठका जीव नर्कसे निकल करके जो फिर अजगर सर्प हुआ था, इनके पास आ धमका ! हिमगिर गुफामें अवस्थित इन धीरवीर मुनिराजको इसने फिर इस लिया ।

इस तरह इनका यह चौथा भव भी आपसी वैरका बदला चुकानेसें खाली न गया! मुनिराजने समभावसे प्राण विसर्जन किये, इस लिये वह तो सोलहवें स्वर्गमें पहलेसे भी ज्यादा भोगोंके अधिकारी हुये, श्रीर कमठका जीव वह अजगर पापदोषके वशीभूत होकर छठे नर्कमे जाकर पड़ा, जहा दारुण दुःख भुगतने पड़ते हैं। तीव्र वैर बांघनेके परिणामसे उसे वारम्बार घोर यातनाओंका कष्ट सहन करना पड़ता रहा! सचमुच क्र्र परिणामोकी तीव्रता भव भवमें दुखदाई है! जीवका यदि कोई सहाई श्रीर सुखकारी है तो वह एक धर्म ही है। किव भी उसके पालन करनेका उपदेश देते हैं:-

" आदि अन्त जिस घर्मसो सुखी होय सब जीव । ताको तन मन वचन करि, रे नर सेव सदीव ॥"

(8)

## चक्रवर्ती वजनाभि और कुरंग भील !

" वीज राखि फल भोगवैं, ज्यों किसान जग मांहि। सों चक्री नृप सुख करें, धर्म विसारे नांहि॥"

आजकलके लोगोंको संसारके एक कोनेका भी पूरा ज्ञान नहीं है। पाश्रात्य देशोके अन्वेषकों और विद्यावारिधियोने जिन स्थानों और जिन बातोंकी खोज कर ली है, वह अभी न कुछके बराबर हैं। जित नये प्रदेश और नई २ बातें लोगोके अगाड़ी आती हैं। परन्तु भारतके पूर्व इतिहासको देखते हुये हम उनमें कुछ भी नवीनता नहीं पाते हैं। भौगोलिक सिद्धान्तोमे भी अब पश्चिम भारतके सिद्धान्तोंको माननेके लिये तैयार होता जारहा है। ऐसे

ऐसे विद्वान् भी अगाड़ी आ रहे हैं जो सप्रमाण प्रथ्नीको स्थिर बतलाने लगे है। सारांश यह कि इस जमानेमें जो उन्नित हुई है, वह अपनी पराकाष्टाको नहीं पहुंची है। बिलक जैन ग्रंथोंके वर्ण-नको ध्यानमें रखकर हम कह सक्ते है कि अभी सेरमे पौनी भी नहीं किनी है। अतएव उन्नितकी इम नन्हीं अवस्थामें यदि पहिले जेसी वातो और देशोंका पता हमें न चले और हम उन्हें अचंमे जैसा मान लें, तो उसमें विस्मय ही कौनमा है? यह हमारी संकु-चित बुद्धिका ही दोष है! अस्तु, यहांपर इस कथामें विस्मय करनेकी कोई आवश्यक्ता नहीं है।

मरुभृतिका जीव जो अच्युत स्वर्गमें देव हुआ था, वह वहां अपने सुखी दिन प्राय पूरे कर चुका । पाठकगण, उसके लिये स्वर्गसुखोंको छोडना अनिवाय, होगया। वहामे चयकर वह वज्जनीर नामक भूपालके यहा वड़ा भाग्यवान पुत्र हुआ। यह राजा पद्मदेशके अस्वपुर नगरके अधिपति थे। जम्बृहीपके मध्यभागमें अवस्थित मेरु पर्वतके पश्चिम भागमे एक अपरविदेह नामक क्षेत्र वताया गया है। यह वडा ही पुण्यशाली क्षेत्र है। यहाके जीवोंके लिये मोक्षका द्वार सदा ही खुला रहता है। यहा जेन मुनियोंका प्रमाव चहुओर फेला मिलता है। अहिंमा धर्मकी शरणमें सव ही जीव आनन्दमे काल यापन करते हैं। इसी क्षेत्रमे अस्वपुर नगर था।

राजा वज्जवीर बडे नीतिनिपुण जिनराजभक्त राजा थे। इनकी पटरानी विजया बडी ही सुरुक्षणा और सुकुमारी थी। एकदा पुर्वपृत्यवशात रानीने मोते हुये रातके पिछले पहरमें पाच शुम म्बम देखे। पहले मेरुपर्वत देखा, फिर फ्रममे सूर्य, चंद्र. विमान और सजल सरोवर देखे । प्रातः होते ही वह अपने प्रियतम राजा वज्जवीरके पास पहुंची और बड़ी विनयसे रातके स्वप्नोका सब हाल उनसे कह सुनाया। राजा इन स्वप्नोंका हाल सुनकर बहुत खुश हुआ। उसने रानीसे कहा कि तेरे एक प्रधान पुत्र होगा। स्वप्नोंका यह उत्तम फल सुनकर रानीको भी बड़ा हर्ष हुआ। नियत समय पर भाग्यवान पुत्रका जन्म हुआ; जिसका नाम इन्होंने वज्जनाभि रक्ला और यह जीव अच्युत स्वर्गका देव ही था। यह मगवान पार्श्वनाथका छट्टा पूर्वभव समझना चाहिए।

क्रमकर राजपुत्र वज्जनाभि युवावस्थाको प्राप्त हुये। इस अवस्थाको पहुंचते २ इन्होने शस्त्र—शास्त्र आदि विद्याओमें पूर्ण निपुणता प्राप्त कर ली थी। आजक्रलके रईसोकी भांति इनके पिताने इनका वालपनमे विवाह करके ही इन्हें विद्या और स्वास्थ्य-हीन नहीं बना दिया था बल्कि यह जब सब तरहसे निप्णात होगये थे, तब इनका विवाह सस्कार राजाने कराया था। विवाह होनेपर यह अपनी सुन्दर रानियोके साथ मनमाने भोग भोगने लगे। अन्तमें राज्यभार इनको प्राप्त हुआ और यह बड़ी कुशलता पूर्वक राज्यप्रबंध करने लगे थे।

वजनाभि नीतिपूर्वक राज्य कर रहे थे, कि इनको समाचार मिले कि राजाके आयुधगृहमें चक्ररत्न उत्पन्न होगया है। यह सुनकर इनको बड़ा हर्ष हुआ और यह छहों खंड प्रध्वीको विजय करके धर्मराज्य स्थापित करनेके लिये घरसे निकल पड़े। लोकके माणियोंकी हित चिन्तनासे वह व्याग्र हो उठे और धर्मचक्रका माहात्म्य वह चहुं और फैलाने लगे। जैनकास्त्रोंके अनुसार चक्र- वर्तियोंके लिये अपूर्व सामिग्रीका प्राप्त करना और सार्वभौमिक सम्राट् होना अनिवार्य है। इमी अनुरूप राजा वजनाभि भी छह संडकी विजय करके चक्रवर्ती पदको प्राप्त हुये। सार्वभौमिक सम्राट् होगए । प्रवल पुण्यसे अट्ट सम्पदा और भोगोपभोगकी सामिय्रीका समागम इनको हुआ था। जिन राजाओंको इनने परास्त किया था, प्राय. उन सबने ही इनकी बहुत कुछ नजर भेंट की थी तथा अपनी सुकुमारी कन्याओंका पाणिग्रहण भी इनके साथ कर दिया था। इन राजाओंमें वत्तीस हजार म्लेच्छ राजा भी थे। इनकी कन्यायेकि साथ भी राजा वजनामिने विवाह किया था।उस समय विवाह सम्बंध करना एक नियत परिधिमें संकुचित नहीं था विक्क वह बहुत ही विस्तृत था। यहां तक कि उच्चकुली मनुष्योंके लिए शृद्ध और म्लेच्छों तकमें विवाह सम्बध करना मना नहीं या, जैसे कि सम्राट् वजनाभिके उदाहरणसे प्रकट है।

इस तरह सार्वभौमिक सम्राट्पदको पाकर राजा वज्जनामि सानन्द राज्य कर रहे थे। वह अपने विस्तृत राज्यकी समुचित रीतिसे व्यवस्था रखते थे, परन्तु इतना होते हुए भी वह अपने धर्मको नहीं भूले हुये थे। अर्थ और कामकी वेटीपर धर्मकी विल नहीं चढ़ा चुके थे, जैसे कि आजकल होरहा है। योही सुखसागरमें रमण करते हुए सम्राट् वज्जनामि कालयापन कर रहे थे, कि एक रोज शुभ कर्मके संयोगसे क्षेमंकर नामक मुनि महाराजका समागम हो गया। मिक्तभावसे सम्राट्ने उनकी वन्दना की और मन लगाकर उनका सर्व हितकारी उपदेश सुना। मुनि महाराजका उपदेश इतना मार्मिक था कि उसने वज्जनाभि सम्राट्का हृदय फेर दिया। वह अपने विशद साम्राज्य और अतुल संपदाको कोडीके मोल बराबर समझने लगे। छयानवे हजार सुन्दरसे सुन्दर रानियां भी उनके दिलको अपनी ओर आकर्षित न कर सकी। पूरा वैराग्य उनके दिलकों छा गया, सारा संसार उनको असार दीखने लगा। राजभोग भोगते जहां सार ही सार नजर आता था, वहां अब उन्हें कुछ भी सार न दिखाई पडता था। लो लगी थी शाश्वत सुख पानेकी इसलिए उनकी अमनुद्धि उसी तरह भाग गई जिस तरह सूरजके निकलते ही अंघकार भाग जाता है। वस्तुओका असली स्वरूप उनकी नजरमे आ गया। वे विचारने लगे:—

दस ससार महावन भीतर, श्रमते और न आवे। जामन मरन जरा दों दाझ्यो, जीव महादुख पावे॥ कव ही जाय नरकथिति भुजै, छेटन भेदन भारी। कव ही पशु परजाय धरें तहँ, वध वधन भयकारी॥ सुरगतिमे पर सपित देखें, गग उदय दुख होई। मानुप जोनि अनेक विपतिमय, सर्व सुखी नहीं होई॥" "मोह उदय यह जीव अग्यानी, भोग भछे कर जाने। ज्यों कोई जन खाय धतूरों, सो सब कचन माने॥ मैं चक्री पद पाय निरतर, भोगे भोग धनेरे। तोभी तनिक भये नहीं पूरन भोग मनोरथ मेरे॥ सम्यग्दरसन ग्यान चरन तप, ये जियके हितकारी। ये ही सार, असार और सव, यह चक्री चित धारी॥"-पार्श्वपुराण

चितमें दृढ़ता घारण करके सम्राट्ने अपने पुत्रको राज्य भार सौंपा और आप अनेक राजाओंके साथ निःशल्य होकर मुनि हो गये। गुरु चरणोंके निकट जैनमुनिके पंच व्रतोंको घारण कर लिया। अंपनी अलोकिक विभूतिका जरा भी मोह नहीं किया। कानी न्होंड़ीकी तरह उसे नि संकोच भावसे पेरोंसे टुकरा दिया और घोर -तपश्चरण करने लगे। सदा आत्मघ्यानमें लीन रहने लगे। अपने मनुष्य जनमको सफल वनाने लगे।

एक रोज राजर्षि दज्जनाभि कायोत्सर्ग एक वनमें विराजमान -थे, कि इनके पूर्वभवका वेरी कमठका जीव वहां आपहुंचा । कमठका जीव अजगर जो मरकर छठे नर्कमें गया था वह वहांसे निकल कर किसी पुण्य संयोगसे नर जन्ममें तो आया पर कुरंग नामक हिसक भील हुआ। सचमुच जीवोंके किये हुये शुमाशुम कर्म अपना प्रभाव स्वत ही उचित समय पर दिखाते हैं। भगवान पार्श्वना-थजीके इन पूर्वभवोंके वर्णनसे कर्मके विचित्र परिणामका खासा दिग्दर्शन होनाता है। वर-वंघके कारण यह कुरंग भील राजर्षिको देखते ही आगववृहा होगया। राजिं तो शत्रुमित्रमें समभावको घारण किए हुए थे। उनके निकट उसके कोपका कुछ भी प्रभाव नहीं था॰ परन्तु यह नीच काहेको माननेवाला था। घनुष-वाण हाथमें लिये हुये था। चटसे वाण घनुपपर चढ़ा लिया और भर-ताकत खींचकर योगासीन मुनिराजके मार दिया ! मुनिराजने इस दुःखदशामें भी घर्मव्यानको त्यागा नहीं ' विलेक उपसर्ग आया जानकार उनने विशेष रीतिमे आत्मममाधिमें दृष्टिको लीन कर विया । इम उत्तम वजामें उनके प्राणपखेरू निकलकर मध्यम ग्रेवे-यक विमानमें पहुँचे । वहां चे अहमिन्द्र हुये और विशेष रीतिसे ञानन्दपुत्व भोगने लगे।

पहले वहा पहुचकर उत्पाद सेनसे उठने ही वह अममें पड़ गण कि यहा में किसे आगया ? यह कीन स्थान है ? इतनेमें ही अपने अवधिज्ञानके यलमे अपने पूर्वभवका सब संबंध जान लिया! पुण्य प्रभावका यह प्रत्यक्ष उटाहरण देखकर वह फिर भी जिनेन्द्र भगवानकी पूजन अर्चनामें तल्लीन होगया! यहां उत्पन्न होनेके कुछ काल बाद ही वह योवन अवस्थाको प्राप्त होगया और आनं-दमें अनेक तीथोंमें जाजाकर जिनेन्द्र भगवानकी वन्दना, स्तुति आदि बडे भावोसे करने लगा। धर्मतरुको खूब अच्छी तरह सीचने लगा।

इधर वह भील हिमाकर्ममे रत रहा, मुनिराजकी हत्या करने सटश महापापके वशीभृत हो वह रुद्रध्यानसे मरा और मरकर सर्व अंतिम नर्कमें जाकर पड़ा | वहांपर वह नानाप्रकारके अनेकानेक महा दु ख भुगतने लगा-अधर्मका कटुफल उसे यहा चखना पड़ा | सचमुच इंद्रियोंके आधीन हुआ जीव वृथा ही दु खी होता है | विपयलम्पटी कमठ अपने घोर पापकी बदोलत बराबर दु:ख ही, उठाता फिरा ! अतएव:—

े निक्विक निषयकपायमल, ये वैरी जगमाहि । ये ही मोहित जीवकों, अवसि नरक ले जाहि ॥ धर्म पटाग्थ बन्य जग, जा पटतर कछु नाहि । दुर्गनिवास वचायकें, बेरे सुरग शिव माहि ॥"

(4)

## आनन्दकुमार ।

"जिनपूजाकी भावना, सब दुखहरन उपाय। करते जो फल संपजे, सो वरन्यों किम जाय॥" बसन्त ऋतु अपनी मनमोहक मुस्कान चारोतरफ छोड रही थी। वनलतायं और दिशा—विदिशायें फूले अंग नहीं समाती थी। सुन्दर सुहावना समय था। कामीजनोके लिये मानो अनङ्गराजने केलिके लिए साक्षात् नन्दनवन ही इस भूतलपर रच दिया था। परन्तु धर्मात्मा सज्जन इस समय भी पुण्योपाजन करना नहीं भूले थे। नंदीश्वर व्रतका महोत्सव बड़े उत्साहसे इन दिनो किया जाता है।

कीशलदेशके अयोध्या सहश उत्तम नगरमें इस्वाक्वशी महा-राज वज्जवाहु राज्याधिकारी थे । प्रमाकरी नामकी इनके शीलगुण-मरी रानी थी । दोनों ही राजपुरुष जैनधर्मके दृढ़ श्रद्धानी थे । मरुभृतिका जीव अहिमद्र ग्रेवेयिकसे चयकर इन्हीं राजदम्पतिके यहा स्वेमुखकारी आनन्दकुमार नामक राजकुमार हुआ था । युवा होनेपर इस सुन्टर राजकुमारका अनेक राजकन्याओंके साथ विवाह हुआ था, और फिर यह अपने पिताके पदको प्राप्त हुआ था !

नेन शास्त्रोंमें रामाओं के आठ मेद वतलाये हैं; अर्थात् पहले नमानेमें आठ प्रकारके रामा होते थे, यह नैन शास्त्रोंके वर्णनसे प्रकट है। उनमें वतलाया है कि जो कोटिग्रामका अधिपति होता है, वह रामा कहलाता है। पांचसी रामा निसको जीज नमानें वह अधिरामा वतलाया गया है। तथापि एक हमार रामा जिसकी आधीन वह रामा महारामा कहलाता है। वो हमार नृप निसके आधीन हों उसे अधि मण्डलीक समझना चाहिये और चार हमार रामा निमकी जरण आवें वह रामा मडलीक कहलाता है। आठ हमार भृप निसकी आजाको जिर धरते हों, वह नृप महामंडलीक माना जाता है। मोलह हमार रामाओंको अपने आधीन रखनेवाला रामा अर्धचक्री वतलाया गया है और वत्तीस हमार रामा जिसका लोहा मानने हों वह चक्रवर्ती रामा कहलाता है। इनमेंसे महामंड-

## लीक पद पर राजा आनन्दकुमार आसीन थे।

इसतरह महामंडलीक राजा आनन्दकुमार आनंदसे काल-यापन कर रहे थे कि बसतोत्सवका समागम हुआ। राजमंत्री स्वामिहितने अपने विवेकभरे वचनोसे राजाका मन वनक्रीडा कर-नेके स्थानपर जिनभवनमें नन्दीश्वर विधानका परम उत्सव करनेकी ओर फेर दिया ! बड़े उत्साहसे पूजन होने लगा । राजा भी बड़े हर्षसे निनेन्द्रभगवानकी पूजा करनेके लिये वहा पहुंचा और बड़े भक्तिभाव और गात चित्तसे उसने भगवानकी पूजा की । आकु-लताका नाम नही-धीरजसे विधिपूर्वक पूजा हुई । राजाका मन-रूपी अमर जिनराजके पादकमलोमें मुग्ध होगया। भक्तवत्सल जीव जिनेन्द्रप्रभुके ममक्ष अपने द्वैतभावको भूलकर एकमेक हो नाते हैं । जिनेन्द्रपूजामे म्वामी और चाकरका सम्बंध नहीं है। वहां जो पूजक है सो पूज्य है, यही भाव प्रधान रहता है। न याचना है-न प्रार्थना है- निशक हृदयसे प्रभुके आत्मीक गुणोमें "अरे; जो वे हैं सो में हूं" की ध्वनिमे लीन होजाना है-यही जैनपृजा है।

राजा भी ऐसी पूना करनेको उद्यमशील हुआ था, परन्तु उसके हृदयमे सशय उठ खडा हुआ। सौभाग्यमे विपुलमती नामक मुनिराज भी वहां वदनार्थ आए थे, उनके निकट जाकर राजाने अपने सशयका समाधान करना चाहा। शकाकी निवृति करना ही उत्तम है—उसको दवाना सम्यक्तवमें बहा लगाना है—सच्चे श्रद्धानको मिलन करना है। स्वतंत्र विचारो द्वारा प्रत्येक विषयका स्पष्टीकरण करना श्रद्धानको निर्मल और गाढ़ बनाना है। स्वतंत्र विचारोंसे उरनेकी कोई बात नहीं—स्वाधीन रीतिसे तात्विक चर्चा करना परम

उपादेय है। उसको मेटना अश्रद्धानको जन्म देना है। अज्ञानांध-कारको मेटनेके लिए विवेकमयी स्वतंत्र विचाररूपी सूर्य ही साम-, ध्येवान है। राजा आनन्दकुमारने स्वतंत्ररीतिसे विचार किया कि पाषाणकी मूर्ति किस तरह हमे पुण्यकी प्राप्ति करा सक्ती है? इसीसे उनको इस बातका अवसर मिला कि वह देवपूजाका सच्चा स्वरूप मुनिराजसे जानकर अपने सम्यत्त्वको दृढ़ करलें। यदि वे चुपचाप रूढ़िवत भगवदपुजन करके चले आते, तो उनका अज्ञान दूर न होता! इमलिए स्वाधीन रीतिसे तत्वोक्ता विवेचन करना बुरा नहीं है—पर वहां सच्ची अन्वेषक बुद्धिका होना जरूरी है, इस बातका ध्यान अवस्य रखना चाहिए।

मुनिरानने राजाका समाधान कर दिया, वतला दिया कि जीवके शुभाशुम भाव कारण पाकर उत्पन्न होते हैं और उससे हीं. पुण्य, पाप वंच होना है। जिम तरह म्फटिक पाषाणमें कुसुम वर्णका ढक लगानेसे उपकी शुति अरुणच्याम होनाती है: उसी तरह जीवकी वात है। उपमें शुभाशुम भावकर्षके अनुपार अंतर पड़ जाता है। इचर जिन प्रतिमा शुभ भाव उत्पन्न करनेका कारण है ही! क्यों के श्री जिनेन्द्र भगवानकी वीतराग मुद्रा निरखिकर उन भगवानके दिव्य जीवनका स्मरण ही पुजकको आता है। और पुण्यात्मा महापुरुगोंके पवित्र जीवनोका स्मरण हो आना भावोंको शुम रूप करनेके लिये अवस्य ही कार्यकारी होता है। इसलिए इस शुभभावके उत्पन्न होनेसे जिनदेवका पूजन पुण्यवंधका कारण है। देसे अवस्य ही जिनेन्द्र भगवानकी मूर्ति जड़ पाषाण है—राग-देपमे रहित, अमल और सुख दुखकी दाता नहीं है। वह दर्पण-

वत है: जिमा दर्पणमें मुह देखोगे वसा दिखाई पड़ेगा । इसी तरह निसभावसे जिन भगवानकी प्रतिमाका अवलोकन किया जायगा उसी भावरूप पुण्य-पापना वध पूजकके होगा। पुण्य पाप जीवके निजभावोंके आधीन है। जिस तरह एक सुन्दर वेश्याके मृत देह-को देखकर विषयलम्पटी जीव तो पछताता है कि हाय ! यह जिन्दा न हुई जो में इसका उपभोग करता। एक कुत्ता मनमें कुढ़ता है कि इसे जला ही क्यो दिया गया, वेसे ही छोड देते तो मै भक्षण कर लेता और विवेकी पुरुष उसको देखकर विचारते है कि हाय ! यह कितनी अभागी थी कि इस मनुष्य-तनको पाकर भी इसने इसका सदुपयोग नहीं किया ! वृथा ही विषयभोगोंमें नष्ट कर दिया; इसी तरह जिनविम्बको देखकर अपनी२ रुचियोके अनुसार लोग उसके दर्शन करते है। वेश्याका निर्नीव शरीर तीन जीवोंको तीन विभिन्न प्रकारके भाव उत्पन्न करनेमे कारणभूत बनगया, यह विल-क्षण शक्ति उसमें कहासे आगई ? वह तो जड़ था—उसमें प्रभाव डालने की कोई ताकत शेष नहीं रही थी फिर भी उसके दर्शनने तरह २ के विचार तीन प्राणियोके हृदयमें उत्पन्न कर दिये। यह प्रसंग मिल जानेसे जीवोके परिणामोके बदल जानेका प्रत्यक्ष प्रमाण है ! इसलिए जिन प्रतिमासे विराग करनेकी कोई जरूरत नहीं। दृढ़ श्रद्धा रखकर यदि हम उनका आधार लेकर उन तीर्थंकर भग-वानके दिव्यगुणोका चितवन करेंगे जो अपने ही सद्प्रयत्नोसे जगत-पूज्य बन गए है तो अवरय ही हमे जिनप्रतिमा पूजनसे पुण्यकी प्राप्ति होगी ! इसमे संगय नहीं है।

आज प्रत्यक्षमे अयेजोको देखिये, कोई भी उनको मूर्तिपूजक

दहीं कह सक्ता, किन्तु वह अपने महापुरुषोके प्रतिविम्ब देश-विदेशोंमें साटरणीय स्थानोंपर बनाते है और उनको विनय करते हैं । लन्डनके ट्राफलगर स्कायरमें एडमिरल नेलपन साहवकी पाषाण-मूर्ति ख़डी हुई है। अंग्रेन लोग प्रतिवर्ष एक नियत दिवस वहां उत्सव मनाते हें और मूर्तिपर फूल हार आदि चढ़ाते हैं। इतने पर भी उनका यह कुछ 'मृतिपृजा के रूपन नहीं गिना जासका- क्योकि उनको उस पत्यरकी मृतिसे कुछ सरोकार नहीं है सरोकार है तो सिर्फ इतना कि वह उसके निमित्तमे अपनी कृत-ज्ञता और भक्तिको प्रदर्शित करने हुये अवनेमें एडिमरल नेसलनके वीर भावोको भर लेने हें। अंग्रेनोंको जो आज ममुद्रोंपर सबसे दड़ा चड़ा अधिकार पात है, वह एडिमरल नेलप्तनके ही कारण है। नेलप्तनने तो एक ही जल-मंग्रशममें अग्रेनोंको विजयलक्ष्मी दिलाई थीः किन्तु उनकी मूर्तिने अंग्रेनोंमें लाखो नेलसन पंडा कर दिये हैं। व्यत जो मृर्तिका आदर करते हैं वह आदर्शमावसे करते हैं। इमी तग्ह नियोंकी पुना है। वह मृतिपुना न होकर आद्र्शपूना है। जैनयशोरें पापाण बार्डिंमें देवकी कराना करके पूना करनेका खुल, निषेध हैं । मूर्तिका सहारा लेकर उपासक घीरवीर और लगतीदारक नी<sup>छ</sup>करोंके अपूर्व गुगोंसे अपने आन्तमीवों हो अलंकृत करता है। जन रुनामें दीनता और याचनाको स्थान प्राप्त नहीं है । वहांतो कुनज्ञताज्ञारन और आत्नानुमवको सुरुवता प्राप्त है। अतः निनपूनामें आनन्दकुमार्की तरह बङ्का न्रमा वृया है। बम्तुः

राजा आनन्दकुमार विपुलमती मुनिराजके मुखारविन्दसे जिन पूजाके महत्वको सुनकर ढढ़ श्रद्धानी होगया और उसने उन मुनिराजसे तीनो लोकके जैन मंदिरोका भी वर्णन सुना। वह प्रतिदिवस सर्वही स्थानोके जिन चैत्योंको परोक्ष नमस्कार करने लगा। सूर्य-देवके विमानमें भी जिनचैत्य उसे बताए गए थे, सो वह सांझ—सवेरे छतपर चढ़कर सूर्यकी ओर ढक्ष्य करके वहांके जिनचैत्योको अर्घ चढ़ाया करता था। राजाकी इस क्रियाको देखकर साधारण जनता भी वैसी ही क्रिया करने लगी। कहते है तबहीसे 'भानु उपासक ' लोगोका संप्रदाय उत्पन्न होगया, सूर्यदेवकी पूजा होने लगी, सूर्यमंदिर बनने लगे। इन सूर्यमंदिरोका पता जवतब भारतके प्राचीन खण्डहरोंसे होजाता है। काश्मीरमे एक सुन्दर सूर्यमंदिर अब भी भग्न दशामे अवशेष है।

इस प्रकार बड़े भावसे जिनपूजा करता हुआ राजा आनन्दकुमार राज्यप्रवध कररहा था कि अचानक इसकी दृष्टिमें एक सफेद
वाल आगया ! सफेद बालने उसे विल्कुल सफेद ही बना दिया !
वह संसारसे विरक्त होगया—अपने ज्येष्ठ पुत्रको राज्यभार सौपकर
उसने सागरदत्त मुनिराजके समीप जिनदीक्षा ग्रहण करली ! पंचमहाव्रतोको धारण करके वह भव्य जीव विशेष रीतिसे बाह्याभ्यंतर
तपश्चरण करने लगा । विविध प्रकारके परीषहोको समभावसे
सहन करने लगा । वह राजिष शास्त्राभ्यासमें दत्तचित्त रहते, निर्मल
भावोसे दशलक्षण धर्म और सोलहकारण भावनाओका चितवन
करते थे ! इन भवतारण सोलहकारण भावनाओके भामेसे आपके
न्निलोकपूज्य तीर्थंकर कर्मका बंध बंधगया ! उन्हें अनेक प्रकारकी

ऋदियोकी प्राप्ति हो गई। त्यागभावमे अपूर्व शक्ति है, मनुप्यको स्वाधीन वनानेवाला यही एक मार्ग है।

राजिं आनंदकुमार एक रोज क्षीर नामक वनमे वैराग्यलीन खंडे हुये थे । मेरुके समान वह अचल थे, आत्मसमाधिमे लीन वह टससे मस नहीं होते थे। इसी समय एक भयंकर केहरी उनपर आ ट्रा । अपने पजेके एक थपेड़ेमे ही वह घीरवीर मुनिराजके कंठको नोच छे गया ! और फिर अन्य शरीरके अवयवोंको खाने लगा ! इस प्रचंड उपसर्गमे भी वे महागभीर राजिषे अविचल रहे ! उन्होंने अपनी अन्तर्दृष्टि और भी गहरी चढ़ा दी । वह यह भी न जान सके कि कोई उन्हें कुछ कप्ट पहुंचा रहा है। वह दढ़ श्रद्धानी थे कि आत्मा अजर-अमर है, शरीर उसके रहनेका एक झॉंपडा है। मरण होनेपर भी उसका कुछ विगडता नहीं । इसलिए शरीरके नष्ट होनेने राग-विराग करनेकी उनको जरूरत ही न थी। आजक्लके मत्यान्वेषी भी इसी तत्वको पहुंच चुके है। प्रसिद्ध वज्ञानिक मर ओलीवर लॅाजने यह म्पष्ट प्रकट कर दिया है कि मृत्युके उपरात भी कीव रहता है। मृत्युमे भय करनेका कोई कारण नहीं, (देखो हिन्दुस्थानरिव्यु )। राजर्षि सानन्दकुमार तो उन सत्यके प्रनाक्ष दर्शन करचुके थे ! फिर भला वह किसतरह मिहन्दत उप-संगमे विचलित होते ' वह अपने आत्मव्यानमें निश्रल रहे और इन शुभ परिजानोंसे इम नश्वर शरीरको छोडकर आनत नामक म्बर्गमें देवेन्द्रोमे पूछा इन्द्र हुये '

यह रेटरी मिट्ट जिमने इसने क्रुर भावसे राजर्षिपर आक्रमण फिया था, मित्र य जम्छेके जीवके और कोई नहीं था। नर्कके दुःस भोगकर वह इसी वनमें सिह हुआ था। अपने कमठ और मरुभूति भवके वधे हुए वैरको वह यहां भी नही भुला सका!
राजिषको देखते ही उसे अपना पूर्वभव याद आगया और फिर
जो उसने अधम कर्म किया, वह पाठक पढ़ ही चुके है। नीच
केहरी इस अधके वशीभूत होकर पचम नर्कमे जाकर पड़ा!
शुभाशुभ कर्मोका फल प्रत्यक्ष है। शुभ कर्मोकर एक जीव तो
उन्नति करता हुआ पूज्यपदको प्राप्त हो चुका और दूसरा अपनी
आत्माका पतन करता हुआ नर्कवासमें ही पड़ा रहा । यह अपनी
करनीका फल है।

आनन्दकुमार राजर्षि मरुभूतिके ही जीव थे और यही स्वर्गलोकसे आकर अपने दसवें भवमें त्रिजगपूज्य भगवान पार्श्वनाथ
हुये थे | देवलोकमे इन्होने अपूर्व सुखोका उपमोग किया था |
इस तरह भगवानके पूर्व नो भवोका दिग्दर्शन है। इससे यह स्पष्ट
है कि भगवानने उन सब आवश्यकाओं पूर्ति कर ली थी, जो
तीर्थकर जन्म पानेके लिए आवश्यक होतीं हैं। एक तुच्छ जीव
भी निरंतर इन आवश्यकाओं की पूर्ति कर लेनेसे रकसे राव हो
सक्ता है, यह भी इस विवरणसे स्पष्ट है। कर्मासिद्धांतका कार्यकारी
प्रभाव यहां दृष्ट्य है। अस्तु, अव अगाड़ी भगवान पार्श्वनाथके
जन्मोत्सव संबंधमें कुछ कहनेके पहले हम यहांपर उस जमानेकी
परिस्थितिपर भी एक दृष्टि डाल लेंगे, जिससे उस समयका वातावरण कैसा था, यह माल्रम हो जायगा।

## उस समयकी सुदशा!

"कौशाम्ब्यां धनिमत्राख्य-धनद्त्ताढयो मुद्रा। वाणिज्येन वणिक्पुत्रा निर्गता राजगहकम ॥"

-आराघना कथाकोप I

कोजाम्बीसे राजगृहको जाने हुये मार्गमें एक गहन वन पड़ता था । जिस समयका हम वर्णन लिख रहे हें अर्थात् आनसे करीव पौनेतीन हजार वर्ष पहले जब कि भगवान पार्श्वनायका सर्व सुख-कारी जन्म होनेवाला था, तब इस भारतवपेमे साजकलकी तरह रेल-गाडिया देशके इस छोरसे उस छोर तक दोड़ती नहीं फिरतीं थीं, लोग इसतरह निडर होकर यात्रा नहीं कर सक्ते थे कि जैसे अव करते हैं । अंग्रेजी राज्यके स्थापित होनेके पहले तक प्रायः यही दशा यहां मौजृद श्री परन्तु इसके अर्थ यह नहीं है कि प्राचीन भारतमे जासक लोग यात्रियोकी रक्षाका प्रवध नहीं करते थे और यह वात भी नहीं है कि पहले यहां कोई जीव्रगामी रथ सादि यात्रा-वाहन थे ही नहीं । प्रत्युत हमको स्पष्ट मास्ट्रम है कि जनसाधारणकी यात्रा निष्कटक वनानेके लिए स्वयं राजा लोग वनमें जाकर डाकुओ और वटमारोंको पकड़नेका प्रयत्न करते थे। तथापि अग्निरथ और वायुयान जैसे जीवगामी सवारियां भी थीं, परन्तु यह निश्चित नहीं है कि वे सर्वसाधारणको प्रायः मिल सक्तीं हों।

ऐसे ही समयमें धनिमत्र, घनदत्त आदि वहुतसे सेठोके पुत्र व्यापारके लिए कौशाम्त्रीसे चलकर राजगृहकी ओर रवाना हुये थे,

५. वी साम्स ऑफ वी बेदरेन (थेरगाया)-अंगुलिमाल ।

यह वात हमे जैनग्रन्थ 'आराघनाकथाकोष' मे बताई गई है। सेट लोग अपना व्यापारका सामान गाडियोंपर लादे चले जारहे थे। रास्तेमें गहन वन पडता था, उसीमे होकर यह लोग गुजर रहे थे कि अचानक इनपर एक डाकुओका दल टूट पडा और देखते ही देखते उन्होने इनके माल असबाबको छट लिया । यह वेचारे ज्यों त्यो अपनी जान बचाकर वहासे भागे । डाकुओके हाथ खूब धन आया, घन पाकर उन सबकी नियत विगडी । सच है इस लक्ष्मीका लालच वडा बुरा है। भाई-भाई और पिता-पुत्रमें इसीकी बदौलत शत्रुता बढ़ती देखी जाती है। इन डाकुओका भी यही हाल हुआ, सब परस्परमें यही चाहने लगे कि साराका सारा धन उसे ही मिले और किसीके पछे कुछ न पडे । इस बदनियतको अगाडी रखकर वे एक दूसरेके प्राण अपहरण करनेकी कोशिष करने लगे। रातको जब वे लोग खानेको बैठे तो एकने भोजनमे विष मिला दिया; जिसके खानेसे सब मर गए । यहां तक कि अममे पड़कर वह भी मर गया जिसने कि स्वयं विष मिलाया था, किन्तु इतनेपर भी उनमें एक बच गया। यह था एक सागरद्त्त नामक वैश्यपुत्र! दुराचारके वश पड़ा हुआ यह इन डाकुओके साथ रहता था, परन्तु इसके पहलेसे ही रातको भोजन न करनेकी प्रतिज्ञा थी, इसी कारण वह डाकुओकी घातसे बाल बाल बच गया । सचमुच यह चचल सम्पत्ति मनुष्योके प्राणोकी साक्षात दुश्मन है और धर्म परम मित्र है। डाकूलोग धनके मोहमे मरे, पर धर्म प्रतिज्ञाको निभानेवाला सेठ पुत्र बच गया । धन और धर्मका ठीकस्वरूप यहां स्पष्ट है !

१, आराधनाकथाकोष भाग २ प्रष्ठ ११२।

इस प्राचीन कथासे उस समयके भारतकी दशाका परिचय मिलता है। यहाके व्यापारी विशेष धनसम्पन्न और उद्यमी थे। वे दूर २ देशोंमे व्यापार करने जाया करते थे। तथापि इसके अतिरिक्त इस कथासे यह भी स्पष्ट है कि उस समय भी जैन-सिद्धातोका प्रचार विशेष था। रात्रिभोजनका त्याग जनीके बचे२-को होता है। इस कथामे भी इस नियमका महत्व प्रगट किया गया है। सचमुच जैनधमें बोद्धधमेंके स्थापित होनेके बहुत पहलेसे भारतवर्षमें चला आरहा था; जैसे कि हम अगाडी देखेंगे। यद्यपि यह बात आज सर्वमान्य है।

उक्त नैनकथाके कथनकी पुष्टि अन्य श्रोनोसे भी होती हैं। बौडोंके यहां भी एक कथामे विडेहको व्यापारका केन्द्र वताया गया है। वहा श्रावस्तीसे विडेहको व्यापार निमित्त जाने हुये वनके मध्य एक व्यापारीकी गाडीका पहिया ट्रट जानेका उद्धेख हैं। प्राच्यविद्या विशारद स्व॰ डॉ॰ दीस डेविड्स अपनी स्वतंत्र खोज द्वारा इस ओर विशेष प्रकाश डाल चुके हें और उम समय व्यापारकी अभिवृद्धिका जिकर करते हुये वे व्यापारके मुख्य मार्गोको इस प्रकार वतलाते हैं —

(१) एक मार्ग तो उत्तरसे दक्षिण-पश्चिमकी ओरको थाः जो श्रावस्तीसे वहुत करके महाराष्ट्की राज्यानी प्रतिष्ठान (पेंडत) तक गया था। इसमें व्यापारके मुख्यनगर दक्षिणकी ओरसे माहिस्सति, उज्जेनी, गोनद्ध, विदिशा, कौशाम्बी और साकेत पड़ते थे।

१-टी अर्ली हिप्ट्री ऑफ इन्डिया (वृतीयावृत्ति) पृ० ३१। २-टी क्षत्रिय केन्स इन बुद्धिम इन्डिया पृ०१०६। ३-बुद्धिस्ट इन्डिया पृ०१०६।

- (२) दूसरा मार्ग उत्तरसे दक्षिण पूर्वकी ओरको था। यह श्रावस्तीसे राजगृहको गया था। श्रावस्तीसे चलकर इसपर मुख्य नगर सेतव्य, किपलवस्तु, कुशीनारा, पावा, हिल्थगाम, भन्डगाम, वैशाली, पाटलीपुत्र और नालन्दा पड़ते थे। यह मार्ग शायद गया तक चला गया था और वहांपर यह एक अन्य मार्ग जो समुद्रतटसे आया था, उससे मिलगया था। यह मार्ग संभवत ताम्रलितिसे बनारसके लिये था।
- (३) तीसरा मार्ग पूर्वसे पश्चिमको था। यह मुख्य मार्ग था और प्रायः बड़ी निद्योके किनारे २ गया था। इन निद्योमें नार्वे किरायेपर चलती थी। सेह नित, कौशाम्बी, चम्पा आदि सर्व ही मुख्य नगर इस मार्गमें आते थे।

इस तरह ये व्यापारके विशेष प्रख्यात् मार्ग उस समयके थे। इनमे महाराष्ट्र तक ही सम्बन्ध वतलाया गया है। दक्षिण भारतके विषयमें कुछ नहीं कहा गया है। पुरातत्वविदोका मत है कि उस जमानेमें उत्तरभारतवालोको दक्षिणभारतके विषयमें वहुत कम ज्ञान था—वे उसको 'दक्षिणपथ' कहकर छुट्टी पा लेने थे परन्तु जैनशास्त्रोमें हमे इस व्याख्याके विपरीत दर्शन होते हैं। वहा प्राचीनकालसे दक्षिण भारतका सम्बन्ध जैनधमसे बतलाया गया है। भगवान ऋषभदेवके पुत्र वाहुबलि दक्षिण भारतके ही राजा थे इस अपेक्षा जैनधमका अस्तित्व वहां वेदोके रचे नानेके पहलेमें प्रतिभाषित होता है, क्योंकि हिन्दुओंके भागवनमें (अ० ६, ४०-६-६) ऋषभदेवको आठवा और वामनको वाग्हवा अवनार

१-आदिपुराण पर्व ३४-३७ और 'वीर' वप ६ पोरनपु ।

वतलाया है और वामनका उछेल वेढोंमे है। इस दृष्टिसे भगवान ऋषभदेवका अस्तित्व वेदोंके पहलेका सिद्ध होता है। इन्हीं ऋष-भदेव द्वारा इस युगमे पहले २ जैनधर्मका प्रचार हुआ था। अतएव जैनधर्मका प्रारम्भ भारतके एक गहरे इतिहासातीत कालमे होता है और इस अपेक्षा दक्षिण भारतका परिचय भी जैन शास्त्रोमें तवहीसे कराया गया है।

भगवान् नेमिनाथनीके तीर्थमे हुये कामदेव नागकुमारकी कथामें भी हमको दक्षिण भारतका पता चलता है। यह उल्लेख भगवान् पार्श्वनाश्वसे भी पहलेका है। वहां कहा गया है कि पांडु-देशमे दक्षिणमयुराके राजा मेघवाहन रानी जयळक्मीकी पुत्री श्रीमतीने प्रतिज्ञा की है कि जो कोई मुझे नृत्य करनेमे मृदंग वजा-कर प्रसन्न करेगा, वही मेरा पित होगा। श्रीमतीकी प्रतिज्ञा सुनकर नागकुमारने दक्षिणमथुराको प्रस्थान किया था। मथुरामें पहुंचकर नृत्य समयमें श्रीमतीको मृदंग बजाकर प्रसन्न किया और अन्तमें उसके साथ विवाह करके वे सुखसे वहीं रहने लगे थे। यहासे नागकुमार समुद्रके मध्य अवस्थित तोपाविल द्वीपमें गए थे और वहांसे कांचीपुर नगरमें पहुंचकर वहाके राजा श्रीवर्माकी कन्यासे पाणिग्रहण किया था। काचीपुरसे कलिगढेशके दंतपुर नगरमें पहुंचे और फिर वे ऊड देशको गए थे। इस तरह वह दक्षिणभारतके देशोंमें परिचित रीतिसे विचर रहे थे, यद्यपि वे स्वयं चम्पानगरके निवासी थे।

इसी प्रकार 'चारुदत्त' की कथासे भी उस समयके भारतके

१-पुष्पाश्रव कथाकोप पृ० १७५ । २-पूर्व पृ० १७७ ।

व्यापारकी अभिवृद्धि और दक्षिणभारतका दिग्दर्शन स्पष्टरीतिसे होता है। कहा गया है कि जब चारुदत्तने अपना सब घन वेदयाको खिला दिया, तव वह अपने मामाके साथ धन लेकर चम्पासे उल्ह-खदेशके उशिरावर्त नामक शहरमे पहुंचा था। यहांसे कपास खरीदकर वह ताम्रलिप्त नगरको संभवतः उपर्युक्तिखित दूसरे मार्गसे गया था । रास्तेमें भयकर वनीमें आग लग जानेसे इनकी सारी कपास नष्ट होगई थी । वहांसे यह पवनद्वीपको गए थे, परन्तु लौटते समय दुर्भाग्यसे इनका जहाज नष्ट होगया और यह समुद्रके किनारे लगकर किसी तरह राजगृह पहुंचे। वहां एक उज्जेनीका वणिक्पुत्र इनको मिला था जिसने सिहलद्वीपमें व्यापार निमित्त जाकर घन नष्ट कर आनेवाली अपनी दुः सभरी कहानी कही थी। यहांसे यह दोनों व्यक्ति रत्नद्वीपको धन कमानेके लिए चल पड़े थे। यहां इनको जैन मुनिका समागम हुआ था। यह सिहलद्वीप और रत्नद्वीप विद्वानोने लका बतलाये है। सिहल और रत्नद्वीप उसीके नाम थे । इस प्रकार इस कथामें भी दक्षिण भारतके लम्बे छोरतक व्यापारियोंके जानेका उल्लेख हमें मिलता है।

यह संभव है कि साधारण पाठक उपरोक्त जैन कथाओं के कथनपर सहसा विश्वास न करे, परन्तु इसके लिए हम अन्य श्रोतों से भी इस बातको प्रमाणित करेंगे कि दक्षिणभारतमें जैनधर्मका अस्तित्व बहुत पहलेसे रहा है और जैनोको वहाका परिचय भी उतना ही पुराना है। प्रोफेसर एम० आर० रामास्वामी अय्यगरने राजावली कथेका विशेष अध्ययन किया है और उसके कथनको उन्होंने सत्य

१-आराधना कथाकोप भाग २ पृ० ८२-८६ ।

भी पाया है। उसमें भी लिखा है कि विशाखमुनि (ईसामें पूर्व तीसरी जताविर)ने चोल पाण्ड्य आदि देशोंमें विहार करके वहापर स्थित जैन चेत्योंकी बढना की थी और उपटेश दिया था। इसपर उक्त प्रोफेसर लिखते हैं कि इससे यह पकट है कि भद्रवाहु अर्थात् ईसासे पूर्व २९७ के बहुत पहलेसे ही जनलोग गहन दक्षिणमें आन वसे थे। अोर अगाडी चलकर आप वोद्धोंके महावश नामक ग्रंथके आधारसे कहते है कि लंकाके राजा पान्डुगाभयने जब अपनी राजधानी ईसासे पूर्व करीव ४२७में अनुरद्धपुर वनाई थी तो वहां एक निगन्थ (जैन) उपाप्तक 'गिरि' का भी गृह था और राजाने निग-न्थ कुम्बन्धके लिए भी एक मंदिर बनवारा था। दिससे लकामें जन धर्मका अस्तित्व ईसासे पूर्व पाचवी शतिवर्में घो० साहव वतलाते हैं और इसके साथ ही दक्षिण भारतमें भी<sup>3</sup>, परन्तु यह समय इससे भी कुछ अधिक होना चाहिए क्योंकि इससमय ही यिं जैनलोग इन देशोमें आए होते तो एक विदेशी राजा उनके प्रति इतना ध्यान नहीं देता। वह वहापर उसके वहुत पहले पहुचे होगे तव ही उनका प्रमाव वहापर इतना जमा होगा कि वहाके राजाका भी घ्यान उनकी ओर आकर्षित हुआ था। तिसपर इतना तो म्पष्ट ही है कि इन देशोंमें वसनेके वहुत पहलेसे जेनोका आना जाना यहा अवन्य होता रहा होगा, जसे कि उपरोक्त जैन कथाओसे प्रकट है। वौद्धोंके 'महावंश' से भी पाचीन यन्थ 'दीपवंश' में भी यह और

१-स्टडीज इन साज्य इन्टियन जैनीज्म भाग १ पृ० ३२ । २-महावश पृ० ४९ । ३-स्टडीज इन साठय इन्टियन जैनीज्म भाग १ पृ० ३३ !

लिखा हुआ है कि वह जैन विहार जो लंकामे हुये पहलेके इकीस-राजाओं के समयसे मौजूद था, राजा वत्तागामिनी (ई॰से पूर्व ३८— १०) द्वारा नष्ट कर दिया गया था। यह राजा जैनोसे रुप्ट होगया और उसने उनके विहारको उजड़वा दिया। (दीपवंश १९—१४) इस उद्धेखसे लकासे जैनधर्मका प्राचीन सम्बंध प्रगट होता है। अत-एव उपरोक्त कथाओं को हम विश्वसनीय पाते हैं।

इसप्रकार उस समयके भारतवर्षका व्यापार उन्नतशील अव-स्थामें था । यहाके व्यापारी दूर दूर तक व्यापार करने जाते थे । जैन कथाओमें अनेको जैन वणिकोका जहाजद्वारा विदेशोंमें जाकर व्यापार करनेके उल्लेख मिलते हैं। े पुरातत्वविदोने भी इस बातको स्वीकार किया है कि ईसासे पूर्व आठवीं शताब्दिसे भारत और मेडेट्रेनियन समुद्रके देशोंके मध्य व्यापार होता था। 2 यह ट्यापार आजकलके व्यापारियो जैसी कोरी दलाली अथवा धोखेबाजी नहीं थी। तबके व्यापारी आनसे कही इमानदार और संतोपी थे। वे भारतीय शिल्पको उन्नत करना अपना फर्न समझते थे। कल-तक इस देशका शिल्प भुवनविल्यात था। यही नहीं कि यह ठ्यापारी विदेशोमें जाकर केवल अपनी अर्थसिद्धिका ही ध्यान रखते हों, प्रत्युत हमें यह भी मालूम है कि इनके द्वारा भारतीय सभ्य-ताका प्रचार दूर२ देशों तक हुआ था। इस तरह यहांका व्यापार भगवान पार्श्वनाथके जन्म समय अपनी उन्नत दशामे था और यह

१-आराधना कथाकोष, पुण्याश्रव आदि ग्रन्थ । २-देखो पचानन मित्राकी 'ग्री-हिस्टॉरिकल इन्डिया ' पृष्ठ ३३ । ३-भाग्त-भाग्ती पृ० १०६-१०० । ४-देखो 'ग्री-हिस्टॉरिकल इन्डिया' पृ० २७-३३ ।

मानी हुई वात है कि जिस देशका व्यापार अभिवृद्धिपर होगा वह देश अवश्य ही सम्पत्तिशाली होता है। इसी अनुस्ट्रप भारतकी आर्थिक अवस्था भी उस समय बहुत ऊचे दर्नेकी थी। आनकलकी तरह वह दिरद्र नहीं था।

सगवान पार्श्वनाथसे कुछ पहले जो जैनशास्त्रोमे वताए गए अतिम चक्रवर्ती सम्राट् ब्रह्मदत्त होगए थे, उनकी विभृतिका जो वर्णन जैन शास्त्रोमे दिया गया है, उससे भी यहांकी समृद्धशाली दशका परिचय मिलता है। चक्रवर्ती सम्राट्की सम्पत्ति जैनशास्त्रोंमें इस तरह वतलाई गई है—उनकी सेनामें चौरासी लाख मदोद्धत हाथी, अठारह करोड़ तीक्ष्णवेगके घारक घोड़े, चौरासी लाख मुदर रथ, और चौरासी करोड पयादे लिखे गए हैं। उनके आधीन वत्तीस हजार देश और ल्यानवें करोड गाव आदि वताए गए हैं। वत्तीस हजार राजा चक्रवर्तीकी सेवा करते है। इसी तरह और भी अनेक प्रकारकी उनकी सपदा वताई गई है। यह सब ही सम्राट् ब्रह्मदत्तके यहा मौजृद थी। इससे उस समयके विशेष सप- त्तिशाली भारतवर्षके स्पष्ट दर्शन होते है।

इस तरहकी सुखसम्पर्क द्वामें यहाके निवासियोंके ढेनिक जीवन भी वडे सुखसे व्यतीत होते थे। आनन्दके साथ वह पेट भरकर वेफिकरीसे अपने परलोक साधनकी धुनमे रहते थे, परन्तु विप्र लोगोंकि पावल्यमे वे बहुधा उनको पृजकर अथवा और तरहसे क्रियाकाण्डकी पूर्ति करके अपने कर्तव्यकी इतिश्री समझ छेते थे। दोप जीवनभर वह मजेदार सासारिक रगरित्या किया करते थे। यहातक कि द्याह्मण ऋषि एवं अन्य परिवानक साधु आदि स्त्री संसर्गको बुरा नहीं समझते थे; जैसे कि हम अगाड़ी देखगे। सचसुच ब्रह्मचर्यकी महत्ता लोगोंके दिलसे कम हो चली थी। इसके साथ ही लोगोंको अपनी जाति और कुलका बड़ा घमण्ड था। विप्रोंके प्रावल्यसे इतर वर्णोंके लोगोंके मनुष्यके प्रारंभिक हक भी सपहरण कर लिये गये थे।

जैन शास्त्रोंके कथानक भी इन वातोकी पुष्टि करते हैं। सम्रा श्रोणिकके पुत्र अभयकुमारके पूर्वभव बतलाते हुए इस जातिमदका खुला विरोध ग्रन्थकारको करना पड़ा है। उस समय भी जैनी मौजूद थे, यद्यपि यह अवस्य था कि, उनमे भी समयानुसार शिथिलता प्रवेश कर गई थी। परन्तु वह अपने सम्यक्तव—आप्त, आगम, पदार्थके स्वरूपके समझनेसे च्युत नहीं हुए थे, यह बात कुमार अभयके पूर्वभव कथनके निम्न अशसे स्पष्ट है। भगवान महावीरके समबशरणमे पूज्य गणधर इन्द्रभूति गौतमने इस सम्बधमे कहा थाः—

पूर्व भवमे तू (अभयकुमार) एक ब्राह्मणका पुत्र था और वेद पढ़नेके लिये देश विदेशमें फिर रहा था। इसी अमणमें तेरा साथ एक जैनी पथिकसे होगया था। देवमूढ़ता आदिको उसके सहवा-ससे तूने छोड़ दिया था। "तदनंतर वह जैनी उसकी जातिमृढ़ता दूर करनेके लिए कहने लगा कि गोमांस भक्षण तथा वेश्यादि सेवन, न करने योग्योंका सेवन करनेसे व्यक्ति क्षणभरमे पतित हो जाता है। इसके सिवाय इस शरीरमें वर्ण वा आकारसे कुछ मेद भी दिखाई नहीं पडता और ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्योंमे शूटोंसे भी

१-हमाग 'भगवान महावीर और म० बुद्ध' पृ० ४३ । २-उत्तरपुराग पृ० ६२५ ।

राभीधानकी प्रवृत्ति देखी जाती है। इसलिए मनुप्योमें गाय और घोड़ेके समान जातिका किया हुआ कुछ भेट नहीं है। यदि आछ-तिमें कुछ भेद हो तो जातिमें भी कुछ भेट क्लपना किया जामका है।।४९०-४९२।। जिनकी जाति, गोत्र, कमें आदि शुक्रव्यानके कारण है वे उत्तम तीन वर्ष कहलाते हैं और वाकी सब शद कहलाते हैं।।४९३।। ... इस प्रकारके वचनों द्वारा उस श्राव-कने जाति मृदता भी दूर की।" (पं॰ लालारामनी द्वारा अनुवा-दित व प्रकाशित "उत्तरपुराण" प्रष्ट ६२६-६२७)

इससे स्पष्ट है कि भगवान पार्श्वनाथके समयमें जाति मृहतामें पड़े हुये होग झाह्मणपने और क्षत्रियपने आदिके नशेमे चृर थे। उनके इस मिध्याशृद्धानको दूर करनेका प्रयत्न जेनी विद्वान किया करते थे। आजकल भी जातिमृहता भारतमे वही हुई है। भारतीय नीच वर्णके मनुप्योंको मनुप्य तक नहीं समझने। उनको घृणाकी दृष्टिसे देखते हैं। हत्भाग्यसे आजके जेनी भी इसी प्रवृत्तिमे वहे जा रहे हैं। वह अपने प्राचीन पुरुषोंकी भाति भारतीयोक्ती इस जातिमृहताको मेटनेमें अग्रसर नहीं है। सचमुच प्राकृत रीतिसे ही

१-तस्य पाखण्डिमोद्दय च युक्तिभि म निराकृत ।
गोमास भक्षणागम्यगमार्थ पतिते क्षणात् ॥ ४९०॥
वर्णाकृत्यादि मेदाना देहेस्मिन्नच दर्शनात् ।
बाह्यण्यादिषु शृद्राँगर्भाधान प्रवर्तनात् ॥ ४९१॥
नास्ति जातिकृतो मेदो मनुष्याणा गवाश्ववत् ।
आकृति गृहणात्तस्मादन्यया परिकृत्पते ॥ ४९२॥
जाति गोत्रादि कम्माणि शुक्रथ्यानस्य हेतवः ।
येषुतेस्युख्यो वर्ण शेषा शृद्राप्रकीर्तिता ॥४९३॥इति गुणभद्राचार्य । १

जातिका मद करना वृथा है। ब्राह्मण जैसे उत्तम वर्णमे जनम लेकर भी अपने नीच आचार द्वारा एक व्यक्ति महापितत और नीच होता हुआ देखा जाता है। तथापि एक नीचवर्ण उच्चवर्णके साथ सम्बन्ध करके अपने आचरण सुधारता भी इसलोक में दिखाई पडता है। यही बात एक अन्य जैनाचार्य स्पष्ट प्रकट करते हैं। अतएव जातिका घमण्ड किस विरतेपर किया जाय! उत्त प्राचीनकाल में जातिमदका भूत लोगों के सिरसे उतारनेका प्रयत्न जैनी करते थे और उस समय भी यह मद लोगोको खुव चढ़ा हुआ था, यह बात जैन यन्थों के उक्त उद्धरणसे स्पष्ट है। ऐतिहासिक दृष्टिसे भी यह कथन सत्यको लिये हुए प्रगट होता है। म० वुडके समयका जो विवरण हमको मिलता है, उससे कुछ विभिन्न दशा कुछ वर्षी पहले नही होसकी है और वास्तवमे जो सामाजिक दशा म० वुडके समयमे बताई गई है वह जरूर ही उस अवस्थाको क्रम

१-एकोदूरात्यजितमिद्रग ब्राह्मणत्वािममानादन्यः गृह स्वयमहमितिस्नातिनित्यंतयेन । ह्रावच्येतोयुगपदुदरािन्नर्गतौगृहिकाया गृहोसाक्षादिप
च चरतो जातिभेद भ्रमेण ॥ १ ॥ ३ ॥ —श्री अमितगितः
वर्तमानकालके दिग्गज विद्वान स्याद्वादकेसरी, न्याय वाचस्पित स्व०
पं० गोपालदासजी दरैयाने भी शास्त्राथारोंसे यही मत प्रगट किया है ।
वे अपने एक लेखमें, जो 'जैनहित्यी' भा० ७ अग्र ६ (वीर नि०
सं० २४३७)में प्रगट हुआ है स्पट लिखते हैं कि, ''ब्राह्मण, क्षत्रिय और
वैश्य इन तीन वर्णोंके वनस्पितभोजी आर्य मुनि धर्म तथा मोक्षके अधिकारी है म्लेच्छ और ग्रद्र नहीं है । परन्तु म्लेच्छों और गृहोंके लिये
भी सर्व ।। मार्ग वन्द नहीं है । वयोंकि त्रस जीवोंकी सक्त्यी हिंगासे
आजीविकाका त्याग करनेसे कुछ कालमें म्लेच्छ आर्य होनक्ता है और
गृहकी आजीविकाके परिवर्तनसे ग्रद्र द्विज होसक्ता है । इयादि ।"

क्रमकर ही पहुची होगी। क्रांति एकदम उठ खड़ी नहीं होती। जब मामानिक अत्याचार चर्मसीमाको पहुंच जाता है, तब ही वहां क्रांतियां प्रगट होने लगती हैं। म॰ बुद्धके समयमें एक सामानिक क्रांति ही उपस्थित थी। इसलिए भगवान् पार्श्वनाथके समयमें सामानिक अत्याचारोकी भरमार होना प्राकृत संगत है।

स्व०मि० ही सडेवेडिस सा०ने वौद्धकालीन सामानिक व्यव-स्थापर प्रकाश डालते हुए लिखा था कि " ऊपरके तीनवर्ण मूलमें प्रायः एक हो रहे थे; क्योंकि विष और क्षत्रियपुत्र एक तरहसे तीसरे वैदय वर्णमेंके वह व्यक्ति ये जिन्होंने अपनेको सामाजिक वातावरणमें उच्चपद पर पहुचा दिया था। और यद्यपि जाहिरा यह कार्य कठिन था, तो भी यह मंभव था कि ऐसे परिवर्तन होवें । सावारण स्थितिके मनुष्य राजपुत्र वन जाते थे और दोनो ही बाह्मण हो जाने थे। यंथोमें इस प्रकारके अनेक उढाहरण मिलते हैं। सुतरा ऐसे उदाहरण भी मिलते हैं-स्वयं विप्रोंके कियाकाण्डके यंथोमें-कि जिनमें हरप्रकारकी मामाजिक परिम्यतिके स्त्री पुरुषोंका परम्पर पाणियहण हुआ हो । यह संवध केवल उचवर्णी पुरुष और नीच दन्यायोंके ही नहीं है, बन्कि विलक्कल वरअक्स इसके अर्थान् नीच पुरुप और उच्चवर्णी स्त्रीके विवाह सबवके भी हैं।" व

वास्तवमें विवाह क्षेत्र भी उस समय इतना सीमित नहीं था जितना कि आन वह सकीणे बना लिया गया है। आन तो अपनी दिस्य जानिमें भी नहीं, बल्कि वेट्य जातिके भी नहीं ननहें दुकड़ों में ही यह बट कर दिया गया है। आज यदि बोई जिनी अपने ही

१-डेसो हुदिस्ट इन्डिया पृष्ठ ५५-२९।

समान अन्य साधमीं और सजातीय अर्थात् वैश्यसे विवाह सम्बंध कर लेता है तो उमके इस कत्यको कोई २ लोग बुरी निगाहसे देखते हैं; परन्तु उस समय यह बात नहीं थी। विवाह क्षेत्र अपनी ही जाति या अपने ही साधमीं भाइयोमें ही नियमित नहीं था बल्कि जूदों और म्लेच्छोंकी कन्याओंसे भी विवाह किये जाते थे। तथापि ऐसे विवाहोंको करनेवाले लोग कभी भी नीची निगाहसे नहीं देखे जाते थे। सचमुच वे इतने पूज्य माने गए हैं कि आज भी हम उनके गुणगान शास्त्रोमें मुनते हैं। इसलिए उस समय जातिका अभिमान विवाह करनेमें बाधक नहीं था। इसका यही कारण था कि उस समयके प्रधान मतावलम्बी विप्रोने ब्रह्मचर्यपर विशेष जोर नहीं दिया था; जैसे कि हम अगाड़ी देखेंगे। हिन्दू और जैन यन्थोके निम्न उदाहरण भी हमारी उक्त व्याल्या और विवाह क्षेत्रकी विशालताको प्रगट कर देते हैं।

"मनुस्मृतिके ९वें अध्यायमें दो श्लोक निम्नप्रकार पाये जाते हैं— 'अक्षमाला वसिष्ठन सयुक्ताऽधमयोनिजा । शारद्वी मन्दपालेन जगामाभ्यईणीयताम् ॥ एताश्चन्याश्च लोकेऽस्मिन पक्रध्रप्रस्तयः । उत्कर्ष योषित प्राप्ताः स्वेभेट गुणै शुभै ॥ २४ ॥ "इन इलोकोमे यह बतलाया गया है कि अधम योनिसे

इन २०१६ में पह परिलया गया है कि जनम पानिस उत्पन्न हुई-नि:कृष्ट (अछूत) जातिकी अक्षमाला नामकी स्त्री विशिष्ठ ऋषिसे और शारगी नामकी स्त्री मन्द्रवाल ऋषिके साथ विवाहित होनेपर पूज्यताको प्राप्त हुई। इनके सिशय और भी दूसरी कितनी ही हीन जातियोंकी स्त्रियां उच्च जातियोंके पुरुषोंके साथ विवाहित होनेपर अपने २ भतीरके शुभ गुणोंके द्वारा इस लोकमें उत्कर्षको पात हुई और उन दृपरी स्त्रियोंके उदाहरणमें टीकाकार कुल्छ्कभट्ट-जीने 'अन्याश्च सत्यवत्याद्यो' इत्यादि रूपसे सत्यवतीके नामका उक्केख किया है। यह सत्यवती हिन्दू शास्त्रोके अनुसार एक घींवरकी-कैदर्य अथवा अन्त्यनकी कन्या थी। इसकी कुमारावस्थामें पाराशर ऋषिने इमसे भोग किया और उससे व्यासजी उत्पन्न हुए जो कानीन कहलाते हैं। वादको यह भीष्मके पिता राजा जान्तनुसे न्याही गई और इस विवाहसे विचित्रवीर्य नामका पुत्र उत्पन्न हुआ जिसे राज-गदी मिली और जिसका विवाह राजा काशीराजकी पुत्रियोंसे हुआ। विचित्रवीर्यके मरनेपर उसकी विघवा स्त्रियोंसे व्यासजीने अपनी साता सत्यवतीकी अनुमतिसे भोग किया और पाण्डु तथा धृतराष्ट्र नामके पुत्र पेटा किये जिनसे पाण्डवों आदिकी उत्पत्ति हुई। एक और नमृना 'ययातिराजाका उभना बाह्मण ( शुक्राचार्य ) की देदयानी' कन्यासे विवाहका भी है। यथा -

> तेषा यगित पद्मना त्रिजित्व वसुधामिमा। देवयानिमुशनर सुना भार्यामवाप सः॥ महामा० हरि० २० ३० वा।

"इसी विवाहमें 'यदु' पुत्रका होना भी माना गया है, जिससे खदुवंश चला ।" इस नरह पर हिन्दू शास्त्रोंमें हीन जातिया और श्रूटा स्त्रियों तकमे विवाह संवन्ध करनेके अनेकों उठाहरण मिलते हैं; जो हमारे उपरोक्त कथनको म्पष्ट कर देते हैं। साथ ही जिन-शास्त्रोंमें भी विवाह क्षेत्रकी विशालता बतानेवाले अनेकों उठाहरण मिलते हैं। यहा हम उनमेंसे केवल उनका ही उद्धेख करेंगे जो भग-

१ वितारतेन प्रकारते ।

वान पार्श्वनाथके समय अथवा उनसे पहलेके हैं। पहले ही तेईसर्वें तीर्थकर श्री नेमनाथजीके समयके वसुदेवजीको ले लीजिये। यह वसुदेवजी स्वयं क्षत्री थे, परन्तु इनने विश्वदेव नामक ब्राह्मणकी क्षत्रिय स्त्रीसे उत्पन्न सोमश्री नामक कन्यासे विवाह किया था। इसका उल्लेख श्री जिनसेनाचार्य प्रणित 'हरिवंशपुराण (२३वें सर्ग) मे इन रलोकोंमें किया गया है:—

"अन्वयेतत्तु जातेय क्षत्रियाया मुकन्यका । सोमश्रीरिति विख्याता विश्वदेव द्विजन्मिन ॥ ४९ ॥ कराल ब्रह्मदत्तेन मुनिना दिव्यचक्षुषा । वेदेजेतुः समादिष्टा महत सहचारिणी ॥ ५० ॥ इति श्रुत्वा तदाधीत्य सर्वान्वेदान्यदृत्तमा । जित्वा सोमश्रिय श्रीमानुपयेमे विधानतः ॥ ५१ ॥"

दूसरा उदाहरण श्रीकृष्णके माई गनकुमारका है। श्रीकृष्णने इनका विवाह क्षत्रियराजाओंकी कन्याओंके अतिरिक्त सोमशर्मा बाह्मणकी पुत्री सोमासे भी किया था। इस घटनाका उछेख श्री जिनसेनाचार्य और ब्रह्मचारी जिनदास दोनोके ही हरिवंशपुराणमें मिलता है। ब्र॰ जिनदासजीके हरिवंशपुराणमें इस संबन्धका क्लोक यह है:—

" मनोहरतरा कन्या सोमगर्मायजन्म ।
सोमाख्या वृत्तवाक्षक्री क्षत्रियाणा तथा परा ॥ ३४-२६ ॥"
तीसरा उदाहरण ब्रह्मदत्त चक्रवर्तीका है जो भगवान पार्श्वनाथके कुछ ही पहले हो गुजरे थे। इनकी छ्यानवे हजार रानियोंमेंसे अठारह हजार म्लेच्छकन्यायें भी थी। प्रत्येक चक्रवर्तीके

१. केम्ब्रिज हिस्ट्र आफ इन्डिया भाग १ पृ० १८०।

नियमानुसार ऐसी ही रानियां होती है। इसी समयके प्रसिद्ध राजा नागकुमारका पहला विवाह एक वेज्याकी पुत्रियोंसे हुवा था। अस्तुः

जैन शास्त्रोंके इन उदाहरणोसे भगवान पार्श्वनाथके जन्म-कालमे जो सामाजिक उदारता इस भारत भूपर फेल रही थी और जो यहांपर विवाह करनेकी स्वतंत्रता थी, वह स्पष्ट प्रकट है । हत्भाग्यसे आज हम अपने प्राचीन पुरुषोंके जीवनचरित्रोसे अन-भिज्ञ होकर अपने इतरवर्णी भाइयोको मनुष्य ही नहीं समझते हैं। हमारा सामाजिक जीवन विल्कुल हेय और निकम्मा होगया है । पर भगवान पार्श्वनाथके समय यह वात नहीं थी: यद्यपि उस समय भी विप्रोंको अपने ब्राह्मणपनेका झुठा अभिमान था और अन्य लोगोंके धार्मिक अधिकार झझटमें पड़े हुये थे: जिनकी रक्षा करनेको ही मानो भगवान पार्श्वनाथका जन्म हुआ था ।

इस प्रकार उस समयके एक तरहसे उदार सामाजिक जगतमें लोग अपने नीवन यापन कर रहे थे, परन्तु उनकी आत्मायें घार्मिक वातावरणके अप्राक्टत रूपसे छटपटा रहीं थीं। उनको उस समयके घार्मिक नियमो और मान्यताओंसे वहुत कम संतोष मिलता या, निस कारण प्राय नए२ मंतव्य प्रगट होते जाते थे, नैसे कि हम अगाड़ी देखेंगे। सामाजिक जीवनके मुख्य अंग विवाह-प्रणा-लीके नियम उदार और आदर्श होनेपर भी लोगोंको ऊंच नीचका मेद असर रहा था। वे विघोंके हाथके कठपुतले वना रहना ठीक नहीं समझते थे और स्वयं ही अपनी घार्मिक जिज्ञासाकी पूर्ति करनेके लिये शास्त्रोंका पठन पाठन करना और घार्मिक सिद्धांतोंपर

५. पार्श्वपुराण पृ० २७ । २ नागकुमार चरित्र पृ० ६९ ।

गवेपणानय विवाद करना आवश्यक ममझने थे। यही कारण है कि भगवान पार्गनायके इपरांत दम अशातिने एक क्रांतिका रूप धारण कर लिया या और उस समय हर प्रकारकी स्थितिके हनारों मनुष्य—पुरुष और स्त्री समान रूपमें गृह त्यागकर सेद्धांतिक विवाद क्षेत्रने कृद पड़ने थे। ससारभरमें यह ममय अनोला और अपूर्व था। भगवान पाइवनाथके उपदेशने उनको इतना साहस दे दिया था कि वे अपने र मन्तव्योक्ती स्पष्ट रीतिसे घोषणा करने लगे थे। दसीलिए हमें वनलाया गया है कि उस ममय ये साधु लोग वर्षा- ऋतुको छोड़कर वाकी वर्षभर देशमें भ्रमण करके सेद्धांतिक शास्त्रार्थ और वादमें समय व्यतीत करते थे। में वृद्धने साधुओंके इस वादकी वटी हुई मात्राको, जिसने कि एक 'अति' का रूप घारण कर लिया था, खुला विरोध किया था और सेद्धांतिक शास्त्रार्थका मनुष्य जनमके उद्देश्यकी प्राप्तिमें वाधक माना था।

सेद्धान्तिक विवेचनाके इस वहते हुए जमानेमें संस्कृतकी उन्नित प्रायः नहीं हुई थी; क्योंकि इस समय तो धार्मिकक्षेत्रमें अपनी जिज्ञासाओं अथवा सिद्धान्तोंको लेकर एक मामूली ग्रामीण तक भी अगाड़ी आता था और वह स्वभावतः अपने मन्तव्योंको उसी भाषामें प्रगट करता था जो वह अपने घरमें रोजमरी बोलता था। यही कारण है कि उस समयके प्रख्यात् मतप्रवर्तकोंको अपने सिद्धान्तशास्त्रोंको उन प्राकृत भाषाओं रचना पड़ा था, जो उनके धर्मके मुख्य स्थानोंमें प्रचलित थीं। इसी अनुरूप म० बुद्धने पाली

१-बुद्रिस्ट इन्डिया पृ० २४७ । २-हिस्टॉरीकल ग्लीनिजास पृ० ९ । ३-सत्तनिपात (SBE) ८३० ।

प्राक्तमें अपना उपदेश दिया था। भगवान पार्श्वनाथ और महावीर स्वामीके गणधरोंने अर्हमागधी प्राक्तमें उनकी द्वादशांग वाणीकी रचना की थी तथापि मक्खालिगोशालके अन्थोंकी मापा एक अन्य ही प्राक्त थी। सचमुच उस समयको मर्वसाधारण लोगोकी दैनिक वोलाचालकी भाषा जिसको कि हरकोई सुगमताके साथ समझता था और जो पश्चिममें कुरुदेशसे लेकर पूर्वमें मगध तक, उत्तरमें नेपालको तराईमें श्रावस्ती और कुशीनारा तक और दक्षिणमें एक ओरको उज्जैन तक वोली जाती थी, अवस्य ही सस्कृत नहीं थी। साहित्यक (clas-10al) सस्कृतका जनम भी शायद उस समय नहीं हुआ था । सुतरा एक तरहसे तक्षशिलासे लेकर चन्पा तक कोई भी संस्कृत नहीं वोलता था । केवल प्राकृत भाषाओं ही प्रधानताथी, जोकि आजतक जनधर्म और वोह्य धर्मकी सुंख्य भाषाओं ही प्रधानताथी, जोकि आजतक जनधर्म और वोह्य धर्मकी सुंख्य भाषाओं ही

उस समय जब कि भगवान पार्श्वनाथका जनम होनेवाला था तब मनुष्योंमें केवल ब्राह्मण, क्षत्रिय, बेश्य और शृद्ध ही भेढ थे। इनके अनेकानेक प्रमेद दिखाई नहीं पडते थे, जेसे कि आज एक एक वर्ण अथवा जाति अनेक उपजातियोंमें बटी हुई दिखाई पड़ती है। उस समयके लोग इन चार वर्णोंको संभाले हुए थे, परन्तु विप्रोंके जातिमदसे इनमें जो परिवर्तन उपरान्तको होने लगे थे, उनका दिग्दर्शन हम कर ही चुके है। वास्तवमें अपनी आजीवि-काको बदल कर हरकोई अपना वर्ण परिवर्तन भी करसक्ता था। उस समयके लोग अपने दैनिक जीवनमें नाम सज्ञा भी विविध

१-आजीविन्त्म भाग १ पृ० ८०।२-बुद्धिस्ट इन्डिया पृ० १४०। ३-पृत्रे पुस्तक पृ० २११ '

रीतिसे रखते थे। बौद्धकालीन समयमें बिविध रीतिसे किसी व्यक्तिका नामोझेख भी होता था। स्वर्गीय मि० द्वीस डेविड्स इसके आठ भेद इस तरह बतलाते हैं:—

"१-उपनाम-जो किसी व्यक्तिगत खासियतको लक्ष्य कर व्यवहारमें लाया जाता था। जैसे 'लम्बकण्ण' (लम्बे कानोंबाला) 'कूटदन्त' (निकले हुए दांतवाला). 'ओट्टुद्ध' (खरगोश जैसे होठों-वाला), 'अनाथ पिण्डक' (अनाथोंका मित्र), 'दारुपिट्टिक' (काठका कमण्डल रखनेवाला) इन सबका उपयोग मित्रभाव और बिलकुल छूटके साथ होता था। इस तरहके नाम इतने मिलते हैं कि हरिक सीका एक उपनाम होता था ऐसा भान होता है।

"२—व्यक्तिगत नाम-जिसको पालीमे मूलनाम कहा गया है। इपमे किसी व्यक्तिगत खि स्यतसे सम्बन्ध नहीं होता था। यह वैसा ही था जैसे आनवल हम सबके नाम होते हैं। इन नामोंमें कोई२ वडे कठिन और विक्तत है, परन्तु शेष ऐसे हैं जिनके शुभ अर्थ लगाना सुगम है। उदाहरणके तौरपर देखिए 'तिस्स' यह इसी नामके भाग्यशाली तारेकी अपेक्षा है और भी देवदत्त, मिद्दय, नंद, आनन्द, अभय आदि उद्घेखित किए जासके हैं।

"३—गोत्रका नाम-जिसको हम खानदानी अथवा इग्रेजीमें "सरनेम" (Surname) कह सक्ते हैं। जैसे उपमन्न, कण्हायन, मोग्गलान, कस्सप, कोन्डण्ण, वासेट्ठ, वेस्सायन, भारद्वान, वक्कायन।

''४-वंशका नाम-नो पालीमें 'कुलनाम' कहा गया है, नैसे सक, कालाम, बुलि, कोलिय, लिच्छिव, विज्ञ, मझ आदि। ''५-माताका नाम-जिसके साथ 'पुत्त' लगा दिया जाता था, जैसे सारीपुत्त, वैदेहीपुत्त (अजातशत्तु मगधाधिपका दूसरा नाम), मौदिकपुत्त (=उपक), गोधिपुत्त (=देवदत्त)। परन्तु माता और पिता अपने प्रख्यात् पुत्रकी अपेक्षा किसी नामसे परिचित प्रायः नहीं हुए हैं। यदि किसीका पुत्र प्रसिद्ध हुआ भी तो उसके माता—पिता 'अमुकके माता—पिताके रूपमें कहे गए हैं। तथापि पिताके नाम अपेक्षा भी पुत्रका नाम कभी नहीं रक्ता गया है। माताका नाम भी उसका खास मूल नाम नहीं होता है, विलक्ष वह उसके वंश या कुलका नाम होता है।

"६—समाजमें प्रतिष्ठित पदकी अपेक्षा पड़ा हुआ नाम— अथवा सम्बोधित व्यक्तिके कर्मानुसार नाम । ऐसे नाम ब्राह्मण, गहपति, महाराज, आदि हैं।

"७-जिष्टाचार या विनयरूप सम्बोधन-जिसका सम्बंध संबोधित व्यक्तिसे तनिक भी नहीं हों, जैसे भनते, आबुसो, अय्ये आदि!

"८—अन्ततः साधारण नाम-जो किसी व्यक्तिके सम्बोधन करनेमें व्यवहृत नहीं होता है, विलक्ष मूळ या गोत्रके नामके साथ जोड़ दिया अथवा अगाड़ी िळखा जाता है, जिससे उसी नामके एकसे अधिक मनुष्योक्षा वोध होसके....। इन नामोंको किस ढंगसे कब व्यवहृत करना चाहिये, इसके िळए वतलाया गया है कि वरावर वालोंमें, जब उनमें मित्रताकी पूरी छूट न हो, उपनाम या मूळ नामका व्यवहारमें लाना अशिष्ट समझा जाता था। बुद्ध ब्राह्मणोंको 'ब्राह्मण' नामसे उछेख करते हों। परन्तु वह ही अन्य साधुओको 'परिव्रानक' न कहकर उनके गोत्र नामसे पुकारते हों। सच्चक निगन्थ (जेनी)को वह उसके गोत्र 'अगि वेस्सायन' के नामसे

सम्बोधित करते हैं। गोत्र नामसे उल्लेख करनेकी प्रथा प्रायः बहु प्रचलित थी, परन्तु निगन्थों (जेन मुनियों) के निकट उसकी मनाई थी। (जेकोबी, 'जेनसूत्र' भाग २ एष्ट ३०५) वे अपने संघको ही गोत्र कहते थे। (पूर्व ३२१-३२७) और जाहिरा किसी अन्य संघका अस्तित्व मानना सासारिक समझते थे। बुद्ध अपने सघके लोगोको मूल नामसे ही पुकारते थे। वस्तुतः उस समय गोत्र नाम अन्य मूल नाम आदि सबसे विशेष गौरवशाली समझा जाता था।" -

यिं हम जैनशास्त्रोमे खोज करके देखें तो अवश्यही उनमें भी सम्बोचनके उपरोक्त भेढोका परिचय अवश्य ही प्राप्त होजाता है । उदाहरणके तौरपर देखिये 'रक्तमुख' 'श्याममुख' आदि रूपसे 'उपनाम' का व्यवहार 'पद्मपुराण' में हुआ मिलता है। व्यक्तिगत नाम तो अनेको मिलने हैं-ऋषभ. भरत आदि यही मूल नाम है। गोत्र नामका व्यवहार भी जैन गास्त्रोमे होता हुआ मिलता है. जेसे भगवान पार्श्वनाथ अपने गोत्रकी अपेक्षा 'कार्यपीय' इन्द्रमूति गणधर 'गौतम' और सुधर्माचार्य 'अग्निवैद्यायन' कहलाते थे । वश नामकी अपेक्षा स्वयं भगवान महावीर 'ज्ञातृपुत्र 'के नामसे परिचित हुये थे । माताके नामसे भी विशेष व्यक्तियोकी प्रख्याति जनशास्त्रोमे की गई है, जैसे देरानन्दन (गांतिनाथ), वार्मेय (पार्श्व नाथ) इत्यादि । समानमें प्रतिष्ठित पदकी अपेक्षा किसीका उल्लेख करना प्रायः वहु प्रचलित है। उत्तरपुराणमें अभयकुमारके पूर्वभव वर्णनमें ब्राह्मणपुत्रका उल्लेख इसी तरह हुआ है। शिष्टाचारके

<sup>&#</sup>x27;डायोलॅग्स ऑफ वुद्ध' में महािल सुत्तकी भृमिका पृ० १९३-१९६।

शक्दोक्षा प्रयोग सदा सर्वदा होता रहा है । जैनशास्त्रोमें भी इसके अनेको उदाहरण मिल सक्ते है । यही दशा साधारण नामकी है । नारांशत जैन शास्त्रोंसे भी हमें उस समयकी दशाके खासे दर्शन होजाते है ।

अब देखना यह रहा कि उस समयकी राजनेतिक दशा क्या -थी ? इसके साथ ही 'धार्मिक परिस्थिति' का परिचय पाना भी जरूरी है, परन्तु हम उसका दिग्दर्शन एक स्वतंत्र षरिच्छेदमें अगाडी कोरंगे । अस्तु, यहापर केवल राजनेतिक अवस्थापर एक -नमर और डालना वाकी है। जैन पुराणोंपर जब हम दृष्टि डालते हैं तो उस समय सर्वथा स्वाधीन सम्राटोंका अस्तित्व पाते हैं। -सार्वभौमिक सम्राट् ब्रह्मदत्त भगवान पार्श्वनाथके जन्मसे कुछ पहले यहा मौजूद थे। किंतु ऐसा माख्म होता है कि उनकी मृत्युके साथ ही देशमें उच्छुङ्गलताका दौरदौरा होगया था। छोटे छोटे राज्य स्वाधीन वन वेंठे थे और विदेशी लोग भी आनकर जहां -तहा अपना अधिकार जमा लेने लगे थे। इस तरहकी राज्य व्यव--स्थामें ऐसे भी उड़ेख मिलते है जिनसे यह घोषित होता है कि जनता खास अवसरोपर स्वय एक योग्य व्यक्तिको अपना राजा चुन लेती थी। <sup>3</sup> यह उपरान्तके प्रजसत्तात्मक राज्य जैसे लिच्छवि, मछ आदिका पूर्वरूप कहा जाय तो कुछ अनुचित नहीं है । जैन

३ उत्तरपुराण पृ० ५६४ और कैम्ब्रिज हिस्ट्री ऑफ इन्टिया भाग १ पृ० ६८०। २ उपगन्तके नागकुमारचिरत और करकण्ड चिर्च्च आदि अयोंके पदनेसे यही दशा प्रकट होती है। अनेक छोटेश राज्य दिखाई पड़ते हैं और विद्यायरोंको आनकर यहापर राज्य करते चतलाया गया है। इ दन्तपुरकी प्रजाने करकण्डुको अपनाराज्ञा चुना था। करकण्डुचिन्त देखो।

दृष्टिसे नो यह हालत राज्यकीय क्षेत्रमे मिलती है, वह अन्यथा भी सिद्ध है । प्राचीनतम भारतीय मान्यता इस पक्षमे है कि पहले एक व्यक्तिको जनता राजाके रूपमें चुन लेती थी और वह जननाके हितके लिये राज्य करता था। हिन्दुओके महाभारतमे रामा वेण और प्युकी कथासे यही पकट होता है। रवयं ऋग्वेदने 'समिति' और 'परिपद' शब्दोका उल्लेख मिलता है, जिममं स्पष्ट है कि प्रनासत्तात्मक राज्यकी नीव वैदिककालमें ही पड चुकी थी। वस्ति मानना पड़ता है कि उस समयकी प्रजा स्वाधीन राजाओंके ही आधीन थी । जाहिरा ऋग्वेदमें ऐमा कोई उल्लेख स्पष्ट रीतिसे नहीं है कि जिमसे किसी अन्य प्रकारकी राज्य व्यवस्था क अस्तित्त्व प्रमाणित होसके । ऋग्वेदमें अनेक स्थर्जो र 'राजन् ' रूपमे एक नृपका उल्हेख मिलता है और यह राज्य प्रणाली अवस्य वशपर-म्परामें क्रमशः चली आरही थी। राना होता तवक रानाओका मीरुसी हक था, किन्तु वह पूर्ण स्वाधीन भी नहीं थे कि मनमाने अत्याचार कर सके, क्योकि ऐसा करनेमे उनके मार्ग ममिति या सभाके सदस्य आड़े आते थे। " इसं कारण यह मानना ही पडता-है कि प्रजासत्तात्मक राज्यके वीज भारतमें ऋग्वेदके जमानेसे ही वो दिये गये थे। जैन शास्त्र भी सर्व प्रथम राजाओका साधारणः जनतामेसे चुना जाना ही बतलाते हैं। अतएव इप के कोई आश्चर्य नहीं, यदि मगवान पार्श्वनाथजीके ममयमे भी दोनो - रहके राज्योंकर अस्तित्त्व किसी न किसी रूपमें मौजूद हो।

१. महाभारत शातिपर्व ६०।९४। २. समक्षत्री ट्राइन्स ऑफ एन्शि-येन्ट इंडिया पृ० ९९ । ३ केम्ब्रिज हिस्ट्री ऑफ इन्डिया भाग १ पृ० ९४। ४. आदिपुराण अ० ६६।२४१-२७५।

वौद्ध साहित्यपर जब दृष्टि हाली जाती है तो वहांपर म॰ -बुद्धके पहलेसे सोलह राज्योका अस्तित्त्व भारतवर्पमें मिलता है। चेशक म० वुद्धके जीवनकालमें भी इन सोलह राज्योंका और इनके साथ अन्य प्रनासत्तात्मक राजाओंका अस्तित्व मिलता है; परन्तु ऐसी बहुतसी वातें हैं जो इन सोल्ह राज्योंका अस्तित्व म॰ बुद्धसे पहलेका प्रमाणित करती है । म॰ वुद्धके जीवनमें कौशलका अधि-कार काशीपर होगया था; अङ्गपर मगघाधिपने अधिकार जमा लिया था और अस्तक लोग संभवत. अवन्तीके आधीन होगये थे, कितु उपरोक्त सोलह राज्योंमें ये तीनो ही देश स्वाधीन लिखे गये हैं। इसीलिए इनका अस्तित्व वौद्ध धर्मकी उत्पत्तिके पहलेसे मानना ही ठीक है। यह वात दीघनिकाय (२-२३५) और महावस्तु (२। २०८-२०९)के उल्लेखोंसे भी प्रमाणित है; जिनमें बौद्ध धर्मके पहले केवल सात मुख्य देशों अर्थात (१) कलिंग, (२) अस्सक, (३) अवन्ती. (४) सौवीर, (९) विदेह, (६) अङ्ग और (७) कागीका नामोछेख है। इसमें भी कछिङ्गके साथ अस्तक, अङ्ग और काशीका उल्लेख स्वतंत्र रूपमे है । इस अवस्थामें कहना होगा कि भगवान पार्श्वनाथजीके समयसे ही सोलहराज्योका अस्तित्व भारतमें मौजूद था।

इस प्रकारकी राजन्यवस्थाके द्र्शन हमे भगवान पार्श्वनाथके समयमें होते है और उस समयकी सामाजिक और राजनैतिक परिस्थितिका डिग्दर्शन करके आइए पाठकगण, एक नजर तत्कालीन धार्मिक परिस्थिति पर भी डाल लें।

१ विम्त्रिज हिस्ट्ी ऑफ इन्डिया भाग १ पृ० १७३।

(७)

## तत्कालीन धार्मिक परिस्थिति !

" कश्चिद्विपसुतो वेदाभ्यासहेतोः परिभ्रमन । देशांतराणि पाखंडिदेवतातीर्थजातिभिः ॥ ४६६ ॥ लोकेन च विमुह्याकुलीभूतस्तत्पशंसन । तदाचारितमत्त्युचैरनुतिष्ठन्नयेच्छया ॥ ४६७ ॥ "

-उत्तरपुराण।

एक मनुप्य आकुल व्याकुल हुआ दृष्टि पड रहा है । किप-रोमा वेलके पत्ते अब भी उसके हाथमें है। वह रह रहकर अपने सारे शरीरको खुनालता है। खुनलीके मारे वह घवड़ाया हुआ है। देखनेमें सुडौल-सौभ्य-युवा है। उसका उन्नत भाल चन्दन चर्चित है। सचमुच ही वह एक बाह्मण पुत्र है, परन्तु इसतरह यह वावला क्यों वन रहा है ? किपरोमा वेलके पत्ते इसके हाथमें चयों है ? रहरहकर अपनी देहको वह वयो खुजला रहा है और खिनाई हुई दृष्टिसे वह अपने साथीकी ओर क्यो घूर रहा है?

इन सब प्रश्लोका ठीक उत्तर पानेके लिये, पाठकगण जरा भगवान महावीरजीके समवशरणके टश्यका अनुभव कीजिए। अनुपम गंघकुटीमें सर्वज्ञ भगवान अंतरीक्ष विराममान थे ! मृत, भविष्यत्, वर्तमानका चराचर ज्ञान उनको हस्तामलकवत् दर्शता था । सामने रक्खे हुये दर्पणमें ज्यो प्रतिबिम्ब साफ दिखाई पड़ता है उसी तरह परमहितू-रागद्वेष रहित-वीतराग भगवानके ज्ञान-रूपी द्र्पणमें तीनो लोकका त्रिकालवर्ती विम्ब स्पष्ट नजर पड़ रहा था ! कोई बात ऐसी न थी जो वहां शेष रही हो । उन

परमयोगी—साक्षात् परमात्माके निकट सब जीव मोदमावको घारण किये हुये बेठे थे। देव, मनुष्य, तिर्येच सब ही वहांपर तिष्टे भगवानके उपदेशको सुनकर अपना आत्मकल्याण कर रहे थे। भगवानके सुख्य शिष्य—प्रवान गणघर इन्द्रभृति गौतम एवं अन्य मुनिराज और आर्थिकाएँ भी वहां विराजमान थे। मनुष्योंके कोठेमें उस समयके प्रख्यात् सम्राट् श्रेणिक विम्वसार भी बेठे हुये थे। उनके निकट उनका विद्वान् और यशस्वी पुत्र अमयकुमार बैठा हुआ था।

यही संदर राजकुनार विनम् हो खड़ा होगया है-परमगुरूको नमस्कार करके टोनो करोंको जोडे हुये निवेदन कर रहा है। वह अपने पूर्वभवोंको जाननेका इच्छुक है। द्यागंभीर गणवर महाराम भी इसके अनुग्रहको न टाल सके । वे भगवान महावीरकी दिव्य-वाणीके अनुरूप कहने लगे कि "इससे तीसरे भवमें तु भव्य होकर भी वुद्धिहीन था। तृ किमी ब्राह्मणका पुत्र था और वेद पड़नेके लिए अनेक देशोने इचर उघर घूमता फिरता था। पासंड-मृहता, देवमृहता, तीथमृहता और ञातिमृहतासे सबको विमोहित कर बहुत ही लाकुलित होना या तथा उन्हींकी प्रशंसाके लिये उन्हीं कामोंको सच्छी तरह करता था। किसी एक समय वह दूमरी जगह जा रहा या। उसके मार्गमें कोई जैनी पथिक भी ना रहा था । नार्गेमें पत्यरोके देशके पास एक मृतोका निवासस्थान पेड था । उमके ममीप जाकर और उसे अपना देव समझकर बड़ी मिक्ति उम बाद्मगपुत्रने उमनी प्रदक्षिणा दी और प्रणान दिया। टमकी हम चेटाको देखरा बर् शावक हमने लगा । तथा उसकी

अवज्ञा करनेके लिए उस वृक्षके कुछ पत्ते तोड़कर मींडकर अपने परकी धूलसे लगा लिये और उम बाह्मणसे कहा कि देख, तेरा देव जिनियोका अनिष्ट करनेमें विल्कुल समर्थ नहीं है। इसके उत्तरमें उस वाह्मणने कहा कि अच्छा ऐमा ही सही, इसमें हानि ही क्या है ? मैं भी तेरे देवका तिरम्कार कर सकता हू । इस विषयमें तु मेरा गुरु ही सही ! इसतरह कहवर वे दोनो एक देशमे जा पहुंचे । वहांपर किपरोमा नामकी वेलके वहुतसे वृक्ष थे। उन्हें देखकर वह श्रावक कहने लगा कि देखों यह हमारा देव है और यह कहका उसने वडी भक्तिसे प्रदक्षिणा दी और नमस्कार कर अलग खडा होगया। वह बाह्मण पहलेसे क्रोध करही रहा था, इसलिए उसने भी हाथसे उसके पत्ते तोड़े और मसलकर सब जगह , लगा दिये, परन्तु वे खुज ही करनेवाले पत्ते थे इसलिये लगाते ही उसे अमह्य खुनलीकी बाधा होने लगी तथा वह डर गया और श्रावकसे कहने लगा कि इसमें अवस्य ही तेरा देव है। तव हंसता हुआ श्रावक कहने लगा कि इस सप्तारमे नीवोको सुलदुखका देने-वाला पहिले किये हुये कर्मोंके सिवाय और कुछ नहीं है-वर्म ही इसके मूलकारण है। इसिलये तप, दान, आदि सत्कार्यो द्वारा त् अपना कल्याण करनेके लिए प्रयत्न कर और इस प्रकारकी देवमृदताको कि देवता ही सब करते है निकाल फेंक। वादको वह फिर कहने लगा कि जो मनुप्य पुण्यवान हैं उनके देवलोग स्वयं आकर सहायक होजाते हैं । पुण्यरूपी ककणके रहते हुये देव कुछ हानि नहीं कर सक्ते । इस प्रकार समझाकर अनुक्रमसे उसकी देवमूढता दूर की।"

१-श्रीगुणाभद्राचार्य प्रणीत 'उत्तरपुराण"का प० लालाराम ऋन हिन्दी

पाठकराण, जिस व्यक्तिके विषयमें हम पारम्भमें कितने ही प्रश्न कर आए हैं, उसका सम्बन्ध गणधर भगवान द्वारा वतलाई गई उक्त बटनासे है । भगवान महावीरस्वामीके समयके अभयकुमारका जीव ही अपने पहलेके तीसरे भवमें बाह्मणपुत्र था। उसीका उछेल हम उत्पर कर आए हैं । अभयकुमारका यह तीसरा मव भगवान पार्श्वनाथके जन्मकालसे पहले हुआ समझना चाहिये: क्योंकि ब्राह्मणभवसे वह स्वर्ग गया था और स्वर्गसे आकर अभयकुमार हुआ था। इस प्रकार अभयकुमारके उपरोक्त पूर्वभव वर्णनमें हमें भग-

अनुवादमे । मृल शोक परिन्हेदने प्रारममें दिये हुओंको छोडकर इस प्रकार हैं ~

वान पार्श्वनाथके समय, बल्कि उसके पहलेसे स्थित धार्मिक वातावरणके दर्शन होते हैं। इस महत्वको दृष्टिकोण करके यह कथा
यहांपर दी गई है। इस कथाके अवतकके वर्णनसे यह स्पष्ट है कि
उस समय देवमृद्रता, तीर्थमृद्रता आदिका विशेष प्रचार था। दूसरे
शब्दोमें ब्राह्मण लोगोका प्रावल्य अधिक था। देवमृद्रता यहांतकः
यहो हुई थी कि लोग भृत, यक्षादिका वास पेडोपर मानकर उनकी
पूजा करते थे, उनको अपना देव मानते थे। यही कारण है कि
उक्त कथामें श्रावकके किपरोमा वेलको अपना देव बतानेपर ब्राह्मणपुत्रने कुछ भी आगापीछा न सोचा और उसके कहनेपर विश्वास
कर लिया! साथ ही वेदानुयायियोंने जो देव—ईश्वरको सुखदुखका
दाता घोषित किया था, उसका भी इस समय प्रचार था, यह भी
इस कथासे स्पष्ट है।

सभव है कतिपय पाठकगण, जैन कथाके उक्त विवरणकों विश्वासभरे नेत्रोसे न देखें, उनके लिये हम अन्य श्रोतोंसे जेनक- याके विवरणकी स्पष्टवादिताको प्रकट करेंगे। बौद्ध श्रोतोका अध्य- यन करके स्व० मि० हीस डेविड्स इसी निष्कषको पहुंचे थे कि वुद्धके समयमें पहलेसे चली आई हुई पेडोंकी पूजा भी प्रचलित थी। उन्ही पेडोंके नामके चैत्य आदि भी बने हुये थे। एक अन्य विद्वान् भगवान महावीर और म० बुद्धके समयकी धार्मिक स्थितिके विषयमे लिखते हुए लिखते हैं कि "पहले यहां एक पारू-

१-बुद्धिस्ट इन्डिया और 'डॉयलॉग्स ऑफ दी बुद्ध'भाग २ पृ० ११० फुटनोट तथा मि॰ आर॰ पी॰ चन्दाकी मेडीविल स्कल्पचर इन ईस्टन्हें, इन्डिया, Cal Univ. Journal (Arts), Vol. III.

तिक धर्म था जो वादमें हिन्दूधर्म या ब्राह्मण धर्मके नामसे ज्ञात हुआ। इस धर्ममें वहुत प्राचीन मनुष्योकी मानतायें. पित्र-वनोंकी पूजा, क्रियाकाड, प्रचित पोराणिक वाद आदिगर्भित ये । यह विल्कुल ही प्रकृति (Nature) की पूनाका धर्म था। और ज्ञवतक मनुष्य चुपचाप प्राचीन रीतियोंको मानते हुए रहे तवतक इस वातकी किसीको फिकर ही न हुई कि सैद्धान्तिक मन्तव्य किसके क्या हैं ? " इसतरह इससे भी यह बात प्रकट है कि पहले यहां वृक्ष जल आदि पारुतिक वस्तुओंकी पूजा भी प्रचलित थी। परन्तु तब यहां क्या केवल यही एक धर्म था, इमके लिए इस उक्त विद्वानके कथनको नजरमें रखते हुए हम अगाडी विवेचन करेंगे । यहांपर उपरोक्त जैन कथाके शेष भागको देखकर हम उस समयके धार्मिक वातावरणके जो और दर्शन होने है, वह देख लेना उचिट सगझते हैं।

उक्त जेन कथामे अगाड़ी कहा गया है कि "वह श्रावक उस ब्राह्मणके साथ गगानदीके किनारे गया । भूख लगनेपर उस नदीके जलको मणिगगा नामका उत्तम तीर्थ समझकर स्नान किया और इसतग्ह तीर्थमृढताका काम किया । तढनतर जब वह ब्राह्मण खानेकी इच्छा करने लगा तब श्रावकने पहले खाकर उस वचे हुये उच्छिष्ट भोजनमे गगानदीका वही पानी मिलाकर उस ब्राह्मणको दिया और हित बतलानेके लिये कहा कि गगाका जल मिलजानेसे न्यह भोजन पवित्र है इसे खाओ । उसे देखकर वह ब्राह्मण कहने रुगा कि तेरा उच्छिप्ट भोजन में केंसे खाऊ, तब उस श्रावकने

१-दी हिन्दी ऑफ प्री-दुद्धिस्टिक इन्टियन फिलानुफी पृ० ३६५-

कहा कि न जो इसतरह कह रहा है सो तुझे क्या मालम नहीं हैं। कि इममें गंगाका जल मिला हुआ है। यदि यह गगाजल इस भोजनके उच्छिष्ट रोपको भी दूर नहीं कर सक्ता तो फिर इन तीर्थां के जलसे पापरूपी मल किसतरह दूर होसक्ता है। इसलिये व अपने गृह चित्तसे इन निर्मृल विचारोको निकाल है। यदि जलसे ही बुरी वासनाओं के पाप दूर होजाय तो फिर तप दान जादि अनुष्टानोंका करना व्यर्थ ही होजायगा। सक्लोग जलसे ही पाप दूर कर लिया करें क्यों कि जल सब जगह सुलभ रीतिसे मिलता है। मिथ्यात्व, अविरत, प्रमाद, कपाय इससे पापकमों का वंघ होता है और सम्यक्तव ज्ञान. चारित्र तपसे पुण्य कर्मों का क्य होता है। तथा अंतमे इन्हीं चागेसे मोक्ष होती है। इसलिये अब न श्री जिनेन्द्रदेवका मत स्वीकार कर," इसप्रकार श्रावकने कहा।

उस श्रावकका यह उपदेश सुनकर उस ब्राह्मणने तीर्थमृढ़ता भी छोड़ दी । इसके बाद वहींपर एक, तपस्वी पांच अग्नियोंके मध्यमें बेठकर दुःसिह तप कर रहा था। जलती हुई अग्निमे छहों प्रकारके जीवोंका निरंतर घात होरहा था और वह प्रत्यक्ष जान पड़ता था। उस श्रावकने उस तपस्वीको माननेकी पाखिंड मूढता भी बड़ी युक्तियोसे दूर की। इसके बाद वह श्रावक फिर कहने लगा 'कि इस वट्वृक्षपर कुवेर रहता है, ऐसी बातोंपर श्रद्धान रखकर राजालोग भी उसके योग्य आचरण करने लग जाते हैं अर्थात् पूजने लग जाते हैं। क्या वे जानते नहीं कि लोकका यह बड़ा भारी प्रसिद्ध हुआ मार्ग छोड़ा नहीं जा सकता' इत्यादि ऐसे लोकपिसद्ध बचनोको कभी ग्रहण नहीं करना चाहिए क्योंकि ऐसे लोकपिसद्ध बचनोको कभी ग्रहण नहीं करना चाहिए क्योंकि ऐसे

हमें यथार्थताको लिए हुए पकट होती है। जब हम देखते हैं कि भगवान महावीर अथवा म० वुद्धके जनमकालमें बहुतसे यक्षमंदिर आदि मौजूद थे। वैशालीके आसपास ऐसे कितने ही चैत्यमदिर थे । यह चत्य चापाल, सप्ताम्रक, वहुपुत्र, गोतम, कपिनहा, मर्कट-हृदतीर आदि नाममे विख्यात थे। वौद्ध हेखक बुद्धवोष अपनी 'महापरिनिव्याण सुत्तन्तकी टीकामें 'चत्यानि को 'यक्षचेत्यानि ' रूपमें वतलाने हैं। और 'सारन्टदंचेत्य'के विषयमें कहते हैं, जहा कि वुद्धने धर्मोपटेश दिया था, कि 'यह वह विद्यार था जो यस सारन्द्रके पुराने मिटरके उजडे स्थानण्र वनाया गया था। इस-तरह उस समय यक्षाविकी पूजाका प्रचित होना भी स्पष्ट व्यक्त है। हिच्छिव क्षत्रिय रानकुमारोंके इननी मान्यता थी, यह भी प्रकट है। अब रही बात हेतुबादमे आप्तकी मिद्धि करनेकी मो यह भी बौद्ध शास्त्रोंसे प्रमाणित है कि उम समय ऐसे माधुलोग विद्यमान थे जो हेतुवादसे अपने मन्तव्योंकी सिद्धि करते थे और वर्षमरमें अधिक दिन वाद करनेमें ही विताते थे। इनप्रकार उप-रोडिखित जन कथाद्वारा जो भगवान पार्श्वनायके समयके धार्मिक वानावरणका पिचय हमें मिलता है, वह माय ठीक हो विदिन होना है और हमें उम ममयकी वार्मिक परिाम्यतिके करीवर स्पष्ट दर्गन हो नाने हैं। इस वार्मिक स्थिनिका दर्गन करते हुए आइए पाठकगण इससे पूर्वकी धार्मिक दशाका भी परिचय प्राप्त करलें जिससे इसका और भी स्पष्ट दश्य प्रगट होजाय और पूर्वोल्लिखित विद्वानके वर्णनक्रमका दिग्दर्शन प्राप्त होजाय ।

डां ॰ वेनीमाघव बारुआने अपनी 'एहिस्ट्री ऑफ प्री-बुद्धि-म्टिक इन्डियन फिलासफी' नामक पुस्तकमें हमे भारतके धार्मिक विकाशका अच्छा दिग्दर्शन कराया है। आपने पहले ही वेदोके ऋषियोंको प्राकृत-धर्म (Natural) निरूपण करनेवाला वतलाया है और आपकी दृष्टिकोणसे वह प्रायः ठीक है। परन्तु यदि हम वेदोके मंत्रोको शब्दार्थमे ग्रहण न करें और उन्हें अलक्त भाषाके आत्मा संवधी राग ही मानें, तो भी उनका अर्थ और अधिक स्पष्टतःसे ठीक बैठ जाता है । यह वैदिक ऋषिगण 'कवि' नामसे परिचित मी हुए हैं। तथापि यह भी स्पष्ट है कि प्राचीन भारतमें अलकृत भाषाका च्यवहार होता था। और हिन्दुओके वेद उन भाषासे अलग किसी दूसरी भाषामें नहीं लिखे गये हैं। इप देशामें उनको शब्दार्थमे ग्रहण करना कुछ ठीक नहीं नेचता है। जेनु शात्योमें यह स्वीकार किया गया है कि स्वयं भगवान ऋषभदेवके ममयसे ही पाखण्डमतोकी उत्पत्ति मारीचि द्वारा होगई थी। अर इधर वेद भी इस बातको स्वीकार करने हैं कि उनके

१-ऋग्वेद १।१६४,६ १०।१२९,४। २-हिन्दी विश्वकोष भाग १
'युष्ठ ६०-६७। ३-मि० एत्र्यग्ने अपनी "डी परमानेन्ट हिस्ट्री ऑफ भारतवर्षे में यही व्यक्त किया है तथापि वि०वा० प० चम्पतरायजीने 'असहमतसगम'
सादि प्रथोंमें यही प्रकट किया है। स्वय हिन्दू ऋषि 'आत्मरामायण' के
कत्तानि भी इस व्याख्याको स्पष्ट कर दिया है। ये प्रथ टेखना चाहिए।
४-आदिपुराण पर्व १८-१६-२०।३-२१७।

साथ २ उनका विरोधी मत भी कोई मौजूद था। अतएव वेदोंको शब्दार्थमें ग्रहण करके और फिर उनसे ही उपरान्त जन, नौद आदि धर्मोंकी उत्पत्ति मानना कुछ ठीक नहीं जचता है। जबिक जिनधर्म हिन्दूधर्मके समान ही प्राचीनतम धर्म होनेका दावा करता है, जिमका समर्थन हिन्दूओंके पुराण ग्रंथ भी करने हैं। ै तिस-पर स्वयं ऋग्वेद्में जो 'प्रनापति पर्नेटिन्' के मन्तव्योंका विवेचन किया गया है, उनसे इम विषयकी पुष्टि होती प्रतीत होती है, यदि हम उन्हें शुट्टार्थमें ग्रहण न करें। परमेष्टिन्की मान्यता द्रघरूप (Dynamistic) और संगयात्मक (Sceptic) कही गई है। इसी तरह भगवान महावीरके घर्मको भी द्वेषरूप (Dynamistic) और स्याद्वादात्मक कहा है; जो परमेष्टिनकी मान्यतासे मादस्यता रखता है । तिसपर स्वयं 'परमेष्टिन' शब्द ही खास जनियोंका है । कैनवर्मके पूज्य देव-अरहंत. सिद्ध, आचार्य. उपा-ध्याय, माबु-पंच 'परमेष्टी' के नामसे विख्यात हैं। इतर धर्मीमें इम शब्दका व्यवहार इम तरहसे किया हुआ प्राय-नहीं ही मिलना है। इम कारण संभव है कि जैनवर्मके सिद्धान्तको व्यक्त करनेके लिए अयवा उनी ढंगको बतानेके बास्ते 'प्रनापति परमेष्टी के मंत्रोंका मनावेश ऋग्वेडमें किया गया है । 'प्रनापति' शब्डसे यि न्यवं भगवान ऋषभटेवका अभिषाय हो तोमी कुछ आश्चर्य नहीं है. क्योंकि वर्मयुगके प्रारम्भमें प्रनाकी सृष्टि करने ओर उसकी रक्षाके उपाय वतानेकी अपेक्षा वे 'प्रजापित' नामसे मी उल्लिखित हुए हैं।

१-प्रकेट १०१३६। २-समावत ५,१४,७६, तथा विष्णुपुगन पृ० १०४। ३-ए हिस्टी स्पॅप प्री-बुद्धिस्टिक इन्टियन फिलॉमफी पृ० १५। ४-प्रवे पृष्ट ३६२। ७-जिनसहस्रकाम ४० २ स्त्री० ३।

इसतरह जाहिरा हमें इन मंत्रोंसे जैनधर्मका संबंध झलक जाता है। अब जरा इनके मंत्रोंको भावार्थमें ग्रहण करके देख लीजिए कि वह क्या बतलाते हैं ? इनके मन्तव्य ऋग्वेद मंत्र १०।१२९ मे दिये हुये हैं। पर हम यहांपर मि॰ वारुआके उछेखोके अनुसार विचार करेंगे। सबसे ही पहले परमेष्टिन्ने जो 'सिद्धान्त ' (Philosophy) का स्वरूप बतलाया है, वह दण्टन्य है। वे कहते हैं कि 'सिद्धान्त कवियोंकी आभ्यन्तरिक खोनका परिणाम है जो वे सत्तात्मक और असत्तात्मक बस्तुओंके पारस्परिक सम्बन्धको अपने विचार द्वारा जाननेके लिये करते हैं। ' जैनधर्ममें भी सिद्धान्तके स्वरूपको ऐसे ही स्वीकार किया गया है। वहां सिद्धा-न्तकी उत्पत्ति ऋषभदेव द्वारा घ्यानमग्न होकर विचार-तारतम्यकी परमोच सीमामे-केवली दशामें पहुंच करके होनेका उछेल है। वहां सिद्धान्तको किसी परोक्ष ईश्वर आदिकी कृति नहीं मानी है, बिक यही कहा है कि मनुष्य जब ध्यानद्वारा अपनी विचार-इष्टिको विल्कुल निर्मल बना लेता है तब उसके द्वारा सैद्धान्तिक विवेचन पारुतरूपमें होता है। परमेष्टिन्का भी भाव यही है; यद्यपि वह पूर्ण स्पष्ट नहीं है।

मनापति परमेष्टिनके समयमें कहा गया है कि दो तरहके-

<sup>ो-</sup>प्री-बुद्धिस्क इन्ड० फिला० पृष्ट ६-" Prajapati Parmesthin seems to speak of philosophy as search carried on by the Poets within their heart for discovering in the light of their thought the relation of existing things to the non-existent. (Rig. X. 192, 4 सतीवधृन असति).

मत प्रचलित थे। एकका कहना था कि 'व्यक्ति' (Being) की उत्पत्ति 'अ—न्यक्ति' (Non-Being) मेंसे हुई है। दूसरा कहता 'या कि 'व्यक्ति' (Being) व्यक्तिमेंसे ही उत्पन्न होसक्ता है। इन दोनोंके वीचमे प्रनापतिने मध्यका मार्ग ग्रहण किया था, यह कहा गया । उनके निकट 'मुख्य वस्तु' का समावेश न व्यक्तिमें था और न अन्यक्तिमें। (For him the original matter comes neither under the definition of Being noi that of non-B ing ) प्रनापतिने समझानेके लिए पानी (स-िलिल) को मुख्य माना था। उनका कहना था कि पानीसे ही सब वस्तुए बनी है, सब सत्तात्मक वस्तुओकी मूल द्रव्य पानी है। इसके अगाडी उन्होंने और कुछ न वतलाया और इसी अपेक्षा उनका मत संशयात्मक माना गया है। उनके निकट गहन-गंभीर पानी ही सब कुछ था और वह भी क्या था ? वह एक वस्तु थी जो स्वास रहित पर अपने ही स्वभावमें स्वासपूर्ण थी । ( आनीडवात स्वधयातट एकम्, तस्माद्धान्यन् न पर किञ्चन नास<sup>'</sup>") वह अमूर्तिक भी थी। (ऋग्वेद १०।१२९,५) अंधकार (तमस) भी था और इस तमस-अधकारमें पहले 'पानी' अपने अव्यक्तरूप (अपकेतम्) मे छुपा हुआ था।पानी ही वह था जो सत्तामें था। (सर्वेम इद ।) पानी यहापर सिवाय आत्मद्रव्यके और कुछ न था। संसारमें आत्माको 'पानी' के नामसे सज्ञित करना ठीक भी है,

१-१ हिस्ट्री ऑफ प्री-बुद्ध० इन्ड० फिला० पृष्ठ १२। २-पूर्व प्रमाण। ३. प्रत्रे पृ० १२ ४ पूर्वे पृ० १३-" Water was that one thing, breathless, breathed by its own nature. ५-पूर्व पृष्ठ १३।

क्योंकि पानी एक मिश्रितरूप है और संसारमे आत्मा भी अज्ञानसे वेष्टित संयुक्तावन्थामें है यद्यपि मूलमे वह अपने स्वभाव कर
ही नीवित है अर्थात् अपने म्बभावसे वह अब भी च्युत नहीं हुआ
है । और अमूर्नीक ही है । वही अपना ससार अपने आप बनाता
है इस कारण सब वस्तुओंका क्रतों भी वही है । इसप्रकार प्रजापति परमेष्टिन्के मन्तव्यको हम भावार्थरूपमें प्राय जैनधर्मके समान
ही पाते है । बिल्क जिनसेनाचार्यजी क्रत 'जिनसहस्रनाम' में भगवान ऋषभदेवका स्मरण 'सिल्लात्मक' रूपमें किया हुआ मिलता
है । यह भी 'सिल्ल के अर्थ 'आत्मा' की पृष्टि करता है,
क्योंकि ऋषभदेव परमात्मा रूपमें ग्रहण किये गये है और परमात्माः
एव आत्मामे मूलमे कुछ अन्तर नहीं है । अस्तु;

प्रनापतिने पुद्रल (Matter) और मुख्य शक्ति-आत्मा (Notice power) में यहांपर कोई मेद भी न बताया, इसका कारण यही है कि वह पहले ही आत्माको 'पानी' मानकर इस मेदको प्रकट कर चुके थे। 'व्यक्ति' उनके निकट 'पर्याय' ही थी। 'पानी' अर्थात आत्माकी पर्याय-पलटन उसमे गरमाई (तपस) के कारण होती थी। यह गरमाई जैनहिष्टेसे 'विभाव' कही जासकी कारण होती थी। यह गरमाई जैनहिष्टेसे 'विभाव' कही जासकी किससे 'काम'की उत्पत्ति होना ठीकं ही है। काम ही सासारिक परिवर्तनमें मुख्य माना गया है, जो मनसे ही जायमान (मनसो रेत.) या। यह मन अन्तत 'सूर्य' बतलाया गया है। जो संसारमे प्रथम-जन्मा, स्व-विज्ञान और प्रत्यक्ष संसारमें व्यक्तिरूप है। 'जैनधर्ममें जन्मा, स्व-विज्ञान और प्रत्यक्ष संसारमें व्यक्तिरूप है। 'जैनधर्ममें भी पर्याय घारण करनेमे मुख्य कारण कामादि जनित इन्द्रियलिप्सा

१-जिनसहश्रनाम अ० २ श्लोक ५। २-ए हिस्ट्री० पृ० १३ । २-पूर्व पृष्ठ १४। ४-पूर्व प्रमाण । ५-पूर्वप्रमाण ।

ही मानी गई है और मन एक अलग पदार्थ माना गया है जिसका खास सम्बध आत्मासे हैं। उसको अन्ततः सूर्यरूप कहना कुछ गलत नहीं है, क्योंकि सूर्य आत्माकी शुद्ध दशाका द्योतक है। स्वय ऋग्वेद्मे उसे अमरपनेका स्वामी ( अम्रितत्वप्येशानो १०० ९०,३) कहा गया है। इस तरह प्रनापति परमेष्ठिन्के नामसे जो सिद्धान्त ऋग्वेदमे दिये गये है वह जैनधर्मसे साटश्यता रखते हैं तथापि पहले बताये हुए नामके भेदको टिप्टिमें रखते हुये यह कहना कुछ अत्युक्ति पूर्ण न होगा कि इन मंत्रोंमें वेद ऋषियोंने भगवान ऋषभदेव द्वारा प्रतिपादित नैनधर्मका किञ्चित् विवेचन किया है। इसिलिये मारतमें प्रारमसे एक प्राक्त धर्म जो उपरान्त बाह्मण धर्म कहलाया केवल उसका ही अस्तित्व बतलाना ठीक नहीं है। इस एव अन्य श्रोतोंसे यह प्रमाणित है कि भारतमें जनधर्मका अम्तित्व वेदोंसे भी पहलेका है।

डा॰ सा॰ ने नेटोंकेबाद ऐतरेय, तेतिरीय आदि वाह्मण दर्शनोका समय आता हुआ वताया है। यह काल महीदास ऐतरेयसे याज्ञ-बल्वय तक माना है। इम कालमें मेद्धान्तिक विवेचनाका केन्द्र 'ब्रह्मऋषि देश'से हटकर 'मध्यदेश'मे आ गया था, जो हिमालय और विन्ध्या पर्वतोके बीचका स्थल था। यह परिवर्तन क्रमकर हुआ ही खयाल किया जा सक्ता है। इस कालमे धर्मकी विशुद्धता नाती रही और पुराण—क्रियाकाण्ड आदिका समावेश हो चला था। लिलत कविताका स्थान शुप्क गद्यने ले लिया था। इस समयके तत्वान्विषिकोके समक्ष यही प्रश्न था कि मै ब्रह्ममें कव-लीन हो सक्ता हूं। " और इसी लिए योगकी प्रधानता भी इस जमानेमें विशेष रही थी। वैजन शास्त्रोमे भी भगवान शीतलना-थके समय तक अविच्छन्न रूपसे धर्मका उद्योत बने रहनेका उछेख है। उसी समयसे ब्राह्मणोमें लोमकी मात्रा बढ़नेका उछेख किया गया है और वतलाया गया है कि उन्होने नए शास्त्रोकी रचना भी की थी। इसकेवाद मुनिसुव्रतनाथ भगवानके समयमें वेदोंमें पशुयज्ञकी आयोजना की गई थी, यह बतलाया है। सचमुच नेन शास्त्रोंकी यह कमन्यवस्था ऐतिहासिक अनुसन्धानसे प्रायः बहुत कुछ ठीक वैठ जाती है। ऊपर जो वेदोंके बाद कलिकालमें केयाकाण्ड आदिका वढना वतलाया है वह जैन शास्त्रके वर्णनके हित कुछ अनुकूल है। इस अवस्थामे जैन शास्त्रोका यह कथन ी विश्वसनीय सिद्ध होता है कि जैनधर्म भी एक प्राचीन कालसे

१-ए हिस्ट्री ऑफ प्री-द्द्धि, इन्ड० फिजा० पृष्ठ ३९। २-उत्तर-उगण पृष्ठ १००। ३-पूर्व पृष्ठ ३५१-३६०।

स्वयं ब्राह्मणोकी उत्पत्तिके पहलेसे वरावर चला आ रहा था। यह व्याख्या अन्यथा भी प्रमाणित है, यह पुनः वतलाना वृथा है।

इस कालका प्रारम महीदास ऐतरेयसे किया गया है जो स्पष्टत ऐतरेय दर्शनके मूल संस्थापक कहे जा सक्ते है । छान्दोग्य उपनिषद्मे इनकी उमर ११६ वर्षकी बतलाई गई है। ओर यह ज्ञाह्मण ही थे । इनकी माका नाम इतरा था । इसी कारण इनका द्रीन ऐतरेय कहलाया था। इनके सेद्धान्तिक विवेचनके स्पष्ट दर्शन पाय कहीं नहीं होते है। तो भी इनने लोकमें पांच द्रव्य-नल, एथ्वी, अग्नि, वायु और आकाग-माने थे, इन्हींसे व्यक्तिका अस्तित्व माना गया है ! सृष्टिके कार्य आदिका मूल कारण इनने चरमात्माको ही माना था। (ऐतरेय आरण्यक १।३।४। ९) आ-त्माका सवंध परमात्मासे ही वतलाया था । एक स्थानपर वह उसे ंशरीरसे अलग नहीं बतलाते हे परन्तु अन्यत्र प्राणोक्ती स्वाधीनता स्वीकार करते हैं। (ऐतरेय अरण्यक, २। ३।१।१ और २। १।८।१२-१३) इन्होंने मनुष्यके शारीरिक अवयवोका वर्णन खासी रीतिसे किया था और अमली जीवनके लिए विवाह और -संतानका होना जरूरी समझा था। (ऐत० आर० १।३।४) १२-१३) पुत्रहीन पुरुषका जीवन ही, उनकी नजरोर्ने कुछ नहीं था। ( नापुत्रस्य लोको स्तिति ) इस प्रकार महीदास ऐतरेयका मत था।

इनके वाद मुख्य बाह्मण ऋति गागीयण माने गये है । इन्होंने कहा था कि ' जो बाह्मण है वही में हूं । ' (कौषीतिकिं

१-ए हिस्द्री ऑफ प्री-वुद्ध० इन्ट० फिला० पृष्ठ ५,१-९६।

उपनिषद १।६ ) और ब्राह्मण इनके निकट 'सत् था।' इनके उप-रान्त पतरदनकी गणना की गई है। यह काशीके राजा दिवोदासके पुत्र थे। इन्होंने संयमी जीवन वितानेके लिए आंतरिक अग्निहोज्ञ ( आन्तरम् अग्निहोत्रम् ) का विधान किया था । यह वैदिक यज्ञ-वादका एक तरहसे सुधार ही था। प्रज्ञातमा ( 'ornitive Soul) के मुल प्राणको इन्होने ससारका पोपक, सबोका स्वामी. गरीर रहित और अमर वतलाया थाः इसलिए वह सांचारिक पुण्य-पापसे रहित था। (कोपीतिक उप० ३।९)। किसी भी व्यक्तिके किसी कार्यसे 'उमके जीवनको हानि नहीं पहुंचती है, माता, पिताके मार डालनेसे भी कुछ नहीं विगड़ता है; न कुछ हानि चोरीसे या एक बाह्मणके मारनेसे होती है। यदि वह कोई पप करता है तौभी चेहरेसे पकाश नहीं जाता है।' (कौ॰ २०३।९) इस तरह उनकी शिशामें जाहिरा पुण्य-पापका लोप ही था। इनके इस सिद्धांतका विशेष आन्दोलन नचिकेत, पूरणकस्सप, पकुढक,चायन और भग-वदगीताके रचयिता द्वारा हुआ था। <sup>१</sup>

प्रतरदनके पश्चात् उदालक आरुणीके हाथोसे ब्राह्मण मतमें एक उलटफेर ला उपस्थित की गई थी। उदालक अरुण ब्राह्मणका पुत्र और श्वेतकेत्रका पिता था। इनका मत 'मन्थ' नामसे ज्ञात था, जिसमें विवाहका करना मुख्य था। जैन राजवार्तिकमे मान्थिनकोंकी गणना कियावादियोंमें की गई है। क्वेतांविरयोके सूत्रकृताङ्गमें भी (१।१।२।७-९) इनके मतका उद्घेख है। इनको ज्ञानकी पिपासा उत्कट थी। इनका सेद्धान्तिक विवेचन प्रायः महीदास जैमा ही था। इन्होंने

<sup>—</sup> १- पूर्व ष्टुष्ठ १११-६२३ ।

पुद्गलका उल्लेख ' देवता ' के रूपमें किया था तथापि पुद्गलाणु-ओका मिलना और विघटना भी स्वीकार किया था।

उपरान्त वरुण द्वारा तेतरीय मतका प्रारंभ हुआ था। उद्दा-ठकने अग्नि, जल और ए॰वी तीन ही द्रव्य माने थे, परन्तु वरुणके निकट वह आकाश, वायु, अग्नि, जल और ए॰वी थे। ब्रह्मको ही इनने मुख्य और सर्वका प्रेरक माना था। तथापि वही उनके निकट अन्तिम ध्येय भी था जिममें स्याई आनन्दका उप-भोग था। आत्माकी क्रियाजीलताक विषयमें इनकी साहस्यता महीदाससे थी। मनुष्यके प्रत्येक कार्यमे आनन्दको ही इनने मुख्य माना था। मानुषिक आनन्दका प्रारंभ रमना इन्द्रियसे करके वह इसका अन्त ध्यानावस्थामे करते हे। इसमे स्त्री, पुत्र, धन, सम्पत्ति आदिको भी गिन लेते है। यह भी उनके निकट आनन्दके कारण है।

वरुणके उपरान्त वालाकि और अजातशत्र उल्लेखनीय है। वालाकि एक ब्राह्मण और याज्ञवहरयका समकालीन था। अजातशत्र राजपुत्र थे और विदेहके राजा जनकके समयमे हुए थे। राजा जनक फिलासफरोंके प्रेमी व सरक्षक थे और राजा अजातशत्र सत्र पिलासफर थे। वालाकि और अजातशत्र में शास्त्रार्थ हुआ था। मुख्य विषय आत्माका स्वरूप और जगत् एव मनुष्यमें उसका स्थान निर्णय करना था। वालाकि सूर्यमें आत्माका ध्यान करना उचित समझता था, पर अजातशत्र उसे प्रकृति (Nature) का एक अग ही मानता था।

१-ए हिस्ट्री ऑफ प्री-बुद्द० इन्ड० फिला० पृष्ट १२४-१०२ । २-पूर्व ग्रसाण पृ० १०२-१५० । ३-प्रवै० पृ० १५१-१५२ ।

इनके साथ ही याज्ञवल्क्यकी प्रधानता रही थी। कहा जाता है कि यह बौद्धकालसे बहुत ज्यादा पहले नहीं हुये थे। इनका 'नेति नेति' धर्म विख्यात् है । इन्हीके कारण राजा जनकका नाम चिरस्थाई होगया है। याज्ञवल्क्यके निकट आत्म काम (Self-love) ही मुख्य था। इसहीको उनने शेष कामो (Love) का उद्गमस्थानः माना था । इसका प्रारंभ अपने आत्म-रक्षाके भावसे होकर पर-मात्माके प्रेममें अंतको पहुंचता है। दाम्पत्य प्रेम, सतानप्रेम, धन, पशु, जाति, देवता, घर्म आदि प्रेम सब ही विविध अंशोमें आत्म-काम (Self-love) ही हैं । इनका संबंध भी परमात्मासे है क्योंकि जब इम अपने व्यक्तित्वसे प्रेम करेंगे तो परमात्मासे भी करेंगे, यह उनका कहना था। इसी लिए उन्होने इच्छा ( Desiring ) को बुरा न माना था-फिर चाहे पुत्रो-सम्पति या बाह्मणकी ही वाञ्छ। क्यों न की जाय ! इसतरह इनने भी प्राचीन वैदिक मार्गका एक तरहसे समर्थन करना ही ठीक माना था। त्याग अवस्थामें भी स्त्री, पुत्र, धन, सम्पत्ति आदि उपभोगकी वस्तुओको बुरा नहीं बतलाया था। सचमुच उपरान्तके इन ऋषियों द्वारा यद्यपि वेदोंके विरुद्ध भी आवाज उठाई गई थी, परन्तु वे उसके मूलभावके खिलाफ नहीं गए थे। आत्म-ज्ञानको विविध रीतियोंसे प्राप्त करनेका प्रयत्न इनमें जारी होगया था। परिणाम इसका यह हुआ कि अन्ततः वेद और वेदिक क्रियाकाण्डको लोग बिल्कुल ही हेस दृष्टिसे देखने लगे । उनको अविद्या और नीचे दर्जेका ज्ञान सम-झने लगे। पर यह सब हुआ तब ही जब जैन तीर्थंकरो-श्रमध

१-पूर्वे० पु० १५३-१८० । २-पूर्वे० पृ० १९३ ।

धमंके प्रणेता ताक्षात् जीवित परमात्माओं ने इन वैदिक ऋषियों के सिद्धान्तों के विरुद्ध समय समयपर नितान्त वस्तुस्वभावमय धर्मका निरूपण किया था। अवस्य ही आधुनिक विद्वान् इस व्याख्यासे सहसा सहमत नहीं होते हैं, पर यह हम देख ही चुके हैं कि स्वय वेदों में ही वेदिवरोवियों का अस्तित्व वतलाया गया है। ये वेदिवरोवी अवस्य ही जैन श्रमण थे।

याजवल्क्यके सिद्धातोने वैदिक धर्ममें उपरात ईश्वरवादको उत्तेजना टी । इसमे बाह्मणोंका पुराना ही श्रद्धान था, परन्तु याज्ञ-वल्क्यके सिद्धांतोंने इसके लिये नया क्षेत्र ही सिरन दिया। वृहद् आरण्यक उपनिषदके प्रथम अध्यायमें इस मतका निरूपण किया हुआ मिलता है । 'पुरुष-विधि-ब्राह्मण 'के कर्त्ता आसुरी अनुमान किए गए हैं। आसुरी ही इस जागृतिमें मुख्य व्यक्ति थे। वौद्ध शास्त्रोंमे आसुरीका उछेख मिलता है। वहा इनके बारेमे कहा गया है कि मूर्यको ही इन्होने प्रथमजन्मा माना था और वही इनके निकट 'ब्रह्मा, महाब्रह्मा, अभिभृ , सर्वेशक्तिमान् , सर्वेज्ञ, शासक, ईश्वर, कर्ता, निर्माता, श्रेष्ट, संजिता, वर्तमान और भविप्यन्का पिता था। ' उसके मनमे इच्छा होते ही मनशक्तिसे (मनोपनिधि ) उसने सृष्टि रच दी थी । यही भाव 'पुरुष-विध-वाह्मण' मे दिया हुआ है। यही आसुरी संभवत निरीश्वर सांख्यमतके उपदेशक हैं। श्वेताम्वर जेनग्रन्थके अनुसार वह भगवान ऋपभदेवके समयके मरीचि नामक भृष्ट जैनुमुन् और-साख्यमतके प्रणेताके जिप्य

१-करपसूत्र पृ० ८३ । २-ए हिस्ट्री ऑफ प्री-बुद्ध० इन्ट० फिला० पृ० २१३-२१∪ ।

कपिलके अनुयायी थे। कपिलको आसुरी अपना गुरु मानते थे और उनसे ही 'षष्टि—तंत्र' नामक मान्य सांख्य ग्रन्थ रचा था। (देखो आवश्यक वृ०निर्युक्ति गा० ३५०-४३९) किंतु 'आदिपुराणनी'में किपलको मारीचिका शिष्य नहीं लिखा है। वहा 'त्रिदंडी मार्ग' निकालनेका उछेल है (ए० ५३७)। जो हो, इससे यह प्रकट है कि आपुरीका सम्बन्ध अवस्य ही सांख्यदर्शनसे था किन्तु हमारा अभिपाय यहापर इन वैदिक ऋषियोंके सिद्धातोपर विवेचना करनेका नहीं है और न हमारे पास इतना स्थान ही है कि हम उनकी विवेचना यहा कर सकें । यहां मात्र वैदिक-धर्मके विकाश क्रमपर प्रकाश डालना इप्ट है, जिससे भगवान पार्श्वनाथके समयके धार्मिक वातावरणका स्पष्ट रङ्ग-ढग माळूम हो सके । वैसे जैन-शास्त्रोंमें इन वैदिक मान्यताओकी स्पष्ट आलोचना मौजूद ही है। अस्तु! हमें अपने उद्देश्यानुसार केवल इन वैदिक ऋषियोके सैद्धां-तिक इतिहास क्रमपर एक सामान्य दृष्टि डाल लेना ही उचित है।

आसुरीका अस्तित्व संभवतः भगवान नेमिनाथके तीर्थमें रहा होगा और इन्हींके धर्मोपदेशसे यह प्रभावित हुआ होगा, यही कारण है कि वह हमारे लिये आत्मा या परमात्माको प्राप्त करना अन्य कार्योसे सुगम समझता है (God or soul is nearer to us than anything else: dearer than a son, dearer than wealth, dearer than all the rest) और पुत्र, सम्पत्ति एव अन्य सब वस्तुओंसे प्रिय वतलाता है। जहां पहले पुत्रकी प्रधानता रही थी, वहां वह अब आत्माको ला उपस्थित करता है। पर साथ ही वह अन्य कर्तन्योंको पालन करना भी जहूरी खयाळ करता है जो उसके निकट सिर्फ तीन ये है; (१) ब्राह्मण, (२) क्ज, (२) और ससार । अपने पुरखाओंके सामाजिक, नैतिक और आत्मीक कार्योंको करना भी वह उचित वतलाता है। इन कर्त-व्योकी पूर्ति करनेको वह तीन लोक-देव, पितृ और नृलोक निर्दिष्ट करता है। नृलोककी प्राप्ति केवल पुत्र द्वारा ही उसने मानी है। इस तरह वह भी प्राचीन मान्यता स्त्री और पुत्रकी प्रधानताको छोड नहीं सका है। देव और पितृलोकका लाभ क्रमशः ज्ञान और यज्ञ द्वारा उसने वतलाया है । सामाजिक जीवनके सम्वन्धमें वह कहता है कि मूलमें मनुष्योंमे कोई जातीय भेद विद्यमान नहीं थे प्रंतु उपरान्त सामाजिक वढ़वारी और भलाईके लिहाजसे जातीय मेद स्थापित किये गये थे। जेनदृष्टि मी कुछ २ इसी तरहकी है। भीगमृमिके जमानेमें वह भी मनुप्योंमें कोई भेदमाव नहीं वतलाते हैं परन्तु कर्तव्य युगके आनेपर आदि ब्रह्मा भगवान ऋषभदेवने चार वर्ण या जातियां स्थापित की थीं, यह कहते हैिकिन्तु जैनधर्ममे जातियोकी उचता आदिपर उतना अभिमान नहीं माना गया है. जितना कि हिंदू ऋषियोंके निकट रहा है। जैनदृष्टिसे जातिमद एक दूषण है पर आसुरी इन जातीय भेढोंको आवश्यक मानता था । भविष्य जन्मके श्रद्धानको भी वह मुख्यता देता था।

इस प्रकार वैदिक धर्मने प्रारम्भसे ही गृहस्थकी तरह साधुको भी नियमित रीतिसे सांसारिक भोगोपभोगका आस्वाद छेना बुरा नहीं माना अया था। स्वयं वेदोंमें ही संतानको मनुष्यका मुक्तिदाता बतलाया गया था। (प्रजाति॰ अमृतम्) उनके निकट अमरपनेको प्राप्त करना केवल

१-पृते पृ० २१८-२२५।

विवाह द्वारा संभव था। विवाह विना वे मनुष्यका 'मिट्टीमें' मिलना और गारत होना' मानते थे। धेतरीय और तैतरीय कालमें भी इस मान्यताकी प्रधानता रही थी। सब ही वेदानुयायियोके निकट,(१) वैदिक साहित्यका अध्ययन करना, (२) वैदिक रीतिरिवाजोंका पूर्ण पालन करना, (३) पारम्परीण धर्ममें किचित् उन्नति करना, (४) देवताओं और पित्रोंकी पूजा करना एवं ( ९ ) विवाह करना मुख्य कार्य रहे हैं। यज्ञ करने, पंचानित तपने और विवाह करनेपर वे भगवान् पाइवेनाथके समय तक जोर देते रहे थे। यद्यपि आसुरीने भगवान् नेमिनाथके उपदेशके प्रभावानुसार इस श्रद्धानमें किंचित फेरफार भी किया था, परन्तु वह भी मृलभावसे विचलित नहीं हुआ था। सारांश यह कि वेदानुयायी ऋषियोंने गृहस्थ जीवनका नियमित उपभोग करना वुरा नहीं माना था और हठयोगको भी वेदब बढ़ाया था। ब्रह्मचर्यसे तो वह बुरी तरह भयभीत थे। बाह्मण ऋषि बौद्धायन और विशष्टने स्पष्ट कहा था कि पुत्र द्वारा मनुष्य संसारपर विजय पाता है; पौत्रसे अमरत्व लाभ करता है और प्रपौत्रको पाकर परमोच स्वर्गको प्राप्त करता है। इसी लिए एक बाह्मणका जन्म तीन प्रकारके ऋणोसे लदा हुआ होता वतलाया गया है। अर्थात् छात्रावस्थाका ऋण तो उसे ऋवियोको देना होता है: यज्ञोको करके देवताओं के ऋणसे वह उऋण होता है और एक पुत्र द्वारा वह सस्रति (Manes) को संतोषित करता है। "

जैनोके 'उत्तरपुराण'मे भी वैदिक ऋषियोंके इस धर्म विकाश

१-पूर्व ॰ पृ॰ २४९ । २-पूर्व ॰ पृ॰ २४६ । ३-ए हिस्ट्रीऑफ प्री-बुद्ध ॰ इन्ड फिला ॰ पृ॰ २४७ । ४-बोझायन २।९।१६।६, विशिष्ट १७।५,

सम्बन्धी क्रमके किञ्चित् दर्शन हमें मिलने हें, यह हम ऊपर कह चुके हैं। सचमुच वहा पहले यही कहा गया है कि यद्यपि स्वयं भगवान ऋपभदेवके समयमें ही मरीचि द्वारा पानंड मतकी उत्पत्ति होगई थी परन्तु धर्मेकी विच्छित्ति भगवान जीतल्नाथ तकपाय नहीं हुई थी। हां, इन जीतलनाथ तीर्यनरके अंतिम सनयमें आकर अवस्य ही जैनधर्मका नाम होगया था और मृतिमर्भ ब्राह्मणके पुत्र मुडगालयनने मिथ्यागास्त्रोकी रचनाकर पृथ्वी, सुवर्णका ढान देना सर्व साघारणके लिए आवर्यक वतलाया या। उपगन्त श्रियांसनाथ मगवान द्वारा जेनधर्मका उद्योत पुन होगया या परन्तु भगवान सुनिसुव्रतनाथके तीर्थकालमे जाकर अहिमा धर्मके विरुद्ध पुनः ऊषम मचा था। राजा दनुके राजत्वकारुमें पर्वत आहिने हिसाननक यज्ञोंकी आदिप्कृति की थी। 'अन' शब्दके अर्थ ' जालि धान्य ' के म्थानपर इनने 'वकरा' मानकर पशुओका होमना वेदोक्त वतलायां था और फिर नरम्धतक रच दिया था।\* परन्तु इसके पहले अरनाथ तीर्थकरके समयमें ब्राह्मण माधु स्त्री सहित रहने लगे थे, यह भी वतलाया गया है। अयोध्याके राजा सहस्रवाहुके काका शतुविदकी स्त्री श्रीमतीसे उत्पन्न जमदिन द्वारा इस प्रधाका जन्म हुआ था । यहांपर इस वेदवाक्यका उल्लेख जनगास्त्रमें किया गया है कि पुत्र विना मनुष्यकी गति नहीं होती है। (अपुत्रस्यगतिनीम्तीत्यार्प किं न त्वया श्रुत) जमदानिने अपने मामा पारत देशके राजाकी छोटी पु-ीसे विवाह किया था, जिससे इनके दो पुत्र इन्द्रराम और खेतराम हुये थे। सहस्रवाहुने

१--उत्तरपुराण पृष्ठ १०० । २-पूर्व० पृष्ठ ३३९-३५१ ।

जब इनकी कामधेनु गाय जमदग्निको मारकर छीन ली थी तब इन्होंने क्षत्री वंशको नष्ट करनेका प्रयत्न किया था। शांडिल्य ऋषिने सहस्रवाहुकी एक रानी चित्रमतीको सुबन्धु नामक निर्श्रन्थ मुनिके पास रख दिया था, जिसके गर्भसे सुभीम चकवर्तीका जन्म हुआ था। इन्हीं सुभौमने अपने वंशके वैरी परशुराम-जमद्गिके दोनों पुत्रोको नप्ट किया था। भगवान मुनिसुव्रतनाथके तीर्थमें ही रामचन्द्र आदि हुये थे और फिलासफरोके आश्रयदाता जनक भी इस कालमे मौजूद थे। जनकने पशु यज्ञका विचार किया था, परन्तु वह विद्याधरो, जिनमे रावण मुख्य था, से भयभीत थे जो पशु यज्ञके खिलाफ और सम्यग्दष्टी थे। जनकके मत्री अतिशय-मितने इसका विरोध भी किया था। अन्ततः राम-लक्ष्मणकी मद्द रामा जनकने ली थी। उपरान्त गौतम, जठरकौशिक, पिष्प-लाद आदिका भी उल्लेख इस पुराणमें है । इस तरह जैन शास्त्रीसे भी वदिक धर्मके विकाशक्रमका पता चल जाता है।

अतएव यहांतकके इस सब वर्णनसे हम भगवान पार्श्वनाथ-जीके जन्मकालके समय जो धार्मिक वार्तावरण इस भारतवर्षमें हो रहा था उसके खासे दर्शन पा लेते है । देख लेते है कि ब्राह्मण ऋषियोकी प्रधानतासे पशुयज्ञ, हठयोग और गृहस्थ दशामय साधु जीवन वहु प्रचलित थे । ब्रह्मचर्यका प्रायः अभाव था । तथापि देवताओकी पूजा और पुरखाओकी रीतियोंके पालन करनेके भादसे देवमुढ़ता और तीर्थ मृढ़ता आदि भी फैल रहे थे । वातावरण ऐसा दूषित होगया था कि प्राक्टत उसको सुधारनेकी आवश्यक्ता

१-पूर्व० पृ० २९२-३००। २-पूर्व०१ १०-३४०-३६४।

थी । अवस्य ही इस समय भगवान नेमनाथजीके तीर्थके जैन मुनि भी यद्यपि जैनधर्मका प्रचार कर रहे थे और जैनी भी मौजूद भेः परन्तु वैदिक मतके सामने उनका महत्व वहुत कम था । अस्तुः अब आइये पाठकगण काशी और उसके राजाका परिचय प्राप्त कर कें जहां भगवान पार्श्वनाथका जनम हुआ था।

(c)

## बनारस और राजा विश्वसेन।

" भरतखंड छहखंड समेत, धनुपाकार विराजत खेत । ताम सव मुख धर्म निवास, कासी देश कुशल जनवास ॥३२॥ गांव खेट पुर पट्टन जहां, धन-कन भरे वसे वह तहां। निवर्से नागर जैनी लोय, द्या धर्म पालै सव कोय ॥३३॥

-पार्श्वपुराण ।

महा रमणीक देश था। ऊचे पर्वत, सिलल सरितार्थे और क्रक्क निनादपूर्ण झरने वहांके दृश्यको वडा ही मनमोहक वना रहे थे। उसके मध्यके बडे२ गहन वन पथिकजनोको भयभीत करनेवाले थे परन्तु वही मुनिजनोंके लिये ध्यानके अपूर्व स्थान थे। वहांकी गिरिकन्दरायें श्रोर नदीतट मुनिजनोके निवाससे पवित्र वन चुके थे। साथ ही थोड़ी २ दूरके फासलेपर स्थित त्राम और नगर वैसे ही वहां जोम रहे थे जैसे आकाशमे तारागण चमकते नजर आते हैं। उन नगरों और ग्रामोंके वीचमें जैन-मंदिरोकी उच्चत शिखरें घ्वजादि सहित दूरसे ही दिखतीं ऐसी माछ्म पड़ती थीं मानों वे भव्यजनोंको त्रिलोकवन्दनीय वीतराग

भगवानके पूजन-भजन करनेके लिये आह्वानकर्ता ही हों। प्रजा-जन भी वहांके बड़े ही दयालु, सद्धमरत और व्यसनोंसे विरक्त ये। वह नियमित रीतिसे अपने धर्मका पालन करते थे और सुम-तिसे रहते थे। इसी कारण उनमें धन-सम्पत्तिकी प्रचुरता थी। उनका गोधन अपूर्व था। श्रावकजन सबही प्रकार अपने धर्मका-योंमें व्यस्त थे। उनकी मव्यता ऐसी थी कि अमरेश भी वहां जनम लेनेको तृष्णाभरे नेत्रोंसे विकल होते थे।

वस्तुत यह देश इस भारतवर्षमें ही था और यह आजसे करीब पौनेतीनहजार वर्ष पहले 'काशीदेश' के नामसे विख्यात था। इसकी राजधानी वाराणसी नगरी थी; जो बहुत ही प्राचीन कालसे भारतीय इतिहासमें प्रख्यात् रही है। जैनशास्त्रोंमे उस

१-'पार्श्वपुराण' में यही कहा गया है, यथा.-'अपुनीत सन ही विध देस । जहा जनम चाहें अमरेग ' इसके अतिरिक्त सकलकीर्ति आचार्यके 'पार्श्वचरित' में भी इसका विशद विवरण मिलता है । श्री चट्रकीर्त्या-चार्य प्रणीत 'पार्श्वचरितमें इसका उल्लेख इन शब्दोंमें किया गया है:-

<sup>&#</sup>x27; अथास्ति भारत क्षेत्र द्वीपे जम्बुद्धुमिकते । गगासिन्धुसुवैद्य तो पटपक्षीजत भूतले ॥ २ ॥ तन्मध्ये विषयो वर्यः कागाख्यो विषयार्पकः । जनाना च चकास्तिस्म विडवितसुरालयः ॥ ३ ॥ यत्राजस्व प्रमोदिन्यो निरीत्यवग्रहे वसत् । अज्ञपचसद्धान्ये प्रजा स्वर्गता इव ॥४॥ कुर्कुये त्यात मद्श्रामेः कासारैर्विक चोप्तले गस्यैः सीमिभिनित्य यथ्य कास्ति समततः ॥५॥ प्रत्यत्र कुसुर्मामौडैयः सदामोदयत्यल, दिश. समतत कर्तुस्वभृव सार्थ-कामिव ॥६॥ विश्राणे मईदुद्डापि छत्र विसदा । यद्पदेशावभु पृगद्धुमिभृ पाइवोज्ञते ॥७॥ सधर्माक्ष घरत्ययं सतत्ये कामसेवन । परलोका क्रियासका यत्र निर्व्यत्ना जनाः ॥८॥ सदागमेषु विश्रामे. पथिका स्फोटियतश्रमा । यत्राद्धानं प्रभन्यते गृहाजिर विभिनदा ॥ ९ ॥ इत्याटि

समय इसे वड़ा ही भव्य नगर वतलाया गया है। उसकी समान-ताका और कोई नगर उस समय घरातलपर नहीं था । वह तीर्थ-कर सगवानका जन्मस्थान था और अपूर्व था । उसके देखते साथ ही मनुष्योक्ती तो वात क्या स्वर्गलोकके देवोंके मन भी मोहित होनाते थे।वह प्राचीनकालसे ही तीथराजके रूपमें तब भीप्रसिद्धि पा चुत्रा या। अर्थी पार्श्वनाथजीके बहुत पहले हुये तीर्थकर श्री सुपार्श्वनाथनी इस नगरीको पहले ही अपने जन्मसे पवित्र कर चुके थे। इनसे भी पहले यहां जनधर्मका शांतिदायक प्रकाश फैल चुका था ! यही नहीं इम नगरका जनम ही स्वयं जेनियोके प्रथम तीर्थेइर भगवान ऋषभदेवकी आज्ञासे हुआ था और यहांके सर्व प्रथम राजा अकपन नामक इक्वाकुवंशीय महान क्षत्री थे, यह जैनियोंकी मान्यता है, और इम पवित्र तीर्थरानका विगद वर्णन जेन शास्त्रोमें खृव ही मिलता है। मगवान पार्वनाथके समय इमकी विद्यालता प्रकट करनेको जैन कवियोंके पास पर्याप्त चावड ही नहीं थे। उनको यही कहना पड़ा था कि -

'शोभा जादी वहीं न जाय, नाम छेत रमना शुद्रि थाए।"

आनका बनारस ही यह पिवत्र घाम है। आज भी उसकी जो प्रत्याति है वह उसके पूर्व गौरवकी प्रत्यक्ष साक्षी है। जैन-शास्त्रोंमें कहा गया है कि इस अवसर्पिणी कालके नीन काल जब गुजर चुके थे और चौथा प्रारम्भ हुआ ही था तब वहापर सम्य-नाकी सृष्टि भगवान ऋषभदेव द्वाग हुई थी। ऋषभदेवके पहले

१-योदोने भी वनाग्तको प्राचीनहालने ऋषियोंका त्यान वन्त्याया था।

२-उनग्दुगण पृष्ट ५१। ३-आदिषुगण पर्वे १६।१२८-१९०. द२४१-२७५।

( ९३

तीन कालोमें यहा भोगभूमिकी प्रवृत्ति थी, निसमें युगल दम्पतिके उत्पन्न होने ही उनके माता-पिता देहावसान कर जाते थे और वे दम्पति युवावस्थाको प्राप्त होकर उस समयके अलौकिक कल्पवृक्षोसे भोगोपभोगकी मनमानी सामग्री प्राप्त करके सांसारिक आनन्दमें मग्न रहते थे। उनको आजीविका आदिकी कुछ भी फिकर नहीं थी, परन्तु ज्योर समय वीतता गया त्यों र उन कल्पवृक्षोका हास होता गया और अन्तत ऋषमदेवके समयमे ऐसा अवसर आ गया कि लोगोको परिश्रम करके अपने पुरुषार्थके बल जीवन यापन करनेके लिये मजबूर होना पडा। इसी समय ऋषभदेवने सब प्रकारके असि, मिस, कृषि आदि कर्म जनताको सिखाये थे और उनके वर्णादि स्थापित करके दैनिक जीवन शातिमय व्यतीत करनेके उपाय वतलाये थे और इसी समय इन्ही विधाता ऋषभदेवकी आज्ञासे इद्रने विविध देशो एव नगरोकी रचना की थी।

जैनधर्ममें कालके उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी दो मेट करके इनमे प्रत्येकको छह कालोमे विभक्त किया है। उत्सर्पिणी कालमें प्रत्येक वस्तुकी क्रमशः उन्नित होती जाती है और अवसर्पिणीमें हास होते २ एकदम सबकी हानि होजाती है। अवसर्पिणीके छट्ठे कालके अन्तमे एक प्रलयसी उपस्थित होती है, जिसमे कितपय बड़े भाग्यवान जीव ही गिरि कंदराओं छे छिपकर अपने प्राण बचा लेते है। यही लोग उत्सर्पिणीके छट्ठे कालके प्रारम्भ होनेपर गुप्तस्थानोसे निकल कर ससार क्रम प्रारम्भ करते हैं। उत्सर्पिणीके कालोकी गिनती अवसर्पिणीसे बरअवस छट्ठे कालसे प्रारम्भ होती है। इस प्रकारके क्रमसे इस ससारका अनादि निधनपना जैनशास्त्रोंमे निदिष्ट

किया नया है। भगवान पार्श्वनाथ इस अवपिणीके चौथे कालके अतिम समयमे हुये थे। आजकल इसीका पंचमकाल जो दु. खकर पूर्ण है ज्यतीत हो रहा है। इसी अवसिष्णीके अथवा कमयुगके प्रारंभिक हिनोमें काशी और वाराणसीकी सृष्टि हुई थी। आज वाराणसी और काशी केवल बनारस नगरके ही नाम है. परन्तु प्राचीन कालमें काशी एक प्रख्यान् जनपद था और वाराणसी उसकी राजधानी थी।

पाणिनिके व्याकरणके अनुसार 'वर' और 'अनस' शब्दसे वाराणसीकी उत्पत्ति हुई वतलाई जाती है। अर्थात वर माने सर्वोत्तम और अनस माने पानी जिसका सम्बध बनारसका गंगातटपर अव-स्थित होना है। ब्राह्मण लोग इस नामको 'वरुण' और 'व्सि' -नामक झरनाओंकी अपेक्षा निर्णीत करते हैं। ग्रीक ( यूनानी ) लोगोंको भी बनारसका किचिन् परिचय था। उनका प्रसिद्ध मूगोल-वेत्ता टोलमी (Ptolemy) काशीको 'कित्सिडिया' (Cassidia) नामसे उड़ेख करता है । उनके अनुसार पहले काशीकी राजधानी भी इसी नामकी थी। उपरान्त प्राचीन काशी नगरका विष्वंश जय वच्हू लोगों (Bacchus) द्वारा होमया था, जसे कि डचोनि-सियस पेरीगेटम (Dionysius Periegetes) वतलाता है, तत्र प्राचीन नगरके ध्वंशावशेषोसे किंचित हटकर वाराणसी वसाई गई थी । यीक लोग वाराणसीको 'ओरनिस' (Aornis) अथवा 'अव-रनस' ( Avernus ) नामसे परिचित करने हैं । सुगल लोगोंने इसीका नाम बनारस रक्खा था।

भाविपुराण पर्व ३ क्लो० १४-२३८; पर्व ९।३४-८८ ।
 वृद्धिस्ट दिन्डिया पृष्ठ २३ । ३ एशियाटिक रिसर्चेज् भाग ३ पृष्ठ २८२ ।

ब्राह्मणोंके 'शङ्करपार्दुभाव' में वाराणसीके राजा दिवोदासका उद्येख है | उसमें कहा गया है कि 'प्यकलप' नामक कालके मध्य सम-यमें ऐसा अकाल पड़ा कि संसारके अधिकांश मनुष्य अपने प्राणोंसे हाथ धो बैठे। यहांतक कि स्वयं ब्रह्माको इस तबाई पर बडा दुःख हुआ । उस समय रिपुक्षय नामक राजा कुश द्वीपके पश्चिम भागमें राज्य करता था। उससे भी अपनी प्रनाकी दुर्दशा देखी न गई और वह अपने शेष दिन व्यतीत करनेके लिये काशीमें आगया। ब्रह्माने रिपुज्जयको सारे संसारका राज्य देदिया और काशी उसकी राजधानी बनादी तथापि उसे इधर उधर भटकती फिरती त्रसित मनुष्यजातिको एकत्रित करने और उसको उचित स्थानोंपर बसा-नेकी आज्ञा दी । साथ ही उसका नाम दिवोदास रख दिया । राजा इस उत्तरदायित्वको स्वीकार करनेमें पहले तो आनाकानी करने लगा, पर इन शर्तों गर उसने यह भार ग्रहण कर लिया कि जो भी प्रसिद्धि उसे प्राप्त हो वह ठेठ उसीकी हो और कोई भी देवता उसकी राजधानीमें न रहने पाने । हठात् ब्रह्माने यह शर्ते मंजूर कर ली; और म्बयं महादेव अपने प्रियस्थान काशीको छोडकर गगाके मुहानेपर मंदर्सा रिके ऊपर जा विराजे । दिवोदा-सका राज्य विशेष बलपूर्वक प्रारम्भ हुआ, जिससे देवताओंके भी कान खड़े होगए। इसने सूर्य औ चन्द्रको सिहासन च्युतकर दिया और अन्योको उनके स्थानपर नियत किया। साथ ही एक अग्निका किला भी बनाया परन्तु काशीकी प्रजा उसके पुण्यमई राज्यमें बड़ी सुखी थी। देवत ही उसके ईपीलु थे और महादेव अपने प्रिय स्थानको लौटनेके लिए छटपटा रहे थे। उन्होने देवताओको राजा

देवोदासको डिगानेके लिए उक्ताया | चोसठ योगिनी और वारह आदित्य इस प्रयासमें असफल हुये | आखिर महादेवके मेजे गने-शजी एक ज्योतिषिके स्वरूपम आए | वेनायिकियोंकी सहायतासे उन्होंने काशीकी प्रजाकी रुचि वदलना प्रारम्भ की और उनको होनेवाले तीन अवतारोंके लिए तयार किया |

पहले ही विष्णु 'जिन' के खरूपमे आये, जिन्होने वेदोमें नताए हुए यज्ञो, प्रार्थनाओं, तीर्थयात्राओं और क्रियाकाडोंका विरोध किया और वतलाया कि सत्य घर्न किसी जीवित प्राणीको न मार-नेमें ही है । इनकी सहगामिनी (coisort) जयादेवीने इस नये धमेका प्रचार अपनी जातिमें किया। काशीके निवासी संशयमें पड़ गये । इनके वाद महादेव अर्हन् या महिमनके रूपमें अपनी पत्नी महामान्यके साथ आए । महामान्यके अनेको पुरुष स्त्री सेवक थे । , इन्होने 'निन' प्रणीत सिद्धातोका समर्थन किया और अपनेको ब्रह्मा , और विष्णुसे वढ चढ़कर वतलाया। खय 'जिन' ने यह वात स्वीकार की । फिर दोनोंने ही मिलकर सारे ससारका भ्रमण और अपने सिद्धातोको फैलानेका उद्योग किया । आखिरको ब्रह्मासे भी न रहा गया और वह 'बुद्ध' के रूपमें आ अवतीर्ण हुए । इनकी सहगा-मिनी 'विज्ञ' थी । इन्होंने भी अपने पूर्वके दो अवतारोके अनुसार उपदेश दिया और बाह्मणकी स्थितिसे राजाको वरगलाना शुरू कर दिया । दिवोदासने वडी रुचिसे इनका उपदेश सुना । परि-णामत उसे अपने राज्यसे हाथ धोने पड़े। महादेव खुशी२ काशी ं लौट आए। दिवोदासने गोमतीके किनारे एक दूमरा नगर वसाया। महादेवनीने काशीके लोगोंको समझानेके प्रयत्न किये, परन्तु सव वृथा ही । इसलिए उन्होंने 'शङ्कराचार्य'का रूप धारण किया और लोगोंको वेद समझाना शुरू किये। इन्होंने जैनोंके मंदिरोंका विध्वंश किया, उनके शास्त्रोंको जलाया और उन सबको तलवारके घाट उतारा जो इनके मार्गमें आड़े आए।

इसतरह यह ब्राह्मणोकी गढ़ी हुई राजा दिवोदासकी कथा है। यद्यपि यह एक कथा ही है, पर इसका आधार ऐतिहासिक सत्य होना संभवित है। हमें मालूम है कि जैनियोके २३ वें तीर्थंकर भगवान पार्श्वनाथको ही आजकल बहुतसे लोग जैनधर्मका संस्थापक ल्याल करते है; परन्तु, वास्तवमे जैनधर्मका अस्तित्व इनसे भी पहलेका प्रमाणित हुआ है, यह प्रकट है। उपरोक्त कथामें भी कुछ ऐसा ही प्रयत्न किया गया मात्र्म होता है। ब्राह्मण अन्यकार भगवान पार्श्वनाथ, महावीरस्वामी और महात्मा बुद्धका वर्णन यहां एक साथ करते प्रतीत होते हैं और आपसी द्वेषके कारण जैनघर्मके प्राचीन इतिहासका उल्लेख करना भी आवश्यक नहीं समझते हैं। साथ ही वह जैनधर्म और बौद्धधर्मको एक ही बतलाते हैं । इसका कारण इन दोनोंका अहिंसामई वेदिवरुद्ध उप-देश देना ही कहा जासका है; यद्यपि जैनधर्म और बौद्धधर्म दोनों ही, अलग २ घर्म, है यह प्रकट है।

, ब्राह्मण कथाकारका अभिप्राय 'जिन' शब्दसे भगवान पार्श्व-नाथसे ही है, \*यह इसीसे प्रकट है कि वह उनके जन्मस्थान

१-एशियाटिक रिसर्चेज भाग ३ पृष्ट १९१-१९४। २-देखो हमारा 'भगवान महावीर और म॰ बुद्ध' नामक प्रथ। द्र'आईने अकवरी'की जनकी वंशावलीमें हिन्दुओंके अनुसार 'जिन'का काल ईनासे पूर्व ९५० लिया

वनारसको अपनी कथाका मुख्य स्थान वतलाता है तथापि जिन और अईन्का मिलकर संसारमें उनदेश देनेका उल्लेख भी इसी भावका समर्थक है, क्योंकि भगवान पाव्वनाथ और महावीरस्वामीका धर्म कही अलग २ नहीं रहा था। तिसपर कतिपय विद्वान् तो भगवान पाइवेनाथके मुख्य जिप्योंका महावीरस्वामीके संघमें सम्म-लित होना, स्पष्ट उल्लेखोंके द्वारा वतलाते हैं। वस्तुतः यह है भी ठीक, क्योंकि एक तीर्थकरके निर्वाण उपरान्त दूमरे तीर्थकरके उत्पन होने तक पहलेके तीर्थकरका जासनकाल जैनशास्त्रोंमे वतलाया गया है। इसके उपरान्त नये तीर्धकरका गामनकाल व्याप्त होजाता है और पूर्व तीर्थकरके अनुयायी नये तीर्थकरकी जरणमें स्वभावत ·यहंचते हैं। उदाहरण रूपमें भगवान महावीरके पहले तक भगवान पाइर्वनाथका ञासन चल रहा था, परन्तु महावीरस्वामीके तीर्थकर होनेपर उनका जासन चल निकला । तीर्थकरोंके उपदेशमें भी कोई अन्तर प्रायः नहीं होता है । इसी फारण पूर्वागामी तीर्थकरके अनुणयी नवीन तीर्थकरकी शरणमें आने जरा भी नहीं हिचकते है प्रत्युन वह तो वडी भारी उत्सुकतासे नवीन तीर्थंकरके आग-मनकी वाट नोहते हैं, क्योंकि पहलेके तीर्थकरकी दिव्यध्वनिसे वह आगामी होनेवाले तीर्थंकरका विवरण जान लेते है । अतएव

हैं और उन्हें ०० या २५७ वर्ष जीवित रहा कहा है। (Asiatick Researches, Vol IX. p. 209) उसमें भी 'जिन' से भाव भगतान पार्श्वनावजीका ही निक्ता है, क्योंकि ईस्वी ९७० में उन्हींक अस्तिय प्रमाणित है।

१-<sup>डिन्च</sup>र (S. B. E.) भृतिका, चारपेन्टियरके उत्तरायान रायकी भृतिमा

इसी अपेक्षा ब्राह्मण कथाकार उपरोक्त उल्लेख करता है तथा कहता है कि अर्हन ने भी वैसा ही उपदेश दिया था। भगवान महा-चीरका शासन उनके समयसे चला आरहा है और इनके अनुया-यियोको ब्राह्मणोंने 'आहत्' नामसे निर्दिष्ट किया है, यह भी स्पष्ट है, इस अपेक्षा अहित्से अभिपाय उक्त कथामे भगवान महावीरसे ही है। बुद्ध शब्दका व्यवहार वह म॰ बुद्धको लक्ष्य करके करता प्रतीत होता है, यही कारण है कि वह उनको भी जिन और अईन्के साथ २ संसारभरमें भ्रमण करता और उपदेश देता नहीं बतलाता है। यहां वह बिल्कुल ही ऐतिहासिक वार्ता कह रहा है, क्योंकि हमे मालूम है कि वौद्धधर्मका विकाश भारतके वाहिर सम्राट् अशोकके पहले नहीं हुआ था। 'अईत्' को बाह्मण कथाकार 'महिमन् ' -या 'महामान्य' नामसे उल्लिखित करता है । 'जिनसहस्रनाम' में हमें एक ऐसा ही नाम तीर्थंकर भगवानका मिल जाता है। दसकारण हम इस शब्दको भी जैन तीर्थकरके लिये व्यवहृत हुआ पाते हैं। सहगामिनी जो उक्त कथामें बतलाई गई है वह तीर्थंकरोंकी शासन देवता है; क्योकि नागोद राज्यके पटैनीदेवीके जैनमदिरमे जो जैन देवियोकी मूर्तियां और उनके नाम लिखे हैं उनमें जया और महा-मनुसी नामक देवियां भी हैं। (देखो मध्यभारत प्राचीन जैन-स्मारक ए० १२३)। ब्राह्मण कथाकार भी जया और महामान्यको जैन तीर्थंकरोंकी सहगामिनी बतलाता है। अस्तु; उपरान्त जो नैनधर्मका विशेष प्रकाश होनेपर उसका नाश शङ्कराचार्य द्वारा

1

१-ए० हिस्ट्री ऑफ प्री० इन्डि० फिला० पृष्ट ३७७। २-'महासु-र्निमहामौनी' इत्यादि छटा अध्याय देखिये ।

होते वतलाया गया है, वह भी ऐतिहासिक सत्य है। इसतरह ब्राह्मणोंके बनारस अधिपति दिवोदासका वर्णन है. जिसका सम्वन्ध भगदान पार्वनायसे प्रकट होता है। उससे भी भगवानका जन्मस्थान वनारस सिद्ध होता है और यह भी स्पष्ट होजाता है कि उस समय वह अवश्य ही ससारभरमें मर्वोत्तम नगर था कि ब्रह्माने उसे ही संसारभरके राज्यकी राजधानी नियत की, तथापि यह भी प्रकट है कि वहांसे ब्राह्मणधर्मका प्रमुख हट गया था और जनधर्मकी प्रधानता थी।

सचमुच ब्राह्मण कालमें उत्तरीय भारतके कुरु, पाञ्चाल, क्षीशल, काशी और विदेह ही विख्यात राज्य थे। इनमेंसे कुरु खीर पाञ्चालोंकी तथा दूसरी ओर कोशल, काशी और विदेहोंकी खापसमें मित्रता थी। कुरु-पाञ्चालों और शेष तीनों राज्योंका पारत्परिक सम्बन्ध कटुना लिए था। उपरान्त बोद्धकालमें काशी विजयन संघमें सम्मिलित थी. यह बात हमें 'कर्चमृत्र'के क्थनसे विदित होती है। उसमें कहा गया है कि जिस रातको भगवान यहाबीर निर्वाण लाम कर सिद्ध, बुद्ध मुक्त हुए उस राजिको काशी कोशलके अठारह संयुक्त राजा, नो लिच्छिन. और नो निष्ठकोने समावसके रोज दीपोतसव मनाया था।

वौद्धोका सम्बन्ध भी बनारससे बहुत कुछ रहा है। उनके शास्त्रोंमें भी इसका वर्णन खूच निरुता है। स्वयं मः बुद्धने वौद्धधर्मका नीवारोपण यहींसे किया था। सम्बुद्ध होनेपर

१-पविषक एटमिनिस्ट्रेशन इन एनशियेन्ट इन्टिया पु॰ १८-१। २-जन्पमूत्र (S. B. E. Vol. XXII-) पु॰ २६६।

वह सीधे यहीं आये थे और यहांपर जो उनके पहले साथी तपस्या कर रहे थे उनको अपने मतमें दीक्षित किया था। यह घटना भगवान पार्श्वनाथके निर्वाण होनेके उपरांतकी है। वैसे इससे पहलेके भी उछेल बौद्धशास्त्रोंमें हैं; नहां वे म० बुद्धके पूर्वभवोंका जिक करते हुये बनारसका सम्बन्ध प्रगट करते हैं। शाल्यवंशकी उत्पत्तिमें भी काशीका सम्बन्ध उनके 'महावस्तु' नामक शास्त्रमें चतलाया गया है, तथापि कोलियवंशके विषयमे भी ऐसा ही उद्घेख उनके शास्त्रोंमें है। 'सुमंगलाविलासिनी' (ए० २६०-२६२) में लिखा हुआ है कि राजा ओकाककी बड़ी पुत्रीको कुष्टरोग हो गया । उसके भाई इस संक्रामक रोगसे भयभीत हुये । उन्होने अपनी वहिनको लेजाकर एक गहन वनमें कैंद कर दिया । उधर वनारसके राजा रामको भी कुष्टरोग होगया। वह घरको छोड़कर उसी वनमें भटकने लगा । अकस्मात् वनवृक्षोके फल खानेसे उसका रोग नप्ट होगया। इसी वीचमें उसने ओकाककी पुत्रीको पा लिया। उसे भी उसने उस वनवृक्षके फल खिलाकर भच्छा कर लिया और उसको अपनी पत्नी बना लिया। राजाने उसी वनमें एक कोरु वृक्षको हटाकर नगर बसा लिया और उसीमे रहने लगा। अन्ततः वह नगर कोलनगर कहलाने लगा और उसकी सन्तान 'कोल्यि' नामसे प्रसिद्ध हुई। वपरन्तु उनके 'महावस्तु 'में इससे विभिन्न एक अन्यकथा इस वंशकी उत्पत्तिमें दी हुई है। अस्तु; इतना प्रगट है कि काशीमें भी कोई राम नामक राजा हो चुके हैं। जेनियोंके

१-देखो 'भगवान महावीर और म०इन्द्र' पृ० ७७ । २-सम क्षत्रिष ट्राइक्स ऑफ एनशियेन्ट इन्डिया पृ० १७४-१७५। ३-पूर्व पुस्तक पृ० २०६। ४-पूर्व० पृ० २०७।

एक अन्य जातकमें कौशलके रामा उठवसेन द्वारा काशीके एक राजाके पकडे जानेका उल्हेख है । दृव्यसेनने राजाको हथकड़ी-बेड़ी डलवा केंद्र कर दिया था, परन्तु वह अपने घ्यानके वल ऊपर आकाशमें बेठे नजर आए । यह देखकर दव्यसेनने उनसे क्षमा प्रार्थना की और उनका राज्य उन्हें वापित दे दिया। पुक दूपरे जातकमें लिखा है कि कोशलके रानकुमार दीघावुने काशीके राजाको वनमे सोता पाकर पकड़ लिया। इम राजाने यद्यपि दीघा-वुके माता-पिताको तलवारके घाट उतारा था, पर इसने उसको मारी नहीं: प्रत्युत जरा ही धमकाकर उसे मुक्त कर दिया। इनपर रानाने उसे अपनी पुत्री परणा दी और उसका राज्य उसे वापस दे दिया |<sup>र</sup> सारांशत<sup>.</sup> इन जातक कथाओंसे काशी-कौशलका पार-स्परिक सम्बन्ध स्पष्ट प्रगट है। जैन शास्त्रके इम कथनमे कि राम-चन्द्रनी कौगलाधीय द्गरथकी आज्ञासे काश में राउय करने ठगे थे, यह स्पष्ट होनाता है कि अवश्य ही एक समय काशीपर नीश-लका अधिकार था। किर श्री ऋषभनाथनीके तीर्थकालमें भी काशी कौशलाधिप सम्राट् भरतके आधीन थी, परन्तु भगवान पार्श्वनाथके समयमें उनमें आपसमें मित्रता थी और वे स्वतत्र थे, यह प्रकट होता है; क्योंिक अयोध्याके राजा जयसेनका पार्श्वभगवा-नको मित्रवत् भेट भेजनेका उद्घेख जैनशास्त्रोंमें मिलता है। इस पकार काशी और कौशलका पारस्परिक सम्बन्ध उस जमानेमें था।

१-जातक भाग ३ पृ० २०२ । २-जातक भाग ३ पृ० १३९-१४० । ३-उत्तरपुराण पृ० ३६९ । ४-आदिपुराण पर्व २६-६३ । ४-पार्श्वपुराण (ववई) पृ० ११४ ।

काशीके योद्धा बड़े वीर और वलवान होते थे यह 'सतपथ ब्राह्मण'के एक कथनसे प्रमाणित है। वहां राजा जनकके दरवारमें याज्ञवल्क्य एवं अन्य ऋषियोंके मध्यवर्ती संवादमें गार्गी यह कहती है कि मै उसी तरह केवल दो प्रश्न पूछूंगी जिस तरह काशी अथवा विदेहोंके योद्धा अपने तरकसको संभालने हुए धनुषपर शत्रु मेदी दुफला बाण चढ़ाकर संग्रामके लिए उद्यमी होते हैं। इन वीर योद्धाओंसे परिपूर्ण काशीका राज्य भगवान पार्श्वनाथके समय अवश्य ही विशेष प्रख्यात था। मद्रदेश (पंजाव) के मद्रवंशीय क्षत्रियोसे भी इस राज्यका प्राचीन सम्बन्ध था और नागवंशी राजा भी यहांके राजाको अपने नागभवनमें बड़े आदरसे लेगये थे।

भगवान पार्श्वनाथके समय काशी और उमकी राजधानी वाराणसी बहुत ही विख्यात थे, यह हम देख चुके हैं। वाराणसीमें बड़े२ ऊचे मन्य जिनमंदिर और सुन्दर कई कई खनके राजमहरू अपूर्व जोमां देते थे। वहाके बानार सर्व प्रकारकी वस्तुओंसे परिपूर्ण थे। जोहरी लोग करोड़ो रुपयोंका न्यापार प्रतिदिवस किया करते थे। स्त्री और पुरुष भी बड़े ही जिए और धर्मवत्सल थे। इसी कारण वहां हरकोई सुखी सुखी कालयापन करताथा। किसीको सहसा यही नहीं माल्स्म होता था कि संसारमें दुःख भी कोई वस्तु है। उन लोगोंके पुण्य-प्रभावसे नगर भी खूब उन्नतिको प्राप्त था और राजा भी उन्हें न्यायनिपुण, बुद्धिमान और प्रजाहितैषी

१-सम क्षत्रिय ट्राडब्स इन एशि॰ इन्डिया पृ॰ १३६। २-पूर्व पुस्तक पृ॰ २२३। ३-पूर्व पृष्ठ २४१। ४-लाला लाजपतगय अपने भारतवर्षके इतिहास '(भाग १ पृ॰ ११६) पर लिखते हैं कि इसासे पूर्व ८०० से भारतमें ७-८ खनके मक्षान वनने लगे थे।

मिल गये थे। धर्मके साम्राज्यमे मला कमी किस वातकी रह सक्ती है! वहां तो स्वय त्रिलोकपूज्य तीर्थंकर भगवानका शुभागमन हुआ गा! क्षेत्रके भाग्य खुल गये थे । उसका नाम दुनियाके कोने २ में फेल गया था। सो भी तवहीके लिये नहीं विक अनन्तकालके लिये। आज भी भारतीय काशीधामरा नामोच्चारण करके अपनेको धन्य समझते हैं।

ईसवीसन् ६२९ और ६४४के मध्यवर्ती समयमें इस देशका पर्ध्यटन करने ह्यूनत्सांग नामक एक चीन देशका यात्री आया था। सारे भारतका उसने पिरिश्रमण किया था और पिवत्र काशीराजके भी उसने दर्शन किये थे। इस पावन-स्थानको उसने उस समय तीन मील लम्बा और एक मील चौड़ा गंगाके पश्चिम तटपर स्थित वतलाया था।

इस भव्य नगरमे उस समय राजा विश्वसेन राज्य करते थे। यह इक्ष्वाकवंकीय काक्यप गोत्री महान् क्षत्री थे। वहे ही घीर-वीर और गंभीर प्रजापालक नृप थे। वलवान, सुंदर सौम्य शरीरके वारक दूसरे कामदेव ही जान पड़ते थे। जैनाचार्य इनके विषयमे कहते हैं कि —

> "तत्पतिर्विश्वसेनास्त्रोप्यभृद्विश्वगुणकभृः । काद्यपास्थसुगोत्रस्य इत्वाकुवराखा ग्रुमान् ॥३६॥ सराशी चकटाधाग्स्तेजम्बी भातुमानिव। प्रभुर्तिद्वाभीष्ट फल्टद कन्पशाखिवत् ॥ ३७ ॥ जिनेन्त्रपादमसक्तो गुरुसेवापरायणः । धर्म्भाधार सदाचारी हपेण जितमन्मथ ॥ ३८ ॥

१-क्रनिघम, जाराग्फी ऑफ ऐन्शियेण्ट इन्डिया 'नवा' पृ० ४९९।

दात्ताभोक्ता विचारज्ञो नीतिमार्गग्रवर्तकः । गुणी प्रजाप्रियो दक्षः ज्ञानत्रयविभूषितः ॥ ३९ ॥"×

वहाके राजा विश्वसेन सचमुच चंद्रमाके समान कलाधर थे और उनका तेज सूर्यके समान था । वह कल्पवृक्षोंकी तरह सबको संतृष्ट करनेवाले थे। जिनेन्द्र भगवानके चरण-कमलोसे परम आसक्त थे । भगवान नेमिनाथके पवित्र तीर्थमे विचरते हुये सर्व हितेषी, तिलतुषमात्र परिग्रह रहित परमविवेकी निर्ग्रथ गुरुओकी वह सदा सेवा किया करते थे। मुनिराजोंको विधिपूर्वक पड़गाह कर भक्तिसे गद्भद होकर वह राजा पुण्यके द्वार आहारदानको दिया करते थे। उन सद्गुरुओंके वचनामृतका पान तृषित चातककी भांति वह नित्य ही करते था। धर्माचरण और सदाचारके पालनमे वह कोई को कसर उठा न रखते थे। कामदेवको लजानेवाले रूपको घारण किये ह्ये वह दान देनेके लिये दाता थे। भोगोपभोगकी सामियीका उपभोग करनेके लिए भोक्ता थे और राज्यरक्षाका समुचित प्रवंध करनेके लिये विचारज्ञ थे। फिर मला ऐसे धर्मवत्सल नृपका प्रवर्तन नीतिमार्गमें होना स्वाभाविक ही था। वह गुणी था-प्रनाप्रिय था और पूर्ण दक्ष था। और तो और मित, श्रुति और अविध इन तीन ज्ञानोसे विभृषित था । इसिलये वह साधारण मनुष्योंसे कुछ विशेष था !.

इन प्रजावत्सल महाराज विश्वसेनकी पट्टरानीका नाम ब्रह्म-दत्ता था। वह महीपालपुरके राजा महीपालकी पुत्री थी। जैसे ही राजा विश्वसेन रूप श्रीर गुणोंमें अद्वितीय थे वैसी ही वह उनकी-प्रिय अर्द्धागिनी थीं। उनको पाकर राजाके निकट 'सोनेमें सुगंधि'की

श्री सकलकीर्ति आचार्य विरचित 'पार्श्वचिरत' स्र्ग १० श्लो० ३६-३९.

उक्ति चिरतार्थ हुईं थी। वह रानी महा जीरवान और गुणोंकी खान थी। जिस तरह वह अपने सौन्द्र्यमें एक थी वसे ही वह विद्या और कलाओं में परमप्रवीण थी। नृप विश्वसेनके चंचल मनको वह अपने रूप और गुणोसे स्थिर करनेमें चतुर थी। उनकी निह-माका वर्णन जैन कविके निम्न पर्योद्वारा करना ही पर्याप्त है:—

'नखिसिख सहज मुहागिनि नार, तीन टोक तियितिल्य निगार ! नक्ल मुलच्छन मंदिन देह, मापा मधुर मारती देह ॥ रंसा रित जिम आगे दीन, रोहिनिल्प लंग छिव छीन । इन्द्रबयु इमि दीमें सोय, रविद्वृति आंग दीपक लोग ॥ जनम हरप बढ़ावन एम काितक-चन्द्र-चिद्रका जेन । नक्ल सार गुनमिनकी खानि, सील्यम्पदाकी निधि जािन ॥ सञ्जनताकी अविध अनुप, कला मुनुभिकी नीमारप । नाम लेन अब तजे ममीप, मझ-गुरप-मुक्ताफल-मीण ॥ त्रिमुबननाथ रन्नकी मही, बुधिबल महिमा जाय न कहीं । बहुविध दम्पति सुपति जोन, कीं पुनीत पुन्य पर मोग ॥—

इन ललना-ललाम महाराणी ब्रह्मदत्ताकी सगितमें महाराज विश्वसेन जानन्द्रसे काल्यापन कर रहे थे। समुचित रीतिसे अजाका पालन करते थे जौर धर्माचरण एवं शास्त्रमनन हारा आत्म कल्याण करते थे। बनारसकी प्रजा भी उनकी छत्रछायामें परम सुली थी। श्रावकोंके पडावक्यक कर्मोंका उस नगरीमें खूब पालन होता था। अहिसाधर्मका प्रभाव वहां चहुंजोर व्याप्त था। सोनेके कल्शोंसे मंडित अपूर्व कारीगरीके जिनमंदिरोंमें प्रतिदिवस आत्म-रूपकी सुब दिलानेवाली, चंचल मनको सर्वज्ञ मगवान्के गुणोंमें अनुरक्त करनेवाली एवं महापुरुषोंकी नीतिकतज्ञता ज्ञापनकी मर्या-

किविवर मृथरटास क्चत 'पार्व्हण्यार' पृ० ८२ ।

टाको बतलानेवाली-स्वर्ग और मोक्षका साक्षात् कारण जिनपूजा वड़े मक्तिभावसे होती थी! उस समयके बनारसका सलीना दृश्य सबका ही मन हरनेवाला था। सब ही वहां आनन्दमग्न रहते थे। धर्मके प्रियकर घवल आलोकमें वहां किसी बातकी बाघा नहीं थी ! आज भी पुरातन वार्ताको प्रकट करनेवाला एक जैन मंदिर भेल्रपुरामें विद्यमान है। इसप्रकार बनारस और उसके राजा विश्वसेनके दिग्दर्शन करके हम कृतार्थ होजाते हैं। अगाडी आइये, पाठक महोदय, प्रभुके पवित्र आगमनमें उनके दर्शन करलें ।

(s)

## भगवानका शुभ अवतार !

"अन्त्रितान्त्रित विपातिनूतनानेकरत्नरुचिमेचकं नभः। आदधौतनुभृतामभित्तिकं चित्रमेतदिति विस्मितां मतिं।। आस्खलन्त्रिपतदिंद्रनीलनिभीसजालवहलांधकारिते। भातु मानुभिरभावि भावितव्योमनि कचिद्कांडकुंठितैः॥"

-श्री पार्श्वनाथ चरित्र।

वनारस अद्वितीय शोभाको घारण किये हुये था ! ' भावी तीर्थंकरका जन्म होनेवाला हैं यह जानकर सुरगणोकी विभृतिसे उसकी जोमा और भी बढ़ गई थी। इन्द्रकी आज्ञासे कुवेरने भग-वान को महाराणी ब्रह्मदत्ताके गर्भमें आनेके छह महीने पहलेसे ही रत्नवृष्टि करना प्रारम्भ कर दी थी। इस अद्भुत वृष्टिकी चित्रवि-चित्र प्रभासे उप समय सारा आकाश ही रंगविरंगा होगया था। तथापि 'लगातार पडनेवाले नवीन रत्नोसे रंगविरंगा टीख पड्ने

वाले आकाशने वहाके लोगोंकी बुद्धिको उस समय विस्मित कर दिया था और विना किसी प्रकारकी रुकावटके धडाधड पडती हुई इन्द्रनीलमणियोकी कातिसे अधकारित आकाशमें मुरजकी किरणें असमयमे ही कुठित होगई थीं।' कभी प्रधागमणियोकी वर्षासे आकाश राल होजाता था तो कभी सुवर्ण वर्षासे पीला ही पीला नजर आता था। सचमुच रतन आदि निधियोंकी उस समय इतनी वर्षा हुई थी कि उनको ग्रहण करनेवालोकी तृष्णा भी सकुचा गई थी।

इन्द्रकी आज्ञा पाकर छप्पन दिवकुमारिया भी शोघ ही चनारसमें आई थी । विशाज और उन्नत रानभवनमें प्रवेश करके उनने रानी ब्रह्मदत्ताके दर्शन पाके अपनेको रुतार्थ माना था। उस अनुपम रूपवान् रानीकी वन्दना करके वे देवियां उसकी सेवाकरने लगीं। 'कोई तो महाराणीका उवटन करने लगी, जिसके कारण वह विश्वसेनकी प्रियतमा अमृतमयी सरीखी सुशोभित होने लगीं और कोई उसे सुन्दर अलंकार एव चन्दनहार पहनाने लगी निससे उस रानीका मुख ताराओसे वेष्टित चद्रविम्य जैसा सुन्दर दिखने लगा। । कभी वे देविया उसके मनको अलोकिक नाच नाचकर मुग्व करतीं तो कभी मनोहर रागोको अलाप कर उसे प्रसन्न कर देती ।' यह दिन उन महारानीके लिये वड़े ही मनोरम थे। उनकी सेवामें ये सुर-कन्यायें सटा उपस्थित रहती थीं। महारानी भी सर्देव प्रमन्न-चित्त रहा करतीं थीं और धर्माराधनमें दत्तचित रहतीं थीं। महाराज विश्वसेन भी इस विभृतिको देखकर बडे ही प्रसन्न होते थे। वास्तवर्में धर्मकी महिमा ही अपार है। पुण्य प्रभावसे अलौ-

५-पाइवचिरित (कलकत्ता) पृ० ३४२। २-पूर्व० पृ० ३४०-३४१।

किक बातें भी धर्मात्माके निकट अपनी अलोकिकता खो बैठतीं हैं। तीनो लोकोंमें कोई ऐसी वस्तु नहीं है जो धर्मसे बढ़कर हो और उसकी आराधनासे वह मिल न सके! और न ऐसा कोई कार्य है जो धर्म-प्रभावसे सुगम न होजाय! भौतिकवादके वर्तमानकालमें रहते हुये साधारण मनुप्योंके लिये अवश्य ही यह सब आश्चर्य भरी बातें हैं, परन्तु जिसे आत्माकी अनन्त जिक्तमें विश्वास है, उसके लिये यहां विस्मयको कोई स्थान ही शेष नहीं है। देव भी कोई विशेष पुण्यवान् जीव है, यह आज पाश्चात्य भौतिकवादी भी स्वीकार करने लगे है। बाह्मण और बौद्ध प्रन्थ भी प्राचीनकालमे यहां देवोंके आगमनका वर्णन करते मिलते है। इस दशामे जैनशास्त्रोंके उक्त कथनमें विस्मय करना वृथा ही है। अस्तु!

एकदा राजदरवार लगा हुआ था। मंत्री, सेनापित, राजकमंचारी और सब ही दरवारी अपने२ स्थानपर बैठे हुये थे। राजा
विश्वसेन भी राज्यसिहासन पर विराजमान थे, राज्यलत्र लगा
हुआ था, चवर ढोले जारहे थे। इसी समय अन्तःपुरवाले मार्गकी
ओरसे जय—जयकारका घोष सुनाई दिया। देखते ही देखते
परिचारिकाओसे वेष्टित महार णी ब्रह्मदत्ता वहां आती हुई
दिखलाई दी। दरवारियोंने यथोचित रीतिसे महाराणीका स्वागत
किया और राजा विश्वसेनने बडे आदरसे उन्हें अपने पास आधे
आसनपर बैठा लिया। सचमुव उस समय दरवारी तो ऐसे माल्स्म
होते थे जैसे ठारे हो और राजा विश्वसेन उनमे चाद सरीखे थे,
तथापि महाराणी उनके बीच चंद्रिकाके अनुरूप विकसित हो
रहीं थीं। इस अवसर पर सब ही लोग उत्सुकतासे महाराणीके

आगमनका कारण जाननेको उत्कण्ठित हो उठे। महाराणी भी वड़े मिए स्वरमें विनयके साथ शिष्ट वचनोंमें 'शत्रुओके मुकुट-मणिकी आभासे चमचमाते हुए चरणकमळवाले' अपने पति राजा विश्वसेनसे यो कहने लगीं कि 'हे देवोके प्रिय आर्य! आन रात्रिको निस समय मैं सो रही थी तो उस समय रातके पिछड़े पहरमें मुझे हाथी, वैल, सिंह, कमल, पुप्पमाल, सूर्य, युगल, मीन, कलश आदि सोलह स्त्रम दिखाई पड़े थे, तथापि गनको मुंखमें प्रवेश करता हुआ जानकर मैं रोमांचित ही होगई थी। हे ऑर्थ ! तव ही से मुझे आपके निकट आकर इन स्वमोंका फल जाननेकी उत्कण्ठा लग रही थी। प्रिय ! प्रातः होते ही नित्मकी जीचादि क्रियायों और भगइजनसे निर्वृत होकर में आपकी सेवामे उपस्थित -हुई हू। महारान । इन स्वप्नोंका फल वतलाकर मेरे चवल मनको शांत की जिए।

राजा विश्वसेन अपनी प्रिय अर्द्धागिनीके मुखकमलसे यह वर्णन सुनकर वडे ही प्रसन्न हुये। उन्होंने अत्यन्त प्रियकर शक्टोंमें महाराणीके प्रश्नका उत्तर देना प्रारंभ किया और अपने दिव्य अवध्यानके आधारसे उन्होंने उन सोलइ स्वप्नोका उत्कप्ट फल रानीको यह वतलाया कि तेरे गर्भमें तेइसकें तीर्थकर भगवान पार्श्वनाथके जीवका अवतरण हुआ है। रानी इस फलको सुनकर वड़ी ही हिमित हुई मानो रकको निधि ही मिल गई हो। वरवारी भी फूले अग न समाये। सब्हीने मिलकर आनंद उदिधमें गोते लगाए!

वह विशास मास हा कृष्णपद्म था और हितीयाकी तिथि थी कि रात्रिके अवसान समयपर महाराणी बहादत्ताने त्रिलोकवन्द्रनीय श्रीनिनेन्द्र भगवानको गर्भमें घारण किया था। नक्षत्र भी विमरु विशाखा नक्षत्र था। जैनाचार्य इस शुभ घटनाका उक्केख यूं करते हैं—

> 'अथ दिविजवधूपवित्रकोष्ठ जठरिनवासमुपेतमितेद्रम् । अवहद दियता नृलोकभर्तु खिनिरिव सारमणि निगृहकातिम् ॥'

अर्थात्—'निसप्रकार छिपी हुई कांतिको घारण करनेवाली उत्कृष्ट मणिको, खानि अपने उदरमें घारण करती है, उसी प्रकार मनुष्य लोकके स्वामी राजा विश्वसेनकी प्रियतमाने आनत स्वर्गसे आये हुए भगवान पार्श्वनाथके जीव आनतेन्द्रको छप्पन दिक्कुमा-रियों द्वारा शुद्ध किये गये अपने उदरमें घारण किया।' (पार्श्व-चरित एष्ठ ३४५)।

इसप्रकार भगवान पार्श्वनाथ आनत स्वर्गसे चयकर महा-राणी ब्रह्मदत्ताके गर्भमें आगये । उनके गर्भमें आनेसे वह महाराणी उसी तरह विशेष शोभित होने लगीं जिस तरह पूर्व दिशा प्रताणी सूर्यके उदय होनेसे मनोहर बन जाती है । भगवानके गर्भावतारका उत्सव भी विशेष सजधजके साथ मनाया गया था । देवलोकके इन्द्र और देवगण बनारसमें आये थे और उन्होने जिनेन्द्रका 'गर्भ-कल्याणक' महोत्सव किया था, यह जैनशास्त्र प्रकट करते हैं ।

महाराणी ब्रह्मदत्ता वैसे ही विशेष गुणवती और विद्वान् थीं, परन्तु भगवानको गर्भमे धारण करनेपर उनने स्त्रियोके स्वभावोचित सब ही गुणोंको सहज ही अपनेमें उदय कर लिया। भगवानका ऐसा दिन्य प्रभाव था कि गर्भके बढ़ते जानेपर भी महाराणी ब्रह्म-दत्ताका उदर नहीं बढ़ा था। भगवान उनके गर्भमें उसी तरह विराजमान थे, निसतरह सरोवरमे कमल कींचड़से अलग रहता है।

ç

í

Š

16

यह तीर्थंदर भगवानकी पुण्य प्रकृतिका प्रमाव था। पूर्व जन्मोंने उन्होंने किस प्रकार देवपूजा, गुरुभिक्त, ब्रजाचरण आदिकी उन्हें छतासे पुण्य संचय किया था. यह हम पूर्व प्रकरणोंमें देख चुके हैं। इन्हीं घमें जायों के यल एक मत्त हाथीकी गतिमें पड़ा हुला जीव आत्मोन्नति करके जिलोक वंदनीय परमात्मा होगया। रंकने राव वन गया! हमारे लिये इससे वदकर और आदशे ज्या हो सक्ता है?

महाराणी ब्रह्मदत्ताके नौमास वडे ही आनन्द्रसे बीने। ंदिक्कुमारिया सदा ही उनकी सेत्रा सुश्रूषामें उपस्थित रहर्ती थीं, वे उनकी रुचिके अनुसार ही विनोट कियायें करके उनके हृद्यकी न्यफुछित करतीं थी। नव वह गृह अथेको लिये हुये छोकोंका अर्थ महाराणीसे पृष्ठतीं थीं और वे यथोचित उनका उत्तर देतीं थीं,तन सचमुच यही मासने लगता था कि महाराणीकी प्रवर बुद्धिको नर्मस्य वालक्के दिव्यज्ञानने और भी प्रकाशमान कर दिया है। इघर देवों द्वारा रत्नवृष्टि पहलेकी मांति होरही थी। जिसको देखकर महारा--णीका मन सदैव पसन्न रहता था । नियमित समयके पूर्ण होनेपर महाराणीने पोष चप्ण एकाढशोके पवित्र दिन भगवान पार्वनायकी 'उसी तरह जना जसे पूर्वविशामें सूर्यका जन्म होता है। भगवानकें आनंदमई जन्मसे तीनों लोकके सब ही प्राणी हर्षित होगये । एक क्षणके लिये सन ही अपने दु.होंको मूल गये। नर्कमें पड़े हुए दारुग दु ल सहते नारिक्वयोंको भी उस समय सान्त्वना मिरु गई! तीथकर परु तिका प्रमाव ही समब होता है। साचार्य क्हते हैं:-

'उपनतमुखसुप्रसन्नदिक्क नियमितसर्वरजः कणानुबधम् । जिनवरजनने जगत्समस्त क्षणमिव मुक्तामभूदमुक्तरागम् ॥ नवपरिमळ सौरभावकृष्टश्रमदिलमेचिकतान्मरुत्यथायात् । अविरळबहला सुरद्धुर्माणा भूपतिगृहे निपपात पुष्पवृष्टिः ॥'

अर्थात्-तीन लोकके नाथ भगवान जिनेन्द्रके जन्मते समय श्रृलिके करणोंके नियमित हो जानेपर समस्त दिशाएं निर्मल होगई; उस समय क्षणभरके लिये समस्त जगत शांत होगया और उसके आनंदका पार न रहा । उस समय मनोहर सुगंधिसे खींचे गये जो मनभनाट करते हुये अमर उनके संवधसे चित्रविचित्र और उत्कृष्ट सुगंधिको धारण करनेवाले कल्पवृक्षोंसे जायमान पुष्पोकी वर्षा आकाशसे राजा विश्वसेनके मदिरमें होने लगी । (पार्श्वचरित ए० ३४७) ।

देवोंके सचिव इन्द्रका आसन कंपायमान होगया, कल्पवासी देवोंके विमानोंमें स्वयं घंटे बजने लगे, ज्योतिषी गृहोंमें अपने आप सिंहनाद होने लगा, ज्यन्तरोंके आवासोमें मेरीका शब्द अकस्मात् हो निकला और भवनवासी देवोंके भवनोंमें शंखध्विन होने लगी है सारांश यह कि सारे भूमडलपर प्रसन्नताकी एक लहर दौड़ नई है जिस प्रकार विनातारकी तारवर्की (Wireless Telegraphy) द्वारा एक विद्युत लहर वातावरणमे ज्याप्त होकर निर्दिष्ट स्थानोंके कलपुर्जोंको चलायमान कर देती है, उसी प्रकार श्री तीर्धकर भगवानके जन्मसे एक ऐसी आनंदभरी विद्युत लहर सारे संसारमें फेल गई कि स्वयं सर्वत्र हमें ही हमें छागया! प्राकृत रूपमें ऐसी घटना घटित होना अनिवार्य थी।

देवोंने जब उक्त घटनाओंके वल श्री तीर्धकर भगवानका

कल्याणकारी जनम हुआ जाना, तो वे वनारसकी ओर चल दिये। बडी समधनके साथ सौधर्मेन्द्र भी आया एवं और सब देव भी आये । सवोने मिलकर वड़ा भारी आनंदोत्सव मनाया । आखिर सीधर्मेन्द्रकी आज्ञासे शचीने महाराणी ब्रह्मदत्ताको निद्राके वशीभूत कर दिया और एक मायामई वालक उनके पास लिटाकर वह बालक भगवानको इद्रके पास ले आई । इन्द्र अनुपम वालकको देखते ही गद्गद होगया । उनके अपूर्व रूप लावण्यको हो आंखोंसे ही देखकर वह तृप्त न हुआ विल्क अपनी तृष्णाको मेटनेके लिये उसने अनेक कित्रम नेत्र वनाकर वालक-भगवानके दर्शन किये और उनकी विशेष रीतिसे स्तुति की । उपरान्त भगवानका जन्मामिषेक करनेके लिये वह सुमेरुगिरि पर्वतपर लेगया। वहाके मांडुकवनमें रत्नजिटत शिलापर भगवानको विराजमान किया और क्षीरसागरका निर्मल जल देवोंद्वारा मंगवाकर उसने भगवानका अभि-येक १००८ कलशोद्वारा किया। उस समय अद्भुत उत्साह चहु-ओर दृष्टि पड़ने लगा। सव ही सुरागणाएं जयजयकार करने लगीं! एक कोलाहलसा मच गया! जैन कवि भगवानके अभिषेक संवंधि कहता है कि:~

> ' जा वारासो'।गिरिसिखर, खट खड हो जान । सो धारा जिन देहुँगै, फूलकली सम थाय ॥ अप्रमान बीरज बनी, तीर्धेक्र प्रमु होय । ताभें तिनकी सकतिकों, उपमा ट्रेंग न कोय ॥ नीलवरन प्रमु देहपर, क्लम-नीर छवि एम । नीलावल सिर हेमके, वाटल वरमें जेम ॥ वली न्होंनके नीरकी, उछल छटा नम साहि ।

स्वामि सग अघिवन भई, क्यों निह् ऊर्थ जािह ॥ न्होंन छटा तिग्छी भई, तिन यह उपमा धार । दिग वनिता-मुख सोहिये, करनफूल उनहार॥

इस प्रकार न्हवन कर चुकनेपर इन्द्र और शचीने वड़ी विन-यसे वालक भगवानकी पूजा की और फिर वह भगवानसे विनय करने लगा कि 'हे भगवन्! आपकी रुपास्वरूप आत्महितके विना अनादिकालसे सम्बन्ध रखनेवाले प्रवल कर्मोका नाशक विवेक न्य-रूप नेत्र लोगोको प्राप्त नहीं होसक्ता। आपकी रुपा विना वे कर्मोंके नाशके लिये समर्थ नहीं होसके।' इसी तरह बहुत देरतक विनय कर चुकनेपर सब देवलोग बनारस लीट आये।

इन देवोंको इस प्रकार सजधजके साथ आता हुवा देखकर राजा विश्वसेनको वड़ा आश्चर्य हुआ । परन्तु इन्द्रने राजाको सब भेद बतला दिया और कहा कि नियमानुसार देवगण भगवानके गर्भ, जन्म आदि पांच कल्याणकोंपर उत्सब मनाने आते हैं, उसी धनुरूप मैने भगवानका जन्मकल्याणक उत्सव मनाया है । यह कहकर आचार्य कहते हैं कि इन्द्रने इस प्रकार भगवानका नाम रक्खा।

'अनुपमसुखधामपार्श्ववृत्त्या सकलजगद्विषय प्रभावभृम्ना । सविनयमयमुच्यता समस्तैर्भुवनगुर्रुवसुघेश पार्श्वनाथः॥५७॥'

अर्थात्-ऐसा कहकर इन्द्रने, उस समय भगवान जिनेन्द्रके पार्श्व (पास) में अद्वितीय सुख और कांति दीख पड़ती थी और समस्त जगतपर उनका प्रभाव पड़ा हुआ था, इसिलये तीन लोकके स्वामी जिनेन्द्रका पवित्र नाम पार्श्वनाथ रख दिया। (पार्श्व० ए० ६ ६ २)

१-विश्वसेनरृपः सार्बे देव्या वधुजनैस्तरा । प्रीतिमायातिसाश्चर्यो दृष्ट्वातन्नाट्यमूर्ज्जितं ॥ १०० ॥

फिर इन्द्रने वालक भगवानको राजा-रानीके सुपुर्द कर दिया ओर उनकी वडी विनयसे पूजा की । इसपर सब देवोंने मिलकर सबके मनोको मोहनेवाला अद्भुत नाट्य रचा जिसे देखकर राजा और रानी एवं सब ही उपस्थित भव्यगण बडे ही आनंदमझ हुये। इसके वाद इन्द्र और सब देवलोग अपने र स्थानोंको चले गये।

राजा विश्वसेनने भी पुत्रका जन्मोत्सव वड़े ही ठाठवाटसे मनाया। सारी वनारस नगरी एक छोरसे दूसरे छोरतक जगमगा उठी और चहुंओर आनंद छा गया। वटीगण मुक्त कर दिये गये, याचकोको दान दिया गया और प्रजाका मान किया गया। और त्रिलोकवदनीय तीर्थंकर भगवानको अपनी गोदमें धारण करके राजा-रानी अपने भाग्यकी सराहना करने लगे। पूज्य भगवानके माता पिता होनेसे बढ़कर और कौनसा पढ़ संसारमें श्रेष्ट है ? वही सर्वोत्कृप्ट है। अतएव हम भी यहांपर जन्मोत्सव प्रकरणमें भगवान और उनके मातापिताके निकट नतमस्तक हो लेते है।



नयतीति एव पार्श्व यो भव्यान तोहि सार्थक । अस्य चक्कु सुरा पार्श्वनामित्रो प्रसाक्षिक ॥ १०१ ॥ सर्ग २३ ~इति सक्रक्रीर्तिः।

( 50 )

## कुमारजीवन और तापस समागम!

'हिमकरमुखमंबुजोपमाक्ष पुरपिर धायतबाहु तुच्छमध्यम् ।' पृथुतर विलमद्विशाल वक्षस्तरलतमाल रुचिमकाश रुच्यम्।।६१ अतिसित रुधिरं सरोजगंधि व्यपस्त धर्मजलं मलादपोढम् । प्रसकल ग्रुभलक्षणोपपनं प्रथमक संहननं मनोज्ञ कांतिम्।।६२ कुलगिरितल भूमि संधिवन्धं श्लथपिरहास विधिक्षमं जवेन । वपुरथ परमेश्वरेण बभ्ने शतमख हस्तसरोजराजविंबम्।।६३॥'

—-पार्श्वनाथचरित्र ।

तीनो लोकोंको सुख दाता निनेन्द्र पार्श्वनाथका जन्म हो गया। वे बालक भगवान शुक्क पक्षके चन्द्रमाकी तरह धीरे र बढ़ने लगे, शिशु अवस्थाकी कोमल मुस्कान और सरल अठिखलियोंसे माता—पिता और बंधुजनोंका मन हरने लगे, देखते २ वे अटपटे पैरोंसे चलने भी लगे। अपने प्रफुल्लित मुख और बाल्यकालीन चंचल कीड़ाओंसे सबको बडे ही प्रिय लगने लगे। कभी आप उझक्तर धायसे दूर भाग जाते, तो कभी रत्नजड़ित दीवालोंमें अपनी परलाई देखकर उसको पकड़नेको कोशिष करते। इस तरह बाललीला करते वह आठ वर्षके होगये। इस नन्हीसी उमरमें ही उनकी बुद्धि बडी कुशाम थी और वे नैतिक आचारकी मर्यादाका पालक करने लगे थे। जैन शास्त्र कहते है कि इसी समय आपने श्रावकोंके अणुवतोको धारण किया था। हिंसा, झूठ, चोरी, कुशील

१-वर्पाष्टमे स्वय देवस्तिज्ञानज्ञ सपचधा । आददेणुव्रतान्येव गुणशिक्षाव्रतानि च ॥ १७ ॥

और परिग्रहका एक देश—आशिक त्याग कर दिया था। वह जान वृहाकर इन दुष्कर्मों में प्रवत्त नहीं होते थे। ऐसे विवेक मय आव-रणका अभ्यास करते हुये, वह आनन्दसे सुर—कुमारोंके साथ अनोसे खेल खेला करते थे।

उनका शरीर जन्मसे ही मल, मृत्र, पसीना आदिसे रहित चडा ही स्वच्छ था। उसमेका रुधिर दूघके समान सफेट था। वह परमोत्कृष्ट शक्तिकर परिपूर्ण था। जनशास्त्रोंमें उसे 'सुसमचतुर-संठान शरीर' वतलाया गया है। उसमें स्वभावत एक प्रकारकी प्रिय सुगंधि आती थी और वह 'सहसअठोत्तर' लक्षणोंसे मडित था। सचमुच जैसे वे भगवान महापुरुष थे वैसा ही उनका सुभग शरीर था। एक जैनाचार्य उपर्युक्त रलोकोंमें भगवान पार्श्वनायके शरीर सोन्दर्यका वर्णन यूं करते हैं—

'भगवान जिनेन्द्रका मुख चन्द्रमाके समान था। नेत्र कमलके समान थे, भुजा परिषाके समान विशाल थीं। कटिमाग पतला और वक्ष:स्थल मनोहर किंतु विशाल था। एवं शरीरकी काति तमालवृक्षके समान मनोहर थी। उनका शरीर सफेद रुघिरका धारक कमलके समान मुगंधिवाला, स्वेदजल, मलमूत्राविसे रहित, समस्त शुभ लक्षणोंका धारक, वज्जवृषभजाराच नामक उत्तम संहननसे युक्त, महामनोहर, कुलपवतकी भूमिके समान संधियोंका धारक और कड़ा

सप्तघा स्वर्गकर्ती निस्वयोग्यान्य पराण्यपि ।

त्रिशुद्धधान्यस्तीचाराणि सागार वृषाप्तये ॥ १८ ॥

<sup>—</sup> पारवंचिग्ति सर्गे १४ । १-'तित्ययम तिप्यस हल्हर चक्काइ वासवेवाह । पडिवाम भोयमृमिय आहारो णित्य णीहारो ॥'

था एवं उसमें इन्द्रके मनोहर करकमलोकी विंव पड़ती रहती थी अर्थात् सदा उसकी सेवा इन्द्र किया करता था।'

इसप्रकार अपूर्व सौन्दर्यके आगार भगवान पार्वनाथ कुमार अवस्थाको प्राप्त हुये ! क्रमकर उनके नीलवर्णमई नौ हाथ ऊंचे शरीरमें यौवनके चिन्ह प्रकट हुये | वे भगवान शीघ ही युवाव-·स्थाको प्राप्त होगये, किन्तु यहांपर हमे भगवानकी शिक्षा—दीक्षाके सम्बंघमें कुछ अधिक विचार कर लेना चाहिये। मानवताका जो महत्व है उसे देख लेना हमे इष्ट है। मनुष्य होकर हमें अपने पुज्य तीर्थंकर भगवानके दर्शन मनुष्यरूपमें करनेकी लालसा करना -स्वाभाविक है। विन्तु हत्भाग्यसे वह इतने प्राचीनकालमे हुये हैं कि जिसका इतिहास पूर्णत. ज्ञात नहीं है और जिससे उनके विषयमें कुछ अधिक स्पष्ट रीतिसे कहा नहीं जासक्ता है। जो कुछ जैन शास्त्रोंमें उनके वाल्य और कौमार कालोंका विवरण मिलता है उनसे यही ज्ञात होता है कि भगवान नन्हीं आवस्थासे ही घार्मिक रुचिको घारण करनेवाले और नीतिमार्गका पालन करनेवाले व्रती श्रावक थे। वह इस छोटी अवस्थामें ही हमारे सामने एक अनुकरणीय आदर्शके रह्म नजर आते हैं परन्तु यह ज्ञात नहीं है कि उनकी शिक्षा किस प्रकार हुई थी। जैन शास्त्र तो कहते हैं कि वह जन्मकालसे ही मित, श्रुति, अवधिज्ञान कर संयुक्त थे, और इस तरह वे एक पूर्वनिर्मित मुर्तिकी भांति ही हमारे अगाड़ी रक्खे गये प्रतीत होते हैं। परन्तु यदि हम विशेष पुण्य प्रकृतिके अतुल प्रभावको ध्यानमें रक्कें तो इस प्रकार उनका जन्मसे ही विशिष्टज्ञानी होना कुछ

१-पार्खनाथ चरित पृ० ३६४।

असंगत प्रतीत नहीं होता । वेशक आजकलके जमानेके लिये यह एक वेढगी और अटपटी वात है । किन्तु पहलेके आत्मवादी जमानेमें इसमें कुछ भी अलेकिकता नहीं समझी जाती थी। भगवान पार्श्व-नाथ अवस्य ही हम आप जैसे एक मनुष्य थे, परन्तु उन्होंने इस उत्कृष्टताको अपने इसी एक भवमे नहीं पाया था, विक अपने पहलेके नो भवोंसे ही वे इतनी उन्नति करते चले आरहे थे कि इस भवमे आकर उनकी आत्मा परमोचपदको प्राप्त हुई थी। इस विकाश क्रमको हमें नहीं भुला देना चाहिये और इसमें आश्चर्य करनेको कोई स्थान शेष नहीं रहता है। जैनशास्त्र आपके शिक्षादिके सम्ब-न्यमें यही कहते हैं। यथा:—

> 'मितश्रुतावधिज्ञानान्येवास्य सहजान्यहो । भैरवोधिसनिः शेप तत्व विदव शुभाशुभ ॥ ११ ॥ कलाविज्ञान चातुर्ये श्रुतज्ञान महामते । विदवार्यावगमतस्य स्वय परिणति ययौ ॥ १२ ॥'

भगवान मित, श्रुति, अविधज्ञान द्वारा जन्मसे ही विभूषित थे। कला, विज्ञान, चातुर्यतामें उनकी समानता कोई कर नहीं सक्ता था। विश्वभरकी सर्व विद्यायें आपको स्वयं प्राप्त हुई थीं। यह महापुरुपोंके लिये कोई अनोखी वात नहीं है, तिसपर भगवान पार्श्वनाथ तो उपरान्त अनुपम साक्षात परमात्मा ही हुये थे। अस्तुः

एक रोज सभा लगी हुई थी । राजकुमार पार्श्वनाथ प्रसन्त चित्त हुए अपने सखाजनोंके साथ आनन्दगोष्टि कर रहे थे। इसी समय वनपाल-मालीने आकर राजकुमारसे वनमें किसी एक साधुके आगमन सम्बन्धी ममाचार सुनाये। राजकुमार पार्श्वनाथने अपने अविधिज्ञान ( Clairotoyance )से काम लिया। उन्होंने उस साधुके रूपको जानकर वहां जाना ही आवश्यक समझा। सखाजनों और अंगरक्षको सहित वहें ठाठ—वाटसे वे हाथीपर सवार होकर बनविहारके लिये निकले। विहार करते २ वही पहुंच गये 
नहां वह साधु आया हुआ ठहरा था। राजकुमारने देखा यह साधु 
उनका नाना महीपाल है, जो अपनी रानीके विरहमे व्याकुल होकर 
तापसी होगया है और पंचाग्नि तप रहा है। राजकुमारको उसकी 
इस मूढ़िक्रयापर वड़ा तरस आया। वे सरल स्वभाव उसके पास 
जा खड़े हुये। तापसी यकायक पाश्वनाथको चुपचाप अपने पास 
खड़ा देखकर क्रोधके आवेशमें आगया। वह बोला—"में ही तुम्हारा 
नाना हं, और राज्यविभृतिको पैरोंसे ठुकरा कर आज कठोर तपश्ररणका अभ्यास कर रहा हूं; फिर भी तुम्हें इतना घमण्ड है कि 
मुझे प्रणाम करना भी तुम बुरा समझते हो। प्रणाम करनेमें तो 
तुम्हें शर्म ही आती है न ?"

राजकुमार पार्वनाथने तापसीके इन कटु वचनोंसे जरा भी अपने चित्तको विषादयुक्त नहीं बनाया ! उन्होने सहज ही जान लिया कि वह कितना सन्यास परायण है और उत्तरमें कहा कि—'अज्ञानी होकर यह हिसामय तप, हे तापस ! तुम क्यों तप रहे हो ?' इतना सुनना था कि तापस आग बब्ला होगया ! उसकी भडकी हुई क्रोधाग्निमें राजकुमारके उक्त शब्दोंने धीका ही काम किया। पूर्वभवका इनका आपसी संयोग ही ऐसा था। यह तापस कमठका ही जीव था, जो नर्कसे निकल कर अनेक कुयोनियोंमें भटककर किंचित पूर्व पुण्य—प्रभावसे महीपालपुरका राजा हुआ था और फिर तापसका वेष धारण करके इस समय राजकुमारके प्रति रोष

अकट करते हुए अपने पूर्व वेरको दर्शा रहा था । वह तडप कर चोला, "चल रहने दे । तू इस समय निरंतर होनेवाली सम्पत्तिसे उन्मत्त है, अन्यथा और कोई मनुप्य मुनियोंसे ऐसे अनुचित शब्द कैसे कह सक्ता है ?" यह कहकर वह रामकुमारसे विमुख होकर शांति होती हुई अग्निको सुलगानेके लिए एक लक्कड़ फाड़ने लगा। भगवानने उसे वीचमें ही रोक दिया और कहा 'यह अनर्थ मत करो । इस लक्कडकी खुखालमे अन्दर स्पयुगल हैं । वह तुम्हारी कुल्हाडीके आधातसे मरणासन्न होरहे है । तुम व्यर्थमें ही उनकी हत्या किये डाल रहे हो । उन्हें आगमे मत रक्खो ।"

किन्तु भगवानके इन हितमई वाक्योंके सुनते ही वह तापस ताड़ित हाथीकी भांति गर्जने लगा। वह बोला, "हा, ससारमें तृहीं बह्मा है, तृरी विष्णु है, तृही महेश है, मानो तेरे चलाये ही दुनिया चल रही है। तृही वड़ा ज्ञानी है, जो यहां ऐसा उपटेश छाट रहा है। यहां मेरे लक्कड़में नाग-नागिनी कहासे आये? में तेरा नाना और फिर तापस—तव भी तृ मेरी अवज्ञा करते नहीं हरता है।"

आचार्य कहते हैं कि 'तपस्वीके कठोर वचन सुनकर भी त्रिलोकीनाथ मगवानको कुछ भी क्रोध न आया। वे हंसने लगे और हाथमें कुल्हाड़ी ले अधनलती लकड़ीको उनने फाड़ डाला। जलती हुई अग्निकी उप्णतासे छटपटाते हुए नाग और नागिनीको जिनेन्द्र भगवानने वाहर निकाला और अपने अलौकिक तेजसे तपस्वीके रूपको खंडवडकर उसे कुद्ध कर दिया।' (पार्श्वचरित ए० २७१) उन नाग-नागिनीके दुःखसे मगवानका कोमल हृदय बड़ा ही व्यथित हुआ। दयाके आगार उन सर्वहितेषी भगवानने उस ताप-ससे कहा कि 'तुम व्यर्थ ही तपस्या करते हो। क्रोघ आदि कषा-योसे तुम्हारा सब पुण्य नष्ट होगया! हिंसामई काण्ड रचकर तुम तपस्या करनेका ढोग क्यों रचते हो? क्या तुम्हारे हृदयमें दया विल्कुल नहीं है? तुम्हारा यह सब तप अज्ञानतप है। कोरा काय-क्रेश है, इसे भोगकर क्या लाभ उठाओंगे ?'

तापस महीपाल वैसे ही कुढ़ रहा था। वह उन्मत्त पुरुषके समान कहने लगा कि 'तृ वडा घमण्डी है। अकस्मात् यह सर्पयुगल इस लक्कड़में निकल आया उसपर तृ फूला नहीं समाता है। तृ अपनी पुज्य माताके पिताकी अविनय कर रहा है। देख मै तापस होकर कितनी कठिन तपस्या करता हू। पंचाग्नि तपता हूं—एक पैरसे खडे रहकर एक हाथको आकाशमे उठाकर, भृख व प्यास सब कुछ चुपचाप सह रहा हूं, सूखे पत्ते खाकर पारणा करता हूं, फिर भी तुम मेरी तपस्याको ज्ञानहीन बताते हो!'

भगवानने फिर भी उसे मधुर शब्दोंमें समझाया। उससे कहा—''तापस, तुम कुद्ध मत हो। मैं तुम्हारी भठाईके वचन कह रहा हं। तुम्हारा तपश्चरण इतना सब होनेपर भी हिंसामय है और तुम वृथा ही कायछेश भोग रहे हो। जरासी भी हिंसा महादुः लका कारण है, और तुम रोज ही हिंसाकांड रचते हो, इसका पाप फल तुम्हें जरूर ही चलना होगा। 'ज्ञानहीन तपस्या चांवलकी कणिकांक भूसेके ढेरके समान है। अग्निके प्रकोपसे जब बन जलने लगता है, तब लोग रास्ता न पाकर जिस प्रकार यहां वहां मागकर अन्तमे अग्निमें ही जलकर प्राण देदेते हैं, अज्ञानी तापस ठीक

उसी तरह कायक्षेश भोगकर ससारकी अग्निमें ही जलकर मस्म हो जाते हैं।'\* सम्यक्श्रद्धान और सम्यग्ज्ञानके विना आचार निष्फल है। मैं तुम्हारी हितकी ही कह रहा हूं, इस हिंसामई कायक्षेशको छोडो और जिनेन्द्र भगवानके वताये हुये मुक्तिमार्गका रास्ता गृहण करो।"

हत्भाग्यसे भगवानके इन हितमई वचनोका भी असर उस तापसपर कुछ भी नहीं हुआ | दुर्जन कभी भी सदुपदेशको ग्रहण करते नहीं देखे गये है | भगवान जिनेन्द्र अपने राजमहलमें लीट आये और आनन्दमग्न हो कालक्षेपण करने लगे | वह तापसी काय-न्वलेशके प्रभावसे मरकर संवर नामक भवनवासी देव हुआ |

( ११ )

## धरणेन्द्र-पद्मावती-कृतज्ञता-ज्ञापन ।

'पद्मावती च धरणश्च कृतोपकारं। तत्कालत्जातमविधं प्रणिधाय बुद्ध्वा।। आनम्रमौलि रुचिरच्छविचर्चितांश्चि। मार्नचेतुः सुरतरु प्रसवैजिनेंद्रम्।। ८७॥'

-श्री पार्श्वचरित।

वनारसके वनमें आये हुये तापस महीपालकी रूपासे एक सर्पयुगलके प्राणान्त भगवान पार्श्वनाथके समागममें हुये थे, पूर्व परिच्छेदमें यह परिचय प्राप्त होचुका है। वस्तुत उन मरणासन्न सर्पयुगलको राजकुमार पार्श्वनाथने धर्मीपदेश सुनाकर सुगतिमें पघरा दिया। णमोकार मंत्रके श्रवण मात्रसे उनके परिणाम सम-

<sup>- &#</sup>x27;भगवान पार्श्वनाय' (सागर) पृ० २७।

'तारूप होगये और वे समताभावोंसे प्राण विसर्जन करके इसी लोकमें भवनवासी देव हुये ! अन्तिम समयमें धर्माराघन करनेका मधुर फळ उनको तुरत ही मिल गया । वे पशु होकर भी उसके पुण्य प्रभावसे देवगतिको प्राप्त हुये !

जैनशास्त्रोंमें देवगति चार प्रकारकी बतलाई गई है। स्वर्ग-लोकमें विमानोंमें दसनेवाले देव कल्पवासी कहे जाते हैं; सूर्य, चन्द्र भादि ज्योतिषपटलमें रहनेवाले देव ज्योतिषी कहलाते हैं; भूलोकमें निवास करने वाले तथापि अधोलोकके पूर्वभागमें भी किंचित वसनेवाले देव भवनवासी बतलाये गये हैं और व्यंतरदेव वे कहे गये हैं जो भूत, पेत आदि नामसे प्रसिद्ध हैं। इन देवोंके शरीर मनुष्योंसे विशिष्ट और सुक्ष्म तथापि विक्रिया (रूप बदलनेकी) शक्ति कर संयुक्त होते हैं। यह लोग मनुष्योंसे अधिक सुखी जीवन व्यतीत करते है। आजकल 'प्रेत-विद्या' (Spiritualism) के बल कतिपय सिद्धहस्त लोग इनमेंसे इतर जातिके-भवनवासी और व्यंतर देवोंको आह्वाहन करनेमें सफल-प्रयास होचुके हैं और उन्होंने जो अन्य देवो और देवलोकोंका हाल बतलाया है, उससे यह बात स्पष्ट होगई है कि सचमुच कोई देवगति भी संसारमे रुलते हुए जीवको सुख-दुःख भुगतनेके लिये हैं। नाग-नागिनीके जीव भवनवासी देवोंमें नागकुमार नामंक देवोके इन्द्र और इन्द्राणी हुयेथे। इसीलिये वे क्रमशः घरणेन्द्र औरपद्मावतीके नामसे विख्यात् हुये हैं।

१-जैनशास्त्रोंमें हमें कहीं भी धरणेन्द्र और पञ्चावतीके सम्बन्धमें कोई स्पष्ट विवेचन नहीं मिला हैं कि वह आतिवाचक अथवा व्यक्तिगत नाम हैं, परन्तु पुराण प्रधोंमें हमें भगवान पाश्चनाथसे पहले भी इनका

जब वे नाग और नागिनी घरणेन्द्र और पद्मावती होगये तो उसी समय अपने जन्मसिद्ध अविधिज्ञान (Clarrovoyance) के बलसे उन्हें अपने उपकार करनेवाले राजकुमार पार्श्वनाथका ध्यान आया । 'वे शीघ्र ही बनारस आये और नम्रीभूत मुकटोंकी मनोहर कातिसे जिनके चरण पूजित हैं ऐसे भगवान पार्श्वनाथकी उन्होंने पूजा की ! बहुविधि पूजा करके और कतज्ञता ज्ञापन करके वे अपने निवासस्थानको चले गये।'

जैन शास्त्रोंमें इनका निवासस्थान पाताल अथवा नागलोक बतलाया गया है। यह स्थान जिस भूमंडलपर हम रहते हैं उस मध्यलोककी प्रथ्वीके नीचे अवस्थित कहा गया है। वहापर इनके बड़ेर महल और भवन भोगोपभोगकी सुन्दर सामिग्रीसे पूर्ण हैं, यह शास्त्रोंमें लिखा हुआ है। प्रख्यात जैन ग्रन्थ श्री राजवार्तिक-जीमे इसका उद्धेख इस तरह पर है:—

'खरपृथ्वीभागे उपर्यथश्चेकैकयोजनसहस्रं वर्जियत्वा शेषे

उल्लेख मिलता है। इससे हम इनके ये नाम जातिवाचक ही समझते हैं। उटाहरणके रूपें 'सजयंत मुनि' की कथामें पद्मपुराण (पृ०५६) में दूसरे तीथेकर श्री अजिन्नाथजीके समयमें 'धरणेन्ट' के प्रकट होनेका उल्लेख है। 'पुन्पाजलि अतकया' तथा 'पुष्पाश्रव कथाकोप' (पृ०२६०) में ऐसे ही 'पद्मावती' का सहायक होना पार्श्वनाथजीसे पहले वतलाया गया है।

१-पद्मावतीचरित्र-'पाताले वसिता।'-श्री वृहत्पद्मावतीस्तोत्र-पाताला-धिपति' श्लोक २२. हरिवगपुराण ष्टष्ठ ३३-'मणि और सूर्यसमान देवीप्य-मान पाताललोकमें असुरकुमार नागकुमार आदि दश प्रकारके भवनवासी देव यथापोग्य अपने२ स्थानोंपग रहते हैं।' २-तत्वार्थसूत्रम (S. B. J. Vol. II) पृ० ७९. नवानां कुमाराणां भवनानि भवंति ॥ १० ॥ तद्यथा अस्माञ्च-म्बूद्वीपात्तियर्गपाग सख्येयान् द्वीपसमुद्रानतीत्य घरणस्य नागराजस्य चतुश्चत्वारिशत् भवन शतसहस्राणि, षष्ठिः, सामानिक सहस्राणि, त्रयम्ब्रिशत्त्रायिश्वशाः, तिहा परिपदः, सोनानीकान् चत्वारो लोक-पाला , षड्यमहिष्यः, षडात्मरक्षसहस्राण्याख्यायंते । .तान्येतानि नागकुमाराणां चतुरशीति भवनशतसहस्राणि । इत्यादि ।

खग्ध्यीपर घरणेन्द्र अथवा नागराजके चवालीसलाख भवन मौजूद हैं। यह खरध्यी इस जम्बूद्धीपके असंख्यात् द्वीपसमुद्रोको व्यतीत कर जानेपर मिलती है। इनके छे हजार सामानिक देव है, तेतीस त्रायित्रंशत देव हैं, तीन परिषद् (समायें) हैं, सात सेनायें हैं, छे अग्रमहिषी (पट्टगानी) हैं और छेहजार आत्मरक्षक है। वास्त-वमें जैनशास्त्रोमें प्रत्येक प्रकारके देवोके लिए दस दर्ने नियत किये हुये मिलते हैं: यथा –

- १. इन्द्र-यह रानाकी भांति मुख्य और शासक होता है।
- २. सामानिक-यह भी वलवान और शक्तिसम्पन्न होते है, परन्तु इन्द्रके समान नहीं। इन्हें पिता, गुरु आदि समझना चाहिये।
- ३. त्रायित्वशत्—यह मत्री, पुरोहित आदि कुल ३३ है। इसलिये इस नामसे उछेलमे अप्ते है।
  - ४. पारिषद-मभाके सदस्यगण अथवा दरवारी लोग ।
  - ५. आत्मरक्षक-यह शरीररक्षक होते हैं।
  - ६. लोकपाल-प्रजाके सरक्षक, जैसे पुलिस ।
  - ७. अनीक-फोज ।

१-गजवार्तिक सटीक पृष्ठ १५४

८. प्रकीर्णक-प्रजा।

९. अभियोग्य – वह देव जो अपनेको सवारी रूप घोडाआदि बना देते हैं ।

१०. और किल्विषक-सेवकदल।

घरणेन्द्र नागकुमार देवोका इन्द्र था और शेष जो उनके सामानिक आदि थे वह ऊपर बतलाये हैं। इनके विषयमें और 'विशेष वर्णन श्री अर्थप्रकाशिकाजीमें भवनवासी देवोंके साथ 'निम्नप्रकार है —

'भवनिमें वर्ते हैं ताते इनक् भवनवासी कहिये है। भवन-वासीनिर्ने असुरकुमार, नागकुमार, विस्तुकुमार, सुपर्णकुमार, अग्निकुमार, वातकुमार, स्तनितकुमार, उद्धिकुमार, द्वीपकुमार, विक्कुमार ऐसे दश विशेष सज्ञा नाम कर्मकरि कीनी जानना, बहु-.रिकोऊ श्वतावरादिक कहें जो देवनिकरि 'अन्यति' कहिए युद करें प्रहार की ते असुर है ऐस कहें सो नहीं। ए कहना तो देवींकीं अवर्णवाद है, इसमे मिथ्यात्वका वघ होय है। ते सौधर्मादिकनिके देव महा प्रभावान है। इनकै उपरि हीन देव मनकरिके हू प्रतिकूल पणा नहीं विचारे हैं । नो एता विशेष है। नो चमरेन्द्र अर वैरो-चन ए इन्द्र अपनी ऐश्वर्य भंपदा करि परिणानमें ऐसा मद करे हैं जो हमार सौधर्म ईशान इन्द्रसों कीनमी सपदा घट है, हम भी उनके तुल्य ही है ऐमी परिणामनिमें ईर्षी है मो अभिमानकी अधिकता ते ऐमी ईर्पा करें ही हैं। वहुरि सौधमीदिक देवनिकें विशिष्ट शुम कर्मका उदयकरि विभव है सो अरहंत पूजा तथा भोगानुभवन

१-नत्वार्यसूत्रम् अ० ८ मृत्र ८

इत्यादिकमें लीन हैं । इनकें परकी दाराहरणादिक वैरका कारण ही नहीं तार्ते अधुर हैं। ते सुरनिकरि युद्ध नाहीं करें हैं। बहुरि समस्त देवनिके बालयोवनादिक अवस्था नहीं पलटे हैं। उपज्या निस् अद्भारतें मरण पर्यंत एकसी थिर अवस्था रहे हें तातें अवस्थाकरि कुमार नहीं हैं। इनिके कुमार समान उद्धत वेष भूषा आभरण आयुघ वस्त्र गमन वाहन राग क्रीड़न हैं तातें कुमार कहिये है। अब इनका भवन कहां हैं सो कहे हैं । इस जम्बूद्वीपकी दक्षिण दिशामैं असं-च्यात द्वीपसमुद्रनिकूं व्यतीत करि रत्नप्रभा प्रथ्वीका पंक्रभाग विषे अमुर कुमारनिका चमर नाम इन्द्रके चौंतीस लाख भवन हैं अर चौसिठ हजार सामानिक देव हैं। तेतीस त्रायंस्त्रिशत् देव हैं। बहुरि सोम, यम, वरुण, कुवेर ए चार लोकपाल हैं। तीन सभा हैं तिनमैं पहली सभामें अठाईस हजार देव हैं। मध्यकी समामें तीस हजार, बाह्य समामें बत्तीस हजार देव हैं । अर सात सेना हैं। महिषनिकी घोड़ेनिकी रथनिकी हाथीनिकी पयादनिकी गंघर्वेनिकी नृत्यकारि-णीनिकी । तिन एक एक सेनामें सात सात कक्षा हैं। पहली कक्षा चौसिठ हजार देवनिकी दूजी यार्ते दूणी, तीजी याते पूणी ऐसें सप्त जायगा दूणी दूणीकी इक्यासी लाख अठाइस हजार प्रमाण महिष्-निकी सेना भई इनिकूं सप्तकर गुणिए तदि पांच कोटी अडसठी लाख छिनवे हजार देवसाती सेनाके भए । ऐसे ही वैरोचनादिक इन्द्रके सेनाका प्रमाण जानना । इनि सात प्रकारकी सेनासे एक एक सेनाघिपति महत्तर देव हैं, नृत्यकारिणीकी सेनामें महत्तरी देवी है। अर प्रकीर्णक देव नगर निवासी समान प्रीतिकेपात्र असंख्यात हैं। बहुरि छप्पन हजार देवी हैं तिनमैं सोलह हजार ब्रह्मीका

अर पांच पह देवी है। अर पहुदेवी आठ हजार विक्रियां करे हैं। ऐसे ही वैरे चनादि इन्द्रनिके समस्त दश मेदनिमें भवन परिवारा-दिक त्रिलोकसारादि अंथनिते जानना । वहुरि रत्नपभा पृथ्वीके पक भाग विषे असुर कुमारनिके भवन है अर नागकुमारादिक नवजातिके भवन खरभाग विषे है। वहुरि कोई भवन जघन्य हैं ते तो संख्यात कोटी योजनके हें । उत्कृष्ट भवन असंख्यात योजनके विस्ताररूप है चौकोर है। तीनसों योजनकी ऊचाई लिए है। भवनकी भूमिस्ं छाती पर्यंत तीनसे योजनकी ऊचाई है अर एक एक भवनके मध्यविषे एक योजन ऊंचा पर्वत है, तिस पर्वत ऊपरि जिनेन्द्र नंदिर है ऐमें दश जातिके भवनवासीनिके सात कोटी वहत्तरी लाख भवन है। अर सात कोटी बहत्तरी लाख ही जिन चैत्यालय है। अप्ट गुणरूप ऋदिनिकरि सहित है। नाना मणिमय भूषणनिकरि निनका दीप्ति संयुक्त अग है । अर दश प्रकारके चेत्यवृक्ष निन अतिमाकरि विराजित है। अपने तपके प्रभावकरि सुखरूप भोग भोगते तिष्ठे है। निनके मल, मूत्र, रुधिर, चाम, हाड मास आदि-ककर वर्नित दिव्य देह है। अन्य नागकुमार सुपर्णकुमार द्वीप-कुमार इन तीनके आहारकी इच्छा साढा वारह दिन गए होय अर साढावारा मुह्तं गए उछ्वास होय । देहकी उचाई (नागकुमा-राढि) नव नातिकेनिकै दश घनुप है।" (एष्ट १७७-१८०)

साथ ही श्री हरिवशपुराणजीमे इनके सम्बन्धमें इस प्रकार वर्णन मिलता है:-

'नरककी पहली रत्नप्रभा पृथ्वीके खरभाग, पंकभाग और बहुलभाग ये तीन भाग है, . पक्ष्यहुलभागके दो भाग है, उनमें प्रथम भागमें राक्षसोंके और दूसरेमे असुरकुमारोंके घर हैं और वे देदीप्यमान रत्नोंके वने हैं। खरभागमे अतिशय देदीप्यमान, स्वा-भाविक प्रभाके धारक नागकुमार आदि नौ भवनवासियोके अनेक घर हैं |...नागकुमारोंके चौरासीलाख भवन है | .मणि और सूर्यसमान देदीप्यमान पाताल लोकमें असुरकुमार नागकुमार सुप-र्णेकुमार द्वीपकुमार उद्धिकुमार स्तनितकुमार विद्युतकुमार दिकुमार अग्निकुमार और वायुकुमार ये दश प्रकारके देव यथायोग्य अपने अपने स्थानोंपर रहते है । (ए० ३२-३३)

इस तरह यहांतकके वर्णनसे यह स्पष्ट है कि धरणेन्द्र और उसकी मुख्य पट्टरानी पद्मावती नागकुमार देवोंके इन्द्र-इन्द्राणी थे और वह पाताल लोकमें रहते थे। उनको नागवंशी राजा अथना विद्याघर मनुष्य बतलाना कुछ ठीक नहीं जंचता, परन्तु यह बात विचारणीय है; इसिलये इसपर हम अगाड़ी प्रकाश डार्लेंगे । पाताललोक हमारी पृथ्वीके नीचे बतलाया गया है, परन्तु ऊपर नो रानवार्तिकनी व अर्थप्रकाशिकानीके उद्धरण दिये गये हैं, उनसे यह; प्रकट होता है कि जम्बूद्रीपके असंख्यात द्वीपसमुद्रोको उर्छघ जानेपर दक्षिण दिशामें खरभाग पृथ्वी मिलती है जहां धरणेन्द्रके भवन हैं तथापि जम्बूद्वीप आदिकर संयुक्त मध्यलोक जैन शास्त्रोमें थालीके समान सम माना है। इस अपेक्षा तो घरणेन्द्रका निवासस्थान हमारी प्रथ्वीके नीचे प्रमाणित नहीं होता । परन्तु शास्त्रोंमें सर्वत्र पाताललोक प्रथ्वीके नीचे बतलाया गया है। ऐसी अवस्थामे उपरोक्त शास्त्रोके कथ-

चरचाशतक पृ० ११ । २. हरिवंशपुराण पृ० ३२-३३ ।

नीको सान्यता देते हुने मध्यक्रोककी एथ्वीको उठवां मानना पड़ेमा, निससे कक्षिण दिशाकी और नीचे करते हुवे खरएएनी अधोरोक्सें अमसक्ती है। नम्बूद्दोपकी नदियां नो आमने सामने इवर उधर बहतीं वतलाई गई हैं, उससे भी यही अनुमान होता है कि यह प्रथ्वी वीचमे उठी हुई और किनारोंकी ओरको ढलवां है; परन्तु शास्त्रोमें इस विषयका कोई स्पष्ट उल्लेख हमारे देखनेमें नहीं आया है। अतएव इम विषयमें कोई निश्चयात्मक वात नहीं कही जा सक्ती है। किन्तु इतना अवस्य है कि यह विषय विचारणीय है। नेन भौगोलिक मान्यताओको स्वतंत्र रीतिसे अध्ययन करके प्रमा-णित करनेकी आवश्यक्ता है। जैनशास्त्रोंमें जिस स्पष्टताके साव भौगोलिक वर्णन दिया हुआ है; उसको देखते हुए उसमें शंका करनेको जी नहीं चाहता है, परन्तु जरूरत उसको सप्रमाण प्रका-शमें लानेकी है।

अस्तु, यह तो स्पष्ट ही है कि घरणेन्द्रका निवासस्यान पाताल अथवा नागलोक है। दि॰ नेन समाजमें उसकी मृर्ति पांच कण कर युक्त और चार हाथवाली वतलाई गई है। दो हाथोंमें उनके सर्प होते हैं, तथापि अन्य दो हाथं छातीसे लगे हुये रहते हैं, जिनमें एक खुला हुआ और एक मुट्टी बंधा हुआ होता है। इनकी सवारी क्टुवेकी बतलाई गई है। इनकी अप्रमहिषी पद्मावती भी पांच फणवाले संपके छत्रसे युक्त चार हाथवाली मानी गई है। इनके दो हाथोंमें वज्रदंड और गदा होती है एवं अन्य दो हाथ उसी रूपमें होने हें, जिम रूपमें घरणेन्द्रके वतलाये गए हैं।

१ उर जैनियसम् छैट न॰ २७।

इतका आसन राजहं न बतलाया गया है। किन्तु कहीं २ इनको तीन फणवाले छत्रसे मंडित कहा गया है, वथा:—

'फन तीन सुमनलीन तेर शीस बिराजे। जिनराज तहाँ 'यान धेर आप विराजे॥ फिनिइदने फिनिकी करी जिनंदेंपे छाया। उपसर्ग वर्ग मेटिके आनन्द वढाया॥ जिनशासनी हंस्समती पद्मासनी माता। भूज चारते फल चाहदे पद्मावती मातार॥

यहां हंसनीके साथ इनका उक्लेख पद्मासनी रूपमें भी किया हुआ है। अन्यत्र भी यही कहा गया है और साथ ही इनको पद्मवनमें निविधत बतलाया है यथा—

'पद्मे पद्मासनस्थे व्यपनयदुरित देवि देवेन्द्र वद्ये ॥६॥'
'मातर्पद्मिन पद्मारागरुचिरे पद्मप्रसूतानने ।
पद्मे पद्मवनस्थिते परिलसत्पद्माक्ष पद्मालये ॥
पद्मामोदिन पद्मनाभिवरदे पद्मावती याहि मां ।
पद्मोल्लासिन पद्मरागरुचिरे पद्मप्रसृनाचिते ॥ २७॥'

पूर्व प्रमाण और करकडुचिरितमे भी पद्मावती देवीको पाच फणवाला बतलाया है: यथा—

<sup>&</sup>quot; समचिविषृजिविज्झायइजाव। समागयदेवय पोमावयताम। समंथरलालसकोमल आणि-कुणतियकाविञ्जिवयभाउ॥ विणिम्मियहव समिद्धिखणेण-सरीर इ रत्तिय सुद्धमणेण। करेहिं चउहि करतिगुल-सयोछयभिंग समुद्द मुणालु॥ सकुडलकण्णपुरतकबोल-सण्णडरिकंकिणि मेहटरोल। फणोफण पंचिसिरेणधरंति-पसणियणिम्मल कविकरित॥"—सिष्ठ ७

२. वृन्दावन विलास पृ० २१ । ३ जैन गुटका नं० ४४ आरा-बृहदू. पद्मावतीस्तोत्र-पृ० २७-२८ ।

जनसाधारणमें भी शायद इसी अपेक्षा पद्म (कमल) पुप्पोंसे पूर्ण नदी और सरोवरोको 'पद्मावती' और 'पद्मवन' नामसे परि-चित करनेकी मर्याटा प्रचलित है।' मिश्रदेश, जहां कि भारती-यताका प्राचीन संवंघ रहा है जैसे कि हम अगाड़ी देखेंगे, वहांकी नील (Nile) नदीको लोग इसी अपेक्षा 'पद्मावती' भी कहते हैं और उसीकी दल दलमें एक 'पद्मवन' भी है। तथापि 'पद्म' देवीकी भी वहां मान्यता है। धर्मका प्रकाश करनेके लिये-जिन-शासनकी विनय वैनयंती फेलानेके लिये पद्मावतीदेवी बहु प्रसिद्ध है। एक आचार्यके निम्न शब्द इसके साक्षी हैं:—

समागन्त्रोनिममां प्रगुणगुणयुता जीवरार्शि च याहि । श्रीमंत्रनेन्द्र घर्म्म प्रकट्यविमल देवि पद्मावती त्व ॥ २३ ॥ तागमानिवमर्दनी भगवती देवी च पद्मावती । नाता सर्वगता त्वमेव नियत मायेति तुभ्य नम ॥ २५ ॥'

सचमुच पद्मावतीदेवी घर्मानुगगकी उनगसे भरी हुई हैं। जिसने भी जब जिनधर्मकी प्रभावना करनेके भाव प्रगट किये वहा यह देवी उसकी सहायक हुई हैं। आचार्यवर्थ श्री अकलंकदेवनी जिस समय राजा हिमजीतलके दरवारमें दक्षिण भारतके काचीपुर (कन्जीवरम्) नामक नगरमें तारादेवीके आश्रित वौद्धगुरुसे वाद करने २ विलम्ब उठे थे, उस समय इन्हीं देवीने प्रगट होकर

टनकी महायना की घी। पेसे ही पात्रकेशरी आचार्यको भी यही देवी महायक हुई थीं। एक जैन कवि इनके दिव्यरूपकी

१ ऐशियादिक रिसचेज भाग ३ पृ० ५९ । २. पूर्व पुस्तक पृ० ६४ । ३ पर्न पुस्तर पृ० ५९ । ४ चृ० पद्मावतीस्तोत्र पृ० ३५ । ५ अक्टरक चरित्र देसो । ६ अगवना क्यारोप भाग १ पृ० ५ ।

'प्रशंसा निम्न पद्योमें ' करते हैं:---

"धर्मानुराग रंगसे उमग भरी हो. सध्या समान लाल रग अग धरी हो। जिनसत शीलवत पे तुरत खड़ी हो, मनभावती दरसावती आनद वड़ी हो॥५॥ चरणाविंदमें हैं न्पुरादि आभरण, किटमें हे सार मेखला प्रमोदकी करन। उसमें है सुमनमाल सुमनमालकी माला, पटरग अग सगसों सोहे है विशाला॥१९ करकंजचारुमूपनसों भूरि भरा है, भवि—वृद्धको आनन्दकद पूरि करा है। जुग भान कान कुंडलसों जोति धरा है, शिरशीसपूल फ्लसों अतूल धरा है॥१२ मुखचदको अमद देख चद हू थभा, छवि हेर हार होरहा रभाको अचभा। हग तीन सहित लाल तिलक भाल धरे है, विकसित मुखारविंद सों आनद भरे हैं॥"

रवेतांवर जेनोंके शास्त्रोमें भी धरणेंद्र और पद्मावतीको भगवान् पार्श्वनाथके शासन देवता स्वीकार किया गया है। यद्यपि कहीं २ धरणेन्द्रका नाम वहां 'पार्श्व' िरखा मिलता है। परन्तु श्रीभावदेव-सूरिने धरणेन्द्र और पार्श्व शब्दोको समान रूपमें व्यवहृत किया है।

१-- वृन्दावनविलास पृ० २२-- २३।

श्री वृहन्पद्मावतीस्तोत्रमें इनका उल्लेख इन श्लोकोंमें हैं — विस्तीणें पद्मपीठे कम्लद्दल्श्रिते चित्तकामागगुप्ते । लातागीं श्रीसमेते प्रहसितवदने नित्यहस्ते प्रशस्ते ॥ रक्ते रक्तोत्पलागी प्रविवहसि सदा वाग्भवेकामराजे । हसारूढे त्रिनेत्रे भगवति वरदे रक्ष मा देचि पद्मे ॥ १०॥ जिद्धांश्रे नाशिकाते हदि मनशि दशा कर्णयोर्नाभिपद्म । स्कथे कठे ललाटे शिरसि च भुजयो वृष्ट पार्श्वप्रदेशे ॥ सर्वागोपाग मुख्यापयतिशय भुवनं दिव्यरूप मुरूप । ध्यायति सर्वकाल प्रणवलयुत पार्श्वनाथेति शब्दे ॥ १२॥

२-लाइफ एण्ड स्टोरीज ऑफ पार्श्वनाथ, फुटनोट-ए० ११८ और प्र० १६७ और हाटंऑफ जैनिज्म पृ० ३१३। ३-भावदेवस्रिकत श्रीपा-श्रीचरित सर्ग ७ श्लो० ८२७ . और हेमचन्द्राचार्यका अभिधान चिन्तामणि ४३। ४-श्रीपार्श्वचरित सर्ग ६ श्लोक १९०-१९४ यहा धरणेन्द्रका ही नाम लिखा है।

इसीिकये यह कहना होगा कि अन्ततः श्वेताम्बरोंके अनुसार सी घरणेन्द्र ही पार्श्वस्वामीके शासन देवता थे। प्रत्येक जैन वीर्थकरके शासन रक्षक एक देव और देवी वतलाये गये है। उमहीके अनुसार श्रीपार्श्वनाथजीके शासन रक्षक घरणेन्द्र और पद्मावती थे। श्रीभाव-देवसुरिने घरणेन्द्र-पाइवेका रूप इस तरह चित्रित किया है। उसे एक रुष्णवर्णका चार भुजाओंवाला यक्ष वतलाया है। मूलनाम 'पार्श्व' लिखा है। तथा कहा है कि वह सर्पका छत्र लगाये रहता था। उसका मुंह हाथी जैसा था, उसके वाहन कछुवेका था, उसके हाथोमें सर्पे थे और वह भगवान पाइवेका मक्त बन गया था। दिगम्बर जैन-शास्त्रोंमें उसका मुख सुडौल और सुन्दर मनुष्यों नैसा बतलाया है। उसके साथ ही उन स्वेतांवराचार्यने पद्मावतीदेवीको स्वर्णवर्णकी, विशेष शक्तिशाली, कर्कुट सपेके आसनवाली बतलाया है। उसे सीघे दो हाथोंमें क्रमशः कमल और दड एवं अन्य दो हाथोंमें एक फल और गदा लिये कहा गया है। <sup>२</sup> यहां भी दिगम्बर मान्यतासे जो अन्तर है वह प्रगट है; परन्तु मूलमें दोनों ही उसको यक्ष-याक्षिनी और चार हाथवाले जिन शासनके रक्षक स्वीकार करते हैं। जिस समय मगवान पारुर्वनाथजीपर कमठके जीवने उपसर्ग किया था, जैसे कि अगाड़ी लिखा जायगा, उस समय घरणेन्द्र पद्मावतीने भाकर उनकी सहायता की थी। इसीलिये वे जैन शासन रक्षकदेव माने गये हैं। श्रीआचार्य वादिराजसूरि यही लिखते हैं:— पद्मावती जिनमतस्थिति मुनयतीतेनैवतत्सद्सि शासनदेवतासीत् । तस्याः पतिस्तु गुणसप्रह दक्षचता यक्षो वभृव जिनशासनरक्षणज्ञः ॥४२॥

१-पूर्व पुस्तक मर्ग ७ क्ष्मे० ८२७...। २-पूर्व पुस्तक सर्ग ७

अर्थात्—'देवी पद्मावती जिनमतकी उन्नतिकी करनेवाली श्री सिलिए वह शासबदेवता कही जाने लगी और गुणोंकी परीक्षामें चतुर जिनशासनकी रक्षाका भलेपकार जानकार घरणेन्द्र यक्ष कहा-गया। '

धरणेन्द्र और पद्मावती इस तरह यक्ष-यक्षिणी प्रमाणित होते है । दिगंबर और धेताम्बर दोनों ही सम्प्रदायोंके शास्त्र इस बातपर एकमत है किन्तु इस हालतमे यह विरोध आकर अगाड़ी उपस्थित होता है कि यक्ष व्यन्तर जातिके देवोंका एक मेद है और धरणेन्द्र पद्मावतीको शास्त्रोंमे नागकुमारोंका इन्द्र इन्द्राणी वतलाया है, जो भवनवासी देवोंमेंसे एक है । फिर श्वेताम्बर शास्त्रकारोंने जो धरणेन्द्रको पातालका राजा और श्रीपार्श्वनाथजीका शासनदेवता पार्श्व यक्ष बतलाया है उसका भी कुछ कारण होना चाहिये। यद्यपि. अन्ततः वहां भी घरणेन्द्र और पार्श्व यक्ष समानरूपमें व्यवहृत हुये मिलते हैं। इन बातोंको देखते हुए क्या यह संभव नहीं है कि नागवंशी राजाओंका विशेष सम्पर्क भगवान पार्श्वनाथजीसे रहा हो ? नागवंशी राजा और नागकुमारोंके अघिपति घरणेन्द्रको एक-ही मानकर किसी तरह उक्त प्रकार भ्रमात्मक उल्लेख होगया हो तो कुछ आश्चर्य नहीं, क्योंकि पुरातनकालमे इतिहासकी ओर आचार्योका बहुत कम ध्यान था। तिसपर यह प्रगट ही है कि भगवान पार्श्वनाथसे पहले भारतपर नागवंशी अनार्जीने

९-श्रीपार्धनाथ चरित्र (कलकत्ता) पृ० ४१५ श्री बृहद् पद्मावती स्तोत्रमें भी यही लिखा है यथा —

<sup>&#</sup>x27;पातालाधिपति प्रिया प्रणयनी चिंतामणि प्राणिना । श्री मत्पार्श्व जिनेश शासनसुरी पद्मावती देवता ॥ २२ ॥

आक्रमण किया था और वे यहा विविध स्थानोंपर वसने भी लगे थे। अी पद्मपुराणनीमें सीताजीके स्वयम्वरमे आये हुये राजाओं में नागवंशी राजाका भी उल्लेख किया गया है। साय ही श्री नाग-कुमार चरितमें भी इसी वातका उल्लेख है। वहा नागवापीमें को नागकुमारका गिरना ग्रीर नागोंकी उनकी रक्षा करना वतलाया है उसका भाव नागवशियोंकी पत्नीमें कुमारका वेषड़क चला जाना और नागवंशियोंका विदेशसे भाया हुआ वतलाना ही इष्ट है। जन पद्मपुराणसे यह प्रगट ही है कि नागकुमार नामके विद्याघर लोग भी यहां मौजृद ये। फिर भारतीय कथाग्रन्थोमें इन नागवंशी राजाओंका उल्लेख जहां किया गया है वहां उनको पशुनाग स्याल करके उनका स्थान जल या वापी वतलाया गया है। इसका मत-लन यही है कि वह विदेशसे आई हुई विजातीय संप्रदाय थी और समुद्रपार वसती थी । उस कालमें उनने भारतके विविध स्थानोंमें अपने अड्डे जमा लिये थे॰ यहा तककि वे मगघ और हिमालयकी तराई तकमें पहुंच गए थे। नागकुमार जिस नागवापीमें गिरे थे वह मगघमें ही थी रें तथापि नेपालके पुरातन इतिहासमें इस वातका पूरा उल्लेख है कि वहां कई वार नाग लोग आकर वस गये थे। हिमालयको वे लोग नागहृद कहते हैं। वहां नागेन्द्रका वास वत-लाते हैं। जिन शास्त्रोंमें भी चक्रवर्ती सगरके सौ पुत्रोंका कैलाश् पर्वतपर पहुंचकर खाई खोदनेपर नागेन्द्रहारा मारे जानेका उल्लेख

२-राजपूतानेका इतिहास भाग १ पृ० २ ३ % । २-पद्मपुराण पृ० ४०२। २-नागक्कमार चरित पृ० १७ । ४-इन्डियन हिस्ट्री का० भाग ३ पृ० ५२१। ५-नागकुमार चरित पृ० १७ । ६-वी हिस्ट्री ऑफ नेपाल पृ० ७०-१७४। ७-पूर्व पुस्तक पृ० ४७। ८-श्री हरिवसपुराण पृ० १६९।

मिलता है। निससे भी वहां नागेन्द्र का वास प्रमाणित होता है! परन्तु क्या यह नागेन्द्र नागकुमारोंके इन्द्र घरणेन्द्र ही थे, यह मानना जरा कठिन है, क्योकि धरणेन्द्र जिनशासनका परमभक्त वतलाया गया है। अतएव जब सम्राट् सगरके पुत्र श्री कैलाशपरके भरतराजाके वनवाये हुये चित्यालयोकी रक्षाके निमित्त खाई खोद रहे थे तो फिर भला एक शासनभक्त देव किस तरह उनपर कोपः कर सक्ता था ? और यहातकिक उनके प्राणी-सम्यग्दिष्ठियोके प्राणों तकको अपहरण कर लेता ! फिर उनका उल्लेख वहां केवल नागे-न्द्र अथवा नागराजके रूपमे है जिससे धरणेन्द्रका ही भाव लगाना जरा कठिन है। इस तरह यह बिल्कुल सभव है कि वह नागराज नागवंशी विद्याधरोका राजा हो, जैसे कि उसे नेपालके इतिहासमें भी वतलाया गया है। नेपालके इतिहासमे भी नागोंका सम्बन्धा बहुन ही पाचीनकाल अर्थात हिन्दुओं ने त्रेता और सतयुगसे बत-राया है। त्रेतायुगमे एक 'सत्व' बुद्धका आगमन वहांपर हुआ था। उसने नागहदको सुखा दिया, जिससे लाखो नाग निकलकर भागे। आखिर सत्वने उनके राजा करकोटक नागको रहनेको कहा और उनके रहनेको एक वडा तालाव वतला दिया एवं उनको घनेन्द्र वना दिया । नेपालकी इस कथाका भाव यही है कि वहांपर नाग-राजाओंका प्रावलंय था, जिनको सत्व नामक व्यक्तिने परास्त कर दिया । वहुतेरे नाग तो अपने देशको भाग गये; परन्तु प्राचीन क्षत्रियोकी भांति सत्वने उनके राजाको वहा रहने दिया और उसे अर्थ-सचिव बना दिया । करकोटक नाग कैस्पियन समुद्रके किनारे

१-दी हिस्ट्री ऑफ नेपाल पृ० ७९ ।

चसनेवाली एक जाति थी, यह प्रमाणित हो गया है। केस्पियन समुद्रके निकट वसनेवाली जातियोका पूर्ण उल्लेख हम अगाड़ी करेंगे। यहांपर इस कथासे भी यह स्पष्ट है कि जिन नागोंको पानीमें रहनेवाला वतलाया गया है वे दरस्रसल मनुष्य थे। जैन शास्त्रोंमें तो उनको ऐसा ही बताया है जैसे कि पद्मपुराणजीके उप-.रोक्त उक्केखसे प्रकट है।

नेपालके इतिहासकी एक अन्य कथासे यह विल्कुल स्पष्ट ही जाता है कि यह नागलोग वास्तवमें मनुष्य ही थे। इस कथामें कहा गया है कि नेपालके राजा हरिसिंहदेवका एक वैद्य एक दिन तालावके किनारे स्नान कर रहा था कि इतनेमें बाह्मणका रूप चरकर नागोंके राजा करकोटक वहां आये और उन वैद्य महाशयसे साथ चलनेकी प्रार्थना करने लगे । कहने लगे कि 'वैद्यराज, हमारी स्त्रीकी आर्से दुख रहीं हैं; आप चलकर देख लीजिये।' वैध महाशय ज्यों त्यों कर राजी हुये । वह दोनों दाक्षण पश्चिमकी ओर एक तालावके किनारे आये । नागराजने वहांपर ब्राह्मणकी आखें वद फरके जो डुनकी लगाई तो दोनोंक दोनों पातालपुरी नागराजके दरवारमें हाजिर हुये। नागराज वडी शानसे आसनपर वठे हुए थे, चमर ढोले जारहे थे। उनने अपनी नागरानीको वैद्यरानको दिखाया । वैद्य महाशयने उमकी आंखोका इलान किया और वह अच्छी हो गई। नागरानने पसन्न होकर वैद्य महाशयको मेंट दी और उन्हें साडर विदा किया। इस अपेक्षा यह स्पष्ट है

१-दी दन्टियन हिस्टॉरक्टी फाटेरली माग ६ गृ० ४५८। २-दी टिन्ही ऑफ नेपाछ पृ० ६८८।

कि यह नागलोग मनुष्य ही थे।

नागवंशी रानाओंका इतिहास अभी प्रायः अंघकारमें है; परन्तु उसपर अब प्रकाश पड़ने लगा है। अवतकके प्रकाशसे यह श्रात होता है कि इनका अस्तित्व महाभारत युद्धके पहलेसे यहां था। जैन पद्मपुराणके पूर्वोलिखित उद्धरणसे भी यही प्रकट है। सचमुच महाभारतके समय अनेक नागवशी राजा यहां विद्यमान थे। तक्षक नागद्वारा परीक्षितका काटा जाना और नन्मेजयका सर्पसत्रमें हजारों नागोंके होमनेके हिन्दूरूपक इसी बातके द्योतक है कि नागवंशी तक्षक्रके हाथसे परीक्षित मारा गया था और उसके पुत्र जन्मेजयने अपने पिताका वैर चुकानेके लिए हजारो नागोंको मार डाला । तक्षक, कर्कीटक, धनंजय, मणिनाग आदि इस वंशके प्रसिद्ध राजा थे। विष्णुपुराणमें ९ नागवंशी राजाओका पद्मावती (पेहोआ, ग्वालियर राज्यमे), कांतिपुरी और मथुरामें राज्य करना लिखा है। वायु और ब्रह्मांडपुराण नागवंशी नव राजाओंका चंपापुरीमें और सातका मथुरामें होना बतलाते हैं। क्षत्री और चाह्मण लोगोंने इनके साथ विवाह संबंध भी किए थे। इनकी कई शासायें थीं; निनमें की एक टाक या टाक शासाओका राज्य वि० सं० की १४ वीं और १५ वी शताब्दितक यमुनाके तटपर काष्टा या काठा नगरमें था । मध्यप्रदेशके चक्रकोट्यमें वि० सं० की ११ वीं से १४ वीं और कवधीने १० वी से १४ वीं शताब्दि-तक नागवंशियोंका अधिकार रहा था। इनकी सिंह शाखाका राज्य दक्षिणमें रहा था। निजामके येलवुर्ग स्थानमे इनका राज्य १०वींसे १२वीं शताब्दितक विद्यमान था। राजपूतानेमें भी नागलोगोंका

अधिकार रहा था। वद्यान प्रान्त (पंजाव) में भी नागवंशियोंका राज्य था । वहां एक अपलाल नामंक नागराजाका अस्तित्व वत-लाया गया है। काञ्मीरके राना दुर्लभ (सन ६२५-६६१) भी नागवंशी थे। <sup>3</sup> अहिच्छत्र (बरेली) में भी वुद्धके समय नागराजा-ओंका राज्य था। र उसी समय वोद्ध गयामें भी एक नागराजाका अस्तित्व वतलाया गया है। रामगाम (मव्यप्रांत)में भी इन राजा-ओका राज्य होना एक समय प्रकट होता है। <sup>६</sup> फाहियान और ह्यनत्सांग, इन दोनों ही चीनी यात्रियोंने यहांपर नागराजाओंका होना लिखा है, जो बुद्धके म्तूपकी रक्षा करते थे। ह्यनत्सांग लिखता है कि वे दिनमें मनुष्यरूपमें दिखाई पड़ते थे। इस उल्लेखसे स्पष्ट है कि उम समय भी लोगोंमें इनके वन्तुतः नाग होनेका अम घुप्ता हुआ था. यद्यर्पि वन्तुत यह नागलोग मनुष्य ही ये, जैसे कि ह्यनत्सांगके उक्त उल्टेख और जैन शास्त्रोंके कथनसे प्रकट है। लक्तके बौद्रोका विश्वास है कि गगाके मुहाने और लंकाके मध्यके एक देशमें नागलोगोंका राज्य था। दिख्या भारतके मजेरिका स्थानमें भी नागोंका निवास था। तामिलके प्राचीन शास्त्रकारोंने तामिलके निवासियोंको तीन भागोमें विभक्त किया है और उनमे नागलोग भी हैं । पञ्चववशके प्राचीन राजाओंका विवाह मम्बन्य नागकुमारियोंसे हुआ था। प्राचीन चोल्राजाओंका भी इनसे संवध था । तामिलडेशका एउ भाग नागवशकी अपेक्षा नागनादु कहलाता

१—राजपृतानेका इतिहास प्रथम माग पृ० २३०-२३२ । २-क्रिक्सम्, ऍनिशियेन्ट ऑफ इन्डिया पृ० ९५ । ३-प्रते पुस्तक पृ० १०७ । ४-पृते पुस्तक पृ० ४१२ । ४-प्रते० पृ० ४१४ । ६-पृते० ४८३ । ४-पृते० पृ० ४८४ । ८-पृते० पृ० ६११ । ९-पृते० पृ० ६१७ ।

था । सममुच दक्षिणमे और नागपुरके आसपास नागवंशके अधि-पित अनेक थे। उनके विवाह सबंध शतवाहनोसे भी हुये थे। (इन्डि॰ हिस्ट्रा॰ का॰ भाग ३ ए० ५१८-५२०) मध्यपान्तके भोगवती आदिके नागरानाओकी पताकामे सर्पका चिन्ह था। (इपी॰ इन्डिका १०१२५) लकाके उत्तर-पश्चिम भागमे भी नागोका वास था। इसी कारण लंकाका नाम 'नागद्वीप' भी पड़ा था। यहापर ईसासे पूर्व ६ठी शताब्दिसे ईसाकी तीसरी शताब्दि तक नागवंशका राज्य रहा था, किंतु लोगोंकी घारणा है कि ईसासे पूर्व ६ठी शताविद्के भी पहलेसे वहां नागोका राज्य था। (Aucient Jaffn: pp 33-44) म॰ बुद्ध निप्तसमय लंका गये थे, उस समय उनको वहां एक नागराजा ही मिले थे । तामिलके प्रसिद्ध काव्य 'शीलप्यत्थिकारम्' मे दिक्षणके नागरानाओकी रान-धानी कावेरीपट्टन वतलाई गई है। जेन कथायन्थोमे भी इस कावेरीपट्टनका बहुन उल्लेख हुआ है।इमतरह ऐ तेहासिक रूपमें नागलोगोका अस्तित्व प्राय समय भारतवर्षमे हो मिलता है।

जेनवर्मसे नागश्चका घनिष्ट सम्बन्य प्रारम्भसे ही प्रमाणित होता है। भगवान पार्श्वनाथकी इनमें विशेष म.न्यता थी, यह हमारे उपरोक्त कथनसे सिद्ध है। यदि स्वयं भगवान पार्श्वनाथजीका सम्पर्क इम कुलसे रहा हो तो कोई आश्चर्य नहीं क्योकि शास्त्रोंमे इन भगवानको उग्चवजी और काश्यरगोत्री लिखा है। उधर नागलो-कको विविध वंशोमे एक 'उरगस' नामक मिलता है- जो उग्चका प्राकृत रहा हो पक्ता है। हिन्दीमे उग्चका प्रयोग 'उरग' रहपमें

१-इन्डियन हिस्झ० झा० भाग ३ प्र० ५२७

हुआ मिलता भी है और यह नागलोक्तवासी अपने सादि पुरुप'कार्यप' वतलाते ही हैं। इम अपेक्षा यदि श्रीपार्वनाथनीके कुलका सम्बन्ध इन नागलोकोसे होना संभव है परतु इसके साथ ही जैन शास्त्रीमें इन्हें स्पष्टतः इक्ताक्त्रजी लिखा है, यह भी हमें भूल न जाना -चाहिये। अत इतना तो स्पष्ट ही है कि नागवंशका सम्बन्ध व्यवस्य ही भगवान पार्व्वनाथ जीसे विसी न किसी रूपमें था। तथापि मथुराके कंकाली टीलेसे नो एक प्राचीन जैन -कीर्तिया मिली हैं, उनमें कुगानसंवत ९५ ( ईसाकी दूमरी ञाताबिद ) का एक आयागपट मिला है । इस आयागपटमें प्रक स्तूप भी अंकित है जिसमें कई तीर्थकरोके साथ एक पार्श्वना-श्यस्वामी भी हैं। इनसे नीचेकी ओर चार स्त्रियां खड़ी हैं, जिनमें एक नागकन्या है; क्योंकि उनके सिग्पर नागफण है। क्दाचित यह उपदेश सुनने आई हुई दिखाई गई हैं। इससे भी नागली-गोंका मनुष्य और उनका नैनघर्मका भक्त होना स्पष्ट पकट है। सिंघ-पान्तके हरप्या और मोहिनजोडेरो नामक पाचीन म्थानोंमें जो खुदाई हालमे हुई है, उसमें चार-पांच हजार वर्ष ईसासे पूर्वकी चीजें मिलीं हैं। इनमेंके स्तूप आदिका सम्बन्ध अवस्य ही जेन धर्मसे प्रकट होता है। इन्हींमें एक मुद्रा भी है, जिसपर एक पद्मासन मूर्तिकी उपासना नाग छत्रको घारण किये हुए दो नाग-लोग कर रहे हैं। (देखो पस्तावना) इस मुद्रासे नागवंशका जैनधर्म त्रेम भगवान पार्श्वनाथके वहुत पहलेसे प्रमाणित होता है। इसके अतिरिक्त निस समय श्री कृष्णनीके पुत्र प्रशुम्नकुमार विद्याघर-

१-दी जै। स्तृप एण्ड अदर एटी ≩टी न ऑफ मथुग प्डेट न.१२।

पुत्रोंसे सताये जाकर वाहर निकले थे तो वहीं निकटके एक सह-न्तवक नागने उनका सन्मान किया था तथापि वही अर्जुन वृक्षपरके पांच फणवाले नागपतिने उनको पाच वाण आदि देकर सम्मानित किया था। इस तरह यह नाग भी विद्याधरोके देशके थे और जिनेन्द्रभक्त प्रद्युझका जो इन्होने मान किया था, उससे उनकी जेनधमेसे सहानुभूति प्रकट होती है। 'गरुड़ पंचमीव्रत कथा'में भी नागलोगोंका संवन्य वर्णित है। उसमें मालव देशके चिच नामक यामके नागगौड़की स्त्री कमलावतीके पूछनेपर एक मुनिराजने वहांकी नागवांवीमें श्री नेमिनाथ और पार्श्वनाथ स्वामीकी प्रतिमायें वतर्लांड श्रीं। यद्यपि यहां नागवांवी एक सपेकी वांवी वतलाई गई है; परन्तु पूर्व कथाकारोंके वर्णनक्रमको ध्यानमें रखते हुए इसका अर्थ नाग लोगोका निवास कहा जासक्ता है। अस्तु; इस कथासे भी नागलोगोंका जिनधर्मी होना और भगवान नेमिनाथ व पार्श्वनाध-जीसे उनका विशेष संपर्क होना प्रकट होता है। श्री मझषेणाचा-र्येके 'नागकुमार चरित'में भी नागलोगोका सम्यक्तवी नागकुमारकी रक्षा करनेका उल्लेख है, यह हम पहले देख चुके हैं। अधुनिक विद्वान् भी इनको नागवंशी स्वीकार करते हैं। इसमें ध्यान देने योग्य बात यह है कि और सब राजाओंने तो नागकुमारके साध अपनी राजकुमारियोंका विवाह कर दिया था, किंतु पञ्चववंकी रामाओंने नहीं किया था। उनके ऐसा न करनेका कारण यही कहा था कि स्वयं उनका विवाह नागकुमारियोसे हुआ था। अतः

१-उत्तरपुराण पृष्ठ ५४७-५४८। २-जैनव्रतकथासप्रह पृष्ठ १४२-१४४। ३-नागकुमारचरित पृष्ठ १७

नागकुभारका नागवंशी होना प्रकट है। हिन्दुओके विष्णुपुराणमें नी नागराजाओं में प्रकंका नाम नागकुमार है (I H Q II. 189) 'द्वादशीव्रत कथा'से भी यही वात प्रमाणित है। वहां कहा गया है कि मालवा देशके पद्मावतीनगरका राजा नर्वह्मा था, जिसकी विजयावती रानीसे जीलावती नामक कुवडी कन्या थी। श्रमणोतम मुनिराजसे पूर्वभव सुनकर उसने द्वाटकीव्रत किया था । उसके टो पुत्र अर्ककेतु और चन्द्रकेतु थे । अर्ककेतु प्रख्यात् राजा वतलायः गया है, अन्तमें इन सबके दीक्षा लेनेका निकर है । इस कथाके व्यक्ति नागलोग ही माल्म होने है, क्योकि पद्मावतीनगर नागराजाओंकी राजधानी था। यहां गणपतिनागके सिक मिले हैं। वे माथ ही कतिपय 'वर्मातनामवाले' राजाओंके तीन जिलालेख न्यालियर ग्यासतसे मिले है। <sup>४</sup> इन रानाओमे एक राजा नरवर्मा नामक भी है, यह सिहवर्माका पुत्र है, परन्तु अभीतक इनके वर्गा-दिके विषयमें कुछ पता नहीं चला है। उपरोक्त कथाके रामा नर-बह्मा और इन नरवर्माके नाममे त्रिल्कुल साहरयता है तथापि इनकी राजधानी जो पद्मावती वताई है, वह भी ग्वालियर रियाम-तमें है। इसिटिये इनका एक व्यक्ति होना बहुतकरके ठीक है। किन्तु इनके नागवशी होनेके लिए मिवाय इसके और प्रमाण नहीं है कि इनकी राज्यधानी पद्मावतीमें उस समय नागरानाओंका ही राज्य या और इतिहाससे इनके वंशादिका पता चलता नहीं, इस

१-जैनमतकथासम्मह पृष्ठ १४८-१५१। २-राजप्रतानेका इतिहास प्रथम भाग फुटनोट पृष्ठ ११७ और पृ० २३०। ३-मन्मभारत, मध्य-प्रातके प्राचीन जैन स्मारक पृ० ६९। ४-गजपृतानेका इतिहास पृ० १२५-१२६।

लिये इन्हें नागवंशी कहना अनुचित न होगा। नागवशी राजाओने जो अपनी राजधानीका नाम पद्मावती रक्खा था, वह भगवान पार्श्वनाथनीकी शासनदेवी पद्मावतीकी स्मृति दिलानेवाला प्रगट होता है। यह भी नागवंशियोक जैन धर्मप्रेमी होनेमें एक संकेत कहा जासक्ता है। भोगवतीके नागराजाओंकी ध्वजाका सर्प चिन्ह सी इसीका चोतक है; क्योंकि भगवान पार्श्वनाथका लक्षण सर्प था। साथ ही वीशनगर (जैन शिलालेखोका भिहलनगर) से भी नाग राजाओं के सिके मिले हैं। अोर यह स्थान भगवान शीतलनाथजीका जनमस्थान था। यहां भी नागरा नाओं का संबंध एक पूज्य जैन स्थानसे पकट होता है। साथ ही अहिच्छत्रके राजा वसुपाल जैन धर्मानु-यायी थे यह बात आराघनाकथाकोषकी एक कथासे प्रमाणित है। अोर अहिच्छत्रमें नागरानाओंका भी राज्य था, संभव है, राजा वसुपाल भी नागवशी राजा हों ! किन्तु शिमोगा तालुकाके कल्ल्रगुडु ग्रामसे प्राप्त सन् ११२२ के शिलालेखर्में गंगवंशकी उत्पत्तिका जिकर करते हुये, उसी वंशके एक श्रीदत्त नामक राजाको अहिच्छत्र पर राज्य करते लिखा है तथा यह भी उल्लेख है कि जब श्री पार्श्वनाथजीको केवल्ज्ञान हुआ, तव इस राजाने उनकी पूजा की थी; जिससे इन्द्रने प्रसन्न हो पांच आभूषण श्रीदत्तको दिए थे और महिच्छत्रका नाम विनयपुर भी प्रसिद्ध हुआ था। (देखो मद्राप्त व मेसूर जैन स्मार्क ए० २९७) अतः उपरोक्त कथाके राजा वसुपाल उपरान्तके—संभवतः श्री महावीर म्वामीके ममयमें हुए पकट होते हैं, क्योंकि भगवान पार्श्वनाथजीसे

१-म० भा०के प्रा० जैनस्मारक पृ० ६२। २-भाग २ पृ० १०५।

**उनका कोई प्रकट सम्पर्क विदित नहीं होता | किंतु उपरोक्त** श्रीदत्त शिलालेखमे स्पष्टतः इक्वाक्वशी लिखे गये है समव है कि अपने प्राचीन सम्बन्धको प्रकट करनेके लिए ऐसा लिखा हो: क्योकि यह तो हमें माल्यम ही है कि मूलमें नागवंशका निकास इक्वाक्वश और काश्यपगोत्रसे ही है । अस्तु; उपरान्त करकंडु महा-राजके चरित्रमे दक्षिण भारतकी एक वार्गामसे भगवान पार्श्वनाथकी मतिविम्ब एक नागकुमारकी सहायतासे मिलनेका उछेख है। दक्षिणभारतमे नागराजाओंकाराज्य था और खासकर उस देशमें जो गंगाके मुहाने और लंकाके वीचमें या यह प्रकट है।<sup>2</sup> इसी देशमें ढंतिपुर अथवा दंतपुरको अवस्थित वतलाया गया **है।** और उपरोक्त वापी इसी दंतपुरके निकटमें थी। अतएव इस कथामें जिस नागकुमारका उछेख है वह देव न होकर मनुष्य ही होगा। इससे भी वहाके नागवंशियोंका जैनधमेंप्रेमी होना प्रकट है। 'नागद्त्त मुनिकी क्यां से भी नश्यवंत्रियोंका सम्बंध प्रगट होता है । वहां नागदत्तको उज्मयिनीके राजा नागधर्मकी प्रिया नागदत्ताका पुत्र लिखा है और कहा गया है कि वह सपोंके साथ क्रीड़ा करनेमें वड़ा सिद्ध हस्त या। उनके पूर्वभवके एक मित्रने गारुड़का भेष रखकर उन्हें संबोधा था और वे मुनि होगये थे। वहां राजा, रानी और उनके पुत्रके नाम प्राय नाग-वाची हे और नैसे कि हम एक पूर्व परिच्छेटमे देख आये हैं कि पाचीनकालमें नामोल्लेखके नियमोंमे एक नियम कुल व वंश अपेक्षा प्रख्याति पानेका भी था। उसी अनुसार नागवंशी

१—आ० कथा० भाग ३ पृ० २८० । २-किनिधम ए०जा० इन्डिया पृ० ६१९ १ ३-पूर्व० पृ०५९२ । ४-आराधनाकथाकोष भाग १ पृ० १४८ ।

होनेके कारण राजा नागधर्मके नामसे प्रगट होगा और उसकी रानी भी अपने पितृपक्षकी अपेक्षा नागदत्ता तंथेव पुत्र अपनी माताके अनुरूप नागदत्तके नामसे प्रख्यात् होना चाहिये। इसप्रकारके नामो-छेलके कई ऐतिहासिक उदाहरण मिलते हैं। राजा श्रेणिककी रानी चेलनी अपने पितृपक्षकी अपेक्षा 'वैदेही' अथवा 'विदेहदत्ता ' रूपमे और उनका पुत्र कुणिक अनातशत्रु अपनी माताके कारण 'विदेहपुत्र' के नामसे प्रगट हुये थे। अराधना कथाकोपकी एक अन्य कथामे पाटिलपुत्रके एक जिनदत्त नामक सेठकी स्त्रीका नाम जिनदासी और उसके पुत्रका नाम जिनदाम मिलता है। यहा भी उक्त प्रकार नामोल्लेख होना स्पष्ट है। उज्जैनके आसपास दशपुर और पद्मावतीमे नागविज्ञयोका राज्य था यह पकट ही है। अस्तु, उक्त कथाके पात्र भी वहुत करके नागवंशी ही थे और नागदक्त जैन मुनि हुए, इससे उनका जैनधर्मी होना स्पष्टतः प्रकट है। उप-रांत ऐतिहासिक कालके नागवंशी राजा जेन स्वीकार किये गये हैं। सेन्द्रक नागवंशी राजा भी जैन थे। हसप्रकार नागवंशी राजाओका जैनधर्मसे प्राचीन सम्बन्ध प्रकट है। और यह सभव है कि भगवान पार्श्वनाथका उपासक कोई परमभक्त नागवशी राजा हो, जो शासनदेव नागेन्द्र घरणेन्द्रके साथ भुला दिया गया हो । अहि-च्छत्र' से जो भगवान पार्श्वनाथका सम्बन्ध बतलाया जाता है उससे भी यही अनुमान ठीक जंचता है, क्योंकि यह तो स्पष्ट ही है कि भगवान पार्श्वनाथका केवलज्ञान स्थान प्रत्येक जैनशास्त्रमें बनारसके

१-हमारा भगवानमहावीर पृ० १४२॥ २-आ० कथा० भाग ३ पृ० १६१ । ४-४-स्टडीज इन साउथ इन्डियन जैनीज्म भाग र पृ० ७४।

निकट अवस्थित उनका दीक्षावन वतलाया गया है। इसलिये अहिच्छत्रमें जिस नागराजने भगवानकी विनय की थी और उनपर सप-फण कर युक्त छत्र लगाया था वह एक नागवशी राजा ही होना चाहिये । नागवंशी लोगोके मंप पण कर युक्त छत्र शीशपर रहता या वह पूर्वोल्लि: स्वत मथुराके आयागपटमें की नागकन्याके उल्लेखसे स्पष्ट है एवं वहीं की एक अन्य जैन मृर्तिमें स्वयं एक नाग राजाका चित्र है और उसके शीशपर भी नागफणका छत्र है। तिसपर चीन यात्री ह्युनत्सांगका कथन है कि वौद्धोका भी अहि-च्छत्रसे सम्बन्ध था। वहा वह एक 'नागहृद' बतलाता है जिसके निकटसे बुद्धने सात दिन तक एक नाग गजाको उपदेश दिया था। राजा अञोकने यहीं एक म्तुप वनवा दिया था। आजकल वहां केवल ग्तूपका पता चलता है जो 'छत्र' नामसे प्रस्यात है। इमसे क्निघम सा० यह अनुमान लगाते हे कि नाग राजाके बौद्ध हो जानेपर उसने बुद्धपर नाग फणका छत्र लगाया होगा, जिसके ही कारण यह म्थान 'अहिच्छत्र' के नामसे विख्यात् होगया।" परन्तु बात दर असल यू नहीं है, क्योंकि जनगास्त्रोंके कथनसे हमें पता चलता है कि वह स्थान म० वुद्धके पहिलेसे अहिच्छत्र कहलाने लगा था । हत्भाग्यसे कनिधम सा०को जैनधर्मके वारेमें कुछ भी परिचय प्राप्त नहीं था उसी कारण वह अहिच्छत्रका जैन सम्बंध प्रगट न कर सके । अतएव ह्युनत्सांगके उक्त उल्लेखसे यह तो स्पष्ट ही है कि अहिच्छत्रमें नाग राजाओंका राज्य म० बुद्धके समयमें

१-कर्निघम, एनिशयेन्ट जानराफी ऑफ इन्डिया पृ०

२-पर्वे प्रमाण ।

मौजूद था और इस तरह उनका वहांपर प्राचीन अधिकारही होना चाहिये । इसलिये अहिच्छत्रकी तद्वत् प्रख्याति भगवान पार्श्वना-थकी विनय नाग छत्र आदि लगाकर वहांके नागवंशी राजानेकी इस कारण हुई थी, यह स्पष्ट है। श्री भावदेवसूरिके कथनसे इस विषयकी और भी पुष्टि होती है। वह कहते हैं कि 'कौशम्ब' वनमें घरणेन्द्रने आकर भगवान पाइवनायके शीशपर अपना फणफैलाकर रुतज्ञता ज्ञापन की थी, इसलिए वह स्थान 'अहिच्छत्र' कहलाने लगा। वहापर भाव नागर।जाके विनय प्रदर्शनके ही होसक्ते है क्योंकि हम भावदेवसूरिसे पहले हुये वादिराजसुरिके अनुसार धरणेन्द्रकी कृतज्ञता ज्ञापनका स्थान स्वय बनारस ही देख चुके है। अस्तु, यह करीब २ निश्रयात्मक रूपमें कहा जासका है कि भगवान् पार्वनाथका परमभक्त घरणेन्द्रके अतिरिक्त एक नागगना भी था।



१-पार्श्वनाथचरित सर्ग १० श्लोक १४३.....।

( १२ )

## नागवंशजोंका परिचय !

' पातालाधिपति भिया प्रणयिनी चिंतामणि प्राणिनां । श्रीमत्पार्श्वजिनेशशासनसुरी पद्मावती देवता ॥२२॥१

---बृहत्पद्मावती स्तोत्र

भगवान पार्श्वनाथके शासनरक्षक यक्ष-यक्षिणी धरणेन्द्र और पद्मावती देवयोनिके थे, यह हम प्रगट कर चुके हैं। साथ ही देख चुके हैं कि कोई नागवंशी राजा अलग अवश्य ही भग-वान पार्श्वनाथका मक्त था और भगवान पार्श्वनाथसे उस नागवंशी राजाका सम्बन्ध था किन्तु प्रश्न यह है कि यह नागवंशी राजा कौन थे ? क्या यह भारतीय थे ? अथवा इनका निवासस्थान भारतके वाहिर था ? सौभाग्यसे इन पश्नोंका समाधान भी सुगम-तासे होजाता है और यह ज्ञात होता है कि यद्यपि नागवंशी मुलमें तो भारतके ही निवासी थे, परतु उपरांत वह भारतमें वाहरसे ही आकर वस गये थे । जेन पद्मपुराणसे हमको पता चला है कि ं जिस समय भगवान ऋषभदेवने दीक्षा घारण करली थी, उससमय उनके निकट कच्छ-सुकच्छके पुत्र निम-विनमि आये और अन्योंकी भांति राज्य देनेकी याचना उनसे करनें लगे थे । इस मुनि अव-

<sup>-</sup> पार्श्वनाय चिरतमें श्री वाटगजमिन इन्हें यस वताया है, यह हम देल चुके हैं। श्री सकलकीर्ति आचार्यने भी धरणेन्द्रका उल्लेख 'यसगज' रपमें अपने 'पार्श्वनाथ चिरत'में (सर्ग १७ श्लो० १०४-१०५) में किया है। चरजेम (Burgess) मा० ने दिगम्बर मानताके अनुसार ऐसा ही प्रस्ट किया है। (Ind Anti, XXXII, 459-464)

स्थामे ऋषभदेवनी पर यह एक तरहका उपसर्ग ही था। सो उनके पुण्य प्रभावसे वहां धरणेन्द्र आ उपस्थित हुआ और उसने निम-विनमिको लेनाकर विनयार्व पर्वतकी दोनो श्रेणियोका राजा वना ढिया और इनका वश विद्याधरके नामसे प्रख्यात हुआ। विद्याधर वंशमें अनेको राजा होगये। उपरान्त इनमें रत्नपुर अथवा रथनूपुर नगरके राजा सहमारका पुत्र इन्द्र नामक राजा हुआ। यह श्री मुनिसुव्रतनाथजीके तीर्थकालमें हुआ था। इन्द्रने जितने भी विद्याधर राजा उस समय चहुओर फैल गये थे, उन सवको वश किया और स्वर्गलोकके इन्द्रकी तरह वह वहा राज्य करने लगा था। इसी इन्द्रने अपनेको विल्कुल ही देवेन्द्रवत् माना और उसकी तरह ही अपना साम्राज्य फैलाया। जिसप्रकार देवेन्द्रके नौ भेद सामानिक, पारिषद आदि होते हैं; वैसे ही इसने नियत किये थे तथा जितने और देव थे उनकी भी कल्पना इसने विद्याघर लोगोंमें क्षेत्र आदि अपेक्षा की और उनके स्थानोंके नाम भी वैसे ही रक्खे । पूर्वदिशामें जोतिपुर नगरमे राजा मकरध्वज और रानी अदितिका पुत्र सोम लोकपाल नियत किया । राजा मेघरथ और रानी वरुणाके पुत्र वरुणको मेघपुरमें पश्चिमदिशाका लोकपाल बनाया । काचनपुरमे किहकंघसूर्य और कनकाके पुत्र पाश आयुध-वाले कुवेरको उत्तरदिशाका लोकपाल निर्दिष्ट किया एवं किहकंघ-पुरमे राजा वालाग्नि और रानी श्रीप्रभाका पुत्र यम दक्षिणदिशाका लोकपाल स्थापित किया। इसी तरह असुरनगरके विद्याघर असुर, यक्षकीर्तिनगरके यक्ष, किन्नरनगरके किन्नर इत्यादि रूपमें देवोके

१-श्री पद्मपुराण पु० ४६ । २-पूनमन्थ पु० १०६-१०९ ।

भेटोके समान ही कहाये। इसी तरह नागलोक अथवा पातालके निवासी विद्याधर नाग, सुपण, गरुर, विग्रत आदि नामसे प्रख्यात हुये। इसप्रकार इस मनुष्य लोकमें ही देवलोककी नकल की गई थी। विद्याधर लोग हम आप जसे मनुष्य ही थे और आर्यवशन क्षत्री थे। अन्त, इस उल्लेखसे नागविद्योका आर्यवशन मनुष्य होना प्रमाणित है और यह प्रकट है कि देवलोककी तरह नागदेश और वंश यहा भी मौजद थे। अत जन कथाओमेंके नागलोक मनुष्य भी होसक्ते हैं जैसे कि हम पूर्व परिच्छेदमें देख चुके हैं।

विजयार्व पर्वत भरतक्षेत्रके बीचोबीचमें वनलाया गया है। इम पर्वत और गगा-भिंधु निवयोंमे भरनक्षेत्रके छह खण्ड होगये हैं- जिनमेसे वीचका एक रूण्ड आर्यखण्ड है और शेष मन म्हेच्छ खण्ड हे । अस्तक्षेत्रका विस्तार ५२६, इ. योजन कहा गया है और एक योजन २००० कोसका माना गया है। अतएव कुल भरतक्षेत्र आनकलकी उपलब्ध दुनियासे बहुत विम्तृत ज्ञात होता है। इस अवस्थामें उपलब्ध पृथ्वीका समावेश भरतक्षेत्रके आर्य खण्डमें ही होजाना संभव है और इसमें विजयार्थ पर्वतका मिलना कठिन है। श्रीयुत प० वृन्दावनजीने भी इस दिपयमें यही कहा था कि—"भरतक्षेत्रकी पृथ्वीका क्षेत्र तो वहुत वडा है। हिमवत कुलाचलतें लगाय जंब्हीपकी कोट ताईं, वीचि कछू अधिक दश लाख कोश चौड़ा है। तामें यह आर्यखण्ड भी वहुत वड़ा है। यामै वीचि यह खाडी समुद्र है, ताकूं उपसमुद्र कहिये है। .. अर अवार

१-पूर्वप्रन्थ पृ० ११३ । २-पूर्वप्रन्थ पृ० ६८ । ३-सिक्ष्मि जन इतिहास पृ० २ । ४-तत्वार्धाधिगम् सूत्र (S. B. J.) पृ० ९१ ।

आयु काय निपट छोटी है। ताका गमन भी थोरे हो क्षेत्र होय है।" श्रीमान् स्व० पूज्य प० गोपालदासनी बरेया भी वर्तनकी उपलब्ध दुनियाको आर्यखडके अन्तर्गत स्वीकार करते हुये प्रतीत होते हैं। (देखो जेनहिंतैपी भाग ७ अक ६) तथापि श्री अवणवेलगोलाके मठाधीश स्व० पडिताचार्यजी भी इस मतको मान्यता देते थे। उनने आर्यखण्डको ५६ देशोमें विभक्त वताया था, जिनमें अरव और चीन भी सम्मिलित थे। (देखो एजियाटिक रिसर्चेन भाग ९ ए० २८२) तिसपर मध्य एशिया, अफरीका आढि देशोका 'आर्यन' अथवा 'आर्यवीज' आदि रूपमें जो उद्धेख हुआ मिलता है वह भी जैनशास्त्रकी इम मान्यताका समर्थक है कि यह सब प्रदेश जो आज उपलब्ध है पाय. आर्यखण्डके ही विविध देश हैं। अगाड़ो पाताल हा स्थान नियत करते हुये इसका और भी अविक स्पष्टीकरण हो जया । यहापर विजयार्ध पर्वतकी लबाई-चौड़ाईपर भी जरा गीर कर लेना जरूरी है। शास्त्रोमें कहा है कि विनयार्ध २५ योजन ऊचा और भूमिपर ५० योजन चौडा है। भूमिसे १० योजनकी ऊचाईपर इसकी दक्षिणीय और उत्तरीय दो श्रेणिया है जिनपर विद्याघर वसते हैं और जैन मदिर है। वह पूर्व-पश्चिम समुद्रसे समुद्र तक विस्तृत है और चांदीके समान सफेद है। इस तरह विजयार्थ पर्वत ५० हजार कोश ऊचा प्रमा-णित होता है; विन्तु आनकल ऊचेसे ऊचा पहाड तीस हजार

१-वृन्दावनिवलास पृ० १३०। २-ऐशियाटिक रिसचेज भाग ३ पृ० ८८ आर विश्वकोष भाग २ पृ० ६७१-६७४। ३-पद्मपुराण पृ० ५८-५९। ४-हरिवशपुराण पृ० ५४।

फीटसे ज्यादा ऊंचा नहीं है। आनकलके हिमालयकी ऐवरेस्ट नामक चोटी ही दुनियामें सबसे ऊची मनझी जाती है और यह २९००२ फीट ऊंचाईमें है। हिमालयके बारेमें यह भी कहा जाता है कि वह पूर्व—पश्चिम समुद्रसे समुद्र तक विस्तृत है. परन्तु इस साह्यताके साथ उसका और वर्णन विनयाधिसे नहीं मिलता तथापि उसका इतना विस्तार अवीचीन है, क्योंकि यह कहा गया है कि एक जमानेमें हिमालयका अधिकांश भाग जलमय था। नेपाल प्रदेश एक जलकुंड अथवा हृद्र था, यह नेपालवासियोंका भी विश्वास है। अतएव यह स्पष्ट है कि उपलब्ध दुनियामें विन-याधिका पता लगाना कठिन है और इस हालतमें उपलब्ध प्रदेश आर्यखंड ही प्रकट होता है।

हिन्दू पौराणिकोने इन्द्रकी राजधानी और उसके उद्यान आदि उत्तरीय ध्रुवमें स्थित वतलाये हैं। स्वर्गादिकी कल्पना भी उन्होंने वहीं की हैं। यह इन्द्र और स्वर्ग आदि देवचोकके होना अशक्य है; क्योंकि हिन्दू जास्त्रोंमें भी इनको अपर (ऊर्घ्व) लोकमें वतलाया है। अतएव यह इन्द्र और उसके स्वर्ग आदि जैनशास्त्रोंके इन्द्र, विद्यावर और उसके स्थापित किए हुए नकली स्वर्गादि ही प्रकट होते हैं। इस अवस्थामें विजयार्ध उत्तरध्रुवमे कहींपर अवस्थित होना चाहिये। उत्तरध्रुवकी अभी तक जो खोज हुई है उससे यह तो प्रकट होगया है कि वहांपर भी किसी जमानेमें बड़े सम्य

१-डी राप्रल वर्ल्ड ऐटलस पृ० ७ । २-एशियाटिक रिसर्वेज भाग ३ पृ० ६८ । ३-प्री-हिस्टॉरिक डन्डिया पृ० ४२-४५ । ४-हिस्ट्री ऑफ नेपाल पृ० ७७ । ५-एशिपाटिक रिसर्वेज भाग ३ पृ० ५२ ।

मनुष्य रहते थे; क्योंकि वहांपर उजड़े हुये नगरोंके खण्डहर और शिल्पनिपुणताकी अनूठी मूर्तियां भी मिलीं हैं। कालदोषसे वहांके निवासियोका पता आजकल अभीतक नहीं चला है; किन्तु हिन्दू पुराणोके वर्णनसे यह प्रकट होता है कि वहांके निवासी वर्फकी अधिकतासे एक समयमें नीचेकी ओर यूरोप और मध्य एशिया आदिकी ओर हटते आये थे <sup>9</sup>। पदार्थ विज्ञानके इतिहाससे भी यह पता चलता है कि एक जमानेमें बर्फकी अधिक प्रधानता होगई थी ओर उस 'शीतकाल'में संसारके निवासियोंमें हलचल मची थी। इस 'तरह जैनशास्त्रोके कथनकी एक तरहसे पुष्टि ही होती है; क्योंकि वे मूलमें विद्याधरोका राज्य विजयार्ध पर बतलाते हैं और उपरान्तमें ंडनको तमाम यूरोप, अफरोका और मध्य एशियामें फैल गया निर्दिष्ट करते हैं, के नेसे कि हम जरा अगाड़ी देखेंगे। मध्यएशिया, त्तुर्किस्तान, और तातार देशके निवासी अपनेको जो एक काइयप नामक पुरुषका वंशज वतलाते हैं; वह भी जैन मान्यताका सम-'र्थन करता है, क्योंकि मगवान ऋषभदेवका गोत्र काश्यप था और उनसे याचना करनेपर ही विद्याधर वंशके आदि पुरुष निम-विन-्मिको राज्य मिला था। इन देशोंके निवासी असुर, दैत्य, नाग आदि विद्याघर वंशज थे, यह हम ऊपर देख ही आये हैं, जिनका अस्तित्व वैदिक कालसे लेकर पौराणिक समय तक वरावर मिलता है। यहां तकके कथनसे यद्यपि विजयार्घ और आर्यखंडके संबंघमें

१-'वीर' भाग २ अंक १०-११। २-प्री-हिस्टारिक इन्डिया पृ० ४३। ३-पद्मपुराण[पृ० ५२-१२५। ४-इन्डियन हिस्टारीकल क्वारटली] भाग २ पृ० २८। ५-पूर्वभाग १ पृ० १३२।

कुछ माल्प हो गया है, पर अभीतक नागोके निवासस्थान पाताल लोकके विपयमें कुछ भी ज्ञात नहीं हुआ है। आधुनिक विद्वानोने दैत्य, दानव, असुर, नाग, गरुड आदिका निवास स्थान हुण जातियोका मूलगृह मध्यऐशिया और तुर्किस्तान बतलाया है। उनके अनुसार नाग, गरुड आदि सब ही हुण अथवा शक जातियोंके ही मेद है। इसको उन्होंने सप्रमाण सिद्ध भी किया है। उनका यह कथन जेन शास्त्रोंसे भी ठीक ही प्रतिभाषित होता है, यह हम यहापर पातालके विषयमें विचार करते हुए निर्दिष्ट करेंगे।

इस स्पष्टीकरणके लिये हमे मुख्यतः श्री पद्मपुराणजीका आधार लेना पड़ेगा। इस पुराणमें श्री रामचन्द्रनी व रावणका चरित्र वर्णित है । सक्षेपमे उसपर एक नजर डाल लेना हमारे लिये परमावॅश्यंक है। अस्तु, इसमें लिखा है कि सम्राट् सगर-चक्रवर्तीके समयमें विजयार्घकी दक्षिण श्रेणिमें एक चक्रवाल नगर-का राजा पूर्णवन था। विहाय लिक नगरके राजा सहस्रनयनने सम्राट् सगरकी सहायतासे इसे तलवारकी घाट उतार दिया। इसका पुत्र मेघवाहन भागवर भगवान अजितनाथजीके समवगरणमें पहुंचा। वहापर राक्षसदेवोके इन्द्र भीम और सुभीम उससे प्रसन्न हुये और उसे लवण समुद्रमेंके अनेक अन्तर द्वीपोंमेंसे एक राक्षस द्वीपका अविपति वना दिया। यह राक्षसद्वीप सातनी योजन लम्पा और चौडा बताया गया है और इसके मध्यमें त्रिकृटाचल पर्वत वतलाया है। यहा योजनका परिमाण फीयोजन चार कोश समझना उचित है। यह त्रिकूटाचल पर्वतं रत्नजिटत था। इसी पर्वतके

१-पूर्वभाग १ पृ० १३४।

तले ३० योजन प्रमाण लंका नामक नगरी थी, जिसके अनेक उद्यान और कमलोसे मिंडत सरीवर थे। यहां जिनेन्द्र भगवानके अनुपर्क चैत्यालय भी थे। यह दक्षिण दिशाका तिलकरूप नगर था। मेघ-वाहन आनन्दसे यहा रहने लगे थे। इसके साथ ही उनको पाताल लंका भी मिली थी। यह घरतीके बीचमे थी और इसका मुख्य नगर अलकारोदयपुर ६ योजन औडा और १३१॥ योजन चौड़ा था। मेघवाहनने लंका तो अपनी राजधानी बनाई और पाताल लका भय निवारणका स्थान नियत किया। जिस समय मेघवाहन विमानमे बैठकर लकाको चले थे तो उनको बीचमे स्थामवर्णका लवण समुद्र पड़ा था।

मेघवाहन महारक्षको राज्यदे मुनि हुए । महारक्षके अमररक्ष उद्घिरक्ष, भानुरक्ष ये तीन पुत्र हुए । महारक्ष भी टीक्षा छे गए, सो अमररक्षक राजा हुये और युवरान पदपर भानुरक्ष नियत हुये । अमररक्षका विवाह किन्नरनाद नगरके श्रीघर विद्याघर राजाकी पुत्री अरिजयासे हुआ था । गधर्वगीत नगरके सुरसन्तिभ राजाकी गधर्वा पुत्री भानुरक्षने परणी थी । बड़े भाईके दशपुत्र और छह पुत्री थी इतने ही संतान छोटे भाईके थे । पुत्रोने अपने २ नामके नगर बसाये सो कुछ इसप्रकार थे.—

१ सन्ध्याकार, २ सुदेव, ३ मनोद्घाट, ४ मनोहर, ५ हस-द्वीप, ६ हरि, ७ जोघ, ८ ससुद्र, ९ काचन १० अर्घस्वर्म. ११ आवर्त, १२ विघट, १३ अम्मोद, १४ उत्कट, १५ स्फुट, १६ रतुगृह, १७ तद्य, १८ तोब, १९ आवली और २० रत्नद्वीप १ अमररक्ष और भानुरक्ष भी मुनि होगए। उपरान्त बहुत -राजाओं में एक रक्ष, जिसका पुत्र राक्षस हुआ । इन्हीं के नामसे इस वंशके राजा 'राक्षस' कहलाने लगे । राक्षसके दो पुत्र आदित्य गंति और कीर्तिधवल हुये । विजयार्ध दक्षिण श्रेणीं मेघपुरके राजा अतीन्द्रके पुत्र श्रीकठने अपनी मनोहरदेवी कन्या कीर्तिधवलको दे दी; पर रत्नपुरके पुष्पोतर राजा उसे अपने पुत्र पद्मोत्तरके लिये चाहते थे । श्रीकंठने सुमेरु यात्रा करते हुए पद्मोत्तरकी वहिन पद्मा माको देखा सो वह उसे उठा लाया । इसपर लड़ाई हुई, पर पद्मा-भाके कहनेसे संधि होगई । कीर्तिधवलके आधीन निम्नदेश थे:-

सन्ध्याकार, सुवेल, कांचन, हरिपुर. जोघन, जलधिध्यान, इंसद्वीप, भरक्षम, अर्घखर्ग, कूटावर्त, विघट, रोघन, अमलकांत, स्फुटतट, रत्नद्वीप, तोयावली, सर, अलंघन, नभोभा, क्षेम इत्यादि।

श्रीकठ उपरोक्त संधिमें अपना राज्य खो बैठा था, सो कीर्ति-धवलने इसे लंकासे उत्तर भाग तीनसो योजन समुद्रके मध्य बान-रद्वीप, जिसके मध्य किहुकुदा पर्वत था, वह दिया। इस द्वीपमें बानर मनुष्य समान क्रीड़ा करते थे। श्रीकंठने उन्हें पाला और किहुकंद पर्वतपर किहुकंद नगर बसाया। इसके उत्तराधिकारियोंमें एक अमरप्रभ राजा हुआ, जिसने लंकाके राजाकी पुत्री गुणवतीसे विवाह किया था। इसीने अपनी ध्वजामें 'वानर' चिन्ह रखना आरम्भ किया, जिससे इसके वंशन बानरवशी कहलाने लगे थे। इसने विजयाधिके सारे राजाओंको जीता था। उपरांत अनेक राजा-ओंके बाद इस वशमें एक राजा महोद्धि नामक श्रीमुनि सुव्रत-नाथजी (२०वें तीर्थकर)के समयमें हुआ था। इनके समयमें लंकाका राजा इनका मित्र विद्युतकेश था। फिर एक किह कंघ नामक राजा

हुआ । इसे लाल मुखवाला विद्याघर लिखा है ।\* इसे विद्याघरोंने इराया था, सो यह वानरद्वीप छोड़ पाताल-छंकामें आया था। राक्षसवंशी भी वहीं पहुंचे । निर्धात लंकाका राजा हुआ । बहुत दिन पाताल-लकामें रहते किहुकंघका जी ऊब उठा। उसने दक्षिण समुद्रके तटपर करनतट वनके पहाड़पर किहुकंवपुर नगर वसाया! कर्णपर्वतपर इसके जमाईने वर्णकुण्डल नगर वसाया। पाताललकाके स्वामी सुकेशके तीन पुत्र थे माली, सुमाली और माल्यवान 🖡 निर्घात्के कुटुम्बी दैत्य कहलाते थे, सो इनसे उक्त तीन पुत्रोंने लंका वापस जीत ली। यज्ञपुरके विश्रव कोशिकीके पुत्र वैश्रवणको वहां का राजा बनाया । पाताललंकामें सुमालीका रत्नश्रवा रहा । इसने पुष्पकवनमें विद्या साधी । वहां केसकी नामक राजपुत्री इसकी सेवामें रही। विद्या सिद्ध होनेपर इसने वहीं पुष्पातक नगर बसाया 🏌 इन्हीके यहां रावणका जन्म हुआ । बालपनेमें रावणने उस हारकी उठा लिया था जिसकी रक्षा एक हजार नागकुमार करते थे। उप-रांत इसने भीम नामक वनमें एक स्वयंप्रभ नामक नगर बसाया था । रावणका विवाह विजयार्धपर्वतकी दक्षिण श्रेणीके नगर अस-रसंगतिके राजा मयकी पुत्री मंदोदरीसे हुआ था। राजा मय विद्या-धर ही था, परंतु दैत्य कहलाता था। लंकाके राजा वैश्रवणके वंशन यक्ष कहराते थे । वैश्रवण और रावणमें युद्ध हुआ या, जिसमें वैश्रवणकी पराजय हुई थी। लोग उसे रणभूमिसे उठाकर यक्षपुर लेगए थे। वहां उसने दिगम्बरी दीक्षा घारण कर ली थी।

<sup>ः</sup> लाल मुखवाले 'रेड इन्डियन्स ' आज्ञान्तरीय अमेरि हामें तिलते-हैं। समव है वानरवंशी राजाओंका राज यहीं ग्हा हो।

पुष्पकके मध्य एक महा कमलवन है सो वहासे विमानमें बैठकर रावण दक्षिण समुद्रकी ओर लकाको चला और त्रिकूटाचल पर्वत पर पद्मरागमणिमई चैत्यालय देखे । इघर सूर्यरज और रक्षरज वानरवंशियोंने भी पाताल लंकाके अलकनगरसे निकलकर किह्कूपुर वानरद्वीपमें जा घेरा। राजा इद्रके ढिक्पाल यमने उनसे युद्ध किया, जिसमें वानरवर्गी केंदी हुए। मेघलवनमे नरक नामक वदीगृहमें यह बैंद रक्खे गए । इसपर रावणने यमको आ घरा । यम भाग-कर राजा इंद्रके पाम रथनूपुर जा पहुंचा । रावण लौटकर त्रिकूटा-चल पर्वतको चला गया, जहांसे समुद्र दिखाई पड़ता था। उपरांत क्हिइकघपुरमें वानरवंशी सूर्यरजके पुत्र वाली और सुग्रीव हुए । पाताल लंकामें खरदूषण रावणका वहनोई राज्याधिकारी हुआ। पाताल लंकानें मणिकांत पर्वत था। वाली वैराग्य पा मुनि होगये, रावण दिग्विजयको निक्ले मो सुयीवने उससे मेंत्री कर ली। पहले उनने अंतरद्वीप वश किये फिर संव्याकार, सुवेल, हेमा, पूर्ण, सुयोधन, इसद्वीप. वारिहव्यादि देशोंके विद्याघर राजाओसे उनने मेंट ली । उपरान्त रथनूपुरके राजा इंद्रको वश करने रावण चला सो पहले अपने खरदूषण वहनोईक पास पाताल लंकार्में डेरा डाले । हिडम्ब, हेहिडिम्ब, विकट, त्रिजट, हयमाकोट, सुजट, टंक, सुयीव, त्रिपुर, मलय, हेमपाल, कोल, वसुंदर इत्यादि राजा उसके साथ ये । खरदूवण कुम, निकुम्म, आदि राजाओके साथ इनके साथ होलिया। यहांसे निकलकर रावणको सुर्यास्त विंच्या-चल पर्वतके समीप हुआ । नर्मदाके तट रावण ठहर गये । वहाँ माहिप्मतीके राजा सहस्वरिमकी केलि-क्रीडासे रावणकी पूजामें

विध्न हुआ सो उनमें युद्ध छिड गया। भूमिगोचरी सहस्ररिम पकड़ा गया। शतबाहु मुनिके कहनेसे रावणने उसे छोड दिया। परंतु उसने पुत्रको राज्य दे मुनिदीक्षा ग्रहण कर ली । फिर राव-णने उत्तरदिशाके सब राजा वश किये । राजपुरनगरका मरुत यज्ञ कर रहा था, नारदके समझानेपर भी वह नहीं माना था । राव-णने उसको भी वश किया | इतनेमें वर्षाऋतु आई; सो रावणने गंगातट पर ठहरकर बिताई । यही उमने अपनी पुत्री कृतचित्रा मथुराके राजा मधुको विवाह दी थी । यहासे ही उसने सम्मेद-शिखरकी वंदना की थी और फिर अगाडी चलकर वह कैलाशके समीप पहुंचा था । यहांपर इंद्रका दिग्पाल दुलिधपुरका स्वामी नलकूवर रावणका सामना करनेको आया । उसने इद्रको भी खबर मेज दी । इंद्र उस समय पांडुवनके चैत्यालयोकी वदना कर रहा था । उसने आनेकी तैयारी की, इतनेमें नलकूवर परास्त होगया | रास्ता साफ पा रावण अगाड़ी बैताडच पर्वतपर पहुंचे । इंद्रने भी रावणको नजदीक आया जानकर सिरपर टोप रखकर रप्भेरी बजवा दी । संग्राम छिड़ गया । रावणके योद्या वर्जनेग, हस्त, प्रहस्त, मारीचि, उद्भव, बज, वक्र, शुक्र, सारन, महाजय आदि थे। इन्द्रके मेघमाली, तडसंग, ज्वलिताक्ष, अरि, खेचर, पाचकसिंहन आदि थे । इंद्रकी ही पराजय हुई । रावण लीटकर लंका जाने लगा । रास्तेमें गंघमान पर्वत देखा । इघर इन्द्र मुनि होकर अन्ततः मोक्षको गए।

इसतरह रावण भानन्दसे पातालपुरके समीप तिष्ठता राज्य कर रहा था कि पातालनगरके राजा वरुणसे रावणका युद्ध हुआ था। इसी समय अपने मामाके यहां हनुरुहद्वीपमें जन्म पाकर वड़े हुये हनूमान भी लका आये थे। वीची पर्वत इनको मार्गमें पड़ा था। उपरान्त वह समुद्रको भेदकर वरुणके नगरपर पहुंचे थे। युद्धमें वरुण पकड़ा गया था। वहाके भवनोन्माद वनमें रावणने डेरा दिये थे और उसकी सत्यवती कन्याको परणा था। हनूमानको रावणने अपनी घेवती विवाही थी और उसे कर्णकुण्ड-लपुरका राज्य दिया था। लंकामें लौटकर शांतिनाथनीके चैत्यालयकी वंदना कर रावण आनन्दसे रहता था।

उपरांत सुकोशल देशकी राजधानी अयोध्यामें इस्वाकवंशी राजा दशरथ राज्य करते थे। इन्हीके समयमें अर्घ वरवर देशके म्लेच्छोंने भारतवर्षपर आक्रमण किया था। अर्घवरवरदेश वैताज्यके दक्षिण भागमें और कैलासके उत्तरमें अवस्थित अनेक अन्तर देशोंमें एक था । यहां मयूरमाला नगरका राजा म्लेच्छ अन्तर्गत नामक या । कालिद्रीभागा नदीकी ओर यह विषम म्लेच्छ थे। इनके साथ किरात, भील आदि थे । इन म्लेच्छोमें स्याम, कर्दम, ताम्र आदि वर्णके लोग थे तथा कई एक वृक्षोंके वलकल पहिने हुए थे। दशरथ जनक, राम और लक्ष्मणने इनको हराया और यह विन्ध्याचल आदि गहन स्थानोमें वस गए। राम जब वनवासके दिन काटते हुए दक्षिण भारतमें पहुंचे, तो वहां इन्होको उनने परास्त किया था। उपरांत दंडकवनसे रावण सीताको हर लेगया था। इधर खरदूष-शका पुत्र अज्ञात लक्ष्मणके हाथसे मारा गया था; सो खरदूषण इनपर चढ़ आया था। आखिर इस युद्धमें वही काम आया था। चन्द्रोदयके पुत्र विराधित विद्याधरके कहनेसे राम-लक्ष्मण पाताल- लंका पहुंचे थे । उघर वहांसे आकर किहकंघापुरके राजा सुग्रीवकी सहायता राम-उद्दमणने की, सो सब वानरवंशी इनके सहायक हो गये थे । इसी समय क्रींचपुरके राजा यक्ष और राजी राजिलताका पुत्र यक्षदत्त था। वह एक स्त्रीपर मोहित था। ऐनमुनिके समझा-नेसे वह मान गया था। उपरांत किह कंघापुरसे हनूमान सीताका पता लगाने चला था, सो पहले उपने महेन्द्रपुरमें अपने मामाको बश किया था । उनको रामचंद्रजीके पास मेजकर फिर वह भगाड़ी बढ़ाः था और उसे दिधमुखद्वीप पड़ा था जिसमे दिधमुख नगर था। वहां निकट आग लगे वनमें दो मुनिराज व तीन फ्रन्यायें हनूमान-जीने देखी थी। उनका उपसर्ग उन्होने दूर किया था। दिघमुख नगरके राजा यक्षकी वे तीन कन्यायें यीं। आखिर उनको रामचंद्रने परणा था । फिर हनूमान लंका पहुच गए थे । प्रमदवनमें उसने सीवाको देखा था । हनूमान सीताकी खबर ले जब लीट आए तब राम-लक्ष्मणने लंकापर चढ़ाई की थी । वे पहले वेलंघरपुर पहुंचे थे और वहाके समुद्र नामक राजाको परास्त किया था। फिर सुवेल पर्वतपर सुवेल नामक विद्याधरको वश किया था। उपरांत अक्षय-वनमें रात्रि पुरी की थी। अगाड़ी चले तो लंका दूरसे दिखाई पडी । हंसद्वीपमे डेरा डाले और वहांके हंसरथ राजाको जीता । हंसद्वीपके अगाडी रणक्षेत्र रच दिया। रावणके सेनापति अरिंजयपुर नगरके राजाके दो पुत्र थे। यह अपने पूर्वभवोमें एकदा कुशस्थल नगरमें निर्धन ब्राह्मण जिनधर्मसे पराङ्मुख थे । जैनी मित्रके संयो-गसे जैनी हुये और फिर अन्य भवमें तापस होकर अर्रिजयनगरके राजाके पुत्र हुये थे । रावणसे युद्ध हुआ । सुग्रीव और भामण्डल

शक्तिहीन हुये सो गरुडेन्द्रको रामचन्द्रने याद किया। उसने सिंहवाहन और गरुड वाहन नामक देव भेजे, जिनके प्रतापसे सुप्रीय भामण्डलका नागपाश दूर हुआ। गरुड़के परंवोकी पवन श्रीरसागरके जलको सोभरूप करने लगी सो वह नाग वहासे विलीन होगए। इन्द्र नीलमणिकी प्रभासे युक्त रावण उद्धत रूपसे संग्राम करने लगा, विद्या माधने लगा और फिर आखिर मृत्युको प्राप्त हुआ था। लक्ष्मणने कुवरके राजा वालखिल्यकी पुत्री कल्याणमा-लासे यहीं विवाह किया था और फिर लवण ममुद्र लाघकर अयोध्या यहुचे थे। इस तरह श्रीपद्मपुराणमे यह कथन है। अब इस कथ-नके आधारसे हमे पातालपुरका पता लगाना सुगम होजाता है। उपरोक्त कथनसे यह स्पष्ट है कि भारतसे दक्षिण पश्चिमकी

ओर लका थी और लका पहुचनेके पहले पाताललका पड़ती थी, क्योंकि पाताल-लका ही रावणको दिग्विजयके लिए निक्लते समय पहले आई थी । फिर पाताल-लकासे खग्दूषणने राम-लक्ष्मणपर जो दडकवनमें आक्रमण किया था, सो उसकी खबर रावणको नहीं हुई थी; क्योंकि पाताल-लंकासे भारत आते हुये वीचमें लंका नहीं पड़ती थी-वह उससे ऊपर रह जाती थी यह प्रगट होता है। किंतु हन्मानजीको लंका जाते हुये मार्गमें पाताललका नहीं पड़ी थी, इसका यही कारण हो सक्ता है कि वे दूसरे मार्गसे गये थे। यही बात राम-लक्ष्मणके आक्रमणकी समझना चाहिये। वहा भी पाताल लकाका उछिख नहीं मिलता है, किंतु यहा यह समव है कि वे पाताल-लका तक पहुच ही न पाये हों और इंसडीपमें गणमृमि रचकर वैठ गए हों, जो पाताल-लंकाके इतर भागमें हो । इस विषयमें निश्चयरूपसे जाननेके लिये हमें

देखना चाहिए कि राक्षसद्वीप अथवा छंका और पाताललंका कहांपर थे ? आजकलकी मानी हुई लंका (Ceylon) तो यह हो नहीं सक्ती; क्योंकि भारतसे प्राचीन लंकातक पहुंचनेमें कितने ही द्वीप पड़ते थे। जब रावण सीताको हरकर लिये जारहा था तो बीच समुद्रमें रत्नजटी विद्याघरने उसका मुकाबिला किया था और वह परास्त होकर कम्पूद्वीपमे जा गिरा था। अोर फिर उसे अनेक अंतर द्वीपोंमेंसे एक वताया गया है। मौजूदा लका एक अतर द्वीप न होकर द्वीप है। तिसपर प्राचीन कथाओमें इसका उल्लेख रत्नद्वीप और सिंहलद्वीपके नामसे हुआ मिलता है और इसमें त्रिक्टाचल पर्वत भी कहीं दिखाई नहीं पड़ता है। इसलिये यह राक्षस विशयोके निवास स्थान जो सन्ध्याकार आदि बताये गये हैं, उनमें,का रत्नद्वीप ही होगा, यह उचित प्रतीत होता है । इस अपेक्षासे राक्षसोके इन आसपासके स्थानोंको छोड़कर कही दूर अंतरदेशमें लंका और पाताललंका होना चाहिये।

हिन्दू पुराणोंमें शङ्खद्वीपमें राक्षसों और म्लेच्छोंका निवास बतलाया है अोर अन्ततः राक्षसोंकी अपेक्षा ही उनने उस स्थानका नाम 'राक्षस स्थान' रख दिया है। हिन्दू शास्त्रोमें यह राक्षस लोग भयानक देव बतलाये गये हैं। परंतु वात वास्तवमें यूं नहीं है। यह मनुष्य विद्याघर ही थे। हिन्दू शास्त्रकारोने इनका उछेख भयानक राक्षसों और म्लेच्छोके रूपमें केवल पारस्परिक स्पर्दासे ही

१-जैन पद्मपुराण पृ० ५५६ । २-वर्निधम, एनशियन्ट जागराफी ऑफ इन्डिया पृ० ६३७-६३८ । ३-ऐशियाटिक रिसर्वेज भाग ३ पृ० १०० । ४-पूर्वे० पृ० १८५ । ७-पूर्वे० पृ० १०० ।

किया है, क्योंकि हम जानते हैं कि यह विद्याधर जैन धर्मानुयायी थे। रामायणमें स्पष्ट स्वीकार किया गया है कि राक्षस—देख आदि यज्ञमे आनकर विद्य उपस्थित करने लगे थे और उपर जैन पद्म-पुराणके वर्णनमें हम देख आये हैं कि राक्षसवशी रावणने यज्ञकार्य वंद कराया ही था। इस अपेक्षा यह स्पष्ट है कि विद्याधर मनु-प्योको राक्षस आदि देवयोनिके वतलाना केवल पारस्परिक स्पर्द्याके ही कारण था। याज्ञवरुक्यने, इसी स्पर्द्याके कारण गंगाकी तराईमें रहनेवाले मनुष्यों अथवा पूर्वीय आयोको जो बहुतायतसे काशी, कीशल, विदेह और मगधमें वेद विरोधी बने रहते थे और जो बहुत करके जैन ही थे 'भृष्ट' सज्ञासे विभूषित किया था। 'सारां-शत यह स्वीकार किया जासका है कि शङ्खद्वीपमें रहनेवाले राक्षस और म्लेच्छ वास्तवमे आर्थ मनुष्य ही थे और प्रायः जैन थे।

अव देखना यह है कि शङ्घद्वीपमेंका यह राक्षसस्थान कहां पर है ? एक यूरोपीय प्राच्य विद्याविशारद शङ्घद्वीपको आनकलका मिश्र (Egypt) सिद्ध करते हैं और उसीमें राक्षसस्थान प्रमाणित करते हैं। वह राक्षसस्थान वही प्रदेश बतलाते हैं निसको यूनानवासियोंने रॉकोटिस (Rhacotis) संज्ञा दी थी अथवा जिसको उन्हींका मुगोलवेत्ता केडरेनस (Cedrenus) 'रॉखास्तेन' (Rhakhasten) नामसे उछिखित करता है। यह स्थान मौजूदा अलेक्झांड्यिके ही स्थलकी और या और प्राचीनकालमें अवश्य ही विशेष महत्वका स्थान रहा होगा, क्योंकि मूगोलवेत्ता लिनी

१-मिक्स जैन इतिहास पृ० ११-१२। २-ऐशियाटिक रिसर्चेज भाग ३ पृ० १०० । ३-पृष्वे० पृ० १८९ ।

(Pliny) वतलाता है कि मेसफीस (Mesphees) नामक मिश्रके एक प्राचीन राजाने यहांपर दो चौकोने स्तंभ (Obeliks) बनवाये ये और उससे पहलेके राजाओंने यहां अनेक किला आदि बनवाये थे। वयह स्थान अन्तरीय कुशद्वीपके किनारेपर<sup>२</sup> अवस्थित 'त्रिशृङ्ग' अर्थात् तीन कूटवाले पर्वतसे हटकर नीचेमें था। जैन शास्त्र राक्षसद्वीपमें तीन कूटवाला त्रिकूटाचल पर्वत बतलाते हैं; उसकी तलीमें लड़ापुरी कहीं गई है। हिन्दू और जैन शास्त्रकारोंके बताये हुए नामोंसे किञ्चित अन्तर आना स्वामा-विक ही है; किन्तु उपरोक्त सादृश्यताको ध्यानमें रखते हुये राक्षसद्वीप और लंकाका मिश्रमें होना ठीक जंचता है। वैसे भी लोक व्यवहारमें लंका 'सोने' की मानी जाती है और मिश्रके प्राचीन राजाओंकी जो सोनेकी चीनें अभी हालमें भूगर्भसे निकली हैं, वह इस जनश्रुतिको सत्य पकट करती हैं। तिसपर जैनशा-स्त्रमें जो लंकाके पास कमलोंसे मंडित कई उद्यान और वन बत-लाये हैं; वह भी यहां मिल जाते हैं। मिश्रका ऊर्ध्वभाग, जिसमें कि अलेकनिड्या आदि अवस्थित हैं इन्ही वनोंके कारण 'अरण्य' अथवा 'अटवी' के नामसे ज्ञात था। सचमुच पहले नील (Nile) नदीका यह मुहाना गहन वनसे भरा हुआ था और यूनानीलोग न उसे अपनी देवीका पवित्रस्थान (Sucred to the Godess Diana) मानते थे। उनका यह मानना एक तरहसे है भी ठीक क्योंकि महासती सीताके निवासस्थानसे यह वन पवित्र होचुके थे।

१-पूर्व० पृ० १८९। २-पूर्व० पृ० १५४ । ३-मार्डनेरिन्यू Vol XL. ४-ऐशियाटिक रिसर्चेज भाग ३ पृ० ९७ । ५-पूर्व० पृ० १६४।

इसतरह लकामें जो पर्वत आदि वताये गये थे, वह सब उक्त प्रकार मिश्रमे मिल जाते है। इसलिये लकाका यहा हो होना ठीक है।

यदि लका ऊपरी मिश्रमें मानी जावे तो पाताल लकाका उमसे नीचे होना आवश्यक ठइरता है। पाताल-लंकाके निकट, पद्मपुराणके उपरोक्त वर्णनमें पुष्पकवन और उसीमे उपरान्त पुष्पातक नगरका वमाया जाना लिखा है तथापि पुष्पकके मध्य 'एक महाकमल वन भी था और स्वय पाताल लंकामें एक मणिकात पर्वत वतलाया गया है। इन स्थानोंको ध्यानमें रखनेसे हमें मिश्रके -नीचेकेस्थान अवेसिनिया(Abyssenia) और इथ्यूपिया(Ethiopia) ही पाताल लका प्रतिभाषित होते हैं। इन्ही दोनो देशोमें पाताल लंकाके उपरोछिखित स्थान हमें मिल जाते हैं। अवेसिनियाके निकट इथ्यूपियामें पुष्पवर्षे स्थान वतलाया गया है जहां अवेसि-नियाकी नन्दा अथवा नील नदी वृहत् नील (Nıle) मे आकर मिलती है। यहीं इसी नामके पर्वत व वन है। तथा इन्हींके नीचे जो पद्मवन बताया गया है वह महा कमलवन होगा क्योंकि कमल और पद्म पर्यायवाची जब्द हैं और पद्मवनमें कोटिपत्रदलके कमल होते थे, इसिलिये उनका पर्यायवाची एवं और भी स्पष्ट • नाम महाकमलवन ठीक ही है। पुष्पातक और पुष्पवर्षमें किंचित् ही वाह्य भेद है, वरन् भाव दोनों हीका एक है। अतएव उनको एक स्थान मानना युक्तियुक्त प्रतीत होता है। अब रहा सिर्फ मणिकांत पर्वत जिसमें अनेक प्रकारकी मणिया लगी हुई थीं। पुप्पातक अथवा पुप्पवर्षसे ऊपर चलकर इथ्यूपियामे जहां शखनागा

१-पूर्वे० पृ० ५६ । २-पूर्वे० पृ० ६४ ।

(आनफ्लकी मारेव March) नदी नील (Nile)मे आकर मिलती है, वहापर समीपवर्ती एक 'द्युतिमान' पर्वत बतलाया गया है। व इसमें मणियां। षातु आदि मिलते थे, इस कारण मणियोका प्रकाशरूप यह पर्वत 'द्युतिमान' कहलाता था । अतएव द्युतिमान और मणिकांत पर्वतः एक ही हों, तो कोई आश्चर्य नहीं। इसमकार पाताललंका आज-कलके अनेसिनिया और इथ्यृपिया प्रदेश ही होना चाहिये। इथ्यू-पियामे जैन मुनियोंका अस्तित्व ग्रीक लोग 'जैम्नोसू फिट्स 'के रूपमें वतलाते हैं। वे जैम्नोसू फिट्म जैन मुनि ही होते हैं यह प्रगट ही है। अस्तु; यहांपर यह संशय भी नही रहती कि अवेसिनिया और इध्यृपियामें जैनधर्म कहांसे आया ? यद्यपि जैनशास्त्र तो तमाम आर्येलण्डमे जिसमें आजकलकी सारी पृथ्वी आजाती है एक समय जैनधर्मको फेला हुआ वतलाते है। पाताललकामे जैन मदिरोका अम्बित्व शास्त्रोमें कहा गया है।

अवेसिनिया और इथ्यूपियाके निवासी बहुत प्राचीन जातिके और उनका धर्म भी प्राचीनतम माना गया है; एव उनकी भाषा और लिपि करीब २ प्राचीन सस्कृत लिपिके समान ही थी। प तथापि उनका संबन्ध यादवोंसे भी था, यह बताया गया है। हिन्दू

१-पूर्व० पृ०१०६। २-पर विलियम जोन्स इन जैम्नोस्नुफिट्सको बौद्ध धर्मानुगायी वताते हैं (पूर्व० पृ०६), किन्तु उस प्राचीनकालमें वौद्धोंका अस्तित्व भारतके वाहर मिलना कठिन है, क्योफि बौद्ध धर्मका विदेशोंमें प्रचार सम्राट अशोक द्वारा ही हुआ था। तिसपर सर विलियमके जमानेमें जैन और बौद्ध एक समझे जाते थे। इसलिये यहा बौद्धोंमें मतलव जैन ही ममझना चाहिए। ३-इन्माइक्लोपेडिया बेटिनिका भाग ३५। ४-ऐशियाटिक रिसर्चेंज भाग ३ पृ० १३९। ७-पूर्व० पृ० ४-५।

शास्त्रिक अनुसार अवेसिनिया और इथ्यू पिया वहिर कुगद्दीपर्मे आ जाते हैं। इस कुशद्वीपमें वह एक कुशम्तंभ और देत्य, दानव, देव, गंधर्व, यस, रक्ष और मनुप्योका निवास वतलाते हैं। मनुष्योमें चतुर्वर्ण व्यवस्था भी थी, यह भी वह कहते हैं। इसी कुशद्वीपमें यादवोंका आगमन कृष्णके वाल्यकालमें कंतके भयके कारण वताया गया है। कहा गया है कि वे भारतविषसे निकलकर अवेसिनियांके पहाड़ोंपर आकर रहने लगे थे। उनके नेता यादवेन्द्र कहलाते थे। सो उन्हींकी अपेक्षा यह पर्वत भी इसी नामसे प्रसिद हुये थे। प्राचीन इध्यूपियन निवासियोंके स्वभाव आदि इन यादवीं ैंजैसे ही थे और ग्रीक भूगोलवेत्ता भी उनका आगमन वहां भारत-वर्षसे हुआ वतलाते हैं। निन हरिवंशपुराणके कथनसे भी इस व्याल्याकी पुष्टि होती है। यद्यपि वहां ऋज्जसे वहुत पहले उनका आगमन यहां वतलाया गया है। वहां कहा गया है कि २१ वें तीर्थकर श्री निमनायजीके तीर्थमें यदुवंशी राजा शूर थे । इन्होंने अपना मयुराका राज्य तो अपने छोटे भाई सुवीरको दे दिया शा और स्वयंने कुशद्य देशमें परमरमणीय एक शोर्वपुर नामक नगर बसाया था। बाजकरू शौर्यपुर मयुराके पास ही माना जाता **है**: पंतु यह ठीक नहीं है क्योंकि मधुराके आसपासका देश 'कुशब' नामसे कमी प्रख्यात् नहीं था। मारतमें कुशस्थल देशको कौशल किन्हीं शास्त्रोंमें वताया हुआ मिलता है, किन्तु वहांभी शोर्वपुर

१-पूर्व पृ० ५५ । २-३-बिज्युपुराण २-४ ३५-४४ । ४-५-ऐशि-याटिङ रिसर्चेज भाग ३ पृ० ८७ । ६-इरिवशपुराण पृ० २०४ । •-भावदेवस्रि, पार्थनायचरित्र सर्ग ५ में कुशहास्टके राजा प्रसेन-

नहीं होसक्ता; क्योंकि शौर्यपुरके निकट उद्यानमें एक गंधमादन पर्वत वतलाया है; जहांपर सुप्रतिष्ठ नामक मुनिराजको केवलज्ञानकी प्राप्ति हुई थी। गंधमादन पर्वत हिमालयका पश्चिमी भाग माना जाता है; परंतु उसका कोई निकटवर्ती प्रदेश भी कुशबदेश नहीं कहलाता है। इसके अतिरिक्त गंघमादन पर्वतका उछेल द्वारिकाके निकट रूपमें भी हुआ है; परंतु वहां जैनाचार्य बरड़ो पर्वत श्रेणीको ही गंधमादन मानकर वह उछेख करते हैं। हिन्दू शास्त्र द्वारिका-को कुशस्थलीमें बतलाते हैं; परतु यहा भी वही आपत्ति भगाड़ी आती है कि द्वारिकाके निकट उद्यानमें गंधमादन पर्वत नहीं था। अतएव यह कुशद्यदेश उपरोक्त कुशद्वीप अर्थात् अवेसिनिया ही होना चाहिये; जहांपर यादवोका आना प्रमाणित है। हिन्दुओंके माने हुए कुशद्वीपमें गंधमादन पर्वतका उल्लेख भी मिलता है।" इसलिये अवेसिनियाको ही कुशयदेश समझना ठीक जंचता है। इस अवस्थामें पाताल-लका और कुशचदेश एक ही स्थानपर परिचित होते हैं। इसका अर्थ यह हो सक्ता है कि पाताल-लंका भी उपरान्त कुराचदेशके नामसे प्रसिद्ध होगई थी नैसे कि हिन्दूशास्त्र पाताल-लंकाका उल्लेख कहीं करते ही नहीं है और अवेसिनिया इथ्यूपिया एवं न्यूबियाके सारे प्रदेशको कुश्रद्धी शों गर्भित करते हैं; परंतु रावणके समयमें जैन यन्थकार अवेसिनिया और इथ्यूपियाको पाताल-लंकाके

जित वतलाये है, पर यह राजा कौशलके थे। इसलिए यहा कुशस्यलसे भाव काशलके ही प्रगट होते हैं।

१-हरिवशपुराण पृ० २०५। २-दी इन्डियन हिस्टाॅरिकल क्वार्टरली भा० १ पृ० १३५। ३-नेभिनिर्वाणकान्य ५३-६१। ४-महाभारत सभा० १३ अ०। ५-ऐशियाटिक रिसर्चेज भाग ३ पृ० १६७.

१७६ ]

नामसे और न्यृवियाको कुशस्थलकी सज्ञासे उल्लेख करते प्रतीव होते है। यह भी सभव है कि जेन शास्त्रकारों के निकट अवेसिनिया कुगद्वीप रहा हो और इथ्यृपिया पाताल लंका क्योंकि इथ्यृपियामें ही पाताल-लंकाके पर्वत व वन आदि मिलते हैं। सस्तु,

उस समय कुशस्यलमे वेदिक धर्मके क्रियाकाण्ड यज्ञादिका अचार था, यह भी पञ्चपुराणमें स्वीकार किया गया है। अतएव यह स्पष्ट है कि अवेसिनियामे यादव लोग भी पहुंचे थे: जिनमेंसे उपरात भगवान नेमिनाथका जनम हुआ था और जो जनशास्त्रोंमें नैनघर्मानुयायी वताये गए हैं। अवेसिनिया ही कुशबदेश है, इसका समर्थन याद्वेन्द्र ज्रूरसेनके पौत्र वसुदेवके वर्णनसे भी होता है। नव वसुदेव कुशद्यदेशके शौर्यपुरसे निकलकर अंगदेशके चम्पा नगरमें जाकर विद्यावरके विमानसे गिरे थे, तब उन्होंने अचंभेमें पडकर लोगोसे पूछा था कि यह कौनसा देश है ? यदि मयुराके पास ही गोवंपुर होता तो अंगदेश और चम्पाका परिचय वसुदेवको जरूर होना चाहिये था और वहापर पहुंचनेपर उन्हें विस्मित होना आवश्यक न था। साथ ही जीर्यपुरके गंवमादन पर्वतपर जो जन मुनिको केवलज्ञान होना वतलाया गया है, वह भी ठीक है, क्योंकि अवेसिनियामें जैन मुनि पहले विचरने थे, यह वात ग्रीक लोग वतलाते हैं। इस दशामें अवेसिनियाको ही पाताल-लंका मानना ठीक-नंचता है। उसके शब्दार्थ भी इसी व्याख्याका समर्थन करते हैं; क्योंकि लक्ता (मिश्र ) से नीचे ( अधो=पाताल )की ओर ही

यदि लका मिश्र और पाताल-लंका अवे।मिनिया १-पद्मपुराण पृष्ट ६४२ ।

इथ्यूपियामें थे, तो हनूमान और रामचंद्रजीको जो वहां जाते हुये मार्गमें देश पड़े थे, वह भी यथावत आन मिश्र जाते हुये मिल जाना चाहिये । पाताल लंकामे रावणके बहनोई खरदूषणको मारकर रामचन्द्र वहां विद्याधर त्रिराधितके कहने और राक्षसवशके मित्र किप्किघापुरके वानरवंशियों-सुग्रीव आदिके भयसे चले गये थे, परंतु वह वहां ज्यादा दिन नही ठहरे थे और वापिस कि किन्कन्घापुर सुग्रीवकी सहायता करने चले आये थे। उनका वहां अधिक दिन ठहरना भी उचित नही था; क्योकि आखिर वहां रावणका भय अधिक था और जबिक रावणको राम—लक्ष्मणके पाताल लंकामें होनेका पता चल गया था, तब उनका पाताल-लंकाकी ओरसे आक्रमण करना उचित नहीं था। सुतरां माळ्म तो यह पडता है कि रामचंद्रजीके किप्किन्धा चले आनेके अन्तरालमें रावणने अपने सन्ध्याकार आदि देशोके राक्षसवंशियोंपर संदेशा भिनवा दिया था। इसकारण वे हसद्वीपसे अगाडी बढने ही न ीं पाये थे। हतमांग्यसे हमारे पास ऐसा कोई साधन नहीं है, 'निससे इन देशोका पता चला सकें जिनमें राक्षसवंशन रहते थे। हां, इनमेसे रत्नद्वीपका पता अवस्य ही चलता है और यह आजकलकी लका ही है, यह हम देख चुके हैं। यह हो सक्ता है कि यह सन्ध्याकार आदि प्रदेश उंस प्रथ्वीपर अवस्थित हो जो अव समुद्रमें हूई गई है, क्यों कि यह तो विदित ही है कि अफ्रिकासे भारतके उत्तर-पश्चिमीय तट-तंक एक समय पृथ्वी ही थी। अस्तु; अब यहांपर पहले हनूमा-नजीके लंका आनेके मार्गपर एक दृष्टि डाल लेना उचित है।

१. ऐशियाटिक रिसर्चेज भाग ३ १० ५२।

हनृमानजीको किप्किन्वासे चलनेपर पहले पर्वतपर अवस्थित राजा महेन्द्रका नगर मिला था। महेन्द्रपुर और पर्वत दक्षिण भारतमें ही होना चाहिने, क्योंकि हन्नान दृक्षिणकी और चले आये थे। कानकल भी द्विग भारतके विस्कुल छोरपर बहेन्द्र पर्वतका सम्तित्व हमें मिलता है। इस स्वयम्याने नहेन्द्रपुर इसी पर्वतपर अवस्थित होना चाहिये । राजा नहेन्द्र अपने नगरकी अपेक्षा ही महेन्द्र ऋहराता होगा । महेन्द्रपुरसे राजा महेन्द्रको निकित्वापुर पहुंचाकर विमानपर विठकर अगाड़ी चलनेपर उनको दिधमुख नामक द्वीर 'नेल' थाः जिमने दृधिनुक नगर था । यहाँके दनमें उन्होंने दो जारण मुनियोंको अनिमें जलने हुए बचाया था। द्विमुख एक प्रनिद्ध द्यास्य (Scythia) जाति प्रमाणित हुई है सौर यह 'दह्य' (Dahae) ऋहलाती एवं जक्षत्रम नहीं (Jaxatres) के उत्तरी मागके जिनारोंपर रहती थी। इन्हींकी अपेका तमाम मव्य ऐशिया 'दहय-देश' के नामसे विस्यात् हुआ था। इस अवस्थामें दिवमुल्द्रीप मनस्त नव्य ऐतिया हो निक्ती है और उममें दिवमुल नगर दहयजातिका निवाम स्थान होमक्ता है। यहांका राजा गन्वर्व पद्म रुगणमें बताया राया है और यह नाम जाति अपेटा प्रकट होता है । नव्य ऐशिया अथवा रसातल्लें गनववे जाति भी रहती थी, यह प्रगट ही है। <sup>र</sup> अतुएव द्घिमुल नगर और उसका राजा ञानक्लके ईरान ( Persia ) क्री सरहवपर कहीं होना चाहिये ! द्धिमुन्दही के लगाडी हन्मान लंकानी भीमापर पहुंच गये थे।

<sup>🚅</sup> १. इतियम हिम्बेनिसन सम्बंदी स्ता २ पृत ३८९ । २-३ पूर्व० अन्त १ १० ४६०, ४. पूर्व० स्ता २ पृत २४६.

चहापर कोटरक्षक वज्रमुखकी कन्याको परास्त करके इनने उसके साथ विवाह किया था। यहांपर जो कन्यासे युद्ध करनेका उल्लेख है, वह शायद 'स्त्रीराज्य' की स्त्री शासकोंका वोधक हो; क्योंकि मिश्र, न्यूविया आदिके किनारेपर ही इस स्त्री-राज्यको अवस्थित खयाल किया गया है और फिर हनूमान लंकामें पहुंच जाते हैं। यहां हम पहले हनूमानको दक्षिण भारतके छोरसे समरकन्द बगदाद आदिकीं ओर चलकर मध्य ऐशियाको लाधकर लका पहुंचते अर्थात् मिश्रमें दाखिल होते पाने हैं और यह है भी ठीक। इस रास्तेमें मध्य-ऐशियाका जाना जरूरी है। इस तरह भी लंकाका मिश्रमें होना ठीक जंचता है।

अव रामचंद्रजीकी लंकापर चढ़ाई के लीजिये। पहले ही उनहें वेलघरपुर पहुंचा वतलाया गया है। पद्मपुराणमें देशोंके नामको हम नगरोके रूपमें प्रायः व्यवहृत हुआ पाते हैं। उदाहरणके तौरपर रत्नद्वीप एक नगर बताया है, परन्तु वह वास्तवमें एक देश था क्योंकि वह आजकलकी लंका हो है. यह हम देख चुके हैं। इसिलिये वेलघरपुर यि कोई देश हो तो आश्चर्य नहीं! मन्य—ऐशियामें हिन्दू शास्त्रोका चितल प्रदेश 'आज—तेले ' रूपमें बतलाया गया है। ओर आज—नेलेका भाव उन हण लोगोंसे है जो आक्षस (Oxus) नदीके किनारोंपर वसते थें। वेलंघरपुर आवतेलेके हणोंका निवासस्थान ही होसक्ता है क्योंकि वेलंघरपुर आवतेलेके हणोंका निवासस्थान ही होसका है क्योंकि वेलंघरपुर अवतेलेके श्रांका विवासस्थान ही होसका है क्योंकि

१. पूर्व० भाग १ पृ० १३५. २ टी इंडियन हिस्टोरीकल क्वारटर्ली भाग १ पृ० १३५

वारण करनेवाला पुर । तिसपर वहांके राजाका नाम जो समुद्र बताया है, वह भी इसी वातका द्योतक है। नदीके किनारेपर वस-नेवालोंका राजा समुद्ररूपमें उल्लेखित किया गया प्रतीत होता है। इस अपेक्षा वेलंघरपुर मध्यऐशियामें वृहद् पामीर (Great Pamir) पर्वतके निकट अवस्थित प्रतीत होता है । इस हालतमें रामचन्द्रनी वेहद उत्तरमें चले गये माल्म होते है किन्तु उनका इस तरह घूमकर जाना राजनीतिकी दृष्टिसे ठीक ही थाः क्योंकि दक्षिणभारतके अगाडी रत्नद्वीपसे तो रावणके वंशन ही रहते थे। इसलिये घूमकर ठीक लंकापर जा निकलनेसे उनको बीचमें युद्धमें अटका रहना नहीं पड़ा था। उघरसे जानेमें एक और वात यह थी कि इन प्रदेशोंकी योद्धा जातियोको भी वे अपना सहायक वना सके थे। तिसपर गरुडेन्द्र उनका सहायक मित्र वतलाया गया है और उपरान्त उसने उनकी सहायताको रणक्षेत्रमे सिहवाहन और गरुडवाहन देव भेजे थे। इन गरुडके पखोंकी पवन क्षोरसागरके जलको क्षोभरूप करनेवाली और रावणके सहायक सर्पीको भगाने-वाले वताई गई है । इस अवस्थामें यह गरुडवाहन कैंसपियन समुद्रके निकट वसनेवाले शावय ( Scythian ) जातिके योद्धा होना चाहिये, क्योंकि इसी समुद्रको क्षीरसागर भी पहले कहते थे। वयि जन मान्यमें गरुडेन्द्र देवयोनिका माना गया है अतएव रामचंद्रभीका इघर होकर जाना बहुत ही मृझका काम था। नेरंघरपुरमे आगे वह सुबेल पर्वतपरके सुबेलनगरमें आये कहे गये

<sup>ी</sup> पुरेक सेंकी एवं १३६ २ पद्मपुराण पूठ ६५१. ३ टी टेडिक दिख्यक तरस्टारी साम २ पूठ ३५.

हैं। यह प्रदेश हिन्दू शास्त्रोंका सु-तल होसक्ता है, यह सु जातियों (Kidarites or Sutribes) का निवासस्थान होनेके रूपमें इस नामसे विख्यात था । इसमें आजकलका बलख भी था। यहां सुवेल विद्याधरको जीतनेका उछेख पद्मपुराण करता ही है। अतएव सुवे-लका सु-तल होना ही ठीक जंचता है। उपरात रामचन्द्रनीने अक्षय-वनमें डेरा डाले थे और वहां रात पूरी करके हसद्वीपमें हंसपुरके राजा हंसरथको जीता था । यहीं अगाडी रणक्षेत्र मादकर वह डट गये थे। अक्षयवन संभवतः जक्षत्रस (Jaxatres) नटीके आस-पासका वन हो और इसके पास ही सुपर्ण आदि पक्षियोका निवास स्थान थार, यह विदित ही है; यद्यपि पक्षीका भाव यहां जाति-योंसे ही है। अस्तु, हंस भी एक पक्षीका नाम है, इसलिये हंस-द्वीप और हंसरथसे भाव पक्षियोकी जातिसे होसक्ता है। इसके भगाड़ी जो लंकाकी सीमा आगई ख्याल की गई है वह भी ठीक है, क्योंकि राक्षसवंशजोंका एक देश हरि भी जैन पद्मपुराणमें बताया राया है<sup>3</sup>। आर्यवीज अथवा आर्यना (Aeriana) प्रदेश बाइविल**र्मे** -'हर' नामसे परिचित हुआ है। र तथापि यहांपर हूण अथवा तातार जातिया भी रहतीं थीं, जिनमें ही राक्षसवंशी भी आजकल माने गये हैं। इस हालतमें हंसद्वीपके अगाड़ी राक्षसोंका हर प्रदेश आजाता था। इसलिये रामचन्द्रजीका विरोध वहींसे होने लगा होगा, जिसके कारण वह वहींपर रणक्षेत्र रचकर डट गये थे। अतएव इस तरह भी लंकाका मिश्रमें होना ही ठीक जंचता है।

१ पूर्व० भाग १ पृ० ४५६. २ पूर्व० भाग २ पृ० २४३. १ पद्मपुराण पृ० ६८ और ७७ ४ दी इंडि० हिस्टा• क्वारटर्ना भाग १. पृ० १३१ ५ पूर्व० भाग १ पृ० ४६२.

जैन पद्मपुराणमे कैलाश और वैताव्य पर्वतमें स्थित अर्घवरवर-देशके म्लेच्छोंका भारतपर आक्रमण करना लिखा है तथापि इयाममुख, कदर्म, ताम्र आदि वर्णके लोगोंको कालिन्द्रीनामा नदीके किनारे वासा वतलाया है। यह अधेवरवर प्रदेश ऐशियाटिक रिसयाका बीचका भाग होसक्ता है। इसके राजाकी अध्यक्षतामें स्याममुख आदि यहां आए थे। यह ज्ञात है कि ज्याममुखोंका एक अलग अदेश काली अर्थात् नील (Nile) नदीके किनारेपर ही था। इसी तरह कर्दमवर्णके लोगोका कर्दमस्थान और ताम्रवर्णके लोगोंका तमस-स्थान भी वहीं वतलाये गये है, विशामि रावणने जो अपने आसपासके राजाओंके साथ दिग्विजयके िलेये पयान किया था तो उस समय उसके साथ हिडम्ब, हैहिडिम्ब, विकट, त्रिजट, हयमाकोट, सुनट, टंक आदि लोग थे । इनमेंके हिडम्ब और हैहिडिम्ब संभवत. हैहय ( Haihayas ) होंगे, जिन्होने उत्तर कुशद्वीपके राजाओंके साथ गौतमऋषिकी सहायता करके जमद्गिको मारा था। वह है हय ईरानी (Persian) अनुमान किये गये है। त्रिनट सुनट और विकट शंखद्वीप (मिश्र) के जटापर्ट और कुटितकेश नामक जातियोंके राजा होसक्ते है । इयमाकोट हेमकूट पर्वत जो शंखद्वीपमें था उसके निकटवासी मनुष्येकि राजा प्रतीत होते हैं और टंक टक्कका अपभ्रश माल्म होता है जो तक्षकनागके वंशन थे। इसलिए टंक नाग जातिके

१ ऐशियादिक रिसर्चेंज भाग ३ पृ० ७६ २ पृत्ते० पृ० ९६ ३ पृत्तं पृ० ९२ ४-५ ,ऐशियादिक रिसर्चेज भाग ३ पृ० ९१६. ६-पृत्तं पृ० १९७. ७-पृत्तं पृ० ५६. ८-पृत्ते० गृ० ५६. ९-गजपृता॰ नेका इतिहास प्रथम भाग पृ० २३०

हुण लोग होसक्ते हैं; और जैन पद्मपुराणमें रावणके पक्षमें नागोंका होना स्वीकार किया गया है जो गरुडवाहनके आनेसे भाग गये लिखे हैं। खरदूपणके साथ त्रिपुर, मलय, हेमपाल, कोल आदि राजा थे और यह भी रावणके साथ दिग्विजयको गये थे । रावण पाताल छंका होता हुआ इन रामाओको साथ लेकर नर्मदा तटपर पहुंचा था । यह राना मलयद्वीप (Maldiva) जो पहले बहुतः विस्तृत था और भारतसे लगा हुआ था, वहीके विविध देशोंके राजा माऌम देते हैं । वहांके त्रिकूट पर्वतके निकटवाले देशके राजा त्रिपुर, सोनेकी कानोंवाले देशके अधिपनि हेमपाल और मल-यदेशके राना मलय एव कोल जातिके नृप कोल कहे जासके हैं। नर्मदाके तटपर माहिष्मती नगरीके राजा सहस्ररिक्ससे जो वहांपर युद्ध हुआ था, यह आज भी मध्यप्रांतमें जनश्रुतिस्टपसे प्रचलितः है। इसतरह इस विवरणसे भी रावणका निवासस्थान राक्षसद्वीफ और लंका भिश्रमे प्रमाणित होते हैं । यह प्रथ्वीरेखा (Equator) के निकट भी थे, जैसा कि अन्य शास्त्रोंमें कहा गया है।

किन्हीं विद्वानोंका अनुमान है कि मध्य मारतमें अमरकण्टक पहाड़की एक चोटीपर ही रावणकी लंका थी, अन्योका कहना है कि आजकलकी लंका ही लंका है और डा॰ जैकोबी उसे आसा-ममे ख्याल करते हैं। हालमें एक अन्य विद्वान्ने लकाको मलयद्वीप (Maldiva Islands) में बताया है। उपरोक्त

१-दी॰ इन्डि॰ हिस्टॉ॰ कार्टली भाग २ पृ॰ ३४८. २-मैध्यप्रातके प्राचीन जैन स्मार्क, भूमिका पृ॰ ६. ३-भुवनकोष १७. ४-५-इन्डि॰ हिस्टॉ॰ कार॰ भाग २ पृ॰ ३४५

्वर्णनको देखते हुये इन व्याख्यायोंपर सहसा विश्वास नहीं किया ्रवासका ? मध्य भारत और आसाममे लंकाका अस्तित्व मानना ्विल्कुल भूल भरा है। आज कलकी लंका भी रावणकी लंका नहीं है, यह हम पहले देख आये हैं। तथापि हिन्दूशास्त्रोंसे भी इस ्लंकाका सिहल्द्वीप होना और इसके अतिरिक्त एक दूसरी लंका ,होना सिद्ध है। अब केवल मलयद्वीपको राक्षसद्वीप और लंका वतलाना विचारणीय है। मलयद्वीपमें भी त्रिकूट पर्वत और सोनेकी कानें होनेके कारण उसको रावणकी लंका ख्याल किया गया है, किन्तु यदि वही राक्षसद्वीप था तो फिर उसका नाम हिन्दूशास्त्रोंमें मलण्द्वीप क्यों रक्ला गया ? तिसपर स्वयं हिन्दूशास्त्रोंसे उसका रुंका होना वाधित है। रामायणमें कहा गया है कि रावण वरुणके देशसे वालीको छुड़ाने आया था। वरुणका देश पश्चिममें यूरो-पके नीचे केंस्पियन समुद्रके निकट था और वाली मध्य ऐजियामें चिल्लनगरमें केंद्र रक्खे गये माने जाते हैं। इस अवस्थार्मे रावणकी लका मिश्रमें होना ही ठीक है। हिन्दू पुराणोंमें शंख-द्वीपमें म्लेच्छोंके साथ राक्षसोंको रहते वताया गया है और कहा गया है कि वहां कोई भी बाह्मण नहीं या इस कारण प्रमोदके राजाके अनुग्रह से पोधिऋषिने वहां वैदिक धर्मका प्रचार किया था। चह्माण्ड और स्कन्दपुराणमें जो कथा राक्षसस्थानकी उत्पत्तिमें दी हुई है, वह मी उसे मिश्रके बरवरदेशके निकट वतलाती है धओर

१-पूर्वे पृ ३४६-३४७ २-रामायण उत्तरकाड २३-२४ ३-इन्डि हिस्टॉ विवार भाग २ पृ २४० ४-पूर्वे भाग १ पृ ४५६ ५-ऐज्ञि-याटिक रिस्नेंज माग ३ पृ १०० ६-पूर्वे पृ १८२-१८५

इसका समर्थन ग्रीक भूगोलवेता भी करते हैं, यह हम पहले देख चुके हैं। तथापि गणितशास्त्र 'गोलाध्याय ' के कर्ता भास्कराचार्य (सन् १११९ ई०) का निम्न क्षोक भी हमारे ही कथनका समर्थन करता है:—

'लङ्काकुमध्ये यमकोटिरस्याः प्राक् पश्चिमे रोमकपदृनं च । अधस्ततः सिद्धपुरं सुमेरुः सौम्येऽथ यामे वड्वानलश्च॥'

यहां लङ्काके मध्य पूर्वमें यमकोटिस्थान और पश्चिममे रोम-कपट्टन बतलाये हैं। इनसे अधाभागमें सिद्धपुर—सुमेरु बतलाया और दक्षिणमे बड़वानलका होना लिखा है। अब यदि हम मिश्रमें ही लंका मान लेते हैं तो यमकोटि, जो सभवतः यमका स्थान ही है, वह लकाके मध्यपूर्वमें मिल जाता है । हिंदुओंके पद्म सीर भागवतपुर।णमें जो कृष्णके गुरु काश्यपकी स्त्रीकी खोजमें कृष्णके नानेकी कथा है उसमें कृष्णके वराहद्वीप (यूरोप) की ओर जानेपर वरुणके कहनेसे वह वहांसे नीचे उतरकर यमपुरीमें पहुंचे थे। न्कृष्ण भारतसे उघर गये थे; इसिलये मध्य एशिया आदि प्रदेश तो वह लांघ गए थे और इस अवस्थामें यूरोपकी सीमासे उनका नीचेको आगमन अफ्रीकामें ही होसक्ता है। इसलिए यमपुरी लंका (चरबर स्थान-मिश्र) के मध्यपूर्वमें होसक्ती है। आगे रोमकपट्टनः जो पश्चिममें बतलाई गई है वह भी ठीक है। यह रोमकपट्टन आजक्लका रोम (Rome) है और यह उत्तर पश्चिममें स्थित बराहद्वीप (यूरोप) में था। इसिलिये यह भी ठीक मिल जाता है। अघो-

१-भुवनकोष १७ २-ऐशियाटिक रिसर्चेज भाग ३ पृ० १७९ ३-पूर्व० पृ० २३१

भागमें सिन्हपुर और सुमेरपर्वत बतलाये गये हैं। हिन्दुओंका यह सुमेरपर्वत आजकलका हिद्रुकुश पहाड़ है अोर इसके पास शायद कहीं मिन्हपुर होगा और यह मिश्रसे नीचेको उतरकर ही है। इसलिये यह भी भास्कराचार्यके कथनानुसार ठीक मिलते है। अब रहा सिर्फ बड़वानल अर्थात् पृथ्वीकी मध्य रेखा (Equator) सो मिश्रसे दक्षिणकी ओर अफ्रीकामें होकर यह निकाला ही है। इस दशामें भास्कराचार्यके अनुसार भी मिश्र ही लंका प्रमाणित होती है।

इन नातोंको देखते हुये लंकाको मलयद्वीपमें वतलाना ठीक नहीं है। कम्मे कम जैनशास्त्रोके अनुसार तो उसका अस्तित्व मिश्रदेशमे ही प्रमाणित होता है। मलयद्वीप तो उससे अलग या, यह हमारे उपरोक्त वर्णनसे प्रकट है। अनुः

प्राचीनकालमें मिश्रमें जैनधर्मका अस्तित्व होना भी प्रमाणित है । एक महाशयने वहांके एक राजाको जैनधर्मानुयायी लिखा भी था। वहांके प्राचीन धर्मका जो थोड़ा वहुत ज्ञान हमें मिलता है उससे भी सिद्ध होता है कि यहां पहले जैनधर्म अवश्य रहा होगा। सबसे मुख्य वातें जो मतमतान्तरों में प्रचलित है वह आत्मा और परमात्माके स्वरूप सम्बन्धमें हैं। सौभाग्यसे इन विष-योमें मिश्रवासियोंका प्राचीन विश्वास करींव २ जैनधर्मके समान था। प्राचीन मिश्रवामी जैनियोंके समान ही परमात्माको सृष्टिका कर्त्ता हतीं नहीं मानते थे। उसे वे संपूर्णत पूर्ण और सुखी (Infinitely perfect and happy) मानते थे और वह

१-इन्डि॰ दि॰ ववाटर्स भाग १ पृ॰ १३५ २-अप्रवाल इतिहास १० ३-मिर्ग्डाज ऑफ प्री॰ मेननगै पृ॰ २७१

केवल एक ही स्वतंत्र व्यक्ति नहीं था अर्थात उनके निकट अनेक परमात्मा थे। मिश्रवासी आत्माका अस्तित्व भी स्वीकार करते थे और उसका पशुयोनिमें होना भी मानते थे। उसके अमरपनेमें भी विश्वास रखते थे। यह सब मान्यतायें बिलकुल जैनधर्मके समान हैं। भगवान मुनिसुव्रतनाथ और फिर भगवान निमनाथके तीर्थोंके अन्तरालमें यहां जैनघर्मका विशेष प्रचार था, यह जैन-शास्त्रोसे प्रकट है। तथापि यूनानवासियोकी साक्षीसे मिश्रके निक-टवर्ती अवेसिनिया और इथ्यूपिया प्रदेशोमें जैन मुनियोका अस्तित्व । आजसे करीन तीन हजार वर्ष पहिले भी सिद्ध होता है। दशामे उक्त साद्दयताओको ध्यानमे रखते हुये यदि यह कहा जावे कि मूलमें तो मिश्रवासियोंका धर्म जैनधर्म ही था, परन्तु उपरांत अलंकारवादके जमानेकी लहरमें उसका रूप विकृत होगया था तो कोई अत्युक्ति नहीं है। यह विदित्त ही है कि मिश्र, मध्य एशिया' आदि देशोमें अलंकत भाषा और गुप्तवाद (Allegory)का प्रचार होगया था और धर्मकी शिक्षा इसी गुप्तवादमे दी जाती थी। मिश्रवासियोकी अलक्त भाषा और उनकी गुप्त बार्ते (Mystries) बहु प्राचीन हैं। इन गुप्त बातोको जाननेके अधिकारी मिश्रमें पुरोहित और उनके रूपापात्र ही होते थे। यह पुरोहित बड़े ही सादा मिजाज और सयमी होते थे। यह साधारण लोगोंको ऐसी शिक्षा देते थे जिससे उनको अपने परभव और पुण्य-पापका भय

१-मिस्ट्रीज ऑफ फी मैसनरी पृ० २७१ २-दी स्टोरी ऑफ मैन पृ० १८७ ३-ऐशियाटिक रिसर्चेंज भाग ३ पृ० ६ ४-सपलीमेन्ट ट्र कान्फल्यून्स ऑफ ऑपोजिट्स पृ० १-६ ५-दी स्टोरी ऑफ मन पृ० १७३ ६-७-पूर्व० पृ० १९१

इसिस उसकी लाशको ढूंढ निकालती है और ओसिरिसकें पुत्र होरसकी सहायतासे उसे पुन. जीवित करके परमात्मपदमें पघरवा -देती है, जहां वह अमर जीवनको प्राप्त होता है। इसिस ओसि-िरिसको ढूंढती हुई अपने पर्यटनमें सब कठिन।इयो आदिका मुका-विला करती है और इसी लिए उसने गुप्तवादको जनम दिया है कि उसके चित्रपटको देखकर हरकोई उन कठिनाइयोंको सहन करनेकी जिक्षा ग्रहण कर ले, जो कि उसे आजाकी रेखाके दर्शन करा दे। इसमें शक नहीं कि यह गुप्तवाद एक नवीन सुखमय जीवनको प्राप्त करनेका मार्ग वतानेवाला है। अस्तुः उपरोक्त कथा--नक्तमे ससारी आत्माके मोक्षलाम करनेका ही विवरण है। ओसि-रिस शुद्धात्माका चोतक है, जो पुद्गल (सेंड) के वशीभृत होकर अपने स्वाभाविक जीवनसे हाथ घोकर भवसागरमें (नीलमें) रुलता फिरता है । इस भवसागरमे शुद्धात्माको तपश्चरणकी कठिनाइयां सहन करनेवाले और सर्वथा ध्यान करनेवाले ऋषिगण ही पासक्ते हैं। इसलिए इसिस ऋषिगणका ही रूपान्तर है। ऋषि और भृष्ट शुद्धात्मासे ही तीसरा व्यक्ति अर्हत् (Horus=होरस) उत्पन्न होता वतलाया गया है. क्योंकि ऋषिगणके लिये अईत्पद ही एक द्वार है जो उसे शुद्ध-वुद्धवनाकर परमात्मपद्में पघरवा देता है। इसिंहें ओसिरिस अन्तत सिद्धपरमात्मा ही है! अईत् और होरस शन्दकी साटस्यता भी भुलाई नहीं जासक्ती; यही बात ऋषि और इसिस शब्दमें है । ओसिरिस भी सिद्ध शब्दका रूपा-न्तर होसका है । बसिरिस (Ysiris) रूपमें उसकी सदशता

१-कान्नल्यन्स ऑफ ऑपोजिट्स पृ० २४८ २-पूर्व० पृ० २४७

सिद्ध शब्दसे मिल जाती है। इस शब्दका भाव मिश्रवासियोंके निकट परमात्मा (Superme Being) से था, यह हेळा निकस नामक श्रीक विद्वान् बतलाता है। इसतरह हमारे ख्यालसे मिश्रके तीन देवता सिद्ध, साधु और अरहंत ही हैं। होरस (Horus) की जो एक मूर्ति देखनेमें आई है, वह भी इस व्याख्याका समर्थन करती है। वह विल्कुल नग्न खड्गासन है; शीशपर सर्पका फण है जैसा कि जैन तीर्थंकर पार्श्व और सुपार्श्वकी मृर्तियोमें मिलता है; किन्तु जैनमृर्तिसे कुछ विलक्षणता है तो सिर्फ यही कि उसके ै दोनो हाथोंमे टो २ सर्प और एक कुत्ता व एक मेंढा है तथापि वह मगर मच्छके आसनपर खड़ी है। वैसे मूर्तिकी आकृतिसे भयकरता प्रकट नहीं है, प्रत्युत गभीरता और शांति ही टपक रही है। यहापर सर्पो आदिको हाथोंमें लिये रखनेसे गुप्त-संकेत रूपमें (Hieratic Symbols) इन देवताके स्वरूपको स्पष्ट करना ही इष्ट होगा। चार सपोंसे भाव अनन्तज्ञान, अनन्तद्शेन, अनन्तसुख और अनन्तवीर्यसे होसक्ता है; क्योंकि सर्पको मिश्रवासियोंने बुद्धि और स्वाम्थ्यका चिन्ह माना था। इसी त्तरह कुत्ते और मेंढेका कुछ भाव होगा । साराशत होरसकी मृर्ति भी जैन मूर्तिसे सदशता रखती थी। वह मूलमें नग्न थी, जो मोक्ष प्राप्तिका मुख्य लिङ्ग है। प्राचीन और जैन मूर्तियोंकी आकृति भी मिश्रके मूल निवासियों (Negro) से मिलती हुई अनुमान की \_ गई है। किन्हीका कहना है कि एक कुटिलकेश नामक नीओ

१-ऐशियाटिक रिसर्चेन भाग ३ ए० १४१ २-दी स्टोरी ऑफ मैन पृ० २१० ३-ऐशियाटिक रिसर्चेन भाग ३ ए० १२१-१२३

जाति पहले भारतमें मौज्द थी और यह जेन मूर्तियां उन्हीं द्वारा निर्मित हुई थी। किन्तु साथमें यह भी ध्यानमें रखनेकी वात है कि २२वें और २३वें तीर्थंकरोके शरीरका वर्ण भी जैन शास्त्रोमें नील वतलाया गया है। मथुरासे जो प्राचीन जैन मूर्तियां आदि निकली है उनकी भी सदशता मिश्र देशके दगसे है। खासकर उनमें जो चिन्ह थे वह मिश्रदेश जैसे ही थे। र मिश्रदेशमे जो कास (Cross) चिन्ह माना जाता है वह अन्य देशोसे भिन्न समकोणका होता था (+), यह जैनस्वस्तिकाका अपूर्णस्टप है। मिश्रवासी अपनेको ज्योतिषवादके सृष्टा समझते थे और उनके निकट ज्योतिषका महत्व अधिक था, यह खासियत भी जैनधर्मसे सट-जता रखती है। जैनधर्मकी द्वादशाङ्गवाणीके अतरगत इसका विशद विवरण दिया हुआ था, जिसका उछेख श्रवणवेलगोलके भद्रवाह-वाले लेखमें भी है। वोद्धोके प्रख्यात् ग्रन्थ 'न्यायविन्दु 'में जैनर तीर्थंकरो ऋषभ और महावीर वर्द्धमानको ज्योतिषज्ञानमें पारगामी होनेके कारण सर्वज्ञ लिखा है। साथ ही मिश्रवासियोंका जो स्फटिक चक्र (Zodiacal stone at Denderah) डेन्डेराहमें है वह जैनियोंके ढ़ाईद्वीपके नकशेसे सटशता रखता है। मिश्रकी प्रख्याति मेमननकी मृर्ति ( Statue of Memnon ) की एक विद्वान् 'महिमन' की जिनको हम महावीरजी समझते है, उनकी, वतलाते है । अतएव इन सब वार्तोसे मिश्रदेशमें किसी समय

१-ऐशियाटिक रिसर्चेंज भाग ३ पृ० १२२-१२३ २-'ओरियन्टल', अक्टूबर १८०२, प० १३-२४ ३-स्टोरी ऑफ मैन पृ० १७२ ४-पूर्व० प० १८७ ५-भद्रवाहु व अवणवेलगोल-इन्डियनएन्टीक्वेरी भाग ३. पृ० १५३ ६-न्यायिक्दु अ० ३ ७-स्टोरी आफ मैन पृ० २२६ प्रेशिया- टिक रिसर्वेज भाग ३ पृ० १९९'

जनधर्मका अस्तित्व होना भी नमवित होजाता है। इस अवस्थामें जो हम लंकाको वहां पाते हैं वह ठीक ही है। स्वयं हिन्दू शास्त्र भी इस वातको अस्पष्टरूपमें स्वीकार करते हैं। वह पहले अंख-द्वीप (मिश्र) में बाह्मणोंका अस्तित्व नहीं वतलाते हैं और राक्षसों एवं म्लेच्छोंको वसते लिखते हैं, जो जैन ही थे, जैसे कि हम पहले बतला चुके हैं। इसके अतिरिक्त 'वृहद हेम' नामक हिन्दू शास्त्रमें, पांडवेंका शंखद्वीपमें काली तटपर आना लिखा है। वहांपर उन्हें एक त्रिनेत्रवाला मनुष्य राजसी ठाठसे उपदेश देता मिला था. जिसके चारों ओर मनुष्य और पशु बैठे हुए थे। यही उपरांत 'अमानवेश्वर' नामसे ज्ञात हुआ था। यह वर्णन जैन तीर्थं करकी विभृतिसे मिल जाता है। तीर्थंकर भगवान भूत, भविष्यत् वर्तमा-नको चराचर देखनेवाले रत्नत्रयकर सयुक्त सम्राटोसे बड़ी चढ़ी विमूतिरूप समवशरणमें मनुप्यों और पशुओ और देवों, सबहीको समानरूप उपदेश देते हैं, यह प्रगट ही है । अतएव हिन्दू शास्त्र यहां परोक्षरूपमें जैनधर्मका ही उल्लेख करता प्रतीत होता है। इस तरह लङ्काका मिश्रमें होना ही उचित जंचता है।

लंकासे पातालपुर समुद्र भेदकर जाया जाता था, यह पद्म-पुराणके उल्लेखसे स्पष्ट है । आनकल पातालपुर सोगडियन देश (Sogdiana) की रानधानी अदम अथवा अक्षयना (Oxiana) का रूपान्तर बतलाया गया है । परन्तु हिन्दूशास्त्रोंमें पातालपुर एक नगरके रूपमें व्यवहृत है और जैनशास्त्र इसे एक प्रदेश बतलाते हैं;

१-ऐशियाटिक रिसर्चेज भाग ३ पृ० १०० २-पूर्व० पृ० १७५ ३-इन्डि० हिस्टॉ० कार्टेली भाग १ पृ० १३६

निमकी राजधानी पुण्डरीकणी नगरी थी। हिन्दू पुराणोंमे पातारु इसी भावका द्योतक है और यह वहां 'नि-तल' के पर्यायवाची रूपमें व्यवहृत हुआ है। इसिलये सोगडियनदेश ही पाताल था। श्वेतहणोंके लिये व्यवहृत 'इफ्येलिट्स' (Ephthalites) शव्दसे पातालकी उत्पत्ति हुई बतलाई गई है और इस पातालमें सारी मध्य एशियाका समावेश होता वतलाया गया है। वे इवेतह्ण अथवा इफ्येल्ट्स जक्षरतसका (Jaxartes) की उपत्ययिकामें बसनेवाली एक वलवान जाति थी, जिमने सिकन्दर आजमके बहुत पहले भारतपर चढ़ाई की थी और वह पंजाब एवं सिंघमें वस गई थी। स्कंषगुप्तके जमानेमें भी उनके वंशकोंने भारतपर आक्रमण किया था। इफ़्रेंबिट्मके लिये हिन्दुओंने इलापत्र शब्द व्यवहारमें लिया था। इलापत्रका अपभ्रंश 'सला ' और 'पाता ' होता है, निसक्ते पलटकर रखनेसे पाताल शब्द बना हुआ आजक्क विद्वान वतलाने हैं। सिंबमें इन्हीं लोगोंके वमनेके कारण यूनानी इति-हाप्तवेत्ताओंने सिघ प्रदेशको पातालेन (Patalene) और उसकी र!जवानीको पाताल लिखा है। <sup>६</sup> इस तरह समग्र पाताल अथवा रसानल पूर्वमें बृहद् पामीर ( Greut Pamir ) पश्चिममें नेवी-लोनिया, उत्तरमें कॅम्पियन समुद्रके किनारेवाले देशों और जक्षरतम नदी एवं दक्षिणमें सभवतः भारत महासागरसे सीमित था।"

इम विदरणमे पातालपुर केम्पियन समुद्रके पास अवस्थित पनाणित होता है। मिश्रसे वहांतक पहुंचनेमें केम्पियन समुद्र

१-प्रदे प्रमा २-प्रदे० पृ० ४५९ ३-४-पृदे प्रमाण ५-६-पृदे० भन्यर पृ० ४००

वीचमें आसक्ता है, इसलिये वहांपर हनूमानका समुद्र भेदकर जाना लिखा है, वह ठीक है। उपरांत वहांपर भवनोन्माद वनमें समुद्रकी जीतल पवनका आना बतलाया है वह भी इस बातका धोतक है कि पाताल समुद्रके किनारे था, किन्तु वहाके राजा वरुण और राजधानी पुण्डरीकणीके विषयमें हम विशेष कुछ नहीं लिख सक्ते हैं। अतएव जैन पद्मपुराणके अनुसार भी पाताल वही प्रमा-णित होता है जो आजकल विद्वानोंको मान्य है।

जैन 'उत्तरपुराण'से भी इसी बातका समर्थन होता है। वहाँ प्रद्यम्नको विजयार्घकी दक्षिण श्रेणीके मेघकूट नगरमें स्थित लाया है। वहांसे उसे बराह विलमें गया लिखा गया है, नहां उसने वराह जैसे देवको वश किया था। अगाड़ी वह काल नामक गुफामें गया नहां महाकाल राक्षसदेवको उसने जीता था। वहांसे चलकर दो वृक्षोंके बीचमें कीलित विद्याधरको उसने सुक्त किया था। फिर वह सहस्रवक्त्र नामके नागकुमारके भवनमें गया था और वहा शंख वजनेसे नाग-नागनी उसके सम्मुख प्रसन्न होकर आए थे। उन्होंने धनुष आदि उसे भेंट किये थे। वहासे चलकर कैथवृक्षपर रहनेवाले देवको उसने बुलाया और उस देवने भी उसको आकाशमें लेनानेवाली दो चरणपादुकायें दीं । अगाड़ी अर्जुनवृक्षके नीचे पाच फणवाले नागपति देवसे उसने कामके पांच बाण प्राप्त किए। वहांसे चलकर वह क्षीरवरमें गया; वहाके मर्कटदेवने भी उसे भेंट दी थी। आखिर वह कंद्वकमुखी बावड़ीमें पहुंचा था और वहांके देवसे नागपाश प्राप्त किया था।

१ पद्मपुराण पृ० ३१२...

फिर वह पातालमुखी वावड़ीमें पहुंचा था, वहांपर उसे नारद मिले शे और भारत लिवा हे गये थे। विजयार्घ पर्वतको हम उत्तर भुवमे पहले बता चुके है। अस्तु, वहासे चलकर पहले वराहद्वीप अर्थात् यूरोपका आना ठीक है। वराहविल वराहद्वीपका रूपान्तर ही है। कालगुफामें राक्षसदेव वतलाया है सो यह गुफा अफ़ीका या निश्रदेशमें होना चाहिये, क्योंकि राक्षसोंका निवास हम वहीं पाते हैं और यूरोपके नीचे यह आता भी है। तिसपर यहांके निवासी त्रिगलोडेट्म (Triglodytes) गुफाओंमें रहने थे। र इस कारण इसका गुफारूपमें उल्लेख होना उचित ही था। कालगुफासे विद्याधरको मुक्त करके प्रद्युम्नका नागकुमारके भवनमें जाना लिखा है सो यहांसे उनका नागलोक अथवा पातालमें पहुंचना ही समझ पड़ता है। सहस्रवक्त्र संभवत सु अथवा किडेट्स (Kiderites) जातिके लोगोंका परिचायक है, जो नागलोग या पातालके एक सिरेपर वसते थे। अर नाम शब्द 'ह्यिङ्ग-नु' ( Hinng-nu ) शब्दका विगड़ा रूप वतलाया गया है, जो हण लोगोका प्राचीन नाम था। सुनातिकी भी गणना हणोंने है। इसिलेये इनका उपरोक्त प्रकार नाग वतलाना ठीक है। अगाड़ी वृक्षोंका उल्लेख है सो पातालमें काञ्यपसे इनकी उत्पत्ति भी वतलाई गई है। कैय वृक्ष वाले देवसे भाव शायद कुर्द अथवा कार्डुकी ( Carduchi ) आतिके अधिपतिसे हो जो वहां निकटमें वसती थी। इसी तरह

१ उत्तरपुराण पृ० ५४५-५४७। २ एशियाटिक रिसर्चेंज भाग २ पृ० ५६। ३. इन्डि० हिस्टॉ० क्वांटेर्ली भाग १ पृ० ४५६। ४. पूर्वे० भाग २ पृ० ३६। ५. पूर्वे० भाग १ पृ० ४५७-४५८। ६-पूर्वे० भाग २ पृ० २४३। ७-पूर्वे पृ० ३६।

अर्जुनवृक्षपरका पांच फणवाला नागपति 'अनि' (Azi,) नातिके राजाका चोतक प्रतीत होता है। इसीका अपभंशरूप 'अहि' है, जो नागका पर्यायवाची शब्द है। अगाड़ी क्षीरवनका जो उल्लेख है वह क्षीरसागर अर्थात् कैस्पियन समुद्रके तटवर्ती भूमिका द्योतकः है। कैस्पियन समुद्रको पहले 'शिरवनका समुद्र' कहते थे, जो क्षीरवनसे सदशता रखता है। यहांका मर्कट देव मस्सगटें (Massagatae) जातिका अधिपति होना चाहिये; क्योंकि यह जाति कैस्पियन समुद्रके किनारे पूर्वकी ओर वसती थी। तथापि मर्कट और मस्मगटे नाममें सदशता भी है। साथ ही यह भी दृष्टव्य है कि प्रदुम्न पाताल लोकमें चल रहा है और कालगुफासे अगाडी उसका सात प्रदेशोंको लांघकर भारत पहुंचना लिखा है। अतएव यह सात प्रदेश पातालके सात भागोका ही चोतक है। इसलिये यहांकी बसनेवाली उक्त जातियोंके लोग ही उसे मिले होंगे। इनको देव योनिका मानना उचित नहीं है, यह पद्मपुराणके कथनसे स्पष्ट है। अस्तु, मर्कटसे मिलकर अगाड़ी प्रद्युझ कंदवकमुखी बावड़ीमें पहुंचे थे वहांका देव नाग शायद कास्पी जातिक हो। कापौतसर (Lake Urumiah) समनतः कंदनक वानड़ी हो। यह कास्पी लोग बड़े बलवान थे । इनमें सत्तर वर्षसे अधिक वयके वृद्धोको जंगलमें छोड़कर भूखो मारनेके नियमका उल्लेख स्ट्रेबो करता है। जैनशास्त्रोंमें मनुष्यके लिये ब्रह्मचर्य, गृहस्य और वानप्रस्थ आश्रमोंसे गुजरकर सन्यास आश्रममें पहुंचना आवश्यक वतलाया है।

१-पूर्वे० पृ० ३७ । २-पूर्वे० पृ० २३८ । ३-पूर्वे० भाग १ पृ० ४६१ । ४पूर्वे० भाग २ पृ० २४५ । १-इन्डि० हिस्टा० कारटर्ली भाग २ पृ० ३३-३४ ।

नैनशास्त्र ऐसे उदाहरणोंसे भरे पड़े हैं जिनमें वृद्धावस्थाके आते ही लोगोने सन्यासको घारण किया है। सन्यासमें शरीरसे ममत्व रहता ही नहीं है और अन्ततः सञ्चेखना द्वारा समाधिमरण करना आव-इयक होता है। कास्पी लोगोमें ऐसा ही रिवान प्रचलित होगा। इसी कारण स्ट्रेवो उसका उछेल विकतरूपमें कर रहा है। आज-कल भी अनेक विद्वान् जेन सङ्घेखनाका भाव भूखों मरना समझते हैं; किन्तु वास्तवमें उसका भाव आत्मघात करनेका नहीं है । कंदवक बावड़ीसे प्रद्युन्न पातालमुखी वावड़ीमें पहुंचे थे। इसका नाम अन्तमें लिया गया है, इसलिये संभव है कि यह रसातल अथवा रसा-तेले (Rasa-tele) होगा जो रसा अर्थान् अक्षरतस नदीकी उपत्ययिका थी अोर यहासे भारतकी सरहट भी बहुत दूर नहीं - रह जाती थी, क्योंकि अफगानिस्तान यहासे दूर नहीं है, जो पहले भारतमें सम्मिलित और उसका उत्तर पश्चिमीय सीमा प्रान्त था। <sup>र</sup> इसप्रकार उत्तरपुराणके कथनसे भी पाताल अथवा नागलोकका मध्य एशियामें होना प्रमाणित होनाता है; नेमा कि आनकल विद्वान् प्रमाणित करते हैं, किन्तु इतना ध्यान रहे कि जैन दृष्टिसे यह पाताल लोक देव योनिका पाताल नहीं है विनक विद्याधरके वंश-जोंका निवास स्थान है।

आजकलके विद्वान मन्यएशियामें वसनेवाली उपरोक्त जाति-योको अनार्य समझने हें विपरन्तु जैनदृष्टिमे वह अनार्य नहीं हैं; क्योंकि पहले तो वह आर्यखण्डमें वसते थे इसलिए क्षेत्र अपेक्षा वे आर्य थे और फिर यह लोग अपनेको काव्यपका वंशज वत-

१-प्रबंध सागु १ प्रध ४५६ । २-व्यनियस, एव जागव इन्डिया, पृथ १००-१०३ और नोट पृथ ६०२ । ३-इन्डिट हिस्टोव क्वारटर्री साग २-पृथ २४० ।

लाते हैं। काश्यप जेन तीर्थं करोका गोत्र रहा है और भगवान ऋष-भदेव काइयपसे निम-विनिम राजा राज्याकांक्षा करके विजयार्थ पर्व-तीय देशोके अधिकारी हुये थे और वही क्रमशः इन सब प्रदेशों में फेल गए, यह इम पहले बतला चुके हैं। अतएव इस दृष्टिसे उनका कुरु अपेक्षा भी आर्य होना सिद्ध है। जैन तीर्थंकरों की अपेक्षा ही कैस्पिया आदि नाम पडना आधुनिक विद्वान् भी स्वीकार करते हैं। दिय जेरू सालमके एक द्वारका नाम वहांपर जैनत्वको 'प्रकट करनेवाला था। अोकसियाना (Oxinna), बलख और सम-रकन्दमें भी जैनधर्म प्रकाशमान रहचुका है। (देखो मेजर जनरल फरलांगकी शार्टस्टडीज ए० ६७) वैवीलोनियाका 'अररत' नामक पर्वत 'अर्हत्' शब्दकी याद दिलानेवाला है। अर्हन् शब्दको यूना नवासी 'अरनस' (Urna-), रूपमें उल्लेख करते थे । के जैनधर्म एक समय सारे एशियामे पचलित था, यह वहाके जरदस्त आदि धर्मीकी जैनधर्मसे एकायता बैठ जानेसे प्रकट है। ' सुतरां वाजकलके पुरा-तत्व अन्वेषकोने भी इन बातको स्वीकार किया है कि किसी समयमें अवस्य ही जैनघर्म सारे एशियामें फेला हुआ था। इत्तरमें साइबीरियासे दक्षिणको रासकुमारी तक और पश्चिममे कैस्पियन झीलसे लेकर पूर्वमें कमस्करकाकी खाडी तक एक समय नैनधमकी विनयवैनयन्ती उड्डायमान थी। तातारलोग 'श्रमण' धर्मके माननेवाले ·थे. यह प्रकट है। (देखो पीपल्स ऑफ नेशन्स भाग १ ए० ३४३)

१-रालिन्सन-सेन्ट्रल ऐशिया २४६ और अ० जैनगजट भाग ३ पृ० ६३। २-मेजर जनरल फरलागकी "शार्टस्टडीज" पृ० ३३। ३-स्टोरी ऑफ मेन पृ० १४३। ४-एशियाटिक रिसर्चेज भाग ३ पृ० १५७। ५-असहमतसगम टेखो। ६-डुवाई, डिस्क्रिपशन आफ दी कौकुर ..आफ पीपुल आफ इन्डियाकी भृमिका।

और अमण धर्मके नामसे जैनधर्म भी परिचित है। (कल्पसूत्र ए० (२) इप्तलिये तातार लोगोक्ता मूलमें जैनी होना भी संभव है। तिसपर ईरान और अरव तो तीर्थ रूपमे आज भी लोगोके मुंहसे सुनाई पडते हैं। अवणवेलगोलके श्री पंडिताचार्य महाराजका कहना था कि दक्षिण भारतके जैनी मूलमें अरवसे आकर वहां वसे थे। करीव २५०० वर्ष पूर्व वहांके राजाने उनके साथ घोर अत्या-चार किया था और इसी कारण वे भारतको चले आये थे। (देखो ऐशियाटिक रिसर्चेन भाग ९ ए० २८४ ) किन्तु पिहताचार्यनीने इस राजाका नाम पार्श्वभद्दारक वतलाया एवं उसी द्वारा इस्लाम धर्मकी उत्पत्ति लिखी है वह ठीक नहीं है। 'ज्ञानानंद श्रावकाचार'मे भी मकासे मस्करी द्वारा इस्लाम घर्मकी उत्पत्ति लिखी है, वह भी इतिहास वाधित है। किन्तु इन उछेखोंसे यह स्पष्ट है कि एक समय अरवर्मे अवस्य ही नैनधर्म व्यापी होरहा था। इस तरह ईरान, अरव और अफगानिस्तानमें भी जैनधर्मका अस्तित्व था; विलक्ष दिधमुख द्रीपमे चारणमुनियोंका उपसर्ग निवारण स्थान तो ईरानमें ही कहींपर था, यह हम पहले देख चुके है। मध्यएशियाके अगाडी मिश्रवा-सियोमें तो जातिव्यवस्था भी मौजूद थी, जो प्रायः क्षत्री, ब्राह्मण, वैश्य, शूद्र और चण्डालरूपमें थी। इसलिए इन लोगोको अनार्यः ऋहना जरा कठिन है। हां, पातालवासी उपरोक्त काश्यपवंशी जाति-योंके विषयमें यह अवस्य है कि वडेर युगोंके अन्तरालमें और अपने मूल देश विजयार्घको छोड़कर चल निकलनेपर द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावके प्रभाव अनुसार यह अपने प्राचीन रीतिरिवाजोंको पालन

१-राइस, मालावर क्वार्टेर्लीरिक्यू माग ३ और इन्डियन मेक्क आफ नोट। २-स्टोरी आफ मैन पृ॰ १८८।

करनेमें असमर्थ रहे हों। सारांशतः पातालमें वसनेवाले नागवंशी मूलमे पार्य थे और उन्हें जैनघर्ममें प्रतीति थी तथापि **भगवान पार्श्वनाथ**जी पर फणका छत्र लगाकर जिस राजाने अहिच्छत्रमे उनकी विनय की थी वह भी इसी वंशका था। वह घरणेन्द्रके साथ नाम सामान्यताकी अपेक्षा ही भुला गया दिया है। घरणेन्द्रके पर्यायवाची शब्द नागपित, अहिपति, फणीन्द्र आदि रूपमे थे और यह नागवंशी राजाओके लिये भी लागू थे; क्योंकि हम जान चुके है कि इन जातियोंमें की ह्युङ्ग-नु जातिसे नाग शब्दकी और अनि जातिसे अहि शब्दकी उत्पत्ति हुई थी । उरग-नागोका अधिपति जो उसे बताया है, वह उनकी ' ऊइगरस ' ( Uigurs ) नातिकी अपेक्षा होगा तथापि फणीन्द्र भी इन्हींमेकी एक जाति फणिक अथवा पणिकके राजाका सुचक है। पिणक या फणिक एक विदेशी जाति थी, यह एक जैन कथासे भी प्रकट है। इस कथामें फणीश्वर शहरके राजा प्रजापालके राज्यमें सेठ सागरदत्त और सेठाणी पणिकाका पुत्र पणिक बतलाया गया है। यह सेठपुत्र पणिक कदाचित भगवान महावीरके समवशरणमे पहुंच गया और उनके उपदेशको सुनकर यह जैन मुनि होगया । अन्तः गंगाको पार करते हुये नांवपरसे यह मुक्त हुआ था। यहां पर देश, सेठाणी और सेठपुत्रके नाम पणिक-वाची हैं; जो उनका सम्बन्ध पणिक जातिसे होना स्पष्ट कर देते हैं। राजा और सेठके नाम केवल पूर्तिके लिये तदूप रख लिये गये प्रतीत होते हैं। पणीश्वर शहर फानीशिया (Phoenecia) १-पार्श्वाभ्युदयके टीकाकार योगिराट् यही लिखते हैं, यथा-

निगराजन्य साक्षात् नागाना राजानः उरगेन्द्राः तेषामपत्यानि नागराजन्याः।' पृ० २६५ । २-इन्डि० हिस्टॉ० कार्टली भाग १ पृ० ४६० । ३-पूर्वं० भाग २ पृ० २३२-२३५ । ४-आराधना कथाकोष भाग २ पृ० २४३

देशका रूपानतर ही है और पणिक एवं पणिका स्पष्टत. पणिक जातिकी अपेक्षा है। पहले कुल और जाति अपेक्षा भी लोगोंके -नाम रक्खे जाते थे, यह हम देख चुके हैं। अतएव इस कथाके पणिकमुनि पणिक जातिके ही थे, यह स्पष्ट है। इस कथासे पणि-कोंका व्यापारी होना तथा भगवान महावीरस्वामीके समय विदेशसे आना भी प्रगट होता है. क्योंकि यदि वह व्यापारी न होते तो उनका सेठरूपमें लिखना वृथा था और वह यहां अपनी जाति अपेक्षा प्रख्यात हुये, यह उनका त्रिदेशी होनेका द्योतक है। यदि -वह यहींके निवासी होते तो उनकी प्रख्याति जाति अपेक्षा न होकर -दीक्षित नामके रूपमे होना चाहिये थी। अस्तु; पणिक या फणिक जातिकी अपेक्षा इस जातिके राजा फणीन्द्र भी कहलाने थे और यह मनुष्योंके नागलोकमें रहते थे, इसलिये नागकुमारोंके इट धर-णेन्द्रका उन्नेख सदृशताके कारण फणीन्द्ररूपमे हुआ मिलता है। यहापर यह दृष्टव्य है कि पहले विदेशी लोगोंको जैनधर्म धारण करने और मुनि होकर मुक्तिलाभ करनेका द्वार खुला हुआ था। -मूलमें जेनधर्मका रूप इतना संकीर्ण नहीं था कि वह एक नियमित परिधिके मनुप्योंके लिये ही सीमित होता। अस्तु,

इस प्रकार भगवान पार्श्वनाथके शासनरक्षक देवता घरणेन्द्र और पद्मावती एवं उनके अनन्यभक्त अहिच्छत्रके नागवशी राजाका विशद परिचय प्रगट है और उनका निवासस्थान पाताल कहां था, यह भी स्पष्ट होगया है । अतएव आइए, पाठकगण अब अगाड़ी भगवान पार्श्वनाथनीके शेष पवित्र जीवनके दर्शन करके अपनी स्नात्माका कल्याण करलें । ( \$ \$ )

## भागवान्द्राः दक्षिाग्रहणः और तपश्चरणः।

साकेत नगरे सोऽथ जयसेनाख्य भूपितः । थर्मभीत्यान्यदासौ पाहिणोक्की पार्श्व सिन्नियं ॥ निःसृष्टार्थे महादृतं कृतस्न कार्यकरं हितं । भगलादेशसंजातहयादिपाभृतः समं॥

—श्री सक्लकीर्तिः ।

रानकुमार पाइवनाथ आनन्दसे कालयापन कर रहे थे।
पिताके रानकायमें वे उनका हाथ बटाये हुये थे। युवावन्थाको
पात होचुके थे। युवक बयसके ओन पूर्ण रसने उनके शरीरको
ऐसा खिला दिया था कि मानों कामदेव भी वहां आते खिन रहा
है। भगवान तो जन्मसे ही अतीव सुन्दर और सुदृढ़ शरीरके धारी
थे, पर इस समय उनकी शोभा देखे नहीं बनती थी। नीलाकाशमें जैसे शरद-पूनोंका चन्द्रमा अपनी सानी नहीं रखता, वैसे ही भगवानके नीलवर्णके सुन्दर शरीरमें यौवन अन्यत्र उस उपमाको नहीं पाता था। भगवान जिस ओरसे होकर निकल जाते थे उस ओरके लोग उनके रूप सौन्दर्यपर बावले होजाते थे। स्त्रियोको यह भी पता नहीं रहता था कि हमारा अंचल वक्षःस्थलसे कम स्वलित

होगया है और हमारी लोकलडका क्या है ? जैन शास्त्रोंमें भगवा-नके विषयमें ऐमा ही वर्णन मिलता है ।

एक रोन यौवनपम्पन्न राजकुमार पार्श्वको देखकर उनके पिताको पुत्रके विवाह करनेकी सुव आई। सचमुच भारतीय मर्या-दाके अनुमार पहले ब्रह्म वर्थ आश्रममें पूर्ण दक्षता प्राप्त कर चुकने पर और युत्रा होनाने पर ही लोग गृहस्थाश्रममें प्रवेश करते थे । आनक्रकी तरह नन्हें २ वालकोंके विवाह उस जमानेमें नहीं होते थे अनमेल और वृद्ध विवाहों का भी अस्तित्व उसममय इस चरातलपर नहीं था. क्यों के लोग गृहस्य आश्रमका उपभोग करके चानपर्य आश्रमका सम्यास करने लगते थे। इपप्रकारके नियमित व्यौर पंयमी सामानिक वातावरणमें ही वार्यसंतान फड फ्र रही श्री और संपारभरमें वह अपनी समानतामें एक थी। उसी पुरातन आदर्श अर्थ जनताके गुगगान आन भी सारा संसार मुक्तकंठसे करता है किन्तु उन्हीं हो संतान आनके भारतीयों हो कोई कोड़ी मोल नहीं पूंछ दा ! आर्य देशन होने हुये भी वह अपने पूर्व नोंकी म्यादाको टां छित बना रहे हैं। सचमुच जवतक भारतीय ममानका मामानिक जीवन प्राचीन आदर्शनीवन नहीं वन जायगा तनतक उसकी उन्नित होना अशक्य है। भगवान पार्श्वनायके भक्त निनी भी आज अपने पूर्व नों के आदर्श नीवनसे को सों दूर हैं; यही कारण है कि उनके जीवन हीन और संकटापन वन रहे हैं। विवाह नियमकी अवहेलना वह बुरीतरह कर रहे हैं। बाल, अनमेल कीर वृद्धविवाह जैसी कुपथाओं ध उनमें वहु प्रचार है। जड़ां

१-गर्भनायचरित ४० ३६६-३६७।

पहले उनके पूर्वज अपने पुत्र-पुत्रियोंको युवावस्था प्राप्त करने तक जैन उपाध्यायोंके सुपुर्द करके घार्मिक और लौकिक ज्ञानमें पारंगत बनाते थे, वहां अब उनको नन्हींसी उमरसे ही गृहस्थीकी झंझटमें फंसादिया जाता है। वे बालक अपरिपक्त शरीर और अधूरे ज्ञानको ' ही रखकर गृहस्थीका महान् बोझा अपने कोमल कंघोंपर छेकर ' चलनेको बाध्य किये जाते हैं; जिसका परिणाम यह होता है कि चे गृहस्थ-धर्मका समुचित पालन करनेमें अमफल रहते हैं। धर्मे, अर्थ और काम पुरुषार्थका वह मली भांति पालन ही नहीं कर सक्ते हैं। वह तो पहले ही नामको पुरुष रह जाते हैं। इस दशामें वृद्धावस्था तक उनकी वही असंयमी दशा वनी रहती है और वान-अस्यघर्म एवं सन्यापधर्मका पालन करना उनके लिये मुहाल होनाता है। इसके साथ ही अपने पूर्वजोंके खिलाफ आजके जैनियोंने अपनेको अलग २ टो लियोमें सीमित कर रक्खा है, जिससे विवा-इक्षेत्र संकुचित होगया है और योग्य वर कन्याओंके ठीक सम्बंध नहीं मिलते हैं। इससे भी सामाजिक हास वहुत कुछ होरहा है। किन्तु पूर्वकालके जैनियोंमें यह वात नही थी। उनका विवाहस्त्रेत्र विशद था और उनके नीवन आदर्शरूप थे। आन उनके पत्-चिह्नोंपर चलनेमें ही हमारा कल्याण है। अस्तु; उस समयके आदर्श सामाजिक जीवनके अनुसार ही जब भगवान् पार्श्वनाथ पूर्ण युवा होगये तो उनके पिताने उनका विवाह करना आवश्यक समझा था।

राजा विश्वसेनने राजकुमार पार्श्वके समक्ष जब विवाहका प्रस्ताव रक्ता, तो वे सकुचा गये । उन्होंने अपने बल-पराक्रफ

बौर योग्यतापर दृष्टि डाली, कर्तव्याकर्तव्यकी ओर निगाह फेरी। िपताने कहा-त्रंश वेलको भगाड़ी चलानेके लिये भगवान ऋषम नाथकी तरह तुम भी विवाह करलो परंतु रानकुमार पार्ड्वने ऋषमदेवसे जो अपनी तुलना की तो उनको इस प्रस्तावसे सहमत ' होना कठिन होगया । उन्होंने कहा-'मै ऋषभदेवके समान नहीं हूं, मात्र सौवर्षकी मेरी आयु है, जिपमेंसे सोलइ वर्ष तो व्यतीत होचुके हे और तीस वर्षमें सयम धारण करनेका अवसर आजायगा। इसलिए नरगन! अब मुझे इस झंझटमें न फसाइये। देखियेः चहुओरका वातावरण कैमा असंयमी वन रहा है। लोग ब्रह्मच्येके सहत्वको ही नहीं ममझते हैं। गृहत्यागी लोग तक पुत्रोत्पत्तिकी आशासे विवाह करना अपना घर्म माने हुयेहै। गृहवास छोड़कर जगर्जोंमें आकर वसे हुये लोग भी आज इदियनिग्रहसे मुंह मोड़ रहे है। इसलिये है पितानी । कर्तव्य मुझे वाध्य कररहा है कि मैं अपके प्रस्ता-वक्तो अस्वीकार करूँ । अल्पकाल और अल्पृ सुखके लिये आप ही -वताइये मैं क्योकर इस झंझटमें पहूं ?, इस अल्प प्रयोजनके लिये ध्यपने कर्नव्यको कैसे ठुकरा ढूं ?'

राजकुमार पार्श्वेक इस प्रकार सारपूर्ण वक्तव्यको सुनकर राजा विश्वसेन चुप होगये. परन्तु इस घटनाने उन्हें ममीहत बना दिया। वह मन ही मन विलखते हुये नेत्रोंमें ही आंसुओंको छुपा ले गये। पुत्रका विवाह करनेकी लालसा किसे नहीं होती है और व उस लालमापर कहीं पानी फिर जाय तो अपार दु:खका अनुभव क्यों नहीं होगा ? किन्तु राजा विश्वसेन बुद्धिमान् थे। वह कर्तव्य स्मक्तव्य और हिताहितको जानते थे। पार्श्वनाथजीके मार्मिक 'शब्दोंका उनके पास कोई समुचित उत्तर नही था। उन्होंने समझ लिया कि इनके द्वारा तीनों लोकका कल्याण होनेवाला है; इसलिये 'इनके परमार्थ भावपर अवलंबित निश्चयमें अडंगा डालना वृथा है। राजकुमार पार्व इसके उपरांत श्रावकोंके व्रतोंका पालन करते हुये -रहने लगे।

एक दिवसकी बात है कि वह प्रसन्नचित्त रान-सभामें बंठे -हुये थे, उसी समय द्वारपालने आकर सूचना दी कि अयोध्याके नरेश राजा जयसेनका दूत उनके लिये प्रेमोपहार लेकर आया है और सेवामें उपस्थित होनेकी प्रार्थना कर रहा है। द्वारपालका यह निवेदन स्वीकृत हुआ और उसने राज अनुमति पाकर दूतको सभामें भेज दिया। दूतने प्रणाम करके जो कुछ भेट राजा जय-सेनने मेनी थी वह राजकुमारको नजर कर दी । इस मेटमें भग-लीदेशके सुन्दर घोड़े आदि अनेक वस्तुयें थीं। भेटकी ओर निगाह फेरते हुये राजकुमार पार्श्वने टूतसे अयोध्या नगरका पूर्व महत्व वर्णन करनेको कहा । दूत तो चतुर था ही, उसने भगवान् ऋष-मदेवसे लगाकर उस समय तकका समस्त वृत्तांत अयोध्याका कह सुनाया । तीर्थंकरोंके अनुपम कल्याणकोंका जिक्र भी उसने किया। राजकुमारने दूतको पुरस्कृत करके विदा किया; परन्तु उसके चले जानेपर भी वह उसके शब्दोंको न भुळा सके । अयोध्याके विव--रणको सुनकर उनके हृद्यमें वैराग्यकी लहर उमड़ पड़ी। नाचीन दूतके बचन-उनके वैराग्यका कारण बन गये।

राजकुमार पार्श्वनाथका चित्त संसारसे विरक्त होगया—उनको संसारकी सब वस्तुए निःसार जंचने लगीं । उनमें उनको अब जरा

भी ममत्व न रहा ! सासारिक सम्पत्ति और विषयभोग उनको महादु खदायी भासने लगे। विवेक नेत्रोके वल वह उनमे दुःख ही दुःख भरा देखने लगे! वे ज्ञानवान थे। तीन ज्ञानके धारी जन्मसे थे—वे इं द्रियननित विषय—सुखोंके इन्द्रायण सरीखे असली रूपको जानते थे ! फिर भला उनके लिये यह कैसे सम्भव था कि वह र्जीर अधिक समय गृहस्थ अवस्थामें वने रहते ! विषसे अनभिज्ञ मनुष्य भले ही दिष भक्षण कर ले परन्तु जो विषको जानता है वह उसको केसे खा सक्ता है ? राजकुमार पार्श्वनाथ जन्मसे ही निर्मल सम्यग्ढशंनके ज्ञाता थे-गृहस्य दशामें भी वे संयमी जीवन व्यतीत करनेके इच्छुक थे, वे उत्तम मार्गका ही अनुसरण करना जानते थे, इसलिये उन्हें अपने स्वरूप रूप मुक्ति-धाम पानेकी योजना करना प्राकृत आवश्यक थी । वैराग्यका गाढ़ा रंग उनके मनको सम्बोर कर देगा, यह सर्वथा सुसंगत था। अनेक दोपोंके घर स्वरूप और त्याज्य विषयभोगोंसे पीछा छुडा लेना और परमार्थ सिन्दिके मग लग जाना ही वुद्धिमानौंकाकार्य है। राजकुमार पार्वि-नायने सोचा कि जब म्बगोंके सुखोंसे विषयतृष्णाकी तृप्ति न हुई, तो अब मनुष्यपदमें उमकी शांति क्या होगी ? एक कवि यही

'नो सागरके जलसेनी न बुझा तिसना तिस एनी। मो टाभ-अनीके पानी पीवत अब कसे जानी? ट्यनमों आगि न बाँप निर्धो निर्धि समापे। यो भोग विष अनि भाग, नुपने न कभी तन धारी!? स्टी विचार करों रानकुमार पार्वनाथ संसारसे मिन्कुट विरक्त होगये । वे अनित्य, अगरण आदि बारह भावनाओंका चिंतवन कर रहे थे कि इतनेमें अपने कर्तव्यके परे हुये लौकातिक देव वहापर आपहुंचे और भगवानके वैराग्यकी सगहना करने लगे। कहने लगे कि ' पुरुषोत्तम ! यदि अपने जातीय स्वभावके वशी-भूत होकर और इस कार्यको अपना कर्तव्य समझकर हम आपके निकट आये है, परतु नाथ ! आपको प्रवुद्ध करनेकी हममें सामर्थ्य कहां है ? आर स्वय वस्तुओं के क्षणभंगुर विनाजीक स्वभावसे परिचित हैं। उनसे आपका स्वयमेव विरक्त होना कोई अचरजमरी बात नहीं है। त्रिलोकीनाथ बननेका उद्यम करना यह आपके लिये पहलेसे ही निर्णीत है। यह तो हमारी उतावली है, मनकी व्ययता है जो इम आपको वेरायपाप्तिमें सहायक बननेका दम भरकर यहां आपहुचे हैं। सचमुच हमारो यह क्रिया सूरनको दीपक दिखानेके समान है ! बस, चिलये और महावतोंको घारण की जिये । आपके इस दिव्य क्ल्याणकसे ही हमारी आत्माओंको आनन्दका आभास मिलेगा।' इतनी विनयके साथ वे सब ब्रह्मछोकको चले गए।

इघर लोकांतिक देवोकी इस विनतीको सुनकर भगवान् वैराग्यरसमें मगन होगये और दिगम्बरी दीक्षा घारण करनेका टढ़ निश्चय करने लगे। इस परमोंच्च भावके उदय होते ही संसारमें फिर एक दफे इतनी प्रबल आनन्द-लहर फेल गई कि वह विद्युत गतिसे भी तेज चलकर ससारके कोने र मे भगवान्के दीक्षा कल्याणकके समाचार पहुचा आई! विशिष्ट पुण्य प्रकृतिके प्रभावसे महान् पुरुषोंके निकट दिल्य बातें स्वमेव ही होने लगती हैं। भगवान्के तप घारण करनेके समाचार जानकर देवेन्द्र पुलकित वदन होकर चट सर्व ही देव देवांगनाओं सहित बनारस नगरमे आया और मगवान्का अनेक प्रकारसे जयगान करने लगा। उपरांत सब देवोंने मिलकर मगवानका अभिषेक किया और उन्हें दिल्य वस्त्राभूपणोंसे अलकृत बनायाः जिनको घारण करके वे ऐसे ही जान पडने लगे कि मानों मोक्षरूपी कन्याको वरनेके लिये साक्षात् दुल्हा ही हों! फिर देवेन्द्रने मगवानसे निम्नपकार प्रार्थना की; यही आचार्य कहते हैं—

'अमर्खादवतारोऽयं पाराँथेकफलस्तव। कि पुनिस्तदिवादन्यभोगातिशयहेतवः॥ निर्वेदस्तेन देवायं फलेन प्रतिमन्यताम्। समुन्मील्यास्त्वया चैताः सत्तामंतारदृष्यः॥'

'हे भगवन् ! देवलोकसे जो आपका अवतार हुआ है, उसका फल पर हितका सम्पादन करना है । इसिलये स्वर्गसे अन्य जितने भर भी भोग हैं वे स्वर्गके भोगोंसे अधिक आपको अच्छे नहीं लग सक्ते । दूसरोंका हित सम्पादन करनेवाले आप, विषयभोगोंमें नहीं फंप सक्ते । इपिलये हे भगवन् । आपको जो वैराग्य हुआ है उसे सफल बनाइये, दिगम्बरी दीक्षा घारण की जिये और केवल्लज्ञान पाकर उपदेश दे भन्यनी बोंक अन्तरग ने त्रोंको खोल दी जिये । (श्री पार्श्वनाथचित्र प्र०३८१-३८२)

इन्द्रने अपने इम निवेदनको पूर्ण करते हुये भगवानको अपने हाथका सहारा दे दिया। मगवान्ने इन्द्रके हाथको ग्रहण करके चट भिंहापन छोड़ दिया? वहां देर ही किस वातकी थी—वेराग्य तो पहले ही उनको वहामे उठ चलनेको प्रेरणा कर रहा था। भग-चान तो इघर तप घारण करनेका साधन करने लगे और उघर रणवासमें जब यह समाचार पहुंचे तो इनकी माता एकदम विह्नल वन गई! मां की ममता एक साथ ही उमड़ पड़ी। 'हाय! पुत्र नयनोंके तारे मुझे छोड़कर कहां जाते हो' ऐसे ही अनेक रीतिसे विलाप करने लगी। राजा विश्वसेन भी खिन्नचित्त होगये! परन्तु अबुद्ध भगवानने इनको आश्वासन बंघाया, माताको बड़े ही मधुर शब्दोमें समझाया। उन्हें जगतके विनाशीक पदार्थीका स्वरूप मुझाया और सांसारिक सम्बन्धोकी निस्सारता जतलाई! प्रभुके उपदेशको मुनकर—हितमित पूर्ण बचनोंको ग्रहण करके रानी ब्रह्म-दत्ताका हृदय शांत हुआ। वह जान गई कि उनके महाभाग्यवान पुत्रका जन्म ही इमी हेतु हुआ है और वे इस अवस्थामें अपनेको चन्य मानने लगीं।

माता-पिताको समुचित रीतिसे समझा बुझा और ढाढस वंचाकर भगवान् इन्द्रकी लाई हुई विमला नामक पालकीमें वैठकर वनकी ओर पस्थान कर गये। पहले नरलोकके मृमिगोचरी और विद्याघर राजाओंने क्रमसे सात २ पैढ़ तक उस पालकीको उठाया और फिर समस्त देवसंघ उसको उठाकर ले चला! इस दिव्य अवसरपर आकाश देवछुंदुंभीके बजनेसे घनघोर झकारसे भर गया, देव कन्यायें अनेक प्रकारसे नृत्य करने लगीं और चारो ओरसे भगवानके ऊपर पुष्पवृष्टि होने लगी। आखिर भगवान् निकटके 'अश्वत्य' नामक वनमें पहुंचे। यहापर इन्द्रका इशारा पाकर सब ही लोग शांत होगये। भगवान् पालकीसे उतर आये। शत्रु-

१-श्री सक्लकीर्ति, पार्श्वचरित सर्ग १६ श्लोक १३०...और पार्श्वपुराण १० १९९ । २-पार्श्वपुराण १० ११९-पार्श्वचरित १० ३८८ ।

मित्र और तृण-कंचन सबमें समभाव रखकर उन्होंने अपने सब वस्त्राभूषण उतार डाले। इतनेमें शचीने वहींपर एक वटवृक्षके तले ' स्थित चन्द्रकांत जिलाको 'स्वस्तिका' से अलंकृत कर दिया। भग-वान पूर्वकी ओर मुख करके उसी स्फिटिकमणी पाषाण शिलापर विराग गए और हाथ जोडकर 'नम सिद्धेम्यः ' कहकर उन्होंने सिद्धोंको नमस्कार किया। फिर व ह्याभ्यंतर परिग्रहको तजकर पंच-मुष्टि लोंच किया। इस प्रकार दिगम्बर मुद्राको घारण करके वे व्यानकीन होगये। नरनारी और देवसमृह भी भगवानकी अभि-वदना करके अपने र स्थानोको चले गये। उस दिगम्बर मुद्रामें भगवान वड़े ही सुन्दर जंचने लगे। किंव भी यही कहते हैं:—

'सोहे भूपन वसन विन, जातरूप जिनदेह। इन्द्र नीलपनिकों किथा, तेजपुंज छुभ यह।। पोह प्रथम एकादशी, प्रथम पहर छुभ वार। पद्मासन श्री पार्सिजन, लियों महात्रत भार।। और तीनसे छत्रपति, प्रभु साहस अविलोग। गज छांर संयम धरचा, दुख टावानल-तोय।। तव मुरेश जिनकेश मृचि, छीरसमुद पहुंचाय। कर शुति साथ नियोग सव, गयों मुर्ग मुर्राय।।

भगवात वीतरागमयी ध्यान अवस्थामें लीन होगये । तीन दिन तक वे पहीं उमी ध्यानमग्न दशामें स्थित रहे । उन्होंने नेला-उपवाम कर लिया ! मुनियेकि अट्टाईम मूलगुण स्रोर चौरा-

१-पार्थपुराः प्रव १२०। २-स्टर्शनि ग्रामार्थ-पार्थमस्ति अव १० १९५ १९३ । २-पार्थपुरि ४० ३८४ । ४-पार्थपुराः १२० ।

सीलाख उत्तर गुण उन भगवानने घारण कर लिये। वे मौनै सहित योगसाधनमे अचल थे। इसी समय उन्हे मनःपर्यय ज्ञानकी प्राप्ति होगई थी। इसके उपरान्त वे निर्ममत्व, शांतिमुद्राके घारक, परम द्यावान और परम उदास भगवान् शरीरकी रक्षाके लिये योग निरोध कर खड़े होगये और दीक्षावनसे एक ओरको विधि सहित भूमि शोधते हुये चलने लगे और क्रमकर गुल्मखेट नामक नगरमें पहुंच गये । वहांके धर्मोद्ये अथवा धन्ये नामक राजाने उनको वडी भक्तिसे पड़गाहकर-आमत्रित करके शुद्ध और सरल आहार कराया था, जिसके पुण्यप्रभावसे उसके राजमह-लमें देवोंने पचाश्चर्य किये थे । तीर्थंकर भगवानके समान त्रिलोक पूज्य परमोत्कृष्ट उत्तम पात्रको निर्विध्न आहारदान देकर उस राजाने अपनी कीर्ति तीनों कालके लिये तीनों लोकमें फैलादी ! इस आहारदानसे स्वय राजा धर्मोदय अपनेको समारसे पार पहुंचा समझने लगा ! वह थोड़ी दूर तक भगवानके साथ गया और फिर भगवानकी आज्ञा पाकर अपने राजमहलको लीट आया । भगवान् वनमें जाकर तपश्चरणमें लीन होगये !

तपोधन् भगवान् पार्श्वनाथ वनमें आकर प्रतिमायोगसे दुर्द्धर तप तपने लगे और धर्मध्यानमें मग्न रहने लगे। उस समय उनकी परम पवित्र शांत मुद्राके जो भी दर्शन कर लेता था, वह अपने दुःस्व शोक सब ही भूल जाता था, स्वभावतः वह उनके चरणोंमें नतमस्तक होजाता था! परन्तु भगवान तो परमोच्च उद्देश्यकी

१-पूर्ववत और पार्श्वचिरत पृ० ३८५ । २-पार्श्वचिरत पृ० ३८५ । ३-हरिवशपुराण पृ० ५६९ और चंद्रकीर्ति आचार्य, पार्श्वचिरत अ० १२ श्लोक १३ ।

-सिद्धिमें तन्मय थे । उन्हें सिवाय निजपद प्राप्त करनेके और कुछ भी ध्यान नहीं था-एकचित्त हो मौन घारण किये हुये वह ्डसीको प्राप्त करनेकी चेष्टामें प्रयत्नशील थे। कोई भी वाधा-कैसा भी प्रलोभन उन्हें उनके इष्टमार्गसे विचलित नहीं कर सका था। वे एक व्यवस्थित और नियमित ढंगसे आत्मोन्नतिके मार्गमें पग वढ़ा रहे थे। वस्तु-स्वभावरूप तत्त्वोंका चिन्तवन करके और इन्द्रियनिग्रह एव विविध प्रकारकी ठप-क्रियायो द्वारा संयमका पालन करते हुये वेह अपनी आत्माको निर्मल और शुद्धरूप परम-शक्तिवान बना रहे थे। वेह उस समय ऐसे प्रतिभाषित होने थे जैसे कछोलोसे रहित निस्तव्य नील समुद्र ही हो अथवा अडोल सुमेरुगिरिकी शिखिर पर नीलमणिकी सुंदर प्रतिमा ही विराजमान हों । उनके चहुओर शांतिका साम्राज्य फैल रहा था । सचमुच-'वरभाव छांड्यो वन जीव, शीत परस्पर करें अतीव। केद्दरि आदि सतावै नार्हि, निर्विप भये भुजग वनमांहि ॥ सील सनाह सजी सुचिरूप, उत्तरगुन आभरन अनूप। तपमय धनुष धरचौ निजपान, तीन रतन ये तीखतवान॥ समतासाव चढ़े जगशीस, ध्यान कृपान लियौ कर ईस। चारितरंगमहीमें थीर, कर्मशञ्ज विजयी वरवीर ॥ ? इसी अवस्थामें मगवान चार मास तक रहे थे और उपरान्त

इसी अवस्थामें भगवान चार मास तक रहे थे और उपरान्त वे काश के निकट अवस्थित दीक्षावनमें पहुंच गये थे। किन्तु स्वेताम्बर सपदायके श्री भावदेवसूरि विरचित 'पार्श्वचरितमें ' भगवानका अन्य स्थानोंमें पहुंचनेका भी उल्लेख है। वहां भग--वानका पारणा स्थान कोपकटक स्थान वताया गया है और घन्यको

उस नगरका एक गृहस्थ (Householder) लिखा है। यह कोप-कटक नगर आज् कलका घन्यकटक नगर अनुमान किया गया है। इस नगरसे प्रस्थान करके उपरान्त उनका आगमन कालिगिरिके निकट वाले कादम्बरी वनमें होना लिखा है। वहां वे कुन्द नामक सरोवरके तटपर एक जैन प्रतिमाके निकट विराजमान रहे थे। इसी अवसरपर चम्पाके करकण्डु नामक राजाका यहां आना और भग-वानकी विनय करना एवं देवोपनीत प्रतिबिम्बके लिए मंदिर बनवा देनेका उछेख है। इस कलिकुण्डसे भगवानको शिवपुरीं पहुचा बतलाया गया है; जहांके 'कौशाम्ब' नामक वनमें वे कायोतमगरूपमें विराजमान हुए थे। यहींपर नागराज धरणेन्द्रने आकर भगवानकी पुना की थीं और तीन दिन तक उनपर वह छत्र लगाये रहा था, निससे यह स्थान "अहिच्छत्रके नामसे विख्यात हुआ था यह कहा गया है। यहांसे वे राजपुर पहुंचे जडांके राजाको भगवानके दर्शन करते ही अपने पूर्वभव याद आगए थे। उसने भी भगवानकी विनय की थी और जहांपर भगवान विराजमान थे, वहांपर उसने एक चेत्य बनवा दिया था जो कुक्कटेश्वर नामसे प्रसिद्ध हुआ था, यह लिखा-है। उपरान्त भगवान अन्यत्र विचरते बताये गए है और इसी भन्तरालमें कमठके जीवका उनपर उपसर्ग होना कहा है और फिर उनको काशीके दीक्षावनमें पहुंचा वतलाया है। दिगम्बर जैन-शास्त्रोंमें यह वर्णन नहीं है और कमठके जीवका दीक्षावनमें उपसर्ग करना लिखा है। अस्तुः इसप्रकार हम भगवानके दीक्षा ग्रहण करनेके अवसर और तपश्चरण करनेका दिग्दर्शन कर छैने हैं।

१ वगाल, विहार, ओड़ीसा जैन स्मार्क पृ० ७९। २-भावदेवसूरि पार्थक सर्ग ६ श्लोक १२०-२१४।

## (88)

## ज्ञानुबादिन और बर्मबनार !

'बृहत्फणामण्डलमण्डपेन यं स्फुरत्तिहित्यद्गरुचोपसर्गिणम् । जुगूह नागो धरणो धराधरं विरागसन्ध्यातिहिद्मबुदो यथा ॥ स्वयोगिनिस्त्रिशनिशातधारया निशास यो दुर्जयमोहविद्विषम् । अवापदाईन्समचिन्त्यमद्भुतं त्रिलोकपूर्जातिशयास्पदं पदम् ॥

---श्री समन्तमद्राचार्यः l

वनारसके अश्वतथ वनमें दिगम्बरमुदा धारण किये परम धीर वीर और गम्भीर मुनिरानोंके इन्द्र सुन्दर सुभग नीलवर्णके शरी-रकी घारण किये हुए कायोत्सर्ग आसनसे विराजमान हैं! न किसी जीवसे राग है और न किसीसे द्वेष है। अपनी शुद्धा आके ध्यानमें वे लीन हैं। किन्तु यह क्या ? इन मुनींद्रकी शातिमुद्राका द्रोही कौन वन गया ? किसने यह पर्वतोंका प्रहार करना इनपर शुरू कर दिया ? अरे, यहा तो तूफान ही पर्पा होगया ! प्रचंड आंधी चल पड़ी। वडे२ विशाल पेड़ उखड२ कर इन प्रभुक्ते ऊपर गिरने लगे ! विजलियां चमकने लगीं-वज्जवात होते दिखाई पडने लगे । न जाने उस शांतमय बातारणमें यह कोलाहल कहांसे खड़ा होगया? किन्तु जरा देखो तो इस महा भयानक दशामें भी वे मुनिराज पूर्ववत् ध्यानमग्न हैं-वे अरानी योग समाधिसे जरा भी विचलित नहीं हुए हैं। वे ज्योंके त्यो नील इन्द्रमणिकी मनमोहनीय प्रति-माकी भाति वेसे ही खडे हुये हैं!

पाठक । जरा संमिलिये, इवर देखिये, यह विक्रालक्ष्य धारण निये हुए कीन आरहा है ? क्रोधके आवेशमें इसके नेत्र लाल हो रहे हैं। मुख क्र्'ताको घारण किये हुये हैं और जरीर भयानक ताको लिये हुये है। यह दीठ पुरुष मुनिराजके ममक्ष आकर गरज रहा है। वह कह रहा है कि रे मुनि ! मैंने तुझसे यहासे चले जानेको कहा, पर तू अपने पाखण्डके घमण्डमें कुछ समझता ही नहीं है। पर याद रख मुने! मेरा नाम जंवरदेव नहीं जो मैं तुझे नेरे इस हठाग्रहके लिए अच्छी तरह न छका हू! न माल्म तुझे मेरे विमानको रोक रखनेमें क्या आनन्द मिलता है। मुने! अब भी मान जाओ और मेरे विमानके मार्गको छोड दो।'

किन्तु इस देवके इन बचनों का कुछ भी उत्तर उन मुनिराजसे न मिला, वे शब्द उनके कानों तक पहुंचे ही नहीं । उन मुनिराजका उपयोग तो अपने आत्माके निजह्म चिन्तवनमें लग रहा
था। उनका इन वाह्य घटनाओं से सम्बन्ध ही क्या ? गंवरदेवका
गर्मना कोग अरण्यगेदन था। उसकी घृष्टता उन शांत मुनिराजका
कुछ न विगाड़ सकी थी। यह देखकर वह विलक्कल ही आगबबूला होगया। उसके नेत्रों से अग्निकी ज्वालायें निकलने लगीं
और वह बड़ी भयंकरतासे उन मुनिराजपर घोर उपसर्ग फरने लगा।
अनेक सिंहों और पिशाचों का रूप बना र कर वह उन मुनिराजको
त्रास देने लगा। कभी गहन जल वरसाने लगा, कभी शस्त्रों का
प्रहार उनपर करने लगा और कभी अग्निको चहुं और प्रज्वलित
करने लगा!

यह शंवरदेव एक पूर्वभवनें कमठ नामक द्विजपुत्र था और मुनिराज भगवान् पाश्वेनाथके अतिरिक्त और कोई नहां हैं। शंब-रके कंपठवाले भवमें भगवान उनके भाई थे और तबहीं से इनका

आपसी वैर चला आरहा है, यह पाठकगण मूले न होंगे। उसी पूर्व वैरके वशीभूत होकर जब यह कमठका जीव संवर ज्यो तिषीदेव अपने विमानमें वैठा हुआ अश्वत्थ वनमें से जारहा था, तब मुनि-राजके ऊपर नियमानुपार विमानके रुक जाने से वह अपना पूर्व वैर चुकाने के लिये उपरोक्त प्रकार भगवानपर घोर उपमगं करने लगा था। ईसाकी प्रारंभिक शताविद्यों में हुये महान विद्वान् श्री समं-तभद्राचार्यजी इस घटनाका उल्लेख इन शब्दों में करते हैं कि— "उपसर्ग युक्त जो पार्वनाथ हें उनको घरणेन्द्र नामके संपराजने अपने पीली विजलीकी माति चमकते हुये कांतिवान् फण समूहसे विद्यत किया है (अर्थात् उप नगं द्रा किया है)—जिम प्रकार मानो मंघ्याकी लालिमा नष्ट हो जानेपर उसमें जो पीत विद्युतसे मिला हुआ पीतमेंघ पर्वतको आच्छ.दिन करता है।"

( बृहद् स्वयंभु स्तोत्र ए० ७१ )

पापाचारी दुष्ट संवरकी दुश्रेष्टाका पता जब घरणेन्द्रको लगा तो वह जीव्र ही अपनी देवी पद्मावती सहित वहां आये! जिनके प्रतापसे वे नाग—नागिनी भवसे देव—देवी हुये, उनको वह कसे भुला सक्ते थे? वे फौरन ही भगवानकी सेवामें आकर उपस्थित हुये थे। उन्होंने भगवान्को नमस्कार किया और मणियोंसे मंडित अपना फण उनके उपर फेला दिया। पद्मावतीदेवीने उनपर सफेद छत्र लगाया था। इसीका उल्लेख श्रीसमन्तभद्राचार्यजीने किया है। एक अन्य आचार्य भी घरणेन्द्रके इस सेवामावके विषयमें कहते हैं कि—

· असमालो क्यनेत्र जिनस्ताजप्यतां परै: । चके तस्योरगो रक्षामीदसा हि कृतज्ञता ॥ ८० ॥' " भगवान जिनेन्द्र अजय्य हैं। दूसरोंसे जीते नहीं जार सकते इस वातका विचार न कर घरणेन्द्र उनकी रक्षाके लिये प्रवृत्त होगया। कृतज्ञता इसीका नाम है।" (पा० च० ए० ३९४)

दुष्ट संवर उनके आनेपर और भी भयानकतासे उपप्तर्ग करने लगा, जिससे वनके मृग आदि जंतु भी बुरी तरह व्याकुल होने लगे । पर वह अपने विकट भावको पूरी तरह कार्य रूपमें परिणत करनेमें जरा भी शिथिल न हुआ । पहलेकी तरह उपसर्ग, करनेमें वह तुला ही रहा । किव कहते हैं:—

'किलकिलंत वेताल, काल कज्जल छवि सज्जिहि। भों कराल विकराल, भाल मदगज जिमि गज्जिहि॥ मुंडमाल गल धरिहें, लाल लोयनिन डरिहें जन। मुख फुलिंग फुंकरिहें, करिहें निर्दय धुनि हन हन॥ इहि विश्व अनेक दुर्भेषधारि, कमठजीव उपसर्ग किय। तिहुंलोकबंद जिनचंद्र प्रति, धूलि डाल निजसीस लिय॥

सचमुच सबर देवने उन जिनेन्द्रचंद्र भगवान पर उपसर्ग करके चन्द्रमापर मही फेंकनेका ही कार्य किया था ! वह उपसर्ग उन भगवानका कुछ भी न विगाड़ सका; परन्तु उस संवरदेवने अवस्य ही अपने आत्माके लिये काटे बोलिये-वृथा ही पाप सचय कर लिया ! भगवान उपसर्ग दशामें और भी टड़तापूर्वक समाधिलीन रहे । वास्तवमें मनीषी पुरुष भयानक उपद्रवके होते हुये भी अपने इष्टपथसे विचलित नहीं होते हैं । अनेकों घोर संकट उनके मगमें आड़े पड़े हों, पर वे उनका कुछ भी नहीं विगाड़ सक्ते हैं । फिर् भला तीर्घद्वर भगवानका विचिलत होना विल्कुल असंभव था ! त्रत्युत इस परीक्षा समयपर-घोर उपसर्ग दशामें भी अपने व्यानको इतना प्रवल वनानेमें वे सफल हुये ये कि इमी ममय उनको केवलज्ञान-सर्वज्ञताकी प्राप्ति होगई थी! संबर देवके भयानक संकटमय कत्य उनके लिये फ्लमाल हुये थे। वे त्रिलोक्यपूज्य अईत्पद्-तीर्थंकर अवस्थाको पाप्त हुये थे । शुद्ध, बुद्ध-जीवनमुक्त परमात्मा वन गये थे । श्रीसमंतभद्राचार्यजी कहते हैं कि 'भगवान पार्श्वनाथने दुर्जय मोह शत्रुको परम शुक्क व्यानरूप खड्गकी तीन्ग घारसे मारकरके अचिन्तनीय अद्भुत गुणों युक्त स्थान २ पर तीन लोककी पुनाका अतिशय आघार, ऐसा नो ''माईन्स'' पद है उसको प्राप्त किया। अर्थात् उपसर्ग दूर होनेके पश्चात् अन्तर्मुहूर्तमें ही मोह कर्मको नाग्रकर केवलज्ञान लक्षणरूप अईन्त अवस्था उन्हें प्राप्त होगई।" (वृ० स्वं० स्तोत्र ए० ७१)

यह चेत्र स्टप्ण चतुर्दशीका पिवत्र दिन था। पमय दोपहरसे
कुछ पहलेका था। इसी ममय पार्धनाथ मगवान तीर्थकरपदको
प्राप्त हुये थे. स्वयं वुद्ध परमात्मा होगये थे। चराचर वस्तु तीनों
लोककी उनके ज्ञान नेत्रोंमें स्वप्ट प्रतिभाषित होने लगी थी।
अनन्त दर्शन, अनंतज्ञान, अनंतसुख और अनंतवीयंकी अपूर्व
निधि उनको प्राप्त हो गई थी। उनका दिल्य औदारिक शरीर
ऐसा चमकने लगा था मानो सहस्र सूर्य-रिक्निका ही प्रकाश हो!
इ.स., शोक, सुवा, तृषा, राग, द्रेप आदि सब ही मानवी कमजोरियोंको उन्होंने परास्त कर दिया था। वे अब उनके निकट फट-

और उनके इस परमपद प्राप्त करनेका उत्सव मनाने इन्द्र व देव देवांगनायें फिर आये थे । आचार्य कहते हैं कि—

ततः प्रघोपं जयकारत्रेंदिवौकसां उछिसितं समतात् । निव्मय निर्मुच्यरूपं तदैव वभूव शत्रुः स च कांदिशीकः ॥

अर्थात्—'केवलज्ञानके प्रगट होते ही देवोंका बड़े जोरसे जय जयकार शब्द होने लगा जिसे सुनते ही मूतानंद (संवर)का क्रोध एकदम शांत होगया और वह एकदम अवाक् रह गया!' और अपनेको अशरण जानकर भगवानकी शरणमें आया! उसे वहीं शांतिका लाभ हुआ। उसे ही क्या, सारे ससारको इस दिव्य अवसर पर आनंदरसका आस्वाद मिल गया था।

<sup>4</sup>मकटी केवलरविकिरन जाम, परिफूल्यो त्रिभुवनकमल ताम। आकास अमलदीसै अनूप, दिसि-विदिसि भई सब कमलरूप।।

देवोंने आकर भगवानका केवलज्ञान पुनन किया और बड़े ठाठसे भगवानका समोशरण—सभाभवन रच दिया। मानस्तंम, पीठिका, आदिकर संयुक्त दिल्यमणियोंका बना हुआ वह समवसरण तीन लोककी संपदाको भी लिज्जित कर रहा था। भगवानके इस सुन्दर समोशरणको देखकर पाखंडी लोगोंको यह मय होता था कि यहां कोई इन्द्रजालकी माया फैला रहा है। परंतु भगवानके निकट आनेसे यह सब मिथ्या धारणायें दूर भाग जातीं थीं। समवशर—णके ठीक मध्यमें उत्तमोत्तम पदार्थोंसे बनी हुई भगवानकी गंधकुटी थी। इसके बीचो बीचमें 'उदयाचल पर्वतकी शिखिरके समान, सिंहोंसे चिह्नित, मणिमयी सिंहासनपर विराजमान परम तेजस्वी भगवान उस समय नम्रीभूत देवोंको ऐसे जान पड़ते थे मानो ये

साक्षात् सूर्य हैं। उनपर तीन छत्र लग रहे थे और यक्षेन्द्र चवर टाल रहे थे। वहां मदर पवन चल रहा था और समवगरणके वारह कोठोंमें अलग र मुनि-आर्यिका, देव-देवांगना, श्रावक-श्राविका, पशु पक्षो आदि भव्यजन वेंठे हुये अपूर्व शोभाको प्राप्त हो।हे थे। जिनेन्द्र भगवानके प्रभावसे समवशरणकी मूमि निर्दोष होगई थी। वहा उस समय किसोके परिणामोंमें किसी तरहका भी दोप नहीं था। सब ही जीव साम्यभावसे वहां विराजमान थे। आतम-बलका प्रत्यक्ष साम्राज्य वहा फेल रहा था। आचार्य कहते हैं कि इसी समय भगवानके प्रमुख शिष्य स्वयम् नामक गणधर भगवान उनके निकट आकर उनका स्तवन वहे भक्तिभावसे करने लगे थे, यथा—

देवस्तदा गणवरः प्रथमं स्वयंभू-

र्देवाधिदेवसुपढोक्य कृतप्रणामः ।

आनम्रमौलिकतया स्थितिमत्मु पश्चा-

दिर्देषु वस्तुगणने हितमन्त्रयुक्तं ॥

अर्थात्—"प्रथम गणघर स्वयंमू देवाधिदेव भगवान् निनंद्रके पास आये। भक्तिपूर्वक नमस्कार करके उनके समीपमें बैठ गये तथा अपने पीछे मस्तक नमाकर इन्द्रोंके बैठ जानेपर उन्होंने पदा- श्रीके विचारमें चित्त लगाया और वे इस प्रकार भगवान् जिनंद्रकी स्तुनि करने लगे।"

इत्याद्यनेकनयवाद्निगृहतत्त्वं, जीवाद्विस्तु खल्लु मात्मदृशामभृमिः। त्वं विश्वचक्षुरसि देव तव प्रसादात्, सन्त्रिर्णयोस्तु मुलभः स्वयमस्मदाद्येः॥

अर्थात्-'अनेक नयवादोसे जिसका स्वरूप छिपा हुआ है ऐसे जीव अजीव आदि पदार्थ आप सरीखे महानुमावोंके ज्ञानके अगोचर नहीं । यथार्थ रूपसे आपको उनके स्वरूपका ज्ञान है । आप विश्वचक्ष सर्वज्ञ है । भगवन् ! आपकी कृपासे हमें उनका निर्णय सुरुभ रीतिसे होसकेगा।' (पा० च० ए० ४०६-४०७)।

प्रथम गणधर स्वयभूके इस प्रकार निवेदन करनेपर मेघकी गर्ननाके समान भगवानकी दिव्यध्वनि खिरने लगी। उसमें वस्तु स्वरूपमें अनुपम पदार्थों ना निर्णय होने लगा और सप्तसंगी नय-कर परिपूर्ण परमोपादेय उपदेश हुआ। इस दिव्य उपदेशको सव ही जीव अपनी२ भाषामें समझने लगे यह शास्त्रोंमे लिखा हुवा है । जिनेन्द्र भगवानके मुखसे यथावत तत्वोका स्वरूप जान-कर सब ही भव्यजीव आनन्दमग्न होगये। इसी समय भगवानका जिससे अनेक पूर्वभवोसे वैर चला आरहा था वह भूतानंद सवर नामक देव भगवानके निकट हीन गर्व होकर अपने वैरको भुला सका ! उसे परम सुखकर सम्यग्दर्शनकी प्राप्ति होगई । घरणेन्द्र और पद्मावती भगवानके शासन रक्षक देवता माने जाने लगे और घरणेन्द्रके सम्बन्धमे भगवानने कहा था कि वह मोक्ष जायगा। इस मविप्य सन्देशको सुनकर उपस्थित प्राणियोंके हृद्य प्रफुल्लित होगये थे । वह भी भगवानके निकरसे विनयपूर्वक यथाशक्ति चारित्र नियमोंको गृहण करने लगे थे। आचार्य कहते हैं कि ---

' तथा धम्मीपदेशेन सभासर्वा जिनाधिराट्। पार्श्वः प्रल्हादयामास चंद्रः कैरविणीमिव ॥ ९८ ॥ सभासीना जनाः केचित्पीत्वा तद्वचनामृते 🕒

वभूव ग्रंथनिर्मुक्ताः काललब्धा प्रणेदिता ॥ १९ ॥ अन्न ललनाः काश्चिद्धम्मं श्रुत्वा जिनोदितं । वभृद्धश्चियकाधीश सर्वसंगविवर्ज्जिताः ॥ २० ॥ जगृहुः श्रावकाचारं तत्रैकेचित्रपादयः । लोकाः प्रसन्नभावेन पीताईद्वाक् सुधारसा ॥२१॥२८॥<sup>१</sup> जिनराज पार्श्व भगवानके वचनामृतोंको पीकर सभामध्य स्थित प्राणियोमेसे कितने हीने तो सर्व परिग्रहका त्याग करके निर्ज्य मुनिकः चारित्र घारण कर लिया, किन्हीं ललनाओंने उस जिन प्रणीत क्ल्याणकारी धर्मको सुनकर संसारी परिजनका सम्बंध त्याग दिया और वे आर्थिका होगई और वहुतेरे रानाओंने श्राव-कके वतोको गृहण कर लिया ! तथापि जो किसी प्रकारके भी व्रतोंको घारण करनेमें असमर्थ थे वह भगवान्के वचनोंको प्रसन-चित्त होकर चुनने लगे। सारांशतः प्रत्येक उपस्थित प्राणीको भगवान्के सदुपदेशसे लाभ हुआ था। वह प्रफुछ वदन उनके मुणोमें लीन था। ब्रह्मचये और अहिंसाका भाव भगवान्ने स्वयं अपने चारित्रसे प्रगट कर दिया था, जिसकी उस समय बड़ी भारी व्यावस्यक्ता थी। इसी कारण उनकी प्रख्याति सर्वे लोकमें "जनप्रिय" ( Peoples' Favourite ) के नामसे होगई थी ! सचमुच वे ममवान् जनप्रिय ही नहीं थे, बल्कि 'प्राणी मात्रके प्रिय' थे ! ्डन्होंने विश्वात्मक ज्ञानको ( Cosmic Consciousness ) पालिया या । उनमें विश्वप्रेमके साक्षात् दर्शन होते थे !

१ श्री चद्रकीर्त्याचार्य प्रणीत पार्श्वचरित सर्ग २८. २ कल्पसूत्र (SBE) ए० २४९.

विश्वात्मक ज्ञान और विश्वप्रेमके आगार भगवान् पार्श्वनाथका जन सर्व प्रथम दिव्य उपदेश दनारसके निकट अवस्थित वनमें हुआ तो उनका यश दिगन्तव्यापी होगया। वे भगवान् जो कुछ कहते थे वह प्रास्त्त रूपमें कहते थे। वहां राग-द्रेषको स्थान प्राप्त नहीं था। उनकी क्रियायें भी प्रास्त्रक्ष निरपेक्ष भावसे होती थी। इसी अनुरूप सर्व लोकोका कल्याण करनेके लिये उनका विहार भी आयंखंडमें हुआ था। एक तीर्थकरके लिये यत्र—तत्र अमण करके संसारके दु खोसे छट पटाते हुये जीवोको धर्मका सुस्तकर पीयृष पिलाना आवस्थक होता है। यह उनकी तीर्थकर प्रस्तितका प्रकट प्रभाव है। इसी अनुरुप भगवान पार्श्वनाथका भी पवित्र विहार और धर्मप्रचार समस्त आरंखंडमें हुआ था। श्री वादिरानसूरि भी यही कहने हैं —

देवस्तु धर्मममृतं वरभव्यशस्यैः,

संग्राहयन प्रविजहार विधाय जिष्णुः। स्वाभाविकः खल्लु रवेः कमलाववोधीः,

दिक्षु भ्रमस्स न विचारपथोपसर्पी ॥४४॥

अर्थात्—'जिस प्रकार कमलोंके खिलानेवालाः दिशाओंमें सूर्यका अमण स्वभावसे ही होता है उसके वैसे अमणमें विचार करनेकी जरूरत नहीं पड़ती उसी प्रकार जयशील भगवान् जिनेन्द्रका भी भव्य जीवरूपी घान्योंके लिये धर्मामृत वर्षानेवाला विहार स्वभावसे ही होने लगा । आज यहां तो कल वहां विहार करना चाहिये इस प्रकार इच्छा पूर्वक उनका विहार न था।'

(पा॰ च॰ ए॰ ४१६)

इस विहारमें भगवान विना किसी भेद भावके सव ही जीवोंको समान रूपसे धर्मामृतका पान कराने थे । उनका विहार देवोपनीत समक्शरणकी विभूति सिहत होता था | जहां जहां भगवान पहुंच जाते थे वहां वहां इन्द्रकी आजासे कुवेर ममवशरणकी रचना कर देता था। जैन शास्त्रोंका कहना है कि तीर्थकर भगवानका प्रस्थान साघारण मनुष्योकी तरह नहीं होता है। उनके निकटसे अशुभ न्द्रप चार घातिया कर्मोका अभाव होगया था । इमलिये उनका परम औदारिक शरीर इतना पवित्र और हमवजन होगया था कि वह प्रथ्वीसे ऊपर वना रहता था। उसके लिये प्रथ्वीका सहारा लेनेकी आवश्यका नहीं रही थी। इसमें आश्चर्य करनेके लिए बहुत इम स्थान है: क्यों के योगपाधनके दल कि चित कारके लिये छदमन्य मनुष्य भी अवर आकाशमें तिष्ठते वतलाये गये हैं। फिर जो महापुरुष साझात योगरूप होगया है, उमके छिये आकाश ही आसन होनाय तो कुछ भी अचरनकी वात नहीं है। योगशास्त्रोंके पारंगत विद्वान् इस कियामें कुछ भी अलैकिकता न ीं पायेंगे । वास्त-वमें इसमें कोई अलोकिकता है भी नहीं; यद्यपि यह ठीक है कि आजकल ऐसे योगी पुरुषेके दर्शन पा लेना असंभव होगया है। यही नहीं योग शास्त्रोंमें वताये हुये सामान्य नियमोंके पालनमें पाण्डित्यभाप्त मनुष्य ही मुश्किलसे देखनेमें मिलते हैं। इसलिये आनक्लके लोग इन वातोंकी गिनती 'करिइमो' अथवा 'अलोकिक' चातोंमें करने लगते हें और ऐसी वार्ते उनके गलेके नीचे सहसा नहीं उतरती हैं ! किन्तु वह मृछते हैं और आत्माकी अनन्त-शक्तिमें अपना अविश्वास प्रकट करते हैं । आत्मामें सब कुछ कर सक्नेकी महोघशक्ति विद्यमान है। उसके लिये कोई कार्य कठिन नहीं है। अस्तुः आत्माके स्वाभाविक रूप परमात्मपद्को प्राप्त हुये भगवान् पार्धनाथके लिये इसमे कुछ भी अलौकिकता नहीं थी कि वह दिन्य टेहके घारक थे, पृथ्वीका सहारा लिये विना ही अघर गमन करते थे और सिहासनपर अंतरीक्ष विराजमान होकर मेघगर्जनकी भांति धर्मोपदेश देते थे, जिसे हरएक प्राणी अपनी २ भाषामें समझ लेता था । यदि इन बातोंको अली-किक मान लिया जाय और इस कारण स्वय भगवान् पार्श्वनाथ मनुप्योंसे विलग कोई लोकोत्तर व्यक्ति मान लिये जांय, तो उनसे हमारा क्या मतलब सध सक्ता है ? हम मनुष्य हैं । हमारा पथ-प्रदर्शक भी मनुप्य होना चाहिये। जैनी करीब ढाई हजार वर्षोसे इन पाइवेनाथ भगवान्को अपना मार्ग-दर्शक पूज्यनेता मानते आये हैं और वह इनको एक हम आप जैसा मनुष्य ही बतलाते हैं। इसलिये उनके विषयमें अलोकिकताका अनुमान करना वृथा है। वह हमारे समान मनुष्य ही थे, परन्तु वह अपने कितने ही पूर्व भवोंसे ऐसे सद्प्रयत्न करते चले आ रहे थे कि उनकी आत्मा विशेषतर अपने निजी गुणोको प्राप्त करनेमें सफल हुई थी और उनके भाग्यमें पुण्य प्रकृतियोंकी ही अधिकता थी। इसी कारण अपने इस तीर्थंकर भवमें वह जन्मसे ही इतर मनुष्योंसे प्रायः अपनी सव ही क्रियायोंमें विलक्षणता रखते थे। महापुरुषोके लिये सचमुच यह विलक्षणता स्वाभाविक है। वह अपना मार्ग स्वयं निर्मित करते है। साधारण जनताके पीटे हुये रास्तेका सहारा लेना ज्रूरी नहीं समझते। इसीलिये यह कहा गया है कि

'होनहार विरवानके होत चीकने पात' और 'महाजनाः येन गताः सा पन्थाः । ' अस्तु भगवान् पाइर्वनाथ हमारे लिये पूर्णताके एक अनुकरणीय और अनुपम आदर्श है। उन्होंने अपने अमली जीवनसे उस समयकी जनताको अपने धर्मोपदेशकी सार्थकता<sup>-</sup> स्पष्ट कर दी थी । वे ग्राम-ग्राम और खेडे-खड़ेमें पहुंचकर धर्मकाः प्राक्त स्वरूप सव ही जीवित प्राणियोंको समझाते थे। उनके निकट कोई खास मनुष्य समुदाय ही केवल धर्म धारण करनेका अधिकारी नहीं था। उन्होंने उस समयकी प्रगतिके विरुद्ध सदः ही श्रेणियोंके मनुप्योंको धर्माराधन करनेका अधिकारी वताया था। ऊंच नीचका भेद लोगोंमेंसे हटा दिया था ! प्रत्येक हृदयमें स्वा-घीनताकी पवित्र ज्योति जगमगा दी थी! उन्होंने स्पष्ट कह दिया था कि पराश्रित होकर-दूमरोंके मुहताज वनकर तुमको कुछ नहीं मिल सक्ता ! यदि तुम आत्म—स्वातत्र्यको पानेके इच्छक हो— स्वाधीनताके उत्कट पुजारी हो तो दृढ्ता पूर्वक संयमी वनकर अपने पैरोंपर खड़ा होना सीखो। तुमही अपने प्रयत्नोंसे अपनेको स्वाधीन और सुखी वना सकोगे ! उनका यह प्राक्टत उपदेश हर समय और हर परिस्थितिके मनुप्योंके लिये परम हितकर है। यह एक नियमित सूत्र है जो तीन लोक और तीन कालमें समान रूपसे टाग् है । मगवान् पार्श्वनाय अपने इस दिव्यसंदेशको पाटाउरूपमें दिगन्तव्यापी वनाते हुए समस्त आर्यसंडमें विचरे थे। श्री सकट-कीर्ति याचार्य उनके विहारका विवरण इस प्रकार लिखते हैं.-'जिनभानृद्ये संचरंति साधु मुनीश्वराः।

- वदाकुर्लिंगिनो मंदा नञ्यंति तस्करा इव ॥ १७ ॥

कुरुकोशलकाशी सुहावंती-पुंडू मालवान ।
अंग वंग किलगाख्य पंचालमगधाभिधान !! १८ ॥
विदर्भभद्रदेशाख्य दर्शणोंदीन बहून्जिनः ।
विहारमहाभूत्या सन्मार्ग देशिनोद्यतः ॥ १९ ॥ २३ ॥ अर्थात् – जिनेन्द्ररूपी भानुके उदय होनेसे साधु सुनीश्वरोंका संचार होगया और कुलिगी जटिल आदि पाखंड रूप अधकारका उसी तरह नाश होगया जैसे चोरोंका होजाता है। फिर भगवान्का पिवत्र विहार कुरु, कोशल, काशी, अवंती, पुंडू, मालवा, अग, बंग, किंग, पचाल, मगध, विदर्भ, भद्र, दर्शाण आदि देशोंमें महाविमृतिके साथ होगया था। यह सारे ही देश आजकल इसी भारतके अन्तर्गत मिल जाते हैं। इसी तरह एक अन्य आचार्य भगवान्के विहारमें आकर पिवत्र हुये देशोंका उक्षेस एक दूसरे रूपमें यूं करते हैं:—

'तत्वभेदमदानेन श्रीमत्पार्श्वमभुमहान ।
जनान कौशलदेशीयान कुशलान संव्यध्यद्वश ॥ ७६ ॥
भिंदन मिथ्यातमोगाढं दिव्यध्वनिप्रदीपकैः ।
काशीय देशीयकोकान स चक्रे संयमतत्परान ॥ ७७॥
श्रीमन्मालवदेशीय भव्यलोकसुचातकान ।
देशनारसधाराभिः शीणयाभास तीथराद् ॥ ७८॥
अवंतीयान जनान सर्वान मिथ्यात्वानलतापितान् ।
रयान्त्रिवीपयामास पार्श्वचंद्रामृतैः ॥ ७९ ॥
गौर्ज्जराणां जनानां हि पार्श्वसम्राद् जितेद्रियः ।
मिथ्यात्वं जर्ज्जरंचके सद्वनः शस्त्रधातनैः ॥ ८० ॥

महात्रतथरान् काश्चिन्महाराष्ट्रजनान् व्यथान् ।

दीक्षोपदेशदानेन पार्श्वकल्पद्रमस्तहा ॥ ८१ ॥

पार्श्वमद्दारक श्रीमान पादन्यासेविहारतः।

सर्वान सौराष्ट्र लोकाश्च पवित्रान् चिद्रधेमृशं ॥ ८२ ॥ अंगे वंगे किंगेऽथ कर्णाटे कौकणे तथा। मेदपादं तथा लाटे लिंतिगे द्राविडे तथा ॥ ८३ ॥ काश्मीरे मगधे कच्छे विदर्भे च दशाके। पंचाले पळुवे वत्से पराभीरे मनोहरे ॥ ८४ ॥ इसार्यखंड देशेषु व्यक्रीणात्समहाधनी । दर्शनझानचारित्रस्वान्मेवोतयान्यलं ॥ ८५ ॥ १५ ॥ १ भावार्थ-तत्व भेदको प्रदान करनेके लिये महान् प्रभू पार्ध भगवानने कौशल देशके कुशल पुरुषोमे विहार किया और अपनी दिन्यध्यनिरूप प्रदीपसे गाढ मिथ्यातमकी धिज्जिया उडा दी । फिर संयममें तत्पर काशी देशके मनुष्योंमें धर्मचक्रका प्रभाव फेलाया। श्री मालवदेशके निवासी भव्यलोक रूप चातकोंने भी तीर्थराट्के धर्मामृतका पान किया था। अवतीदेश जो मिथ्यानलसे तप्त था नो पार्धिरूपी चंद्रके अमृतको पाकर ज्ञांत होगया था। गौर्नर देशमें भी नितेन्द्रिय पार्श्वसम्राट्के सहचनोके प्रभावसे मि-च्यात्व विलकुल जर्निरत होगया था। महाराष्ट्र देशवासियोमें अने-कोंने पार्श्व भगवानसे दीक्षा यहणकी थी । सर्व सौराष्ट् देशमें भी पार्श्वभट्टारकका विहार हुआ था, जिससे वहाके लोग पवित्र होगए थे। अग, वग, क्लिंग, कर्नाटक, कोंकन, मेटपाद (मेवाइ) १-गार्वनाधनित नंग १४।

लाट, द्राविड्, काश्मीर, मगघ, कच्छ, विदर्भ, शाक, पंचाल, पछव, वत्स इत्यादि आर्यखंडके देशोमें भी भगवान्के उपदेशसे सम्यग्द-र्शन, ज्ञान, चारित्र रम्नोकी अभिवृद्धि हुई थी।

इस वर्णनमें आये हुए देश भी विशेषकर आजकलके भार-तमें ही गर्भित है किन्तु पूर्वोडेखसे इसमें कर्णाटक, कौकण, मेडपाद, द्राविड, कारमोर, जाक और पछव देशोकी अधिक गणना की गई है। कर्णाटक और भोंकण, द्राविड और पल्लव देश तो दक्षिण भारतमें आजाते हें। मेदपाद-मेद अथवा मेड़लोगोंका निवास-स्थान आजकलका राजपूताना है। यहापर विनौलिया पार्श्वनाथ नामक अतिशय जेनतीर्थ आज भी मेवाड़ रियासतके अंतर्गत विद्यमान है। यह स्थान भगवान पार्शनाथके समवशरणके आनेके कारण ही अतिशयक्षेत्रमें परिगणित किया गया है। काश्मीर आनकलका काश्मीर ही हो सक्ता है। यहा भी उस प्राचीन कालमे जैनधर्मका प्रचार हुआ नैनशास्त्रोंसे प्रकट होता है। सिकन्दर आनमके और उपरान्त चीनी यात्रियोके जमानेमें जब उत्तर पश्चिमीय सीमापान्तमें एवं स्वयं अफगानिस्तानमे विशाल दि० जैन मुनि मिलते थे तो यह बिलकुल संभव है कि काश्मीरमें भी उनकी गति रही हो ! प्राकृत यह ठीक नहीं माल्यम देता कि सीमापान्त और मद्रदेश (मद्रि=पंजाब) में जैनधर्मका बाहुल्य रहते हुये काश्मीर उससे अछूता बच गया हो । अगाड़ी शाक देशका उल्लेख है । इससे

१-राजपूतानेका इतिहास भाग १ पृ०२। २-जर्नल आफ दी रायल-ऐशियाटिक सोसाइटी, जनवरी सन् १८५५। ३-क्रनिन्घम, ऐ० जाग० आफ इन्डिया पृ० ६१७।

स्पष्ट नहीं है कि किस शाकदेशका भाव यहांपर इष्ट है ? भारतमें -म० बुद्धका वंश 'शाक्य ' नामसे प्रसिद्ध है और उनका देश भी ' शाक्यभूमि ं से परिचित है। संभव है, भगवान पार्वका विहार यहींपर हुआ हो । यह प्रदेश नेपालकी तराईमें था और नेपालकी कथानकसे भी ऐसा प्रकट होता है कि भगवान पार्श्वका आगमन वहा हुआ था। उसमें कहा गया है कि काश्यप वुद्ध वनारससे आये थे और स्वयंभू मदिरमे रहकर उनने उपदेश दिया था। 'फिर वह गीड देश (वगाल) को चले गए थे। वहांके प्रचण्ड देव नामक राजाने उनको पिण्डपात्र दिया था। बुद्धने उनसे स्वयंभूक्षेत्र (नेपाल ) जानेको कहा था । सो वह अपना राज्य अपने पुत्र शक्तिदेवको देकर भिक्षु होगया था और शास्त्राध्ययन करने लगा था । उपरांत वह नेपाल गया और द्यांतिकर नामसे परिचित हुआ। यहां भगवान पार्वनाथका उल्लेख गोत्ररूप (काइयप) में किया गया है। उनका वनारससे आना और वगालको जाना स्पष्ट कर देता है कि सचमुच काश्यप बुद्ध भगवान् पार्वनाथ ही होंगे: क्योंकि भगवानने घर्मोपदेश वना-रससे ही देना पारम्म किया था और ने नगालमें भी गये थे, यह प्रगट है। आनकलकी खोजसे यह प्रमाणित हुआ है कि श्री पार्श्वनायनीके धर्म तथा उपदेशका असर अंग-वंग और किलगमें फैला हुआ था। भगवान् ताम्रलिप्तसे चलकर कोपक अथवा कोप कटक पहुचे थे जो उनके वहा पिण्ड-आहार ग्रहण करनेके कारण उपरात घन्य कटक कहलाने लगा था और जो आजकलका कोपारी

१-हिस्टी आफ नेपाल पृ० ८३-८४।

न्त्राम है। इन प्रदेशोंमें भगवान् पार्श्वनाथकी मान्यता और मूर्तियां भी वहु संख्यामें प्राचीन मिलती हैं। कलिंग देशके राजा खारवेल इतारा निर्मित्त हाथी गुफा आदिमें इन तीर्थंकर भगवान्की सम्पूर्ण जीवनीके चित्र दीवालोंपर अंकित हैं। उन्होंने पोंड्, ताम्रलिप्त आदिमें विशेष रीतिसे अपना विहार किया था। आज भी राची, मानभूम आदि जिलोमें हजारो मनुष्य केवल भगवान पार्वनाथके -नामकी उपासना करते हैं, उनको अपना इष्टदेव मानते है-परन्तु उनके घर्मके विषयमें और अधिक आज वे कुछ भी नहीं जानते; यद्यपि वे अब भी सराक ( श्रावक ) नामसे प्रख्यात् हैं। इससे स्पष्ट है कि भगवानका विहार वंगालमें भी हुआ था और ऊपर शाक देशमें उनका पहुंचना लिखा ही है, जो नेपालकी तराईका शाक्य प्रदेश ही होसक्ता है। स्वयं शाक्यवंशी राजा शुद्धोदनके गृहमें जैनघर्मकी मान्यता थी, ऐसा वौद्ध अन्थोंके कथनसे प्रमाणित होता है। इस अवस्थामें भगवान् पार्श्वनाथजीका ही नेपालमें धर्म भचार करना संभवित होता है, जिसका उछेल पूर्वोक्त प्रकार नेपा-लके इतिहासमें किया गया है। शाक्य भूमिके अतिरिक्त किसी अन्य देशका नाम 'शाक' भारतमें तो देखनेको मिलता नहीं है । हां ! इन्डो—ग्रीक राजाओंकी रामघानी शाक्ल अथवा साक्ल (मानकलका स्यालकोट) अवस्य शाकसे सादन्यता रखती है और वहांके प्रख्यात् राजा मिलिन्द (Winander) अधिकांश यवनेंकि

१—आर्केलॅनिकल सर्वे ऑफ मयूरभंज सन १९११ और वंगाल प्राचीन जैनस्मार्क पृ० ७९। २—वंगाल ओड़ीसा, विहारके प्राचीन जैन-स्मार्क पृ० ८९-९०। ३-पूर्व० पृ० ४२ और १४०-१४७ पृ० ४१३। ४-भगवान महावीर और न० दुद्ध पृ० ३७।

साथ एक समय जेनधर्मानुयायी थे, यह भी प्रगट है। परनतु यह साक्छ और राजा मनेन्द्र अथवा मिलिन्द आदि भगवान् पाइवेनाथसे एक डीघेकाल उपरांत भारतीय इतिहासमें स्थान पाते हैं। इसलिये डक्त शास्त्रका शाकटेश साकल नहीं होसका है । इसके अतिरिक्त भारतके वाहर शाकद्वीप (Sythm) में भगवान् पाइवेनाथका विहार हुआहो, तो कोई आश्चर्य नहीं है, क्योंकि प्राचीनकालमे भारत और शाकद्वीपका विशेष सम्बध था। हो लोगोंका कहना है कि छुणके पुत्र शम्ब शाकहीपसे आये थे और वह अपने साथ शाकहीपस्थ बाह्म-णोंको भी लाये थे जो सूर्यकी उपासना करते थे। यही बाह्मण आजकलके भोजक है. जो जैन मम्प्रदायमें विशेषपरिचित हैं । तिसपर मध्य ऐशिया और यूनान तक जैनधर्मके अस्तित्वके चिन्ह मिलते है। इमालये यह भी अनुमान किया जासक्ता है कि भगवानका विहार शाकद्वीपमें हुआ हो, जो जैन दृष्टिसे आर्यखण्डमें आजाता है। अब सिर्फ दक्षिण देशोंके प्रदेश रहे है। जैन शास्त्रोंमें यहां भगवान् पार्श्वनाथके वहुत पहलेसे जैनघर्मका अस्तित्व वतलाया गया है; किन्तु आजकलके विद्वानोंको ऐमी धारणा होगई है कि सिमाट् चन्द्रगुप्त मी के जमानेमें श्रुतकेवली भद्रवाहु द्वारा ही सर्व भथम वहां जैनधर्मका प्रचार हुआ था। इस धारणामें कुछ अधिक वजन है यह दिखता नहीं, क्योंकि जैनेतर शास्त्रोंसे वहां इस कालके वहुत पहलेसे जैनधर्मका प्रचलित होना प्रतिभाषित होता है। तिसपर स्वयं भद्रवाहुस्वामीकी घटनासे ही यह वात प्रमाणित है।

१-वीर'वर्ष २ पृ० ४१३। २-टॉडका राजस्थान (वर्केटेश्वर प्रेस ) भा० १ पृ० २७।

यदि उनके समयके दुष्कालमें दक्षिणमें जैनी न होते तो वह वहांको प्रस्थान केसे कर जाते ? क्योंकि जैन मुनि श्रावकोंके यहां सविधि आहारदान पामक्ते हैं अन्यत्र उसका मिलना कठिन है। इससे यही प्रगट है कि वहांपा जैनधर्म उनके पहलेसे विद्यमान था। 'राजाचलीकथे' नामक यन्थनें यही कहा गया है और इस कथनको विद्वान् लोग करीनर विश्वयनीय व लाते हैं। तिसपर बौद्धोके 'महावंश ' नामक अन्थमें ईस्वी सन्से पहले ४३७के करीव सिहल लंका ( Ccylon ) मे अनुरुद्धपुरके बसाये जानेका वर्णन दिया हुआ है। उसमें वहांपर 'गिरि,' नामक एक निगन्थ (जैन) उपासकको स्थान देने एवं वहांके राना पाडुगाभय द्वारा ' निगन्थ कुम्बन्ध ' के लिये एक ग्रेंदर बनवानेके उल्लेख आये हैं। इस कथनसे स्पष्ट है कि सिहल-लकामें ईसासे पूर्व पांचवी शताब्दिमें जैनधर्म मौजूद था । इस दशामें दक्षिण भारतका उस समय उसके प्रचारसे अछूता वच जाना कुछ जीको नहीं लगता। इसी कारण कतिपय विद्वान् इन वातको माननेके लिये तैयार हुये हैं कि श्री भद्रवाहुस्वामीसे पहले ही जैनधर्मका अस्तिस्व दक्षिण भारतमें मीजूद था। यहापर यह शका करना भी वृथा है कि जैनधर्म समुद्र मार्गद्वारा सीधा सिंहल-लकाको पहुंच गया होगा, क्योंिक जब वह जहाजोंद्वारा लका पहुच सक्ता है तो उसी तरह दक्षिण भारतमें भी दाखिल हो सक्ता है। दक्षिण भारतसे भी सामुद्रिक व्यापार तव चलता था । तिसपर जैनशास्त्र स्पष्ट कहते हैं कि वहां र जैन

१-स्टडीज इन साउथ इन्डियन दैनीज्म पृ० ३२ । २-महावश पृ० ४९ । ३-स्टडीज इन साउथ इडियन जैनीज्म भाग १ पृ० ३३ ।

सर्मका अस्तित्व वहुत प्राचीनं कालसे हैं। इसिलये इसमें शका करना वृथा है कि भगवा। पार्श्वनाथका विद्वार दक्षिण भारतमें हुआ था। उनके वहां पंहुंचनेके स्पष्ट प्रमाण वहांपरके उनके आगमनके स्मारक स्वरूप अतिशय तीर्थक्षेत्र आज भी मिलते हैं। कलिकुण्डपार्थनाथ नामक तीर्थ दक्षिण भारतमें ही है। इसीतरह भगवानका विद्वार मध्यभारतमें भी हुआ था, यह उपरोक्त शास्त्र उद्धरणोसे प्रमाणित है। प्राचीन 'निर्वाणकांड' गाथासे भी यही प्रकट है:—

पासस्स समवरणे सहिया उन्तत्त मुणिवरा पंच । रिस्सिदेगिरिसिहरे, णिव्वाणगया णमो तेसि ॥१९॥

यह रेशिंदेगिरि पन्ना राज्यमें है और यहां पहाडीपर चालीस दि॰ नैन मंदिर हैं। इनके अतिरिक्त श्वेताम्बराचार्य भावदेवसूरि भगवान पार्श्वदा विहार-वर्णन इम प्रकार करते हैं। वह कहते हैं कि पहले भगवानने गंगा जमनाके किनारेवालों देशोंमें धर्म प्रचार किया और फिर वह पुट्टेशको विहार कर गये थे विहास प्रसिद्ध नगर ताम्रलिप्तिमें उनका विशेष उपदेश हुआ था विहास वर्षके याद वे भगवान मध्यमारतकी नागपुरीमे पहुचे थे खोर यहांसे उनका आगमन सम्मेदाचल पर्वतपर हुआ बतलाया गया है विहास श्वेताम्बराचार्यने केवल उन स्थानोंका उल्लेख किया है, नहांपरकी किमी खाम घटनाका वर्णन उनको देना इष्ट है। इस

१-डि॰ जैन डायरेक्टरी डेखो। २-पार्श्वसित सर्ग ६-हो० २५८। २-पृर्वे० म० ८ हो० ६-६। ४-पृर्वे० म० ८-हो० ५-६। ४८ ५-५२० ८-१९९ ६-५वं० ८-३६३।

हालतमें उनका अन्य प्रदेशोंको अछूता छोड़ देना ठीक ही है। इसतरह पर नहांर भगवान पार्श्वनाथका पवित्र विहार हुआ था, वहां वहांका वर्णन जैनशास्त्रोंमें मिलता है। इस पवित्र विहारमें अन्यावाघ सुखको दिलानेवाले घमेका बहु प्रचार हुआ था। भन्य-रूपी चातकोंके लिये दुर्लभ धर्मामृतकी अर्र्व वर्षा हुई थी। जो भी भगवानके समवशरणमें पहुंच गया वह कतकत्य होगया। यही नहीं, जिस ओरसे भगवानका विहार होगया उस ओर कोसोंमें सुकाल फैल गया था—प्रामीण लोग आनन्दम्म होगए थे। दुर्भि-श्रका वहां पता ही नहीं मिलना था। साक्षात् परमात्मा तीर्थकर भगवानकी पुण्य प्रकृतिसे सबको सब ठीर सुख ही सुख नमर पड़ता था। इस तरह पर भगवानका सर्वत्र सुखकारी धर्मप्रचार और विहार हुआ था।

'वहुदेशन माही प्रभु विहराही भिव जीवन संबोधि दये। मिध्यामत भारी तिमिर विदारी जिनमत जारी करत भये॥ कछु इच्छा नारी विनि डगधारी होत विहारी परमगुरू। जिन प्राणिन केरा तरव सवेरा तितै नाथ मग होत छुरू॥ वामाके प्यारे जग जिनयारे मनसों थारे पद परसों। जिन परसे सारे पातक जारे और सवारे शिव दरसों॥ '



(१५)
भागवानिका धर्मापदेश !

' तमोत्तु ममतातीत ममोत्त ममतामृत । ततामितमते तात मतातीतमृतेमित ॥१००॥'

---श्रो समन्तभद्राचार्यः ।

'हे पार्श्वनाथ ! आप ममत्व रहित है ।' ममता-तस्कर भापसे कोसो दूर रहता है, इसी लिये 'आपका आगमरूपी अमृत सर्वोत्कष्ट है। अपका केवलज्ञान भी अतिशय विज्ञाल और अप-रिमित है। ' उसके धवल आलोकमे अज्ञानतमसे चुन्धियाई हुई ज्यंखं यथार्थ सत्य हो देखनेमें समर्थ होती है। उम वैज्ञानिक उप-देशके वल हो लोक इस अगाघ ससारसागरके पार पहुचनेका साहस कर पाता है । सचमुच भगवानके वस्तुस्वरूपमय धर्म-पीयृवकी यीकर ही महान् संसार-रोगमें ग्रमित मनुष्य उपसे मुक्ति पालेते हैं । इसीलिये हे भगवन् ! 'आप सबके वंधु है ! जनमनरा मरण रहित है तथा अपरिमित हैं। आपके ये चरणयुगल मेरा ही क्या सारे सप्तारका अज्ञानांघकार दूर करदें यही भावना है। आपके परमपावन चरित्रका अवगाहन करते हुये आपके दिन्योपदेशके दर्शन पालेना भी परम उपादेय और आवश्यक है। भगवान पार्श्व-नाथके जीवनचरित्रमें यही एक अवसर इतना महत्वशाली है कि इसका प्रभाव उसी क्षण दिगन्तव्यापी हो गया था। तीर्थंकर भग-चानका सर्वज्ञपटको प्राप्त होना और फिर प्राक्टत धर्मामृतकी वर्षा करना वड़ा ही महत्वपूर्ण और प्रभावशाली कार्य है। जिसतरह भगवान महावीरके जीवनमें उनके इस दिव्य अवसरका प्रमाव म०

बुद्ध और मक्खिलिगोशाल जैसे उत्कट प्रचारकोंपर पड़ा था, वैसे ही भगवान पार्श्वनाथके प्रभावसे उनके समयके घार्मिक वातावरणमें एक क्रांति खडी होगई थी, यह हम अगाडी देखेंगे। यहांपर तो यह देखना मात्र इष्ट है कि भगवानने अपने धर्मोपदेशमे कहा क्या था?

जैन मान्यता है कि तीनकाल और तीनलोकमें जवन जो जो तीर्थं कर होगे, उनके घर्में खेश भी वैसे ही एक समान होंगे। उनमें एक दूमरेसे किश्चित भी अन्तर नहीं पड़ सक्ता है। यह एक बड़ा ही अटपटा और अनोखा सा दावा है, परन्तु ध्यान देनेसे इसकी सार्थकता प्रकट होनाती है। वेशक यह नीको नहीं लगता कि हर समयके हर तीर्थं करका धर्मो पदेश एक ही प्रकारका और एक ही ढगका हो । यदि उनका धर्मी पदेश एक ही प्रकार और एक ही ढगका हरसमय होता मान लिया जाय, तो फिर विविध -तीर्थंकरोंका काल।न्तरमें अवतीर्ण होना कुछ महत्वशाली रहता भी नगर नहीं पडता, क्योंकि समयकी परिस्थिति हर समय एकसी नहीं रहती और एक अमुक प्रकारकी परिस्थितिके अनुकूल कहा गया उपदेश एक अन्य प्रकारकी परिस्थितिके लिये समुचित नहीं रह सक्ता और यह स्पष्ट है कि पत्येक क्षेत्र और प्रत्येक कालमें संसारी जीवोंकी दशा कभी भी एक समान नहीं रहती है। द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावके अनुसार उनकी दशा पलटती रहती है। चौथे कालके जीवोंसे आनकलके जीवोकी आयु, काय, बुद्धि, संह नन आदि सब वार्ते बहुत ही अरुप है और अबसे अगाडीके जीवोकी हालत इससे भी बदतर होगी, यह जैन शास्त्रोंका कथन है। स्वय

चौथे कालमें भी सर्वदा एकसा समय नहीं रहा था। जो आयु, काय, वल आदि शक्तियां भगवान ऋषभदेवकी थीं, वह भगवान पार्विनाथकी नहीं थीं, यह पहले जैनशास्त्रके उद्धरणसे प्रकट हो चुका है। अस्तु इस दशामें जैनियोंकी तीर्थकरोंके एक समान सनातन धर्मोपदेश देनेकी मान्यता कुछ असंगतसी जॅचती है और इस दृष्टिसे यह है भी ठीक ! परन्तु तीर्थंकर भगवान द्व्योंका यथावत स्वरूप वतलाते हैं। जो वस्तुका स्वरूप है वही वह निर्दिष्ट करते हें। वह सर्वज्ञकथित एक वैज्ञानिक भाषण है। इसिलये उसमें अन्तर पड़ना कभी और किसी दशामें भी संभव नहीं है। जो सिद्धान्त और जो तत्व एक तीर्थंकरने वता दिये हैं, वहीं सिद्धान्त और वहीं तत्व दूसरा तीर्थंकर भी वतायगाः नयोकि सन ही तीर्थंकर सर्वज्ञ होते हैं और उनकी सर्वज्ञतामें कुछ भी अन्तर नहीं होता। इसलिए जो बातें एक सर्वज्ञ तीर्थंकर वता-यगा, ड९के विरुद्ध दूसरा सर्वज्ञ कुछ कथन कर ही नहीं सक्ता और यह प्रत्यक्ष प्रमाणित है। आन भगवान महावीरके वताये हुये जनधर्ममें सात तत्व वतलाये हुये मिलते है। अव यह कभी भी समव नहीं है कि किसी भी तीर्थं करके घर्मों पड़ेशमें इन सात न्त्वों की सस्या घटा वदा दी जाय अथवा इनका ऋप बदल दिया न.य ! आन यह वैज्ञानिक दगमे निर्णात हि—नीव—अनीव मुख्य दो इब्य इस लोइमें हैं। उपयोग चेतना लक्षणको घारण करनेवाला र्न.व है और अजीवमें यह तक्षण नहीं है। जीव अजीव पुदृहके मम्बन्बने माहारिक दु स्त्रसागरमें गोने लगा रहा है। अपने मन, वदन, क.यकी मली बुरी कियायोंकी क्षाय म्बृत्तिके अनुसार वह

उसी प्रकारकी पौद्रलिक शक्तिया, जिनेको कर्मवर्गणायें कहते हैं, अपने-में खींच लेता है। जब यह सुख दुख देनेवाली कर्म वर्गणायें संसारी नीवसे सम्बद्ध होनाती हैं, तब वहां अपनी पबलताके अनुसार नियद स्थितिके लिये ठहर जाती हैं। अस्तु; पहले दो तत्त्व तो जीव-अनीव हुये और उपरांत कर्मोंका आगमन रूप आश्रव और उनका जीवमें स्थिर होने रूप बन्ध यह क्रमसे तीसरे और चौथे तत्त्व प्रमाणित होते हैं। यहांतक तो प्राणीके सुख दुख भुगतनेका संबंधः स्पष्ट किया गया है, अब अगाड़ी इम उपायका बतलाना ही रोष है कि इस सुख दुखसे कैसे छूटा जाता है ? इसके लिये आवश्यक है कि सुख दुख देनेवाली कर्म वर्गणाओं को आने देनेका मार्ग रोक दिया जाय । यही किया पांचवा सवर तत्व है। अब जब कि कमोंका आना तो रुक गया तब यही कार्य शेष रह जाता है कि सिलक्रमेंके कर्मोंको नष्ट कर दिया जाय। यह छठा निर्नरा तत्त्र है। बस जन सब कर्भ ही नष्ट होगये तव जीव स्वाधीन और सुखी होनाता है। यह सातवां मोक्ष तत्त्व है। इन सात तत्वोकी यह वैज्ञानिक लडी है और इसमेका एक भी दाना इधरसे उधर सारी लड़ीको तोड़े विना नहीं किया जासका है। इस कारण यह कभी भी सम्भव नहीं है कि भगवान् महावीरसे पहलेके श्री पार्श्वनाथ अथवा किसी अन्य तीर्थंकरने इनसे किसी अन्य प्रकार और उनके तत्वों का निरूपण किया हो ! इस अवस्थामें यहांपर एक गोरख-श्रंघासा नेत्रोंके अगाडी आ उपस्थित होता है। समय प्रवाहके अनुसार तीर्थंकरोंके धर्मोपदेशमें किंचित् अन्तर पड़ना आवश्यक ठहरता है और वस्तुस्थिति अथवा वैज्ञानिक रूपमें उसका सदा

सर्वदा एकसा होना जरूरी प्रमाणित होता है। तो फिर यहां क्या वात है ? इसके लिये तीर्थंकर भगवानके वताये हुए स्याहाद सिद्धां-तुका आश्रय लेना समुचित प्रतीत होता है। प्रत्येक वस्तुमें अनेक गुण है और परिमिन शक्तिको रखनेवाले मनुष्यके लिये यह संमव नहीं है कि वह एक साथ ही उसके सव गुणोका निरूपण कर सके । वह अपेक्षा करके ही उनका उल्लेख करेगा। यदि कोई वहें कि कुचला प्राण शोषक है, तो उपका यह कथन सर्वथा सत्य नहीं है, क्योंकि कु बलेमें पाण पोषक तत्त्व भी मोजृर है। वातरोगर्मे वह वड़ा ही लाभनद है। इसलिये यह नहीं कहा जासका कि कुचला प्राण जोषक ही है। अतएव तीर्थंकर भगवानके घर्मो १देशके विषयमे भी यही वात है। समय प्रवाहकी अपेक्षा उसके विधायक क्रममें किचित अन्तर उसी हद तक हो सक्ता है जो उसके मूल भावका नाशक न हो और मुल भाव अथवा सैद्धातिक तत्व पदा सर्वटा एक समान ही रहेंगे। यही वात दिगम्बर और इवेतावर सम्प्रदायके शास्त्रोमें निर्द्धिष्ट की हुई मिलती है।

दिगम्बर सम्प्रदायमें श्री वहकेर नामक एक प्राचीन और 'प्रसिद्ध आचार्य हुये हैं । उनका 'मूलाचार' नामका एक यत्याचार विषयक ग्रन्थ विशेष प्रामाणीक और बहु प्रचलित हैं । इस ग्रंथमें श्री वहकेराचार्यने सामायिकका वर्णन करते हुये स्पष्ट रोतिसे कहा है कि –

वाशीसं तित्थयरा सामाइयं संजमं उवदिसंति।

च्छेदोवडावणियं पुण मयवं उसहो य वीरो य ॥७-३२॥

अर्थोत्-'अजितसे छेकर पार्श्वनाथ पर्यंत वाईस तीर्थंकरोंने सामायिक संयमका और ऋषभदेव तथा महावीर भगवानने 'छेदो- पस्थापना ' संयमका उपदेश दिया है। ' यहां मुल गांशामे दों जगह 'च' (य) शब्द आया है। इसको लक्ष्य करके प्रसिद्ध जैन विद्वान् पं॰ युगलिक्शोर जी लिखने हैं कि 'एक चकारसे परिहार-विशुद्धि आदि चारित्रका भी ग्रहण किया जासक्ता है और तब यह निष्कर्ष निकल सक्ता है कि ऋषभदेव और महावीर भगवान् ने सामायिकादि पांच प्रकारके चारित्रका प्रतिपादन किया है जिसमें छेदोपस्थापना की ग्रहा प्रधानता है। शेप वाईम तीर्थंकरोने वेचल सामायिक चारित्रका प्रतिपादन किया है '।' यहांपर यह स्पष्ट है कि यद्यपि वर्तमानकालके २४ तीर्थंकरोके धर्मोपदेशके मूल भावमें कोई विशेप अन्तर नहीं था। परन्तु उनके विधायक क्रममे भेद अवस्य था। और यह क्यो था? इसका उत्तर यही है कि समय अभावकी वजहसे यह भेद था। यही बात श्री वष्टकराचार्य निक्र हो गाथाओमें वतलाते हैं —

'आच क्लंडुं विभजिंडुं िण्णांडुं चावि सुहद्रं होदि। एदेण कारणेण दु महव्वदा पंच पण्णता॥ ३३॥ आदीए दुव्विसोयणे णिहणे तह सुष्ठ दुरणुपालेया। पुरिमाद्य पच्छिमा विहु कप्पाक्षपं ण जाणंति॥ ३४॥'

अर्थात्—'पांच महावतो (छेटो रस्थापना)का कथन इस वन-हसे किया गया है कि इनके द्वारा सामायिकका दूसरोंको उपदेश देना, स्वय अनुष्ठान करना एथक् र रूपसे भावनामें लाना सुगम होजाता है और अतिम तीर्थमें शिष्य जन कठिनतासे निर्वाह करते हैं. क्योंकि वे अतिशय कक—स्वभाव होते हैं। साथ ही

१-जैनहितेषी भाग १२ अक ७-८ पृ० ३२५-३२६।

इन दोनो समयोंके शिष्य स्पष्ट रूपसे योग्य अयोग्यको नहीं जानते है। इसिलिये आदि और अन्तके तीर्थमं इस छेडोपस्थारनाके उप-देशकी जरूरत पेदा हुई है। यहा यह भी टएट्य है कि आचा-र्यने न० ३३ की गाथामें छेडो स्थापनाके लिये पंच महाव्रत शब्द व्यवहृत किया है। वास्तवमें छेडोपस्थापनाकी संज्ञा पंचमहाव्रत भी है और इसमें हिसादिक भेदसे समस्त सादच कर्मका त्याग करना पड़ता है। श्रीभट्टाकलकदेव अपनी 'तत्त्वार्थराजवार्तिक 'में यही लिखते है, यथा—

"सावद्यं कर्म हिंसादिभेदेन विकल्पनिष्टात्तिः छेडोपस्थापना।" तथापि उन्होंने सामायिककी अपेक्षा वत एक ही वहा है और छेदोपस्थापनाकी अपेक्षा उसके पाच भेद किये हैं. जैसे—

' सर्वसावचनिरुत्तिलक्षणसामायिकापेक्षया एकं व्रतं । भेटपरतंत्रच्छेदोपस्थापनापेक्षया पंचविधं व्रतम् ॥ '

अस्तु, इस शास्त्रीय उद्घेखसे हमारे पूर्वोक्त वक्तन्यका समर्थन होता है। श्री वट्टकेरस्त्रामी इन गाथाओंसे कुछ अगाडीवार्टी गाथाओं द्वारा भी इसी भावको स्पष्ट करते हैं। वह तीर्थकरोंका और भी शासन भेद वदलाते हैं। लिखते हैं—

'सपिडक्कमणो धम्मो पुरिसस्सय पिच्छमस्स जिणस्स । अवराह पिडकम्मणं मिन्झमयाणं जिणवराणं ॥७-१२५॥ जावेदु अप्पण्णो वा अण्णदरे वा भवे अदीचारो । तावेदु पिडक्कमणं मिन्झमयाणं जिणवराणं ॥ १२६॥ इरिया गोयर सुमिणादि सन्त्रमाचरदु मा व आचरदु । पुरिम चरिमादु सन्त्रे सन्त्रे णियमा पिडक्कमिद ॥१२८॥ अर्थात-'पहले और अंतिम तीर्थंकरका धर्म अपराधके होने और न होनेकी अपेक्षा न करके प्रतिक्रमण सहित प्रवर्तता है। पर मध्यके वाईस तीर्थंकरोका धर्म अपराधके होनेपर ही प्रतिक्रमणका विधान करता है, क्योंकि उनके समयमें अपराधकी बाहुल्यता नहीं होती। मध्यवतीं तीर्थंकरोंके समयमें जिस व्रतमें अपने या दूसरोंके अतीचार लगता है उसी व्रत सम्बन्धी अतीचारके विषयमें प्रतिक्रमण किया जाता है। विपरीत इसके आदि और अन्तके तीर्थंकरों (ऋषभ और महावीर) के शिष्य ईर्था, गोचरी और स्वमादिसे उत्पन्न हुए समस्त अतीचारोका आचरण करो या मत करो उन्हें समस्त प्रतिक्रमण दंडकोंका उचारण करना होता है। आदि और अन्तके दोनों तीर्थंकरोंके शिष्योंको क्यो समस्त प्रतिक्रमण दंडकोका उचारण करना होता है लिया है और क्यों मध्यवर्ती तीर्थंकरोंके शिष्य उनका आचरण नहीं करते है ! इसके उत्तरमें आचार्य महोदय लिखते हैं:=

" मिज्झमयादिहबुद्धी एयग्गमणा अमोहलक्खाय । तम्हादु जमाचरंति तं गरहंता विसुज्ज्ञंति ॥ १२८ ॥ पुरिम चरिमादु जम्हा चलचित्ता चेत्र मोहलक्त्वाय । तो सन्त्र पिडक्कमणं अंधलय घोड-दिइंतो ॥ १२९ ॥ "

'अर्थात-मध्यवर्ती तीर्थंकरोके शिष्य विस्मरणशीलतारहित दृढवुद्धि, स्थिरचित्त और मृहतारहित परीक्षापूर्वक कार्य करनेवाले होते हैं । इसलिए पगट रूपसे वे जिस दोष हा आचरण करते हैं उस दोषसे आत्मिनिन्दा करते हुए शुद्ध हो जाते है । पर आदि और अन्तके दोनो तीर्थंकरोंके शिष्य चलचित्त और मूहमना होते है । शास्त्रका बहुत वार प्रतिपादन करनेपर भी उसे नहीं नानते। उन्हें क्रमशः ऋजु-नड़ और वक्र-नड़ समझना चाहिये। इसिछए उनके समस्त प्रतिक्रमण दड़कोंके उच्चारणका विधन वतलाया गया है और इस विषयमें अंधे घोड़ेका दृष्टात दिया गया है। \*

इस शास्त्रीय उद्धरणसे स्पष्ट है कि भगवान महावीर और भगवान पार्श्वनाथने अपने धर्मोपदेशमें चारित्रनिरूपण एक दूपरेसे विभिन्न रीतिपर किया था । भगवान पार्श्वनाथका चारित्रनिस्हपण सामायिक सयम और कृत अरराघके प्रतिक्रमणरूप हुआ था और भगवान महावीरने उसका निरूणण प्रथम तीर्थकरकी भांति छेदोप--स्थापना अयवा पचमहावत और सर्वथा समस्त प्रतिक्रमण दंडकका टचारण करने रूप किया था। यह एक ऐतिहासिक घटना है, जिसका उल्डेख वट्टकेराचार्यने किया है और इसमें समयपवाह ही मुख्य कारण है किन्तु इपसे मोश्रपाप्ति मृल उद्देश्य और सम्यग्रशंन, ज्ञान, चारित्ररूप रत्नत्रय मार्गर्ने कुछ भी अन्तर नहीं पड़ा है। वह उयोंका त्यों रहा है, इसलिये यह कहा जासक्ता है कि दोनों तीर्थकरोके उपदेशक्रममें कुछ भी अन्तर नहीं था। मूछ सिखातों में कभी भी कोई अन्तर नहीं पड सक्ता है। यही कारण है कि अगाध नैन साहित्यमें कहीं भी प्राय ऐसा उरुरेख नहीं मिलता है निससे एक तीर्थकरका उरदेश दूनरेके विरुद्ध प्रमाणित हो । इस अवस्थामें यह म्बीकार किया जासक्ता है कि जिम जैनवर्मका प्रतिपादन भगवान महावीरने किया था और जो आज हमें प्राप्त है वही धर्मे पार्धनाथकी दिव्यव्वनिमे निरूपित हुआ था। आजदलके

<sup>·</sup> जनहिनेपी भाग ५२ इन्द ०-८ पृ० ३२६-३२७

पाच्यविद्याअन्वेपकोको भी यही व्याख्या यथार्थ प्रतीत हुई है।× उनमेंसे एक्का कथन है कि 'इन ही प्रकारके अथवा इससे मिलने हुए प्रकारके धर्मके मुख्य विचार महावीरस्वागीके पहले भी प्रवर्तते थे, ऐना माननेमे भी कोई बाधा नहीं आती ! मूल तत्वोंमें कोई स्वष्ट फर्क हुआ, ऐसा माननेका कोई कारण ननर नहीं आता और इसलिये महावीरस्वामीके पहले भी जैनदर्शन था, ऐसी जैनोकी मान्यता स्वीकार की जासक्ती है। ..इसके छिये हमारे पास कोई स्पष्ट प्रमाण नहीं है, परन्तु साथ ही इसके विरुद्ध भी कोई प्रमाण नहीं है। जैनधर्मका स्वरूप ही इस बातकी पुष्टि करता है, क्योंकि पुदूलके अणु आत्मामें कर्मकी उत्पत्ति करते हैं,. यह इसका मुख्य सिद्धान्त है और इप सिद्धान्तकी प्राचीन विशे-भताके कारण ऐसा अनुमान किया जानका है कि इसका मूल ई० सन्के पहले ८वी -९वी शता विदेमे है ।" अतएव भगवान पार्थ नाथने भी ऐसा ही धर्मीपटेश दिया था, जैसा कि आज जैनधर्ममें मिलता है, यह मान लेना युक्तियुक्त है।

श्वेताम्बर शास्त्रोंके कथनसे भी हमारे उपरोक्त मन्तव्यमे कुछ बाधा नहीं आती है। उनका भी कथन दिगम्बर जैनशास्त्रोंके अनु-सार इस व्याख्याकी पुष्टि करता है कि मूळमें सब तीर्धकरोंका धर्म एक समान होता है, परन्तु समयानुसार उनके प्रतिपादन ऋगमें अथवा चारित्र नियमोंमें कुछ अन्तर पड सक्ता है, यद्यपि वह मूळ

<sup>×</sup>Glassenapp, Ephemerids Orientales No. 25. P. 13 & Cambridge History of India-Anc. India Vol. I. P. 154. १-जनजगत वर्ष १ ।

भावके प्रतिक्ल और उमको मेटनेवाला नहीं होता है। द्वेताम्बरींके 'उत्तराध्ययन सूत्र'में ऐमा ही वर्णन हमें 'केशी और गौतम 'के सम्बादरूपमें मिलता है। वेशी श्रीपार्ञ्नाथनीकी शिष्य परम्पराके एक आचार्य हैं और गौतम भगवान महावीरनीके प्रवान गणधर है। इन दोनों महानुमार्थोका संघनहित आकर श्रावस्तीके उद्यानोंमें उद्याना और फिर परम्पर समाधान करना बताया गया है। वहां किखा है:—

''पुच्छ भन्ते जहिच्छन्ते केसिं गोयमपब्बवी । तओ केसी अणुन्नाए गोयमं इणमब्बवी ॥ २२ ॥ चाउजामो य जो धम्मो जो इमो पंचिसिर्क्लिओ। देसिओ वद्धमाणेण पासेण य महामुणी ॥ २३ ॥ एगकज्जपवन्नाणं विसेसे किं नु कारणं। धम्मे दुविहे मेहावि कहं विष्यच्यो न ते ॥ २४॥ तओ केसि बुवन्तं तु गोयमो इणमञ्ज्ञी। पन्न समिक्खए धम्मनत्तं तत्तविणिच्छियं ॥ २५ ॥ पुरिमा उज्जुनडा उ वंकनडा य पच्छिमा । मिज्जमा उज्जुपन्ना उतेण धम्मे दुहा कए ॥ २६ ॥ पुरिमाणां द्विसोज्झो उ चरिमाणं दुरणुपालभो। कप्पो मज्जिमगाणं तु सुविसोज्झो सुपालओ ॥ २७ ॥ साहु गोयन पन्ना ते छिन्नो मे संसओ इमो ।" इसका भाव यही है कि ऋषि केशीने गौतमगणघरसे पूछा या कि यह क्या कारण है जब कि दोनों तीर्थद्वरोके धर्म एक ही ट्रेंट्यके लिए हैं तब एकमें चार व्रत और एकमें पाच बताये गये हैं। भगवान पार्श्वनाथनीने 'चारुज्ञाम' धर्म मुख्य बतलाया था और भगवान् महावीर 'पंचमहाव्वय'का प्रतिपादन करते हैं। इस-पर गौतम गणघर यह उत्तर देते बतलाये गये हैं कि 'बुद्धि धर्मके सत्यको और यथार्थ वस्तुओं हो पहिचानती है। पहलेके ऋषि सरल थे परन्तु समझके कोता थे और पीछेके ऋषि अस्पष्टवादी ओर समझके कोता (Slow) थे, किन्तु इन दोनोके मध्यके सरल और बुद्धिमान् थे। इसलिये धर्मके दो रूप हैं। पहलेके मुहिक-लसे धर्म वर्तोंको समझने थे और पीछेके मुशक्तिलसे उनका आच-रण कर सके थे, परन्तु मध्यके उनको सुगमतासे समझते और पालते थे। ' यहां भी वही भाव है। समय प्रव'हके प्रभावको ठयक्त किया गया है, यद्यपि धर्मके मूलभावको बुद्धि नहीं मुलाती है यह स्पष्ट कह दिया गया है । दिगम्बराचार्यके उपरोक्त वक्त--व्यके अनुसार यहां भी भगव न् महावीरके चारित्र धर्मका प्रति पादन " पांच महाव्रत " रूप बतलाया गया है। और वह मध्यके २२ तीर्थंकरोंके निरूपण क्रमसे उन्हीं कारणीवश विभिन्न बतलाया है, जिनको दिगम्बराचार्यने प्रकट किया है। यहां-पर यदि अन्तर है तो सिर्फ ' चातुर्यीमधर्म 'का प्रतिपादन भग-वान पार्धनाथ द्वारा बतलाने में है । दिगम्बराचार्य भगवान पार्व-नाथ एवं मध्यके अन्य तीर्थकरोंका धर्म सामायिक-संयमरूप वत-लाते हैं और स्वेताम्बरम् त्रमें वह चार प्रकारका बतलाया गया है। इवे॰ के मूलसूत्रमें इस 'चातुर्याम' शब्दकी कुछ भी व्याल्या नहीं की गई है, परन्तु उपरान्तके इवेताम्बर टीकाकार उमका भाव

१-जिनमूत्र (S B E ) भाग २ पृ० १२२-१२३।

अहिसा, अचीर्य, सत्य और अपरिग्रह व्रतरूप करते हैं। इस क्रव्सा भाव मूलमें इसी रूप था, इस वातको प्रकट करनेके लिये कोई प्रमाण उपलव्य नहीं है। हां, यह अवस्य है कि बोद्धशास्त्रोमें भी इमी चतुर प्रकारके धमें हा निहपण नेनमाधुओं हे संध्यमें किया हुआ मिलता है परन्तु वहा उपके भाव अहिंसादि चार व्रतोंके रूपमें नहीं बताये गये हें, बिक दिगम्बर सपदायके प्रख्यात आचार्य श्रीसमन्तभद्धमामीके निन्न क्ष्रोकसे उसका सामञ्जस्य ठीक बेठ जाता हुआ वहा मिलता है:—

' त्रिषयाशावनातीतो निरारम्भोऽपरिग्रहः । ज्ञानध्यानतयोरक्तस्तप वी स श्रनस्यते ॥ १० ॥ १

इन इनेक्से तपहाँ अथवा मुन वह वतलाया गया है जो विषयोंकी आजा और आकाक्षाने रहित हो, निराम्म हो, अपरिग्रही और ज्ञ न ध्यानमय तपको धारण किये हुये तपोरन्न ही हो । यहां निर्मय मुनिके चार ही विशेषण गिनाये गये हैं और यह ठीक वैसे ही है जैसे कि वौद्धशास्त्रमें बताये गये हैं। बौद्धशास्त्रमें यह उच्चेल साधु अवस्था (सामन फन्न) को वि वेय मतोके अनुसार प्रगट करने हुये आया है। इसिन् वे यहां र ऋषियों की द्याको स्पष्ट करनेका भाव है और इसी भावमें ऋषियों के चार विशेषण दिगंबर जैनाचार्यने उक्त प्रकार गिनाये हे। अतएव निर्मय धर्ममें चातुर्याम धर्मका भाव उक्त प्रकार था, यह वौद्धशास्त्रके उल्लेखसे स्पष्ट है। इसका विपद विवेचन हमने अन्यत्र प्रगट किया है। अतएव

१-दीवनिकाय ( P. T. S ) साग १ पृ० ५७-५८ । २-देखो \* भगवान नहावीर स्रोर म० वुद्ध ' का परिशिष्ट ।

भगवान् पार्श्वनाथनीके सम्बन्धमें भी इस शब्दका भाव इस रूपमें ही व्यक्त करना विशेष युक्तियुक्त प्रतीत होता है, क्योंकि भगवान् पार्श्वनाथजीके समयमें भी ब्रह्मचर्य धर्मकी आवश्यक्ता बेढब थी, यह हम पहले देख चुके है। जिस प्रकार कहा जाता है कि भग-वान् महावीरजीके समयमें साधुओंमें ब्रह्मचर्यकी शिथिलता देखकर उपका अलग निरूपण करना आवश्यक होगया था उसी तरह वह व्यावर्यक्ता भगवान् पार्श्वनायनीके समयमें भी कुछ कम नहीं थी। इस दशामें क्वे० सूत्रकी इस घटनाकथाका परिचय ठीक नहीं बैठता है। श्री समतमद्राचार्यके बताये हुये विशेषणरूप चातुर्याम घर्म पार्श्वनाथजी और महावीरजी दोनों ही तीर्थंकरोंके शासनमें मिलता प्रगट होता है। फिर यहां अंतर कुछ भी नहीं रहता है और इस हालतमें उक्त २वे० कथनका कुछ भी महत्व रोष नहीं रहता ! यह सामान्य रीतिसे कुछ अटपटासा माछ्म होता है; परन्तु इवे॰ आगमयन्थोके संकलन-क्रनको ै ध्यानमें रखनेसे इसमें संशय अथवा विस्मय करनेको कोई स्थान शेष नहीं रहता! उन्होंने अपने सेद्धांतिक भेदको स्पष्ट करनेके लिये अनेक पूर्वापर विरोधित उल्लेख किये हैं । खासकर उन्होंने बौद्धोंके साहित्यको अपना आदर्शसा माना है। यही कारण है कि स्वे॰ सूत्रग्रन्थों में बहुत कुछ बौद्ध ग्रन्थोसे लिया हुआ सान मिल जाता है। अोर इस

१ 'दिगम्बर जैन ' वर्ष १९ अक ९ से प्रकट हमारी 'श्वेतावर जैनोंके आगमप्रन्थ ' शीर्षक लेखमाला तथा दी हिस्ट्री ऑफ प्री॰ बुद्धि- ' स्टिक इन्डियन फिलासफी पृ० ३७५-३७७ २ जार्ल चारपेन्टियर उत्तराध्ययनसूत्रकी भूमिका और नोट ।

अवस्थामें यह कोई अनोखी बात नहीं है, यदि स्वेतांवराचार्यने बौद्ध यन्थमें चातुर्याम सिद्धातका उज्जेख देखकर उसको अपने शास्त्रमें म्यान दिया हो। अगाड़ी जो सगवान पार्श्वनाथनीको वस्त्र चारण करते हुये वतलाया है, उससे यही प्रमाणित होता है कि यहांपर वास्तविक घटनाका उल्लेख नहीं किया जारहा है, वयोंकि -यह स्वतत्र साझी द्वारा प्रमाणिन है कि भगवान् पार्श्वनाथ भी दिगं-चर वेपमें रहे थे; जैसे कि इम अगाड़ी दखेंगे। तिमपर उक्त क्वे ॰ सूत्रमें गौतमगणघरको अलग संवतिहत एकाकी विचरते पगट किया नाया है। वहां भगवान् महावी(कां कुछ भी उल्लेख नहीं है, किन्तु चह प्रकट है कि भगवान महाबीर संवमहित विहार करते ये और उनके प्रधान गणवर गौतमस्त्रामी सदा ही उनके साथ रहते थे। च्चे॰के सुत्रकताङ्गर्ने (२।६) गोशालने इसी वातको लस्य करके भगवान महावीरपर आक्षेत्र किया है। श्वेताम्बर्रोके उवासग दमाओं के अन्थसे भी भगवानके संघमें गौतम गणघरका साथ रहना प्रमाणित है। अतएव यह किप तरह पर संभव हो मक्ता है कि गौतमस्वामी अक्ले ही केशी ऋषिको श्रावस्तीमें मिले हों ? इस दशामें दवे॰ सुत्रके उक्त कथनको यथार्थ सत्य स्वीकार करलेना जरा कठिन है; भरन्तु इतना तो स्पष्ट ही है कि उसका आधार एक ऐतिहासिक त्तव्य है जो भगवान पार्वनाय और भगवान महावीरके धर्ममें एक सामान्य अन्तर प्रगट करता है। अस्तुः

'इत्तराध्ययन सूत्र'में अगाडी वहुतसे छोटे मोटे मतमेदोंका उद्येख किया गया है, किनमें मुख्य मुनिलिङ्ग विषयक है। जेषमें मतित या संवंतमें वहां कहीं भी कुछ उद्येख नहीं है। इस मुनिलिङ्ग प्विषयक उल्लेखका विवेचन हम अगाड़ी भगवान् महावीरनीका संबध प्रगट करते हुये करेंगे। किंतु अपने विषयको स्पष्ट करनेके लिये उस उद्धरणको यहीं देदेना हम आवश्यक समझते हैं, जिससे पाठकोंको तीर्थंकरोंके धर्मोपदेश संबंधी हमारी प्रारंभिक व्याख्याकी सार्थकता और भी स्पष्ट हो जावेगी। उत्तराध्ययन सूत्रमें लिखा है:—

"अन्नो वि संसओ मज्झं तं मे कहंसु गोयमा॥ २८॥ अचेलगो य जो धम्मो जो इमो सन्तरुत्तरो । देसिओ वद्धमाणेण पासेण य महाजसा ॥ २९ ॥ एगकज्जपवन्नाणं विसेसे किं नु कारणं। लिंगे दुविहे मेहावी कहं विष्पचओ न ते ॥ ३० ॥ केसिमेवं बुवाणं तु गोयमो इणमब्बवी। विन्नाणेण समागम्भ धम्मसाहणमिच्छियं ॥ ३९ ॥ पचयत्थं च लोगस्स नारभाविह विगप्पणं । जत्तत्थं गहणत्थं च लोगे लिंगपशोयणं ॥ ३२ ॥ अहभवे पइना उ मोक्खसब्भूय साहणा । नाणं च दंसणं चेव चरित्तं चेव निच्छए ॥ ३३ ॥ यहा केजीश्रमण गौतम गणधरसे यह पुछने बताये गये हैं कि 'वर्द्धमानस्वामीके धर्ममें वस्त्र पहिनना मना है और पाइर्वनाथ-जीके धर्ममें आभ्यन्तर और बहिर वस्त्र घारण करना उचिन है। दोनों ही घर्म एक उद्देश्यको लिये हुये हैं फिर यह अन्तर कैसा ? गौतमगणघर उत्तरमें कहते हैं कि 'अपने उत्कृष्ट ज्ञानसे विषयकों निर्घारित करते हुए तीर्थंकरोंने जो उचित समझा सो नियत किया। भार्मिक पुरुषोंके विविध बाह्य चिन्द उन हो वैसा समझनेके लिये

दताये गये हैं। लक्षणमय चिन्होंका उद्देश्य उनकी घार्मिक जीवनमें उपयोगिता है और उनके स्वरूपको प्रकट करना है । अब तीर्थ-करोंका कथन है कि सम्यक्ज्ञान, दर्शन और चारित्र ही मोक्षके कारण हैं (न कि बाह्य चिन्ह)।' केशीश्रमण इप उत्तरसे संतो-पित हो नाते हैं । इस घटनामें भी ऐतिहासिक सत्यको पाना जरा कठिन है, यद्यपि आजकल इतिहासज्ञ इसी मान्यतासे पार्श्वनाथ-जीकी जिप्य परम्पराको बस्त्रधारी प्रकट करते हैं, किन्तु हम अगाड़ी देखेंगे कि बात वास्तवमें यू नहीं है। जैन मुनियोका मेष प्राचीन कालमे भी नग्न ही था। यहापर जिस सरलतासे इस गंभीर मत-मेदका समाधान किया गया है, यह दछव्य है। उस जमानेमें जबिक सेद्धान्तिक वादविवादका संवर्ष चर्मतीमापर था तव इस मत-भेदका राजीनामा उप सरल ढंगसे होगया होगा जैसा कि उक्त इवे० सूत्रमें कहा गया है, यह कुछ नीको नहीं लगता है। फिर भी जो हो, इससे हमारे कथनकी पुष्टि होती है कि समयप्रवाहका प्रभाव सामान्य धार्मिक क्रियायोने अन्तर लासका है। मगवान् पार्श्वनाथ और भगवान् महावीरजीके धर्मोपदेशके मध्य जो अन्तर था वह हम ऊपर देख चुके है और उससे यह स्पष्ट है कि भग-वान् पार्श्वनाथ द्वारा प्रतिपादित धर्म भी पायः वैसा ही था, जैसा कि आज हमें मिल रहा है। अस्तु,

भगवान पादर्वनाथनीने अपने घर्मोपदेश द्वारा उस समयके सेन्द्रान्तिक वातावरणको प्रोढ़ बना दिया था। साधरण जनता लोकिक सोर पारलोकिक दोनो ही वातोमें पराश्रित हो रही थी। लोकिक

१ जनसूत्र (S B. E) भाग २ पृ० १२३

वातोंमें ब्राह्मणवर्ण अपनी प्रधानताका सिक्का जमाये हुये था, यह हम देख चुके हैं । साथ ही यह भी जान चुके हैं कि ईश्वरवादका बोलबाला उस समय होरहा था और जनता पारलौकिक बातोंमें भी पराश्रित बनी हुई थी। लोगोको विश्वास था कि जगतमें जो कुछ किया होरही है वह ईश्वर आज्ञाका फल है तथापि विप्र लो-गोंकी सहायतासे यज्ञ आदि रचकर इतना पुण्य कमा लेना इष्ट होता था कि जिससे प्रभु प्रसन्न होकर उन्हें स्वर्गमुखका स्वामी बना दें। इसीमें पारलोकिक धर्मकी इतिश्री साधारण जनताके लिये हो जाती थी और लौकिक धर्ममें येनकेन प्रकारेण पुत्र-मुखके दर्शन कर लेना आवश्यक होरहा था। यहां ब्रह्मचर्य धर्मका प्रायः अभाव ही था, साधारण जनता इस दशासे पूर्ण संतोषित नहीं थी, यह भी हम देख चुके हैं। अस्तु, इस अवस्थामें लोगोंको पराश्रिताक दुःख-दाई पंजेसे निकालना आवश्यक था । परावलम्बी होना हरहालतमें बुरा है, भगवान् पार्श्वनाथनीके धर्मोपदेशसे लोगोंको यह बात विल्कुल हृदयंगम होगई थी।

भगवान् पार्श्वनाथने कहा था कि यह लोक अनादिनिधन है। न कभी इसका प्रारंभ हुआ और न कभी इसका अन्त होगा, यह जैसा है वैसा ही रहेगा। परंतु इसमें परिवर्तन होते रहते हैं। इन परिवर्तनों में एक पर्याय—हालतकी उत्पत्ति, उसका अस्तित्व और दूसरीका नाश होता रहता है। इसतरह इस लोकमें कोई भी वस्तु स्थाई नहीं हैं। सब ही परिवर्तन शील हैं, अस्थिर हैं, पानीके बुदबुदेके समान नष्ट होनेवाली है, इसलिये इस परिवर्तनशील संसारके मोहमें पड़ा रहना ठीक नहीं हैं। जीव नित्य है । वह अनादिकालसे इस संसारके झूंठे मोहमें पड़ा हुआ दुःख भुगत रहा है। परपदार्थ जो पुद्गल है उसके संवन्धमें पड़ा हुआ यह जीव एक भवका अन्त करके दूसरेमें जन्म लेता है। इस तरह यद्यपि संसारमें वह जन्म-मरणरूपी परिभ्रमणमें पड़ा रुलता रहता है, परतु वह मूलमें अपने स्वभावसे च्युत नहीं होता है। वह अपने स्वभावमें अनंतदर्शन, अनंतज्ञान, अनंतसुख और अनंतवीर्य रूप है; कितु पौद्गलिक सम्दन्धके कारण उसके यह स्वाभाविक गुण जाहिरा प्रगट नहीं रहते हैं । वह उसी तरह छुप रहे हैं जिस तरह गंदले पानीमें उसका निर्मल रूप छुप जाता है। इस तरह जीव और पुद्रल अर्थात् अजीवकी मुख्यतासे ही इस लोकमें विविध अभिनय देखनेको मिल रहे हैं। अनीव पदार्थ पुद्रल, घर्म, अधर्म, आकाश और काल रूप हैं। पुद्रल स्पर्श, रूप, रस, गंधमय है और इसका जीवसे कितना घनिष्ट संत्रध है, यह ऊपरके कथनसे पकट है। यह अनंत है और अणुरूप है। धर्म और अधर्म द्रव्योका भाव पुण्य-पाप नहीं है। यह एक स्वतत्र प्रकारका पदार्थ है जो जीवको क्रमसे चलने और ठहरनेमें सहायक है। जिस तरह पानी मछलीकी सहायता करता है उसी तरह धर्म द्रव्य जीवकी गतिमें सहायक है और जैसे वृक्षकी छाया

१ बोह्यों विश्व 'ब्रह्मजालसुत्त'में प्राचीन श्रमणोंका ऐसा ही श्रह्मान वनलाया गया है। वहा लिखा है कि श्रमणोंके अनुसार 'जीव नित्य हैं; लोक किसी नवीन पटायंको जन्म नहीं देता है। वह पवंतकी भाति नियर है। यद्यपि जीव ससारमें पित्रमण करते हैं तो भी वे हमेगा वसें के रहने हैं। यह डहेच भगवान पार्श्वनायके सम्बन्धमें है। इसके लिए देसो भगपान महावीर और म॰ दुद्ध पृ० २२०।

वटोहीको प्रिय है वैसे ही अधर्म द्रव्य जीवको स्थिर रखनेमें सहा-यता देती है। आकाश द्रव्य अनंत है और इसका कार्य जीवादि द्रव्योंको अवकाश देना है और कालद्रव्य भी एक स्वतंत्र और अखंड द्रव्य है जो पर्यायोंमें अन्तर लानेमें कारणभूत है। इस प्रकार जीव, पुद्रल, धर्म, अधर्म, आकाश और काल-ये छह द्रव्यः इस लोकको वेष्टित किये वतलाये गये हैं। प्रधानतया जीव और अजीवमे ही ये सब गर्भित हैं। और संसारी आत्माके उल्लेखसे इन दोनों द्रव्योंका बोध एक साथ होता है। अतएव भगवान् पाइवेनाथने स्वयं जीदको ही पूर्ण स्वाधीन बतलाया था। इसः लोकका नियंत्रण किसी अन्य ईश्वर आदिके हाथमें नहीं सौंपा था और न उसके द्वारा इस लोकको सिरजते और नाश होते बतलाया था । स्वयं जीवात्मा ही अपने कर्मीसे संसार दुःखमें फंसा हुआ है और वही अपने सत्प्रयत्नों द्वारा इस दुःखबन्धनसे मुक्त होसका है। परावलम्बी होनेकी जरूरत नहीं है। सचमुच इस पाकृत उपदेशका अप्तर उत्तसमय लोगोंपर खासा पड़ा था। सबहीको अपना अस्तित्व बनाये रखनेके लिये इस पाकत संदेशके अनुरूप किंचित् अपने सिद्धान्तोंको बना लेना पडा था और बहुतेरे लोग तो स्वयं भग-वान्की शरण आगये थे, यह हम अगाड़ी देखेंगे। भगवानका उपदेश पाकृत रूपमें यथार्थ सत्य था, वह अगाध था और एक विज्ञान था । यहापर उसके सामान्य अवलोकन द्वारा एक झांकी-भर लगाई जासक्ती है। पूर्ण परिचय और उसका पूर्ण महत्व जाननेके लिये तो अतुल जैनसेद्धान्तिकग्रंथोंका परिशीलन करना उचित है। अस्तुः

भगवान्के उस स्वाधीन संदेशका समुचित स्रादर हुआ । उस समय लोग यह जाननेके लिये उत्सुक हो उटे कि आलिर संपारमोहमें फंप्ता हुआ यह जीव किप्ततरह सुन्त-दुख सुगतता है। इसके भले-बुरे कार्योका फल सुख दुखरूपमें क्योकर मिल नाता है ? कोई वाह्यशक्ति तो ऐसी है नहीं नो इसे सुख-दु ख पहुंचाती हो और यह सुल-टु लका अनुभव करता ही है। इसका भी कोई कारण होना चाहिये ! भगवान् पार्वनाथके निक-टसे उनकी इस गंकाका समाधान होगया था । भगवानने वतला दिया था कि इस लोकमें एक ऐमा सुदम पुद्गल (Matter) मौजूद है, जो संसारी जीवात्माकी मन, वचन, कायरूप क्रियाकी प्रवृत्ति, जिसको कि योग कहते हैं, उसके द्वारा उसकी ओर आकर्षित होकर कषायादिके कारण उससे संबंधित होजाता है। यही उसे सुख और दुखका अनुभव कराता है। जीवात्मा अनादिसे इस पुद्रलंक संवधमें पड़ा हुआ है और इसके मोहमें पड़ा इच्छाका गुलाम वन रहा है। इस इच्छा राक्षसीके फरमानेंकि मुताबिक उसे अपने मन, वचन और कायको प्रगतिजील बनाना पड्ता है, जिसके कारण सुक्ष पुद्रल-परमाणु उसमें उसी तरह आकर चिपट नाते हें निस तरह शरीरमें तेल लगाये हुये मनुष्यकी देहपर मिही स्वयं आकर जकड़ जाती है। नीवात्माकी मन, वचन और कायरूप क्रिया मुख्यतः क्रोध, मान, माया, लोभरूप होती है। वस जितनी ही अधिकता और तीव्रता इन क्रोध, मान, माया, लोभरूप क्षायोके करनेमें होती है उतने ही अधिक और तीव रूपसे सृत्म पुढ़ल परमाणुओं, जिनको कर्म-वर्गणायें ऋते हैं, का आगमन उसमें होता है और उतना ही स्थिषक और तीव उसका संसार वंधता है। यदि कोई व्यक्ति वहुत ही मन्दकपायी है तो सचमुच ही उसका भविष्य किचिंत सुखमय है और इसके वरअक्स जो व्यक्ति वहुत ही उग्ररूपमें कषायोंमें लीन है तो उसके लिये अगाडी दुःखोंकी जलती भट्टी तैयार है। इसलिये यह जीवात्माके ही आधीन है कि वह चाहे अपने जीव-नको सुखरूप बनाले अथवा उसे दुःखोसे तप्तायमान एक ज्वाला-मुखीमें पलट दे ! किन्तु उसे यह भी ध्यान रखना जरूरी है कि इस संसारमें वह पूर्ण सुखी नहीं बन सक्ता है। घन-सम्पत्ति और ऐश्वर्य उसे निराकुल सुलको नहीं दिला सक्ते हैं। स्त्री, पुत्र और चंधुनन उसे सच्चे सुखका अनुभव नहीं करा मक्ते हैं। लोकमें कोई ऐसा पदार्थ नहीं है जो उसे स्थाई सुखका रसास्वादन करा सके! जब कभी हम किसी कारणसे अनंदमग्न होजाते हैं, तो यही कहते हैं कि 'आज हमने अपने आपका खूब आनंद छ्टा।' (We well enjoyed ourselves) यह उद्गार साफ कह रहा है कि हमारे वाहिर कही भी आनंद अथवा सुख नही है! हम कहते हैं कि बिट्या मिए। त्र या सोहनह छुए में बड़ा आनंद है, उसके खानेसे हमें आनंद मिलता है, परन्तु यह झूठा ख्याल है। न तो सोहनहलुएमें आनन्द है और न उसके मीठा२ स्वाद लेनेमें कुछ सुख है। कितना भी खा लीनिये, पर उससे तृप्ति नही होती कि फिर उसको कभी न खानेके लिये तबियत न चले। फिर सोह-नहलुआ सबको अच्छा भी नहीं लगता, कोई २ उसके नामसे चिढ़ते हैं तो फिर भला सोहनहलुएमें आनन्द कहा रहा ? यदि उसका गुण आनंदरूप है तो सबको ही उसमें आनंद मिलना

चाहिये, किन्तु सक्को समान रीतिसे उसमें आनंद नहीं मिलता । इसी तरइ पान भारतीयोंको वडा प्रिय है। उसको खानेसे उनको **धानंद मिलता है, परन्तु यूगे पेयन लोग उसको एक बहुत बुरी** चीन समझने हैं फिर वह आनन्ददायक वस्तु कहां रही ? रोगी मनुष्यको वही मिष्टान्न कडु आ माल्यम देता है निप्तको वह पहले बड़े चावसे खाता था। इन प्रत्यक्ष उदाहरणोंसे यह स्पष्ट है कि बाह्य पदार्थीमें सुख अथवा आनन्द नहीं है। साथ ही जरा और विचार करनेसे यह भी विदित हो नाता है कि इंद्रियननित विष-योंकी तृप्ति करनेमें भी सुख नहीं है। लोग कहते है कि मिठ ई खानेमें बड़ा आनन्द मिलता है। दूपरे शब्दोमें रसना इंद्रियकी मना लूटनेमें आनन्द मिलता खयाल किया नाता है, परन्त यहां भी भुलावा है। जिस समय इम किसी गइन चितामें व्यस्त होते है तो हमें रसना इदियका मजा तृप्त नहीं कर सक्ता है। हम उस विचारमग्न दशामें यह नहीं जान पाते हैं कि हमने क्या और कितना खा लिया है। यह क्यों होता है ? यदि रसना इंद्रियमें आनन्द देने या सुखी बनानेकी शक्ति होती तो वह हरसमय आनददायक होना चाहिये थी ? परन्तु प्रत्यक्ष ऐसा नहीं होता है। जनतक जीवात्माका उपयोग उस इंद्रियकी कियामें लीन रहता है तब ही तक उसे आनन्द जैमा अनुभव होता है। इमलिये फहना होगा कि इन्द्रियननित विषयवासनाओं में भी सुख नहीं है। सुख स्वयं हमारे भीतर है-हममें है-हमारी उपयोगमई भान्मामें है। अतएव सचा सुख पानेके लिये इमको सब ही ऐसे सम्बन्धोंको त्याग देना आवश्यक है जो जीवात्माके स्वभावके प्रति-

कूल हैं, और इन परसम्बंधोंको त्याग देना उसी तरह संभव है।
जिस तरह देहपर चिपरी हुई मिट्टीको अलग कर देना सम्भव है।
नाइट्रोजन और हाइड्रोजन गेंसें अपने सम्बधितरूपमें अपनी असली
हालतको जाहिरा गवा देतीं हैं, परन्तु वह अपनी स्वाभाविक दशामें
उसे फिर प्राप्त कर लेती हैं। यही संसारमें रुलते हुये जीवके लिये
संभव है, किन्तु यहापर एक प्रश्न अगाडी आता है कि सूक्ष्मपुद्गल
कर्मवर्गणायें उसे दुःख और सुख कैसे पहुंचाती हैं ? उनसे एक
साथ दो तरहकी हालत कैसे पैदा होजाती है ?

मगवान् पार्श्वनाथके घर्मी ग्रदेशमें इम शङ्काका प्राक्टन निरसन किया हुआ मिलता है। उन्होंने बतला दिया है कि कर्मवर्गणाओं के अनेकानेक भेद हैं। जितनी ही हालतें इस समारमें हो सक्ती हैं उन सबके अनुरूप कर्मवर्गणाएं मौजूद हैं। शरीरको सिरननेवाला केवल एक नामकर्मरूपी सुक्ष्म पुद्गल ही है, परन्तु उसके अन्तरभेद भी कई हैं। हिड्डियोंका निर्माणकर्ता एक 'अस्थिकमें' उसीका भेद है, किन्तु यह सम्ग्र कर्मवर्गणामें मुख्यत आठ प्रकारकी बताई गई हैं। इन्होंके उत्तरभेद १४८ हो नाते हैं और फिर वह अगिणतमें भी परिगणित किये जासके है। उसके मुख्य आठ भेद इस प्रकार वताये गए हैं:-

- १. ज्ञानावर्णीय कम-वह शक्ति है नो नीवात्माके ज्ञान गुणको आच्छादित करती है।
- २. दर्शन(वर्णीय कर्म-वह शक्ति है जो जीवात्माके देख-नेकी शक्तिमें बाधा डालती है।
- ३. अंतराय कर्म-यह आत्माके निज बलपर आच्छाद्न डालता है।

- ४. मोहनीय कर्म-इसके द्वारा आत्माका श्रद्धान व चारित्र-गुण विक्त होता है। यहांतक यह चारो कर्म आत्माके निजी त्वभावके विरोधक हैं, इसिलिये इन चारोंको 'चार घातिया कर्म' कहते हैं।
- ५. वेदनीय कर्म-वह शक्ति है निसके द्वारा ससारी नीवको सुख-दु खकी सामियी पाप्त होती है।
- ६ नामकर्म-वह शक्ति है जिसके द्वारा जीवात्मा विविध शरीर धारण करता है।
- ७. गोत्रकम-वह शक्ति है निसके द्वारा जीवात्मा उच और नीच कुलमें जन्म लेता है।
- ८. और आयु कर्म-वह शक्ति है निसके द्वारा जीवात्मा एक नियत कालके लिये मनुष्य, देव, तिर्यंच और नर्कगतिमें निर्वा-सित रहता है।

इन आठ प्रकारकी कर्मशक्तियों के कारण ही जीवातमा संसा-रमें सुख-दु:ख सुगतता रहता है। यह कर्म शक्तियां मनुष्यकी मन, वचन, कायकी दुरा और भली क्रियाके अनुसार ज्यादा और कम जटिल होनी रहती हैं, यह ऊपर देखा जाचुका है। जनशा-स्त्रोंमें बड़े विस्तारसे इन कर्मशक्तियों के फल देनेका व्यौरा दिया है। तत्वार्धधगम सूत्र और गोमहमारनीमें इसको इमतरह स्पष्ट कर दिया है कि मनुष्य अपना भविष्य जसा चाहे वेसा बना सक्ता है। उमे पास्त नियमोक्षा प्रत्यक्ष अनुभव होजाता है, जिसके बल वह सपने आय-व्ययका लेखा बगवर मिलाता रहता है। यह कर्मव-गंनाय हरक्षण जीवातमामें आती भी रहती है और झड़ती भी जातीं हैं क्योंकि जीवात्मा इस संसारमे किसी क्षणके लिये भी प्रतिदिन मन, वचन, कायरूपी संकल्य विकल्पोसे रहित नहीं है। यदि किसी व्यक्तिने चिढ़कर अपने विपक्षीके ज्ञानो-पार्ननमे अंतराय डाल दिया, उसकी पुस्तकोंको छुपाकर रख दिया, उपने वहा अपनी असत् क्रियासे अपने आत्माके ज्ञानगुणको और ज्यादा ढक लिया; क्योंकि दूमरेके ज्ञानमे बाधा डालते समय उसके परिणामोर्ने विकलता और कायकी असत्क्रिया हुई थी, जो तदूप सुक्ष्मपुद्गलको अपनी ओर खींचनेमे मुख्य कारण थी। इसी तरह दूसरेके दर्शन करनेमें अंतराय डालना, किसीको लाम न होने देना आदि ऐमी क्रियार्ये हैं जो आत्मामें दर्शनावणीय अन्तराय आदि कर्ममलको अधिकाधिक वढ़ाती हैं। इनके बरअक्स दूसरोको ज्ञानदान देना, पढाना, शकाकी निवृत्ति करना, छात्रवृत्ति देना, यन्थोका पकाश करना आदि ऐसे कृत्य हैं जो ज्ञानको आवरण करनेवाली कर्मवर्गणाको क्षीण बना देते हैं और इस दशामें जीवात्माका ज्ञान अधिकाधिक प्रगट होता है। संसारमें जो कोई अधिक ज्ञानवान और कोई बिलकुल नड़बुद्धि दिखलाई पडता है उसका यही ज्ञानावर्णीय कर्मकी अधिकता अथवा कमताई कारण है। इसी तरह किसीको इष्टदेवके दरीन करा देना, लाभके मार्गमेंका रोड़ा द्र कर देना, धर्माचरण करना आदि सद्कृत्य ऐसे हैं जो आत्माके निजी गुणोंको प्रगट होने देनेमें सहायक हैं। इस तरह शुभाशुभ कमी द्वारा आत्माकी विविध दश।एं होती हुई इस संसारमें देखी जाती हैं।

भगवान्ने अपने उपदेश द्वारा प्रत्येक मनुष्यके लिये यह सुगम बना दिया है कि वह अपने प्रयत्नों द्वारा सच्चे सुखको 'पाले और अपने देनिक मीनान रोजलगा ले। पट्लेश्यार्थे आत्माकी विविध दशाओका स्पष्ट दिग्दर्शन करा देती हैं। इनके कारण आत्मार्में कुछ अन्तर नहीं पड़ता है। आत्मा तो मूलमें दर्शन ज्ञानमई और निरावरण है । यह लेक्यायें उसके सासारिक दशाकी हीनता और उन्नतावस्थाको वतलानेवाली हैं । यह एक कांटा है, निसंपर मनुष्य जीवन की अच्छाई और बुराई हमेगा अन्दाजी जासकती है। कुछ लोग इन पट्लेश्योंको मक्खलिगोशालके छह अभिजाति सिद्धान्तके अनुसार समझते है परन्तु यह इन है। गोशाल जीवात्माओंका काय अपेक्षा विभाग करता है और उसकी साहक्यता भगवानके वताये हुये जीवोंके षट्काय भेटमे किचिंत अवस्य होती है " यह पर्लेश्यार्थे कृप्ण, नील, कापोत, पीत, पद्म और शुक्करूप वतलाई गई हैं। पहलेकी तीन तो नि कुछ है और जेष ज्ञमरूप हि । इनका भाव समझानेके िरये जनशास्त्रीमें छह मनुष्योंका उदाहरण दिया हुआ मिलता है। कहा जाता है कि छह मनुष्य आमों हा मजा चलनेके लिये एक नित्रके वगीचेमें पहुंचे । मित्र साहव वडे सन्नोपी और कानिषिय जीव थे। उनने वहांपर स्वतः गिरे हुये जो आम पड़े हुये थे उनको ग्रहण करके अपनी तृप्ति कर ली। इनके एक घनिष्ट नित्र जिनपर इनका प्रभाव किचित अधिक पड़ा हुआ था, इनड़ीके पाम खड़े रहकर पेडको हिला २ कर आम लेने लगे । इनसे इटकर एक दूमरे मित्र थे, उनको इतनेसे

१—ने० के जानोंसे बटा रखा है कि सगतान सहाधीरके पिता हुप गिर्दार पट्कायके जीवोंकी पूर्व रक्षा बरने थे । देखो प्री० बुद्धिस्टिक इन्दिक फिलामफी पूर्व २०३ ।

तप्तसी नहीं हुई और वह चटसे पेडार चढ़ गये और उसपरसे वीन २ कर आमोसे अपनी झोली भरने लगे। इनके साथी इनसे भी एक कदम अगाडी वढ़ गये। उनने गुंचेदार टहनियोको तोड-कर अपनी हाथ भरकी जीभकी लालसा मिटाना चाही। किन्तु इन महाशयके पड़ोसी इनसे भी बड़े चढ़े निकले। उन्होंने गुहोंको काटकर अपनी हवश पूरी करना चाही। परन्तु उनके भी गुरु इनके हमजोली निकल पड़े। उनने जहसे ही पेड़को काट लेनेकी ठहराई । इसतरह इस उदाहरणमे आये हुए व्यक्तियोंके व्यवहा रसे लेश्याओका स्वरूप स्पष्ट हो नाता है। पहले मित्र साहबके परिणाम शुक्कलेश्यारूप थे। वह प्राकृत रूपमें संतुष्ट थे। उनके माकांक्षाका पायः अभाव था । दूपरे पेड़को हिलानेवाले महाशय पद्म छेश्याकी कोटिमें आ जाने है। इनकी तृष्णा मन्द रूपमें भड़कती कही जासक्ती है। पेड़पर चड़कर आम तोडनेवाले महा-नुमावके भाव पीतलेश्या रूप थे। यहातक भी गनीमत है। यह परिणाम भी ज्यादा बुरा नहीं है। इपमें असंतोषकी मात्रा सीमाको उक्तंघन नहीं कर गई है। किन्तु शेषके तीनो मनुष्योंके परिणाम निः छष्ट है। वह सीमाको उछ्छव गरे है। उनके ऋमसे कापोत, नील और कृष्ण लेश्याका सङ्गाव समझना चाहिये । इस प्रकारसे चे लेश्यायें मनुष्यको उसकी दैनिक पवृत्तिका स्पष्ट दर्शन करा देती हैं। पीतलेश्यारूप यदि उसका लोकिक व्यवहार है तो भी गनीमत है। वहांतक वह मनुष्य अवस्य रहेगा और अवस्य ही मौका पाकर पद्म और शुंक्छलेश्या रहा भी अपनी दैनिकचर्या वना सकेगा। परन्तु जो व्यक्ति कापोत लेश्यामें जा फंसा है, उसके

लिये पीतलेश्यामें थाना भी किठन है। फिर मला नील और कृष्णलेश्यावालोंकी तो वात पूछना ही क्या है? उपरकी तीन शुभ लेश्यायोंक्ष्य जिसका जीवनन्यवहार होगा, वही अपने निजहबरूप अर्थात् सच्चे सुलको जल्दी पा सकेगा! इसतरह भगवानका धर्मी-पटेश हरतरहसे मनुष्यको स्वाधीन बनानेवाला था। उसको बस्तुका स्वरूप, सच्चे सुलका मार्ग और मार्गको प्रकट बतलानेवाला कुतुब-नुमा जिसा यंत्र भी अच्छीतरह समझा दिया गया था। अतएव यह मनुष्यकी इच्छापर निभर था कि चाहे वह पराधीन बना रहे और चाहे तो स्वाधीन बनकर सच्चे सुलको पाले।

यह वात उस समयके लोगोंको भगवानके घर्मोपदेशसे विल-कुल स्पष्ट होगई थी कि जीवातमा स्वय अपने ही बलसे सच्चे सुखको पासक्ता है। इसिश्ये वह अपने ही आत्माका आश्रय लेना हर कार्यमे आवश्यक समझने लगे थे। स्वातंत्रयिय वनकर वह न्यायोचित रीतिसे जीवन यापन करते थे और अपना उद्देश्य सच्चे सुख-मोक्षधामको पानेमें रखते थे। इसके लिए श्रीकुन्दकुन्दाचा-यंके शब्दोंमें वे लोग निम्न उग्नयको काममें लाते थे:—

"जह णाम कोवि पुरिसो रायाणं जाणिकण सद्दृहि। तो तं अणुचरिं पुणो अत्यत्यीओ पयत्तेण ॥२०॥ एवं हि जीवराया णाद्व्यो तह्य सद्दे द्व्वो। अणुचरिद्व्वो य पुणो सो चेवदु मोक्खकामेण ॥२१॥" ॥ समयसार ॥

भाव यही है कि जिसप्रकार कोई घनका लालची पुरुष राजाको जानकर उसमें श्रद्धा कर लेता है और उनकी सेवा भक्ति

वडे प्रयत्नसे करता है उसी तरह मोक्षसुखको चाहनेवाले व्यक्तिको अपने आत्मारूपी रानाकी पहिचान करके उसमें श्रद्धा करनी चाहिये और फिर उसकी आराधना करनेमें लीन होजाना चाहिये। उसको जान लेना चाहिये कि आत्माका स्वभाव रागादिक भावोसे भिन्न ज्ञान, दर्शन और सुखरूप है। आत्मा अनादि, अनन्त और एक अखण्ड पदार्थ है, वह संकल्प-विकल्पसे रहित शुद्ध बुद्ध है, वह स्पर्श, रस, गन्ध, वर्णसे भी रहित है, साक्षात् सच्चिदानंदरूप है। सच पूछो जो आत्मा है वही परमात्मा है-जो में हूं सो वह है। इसिलेये अन्यकी शरणमें जाना वृथा है। इसपकार आत्माके शुद्धस्वरूपमें श्रद्धान करके, सम्यग्दर्शन और सम्यग्ज्ञानको पाकरके आत्माके गुणोंमें विचरण करना श्रेष्ठ है । यही सम्यक्चारित्र है । मुक्तिका मार्ग इसी सम्यय्दर्शन ज्ञान चारित्ररूप है; परन्तु साधा-रण जीवात्माओके लिये सहसा यह संभव नहीं है कि वह एकद्म इस उच दशाको प्राप्त कर लें। वह संमारके मोहमें फंसे हुये हैं। इस कारण उनके लिये व्यवहार मोक्षमार्गका निरूपण किया गया है, जिसपर चलकर वह निश्चय रत्नत्रय धर्मको पा लेते है। व्यवहारसे जिनेन्द्र भगवान् द्वारा प्रतिपादित सात तत्त्वों और नव पदार्थेरूप घर्ममें श्रद्धा रखना सम्यग्दरीन है। उनका ज्ञान पाप्त करना सम्यम्ज्ञान है और श्रीजिनेन्द्रदेवकी उपासना करना, सामा-यिक जाप जपना, हिंसा, झूठ, चोरी, कुशील, परिग्रह रूप पांच पापोंसे दूर रहना आदि नियम सम्यक्चारित्रमें गर्भित हैं। सामान्य जैनीको मधु-मद्य-मांसका त्याग करके उपरोक्त प्रकार अपना नीवन बनाना आवश्यक होता है। इसप्रकारका आचरण बना

करके वह क्रमश. उन्नित करता जाता है और इस लिहानसे उसके ग्यारह दर्ने भी नियुक्त हैं: जिनको ग्यारह प्रतिमाय कहते हैं। इनमें चारित्रकी शुद्धता क्रमशः बद्दती गई है, जो आखिरमें उस मुमुख्यको सच्चे मोक्षमार्गके द्वारपर पहुंचा देती है। पवतकी शिखरपर कोई भी व्यक्ति एक साथ छलांग मारकर नहीं पहुच सक्ता है। यही दशा यहां है—जीवात्मा दु खोंके गारमें पड़ा हु मा है. वह उनसे तब ही निकल सक्ता है जब अपनेको संमाल कर किनारेकी ओरको पग बढ़ाता हु मा बाहरकी ओरको निकले

यहांतकके कथनसे संमन है कि यह शंकायें भी अगाड़ी स्रायें कि कमी जीवात्माको संपारमें फंसा हुआ दुःखी वताया गया है, कमी उसीको पूर्ण सुखहर कहा है - कभी कर्मको उसके दु खका कारण वत्तलाया है और कभी उसको पूर्ण स्वाधीन कह दिया है। यह तो एक गोरख घंघेका सा पेच है। लोगोंको मुलावेमें डालना है परन्तु वात दर अपल यूं नहीं है। गम्भोर विचारके निकट ऐसी शंकाय काफ्र हो नाती हैं। जीवात्माको स्वमावमें शुद्ध और सुसहर कहा गया है परन्तु वह अनादिकालसे संमारमें कमोंके आधीन हुआ दु.ख उठा रहा है: इनिलये वह अपने स्वमानको पूर्ण प्रगट करनेमें असमर्थ है। उसकी दशा उस चिड़ियाकी तरह है जिसके पल सीं दिये गये हों और जो उड़ नहीं मक्ती है। परन्तु इस पराघीन अवस्यामें भी उसके उड़नेकी जिक्त मौजूद है। यदि वह प्रयत्न करके अपने वंघनोंको काट डाले तो वह अवरूप उड़ सक्ती है। यही दशा संसारमें फंसे हुये जीवात्माक्ती है। संमारी अवस्थामें वह स्वाचीन नहीं है। इमों की जटिलता और विधिलताके अनु-

सार ही वह कम और अधिक रीतिसे अपनी स्वाधीनताका उपभोग कर सक्ता है; परन्तु इसके माने यह भी नही है कि जैसा कर्म उसे नाच नचायंगे वैसा वह नाचेगा ! वह अपनी किंचित व्यक्त हुई आत्मशक्तिको मौका पाकर पूर्ण व्यक्त करनेमें प्रयत्नशील होसक्ता है-बराबर प्रयत्न जारी रखनेपर वह जटिलसे जटिल कर्म-चंधनको नष्ट कर सक्ता है, क्योंकि आखिरको वह स्वाधीन और पूर्ण शक्तिवान ही तो है। इसिलये भगवान्ने सर्व जीवन घट-नाओंको बिल्कुल परिणामाधीन अथवा कमीश्रित ही नहीं माना था और इसतरह प्राकृत रूपमें जीवात्माके दो भेद शुद्ध और अञ्चद्ध अथवा मुक्त और संसारी बताये थे । मुक्त नीव इसलोककी शिखरपर मदा मर्वदा अनन्तकाल तक अपने सुखरूप स्वभावमें लीन रहते हैं और संसारी जीव इस संसारमें अपने मले बुरे कर्मीके अनुसार उस समय तक रुलते रहते है जवतक कि वह सर्वथा कर्मोसे अपना पीछा नहीं छुड़ा छेते है। संसारी जीवोंका दश प्राणोंके आधार पर जीवन यापन होता है । वे दश प्राण स्पर्शन, रसना, घाण, चक्षु, श्रोत्ररूप पांच इदिया, मन, वचन, कायरूप तीन बल; आयु और श्वासोच्छ्वासरूप हैं। यह दश प्राण भी व्यवहारके लिये हैं वरन् मूलमें निश्चयरूपसे एक चेतना लक्षण ही जीवका पाण है। इंद्रियोकी अपेक्षा जीव एकेंद्रिय, टो इद्रिय, तीन इंद्रिय, चार इंद्रिय और पांच इद्रियरूप हैं। एथिवीकायिक, जलकायिक, अग्निकायिक, वायुकायिक और वनस्पतिकायिक अनेक प्रकारके स्थावर-एक जगह स्थिर रहने वाले जीव एकेंद्रिय है और शंख, कीडी, भौंरा तथा मनुष्य या पशु एकी ऋनसे द्वीन्द्रिय,

त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पर्चेद्रिय जीव हैं। इनको त्रप और चतुरेन्द्रिय तकको विकलेंद्रिय भी कहते है।

जीवके शुद्ध और अशुद्ध व्यवहारको समझनेके 'लिये ही समवान्के धर्मोपदेशमें नयोंका निरूपण किया गया है। नय सुख्यरूपमें निश्चय और व्यवहाररूप ही है। निश्चयनय पदार्थोंके असली स्वभावको व्यक्त करता है और व्यवहारनयसे उनकी विक्रन दशाओं अर्थात् पर्यायोंका परिचय मिलता है। इसी भेदको और स्वष्ट करनेके लिये स्वाहाद सिद्धात अथवा सप्तमंगी नयका निरूपण किया हुआ मिलता है। स् पदार्थोंमें अनेक गुण है, वह केवल दो दृष्टियोंसे भी पूर्ण व्यक्त नहीं होसके इसीलिये सात नयों रूप स्वाहाद सिद्धान उपको स्पष्ट कर देता है। यह स्या-

<sup>े</sup> स्याद्वादिसिद्धात भगवान् महावीरसे बहुत पहलेका है, यह वात हिन्दूणाद्यों भी प्रकट है। 'अनुजित अध्याय' (Leg S. 2-12) पर टीका करते हुये नीलक्ठ कहते हें -' सर्व सश्चितिमिति स्याद्वादिनः सप्तभागी नयजा।" (२ हो० अ० ४९) महाभारत, शातिपर्व, मोक्षयमे अ० २३९ हो० ६में भी इसका उलेख है। स्याद्वाद सिद्धातको सश्चात्मक मानना जैनियोंके साथ अन्याय करना है। श्री अकगवार्य उसके महत्वको समझ नहीं सके थे, यह महामहोपाध्याय डॉ० गंगानाथ झा सहश ब्राह्मण विद्वान् स्पट कह चुके हैं। प्रॉ० श्रुवके शब्दोंमें "स्याद्वादका सिद्धान्त बहुत सिद्धान्तोंको अवलोकन करके उनके समन्वयके लिये प्रकट हुआ है। यह अनिश्चयमे नहीं उपजा है। यह हमारे सामने एकीकरणका दृष्टि-विन्दु उपस्थित करता है। शकरावार्यने जो स्याद्वादपर आक्रेप किया है, वह इमने मूल रहस्यपर वरावर नहीं वठता।....अनेक दृष्टिविन्दुओंसे देखे विना एक समप्र वस्तुका स्वरप नहीं समझा जाता और इसलिए स्याद्वाद उपरोगी तथा सार्थक है।"

द्धाद सिद्धान्त स्यात् अस्ति, स्यात् नास्ति, स्यात् अस्तिनास्ति, स्यात् अवक्तव्य, स्यात् अस्ति अवक्तव्य, स्यात् नास्ति अवक्तव्य , और स्यात् अस्तिनास्तिअवक्तव्य रूप है। स्यात् अस्तिनयसे द्रव्य अपने द्वय, क्षेत्र, काल, भावरूप सत्तामें पगटहोता है। स्यात्ना स्ति च्छिसे द्रव्य अपने विरुद्ध द्रव्यके द्रव्य, क्षेत्र, काल, मावोको न रखनेके कारण नाहितरूप है। स्यात अस्ति नास्तिकी अपेक्षा द्रव्य है श्रीर नहीं भी है। स्यात् अवक्तव्यरूपसे द्रव्य वक्तव्यके बाहिर है। यदि हम उसको उसके निज औरपर दोनो रूपोंसे एक साथ कहना चाहते हैं। स्यात अस्ति अवक्तव्य अपेक्षा द्वय अपने द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावरूप और साथ ही अपने एवं परके संयुक्त द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावरूपसे है और अवक्तव्य है। स्यात नास्ति अवक्तव्य बतलाती है कि द्रव्य पर द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावकी अपेक्षा और उसीसमय अपने एव परके द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावके सयुक्त रूपसे नास्तिरूप है और अवक्तव्य भी है और स्यात् अस्त नास्ति भवक्तव्य दृष्टिसे द्रव्य अपने द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावसे और साथ ही अपने व परके द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावके संयुक्त रूपसे है, नहीं भी है और अवक्तव्य भी है। इस प्रकार स्याद्वाद सिद्धांतका प्रतिपादन भगवान् पार्श्वनाथने भी पदार्थोको स्पष्ट सम-झनेके लिए अपने धर्मीपदेशमें किया था। पदार्थीमें नित्य, अनित्य, एक, अनेक आदि परस्पर विरोधी गुण एक साथ देखनेको मिलते हैं; परन्तु यह एक साथ क्हे नहीं जासके। इसीलिये इस स्याद्वाद-सिद्धांतकी वावर्यका है। यह उस पदार्थकी खास अपेक्षासे उसके गुणोको ठीक तरहसे पगट कर देता है वरन् एकांत पक्षमें पड़कर

कभी भी पदार्थका निणय नहीं होसक्ता है। इस एकात पक्षके हठमें अन्घोवाली मसल चरितार्थ होनाती है। जिसप्रकार कई अर्घोने हाथीके विविध अगोंवागमेंसे एकर को टेखकर हाथीको वैसा ही माननेकी जिद की थी, उसी प्रकार एकात दृष्टिसे हम वस्तुके एक पक्षको ही प्रगट कर सक्ते है और वह पूर्णत सत्य नहीं होसका है। अनेकांत अथवा स्याद्वाट सिद्धातमें यही विशेषता है कि वह वस्तुको सर्वाग रूपमें पगट कर देता है और परस्पर विरोधी जच-नेवाली वार्तोको मेट देता है। उक्त उदाहरणके अन्धे पुरुषींका अगड़ा इस सिद्धांतकी वदोलत सहनमे सुलझ नाता है । अन्घोंका एक पक्षसे हाथीको उसके पैरों जैसा लम्बा या पेट जैसा चौडा आदि मानना ठीक नहीं है । परन्तु उनका वह कथन असत्य भी नहीं है । हाथी अपने पैरोंकी अपेक्षा रुम्वा भी है, .इसतरह कह-नेसे वह ठीक रास्तेपर आसक्ते हे और परस्पर भेदको भेट सक्ते हैं। यही इसका महत्त्व है। एक आचार्य कहते है कि:---

> ' कर्मद्वैतं फलेंद्वेतं लोकद्वेतं च नो भवेत् । विद्याऽविद्याद्वयं न स्यात् वन्थमोक्षद्वयं तथा ॥२५॥'

भावार्थ—'एकांतकी हठ करनेसे पुण्य—पापका देत, सुख दु खका देत, लोक परलोकका देत, विद्या सविद्याका देत तथा वंघ मोक्षका देत कुछ भी नहीं सिद्ध हो सकेगा।' इसलिये स्याद्वाद सिद्धांत ही सर्वथा पदार्थका सत्यद्धप सुझानेमें सफल होसक्ता है। आपसी भेदोंको भी वही मिटा सक्ता है। इसी सिद्धांतको व्यानमें रखनेसे कोई भी शंकायें अगाड़ी नहीं आसकीं हैं। अस्तु!

भगवान् पार्श्वनाथजीके धर्मोपदेशका महत्त्व इतनेसे ही हृद्यं-

गम होनाता है। सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्र रूप ही मोक्षका मार्ग है । इस मार्गका अनुसरण करके जीवातमा अपनेको कर्मों के फन्देसे छुड़ा लेता है। गत जन्मों में किये हुये कर्मों को वह क्रमकर नष्ट कर देता है और आगामी ध्यान-ज्ञानकी उच्चतम दशामें पहुंच कर उनके आनेका द्वार मूंद देता है। फिर वह अपने रूपको पा लेता है। जो वह है सो ही बन जाता है। जीवात्माकी आत्मोन्नतिके लिहानसे ही भगवानने उसके लिये चौदह दर्ने बताये हैं, जिनको गुणस्थान कहते हैं। मोहनीय कर्म और मन, बचन, कायकी क्रियारूप योगके निभित्तसे जो भारमीक भाव उत्पन्न होते हैं, उन्हींको गुणस्थान कहते हैं। जितने२ ही यह भाव आत्माके शुद्ध स्वरूपकी ओर बढ़ते जाते हैं उतने २ ही जीवात्मा आत्मो-न्नति करता हुआ गुणस्थानोंमे बढ़ता जाता है। यह चौदह गुण-स्थान क्रमकर मिथ्यात्त्व, सासादन, मिश्र, अविरतसम्यक्तव, देश-संयत, प्रमत्तसंयत, अप्रमत्तसंयत, अपूर्वेकरण, अनिवृत्तिकरण, सूक्ष्म-सांपराय, उपशांतमोह, क्षीणमोह, सयोगकेवली और अयोगकेवली रूप हैं। इनमेंसे पहलेके पांच गुणस्थानोंको पुरुष, स्त्री, गृहस्थ और श्रावक समान रीतिसे घारण कर सक्ते है । ग्यारहवीं उदिष्ट-त्याग प्रतिमा पर्यंत, जिसमें गृह त्यागी व्यक्तिके पास केवल लंगोटी मात्रका परियह होता है, श्रावक ही संज्ञा है। इस ग्यारहवीं प्रतिमा-पर्यंत स्त्रियां भी श्रावकके व्रत पाल सक्तीं है । शेषमें छठे गुण-स्थानके उपरात सव ही गुणस्थानोंका पालन तिलतुष मात्र परिग्रह तकके त्यागी निर्श्य मुनि ही कर पाते हैं। इन गुणस्थानोंका स्वरूप संक्षेपमें इस तरह समझना चाहिये-

- १-मिध्यात्त्व गुणस्थानमें मिध्यात्त्वका उदय होनेसे राग होष आदि रहित सच्चे देव, सर्वज्ञ प्रणीत, युक्तिसे सिद्ध, पूर्वापर विरोध रहित, आगम और वस्तुस्थितिके यथार्थरूप तत्वोंमें श्रद्धान नहीं हो पाता है। अनादिकालसे ससारमें धूमते हुये जीव इसी मिध्यात्वगुणस्थानवर्ती होते है। इस गुणस्थानसे निकलकर जीव एकदम चौथे गुणस्थानमें पहुंच जाता है। उसे क्रमशः जानेकी जरूरत नहीं है।
- २. सासादन गुणस्थान—में जीवात्माका आत्मपतन होता है। चौथे गुणस्थानमें पहुंचकर जीवके उद्यमें जब अनन्तानुवंधी क्षणयमेंसे एक अर्थात क्रोधका उदय होता है, तब जीवात्मा पतन करता हुआ इस दूसरे गुणस्थानमें होकर पहले गुणस्थानमें पहुचता है। वस पहले गुणस्थान तक पहुंचनेके अतरालमें जो भाव रहते हैं वह सासादन गुणस्थान है। अर्थात सम्यक्तवके छूटनेपर मिथ्या-त्वको पाने तक जो भावोंकी दशा हो वही सासादन गुणस्थानवर्ती है।
- ३. मिश्रगुणस्थान—में सचे और झूठे देव, जास्त्र और पदार्थका श्रद्धान एक साथ रहता है। चौथे गुणस्थानसे पतन करके ही जीव इसमें आता है। यह जीवकी सत्य और असत्यके वीच-में डांवाडोल अवस्थाका द्योतक है।
- ४. अविरतसम्यक्त-में जीवात्माको सच्चे देव, शास्त्र और पदार्थमें श्रद्धान तो होता है, परन्तु वह व्रतोंको घारण नहीं कर सक्ता है। अहिंसा, अचीर्य, व्रह्मचर्य, सत्य और अपरिग्रह यही एक देशरूपमें पंचवत क्हेगये हैं। इनका पालन करनेवाला जीव कभी भी जानवृझकर मन, वचन, कायसे न अपने लिये और न

दूसरेके लिये जीवित पाणियोंके पाणोंको अपहरण करता है, न गिरी पड़ी, भूली और पराई वस्तु ग्रहण करता है, न परिस्त्रयोंसे संभोग करता है, न झूठ और न दूसरोंके प्राणोंको संकटमें डालने-वाला सत्य ही कहता है एवं तृष्णाको एकदम बढ़ने न देनेके लिये अपनी सांसारिक आवश्यकाओंको नियमित कर लेता है। सचमुच ग्रहस्थ अवस्थामें इन व्रतोंका पालन करनेसे एक ग्रहस्थ संतोषी और न्यायप्रिय नागरिक बन सक्ता है। परन्तु इस चौथे गुणस्थानमें वह इन व्रतोंको घारण करनेमें स्वभावतः असमर्थ होता है। उसके मोइनीयकर्मकी इतनी जटिलता है कि वह सहसा वतोंको धारण नहीं कर सका है, यद्यपि उसको सचे देव, शास्त्र और न्तत्वका श्रद्धान हो ना है। इस सच्चे श्रद्धानकी बदौलत ही जीवा-रमा उन्नति करके पाववे गुणस्थानमें पहुंचता है। इसीलिये श्रद्धा-नका ठीक होना बहुत जरूरी है। सम्यक् श्रद्धान ही सन्मार्गमें लगानेवाला है।

५. देशितिरत-गुणस्थानमें जीवात्मा व्रतों का एक देश पालन कर सक्ता है। वह जानवूझकर हिसादि पांच पापोसे दूर रहता है। श्रावककी ग्यारह प्रतिमाओं का समावेश इस गुणस्थान तक हो जाता है। इन ग्यारह प्रतिमाओं का स्वरूप इस तरह है—यह संसारमें फंसे हुये गृहस्थको क्रमकर मोक्षके मार्गपर लानेवाली है। इनमें प्रवृत्ति मार्गसे छुड़ाकर निवृत्ति मार्गकी ओर उत्तरोत्तर बढ़ानेका ध्यान रक्ता गया है। पहली द्वीन प्रतिमामें एक व्यक्तिको जेन धर्ममें पूर्ण श्रद्धान रखना होता है। उसे उसके सिद्धान्तों का चच्छा परिचय होना आवद्यक रहता है तथापि वह मांस, मधु, मिंदन

राका त्यागी होकर यथाशक्ति पाच अणुव्रतोंको पालन करनेका प्रयत्न करता है । दूमरी व्रतप्रतिमामें उसे अहिसादि पांच अणु-व्रतोंका पूर्ण रीतिसे पालन करना होता है। साथ ही ३ गुणव्रत और ४ जिक्षावतोंको भी वह पालता है। दूसरे शब्दोंमें वह प्रति दिवम नियमित रीतिसे अपने आनेजानेके क्षेत्रकी दिशाओं और दूरीका प्रमाण करलेता है, वृथाका वकवाद अथवा पापमय कार्योका विचार और उनको करनेसे दूर रहता है। शिक्षाव्रतोंमें वह प्रातः, दिवस अपने खानपानके पदार्थीको नियमित कर लेता है, प्रातः, मध्यान्ह और सायंकालको भगवानकी पुजन करता है, पर्वके दिनोर्मे उपवास करता है और आहार, औषघि, विद्या और अभयदान देता है। इसतरह वह इन व्रतोका पूर्णतः पालन करके अपने त्याग-भावको उत्तरोत्तर बढ़ाता जाता है, और इसतरह उन्नति करते हुये वइ अपनेमें समभावोंको अर्थात् सव वस्तुओंमें साम्यभाव रखनेका प्रयत्न करता है। इसके लिये वह नियमित रीतिसे प्रतिदिन सवेरे, दुपहर और शामको होशियारीके साथ ध्यान करनेका अभ्यास करता है। प्रामायिककी दशामें वह अपने परिणामोंको समतारूप बनाने और अपने आत्मगुणोंके चिन्तवनमें लगाता है। सामायिक पाठका पयन चरण ही उसके भावको स्पष्ट करता है । जैसे---'नित देव ! मेरी आतमा धारण करे इस नेमको,

'नित देव ! मेरी आतमा धारण करे इस नेमको, मंत्री करे सब माणियोमे, गुणिजनोंसे प्रेमको। उनपर दया करती रहे जो दुःख-ग्राह-ग्रहीत है, उनमे उदासी ही रहे जो धर्मके विपरीत है। यह तीमरी सामायिक प्रतिमा है। चीथी प्रोपयोपवास प्रतिमामें उसको प्रतिपक्षकी अष्टमी और चतुर्दशीको होशियारीके साथ उपवास करने पड़ते हैं। पांचवी सचित्तसाग प्रतिमामें वह सचित जिनमें उपजनेकी शक्ति विद्यमान हो, ऐसी शाक भाजी और जल यहण नहीं करता है। छठी रात्रिभुक्तित्याग प्रतिमामे वह रात्रिके समय न स्वयं भोजन व जलपान करता और न दूसरोको कराता है। सातवी ब्रह्मचर्य प्रतिमामे वह अपनी विवाहिता स्त्री तकसे भी संभोग करना छोड़ देता है और वह पूर्णतः मन-वचन-कायसे ब्रह्मचर्यका पालन करता है। आठवीं आरम्भसाग प्रतिमार्में वह अपनी आजीविकाके साधनोंका भी त्याग कर देता है। धन कमाने, भोजन बनाने आदिसे हाथ खींच लेता है। नौवी परिग्रह-साग प्रतिमामें वह सांसारिक पदार्थीसे अपनी इच्छा-वाञ्छाको विरुकुरु हटा लेता है और अपनी सब धन-सम्पत्तिको त्यागकर केवल गिनतीके थोड़ेसे वस्त्र और वरतन रखलेता है। दशवीं अनुमतिसाग प्रतिमामें वह सांसारिक कार्योंके संवन्धमें अपनी राय भी नहीं देता है और ग्यारहवी एवं अन्तिम उद्दिष्टसाग प्रतिमामें वह अपने शरीरको बनाये रखनेके लिये भोजनको भिक्षा-वृत्तिसे ग्रहण करता है; परन्तु वह उन वस्तुओंको ग्रहण नहीं करता है जो खास उसके लिये बनाई गई हों। वह एक चादर और लंगोटीको रखकर ऐलक पदको पा लेता है। ऐलक दशामें वह हाथोंमें ही लेकर भोजन ग्रहण करता है। यह दोनो महानुभाव अपने साथ एक कमण्डलु और मोरपंलकी पीछी रखते है। तथापि भुछक एक पिण्डपात्र भी रखते हैं। इनकी भिक्षावृत्ति भी स्वाधीनरूप होती है। यह किसीसे याचना नहीं करते है। जो वादरभावसे उनको

नियमितरूपमें भोजनके समय आमंत्रित करके शुद्ध आहार देते हैं उन्हींके यहां वह आहार ग्रहण करते हैं। इन ग्यारह प्रतिमार्ओमें क्रमशः त्यागमाव उत्तरोत्तर बढ़ता गया है और आखिरमें उस शावकका जीवन एक साधुके समान ही करीवर होगया है। यहां तक स्त्रियें भी इस चारित्रको घारण करसक्ती हैं, परन्तु वह अपनी पास्त्रत लजाके कारण वस्त्रत्यागकर निर्श्रथ अवस्थाको घारण नहीं कर पातीं हैं। इस पांचवे गुणस्थान तक जीवातमा इन ग्यारह प्रतिमाओं रूप ही अपना आचरण वनासक्ता है। पूर्ण रीतिसे वह अहिंसादि बतोंका पालन नहीं करसक्ता है। निर्श्रथ मुनि ही पूर्ण-रीतिसे इन बतोंका पालन करने हैं।

६. प्रमत्तसंयतगुणस्थानमें यद्यपि पुरुष दिगंबर मुनि हो जाता है और सर्व प्रकारके परिग्रहको त्याग देता है, परन्तु तो भी उसके परिणान शरीग्की ममतामें कदाचित् झुक जाने हैं। यह प्रमत्तमाव है अर्थात् व्यानकी एकाग्रतामें लापरवाई या कोताई है। यहासे सब गुणस्थान निर्मेश मुनि अवस्थाके ही हैं।

७-अप्रमत्तविरत-गुणस्थानमें प्रमत्तमानको छोडकर मुनि
'पूर्णरूपसे महाव्रतोंको पालन करता है और धर्मध्यानमें लीन रहता
है। यहासे आत्मोन्नतिका गाग दो श्रेणियोंमें वॅट जाता है-(१)
उपशमश्रेणी, जिसमें चारित्र मोहनीय कर्मका उपशम हो जाता
है और (२) क्षपकश्रेणी, जिसमें इस क्रमेका विल्कुल नाश होजाता
है। यही मोक्षका आवस्यक गाग है, चारित्र मोहनीय क्रमेके उद्यसे
जीवात्माके सम्यक्षारित्र प्रगट होनेमें बाधा उपस्थित रहती है।
इमका नाश होने ही सम्यक्षारित्रका पूर्णतामे पालन होने लगता

है, आत्मध्यानकी एकायता होनाती है, निससे स्वस्वरूपकी प्राप्तिः होती है। इसीलिये कहा गया है कि:-

'खाना चलता सोवना, मिलना वचन विलास। ज्यों ज्यों पंच घटाइये, त्यों त्यों ध्यान प्रकास।। ६२।। आगमग्यान सदा व्रतवान, तप तप जान तिहूं गुन पूरा। ध्यान महारथ धारन कारन, होय धुरंधर सो नर सूरा।। ध्यान अभ्यास लहें सिववास, विना भवपास परें दुख भूरा। कर्म महादिढ़ सेल बड़े बहु, ध्यान सु बज्ज करें चकचूरा

।। ६३ ।। भाषा द्रव्यसंग्रह द्यानतरायकता।

इस गुणस्थानसे ध्यानकी उत्तरोत्तर वृद्धि होना प्रारम्भ हो जाता है।

- ८. अपूर्वकरण-गुणस्थानमे उस विचार-क्रिया (Thought-activity)को मुन प्राप्त होता है जिसको अभीतक उनकी आत्माने प्राप्त नहीं किया है। आर्त, रोद्र, धर्म और शुक्क इन चार ध्यानोमें सर्व अंतिम सर्वोच्च शुक्कध्यानका प्रथम अनुभव इसी गुणस्थानमें होता है। आत्माके शुद्ध रूपका ध्यान शुद्ध रीतिसे यहीं होता है। आर्त और रोद्र ध्यान बुरे ध्यान हैं, यह कषायोंको लिये हुये हैं। धर्मध्यान इनसे अच्छा शुभक्कप है और शुक्कध्यान तो सर्वोच्च आत्मध्यान ही है।
- ९. अनिरुत्तिकरण-गुणस्थानमें उपरोक्त विचार-किया (करण) और अधिक वढ़ जाती है जिसमें और भी अधिक शुद्ध-ध्यान होता है, जो प्रथम शुक्छध्यानका ही एक दर्जी है।
  - २०. सूक्ष्मसाम्पराय-गुणस्थानमें बहुत ही मामूली तरी-

केसे मोह शेष रह जाता है। सब ही कषायवासनाओंका नाश अथवा उपराम होजाता है, केवल सुत्म मंज्वलन लोग-बहुत ही कम नामका लोभ रह जाता है, यहां भी प्रथम शुक्कव्यान है।

- ११. उपजान्तमोह-गुणस्थानमें मोहका उपश्चम होनाता है अर्थात् वह दव जाता है, निष्क्रिय होनाता है। यह भाव समस्त चारित्रमोहनीय कमेंकि उपश्चमसे होता है, यह भी प्रथम शुक्ष-ध्यानका भेद है। यदि कोई मुनिजन विशेष वलवान न हुये तो वह यहांसे पतन करके चीथे अथवा दसके गुणस्थानमें पहुंच जाते हैं। वरन वह दृढ़तापूर्वक आठवें गुणस्थानकी क्षपक्रेश्रणीमें उन्नति करने लगते हैं।
- १२. तीणमोह-गुणस्थानमें मोहका अमाव होनाता है। समस्त चारित्रमोहनीय कर्मीका नाग यहां होनाता है। शुक्रव्यानका दूमरा दर्ना, तो पहलेसे अधिक विशुद्ध है, यहीं प्रगट होता है। सुनि दर्जें गुणस्थानसे सीये इस गुणस्थानमें आते हैं, ग्यार्टेंं गुणस्थानमें जानेकी जरूरत नहीं है, क्योंकि वह उपशम श्रेणीसे सम्बंधित है।
- १३. सयोगकेवली—गुणस्थान चार धातियाकर्म रहित जीवा-त्नाकी गरीरसहित शुद्ध दशा है। यहां ज्ञानावर्णीय, दशनावर्णीय, धन्तराय और मोहनीय कर्मीका सर्वथा नाश होजाता है: जो आत्माके निजगुणिक प्रगट होनेमें वाषक हैं। वस इनके नष्ट होनेसे आत्मा शुद्ध, हुद्ध. जीवित परमात्मा होजाता है, जिसको लहें कहते हैं। पूर्ण ज्ञान, पूर्ण दर्शन और पूर्ण सुखका आत्मा यहां आधिकारी हो जाता है। मर्वज्ञन्यामें वह धर्मके तत्वोंका यथावत प्रतिपादन करता

है। इस दशामें आत्मामें सकंपपना मौजूद रहता है। किन्तु-

१४-अयोगकेवली गुणस्थानमें यह संकपपना बिलकुल नष्ट होजाता है। यह गुणस्थान सयोगकेवलीके मोक्ष प्राप्त कर-नेके सिर्फ इतने अन्तराल कालमें प्राप्त होता है कि अ, इ, उ, ऋ, ल्ट, इन पाच अक्षरोंका उच्चारण मात्र ही किया जासके। इसके बाद जीवात्मा शरीर छोड़कर निजरूप होकर पूर्ण सुख और शांतिका अधिकारी अनादिकालके लिए होजाता है और सिद्ध कह-लाता है। वह इस लोकके शिखरपर निजानन्दमय हुआ अनतका-लके लिये तिष्ठा रहता है। दु:ख-शोक आदि वहां उसे कुछ भी नहीं सता पाते हैं। वह सचिदानन्द रूप होजाता है।

इसप्रकार भगवान् पार्श्वनाथका धर्मीपदेश पास्त रूपमें संसार तापसे तपे हुये भयभीत प्राणीको शांतिपदान करानेवाला संदेश था। वह रद्वसे राव बनानेवाला था। पराधीनताके पल्लेसे छुड़ाकर खातंत्र्य सुखको दिलानेवाला था। सांसारिक विषयवासनाओं और बांछा अकांक्षाओंसे कमजोर हुई आत्माओंको सिह समान निर्मीक और बलवान् बना देना, इस धर्मीपदेशका मुख्य कार्य था। निर्मय मुनियोंकी चर्या सिंहवृत्तिके समान होती है। निसतरह पास्त रूपमें निश्च होकर अरण्य केसरी बन विहार करता है, उसी तरह दिगन्वर भेवको धारण किये हुये मुनिराज भी निहर होकर वन-कंदराओंमें विवरते रहते हैं और सदेव आत्म स्वातंत्र्यका मंत्र जपते हैं। किन्तु सिंहके पास जानेमें इतर प्राणियोंको भय माल्स देता है, पर उन आत्म स्वातंत्र्य स्थलीमें सिंह समान विचरनेवाले मुनिराजके निकट हरकोई निर्भय होकर पहुंच सक्ता

और आत्मकल्याण कर सक्ता है। यही मुनिराज अपने प्रखर आत्म-ध्यानके वलसे अन्तमें त्रिलोक्यपूज्य और सिचदानन्दरूप साक्षात् परमात्मा होजाते है, यह ऊपर बताया ही जाचुका है।

ससारके इन्द्रायण फलके समान विषयभोगोंमे फंसे हुये नीवोंके लिए यह सुगम नहीं होता है कि वह एकदम अपनी प्रवृत्तिको वदल दें इमीलिये भगवानने एक नियमित ढगसे क्रमकर अपनी प्रवृत्तिको वदलना आवश्यक वतलाया था। शास्वत सुख प्राप्त कर-नेके लिये सात्विक मनोवृत्तिको उत्पन्न करना पारम्भमें जरूरी होता है। उसी अनुरूप भगवानके घर्मोपदेशमें मांस, मधु, मदिरा आदि पदार्थोको ग्रहण न करनेकी मनाई थी । यह अखाद्य पदार्थ थे । प्राणियोंके पाणोकी हिंसा करके यह मिल सक्ते हैं। और कोई भी प्राणी अपने प्राणोंको छोड़ना नहीं चाहता है। सबको ही अपने प्राण प्रिय है। इसलिये मासनो ग्रहण करना प्राकृत अयुक्त ठहरता है। इस नियम को अहण करते ही प्राणी साम्यभावके महत्त्वको समझ जाता है। वह जान लेता है कि जिसत्तरह मुझे अपने प्राण, अपना धन, अपने वंधु प्रिय हैं, वैसे ही दूसरोंको भी वह प्रिय हैं। इस अवस्थामें वह विश्वीमका पाठ खता हृदयंगम कर लेता है और अपना जीवन ऐसा सर्व हितमई बना लेता है कि उसके द्वारा सबकी भलाई होती है। फिर वह उत्तरोत्तर अपने समताभावको बढ़ाता जाता है और सांसारिक वस्तुओसे ममत्त्व घटाकर अपने आत्माके ध्यानमें लीन होनेका प्रयत्न करता रहता है। इसके लिये वह नियमित त्याग और संयमका पालन करता है। संसारके कोला-हरुसे दूर रहकर तपश्चरणका अभ्यास करता है। जिस तरह ग्रह-

स्थदशामें रहकर वह एक आदर्श गृहस्थ होता है, उसी तरह गृह-त्यागकी इस अवस्थामें वह परम तपस्वी होता है। तपका महत्वः अकथनीय है, वह हरहालतमें उपादेय है। प्रा॰ जेम्स नामक एक अमेरिकन तत्वज्ञानी इस तपका महत्व इसपकार लिखने हैं- 'वैरा-ग्यकी भावना और देहदमन उपयोगी है। जिसतरह वीमा कम्पनीमें थोड़ा २ रुपया जवा करते रहनेसे अन्तमें वह रुपया उपयोगी हुए विना नहीं रहता, उसी प्रकार देहदमनके लिये की हुई तपस्यार्थे भी आत्मामें ऐसा बल उत्पन्न कर देनी हैं कि क्रमक्रमसे वह आत्मा जिनपदको प्राप्त किये विना नहीं रहता। " सचमुच एकदम न उचकोटिका संयम और तपका ही पालन किया जामका है और न एकदम ज्ञान या कल्याणकी हो प्राप्ति होसको है। उसमें घोरेर ही गति होती है और वैसे २ ही ज्ञान और कल्याण भी प्राप्त होता है। शुरूमें यह मार्ग नागवार माल्य होता है; किन्तु जहां तनिक उस मार्गमें ग'तं हुई कि बड़े कठिन नचनेवाले नियम भी विल्कुल सुगम दृष्टि पड़ने लगते हैं। इम तरह पर पार्श्वनाथनीका धर्मोपदेश था-यह किनी भेदभाव या पक्षपानको लिये हुये नहीं था। प्रत्येक पाणी हर परिस्थितिमे अपना आत्मकल्याण इनकी आराधनासे कर सक्ता है। भीरु और कमनोर आत्माओको वीर और बलवान बनानेवाला यह मार्ग था । क्षात्रेय शिरोमणि इक्ष्वाकु-कुलकेतु कार्यपप्रभू – महावीर पार्श्वद्वारा प्रतिपादित हुआ यह धर्म सर्वेथा वीर आत्माओ द्वारा हो अपनाया ही जाता रहा है; परन्तु नीच और भीरु चोर-डाकू जैसे पापी भी इसकी शरणमें आकर अपना आत्मक्रयाण कर सके थे। भगवानके धर्ममार्गेना हार केवल

मनुष्योंके ही लिये नहीं बल्कि पशुओंतकके लिये खुला हुआ था। वह सबको त्राणदाता था, शांतिसाम्राज्यको सिरननेवाला था। सच-मुच वह थाः--- 🔻

वआदि अन्त अविरोध यथारथ, जो भाषत सब वस्तु विधानन। जो अनादि अज्ञान निवारत, जा समान हितहेत न आनन ॥ ज्ञाको युजम तिहूं जग च्यापत, इन्द्र अलापन तनननतानन अविकटन्दको सोअधार है, जो सब निगमागमको आनन ॥

प्रामीपिदेशका प्रभागि×

'यमीश्वरं वीक्ष्य विधृतकल्मपं, तपोधनास्तेऽपि तथा बुभूषवः । वनौकसः स्वश्रमवन्ध्यबुद्धयः,

> शमोपदेशं शरणं प्रपेदिरे ॥ १३४ ॥ श्री समन्तभद्राचार्यः ।

गहन गंभीर वर्नोंमें शीतलजलमयी सरिताओं के किनारे वानप्रस्थ ऋषियों के बड़े बड़े आश्रम थे। प्रतिदिवस बड़े समारोहके साथ चहां अग्निडोत्र विघान होता था । नरमेध, गौमेध आदिके नामसे जीवित प्राणियोंके मूल्यमय प्राण बलिवेटीपर उत्सर्गीकृत किये जाते ये । स्वर्गसुख़के लाले व और पितृऋणके भयके कारण परावलम्बी बनी हुई जनता इस कार्यको हठात कर रही थी। उधर स्वयं जिट-लादि वाननस्य ऋषिगण अपनी इंद्रियलिप्ताको अधिक सीमित नहीं रस मके थे। पुत्रमुखके दर्शन करना उनके निकट भी एक फर्नेच्य था, यह मन कुछ हम पर्ले देख चुके है किन्तु भगवात पार्श्वनाथनीने ज्योंही सत्यका सिंहनाद प्राकृतरूपमें घोषित किया था त्योंही इन गहनवनोंके भीतरवाले आश्रमोंमें भी हलचल मच गई थी, मगितहोत्रिकी उच ज्वालायें एक क्षणके लिये थम गई थीं । शिष्यगण एवं साधारण जनता धर्मके नामपर की जानेवाछी। इस हिंसाके विषयमें सशक्क हो स्पष्टरूपसे इसका समाधान करनेका आग्रह करने लगे थे । सत्यका वहांपर प्रायः अभाव देखकर वह भगवानकी शरणमें आये थे। यही कारण था कि भगवान पार्थ-नाथका सम्बोधन उस प्राचीनकालमें "सर्वजनप्रिय" ( People's Havourite ) के नामसे होने लगा था। ईसाकी पारंभिक शता-विदयों में हुये श्री समन्भद्राचार्यनी भी यही कहते हैं कि " निस चातिया कर्मीके नाश करनेवाले तीनलोकके स्वामी पार्श्वपभुको देख वनवासी कुतपस्वी, पञ्चाग्नि आदि साघनोंमें त्रिफल मनोरथ होते हुए, भगवानके सदृश होनेकी इच्छासे, शांतिके उपदेश भगवान् अथवा जिसमें शातिका उपदेश है ऐसा मोक्षमार्ग उसके शरणीमृत ह्ये अर्थात सच्चे मार्गमें लगे थे। " शक् पंवत ७३६में हुये श्री जिनसेनाचार्य भी अपने "पार्श्वम्युदयक्ताव्य"में यही कहने हैं, यक्षा—

'इति विदितमहर्द्धि धर्मसाम्राज्यमिन्द्राः,

जिनपवनतिभाजो भेजिरे नाकभाजाम् । शिथिलितवनवासाः माक्तनीं मोज्झ्य दृत्ति,

शरणमुपययुक्तं तापसाः भक्तिनम्नाः ॥ ६९ ॥ "टीका-जिटलादयः कुतापसाः निजकायक्षेत्रे निष्फल्रत्वं निश्चिन्वन्तः । तपोमहिष्ना प्राप्तोदयं पार्धतीर्थंकरं तत्तपोलञ्चकामाः शरणं ययुरिति भावः । यो गिराट् । "

भाव यही है कि ज टेल आदि कुतापस जो थे वह अपने पद्माग्न आदिरूप कायक्षेश एवं अन्य धार्मिक क्रियायोको निष्फरु होते देखकर भगवान् पार्धनाथकी शरणमें आये थे। भगवान्के प्राक्त सदेशमें शाति और सुखका स्पष्ट विधान था। वह युक्तिसे प्रत्यक्ष बुद्धिग्राह्म था, उपको पाकर अपने एकात पक्षमें विधिमियोका विधाम खो वैठना स्वाभाविक ही था! वहा हठपक्ष तो था नहीं, सरलता थी, मत्य हो पानेकी अभिलाषा थी। यही कारण था कि वहुजन भगवानकी शरणमें आये थे। ईसाकी अपनी शताब्दिके विद्वान् महर्षि श्री गुणमदाचार्यजी भी अपने " उत्तरपुराण " में कहते है कि.—

'तदा केवलपूजां च सुरेद्रा निरवर्तयन् ।
संवरोप्यात्तकालाटि लिन्यः शममुपागमत् ॥१४५॥
प्रापत्सम्यक्त्वसंशुद्धिं दृष्ट्वा तद्भनवासिनः ।
तापसारत्यक्तमिथ्यात्वाः शतानां सप्त संयमं ॥१४६॥
गृहात्वा शुद्धसम्यक्त्वाः पार्थनाथं कृताद्राः ।
सर्वे प्रदक्षिणीकृत्य पृणेषुः आद्योद्वयोः ॥ १४७॥'
अर्थात् जिस समय भगवान् पार्थनाथको केवलज्ञानकी प्राप्ति
होगई थी तो उसी पमय इंद्रादि देवोंने आकर केवलज्ञानकी
पूजा की और वह संवर नामका ज्योतिषीदेव भी कालादि लिचके
प्राप्त होनेसे अत्यन्त शांत होगया । उसने शुद्ध सम्यय्दर्शन धारण
विया तथा उसे देखकर उस वनमें रहनेवाले सातसी तपस्वयोंने
पिष्ट्यात्व छोडकर संयम घारण किया, शुद्ध सम्यय्दर्शन स्वीकार

किया और उन सबने बड़े आदरसे श्री प्रदक्षिणा देकर उन (भग-वान्) के दोनों चरणकमलोको प्रणाम किया । "

( उत्तरपुराण ए० ५७८ )

यही बात उपरान्तके जैनाचार्य भी कहते हैं। सं० १४६४में हुये श्री सक्लकीर्तिनी भी लिखते हैं कि 'निनेन्द्ररूपी भानुके उदयके होते ही साधु, मुनिश्वरोंका संचार होगया था और जटि-लादि कुलिंगी तापस जो थे वह तरकरोके समान विलीन होगये थे ।' ('जिनभानूद्ये संचरंति साधु मुनीश्वराः । तदा कुलिगिनो मंदा नश्यंति तस्करा इव ॥१७॥२३॥) सं० १६५४में श्रीचंद्रकीर्ति द्वारा रचित पार्श्वचरितमें भी इस वातका समर्थन किया गया है। वहां लिखा है कि 'साघारण जनताने प्रसन्न भावसे भगवानके उप-देशामृतका पान किया था।' (लोका प्रसन्त्रमावेन पीताईद्वाक्सु-धारा ।) श्री चंद्रकीर्तिजीके समकालीन इवेताम्बराचार्य श्री भाव-देवसूरिने भी अपने "पार्धनाथचरित"में अनेक मनुष्योका भगवानके धर्मको ग्रहण करना लिखा है। (सर्ग ६, श्लो० २५६-२५७) अन्ततः कविवर श्रीमूघरदासनी भी भगवानके इस दिव्य प्रभावका उछेख निम्न प्रकार करते है:---

> "वचन किरनसों मोहतम, मिट्यों महा दुखदाय। वैरागे जगजीव वहु, काल लिब्ब बल पाय।। सम्यकदरसन आद्स्यो, मुक्ति तरोवर मूल। संकादिक मल परिहरे, गई जन्मकी सूल।। तहां सातसे तापसी, करत कृष्ट अज्ञान। देखि जिनेसुर संपदा, जग्यों जथारथ ग्यान।।

दई तीन परदिन्छना, प्रनमें पारसदेव। स्वामि-चरन संयम धस्यों, निंदी पृरव देव।। धन्य जिनेसुरके वचन, महामंत्र दुखदंत। भिथ्यामत-विपयर-इसे. निर्विप होहि तुरंत।" (पार्श्वपुराण)

सर्वज्ञकथित वाणीका प्रभाव सर्वन्यापी होना स्वाभाविक ही है । उसके समक्ष अल्पमितवाले एकात पक्षियोंका अपने मार्गर्मे रहना कठिन है। भगवान पार्धनाथजीके उस समयकी घार्मिक प्रगतिपर यदि दृष्टि डाङी नावे तो वहांसे भी इस ही व्याख्याकी पुष्टि होती है। उनके उपरान्तके प्रख्यात मतप्रवर्तकोंमें हम खास तींरपर हिसा कार्यको दूसरी तरहसे समर्थन करते हुये पाते हैं। वह जीवात्मा और पाप पुण्यको मेटकर अपनी चिरग्रसित जिह्ना-रुंपटताकी सिद्धि करते हुये पाये जाने हैं। इतनेसे ही कार्य नहीं चला था, विक यह खास मतपवर्तक अपने मूल वानपस्थ धर्मसे अलग होकर नये मतोंका प्रचार करने लगे थे। आजीवक संप्र-दायका जन्म इसी समय वान १ स्थों मेंसे हुआ था और उन्होने भगवानके वताये हुए वर्ममें से भी मुनिके दिगंबर भेष और पृत्रीमें से कुछ अंश यहण कर लिया थैं। साधारण रीतिसे यहांपर इन खास मतपर्वतकोंकी चर्या पर एक दृष्टि डालकर यह देख लेना सुगम होगा कि सचमुच भगवान पार्वनाथके उपदेशका प्रभाव उस समय दिगनतन्यापी होगया या ।

१-भगवान महावीर और म० बुद्ध पृ० १६-२८। २-भगवान महावीर पृ० १६३ और वीर वर्ष ३ अंक ११-१२।

भगवान् पार्श्वनाथनीके उपरान्त वैदिक धर्ममें हमको पिप्प-लाद नामक आचार्यका मुख्यतासे पता चलता है। इनके सिद्धांतोंका विवेचन 'प्रश्लोपनिषद्'में किया गया है | इनके छह समसामयिक ऋषि सुवेशस भारहाज, शैव्य सत्य काम, सौर्यायनिन गार्थ, कौशल्य आधलाययन, भार्गव वैदर्भी और कवन्धिन कात्यायन थे। पिप्पलादका समय म० वुद्धसे वहुत पहले खयाल नहीं किया जाता है, यद्यपि जैन हरिवंशपुराणमें इनका उहेख याज्ञवल्क्यके साथ किया गया है र किन्तु बोद्ध अन्धों में म० बुद्ध के एक अधिक वय-प्राप्त समकालीन मतप्रवर्तक ककुड कात्यायन (पकुड़ कात्यायन)का उल्लेख मिलता है। यहांपर कात्यायन जो मुख्य नाम है वह पिप्प-लादके सममामायिक ऋषि कवनिधनकात्यायनका भी है और कविन्धन एव ककुड विशेषण एक ही भावको प्रगट करनेवाले वताये गये हैं। इस कारण पिप्पलाद कात्यायनसे पहले हुये थे, जो म०बुद्धका समकालीन था। दूसरे शब्दोंमें जब पिप्पलादकी अवस्था अच्छी तरह भर चुकी थी तत्र कात्यायन युवावस्थामें पग बढ़ा रहा था । इस दशामें भगवान् पार्वनाथजीके धर्मोपदेशके किञ्चित् बाद ही पिप्पलादकी प्रख्याति हुई स्वीकार की जा सक्तं। है। अस्तु, इन ब्राह्मण ऋषि पिप्पलादकी गणना उमास्वाति आचार्यके तत्वार्थसूत्रकी टीकामे अज्ञानवाद (अज्ञानी कुटछिः)में की गई है; यद्यपि प्रश्लोपनिषद्में वह एक मान्य ऋषि स्वीकार किये गये हैं; नो बाह्मण दृष्टिसे ठीक ही है। पिप्पलादने ईश्वरवादको जो नया

१-प्रश्नोपनिषद् १।१ । २-हरिवशपुराण पृ० २४९ । ३-प्री-बुद्धिस्टिक इन्डियन फिलासफी पृ० २२६-२२७ । ४-राजवार्तिकजी (८।१) पृ० २९४ ।

रूप दिया था, वह उन पर किसी वाह्य प्रभावको पड़ा व्यक्त करती है। उनका कहना था कि छप्टिका सद्भाव प्रनापतिसे हुआ है जो सार्वभौमिक पुरुष (वैश्वानर पुरुष) अथवा सूर्य है जिसका स्वभाव अग्नि है। सृष्टि रचना करनेकी इच्छा करके प्रनापतिने अपने स्वभावका ध्यान किया और उसके वल अपने शरीरमेंसे एक जोड़ा (मिथुन) पुद्गल (रिय ) और प्राणको उत्पन्न किया । इन्हींसे सृष्टि होगई। वही दोनो-रिय और प्राण-साख्यमतके पुरुष और प्रकृत-के समान ही है, जिनकी सटगता जैनधर्मके जीव और अनीव भेदसे बहुत कुछ है। एकटिएसे पिप्पलादने अपने उक्त मन्तव्यमें भगवान् पार्श्वनाथके उपदेशकी नकल ही करनी चाही है। भगवा-नने कहा था कि मूलमें जीवात्मा ही अपना संसार आप बनाता है और स्वमाव अपेक्षा सव ही नीव एकसे हैं । इसलिये वही स्वयं सृष्टिके रचयिता हैं, जिसमें पुद्गल और व्यवहार पाणोंकी मुख्यता है। यही नहीं, वह यह भी कइता है कि प्राण (=चेतनामई जीव) ची पुद्गलको एक नियमित शरीरका रूप देते हैं और जब वह उससे - अलग होता है तब वह शरीर नष्ट होनाता है। भगवान पार्व-नाथने पुदुलमई शरीरसे जीवका अलग होना और उसके अलग होनेपर शरीरका विघटना वतलाया ही था।पिप्पलाद नो इस प्रकार ईश्वरवादको नये ढंगसे जैनधर्मसे सहशता रखता हुआ, प्रतिपादन कर रहा है, वह भगव'न् पार्श्वनाथ जीके धर्मप्रभावके कारण ही कहा जा सका है।

पिप्पलादसे कौशलके आश्वलायनने कृतिएय प्रश्न किये थे।

१-प्री-बुद्धि० इन्डि० फिला० पृ० २२८ । २-प्र्वं० पृ० २२९ ।

उसने पूछा था कि प्राणोंकी उत्पत्ति कहांसे हैं ? वह शरीरमें कैसे आते हैं ? शरीरको छोड़ कैसे जाते हैं ? इसी सम्बन्धके उसने अनेक प्रश्न किये थे । पिप्पलादने इन प्रश्नोंको बहुत ही कठिन 'एक ' अतिप्रश्न ' बतलाये थे तो भी यथाशक्ति उत्तर देते हुये उसने कहा था कि प्राणोंकी उत्पत्ति आत्मासे अथवा अपने निजी स्वाभाव (Inner Essence) से होती है। जीवनमें आत्मा उसी त्तरह है जिसतरह सूर्यमें परछाई पड़ती है। ('आत्मना एषः प्राणो जायते । यथैव पुरुषे छ।या एतिसमन्नेतद् आततम् । प्रश्लोपनिषद् ३।३।') अत्मा सम्राट्वत् शरीरके मध्य हृदयमें रहता है जिससे श्रीरकी १०१ नाडियां निकलती हैं। इन्हींके द्वारा आत्म-सम्राट् अपनी माज्ञाओं की पूर्ति इतर भागोंसे कराता है। यह आत्मा शरीरको मृत्युसे छोड जाती है। मरण समय और शायद जन्मते समय भी इदियननित ज्ञान (Sense-faculties) मनमें केन्द्रीमून रहता है। आत्मा इंद्रियननित ज्ञानसे स्वतंत्र और ज्ञानमय होकर अपने पूर्व संकिशत अच्छे, बुरे या मिश्रित लोक (यथासंकि रिपतम् लोक्स) को नाता है। अपने ही प्रकाशसे वह मार्ग देखता है और अपने पाणोंकी शक्तिसे यह लेनाया नाता है। अतमा अथवा पुरुषको उसने शुद्ध उपयोगमई (विज्ञानात्मा) माना था किन्तु उसने अपने खास शव्होंको इतना अस्पष्ट कहा है कि उनका अर्थ लगाना भी मुहिकल है। तो भी उसने पुरुषके लिये प्राण, प्रक-तिके लिए रयी, व्यक्तके लिये मूर्त और अव्यक्तके लिए अमूर्त

१-प्री० बुद्धिस्टिक इन्डियन फिलासफी पृ० २३१-२३२ । २-पूर्व० पृ० २३२ । ३-पूर्व० पृ० २३३ । ४-पूर्व० पृ० २३५ ।

आदि शब्द विल्कुल नये नये ही व्यवहृत किये थे। इस सवका कारण भगवान् पार्श्वनाथके धर्मीपदेशका दिगन्तव्यापी होना कड़ा जा सक्ता है क्योंकि भगवान् पार्श्वनाथने वतला दिया था कि निश्च-यसे आत्माका निजस्वभाव-चेतना लक्षण ही प्राण है परन्तु व्यव-हार अपेक्षा उनने इंद्रियादि दश प्राण वतला दिये थे, जिनका प्रादुर्भीव आत्मापर ही अवङ्गित था और इसी भावको पिप्पलाद भी दर्शानेकी कोशिष करता है, परन्तु वह अपनी असमर्थता पहले ही स्वीकार करलेता है। आत्माको जीवनमें परछाई रूप अर्थात् पूर्ण व्यक्त न मानना भी ठीक है, क्योंकि भगवान् पार्श्वनाथजीने लोगोंको बतला दिया था कि सांसारिक जीवनमे आत्मा अपने अप्तली रूपमें पूर्ण व्यक्त नही रहता है। मृत्यु समय आत्माका शरीरको छोड़कर अपने सकिल्पत-निदान किये हुये स्थानपर जनम लेते बतलाना भी एक तरहसे ठीक हैं। परन्तु आत्माका शरीरके मध्य हृदयमें विराजमान रहते कहना आदि वातें उसकी निजी कल्पना है। हां, मरणोपरान्त मार्गमें आत्मा अपने ही बळसे जाता है यह ठीक है। उसके पाणोंकी शक्ति पूर्वसचित कर्मवर्गणाओंकी सदशता रखती है। वह भाण, मृते, अमृते मादि नये शब्द व्यवहारमें लारहा है, वह भी हमारे कथनके समर्थक है; क्योंकि यह शब्द जैनधर्मके खास शब्द (Technical Terms) हैं। अतएव पिष्य-लादके इस सैद्यातिक विवेचनसे यह स्पष्ट है कि उसने पुरातन वैदिक मन्तव्योको भगवान् पार्श्वनायके घर्मके साटश्य वनानेके लिये, उक्त प्रकार प्रयत्न किया था जिसको जैनाचार्य अज्ञानमिथ्यात्वमें

१-एर्व० पृ० २२३।

परिगणित करते हैं। यह भगवान पार्श्वनाथके प्रभावको स्पष्ट करता है।

पिप्पलादने स्वमकी परमोच घ्यानमग्न अवस्थामे पहुंचकर आत्माका 'पर अक्षर आत्मा' अर्थात परमात्मा होनाना भी स्वीकार किया है। जिस समय स्वसमय दशामें सब संकल्प-विकल्प थम नाते हैं और आत्मा परमात्म-दशा ( Divine State)को प्राप्त होनाता है। इसलिये उसने सबका उद्देश्य एक परमात्मा माना था, जो उपके निकट अशरीरी, अवर्णी और प्रकाशमान है। वह यह भी कहता है कि जो कोई उस परमात्माको जान लेता है वह सर्वज्ञ होनाता है । यहां विल्कुल ही भगवान् पार्धनाथनीके सिद्धान्तकी नकल की गई है। सचमुच शुरूसे आखिर तक विप्वलाद जीवा-त्माको अपने ही बलसे परमात्म पद प्राप्त करनेको स्पष्ट करनेके लिए प्रयत्न करता नगर आता है। उसने पुरातन वैदिक धर्मको भगवानके धर्मोपदेशसे सदशता लानेके लिये जाहिरा प्रयत्न किया था और यह इसीलिये आवश्यक था कि भगवान् पार्श्वनाथनीका धर्मोपदेश उससमय बहु प्रचलित होरहा था !

विष्वलादके साथ ही दूसरे प्रख्यात् झाह्मण ऋषि भारद्वाज हमें मिलते हे, जिनका सिद्धान्त 'मुण्डकोपनिषद्'में गर्भित है। इनका अस्तित्व भी नौद्ध धर्मकी उत्पत्तिसे पहले अर्थात् भगवान् पार्श्वनाथनीके तीर्थमें एक स्वतंत्र 'मुण्डक' संप्रदायके नेता रूपमें मिलता है। नौद्धोके 'अङ्गतरनिकाय'में इनके मतकी गणना 'मुण्डक-सावक'के नामसे एक अलग संप्रदायमें की गई है । जैन राजवा-

१-पूर्व० पृ० २३६ । २-पूर्व० पृ० २३९-२४० । ३-डॉयलॉम्स ऑफ दी बुद्ध, भाग २ प्र० २२० ।

तिकमें इन्हें कियावादी वतलाया गया है । मुण्डकोने अपनेको बाह्मण ऋषियोंसे, जो वनमें रहते, तप तपते और पशु यह करते ये, एवं गृहस्याअमी विघोंसे पृयक् व्यक्त करनेके लिये सपना वह -संपदाय मलग स्थापित किया था। वे शिर मुड़ाकर भिक्षावृत्तिसे उदर पोषण करने थे। वह नाहिरा जटाघारी बाह्मग ऋषेयोसे अलग थे, परन्तु मूलमे वह पूर्णतः वेदिवरोवी नहीं थे। उनने इनमेंसे मध्यपुरुषका स्थान ग्रहण किया था। भारद्वान मुडे निर रहनेसे 'मुण्ह' नामसे प्रक्य त् हुआ अनुमान किया जाता है और उसके शिप्य 'मुण्ड श्रावक' कहलाने थे। वहांपर इनतरह एक अलग संपदाय स्थापित करनेका कोई कारण भी अवस्य होना चाहिये। साधारण कोई कारण दिखाई नहीं पड़ना, सिवाय इसके कि भगवान् पार्धनाथनीके धर्मी उदेशका प्रमाव यहां भी कार्यकारी न्हुआ हो । भगवानके बनाये हुये श्रावक मार्गमें सातवीं बझचर्य प्रतिमाके घारी श्रावक सिर भी मुंडाने हे और मिक्सावृत्तिसे न्त्रसचर्य पूर्वेक रहकर जीवन विताते हें और आठवीं पतिमामें पूर्णतः आरम्भ त्यागी हो नाने हैं। उनरोक्त मुण्डक संनदायके भिन्नुओंका जीवन भी इती तरहका था और उनका निकाप बद्म-चारियों में से हुआ कहा भी जाता है तयापि जो उनके साथ 'आवक' अब्द लगा हुआ है, वह स्पष्ट मक्ट कर देता है कि इस मप्रदायकी उत्पत्ति भगवान् पाटवैनाथके वताये हुये गृहत्वागी श्राव-कोंके अनुरूपमें हुई थी। यही कारण है कि एक विद्वानने इमकी

६-गनवार्निक (८११) ए० २९८। २-प्री-वृद्धि० इन्डि० किया० he see 1 3-240 ho ses-fes 1

गणना जैन संपदायके अंनर्गत ही अनुमान की है। माथ ही जब हम इनके सिद्धान्तों र दृष्टि डालते हैं तो वहां भगवान् पार्श्वनाथके धर्मोपदेशका प्रभाव पड़ा हुआ पाते हैं।

भारद्वानने पहले ही परमात्मा अर्थात् ब्रह्मको गोत्ररहित और वर्णहीन (अगोत्रः अपर्णः) माना था ये और इसतरह पर उसने मगवाद् पार्श्वनाथनीके अनुसार ही धर्ममें जाति और कुलमदका खुला पतिकार किया था। यद्यपि अधिकांश बातोंमें उसका मत याज्ञ-वल्क्यके समान था, पर उसने बहुतसी ब्राह्मण क्रियायोका विसेध--किया था। उसने कहा था कि ''आत्माकी प्राप्ति न केवल वेदोंसे, न केवल बुद्धिसे और न अधिक अध्ययन करनेसे हो सक्ती है, 🗀 निसको अपना आपा (Self) चाहता है उमीसे उसकी प्राप्ति हो सक्ती है। और न इसकी प्राप्ति उसको हो सक्ती है जो बलहीन, अविवारी और उचित ध्यानको नहीं करनेवाला है। यह तब ही सभव है जब एक बुद्धिमान पुरुष बलवान्, विचारवान् और ध्या-नमन होकर इसके पानेका प्रयास करता है कि वह अपनेको बाह्म-णकी संगतिमें पाता है।" ( मुण्डकोपनिषद् ३।२।३-४ "नायम् आत्मा पवचनेन लभ्यो, न मेधया ...नायम् आत्मा बलहीनेन लभ्यो, न च परमादात् तपक्षो वार्घ्यालविगात् एष आत्मा विशाते ब्रह्म-षामा") भारद्वाजने विद्या दो तरहकी मानी थी (१) परा और (२) अपरा । दूसरी अपराविद्यामें उसने चार वेदो और छह वैदिक ज्ञानोक्तो गृहण किया था और परा (Higher or Transcende-

१-डायोलॉग्स ऑफ दी बुद्ध, भाग २ पृ० २२१ । २-प्री-बुद्धि-स्थिक इन्डि॰ फिलासफी पृ० २५३ ।

ntal) विद्यामें केवल उसको माना था निसमे 'अक्षर' (Undeeaying) की प्राप्ति होती है। इसतरह उसने यद्यपि वेडोंको -स्वीकार किया था, परन्तु ब्रह्म-धाम-परमात्मपदको पानेके लिये उनको आवव्यक नहीं समझा था और अठारह प्रकारके यज्ञींको भी सारहीन माना था। ठीक इसी तरहका विरोघ भगवान् पार्वनाथके -प्राक्त धर्मोपदेशसे स्वयं होचुका था । तिसपर भारद्वाम जो यह कहता है कि ''नो अपने मनमें इच्छाओं को रखता है वह अपनी इच्छाओंके अनुसार यहा-वहा जन्म धारण करता है, परन्तु जिसकी इच्छापें पूर्ण होचुकी हैं उसे अपने सचे 'आपा'की पानि होचुकी है । इसी जन्ममें इच्छाओंका नाश हो सक्ता है।" इसमें नाहिरा -तोरपर वह भगवान् पार्श्वनाथनीके उपदेशको ही दुहरा रहा है और यह भगवान्के दिन्य उपदेशके प्रभावशाली होनेमे प्रकट साक्षी है! जहा पहलेके वैदिक ऋषियोने विवाह कार्य मुख्य माना था, वहां भारद्वान ब्रह्मचर्यपर जोर देता है । यह इसी कारण कहा जाता है कि भगवान् पार्श्वनाथने केवल अपने घर्मो ग्देशसे ही नहीं विक्र अमली जीवनसे ब्रह्म वर्यका महत्व दिगन्तव्यापी बना दिया था। भारद्वान एकान्तदृष्टिसे प्रतिवोध द्वारा (प्रतिवोध-विदितं) ही ब्रह्म ( परमात्मा ) को जान छेना मानता था । योगको ही वह ब्रह्मको पानेके लिये आवञ्यक समझता था। इस तरहपर मुण्ड श्रावक संपदायका निकास भगवान् पाइवैनाथके धर्मोपदेशके प्रभाव अनुरूप हुआ प्रस्ट होता है।

क्ष हर्डे कमी स्वतंत्र रूपसे इसी निष्क्ष पर पहुचे हें कि

१-पूर्व० पृ० २५४ २-पूर्व० पृ० २५५।

मुण्डकोपनिषद्के ऋषियोंने अपने विचार जैनसिद्धान्तसे लिये थे। वह 'मुण्डकोपनिषद्'के कर्ताका नाम भारद्वानके स्थानपर अंगरिस बतलाते हैं। संभव है कि अंगरिसका गोत्र भारद्वान हो और उसी अपेक्षा डा॰ बारुआने उनका उड्डेख उक्तपकार किया हो । डा॰ सा॰ अंगरिसकी मान्यताको जैनयमीनुसार बताते हैं; जैसे वह लोककी आकृतिको पुरुषाकार मानता था और इस पुरुषह्मपी लोकके मध्य भागमें मनुष्यलोक; इसके ऊपरवाले हिस्सेमें ब्रह्म स्वर्गलोक और ब्रह्म स्वर्गलोकसे ऊपर 'परमं साम्यम् ' अर्थात् मुक्तिस्थान मानता था । वह कहता था कि जो मनुष्य यहां बहुत अच्छे २ काम करके विशेष पुण्य संचय करता है, वह मनुष्य सूर्य होकर ब्रह्मलोकमें जन्म लेता है और वहां उत्तम भोगोपभोग भोगता हुआ शुद्ध आ-नन्दमें जीवन व्यतीत करता है। किन्तु ब्रह्मलोकको प्राप्त हुआ आत्मा जवतक इच्छा रहित नहीं होता है और पूर्व संचित कर्म अवशेष रहता है, तवतक उसकी मुक्ति नहीं होती, उसे संसारमें फिर आना पड़ता है। अंगारिसको टड़ विश्वास था कि जबतक आत्मा रागद्वेष रहित नहीं होत , तवतक उसे अवस्य संसारमें रहना पड़ेगा; फिर वह वेदों में बताई हुई सारी कियायों को भले ही करे! किन्तु इसके साथ ही वह कहता था कि जिस व्यक्तिका आत्मा कर्मोक्की निर्नरा कर डालता है और रागद्वेष रहित व पवित्र होता है; तथा जो सदा तपस्या करता हुआ एकान्तमें रहता है व भीवनयापन भिसासे काता है और निसके पास सम्यक्तान है, वह आत्मा मुक्तिलाभ करता है। वहांसे वह कभी लीटकर नहीं आता। अंगारिसकी इन मान्यताओं हा सादश्य जैनवर्ममें निर्णित

मोक्षमार्गसे विल्कुल स्पष्ट नजर पड़ता है। दोनो ही सिद्धांतोंके अनुमार यह लोक पुरुषरूप है और सनातन है। (मुण्डक उप-निषद " अनः " यह विशेषण प्रयुक्त करता है ) अंगरिस उस लोकमें ब्रह्मलोकको आनन्दकी एक जगह मानता है किन्तु सर्वोत्तम स्थान मोक्ष ही स्वीकार करता है । जैनवर्ममें भी ब्रह्म एवं अन्य स्वर्ग ऐसे ही आनन्दमई स्थान माने गये हैं और उसमें भी मोक्ष ही सर्वोत्तम स्थान माना गया है । किन्तु जैनवर्ममें स्वर्गसे मुक्ति होना स्वीकृत नहीं है । यह दोनो मतोके अनुपार ठीक है कि रागद्देष और कर्म रहित आत्मा मुक्ति लाम करता है तथा मोक्ष-मार्गमें तपस्या एक वास्तविक उपाय है। साथ ही 'मुण्डकोपनिषद्' में बहुतसे ऐसे शब्द पयुक्त हुये हैं जो जैनसिद्धानकमे पारिभाषिक श्चावडोंके समान व्यवहृत है; यथाकर्ष, निर्वेद, वीतराग, सम्यग्ज्ञान, निर्श्यंथ, इत्यादि । निर्गय शब्द जैन साधुका द्योतक है। जैन साधु-ओं ही तरह मुण्डकोपनिपदमें भी केशलोंच करने जैसा विधान है: -'शिरोवत विधिवंधेस्तु चीन ।' इन साटश्यों को देखने एवं जैनयथ 'पउमचरिय 'में अगरिसको अष्ट जैनमुनि वतानेसे, यह स्पष्ट है कि 'मुण्डकोपनिषद'में निम शिक्षाका समावेश है, वह अवस्य ही नैन् घर्मसे लीगई है। (देखों 'घर्मध्वन '-विशेपाक वर्ष ५ अक १ E0 6-60)

उपरान्त मिनचिकेतम् द्वारा 'गोतमक तिःद्वान्तोकी उत्पत्ति हुई थी । यह भी भाग्द्वानके समसामिथक व्यैक्ति थे । नचिके-तम्ने विवाह, तप और यजवादको स्वीकार किया था; परन्तु

उनका भाव प्राचीन ऋषियोंसे विलक्षण माना था। वह प्राचीन यज्ञवादसे स्वर्गकी प्राप्ति होना मानता था, परन्तु उनसे अमर जीवनको पाना अस्वीकार करता था। उसके निकट यज्ञका माक ज्ञानयज्ञ थाः जिसमें इन्द्रियनिग्रह करना और ध्यानको बढ़ाना मुख्य था । वह व्यक्ति (Being)को अजन्मा और अमर बतलाता था। वह कहता था कि न उसकी शून्यसे उत्पत्ति हुई है और न कुछ उससे उत्पन्न हुआ है। व्यक्ति अनन्मा, भनादिनिधन और पाचीन है। शरीरके साथ उसका नाश नहीं होता। यदि हिंसक यह समझता है कि मैं मारता हूं और मारनेवाला समझता है कि मैं मारा जाता हूं, तो दोनों मूढ़ हैं; न एक मारता है और न दूसरा मरता है।.... जिसने पापकर्मसे अपनेको दूर करके शांत नहीं बनाया है और जिसने इन्द्रियनियह नहीं किया है अथवा जिसका मन स्थिर नहीं है वह व्यक्ति (Being) को ज्ञानसे भी नहीं पासका है। ( कठोपनिषद् १।२।१८ ) योग ही उसको पानेका द्वार है, निसका मुख्य भाव इन्द्रियनिग्रहसे था । (स्थिरं इन्द्रिय-घारणं ) इसतरह निचकेतस्ने भगवान् पार्श्वनाथजीके बताये हुए निश्चय-नयसे किंचित् आत्म-लाभ प्राप्त करनेका उपाय बतलाया था और वह एकांत पक्षसे पूर्णतः सैद्धान्तिक विवेचन करनेको असमर्थ प्रतीत होता है ! परन्तु उसकी इस शिक्षासे लोगोंने उल्टा ही मतलब निकाला था और उपरांत हिसाकांड वृद्धिपर होगया था; क्योंकि लोगोंको यह घारणा हो गई कि हिसा करनेसे जीवका कुछ नहीं विगड़ता है। अस्तु; यहां भी साधारणत. भगवान् पार्श्वनाथ-

१-पूर्वे० पृ० २६९। २-पूर्वे० पृ० २७३ । ३-पूर्वे० पृ० २७५।

नीके धर्मापदेशका प्रभाव पड़ा नजर पड़ता है। मगवान्के धर्मी-पदेशको उपरांत उनकी शिष्यपरंपरा सर्वत्र प्रचलित करती रही श्री, यह हम भगाडी देखेंगे।

नचिवेतम्के इस सिद्धान्तको ही उपरान्त पूर्णकाञ्यपने भी स्वीकार किया था । उसका कहना था कि जब हम स्वय कोई कार्य करते हैं अथवा दूमरोंसे कराते हैं तो उसमें आत्मा न कुछ करता है और न दूपरेसे कराता है। आत्मा तो निष्क्रिय है। इस दशामें जो कुछ हम पाप पुण्य करते हैं, उसका संसर्ग आत्मासे कुछ भी नहीं है। इसीलिये सूत्रकतीङ्ग और सामन्नफलसुत्तमें उसके मतकी गणना 'अक्रियावाद' में की गई है। इस सिद्धान्तमें भी भगवान् पार्श्वनाथके धर्मीपदेशकी ही झलक दृष्टि पड़ रही है; नैसे कि नचिकेतस्के सिद्धान्तसे भी व्यक्त होता हम देख चुके हैं। निश्रयमें भगवान् पार्श्वनाथने आत्माको सासारिक क्रियाओंसे विलग एक विशुद्ध द्रव्य माना था । जिससे पाप पुण्यका कोई संवंघ नहीं था। यही भाव एकान्तसे पूर्णकास्यपने दर्शाया है। वह स्वय एक जन मुनि था। श्रीदेवसेनाचार्यने (ई० ९ वी शताब्दि) अपने ''दर्शनसार" ग्रन्थमें इनको मनखाली गोशालके साथ भगवान् पार्श्वनाथजीकी शिष्यपरम्पराका एक मुनि लिखा है जो उपरान्त भृष्ट होगये थे। इनका साधु मेष भी इस बातका समर्थक है। वह भगवान पार्श्वनाथके तीर्थेके नैन मुनियोंकी तरह 'अचेलक' (नग्न ) रहते थे । इसी कारण उनकी प्रख्याति अचेलक रूपमें

१-पूर्व० पृ० २७९। २-पूर्वप्रमाण। २-सृ० कृ०-११११११३। ४-दर्शनसार गाथा १७६। ५-प्री० बुद्धि० इन्टि० फिला० पृ०२७७।

थी और बहुतसे लोग उनके संप्रदायको अचेलक समझते हैं;
परन्तु यह भ्रम है। अचेलक नामका कोई सम्प्रदाय—विशेष
प्राचीन भारतमें नहीं था। 'अचेलक' शब्दका व्यवहार उस कालमें
सब ही संप्रदायके नग्न साधुओं के लिये होता था; तिसपर जैन
साधुओं के लिये वह विशेषतः प्रयोगित किया जाता था। अस्तु;
जैन मुनिदशासे मृष्ट होकर पूर्णकाश्यपका अपने मूल विश्वासकों
विक्रतस्थ्य देना स्वाभाविक ही था; क्यों कि उसपर भगवान् पार्श्वनाथके धर्मोपदेशका खासा प्रभाव पड़ चुका था। पूर्ण काश्यपका
सम्बन्ध आजीविक संप्रदायसे रहा था, ऐसा प्रतीत होता है। उसकी
मृत्यु ईसासे पूर्व ५७२वें वर्षमें हुई अनुमान की जाती है।

इनके बाद ककुद कात्यायन (पकुढ काच्चायन)को ले ली निए। यह म० बुद्धके पहले हो चुके थे, और ब्राह्मण थे, यह पकट है। वुद्धघोषने लिखा है कि कात्यायन शीतजलको न्यवहारमें नहीं लाता था और आवश्यकानुसार उष्णजलको काममें लेता था। वह शीत जलमें जीव मानता था। यहां भी भगवान पार्श्वनाथनीके मन्तव्यके स्पष्ट दर्शन होते हैं। उन्होंने शीतजलमें जीव बतलाया था और जैन मुनियोंको उसका व्यवहारमें लेना मना था, यह वौद्ध ग्रंथोंसे भी प्रकट हैं, तथापि उसने काय, मुख, दुःख, जीव आदि शिद्ध व्यवहारमें लिए थे और ये मूलमें जैन शब्द ही हैं। साथ ही जो

१-वीर वर्ष ३ संक ११-१२ । २-प्री० बुद्धि० इन्डि० फिला० पृ० २७७ । ३-पूर्व० पृ० २८१-२८२ । ४-सुमगलविलासिनी भागः १ पृ० १४४ । ५-पूर्व० पृ० १६८ । ६-प्री० बुद्धि० इन्डि० फिला० पृ० २८५ ।

उसकी मानता थी, वह भी भगवान् पाइवेनाथके उपदेशसे सह-शता रखती है । उसका मत था कि 'मसत्तामेंसे कुछ भी उत्पन्न नहीं होता और जो है उसका नाश नहीं होता।' भगवान पार्श्व-नायने भी लोकके पदार्थोश ऐमा ही स्वरूप वतलाया था; निसको उनके उपरान्त कात्यायन विकृतरूप देता प्रतीत होता है । इन्हीं तत्वोके अनुरूप उसने पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु, सुख, दुख और जीव यह सात तत्व स्वीकार किये थे। वह इन्हीं सातके मिलने और विछुडनेसे जीवन व्यवहार मानवा था। तत्वोंकी संख्या ठीक सात मानना भी उस समय भगवान पार्श्वनाथके वताए हुये सात तत्वोकी प्रधानताका ही द्योतक है, वरन् उनकी ठीक सात सल्या मानना आवर्यक न थी । इन तत्वोका मिलन वह सुखतत्वके कारण और विच्छेद दुखतत्वके हेतुसे वतलाता था। इस अवस्थामें वह इनका पारस्परिक प्रमाव एक दूपरेपर पड़ता स्वीकार नहीं करता था, निससे किसी व्यक्तिको खास नुकसान पहुचाना भी मुश्किल था 📗 इसलिये उसके निकट किसी जीवको मारना कुछ विशेष महत्व न रखकर केवल व्यवस्थित तत्वोको अलग कर देना था; विनमे पाप-पुण्यका मय ही नहीं था। सचमुच प्रतरदन, नचिकेतसद् और पूर्णकाश्यपका भी ऐसा ही विश्वास था। भग-बद्गीतामें भी यह भाव पगट किया गया है। अतमाको अमर मानते हुये उसके मूल भावमें यह उद्गार कहे प्रतीत होते है, पर-

१-स्त्रकृताङ्ग २।१।२२ । २-जिनस्त्र (S. B. E) भाग २ भूमिका XXIV. ३-प्री० बुद्धि० इन्डि० फिला० पृ० २८६ । ४-गीता २।१६-२४ ।

न्तु इनके वल हिसावादकी पुष्टि करना अनुचित किया है। इसी कारण इन विधिमयोंको 'तत्वार्थराजवार्तिक'में प्राणिवधमें पापवंधका कारण नहीं है', इस मान्यतावाला बतलाया है। (न हि प्राणि-वधः पापहेर्नुधर्मसाधनत्वमापतुर्महित ॥ १२ ॥ १।८।) इस प्रकार कात्यायनके समयमें भी भगवान पार्श्वनाथके धर्मका प्रभाव कार्यकारी था, यह स्पष्ट है। उनके उपदेशसे वातावरण क्षुभित होगया था इसमें संशय नहीं और यह विदित ही है कि उनकी शिष्यपरम्परा म० बुद्धके समान विद्यमान थी, जैसे कि हम देखेंगे।

उसी समयके एक अन्य मतपवर्तक अजित केशकम्बिल भी भगवान् पार्श्वनाथके घर्मीपदेशके प्रभावसे अछूते नहीं बचे थे; यह उनके सिद्धान्तोसे स्पष्ट है। वह वैदिक क्रियाकाण्डके कहर विरोधी थे और पुनर्नन्म सिद्धान्तको अस्वीकार करते थे। यज्ञ, बलिदान, श्राद्ध आदिको वह अनावस्यक बतलाते थे। कहते थे कि यदि मृतक पुरुषोंको भोजन पहुंचाना संभव है तो फिर परदेश गये हुये व्यक्तिको भी उसी तरह भोजन पहुंच जाना चाहिए, परन्तु यह होता नहीं, इसलिए श्राद आदि क्रियाकाण्ड वृथा हैं। साथ ही चह इंद्रियनिग्रह और ध्यानको भी आवश्यक नहीं मानता था ! वर्तमानको छोड़कर भविष्यसुखकी आशा करनेपर वह विश्वास नहीं करता था। े लोकको वह पथ्वी, जल, अग्नि और वायुका समु-दाय मानता था और आत्माको पुद्गलका कीमियाई ढंगका परिणाम बतलाता था। इन चारों वस्तुओं के विघटते ही आत्मा भी विघट जाता है, यह वह कहता था। इसीलिये वह जीवात्मा और शरीरको एक

१-राजवार्तिक पृ० २९४। २-प्री० बुद्धि० इन्डि० फिला० पृ० २८९।

ही मानता था और प्राणियोंकी हिंसा करना बुरा नहीं समझता था। इसकी इस शिक्षामें भी जैन सिद्धांतके व्यवहारनय अपेक्षा आत्मा और पुद्गलके संमिश्रणका विकृतरूप नजर आता है। भग-वान् पार्धनाथने इस सिद्धांतका प्रतिपादन किया था, उसीको विकृत रीतिसे प्रगट करनेका प्रयास अजितने अपने उक्त सिद्धांतर्मे किया है। इस तरह यहां भी पार्श्वनाथजीके धर्मोपदेशका प्रभाव दृष्टि पड़ रहा है। सारांशतः हम उस समयके सैद्धांतिक अथवा घार्मिक वातावरणमें जैनधर्मका खासा प्रमाव पड़ा स्पष्ट देखते हैं। विद्वानोंका भी यह मत है कि उपरोक्त मतपवर्तकोंपर अवश्य चैनघर्मका प्रभाव पड़ा था, स्व० मि० जेम्सडेऽल्विस महोदयका वक्तव्य है कि म॰ बुद्धके समयमें भी 'दिगंबर' एक प्राचीन संप्रदाय समझा जाता था और उपरोछिखित मत-प्रवर्तकोंके. सिद्धांतोपर जैनधर्मका प्रभाव पड़ा नजर पड़ता है। यो ० डॉ॰ हर्मनजैकोवी भी यही कहते है कि तीर्थकों (पूर्णकाश्यप, कात्यायन आढि )ने उन सिद्धांतो और क्रियायोंको अपना लिया था जो जैनमतमें मिलतीं हैं और संभवत यह उन्होंने स्वयं जैनों हीसे ले लीं थी। यह भी पगट है कि महावीरके समयमे भी जैनधर्म विद्यमान था और सो भी उनसे स्वाधीन रूपमें। इससे एवं अन्य कारणोसे यह प्रगट है कि निर्यथ अर्थात जैनधर्म भगवान महावीरसे बहुत पहलेसे प्रचलित था। अस्तु, इस दशामें हम जैन अन्थोंक उड़ेखोंको सार्थक पाते हैं और भगवान् पार्वनाथजीके

१ भगवान महाबीर और म॰ बुद्ध पृ० २५। २-इन्टियन एण्टीकेरीः भाग ९ पृ० १६१। ३ पृर्ग० पृ० १६२।

उपदेशका महत्व और प्रभाव सुगमतः हृद्यंगम कर छेते हैं। सच-मुच भगवान्के धर्मोपदेशका प्रभाव देखकर कविका निम्न पद्य सोल-ही आने चरितार्थ होजाता है—

"आतम रसीको है सुधारसको कुण्ड 'वन्द',
सम्यक् महीरुहको मूल छहरात है।
सकल समाज शिवराजको अजज्ज जामें,
ऐसो जैन वैनको पताका फहरात है।"

( 80 )

मागबानिक त्रमुख शिष्य !

'गणीशा दश तस्यासन् निधायादिं स्वयंभुवं । साद्धीन त्रिशतान्युक्ता मुनीन्द्राः पूर्वधारिणः ॥ यतयो युतपूर्वाणि शतानि नव शिक्षकाः । चतुः शतोत्तरं प्रोक्ताः सहस्रमवधित्विषः ॥ सहस्रमंतिमज्ञानास्तांबनो विक्रियद्धिकाः । शतानि सप्त पंचाशचतुर्थावगमाः स्मृताः ॥ वादिनः षद्शतान्येव ते सर्वेषि समुचिताः ॥ अभ्यणीकृतनिर्वाणाः स्युः सहस्राणि षोडश ॥

— उत्तरपुराण ।

भगवान् पार्श्वनाथनीका तीर्थ सर्वमान्य होगया ! ग्राम २ और नगर पत्तनोमें उन भगवान्का अहिंसामई और अव्यावाध सुलका संदेश व्याप्त होगया ! हर दशा और हर परिस्थितिके लोगोंको सपने २ मन्तव्योंका प्रगट वोध होगया ! कोई स्थान और कोई देश ऐपा बाकी न बचा जिसमें भगवान्के दिव्य संदेशने अपना प्रमाव दिगन्तव्यापी न वना लिया हो ! इसी अनुरूप उन भग-चान्के प्रभावशाली प्रमुख शिप्य हजारोंकी संख्यामें थे। यह सर्व ही शिप्य गृहत्यागी और परोपकारी महापुरुष ही थे। इनसे चेष्टित होकर भगवान् पार्क्नाघ ऐसे ही शोमित होरहे थे जैसे वारिकामण्डलमें चन्द्र मनको हरनेवाला होता है। यही नहीं कि इन जिप्यों द्वारा भगवान्की ही शोमा और गौरव वड़ रहा हो-उनके तो गुण स्वमावतः निर्मल और प्रकर्षरूप थे। किन्तु अनेकों मन्य पुरुषोंका कल्याण इनके द्वारा हुआ था। इनसे भारतका गौरव वढ़ा था । अहिंसामई सार्व प्रेम और आत्मीक माव इन्हींके सत्प्रय-त्नोंसे अपना अपना प्रखर प्रकाश यहां फैला रहे थे । विश्वप्रेमकी उमंग हर हृदयमें लहर मारने लगी थी । इसमें मुख्य कारण भग-वान् पार्श्वनाथनीका धर्मोपदेश ही या किन्तु उनके प्रमुख शिप्य भी उसमें प्रधान कारण थे। श्री गुणमदाचार्यनी कहते हैं कि "भगवान् पाइवैनाथके समवशरणमें स्वयंसुवको आहि लेकर दश गणघर थे, ग्यारह अंग और चौदह पूर्वको घारण करनेवालोंकी संख्या तीनसौ पचास थी। दशहनार नौसो शिक्षक मुनि ये और एक्हजार चारसी अविकानी थे। इसीपकार एक्हजार केवलज्ञानी थे, एक ही हूनार विक्रिया ऋदिको घारण करनेवाले थे। सातसौ पचास मन पययज्ञानी थे और छहसी वादी थे। इसपकार शीघ ही मुक्त होनेवाले सब मुनियोंकी संस्था सोलहहजार थी।" वह सब ही महान ऋषिगण सर्वत्र विचरकर प्राणियोंको अभयदान देते हुये

१-उमापुरा पृ० ५८० ।

उनको भात्मपंथका मार्ग दर्शाते थे। उस समयके भव्य जीवोंको इनके सन्तसमागममें विशेष पुण्यसंचय करनेका अवसर प्राप्त था। चौद शास्त्रोंमें हमें इन्ही जैन ऋषियोका उल्लेख परोक्षरूपमें हुआ मिलता है। उनके 'ब्रह्म नालसुत्त'में पहलीसे चौथी आलोचनातक निन पाचीन ऋषियोके मन्तव्योंका निकर है वह जैन दृष्टिसे जैन मुनियोंकी मान्यताके अनुसार भात्माके निश्रय और व्यवहाररूपको -लक्ष्य करके लिखा गया है । किन्हीं ऋषियोंको वहाँ संख्यात पूर्व-भव बतलाकर आत्मा और लोकका कथंचित् नित्यत्व और अनित्य-त्व स्वरूप सिद्ध करते प्रगट किया गया है। यह कथन केवलज्ञानी और अवधिज्ञानी मुनियोंसे लागू है जो श्री पार्श्वनाथजीकी शिष्य-परम्परामें म० बुद्धसे पहले इसी प्रकार आत्मा और लोककी सिद्धि करते थे। तथापि जो इन्हीं बातोंको तर्कवादसे सिद्ध करते हुये बताये गये हैं, वह भगवान् पार्वनाथके वादी मुनियोंको लक्ष्य करके कहा गया प्रतीत होता है। १ इसतरह यह ऋषिगण केवल वर्षी-ऋतुके चार महीनोंमें एक स्थानपर ठहरते थे, वरन् ग्राम-ग्राम और नगर-नगरमें विचरते हुये धर्मोपदेशका अमृत तृषित जनताको पिलाते थे। इन्हींके सदक्तयोंका यह परिणाम निकला था कि जनता धर्मके नामपर होनेवाली हिंसाके विरुद्ध आवाज कसने लगी थी और पुरोहितोंकी 'पोपडम'का अन्त करनेको उतारू होगई थी। यह महापुरुष स्वयं अपना कल्याण करते थे और प्राणीमात्रके उप-कारमें दत्तचित्त रहते थे। यही नहीं कि केवल पुरुषवर्ग ही अपने आत्मकल्याण और धर्मपचारमें संलग्न था; बल्कि आर्य-कलनायें भी

१-भगवान महावीर और म० बुद्र० परिशिष्ट पृ० २२२।

इस सेवा-मार्गसे विमुख नहीं थीं । कोमलांगी रमणीरत्नोंने अपने वासना विलासको उठाकर एक तरफ रख दिया था। ज्ञान अंजनसे उन्होंने अपने दिव्य चक्षुओं को प्रमामई बना लिया था। गृहकुटुम्बका ममत्व उनकी 'वसुधेव कुटुम्बकम्'की नीतिमें वाधक नहीं था। वह स्वयं संयमी जीवन व्यतीत करतीं हुई अपना आत्मकल्याण करतीं थीं और देशमें सर्वत्र विहार करतीं हुई विद्वानोसे शास्त्रार्थ करतीं और जनताको धर्मामृतका पान करातीं थीं। वह रमणीरत्न थीं सारे संसारके लिये आदर्शस्त्रप थी। इन्हींके साथ क्वेत वस्त्रोंको धारण करनेवाले उदासीन गृहत्यागी आवक और आविकायें भी अपनी शक्तिके अनुसार धर्मप्रभावनाके कार्यमें संलग्न थे। इन सबके विष-यमें श्री गुणभद्राचार्यजी कहते हैं कि.—

"सुलोचनाद्याः पद्त्रिशत्सहस्राण्यायिका विभोः। श्रावका लक्षमेकंतु त्रिगुणाः श्राविकास्ततः ॥१५३॥" अर्थात्—'उन भगवान्के समवशरणमें सुलोचनाको आदि लेकर छत्तीसहनार अर्विकाएं थीं, एक्लाल श्रावक ये और तीनलातः

छत्तीसहनार अनिकाएं थीं, एकलाल श्रावक ये और तीनलातः श्राविकायें थीं।" यह सब ही अपना आत्मकल्याण करते सर्वत्र भगवानके साथ रहकर धमंका उद्योत करते थे। इनके अतिरिक्त अनेकों राजा, सेठ और देव-देवियां भगवानके साधारण भक्त थे। इनमें मुख्य भगवानके माता-पिता थे, वे इन तीर्थकर भगवानके दृद्ध श्रद्धानी होकर उनके शासनका यश फलानेमें दत्तचित थे। यही बात श्री वादिराजम्हिजी इन शब्दोमें प्रकृट करने हैं —

' राजा पुनः स जिनभक्तिमरावनम्रः, प्रोच्यंकराज्यपद्मंदिनमण्डलश्रीः ।

## देवस्य तीर्थमघसार्थहरं नरेषु,

माभावयत त्रयविधिनेतुं विश्वसेनः ॥४३॥१

अर्थात्-'भगवान् जिनेन्द्रकी भक्तिसे नम्रीभूत, उत्तम राज्यसे शोभित तीन ज्ञानके घारक राजा विश्वसेन पापोंके नाशक भगवान् जिनेन्द्रके तीर्थकी मनुष्योंमें प्रभावना करने लगे थे। ऐसे ही घर्म-वत्सल भक्तोंके द्वारा शीघ ही भगवान्के शासनकी विजय वैजयंती सर्वत्र फहराने लगी थी। भगवान् पार्श्वनाथनीकी पवित्र स्मृतिमें अनेक स्थानोंपर दिव्य मदिर और चैत्यागार निर्मित हो गये थे; जिनमें सदा ही भगवानका यशगान हुआ करता था ! यही नहीं कि भगवान्के शिष्य भारतवासी ही रहे हों, बल्कि विदेशोंके भी बहुजन आपके परम भक्त थे। नील-महानील और अमितवेग आदि विद्याघर लोग भारत बाह्य प्रदेशके राज्याघिकारी थे। उन्होंने भार-तमें तीर्थ वन्दना करते हुये तेरपुर (उस्मानाबाद)के निकट अनेक जैन मंदिरोंको निर्मापित कराया था और उनमें मणिमई श्री पार्ध-नाथजीकी प्रतिविम्ब विराजमान की थी। सारांशतः भगवानकी भक्ति—सौरभका मधुर गुंजार दिग् दिगान्तरोमें फैल गया था !

भगवान् पार्श्वनाथजीके प्रमुख गणघर स्वयंभू नामके थे। यही सर्व प्रथम भगवान्की अमृतवाणीको ग्रहण करनेवाले नर-रत्न थे। इन्होने ही भगवानकी दिन्यध्वनिको अवधारण करके द्वादशाङ्गरूप, पूर्वीकर सयुक्त जैन आगमकी रचना की थी। वही आगम भगवान् महावीरके सर्वज्ञ होने तक सर्वत्र प्रचलित रहे थे। हत्भाग्यसे इन प्रमुख गणघर महाराजके त्रिषयमें कुछ भी विशेष परिचय नहीं

१ मुनि कणयामर विरचित 'करकंडुचरित्र' सिध ५।

मिलता है। फेवल इन्हीं के संबंधमें यह वात नहीं है, विक उस समयके किसी भी अन्य गणधर अथवा मुनिका पूर्ण परिचय अभा-यवश प्राप्त नहीं है। सब ही दिगंबर नैन शास्त्रों में केवल यही उछेख मिलता है कि भगवान् पार्श्वनाथ नीके दश गणधर थे, निनमें प्रमुख स्वयंभू थे। 'गणधरादि महर्षिस्तोन्न' में भी इनका कुछ विशेष परिचय नहीं मिलता है। वहां भी केवल नामोछेख है, यथाः—

> 'नेमि पार्श्व स्वम्भ्वाद्या गौतमाद्याश्च सन्मर्ति । नेम्यो गणधरेशेभ्यो दत्तोऽध्योदयं पुनातु वः ॥'

स्वयंमू महाराजके अतिरिक्त अवशेष नौ गणधरींका उनमें नाम भी नहीं मिलता है। सचमुच इतने प्राचीनकालके महत पुरु-मोंका विशेष परिचय पाना कठिन है। हा, श्वेताम्बर संप्रदायके अर्वाचीन साहित्यमें अवश्य ही इन सबके नाम दिये हुये मिलते ैंहैं; किन्तु वे आपसमें ही एक दूसरेके खिलाफ हैं। इतना अवश्य है कि प्रायः वे सव ही भगवान्के प्रमुख गणधरका नाम "आर्यदत्त" -बतलानेमें एकमत हैं। दिगम्बर और श्वेताम्बरोंके इस मतभेदका कोई विशेष कारण तो दृष्टि नहीं पड़ता है। होसक्ता है कि दोनो -संप्रदायोंने अपने आपसी मतभेदके कारण पूर्व पट्टावलियोंमें भी अन्तर रक्खा हो । श्वेताम्बरोंके 'पार्श्वचरित'में भगवानके दश गण-भरोंके नाम यूं बतलाये हैं:-आर्यदत्त, आर्यघोष, वशिष्ठ, ब्रह्मनामक, सोम, श्रीधर, वारिषेण, भद्रयशस, जय और विजय , िकन्तु उनके 'शत्रुक्षयमहात्म्य'में केवल 'आर्यदत्तकी अध्यक्षतामे नी सुरियोंका होना' लिखा है वे और 'कल्पसूत्र 'में केवल गणघर आर्यदत्तका ही

न भावदेवसरि, पा०च • सर्ग ६ स्त्रो० १३५०-१३५८। २ शत्रुं जयमाहातम्य १४।६८

उद्येख है। उपरांत श्वे मुनि आत्मारामजीने स्वरचित 'अज्ञानतिमिरमास्कर'में भगवान् पार्श्वनाथजीकी जो शिष्यपरंपरा दी है,
वह इनसे भिन्न है । वह भगवान्के प्रमुख शिष्यका नाम आर्यसमुद्रः
लिखते हैं और फिर श्री शुभदत्त गणघर, श्री स्वामी प्रभासूर्य, श्री
हिरिदत्तनी और श्री केशीस्वामीका उद्येख क्रमशः करते हैं। इसतरह पर भगवान् पार्श्वनाथजीके मुख्य गणघरोंका ठीकसर परिचयः
पालेना आन कठिनसाध्य है और इस अवस्थामें केवल यही निःसंशयः
स्पष्ट है कि भगवान्के मुख्य गणधर दश थे। इन सबकी अध्यक्षतामें उक्त मुनिगण विचरते थे। प्रमुख गणधर स्वयंमू मनःपर्ययज्ञानी थे और उपरान्त उनको केवलज्ञानकी प्राप्ति हुई थी।

इनके अतिरिक्त श्री पार्श्वनाथनीकी शिष्यपरम्पराके विशेष प्रव्यात मुनि हमको श्री पिहिताश्रव नामक मिलते हैं। दिगंबर जैन शास्त्रोंमें इनका विविध स्थानोंपर उद्घेख मिलता है। श्वेतांबर यित आत्मारामनी भी इनके विषयमें कहते हैं कि 'यह स्वामी प्रभासूर्यके कई साधुओंमेंसे एक थे।' दिगम्बर जैन शास्त्रोंमें इनको भगवान पार्श्वनाथनीकी शिष्यपरम्पराका एक साधु लिखा है और बतलाया है कि इनके एक बहुश्रुती शिष्य बुद्धिकीर्ति नामक थे, जिन्होंने श्रष्ट होकर क्षणिकवादका प्रचार किया था । यह बुद्धिकीर्ति वौद्धधर्मके संस्थापक म० गौतमबुद्धके अतिरिक्त और कोई अन्य व्यक्ति नहीं थे। म० बुद्धने स्वयं अपने मुखसे एक स्थानपर जैनमुनि होना स्वीकार किया है।' ऐसा मालम होता है कि म०

१ क पस्त्र १६१ । २ जैनहिनपी भाग ७ अक १२ ए० २ । ३-जैन हितैपी भाग ७ अंक १२ ए० २ । ४-दर्शनसार ६-१० । ४३-सान्डम गोतमबुद्ध १० १५ ।

-बुद्धके पितृगण भी श्रमणभक्त थे। निस समय म० बुद्धका जन्म हुआ था, उस समय एक अजितनामक श्रमण ऋषिने उनको देखकर आशीर्वाद दिया था तथापि जिस समय वे कपिलवस्तुसे बाहिर आरहे थे, तव भी उनको एक श्रमणके दर्शन हुये थे<sup>ै</sup>। यह श्रमण वौद्धभिक्षु तो नहीं हो सक्ते, क्योंकि उस समय वौद्धधर्मका अस्तित्व नहीं था किन्तु इसके माने यह भी नहीं है कि वे निश्चितरूपमें नैनश्रमण ही थे, क्योंकि उस समय आजीविक आदि साधु भी श्रमण नामसे उछेखित किये जाते थे। यद्यपि यह ठीक है कि मुख्यतः इस ' श्रमण ' शब्दका प्रयोग जैनसाधुओं के लिये ही होता था, क्योंकि जैनघर्मको 'श्रमणधर्म ' ही वतलाया गया है अ त्यापि ऋग्वेदमें नो अमणोंका उद्घेख हे वह निसंशय नैन-अमणोंसे ही लागू है क्योंकि आजीविक आदि इतरश्रमणोंकी उत्रक्ति ईसासे पूर्व ९०० वर्षसे हुई वताई जाती है, जनकि ऋग्वेद करीव चार हजार वर्ष इतना प्राचीन वतलाया जाता है। रही वात म॰ बुद्धके स्तागममें आये हुये उक्त श्रमणोकी, सो नत हम नौंद यन्थ 'लिलतिविस्तर'में यह उल्छेख पाते है कि म० दुद्ध अपने वाल्यका-लमें श्रीवत्स, स्वस्तिका, नन्द्यावर्त और वर्द्धमान यह चिन्ह अपने शीशपर घारण करते थे, जिनमेंसे पहलेके तीन चिन्ह तो क्रमशः शीतलनाय, मुपार्श्वनाथ और अरहनाथ नामक जैन तीर्थकरोंके चिह्न हैं और अंतिम वर्डमान स्वयं भगवान् महावीरका नाम है तब यह कहना ठीक ही है कि संभवत उक्त श्रमण जैन मुनि ही थे

१-बुद्धजीवन (S. B. E. XIX) पृ० ११ १२-इन्डियन एन्टीक्वेरी आग ९ ए० २४६ । ३-कल्पसूत्र ए० ८३ । ४-कन्नेवेर १०।१३६ ४

और राजा शुद्धोदन उन जैन श्रमणोंके मक्त थे। इस प्रकार श्री पिहिताश्रव मुनिराजके सर्व प्रमुख शिष्य बुद्धिकीर्तिके पितृकुल एवं उनके उपरान्त बोद्धधर्मके प्रवर्तकरूपमें वर्णन है। वह अप्ट जैन मुनि थे और भगवान महावीरके समकालीन थे।

"मौन एकादशी व्रतकथा" में भी श्री पिहिताश्रव मुनिका कथन है। इस कथामें कोशांबीके राजा हरिवाहन और उनकी 'पद्दरानी शशिपभाका अपने राज्यविमुख पुत्र सुकौशलके सम्बन्धमें श्री सोमप्रभु नामक मुनिराजसे जिज्ञासा करनेका उछेल है। मुनि-राजने राजा रानीका समाधान करते हुये कहा था कि 'कौशल्य देशके कूटनगरमें राजा रणसिंह और उसकी रानी त्रिलोचना थी। इनके राजत्वकालमें उसी नगरमें एक कुणवी रहता था, जिसके तुङ्गभद्रा नामकी भाग्यहीना कन्या थी। तुङ्गभद्राकी रीशव अवस्थामें ही उसके मातापिता कालकवित होगए थे और वह ज्योंत्योंकर बड़ी हुई ! आठ वर्षकी जब वह थी तब एक रोग घास काटनेके लिये वनमें जाते हुये उसे श्री पिहिताश्रव मुनिराजके दर्शन हो गये। उसने भी श्रीगुरुके मुखार्ग्विदसे धर्म श्रवण किया और उनके परामर्शसे एकाद्शी व्रत ग्रहण किया ! व्रतको पूर्णतः पालकर वही कन्या मरकर तेरे यह सुकोशल नामक पुत्र हुआ है। यह चरम-शरीरी है, इसी भवसे मोक्षलाभ करेगा। इसीलिये यह राज्यकानसे विमुख रहता है।' राना अपने पुत्रका यह पूर्वभव सुनकर संसारसे विरक्त हो चला और राजभवनमें आकर उसने सुकौशलको तो

१-भगवान् महावीर और म० हुन्न पृ० ३७-३८। २-जैनकथासप्रह पृ• १२५।

राज्यसिंहासनपर आरुढ़ किया और स्वयंने पिहिताश्रव आचार्यके निकट जाकर दीक्षा म्रहण करली थी। इघर सुकौशल राज्याधिकारी तो हुये, परन्तु इनका चित्त सदा ही राज्यकानसे उदास रहता था। नौवत यहांतक पहुची कि एक मंत्रीने इनके विरुद्ध पड्यंत्र भी रचडाला कि जिससे यह सुगमतासे राज्यच्युत किये जासकें; किंतु दूसरे राज्यभक्त मंत्रीने इसका भंडा फोड़ दिया ! परिणामतः सुकौशल राजाने राज्यभक्त मंत्रीको राज्यपद दिया और स्वयं मोक्ष-लाभ किया था । इस कथासे भी पिहिताश्रव मुनिराजका भगवान् पार्श्वनाथनीके तीर्थमें होना प्रमाणित है, क्योकि भगवान् महावीरके धर्मप्रचारके समय कौशाम्बीमें राना शतानीकका राज्य होना लिखा गया है, जिनसे पहले ही उक्त घटना घटित हुई होगी ! किन्तु इस कथामें कौशाम्बीको कौशल्य देशमें अवस्थित वतलाया है; जो ठीक नहीं है क्योंकि कौशलकी रामधानी श्रावस्ती थी और कौशाम्बी वत्सदेशका राजनगर था। साथ ही श्री 'उत्तरपुराण'नीके निम्न अशसे इस कथाकी बहुत सटशता है और इसमें घटनास्थान चम्पा बतलाया गया है, यथा:-

"अस्त्यत्र विषयोगाख्यः संगतः सर्ववस्तुभिः। नगरी तत्र चंपाख्या तत्पतिः श्वेतवाहनः॥ ८॥ श्रुत्वा धर्म जिनादस्मान्तिनिर्वेगाहिताशयः। राज्यभारं समारोप्य स्तुते विमलवाहने॥ ९॥ संयमं वहुभिः सार्द्वमत्रैव प्रतिपन्नवान।

१ हमारा 'भगवान महावीर'पृ० १०८। २ जैन कथासग्रह् पृ०१३५। बुद्धिस्ट इन्डिया पृ० २३२।

चिरं मुनिगणैः साकं विहृत्याखंडसंयमेः ॥ ९० ॥ धर्मेषु रुचिमातन्वन दशस्वप्यनिशं जनैः। प्राप्तधर्मरुचिः रूयातिः सरूयं यत्सर्वजंतुषु ॥ ११ ॥ अद्य मासोपवासांते भिक्षार्थ पाविशत्पुरं। पुरुषाः संइतास्तत्र तत्समीपमितास्त्रयः ॥ १२ ॥ नरलक्षणशास्त्रज्ञस्तेष्वेको वीक्ष्य तन्मुनि । लक्षणान्यस्य साम्राज्य पदवीप्राप्तिहेतवः ॥ १३ ॥ अटत्येष च भिक्षाय शास्त्रोक्तं तन्मृषेयसौ । वदन्नभिहितोन्येन न मृषा शास्त्रभाषितं ॥ १४ ॥ त्यक्तसाम्राज्यतंत्रोयमृषिः केनापि हेतुना । निर्विण्णस्तनये वाले निधाय व्यादृतिं निजां ॥१५॥ स्वयं स्वार्थे समुद्दिश्य तपः कर्तुमिहागतः। मंत्रिपभृतिभिः सर्वैः कृत्वा तं श्रंखलावृतं ॥ १६ ॥" यहांपर चम्पाके राजा इवेतदाहनको अपने विमलावाहन पुत्रको राज्य देकर श्री वीर भगवानके निकट तपश्चरण घारण करते बताया है। उपरांत मुनि भेषमें उन्होंने राजगृहमें लक्षण शास्त्र-वेत्ताओंके मुखसे अपने पुत्रका मंत्रियों द्वारा राज्यच्युत किया नाना भी सुना था, यह भी उक्त रलोकोंमें कहा गया है। पूर्वोक्त सुकोशल सुनि-वाली कथा भी इसी ढंग की है। इसिलये बहुत सम्भव है कि उपरांत कालके उक्त कथाकारने सुकौशल मुनिकी कथाको विशेषता देनेके लिये चम्पापुरके रवेतवाहनवाली घटनाको उसमें जोड़ दिया हो ! इसीलिये शायद उन्होंने कौशल देशके राजाका पुत्र सुकीश-लको वतलाया है। कौशलके एक राजाका नाम महाकौशल वौद्ध

शास्त्रोंमें मिलता है, जिनके पुत्र प्रसेनजित थे। साथ ही राजाका न्हरिवाहन नाम भी क्वेतवाहन नामसे सदशता रखता है। इन -बातोंके देखते हुए जब हम 'आराधना कथाकोष' में सुकीशल मुनिकी कथाको पढ़ते हैं, तो यह ठीक जंच जाता है कि उक्त 'मीन एकादशीव्रत कथा' का वर्णन ऐतिहासिकताके विरुद्ध है। इसी 'कथासंग्रह' की एक अन्य कथामें हम मध्य कालके राजा नरव-मीका सम्बंघ देख ही चुके हैं। जिसको उस कथामें बहु प्राचीन कालमें जा रवखा है । 'आराधना कथाकोष' मे सुकौशल अयोध्याके राना प्रजापालके समयमें हुये सेठ सिद्धार्थके पुत्र बताये गये हैं और उन्हें दूसरे भवसे मोक्षगामी होते वतलाया गया है। किन्तु इस सब वर्णनसे इतना तो स्पष्ट ही है कि मुनिराज पिहिताश्रवके निकट किसी व्यक्तिने अवस्य ही दीक्षा ग्रहण की थी, यह व्यक्ति संभवतः सेठ सिद्धार्थ ही प्रतीत होते हैं। साथ ही अंगदेशस्थ चम्पापर राजगृहके राजा श्रेणिकके पुत्र कुणिकका राज्याधिकारी होनेका भी सम्वंघ उक्त वर्णनसे स्पष्ट है। चम्पाके राजा अयोग्य चे और मंत्रियोंने उन्हें राज्य-अष्ट कर दिया था । इस मौकेपर क्जिणिकका वहांपर अधिकार प्राप्त कर छेना सुगम ही था। इस तरह न्इस विवरणमें कुणिकका चम्पापर राज पानेका कारण उपलब्ध हो न्नाता है, जो भारतीय इतिहासके लिये भी उपयोगी है। अस्तु!

श्री 'नागकुमार चरित'में भी एक पिहिताश्रव मुनिका उल्लेख इमें मिलता है; किन्तु जैन शास्त्रोंमें श्री नागकुमारजीको भगवान्

१-इन्डियन हिम्टांरीकल क्वार्टली भाग १ पृ० १५८ । २-आगधना क्याकोष भाग २ पृ० २३२ ।

-नेमिनाथनीके तीर्थमें हुआ बतलाया जाता है। <sup>१</sup> और उस अव--स्थामें इन पिहिताश्रव मुनिका भगवान् पार्धनाथजीकी शिष्यपर--म्पराका मुनि होना अशक्य है। परन्तु जब नागकुमार चरितमें अनेक ऐसी वातोका उछेख हम पाते हैं जिनका सम्बंध भगवान -महावीरके प्रारम्भिक कालकी घटनाओंसे प्रायः ठीक बेठता है, तो यही प्रतिभाषित होता है कि यह पिहिताश्रव मुनि वही हैं जो श्री पार्श्वनाथ नीकी शिप्यपरम्परामें थे। हो सक्ता है कि नागकुमा-रका जन्म श्री नेमनाथस्वामीके तीर्थमें होगया हो और वह भगवान पार्श्वनाथजीके तीर्थके अंतिम समयतक बल्कि उपरान्ततक विद्यमान रहे हो, क्योंकि उनकी आयु भी १०७० वर्षकी बतलाई गई है। र उनकी कथामें जय और विजय नामक मुनियोंका भी उछेख मिलता है; अोर इसी नामके मुनियोंका होना श्री पार्श्वनाथजीकी शिष्य-यरम्परामें भावदेवसूरिके "पार्श्वनाथ चरित"से भी प्रकट है जैसे कि हम ऊपर देख चुके हैं। गिरितट नगरसे नागकुमारका श्री नेमि-नाथजीकी वंदनाके लिये पर्वतपर जानेका उल्लेख भी इस बातका द्योतक है कि उस समय भगवान् नेमिनाथ विद्यमान नहीं थे ! नागकुमारकी कथामें सिधुदेशके राजा चंडप्रद्योत बताये गये हैं।" उस प्राचीनकालमें इस नामके एक प्रामाणिक राजा केवल उज्जयनीके थे और वह भगवान् महावीरके समयमें भी विद्यमान थे। किन्तु यहांपर जो उनको सिंधुदेशका राजा लिखा गया है, वह भी ठीक

१-श्री पुण्याश्रव कथाकोष' पृ० १८०। २-पूर्ववत् । ३-पूर्व० पृ० १६९।४-पृर्व० पृ० १७३ । ५-पूर्व० पृ० १७२ । ६-युद्धिस्ट इन्डियाः पृ० २३ ।

िंहे, क्योंकि जैनाचार्योंने चर्मणावती नदीको ही सिंधुनदी माना है;<sup>\*</sup> बिक इस नामकी एक नदी वहीं मौजूद थी। इसिलिये ही इस नदीके तटवर्ती देशको सिंधुदेश जैन शास्त्रोंमें लिखा गया है। गजा चेटककी राजधानी विशालाको भी इसी अपेक्षा सिंधुदेशर्मे जैनाचार्योंने लिखा है। <sup>४</sup> उज्जयनीका ही दूमरा नाम विशाला था। किव कालिदासने अपने मेघदूत काव्यमें उपीके लिये 'विशालां विशालाम्' पदका प्रयोग किया था। इसीपरसे उपरान्तके जैनाचार्योंने विशाला (वैशाली ) को सिंधुदेशमें वतला दिया था;-यद्यपि वास्तवमें वह विदेहदेशमें थी, जैसे कि आज पुरातत्वकी खोजसे प्रमाणित हुआ है। <sup>ध</sup> आज भी जैन शास्त्रकारोंकी तरह कतिपय विद्वान् भ्रमसे कवि कालिदासके उक्त पदका प्रयोग वैशा-लीसे सम्बंधित कर देते हैं; जबकि वास्तवमें वह उज्जयनीके लिये ही लागू है। अतएव इस कथनसे यह स्पष्ट है कि उपरोक्त चण्डप्रचोत, नो सिंधुप्रदेशके राजा वताये गये हैं, वही हैं जो उप-रान्तमें उज्जयनीके प्रख्यान राजाके रूपमें हमें हिन्दू, वौद्ध और जैनशास्त्रोंमें मिलते हैं । इस उल्लेखसे भी नागकुमारजीका भगवान्

१-अस्य. सिन्वो चर्मण्यत्या ।-योगिराट:-'पार्श्वान्युद्धयकाव्य टीका।
२-भवभृतिका 'मालतीमायव नाटक'-कनन्धिम जागरफी (नया संस्करण)
नोट पृ० ७२७ । ३-किव धनपालने अपने 'भविध्यदत्त चिरत'में इस
प्रदेशका सिंधु नामसे डल्लेख किया है-देखो अग्रेजी जैनगजट वर्ष २२
पृ० २४९ पर मेरा छेख । ४-श्रेणिकचित्र पृ० और उत्तरपुराण
पृ० ६३४ । ५-विशाला उज्जियनीपुरीम् । 'विशालोज्जियनीसमा' इत्याभियानात् योगिराट. श्री पार्श्वान्युद्धय काव्य पृ० ९०-९१ । ६-देखो
हमारा 'भगवान महावीर' पृ० ६३-६८ । ७-डॉ० वी० सी० लॅने यह
पद वैशालीके लिये वतलाया है और उनके अनुसार हमने ऐना लिखा था।

-महावीरसे किञ्चित् पहले तक विद्यमान रहना प्रमाणित होता है । यह नागकुमार मगधदेशके कनकपुर नामक नगरके राजा जयंघरकी रानी पृथ्वीमतीके पुत्र थे। इनका मूल नाम प्रतापंघर था। बौद्धोंके 'उदेनवत्थु' नामक कथानकमें कीशाम्बीके एक राजाका नाम परन्तप 'लिखा है। वह म॰ बुद्धसे 'किश्चित पहलेतक मौजूद थे और -इनका पुत्र उदायन था, जो वीणावादनमें बहुप्रसिद्ध था। समव है कि प्रतापंघरका ही उल्लेख बौद्धोंने परन्तपके रूपमें किया हो। जो हो, इन प्रतापंघरने अपने पिता द्वारा घरसे निकाले जानेपर -वहु देशोंमें पर्यटन किया था और विविध स्थानोंकी राज्यकन्यायोंसे पाणिग्रहण किया था । अन्ततः यह अपने नगरको वापिस प्रहुंच गये थे और राजा जयंघरने इनके सुपुर्द राज्य करके स्वयं श्री पिहिताश्रव मुनिके निकट दीक्षा ग्रहण करली थी। इसके अति रिक्त पिहिताश्रव मुनिका उल्लेख इस कथामें कई जगह और भी आया है।

श्री 'पुण्याश्रव कथाकोष' में श्री भविष्यदत्तकी कथामें भी पिहिताश्रव मुनिका कथन है। वहा लिखा है कि भविष्यदत्तने पिहिताश्रव मुनिसे दीक्षा ली थी; परन्तु इस ग्रंथसे प्राचीन कवि धनपालके भविष्यदत्त चरित्रमें मुनिका नामोझेख नहीं है।

श्री "सम्यक्तव कोंमुदी" की विष्णुश्रीकी कथामें भी पिहि-ताश्रव मुनिका उल्लेख हैं। दक्षिण देशके वेनातट नगरके राजा

१-लाइफ एण्ड वर्क आफ बुद्धघोष पृ<sup>°</sup>० ११९ । २-पुण्याश्रव -कथाकोष पृ० १७९ । ३-पूर्वे० पृ० १९२ । ४-श्री सम्यक्त्व को प्र पृ० ८४ ।

सोमप्रभने यज्ञोंके द्वारा जो फल नहीं प्राप्त कर पाया था, वह वहीं के एक गरीवपर दानशील विश्वमृति नामक ब्राह्मणने मुनि पिहिताश्र-वको आहारदान देनेसे उपार्जन कर लिया था। इम दानशील ब्राह्मणके फल—प्रभावको देखकर ही राजा पिहिताश्रव मुनिराजके निकट गया था और उनसे अन्तत श्रावकके ब्रत उसने ग्रहण किये थे। यह कथा भी समवतः भगवान पार्श्वनाथजीके तीर्थके मुनि पिहिताश्रवसे सम्बंधित है। इनके अतिरिक्त अन्यत्र हमें मुनि पिहिताश्रवके विषयमें कुछ अधिक ज्ञात नहीं होता है। तथापि इतने विवरणसे यह तो स्पष्ट ही है कि मुनि पिहिताश्रव सर्वत्र विचर कर उस समय धर्मका उद्योत कर रहे थे। किन्तु खेद है कि उनके विषयमें इससे अधिक और कुछ ज्ञात नहीं है।

दिगंबर जैन शास्त्रोंमें इनके अतिरिक्त संजय, विजय, मौद्गलायन आदि जैन मुनियोंका उल्लेख भी हमें भगवान पार्वनाथजीके
तीथंकालमें हुआ मिलता है और इन सबका उल्लेख हम अगाड़ी
एक खतंत्र परिच्छेदमें करेंगे । यहांपर क्वेतांबर संप्रदायके साहित्यपर भी एक दृष्टि डाल लेना आवश्यक है । वहां हमें भगवान
पार्वनाथजीके तीथंके सर्वाभिमुख मुनिके रूपमें श्रमण केशीके
दर्शन होते हैं , यह भगवान महावीरस्वामीके समयमें विद्यमान
थे और एक सबके आचार्य थे । इन्हींकी अध्यक्षतामे पार्वस्वामीके
तीथंके मुनियोंने श्री महावीरस्वामीकी शरण ग्रहण की थी, यह
क्वेतांवर शास्त्रोंका कथन है । इससे अधिक इनके विषयमें हमें
और कुछ ज्ञात नहीं है । इनके अतिरिक्त श्री मावदेवसूरि भगवान

१-उत्तराध्ययन सूत्र २३।

पार्वनाथजीके चार स्वास शिष्योका उल्लेख करते हैं। वे शिव, सुंदर, सोम और जय नामक थे। इनको भगवानकी दिव्यध्वनिसे ज्ञात होगया था कि वे उसी भवसे सिद्धपद प्राप्त करेंगे और इसी अनुरूप वे धार्मिक जीवन व्यतीत करने लगे थे। किन्तु जब हीं मोक्ष प्राप्तिका समय निकट आया तो उनके हृदय क्षुभित होगए। आखिर वे भगवानकी शरणमें आये। जहा उन्हें शीघ ही केवलज्ञानकी पाति होगई और वे सब सिद्ध होगये। 'सूत्रकतांग' में भी एक 'उदय पेढालपुत्त' नामक मुनिका उल्लेख है। यह श्रीपार्श्वनाथजी शिष्यपरम्पराके शिष्य वहां बतलाये गये है । (पासावचिज्जे नियंठे मेयज्जे गोत्तेण।) इनका गोत्र मेदार्थ (मेयज्ज) था। इन्होने कुमार पुत्र नामक ऋषिसे 'प्रत्याख्यान' सबध्में राजगृहके छेपनामक गृहपतिके भवनमें चर्चा की थी। यह लेप मूलमें नालदाके निवासी थे, जहां इनकी ' रोष द्रव्या ' नामक उदकशाला और उसके पासः 'हस्तियाम' नामका एक वडा बगीचा था।

( पुरातत्त्व भाग २ अक २ एष्ठ १३३ )

इस प्रकार भगवान पार्श्वनाथजीके खास जिप्यों और उनके तीर्थके मुख्य मुनियोंके पवित्र जीवन थे । इनके वर्णनसे स्पष्ट है कि भगवान पार्श्वनाथजीका भी एक संगठित मुनिसंघ था और वह भगवान महावीरजीके समय तक विद्यमान रहा था। यह बात नथी कि ग० बुद्धके पहले कोई संगठित मुनिसंघ भारतमे नहीं ही था। भगवान पार्श्वनाथके भव्य शिष्यगण एक नियमित संघमें म० बुद्धके पहलेसे जैनघर्मकी विजय वैजयंती उड्डायमान कर रहे थे, भव्योंको

१-लाइफ एण्ड स्टोरीज ऑफ पार्श्वनाथ पृ० १७०।

सचे सुखका राजमार्ग निस्प्ट भावसे जतला रहे थे, रंकसे लेकर नाव तकका कल्याण कर रहे थे। मेट और पक्षसे विलग रहते वे सबके ही आदर पात्र वन रहे थे। वे अपना और परका उपकार करनेमें सटा वद्धपरिकर थे। लोभ और ममत्व तो उनको अपने शरीर तकसे नहीं था। वे वीर थे, पूर्ण निस्प्टी थे, अपने जैसे आप थे! परम त्यामके साझात आदर्श थे। परमपूज्य श्रमण थे। उनके चरणोंमें सब ही नतमस्तक होते थे! कविकी तानमें तान मिलाकर सब यही कहते थे:—

"जस गावत शारद शेप खरो, अघवन्त उधारनको तुमरो।
तिहिंतें शरनागत आन परो, विरटाविटकी कछ लाज धरो॥
दुख वारिघत प्रभु पार करो, दुरितारि हरो सुखसिंधु मरो।
सव क्लेश अशेप हरो हमरो, अब देख दुखी मत देर करो॥"

( १८ )

मक्खालिगोशाल, मोद्रलाखन प्रमृति शेषा शिष्या।

"मसयरि-पूरण रिसिणो उपण्णो पासणाहितत्थिम्म । सिरिवीर समनसरणे अगिहयञ्जीणणा नियत्तेण ॥ १७६ ॥ विहिणिग्गएण उत्तं मञ्झं एचारसांगधारिस्स । णिग्गइ ञ्जणीण, अरुहो णिग्गयिवस्सास सीसहस ॥१७७॥ ण मुणइ जिणकिहयसुयं संपइ दिवस्ताय गिहय गोयमओ । विष्णोवेयब्भासी तम्हा मोक्खं ण णाणाओ ॥ १७८ ॥ अण्णाणाओ मोक्खं एवं लोयाण पयउ माणोहु । देवो अ णत्थिं कोई मुण्णंझाएह इच्छाए ॥ १७९ ॥" श्री दर्शनसारः ।

अंतिम तीर्थंकर भगवान् महावीर सर्वज्ञपदको प्राप्त कर चुके ये ! केवलज्ञान सूर्यका प्रखर उदय उनके निकट हो चुका था ! देवोंने आकर उस समयपर हिंबत भावसे आनन्दोत्सव मना करके और सभामण्डप रचकर उस अवसरकी दिव्यशोभाको और भी अधिक -बढ़ा दिया था ! भगवान महावीर गंधकुटीमें अष्ट प्रातिहायसहित अन्तरीक्ष विरानमान थे, परन्तु तो भी उनकी वाणी नही खिरी। देवेन्द्र आदि तृषित चातकोंके एकटक निहारते रहनेपर भी भगवान द्धारा धर्मामृतकी वर्षा न हुई ! देवेन्द्र आश्चर्यमें पड़ गया, उसने अपने विशिष्ट अवधिज्ञानके वल जान लिया कि भगवानके दिन्यो-'यदेशको अब घारण करनेवाला योग्य व्यक्ति यहां मौजूद नहीं है। इसीलिये वह राजगृहके इन्द्रभृति गौतम नामक वदेपारांगत विद्वा-नको वहां लिवालाया और वह भव्य बाह्मण भगवानकी शरणमें - ञात होकर आतुर धर्मात्मा-चातकोंको भगवानकी दिव्यध्वनिसे धर्म-यीयूष पिलानेमें सहायक हुये । किन्तु इसी समय भगवानके सम--वशरणमें श्री पार्श्वनाथनीकी शिष्यपरम्पराका मक्खिल अथवा मश्करि गोशाल नामक एक वयंप्राप्त ऋषि मीजृद था । उसे इस चटनासे बड़ा रोष आया। वह फीरन ही समवशरणसे उठकर चल दिया और बाहर निकलकर कहने लगा कि 'देखों कैसे आश्चर्यकी बात है कि मैं ग्यारह अंगका ज्ञाता हूं तो भी दिव्यध्विन नहीं हुई ! पर जो जिनकथित श्रुतको ही नहीं मानता है, जिसने अभी

हाल ही दीक्षा ग्रहण की है और जो वेदोंका अभ्यास करनेवाला ब्राह्मण है वह गौतम (इद्रम्ति) इसके लिये योग्य समझा गया! अत जान पड़ता है कि ज्ञानसे मोक्ष नहीं होता।' वस इस निश्च-यके साथ ही वह अपने इस मतका प्रचार लोगोमें करने लगा और यह पकट करने लगा कि अज्ञानसे ही मोक्ष होता है। देव या ईश्वर कोई है ही नहीं। अतएव स्वेच्छापूर्वक ज्ञान्यका घ्यान करना चाहिये!

इसपकार भगवान पार्श्वनाथजीके तीर्थमें के यह एक अन्य प्रख्यात मुनिका परिचय है। यह तो वौद्धशास्त्रोंसे भी सिद्ध है कि मक्खिलोगाल नामक एक वहुप्रसिद्ध मतप्रवर्तक तब मौजूद था और आखिर वह आजीविक सम्प्रदायका मुख्य नेता वन गया था। उनके 'दीघनिकाय'में उसको अज्ञानमतका ही प्रवंतक वतलाया है। गोशालके मुखसे वहांपर यह कहलाया गया है कि "न कोई हेत् है और न कोई ऐसी पहलेसे स्थित सत्ता ही है जो सत्तात्मक जीवोंके संक्षेशका कारण हो । उनका अशुद्धपना हेतुरहित और पहलेसे स्थित किसी वस्तु भी रचना नहीं है। तथापि सत्तात्मक जीवोंकी शुद्धताके लिए न कोई कारण है और न कोई ऐसा तत्व (Principle) जो पहलेसे मौजूद हो। उनकी शुद्धता अहेतुमय और विना किसी पहलेसे स्थित वस्तुकी रची हुई है। उनकी उत्पत्तिके लिये वहां कुछ नहीं है नो व्यक्तियोंके चारित्रके फलरूप

१-महापरिनिन्नान सुत्त (P. T. S. Vol. II) पृ० १५० । २- वीर" वप ३ ॲक १२-१३ पृ० ३१८-१९ । ३-इीघनिकाय (P. T. S. Vol. II) पृ० ५३-५४ । ४-यहापर देव या ईश्वरको नहीं माननेका मात्र स्पष्ट है ।

हो, दूसरोके कार्योके परिणामरूप हो अथवा मानवी प्रयत्नोंका नतीजा हो। उनका प्रार्टुभाव न वीर्यसे और न प्रयत्नसे होता है। तथापि न मानुषिक त्यागसे और न मानुषिक शक्तिसे प्रत्येक सत्तात्मक पाणी, प्रत्येक कीड़ा, मकोडा, प्रत्येक जीवित पदार्थ चाहे वह पशु हो अथवा वनस्पति; वह सब आतरिक ( Intrinsic ) शक्ति, वीर्य और ताकतसे रहित है, किन्तु अपने परिणामाघीन आवञ्यक्तामें फॅसा हुआ वह छह प्रकारके जीवनोंमें सुख दु ख भुगतता है। इस तरह संसारमें परिणामाधीन भटकता हुआ व्यक्ति चाहे वह मूर्ख हो अथवा पंडित हो नियत महाक्लोंके उपरान्त समान रीतिसे दुःखका अन्त करता है।" मूर्ख अथवा पडितको-समान रीतिसे मोक्ष लाभ करते बतलाना, इस बातका द्योतक है कि मक्खिलगोशाल मोक्ष प्राप्तिके लिये ज्ञानको आवश्यक नहीं मानता था। अतएव इस कथनसे परिच्छेदके प्रारम्भमे दी हुई गाथाओकाः समर्थन होता है, जिनका भाव वही है, जो हम ऊपर वता चुके हैं। यहां जैनाचार्यने गोशालके मंतव्य ठीक वहीं बताये है, जो वौद्धोंके उक्त उद्धरणमे निर्दिष्ट किये गये हैं । इसी मकार इनेतांवर जैनोके 'सूत्रकृतांग' में भी गोशालकी गणना अज्ञानवादमें की गईं: है। साथ ही पाणिनि भी मक्खिलगोशालका मत इसी तरहका प्रतिपादित करता है। <sup>3</sup> पाणिनिसूत्रमें कहा गया **है** कि—मक्खिल कहता था-कर्म मत करो, शांति वाछनीय है।' भाव यही है कि कुछ

१-इसमें स्पष्टतः अक्रियावादको स्वीकार किया गया हैं, जिसका भाव यही है कि कुछ मत करो, स्वच्छन्द रहो, शून्यतामें मत्त बनो ! जैसे दिगम्बर शास्त्रकारका कथन है। २-सूत्रकृताग २-१-३४५। ३-आजीविक्स भाग १ ए० १२।

मत करो, शून्यमें गर्त होनाओ। परिणामनादके हाथोंमें कठपुतले वने नाचते रहो। नियत फालमें तुम्हारा स्वयं ही निवटेरा होनायगा।

किन्तु 'दर्शनसार' की उपरोक्त गाथाओं में 'मस्करि-पुरण' का एक साथ उल्डेख किया गया है, मानो यह दोनों एक ही व्यक्ति है अथवा इनका इतना घनिष्ट सम्बंध है, जो इन दोनोंका उल्डेख एक साथ किया जा सके। यह बात दि॰ जैनाचार्यके इस कथनसे ही केवल प्रगट नहीं है, किन्तु वौद्धोंके 'अड्रुत्तरनिकाय ' नामक अन्यसे भी यही प्रमाणित है। वहां मक्खलिगोशालके छ अभिजाति सिद्धातको पूर्णका बतलाया गया है और उसीमें अन्यत्र उसको मक्खलिगोशालका प्राय शिप्य ही बतलाया है। इसी कारण आधुनिक विद्धान पूर्णकाक्यप और मक्खलिगोशालके आपसी संबंधको स्वीकार करते हैं और इसलिये जैनाचार्यका उक्त प्रकार इन दोनों व्यक्तियोंका एक साथ उल्डेख करना कुछ अनोखा नहीं है।

हां ! इवेतांवर जैनोंकी मान्यता इस विषयमें इसके विरुद्ध है। वे मक्खिलगोशालको स्वयं भगवान महावीरका शिष्य वतलाते हैं और उनकी छद्मस्य अवस्थामें वह भगवान महावीरके निकट दीक्षित हुआ था यह कहते हैं। किन्तु यह ठीक नहीं है। उनके अन्य अन्थोंसे यह वाधित है, क्योंकि उनमें यह प्रगट किया गया है कि छद्मस्थावस्थामें भगवान वोंढते नहीं थे—मीन रहते थे। इस दशामें गोशालका भगवान महावीरका शिष्य वतलाना गलत है और इस-

१-अगुत्तरिनकाय भाग ३ पृ० ३८३। २-इन्डियन एन्टीक्वेरी भाग ४३। ३-भगवती मृत्र १५-१६। ४-आचाराग मृत्र (S. B E) प्० ८०।

कारण उनके अन्य कथनपर भी सहसा विश्वास नहीं किया जा सक्ता ! आधुनिक विद्वान् भी इसी निष्कर्षपर पहुंचे हैं कि गोशाल भगवान् महावीरका शिष्य नहीं थाः; परन्तु साथ ही वह स्वेतांवर ञ्रंथोंके आधारसे जो स्वयं उसे भगवान महावीरका गुरु बतलाते है और भगवानने नम्न भेष उससे ग्रहण किया था, जो यह कहते है वह भी ठोक नहीं है ! जेन मान्यताके अनुसार पत्येक तीर्थंकर खयं बुद्ध होता है और इसी अनुरूप किसी भी जैन अथवा अजैन शास्त्रसे यह प्रमाणित नहीं है कि भगवान महावीर अथवा किसी अन्य तीर्थंकरने किसी व्यक्तिसे कोई शिक्षा ग्रहण की हो। जिस इवेतांवर यन्थके बल आधुनिक विद्वान गोशालको भगवानका गुरु बतलाते है स्वय उससे भी यह प्रमाणित नहीं होता कि गोशालसे भगवानने कुछ सीखा हो । नग्न भेष ग्रहण करनेकी बात भी उल्टी है ! भगवान महावीरके निकट आकर गोशालने नग्न भेष ग्रहण किया था। तब फिर भला यह कैसे संभव है कि भगवानने उससे नग्न भेष ग्रहण किया हो ! इस दशामें आधुनिक विद्वानोंकी यह सब कोरी कल्पना ही है! गोशालके विषयमें यह स्पष्ट है कि उसने अपने सिद्धात 'पूर्वी'से लिये थे और यह पूर्व सिवाय जैन पूर्वीके और कोई थे नहीं । यह आधुनिक विद्वान भी मानते हैं। साथ ही उसके सिद्धांत भी जैनसिद्धांतोंसे लिये हुये प्रगट होते

१-आजीविश्स भाग १ पृ० १७, जैनसूत्र (S. B. E YOL XLV) भाग २ भूमिका ६ । २-पूर्व दोनों प्रमाण, हिस्टारील ग्लीनिंग्स पृ० ३८-४१ और प्री. बृद्धिस्टिक इन्डियन फिलासफी पृ० ३७४ और ३८१। ३-विशद विवेचनके लिए "वीर" वर्ष ३ अक १२-१३ देखना चाहिये। ४-आजीविक्स भाग १ पृ० ४२-४५ ।

न्हें । वह आत्माका अस्तित्व और उसका खरूप करीवर जेनधमके अनुसार मानता था । आत्माको वह अरोगी सांसारिक मलोंसे विलग स्वीकार करता था एवं संसार परिश्रमण सिद्धांतको भी स्वी-कार करता था । भगवान पार्श्वनाथजीने इसी तरह आत्मा संवंघी सिद्धांत प्रतिपादित किया था। यही नहीं, अणुवाद (Atomic Theory) जो खास जैनियोंका ही सिद्धान्त है, वह भी उसको टीक जैनघर्मके अनुसार मान्य था। उसका नग्न भेष भी भगवान पार्वनाधनीके अनुरूप था। अष्टांग निमित्त ज्ञानको उसने पूर्वीसे ग्रहण किया ही था, जिनका पदिपादन भगवान पार्व्वनाथनीकी दिव्यव्यनिसे होचुका था। उसका चत्तारिपाणगायं चत्तारिसपाणगायं सिद्धांत नैनियोंके सल्लेखना व्रतके समान ही था। उसने सब्वे सत्ता. सन्वे जीवा, अधिकम्म, संजी, असंजी शब्द जो व्यवहृत किये थे. <sup>४</sup> वह खास जैनियोंके शब्द हैं। मक्खिलने अपना छै अभि-जाति सिद्धात भी भगवान पार्श्वनाथके पटकाय जीवभेद्से ग्रहण किया था और जेन शास्त्र स्पष्ट रीतिसे उमके जैन मुनि होनेकी घोषणा करते ही हैं। अतएव जैन मुनि-दशासे अप्ट होकर उक्त प्रकार निनवर्मसे सादशता रखते हुये सिढांतोंका प्रतिपादन करना उसके लिए आवश्यक ही था! उसका शिप्य उपक नामक आजी-विक जैन तीर्थंकर अनन्त जिनकी भी टपासना करता था। सचमुच आनीविक संप्रदायकी उत्पत्ति भगवान पार्ट्वनायनीके

१-जिनमुत्र S B E. भाग १ भूमिका । २-इन्मा श्लो० आफ क्लिजन एउ इथिक्स भाग २ १० १९९ । ३-आजीविस्म भाग १ १० ४१ । ४-दीघनिकाय (S. B E.) भाग २ १० ५३-५४ । ५-प्री-युद्धिन्डिक इन्डियन फिलानफी १० २०३ ।

ंदिव्य उपदेशके प्रभाव अनुरूप हुई थी और मक्खिलेगोशालने भी अन्ततः उसका नेतृत्व स्वीकार कर लिया था। इसी कारण बीद्ध-शास्त्रोंमें उपका वर्णन हमें म० बुद्धके समयमें एक स्वाधीन मत-भवर्तकके रूपमें मिलता हैं। अधुनिक विद्वान् वौद्धोंके तत्कालीन कथनको उससे पहलेके समयसे भी लागू कर देते हैं, यद्यपि यह -ठीक है कि म० बुद्धके धर्मीपदेश देनेके पहले ही स्वतंत्र मतपव-र्तक रूपमें वह प्रकट हो गया था। किन्तु इसके अर्थ यह नहीं होसक्ते कि मक्खिल कभी जैन मुनि नहीं था और भगवान महा-चीरने उससे ही सैद्धातिक विचार करनेकी योग्यता प्राप्त-करके एक नया सघ स्थापित किया-था, ! जैसा कि किन्ही लोगोंका ल्याल है। भाजीविक सप्रदायका उद्गम जहां जैनधर्मसे हुआ था, वहां उसका अन्त भी जैनधर्मके उत्कृष्ट प्रभावके समक्ष हुआ था। उपरांत कालमें आजीविकोंका उल्लेख दि॰ जैनोंके रूपमें होता था और वे दि॰ जैन होगये थे। ( हल्श, साउथ इडियन इंसिक्नपशन्स, मा॰ ् १ ए० ८८ व आजीविक भा०१)।

इसप्रकार भगवान पार्श्वनाथजीके तीर्थवर्ती एक अन्य प्रख्यात् ऋषिका वर्णन है। भगवान महावीरके सर्वज्ञपद पाते ही वह उनसे विलग होगया था और आजीविक संप्रदायका नेता वनकर परिणाम-वाद और अज्ञानका प्रचार करने लगा था!

मक्खिलगोशालके श्रतिरिक्त संनय, विनय और मौद्रलायन नामक मुनि और थे जो भगवान् पार्श्वनाथकी शिप्यपरम्परामें

१--भगवान महावीर पृ० १७३ और वीर' वर्ष ३ अंक १२-१३। २-दीघनिकाय-सामण्य फलसुत ।

३३०] भगवान पार्श्वनाथ ।

उद्घेखनीय है। सनय और विनय यह दोनों चारण (आकाशगामी) नैन मुनि थे और यह भगवान् महावीरके जन्म समय तक विश-मान थे। इनको किसी प्रकारकी सेद्धातिक सशय विद्यमान थीं; जिसका समाधान इनको भगवान महावीरके दर्शन करते ही होगया था। स्वेतांवरोंके 'उत्तराध्ययनसृत्र' मे भी एक सजय नामके मुनिका उद्घेख है परन्तु यह प्रगट नहीं कि वे भी यही मुनि थे। कितु उपा वौद्ध शास्त्रोंमें भी एक सजय नामक मतप्रवर्तकका उरुडेख मिल्ला Í

है और उनके जिप्य मोड़लायन एवं सारीपुत्त वहां बतलाये गये है। मोड़लायन जैन मुनि थे, यह वात श्री अमितगति आवार यंके निम्न रलोकोंसे अगट है:— "रुष्टः श्रीवीरनाथस्य तपस्वी मोडिलायनः।

शिष्यः श्रीपार्श्वनाथस्य विद्धे बुद्धदर्शनम् ॥ ६८॥ श्रुद्धोदन सुतं बुद्धं परमात्मानमन्नवीत् । प्राणिनः कुर्वते किं न कोपवैरिपराजिताः ॥ ६९॥"

इन रलोकों मोडिलायन अथवा मोद्गलायन नामक तपर्वीको श्री पार्श्वनाथनीकी शिष्यपरम्परामें वतलाया है। उसने महाबीर मगवातसे रुष्ट होकर वुद्ध दर्शनको चलाया था और शुद्धोदनके पुत्र वुद्धको परमात्मा माना था यह भी कहा है! यहांपर मोद्गलायनको बोद्धमतका प्रवर्तक इसीलिये लिखा है कि मोद्गलायन विशेष प्रल्यात और वीद्ध धर्मका उत्कट प्रचारक था। इस अपेक्षा मोद्गलायनकी

१-उत्तरपुराण १० ६०८ और महावीरचरित पृ० २५५। १-उत्तराध्ययन (SBE) १० ८२। ३-महावग्ग १-२३-२४। ४-धमेपरीक्षा अध्याप १८। ५-हिस्टारीकल ग्लीनिन्ग्स १० ४५।

ही बौद्धधर्मका प्रवर्तक कहा जाय तो कुछ अत्युक्ति नहीं है। इस दशामें यह स्पष्ट है कि जैनाचार्य भी उन्हीं मौद्गलायनका उल्लेख कररहे हैं; जिनके गुरु संजय बताये गये हैं और जब स्वयं मौद्ग-लायन जैन मुनि थे, तो उसके गुरु भी जैन मुनि होना चाहिये। सौभाग्यसे इनके गुरु संजयका जैन मुनि होना अन्यरूपमें भी प्रमा-णित है। और यह समय एवं जैन शास्त्रके चारण ऋदिधारी मुनि संजय संभवतः एक ही व्यक्ति हैं। पहले संजयकी शिक्षायें जो बोद्ध शास्त्रोंमें अंकित है वह जैनियोंके स्याद्वाद सिद्धांतकी विकत रूपान्तर ही हैं। इससे इस बातका समर्थन होता है कि स्याद्वाद सिद्धांत भगवान महावीरसे पहलेका है, जैसे कि जैनि-योंकी मान्यता है और उसको संजयने पार्श्वनाथजीकी शिष्य परं-पराके किसी मुनिसे सीखा था; परन्तु वह उसको ठीक तौरसे न समझ सका और विस्तत रूपमें ही उसकी घोषणा करता रहा। नैन शास्त्र मी अस्पष्ट रूपमें इसी बातका उल्लेख करते हैं, अर्थात् वह कहते हैं कि संजयको शङ्कार्ये थीं जो भगवान महावीरके दर्शन करनेसे दूर होगई ! यदि यह बात इस तरहसे नहीं थी तो फ़िर भगवान महावीर और म॰ बुद्धके समयके इतने प्रख्यात मतप्रव-र्तकका क्या हुआ, यह क्यों नहीं विदित होता ? इसलिए हम जैन मान्यताको विश्वसनीय पाते हैं और देखते हैं कि संजय अथवा संजय वैरत्थीपुत्र जो मौद्रलायनके गुरु थे, वह जैन मुनि सजय ही थे। दूसरी ओर इस व्याख्याकी पुष्टि इस तरह भी होती है १-'समन्नफलसुत्त' "डायोलॉग्स आफ बुद्ध" ( S. B. B. II)

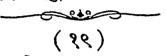
२-महावस्तु भाग ३ पृ० ५९.

कि इन संजयकी शिक्षाकी साटश्यता यूनानी तत्ववेत्ता पैर्रहोकी शिक्षाओंसे बतलाई गई है । एक तरहसे दोनोंमें समानता है और इस पैर्रहोने नैम्नोस्फिट्स सुफियोंसे, नो ईसासे पूर्वकी चौथी श्वताव्दिमें यूनानी लोगोंको भारतके उत्तर पश्चिमीय भागमें मिले थे, यह शिक्षा ग्रहण की थी। यह जैम्नोसू फिट्म तत्ववेत्ता निर्ध्यथ (दिगम्बर) साधुओंके अतिरिक्त और कोई नहीं थे। यूना-नियोंने इन साधुओंका नाम 'जैझोसुफिट्स ' रक्खा था। अतएव नैन साधुओंसे शिक्षा पाये हुये यूनानी तत्ववेत्ता पैरहोकी शिक्षा-ओंसे उक्त संजयकी शिक्षाओंका सामञ्जस्य वैठ जाना, हमारी उक्त व्याख्याकी पुष्टिमें एक और स्पष्ट प्रमाण है। इस अवस्थामें भगवान् पार्श्वनाथजीकी तीर्थपरम्पराके संजय और मौद्गलायन नामक प्रख्यात् साधुओंका स्पष्ट परिचय प्रगट होजाता है। सचमुच भगवान पार्श्वनाथजीकी शिष्यपरम्परामेंसे म० वुद्ध, मक्ख-िलगोशाल और मौद्गलायनका विलग होकर अपने नये मत स्थापित -करना इस बातका प्रत्यक्ष प्रमाण है कि भगवान पार्श्वनाथजीके दिव्योपदेशका प्रभाव उस समय प्रवल रूपमें सर्वव्यापी होगया था भौर उसके कारण सैंद्धान्तिक वातावरणमें हलचल खड़ी होगई थी!

इसप्रकार भगवान पार्श्वनाथजीकी शिप्यपरम्पराके प्रख्यात् शेष शिप्योंके चरित्रका भी सामान्य दिग्दर्शन हम यहां कर लेते हैं। इनके अतिरिक्त और भी किन्हीं मुनियोंका उल्लेख भगवानके तीर्थवर्ती महापुरुषोका परिचय कराते हुये अगाड़ी ग्वयमेव हो

१-हिस्टारीकल ग्लीनि॰ पृ॰ ४५ २-पूर्व प्रमाण ३-इन्साइक्लोपे-डिया ब्रेटेनिका माग ३५

नायगा ! इसके अगाडी हम रवेतांबरियोंके पार्श्ववरितमें आये हुये किन्हीं प्रख्यात् व्यक्तियोंका विवरण देदेना उचित समझते हैं, नब कि हमारा उदेश्य भगवानके शासनका यथासंमव पूर्ण परिचय उपस्थित कर देना है । अस्तु;



सागरदन्त और ब्रह्मुदन्त श्रेष्टी !\*

'स्त्री नदीवत् स्त्रभावेन चपला नीचगामिनी । उच्टृत्ता च जड़ात्मासौ पक्षद्वयविनाशिनी ॥ १

भावदेवसूरिः ।

पुंड्देशमें ताम्रलिप्ति नगर प्रख्यात् था! यहांपर भगवान् पार्श्वनाथनीके समयमें एक सागरदत्त नामका श्रेष्टी पुत्र रहता था! सागरदत्त भरपूर योवनमें पेर रख चुका था, पर तो भी वह काम-श्रासे वींघा नहीं गया था। उसे स्वभावसे ही स्त्रियोंकी सूरतसे चृणा थी, वह उनका नाम सुनते ही वहक उठता था। कामदेवसे उसने इसतरह प्रत्यक्ष ही विरोध ठान लिया था, किन्तु वह इस विरोधमें सफल न हुआ! कामदेवके शरोंने उसे व्यथित अवश्य किया, पर वह उसके हृदयको पलट न सके!

एक दिन सागरदत्तकी दृष्टि एक विशक सुताके सुन्दर रूप त्रौन्दर्यपर ना भटकी थी। उसके मनमोहक सौन्दर्यने सागरदत्तको विह्नल बना दिया था। वह उसके मुखहूपी कमलका भौरा तो

<sup>ः</sup> इनकी कथायें श्वेताम्बराचार्यके "पाश्वनाथ चरित "के आठवें सर्गमें वर्णित हैं। दिगम्बर शास्त्रोंमें इनका उल्लेख नहीं है।

अवर्य ही दनगया पर वह दूरसे ही उसके सौन्दर्यसे अपने नेत्र सफल करना चाहता था। स्त्रियोंके प्रति जो उसके कटुभाव थे, उनको उसे कामिनीकी रूप-राशि भी दूर न कर सकी थी। कित् इतना होने हुये भी सागरदत्तके वन्युजनोने उसका वाग्दान संस्कार उस कन्यारत्नसे कर दिया ! संभव था कि इस सम्बन्धसे सागर-दत्तका मनोभाव वदल जाताः पर ऐसा न हुआ और इस वातका पता उस कन्याको भी चलगया ' वह वड़ी ही खेदितमना हो गई; पर निगश न हुई। उमने एक श्लोक लिखकर सागरदत्तके पास भेज दिया जिसमें उसने लिखा था कि 'हे बुद्धिमान पुरुप-रत्न ! आप इम महिलाका अनाटर क्यो करते है, जो सर्वथा आपकी व्यननुगामिनी बनी हुई हैं ? पृर्णिना चद्रको अपने आप चमका देती है, वसे ही विजली समुद्रको और स्त्री गृहस्थको प्रकाशमान् बना देती है। भागरने इस क्षोकको पड़ डाला और यह भी उसके हृदयको पलटनेमे असफल हुआ ' उसने इसके उत्तरमें उपरोक्त श्लोज हिख मेजा, जिपका भाव या कि 'एक नदीके समान स्त्री स्वभावमें ही चपल और नीचगामिनी है। निप्त समय वह वन्ध-नकी अपेक्षा नहीं करती है तो दोनों पक्षोंका नाश करती है। वस वह जड़ वुद्धि है।'

मागरदत्तं इस उत्तरको पाकर वह चतुर विणक्षमुता जान गई। क जरूर किसी स्त्रीके असद्व्यवहारने इनके हृद्यको दूषित कर रक्ता है। इसिलिये हताश होनेकी कोई वात नहीं है। वात भी वास्तवमें यूं ही थी। सागरदत्त अपने पूर्वभवमें एक विश्व या और इसकी स्त्रीने इसे विष देकर मारनेका प्रयत्न किया था। यही

दुःखदायी व्यवहार उसके हृदयसे इस भवमें भी नहीं उतरा था। ्इसीलिए वह स्त्री मात्रसे द्वेष ऋरता था। किन्तु शायद पाठक यहाँ पर वणिक कन्याका उसके साथ इसतरह पत्रव्यवहार करना अनु-चित समझें ! आजकल जरूर नन्ही उमरमें विणकोंकी कन्याओंके वाग्दान सस्कार और विवाह लग्न हो जाते है और वर-वधूको एक दूसरेके स्वभावका भी परिचय नहीं हो पाता है। इसी कारण भाज दाम्पत्यसुखका प्रायः हर घरमें अभाव है और आदर्श दम्पति मिलना मुश्किल होरहा है। किन्तु उस जमानेमें यह बात नहीं थी । तब पूर्ण युवा और युवितयोके विवाह होते थे और परदा उनके परस्पर परिचय पानेमें वाधक नहीं था । इसी कारण उक्त वणिक सुताने विना किसी सकोचके सागरदत्तको प्रेमपत्र लिखा था। जब उसका वह पत्र भी इच्छित फलको न दे सका, तो उसने एक और पत्र लिखा, इसमें उसने कहा कि 'सचमुच यह तो बड़ा ही अन्याय है कि देवल एक स्त्रीके दोषको लेकर सारी ही स्त्री जातिको दोषी ठहरा दिया जाय । क्या शुक्रपक्षके पूर्ण-माकी रात्रिसे इसीलिए घुणा करना ठीक है कि उसके पहले कृष्ण पक्षमें उपकी वहिन विल्कुल अंधेरी होती है ?

सागरदत्त इस सारगर्भित उत्तरको पाकर अवाक् रह गया ! क्ट्रा-सोन्दर्य अवश्य ही उसके मनको पलटनेमें असफल रहा था, परन्तु ज्ञानमई विवेक-वचन अपना कार्य कर गये। सागरदत्त उस वणिक-कन्याकी बुद्धिमत्ताके कायल होगये। उनको अपनी गलती नजर पड गई। उन्होंने जान लिया कि सचमुच सारी स्त्रीजातिको दूषित ठहराना अन्याय है। इस जातिको ही यह सोभाग्य प्राप्त है कि वह त्रिलोकवंदनीय तीर्थंकर भगवानको जन्म देकर जगत-का कल्याण करती है। इसलिए स्त्री मात्रसे घृणा करना बुद्धिमता नहीं है। वह हमारे आदरकी पात्र हैं। उनकी अवहेलना करना, स्त्रियोंको पैरोसे दुकराना अपना अपमान करना है। वस जब सागरदत्तका हृदय इस तरह पलट गया, तो सानद दोनों युवक युवतीका शुभ लग्नमें विवाह होगया। वह सुखपूर्वक गृहस्थ जीवना व्यतीत करने लगे!

उन दिनों भारतीय व्यापार आजकलकी तरह हेय अवस्थामें नहीं था । तबके व्यापारी भी कोरे दलाल नहीं थे । सुतरा वे देशविदेश घूमकर अपने देशके व्यापारको उन्नत बनाते थे और यहांकी आर्थिक दशा फलती-फूलती देखते थे। तब यह बात भी न थी कि राजनीतिके नामसे विविध देशोंमे व्यापारिक प्रतिस्पद्धा चलती हो और मायावी चालोंसे निर्वल अथवा पराधीन जातियोंके जीवन संकटापन्न बनाये जाते हों। साथ ही उस समयके व्यापा-रमें यह भी विशेषता थी कि उस समयके व्यापारी स्वयं ही देश विदेशमें जाया करते थे । विदेशोंमें जाना तब पाप नहीं समझा जाता था और न धनिक व्यापारी स्वयं परिश्रम करना अपनी शानके खिलाफ समझते थे। इसी अनुरूप सागरदत्तने भी व्यापा-रके लिये विदेश जानेकी ठहराई ! वह सातवार विदेश गया, परंतु सातों ही दफे उसके जहाज़ समुद्रमें नष्ट होगये। लाभान्तराय कर्म उसके मार्गमें ऐसा आड़ा आरहा था कि उसे वार २ प्रयत्न करनेपर भी लाम नहीं होता था, किन्तु किसीके सर्वेदा एकसे ही दिन नहीं रहते हैं। आठवीं वार उसे अपने व्यापारमें खुब ही नफा हुआ—उसके परिश्रमका फल मिल गया! वह हर्षका फूला घर लीटा और देवालय निर्मित करनेमें उस धनका एक भाग खर्च करना उसने ठान लिया। लोगोंके कहनेसे वह पुंड्रदेशमें स्थित मगवान् पार्श्वनाथके समवशरणमें दर्शन करने गया और वहां उसने अपने मनोभावको प्रकट किया! कहते हैं कि मगवानका परामर्श पाकर उसने देवालयमें श्री अर्हत् भगवान्की बिम्ब बड़े समारोहसे स्थापित की और वह आनंदसे धर्माराधनमें कालक्षेप करने लगा! वास्तवमें उसका यह कार्य एक आदर्श कार्य था। "अपने व्यापारसे जो लाभ उठाओ उसमेंसे एक मागको समयकी आवश्यक्तानुसार महापुरुषोकी सम्मति लेकर धर्मार्थ खर्च दो" मानो इस संदेशको ही वह आजके व्यापारियोके लिये व्यक्त कर रहा था!

इसी समय सागरदत्तके परिणामोंकी दशा सुधर चली थी। और उसने भगवान् पार्श्वनाथनीके निकटसे व्रत ग्रहण करनेकी ठान ली थी किन्तु हत्भाग्यवशात उसे विदित हुआ कि भगवान्का। विहार अन्यत्र होगया! वह दिल मसोस कर रह गया! फिर उसका क्या हुआ यह विदितं नहीं है!

भगवान् पार्श्वनाथजी वहांसे विहार करते हुये नागपुरीमें पहुंचे थे। उससमय नागपुरीमें धनपति सेठके वन्धुदत्त नामक पुत्र वड़ा ही सुशील था। वन्धुदत्तका विवाह वसुनन्द सेठकी पुत्री चन्द्रलेखासे हुआ था; परन्तु ठीक उस अवसर पर जब कंकण वधूके करमें बांधा जा रहा था, एक सर्पने उसे उस लिया। रंगमें भंग हो गई-आनन्दमें क्रन्दनाद होने लगा! संसारकी क्षणिक दशाका प्रत्यक्ष चित्र ही खिच गया! सो भी एक दफे ही नहीं,

विक ठीक छै दफे यही घटना घटित हुई ! लोग वन्धुदत्तको 'विषहस्त' कहने लगे और कोई भी उसके साथ अपनी कन्याका विवाह करनेको राजी न होता था। वन्धुदत्तको भी अपने भाग्यपर रोष आ रहा था! बुद्धिमान् पिताने इस समय उसे सिंहलद्वीपको न्यापारके लिये भेज दिया ! बन्धुदत्तने वहा खुव धन कमाया, परन्तु लोटते समय अभाग्यसे उसका जहाज नष्ट हो गया और वह एक तल्ताका सहारा पाकर एक सम्पत्तिशाली द्वीपके किनारे जा लगा । वहांपर एक मणिमई पर्वत था । बन्धुदत्त उसकी शिषिरपर जा पहुंचा और वहां भगवान् नेमिनाथजीके भव्य मंदिरके दर्शन किये एवं वहां उसने श्रावकके व्रतोको ग्रहण किया । उसके इस सरल भावको देखकर चित्रांगद नामक सम्यक्तवी विद्याधर बहुत ही प्रसन्न हुआ । उसने इसका विवाह करवा देनेकी व्यवस्था करदी ! किन्हीं विद्याधरोंके साथ वंधुदत्तको उसने कौशाम्बी भिजवा दिया। वहां वह भगवान पार्श्वनाथ जीके मंदिरमें द्शेन कररहा था \* कि वहाके जिनदत्त सेठने इनको देख लिया और इनके साथ अपनी प्रिय-दर्शना नामकी कन्याका विवाह कर दिया ! वन्धुदत्त ख़ुशी२ यहां रहने लगा, किन्तु आखिर उसने अपने घर जानेकी ठहराई।

वन्धुदत्त गर्भभारसे झुकी हुई अपनी िषयाको लेकर नागपु-रीको जारहा था कि मार्गमें भीलोने इसे ॡट लिया और वे िषय-दर्शनाको भी इससे छीन ले गये। इन भीलोंका स्वामी चन्द्रसेन

<sup>\*</sup> यह जीको नहीं लगता कि भगवान्के साक्षात् विद्यमान् रहते हुए उनके निम्व वनगये हों । इस अपेक्षा इन घटनाओंका स्पष्ट घटित हुआ समझना जरा कठिन है ।

था, उसने जब प्रियदर्शनाको जिनदत्तकी पुत्री जाना तो वह बड़े असमंजसमें पड़गया। जिनदत्तने उसका बड़ा उपकार किया था! इसिलये प्रियदर्शनाको उसने बडी होशियारीसे रक्खा, और बंधुदत्तको द्वंदनेके लिये आदमी दौडा दिये! परन्तु बन्धुदत्तका पता न चला। इसी अन्तरालमें प्रियदर्शनाको वहीं एक पुत्ररत्नकी प्राप्ति हुई!

इधर बंधुदत्त अपनी प्रियाके विरहमें व्याकुल हुआ विशालाको जारहा था। वहां उसके चाचा थे; किंतु मार्गमें सुना कि उसके चाचाके कुटुम्बको वहांके राजाने किसी अपराधके लिये बन्धीगृहमें डाल दिया है। बन्धुदत्तके सिरपर आफतका पहाड़ ही टूट पड़ा। उसे उससमय अपने कृतकर्मोंके फल पानेका रहस्य समझमें आया! वह दुःखितहृदय होकर वहासे नागपुरीकी ओर चल दिया, किंतु मार्गमें उसे उसके चाचा मिले और साथ ही अशरफियोंसे भरा एक सन्दृक मिला। इसी समय वहाके कोतवालने इनको राज्यकी चोरी करनेकी आशङ्कासे बन्दीगृहमें डाल दिया। किंतु बदीगृहमें पहुंचनेके साथ ही उसके भाग्यने पलटा खाया। राजाकी चोरीका पता चलगया। असली चोर पकडा गया, बन्धुदत्त और उसका चाचा छोड़ दिये गये, वे छुटकारा पाकर अपनी राह लगे।

मार्गमे चन्द्रसेनके आद्मियोने इन्हें पकड़ लिया। एक आफ-तसे छूटे तो दूमरीमें फंस गये, परन्तु इसमें उनकी मलाई ही थी। उनका शुभोदय था जो भील उनको पकड़कर चन्द्रसेनके पास ले चले। वहां वन्धुसेनका अपनी प्रिया और पुत्रसे समागम हुआ, वे आनन्दपूर्वक वहासे विदा होकर अपने घर पहुंचे! सबने बंधु-दत्तका वड़ा सम्मान किया और बहुतेरोंने उनकी आत्मकहानी सुनकर जैनधमें श्रद्धान किया ! इधर जब भगवान् पार्श्वनाथजीके समवशरणके नागपुरी पहुंचनेका समाचार वन्धुदत्तको माळ्म हुये, तो वह वड़े मोदभावसे भगवान्की वन्द्रना करनेको गया । वन्द्रना करके उसने भगवान्से अपने पूर्वभव सुने और वह अत्यन्त हिंपत हुआ । उपरान्त उसने भगवान्के धर्मापदेशको सुना और उनसे पंचव्रतोंको गृहण किया। भगवानके मुखसे यह सुनकर कि वह और उसकी पत्नी दूसरे भवसे मोक्षलाभ करेंगे, उसे वड़ा हो सतोष हुआ! वह भगवान्को नमस्कार करके घर लौट आया और धर्ममय जीवन व्यतीत करके सहस्रार स्वर्गमें जाकर देव हुआ! जैनधर्मकी रूपासे उसे स्वर्गसुखोंकी प्राप्ति हुई! सत्धर्म सदा ही सुखदाई होता है!

इसप्रकार भगवान्के समयके दो सेठ-पुत्रोंके दर्शन करके हम शेषमें उनके तीर्थके कतिपय अन्य मुख्य व्यक्तियोंका दिग्दर्शन करेंगे और फिर भगवान्का मोक्षकल्याणकका दिव्य वर्णन देखकर उनका भगवान् महावीरजीसे जो सम्बन्ध था, उसको प्रकट करेंगे ।

## महाराजा क्रक्ट्डू रे

"तिहं देसिरवण्णइं धणकरण पुण्णइं, अछिणयरि सुमणोहरिय ! जण णयण पियारी महियछसारी, चंपाणामइ गुणभरिय॥३॥"

' तर्हि अरि विद्वारणु भयतरु वारणु धाडीवाहणु पहु हुयउं। ' —मुनि कणयामर!

राजा दन्तिवाहन उस भुवनमोहिनी युवतीकी ओर एकटक निहारते ही रह गये । वह उसकी अतुलुरूप राशिपर विमुग्य हो गये। उनकी समझमें न आया कि वह मनुष्य है अथवा यक्ष है या अप्तरा है । तिसपर यह जानकर वह और भी अचंभेमें पड़ गये कि जिस सुन्दरीने उनके मनको मोह लिया है, वह उस कुसुमपुर नगरके कुसुमदत्त मालीकी कन्या है। ऐसे साधारण मनुप्यके घरमें इस द्युम लक्षणोंवाली, बड़ी २ राजकुमारियोके रूपको चिनौती देनेवाली कन्याका जन्म लेना उनकी समझमें न आया ! जगली फूलोंके बीच गुलाबका पालेना एक अजीब ही बात थी। वह संशयमें पड़ गये, रानाज्ञा होनेकी देर थी कि कुसुमदत्त वहांपर भा उपस्थित हुआ । राजा दंतिवाहनने उससे पूछा कि तेरे यहां यह कन्या कहांसे आई ? जो सत्य बात है उसको कह दे, इसीमें तेरी भलाई है । वेचारा गरीब माली अवाक रहगया ! वह मन ही मन सोचने लगा कि यह आफत क्हासे आगई? इस कन्याको मैंने नाहक ही पाला । न जाने इसने राजाकी क्या अवज्ञा की है जो वे मुझपर कुपित हैं ? अब तो सब बात ज्योंकी त्यो कह देनेमें ही भलाई है। यह सोचकर वह बोला कि महाराजकी दुहाई! यह कन्या मेरी नहीं है। गंगानदीमें बहता हुआ एक सन्दूक मुझे कई वर्ष हुए तब मिला था। उसमें यह कन्या नवजात दशामें वन्द थी । महाराजके विश्वास हेतु मै वह सन्दूक अभी लिये आता हं यह कहकर माली वहां सन्दूक ले आया। राजाने उस सन्दूकको देखा । उसमें उसे एक मुद्रा (मोहर ) दिखाई पड़ी, जिससे उसने जान लिया कि वह राजवशकी पुत्री है। यह देखकर उसके हर्षका पारावार न रहा । वस फिर देरी काहेकी थी ? राजा दन्तिवाहनने शुभ लग्नमें बड़े ही आनन्दसे उस सुन्दर पद्मावती नामकी

रान-कन्याका कोमल कर विवाह-वेदी पर ग्रहण कर लिया । थोड़े ही दिनोंमें इन नवदम्पतिमें गाढ़ प्रेम होगया ! पद्मावती राना दन्तिवाहनकी वड़ी प्रिय रानी वन गई!

राजा दन्तिवाहन अंगदेशमे चम्पानगरके राजा थे। उस समयके राजाओंमें यह भी मुख्य थे। वास्तवमें पद्मावती भी राज-कन्या थी और वह कौसांबीके राजा वसुपालकी पुत्री थी। ('कड-संविए रायहो पमरिय छाय हो, वसुपालहु पडमावइ दुहियाइया मणिविराए') यह राजदम्पति आनदपूर्वक कालक्षेप कर रहे थे कि राजवशको आल्हाटके कारण यह समाचार सुनाई दिये कि रानी पद्मावतीके शुभ गर्भ है । रानीके यह डिन वडी खुशीसे कटने लगे । उसे निप्त वातकी आकांक्षा होती उपकी पूर्ति कर दी जाती थी। हर तरह उसे हर्षमना रखनेका प्रवंघ था। माता और परिस्थि--तिका प्रभाव गर्भस्थ वालकपर भी पडता है, इस वातका पूरा घ्यान रानी पद्मावतीके विषयमें रक्खा जाता था । इस दशामें गर्भस्थ बालकका प्रभाव भी माताकी चालढालमें प्रगट होने लगता है। माताकी भावनाओंसे ही उसका परिचय मिल जाता है। रानी पद्मावतीके हृदयमें भी अटपटी भावना उठ खड़ी हुई। वह स्रप्ता--बारण थी, जो गर्भस्थ बालकके अप्ताधारण प्रभुत्वको प्रगट कर रही थी, उसकी इच्छा हुई कि कुऋतुमें ही मेघमण्डलसे आच्छादित आकाशके होते हुये राजाके साथ हाथीपर वैठकर वनविहार फरना चाहिये । राजा दन्तिवाहन इस समय अपनी प्रियाकी प्रत्येक -इच्छाको पूरी करनेमें तत्पर थे। उन्हें इस वातको पूरी करनेमें भी देर न लगी । उन्होंने अपने विद्याधर मित्रकी सहायतासे मायामई

मेघोंको भी सिरज लिया | उस ज़मानेमें भी पदार्थ विज्ञान इतना उन्नत अवश्य ही था कि आजकलकी तरह कृत्रिम बादल तब भी विद्याके बलसे बनाये जा सक्ते थे | मेघोंके आते ही राजाने नर्मदा-तिलक नामक हाथीको सजवाया और उसपर रानीको बैठाकर वह वनविहारके लिये चल दिया | बातों ही बातों वह बहुत दूर निकल आये और इतनेमें ही हठात हाथी भी विजक गया | वह राजा—रानीको ले भागा | किसी तरह भी उसने अंकुशको न माना | यही बात सुनि कणयामर कहते हैं:—

"सो कुंजरुदुष्ठउं चित्तिपहिष्ठउं भग्गउं जाइ किलिजरहो । ता जणवड धाविडकहेवण पाविड वाहुडिगड सो णियपुर हो॥१२

दुष्ट हाथी वेतहाशा भागता ही चला गया । उसने एक गहन वनमें प्रवेश किया । राजाने इस समय यही उचित समझा कि यदि मैं इससे बच सक् तो किसी न किसी तरह इसे पकड़वा छंगा । इसी भावको टढ करके वह एक वृक्षकी शाखा पकड़कर लटक गये । हाथी उनको छोड़कर भागता ही चला गया । विचारी पद्मावती रानी उसपर अकेली बैठी रह गई ! उसके माग्यमें अशुभ कर्मकी रेखायें खिंच रहीं थीं और वह इस समय पूर्ण फलवती थी। विचारीको अनायास ही पतिवियोगका कष्ट सहन करना पड़ा । कहा तो प्रसन्नचित्त होकर वनविहार करने निकली थी और कहां यह विरह-दाह उत्पन्न होगया । उसके विवेकने उसे टाटस बंघाया। धीरज बाघे वह अपने भवितव्यकी बाट जोहने लगी । हाथी भागता हुआ बढ़ता ही गया । राजा जबतक लीटकर चंपापुर पहुंचे ही पहुंचे कि तबतक वह कोसी दूर चला गया। पता लगाना भी मुह्किल हो गया। हाथी रोषमें भरा हुआ जाकर एक तालावमें घुम पड़ा और यही माल्सम हुआ कि रानी पद्मावतीको वह पानीमें डुवो ही देगा, किन्तु यहां ठीक मौकेपर रानीका पुण्य सहायक होगया। वनदेवीने प्रकट होकर रानीको उस तालावके निकटवाले सुरम्य उपवनके एक वृक्षके तले बैठा दिया! यह उपवन दंतिपुर नगरके निकट था, यह भी 'करकंडचरिय'में लिखा है, यथाः— ''ता दिष्टउ ऊववणु खरुख्कु। मयरहियउणी रसुणायसुखु॥ तिहं रुख्कहो तले वीसमइ जाम। णंदणुवणु फुल्लिउ फलिउ ताम॥ ता दंतीपुरि केणविविचित्त। भड मालिहि अग्गह कहिय वत्ता।

्रेतें तरु तछित तछि दिङी दिव्ववास्र। णंवणसिरिसोहइं गुणवपास्र।।

पुणु चिंतइ णउ सामण्ण एह । रुवेण अउछी दिन्वदेह ॥"

इनसे यह भी प्रकट होता है कि उस उपवनमें बैठी हुई पद्मावतीको वहांके भट नामक मालीने देखा था। वह उसको देखकर आश्चर्यमें पड़ गया था। रानीकी दिव्य देहको देखते हुये वह सहसा यही न निश्चय कर सका कि वह यक्षी है अथवा कोई राजपुत्री है। आखिर वह माली उसके निकट आकर सब हाल पूछने लगा और सब हाल सुनकर उसने रानीको सान्तवना दी। उपरांत वह रानीको अपने घर लिवा लेगया। उसने दुःखीजनोंको आश्चय देना अपना कर्तव्य समझा और उसने रानीको बडी होशि-यारीसे अपने यहां रहने दिया! उसका यह सुवर्ण इत्य भारतीय सम्यताके आदर्शका एक नमूना था। दुःखी और अंबला जनकी सहायता करना सचमुच एक खास धर्म है, किन्तु आनके भारतमें

यह मर्यादा प्रायः उठसी गई है । यही कारण है कि आये दिन अवला स्त्रियों और गरीबोंपर अत्याचार होनेके समाचार सुनाई देते हैं। यह भारतीय मर्यादाको कलंकित करनेका प्रयास है, जो सर्वथा त्यजनीय है। भट मालीका अनुकरणीय उदाहरण इस ओर समुचित कर्तव्य निर्दिष्ट कर रहा है। रानी पद्मावती इस मालीके यहां रह तो रही थी; परन्तु इस मले मानसकी मार-दत्ता नामकी स्त्री बड़ी ही कूरा और दुष्टा थी। वह पद्मावतीको चैन नहीं छेने देवी थी। एक रोज उसकी बन आई। माली तो -दूर बाहिरगांव गया था। घरपर वही अकेली थी। उसने चटसे रानीको बाहर कर दिया। वह अपने दुष्ट स्वभावसे लाचार थी। उसे रानीकी दयनीय दशापर जरा भी दया नहीं आई! लाचार होकर रानी पञ्चावती रोती हुई नगरके बाहिर स्मशान भूमितक पहुंची थी कि वही उसे प्रसववेदनाने आघेरा । उसी स्मशानमें उसने पुत्र प्रसव किया ।

देखो कमोंकी विचित्र गित । राजमहलोंमें फ्लोकी सेजपर सोनेवाली रानी पद्मावती अकेले ही निर्जन स्मशानमें पुत्र प्रसव करती है। उसके निकट एक मामूली परिचारिका भी नहीं है। है तो केवल भारत वसुन्घराका स्नेहमई अंचल है। उसीके सहारे वह चहां भी सानन्द पुत्र प्रसव कर सकी ! पुत्रोत्पन्न होगया—रानीके विषादमें हर्षके वादल उमड़ आये। और वह फलदाता भी हुये। नवजात शिशुका सितारा चमक गया! उस स्मशानमू सिका मातंग चड़ी विनयभावसे रानीके निकट आकर कहने लगा कि 'माता' आज्ञा की जिये—आप मेरी स्वामिनी हैं।' पद्मावती रानीने यह अनोखी वात सुनकर उससे पूछा-"तुम कौन हो, जो मुझ दुःखि-नीको अपनी स्वामिनी कहते हो ? भाई, मै तो तुम्हें नहीं जानती हूं । " वह गातंग वोला-" विद्युत्पम नगरके राजा विद्युत्पम और रानी विद्युल्छेखाका में वालदेव पुत्र हूं। एक दिन में अपनी स्त्री कनकमालाके साथ दक्षिणकी ओर क्रीड़ा करनेको जारहा था। मार्गमें किंतवेशके उपरांत श्री विंध्येशेलकी रामगिरि शिषिरपर श्री वीर नामक मुनिराज विराजमान थे । ( 'हडंताए समड दरि-क्रणदिसिहि रम्ममाणु गयणुय लेगडं, अंघक्लिंग हो अंतरिण, विझय सेलु अग्गह ठियउं ॥ २ ॥ ' ) इसिलये मेरा विमान उनके ऊपरसे नहीं नामका । (मुणीसरु ढिट्टऊ-तहोणाऊ चछह दिव्य विमाणु) मुझे वड़ा भारी क्रोव उत्पन्न हुआ क्योंकि मैने समझ लिया कि इन्होने ही मेरे विमानको रोका है। अतएव वीर मुनिको मैंने उपसर्ग करना प्रारंभ किया । (विकिड उवसग्गु तासु) परन्तु उनके पुण्यप्रभावसे मेरी सब विद्या नष्ट होगई। मैं भौंचकासे रह गया । मुझे चेत हुआ । मैंने अनेक प्रकारसे उन मुनिवरकी स्तुति की और उपरांत उनसे विद्या सिद्ध होनेका निमित्त पूंछा रि उन्होंने कहा कि चंपापुरके राजा दन्तिवाहनकी पद्मावती रानीको दुष्ट हाथी ले मागा था, सो वह दंतीपुरमें मालीके यहां रहती है । किन्तु मालिन उनको अपने घरसे निकाल देगी और वह भीम-मसानमें पुत्र प्रसव करेगी। उस वालककी त् जब रक्षा करेगा और

१-पुण्यात्रव कथानोप पृ० २० इस प्रथमें खगाडी पद्माववीका सहायक होना और हस्तिनापुरका स्मगान वताया गया है, जो इससे प्राचीन मुनि कणयामर विरवित करकडु महाराप चरिय'से वाबित है।

वह राज्याधिकारी हो नावेगा तब उसके राज्यमें ही तुझे विद्या सिद्धः होंगी। सो हे स्वामिन्! इस मातंगभेषमें मैं वही विद्याधर पुत्र बालदेव हूं। (मायंगडो रुवें खेयरहं) उम दिनसे मातगके वेषमें इस स्मशानकी देखरेख रखता हुआ यही रहता हूं।"

बालदेवकी यह आश्चर्यभरी वार्ता सुनकर रानी पद्मावतीको संतोष हुआ। उसने धीरज घरके अपने नवजात शिशुको उसे दे दिया। और उमसे कहा—'तो इस बालकका लालनपालन तु हीं कर।' बालदेवने भी स्नेहपूर्वक वह बालक लेलिया और घर ले जाकर अपनी पत्नीको सौंप दिया! उसने भी बड़े प्रेमसे उसे अपने वक्षस्थलसे लगा लिया। बालकके हाथोंमें खुनली थी; इस कारण उसका नाम उनने करवंडु रख दिया। (तहो पउरकंडु देरकेवि करी, करकंडुणामु किंउ पयडुधरि)

१-तेरूसिवि पुणु महोदिण्णु एवउ । णहुभगालहे सिह विज्जयाउ ॥
ते सावे विज्ज गड खणेण । मइ चितिडर्वाहण्णिए णियमणेण ॥ एहु
मुणिवरु णड सामणु होइ । त होइ खणद्वेज भणेइ ॥ इम मणि विचलहिं
लग्गु तासु । किं मुनिवर महो किडविज्जणासु ॥ किंकर तुम्हें हे देव
देव । जम्मेविण छडउ तुझ सेव ॥ कोहाणतु सामिह सामिसाल । मापसरड तणु वणे सयण काल ॥ तो वयणे उवसमु गड मुणिंदु । मताण
पहावेण फाणेंदु ॥ (इससे तो स्वय मुनिवरका कुपित होना प्रगट हैं ?)

धत्ता—सो मुणिवर जाणिवि तुरु मणु, कमकमल एवि पिणु पर्भणि चड । हे मुगिवर करुणइ कहिं महो, कह होसइ विज्जिडरमणियड ॥४॥ तं सुणिवि मुणीसर परमणाणि, महो सम्मुह वोल्लइ दिव्य वाणि । हे खेयर चपाणराहि वासु, सिरी धाडी वाहन वंधुरासु ॥ पोमावइ तहीं भामणि गएण, णेवेनी दुट्ठे किर वितेण । पावे वीसा पुणु मालिएण, दतीपुरे णेवी तुरिय एण ॥ तहो धरिणिए कलहु करेति सावि, णीसारिय सिवसइ इहावि । तहोणंदणु होसइं पवरवेंड, पालेसिह सो तुहुं गुणिकेंडं॥ दुः सिनी रानी इसतरह अपने पुत्रको स्वरक्षित स्थानमें छोड-कर पामके एक श्रमणोंके नगरमें चली गई और वहां एक आर्थ-काके आश्रयमें रहने लगी। पुक दिन उसके साथ जाकर उसने समाधिग्रम मुनिराजके निकट (णामेण समाहिगुनुपरु ) दीक्षाकी याचना को। किन्तु मुनिराजने उसे उससमय दीक्षित नहीं किया और कहा कि 'पूर्वभवमें त्ने तीनवार अपने व्रत मंग किये हैं, उनके फलरूप तीन दुःख तुझपर आनेवाले हैं। सो उनका उपशम होचुक्तने पर तथा पुत्र राज्यका सुख देखकर उसीके साथ तु भी तप धारण करेगी। यह सुनके पद्मावती उसी साध्वीके साथ रहने लगी। इघर करकंडु वालदेवके यहां दिनोंदिन बढ़ने लगा। उचित कालमें वालदेव विद्याधरने उसे धीरे २ संपूर्ण कलाओंमें चतुर बना दिया! इसपकार करकंडु आदि उस भीम स्मद्यानमें सुखसे समय

एक दिन श्री जयमद्र और वीरमद्र नामके दो मुनिराज उस स्मशानमें आकर विराजमान होगये। (ते भीम मसाणयं आय जान) उमममय एक मुँदिके नेत्रोंमेंसे तीन वांस उगते हुये दिखलाई दिये। इसपर किसी साधुने उन आचार्य महाराजसे जिज्ञासाकी कि 'भग-वान्' यह क्या कौतुक है ? आचार्यने कहा—'इसमें आश्चर्य कुछ नहीं है, इम नगरका जो कोई राजा होगा, इन तीन वांसोंसे उसके अंकुश, छत्र और ध्वजाके दंड बनाये जायगे। उससमय यह बात

<sup>-</sup>तादुसीय मणि पोमावइ, समिणयर हो जयर हो, खिण गयाइ, समिणरया अज्जियक तिया है, अछंतियज मलइतावति ।-पुण्याश्रवमें गाधारी ब्रह्मचारिणीके आश्रयमें रहने वताया है। १० २१.

ब्बाह्मणने सुन ली, सो वह उन वांसोंको उसी समय काट लेगया और पीछे किसीप्रकार करकंडुने उससे उन्हें लेलिया।"

उन बांसोंको करकंडुने क्या लिया, सचमुच वहांका राज्य ही उनके हाथोंमें आगया ! कुछ दिनोंमें वहांका राजा कालके गालमें जा फंसा ! वह पुत्रहीन था—उसका कोई उत्तराधिकारी नहीं था । नगरभर हाहाकार करने लगा था। (सुनामुहाहारउद्दिउ पुरवरिम्म, अइदुखु पविहिंउजणवयिम्म) इससमय एक राजाकी खोजमें पाटक्क हाथी छोड़ा गया था। वह हाथी करकंडुको ही अपनी पीठपर वैठाकर नगरमें ले आया था। (णिझर झरंतमय गिछणंडे करकंडु चिड़ंउ ताकिर पयंडे। कविलीला मणहरं पह वहेइं—णं सुखइ अह-रावइं सहेइं) नगरवासियोंने इसपर करकंडुको अपने नगरका राजा बना लिया और खूब आन्नद मनाया था।

करकंडुराना होगये —उनको वैभवकी प्राप्ति हुई ! उन्हेंकि साथ बालदेवकी भी विद्या सिद्ध होगई । महापुरुषोंका सत्संम सदा सुखदाई होता है । वह विद्याघर प्रसन्नतापूर्वक करकंडुको नमस्कार करके अपने निवासस्थान विजयार्द्धको चला गया । इघर करकंडु आनन्दसे राज्य करने लगे ।

१-पुण्याश्रव कयाकोष पृ०२१-२२।२-मुनि कणयामर विरचित करकंडु चिरत'में यहापर कनोजके एक राक्षसका आख्यान् और दिया है, जिसने करकडुकी सेवा स्वीकार की थी। तथापि वनारमके एक वणिकका भी उल्लेख है; यथा:— "वाणारसिणयर हो मित्तवेवि, देसंत्तक्गय आणाणतेवि। धणु अजिवि आविह् चिठिविजाम, वा अतिर खखसु रिट्ठुताम। सो परिकविते भयभीवणट्ठ, पाविट्ठ जेमतव चरण भट्ट। णड मुणहिं किं हिमवए अवाण, ते पाविएनेण पलायमाण। वणारिस णयिर मणाहिरामु, अरिविंटु णराहिउं अस्थि णामुर"

एक रोज़ किसी विणकने आकर इनसे कहा कि 'महाराज, सोरुठदेशमें गिरिनगरके राजा अरिसिरके बड़ी ही रूपवती मदनावती नामकी कन्या है। वह सर्वथा आपके योग्य है। करकड़ इस समाचारको सुनकर गिरिनगर पहुंचे! सौभाग्यसे स्वय मदनावतीने इनको देख लिया और वह इनको देखते ही कामवाणमे व्यथित होगई। यह जानकर उनके पिताने करकंडुको बड़े आदरसे अपने यहां ठहराया और शुभलग्नमें मदनावतीका विवाह करकंडुसे करा दिया। (सुविसुद्ध दिणहि राजिए मणाहं, सामंतिहं कियउ विवाह खंहा) जिस समय विवाहका मंगलीक उत्सव होरहा था, ठीक उसी समय रानी पद्मावती भी वहां पहुच गई। उनने हिषत होकर करकंडुको आशीष दी। विवाह उपरान्त राजदम्पित दंतिपुर लीट आये।

दं'तेपुरमें भी खुव उत्सव मनाया गया। याचक जनोको दान दिया गया और श्री जिनमदिरमें पूजनभजन किये गये! फिर राजा करवड़ आनन्दपूर्वक मदनावतीके साथ कालयापन करने लगे किन्तु इसके कुछ दिनों बाद ही चंपासे राजा दंतिवाहनका दूत बूरे समाचार लेकर आया। उसने कहा कि यातो करकंडु महाराज राजा

१-"एत्थथिदेव सोरट्ठ देसु, सुरलोड विडविड कें असेसु । तिहें , ग्रायक् गिरिणयक् णामु सुरखेयर णर णयणाहिरामु। तिहें राउ अत्थ अरि-सिर कयतु, अजव मुणड अजियगि कतु ।" २- करकडु गेय आयणणेण, मयणाविल पीडिय कामएण । आयण विवालेहि तिणपवत्त, राएणलिहाविय हर्षिणोत्त ।" ३- "तिहं अवसरि पोमावइ विमाय, णियणदणु टेखहु तुरिय आया सादिट्ठी करकडेणिवेण, पुणु पणमिय भावेण वण्णवेण। णियपुतिववाहें हर्षिस्याइ, आसीसयदणीतुरिड ताई । चिरु जीविह णदणु पुहइणाह, कालिन्दी सुरसरिजा ववाह ।" (आसीसटेविसागय तुरति)। क्- चपाहिवदुवड आणि एर्यु ।"

्दंतिबाहनकी आज्ञा स्वीकार करें, वरन रणक्षेत्रमें आनावें। करकेंडु क्षत्रियपुत्र थे। उनने रणक्षेत्रमें आना ही स्वीकार किया, दूत लीट गया। चंपानरेश उसके मुखसे करकंडुका उत्तर सुनकर आगवत्र्ला होगए। उन्होंने रणमेरी बनवा दी और क्चका विगुल क्क दिया गया। नियत समयमें चंपानरेश दलवल सहित दंतिपुरके निकट आपहुचे। करकंडु भी सेना सहित मुकाविला करनेको तैयार थे। दोनों दलोंकी मुठभेड़ होनेवाली थी। रणक्षेत्रमें योद्धा हंकारने ही लगे थे कि इतनेमें रानी पद्मावती वहां आपहुंची। उन्होंने पितापुत्रका आपसमें परिचय करा दिया और इसतरह खुनकी नदियां बहते बहते वच गई, रणचंडिकाका खप्पर न भरने पाया, किन्तु आनन्ददेवीकी बहुभाति अर्चना होने लगी!

राजा दिन्तवाहन अपनी प्रिया और पुत्रको पाकर बडे प्रसन्न हुये और बड़े आदरसे उनको चंपानगर िठवाले गये। वहां पहुंचकर फालान्तरमें राजा दिन्तवाहनने राजपाटका मार करकंडुके हाथमें छोड़ दिया और आप दिगवर मुनि होगये, दुद्धर तपश्चरण तपकर अन्तमें शिवरमणीके गलहार बनगये। इधर करकंडु नीतिपूर्वक राज्य करने लैंगे।

१-"णइयेखिवि णिउ करकडुणामु । गजजणण णयह गुणगणिय धामु॥
घता-जे सगरि सुइवर खेयरह, भडजणियउ घणुहरम असरिह, ते वेढ़िड
पटण चडिदसिह, गय तुरयण णरिंदिह दुद्धरिह ॥१२॥" पुण्याश्रवमें करकंडुका
चपाकी ओर वदना लिखा है । २- ता दुद्धरायह जो धरदु, करकंडहो
वह्यउ राय पट्ड। पुणु अप्पणु राय तरकणेण, तणुमिडिउ तवसिरिभूसणेण ।
कम्मद्व गिड णिडवण साह, तडचिर विसुदुद्धह काममाह । तणु छडेविखडिविहिमयगिंद्द, सो लग्गड सिववहुतणए कठु। घत्ता-गड धाड़ीवाहण,
सियणिलड, कणयामर वण्णड गुणह यह । करकडु करतड रज्जु पुरि,
सो अच्छइ मणिणिहिययहकह ॥ २२ ॥"

एक समय मित्रयोंने करकंडुसे कहा कि-'हे देव, द्राविड़, चेरम्, चोल, पांड्य आदि देशके राजा आपका शासन नहीं स्वीकार कर्ते हैं यद्यपि अन्यथा आपका शासन निष्कण्टक दिगन्तव्यापी होरहा है। इसलिये हे प्रभु, उनको जीतना चाहिये।' करकंडुके मनमें भी यह सलाह चढ़ गई और उसने सेना सुसज्जित कराकर दक्षिण भारतकी ओर पयान कर दिया ! कुछ दिनोंमें यह लोग तेरपुर नामक नगरमें पहुंच गये । करकंड वहीं डेरा डालकर ठहर गया । दूसरे रोज इन्होंने एक प्रतीहारसे पूछा कि वहां कोई रम-णींक देखनेयोग्य स्थान भी है। उसने बड़े हर्षसे वहीं पासमें पश्चिमकी और एक दर्शनीय पर्वत वतला दिया। करकंडु फौरन ही उसके दर्शन करनेकी गये । पर्वतके ऊपर उन्होंने एक मनोहर वापी देखी और गुफाके भीतर श्री वीतराग जिनेन्द्रभगवानकी मनोज्ञ प्रतिमाके दर्शन किये। उन्होंने दर्शनवंदना करके अपना जन्म सफल माना ! उपगंत वह दूसरे पर्वतपर भी शीव्र चढ़ गैंये ! वहां उन्होने देखा कि एक कुण्डमें जल भरा हुआ है और कमल ख़िल रहे हैं। एक हाथी उनमेंसे एक कमलको तोडकर वापीके द्वारपर चढ़ा रहा है। इस कृत्यको देखकर करकंडुको यह विश्वास

१—"सो मह्वहप भणइ देव देव, तुज्जमिह्यलु सयलुविकरइ सेव। पारीदीविद्देसीणिव अत्थिधिट्ठ, तेणमिहिंणकासु विद्दिणइदुट्ठ। सिरि चोिड-पिडणमेण चेर, णड करिहें तुहारी देव केर।" २—ए अग्धिदेव पिडमिदिसाहि, अइणिय दुउ पव्वड रम्मुताहि। ३—पुणु दिट्ठड तें जिण वीयराड, सयुणणिहें लग्गड साणु राउ। पुष्पाश्रवमें पहले लड़ाई हुई वतलाई है। पृ० २३. ४—जिणेसहवादाव पिछव वीवीगिरिंदहो डप्परि सिग्ध चडेवि। णिहार स्यतेहिं दिरसह मुहाई, मणाम्म जिवाहई जाइ सुहाइ। इत्यादि.

होगया कि इम वापीमें अवश्य ही कोई पूज्यनीय देव है ! इमिलये उसने उस वापीको खुदवाया, जिसमेंसे एक मंजूषा (सन्दूक) में रक्षी हुई पार्श्वनाथ मगवानकी रत्नमई प्रतिमा निकली। उस मनो-हारी प्रतिमाके दर्शन करके करकंडुने बड़ा हर्ष माना और उसका अर्गलदेव नाम रखकर उस गुफामें स्थापना करदी। यह भन्यस्थान उन्होने 'कलि' नामसे संज्ञित किया। (गोवद्धण हरिणा कलिडणांह) इसी अनुरूप वह आज भी कलिकुण्ड नामसे परिचित है।

प्रतिमाजीकी स्थापना कर चुकनेपर उनके सामने एक ऊंची वेढंगी जगह मालूम पड़ी ( हरिवीढहोप्परि दिष्टु गट्टि ) करकंडुने इसे साफ करनेकी आज्ञा देदी। कारीगरने जल निकलनेकी संमा-वनासे उसे फोड़ना उचित नहीं बताया, परन्तु करकंडुने उसको साफ करा देना ही मुनासिब समझा।कारीगरने वह जगह फोड़ना शुरू करदी और फोड़ते ही उसमेंसे अथाह जलपवाह वह निकला, जिससे सारी गुफा पानीसे भर गई। (तं भरिय उलुयणु जलेणः सव्युः) लोगोंका वहांसे निकलना मुश्किल होगया । इसकारण राजाने वहांपर एक कुश आसनपर संन्यास ग्रहण कर लिया और आत्म-चिंतनमें घ्यान लगाया । 'इतनेमें एक नागकुमारने प्रगट होकर कहा कि-''हे राजन् ! कालके माहात्म्यसे आजकल इस रत्नमई प्रतिमाकी रक्षा नहीं होसक्ती थी, इसकारण मैंने यह गुफा जल-पूर्ण की है। इसलिये तुझे जलके रोकनेके लिये आग्रह नहीं करना चाहिये।" और बड़े आग्रहसे राजाको उठाया। राजाने उस गुफा और प्रतिमाके बनानेवालेका हाल नागकुमारसे नानना चाहा। इसपर

१-जिणुविविवि णिरगड तित्यु ताव । २-पुण्याश्रव कथाकोप पृ० २४.

चह फहने लगा कि ' पहले विजयार्द्धकी दक्षिण श्रेणीके रथनूपुर नगरमें नील और महानील नामके विद्याघरराजा थे। वे राजश्रष्ट होकर यहां तेरपुरमें आकर राज्य करने लगे थे। १ उन्होंने ही पार्धनाथनीको उत्सर्गीकृत यह गुफा और उनकी प्रतिमा वनवाई र्थी । यह दोनों राजा उपरान्त तपस्या करके स्वर्गगामी हुये थे I इनके वाद नभस्तिलकपुरके राजा अमितवेग और सुवेगने आर्यख-डके जिनालयोंकी वंदना करते हुये मलयगिरिपर रावणके वनवाये ह्ये जिनमंदिरोंके दर्शन किये थे। वहीं भ्रमण करते हुये इन्हें मगवान् पार्श्वनाथजीकी रत्नमई प्रतिमा मिली थी । वे उसको एक मंजूषामें रखकर लेचले थे कि एक जगह मार्गमें उसे रक्ला और फिर वह उसको वहांसे नहीं उठा सके थे। अतएव उन्होंने तेरपुर जाकर एक अवधिज्ञानी मुनिसे इसका कारण पृंछा; भिससे माॡम हुआ कि सुवेग आयु पूरीकर जन्मान्तरमें वहीं हाथी

१-तिं अत्य णयर खेयरव मालु-णामे रहणेडरु चक्कवालु। तिं खेयर भापर अत्यिनेवि-णामेण णीलमहणीलतेवि। धिवतेराणयर आय तिंह, शाइवकीपड रज्जु भव्यु। २-कह पासिजिणिंदहोदुरियणासि, सुएयक्किंटि दिणमुणिवर हो पासि।मणिरयणिंहें मणि णिम्माविप्पहिं, किड्ड्डाडतेंहिंजिण पिडिभप्पह्। ३-वेवदहेडत्तरिक्सिंहें णयर अत्यिहें वे विभाय अण्गोणिणिटिड सबद्ध सम सिसेके दिवापर पटर धाम। ते अमीयवेयसुव्वेपणाम। सुनिसुद्ध सील सगो अहग, पम्मतुरयणपरिमृतियग्। ते पिव्विक्विहिव्हणकरित, सब्हिय एकिंह दिणेमहत । दिक्लिणिदिसिलंकिंड जतएिंह, मल्यिम्मिवस्ड तादिट्ठ तेहिं। सिरिपूरीणामेगिरिवरिदु, लिंहिकील्णुडु आवङ् सुरिंदु। तहोडविर खणेद्वजविदीय, णसग्गहो सुरवङ परिविद्धि । बत्ता-ते पेखि-विद्युहपक्यधवलु, चड्वीस जिनाल्य गयगयगु, त पेखिवि हिग्सिंह तिर्हें

होगा और जब राजा करकंडु वहां आकर मंजूषाको खोलेंगे तब वह हाथी सन्यासमरण करके स्वर्गको जावेगा । यह सुनकर वह दोनों राजा उन मुनिराजके निकट दीक्षा ले गये और आयुके अन्तर्में अमितवेग तो ब्राह्मोत्तर स्वर्गको गया और सुवेग आर्तव्यानके कारण मरके हाथी हुआ ! अमितवेगके जीव देवके समझानेसे सुवेगके जीव हाथीने सम्यत्त्वयुक्त होकर व्रतोंको ग्रहण किया था। सो वह निरंतर वहां पूजा किया करता था। सो हे राजन् ! देवके कहे अनुसार जब तुमने बांबी खुदवाई, तब हीसे यह हाथी समाधिस्थित हो रहा है, यही इस गुफाके सम्बन्धकी कथा है।'

इस प्रकार कथा कहकर नागकुमार तो नागवापिकाको चला -गया और राजाने उस हाथीको धमश्रवण कराके समाधिमरण कराया, जिससे वह महस्रार स्वर्गमें जाकर देव हुआ । पीछे करकंडुने वहां 'यर गुफायें एवं जिनमंदिर बनवा दिये थे। (लयणोवए करकंडुयणु, -काराविउ जिणवर वर भवणु)।

करकंडु तेरपुरमें जिनमदिर आदि बनवाकर अगाड़ी बढ़ गये और फिर वह भिंहरुद्वीप जापहुंचे। शायद उस समय अपने शत्रुओपर आक्रमण करना उनने मुनासिव न समझा होगा। इसी लिये वहांसे वह सिहरुद्वीपको चले गये थे। वहांके राजाने एक चारण मुनिके मुखसे इनकी वावत पहले ही सुन लिया था। सो उसके सिपाहियोंने इनके आगमनकी सूचना उसे दी थी। (जो भासिउ चारण मुणिवरेण—वरु आयउ णरवइसोभरेण) राजा इनको

१–ता एक्विंह दिणि करकड एण–पुणुदिणु पयाणउ तुरियएण । गउ सिंहलदीवही णिवसमाणु–करकडु णणहिउ णरपहाणु ।

बडे आदरसे अपने यहां लिवाले गया था और शुभलग्नमें अपनी पुत्रीका विवाह उनसे करदिया था । (वेवाहु कियउलहुताहुकेवि) करकंडु यहां नववधूके साथ कुछ दिन रहकर अन्यत्र चले गये थे। और विद्याघर कन्या आदिके साथ विवाह करके घूमते फिरते द्रावि-ड्देशमें चोल, चेरम, पाण्ड्य आदिके राजाओंके सन्मुख जा डटे थे। वहां घोर युद्ध हुआ था और आखिर इन राजाओको कर-कंडुसे पगस्त होना पड़ा था। जिस समय करकंडु इनके मुकुटोंको पैरोंसे कुचलता अगाड़ी वढ़ रहा था, तो उसने उनमें जिनप्रतिमा-ओंको बना देखा। उनको देखते ही वही स्थंभित होगया । उसने समझा यह वड़ा अनर्थ हो गया ! अपने साघर्मी भाइयोको मैंने वृथा ही कष्ट दिया। वह बहुत ही दुःख करने लगा और उसने उनसे क्षमायाचना करके मैत्री करली । वात्सल्यप्रेमका यह अनूठा चित्र है ! आवकोंमें गऊवत्सवत् प्रेम होना चाहिये, इसका यह एक नमूना है ! आजके श्रावकोंको मानों वात्सल्यभाव धारण करनेका पगट उपदेश देरहा है-कह रहा है कि जैनी जैनीमें परस्पर भेद नहीं होना चाहिये। उनको परस्पर मिलकर रहना चाहिये! कर-कंडु महाराजका यह आदर्श कार्य सर्वथा अनुकरणीय है !

करकंडु महाराजने उन राजाओंसे विदा होकर तेरापट्टनको प्रयाण किया । वहांपर उनकी मदनावली रानी उनसे आकर मिल

१-तिह अत्य विकितिय दिणसराउ-सम्बह्धि ता करकडु राउ। ता दिविड्देसमिह अलु भमतु-सपत्तउ तिहं मछक्व हतु । तिहं चौड़े चोर पंडिय णिवाह, केणाविखणद्दे ते मिलीयाहि । २-करकडए घरियाते विरणे, सिरमउड़ मिलय चरणेहिं तहो मउड़ मिहं देखिवि जिणपडि़म, करकड़- बोजायउ वहुलु दुहु ॥ १८ ॥

गई। फिर वे और रानियोंको लेकर चंपापुर पहुंच गये और वहां आनन्दसे राज्य करने लगे!

एक रोज बनपालने आकर राजदरवारमें खबर की कि महा-राज, विना ऋतुके ही सारी फुलवारी फल फूल गई है। उद्यानमें ज्ञानवान श्री शीलगुप्त नामक मुनिराजका आगमन हुआ है। व बनपालके मुखसे यह शुभ समाचार मुनकर करकड़ने बड़े हर्षमा-भावसे मुनिराजको परोक्ष नमस्कार किया और फिर वह सपरिवार मुनिवन्दनाके लिये गये! मार्गमें जाते हुये उनने एक दुःखिया स्त्रीको विलख विलखकर रोते देखा। (एहणारि बरहि कि रुवएं, विलवंती हियवइ दुहु करहं) सो उसने इसका कारण पूछा! लोगोंने कहा कि महाराज, इसके पुत्रका जन्म हुआ था। उसे अकालमें ही मृत्युके मुखमें जाना पड़ा है। इसीलिये यह स्त्री रो रही है। यथा— उप्पण्ण णंदणु विहिवसेण, सो णीय आयहि वइवसेण। तें रुवइ सदुरकड महिलएह, अप्पणिड ध्रुइवद्धदयेह।।

यह सुनते ही करकंडुके नेत्रोंके अगाड़ी संसारका वास्तविक रूप खिच गया ! वह इसके क्षणिक रूपको देखकर भयभीत हो गए ! उनके हृदयमें वैराग्य उदय होगया । आपा-परका भेद

१-'करकण्ड तहतउणीसरिड, गउ सम्मु हु तेरापट्टण हो । 'जिह सुन्दिर मयणाविल हरिय, सम्पत्तउ तपए सुववण हो ॥१९॥' 'गउ चम्पइ' साहिविगिहि । णेवइ, सो रज्जु करन्तउ बहुय दिणइ॥' २-' चम्पाहि उबुह्यण वेठियउ मुहलीलइ अछइ जावतिर्हि, ता आयड ऊज्जाणाहिवइं अत्याणिविद्वउराउ जीई।" "धम्माठउसजम णिलउमाइ-किं जिणवहमाणि वेसेंणराइ। तिर्हे आयउ मुणिवर णाणजुत, णामेणपिसद्वउ सीगुत्तु॥" 'करकंडु सुणेविणुत्त वयणु सत्याणजो अद्विउतारियणेण ।'

दृष्टि पड गया ! (तं सुणिवि वयणु रायाहि राउ-संसार हो उविर विरत्त भाउ) वह राजाधिराज इन्ही शुभ भावोंको लिये हुये नंदन-वनमें पहुंच गये । (संपत्त उणंदणु तण भमहु) वहां उन्होंने भक्ति-भावसे उन मुनींद्रकी वंदनाकी और संस्तुतिकी थी । जैनाचार्य यही कहते हैं:—

'भामरेति इदेविणु शुइ करेवि । पुणु चरण दामलज्ज-वल उसरेवि ॥ जय तिमिर विणासण खरदिणिद । पय पाडिय पइं सुरणर फणिंद् ॥ जय माण महागिरि वज्ज दण्ड । जय णिरुममोक्तवहो भरिय कुण्ड ॥ जय मोह विडवि छिंदणकुडार । जय चडगइ सायर तरण पार ॥ तुंहु दृरि णमंतहं हरीहपाऊं। जहं दिणयरु तम फेडण सहाऊं ॥ यह सुमरइ अणुदिणु जो मणेण । सो सिवपुरि पावइ तरकणेण ॥ कमकमलइ वंदिवि सुणिवएसु । ऊविद्धड अग्गे एतवधरासु ॥ सो भणइ भडारा हरिय छम्मु । महो कोविपयासहि परम धम्मु ॥'

करकंडु मुनिराजकी विनय करके उनके सामने वैठ गया और तव उन क्यालु भट्टारकने परम सुखकारी धर्मका उपदेश दिया, जिसको सुनकर सबके हृदय प्रसन्न होगये। उपरांत सबने अपने? पूर्वभव उन महाराजके मुखारविन्दसे सुने। उससे उनने जाना कि कुंतलदेशके तेरपुर नगरमें पहले एक खाला था। उसने बड़े प्रेम और मिक्तभावसे एक हजार पांखुरीवाले कमलसे श्री जिनेन्द्रदेवकी पूजा की थी और आयुके अन्तमें शुभभावोंसे मरकर वही खालाका जीव राजाधिराज करकंडु हुए! अगाड़ी उनने जाना कि श्रावस्ती नगरीमें (भरहि अत्थि सावत्थिपुर) सागरदत्त सेठ और नागदत्ता नामकी उसकी स्त्री थी। अपनी स्त्रीको सोमशर्मा नामक एक विप्रमें अनुरक्त जानकर उसने दीक्षा छे ली और आयु पूर्ण करके वह स्वर्गधाम पहुचा । वहींसे चयकर वह चंपापुरका राजा दित्तवाहन हुआ ! इघर वह सोमशर्मा ब्राह्मण मरकर कलिंग देशमें नर्मदाति-लक हाथी हुआ। ( उप्पण्णंड कुभिकलिंग देस ) यही हाथा रानी पद्मावतीको लेमागा था । प्राणियोंका मोह और वैर जनमजनमा-न्तरमें भी नही जाता है। इसिलये वृथा ही राग, द्वेषके वशी-भूत होकर किसीका अहित करना बुरा है। खैर! अगाड़ी शेष जो व्यभिचारिणी नागदत्ता रही थी वह भी मरगई और बहुत कालतक अमण करके ताम्रलिप्ति नगरीमें वसुदत्त वणिककी स्त्री हुई। (एत्थत्थि भरहि पुरि तामलित्ति, जोवंतणु सुखइ लहइतित्ति। वसुमित्तु तर्हि वणि अत्थि...) इसके दो पुत्रियां घनवती और धनश्री नामकी हुई थीं। धनवतीका विवाह णालंदा नगरके सेठ घनदत्त और सेठानी घनमित्राके पुत्र घनपालके साथ हुआ था 🏲 (णारुंदणयरि घणुदत्तुवणि-घणमित्तागेहिणि तहो सुयऊ . ) दूसरी धनश्रीको कौशाम्बीके वैश्य वसुपाल और वसुमतीके पुत्र वसुमित्रने व्याही थी । (कउसंविणयरि वसुपाल सेट्टि-इत्यादि) वसुमित्र जैन धर्मावलम्बी था । इससे घनश्री भी उनके संसर्गसे जैनी होगई |-एक दफे उसकी माता नागदत्ता भी वहां आई! धनश्रीने श्री मुनिवरके पास लिवाजाकर अपनी माताको अणुवत लिया दिये, किन्तु अपनी दूसरी पुत्रीके समागममें पहुंचकर उसने उन व्रतोंको छोड़ दिया। उसने तीनवार यह व्रत लिये और तीनों ही वार छोड़ दिये (जहतेहंवड भगाउ एकवार, तहतिणिवार भंगाउ मुत्तार) - उपरान्त चौथी वार वह वनोमें अटल होगई ! निदान जेनघर्मको पालते हुये उसकी मृत्यु हुई और वह कौशाम्बीके राजा वसुपाल और रानी वसुमतीके बुरे मुह्तेमें पुत्री हुई: जिमसे इसको मंजूषामें रखकर गगामें वहा दिया गया था। फिर कुसुमदत्तमालीके यहां लालनपालन पाकर यह राजा दंतिवाहनकी प्रिया हुई थी!

श्री मुनिराजके मुखसे सबने अपने पूर्वभव वर्णन सुनकर वैराग्यको प्राप्त किया ! उन मक्को काललिट्यकी प्राप्ति होगई—वे मोक्षके मार्गमें लग गये ! राजाधिराज करकंड अपने पुत्र वसुपालको चम्पाका राजा बनाकर मुनि हो गये । उनके साथ चेरमादि क्षत्रि-योंने भी दीक्षा ली थी। साथ ही पद्मावती माता एवं उनकी स्त्रियां आर्थिका होगई ! करकंड महाराज सांसारिक वैभवको तिनकेके समान त्याग करके मुनि हो गये । श्री गुरुके चरणोंकी उन्होंने वंदना की और वह विरक्त हो गये। (जिणचरण लग्गु दूखाड भीड संसारहो उवरि विरक्ति थीड) यह उन्हीं जैसे महापुरुषके योग्य कार्य था।

करकंडु महाराजने मुनिअवस्थामें घोर तपश्चरण किया और आयुके अन्तमें उन्होंने सर्वार्थिसिद्ध विमानमें जा जन्म लिया! (सन्वत्यसिद्धि संपत्न खणे, कणयामर मुणिवर घयहलडं!) एक ग्वालाका जीव श्री जिनेन्द्र भगवान्के चरणोंका सेवक वनकर मनु-व्यलोकमें मनुप्यों द्वारा पुज्य राजाधिराज हुआ और फिर देव आयुको प्राप्त हुआ! यह जैनधर्मकी शिक्षाका मर्म समझानेवाला प्रकट उदा-हरण है। करकंडु महाराजने श्री पार्श्वनाथ भगवान्के तीथमें जन्म लेकर उन्हीं भगवान्के मूलनायकत्वके मंदिर धाराशिव (तेरपुर) में वनवाये थे! जहां आज भी हजारों जैनी जाकर आपके पुण्यमई कार्यके निमित्तसे धर्मोपार्जन करते हैं ! इस तरह भगवान् पार्धना-यजीके तीर्थमें हुये प्रख्यात् नृपका यह चरित्र है ।+

श्वेताम्बर ग्रन्थोंमें इनकी गणना चार प्रत्येक बुद्धोमें की है; जो बौद्धसाहित्यमें भी बहुपसिद्ध हैं। वहां इनको कर्मनाश करके केवलज्ञान प्राप्त करके मोक्ष लाभ करते लिखा है। डॉ॰ जार्ल चारपेन्टियरने इनके चरित्रपर कुछ प्रकाश डाला है।

> —->>>≪-(२१) जिन्द्रमुक्त ब्रेड !\*

'नत्वा श्रीमिक्जिनं भक्या स्वर्ग मोक्षम्चखप्रदम् ! वक्ष्येजिनेन्द्रभक्तस्य सत्कथां सोपगृहने ॥' ब्रह्मनेमिदत्त ।

सातमंजले महलकी अंतिम मंजिलपर सम्यग्दृष्टि शिरोमणि सेठ जिनेन्द्रभक्त द्वारा निर्मित सुन्दर जिनचैत्यालय था! सूर्य नामक

<sup>+</sup> मुनि कणयामर विरचित 'करकडुचरित्र'के आधारपर ही यहा यह वर्णन दिया गया है परन्तु इस चित्रके मूल परिचयके लिए मूल प्रन्थ ही देखना चाहिए। मुनि कणयामर सभवतः १०वीं शताब्दिके किन थे। देखो डलाहाबाद यूनीवर्सिटी जर्नल पृ० १७४। १—जार्ल चारपेन्टियर, उत्तराध्ययनसूत्रकी भूमिका पृ० ४४। २—उत्तराध्ययनसूत्रकी वृत्तिमें उल्लेख हैं.—'इह च यद्यपि निमप्रवर्जन प्रकृत्ता तथापि यथायम् प्रत्येकबुद्धम् तथान्येऽपि करकंड्वाद्यम् त्रय एततसमकालद्वुग्लोकच्यवन प्रवर्ज्या प्रहणकेवल-ज्ञानोत्पत्तिसिद्धगतिमोज इति प्रसगतो विनयवराग्योत्पादनार्थम् तद्वक्तव्यताप्य् अभिधीयते।' पूर्व० भाग २ पृ० ३१२। 3—Pacceka-buddhages chichten. PP 41-56-86-164, अपूज्य त्र० सीतलप्रसादजीने इन सेठको श्री पार्श्वनाथजीकेतीर्थमें बतलाया है। (वंगाल जैनस्सारक पृ० १२१)

चोर क्षुछक्रवेषमें वहां पहुंच गया! मन्य चैत्यालयको देखकर उसकां हृदय गद्गद हो गया! मनोहर वेदिकामें श्री पार्श्वनाथ भगवान्की अति मनोज्ञ और रत्नमई प्रतिमा विराजमान थी जिसपर रत्नजटित तीन छत्र अपूर्व ही जोभा देरहे थे। इन छत्रोंमेंसे एकमें वैद्धर्यमणि नामक अत्यन्त कांतिमान वहुमूल्य रत्न लगा हुआ था! वेषधारी क्षुष्ठकका हृज्य उसको देखते ही वांसों उछ्लने लगा! उसको सोलह आने निश्चय होगया कि यह वहुमूल्य रत्न तो अब मिल ही गया! लोभके वशीभृत होकर उस क्षुष्लक वेषधारी चोरने कुछ भी कार्य अकार्य न पहिचाना! उसे केवल वेद्ध्यमणिको पानेकी फिकर थी।

यह सुर्यचोर चोरोंके एक नामी गिरोहका सदस्य था और उस गिरोहका नेता सौराष्ट्र देशके पाटलिनगरके राजा यशोध्वज और रानी सुसीमाका पुत्र सुवीर था ' सुवीर महाव्यमनी और चोर था ! उसने ताम्रित नगरके जिनेन्द्रभक्त सेठके चैत्यालयमेंके मुल्य-मई रत्नका हाल सुना था ! इसी कारण उसने अपने साथियोंको उस रत्नको किसी तरह भी ले आनेके लिये कहा था। इसपर इस सूर्यचोरने उम रत्नको छे आनेका भार अपने ऊपर छे छिया था ! सुर्य चोरको माल्म था कि जिनेन्द्रमक्त सेठ अपने नामके अनुसार ही जिनमगवान्के परमभक्त है और वे घर्मात्मा पुरुषोंसे वड़ा प्रेम करते हैं । सेठनीकी इस घर्मवत्सलतासे अनुचित लाभ उठाना उस चोरने ठान लिया। अनेक जीर्ण मंदिरोंका उद्धार करानेवाले, आवश्यक्तानुसार अनेकों भव्य मंदिरों और प्रतिमाओंको वनवानेवाले एवं चारों संघोंको दान देने और सत्कार करनेवाले उन सेठको इस

तस्करने ठगनेका पूरा इरादा कर लिया ! वह झटसे क्षुछक बन गया और सेठनीके नगरमें ना पहुंचा । वह रत्नके लालचसे व्रत उपवास आदि भी करने लगा ! सेठनीने धर्मात्मा क्षुछकका आग-मन ज्योही सुना त्योही वे उसकी वन्दनाको गये ! क्षुछकका क्षीण-शरीर देखकर सेठनीकी श्रद्धा उसपर होगई । उनने क्षुछकको प्रणाम किया और वह उसको अपने महल लिवालाये। सच है कि—

> 'अहो धूर्त्तस्य धूर्त्तत्वं रुक्ष्यते केन भूतले। यस्य प्रपञ्चतो गाढं विद्वानसश्चापि वंचिताः॥

अर्थात्—"जिनकी धूर्ततासे अच्छे२ विद्वान् भी ठगा जाते है, तब वेचारे साधारण पुरुषोंकी क्या मनाल जो उनकी धूर्तताका पता पासकें।" ऐसे ही धूर्त साधुजनोंको बदनाम करते हैं।

क्षुष्ठकनी महलमें पहुंचकर उस मणिको ले उडनेकी ताकमें थे। रात आते ही उनका दांव लग गया। वे मणिको लेकर महलके बाहिर हो चलते बने; पर अमाग्यसे मार्गमें कोतवालने उनको पकड़ लिया! वह ज्यों त्योंकर आखिर जिनेन्द्रमक्त सेठकी शरण आये! सेठ धर्मात्मा थे, वे अपराधी पर भी क्षमा करना जानते थे। उनने क्षुष्ठकके दुष्कर्मकी ओर दृष्टिपात भी नहीं किया! प्रत्युत कोतवालके सिपाहियोको ही डांट दिया कि वृथा ही तुम एक तपस्वीको चोर बतलाते हो। इस रत्नको तो यह मेरे कहनेसे लाये हैं। यह बड़े अच्छे साधु हैं। किनेन्द्रमक्तके यह बचन सुनकर सिपाही लोग तो नमस्कार कर चलते बने, और सेठजी उन क्षुष्ठक महाश्यको एकान्त स्थानमें लेजाकर कहने लगे कि—'यह बड़े दु:सकी बात है कि तुम ऐसे पवित्र वेषको धारण करके उसे नीच कर्म

करके लजा रहे हो ! तुम्हें ऐसे नीच कार्य करना क्या उचित हैं ? इन कार्योंसे वेषकी निन्दा और तुम्हारी आत्माका अहित होता है। तुम्हें ऐसे दुष्कार्योंकी बदौलत कुगतियोंका ही वास मिलेगा! शास्त्रकारोंने तो स्पष्ट ही कह दिया है कि —

> 'ये कृत्वा पातकं पापाः पोषयन्ति स्वकं भुवि। सक्तवा न्यायक्रमं तेषां महादुःखं भवार्णवे॥'

अर्थात्—"जो पापी लोग न्यायमार्गको छोडकर और पापके द्वारा अपना निर्वाह करते हैं, वे संसार—समुद्रमे अनन्तकाल दुःख मोगते हैं।" याद रक्खो कि अनीतिको गृहण करने और अधिक तृष्णा रखनेसे जल्दी ही नाशके गर्तमें जाना पड़ता है। इस अमू-रुय नर जन्मको पाकर बर्बाद न कर दो। कुछ आत्महित करलो।' इसपकार शिक्षा देकर जिनेन्द्रमक्त सेठने उस क्षुड़कको अपने स्थानसे अलग कर दिया!

भगवान् पार्श्वनाथनीके तीर्थमें हुये यह जिनेन्द्रमक्त सेठका चिरत्र है। धर्मात्मा पुरुषोंको कैसा आदश जीवन व्यतीत करना चाहिए, यह उनके व्यवहारसे स्पष्ट है। अपराधी पर भी रोष न करना—पापीसे घृणा न करना—यह उनके आदर्शसे प्रगट है। पापसे दूर रहनेका वह उपदेश दे रहे हैं। धर्मात्मा साधुननके भेषका आश्रय लेकर नो पाखंड़ी पुरुष स्वयं धर्मको वदनाम करते हैं, उनके प्रति श्रावकोंका क्या कर्तव्य होना चाहिये, यह भी जिनेन्द्रमक्त सेठके उक्त उदाहरणसे स्पष्ट है। अंधश्रद्धाके वश्वती होकर पाखडी लोगोंको धर्मापवाद करने देना मला धर्म हो ही कैसे सक्ता है? (२२) विद्युचर मुनि ।

" सर्वसौरूपपदं नत्वा जिनेन्द्रं भुवनोत्तमम् । वक्ष्ये विद्युचरारूपानं विरूपातं मुनिभाषितम् ॥" —वद्यनेमिदत्त

मिथिलानरेश वामरथ अपने एकांत भवनमें बैठे हुये थे । आनन्द वार्ता होरही थी । सामने ही सुन्दर वेषमुषाको घारण किये हुये एक पुरुष उपस्थित था । वह महारानको मन मोहनेवाली बातें सुना रहा था । बातों ही वातों राजाका हार लेकर बह चम्पत होगया ! सब लोग देखते ही रह गये ! इस घटनासे मिथिलानरेशको बड़ा रोष आया ! उन्होने अपने यमदण्ड नामक कोतवालको बुला भेना और सात दिनके अन्दर चोरका पता लगा लानेकी आज्ञा चढ़ादी !

यमदण्ड परेशान था। वह अपने जानेमें चोरको खोज निकालनेके लिए जमीन आस्मान एक कर चुका था, पर तो भी पता
लगानेमें सफल न हुआ था! छै रोज होचुके थे—दूसरे ही रोज राज
दरवारमें चोरको हाजिर करना था! वह इसी फिराक़में नगरके वहार
निकला! यू ही एक स्नसान मंदिरमें वह जा निकला। वहां
उसने एक कोढींको पड़ा पाया! कोतवालको उसपर कुछ शक हुआ
और वह उसको पकड़ लाया! दूसरे रोज राजदरवारमें उसी कोढ़ीको
उपस्थित करके कह दिया कि 'महाराज, आपका चोर यही है।'
कोतवालने उसको चोर तो वता दिया; परन्तु उसके पान कोई
भमाण नहीं था, जिससे वह उसे चोर सिद्ध कर सक्ता! दरवारियोंकी

सलाहसे यह विषय विचारकोटिमें पड़ गया। उस रोज़ कुछ निश्चय न हुआ। कोतवाल उसे अपने घर लेआया और उसकी खुब अच्छी तरह मरम्मत की। परन्तु उसने तब भी चोरी करना न कुबूला। दूपरे रोज राजसभामें उसी कोढ़ीको कोतवाल फिर लेगये और राजासे वोले—"महाराज, यही पक्का चोर है।" किंन्तु कोढ़ोने फिर भी इन्कार किया!

आखिर राजाने उसको अभयदान देकर पूंछा कि तू सचा हाल वतादे-हम तेरा अपराघ क्षमा कर देगें । इसतरह राजासे जीवदान पाकर उस कोढ़ीने चोरी करना कबूल करली। वह बोला-'राजा-िचराज' अपराध क्षमा हो । मै ही वास्तवर्में चोर हूं । ' राजा यह सुनकर चिकत होगया। उनने पूछा कि 'इतनी विकट मार सहते रहने पर भी तुने यह बात नहीं कनूली। तू बड़ा साहसी है, तूने कैसे यह वेदना सहली ?' उतने कहा कि-'महाराज, मैंने एक मुनिरानके मुखसे नर्कोंके दुःखोका वर्णन सुना था। सो मुझे निश्रय था कि इम वेदनासे कहीं अधिक वेदना तों में पहले अनेक वार नकोंमें भुगत चुका हूं । वहीं भयभीत न हुआ तो इस वेदनासे विचलित होना फिजूल है।' राजा यह उत्तर सुनकर वडे हर्षित हुए । उनने उसे वर दान दिया; पर उन चोरने आप कुछ भी न मांगकर यमदण्ड कोतवालको ही सब कुछ देनेकी पार्थना की ! यह देखकर राना और भी अचंभेमें पड़ गया ! उनने उससे पूछा कि यमदण्ड तो तेरा वैरी है-तू उसे मित्र मानकर प्रेमका व्यवहार कैसे कर रहा हैं ? वह चोर बोला-'महाराज, यह मेरे मित्र ही हैं। इसका खुलासा यूं है सो सुनिये-दक्षिणके मामीर प्रान्तमें

वेना नदीके तटपर वेनातट नगरमें राजा जितशत्रु राज्य करते थे। उनकी रानी जयावतीसे विद्युचर नामका उनके पुत्र था। वहांके कोतवाल यमपाशं थे । उनकी यमुना स्त्रीसे यमदण्ड नामका पुत्र हुआ था। आपके कोतवाल वही यमदण्ड हैं। विद्युचर और यह एक गुरुके पास पढ़ते थे। इनने कोतवालीका ज्ञान पाप्त किया था और विद्यचरने चौर्य शास्त्रका मंथन किया था । एक रोज विद्यचर और इनमें शपथ होगई कि जब तुम कोतवाल होगे तब मैं चोरी करूंगा और फिर देखूगा तुम कितने होशियार हो! कालान्तरमें नितशत्रु और यमपाश जैन मुनि होगये। सो विद्युचर राजा ह्ये और यमदण्ड कोतवाल पदके अधिकारी हुये। परन्तु यह अपनी पूर्व शपथके भयसे यहां चले आये। राजन्, मैं ही विद्युचर हू। सो मैं इनकी होशियारीकी बानगी लेने यहां चला आया। दिनमें कोढ़ीके वेषमे रहता था और रातको अपनी शपथके अनुसार इनको छकाता था। इसलिये यह हमारे मित्र ही है।' उपरान्त विद्युच्चर यमदण्डको लेकर अपने शहरको वापस चला आया। किन्तु इस घटनासे उसे वैराग्य उत्पन्न होगया था। उसने शीघ्र ही अपने पुत्रको राज्यका भार सौंप दिया और जिन दीक्षा छेगया। इनके अतिरिक्त कई अन्य राजकुमार भी मुनि होगए थे। भव्यात्माओंके ऐसे ही आदर्शनीवन होते है। वह बड़ेसे वडा त्याग बातकी बातमे कर देते है।

विद्युचर मुनि होगये। खूव ही आत्मोन्नतिके मार्गमें वढ़ने लगे और सर्वत्र उनका विहार होने लगा। एक रोन वे घूमते हुए ताम्रलिप्त नगरीमें नापहुंचे। वहांकी चामुण्डदेवीने इनको वहां घुसनेसे रोका; किन्तु शिष्योंके आग्रहसे यह नगरीमें चले गए और वहां पश्चिम परकोटेके पास पवित्र स्थानपर आसन मांड़कर वैठ गए । चामुण्डदेवीको यह बात दुरी लगी । उसने इनपर घोर उपसर्ग करना प्रारम करिया। अनेक प्रकारके उपद्रव होने लगे, पर तो भी यह मुनिराज अपने ध्यानसे विचलित न हुए। प्रत्युत इनका घ्यान वढता गया और अन्तमें इन्होंने कर्मोका नाशकर मोक्ष-घामको प्राप्त किया। विद्युचर मुनिराजके पादपद्मोसे तामृहिप्ति नगरी पवित्र होगई-वह निर्वाण स्थान वन गया । यह राजपुत्र विद्युचर मुनि भी भगवान पार्श्वनाथजीके तीर्थमें हुए माने जाते है। ( देखो वगाल, विहार जैन स्मारक ए० १२१)



राजा ब्युपाळ और चित्रकार ! 'पादपद्मद्वयं नन्वा जिनेन्द्रस्य ग्रुभपदम् । उपवानकथावक्ष्ये यतः सौरूयं भजाम्यहम् ॥' — ब्रह्मनेमिदत्त ।

श्री पार्श्वनाथ भगवानकी मनोज्ञ प्रतिमापर चतुर कारीगरने बड़ी सुन्दरतासे लेप चढ़ाया, परन्तु रातके वीचमें वह स्वयमेव ही उतर पड़ा | चित्रकार वड़ा विस्मित हुआ । उसने समझा कि कोई त्रुटि होगई होगी, इसी कारण यह लेप उतर पड़ा है। परंतु दूसरे दिन और तीसरे दिन भी यही घटना घटित हुई। चित्रकार बड़े असमंजसमें पड गया ! कई दिन उसे ऐसे ही बीत गये । उसकी समझमें न आया कि ऐसा क्यों होता है ?

श्री अहिच्छत्रपुरके राजा वसुपाल बड़े वुद्धिमान् थे । जैन घर्ममें उनको गाढ़ श्रद्धा थी। उनकी रानी वसुमती भी वडी बुद्धि-मती और धर्मपर प्रेम करनेवाली थी। राजा वसुपालने अहिच्छत्र-पुरमें 'सहस्रकूट' नामका भव्य जिनमंदिर वनवाया था और उसमें श्री पार्श्वनाथ भगवानकी मनोहर प्रतिमा विराजमान् की थी। इसी प्रतिमापर लेप चढानेको राजाने चित्रकार बुलाया था। यह चित्र-कार मांसभक्षी था । इसकी अपवित्रताके कारण उसके द्वारा चढ़ाया हुआ लेप प्रतिमाजीपर नहीं ठहरता था। और राजा एवं सब अन्य लोग इस घटनासे दुःखी थे। उनकी समझमें इसका कारण नहीं आता था।

आखिर वह चित्रकार किसी मुनिमहाराजकी शरणमें पहुंचा और उनसे इस घटनाका कारण पृंछा । मुनिराजने वतला दिया कि-'प्रतिमा अतिशयवाली है; कोई शासनदेवी या देव उसकी रक्षामें नियुक्त रहते है। इसलिए जनतक यह कार्य पूरा हो तनतक उसे मांसके न खानेका व्रत लेना चाहिए।' लेपकारने वैसा ही किया। मुनिराजके समीप उसने मांस न खानेकी प्रतिज्ञा ग्रहण करली । इसके बाद जब उसने दूसरे दिन छे। किया तो वह प्रतिमापरसे नहीं छूटा-वह उसपर ठहर गया । व्रतका माहात्म्य ही ऐसा है। व्रती पुरुषको हर कार्यमें सिद्धि होती है। इस हर्ष समाचारको सुनकर राजा वसुपाल भी बड़े प्रमन्न हुये और उनने चित्रकारको वस्त्राभृषण देकर उसका सत्कार किया । वे राजा रानी उस भव्य मृतिकी पूजा वंदना दीवेकाल तक करते रहे और उन्हींके पुण्यकार्यसे आज भी अनेकों आवक उन प्रमुकी पूजा अर्चना करने अहिच्छत्रको जाते हैं-वहांसे पुण्यकी पोट बांघलाते हैं। अस्तु;

इसप्रकार भगवान् पार्श्वनाथनीके तीर्थमें हुये एवं उनसे सम्ब-निवत पुरुषोंके दिव्य जीवनाख्यानोंका परिचय हम पालेते हैं। सचमुच उनके निर्वाणलाभ कर चुक्रनेके उपरान्त तक हुये प्रधान पुरुषोंके दर्शन हम करलेते हैं। अब अगाडी केवल इन प्रमूका निर्वाण कल्याणक और उनका भगवान महावीरजीसे सम्बंध देखना ही शेष है।

## 

( २४ )

भागावाणिका विवाणिकामा शि ''कुर्वाणः पंचिभमासै विरहीकृतसप्तितं । संवत्सराणां मासं स संहृत्य विहितिकियां ॥ १५५ ॥ षट्त्रिशन्मुनिभिः सार्द्ध प्रतिमायोगभास्थितः । श्रावणे मासि सप्तम्यां सितपक्षे दिनादि मे ॥ १५६ ॥ भागे विशास नक्षत्रे ध्यानद्वयसमाश्रयात् । गुणस्थानद्वये स्थित्वा सम्मेदाचल मस्तके ॥ १५७ ॥ तत्कालोचितकार्याण वतियत्वायथाक्रमं । निःशेषकर्मानेर्नाशिक्षर्वाणं निश्चलं स्थितः ॥ १५८ ॥ —श्री गुणभद्राचार्य ।

मन्द मन्द पवन चल रही थी, नीलाकाश सुहावने वादलोसे मण्डित होरहा था। अमण सुर्योदय अपनी मन्दमुस्कान छोडते हुये एक झाकी भर लगा रहे थे, मानो भगवान पार्श्वनाथजीके अतुल विभवकों देखकर वह अपना मुंह ही छिपा रहे हों। पावस ऋतु थी। -श्रावणका महीना था। वृक्ष-लता, पशु-पक्षी और नर-नारी सबके व्हृदयोंमें मोदभाव छारहा था। सबही प्रप्तन्न हुये मीठे२ राग अलाप रहे थे ! शुक्कपक्ष अपनी विमलताका परिचय देरहा था । मानों स्पष्ट ही कह रहा था कि मैं सार्थक नाम हूं। जैसा मेरा नाम है वैसा मेरा काम है। शुक्त मार्चों का पूर्ण प्रार्दु भाव मेरे ही शुक्त वालोकमें होसका है। मेरे ही घवलरूपका साथी इस विशाखा नक्षत्रमें आज अपना वैभव दिखला सक्ता है। आजका दिन ही इस पुनीत सप्तर्गसे हमेशाके लिये पवित्र और पावन बन गया है। वह देखिये पाकत संकेतोको पाकर इस दिव्य अवसर पर स्वर्ग-लोकके देवगण भी आ रहे हैं। इन्द्र-इन्द्राणी और देव देवाङ्गनायें अपने २ विमानोमें बैठे हुये जयनयकार करते हुये चले आरहे हैं। सव ही पुलकितवदन होरहे है। इधर प्रथ्वीपर देखिये तो सव ही राजा महाराजा, सेठ और साहकार प्रसन्नतापूर्वक भगवान पार्ध-नाथकी विरदाविल गाते वढे चले आरहे है। पशु-पक्षी और वृक्ष लतायें भी प्रफु छत हुये दृष्टि पडरहे है। जरा और नजर पसा-रिये, देखिये। दिशायें निर्मल होगई है-मन्य शैल महामनोहर दीख रहा है। यह आवण शुक्रा सप्तमीका दिवस ही अनुपम है।

मला यह दिवस अनुपम क्यों है ? इस रोज इन्द्र और देव, राजा और प्रजा कव और क्यों आनन्द मनाने आये थे ? आये थे तो कहां आये थे ? इन सब प्रश्लोका समाधान भगवान पार्श्वनाथ-जीके जेप जीवनपर नजर डालनेसे हल होजाता है । ज्ञास्त्रोमें वत-लाया गया है कि भगवान पार्श्वनाथजीने विहार और धर्मप्रचारमें पांच महीने कम सत्तर वर्ष व्यतीत किये थे । उपरान्त वे श्रीसम्मे-दाचल पर्वतकी परमोच शिखरपर आनकर विराजमान हुये थे । जिस महापवित्र पर्वतराजकी टोकोंपरसे परमगुणधारी अनते मुनीन्द्र और कई तीर्थंकर भगवान् समस्त कर्मोंका नाश करके मोक्ष पधारे थे, वह इन भगवान्को अपने अङ्कमें घारण करते फूला न समाया था ! देव-दुन्दभिकी प्रतिध्वनिरूप जो महाप्रिय आनन्दध्वनि उसकी गुफा-ओमेंसे निकलती थी, वह उसके प्रसन्न भावोको प्रकट कररही थी ! त्रिजगपूज्य भगवान्को अपने अञ्चलमें पाकर भला वह क्यों न प्रमुदित होता ? वह उनको पाकर हमेगाके लिये पवित्र होगया। देशविदेशोमें उसका नाम होगया ! देवोने भी उसकी गुणयाहकताका मूल्य उसी समय चुका दिया । उनने उसकी सर्वोचिशिखरका नाम, जिसपर भगवान् पार्ञ्नाथजी आ विराजमान हुए थे, सुवर्णभद्र-कूट रख दिया। उसके उस सुवर्णमयी कूटपर विराजित भगवान् परम जोभाको घारण किये हुये थे। तिसपर देवोद्वारा की गई' पुप्पोंकी वृष्टि भगवान्के लिये स्वयवरमाला सरीखी ही जान पड़ती थी; मानो मोक्षसुंद्रीने स्वयं ही आकर उन भगवान्को वर लिया हो !

भगवान्ने श्रीसम्मेदशिखिरपर आकर अपनी समवशरण विभूतिका त्यागन कर दिया था। वह विभूति स्वयं ही विघट गई थी। भगवान् इसपकार समस्त सभासे विमुक्त होकर एक मासका योग निरोध करके विराजमान होगये थे। उनके साथ छत्तीस मुनिराज और थे। वे भगवान् प्रतिमायोगमें तिष्ट रहे थे। श्रावण शुक्का सप्तमीके सबेरे ही उनने तीसरे और चौथे शुक्कच्या-नोंका आश्रय लिया था। और शेष चार अधातिया कमोंका नाश करके वे स, इ, उ, ऋ, ल्ट, इन पांच शब्दोंके उच्चारण करने जितने

१-पार्श्वनायचरित् (कलक्ता) पृ० ४१७ ।

समयतक अयोगकेवलीपदमें प्राप्त रहकर मुक्तिधाममें जा विराजमान हुये थे। अचल मोक्षस्थानमें वह परामत्मारूपमें जाकर तिष्ठ गये थे। लोककी शिखरपर हमेशाके लिये पृज्यपनेको प्राप्त होगये थे! सबसे बहे पदको वे पाचुके थे, समस्त प्राणी उनके चरणोंके आश्र-यमें रह रहे हैं!

भगवान् पार्श्वनाथजीके मोक्ष प्राप्त करते ही इंद्रादि देवोंने उनके निर्वाणकत्याणकी पृना की और बड़ी भक्तिसे उन प्रभुकी वंदना करने लगे | उपरात उन्होंने श्री जिनेन्द्र भगवान्के दिव्य देहकी दग्वकिया की; यथा:-

"तव इंद्रादिक मुरसमुदाय, मोख गये जाने जिनराय। श्री निर्वानकल्यानक काज, आये निज निज वाहन साज।। परमपिवत्त जानि जिनदेह, मुनिसिविकापर थापी तेह। करी महापूजा तिहिं वार, लिये अगर चंदन घनसार।।३०७॥ और मुगंध दरव मुचि लाय, नमें मुरामुर सीस नमाय। अगनिकुमार इंद्र तें ताम, मुकुटानल प्रगटी अभिराम।।३०८॥ ततस्विन भस्म भई जिनकाय, परमसुगंध दसों दिसिथाय। सो तन भस्म मुरामुर लई, कंठ हिये कर मस्तक ठई॥३०९॥ भक्तिभरे सुर चतुरनिकाय, इह विध महा पुण्य उपजाय। कर आनंद निरत वहु भेव, निज निजधान गये सब देव॥३१०॥"

१-किन्हीं लोगोंका कहना है कि तीर्थकर भगवान्की दिव्यटेह काफ़्-रकी तरह खिर जाती हैं और देवलोग अपनी भक्तिको प्रदर्शित करनेके टिये नायामई शरीर ग्वते एव उसकी दग्ध क्रिया करते हैं। तथा नखिराको लेजाकर वे क्षीग्समुदमें स्थापन करते हैं।

इसप्रकार निर्वाण उत्पव मनाकर देवगण सुरलोकको चले गये थे। किन्हीं शास्त्रकारोंका मत है कि देवोंने भगवान्के निर्वाण-स्थानपर मणिमई स्तूप बना दिया था। इसतरह भगवान् पार्वन-नाथकी परमपदको प्राप्त होगये थे। एक सामान्य हाथीका जीव आत्मोन्नित करते र परमोच्चदशाको प्राप्त होगया। यह घर्मकी महि-माका फल है। नियमित इदियनिग्रह और सत्य अध्ववसाय वडेसे बडे कार्यकी पूर्ति पाड़ देता है। कितनी भी छोटी दशाका जीव उपेक्षणीय नहीं है। वह भी अपने आत्मवल अथवा सद्भयत्नों द्वारा सब कुछ कर सक्ता है। नीच दशाके प्राणियोंको साहस दिलानेवाला भगवान्का पवित्र जीवन सब सुखकारी है। उसका अध्ययन और मनन भला किसको आनन्दका कर्ता न होगा ?

भगवान् पार्श्वनाथका निर्वाण अन्तिम तीर्थक्कर भगवान् महा-वीरजीके निर्वाणकालसे ढाईसी वर्ष पहले हुआ, शास्त्रोमें वतलाया गया है। ओर भगवान महावीरजीका जनमकाल आजकल ईसवी-सनसे ५९९ वर्ष पहले माना जाता है। इस अपेक्षा भगवान् पार्श्वनाथका जनमकाल ईसवीसनसे ८४९ वर्ष पूर्व प्रमाणित होता है और चृंकि उनकी अवस्था सौ वर्षकी थी; इसलिये उनका निर्वाण-समय ईसासे पूर्व ७४९ वर्ष ठीक वेठता है। किन्तु कोई २ महा-श्रय उनका जनम समय ईसासे पहले ८१७ वर्षमे मानते हैं। परन्तु हमने विशेष रीतिसे भगवान महावीरका निर्वाणकाल ईसासे

१-श्री भावदेवम्पिने ऐसा उहेन्द्र अपने पार्श्वनायचित्तिमें किया है। २-उत्तरपुराण पृ० ६०७। ३-सगवान् महावीर पृ० २१३ और जनमत्र (S B E.) भाग २ भूमिका। ४-लाइफ एउट स्टोरीज ऑफ पार्श्वनाय, प्रस्तावन १५० ९ नोट २।

पूर्व ५४५ वर्षमें स्थापित किया है। अतएव भगवान् पार्श्वनाथ-जीके मोक्षलाम करनेकी घटना ईसासे पूर्व ७७० वर्षमें घटित हुई मानना ठीक जंचता है और इस दशामें भगवानका जन्म ईसासे पूर्व ८७० वर्षमें, गृहत्याग ईसवीसन्से ८४० वर्ष पहले और केवलज्ञान ईसासे पूर्व चार महीने कम ८४० वर्षमें हुआ सिद्ध होता है। इसप्रकार भगवान् पार्श्वनाथ कब हुये यह स्पष्ट होजाता है।

किन्तु देखना यह है कि यह पर्वतराज श्री सम्मेदिशिखिर कहां था कि जहासे भगवानने मोक्षलाभ किया था। आजकल हजारीबाग जिलेका सम्मेदाचल ही यह पर्वत माना जाता है और हजारों श्रावक प्रतिवर्ष उसकी वदना करने जाते हैं। प्राचीनकालसे इसीको सम्मेदशिखर मानकर लोग यात्रा करने आते थे, यह प्रकट है। 'उत्तर पश्चिमसे आनेवाले पटना और नवादासे खड़गदिह होकर पालगज आते थे। वहासे यह पर्वत निकट ही है। दूसरी ओर दक्षिण और पूर्वके यात्री उस सडकसे भाते थे जो मानभूमके जैयुर स्थानसे चलकर नवागढ होती हुई पालगजको जाती है। ये सड़कें सन् १७७० ई० से पहले काममें आती थी। अतएव यही प्रति-भाषित होता है कि जिस पर्वतसे भगवान पार्श्वनाथजीने मोक्षलाभ किया था वह यही पर्वत है। पहलेके एक परिच्छेदमें रावणकी दिग्विजयका उड़ेख करते हुए भी यह देखा जाचुका है कि आधु-निक हिमालय और मध्यपान्तके वीचवाली पृथ्वीमे कही पर सम्मे-दाचल था। माहिप्मती नगरसे चलकर रावणको केलाश पहुचनेके

१-भगवान महावीर और म० बुद्ध पृ० १११-११४। २-वगाल विहार जैन स्मारक पृ० ४०।

-पहले सम्मेदिशिखरके दर्शन होगये थे। अस्तुः यह मानना ठीक है कि आजकलका सम्मेदिशिखर या पारसनाथिहल ही प्राचीन सम्मेदाचल है।

भगवान् पार्श्वनाथके निर्वाणस्थान होनेकी अपेक्षा ही सम्मेद-शिखिर अधुना पारसनाथ हिलके नामसे प्रख्यात है। यह विहार-ओड़ीसा प्रान्तस्य छोटेनागपुरके हजारीवागमें २३°-५८' उत्तर और ८६°-८' पूर्व अक्षरेखाओंपर स्थित है। क्रूकसाहव इसकी प्रशंसा इन शठदोंमें करने हैं कि-"पर्वत संकीर्ण पर्वतमालासे वेष्टित है, जिसमें अनेक शिखरें हैं । यह पर्वतमाला अर्धचंद्राकार है और सबसे ऊंची चोटी ४४८० फीट की है। यह जैनियोंके तीर्थस्था-नोंमेंसे एक है। जैनी इसे सम्मेदिशिखिर कहते हैं। इस पर्वतपरसे वीस तीर्थंकर मोक्ष हुये वतलाये जाते हैं । इसका 'पारसनाथहिल' नाम २२ वें तीर्यंकर पादवेनाथकी अपेक्षा ही पड़ा है। जैन संपदा-यकी जो एकान्तवासकी प्रकृति है उसीके अनुसार उनने इस निरा-पद स्थानको निप्तके पास्तत सौन्दर्यको देखते हुये ठीक ही अपना पवित्रस्थान माना है। मधुपुरसे चलकर जब तीन भील पर्वेतपर चढ़ जाते हैं तो झट एक मोड़के साथ ही जैनमंदिर दृष्टि पड़ने लगते हैं। यहासे मंदिरोंकी तीन पक्तियां एक दूसरेके ऊपर स्थितसी नजर पड़ती हैं; जिनमें करीव पन्द्रह चमकती हुई शिखिरें दिखाँई देती हैं। इन शिखरोंपर सुनहरुं करुशे चढ़े हुये रहते हैं तथापि इवेतांवरिक मंदिरमें टाल और पीली हवजायें फहराती रहती हैं। यह सव ही पर्वतके स्थामवर्णमें सफेद महलोंका चमकता हुआ वड़ा समुदाय ही दीखता है। यहां तीन मुख्य मंदिर हैं ...(एक पार्श-

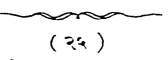
नाथजीका भी इन्होंमें है) इन मंदिरोमें अव योरूपियन लोगोंके पहुचनेकी मनाई है, किन्तु सन् १८२७ ई०में एक इंग्रेजने इनके द्रीन किये थे । उन्होंने पारवनीय भगवानकी नग्न मूर्तिको ध्या-नाकारमें उनके सर्पचिन्हरी मंडित यहा पाया थे। । समूचे पर्वतपर और बहुतसे मदिर हैं, जिनकी प्रत्येक जेनी अवस्य ही वंदना करता है। यह प्रवर्ति भगवान् पार्श्वनाथ जीके मदिरकी वंदना और पर्वतकी परिक्रमाके साय पूर्ण होती है, परिक्रमा करीव तीस मीलका है।" यहां सर्व प्राचीन मंदिर १७६५ ई॰की है। विगम्बर सम्प्रदाय भी यहा प्राचीनकालसे पूजा-वन्दना करती आई है और मूलमें इसी संपदायकी प्रतिमा श्री पाइवेनाथनीकी टोंकपर विराजमान रही हैं। इस भव्य स्थानके दर्शन करते ही आनन्दसे शरीर रोमांच हो उठता है, और यात्री पुलकितवदन हो सारे दुःखंसकट भूल जाता है। तीर्थंकर भगवान्के चरणकमलोंसे पवित्र हुआ स्थान अवस्य ही अपना प्रभाव रखता है। जिन बुरी आदतोंको मनुष्य अन्यत्र लाख प्रयत्न करनेपर भी नहीं छोड़ता उन्हींको वह यहां बातकी बातमें त्याग देता है। यह इस पुण्य स्थानका पवित्र प्रभाव है, जैनियोंमें इसका आदर विशद है। प्रत्येक जेनीको विश्वास है कि इसकी

<sup>6-</sup>In recent times no European has been allowed to enter the temples, but a visitor, who examined them in 1827 found the image of Parsyanath to represent the saint, sitting naked in the attitude of meditation, his head Shielded by the snake, which is his special emblem '—W Crooke in ERE

२-इन्साइल्कोपेडिया ऑफ रिलीजन एण्ड ईथिक्स-पारसनाथिहल । ३-ब॰ बि॰ के॰ जैनस्मार्क पृ० ४० ।

एकवार वन्दना करनेसे ही दुर्गतिका वास छूट जाता है। इस तरह भगवानके पवित्र निर्वाण धामका परिचय है।

भगवानके निर्वाण कल्याणकके दिग्दर्शन करके प्रत्येक हृद्य अपनेको क्रत क्रत्य मानता है। इस पिर्टिटेट्में उसोके परोक्षदर्शन होरहे हैं और यह आत्म—कल्याणका प्रकट कारण है। इसके स्मरण मात्रसे ही सुखोंकी प्राप्ति होती है, क्योंकि जिनेन्द्रदेवकी भिक्त सर्व सुखोंको प्रदान करनेवाली है। इसलिए श्री जिनेन्द्र भगवान पार्वनाथजीके प्रति वारम्वार नमस्कार है।



भगवान् पार्शनाय और महानीरसामी:-

''पार्श्वेगतीर्थसन्ताने पंचगद्रद्विशताब्दके । तदभ्यन्तरवर्त्यार्थुमहावीरोत्र जानवान् ॥ २७९ ॥"

—उत्तरपुाग ।

भगवान पार्श्वनाथजीको मुक्तिलाभ होगया, किन्तु फिर भी उनका तीर्थ महावीर स्वामीके जन्म ममय तक चलता रहा । भग-वान् पार्श्वनाथमे महावीर स्वामी ढाईसो वर्ष वाद हुये थे। इम अन्तराल कालमें उनकी आयु भी गर्भित थी। भगवान पार्श्वनाथ वर्तमान युगके २३ वें तीर्थद्वर थे और भगवान् महावीर २४ वें अथवा सब अन्तिम तीर्थकर थे। प्रत्येक युगमें सनातन रीतिसे चोवीस तीर्थकर होते हैं। इनका परस्पर संबंध जाहिरा कुछ नहीं होता! यह एक समान महान् पुरुष होने हैं। इमीतरह भगवान पार्श्वनाथ भी एक जीवित परमात्मा थे और अनुष्य थे। और महावीर स्वामी भी सशरीरी परमात्मा और लासानी थे। हां, प्रत्येक तीर्थ-करका संबंध होता है तो केवल इतना ही कि पूर्वाणमी तीर्थं करकी शिष्यपरंपरा उपरान्तके तीर्थंकरकी शरणमें स्वतः पहुच जाती है। वह पूर्व तीर्थंकरके पवित्र मुखसे परंपरीण यह सुन चु हती है कि आगामी अमुक तीर्थंकर होंगे उनके द्वारा जैनधर्मका उद्योत पुनः होगा उसी अनुरूप उन तीर्थंकरके शिष्य आगामी तीर्थकरके आगमनकी वाट जोहते रहते हैं। उनके आग-, मनके साथ ही वे उनकी शरणमें पहुंच जाते हैं। पारुत एक तीर्थकरके समागमसे विलग होकर वे दूसरे तीर्थकरके समागममें पहुंचनेके उत्सुक रहते हैं। उनके लिये यह आवश्यक नहीं होता है कि वे अलग बने रहें। उनको तो तीर्थंकर भगवानके आगमन-की उत्वण्ठा रहती है और उसी अनुरूप वे उनकी शरणमें स्वतः ही पहुंच जाते है। भगवान पार्श्वनाथ और महावीर स्वामीके विषयमें भी यही हुआ था। पाइवे-भगवानसे ८३७५० वर्ष पहले श्री नेमनाथ स्वामीने, जो २२वें तीर्थंकर थे, अपनी दिव्यध्विसि वह बतला दिया था कि आगामी इतने २ अन्तरालकालसे पाइवें और वर्द्धमान नामक दो तीर्थंकर और होंगे । साथ ही उनने इन तीर्थं-फरोंकी खास२ जीवन घटनाओंको भी बता दिया था। यही बात भगवान् महावीरजीके सम्बन्धमें हुई थी । भगवान् पार्श्वनाथजीके मुखारविंदसे लोगोंको माळ्म पड़ गया था कि अतिम तीर्थंकर भग-वान् महावीरस्वामी द्वारा एकवार नैनधर्मका उद्योत होना और शेष है। जिस तरह भगवान महावीरके उपदेश अनुसार आज हमको

१-हरिवशपुराण पृ० ५६६-५७६ ।

आगामी होनेवाले तीर्थंकरोके नाम आदिका पता चल चुका है, जसी तरह पार्श्वनायनीकी शिष्यपरंपराको महावीरस्वामीके होनेका परिचय मिल चुका था। इमलिये भगवान् पार्श्वनाथनीकी शिष्य- परंपराके शिष्य भगवान् महावीरके आगमनकी बाट जोह रहे थे और वे स्वत उनकी शरणमें आये थे।

किन्तु किन्हीं अजैन विद्वानोंका यह अनुवान है कि भगवान पार्वनाय और महावीरस्वामीके तीर्थकरपनेमें अन्तर था और इन दोनों तीर्थं हरोके शिष्य भगवान् महावीरस्वामीके समयमें भी अलग थे; यद्यपि वे आखिर दोनों मिलकर एक हो गये थे। इसके लिये वे इने के उत्तराध्ययनसूत्रकी वह घटना उपस्थित करते हैं जो श्री नौतमन्वामी और वेशी श्रमणके संवाद रूपमें वहां मिलती है। डॉ॰ वेतीम घत बारुआ महोदय, इसी बातको लक्ष्य करके दोनों त्तीर्थंकरोंके आपती सम्बन्धको इन शब्दोंमें प्रकट करते हैं। वे लिखने हैं कि-" महाबीर स्वयं अपने शिष्योंमें निगन्ठ अथवा निर्भेथ नाममे परिचित थे। यही नाम अर्थात् निर्मन्य पार्श्वे तीर्थ संघप्ते भी लग्गू था, जिन्हें जैनी २३वें तीर्थं कर वतलाते हैं। यहां यह प्रश्न ममु चत है कि वस्तुतः महावीरके सैद्धा तेक पूर्वीगामीरू-पमें क्या पार्श्व स्वीकार किये जा सक्ते है ? जाहिरा नहीं; क्यों कि ऐसा कोई भी माघन प्राप्त नहीं है निससे पाइवें एक सिद्धान्तवेता (Phil sopher) प्रमाणित हो सकें। पार्श्व महावीरके पूर्वागामी अवस्य थे, किन्तु एक विभिन्न प्रकारके ! वह प्राचीन तापसों की भांतिके एक मधु थे; जिनने कि महावीर औं बुद्धके पूर्वागामी

१-उत्तराध्यान सूत्र २३।

(जिनों, बोधिसत्वों) जैसे मिथिलाके राजा नि मे और अरिष्टने मिके समान ही त्याग धर्म (Life of renunciation) पर आधिक जोर दिया था । यह विदित होता है कि महावीरने गृह त्यागकर उस संघका आश्रय लिया था जो पार्श्वके बताये हुये नियमोंका पालन करता था । नाथवंशी क्षत्रियोंकी समूची संप्रदाय (देखो उवामगद-साओ ६) अथवा महावीर नीके पितृगण तो अवस्य ही (आचाराङ्क २।१५-१६) भगवान् पार्श्वके संघके उपाप्तक थे। इस अवस्थामे यह अनुमान करना सुगम है कि महावीरकी दृष्टि स्वभावतः पाइव-संघ की ओर गई होगी। (हार्ट ऑफ जैनीडम ए० ३१) प्रोक जैको भीने पादर्व और महावीर तीर्थंकरोंके पारस्परिक सम्बन्धपर ठीक प्रकाश डाला है। (जैन सूत्र S. B. E भाग २ ए० १९-२३ भूमिका) उनने टीक ही वहा है कि पहले दो विभिन्न निर्शन्ध संघ थे. जिनके सिद्धान्तोंमें केवल 'चार ब्रत' अथवा 'चार नियम" ही समान थे। और आखिर इसी मेदके कारण उपगंत दो वडे मेद हो गये थे। ' सामनफलसुत्त ' नामक वीद्ध ग्रन्थमें जो सिद्धान्त महावीरका बताया गया है उसे मूलमें कमसे कम 'चातुयाम् संवर' राव्यस्टामें तो अवस्य ही पास्वेका वताना उक्त प्रो०सा०का ठीक है। इन सिद्धान्तमें वताया गया है कि महावीरनीके अनुभार भारम मंयम, सात्म निम्नह और घ्यान एकाम्रताका मार्ग 'चातुर्याम-संवर'में मीनित है। यह मंबर पानीके व्यवहारसे विलग रहने. पापने द्र रहने वादि रूप है।....पोर्टीम डेविइमने प्रोर् नकी-मीके मावको समना नहीं है, हम ही वह कहने हैं कि 'उनके मनसे भार नियम पार्रके भार मत थे।' मी० मेकोबीने यह कर्ती नहीं

वहा है। इस तरह जैकोबीके साथ यह मानना ठीक है कि सामन्तफलसुतमें निन चार नियमोंका उल्लेख किया गया है वह गठनका स्थार ने उनके पूर्वागामी तीर्थंकरका: यद्यपि उसमें किसीके विरुद्ध भी कुछ नहीं है। क्योंकि जैन ग्रन्थोंके अतिरिक्त बौढोंके मज्झिमिनकाय (२१३५–३६)के एक सुत्रसे ज्ञात होता है कि महावीरकी दृष्टिमें मोक्षमार्ग अहिमा, अचौर्य, ज्ञाल, मत्य और तपोगुण जैसे निग्नपरीषह, उपवास, आलोचना आदि रूप था। इपलिये जैन भीर बौद्ध दोनोंके आधारसे यह कहा जासक्ता है कि इनमेंसे पहलके चार नियमोका विधान पार्श्व द्वारा हुआ था और उनमें अंतिम महावीरिकी द्वारा वढा दिया गया है।

"अब अपने र समयके प्रतिष्ठित तीर्थंकरों, पाद्ये और महा-वीरका पारस्परिक अन्तर स्पष्ट ननर पडता है अथवा यूं कहिये कि अब इम प्रश्नका उत्तर दिया जा सक्ता है कि वस्तुतः क्या पार्श्व महाबीरके सेद्धांतिक पूर्वागामी पुरुष थे ? पार्व्यका जो थोड़ासा जीवन विवरण प्राप्त है वह स्पष्ट दिखलाता है कि वह अमलीका-यंकी ओर अधिक रुचि रखते थे । उनका व्यवस्थापक गुण उल्ले-खनीय था । जिस संघकी स्थापना उनके द्वारा हुई थी वह अपने उनने चार नैतिक नियमोंका पालन करना अपने शिप्योके लिए स्थावस्थक वतलाया था । इन्हीं नियमोंका पालन करना बुद्ध और महाबीरने भी उचित ठहराया था । पार्चके विषयमें यदि इन्हीं चीर नियमोंके उनके चारित्र विधानका अन्त समझ लिया जाय, तो ठीक न होगा। वस्तुतः इनके अतिरिक्त उनके चारित्रविधानमें अनेक नियम साधु और उपामकोंके लिए और थे। यह कहना भी अत्युक्ति नहीं रक्षेगा कि निगन्थसमाजके समग्र चारित्रनियम पार्श्व और उनके जिण्योंके अनुसार थे। किन्तु इस चारित्रनियमके साथ एक और कठिन नैनिक नियमावली विनयवाद या शीलव्रत थी, जिसको महावीर और बुद्धने एक स्वरसे उचित ठःराया था। दूसरे शब्दोंमें पार्श्वके चारित्रनियम यद्यपि अच्छे थे, परन्तु उनके निर्मापणक्रम और ओचित्य दर्शानेके लिये सद्धांतिक व्यवस्थाकी आवश्यका थी; जिससे वे उछुंखल न जंचे और समाजकी सुविधामें सुला न दिये जांय। (उत्तराध्ययनके संवादसे स्पष्ट है कि, पार्थका केवल एक धार्मिक सघ था जबिक महावीरका केवल एक धार्मिक संघ ही नहीं चिक एक सैद्धांतिक मतका एथक दर्शन था।)।"

इसके अगाडी डॉ॰ वारुआ महावीरस्वामीका सेंद्रांतिक गुरु गोशालको अनुमान करते हुए कहते है कि—"जब कालान्तरमें महा-वीर अपना नया संघ स्थापित करनेमें सफल हुए और उसे कुछ अशमें आजीवकोंके समान और शेपमें पार्थके शिप्योंके अनुसार रक्खा तो दोनों (निर्मन्य) सघोंमें प्रगट भेद नजर पड़ने लगा। जब कि नवीन मंघकी सेद्धातिक उत्कटश्ता पुराने संघको अन्धकारमें डाल रही थी, तब उसके अनुयायियोंने किसी तरह अपने अस्तित्वको बनाये रखना आवस्यक समझा था। जिहिरा प्रतिरोध अयदा प्रति नपर्धा इसका उपाय न था। उपाय केवल समझौतेमें था! उत्तरा-रपयनके सम्बादसे प्रगट है कि एक समय अवस्य ही पुराने संघके

१-में रिम्में ऑफ भी दुदिस्मि इटियन मिलनकी १० ३००-३८३ ।

खनुयायी समझौतेकी फिकरमें थे।...बोद्धोंके पासादिक और साम-गाम सुत्रोंसे उस समयका भी पता चलता है जबिक महावीरजीकी सुक्तिके साथ ही उनके शिष्य दो भागोमें विभक्त हो गये थे। पाइवेके अनुयायियोंको इस समझौतेसे नये सबके सिद्धान्तवाद (Philosophy)को पानेका लाम हुआ था।"

इस समस्त कथनमें इन वातोंको पगट किया गया है कि:-

- (१) भगवान पाइवेनाथ यद्यपि महावीरं स्वामीके पूर्वागामी तीर्थंकर थे, परन्तु उनके निकट वह सिद्धांतवाद उपस्थित न था जो महावीरस्वामीके निकट था।
- (२) महावीरस्वामीने पार्श्वनाथनीके संघक्ता आश्रय लिया था। उपरांत उपसे सम्बन्ध विच्छेद करके वे मक्खलिगोशालके साथ रहे थे; जिससे नग्नद्शा आदि नियम ग्रहण करके उनने अपना नवीन संघ स्थापित किया था।
- (३) महावीर जीके समयमे भी निर्श्रन्थ सघ प्रथक र मौजूद थे; जिनमें 'चतुर्यामव्रत' अथवा 'चतुर्यामसंवर' समान थे।
- (४) 'सामन्न फलसुत्त' में चतुर्यामसंवरमे जो बातें गिनाई गई. हैं वह ठीक नहीं है। वह न महावीरस्वामीके धर्मीपदेशमें मिलती हैं और न पार्श्वनाथजीके। तथापि चातुर्यामसंवर नियम महावीरका वतलाना गलत है। वह केवल चातुर्याम स्ट्रपमें पार्श्वनाथजीसे लागू है, जिसका माव पार्श्वनाथजीके चातुर्यामव्रत, जिसका उल्लेख श्वेतांवरोंके 'उत्तराध्ययन सुत्र' में है, उससे है। महावीरस्वामीने इन व्रतोंमें अंतिम अर्थात पांचवा व्रत स्वयं वढ़ा दिया है और उनका

२-पूर्वेपुस्तक पृ० ३८३।

विवेचन सैद्धांतिक ढगसे किया है। शीलव्रत नियम भी उनके खास थे। प्रो॰ हीस डेविड्स नो प्रो॰ नैकोबीको चातुर्यीम नियमसे पार्श्वनाथनीके चार व्रतोंका भाव ग्रहण कहते बतलाते हैं वह गलता है। और (५) पार्श्वनाथनीके और महाबीरस्वामीके सघोमें परस्पर प्रगट भेद था, जिसके कारण यद्यपि पहले दोनों सघ अलग थे; परन्तु उपरांत वे एक होगये। आखिर महावीरस्वामीके निर्वाणके उपरांत ही वह फिर दो भागोंमें विभक्त होगये; नैसे कि बौद्धोंके प्रन्थोंसे प्रगट है।

अतएव आइये पाठकगण ! इन पांच बातोंके ओचित्यपर भी एक दृष्टि डाल लें । उपरोक्त कथनमें भी पाइवनाथनीको महावीर-स्वामीका पूर्वागामी तो स्वीकार किया गया है, परन्तु उनको एक सामान्य साधु बतलाया है, जिनको अपने सघकी व्यवस्था और चारित्र नियमोंसे ही मतलब था। सिद्धांतवाद ( Philosophy ) न उनके लिये आवस्यक था और न वह उनके निकट मौजूद था | कोई भी ऐसा प्रमाण उपलब्ध नहीं है, निससे यह सिद्ध किया जासके कि पादर्वनाथस्वामी एक सैद्धांतिक वक्ता अथवा तत्त्ववेताः (Philosopher) थे; किन्तु इसके साथ ही ऐसा भी कोई प्रमाण उपलब्ध नहीं है जो जैनियोक्ती मान्यताको गलत ठहराकर भगवान् पाइवेनाथके निकट सिद्धातवाद नहीं था, यह प्रगट कर सके | प्रत्युत डॉ॰ हेल्मुथ वॉन ल्गेसेनप्पने यही प्रगट स्वीकार किया है, नैसे कि हम पहिले देख चुके हैं कि नैनवर्मके 'मूल तत्वोमें कोई स्पष्ट फर्क हुआ, ऐसा माननेका कोई कारण नजर नहीं आता और इसलिये महावीरस्वामीके पहले भी जैन दर्शन या, ऐसी जैनोंकी मान्यता स्वीकार की जासकी है। ..जेनधर्मका स्वरूप ही इस वातकी पुष्टि करता है; क्योंकि पुद्गलके अणु आत्मामें कर्मकी उत्पत्ति करते हैं, यह इसका मुख्य सिद्धांत है और इस सिद्धांत की प्राचीन विशेष-ताके कारण ऐपा अनुमान किया जासका है कि इसका मूल ई॰ सन्के पहले ८वीं शताविद्रमें हैं।'

प्रो॰ डा॰ जार्ल चारपेन्टियर भी स्पष्ट लिखते है कि 'पार्श्वकी शिक्षाके सम्बन्धमें हमें विशेष अच्छा परिचय मिलता है। यह प्रायः खामकर वैसी थी जैसी कि महावीर और उनके शिप्योंकी थी ? ' (देखो केम्बिन हिस्ट्री आफ इन्डिया भाग १ ए० १५४) भार-तीय अणुवाद (Atomic Theory)का इतिहास भी जैनदर्शनकी प्राचीनताको प्रगट करता है; नैसे कि ऊगर डा॰ ग्डेसेनप्पने व्यक्त किया है। सचमुच भारतीय दर्शनोंमें जैनदर्शनमें ही इस सिद्धा-न्तका निरूपण सर्व प्राचीन मान्यताओके आधारपर किया गया है। हिन्दुओं में केवल वैशेषिक और न्यायदर्शने इसको स्वीकार किया है; परन्तु वहां वह पाचीनरूप इसका नहीं मिलता है जो जैन धर्ममें प्राप्त है। (देखो इन्साइक्कोपेडिया आफ रिलीजन एण्ड ईथि-क्स भाग १ ए० १९९-२००) इसिलये यह सिद्धान्त भगवान् महावीरके पहलेसे जैनदर्शनमें स्वीकृत था, यह स्पष्ट है। साथ ही वौद्धोंके मज्झिमनिकाय (भाग १ ए० २२५–२२६) में निर्झन्थ पुत्र सचकका कथानक दिया है, निममें उसके बुद्धसे सैद्धांतिक विवाद करनेका उछेख है। यह निर्श्रन्थपुत्र बुद्धका समसामयिक था। इस कारण इसका पिता म० बुद्धसे पहले ही मौजूद होता

<sup>1-</sup>Glassenapp Ephemendes Onent 25 P 13

प्रमाणित है। इस अपेक्षा प्राचीन जैनघर्ममें भी सैद्धांतिक विज्ञान होनेका समर्थन होता है। दूसरे शब्दोंमें भगवान पार्श्वनाथके निकट भी जैन दर्शन मीजूद था, यह स्पष्ट होजाता है।

तिसपर स्वयं डॉ॰ बारु भाने भगवान् पार्श्वनाथनी द्वारा किये हुये जीवोंके षट्काय भेदको स्वीकार किया है। अब यदि उनके मतानुसार यह मान लिया जाय कि भगवान् पार्श्वनाथजीके पास कोई सेंद्धांतिक ऋम पदार्थ निर्णयका नहीं था, क्योंकि वे तत्ववेत्ता ही नहीं थे, तो फिर यह कैसे सभव है कि उनने जीवोंका षट्का-यभेद निरूपित किया हो ? इससे तो यही प्रगट होता है कि पार्श्वनाथजीने अवश्य ही पदार्थनिर्णयरूप एक सिद्धांतवादका निरू-पण किया था। जब कि जैनशास्त्रोंमे भगवान् पार्श्वनाथ और महा-चीरस्वामीके धर्मोपदेशमें पारस्परिक अन्तरको स्पष्ट बतलाया गया है, तब यह कुछ जीको नहीं लगता कि उन्होंने इस भारी भेदको प्रगट करना आवर्यक न समझा हो ! प्रत्युत बौद्ध शास्त्रींके उछे-खोंसे अन्यत्र हम देख चुके है कि भगवान् पार्वनाथनीके शिष्य-गण स्वतंत्र रीतिसे आत्मवादको सिद्ध करते थे और उनमे वादी भी थे। दिसपर पूर्वप्रष्ठोंमें जो हम भगवान् पाइवेनाथजीके समय पुवं उनके वादके मुख्य मत प्रवर्तकोंके सिद्धांतीपर मगवान् पाहर्व-नाथनीके सेद्धांतिक उपदेशका प्रभाव पडा देख चुके है, उससे स्पष्ट है कि भगवान् पार्श्वनाथ द्वारा भी वैसा ही जैन दर्शन निरु-पित हुआ था नैसाकि भगवान् महावीरजीकी दिव्यध्वनिसे प्रगट

१-प्री-बुद्धिस्टिक इंडियन फिलासफी पृ० ३०३ । २-इंडिगन इंहिस्टॉरीकल क्वाटिली भाग २ पृ० ७०८-७०९ ।

हुआ था । तीर्यं करों के घमों उदेशमें मूलतत्वोकी स्थापना एक समान होती है, यह हम पहले ही देख चुके हैं । इसलिए यह मानना कुछ ठीक नहीं जंचता कि भगवान् पार्श्वनाथ जी द्वारा सिद्धांतवादका पतिपादन नहीं हुआ था और वे एक सिद्धांतवेत्ता नहीं थे ।

किन्तु डॉ॰ वारुआने यह निष्कर्ष उत्तराध्ययनके उस अंशसे निकाला है जिसमें कहा गया है कि 'पहलेके ऋषि सरलथे, परन्तु समझके कोता थे और पीछेके ऋषि अस्पष्टवादी और समझके कोता थे. हिन्तु इन दोनोंके मध्यके सग्ल और बुद्धिमान थे।....पहलेके मुन्किलसे घर्म-व्रतोंको समझते थे और पीछेके मुन्किलसे उनका आचरण कर सकते थे । परन्तु मध्यके उनको सुरामतासे समझते और पालते थे।' इनके साथ ही दिगम्बरोंके 'मूलाचार'नीमें भी करीवर ऐसा ही कथन मिलता है, जैसे कि पूर्वमें देखा ज चुका है। वहां लिखा है कि आदि तीर्थमें शिप्य मुन्क्लिसे शुद्ध किये जाते है, क्योंकि ये अतिशय सरल स्वमावी होते हैं। और अन्तिम तीर्थमें जिप्यनन कठिनतासे निर्वाह करते हैं, क्योंकि वे अतिशय वक्र स्वभाव होते हैं। माथ ही इन दोनों सम्योंके शिप्य स्पष्टरूपसे योग्य अयोग्यको नहीं मानते हैं।' इन कथनोंसे अवस्य ही यह प्रमाणित होता है कि मध्यवर्ती तीर्थं करोंके जिप्य, जिनमें भगवान पार्वनायनीके बिप्य भी सम्मिलित हैं सरल, बुद्धिमान् और धर्मको नियमित दगसे पालनेवाले थे । वे उसप्रकार वक्र नहीं थे र्जीर न उतनी हील हुज्जत धार्मिक विषयोंमें करने थे जितनी कि पहले श्री ऋषमदेव और अन्तिम श्री वर्डमान स्वामीके - शिप्य

१-इसगाययन २३ ।

करते थे। इसिन्ये अवस्य अंतिम तीर्थकरके सिप्योको विशेष रीतिसे घार्मिक क्रियायोंको समझानेकी आवश्यक्ता युक्तियुक्त प्रगट होती है, परन्तु इसके माने यह नहीं होसक्ते हैं कि भगवान् पार्श्वनाथने जैन सिद्धांत अथवा दर्शनका निरूपण नहीं किया था | जैनसिद्धांतका निरूपण तो उनने प्रायः उसी तरह किया था जिस तरहभगवान महावीरने किया था । हां, उनके शिष्य सचमुच इतने सरल और बुद्धिमान थे कि उनको समझानेके लिये उन्हें उतना अधिक प्रयत्न नहीं करना पड़ता था । इसिलये जैनशास्त्रोंके उपरोक्तः कथनोंसे यह प्रमाणित नहीं होता कि भगवान पार्श्वनाथनीने दर्श-नवाद (Philosophy) का प्रतिपादन ही नहीं किया था। डॉ॰ बारुआ यद्यपि करीब २ सत्यकी तहतक पहुंचे हैं; परन्तु उनने शिष्योंकी सरलता और बुद्धिमत्ताके कारण भगवान् पार्श्वनाथनीके निकट दर्शनवादः न माननेमें अत्युक्तिसे काम लिया है यह कहनेके लिये हम बाध्य है । भगवानकी दिव्य ध्वनिसे तत्वोंका निरूपण अवस्य हुआ था।

दूमरे महावीरस्वामीको पहले पार्श्वनाथजीके संघमें सम्मिलित होने और फिर अलग होकर आजीविकसंघमें मिलनेकी बात भी कोरी कल्पना है। उसके लिये कोई भी जैन अथवा अजैन प्रमाण उपलब्ध नहीं है। अवश्य ही जैनशास्त्र कहते हैं कि नाथवंशी क्षत्री और भगवान महावीरके पितृगण भगवान पार्श्वनाथके सघके उपासक थे; किन्तु इसके साथ ही वे भगवान महावीरको एक स्वा-घीन श्रमण होनेका भी उल्लेख करते हैं, क्योंकि तीर्थकर भगवान् 'स्वयंबुद्ध' होते हैं। वे दूसरोंको अपना गुरु नहीं बनाते हैं। यही बात भगवान महावीरके सम्बन्धमें जैनशास्त्रोंमें कही गई है। उनकोः वहां केवल सिद्धोंको नमस्कार करके श्रमण धर्मका अभ्यास करने लिखा गया है। इस हालतमें जैन यन्थोंके बलपर यह नहीं कहा जा सक्ता कि महाबीरस्वामीने पहले श्रीपाठ्वनाथजीके संघका आश्रय लिया था। हां, आनकलके विद्वान अवन्य ऐसी कल्पना करते हैं और इस कल्पनामें कितना तथ्य है, यह उपरोक्त पंक्तियोंसे स्पष्ट है। इसके साथ ही आजीविक संपदायके नेता मक्लिगोशालको महावीरस्वामीका गुरू वतलाना भी निराघार है। जैन अथवा अजैन शास्त्रोंसे यह सम्बन्ध ठीक सिद्ध नहीं होता ! श्वेताम्बरोंके भग-वतीसूत्र'के कथनको यथावत् ऐतिहासिक सत्य स्वीकार किया ही नहीं जा सक्ता, यह बात स्वय डां० बारु आने स्वीकार की है। उसका कथन स्वयं अपने एवं अन्य धे॰ अन्योके कथनसे विलग पडता है। इमिलये उसके कथनसे इतना ही स्वीकार किया जा सत्ता है कि गोशालका जैन धर्मसे सम्बन्ध था और महावीरनीके केवलज्ञान कल्याणककें पहलेसे वह अपनेको 'निन' घोषित करने रुगा था । उसके सिद्धान्तींपर नैन्धर्मका प्रभाव पड़ा था-विक उसका मत जैन धर्मसे ही निकला था, यह हम पहले और अन्यत्र दिखला चुके हैं। इसिलये उसका प्रमाव महावीरनी पर पड़ा हो, यह स्वीकार नहीं किया जामका! जब भगवान् महाबीरजीका दिन्य प्रभाव म वुद्ध जैसे बड़े और प्रमावशाली मतप्रवर्तक पर पड़ा था,

१-उत्तरपुराण पृ० ६१०, भगवान् महाबीर पृ० ९३ और जैनमत्र (S. B. E.) भाग १ पृ० ७६-७८। २-अजीविक्स भाग १ पृ० ६०। ३-उवासगदसाट (Biblo Indica) परिशिष्ट पृ० ११३। ४-भग-वान् महाबीर पृ० ६७३ और वीर वर्ष ३वा जयती अक। ५-भगवान मह वीर और म० दुद्ध पृ० १०३-१०६।

तब फिर भला यह कसे सभव है कि मक्खिलगोशालने अंतिम जैन तीर्थंकरको प्रभावित किया हो ? महावीरजीपर गोशालका सवसे बड़ा पड़ा हुआ प्रभाव 'नग्नद्शा' का बतलाया जाता है। कहा जाता है कि नग्न वेष उनने गोशालसे लिया था। किन्तु यह कथन स्वयं 'भगवतीसूत्र' से बाधित है, जिसके आधारपर ही यह मत स्थापित किया गया माना जाता है। उसमें स्पष्ट वहा है कि जिस समय गोशाल महावीरजीके पास दीक्षा याचनाके लिये आया था, उस समय वह वस्त्र पहिने हुये था। साथ ही बौद्ध ग्रन्थोंसे प्रकट है कि वह पहले वस्त्रधारी था किन्तु उपरात अपने मालिकके पाससे नग्न वेषमें ही भाग जानेसे वह नग्न होगया था। इससे भी प्रगट है कि वह पहले नग्न नहीं था, परन्तु वौद्धोंकी यह कथा विश्वासके योग्य स्वीकार नहीं की गई है। इसिलये इसका कुछ भी महत्व नहीं है। 'भगवती' सूत्र' की कथा और यह कथा दोनो एक ही कोटिमें रखने ये ग्य है। किन्तु इसके विपरीत दिगम्बर जैन शास्त्र 'दर्शन सार 'की साक्षी विशेष प्रामाणिक है। वेशक यह यन्थ नवी शताब्दिका है, परन्तु इसका आधार एक प्राचीन अन्थ है। है एक तरहसे यह प्राचीन मतोंका संग्रह ग्रन्थ है और इसतरह विश्वासके योग्य **है** तिसपर उसमें जो वातें म० बुद्धके वारेमें कही गई हैं, वह प्रायः विलकुल सत्य ही प्रमाणित हुई हैं। इस कारण हम इस दिगंवर

१-र्जनसूत्र (S. B. E.) भूमिना और आजीविक भाग १ । २-ज्वासगदमाओ (Biblo. Ind.) परिशिष्ट पृ० ११० । ३-आजी-विक्स भाग १ पृ० १३ । ४-जनहितंथी वर्ष १३ अव ६-७ पृ० २६२। ५-भगवान् महावीर और म० द्वर पृ० ४९-५० ।

नैन ग्रन्थ हो ऐतिहासिक कोटिका एक प्रामाणिक ग्रन्थ माननेको वाह्य हो। इपमे मक्खिलगोशालको भगवान पार्वन धनीके तीर्धका श्रमण बतलाया है और वह भगवान महावीरनीके समवशरणसे दिल्यह्व न खिन्नेके पहले ही रुष्ट होकर अज्ञानवादका प्रचार करने लगा था, यह कहा है, जसे कि पहले देखा ज चुका है। इस अवस्थामें यह बान ठीक नहीं बैठनी कि भगवान महावीरनीने मक्खिलगोश लमे कुछ ग्रहण किया हो। उपरोक्त दिगम्बरशास्त्रके मतसे भी यह पगट है कि भगवान महावीरजीके धर्मोपदेशके पहलेसे ही मक्खिलगोशाल अपने मतका प्रचार करने लगा था; यद्यपि वह अन्तर विशेष न था।

साथ ही दि॰ शाखोंमें भगवान पार्श्वनाथ अथवा उनके शिष्यों ने वस्त्रवारी नहीं वताया गया है । यह केवल स्वेतांवरों नी मान्यता है कि भगवान पार्श्वनाथ और उनके शिष्य वस्त्र धारण करते थे; यद्य प उनके आचागंगसूत्रमें नग्न वेषको ही सर्वोच्च श्रमण दशा वतलाई है अोर तीर्थकरोंने उसे धारण किया था, यह कहा है । उनके 'उत्तराध्ययन सूत्र' में जहां वेसी श्रमणको विलक्कल ही आमानीसे इस मतभेदका समझौता करते लिखा है, वह जरा जीको खटकता है । जब वेसी श्रमणको यह विश्वास था कि वस्त्र- धारी दशासे मुक्तिलाभ हो सक्ता है; तब फिर उनको यह क्यों आवश्यक था कि वे नग्नवेष धारण करके वृधा ही इस कठिनाईको मोल लेते ? यदि यह कहा जाय कि उस ममय सगवान् महावीर-

१-जैनस्त्र , S. B. E. ) भाग १ पृ० ५५-५६ । २-पृर्व•

जीके दिगम्बर संघका इतना अधिक प्रमाव बढ़ गया था कि प्राचीन संघको उनसे अलग रहकर अपना अस्तित्व बनाये रखना कठिन था, तो वह भी ठीक नहीं विदित होता. क्योंकि यह तो ज्ञात ही है कि भगवान् पार्थनाथनीका संघ विशेषर तिसे व्यवस्थित ढंगपर था और उस समय बौद्धादि वस्त्रधारी साधु संपराय मौजूर ही थे। जिस प्रकार यह बौद्धादि वस्त्रधारी संपदाय अपने स्वाधोन अस्ति-त्वको बनाये रखनेमें सफल रहे थे, वैसे पाचान निर्प्रथमघ भी रह सक्ता था। उनके पास अच्छे देनेका सिद्धान्त तो था ही; इसलिए ऐसा कोई कारण नहीं था, जिसकी बजहसे उपका नूननमध्नें मिल जाना अनिवार्य था ! इमके साथ ही यह भुल या नहीं ना मक्ता है कि 'उत्तराध्ययन सूत्र' किंवा सर्व ही क्षेताम्बर अन्मममन्थ सर्वथा एक ही समा और एक ही व्यक्ति द्वारा सकलिन नह' हुए थे। तथापि उनमें नौद्ध मन्थोंका प्रभाव पड़ा व्यक्त होता है। और जिस समयमें वह क्षमाश्रमण द्वारा लिपिवद्य किये जा है थे, उसके किञ्चित पडले एक केशी नामक आचार्य उत्तर भारतमें होचुके थे. जो मगधके राजा संयामके पुरोहित और बुद्धघोष पांचवी शताबिद ई०) के पिता थे। यदि यह केशी उत्तर भारतमें वहु प्रख्यात रहे हो और इनका जैन सम्पर्क रहा हो तो कहना होगा कि इन्हीं केशीके आपासे उक्त आख्यान रचा गया हो तो कोई आश्चर्य नहीं ! इता तो स्पष्ट ही है कि के जी नामका एक उपिक देव-

१-जनसूत्र (S B. E.) की भूमिका प्री नु। बिटिक इन्डियन फिलासकी 10 ३७६। २-नार्जवारीन्टिसके 'जार रान 'की मूमिका कीर 'दिवार नन' वर्ष १९-२०में प्रस्ट हमाग है।। ३-अइक एण्ड

र्घिगणि क्षमाश्रमणके कुछ पहले अवस्य हो चुका था और प्राचीन एवं नवीन निर्श्रथसघर किंचित नाममात्रका भेद था। अस्तु, जो हो उसको छोडकर थोड़ी देरको यह मान लिया जाय कि प्राचीन अर्थात् पार्श्वसंघमे वस्त्र घारण करना जायज था-दूमरे शब्दोंमें तप-श्रयीकी कठिनाई कम थी-तो फिर वुद्धको अपना एक नूतन सघ स्थापित करनेकी आवश्यक्ता शेप नहीं गहती, क्योंकि बुद्धने तप-श्ररणकी कठिनाई और बाह्मणोंके क्रियाकाण्डके खिलाफ अपना मत स्थापित किया था, सो यह दोनो वातें प्रायः उपरोक्त मानतासे उनको प्राचीन निर्मेथसंघमें मिलतीं ही थीं । इससे भी यही प्रकट होता है कि प्राचीन जैन संघमें भी नग्नवेष ही मोक्ष-लिङ्ग माना गया था। म० बुद्धके पहलेसे ही नग्नवेष आदरकी दृष्टिसे देखा जाता था, यह वात पूर्णकाश्यपके नग्नसाधु होनेके कथानकसे स्पष्ट है। वह नग्न इसीलिये हुआ था कि उसका आदर जनसाधारणमें अधिक होगा। अब यदि भगवान् पार्श्वनाथके द्वारा नग्नवेपका प्रचार नहीं होचुका था, तो फिर नग्ननेषका इतना आदर उस समय कैसे वढ़ गया था ? यह पक्ष अगाड़ी आता है। हिन्दुओंके उप-निपद कालीन वानपस्थऋषि इस वेषके कायल नहीं थे और यह भी पगट नहीं है कि मक्खिलगोशालके आनीविक पूर्वागामी नग्न रहते थे, प्रत्युत उनको तो 'वानपस्थ ढंग' का साधु लिखा है। नग्नवेष, पूर्वोके अ।ठ निमित आदि सिद्धान्त आज़ीविक संप्रदायमें जैन घमसे लिये हुये प्रमाणित होते हैं। इस कारण अन्य कोई

१-भगवान महावीर और म॰ वुद्ध पृ॰ ८२-८३ । २-इन्डियन एन्टीक्वेरी माग ९ पृ० १६२ । ३-आजीविक्स भाग १ पृ० ३।

ऐसा व्यक्ति नहीं दीखता जिसके द्वारा महावीरस्वामीके पहलेसे नग्नवेषका प्रचार किया गया हो, सिनाय भगवान् पार्श्वनाथजीके ! इसलिये हठात यह मानना पड़ता है कि भगवान् पार्श्वनाथजी भी नग्नवेषमें रहे थे और उनके शिष्य भी वैसे ही रहते थे। जैन साधुओंकी सर्वोच्च अवस्था नग्न थी, यह बात दिगम्बर, श्वेतांबरे, दोनों ही जैन संपदायोंके कास्त्रों और ब्राह्मणे एवं बौद्ध प्रथोंसे भी प्रमाणित है। तथापि अन्यत्र हमने बीद्ध शास्त्रोंके आधारसे यह सिद्ध करदिया है कि भगवान पार्श्वनाथजीके शिष्य भी नग्न वेषमें रहते थे, क्योंकि 'महावग्ग'में जिन 'तित्थिय' अमणोंको नग्न और हाथकी अंजुलिमें भो नन करने बतलाया है वह जैन साधु हैं और यह प्रगट ही है कि बुद्धने अपनेसे प्राचीन साधुओका उल्लेख इस विशेषणसे किया है एवं महावग्गमें उपरोक्त उल्लेख उसवक्त आया है जब म० बुद्ध अपना सब स्थापिन करते ही जारहे थे और महा-वीर भगवान छदास्थ अवस्थामें थे । अतएव इस सब विवरणको देखते हुये यह स्वीकार नहीं किया जासक्ता कि भगवान पार्श्वनाथ मीर उनके शिष्य नग्नवेषमें न रहे हों और भगवान महावीरने मक्खलिगोशालसे नग्नवेष ग्रहण किया हो।

१-आचाराइस्त्र ( S. B. E. ) भाग १ पृ० ५६। २-ऋग्वेद १०-१३६, वराहमिहिरसहिता १९-६१ व ४५-५८, महाभारत ३-२६-२७, रामायण वालवाण्ड भूपण टीका १४-२२। ३-दिव्यावदान पृ० १६५, जातकमाला भाग १ पृ० १४५; विशाखावत्यू धम्मपटत्यकथा भाग १ खण्ड २ पृ० ३८४, डीपीलॉग्न ऑफ वुद्ध ३-१४, महावग्ग ८१-५, ३-१, ३८-१६; चुन्वग्ग ४,२८,३, संयुत्तनिकाय २,३,१०,७; धम्मपदम पृ० ३ इत्यादि । ४-सगवान महावीर और म० बुद्ध परिशिष्ट पृ० २३७-२३८।

इस व्याख्याका समर्थेन अब तकके उपलव्य जैन पुरातत्वसे भी होता है। इस समय भगवान पार्श्वनाथ जीकी संभवतः सर्वेपाचीन मूर्तियां जैन सम्राट् खारवेल महामेघवाहन (ईसासे पूर्व २य शताविद) द्धारा निर्भित खंडगिरि—उदयगिरिकी गुफाओंमें मिलती हैं और यह नग्नवेपमें हैं। इससे स्पष्ट है कि आजसे इक़ीससी वर्ष पहले भी भगवान पार्श्वनाथनी नम्रवेषमें ही पूजे जाते थे। इस समय दिगम्बर-श्वेतांवर प्रमेद भी जैन संघमें नहीं हुये थे। इसके बाद कुशानकाल (Indo-Scythian Period) की मधुरावाली मृतियोंमें भी भग-चान पार्धकी मूर्तियां नग्नवेषमें मिली हैं । आश्चर्य यह है कि इनमेंसे एक श्वेताम्बर आयागपटमें भगवान पार्श्वनाथकी पद्मासन मृति नग्न ही हैं। इपमें कान्ह श्रमण एक खंड वस्त्र ( अंगोछे ) को हाथकी कलाई पर लटका कर नग्नताको छुगते हुये प्रगट किये गये हैं। वैसे वह संपूर्णतः नग्नवेषमें हैं। इवेताम्बर संपदायके साधुओंकी तरह उनके पास अम्यन्तर और बहिरवस्त्र नहीं हैं और न उस तरहके एकवस्त्रधारी साधु ही हैं, कैसे कि स्वे॰ संपदायमें माने जाते हैं। इने ः संपदायके अनुसार खंडवस्त्रधारी तीर्धकर भगवान एक प्राचीन चित्रमें लंगोटी लगाये दिखाये गये हैं । इस अवस्थामें यह कान्हश्रमण पूर्ण इवेताम्बर साधुकी कोटिमें नहीं आते हैं। उनका स्वरूप भट्टारक रत्ननन्दि कत 'भद्रवाहु चरित'में चताये हुए 'अर्घभालक' (अर्घवस्त्र)वाले जैन साधुओंसे ठीक मिलता है । भट्टारक रत्ननन्दिने अतकेवली भद्रबाहु भीके समयमें शिथि-

१-जैनमत्र (S. B. E.) माग १ पृ० ७१-७२ । २-जू जैनिसमस प्रेट चं॰ ८ । ३-भगवान महावीर पृ० २२७ । ४ जैनहितैषी भाग १३ पृ० ८६६।

काचारी मुनियों द्वारा इस संपदायकी उत्पत्ति मानी थी और फिर जिनचन्द्र द्वारा पूर्णतः स्वेताम्बर भेद हुआ उनने कहा है। इस मृतिषे स्वरूपसे उनका कथन प्रमाणीक ठहरता है। हमने इसके पहले भी 'अर्घेफालक' संपदायका अस्तित्व स्वीकार किया थाः -यद्यपि पं॰ नाथूरामजी प्रेमीने इसे एक करूपना ही खयाल किया श्रा । और यह प्राय: सर्वेमान्य है कि दिगम्बर-इवेताम्बर भेदकी जड़ यद्यपि भद्रवाहु श्रुतकेवलीके निकटवर्ती कालसे ही पड़ गई थी, परन्तु उसका पूर्ण विच्छेद ईसवीसन् ८० या ८२में हुआ था । इसके मध्यवर्तीकालमें अवस्य ही अर्घफालक शिथिलाचारी अमण-संघ रहा प्रगट होता है, जो वैसे तो प्राचीनरूपमें अर्थात नग्न-चेषमें रहता था; परंतु लज्जा निवारणके लिये खंडवस्त्र रखता था [ इस दशामें दिगंबर जैन कथन विश्वास न करनेके योग्य नहीं ठहरता है। अतएव यह स्पष्ट होनाता है कि स्वेताम्बर संप्रदायको भी पहले नग्नवेष स्वीकार था। यही कारण है कि मथुराके कंकाली टीलासे निकलीं हुई पूर्ण नग्न तीर्थंकर मूर्तियोंपर इने व आम्नायके **भा**चार्यो आदिका नाम अंद्भित है<sup>र</sup>। इस प्रकार प्राचीन पुरातत्वसे भी श्री पार्श्वनाथ एवं अन्य जैन तीर्थंकरोंका नग्नवेषमें रहना प्रमा-णित है। स्वर्गीय सर रामकृष्ण गोपाल मांडारकर महोदयने भी यह प्रगट स्वीकार किया था कि "प्राचीन नैन मूर्तियां प्रायः नानः ही मिलतीं हैं। गुफा मंदिरोंमें भी दिगंबर प्रतिमार्थे मिलती हैं ।"

१-केम्ब्रिजहिस्टी ऑफ इन्डिया भाग १ पृ० १६५ और साउथ इन्डियन स्टडीज भाग १ पृ० १५ इत्यादि । २-जैनहिनैषी भाग १३ पृ० २९१-२९२ । ३-पूर्व० भाग ५ पृ० २५ ।

अतएव ऐमा कोई स.घन टपलव्य नहीं है, निससे यह स्वीकार किया जासके कि भगवान पार्वनाथजीके संघमें वस्त्रघारी अवस्थाके निर्धेथ मुनि थे और भगवान स्वयं वस्त्रघारण किये रहेथे, जैसे कि क्षे॰का वथन है।

तीमरी और चौथी वातो ने कुछ तथ्य अदस्य है। यह निर्वि-बाद सिद्ध है कि भगवान महावीर जीके प्रारंभिक जीवन तक अव-क्य ही भगवान पाइवेनाथजीका संघ मौजूद था। विन्तु ज्यों ही जवीन संघ उत्पन्न हुआ त्योही पाचीन संघ के ऋषि उसमें मिल गये थे। उनमें विशेष अन्तर नहीं था और वह मगवान महावीर नीकी नाट जोह रहे थे, यह हम देल ही चुके हैं। चातुर्याम् नियम जो दोनों सघोंमें समान बल्लाया जाता है, वह उसी रूपमें एक माना जासक्ता है जिसक्छ पमें वह सामन्न फन्न सुक्तमें मिलता है। जैन श्रमणके बही चार लक्षण थे जो इप वौद्धमुत्तमें बताए गये है, जैसे कि हम पहले देख चुके है। यह बात दि जैन ग्रन्थ 'रतनकरण्ड' श्रावका-चारसे प्रमाणित है. यह पहले ही दिखाया नाचुका है। अतएव यह कहना कि वौद्धोनं महावीरस्वामीके प्रति जिस चार्तुयाम सवरका निरूपण किया था वह गलत है कुछ तथ्य नहीं रखंता! मगवान महावीरके समकालान म० वुद्धसे ऐसी गलती होना असंभव ही है। बौद शास्त्रोंमें जिन सिढांतोको जैनोंका बतलाया गया है वह ं मुलमें ठीक हैं; यद्यपि उनकी व्याख्या करनेमें कही र वोद्धोंने अत्यु-किसे काम लिया है। इसलिए यह नहीं स्वीकार किया जासका कि भगवान पाक्ष्माथतीके निकट चातुर्याम नियमका भाव चार

**१-भगवान म**ाबीर और म॰ बुद्द, परिशिष्ट ।

व्रतोंसे था और भगवान महावीरजीने उन्हींमें अंतिम व्रत और बढ़ा दिया था । बौद्धोंके मज्झिम निकायमे भगवान महावीरजीकै पांच बन ठीक ही बताये हैं; पर उनके किसी यंथमें भी भगवान पाइवेनाथजीके उन चार व्रतोंका उल्लेख नहीं है, जिनको इवेताम्बर अन्थ प्रगट करते हैं। फिर भगवान महावीर द्वारा यदि उन वर्तोमें ही एक और बढ़ाया गया था, तो वह अतिन 'तपोगुण ' अथना अपरिग्रह व्रत न होकर ब्रह्म चर्यव्रत था। इस अवस्थामें डॉ ॰ बारुआका यह कथन भी उचित प्रतीत नहीं होता। तथापि डॉ॰ नैकोबीने यद्यपि पालीके 'चातुर्याम ' और प्राक्तके 'चातुज्जाम ' शब्दोंको समान बतलाया है; परन्तु यह भी उनने स्पष्ट स्वीकार किया है कि 'चातुजाम 'से भगवान पार्वनाथजीके चार ज्ञत प्रगट होते हैं । इसलिये स्व० डॉ० द्वीस डेविड्सका प्रॉ० जैकोबीको 'चातुर्याम' से श्री पार्श्वनाथजीके चार व्रत ग्रहण करते बतलाना ठीक है और वह जो इससे चार व्रतोंका भाव निकलना गलत बतलाते है, वह भी ठींक है। इस तरह दि॰ जैन अन्थों एवं वौद्धोंके शास्त्रोंसे यह प्रगट नहीं होता है कि भगवान पार्क-नाथजीके चार वत थे। साथ ही उत्पर जब हम यह देख चुके हैं कि पार्श्वनाथनीके निकट भी सैद्धांतिक क्रम मौजूद था, तो यह नहीं कहा जासका कि व्रतोंको उनने नियमित रीतिमें न रक्ला हो ! तथापि जीरुवतोंका प्रार्दुभाव अंतिम तीर्थंकर द्वारा हुआ ख्याक करना भी नोरा ख्याल है: क्योंकि जीलव्रतोंमें पंच महाव्रत भी हैं भौर इनका अस्तित्व भगवान पाइवेनाथ नोके संघमें मिलता है।

९—रंग्नमृत्र (S.B.E) भाग २ मिका पृ० २०।

प्रचिष यह ठीक है कि दोनों संघोंमें चारित्रमेद केवल साचरणमें जानेकी दृष्टिसे अवश्य था; कैसे कि जैन शास्त्रोसे प्रगट है।

सर्व अंतिम जो यह कहा गया है कि दोनों संघोंका मेल, यद्यपि समयकी मांगकी वजहसे जाहिरा होगया था, जिससे पार्व-संघको वीर-संघका सिद्धांत पानेका लाभ हुआ था; परन्तु वह ज्यादा दिन न टिका और महावीरस्वामीके निर्वाण उपरान्त पुनः भेद हो-गया! खेद है कि यहां भी हम डां० वारू आके साथ सहमत नहीं हो सक्ते । यह सत्य है कि भगवान् महावीरजीके कैवल्यपद प्राप्त करने और संघ स्थापित करनेके साथ ही पार्श्वसंघके ऋषि सादि सदस्य भगवान्के संघमें सम्मिलित हो गये थे; किन्तु ऊपरके कथ-नको देखते हुये यह नही स्वीकार किया जासक्ता कि उनको इससे सिद्धान्तवाद (Philosophy) पानेका लाभ हुमा था! साथ ही लौद्धशास्त्रोंके कथनसे यह भाव निकालना कि भगवान् महावीरजीके निर्वाण होते ही वीरसंघ दो भागोंमें विभक्त हो गया था, ठीक नहीं प्रतीत होता ! यह दिगंबर और स्वेताम्बर दोनों आझायोंके अंथोंके विरुद्ध है। भगवान् महावीरजीके उपरान्त जबतक उनके केवलज्ञानी शिष्य, जिनमें सर्वअंतिम जम्बूस्वामी थे, मौजूद रहे थे, तवतक तो किसी तरहका भी कोई प्रमेद पड़ा दृष्टि नहीं पड़ता द्वी, क्योंकि दोनों आम्नायोंमें केवलज्ञानियोके सम्बन्धमें कुछ भी अन्तर नहीं है। आपसी प्रमेदकी जड़ श्रुतकेवलियोंके जमानेसे जोर वहुतकरके भद्रवाहुजीके जमानेसे ही पड़ी प्रतीत होती है। इस समय निर्भेथसंघकी ठीक वही दशा होरही थी नो बौद्धशास्त्रोंमें वतलाई गई है। और यह विदित ही है कि इस समय अथवा इससे किश्चित उपरान्त ही बौद्ध शास्त्र उस रूपमें संकलित किये गये थे, जैसे कि अब मिलते हैं। इसी कारण उन्होंने साधारणतः भगवान् महावीरके निर्वाण बाद संघमेद बतलानेका भाव उस सम-यकी घटनाको लक्ष्य करके लिखा था। बौद्धशास्त्रोंमें यही एक उदा-हरण नहीं है जिसमें यह अमात्मक बात हो प्रत्युत और भी उदा-हरण हैं जिसमें अजातशत्रुको उसके समयके उपरांतकी घटनाओंसे सम्बंधित बतलाया गया है। इससे बौद्धप्रन्थोंके कथनका भाव यही है कि भगवान् महावीरजीके उपरान्त एक काफी समयके बाद संघ-मेदकी नींव पड़ी थी। कमसेकम भद्रबाहु श्रुतकेवलीके समयतक तो संभवतः संपूर्ण संघ एक था। किन्हीं अजैन विद्वानोंका भी यही मत है। अस्तः

इस प्रकार यह स्पष्ट है कि मगवान् पार्वनाथनी और महा-वीरस्वामीका पारस्परिक सम्बंध क्या था ? दोनों ही महापुरुष एक समान तीर्थंकर थे और उनकी शिक्षा मी प्रायः एक समान थी; किन्तु उनके संघमें चारित्रनियमोंको पालनेमें किंचित अन्तर अव-ंश्य था । और यह अन्तर मूलमें कुछ नहीं था ! जैन धर्मकी यह स्वासियत रही है कि वह प्राचीनसे प्राचीनतर कालसे अपने सिद्धा-न्तोंको वैसे ही प्रगट करता चला आरहा है, जैसे कि वे आज उपलब्ध हैं। यद्यपि उसके बाह्य हूप क्रियाकाण्ड आदिमें अवश्य ही सामयिक प्रभाव पड़ा प्रगट होता है ।

१-कैम्ब्रिज हिस्ट्री आफ इन्डिया भाग १ पृ० १६५ । २-पूर्वे० पु॰ १६९ ।

## (२६) डपसहार ।

' जयतस्तव पार्श्वस्य श्रीमद्गर्तुः पदद्वयम् । क्षयं दुस्तरपापस्य क्षयं कर्तुं दद्ज्जयम् ॥'

— श्री समन्तभद्राचार्यः ।

हे प्रभो पार्श्वनाथ! 'आप मोहादिक सम्पूर्ण अंतरंग शत्रुओंको नीतनेवाले हो, सबके स्वामी हो । हे देव ! आपके चरणकमल अतिशय शोभायमान हैं । सर्वत्र विजय देनेवाले हैं । अतिशय गहन प पोंको भी नाश करनेके लिये समर्थ है। हे भगवन् ! चापके ऐसे चरणकमल मेरा अंघकार दूर करो।' अवस्य ही त्रिभु-चनवन्दनीय भगवान्की पवित्र संस्तुति भक्तजनके अज्ञानतमको नाश करनेमें मूल कारण है । पतितपावन प्रभूके पाद-पद्मोंका अमर बन जानेसे पाप-पद्भमें फंसा रहना विल्कुल असंमव है। प्रभृकी भक्ति भमुकी विनय परिणामोंमें वह विशुद्धता लाती है कि स्वयमेव ही सव संकट नष्ट होजाते हैं और भक्तवत्सल प्राणी आनन्दसरमें गोते लगाता है। भगवान् पार्श्वनाथ एक ऐसे ही पतितपावन उपामनीय परमात्मा थे । उन्होंने मोहमायाको अपनेसे दूर भगा दिया था । क्रोघ, मान, माया लोभ खादि मानवी कमनोरियोको उनने पास फटकने नहीं दिया था ! वाहिरी शान-गुमानके कारणोंको तो वह प्रमू पहले ही नष्ट कर चुके थे। प्राक्टतरूपमें वे विवसन होकर निर्मीक विचरण करते थे। जैसे वाहिर थे, वैसे भीतर थे। न जाहिरा देखनेमें कोई शारीरिक दोष था और वैसे ही न मनमें कोई मेरु था, वे ख़बसूरत अनूठे थे। प्रकृतिके अञ्चलमें ज्यों नीलाकाश शोभता है, त्यों ही वे भगवान अपने नील-वर्ण शरीरमें अपूर्व सुन्दरताको पारहे थे । उनका सौन्दर्य अपूर्व था ! सीन्दर्य ही केवल नहीं, बल्कि अनन्त गुणोंसे पूर्ण उनका चारित्र अनुगम था। इसिलये वे खूबसूरत और खूब सीरत दोनी थे। सब लोगोंको वे प्रिय थे। सब उनको अपना स्वामी कहतें थे। अपने जीवनमें ही वे इस परम पूज्य प्रभुताको पहुंच चुके थे। उस समयके लोग ही उन्हें अपना परम हितेच्छ समझने थे यही बात नहीं थी, बिक आज भी उनका नाम और काम उसी तरह पुज रहा है और सचमुच जनतक आन्तिकताका अस्तित्व धरातल पर रहेगा तबतक वह बरावर पुजता रहेगा । जीवित परमात्माके गुणगान भला कैसे भुलाये जासक्ते है ? उनके गुण उनका उपदेश और उनका स्वरूप हर समय और हर परिस्थितिके प्राणियोंको सुखदाई है उनका दिव्य चरित्र इस व्याख्याकी प्रगट साक्षी है। वै अनुपम थे उनसे अकेले वे ही एक थे ! कमालमें द्विधा भावकी जगह मिलना असम्भव है ! कानोंसे हमारों नाम सुने जाते हैं। परन्तु प्रभू पार्ध जैसा नाम कही सुननेमें नहीं आता ! युगसे वीत गये पर वह नाम आन भी जीता जागता चमक रहा है। उनके दिव्य दर्शन पानेका सौभाग्य इस युगके किसी भी भव्यात्माको प्राप्त नहीं हुआ है, पर तो भी उनके नामकी माला एक नहीं दो नहीं इजारों लाखो पाणी जपा करते हैं। सो भी केवल भारतीय ही नहीं ! उनके चरणकमलोंका स्मरण करनेवाले अंगरेन भी हैं-जर्मन भी है। पूर्व और पश्चिम, दुनियाके दोनों भागोंमें भगवान्के गुणगान गाये जाते हैं! यह क्यों ? क्यों सर्व दिशायें प्रमु पार्श्की

अहितीय कीर्तिसे गूंज रहीं हैं ? इसिलये कि उनमें अनन्त प्रेम था—अनन्त वीर्य था—अनन्त ज्ञान था ! सव जीवों के करपाणका हार उनके भव्य दर्शनमें मिलनाता है । विजयलक्ष्मी उनके उपास-कों के सम्मुख आ उपास्थत होती है; क्यों कि उनका दिव्य चरित्र साम्यभाव और उत्कट विश्वप्रेम का पाठ पढ़ाता है । उनके उपासक परम अहिंसावतको पालते हैं—दयाके दर्शन उनके दैनिक जीवनसे होते हैं । और दया सत्यकी सहोदरा है । फिर भला कहिये कि दयाप्रेमी प्रभू पार्थके उपासक सत्यके हृदयमें निवास करते हुये क्यों नहीं विजय-लाभ करेंगे ? उनके सर्व कार्य अवश्य ही सिद्धिको प्राप्त होगे । प्रभू पार्श्वकी भक्ति—श्री तीर्थकर भगवानकी उपासना अवश्य ही मनुष्य जीवनको सुफल बनानेवाली है । इसीलिए किव कहते हैं कि:—

"जनरंजन अधभंजन प्रभुपद, कंजन करत रमा नित केल। चिन्तामन कलपदुम पारस, वसत जहां सुर चित्रावेल।। सो पद सागि मूढ़ निशिवासर, सुखहित करत कृपा अनमेल। नीति निपुन यों कहें ताहिवर, 'वालू पेलि निकालै तेल'।।"

सचमुच प्रमू पार्श्वके पाद-पद्मों का सहवास छोड़कर अन्यत्र सिर मारनेमें कुछ फल हाथ आनेका नहीं है। मगवान पाद्वनाथका पित्र जीवन हमें स्वाधीन हो सच्चे सुखी वननेका उपदेश देता है। परतंत्रताकी पराधीनतासे विलग रहना वह सिखाता है। जीवित प्राणीमें अनन्त शक्ति है—आस्तिकोंको यह बात उनके दिल्य संदे-ससे हृदयंगम होजाती है। वह जान नाते हैं कि कीड़ी-मकोड़ी,

वृक्ष-ल्ता, सभ्य-असभ्य सब ही प्राणी समान शक्तियोंको रखनेवाले हैं-कुछ मुजायका नहीं जो उस दशामें वह हीन होरहे हैं। निमित्त मिलते ही-कालल विवक्त पाते ही वे अपनी अव्यक्त शक्तिको प्रकट कर देंगे । भगवान पार्श्वनाथका जीव एक भवमें मदमत्त हाथी था; परन्तु वही संयममयी त्यागमार्गमें लगकर त्रिलोकवन्दनीय परमा-त्मपदको प्राप्त होगया । इसलिये किसी भी व्यक्तिको हेय समझना घुणाकी दृष्टिसे देखना अन्याय मार्गमें पग बढ़ाना है। प्रत्येक पाणी हमारा बंधु है-ज्यों हमें जीवनिपय है त्यों उसे है-इसी भावको भगवान पाइवेके निकटसे ग्रहण करके विश्वप्रेमका साम्राज्य इस जगतमें सिरज देना बिलकुल संभव है। साम्यभावका प्रचार दिगंत-व्यापी उसी रोन होगा निस रोन भगवान पार्श्वका बताया हुआ मार्ग लोगोंको दृष्टि पड़ेगा! बाहिरी चकाचौंवमें फंसे रहनेसे कार्य न सघेगा-रिवानों और क्रियाकाण्डोंकी उपासना करनेसे कुछ हाथ न आयगा ! त्याग मार्गमें पग बढ़ाने और संयमको अपनानेमें ही संसारकी मुक्ति रोष है-इस बातको इस दिव्य चरित्रसे गांठ बांध लेनेमें ही कल्याण है। भगवान पार्वनाथने कमठके जीव तापसीको यही बात सुझाई थी। धतएव स्वाधीनताके उपासकोंके लिए भग-वानका दिव्य जीवन उसी तरह महत्व पूर्ण है जिस तरह दिशा-भानके लिए नाविकोंके लिए ध्रुव तारा है। सरल पाक्त नीवन-सादा लिबास और सादा मोजन और हृदयमे विश्वप्रेमका वास इस धरातलको भी स्वर्गवास बना देता है, यह विश्वास ही त्राणदाता है! सत्यके हृदयमें सदैव बना रहना ही सर्वे सुखको पालेना है। भगवान पार्वनाथजीने यही सुलसंदेश जगतको सुनाया या-इसीलियेः

डनके चरित्रके एक रहिम-प्रकाशको पाकर उनके पवित्र चरित्रको पूर्ण करते हुए आइए पाठकगण उनके चरणोंमें नतमस्तक होर्लें: क्योंकि:—

"नरनारक आदिक जोनि विषें, विषयातुर होय तहां उरझे है। निहं पावत है सुख रंच तऊ, परपंच प्रपंचिनमें सुरझे है।। जिन पारझ सों हित प्रीति विना, चित चितित आझ कहां सुरझे है।। जिय देखत क्यों न विचारि हिये, कहुं ओसकी वृंद सों प्यास बुझे है।।

इतिशम्-ॐ शान्तिः!

आश्विन शुद्रा २ स० १९८३ सगळवासरे परिपूर्णम् । ता० ७-१२-१९८६।



## ग्रन्थकारका परिचया।

सप्तारमें भटकते हुए क्षुद्र जीवका परिचय ही क्या ? जिस प्रकार और सब जीव हैं वैसा ही यह पाणी है ! एक ही निगोदरूपी जननीके उदरसे जनमे हुये भाइयों में अन्तर ही क्या ? उनमें पर-स्पर विशेषता हो ही क्या सक्ती है ? फिर मेरा और तेरा परिचय क्या ? पुढ़लके संसर्गेमें आया हुआ यह जीव इस अनन्त संसारमें नातारूप रखता है, उन विवि । रूपों के फेरमें पड़ना बहुरुपियेके तमारोके दश्यसे कुछ अधिक महत्व नहीं रखता ! परन्तु संसारका अईकार उसमें देढब उलझा हुआ है-वह उसके सारापारको देखने नहीं देता। उसे ननर ही नहीं पड़ता कि वह तो अनन्तदर्शन, अनंतज्ञान, अनन्तवीर्थ और अनन्तसुखरूप है, सिद्ध है, शुद्ध है, परम बुद्ध है। सचमुच मेरी अनन्तगुणमई समृद्धि है। देखनेमें देह परिमाण भले ही हू, परन्तु निश्रय नानो में असख्य प्रदेशी हं और अमूर्तिक हं, अनन्तरूप हू, परमानन्द हं, सहज हू, नित्य हं, चिदानन्द ह, मेरा चेतना लक्षण है, मै चेतन्य ह अखण्ड हं और लोकालोकका प्रकाशक हूं। रत्नत्रय मेरे अगकी शीमा बढ़ाते हैं। सहज स्वरूपको दर्शाकर में सिद्ध समान देदी-प्यमान ह । संसारकी रागद्वेष कालिमासे रहित शुभाशुभ कर्मकल-कसे विहीन निष्कलक हं, समन्तभद्र हं, शास्वतानन्द हं, पर हं वहा ? अहंकारका पर्दा फटे और 'सोऽइं' की भूमि प्रगट हो तब कहीं जो ह सो दृष्टि पहं। आज तो दुनियां मुझे कामताप्रसाद कहकर पुकारनी है। मनुष्य जातिमें मेरी गणना होती है, जनवर्मका मुझमें अनुगग पत्र होता है। में भी जेनी बननेके प्रयत्नमें हूं।

वैसे जन्म मेरा ऐसे स्थानमें हुआ जहां जैनमतका नाम सुननेको नहीं था और बचपन भी जिनेन्द्र भगवानकी शरणसे दूर२ वीता! पर इसका अर्थ यह नहीं है कि पुण्योदयसे मेरा जन्म एक जैन कुलमें नहीं हुआ है ? मैं जन्मसे जैनी अवस्य हूं । परन्तु जैन कुलमें जनम लेनेसे ही कोई जैनी नहीं हो नाता ! इसी लिये मैं कहता हूं कि मैं जैनी वननेकी कोशिषमें हूं। जैनधर्म है विजयमार्ग ! विजयी-वीर ही इसको अपनानेके अधिकारी हैं! मनुष्यमें जितनी नीचता है, संसारका जितना अहंकार है, उस सवपर विजय पानेके लिये जब कहीं तैयारी की जाय तब कोई जैनी हो ! अथवा किव भाषके शब्दोंमें 'सक्लजनोपकार सज्जा सज्जनता जैनी ' जैनी है। मनुष्य मात्रके उपकार करनेका सज्जनोत्तम भाव हृदयमें जागृत होना कठिन है! फिर भला कोई जैनी कैसे होवे ? अपनेमें इसी भावकी जागृत करनेकी उत्कट अभिलाषासे विजयी वीरों-महावीरोंके चरि-त्रमें मन पग रहा है। शायद मैं कभी सचमुच जैनी हो जाऊं ? फिर भला कहिये कि इस अवस्थामें मेरा परिचय लिखनेसे किसीको क्या फायदा होगा ? यह भी तो एक अहंकार है। पर संसारकी ममता और लोगोंका कीत्रहल जो कराले सो थोड़ा है ! वैसे उनमें और मुझमें अथवा अन्य किसीमें अन्तर ही किस बातका है। अंत-रके कपाट खुळें तो सचा दर्शन-ठीक परिचय मिल जावे !

मेरे इस वर्तमान रूपका अवतरण भारतवर्षमें संयुक्त प्रांतके एक जैन कुटुम्बमें हुआ है । उस समयकी बात है कि जब मुगल साम्राज्य छिन्न भिन्न होगया था, तब विविध प्रांतिक शासक स्वा-धीन राजा और नवाब बन बैठे थे । फर्रेसाबादमें भी एक ऐसी

ही नवाबी थी। आगरा प्रांतके जिला एटामें तहसील अलीगंजके अन्तर्गत मीजा कोट है। कहते हैं कि तब इसी ग्रामके एक सज्जन् नवाबके 'नायब' थे और इन नायबके भण्डारीका कार्य समझिये ) 'एक जैन कुटुम्ब करता था। उसी जमानेमें यह हुआ कि फर्रुखा-' बादके नवाबका कोई सम्बंधी कोटके पास आ निकला! कहते हैं। कि उसका नाम नवाबखां बहादुर था। उपने अलीगनकी नींव जमाई । जब अलीगंज वसने लगा तब बहुतसे लोग बाहरसे बुला-कर वहां वसाये गये। कहा जाता है कि उसी समय कोटके उक्त जैन कुटुम्बके लोग भी अलीगंज आगये। उनको यहा भूमि दी गई तथा एक बाग भी मिला, जो आजतक इस कुटुम्बर्में है। इस कुटुम्बमें एक सज्तन ला॰ निर्मलदास नामक थे। उनकी संतानमें श्री फूलचन्दनी नामक हुये। कीट ग्रामसे आनेके कारण यह जैन कुटुम्ब तबसे बराबर 'कोटवाले ' नागसे प्रत्यान है। वैसे यह वैश्य जातिका है। जैनोंमें वैश्य अनेक उपनातियोमें विभक्त हैं, यह वंश बुढ़ेलवाल कहलाता है। ऐतिहासक शोवसे मार्द्रम हुआ है कि बुढेलोंका निकास लगभग १६वी अता ठिइमें रुम्बकंचुक जातिसे हुवा था। लबकंचुक जातिकी उत्पत्ति गदुवकी राजा लोमकरणकी संतानसे हुई कही जाती है। वैसे ते दारिकाके साथ सारे यदुवंशियोंका नाश होगया था; परन्तु नरत्कुमा निःशेष रहे थे। वह कलिङ्गमें जाकर राज्य करने लगे थे। उनके बाद · किल्डिमें बहुतसे राजा हुये, परन्तु उनमें कोई भी लोमङ्ख्या नामक नहीं है। अतः माळ्म ऐमा होता है कि यद्वांगी राना मगवान महावीरके याद कर्लिंगके राजा जितशत्रुकी संवानमें बोई हुआ

। कलिगसे इन लोगोंको ईसवी पूर्व ४ थी या तीसरी शता-क्रिन वाहर चला जाना पडा था और तव यह लम्बकाञ्चन देशमें नारहे थे। यह देश क्लिंगके निकट कहीं दक्षिण भारतमें होना उचित है। श्री समन्तभद्राचार्यके अभण वृत्तान्तमें दक्षिणस्थ नग-ोंके साथ एक 'लाम्बुरा ' नामक नगरका उछेख हुआ है । और-इक्षिणमें काचीपुर नेनोंका प्राचीन केन्द्रस्थान है। अतएव 'लाम्बुशः और कांचीपुरके मध्यवर्ती देशका उछेख लम्बकाञ्चन नागसे होना नंभव हो सक्ता है। इस दशामें यहाके निवासी राजभ्रष्ट यदुवंशि-थोंकी सतान लम्बकंचुक जाति कही जासक्ती है। इती जातिका अपरह्मप बुढ़ेलवाल है । उक्त कुटुम्ब इसी बुढ़ेलवाल वजोद्भव है। उक्त श्री ला॰ फूलचन्दजी व्यापार निमित्त में ठ पहुचे। वहां एक फीनी अफनरसे उनकी भेंट हो गई। वे परस्पर उपकृत होगये ! फूलचन्दनी फौनी कमसरियरमें नाम करने लगे। धीरे२ फौनी खनाची होगये, उनका फर्म दूररतक प्रसिद्ध होगया। श्री फुल-चन्दनीके चार पुत्र थे-(१) ला० परमसुखनी, (२) ला० कुन्द-नलालनी, (३) ला॰ झम्मनलालनी, (४) ला॰ गिरघारीलालनी । उनके रप्रान्त यह चार भाई फर्मके कार्यको समुचित रीतिसे न -चला सके और वह पर्म फेल होगया। ला॰ कुन्दनलालनीके तीन पुत्र हुये-(१) श्री प० तेजरायजी, (२) ला० घन्नामलजी, (३) व ला० गोविन्द्रपसाद्जी । ये तीनों भाई गानविद्या विशारद हैं; यद्यपि सर्वेल्घु इस समय उनके बीचमे नहीं है। प॰ तेजरायनी संस्कृतज्ञ और धर्मज्ञ वयपाप्त विद्वान् है। आपके सुपुत्र बाव् अंवा-प्रसादजी 'मिलिद्री अकाउन्ट डिपार्टमेन्ट'में एकाउन्टेन्ट थे। दुर्मा-

ग्यसे उनका गत चैत्रमासमें असमयमें ही स्वर्गवास होगया। ला॰ गिरघारीलालनीके एकमात्र पुत्र श्री ला॰ प्रागदासनी हैं। लेखकके 🦠 पुज्य पिता यही हैं, पुराने फर्मके फेल होनेके वाद पिताजी अपना एक स्वतंत्र 'बेन्किन्गफर्म' स्थापित करनेमें सफल हुये थे। तबसे यह फर्म बराबर चल रहा है, चूकि इसका सम्बन्ध सरकारी फौनसे है; इसिलये भारतके विविव प्रान्तोंमें फर्मको जाना पडता रहा है। ऐसे ही जिस समय पिताजी सीमा प्रान्तकी छावनी कैम्प वेलपुरमें थे, उस समय मिती वैशाखशुङ्खा त्रयोदशी वुधवार संवत् १९९८को मेरे इस रूपका जनम हुआ था। मातानी घार्मिक चित्तवृत्तिकी घारक थीं, यद्यपि मुझे वचपनमें जैनघर्मके साधक साधनोका संसर्ग-प्राप्त नहीं हुआ परन्तु मातानीकी घार्मिकवृत्तिने मेरे हृद्यमें उसका प्रतिविम्ब ज्योका त्यो अकित कर दिया । रातको जब मे पहार तारोके विषयमें प्रश्न करता तो वह समाधान करती हुई मुझसे यह वहलवाके सुला देती कि 'जिनवर तारे मन भर कुचे, जहा जीव तहां तीन किनारे। जा मडलीमें उचेरे ताहि श्री पार्श्वनाथकी आनि. तत्र इसका मतलत्र कुछ समझमें नहीं आना. किन्तु जब आन्र/ सोचता हूं तो इम सरल उक्तिमें जनवर्मकी स्वाम बातोका उण्डेंग भरा हुआ पाना हूं । जिनेन्द्र भगवान ही तारे हैं, उन्हींको मनमें स्थापित करके ताला वर करवो । विसी अन्यको हरयके उचापन पर मत बेठाओं, संनारसागरमें भटकने हुदे इस प्राणीके लिछे निर्फ 'तीन'-रत्तत्रय-किनारे हैं, उन्हें नर्नी भूलना चाहिये। श्री पर्ध-नाथके शामनको छायामें सब बानन्त्रमे कालक्षेत्र करें ! इस सरस टंगमें गहन उपदेश भरा और केमे हर्यगम हो मका ? इमीना

णाम या कि जब हैदराबाद सिधमें में 'नवलराय हीरानंद ऐके-भी' नामक स्कूलमें अंग्रेजी पढ़ता था, तब अन्य छात्र जहां गुरु नकजीके वोलमें धर्मपरीक्षा देते थे, वहां में जैन स्तोत्र और सीमायिकपाठको सुनाता था । इस तरह धार्मिक मानुकताकी जड़ मेरे हृदयमें वचपनसे जम गई थी । वचपनमें मेरठ व अलीगंजमें मैंने हिन्दी और उर्दू पढ़ली थी। हैदराबादमें मैट्कितक अंग्रेजीका अध्ययन किया था; दूपरी भाषा फारसी थी। अलीगंजमें एक पंडित महाशयसे संस्कृत भाषा पढ़नेका प्रयत्न किया, पर असफल रहा। सन् १९११ के लगभग मेरा विवाह कर दिया गया। सन् १९१८ में माताजीका स्वास्थ्य खराव हो गया और उन्हींकी सेवामे व्यस्त रहनेके कारण मेरा अध्ययन वीचमे ही छूट गया । इसके बाद ही माताजी और पत्नीका देहात होगया, घर सुना होगया, हृदयमें अपनेको पहिचाननेका भाव नागृत हुआ परन्तु व्यापारमें लग जानेसे वह ज्यादा पनपा नहीं ! हैदराबादके अतिरिक्त बरेलीमें भी फर्नका कार्य चल निकला । मैं बरेली रहता था। धर्मपुन्तकोंके देखनेका सीभाग्य मुझे न्व॰ कुमार देवेन्द्रप-साटगीके विज्ञापनोंसे प्राप्त हुआ था। उन्होंने मुझे एक्द्म अपनी सव पुस्तकें मेन दी थीं। मैं उनका अध्ययन करता रहा। फिर मेरे अभिन्न मित्र और प्रेमी श्रीयुत् वात्रृ शिवचरणहालनीके यहा वेदीमतिष्टा महोत्सव हुआ। उम समय ब्र॰ जीवलप्रमादनी म॰ में भेट हुई । उन्होंने जनवर्मके अध्ययन और प्रभावनाके लिये उत्सादित किया । में 'जेनमित्र' व 'टिगम्बर जैन' मंगदाने लगा । इनके पड़नेमें लेख जिखनेका श्रीक हुआ | हेख लिखे पप्तु मय न छपे । व ॰ जीने उत्साह वर्द्धनार्थ किन्हीं २ को 'मित्र' में स्थान दिया | फलतः लिखना न छूटा | लिखता रहा तो लिखना आगया | वरेलीमे तो कविता रचनेका भी उद्योग चलता रहता था। इसी समय श्रीमान् बावृ चम्पतरायनी वेरिष्टरकी मूल्यमई रचनाओका लाभ हिन्दी जनताको करनेकी उत्कट अभिलाषासे मैंने उनके इग्रे-जीके **यन्थोंका हिन्दी अनुवाद करना** पारम्भ कर दिया । वेरिष्टर सा॰ने 'असहमत संगम' के कई अध्यायोका अनुवाद मुझे करने देनेका अवसर प्रदान किया। यहीसे मेरी ग्रन्थ रचनाकी ओर प्रवृत्ति होगई । जब मैं बरेलीमें था तब ही मेरा हितीय विवाह हो गया। इसके पहले ही मै समानोन्नतिके कार्योंमें भाग लेने लगा था । कानपुर और लखनऊकी महासभामें शामिल हुआ था। महा-सभाकी कूटनीतिसे मन उचटासा था। तिसपर दिझीके अधिवेश-नमें पडितदलकी दुर्नीतिने समाज नेताओंको उसके विमुख कर दिया । समाजका मच्चा हित करनेके नाते 'मा० दि० जैन परिषद' का जन्म हुआ । जहां मैने 'जैनगजट' में महासभाकी सफलताके लिये कई लेख लिखे थे और उसके सुधार करनेकी धुनमें था, वहा सुधारका अवसर न देखकर उल्टे शक्तिका दुरुपयोग समझकर मैर्ने परिषदकी ओर ध्यान दिया । परिषदके कर्णधारोंने मेरे अयोग्य कन्धोपर 'वीर' पत्रके सम्पादनका भार डाल दिया व यथाशक्ति उसका पालन कर रहा हू। सौभाग्यसे हिन्दीके प्रतिष्ठित लेखक उसको अपनाने लगे है और विदेशोमे भी वह नेनधर्मका परिचय करानेमें सहायक है। उघर इन दिनो स्वास्थ्य हीन रहा और तिवयत एकातमें मग्न रहने लगी। इस एकांतमें कभीर भगतानिक

दिव्य चरित्रोंको अवलोकन करनेका अवसर मिला, जिसके परिणाम रूप चरित्र ग्रंथ लिख गये। इटावामें महावीर नयंतीपर नव कोई उप-युक्त महावीरचरित्र न मिला, तब एक चरित्र लिखनेका साइस हुआ। तबहीसे 'भगवान महावीर' 'महारानी चेलनी' आदि करीब १२-१३ छोटेमोटे अन्य लिख गये। इस समय ध्यानाध्ययनमें ही समय वीतता है। भगवान महावीर विषयक एक निवंघपर 'यशो-विजय जैन ग्रन्थमाला की ओरसे स्वर्णपदक मिला। इन्दौरकी निवध जांच-कमेटीने 'जेन संख्याके द्वाससे वचनेके उपाय ' सम्ब-न्धी निवंधोंमें लेखकका निवध सर्व प्रथम ठहराया ! उघर 'रायल ऐशियाटिक सोसाइटी-लन्दन'का भी सदस्य ङेखक चुना जाचुका है । अंग्रेजीके विविध भारतीय और विदेशीपत्रोंमें जैनधर्मविषयक लेख प्रगट होते रहने हैं। जैनोंका कोई भी प्रामाणिक इतिहास न होनेके कारण तरह २के अपमान उन्हें सहन करने पडते हे । इस कमीको दूर करनेके लिये 'संक्षिप्त जैन इतिहास ' वई भागों में लिखना प्रारंभ होगया है और उसके दो भाग लिखे भी जाचुके हैं। पत्यान्वेपणके बल मुझे प्रचलित जैनधर्मका स्वरूप विकृत दृष्टि पड़ता है और उसके सुधारके लिये में सदा तत्पर रहता हूं। इस सुघार नार्यको अगने आसपास अपली सुरत देनेमें मुझे अपने सम्बिधयों तक्की नाखुकी महन करनी पड़ी । पर में सत्वमार्गसे विचलित नहीं हुआ। जनोपकान्की भावना हृद्यमें जागृत रहे यही वांछा रहती है। जायद किमी दिन यह भावना मुझे मचा निनी वना है! अधिक अभी क्या लिखूं? अस्तु वन्दे बीरम्।

-कारतायमाट जैनु ।