

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### **FAIR USE DECLARATION**

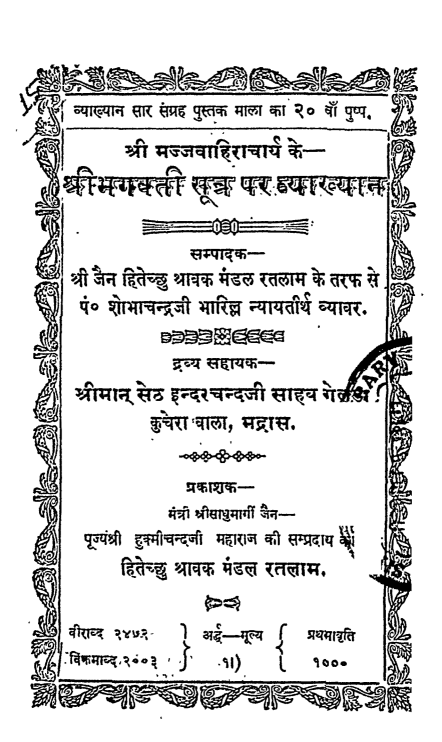
This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.





श्रिस्थान— श्री साधु मार्गी जैन— पूज्य श्री हुक्मीचन्दजी महाराव की सम्प्रदाय का हितेच्छु श्रावक-मण्डल, रतलाम [मालवा]

> प्रथमावृति १००० एक हजार ★

गुहक— राधाकृष्णात्मज वालमुकन्द शर्मा श्री शारदा प्रिटिंग प्रेस, रत्तलाम.

# क्राप ध्यान हेंगे !

#### **~%%®®%%**

क्या श्राप नानते हैं कि श्रापको यह श्रनुपम साहित्य देखने को कैसे मिला इस साहित्य के सर्नक श्रीमजैनाचार्य पूज्यवर्य श्री नवाहिरलालनी में साल मौतिक देह से श्रान विद्यमान नहीं हैं फिर भी उनका प्रवचन रूप सूत्र की तल-स्पर्शी विशद व्याख्या श्राप के समक्ष श्रान विद्यमान है श्रीर भविष्य में भी रहेगी ? इसके उत्तर में यही कहना होगा कि यह सब निसके द्वारा हमें प्राप्त होसका वह श्री साव्नेन पूज्य श्री हुक्मीचन्द्रनी महारान की सम्प्रदाय का हितेच्छु श्रावक मण्डल श्राफिस है ।

मण्डल की श्राफिस श्रान वीस वर्ष से रतलाम (माल्या)
में है जिसके संचालक श्री साधुमार्गी नैन समान के श्रम्रगण्य नेता
श्रीमान् स्वर्गीय सेठ वरदमागानी साहव एवं अवैतिनक अनुभवी मंत्री
श्री वालचन्दनी श्रीश्रीमाल हैं। इनके श्रयक परिश्रम से ही मण्डल
श्राफिस समान सेवा के ऐसे २ उत्तम साधन का संग्रह कर सका है।
पूर्व समय में श्रीमजैनाचार्य पूज्यवर्य श्री १००८ श्री उदयसागरनी
महारान व पूज्यवर्य श्री १००८ श्री श्रीलालनी महारान साहेव वड़े
ही प्रतापी एवं अतिशयधारी तथा तत्सामियक प्रसिद्ध वक्ता थे।

उनके प्रवचन भी प्रतिभाशाली एवं प्रभाशित्यादक थे किन्तु समाज में कोई संगठन वल न होने से उनके प्रवचनों का संप्रह नहीं हो सका। इसी तरह अन्य भी सामुहिक रूप से करने के कार्य नहीं कर सकते थे परन्तु मण्डल का संगठन होने और उसका आफिस सेवा भावी कार्यकर्ताओं के हाथ में आने से मण्डल ने पृज्य श्रीजवाहिर-लालजी म० सा० के प्रवचनों का संप्रह किया तथा अन्य भी समाज सेवा के कई कार्य किये हैं। इसी से पृथक् पृथक् विषय पर मननीय एवं बोधप्रद साहित्य का लाभ हमें प्राप्त हो सका है।

मण्डल ने शिक्षा के विषय में भी अच्छी सेत्रा वृजाई व वजा रहा है। कुछ वर्षों पहले एक विद्यालय एवं एक छात्रालय भी खोला था किन्तु आर्थिक संकोच तथा अनेक कित्नाइयों के कारण हाल में यह चाल नहीं है किन्तु श्री धार्मिक परीक्षा बोर्ड जो मण्डल ने संत्रत् १८६६ में स्थापित किया वह अभी चाल है। इस परीक्षा- बोर्ड के द्वारा सेकड़ों ही नहीं किन्तु हजारों छात्रों ने सामाजिक संस्थाओं में अभ्यास करके परीक्षा देकर अपनी योग्यता के प्रमाण- पत्र एवं पारितोषिक प्राप्त किये हैं व कर रहे हैं। इस वर्ष-त्र्यावर के मण्डल के अधिवेशन ने एक प्रस्ताव करके श्रीमजवाहिराचार्य स्मारक पण्ड कायम किया है और इसमें से श्रीमान्-स्वर्गीय आचार्य महाराज के प्रवचनों का अच्छे आकर्षक सुन्दर ढंग से साहित्य रूप में साहित्य सम्पादन कराके जनता के हाथ में पहुंचाने का ठहराया है। इस प्रकार मण्डल द्वारा हमारी साधुमार्गी केन समाज ही नहीं, पूर्ण

जैन समाज व जैनेतर समाज ने महान् काभ हांसिक किया है ऐसी संस्था को आर्थिक सहायता देकर सुदृढ़ बनाना व कार्य कर्त्ताओं के उत्साह को बढ़ाना हमारा नैतिक कर्त्तज्य हो जाता है |

# मगडल को सुदृढ़ कैसे बनाया जा सकता है?

### 

- (१) श्री साधुमार्गी जैन समाज में पूज्य श्री हुक्मी चन्दिजी महाराज की सम्प्रदाय के श्रनुयायी तथा इस सम्प्रदाय के वर्तमान कैना चार्य पूज्य श्री ग्रोशोलालजी म०सा० व इनकी सम्प्रदाय के प्रति भक्ति पूर्वक प्रेम सहानुभूति रखने वाला श्रन्य सम्प्रदाय का श्रनुयायी भी मण्डल का सभ्य वन सकता है। मण्डल के सभ्य बनने की तीन श्रेशियाँ रखी हुई हैं। प्रथम श्रेशी—वंशपरम्परा के सम्य, द्वितीय श्रेगी-श्राजीवन सभ्य श्रीर तृतीय श्रेगी-वार्षिक सभ्य। जिसका विवर्श जो प्रथम भाग में श्राङ्कित है। मण्डल के नियम १ में देखिये।
- (२) मण्डल की चार्ख् प्रवृत्तियों में सहकार देकर श्रार्थिक सहा-यता दी जाय तथा श्रंग सेवा दी जा कर उनको वेग दिया जाय ।
- (३) मण्डल से सम्पादित साहित्य का प्रचार किया नाय। उस के प्रकाशन में श्रार्थिक सहायता देकर जो साहित्य स्टॉक में नहीं है उसका पुनः संस्करण निकला कर प्रचार किया जाय।

(४) मण्डल के नियमोपनियम से परिचित होकर उस को सम्य बनाना व इसकी प्रवृत्तियों को सहकार दिलान। ह

यह बात तो निश्चित है कि कामधेनु अमृतमय दूघ आदि देकर हमारा पोषण करती है, हमें सुख देती है एरन्तु वह भी खुराकर मांगती है। यदि हम उसे उचित खुराकर नहीं दें तो वह हमारा पोषण कहाँ तक करेगी। इसी तरह मण्डल को भी आपके आर्थिक एवं अंग सेवा रुपी सहकार की आवश्यकता है। यदि आप पूर्ति करते रहेंगे तो उसके मिष्ट फल आपको प्राप्त होते रहेंगे। मैंने अपनी पित एवं पुत्रों को भी मण्डल के सम्य बनाये हैं तथा अन्य प्रकार से भी शक्य सहकार देता हूँ। इसी प्रकार आप सब बाचकों से मण्डल के सम्य बनने तथा बनाने के लिए में आप से अपील करता हूँ।

स्वदीय.

वाराचन्द् गेलड्रा, मद्रास



# ग्राबरयक निवेदन-

जिन महापुरुषों ने सम्यग्हान श्रीर सम्यक् चारित्र की पूर्णता प्राप्त करके राग-द्वेष तथा मोह श्रादि श्रान्तरिक विकारों को पूर्ण रूप से जीत लिया है, उन महात्माश्रों के प्रवचन ही संसार का वास्तविक कल्याण करने में समर्थ होते हैं। परन्तु उन गहन प्रवचनों को सममना सर्व साधारण के लिए सहज नहीं है। प्रवचनों की सममना सर्व साधारण के लिए सहज नहीं है। प्रवचनों की सुगम व्याख्या करके, उनमें से विशेष उपयोगी और सारमृत तत्त्वों का पृथक्करण करके उन्हें सममाना विशिष्ट विद्वता के साथ कपायों की मंदता की भी श्रोपता रखता है। जिन महापुरुषों को यह दोनों गुण प्राप्त हैं, वही वास्तव में प्रवचनों के सच्च व्याख्याकार हो सकते हैं।

स्थानकवासी (साधुमागीं) जैन समाज के सुप्रसिद्ध श्राचार्य, पूज्यवर्य श्री जवाहरलालजी महाराज ऐसे ही एक सफल ज्याख्याकार थे। पूज्यश्री ने सूत्रकृतांग, ज्याख्याम्ब्रित, उपासकदशांग तथा उत्तराध्ययन श्रादि कई सुत्रों पर विस्तृत ज्याख्या की है, जिसमें से कुछेक ज्याख्यान ही पिछले तेरह वर्ष में मएडल की श्रोर से लिपिवद्ध हो सके हैं।

मण्डल द्वारा लिपिवद्ध कराए हुए व्याख्यानों में से श्री उपासकदशांग सूत्र की व्याख्या का सम्पादन पण्डित शान्तिलालजी वनमाली शेट कर रहे थे। श्रीमर्भगवती स्त्र की व्याख्या सं० १९८८ के देहली चातुर्मास से श्रारम्भ हुई श्रीर सं० १९९२ के रतलाम चातुर्मास तक की गई थी। इन श्रानंक चातुर्मासों में प्रथम शतक की तथा द्वितीय शतक के कुछ ही उद्देशकों की ही व्याख्या हो पाई है। पूट्य श्री को श्रगर सम्पूर्ण व्याख्या भगवती सूत्र पर करने का श्रदकाश मिला होता तो हमारे लिए कितन सर्भाग्य की वात होती। पर ऐसा न हो सका।

श्रीभगवती सूत्र की इस व्याख्या की जनता के लिए उपयोगी पर्व मार्गदरीक समभ कर में ने इसे मासिक रूप में प्रकाशित करने की आजा मग्डल के मोरची-अधिवेशन में प्राप्त की थी। किन्तु ग्राहकों की संख्या पर्याप्त न होने तथा श्रन्य श्रनेक कठिनाइयों के कारण वह विचार उस समय कार्यान्वित न हो सका। दो वर्ष पहले श्रीमान् सेट इन्द्रचन्द्रजी गेलङ्ग की तरफ से श्रीमान सेठ ताराचन्दजी सा॰ गेलड़ा ने मंगडल से प्रस्तुत व्याख्या को उत्तम शैली से सम्पादित करवा कर प्रकाशित करने की प्रेरणा की और साथ ही श्रार्थिक सहायता भी देने की तत्परता दिखलाई। श्री गेलड़ाजी की इस पवित्र प्रेरणा से प्रेरित होकर मगडल ने पं० श्री शोभाचन्द्रजी भारिल्ल, न्यायतीर्थ द्वारा, जो उच केटि के लेखक श्रीर विद्वान् हैं, यह ब्याख्या उत्तम शैली से खुन्दर श्रीर, रोचक भाषा में सम्पादन करवाई है। उसे पाठकों के कर-कमलों में पहुंचाते इए हम अत्यन्त प्रसन्नता है। हमारा यह प्रकाशन फिलहाल प्रथम शतक तक ही परिमित रहेगा।

प्रस्तुत सृत्र के प्रथम शतक की व्याख्या ही इतनी

विस्तृत हो गई है कि फाउन १६ पेजी साइज के करीव डेड़ हजार से भी अधिक पृष्ठों में इसकी समाप्ति होगी। यह ज्याख्या चार भागों में प्रकाशित करने का विचार किया गया है, किन्तु चार भागों में समाप्त न होगी तो पांच करने पड़ेंगे। इन में से प्रथम भाग तो आप की सेवा में करीब छः माह पूर्व प्रेपित कर चूके हैं। यह द्वितीय भाग भी उपस्थित करते हैं। यह व्याख्यान सार संग्रह-पुस्तक माजा का २०वां पुष्प है-इस में चलमाणे चिलए के प्रथम सूत्र (प्रश्त) से प्रारम्भ करके प्रथम शतक के द्वितीय उद्देशक तक समाप्त किया गया है। इस से यह पुस्तक करीव सवा चार सो पृष्ठ की हुई है जो प्रथम भाग से कद में डेड़ी है तथा टाइटल का कागज भी चैसा ही जाड़ा है इससे इसकी कीमत रु० १) के वदले रु० १॥) रखनी पड़ी है। जो पुस्तक को देखते हुए यह कीमत ज्यादा नहीं है।

श्रीभगवतीस्त्र में प्रथम शतक का वर्णन विशेषतः सूदम एवं गहन है। उसे समभने श्रीर समभाने में विद्वानों को भी कठिनाई होती है। ऐसे गहन भावों को सरलतर कर के पूज्य श्री ने जैनसमाज का श्रकथनीय उपकार किया है। श्राचार्य श्री की तत्त्व को स्फुट करती हुई किन्तु गम्भीर, सरस श्रीर रोचक व्याख्या से साधारण वृद्धि वाला भी लाभ उठा सकता है। इससे तथा श्रीमान सेठ इन्द्रचन्द्रजी गेलड़ा की उदारता एवं सेठ ताराचन्द्रजी सा॰ की प्रेरणा से प्रेरित होकर यह विशाल श्रायोजन करने का साहस किया है।

जिस समय इस कार्य को प्रारम्भ करने का विचार किया गया, उस समय महायुद्ध की ज्वाला प्रचएड हो रही थी। कागज श्रादि प्रकाशन के सभी साधनों में वेहद मँहगाई थी। यहां तक कि कागज का मिलना भी कठिन

या। इन कारणों से प्रस्तुत ग्रन्थ पर खर्च श्रधिक हुआ है। किन्तु उक सेठ साहयं ने सम्पादन व्यय के श्रतिरिक्त प्रकाशन में भी श्राधिक सहायता दे कर इसे श्राघे मूल्य में वितरण करवाने की उदारता प्रदर्शित की है। निस्सन्देह श्री गेलड़ाजी की सहायता से ही हम, इस आयोजन में इतनी सरलता से सफल हो सके हैं। श्रतएव हम गेलड़ा वेंधुश्री को श्रन्तः करण से धन्यवाद देते हैं।

हमारी यह भी हार्दिक इच्छा थी कि ऐसे उदारिक्त सज्जन का परिचय देने के लिए उनका फोटो पुस्तक में दिया . जाय । परन्त प्रयक्ष करने पर भी सेठ साहव ने अपना फोटो या ज्लाक भेजने से इन्कार कर दिया है। निष्काम सेवा इसी का नाम है स्वलप दे कर अपना विज्ञापन कराने वालों के लिए सेठ साहव की भावना वोध पाठ देती है।

अन्त में यह प्रकट कर देना भी आवश्यक है कि पूज्य भी के व्याख्यान तो साधुओं की मर्यादायुक्त भाषा में ही होते थे। प्रस्तुत अन्थ के सम्पादन और प्रकाशन में कहीं किसी प्रकार का विषयींस हुआ हो, प्रतिपादन में कोई न्यूनता या अधिकता हुई हो तो उसके लिए सम्पादक और प्रकाशक ही उत्तरदाता हो सकते हैं। सौजन्यपूर्वक जो सज्जन किसी बुटि की और प्यान आकर्षित करेंगे, हम उनके आमारी होंगे और अगले संस्करण में यथोचित्त संशोधन करने का

वालचन्द श्रीश्रीमाल सेकेटरी

हीरालाल नांदेचा

**पदाश्**कः

प्रेसिड्न्ट.

**ाइमी आपही के समान उदार दानी एवं** इकतु ं निक्लें। आपने भी अल्य काल ही में तकरें रूपयों या दः दिया । आपने पूज्य पिताश्री के ह ४४०००)) ह० श्री खे०, स्था० अन एज्युक्सनरू के साइटा को देकर महास में एक हाई स्कूल की न्यापना कारा तथा इसके ऋति कि स्तुल एवं वे कि हारण, हर्द म्हल एवं गोर्डिङ्ग हाउस के भवन-निर्माण में भी हानमें रूपयों का दान दिया। आपही छी छुदा का कल है कि कुचेरा ( माग्वाड़ ) में एक िरोक्षर आपधालय चल रहा है, जहाँ रोगियों की तिःशुल्क चिकित्सा की जाती है। आपने अपने पिता श्री की स्मृति में एक बहुत बड़ा फएड निकला है जिसमें से हमें भी इस ग्रन्थ के रा महत्व तथा प्रकाशनार्थ रूपे दो हजार की सहायता प्राप्त हुई तथा आवश्यकता पड़ने पर अधिक महायना प्राप्त होने की आशा है हम इसके लिये मेठ साहव की कोटिश: धन्यवाद देते हैं आर आशा करत है कि मुविष्य में भी त्रापके द्वारा समाज के कई श्रवस्पक श्रङ्गों की कभी की पूर्ति होगो। ईश्वर त्रापको उत्तरोत्तर समुक्त यशस्त्री एवं ऐरवय सम्पन बनावे हमारी यहा शुभ कामना है।

# श्रीमद्भगकतीसूत्रम् (पञ्चमाङ्गम्)

## द्वितीय भागः

## प्रथम शतकः-प्रथम उद्देशक

प्रश्नोत्तर

---<del>-----</del>

मृल-से एएं भंते! चलमाणे चलिए? उदीरिज्जमाणे उदीरिए? वेइज्जमाणे वेइए? पहिज्जमाणे पहीणे? छिज्जमाणे छिन्ने? भिज्जमाणे भिन्ने? डज्ममाणे डड्ढे? मिज्जमाणे महे ? निज्जरिज्जमाणे निज्जिएणे? (३)

संस्कृत-छाया-तद्नूनं भगवन् ! चलत् चिलतम् ? उदीर्यमाणं उदीरितम् ? वेद्यमानं वेदितम् ? प्रहीयमाणं प्रहीणम् ? छिद्यमानं छिन्म् ? भिद्यमानं भिन्नस् ? दह्यमानं दग्धम् ! भ्रियमाणं मृतम् ? निर्मीर्यमाणं निर्जीर्णम् ? (३)

मूलार्थ-हे भगवन् ! जो चल रहा हो चह चला, जो उदीरा जा रहा हो वह उदीरा गया, जो वेदा जा रहा हो वह वेदा गया. जो नष्ट हो रहा हो वह नष्ट हुआ, जो छिद रहा है वह छिदा, जो भिद रहा है वह भिदा, जो जल रहा है वह जला, जो मर रहा है वह मरा, जो खिर रहा है वह खिरा? इस प्रकार कहा जा सकता है ? (३)

व्याख्या—गीतम स्वामी ने भगवान महावीर से उक्त नौ प्रश्न किये। यहाँ यह प्रश्न हो सकता है कि गौतम स्वामी ने इन प्रश्नों में पहले 'चलमाणे चलिए'? प्रश्न ही क्यों कियां? दूसरा प्रश्न पहले क्यों नहीं किया इस प्रश्न का समाधान यह है।

पुरुपार्थ चार हैं। उनमें मोल पुरुपार्थ मुख्य हैं। जितने भी पुरुषार्थ हैं, वह सब मोल के लिए ही होने चाहिए। श्रीर कोई काम ऐसे पुरुषार्थ का नहीं हैं, जैसे पुरुपार्थ का काम मोल प्राप्त करने का है। श्रतएव सब प्राणियों को उचित है कि वे दूसरे काम छोड़ कर मोल प्राप्ति के काम में लगें।

इस प्रकार मोस प्राप्त करना सव कामों में श्रेष्ठ है। मोस-प्राप्ति एक कार्य है तो उसका कारण भी श्रवश्य होना चाहिए, क्योंकि विना कारण के कार्य नहीं हो सकता। विना कारण के कार्य का होना मान लेने से बड़ी गड़वड़ी मच जायगी। श्रतएव प्राकृतिक नियम के श्रनुसार यही मानमा उचित है कि कारण के होने पर ही कार्य होता है। इस नियम से जब मोस साध्य है तो उसका साधन भी श्रवश्य होना चाहिए।

و المناوقة و ما

मान लीजिए कोई महिला रोटी वनाना चाहती है।
रोटी वनाना साध्य है तो उसके लिए साधनों का होना श्रानिवार्य श्रावश्यक है। चकला, वेलन, श्राटा, श्रिश्न श्रादि रोटी
यनने के साधनों को सामग्री कहते हैं। यह साधन सामग्री
होगी तभी रोटी वनेगी। इसी प्रकार प्रत्येक कार्य में साधन
की श्रावश्यकता है। जैसा मनुष्य का साध्य होगा, वैसा ही
उसे पुरुषार्थ भी करना पड़ता है। उसके श्रनुकूल ही साधन
करने पड़ते हैं।

मोत्त रूप साध्य के लिए सम्यग्दर्शन, सम्यक्ज्ञान श्रीर सम्यक्-चारित्र रूप साधनें। की श्रावश्यकता है। जैसे श्राटा, श्राह्म, श्रादि सामग्री के विना रोटी नहीं वन सकती, उसी प्रकार सम्यग्दर्शन श्रादि सामग्री के विना मोत्त की प्राप्ति नहीं हो सकती। इससे यह सावित होता है कि मोत्त रूप साध्य के साधन सम्यक्-दर्शन, सम्यक्-ज्ञान श्रीर सम्यक्-चारित्र हैं।

साध्य के श्रनुकूल साधन श्रीर साधन के श्रनुसार साध्य होता है। श्रन्य जाति का कारण श्रन्यजातीय कार्य को उत्पन्न नहीं कर सकता। श्रगर किसी को खीर वनानी है तो उसे दूध, शकर श्रीर चावल का उपयोग करना होगा। इसके यदले श्रगर कोई नमक-मिर्च इकट्टा करने वैठ जाय तो खीर नहीं वनेगी। तात्पर्य यह है कि साध्य के श्रनुकूल ही साधन जुटाने चाहिए।

साध्य के श्रनुसार साधन जुटाने के लिए ज्ञान की श्रावश्यकता है। खीर वनाने वाले की जानना चाहिए कि खीर के लिए दूध, राक्कर श्रादि की श्रावश्यकता है श्रीर शाक वनाने वाले को जानना चाहिए कि उसके लिए नमकमिर्च का उपयोग किया जाता है। ऐसा ज्ञान न होने से न
खीर ही ठीक वन सकती है और न तरकारी है। तात्पर्य यह
है कि कार्य करने के लिए कर्त्ता को कारणों का यथावत झान
होना चाहिए। यथावत झान के अभाव में कार्य यथावत नहीं
हो सकता।

यहाँ मोक्त साध्य हैं श्रीर सम्याहान श्रादि उसके साधन हैं। साध्य श्रीर साधन के व्यभिचार को हटाकर, जो इनका जोड़ मिलाने की शिक्ता दे, वह शास्त्र कहलाता है। श्रुच्छे पुरुष इस वात की शिक्ता चाहते हैं कि साध्य (मोक्त) श्रीर साधन (सम्याहान, सम्यादर्शन, सम्यक्-चारित्र) समान मिल जावें। इनमें व्यभिचार न हो। इसलिए श्रुच्छे पुरुष शास्त्रश्रवण की इच्छा रखते हैं।

भगवती-स्त्र शास्त्र है। इस शास्त्र में कार्य-कारण का व्यभिचार न होने देने की शिका दी गई है। साध्य श्रीर साधन में व्यभिचार न श्राने देने के लिए साध्य श्रीर साधन दोनों पर विचार करने की श्रावश्यकता है। श्रगर साध्य की भूलकर दूसरे ही कार्य के लिए साधन जुटाते रहे श्रथवा साधन को भूलकर साध्य दूसरे को ही मानते रहे तो कैसे कार्य होगा? साध्य है खीर श्रीर वना डाली तरकारी। यहाँ साध्य का जान न होने से दूसरे ही कार्य के साधन जुटाये श्रीर उन साधनों से खीर की जगह तरकारी वन गई। मले ही तरकारी श्रच्छी वनी, मगर साध्य वह नहीं थी। साध्य तो खीर थी, जो वनी नहीं। इसी प्रकार साध्य वनाया जाय मोच श्रीर साधन जुटाए जाएँ संसार के, तो सोच कैसे ंमिलेगा ? कारण कार्य में व्याभिचार नहीं होना चाहिए । दोनों ्एक हो जार्वे। इस वात की शिचा देने वाला शास्त्र कहलाता है ।

यहाँ कहा गया है कि ज्ञान, दर्शन श्रौर चारित्र साधन हैं श्रीर मोच साध्य है। इन साधनों के द्वारा मोच को साधा जाय तो कोई गड़वड़ न होगी।

हमारे आतमा की शिक्षयाँ वन्धन में हैं। उन शिक्षयों पर आवरण पड़ा है। उस आवरण को हटाकर आतमा की शिक्षयों को प्रकट कर लेना ही मोच्च है। आतमा में सम्यग्हान, सम्यग्दर्शन और सम्यक्-चारित्र की शिक्ष स्वभावतः विद्य-मान है, लेकिन वह दव रही है। रत्नत्रय की इस शिक्ष में आतमा की अन्य सव शिक्षयों का समावेश हो जाता है ज्यों ज्यों इस शिक्ष का विकास होता है, मोच्च समीप से समीपतर होता चला जाता है।

तात्पर्य यह है कि जो ज्ञान, दर्शन और चारित्र की आराधना करेगा वह मोच की आराधना करेगा और जो मोच की आराधना करेगा वह इन साधनों को अपनावेगा। जैसे खीर को दूध, चावल और शक्कर कहो या दूध, चावल, शक्कर को खीर कहो; एक ही वात है। इसी प्रकार सम्यक्शान-दर्शन-चारित्र की आराधना कहो या मोच की आराधना कहो, दोनों एक ही वात है।

सम्यक् क्षान दर्शन-चोरित्र मोत्त के ही साधन हैं। यह साधन मोत्त को ही सिद्ध करेंगे, श्रौर किसी कार्य को सिद्ध नहीं करेंगे। मोत्त को साधने वाला इन तीनों कारणों को साधेगा श्रौर इन्हीं कारणों से मोत्त संघेगा। मोद्ध को वही जान सकता है जो इन शक्तियों के वन्धन को जानेगा। जो वन्धन को न जानेगा वह मोद्ध को फ्या समसेगा! जो कैद या परतंत्रता को जानेगा वही स्वतंत्रता चाहेगा। ग्राज जो भारतीय परतंत्रता को जानते हैं वहीं स्वतंत्रता को चाहते हैं। जिन्हें परतंत्रता का ही जान नहीं है, वे स्वतंत्रता को नहीं समक्ष सकते। इसी प्रकार जो वन्धन को समसेगा, वहीं मोद्ध को भी समसेगा।

वस्तु दे। प्रकार से जानी जाती है-स्वपन्न से श्रीर विपन्न से। वस्तु के स्वरूप का ज्ञान होना स्वपन्न से जानना है श्रीर उसके प्रतिपन्नी विरोधी वस्तु को जानकर श्रीर फिर उससे व्यावृत्त करके मृल वस्तु को जानना विपन्न से जानना है। इसे विधिमुख से श्रीर निपेधमुख से जानना भी कहा जा सकता है। प्रकाश को जानने के लिए श्रन्धकार को जान लेना भी श्रावश्यक होता है। इसी प्रकार धर्म को जानने के लिए श्रधमें को श्रीर श्रधमें को जानने के लिए धर्म को जान लेना श्रावश्यक है। मोन्न का प्रतिपन्न वन्धन है। वन्धन है, इसी से मोन्न भी है। वन्धन न होता तो मोन्न भी न होता। मोन्न को जानने के लिए वन्धन की जानना पड़ता है।

श्रातमा के साथ कमों का एकमेक हो जाना वन्ध है। जैसे दूध और पानी श्रापस में मिलकर एकमेक हो जाते हैं, उसी प्रकार कमेप्रदेशों का श्रात्मप्रदेशों के साथ एकमेक हो जाना वन्धन है। श्रीर इस कमेवन्ध का नाश हो जाना मोच है। मोच के लिए कमेवन्धन काटना श्रीनवार्य है।

मूल वात यहं है कि गौतम स्वामी ने भगवान् महावीर से जो ना प्रश्न किये हैं, उनमें पहले 'चलमारो चलिए ?' प्रश्न ही क्यों किया ? इस प्रश्न को हल करने से पूर्व हमें यह देखना चाहिए कि कर्म वंघ का नाश क्रमशः होता है या एक साथ ?

प्रत्येक कार्य में कम देखा जाता है। एक सड़े-गले कपड़े को फाड़ने में भी पहले और पीछे के तार टूटने का कम है। कपड़े के तमाम तार एक साथ नहीं टूटते। इस प्रकार संसार में किसी भी कार्य को लीजिए, इसके सम्पन्न होने में कम अवश्य दिखलाई पड़ेगा। जो सूदम दिए से कार्य के कम को समक्त लेगा वह गड़वड़ में नहीं पड़ेगा। जो मनुष्य वारीक नज़र से किसी कार्य के कम को नहीं समकेगा उसका गड़वड़ में पड़ जाना स्वामाविक है।

जैसे अन्यान्य कार्य कम से होते हैं उसी प्रकार कर्मवंघ का नाश भी कम से होता है। इसमें संदेह के लिए अवकाश नहीं होना चाहिए। अब देखना सिर्फ यही है कि कर्मवंघ का नाश किस कम से होता है ?

गांतम खामी ने भगवान् महावीर से 'चलमाणे चिलए' से लगाकर 'निज्ञरिज्ञमाणे निज्ञरिए' तक जो नी प्रश्न किये हैं, उनमें कर्मवंघ के नाश का क्रम सिविष्ट है। यह क्रम 'चलमाणे चिलए' से आरंभ होता है और 'निज्ञरिज्जमाणे निज्जरिए' तक रहता है। इस श्रंतिम क्रम के पश्चात् कर्मवंघ नहीं रहता। कर्मवंघ के नष्ट होने में पहला क्रम 'चलमाणे चिलए' ही है, इसी कारण यह प्रश्न सब से पहले उपस्थित किया गया है।

श्रव यह देखना चाहिए कि कर्मवंघ के नाश का यह कर्म दिखाकर कौन-सी वात समकाई गई है, श्रीर इन पदों दित्पन्न करने में जो काल लगता है, उसके तीन स्थ्ल विभाग किये जा सकते हैं—प्रथम प्रारंभकाल, दूसरा मध्यकाल छोर तीसरा श्रंतिमकाल। श्रगर कपटे के प्रारंभकाल, में उस उत्पन्न हुश्रा न माना जायगा तो मध्यकाल छोर श्रंतिमकाल में उत्पन्न हुश्रा क्यों माना जायगा ? तीनों काल समान है और तीनों कालों में वस्त्र उत्पन्न होता है—किसी एक काल में नहीं। जैसे प्रारंभकाल में कपड़ा चना, उसी प्रकार मध्यकाल में भी शौर उसी प्रकार श्रंतिमकाल में भी। किर क्या कारण है जिससे प्रारंभ श्रोर मध्य के काल में कपड़े की उत्पन्न हुश्रा न मानकर श्रंतिम काल में ही उत्पन्न हुश्रा माना जाय?

प्रारम्भकाल में, एक तार डालने पर कपड़े का एक श्रंश अत्पन्न हुआ है या नहीं ? अगर यह कहा जाय कि एक श्रंश भी उत्पन्न नहीं हुआ, तो इस का अर्थ यह हुआ कि इस प्रकार सारा समय समाप्त हो गया और वस्त्र अत्पन्न नहीं हुआ। क्योंकि जैसे प्रारम्भ काल में उत्पन्न कपड़े के श्रंश को अनुत्पन्न माना जाता है, उसी प्रकार मध्यकाल में भी श्रमुत्पन्न मानना होगा और अन्तिम काल में भी एक श्रंश ही उत्पन्न होता है, इसलिए उस समय में भी वस्त्र का लत्पन्न होना नहीं माना जा सकेगा। ऐसी स्थिति में वस्त्रोत्पादन की सम्पूर्ण किया और सम्पूर्ण समय व्यर्थ हो जायगा। इस दोष से वचने के लिए यह मानना ही अचित है कि श्रारम्भ-काल में भी श्रंशतः वस्त्र की उत्पत्ति हुँई है।

तात्पर्य यह है कि जैसे एक तार पड़ जाने से ही वस्त्र का उत्पन्न होना मानना युक्ति संगत है, उसी प्रकार कमें

की उदय श्रावितका श्रसंख्यात समय वाली होने से. पहले समय में जो कर्म उदय-ग्रावालिका में ग्राने के लिए चले हैं. छन कर्मी की अपेचा उन्हें 'चला' कडा जाता है। अगर ऐसा न माना जायगा तो जो कर्म उदय-श्रावलिका में श्राने के लिये चले हैं. उन कमों की चलन-किया वृथा हो जायगी। श्रोर यदि प्रथम समय में कमों का चलना नहीं माना जायगा तो फिर दूसरे, तीसरे श्रादि समयों में भी उनका चलना नहीं माना जा सकेगा। क्योंकि पहले समय में और पिछले समय में कोई अन्तर नहीं हैं। जैसे पहले समय में फुछ ही कर्म चलते हैं, सव नहीं, उसी प्रकार श्रन्तिम समय में भी कुछ ही कर्म चलते हैं सिय नहीं। (प्योंकि वहुत से कर्म पहले ही चल चुके हैं श्रीर जो थोड़े-से शेप रहे थे, वहीं श्रंतिम समय में चलते हैं ) इस प्रकार सब समय समान हैं। किसी में कोई विशेषता नहीं है। ग्रतः प्रथम समय में ग्रगर 'कर्म चलें ऐसा न माना जाय तो फिर किसी भी समय में उनका चलना न माना जा सकेगां। इसलिए जिस प्रकार श्रांतिम किया से 'कर्म चले' मानते हो, उसी प्रकार प्रथम किया से भी 'कर्म चले' ऐसा मानना चाहिए।

यहाँ यह तर्क किया जा सकता है कि अगर एक तार डालने से वस्त्र उत्पन्न हो जाता है तो फिर दूसरे तार डालने की क्या आवश्यकता है? इसका उत्तर यह है कि अगर आन्तिम तार डालने से ही वस्त्र उत्पन्न हुआ, ऐसा माना जाय तो ( श्रंतिम तार को छोड़कर ) पहले के तमाम तार डालने की क्या आवश्यकता है? उन तारों का डालना निष्फल क्यों न जाय ? असल वात यह है कि एक तार डालना एक समय की किया हुई और दूसरा तार डालना दूसरे समय की किया हुई। पहले समय में पहला तार डाला है श्रौर उससे श्रंशतः वस्त्र उत्पन्त हुआ है, मगर दूसरे समय में दूसरा तार डालना शेप है। लेकिन जो तार डाला है, डसकी क्रिया श्रीर समय निरर्थक तो नहीं गया ? उस समय में उस किया से वस्त्र उत्पन्न तो हुआ ही है।

कर्म की स्थित परिमित है। चाहे वह अन्तर्भुहर्त्त की हो या सत्तर कोड़ाकोड़ी सागरोपम की हो, लेकिन है परिमित ही। परिमित स्थिति वाले कर्म अगर उदय में नहीं श्रावेंगे तो उनका परिमितपन मिट जायगा श्रीर सारी व्यव-स्था भंग हो जायेगी। कर्मस्थिति की मर्यादा है श्रीर उस मर्यादा के अनुसार कर्म उदय आवितका में आते ही हैं। उदय-श्रावलिका में श्राने के लिए सभी कर्म एक साथ नहीं चलते हैं। प्रत्येक समय में उनका कुछ ग्रंश ही चलता हैं। प्रथम समय में जो कर्मांश चला है, उसकी श्रपेचा कर्म की 'चला' न माना जायगा तो प्रथम समय की किया श्रीर वह समय व्यर्थ होगा। श्रतएव चलमान कर्म को चलित मानना ही उचित है। इसके सिवाय जो कर्मदल प्रारम्भ में उदय ग्राव-लिका के लिए चला है, वह श्रन्त में फिर चलता नहीं है। श्रतएव इस समय यह कर्माश चला है श्रोर इस समय यह कर्मांश चला है ऐसा मानने से ही कर्मों के चलने का कम रह सकता है। एक अर्भदल, दूसरे कर्मदल से स्वतंत्र होकर चलता है। अतएव प्रथम समय में जो कर्मदल चला है, उसके श्राधार पर 'चला' मानना युक्तिसंगत है।

यह पहला प्रश्न श्रीर इसके सम्बन्ध का समाधान हुआ। दूसरा प्रश्न यह है कि—

## ं उदीरिज्जमाणे उदीरिए ?

अर्थात्-जो उदीरा जा रहा है वह उदीर्ण हुआ ?

कर्म दो प्रकार से उदय में आते हैं। कोई कर्म अपनी स्थिति परिपन्व होने पर उदय में आता है और कोई कर्म उदीरणा से। किसी विशेष काल में उदय होने योग्य कर्म को, जीव अपने अध्यवसाय विशेष से, स्थिति का परिपाक होने से पूर्व ही, उदयाविलका में खींच लाता है। इस प्रकार नियत समय से पहले ही प्रयत्न विशेष से किसी कर्म का उदय-आविलका में आ जाना 'उदीरणा' है। कर्म की उदीरणा में भी असंख्यात समय लगते हैं। परन्तु पहले समय में उदीरणा होने लगी तो 'उदीर्ण हुआ' कहना चाहिए। ऐसा न कहा जाय तो वही सव गड़वड़ी होगी, जिसका उसेख 'चलमाणे चलिए' के सम्यन्ध में किया जा चुका है।

कई लोग कहते हैं कि कर्म जिस रूप में वँघे है, उसी रूप में भोगने पड़ते हैं। दूसरी तरह से उनका नाश नहीं हो सकता। लेकिन, ऐसा मान लेने पर तप श्रादि कियाएँ व्यर्थ हो जाएँगी। जब तप करने पर भी कर्म उदय में श्रावेगा श्रीर तप न करने पर भी उदय में श्रावेगा, तो फिर तप करने से क्या लाभ है? श्रतएव यह कथन समीचीन नहीं है कि कर्म का नाश दूसरे प्रकार से नहीं हो सकता। स्थित परिपक्व होने पर कर्म का उदय होना श्रीर हाय-हाय करके उन्हें भोगना यह तो श्रनादिकाल से चला श्रा रहा है। लेकिन कर्मों की उदिरणा करके उन्हें उदय-श्राविका में ले श्राने से फिर कर्म नहीं वँघते।

कुछ लोगों को यह भ्रम है कि-श्रहमा श्रीर कर्म का संवंध श्रनादि काल का है। श्रनादिकालीन होने से वह श्रनंत काल तक रहना चाहिए। इस प्रकार कर्मों का नाग हो ही नहीं सकता। यह छिछोरों की वात है। शानी जनों ने इस विषय में सत्य वस्तु-तत्त्व प्रकट किया है। शानियों का कथन है कि कर्म श्रीर श्रात्मा का संबंध प्रवाह की श्रपेचा श्रनादि होने पर भी व्यक्ति की श्रपेचा सादि है। श्रर्थात् प्रत्येक कर्म किसी न किसी समय श्रात्मा में वँधता है, श्रतएव सभी कर्म सादि हैं, फिर भी कर्म-सामान्य की परम्परा सदैव चालू है, इस हाष्टे से वह श्रनादि हैं।

प्रवाह या परम्परा किसे कहते हैं शान लीजिए, श्राप यमुना के किनारे खड़े होकर उसकी घारा देख रहे हैं। धारा देखकर श्राप साधारणतया यह समभते हैं कि वह एक सी है इसमें वही पहलेवाला पानी है लेकिन वाब ऐसी नहीं है। घारा का जल प्रतिक्षण श्रागे-श्रागे वढ़ता जाता है। एक मिनिट पहले जो जल श्रापने देखा था, वह चला गया है श्रीर उसकी जगह दूसरा नया जल श्रा पहुँचा है। इस प्रकार पहले वाले जल का स्थान दूसरा जल श्रहण करता चलता है। इसी कारण घारा टूटती नज़र नहीं श्राती श्रीर ऐसा जान पड़ता है मानों वहीं जल मौजूद है। लेकिन जसे पानी ऊपर से श्रीर न श्राता हो तो धारा खंडित हो जायगी उसी प्रकार नये कर्म न श्रावे तो कर्मों की परम्परा भी विच्छिन्न हो जायगी, तात्पर्य यह है कि प्रतिक्षण श्रपूर्व-श्रपूर्व कर्म श्राते रहते हैं, श्रीर इस प्रकार का कर्म प्रवाह श्रनादिकाल से चल रहा है।

हाँ, तो कर्म, स्थित पूर्ण होने पर भी उदय आवितका में आते हैं और उदीरणा से भी आते हैं। मान लीजिए आपको किसी का ऋण चुकाना है। आप दो तरह से ऋण चुका सकते हैं। एक तो आप नियत समय आने पर ही कर्ज़ अदा करें, दूसरे नियत समय से पहले ही अदा कर दें। नियत समय पर कर्ज़ चुकाने में कोई विशेषता नहीं हुई; मगर समय से पहले ही चुकाने में गौरव है और आनन्द है। इसी प्रकार कर्म, एक तो उदय की स्थिति पर भोगे जाते हैं और दूसरे स्थित के पूर्व ही उदीरणा करके चय किये जाते हैं।

शास्त्रकारों का कथन है कि-समय पर कर्म भोगोगे. इसमें क्या विशेषता होगी ? समय से पहल ही, उदय-श्राव-लिका में लाकर उनका चय वया नहीं कर देते ? कमीं के नाश होने के इन दोनों तरीकों में पर्याप्त अन्तर है। जो कर्म करोड़ों भव करने पर भी नहीं छूटते, वे कर्म धर्माग्नि, ध्यानाग्नि श्रीर तप की श्रिप्ति में पक च्ला भर में अस्म किये जा सकते हैं। उदाहरण के लिए प्रदेशी राजा की देखिए। उसने ऐसे घोर कर्म वाँधे थे कि एक एक नरक में अनेक-अनेक वार जाने पर भी सव कर्म पूरे न भोगे जावें । उसने निर्देयता से आणियों की हिंसा की थी। वह अपने मत की परीचा के लिए चोरों को कोठी में वंद कर देता था श्रौर कोठी को चारों श्रौर से ऐसी सूँद देताथा कि कहीं हवा का प्रवेश न हो सके। वह मानता था कि जीव श्रीर काय एक है, श्रलग नहीं। इसी चात को देखने के लिए वह ऐसा करता था। श्रगर जीव श्रौर शरीर खलग-खलग होंगे तो चोर के मरने पर भी जीव दिखाई देगा। केष्टी एकदम वंद है तो जीव निकलकर जायगा कहाँ ? कई दिनों याद वह चोर को कोठी से वाहर निकालता। चोर मरा हुआ मिलता । राजा प्रदेशी कहता देखी, काय के श्रतिरिक्ष श्रात्मा श्रलग नहीं है । यहां श्रकेला शरीर ही दिखाई देरहा है ।

कभी-कभी प्रदेशी राजा किसी चोर को चीर डालता श्रीर उसके दुकड़े दुकड़े करके श्रात्मा को देखता था। जब श्रात्मा दिखाई न देता तो श्रपने मत का समर्थन हुआ समभता श्रीर कहता कि शरीर से श्रलग श्रात्मा नहीं है। तात्पर्य यह कि प्रदेशी राजा घोर हिंसक था श्रीर महान् पाप करता था।

जो श्रात्मा श्रज्ञान श्रवस्था में घोर पाप करता है, ज्ञान होने पर वहीं किस प्रकार ऊँचा उठ जाता है, इसके लिए प्रदेशी का उदाहरण मौजूद है।

घन घन केशी सामजी, सारचा प्रदेशी ना काम जी।

केशी श्रमण ने प्रदेशी राजा को समसाया, तय वह जीव श्रीर शरीर को श्रलग श्रलग मानने लगा। पहले वहीं प्रदेशी, लोगों की श्राजीविका छीन लेता था श्रीर साधु सन्तों के प्राण लेने में संकोच नहीं करता था। चित नामक प्रधान ने केशी स्वामी से प्रार्थना की कि—'महात्मन्!श्राप सिताम्विका नगरी में पदार्पण कीजिये। वहां श्रतीय उपकार होने की संभावना है। वहां के लोग वड़े धर्मात्मा हैं। वे वहुत प्रेम से श्रापका उपदेश सुनेंगे। तव केशी श्रमण ने उत्तर दिया—हे चित्त! एक सुन्दर वगीचा है। उसमें तरह तरह के फल लगे हैं। श्रत्यन्त श्रानन्द दायक वह वगीचा है। वताश्रो, ऐसे उद्यान में पन्नी श्राना चाहेगा कि नहीं? चित - 'क्यों नहीं महाराज ! श्रवश्य श्रामा चोहेगा ।
केशी श्र०— 'लेकिन उस उद्यान में एक पारधी, घनुष
चढ़ाकर पित्रयों को मार डालेन के लिए उद्यत खड़ा है । ऐसी
दशा में वहां कोई पत्ती जायगा' ?

**चित-श्रपेन प्राण् गँवाने कीन जायगा** ?

के. श्र.-इसी प्रकार सिताम्विका नगरी बद्यान की भाँति सुन्द्र है, किन्तु वहाँ का राजा प्रदेशी हम साधुओं के लिए पारधी के समान है। वह साधुओं के प्राण लिए विना नहीं मानता। वह अपने छझान से साधुओं को छनर्थ-की जड़ समभता है। ऐसी दशा में, तुम्ही वताखो, हमारा वहाँ जाना उचित होगा?

चित-भगवन्, श्रापको राजा से क्या प्रये।जन ? उपदेश तो वहाँ की जनता सुनेगी।

चित की वात सुनकर फेशी श्रमण ने से।चा-श्राखिर चित वहाँ का प्रधान है। इसका श्राग्रह है तो जाने में क्या हानि है ? सम्भव हे राजा भी सुधर जाय। परीपह श्रीर अपसर्ग शाउँगे तो हमारा लाभ ही होगा-कर्मी की विशेष निर्जरा होगी।

इस प्रकार विचार कर केशी श्रमण ने सितम्बिका जाने की स्वीकृति दे दी श्रीर वहाँ पथार भी गये। चित प्रधान घोड़े फिराने के वहाने प्रदेशी राजा को उनके पास ले श्राया। केशी श्रमण ने राजा को उपदेश दिया। उपदेश से प्रभावित हो राजा ने श्रावक के वारह जत धारण किये। जर्व राजा जाने लगा तो केशी स्वामी ने उसने फहा-'राजन्' श्रव तुम रमिएक हुए हो; मगर हमारे चले जाने पर फिर श्ररमिएक न वन जाना।

राजा ने उत्तर दिया-नहीं महाराज! मेरे नेत्र आपने खोल दिये हैं। अब देखते हुए गड्ढे में नहीं निहेंगा। विक्ति अपने राज्य के सात हजार आमों के चार भाग आपके सामने ही किये देता हूँ। एक हिस्सा राज्य-भएडार के लिए, दूसरा अन्तः पुर के लिए, तीसरा राज्य की रचा के लिए और चौथे हिस्से से अमणों-माहणों के लिए एवं भिखारियों के लिए देता हुआ तथा अपने वतों का पालन करता हुआ विचहाँगा।

मित्रो ! राजा प्रदेशों एक दित दूसरों के हाथ का ग्रास छीन लेता था, श्रव छीनता नहीं वरन देता है। क्या उसके यह दोनों कार्य वरावर हैं ? श्रगर कोई जैनदर्शन के नाम पर इन दोनों कार्यों को समान वतलाकर एकान्त पाप कहता है तो उस क्या कहना चाहिए !

तात्पर्य यह है कि राजा प्रदेशों ने घोर पाप करके कमों का वंध किया था। कथा में उल्लेख है कि उसने वेले-वेले पारणा किया और शास्त्र में कहा है कि उसने समभाव घारण किया। इस प्रकार प्रदेशों ने अपने इन कमों का नाश कर दिया।

राजा प्रदेशी ने हतीं सूरीकन्ता नार। इष्टकान्त वल्लभ धर्मी सरे, शास्तर में श्रिधकार। निज स्वारथ वश पापिमी सरे, मार्यी निज भर्तार। राजा प्रदेशी की सूरीकान्ता नाम की रानी थी। राजा को वह वहुत प्यारी थी। राजा ने जब केशी श्रमण के वारह वत घारण कर लिए श्रीर वह धर्मात्मा वन गया, तब सूरी-कान्ता ने सोचा—'राजा, धर्म के ढोंग में पड़ा रहता है। विषय-भोग का श्रानन्द विगड़ गया है। इसे मरवा कर धौर कुँवर को राजिसहासन पर विठलाकर राजमाता होने का नवीन सुख क्यों न भोगा जाय?

इस प्रकार दुए संकल्य करके रानी ने अपने पुत्र सूरी कान्त को वुलवाया। रानी ने उससे कहा—वेटा, तुम्हारा पिता ढाँगियाँ के चक्कर में पड़कर राज्य को मटियामेट किये देता है। थोड़े दिनों में ही सफाया हो जायगा, तब तुम क्या करोगे श्रितप्व अपने भविष्य को देखों और श्रपना भला चाहते हो तो राजा को इस संसार से उठादे। में तुम्हें राजा वनाऊँगी।

राजकुमार को श्रापनी माता के वचन ज़हर से लगे। जिसने पिता की मारने से इन्कार कर दिया। मन ही मन सोचा तुम मेरे देव-गुक्त के समान पिता को मार डालने को कहती हो! तुम माता हो, तुमसे क्या कहूँ १ कोई दूसरा होता तो इस वात का ऐसा मज़ा चखाता कि वह भी याद रखता।

राजकुमार के चले जाने पर रानी ने सोचा यह वहुत बुरा हुआ। मुँह से वात भी निकल गई श्रोर काम भी सिद्ध न हुआ। कहीं राजकुमार ने यह वात प्रकट करदी तो घोर श्रनर्थ होगा। मैं कहीं की नहीं रहुँगी। श्रतएव वात फूटने से पहले ही राजा को मार डालना श्रेयस्कार है। ऐसा भीपण संकल्प करके रानी पोपघशाला में, अईँ राजा मौजूद था, श्राई, उसने राजा के प्रति प्रेम प्रदर्शित करते हुए कहा—श्राप तो वस, यहीं के हो गये हैं ? किस श्रपराध के कारण सुसे भुला दिया है ? श्रापके लिए तो श्रीर रानियाँ भी हो सकती हैं, मगर मेरे लिए श्रापके सिवाय श्रीर कौन है ? श्रतपव श्राज कृपा करके मेरे ही महल में प्रधारिये श्रीर वहीं भोजन कीजिए।

राजा ने सोचा—स्त्री-सुलभ पित भक्ति से प्रेरित हो। कर रानी उलाहना और निमंत्रण दे रही है। उसने रानी के महल में भोजन करना स्वीकार किया। रानी अपने महल में लौट आई। इसने राजा के लिए विपीमिश्रित भोजन वनाया। जल में भी विप मिलाया और आसन आदि पर भी विप का छिटकाव किया। इस प्रकार विष ही विप फेलाकर रानी ने राजा को भोजन करने के लिए वैठाया और राजा के सन्मुख विषमिश्रित भोजन पानी रख दिया। रानी पितभिक्त का दिखावा करने के लिए खड़ी होकर पंखा भलने लगी। ज्यों ही राजा ने भोजन आरंभ किया, उसे माल्म हो गया कि भोजन में विश्व का मिश्रण किया गया है। वह सुपचाप उटकर पौपधशाला में आ गया।

राजा किस प्रकार श्रपने कमों की उदीरणा करता है, यह ध्यान देने की बात है। इसे ध्यान से सुनिये और विचार कीजिए।

पौपघशाला में आकर राजा विचारने लगा—रानी ने गुक्षे ज़हर नहीं दिया है। मैंने रानी के साथ जो विपयभोग किया है, यह ज़हर उसी के प्रताप से आया है। यद्यपि प्रदेशी राजा चढ़े हुए जहर को उतार सकता था श्रीर रानी को दंड भी दे सकता था, लेकिन जिन्हें कर्म की उदीरणा करनी होती है, वे दूसरे की युराइयों का हिसाव नहीं लगाते।

राजा प्रदेशी सोचने लगा—हे ग्रात्मन ! यह विष तुभे नहीं मिला है; किन्तु तरे कर्म को मिला है। तू ने जो प्रगाढ़ कर्म वांधे हैं; उन्हें नए करने के लिए इस ज़हर की जरूरत थी। मैंने जीव और शरोर को अलग-अलग समस लिया है। यह स्पष्ट हो रहा है कि यह ज़हर आत्मा पर नहीं, शरीर पर अपना असर कर रहा है। आत्मा तो वह है कि—

नैनं छिन्दन्ति शस्त्राणि, नैनं दहति पावकः । नैनं क्लेदयन्त्यापो, न शोपयति मारुतः॥ अच्छेद्योऽयमदाद्योऽयमक्लेद्योऽशोष्य एव च। नित्यः सर्वगतः स्थाणुरचलोऽयं सनातनः॥

अर्थीत् आत्मा को शस्त्र काट नहीं सकते, अग्नि जला नहीं सकती । आत्मा छिदने योग्य नहीं है, सड़ने-गलने योग्य नहीं है, सूखने योग्य नहीं है। वह नित्य है, प्रत्येक शरीर में रहता है, स्थायी है, अचल है और सनातन है।

राजा प्रदेशी सोचता है-हे श्रातमा ! यह विष तुभे मार नहीं सकता, यह तेरे कर्मी को ही काट रहा है । इस लिए चिन्ता न कर। तू वैठा वैठा तमाशा देख।

मित्रों ! इसका नाम प्रशस्त परिणाम है । इसी से कर्मों की उदीरणा होती है । ऐसा परिणाम उदित होने पर

कमों की ऐसी दशा होती है, जैसे उन्हें ज़हर ही दे दिया गया हो।

राजा ने फिर सोचा—िश्रये ! त् ने खूब किया। मेरे कमों को श्रव्छा ज़हर दिया। त् ने मेरी वड़ी सहायता की। ऐसा न करती तो मुक्त में उत्तम भावना न श्राती। पतिवता के नियमों का पालन त् ने ही किया है।

राजा ने प्रमार्जन, प्रतिलेखन तथा ग्रालोचना ग्रादि करके श्ररिहंत-सिद्ध भगवान् की साली से संथारा घारण कर लिया।

हधर रानी के हृदय में अनेक संकल्प-विकल्प रठने लगे। उसने सोचा 'ऐसा न हो कि राजा जीवित रह जाए अगर ऐसा हुआ तो भारी विपदा में पड़ना पड़ेगा। अतएव इस नाटक की पूर्णाहुति करना ही उचित है।' इस प्रकार सोचकर वह राजा के पास दौड़ी आई और प्रेम दिखलाती हुई कहने लगी मैं ने सुना, आपको कुछ तकलीफ हो गई है!

राजा ने, रानी से कुछ भी नहीं कहा। यह खुपचाप अपने आत्मिचन्तन में निमम्न रहा। संसार का असली स्व-रूप उसके सामने नाचने लगा। तय रानी ने राजा का सिर अपनी गोद में ले लिया। और अपने सिर के लम्बे-लम्बे वालों से उसका सिर हँक लिया। इस प्रकार तसही करके और चारों और निगाह फरकर उसने राजा का गला द्वीच दिया।

रानी ने जब अपने पात का-राजा का गला द्वाया तो बह सोचने लगा-रानी मेरा गला नहीं दवा रही है, मेरे शेष कर्मी का नाश कर रही है। राजा प्रदेशी ने इस प्रकार कर्मों की उद्दीरणा की। इस उदीरणा के प्रताप से, वह स्याभ विमान में देव हुआ। उदीरणा ने उसे नरक का अतिथि होने से पचा लिया और स्वर्ग सुख का अधिकारी बनाया। राजा प्रदेशी ने अल्पकालीन समाधिभाव से ही अपना बेढ़ा पार कर लिया। अगर वह दूसरे का हिसाव करने बैठता तो ऐसा न होता।

तात्पर्य यह है कि राजा प्रदेशी ने उदीरणा के प्रताप से न जाने कितने भवा का पाप चय करके आत्मा को हल्का चना लिया। इस प्रकार उदीरणा के द्वारा करोड़ों भवों में भोगने योग्य कर्म चण भर में ही नष्ट किये जा सकते हैं। दूसरा प्रश्न इसी उदीरणा के संबंध में है।

गौतम स्वामी ने तीसरा प्रश्न किया-

# वेइज्जमाणे वेइए ?

श्रयीत् जो वेदा जा रहा है वह वेदा गया ?

श्रात्मा को सुख-दुःख होना, यही कर्म वेदना है। जव कर्म की स्थित पूर्ण हो जाती है तव वे उदय-श्रावितका में श्रात हैं। मान लीजिए किसी ने तीस कोड़ा कोड़ी सागरोपम की स्थित बाल कर्म वांघे। जब तक वह स्थिति-काल पूर्ण न हो जायगा, तव तक वह कर्म फल नहीं देंगें– सत्ता में विद्यमान रहेंगे। जब यह काल पूर्ण हो जायगा तब कर्म उदय-श्रावितका में श्रावेंगे। उदय-श्रावितका में श्राये हुए कर्मों के फल को भोगना निर्जरा कहलाता है, वयांकि फल भोग के पश्चात् कर्म खिर जाते हैं। जब तक कर्मों की निर्जरा नहीं होती तभी तक कर्म भोगने पड़ते हैं श्रीर जब तक कर्म भोगने पड़ते हैं तभी तक वेदना है। जब तक कर्म उदय श्रावितका में नहीं श्राये थे तब तक वेदना नहीं थी श्रीर जब कर्म की निर्जरा हो जाती है तब भी उस कर्म की वेदना नहीं होगी। जब कर्म श्रपनी प्रकृति के श्रमुसार सुख या दुःख देंगे वह वेदना काल कहलाएगा। श्र्यात् कर्म के फल स्वरूप दुःख या सुख का श्रमुभव होना बेदना है।

कर्म-वेदना दो प्रकार से होती है—(१) स्थित के चय से और (२) उदीरणा से। यद्यपि वेदना दोनों तरह से होती है तथापि जसे समय पर कर्ज़ चुकाने में और समय से पहेल ही महाजन को युलाकर कर्ज़ चुकाने में अन्तर होता है, ऐसा ही अन्तर स्थिति के चय होने पर कर्म भोगने में और उदीरणा करके कर्म भोगने में है। यद्यपि दोनों अवस्थाओं में कर्ज़ चुकाना पड़ता है, लेकिन वुलाकर चुकाने में जिस प्रसन्नता से कर्ज़ चुकाया जाता है उस प्रसन्नता से समय पूरा होने पर तकाज़ा होने पर नहीं चुकाया जाता । यही वात दोनों प्रकार के कर्मभोग में भी है।

वेदना किस प्रकार थोगी जाती है, इत्यादि विचार वहुत लम्वा है और विस्तृत विवेचन की अपना रखता है। अतएव यहाँ उसका विचार नहीं किया जाता।

यद्यपि वेदना के समय असंख्यात हैं, लेकिन एक ही समय में जो वेदना होने लगा उसे 'वेदना हुई 'ऐसा मानना चाहिए।

गौतम स्वामी का चौथा प्रश्न है:--

# पाहिज्जमाणे पहीणे ?

त्रधीत्-जो गिरता है-पतित होता है, वह गिरा, पतित हुआ, ऐसा मानना चाहिए !

श्रात्मप्रदेशों के साथ जो कमें एकमेक होगये हैं, उन्हें गिराना-हटाना 'प्रहाण' कहलाता है। श्रात्म-प्रदेशों से कमें की गिराने में भी श्रसंख्य समय लगते हैं। एरन्तु पहले समय में जो कमें गिर रहे हैं, उनके लिए 'गिर' यह कहा जा सकता है ? पहले प्रश्न में जिन युक्तियों का उन्नेख किया गया है, वहीं युक्तियाँ प्रत्येक प्रश्न के संबंध में लागू होती हैं। उनका संबंध सब के साथ जोड़ लेना चाहिए।

गौतम स्वामी का पाँचवाँ प्रश्न है:-

# छिज्जमाणे छिन्ने ?

श्रायात्—जो छेदा जा रहा है वह छिदा, ऐसा कहा जा सकता है? 'छिज्जमाणे का श्रार्थ है वर्तमान काल में जिसका छेदन किया जा रहा है। कम की दीर्घ काल की स्थित को श्राटपकाल की स्थिति में कर लेना, छेदन करना कहलाता है। यद्यपि कम वही है, लेकिन बसकी स्थिति को कम कर लेना 'छेदन' है। उदाहरणार्थ—एक मनुष्य वारह वर्ष के लिए जेल गया। लेकिन राजा के यहाँ पुत्र-जन्म होने से था कोई श्रच्छा काम करने से केद की मियाद घटा भी दी जाती है। इसी अकार कम की स्थिति चहुत है, लेकिन श्रापवर्त्तना नामक करण द्वारा कम की स्थिति चहुत है, लेकिन श्रपवर्त्तना नामक करण द्वारा कम की स्थिति को कम कर लेना उसका छेदन करना कहलाता है।

अपकरण, उपायं या साधन को करण कहते हैं। अनु-योगद्वार सूत्र में करण के दो भेद वतलाए गये हैं। पहला भेद है उपकर्म अर्थात् वस्तु को ज्यादा बना लेना। दूसरा भेद बस्तु बिनाश है यानी बहुत दिन टिकने वाली चीज़ को विगाड़ देना या कम कर देना। तात्पर्य यह है कि जिस करण के द्वारा बहुत दिन टिकने वाली बस्तु विगाड़ दी जाती है-कम कर दी जाती है, वह बस्तुविनाशकरण है और जिसके द्वारा वस्तु ज्यादा बनाई जाती है वह उपकर्म-करण कह-लाता है।

करण के प्रकारान्तर से दो भेद हैं-(१) उद्घर्तनाकरण श्रौर (२) श्रपवर्त्तनाकरण। इनमें से श्रपवर्त्तनाकरण के द्वारा कर्म की स्थित कम की जाती है। इस करण द्वारा स्थिति का कम हो जाना ही कर्म का छेदन करना कहलाता है।

अपवर्त्तना करण द्वारा होने वाली कर्म-छेदन की इस किया में भी असंख्यात समय लगते हैं, मगर जो छीज रहे हैं उन्हें 'छीजे' कहना चाहिए। अर्थात् छिद्यमान को छिन्न कहना चाहिए।

गौतम स्वाभी का छठा प्रश्न है:-

# भिज्जमाणे भिराणे ?

त्रश्रीत्-जो भेदा जा रहा है वह भेदा गया, ऐसा कहना चाहिए?

शुभ कर्म को श्रश्न कर में श्रोर श्रश्नभ को शुभ कर में पिरिएत करना कर्म का भेदन करना कहलाता है। जैसे कचा श्राम खाद में खट्टा होता है, मगर उसे ठीक तरह रखकर एका लिया जाय तो मीठा हो जाता है। श्राम में यह मिठास कहीं याहर से नहीं श्राती यह श्राम का 'भियमान' होना है। इसी श्राम को ज्यादा देर तक द्या रक्खा जाय तो वह सड़ जाता है। जैसे श्राम में नाना श्रवस्थाएँ उत्पन्न होती हैं, उसी प्रकार कर्म में भी श्रनेक श्रवस्थाएँ उत्पन्न श्रोर विनष्ट होती रहती हैं। मान लीजिए किसी जीव ने श्रम कर्मों का वंघ किया, लेकिन याद में ऐसा कुछ हो गया कि वे श्रम कर्म श्रग्नम हो गये। इसी प्रकार श्रग्नम कर्म, उपकरण द्वारा श्रम हो गये। ऐसा होना कर्म का भिद्यमान होना कहलाता है। तात्पर्य यह है कि बुरे का श्रच्छा हो जाना श्रीर श्रच्छे का बुरा हो जाना भेदन करना कहलाता है।

वँघे हुए कमों में तीन प्रकार से भेदन होता है रसघात स्थिति चात श्रीर प्रदेशघात। तीव रस को मंद रस, मंद रस को तीव रस रूप परिएत करना, श्रहपकालीन स्थिति को दीर्घकालीन करना श्रीर दीर्घकालीन स्थित को श्रहपकालीन करना, यहुत प्रदेशों को श्रहप प्रदेश रूप श्रीर श्रहप प्रदेशों को वहुत प्रदेश रूप में परिशत करना, यह सव कमों का भिद्यमान होना है। यह भेदन रस, प्रदेश श्रीर स्थिति तीनों में होता है।

कर्म में यह परिवर्त्तन कैसे हो सकता है ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि जैसे राजा प्रदेशी का हुआ था और जैसे कुएडरीक तथा पुरुडरीक का हुआ था। प्रदेशी का वृत्ता-न्त वतलाया जा चुका है। कुएडरीक ने हजार वर्ष तक तपस्या करके शुभ कर्म उत्पन्न किये थे। लेकिन तीन दिन के पाप ले वे शुभ कर्म भिद्यमान हो कर श्रशुभ हो गये। मगर उसी के भाई पुरुडरीक ने हजार वर्ष तक राज्य करके जो श्रशुभ कर्म वाँधे थे, वे तीन दिन की तपस्या ले शुभ कर्म के रूप में परिस्त हो गये। करस की विशेषता, कर्म में इस प्रकार की विशेषता उत्पन्न कर देती है। यह शुभ या श्रशुभ विशेषता उत्पन्न होना कर्म का भिद्यमान होना कहा जाता है। कर्मभेदन की इस किया में असंख्यात समय लगते हैं, मगर प्रथम समय में जो भिद्यमान हो रहा है, उसे 'भेदा गया' कहना चाहिए।

गौतम स्वामी का सातवाँ प्रश्न है:-

## डज्भमाणे डड्हे ?

अर्थीत् जो जलता है वह जला, ऐसा कहना चाहिए?

कर्म कर्पा काष्ठ को ध्यान क्ष्मा श्रिप्त से जलाकर उसका

क्ष्मान्तर कर देना-श्रक्म क्ष्म परिणत कर देना, दग्ध कर
देना कहलाता है। जैसे लकड़ी श्रीन से जलकर राख क्ष्म में

परिणत हो जाती है, उसी प्रकार श्रात्मा के साथ जो कर्म

परमाणु लगे हुए हैं श्रीर सुख-दुख देने वाल कर्म कहलाते हैं,

एन्हें ध्यान क्ष्मी प्रस्वित श्रीन से फिर पुद्गल क्ष्म यना
देना, श्रर्थात् उन्हें श्रक्मी के क्ष्म में पहुँचा देना दग्ध करना
कहा जाता है।

ध्यान की श्राग्ति से भस्म किये हुए कर्म फिर भोगने नहीं पड़ते। ध्यान-श्राग्ति से भस्म हुए कर्म, कर्म ही नहीं रहते, श्रकम रूप पुद्गल वन जाते हैं। घ्यान रूपी श्राग्न से कर्म को श्रक्षमें रूप परिएत करने में-दग्ध करने में श्रन्तर्मुहूर्त्त काल लगता है। इतने ही समय में घ्यान के परम प्रभाव से कर्म भरम हो जाते हैं। मगर इस श्रन्तर्मुहूर्त्त काल में भी श्रसंख्यात समय होते हैं। इन श्रसंख्यात समयों में से पहले समय में जब कर्म दग्ध होने लगते हैं, तो उन्हें दग्ध हुए कहना चाहिए।

गौतम स्वामी का श्राठवाँ प्रश्न है:-

## मिज्जमाणे मेडे ?

युर्गत् — जो मर रहा है वह मरा, ऐसा कहना चाहिए?

पूर्व वद्ध आयु कर्म से रिहत होना मरना कहलाता है।

मरने का अर्थ आतमा का नाश हो जाना नहीं है। आतमा

आयु कर्म के साथ शरीर में रहकर चेप्टा करता है। जव

आतमा आयु कर्म से रिहत हो जाता है, आयु कर्म के साथ

नहीं रहता है तव चेप्टा बन्द हो जाती है और आतमा मोच

प्राप्त कर लेता है। इस प्रकार आयु के पुद्गलों का नाश हो

जाना मरण है। यद्यापे आयु के पुद्गलों का नाश असंख्यात

समय में होता है, फिरभी उनमें असंख्यात समयों में से प्रथम

समय में भी 'मरा' कहा जा सकता है। शास्त्र का कथन है

कि एक समय के जन्मे हुए वालक का भी आवीचि मरण हो

रहा है। आवीचि मरण के द्वारा प्रत्येक प्राणी प्रति-समय

मृत्यु को प्राप्त होता है। इस प्रकार यद्यपि मरने में असंख्यात

समय लगते हैं, तथापि जो मरने लगा है, उसे मरा कहना

चाहिए।

कल्पना कीजिए, गर्म पानी का एक हंडा चूले पर से हतारकर नींचे रवखा है। यह गर्म पानी प्रतिक्तण ठंडा होता है, लेकिन छूने वाले की प्रथम क्तण में नहीं मालूम होता। कि यह ठंडा हो रहा है। मगर प्रथम क्तण में उसका कुछ ठंडा होना निश्चित है। श्रगर प्रथम क्तण में वह जरा भी ठंडा न हो तो। किर कभी ठंडा न होगा-ज्यों का त्यों गर्म वना रहेगा। श्रतएव यह मानना चाहिए कि पानी एक एक क्रण में ठंडा हो रहा है। भले ही प्रतिक्तण का ठंडा होना किसी को प्रत्यक्त इति न हो मगर उसके ठंडे होने में शंका की श्रवकाश नहीं है।

ठीक यही वात मृत्यु के संवंध में है। जीव ने जितने श्रायुकर्म के दालक वांधे हैं, उनमें से थोड़े-थोड़े प्रतिच्रण उदय में श्राकर चीण हो जाते हैं श्रीर श्रायुकर्म के दालकों का चीण होना ही मृत्यु कहलता है। श्रगर यह कहा गया जिस समय समस्त श्रायुक्तमें के दालक चीण हो जाते हैं, उसी समय मृत्यु होती है, तो यह कथन ठीक नहीं; क्योंकि समस्त श्रायुक्तमें के दालक किसी भी समय चीण नहीं होते। श्रीतम समय में वही श्रायु के दालक चीण होते हैं जो पहले चीण होने से वच रहते हैं— समस्त नहीं। मतलव यह है कि श्रीतम समय में भी जव समस्त दालक चीण नहीं होते शेप रहे हुए कुछ दालक ही चीण होते हैं शीर पहले भी कुछ दालक चीण हैं तो क्या कारण है कि श्रीतम समय में मृत्यु होना माना जाय श्रीर पहले (जीवित श्रवस्था में) न माना जाय श्रीयु कर्म का चीण होना ही मृत्यु है। श्रतप्व पतिच्या मृत्यु मानना ही युक्तिसंगत है। श्रगर प्रतिच्या मरना न माना जायगा तो जीव कभी नहीं मरेगा।

गौतम खामी का नवमाँ प्रश्न है :--

## निज्जरिज्जमाणे निज्जिगणे ?

अर्थात्-जो निर्जरता है वह निर्जीण हुआ, ऐसा माना जाय? साधारण तया फल देने के पश्चात् कमों का आत्मा से अलग होना निर्जरा है किन्तु यहाँ निर्जरा का अर्थ मोन्न प्राप्ति रूप है। कर्म, फिर कभी कर्म रूप से उत्पन्न न हो, उसे निर्जरमान कहते हैं। मोन्न प्राप्त करने वाले जो महापुरुष कर्म की निर्जरा करते हैं, उनके निर्जीण कर्म, फिर कभी कर्म रूप से उन्हें उत्पन्न नहीं होते। उन्हें फिर कभी कर्मों को भोगना नहीं पड़ता। इस प्रकार कर्मों का आत्यन्तिक न्हींण होना यहाँ निर्जरा कही गयी है।

निर्जरा भी श्रसंख्यात समयों में होती है। मगर जव कर्म निर्जीर्ण होने लगा, तभी-पहले समय में ही निर्जीर्ण हुआ, ऐसा कहना चाहिए।

यहाँ पर भी पहले के समान ही शंका की जा सकती है, श्रीर उसका उत्तर भी पहले के ही समान दिया जा सकता है। पहले वस्त्र का ह्यान्त देकर यह स्पष्ट कर दिया गया है कि श्रसंख्यात समय में होने वाली किया को प्रथम समय में. भी 'हुई' ऐसा कहा जा सकता है।



#### मगमान् का उत्तर-

श्री गौतम स्वामी ने भगवान् महावीर स्वामी के समज्ञ यह नौ प्रश्न किये। इन प्रश्नों के उत्तर में भगवान् ने फरमाया—

# मूल—हंता गोयमा ! चलमाणे चलिए, जाव निजरिज्जमाणे निज्जिणणे ।

संस्कृत-छाया--हन्त गोतम ! चलन चलितः यावनिर्नोर्यमाणो निर्नीणः ।

मृलार्थ-हाँ गौतम ! जो चलता है 'वह चला ' से लेकर जो निर्जर रहा है वह निर्जरा; (ऐसा कहना चाहिए।)

व्याख्या—भगवान् महावीर के सामने गौतम स्वामी ने यह प्रश्न किये हैं। इनके संवंध में एक तर्क किया जा सकता है। वह यह है—गौतम स्वामी के विषय में यह प्रसिद्ध है कि वे द्वादशांगी के प्रणेता हैं। भगवती सूत्र भी इसी द्वादशांगी के प्रक्तित हैं और इसकी श्रादि में गौतम स्वामी प्रश्न करते हैं। यह कैसे संभव हैं ? इसके श्रातिरिक्त प्रत्येक समभने श्रीर समभाने योग्य विषय को गौतम स्वामी सम्यक् प्रकार

सकता है। कदाचित् गौतम स्वामी इन प्रश्नों का उत्तर जानते भी हाँ, तब भी प्रश्न करना संभव है। श्राप पूछ सकते हैं कि' जानी हुई वात पूछने की क्या श्रावदयकता है? इसका उत्तर होगा-उस वात पर श्रिष्ठिक प्रकाश उलवाने के लिए-श्रपना बोध बढ़ाने के लिए। श्रथवा जिन लोगों को प्रश्न पृछते नहीं श्राता, या जिन्हें इस विषय में विषरीत धारणा हो रही है, उनके लाभ के लिए, उन्हें वोध कराने के लिए गौतम स्वामी ने यह प्रश्न पृछे हैं। भले ही गौतम स्वामी उन्हें स्वयं समभाने में समर्थ होंगे, तथापि भगवान के मुखारविन्द से निकलने वाला प्रत्येक शब्द विशेष प्रभावशाली श्रीर प्रामाणिक होता है, इस विचार से उन्होंने भगवान के द्वारा ही इन प्रदनों का उत्तर प्रकट करवाया है।

केशी स्वामी को स्वयं कोई संदेह नहीं था, लेकिन शिप्यों का सन्देह हरण करने के लिए गौतम स्वामी से उन्होंने प्रश्न किये थे। उन प्रश्नों का रूप भी ऐसा है, मानो उन्हें स्वयं ही संदेह हो ग्रीर स्वयं ही प्रश्न करते हों।

साहु गोयम पन्ना ते, छिन्नो मे संसन्नो इमो ॥ अनोवि संसन्नो, मज्मं, तं मे कहसु गोयमा ॥

श्री उ० सूत्र २३ श्र०

अर्थीत् — हे गौतम ! आपने मेरा यह संशय तो दूर कर दिया, लेकिन एक और संशय कहता हूँ।

न्यायालय में, न्यायाधीश के समस्र वकील यह नहीं कह्ता कि ' उसका यह दावा है ', मगर वह कहता है-'मेरा यह दावा है। 'गौतम स्वामी संसार के श्रक्ष जीवों के वकील वने हैं। वे हम लोगों की श्रोर से भगवान के समस् वकालत करते हैं। हम लोगों पर गौतम स्वामी का कैसा महान् उपकार है! श्रगर उन्होंने यह वकालत न की होती तो श्राज हम लोगों को इन वातों का ज्ञान किस प्रकार होता ? श्राज गुण्याहक कम होने से चाहे इन वचनों का उतना महत्व न समक्षा जाय, लेकिन सच्चा तत्त्व-जिज्ञासु इन वचनों को श्रमुत समक्षता है श्रोर इनका पान करके श्रपने को कृतार्थ समक्षता है। एक जगह किसी किव ने कहा है—

ते न यहां नागर वड़े, जिन्हें चाह तव आव। फूल्यो अनफूल्यो रह्यो, गॅवई गॉव- गुलाव ॥

श्राज श्रेणिक, कामदेव श्रोर श्रानन्द जैसे जिहासु श्रोता नहीं रहे, इसी कारण इन वचनों का सम्मान कम है। यह लोग साधु तो क्या, श्रावक से भी इन वचनों को सुनकर श्रानन्द की हिलोरों में उतराने लगते थे। यह लोग गुलाव के पानी की चाह करने वाले नागरिकों के समान थे। जो गँवार हैं उन्हें गुलाव की कद्र का क्या पता? वे उसे कटीला वृत्त समभकर काट फेंकेंगे।

तात्पर्य यह है कि गौतम स्वामी जानते हुए भी श्रनजानों की वकालत करने के लिए, श्रपने झान में विशदता लाने
के लिए, शिण्यों को झान देने के लिए श्रीर श्रपने वचन में
प्रतीति उत्पन्न करने के लिए यह सब प्रशन कर सकते हैं।

अपने वचन में प्रतीति उत्पन्न करने का अर्थ यह है कि, मान लीजिए किसी महात्मा ने किसी जिल्लासु को किसी प्रदन का उत्तर दिया। लेकिन उस जिज्ञासु को यह संदेह उत्पन्न हुआ कि इस विषय में भगवान न मालूम क्या कहते ? उसने जाकर भगवान से वही प्रश्त पूछा। भगवान ने वही उत्तर दिया। श्रोता को उन महात्मा के वचनों पर भतीति हुई। इस प्रकार अपने वचनों की, दूसरों को प्रतीति करोने के लिए भी स्वयं प्रश्न किया जा सकता है।

इसके सिवाय सूत्र-रचना का क्रम गुरू-शिष्य के संवाद में होता है। अगर शिष्य नहीं होता तो गुरू स्वयं शिष्य वनता है इस तरह सुधर्मा स्वामी इस प्रणाली के अनुसार भी गौतम स्वामी और भगवान महावीर से प्रश्नोत्तर करा सकते हैं। यद्यपि निश्चित रूप से यह नहीं कहा जा सकता कि गौतम स्वामी ने उक्त कारणों में से किस कारण से प्रेरित होकर प्रश्न किये थे, तथापि यह निश्चित है इन प्रश्नों के संवंध में उक्त तर्क को स्थान नहीं है। तर्क निर्मृत है।

भगवान् ने उत्तर में जो 'हन्ता' शब्द कहा है, उसका श्रर्थ श्रामंत्रण या संवोधन करना है श्रीर 'हां' भी है।

प्रश्न—'हता गोयमा!' इतना कहने से ही गौतम स्वामी के प्रश्नों का उत्तर हो जाता है। फिर भगवान ने 'चलमाणें चिलए, जाव निज्जरिज्जमाणे णिज्जिएणे' इतने शुद्ध क्यों कहे हैं!

उत्तर यद्यपि 'हंता गोयमा अर्थात् हाँ गौतम ऐसा ही है, इतना कहने से काम चल जाता तथापि अपनी आज्ञा दोहराने के लिए भगवान् ने ऐसा फरमाया है। प्रश्न के शब्दों को दोहरा देने से वक्तव्य रुपए हो जाता है। शिष्यों के अनु-प्रह के लिए इतनी स्पष्टता आवश्यक है। प्रश्न- 'जाव' शब्द कहने की क्या आवश्यकता है ?

उत्तर — पाठ का संकोच करने के लिए 'जाव' शब्द कहा गया है। 'चलमाणे चलिए' कहकर यह प्रश्न का प्रथम पद 'णिजिरिज्जमाणे णिजिएणे' यह श्रंतिम पद कहा गया है श्रीर 'जाव' शब्द से बीच के सव पदों का श्रहण हो जाता है।

इन पदों की व्याख्या समाप्त करते हुए श्राचार्य कहते हैं कि यह नौ पद कर्म के विषय में कहे गये हैं। कर्मों के ही संबंध में यहां विचार किया गया है। यहां मुख्य प्रश्न यह था कि वर्त्तमान के लिए भ्तकाल का निर्देश करना क्या उचित है ? गौतम स्वामी ने इसी जिज्ञासा से यह प्रश्न किये थे। भगवान् ने उत्तर में कहा—हाँ गौतम ! यह ठीक है।

इस विषय में कुछ व्यावहारिक विवेचन की श्रावश्य-कता है। संत्रेप में कुछ प्रकाश डाला जाता है—

यहाँ मोन्न प्राप्ति के नौ पद कहे हैं; मगर देखना चाहिए कि मोन्न क्या चीज़ है ? मोन्न को जानने के लिए बंधन को जानना श्रावश्यक है । मोन्न का श्रर्थ है-बंधन से छूटना। जब तक बंधन को भली-भाँति न जान लिया जाय, तब तक मोन्न को भली-भाँति नहीं जाना जा सकता।

लोग काम करने से पहले फल का विचार करते हैं। कार्य चाहे पूरा न हो मगर फल पहले ही मिल जाना चाहिए। अगर तत्काल फल न मिला तो उनकी निराशा का पार नहीं रहता। किन्तु शानीज़नों का कथन यह है कि फल न दिखने से घवराओं मत। कार्य करना ही अपना कर्चव्य समसो, फल की कामना न करो। जो कर्चव्य श्रारंभ किया है, उसी में जुटे रहो; फल श्राप ही दिखाई देने लगेगा। 'चलमाणे चिलप' का सिद्धान्त यही सिखलाता है कि मोच गया नहीं है लेकिन जाने लगा कि गया ही समसो। इसलिए श्रसंख्यात भयों में जिस मोच को जाना है वह मोच श्राज ही हुश्रा क्यों न कहा जाय ?

यह नौ प्रश्न विश्वासमय वनाते हैं। जिस मनुष्य के मन में निराशा छाई रहती है वह कोई भी काम दृत्तापूर्वक नहीं कर सकता। उसका तन काम करता है, श्रौर मन विद्रोह करता है। तन श्रौर मन के संघर्ष में उसकी शंकियाँ जीए हो जाती हैं श्रौर उसे सफलता भाग्य से ही मिल सकती है। इस निराशा को रोकने का सर्वश्रेष्ठ साधन यही है, कि फल की श्राशा ही न की जाय। 'न रहेगा वांस, न वजगी वांसुरी' श्राशा ही न होगी तो निराशा कहाँ से श्राएगी? श्राशा ही निराशा की जननी है। सफलता के लिए श्राशा-त्याग की श्रमिवार्य श्रावश्यकता है। इसी उद्देश्य से जैनशास्त्रों में निदान शत्य के। त्याज्य कहा है श्रौर इसीलिए गीता में भी निष्काम कर्म का उपदेश दिया गया है।

. स्वल्पमप्यस्य धर्मस्य त्रायते महतो भयात्।

अर्थात्—स्वल्प सा घर्म होने पर भी अपना कल्याण हुआ समभ, घवरा मत बसी से तुभे निर्भयता प्राप्त होगी ।

काल के हिस्से के हिस्से करने पर अन्त में 'सम्य' हाथ आता है। लकड़ी के दो, चार, आठ आदि टुकड़े करते करते आखिर कभी न कभी यह होगा कि अब और टुकड़े नहीं हो सकते। जिस दुकड़े के फिर दुकड़े नहीं हो सकते वह श्रंतिम दुकड़ा परमाणु कहलाता है। इसी प्रकार काल के जिस श्रंश के विभाग नहीं हो सकते, वह श्रंतिम विभाग 'समय' कहलाता है।

प्रश्न हो सकता है कि स्वल्प धर्म होने पर ही कल्याए समभ लेने से 'वस हो गया' इस तरह की निराशा क्यों नहीं उत्पन्न होगी ? इसका उत्तर यह है कि जो व्यंक्ति स्वरूप धर्म का भी महान् फल देखता है वह श्रागे के धर्म की कसे भूलेगा? कलकत्ता की श्रीर एक डग भरन वाले के संबंध में भी कहा जाता है कि 'वह कलकत्ता गया।' मगर ऐसा कहने से वह जाने वाला श्रगर कलकत्ता जाने से रूक जाय तो मूर्ख गिना जायगा। जय कलकत्ता की श्रोर एक पर भरने से ही 'कलकत्ता गया 'कहते हैं तो श्रधिक पैर भरने से क्या वह कलकत्ता से दूर होगा ? थोड़ा-सा अद्योग सफल होता देखकर हिम्मत नहीं हारनी चाहिए। सोचना चाहिए कि यह थोड़ी-सी किया भी निप्फल नहीं है तो श्रधिक किया निष्फल कैसे हो सकती है ? तव आरंभ किये हुए कार्य को आगे वढ़ाने से क्यों रोका जाय ? चाहे धर्म हो या राजनीति, सर्वत्र यह वात लागू होती है। ऐसा विचार करने वाला कभी निराश नहीं होगा, विक उसमें नई स्फूर्ति श्रीर नया उत्साह उत्पन्न होगा श्रोर वह श्रागे वढ़ता हुश्रा श्रपने उद्देश्य में सफलता प्राप्त करेगा।

कई लोग कहते हैं 'खादी पहनने से स्वराज्य नहीं मिलेगा, किन्तु तलवार से मिलेगा।' कुछ का कहना है—एक श्रादमी के विलायती वस्त्र श्रोर शराव छोड़ देने से क्या कल्याण होगा? इस प्रकार की निराशा वहुत-से लोगों में व्यापी हुई है। तव शास्त्र कहते हैं—'चलमाणे चिलए।' शास्त्र का यह विधान मनुष्य के हृदय को शाश्वासन देता है श्रीर यतलाता है कि एक समय मात्र की किया भी व्यर्थ नहीं जाती। जय श्रसंख्य समयों में 'होने वाला कार्य एक समय में भी 'हुश्रा' माना जाता है तो कोई कारण नहीं है कि श्रसंख्य मनुष्यों से होने वाला कार्य एक मनुष्य से 'हुश्रा' न माना जाय। शास्त्र कहता है—तू श्रपनी तरफ से जो करता है, वह किये जा। दूसरों का विचार मत कर। श्रगर तुभे इतना भी विश्वास न होगा तो श्रागे सामायिक से मोन्न पर विश्वास केसे होगा ? कदाचित् यह कहा जाय कि सामायिक श्रीर मोन्न में कार्य कारण संवंघ है, तो क्या खादी श्रीर स्वराज्य में कोई संवंघ नहीं है ! मनचाहा खाना-पीना स्वतन्त्रता नहीं है। स्वतन्त्रता कुक श्रीर ही चीज़ है।

एक तो आपके घर में, घर की खादी है, जिसे आपकी माता ने कात-वुनकर तैयार की है। एक दूसरा आदमी आपसे कहता है—अगर मेरे द्वार पर आकर, हाथ जोड़ कर माँगे। तो में तुम्हें की मती जरी का जामा दूँगा। इस प्रकार एक और माँ खादी देता है और दूसरा और दूसरा आदमी गुलाम बना कर ज़री का वस्त्र देता है। इन दोनों में से स्वतंत्रता कि समें है?

#### 'खादी में।'

यद्यपि यह यात समभाना कठिन नहीं है, फिर भी इस श्रोर ध्यान नहीं दिया जाता। लोग समभाते हैं कि गुलाम चाहे हों, मगर ज़री का जामा पहनने से लोगों में श्राद्र होगा श्रौर श्रुच्छा लेगेगा। खादी मोटी है, इसलिए युरी है। इस प्रकार की मिथ्या धारणाएँ लोगों को श्रपना शिकार बनाए हुए हैं। तुम्हारी माँ ने जो कपड़ा कए उठाकर बुना है, उसे मोटा कहकर न पहनना और गुलाम वनकर ज़री का जामा पहनना, कोई भ्रच्छी. वात नहीं है। इससे तुम्हारी कद्र न होगी। गुलाम वनाकर वस्त्र देने वाले जब भ्रपना हाथ खींच लेंगे तव तुम पर केसे वीतेगी ? इसके श्रतिरिक्ष विदेशी कपड़ा मुफ्त में तो मिलता नहीं, फिर गुलाम वनने से क्या लाभ है ?

याद रक्खो, हिन्दुस्तान तुम्हारी मात्र-भूमि है। इसका तुम्हारे अपर श्रसीम इपकार है। किसी ने ठीक कहा है—

#### जननी जन्मभूमिश्र खर्गाद्पि गरीयसी।

जो अपनी मातृभूमि को स्वर्ग से भी वदकर नहीं मानता, उसे उस भूमि पर पैर रखने का क्या श्रधिकार है ?

्रशास्त्र कहता है—धर्म की आराधना करने वालों पर भी पाँच का अपकार है। उन पाँच में प्रथम प्रद्काय का उपकार है और पर्काय में भी सर्वप्रथम पृथ्वी का उपकार है। जो पृथ्वी का उपकार नहीं मानता वह कृतम्न है।

सुना जाता है कि श्रमिरिका के थौर नामक डाक्टर के श्रारीर पर साँप रेंगते रहते हैं, लेकिन उसे नहीं काटते। मधु-मिक्खयाँ उसके शरीर पर वैठती रहती हैं, लेकिन उसे नहीं काटतीं। उसने भारतीय साहित्य का श्रध्ययन करके योग द्वारा साधना की है। एकवार वह अपने शिष्य के साथ जंगल में गया। शिष्य ने डाक्टर से पूछा-'सव भूमियों में कान सी भूमि उत्तम है?' डाक्टर थौर ने हँसकर उत्तर

दिया-'जिस भूमि पर तृ दो पैर रखकर खड़ा है, उसे स्वर्ग की भूमि से भी अच्छी न माने तो तुमें उस पर पर एर रखने का क्या अधिकार है ?' शिष्य ने कहा-'क्या यह भूमि स्वर्ग की भूमि से भी अधिक महिमा वाली है ?' सुनेत हैं, स्वर्ग की भूमि रत्नमयी है, फिर इस भूमि को स्वर्ग-भूमि से वड़ी क्यों मानना चाहिए ?' डाक्टर ने उत्तर दिया-स्वर्ग की भूमि चाहे जैसी हो, तेरे किस काम को ? वहाँ के कल्पवृत्त तेर किस काम के ? स्वर्ग की भूमि को वड़ा मानना, तेरा जिस भूमि ने भार वहन किया और कर रही है, उसका अपमान करना है। इस भूमि का अपमान करना वोर कृतव्रता है। अपनी मातृभूमि का अपमान करने वाले के समान कोई नीच नहीं है।

सचे हृद्य से सेवा करने वाली घर की स्त्री का श्रमादूर करके वेश्या की प्रशंसा करने वाला जैसे नीच गिना जाता
है, वैसे ही वह व्यक्ति भी नीच है जो भारत में रहकर श्रमेरिका,
फ्रांस ग्रादि की प्रशंसा करता है ग्रीर भारतवर्ष की निन्दा
करता है। श्रमेरिका ग्रीर फ्रांस की प्रशंसा के गीत गाने वाले
विना पास-पोर्ट लिए वहाँ जाकर देखें ग्रीर वहाँ की नागरिकता के श्रिवकार प्राप्त करें तो सही! जिस देश में पैद्रा
हुए हैं, उसकी निन्दा करके, दूसरे देश की प्रशंसा करने वाले
गिरे हुए है, भोग के कीड़ा है, उनसे किसी प्रकार का
उदेश्य सिद्ध नहीं हो सकता।

तात्पर्य यह है कि भोगों की लालसा से प्रेरित होकर श्रात्मिक कार्यों को छोड़ देना, यही गुलामी है, यही बंधन है श्रोर इसी से विविध प्रकार के दुःखों का उद्गम होता है। भोगमय कपड़े छोड़कर त्याग को अपनाने वाले के लिए
मुक्ति भी समीप हैं। भोगमय वस्तों का त्याग आनन्द आवक
ने भी तो किया था। उसने कपास के वने एक युगलपट
(चौम वस्त्र) का आगार रखकर शेप समस्त वस्त्रों
का त्याग कर दिया था। क्या इस त्याग को मोद्त का मार्ग
न मानोगे १ इस प्रकार पापमय वस्त्रों का त्याग कर हम
अपने आत्मा का भी कल्याण क्यों न करे १ इन पापमय भोगीकपड़ों का त्याग करना सामायिक का अंग क्यों न कहा जाय १
वारहों वा सामायिक के अंग है, अत्याच इन वस्त्रों का त्याग भी
सामायिक है। त्याग द्वारा अपने भाइयों पर अनुकम्पा करना
धर्म है। त्याग को जीवन में जितना स्थान मिलेगा, जीवन
दतना है। कल्याणमय वनेगा।



## एकार्थ-मनेकार्थ-प्रवनीत्तर

श्री गौतम स्वामी के प्रथम प्रश्न के अन्तर्गत नी प्रश्नों का उत्तर भगवान् महाबीर ने दिया। तत्पश्चात् गौतम स्वामी भगवान् के प्रति पुनः प्रश्न करते हैं—

मूल-एए एं भंते! नव पया किं एगडा? णाणा घोसा? णाणा वंजणा? उदाहु णाः णडां? णाणा घोसा? णाणा वंजणा?

गोयमां! चलमाणे चिलए, उदीरिजनमाणे उदीरिए, वेइण्जमाणे वेइए, पिइजमाणे पहीणे, एए णं चत्तारि पया एगट्टा, णाणा घोसा, णाणा वंजणा उप्परणपम्खस्स । क्रिजनमाणे क्रिरणे, भिजमाणे भिरणे, दइढमाणे दइढे, मिजमाणे महे, निज्जरिज्जमाणे, निज़्जिरणे एए पंच पया णाणट्टा, णाणा घोसा, णाणा वंजणा विगयपम्खस्स ।

व्याख्यान गौतम स्वामी का प्रश्न यह है की इन नौ पदों के घोष और व्यंजन तो निराले निराले हैं ही, परन्तु अर्थ भी इनका निराला निराला है या एक ही ? अर्थात् यह पद एकार्थक हैं या नानार्थक हैं ?

एकार्थक पद दो प्रकार के होते हैं—प्रथम तो एक ही विषय की वात को एकार्थक कहते हैं, दूसरे जिन पदों का मतलव एक हो उन्हें भी एकार्थक कहते हैं।

घोप तीन प्रकार के होते हैं—(१) उदात्त—जो उच स्वर से वोला जाय (२) अनुदात्त—जो नीचे स्वर से वोला जाय और (१) स्वरित्त—जो न विशेप उच्च स्वर से, न विशेष नीचे स्वर से विलक्ष मध्यम स्वर से वोला जाय। इस विषय का विशेष ज्ञान खर—विज्ञान को समक्षने से हो सकता है।

शास्त्रकार ने एकार्थक श्रौर नानार्थक की एक चौभगी वर्नाह है —

- (१) समानार्थक समान व्यंजन
- (२) समानार्थक विविध व्यंजन
- ् (३) भिन्नार्थक समान व्यंजन
  - (४) भिन्नार्थक भिन्न व्यंजन

कई पद समान अर्थ वाले श्रौर समान व्यंजन एवं समान घोष वाले होते हैं। जैसे-चीर-चीर। इन दोनों पदों का अर्थ एक है, घोष भी एक हैं श्रौर व्यंजन भी एक ही हैं। श्रतएव यह पद समानार्थक समान व्यंजन वाले पहले भंग के श्रन्तर्गत हैं। कई एक पद समान शर्थ वाले श्रोर भिन्न व्यंजन वाले होते हैं। जैसे चीर, पय। यहां इन दोनों पदों का शर्थ तो समान है-दूध, लेकिन इनके व्यंजन श्रलग-श्रलग हैं, श्रीर घोष भी श्रलग हैं।

कई पद ऐसे होते हैं कि उनका अर्थ तो भिन्न-भिन्न होता है, मगर व्यंजन समान होते हैं। जैसे-अर्कचीर (आक का द्य), गो चीर (गाय का द्ध), महिषीचीर (भैंस का द्ध) आदि। इन पदों में चीर शब्द समान व्यंजन वाला है, लेकिन उसका अर्थ भिन्न-भिन्न है। अर्थात् अचरों की समानता होने पर भी अर्थ में विल्वाणता है।

श्रनेक पद ऐसे होते हैं जिनके व्यंजन भी भिन्न-भिन्न होते हैं। श्रीर श्रर्थ भी भिन्न-भिन्न होता है। जैसे—घट, पट, लकुट, श्रादि। यहाँ न व्यंजनी की समानता है, न श्रर्थ की समानता है। यह पद चौथे भंग के श्रन्तर्गत हैं।

गौतम स्वामी ने प्रश्न करते हुए यहाँ चौभंगी के दूसरे श्रीर चौथे भंग को प्रहण किया है। श्रश्न किया जा सकता है भंगों को लेकर ही प्रश्न किया है। प्रश्न किया जा सकता है कि गौतम स्वामी ने उक्त चौभंगी के प्रथम श्रीर तृतीय भंग को क्यों छोड़ दिया ? उनके विषय में प्रश्न क्यों नहीं किया? इसका उत्तर यह है कि पहले श्रीर तीसरे भंग का इन नी पदों में समावेश नहीं होता, क्योंकि नव पदों के व्यंजन भिन्न-भिन्न हैं, यह स्पष्ट कर से प्रकट है। इसमें प्रश्न को श्रव-काश ही नहीं है। इसी कारण गौतम स्वामी ने प्रथम श्रीर तृतीय भंग को छोड़ कर दूसरे श्रीर चौथे भंग को ग्रहण करके ही प्रश्न किया है।

इस प्रश्न का उत्तर देते हुए भगवान ने फरमाया है कि—चलमाण चिलप, उदीरिज्ञमाणे उदीरिप, वेइज्जमाणे वेइए और पहिज्जमाणे पहींणे, इन चार पदों के व्यंजन और घोष निराले निराले हैं, लेकिन अर्थ एक ही है। और आगे के पाँच पद भिन्न घोषों वाले, भिन्न व्यंनों वाले और भिन्न अर्थ वाले हैं।

यहां यह आशंका होती है कि चलमाणे चलिए इत्यादि जिन चार पदों को एक अर्थ वाला वतलाया गया है, उनका अर्थ भिन्न-भिन्न प्रतीत होता है और पहले भिन्न-भिन्न अर्थ ही किया भी गया है। ऐसी स्थिति में भगवान् ने किस अपेदा में चारों पदों का अर्थ एक फरमाया है?

इस संवंध में शास्त्रकार का कथन है कि जो भी वात कही जाती है, वह किसी न किसी श्रपेत्ता से ही कही जाती है। यहां चारों पदों को उत्पन्न पत्त की श्रपेत्ता से एकार्थक वतलाया गया है।

वादी श्रीर प्रतिवादी के द्वारा वोला जाने वाला श्रादि वचन पच्च कहेंलाता है। यहां इन चारों पदों को उत्पाद नामक पच्च-पर्याय को ग्रहण करके एक श्रर्थ वाला कहा है। तात्पर्य यह है कि प्राथमिक चार पदों का श्रर्थ उत्पाद पर्याय की श्रपेचा एक ही श्रर्थ है श्रीर यह चारों एक ही काल में होने वाले हैं। एक ही श्रन्तमृद्ध में चलन किया, उदीरणा किया, वेदना किया, श्रीर प्रहीण किया-भी हो जाती है। इन चारों की स्थिति एकही श्रन्तमृद्ध है। इस प्रकार तुल्य काल की श्रपेचा से भी यह चार पद एक श्रर्थ वाले कहलाते हैं। ग्रथवा—यह चारों पद एक ही कार्य को उत्पन्न करने के कारण एकार्थक कहलाते हैं। उदाहरणार्थ—पत्र लिखने में कागज़, कलम, दावात और लिखने वाला, यह चार हुए; मगर यह सब मिलकर एक ही कार्य के साधक होते हैं, श्रतएव एकार्थक हैं।

यह चारों मिल कर एक कार्य कौन सा करते हैं, जिस की अपेत्ता से इन्हें एकार्थक कहा गया है ? इस प्रश्न का उत्तर है—केवलकान का प्रकट करना। यह चारों मिलकर केवलकान को प्रकट करने रूप एक ही कार्य के कर्ची होने से एक ही श्रर्थ वाले कहलाते हैं।

इन नो पर्दों में कर्म का विचार किया गया है श्रौर कर्म का नाश होने पर दो फल उत्पन्न होते हैं-पहला केवल-श्रान श्रौर दूसरा मोत्तप्राप्ति। पहले के चार पर्दों ने मिलकर केवलशान उत्पन्न किया। इस पत्त की श्रपेत्ता चारों पर्दों का श्रथे एक वतलाया गया है।

आतमा के लिए केवलकान की प्राप्ति अपूर्व है। आतमा को पहले कभी केवलकान प्राप्त नहीं हुआ, क्योंकि केवलकान एक वार उत्पन्न होने के पश्चात् कभी मिटता नहीं है। जो वस्तु आकर फिर चली जाती है वह प्रधान नहीं है। प्रधान तो वही है जो आकर फिर कभी न जावे। केवलकान ऐसी ही वस्तु है, अतएव प्रधान है। प्रधान पुरुष इसे ही प्राप्त करने का प्रयत्न करते हैं।

शंका—इन चार पदों से केवलकान की ही उत्पत्ति क्यों मानी गई है ? दूसरे कानों की उत्पत्ति क्यों नहीं मानी गई ? समायान—सव ज्ञानों में केवलज्ञान ही उत्कृष्ट हैं। वहीं ज्ञायिक ज्ञान है। कमों का ज्ञय होने से वहीं उत्पन्न होता है। इन चार पदों से अन्य झानों की उत्पत्ति मानी जाय तो अनेक बाधाएँ उत्पन्न होती हैं। अतः इन पदों से केवलज्ञान की उत्पत्ति मानना ही समुचित है। आर इसी अपेज्ञा से इन चार पदों को समान अर्थ वाला वतलाया गया है।

शंका—केवलकान की उत्पत्ति में यह चार पद क्या काम करते हैं ? दो या तीन पदों से ही केवलकान क्यों नहीं उत्पन्न होता ? केवलकान के लिए इन चारों की आवश्यकता क्यों है ?

समाधान पहला पद 'चलमाण चिलए' है। वह केव लक्षान की प्राप्ति में यह काम करता है कि इससे कर्म उदय में आने के लिए चिलत होते हैं। कर्म का उदय दो प्रकार से होता है-उदय भाव से और उदीरणा से। स्थिति का चय होने पर कर्म अपना जो फल देता है वह उदय कहलाता है और अध्यवसाय विशेष या तपस्या आदि कियाओं के द्वारा जो कर्म स्थिति पूर्ण होने से पहले ही उदय में लाये जाते हैं, उसे उदीरणा कहते हैं। दोनों ही जगह उदय तो समान ही है, मगर एक जगह स्थिति का परिपाक होता है और दूसरी जगह नहीं। उदय या उदीरणा होने पर कर्म की वेदना होती है अर्थात् कर्म के फल का अनुभव होता है।

जिस कमें के फल का अनुभव हो गया, वह कमें नष्ट हो जाता है-आत्मा के प्रदेशों से पृथक् हो जाता है। उसे कमें का 'पहील' होना कहते हैं। इस प्रकार यह चारों पद आत्मप्रदेश से कमों को हटा देते हैं, तब केवलज्ञान प्रकट होता है। केवलज्ञान केइस उत्पन्न पत्त को ब्रह्ण करके ही इन चारों पदों को एकार्थक कहा है।

टीकाकार आचार्य का कथन है कि यह व्याख्या भगवती-सूत्र की प्राचीन टीका के आधार पर की गई है। अन्य आचार्यों का अभिप्राय इस संबंध में भिन्न प्रकार का हैं। उनका कथन है कि यह चार पद स्थितिबंध-विशेष रहित अर्थात् सामान्य कर्म के आश्रित होने से एकार्थक हैं और केवलकान की उत्पत्ति के साधक हैं। एक ही अन्तर्मुहर्त्त में, यह केवलकान की उत्पत्ति के लिए व्यापार करते हैं। अतएव इन्हें एकार्थक कहा गया है।

प्रश्न-पहले के चार पदों को एकार्थक वतलाने से ही यह सिद्ध हो जाता है कि शेप अंत के पाँच पद अनेकार्थक हैं। फिर उन्हें अलग अनेकार्थक क्यों कहा है ?

उत्तर—सूत्र की रचना दो प्रकार से होती है-एक विद्वत्तापूर्वक, दूसरी द्यापूर्वक। विद्वत्तापूर्वक जो रचना होती है उसमें संदोप का वहुत ध्यान रखना पड़ता है। वही अर्थ कायम रहे और रचना में एक मात्रा की कमी हो जाय तो ऐसे लेखकों को इतनी खुशी होती है, मानों पुत्र की उत्पत्ति हुई हो। 'एकमात्रा लाघवेन पुत्रोत्सवं मन्यन्ते वैयाकरणाः' यह कथन प्रसिद्ध है। मगर ऋषियों की रचना इस दृष्टि से नहीं रची जाती। वे अपनी विद्वत्ता प्रदर्शित करने के लिए रचना में संदोप करने की आवश्यकता नहीं समस्तते। अल्प से अल्प बुद्धि वाला भी जिस प्रकार वस्तु तत्त्व को समस्त सके, उसी प्रकार का यत्न वे करते हैं। चोहे अत्तर वढ़ जाएँ तो वढ़ जाएँ । यही कारण है कि शास्त्रकार ने पहले के चार पदों को एकार्थक वतलाकर भी, श्रंत के पांच पदों को श्रलग श्रनेकार्थक वतलाया है।

तात्पर्य यह कि 'छिज्जमाणे छिएणे' से लगाकर 'निज्जरिज्जमाणे निज्जिएणे' तक के पांच पद भिन्न-भिन्न व्यंजन वाले, विभिन्न घोप वाले और भिन्न-भिन्न अर्थ वाले हैं। यह वात विगत पद्म की अपेद्मा से कही गई है। यहां इन पांच पदों का जरा विस्तार से विचार किया जाता है।

श्रंतिम पाँच पदों में 'छिज्जमाणे छिएणे' यह प्रथम पद है। यह पद कमों की स्थिति की अपेद्धा से है। केवल ज्ञान की प्राप्ति हो जाने के अनन्तर, तेरहवें गुण्स्थान वाले सयोग केवली, जब अयोग केवली होने वाले होते हैं, मन, वचन, काय के योग को रोक कर अयोगी अवस्था में पहुँचने के उन्मुख होते हैं, तब वेदनीय, नाम, गोत्र कर्म की जो प्रकृति शेष रहती है, उसकी लम्बे काल की स्थिति को सर्वापवर्त्तन नामक करण द्वारा अन्तर्मुहर्त्त की स्थिति वना डालते हैं। अर्थात् लम्बी स्थिति को छोटी कर लेते हैं। यही कर्मों का छेदन करना कहलाता है।

यद्यपि कर्में। का यह छेदन श्रसंख्यात समयों में होता है लेकिन प्रथम समय में ही, जब छेदन-किया होने लगी तभी छीजे-छिन्न हुए, ऐसा कहना चाहिए।

कर्मों के छुदन होने में श्रीर भेदन होने में श्रन्तर है। छुदन स्थिति वंघ के श्राश्रित हैं श्रीर भेदन श्रनुभागवंघ के के श्राश्रित हैं। स्थिति का छुदन होना 'छिजामाण' होना कहलाता है श्रौर कर्मों के रस का भेदनं करना 'भिज्जमाण' होना कहलाता है। तेरहवें गुणस्थानवर्त्ती सयोग केवली स्थितिघात के साथ रसघात भी करते हैं।

स्थितिघात और रसघात का काल एक ही होता है, लेकिन स्थितिघात के खंडवें में रसघात के खंडवें अनन्त होते हैं। अर्थात् स्थिति से कम के परमाणु अनंत गुणे हैं। स्थिति खंड की कम-रचना होती है-कि इस समय इतने स्थिति खंड का नाश होगा। अतपव यद्यपि कमें स्थिति और कम-रस का नाश एक ही समय होता है, लेकिन स्थितिघात के पुद्गल अलग हैं और रसघात के अलग हैं। इस कारण छिज्जमान और भिज्जमाण पदों का अर्थ अलग-अलग है।

जैसे स्थिति कम की जाती है उसी प्रकार रस भी सोखा जाता है। इस रस के सोखने में भी श्रसंख्य समय लगते हैं, परन्तु पहले समय से जो रसघात होता है, उसकी श्रपेता रसघात हुआ, ऐसा कहा जा सकता है।

तीसरा पद 'दह्यमान' है। कर्म के प्रदेशों का घात होना कर्म का दाह कहा गया है। अनन्तानन्त कर्म-प्रदेशों को अकर्म रूप में परिखत कर देना कर्म का दाह करना कहलाता है।

मोत्त प्राप्त करने वाले महात्मा किस स्थिति से, किस प्रकार श्रात्मिक विशुद्धि करके मुक्त होते हैं, इस वात को श्रानियों ने श्रपने शान में देखा है श्रीर आज शास्त्र द्वारा उसे सुनकर हम पवित्र हुए हैं।

प्रदेश का अर्थ है - कर्म का दल। पाँच हस्य अन्तर उचारण-काल जितने परिमाणवाली श्रोर श्रसंस्यात समय युक्त गुण्येणी की रचना द्वारा कर्म प्रदेश का क्वय किया जाता है। यद्यपि वह गुण्श्रेणी है सिर्फ पाँच इस श्रज्ञर उद्यारण काल के वरावर काल वाली है, लेकिन इतने से काल में ही श्रसंख्यात समय हो जाते हैं। वह गुण्थेणी पूर्वरिचत होती है। तेरहवें गुणस्थान से ही उस गुणधेणी की रचना होती है। इस गुण्श्रेणी से समुच्छित्र क्रिया नामक शुक्लध्यान का चौथा पाया रतपन्न होता है। उसमें पहले समय से ग्रसंख्य समय तक प्रतिसमय श्रसंक्य गुणा वृद्धि से कर्म-पुद्गल को द्ग्ध किया जाता है। अर्थात् पहले समय में जितने कर्म-पुद्गल द्ग्य होते हैं, उससे असंख्यात गुणे दूसरे समय में द्ग्य होते हैं। इसी प्रकार तीसरे समय में, दूसरे समय की अपेक्षा भी श्रसंख्यात गुणे कर्मों को दग्घ किया जाता है, इस प्रकार दग्ध करने का क्रम बढ़ता जाता है। इसका कारण यह है कि ज्योंर कर्मपुद्गल दग्ध होते जाते हैं, त्यों त्यों ध्यानाग्नि अधिक प्रज्वलित होती जाती है और वह अधिकाधिक कर्मपुद्गली को दग्ध करती है।

इस प्रकार भिद्यमान श्रीर दहामान पदों का श्रर्थ भी श्रलग-श्रलग है। पाँच हस्व श्रचर उचारण करने में श्रसंख्यात समय लगते हैं। इन श्रसंख्यात समयों में से पहले ही समय में जो कर्मपुद्गल दग्ध होते हैं; उनकी श्रपेचा उन्हें 'दग्ध हुए' पेसा कहा जा सकता है।

यद्यपि जला देना दूसरी वस्तुत्रों के संबंध में भी लोक में प्रसिद्ध हैं, किन्तु यहाँ उसे प्रहण नहीं करना चाहिए। यंहाँ मोत्त-विचार का प्रकरण है स्रतः कर्मों को जलाना अर्थ ही मानना उचित है।

चौथा पद है—'मिजामाणे मडे।' श्रर्थात् जो मर रहा है वह मरा। इस पद से आयु कर्म के नाश का निरूपण किया गया है। श्रन्थ पदों से इस पद का श्रर्थ भिन्न है। श्रायु कर्म के पुद्गलों का चय करना ही मरण है।

प्रत्येक योनि वाला संसारी जीव मरण करता है। संसार में कोई भी ऐसा प्राणी नहीं है, जिसे लगातार जन्म-मरण न करना पढ़ता हो। लेकिन यहाँ सामान्य मरण से श्रीभन्नाय नहीं है। यहाँ उस मरण से तात्पर्य है कि जिसके पश्चात फिर कभी जन्म-मरण न करना पढ़े-श्रर्थात् वह मरण जो मोल प्राप्त करने से पहले, एक वार करना पढ़ता है। पहले वँघे हुए श्रायु कर्म का त्त्रय होजाय श्रीर नया श्रायु कर्म न वँघे, यही मोल का कारण है।

यद्यपि मरण श्रसंख्यात समय में होता है, लेकिन पहले समय में ही जो मरने लगा, उसे 'मरा' कहा जा सकता है।

पाँचवा पद है-'निज्ञरिज्ञमाणे निज्ञिएणे।' समस्त कमों को अकर्म रूप में परिण्त कर देना यहाँ निर्जरा करना कहा गया है। यह स्थिति संसारी जीव ने कभी नहीं प्राप्त की है। उसने कभी श्रुभ कर्म किये, कभी अशुभ कर्म किये, परन्तु समस्त कमों का नाश कभी नहीं किया। श्रातमा के लिए यह स्थिति अपूर्व है। श्रतप्त इस पद का अर्थ श्रन्य पदों से भिन्न है। इस प्रकार श्रन्त के पाँची पद भिन्न भिन्न अर्थ वाले हैं। भना चाहिए। इस तरह 'चलमाण चिलए शादि पर्गे से भगवान् ने यह स्वित किया है कि वस्तु तीनों कालों में विद्यान रहती है।

श्रीसिद्धसेन दिवाकर कहते हैं कि 'चलमाले' इस कथन से वर्चमान काल श्रीर भविष्यकाल का वोघ होता है: अतएव गौतम स्वामी भगवान से प्रश्न करते हैं कि द्रव्य भृतकाल में भी होगा या नहीं ?

श्रारिम्भक किया से लेकर श्रन्तिम समय की किया तक वंचेमान श्रीर भविष्य का वोघ होता है श्रीर 'उत्पन्न' कहकर भगवान ने भृतकाल का वोघ कराया है। इस प्रकार पूर्वों के नौ पदों से यह सिद्ध होता है कि द्रव्य भृत, वर्चमान श्रीर मिवष्य-तीनों कालों में विद्यमान रहता है। इस प्रकार इन पदों में कर्म की चर्चा होने पर भी द्रव्य की चर्चा का भी समादेश हो जाता है।

किसी-किसी आचार्य का अभिप्राय यह है कि इन सी पड़ों के विषय में शास्त्र में कहीं ऐसा उत्लेख नहीं है कि यह पड़ कमें के विषय में ही कहे गये हैं। ऐसी स्थिति में इन्हें कमें के सन्यन्थ में ही मानने का कोई कारण नहीं है। अति एव इन्हें कमें के विषय में सीमित न रखकर वस्तु-मात्र के विषय में लागू करना चाहिए।

पहले के चार पद उत्पत्ति के स्वक हैं और अन्त के पाँच पद विनाश के स्वक हैं। इन्हें प्रत्येक वस्तु पर घटाया जा सकता है, क्योंकि प्रत्येक वस्तु उत्पाद और विनाश से शुक्त है। मगर प्रदन यह है कि इन्हें सामान्य हम से पदार्थ

मात्र पर कैसे घटाया जा सकता है ? इस व्याख्या में पहले के चार पद नाना व्यंजन, नाना घोष वाले श्रीर एकार्थक का हिसाव कैसे वैठेगा ?

इसं प्रश्न का उत्तर देते हुए वह आचार्य कहते हैं कि हमारे अर्थ में नाना-व्यंजन, नाना घोप और एक अर्थ घटाने में कोई वाघा नहीं है। क्योंकि शास्त्र में उत्पत्ति पत्त और विगत पत्त को स्पष्ट कर दिया है। नौ पदों को सामान्य रूप कहने का कारण यह है।

पहला पद है—' चलमांगे चिलए।'यह चलन श्रकेले कमें में नहीं, वरन् पदार्थ मात्र में पाया जाता है। चलन का श्रथे है-श्रस्थिरता। श्रस्थिरता रूप पर्याय को मुख्य करके यहाँ पदार्थ की उत्पत्ति वतलाई गई है।

दूसरा पद है—' उदीरिज्जमाणे उदीरिए।' जो वस्तु स्थिर है उसे प्रेरणा करके चला देने को 'उदीरणा' कहते हैं। अतएव उदीरणा भी एक प्रकार की चलन-क्रिया ही है।

तीसरा पद है—'वेइज्जमाणे वेइए।' वि ' उपसर्ग-पूर्वक 'एजृ' धातु से 'व्येजन 'शब्द वना है। व्येजन का श्रर्थ है—काँपना। काँपना सक्रप की श्रपेता उत्पन्न होना ही है।

चौथा पद है 'पहिज्जमाएँ पहीं ए।' अर्थात् जो प्रश्रष्ट-भ्रष्ट हो रहा है वह भ्रष्ट हुआ। अपने स्थान से पतित होना-गिर जाना-भ्रष्ट होना कहलाता है। यह भी एक प्रकार की चलन-क्रिया ही है। विना चले कोई वस्तु अपने स्थान से गिर नहीं सकती, इसलिए चलन है। इस प्रकार यह चारों पद एकार्थक ही हैं।

उत्पत्ति—चलन किया इन चारों पदों में विद्यमान है, श्रतप्व शास्त्रकार ने इन्हें एकार्थक कहा है श्रीर व्यंजनों एवं घोपों की विभिन्नता तो स्पष्ट ही है।

इन श्राचार्य का श्रभिशाय यह है कि पूर्वोक्त कर्म संबंधी विशेष पत्त श्रहण करने से उसमें इस सामान्य पत्त का समान्वेश नहीं हो सकता, क्योंकि वह कर्म तक ही सीमित रहता है; मगर इस सामान्य पत्त में विशेष पत्त का श्रन्तर्भाव हो जाता है। जैसे 'मनुष्य' में राजा-रंक सभी का समावेश होता है, मगर 'राजा' कहने में रंक का समावेश नहीं होता। इसी प्रकार हमारी व्याख्या में कर्म का भी समावेश हो जाता है, तथा श्रन्य पदार्थों का भी समावेश हो जाता है; मगर कर्म रूप विशेष पत्त में श्रन्य पदार्थों का समावेश नहीं होता। इसीलए सामान्य पत्त प्रहण करके इन पदों की व्याख्या करनी चाहिए।

श्रव प्रश्न यह है कि शेप पाँच पदों की संगति किस प्रकार विठलाई जायगी ? इस प्रश्न का समोधान यह है:—

इन पाँच पदों का कर्म रूप विशेष पन्न स्वीकार करके व्याख्यान किया गया है, मगर यह भी वास्तव में सामान्य रूप ही हैं। कर्म को विशेष करने से यह पद विशेष हो गये हैं, लेकिन वास्तव में यह पद सामान्य है। 'छिष्जमारों' श्रादि पद सामान्य रूप से किया वाचक हैं। छेदन चाहे कर्म का हो, चाहे किसी श्रन्य वस्तु का, सभी के लिए समान रूप से वह लागू हो सकते हैं। इसी प्रकार भेदन कर्म का भी होता है
श्रीर श्रन्य वस्तुश्रों का भी। जलना, मरना, जर्जरित होना,
श्रादि क्रियाएँ भी श्रकेले कर्म से ही संवंघ नहीं रखती,
श्रिपतु सभी से उनका संवंघ है। इससे यह स्पष्ट है कि यह
पद भी सामान्य कप ही है, विशेष रूप नहीं।

इन पदों को भिन्न अर्थ वाला क्यों कहा है ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि केदन-भेदन आदि भिन्न भिन्न कियाँ हैं। जैसे कुरहाड़ी से बृत्त की शाखा को छेद डालना पृथक है और तीर से शरीर को भेद डालना पृथक है। छेदन तो अलग-अलग कर देता है और भेदन भीतर घुसने को कहते हैं। इस प्रकार छेदन और भेदन में अन्तर है। इसी प्रकार अग्नि से घास फूस को जलाना छेदन-भेदन से पृथक है। मरण, प्राण-त्याग करने को अथवा वस्तु के यदल जाने को कहते हैं। अतएच यह भी छेदन भेदन और ज्वलन से भिन्न ही हुआ, क्योंकि जीव बिना छेदन, भेदन कियाओं से भिन्न न होता तो ऐसा क्यों होता। इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि मरने की किया प्वोंक कियाओं से न्यारी है।

वहुत पुराने को जीर्ण कहते हैं। निर्जरना का श्रथ है— जर्जिरत होना। पदार्थ विना केंद्रे, भेद्रे, जलाये भी ऐसा जर्ज-रित हो जाता है कि दीखता तो है मगर हाथ लगाते ही विखरने लगता है। श्रतपव निर्जीर्ण, होना भी छेदन-भेदन श्रादि से भिन्न समभना चाहिए। इस तरह उक पाँचों पद भिन्नार्थक हैं, यह यात स्पष्ट हो जाती है। श्रव यह पूछा जा सकता है कि विगत पद्म का श्रर्थ क्या है ? विगत का श्रर्थ है विनाश होना । यह पाँचों पद भिन्नार्थक हैं, लेकिन विगत पक्त का समावेश इन पाँचों में होता है । छेदन, भेदन श्रादि से वस्तु का विनाश हो जाता है, श्रतः यह पाँचों पद विगत पक्त की श्रपेक्ता हैं, यह कहना हिनत ही है ।

इस प्रकार सामान्य पत्तके समथक श्राचार्यों का कथन है कि श्रापका पत्त एक देशीय श्रोर हमारा पत्त सर्वदेशीय है।

शंका शास्त्र तत्त्व का निक्षणण करता है। वह संसार की साधारण वातों पर प्रकाश नहीं डालता। श्रतपव हमने विशेष पत्त लेकर इन पदों के द्वारा तत्त्व का व्याख्यान किया है, वही ठीक है। सामान्य पत्त स्वीकार कर आपने संसार की सभी वातों का समावेश कर दिया है। संसार के छेदन-भेदन की किया तो चलती ही रहती है। उस पर विचार की क्या आवश्यकता है। वह तो श्रतत्त्व कर है। शास्त्र को उससे क्या प्रयोजन ? शास्त्र तो केवल तत्त्व की वात वतलाता है।

समाधान इस कथन से यह प्रकट होता है कि आप को तत्त्व अतत्त्व का समीचीन बोध नहीं है। क्या अकेला मोच ही तत्त्व हैं ? दूसरे तत्त्व नहीं हैं ? अगर ऐसा होता तो शास्त्रकारों ने नरक, स्वर्ग आदि का वर्णन क्यों किया है ? अगर मोच ही अकेला तत्त्व रूप माना जाय तो उसके सिवा सभी अतत्त्व ठहरते हैं। मगर ऐसा नहीं है। हमने जो व्याख्या की है वह तात्विक ही है, अतात्विक तानिक भी नहीं है। तो क्या शाक-भाजों का छिदना, भाले से किसी चीज़ का भिदना, घास-फूस का जलना, मर जाना श्रीर जर्जरित होना भी तत्त्वरूप है ? इसका उत्तर है—हाँ, श्रवश्य । विना तत्त्व की कोई वात ही नहीं है । संसार के समस्त पदार्थों का जिन-प्रणीत तत्त्वों में समावेश हो जाता है । ऐसा के हैं पदार्थ विद्यमान नहीं, जो तत्व से वहिर्भूत हो ।

शंका—विना तत्व की कोई वात नहीं है, इसे स्पष्ट कीजिए?

समाधान—पहला पद 'चलमाणे चिलए' है। इसके विकद्ध जो 'चलमाणे श्रचिलए' कहता है उसे निश्चयनय का कान नहीं है। यदि 'चलमाणे' को 'चिलए' न कहा जाय तो निश्चयनय उठ जाता है। श्रतः निश्चयनय का छान कराने के लिए ही उक्क नौ पद कहे गये हैं। यह वात तनिक श्रीर स्पष्टता से समभाई जाती है।

कल्पना कीजिए—एक मनुष्य कह रहा है कि श्रमुक पुरुष कलकत्ता की श्रोर चल रहा है। श्रव उसे 'गया हुश्रा' कहें या 'नहीं गया हुश्रा' कहें ? श्रभी उस पुरुष ने कलकत्ता की श्रोर एक ही पैर उठाया है, वह कलकत्ता पहुँचा नहीं है। कलकत्ता सौ योजन दूर है। चला कम है श्रीर चलना श्रधिक है। ऐसी दशा में उसे गया कैसे कहा जाय?

जो ऐसा प्रश्न करता है उसे व्यवहार का ज्ञान तो है, पर निश्चय का ज्ञान नहीं है। ज्ञानी जन निश्चय की श्रोपेचा जो कथन करते है, उसका प्रश्नकर्त्ता को भान नहीं है। इस न जानी हुई वात को समका देने का नाम ही सिद्धान्त है। इस सिद्धान्त और निश्चय नय की श्रिपेत्ता चल रहे को चला कहना चाहिए।

व्यवहार नय की ध्रपेता, जो कलकत्ता जा रहा है, उसे 'चलता' माना जाता है, 'गया' नहीं माना जाता। निश्चय नय कहता है कि जो चलने लगा वह चला श्रथीत् जिसने गमन किया श्रारंभ करदी वह गया, ऐसा मानना चाहिए।

विशेषावश्यक भाष्य में इस प्रश्न की विस्तार पूर्वक विवेचना की गई है। वहां जमाली के 'चलमाणे अचिलए' इस मत पर विचार कर इसका सहेतुक खंडन किया गया है और 'चलमाणे चलिए' इस सिद्धान्त की स्थापना की गई है।

जो लोग यह कहते हैं कि मोत्तकी चर्चा ही तत्व है, उन्हें यह भी समभाना चाहिए कि क्या शास्त्र में परमाणु की चर्चा, काल की चर्चा, त्रेत्र की चर्चा नहीं की गई है ? अगर की गई है तो किस दृष्टि से ? शास्त्र में अगर पुण्य की बात कहीं है तो क्या पाप की बात नहीं कही है ? वंघ का विवचन है तो क्या निर्जरा का विवचन नहीं है ? शास्त्र में सभी विषयों की यथोचित चर्चा है और यह सभी मोच्न में निमित्त होते हैं।

'चलमाणे चिलए' इस सिद्धान्त को स्वीकार न करने से अनेक दोष आते हैं। भगवती सूत्र में आगे वर्णन आएगा कि गौतम स्वामी ने भगवान से प्रश्न किया—प्रभो। एक मुनि भिन्नां-चर्या के लिए गया। मोहनीय कर्म के उद्य से वहाँ उसे कोई दोष लग गया। दोष तो लग गया मगर बाद में मुनि को प्रश्नात्ताप हुआ। उसने विचार किया कि मैं गुरु महाराज की सेवा में उपस्थित होकर इस दोष की श्रालोचना करूँगा। श्रालोचना करने का संकल्प करके उसने गुरु महा-राज की सेवा में प्रस्थान किया। किन्तु वहाँ पहुँचने से पहले ही—मार्ग में ही मृत्यु को प्राप्त हो गया। ऐसी स्थिति में दोष लगाने वाला वह मुनि श्रराधक कहलाएगा या नहीं ?

भगवान् ने उत्तर दिया-श्राराधक होगा।

गांतम स्वामी ने फिर पूछा - श्रभी उसने श्रालोचना तो की ही नहीं है, फिर श्राराधक कैसे हो गया ?

भगवान् ने फरमाया—'चलमाणे चिलए' अर्थात् जो चलने लगा वह चला, इस सिद्धान्त के अनुसार वह मुनि भाराधक है। वह आलोचना करने चला, मगर कार्य पूर्ण न हुआ तो यह उसके अधिकार की वात नहीं है।

त्रगर 'चलमाणे चिलए' सिद्धान्त न माना जाय तो द्याराधक पद में भी कमी श्रा जायगी श्रीर इस प्रकार मोत्त का भी श्रभाव हो जायगा।

इस प्रकार निश्चय नय की श्रिपेला जो चलने लगा वह चला, ऐसा मानना उचित हैं। लेकिन केवल निश्चय नय को ही मानकर वैठ रहने से श्रीर व्यवहार का त्याग कर देने से भी काम नहीं चल सकता। निश्चय श्रीर व्यवहार-दोनों का ही यथायोग्य श्राश्चय लेना चाहिए। एक दूसरे की श्रिपेला रखने वाला नय ही सम्यक् होता है श्रन्य-निरपेल नय एकांत कप होने से मिथ्या है। एकान्त व्यवहारवादी परमार्थ से दूर रहता है श्रीर एकान्त निश्चयवादी भी परमार्थ तक नहीं पहुँच सकता। इसीलिए कहा है—

## निरपेचा नंया मिथ्यः, सापेचा वस्तुतोऽर्थकृत्।

यहाँ एक शंका और होती है। वह यह कि 'चलमाणे चिलए' यह प्रश्न पहले क्यों पूछा गया है ? पहले इस शंका के विपय में कहा गया था कि यह पद मोच्न के लिए है; मगर अब तो वह मोच्न के लिए नहीं रहा, सामान्य रूप से सभी के लिए हो गया। अतएव जहाँ पहले पद को मांगलिक कहा था, वहाँ अब यह मांगलिक न रहा तब फिर इस अमांगलिक पद को सर्वप्रथम स्थान देने का क्या प्रयोजन है ?

इसका उत्तर दूसरे आचायों ने यह दिया है कि सर्व-प्रथम 'नमोसुआय' कहकर मंगल किया ही है; फिर तस्व-चिन्ता की सभी वार्ते मांगलिक ही होती हैं। इस 'चलमाण-चिल्प' रूप तत्व चिन्ता का अन्त मोक्त है। अतएव यह पद भी मांगलिक ही है। इसमें मोक्त प्राप्ति का विवेचन भी अन्त-भृत हो जाता है।

मोज की प्राप्ति जीव को ही होती है। श्रतएव जीव तत्व का मूंज स्वक्ष्य समस्त लेने पर ही मोज का स्वक्ष्य ठींक ठींक समस्त में श्रा सकता है। जीव का स्वक्ष्य समस्तेन के लिए यह समस्ता भी श्रावश्यक है कि वह कितने प्रकार के हैं श्रीर वर्तमान में किस किस स्थित में विद्यमान हैं।

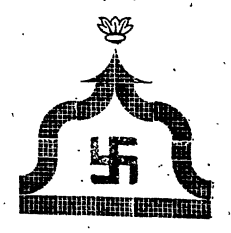
जीव के भेद यतलाने के लिए संदोप में कहा गया है-

नेरइया श्रमुराई पुढचाई वेइंदियादश्रो चेव। पंचिदिय-तिरिय-नरा, विंतरजाइसियवेमाणी॥ नय के मत के अनुसार जीव के चौवीस भेद हैं। इन चौविस भेदों में पहला द्रग्डक नारकी का है, दस दग्डक असुरकुमार आदि के हैं, पाँच दग्डक पृथ्वीकाय आदि के हैं, तीन दग्डक दो-इन्द्रिय आदि के अर्थात् झीन्द्रिय, जीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय के हैं, एक दग्डक पञ्चोन्द्रिय तिर्यञ्च का है, एक दग्डक मनुष्य का,एक दग्डक व्यन्तर देचों का, एक दग्डक ज्योतिषी का और एक दग्डक वैमानिक का। इन चौवीस भेदों में ही संसार के समस्त (अनन्तानन्त) प्राणियों का समावेश हो जाता है।

प्रश्न किया जा सकता है कि अनन्तानन्त प्राणियों का चौवीस भेदों में अन्तर्भाव करने का प्रयोजन क्या है ? इस इस प्रश्न का उत्तर यह हैं कि जब किसी वस्तु की गणना करना शक्य न हो तो वर्गीकरण का सिद्धान्त काम में लाया जाता है। कल्पना कीजिए, एक वन है। उसमें अनेक प्रकार के चृत्त लंगे हैं। उन चृत्तों की गणना की जाय तो बड़ी ही किठनाई उपस्थित होगी, लेकिन उन्हीं चृत्तों की कोटियां चना ली जाएँ तो सुगमता होगी। जब संख्यात की गणना करने में ही किठनाई आती है तो असंस्थ की गणना किस प्रकार हो सकती है, यह सहज ही समक्ष में आ सकता है। अतएव अनन्तानन्त जीवों का चौवीस श्रेणियों में वर्गीकरण करने से उनका पता लग जाता है।

यहाँ यह सारण रखना चाहिए कि किसी भी वस्तु को श्रेणी-वद्ध करने के लिए कोई एक निश्चित नियम नहीं है। यह विभाजक की इच्छा पर बहुत कुछ निर्भर रहता है। विभाजक श्रपनी सुविधा के श्रजुसार किसी भी सहश धर्म को श्राधार मानकर श्रभेद श्रौर विसदश धर्म को श्राधार बनाकर भेद की कल्पना करता है; क्योंकि वस्तुश्रों में श्रनेक सदश श्रौर विसदश धर्म विद्यमान हैं। यहाँ व्याख्या की सुगमता के लिए चौवीस भेदों की कल्पना की गई है, यद्यपि इससे भी कम या श्रिषक की कल्पना की जा सकती है श्रौर श्रन्यत्र की भी गई है।

यहाँ इन चौवीस भेदों को दएडक इसिलए कहा है। कि इन स्थानों में रहकर आतमा ने घोर कए सहन किये हैं। यह चौवीस दएड के स्थान हैं। अनादि काल से अब तक आतमा इनमें निवास करके दएड भोग रहा है। यद्यपि इस जन्म में कुछ सुख मिला है, लेकिन वह सुख, स्थापी शान्ति देने वाला नहीं है, अतएव इसे भी दएडक कहा है। आतमा ने नरक आदि पर्यायों में रहकर किस प्रकार दुःखमय स्थिति भोगी है, इस वात को दिखाने के लिए ही शास्त्रकारों ने नरक आदि के भेद दिखलाये हैं। इनका विवरण कम से आगे किया जायगा।



## गाथा:-ठिई उस्सासाहारें किं वाऽऽहारेंति सब्बञ्जो वा वि । कतिभागं सब्वाणि व, कीस व भुज्जो परिणमंति ॥

संस्कृत-छाया—प्रश्न-नैरियकाणां भगवन् ! कियत्कालं स्थितिः प्रइप्ता ?

उत्तर्-गौतम ! जघन्येन दशवर्षसहस्राणि, टाक्टिन त्रयिन शत् सागरोपमाणि स्थितिः प्रज्ञप्ता ।

प्रश्तः-नैरियका भगवन् ! कियत् कालाद् श्रानन्ति वा प्रागा- े नित वा ? उच्छ्वसन्ति वा निःश्वसन्ति वा ?

उत्तर-यथा उच्छ्वासपदे ।

प्रश्त-नैरियका भगवन् ! आहाराधिनः ?

उत्तर--यथा प्रज्ञापनायां प्रथम श्राहारोद्देशकः, तथा भिणतन्यम्।

गाथा-स्थितिरुच्छ्वासाऽऽहारः,िकं वाऽऽहरन्ति सर्वतो वाऽपि। कतिभागं सर्वाणि वा,िकं खतया वा भूयः परिणमन्ति ॥

मूलार्थः —

ं प्रश्न-हे भगवन्! नारकों की स्थिति कितने समय की कही है ? उत्तर-हे गौतम! जघन्य से दस हजार वर्ष की स्थिति कही है श्रौर उत्कृष्ट रूप से तेतीस सागरोपम की स्थिति कही है।

परन- हे भगवन्! नारकी कितने समय में श्वास लेते हैं ? श्रीर कितने समय में श्वास छोड़ते हैं ?

> उत्तर-उच्छ्वास पद के अनुसार समभना चाहिए। प्रश्न--भगवन्! नारकी आहारार्थी हैं ?

उत्तर-गौतम! पएण्वयास्त्र के श्राहारपद के पहले उद्देशक के श्रनुसार समभना।

गाथा का श्रर्थ—नारकी जीवों की स्थिति, उच्छ्वास, तथा आहार सम्बन्धी कथना करना चाहिए। नारकी क्या आहार करते हैं? समस्त आत्मप्रदेशों से आहार करते हैं? समस्त आहारक द्रव्यों का आहार करते हैं? और आहार के द्रव्यों को किस रूप में परिण्माते हैं?

व्याख्या-श्री गौतम स्वामी, भगवान महावीर से पूछते हैं कि हे भगवन! श्रापने जीव के चौवीस दंडक कहे हैं, उन में से नरक-योनि के जीव की स्थिति कितनी हैं श्रिथांत् जीव नरक में कितने समय तक वना रहता है ?

इस प्रश्न का उत्तर देते हुए भगवान् ने फरमाया-हे गीतम ! स्थिति दो प्रकार की होती है—एक जघन्य, दूसरी

उत्कृप्र। श्रर्थात् एक कम से कम श्रौर दूसरी ज्यादा से ज्यादा। जहाँ ऊँच श्रौर नीच होता है वहाँ मध्यम होता ही है। नरक के जीवों की कम से कम स्थिति दस हजार वर्ष की है श्रर्थात् नरक में गया हुश्रा जीव कम से कम दस हजार वर्ष तक नरक में रहता है। श्रौर श्रधिक से श्रधिक तेतीस सागर की स्थिति है।

प्रश्न हो सकता है कि नरक किसे कहते हैं? इसका उत्तर ब्युत्पत्ति के अनुसार यह है कि-जिनके पास से अब्छे फल देने वाले शुभ कर्म चले गये हैं, जो शुभ कर्मों से रिहत हैं, उन्हें 'निरय' कहते हैं और 'निरय' में जो हों वह 'नैरियक' कहलाते हैं।

जैसे, जिसके पास से सम्पत्ति चली जाती है उसे दरिद्र कहते हैं। जहाँ सम्पत्ति नहीं है वहाँ दरिद्रता होती ही है और दरिद्रता वाले को दरिद्र कहते हैं। यह गुण गुणी का भेद है। दरिद्रता गुण है और गुणी वह प्राणी है जो दरिद्र हो। इसी प्रकार जो सुख से अवीत है और पुण्य-फल से भ्रष्ट है उसे नैरियक कहते हैं।

श्रायु कर्म के पुर्गलों के रहने की मर्यादा स्थिति कहलाती है। श्रात्मा रूपो दीपक में, श्रायु कर्म रूपी तेल के विद्यमान रहने की सामियक मर्यादा का नाम स्थिति हैं।

जो जीव श्रशुभ कर्म वाँध कर नरक योनि में जाते हैं, वे वहाँ कम से कम दस हजार वर्ष श्रवश्य रहते हैं। कोई भी जाव दस हजार वर्ष से पहले नरक से लौट कर नहीं श्रा सकता। इसी प्रकार नरक में श्रधिक से श्रधिक तेतीस सागरोपम तक जीव रहता है। कोई भी जीव तेतीस साग-रोपम से श्रधिक समय तक नरक में नहीं रह सकता । यही नरक की जघन्य श्रौर उत्कृष्ट श्रायु कहलाती है।

सागरोपम किसे कहते हैं, यह जान लेना श्रावश्यक है। यह संस्था लोकोत्तर है। श्रंकों द्वारां उसे प्रकट नहीं किया जा सकता। श्रतः उसे समभाने का उपाय उपमा है। उपमा द्वारा ही उसकी कल्पना की जा सकती है। इसी कारण उसे उपमा-संख्या कहते हैं, श्रीर इसी कारण 'सागर' शब्द के यदले 'सागरोपम' शब्द का व्यवहार भी किया जाता है, सागरोपम का स्वरूप इस प्रकार है।

चार कोस लम्या और चार कोस चौड़ा तथा चार कोस गहरा एक फुंग्रा हो। फुरू युगलिया के सात दिन के जनमे यालक के बाल लिय जावें। युगलिया के बाल श्रयने वालों से ४०६६ गुने सूदम होते हैं। इन वालों के वारीक से पारीक हुकट्रे-फाजल की तरह किये जाये। चर्म चलु से दिखाई देने वाले दुकरों से असंख्य गुने छोटे दुकरे हों। अथवा सूर्य की किरणों में जो रज दिखाई देती है उससे असंख्य गुने छंटि हों। ऐसे दुकड़े करके उस फुंप में ठसाठस भर दिय जावें। सौ-सौ वर्ष व्यतीत होने पर एकर दुकड़ा निकाला जाय। इस प्रकार निकालते-निकालते जय वह कृप खाली हो जाय, तय एक पन्योपम होता है। ऐसे दस कोड़ाकोड़ी कृप ज़व खाली हो जाएँ तय एक सागरे।पम होता है। एक करोड़ को एक करोड़ की संख्या से गुणा करने पर जो गुणन-फल श्राता है वह कोड़ाकोड़ी फहलाता है। ऐसे तेतीस साग-रोपम की या ३३० को हाकोड़ी पल्ये।पम की नरक की उत्कृष्ट स्थिति है। यह ब्रात्मा ऐसी स्थिति में रह ब्राया है।

नरक की जग्रन्य स्थिति दस हजार वर्ष की है। जग्रन्य श्रोर उत्कृप्ट स्थिति के वीच की समस्त स्थिति मध्यम स्थिति कहलाती है। दस हजार वर्ष से एक समय श्रिधिक से लेकर तेतीस सागरीपम से एक समय कम तक की स्थिति मध्यम समस्ती चाहिए।

इसके पश्चात् गौतम स्वामी प्रदन करते हैं कि-भगवन्! नरक के जीव क्या श्वासीच्छ्वास भी लेत हैं। भगवान् ने इस प्रश्न का उत्तर हाँ में दिया है। तब गौतम स्वामी पृद्धते है कि उन को श्वासीच्छ्वास कितन समय में होता है। इस प्रदन का उत्तर यह दिया गया है कि परण्याणा सूत्र में इसका वर्णन किया है, वहाँ से जान लो।

इस प्रश्नोत्तर में 'श्राण्मंति' श्रीर 'पाण्मंति' शब्द श्राये हैं। इनका क्रमशः श्रथे है—श्वास लेना श्रीर छोड़ना। शरीर के भीतर हवा खींचने को श्राण्मन या श्वास लेना कहते हैं श्रीर शरीर के वाहर हवा निकालने को प्राण्मन या श्वास छोड़ना कहते हैं।

किसी-(किसी आचार्य के मत से श्वासोच्छ्वास दो प्रकार के होते हैं-एक आध्यात्मिक श्वासोच्छ्वास और दूसरा वाह्य श्वासोच्छ्वास । आध्यात्मिक श्वासोच्छ्वास को आण्मन और प्राण्मन कहते हैं और वाह्य को उच्छ्वास-निःश्वास कहते हैं।

श्वास की किया में समस्त योग का समावेश हो जाता है। जो महाप्राण पुरूप श्वासीच्छ्वास को समस लेता है

श्रीर वाह्य श्वासीच्छ्वास को श्रभ्यन्तर कर लेता है श्रयीत् भ्वासीच्छ्वास पर श्रधिकार कर लेता है, उसके लिए कोई कार्य किंदन नहीं रह जाता। जो लोग अधिक उम्र तक जीते हैं, वे इसी किया के प्रताप से। खाना-पाना श्रादि सव श्वास पर ही निर्भरं है। श्रमी श्वास पर थोड़ा-सा कावू है। श्रगर इतना भी कावून रोइ तो शरीर में मल-मूत्र भी टिकना काठन हो जाय। शरीर में मल मृत्र का न टिकना श्वास पर अधिकार न होने का फल है। कई लोगों को दम उठने लगता है, यह भी श्वास पर नियंत्रण न होने के कारण ही। श्राप लोग श्रपने को सुखी मानते हैं, लेकिन सारे सुख का श्राधार श्वास ही है। जिस समय श्वास पर से श्राधिकार उठ जाता है, उसी समय सारे सुख हवा में उड़ जाते हैं। श्वास की किया विगड़ने से श्रातमा को कितनी श्रसाता होती है, यह तो भुक्त-भोगी ही जान सकते हैं। वास्तव में साता-श्रसाता श्वास पर ही निर्भर है। योगीजन वाह्य श्वासोच्छ्वास को श्रभ्यन्तर कर लेते हैं, श्रतः उन्हें न रोग होता है, न शोक होता है ।

एक यार किसी समाचार पत्र में पढ़ा था कि अमेरिका में एक स्त्री अस्सी वर्ष की है, मगर दिखती वह तीस वर्ष की है। उसने इवासोच्छवास की किया की सुन्दर साधना, की है। लोग वाहरी कियाओं की श्रोर दें इते हैं, परन्तु इस विपय में उदासीन रहते हैं। जो पुर्दण अपने बाह्य श्वासो-च्छ्यास की आध्यात्मिक श्वासोच्छ्वास में ले जाता है, उसे अपूर्व शिक्त श्रीर श्रद्भुत सुख की प्राप्ति होती है।

प्राणी किसी भी योनि में क्यों नहो, उने दवासोच्छ्वास श्रवश्य लेना पढ़ता है। यह शरीर श्वासोच्छ्वास की क्रिया पर ही टिका हुआ है। श्वासोच्छ्वास की किया वंद हो जाने पर शरीर भी नहीं रहता।

गौतम स्वामी ने भगवान् से नारकी जीवें। के श्वासोव्ह्-वास के संबंध में प्रश्न किया है। प्रश्न के उत्तर में पर्ण्वणा सूत्र का हवाला दे दिया गया है। मगर टीकाकार ने संदोप रूप से यह वतला दिया है कि पर्ण्यावणासूत्र में प्रस्तुत विषय में क्या वर्णन किया गया है। इस सूत्र में भगवान् ने कहा है कि नारकी जीव सतत स्वासोव्ह्वास लेते रहते हैं।

जो श्रधिक दुखी होतां है उसे श्रधिक देवाल श्राता है। श्वास ज्यादा श्राने लगा कि दुःख की मात्रा वदी। श्वास श्रधिक श्राने पर कैसी घवराहट होती है, यह हम लोग जिसार में देख सकते हैं। श्वास की वीमारी में जिसे श्वास चलता हो उससे पूछो। वह श्रपने दुःख का वर्णन नहीं कर संकेगा।

निरंतर श्वासोच्छ्वास क्यों श्राता है ? इसलिए कि जीव श्रति दुखी है ।

प्रश्न हो सकता है कि सतत कहने से ही निरन्तर की प्रतीति हो गई थी, फिर भी 'संतत' पद क्यों कहा है \*? इसका उत्तर यह है कि अकेला सतत कहने से कुछ कमी रह

पण्णवणा सूत्र का पाठ इस प्रकार है:—

<sup>&#</sup>x27;गोयमा ! सययं संतयामेव श्रासमंति वा, पासमंति व<sup>ा</sup>, ऊससंति वा, नीससंति वा । '

जाती है, श्रतएव संतत पद श्रीर कहा है। उदाहरण के लिए—'लोक में मनुष्य कहते हैं कि हम निरंतर भोजन करते हैं।' यहां निरंतर पद का प्रयोग करने पर भी कोई मनुष्य प्रतिच्चण सदा नहीं खाता रहता। यीच में काफ़ी समय रहता ही है। फिर भी रोज-रोज भोजन करने को निरन्तर, भोजन करना कह दिया जाता है। यहां श्वासोच्छ्वास के विपय में ऐसा न समभा जाय, इस श्रीभिप्राय से सतत श्रीर संतत-दो निरंतरतावाचक शब्दों का प्रयोग कियागया है। इन दो शब्दों के प्रयोग से यह स्वित हो गया कि वीच में समय खाली नहीं रहतां—नारकी जीवों की श्वासोच्छ्वास-क्रिया सदा-सर्वदा-प्रतिच्चण चालू रहती है।

श्रांख वन्द करके खोलने में भी श्रसंख्य समय लगते हैं इस समय में भी नरक के जीवों का श्वासोच्छ्वास वरा-वर जारी रहता है। वह किसी भी समय वंद नहीं होता।

नरक के जीवों के श्वासोच्छ्वास का वर्णन करके यह दिखलाया गया है कि-'हे प्राणी! समक्त ले, पहले ही साव-धान हो ले। देख, नरक के जीवों को कितना कप होता है।'

नरक के दुःखाँ का वर्णन देखकर श्रातमा सचेत हो जाय, इसीलिए श्री गौतम स्वामी ने नरक का वर्णन पूछा है श्रीर भगवान ने नरक का वर्णन किया है। भगवान महावीर ने नरक का वर्णन ही नहीं किया है, श्रिपतु नरक को श्रपना पुराना घर वतलाया है। उन्होंने गौतम से कहा है कि—हें गीतम! में श्रीर त्-दोनों नरक में भी गये है श्रीर स्वर्ग में भी गये हैं। संसार की कोई योनि श्रेप नहीं, जिसमें संसारी जीव श्रेनेक वार न भटक श्राया हो। श्रसंख्य काल पेसी

मित्रो! गरीवों पर घृशा आना ही नरक है। संसार की ऐसी स्थिति हो रही है कि जो धन पैतृक है, उसकी अस्थिरता वैंकों के बंद होने से दिखाई दे रही है, फिर भी सुकृत नहीं सुभता। लद्मी और जीवन की चपलता को जानते हुए भी लोगों के जीवन का एक मात्र साध्य धन वन रहा है।

गौतम स्वामी ने श्वासोच्छ्वास के पश्चात् नारकी जीवों के श्राहार के विषय में प्रश्न किया है। इस प्रश्न का उत्तर देते हुए भगवान् ने वतलाया है कि नरक के जीवों को भी श्राहार की इच्छा होती है। तत्पश्चात् गौतम स्वामी पूछते हैं 'नरक के जीव श्राहार किस प्रकार लेते हैं!' भगवान् ने कहा-प्रशापना सूत्र में श्राहार नामक श्रद्धाइसवाँ पद है। उसके पहले उद्देशक में इस विषय का वर्णन किया गया है। उसमें नरक के जीवों के श्रतिरिक्त श्रन्यान्य जीवों के भी श्राहार का वर्णन किया गया है।

साधारणतथा विचार करने से रह समक्ष में नहीं श्राता कि ऐसे-ऐसे प्रश्नोत्तर करने से गौतम स्वामी श्रीर भगवान महावीर ने क्या लाम छोचा होगा ! उन्हें नरक के जीवों के श्राहार को जानने एवं वताने की क्या श्रावश्यकता थी ? लेकिन भगवान ने नरक के जीवों के श्राहार के ४० द्वार बतलाये हैं। यह उन महान पुरूष की श्रसीम करूणा है। जिन जीवों के श्राहार का वर्णन किया है, उन्हें चाहे श्रपने श्राहार की बात इतनी स्पष्ट रूप से ज्ञात न हो, लेकिन ज्ञानियों की हिए से वह लिपी नहीं है। उन्होंने श्रक्ष जनों को समकाने के लिए यह सब वर्णन किया है।

प्रश्न—नारकी जीवों के ब्राहार के संबंध में पर्ण्वणा सूत्र का जहां उन्लेख किया गया हैं वहां पद का उन्लेख न करके सीधा ब्राहारोद्देशक क्यों कहा गया है ? पहले पद बतलाना उचित था, फिर उसके साथ उद्देशक का कथन करना ठीक रहता।

उत्तर—यहां पद-लोपी समास हुआ है। इस समास के कारण 'पद' शब्द का लोप हो गया है, तथापि 'पद' शब्द का श्रर्थ विद्यमान समभना चाहिए।

पएएवए। सूत्र में श्राहार-विषयक जो वर्णन श्राया है, उसका सामान्य दिग्दर्शन शास्त्रकार ने निम्नलिखित गाथा ें में किया है:—

ठिई उस्सासाहारे, किं वाऽऽहारेंति सव्तत्रो वा वि । कातिमागं सव्त्राणि व, कीस व भुज्जो परिण्मंति ?॥

इस संग्रह-गाथा में उन ्चालीस द्वारों का संक्षिप्त उल्लेख किया गया है।

भगवान ने गौतम स्वामी से कहा है कि नारकी जीव भी श्राहार के अर्थी हैं। 'यहाँ श्राहार के अर्थी' पद के दो श्रर्थ शास्त्रकारों ने किये हैं। जिसे श्राहार की इच्छा हो वह श्राहारार्थी कहलाता है, श्रीर श्राहार ही जिनका प्रयोजन हो वह भी श्राहारार्थी कहलाते हैं।

गौतम स्वामी के प्रश्न श्लौर भगवान् महावीर के उत्तर से तत्व यह निकला कि निक्रण्ट से निक्रप्ट योनि में पड़े हुए जीव को भी ब्राहार की श्रावश्यकता पड़ती है। जहां शरीर हैं वहां श्राहार भी श्रानवार्य है।

नरक दुर्गन्धमय है। वहां रक्त-पाव श्रादि घोर श्रश्चि पदार्थ भेर हुए हैं। वहां की भूमि इतनी त्रासजनक है कि उसका स्पर्श करते ही ऐसी वेदना होती है मानों एक साथ हजार विच्छुश्रों ने काट खाया हो। ऐसी भूमि में रहने वाले नारकी जीव क्या श्राहार करते होंगे ? भगवान से गौतम स्वामी ने इस श्रीभप्राय से यह प्रश्न प्छा है कि-नरक में श्रीर कोई वस्तु तो है नहीं; फिर क्या जो श्रश्चिमय वस्तु नरक में है, उसीको नारकी जीव खाने की इच्छा करता है ? इस प्रश्न के उत्तर में भगवान कहते है—हाँ गौतम! नरक के जीव खाने की इच्छा करते हैं। नारकी उस किन्छ श्रवस्था अमें पड़े हुए हैं, श्रीर नरक में रक्त, पीव श्रादि वस्तुएँ ही हैं, तथापि वे इस श्राहार के लिए प्रार्थना करते हैं।

सुसंस्कारी पुरूष जिस वस्तु से घृणा करते हैं, उसी को संस्कार विहीन या नीच प्रकृति के लोग वहें उत्साह से खाते पीते हैं। यह वात प्रत्यत्त देखी जाती है। जब मनुष्यलोक में ही इतना महान् रूचि-वैचित्र्य देखा जाता है, तो नरक का क्या पूछना है ? वहाँ के जीव निरुष्ट वस्तुओं के श्राहार की याचना करें, यह श्रस्वामाविक नहीं कहा जा सकता।

में एक वार पनवेल गया था। वहाँ जव जंगल जाता तो जिन मिक्स्यों को मार कर खुखाया गया था, उनकी वड़ी दुर्गन्ध श्राती थी। दुर्गन्ध इतनी उग्र थी कि खड़ा रहना कठिन होता था। उन मिक्स्यों में से वाम नाम की मच्छी तो श्रोर भी श्रधिक वदवू देती थी। मैंने सोचा—जिन मिक्स्यों से ऐसी श्रसहा दुर्गन्य निकलती है, उन्हें भी लोग यहे चाव से आ जाते हैं। वह वाम मक्क्ली जो श्रतिशय बदब्दार होती है, उसके विषय में लोगों का कहना है कि खाने वाले लोग वाम मञ्जली को ऐसी कची से खाते हैं, जैसे दूसरे लोग मिठाई खाते हैं। इस प्रकार मनुष्य प्राणी भी उस चीज को क्रिचपूर्वक ऐट में डाल लेते हैं, जिसके पास खड़ा भी नहीं रहा जाता। गांघीजी ने एक पुस्तक में तो यहां तक लिखा है कि किसी देश के निवासी विद्या भी खा जाते हैं।

जब मनुष्य श्रनेक प्रकार के उत्तम एवं स्वादिष्ठ भोज्य पदार्थों के रहते भी ऐसी-ऐसी घृणास्पद नीच वस्तुएँ खा जाते हैं श्रीर उसमें सुख का श्रनुभव करते हैं तो नरक के जीवों का, भूख के श्रसहा दुःख से व्याकुल हो जाने पर श्रश्चिमय पदार्थों को खाने में सुख मानना श्राश्चर्यजनक नहीं कहा जा सकता । लेकिन झानी जन कहते हैं कि मान लेने से ही सुख नहीं हो जाता । इस प्रकार माना हुश्रा सुख वस्तुतः दुःख रूप है । जीव सुख की श्रान्ति से ही 'बाह्य भोजन की इच्छा करता है; लेकिन वास्तविक सुख वह है जिसमें वाह्य भोजन की श्राकांचा ही न हो; यही नहीं वरन् किसी भी पर-पदार्थ के संयोग की इच्छा न रह जाय । तभी सच्चा सुख प्राप्त होता है ।

भगवान् ने गौतम स्वामी से कहा कि नरक के जीवों के श्राहार के संवंध में परण्विणा सूत्र के २८ वें पद में जो वर्णन किया है, वही वर्णन यहाँ भी समभ लेना चाहिए।

प्राण्वणा सूत्र में नरक आदि के जीवों का आहार-वर्णन छोटे-छोटे हिस्सों में किया गया है। उन हिस्सों को

द्वार कहते हैं। उन द्वारों में नरक के जीवों के आहार के साथ दूसरे जीवों का आहार भी वतलाया गया है। तथा आहार-विपयक और और वार्त भी उसमें वतलाई गई हैं। यहां नारकी जीवों के आहार के विपय में ही परणवणा के अनु-सार दिग्दर्शन कराया जाता है।

परण्वणासूत्र में गौतम स्वामी, भगवान महावीर से प्रश्न करते हैं कि-हे भगवन ! अगर नारकी जीव आहाराथीं हैं तो कितने समय में उन्हें आहार की इच्छा होती है ? अर्थात् एक वार आहार कर लेने के पश्चात् कितने समय वाद उन्हें आहार की अभिलाषा होती है ?

इस प्रश्न के उत्तर में भगवान फरमाते हैं-हे गौतम! नरक के जीवों का श्राहार दो प्रकार का है-(१) श्रायोगनि-वीर्तित श्रीर (२) श्रनाभोगनिर्वर्त्तित। खाने की युद्धि से जो श्राहार किया जाता है वह श्रायोगनिर्वर्त्तित श्राहार कहताता है श्रीर श्राहार की इच्छा न होने पर भी जो श्राहार होता है वह श्रनाभोगनिर्वर्त्तित श्राहार कहताता है।

यहां श्राहार का प्रकरण होने से श्राहार के विषय में ही यह कहा गया है कि इच्छा न होने पर भी श्राहार होता है। मगर यह कथन अन्य कियाओं के संबंध में भी लागू होता है। इच्छा के विना अन्यान्य कार्य भी प्रकृति के नियमानुसार होते रहते हैं। छुन्नस्थ-श्रवस्था जब तक बनी हुई है, या जब तक यह स्थूल शरीर विद्यमान है, तब तक अनाभोग पूर्वक कार्य होते रहते हैं। इन कार्यों में कुछ अनजान में होते हैं और कुछ जानकारी में होते हैं। हाँ, श्रपनी इच्छाओं को नियंत्रित करते रहने से और श्रच्छे कार्यों में निरंतर संलग्न रहने से श्रनाभोग श्राहार कम श्रवंश्य हो सकता है।

प्रश्न-श्रंनाभाग श्राहार श्रर्थात् श्रनजान में, इच्छा न होते हुएं भी होने वाला श्राहार केसे सभव है ?

उत्तर—मनुष्य यह नहीं चाहता कि मेरे शरीर पर रज लगे या मेरे भोजन में गंदगी श्रावे; लेकिन जब श्रांधी चलती है तो शरीर पर रज लग ही जाती है श्रीर भोजन में भी श्रा जाती है। जब कोई वीमारी फेलती है, तब डाक्टर कहते हैं— 'खान-पान में सावधान रहो, गंदगी मत होने दो श्रीर दूसरे खराब परमाणुश्रों को श्रपने शरीर में प्रवेश मत होने दो'। यद्यपि डाक्टर को रोग मिटाना श्रभीष्ट है लेकिन वह गंदगी से बचने की वात कहता है। इससे यह स्पष्टहै कि शरीर में गंदगी जाती है। पेना न होता तो डाक्टर को मनाई करने की क्या ग्रावश्यकता होती ?

यद्यपि गंदगी खाने की एच्छा कोई करता नहीं है, तथापि किसी न किसी कारण से गंदगी खाने में आ ही जाती है। इसी प्रकार इच्छा न होने पर भी, शरीर के आसपास घूमने वाले परमासु आहार में खा जाते हैं।

इसी आधार पर श्रन्यान्य क्रियाश्रों पर विचार करने से प्रतीत होगा कि किस प्रकार इच्छा के श्रभाव में भी श्रनेक कार्थ-होते रहते हैं।

गैतम स्वामी का मूल प्रश्न हे—श्राहार के समय की मर्यादा का; पर भगवान ने फरमाया—श्राहार दो प्रकार का होता है। इन दोनों प्रकार के श्राहारों में से श्रनाभाग श्राहार तो निरंतर-प्रतिक्तण होता रहता है। एक समय भी ऐसा स्पतीत नहीं होता, जब यह श्राहार न होता हो। यह श्राहार बुद्धि पूर्वक-संकल्प द्वारा नहीं रोका जा सकता । दूसरा इच्छापूर्वक जो श्राहार होता है, उसकी इच्छा कम से कम श्रसंख्यात समय में होती है।

प्रश्न-ग्रसंख्यात समय कहने से काल की कोई निश्चित
मर्यादा नहीं प्रतीत होती। एक इत्सिपिंगी या श्रवसिपंगी काल
में भी श्रसंख्यात समय होते हैं श्रीर श्राँख वंद कर
खोलने में भी श्रसंख्यात समय होते हैं। ऐसी श्रनिश्चित संख्या
बतलाने से क्या समभना चाहिए ?

उत्तर-यहां श्रसंख्यात समय एक श्रन्तर्मुहूर्त प्रमाण लेना चाहिए। श्रथीत् नारकी जीवों को श्रन्तर्मुहूर्त्त में श्राभोग निर्वार्तित श्राहार की इच्छा होती है।

एक दिन रात में ३० मुहूर्त होते हैं। मुहूर्त प्रमाण समय में कुछ कम समय को अन्तर्मुहूर्त्त कहते हैं। अन्तर्मुहूर्त्त में असंख्यात समय होते हैं। इस असंख्यात समय वाले अन्तर्मुहूर्त्त के भी असंख्य भेद हैं। किसी अन्तर्मुहूर्त्त में थोड़ा समय होता है, किसी में ज्यादा होता है। लेकिन असंख्यात समय, अन्तर्मुहूर्त्त के सिवाय दूसरे को नहीं कहा जा सकता।

प्रश्न नारकी जीवों को श्रन्तर्मुहर्त्त में श्राहार की इच्छा होती है तो क्या इतनी देर तक उनकी भूख मिटी रहती है ? इतनी देर तक वह तुप्त रहते हैं ?

उत्तर—ऐसा नहीं है। छुझस्थ को एक इच्छा केबाद जब दूसरी इच्छा होती है तो उसमें श्रसंख्यात समय लग ही जाते हैं। 'क' श्रसर का उच्चारण करने के वाद 'ख' का उच्चारण करने की इच्छा होने में ही श्रसंख्यात समय वीत जाते हैं। इस नियम के श्रमुसार यद्यपि नारकी जीवों को कभी तृप्ति नहीं होती, फिर भी एकवार इच्छा करने वाद दूसरी बार इच्छा करने में ही श्रसंख्य समय लग जाते हैं।

नरक के जीव मवाद-मांस श्रादि पुद्गलों का श्राहार करते हैं। जब वे श्राहार करते हैं तब भी उनकी भूख नहीं मिटती—उन्हें तृप्ति नहीं होती; किन्तु फिर खाने की इच्छा होने में श्रमंख्यात समय लग जाते हैं। शास्त्रकारों ने नारकी जीवों की भूख मिट जाने की वात नहीं कही है; किन्तु यह कहा है कि उन्हें श्रमंख्यात समय में भोजन की इच्छा होती है। यह सिर्फ इस श्रमिप्राय से कहा है कि एक इच्छा के पश्चात् तत्काल ही दूसरी इच्छा होने में श्रमंख्यात समय लग जाते हैं।

अय प्रश्न यह है कि श्रगर नारकी जीव श्राहार करते। हैं तो किस वस्तु का श्राहार करते हैं।

यह पंचम द्वार का प्रदन है। इस प्रश्न का उत्तर भगवान् ने फरमाया है—हे गौतम ! नरक के जीव द्रव्य
की अपना अनन्त प्रदेश चाले पुद्गलों का आहार करते हैं।
पुद्गल का सबसे छोटा अविभाज्य श्रंश-जो खुला रहता है
अर्थात् विलकुल अलग होता है, परमाणु कहलाता है। और
वही श्रंश जब जुड़ा रहता है तो प्रदेश कहलाता है। जो पुद्गल अनन्तप्रदेशी होकर भी सूदमस्कंघ रूप होता है वह
आकाश के एक प्रदेश में समा सकता है। यहां ऐसे सूदमस्कंघ
से अभिप्राय नहीं है। किन्तु चादर अनन्त प्रदेशी स्कंध से
तात्पर्य समभना चाहिए।

नारकी जीव काल की श्रिपेता जघन्य, मध्यम श्रीर उत्कृष्ट स्थिति वोले पुद्गलों में से किन्हीं भी पुद्गलों का श्राहार करते हैं।

नारकी जीव भाव की श्रोपत्ता वर्ण वाले, गंघ वाले, रस वाले श्रोर स्पर्श वाले पुर्गलों का श्राहार करते हैं।

गोतम स्वामी फिर प्रश्न करते हैं—भगवन ! नारकी वर्ण वाले पुद्गलों का श्राहार करते हैं तो एक ही वर्ण के पुद्गलों का श्राहार करते हैं या पंच वर्ण वाले पुद्गलों का श्राहार करते हैं ?

इस प्रश्न का उत्तर भगवान् ने फरमाया हे—हे गौतम! नारकी पाँचों वर्ण वाले पुद्गलों का श्राहार करते हैं। इस प्रश्न के उत्तर में सामान्य श्रीर विशेष की विवक्ता की गई है। सामान्य को स्थानगमन भी कहते हैं श्रीर विशेष का विघानगमन नाम भी है। स्थानगमन श्र्थात् सामान्य की श्रोपत्ता एक वर्ण वाले पुद्गल का भी श्राहार करते हैं श्रीर दो वर्ण वाले पुद्गल का भी श्राहार करते हैं। विधानगमन श्र्यात् विशेष की श्रोपत्ता से श्रोशय-पाँची प्रकार के पुद्गलों का श्राहार करते हैं।

गौतम स्वामी फिर प्रश्न करते हैं — 'भगवन् ! श्रापने काले पुद्गल का श्राहार करना कहा है तो नारकी जीव एक गुण काले पुद्गल का श्राहार करते हैं, या दस गुण काले पुद्गल का श्राहार करते हैं, 'या संख्यात, श्रसंख्यात श्रनन्त गुण काले पुद्गल का श्राहार करते हैं' ?

भगवान् ने उत्तर दिया— गौतम ! निश्चय में कोई एक गुण काला होता है, कोई दो गुण काला होता है, कोई दस गुण काला, कोई असंस्थात गुंग काला, कोई अनन्त गुण काला होता है। नारकी जीवों के आहार में एक गुण काले पुद्गल भी होते हैं, दसगुण काले भी श्लीर असंस्थात तथा अनन्त गुण काले भी होते हैं।

यहां काले पुद्गलों के संबंध में जो कथन किया गया है, वही श्रन्य वर्ण वाले पुद्गलों के विषय में तथा रस एवं गंध श्रादि के विषय में भी समक्ष लेना चाहिए। यहां तक श्रठारह द्वार पूर्ण हो जाते हैं।

इसके अनन्तर गीतम स्वामी ने स्पर्श की अपेक्षा प्रश्न किया है। उत्तर में भगवान ने फरमाया है—एक स्पर्श वाले, दें। स्पर्श वाले और तीन स्पर्श वाले पुद्गलों का नारकी जीव श्राहार नहीं करते। कारण यह है कि एक स्पर्श वाले पुद्गलों का श्राहार करना श्रवंभव है और दो तथा तीन स्पर्श वाले पुद्गल अल्प प्रदेशी और खुक्म परिण्मन वाले होने के कारण प्रहण के योग्य नहीं हैं। अतएव चार स्पर्श वाले पुद्गलों से लगाकर आठ आई वाले पुद्गलों तक का श्राहार करते हैं। यह पुद्गल वहुप्रदेशी श्रीर वादरपरिमाण वाले होने से प्रहण करने योग्य होते हैं।

पश्च हो सकता है कि एक गुण काला और अनन्तगुण काला कहने का क्या अभिप्राय है ! इसका उत्तर यह है कि 'गुण शब्द से यहाँ डिगरी या श्रंश श्रर्थ समभाना चाहिए। उदाहरणार्थ-किसी वस्त्र को काला रंगने के लिए एकवार काले रंग में डुवोया। एकवार डुवोने से वस्त्र में एकगुण (श्रंश डिगरी) कालापन श्राया। इस वस्त्र को एक गुण काला कहेंगे। इसी प्रकार श्रसंक्यात वार डुवोया तो वह श्रसंक्यात गुण काला कहलायगा। श्रसंस्थात गुण काला हमें प्रतीत नहीं होता। उसे विशिष्ट शानी ही जान पाते हैं।

इस प्रकार का सूदम चस्तु-तत्त्व-निरूपण जैन शास्त्रों में ही पाया जाता है, श्रन्यत्र कहीं दिएगोचर नहीं, होता। इसका कारण यह है कि जिसने जाना-देखा, उसने वर्णन किया। जिसने जाना-देखा ही नहीं, वह वर्णन कैसे कर सकता है?

गौतम स्थामी ने प्रश्न किया -भगवान्! नारकी एक गुण खुरदरे पुद्गल का आहार करते हैं, या श्रसंस्थातगुण खुरदरे का श्रथवा अनन्त गुण खुरदरे पुद्गलं का!

भगवान् ने फरमाया - गीतम ! सभी प्रकार के खुर-दरे पुद्गल का आहार करते हैं।

श्राहार के विषय में यह वीसं प्रश्न हुए। स्पर्श श्राठ हैं उनमें से एक स्पर्श के विषय में प्रश्न श्रीर उत्तर है। शेष सात स्पर्शों के विषय में भी इसी प्रकार समस्ता चाहिए। श्रतः कुल सत्ताईस प्रश्न श्रीर सत्ताईस उत्तर हुए।

गौतम स्वामी—भगवन ! नारकी जीव स्पर्श किये जा सकने वाले-छूने में आ सकने योग्य-पुद्गली का आहार करते हैं या स्पर्श न किये जा सकने योग्य पुद्गली का ?

भगवान् —गौतम ! स्पर्श किये जा सकने योग्य पुद्-गलों का ही आहार करते हैं। जो पुद्गल छुए नहीं जा सकते, उनका आहार नहीं करते। स्पष्ट पुद्गल दो प्रकार के होते हैं—श्रवगाढ़ श्रर्थात् जिन प्रदेशों में श्रात्मा हो उन्हीं प्रदेशों में रहे हुए पुद्गल, श्रीर श्रनवगाढ़ श्रर्थात् भिन्न प्रदेशों में रहे हुए पुद्गल। इन दो प्रकार के पुद्गलों में से नारकी जीव किस प्रकार के पुद्-गलों का श्राहार करते हैं? इस प्रश्न का उत्तर यह दिया गया है कि नारकी जीव श्रवगाढ़ पुद्गलों का श्राहार करते हैं, श्रनवगाढ़ का नहीं। तात्पर्य यह है कि जो पुद्गल शरीर के संवंघ में तो श्राये, लेकिन श्रात्मा के साथ एक्मेक नहीं हुए, उनका श्राहार नहीं किया जा सकता।

गौतम स्वामी—भगवन्! नारकी जीव श्रगर श्रव-गाढ़ पुद्गलों का श्राहार करते हैं तो साचात् श्रवगाढ़ पुद्-गलों का श्राहार करते है या परम्परा श्रवगाढ़ पुद्गलों का ?

भगवान्--हे गौतम! साज्ञात् श्रवगाढ़ पुद्गलीं का श्राहार करते हैं, परम्परा-श्रवगाढ़ पुद्गलीं का नहीं।

गौतम स्वामी—भगवन् ! चेत्र से साचात् श्रवगाढ़ पुद्गलों का श्राहार करते हैं या काल से साचात् श्रवगाढ़ पुद्गलों का ?

## भगवान् महावरि-दोनों से।

गौतम भगवान ! नारकी जीव श्रगर सालात् श्रव-गाढ़ पुद्गलों का श्राहार करते हैं, परम्परा-श्रवगाढ़ पुद्गलों का नहीं करते; तो वे छोटे पुद्गलों का श्राहार करते हैं या बेड़े पुद्गलों का !

भगवान् छोटे पुद्गलों का भी और यहे पुद्गलों का भी।

यहां आशंका की जा सकती है कि छोटे और वहें
पुद्गत से क्या तात्पर्य समसना चाहिए? छोटापन और वड़ापन, सापेल हैं। यह वड़ा है और यह छोटा है, यह नियत
नहीं है। जो किसी अपेला छोटा है, वही दूसरी अपेला से
वड़ा होता है और जो एक अपेला से वड़ा है, वह दूसरी
अपेला से छोटा भी होता है। इस प्रकार छोटापन और वड़ापन सापेल है अत्यव अनियत हैं।

तरक के जीव जिन पुद्गलों का आहार करते हैं, हनमें से कोई एक पुद्गल अगर दूसरे से एक प्रदेश भी यहा है तो वह वड़ा कहलायगा जो अधिक प्रदेश वड़ा है वह भी यहा कहलायगा और वह उस वड़े से भी वड़ा कहलायगा, मगर इस अधिक वड़े की अपेक्षा वह वड़ा भी छोटा कहा जा सकता है। पहली उँगली, दूसरी की अपेक्षा छोटी है। दूसरी वड़ी है। मगर तीसरी की अपेक्षा यह दूसरी भी छोटी है। यही बात प्रत्येक वस्तु के विषय में समसी जा सकती है।

गौतम स्वामी-भगवन् ! नरक के जीव जिन छोटे-पड़े पुद्गलों का आहार करते हैं, वे ऊँची दिशा से आये हुए होते है, नीची दिशा से आये हुए होते हैं, या तिरछी दिशा से आये हुए होते हैं ?

भगवान्-भातम ! नरक के जीव तीनों दिशाश्रों से श्राये पुद्गलों का श्राहार करते हैं।

यहां गौतम स्वामी ने तीन ही दिशाश्रों को लेकर प्रश्न किया है। ऊर्ध्व-दिशा श्रीर श्रध्ये-दिशा तो है ही, तिरली दिशा में चारों ही दिशाश्रों का समावेश हो जाता है। सूर्य जिस श्रोर से निकलता है, उस श्रोर मुँह करके खड़ा होने से मुँह के सामने की दिशा पूर्व दिशा होगी। दाहिंच हाथ की तरफ दिल्ला दिशा, वार्य हाथ की श्रोर उत्तर दिशा और पीठ की तरफ पश्चिम दिशा होगी। ऊपर की श्रोर अर्घ दिशा श्रोर निचे की तरफ श्रघोदिशा कहलाएगी। यह दिशाएँ मेरू के हिसाव से नहीं हैं, किन्तु भ्रपने हिसाव से हैं। गौतम स्वामी ने जिन तीन दिशाश्रों को लेकर प्रश्न किया है, वे नरक की भ्रपेक्षा हैं।

गौतम-भगवन्! श्रगर नरक के जीव तीनों दिशाश्रों के पुद्गलों का श्राहार करते हैं तो श्रादि समय में श्राहार करते हैं या श्रन्त समय में श्राहार करते हैं या श्रन्त समय में श्राहार करते हैं या श्रन्त समय में श्राहार करते हैं।

भगवान्-हे गौतम ! तीनों समयों में श्राहार करते हैं। धर्थात् श्राभोगनिर्वितित श्राहार को श्रादि समय में भी ग्रहण करते हैं, मध्य समय में श्रीर श्रन्तिम समय में भी ग्रहण करते हैं।

यहां यह शंका हो सकती है कि पहले यह कहा जा चुका है कि नारकी अन्तर अवगाढ़ पुद्गलों का आहार नहीं करते। मगर यहां भादि समय में आहार करना कहा है-यह अनन्तर अवगाढ़ हो जाता है। ऐसी स्थिति में पूर्वीपर-वि-रोघ दोप आता है। इस शंका का समाधान यह है कि दोनों कथनों में विरोध नहीं है। पूर्व कथन ऋजुस्त्रनय की अपेता से है और यह कथन व्यवहारनय से किया गया है। अनामो-गनिर्वर्तित आहार का तो यहाँ प्रकरण ही नहीं है, आभो- गिनवित्तित श्राहार का प्रकरण है। श्राभोगनिर्वार्तित श्राहार के श्रन्तर्मुहर्त्त में तीन भाग करने चाहिए। यह तीन भाग श्रादि, मध्य श्रोर श्रन्त के होंगे। श्राहार के भाग न करके काल के भाग करने चाहिए श्रीर काल के साथ श्राने वाले श्राहार को श्रादि, मध्य श्रोर श्रवसान का समभो। इस प्रकार समभने से तिनक भी विरोध न होगा। श्रृजु-स्त्रनय यही कहेगा कि श्रादि का ही श्राहार करना है, क्योंिक उसके हिसाव से जो काम में श्रा रहा है वह श्रादि ही है। किन्तु ज्यवहार नय के मत से तीनों ही समयों में श्राहार कह-लाएगा। जैन शास्त्र किसी भी एक नय को स्वीकार न करके सभी नयों को स्वीकार करता है। यहाँ तक तेतीस द्वारों का वर्णन हुवा।

गौतम स्वामी-भगवन् ! जो श्रादि, मध्य श्रीर श्रन्त समय में श्राहार करता है वह स्वविषय में श्राहार करता है या श्र-स्वविषय में श्राहार करता है ?

भगवान् महावीर--हे गौतम! स्वविषयमें ब्राहार करता है, ब्रस्वविषय में नहीं करता।

स्वविषय क्या है ? श्रीर श्रस्वविषय किसे कहते हैं ? इसका उत्तर यह है कि श्रपना स्पृष्ट, श्रवगाद श्रीर श्रनन्त रावगाद रूप विषय, स्वविषय कहलाता है श्रशीत ऐसे पुर्गलों का श्राहार करना स्वविषय कहलाता है श्रीर इससे विषरीत श्रस्वविषय कहलाता है।

गोतम स्वामी-भगवन ! स्वविषय में जिन पुद्रगलों का आहार नारकी करते हैं, वह आनुपूर्वी से या विना ही आतु-पूर्वी से ? अर्थात् कम से या अकम से ?

'पांच ऊँगलियों में से क्रम पूर्वक एक के पश्चात् दूसरी का ग्रहण करना श्रानुपूर्वी से ग्रहण करना कहलाता है श्रोर वीच में की किसी उँगली को छोड़कर श्रागे वाली को ग्रहण करना विना श्रानुपूर्वी के ग्रहण करना कहलाता है।

भगवान्-हे गौतम ! श्रानुपूर्वी-क्रम से पुद्गलों की प्रहण करते हैं, श्रनानुपूर्वी से नहीं।

गौतम स्वामी-भगवन ! नारकी जीव श्रानुपूर्वी से पुद्गलों का श्राहार करते हैं तो किस दिशा के पुद्गलों का आहार करते हैं ? पूर्व श्रादि में से किसी एक दिशा में स्थित पुद्गलों का श

भगवान्-नियम से छुड़ों दिशाश्रों में स्थित पुद्गलों का ब्राहार करते हैं।

इस प्रश्नोचर को किंचित् स्पष्ट करने की आवश्यकता है। नरक के जीव चौदह राजू लोक के मध्यवर्ती हैं और मध्यवर्ची होने से छहों दिशाएँ लगती हैं। त्रसनाड़ी के बाहर के जीव के आहार की तीन, चार, पाँच या छह दिशाएँ भी होती हैं। पृथ्वीकाय का जीव, लोक के कोने में जाकर आहार करता है तो तीन दिशाओं का आहार करता है। इसी प्रकार दो तरफ अलोक और चार तरफ लोक हो तो चार दिशाओं के पुद्गलों का आहार होता है। पांच ओर लोक हो तो पांच दिशाओं के पुद्गलों का और मध्य में छहां दिशाओं के पुद्गलों का आहार हो जाता है। पहले वर्ण का साधारण वर्णन किया जा चुका है। यहां उसके श्रवान्तर भेद वतलाये जाते हैं।

भग्वान् कहते हैं—हे गीतम! यह आहार का समुचय वर्णन किया गया है। श्रव नरक योनि श्रीर श्रसुर-योनि के जीवों के श्राहार का श्रन्तर वतलाते हैं। नरक के जीव जो श्राहार करते हैं वह वर्ण से काला श्रीर नीला होता है। गंघ से दुर्गन्ध युक्त होता है। रस से तिक श्रीर करुक होता है। स्पर्श की श्रपेत्ता भारी, खुरदरा, शीत श्रीर रूखा होता है।

निश्चय में यद्यपि पांचा वर्ण विद्यमान हैं, तथापि व्यवहार में काले श्रोर नीले वर्ण का श्राहार करते हैं। इसी प्रकार श्रन्यत्र समभाना चाहिए । यहां जो वर्ण, रस, गंध श्रीर स्पर्श वतलाये गये हैं, वह सब श्रश्चभ समभाना चाहिए।

नरक के जीवों के श्राहार में भेद भी है। पहले नरक के जीव जिस प्रकार का श्राहार करते हैं, दूसरे नरक वाले दूसरी ही तरह का करते हैं। इसी तरह श्रागे के नरकों का समक्ष लेना चाहिए।

साथ ही यह भी स्मरण रखना चाहिए कि नरक के श्राहार का यहां जो वर्णन किया गया है, वह मिध्या दृष्टि की श्रोपेक्स है। भावी तीर्थंकर की ध्रोपेक्स यह वर्णन नहीं है।

नरक का जो वर्णन उपर किया गया है, वह यदापि सत्य है; तथापि यह भी सत्य है कि जब उपादान श्रच्छा होता है तो बुराई में से भी अच्छाई निकल श्राती है। भावी तीर्थंकर पहले से लेकर तीसरे नरक तक रह सकते हैं और चरम शरीरी अर्थात् पहले ही मनुष्य भव में मोह जाने वाले जीव चौथे नरक में भी रहते हैं। लेकिन भावी तीर्थंकर का, तीर्थंकर गोत्र का श्रायुष्य नरक में ही वँधता है तो वे उत्ह्रप्ट से उत्ह्रप्ट श्राहार-पुद्गल खींचते हैं। यद्यपि उत्ह्रप्ट श्राहार-पुद्गल उनके लिए याहर से वहां नहीं पहुँचते हैं, लेकिन नरक योनि के पुद्गलों में से ही वे ऐसे उत्तम पुर्गल श्रहण करते हैं, जिनसे उनका दिव्य शरीर वनेगा।

भावी तीर्थंकरों ने तीर्थंकर गोत्र की जो सामग्री मनुष्य जनम में वाँघी उसके साथ ही दूसरे नरक की भी-सामग्री उपार्जित की। नरक की इस सामग्री से ही वे नरक गये हैं। उनका तीर्थंकर गोत्र का श्रायुष्य नरक में ही वँघेगा।

नरक के जीव जिन पुद्गलों का आहार करते हैं, वह अशुभ और षृणित होते हैं; लेकिन सम्यग्हिए और भाषी तीर्थंकर अशुभ में से भी शुभ को खींचकर आहार करते हैं। अशुभ पुद्गलों में शुभ पुद्गल नहीं प्रकार विद्यमान रहते हैं, जैसे मालवा की काली मिट्टीमें हिंगलु के समान लाल जानवर रहते हैं। मिट्टी तो काली और खुरद्री होती है मगर उसमें वह जानवर लाल और मुलायम होता है। तात्पर्य यह है कि उपादान ग्रगर समर्थ हो तो वह अशुभ में से भी शुभ को खींच लेता है।

ैं. दुर्गन्ध वाला विष्टा खेतों में पड़ता है, मगर उससें होने वाला गुलाव दुर्गन्घ वाला नहीं, सुगन्ध वाला होता है। प्रकृति से प्रत्येक पदार्थ, दूसरे की श्रोर खिंचता है, मगर जिसमें वल होता है वह खींच लेता है।

गुलिश्ताँ में एक कहानी है। एक वार वादशाह के हमामखोन में मिद्टी आई। उस मिद्टी में खुशबू आ रही थी। पूछताछ करने पर पता लगा कि इस मिद्टी पर सुगंधित फूल खिले थे और वे स्ख कर इस पर गिरे। यह खुशबू उन्हीं से आई है। वादशाह ने उन फूलों को भी मँगवाया। उन फूलों में फूलों की ही खुशबू थी, मिद्टी की नहीं थी।

इससे प्रकट हुआ कि मिट्टी ने फ़्लों की खुशवू खींच ली, लेकिन फूलों ने मिट्टी की गंध अपने में नहीं आने दी।

तीर्थंकरों को नरक में भी तीन शुभ लेश्याएँ होती हैं। वे शुभ लेश्याएँ श्रहण कर शुभ वनते है।

यहाँ तक छत्तीस द्वारों का वर्णन हुआ। इनमें नरक के जीत्रों के आहार का विचार किया गया है।

श्रात्मा में यह शिक्त है कि वह श्राहार-पुर्गलों को, श्राहार के योग्य गुण में परिण्त कर लेता है। उदाहरणार्थ-दूघ यदि पेट में जाकर दूघ ही बना रहा तो वह श्राहार नहीं हुश्रा। श्राहार वह तब कहलाएगा, जब उसका रस, रक्त, मजा श्रादि वन जाय। इसी प्रकार श्रात्मा श्रपने शरीर में श्राहार के लिए पुर्गलों को प्रहण करता है, फिर उन्हें श्राहार के रूप में परिण्त करता है। श्रात्मा समस्त श्रात्मप्रदेशों से श्राहार करता है, एकही श्रात्मप्रदेश से श्राहार नहीं करता। जिस श्रात्मा में जितनी श्रीर जैसी शिक्त होगी, वह पुद्गलों को वसे ही श्राहार के रूप में परिण्त कर सकेगा।

जपर जो संग्रह-गाथा लिखी गई थी, उसके पूर्वार्ध में विद्यमान 'किं वा उहारेंति ' इस पद की व्याख्या यहां तक की गई है। इस पद के आगे 'सव्वओ 'पद आया है। अब उसकी व्याख्या की जाती है।

टीकाकार के कथनानुसार 'सन्वश्रो' पद की न्याख्या के लिए निम्न लिखित पाठ का उचारण करना श्रावश्यक है:-

नेरहया एं भंते ! सन्वश्रो आहारेंति, सन्वश्रो परिणामेंति, सन्वश्रो ऊससंति, सन्वश्रो नीससंतिः श्राभिक्खणं आहारेंति, श्राभिक्खणं परिणामेंति, श्राभिक्खणं ऊससंति, श्राभिक्खणं नीससंति, श्राहच आहारेंति ?

हंता गोयमा ! नेरइया सब्बञ्जो ज्ञाहारेंति ।

श्रथि-भगवन् ! नारकी जीव समस्त श्रात्म-प्रदेशों से श्राहार करते हैं, समस्त श्रात्म-प्रदेशों से परिण्माते हैं, समस्त श्रात्म-प्रदेशों से उच्छ्वास लेते हैं, समस्त श्रात्म-प्रदेशों से निःश्वास लेते हैं ? निरन्तर श्राहार करते हैं, निरन्तर परिण्माते हैं, निरन्तर उच्छ्वास लेते हैं, निरन्तर निःश्वास छोड़ते हैं ? या कदाचित् श्राहार करते हैं ? (कदाचित् परिण्माते हैं, कदाचित् उच्छ्वास लेते हैं श्रोर कदाचित् निःश्वास छोड़ते हैं ?)

हां, गौतम ! नारकी जीव समस्त आत्म-प्रदेशों से आहार करते हैं (इत्यादि)।

समस्त श्रातम-प्रदेशों से श्राहार करते हैं, इसका श्रधे यह है कि जैसे घी की कड़ाई में पूरी कोड़ने पर वह सभी श्रोर से श्रपने में घृत को खींचती है, इसी प्रकार जीव सभी श्रोर से—सभी प्रदेशों से-श्राहार खींचता है।

वाह्य रूप से पुर्गल को खींचना आहार नहीं कहलाता वरन् शरीर और गृहीत पुर्गलों को एक रूप वना देना, सर्वप्रदेश आहार कहलाता है।

श्राहार, रस परिश्वमन करता है। वह रस-परिश्वमन सभी प्रदेशों में होता है। श्राहार और कर्मबन्ध दोनों के विषय में यह कथन लागू पड़ता है। तात्पर्य यह है कि जीव सब ओर से श्राहार कर सब प्रदेशों में परिश्वमाता है।

इसी प्रकार सब प्रदेशों से उच्छ्वास लेता है, सब प्रदेशों से निःश्वास निकालता है।

सर्व साधारण मनुष्य जो श्वासो इस्वास लेते हैं तो उन्हें ऐसा मालूम होता है मानो ऐट में श्वास लेते हैं श्रौर ऐट से ही उच्छ्वास निकालते हैं। लेकिन श्वास वास्तव में सभी प्रदेशों से श्राता जाता है। इस श्रोर पूर्ण ध्यान दिया जाय तो नाड़ी की गांत से यह वात समभी जा सकती है।

भगवान फरमाते हैं—है गौतमं ! जीव निरन्तरं भी श्राहार करता है और कवाचित् भी श्राहार करता है । इसी प्रकार परिणमन, श्वास श्रीर उच्छ्वास के संबंध में जानना चाहिए। पर्याप्त अवस्था होने पर निरन्तर आहार करता है, निरन्तर परिग्रमाता है, निरन्तर श्वासोच्छ्वास लेता है, परन्तु अपर्याप्त अवस्था में कदाचित् आहार आदि करता है। जव विश्रह गित को प्राप्त होता है तव आहार आदि नहीं श्रहण करता, परन्तु अविश्रह गित में श्रहण करता है।

आगे गौतम स्वामी प्रश्न करते हैं कि—भगवन् ! जिन पुद्गलों को आहार रूप में प्रहण किया है, उनमें से नरक के जीव कितने भाग का आहार करते हैं और कितने भाग का आस्वाद करते हैं।

भगवान् ने उत्तर दिया—गौतम ! श्रसंख्यात भाग -का श्राहार करते हैं श्रीर श्रनन्त भाग का श्रास्वाद करते हैं।

इस प्रश्न के मूल पाठ में 'सेयालंसि \* 'प्राकृत भाषा का पद आया है। इसका संस्कृत रूप 'एच्यति ' (भविष्यति) है। तात्पर्य यह है कि गृहीत आहार-पुद्गलों में से प्रहण करने के पश्चात् कितन भाग का आहार करते हैं और कितने भाग का आस्वादन करते हैं ?

ग्रसंस्थात भाग का ग्राहार करते हैं, इस पद की व्यास्था भिन्न-भिन्न ग्राचार्थों ने भिन्न-भिन्न प्रकार से की है। एक ग्राचार्य का यह मत है कि जैसे गाय पहले ग्रास में मुँह

नेरइया गां भंते ! जे पोंगाले श्राहारत्ताए गिण्हंति, ते गां तेसिं पोगगलागां सेयालंसि कइभागं श्राहारेंति, कइभागं श्रासायंति ? गोयमा ! श्रसंखेज्ञइभागं श्राहारेंति, श्रगातमागं श्रासाइंति ।-पण्यवगा सुत्त ।

**<sup>\*</sup>** मूल पाठ इस प्रकार है:---

भर लेती है, पर उसमें से वहुत सा भाग निचे गिर जाता है श्रीर कुछ वह खाती है। इसी प्रकार नरक के जीव पहले-पहल श्राहार के जो पुद्गल खींचते हैं, उन खींचे हुए पुद्गलों का वहुतसा भाग गिर जाता है श्रीर छसंख्य भाग मात्र का श्राहार करते हैं।

दूसरे श्राचार्य कहते हैं कि ऐसा नहीं है । यहां नय-विशेष की श्रेपेक्षा से कथन है। ऋजुस्त्रनय के श्रनुसार शरीर इस में परिणत पुर्गलों के श्रसंख्य भाग का श्राहार करता है। जो पुर्गल शरीर इस में परिणत नहीं हुए उन्हें ऋजुस्त्र-नय शुद्ध होने से श्राहार इस नहीं मानता।

ऋजुसूत्रनय भूत और भविष्य को छोड़कर केवल वर्त मान को स्वीकार करता है। श्रतः जितने पुद्गल श्राहार रूप में ग्रहण किये हैं, उन्हें व्यवहार नय तो श्राहार कहता है, लिकन ऋजुसूत्रनय के मत से जो पुद्गल उनमें से शरीर रूप परिणत हुए हैं, वही श्राहार रूप हैं।

उदाहरणार्थ, किसी व्यक्ति ने दूध पिया। उसमें से फुछ भाग खल-मल कप में परिण्त हो गया और शेष भाग से रस आदि घातुएँ वनीं। ऋजुसूत्र नय इस परिण्ति को ही श्राहार मानता है।

जैसे गाय वहुत-सा घास एक साथ मुँह में भरती है, पर उसमें से वहुत भाग गिर जाता है, वह श्राहार में परि-गणित नहीं होता। ऋजुसूत्र नय के श्रनुसार वही पुद्गल श्राहार-रूप कहलाते हैं, जो वास्तव में श्राहार रूप में परिणत होते हैं, सब श्रहण किये हुए पुद्गल नहीं। श्रसलं में श्राहार वही है जो शरीर रूप में परिश्वत हो । शरीर रूप में परिश्वत होकर भी पृद्गलों का असंख्यात भाग ठहरेगा और संख्यात भाग नहीं ठहरेगा । पिये हुए एक सर द्घ में से कुछ भाग रस वनेगा और शेप मल वन कर निकल जायगा । शरीर में जो रस वना, वहीं ऋजु सूत्र नय के श्रनुसार आहार कहा जा सकता है।

ग्रहण किये हुए पुद्गलों में से उतना ही रस शरीर में खिंचता है, जितनी शिंक होती है। कमज़ोर मनुष्य श्राहार में से पूरी तरह रस नहीं खींच पाता श्रीर उसका श्राहार कच्चे मल के रूप में निकल जाता है। मल के देखने से पता लग जाता है कि श्राहार में से कितना रस खींचा गया है?

श्राहार करने का जो प्रयोजन है उस प्रयोजन के पूर्ण होने पर ही श्रहण किये पुद्गल श्राहार कहलाएँगे। जब तक उनसे श्राहार का प्रयोजन सिद्ध नहीं होता तब तक उन्हें श्राहार नहीं कहा जा सकता।

श्राहार करने का प्रधान प्रयोजन है-शरीर में, श्रीर इन्द्रि-यों में शिक्त का संचार होना। इस प्रयोजन को जो पुद्गल पूर्ण करते हैं वही श्राहार हैं।

तीसरे श्राचार्य का कथन यह है कि वास्तव में श्राहार वह है जो शरीर के साथ तर्प परिणत हो जाय। जैसे मनुष्य जो श्राहार करता है, उसमें से श्राधकांश खल-मल रूप में वाहर निकल जाता है, वह श्राहार नहीं कहलाता, उसी प्रकार जो पुद्गल शरीर ६प में परिणत नहीं होते, उन्हें श्राहार महीं कहा जा सकता। श्रतएव गृहीत पुद्गलों में से श्रसं- ख्यात भाग का आहार करता है, इसका अभिप्राय यह है कि असंख्यातवाँ भाग शरीर रूप में परिएत होता है।

श्राहार के जो पुद्गल ग्रहण किये हैं, हनका श्रनन्त भाग श्रास्वाद में श्राता है; श्रर्थात् गृहात पुद्गलों के श्रनन्त में भाग का रस कप में रसना इन्द्रिय श्रास्वादन कर सकती है। मान लीजिए, किसी ने मिश्री की डली मुँह में रक्खी। उस डली पर जीभ किरी, उसका स्वाद श्राया। मगर उली का भीतरी भाग श्रञ्जूता ही रह गया-उसका श्रास्वादन नहीं हुश्रा। इस प्रकार जीभ ऊपर का श्रास्वाद ले सकती है, भीतर का उसे पता नहीं चलता। श्रतप्व वह श्रनन्त में भाग पुद्गलों के रस का ही श्रास्वादन कर सकती है, सब का नहीं। इसी कारण यह कहा गया है कि श्रनन्त में भाग का श्रास्वादन होता है। यहाँ तक श्रइतीस द्वारों का विवेच्चन हुंश्रा।

श्रव संग्रह-गाथा के 'सन्त्राणि' पद की न्याख्या श्रारंभ की जाती हैं। गौतम स्त्रामी प्रश्न करते हैं—हे भगवन् ! नारकी जीव जिन पुद्गलों को शरीर रूप में परिणत करते हैं, फ्या वे सव पुद्गलों का श्राहार करते हैं या एक देश का श्राहार करते हैं ?

भगवान् उत्तर देते हैं - गीतम ! समस्त पुर्गली का श्राहार करते हैं।

तात्पर्य यह है कि नारकी जीवों ने श्राहार के जिन पुद्गलों को शरीर के रूप में परिणत किया है, उन सब का श्राहार वे करते हैं। यहां सब पुद्गल कहने से विशिष्ट पुद्- गल ही समझने चाहिए । जो पुद्गल ग्रहण करने के पश्चात् गिर गये हों, उन्हें यहां छोड़ देना चाहिए-उनका प्रहण नहीं करना चाहिए। अगर ऐसा न किया गया तो विरोध आ जाएगा। जो वचन जिस अपेदा से कहा गया हो उसे इसी अपेदा से समझना चाहिए।

कहा भी है-

जं जह सुत्त भणिय, तहेव जह तं वियालणा नित्थ । किं कालियानुत्रयोगो, दिद्वो दिद्विप्पहाणेहिं ॥

श्र्यात्—सूत्र में जो वात जिन शब्दों में कही गई है, श्रगर शाब्दिक रूप में उसे उसी प्रकार माना जाय और वक्रा की विवद्या का विचार का ख़याल न किया जाय तो हानी जन कालिक श्रनुयोग का उपदेश कैसे करें ?

श्राजकल लाधुश्रों के द्यान में न्यूनता श्रा गई है, श्रत-एव वह टट्या वांच देने में ही सूत्र के व्याख्यान की इतिश्री समभ लेते हैं। मगर सूत्र में नवीन श्रीर सूदम वातें उतनी ही खोजी जा सफती हैं, जितनी खोजने वाले में शाकि हो। हाँ, शक्षि ही न हो तो वात दूसरी है। जिनकी हाष्ट सूदम श्रीर पनी है, व शास्त्र-सागर के भीतर श्रवगाहन करके श्रनेक महत्वपूर्ण श्रीर बहुमृत्य श्रथं कपी सुक्षा निकालते हैं।

इसके श्रमन्तर प्रविक्त संश्रह गाथा के 'कीस 'पद की व्याख्या की जाती है। 'कीस 'यह एक पद है। इसतें अनेक पदों का उपचार किया जाता है। श्रतएव यह अर्थ सममना चाहिए कि नारकी जीवों ने जो श्राहार किया है, वह किस स्वभाव में, किस प्रकार श्रीर किस कप में परिज्त होता है?

करुपना कीजिए, किसी ने दूध पिया। उस दूध का श्रेश कहां जायगा ? किस रूप में परिएत होगा ?

किसी अत्यन्त जुधा पाँडित व्यक्ति से देखने, नुनने या स्थाने के लिए कहा जाय तो वह उत्तर देगा-मुभाम शांक नहीं है। मेरी इन्द्रियां वेकाम होरही हैं। इसी प्रकार उस चलने फिरने के लिए कहा जाय, तब भी वह यही उत्तर देगा। इसके पश्चात् किसी ने उसे दूध पिला दिया।

#### सद्यः शक्तिकरं पयः।

दूध तत्काल शाफ्ति देने वाला है। अतएय दूध पीते ही उसके सारे शरीर में शिक्त आगई। उस दूध की शिक्त के हिस्से हुए। उन हिस्सों में से नाक, कान, आँख, हाथ, पर आदि को कितना कितना भाग मिला, यह एक विचारणीय वात है।

जों ब्राहार किया जाता है, उसके पुर्गल मृदु भी होते हैं, स्निग्ध भी होते हैं श्रार कठोर भी होते हैं। लेकिन सब से स्कम सार श्रांख खींच लेती है। उससे कम सार वाले कमशः कान, नाक, जिह्ना श्रीर शरीर खींचते हैं। भारी पुद्-गलों को शरीर से कम जिह्ना खींचती है श्रीर जीभ से कमशः नाक, कान श्रीर श्रांख खींचती है। इस प्रकार श्राहार के संबंध में कथन किया गया है। इस कथन की अपेला, आपके हाथ में स्थित दूघ को कान या आंख कहा जा सकता है, क्योंकि दूघ में और कान-आंख में कार्य-कारण भाव संबंध है। यद्यपि दूघ में कान या आंख दिखलाई नहीं देती, तथापि कार्य-कारण का विचार किया जाय तो दक्क कथन में कोई भ्रम प्रतीत नहीं होगा।

इसीलिए गौतम स्वामी पूछते हैं कि नारकी जीवों का श्राहार किस रूप में परिखत होता है ? श्रर्थात् नारकी जीवों ने जिन पुद्गलों को श्राहार रूप में श्रहण किया है, वे पुद्गल फिर किस रूप में परिखत होते हैं ?

इस प्रश्न के उत्तर में भगवान् फरमाते हैं-हे गौतम ! जिन पुर्गलों को नारकी जीवों ने घ्राहार रूप में ग्रहण किया हैं, वे श्रांख, कान, नाक, जीभ श्रौर त्वचा, इस प्रकार पाँचों इन्द्रियों के रूप में परिणत होते है।

नारकी जीवों का आहार अश्वभ रूप में परिश्त होता है, श्रनिष्ट रूपता प्रकट करता है, कान्त और कमनीय नहीं है। श्रमनोक्ष है, श्रमनोगम्य है। इस प्रकार वह श्राहार पश्चात्ताप का कारण है। वह नीची स्थिति में ले जाता है, ऊँची स्थिति में नहीं ले जाता।

श्राहार में दोनों प्रकार की शक्तियाँ हैं-ऊँची स्थिति में ले जाने की भी श्रीर नीची स्थिति में ले पटकने की भी। जो श्राहार स्वाधीन न हो, परतन्त्र हो, उस श्राहार को ग्रहण करने वाला नरक में ही सममना चाहिए। नरक के आहार की युराई वतलाने के लिए जो विशेषण दिये गये हैं, उनके सम्बन्ध में टीकाकार कहते हैं कि यह सब शब्द एकार्थक हैं, फिर भी अतिशय अर्थात् अधिकता प्रकट करने के लिए पृथक् पृथक् अनेक शब्दों का प्रयोग किया गया है।

यह चालीसवाँ द्वार हुआ और पूर्वोक्क संप्रह-गाथा का विवेचन समाप्त होता है। संप्रहगाथा के विवरण सूत्र किसी किसी ही प्रति में पाये जाते हैं, सव में नहीं।



## ग्राहार के परिणासन का क्यांन मुलपाठ—

परिणया ? आहारिया अवहारिया पोगगला परिणया ? आहारिया अवहारिज्जमाणा पोगगला परिणया ? अणाहारिया आहारि-ज्जस्समाणा पोगगला परिणया? अणाहारिया अणाहारिज्जस्समाणा पोग्गला परिणया ?

उत्तर-गोयमा! नेरइयाणं पुन्वाहारिया पोग्गला परिणया, आहारिया आहारिज्जमाणा पोग्गला परिणया, परिणमंति य । अणाहारिया आहारिज्जस्समाणा पोग्गला णो परिणया, परिणमिस्संति । अणाहारिया अणाहारिज्ज- स्समाणा पोग्गला णो परिणया, णो परिण-भिस्संति ।

प्रश्न-नेरइयाणं भंते ! पुव्वाहारिया पो-गाला चिया ? पुच्छा ।

उत्तर-जहा परिएया, तहा चिया वि, एवं उवचिया वि, उदीरिया, वेइया, निज़्जिग्णा । गाहा-

> परिणय-चिया य उवचिया, उदीरिया वेइया य निज्जिण्णा । एक्केकिम पदिमा, चडिवहा पोग्गला होति ॥

सस्कृत-छाया-प्रश्न-नैरियकाणां भगवन् ! पूर्वाहृताः पुद्गलाः परिणताः ! श्राहृताः, श्राहियमाणाः पुद्गलाः परिणताः ! श्रनाहृताः श्राहृरिष्यमाणाः पुद्गलाः परिणताः ! श्रनाहृतिः श्रनाहृरिष्यमाणाः पुद्गलाः परिणताः !

उत्तर-गौतम! नैरियकाणां पूर्वाहृताः पुद्रलाः परिणताः, श्राहृताः श्राहियमाणाः पुद्रलाः परिणताः, परिणमन्ति च श्रनाहृताः त्राहरिप्यमागाः पुद्रलाः नो परिग्रताः, परिग्रंस्पन्ति । त्रमाहृताः त्रमाहरिप्यमाग्राः पुद्रलाः नो परिग्रताः, नो परिग्रंस्पन्ति ।

प्रश्त-नैरियकाणां भगवन् ! पूर्वाहताः पुद्गलाश्विताः ? पृच्छा । उत्तर्-यथा परिणतास्तथा चिता श्रीप, एवमुपचिता श्रीप, टदीरिताः, बेदिताः, निर्नीर्णाः ।

गाथा-परिग्रताधिताधोपचिताः, उदीरिता वेदिताधं निर्नीर्गाः । एक्नैकस्मिन् पदे चतुर्विधाः पुद्रला भवन्ति ॥

म्लार्थ—प्रश्न-हे भगवन्! नारिकयों द्वारा पहले ब्राहार किये हुए पुद्रल परिखत हुए १ ब्राहार किये हुए तथा (वर्तमान में) ब्राहार किये जाने वाले पुद्रल परिखत हुए ? जो पुद्रल ब्रनाहारित हैं तथा (ब्रागे) ब्राहार रूप में ग्रहण किये जाएँगे वह परिखत हुए ? या जो ब्रना-हारित हैं ब्रोर ब्रागे भी ब्राहृत नहीं होंगे, वह परिखत हुए ?

उत्तर-हे गीतम! नारिकयों द्वारा पहले आहार किये हुए पुद्रल परिश्वत हुए, आहार किये हुए और आहार किये जाते हुए पुद्रल परिश्वत हुए, और परिश्वत होते हैं, नहीं आहार किये हुए (अनाहारित) पुद्गल परिश्वत नहीं हुए हैं। जो पुद्रल (आगे) आहार किये जाएँगे एह परिश्वत होंगे। अनाहारित पुद्रल परिश्वत नहीं हुए हैं और जो आगे आहारित नहीं होंगे, वह परिश्वत नहीं होंगे। प्रश्न-हे भगवन्! नारिकयों द्वारा पहले श्राहारित पुद्रल चय को प्राप्त हुए ? (प्रश्न)

उत्तर-हे गौतम! जिस प्रकार परिणत हुए, उसी प्रकार चय को प्राप्त हुए। उसी प्रकार उपचय को प्राप्त हुए, उदीरणा को प्राप्त हुए, वेदन को प्राप्त हुए तथा निर्जरा को प्राप्त हुए। गाथा-

परिणत, चित, उपचित, उदीरित, वेदित, श्रीर निर्जीर्ण, इस एक-एक पद में चार प्रकार के पुद्रल ( प्रश्नोत्तर विषयक ) होते हैं।

व्याख्यान नरक के आहार के संबंध में यहाँ चार प्रश्न और उठते हैं। उनका आशय यह है—

- ्र (१) पूर्व काल में प्रहण किये हुए या आहार किये हुए पुद्गल क्या शरीर रूप में परिणत हुए हैं ?
- (२) भूतकाल में प्रहण किये हुए तथा वर्तमान में प्रहण किये जाने वाले पुद्गल शरीर में परिणत हुए हैं ?
- (ई) भूतकाल में जिन पुद्गलों का श्राहार नहीं किया, लेकन भविष्यकाल में जिनका श्राहार किया जायगा, वे पुद्-गल शरीर रूप में परिएत हुए ?
- (४) जिन पुर्गलों का भूतकाल में आहार नहीं किया श्रोर भविष्य में भी-श्राहार नहीं किया जायगा. वह प्रवगल शरीर रूप में परिएत हुए?

प्रवेकाल में जिन पुर्गलों का श्राहार किया गया हो या संग्रह किया गया हो उन्हें श्राहत या श्राहारित कहते हैं। संग्रह करना श्रीर खाना, दोनों ही श्राहार है।

पुद्गल शब्द से यहाँ पुद्गल स्कंध समस्ता चाहिए, परमाणु नहीं। श्रीर परिणत होने का श्रथ, शरीर के साथ एकमेक होकर शरीर रूप में हो जाना, यहाँ प्रहण करना चाहिए।

श्राहार का परिणाम है-शरीर वनना । जो श्राहार शरीर के साथ एकमेक हो जाता है श्रर्थात् जिस श्राहार का शरीर वन जाता है, वह श्राहार परिणत हुआ या परिणाम को प्राप्त हुआ या परिणाम कहलाता है।

इन प्रश्नों के विषय में श्राचार्य का कथन है कि यह काकु-पाठ हैं। काकुपाठ वह कहलाता है, जो कएठ द्वाकर वोला जाय। श्रर्थात् जिस वात को जोर से तथा श्राश्चर्य सहित कहा जाता है वह कथन काकु है। यथा-क्या यह ऐसा ही है?

यह चारों प्रश्न दीखते हैं सीध-साधे, लोकन इनमें दार्शनिक श्राशय भरा हुआ है। इन्हीं चार प्रश्नों के ६३ भंग होते हैं। एकसंयोगी के छह भंग है—(१) पूर्वाहत (२) श्राहि-यमाण (३) श्राहरिष्यमाण (४) श्रनाहत (४) श्रनाहियमाण (६) श्रनाहरिष्यमाण। इन छह पदों के त्रेसठ भंग होते हैं। प्रत्येक भंग में एक एक प्रदनका उद्भव होता है, श्रतएव त्रेसठ भंग हुए। उनका क्रम इस प्रकार है—

(क) (१) पूर्वाहत श्राहियमाण (२) पूर्वाहत श्राहरिप्य-माण (३) पूर्वाहत श्रनाहत (४) पूर्वाहत श्रनाहियमाण (४) पूर्वाहत श्रनाहरिप्यमाण (६) श्राहियमाण श्राहरिप्यमाण (७) आहियमाण अनाहत (=) आहियमाण अनाहियमाण (६) आहियमाण अनाहिरप्यमाण (१०) आहिरप्यमाण अनाहत (११)
आहिरप्यमाण अनाहियमाण (१२) आहिरप्यमाण अनाहिरप्यमाण (१३) अनाहत अनाहियमाण (१४) अनाहत अनाहरिप्यमाण (१५) अनाहियमाण अनाहिरप्यमाण।

इस प्रकार दो-दो भंगों को मिलाने से पन्द्रह भंग होते हैं। तीन का संयोग करने पर वीस भंग होते हैं और चार संयोगी पन्द्रह भंग होते हैं। इसी तरह पाँच संयोगी छह भंग और छह संयोगी का एक भंग होता है। अतएव एक-एक से लेकर छह संयोगी तक के कुल न्नेसड भंग होते हैं। मगर संप्रह की अपेना एक ही प्रश्न है।

तात्पर्य यह है कि गौतम स्वामी ने भगवान् महावीर से उक्त चार प्रश्न किये। इनके उत्तर में भगवान् ने फरमाया—हे गौतम! जिन पुर्गलों का भूतकाल में श्राहार किया है वे भूतकाल में ही शरीर रूप परिएत हो चुके हैं। प्रहण् के प्रधात् परिएमन होता ही है; अतएव पूर्वकाल में आहार किये हुए पुर्गल पूर्वकाल में ही परिएत हो गये।

दूसरे प्रदन में भ्तकाल के साथ वर्तमान संवंधी प्रश्न किया गया है। उसके उत्तर में भगवान का कथन यह है कि-जिनका आहार हो चुका वे पुर्गल परिएत हो चुके और जिनका आहार हो रहा है वे परिएत हो रहे हैं।

यहां टीकाकार कहते हैं कि जिन पुद्गलों का आहार किया और जिनका वर्तमान में आहार किया जा रहा है, हन- के विषय में कहना चाहिए कि वे पुद्गल परिण्त होंगे। मगर यहां कहा गया है कि परिण्त हो रहे हैं। सूत्रकार स्वयं कहते

हैं कि जिन पुद्गलों का श्राहार किया जा रहा है श्रीर श्रागे किया जायगा, वे पुद्गल परिएत होंगे। तात्प्य यह है कि वर्तमान में शहए किये जाने वाले पुद्गल उसी समय शरीर रूप में परिएत नहीं हो सकते। विक वे भविष्य में ही परिएत होंगे। श्रतपव 'जिन पुद्गलों का श्राहार किया जा चुका श्रीर जिनका श्राहार किया जा रहा है, वह पुद्गल परिएत हो रहे है, यह कथन युक्ति संगत नहीं मालूम होता। उनके लिए 'परिएत होंगे' ऐसा कहना चाहिए।

टीकाकार का यह कथन नय-विशेष की विवत्ता से ठीक ही है।

तीसरा प्रश्न भविष्य के संबंध में है। उसका सरल उत्तर यही है कि भविष्य में जिन पुद्गलों का श्राहार करेंगे, वे पुद्गल भविष्य में परिण्त होंगे।

चौथा प्रश्न यह था कि जिन पुद्गलों का भूतकाल में आहार नहीं किया और भाविष्य में भी आहार नहीं किया जायगा, वे पुद्गल क्या शरीर रूप में परिणत हुए १ इसका उत्तर यह है कि ऐसे पुद्गल परिणत नहीं होंगे। जिनका प्रहण ही नहीं हुआ, उनका शरीर रूप में परिणमन भी नहोगा।

पहले जो त्रेसठ भंग वतलाए गये हैं, उन सव का इसी श्राघार पर समाघान समभ लेना चाहिए।

श्राहार किये हुए पुद्गल जय शरीर के भीतर गये तो उनका चय, उपचय भी होगा ही । इसलिए गौतम स्वामी प्रश्न करते हैं कि जीव ने जिन पुद्गलों का श्राहार किया वे पुद्गल चय को प्राप्त हुए १ परिएमन के संबंध में जितने श्रीर जैसे प्रश्न किये गये हैं, वही सब प्रश्न चय के संबंध में भी समक्ष लेने चाहिए श्रीर उनका उत्तर भी परिएमन संबंधी उत्तरों के समान ही समक्ष लेना चाहिए।

इस प्रकरण में, टीकाकार के कथनानुसार वाचना की भिन्नता देखी जाती है। एक जगह एक प्रकार की घाचना है तो दूसरी जगह दूसरी ही वाचना है। वाचना के इस भेद को देखकर शंका नहीं करनी चाहिए, क्योंकि पाठ में भिन्नता होने पर भी श्रभिधेय-मूल वन्तव्य-सवका समान है। श्रत्- एव पाठान्तर से शंका नहीं वरन् शंका का समाधान होना चाहिए।

मंदेद होता है कि दो पाठ परस्पर विरोधी होने से मान्य नहीं होसकते,तव पक किस पाठको मान्य किया जाय? मगर इस में संदेह की कोई वात नहीं है। दोनों श्राचार्य जव शास्त्र लिखने के समय एक इए, तब दोनों को दो तरह की वात स्मरण में थी, क्योंकि पहले शास्त्र लिखे हुए नहीं थे, कएठस्थ ही थे। श्राचार्यों ने श्रपने २ स्मरण की वात एक दूसरे के सामने रख दी, श्रीर कहा कि न हम भवेरा हैं, न श्राप सर्वज्ञ हैं। ध्येय दोनों का एक है। तब दोनों में से किसका स्मरण सही है श्रीर किसका नहीं है, यह कसे कहा जा सकता है? श्रतएव दोनों वात लिखदें। इनमें कीन-सी वात सही है, यह हानी जानें।

दानों श्राचायों को सर्वक्ष के वचनों पर श्रीर श्रपने श्रपने स्मरण श्रपने स्मरण पर विश्वास था। ऐसी स्थिति में श्रपने स्मरण को गलत मानने का कोई कारण न था। इस कारण दोनों

श्राचारों ने दे। नों वातें लिख दीं। इस प्रकार के मतेभद्कों देखकर शास्त्र में शंका मत लाखों। यह मतेभेद शास्त्र की और शास्त्र के प्रऐता श्राचारों की प्रामाणिकता के प्रमाण हैं।

उक्त दोनों श्राचायों ने किसी एक निर्णय पर पहुंचने का प्रयास किया, लेकिन दोनों छुदास्य थे, केवलझानी नहीं। श्रतपव उन्होंने समभाव से श्रपनी श्रपनी धारणा को सत्य स्वीकार करते हुए भी दूसरे की घारणा को श्रसत्य नहीं ठह-राया। ऐसा करके वे हमारे सामने एक उज्ज्वल धादर्श छोड़ गये हैं। हमें उनका श्रनुकरण करके शास्त्र के संयंघ में हठ-वाद से काम नहीं लेना चाहिए श्रीर श्रपने श्रापको ही सत्य-चादी ठहराकर दूसरे को भूठा घोषित करने का साहस नहीं करना चाहिए।

जिन पुर्गलों को श्राहार कप में परिश्त किया है, उनका शरीर में पदमेक होकर शरीर को पुष्ट करना चय कह- लाता हैं। चय के परिश्मन की ही तरह चार भंग हैं। इन चार भंगों का उत्तर परिश्मन की तरह ही है।

चय श्रीर परिणमन के काल में यहुत श्रन्तर है। पहले परिणमन होता है. उसके वाद चय होता है। इसलिए दोनी-चय श्रीर परिणमन पृथक-पृथक हैं।

मानी महापुरुषों ने भूतकाल का वर्णन किया है, इससे उनकी त्रिकालमता सिद्ध होती है। साथ ही नरक-लोक के आणियों के भ्राहार के विषय में डमें जानकारी होती है। वर्त्तमान काल में जो जीव नरक में हैं श्रौर श्रागे जो नरक में जाएँगे, उन्हें कैसा श्राहार करना पड़ता है, या करना पढ़ेगा, यह भी हमें विदित हो जाता है।

तीसरे भंग से यह भी प्रकट हो जाता है कि भूतकाल में तो यह श्राहार नहीं किया, मगर भविष्य में करेंगे। उस समय होंगे वे भी करेंगे श्रोर नरक में जाएँगे वे भी करेंगे। इस कथन से नरक का शाश्वतपन सिद्ध किया गया है।

न भूत में श्राहार किया है, न भविष्य में श्राहार करेंगे, यह कथन श्रव्यवहारराशि को सूचित करता है; क्योंकि श्रव्यवहारराशि के जीव उस राशि से न कभी निकले हैं, न निकलेंगे।

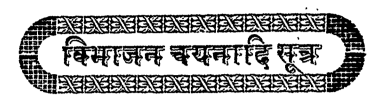
चय के पश्चात् उपचय का कथन है। जो चय किया गया है, उसमें श्रीर श्रीर पृद्गल इक्ट्रेकर देना उपचय कहलाता है। जैसे, ईट पर ईट् चुनी गई यह सामान्य चुनाई कहलाई श्रीर फिर उस पर मिट्टी या चूना श्रादि का लेप किया गया, यह विशेष चुनाई हुई। इसी प्रकार सामान्य रूप से शरीर का पृष्ट होना चय कहलाता है श्रीर विशेष रूप से पृष्ट होना उपचय कहलाता है।

कर्म-पुद्गलों का स्वामाविक रूप से उदय में न आक्र कर करण विशेष के द्वारा उदय में आना उदीरणा कहलाता है। प्रयोग, के द्वारा कर्म का उदय में आना उदीरणा है, इस प्रकार की 'कर्म प्रकृति' की साली भी यहां दी गई है। कर्स के फल को भोगना वेदना है। जिस समय से कर्म-फल का भोग आरंभ होता है और जिस समय तक भोगना जारी रहता है, वह सब काल वेदना का काल कहनाता है।

ं एक देश से कमीं का च्रय होना निर्जरा है। जिस कमी का फल भोग लिया जाता है, यह कमें चीए हो जाता है। उसका चीए हो जाना निर्जरा है।

चय, उपचय, इदीरणा चेदना श्रीर निर्जरा, इन स्व के विषय में परिणमन के समान ही वप्तव्यता है। वैसे ही प्रश्न, वैसे ही उत्तर, वैसे ही भंग समभने चाहिए। सिर्फ परिणत के स्थान पर चित, उपचित, उदीरित श्रादि शब्दों का प्रयोग करना चाहिए।





#### मूलपाठ-

प्रश्न— नेरईयाणं भंते! कतिविहा पो-ग्गला भिज्जांति ?

उत्तर—गोयमा! कम्मदव्ववग्गणमहि-किच दुविहा पोग्गला भिज्जाति। तं जहा-अण्र चेव, बायरा चेव ।

प्रश्न—नेरईयाणं भंते! कातिविहा पोग्ग-ला चिज्जंति ?

उत्तर — गोयमा ! आहारदववग्गणमहि-किच दुविहा पोग्गला चिज्जंति । तं जहा-अणु चेव, बायरा चेव । एवं उवचिज्जंति । प्रश्न—ऐरईयाणं भंते! कतिविहा पोग्गले उदीरेंति?

उत्तर—गोयमा! कन्मदववग्गणमिहिकिच दुविहे पोग्गले उदीरेंति । तं जहा-अण् चेव, बायरा चेव । सेसा वि एवं चेव भाणियव्वा-वेदेंति, णिज्जरेंति । उयिट्टेंसु, उयट्टेंति, उयट्टे-स्साति । संकामिंसु, संकामेंति, संकामेस्साति । णिहित्तंसुं, णिहत्तेंति, णिहत्तेस्संति । णिकायिंसु, णिकायिंति, णिकायेस्साति । सव्वेसु वि कम्म-दव्ववग्गणमाहिकिच्च । गाहा—

> भेदिय, चिया. उवाचित्रा, वेदित्रा य निज्जिएणा। उव्वट्टरण-संकामण-शिहत्तण-णिकायणे तिविहकालो॥

संस्कृत-छाया-प्रश्त-नैरियकाणां भगवन् ! कतिविधाः पुद्गलाः भिद्यन्ते ! उत्तर—गौतम! कर्मद्रव्यवर्गगामधिकृत्य द्विविधाः पुद्रका भिद्य-न्ते । तद्यथा—श्रगावश्चेव, बादराश्चेव ।

प्रश्न-नैरियकाणां भगवन् ! कितविधाः पुद्रलाश्चीयन्ते ! उत्तर-गीतम ! श्राहारद्रव्यवर्गणामधिक्तव्य द्विविधाः पुद्रलाश्ची-यन्ते । तद्यया-श्रणवश्चैव, बादराश्चैव । एवमुपचीयन्ते ।

प्रश्न-नैरियका भगवन्! कतिविधान् पुद्रलान् उदीरयन्ति !

उत्तर-गौतम ! कर्मद्रव्यवर्गणामधिक्कल द्विविधान् पुद्रकानुः दीरयन्ति । तद्यथा-श्रण्क्षेत्रं, बारदाक्षेत्रं । शेषा श्रप्यवं चेव भिणः तन्या:-वेदयन्तिः, निर्धायन्तिः, श्रपावर्त्तयन्, श्रपवर्त्तयन्तिः श्रपवर्त्तः यिष्यन्तिः, समक्रमयन्, संक्रमयन्ति, संक्रमयिष्यन्ति, निधत्तानकार्षुः, निधत्तान् कुर्वन्ति, निधतान् करिष्यन्तिः, निकाचितवन्तः, निकाच-यन्ति, निकाचियष्यन्ति । सर्वेष्विप कर्मद्रव्यवर्गणामधिक्रस्य ।

गाथा--मेदितः, चिताः, उपचिताः, वेदिताश्च निर्नीर्णाः । श्रपवर्त्तन-एक्रमण-निधत्तन-निकाचने त्रिविधः कालः ॥

#### मूलार्थ-

प्रश्न हे भगवन ! नारकी जीवों द्वारा कितने प्रकार के पुद्रल भेदे जाते हैं ?

उत्तर-गौतम! कर्म द्रव्यवर्गणा की अपेचा दो प्रकार के पुद्गल भेदे जाते हैं। वे इस प्रकार हैं:-अणु और वादर। पश्च हे भगवन् ! नारकी जीव कितने प्रकार के पुद्गलों का चय करते हैं ?

उत्तर—हे गौतम! त्राहारद्रव्य-वर्गणा की अपेचा दो प्रकार के पुद्गलों का चय करते हैं। वे इस प्रकार हैं--अणु और वादर। इसी प्रकार उपचय समभना।

प्रश्न-हे भगवन्! नारकी जीव कितने प्रकार के पुद्गलों की उदीरणा करते हैं?

उत्तर— गौतम! कर्मद्रव्य-वर्गणा की अपेदा दो प्रकार के पुद्गलों की उदीरणा करते हैं। वह इस प्रकार हैं-अणु और वादर। शेष पद भी इस प्रकार कहने चाहिए— वेदते हैं, निर्जरा करते हैं, अपवर्त्तन को प्राप्त करेंगे। संक्रमण किया, संक्रमण करते हैं, संक्रमण करेंगे। निधन्त हुए, निधन्त होते हैं, निधन्त होंगे। निकाचित हुए, निकाचित होते हैं, निका-चित होंगे। इन सब पदों में भी कर्मद्रव्य-वर्गणा की अपेदा। से (अणु और वादर पुद्गलों का कथन करना चाहिए)

गाथाथ:—भिदे, चय को प्राप्त हुए, उपचय को प्राप्त हुए, उदीरे, वेदे गये, श्रोर निर्जीण हुए। श्रपवर्त्तन, संक्रमण, निधत्तन, श्रीर निकाचन, इन चार पदों में तीनों प्रकार का काल कहना चाहिए। व्याख्यान — नरक के जीव पुद्गल का श्राहार करते हैं, यह कहा जा खुंका है। श्रव पुद्गल का श्रधिकार श्रारंभ होता है। इस श्रधिकार के श्रठारह सूत्र कहे गये हैं।

श्री गौतम स्वामी प्रश्न करते हैं—नारकी जीव कितने प्रकार के पुद्गलों को भेदते हैं ?

सामान्य रूप से पुद्गलों में तीन प्रकार का रस होता है, तीन, मध्यम और मन्द । यहाँ भेदने का अर्थ है, इस रस में परिवर्त्तन करना । जीन अपने उद्वर्त्तनाकरण (अध्यवसाय-विशेष ) से मंदं रस वाले पुद्गलों को मध्यम रस वाले और मध्यम रस वाले पुद्गलों को तीन रस वाले वना डालता है । इसी प्रकार अपनर्द्तना करण द्वारा तीन रस के पुद्गलों को मध्यम रस वाले और मध्यम रस वाले वना सकता है । जीन अपने अध्यवसाय द्वारा पेसा परिवर्तन करने में समर्थ है, तो क्या नारकी जीन भी पेसा कर सकते हैं ? क्या ने तीन रस वाले पुद्गलों को मन्द-रस के रूप में और मंद-रस को तीन रस के रूप में परिणत कर सकते हैं ? अर्थात कर सकते हैं ? अर्थात् भेद सकते हैं ?

इस प्रदन का उत्तर देते दुए भगवान फरमाते हैं-कर्म द्रव्य वर्गणा की अपेका दो प्रकार के पुद्गलों को नारकी जीव भेद सकते हैं। दो प्रकार के पुद्गल हैं—सूक्म (अणु) और वादर।

सामान जाति के द्रव्य के समृह को वर्गणा कहते हैं। द्रव्य वर्गणा श्रीदारिक श्रादि द्रव्यों की भी होती है, लेकिन

संक्रमण के विषय में दूसरे श्राचार्य का यह मत है कि श्रायुक्म, दर्शन मोहनीय श्रीर चारित्र मोहनीय को छोड़कर, श्रेप प्रकृतियों का उत्तर प्रकृतियों के साथ जो संचार होता है, वह संक्रमण कहलाता है। बदाहरणार्थ, कल्पना कीजिए किसी प्राणी के श्रुम कर्म उदय में श्राये। वह साता वेदनीय का श्रुमव कर रहा है। इसी समय उसके श्रुश्म कर्मों की ऐसी कुछ परिणति हुई कि उसका सातावेदनीय, श्रसातावेदनीय के रूप में परिणत हो गया। इसी प्रकार श्रसाता भोगते समय श्रुम कर्मों की ऐसी परिणित हो गई कि उसकी श्रसाता, साता में परिणत हो गई। यह वेदनीय कर्म का संक्रमण कहलाया।

यद्यपि यह सत्य है कि कृत कर्म निष्फल नहीं होते, तथापि निराश होने का कोई कारण नहीं है। पाप को काट डालना या पुण्य रूप में पलट देना हमारी शक्ति के वाहर नहीं है। पाप, पुण्य रूप में परिण्त हो सकता है और कट भी सकता है। अगर पेसा न होता तो दान, तप आदि अनु-ष्ठान निरर्थक हो जाता। लेकिन यह अनुष्ठान निरर्थक नहीं हैं। तपस्या में इतनी प्रचण्ड शक्ति है कि उससे घोर से घोर कर्म भी नए किये जा सकते हैं। प्रदेशी राजा अपने अशुभ कर्मों को शुभ रूप में पलट कर सूर्याभ देव हुआ था। तात्पर्य यह है कि आत्मा ही कर्मों का कर्चा और हर्चा है। उसमें असीम शिक्त है। वह शुभ को अशुभ रूप में और अशुभ को शुभ रूप में परिवर्त्तित भी कर सकता है। यह परिवर्त्तन ही संक्रमण कहलाता है।

श्रगला प्रश्न है—नारिकयों के कितने प्रकार के पुद्गल निघत्त हुए ? भिन्न-भिन्न पुद्गलों को इकट्ठा करके थारण करना निधत्त करना कहलाता है। अर्थात् कर्म-पुद्गलों को एक-दूसरे पर रच देना, जैसे एक थाली में विखरी हुई सुइयों को एक के ऊपर दूसरी, आदि के कम से जमा देना, निधत्त करना कहलाता है। निधत्त शब्द यहाँ रुढ़ है।

निधत्तं, कर्म की अवस्था-विशेष है। इस अवस्था की प्राप्त हुए कर्मों में उद्वर्तना या अपवर्त्तना करण ही परिवर्तन कर सकते हैं, अन्य करण नहीं। तात्पर्य यह है कि निधत्त अवस्था से पहते तो श्रीर भी करण लग सकते थे, मगर निधत्त अवस्था में उक दो करणों के अतिरिक्त कोई तीसरा करण नहीं लग सकता। जब कर्म पूर्वेक्त उद्वर्तना और अप- वर्त्तना करण के तिवाय और किसी करण का विपय न हो, उस अवस्था का नाम निधत्त है।

श्रव प्रश्न यह है कि नारकी कितने प्रकार के कमीं को निकाचित करते हैं ?

जिन कमों को निधत्त किया गया था, उन्हें ऐसा मज़वृत कर देना कि जिससे वे एक दूसरे से श्रलग न हो सकें
श्रीर जिनमें कोई भी करण कुछ भी फरफारन कर सके, इसे
निकाचित करना कहते हैं। उदाहरणार्थ-सुइयों को एक दूसरे
के पास इकट्टा कर देना निधत्त फरना कहलाता है। श्रीर उसके
पश्चात् उन्हें श्रीन में तपाकर हथा है से ठोक दिया श्रीर श्रापस में इस प्रकार मिला दिया, जिससे वे एक दूसरी से श्रलग
न हो सकें। सूइयों के समान कमों का इस प्रकार मज़बूत हो
जाना कि फिर उसमें कोई परिवर्तन न हो, निकाचित हो
जाना कहलाता है।

लिया। सैकिंडों पर आकर आप रूक गये। लेकिन क्या सैकिंडों के हिस्से नहीं हो सकते? अवश्य! मगर आपका काम इतने से ही चल जाता है, इस कारण आप आगे विमाजन नहीं करते। किन्तु शानियों को तो एक समय से भी काम है और अपनी दिव्य दृष्टि में वे उस 'समय' को स्पष्ट रूप से देखते भी है। शानियों द्वारा किये गये इस काल-विभाग से ही अनुमान लगाया जा सकता है कि शास्त्र कितनी सूदम दृष्टि से लिखे गये हैं।

दूसरा प्रश्न है—भगवन ! नारकी जिन पुद्गलों को तेजल-कार्मण शरीर के रूप में प्रहण करते हैं, उन पुद्गलों की जो उदीरणा होती है, वह भूतकाल में गृहीत पुद्गलों की होती है, या वर्तमान काल में प्रहण किये जाने वाले पुद्गलों की या भविष्य में प्रहण किये जाने वाले पुद्गलों की होती है?

इस प्रश्न के उत्तर में भगवान ने फरमाया—गौतम! नारकी तैजस कामेण शरीर के रूप में प्रहण किये हुए जिन पुद्गलों की उद्दिशा करते हैं वे पुद्गल भृतकाल में प्रहण किये हुए होते हैं, वर्षमान या भविष्य काल में प्रहण किये हुए या किये जाने वाले नहीं होते।

वौद्ध लोग चिएकवादी हैं। वे वर्तमान काल में ठहरते वाली वस्तु ही मानते हैं, भूत और भविष्य काल में किसी भी पदार्थ का रहना नहीं मानते। जो वर्त्तमान चण में है, उसका दूसरे चण में समूल नाश हो जाता है। कोई भी पदार्थ वर्तमान के अतिरिक्ष किसी भी काल में नहीं रहता। लोकन जैन शास्त्र ऐसा नहीं मानता। जैन शास्त्र कहता है कि अगर भूतकाल का पुण्य-पाप सर्वथा नष्ट हो जावे और आतमा के साथ उसका सम्बन्ध न रहे, तो फिर भूतकाल के कर्म, वर्तमान में उदित ही न हों। भृतकाल और भविष्यकाल को एकदम अस्वीकार कर देने से संसार के समस्त व्यवहार ही भंग हो जाएँगे। मान लीजिए, एक मनुष्य ने दूसरे को ऋण दिया। कुछ दिनों वाद ऋण देने वाला माँगने गया तो ऋण लिया है। जिसने ऋण दिया था और जिसने लिया था, वह दोनों तो उसी समय सर्वथा समाप्त हो गये। अब तुम कोई दूसरे हो और में भी और ही हूँ। इसी प्रकार अगर कर्म भी नष्ट हो जाते हों तो उनका फल भी किसी को भोगना न पड़ेगा और स्वर्ग-नरक आदि की मान्यताएँ हवा में उड़ जाएँगी।

उदीरणा भूतकाल में वँघे हुए कर्म की होती है। वर्त-यान में कर्म वँघ ही रहा, उसकी उदीरणा नहीं हो सकती। श्रीर भविष्यकालीन कर्म श्रवतक वँघे ही नहीं हैं। उनकी उदीरणा होगी ही कैसे!

यहां तैजस श्रीर कामण दोनों शरीरों का कथन क्यों किया गया है श्रिकेले कामण शरीर का 'कथन क्यों नहीं किया गया है इस प्रश्न का उत्तर यह है कि तैजस शरीर श्राठ-स्पर्शों है श्रीर कामण चतुःस्पर्शों है। कामण शरीर तैजस के विजली में होती है मगर तांचे के तार के विना वह ठहर नहीं सकती। श्रतप्व: विजली-श्रीर तार मिलकर अपयोगी होते हैं। इसी प्रकार विना तैजस शरीर के कामण शरीर ठहर नहीं सकता। इसी कारण यहां दोनों का ही ग्रहण किया गया है। श्रातमा के साथ पहले का जो तैजस-कार्मण श्ररीर है, वह सूच्म है। वर्त्तमान में जो पुद्गल ग्रहण किये जाते हैं, उनका पुद्गल नाम मिटकर तैजस कार्मण नाम हो जाता है। इस सूत्र से यह सिद्ध है कि जीव जहाँ कहीं भी जाता है, तैजस श्रीर कार्मण उसके साथ सदैव वने रहते हैं।

तीसरा प्रश्न है - भगवन् ! नारकी जिन कर्मी को वेदते हैं-जिन कर्मों का फल भोगते हैं, वे कर्म भूतकाल के हैं, या वर्त्तमान काल के या भविष्य काल के ?

इसके उत्तर में भगवान ने कहा—गौतम! अतितकाल में यहण किये हुए कमों का वेदन होता है; वर्तमान के तथा भविष्य के कमों का वेदन नहीं होता। इसी प्रकार निर्जराभी भूतकाल में प्रहण किये हुए कमों की होती है, वर्तमान या भविष्यकालीन कमों की नहीं होती। यह चार चूत्र हुए। आगे कम-अविकार से आंड सूत्र कहे जाते हैं।

पहला प्रश्न है—भगवन् ! नारकी जीव चिलत कर्म वाँघता है या श्रचिलत कर्म वाँघता है ?

इस प्रश्न का उत्तर है —गौतम! नारकी जीव श्रच-लित कर्म का वंध करता है, चलित कर्म का वंध नहीं करता।

यहां यह जिज्ञासा हा सकती है कि जो श्रचलित है, उस का वाँधना क्या ? जो गाय वाँधी है, वह तो वाँधी है ही उसका वाँधना क्या ? वाँधना तो उसे पड़ता है जो छूटी हो इसी प्रकार जो कर्म श्रचलित हैं-स्थिर हैं, उन्हें क्या याँधना! इसका समाधान करने से पहले यह जान लेना आव-श्यक है कि चलित कर्म और अचलित कर्म की ज्यास्या क्या है ?

गाय को एक वार वाँधने के लिए लाते हैं श्रीर एक वार वाहर निकालने ले जाते हैं। यद्यपि गाय दोनों श्रव-स्थाश्रों में चलित है, लेकिन वाहर निकलती हुई गाय बँधती है या वाँधने के लिए खूंटे पर श्राई हुई ? वँधने के लिए खूंटे के पास श्राई हुई गाय वाँधी जाती हैं।

तो जीव के प्रदेश से जो कर्म चलायमान हो गये, उन्हें जीव नहीं, वाँघता, फ्योंकि से ठहरने वाले नहीं हैं। ऐसे कर्म चलित कहलाते हैं। इससे विपरीत कर्म अचलित कहे जाते हैं।

च्यास्यान सभा में एक भाई आ रहा है और एक जा रहा है। एक भाई यहाँ सब को यथास्थान वैठाने वाला है। वैठाने वाला भाई उसी को विठलाएगा जो वैठने के लिए आया है। जो जा रहा है उसके वैठने के लिए व्यवस्था करने की क्या आवश्यकता है ? जो रहा है और जो आ रहा है, दोनों ही चिलत जान एड़ते हैं, लेकिन आने वाला वैठने के लिए आया है, अतएव वह स्थिर है और जाने वाला चिलत है।

यही बात कर्म के सम्बन्ध में है। जीव आने वाले कर्मों को वाँधता है या जाने वाले कर्मों को है इसका उत्तर दिया गया है-आने वाले अर्थात् आये हुए कर्मों को। शास्त्रीय परिभाषा में जाने वाले-अर्थात् जो कर्म जीव-प्रदेश में नहीं। रहने वाले हैं उन-कर्मों को चित कहते हैं और अनसे विष-

रीत को श्रचित्तत कहते हैं। इसी श्राधार पर गौतम स्वामी ने भगवान महावीर से प्रश्न किया कि जीव चित्तत कर्म वाँघता है श्रथवा श्रचित्तत कर्म वाँघता है ? भगवान ने उत्तर दिया-जीव श्रचितत कर्म वाँघता है, चित्तत नहीं।

दूसरा प्रक्त है-भगवन् ! नरक के जीव चिलत कर्म की उदीरणा करते हैं या श्रचलित कर्म की ?

इसका उत्तर भगवान् ने यह फरमाया है कि नारकी अचलित कर्म की उदीरणा करते हैं।

जो कर्म चिलत है, वह तो आए ही चलायमान हो रहा है, उसकी उदीरणा क्या होगी! जो मनुष्य स्वयं जा रहा है उसकी बाहर निकालना ही क्या! बाहर तो वही निकाला जायगा जो बठने की चेष्टा कर रहा हो या बैठा हो। जो बैठा हो उसे निकालने की चेष्टा करना ही उदीरणा है। अर्थात् कर्मी को उनके जाने के नियत समय से पहले ही भगा देना उदीरणा कहलाती है। अतएवं उदीरणा अचलित कर्म की ही होती है, चलित की नहीं।

तीसरा प्रश्न है-वेदना चिलत कर्म की होती है या अचिलत कर्म की ? इस प्रश्न का उत्तर भी यही है कि अचि लित कर्म की वेदना होती है, चिलत कर्म की नहीं।

तात्पर्य यह है कि जो कम जीव-प्रदेश से चिलत हो गया है, वह जीव को अपना फल देने में समर्थ नहीं हो स-कता। जो जहां स्थित नहीं है, वह वहां फल भी उत्पन्न नहीं कर सकता। चौथा प्रश्न है—तीव रस का मंद रस श्रादि श्रचितत कर्म का होता है या चितत कर्म का ? इस प्रश्न का भी वही उत्तर है कि श्रचितत कर्म का होता है, चितत का नहीं।

इसी प्रकार पाँचवाँ प्रश्न संक्रमण का, छुठा निधत्त का और सातवाँ निकाचित का है। इन सब प्रश्नों का उत्तर एक ही है—अचलित कर्म का ही संक्रमण, निधत्तन, और निकाचन होता है।

आठवाँ प्रश्न निर्जरा के संबंध में है। निर्जरा चिलत कर्म की होती है, अचलित की नहीं। आत्मप्रदेशों से कर्म-पुर्गलों को हटा देना निर्जरा है। अचलित कर्म आत्मप्रदेश से हटते नहीं है, चिलत कर्म ही हटते हैं। इसलिए निर्जरा चिलत कर्म की होती है, अचलित कर्म की नहीं।

इन श्राठ प्रश्नों की संग्रह-गाथा में यही वात कही गई है। वंध-उदय, वेदना, उंदीरणा, श्रपवर्चन, संक्रमण, निधत्त श्रोर निकाचित, इन सात प्रश्नों में श्रचलित कर्म कहना चाहिए श्रीर श्राठवें प्रश्न-निजेरा में चलित कर्म कहना चाहिए।





### मूलपाठ—

प्रश्न-श्रमुरकुमाराणं भंते ! केवइयं कालं । ि ठिई परणता ?

उत्तर—गोयमा ! जहण्णेणं दस वास-सहस्साइं, उक्रोसेणं सातिरेगं सागरोवमं ।

प्रश्न-श्रसुरकुमारा एं भंते ! केवइकालस्स श्राणमंति वा, पाणमंति वाः?

उत्तर-गोयमा!जहरणेणं सत्तरहं थोवाणं, उक्कोसेणं साइरेगस्स पक्खस्स आणमंति वा, पाणमंति वा। प्रश्न—असुरकुमारा णं भंते! आहारद्वी? उत्तर—हंता, आहारत्ती। प्रश्न-असुरकुमाराणं भंते! केवहकालस्स आहारद्वे समुणजह ?

उत्तर—गोयमा ! असुरकुमाराणं दुविहे आहारे पन्नत्तेः तंजहा-आभोगनिकाचिए, अणा-भोगनिक्वचिए । तत्थ णं जे से अणाभोगनिक्व-शिए से अणुसमयं अविरहिए आहारहे समुण-ज्जह । गोयमा ! तत्थ णं जे से आभोगनिक्वचिए से जहरणेणं चडत्थभत्तस्स, उक्तोसेणं साहरेगस्स वाससहस्सस्स आहरहे समुण्डजह ।

प्रश्न—असुरकुमारा एं भेते ! किं आहारं आहारेंति ?

उत्तर— गोयमा ! दब्बश्रो अणंतपएसि-आइं दब्बाइं, खित्त-काल-भाव-पन्नवणागमेणं । सेसं जहा नेरइयाणं जाव । प्रश्न—ते णं तेसिं पोग्गला कीसत्ताए भुजो भुजो परिण्मंति ?

उत्तर—गोयमा! सोइंदियत्ताए, सुरू-वत्ताए सुवण्णताए, इट्टताए, इञ्छियताए, भिज्जियत्ताए, उद्ढत्ताए, णो श्रहताए, सुहताए णो दुहताए भुज्जो भुज्जो परिणमंति।

प्रश्न-श्रसुरकुमाराणं पुबाहारिया पोग्गला परिणया ?

उत्तर— श्रमुरकुमाराभिलावेण जहा नेर-इयाणं, जाव चालिश्रं कम्मं निज्जरंति ।

संस्कृत-छाया-प्रश्न-श्रमुग्कुमारागां भगवन् ! कियत्कालं स्थिति:प्रकृता ?

उत्तर--गौतम ! जघन्येन दश वर्षसहस्त्राणि, उत्कृष्टेन सातिरेकं सागरोपमम् ।

प्रश्न असुरकुमारा भगवन ! कियत्कालेन भ्रानमन्ति वा प्राणमन्ति वा ? उत्तर--गौतम! असुरकुमार के अभिलाप से अर्थात् नारकी के स्थान पर असुरकुमार शब्द का प्रयोग करते हुए, यह सब नारिकयों के समान ही समभना चिहिए। यावत् चलित कर्म की निर्जरा करते हैं।



# WEST HOR + EN SUR DE EN SU

#### मूलपाठ—

प्रश्न-नागकुमाराणं भंते । केवइयं कालं ठिई पराणता ?

उत्तर-गोयमा ! जहरूणेणं दस वाससह-स्ताइं, उक्रोसेणं देसूणाइं दो पालिश्रोवमाइं ।

प्रश्न-नागकुमारा ण भंते ! केवहकालस्स भाणमंति वा ? ४

उत्तर—गोयमा । जहरूऐएएं सत्तरहं थोवाणं, उक्कोसेणं मुहुत्तपुहुत्तस्स आणमंति वा ४ । प्रश्न—नागकुमारा एं आहारट्टी ? उत्तर—हंता, आहारट्टी । प्रश्न—नागकुमाराएं भंते ! केवइकाल-स्स आहारट्टे समुप्पज्जइ ?

उत्तर--गोयमा । नागकुमाराण दुविहे आहारे पराणते । तंजहा-आभोगनिवतिए, अणा-भोगनिवतिए य । तत्थ णं जे से आणाभोग-निव्वतिए से आणुसमयं आवरिहए आहारहे समुण्डजह । तत्थ णं जे से आभोगनिव्वतिए से जहराणेणं चउत्थभत्तस्स, उक्कोसेणं दिवसपु-हुत्तस्स आहारहे समुण्डाइ । सेसं जहा अधुर-कुमाराणं, जाव नो अचालियं कम्मं निर्ज्ञगंति, एवं सुवन्नकुमाराणं वि, जाव थाणियकुमाराणं ति ।

संस्कृत-छाया-प्रश्न-नागकुमाराणां भगवन् ! कियत्कारुं स्थिति: प्रज्ञप्ता ?

उत्तर--गौतम ! जघन्येन दश वर्ष सहस्त्रागि, उत्कृष्टेन देशोने द्वे पन्योपमे । प्रश्न—बेडंदिया एां मंते ! जे पोग्गले आहारचाए गेगहंति, ते किं सब्वे आहारांति, एो सब्वे आहारांति ?

उत्तर-गोयमा वेइंदियाणं दुविहे आहारे पन्नतः, तंजहा-लोमाहारे पक्लेवाहारे य । जे पोग्गले लोमाहारताए गिगहंति ते सब्वे अपिर-सेसए आहारेंति । जे पक्लेवाहारताए गिगहंति तेसि एं पोग्गलाणं असंखेज्जहभागं आहारेंति, आणेगाई च एं भागसहस्साई अणासाइज्जमा-णाई, अफासाइज्जमाणाइ, विद्धंसं आगच्छंति।

प्रश्न—एएसि एं भंते! पोग्गलाएं अणासाइज्जमाणाएं अफासाइज्जमाणाएं अफासाइज्जमाणाएं य कयरे क्यरेहिंतो अपा वा, बहुया वा, तुल्ला वा विसेसाहिया वा?

उत्तर—सञ्वत्थोवा पुग्गला अणासाह जनाणा, अफासाइज्जमाणा अणंतगुणा । प्रश्न—वेइंदिया एं भंते ! जे पोरगले, आहारताए गिगहाति, ते एं तेसिं पुग्गला कीस-त्ताए भुज्जो भुज्जो परिणमाति ?

उत्तर—गोयमा! जिन्मिदिय-फारिंदिय-वेमायताए भुज्जो-भुज्जो परिएमंति ।

मश्र--बेइंदियाणं भंते ! पुन्वाहारिया पोग्गला पारिएया ?

उत्तर—तहेव, जाव चालिश्रं कम्मं ।निज्जरंति ।

संस्कृत-छाया—हीन्द्रियाणां स्थितिर्भिणत्वा उच्छ्वासी विमात्रयाः

प्रश्न-द्रीन्द्रियाणामाहारे पृच्छा १

उत्तर—अनाभोगनिर्वतितस्तथैव । तत्र योडसावाभोगनिर्वतितः सोडसंख्येयसमयिक आन्तमोहूर्तिकः विमात्रया आहारार्थः समुत्पद्यते। शोषं तथैव यार्वद् अनन्तभागमास्त्रादयान्ते । प्रश्न - द्वीन्द्रिया भगवन् ! यान् पुद्गलान् श्राहारतया गृह्-ग्रन्ति, तान् किं सर्वान् श्राहरन्ति, नो सर्वानाहरन्ति ?

उत्तर — गैतिम ! द्वांन्द्रिय गां द्विविध आहार: प्रञ्जतः तद्ययाः लोमाहार: प्रक्षेपाहारश्च । यान् पुट्रगलान् लोमाहारतया गृह्गान्ति तान् सर्वान् अपरिशेषितान् आहरन्ति । यान् प्रक्षेपाहारतया गृह्गान्ति तेषां पुद्रगलानामसंख्येयमागमाहरन्ति, अनेकााने च भागसहस्राणि अना-स्ताद्यमानानि, अस्पर्यमानानि विध्वंसमागच्छन्ति ।

प्रश्न—एतेषां भगवन् ! पुद्गालानां च्रनाखाद्यमानानां च्रस्प-र्श्यमानानां च कतरे कतरेभ्योऽल्पा वा, बहुका वा, तुल्या वा विशेषाधिका वा ?

उत्तर - गौतम ! सर्वस्तोकाः पुद्गला श्रनास्त्राद्यमाना श्रस्पः स्पमाना श्रनन्तगुगाः।

प्रश्न—द्वीन्द्रिया भगवन् ! यान् पुद्गलान् आहारतया गृह् राम्ति, ते तेषां पुद्गलाः कीदशतया भूयो भूयः परिगामन्ति ?

उत्तर—गौतम ! जिह्वेन्द्रिय स्पर्शेन्द्रियविमात्रया भूयो भूयः परिगामन्ति ।

प्रश्त--द्वीन्द्रयाणां भगवन् ! पूर्वाहृताः पुद्गलाः परिणताः ? . उत्तर-तथैव, यावत् चिलतं क्रमं निर्नरयन्ति ।

मृलार्थ — दो-इन्द्रिय जीवों की स्थिति कहकर उन का विमात्रा से-श्रानियत-श्वासीच्छ्वास कहना चाहिए।

तत्पश्चात् द्वीन्द्रिय जीव के आहार का प्रश्न होता है कि-भगवन्! द्वीन्द्रिय जीव को कितने काल में आहार की अभिलापा होती है ?

उत्तर—अनाभोगनिर्वित आहार पहले के ही समान सममना चाहिए। जो आभोगनिर्वित आहार है वह द्वी-निद्रय जीवों का दो प्रकार का है-रोमाहार (रोमों द्वारा खींचा जाने वाला आहार) और प्रचेपाहार (कौर करके-मुंह में डालकर किया जाने वाला आहार) जो पुद्रल रोमाहार के रूप में ग्रहण किये जाते हैं, उन सब के सब का आहार होता है; और जो पुद्रल प्रचेपाहार के रूप में ग्रहण किये जाते हैं, उनमें से असंख्यातवाँ भाग खाया जाता है, शेप अनेक हजार भाग विना आखाद के और विना स्पर्श के ही नए हो जाते हैं।

प्रम-भगवन्! नहीं श्रास्त्रादन किये जाने वाले श्रीर नहीं स्पर्श किये जाने वाले पुद्गलों में से कौन किससे अल्प है, बहुत है, तुल्य है सा विशेषाधिक हैं ? श्रायीत् जो पुद्गल श्रास्त्राद में नहीं आये, वे श्रीधक हैं, या जो स्पर्श में नहीं आये वे श्रीधक हैं ? उत्तर--गौतम! आस्वाद में नहीं आने वाले पुद्रल सब से कम हैं और स्पर्श में नहीं आपे हुए पुद्रल उनस अनन्तगुने हैं।

प्रश्न-भगवन् ! द्वीन्द्रिय जीव जिन पुहलों को आहार रूप में प्रहण करते हैं, वे पुहल किस रूप में पलटते हैं?

उत्तर-गोतम! जिह्वा इन्द्रिय श्रीर स्पर्शेन्द्रिय के रूप में पलट जाते हैं।

प्रश्न-भगवन्! द्वीन्द्रिय जीव द्वारा पहले ग्रहण किये हुए पुद्रल परिणत हुए-पलटे-हैं ?

उत्तर-- यह सब वक्तव्य पहले की भाँति ही सम-भना। यावत् चलित कर्म की निर्जरा होती है।



APPRICATE THE STATE OF THE PROPERTY OF THE PRO

## मूलपाठ —

तेइंदिय-चडिरंदियाणं णाणतं ठिइए, जाव णेगाइं च णं भागसहस्साइं अणाघाइजाः माणाइं, अफासाइज्जमाः णाइं विद्धंसं आगच्छिन्ति ।

प्रश्न—एएसिं एं भंते ! पोग्गलाएं अणाधाइज्जमाणाणं ३ पुच्छा ?

उत्तर — गोयमा! सन्वत्थोवा पोग्गला अणाघाइज्जमाणा, अणासाइज्जमाणा अणंतगुरा।, अफासाइज्जमाणा अणंतगुणा, तेइंदियाणं

# घाणिंदिय-जिन्मिदिय-फासिंदिय-वेमायाए भुज्जो भुज्जो परिणमंति ।

संस्कृत-छाया-त्रीन्द्रिय-चतुरिन्द्रियाणां नानात्वं स्थितौ यावत् श्रनेकानि च भागसहस्राणि श्रनाष्ट्रायमाणानि, श्रनास्त्राद्यमानानि, श्रस्पृश्यमानानि विध्वंसमागच्छन्ति ।

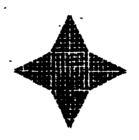
प्रश्न-एतेषां भगवन् ! पुद्गलानामनः घायमागानां ३ पृच्छा ।

उत्तर—गौतम ! हर्वस्तोका पुद्गला अनाव्रायमाणाः, अना-स्वाद्यमाना अनन्तगुणाः, अस्पर्श्यमाना अनन्तगुणाः । त्रीन्द्रियाणां व्राणिन्द्रय-जिह्वेन्द्रिय-स्पर्शेन्द्रियविमात्रया भूयो भूयः परिणमन्ति ।

मूलार्थ--तीन इन्द्रिय वाले त्रीर चार इन्द्रिय वाले जीवों की स्थिति में भेद है, शेष सब पहले की भाति है। यावत् अनेक हजार भाग विना संघे, विना चखे, विना स्पर्शे ही नष्ट हो जाते हैं।

प्रश्न--भगवन्! इन नहीं संघे, नहीं चखे त्रीर नहीं स्पर्श किये हुए पुद्रलों में कौन किससे थोड़ा, बहुत, तुल्य या विशेषाधिक है ?

उत्तर---हे गौतम! सब से कम नहीं सूंघे हुए पुद्रल हैं, उनसे अनन्तगुने नहीं चले हुए और उनसे अनन्तगुने नहीं स्पर्श किये हुए पुद्रल हैं। तीन इन्द्रिय वाले जीवों द्वारा खाया हुआ आहार घाणेन्द्रिय के रूप में, जिह्वा इन्द्रिय के रूप में और स्पर्श-इन्द्रिय के रूप में बार-बार परिणत होता है। चार इन्द्रिय वाले जीवों द्वारा खाया हुआ आहार आँख, नाक, जीभ और स्पर्शनेन्द्रिय के रूप में बार-बार परिणत होता है।



# पञ्चेन्द्रियतिर्थंच~तथा~मनुष्य स्रादिका वर्णन

~**\$**♦€

### मूलपाठ—

पंचिदियतिरिक्खजोणियाणं ठिई भणिऊणं उस्सासो वेमायाप। आहारो अणाभोगनिक्वतिश्रो अणुसमयं अविरहिश्रो, आभोगनिक्वतिश्रो जहण्णेणं श्रंतोमुहुत्तस्स, उक्कोसेणं छहभत्तस्स। सेसं जहा चडारेंदियाणं, जाव—चलियं कम्मं णिजारेंति।

एवं मणुस्साण वि, णवरं-आभोगनिव्व-तिए जहण्णेणं श्रंतोमुहुत्तं, उक्तोसेणं श्रद्धमभत्त-स्स । सोइंदियवेमायत्ताए भुज्जो भुज्जो परिणमंति। सेसं जहा तहेव जाव-निज्जरेंति । संस्कृत- छाया-- पश्चिन्द्रियतिर्यग्योनिकानां स्थितिर्भिणित्वा उच्छ्वासो विमात्रया । श्राहारोऽनाभोगनिर्वर्तितोऽनुसमयमाविरहितः, श्राभोगनिर्वर्तितो जघन्येन श्रन्तर्मुहूर्त्तेन, उत्कृष्टेन षष्टभक्तेन शेपं यथा चतुरिन्द्रियाणाम् । यावत्-चिलतं कर्म निर्जरयन्ति ।

एवं मनुष्यागामि, नवरम् श्राभोगनिर्वर्तितो जवन्येन श्रन्त-र्मुहूतेन, उत्कृष्टेन श्रष्टमभक्तेन । श्रोत्रेन्द्रियविमात्रतया भूयो भूयः परि-ग्मिन्त । शेषं यथा तयैव यावत्-निर्णरयन्ति ।

मूलार्थ---पाँच इन्द्रिय वाले तिर्यश्चों की स्थिति कह कर उनका श्राहार विमात्रा से-विविध प्रकार से-(कहना चाहिए । श्रनाभोगनिर्वर्तित श्राहार प्रतिसमय निरन्तर होता है । श्राभोगनिर्वर्तित श्राहार जघन्य श्रन्तप्रहूर्त्त में श्रार उत्कृष्ट पष्ट भक्त (दो दिन व्यतीत हो जाने पर ) होता है । शेष वक्तव्यता चतुरिनिद्रय जीवों के समान सम्भना चाहिए । यावत् चलित कर्म की निर्जरा होती है ।

मनुष्यों के सम्बन्ध में भी ऐसा ही जानना चाहिए।
विशेषता इतनी है कि उनका आभोगनिर्वर्तित आहार जधन्य अन्तर्महूर्त और उत्कृष्ट अष्टम मक्त-तीन दिवस बीतने-पर हाता है। पंचेन्द्रियों द्वारा गृहीत आहार (पूर्वोक्त चार इन्द्रियों के अतिरिक्त) श्रोत्रेन्द्रिय के रूप में भी परिणत होता है। शेष सब पहले के समान सममना चाहिए, यावत्-चलित कर्म की निर्जरा करते हैं।

## मूलपाठ-

वाणमंतराणं ठिइए नाणत्वं । अवसेसं जहा णागकुमाराणं । एवं जोइसियाण वि, णवरं उस्सासो जहरणोणं मुहुत्तपुहुत्तस्स । आहारो जहरणोणं दिवसपुहुत्तस्स, उक्कोसेण वि दिवस-पुहुत्तस्स । सेसं तहेव ।

वेमाणियाणं ठिई भाणियव्वा ओहिया। ऊसासो जहरणोणं मुहुत्तपुहुत्तस्स, उक्कोसेणं तेत्तीसाए पक्खाणं। आहारो आभोगिनवित्तओ जहरणेणं दिवसपुहुत्तस्स, उक्कोसेणं तेत्तीसाए वाससहस्साणं। सेसं चिलयाइयं तहेव निज्ञरावेंति संस्कृते छाया-वानव्यन्तराणां स्थितौ नानात्वम्, श्रवशेषं यथा नागकुमाराण'म् ।

एवं ज्योतिष्काणामिष, नवरं उच्छ्वासो जधन्येन मुहूर्त्तपृथक्त्वेन, उत्कृष्टेनापि मुहूर्त्तपृथक्त्वेन । ऋ हारो जघन्येन दिवसपृथक्त्वेन, उत्कृष्टेनापि दिवसपृथक्त्वेन । शेषं तथैव ।

वैमानिकानां स्थितिर्भिणितन्या श्रीविकी । उच्छ्वासो जघन्येन मुहूर्त्तपृथक्त्वेन उत्कृष्टेन त्रयिद्धंशता पक्षैः, श्राहार श्रामोगनिर्वितितो जवन्येन दिवसपृथक्त्वेन, उत्कृष्टेन त्रयिद्धंशता वर्षसङ्खैः । शेषं चिल-तादिकं तथैव निर्जरयन्ति ।

मृलार्थ — वाण -व्यन्तरदेवों की स्थिति में भेद है, शेष सब नागकुमारों के समान समकता चाहिए।

यही ज्योतिषी देवों के संबंध में भी जानना चाहिए।
विशेषता यह है कि-ज्योतिषी देवों का उच्छ्वास-निश्वास जघन्य
और उत्कृष्ट ग्रहूर्च-पृथक्त्व के वाद होता है; और आहार
जघन्य एवं उत्कृष्ट से दिवस-पृथक्त्व के पश्चात हुआ करता
है। और सब वार्ते पहले के समान ही समकनी चाहिए।

वैमानिकों की स्थिति श्रोधिकी (सामान्य) कहनी चाहिए। उनका उच्छ्यास जघन्य ग्रहूर्न-पृथक्त श्रौर उत्कृष्ट तेतीस पन्न के पश्चात् होता है। उनका श्राभोग- निर्वर्तित आहार जघन्य दिवसपृथक्त्व के वाद और उत्कृष्ट तेतीस हजार वर्ष बाद होता है। चलित कर्म की निर्जरा होती है, इत्यादि शेष सब पूर्ववत् ही समक्तना चाहिए।

व्याख्यान−ऊपर जो विविध प्रकार के जीवों का वर्णन दिया गया है, उसकी कुछ विशेष वातों पर टीकाकार ने प्रकाश डाला है।

श्रसुर कुमार की उत्हिए स्थिति एक सागरोपम से कुछ श्रधिक की कही गई है, सो विल नामक श्रसुरराज की श्रपेचा से है। चमरेन्द्र की श्रायु एक सागरोपम की ही है श्रीर विलराज का श्रायुष्य, चमरेन्द्र के श्रायुष्य से कुछ श्रधिक है।

श्रसुरकुमार का श्वासो व्ह्वास जघन्य सात स्तोक में वतलाया है, किन्तु स्तोक किसे कहते हैं, यह जान लेना श्रावश्यक है। टीकाकार कहते हैं—

हर्द्वस्त त्र्रण्वगल्लस्स निरुवितर्द्वस्स जंतुणो । एगे ऊसास नीसासे एस पाणुत्ति वृच्द ॥ सत्त पाणुणि से थोवे, सत्त थोवाणि से लवे । लवाणं सत्तहत्तरिए, एस मुहुत्ते वियाहिए॥

स्तोक का परिमाण वतलाने के लिए श्वासीच्छ्वास से ज्ञारम्म किया है; पर प्रत्येक जीव का श्वासीच्छ्वास समान कालीन नहीं होता, ज्ञतएव शास्त्र में कहा है कि इस गणना में मनुष्य का श्वासीच्छ्वास लेना चाहिए। वह मनुष्य हृए हो, वहुत वृढ़ा न हो, शोक-चिन्ता वाला न हो, क्रण न हो। ऐसे मनुष्य के एक श्वास श्रीर उच्छ्वास को प्राण कहते हैं। सात प्राण का एक स्तोक होता है। सात स्तोक का लव होता है श्रीर सतचर लव का एक मुद्दर्च होता है।

काल के तौकिक माप पराघीन हैं। श्राज घड़ी से काल का माप होता है, लेकिन घड़ी टूट जाय तो क्या किया जाएगा? ज्ञानियों का कथन है कि प्रकृति स्वयं काल नापती है, उसे समस्र लेना चाहिए। श्रनुयोग द्वार सूत्र में प्रकृति का माप सरसों श्रादि से वतलाया है।

जो माप किसी श्रीर के श्राधित नहीं है, किन्तु प्रकृति के श्राधित है, वह लोकोचर माप है। दुनिया श्रपनी स्वतं-अक्षा को त्याग कर परतंत्रता के माप में पढ़ रही है, लेकिन श्रन्त में प्रकृति का श्राक्षय लेना ही पढ़ता है।

उपर मुहूर्च का परिमाण वतलाया गया है। तीस मुहूर्च का शहोरात्र श्रीर पंद्रह श्रहोरात्र का पत्त (पखवाड़ा) होता है। एक मास में दो पत्त होते हैं। ज्योतिष शास्त्र के श्रमुसार महीने में कम-ज्यादा दिन हो जाते हैं, इसलिए पत्त में भी कम-ज्यादा होते हैं। श्राजकल संवत्सरी पर्व ज्योतिष के हिसाव से माना जाता है, इसी कारण कोई कभी श्रीर कोई कभी मनाता है, लेकिन शास्त्रकारों ने काल के माप के लिए पाँच संवत्सर श्रलग कर दिये हैं। शास्त्र में कहा है कि ७७ लव का पक मुहूर्च होता है, ३० मुहूर्च का एक दिन-रात का एक मास होता है। इस काल-ग्रणना में किसी प्रकार की गड़्बड़ नहीं पहुर्ती! काल-गणना की श्रनेक विधियाँ प्रचलित हैं। श्रेगरेज लोग काल मापने के लिए ज्योतिप के सहारे नहीं रहे। उन्होंने श्रपनी तारीखें नियत कर ली हैं श्रीर चार वर्ष में एक दिन वढ़ा दिया है।

श्रगर हमारे यहां जीत व्यवहार के ऐसा कोई नियम वना दिया जाय तो संवत्सरी श्रादि में कोई अन्तर न रहे। प्रश्न होता है, नियम किस श्राधार पर वनाया जाय? इसका उत्तर स्पष्ट है—७७ लव का एक मुहूर्त, ३० मुदूर्त का एक श्रहोरात्र, १४ श्रहोरात्र का एक पत्त श्रीर दो पत्त का एक मास होता है। दो मास की एक श्रृतु, तीन श्रृतु का एक श्रयन श्रीर दो श्रयन का एक संवत्सर होता है।

श्रमुरकुमार का श्राहार जघन्य चार भक्त में वताया है। चार भक्त का श्रर्थ-एक दिन श्राहार करे, फिर एक दिन श्रीर दो रात न खाकर तीसरे दिन खावे । इसे चतुर्थ भक्त कहते हैं। चतुर्थ भक्त उपवास की एकं संज्ञा है।

नागकुमार की दो पल्योपम की स्थिति कही गई है। यह उत्तर-दिशा के नागकुमार की श्रेपका से है। दिन्तणिदिशा के नागकुमार की श्रेपेका डेढ़ पल्योपम की ही स्थिति है।

सुहूर्त पृथक्त का अर्थ है, ७७ लव वीतने पर एक सुहूर्त होता है और दो मुहूर्त से लेकर नौ मुहूर्त तक को मुहूर्त पृथक्त कहते हैं। दो से लेकर नौ तक की संख्या सिद्धान्त में पृथक्त कहलाती है। श्रसुन्कुमार से लेकर स्तिनितकुमार तक का वर्णन किया गया है। इनके वीच में किन-किन का समावेश है, यह वात इस संग्रह-गाथा से ज्ञात हो सकती है:—

असुरा नाग-सुवरणा, विज्जु-ऋग्गी य दीव-उदही य। दिसि-वाऊ थीणया वि य, दसभेया भवणवासीणं॥

श्रर्थात्—भवनवासी देवों के दस भेद हैं —(१) श्रसुर-कुमार २) नागकुमार (३) सुवर्णकुमार (४) विद्युतकुमार (४) श्राग्नकुमार (६ द्वीपकुमार (७) वद्धिकुमार (८) दिक्कुमार (६) वायुकुमार श्रोर (१०) स्तनितकुमार ।

एक दंडक नारकी जीवों का श्रीर दस दंडक भवनवासी देवों के, यह ग्यारह दंडक हुए । इसके पश्चात् एक दंडक पृथ्वीकाय के जीवों का श्राता है।

पृथ्वीकायिक जीवाँ की श्रायु श्रन्तर्मुहर्त्त की है। ऊपर जो परिमाण मुहर्त्त का वतलाया गया है, उससे कुछ कम समय श्रन्तर्मुहर्त्त वहलाता है। पृथ्वीकाय की उत्कृष्ट स्थिति २२ हजार वर्ष की, खर पृथ्वी की श्रोपत्ता से कही गई है। पृथ्वी के छह भेद हैं-

मण्डा य सुद्ध वालुय, मणोसिला सकरा य खर पुढवी। एगं वारस चोह्स सोलस ऋद्वारस वावीस चि।

पहली सिग्च-सुहाली पृथ्वी है। इस की स्थिति एक हजार वर्ष की है। दूसरी शुद्ध पृथिवी की वारह हजार वर्ष की स्थिति हैं। तीसरी वालुका पृथ्वी की चौदह हजार वर्ष की, चौथी मनःशिला पृथ्वी की सोलह हजार वर्ष की, पाँचवीं शर्करा पृथ्वी की ग्रठारह हजार वर्ष की, श्रोर छुठी खर पृथ्वी की वाईस हजार वर्ष की स्थिति है।

विमात्रा-श्राहार कहने से यह तात्पर्य है कि उसमें कोई मात्रा नहीं है। कोई कैसा श्राहार लेता है, कोई कैसा। पृथ्वीकाय के जीवों का रहन-सहन मित्र-भिन्न श्रोर विचित्र है। इसलिए उनमें ध्वास की भी मात्रा नहीं है कि कव-कितना लेते हैं। तात्पर्य यह है कि इसका ध्वांसोच्छ्वास विषम रूप है। उसकी मात्रा का निरूपण नहीं किया जो सकता।

शास्त्र सम्बन्धी वार्का वड़ी श्रानन्द्रात्री है। मगर जिसमें इस वार्का का रस लेने का सामर्थ्य हो, वही श्रानन्द ले सकता है। श्राजकल हम लोगों का कान श्रस्यल्प है श्रोर जीवन में उंजाल वहुत हैं। श्रतएव हम लोग शास्त्र के रहस्य को भली भांति समभ नहीं पाते। मगर श्राज जीवन कितना हो व्यस्त क्यों न हो, जिस समय शास्त्र का निर्माण हुआ, उस समय ऐसा जंजाल न था। इस कारण उस समय शास्त्र वड़े महत्व की दृष्टि, से देखे जाते थे।

उक्त वर्णन से इस बात का भी भलीभांति अनुमान किया जा सकता है कि जैन धर्म क्या है ? उसकी वार्राकी और व्यापकता कहां तक जा पहुँची है ! एक छोटे से राज्य का राजा होता है, दूसरा बड़े राज्य का होता है। वासुदेव का भी राज्य है और चक्रवर्ती का भी। चक्रवर्ती का राज्य सबसे बड़ा गिना जाता है, क्योंकि उसके राज्य में सभी एक क्षत्र में आ जाते हैं। सब का एक छत्र के निचे आ जाना, यही चक्रवर्ती का चक्रवर्तीपन है।

हम लोग वीर्थिकरों की महिमा का वर्णन करते हुए कहते हैं-'प्रभो ! तू त्रिलोकीनाथ है।' अगर भगवान त्रिलोकी नाथ है, तो उनके राज्य में वीनों लोक के जीवों का समावेश होजाना चाहिए । फिर भले ही कोई छोटा हो या वड़ा हो। चकवर्ती मनुष्यों पर ही शासन करवा है, लेकिन त्रिलोकीनाथ का छत्र तो चौवीस दएडकों के जीवों के सिर पर है। उनका छुत्र नारकी जीवों पर भी है। जैसे वड़ा राजा, श्रपने राज्य को प्रान्तों में विभक्त फरता है, इसी प्रकार भगवान ने अपना राज्य चौवीस दंडक रूपी प्रान्तों में विभक्त किया है। इन दंडकों में से पहला दंडक नारकी का है। भगवान् ने नार-कियों को सब से पहले याद किया है। मनुष्य के शरीर में भी पहले पाँव गिना जाता है, सिर नहीं । लोग पैर पूजना कहते हैं, सिर पूजना नहीं कहते। पैर का महत्व वढ़ने से सिर का महत्व श्राप हो वढ़ जाता है। भगवान् का राज्य तीनों लोकों में फैला है। उन्होंने नरक को भी-एक प्रान्त वनाया है।

यहां यह श्राशंका हो सकती है कि श्रमुरकुमार श्रादि के, जो समीप ही हैं, दस दंडक माने गये हैं श्रीर नारकी जीवों का एक ही। इसका क्या कारण है? इस श्राशंका का समाधान यह है कि नारकी जीवों में इतनी श्रधिक उथल-पुथल नहीं होती; क्योंकि वे दुख में पड़े हैं। भवनवासी उथल पुथल करते रहते हैं। इत्यादि कारणों से उनके दस दंडक किये गये हैं \*।

इस निपय में सूत्रों में कोई स्पष्टीकरण नहीं है किन्तु अवाचार्यों की धारणा ऐसी है कि नारकी में सावों नरक के नेरियक परस्पर

फिर प्रश्न होता है कि श्रसुरकुमार के सिवा नै। अवनवासी समान ही हैं, फिर इनके भलग-श्रलग दंडक क्यों वताये गये हैं। एक ही दंडक क्यों न वता दिया?

जिन भगवान् ने दंडक रूपी प्रान्त यनाये हैं, उन्हें इस विषय में श्रधिक ज्ञान था। हमें उनकी व्यवस्था पर ही निर्भर रहना चाहिए।

पृथ्वीकाय के जीवों का एक दराडक है। पृथ्वीकाय के जीवों को यह मालूम नहीं है कि में पृथ्वी है। लेकिन भगवान् कहते हैं कि जो खेल श्रसुरकुमारों में हो रहा है, वहीं पृथ्वीकाय के जीवों में भी हो रहा है। जैन शास्त्रों में जैसा श्रनन्त विकान भरा है, वैसा श्रान श्रन्यत्र देखने में नहीं श्राता।

भगवान् ने नरक के जीवों, श्रमुरकुमार श्रोर पृथ्वी-काय के विषय में ७२ वातें कही हैं। इन जीवों के जितनी-जितनी इन्द्रियाँ हैं, उनका वर्णन भी किया गया। भगवान् की करुणा सभी जीवों पर समान है।

संलग्न है—इनके बीच में कोई दूसरे त्रस जीव नहीं हैं किन्तु मननपति देवों में यह बात नहीं है, इनके बीच में ज्याचात होने से इनके दंडक प्रथक २ माने है अर्थात् प्रथम नरक के १३ प्रतर और १२ अन्तर है। अन्तर में एक २ जाति के भवनपति रहते हैं और प्रतर में नेरिये रहते हैं परन्तु प्रथम नरक के नीचे के प्रतर से सातवी नरक तक बीच में कोई भी नहीं होने से नेरियकों का एक और दश जाति के भवनपतियों के दश दंडक (विभाग) किये गये है ऐसी पूर्वाचारों की धारणा है।

पृथ्वीकाय की ही तरह जलकाय, श्राग्निकाय, वायुकाय श्रीर वनस्पतिकाय का भी एक एक दग्रहक माना गया है। फिर ह्यान्द्रिय, श्रान्द्रिय, श्रार्टिय श्रीर तिर्यश्च पंचेन्द्रिय का एक एक दंडक किया श्रीर एक दंडक मनुष्य का किया है। चाहे मनुष्य किसी भी चेत्र का श्रीर किसी भी जाति का हो, सवका दंडक एक ही है। मनुष्य के दंडक के वाद वान-व्यन्तर, ज्योतिष्क श्रीर वैमानिक का दंडक गिना गया है।

देव और श्रमुर हो योनियां हैं। देव में ज्योतिष्क श्रीर वैमानिक गिने जाते हैं श्रीर श्रमुर योनि में श्रमुर कुमार श्रादि गिने जाते हैं। देवों में इतने भगड़े नहीं होते, जितने श्रमुरों में होते हैं। भगवान ने श्रमुर कुमार श्रादि इस के दस दंक गिनाय श्रीर देवों का एक ही दंडक गिना। यह त्रिलोकीनाथ का राज्य है।

पृथ्वीकायिक जीवों के ब्राहार के विषय में कहा गया है कि ब्रगर व्याघात न हो तो उनका ब्राहार छहीं दिशाओं से होता है। यहाँ यह प्रश्न उपस्थित होता है कि व्याघात किसे कहते हैं!

लोक के अन्त में, जहां लोक और अलोक की सीमा मिलती है, वहीं व्याघात होना संभव है। जहां व्याघात नहीं हे वहां छड़ों दिशा का आहार लेते हैं, जहां व्याघात हो वहां सीन, चार या पाँच दिशा से आहार लेते हैं। तात्प्य यह है कि लोक के अन्त में, कोने के ऊपर रहा हुआ पृथ्वीकाय का जीव तीन, चार या पाँच दिशाओं से आहार बहुण करता हैं। जब तीन दिशाएँ अलोक में दव जाती हैं-तीन तरफ अलोक धा जाता है, बब तीन दिशा से आहार लेते हैं। जब दो दिशाएँ अलोक में दव जाती हैं तव चार दिशा का श्रौर जब एक दिशा अलोक में दव जाती है तव पांच दिशाश्रों से आहार लेते हैं। मतलव यह कि जो दिशा अलोक में दय जाती है, उसका आहार नहीं लेते।

पृथ्वीकाय के जीवों के एकमात्र स्पर्शनेन्द्रिय ही होती है। उन्हें रसेन्द्रिय नहीं है। जिसके रसेन्द्रिय है वह उसके द्वारा आहार प्रहण करके स्वाद लेता है, मगर यह वात इनमें नहीं पाई जाती। इस लिए यह जीव स्पर्शेन्द्रिय से ही आहार प्रहण करके उसका आस्वादन करते हैं। इनका यह स्पर्श भी एक प्रकार का आस्वादन है।

पाँच स्थावरों की स्थित में अप्काय की स्थित ज्ञान्य अन्तर्मुहर्त्त की है और उत्कृप्ट सात हजार वर्ष की है। अग्निसाय के जीवों की ज्ञान्य स्थिति अन्तर्मुहर्त्त की और उत्कृप्ट तीन दिन की है। वायुकाय की उत्कृप्ट स्थिति तीन हजार वर्ष की, वनस्पतिकाय की दस हजार वर्ष की और पृथ्वीकाय की वाईस हजार वर्ष की स्थिति है। इस प्रकार इन सब की स्थिति है।

दो-इन्द्रिय की स्थिति उत्कृष्ट वारह वर्ष की श्रौर जघन्य श्रन्तर्मुहर्त की है। दो इन्द्रिय वाले जीवों को श्राभोग-श्राहार को इच्छा श्रसंख्यात समय वाद होती है। श्रसंख्यात समय कितना लेना चाहिए, यह वताने के लिए श्रन्तर्मुहर्त्त का श्रसंख्यात समय ग्रहण किया गया है। द्वीन्द्रिय जीवों के श्राहार का कोई निश्चित नियम नहीं है, श्रतएव वह विमात्रा से कहा गया है। इन जीवों का श्राभोग श्राहार रोम द्वारा भी होता है। जब वर्षा होती है तव रोमों द्वारा शीत श्राप ही श्राजाता है। वह रोमाहार कहलाता है।

द्वीन्द्रिय जीवों के आभोग-श्राहार के विषय में यह भी स्पष्ट कर दिया गया है कि वे रोम द्वारा गृहीत आहार को पूर्ण रूप से खा जाते हैं और प्रत्नेपाहार का वहुत-सा भाग नष्ट हो जाता है और असंख्यातवाँ भाग शरीर रूप में परिण्त होता है। इस कथन के आधार पर यह प्रश्न किया गया है कि जो पुद्गल स्पर्श में तथा आस्वाद में आये विना ही नष्ट हो जाते हैं, उनमें कीन से अधिक हैं? अर्थात् स्पर्श में न -श्राने वाले पुद्गल अधिक हैं या आस्वाद में न आने वाले? इस प्रश्न का उत्तर यह दिया गया है कि आस्वाद में न आने वाले पुद्गल थोड़े हैं और स्पर्श न किये जाने वाले पुद्गल अनन्तगुण हैं।

त्रीन्द्रिय श्रीर चतुरिन्द्रिय जीवों की स्थिति में श्रन्तर है। त्रीन्द्रिय जीवों की स्थिति जघन्य श्रन्तर्मुहूर्त्त श्रीर उत्कृष्ट ४६ रात-दिन की है। चौहन्द्रिय जीवों को जघन्य श्रन्तर्मुहूर्त्त श्रीर उत्कृष्ट छह मास की है। श्राहार श्रादि में जो श्रन्तर है, वह पहले वतलाया जा चुका है।

पंचीन्द्रय तिर्यंच का श्राहार पष्टभक्त श्रर्थात् दो दिन वीत जाने पर वतलाया गया है। यह श्राहार देवकुरू श्रीर उत्तर कुरू के युगलिक तिर्यंचों की श्रपेचा कहा गया है। इसी प्रकार मनुष्यों का जो श्रप्टमभक्त श्रर्थात् तीन दिन वाद श्राहार कहा है, वह भी देवकुरू, उत्तरकुरू के युगलिक मनुष्यों की श्रथवा भरतादि में जब प्रथम श्रारा प्रारम्भ होता प्रकृति ने इसे केद कर रक्खा है, मगर यदि प्रकृति के रोकने से यह शरीर में रका रहता है श्रोर कर्ता नहीं है तो उसे मुक्ति कैसे प्राप्त हो सकती है ? इसके श्रतिरिक्त जड़ प्रकृति को तो कर्ता माना जाय श्रीर चेतन श्रात्मा को श्रकर्ता कहा जाय, यह कहां तक तर्क संगत हो सकता है!

श्रव यह कहा जा सकता है कि श्रापके (जैन) मत में श्रात्मा रूपी है या श्ररूपी ? रूपी तो श्राप स्वीकार नहीं करते। श्रगर श्ररूपी है श्रीर ज्ञानवान भी है तो वह श्रज्ञान के कार्य क्यों करता है ? इसका उत्तर यह है कि श्रात्मा स्वभाव से श्ररूपी होते हुए भी प्रकृति के साथ लगा हुआ है। श्रात्मा श्रनादि काल से हैं श्रौर श्रनादि काल से ही कमों के साथ उसका संयोग हो रहा है। कमों के साथ एकमेक हो जाने के कारण संसारी श्रात्मा कथञ्चित् रूपी वना हुआ है श्रीर श्रपने श्रसली सरूप को भूल गया है। वास्तव में श्रात्मा ही कर्ता है। वहीं सव कियाएँ करता है आतमा शरीर में रहने वाला देही है श्रौर शरीर, देह है। श्रात्मा के दो देह हैं। एक सूदम, दूसरा स्थूल। स्थूल देह जव छूट जाता है, तव भी सूचम देह आतमा के साथ वना रहता है। सूचम शरीर के साथ रहने से ही आतमा वार-वार जन्म-मरण करता है। जन्म-मरण का यह कारण जंब मिट जाता है तब जन्म मरण भी मिट जाता है। जन्म-मरण का कारण क्या है, यही वर्णन श्रव भगवती सूत्र में श्राता है।



## अत्मारम्भ प्रारम्भ आदिका वर्णन

मुलपाठ-

प्रश्न जीवाणं भेते ! कि आयारंभा, परारंभा, तदुंभयारंभा, अणारंभा ?

उत्तर-गोयमा ! अत्थेगइया जीवा आया-रंभा वि, परारंभा वि, तदुभयारंभाः णो अणारंभा । अत्थेगइया जीवा णो आयारंभा, नो परारंभा, नो तदुभयारंभा, अनारंभा ।

पश्च—से केणडेण भंते! एवं वुच्चह, ' अत्थेगइया जीवा आयारंभा वि ' एवं पाड़िक उच्चारेयव्वं ?

उत्तर-गोयमा! जीवा द्वावेहां परणत्ता, तंजहा-संसारसमावण्णगा य, असंसारसमा-वण्णगा य । तत्थ णं जे ते असंसारसमा-वरणगा ते णं सिद्धा, सिद्धा एं नो आयारंभा ३ जाव-अणारंभा। तत्थ एं जे ते संसार-समावण्णगा ते दुविहा पगणत्ता, तं जहा-संजया य, असंजया य। तत्थ णं जे ते संजया ते दुविहा परण्यता, तं जहा-पमत्तसंजया य, श्रपमन्तंजया य । तत्थ एं जे ते श्रपमत्त-संजया ते ण नो श्रायारंभा, नो परारंभा, जाव-अणारंभा। तत्थ एं जे ते पमत्तसंजया ते सुहं जोगं पहुच्च नो आयारंभा, नो परारंभा, जाव अणारंभा । असुभं जोगं पडुच्च आयारंभा वि, जाव-णो अणारंभा । तत्थ णं जे, ते असंजया ते अविरतिं पडुच्च आयारंभा वि जाव नी अणारंभा। से तेणहेणं गोयमा। एवं बुचइ 'अत्थेगइया जीवा जाव अणारंभा'।

संस्कृत छाया—प्रश्न—जीवा भगवन् ! किमात्मारम्भाः, परारम्भः, तदुभयारम्भाः, अनारम्भाः !

उत्तर—गीतम ! सन्त्येकका औवा श्रात्मारम्भा श्रापि, परारम्भा श्रापि, ठदुभयारम्भा श्रापि, नो श्रनारम्भाः । सन्त्येकका चीवा नो श्रात्मारम्भाः, नो परारम्भाः, नो उभयारम्भाः, श्रनारम्भाः ।

प्रश्न-तत् केनार्थेन भगवन् ! एवमुध्यते-सन्त्येककः सीवा श्रात्मारम्भा श्रापि, 'एवं प्रत्युचारयितन्यम्' !

उत्तर —गौतम ! जीवा द्विविधाः प्रज्ञलाः, तद्यथा-संसारसमा पत्रकाश्च, श्रसंसारसमापत्रकाश्च । तत्र ये ते श्रसंसारसमापत्रकाश्ते सिद्धाः, सिद्धा नो श्रात्मारम्भाः यावत् श्रनारभाः । तत्र ये ते संसार-समापत्रकास्ते द्विविधाः प्रज्ञलाः , तद्या- संयताश्च, श्रसंयताश्च । तत्र ये ते संयतास्ते द्विविधाः प्रज्ञलाः । तद्यथा-प्रमन्तसंयताश्च, श्रप्रमन्तसंयताश्च । तत्र ये ते श्रप्रमन्तसंयताश्च । तत्र ये ते श्रप्रमन्तसंयतास्ते नो श्रात्मारम्भाः, नो परारम्भाः, यावत् श्रनारम्भाः । तत्र ये ते प्रमन्तसंयतास्ते शुभं योगं प्रतीत्य नो श्रात्मारमाः , नो परारम्भाः, यावत् श्रनारम्भाः । तत्र ये ते श्रसंयतास्ते श्रविर्ति प्रतीत्य श्रात्मारमाः श्रवि, यावत् नो श्रनारम्भाः । तत्र ये ते श्रसंयतास्ते श्रविर्ति प्रतीत्य श्रात्मारमा श्रपि, यावत् नो श्रनारमाः । तत्र ये ते श्रसंयतास्ते श्रविर्ति प्रतीत्य श्रात्मारमा श्रपि, यावत् नो श्रनारमाः । तत्र ये ते ति नोर्येन गौतम ! एवमुच्यते—'सन्त्येकका जीवा यावत् श्रनारमाः'

म्लार्थ-प्रश्न-भगवन् ! क्या जीव आत्मारंभ है, परारंभ हैं, उभयारंभ हैं, या अनारंभ हैं ?

उत्तर —गौतम । कितनेक जीव आत्मारंभ भी हैं, परारंभ भी हैं और उभयारंभ भी हैं, पर अनारंभ नहीं हैं; तथा कुछ जीव आत्मारंभ नहीं हैं, परारंभ नहीं हैं, उभया-रंभ नहीं हैं, पर अनारंभ हैं।

प्रश्न-भगवन् ! इस प्रकार किस हेतु से कहते हैं कि 'कितनेक जीव आत्मारंभ भी हैं', इत्यादिक पूर्वीक़ प्रश्न फिर से उचारण करना चाहिए ?

उत्तर-गौतम! जीव दो प्रकार के कहे गये हैं। वे इस प्रकार—संसारसमापत्रक श्रीर असंसारसमा-पत्रक । उन में जो जीव असंसारसमापत्रक हैं, वे सिद्ध हैं और वे आत्मारंभ परारंभ या उमयारंभ नहीं हैं, पर अनारंभ हैं । उनमें से जो संसारस-मापलक हैं, वे दो प्रकार के कहे गये हैं। वह इस प्रकार संयत और असंयत । उनमें जो संयत हैं; वे दो प्रकार के हैं। वह इस प्रकार-प्रमत्त संयत और अप्रमत्त संयत । उनमें जो अप्रमत्त संयत हैं वे आत्मा-रंभ, परारंभ या उभयारंभ नहीं हैं, पर अनारंभ हैं। उन में जो प्रमत्तसंयत हैं, वे शुभ योग की अपेदा आत्मारंभ, परारंभ यावत् जमयारंभ नहीं, पर अनारंभ हैं। और वे अशुभ योग की अपेद्या आत्मारंभ भी हैं, यावत अनारंभ नहीं है। श्रीर जो श्रसंयत हैं,

अविरित की अपेक्षा से आत्मारंभ भी है, और यावत् अनारंभ नहीं है। इसलिए हे गौतम । इस हेतु से ऐसा कहा जाता है कि 'कितनेक जीव आत्मारंभ भी हैं, यावत् अनारंभ भी हैं।

व्याख्यान गौतम स्वामी भगवान से प्रश्न करते हैं — भगवन् । जीव श्रात्मारंभी हैं, परारंभी हैं, तदुभयारंभी श्रर्थात् श्रात्मारंभी श्रीर परारंभी हैं, या श्रनारंभी हैं ?

श्रारंभ शब्द श्रनेक श्रथों में प्रचलित है। किसी कार्य को श्रुक करना भी श्रारंभ कहलाता है। लेकिन यहां यह श्रीभप्राय नहीं है। यहां श्रारंभ का श्रथ है—ऐसा सावध कार्य करना, जिससे किसी जीव को कप्र पहुँचता हो, या उसके प्राणों का घात होता हो। श्रथीत श्रास्त्रव हार में प्रवृत्ति करना श्रारंभ कहलाता है।

श्रातमारंभ के दो श्रथ हैं — श्रास्नवद्वार में श्रातमा की प्रवृत्त करना श्रीर श्रातमा द्वारा स्वयं श्रारम्भ करना । जो ऐसा करता है वह श्रातमारंभी कहलाता है । दूसरे को श्रास्नव में प्रवृत्त करना या दूसरे के द्वारा श्रारंभ कराना परारंभ है श्रीर ऐसा करने वाला परारंभी कहलाता है । श्रातमारंभ श्रीर परारंभ दोनों करने वाला उभयारंभी कहा जाता है । जो जीव, श्रातमारंभ, परारंभ श्रीर उभयारंभ से रहित होता है, वह श्रनारंभी है। श्री गौतम स्वामी ने इसी संवंध में भगवान से प्रश्न किये हैं।

गौतम स्वामी के प्रदन के उत्तर में भगवान् फ़रमाते हैं-गौतम । कई जीव ऐसे हैं जो, आत्मारंभी भी हैं, परारंभी भी हैं, उभयारंभी हैं, पर श्रवारंभी नहीं हैं। तथा कुड़ जीव ऐसे भी है जो न श्रात्मारंभी हैं, न परारंभी हैं, न उभयारंभी हैं, किन्तु श्रवारंभी हैं।

पदन किया जा सकता है कि अगर आतमा अंरूपी है तो आरंभी कैसे हो सकता है ? अगर आतमा अरूपी होते हुए भी आरंभी है तो सभी आरंभी होने चाहिए। कोई आ-रंभी और कोई अनारंभी, यह भेद किस कारण से है ?

इस प्रश्न का समाधान यह है कि जीव एक ही प्रकार ू के नहीं है। जीवों के मुख्य दो भेद हैं-एक संसारी अर्थात् जन्म-मरण करने वाले और दूसरे असंसारी अर्थात् जन्म-मरण से मुक्ते-सिद्ध भगवान्।

एक प्रश्न श्रीर हो सकता है कि संसार में से सिद्ध हुए
हैं या सिद्धों में से संसारी जीव श्राये हैं ? यह दो भेद कब
से वने हैं ? भ्रगर दोनों भेद श्रनादिकाल से हैं तो सिद्ध,
संसार में रहकर वने हैं या संसार से वाहर रहकर ? श्रगर
संसारी जीव पहले हैं श्रीर सिद्ध उन्हीं में से निकले हैं,
तो जीव मूलतः एक ही प्रकार के हुए । श्रगर सिद्धों को
श्रनादिकालीन माना जाय तो यह भी मानना पड़ेगा कि कोई
जीव स्वभाव से निरंजन, निर्विकार हैं श्रीर कोई स्वभाव से
संसारी होते हैं। ऐसा माने विना दो भेद किस प्रकार हो
सकते हैं?

यह प्रश्न उपर से ऋटपटा जान पड़ता है, लेकिन

वास्तव में भ्रटपटा नहीं है। ज्ञानी जनों का कथन है कि जीव अन्तिवक्ताल से, स्वभाव से, निश्चयनय की अपेका श्रसंसारी ही है, किन्तु कर्म-रूप उपाधि के संसर्ग से संसारीयना हुआ है यद्यांप जीवों के मौलिक स्वभाव में तनिक भी भेद नहीं है, मगर शुद्धि-श्रशुद्धि के कारण भेद हो गया है।

थोड़ी देर के लिए मान लिया जाय कि जीव अनादि-काल से श्रसंसारी है, तो यह सवाल खड़ा होता है कि संसार कवसे है ?

#### ' अनादिकाल से ! '

जय संसार श्रनादिकाल से है, तो जीव कर्म नाश करने का उपाय भी तभी से कर रहा है, देसी स्थिति में सिद्ध जीव की श्रादि किस प्रकार होगी ? कल्पना कीजिए, एक नगर में दो मुहसे हैं। एक मुहसे के रहने वाले दूसरे मुहसे में गये हैं श्रय प्रदन यह है कि शहर कव से हैं ?

#### ' अनादि से ! '

श्रगर नगर को श्रनादि से मानोगे तो दोनों मुद्द हो श्रीर एक मुद्द से दूसरे मुद्द में जाना श्रनादि से मानना पढ़ेगा। ऐसा न भानने पर नगर को भी श्रनादि नहीं माना जा सकता।

कल का भविष्य काल पहले वर्त्तमान के रूप में आया; तय भूतकाल हुआ है। आगे के इजार, लाख और करोड़ वर्ष भी इसी मकार समभ लीजिए। लेकिन भूतकाल कितना वीता, इसकी कोई सीमा है? 'नहीं'! जय भूतकाल, कभी न कभी वर्त्तमान के रूप में रह चुका है, श्रीर वर्त्तमान के वाद ही भूतकाल वना है, तव उसे श्रादि क्यों कहा जाता है? इसलिए कि उसकी श्रादि का पता नहीं है। इसी प्रकार कोई भी जीव, विना संसारी श्रवस्था के सिद्ध नहीं हुश्रा है लेकिन कव से संसारी सिद्ध हो रहे हैं इस वातका पता नहीं लगाया जा सकता।

तात्पर्य यह है कि जीव दो प्रकार के हैं—संसारी श्रीर श्रमंसारी। संसारी जीव श्रात्मारंभी, परारंभी, उभयारंभी श्रीर श्रनारंभी भी हैं तथा श्रमंसारी निरारंभी ही हैं। श्र-संसारी किसी भी प्रकार का श्रारंभ नहीं करते। संसारी जीव श्रारम्भ करते हैं, इसी कारण वे संसार में हैं श्रीर श्रारम्भ की सर्विधा परित्यांग कर देने पर श्रसंसारी हो जाते हैं।

श्राजकल आरंभ का संकुचित श्रथ लिया जाता है, लेकिन शास्त्रकार का कथन है कि मन, वचन, काय के बुरे योग को भी आरम्भ कहते हैं।

इस संबंध में बहुत-सी वातें हैं, मगर हमें गड़वड़ में न पड़कर यही देखना है कि मोल कैसे हो सकता है ! वास्तव में ब्रारंभ ही कमें वंघ का कारण है । कमेंबंध रुक जाय ब्रोर पूर्वसंचित कमों का लय हो जाय ते। मुक्ति प्राप्त हो जाती है । गीता में भी कहा है—

सहजं कर्म कौन्तेय ! सदोषमिष न त्यजेत् । सर्वीरम्भा हि दोषेण धूमेनाग्निरिवावृताः ॥

जैनदरीन को चाहे जिस दरीन से मिलाश्री, इसकी छाया सभी दरीनों में दिखेगी। गीता में कहा है—हे श्रर्जुन!

संसार में जितने भी आरम्म हैं, वह सब कर्मवन्घ के कारण हैं। जैसे अग्नि और घूम का अविनाभाव सम्बन्ध है, उसी अकार आरम्भ और दोप का भी अविनाभाव है। जहाँ आ-रम्भ है, वहाँ कर्मवन्ध रूप दोप अवश्य होता है। आरम्भ ही दोप का कारण है। कारण हट जाने पर कार्य आप ही हट जाता है।

यहाँ यह प्रश्न उपस्थित होता है कि श्रारम्भ के विना न खेती होती है, न व्यापार होता है, न श्वासोच्छ्वास ही लिया जा सकता है। ऐसी दशा में श्रारम्भ न करके क्या मर जाना चाहिए? इस सम्यन्य में गीता का कथन है कि कर्म के दो भेद करना चाहिए-सहज कर्म श्रीर श्रसहज कर्म।

जैन शास्त्रों में भी श्रहणारम्भ श्रीर महारम्भ का विमाग किया है। विना किञ्चित् श्रारम्भ के कोई जी नहीं सकता। कर्मभूमि श्र्यात् श्रारम्भ का स्थान। कदाचित् श्रकम्भूमि में कोई हो तो वह मोच्च नहीं जा सकता। जब विना शारम्भ के जीवन निभना कठिन है, तो शास्त्र कहता है कि श्रारम्भ के दो भेद कर लो—श्रहणारम्भ श्रीर महारम्भ। इस श्रहणारम्भ श्रीर महारम्भ। इस श्रहणारम्भ श्रीर महारम्भ को ही गीता में, कुछ भेद के साथ सहजक्म श्रीर श्रसहज कर्म कहा है।

सहज कर्म श्रीर असहज कर्म में क्या श्रन्तर है, इसे सम्मित्र । व्यापार करना कर्म है । लेकिन एक श्रादमी भूठ चोल कर व्यापार करता है श्रीर दूसरा भूठ वोले विना करता है । व्यापार में भूठ का श्राश्रय न लेने वाला सहज कर्म करता है श्रीर भूठ का प्रयोग करने वाला श्रमहज कर्म करता है । इस प्रकार सहज कर्म और असहज कर्म का अर्थ अल्पारम्भ और महारम्भ लेवा चाहिए।

श्राज कई लोग श्रन्थारम्भ श्रीर महारम्भ का विवेचन करके एकदम निरारम्भी होने का उपदेश देते हैं। वे महा-रम्भ को खागने का उपदेश नहीं देते वरन् महारम्भ को छोड़े विना ही निरारम्भी होने का उपदेश देते हैं। इसका परिणाम यह श्रा रहा है कि लोग निरारम्भी तो हो नहीं पाते, श्रीर महारम्भ में पढ़े रहते हैं। गांघीजी ने श्राज जिस अ-हिंसा का उपदेश दिया है, वह यही है कि महारम्भ से वचो। महारम्भ से निकलंड वाल्य श्राहसाखादी ही माना जायगा।

एक कपड़ा चर्कें से वना हुआ है और एक मिल से वना हुआ होता है। चर्कें से वने कपड़े में अल्पारम्भ है और मिल के वने कपड़े में महारम्भ है। अगर वस्र के विना ही निर्वाह हो सके, तब तो दोनों ही प्रकार के आरम्भ उठ जाएँ, लेकिन वस्र के विना नहीं रहा जाता, अतएव महारम्भ की जगह अल्पारम्भ से काम चलाना श्रेयस्कर है।

तात्पर्य यह है कि अल्पारम्भ और महारम्भ, दो वार्ते हैं। नग्न रहना अक्य नहीं है, अतुप्त वस्त्र की आवश्यकता हुई। वस्त्र विना आरम्भ के मिल नहीं सकते। ऐसी अवस्था में वस्त्र के लिए महारम्भ होने देना, या अल्पारम्भ से ही काम चलाना, इस विषय पर विवेक के साथ विचार करने की आवश्यकता है। कदाचित् आप का यह खयाल हो कि जैसे शालिमद्र के लिए स्वर्ग से पेटियाँ आती थीं, उसी प्रकार हम लोगों के लिए मनचस्टर से गांठें आती हैं और विना आरम्भ किये ही हमें वस्त्र मिल जाते हैं। मगर आए को यह मी घ्यान रखना चाहिए कि शालिभद्र ने उन चलों को भी वन्धन कारक समक्ष कर त्याग दिया था। उसने कहा धा-यह चल्ल हमें नीचे गिराने वाले हैं, ऊँचे चढ़ाने चाले नहीं। श्रवण्य शालिभद्र ने स्वर्गीय चलों को त्याग कर, मुनि वन कर देश की खादी घारण की थी। यह विचारणीय है कि जद स्वर्ग के चल्ल भी बन्धनकारक हैं तो मिल के चल्ल, जो महारम्भ से बने हैं, श्रधोगित के कारण क्यों न होंगे।

मुक्ते मिलों से द्वेप नहीं है। श्रह्पारम्भ श्रीर महारम्भ की मीमांसा करना श्रीर श्राप को यतलाना मेरा कर्त्तव्य है। श्रमर नग्न न रह सके श्रीर श्रह्पारम्भी वस्त्र भी धारण न किये तो महारम्भ में पड़ना ही पड़ेगा।

कहा जा सकता है कि वस्न-वस्न सय समान हैं। कीन वस्न कहाँ बना है, इस पचड़े में पड़ने की हमें क्या आव-श्यकता है ! हमें तो तन ढँकने से प्रयोजन है। लेकिन अगर मांसभन्ती भी यह कहने लगे कि हमें तो पेट भरने से मतलव है। श्रम्न हो या मांस हो, हमें इस पचड़े में पड़ने की क्या श्रावश्यकता है ! लो क्या उसका कहना ठीक होगा ! श्रतक्व वस्न-वस्न सब समान हैं यह समझना श्रीर श्रतक्व महारम्भ का विचार न करना धर्मश्रता का लन्नण नहीं है।

संसार का पतन श्रसहज कर्म से हुआ है, सहज कर्म से नहीं हुआ। वालक, माता का दूध पीता है, यह सहज कर्म है श्रीर रक्त पीना श्रसहज कर्म है। उचित यह समका जाता है कि वड़ा होने पर वालक सहज कर्म दूध पीना भी छोड़ दे। लेकिन जब तक बड़ा नहीं हुआ है, तब तक रक्त पीने का श्रसहज कर्म तो न करे! वचा कभी माँ के स्तन में दांत लगा देता है तो माँ उसे थणड़ मारती है। यह इसलिए कि वालक को माता का दूध पीने का अधिकार है, रक पीने का हक नहीं है। इसी प्रकार यह पृथ्वी माता है। इस पर दूध पीने के समान अधि-कारमय कार्य जब तक होते रहें तब तक इसका सोन्दर्य नहीं विगड़ा था, लेकिन खून पीने के समान महारम्भ के कार्यों से इसका सौन्दर्य नष्ट हो रहा है। कोयलों के लिए जंगल बीरान हो गये, जिससे अनेक दानियाँ हुई। इसी प्रकार बुँए से प्रकृति विगड़ी। इन सब के बदले मिला क्या? केवल तन हँकने के लिए कपड़ा, जो चर्ले की बदौलत भी मिल सकता था।

खादी पहनने में जो किया लगेगी वह खादी की ही लगेगी, मिल की नहीं लगेगी। मगर मिल के वस्त्र पहनने से तो मिल की किया लगेगी ही। हाथ से वनी खादी की किया हल्की लगेगी और मिल की किया भारी लगेगी। इसके अतिरिक्ष मिलों के कारण मनुष्यों की आजीविका छिन रही है। मशीनें बहुत से मनुष्यों के बदले का काम कर डालती हैं और इससे मनुष्यों में बकारी बढ़ती हैं और वेकारी बढ़ने से मुख्यों में बकारी बढ़ती हैं और वेकारी बढ़ने से मुख्यों में बकारी बढ़ती हैं और वेकारी बढ़ने से मुख्यों में बकारी बढ़ती हैं और वेकारी बढ़ने से मुख्यों में बकारी बढ़ती हैं और वेकारी बढ़ने से मुख्यों मिल के गुलाम वन जाते हैं और अपने जीवन को खो बैंडते हैं। मिल के कपड़े में लिए लोग हाथ, पर कटा बैठते हैं। उसमें लगने वाली वर्वी और चमड़े के लिए पशुओं की निर्दयता पूर्वक हत्या की जाती है। क्या आपको भी उन दीन आर मुक पशुओं पर दया नहीं आतो? अगर आप इन जीवों की हिंसा पर विचार करेंगे तो आपको हाथ के और मिल के कपड़ का अन्तर साफ मालूम हो जायगा।

वस्त्र पहनने का उद्देश्य शरीर को शीत-ताप से वचाना है। यह उद्देश्य क्या खादी पहनेन से किन्द नहीं होता? रहा इज्जत का सवाल, सो आज जनता की मनोभावना में यहुत अन्तर पड़ गया है। भव खादी जिस आदर की हिए से देखी जाती है, वह आदर चमकीले भड़कीले वस्त्रों को भी नसीय नहीं है। ऐसी स्थिति में जो लोग खादी नहीं पहनते वे घम और इज्जत दोनों से हाथ घोते हैं।

महारम्म का त्याग करके श्रहपारम्भी होना ही निरा-रम्भी होने का मार्ग है। श्राज महारम्भ का त्याग करोगे तो कल श्रहपारम्भ को भी त्याग कर निरारम्भी हो सकोगे श्रीर श्रन्त में सिद्ध हो जाश्रोग।

श्राप लोग सन्देह ही सन्देह में पड़े रहते हैं। सुनते हैं,
यूरेपियन लोग जब तक न जानें, तब तक तो चाहे न करेंगे,
मगर जान लेने पर करने में देरी नहीं लगाते। श्राप लोग
समभते हैं, युरे को युरा जान लिया तो वस हो गया, मिथ्यात्व
का पाप टल गया। लेकिन पर-स्त्री को पर-स्त्री समभते हुए
कुकर्म करने वाला प्या पाप का भागी नहीं होता १ इसी
प्रकार महारंभ श्रीर श्रद्धपारंभ को जानते हुए भी श्रगर
महारस्म को न छोड़ा तो यह जानना कैसा। इस जानने
का फल यया है।

एक गृहस्थ के घर में चोर घुते। चोर जब घर में थे, तभी संठानी की निद्रा भंग हो गई। संठानी ने सेठजी की जगाया, सावधान किया और कहा— घर में चोर घुसे हैं, माल लिये जा रहे हैं। सेठजी ने उत्तर दिया—'ठीक है, मालूम हो गया।' सेठानी ने फिर सेठ को चेताया, मगर उत्तर वही- 'जानता हूं, मालूम है।' श्रन्त में सेठजी " जानता हूं, जानता हूं," करते रहे श्रीर चार माल श्रसवाव उठा ले गये।

इसी प्रकार देश सेवक घापको चेतावनी दे रहे हैं कि जागो, सँभलो, देलो घन चला जा रहा है। श्रभी कुछ विशेष नहीं विगड़ा है। श्रभी थोड़े ही पराक्रम का काम है, श्रार वह भी सिर्फ इतना ही की महारंभ को त्याग दीजिए। वि-देशी खान-पान श्रार वृथा व्यय से मुँह मोड़ लीजिए। उन्नति के कार्यों में जुढ जाइए। ग्राप विवाह ग्रादि श्रवसरों पर जो वृथा व्यय करते हैं, वही श्रगर देश श्रीर जाति के अत्कर्प में करें तो क्या ग्रापको वदला नहीं मिलेगा? श्राप सममते हैं, विवाह में श्रधिक खर्च करने से समाज में सम्मान मिलता है, मगर क्या ग्राप यह भी जानते हैं कि इससे कीन सम्मान देता है?

#### ' मूर्ख लोग !'

तो इन म्खाँ द्वारा प्राप्त होने वाले सम्मान को तो आप मानते हैं, लेकिन देश सेवकों द्वारा मिलने वाले सम्मान को क्या आप सम्मान नहीं समस्ते ? आप जो फिजूल खर्च करते हैं सो आप अपनी समस्त में अपना खर्च करते हैं; लिकिन देश-सेवकों का कहना है कि आप भारतवर्ष के धन से होली खेल रहें हैं। आप ऐसा करके भारत का गला द्वोच रहे हैं। कदा-चित् आप देश और समाज की उन्नति में खर्च न करें, सिर्फ विवाह-शादियों और विंदेशी वस्तुओं में खर्च करना बंद करदें, तो भी वह घन वचा तो रह सकेगा! अगर सेठ की तरह 'आनं हं, जान हं करते रहे और जानकर भी आलस्य में पड़े रह तो पूर्वोक सेठ की भांति लुट जाओंगे और सेठानी के धिक्कार के पात्र बनोंगे।

घन कभी, किसी के यहां स्थायी नहीं रहा। त्राज है, कर्ल, चला जायगा। इस लिये उससे सुकृत कर ले। त्राप जैन हैं, जैनधर्म का प्रभाव अपने उच्च चरित्र द्वारा वढ़ाइये। जैनधर्म को कलंकित करने वाला कोई काम न कीजिये।

भव मूल विषय पर आइए। यह कहा जा चुका है कि आरम्भ का सरल अर्थ है जीव को कप्ट पहुँचाना। लेकिन इस अर्थ में यह शंका हो सकती है कि जीव सदा सर्वदा तो दूसरे को कप्ट पहुँचाता नहीं है। सब समय आरम्भ नहीं करता है। अतएव जीवों को कभी आरम्भ करने वाले और कभी आरम्भ न करने वाले कहना चाहिए। यह शंका उत्पन्न न हो, इस लिए आरम्भ का समुचय में अर्थ किया गया है-आस्व-द्वार में प्रवृत्ति करना।

श्रव प्रश्न यह है कि छुठ गुण्स्थान वाले प्रमत्तसंयत श्रारम्भी हैं, श्रीर सातवें गुण्स्थान वाले श्रारम्भी नहीं हैं, तथा श्रास्रव की प्रवृत्ति तेरहवें गुण्स्थान तक है। फिर यह श्रथं कैसे संगत होगा कि श्रास्रव-द्वार में प्रवृत्ति करना श्रारम्भ है, क्योंकि सातवें गुण्स्थान से श्रागे श्रारम्भिया किया नहीं है।

इसी सूत्र में आगे गौतम स्वामी ने प्रश्न किया है कि-भगवान्! जीव जब तक चलता फिरता है, तब तक उसे मोच प्राप्त होता है? इस प्रश्न का उत्तर भगवान् ने निपेध में दिया है। क्यों कि जब तक जीव चलता फिरता है, तब तक उस के शरीर से प्राणियों को दुःख पहुँचता ही है। तात्पर्य यह है कि चौदहवें गुणस्थान से पूर्व जीव के शरीर से दूसरे प्राणियों को कष्ट पहुँचता ही है। श्रातमा का श्रारम्भ करे वह श्रथवा श्रपने श्रातमा की प्रेरणा से जो श्रारम्भ करे वह श्रातमारम्भी है। मतलव यह है कि स्वेच्छा से जो श्रारम्भ करता है वह श्रातमारंभी कहलाता है।

इसी प्रकार परारंभी के भी दो अर्थ हैं। प्रथम दूसरे के आत्मा को कए पहुंचावे वह अथवा दूसरे की प्रेरणा से आरंभ करें वह परारंभी है।

श्रपने श्रातमा का भी श्रारंभ करे श्रीर द्सरे के श्रातमा का भी श्रारंभ करे, इसी प्रकार दूसरे की प्रेरणा तथा श्रपनी इच्छा से जो श्रारंभ करे वह उभयारंभी कहलाता है।

श्रात्मा कई वार काम, कोघ श्रादि श्रान्तरिक विकारों के वश होकर कार्य करता है, कई वार दूसरे के द्वाव से काम करता है श्रीर कभी-कभी दोनों कारणों से कार्यकरता है। इसी कारण श्रारंभी के तीन भेद किये गये हैं।

गौतम स्वामी के इसी प्रश्न का एक भाग यह है कि, क्या ऐसे जीव भी हैं, जो न श्रात्मारभी हैं, न परारम्भी हैं, न उमयारभी हैं ? क्या कोई निरारंभी भी हैं ?

यह प्रश्न इसिलए किया गया है कि ठाणांग सूत्र में श्रातमा को एक \* कहा है। श्रतएव या तो सभी श्रारंभी हों या सभी निरारंभी हों। इसके श्रतिरिक्त मूल रूप में श्रातमा श्रारंभी हैं। सो क्या श्रातमा श्रारंभ करता है या सांख्य के कथना नुसार प्रकृति श्रारंभ करती है श्रीर श्रातमा भोगता है! इत्यादि वार्तों को लच्च में रखकर ही यह प्रश्न किया गया है।

<sup>🗱</sup> एगे त्राया—ठाणांग सूत्र, प्रथम ठाणा प्रथम सूत्र ।

इस प्रश्न का उत्तर भगवान ने यह दिया है कि-गौतम! कई जीव आत्मारंभी हैं, कई परारंभी हैं, कई उभयारंभी हैं, पर निरारंभी नहीं कई जीव ऐसे भी हैं जो न आत्मारंभी हैं, न परारंभी हैं, न उभयारंभी हैं, किन्तु निरारंभी हैं।

ठाणांगसूत्र में, श्रातमा को एक कहा गया है, वह श्रद्ध संब्रहनय की श्रपेत्ता से ही। व्यवहारनय से जीव दे। प्रकार के हैं—संसारी श्रोर सिद्ध।

संसरणं संसारः। अर्थात् एक गति से दूसरा गति में जाना संसार है। आत्मा की चंचल दशा ही संसार है। जो आत्मा चंचल दशा में है; वह संसारा है और जो चंचल दशा में नहीं हैवह असंसारी या मुक है। इन्हीं को सिद्ध कहते हैं।

श्रष्टकर्म रूपी काष्ट को या जीव के श्रास्त्रव श्रादि के हेतुश्रों को शुक्लच्यान की श्रिश से जलाकर, श्रादागमन-रहित होने वाले को सिद्ध कहते हैं। गीता में कहा है—

'यद् गत्वा न निवर्तन्ते तद्धाम परमं सम'

अर्थात्-जिस स्थिति में पहुँच जाने पर फिर लीट कर नहीं आना पड़ता, उस स्थिति को सिद्ध गति कहते हैं। जो यह स्थिति प्राप्त करते हैं, वह सिद्ध कहलाते हैं।

सिद्ध भगवान् न श्रातमारंभी हैं, न परारंभी हैं श्रीर न डभयारंभी हैं। वे सर्वथा निरारंभी हैं।

कुछ लोगों का कथन है कि जो शक्ति, देश्वर मानी गई है, वही जगत का कर्चा है। अगर यह कथन मान लिया तो देश्वर को भी आरंभी मानना पड़ेगा। इस हालत में संसारी जीवों से उसमें कोई विशेषता न रह जायगी। श्रतः जैन-धर्म ऐसा नहीं मानता। जैन-धर्म के श्रनुसार सिद्ध कृतकृत्य होते हैं, उन्हें कोई भी काम करना शेष नहीं रहा है। विना इच्छा के जगत्-निर्माण होना संभव नहीं है श्रीर ईश्वर में इच्छा शेष नहीं रहती।

जो लोग ईश्वर को कर्चा मानते हैं, उनसे यह पूछना चाहिए कि आप ईश्वर को पूर्णतया कर्चा मानते हैं या अश-तया श्रिगर ईश्वर पूर्णतया कत्ती है, तो हम लोग कुछ भी करने-घरने वाले नहीं रहे । जो कुछ किया, ईश्वर ने ही किया । खिलाना, पिलाना, चलाना श्रादि हमारी समस्त - कियाओं का कत्ती भी ईश्वर ही ठहरता है । सभी भले बुरे काम उसके ही कर्त्तव्य हैं। अगर यह सत्य है तो जीवों को भिन्न भिन्न फल क्यों भोगने पड़ते हैं ? मान लीजिए, एक वादशाह की प्रेरणा से पांच आदिमियों ने पांच काम किये। जव पांचों वादशाह के वताये हुए काम करके लौटे, तो वादशाह ने उनमें से एक की वजीर वनाया, एक की दूसरा कोई ओहदा दिया, एक को पुरस्कार दिया, एक की सम्पत्ति छीन ली और एक को जेल में डाल दिया । सभी ने वादशाह की इच्छा से, प्ररणा से, उसके वतलाए काम किये, फिर किसी को पुरस्कार श्रीर किसी को दंड क्यों ? ऐसा करने वाला वादशाह क्या न्यायी कहला सकता है ? नहीं।

इसी प्रकार आत्मा यदि ईश्वरकी प्रेरणा से कार्य करता है, स्वयं नहीं करता, तो फिर ईश्वर भिन्न-भिन्न फल क्यों देता है १ एक को सुखी और दूसरे को दुखी क्यों वनाता है १ किसी को स्वर्ग में और किसी को नरक में क्यों भेजता है १ श्रगर यह कहा जाय कि जीव जैसा कर्म करता है वैसा फल भोगता है, तो फिर कर्म का कर्चा कौन ठहरा ? श्रात्मा ही कर्म का कर्चा सिद्ध हुश्रा। श्रात्मा श्रगर कर्म का कर्चा हैं-ता ईश्वर पूर्णतया कर्चा नहीं रहा।

श्रव श्राप कह सकते हैं कि कर्म का कर्ता श्रात्मा ही है, लेकिन फल देने वाला कोई श्रीर है। जैसे चोर स्वेच्छा से जल नहीं जाता, उसी प्रकार श्रात्मा श्रपने कर्म का फल नहीं भागना चाहता है। पेसी हालत में फल देने वाला कोई श्रीर ही होना चाहिए।

इसका समाधान यह है कि जो जेल में भेजता है, वह जेल जाने योग्य कामों को करने से रोकता भी है। अगर परमात्मा कर्म-फल देता है, वह बानी भी है-सभी कुछ जानता है और सर्वशक्तिमान भी है, तो वह चुरे काम करने वाले को रोक क्यों नहीं देता ? अगर वह उसी समय रोक दे तो कर्म फल देने की आवश्यकता ही न रहे। आखिर आप उस पिता को क्या कहेंगे, जो अपने पुत्र को, अपनी आँखों के सामने, जान-व्सकर कुएँ में गिरने देता है, रोकने का सामर्थ्य होंने पर भी नहीं रोकता; और फिर अन्त में कुएँ में गिरने के लिए इंड देने पर उतारू हो जाता है! क्या वह पिता शिक्तान, न्यायी और दयालु कहला सकता है?

तव प्रश्न होता है, श्राखिर जीव किसकी प्रेरण से कर्म का फल भोगता है ? इसका सरल समाघान यह है कि श्रगर कोई श्रपने मुँह में मिश्री डालेगा तो उसे मिठास श्राप ही श्रापगी । यह मिठास ईश्वर ने दी या मिश्री में ही मिठास का गुण है ? मिर्च खोने वाले का मुँह जलेगा। सो ईश्वर उसका मुँह जलाने आयगा या मिर्च में ही मुँह जलाने का गुण है। मिश्री अगर मिठास नहीं देती और मिर्च मुँह नहीं जलाती, तो वह मिश्री या मिर्च ही नहीं है। इसी प्रकार कर्म में अगर गुमागुम फल देने की शक्ति न हो तो वह कर्म ही नहीं है। जिस प्रकार मुँह को मीठा करने और जलाने का गुण मिश्रो और मिर्च में है, उसी प्रकार गुभ और अगर अग्रुम फल देने की शिक्त कर्म में है।

सव प्रश्न होता है कि क्या ईश्वर की कर्ता म माना जाय?

हम प्रार्थना में ईश्वर की कर्ता मानते हैं, लेकिन इसका
तात्पर्य यह नहीं है कि ईश्वर के सिर पर संसार रचने का
मार लाइते हैं और उसे संसार-कार्य में प्रवृत्त करते हैं।
मगवान ने अपने कान में सब जीवों को देखा है। जीव स्वयम्
ते। अपने कार्यों को नहीं जानते, परन्तु ईश्वर को अपने विशिष्ट
कान द्वारा सब के कार्यों का पता है। इसी लिए उन्होंने गौतम
स्वामी की अपना वजीर बना कर सब हाल बतला दिया कि
जीव इस प्रकार आत्मारंभी, इस प्रकार परारंभी और इस
प्रकार उभयारंभी या निरारंभी होते हैं। ऐसा प्रकट करके
मगवान ने जगत को सन्मार्ग दिखलाया है। सन्मार्ग प्रदर्शक
होने से भगवान कर्त्ता है। हम परमातमा से प्रार्थना करते हैं-

आरुगवोहिलामं, समाहिवरमुत्तमं दिन्तु।

श्रयार्त्-रोग रहित वोधि श्रीर श्रष्टतम समाधि दीजिए।

अगर परमात्मा कुछ न देता होता तो उससे यह याचना क्यों की जाती ? इससे प्रकट है कि परमात्मा निमित्त रूप से कर्ची है। वह समस्त आत्मगुणों को प्रकट करने वाला है। यद्यपि हाथ से लिखा जाता है, तथापि प्रकाश के श्रमाव में लिखना शक्य नहीं है। लेखन-क्रिया में हाथ कर्ता है, लेकिन प्रकाश भी निमित्त कर्ता है। जैसे सूर्य श्रांख की प्रकाश देता है, उसी प्रकार ईश्वर हदय की प्रकाश देता है। श्रतः ईश्वर को निमित्त कर्ता मानने में कोई हानि नहीं है। स्तुति में भी कहा है—

कारण पद कर्त्ताप्ण रे, करि आरोप अभेद। निज-पद अर्थी प्रभु थकीरे, करे अनेक उमेद। अजित जिन! तारजोरे॥

जिसे कारण कहते हैं, उसे कर्ता मान कर, अभेद रूप से उसकी स्तुति करते हैं। अपने आत्मा की स्वतंत्रता चाहने वाला प्राणी, अस परमात्मा से अनेक उम्मीदें करता है और कहता है-प्रभो । मुक्ते तारो ।

सिद्ध निरारंभी हैं, इसीं कारण हमें तार सकते हैं अगर वह निरारंभी न होते तो हमें तार भी न सकते।

सिद्ध पद ध्येय हैं। इसी की प्राप्ति के लिए सव कुछ किया जाता है। मगर देखना चाहिए कि उस पद की शाप्ति कैसे हो सकती है?

सर्व प्रथम आप लोगों को यह झान प्राप्त करना चाहिए कि आप यहां क्यों धाये हैं ? हमारा और आपका ध्येय एक ही है। आप हमारे ध्येय की अपना ध्येय वनाकर यहां उप-ध्यित हुए हैं, इसलिए हमारा आत्मा, परमात्मा को जिस रूप में स्वीकार करता है, परमात्म पद प्राप्त करने के जो उपाय देखता है, वही सव हम श्रापको सुनाते हैं। जो भन्य पुरूप इन डपायों का सदा ध्यान रखते हैं श्रोर परमात्मा की स्तुति में मन लगाते हैं, वे संसारी से श्रसंसारी वन जाते हैं, श्रारंभी से निरारंभी वन जाते हैं।

भगवान् कहते हैं—गोतम! संसारी जीव भी दो तरह के हैं—संयत और असंयत । जो मनुष्य सव प्रकार की वाह्याभ्यन्तर प्रथि से और विषय-कषाय से निवृत्त हो गये हैं, वह संयत कहलाते हैं। जो विषय-कषाय से निवृत्त नहीं हुए हैं और आरंभ में प्रवृत्त हैं, वह असंयत कहलाते हैं।

संयत भी दो प्रकार के हैं —प्रमादी श्रोर श्रप्रमादी। श्रप्रमादी संयत न श्रात्मारंभी हैं, न परारंभी हैं, न उभयारंभी हैं, किन्तु निरारंभी हैं। प्रमादी संयत के दो भेद हैं — श्रुभ योग वाले श्रोर श्रश्रुभ योग वाले। श्रुभ योग वाले प्रमादी संयत न श्रात्मारंभी हैं, न परारंभी हैं, न उभयारंभी हैं, किन्तु निरारंभी हैं। श्रश्रुभ योग वाले प्रमादी संयत निरारंभी नहीं हैं, किन्तु श्रात्मारंभी हैं। परारंभी हैं श्रीर हमयारंभी हैं।

पूरी तरह विचार न करने वाला इन्हीं वचनों से भगहें में पड़ जाता है। तेरहपंथी भाइयों का कथन है कि यहां शुभ योग वाला निरारंभी है, ऐसा कहा है। वे मन, वचन श्रीर काय के योग को ही योग समभते हैं श्रीर ऐसे शुभ योग वाले को ही निरारंभी समभते हैं। इसी आधार पर वे मिध्यात्वी की किया को भी भगवान की आज्ञा में वतलाते हैं। लेकिन ऐसा शुभ योग तो सभी गुणस्थानों में है—मिध्या हि में भी ऐसा शुभ योग मिल सकता है। श्रगर इस शुभ योग के होने से ही कोई निरारंभी हो जाता है तो फिर प्रथम

यद्यपि प्रतिलेखन करते समय छहीं कार्यों के जीव वहाँ नहीं श्राते, लेकिन जहाँ उपयोग है वहीं दया है। उपयोग न रखना ही हिंसा है।

अपर जो गाथा प्रमाण रूप में उद्घृत की गई है, उस का व्यतिरेक रूप से अर्थ किया जाय तो यह स्पष्ट है कि उपयोग शुद्ध हो और प्रतिलेखन करे तो छहों कार्यों की द्या करता है। अतप्व यहाँ योग का अर्थ सामान्य योग नहीं लिया गया है, किन्तु उपयोग के अर्थ में योग शब्द का व्यव-हार किया गया है। मन, वचन, काय की प्रवृत्ति रूप बोर्म यहाँ लिया जाय तो वड़ी गड़वड़ी होगी।

सातवं से दसवें गुण्स्थान में योग के नौ भेद मानें जाते हैं। मगर तेरहपंथियों ने नौ भेद मिटा कर उनके स्थान पर पांच ही भेद रख दिये हैं। शुभ योग मिथ्यात्वी श्रीर श्रमव्य जीव के भी होता है, मगर उनके उपयोग-यतना-नहीं होने के कारण उन्हें निरारम्भी नहीं कहा जा सकता।

सार यह है कि प्रमादी साधु छठे गुणस्थान में हैं। शब्द नय के श्रनुसार जिसमें उपयोग है, वह साधु है श्रीर जिसमें उपयोग नहीं है, वह साधु नहीं है। श्रनारम्भी होने का कारण उपयोग है।

शरीर के योग से तेरहव गुणस्थान तक हिंसा होती है। लेकिन उपयोग होने से वह हिंसा, हिंसा नहीं मानी जाती। प्रतिलेखन करते समय भी हलन चलन होता है जोर उससे जीवधात भी होता है, लेकिन वहां उपयोग युक्त शुभ योग है, इस लिए हिंसा नहीं है। ऐसा साधु शुभयोगी होने के कार्रण अनारम्भी है । इंसके विपरीत इतने चतन न करने वाले का योग भी श्रंगर श्रेशुम है तो वह शारंभी ही माना जायगा !

जैनघर्म में हिंसा श्रीर श्राहेंसा नया है, यह देखले योग्य हैं। कई लोग यह तर्क किया करते हैं कि-जैनशासों में एकेन्द्रिय जीव के घात को भी हिंसा कहा गया है। उघर साधुको पूर्ण श्राहेंसक भी माना है। यह कैसे संभव हो सकता है ? मुनि से श्रायुकाय के जीवों की हिंसा होती है, चलने-फिरने में हिंसा होती है, विना हिंसा किए कोई जीव जीवित नहीं रह सकता, ऐसी स्थिति में साधु भी पूर्ण श्राहेंसक कैसे हो सकते हैं ? कदाचित् श्रीर कियाएँ वंद हो बाएँ तो भी जीवन के लिए श्वासोच्छ्वास श्रानिषार्य है। श्रोड़ा यहुत हलन-चलन भी श्रानिवार्य है। इसमें जीवघात होता है। फिर पूर्ण श्राहेंसा की साधना कैसे संभव हो सकती है? श्रतएव या तो इतनी सूच्म हिंसा को हिंसा ही न समसा जाय या श्राहेंसा की श्राव्यवहार्य माना जाय।

तैनशास्त्रों में हिंसा का जो स्वरूप वतलाया गया है, इस पर गम्भीरतापूर्वक विचार करने से इस प्रश्न का समा-धान सहज ही हो जाता है। हिंसा का लवाण इस प्रकार है-

प्रमत्तयोगात् प्राण्व्यपरोपणं हिंसा ।

—तत्त्वार्थसत्र ।

प्रमाद के योग से अर्थात् उपयोग से अष्ट हो कर जीव के प्राणीं का घात करना हिंसा है । मुनि जब बोलते हैं वो भाषासमिति से वोलते हैं श्रीर जब चलते हैं तो यतना के साथ चलते हैं। श्रतएव मुनि सर्वथा श्रहिंसक हैं।

श्रव प्रश्न होता है कि जिनकल्पी मुनि वस्त्र नहीं रखते हैं, फिर वे यतना कैसे करते हैं? इसका उत्तर यह है कि मुनि चोहे जिनकल्पी हो या स्थविरकल्पी, उसमें लिंग का होना आवश्यक है। श्रोर लिंग में रजोहरण तथा मुख्विस्त्रका का होना आवश्यक है। तात्प्य यह है कि जहाँ प्रमाद का योग है-अयतना है-असावघानी है-चहीं हिंसा होती है। मुनि प्रत्येक किया यतनापूर्वक ही करते हैं, श्रतप्त वे पूर्णक्ष से श्राह सक हैं।

संसार-समापन्न जीवों के दो भेद कहे गये हैं—संयत श्रीर श्रसंयत । मुनि-महात्मा संयत कहलाते हैं। जिन्होंने क्रयाय पर विजय प्राप्त कर ली है और जो श्रात्मा के श्रसली आनन्द का उपभोग करते हैं, वे संयत हैं, और जो ऐसा नहीं कर पाये हैं, वे असंयत हैं, । संयत मुनियों में भी दो भेद हैं—श्रवमादी श्रीर प्रमादी । श्रप्रमादी सेयत न श्रात्मा-रंभी हैं, न परारंभी हैं, न उमयारंभी हैं, किन्तु निरारंभी हैं। सातवें गुणस्थान से चौदहवें गुणस्थान तक के साधु श्रव मादी केटि में अन्तरीत है। प्रमादी संयत भी दोप्रकार के हैं-एक ग्रुभयोगी, दूसरे श्रग्रुभयोगी । ग्रुभयोगी के दिपय में पहले ही कहा जा चुका है। विस्तार के भय से उस पर श्रीर श्रधिक विचार नहीं किया जा सकता। जो शुभ योगी नहीं हैं, अर्थात् जो साधु हो गये हैं मगर यतना को भूले हुए हैं, जिन्होंने श्रारम्भ का त्याग तो कर दिया है मगर सावधान-जागरूक नहीं हैं, वे शब्दनय से आत्मारंभी हैं, परारंभी हैं, उभयारंभी हैं. किस्त निरारंभी नहीं हैं।

साधुश्रो । इस प्रश्नोत्तर से श्रापके लिए एक बात स्पष्ट हो जाती है। श्राप यह न सममें कि श्रापने तीन करण, तीन ने ग से पाप का त्याग कर दिया सो श्राप एकदम निप्पाप श्रवस्था में पहुंच गये हैं। श्रव कोई भी पाप श्रापको स्पर्श नहीं कर सकता। त्याग की प्रतिश्ना का शाब्दिक उचारण करने से ही त्याग नहीं हो जाता। वास्तविक त्यागी श्रीर निरारंभी वनने के लिए सावधानी रखने की श्रावश्यकता है। जिस श्रद्धा के साथ संसार का परित्याग किया है, वही श्रद्धा श्राजीवन स्थिर रहे, वित्त बढ़ती जाय, ऐसा प्रयत्न संदेव करना चाहिए। इसी प्रयोजन से भगवान ने गौतम को ज्ञाण भर भी प्रमाद न करने के लिए कहा है। प्रमाद ही श्रारंभ है। श्रतएव श्रारंभ का त्याग कर देने पर भी संयत में सावधानी न रखने से श्रारंभ होता है।

प्रश्न हो सकता है कि जो निरारंभी नहीं हैं, उन्हें साधु कैसे कहा जा सकता है ? इसका समाधान यह है कि उनमें गफ़लत आ गई है, पर उस गफ़लत को मिटाने की इच्छा उनमें है और उनकी लेश्या शुद्ध है। अन्तः करण में लेश्या की अशुद्धि नहीं है, इसलिए वे साधु-पद में ही गिने जाते हैं। ऐसा व्यक्ति शीघ्र ही शुद्ध हो सकता है। जिसकी लेश्या विगढ़ जायगी, चह लिंग-धारी होने पर भी साधु नहीं है। भेप होने पर भी मिथ्यात्व होता है।

तात्पर्य यह है कि प्रमादों संयमी श्रशुभ योग की श्र-पेत्ता तो श्रात्मारंभी हैं, परारंभी हैं, उभयारंभी हैं-श्रनारंभी नहीं हैं, श्रीर शुभ योग की श्रपेत्ता न श्रात्मारंभी, न परारंभी ज उभयारंभी हैं, वरन श्रनारंभी हैं। यह हुई संयत की वात। असंयत के विषय में भग-वान कहते हैं—असंयतों में जो अविरति हैं, वे आत्मारंभी भी हैं, परारंभी भी हैं और उभयारंभी भी हैं। वे अनारंभी नहीं हैं। असंयत में मते ही शुभ योग की प्रवृत्ति हो. जाय, तव भी लाग-दशा में होने वाली सावधानी उसमें नहीं है, असपन वह अनारंभी नहीं है।

गौतम स्वामी, भगवान से कहते हैं कि है देवाघिदेव!
आपकी अमृतवाणी सुनने से मुक्ते द्वित नहीं होती; इसलिए
में फिर प्रश्न करता हूँ । भगवान ने भी गौतम स्वामी को
लस्य करके वाल जीवों के कल्याण के लिए सब वात कही
है। वहे आदमी को अमृत मिलता है तो वह सब को बांट
देता है। इस नियम के अनुसार गौतम स्वामी ने जो प्रश्न
किये हैं, वे सारे संसार के लिए हैं।



## नारकी ग्राहि चौकीस दंहक के जीव

### ग्रारम्भी हैं ?

## मूलपाठ-

प्रश्न-नेरइया एं भंते ! किं आयारंभा, परारंभा, तदुभयारंभा, अणारंभा ?

उत्तर-गोयमा ! नेरहया आयारंभा वि, जाव णो अणारंभा ।

पश्च-से केण्ड्रेणं ?

उत्तर-गोयमा! आविरतिं पहुच्च, ते तेण्डेणं, जाव 'नो आणारंमा' एवं जाव असुरकुमारा वि। पंचिदियतिरिक्खजोणियावि। मणुस्सा जहा जीवा, णवरं सिद्धविरिहया भाणियव्वा ।

वाणमंतरा जाव—-वेमाणिया, जहा नेरइया।

सलेस्सा जहा ओहिया । कण्हलेसस्स, नीललेसस्स, काउलेसस्स जहा ओहिया जीवा, नवरं-पमत्त अपमतान भाणियव्वा । तेउलेसस्स, पम्हलेसस्स, सुक्कलेसस्स जहा ओहिया जीवा, नवरं सिद्धान भाणियव्वा।

संस्कृत-छाया--प्रश्न-नैरियकाः भगवन् ! किमात्मारम्भाः, परारम्भाः , तदुभयारम्भाः , श्रनारम्भाः ?

उत्तर-गौतम ! नैरियका श्रात्मारम्भा श्रिपि, यावत् नो श्रनारम्भाः ।

प्रश्न-तत्त्रेनार्थेन ?

उत्तर -गौतम ! श्रविरातिं प्रतीत्म, तत् तेनार्थेन, यावद् ' नो श्रनारम्भाः' एवं यावद् श्रमुरकुमारा श्रापे। पञ्चोन्द्रियातिर्धग्योनिकाः, मनुष्या यथा जीवाः , नवरं सिद्धविरहिता भीगातन्याः ।

वानन्यन्तरा यावद् वैमानिकाः , यथा नैरियकाः ।

सलेश्या यथा श्रीधिकाः । कृष्णलेश्यस्य, नीललेश्यस्य, कापोतः लेश्यस्य यथा श्रीधिका जीवाः, नवरं प्रमत्ताऽप्रमत्ता न भिणतिन्याः । तेजोलेश्यस्य, पद्मलेश्यस्य, शुक्ललेश्यस्य, यथा श्रीधिका जीवा, नवरं सिद्धा न भिणतिन्याः ।

म् लार्थ-प्रश्न-भगवन् ! नारकी जीव क्या आत्मा-रंभी है, परारंभी है, तदुभयारंभी है, या अनारंभी है ?

उत्तर-गौतम ! नारकी आत्मारंभी भी है; यावत् अनारंभी नहीं है।

प्रश्न-भगवन् ! किस कारण से ?

उत्तर-गोतम ! अविरित की अपेना से-इस लिए अविरित रूप हेतु से नारकी यावत् अनारंभी नहीं है। इसी प्रकर यावत् असुरकुमारं भी। पूर्वोक्त सामान्य जीवों की भांति पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनि वाले तक जानना चाहिए। मंतुष्यों में ज्यों समुच्चय जीव का कहा वैसे कहना। विशेषता यह है कि सामान्य जीवों में सिद्ध कहे हैं सो यहां नहीं कहना चाहिए। नैरियकों की तरह वान-व्यन्तर यावत् वैमानिक सममना।

लेश्या वाले जीवों के विषय में सामान्य जीवों के समान समकता चाहिए । कृष्णलेश्या वाले नीललेश्या श्रीर कापोतलेश्या वाले जीव भी, सामान्य जीव की भांति हैं। विशेषता यह है कि सामान्य जीवों में कहे हुए प्रमत्त और अप्रमत्त यहां नहीं कहना चाहिए। तथा तेजोलेश्या वाले, पद्मलेश्या वाले और शुक्लेश्या वाले जीव सामान्य जीवों के समान समकता। विशेषता यह कि सामान्य जीवों में से सिद्धों का कथन यहां नहीं करना चाहिए।

व्याख्यान-गौतम स्वामी पूछते हैं.—भगवन् ! नारकी जीव घोर दुःख भीग रहे हैं, उन्हें एक श्वास की भी साता नहीं है, और अग्रक ऐसे हैं कि कुछ कर नहीं सकते । इस लिए वे निरारंभी हैं !

इस परन के उत्तर में भगवान फरमाते हैं —हे गौतम! नारकी जीव श्रात्मारंभी हैं, परारंभी हैं, परन्तु निरारंभी नहीं हैं। मेरी श्रारंभी श्रीर श्रनारंभी की व्याख्या शक्ति-श्रशक्ति या दुःख-सुख पर श्रवलंबित नहीं है, किन्तु व्रत श्रीर अवत को श्रपेज़ा से है। नरक के जीवों के न व्रत हैं, न मर्यादा है श्रीर न उन जीवों के व्रत-मर्यादा हो ही सकती है। घम का पालन न घोर दुःख में होता है, न घोर सुख में। मध्यम श्रेणी के जीव ही वतों का पालन कर सकते हैं। नरक के जीव चहुत दुखी हैं और स्वर्ग के जीव चहुत सुखी हैं; इसलिए इन दोनों के ही वत नहीं होते। सुख दुख के संग्राम में उतर कर श्रात्मा को वहाँ उत्तम घनाये रखने वाला ही वत में इतर सकता है।

भगवान् कहते हैं—गीतम । नारकी अवति हैं, इस कारण वे अनारंभी नहीं हैं। इसी प्रकार असुरकुमार से वैमा-निक देव तक सभी देवगति वाले निरारंभी नहीं हैं, क्योंकि वे सभी अवृती हैं।

यह कथन करके भगवान ने सावधान किया है कि-हे साधुओं। पे मनुष्यों। जो योग देवों को भी प्राप्त नहीं हो सकता, वह योग तुम्हें प्राप्त है। इस दुर्लभ योग को प्रमादी होकर वृथा न खोओं। देवता भी निरारभी नहीं हो सकते। तुम निरारभी हो सकते हो। इसलिए नतों का पालन करने में श्रसावधान मत रहना।

षुध्वीकाय के जीव एकेन्द्रिय हैं। हिलते इलते नहीं हैं, न फुछ किया ही करते हैं। वे इतने स्थिर हैं कि साधु भी उतना स्थिर नहीं दिखाई देता। साधुओं को पृथ्वी के समान वनने के लिए कहा जाता है। फिर भी वह वैसे नहीं हो पाते। पृथ्वी अच्छे-बुरे सभी व्यवहारों को समानभाव से सहन करती है। तो क्या पृथ्वी के जीव निरारंभी हैं? इस प्रक्ष के उत्तर में भी भगवान ने यही कहा है कि वे भी निरारंभी नहीं है। क्योंकि आत्मा की शुद्ध दशा की घारणा और आत्मा की श्रगर में संयम के साथ इन दुःखों को सहन करूँगा तो सर्वार्थिसद के देवता भी मेरी समानता नहीं कर सकेंगे। मेंने संसार में रहकर घोर दुःख पाया, फिरभी कोई फल नहीं निकला। लेकिन संयम का पालन करते हुए यह जो दुःख श्राया है, इसे श्रगर प्रसन्नता पूर्वक, संयम में स्थिर रहते हुए सहन कर लिया तो मेरा संयम रूपी हीरा सुरिवत रह जायगा और उसके प्रभाव से श्रनन्त और श्रम्य सुख की प्राप्ति होगी। यह दुःख, दुःख नहीं है, मेरा श्रान्तिरक विकार ही है, जो दुःख के रूप में वाहर फूट रहा है। इसका वाहर निकल जाना ही श्रेयस्कर है।

जुलाव लेने पर भी दस्त लगते हैं श्रोर संग्रहणी की बीमारी में भी दस्त लगते हैं। इन दोनों प्रकार के दस्तों में क्या विशेषता है? एक दस्त रोग से भरा हुश्रा है श्रोर द्सरा रोग को वाहर निकालता है। यही वात दुःख के सम्बन्ध में है। कोई कोई दुःख, दुःख को वढ़ाने वाला होता है, कोई दुःख श्रातमा को विर सुखी बनाता है।

गौतम स्वामी, भगवान् से पूछते हैं — भगवन् ! सलेश्य-वेश्या वाले-कीव आत्मारंभी हैं, परारंभी हैं, उभयारंभी हैं, या अनारंभी हैं ?

इस प्रदेन के उत्तर में भगवान् फरमाते हैं—लेश्यावाले जीव के विषय में वही उत्तर समक्त लो, जो जीव के विषय में दिया गया है। इज्जा, नील और कापोत लेश्या वाले जीवों को औषिक समको। इतनी विशेषता अवश्य है कि इनमें प्रमादी, अप्रमादी तथा संयत, असंयत का भेद नहीं है। इयोंकि जिनमें यह तीन लेश्याएँ होती हैं, वे संयत (साधु) नहीं होते। शेष श्रागे की तीन लेह्या वालों में यह भेद होते हैं। जहाँ लेह्या पद श्रावे वहाँ सिद्धों को छोड़ देना चाहिए, क्योंकि सिद्धों में लेश्या नहीं होती।

कृप्ण श्रादि द्रव्यों के निमित्त से जीव के जो परिणाम होते हैं, उन्हें लेश्या कहते हैं। कहा भी है:—

कृष्णादिद्रव्य साचिव्यात्, परिणामो य त्रात्मनः । स्फटिकस्येव तत्राऽयं, लेश्याशब्दः प्रयुज्यते ॥

श्राचार्य-रचित इस श्लोक का श्रर्थ यह है कि-कृष्ण श्रादि द्रव्यों की सन्निकटता से श्रात्मा में जो परिणाम उद्भृत होते हैं, उसे लेक्या कहते हैं। जैसे स्फाटिक के नीचे काले रंग की वस्तु रखने से स्फाटिक काला दिखाई देता है, वैसे ही लेक्या से श्रात्मा हो जाता है।

लेक्यावाले जीवों का जहाँ निरूपण करना हो वहाँ संसारसमापन्नक ग्रीर श्रंससारसमापन्नक भेद नहीं करना चाहिए; क्योंकि लेक्या वाले संसारसमापन्नक ही होते हैं, श्रंससारसमापन्नक नहीं होते।

'हे भगवन् ! क्या लेश्या वाले जीव आतमारंभी है ? ' यह लेश्या का प्रश्न-क्रम है। इसी तरह के छह प्रश्न, छह लेश्याओं के संबंध में और समस लेने चाहिए। श्रतः लेश्या संबंधी सात प्रश्न होते हैं। इनके उत्तर में कृष्ण, नील श्रीर कापोत लेश्या में जीव-सामान्य के समान समसना चाहिए, सिर्फ प्रमादी श्रीर श्रप्रमादी के भेद छोड़ देने चाहिए। संयत, श्रसंयत का भी भेद नहीं करना चाहिए; क्योंकि इन लेश्याश्रों में संयम नहीं हो सकता।

शंका—अगवती सूत्र के २५ वें शतक में कपाय कुशील, संयमी को छुदों लेक्याएँ कही हैं, फिर यहां आप तीन अध्यास्त लेक्याओं में संयम का निषेध कैसे करते हैं ! सामायिक चारित्र और छुदोपस्थापना चारित्र तथा मनःपर्यय ज्ञान में छुदों लेक्याएँ वर्ताई गई हैं, फिर यहां सिर्फ तीन लेक्या वालों में ही साधुपन होता है, ऐसा क्यों कहते हैं ! अतएव यहां प्रमादी, अप्रमादी के भेद का जो निषेध किया है सो अचित नहीं जान पड़ता। हां यह कहा जा सकता है कि कृष्ण आदि तीन लेक्या वाले प्रमादी ही हैं; अप्रमादी नहीं।

समाधान—यदि प्रमादी होने के कारण ही अपशस्त लेश्याओं का होना कहते हो तो पुलाक-नियंठा (निर्प्रन्थ-साधु) सूल गुण और उत्तर गुण के प्रतिसंत्री हैं और लिघ फोड़ने पर इनमें तीन शुद्ध लेश्याएँ ही कही हैं। अगर इनमें अपश्चास्त लेश्याएँ भी होती, तो फिर तीन प्रशस्त लेश्याएँ ही क्यों कही है शहरी प्रकार बकुश नियंठा में भी तीन ही लेश्याएँ कही हैं।

कोई अपने में दोष लगाना नहीं चाहता, फिर भी दोष लग गया है। किन्तु दोष लगने मात्र से लेश्या बुरी नहीं हो सकती। एक आदमी संकट में पड़ कर, विवशता से बुरा काम करता है और दूसरा स्वेच्छा से—प्रसन्नता पूर्वक। इन दोनों में कुछ भेद है या नहीं ? अवस्य है। पहला मृजुष्य बुरा काम करता हुआ भी विचार से शुद्ध है। दूसरा काम से और विचार से भी श्रशुद्ध है। श्रगर दोनों की लेश्याएँ समान मानी जाएँ तो दोनों समान रूप से पापी समसे जाएँगे।

श्राचार्य कहते हैं कि कुशील में जो कह लेश्याएँ कही हैं, उनमें तीन द्रव्य लेश्याएँ श्रीर तीन भाव लेश्याएँ हैं। तात्पर्य यह है कि पहले श्रश्चद्ध लेश्या थी। भावना पलटी श्रीर साधुपना भा गया। इस लिए भाव लेश्या तो शीध पलट गई, मगर द्रव्य लेश्या के पलटने में देरी लगती है। ऐसी स्थित में द्रव्य लेश्या ते। तीन पहले वाली वनी रही, मगर भाव लेश्याएँ तीन प्रशस्त हो गई। इन तीन अप्रशस्त लेश्याश्रों में प्रमादी, श्रप्रमादी का श्रभाव है। श्रतएव कुशीलनियंठा में जो छह लेश्याएँ कही हैं उनमें तीन द्रव्य लेश्याएँ समभनी चाहिए। इस विषय का विशेष विचार सद्धर्ममण्डन नामक श्रंथ में किया गया है।

तेरहपंथी कहते हैं कि भगवान् में छह लेश्याएँ थीं श्रीर श्राठों कर्म मौजूद थे। श्रतप्य गौशाला का मृत्यु से वचाने में श्रगर वह चूक गये तो श्राश्चर्य ही क्या है ? जब उनसे कहा जाता है कि कपायकुशीलिनयंठा में लेना क्यों कहा है ? तब कहते हैं—कहा होगा किसी श्रपेला से ! जब उनसे पृछते हैं कि—एलाक-नियंठा वकुशनियंठा तथा प्रतिसवनानियंठा में तीन शुद्ध लेश्याएँ क्यों कहीं हैं ? तो वस, चुप हो रहते हैं।

भगवान् में शुद्ध लेखा कही गई है। सगर तेरहपंथी गोशालक को वचाने के कारण भगवान् को पाप लगना कहना चाहत थे, इसलिए उन्होंने भगवान् को लेक्याएँ भी छह कह दी हैं। तात्पर्य यह है कि अशुद्ध लेश्याओं में साधुता नहीं रहती।
विक गोम्मटसार प्रन्थ में तथा प्रन्य ग्रंथों में तो प्रशुद्ध लेश्यामें
आवकपन भी नहीं मानाहै। इस पर यह प्रश्न किया जासकता
है कि आवक संसार संवधी कार्य करता है, फिर उसमें शुद्ध
लेश्या कैसे रह सकती है ? इसका उत्तर यह है कि साधु
लिश्या कैसे रह सकती है ? इसका उत्तर यह है कि साधु
लिश्या कैसे रह सकती है ? इसका उत्तर यह है कि साधु
लिश्या कैसे रह सकती है ? इसका उत्तर यह है कि साधु
लिश्या कोड़कर दूसरे को सज़ा देने पर भी जैसे विराधक
नहीं है, उसी प्रकार आवक संसार संबंधी कार्य करता हुआ
भी, भावना की अशुद्धता न होने के कारण अप्रशस्त लेश्या
वाला नहीं है। वत का पालन, शुद्ध लेश्या के अन्तर्गत है।
यह कहा जा सकता है कि आवक आरंभ करता है, मगर
यह भी नहीं भूछना चाहिए कि जहां वह हहका आरंभ करता
है वहां वर्तों का पालन भी करता है। आवक के परिणाम
सदा अच्छे रहते हैं, इसलिए उसकी लेश्या भी शुद्ध ही है।

तात्पर्य यह है कि कृष्ण, नील श्रीर कापोत लेश्या का एक दंडक कर लीजिए। यह तीन श्रीधिक हैं। इनमें प्रमादी, श्रप्रमादी का भेद नहीं है, क्योंकि कृष्ण, नील श्रीर कापोत लेश्या में साधुता नहीं है जहां साधु में छह लेश्याएँ कही गई हों वहां तीन द्रव्य लेश्याएँ समसनी चाहिए, भाव लेश्याएँ नहीं। यह बात टीकाश्रों श्रीर टब्बों में स्पष्ट करदी गई है। श्रतएव श्रशुद्ध लेश्याश्रों में प्रमादी श्रीर श्रप्रमादी का भेद नहीं रहता।

प्रशनस्त्र का उचारण किस प्रकार करना चाहिए ? यह विधि वतलाते हैं। वह इस प्रकार है—भगवन् कृष्णलेश्या वाले जीव श्रात्मरंभी हैं, परारंभी हैं, उसयारंभी हैं, या श्रना-रंभी हैं ? इसका उत्तर है—गौत्म ! श्रात्मारंभी हैं, परारंभी हैं, उभयारंभी हैं, श्रनारंभी नहीं हैं। इससे यह सिद्ध हुआ कि रूप्यतेश्या वाता जीव जव अनारंभी होता ही नहीं है, तब उसमें प्रमादी और अप्रमादी का भेद कहाँ से आएगा ?

गौतम स्वामी पूछते हैं—भगवन् ! श्रापने जो निरूपण् किया है सो किस हेतु से ! इसका उत्तर भगवान् देते हैं-श्रवत की श्रपेत्ता से रूप्णलेश्या वाले जीव श्रात्मारंभी होते हैं, परारंभी होते हैं, उभयारंभी होते हैं, किन्तु श्रवारंभी नहीं होते।

शास्त्रकारों ने विरताविरत (एकदेशविरत—आवक)
में तीन अशुद्ध लेश्याएँ भी मानी हैं, लेकिन कई ग्रंथ इससे
सहमत नहीं हैं। गोम्मटसार में, आवक में तीन शुद्ध लेश्याएँ
ही वताई हैं। इसके अनुसार खोटी लेश्या वाला आवक भी
नहीं हो सकता।

जैसा प्रश्न श्रीर उत्तर कृष्णलेश्या के विषय में ऊपर लिखा गया है, वेखा ही नील श्रीर कापोत लेश्या में भी सम-भना चाहिए।

तेजोलेश्या, पद्मलेद्भ्या श्रीर शुक्ललेद्भ्या के प्रश्नोत्तर वैसे ही समभाना चाहिए, जैसे समुचय जीव के विषय में हैं। इन लेश्याश्री में संयत, श्रसंयत, प्रमादी श्रीर श्रप्रमादी का भेद भी है।

प्रमादी में भी तेजोलेश्या, पदालेश्या और शुक्ललेश्या होती है। उसमें शुभयोग और श्रशुभयोग भी होता है। श्रगर वह उपयोगपूर्वक प्रवृत्ति करता है तो श्रनारंभी है श्रगर ऐसा नहीं करता तो श्रनारंभी नहीं है। तेजोलेश्या श्रादि में समुचय जीव की अपेका इतनी विशेषता है कि इनमें श्रसंसारसमापन्नक (सिद्ध) नहीं कहना चाहिए, क्योंकि सिद्ध श्लेक्य हैं।

संसार-परिश्रमण का हेतु धारंभ माना गया है। जितने श्रारंभ हैं, सब दोषयुक्त हैं। मुक्ति पूर्ण निर्दोष को प्राप्त होती है, दोषी को नहीं। गीता में भी कहा है कि:—

#### 'सर्वारम्भा हिदो्षेण धूमेनाग्निरिवावृता'

जितने भी आरंभ हैं, सब दोष से व्याप्त हैं। जैसे अग्नि के बिना धूम नहीं होता, उसी प्रकार दोष के बिना आरंभ नहीं होते।

यहाँ एक वात स्पष्ट कर देना आवश्यक है। प्रश्न होता है कि जीव का घात न करना ही आरंभ का त्याग है, या इसके लिए और भी किसी किया का सेवन करना आवश्यक है ? इसका उत्तर यह है कि अगर जीव-घात न करना ही आरंभ का त्याग कहलाता तो पृथ्वीकाय के जीव भी अनारंभी कहलाते। पृथ्वीकाय के जीव स्थिर पड़े हैं। वे प्रायः किसी जीव का घात नहीं कर पाते। लेकिन इतने मात्र ले पृथ्वीकाय के जीव अनारंभी नहीं हो सकते। अनारंभी होने के लिए एक और विशेषता होनी चाहिए। वह है ज्ञान, दर्शन और चारित्र की विद्यमानता। जिसमें इस रत्नत्रय का सद्भाव है, वही निरारंभी हो सकता है। अतएव अव ज्ञान का प्रकरण आरंभ होता है।

## ज्ञान, दर्जन, चारित्र सम्बन्धी

#### प्रश्नोत्तर

---×--

#### . मूलपाठ--

प्रश्न-इहर्भाविए भंते ! णाणे, परभविए नाणे, तहुभयभविए नाणे ?

उत्तर-गोयमा ! इहमविए वि नाणे, परभविए वि नाणे, तदुभयभविए वि नाणे । दंसणं पि एवमेव ।

प्रश्न-इहमविए भेते ! चरिते, परभविए चरिते, तदुभयभविए चरिते ?

उत्तर-गोयमा! इहभविए चरिते, नो

# परभविए चरित्ते, नो तदुभयभविए चरित्ते । एवं तवे, संजमे ।

संस्कृत-छाया—प्रश्न-ऐहभविकं मगवन् ! ज्ञानं, पार-भविकं ज्ञानं, तदुभयभविकं ज्ञानम् ?

े उत्तर-गोतम ! ऐहमित्रिकमि झानं, पारभिवकमि झानं, तदुभयभिवकमि झानम् । दर्शनमिषं एवमेव ।

प्रश्त-ऐहभविकं भगवन् ! चारित्रं, पारभविकं चारित्रं, तहुभयभविकं चारित्रम् ?

उत्तर - गौतम । ऐहमविकं चारित्रं, नो पारमविकं चारित्रं, नो तदुभयभविकं च रित्रम् । एवं तपः, संयमः ।

मृतार्थ- प्रश्न-भगवन् ! क्या ज्ञान ऐहमविक हैं ? पारभविक है या उसयभविक है ?

उत्तर-गौतम ! ज्ञान ऐहमविक भी है; पार्मविक भी है और उभयभविक भी है। इसी प्रकार दुर्शन भी।

प्रश्न-भगवन ! चारित्र ऐहमविक है, पारभविक है या उभयभविक है ?

उत्तर गौतम ! चारित्र ऐहमविक है, पारमविक नहीं है

तया उभयभविक भी नहीं है। इसी प्रकार तप श्रीर संयम भी समकता चाहिए।

व्याख्यान सम्यक्शन, सम्यक्शन और सम्यक् चारित्र, यह तीनों मोच के मार्ग हैं। इनके विषय में गौतम स्वामी प्रदन करते हैं —

हे भगवन् ! मोच के ग्रंग ज्ञान ग्रादि की श्रातमा जव एक वार प्राप्त कर लेता है, तब यह भवान्तर में साथ रहते हैं, या इसी भव में रह जाते हैं ? ग्रंथीत् यह श्रगले भव में साथ जाते हैं या नहीं ?

जीव वर्त्तमान काल में जो भव भोग रहा है वह इह भव कहलाता है। इह भव का झान आगामी भव में जायगा या नहीं ?

इस परन का उत्तर यह दिया गया है कि शान तीनों तरहं का है। कोई शान ऐहमविक है श्रर्थात् वर्तमान भव में ही रहता है, परमंत्र में लाथ नहीं जाता। कोई शान पारमविक है श्रर्थात् श्रागामी जन्म में भी श्रातमा के साथ जाता है। श्रीर कोई झान उभय भविक है श्रर्थात् इस भव श्रीर परमव में साथ रहता है।

उभयभविक झान, एक प्रकार से पारभविक झान ही है; मगर यहाँ उसे प्रतग प्रहण किया है। प्रतएक उभयभविक झान का प्रर्थ पर तर भविक झान लेना चाहिए। तात्पर्य यह है कि कोई-कोई झान प्रगले जन्म से भी प्रगले जन्म में साथ रहता है। उसे यहाँ उभयभविक झान कहा है।

इस वर्णन से निम्नलिखित वार्ते स्पष्ट है। जाती हैं:-

- (१) इस भव में ज्ञान नहीं है, इस कारण परभव में भी ज्ञान प्राप्त नहीं किया जा सकता, यह वात नहीं है।
- (२) परलोक में ज्ञान जाता है। ज्ञान-उपार्जन करने के लिए जो प्रयास किया गया है, उसका फल इसी जन्म में समाप्त नहीं हो जाता। एक जन्म का प्रयास अनेक जन्मों तक फलदायक होता है।
- (३) जिसने इस जन्म में हान का श्रध्ययन नहीं किया, उसे परभव में भी पश्चाताप करना पड़ता है। ठाणांग सूत्र में कहा है-जो साधु, शित्तक का योग मिलने पर भी श्रीर प्रित्ता श्रादि की श्रस्ताविधा न होने पर भी हान की श्राराधना नहीं करता, वह देवभव में जाकर पश्चाताप करता है।

जो वस्तु परलोक में साथ जाने वाली नहीं है, दसके लिए लोग प्रयत्न करते हैं, यहां तक कि ऐसी वस्तुओं के लिए ही समपूर्ण जीवन व्यतीत कर देते हैं, मगर जो साथ जाने वाली है, उसी के लिए प्रयत्न कम करते हैं, अथवा करते ही नहीं हैं। जो वस्तु इस भव में भी शायद ही पूरा साथ देती है, जो पल भर में नए-भ्रष्ट या पराई वन जाती है, जो थोड़ी ही देर तक रुचिकर प्रतीत होती है और थोड़ी देर में अरुचिकर वन जाती है, इसी तुच्छ जीज़ के लिए जीवन निछावर कर देना और परभव में भी आनन्द देने वाली वस्तु की ओर उपेला रखना, कितने अविवेक की बात है!

प्रतिदिन थोड़ा थोड़ा ज्ञान प्राप्त किया जाय तो कुछ

ही दिनों में यहुत-सा ज्ञान हो सकता है; लेकिन इस श्रोर कौन ध्यान देता है!

इस प्रश्नोत्तर में उनका भी समाधान हो गयां है, जो श्वात्ना को शानशून्य मानते हैं, श्रर्थात् जिनके मत के श्रनुसार मोत्त में शन का श्रभाव हो जाता है।

वीद लोग श्रातमा को चिएक मानते हैं। उनके मत के अनुसार परलोक में श्रनुयायी श्रातमा नहीं है। इस प्रश्लोचर से उनके मत का भी खंडन हो जाता है। श्रगर श्रातमा परलोक में न जाता तो श्रातमा का जान-गुए भी कैसे जा सकता है!

इस प्रकार गीतम स्वामी के प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने फरमाया—हे गीतम ! शान इस भव में भी साथ रहता है, परभव में भी साथ रहता है श्रीर परतरमव में भी साथ रहता हैं।

दर्शन का अर्थ यहाँ सम्यक्त्व है; एयों कि मोत्त-मार्ग का प्रकरण है। मोत्तमार्ग के प्रकरण में दर्शन का अर्थ सम्यक्त्व ही लिया जाता है। दर्शन के विषय में भी वहीं उत्तर समभना चाहिए, जो जान के सम्यन्ध में दिया गया है।

यहाँ यह प्रश्न हो सकता है कि तत्त्वार्थसूत्र में 'सम्यग्-दर्शन-झान-चारित्राणि मोत्तमार्गः' इस सूत्र में पहले सम्यग्-दर्शन श्रोर उसके श्रनन्तर झान का उल्लेख किया है; मगर यहाँ पहले झान का श्रोर फिर दर्शन का उल्लेख किया है। इस दो कमों में से कौन-सा कम ठीक माना जाय? इसका समाधान यह है कि वास्तविक शीत से पहले सम्यग्दर्शन ही आता है, मगर उपकार की हिए से पहले सम्यग्ज्ञान क ही उल्लेख किया जायगा। मेघ हटने पर सूर्य जव उदित होत है तो उसका प्रताप और प्रकाश एक साथ ही प्रकट होता है उसी प्रकार जब मिथ्यात्वमोहनीय केपी मेघ पटल का विनार होता है तब सम्यग्दर्शन और सम्यग्ज्ञान एक ही साथ आत्म में प्रकट होते हैं। उसमें कम की कल्पना नहीं की जा सकती। इसी प्रकार जान और दर्शन सहभावी हैं। जहाँ जान है, वहाँ दर्शन है, जहाँ दर्शन है वहाँ जान भी है। ऐसा होने पर भी कान को सम्यक् वनाने वाला दर्शन है। अतएव कहीं-कहीं दर्शन को प्रथम स्थान दिया गया है। मगर झान के विना अद्धा (सम्यक्त्व) नहीं जानी जा सकती, इसलिए जान की महत्ता प्रदर्शित करने के लिए यहाँ उसे प्रथम स्थान दिया गया है।

श्रव चारित्र का प्रश्न उपस्थित होता है। गौतम स्वामी पूछते हैं—अगवन्! चारित्र पेहभविक है, पारभविक है या अभयभविक है? भगवान् इसका उत्तर देते हैं-गौतम! चारित्र इसी अब में रहता है, परभव में साथ नहीं जाता।

चारित्र की ही तरह तप श्रौर संयम का भी प्रश्नोत्तर है। श्रर्थात् जैसे चारित्र परभव में साथ नहीं जाता, उसी प्रकार तप श्रौर संयम भी नहीं जाता।

चारित्रवान पुरुष, इस भव में जिस चारित्र से चारित्री हुआ था, परभव में भी इसी चारित्र से चारित्री हो या वहीं चारित्र परलोक में भी साथ जाय, यह बात नहीं है। इसी कारण चारित्र धारण करते समय यावज्जीवन की प्रतिज्ञा ली जाती है, जन्मान्तर की नहीं। चारित्र की अवाधि मृत्यु हो जाने पर पूर्ण हो जाती है। परन होता है कि ग्रगर इस भव का चारित्र परभव में साथ नहीं जाता तो न सही, परभव में नया चारित्र उत्पन्न होता है या नहीं ? इसका उत्तर यह है कि मुनि सर्वचारित्री हैं श्रोर श्रावक देशचारित्री हैं। इस जनम के पश्चात् यह दोनों ही देवगति में जाते हैं श्रोर देवगति में चारित्र का ग्रभाव है। श्रवः परभव में चारित्र उत्पन्न नहीं होता।

जो साधु मोल जाते हैं, उनमें भी चारित्र की उत्पित्त असंभव है, फ्यांकि कर्मों का त्तय करने के लिए ही चारित्र का अनुष्ठान किया जाता है और कर्मों का त्तय हो जाने पर ही मोल प्राप्त होता है, इसलिए मोल में चारित्र की कोई उपयोगिता ही नहीं है। चारित्र धारण करते समय जीवन-पर्यन्त की प्रतिद्वा ली थी, वह पूर्ण हो गई और मोल में नया चारित्र उत्पन्न नहीं होता। इस प्रकार मोल में भी चारित्र नहीं है। यहाँ स्वरूप-रमण रूप चारित्र का प्रहण नहीं किया है, मगर अनुष्ठान रूप-क्रियास्वरूप-चारित्र लिया गया है।

शंका—चारित्रमोहनीय कर्म के चय से उत्पन्त होने वाला चारित्र मोच में फ्यों नहीं है ?

समाधान दस शंका का समाधान पहले ही हो गया है। श्रनुष्ठान रूप चारित्र की मर्यादा पूर्ण हो गई, श्रतपव वह मोच में नहीं रहा। हाँ, श्रात्मा का सत् चित्-श्रानन्द रूप सहज चारित्र मोच्न में भी विद्यमान रहता है।

इसके अतिरिक्त, किया शरीर से होती है और सिद्ध शरीर-रहित होते हैं। अतएव सिद्ध भगवान् न चारित्री हैं, न अचारित्री ही कहे जा सकते हैं। अवत का अभाव होने से उन्हें अचारित्री नहीं कहा जा सकता। श्रव प्रश्न यह है कि तप इस भव में है, परभव में है, या दोनों भवों में है ? इस प्रइन का उत्तर चारित्र के समान ही है।

तरहपंथियों की यह मान्यता है कि श्रिहिंसा, संयम श्रीर तप, इस कम में से संयम तो ऊपर के गुण्स्यानवालों में ही होता है, लेकिन तप मिथ्यात्वी को भी होता है। मगर यह मान्यता श्रमपूर्ण है, क्योंकि तप, चारित्र से श्रलग नहीं है। चारित्र में ही तप का श्रन्तर्भाव होता है।

श्चनन्तानुवंधी चौकड़ों ( क्रोध, मान, माया, लोभ ) का च्योपशम या च्य होने पर सम्यग्दिए होती है श्रीर श्रप्रत्या-च्यान—छौकड़ी का च्योपशम या च्य होने पर—देश चारित्र होता है। उदाहरणार्थ-जिसकी श्रप्रत्याख्यानी चौकड़ी का च्य या च्योपशम नहीं हुआ है, उसने श्रगर तेला किया, तो वह तेला चारित्र के श्रंश रूप तप में श्रन्तर्गत नहीं होगा, श्रिपतु श्रभिश्रह रूप होगा। इस प्रकार तप श्रीर संयम चारित्र के ही श्रंग होने से उनके संबंध में प्रश्न श्रीर उत्तर भी उसी श्रकार के होंगे, जो चारित्र के विषय में है।

किसी किसी का कथन है कि दर्शन से अप होने वाला सिद्ध नहीं हो सकता, किन्तु चारित्रअप सिद्ध हो सकता है। अतपन चारित्र की अपेत्ता दर्शन अधिक वांछनीय है और दर्शन की अपेत्ता चारित्र सामान्य वस्तु है। यह कथन शास्त्र-कार को स्वीकार नहीं है। अतपन जिनका ऐसा कथन है, उन्हें गौतम! स्वामी और मगवान महावीर के प्रश्नोत्तर में शित्ता दी जातो है।

## असंबृत अनगार सम्बन्धी प्रमोत्तर-

#### मूलपाठ—

प्रन—असंवुडे एां भंते! अएगारे किं सिज्मइ, चुज्मइ, मुचइ, परिनिन्वाइ, सन्व-दुक्खाएं अंतं करेइ?

उत्तर—गोयमा! णो इण्हे समट्टे ? प्रश्न—से केण्डेणं, जाव-नो अंतं करेइ? उत्तर—गोयमा! असंवुडे अणगारे आउ-वजाओ सत्तकम्मपगडीओ सिढिलबंधणब— द्वाओ धण्यबंधणबद्धाओ पकरेइ; हस्सकाल-ठिइयाओ दीहकालाठिइयाओ पकरेइ, मंदा-णुभावाओ तिव्वाणुभावाओ पकरेइ, अणपए- सगाओ बहुप्पएसगाओ पकरेइ; आउयं च णं कम्मं सिय बंधइ, सिय नो वंधइ। अस्साया-वेयणिक्जं च णं कम्मं भुज्जो भुज्जो उवचिएाइ, अणाइयं च णं अणवयग्गं दीहमद्धं चाउरंत-संसारकंतारं अणुपरियट्टइ। से तेएट्टेणं गोयमा! असंबुढे अणुगारे णो सिक्मइ, जाव-णो अंतं करेइ।

संस्कृत-छाया-प्रश्न-म्रसंकृतो भगवन्! श्रनगार: किं सिच्यति, बुच्यते, मुच्यते, फोरिन्त्रीति, सर्वदु:खानामन्तं करोति ?

उत्तर-गोतन! नायमर्थः समर्वः । प्रश्न-तत् केनार्धेन, यावद्-नो अन्तं करोति !

उत्तर—गोतन! असंतृते इनगार आयुर्वर्जाः सप्तक्रमंप्रकृतीः शिथिलवन्यनबद्धाः गाढवन्यनबद्धा प्रकरोति, इस्क्कालियतिकाः दीर्घ-कालियतिकाः प्रकरोति, मन्दानुभावास्तीवानुभावाः प्रकरोति, अस्पप्रदे-गाप्रा बहुप्रदेशाप्राः प्रकरोति. आयुष्कं च कर्म स्याद् बन्नाति, स्याद् न बन्नाति। असातावेदनीयं च कर्म भूयो भूय उगिचनोति, अनादिकं च अन् नवनताप्रं, दीर्घाल्यम्, च तुरन्तसंसारकान्तारमनुपर्यटिति। तत् तेनार्येन गौतम! असंतृतोइनगारो नो सिर्धात, यावत् नो अन्तं करोति। मृलार्ध-प्रश्न-भगवन् ! क्या असंवृत अनगार सिद्ध होता है, बुद्ध होता है, मुक्क होता है, निर्वाण प्राप्त करता है, सब दुःखों का अन्त करता है ?

उत्तर — गोतम ! यह श्रर्थ समर्थ-ठीक-नहीं है।

प्रश्न-भगवन् ! सो किस कारण से यावत् दुःखों का श्रंत नहीं करता ?

उत्तर—गातम! असंवृत अनगार आयु को छोड़ कर शिथिल वंध से वाँधी हुई सात कर्म--प्रकृत्तियों को घन रूप त वांधना आरंभ करता है, अल्पकालीन स्थिति वाली प्रकृत्तियों को दीर्घ कालीन स्थिति वाली करता है, मंद अनुभाग वाली प्रकृत्तियों को तीव्र अनुभाग वाली करता है और थोड़े प्रदेश वाली प्रकृत्तियों को बहुत प्रदेश वाली वनाता है। आर आयु कर्म को कभी वांधता है। कभी नहीं भी वांधता। असाता वेदनीय कर्म को बारंबार उपार्जन करता है। तथा अनादि अनंत, दीर्घ मार्ग वाले, चतुर्गति रूप संसार रूपी अरएय में वार वार पर्यटन करता है। इस कारण हे गातम ! असंवृत अनगार सिद्ध नहीं होता, यात्न-सर्व दुःखों का अंत नहीं करता।

च्याख्यान - श्रांगांतम स्वामी प्रश्न करते हैं कि - हे भगवन् ! श्रसंवृत श्रनगार क्या सिद्ध गति को प्राप्त करता है ! वह क्या घुद्ध होता है ? मुक्र होता है ? निर्वाण पाता है ! समस्त दुःखों का श्रंत करता है ?

इस प्रश्न का उत्तर समक्ष्ते से पहले यह जान लेना श्रावश्यक है कि श्रसंवृत श्रनगार किसे कहते हैं? जिसने श्रास्त्रवद्वार को नहीं रोका है, श्रर्थात् जो कर्म का श्रास्त्रव करने वाली कियाएँ करता है, जिसकी प्रवृत्ति हिंसा श्रीर मृपावाद श्रादि में है, जो श्रद्त्त को श्रह्ण करता है, जो ब्रह्म-चर्य का भी भली भाँति पालन नहीं करता, जो श्रपरिग्रही भी नहीं है, फिर भी जो श्रनगार कहलाता है, उसे श्रसंवृत श्रनगार समक्षना चाहिए।

प्रश्न होता है - जिसमें साधु के अहिंसा आदि लच्या ही नहीं पाये जाते, उसे अनगार या साधु क्यों कहा जाय? इसका उत्तर यह है कि यद्यपि वह वास्तव में साधु नहीं है, फिर भी अपने आपको साधु के रूप में प्रसिद्ध करता है, वाह्य चिह्न भी वह साधु के ही रखता है, इस कारण लोक में वह साधु कहलाता है। मगर क्योंकि वह साधु के सम्पूर्ण आचार का पालन नहीं फरता, इसलिए केवल नाम और भेप के उस साधु को यहां असंवृत (असंवृड) अनगार कहा है। ऐसा साधु क्या मुक्ति प्राप्त करता है? यह गौतम स्वामी का प्रश्न है।

चरम भव-श्रंतिम जन्म-की प्राप्ति होने पर सिद्धि प्राप्त होती है। श्रतपव 'सिद्ध होता है' इस किया-पद का अर्थ यहाँ यह समभना चाहिए—'चरम भव प्राप्त करके मोद्य के योग्य होता है ?'

चरम भव प्राप्त करने पर भी वुद्ध सव नहीं होते।

जिन्हें केवल ज्ञान प्राप्त हो जाता है, उन्हें वृद्ध कहते हैं।
तात्पर्य यह है कि चरम शरीरी मनुष्य को मावी नय की
अपेत्रा से सिद्ध कह सकते हैं, लेकिन वृद्ध तभी कहेंगे जव
केवल ज्ञान प्राप्त हो जाय। अतएव यहाँ वृद्ध होने का अर्थकेवलज्ञानी होता है।

मूल पाठ में तीसरा पद 'मुचइ' है, जिस जीव को केवलकान प्राप्त हो चुका है-जो वुद्ध हो गया है-उसके सिर्फ भवोपग्राही कर्म शेष रहते हैं। जब वह भवोपग्राही कर्म को प्रतिच्या छोड़ता है, तव 'मुक्त' कहलाता है।

चीथा पद 'परिनिञ्चाइ' है। 'भवोपग्राही' कर्म को प्रतिच्चा छोड़ने वाला वह महापुरुष कर्मपुद्लों को ज्यों ज्यों कीए करता जाता है, त्यों त्यों शीतल होता जाता है। इस प्रकार की शीतलता प्राप्त करना ही निर्वाण प्राप्त करना कहलाता है।

निर्वाण के विषय में वौद्धों की मान्यता कुछ विलक्षण ही है। एक वार बुद्ध से पूछा गया—' मुक्त जीव कहाँ जाता है?' इस प्रश्न के उत्तर में बुद्ध ने प्रश्न किया—'दीपक बुक्त कर कहाँ जाता है?' जब उनसे यह कहा गया कि दीपक बुक्तने पर कुछ शेप नहीं रहता-दीपक शून्य रूप में परिण्यत हो जाता है; तब बुद्ध ने कहा—इसी प्रकार मुक्त होने पर जीव शून्य हो जाता है, कुछ भी नहीं रह जाता। मगर वास्ति। विक यात यह नहीं है। किसी भी सत् वस्तु का सर्वथा नाश नहीं होता। जो है, वह सदा रहेगी ही। उसकी अवस्थाओं में परिवर्त्तन तो होगा, मगर उसका सर्वथा नाश होना संभव नहीं है। दीपक का भी सर्वथा नाश नहीं हो

जाता है। दीपक तेज के परमाणुश्रों का समुदाय है। जब वह वुभता है तो तेज के परमाणु, भन्धकार के परमाणुश्रों के रूप में परिणत हो जाते हैं-सर्वथा नप्ट नहीं हो सकते। तेज श्रोर श्रन्धकार, दोनों ही पौद्गलिक हैं श्रोर उनमें यह अव-स्था-भेद होता रहता है। श्रतप्व दीपक, द्रव्य रूप से कायम रहता है।

इस विषय का विस्तारपूर्वक विचार न्यायशास्त्र में किया गया है। वह जरा गहन विचार है, श्रतएव यहाँ बसे होड़ देते हैं। तात्पर्य यह है कि जैसे दीपक पुम जाने पर भी सर्वथा नष्ट नहीं होता-तामस परमाणुश्रों के रूप में पलट जाता है श्रीर द्रव्य रूप से विद्यमान रहता है, उसी प्रकार मुक्त जीव भी, द्रव्य हिए से विद्यमान रहता है। उसकी पहले की श्रवस्था वदलती है, नवीन श्रवस्था उत्पन्न होती है, मगर द्रव्य से श्रात्मा नष्ट नहीं होता।

जिस जीव ने चरम भव प्राप्त किया, केवलशान भी पा लिया, जो भवीपप्राही कमों को जीए कर रहा है, वही जीव ग्रपने चरम भवके श्रन्त में, जब सब कर्म-ग्रंशों को ज्ञय कर चुकता है, तब उसके समस्त दुःखों का श्रन्त होता है । दुःखों का सर्वथा श्रन्त होने पर शुद्ध सुख ही सुख शेप रह जाता है।

यहाँ यह स्मरण रखना चाहिए कि वास्तव में कर्म ही दुःख हैं। वह कर्म भले ही उच्च गित के कारण हों, लेकिन हैं दुःख रूप ही। सब कर्मों से मुक्त होना ही सब दुःखों का अन्त करना कहलाता है। कर्म की उपाधि से मिलने वाला खुख वास्तविक रूप में दुःख ही है। कर्म के उदय से प्राप्त होने वाले दुःख को तो सभी दुःख मानते हैं, मगर शानी

जन कर्म से पास होने वाले सुख को भी दुःख रूप ही मानते हैं। श्रगर ऐसा न माना जाय तो श्रातमा का विकास नहीं हो संकता श्रोर सहज-सिद्ध शाश्वत सुख की शांसि भी नहीं हो सकती।

गीतम स्वामी का प्रश्न है कि श्रसंवृत श्रनगार क्या इस गित को प्राप्त करता है । इस प्रश्न के उत्तर में भगवान फर्मित हैं—हे गीतम ! ऐसी वात नहीं है, श्रथीत् श्रसंवृत श्रनगार मुक्ति प्राप्त नहीं कर सकता।

भगवान का संचित्र उत्तर सुनकर गौतम स्वामी फिर पूछते हैं:—प्रभो ! असंवृत अनगर मुक्ति क्यों प्राप्त नहीं कर सकते ? वह भी तो अनगार हुए हैं ! मगवान फर्माते हैं-गौतम वाह्य अनगारपन ही मोत्त का कारण नहीं है । आख़व का त्याग ही वास्तविक अनगारपन है और वहीं मोत्त का हेत है । केवल घर-द्वार का त्याग कर देने से ही कोई खबा अन-गार नहीं हो जाता और न मोत्त प्राप्त कर सकता है ।

हे गौतम ! श्रनगार हो करके मी जो श्राह्मय को नहीं रोकता है, उसकी क्या स्थिति होती है, यह ध्यान एवेक सुन। वह श्रसंवृत श्रनगार श्रायु कमें के शिवाय सात कमी को पुष्ट करता है।

भगवान ने यह उत्तर क्यों दिया है, इस सम्दन्ध में दीकाकार कहते हैं-इस लंबंध में आगे विचार किया जायगा। असंबुत अनगार की मोज्ञ-प्राप्ति अनेक दोप रूपी सुद्गरों से चूर्ण हो जाती है। अर्थात् असंबुत की मोज्ञ मानने ले अनेक अवल दोप आते हैं। उन पर आगे प्रकाश डाला गया है। जो लोग चारित्र-भ्रष्ट को भी मोत्त मानते हैं, उनकी मान्यता को दूपित करने के लिए यह कथन किया गया है।

यहाँ द्यायुकर्म को पृथक् कर दिया है, क्योंकि वह वार-वार नहीं वँधता, विक्क एक भव में एक वार ही वँधता है और वह भी एक अन्तर्मुहर्त्त में ही वँध जाता है। शेष सात कमों को, अगर वे शिथिल वँधे हों तो मज़वृत रूप से वाँध लेताहै। मोच, कमों का, सर्वथा नाश होने पर होता है और असंवृत अनगार कमों को और अधिक सुदृढ़ वनाता है। ऐसी स्थिति में उसे मोच कैसे प्राप्त हो सकता है?

श्रसंवृत श्रनगार ढीले कमों को मज़वूत करता है, कखे कमों को चिकने करता है, श्रर्थात् श्रात्मप्रदेशों के साथ कमों का प्रगाढ़ संवंध कर लेता है।

यहाँ शुभ कर्म का श्रहण न करके श्रशुभ कर्म का ही श्रहण करना चाहिए। क्योंकि यहाँ श्रसंवृत श्रनगार की निन्दा का प्रकरण है। तात्पर्य यह है कि श्रसंवृत श्रनगार श्रशुभ कर्मों को ही मजवूत करता है, शुभ कर्मों को नहीं। श्रसंवृत श्रनगार पहले के श्रशुभ कर्म के वंघ को निधत्त कर लेता है श्रीर निधत्त को निकाचित के क्रप में परिणत करता है।

'पकरेइ' पद में जो 'प्र' उपसर्ग है, वह प्रारंभ का सूचक है। श्रसंवृत श्रनगार कर्यों को प्रगाढ़ वंघन में वाँधना श्रारंभ करता है। इसी प्रकार श्रन्यत्र समक्षना चाहिए।

ग्रसंतृत अनगार की आस्रव में जो प्रवृति होती है, वह प्रकृति वध रूप है, क्योंकि असंवृतपन अशुभ योग रूप होता है और योग से प्रकृतिवंध होता है। कहा भी है—

### जोगा पयडिपएसं ।

अथित — योग से प्रकृतिंत्रघ और प्रदेशवंघ होता है।
असंवृत अनगार थोड़ी स्थिति वाली कर्म-प्रकृतियों को
दीर्घकाल की स्थिति वाली बना लेता है, क्योंकि असंवृतपन
कृषायहप भी है और कषाय स्थितिबंध का कारण है। इस
संबंध में कहा है—

### ठिइ ऋगुभागं कसायओ कुगाइ।

अर्थात् निस्थितिवं घ और अनुभागवं घ कषाय से होते हैं।
अनुभाग का अर्थ है—रस। असंवृत अनगार मंद रस
वाली कर्म-प्रकृतियों को तीव रस वाली बनाना आरंभ करता
है। अर्थात् पतले रस वाले कर्मों को गांढे रस वाले बनाता
है। जैसे नीम के पत्ते का रस पतला होता है। उसे औटाया
तो वह गाढ़ा हो गया। वह जितना गाढ़ा होगा, उतना ही
अधिक कटुक होगा। इसी प्रकार असंवृत अनगार पतले रस
वाले कर्मों को गाढ़े रस वाले करता है, जिससे कि उन कर्मों
में तीव फल देने की शिक्त आ जाती है। रसवं च भी कषाय
से होता है और असंवृत अनगार में कपाय की तीवता
होती है।

कर्म-बंध के चार प्रकार हैं - प्रकृतिवंध, प्रदेशवंध, स्थितिवंध और अनुमागवंध। इनमें प्रकृति और प्रदेश वंध योग से होते हैं और स्थिति तथा अनुमागवंध कषाय से होते हैं। असंवृत अनगार का योग अगुम होता है आर कषाय तीव होते हैं। इसिए वह चारों ही वंधों में वृद्धि करता है।

योग और कपाय की प्रवृति प्रायः खाय ही होती है। दोनों के लिए एक शब्द का प्रयोग किया जाय तो 'लेश्या' शब्द का प्रयोग किया जा सकता है। संदेग में कहा जा सकता है कि जैसी लेश्या होगी, वैसा ही कमें वेंचेगा।

श्रें श्रुतं श्रनगार थोड़े प्रदेश वाले कर्म-दलिकों की बहुप्रदेशी दिक बना लेता है। प्रदेश वंघ योग से होता है श्रीर श्रंकृत श्रनगार में श्रशुभ योग विद्यमान रहता है।

श्रसंवृत श्रनगार श्रसातावेदनीय कर्म का वार-वार उपचय करता है। यहाँ यह श्राशंका की जा सकती है कि श्रसातावेदनीय कर्म, सात कर्मों के श्रन्तर्गत वेदनीय कर्म में श्रा गया है। फिर उसे श्रलग क्यों कहा गया ?

इसका उत्तर यह है कि श्रसंवृत श्रनगार श्रत्यन्त दुःखी होता है, यह प्रकट करने के लिए श्रसातावेदनीय कर्म का पृथक् उल्लेख किया है। इससे यह शिक्ता भिलती है कि श्रसाता से वचने के लिए श्रसंवृतपन का त्याग करना चाहिए।

यह सब वर्णन श्रसंवृत श्रनगार को लच्य करके किया
गया है। जो पुरुष साधु होकर भी खुल की श्रान्ति से श्रास्त्रव
में प्रवृत होता ह, उसके लिए शास्त्र कहता है-तू श्रास्त्रव की
प्रवृति में मत पड़। ऐसा करेगा तो दुखी होगा। संसार के
सुख की लालसा मिटने से पाप मिटता है। लेकिन श्रार्श्य
तो यह है कि संसार के खुल को दुल रूप समस्त लेने पर भी
उसकी लालसा नहीं मिटतीं! इसी श्रमणा के कारण पाप में
पड़ना पड़ता है। उदाहरण के लिए श्रफीम समसिए। श्रफीम मची सुल के लिए श्रफीम खाता है श्रीर समसता है कि मैं
इस पर शाधिपत्य रक्खुंगा लेकिन श्रफीम उसी पर कब्जा कर लेती है श्रीर वह उसके श्रधीन होकर दुः ली वन जाता है। ज्रुश्ना, वेश्या सेवन श्रादि दुर्व्यसनों में भी सुख की लालसा से ही प्रवृत्ति की जाती है, लेकिन जुश्रारियों श्रीर वेश्यागीमयों का जीवन स्पष्ट वतलाता है कि वे किस बुरी तरह श्रापदाश्रों में पड़कर घोर दुः ख के भागी होते हैं। उनकी विवेक हीन प्रवृत्ति सुख के बदले दुः ख के पहाड़ उसके सिर पर पटक देती है। श्रतपव सुख की श्रमणा में पड़कर दुः ख के कारण भृत श्रसंवृतपन को श्रंगीकार करना घोर श्रवान है। उससे यत्न पूर्वक साधुश्रों को सदा वचते रहना चाहिए।

यह वर्णन करके भगवान ने आसव-द्वार की प्रवृत्ति से डराया है। क्या भगवान डराते हैं ? वे अभयंकर होते हैं। वे भय को भंजन करते हैं। मगर मुनि के निमित्त से कोई भयभीत हो जाय तो सुनि को प्रायश्चित्त लगता है। फिर भगवान ने क्यों डराया है ? यह प्रश्न किसी को उठ सकता है। मगर देखना यह चाहिए कि भगवान का वास्तविक उद्देश्य क्या है ? भगवान ने किन वार्तों के डराया है ? धर्म से डराने और पाप से डराने में बहुत अन्तर है। भगवान ने यह सूत्र पाप से डराने के लिए कहे हैं, जिससे सामान्य लोग पाप से दूर रहें और अकल्याण से वच जाएँ। वस्तु के स्वरूप का यथातथ्य वर्णन कर देना दोप नहीं है और करूणा भाव से ऐसा करना महान गुण है। यह वर्णन असंवर से डराने वाला होते हुए भी सची निर्भयता का कारण है, संसार के भयों से झुड़ाने वाला है, दुःखों से बचाने वाला है और परम कल्याण का कारण है। इस वर्णन का असली उद्देश्य असाधुता से वचाना है। अतएव यह दोषपूर्ण नहीं है, वरन

चतुर और करूणावान् वैद्य द्वारा प्रयुक्त विकित्सा के समान मंगल साधन करने वाला है।

भगवान् कहते हैं - गौतम! श्रसंपृत श्रनगार श्रपार संसार क्ष्पी श्ररण्य में श्रमण करेगा। गौतम स्वामी ने भगवान् से पूछा था कि श्रसंवृत श्रनगार क्या मोल जाएगा? उसका उत्तर भगवान् ने दिया—नहीं, वह श्रपार संसार में श्रमण करेगा।

क्या गौतम खामी को यह मालूम नहीं था कि

श्रसाधु मोच नहीं जाते ? श्रगर मालूम था तो भगवान से

अन्होंने किस लिए पूद्धां ? कुछ लोगों का कथन था कि

चारित्र-श्रप्ट भी मोच जा सकता है। जो लोग चारित्र-श्रप्ट
को भी मोच मानते थे, दन्हें चारित्र का महत्त्व वताने के

लिए, यह वात स्वयं न कह कर भगवान के मुख से कहलाई

है। श्रगर गौतम स्वामी स्वयं ही कह देते तो भी हमारे

लिए यह वात मान्य ही होती, तथापि उसे विशेष प्रभावशाली वनाने के लिए उन्होंने संपूर्ण-क्षानी भगवान से

कहलाना ही उचित समभा।

श्रसंवृत धनगार जिस संसार में भ्रमण करता है, उसके लिए भगवान् ने श्रणाइयं, श्रणवयग्गं श्रीर दीहमदं श्रादि विशेषण लगाये हैं। इन विशेषणों का श्रध क्या है, यह संतेष में वतलाया जाता है।

पहला विषेशण 'अणाइयं' है। अणाइयं का अर्थ है—
अनादिकं अर्थात् जिसकी आदि न हो। दूसरा अर्थ है—
अज्ञातिकं-जातिहीन अर्थात् जिसका कोई स्वजन नहीं रहता,
ऐसे पापकर्म वाँघता है। तीसरा अर्थ है—ऋणातीतम्।

श्रियात् ऋण से होने वाले दुःख की अपेक्षा भी अधिक दुःख-दायी। जिसके। सिर पर ऋण होता है, उसे शान्ति नहीं मिलती। कहावत है—'ऋणकर्ता पिता शत्रुः' अर्थात् ऋण (कर्ज) करने वाला पिता अपने पुत्र का शत्रु है। जिस पर ऋण होता है, उसे घोर दुःख होता है। उसकी स्थिति सदैव विगड़ी रहती है। वह घड़ी भर चैन नहीं लेने पाता। सदा संताप प्वं अशान्ति के कारण ऋणी को वड़ी व्यथ्रता रहती है। श्रतप्य दहाँ संसार का 'अणाइयं' विशेषण ऋणातीतम् है, जिसका अर्थ है-ऋण के दुःख से भी अधिक दुःख वाला। ऐसे संसार में असंवृत अनगार को अमण करना है।

श्रयाइयं का चौथा श्रथं है—श्रणातीतम्। 'श्रण्'का श्रथं 'पाप' है श्रीर श्रणातीत का श्रथं है—श्रतिशय पाप। सारांश यह है कि संसार में पाप तो श्रोनक हैं, मगर साधु हो कर श्रास्त्रवका सेवन करना सब पापों से वढ़ कर पाप है, इसलिए श्रसंवृत श्रनगार श्रतिशय पापरूप संसार में श्रमण करता है।

संसार का दूसरा विशेषण है-श्रणवयग्गं । यहाँ 'श्रव-यग्ग' शब्द देशी प्राकृत भाषा का है, जिसका श्रर्थ होता है-श्रन्त । इसमें निषेध वाचक 'श्रण लगा देने से 'श्रणवयग्ग' शब्द वना है। 'श्रणवयग्ग' का श्रर्थ श्रनन्त है।

श्रथवा 'श्रवयगा ं शब्द का श्रर्थ है—जिसका श्रन्त समीप हो । उसमें निपेधवाची 'श्रण्' लगा देने से यह श्रर्थ होता है—जिसका श्रन्त समीप न हो ।

. श्रथवा—' श्रण्वयगां' का श्रर्थ ' श्रनवतात्रम् 'है। जिसका परिमाण ज्ञात न हो, जिसके श्रन्त का पता न चले, यह 'श्रनवतात्र' कहलाता है। तीसरा विशेषण—'दीहमदं' है। अव्य का अर्थ मार्ग है, और दीह का अर्थ दीर्घ (लम्या) है। जिसका मार्ग लम्या हो, वह 'दीहमद्ध' कह्लाता है। अथवा दीर्घकाल वाले को 'दीहमद्ध' कहते हैं।

चौथा विशेषण 'चाउरंत' है। चाउरंत का अर्थ है— चार विभाग वाला। देवगति, मनुष्यगति, तिर्यञ्चगति श्रीर नरकगति, इस प्रकार चार विभाग जिसमें हैं वह (संसार) चाउरंत (चातुरन्तक) कहलाता है।

इस प्रकार के विशेषणों वाले संसार—कान्तार में अर्थात् भव-वन में असंवृत अनगार बार-वार परिश्रमण करता है।

इस सव का श्राशय यह है कि श्रसंवृत श्रनगार ऐसे संसार रूपी वन में श्रमण करता है, जिसमें दुःख ही दुःख है, जिसके श्रन्त का कोई प्रमाण नहीं है, जिसकी समाप्ति का पता नहीं है, जिसका मार्ग लम्बा है श्रीर जिसके चार गति रूप चार विभाग हैं।



# संस्त ग्रनगार सम्बन्धा प्रस्त

# ADS CIR

## मूलपाठ--

प्रश्न —संबुडे एां भंते ! श्रणगारे सिज्भइ, ाव-सञ्बद्धक्वाणं श्रंतं करेइ ?

उत्तर—हंता, सिज्मह, जाव— अतं करेइ ।

प्रश्न—से केण्ट्रेणं ?

उत्तर—गोयमा! संवुढे अणगारे आ-उयवज्जाओ सत्तकम्मपगडीओ धणियवंधण-बद्धाओ सिढिलंबधणबद्धाओ पकरेइ, दीह-कालद्विहयाओ हस्सकालद्विहयाओ पकरेइ, तिञ्बाणभावाओं मंदाणभावाओं पकरेइ, बहुण- एसगाओ अपपएसगाओ पकरेड, आउयं च णं कम्मं ण बंधइ । असायावेयणिज्जं च णं कम्मं नो भुज्जो भुज्जो उवचिणइ । अणादीयं च णं अणवदगं, दीहमद्धं, चाउरंतसंसारकंतारं वीईवयइ, से तेण्डेणं गोयमा ! एवं वुचइ— 'संवुडे अणगारे सिज्मइ जाव अंतं करेइ'।

संस्कृत-छाया—प्रश्न-संत्रतो भगवन् ! श्रनगारः सिद्व्यित, यावत् सर्वदुः खानामन्तं करोति ?

उत्तर--हन्त, सिद्च्यति यावत्-श्रन्तं करोति । प्रश्न - तत् केनार्भेन ?

उत्तर---गीतम! संवृतोऽनगार श्रायुर्वर्जाः सप्तक्तमप्रकृतिः गःहवन्यनबद्धाः शिथिलवन्धनबद्धाः प्रकरोति, दीर्घकालिशितिकाः हानकालिथितिकाः प्रकरोति, तीव्रानुभावा मन्दानुभावा प्रकरोति, बहु-प्रदेशाग्राः प्रकरोति, तीव्रानुभावा मन्दानुभावा प्रकरोति, बहु-प्रदेशाग्राः प्रकरोति, श्रायुष्कं च कर्म न बच्नाति । श्रमातिवेदनीयं च कर्म नो भूयो भूयः उपचिनोति । श्रमादिकं चानवनताग्रं, दीर्घाध्यं चातुरन्तसंसारकान्तारं व्यतिव्रजिति । तत् तेनार्थेन गौतम! एवमुच्यते संवृतोऽनगारः सिद्घ्यति यावद् श्रन्तं करोति ।

मूलार्थ—प्रश्न—भगवन्! संवृत अनगार सिद्ध होता है ? यावत् सव दुःखों का अन्त करता है ?

उत्तर—हाँ सिद्ध होता है, यावत् सव दुःखें का अन्त करता है।

प्रश्न—सो किस हेतु से भगवन् ? ..

उत्तर—गौत्म! संवृत अनगार आयु को छोड़ कर सात गाढ़ी वांधी हुई कर्म-प्रकृतियों को शिथिल वंध वाली करता है, दीर्घकालीन स्थिति वाली प्रकृतियों को अल्प-कालीन स्थिति वाली बनाता है, तीव्र फल देने वाली प्रकृतियों को मन्द फल देने वाली बनाता है, बहुत प्रदेश वाली प्रकृतियों को अल्प प्रदेश वाली बनाता है। आयुष्य कर्म का वंध नहीं करता है। तथा असातावेदनीय कर्म का वार-वार उपचय नहीं करता है। इस लिए अनादि, अनंत लंबे मार्ग वाले, चातुरन्तक चार प्रकार की गृति वाले-संसार रूपी वन का उद्धावन करता है। इस लिए हे गौतम! संवृत अनगार सिद्ध होता है यावत् सब दुःखों का अन्त करता है, ऐसा कहा जाता है।

व्याख्यान—अमंबृत अनगार के विषय में कहा जा चुका है। प्रस्तुत प्रश्नोत्तर में संवृत अनगार की चर्चा की गई है। आस्ववद्वार का निरोध करके संवर की साधना करने वाला मुनि संवृत अनगार कहलाता है। गौतम स्वामी पूछते हैं—भगवन्! संवृत अनगार सिद्ध, वुद्ध, मुक्त होता है और निर्वाण पाता है? गौतम स्वामी के इस प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने कहा-हाँ गौतम! पाता है।

संवृत अनगार छुठे गुण्स्थान से चौद्हवें गुण्स्थान तक होते हैं। छुठे गुण्स्थानवर्त्ता प्रमत्त और सातवें से चौद्हवें गुण्स्थान तक के अप्रमत्त होते हैं। यहाँ किस गुण्स्थानवर्त्ता छंवृत अनगार से प्रयोजन है.?

इस सम्बन्ध में कहा गया है-संवृत अनगार चरमशरीरी और अचरमशरीरी के भेद से दो प्रकार के हैं। जो
दूसरा शरीर धारण नहीं करेंगे वह चरमशरीरी कहलाते हैं।
जिन्हें दूसरी देह धारण करनी पड़ेगी वह अचरमशरीरी हैं।
गौतम स्वामी और भगवान के यह प्रश्नोत्तर चरमशरीरी
की अपेला से हैं। अचरमशरीरी के विषय में नहीं हैं। इस
के लिए एक सूत्र की दो गित करनी चाहिए-एक परम्परा
और दूसरी सालात्। अर्थात् सालात्-इसी भव से सिद्धि
होगी और परम्परा से अगले किसी भव में सिद्धि प्राप्त होगी
चरमशरीरी इसी भव से मोल जाएँगे अतएव यह सूत्र उन
पर सालात् रूप से लागू होता है। अचरमशरीरी सात-आठ
भव में मोल जाएँगे, अतएव उनके लिए परम्परा से सिद्धि
होगी, ऐसा समसना चाहिए।

इस समाधान से एक प्रश्न नया उपस्थित होता है। वह यह कि परम्परा से तो शुक्कपत्ती श्रसंत्रृत श्रनगार भी मोल प्राप्त करेंगे। फिर संत्रृत श्रौर श्रसंत्रृत श्रनगार का भेद करने से क्या लाभ है? मुह-पट्टणाऽऽसम-सिर्णिवसेसु अकामत्रग्हाए, अकामछुहाए, अकामवंभवेरवासेणं, अकाम-सीताऽऽतव-दंसमसग-अकामअग्हाणग-सेय-ज-स्नमल-पंक-परिदाहेणं, अप्पतरो वा भुजतरो वा कालं अप्पणं परिकिलेसंति, अप्पणं परिकिले सित्ता कालमासे कालं किच्चा, अन्नयरेसु वाण् मंतरेसु, देवलोएसु देवत्ताए उववत्तारो भवंति।

संस्कृत छाया प्रश्न-जीवो भगवन्! श्रसंपतः, श्रविर-तिकः, श्रप्रतिहतप्रसाख्यात पापकर्मा, इतञ्च्युतः प्रेस देवः स्यात्?

उत्तर—गीतम! श्रस्ति एकको देवः स्यात्, श्रीस्त एकको नो देव: स्यात्।

प्रश्न-तत्केनार्थेन, यावद्-इतञ्च्युतः प्रेय श्रस्येकको देवः स्पात् , श्रस्येकको , नो देवः स्पात् !

उत्तर — गौतम! ये इमे जीवा प्रामाऽऽकर-नगर-निगम-राज-धानी-खेट-मडम्ब-द्रोगामुख-पट्टनाऽऽ-श्रम-सिन्नवेशेषु, श्रकामतृषा, श्र-कामसुधा, श्रकामब्रह्मचर्यवासेन, श्रकामशीताऽऽतप-दंशमशक-श्रकाः मश्रस्नानक-स्वेद-जल्ल-मल-पङ्कपरिदाहेनाऽस्पतरं वा भूयस्तरं वा काल मात्मानं परिक्लेशयन्ति, श्रात्मानं परिक्लेश्य कालमासे कालं कृत्वा श्रन्यतेरपु वानव्यन्तरेषु देवलोकेषु देवतया उपपत्तारो भवन्ति ।

मृलार्थ-प्रश्न—हे भगवन्! असंयत, अविरत और पापकर्म का इनन तथा त्याग न करने वाला जीव इस लोक से चयकर-मर कर-परलोक में देव होता है ?

उत्तर—गौतम! कितनेक देव होते हैं, कितनेक देव नहीं होते!

प्रश्न-भगतन्! यहाँ से चयकर यावत्-पूर्वोक्त जीव, कोई देव होते हैं, कोई देव नहीं होते, इसका क्या काग्ण है ?

उत्तर—गीतम! जो जीव ग्राम, श्राकर, नगर, निगम, राजधानी, खेट, कर्बट, मडम्ब, द्रोगागुख, पद्दन,
श्राश्रम तथा सिनवेश में श्रकाम तृपा से, श्रकाम द्रुधा से,
श्रकाम ब्रह्मचर्य से, श्रकाम शीत श्रातप तथा डांस-मच्छरों
के काटने के दुःख को सहन करने से, श्रकाम श्रस्नान,
पसीना, जल्ल, मेल तथा पंक (कीचड़) से होने वाले
परिदाह से, थोड़े समय तक या बहुत समय तक श्रपने
श्रातमा को क्रेशित करते हैं। वे श्रात्मा को क्रेशित करके,
सृत्यु के समय मर कर वान-व्यन्तर देवलोकों के किसी
देवलोक में, देव रूप से उत्पन्न होते हैं।

च्याख्यान—गीतम स्वामी ने श्रसंवृत श्रीर संवृत

अनगार की गति के सम्बन्ध में प्रश्न किये श्रीर भग गन् ने उन प्रश्नों के उत्तर भी दिये। लेकिन संमार में श्रीर भी जीव हैं जो संवृत या श्रसंवृत श्रनगार नहीं हैं। वे श्रसंयत श्रीर -श्रविरत कहलाते हैं। वे इस भव के पश्चात् देवगति में जाते हैं या नहीं ? यह गौतम स्वामी का प्रश्न है।

इस प्रश्न का श्रमिप्राय यह है कि मनुष्य गित मिलना किन है, लेकिन देवगित का मिलना उतना किन नहीं है। इसी श्रमिप्राय से गौतम स्वामों ने प्रश्न किया है कि-भगवन! जो जीव श्रमंयत हैं, श्रसाभु हैं, वे यहाँ से मर कर देवगित प्राप्त करते हैं! श्रसंयम वाला सम्यग्दिष्ट भी हो सकता है, इसलिये यहाँ स्पष्ट कर दिया है कि जिसने प्राणातिपात श्रादि के वत-प्रत्याख्यान नहीं घारे हैं। श्रथवा 'वि' श्रर्थात् विशेष प्रकार की 'राते' श्रर्थात् तल्लीनता होना, तात्पर्य यह कि जिसमें तप श्रादि के प्रति विशेष तल्लीनता नहीं है, वह श्रविरत कहलाता है।

जिसने भ्तकालीन पाप को निन्दा-गर्हा श्रादि के द्वारा दूर कर दिया हो वह प्रतिहत-पाप-कर्मा कहलाता है। जिसने भविष्यकालीन पापों का त्याग कर दिया हो वह प्रताख्यात-पापकर्मा कहलाता है। यहाँ पाप से हिंसा, श्रसत्य, चोरी श्रादि श्रठारह पाप समझने चाहिए। जो मनुष्य पाप-कर्मों को प्रतिहत और प्रत्याख्यात नहीं करता श्रर्थात् जो भ्तकाल के पापों की श्रालोचना नहीं करता श्रीर भविष्य के पापों का त्याग नहीं करता, वह श्रप्रतिहतप्रत्याख्यातपापकर्मा कहलाता है।

प्रश्न में 'श्रस्तंजए श्रविरद्दए 'पाठ श्राया है। इसका

श्रर्थ है, जिसने संयम धारण नहीं किया श्रोर जिसने तप-विशेष को नहीं श्रपनाया है।

यहाँ शंका हो सकतो है कि जब श्रसंयमी कह दिया था, तब श्रविरत कहने की क्या श्रावश्यकता थी? इसका उत्तर यह हैं कि वर्त्तमान काल के पाप का निरोध न करने याले का बोध कराने के लिए श्रविरत शब्द का प्रयोग किया है।

एक श्राचार्य इन शच्दों का श्रर्थ दूसरा लेते हैं। उनके मत के श्रनुमार मरणकाल से पहले तप श्रादि द्वारा जिसने पाप का नाश न किया हो, वह श्रमतिहत पापकर्मा कहलाता है। श्रीर मृत्युकाल श्राजाने पर भी पाप का नाश न करने वाला श्रप्रत्याख्यातपापकर्मा है। तात्पर्य यह है कि जिसने न मृत्यु से पहले पापों का त्याग किया, न मृत्यु श्राने पर ही त्याग किया, वह श्रप्रतिहतप्रत्याख्यातपापकर्मा कह न लाता है।

श्रविहतप्रत्याख्यातपापकर्मा का एक श्रर्थ श्रीर भी लिया जाता है। जिसने सम्यग्दर्शन की प्राप्ति करके पापकर्में का नष्ट नहीं किया वह श्रविहतपापकर्मा कहलाता है। शुद्ध ध्रद्धा धारण करना, पूर्व के पापों का नाश करना कहलाता है। श्रीर सम्यग्दर्शन प्राप्त हो जाने पर सर्वविश्वित श्रादि श्रंगीकार करके पाप-कर्मों का निरोध न करने वाला श्रप्रत्याख्यातपाप-कर्मों कहलाता है। इस प्रकार जिसने न सम्यक् श्रद्धा धारण की श्रीर न वत धारण किये वह श्रप्रतिहत-प्रत्याख्यातपापकर्मा कहलाता है।

गीतम स्वामी पृद्धते हैं-एसा जीव यहाँ से मरकर

देवता होता है ? 'यहाँ से मरकर' का अर्थ होगा—जहाँ यह प्रक्रपणा की जा रही है, वहाँ से चलकर। यह प्रक्रपणा मध्यलोक में को जा रही है और मध्यलोक में प्रायः मनुष्यतियंच होते हैं। इसलिए 'यहाँ से' का अर्थ मनुष्यगित से और तियंचगित से, समभना चाहिए। तात्पर्य यह कि ऐसा जीव मनुष्यगित और तियंचगित से च्युत हो कर क्या देवता होता है?

गौतम स्वामी के प्रश्न के उत्तर में भगवान कहते हैं— गौतम । ऐसे जीव कोई कोई देवता होते हैं और कोई-कोई देवता नहीं होते।

यहाँ तृप्णा-विजय की वात कही है। साधु ग्रथवा श्रावक होकर संयम श्रोर व्रत जैसी कल्याणकारी वस्तु के बदले में तुच्छ वस्तु की श्रामिलाया करना उचित नहीं है। देवयोनि मिलना वड़ी वात नहीं है। वह तो मिथ्यादृष्टि को भी मिल जाती है। श्रतएव इस प्रश्नोत्तर द्वारा यह भी सूचित किया गया है कि स्वर्ग की कामना मत करो। स्वर्ग तो मिथ्यादृष्टि श्रोर पशु भी पा सकते हैं। इस कथन से यह भी स्पष्ट हो जाता है कि जब देवलोक का पेश्वर्य भी तुच्छ है तो मनुष्यलोक का वैभव कब उत्कृष्ट होगा?

गौतम खामी फिर प्रश्न करते हैं—जिनका मिथ्यात्व नहीं दूटा है, उन असंयतियों में से कोई देवता होता है और कोई नहीं, इसका क्या कारण है ?

इस प्रश्न के उत्तर में भगवान कहते हैं। इस उत्तर में श्रमेक स्थानों के नाम श्राय हैं। उनका अर्थ यह हैं:—

ग्रामः—जहाँ थोड़ी बुद्धि वाला श्रीर वहुत बुद्धि वाला-दोनों प्रकार के मनुष्य रह सकते हों, वह ग्राम कहलाता है। एक जगह एक टीका में लिखा है कि जहाँ वसने से बुद्धि नष्ट होजाय, वह ग्राम है। मगर ग्राम का यह अर्थ उपयुक्त नहीं जँचता, क्योंकि श्रधिकतर मस्तिष्कशिक्त की उत्पत्ति ग्रामों में ही होती है। श्रसली तत्त्व ग्रामों में ही हैं। नागरिक लोग, श्रामों में उत्पन्न पदार्थ ही खाते हैं। श्राम तौर पर यह खयाल किया जाता है कि नगर के लोग चतुर होते हैं। लेकिन कचा लोहा खान से निकलता है श्रीर शाण पर चढ़ने से वह तीच्ण हो जाता है, तो इसका श्रथ यह नहीं है कि वह शाण पर चढ़ा लोहा वहीं बना है। इसी प्रकार नगर में बुद्धि का संघर्ष होता है, इस कारण नगर-निवासियों की बुद्धि में तीच्णता श्रा जाती हैं, मगर बुद्धि की उत्पत्ति ग्रामों में ही होतो है।

श्राकर--खदान को 'श्राकर' कहते हैं। जहाँ लोहा श्रादि धातुएँ निकलती हैं, वह भूभाग श्राकर कहलाता है।

नगर—नं कर श्रथीत् जहाँ कर (टेक्स) न लगे, वह स्थान नगर है। श्राज नगरों पर खूव कर लग गया है श्रौर नवीन-नवीन कर लगते जाते हैं, मगर प्राचीन काल में नगरों पर कर नहीं थे। इसलिए नगरों में खूव ऋय-विऋय होता था श्रौर नागरिक लोग श्रामीणों की भी सार-सँभाल कर सकते थे। श्राज के नागरिकों पर इतना वोभ लदा है कि उन्हें श्रपनी ही सुध-बुध नहीं है। वे श्राम्य जनता की क्या सुध ले सकेंगे!

निगम-- जहाँ व्यापारी अधिक निवास करते हों, अस

यस्ती का नाम निगम है। श्रर्थात् जहाँ माल का श्राना-जाना वना रहता हो श्रीर व्यापार खूब होता हो, वह निगम कह-स्नाता है।

राजधानी—जहाँ स्वयं राजा स्थायी रूप से रहता हो, वह राजधानी है।

स्ति—जिस छोटी दस्ती के चारों श्रोर घूल का कोट हो उसे खेट या खेड़ा कहते हैं।

कर्नट—कुत्सित नगर कर्नट कहलाता है। जिसकी गणना न प्राप्त में की जा सके, न नगर में ही, यह कर्नट है। जैसे आजकल के कस्ते।

महम्य-जिस वस्ती के समीप दूसरी वस्ती न हो, जिससे दूसरी वस्तियाँ दूर हों, वह मडम्ब है। दूर का अर्थ यहाँ हाई कोस लिया मंया है।

द्रोग्रामुख्--जहाँ के लिये जलमार्ग भी हो और स्थल-मार्ग भी हो, वह चस्ती द्रोण्मुख कहलाती है।

पहन—पाटन। जहाँ देश देशान्तर से आया हुआ माल उतरता है, उसे पहन कहते हैं। पहन दो प्रकार के होते हैं— जलपहन और स्थल-पहन। जो जल के वीच में या किनारे पर वसा है। वह जलपहन और जो स्थल में हो-जहाँ स्थल-मार्ग से आया माल उतस्ता हो, वह स्थल पहन है। जहाँ सव प्रकार के हाथी, घोड़े, रहा आदि बहुम्ल्य पदार्थ विकते हों, उसे भी पहन कहते हैं। आश्रम—जिस स्थान पर कंदमूल, फल, फूल खाने चाले तापस रहते हों, वह श्राधम फहलाता है।

स्तिवेश--जहाँ दूघ, दही, वेचने वाले लोग रहते हों, वह समिवेश कहलाता है। उसे घोष भी कहते हैं।

भगवान कहते हैं कि इन स्थानों में से किसी भी स्थान में रहता हो, मगर जो श्रकाम विज्ञारा करता है, वह देव होता है।

श्रकाम निर्जरा का साधारण श्रयं है—विना इच्छा के निर्जर करना-श्रयांत् भूकों, प्यासों मरना। लेकिन यहाँ यह श्रथं संगत नहीं है। मोच प्राप्ति के योग्य निर्जरा की श्रमिलाषा नहीं होना श्रकाम निर्जरा है। श्रीर मोच प्राप्ति की कामना से जो निर्जरा की जाती हे, यह सकाम निर्जरा कह-लाती है। मुक्ते स्वर्ग प्राप्त हो जाय, या मेरा श्रमुक लौकिक कार्य सिद्ध हो जाय, इस मावना से भूखा रहना, प्यासा रहना, कष्ट भोगना, यह सब सकाम निर्जरा नहीं है। श्रमि-लाषा किये विना भी फल की प्राप्ति हाती है, श्रतएव श्रमिलाषा करने की श्रावश्यकता नहीं है। यही नहीं, घरन श्रमिलाषा न करने से हजारगुना श्रधिक फल होता है। श्रतएव चाह करना, फल में न्यूनता उत्पन्न कर लेना है।

हे गौतम! श्रसंयमी, श्रविरत श्रीर मिथ्याद्दाप्ट कहीं भी रहता हो, श्रगर वह श्रकाम निर्जरा करता है; श्रश के श्रभाव में नहीं वरन श्रश्न होते हुए भूखा रहता है, वह देव-योनि श्रप्त करता है।

श्रज्ञानपूर्वेक की जाने वाली निर्जरा श्रकामनिर्जरा है भौर झानपूर्विक की जाने वाली सकामनिर्जरा है। जिसे सम्यग्ज्ञान प्राप्त नहीं हुआ, वह पूर्वोक्त स्यानी में से किसी में भी रहता हुआ मिण्यादिए पुरुप निर्जरा आदि की अभिलापा से गहित अकाम तथा सहन कर रहा है। वह भूखा रहता है, मगर अकाम अर्थात् धर्म मावना से नहीं। स्त्रीसमागम नहीं करता है, मगर यों ही विना किसी प्रयोजन के। ब्रह्मचर्य पालने का उसका अभिप्राय कुछ नहीं है। वह धर्म समक्षकर ब्रह्मचर्य का पालन नहीं करता, मगर स्त्री होते हुए भी लज्जा आदि के कारण समागम नहीं करता और ब्रह्मचर्य रखता है। यह अकाम ब्रह्मचर्य रखता है। यह अकाम ब्रह्मचर्य र एता है जहाँ स्त्री से भेट न हो, वह अकाम ब्रह्मचर्यवास कहलाता है।

इस श्रकाम ब्रह्मचर्य के लिए या यों ही स्नान नहीं करता है, स्वेद (पसीना) जल्ल, मल श्रादि सहन करता है। यह सब श्रकामनिर्जरा है।

स्वेद का अर्थ है - पसीना। पसीने पर जो रज लग जाती है वह जल कहलाती है। जल का जम जाना मल है। इन सब करों को सहन करना-मगर धर्मभाव से निर्जरा के लिए नहीं—वह अकामनिर्जरा है। इस प्रकार थोड़े काल तक या बहुत काल तक वह आत्मा को क्लेश पहुँचाता है, फिर भी उसके इन कार्यों से मोस प्राप्त नहीं होता। इस अकाम-निर्जरा के कारण वह वान-व्यन्तर आदि देव के भव में जाकर जन्म लेगा।

यहाँ एक मिध्यादृष्टि के विषय में ही प्रश्नोत्तर है। उवदाई सूत्र में विस्तारपूर्वक वर्णन है। यहाँ सामान्य रूप से, निर्जरा की इच्छा न रखने वाले और दुःख पड़ने पर अच्छे पिरिणाम रखने वाले का ही वर्णन किया है, लेकिन आगे कहा जायगा कि अकाम निर्जरा नौवें श्रेवेयक विमान तक होती है। कई शानी सकाम निर्जरा वाले भी देवलोक में जाते हैं और कई मिथ्यात्वी अकामनिर्जरा वाले भी देवलोक में जाते हैं। हन दोनों के देवलोक में जाने में क्या अन्तर है. यह बताने के लिए कहा है कि श्रकाम निर्जरा वाले वान-व्यन्तर देव भी होते हैं और सकाम निर्जरा वाले परलोक की उत्तम से उत्तम स्थिति प्राप्त करके मोत्त की भी आराधना कर सकते हैं।



# 🖺 बान-इवन्तरों का (स्थान) 🗒



## मृलपाठ-

प्रश्न—केरिसा एं भंते ! तेसिं वाएमं-तराएं देवाएं देवलाया परणता ?

उत्तर—गोयमा! से जहानामए इह मणुस्सलोगिम असोगवणे इ वा, सत्तवरणवणे इ वा, चंपयवणे इ वा, चूयवणे इ वा, तिलग वणे इ वा, लाउवणे इ वा, निग्गोहवण इ वा, छत्तोहवणे इ वा, असणवणे इ वा, सणवणे इ वा, अयसिवणे इ वा, कुसुंमवणे इ वा, सिद्धत्थवणे इ वा, बंधुजीवगवणे इ वा, णिच्चं कुसुमिय, माइय, लवइय, थवइय, गुलुइय, गोच्छिय,जमलिय,जुवलिय,विणामिय,पणिसय, सुविभत्तिपिंडिमंजरिवडेंसगधरे सिरीए अतीव अतीव २ उवसोभमाणे चिट्ठड, एवामेव तेसिं वाण-मंतराणं देवाणं देवलोगा जहरणोणं दसवास-सहस्सिंडितीएंहिं, उक्कोसेणं पिल्ञोवमहितीएहिं, बहुहिं वाणमंतरेहिं देवेहिं, तहेवीहि य आइरणा, विकिण्णा, उवत्थडा, संथडा, फुडा, अवगाढ-गाढा, सिरीए अतीव अतीव उवसोमेमाणा उवसोमेमाणा चिट्ठति । एरिसगा णं गोयमा ! तेसिं च वाणमंतराणं देवाणं देवलोश्रा पन्नत्ता, से तेणहेणं गोयमा ! एवं वुचइजीवे णं असंजए जाव—देवे सिया ।

संस्कृत-छाया-प्रश्न-कीदशा भगवन् ! तेपां वानव्यन्तराणां देवानां देवलोकाः प्रज्ञताः ?

उत्तर—गैतम! तद् यथा नाभे मनुष्यलोके अशोकवनं वा, सप्तपर्णवनं वा, चम्पकवनं वा, चूतवनं वा, तिलकवनं वा, अलावु-वनं वा, न्यप्रोधवनं वा, छत्रौघवनं वा, असनवनं वा, श्यावनं वा, अतिस्वनं वा, कुसुम्भवनं वा, सिद्धार्थवनं वा, बन्धुजीवकवनं वा, नित्यं कुसुमितं, मयूरितं, लवकितम्, स्तविकतम्, गुल्मिकतम्, गुच्छितम्, यमिलतम्, युगलितम्, विनिमतम्, प्रगामितम्, सुविभक्तपिण्डी-मञ्जर्यवतंसकथरं श्रिया अतीवातीवोभशोभमानम्-उपशोभमानं
तिष्ठति, एवमेव तेषां वानव्यन्तराणां देवानां देवलोका जधन्येन
दशवर्षसहस्रास्थितिकैः, टल्ह्रेष्ट्रेन पल्योपमस्थितिकैर्वहुिमर्वानव्यन्तरे देवैः
तहेवीिमश्च आकीर्णाः, विकीर्णाः, उपस्तीर्णाः संस्तार्णाः, स्कूटाः,
अवगादगादाः, श्रिया अतीवातीवोपशोभमाना उपशोभमानास्तिष्टन्ति ।
ईदशा गौतम! तेषां च वानव्यन्तरदेवानां देवलोकाः प्रज्ञसाः, तत्
तनार्थेन गौतम! एवमुच्यते जीवोऽसंयतो यावद्-देवः स्यात् ।

मूलार्थ-प्रश्न—हे भगवन्! उन वान-व्यन्तर देवों के देवलोक किस प्रकार के कहे गये हैं ?

उत्तर-हे गौतम! जैसे यहां मनुष्यलोक में सदा फूला हुआ, मयूरित-पुष्प-विशेष वाला-मीर वाला, लविकत-कांपलों वाला, फूलों के गुच्छों वाला, लता-समूह वाला, पचों के गुच्छों वाला, यमल-समान श्रेणी के वृत्तों वाला, गुगल वृत्तों वाला, फल-फूल के भार से नमा हुआ, फल-फूल के भार से नमने की शुरुआत वाला, विभिन्न प्रकार की बालों और मंजरियों रूपी मुकुटों को धारण करने वाला, अशोकवन, सप्तपर्यवन, चम्पाका वन, आमोंका वन-तिलक वृत्तों का वन, त्वे की लताओं का वन, वड़ वृत्तों का वन, छत्रीध वन, अशान वृत्तों का वन, सन का वन, अलसी के पौधों का वन, कुसुंव वृत्तों का वन, सफेद सरसों का वन. तथा दुपहरियां वृद्धों का वन, अतीव अतीव शोका से सुशोभित होता है, इसी प्रकार वाण-ज्यन्तर देवों के देवलोक जयन्य दम हजार वर्ष की स्थिति वाले और उत्कृष्ट पल्योपम की स्थिति वाले, वहुत से वाण-ज्यन्तर देवों और देवियों से ज्याप्त, विशेष ज्याप्त, उपस्तीर्ण-एक दूसरे के ऊपर आज्जादित, परस्पर मिले हुए भोगे हुए या प्रकाश वाले, अत्यन्त अवगाद, शोमा से अतीव अतीव सुशोभित रहते हैं। हे गौतम में वाण ज्यन्तर देवों के स्थान-देवलोक इस प्रकार के कहे गये हैं। इस कारण हे गौतम में ऐसा कहा जाता है कि असंयत जीव यावत—देव होता है।

व्याख्यान-ग्रव गौतम स्वामी वाण्व्यन्तर देवों के देवलोक के विषय में प्रक्त करते हैं। व्यन्तरों का देवलोक कैसा है ? वहाँ क्या कोई सुख है ?

इस प्रक्षन के उत्तर से पहले यह जान लेना श्रावश्यक है कि वाण-व्यन्तर देव किन्हें कहते हैं ? इस सम्बन्ध में कहा गया है कि वन विशेष में उत्पन्न होने वाले अर्थात् वसने वाले देव वान-व्यन्तर कहलाते हैं।

दूसरे श्राचार्य के मत से वन में उत्पन्न होने वाले यान कहताते हैं श्रीर वन में भीड़ा करने वाले व्यन्तर देख कहलाते हैं। वन में यद्याप फ्ल-फल भी उत्पन्न होते हैं, मगर यहाँ उनका श्रहण नहीं करना चाहिए। यहाँ देवयोनि के धन जीवों को ही लेना चाहिए जो यन में उत्पन्न है। कर, वन में श्रीड़ा करते हैं? वाण व्यन्तरों के स्थान का वर्णन करने के लिए भगवान् ने मनुष्यलोक के वृत्तों के वनों का उदाहरण दिया है। यह आशंका की जा सकती है कि मनुष्यलोक में महल आदि -उत्तम स्थान वहुत से हैं, उनकी उपमा न देकर सिर्फ वनों की उपमा क्यों दी है? वास्तव में वन की उपमा देने में प्रकृति सम्बन्धी वहुत विचार गर्भित हैं।

श्राजकल लोग प्रकृति से बहुत दूर हट गये हैं, इसलिए उन्हें कृतिम वस्तु बहुत प्रिय लगती है। लेकिन जिसने
प्रकृति का श्रभ्यास किया है, जिसने प्रकृति के लोन्दर्य की
श्रमुति की है, वही प्राकृतिक श्रीर कृतिम वस्तुशों का
मलीमाँति श्रन्तर समभ सकता है। एक श्रादमी घाम से
व्याकुल श्रीर थका हुश्रा है। उसे एक श्रोर कलकल करता
हुश्रा निर्भर श्रीर उसी के किनारे एक सुन्दर सघन छायादार विकृति मिलता है श्रीर दूसरी श्रोर राजमहल वह किसे एसंद्

## 'वृत्त की छाया को !'

महल के लोमी को चाहे महल प्रिय लगे, लेकिन थके हुए निलोंभ पथिक को तो वृत्त की छाया ही श्रिधिक प्रिय लगेगी। थके हुए को वृत्त की गोद में जो श्रानन्द प्राप्त होगा, यह महल की केद में नहीं हो सकता।

ं वृत्त की छाया में आनन्द प्राप्त होने का एक कारण और भी है। मनुष्य कारशिनक वायु छोड़ता है और वृत्त हसे प्रहण करके उसके वदले आक्सांज़न वायु छोड़ता है। वृत्त के लिये कारवॉनिक वायु पथ्य है और मनुष्य के लिए आक्सीज़न वायु पथ्य है। मनुष्य श्राक्सीज़न वायु के विना जीवित नहीं रह सकता। यह वायु महल से नहीं, बृद्ध से अलती है। महल, मनुष्य के जीवन को प्रकृति विरोधी वनाता है। इस प्रकार युद्ध की छाया में जो श्रानन्द है, वह वैचारे महल में कहाँ।

महलों के कारण लोग प्रकृति से इतने दूर जा पड़े हैं
कि महल की दीवार पर वन हुए वन के हृदय तो प्रस्त्रता
पूर्वक देखते हैं, लेकिन वन को साज्ञात् देखना नहीं चाहते।
मगर चाहे ग्राप यन को साज्ञात् न देखना चाह तथापि विना
चन के चन नहीं है। इसी कारण वन के चित्र देखने पड़ते
हैं। ग्राप प्रकृति से दूर भागना चाहते हैं मगर प्रकृति
ग्रापको ग्रपनी श्रोर खींच रही है। इसलिए ग्राप नैसर्गिक
वन के वदले कृतिम वन के चित्र की ग्रोर ग्राकृष्ट होते हैं।

मनुष्य—जीवन के लिए जो चस्तुएँ श्रत्यन्त उपयोगी
हैं, यह महल से नहीं दिकलतों हैं। विकि महल ऐसी वस्तुओं
का विनाश करता है। ऐसी वास्तियिक वस्तु वन में ही
उपजती है। इसलिए वाण् न्यन्तर देवों के स्थान की उपमा
चक्रवर्ती के महल से न देकर वन से दी गई है।

भगवान् कहते हैं - गातम ! वाण-व्यन्तर देवों का स्थान वेसा ही सुशोभित होता है, जैसा मनुव्यलोक में अशोक वृत्त का वन शोभा देता है।

अगवान ने इस उपमा द्वारा यह सृचित किया है कि प्राकृतिक वस्तु जैसी शोभा दती है, कृष्टिम वस्तु वैसी शोमा वहीं दे सकती। अशोक वृत्त को लोकभाषा में आसापाला कहते हैं।
अशोक वृत्त की शोभा देखने से मन की चिन्ता और शेंक
मूल जाता है। अशोक वृत्त की उपमा देकर भगवान ने
और भी अनेक उपमाएँ दी हैं। जैसे-सप्तप्ण (सादड़)
के वृत्तों का वत, चम्पा का वत, आसवत, तिलक वृत्तों का
वप, तृंवे की वेलों का वन, वड़ वृत्तों का वन, छत्रीय का वन,
कुसुंभ वन, सरसीं का वन, अशन वृत्तों का वन, सन का वन,
अलसी का वन, वंधुजीव का वन, यह सव शोभा देते हैं
उसी प्रकार वाण्-व्यन्तर देवों का देवलोक शोभा देते हैं।
जैसे इन वनों में फल आते हैं, मीर आते हैं, कॉपलें आती हैं,
क्लों के गुच्छे लगते हैं, यह लता समूह से व्याप्त होते हैं,
इन वृत्तों के वन कतार में खड़े होते हैं, फूलों, फलों और
लताओं के भार से मुके होते हैं, उस समय की शोभा अवर्णनीय होती है। ऐसे वन जिस प्रकार सुशोभित होते हैं, उसी
अकार वाण्-व्यन्तरों के देवलोक सुशोभित होते हैं।

मगवान ने वन की शोमा देवलोक से इसी लिए दी है कि वन का सौन्दर्य कृतिम नहीं है, प्राकृतिक है। कभी-कभी कृतिय वस्तु में सुन्दरता दिखलाई पड़ती है, वह सुन्दरता वास्तव में उस अकृतिम वस्तु की ही सममना चाहिए, जिसकी नकल कृतिम में उतारी गई है। लेकिन वह सुन्दरता सिर्फ देखने भर की होती है, वह कोई लाम नहीं पहुँचा सकती। लाम तो सालात वनश्री ही पहुँचाती है। यदि मंसार में वनस्पति न हो तो मनुष्यों का जीवन कठिन हो जाता। कई लोग अपने अम के कारण सममते हैं कि हमें जंगल भला नहीं लगता श्रीर महल सुहावना लगता है। श्रगर यह सच हो तो महल में रहने वाला क्यों जंगल की शरण लेता है ? शहर में जब प्लेग का प्रकोप होता है, तब लोग कहाँ जाते हैं ?

#### ''जंगलों को।'

उस समय घर में रहने के लिए श्रापको कुछ रकम दी जाय तो श्राप घर में रहना पसंद करेंगे ?

#### 'नहीं!'

श्रीर श्रगर जंगल में रहने की फीस लीजाय, तो श्राप देंगे या नहीं ?

#### 'श्रवश्य देंगे ।'

श्राप लोग वनावटी के चकर में पड़कर श्रक्तिम को भूल रहे हैं, लेकिन प्राकृतिक रचना ही वास्तव में सब प्रकार से सुन्दर श्रार लाभदायक है।

वाह्य सुख की अपेक्षा से व्यन्तर देव सुखी हैं, क्योंकि उन्हें रोग-शोक नहीं होता। मनुष्य लोक के जीव इसलिए सुखी नहीं हैं कि मनुष्य प्रकृति के विरोधी हैं। प्रकृति से विरोध करने वाले को सुख कहाँ! सुख देने वाली प्रकृति है, मगर वह तभी सुख देती है, जब उसका विरोध न किया जाय।

भगवान् ने जिस समय वाण-व्यन्तर के देवलोक से इन वनों की उपमा दी, उस समय भारत में खूब वन थे। श्रीर उन वनों में सनुष्य उसी प्रकार विचरते थे, जैसे वाण-व्यन्तर श्रथंत देवलोक में विचरते हैं। लेकिन धीरे-धीरे भारतीयजन कृत्रिपता के मोह में फँस गये। परिणाम यह हुआ कि वे वन उजह गये। आज वह घर वहा माना जाता है, जिसके यहाँ कीयले जलते हैं। लकड़ी जलने से घर काला हो जाता है, कीयला जलने से काला नहीं हाता। कीयलों के लिए हरे-हरे वृक्त काट लिये जाते हैं, क्योंकि कीयले अधस्त्वी लकड़ी के वनते हैं। मनुष्य स्वास्थ्यदायक यृक्षों को कटवा डालता है और हवा को रोकने तथा दूपित करने वाले महल खड़ा करता है।

कित्रमता स्वयं एक प्रकार का विकार है। श्रतएव मनुष्य कृतिमता के साथ जितना श्रधिक सम्पर्क स्थापित करेगा, उतने ही श्रधिक विकार उसमें उत्पन्न होते जाएँगे। इसके विपरीत मनुष्य-जीवन में जितनी श्रकृतिमता होगी, उतना ही वह श्रधिक श्रानन्दमय होगा। पहले मुनि-महात्मा/ वन में ही ठहरते थे। प्राम श्रीर नगर में सिर्फ भिन्ना के लिए जाते थे, रहते वन में ही थे। वन में उन्हें श्रद्भुत शान्ति मिलती थी। इसी कारण उनके मस्तिष्क में श्रपूर्व, उत्तम श्रीर हितकर विचार प्रादुर्भूत होते थे।

प्रश्न हो सकता है कि भगवान वीतराग थे श्रोर गांतम स्वामी भी केवलक्षानी के समान थे, उन्होंने वन की सुन्द्रता क्यों कही-सुनी ? उन्होंने संसार की वातें क्यों कहीं ? गोंतम स्वामी ने ऐसा प्रश्न क्यों किया ? श्रीर भगवान् ने इस प्रकार की उपमाश्रों से भरा हुआ उत्तर क्यों दिया ?

भगवान् ने मोह उत्पन्न करने के लिए यह उत्तर नहीं दिया है। उन्होंने श्रनन्त करुणा से प्रेरित होकर यह वताया है कि-मनुष्यो ! वनावटी चीज़ के भे गोपभोग में अलक्ष कर प्राकृतिक पदार्थों को यत सूलो ! प्रकृति के समान सुख़दायक श्रीर कोई वस्तु नहीं है। साथ ही वन के समान जीवन को श्रानन्दमय बनाने वाला श्रीर कोई नहीं है।

हवा प्रायः शहर की ही गंदी होती है। ग्राम की हवा को भी नगर वाले ही दूषित वनाते हैं। नगर को श्रपेक्षा ग्राम कम गंदे होते हैं। श्राज तो ग्रामीणों ने भी श्रपना जोवन-कम बदल-सा दिया है श्रीर ग्रामों में भी गंदगी का प्रवेश हो गया है। मगर कमी श्रापने यह सुना है कि श्रमुक वन की हवा विगड़ी है श्रीर नगर की हवा नहीं विगड़ी है? श्रगर कमी किसी वन की वायु में किसी प्रकार का विकार हुआ भी हो तो वह नगर की ही देन होगी।

पक भाई प्रश्न करते हैं कि भगवान का समवसरण कृतिम है या अकृतिम ? इसका उत्तर यह है कि उववाइसूत्र में समवनरण का विस्तृत वर्णन है। समत्रसरण में देव कृतिमता प्रकट करते हैं, अन्यथा समवसरण अकृतिम ही है। प्रंथों में कहा गया है कि देवकृत तिर्थं करों का समवसरण भी दो ही वार होता है—एक बार केवलकान उत्पन्न होने के समय और दूसरी बार निर्वाण के समय। जैसी कृतिमता इन समयों पर देव प्रकट करते हैं, उस कृतिमता के विना समवसरण खुड़ता ही न हो, सो बात नहीं है। यह आवश्यक नहीं कि जब तांबे के कोट आदि हों तभी समवसरण होता हो। उववाई सूत्र में वर्णन है कि भगवान अमुक उद्यान में विराज्यान हुए और धर्म कथा कही। समवसरण का सामान्य अर्थ है, उस विशव परिषद् का जुड़ना, जिसमें धर्म का उपदेश तीर्थं कर ने किया हो।

ः : भगवान् संदैव श्रकृतिम श्रवस्था में ही रहते थे।

चौवीसों तीर्थंकरों को वृत्त के नीचे ही केवलज्ञान हुआ था। किसी तीर्थंकर को वट वृत्त के नीचे केवलज्ञान हुआ, किसी को खिरनी के नीचे और किसी को शाल्मली वृत्त के नीचे। किसी भी तीर्थंकर को किसी महल में विराजमान होने पर केवलज्ञान हुआ, ऐसा कहीं देखने में नहीं आता।

इस कथन का आशय यह नहीं है कि वृत्त के नीचे ही केवलज्ञान हो सकता है और अन्यत्र नहीं हो सकता। यह कथन उन मर्यादा पुरुप तीर्थंकर भगवान् के लिए है। उन्हें वृत्त के सिवा दूसरी जगह केवलज्ञान नहीं होता।

वाण -व्यन्तर देवों के देवलोक में वह मिथ्यादिए कम से कम दस हजार वर्ष की स्थिति भोगता है और अधिक से श्रीधक एक पत्योपम की।

वाण-व्यन्तरों का वह स्थान देवां श्रीर देवियों से व्याप्त होता है। उस देवलोक में वहुत से देव देवी शोभायमान होते हुए रहते हैं।

पहले यह वतलाया गया है कि श्रकाम निर्जरा करने वाला, श्रकाम जुधा, तृषा, ब्रह्मचर्य श्रादि का पालन करता है। इस प्रकार एक श्रोर कुला जीवन व्यतीत करने का चित्र है। है श्रीर दूसरी श्रोर वाण-व्यन्तरों के देवलोक का चित्र है। तात्पर्य यह है कि श्रकाम जुधा, तृषा श्रादि सहन करने का यह परिणाम निकला है। यद्यपि मिध्यादिष्ट ने जो कप्र सहे हैं, वह श्रक्षानपूर्वक सहे हैं, श्रानपूर्वक नहीं, तथापि भूख-प्यास को सहन करने से उसे देवलोक की प्राप्ति हुई है।

श्राप प्रकाश देते हुए विजली के लट्टू को देखते हैं।

जो विजली प्रकाश देती हैं, उसकी बत्पन्न होती हुई गैस दुर्गन्ध देती है, ऐसा सुना जाता है। लेकिन वही गैस प्रकाश देती है। श्रगर उस दुर्गन्ध से घृणा की जाय तो विजली का प्रकाश नहीं हो सकता। श्राप कदाचित् घृणा करें भी, मगर जो श्रादमी उस गैस को बत्पन्न करता है वह यदि घृणा करने छगे तो किसी को प्रकाश न मिले। मतलव यह है कि उस दुर्गन्धयुक्त गैस से विजली का उज्ज्वल प्रकाश निकलता है। इसी प्रकार भृख प्यास सहने वाले श्रौर श्रकाम निर्जरा करने वाले के लिए, लोग कहते हैं, यह वृथा कायक्लेश कर रहा है, मगर शानी पुरुप जानते हैं कि यह कप्र नहीं, गैस है जिस से वाण व्यन्तर का विद्युत्प्रकाश उत्पन्न होगा।

विजली पर पतंग मँडराते हैं श्रीर श्रपनी जान दे देते हैं। यही वात श्राप के लिए भी है, श्राप विजली को देखते हैं, पर यह नहीं देखते कि यह प्रकाश किसके श्रधीन है? श्राप देवलोक के सुख को तो देखते हैं, परन्तु यह नहीं देखते कि यह सुख निकला कहां से है? देवलोक के सुख के उद्गम को न देखकर, केवल सुख को ही देखना विजली पर पड़ने के समान है।

जैने जेल से डिंग्ने वाला स्वराज्य प्राप्त नहीं कर सकता श्रीर जैसे श्राँच श्रीर धुंपँ से डरने वाली महिला रसोई नहीं बना सकती, उसी प्रकार करों से घवराने वाला देवलोक के सुख नहीं पा सकता। यह ठीक है कि श्रज्ञानपूर्वक सहन किया गया कर मोज्ञ का कारण नहीं है, मगर वह भी सर्वथा निष्कल नहीं होता। उस कर का फल यह देवलोक है। मगर यह स्थान रखना चाहिए कि केवल कर छहने मात्र

से स्वर्ग नहीं मिलता है। केवल कप्टसहन से ही स्वर्ग मिलता तो नरक में घोर कप्ट सहने वाले नारकी और वृचड़-खाने में मारे जाने वाले पशु भी स्वर्ग ही पाते। स्वर्ग वास्तव में पुराय से मिलता है और पुराय शुभभाव से होता है। इस प्रकार गीतम स्वामी के प्रश्न का उत्तर समाप्त हुआ।



## **उपसंहार**

### मृलपाठ-

सेवं भंते! सेवं भंते! ति भगवं गोयमे समणं भगवं महावीरं वंदाति, नमंसाति, वंदित्ता, नमंसित्ता, संजमेणं, तवसा श्रणाणं भावेमाणे विहरइ।

संस्कृत- छाया—तदेवं भगवन् ! तदेवं भगवन् ! इति भगवान् गीतमः धमगां भगवन्तं महावीरं वन्दते, नमस्पति, वन्दित्वा नमस्यत्व। संयमेन तपसाऽऽत्मानं भावपन् विहरति ।

मृलार्थ-हे भगवन्! यह इसी प्रकार है, यह इसी प्रकार है, ऐसा कह कर भगवान् गौतम, श्रमण भगवान् महावीर को वन्दना करते हैं, नमस्कार करते हैं, वन्दना-नमस्कार करके संयम तथा तप से घातमा को भावित करते हुए विचरते हैं।

व्याख्यान-भगवान के वचन सुनकर गौतम स्वामी ने कहा-प्रभो! जैसा श्राप कहते हैं, वैसा ही है। श्राप श्रनन्त हैं श्रीर में तुच्छ हूँ, इसलिए में श्रापके वचनों पर विश्वास करता हूँ।

ऐसा कह कर गौतम स्वामी ने श्रमण भगवान महावीर स्वामी को वन्दना की, नुमस्कार किया श्रीर तप तथा संयम में विचरने लगे।

यहाँ वन्दना नमस्कार करने का उक्केख इसिलए किया गया है कि प्रश्न पूछने से पहले और उत्तर सुनन के पश्चात् वन्दना करना विनय प्रदर्शित करना है। विना विनय के झान श्राप्त नहीं होता। अतः ज्ञान प्राप्त करने में विनय की अत्यन्त आवश्यकता है।

यह अगवतीस्त्र के प्रथम शतक का प्रथम उद्देशक समाप्त होता है। मेरी समक्त में जैसा श्राया, वैसा मैंने वर्णन किया। इस वर्णन म जो वातें शास्त्र के श्रमुकूल हों, उन्हें ग्रहरा कीजिए श्रीर जो प्रतिकृल कही गई हों उन्हें त्याग दीजिए।

> सेवं भेते सेवं भेते, गौतम वोले सह। श्री वीरजी का वचनां में सन्देह नई॥





## प्रथम शतकः-द्वितीय उद्देशक



### **प्रश्नोत्थान**

<del>~</del>--&--

#### मूलपाठ

राथांगेहे नगरे समोसरणं । परिसा णि-ग्गया, जाव-एवं वयासी—

संस्कृत - छाया — राजगृहे नगरे समवसरगं । परिषद् निर्गता, यावत्—एवमवादीत् ।

म् लार्थ-राजगृह नगर में समवसरण हुआ। परिषद् निकली । यावत्-इस प्रकार फरमाया।

व्याख्यान - श्रव भगवतीसूत्र के प्रथम शतक का दूसरा उद्देशक श्रारम्म होता है। पहले उद्देशक के साथ दूसरे का सम्बन्ध वतलाते हुए कहा गया है कि पहले उद्देशक में चलन श्रादि घमाँ वाले कर्म का निरूपण किया गया है। दूसरें में, पहले उद्देशक के वचे हुए श्रंश का ही वर्णन किया जायगा उद्देशकों के नाम की जो संग्रह गाथा शतक के प्रारम्भ में कहीं गई है, उसमें यह वतलाया है कि द्वितीय उद्देशक में दुःख सम्वन्धी प्रश्न हैं। दुःख के इस कथन की प्रस्तावना के लिए 'यहाँ दुःख का ही पहले पहले वर्णन किया जाता है।

दूसरे उद्देशक के आरम्भ में राजगृह नगर और गुण्शील नामक उद्यान आदि का वर्णन प्रथम उद्देशक के समान ही समभ लेना चाहिए। गौतम स्वामी भगवान को वन्दना करके प्रश्न पूछते हैं, यहाँ तक का समस्त पाठ पहले उद्देशक के समान ही यहाँ उच्चारण करना चाहिए।

इस प्रकार का उपोद्यात प्रत्येक उद्देशक के ज्ञारम्भ में किया जाता है। इसका कारण यह है कि जहाँ वचन होंगे वहाँ वका भी अवश्य होगा। ज्ञार जब वका है तो वह किसी स्थान पर स्थित होकर ही भाषण करेगा। अतएव इस उपोद्यात में स्थान का, समय का ज्ञार वका का सामान्य परिचय दे दिया जाता है। मीमांसक मत वाले वेद को अपौरुषेय मानते हैं। मगर जैनसिद्धान्त, शास्त्र की अपौरुष्यता स्वीकार नहीं करता। कोई भी शास्त्र अपौरुषेय नहीं हो सकता। यह प्रकट करने के लिए भी प्रत्येक उद्देशक के आरम्भ में वका, स्थान और समय का उन्ने कर दिया गया है।

# दुःकों का नेदन

मूलपाठः—

प्रश्न-जीवे एां भेते! सयंकडं दुखं वेएइ?

उत्तर-गोयमा। अत्थेगइयं वेएइ, अत्थे-गइयं नो वेएइ ।

प्रश्न-से केणहेणं भंते! एवं वुचइ-'अत्थे-गडयं वेएइ, अत्थेगइयं नो वेएइ ?'

उत्तर-गोयमा! उदिगणं वेएड, अणुदि-गणं नो वेएइ। से तेण्डेणं एवं वुचइ-'अत्थे-गडयं वेएइ अत्थेगइयं नो वेएइ।' एवं चड-बीसदंडएणं, जाव वेमाणिए।

प्रश्न-जीवा णं भंते! स्यंकडं दुक्खं वेदेंति? उत्तर-गोयमा! अत्थेगइयं वेदेंति, अत्थे-गइयं नो वेदेंति ।

प्रश्न-से केण्डेणं ?

उत्तर-गोयमा! उदिरणं वेदेंति, नो अणु-दिग्णं वेदेंति। से तेण्डेणं, एवं जाव-वेमाणिया।

प्रश्न-जीवे णं भेते! सयंकडं आउयं वेएड?

उत्तर-गोयमा! अत्थेगइयं वेएइ, अत्थे-गइयं नो वेएइ। जहा दुक्खेणं दो दंडगा तहा आउएएं वि दो दंडगा-एगतपुहत्तिया, एगत्तेणं जाव-पुहत्तेण वि तहेव।

संस्कृत-छाया-प्रश्न-जीवो भगवन् ! स्वयंकृतं दुःखं वेदयित ?

उत्तर-गीतम! श्रस्येककं वेदयति, श्रस्येककं नो वेदयति।

प्रश्न—तत् केनार्थेन भगवन्! एवमुच्यते-श्रस्येककं वेदयति, श्रस्येककं नो वेदयति ।

उत्तर-गौतम! उदीर्श वेदयति, अनुदीर्श नो वेदयाति।

तत् तेनार्थेन एवमुच्यते-ग्रस्येककं वेदहति, श्रस्येककं नो वेदयति।' एवं चतुर्विशति-दण्डकेन, यावद्-वैमानिकः।

प्रश्न-जीवा भगवन् ! स्वयंकृतं दुःखं वेदयन्ति !

इत्तर्—गौतम! ग्रात्येककं वेदयन्ति, श्रात्येककं नो वेदयन्ति।

प्रश्नं — तत् केनार्थेन ृः

उत्तर—गोतम! उदीर्ण वेदयन्ति, नो अनुदीर्ण वेदयन्ति, तत् तेनार्थेन एवं, यावद्—वैमानिकाः।

प्रश्न--जीवो भगवन्! स्वयंक्रतमायुः वेदयति !

उत्तर--गोतम श्रिस्पेककं वेदयित, श्रस्पेककं नो वेदयित । यथा दुःखेन द्वी दण्डकी तथाऽऽयुष्केगापि द्वी दण्डकी-एकत्वपृथ-क्तित्रती, एकत्वेन यावद् वैमानिकाः, पृथक्त्वेनाऽपि तथैव ।

सृत्वार्थ-प्रश्न-भगवन्! जीव स्वयंकृत दुःख-कर्भ-भोगता है ?

उत्तर-गौतम! कुछ भोगता है, कुछ नहीं भोगता।

प्रश्न-सगवन्! सो किस प्रकार आप कहते हैं-'कुछ भोगता है कुछ नहीं भोगता।' उत्तर-गोतम? उदीर्ण-उदय में त्राये हुए-कर्न को भोगता है, अनुदीर्ण कर्म को नहीं भोगता। इस लिए कहा गया है-'कुछ मोगता है, कुछ नहीं भोगता।' इस प्रकार चौवीस दुंडकों में, यावत्-वैमानिक तक समसना।

> प्रश्न-भगवन्! जीव स्वयंकृत कर्म मोगते हैं ? उत्तर-गौतम! कुछ भोगते हैं, कुछ नहीं भोगते । प्रश्न-सो किस कारण ?

उत्तर-गोतम! उदीर्ण कर्न को भोगते हैं, अनुदीर्ण को नहीं भोगते, इस कारण ऐसा कहा है। इस प्रकार यात्रद् वैमानिकों तक समक्षना चाहिए।

प्रश्न-भगवन्! जीव स्वयंकृत आयु को भोगता है ?

उत्तर-गीतम! कुछ को भोगता है, कुछ को नहीं भोगता। जैसे दुःख कर्म-के विषय में दो दंडक कहे हैं, उसी प्रकार आयुष्य के सम्बन्ध में भी एक बचन और वहु-बचन वाले दो दंडक कहने चाहिए। एक बचन से यावत्-वैमानिकों तक कहना और वहुदचन से भी उसी प्रकार कहना चाहिए।

व्याख्यान-गातम स्वामी भगवान् महावीर से प्रश्त ऋरते हैं-हे भगवन्! जीव क्या स्वयंकृत दुःख भोगता है ? गौतम स्वामों ने स्वयंक्षत (श्रपने किये) कहकर दूसरे द्वारा किये हुए दुःख को भोगने की वात हटाई है। इस प्रश्न द्वारा उन्होंने अन्य अनेक मतों के विधान का निषेध करके जैन धर्म की मान्यता प्रकट की है। किसी-किसी मत में वह स्वीकार किया गया है कि कर्म दूसरा करता है श्रीर उसका फल दूसरा भोगता है। गौतम स्वामी ने यह प्रश्न उपस्थित करके इस मान्यता को हटाया है।

कदाचित् कोई यह आशंका करे कि दूसरे के किये कर्म, द्सरा नहीं, मोगता, इसमें क्या प्रमाण है ? इसके उत्तर में शास्त्रकार का कथन यह है कि अगर ऐसा हो तो समस्त लौकिक और लोकोन्डर व्यवहार गड़वड़ में पड़ जाएँगे। यहदत्त के भोजन करने से देवदत्त की भृख नहीं मिटती, यह प्रत्यन्न देखा जाता है। यहदत्त के निद्रा लेने से देवदत्त की थकावट नहीं मिटती, यह भी प्रत्यन्न सिद्ध है। देवदत्त के औपघ सेवन से यहदत्त का रोग नहीं मिटता, यह वात कान नहीं जानता? जो भोजन करता है उसी की भृख मिटती है, जो सोता है उसी की थकावट दूर होती है और जो औपघ का सेवन करता है वहीं निरोग होता है, यह वात इतनी प्रसिद्ध है कि यचा यचा जानता है। यह वात कर्म के सम्बन्ध में मी समभी जा सकती है। कहा भी है—

स्वयंकृतं कर्म यदात्मना पुरा,
फलं तदीयं लभते शुभाशुभम्।
परेण दत्तं यदि लभ्यते स्फुटं,
स्वयंकृतं कर्म निरर्थकं तदा॥

अर्थात् स्वयं आत्मा ने जो कर्म पहेले उपार्जन किये हैं, उन्हीं कर्मों का श्रेम या अंश्रेम फेल वह आत्मा भीगता है। अगर दूसरे के किये हुए कर्मों का फल आत्मा भोगने लगे तो अपने किये कर्म निष्फल हो जाएँगे।

कई लोग कहते हैं-लोक में यह देखा जाता है कि कोई कर्म करता है और दूसरा कोई उसका फल भोगता है। उदाहरणार्थ-इंग्लेग्ड और जर्मनी परस्पर युद्ध करते हैं, मगर उसका फल भारतवंध को भी भुगतना पड़ता है। इस सम्बन्ध में शास्त्रकार कहते हैं कि यह समस्र की कभी है। धर्म शास्त्र के ज्ञाता यही मानते हैं कि कत्ती द्वारा जो किया जाता है, वहीं कर्म कहलाता है। जिसे कत्ती नहीं करता वह कर्म ही नहीं है।

#### क्रियते इंति कर्म ।

अर्थात् - कत्तां द्वारा जो किया जाय, वह कर्म कहलाता है।

अगर नहीं किये हुए कर्म भोगे जाते हैं, तो किये हुए कर्म विना फल के ही नष्ट भी हो जाएँगे। ऐसी स्थिति में चड़ी गड़वड़ी मचेगी। कल्पना कीजिए एक व्यक्ति ने शुभ कर्म किया और दूसरे ने शशुभ कर्म किया और प्रशुभ कर्म का फल अशुभ है। अगर एक व्यक्ति दूसरे के कर्म का भी फल भोगता है तो उसे शुभ और अशुभ फल एक ही साथ भोगना पड़ेगा! दूसरे के कर्म का फल भागन के कारण कोई भी पाणी सुखी नहीं हो सकेगा, क्योंकि हसे दसरों के अशुभ कर्म भोगने पड़ेंगे। इसी प्रकार कोई भी जीवा अशुभ कर्म करके भी दुःख नहीं भोगेगा. क्योंकि वह

[ ५८९ ] दुख वेदन

दूसरों के ग्रुभ कर्म से सुख प्राप्त कर लेगा। किसी भी मनुष्य को मुक्ति प्राप्त न हो सकेगी, क्योंकि उसे पर-कृत कर्मों का फल भोगना होगा। इस प्रकार उसके मोत्तसाधक सभी श्रनुष्ठान निष्फल हो जाएँगे। ऐसा होने से कृतकर्मनाश श्रीर श्रकृतकर्माभ्यागम दोष श्राएँगे श्रर्थात् किये कर्मों का फल न मिलना श्रीर विना किये का फल मिलना, यह दोनों वाधाएँ उपस्थित होंगी। श्रतएव यही मानना श्रनुभव श्रीर ग्रुक्ति के श्रनुकृल है कि जीव श्रपने किये हुए कर्मों का ही फल भोगता है, पराये किये का नहीं।

कंभी मत समभो कि कर्ता दूसरा है और श्रापित हमारे सिर श्रा पड़ी है। विना किया कोई भी कर्म भोगा नहीं जाता। यह संभव है कि श्रभी तुमने कोई कार्य नहीं किया है श्रीर फल भोगना पड़ रहा है, मगर यह फल तुम्हारे ही किसी समय किये कर्म का फल है। प्रत्येक कर्म का फल तत्काल नहीं मिल जाता। इसलिए हमारे किस कर्त्तव्य का फल किस समय मिलता है, यह चाहे समभ में न श्राये, तथापि यह सुनिश्चित हैं कि तुम जो फल श्राज भोग रहे हो वह तुम्हारे ही किसी कर्म का है।

हम अपने ही किये कर्म का फल भोगते हैं, यह जान लेने पर शान्ति ही रहती है, अशान्ति नहीं होती । अपनी आँख में अपनी ही उँगली लग जाय तो उलहना किसे दिया जाय ! उसे शान्तिपूर्वक सह लेने के सिवाय और क्या उपाय है ? दूसरा उँगली लगाता तो उलहना दिया जा सकता था। लेकिन शानी जन कहते हैं—अगर कभी दूसरे की उँगली आँख में लग जाय, तो भी समभाव रखना चाहिए, क्योंकि दूसरा निमित्त मात्र है। वास्तव में तो जीव श्रगना किया कर्म ही भोगता है।

उक्त वार्तों को घ्यान में रखते हुए ही गैं।तम स्त्रामी ने अपने किये हुए कर्म के विषय में प्रश्न किया है। पहला प्रश्न दुःख के सम्बन्ध में किया गया है, श्रतः पहले यह देखना चाहिए कि दुःख किसे कहते हैं?

मगर इस प्रदन का उत्तर देने से पूर्व एक यात पर श्रीर विचार कर लेना श्रावश्यक है। वह यह है कि दुःख श्रगर श्रपने ही किये भोगे जाते हैं तो सुख किस का किया भोगा जाता है? इस का उत्तर यह है कि संसार के दुःख तो दुःख हैं ही, लेकिन संसार के सुख भी दुःख ही हैं। पर के संयोग से कभी सुख नहीं प्राप्त होता, दुःख ही होता है।

कहा जा सकता है कि संसार में साज़ात् सुख अनुमव किया जाता है, सभी सुख को जानते हैं, फिर इन्हें सुख न मानकर दुःख क्यों कहा गया है? इस सम्बन्ध में यहां इतना ही कहना पर्याप्त होगा कि मोगोपभाग से प्राप्त होने वाला सुख, दुःख का कारण है। सुख भोगने से दुःख की दीर्घ परम्परा पैदा होती है। इसके श्रतिरिक्त वह सुख पराधीन है—भोग्य पदार्थों के, इन्द्रियों के श्रीर शारीरिक शक्ति के श्रधीन है। जहां पराधीनता है वहां दुःख है। उस सुझ में निराकुलता नहीं है, व्याकुलता है, श्रतिष्ति है, भय है, उसका शीत्र श्रन्त हो जाता है। दसकी मात्रा श्रत्यत्प होती है। इन सब कारणों से सांसारिक सुख, वास्तव में दुःख हुए है, दुःख- होते थे, वही थोड़े समय वाद दुःखदायी कसे प्रतीत होने लगे ? लड्डू में अगर सुख देने का स्वभाव है तो वह प्रत्येक स्थिति में सुख क्यों नहीं देता ? इससे यह स्पष्ट है कि लड्डू में सुख की कल्पना करना अम है। वास्तविक वात यह है कि जब एक दुःख होता है तो उस दुःख के कारण दूसरा दुःख मी सुख प्रतीत होने लगता है। संसार में तो दुःख ही दुःख है। नरक से लेकर सर्वार्थसिद्ध विमान तक यही वात है। संसार की जिस वस्तु में जितना अधिक सुख माना जायगा, उसके पीछे उतना ही अधिक दुःख लगा हुआ है। उदाहरणार्थ-चांदी के कड़ों में कम और सोने के कड़ों में अधिक सुख माना जाता है। अतएव चांदी के कड़ों में आधिक सुख माना जाता है। अतएव चांदी के कड़ों में आधिक सुख माना जाता है। अतएव चांदी के कड़ों के गुम जाने की अपचा सोने के कड़े गुम जाने में अधिक दुःख है। इस प्रकार जिसे जितना ज्यादा आनन्द दायक मानोगे, वह उतना ही अधिक दुःखद सिद्ध होगा।

सारांश यह है कि संसार के सुख भी वस्तुतः दुःख ही हैं। किंपाक फल दीखने में वहुत सुन्दर श्रीर खाने में वहुत स्वादिष्ट होता है, पर उसका खाना मृत्यु को श्रामंत्रण देना है। उसे श्राप सुख मानेंगे या दुःख ?

' दुःखं !'

इसी प्रकार कर्म-मात्र दुःलक्ष है, चाहे वह साता-वेदनीय हो, या श्रसातावेदनीय हो।

गौतम स्वामी का प्रश्न है कि जीव श्रपने किये कर्म भोगता है या नहीं भोगता? इसके उत्तर में भगवान ने फर्मा या-किसी कर्म को भोगता है, किसी को नहीं भोगता। इस संक्षिप्त उत्तर से वस्तुस्थिति स्पष्ट न होते देख गौतम स्वामी ने फिर पूछा—भगवन ! जीव किसी कर्म को भोगता है, किसी को नहीं भोगता; इसका क्या कारण है ?

इस प्रश्न के उत्तर में भगवान फर्माते हैं—गोतम! कर्म की दो श्रवस्थाएँ हैं— उदयावस्था श्रौर श्रनुदयावस्था। जो कर्म बदीरणा द्वारा या खाभाविक रूप से इदय में श्राये हैं, उन्हें जीव भोगता है, श्रौर जो कर्म श्रव तक उदय में नहीं श्रोय हैं, उन्हें नहीं भोगता। इस लिए सामान्य रूप में यही कहा जा सकता है कि जीव श्रपने किये कर्म भोगता भी है श्रौर नहीं भी भोगता है।

यहां यह आशंका हो सकती है कि जगत् में कमों के फल में कोई व्यवस्था नहीं देखी जाती। एक हिंसा करने वाला, भूठ वोलने वाला और चोरी करने वाला व्यक्ति सुखमय जीवन व्यतीत करता है और इसके विपरीत अच्छे काम करने वाला धर्मात्मा गरीवी और मुसीवत की जिन्दगी विताता है। ऐसी स्थिति में यह कैसे माना जा सकता है कि कमों का फल अवश्य होता है, अथवा अच्छे कमों का अच्छा फल और हुरे कमों का बुरा फल मिलता है !

इस ग्रंका का समाधान करने के उद्देश्य से ही गौतम स्वामी ने यह प्रश्नं किया है और भगवान, ने उत्तर दिया है। पहले वतलाया गया है कि कर्म की दो अवस्थाएँ हैं—उदया-वस्था ग्रीर अनुद्यावस्था। चोरी करना, झूठ वोलना और दूसरों को सताना पाप-कर्म है ग्रीर उसका फल अशुभ ही हो सकता है, मगर ऐसे पापी के पापकर्म अभी उदय-अवस्था में नहीं ग्राये हैं। वह अपने पहले किये हुए किसी शुभकर्म; का फल इस समय भोग रहा है, इसी कारण सुखी मालूम होता है। वर्त्तमान में किये जाने वाले अध्यम कमों की जब उद्य-अवस्था होगी, तब उसे इनका फल भी अवश्य भोगना पढ़ेगा। यही वात दुखी धर्मातमा के विषय में लागू पढ़ती है। इस समय अगर कोई धर्मानष्ठ पुरुष दुखी है तो समक्षना चाहिए कि वह पहले किये हुए किसी अध्यम कर्म का फल मोग रहा है। उसके वर्त्तमानकालीन धर्मकायों का फल अभी नहीं हो रहा है। पहले के कर्म उद्यावस्था में हैं और वर्त्तमान-कालीन कर्म अनुद्य-अवस्था में हैं। जय वह उदयावस्था में आएँगे तो उनका अच्छा फल उसे अवद्य प्राप्त होगा।

गौतम स्वामी फिर पूछते हैं—भगवान ! क्या चौवीस ; दंडकों के सभी जीव इसी प्रकार श्रपेन किये कर्म भोगते हैं ? इसके उत्तर में भगवान फर्माते हैं—हाँ गौतम, इसी प्रकार भोगते हैं ?

पहले प्रश्न में श्रौर इस प्रश्न में क्या श्रन्तर रहा?
यह प्रश्न इसलिए किया गया है कि नरक के जीव को तो
परमाधामी देव दुख देते हैं, फिर क्या वहाँ पर भी जीव
अपने ही किये दुख भोगता है? भगवान ने इस प्रश्न का
उत्तर 'हाँ' में दिया है, इससे यह सिद्ध हुश्रा कि नरक के
जीव भी श्रपने ही किये कमीं का फल भोगते हैं। कोई भी
जीव दूसरे के किये कमी नहीं भोगता। परमाधामी जीव निमित्तमात्र हैं। वास्तव में श्रसली कारण तो श्रपने २ कमें ही हैं।

गौतम स्वामी ने पहला प्रश्न एक जीव की अपेका हे किया था, अब वह बहुत जीवों की अपेका कर रहे हैं। इस प्रश्न के उत्तर में भी भगवान ने 'हाँ' कहा है। अर्थात् जो उत्तर एक जीव के सम्बन्ध में है, वही बहुत जीवों के संबंध में भी है। श्रोर वह उत्तर यही कि बहुत जीव (सभी जीव) अपने ही किये कम का फल भोगते हैं श्रीर उद्य-प्राप्त कम का फल भोगते हैं, श्रनुद्य-प्राप्त का फल नहीं भोगते। यह बात चौवीसों ही दंडकों के जीवों के लिये समान कप से चिरतार्थ होती है।

दुख या कर्म सम्बन्धी प्रश्नोत्तर के पश्चात् गौतम स्वामी ने दूसरा प्रश्न किया कि:—भगवन्! जीव अपने किये आयुष्य को वेदता है! इसका उत्तर भगवान् फर्माते हैं— हे गौतम! जीव अपने उपार्जन किये आयुष्य को वेदता है, पर-कृत को नहीं वेदता।

यहाँ यह शंका की जा सकती है कि आयु-कर्म आठ कमों के अन्तर्गत है। अतएव समुचय रूप से कमों के विषय में जो प्रश्नोत्तर किया जा चुका है, वह आयुकर्म पर भी लागू होता ही है। उसी प्रश्नोत्तर से यह सिद्ध हो जाता है कि जीव स्वयं-कृत आयु को भोगते हैं। तथापि यहाँ अलग प्रश्नोत्तर आयुक्तम के विषय में क्यों किया गया है ?

इसका समाधान यह है कि लोक-भ्रम निवारण के लिये विशेष रूप से यह प्रश्नोत्तर किया गया है। महाभारत आदि प्रन्थों में यह करूपना पाई जाती है कि श्रायु भी दी श्रोर ली जा सकती है। इसके श्रितिरिक्ष कई श्रक्षान पुरुष श्रपनी श्रायु यदाने के लिए वकरा मारते हैं श्रोर समस्ते हैं कि हमने उस की श्रायु ले ली है। इस प्रकार की मूद्ता का निवारण करने के लिये भगवान् ने यह स्पष्ट कर दिया है कि श्रपनी श्रायु ही मोगी जाती है, दूसरे की आयु कोई नहीं मोग सकता।
अपनी उपार्जन की हुई आयु में से भी किसी आयु का भोग
होता है, किसी का नहीं होता। उदाहरणार्थ—कोई मनुष्य
यहाँ मौजूद है लेकिन उसने स्वर्ग की आयु वांध ली है। वह
पहले वँधी मनुष्य-आयु को मोग रहा है और अभी वँधी
देन-आयु को नहीं मोग रहा है-आगे मोगेगा, क्योंकि उसका
उदय अभी नहीं आया है। बौबीसों दएडकों के लिये आयु
के विषय में यही वात समम्भनी चाहिए।



# नारकी जीव सब समान है ?



### मूलपाठः—

प्रश्न-नरइया णं भंते! सब्वे समाहारा, सब्वे समसरीरा, सब्वे समुस्सासनीसासा ?

उत्तर-गौयमा ! णो इणहे समहे ।

पश्च-से केण्डेणं भंते ! एवं वुचइ-'नेरइया नो सब्वे समाहारा, नो सब्वे समसरीरा, नो सब्वे समुस्सासनीसासा ?'

उत्तर—गोयमा! नेरइया दुविहा पन्नता, तंजहा—महासरीरा य अपसरीरा य । तत्थ णं जे ते महासरीरा ते बहुतराए पोग्गले आहारेंति, बहुतराए पोग्गले परिणामेंति, बहुतराए पोग्गले उस्ससंति, बहुतराए पोग्गले नीससंतीः अभिक्लणं आहारेंति, अभिक्लणं परिणामेंति अभिक्लणं उस्ससंति, अभिक्णणं नीससंति। तत्थ एां जे ते अप्पसरीरा ते एां अप्पतराए पोग्गले आहारेंति, अप्पतराए पोग्गले परिणा-मेंति, अपतराए पोग्गले उस्ससंति, अपतराए पोग्गले नीससंति, आहच आहारेंति, आहच परिएमोंति, आहच ऊससंति, आहच नीससंतिः से तेण्डेणं गोयमा ! एवं वुंच्चइ-नेरइया सब्वे नो समाहारा, नो सब्वे समसरीरा, नो सब्वे समुस्तासनीसासा ।'

संस्कृत-छाया-प्रश्न-नैरियका भगवन् ! सर्वे समाहाराः, सर्वे समोच्छ्वास-निःश्वासाः ?

उत्तर-गौतम ! नाऽयमर्थः समर्थः ।

प्रश्न—तत्केनार्थेन भगवन् ! एवमुच्यते—'नैरियका नो सर्वे समाहाराः, नो सर्वे समश्रारीराः, नो सर्वे समोच्छ्वास—निःश्वासाः?'

उत्तर —गौतम ! नैरियका द्वित्रिधाः प्रवृत्ताः, तद्यथा-महा-

शरीराश्च, श्रन्पशरीराश्च । तत्र ये ते महाशरीरास्ते बहुतरान् पुद्गलान् श्राहारपन्ति, बहुतरान् पुद्गलान् परिणमपन्ति, बहुतरान् पुद्गलान् उच्छ्वसन्ति बहुतरान् पुद्रलान् ।नः—श्वसन्ति । श्रिभक्षणमाहारपन्ति, श्रिभक्षणं परिणमपन्ति, श्रिभक्षणं निःश्वसपन्ति, श्रिभक्षणं निःश्वसपन्ति, तत्र ये ते श्रन्पशरीरास्ते श्रन्पतरान् पुद्रलान् श्राहारपन्ति, श्रन्पतरान् पुद्रलान् परिणमपन्ति, श्रन्पतरान् पुद्रलान् परिणमपन्ति, श्राहत्य श्राहारपन्ति, श्राहत्य परिणमपन्ति, श्राहत्य श्राहारपन्ति, श्राहत्य परिणमपन्ति, श्राहत्य श्राहारपन्ति, श्राहत्य परिणमपन्ति, श्राहत्य निःश्वसन्ति, श्राहत्य परिणमपन्ति, श्राहत्य निःश्वसन्ति, श्राहत्य निःश्वसन्ति, तत् तेनार्थेन गौतम ! एवमुच्यते—'नरियका नो सर्वे समाहाराः, नो सर्वे समशरीराः, नो सर्वे समोव्छ्वासनिःश्वासाः' ।

मृलार्थ-प्रश्न-भगवन्! सब नारकी समान त्राहार वाले, समान शरीर वाले, तथा समान उच्छ्वास और निःश्वास वाले हैं ?

उत्तर-गौतम! यह श्रर्थ समर्थ नहीं है-ऐसी बात नहीं है।

प्रश्न-भगवन्! इस प्रकार आप किस हेतु से कहते हैं कि-'सव नारकी समान आहार वाले, समान शरीर और समान उच्छ्वास-निःश्वास वाले नहीं हैं ?

उत्तर-गौतम! नारकी दो प्रकार के कहे गये हैं। वे इस प्रकार-बड़े शरीर वाले और छोटे शरीर वाले। इन में जो वड़े शरीर वाले हैं, वहुत पुद्रलों का आहार करते हैं, वहुत पुद्रलों को परिणमाते हैं, वहुत उच्छ्वास-निश्वास लेते हैं; वार-वार आहार करते हैं, वार-वार परिणमाते हैं, वार-वार उच्छ्वास तथा निश्वास लेते हैं। तथा उनमें जो छोटे शरीर वाले हैं, वे थोड़े पुद्रलों का आहार करते हैं, थोड़े पुद्रलों को परिणमाते हैं, थोड़ा उच्छ्वास-निश्वास लेते हैं, कदाचित् आहार करते हैं, कदाचित् परिणमाते हैं. कदाचित् उच्छ्वास तथा निश्वास लेते हैं। इसलिए हे गौतम! इस हेतु से ऐसा कहा जाता है कि-' सब नारकी समान आहार वाले, समान शरीर वाले, समान उच्छ्वास तथा निःश्वास वाले नहीं हैं।'

व्याख्यान श्रीगौतम स्वामी प्रश्न करते हैं कि-हे भगवन् ! नैरियक दुख में पड़े हैं। उन सवका श्राहार समान ह ? वे समान शरीर वाले हैं ! श्रीर उन सवका श्वास तथा निश्वास भी एक सरीखा है !

इस प्रश्न के उत्तर में भगवान कहते हैं - 'नहीं गौतम! ऐसी वात नहीं है। सब नैरियकों का आहार आदि समान नहीं है। तब गौतम स्वामी ने फिर प्रश्न किया-प्रभो ! क्या कारण है ? सब नार्कियों का आहार वगैरह समान क्यों नहीं है ? भगवान फर्माते हैं —गौतम! मैंने और भूतकाल के सर्वेहों ने दो प्रकार के नारकीय देखे हैं और उनका कथन भी किया है। कोई नेरिये महाश्रीर वाले होते हैं, कोई अल्प

शरीर वाले होते हैं। जब उनके शरीर में भिषता है तो श्राहार श्रादि में भिन्नता होना स्वभाविक है।

यड़ा श्रीर छोटा शरीर श्रेपेक्स से है। छोटे की श्रेपेक्स कोई वस्तु वड़ी कहलाती है श्रीर वड़ी की श्रेपेक्स छोटी कहलाती है। नारिकयों का छोटे से छोटा शरीर श्रंगुल के श्रसंख्यातवें भाग जितना है श्रीर वड़े से वड़ा पाँच सो धनुष वरावर है। यह दोनों प्रकार के शरीर भविधारणीय शरीर की श्रेपेक्स से कहे गये हैं। उत्तर विकिया की श्रेपेक्स शरीर के परिमाण में श्रन्तर पड़ जाता है। सारांश यह है कि प्वोंक परिमाण शरीर का स्वाभाविक परिमाण है।

हत्तरवीकिय शरीर श्रर्थात् इच्छानुसार वड़ा या छोटा यनाया हुआ शरीर। जब इच्छापूर्वक बड़ा या छोटा शरीर यनाया जाता है तब यह छोटे से छोटा श्रंगुल के संख्यातवें भाग तक हो सकता है, इससे श्रधिक छोटा नहीं हो सकता। इसी प्रकार वड़े से वड़ा एक हजार धनुष का हो सकता है, इससे ज्यादा वड़ा नहीं हो सकता।

गौतम स्वामी ने जो प्रश्न किया है, उसमें पहले आहार को वात पूछी है, उसके वाद शरीर की बात पूछी है। मगर भगवान ने पहले शरीर के सम्बन्ध में निरुपण किया है। इस व्यतिक्रम का कारण यह है कि शरीर का परिमाण बताये विना आहार आदि के विषय में ठीक और सुवोध उत्तर नहीं दिया जा सकता था। शरीर का परिमाण बता देने पर ही आहार, श्वासोच्छ्वास आदि का ठीक परिमाण बतलाया जा सकता था। इसी कारण शरीर की बात बाद में पूछने पर भी पहले वतताई गई है और श्राहार का प्रश्न यद्यपि पहला था, तथापि उसका उत्तर पीछे दिया गया है।

वड़े शरीर वाला नैरियक वहुत पुद्रलों का आहार करता है और छाटे शरीर वाला कम पुद्रलों का। यहां भी यही वात देखी जातो है कि वड़े शरीर वाला अधिक खाता है आर छोटे शरीर वाला कम। इसके लिए हाथी और शशक (खरगाश) का बदाहरण दिया जा सकता है।

श्राहार का यह परिमाण भी सापेच है। समभना चाहिए। श्रथीत् वड़े शरीर वाले के श्राहार की श्रपेचा छोटे शरीर वाले का श्राहार कम है, श्रीर छोटे शरीर वाले के श्राहार की श्रपेचा वड़े शरीर वाले नारकी का श्राहार श्रधिक है।

यहां यह तर्क किया जा सकता है कि आपने इस लोक के प्राणियों का जो उदाहरण दिया है सो उससे कोई निश्चित नियम सिद्ध नहीं होता। कभी-कभी यह देखा जाता कि छोटे शरीर वाला वहुत आहार करता है और वह शरीर वाला कोई प्राणी अल्प आहार करता है। ऐसी अवस्था में आप का ह्यान्त कैसे घट सकता है?

इसका समाधान यह है कि यहुत-सी वात प्रायिक कथन रूप होती हैं अर्थात वहुत-श्रिधकांश-को दिए में रख कर कही जाती हैं। कहीं-कहीं यह वात अवश्य देखी जाती है कि बड़े शरीर वाला कम और छोटे शरीर वाला आधिक आहार करता है। जुगलियों का शरीर अन्य मनुष्यों की अपेचा बड़ा होता है, लेकिन आहार उनका कम होता है। दूसरे मनुष्यों का शरीर जुगलियों की अपेचा छोटा होता है, मगर श्राहार उनका श्रधिक होता है। इसी प्रकार श्रन्यत्र भी इस कर्म में श्रन्तर देखा जाता है। ऐसा होने पर भी प्रायः यह सत्य ही है कि वड़े शरीर वाले का श्राहार श्रधिक होता है। श्रपवाद सभी जगह पाये जाते हैं, मगर सामान्य विधान भी होते ही हैं। प्रस्तुत कथन वहुतों को दृष्टि में रखकर ही किया गया है। श्रतप्त वड़े शरीर वाला नारकी श्रधिक श्राहार करता है श्रीर छोटे शरीर वाला थोड़ा श्राहार करता है। कदावित् नरियकों में भी श्राहार श्रीर शरीर का व्यतिक्रम कहीं पाया जाय, तोभी वहुतों की श्रपेत्ता यह कथन होने से निदां पहें।

नरक के उन जीवों की. जो छोटे शरीर में उत्पन्न होते हैं, महात्रास नहीं होता और कुछ साता भी मिलती है। महा-शरीर वाले नारिकयों को जुधा की वेदना भी अधिक होती है और ताड़ना तथा चेत्र श्रादि से उत्पन्न होने वाली पीड़ा भी श्रिधिक होती है।

यह को जितनी ताड़ना होती है, उतनी छोटे को नहीं। यह कथन प्रसिद्ध ही है कि हाथी के पर के नीचे और जीव तो द्वकर मर जाते हैं, परन्तु चीटी प्रायः वच जाती है।

वहें शरार वालों का श्राहार भी वहुत होता है श्रीर परिणमन भी वहुत होता है। यह परिणमन श्राहार की श्रोपेका से हैं। इसी प्रकार वहें शरीर वाले नैरियक श्वास में वहुत पुद्गल ग्रहण भी करते हैं श्रीर निश्वास में वहुत पुद्गलों को छोड़ते भी हैं। वड़े शरीर वाले को वेदना ज्यादा होती है इस कारण उन्हें श्वासोच्छ्वास भी ज्यादा लेना पड़ता है। छोटे शरीर वाले को दुःख कम होता है, श्रतः उनका श्वासोच्छ्वास भी कम होता है। इसं वांक्य में 'जे ' श्रोर 'ते ' पद श्राये हैं । इनके संवंध में यह श्राशंका की जा सकती है कि श्रकेले 'जे 'कह देने से काम चलं सकता था, फिर 'ते ' कहने की क्या श्राव-श्यकता थी ! इस शंका का उत्तर यह है कि भाषा के सौन्दर्य के लिए 'ते ' पद का प्रयोग किया गया है ।

भगवान फर्माते हैं—हे गौतम! जिसका शरीर छोटा होता है, वह आहार कम लेता है और श्वासोच्छ्वास में भी कम पुद्गलों को ही शहण करता है। इसके सिवाय कदाचित् आहार लेता है और कदाचित् नहीं भी लेता।

र्शका—पहले उद्देशक में नारकी जीवों के वर्णन में, कहा ग्या है कि नारकी जीव निरन्तर श्राहार करते हैं। यहाँ कहा जो रहा है कि कदाचित् श्राहार करते हैं, कदाचित् नहीं करते। दोनों कथन परस्पर विरोधी हैं। तव इनमें से किसे सख समसा जाय ?

समाधान—यह सारा कथन वहे श्रास्ति की अपेदा से है। इसके सिवाय जय जीव अपर्याप्त शरीर में होते हैं, तब लोम-आहार की अपेदा से आहार नहीं करते हैं, पर्याप्त शरीर वाले होने पर आहार करते हैं। इसी दृष्टि कोण से यह कहा गया है कि कदाचित् आहार करते हैं और कदाचित् आहार नहीं करते हैं।

उपर्युक्त सब कथन का आशय यह है कि सब नरक के जीव न तो समान आहार करते हैं, न समान श्वासी च्ल्वास हो लेते हैं, क्योंकि उनका शरीर अपेका कृत छोटा वड़ा है।

## समकर्मादि प्रश्नोत्तर

मूलपाठः—

पश-नेरइया णं भंते.! सबे समकम्मा ? उत्तर-गोयमा ! णो इणहे समहे । पश-से केणहेणं ?

उत्तर—गोयमा ! नेरइया दुविहा पन्नता, तंजहा—पुवोववन्नगा य, पच्छोववन्नगा य । तत्थ णं जे ते पुव्वोववन्नगा ते णं अपकम्मतरागा, तत्थ णं जे ते पच्छोववन्नगा ते णं महाकम्म-तरागा, से तेणहेणं गोयमा !०

> प्रश्न-नेरइया णं भंते ! सब्वे समवन्ना ? उत्तर-गोयमा ! नो इण्द्वे समडे ।

प्रश्न-से केणहेणं तह चेव० ?

उत्तर—गोयमा। जे ते पुन्वोववन्नगा ते णं विसुद्धवन्नतरागा, तत्थ एं जे ते पच्छोव-वन्नगा ते णं अविसुद्धवन्नतरागा, तहेव से तेण्डेएं एवं ० —

प्रश्न-नेरइया एं अंते! सब्वे समलेस्सा?

उत्तर-गोयमा ! णो इण्हे समहे।

प्रश्न-से केण्हेणं जाव--'नो सब्वे समलेस्सा ?'

उत्तर—नेरइया दुविहा परण्यता, तंजहा-पुक्वोववन्नगा य पच्छोववन्नगा यः तत्थ णं जे ते पुक्वोववन्नगा ते णं विसुद्धलेस्सतरागाः, तत्थ णं जे ते पच्छोववन्ना ते णं अविसुद्ध— लेस्सतरागाः, से तेण्डेणं०—

संस्कृत छाया-प्रश्न-नैरियका भगवन् ! सर्वे समकर्माणः ?

उत्तर-गौतम ! नायमर्थः समर्थः ।

प्रश्न तत्त्रेनार्थेन ?

उत्तर—गौतम ! नैरापिका द्विविधाः प्रज्ञक्षाः; तद्यथा—पूर्वी-प्रम्नकाश्च पश्चादुपपन्नकाश्च । तत्र ये ते पूर्वीपपन्नकास्तेऽल्पकर्मतरकाः, तत्र ये ते पश्चादुपपन्नकास्ते महाकर्मतरकाः, तत् तेनार्थेन गौतम ! •

प्रश्न — नैरियका भगवन् ! सर्वे समवर्णाः !

उत्तर-गौतम ! नायमर्थः समर्थः ।

प्रश्न-तत् केनार्थेन-तथैव० ?

उत्तर--गौतम ! ये ते पूर्वोपपन्नकास्ते विशुद्धवर्णतरकाः, तत्र ये ते पश्चादुपपन्नकास्तेऽत्रिशुद्धवर्णतरकाः, तथैव तत् तेनार्थेनैत्रम् ।

प्रश्न--नैरायिका भगवन् ! सर्वे समलेश्याः ?

उत्तर-गौतम ! नायमर्थः समर्थः ।

प्रश्न--तत्केनार्थेन, यावत्--'नो सर्वे समलेश्याः !'

उत्तर—गौतम! नैरियका द्विविधाः प्रज्ञताः, तद्यथा-पूर्वी-पपन्नकाश्च, पश्चादुपपन्नकाश्च। तत्र ये ते पूर्वीपपन्नकास्ते विशुद्धलेखाः, तत्र ये ते पश्चादुपपन्नकास्तेऽविशुद्धलेखाः। तत्तेनार्थेन— मूलार्थ-प्रश्न-भगवन्! सब नारकी समान कर्म वाले हैं ?

> उत्तर-गौतम! यह समर्थ नहीं है! प्रश्न-भगवन्! किस कारण से ?

उत्तर—गौतम! नारकी जीव दो प्रकार के कहे गये हैं। वह इस प्रकार-पूर्वीपपन्नक-पहले उत्पन्न हुए, श्रीर पश्चादुपपन्नक-पीछे उत्पन्न हुए। इनमें जो नरियक पूर्वी-पपन्नक हैं वे श्रल्प कर्म वाले हैं श्रीर जो पश्चादुपपन्नक हैं वे महाकर्म वाले हैं। इसलिए हे गीतम! इस हेतु से यह कहा जाता है कि—'नारकी सब समान कर्म वाले नहीं हैं?

प्रश्न-भगवन्! सव नारकी समान वर्ण वाले हैं? उत्तर-गौतम! यह अर्थ समर्थ नहीं है।

प्रश्न-भगवन्! सो किस कारण से ?-( ऐसा कहा जाता है कि सब नारकी समान वर्ण वाले नहीं हैं ? )

उत्तर—गौतम! नारकी दो प्रकार के हैं-पूर्वोपपन्नक श्रीर पश्चादुपपन्नक। उनमें जो पूर्वोपपन्नक हैं वे विशुद्ध वर्ण वाले श्रीर जो पश्चादुपपन्नक हैं वे श्रविशुद्ध वर्ण वाले हैं। इस लिए गौतम! ऐसा कहा गया है। प्रश्न-भगवन् ! सब नारकी समान लेश्या वाले हैं ? उत्तर-गीतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है ।

प्रश्न-भगवन्! किस कारण से कहा जाता है-यावद्-सव नारकी समान लेश्या वाले नहीं हैं ?

उत्तर—गौतम! नारकी दो प्रकार के कहे गये हैं। वह इस प्रकार-पूर्वोपपत्रक और पश्चादुपपन्नक। उनमें जो पूर्वोपपन्नक हैं वह विशुद्ध लेश्या वाले हैं, और उनमें जो पश्चादुपपन्नक हैं वह अविशुद्ध लेश्या वाले हैं। इस कारण ऐसा कहा जाता है कि सब नारकी समान लेश्या वाले नहीं हैं।

व्याख्यान — नारिकयों के आहार आदि के सम्बन्ध में प्रश्न कर चुकने के पश्चात् अब गौतम स्वामी ने कर्म के विषय में प्रश्न किया है कि क्या सभी नारिकयों के कर्म समान हैं ! सभी नारिकयों का वर्ण समान है ! सभी नारिकयों की लेश्या समान है ! हन तीन प्रश्नों के कर्म, वर्ण और लेश्या समान नहीं हैं । गौतम स्वामी ने इस असमानता का कारण पूछा, तब भगवान ने उत्तर दिया कि—हे गौतम ! नरक के जीवों के दो भेद हैं: — प्रथम घे जो पहले उत्पन्न हुए हैं, और दूसरे वे जो वाद में उत्पन्न हुए हैं । जो जीव नरक में पहले उत्पन्न हो चुके हैं, उन्होंने नरक की यहुत-सी स्थिति भोग ली है, उनके वहुत से कमीं की निर्जरा हो चुकी है । इस कारण वे श्रहपकर्मी हैं। इसके विपरीत जो जीव बाद में उत्पन्न हुए हैं—हाल ही पेदा हुए हैं, उन्हें वुत कर्म भोगने हैं, इसलिए वे वहुकर्मा हैं।

सगवान् का यह कथन भी अपेका से ही सममना चाहिए। मान लीजिए, एक जीव दस हकार वर्ष की स्थिति वाँधकर हाल ही नरक में उत्पन्न हुआ है। श्लोर दूसरा जीव कई सागर की स्थिति से, उससे यहुत पहले उत्पन्न हो सुका है। दस हजार की स्थिति से, उससे यहुत पहले उत्पन्न हो सुका है, फिर भी वह पूर्वीतपन्न सागरोपम की स्थिति वाले नारकी की अपेका लघुकर्मी ही होगा। श्लोर पहले उत्पन्न होने वाला, सागरोपम की स्थिति वाले नहकी की अपेका वहुकर्मी होगा। श्लगर दो जीव समान स्थिति वाँधकर नरक में गये हैं, तो उनमें से पहले उत्पन्न होने वाला लघुकर्मी होगा श्लोर पहले उत्पन्न होने वाला लघुकर्मी होगा श्लोर पश्लाव उत्पन्न होने बाला यहुकर्मी होगा, क्योंक पहले उत्पन्न इस नरकी ने साल यहुकर्मी होगा, क्योंक पहले उत्पन्न इस नरकी ने साल यहुकर्मी होगा, क्योंक पहले उत्पन्न इस नरकी ने साल श्लोधक कर्म भोग लिये हैं और पश्लाव उत्पन्न होने वाले ने कम भोगे हैं।

यही वात वर्ण के विषय में है। जिसने स्थित का कुछ भाग भोग लिया है. उसका वर्ण शुद्ध होता है श्रीर जो श्रमी-श्रमी उत्पन्न हुश्रा है, उसके नहीं भोना, इस कारण उसका क्षण श्रशुद्ध होता है। श्रतपत्र जो जीव बरक में पहले उत्पन्न हो चुका है, उसका वर्ण शुद्ध है. जो बाद में उत्पन्न हुश्रा है उसका वर्ण, प्वात्पन्न की श्रेपका श्रशुद्ध है।

लेश्या के संबंध में भी यही वात है। लेश्या से यहाँ अस्य लेश्या को ही प्रहण करना चाहिए; क्योंकि द्रव्य लेश्या वर्ण में श्रा चुकी है। इस प्रकार जो जीव नरक में पहले उत्पन्न हो चुका है उसकी भाव लेश्या पश्चात् उत्पन्न होने वाले जीव की श्रपेक्त गुद्ध है और पश्चात् उत्पन्न होने वाले की भाव लेश्या पूर्वेत्पन्न की ध्रपेक्ता श्रशुद्ध है।

उदाहरणार्थ—एक मनुष्य पहले जेल गया और दूसरा बाद में गया। पहले जेल जाने वाला आरम्भ में घवराया होगा, मगर उसके कारावास के दिन व्यतीत होते जात हैं, वैसे वसे बसे शान्ति मिलती है और उसकी लेक्या शुद्ध होती जाती है। लेकिन जो मनुष्य हाल ही जेल में गया है, उसे पहले वाले की भांति शान्ति नहीं दुई है; अतएव उसकी शिश्या श्रपेनाइत अधिक अशुद्ध है।

यही वात नरक के जीव के लिए है। नरक के जीव की लेश्या भी अपेकारूत ही शुद्ध और अशुद्ध वतलाई गई है। सामान्य रूप से तो नरक में अशुद्ध लेश्या ही पाई जाती है, मगर अधिक अशुद्ध की अपेक्षा कम अशुद्ध लेश्या को यहां शुद्ध लेश्या कहा है।

गुद्ध श्रौर श्रगुद्ध लेश्या किसे समक्षना चाहिए, इस वात पर संचेष में विचार किया जाता है। हमारे श्रन्तः करण में जो भावना, वासना या इच्छा होती ह, वह लेश्या कहलाती है।

सुना गया है कि वैद्यानिक आज कल मन की भाव-नाओं का भी फोटो लेते हैं। कहा जाता है कि पहले फोटो-आफरों को यह पता नहीं था कि मन के विकल्पों का चित्र खींचा जा सकता है, मगर एक घटना ऐसी घटी कि जिस से यह पता चल गया। एक श्रंगरेज सज्जन ने एक महिला का चित्र खींचा। उसमें महिला के साथ मुर्गी के यचे श्रोर विल्ली का भी फोटो श्रा गया, क्योंकि महिला उनके सम्बन्ध में उस समय विचार कर रही थी। तभी यह पता लगा कि मन की भावनाश्रों का भी चित्र श्रंकित हो सकता है। मगर यह नहीं कहा जा सकता कि मानसिक भावना में किस कोटि की उप्रता हो तब उनका चित्र श्राता है, श्रन्यथा नहीं।

कहते हैं कि जिसके विचार श्रशुद्ध श्रौर ऋर होते हैं, उसका फोटो भी भद्दा श्राता है। स्वार्थहीन, उदार तथा शुद्ध विचार वाले का फोटो साफ श्राता है।

जैन शास्त्रों में उन्हीं मानसिक भावों के लिए लेश्या का निरूपण किया गया है और उनकी शुद्धता-श्रशुद्धता को देख-कर विशिष्ट क्वानियों ने उनके रूप्ण, नील श्रादि छह भेद भी यताये हैं। उत्तराध्ययन श्रीर प्रक्षापना सूत्र में लेश्याश्रों का विस्तृत वर्णन पाया जाता है। वहाँ उनके वर्ण, गंघ, रस श्रादि का भी निरूपण किया है।

जिसके मन में जैसे विचार होते हैं, वैसे ही परमाणु उसके आ चिपटते हैं। जिसके मन में किसी की हत्या करने की भावना होंगी, उसके काले और काले में भी अत्यन्त महें पुद्रल आ चिपटेंगे। तात्पर्य यह है कि खोटे परिणाम होने पर रंग भी खोटा हो जाता है।

विश्वान की श्रानेक उपयोगी वातें जैन शास्त्र में पहले ही बतला दी गई हैं, लेकिन श्राज वह वातें शास्त्र के पन्नों में ही पड़ी हुई है। यह हम लोगों की कमजोरी या उपेत्ता है। श्राज धर्मशास्त्र को गहराई से अध्ययन करने वाले और साथ ही विज्ञान के पारंगत पंडित हमारे यहाँ नहीं है। अतएव उन 'सव शास्त्रीय वार्तों पर यथेष्ट वैज्ञानिक प्रकाश नहीं पड़ता।

लेश्याएँ छुड़ हैं—(१) कृष्ण (२) नील (३) कापोत (४) पति (५) पश्च और (६) शुक्क। इनमें से जब कोई मनुष्य कृष्ण लेश्या को त्याग कर नील लेश्या में आता है, तब शास्त्रकारों के कथनानुसार वह कापोत लेश्या की अपेचा श्राधिक श्रश्च है, मगर कृष्ण लेश्या की श्रपेचा शुद्ध ही है। उसमें श्रपेचाकृत श्राधिक उदारता और शुभ विचार श्रा गये हैं। लेश्या के परिणामों की तरतमता समसाने के लिए। एक उदाहरण इस प्रकार है:—

छह आदमी एक साथ जा रहे थे। उन्हें भूख लगी तो वे इधर-उधर दृष्टि दौड़ाने लगे। उन्हें एक फला हुआ आम, का वृत्त-दिखाई दिया। सवने आम खाने का निश्चय किया। यहां तक सबके विचारों में समानता है, मगर आगे उनके विचारों में अन्तर पड़ जाता है। छहों में इस प्रकार वात्तालाप होने लगा।

पहले ने कहा—श्रपने पास कुल्हाड़ी भी है श्रीर अपन इतने श्रादमी हैं कि दो-दो हाथ मारते ही श्राम का पेड़ कट कर गिर जायगा। तब हम लोग मन चाहे श्राम खा लेगें।

थोड़े-से श्राम खाने हैं, मगर परम्परा तक वृत्त काट गिराने से कितनी हानि होगी, इस वात का विचार इस श्रादमी को नहीं है।

दूसरे श्रादमी ने कहा-यह वृत्त न जाने कितने दिन

## समबेदनादि प्रश्नेतिर



प्रश्न—नेरहया एं भंते! सबै समवेयणा? उत्तर—गोयमा! एो इण्डे समद्रे। प्रश्न—से केण्डेंगं?

उत्तर—गोयमा! नेरइया दुविहा पन्नता, तंजहा—सिरिणभूआ य, असिरिणभूआ यः तत्थ णं जे ते सिरिणभूआ ते णं महावेयणा, तत्थ णं जे ते असिरिणभूआ ते णं अपवेयणतरागा से तेणद्वेणं गोयमा!०

पश्च — नेरइया एां भंते ! सबे समिकिरिया ? उत्तर — गोयमा ! एो इएडे समेडे ।

#### प्रश्न-से केणहेणं ?

उत्तर--गोयमा निरइया तिविहा पण्णना। तंजहा-संन्मदिही, मिच्छदिद्ठी, सन्मामिच्छ-दिद्ठी; तत्थ णं जे ते सम्मादिही तेसिं णं चत्तारि किरियाओ पन्नता । तंजहा--आरंभिया, परिगाहिया, मायावित्तिया, श्रेपचक्खाणिकरिया। तत्थ णं जे ते मिच्छदिङी तेसिं णं पंच किरीयाओं कर्जात, तंजहा--आरंभिया जाव मिच्छादंसण-वित्तआ। एवं सम्मा मिच्छादिङीणं पि से तेंणहेणं गोंयमा! ०।

प्रश्न—नेरइया एं भंते ! सब्वे समाउत्रा सब्वे समोववन्नगा ?

उत्तर -गोयमा । णो इण्हे सम्हे ।

प्रश्न—से केण्डेणं ?

उत्तर--गोयमा! नेरइया चडव्विहा

पन्नता, तंजहा-अत्थेगङ्या समाउत्या समो-ववन्नगा, अत्थेगङ्या समाउत्या विसमोववनगा, अत्थेगङ्या विसमाउत्या समोववन्नगा, अत्थे-गङ्या विसमाउत्या विसमोववन्नगा, से तेणहुणं गोयमा। ०।

> संस्कृत- छाया--प्रश्त—नैरियका भगवन् ! सर्वे समवेदनाः? उत्तर—गौतम ! नायमर्थः समर्थः !

प्रवन—तत्केनार्थेन ?

उत्तर—गौतम ! नैरियका द्विविधाः प्रइताः । तद्या-सीइभूताश्च, असंडिभूताश्च तत्र ये ते सीइभूतास्ते महावेदनाः, तत्र ये ते ऽसीइभूतास्ते ऽल्पवदनाः, तत्तेनार्थेन गौतम ! ० ।

प्रश्न--नैरायेका मगवन् ! सर्वेसमित्रयाः ?

उत्तर-गौतम ! नायमर्थः समर्थः ।

प्रश्न—तत्केनार्थेनः १

उत्तर—गौतम ! नारकास्त्रिविधाः प्रज्ञताः, तद्यधा-सम्या-दृष्टिः, मिथ्यादृष्टिः, सम्यग्-मिथ्यादृष्टिः, तत्र ये ते सम्यादृष्ट्यस्तेषां चतन्नः क्रियाः प्रज्ञप्ताः, तद्यया-त्रारम्भिक्ती, पारिप्रहिक्ती, मायाप्रत्य-या, अप्रत्याख्यानक्रिया । तत्र ये ते मिध्यादृष्ट्यस्तैः पंच क्रियाः क्रियन्ते, तद्यया-आरम्भिक्ती यावद् मिध्यादर्शनप्रत्यया, एवं सम्यग् मिथ्यादृष्टिनामपि, तत् तेनार्थेन गीतम ! ० !

प्रश्त-नैरियका नगवन् । सर्वे समायुष्काः, सर्वे समीपपत्रकाः १ उत्तर-गीतम् । नायमधेः समधेः ५ प्रश्त-तत् केनार्थन १

छत्तर—गीतम ! नारकाश्चत्तिधाः प्रज्ञताः । तद्यपा-श्रस्येककाः समायुष्काः समोपपन्नकाः, श्रस्येककाः समायुष्काः विपमोपपन्नकाः, श्रस्येकका विपमायुष्काः समोपपन्नकाः, श्रस्येकका विपमायुष्का विपमोपपन्नकाः । तत् तेनार्थेन गौतम ! ० ।

मूलार्थ प्रश्न-भगवन् ! सच नारकी समान वेदना चाले हैं ?

> उत्तर-गीतम! यह समर्थ नहीं है! प्रश्न-भगवन्! किस कारण से ?

उत्तर-गौतम! नारकी दो प्रकार के कहे गये हैं। वह इस प्रकार-संज्ञिभूत और असंज्ञिभूत। उनमें जो संज्ञिभूत हैं वे महावेदना वाले हैं। उनमें जो असंज्ञिभूत हैं वे अल्पवेदना वाले हैं। इस कारण, गौतम! (ऐसा कहा जाता है कि सब नारकी समान वेदना वाले नहीं हैं।)

प्रश्त-भगवन्! सव नारकी समान क्रिया वाले हैं? उत्तर-गौतम पह अर्थ समर्थ वहीं है। प्रश्न-भगवन्! सो क्रिस कारण से ?

उत्तर-गौतम । नारकी तीन प्रकार के कहे गये हैं। वे इस प्रकार सम्यग्दिए, मिथ्यादिए और सम्यग्-मिथ्यादिए (मिश्रदिए)उनमें जो सम्यग्दिए हैं उन्हें चार क्रियाएँ कही गई हैं। वे इस प्रकार-आरंभिकी, पारिग्रदिकी, सायाप्रत्यया और अप्रत्याख्यानिकया । और जो मिथ्यादिए हैं उन्हें पांच क्रियाएँ होती हैं। वे इस प्रकार-आरंभिकी यावत् मिथ्यादर्शनप्रत्यया। इसी प्रकार सम्यग्-मिथ्यादिए को भी समस्रना चाहिए। इस कारण है गौतम । ऐसा कहा जाता है कि सब नारकी समान किया वाले नहीं हैं।

प्रश्न-सगवन्! सव नारकी समान आयुष्य वाले और समोपपन्नक (एक साथ उत्पन्न होने वाले ) हैं ?

उत्तर-गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है। प्रश्न-भगवन्! किस कारण से ? उत्तर —गौतम! नारकी चार प्रकार के कहे गये हैं। वह इस प्रकार –कोई कोई समान आयु वाले और एक साथ ही उत्पन्न होने वाले हैं, कोई-कोई समान आयु वाले परन्तु विषमोपपन्नक-आगे-पीछे उत्पन्न होने वाले हैं। कोई-कोई विषम आयु वाले और एक साथ उत्पन्न होने वाले हैं और कोई-कोई विषम आयु वाले तथा आगे-पीछे उत्पन्न होने वाले हैं। इस कारण गौतम! ऐसा कहा जाता है कि सब नारकी समान आयु वाले और एक साथ उत्पन्न होने वाले नहीं हैं।

व्याख्यान लिश्या संबंधी प्रश्नोत्तर के पश्चात् गौतम-स्वामी ने वेदना के विषय में प्रश्न किया है। वह पूछते हैं— भगवन् ! क्या सभी नरक के जीवों को एक सरीखी वेदना होती है ! भगवान ने इस प्रश्न का उत्तर निषेध में दिया है। तब गौतम स्वामी फिर प्रश्न करते हैं—भगवन् ! क्या कारण है कि नरक के सब जीवों को एक सरीखी वेदना नहीं होती ! इस प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने फर्माया है—नारकी जीवों में कोई संक्षिभूत होते हैं श्रीर कोई श्रसंक्षिभूत होते हैं। संक्षिभृत नारिकयों को बहुत वेदना होती है। श्रीर असंक्षिभृत नार-कियों को श्रहप वेदना होती है।

यहां प्रश्न उपस्थित होता है कि सिश्चिम्त और असंशि-भूत किसे कहते हैं ? इस संवंध में टीकाकार का कथन है कि संश्री का अर्थ है-सम्यादर्शन अर्थात् शुक्र अका। सम्यन्दर्शन वाल जीव को संशी कहते हैं श्रौर जिन्हें संशीपन प्राप्त हुआ है, उसे संशिभूत कहते हैं।

संहिभूत का दूसरा अर्थ है-जो पहले असंही (मिण्या-हिए) थे और अद संझी (सम्यग्दिए) हो गये हैं, अर्थात् जिन्हें सम्यग्दर्शन रूप जन्म मिला है, नर्क में ही जो मिण्यात्व होड़कर सम्यग्दिए हुए हैं, वे संझी कहलांत हैं। संहिभ्त को वहुत वेदना होती है।

यह आशंका की जा सकता है कि सम्यन्दिए को कम वेदना होनी चाहिए परन्तु यहां अधिक वेदना वतलाई गई-है। इसका क्या कारण हैं? इस श्राशंका का समाधान यह है कि सम्यग्दिष्ट जब नरक में जाता है या नारकी को जब सम्यग दर्शन हो जाता है तब वह श्रपने पूर्वकृत कर्मों का विचार करता है और सोचता है: 'श्रहो ! मैं कैसे घोर संकट में श्रा पड़ा हूं ! यह संकट अचानक ही आ गया है। भगवान् अर्हन्त का धर्म सब संकट टालने वाला श्रार परमानन्द देने वाला है, उसका मैं ने श्रांचरण नहीं किया। ईसी कारण यह श्रचि-न्तित आपदा आ पड़ी है। मैं विषय रुपी विष के लालच में फंस गया, जो ऊपरी हिए से श्रन्छे प्रतीत होते थे, मगर जिनका परिणाम अत्यन्त दाठण है ! इनं विपयों के जाल में फंस जाने के कारणहीं मैंने ऋईन्त भगवंत के धर्म का आचरण नहीं किया। श्रीर श्रव इस घोर विपदा में पड़ा हूं 'इस प्रकार का पश्चात्ताप संत्रिभृत नारकी को होता है जिससे उसकी मानासिक वेदना, ग्लोनि श्रीर चोभ वढ़ जाता है श्रीर वह महान् वेदना का पात्रं होता है।

श्रनंतिभूत को यह माल्म ही नहीं कि 'हम श्रपने कर्म

का फल भोग रहे हैं। अत रव उन्हें पश्चात्ताप नहीं होता श्रोर न मानसिक पीड़ा ही होती है। इसी कारण श्रधेशिभृत को कम वेदना होती है।

यह वात लोक व्यवहार में भी देखी जाती है। कोई कुलीन तथा बुद्धिमान पुरुष, श्रपने पूर्वजों की सुशिक्ता को जानता हो, उस पर श्रद्धा भी रखता हो, श्रीर कुमार्ग से घृणा करता हो, तथापि कभी किसी के वहकाने—फुसलाने में श्राकर श्रगर कोई नीति विद्ध काम कर डालता है, श्रीर कदाचित् उसे कारागार की सज़ा मिलती है तो उसके पश्रात्ताप की सीमा नहीं रहती। श्रात्मग्लानि की घोर वेदना से वह वेचेन रहता है। कारागार के कभी-कभी होने वाले कप्टों की श्रपेक्ता श्रात्मग्लानि श्रीर पश्चात्ताप का कप्ट उसके लिए बहुत श्रधिक श्रीर श्रसहा हो जाता है। इसके विपरीत जो, श्रकुलीन श्रीर निर्लं हैं, उनके लिए कारागार सुसराल वन जाता है। उन्हें न पश्चात्ताप होता है, न ग्लानि होती है। वे वहाँ मस्त श्रीर प्रसन्न रहते हैं। ऐसे लोगों को कारागार में कम कप्ट होता है।

तात्पर्य यह है कि सम्यग्दाप्ट को वेदना अधिक होती है, क्योंकि उसे पश्चात्ताप अधिक होता है और असंक्षिभूत अर्थात् मिथ्य। दृष्टि को कम वेदना होती है क्योंकि स्वकृत कर्म को न जानने से उन्हें पश्चात्ताप नहीं होता। यह एक आचार्य का अभिप्राय है।

यहुत से लोगों को श्रापने विषय में ही यह नहीं मालूम होता है कि—में सम्यग्हिए हूं। इस वात को जानने के लिए अपने श्रात्मा को श्रापने ही गज से नापना चाहिए। जिस का उत्तर यह है कि शास्त्र रखना जीत—श्राचार है भगवान ने कहा है कि पाँच श्राचार्य मिल कर जिस श्राचार की स्थापना करें श्रीर जो लोक एवं लोकोत्तर व्यवहार के विरुद्ध न हो वह जीत-व्यवहार कहलाता है। इस प्रकार से स्थापित किया / हुशा श्राचार प्रामाणिक होता है।

तीसरी किया मायाप्रत्यायिकी है। सरलता का माय न होना—कुटिलता का होना माया है। कोध छोर मान छादि कपाय माया के उपलक्षण है, छतपव इनकी गणना भी माया में ही समसना चाहिए। छतपव काम, कोघ, मान, मोह छादि माया के छन्तर्गत हैं। काम, कोघ छादि के निमित्त से मायावत्तिया (मायाप्रत्ययिकी) किया होती है।

चौथीः क्रिया श्रप्रत्याख्यान क्रिया है। कर्म वंध के कारल काःत्यागन करना श्रप्रत्याख्यान क्रिया है।

कई लोगों का कथन है कि अगर हम जान-व्यक्तर कोई काम नहीं करते, अनजाने में कोई काम हो जाता है, तब किया कैसे लग सकती है ? इसका समाधान यह है कि गंफ़लत के कारण किया लगती है। गंफ़लत न करके, अगर मंयादा करली जाय तो किया नहीं लगती। गंफ़लत करने वाले को सज़ा मिलती ही है।

पाँचवी मिथ्यादर्शन किया है। श्रजीव को जीव, जीव को श्रजीव, धर्म को श्रधम, श्रधम की धर्म, साधु को श्रसाधुः श्रीर श्रसाधु को साधु समस्ता, इस प्रकार विपरीत हारि होना मिथ्यादर्शन है। इसके निमित्त से लगने वाली किया, मिथ्यादर्शन किया कहलाती है। भगवान् फ़र्माते हैं—सम्यग्दि को पहली चार कियाएँ लगती हैं, मिथ्यादर्शन की किया नहीं लगती है।

यहाँ यह विचारणीय है कि नैरियकों के पास हल,
कुदाली आदि आरंभ के साधन विद्यमान नहीं हैं, फिर भी
छन्हें आरंभिकी किया क्यों लगती है ! उन्हें इस किया के
लगने का कारण उपयोग का अभाव है । वाह्य परिप्रह भी
उनके पास नहीं है, पर ममता के कारण परिप्रहिकी किया
उन्हें लगती है । नरक के जीव घोर दुःख में पड़े हैं । वे माया-चार क्या करते हैं ! मगर व कोध करते हैं, इस कारण
मायावित्तया किया उन्हें लगती है । उन्हें भोग-विलास प्राप्त
नहीं हैं और न प्राप्त होने की अनुक्लता ही है, लेकिन उन
में मोह विद्यमान है और अप्रत्याख्यानावरण कपाय का चयो-पशम नहीं हुआ है, इस कारण वह प्रत्याख्यान नहीं कर
सकते । प्रत्याख्यान न करने से उन्हें अप्रत्याख्यान किया
लगती है ।

शैंका-शास्त्र में मिथ्यात्व, श्रविरति, प्रमाद, कषाय श्रीर योग को कर्मवंघ का कारण वतलाया है। मगर यहाँ श्रारंभ श्रादि को कर्मवंघ का कारण कहा है। सो दोनों कथन परस्पर विरोधी क्यों न माने जाएँ ?

समाधान-दोनों कथनों में तात्विक विरोध तिनक भी नहीं है। एक जगह योग को कारण कहा है, दूसरी जगह आरम्भ-परिग्रह को कारण वतलाया है। यह दोनों योग के अन्तर्गत है। श्रव दोनों ओर तीन-तीन रहे। एक ओर मिथ्यात्व, अविरति और कषाय हैं, दूसरी ओर मिथ्यादर्शन, श्रप्रत्याख्यान श्रोर माया हैं। इन में लेशमात्र भी विरोध नहीं है। श्रतपव शब्दों का किंचित् भेद् होने पर भी वस्तु दोनों जगह एक ही है।

नारिकयों में जो सम्यग्दिष्ट हैं उनमें चार कियाएँ होती हैं और जो मिथ्यादिष्ट हैं उनमें पांचों कियाएँ होती हैं।

इसके पश्चात् गौतम स्वामी प्रश्न करते हैं—भगवन्! सब नारकी समान श्रायु वाले श्रीर साथ ही उत्पन्न हुए हैं? इस प्रश्न के उत्तर में भगवान् फर्माते हैं—नहीं गौतम! ऐसा नहीं है। तब गौतम स्वामी द्वारा कारण पूछने पर भगवान् उत्तर देते हैं:—

गौतम ! इस अपेका से नारकी चार प्रकार के हैं। कई समान आयु वाले और साथ ही उत्पन्न हुए हैं, जैसे स्थिति दस-दस हजार वर्ष की है और उत्पन्न भी साथ-साथ हुए हैं। यह समायु और समोपन्नक कहलाते हैं। दूसरे समान आयु वाले और विषम उत्पत्ति वाले हैं, जैसे आयु तो दस-दस हजार वर्ष की है मगर एक साथ उत्पन्न नहीं हुए हैं। तीसरे विषम आयु वाले और सम उत्पत्ति वाले हैं, जैसे एक साथ उत्पन्न होने वाले दस हजार वर्ष की और एक सागरोपम स्थिति वाले। चौथे विषम आयु वाले और विषम उत्पत्ति वाले हैं, अर्थात् जिनकी आयु भी समान नहीं है और उत्पत्ति भी एकसाथ नहीं हुई है। इस चौभंगी के कारण सव नारकी समान आयु वाले और एक साथ उत्पन्न हुए नहीं है।

नारक जीवों के पहले दो भेद किये थे, फिर तीन भेद किये और यहाँ चार भेद किये गये हैं। इसमें पारस्पारिक विरोध की संभावना नहीं करना साहिये। प्रत्येक वस्तु में श्रमेक धर्म पाये जाते हैं। उन धर्मों के श्राधार पर उनकी जाति (समूह) को विभिन्न दृष्टियों से विभिन्न-संख्यक भेदों में बाँटा जा सकता है। जैसे, किसी कचा में पाँच विद्यार्थी हों तो उन्हें प्रान्त के भेद से दो भागों में विभक्त किया जा सकता है, उस्र के लिहाज़ से उनके तीन भेद किये जा सकते हैं, वस्त्रों की श्रपेचा चार भेद किये जा सकते हैं श्रीर व्यक्तित्व के श्राधार पर वह पाँच हैं। यही बात यहाँ नारक जीवों के विपय में है।



# असुर कुमार देव~सक समात है !

<del>~%%</del>}%

#### मूल पाठ-

प्रश्न-श्रसुरकुमारा एं भंते ! सबे समा-हारा, समसरीरा ?

उत्तर-जहा नेरइया तहा भाणियव्वा. नवरं-कम्म-वगण-लेस्साञ्चो परिवगणेञ्जव्वा-ञ्रो-पुव्वोववगणा महाकम्मतरा, ञ्रविसुद्धव-ण्णतरा, ञ्रविसुद्धलेस्सतरा । पच्छोववरणा पसत्था, सेसं तहेव। एवं जाव थणियकुमाराणं।

संस्कृत-छाया-प्रश्न- श्रसुर कुमारा भगवन् ! सर्वे समा-हाराः, समशरीराः !

उत्तर-यथा नैरियकास्त्रया भिगतन्याः, नवरम्-कर्म-वर्ण-

लेखाः परिवर्णा प्रतिश्याः -पूर्वीपपन्ना महाकर्मतराः, स्त्रविशुद्धवर्णातराः, स्त्रविशुद्धलेखानयः । पश्चादुपपन्नाः प्रशस्ताः, शेषं तथैव । एवं यावत् । स्त्रानित-कुमारःः ।

मृलार्थ-प्रश्न-भगवन्! सव असुरकुमार समान आहार वाले छार समान शरीर वाले हैं ?

उत्तर—गातम! श्रमुर कुमारों का वर्णन नारिकयों के समान कहना चाहिए। विशेषना यह है कि-श्रमुरकुमारों के कर्म, वर्ण श्रार लिश्या नारिकयों से विपरीत कहना चाहिए। श्रयांत् पूर्वीत्पन श्रमुरकुमार महाकर्म वाले, श्रवि-शुद्ध वर्ण वाले श्रीर श्रशुद्ध लेश्या वाले हैं। पश्चात् उत्पन्न होने वाले प्रशस्त हैं। शेष पहले के समान समसना। इसी प्रकार स्तिनत कुमारों तक जानना चाहिए।

व्याख्यान—पहले दंडक नारकी के विषय में प्रश्नोत्तर हो चुके। श्रव श्रष्टुरकुमारों के दूसरे दंडक के विषय में प्रश्नो-त्तर श्रारंभ होते हैं।

गीतम स्वामी पृक्षते हैं कि श्रसुरकुमार जाति की श्रोपता एक ही हैं तो क्या उन सवका श्राहार श्रोर शरीर भी समान है ? इसके उत्तर में भगवान ने फर्माया है—गौतम! ऐसा नहीं है। श्रसुरकुमारों के विषय में भी सभी वातें नेरियकों के समान ही हैं। श्रम्तर केवल यह है कि श्रसुरकुमारों का कर्म, वर्ण श्रीर लेक्या स विपरीत सममना।

भगवान ने संदोप में यह उत्तर दिया है। टीकाकार विषय को स्पष्ट करने के लिये कहते हैं कि यद्यपि अनुरकुमारों के आहार का सूत्र नैरियकों के आहार के मृत्र ही के समान है, तथापि नैरियकों का आहार किस अपेद्या से कहा है और असुरकुमारों का किस अपेद्या से कहा है, यह भेद जानने योग्य है।

नारकी जीवों के समान श्रसुरकुमार भी श्रहपशरीर वाले श्रीर महाशरीर वाले हैं। महाशरीर वाले श्रसुरकुमार वहुत पुद्रलों का श्राहार करते हैं, वार-वार श्राहार करते हैं श्रीर वार-वार उच्छ्वास लेते हैं। श्रहपशरीरवाले श्रसुरकुमार थोड़े पुद्रलों का श्राहार करते हैं, वार-वार श्राहार नहीं करते हैं श्रीर वार-वार उच्छ्वास भी नहीं लेते हैं।

श्रसुरकुमारों का स्वाभाविक शरीर जघन्य श्रंगुल के श्रसंख्यात भाग का श्रोर उत्कृष्ट सात हाथ का है। उत्तर वैकिय की श्रपेत्ता जघन्य श्रंगुल के संख्यातवें भाग श्रीर उत्कृष्ट एक लाख योजन है।

श्रसुरकुमारों का श्राहार मानसिक श्राहार समभना चाहिए। वे इच्छा करते हैं श्रीर उसी समय उनकी भूल मिट जाती है। उनका श्राहार सामान्यतया मनुष्य के समान नहीं होता। श्रम्प शरीर वालों का कम श्राहार श्रीर महाशरीर वालों का श्राधिक श्राहार श्रपत्ताकृत समभना चाहिए।

शंका—कोई-कोई देव मनुष्य की तरह कवलाहार करते हैं और कोई-कोई रोम से भी आहार करते हैं। फिर यहां देवों को मानसिक आहार करने वाला क्यों कहा है ? समाधान — देवों का प्रधान श्राहार मानासिक ही होता है। वे विशेप-तथा मानसिक श्राहार ही करते हैं श्रीर शास्त्र मैं विशेप की बात ली जाती है। श्रतएव देवों को मानसिक श्राहारी कहा है।

श्रव्य शरीरी श्रीर महाशरीरी का श्रव्याहार तथा महा-श्राहार श्र्येचा से ही है किसी श्रमुरकुमार का श्ररीर सात हाथ का है श्रीर किसी का छह हाथ का । सात हाथ वाले की श्र्येचा छह हाथ वाले का श्राहार कम है, परन्तु पांच हाथ वाले की श्र्येचा छह हाथ वाले का श्रिधिक है। इस प्रकार का कम-श्रिधिक होना श्र्येचाकृत ही है।

रंका — श्रासुरकुमार का श्राहार चतुर्थ भक्त का श्रौर श्वासोच्ह्वास सात स्तोक में कहा है। फिर यहां वार-वार श्राहार श्रौर उच्छ्वास क्यों कहा !

समाधान—यार-यार का श्राहार भी श्रपेचाकृत ही समभाना चादिए। एक श्रामुरकुमार चतुर्थ भक्त श्रर्थात् एक दिन के श्रन्तर से श्राहार करता है श्रीर दूसरा हजार वर्ष में एक यार श्राहार करता है। हजार वर्ष में एक यार श्राहार करने वाले की श्रपेचा एक दिन के श्रन्तर से श्राहार करने वाला वार-वार श्राहार करता है श्रीर पांच दिन में श्राहार करने वाला कदाचित् श्राहार करता है। लोक में भी ऐसा ही व्यवहार होता है। यही वात श्र्यासोव्ल्यास के संबंध में भी समभानी चाहिए। कोई सात स्तोक में श्र्यास लेता है श्रीर कोई एक वक्त में श्र्यास लेता है। एच में एक वार उच्श्र्यास लेने वाले की भेपचा सात स्तोक में श्र्यास लेने वाला वार-वार श्र्यास लेता है।

श्रथवा—श्रहपशरीरी का श्रहपाहार श्रौर श्रहपश्वास तथा कदाचित् श्राहार श्रौर कदाचित् श्वाम श्रन्तराल की श्रपेला से कहा है श्रहप शरीर वालों के श्राहार श्रौर श्वासोच्छ्वा न में श्रन्तराल बहुत पढ़ जाता है, इस श्रपेला में यह कथन किया है।

श्रन्तरात का श्रथ है —वीच या श्रांतरा। एक श्राहार श्रीर दूसरे श्राहार के वीच का समय श्रन्तरात, श्रांतरा व्यव-घान या श्रन्तर कहताता है।

यद्यपि महाशरीर वाले के आहार में भी अन्तराल है-एक दिन का अन्तर पड़ता है, परन्तु वह अन्तर अत्यल्प है, इसलिए नगर्य है। नगर्य होने के कार्य ही अलप शरीरी की अंगेना महाशरीरी का श्राहार श्रभीन्ए श्राहार कहा है। यह वात श्रागम से भी भिद्ध है कि महाशरीर वाले का श्राहार वार वार होता है श्रीर श्रल्पशरीर वाले का श्राहार, श्रन्तराल वड़ा होने से वार-वार नहीं होता। यथा-प्रथम देवलोक के देव का ग्ररीर सात हाथ का है। उनका श्राहार दो हजार वर्ष के अन्तर से और उच्छ्वास दो पत्त के अन्तर से होता है। श्रमुत्तर विमान के देव का शरीर एक हाथ का है श्रीर उनका ्र श्राहार ततील हजार वर्ष के श्रन्तर से तथा श्वासोच्छ्वास तैतीस पन्न के अन्तर से होता है। इस अपेना से, प्रथम - देवलोक के देवों का शरीर वड़ा है इसलिए वे आहार और उच्छ्वासं भी वार-वार लेते हैं। इनकी श्रपेक्ता श्रमुत्तर विमान के देवों का शरीर छोटा है,इस लिए वे आहार और उच्छ्वास भी अल्प लेते हैं। यही वात असुरकुमारों के विषय में है।

अथवा-पर्याप्त अवस्था में महाशरीर वाले असुरकुंमार लोमाहार की अपेचा वार वार आहार लेते हैं और अपर्याप्त प्रश्न-पुढिविक्काइया णं भंते ! सद्वे सम-किरिया ?

> डलर-हंता. समाकिरिया । प्रश्न-से केण्डेणं ?

वत्तर—गोयमा । पुढिविक्काइया सब्वे मायी मिच्छा दिही । ताणं णिष्ठाइ आओ पंच किरियाओ कन्जंति, तंजहा-आरंभिया जाव मिच्छा दंसणदित्या से तेणहेणं । समाउद्याः समोववन्नगा जहां नेरइ आतहा भाणियव्या ।

संस्कृत-छाया-- पृथिवी का येकानामाहार-कर्म वर्श-लेखा यथा नैरायेकाणाम् ।

प्रश्त-पृथिवीकायिका भगवन् ! सर्वे समवेदनाः ?

उत्तरं—हन्त, समवेदनाः।

प्रश्न — तत्कनार्थेन भगवन् ! समवेदनाः ?

उत्तर — गौतम । पृथिवीका येकाः सर्वेऽसङ्गिनोऽसं इभूतां अनियतेन वेदनां वेदयान्त, तत्तनार्थेन । प्रश्न-पृथिवीव।यिका भगवन् ! सर्वे समित्रियाः १

उत्तर—हन्त, समाक्रियाः ।

प्रश्न-तत्केनार्थेन 🖁

उत्तर-गौतम ! पृथिवीकायिकाः सर्वे मायिनो मिथ्यादृष्ट्यः ! तैर्नियतिकाः पञ्च क्रियाः क्रियन्ते, तद्यथा-श्रारम्भिकी यावद् मिथ्या-दर्शनप्रस्थया । तत्तेनार्थेन । समायुष्काः, समोपपन्नकाः, यथा नैर-यिकास्तया भिण्यतव्याः ।

मृलार्थ-पृथिवीकाय के जीवों का आहार, कर्म, वर्ण और लेश्या नारिकयों के समान समक्तना चाहिए।

प्रश्न-मगवन् ! शृथिवीकायिक सब समान वेदना वाले हैं ?

उत्तर-हाँ गौतम ! समान वेदना वाले हैं।

प्रश्न भगवन् ! किस कारण से समान वेदना वाले हैं ? ( ऐसा कहा जाता है )

उत्तर-गौतम ! सब पृथिवीकायिक जीव असंज्ञी हैं श्रीर असंज्ञिभृत वेदना को अनिधीरित रूप से वेदते हैं, इस कारण हे गौतम ! ऐसा पूर्वोक्त कहा गया है । श्रादक को श्रारंभिकी, पारि हिकी श्रीर भागप्रत्यया किया लगती है। ते ग्हपंथी सम्प्रदाय की मान्यता है कि श्रादक का लेन देन ज्ञान -पान श्रादि सब एकांत श्रवत में है श्रीर श्रवत पाप में है। श्रतपब श्रादक का लेन देन, खाना-पीना, श्रादि सब एकान्त पापरूप है। इसीलिए श्रावक को मोजन श्रादि देना एकान्त पाप है। उनके कथनानुसार सिर्फ ते ग्हपंथी साधुश्रों को श्राहार देने से वत निपजता है। तेरह एंथी साधुश्रों के सिवाय श्रीर सबको देना पाप है।

इस प्रकार अवत का नाम लेकर वे आवक के सभी कामों में एकान्त पाप कहते हैं मगर उनसे पृछ्ना चाहिए कि अवती को पुर्य होता है या नहीं ? और वह स्वर्ग जाता है या नहीं ? इसके उत्तर में वे कहते हैं—अवती स्वर्ग तो जाते हैं मगर अवत सेवन से नहीं, वरन वह जो तप करता है, अकाम कष्ट सहन करता है और वस्तुओं का त्याग करता है इस कारण स्वर्ग जाता है। अव प्रश्न यह उपस्थित होता है कि उसने जो तप किया है, कप्ट सहन किया है, यह सब वत में समक्षा ज्य या अवत में ? और वह किस चौकड़ी का ज्योपशम करता है ? इन प्रश्नों का उनसे कुछ भी उत्तर नहीं वन पड़ता। अगर उसका कप्ट सहन भी अवत में हे तो अवत से स्वर्ग नहीं भिलता, अतएव उसे स्वर्ग भी नहीं मिलना चाहिए।

तेरहपंथी भाई श्रावक को श्रवत कैसे लगाते हैं, यह समक

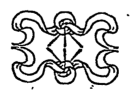
में ही नहीं श्राता । समक्ष में श्राने योग्य वात भी तो नहीं है। भगवान ने संयतासंयत तियंच पञ्चेन्द्रिय को भी तीन ही कियाएँ वतलाई हैं, मगर तेरहपन्थी मनुष्य आवक को भी श्रवत की किया लगाते हैं। श्रगर यह कहा जाय कि श्रावक स्वली का श्रागार रखता है, इस लिए वह ग्रवती है, तो फिर भगवान् ने श्रावक को तीन ही कियाएँ क्यों वत-लाई हैं? भगवान ने उसे अवत की किया क्यों नहीं वतलाई? कदाचित् वे यह कहें कि आवक में पूर्ण रूप से अवत नहीं पाया जाता, इस लिए अवत की किया नहीं वतलाई गई है। उसमें तीन क्रिया ँ पूरी हैं, चौथी श्रध्री है। श्रावक ने जितना त्याग किया है उतना वत में है, श्रतपव उसे चौथी किया नहीं यतलाई। इस पर यह प्रश्न उपस्थित होता है कि श्रायक ने श्रवत्यारुयानावरण का चयोपचम किया है, यह क्या कहलाया? थावक में एक देश वत होने से अगर अवत की किया नहीं लगती तो माया की किया भी नहीं लगनी चाहिए क्योंकि भावक में माया भी एक देश से ही है। मगर माया की किया ता दसर्वे गुणस्थान तक लगना कहा है। किञ्चित् लोभ रहने से भी फिया वतलाई है, फिर एक देश से चौथी किया लगने पर भी श्रावक को श्रवत फ्रिया क्यों नहीं वताई ?

तेरहपन्थी पूछते हैं—श्रायक ने जितने श्रंशों में त्याग किया है, उतने श्रंशों में वत है, मगर जितने श्रंशों में त्याग नहीं किया, उतने श्रंश किसमें गिनने चाहिए ? इसका उत्तर यह है कि त्यागने से जो शेप रह गया है वह परिष्रह में शामिल हैं, क्योंकि श्रायक में परिष्रहि की किया विद्यमान है। इस विषय का विशेष विचार 'सद्धर्ममण्डन' नामक श्रन्थ में किया गया है।

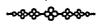
#### श्रीभगवती सूत्र

तात्पर्य यह है कि श्रनन्तानुवन्धी चौकड़ी का उद्य होने पर पांच, श्रश्रत्याख्यानावरण चौकड़ी के उद्य में चार, श्रत्याख्यान चौकड़ी की विद्यमन्ता में तीन कियाएँ लगती हैं। हैं। जब कपाय की निवृति हो जाती है तब किया की भी निवृत्ति हो जाती है।

गौतम स्वामी प्रश्न करते हैं भगवन ! तियंच पञ्चित्त्रित्य विकेत्ति श्रीर विकल माने जाते हैं, इसलिए क्या सब पञ्चित्त्य तियंच जीव समान किया वाले हैं ? वे सब समान कर्मवंध करते हैं या कम स्वादा ? इस प्रश्न के उत्तर में भगवान वेध करते हैं या कम स्वादा ? इस प्रश्न के उत्तर में भगवान ने फर्माया है—हे गौतम! सब पंचित्त्रिय तियंच समान किया वाले नहीं हैं, क्योंकि उनके तीन भेद हैं—उनमें कोई सम्यग्हिए हैं, कोई मिश्रहिएं हैं। सम्यग्हिए भी दो । प्रकार के हैं, कोई संयतालयत हैं श्रीर कोई श्रसंयत हैं। संयतालयत के पूर्वोक्त तीन, श्रसंयत सम्यग्हिए के चार तथा मिथ्याहिए श्रीर मिश्रहिए के पांचों कियाएँ लगती हैं।



### मनुष्य का क्रांन ।



#### मूलपाठ —

मणुस्सा जहा नेरइया, नाण्तं-जे महा-प्रतीरा ते वहुतराए पाग्गले आहारेति, ते आ-हच आहारेति । जे अपसरीरा ते अपतराए पोग्गले आहारेति । अभिक्खणं २ आहारेति । सेसं जहा णेरइयाणं जाव-वेयणा ।

> प्रश्न-मणुस्सा णं भंते ! सबे समिकरिया ? उत्तर-गोयमा ! णो इणहे समहे । प्रश्न-से केणहेणं ? उत्तर-गोयमा ! मणुस्सा तिविद्या परणता.

तं जहा-सम्मदिद्वी, मिच्छादिद्वी, सम्मामिच्छा-दिड़ी, तत्थ णं जे ते सम्मदिड्डी ते तिविहा परणता, तं जहा-संजया, संजयासंजया, अ-संजया । तत्थ ए जे ते संजया ते हुविहा पन्न-त्ता-सरागसंजया य, वीञ्चरागसंजया य । तत्थ णं जे ते वीश्ररागसंजया ते णं श्रिकरिया। तत्थ णं जे ते सराग्संजया ते दुविहा पन्नता, तं जहा-पमत्रसंजया य, अपपमत्तसंजया य। तत्थ णं जे ते अप्पमनसंजया तेसिं एं एगा मायावितया किरिया कजइ। तत्थ णं जे ते पम नसंजया तेमिं णं दे। किरियाओं कजंति, तं जहा-श्रारंभिया, मायावितश्रा । तत्थ एां जे ते संजयासंजया तेसिं णं आइह्यात्रो तिरिएए किरियाओं कजांति, तं जहा-आरंभिया, परि-गाहिया, मायावतिश्रा । असंजयाणं चतारि

किरियाओ कजांति-आरंभिया, परिग्गहिया, मायावित्या, अपचक्खाणपचया । मिन्छा-दिद्वीणं पंच-आरंभिया, परिग्गहिया, मायाव-तिया, अपचक्खाणपचया,मिन्छादंसणवित्या। सम्मामिन्छ।दिद्वीणं पंच।

संस्कृत-छाया—मनुष्या यथा नैरियकाः, नानातं-ये महा-शरीरास्ते बहुतरान् पुद्रकानाहारयन्ति, ते श्राहत्याऽऽहारयन्ति । येऽत्य-शरीरास्ते श्रन्यतरान् पुद्रकानाहारयन्ति । श्रभीक्षां २ श्राहारयन्ति । शेषं यथा नैरियकानाम् , यावद् वेदना ।

**ग्रश्न-**मनुष्या भगवन्! सर्वे समितयाः ?

उत्तर-गौतम्। नायमर्थः समर्थः।

प्रश्न-तत्केनाधेंन !

उत्तर—गातम ! मनुष्याखिविधाः प्रज्ञसाः, तद्यया—सम्यग्दृष्टिः, मिथ्यादृष्टिः, सम्यग्-मिथ्यादृष्टिः । तत्र ये ते सम्यग्दृष्ट्यस्ते त्रिविधाः प्रज्ञसाः, तद्यथा-संयताः, संयताऽसंयताः, श्रसंयताः । तत्र ये ते संय-तास्ते द्विविधाः प्रज्ञसाः, तद्यथा—सरागसंयताः, वीतरागसंयताश्चः।

तत्र ये ते वांतरागसंयतास्तेऽिक्रयाः । तत्र ये ते सरागसंयतास्ते हिविधाः प्रज्ञताः तद्यथा प्रमत्तसंयताश्च, अप्रमत्तसंयताश्च । तत्र ये ते अप्रत्तसंयताश्च । तत्र ये ते प्रमत्त-संयतास्तेरिका मायाप्रस्थया क्रिया क्रियते । तत्र ये ते प्रमत्त-संयतास्तेरिका क्रियते तद्यथा—आरिम्भकी, मायाप्रस्थया । तत्र ये ते संयतासंयतास्तेरिद्यास्तिसः क्रियाः क्रियन्ते, तद्यथा—आरिम्भकी, पारि-प्रहिकी, मायाप्रस्थया । असंयतेः चतसः क्रियाः क्रियन्ते, आरिम्भकी, पारिप्रहिकी, मायाप्रस्थया । अप्रत्याख्यानप्रस्थया । मिथ्यादृष्टीनां पञ्च—आरिम्भकी, पारिप्रहिकी, मायाप्रस्थया, अप्रत्याख्यानप्रस्थया । सिथ्या-दर्शनप्रस्थया । सम्यग्—मिथ्यादृष्टीनां पञ्च ।

मूलार्थ— मजुर्जों का वर्णन नारिक्यों के समान समसना चाहिए। उनमें भेद यह है-जो महाशरीर वाले हैं वे वहुतर पुद्रलों का आहार करते हैं और वे कभी कभी आहार करते हैं। जो अल्प शरीर वाले हैं वे अल्पतर पुद्रलों का आहार करते हैं और वार बार आहार करते हैं। शेष सब नारिक्यों के समान वेदना पर्यन्त समसना।

श्चाप्र—मगवन्! सब मनुष्य समान किया वाले हैं १ उत्तर—गौतम! यह श्चर्थ समर्थ नहीं है।

प्रश्न-सो इस कारण मगवन् ?

उत्तर-गीतम! मनुष्य तीन प्रकार के हैं। वह इस प्रकार-सम्यग्दृष्टि, मिथ्यादृष्टि श्रीर सम्यग् मिथ्यादृष्टि । उनमें जो सम्यग्दृष्टि हैं वे तीन ग्रकार के कहे गये हैं, वे इस प्रकार-संयत, संयतासंयत और असंयत। उनमें जो संयत हैं वे दो प्रकार के कहे गये हैं-सराग संयत और चीतराग संयत । उनमें जो वीतराग संयत हैं वे किया रहित हैं। उनमें जो सराग संयत हैं, वे दो प्रकार के कहे गये हैं. वे इस प्रकार-प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत। उनमें जो अप्रमत्तसंयत हैं उन्हें एक मायावितया क्रिया लगती है। . एनमें जो प्रमत्तसंयत हैं उन्हें दो कियाएँ लगती हैं, वह इस ें प्रकार--चारंभिया चौर मायावत्तिया । उनमें जो संयतासंयत हैं उन्हें खादि की तीन कियाएँ होती हैं वह इस प्रकार-चारं-भिया, पारिग्रहिकी श्रोर भायावत्तिया। श्रसंयत मनुष्य चार क्रियाएँ करते हैं:--श्रारम्भिया, परिग्गहिया, मायावत्तिया र्थार अपचक्ताणिऋया । मिथ्यादृष्टियों को पांच ऋियाएँ होती हैं-- आ'म्मिया, परिग्गहिया, मायावत्तिया, अपच ै क्वाराक्रिया और मिथ्याद्शेनप्रत्यया। मिश्रदृष्टियों को भी पांच कियाएँ होती हैं।

व्याख्यान—गीतम स्वामी पूछते हैं—भगवत् । सव मनुष्य समान श्राहार करने वाले हैं ? इसके उत्तर में भगवान् ने फर्माया—नारिकयों के समान ही सारा वर्णन समक्ष लो। जो विशेषता है, वह इस प्रकार है:— महाशरीर वाले मनुष्य वहुत पुद्गलों का आहार करते हैं, परन्तु कदाचित् आहार करते हैं। महाशरीरी नारकी वार-वार आहार करते हैं लेकिन महाशरीर मनुष्य कभी-कभी आहार करते हैं। यहां महा शरीर वाले मनुष्यों से देयकुर और उत्तरकुर के भीग-भूमिज मनुष्य लेने चाहिए। उनका शरीर तीन गांड का होता है और आहार अष्टम मक्क होता है अर्थात् तीन दिन में एक वार आहार करते हैं। स्लिलए उन्हें कदाचित् आहार करने वाला कहा है।

त्ररूप शरीर वाले मनुष्य घोड़े पुद्गला का आहार करते हैं, परन्तु वार-वार करते हैं।

र्शका—नरक के जीव जिन पुद्गलों का ग्राहार करते हैं वे निस्तार श्रीर स्थूल होते हैं, श्रतपव अहाशरीर नारकों को वहुत पुद्गलों का श्राहार करना पड़ता है, अगर देवजुरू श्रीर उत्तरकुरू के मनुष्य सारयुक्त पुद्गलों का श्राहार करते हैं, श्रतपव उन्हें श्रिथक पुद्गलों की श्रावश्यकता नहीं होनी चाहिए। तथापि यहाँ वहुत पुद्गलों का श्राहार वतलाया गया है ? जैसे पाँच सा तोले की मिठाल रखने दावा एक तोला शक्तर में वहुत पुद्गल रहते हैं, उसी अकार देवजुरू श्रीर उत्तरकुरू के दुगलिये जो श्राहार करते हैं, उसमें सारभूत पुद्गल श्रियक हैं। इसलिए उन्हें श्रहणाहारी कहना चाहिए।

समाधान - जिस प्रकार एक तोला चांडी की अपेला एक तोला सोने में अधिक पुर्गल होते हैं, दोनों का तोल वरावर होने पर भी होतों के पुर्गलों में न्यूनाधिकता है, और यही कारण है कि एक तोला सोना-जितना केल सफता हैं -एक तोला सोने से जितने वर्षनों पर मुलम्मा किया जा सकता है, उतनी चांदी नहीं फेलती — चांदी से उतने बर्तनों पर
मुलम्मा नहीं किया जा सकता। इसी प्रकार सारभूत श्राहार
में जितने पुद्गल होते हैं, निस्सार श्राहार में उतने नहीं
होते। तात्पर्य यह है कि देवकु क्र-उत्तरकु के मनुष्यों का
श्राहार दीलने में कम होता है मगर उसमें श्रव्पशरीरी के
श्राहार की श्रपेका श्रिधिक पुद्गल होते हैं। यही कारण है कि
उन्हें बहुत पुद्गलों का श्राहार करने वाला कहा गया है।

श्रव्पशरीरी मनुष्य वार-वार श्राहार करता है, यह वात प्रत्यत्त देखी जाती है, जैसे कि वालक वार-वार श्राहार करता है।

तीन गन्यूति (गाउ) की श्रवगाहना वाले महाशरीरी
मनुष्य भी मनुष्य कहलाते हैं श्रीर मल-मूत्र में उत्पन्न होने
वाला, श्रंगुल के श्रसंख्यातवें भाग की श्रवगाहना वाला
मनुष्य भी मनुष्य कहलाता है। भगवान ने ऐसे मनुष्य कीटों
के श्राहार पर भी विचार किया है।

कर्म श्रौर वर्ण, पहले उत्पन्न हुए मनुष्यों के विशुद्ध श्रौर पींछे उत्पन्न होने वालों के श्राविशुद्ध होते हैं। यद्यपि पहले उत्पन्न होने वाले वृद्ध मनुष्य के कर्म श्रौर वर्ण भी श्रशुद्ध देखे जाते हैं, तथापि इस कथन में कोई वाधा नहीं श्राती, क्योंकि यह कथन सापेन्त है।

इसके पश्चात् किया का प्रश्न श्राता है। भगवान ने फर्माया ह कि मनुष्य सम्याहाष्ट्र, मिथ्याहाष्ट्र श्रीर मिश्रहाष्ट्र के भेद से तीन प्रकार के हैं। सम्याहाष्ट्रयों में भी तीन भेद हैं ग्रौर उनमें भी घ्रवान्तर भेद हैं। उनमें भिन्न-भिन्न संख्या वाली क्रियाएँ होती हैं, जिनका कथन ऊपर त्रा चुका है।

जिसकी श्रद्धा यथार्थ हो वह सम्यग्हां है कहलाता है। विपरीत श्रद्धा अर्थात् अता विक श्रद्धा वाला मिथ्यादा कहलाता है। जिसकी श्रद्धा में वास्ताविकता ग्रांर अवास्ताविकता का सम्मिश्रण हो वह मिश्रहां है। मिश्रहां के, मिथ्यादां के ही समान है। जैसे अपरी क्षक काँच श्रोर ही रे को समान समभता है, मलयपर्वत की भीलनी चन्द्रन श्रोर साघारण लकड़ी को समान समभ कर जलाती है, उसे साधारण लकड़ी श्रीर चंद्रन की लकड़ी का विवेक नहीं है, उसी श्रकार यथार्थ श्रीर अयथार्थ के विवेक से श्रूत्य मिश्रहां वाला पुरुष होता है।

जो संयम का पाउन करता है, चारित्र रूपी यतना का विवेक रखता है वह संयत कहलाता है और जिसमें चारित्र की किया नहीं है वह असंयत है। जो देशचारित्र की आराधना करता है, जिसके अणुत्रत हैं पर महात्रत नहीं हैं, वह संयता-संयत या आवक कहलाता है।

जो संयम का पालन करता है किन्तु जिसका कवाय चीण या उपशान्त नहीं हुआ है वह मराग संयमी कहलाता है। प्रश्न किया जा सकता है कि जिसमें कोध छीर मान विद्यमान है, वह साधु कैसे हो सकता है? इसका उत्तर यह है कि शास्त्रकारों ने कांच आदि प्रत्येक कपाय के चार-चार भेद वतलाये हैं। श्रनन्तानुदन्धी, श्रप्रत्याख्यान श्रीर प्रत्या-स्यान के कोध, मान आदि जन तक विद्यान रहते हैं तक तक साधु श्रवस्या प्रकट नहीं हो सकती। यह वारह कपाय सकल संयम के विरोधी हैं। लेकिन संज्वलन कोघ, मान, माया ग्रीर लोम में इतनी तीवता नहीं है। इनसे सकल संयम का धात नहीं होता। संज्वलन कपाय पथाल्यात चारित्र का धातक है, मगर सामायिक चारित्र का धातक नहीं है। श्रतएवं संज्वलन कपाय की विद्यमानता में भी जो सकल संयम का पालव करते हैं वे सराग संयमी कहलावे हैं।

जिनके कराय का सर्वया ग्रभाव हो गया है वह वीत-राग नेयत कर लाते हैं। वह भी दो प्रकार के हैं:— चीण कपायी ग्रार उपरान्त कपायी। जैसे ग्रिप्ति को राख से ढँक कर द्वा दिया जाता है उभी प्रकार कर्म-प्रकृति की शक्ति को द्वा देना उपराम कर लाता है ग्रीर श्रिप्ति को विलक्कल बुका देने के समान कमों को नष्ट कर देना ज्ञय कहलाता है। ग्यारवें गुण्स्थान वाले उपश्पन्त कपायी वीतराग कहलाते हैं ग्रीर वारहवें तथा ग्रागे के गुण्स्थान वाले ज्ञीणकपायी वीत-राग कहलाते हैं।

जो महापुरुप कपायों से सर्वथा मुक्र हो गये हैं, वे किया से श्रर्थान कर्मयन्त्र की कारणभूत किया से रिहत हैं। यद्यपि संयोगी धायस्था में योग की प्रवृत्ति से होने वाली ईच्योपिथक क्रिया उनमें विद्यमान है पर वह क्रिया नहीं के यरावर है और इन क्रियाओं में उसकी गणना नहीं है।

सराय संयमी प्रमत्त और श्रवमत्त के भेद से दो प्रकार के हैं। श्रवमत्त संयमी के सिर्फ एक मायाप्रत्यया किया होती है, क्योंकि उनमें श्रभी कपाय श्रवशिष्ट हे। इसीलिए पूर्वी- चार्यों ने दसवें गुण्स्थान तक नो योगों की प्रवृत्ति वतलाई है। नौ योगों की प्रवृत्ति है, इस लिए वहां यह फिया है। जव धर्म के विषय में अपवाद होता है, अर्थात् मिथ्यावाद द्वारा धर्म पर कलंक लगाया जाता है तब अप्रमत्त संयत को भी ऐसी क्रिया करनी पड़ती है, जिससे कि धर्म पर लगाया निया कलंक दूर हो जाय। उदाहरणार्थ एक बार अणिक राजा ने चेलना रानी को जनधर्म के प्रति घृणा उत्पन्न कराने के लिए एक साधु और एक वेश्या को एक ही मकान में बंद कर दिया था। ऐसा करके श्रेणिक, चेलना रानी के हृद्य में जन साधुओं के विषय में घृणा उत्पन्न कर देना चाहता था। साधुकों धर्म का, यह उपहास सहा नहीं था। वह धर्म को इस निन्दा से बचाना चाहता था। साधारण मनुष्य की अपेजा राजा की वात का प्रभाव श्रिधक पड़ता है, इसलिए ऐसा करना श्रीर भी आवश्यक हो गया था।

मुनि सोच—विचार में पड़े थे कल हहा मच जायगा
श्रीर धर्म की वड़ी श्रमात्तिष्टा होगी। में घर—घर कैसे कहता
फिरूँगा कि मैं निर्दोष हूँ श्रीर राजा ने बलात्कार पूर्वक सुभे
बंद कर दिया था। इसके सिवाय, लोग स्वभावतः श्रासंकाश्रील होते हैं। फिर राजा की पात के श्रागे मेरी कीन सुनेगा?
इससे श्रच्छा तो यहां होगा कि मैं राजा का ही गुरु-वौद्ध
साधु होजाऊँ। इससे सारा अगड़ा ही खत्म हो जायगा।
ऐसा विचार करके मुनि ने श्रपनी लाध्य से राजा के गुरू का
ही भेष बना लिया। वेश्या मुनि को, राजा के गुरू के भेष मैं
देखकर घंबराने लगी। वह सुनि से हमा-याचना करने लगी।

चोली-में राजा की श्राहा से श्राई हूँ। मुक्ते चमा कीजिए।
मुनि ने कहा—घवराने का क्या काम है ! मगर मुक्ते दूर ही नही।

प्रभात हुआ। राजा ने चेलना पर ताने कसने छुरू र्रक्ये। वह चोला तुम्हारे गुरु बढ़े ढोंगी होते हैं। ऊपर से बढ़े त्यागि वनते हैं पर वेश्यागमन तक कात्याग नहीं करते!

रानो दृढ़ श्रद्धा वाली थी। उसने कहा—महाराज, यह श्रासंभव है। मेरे गुरु ऐसे कदापि नहीं हो सकते, श्रापके गुरू चाहे ऐसे भले ही हो।

श्रन्त में राजा श्रीर रानी-दोनों उस मकान पर श्राये। यात सारे नंगर में फेल गई थी। हजारों—लाखों शादमियों की भीड़ इकट्टी हो गई। राजा ने उस मकान के किवाइ खुल-वाये तो उसम वेश्या के साथ राजा के ही गुरू निकले। राजा की नज़र जब उस पर पड़ी तो वह भौंचक्का रह गया। यह क्या मामला है। यह तो उन्हीं वलाय सिर पड़ी। श्रव रानी चेलना की श्रवसर मिला। वह राजा की हँसी करने लगी श्रीर राजा लिजित होकर एंश्रुताने लगा।

श्राशय यह है कि धर्म पर जय कलंक श्राता हो तो मुनि को पेसा करना पड़ता है। ज्यवहारसूत्र यें उल्लेख है कि धर्म पर अपवाद श्राने का श्रवसर उपस्थित होने पर साधु लिंग पलट कर श्रन्यलिंगी का भेप धारण कर ले। यद्यपि पेसा करना माया ही है, तथापि विशेष परिस्थिति में उसका श्रावरण करना पड़ता है, श्रोर वह भी दूसरे की धोखा देने के लिए नहीं, वरन् प्रशस्त भाव से, धर्म की रक्षा श्रोर प्रतिष्ठा के लिए। इस प्रकार श्रप्रमत्त सरागी की भी मायाप्रत्यया किया लगती है।

बैकियु लिध्य फोड़कर वेश वनाना प्रमत्त संयत में ही संभव है, किन्तु वेप परिवर्त्तन श्रवमत्त संयत में भी संभव है।

प्रमत्त सरागः संयमी के दो कियाएँ है आरंभिया और मायावित्या। यहाँ पर प्रश्न किया जा सकता है कि प्रमत्त संयमी ने घर-द्वार सव त्याग किया है, फिर उसे आरंभिया किया क्यों लगती है? इसका उत्तर यह है कि उसमें प्रमाद का अस्तित्व है और प्रमाद आरम्भद्ग ही है। जहाँ गफत्तत धाई कि आरंभ हुआ। इसी कारण प्रमादी संयमी को आरंभ्या किया यहाँ वतलाई गई है।

प्रमत्त संयमी को श्रारंभिया तो लगती ही है, इसलिए भोजन बनाने श्रादि का श्रारंभ करने में भी क्या दानि है ? इस प्रकार का तर्क करना श्रमुचित है, क्योंकि सब विराति के साथ जिस श्रारंभ का पित्याग किया गया है, वह श्रारंभ करने से सर्व विराति का भंग हो , जाता है। श्रमावधानी से चत्रने-िकरने के कारण श्रारंभिया किया लगती है। श्रगर साधु होकर भी श्रारंभ की स्थापना की जाय, श्रारंभ करने में हानि नहीं है, इस प्रकार की प्रक्रपण की जाय तो वर्तो के साथ सम्यवत्व भी नष्ट हो जाता है। श्रतएव प्रमत्त संयत की

इंट्रम्स्थ अप्रमत्तगुणस्थानों का काल यहुन ही कम है-इस लिये ऐसी किया प्रमत्तगुणस्थान में ही की जाती है किर भी शुभयोग अत्यव होती है तथा वह किया अप्रमत्तगुणस्थानों में भी कायम रह सकती है। प्रकाशक

श्रारंम से मुक्त होना चाहिए, तथापि गफ़लत होने पर उसे श्रारंभिया किया लगती है।

भगवान् ने प्रमाद के योग से लगने वाली किया की भी गणना की है, फिर तेरहपंथियों के कथनानुसार अगर आवक में देश से भी अवत होता तो आवक में चार कियाँ वतकाई गई होती। प्रमत्त संयत जो आरंभ करते हैं, वह पिग्रह रहित है। वे ममत्व करके आरंभ नहीं करते हैं। ममत्व करके आरंभ करते हैं। ममत्व करके आरंभ करते हैं।

संयतासंयत अर्थात् श्रावक के तीन कियाएँ होती है। असंयत सम्यन्दां के चार होती है भीर मिथ्यादं तथा मिश्रदृष्टि के पाँचों ही होती है।



## हेकों का क्यांक

# मूलपाठ—

वाणयन्तर-जोतिस-वेमाणिया जहा श्र-सूरकुमारा, नवरं वेयणाए णाणतं-मायिम-च्छादिहा उववरणगा य अपवेयणतरा अमा-यिसम्मदिही उववन्नगा य महावेयणतरागा माणियव्वा जोतिस वेमाणिया।

संस्कृत-छाया—वानन्यन्तर-ज्योतिप-वैमानिका यथा असुर-कुमाराः, नत्रस्—त्रेदनायां नानात्वं, मायिमिध्यादृष्ट्यु पपन्नकाश्च अस्यवेदनाकाः, अमायिनुम्यन्दृद्युपन्त्रकाश्च महावेदनका मिसत्व्या ज्योतिक वैमानिकाः।

मूलार्थ—यहां वाण-व्यन्ता, ज्योतिषी श्रीर वेंमानिक, यह सब असुरकुमारों के समान कहने चाहिए। इनकी वेंद्रना में निकृता है — ज्योतिषी और वैमानिकों में जो मायी

मिथ्यादृष्टि उत्पन्न हुए हों वे अल्प वेदना वाले हैं और जो अमायी सम्यग्दृष्टि उत्पन्न हुए हों वह महा वेदना वाले होते हैं, ऐसा कहना चाहिए।

व्याख्यान—यहाँ वाण-व्यन्तर, ज्योति कि और वैमा-निक का वर्णन असुरकुमार देवों के समान ही वतलाया गया है, इनमें वदना का भेद है।

वाण-व्यन्तर, ज्योतिपिक श्रीर वैमानिक दो प्रकार के उत्पन्न होते हैं—एक मायी मिथ्यादृष्टि, दूसरे श्रमायी सम्य-ग्दोष्ट । इनके शरीर का परिमाण श्रवगाहना के श्रनुसार भिन्न-भिन्न है। इनमें जो श्रत्पशरीरी है उनका श्राहार श्रत्प हैं श्रीर जो महाशरीरी हैं वे श्रिधिक पुद्गलों का श्राहार करते हैं।

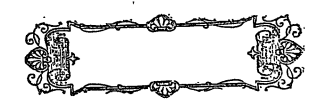
वेदना के विषय में असुरकुमारों के लिए यह कहा गया है कि जो संज्ञी हैं उन्हें महावेदना और असंज्ञी भृतों को अन्प वेदना होती है। यद्यपि ज्यन्तरों का पाठ शास्त्रकार ने ग्रलग कर दिया है किन्तु असुरकुमार और ज्यन्तर के वर्णन में कोई श्रन्तर नहीं है, क्योंकि ज्यन्तरों में भी श्रसंशिभृत जीव उत्पन्न हो सकते हैं। ज्यन्तरों में श्रसंशी जीव उत्पन्न होते हैं, यह वात इसी सूत्र में श्रागे कही जायगी। यहां यह पाठ श्राया है—

' असएणीर्णं नहएणेणं भवणवासीसु, उक्कोसेर्णं वाण्यंतरेसु।'

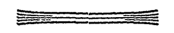
त्र्यात्—असंज्ञी जीव ग्रगर देवगित में उत्पन्न हों तो जघन्य भवनवासियों में श्रीर उत्कृष्ट चान-व्यन्तरों में उत्पन्न होते हैं।

## श्रीभगवती सूत्र

ज्योतिष्क श्रीर वैमानिकों में श्रासंक्षी जीव उत्पन्न नहीं होते। इस लिए इनकी वेदना श्रासुरकुमारों की तरह नहीं कहनी चाहिए। ज्योतिषी देवों के दो भेद हैं— मायी-मिथ्या-हिए-उपपन्नक श्रीर श्रमायी-सम्यग्दिए-उपपन्नक। मिथ्यादिए को कम वेदना होती है श्रीर सम्यग्दिए को श्रिधिक वेदना होती है। मगर सम्यग्दिए की वेदना श्रम हप है, शाताहप है श्रशुभ हप नहीं है।



# लेश्या वाले जीवीं का पश्त-



## मूलपाठ—

पश्च—सलेस्सा एं भंते ! नेरइया सन्वे समाहारगा ?

उत्तर—श्रोहियाणं, सलेस्साणं, खुक्केन्स्साणं; एएसिं णं तिग्हो एको गमो । कगहलेन्साणं, नीलकेस्साणं पि एको गमो । नवरं वेदणाए-मायिमिच्छदिट्ठी-उववन्नगा य, श्रमाप्सायसम्बद्धी-उववन्नगा य भाणियवा । मणुस्सा किरियास सराग-वीश्रराग-पमत्ताऽपमत्ता न भाणियव्वा । काउलेस्साणं पि एसेव गमो । नवरं-नेरइया जहा श्रोहिए दंडए तहा भाणि-यव्वा । तेउलेस्सा, पम्हलेस्सा जत्य श्रात्थ जहा

श्रोहिश्रो दंडश्रो तहा भाणियव्वा । नवरं-मणुस्सा सरागा, विश्ररागा न भाणियव्वा । गाहाः —

दुक्खा-उए-उदिग्गा आहारे कम्म-वण्ण-लेस्सा य। समवेयण समिकिरिया समाउए चेव बोधव्वा॥

सस्कृत-छाया-प्रश्त-सल्स्या भगवन् नैराधिकाः सर्वे समाहारकाः 🖁

उत्तर—श्रोधिकानां, संलेश्यानां, शुक्कलेश्यानां, एतेषां त्रयणा-मेको गमः, कृणलेश्यानां, नीललेश्यानामपि एको गमः । नवरम्-वेदनायां माथिमिध्याद्ययुपपन्नकाश्च, श्रमापिसम्यग्द्रष्ट्रयुपपन्नकाश्च मणितन्याः। मनुष्याः कियासु सराग-वीतराग-प्रमत्ता—ऽप्रमत्ता न मणितन्याः, कापोतलेश्यायामपिः एष एव गतः। नवरम्-मनुष्याः सरागः, वीतरागा न मणितन्याः। गाथाः—

दुःखायुष्के उदिशे आहारः कर्म-वर्ण-लेश्याथ । समवेदन-समित्रयाः समाऽऽयुष्कं चैव बोद्धव्यय् ।

म्लार्थ—प्रश्न-भगवन् ! लेश्या वाले सव नैर-।येक समान आहार वाले हैं ? उत्तर—हे गौतम! श्रीधिक—सामान्य, सलेश्य श्रीर शुक्ल लेश्या वाले, इन तीनों का एक गम--पाठ कहना चाहिए। कृष्णलेश्या वालों श्रोर नील लेश्या वालों का एक-समान पाठ कहना चाहिए, पर उनकी वेदना में इस प्रकार भेद हैं: — मायिमिध्यादृष्टि-- उपपन्नक श्रीर श्रमायी सन्यग्दृष्टि-- उपपन्नक कहने चाहिए। तथा कृष्ण लेश्या श्रीर नील लेश्या में मनुष्यों को सरागसंयत, बीतरागसंयत, प्रमत्तसंयत श्रीर श्रप्रमत्त संयत नहीं कहना चाहिए। तथा कापोतलेश्या में भी यही पाठ कहना चाहिए, मेद यह है कि कापोत लेश्या वाले नैरियकों को श्रीधिक दंडक के समान कहना चाहिए। तेजो लेश्या श्रीर पद्म लेश्या वालों को श्रीधिक दंडक के ही समान कहना चाहिए विशेषता यह है कि मनुष्यों को सराग श्रीर वीतराग नहीं कहना चाहिए। गार्थाः—

कर्म और आयुष्य उदीर्श हों तो वेदते हैं। आहार, कर्म, वर्गा, लेश्या, वेदना, क्रिया और आयुष्य इन सब की समानता के संवंध में पहले कहे अनुसार ही समसना चाहिए।

व्याख़्यान—अव तक जो वर्णन किया गया है, उसमें किसी खास अपेक्षा का विचार नहीं था। सामान्य रूप से चौवीस दंडकों के विषय में विचार किया गया है। अव लेश्या की अपेक्षा से चौवीस दंडकों का विचार किया जाता है।

Commence of the second

छः लेश्याओं के छः दंडक श्रोर संलश्य का, एक इस प्रकार सात दंडकों से यहां विचार किया गया है। सरलता से सा काने के लिए लेश्याओं की कोटियां वना ली गई है।

पहले नैरियकों का जो वर्णन किया गया है, उसमं सामान्य नैरियकों का प्रश्न था। लेकिन यहाँ यह प्रश्न है— भगवन्! लेश्या वाले नारक समान श्राहारी हैं ? इस प्रश्न के उत्तर में भगवान् कहते हैं—गीतम! सलेश्य नारकों के दो भेद हैं—श्रल्पशरीरी नैरियक भी सलेश्य हैं श्रीर महाशरीरी निरियक भी सलेश्य (लेश्यायुक्त) है। श्रतप्य नारिकयों के श्राहार श्रादि की वक्तव्यदा पहले के ही समान समभ हेनी चाहिए।

श्राहार के विषय में जिस प्रकार प्रश्त किया गया है, उसी प्रकार शरीर, उच्छ्यास, कर्म, वर्ण, लेइया, वेदना, फिया श्रीर उपपात के लिए भी प्रश्न करना चाहिए। इसी प्रकार चोवीसों, दगडकों को लेकर प्रश्न करने चाहिए।

सामान्य रूप से सलेश्य का प्रश्न करने के पश्चात् कृष्ण लेश्या संबंधी प्रश्न आता है। वह इस प्रकार है—कृष्ण लेश्या वाले सव नारकी समान आहारी हैं? इसके उत्तर में भगव न फर्माते हैं—नहीं! क्येंकि कृष्णलेश्या यद्यपि सामान्य रूप से एक है, तथापि उसके अवान्तर भेद अनेक हैं। कोई कृष्ण लेश्या अपेत्ताकृत विशुद्ध होती है, कोई अविशुद्ध होती है। एक कृष्णलेश्या से नरकगित मिलती है और एक कृष्णलेश्या से भवनपति देवों में उत्पत्ति होती है। अतएव कृष्ण लेश्या में तरतमता के भेद से अनेक भेद हैं। कृष्ण लेश्यावाले नार-

# लेख्या का वर्णन

### 

# मूलपाठः —

प्रश्न-कइ णं भंते ! लेस्साओ पराणताओ ? उत्तर-गोयमा ! छ लेस्साओ पराणता, तंजहा-लेस्साणं विईओ उद्देसो भाणियव्वो, जाव-इड्ढी ।

संस्कृत-छाया-प्रश्न--कंति भगवन् ! लेक्याः प्रज्ञप्ताः ?

उत्तरं—गौतम ! षड् लेश्याः प्रज्ञताः, तद्यया — लेश्यानां द्वितीय उदेशको भिणतन्यः, यावद्—ऋद्धिः ।

म् लाथ-प्रश्न-भगवन् ! लेश्याएँ कितनी कही गई हैं ?

उत्तर---गौतम ! लेश्याएँ छः कही गई हैं। वह इस मनार -कृष्ण देशा आदि। यहाँ प्रज्ञापनासूत्र में कथित लेश्या पद का दृसरा उदेशक कहना चाहिए। वह ऋदि की वक्रव्यता तक कहना चाहिए।

व्याख्यान—लेइया के भेदों को भिल्माँति समभने के लिए उसके स्वरूप को समभ लेना आवस्यक है। लेइया के संवंध में पहले खुछ विवेचन किया गया है, फिर भी यहाँ दूसरे प्रकार से घर्णन करना आवस्यक है। जिसके द्वारा आतमा के साथ कर्मपुद्गलों का रलेप हो—आतमा और कर्म मिलकर एकमंक हो जाएँ उसे लेख्या कहते हैं। मेंने पहले यनलाया था कि क्याय से अनुरंजित योग की प्रवृति लेख्या कहलाती है। मगर योगकी प्रवृति भी लेख्या कहलाती है। लेख्या का यह लक्षण यतलाते हुए एक आचार्य ने कहा है—जहां योग है वहीं लेख्या होती है और जहां योग नहीं है वहां लेख्या भी नहीं होती, जैसे चादहवें गुण स्थान में। अतएव योग की प्रवृति को ही लेख्या कहना चाहिए।

कपाय से अनुगंजित योग की प्रवृति की लेश्या माना जाय तो तग्हवें गुण स्थान में लक्ष्या का अभाव हो जायगा, क्योंकि इस गुण स्थान में जो योग की प्रमृति है वह कपाय से अनुगंजित नहीं है, क्योंकि वहां कपाय का सर्वथा अभाव हो जाता है। अतप्य लेक्ष्या का यह लक्षण ठीक नहीं जान पड़ता। यह एक पहा का कथन है।

दूसरे पत्त की युक्ति इस प्रकार है:—योग की प्रवृति को ही लक्ष्या मानना उचित नहीं है, प्रयोंकि कपाय के यिना योग से स्थितियंघ नहीं हो सकता। योग से सिर्फ प्रशृतियंघ कीर प्रदेशयंघ होता है, स्थितयंघ नहीं होता। स्थितियंघ श्रीर अनुभागवंध कपाय से होते हैं। ग्रतपव श्रगर योग के परि-गाम को लेश्या माना जाय तो कहना होगा कि स्थितिवंध ग्रीर श्रनुभागवंध कपाय से नहीं होता।

इन दोनों पत्तों को ध्यान में रखते हुए यही कहा जा सकता है कि कपाय से अनुरंजित योग की अवृत्ति लेश्या कहलाती है और लेश्या तभा तक रहती है जब तक योग है। तेरहवें गुण्स्थान में योग है हस्तिए लेश्या है। बाद में योग नहीं है अतएव लेश्या भी नहीं है। आठवें गुण्स्थान से गुक्क लेश्या होती है, वह फिर नहीं बदलती। आगे जब तक लेश्या रहेगी, गुक्क ही रहेगी।

श्राचार्य कहते हैं—जद नर्दा में प्र श्राता है तव नर्दा की रेत समतल रूप में जम जाती है श्रीर पृम्हट जाने के वाद भी रेत पर जमी हुई तरंगें दिखाई देती हैं। यह सब नदी के प्रवाह ले हुआ था। नदों का प्रवाह खत्म हो गया, पानी वह गया। लेकिन उसके निमित्त से बनी हुई लहरें जमी रह गई। इसी प्रकार योग के साथ कपाय का संबंध होने से लेश्या की रचना होती है। योग को लेश्या के रूप में परिणत करना कपाय का काम है। जब कपाय हहकी होती है तब लेश्या प्रशस्त होती है। इस प्रकार कपाय और योग से लेश्या वनी है। जैसे पानी वह जाने पर भी रेत में लहरें वनी रहती है उसी प्रकार कपाय के नप्ट होजाने पर भी योग के साथ लेश्या वनी रहती है। तदनन्तर जैसे वायु चलने से रेत की लहरें विगड़ जाती हैं, उसी प्रकार तेरहवें गुण्यास्थान में जाते समय, योग का नाश होने पर लिश्या भी स्पर्था नप्ट होजाती है।

यहाँ गौतम स्वामी ने अगवान् से लेश्याओं की संख्या को संबंध में प्रश्न किया है। भगवान् ने उत्तर दिया—गौतम! लेश्याएँ छु: हैं। वे इस प्रकार हैं: — कृष्ण, नील, काषोत, संजो, पद्म और शुक्त । इनमें से एक एक लेश्या में असं-स्यात-असंस्थात स्थान है।

यहाँ यह आशंका की जा सकती है कि लेक्याओं के स्थान असंख्यात-असंख्यात क्यों है ? अनन्त या संख्यात क्यों तहीं है ? इसका समाधान यह हैं कि जिस स्थान में जीव जाता है, वहां के योग्य लेक्या ही उसमें आती है और उस लेक्या से ही स्थितिवंध होता है। आयु के समाप्त होने पर वह लेक्या अन्तर्मेहर्त में वक्त जाती है। अर्थात् जिस लेक्या में आयुवंध होता है, मरकर उसी लेक्या में जीव जाता है।

जीव को नियत स्थान पर उत्पन्न होने के लिए कौन ले जाता है ? जीव ने तो नरक या स्वर्ग देखा नहीं है, फिर उसे कौन वहां पहुँचाता है ? सातवें नरक के नीचे से मरकर पृथ्वीकाय का जीव सिद्धिशला तक पहुँच जाता है। उसे क्या मालूम कि मुक्ते कहां जाना है और क्या करना है ? अतएव जीवों को नियत स्थान पर पहुँचाने वाला कोई दूसरा होना चाहिए। वह कौन ?

इस प्रकार के प्रश्नों का ठीक ठीक उत्तर न दे सकते वालों ने ईश्वर के जिस्से पर यह काम सीप दिया है, वे कहते हैं, स्वर्ग या नरक में भेजने वाला ईश्वर के सिवाय श्रीर कौन हो सकता है ? विना राजा की श्राक्षा के न कोई जेल में जाता है, न उसके महल में प्रवेश कर सकता है। कहा भी है:—

, N

त्रज्ञो जन्तुरनीशो ऽ यमात्मनः सुख-दुःखयोः । ईश्वर प्रेरितो गच्छेत, श्वश्रं वा स्वर्गमेव वा ॥

श्रथात्—यह श्रक्षानी जीव श्रपना सुख-दुःख भोगने में श्रसमर्थ है। इसलिए ईश्वर की प्रेरणा से प्रेरित होकर स्वर्ग-नरक में जाता है।

ईश्वर सुख-दुःख का दाता है, इस संवंघ में, इसी सूत्र के व्याख्यान में पहले विचार किया जा चुका है। श्वतप्व पिष्ट पेषण करना उचित नहीं है। वास्तव में ईश्वर को सुख-दुःख का दाता मानने से उसमें श्रनेक दोष श्राते हैं। इसलिए ईश्वः सुख-दुःख नहीं देता।

श्रगर ईश्वर सुख-दुःख नहीं देता तो जीव को नरक में कौन भेजता है ? इस प्रश्न का समाधान करने के लिए ही लेक्या के श्रसंख्यात स्थान वतलाये गये हैं। श्रीर साथ ही यह भी वतलाया गया है कि जीव जिस स्थान में उत्पन्न होता है उसी की लेक्या में श्रायु-वंध होता है। इससे यह निष्कर्ष निकालना कठिन नहीं है कि नरक या स्वर्ग में छे जाने वाली लेक्या ही है। कहा भी है—

### मरणान्ते या गतिः सा मतिः।

त्रश्रीत्-मृत्यु के पश्चात जैसी गति होने वाली है, वैसी ही मित मृत्यु काल में होती है।

जब तक श्रायु का वंघ नहीं हुश्रा तव तक जैसी मित है वैसी गित है, मगर श्रायु का वंघ हो चुकने के पश्चात जैसी गात है वेसी मात होती है। कल्पना कीजिए, श्राप दिल्ली नगर के मकानों की रचना देख रहे हैं। यह रचना किस प्रकार हुई है। सर्व प्रथम मनुष्य के मस्तिष्क में इस रचना का विकास हुआ, किर उसने उसे स्थूल रूप प्रदान किया। श्चतएव यह रचना मन के विचारों पर ही निर्भर है। जिस मन के विचार से यह रचना हुई है, उसी मन के विचार के चह नप्र भी हो सकती है। इसी प्रकार स्वर्ग या नरक शादि सब मन की लेश्या पर निर्भर है। जैसी लेश्या होती है, वेसी ही गति होती है। पहले लेश्या वनी या पहले स्थान वना, यह कहा नहीं जा सकता, क्योंकि दोनों में से किसी की पहल नहीं है, दोनों श्चनादिकालीन प्रवाह से चल रहे हैं।

लेश्या एक साधारण-सी वात मालूम होती है, पर श्रमर गहराई से देखा जाय तो लेश्या के ही कारण जीव श्रमिदकाल से भव-श्रमण कर रहा है। श्रतः यह विचार मत करो कि स्वर्ग में सुख श्रीर नरक में दुःख है, चरन् निश्चित समस्तो कि समस्त सुख श्रीर दुःख तुम्हारी ही लेश्या में भरा पड़ा है। श्रमाथी मुनि ने राजा श्रेणिक को यह सब वतलाया था। उन्होंने कहा था—

श्रणा कत्ता विकत्ता य, सुहाण य दुहाण य । श्रणा मित्तमिमं च, दुर्णाट्टिय सुर्णाट्टिश्रो ॥ श्रि श्रि श्रि श्रि श्रि श्रि श्रणा नई वेयरणी, श्रणा मे क्डसामली। श्रणा कामदुहा थेग्रू, श्रणा मे नंदणं वग्रं॥ श्रथीत्-विना कर्म के कुछ होता नहीं श्रीर कर्म श्रपने ही किये लगते हैं। इसलिए चाहे दुख हो चाहे खुछ हो, वह श्रपना-श्रात्मा का ही किया हुशा है। जो कुछ करता है, श्रात्मा ही करता है। श्रत रव श्रात्मा ही श्रपना मित्र है श्रीर श्रात्मा ही श्रपना शत्रु है।

श्रातमा के अपने ही कमों से सुख दुःख की प्राप्ति होती है, इसलिए श्रात्मा ही वैतरणी नदी है, श्रात्मा ही कूट शाल्म-लिवृत्त है और श्रात्मा ही कामधेनु तथा नन्दनक्त है।

लेश्या में ही संसार है। बुरी लेश्या में नरक है। अगर वैतरणी से डरते हो तो बुरी लेश्या क्यों उत्पन्न होने देते, हो? वैतरणी की लेश्या नहीं लाओंगे तो वैतरणी आप ही दूर भाग जायगी।

श्रनाथी मुनि ने वेतरणी श्रोर कृष्ट शाल्मिल वृद्ध में सारा नरक गर्भित कर दिया है श्रीर कामधेनु एवं नन्दन वन में सम्पूर्ण खर्ग समा दिया है। कृष्ट शाल्मिल, वेतरणी, नन्दनवन श्रीर कामधेनु श्रन्य कुछ नहीं, सव श्रातमा की लेक्या में ही हैं। इस प्रकार स्वर्ग श्रीर नरक, दोनों तुम्हारी मुट्टियों में हैं। जिसे चाहो, श्रंगीकार कर सकते हो। तुम स्वयं श्रपने सुख-दुखदाता ईश्वर हो। दूसरा कोई तुम्हें स्वर्ग नरक का श्रिधकारी नहीं वना सकता।

लेश्या की विशुद्धि के लिए सतत श्रात्मिनरीं ज्ञ्या की श्रावश्यकता है। तुम्हारे श्रन्तः करण में कव, कौन सी लेश्या का प्रादुर्भाव होता है, यह वात शास्त्र क्रिंग दर्पण में, ज्ञान-नेत्रों से देख सकते हो। जैसे वैद्यकशास्त्र में रोग के लज्ञ्य

वतलाये गये हैं श्रोर उन लच्चणों से यह निश्चय कर लिया जाता है कि मुसे कॉन-सा रोग हुशा है, इसी प्रकार शासों में लेइया का वर्णन पाया जाता है। शासों के श्रनुसार मिलान करके देखों कि मुस में कौन-सी लेइया उद्भूत हुई है। सम्यग्हीए पुरुप लेइयाश्रों का विचार करके यह निश्चय करता है कि मैं स्वयमेव स्वर्ग-नरक का कत्ती हूँ। श्रपनी लेइया ही फलदायनी होती है। दूसरा कोई किसी को स्वर्ग-नरक में नहीं मेज सकता।

निम राजिंप से इन्द्र ने कहा था कि श्राप राजा हैं श्रोर राजा क योग्य ही कार्य कीजिए:—

> श्रामोते लोमहारे, य गंठी भेए य तकरे । नगन्स खमं काऊण, त श्रो गच्छसिखतिश्रा॥

> > ्श्री उत्तराध्ययन सूत्र १वां अ०

श्रयित — हे चित्रय! जो लोग प्रजा को लुटते हैं, ठगते हैं, श्रीर गाँठ काटते हैं, उन्हें कठोर शिचा (सज़ा) देकर श्रयन राज्य में ऐसी व्यवस्था का प्रचार क्र्यूंदो कि श्रापके राज्य में बोई चोर, हुटेरा या गिरहकट न रहने पावे। ऐसे लोगों द्वारा नगर को संताप होता है। श्रतप्व इनके द्वारा होने वाला संताप मिटाकर शान्ति का संचार कीजिए। इसके पश्चात साधु वनना। जब तक श्राप इन द्रव्य—चोरों की वश में नहीं दरींग तथ तक भावं चोरों को किस प्रकार श्रधीन चर सकोंगे श्रितप्व पहले इन चोरों का निग्रह करो।

कई लोग कहते हैं- धन इसने उपार्जन किया श्रीर

वढ़ते हैं। श्राज चोरी का एक उपाय दिवाला निकालना भी है। सिक्के की कृपा से चोरी के श्रनेक शिष्टसम्मत तरीके ईज़ाद हुए हैं। सिक्के के श्रभाव में कोई संग्रह करता भी तो घान्य का संग्रह करता। पर घान्य का कितना संग्रह किया जा सकता है ? सिवा खाने के वह श्रोर किस काम श्रा सकता है ? लेकिन सिक्के तो ज़मीन में गाड़ कर रखे जाते हैं।

प्रश्तव्याकरण सूत्र का तीसरा द्वार देखों तो पता चलेगा कि वास्तव में चोर कोन है ? टाल्स्टाय के प्रन्थ देखने से पता चलता है कि भगवान् महाचीर के श्रिधिकांश उपदेश उसकी बुद्धि में उतर गये थे।

तात्पर्य यह है कि लेश्या की शुद्धता के लिए वस्तु-तत्त्व का श्रीर श्रपने श्रन्तः करण का गंभीर निरीक्षण करते रहना चाहिए। सदा श्रपनी चौकसी करने वाला श्रात्मशुद्धि की श्रीर शीवता से प्रगति करता है।

भगवान ने, गौतम स्वामी के प्रश्न के उत्तर में कहा— गौतम ! लेश्याएँ छः हैं। पञ्चवणा सूत्र के ३४वें पद के दूसरे उद्देशक में लेश्या का जो वर्णन किया गया है, वह सब यहाँ समस्र लेना चाहिए। वहाँ इस प्रकार का पाठ है:—

प्र०-भगवंत् ! लेश्याएँ कितनी हैं ?

ड॰-गौतम ! लेश्याएँ छः हैं—शुक्त लेश्या से कृष्ण लेश्या तक ।

> प्र०-भगवन ! नैरियक के कितनी लेक्याएँ हैं ? उ०-गौतम ! तीन हैं।

यहाँ यह विचारने योग्य है कि जीव कृष्ण, नील श्रीर कापोत लेरया से तरक गया है धीर उन्हीं लेक्याओं से, नरक से तिकल कर तीर्थंकर भी होता है। जो लेक्याएँ नरक गति में जाने का कारण यही थीं, वही तीर्थंकर होने का भी कारण वनती हैं। इसी से यह समसा जा सकता है कि प्रत्येक लेक्या में कितने कितने श्रवान्तर भेद हैं।

हे गीतम! नरक के जीवां में तीन लेश्याएँ होती हैं। विर्यंच योनि के जीवां में छहां लेश्याएँ पाई जाता हैं। पकेन्द्रियों में चार लेश्याएँ हो सकती हैं। पृथ्वीकाय, जलकाय और वनस्पति काय में चार लेश्याएँ होती हैं, तेजस्काय, वायुकाय, द्वीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय में तीन लेश्याएँ हैं। तिर्यंच चंचीन्द्र्य और मनुष्य में छहां लेश्याएँ हैं। भुवनपति और व्यन्तर के चार लेश्याएँ हैं ज्येतिष्क देवों में तेजो लेश्या है। पहले और दूसरे देवलोक में तेजो लेश्या, तीसरे से पांचवे में पद्म लेश्या तथा आगे के स्वगा में शुक्ल लेश्या होती है।

गौतम खामी, भगवान से प्रश्न करते हैं—भगवन !
फुज्ज लश्या से शुक्ल लेश्या तक के जीवों में से कौन कम
प्रमुद्धि वाला है और कौन किससे अधिक ऋदि वाला है !
इसके उत्तर में भगवान ने फर्माया-कृष्ण लेश्या वाले से नील
लेश्या वाला महा-ऋदिमान हैं। इस प्रकार सबसे अधिक
ऋदिमान शुक्ल लेश्या वाले हैं और खबसे कम ऋदिमान
कृष्ण लेश्या वाले हैं।

# भेश मंगार संस्थान काल शिक्ष



## मूलपाठ-

प्रश्न जीवस्स णं भंते ! तीतद्धाए ज्यादिहस्स कईविहे संसार सं चिहुण काले पराण्ते ?

उत्तर—गोयमा! चडिवहे संसार संचिट्ट-णकाळे परणाते. तंजहाणेरइय संसार सं चिट्टण काळे, तिरिक्ख-मणुस्स-देवसंसार सं चिट्टण काळे य परणते! प्रश्न—नेरइय संसार सं चिट्ठण काले ण भंते ! कड्विहे प्रण्णे ?

उत्तर्—गोयमा ।तिविहे पराणते, तंजहा-सुत्रकाले, असुत्रकाले, गिस्सकाले।

🕝 अश्र—ातिरिक्ख जोणिश्र संसार०पुच्छा ?

उत्तर —गोयमा । दुविहे पण्णत्ते, तंजहा-असुन्नकाले य मिस्सकाले य । मणुस्साण य देवाण य जहा नेरइयाणं ।

गश्च—एञ्चस्स णं भंते । नेरइ ञ्चस्स संसार संचिट्टण कालस्स सुन्नकालस्स, ञ्रसुन्न-कालस्स, मीसकालस्स य कयरे, क्यरेहिंतो ञ्चणे वा, बहुए वा, तुह्ये वा, विसेसाहिएवा?

उत्तर —गोयमा सन्वत्था वे असुन्नकाले मिस्सकाले अणंतगुणे, सुन्नकाले अणंतगुणे! ।तिरिक्स जोणियाण सन्वत्थोवे असुनकाले, मीसकाले अणंतगुणे, मणुस्स-देवाण य जहा नेरइयाणं!

प्रश्न—एञ्चस्स एं भंते! नेरइ असंसार संचिड्णकालस्स जाव-देवसंसारसंचिट्टणकाल-स्स जाव-विसेसाहिए वा ?

उत्तर—गोयमा! सव्वत्थोवे मणुस्तसं-सार संविद्वणकाले, नेरइअ संसारसंविद्वण-काले असंखेजगुणे, देवसंसारसंविद्वणकाले अ-संखेजगुणे, तिरिक्खजोणिय संसारसंविद्वण-काले अणंतगुणे।

संस्कृत—छाया प्रश्न - गीवस्य भगवन् ! श्रतीतकाले श्रादिष्टस्य कतिविवः संसार संस्थान कालः प्रवतः ?

द्धत्य — गौतम ! चतुर्विधः संसार संस्थान कालः प्रव्यः,

तद्यथा-नैरियक्संसार संस्थानकालः, तिर्यग्-मनुष्य-देव-संसार संस्थान कालश्च प्रज्ञतः ।

प्रश्न---नैरियकसंसारसंस्थानकालो भगवन् ! कतिविधः प्रज्ञतः ?

उत्तर—गोतम! त्रिविवः प्रज्ञतः, तद्यथा-शून्यकालः, श्रशू-न्यकालः, मिश्रकालः।

प्रश्न--तिर्यग्योनिकसंसार ० पृच्छा ?

उत्तर्—गौतम । द्विविधः प्रज्ञतः, तद्यथा—श्रशून्यकालश्च, ्मिश्रकालश्च । मनुष्यागां च, देवानाच यथा नैरियकागाम् ।

प्रश्न—एतस्य भगवन् ! नैरियकस्य संसारसंस्थानकालस्य शून्यकालस्य, श्रशून्यकालस्य, मिश्रकालस्य च कतरः कतरेभ्योऽस्पो वा, बहुको वा, तुल्यो वा, विशेषाधिको वा ?

उत्तर—गौतम! सर्वस्तोकोऽज्ञून्यकालः, मिश्रकालोऽनन्त-गुगाः, ज्ञून्यकालोऽनन्तगुगाः।

तिर्यग्-योनिकानां सर्वस्तोकोऽशृन्यकालः, मिश्रकालोऽनन्त-गुगाः, मनुष्य देवानाश्च यथा नैरियकागाम्।

प्रश्न—एतस्य भगवन् ! नैरियक्षसंसारसंस्थानकालस्य यावत्-देवसंसारसंस्थानकालस्य यावत् विशेषाधिको वा ? उत्तर—गौतम! सर्वस्तोको मनुष्यहंसारसंस्थानकालः, नैर-यिकसंसारसंस्थानकालोऽसंख्येयगुगाः, देवसंसारसंस्थानकालोऽसंख्येय-गुगाः, तिर्थग्-योनिकसंसारसंस्थानकालोऽनन्तगुगाः।

मूलार्थ-प्रश्न-भगवन्! अतीतकाल में आदिए-नारक आदि विशेषण-विशिष्ट जीवों का संसार-संस्थानकाल कितने प्रकार का कहा गया है ?

उत्तर—गौतम! संसार-संस्थान का काल चार प्रकार का कहा है, वह इस प्रकार है:-नैरियकसंसारसंस्थानकाल तिर्यचसंसारसंस्थानकाल, मनुष्यसंसारसंस्थान काल श्रीर देवसंसारसंस्थान काल।

प्रश्न-भगवन्! नैरियकसंसारसंस्थान काल कितने प्रकार का कहा गया है ?

उत्तर—गौतम! तीन प्रकार का कहा है, वह इस प्रकार-शूल्यकाल, अश्ल्यकाल और मिश्रकाल।

प्रश्न—भगवन्! तिर्यंच संसारसंस्थानकाल कितने प्रकार का कहा है ?

उत्तर--गौतम ? दो प्रकार का कहा है, वह इस

प्रकार-अश्न्यकाल और मिश्रकाल । मनुष्यों और देवों के संसारसंस्थान काल के प्रकार नारिकयों के समान ही समभने चाहिए ।

प्रश्न-भगवन् ! नागिकयों के संसारसंस्थान काल के तीन श्न्य-ग्रश्न्य श्रीर मिश्र कालों में कौन किससे कम, बहुत, तुल्य या विशेषाधिक है ?

उत्तर—गौतम! सब से कम त्राशृन्य काल है, उससे मिश्रकाल अनंतगुना है और उसकी अपेचा भी शृन्य काल त्रांतगुणा है।

विर्यंच संसार संस्थान काल के दो भेदों में से सब से कम अशृन्य काल है और उसकी अपेदा मिश्रकाल अनंतर गुणा है।

मनुष्यों श्रीर देवों के संसार संस्थान काल की न्यूना-धिकता नारिकयों के संसार संस्थान काल की न्यूनाधिकता के समान ही समभना चाहिए।

प्रश्न-भगवन् ! नारिकयों के, तीर्यचों के, मनुष्यों के श्रीर देवों के संसारसंस्थान कालों में कौन किससे कम, ज्यादा, तुन्य या विशेषाधिकहैं ?

तो वहां कितने प्रकार का काल मोगा ? यहां लोकोत्तर काल से अभिप्राय समम्भना चाहिए। भगवान ने उत्तर विया —गातम ! भरक में जीव ने लीन प्रकार का काल विताया है: -गू-य काल अशून्यकाल गोर भिश्रकाल। आगम में कहा है।

सुनासुनो भीसो तिविहो संसार चिहुणा काला । तिरियाणं सुनवजो सेमाणं होइ तिविहो वि ॥

श्रर्थात्-संसार संस्थान काल तीन प्रकार है:-शृन्यकाल, श्रश्रत्यकाल श्रीर मिश्रकाल। तिर्थयों में शृन्यकाल नहीं होता, श्रार सव गतियों में तीनों प्रकार का संस्था - माल होता है।

अव प्रदन यह है कि शून्य काल किसे कहते हैं ? इस विषय में टीकाकार का कथन है च्याप पहले शून्यकाल का नाम आया ह, तथापि पहले श्रमून्यकाल का स्वरूप वतलाया जाता है। अशून्यकाल समस्र लेने पर शुष दो सर्वता से समस्रे जा सकेंगे।

प्तिमान काल में सातों नरकों में जितने जीव विद्यमान हैं, उनमें से जितने समय तक न कोई जीव भरे और न नया उत्पन्न हो, अर्थात् उतने के उतने ही जीव जितने समय तक रहें, उस समय को नरक की अपेका अरूप्य काल कहते हैं। उदाहरणार्थ-इस समय व्याख्यान सभा में जितने थोता मौजूद हैं उनमें से जब तक न एक भी जावे और न एक भी नया आवे, उस समय को अरूप्य काल सम्भा चाहिए। ताल्पर्य यह है नरक में एक ऐसा भी समय आता है जब न कोई नया जीव नरक में जाता है और न पहले के नारिकयों

में से कोई वाहर निकल कर आता है। वही काल नरक का अणून्य काल कहलाता है। कहा है—

त्राइहसमइयाणं, नेरइयाणं न जाव एको वि । उच्यद्वइ त्रको वा, उववज्जइ सो त्रसुन्नो त्रो ॥

त्रथित्- श्रादिए समय वाले नारकी जीवों में से जब तक न एक भी मरकर निकलता है, न कोई नया उत्पन्न होता है, तव तक का काल श्रश्रस्थकाल कहलाता है।

वर्त्तमान काल के इन नारिकयों में से एक, दो, तीन, ह्यार, इत्यादि क्रम से निकलते-निकलते जब एक ही नारकी श्रीपरह जाए, अर्थात् मीजूदा नारिकयां में से एक का निकलना जब आरंभ हुआ तब से लेकर जब एक शेप रहा तब तक के समय की मिश्रकाल कहते हैं। उदाहरणार्थ-वर्त्तमान काल में यहां जितने मनुष्य बेठे हैं, वे सब एक-एक करके चले जावें, सिर्ण मनुष्य शेप रह जाय और दूसरे नये आजावें, तब तक का समय मिश्रकाल कहलाता है।

वर्त्तमान काल के जिन नारिकयों का उत्पर विचार किया है, उनमें से जय समस्त नारकी, नरक से निकल आवें एक भी रोप न रहे, श्रीर उनके स्थान पर सभी नये नारकी पहुँच जावें, वह समय श्रून्यकाल कहलाताहै। जैसे-व्याख्यान में एक हजार श्रादमी वंठे थे. घीरे-घीरे वे सब चले गये। उनमें से एक भी वाकी न रहा श्रीर उनके बदले नये श्रादमी श्रा थेठे, यह श्रून्यकाल कहलाया।

भगवान् फर्माते हैं - हे गौतम ! यह जीव नरक भें

रहा है। इसने कभी ऐसी अवस्था भोगी है जब नरक के अंपने साथियों से विद्धुड़ कर अकेला ही रहा, कभी इसने ऐसी अवस्था भोगी, जब इसके साथी अनेक जीब वहां मौजूद थे और कभी ऐसा भी समय आया जब इसके साथ पहले वालों में कोई भी शेष नहीं रहा था।

गौतम स्वामी पूछते हैं—भगवन ! तिर्यंच योनि में यह जीव कैसे रहा ? भगवान् फर्माते हैं-गौतम ! तिर्यंच योनि में जीव दो प्रकार से रहा-श्रगृन्यकाल में श्रीर मिश्रकाल में ।

मिश्रकाल के नारकी जीवाँ का जो विचार किया है, वह वर्षमान काल के जीवाँ की अपेका से ही नहीं किया है, किन्तु जिस काल में नरक के जीव नरक में थे, वे निकल कर दूसरी योनि में गये-फिर चाहे वे किसी भी योनि में गये, हों, परन्तु उनकी अपेका से भी विचार किया है। उदाहरण के लिए-व्याख्यानसभा में एक हजार मनुष्य वेठे थे। उनमें से और सब चले गये, सिर्फ एक ही मनुष्य शेप रहा। वे गये हुए मनुष्य, कहीं भी जाकर व्याख्यान में आ जावें, वह समय मिश्रकाल कहलाता है।

अगर ऐसा न माना जायगा तो दोप आयगा। आंग अश्रून्यकाल की अपेका निश्रकाल अवस्तगुणा कहा है, सो घट नहीं सकेगा। अश्रून्यकाल अर्थात् विरहकाल वारह मुहूर्त्त का है। अगर यहाँ नरक के जीवों की ही अपेक्षा ली जाय तो वह असंख्यातगुणा ही ठहरेगा, अनन्तगुणा नहीं। इसलिए जो जीव नरक से निकल कर वनस्पति में गया, वह भी नरक की अपेक्षा वाले मिश्रकाल में गिना जायगा, तभी मिश्रकाल की अनन्तगुणा सिद्ध होगी। कहा भी है:— एयं प्रख ते जीवे. पहुच्च सुत्तं न तव्भवं चेवः। जह होज्ज तब्भवं तो, अनन्तकालो न संभवह ॥

अर्थात्-यह सत्र जीवों को उसी भव के आश्रित नहीं है; श्रगर उसी भव के आश्रित माना जाय तो मिश्रकाल श्रन-न्तगुणा संभव न होगा।

मिश्रकाल की श्रनन्तगुणता में क्यों वाधा श्रापगी, इसे
स्पष्ट कर देना श्रावश्यक है। नरक के वर्त्तमानकालीन नारकी
श्रपनी श्रायु पूर्ण करके नरक से निकलते ही हैं श्रीर नरक
की श्रायु श्रसंख्यातकाल की ही है, श्रनन्तकाल की नहीं है।
ऐसी श्रवस्था में वारह मुहुर्त्त वाले श्रशून्यकाल की अपेत्ता
मिश्रकाल श्रसंख्यातगुणा सिद्ध होगा, श्रनन्तगुणा नहीं। श्रत
एव नरक के जीव जब तक नरक में रहें तभी तक मिश्रकाल
नहीं सममना चाहिए, वरन नरक के जीव नरक से निकल
कर दूसरी योनि में जन्म लेकर फिर नरक में श्रावं, तब तक
का काल मिश्रकाल है।

तियंच योनि में दो ही संस्थानकाल हैं—अश्न्यकाल श्रीर मिश्रकाल । शून्यकाल तियंच योनि में नहीं है। शून्यकाल तब होता है जब उस योनि में पहले वाला एक भी जीव न रहे, मगर तियंच योनि में धनन्त जीव हैं। वे सब के सव उसमें से निकल कर नहीं जाते। इसिएए तियंच योनि में श्रन्यकाल नहीं है।

मनुष्य योनि श्रौर देवयोनि में तीनी काल हैं। श्रतएव इन दोनों का वर्णन पूर्वीक्ष नारिकयों के वर्णन के समान ही। समभना चाडिए। इसके अनन्तर गौतम खामी पड़न करते हैं कि नरक की अपेंचा से तीनों कालों में कौन-सा फाल संय से कम अधिक है ! भगवान ने फर्माया-नरक की अपेचा से संय से कम अश्रूच्यकाल है। अश्रूच्यकाल उत्कृष्ट से उत्कृष्ट वारह मुहूर्त्त का है। मिश्रकाल, अश्रूच्यकाल से अनन्तगुणा है। जीव नरक से निकलकर दूसरी गति में जाकर-त्रस श्रीर वनस्पति आदि में गमनागमन करके फिर नरक में आवे, तव तक मिश्रकाल ही है।

मिश्रकाल श्रमन्तगुणा है, इसका कारण यह है कि नारकी का निलेपन काल श्रीर वसस्पति का कायस्थिति काल श्रमन्तवी भाग श्राता है। इसलिए मिश्रकाल श्रमन्तगुणा है।

शूल्यकाल, मिश्रकाल से भी शनन्तगुणा है। नरक के जीव नरक से निकलकर वनस्पति में श्राते हैं श्रीर वनस्पति की स्थिति श्रनन्तकाल की है श्रतपव शूल्यकाल श्रनन्तगुणा है।

तिर्थेवों की अपेतासव से कम अशून्यकाल है। चारह सुहूर्त का विरह होता है, इसलिए अशून्यकाल कम है।

तियंच पंचित्रिय की अपेचा अश्रूत्यकाल वारह मुहूर्च है, तीन विकलेन्द्रिय का अनन्तसहूर्च का है और पांच समूर्छिम तियंचों की अपेचा अश्रूत्यकाल है ही नहीं। एकेन्द्रिय की अपेचा से भी अश्रूत्यकाल नहीं होता, मिश्रकाल ही रहता है।

पृथ्वीकाय श्रादि में भी श्रसंस्य जीव उत्पन्न होते हैं,

श्रीर नयं जाते हैं, श्रतएव पृथ्वीकाय श्रादि में भी मिश्रकाल श्रनन्तगुणा है।

मनुष्यों श्रीर देवों के संस्थान-काल की द्दीनाधिकता नारकियों के द्दी समान समसनी चाहिए।

संसार की श्रोपक्षा जीव का तीन कार्ली का संसार-संस्थान-काल समाप्त होता है। इसके श्रनन्तर मोज का प्रश्न उपस्थित होता है। उस पर श्रागे विचार किया जाता है।





प्रश्न-जीवे एां भंते! अंतिकरियं करे जा?

उत्तर—गोयमा । अत्थेगइए करेजा, अत्थेगइए नो करेजा, अंतिकिरियापयं नेयव्वं !

संस्कृत-स्राया-प्रश्न-नीवो मगवन् ! श्रन्तित्रयां कुर्यात् !

उत्तर—गौतम! श्रस्येककः कुर्यात् श्रस्येकको नो कुर्यात्। श्रन्तियापदं ज्ञातन्यम्।

मृलार्थ-प्रस्न-भगवन् ! जीव अन्तिक्रया (मोचप्राप्ति) करता है ?

उत्तर-गौतम ! कोई जीव करता है, कोई जीव नहीं करता है; यहां प्रज्ञापना सत्त का वीसवां अन्तिक्रया पद समक्षना चिहिए ।

व्याख्यान कई लोगों का कथन है कि जीव स्वमाव से संसार में परिश्रमण करता रहता है और जीव का स्वमाव सदा फायम रहता है, इसलिए उसका अव-श्रमण भी सदा कायम रहता है। इस कथन का आश्रय यह निकला कि जीव कसी मुक्ति नहीं प्राप्त करता। कदाचित् किसी जीव को मोच प्राप्त हो जाय तो वहां पर भी वह कुछ समय रहकर दूसरी योनि में जन्म ले लेता है। उनकी मान्यता के श्रमुसार मोच भी खंसार की ही एक श्रवस्था है। व मोच को ऐना नहीं मानते, जहां पहुँच कर जीव का परिश्रमण समाप्त हो जाता है; फिर कभी वहां से वापस नहीं लोटना पढ़ता।

इस मान्यता पर होष्ट रखते हुए गौतम खामी पूछते हैं—मगवन् ! जीव संसार में ही रक्ता है या संसार-विच्छेद कर मोच भी जाता है ? श्रर्थात् जीव श्रन्तित्रया करता है ?

जिस किया के पश्चात् फिर कभी दूसरी किया न करनी पढ़े. वह श्रंतिकया फदलाती है श्रथवा कमों का सर्वथा अन्त करने वाली किया भी श्रन्तिकया कहलाती है। दोनों का श्रायय एक ही है—सकल कर्म समूह का च्रय करके मोज्ञशांत की किया श्रन्तिकया है।

इस प्रश्न के उत्तर के लिए श्राचार्य पन्नवणासूत्र के "श्रन्तिक्रया' नामक वीलयें पद का हवाला देकर कहते हैं— श्रन्तिक्या पद में विस्तार पूर्वक वर्णन है, वह यहाँ समम लेना चाहिए। प्रवापनास्त्र में किया हुश्रा वर्णन संदेग में इस प्रकार है:—

प्रश्न-भगवन् ! जीव श्रन्तिकया करता है?

... उत्तर—गौतम ! कोई जीव करता है, कोई जीव नहीं करता।

प्रश्न-भगवन् इसका क्या कारण है ?

ः उत्तर-गीतम् ! सव्यजीव अन्तिकया करते हैं, श्रमव्य-जीव श्रन्तिया नहीं करते हैं।

यह समुचय जीव के संवंध में प्रस्तात्तर हैं। इसी प्रकार नैरियंक से लेकर वैमानिक देवों तक के विषय में प्रश्न करना चाहिए। इन सब प्रदनों का उत्तर यही होगा कि कोई जीव अन्तिक्रया करते हैं, कोई नहीं करते। अर्थात् भव्य जीव करते हैं, अभव्यजीव नहीं करते।

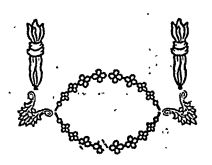
इसके पश्चात् गौतम स्थामी पूछते हैं-श्रगर भव्य नारक श्रादि श्रन्तियां करते हैं तो क्या उसी भव से करते हैं ?

उत्तर है गौतम नहीं। नरक के जीव मनुष्य भव पाकर अन्तिकया करते हैं; मनुष्य भव के विना अन्तिकया नहीं हो सकती।

यहाँ यह प्रश्न होता है कि पहले नारिक्यों का प्रन्त-किया करना कहा है और यहाँ उसका निषेध क्यों का प्रन्त- है ? इसका उत्तर यह है कि कोई नारकी अन्तिकया करते हैं, यह कथन भविष्य की अपेचा से है। इस कथन द्वारा यह प्रकट किया गया है कि नारिकयों में भी अंतिकया करने की शिक विद्यमान है, मगर उस शिक्ष की अभिन्यिक नारक भव में होती नहीं है। नारक जीव मनुष्य पर्याय पाकर ही अंतिकया करते हैं।

जीव में जब तक कर्म-वंध का सद्भाव रहता है, तब तक वह श्रंतिकया नहीं करता। कर्म शेष रहने से कोई-कोई जीव देवपर्याय में भी उत्पन्न होता है, श्रतएव श्रव देवता सम्बन्धी प्रमृत्पस्थित होता है।

इस विषय में गोतम स्वामी ने चौदह प्रश्न किये हैं और भगवान ने अनेक उत्तर दिये हैं। इसका वर्णन श्रागे दिया जाता है।



# हेकोणकात



## मूलपाठ--

प्रश्न— अह भंते! असंजय भवियदव्व-देवाणं, अविराहिय संजमाणं, विराहियसंज-माणं, अविराहियसंजमासंजमाणं, विराहिय-संजमासंजयाणं, असगणीणं, तावसाणं, कंदिपिआणं, चरगपरिव्वायगाणं, किव्वितिश्चा णं, तेरिच्छिआणं, आजीविआणं, आभिओ-गिआणं, सिलंगी, दंसणवावगणगाणं, एएसिं णं देवलोगेस उववज्जमाणाणं कस्स किहं उव-वाए प्राणते ?

उत्तर—गोयमा! असंजयभवियदव्वदे-वाणं जहग्णेणं सवणवासिसु, उक्कोसेणं उव्हिम गेविजएसुः अविराहिअसंजमाणं जहण्णेणं सोहम्मे कृषे, उक्कोसेगं सब्बद्दासिद्धे विमाणेः विराहियसंजमाणं जहण्णेणं भवणवासिसु उको-सेणं सोहम्मे कप्पेः अविराहियसंजमासंजमाणं जहराणेणं सोहम्मे कप्पे, उक्कोसेणं अच्चुए कप्पे; विराहियसंजमासंजमाणं जहराणेणं भवणवासिसु उक्कोसेणं जोइसिएसु; असराणीणं जहराणेणं भ-वणवासिसु, उक्तोसेणं वाण्यंतरेसुः अवसेसा सन्वे जहण्णेणं भवणवासिसु, उक्कोसेणं वो-च्ळामि-तावसाणं जोतिसिएसु, कंदिपञ्जाणं सोहम्मे कपे, चरगपरिवायगाणं वंभलोए कपे, किन्बिसियाणं लंतगे कप्पे, तेरिान्ब्रिश्राणं सह-स्सारे कणे, ञ्राजीविञ्राणं ञ्रच्चुए कणे, ञ्र-भिञ्जोगिञ्जा ञ्रच्चुए कृषे, सिंहंगीण दंसणस-मावरणगाणं उवरिमगेविज्जएसु ।

है ! श्राशय यह रे कि चारित्र का उपवात न होने से, प्रमाही होने पर भी घारावक कहा है !

श्रव तीसरा प्रश्न विराधक संयमी का है। विराधक संयमी श्रगर देवगति में जाय तो जधन्य भवनवासी और उत्कृष्ट सौधमेकरूप में इत्यक्ष होता है।

पहले श्राराधक संयमी का जो स्वरूप यनलाया गया है, उन्नसे विपरीत विराधक संयमी कहलाना है। श्रमांत् जिसने नहाबत शहर तो किये हैं, गगर उनका पालन मही-भाँति नहीं किया, जो नियंठों की मर्यादा लांचकर सहाबत में दोप लगाता है, यह विराधक संयमी कहलाता है।

सौथा प्रश्न श्रिविराधक संयमान्यमा हा है। जिल समय से देशविरित को शहण किया, उस समय स अखंडित रूप से उसका पालन करने वाला शाराधक संयमान्यभी कहलाता है। ऐसा शावक अगर देवलाक में उत्पन्न होतो जयन्य सीधर्म करूप में और उत्हाप श्रञ्युत विमान ( शरहर्वे स्वर्ग ) में उत्पन्न होता है।

दसी प्रकार विराधक संयमासंयमी धगर देवगति प्राप्त करे तो जघन्य सुवन-वासी में श्रीर उत्कृष्ट ज्योतिष्क में उत्पन्न होता है।

खुडा प्रश्न ऋष्वी जीवों का है। जिनके मनोलब्धि नहीं है, उन जीवों को ऋसंबी कहते हैं। ऋसंबी जीव श्रकाम का समाधान यह है कि सुकुमारिका ने मूल गुण की नहीं, किन्तु उत्तरगुण की विराधना की थी अर्थात् बुक्कसपन धारण किया था। वार-वार मुँह-हाथ धोते रहने से साधु का चारित्र कवरा हो जाता है। सुकुमारिका का यही हुआ था। यह उत्तरगुण की विराधना हुई, मूलगुण की नहीं। यहाँ जिन विराधक संयमियों का उत्कृष्ट सीधर्म कल्प में उत्पाद वतलाया गया है, वे मूलगुण के विराधक समभने चाहिए।

श्रगर यह हर किया जाय कि चाहे मृलगुण का विरा-घक हो, चाहे उत्तरगुण का, पहले देवलोक ले आगे नहीं जाता; तो बुक्कस नियंठा वाला उत्तरगुण का परिसंवी होने पर भी वारहवें देवलोक तक जाता है। इस कथन से विरोध श्राता है। इसलिए जो विशिष्टता गुण का विराधक हो वह नीची गति में जाता है, श्रीर कथांचित् विरोधक-कथं-चित् श्राराधक, विराधक संयमी की तरह नीची गति में नहीं जाता।

अव एक प्रश्न और शेप रह जाता है। असंज्ञी जीव का जघन्य भवनवासी और उत्हृष्ट वाण्व्यतंर में उत्पाद यतलाया गया है, इससे ऐसा प्रतीत होता है कि भवनवासी से व्यंतर वहे हैं। एया वास्तव में यही वात है? इसके सिवाय चमरेन्द्र तथा वलेन्द्र की ऋदी वड़ी कही है। आयुष्य भी इनका सागरोपम से अधिक है, जब कि वाण्व्यन्तर का पल्योपम बमाण ही है। फिर वाण्-व्यतंर वड़े कैसे माने जा सकते हैं? इसका उत्तर यह है कि कई वाण्व्यतंर, कई भवनवासियों से भी उत्कृष्ट ऋदि वाले हैं और कई भवनवासी



### मूलपाठ-

प्रश्न-कतिविहे णं भंते! असिश्याउए पन्नते !

उत्तर-गोयमा ! चउव्विहे असिन्नआउए पन्नतेः तंजहा-नेरइञ्च असिन्न्आउए, तिरिक्ख मणुस्स-देवञ्चसिन्न्रआउए ।

प्रश्न-असराणी णं भंते ! जीवे किं नेर-इयाउअं पकरेइ, तिरिक्खमणु-देवाउअं पकरेइ? ज्लार्थ-प्रश्न-भगवन् ! असंधी का आयुष्य कितने प्रकार का कहा है ?

उत्तर—गीतम! असंज्ञी का श्रायुष्य चार प्रकार का कहा है, वह इस प्रकार-नेरियक-श्रमंज्ञी-श्रायुष्य, तिर्यंच असंज्ञी-श्रायुष्य, मनुष्य-श्रमंज्ञी-श्रायुष्य, देव-श्रमंज्ञी-श्रायुष्य ।

प्रश्न-भगवन् । क्या असंज्ञी नारकी की आयु उपार्जन करता है ? और तिर्यंच की, मनुष्य की तथा देव की आयु उपार्जन करता है ?

उत्तर — गौतम ! हाँ, नारकी की श्रीयु भी उपार्जन करता है, श्रीर तिर्यन की, मनुष्य की अथवा देन की श्रायु भी उपार्जन करता है। नारकी की श्रायु उपार्जन करता हुआ असंज्ञी जीव जयन्य दस हजार की श्रीर उत्कृष्ट पल्योपम के असंख्यात माग की उपार्जन करता है। तिर्यचयोनि की श्रायु उपार्जन करने वाला असंज्ञी जयन्य अन्तर्भ्रह की श्रीर उत्कृष्ट पल्योपम के असंख्यात माग की उपार्जन करता है, मनुष्य की श्रीयु भी इतनी ही

वना का निराकरण करने के लिए यह प्रश्न किया है कि असंकी का आयुष्य क्या असंकी द्वारा ही उपार्जन किया जाता है ?

गौतम स्वामी के प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने फर्माया-हाँ गौतम, श्रसंक्षी द्वारा उपार्जन किया हुआ आयुःय है।

श्रातमा जब प्रकृष्ट श्रज्ञान की स्थित में श्राता है, तब श्रपने श्रापको ही भूल जाता है। उसे यह पता नहीं रहता कि मैं क्या करता हूँ । तथापि भगवान श्रपने निर्मल ज्ञान में सब कुछ देखते हैं। शराबी को भान नहीं होता कि वह क्या कर रहा है, क्या बोल रहा है, किघर जा रहा है, पूछने पर भी बह ठीक-ठीक उत्तर नहीं दे सकता, लेकिन समभदार जिन्मी शराबी की सब चप्टाँप देखता है। इसी प्रकार मने।— लिघ विकसित न होने से श्रसंज्ञी जीव को मालूम नहीं होता कि वह क्या श्रच्छा-बुरा कर रहा है। मगर उसके श्रान्तरिक श्रध्यवसाय को हस्तामलकवत् जानने वाले ज्ञानी कह देते हैं कि वह श्रसंज्ञी जीव नरक की श्रायु उपार्जन करके नरक में या स्वर्ग में, इतने समय के लिए जाता है।

श्राप श्रपनी वाह्य चेप्राएँ जानते हैं, मगर समस्त श्राग्तारिक प्रजृत्तियों को; जो प्रतिक्तण हो रही हैं, जान लो तो सर्वज होते देर न लगे। किन्तु सर्वज्ञ की स्थिति प्राप्त करने के लिए पहले सर्वज्ञ के वचनों पर विश्वास-सुदृढ़ श्रद्धा करने की श्रावश्यकता है। ऐसा करने से एक वह दिन श्रवश्य श्राप्गा जब परमात्मा में श्रीर तुममें कुछ भी श्रन्तर न रहेगा।

श्रन्तरात्मा में वया होता है, इस वात का किंचित

श्राभास नित्य मिलता है। लेकिन विहर्षि पुरुप उस श्रोर लच्य नहीं देते। उदाहरण के लिए भोजन को ही लीजिए। श्राप भोजन करते हैं, मगर श्रापको यह पता नहीं है कि यह भोजन कव किस रूप में पलटता है, उसका श्रापके मन पर श्रोर तन पर क्या प्रभाव पड़ता है! लेकिन श्रभ्यास से पता लगना वहुत कठिन नहीं है। जैसे-जब श्रापकी श्राँखों में गर्मी भना रही है, तब श्रापको कोई तेज मसालेदार तेल की चीज़ खिलाना चाहे तो क्या श्राप खाएँगे ?

#### ' नहीं ! '

क्योंकि आपको मालूम है कि इस मोजन का परिणाम हानिकारक होगा यद्यपि यह वात प्रत्यत्त नहीं दीखती। इसी प्रकार आप जो-जो कार्य करते हैं, उनके विषय में शास्त्र से यह पता लग ही जाता है कि इनका फल अमुक-अमुक होगा। इस बात को पूर्ण रूप से प्रत्यत्त जानने के लिए सर्वज्ञता की आवश्यकता है। असंज्ञी जीव नरक की आयु भी वाँघते हैं श्रीर स्वर्ग की आयु भी वाँघते हैं। कहाँ नरक की भीषण यातनाएँ और कहाँ स्वर्ग का अनुपम सांसारिक सुख! लेकिन अपने ज्ञान में भगवान ने जैसा देखा है, जगत् के कल्याण के लिए कह दिया है।

गोतम स्वामी, भगवान से पूछते हैं—प्रमो ! श्रसंही जीव मनोहीन हैं, इसलिए सभी श्रसंही क्या नरक की समान श्रायु का वंध करते हैं ? भगवान ने उत्तर दिया नहीं गीतम, यह बात नहीं है । कोई जीव जघन्य दश हजार वर्ष की श्रायु वाँधते हैं श्रीर कोई उत्कृष्ट पत्योपम के श्रसंख्यातवें साम की श्रायु वाँधते हैं ।

वतलाई ह वह भी पुगलिया मनु य की अपेता से ही समभता चाहिए।

श्रमंत्री मनुष्य श्रगर देवा । उपार्जन करता है तो जबन्य दस हजार वर्ग श्रीर उत्कृष्ट पर्योपन के श्रमंख्यातर्वे भाग को श्रायु प्राप्त करता है।

तात्पर्य यह है कि देव श्रोर नरक गित का जंधन्य श्रायुष्य दस हजार वर्ष का श्रोर उत्कृष्ट पर्योपम के श्रेसं ने स्यातवें भाग का उपार्जन करता है। इसी प्रकार मनुष्य श्रीर तिर्येच का जधन्य श्रन्तर्मु द्वे श्रीर उत्कृष्ट पर्योपन के श्रमं स्यातवें भाग का श्रायुष्य पाता है।

गौतम स्वामी किर पूकते हैं—भगवन्! इन चारों मायुष्यों में से कीन किससे कम और कीन किससे ज्यादा हैं? मगवान् उत्तर देते हैं—गौतम! श्रसंकी देव-श्रायुष्य सब से कम है, असंकी मन्ष्यायुष्य उससे श्रसंख्यात गुणा ज्यादा है। श्रसंकी, देवगित में जाता तो है, लेकिन उसका गुभ श्रायुष्य श्राविक उपार्जन करना किन है। इसकिए वह दन का श्रायुष्य यहत कम वाँचता है श्रोर मनुष्य का श्रोयुष्य उसकी श्रपंचा श्रसंख्यात गुणा श्रविक वाँचता है। तियंच का श्रायुष्य, मनुष्य-श्रायुष्य की श्रपंचा भी श्रसंख्यात गुणा वाँचता है। ध्रोर नारकायु, तियंचायु की श्रपंचा श्रसंख्यात गुणा वाँचता है। ध्रोर नारकायु, तियंचायु की श्रपंचा श्रसंख्यात गुणा वाँचता है।