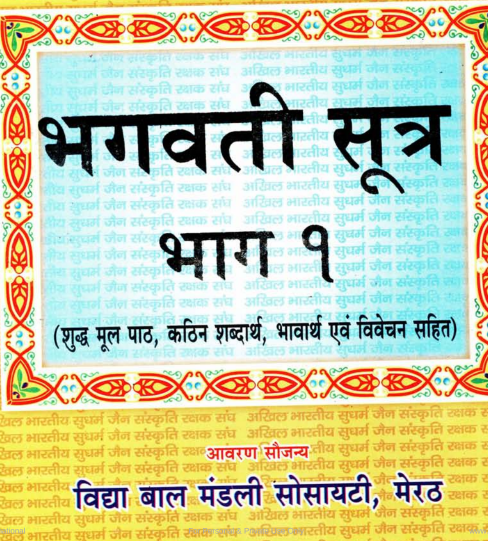
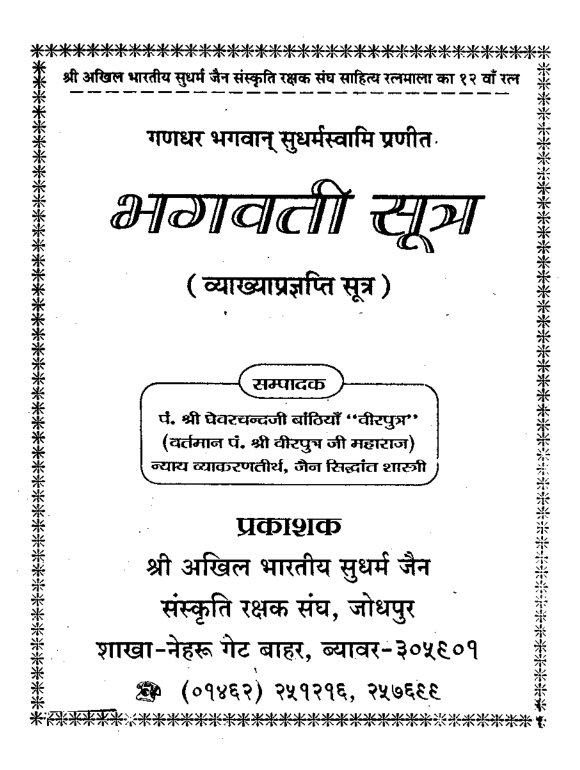
# अखिल भारतीय सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ जोधपुर





स्पाधन जैन संस्कात



### ट्रव्य सहायक उदारमना श्रीमान् सेठ जशवंतलाल भाई शाह, बम्बई प्राप्ति स्थान १. श्री अ. भा. सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ, सिटी पुलिस, जोधपुर **२ 262614**5

 श्री अ. भा. सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक सघ, सिटी पुलिस, जाधपुर 20 2626145
 शाखा - अ. भा. सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ, नेहरू गेट बाहर, ज्यावर 20 251216
 महाराष्ट्र शाखा - माणके कंपाउंड, दूसरी मंजिल आंबेड़कर पुतले के बाजू में, मनमाड़
 कर्नाटक शाखा - श्री सुधर्म जैन पौषध शाला भवन, ३८ अप्पुराव रोड़ छठा मेन रोड़ चामराजपेट, बैंगलोर-१८ 25928439

५. श्री जशवन्तभाई शाह एदुन बिल्डिंग पहली धोबी तलावलेन पो० बॉ० नं० 2217, **बम्बई-2** ६. श्रीमान हस्तीमल जी किशनलालजी जैन प्रीतम हाऊ० कॉ० सोसा० ब्लॉक नं० १०

स्टेट बैंक के सामने, मालेगांव (नासिक) 🕮 252097

७. श्री एच. आर. डोशी जी-३६ बस्ती नारनौल अजमेरी गेट, दिल्ली-६ अ 23233521 ८. श्री अशोकजी एस. छाजेड़, १२१ महावीर क्लॉथ मार्केट, अहमदाबाद अ 5461234 ६. श्री सुधर्म सेवा समिति भगवान् महावीर मार्ग, बुलडाणा

१०. प्रकाश पुस्तक मंदिर, रायजी मोंढा की गली, पुरानी धानमंडी, भीलवाड़ा अ 327788 १९. श्री संधर्म जैन आराधना भवन २४ ग्रीन पार्क कॉलोनी साउथ तुकोगंज, इन्दौर

९२. श्री विद्या प्रकाशन मन्दिर, ट्रांसपोर्ट नगर, मेरठ (उ. प्र.)

१३. श्री अमरचन्दजी छाजेड़, १०३ वाल टेक्स रोड़, चैन्नई 🕿 25357775

१४. श्री संतोषकुमार बोथरा वर्द्धमान स्वर्ण अलंकार ३९४, शांपिंग सेन्टर, कोटा 🏖 2360950

## सम्पूर्ण सेट मूल्य : ४००-००

पाँचवीं आवृत्ति

9000

वीर संवत् २४३४ विक्रम संवत् २०६४ जनवरी २००५

मुद्रक - स्वास्तिक प्रिन्टर्स प्रेम भवन हाथी भाटा, अजमेर 와 2423295

स्तावना

जेन वाङमय में भगवतीसूत्र का स्थान महत्वपूर्ण है । अग साहित्य में आचारांग का स्थान सर्व प्रथम है । यह सर्व-संवर की आराधना की दृष्टि से है, किंतु तत्त्वज्ञान एवं गंभीर अध्ययन की दृष्टि से भगवतीसूत्र और प्रज्ञापनासूत्र अपना विशेष स्थान रखते हैं। इनमें भी प्रतापना सूत्र मात्र द्रव्यानयोग का ही प्रतिपादक है, किन्तु भगवतीसूत्र तो चारों अनुयोग को धारण करनेवाला है । इसमें विविध विषयों का प्रतिपादन हुआ है । हम जब भगवतीपुत्र का अध्ययन करते हैं, तो स्पष्ट दिखाई देता है कि पहले इसकी सामग्री वहुत विशाल थी। इस सूत्रराज में ऐसी भी सामग्री विद्यमान थी जो अब उपलब्ध नहीं है और बहुतसा भाग संहचित करके वहां प्रतापना आदि सूत्रों का निर्देश किया गया है। इस सूत्र में इतनी सामग्री है कि जिससे यह पांचवां अंग, अन्य किसी भी अंग और उपांग से विशाल है और अपने में सर्वाधिक वस्तु लिये हुए है । इसका प्रारंभ ही ''चलमाणे चलिए'' रूप एक विशिष्ठ आत्म शुद्धिकर तत्त्व से हुआ है । कहा जाता है कि भगवतीसूत्र में ३६००० प्रश्नोत्तर हैं। इस सूत्रराज का एक नाम 'व्याख्याप्रज्ञप्ति' भी है। इसमें सभी ज्ञेय पदार्थों के विषय में अपेक्षापूर्वक कथन किया गया है । इसको 'जयकुंजर'-देवाधिष्टित विजयवंत गजराज, की उपमा से टीकाकार ने सुशोभित किया है। जैनधर्म को विशेषरूप से समझने एवं तत्त्वज्ञान का तलस्पर्शी अध्ययन करने के लिए भगवतीसूत्र एक विशाल श्रुतमण्डार है। ज्यों ज्यों इसका स्वाध्याय, चिन्तन एवं परिशीलन किया जाय, त्यों त्यों नये नये अमुल्य रत्न मिलते रहते हैं।

भगवतीसूत्र के प्रकाशन की योजना संस्कृति रक्षक संघ की एक विशिष्ट योजना है। इसके अनुवाद का काम समाज के अनुभवी विद्वान् श्रीयुत पंडित घेवरचंद्रवी वांठिया वीरपुत्र (वत्तंमान में श्रीवीरपुत्रजी महाराज) न्याय व्याकरण तीर्थ, सिद्धांतशास्त्री ने किया। आपने शब्दार्थ, भावार्थ और विवेचन से सम्पन्न करके ऐसा सरल बना दिया है कि जिससे समझने में सरलता हो । श्री अभयदेवमूरिजी की टीका की सहायता से विवेचन लिखा गया है। पंडितजी ने इस सम्पादन को बहुश्रुत पंडितरत्न श्रमणश्रेष्ठ मुनिराज श्रीसमर्थमलजी महाराज साहव को सनवाड़ और बालेसर के चातुर्मास में सुनाया। मुनिराजश्री ने जहां अर्थ में विषमता प्रतीत हुई, वहां संशोधन करवाया। ये संक्रोधन वास्तव में आवध्यक और उचित थे। इनसे सैढांतिक मतभेद दूर होकर वास्तविकता स्पष्ट होती है। जैसे---

(१) श. १ उ. १ के आत्मारंभादि विषय में टीकाकार, प्रमत्त संयती में कुष्ण, नील और कापोत लेक्या नहीं मानते हैं, किंतु यह मान्यता सिद्धांत के अनुकूल नहीं होने से टिप्पण में (पृ. ९१) इसका खुलासा करके प्रमत्तसंयत में छहों लेक्या का सद्भाव बतलाया है। प्रमाण में भगवती सूत्र ञ. ८ उ. २ का निर्देश किया है। वहां कृष्ण लेक्यावाले जीवों में, सइन्द्रिय जीवों की तस्ह चार ज्ञान और तीन अज्ञान भजना से बताया है। कृष्ण लेक्यावाले जिन जीवों में मन:पर्यवज्ञान पर्यन्त तीन या चार ज्ञान होंगे, वे संयती ही होंगे। क्योंकि मन:पर्यवज्ञान संयत में ही होता।

प्रज्ञापनासूत्र पद १७ उ. ३ का मूलपाठ भी यही बतलाता है। यथा---

"कण्हलेसे णं भंते ! जीवे कइसु नाणेसु होज्जा ? गोयमा ! दोसु वा तिसु वा चउसु वा नाणेसु होज्जा । दोसु होमाणे आभिणिबोहिय-सुयनाणे होज्जा, तिसु होमाणे आभिणिबोहिय-सुयनाण-ओहिनाणेसु होज्जा अहवा तिसु होमाणे आभिणिबोहिय-सुयनाण-मणपज्जवनाणेसु होज्जा, चउसु होमाणे आभिणिबोहिय-सुय-ओहि मणपज्जवनाणेसु हीज्जा । एवं जाव पम्हलेसे ।"

इसमें भी कृष्णादि लेखा में मनःपर्यवज्ञान स्वीकार किया है, जो संयती में ही होता है ।

(२) श. १ उ. २ में आयु के वेदन सम्बन्धी उत्तर ६८ में टीकाकारश्री ने वृद्धों की धारणा का उल्लेख करते हुए श्री कृष्णवासुदेव का उदाहरण देकर बताया कि-' पहले उन्होंने सातवीं पृथ्वी का आयुष्य बाँधा था, किन्तु बाद में तीसरी का बाँधा ।' इस कथन को पृ. ११४ में सिद्धांत से विपरीत बताकर लिखा है कि-यह बात स्वयं टीकाकारश्री के अपने पूर्व विधान से ही विपरीत जाती है। टीकाकार ने प्रथम उद्देशक में असवृत अनगार के सम्बन्ध में 'आउय वज्जाओ' शब्द (उत्तर ५७) पर टीका करते हुए लिखा है कि-'आयुक्मं एक भव में एक बार ही बँधता है।' अतएव एक भव में दो बार आयु का बन्ध बताना उचित नहीं है। इस विषय में इस पुस्तक के पृ. ११३ के अंतिम पेरे में दिया हुआ विवेचन निविवाद एवं सूत्राशय के अनुरूप है। सभी संसारी जीवों के ऐसा ही होता है। (३) श. १ उ. २ में तियँचों का उपपात उत्कृष्ट सहस्रार कल्प में बताया, वहां

(२) से २ ७ २ में सियम को ही इसका अधिकारी बतलाते हैं । इस विषय में पृ. १५७ टीकाकार श्री, देशविरत तियँच को ही इसका अधिकारी बतलाते हैं । इस विषय में पृ. १५७ के टिप्पण में बताया कि बिना देश विरति के भी संज्ञीतियँच, सहस्रार तक जा सकता है । इम विषय में भगवती श. २४ उ. २० और उ. २४ का हुवाला दिया है।

(४) श. १ उ. ५ में पृथ्वीकाय के विषय में टीकाकार ने सास्वादन सम्यक्तव का निर्देश किया, किंतु पृ. २५२ में इस बात को सिद्धांत के विरुद्ध प्रमाणित की गई है।

इस प्रकार इस संस्करण में बहुशुंत मुनिराजश्री के संशोधन से विशेषता आगई है।

टीकाकार आचार्यश्री अभयदेवसुरिजी में कितनी सरस्ता एवं निरभिमानता थौ, यह उनके निम्न उद्गारों से जानी जा सकती है। उन्होंने प्रथम शतक की टीका पूर्ण करते हुए लिखा है कि----

#### "इति गुरुगमभंगैः सागरस्याऽहमस्य स्फुटम्पचितजाड्यः पञ्चमांगस्य सद्यः । प्रथमज्ञतपदार्थावर्तगर्तं व्यतीतो विवरणवरपोतौ प्राप्य सद्वीवराणाम् ।"

अर्थात्—भगवतीसूत्र सागर के समान गंभीरहै एवं इसका प्रथम शतक सागर की खाड़ी के समान है और इसमें वर्णित पदार्थ समुद्र में भेंबर के समान है। मेरी बुद्धि में बहुत बड़ी जड़ता है। मेरे लिए इससे पार होना कठिन है। मुझ में ऐसी शक्ति कहाँ है कि मैं इससे पार पा सकू। फिर भी गुरुगम और पूर्वाचार्यों के विवरण (चूर्णि और बक्चूरि) रूपी नौका का अवलंबन लेकर मेने यह प्रयास किया है।

उपरोक्त उद्गारों में आचार्यश्री की सरलता एवं निरभिमानता प्रकट होती है । टीकाकार के सामने उलझनें भ<u>ी बहु</u>त थीं । उन्होंने अपनी कठिनाइयों का उल्लेख करते **हुए** स्थानांग सूत्र की टीका के अंत में लिखा है कि—-

> सत्सम्प्रदायहीनत्वात्, सदूहस्य वियोगतः । सर्वस्वपरझास्त्राणामदृष्टेरस्मृतेइच मे ॥ १ ॥ वाचनानामनेकस्वात्, पुस्तकानामझुद्धितः । सूत्राणामतिगाम्भीर्यान्मतमेदाच्च कुत्रचित् ॥ २ ॥ क्षूणानि संभवन्तीह, केवलं सुविवेकिमिः । सिद्धांतानुगतो योऽर्थः, सोऽस्माद् प्राह्यो न चेतरः ॥ ३ ॥ झोध्यं चंतज्जिने मक्तैर्मामवद्मिर्दयापरेः ।

संसारकारणाद् घोरादपसिद्धान्तदेशनात् ॥ ४ ॥ आदि अर्थात्-सत्सम्प्रदाय (परम्परा) की हीनता से, सतर्क के वियोग से, सभी स्वपर शास्त्रों का अवलोकन नहीं होने एवं स्मृति में नहीं रहने से, वाचना की अनेकता से, पुस्तकों ६

में अशुद्धियाँ होने से, सूत्रों के अति गंभीर होने से और मतभेद होने के कारण इस टीका में त्रुटियों का रहजाना संभव है। इसलिए विवेकवान पुरुषों से निवेदन है कि वे इस सूत्र के उसी अर्थ को माने जो सिद्धांत के अनुरूप हो। सिद्धांत विषद्ध अर्थ कौ नहीं माने। दया में तत्पर ऐसे जिनेश्वर के भक्त पुरुष, संसार के घोर कारणभूत ऐसे अपसिद्धांत-----उत्सूत्र प्ररूपणा से रक्षा करते हुए इस व्याख्या की शुद्धि करें। आदि

वास्तव में सूत्रकार की अपेक्षा समझकर विवेचन करना सरल नहीं है। यदि सूत्र-कार की अपेक्षा छोड़कर मात्र शब्दों पर ही आधार रखकर व्याख्या की जाय, तो अनर्थ होने की संमावना है। गीतार्थ परम्परा नहीं रहने से भी अर्थ में विषमता आ सकती है। गुरुपरम्परा अर्थात् पुरानी धारणा भी सिद्धांत की अपेक्षा समझने में सहायक होती है। वास्तव में अर्थ और व्याख्या वहीं निर्दोष होती है जो मूल के आशय के विपरीत नहीं जावे। वर्त्तमान में मूल एवं निग्रँथ प्रवचन के आशय की उपेक्षा करके लोकानुसारी अर्थ करने की इचि विशेष दिखाई देती है। यह चिता का विषय है। बहुश्रुत मुनिराजश्री वहीं अर्थ बतलाते है जो मल के आशय और सिद्धांत के अन्य स्थलों पर आये हुए प्रसंगों के अनुकूल हो।

हू जा मूल के आशय आरासदात के अन्य स्थला परआय हुए प्रसंगा के अनुकूल हा। भगवती सूत्र का अनुक्रम से आद्योपाल्त अध्ययन के करके विशेष लाभ लेना तौं अत्युत्तम है ही। किंतु इतना उद्योग सभी जिज्ञासु नहीं कर सकते । ऐसे साधारण बन्धुओं को नीचे लिखे कुछ विशिष्ट स्थलों को अवश्य ही देखना चाहिए और उन भावों को हृदय में उतारकर लाभाग्वित होना चाहिये । यदि वे पहले इतना करके अपनी रुचि बढ़ाकर फिर प्रारंभ से अध्ययन करेंगे, तो उनकी प्रज्ञा में निर्मलता की वृद्धि होगी और वे आगे गति करते जावेंगे ।

#### उपादेयश्च संबरः

इस सूत्र के पृ. ९४ में प्रश्न ५६व ५७ के उत्तर में गणधर महाराज के प्रश्न करने पर म. महावीर देव ने स्पष्ट फरमाया है कि जो मनुष्य, साधु कहाकर भी असंवृत है --आश्रव का सेवन करता है, वह मुक्त तो नहीं होता, किन्तु कमंबन्धन बढ़ाकर संसार परि-भ्रमण बढ़ा लेता है । इससे समझना चाहिये कि जबतक मिथ्यात्व, अविरति, प्रमाद आदि आश्रव मौजूद है, तबतक संसार परिभ्रमण चालू ही रहता है, मले ही वेश साधु का हो ।

इसके बाद सूत्र ५८ व ५९ पृ. ९८ में स्पष्ट कहा है कि संवरवान अनगार ही मुक्त होते हैं।

6

तात्पर्यं यह है कि आश्रव संसार मार्ग है और संवर मोक्षमार्ग है । आश्रव त्यागने ⁄ योग्य है और संवर आदरने योग्य है । हम सभी यथा शक्ति संवर का सेवन करें और संवरदान का आदर सत्कार करें, इसीमें हमारा आत्महित है । यह आत्म कल्याण का राज मार्ग है । विकाल सत्य है ।

### कांक्षामोहनीय कर्म

प्रथम शतक का तीसरा उद्देशक 'कांक्षा-मोहनीय कर्म' के विषय को स्पष्ट करना है। कांक्षामोहनीय कर्म, मिथ्यात्व में ले ज ता है। जिनधर्म से गिराकर अधर्म में धकेलता है। जीव में दर्शन-मोह रीय के उदय से शंका कांक्षादि उत्पन्न होते हैं। यदि शंका का समाधान हो जाय, तब तो ठीक ही है, अन्यथा सूत्र ११९ में बताये अनुसार--"तमेव सच्च णीसंक ज जिणेहि पविइयं"-वही सत्य और सन्देह रहित है जो जिनेक्वर मगवान ते चिरूपण किया है, इस प्रकार सोचकर आत्मा को मिथ्यात्व में गिरने से बचाना ही श्रेय-स्कर है। आत्मार्थियों के लिए यह माव, आत्मा में दृढ़ी मून करना अत्यावक्ष्यक है। इसीसे पतन क्कता है और आत्मा मिथ्यात्व से बची रहती है।

### आतम हत कर्म

श. १ उ. ६ सूत्र २०६ से बताया है कि अपने कमों का कर्त्ता जीव खुद ही है। आत्मा स्वयं ही कर्मबन्ध करती है, दूसरी कोई भी शक्ति, जीव को कर्म के बन्धन में नहीं बौध सकती । ईश्वरवादी सुख दु:ख का सर्जक ईश्वर को मानते हैं, यह बात उक्त सिद्धांत से खंडित हो जाती है। एकान्त निश्चयवादी, आत्मा को कर्म का कर्त्ता नहीं मानते, किंतु उनकी एकान्त प्ररूपणा भी ठीक नहीं है। शुद्धस्वरूप-परम पारिणामिक भाव की अपेक्षा आत्मा शुद्ध एवं निविकार है। वह पाप या पुण्य की कोई भी किया नहीं करती। किंतु जहां तक परम पारिणामिक भाव प्रकट नहीं हो और अनादि सपर्यवसित औदयिक भाव रहे, तबतक वह अशुद्ध दशा में है। जीव, स्वयं किया करता है। सुख दु:ख का अनुभव करता है। उसे भूख प्यास और रोगादि की वेदना होती है। मोजन और पानी मिलने पर तृष्ति का अनुभव करता है। रोग होने पर दु:ख का, आपत्ति आने पर भय का और इष्ट वियोग होने पर होक का अनुभव करता है। स्वयं एकान्त निष्चयवादी भी धारीरिक कष्ट और थाक से बचने के लिए वाहन का उपयोग करते हैं। रोग होने पर औषधी लेते हैं, खाते पीते और सोते हैं। ''मुझे लघु-शंका और बड़ी-शंका की बाधा हुई है''--यह सोचकर स्थंडिल जाते हैं। विष या क्लोरोफार्म के प्रभाव से बेहोश हो जाते हैं और आग में या तेजाब में उगली देने से डरते हैं। इस प्रकार उदयभाव का प्रभाव स्पष्ट ही उन खुद पर होता है। इस प्रत्यक्ष बात को मुलाकर एकान्तवाद को ही पकड़े रहना मिथ्यात्व है। यह बात इस सूत्र से सिद्ध हो रही है।

#### जीव पुदुगल सम्बन्ध

सूत्र २२६ से यह बात विशेष रूप से स्पष्ट हो गई कि जीव पुद्गल से सम्बन्धित है। ये दोनों स्वतन्त्र द्रव्य होते हुए भी विभावदशा के चलते परस्पर जुड़े हुए हैं। संयोग वियोग शब्द का व्यवहार भी इसी संयोग सम्बन्ध के कारण होता है। जो लोग, जीव पुद्गल की परस्पर आबद ऐसी भूतकालीन अवस्था जानते हुए और वर्त्तमान में आँसों से देखते हुए भी एकान्तवाद के गृहीत पक्ष के कारण नहीं मानते, वे कदाग्रही हैं। चार गति चौबीस दण्डक, जीवयोनियें, जन्म-मरण आदि विविधताएँ जीव और पुद्गल के संयोग सम्बन्ध से ही होती है। यदि यह संयोग सम्बन्ध नहीं हो, तो जीव, केवल सिद्ध रूप ही हो और पुद्गल केवल परमाणु रूप ही हो।

इस सूत्र से एकान्तवाद का निरसन हो जाता है।

### आधाकर्म भोगने का फल

श. १ उ. ९ सूत्र ३०३ से आधाकमं आहार भोगने वाले साधु को आत्मधमं से तिरपेक्ष एवं षट्काय जीवों का हिंसक बताया है और सूत्र ३०५ से निर्दोष आहार भोगने वाले को आत्मधर्मी और षट्काय जीवों का रक्षक बताया है। यह विधान साधु के लिए है, किंतु आधाकमं आहार का दाता भी पापकमं से नहीं बचता। उसके लिए भ. श. ५ उ. ६ में लिखा है कि-श्रमणनिग्रंथों को सदोष आहार देने वाला अल्प आयु का बन्ध करता है-जिससे बालपन अथवा युवावस्था में ही मरना पड़े और निर्दोष एवं पथ्यकर आहार देनेवाला शुभ-दीर्घायु प्राप्त करता है। वह अपने कर्मों की निजंरा करता है (श. ८ उ. ६) यह बात हम उपासकों को विशेष रूप से समझने और ध्यान में रखने की है।

### आर्य स्कन्दक का धर्मवाद

९

श. २ उ. १ पृ. ३९० से आर्य स्कन्दक का धमंवाद और उसके परिणाम को बताने वाला अधिकार प्रारंभ हुआ है। परिवाजकाचार्य स्कन्दक को पिंगल नाम के निग्रंथ ने कुछ प्रक्त पूछे। उन प्रक्षों का उत्तर श्री स्कन्दकजी के पास नहीं था। उनके लिए वे प्रक्ष नये ही थे। श्री स्कन्दकजी विद्वान् थे। वे वेद विशारद एवं वैदिक धम के प्रवर्त्तक थे। उनका हृदय सरल और गुण ग्राहक था। उन्हें उत्तर नहीं आया, तो वे मौन रह गए। किंतु अंटसंट उत्तर देकर प्रक्ष्म को टाला या दबाया नहीं। वे सत्य उत्तर देना चाहते थे। उनके हृदय में सत्य के लिए स्थान था, पक्ष के लिए नहीं। वे सत्य उत्तर देना चाहते थे। उनके हृदय में सत्य के लिए स्थान था, पक्ष के लिए नहीं। वे सत्य समझने के लिए भ. महावीर की शरण में आने से भी नहीं हिचकिचाये। उनके सामने पक्ष-प्रतिष्ठा बाधक नहीं बनी। भ. महावीर से समाधान पाकर उनकी आत्मा की दिशा ही बदल गई और वे सच्चे साधक बनकर आत्म कल्याण में जुट गए। पिंगल निग्रंथ का वाद, श्रीस्कन्दकऔं के लिए उद्वारक बन गया। कषाय मावना से रहित वाद, हितकारक होता है और कषाय भावना से प्रेरित वाद, अहितकर होता है, वितण्डावाद होता है वहां। ऐसे वाद में सत्य की परवाह नहीं होती। पक्ष का भूत ही उसके सिर पर सवार रहता है। आर्य स्कन्दकजी का यह चरित्र वितंडावाद से बचाने की प्रेरणा देता है।

### तुंगिका के श्रावक

श. २ उ. ५ में तुंगिका नगरी के श्रमणोपासकों का वर्णन, हम उपासकों के लिए मनन करने और शिक्षा लेने योग्य है। उनकी भौतिक ऋदि की ओर नहीं ललचा कर उनकी धर्मश्रदा, धार्मिक दृढ़ता और निग्रंथ प्रवचन में अनुरागता की ओर ध्यान देना चाहिए। उनकी आत्मा में धर्म प्रेम इतना समा गया था कि कोई देव, दानव भी उन्हें विचलित नहीं कर सकता था। वे आनन्द कामदेव और अरहन्नक जैसे सुश्रावक थे। उन्होंने संयम और तप के फल के विषय में प्रश्न किये। प्रश्न महत्वपूर्ण थे। उनके उत्तर भी महत्वपूर्ण और समझने योग्य हैं। संयम का फल अनाश्रव-संवर और तप का फल निर्जरा है। संयम और तप, बन्धन कारक नहीं होते। संयम से बन्ध की रोक होती है और तप बन्धन काटता है। किंतु संयम पालते हुए और तप करते हुए देवायु का बन्ध क्यों होता है? यह प्रश्न तत्व के रहस्य को स्पष्ट करता है। उत्तर में विविधता होते हुए भी बाधकता नहीं है। पूर्वतप आदि चार उत्तर, संक्षेप में सरागता और सर्कमिता में गमित होजाते हैं और विशेष संक्षेप करने पर सरागता, सर्कामता में तथा सर्कमिता, सरागता में मिलकर एक ही उत्तर बन जाता है। प्रत्येक उत्तर अपने में अन्य तीन उत्तरों को भी गौणरूप लिये हुए है। इन्हीं के कारण आयु का बन्ध, गति और जन्म आदि होते हैं।

भगवती सूत्र, ज्ञान का विशाल भडार है। इसका स्वाध्याय भी गंभीरता से करना चाहिये। समझ में नहीं आवे, उस बात को अनुभवी महात्माओं से समझनी चाहिए और कूतर्क से सदैव बचकर रहना चाहिए।

इस संस्करण के सम्पादन में पं. बेचरदासजी दोशी द्वारा सम्पादित श्रीभगवतीसूत्र प्रथमखंड तथा आगमोदय समिति वाली प्रति का सहारा लिया है । प्रूफ संशोधन में पहले की तरह इस बार भी विशेष त्रुटियां रहीं, जिसका घुढिपत्र दिया जारहा है ।

श्रीयुत पं. घेवरचंदजी बौठियां ने, उदारमना श्रीमान् सेठ किसनलालजी पृथ्वीराजजी मालू के सहयोग से भगवतीसूत्र का सम्पादन किया और बहुश्रुत मुनिश्रेष्ठ श्रीसमर्थमलजी महाराज को सुनाकर संशोधन करवाया, इसके लिये समाज आपका व श्रीमान् सेठ किसन-लालजी पृथ्वीराजजी मालू खीचन निवासी का आभारी रहेगा।

रतनलाल डोशी

सैलाना (मः प्र.) बि. सं. २०२१ सन् १९६४



### निवेदन

जैन आगम साहित्य एक ऐसा रत्नाकर है, जिसमें विभिन्न प्रकार के आध्यात्मिक रत्न भरे पड़े हैं। जो साधक इस रत्नाकर में जितनी गहरी डुबकी लगाता है, उसे उतने ही अमूल्य आध्यात्मिक रत्न प्राप्त हो सकते हैं। आवश्यकता है हंस बन कर इसमें अवगाहन करने की। वर्तमान में हमारे जैन आगम साहित्य जगत में जो बत्तीस आगम उपलब्ध हैं, उसमें व्याख्याप्रज्ञप्ति सूत्र पांचवाँ अंग सूत्र है। यह सूत्र तत्त्व ज्ञान की गंभीरता, विषय की विविधता एवं विशालता की दृष्टि से अपनी अलग ही पहिचान रखता है। समवायांग सूत्र एवं नंदी सूत्र में इस सूत्रराज में ३६००० प्रश्नोत्तर होने का अधिकार मिलता है। विविधता की दृष्टि से विश्वविधा जगत की कोई ऐसी वस्तु नहीं जिसकी प्रस्तुत आगम में प्रत्यक्ष अथवा परोक्ष चर्चा न की गई हो। इस आगम की शैली अन्य आगमों से भिन्न है। इसमें प्रश्नोत्तरों के माध्यम से जैन तत्त्वज्ञान का प्रतिपादन, विवेचन इतना विस्तृत किया गया है कि पाठक सहज ही विशाल तत्त्वज्ञान को प्राप्त कर सकते हैं।

समवायांग सूत्र में बतलाया गया है कि अनेक देवताओं राजाओं, राजऋषियों ने भगवान् से विविध प्रकार के प्रश्न पूछे। उन सभी प्रश्नों का भगवान् ने सविस्तार उत्तर दिया है। इस आगम में मात्र स्वमत का ही निरूपण नहीं किया गया, अपितु अन्य मत का भी निरूपण हुआ है। इसके अलावा इस आगम के प्रति जन मानस में अपार श्रद्धा रही है। श्रद्धा के कारण ही व्याख्याप्रज्ञप्ति के पूर्व 'भगवती' विशेषण प्रयुक्त हुआ। शताधिक वर्षों से तो ''भगवती'' विशेषण न रह कर व्याख्याप्रज्ञप्ति सूत्र का अपर नाम हो गया है। आज व्यवहार में यह आगम व्याख्याप्रज्ञप्ति की अपेक्षा भगवती सूत्र के नाम से ज्यादा प्रचलित है। तत्त्वों की व्याख्या, सूक्ष्मता, ऐतिहासिक घटनाओं, विभिन्न व्यक्तियों का वर्णन आदि का विवेचन इतना विस्तृत किया गया है कि इसे प्राचीन जैन ज्ञान का विश्वकोष कहा जाय तो अतिशयोक्ति न होगी।

भगवती सूत्र के प्रकाशन की योजना श्री अखिल भारतीय साधुमार्गी जैन संस्कृति रक्षक संघ की एक विशिष्ट योजना थी। इसके प्रथम भाग का प्रकाशन विक्रम संवत् २०२१ में हुआ और अन्तिम सातवाँ भाग वि. .सं. २०२६ में सम्पूर्ण हुआ। यानी पूरे आठ वर्ष इस भगवती सूत्र की प्रथम आवृत्ति प्रकाशित होने में लगे। इस सूत्र के अनुवाद का आधार, अनुवादक विद्वान् का नाम तदुपरान्त इसके सुनने वाले पूज्य बहुश्रुत गुरुदेव एवं सैद्धान्तिक धारणा, संशोधन आदि के कारण इस सूत्रराज ने जो प्रामाणिकता एवं प्रसिद्धि हासिल की इसका विस्तृत विवेचन समाज के जाने-माने विद्वान् एवं सम्यग्दर्शन के आद्य सम्पादक श्रीमान् रतनलालजी सा. डोशी ने इस सूत्र के प्रथम भाग में सविस्तार से दे दिया है। साथ ही प्रथम भाग में आई विषय सामग्री के साथ समाज में परम्परागत चली आ रही सैद्धान्तिक धारणा में किये गवे संशोधन का आगमिक प्रमाण के साथ स्पष्टीकरण भी किया। अतएव पाठक बन्धुओं को प्रस्तुत सूत्र के इस प्रथम भाग की प्रस्तावना का अवश्य अवलोकन करना चाहिये।

जून १९९३ में जब कार्यालय सैलाना से ब्यावर स्थानान्तरित हुआ, उस समय भगवती, प्रश्नव्याकरण, उपासकदशा सूत्र तो बड़े आगम बत्तीसी साईज में थे तथा नंदी सूत्र, उत्तराध्यचन सूत्र, दशवैकालिक सूत्र, अंतगडदशा सूत्र छोटी साईज में उपलब्ध थे। इसके अलावा समवायांग, सूत्रकृतांग, ठाणांग और विपाक सूत्र के हस्तलिखित कापियों के बंडल मिले, जो समाज के जाने माने विद्वान् पंडित श्रीमान् प्रेवरचन्द्रजी बांठिया ''वीरपुन्न'' न्याय-च्याकरण तीर्थ, सिद्धान्त शास्त्री द्वारा बीकानेर में रहते हुए अनुवादित किये गये थे। उन बंडलों को देखकर मेरे मन में भावना बनी क्यों नहीं इनको व्यवस्थित कर इनका

#### 

प्रकाशन संघ की ओर से किया जाय। इसके लिए आर्थिक पीठ बल की आवश्यकता थी। मैंने संघ के तात्कालिन अध्यक्ष और वर्तमान संघ के संरक्षक तत्त्वज्ञ सुश्रावक रत्न श्रीमान् जशवंतलालभाई शाह, बम्बई से सम्पर्क किया तो आपश्री ने उन सभी आगमों को अपने आर्थिक सहयोग से छपवाने की सहर्ष स्वीकृति प्रदान कर दी। परिणाम स्वरूप ये आगम प्रकाशित हुए।

इसके प्रकाशन के बाद मेरे मन में भावना बनी कि जब इतने आगम संघ की ओर से प्रकाशित हो चुके हैं, तो शेष आगम ओर प्रकाशित कर सम्पूर्ण आगम बत्तीसी ही क्यों न पूरी प्रकाशित कर दी जाय। आर्थिक सहयोग के लिए पुन: शाह साहब से निवेदन किया तो आपने फिर उदारता के साथ सम्पूर्ण आगम बत्तीसी का अपनी ओर से प्रकाशन कराने की स्वीकृति प्रदान कर दी। इस प्रकार आपश्री के आर्थिक संबल और प्रोत्साहन के कारण ही यह आगम बत्तीसी पूर्ण हो पाई। आपश्री की सम्यग्ज्ञान के प्रचार-प्रसार के लिए हमेशा उदार भावना रही है।

धर्म प्राण समाज रत्व तत्त्वज्ञ सुश्रावक श्री जशवंतलाल भाई शाह एवं श्राविका रत्न श्रीमती मंगला बहन शाह, बम्बई की सम्यक्जान के प्रचार-प्रसार में गहरी रुचि है। आपकी भावना है कि संघ द्वारा जितने भी आगम प्रकाशन हों वे अर्द्ध मूल्य में ही बिक्री के लिए पाठकों को उपलब्ध हों। इसके लिए उन्होंने सम्पूर्ण आर्थिक सहयोग प्रदान करने की आज्ञा प्रदान की है। तदनुसार प्रस्तुत आगम पाठकों को उपलब्ध कराया जा रहा है, संघ एवं पाठक वर्ग आपके इस सहयोग के लिए आभारी हैं।

आदरणीय शाह साहब तत्त्वज्ञ एवं आगमों के अच्छे ज्ञाता हैं। आप का अधिकांश समय धर्म साधना, आराधना में बीतता है। प्रसन्नता एवं गर्व तो इस बात का है कि आप स्वयं तो आगमों का पठन-पाठन करते ही हैं, साथ ही आपके सम्पर्क में आने वाले चतुर्विध संघ के सदस्यों को भी आगम की वाचनादि देकर जिनशासन की खूब प्रभावना करते हैं। आज के इस हीयमान युग में आप जैसे तत्त्वज्ञ श्रावक रत्न का मिलना जिनशासन के लिए गौरव की बात है। आपके पुत्र रत्न सवंक्र शह एवं श्रेवरांस्सर्साई शाह भी आपके पद चिह्नों पर चलने वाले हैं। आप सभी को आगमों एवं थोकड़ों का गहन अभ्यास है। आपके धार्मिक जीवन को देख कर प्रमोद होता है। आप चिरायु हों एवं शासन की प्रभावना करते रहें, इसी शुभ भावना के साथ।

इसके प्रकाशन में जो कागज काम में लिया गया है वह उच्च कोटि का मेफलिथो साथ ही पक्की सेक्शन बाईडिंग है बावजूद आदरणीय शाह साहब के आर्थिक सहयोग के कारण आर्द्ध मूल्य ही रखा गया है। जो अन्य संस्थानों के प्रकाशनों की अपेक्षा अल्प है।

संघ की आगम बत्तीसी प्रकाशन योजना के अन्तेंगत इसकी यह पांचवीं आवृत्ति श्रीमान् जिंधातेतालाल भाई शाह, मुम्बई निवासी के अर्थ सहयोग से ही प्रकाशित हो रही है। आपके अर्थ सहयोग के कारण इस आवृत्ति के मूल्य में किसी प्रकार की वृद्धि नहीं की गयी है। संघ आपका आभारी है। पाठक बन्धुओं से निवेदन है कि वे इस पांचवीं आवृत्ति का अधिक से अधिक लाभ उठावें।

> संघ सेवक नेमीचन्द बांठिया

भाग १

ब्यावर (राज.) दिनांकः १-१-२००द

अ. भा. सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ, जोधपुर



शतक-१

पृष्ठ

विषय

उद्देशक १

| १ मंगलाचरण                        | Ł          |
|-----------------------------------|------------|
| २ प्रथम शतक उद्देशक परिचय         | - 4        |
| ३ वीर स्तुति                      | Ę          |
| ४ इन्द्रभूतिजी की महानता          | १३         |
| ५ गौतमस्वामी की जिज्ञासा          | 29         |
| ६ प्रथम उद्देशक प्रारंभचलमाणे     |            |
| चलिए '                            | **         |
| ७ नारक जीवों की स्थिति आदि का     |            |
| वर्णन                             | ŝХ         |
| ८ भेद चयादि सूत्र                 | 88         |
| ९ काल चलितादि सूत्र               | 49         |
| १० असुरकुमार देवों का वर्णन       | ५७         |
| ११ नागकुमार देवों का वर्णन        | ६२         |
| १२ पृथ्वीकाय आदि का वर्णन         | ६६         |
| १३ बेइन्द्रिय जीवों का वर्णन      | ψĘ         |
| १४ तेइन्द्रियादि जीवों का वर्णन   | UU         |
| १५ पंचेन्द्रिय तियँच और मनुष्य का |            |
| वर्णंन                            | ७९         |
| १६ वाणव्यन रादिका वर्णन           | 41         |
| १७ वात्मारभ परारम                 | <b>५</b> ३ |
| १० ज्ञानादि सम्बन्धी प्रश्नोत्तर  | ९२         |
| १९ असंवृत्त अनगार                 | ९४         |
| २० संवृत्त अनगार                  | .९८        |
| २१ असंयतजीव की गति                | ्र ०       |
|                                   |            |

विष र

ঀৃष্ঠ

#### उद्देशक २

| रर स्वकृत कम वदन।              | ११०         |
|--------------------------------|-------------|
| २३ नैरयिक सम्बन्धी विचार       | 868         |
| २४ नैरयिकों के समकर्म आदि      |             |
| प्रश्नोत्तर                    | 116         |
| २५ नैरयिकों के समवेदना आदि     | 828         |
| २६ असुरकुमारादि में समाहारादि  | 1,20        |
| २७ पृथ्वीकायिक में आहारादि     | \$\$8       |
| २८ बेइन्द्रियादि आवों का वर्णन | <b>१३</b> ४ |
| २९ मनुष्य के आरंभिकी आदि किय   | । १३७       |
| ३० देवों का वर्णन              | 1¥1         |
| ३१ लेक्या                      | १४२         |
| ३२ संसार संस्थान काल           | <b>१</b> ४५ |
| ३३ अंतकिया                     | - 24 2      |
| ३४ उ५पात                       | १५२         |
| ३५ असंजी जीवों का आयुष्य       | १५९         |
| उद्देशक २                      |             |
| ३६ कांक्षामोहनौय               | <b>१</b> ६३ |
| ३७ कांक्षामोहनीय वेदन          | 199         |
| ३८ अस्तित्व और नास्तित्व       | १७२         |
| ३९ कांक्षामोहनीय के बन्धनादि   | १७८         |
| उद्देशक ४                      |             |
|                                |             |

४० कर्म प्रकृतियाँ

२०३

ŧ

| विषय                                             | पृष्ठ | विषय                                      | पृष्ठ              |
|--------------------------------------------------|-------|-------------------------------------------|--------------------|
| ४१ उपस्यान-परलोक की किया                         | २०५   | उद्देशक ७                                 | · .                |
| ४२ अपक्रमण-पतन                                   | २०७   | ६५ नारक जीवों का आहार                     | २दद्               |
| ४३ कर्मक्षय से मोक्ष                             | २१०   |                                           | २९२                |
| ४४ पुद्गल का नित्यत्व                            | 568   |                                           | २९६                |
| ४५ छद्मस्यादि कौ मुक्ति                          | २१६   | 1                                         |                    |
| उद्देशक ५                                        |       | ,                                         | ३•२<br>३०४         |
| ४६ नरकावास                                       | २२२   | -                                         | ३०८                |
| ४७ असुरकुमारों के आवास                           | २२३   | उद्देशक ८                                 |                    |
| ४८ पृथ्वीकायादि के आवास                          | २२५   |                                           | <b>३११</b>         |
| ४९ स्थिति स्थान                                  | २२७   |                                           |                    |
| ५० अवगाहना स्थान                                 | २३५   | ७२ मृग घातकादिको लगनेवाली किया            |                    |
| ५१ नारकों के शरीर                                | ২২৩   |                                           | <b>१</b> २५<br>२२६ |
| <b>५२ नैरयिकों की ले</b> श्या दृष्टि आ <b>दि</b> | ২४१   | ७४ वीर्य दिचार                            | રર <b>દ્</b>       |
| ५३ असुरकुमारों के स्थिति स्वान आदि               |       | उद्देशक ९                                 |                    |
| ५४ पृथ्वीकायिक के स्थिति स्थानादि                | २४९   | ७४ जीवादि का गुरुत्व लघुत्व               | ३३०                |
| ५४ बेइन्द्रियादि के स्थिति स्थानादि              | २५२   |                                           | 349                |
| ५६ मनुष्य के स्थिति स्थानादि                     | २४५   |                                           | 3X8                |
| ५७ वाण व्यन्तरादि <b>के</b> स्थिति स्थानादि      | २५६   | ७८ स्थविरों से कालास्यवेषि के प्रश्नोत्तर |                    |
| उद्देशक ६                                        |       |                                           | ३५३                |
| ५८ सूर्य के उदयास्त दृश्य की दूरी                | २५६   |                                           | <u>şx</u> r        |
| ५९ लोकान्त स्पर्शना आदि                          | 258   | ८१ एषणीय आहार का फल                       | રૂષ્૮              |
| <ul><li>५. किया विचार</li></ul>                  | २६४   | ८२ स्थिर अस्थिरादि प्रकरण                 | ३६•                |
| ६१ आर्य रोह के प्रश्न                            | 249   | उद्देशक १०                                | •                  |
| ६२ लोक स्थिति                                    | २७६   | ¥ -                                       | 352                |
| ६३ जीव पूद्गल सम्बन्ध                            | २८०   | ≂३ परमाणु के विभाग और भाषा अभाषा          |                    |
| ६४ स्नेहकाय                                      | २८२   | ८४ ऐयपिथिकी और साम्परायिकी किया           | યુહ્ય              |

-

ŧ¥

www.jainelibrary.org

### शतक २

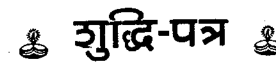
| विषय                              | पृष्ठ       | विषय                                | पुष्ठ        |
|-----------------------------------|-------------|-------------------------------------|--------------|
| उद्देशक १                         |             | ९४ तुंगिका के श्रावकों के प्रक्लोसर | ∙<br>४६्द    |
| ८५ उपपात विरह                     | 7           | १६ राजगृह का गरम पानौ का कुण्ड      | ४९५          |
| ८२ जीवों का श्वासोच्छ् <b>वास</b> | <b>২</b> ৩४ | e                                   |              |
|                                   | ३७७         | उद्देशक ६                           |              |
| ८७ वायुकाय का श्वासोच्छ्वास       | ३५२         | ९७ भाषा विषयक मान्यता               | <b>V</b>     |
| ८८ मृतादी अनगार                   | ३⊏५         | २७ मापता जपयम माग्यता<br>-          | ¥ <b>₹</b> ₹ |
| <b>८९ आर्य स्कन्दक</b>            | 190         |                                     |              |
| · .                               | · .         | उद्देशक ७                           |              |
| उद्देशक २                         |             |                                     |              |
|                                   |             | ९८ देवों के प्रकार                  | ५००          |
| ९० समुद्घात वर्णन                 | 840         |                                     |              |
|                                   | - 1-        | उद्देशक ८                           |              |
| जनेसन २                           |             |                                     |              |
| उद्देशक ३                         |             | ९९ चमरचंचा राजघानी                  | X•3          |
|                                   |             | · · · · ·                           |              |
| ९१ पृथ्विय                        | ४५४         | उद्देशक ९                           |              |
| उद्देशक ४                         |             |                                     |              |
| <b>·</b> •• •• =                  |             | १०० समय क्षेत्र                     | ***          |
| ९२ इन्द्रियाँ                     | ४४७         | -                                   |              |
|                                   |             | उद्देशक १०                          |              |
| उदेशक ५                           |             |                                     |              |
| ् २५२१म ३                         |             | १०१ पंचास्तिकाय वर्णन               | 412          |
|                                   |             | १०२ जीव का स्वरूप                   | 490          |
| ९३ परिचारणा                       | ૪૫૧         | १०३ आकाश के मेद                     | ५२२          |
| ९४ गर्म विचार                     | ४६२         | १०४ धर्मास्तिकाय बादि कौ स्पर्शनां  | 470          |
| •                                 | -           | _                                   | • •          |

:

L

2

१५



पंक्तित अशुद्ध যুৰ पू. अर्थात् अर्तात् ş. 22 करने के करने 219 ર્ષ स्वामौ स्वानी £ २० कर्मो कमों R २३ गर्या नया १७ ¥₹ नैरयिक नरयिक ع ४५ (सूक्ष्म) (सूश्म) ۶. 89 कर्मद्रव्यवर्गण<u>ा</u> कर्मद्रव्यकर्गणा 14 86 अणारंभा आयारंगा १० 64 पद्म लेश्या पद्यलेश्या 69 १५ प्रमादी ۴ **प्रसा**दी ৩ 98 पद्म लेश्या पद्यलेश्या ৎ 38 मी मो २६ ९३ बहुप्पसगाओ **ब**हुप्पसगाओ 88 ٩**९** नारकियों को नारकियों ٤Ŷ 128 पंचिदियतिरिक्खजोणिया पंचिदियतिरि**क्लिजो**णिया 2, १३५ वाणव्यन्तर वाणव्यवतर 18 181 में उत्पन्न उत्पन्न में ٩ १४६ करने करले 9 १५६ कान्दर्पिक कान्दर्पित २२ 228 सकता कसता C 240 कांक्षामोहनीय कांक्षामोहनीय 25 **tet** इतना इताना 14 १७५

तकता

२३

294

सकता

| · Ţ.        | पंषित        | সহার                         | <b>गु</b> द्ध                |
|-------------|--------------|------------------------------|------------------------------|
| १७६         | 4            | पादार्थों                    | पदार्थी                      |
| २२१         | १०           | जानाः                        | নারা                         |
| २२५         | २०           | नायुकुमारो                   | वायुकुमारों                  |
| २२८         | 25           | मायोवउत्तेय                  | मायोवउत्ते य                 |
| २३१         | २६           | कहलता                        | कहरु।ता                      |
| <b>२</b> ३४ | <b>6</b> .x  | तप्पउग्गुक्कोसियाए           | तप्पाउग्गुक्कोसियाए          |
| <b>4</b> ¥१ | <u>و</u> ا   | <b>क्यों</b> यि              | <b>क्योंकि</b>               |
| २४३         | . २२         | पृथ्यी                       | पृथ्वी                       |
| રષ૪         | 3            | करना                         | कहना                         |
| २५६         | 6            | अत्य मंते                    | अत्यमंते                     |
| २७६         | १२-१३        | वस्थिमाडोवेइ वत्यिमाडोवेत्ता | बत्थिमाडोवेइ बत्थिमाडोवेत्ता |
| २८४         |              | नष्ट ही                      | नष्ट हो                      |
| २९१         | X.           | यिषंय                        | विषय                         |
| ¥85         | <b>\$</b> 8  | किरिवाहि                     | किरियाहि                     |
| ३२५         | **           | वदाई                         | वद्धाई                       |
| इड्र        | १६           | · · ·                        | अगुरुलघु                     |
| ३४६         | Υ ΄          | पार्श्वन <b>ार्थ</b>         | पार्श्वनाथ                   |
| ३८६         | ષ            | हथ्वामागच्छइ                 | हब्बमागच्छइ                  |
| · · ×11     | <b>१</b> ३   | वृक्ष गिरकर                  | वृक्ष से गिर कर              |
| ¥\$6        | Ę,           | विणयवे-णइय-                  | विणय-वेणइय-                  |
| ¥86         | 58           | संयममात्रा                   | संयमयात्रा                   |
| ۶ <b>۶٤</b> | २५           | म्रियतेंइ तिअमरः             | म्रियते इति अमरः             |
| ***         | 19           | कहि                          | नहि                          |
| ×42         | . <b>t</b> o | अंगुल से                     | अंगुल के                     |
| ٩٥٦         | २            | सात सो                       | छह सौ                        |
| ષ્●ષ        | २२           | तरह                          | ्तरफ                         |
| <b>X</b> 0Ę | 33           | 'उज्जोए'                     | 'सउज्जोए '                   |
|             |              |                              | I                            |

.

•

www.jainelibrary.org

#### अस्वाध्याय

निम्नलिखित बत्तीस कारण टालकर स्वाघ्याय करना चाहिये।

| आकाश सम्बन्धी १० अस्वाध्याय                                    | काल मर्यादा                                            |
|----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| १. बड़ा तारा टूटे तो-                                          | एक प्रहर                                               |
| २. दिशा-दाह 🔆                                                  | जब तक रहे                                              |
| ३. अकाल में मेघ गर्जना हो तो-                                  | वो प्रहर                                               |
| ४. अकाल में बिजली चमके तो-                                     | एक प्रहर                                               |
| ५. बिजली कड़के तो-                                             | आठ प्रहर                                               |
| ६. शुक्ल पक्ष की १, २, ३ की रात-                               | प्रहर रात्रि तक                                        |
| ७. आकाश में यक्ष का चिह्न हो-                                  | जब तक दिखाई दे                                         |
| प∽£. काली और सफेद धूंअर-                                       | जब तक रहे                                              |
| १०. आकाश मंडल धूलि से आच्छादित हो-                             | जब तक रहे                                              |
| औदारिक सम्बन्धी १० अस्वाध्याय                                  |                                                        |
| ११-१३. हड्डी, रक्त और मांस,                                    | ये तिर्यंच के ६० हाथ के भीतर हो। मनुष्य के हो,         |
| -                                                              | तो १०० हाथ के भीतर हो। मनुष्य की हड्डी यदि             |
|                                                                | जली या धुली न हो, तो १२ वर्ष तक।                       |
| १४. अशुचि की बुर्गंध आवे या दिखाई दे-                          | तब तक                                                  |
| १५. श्मशान भूमि-                                               | सौ हाथ से कम दूर हो, तो।                               |
| १६. चन्द्र ग्रहण-                                              | खंड ग्रहण में म प्रहर, पूर्ण हो तो १२ प्रहर            |
| (चन्द्र ग्रहण जिस रात्रि में लगा हो उस रात्रि के               | प्रारम्भ से ही अस्वाध्याय गिनना चाहिये।)               |
| १७. सूर्य ग्रहण-                                               | संड ग्रहण में १२ प्रहर, पूर्ण हो तो १६ प्रहर           |
| (सूर्य ग्रहण जिस विन में कभी भी लगे उस दिन के प्र              | रंभ से ही उसका अस्वाध्याय गिनना चाहिये।)               |
| १८. राजा का अवसान होने पर,                                     | जब तक नया राजा घोषित न हो                              |
| १९. युद्ध स्थान के निकट                                        | जब तक युद्ध चले                                        |
| २०. उपाश्रय में पंचेन्द्रिय का शव पड़ा हो,                     | जब तक पड़ा रहे                                         |
| (सीमा तिर्यंच पंचेन्द्रिय के लिए ६० हाथ, मनुष्य के             | लिए १०० हाथ। उपाश्रय बड़ा होने पर इतनी सीमा            |
| के बाद उपाश्वय में भी अस्वाध्याय नहीं होता। उपाश्रय क          | की सीमा के बाहर हो तो यदि दुर्गन्ध न आवे या            |
| दिखाई न देवे तो अस्वाध्याय नहीं होता।)                         |                                                        |
| २१-२४. आवाढ़, आश्विन, कार्तिक और चैत्र की पूर्णिमा             | दिन रात                                                |
| २५-२८. इन पूर्णिमाओं के बाद की प्रतिपदा-                       | दिन रात                                                |
| २९-३२. प्रातः, मध्याह, संध्या और अर्द्ध रात्रि-                |                                                        |
| इन चार सन्धिकालों में-                                         | १-१ मुहूर्त्त                                          |
| उपरोक्त अस्वाघ्याय को टालकर स्वाघ्याय करना                     | चाहिए। खुले मुंह नहीं कोलना तथा सामायिक,               |
| पौषध में दीपक के उजाले में नहीं वांचना चाहिए।                  |                                                        |
| नोट - नक्षत्र २० होते हैं उनमें से आर्द्रा नक्षत्र से स्वाति न | क्षत्र तक नौ नक्षत्र वर्षा के गिने गये हैं। इनमें होने |

नोट - नक्षत्र २८ होते हैं उनमें से आर्द्रा नक्षत्र से स्वाति नक्षत्र तक नौ नक्षत्र वर्षा के गिने गये हैं। इनमें होने वाली मेघ की गर्जना और बिजली का चमकना स्वामाविक है। अतः इसका अस्वाघ्याय नहीं गिना गया है।

\* आकाश में किसी दिशा में नगर जलने या अग्नि की लपटें उठने जैसा दिखाई दे और प्रकाश हो तथा नीचे अंधकार हो, वह दिशा-दाह है। नमोत्पुर्ण समणस्स भगवओ महावीरस्स गणधर भगवान् सुधर्मस्वामी प्रणीत

श्री भगवती सूत्र

#### मंगलाचरण

णमो अरहंताणं, णमो सिद्धाणं, णमो आयरियाणं, णमो उवज्झायाणं, णमो लोए सञ्वसाहूणं । णमो बंभीए लिवीए । णमो सुयस्त ।

शम्यार्थ-जमो अरहंताण-अरिहन्त भगवान् को नमस्कार हो, जमो सिद्धार्ण-सिद्ध भगवान् को नमस्कार हो, जमो आयरियाण-आचार्य महाराज को नमस्कार हो, जमो उध-जनायार्ण-उपाध्यायजी महाराज को नमस्कार हो, जमो लोए सव्यसाहूण-लोक में सब साधुजी महाराज को नमस्कार हो, जमो बंभीए लिबीए-ब्राह्मी लिपि को नमस्कार हो, जमो सुयस्स-श्रुत को नमस्कार हो ।

भावार्य-अरिहन्त भगवान् को नमस्कार हो, सिद्ध भगवान् को ममस्कार हो, आधार्यजी महाराज को नमस्कार हो, उपाध्यायजी महाराज को नमस्कार हो, लोक में सब साधुजी महाराज को नमस्कार हो। बाह्मी लिपि को नमस्कार हो। भुत को नमस्कार हो। विवेचन-जो इन्द्रों द्वारा रचित अक्षोकवृक्षादि अष्ट महाप्रातिहार्य रूप पूजा, वन्दन, नमस्कार एवं सत्कार के योग्य हैं और जो सिद्धिगमन के योग्य हैं, उनको अर्हत कहते हैं।

'अरहन्त' शब्द का रूपान्तर और पाठान्तर ये शब्द हैं-अरहोऽन्त, अरथान्त, अर-हन्त, अरिहन्त, अरूहन्त ।

सर्वज्ञ सर्वदर्शी होने के कारण जिमसे कोई भेद छिपा हुआ नहीं है, जिनके ज्ञान के लिए पर्वत गुफा आदि कोई भी बाधक–रुकावट करने वाले नहीं हैं, उन्हें 'अरहोऽन्त' कहते हैं।

जिनके किसी भी प्रकार का परिग्रह रूप रथ नहीं है तथा वृद्धावस्थादि अन्त नहीं है, उन्हें 'अरथान्त' कहते हैं।

वीतराग हो जाने के कारण जिनकी किसी भी पदार्थ में किञ्चित्मात्र भी आसक्ति नहीं है, उनको 'अरहन्त' कहते हैं ।

कर्म रूपी अरि-शत्रुओं का हनन-विनाश करने वालों को 'अरिहन्त+' कहते हैं ।

कर्म रूपी बीज के क्षीण हो जाने से जिनकी फिर उत्पत्ति अर्थात् जन्म नहीं होता, उनको 'अरूहन्त\*' कहते हैं । इनको मेरा वमस्कार हो ।

सिद्ध÷-परम विशुद्ध शुक्लध्यान रूपी अग्नि से जिन्होंने समस्त कर्मों को भस्मीभूत कर दिया है, जो पुनरागमन\_ रहित ऐसी निर्वृत्तिपुरी (मुक्ति), में पहुंच गये हैं, जिनके समस्त कार्य सम्पन्न हो जाने से जो कृतकृत्य हो चुके हैं, जो मंगरू रूप हैं, अधिनाशी हैं, ऐसे सिद्ध भगवान को नमस्कार हो ।

+ अट्रविहं पि य कम्मं, अरिभूयं होइ सयलजीवाणं ।

तं कम्मर्मीर हन्ता, अरिहंता तेण युष्चंति ॥

अर्थ-आठ प्रकार के कम सभी जीवों के लिए धत्र रूप हैं। उन कमंधतुओं का वो विनास करते हैं। उनको 'अरिहन्त' कहते हैं।

आवश्यक बादि सूत्रों में एवं णमोत्युण बादि के पाठों में मूझ में ही '' जमी अरिहंताणं'' ऐसा पाठ मिलता है।

• दग्धे बीजे ययात्यन्तं, प्रादुर्भवति शांकुरः ।

कर्मवीजे तथा बग्धे, न रोहति मवांकुरः ॥

अयं-जिस प्रकार बीज के सर्यथा जरु जाने पर अंकुर पैदा नहीं होता है, उसी प्रकार कर्म कपी बीज के जल जाने पर भव रूपी अंकुर पैदा नहीं होता है, अर्थात् जन्मान्तर नहीं होता है।

🕂 ध्मातं सितं येन पुराज-कर्म, मो वा गतो निर्वृत्तिसौधमुष्टिन ।

स्यातोऽनुशास्ता परिनिष्ठितायों, यः सोऽस्तु सिद्धः कृतमंगलो मे ॥

२

आधार्यः सूत्र और अर्थ के ज्ञाता, गच्छ के नायक, गच्छ के लिए आधारभूत, उत्तम लक्षणों वाले, गण के ताप से विमुक्त अर्थात् गण की सारण वारण और धारण रूप व्यवस्था की चिन्ता से न घबराने वाले, ज्ञानाचार, दर्शनाचार, चारित्राचार, तप आचार और वीर्याचार, इन पांच प्रकार के आचार का दृढ़ता से पालन करने वाले और पालन कराने वाले आचार्य होते हैं। ऐसे आचार्य महाराज को नमस्कार हो।

उपाध्याय --जिनके समीप रह कर जैनागमों का अध्ययन किया जाय, जिनकी सहायता से जैनागमों का स्मरण किया जाय, जिनकी सेवा में रहने से श्रुतज्ञान का लाभ हो, सद्गुरु परम्परा से प्राप्त जिन वचनों का अध्ययन करवा कर जो भव्य जीवों को विनय में प्रवृत्ति कराते हैं, वे उपाध्याय कहलाते हैं। ऐसे उपाध्यायजी महाराज को नमस्कार हो। साधू --ज्ञान, दर्शन और चारित्र के द्वारा मोक्ष को साधने वाले तथा सब प्राणियों

में समभाव रखने वाले साधु कहलाते हैं। उन सब साधुजी महाराज को नमस्कार हो।

यहाँ 'सर्व' शब्द से सामायिक आदि पाँच चारित्रों में से किसी भी चारित्र का पालन करने वाले, भरतादि किसी भी क्षेत्र में विदयमान, तिच्छी लोकादि किसी भी लोक में विदयमान और स्त्रीलिंगादि तथा स्वलिंगादि किसी भी लिंग में विदयमान, भाव चारित्र सम्पन्न, छठे गुणस्थान से लेकर चौदहवें गुणस्थानवर्ती सभी साधु साध्वियों का ग्रहण किया गया है, जो जिनाज्ञा अनुसार ज्ञान, दर्शन, चारित्र की आराधना करने वाले हैं।

**' णमो लोए सव्यसाहण'**—में जो 'सम्ब-सर्व' शब्द ग्रहण किया गया है वह पहले के चार पदों के साथ अर्थात् अरिहंत, सिद्ध, आचार्य और उपाध्याय, इन चारों पदों के साथ भी लगा लेना चाहिए ।

| ÷ मुतत्यविक लक्सगजुत्तो, गण्ठस्स मेढिभूओ य ।           |
|--------------------------------------------------------|
| गणतत्तिविष्यमुक्को, अत्यं बाएइ आयरिओ ॥                 |
| पंचविहं कायारं आयरमाचा तहा पमासंता ।                   |
| आयारं बंसंता, आयरिया तेण वुच्चंति ॥                    |
| <ul> <li>बारसंगो जिनवसाओ, सजसाओ कहिओ बूहे ।</li> </ul> |
| तं उवइसंति जम्हा, उथज्झाया तेण.वुच्चंति ॥              |
| + निम्बानसाहए जोए, जम्हा साहेंति साहुणो ।              |
| समा य सम्बभूएसु, हम्हा ते भाव साहुणो ॥                 |

₹

उपरोक्त पांच पदों को 'पंच परमेष्ठी' कहते हैं। 🔹

۷

शंका- 'यथाप्राधान्य' न्याय के अनुसार सब से पहले 'सिद्ध भगवान्' को नमस्कार करना चाहिए । इसके बाद कमशः अरिहन्त, आचार्य, उपाध्याय और साधुजी को नमस्कार करना चाहिए । क्योंकि सिद्ध भगवान् के आठों कर्म क्षय हो चुके हैं । अतएव वे कृतकृत्य हैं । अरिहन्त भगवान् के अभी चार अघाती कर्म शेष हैं । फिर उन्हें पहले नमस्कार कैसे किया गया ?

समाधान-यद्यपि अरिहन्त भगवान् की अपेक्षा सिद्ध भगवान् प्रधान हैं, तथापि अरिहन्त भगवान् के उपदेश से सिद्ध भगवान् की पहचान होती है, तथा तीर्थञ्कर भुगवान् तीर्थ (साधु, साध्वी, श्रावक श्राविका रूप चार तीर्थ) के प्रवर्तक होने से अत्यन्त उपकारी हैं। इसलिए सिद्ध भगवान् से पहले अरिहन्त भगवान् को नमस्कार किया गया है।

शंका-यदि आसन्न उपकारी को प्रथम नमस्कार किया जाना चाहिए, तब तो सर्व प्रथम आचार्य को नमस्कार करना चाहिए, क्योंकि किसी समय अरिहन्तों की पहचान भी आचार्य द्वारा कराई जाती है। इसलिए आचार्य अत्यन्त आसन्न उपकारी हैं।

समाधान-अरिहन्त भगवान् के द्वारा उपदिष्ट आगमों द्वारा ही आचार्य उपदेश देते हैं। स्वतन्त्र उपदेश द्वारा अर्थ ज्ञापन की शक्ति आचार्य में नहीं है। अतः वास्तविक रूप से अरिहन्त भगवान् ही अर्थों के ज्ञापक हैं। आचार्य तो अरिहन्त भगवान् की सभा के सभासद (सभ्य) है। इसलिए सर्व प्रथम अरिहन्त भगवान् को ही नमस्कार करना उचित है।

साह्यी लिपि-भगवान ऋषभदेव (आदिनाथ) द्वारा अपनी पुत्री बाह्यी को दिया हुआ लिपि का बोध-'बाह्यी लिपि' कहलाता है। बाह्यी लिपि को नमस्कार करने का अर्थ है-इस लिपि का बोध देने वाले भगवान् ऋषभदेव को नमस्कार करना। इस लिपि के द्वारा श्रुत को लिपिबद्ध करके चिरकाल तक स्थायी रखा जा सकता है। विस्मृति से बचाया जा सकता है और स्वपर हित साधा जा सकता है।

अत को नमस्कार-श्रुत शब्द का अर्थ यहाँ ढादशांगी रूप अर्हत् प्रवचन है। क्योंकि यह श्रुतझान ही ऐसा है जो व्यवहार में आता है । दिया लिया जाता है और लिपिबढ़/

हिप्पण-कुछ लोग 'अरिहन्त' आदि पदों का विपरीत अर्थ करते हैं, अर्थांस् सावदघ प्रवृत्ति करने वालों का समावेध इन पदों में करते हैं, परन्तु वह अर्थ जैनागमों के अनुकूल नहीं है। अतः जो वर्ष ऊपर विवेषन में दिया गया है, वहीं ठीक है।

+ ऐसा प्रतीत होता है कि वीर संवत् ९८० में जब देवदि गणि क्षमाश्रमण द्वारा सूत्र लिपिबद

किया जाता है। जिनधर्म अनादि काल से चला आ रहा है। इसमें श्रुतज्ञान का योग ही विशेष रूप से उपकारी रहा है। इसीलिए यहाँ पञ्च परमेर्थ्श के साथ साथ जिनवाणी रूप श्रुतज्ञान को अर्थात् श्रुतज्ञान के धारक मुनियों को भी नमस्कार किया है। श्रुत-ज्ञान की आराधना की परम्परा निर्बाध रूप से चलती रहे, यह भावना इसके मूल में रही हुई है।

#### प्रथम शतक-उद्देशक परिचय

### रायगिह चलण दुक्खे, कंखपओसे य पगइ पुढवीओ । जावंते णेरइए, बाले गुरुए य चलणाओ ॥

**शब्दार्थ-रायगिह चलण**-राजगृह नगर में चलन, दुक्खे-दुःख । कंखपओसे-कांक्षा-प्रदोष । पगद्द-प्रकृति । पुढवीओ-पृथ्वियों । जावंते-यावन्त-जितने । णेरइए-नैरयिक । बाले-बाल । गुरुए -गुरुक । य-और चलणाओ-चलनादि ।

भावार्थ-इस संग्रह गाथा में प्रथम शतक में आये हुए विषयों की सूची बी गई है। प्रथम शतक में दस उद्देशक है। प्रत्येक उद्देशक का प्रारम्भ उपरोक्त गाथा में कहे हुए शब्दों से हुआ है। अर्थात् प्रथम उद्देशक का प्रारम्भ 'चलमाणे चलिए ' से हुआ है। दूसरे उद्देशक में 'दुःख ' विषयक प्रश्न है। इसी प्रकार आगे के उद्देशकों में कमशः कांक्षामोहनीयादि विषयक पृच्छा की गई है।

किये गये उस समय यह आदिमंगल रूप मंगलाचरण जुड़ गया हो। अतः उसका अर्थ ऊपर लिखे अनुसार भावलिपि ही होना चाहिए, क्योंकि गणधर भगवान् स्वयं अनुकेवली थे। अतः उन्हें श्रुत को नमस्कार करने की क्या बावस्यकता थी ? दूसरी बात यह है कि श्रुत प्रवर्तन में उन्होंने लिपि का सहारा लिया ही नहीं था, फिर उन्हें लिपि और लिवितता को नमस्कार करने की आवश्यकता ही क्या थी ?

कितनीक प्रतियों में 'णमो सुयस्स ' यह पद नहीं है। संग्रह गाया को देसते हुए भी ऐसा ही प्रतीत होता है कि भगक्ती सूत्र का प्रारम्भ 'राजगृह नगर' इस पद से हुआ है, जैसा कि संग्रह गाया में कहा गया है 'रायगिह चल्लण दुक्से ' इत्यादि। तथा आगे कहा है--'रोण कालेगे तेणे समएण रायगिहे जान गयरे होत्था ' इत्यादि।

#### प्रथम उद्देशक

तेणं काल्लेणं तेणं समएणं रायगिहे णामं णयरे होत्था, वण्णओ। तस्त णं रायगिहस्त णयरस्त बहिया उत्तरपुरत्थिमे दिसीभाए गुणसिल्ए णामं चेइए होत्था। सेणिए राया, चिल्ल्लणा देवी ॥४॥

शब्दार्थ-तेणं कालेणं-उस काल तेणं समएणं-उस समय में रायगिहे णामं-राजगृह नाम का, णयरे-नगर होत्या-था । वण्णओ-उसका वर्णन कर देना चाहिए । तस्स णं +-उस रायगिहस्स णयरस्स-राजगृह नगर के बहिया-बाहर, उत्तरपुरस्थिमे विसीभाए-उत्तर पूर्व के दिशा भाग में अर्थात् ईशान कोण में गुणसिलए-गुणशिलक णामं-नाम का चेइए-चेत्य-व्यन्तरायतन, होत्या-था । सेणिए राया-श्रेणिक राजा था । चिल्लणा देवी-चेलना नाम की रानी थी ।

भावार्थ-उस काल अर्थात् इस अवर्सापणी काल के चौथे आरे में, उस समय अर्थात् जिस समय में श्रमण भगवान् महावीर स्वामी विचरते थे उस समय में राजगृह नाम का एक नगर था। वह नगर \* धन धान्यादि समृद्धि से समृद्ध था। उसके ईज्ञान कोण में 'गुणज्ञिलक ' नामक चैत्य था अर्थात् व्यन्तर जाति के देव का स्थान था। राजगृह नगर में श्रेणिक राजा राज्य करता था, उसकी रानी का नाम चेलना था।

शंका-राजगृह नगर तो अभी भी विदयमान है, फिर उसके लिए 'था' ऐसा भूत-कालिक प्रयोग क्यों किया ?

समाधान-राजगृह नगर का वर्णन करने वाले ग्रन्थ में जिस विभूति एवं समृद्धि का वर्णन किया गया है, उन विभूतियों एवं समृद्धियों से युक्त तो वह उसी समय था, परंतु

+ 'णं' यह बच्यय है, बाक्यालक्कार में आता है। 'णं' का स्वतन्त्र अर्थ कुछ नहीं है, केवरू बोक्य की घोभा बढ़ाने के लिए प्रयुक्त होता है।

अववाई सूत्र में जम्पा नगरी का जैसा वर्णन किया गया है वैसा ही वर्णन 'राजगृह' नगर का वानना चाहिए।

દ્

जिस समय में सुधर्मा स्वामी वाचना दे रहे थे उस समय में वह वैसा नहीं था। यह अव-सर्पिगी काल होने के कारण नगर के कितनेक उत्तम पदार्थों की हानि हो जाने से, राजगृह नगर जैसा भगवान् महावीर स्वामी के समय था, वैसा उस समय नहीं था। इस अपेक्षा से 'राजगृह नगर था'-ऐसा भूतकालिक प्रयोग किया गया है।

तेणं कालेणं तेणं समएणं समणे भगवं महावीरे आइगरे तित्थयरे सहसंबुद्धे पुरिसुत्तमे पुरिससीहे पुरिसवरपुंडरीए पुरिसवर-गंधहत्थी लोगुत्तमे लोगणाहे लोगहिए लोगपईवे लोगपज्जोयगरे अभयदए चक्खुदए मग्गदए सरणदए बोहिदए धम्मदए धम्मदेसए धम्मणायगे धम्मसारही धम्मवरचाउरंतचक्कवट्टी अप्पडिहयवरणाण-दंसणघरे वियट्टलउमे जिणे जाणए बुद्धे बोहए मुत्ते मोयए सव्वण्णू सव्वदरिसी सिवमयल्मरूअमणंतमक्खयमव्वाबाहमप्पुणरावित्तियं सिद्धि-गइनामधेयं ठाणं संपाविउकामे जाव समोसरणं ॥५॥

परिसा णिग्गया । धम्मो कहिओ । परिसा पडिगया ॥६॥

शब्दार्थ-तेणं कालेणं-उस काल तेणं समएणं--उस समय समणे-अमण मगवं-भग-वान् महाबीरे--महावीर आइगरे--आदिकर--श्रुत को आदि करने वाले, तित्वयरे--तीर्थंङ्कर -प्रवचन तथा चतुर्विध संघ रूप तीर्थं को करने वाले, सहसंबुद्धे--सहसंबुद्ध--स्वयं तत्त्वों के जाता, पुरिमुत्तमे-पुरुषों में उत्तम पुरिससीहे-पुरुषसिंह--पुरुषों में सिंह के समान, पुरिस-वरपुंडरीए--पुरुषवर पुण्डरीक--पुरुषों में उत्तम कमल समान, पुरिसवरगंधहत्यी--पुरुषवर-गत्यहस्ती--मुरुषों में उत्तम गन्धहस्ती के समान, लोगुत्तमे--लोकोत्तम, लोगणाहे--लोकनाथ, ल्यहस्ती--मुरुषों में उत्तम गन्धहस्ती के समान, लोगुत्तमे--लोकोत्तम, लोगणाहे--लोकनाथ, लोगहिए--लोकहितकर, लोमपईवे-लोक प्रदीप--लोक में दीपक के समान, जीगुपल्जोयगरे --लोकप्रदघोतकर--लोक में प्रदर्धात करने वाले, अभयवए--अभयदाता, धक्खुवए--जक्षुदाता --ज्ञान रूप नेत्रों के देने वाले, मग्गदए--मार्गदाजा--मोक्ष रूप मार्ग के देने वाले, सरणदए----शरणदाता--बाधारहितस्थान अर्थात् निर्वाण के देने वाले, बोहिवए--बोधिदाता--समकित के देने वाले, धम्मदए-धर्मदाता, धम्मदेसए-धर्मदेशक-धर्मोपदेश के देने वाले, धम्मणायगे -धर्मनायक, धम्मसारही-धर्म सारथि-धर्म रूप रथ के सारथि, धम्मवर चाउरतचक्कबट्टी -धर्मवर चातुरन्तचक्रवर्ती-धर्म के विषय में उत्तम चातुरन्त चक्रवर्ती के समान, अप्पडिहय-वरणाण-दंसणधरे-अप्रतिहतवरज्ञानदर्शनधर-अप्रतिहत उत्तम ज्ञान और दर्शन के धारण करने वाले, वियट्टछउमे-छदास्थपने से निवृत्त, जिणे-जिन-रागद्वेष के जीतने वाले, जाणए -ज्ञायक-सकल तत्त्वों के जानने वाले, बुद्धे-बुद्ध, बोहए-बोधक-तत्त्वों का बोध कराने वाले, मुत्ते-मुक्त-बाह्याभ्यन्तर ग्रन्थि से मुक्त, मोयए-मोचक-ग्रन्थि से मुक्त कराने वाले, सम्बण्यू-सर्वज्ञ, सम्बदरिसी-सर्वदर्शी, इन गुगों से युक्त श्रमण भगवान् महावीर स्वामी, सिद्ध-शिव अयलं-अचल, अरुंअं-अरुज रोग-रहित, अणंतं-अनन्त अक्सयं-अक्षय अव्वाबाहं -अव्याबाध-बाधा-पीड़ा रहित, अप्पुणराधित्तियं-पुनरावृत्ति रहित, सिद्धिगद्दनामधेयं-सिद्धिगति नामक ठाणं-स्थान को संपाधिउकामे-प्राप्त करने की इच्छा वाले, विचरते थे। जाद समोसरणं-यावत् समवसरण तक का वर्णन जान लेना चाहिए । परिसा-परिषद् णिग्गया-वन्दन और धर्मश्रवण के लिए निकली । धम्मो कहिओ-भगवान् ने धर्म कहा । परिसा पडिगया-परिषद् वापिस चली गई ।

भावार्थ- उस काल उस समय में अमण भगवान् महावीर स्वामी वहां पद्यारे । वे भगवान् कॅसे थे ? इसके लिए कहा है-वे आदिकर, तीर्थक्कर, स्वयं-संबुद्ध, पुरुषोत्तम पुरुषसिंह, पुरुषवर पुण्डरीक, पुरुषवर गन्धहस्तो, लोकोत्तम, लोकहितकर, लोकप्रदीप, लोकप्रदयोतकर, अभयदाता, चक्षुवंग्रा, मार्गदाता, शरणदाता, बोधिदाता, धर्मदाता, धर्मोपदेशक, धर्मनायक, धर्मसारथि धर्मवर-चातुरन्त-चक्रवर्ती, अप्रतिहत ज्ञान दर्शन के धारक,छद्यस्थता से निवृत्त,जिन, झायक, बुद्ध, बोधक, मुक्त, मोचक, सर्वज्ञ, सर्वदर्शी थे । वे शिव, अचल, रोग रहित, आनन्त, अक्षय, अव्याबाध, पुनरागमन रहित, सिद्धि गति को प्राप्त करने की इच्छा वाले थे । वे राजगृह नगर के गुणशिलक उद्यान में पधारे । नगर निवासी जनसमु-दाय मगवान् को वन्दना नमस्कार करने के लिए और धर्मश्रवण के लिए निकला । भगवान् ने धर्म कथा कही । धर्मश्रवण कर वह जनसमुदाय वापिस चला गया । विवेचन-भगवान् महावीर स्वामी के लिए जो विशेषण दिये गये हैं उनमें सर्व प्रथम 'श्रमण' विशेषण दिया गया है । 'श्रमु तपसि खेदे च 'इस तप और खेर अर्थ वाली

#### भगवती सूत्र-- श. १ वीर स्तुति

ंश्रमु' धातु से 'श्रमण' शब्द बना है 'श्राम्यति तपस्यतीति श्रमणः' जिसका अर्थ यह होता है कि--जो तपस्या करे और जगज्जीयों के खेद को जाने; वह 'श्रमण' कहलाता है । किन्तु सावद्य प्रवृत्ति करने वाला और सावद्य प्रवृत्ति का उपदेश देने वाला 'श्रमण' नहीं है ।

अथवा- 'समणे' शब्द की संस्कृत छाया 'समनः' भी होती है। जिसका अर्थ यह है कि--जिसका मन शुभ हो, जो समस्त प्राणियों पर समभाव रखे उसे 'समन' कहते हैं। जो ऐश्वर्यादि युक्त हो अर्थात् पूज्य हो उसे भगवान् कहते हैं।

राग द्वेषादि आन्तरिक शत्रु दुर्जेय हैं। उनका निराकरण करने से जो महान् वीर-परा-कमी है, वह महावीर कहलाता है। भगवानु का यह गुणनिष्पन्न+ नाम देवों द्वारा दिया गया था। आचारादि श्रुतधर्म के प्रणेता होने के कारण भगवानू 'आदिकर' हैं जिसके ढारा संसार समुद्र तिरा जाय उसे 'तीर्थ' कहते हैं, ऐसे साधु, साध्वीं, श्रावक, श्राविका, इस चतुर्विध संघ रूप भाव तीर्थ के कर्त्ता होने से वे 'तीर्थ क्रूर' हैं। किसी के उपदेश के बिना ही वे स्वयमेव हेय ज्ञेय उपादेय रूप बोध को प्राप्त होते हैं, अतः वे सहसबुद्ध या स्वयसंबुद्ध होते हैं। समस्त पूरुषों में वे रूपादि अतिशयों से सर्वोत्तम होते हैं, इसलिए वे पूरुषोत्तम हैं। जिस प्रकार लोक में सिंह उत्हृष्ट शौर्य सम्पन्न माना जाता है, उसी प्रकार--शुरवीरता की अपेक्षा भगवान् पुरुषों में सिंह के समान हैं । जैसे कमलों में सफेद, हजार पांसुडी वाला पुण्डरीक कमल प्रधान होता है, वैसे ही भगवान् पुरुषों में पुण्डरीक कमल समान प्रधान होते हैं। भगवान पूर्णरूप से मल रहित तथा समस्त शुभ भावों से युक्त होने के कारण कमल की तरह श्वेत है, अतएव वे पुरुषवर पुण्डरीक हैं। जैसे गन्धहस्ती की गन्ध से सब हायी दूर भाग जाते हैं, उसी प्रकार जिस जिस देश में तीर्थक्कर भगवान विहार करते हैं, वहाँ वहाँ ईति (धान्य आदि को हानि पहुँचाने वाले चुहों आदि जीवों की अधिकता), परचक (दूसरे राजा का भय), दुर्भिक्ष (दुष्काल), डमर (लूट पाट) आदि उपद्रव और मिरगी आदि रोग शान्त हो जाते हैं, अतएव भगवान् 'पुरुषवर गन्ध हस्ती' हैं । इस प्रकार 'पुरुष-सिंह, पुरुषवर प्रण्डरीक और पुरुषवर गन्धहस्ती, इन तीन उपमाओं से भगवान पुरुषों में ंउत्तम (पुरुषोत्तम) हैं । भगवान् लोकनाथ हैं अर्थात् संझी भव्य जीव रूप लोक के <mark>नाथ</mark>+

अवैसा कि कल्पसूत्र में कहा गया है-"अपले भयभोरकाण परीसहोवसग्गाण, संतिक्षमे, पडियाण पालए धीइमं अरइरइसहे, दविए, वीरियसंपण्णे देवेहि से णामं कर समणे भगवं महावीरे।"

+ 'योग क्षेत्रकृत्ताणः, अशाप्तस्य प्राप्तियोंगः, प्राप्तस्य रक्षणं क्षेत्रः ।'' जो योगकोन करता है, उत्ते 'नाच' कहते हैं । अशाप्त यस्तु की प्राप्ति होना योग कहलाता है और प्राप्त बस्तु की रक्षा करना क्षेत्र

९

हैं । भगवान लोक प्रदीप है । अर्थात तिर्यञ्च, नर और अमर रूप विशिष्ट लोक के आन्त-रिक अन्धकार को दूर कर प्रकृष्ट प्रकाश के करने वाले होने से वे प्रदीप के समान है। भगवान् 'लोक प्रद्योतकर' हैं अर्थात् जैसे सूर्य समस्त पदार्थों को प्रकाशित करता है, उसी ्रकार भगवान् सकल वस्तु समूह रूप लोकालोक को केवलज्ञान रूप प्रकाश से प्रकाशित करने वाले हैं, अतएव दे 'लोकप्रद्योतकर' हैं । भगवान् 'अभयदय' हैं, अर्थात् जो जीव भगवान को परीषह उपसर्ग देकर उनके प्राणों का विनास करने में उद्यत होते हैं ऐसे जीवों को भी भगवान अपनी तरफ से कुछ भी भय नहीं देते हैं, बल्कि उन्हें अभयदान देते हें, अतः भगवान् अभयदय (अभय दाता) हे । अथवा अनुकम्पा को 'अभया' कहते हें । संसार के समस्त प्राणियों पर अनुकम्पा करने वाले. होने से भगवान, 'अभयदय' हैं । भगवान् 'चक्षईय' हैं अर्थात शभाशभ पदार्थों के विभाग को दिखलाने वाला श्रुतज्ञान ही बास्तविक चक्ष ×है। ऐसे श्रुतज्ञान रूपी चक्ष के देने वाले होने से भगवान् चक्षुर्दय (चक्षुदाता) हैं। भगवान 'मार्गदय' हैं । जैसे जंगल में जाते हुए मनुष्यों का धन चोर लुट ले और उनकी आंसों पर पट्टी बांध दे, जिससे मार्ग न दिखने से वे महादुर्खा होते हैं। उनकी ऐसी दयनीय दशा देखकर कोई दयाल पूरुष उनकी आंखों पर की पट्टी खोल कर उन्हें इष्ट मार्ग बता दे, तो वह जिस प्रकार लोक में उपकारी गिना जाता है, उसी प्रकार रागादि शत्रुओं द्वारा जिनका धर्म रूपी घब लूटा गया है और कुवासनाओं से जिनके नेत्र ढके गये हैं, ऐसे जीवों के नेत्रों पर से कूवासना रूपी पट्टी को हटा कर एवं श्रुतज्ञान रूपी चक्षु देकर निर्वास रूप .इष्ट मार्ग को बताने वाले भगवान् है, अतएव मोक्षमार्गदाता होने के कारण वे महान् उप-कारी हैं। भगवान् 'शरणदय' हैं अर्थात् नाचा प्रकार के दुःखों से सन्तप्त प्राणियों को निर-पहुब स्थान-मोक्स में पहुंचाने वाले होने के कारण भगवान् वास्तविक 'शरणदाता' हैं। भग-वान बोधि अर्थात् सम्यक्त के दाता हैं। भगवान् 'धर्मवाता' हैं अर्थात् दुर्गति में पहते हुए जीव को धारण कर सद्मति में पहुंचाने वाले श्रुत चारित रूपी धर्म के दाता हैं। भगवान्

कहरूता है। तीर्वकूर प्रगतान् संज्ञी भन्य अविों को अप्राप्त सम्यावर्शनादि की प्राप्ति कराते हैं और प्रस्त सम्यादर्शनादि की परिपालना (रक्ता) कराते हैं। अतः वे योगक्षेमकारी होने से कोकनाय है।

> × चलुज्यन्तस्त एवह, ये भुतन्नामचलुपा। सम्पन्न सबैन पश्यल्ति, भावान् हेयेतरान् नराः।

अर्थ-ने ही दिखा वास्त्रमिभन्तां हो लेखा के हैं। जो श्रुतज्ञान रूपी मांच से हेय उपादेवादि प्रदास्तिको सजा मरनी प्रमार देखते हैं।

8.0

#### भगवती सुत्र श. १-वीर म्तुति

का शरणदातापना, बोधिंदातापना और धर्मदात पना, धर्मदेशन। इत्ता ही होता है, अतः यह विशेषण दिया गया है कि मगवान 'धर्मदेशन' हैं अर्थात् वे श्रुत चारित्र रूपी धर्म का उपदेश देने वाले हैं। भगवान 'धर्मनायक' हैं अतति धर्म के नेता हैं। भगवान 'धर्मसारथि' हैं अर्थात् धर्म रूप रथ के प्रवर्तक होने से सारथि के समान हैं। जिस प्रकार सारथि रथ की और रथ में बैठने वाले की तथा रथ को खींचने वाले घोडे की रक्षा करता है, उसी प्रकार भगवान् चारित्र धर्म रूपी रथ के अंगभूत संयम, आत्मा और प्रवचन की रक्षा का उपदेश देने वाले होने से 'धर्म-सारथि' हैं। भगवान 'धर्मवर चातुरन्तचक्रवर्ती' हैं। तीन तरफ समुद्र और चौथी तरफ हिमबान पर्वत, ये चार भरत क्षेत्र रूपी पृथ्वी के अन्त हैं। इन चार अन्त वाली पृथ्वी का जो स्वामी होता है, वह 'चातुरन्त चक्रवर्ती' कहलाता है। वर-भेष्ठ चातुरन्त चक्रवर्ती जो हो, वह 'वरचातुरन्त चक्रवर्ती' है। जैसे वरचातुरन्त चक्रवर्ती अन्य राजाओं की अपेक्षा अतिशय सम्पन्न और विशेष प्रभावशाली होता है। इसी प्रकार भगवान् तथा-कथित अन्य बुद्ध, कपिल आदि धर्मनेताओं की अपेक्षा श्रेष्ठ हैं, अतिशय सम्पन्न एवं प्रभाव-शाली हैं। अथवा दान, शील, तप, भाव द्वारा नरकादि चार गति का अन्त करने वाले एवं राग देपादि आन्तरिक शत्रुओं का नाश करने वाले धर्मचक्र से प्रवृत्ति करने का जिनका स्वभाव है उन्हें 'धर्मवर चातुरन्त चक्रवर्ती' कहते हैं। अतः भगवान् 'धर्मवर चातुरन्त चक्रवर्ती है। इत्यां दि आन्तरिक शत्रुओं का नाश करने वाले धर्मचक्र से प्रवृत्ति करने का जिनका स्वभाव है

उपर्युक्त सारे विशेषण निर्मल एवं श्रेष्ठ ज्ञान के होने पर ही घटित हो सकते हैं। अतः भगवान का ज्ञान कैसा निर्मल है यह बताने के लिए कहा गया है- 'अप्रतिहत वरज्ञान-दर्शन घर'। भगवान का ज्ञान भीत पर्वत आदि से व्यवहित (पीछ रहे हुए) पदार्थों को जानने वाला, विसंवाद रहित और क्षायिक होने से श्रेष्ठ है। विशेष बोध और सामान्य बोध रूपी केवल ज्ञान दर्शन को धारण करने वाले होने से भगवान् 'अप्रतिहतवर' ज्ञान दर्शन के घारक' हैं। भगवान् छद्यस्थपने से सर्वथा निवृत्त हो चुके हैं। राग-द्वेष रूप आन्तरिक शत्रुओं पर विजय प्राप्त कर लेने के कारण भगवान् 'जिन' हैं। वे छदास्य जीवों को राग देष जीतने का उपाय बतलाते हैं, अतः वे 'ज्ञायक' हैं। वे 'बुद्ध' है अर्थात जीवादि तत्त्वों के जानने वाले हैं। वे 'बोधक' है अर्थात् दूसरे प्राणियों को वे जीवादि तत्त्वों के जानने वाले हैं। वे 'बोधक' है अर्थात् दूसरे प्राणियों को वे जीवादि तत्त्वों कराते हैं। वे 'मुक्त' हैं अर्थात् बाह्य और आभ्यन्तर परिग्रह रूप ग्रन्थि-बन्धन से रहित है। वे 'मोचक' हैं अर्थात् दूसरे प्राणियों को परिग्रह रूप ग्रन्थि करने वाले हैं। वे 'मोचक' हैं अर्थात् दूसरे प्राणियों को परिग्रह रूप ग्रन्थिन्धन से मुक्त कराने वाले हैं। वे 'मोचक' हैं अर्थात् दूसरे प्राणियों को परिग्रह रूप यन्धि-बन्धन से नातने हैं। वे 'मोचक' हैं अर्थात् दूसरे प्राणियों को परिग्रह रूप यन्धि कराने वाले हैं। समस्त वस्तुओं को विश्वेष रूप से और सामान्य रूप से जानने वाले होने से भगवान् सर्वज्ञ सर्वदर्शी है। १२

देहमुक्त होने के पश्चात् जिस स्थान पर जाकर भगवान् विराजमान होते हैं, वह स्थान कैसा है ? यह बात बताने के लिए सूत्रकार उस स्थान के विशेषण देते हैं-सब प्रकार की बाधाओं से रहित होने के कारण वह स्थान 'शिव' है। वहां स्वाभाविक और प्रयोगजन्य किसी भी प्रकार का हलन चलन न होने के कारण वह स्थान 'अचल' है। रोग के कारणभूत एवं आधारभूत शरीर और मन का वहां अभाव होने से वह स्थान 'अरुज' अर्थात् रोग रहित है। अनन्त पदार्थ विषयक ज्ञान स्वरूप होने से वह 'अनन्त' है। क्षय रहित होने के कारण वह 'अक्षय' है। सर्व प्रकार की बाधा पीड़ा रहित होने के कारण 'अव्याबाध' है। कमों का सर्वथा क्षय करके वहां जाने बाले जीव फिर संसार में नहीं आते हैं इसलिए वह स्थान 'अपुनरावृत्ति' वाला है। ऐसे उत्तम नाम वाले. 'सिद्धि-गति' स्थान में जाने वाले अमण भगवान् महावीर स्वामी राजगृह नगर के बाहर 'गुण-धिलक' उद्यान में पधारे।

श्वंका-मूलपाठ में 'संपाविउकामे' शब्द आया है जिसकी संस्कृत छाथा होती है--'संप्राप्तू कामः' अर्थात् मोक्ष जाने की इच्छा वाले ।

यहां प्रश्न यह उत्पन्न होता है कि भगवान् तो राग-दंघ रहित 'वीतरागी' होते हैं, तो उन्हें 'इच्छा' कैसे हो सकती है ?

समाधान---यहाँ पर जो 'काम' शब्द आया है वह 'ओपचारिक' है। किसी जीवादि पदार्थ में तद्नुकूल किया देख कर उस बात का कथन करना 'उपचार' कहलाता है। जैसे तीर्थ क्कर मगवान में दूसरे पुरुषों की अपेक्षा सिंहादि की तरह अतिशय शौर्यादि होने के कारण उन्हें 'पुरुष सिंह' कहा गया है। इसी प्रकार तीर्थ क्कर मगवान की समस्त कियाएं मोक्ष के अनुकूल हैं एवं उन्हें मोक्ष में पहुंचाने वाली हैं, इसलिए यहाँ 'काम' शब्द का प्रयोग हुआ है जिसका अर्थ यह है कि भगवान मोक्ष में जाने वाले हैं। भगवान में किसी प्रकार की इच्छा और अभिलाषा नहीं होती। जैसा कि कहा है--

"मोक्षे भवे च सर्वत्र निःस्पृहो मुनिसत्तमः "

अर्थात्--मुनियों में उत्तम तीर्थङ्कर भगवान् और अन्य केवली संसार और मोक्ष दोनों में निःस्पृह (अभिलाषा रहित) होते हैं ।

'जाव समोसरणं' झब्द से मगवान् के शरीर का शिखनख (शिखा--चोटी से लेकर पैर के नखों तक के सारे) वर्णन से लेकर समवसरण तक का वर्णन जैसा उववाई (औप-पातिक) सूत्र में किया गया है वैसा ही सारा वर्णन यहाँ जान लेना चाहिए । जव भगवान् के पधारने की खबर राजगृह नगर निवासियों को मिली तब राजा, राजकुमार, सेठ, सेनापति, सार्थवाह आदि तथा सामान्य जनता सभी भगवान् को वन्दनार्थ गई ।

भगवान् ने श्रेणिक राजा, चलना देवी आदि उस महामानव मेदिनी के समक्ष सर्व भाषानुगामिनी वाणी के द्वारा धर्मकथा कही । धर्मकथा सुनकर एवं हृदय में धारण कर जनता अत्यन्त हर्षित एव सन्तुष्ट होती हई वापिस अपने स्थान पर चली गई ।

### इन्द्रभूतिजी की महानता

तेणं कालेणं तेणं समएणं समणस्स भगवओ महावीरस्स जेट्ठे अंतेवासी इंदभूई णामं अणगारे गोयमसगुत्ते णं सत्तुस्तेहे समचउरंस-संठाणसंठिए वज्जरिसहणारायसंघयणे कणयपुल्यणिहसपम्हगोरे उग्गतवे दित्ततवे तत्ततवे महातवे ओराले घोरे घोरगुणे घोरतवरसी घोरबंभुचेरवासी उच्छूटसरीरे संखित्तविउल्तेयलेस्ते चोइसपुब्वी चउणाणोवगए सब्वक्खरसण्णिवाई समणरस भगवओ महावीरस्स अदूरसामंते उड्ढंजाणू अहोसिरे झाणकोट्ठोवगए संजमेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणे विहरइ ।

भहावोरस्स--अमण भगवान् महावीर स्वामी के जेट्ठे--ज्येष्ठ--सव से बड़े अंतेवासी-शिष्य महावोरस्स--अमण भगवान् महावीर स्वामी के जेट्ठे--ज्येष्ठ--सव से बड़े अंतेवासी-शिष्य इंदभूई णामं अणगारे--इन्द्रभूति नाम के अनगार था गोयमसगुत्ते--उनका गौतम गोत्र था। सत्तुस्सेहे--उनका शरीर सात हाथ ऊंचा था। समचउरंससंठाणसंठिए--समचतुरस सम्यान था। वज्जरिसहणारायसंघयणे--वज्ज-ऋषभ-नाराच संहनन था। कणयपुरुषणह-सपन्तुगोरे--कगौटी पर खींची हुई मौने की रेखा के समान तथा कमल की केशर के समान गौर वर्ण वाले थे। उग्गसवे- उग्र तपस्वी (दत्ततवे--दिप्त तपस्वी तत्ततवे-तप्त तपस्वी महातवे--महा तपस्वी ओराले---उदार घोरे-घोर घोरगुणे--घोर गुण वाले घोरतवस्सी--घोर तपस्वी घोरबंभचेरवासी--घोर ब्रह्मचर्यवासी, उच्छूढसरीरे--शरीर संस्कार के त्यागी संखित्तविउल तेयलेस्से--दूरगामी होने से विपुल ऐसी तेजो लेक्या को शरीर में संक्षिप्त करके रखने वाले, चोट्टसपुव्यी--चौदह पूर्वों के ज्ञाता, चउणाणोवगए-चार ज्ञान को प्राप्त सब्वक्खरसण्णिवाई---सर्वाक्षरसन्निपाती थे। वे समणस्स भगवओ महाबीरस्स--श्रमण भग-वान् महावीर स्वामी के अदूरसामंते--न अति दूर न अतिसमीप उड्ढंजाणू -ऊर्ठ्वजानु अहो-सिरे-अध शिर--नीचे की तरफ मस्तक झुकाये हुए झाणकोट्ठोवगए-ध्यान रूप कोष्ठक में प्रविष्ट संजमेण-संयम से और तवसा--तप से अप्याणं--अपनी आत्मा को मावेमाणे--भावित करते हुए बिहरद्द--विचरते थे।

भावार्थ- उस काल उस समय में श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के ज्येष्ठ अर्थात् सब से बडे प्रथम शिष्य इन्द्रभूति अनगार थे। उनका गोत्र गौतम था। उनका शरीर सात हाथ ऊंवा था। उनका संस्थान समचतुरस्न-समचौरस था। उनका संहनन-वज्ञ-ऋषभ-नाराच था। कसौटी पर खींचो हुई सोने की रेखा के समान तथा कमल की केशर के समान वे गौर वर्ण थे। वे उग्र तपस्वी दिप्त तपस्वी, तप्त तपस्वी, महातपस्वी, उदार, कर्मशत्रुओं के लिए घोर, घोर गुण वाले, घोर तपस्वी, घोर ब्रह्मचर्य के पालन करने वाले, अतएब शरीर-संस्कार के त्यागी थे। दूर-दूर तक फेन्ने वाली विपुल तेजोलेश्या को उन्होंने अपने शरीर में संक्षिप्त कर रखी थी। वे चौदह पूर्व के ज्ञाता थे। मतिज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान और मनःपर्यय, इन चार ज्ञान के धारक थे और सर्वाक्षर सन्निपाती थे। वे श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के न बहुत दूर और न बहुत नजदीक, उर्ध्वजानु और अधः शिर होकर अर्थात् दोनों घुटनों को खडे करके एवं शिर को कुछ नीचे की तरफ झुकाकर ध्यान रूपी कोष्ठक में प्रविष्ट हो

कर संयम और तप से अपनी आत्मा को भावित करते हुए विचरते थे। विवेचन-इन्द्रभूति अनगार श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के प्रथम शिष्य थे, अतएव वे सब शिष्यों में बड़े थे। इसलिए उन्हे 'ज्येष्ठ अन्तेवासी' कहा गया है। उनका गोत्र निन्दित नहीं था अपितु बहुत उत्तम था। अतएव कहा गया है कि 'गोयमसगुत्ते'। अर्थात् उनका

٤X

'गौतम' गोत्र था। उस समय के मनुष्यों के शरीर की ऊँचाई प्रायः सात हाथ की होती थी। अतएव उनका शरीर भी सात हाथ ऊँचा था। उनका संस्थान 'समचतुरस्र '• था।

इन्द्रभूति अनगार मजबूत एवं दृढ़ वज्वऋषभनाराच संहनन वाले थे । उनके शरीर का वर्ग कसौटी पर खींची हुई रेखा के समान एवं पिघले हुए सोने की बिन्<mark>दु के</mark> समान गौर था ।

यह इन्द्रभूति अनगार के शरीर का वर्णन हुआ। उनके आन्तरिक आत्मगुणों का वर्गन करते हुए शास्त्रकार ने 'उग्गतवे दित्ततवे ' आदि विशेषण दिये हैं । जिनका अर्थ यह है--साघारण मनुष्य जिस तप का चिन्तन करने में भी असमर्थ होता है, वैसे तप का आच-रण करने में वे 'उग्र तपस्वी' थे। कर्मरूगी गहन वन को जलाकर भस्म करने में समर्थ होने के कारण जाज्वल्यमान अग्नि के समान दीप्त ये । धर्मध्यानादि युक्त तप के करने वाले होने से वे 'दीप्त तपस्वी' थे । कमों को सन्तप्त करने के कारण वे 'तप्त तपस्वी' थे । उनके तप में किसी भी प्रकार की सांसारिक इच्छारू री दोष न होने से वे 'महातपस्वी' थे। अल्प शक्ति वाले पार्श्वस्थ पुरुष जिस तप का नाम सुनते ही कांप उठते हैं ऐसे भयक्कर तप को करने के कारण दें 'ओराल' अर्थात् भीम थे, अथवा दे उदार यानी प्रधान थे। घोष परीषह एवं उपसर्ग आने पर भी वे अडोल रहते थे, इसलिए वे घोर थे। अथवा वे घोर अर्थात् बारीर निरपेक्ष थे । अन्य पुरुषों द्वारा जिन गुणों का आचरण होना कठिन था ऐसे मूलगुणादि युक्त होने से 'घोर गुणी' थे । घोर तपस्या करने कारण वे 'घोर तपस्वी' थ । अल्प शक्ति वाले प्राणियों के द्वारा जिसका आचरण होना कठिन है ऐसे दुश्चर ब्रह्म-चय के पालक होने से वे 'घोर ब्रह्मचर्यवासी' थे। शर्रर का संस्कार छोड देने के कारण एवं शरीर के प्रति सर्वथा निर्ममत्व होने के कारण शरीर को त्यक्तवत कर रखा था, इस-लिए वे 'जच्छूदशरीर-जज्झत शरीर' थे। जो तेजोलेश्या (तेजो ज्वाला) तप द्वारा

• प्रका-समचतुरस सत्यान किने कहते हैं ?

उत्तर-अवयव रचना रूप घारीर की आकृति को 'संस्थान' कहते हैं। सम लयांत् नाभि से ऊपर और नीचे पुरुष के सम्पूर्ण लखगों सहित बरापर अवयव हों, ऐसे उत्तम संस्थान को समचतुरझ संस्थान कहते हैं। अववा शरीर-शास्त्र में कहे अनुसार चारों तरफ से जिसमें धरीर के अवयव बरावर हों, उसे समचतुरस संस्थान कहते हैं अखवा पर्यक्तासन से बैठे हुए पुरुष के दोनों घुटनों के बीच का अन्तर, आसन और लखाट के ऊपरी भाग का अन्तर, दाहिने कन्छे से वाएँ घुटने का अन्तर और वाएँ कन्छे से बाहिने का अन्तर, ये चारों जन्तर बराबर हों, उसे समचतुरस संस्थान कहते हैं। एवं लब्धि विशेष ढारा उत्पन्न हुई थी, जो कि अनेक योजन प्रमाण क्षेत्र में रहे हुए पदार्थों को भस्म करने में समर्थ होने से विपुल थी। ऐसी विपुल तेजोलेक्या को अपने शरीर में लोन होने से संक्षिप्त कर रखी थी। चौदह× पूर्वों की रचना करने के कारण वे चौदह पूर्वधारी ये अर्थात् वे उन्हीं के ढारा रचे हुए थे। मतिज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान और मनःपर्यय ज्ञान, इन चार ज्ञान के धारक थे। वे सर्वाक्षरसन्निपाती थे अर्थात् समस्त अक्षरों के संयोगों से बनने वाले समस्त पदों को एवं समस्त जेय पदार्थों को जानने वाले थे।

प्रका-वज्ज-ऋषभ-नाराण संहनन किसे कहते हैं ?

उत्तर----जिससे घरीर के पुर्गल मजबूत किये जायें उसको अर्थात् कोलिकादि रूप हड्डियों की ्रचना विशेष को संहनन करते हैं । जिस संहनन में दो हड्डियों के मर्कट बन्ध पर पट्टा बंधा हो और ऊपर से बज्ज की कील ठोकी हुई हो ऐसे दृढ़ संहनन को 'बज्ज-ऋषम-नाराज' संहनन कहते हैं।

× तोर्थ का प्रवर्तन करते समय तीर्थङ्कर भगवान् जिस अर्थ का गण्धरों को पहले पहरु उपदेश देते हैं अथवा गण्धर पहले पहल जिस अर्थ को सूत्र रूप में गूथते हैं, उन्हें पूर्व कहा जाता है । पूर्व चौदह ये हैं–

(१) उत्पादपूर्व---इस पूर्व में सभी द्रव्य और सभी पर्यायों के उत्पाद को लेकर प्ररूपणा की मई है। उत्पाद पूर्व में एक करोड़ पद हैं।

(२) अग्रायणीयपूर्व----इसमें सभी द्रव्य, सभी पर्याय और सभी जीवों के परिमाण का वर्णन है। इसमें ९६ लाख पद हैं।

(३) दीर्यप्रदाद पूर्व---इसमें सकर्मक और अकर्मक जीवों के तथा अजीवों के दीर्य (शक्ति) का वर्णन है।इसमें सत्तर लाख पद हैं।

(४) अस्तिनास्ति व्रवाद-- संसार में धर्मास्तिकाय आदि जो वस्तुएँ विद्यमान हैं तथा आकाश-कुमुम आदि जो अविद्यमान हैं, उन सबका वर्ण अस्तिनास्ति प्रवाद पूर्व में है । इसमें साठ लाख पद हैं ।

(५) ज्ञान प्रवाद पूर्व--इसमें मतिज्ञान आदि ज्ञान के पाँच भेदों का वर्णन है। इसमें एक कम एक करोड़ पद है।

(६) सत्य प्रवाद पूर्व---इसमें सत्य एवं संयम का भेद निरूपण पूर्वक दिस्तृत वर्णन है। इसमें एक करोड़ छह पद हैं।

(७) आत्म प्रवाद पूर्व ---इसमें अनेक नयों और मतों की अपेक्षा आत्मा का प्रतिपादन किया गया है । इसमें छब्बीस करोड़ पद हैं ।

हा इसम अन्यात गरे पर हा (८) कम प्रवाद पूर्व-इसमें आठ कमों का निरूपण प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेश आदि

भेदों द्वारा विस्तृत रूप से वर्णन किया गया है। इसमें एक करोड अस्सी लाख पद है।

(९) प्रत्याख्यान प्रवाद पूर्व----इतमें प्रत्याख्यानों का भेद प्रभेद पूर्वक वर्णन है। इसमें चौरासी लाख पद हैं।

\* ૧૬

इन्द्रभूति अनगार ऐसे उत्तम गुगों के धारक थे। वे ऊर्ध्व जानु (दोनों घुटनों को ऊँचा रखकर) और अधःशिर (शिर को किञ्चित् नीचे की तरफ झुकाये हुए) तथा ध्यान कोष्ठोप्रंगत (जिस प्रकार कोठे में डाला हुआ धान्य इघर उघर नहीं बिखरता है, उसी प्रकार धर्मध्यान और शुक्लध्यान के द्वारा जिनकी अन्तः करण वृत्ति और इन्द्रियां इघर उघर विचलित नहीं होती थीं) होकर संवर रूप संयम और अनज्ञनादि तप द्वारा आत्मा को माबित करते हुए विचरते थे।

#### गौतम स्वामी की जिज्ञासा

### तएणं से भगवं गोयमे जायसङ्ढे जायसंसए जायकोऊहल्ले

(१०) विद्यानुप्रवाद पूर्व — इसमें विविध प्रकार को विद्या तथा सिद्धियों का वर्णन है ; इसमें एक करोड़ दस स्नाख पद हैं ।

(११) अवन्ध्य पूर्व----इसमें ज्ञान, तप, संयम आदि शुभ फल बाले तथा प्रमाद आदि अशुभ फल बाले अवन्ध्य अर्थात् निष्फल न जाने वाले कार्यों का वर्णन है। इसमें छब्बीस करोड़ पद हैं।

( १२) प्राणायुत्रवाद पूर्व--इसमें दस प्राण और आयु आदि का भेद प्रभेद पूर्वक विस्तृत वर्णन है। इसमें एक करोड़ छप्पन लाख पद है।

(१३) किया विशाल पूर्व-इसमें कायिकी, आधिकरणिकी आदि कियाओं का तथा संयम में उपकारक कियाओं का वर्णन है। इसमें नौ करोड़ पद हैं।

(१४) लोकविन्दुसार पूर्व----जैसे विन्दु अक्षर के मस्तक पर होती है, उसी प्रकार शृतज्ञान रूप लोक में सर्वाक्षरसन्निपात परिनिष्ठित होने से जो सर्वोत्तम शिरोभूत है, दह लोक बिन्दुसार है । इसमें साढे वारह करोड़ पद हैं।

पूर्वों के अध्याय विशेषों को 'वस्तु' कहते हैं और बस्तुओं के अवान्तर अध्यायों को 'वूलिकावस्तु' कहते हैं ।

उत्पाद पूर्व में दस वस्तु और चार वूलिकावस्तु हैं अग्रायणीय पूर्व में चौदह वस्तु और बारह कृष्ठिकावस्तु हैं। वीर्यप्रवाद पूर्व में जाठ वस्तु और जाठ चूलिकावस्तु हैं। अस्तिनास्तिप्रवाद पूर्व में बठारह वस्तु और दस चूलिकावस्तु हैं। ज्ञानप्रवाद पूर्व में वारह वस्तु हैं। सत्यप्रवाद पूर्व में दो वस्तु हैं। आत्मप्रवाद पूर्व में सोलह यस्तु हैं। कर्मप्रवाद पूर्व में तीस वस्तु हैं। प्रत्याच्यान पूर्व में बीस वस्तु हैं। विद्यानुप्रवाद पूर्व में सोलह यस्तु हैं। अवन्ध्यपूर्व में बारह वस्तु हैं। प्राणाय पूर्व में तीस वस्तु हैं। विद्यानुप्रवाद पूर्व में पन्द्रह वस्तु हैं। अवन्ध्यपूर्व में बारह वस्तु हैं। प्राणाय पूर्व में तेरह वस्तु हैं। कियाविशाल पूर्व में तीन बस्तु हैं। लोकबिन्दुसार पूर्व में पच्चीस बस्तु हैं। चौये से आगे के पूर्वों में चूलिकावस्तु नहीं हे। (नन्दी सूच तथा समबाधांग सूत्र) 28

उप्पण्णसड्ढे उप्पण्णसंसए उप्पण्णकोऊहल्ले संजायसड्ढे सं जार.संसए संजायकोऊहल्ले समुप्पण्णसड्ढे समुप्पण्णसंसए समुप्पण्णकोऊ-हल्ले उट्ठाए उट्टेइ उट्ठाए उट्टित्ता जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छित्ता समणं भगवं महावीरं तिक्खुत्तो आयाहिण-पयाहिणं करेइ करित्ता वंदइ णमंसइ वंदित्ता णमंसित्ता णच्चासण्णे णाइदूरे सुस्सूसमाणे णमंसमाणे अभिमुहे विणएणं पंजल्जिउडे पज्जुवा-समाणे एवं वयासी ।

शब्वार्थ- तएणं-तव जायसड्डे-जातश्रद्ध-पैरा हुई श्रदा वाले जायसंसए-जात-संशय जायकोऊहल्ले-जात कुतूहल उप्पण्णसड्ढे-जत्पन्न श्रदावाले उपपण्णसंसए-जत्पन्न संशय वाले उपपण्णकोऊहल्ले-जत्पन्न कुतूहल वाले संजायसड्ढे-संजात श्रदा वाले संजायसंसए-संजात संशय वाले संजायकोऊहल्ले-संजात कुतूहलवाले समुप्पण्णसंड्ढे-सनुत्पन्न श्रदावाले समुप्पण्णसंसए-समुत्पन्न संशय वाले समुप्पण्णकोऊहल्ले-समुत्पन्न कुतूहल वाले से-वे भगव गोयमे-भगवान् गौतम स्वामी उद्दाए उट्ठेइ-जत्थान द्वारा खडे हुए उद्दाए उद्दिता-जत्थान दारा खडे होकर जेणेब-जहां पर समणे भगवं महाबीरे-श्रमण भगवान् महावीर स्वामी है तेणेब-वहां पर उवागच्छइ-आये उवागच्छित्ता-आकर समणं भगवान् महावीर स्वामी है तेणेब-वहां पर उवागच्छइ-आये उवागच्छित्ता-आकर समणं भगवान् महावीर स्वामी है तेणेब-वहां पर उवागच्छइ-आये उवागच्छित्ता-आकर समणं भगवान् महावीर स्वामी है तेणेब-वहां पर उवागच्छइ-आये उवागच्छित्ता-आकर समणं भगवान् महावीर स्वामी है तेणेब-वहां पर उवागच्छइ-आये उवागच्छित्ता-आकर समणं भगवान् महावीर स्वामी है तेणेब-वहां पर उवागच्छइ-आये उवागच्छित्ता-आकर समणं भगवान् महावीर स्वामी है तेणेब-वहां पर उवागच्छइन्ता के तिचकुत्तो-तीन वार आयाहिण्ययाहिण-दक्षिण की तरफ से प्रदक्षिणा की और बंबइ जमंसइ-चंदना नमस्कार किया बंदित्ता णमंसित्ता-वंदना नमस्कार करके पच्चासच्चे-बहुत नजदीक नहीं और चाइडूरे-जतुत दूर भी नहीं किन्तु ययोचित स्थान पर रहकर सुस्यूसमाणे-कुश्रूषा करते हुए मगवान् के वचनों को सुनने की इच्छा करते हुए जमंसमाचे-नमस्कार करते हुए आत्मुहे-भगवान् के सन्मुख विजएन-विनयपूर्वक पंत्रलिउडे-योनों हाथ जोड कर पज्ज्युवाससाचे-पर्युपासना करते हुए एवं-इस प्रकार वयासी-बोले ।

भावार्थ-जिनको अद्धा, संशय और कुतूहरू उत्पन्न हुआ है ऐसे गौतम स्वामी अपने स्थान से उठ कर अमण भगवान महाबीर स्वामी के पास आए और अमण भगवान् महाबीर स्वामी को तीन बार प्रदक्षिणा करके बन्दना नम-स्कार किया । भगवान् के न अति नजदीक न अति दूर किन्तु यथोचित स्थान पर रह कर भगवान् के सन्मुख बिनयपूर्वक दोनों हाथ जोड कर इस प्रकार बोले ।

विवेचन-मूल पाठ में 'जायसड्ढे जायसंसए' आदि वारह पद हैं। जिनका अर्थ इस प्रकार है--'जायसड्ढे' अर्थात्-गौतम स्वामी को श्रदा-अर्थ तत्त्व जानने की इच्छा पैदा हुई । 'जाय-संसए' उन्हे संशय पैदा हुआ कि भगवान् ने 'चलमाणे चलिए' अर्थात् 'चलते हुए को चलित --चला हुआ' कहा है तो वर्तमान कालिक प्रयोग भूतकालिक कैसे कहा गया है ? इसका में निर्णय करूँ । इस प्रकार निर्ण्य करने की बुद्धि रूप संशय पैदा हुआ । जायकोऊहल्ले' उन्हें कुतूहल उत्पन्न हुआ कि भगवान् इसका समाधान किस प्रकार फरमाबेंगे ?

'उप्पप्णसड्ढे उप्पण्णसंसए उप्पण्णकोऊहल्ले' ये तीन पद पहले के तीन पदों के साथ हेतुहेतुमद्भाव-कार्यकारण भाव वतलाने के लिए दिये गये हैं। उन्हे श्रद्धा, संशय और कुतूहल उत्पन्न हुआ, इसी कारण से उनकी श्रद्धा, संशय और कुतूहल में प्रवृत्ति हुई। उत्पत्ति के बिना प्रवृत्ति नहीं हो सकती है। इसलिए 'उप्पण्णसड्ढे' आदि तीन पद कारण हैं और 'जायसड्ढे' आदि ये तीन पद इनके कार्य हैं।

'संजायसड्ढे, समुप्पण्णमड्ढे' आदि छह पदों में पूर्वीक्त छह पदों की अपेक्षा 'सम्' अपसर्ग अधिक लगा है । यहाँ 'सन्' उपसर्ग का अर्थ 'प्रकर्षता' है । जिसका अर्थ यह हुआ अन्हें प्रकर्ष रूप से--विशेष रूप से श्रद्धा संशय और कुतूहल पैदा हुए---उत्पन्न हुए ।

किल्हीं आचार्यों ने इन बारह पदों की व्याख्या इस प्रकार की है-'जायसड्ढे जाय-बंसए जायकोऊहल्ले' ये तीन पद अवग्रह / की अपेक्षा हैं। इसी प्रकार आगे के तीन-तीन पद ईहा, अवाय और धारणा की अपेक्षा से है।

† (१) अवग्रह — 'विषयविषयिसन्निपातानन्तरसमृद्भूत सत्ताःमात्रगोचरदर्शनाः ज्ञातमाद्यमवान्तर साथान्याकारविशिष्टवस्तुग्रहणमवग्रह: 1'

अर्थात्---विषय (पदार्थ) और विषयी (चक्षु आदि) का यथोबित देश में सम्बन्ध होने पर सता मात्र को जान ने बाला देशन उत्पन्न होता हैं। इसके अनन्तर सबसे पहले मनुष्यत्व आदि अर्थान्तर सामान्य से युक्त वस्तु को जानने वाला ज्ञान अत्रधह कहलाता है।

(२) ईहा--- 'अवगृहीतार्थं विशेषाकांक्षणमीहा ' ।

अर्थ----अवग्रह से जाने हुए पटार्थ में विशेष जानने की इच्छा को 'ईहा ' कहते हैं । 'यह मनुष्य है' ऐसा अवग्रह झान से जान पाया था । इसके भी अधिक 'यह दक्षिणी है या पूर्वी,' इस प्रकार विशेष को जानने की इच्छा होना 'ईहा ' जान कहछाता है।ईहा ज्ञान 'यह दक्षिणी होना चाहिए' यहाँ सक पहुँच जाता है। किन्हीं आचार्यों का मत है कि 'जायसड्ढे जायसंसए आदि बारह ही पद एकार्थक हैं किन्तु विवक्षित अर्थ की प्रकर्षता बतलाने के लिए इन पदों का प्रयोग किया है। शास्त्र-कार स्तुति परायण होने के कारण इन पदों का बारम्बार प्रयोग होने पर भी पुनदक्ति दोष नहीं है ।

इन विशेषणों से युक्त गौतम स्वामी अपने स्थान से उठकर अमण भगवान् सहा-बीर स्वानी के पास आये और भगवान् की दाहिनी तरफ से तीन बार प्रदक्षिणा क जाक भगवान् को धन्दना ' नमस्कार ' किया । वन्दना नमस्कार करके भगवान् की अवग्रह भूमि को छोडकर, न अति समीप और न अति दूर रहकर भगवान् के बचनों को सुनने की इच्छा से भगवान् के सम्मुख विनयपूर्वक÷ दोनों हाथ जोडकर इस प्रकार बोले ।

(३) अवाय—'ईहितविशेषनिर्णयोऽवायः' । अर्थ—ईहा द्वारा जाने हुए पदापं में विशेष का निर्णय हो जान 'अवाय' है । 'यह मनुष्य दक्षिणी होना चाहिए,' इतना ज्ञान ईहा द्वारा हो चुका या । उसमें विशेष का निरुषय होजाना 'अवाय' है । 'यह मनुष्य दक्षिणी ही है' ।

(४) धारणा — 'सएव दूबतभावस्थापन्नो घारणा' । अर्थ — अवाय झाव जब अत्मन्त दुढ़ होजाता है तब बही जवाय 'धारणा' कहलाता है । धारणा का अर्थ संस्कार है । हृदयभटल पर यह झान इस प्रकार अक्ट्रित हो जाता है कि कालान्तर में भी वह जागृत हो सकता है । इसी झान से 'स्मरण' होता है ।

जैसा कि कहा है—'वक्ता हर्षभयादिभिराक्षिप्तमनाः स्तुबंस्तवा निम्दन्, यस्पदमसकृद् बूते तत् पुनरुक्तं न दोवाय' । अर्थात् हर्ष, भय आदि से आक्षिप्त (अस्वस्य) मन वाला होकर बोलता हुआ तवा स्तुति करता हुआ और निन्दा करना हुआ पुरुष, समान जयं वाले पदों को यदि अनेक बार बोल देता है, तो भी वह पुनरुक्ति दोष का भागी नहीं होता है ।

● प्राचीन धारणा में वन्दक की दाहिनी तरफ से प्रदक्षिणा करने की धारणा है और टीका में बंदनीय की दाहिनी तरफ से प्रदक्षिणा करना लिखा है ।

'-'वन्दइ' का अर्थ है--वचनों द्वारा स्तुति करता है।ª--'णमंसइ' का अयं है--काया द्वारा प्रणाम करता है। ª--अवग्रह भूमि'--गूव महाराज के चारों तरफ शरीर प्रमाण (साढ़े तीन हाच प्रमाण) मूमि अव-ग्रह भूमि कहलाती है। मुद्द महाराज की आज्ञा बिना शिष्य को उसमें प्रवेश नहीं करना चाहिए।

÷ गुरु महाराज के पास धर्म श्रवण किस प्रकार करना चाहिए ? इसके लिए कहा है---

#### णिद्दा-विगहा परिवज्जिएहि, गुत्तोंह पंजलिउडेहि । भत्तिबहुमाणपुब्वं, उदउत्तेहि सुजेयव्दं ॥

अर्थ-निद्रा और विकथा का त्थाग करके, मन, देवन, काया को गुप्त (नियन्त्रित) रथा कर, अञ्जलिपुट करके वर्यात् दोनों हाव जोड़ कर ललाट पर स्वापित करके वर्वित और बहुमान पूर्वक उप-युक्त (दत्तचित्त) होकर गुरु महाराज के पास अवग करना चाहिए ।

'२०

श्री गौतम स्वामीजी महाराज भगवान् महावीर स्वामी से पूछते है--

१ प्रश्न-से णूणं भंते ! चलमाणे चलिए ? उदीरिज्जमाणे उदीरिए ? वेइज्जमाणे वेइए ? पहिज्जमाणे पहीणे ? छिज्जमाणे छिण्णे ? भिज्जमाणे भिष्णे ? डज्झमाणे दब्ढे ? मिजमाणे मडे ? णिज्जरिज्जमाणे णिज्जिष्णे ?

१ उत्तर-हंता, गोयमा ! चलमाणे चलिए, जाव णिर्जारजमाणे णिजिण्णे ।

शब्दार्थ-मंते--हे भगवन् ! चलमाणे चलिए-क्या चलते 'हुए को चला कहा जा सकता है ? इसी तरह, उद्दीरिज्जमाणे--जिसकी उदीरणा की जा रही है वह, उद्दीरिए--उदी-रित, देइज्जमाणे--वेदा जाता हुआ, वेष्ट्रए--वेदित, पहिज्जमाणे--प्रहीयमान--गिरता हुआ, पहीणे--गिरा, छिज्जमाणे--छिदता हुआ, छिण्णे--छिदा, भिज्जमाणे--भिदता हुआ, भिष्णे--भिदा, डज्झमाणे--जलता हुआ, दड्दे--जला, मिज्जमाणे--मरता हुआ, मडे--मरा, णिज्ज-रिज्जमाणे--निर्जरता हुआ, जिज्ज्ज्ज्जे--निर्जरा । क्या इस तरह कहा जा सकता है ?

हता-हां, गोयमा-गौतम ! चलमाणे-चलता हुआ, चलिए-चला, जाव-यावत्, जिञ्जरिज्जमाणे-निर्जरता हुआ, णिज्जिण्णे-निर्जरा । इस प्रकार कहा जा सकता है ।

भावार्थ--प्रझ्न--हे भगवन् ! जो चल रहा है वह चला, जो उदीरा जा रहा है वह उदीरा गया, जो वेदा जा रहा है वह वेदा गया, जो गिर रहा है वह गिरा, जो छिद रहा है वह छिदा, जो भिद रहा है वह भिदा, जो जल रहा है वह जला, जो मर रहा है वह मरा और जो निर्जरा रहा है वह निर्जरा, क्या इस प्रकार कहा जा सकता है ?

उत्तर-हां, गौतम ! जो चल रहा है वह चला यावत् जो निर्जर रहा है बह निर्जरा, इस प्रकार कहा जा सकता है ।

|         |                 | •· • • | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |  |
|---------|-----------------|--------|---------------------------------------|--|
| २२      | भगवतीसूत्र - श. | १ उ. १ | चलमाण चलिए आदि प्रक्त                 |  |
| ******* | **********      |        |                                       |  |

विवेचन-प्रारम्भ में 'से णूणं' ये दो शब्द हैं। 'से' का अर्थ 'अय' है जो वाक्य का प्रारम्भ करने के लिए आता है। 'णूगं' (नूनं) शब्द का अर्थ 'निश्चय' है। 'भंते' शब्द का अर्थ 'भगवन्' है। यह गुरु महाराज के आमन्त्रण का सूचक है। अतः 'भंते' इस आमन्त्रण से गौतमस्वामी ने अपने गुरु भगवान् महावौर स्वामी को सम्बोधित करके 'चलमाण चलिए' आदि नौ प्रश्न किये हैं।

यहाँ यह प्रश्न हो सकता है कि गौतमस्वामी ने सब से पहले 'चलमाणे चलिए' यही प्रश्न क्यों किया ? कोई दूसरा प्रश्न यहले क्यों नहीं किया ?

इसका समाधान यह है कि-धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष ये चार पुरुषार्थ कहे गये हैं। इन सब में 'मोक्ष' पुरुषार्थ ही सर्व प्रधान है। इस मोक्ष रूगी साध्य के लिए सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित ये अव्यभिचारी (निध्चित) साधन हैं। अर्थात् मोक्ष रूपी साध्य इन्हीं साधनों से प्राप्त हो सकता है, दूसरे साधनों से नहीं। तथा सम्यग्दर्शनादि साधनों से मोक्ष रूपी साध्य की ही प्राप्ति होती है, अन्य की नहीं। इस प्रकार के अव्यभिचारी साध्य साधनों वाले शास्त्र में ही विदेकी पुरुषों की प्रवृत्ति होती है। मोक्ष का विपक्ष (मोक्ष विरुद्ध पक्ष) 'बन्ध' है। आत्मा के साथ कर्मों का एकमेक होजाना बन्ध है। औसे दूध और पानी आपस में मिलकर एकमेक हो जाते हैं उसी प्रकार कर्म-प्रदेशों का आत्मप्रदेशों के साथ एकमेक हो जाना बन्ध है। बन्ध से छुटकारा पाना-बन्ध का सर्वथा

र्ग 'मंते' सब्द की संस्कृत छाया 'मदन्त, मजन्त, भान्स, झाजन्त, झान्त, भयान्त, भवान्त भगवत्' होती है। जिनका कमशः संसिध्त अर्थ यह है--भदन्त--कल्पाणकारी, सुसकारी । मजन्त-सम्यम् झान दर्शन बारित रूप मोक्ष मार्थ का सेतन करने वाले । भान्त-तथादि गुणों को दीप्ति से चमकने वाले । झाजन्त-तथादि गुणों की दीप्ति से युक्त । झान्त-मिथ्यात्वादि बन्धनों से रहित । भयान्त--सासारिक घय--त्रास से रहित । भवान्त--नरकादि समस्त भवों का अन्त करने बाले । घम्वत्--एश्वर्यादि सम्पन्न । 'भग' धब्द से 'बतु' प्रस्वय रूम कर 'णगवत्' शब्द बना है । सास्तों में 'भग' शब्द के ये अर्थ दिये हैं---

#### ऐश्वर्यस्य समग्रस्य, रूपस्य यशसः श्रियः । धर्मस्पाथ प्रयत्नस्य, बण्णां भग इतींगना ॥

बर्षात्—सम्पूर्ण ऐश्वर्य, रूप, यश, श्री, धर्य और प्रयत्न, ये छह 'भग' झब्द के अर्थ हैं । तीर्थकर देव चौतीस अतिशय रूपी बाहरी ऐश्वर्य से और केवलज्ञान केवलदर्शन रूपी आन्सरिक अतिशय रूपी ऐश्वर्य से, इस प्रकार समय ऐश्वर्य से सम्पन्न होने के कारण 'भगवान्' कहे जाते हैं ।

"भंते' सन्द का अर्थ 'भगवन्' यह जैनागमों में प्रचलित हैं। अतः यहां 'भगवन्' सन्द का ही प्रयोग किया जायगा । 'भदन्त' आदि सन्द बौद्धादि साहित्य में प्रचलित हैं। भगवती सूत्र-श. १.३.३ घलमाणे चलिए आदि प्रेशन

क्षय हो जाना 'मोक्ष' है । इसलिए मोक्ष प्राप्ति के लिए कमों के बन्धन को काटना अनि-वार्य है । उन कमों के क्षय के लिए 'चलमाणे चलिए' यह कम बतलाया गया है । तात्पर्यं यह है कि गौतम स्वामी ने यहां जो 'चलमाणे चलिए' से लगाकर 'णिज्जरिज्जमाणे णिज्ज-रिए' तक नौ प्रश्न किये हैं, उनमें कर्म-बन्ध के नाश का कम बतलाया गया है । यह कम 'चलमाणे' से आरम्भ होता है और 'णिज्जरिए' तक रहता है । इस अन्तिम कम के पत्त्वात् कर्मबन्ध नहीं रहता । कर्मबन्ध के नाश होने में पहला कम 'चलमाणे चलिए' ही है । इसी कारण से यह प्रश्न सबसे पहले किया थया है ।

(१) कर्मों के अबाधा कारू की स्थिति पूर्ण होने पर कर्म अपना फल देने के लिए उदयावलिका में आते हैं। इस प्रकार कर्म का फल देने के लिए सामने आना 'चलित' कह-लाता है।

कर्मों का चलनकाल उदयावलिका है। उसमें असंख्यात समय होते हैं। उन अस-स्यात समय की आदि भी है, मध्य भी है और अन्त भी है। कर्म पुद्गल अनन्त हैं और उनके उदयावलिका में आने का कम है। इस प्रकार कम से चलते चलते कर्म पुद्गलों को उदयावलिका में आने में असंख्यात समय लग जाते हैं। इसलिए पहले समय में कर्म पुद्-गलों का जो दल चला है उसे 'चला' कहना चाहिए।

अब प्रश्न यह है कि जो कर्मपुद्गल 'चल रहे हैं' वे वर्त्तमान काल में हैं, उन्हें 'चले' ऐसा भूतकाल में कैसे कहा जा सकता है ?

इस शक्का का समाधान यह है कि-जैसे कपडा बुनने के लिए पहला एक तन्तु (तार) डाला गया, इससे 'कपडा बुना' ऐसा लोक व्यवहार में कहा जाता है। यह व्यवहार निराधार नहीं है, क्योंकि वस्त्र को बुनना-वस्त्र की उत्पत्ति एक किया है। सो यदि पहला तार डालने रूपी किया निर्यंक मानी जायगी, तो बन्तिम तार डालने तक की किया भी निर-यंक हो जायगी। वैसी दशा में 'कपड़े की उत्पत्ति' ही नहीं बन सकेगी। किन्तु यह बात प्रत्यक्ष से विरुद्ध है। अन्तिम तन्तु में जो शक्ति है वही शक्ति प्रयम तन्तु में भी है। इसलिए जैसे अन्तिम तन्तु से कपडे को 'बना हुआ' माना जाता है उसी प्रकार प्रयम तन्तु से भी कपड़े को बना हुआ मानना पडेगा, क्योंकि वह अन्तिम भी प्रथम आदि की अपेका से ही है। इसलिए यदि प्रथम आदि तन्तु से कपडे को बुना हुआ नहीं माना जाही अन्तिम तन्तु से भी कपडा बुना हुआ नहीं माना जा सकेगा। वैसी दशा में लोक व्यवहार भी बाधित हो जायगा। भगवती सूत्र-श. १ उ. १ चलमाणे चलिए प्रश्न

जैसे वस्त्र के विषय में तन्तु के लिए कहा गया हैं वैसा ही 'समय' की अपेक्षा भी जान लेना चाहिए । समय के स्थूलरूप से तीन विभाग किये जा सकते हैं--प्रारंभकाल, मध्यकाल और अन्तिमकाल । जैसे प्रारंभकाल में एक तन्तु डालने से कपडा उत्पन्न हुआ, उसी प्रकार मध्यकाल में और अन्तिम काल में भी उत्पन्न हुआ है ।

तात्पर्य यह है कि जैसे एक तन्तु डालने से बस्त्र को उत्पत्ति मानना युक्तिसंगत है, उसी प्रकार कर्मों की उदयावलिका असंख्यात समय की होने से पहले समय में जो कर्म दलिक उदयावलिका में आने के लिए चले हैं, उनकी अपेक्षा उन्हें चला कहा जाता है। यदि ऐसा न माना जायगा तो जो कर्म दलिक उदयावलिका में आने के लिए चले हैं उनकी 'चलनकिया' निर्र्थक हो जायगी और यदि प्रथम समय में कर्मों का चलना नहीं माना जायगा, तो फिर दूसरे तीसरे आदि समयों में भी उनका चलना नहीं माना जा सकेगा । क्योंकि पहले समय में और पिछले समय में कोई अन्तर नहीं है । जैसे पहले समय में कुछ ही कर्मदलिक चलते हैं, सब नहीं, उसी प्रकार अन्तिम समय में भी कुछ ही कर्मदलिक चलते हैं, सब नहीं । क्योंकि बहुत से कर्मदलिक तो पहले ही चल चुके हैं और जो धोडे से बाकी बचे हैं वे ही अन्तिम समय में चलते हैं । इस प्रकार सब समय समान हैं, किसी में कोई विशेषता नहीं हैं । अतः प्रथम समय में यदि 'कर्मचले' ऐसा न माना जाय, तो फिर किसी भी समय में उनका चलना न माना जा सकेगा । इसलिए जिस प्रकार अन्तिम समय में 'कर्मचले' ऐसा माना जाता है, उसी प्रकार प्रथम समय में भी 'कर्मचले' ऐसा मानना चाहिए ।

कमों की स्थिति परिमित है, चाहे वह अन्तर्मुहूर्त की हो या सत्तर कोडाकोड़ो सागरोपम की हो, लेकिन है परिमित हो । परिमित स्थिति वाले कर्म यदि उदय में नहीं आवेंगे, तो उनका परिमितपना मिट जायगा और सारी व्यवस्था भग हाँ जायगी । कर्म स्थिति की मर्यादा है और उस मर्यादा के अनुसार कर्म उदयावलिका में आते ही हैं । उदयावलिका में आने के लिए सभी कर्म एक साथ नहीं चलते है । प्रत्येक समय में उनका कुछ अंश ही चलता है । प्रथम समय में जो कर्मांश चला है यदि उसकी अपेक्षा कर्म को 'चला' न माना जायगा तो प्रथम समय में जो कर्मांश चला है यदि उसकी अपेक्षा कर्म को 'चलमान' कर्म को 'चलित' मानना ही उचित है । जो कर्मदल प्रारम्भ में उदयावलिका के लिए 'चला' हैं, वह बाद में फिर नहीं चलता है । अतएव 'इस समय यह कर्मांश्व चला है और इस समय यह कर्मांश चला है' ऐसा मानने छे ही कर्मों के चलने का क्रम रघ्न सकता है। इसलिए प्रथम समय में जो दर्मंदल 'चला' है, उसकी अपेक्षा 'चला' मानना युक्ति संगत है।

(२) 'जो उदीरा जा रहा है' वह 'उदीणे' हुआ, ऐसा कहना चाहिए ।

कर्म दो प्रकार से उदय में आते हैं। कोई कर्म अपने अबाधा काल की स्थिति पूर्ण होने पर स्वभावतः उदय में आता है और कोई कर्म 'उदीरणा' के द्वारा उदय में लाया जाता है। कालान्तर में उदय में आने योग्य कर्म को जीव अपने अध्यवसाय विशेष से स्थिति का परिपाक होने से पूर्व ही उदयावलिका में सींच लाता है। इस प्रकार नियत समय से पहले ही प्रयत्न विशेष से किसी कर्म को उदयावलिका में खींच लाना 'उदीरणा' है। कर्म की उदीरणा में भी असंख्यात समय लगता है, 'परन्तु जब पहले समय में उदी-रणा होने लगी, तो 'उदीर्ण हुआ' कहना चाहिए। जैसे कि-- 'चलमाणे चलिए' में युक्ति-पूर्वक सिद्ध किया जा चुका है।

(३) 'जो वेदा जा रहा है वह वेदा गया'। ऐसा मानना चाहिए। कमों का अनुभव करने को 'वेदन' कहते हैं। वेदन दो प्रकार से होता है-अबाधा काल की स्थिति पूर्ण होने पर उदय में आये हुए कर्म को वेदना और उदीरणा द्वारा सींच कर उदय में लाये हुए कर्म को वेदना। 'वेदन' भी असंख्यात समय का होता है। प्रथम समय में वेदे जाते हुए कर्म को 'वेदा गया' कहना चाहिए और इसी प्रकार आगे भी जानना चाहिए। युक्ति पूर्ववत् है।

(४) 'जो गिरता है वह गिरा' ऐसा मानना चाहिए । आत्म-प्रदेशों के साथ सम्बद्ध हुए कमों को हटाना अर्थात् आत्म-प्रदेशों से पृथक् करना 'प्रहाण' कहलाता है । आत्म-प्रदेशों से कमों को दूर करने में भी असंख्य समय लगते हैं। परन्तु पहले समय में जो कमें हटे हैं--गिरे हैं---उनके लिए 'गिरा' यह कहना चाहिए और इसी प्रकार आगे भी जानना चाहिए । युक्ति पूर्ववत् है ।

(५) 'जो छेदा जा रहा है वह छिदा' ऐसा कहना चाहिए। कम को दीर्घकाल की स्थिति को अल्पकाल को स्थिति में कर लेना 'छेदन' कहलाता है। यद्यपि कम वही है किन्तु उसकी स्थिति को कम कर लेना 'छेदन' है। यह छेदन 'अपवर्तना करण' के द्वारा दोता है। इसमें भी असंख्यात समय लगते हैं किन्तु प्रथम समय में जो स्थितिछेद हो रहा है उसे 'छिदा' ऐसा कहना चाहिए और इसी प्रकार आगे भी जानना चाहिए। युक्ति पूर्ववत् है।

(६) 'जो भेदा जा रहा है वह भैदा गया' ऐसा कहना चाहिए । शुभ कर्म या अशुभ कर्म के तीव रस को अपवर्तना करण द्वारा मन्दरस करना और मन्दरस को उद्वर्तना क**रण**  द्वारा तीजरस करना 'भेदन' कहलाता है। कमें भेदन की इस किया में भी असंख्यात समय लगते हैं। प्रथम समय में जो भिद्यमान हो रहा है उसे 'भेदा गया' कहना चाहिए (

(७) 'जो जलता है वह जला' ऐसा कहना चाहिए । कर्म रूपी काष्ठ को घ्यान रूपी अग्नि से जलाकर नष्ट करना 'दग्व' कर देना कहलाता है । जैसे अग्नि से जलकर लकड़ी राख रूप में परिणत हो जाती है उसी प्रकार आत्मा के साथ जो कर्म परमाणु लगे हुए हैं उन्हें घ्यान रूपी अग्नि से जलाकर फिर पुद्गल रूप बना देना अर्थात् उन्हें अकर्म रूप में पहुँचा देना 'दग्व' करना कहा जाता है ।

ध्यान रूपी अग्नि से भस्म किये हुए कर्म फिर भोगने नहीं पडते । ध्यान रूप अग्नि से भस्म किये हुए कर्म, कर्म ही नहीं रहते, किन्तु अकर्म रूप पुद्गल बन जाते हैं।

ध्यान रूगी अग्नि से कर्म को अकर्म रूप में परिणत करने में (दग्ध करने में) अन्तर्मुहुर्त काल लगता है। इतने ही समय में ध्यान के प्रभाव से कर्म मस्म हो जाते हैं। इस अन्तर्मुहुर्त काल में भी असंख्यात समय होते हैं। इन असंख्यात समयों में से पहले समय में जब कर्म दग्ध होने लगते हैं, तब उन्हें 'दग्ध हुए' कहना चाहिए।

(८) 'जो मर रहा है वह मरा' ऐसा कहना चाहिए। आयु कर्म से रहित हो जाना 'मरण' कहलाता है। मरने का अर्थ आत्मा का नाश हो जाना नहीं है। आत्मा आयु कर्म के साथ रह कर चेध्टा करता है। जब आत्मा आयु कर्म से रहित हो जाती है, आयु कर्म उसके साथ नहीं रहता है, तब चेध्टा बन्द हो जाती है और आत्मा की मुक्ति हो जाती है। इस प्रकार आयुकर्म के पुद्गतों का नाश हो जाना 'मरण' है। यद्यषि आयुकर्म के पुद्गलों का नाश असंख्यात सनय में होता है, फिर भी उन असंख्यात समयों में से प्रथम समय में भी मरा कहा जा सकता है। शास्त्र का कथन है कि प्रत्येक प्राणी का 'आवीचिक+' मरण हो रहा है। 'आवीचिक मरण' के द्वारा प्रत्येक प्राणी प्रति समय मृत्यु को प्राप्त होता जाता है। इस प्रकार यद्यपि मरने में असंख्यात समय लगते हैं, तथापि जो मरने लगा है उसे 'मरा' कहना चाहिए।

+ वीचि का अर्थ तरंग है, उसके समान जो मरण हो वर्थात् जैसे समुद्र में एक तरंग के बाद दूसरी तरंग बविलम्ब आया करती है उसी तरह एक एक क्षण में आयुष्य का नाश हुआ करता है, उसे 'आवी-चिक' मरण कहते हैं। जैसे किसी जीव ने अपले जन्म की ५० वर्ष की आयु बांधी। जब बह बर्तमान शरीर को छोड़कर अगला भव घारण करने के लिए जाता है तभी से उसकी ५० वर्ष की आयु में से प्रतिक्षण आयु घटती जाती है। इस प्रकार प्रतिक्षण होने वाले मरण को 'आवीषिक' मरण कहते हैं।

ঽৼ

(९) 'जो निर्जीयेंमाण होने लगा है उसको निर्जीर्ण हुआ' कहना चाहिए । करो का आत्मा से अपुनर्भाव रूप से पृथक् हो जाना 'निर्जरा' है । यह 'निर्जरा' शब्द का सामान्य अर्थ है, किन्तु यहाँ 'निर्जरा' का अर्थ मोक्ष प्राप्ति रूप है । मोक्ष प्राप्त करने वाले महापुरुष कर्मों की निर्जरा करते हैं, उनके निर्जीर्ण कर्म फिर कभी उनके कर्म रूप से उत्पन्न नहीं होते । उन्हें फिर कभी कर्मों को भोगना नहीं पड़ता । इस प्रकार कर्मों का आत्यन्तिक क्षीण होना यहां पर 'निर्जरा' कही गई है ।

निर्जरा भी असंख्यात समयों में होती है। किन्तु जब कर्म निर्जीर्ण होने लगा, उसे 'निर्जीर्ण हुआ' ऐसा कहना चाहिए ।

पहले कपड़े का दृष्टान्त देकर यह बतलाया गया है कि 'जो कार्य हो रहा है उसे हुआ' कहा जा सकता है । इसी युक्ति से 'चलमाणे चलिए' से लगा कर 'णिज्जरिज्जमाणे णिज्जरिए' तक नौ प्रश्नों के उत्तर में 'होती हुई किया को हुआ' कहा गया है ।

गौतम स्वामी ने भगवान् महावीर स्वामी से ये प्रश्न किये। इस पर यह तर्क किया जा सकता है कि--गौतम स्वामी तो स्वयं द्वादशांगी के रचने वाले हैं। यह भगवती सूत्र भी द्वादशांगी के अन्तर्यंत है, फिर उन्होंने इसके प्रारम्भ में ये प्रश्न कैसे किये ? क्योंकि उन्हें सम्पूर्ण श्रुत का विषय ज्ञात था। वे संशयातीत थे, वे सर्वाक्षर-सन्निपाती थे। अतएव वे सर्वज्ञ तुल्य थे। जैसाकि कहा है-

#### संखाइए उ भवे, साहइ जं वा परो उ पुच्छेज्जा । ण य णं अणाइसेसी, वियाणइ एस छउमत्थो ॥"

अथ-दूसरे के पूछने पर ऐसा छद्मस्थ संख्यातीत भवों को कह सकता है, क्योंकि वह अनतिशेषी नहीं है अर्थात् अतिशय ज्ञानवान् होता है। इसलिए वह जानता है।

इस शंका का समाधान यह है कि गौतम स्वामी के जितने गुण वर्णन किये, वे अब उनमें विद्यमान हैं, वे सम्पूर्ण शास्त्रों के ज्ञाता भी हैं और संशयातीत भी हैं तथापि वे छड्-मस्थ हैं। छद्मस्थ होने के कारण उनके ज्ञान में कुछ कमी रहती है। वह छद्मस्थ ही कैसा जिसके ज्ञान में कुछ कमी न हो ? अतः छद्मस्थ के लिए कुछ भी अनाभोग-अपूर्णता न रहे, ऐसी बात नहीं हो सकती। जैसाकि कहा है-

### "नहि नामाऽनाभोगः, छद्मस्यस्येह कस्यचिन्नास्ति ।

#### यस्मार् ज्ञानावरणं, ज्ञानावरणप्रकृति कर्म ॥"

अर्थ-'किसी भी छद्मस्य को किसी प्रकार का अनाभोग (अपूर्णता) न हो,' यह

बात नहीं हो सकती अर्थात् उनमें कुछ न कुछ अनाभोग (अपूर्णता) रहता ही है। क्योंकि ज्ञान को ढकने का स्वभाव वाला ज्ञानावरण कर्म उनके मौजूद है। जितने अंश में उसने ज्ञान को ढ़क रखा है उतने अंश में उसमें अपूर्णता रहती है। इसलिए गौतम स्वामी ने ये प्रश्न किये तो कोई आश्चर्य की वात नहीं है

अयवा--कदाचित् गौतम स्वामी इन प्रश्नों का उत्तर जानते भी हो तथापि अपने ज्ञान में अविसंवाद लाने के लिए, निश्चयता लाने के लिए तथा अपने द्वारा जाने हुए विषय पर भी भगवान् द्वारा अधिक प्रकाश डलवाने के लिए गौतम स्वामी ने ये प्रश्न किये हैं। अथवा--अनजान लोगों को बोध कराने के लिए तथा शिष्यों को अपने वच्चन में प्रतीति कराने के लिए अथवा सूत्र रचना के कल्प संपादन के लिए गौतम स्वामी ने ये प्रश्न किये हैं। क्योंकि सूत्र रचना का क्रम गुरु शिप्य के प्रश्नोत्तर से ही होता है।

उपर्युक्त कारणों में से किसी भी कारण से प्रेरित होकर गौतम स्वामी ने प्रश्न पूछे हैं। गौतम स्वामी के इन प्रश्नों के उत्तर में भगवान् ने 'हंता' शब्द का प्रयोग किया है। 'हंता' शब्द का अर्थ आमन्त्रण अर्थात् संबोधन करना है। और स्वीकार रूप 'ही' अर्थ भी है।

पाठ का संकोच करने के लिए 'जाव-यावत्' शब्द का प्रयोग होता है। 'चलमाणे चलिए' यह प्रश्न का प्रथम पद कह कर 'णिज्जरिज्जमाणे णिज्जरिए' यह अन्तिम पद कहा गया है। इनके बीच के सब पदों का ग्रहण 'जाव-यावत्' शब्द से हुआ है। 'जाव' शब्द का अर्थ है 'से लगा कर' अर्थात् 'वहाँ से लेकर वहाँ तक'। यह 'जाव-यावत्' शब्द का अर्थ है।

२ प्रश्न-एए णं भंते ! णव पया किं एगट्ठा णाणाघोसा ? णाणावंजणा ? उदाहु णाणट्ठा ? णाणाघोसा ? णाणत्वंजणा ?

२ उत्तर-गोयमा ! चलमाणे चलिए, उदीरिज्जमाणे उदीरिए, वेइज्जमाणे वेइए, पहिज्जमाणे पहीणे, एए णं चत्तारि पया एगट्ठा, णाणाघोसा, णाणावंजणा, उप्पण्णपनस्वस्स । छिज्ज-माणे छिण्णे, भिज्जमाणे भिण्णे, दब्हमाणे दब्हे, मिज्जमाणे मडे

२८

# णिजरिजमाणे णिजिण्णे, एए णं पंच पया णाणट्ठा, णाणाघोसा णाणावंजणा, विगयपक्लस्स ।

शब्दार्थ-भंते-हे भगवन् <sup>!</sup> एए-<sup>.</sup>, णव-नौ, पया-पद, कि-क्या, एगट्ठा-एक अर्थ वाले हैं, ? णाणाचोसा-नानाघोष वाले हैं ? णाणावंजणा-नाना व्यञ्जन वाले हैं ? उदाहु-अथवा, णाणट्ठा-नाना अर्थ वाले हैं ? णाणाघोसा-नाना घोष वाले हैं ? णाणा-वंजणा-नाना व्यञ्जन वाले हैं ?

गोयमा-हे गौतम ! चलमाणे चलिए-चलमान चलित, उदीरिज्जमाणे उदीरिए-उदीयंमाण उदीरित, वेइज्जमाणे वेइए-वेद्यमान वेदित, पहिज्जमाणे पहिये-प्रहीयमाण प्रहोण, एए गं×-ये, चलारि--चार, पया--पद, उप्पण्णपक्सस्स-उत्पन्न पक्ष की अपेक्षा से, एपट्ठा-एकार्थक हैं, णाणाघोसा--नाना घोष वाले हैं, णाणावंजणा--नाना व्यञ्जन वाले हैं। छिज्जमाणे छिण्णे-छिद्यमान छिन्न, मिज्जमाणे मिण्णे--भिद्यमान भिन्न, दड्डमाणे दड्ढे-दह्यमान दग्ध, मिज्जमाणे मडे-- जियमाण मृत, जिज्जरिज्जमाणे णिज्जिष्णे--निर्जीयमाण निर्जीर्ग, एए--ये, पंच-पांच, पया-पद, विगयपक्सस्स-विगत पक्ष की अपेक्षा, णाणट्ठा-नाना अर्थ वाले, जाणाघोसा--नाना घोषवाले और णाणावंजणा--नाना व्यञ्जन वाले हैं।

भावार्थ-प्रइत-हे भगवन् ! ये नौ पद क्या एक अर्थ वाले, नाना प्रकार के घोष बाले और नाना प्रकार के व्यञ्जन वाले हें ? अथवा नाना अर्थ वाले, नानाघोष वाले और विविध प्रकार के व्यञ्जन वाले हें ?

उत्तर-हे गौतम ! चलमान चलित, उदीर्यमाण उदीरित, वेद्यमान वेदित प्रहीयमाण प्रहीण, ये चार पढ़ उत्पन्न पक्ष की अपेक्षा से एकार्थक हैं, नाना घोष वाले हैं और नाना व्यञ्जन वाले हैं ।

छिद्यमान छिन्न, भिद्यमान भिन्न, दह्यमान दग्ध, स्रियमाण मृत और निर्जीयंमाण निर्जीर्ण, ये पांच पद विगत पक्ष की अपेक्षा नाना अर्थ वाले, नाना घोषवाले और नाना व्यञ्जन वाले हैं।

विवेचन-पहले 'चलमाणे चलिए' इत्यादि नौ पद कहे गये हैं, उनके विषय में अब गौतम स्वामी का पूछना यह है कि इन पदों में घोष और व्यञ्जन तो अलग अलग हैं, किन्तु

🗙 'णं' यह अव्यय है और बास्याल द्वार में आता है। इसका स्वतन्त्र बलग कोई अर्थ नहीं है।

क्या इनका अर्थ भी भिन्न-भिन्न है, या एक ही है, अर्थात् ये पद एकार्थक हैं या भिन्नार्थक ?

एकार्थक पद दो प्रकार के होते हैं-प्रथम तो एक ही विषय को प्रतिपादन करने वाले शब्द एकार्थक कहलाते हैं। दूसरा-जिन पदों का अर्थ (तात्पर्य)एक हो वे भी एका-र्थक कहलाते हैं।

धोष तीन प्रकार के होते हैं-उदात्त, अनुदात्त और स्वरित । जो उच्च स्वर से बोला जाय उसे 'उदात्त' कहते हैं। जो मीचे स्वर से बोला जाय उसे 'अनुदात्त' कहते हैं। जो न तो विशेष ऊँचे स्वर से बोला जाय और न विशेष नीचे स्वर से बोला जाय, किन्तु मध्यम स्वर से बोला जाय उसे 'स्वरित' कहते हैं।

शास्त्रकार ने एकार्थक और नानार्थक की एक चौभंगी बतलाई है। वह इस प्रकार हे---

(१) समानार्थक समान व्यञ्जन ।

(२) समानार्थक भिन्न व्यञ्जन ।

(३) भिन्नार्थक समान व्यञ्जन ।

(४) भिन्नार्थक भिन्न व्यञ्जन ।

कई पद समान अर्थ वाले और समान व्यञ्जन (अक्षर) वाले एवं समान घोष वाले होते हैं। जैसे क्षीर, क्षीर। इन दोनों पदों का अर्थ 'दूध' है और दोनों पदों में अक्षरों की भी समानता है। अतः यह 'समानार्थंक समान व्यञ्जन' नामक पहला भंग है।

कई पद समान अर्थ वाले और भिन्न व्यञ्जन वाले होते हैं। जैसे--सीर पयः। इन दोनों पदों का अर्थ 'दूध' है, किन्तु इनके व्यञ्जन (अक्षर) भिन्न-भिन्न हैं । अतएव घोष भी भिन्न-भिन्न हैं। यह दूसरा भंग हुआ।

कई पद ऐसे होते हैं कि उनका अर्थ तो भिन्न-भिन्न होता है, किन्तु व्यञ्जन समान होते हैं। जैसे अर्क-क्षीर (आक का दूध) और गोक्षीर (गाय का दूध)। इन पदों में क्षीर गब्द समान व्यञ्जन वाला है, किन्तु उसका अर्थ भिन्न-भिन्न है । अतः यह तीसरा भंग हुआ ।

कई पद एसे होते हैं कि जिनका अर्थ भी भिन्न होता है और व्यञ्जन भी भिन्न होता ह । घट (घड़ा) पट (कपड़ा) लकुट (लकड़ी) आदि । इन शब्दों **का अर्थ भी** भिन्न है और व्यञ्जन भी भिन्न हैं। यह चौथा मंग हुआ ।

गौतम स्वामी ने प्रश्न करते हुए -यहां चौभंगी के दूसरे और चौथे-भंग को ग्रहण किया है। पहले और तीसरे भग का इन नौ पदों में समावेश नहीं होता है, क्योंकि इन नौ

<

पदों के व्यञ्जन भिन्न-भिन्न हैं, यह स्पष्ट दिखाई देता है ।

इस प्रश्न का उत्तर देते हुए भगवान् ने फरमाया है कि 'चलमाणे चलिए' आदि चार पद उत्पन्न पक्ष की अपेक्षा एकार्थक हैं, एवं नाना वर्ण वाले व नानाघोष वाले हैं । आगे के पांच पद भिन्नार्थक, भिन्न घोष और निन्न व्यञ्जन वाले हैं ।

'चलमाणे चलिए' आदि चार पदों का अर्थ उत्पाद पर्याय को अपेक्षा एक है, क्योंकि कमयुक्त होते हुए भी ये चारों एक सरीख काल वाले होते हैं। एक ही अन्तर्मुहूर्त में चलन किया, उदीरणा किया, वेदनाकिया और प्रहीण किया भी हो जाती है। इन चारों को स्थिति एक ही अन्तर्मुहूर्त है। इस प्रकार तुल्य काल की अपेक्षा से भी ये चार पद एकार्थक हैं। अथवा ये चारों पद एक ही कार्य को उत्पन्न करते हैं, अर्थात् केचलज्ञान को प्रकट करते हैं। इसलिए एक कार्य के कर्त्ता होने से वे एकार्थक कहे जाते हैं।

इन नौ पदों में कर्म का विचार किया गया है और कर्म का नाश होने पर दो फल उत्पन्न होते हैं-पहला केवलजान और दूसरा मोक्ष प्राप्ति। पहले के चार पद मिलकर केवलजान को उत्पन्न करते हैं। ये चारों पद आत्मप्रदेशों से कर्मों को हटा देते हैं। कर्मों के हट जाने से-क्षय हो जाने से केवलजान प्रकट होता है। केवलजान की उत्पत्ति पक्ष को लेकर ही इन चारों पदों को एकार्थक बतलाया गया है। इनमें पहला पद 'चलमाणे चलिए' है। वह केवलजान की प्राप्ति में यह काम करता है कि इससे कर्म उदय में आने के लिए चलित होते हैं। कर्म का उदय दो प्रकार से होता है -स्थिति परिपाक से और उदीरणा से। स्थिति परिपाक होने पर कर्म जो अपना फल देता है वह उदय कहलाता है। और अध्यवसाय विशेष से या तपस्या आदि कियाओं के द्वारा जो कर्म-स्थिति परिपाक से पहले ही उदय में लाये जाते हैं, उसे उदीरणा कहते हैं। दोनों ही जगह उदय तो समान ही है, किन्तु एक जगह स्थिति का परिपाक होता है और दूसरी जगह नहीं। उपरोक्त दोनों प्रकार से उदय में आये हुए कर्मों के अनुमव को 'वेदन' कहते हैं। जिस कर्म के फल का अनुमब हो गया वह कर्म नण्ट हो जाता है, अर्थात् आत्मप्रदेशों से पृथक् हो जाता है। इसे कर्म का 'प्रहीण' होना कहते हैं।

इस प्रकार ये चारों पद कर्मों को आत्म प्रदेशों से हटा देते हैं, तब केवलज्ञान प्रकट होता है। केवलज्ञान के इस उत्पन्न पक्ष को ग्रहण करके ही इन चारों पदों को एकार्थक कहा है।

ं किन्हीं आचायों का अभिप्राय इस प्रकार है कि ये चारों पद स्थिति बन्ध आदि विशे-

षता से रहित होने से अर्थात् सामान्य कर्म के आश्रित होने से एकार्थक हैं और केवलज्ञान की उत्त्पत्ति के साधक हैं। एक अन्तर्मुहुर्त में ही ये केवलज्ञान की उत्त्पत्ति के लिए व्यापार करते हैं। अतएव इन्हें एकार्थक कहा गया है।

इन पहले के चार पदों को एकार्यक कह देने से पिछले पांच पद अनेकार्य (नानार्य) हैं, यह बात स्वतः सिद्ध हो जाती है । फिर भी अल्पबुद्धि वालों को भी तत्त्व अच्छी तरह समझ में आजाय, इस अपेक्षा से पिछले पांच पद अनेकार्थ हैं, यह बात अलग कही गई है ।

'छिज्जमागे छिण्णे' आदि पांच पद विगत पक्ष की अपेक्षा से अनेकार्थक हैं। 'छिज्जमागे छिण्गे' यह पद कमों की स्थिति की अपेक्षा से है। केवलज्ञान की प्राप्ति हो जाने के बाद तेरहवें गुणस्यानवर्ती सयोगी केवली, जव अयोगी केवली होने वाले होते हैं अर्थात् मन, वचन, काया के योगों को रोक कर अयोगी अवस्था में पहुँचने के उन्युख होते है, तब वेदनीय कर्म, नामकर्म और गोत्रकर्म की जो प्रकृति शेष रहती है उसकी लम्ब काल की स्थिति को अपवर्तन करण द्वारा अन्तर्मुहर्त की स्थिति बना डालते हैं अर्थात् लम्बी स्थिति को छोटी कर लेते हैं। यह कर्मों का 'छेरन' करना कहलाता है। कर्मों की स्थिति को कम करने के साथ ही वे कर्मों के रस को भी कम कर डालते हैं। कर्मों के रस को कम करना 'भेदन' कहलाता है। तेरहवें गुणस्थानवर्ती केवली स्थितिघात के साथ रस-घात भी करते हैं।

यद्यपि कर्म-स्थिति और कर्म-रस का नाश एक ही साथ होता है, तथापि स्थिति के खण्ड अलग हैं और रस के खण्ड अलग हैं। स्थिति के खण्डों से रस के खण्ड अनन्तगुणा है। इस कारण 'छिज्जमाण' और 'भिज्जमाण' पदों का अर्थ अलग-अलग है। 'छिज्जमाण' यह पद स्थिति खण्ड की अपेक्षा है और 'भिज्जमाण' यह पद रसखण्ड की अपेक्षा है। तीसरा पद 'डज्झमाण दड्ढे' है। यह प्रदेशबन्ध की अपेक्षा से है। कर्म के प्रदेशों का घात होना कर्म का 'दाह' कहलाता है। अनन्तानन्त कर्म प्रदेशों को अकर्म रूप में परिणत कर देना कर्म का 'दाह' करना कहलाता है।

प्रदेशों का अये है 'कर्म का दल' । पांच ह्रस्व अक्षर उच्चारण काल जितने परि-माण वाली और असंख्यात समय युक्त गुणश्रेणी की रचना द्वारा कर्म प्रदेश का क्षय किया जाता है । यद्यपि यह गुणश्रेणी पांच ह्रस्व अक्षर उच्चारण काल के बराबर काल वाली है, किन्तु इतने से काल में ही असंख्यात समय हो जाते हैं । तेरहवें गुणस्थान से इस गुण-श्रेगी की रचना होती है । इस गुणश्रेणी द्वारा पूर्व रचित और प्रथम समय से प्रारम्भ

३२

३३

करके यावत् अस्तिम समय पर्यन्त प्रतिसमय क्रम से असंख्यात गुणवृद्ध कर्म पुद्गलों के दहन को 'दाह' कहते हैं। यह 'दाह' शैलेशी अवस्था में होने वाले शुक्ल-घ्यान के चतुर्थ पाद (चौथा पाया) समुच्छिन्न-क्रिया-अप्रतिपाती नामक घ्यानाग्नि द्वारा होता है।

पहले समय में जितने कर्म पुद्गल दग्ध होते हैं उससे असंख्यातगुणा दूसरे समय में दग्ध होते हैं। इस प्रकार तीसरे समय में दूसरे समय की अपेक्षा असंख्यातगुणा कर्मों को दग्ध किया जाता है। इस प्रकार दग्ध करने का ऋम बढ़ता जाता है। इसका कारण यह है कि ज्यों ज्यों कर्म पुद्गल दग्ध होते जाते हैं त्यों त्यों घ्यानाग्नि अधिकाधिक प्रज्वलित होती जाती है और वह अधिकाधिक कर्म पुद्गलों को दग्ध करती है।

इस प्रकार भिद्यमान और दह्यमान पदों का अर्थ अलग अलग है।

चौषा पद है 'मिज्जमाणे मडे'। इस पद से आयुकर्म के क्षय का निरूपण किया गया है। यद्यपि प्रत्येक, संसारी प्राणी जन्म मरण करता है तथापि यहां पर वह अन्तिम मरण लिया गया है जो मोक्ष प्राप्त करने से पहले होता है। पहले बंघे हुए आयु कर्म का क्षय हो जाय और नया आयुकर्म न बंघे यही मोक्ष का कारण है। 'आयुकर्म के पुद्-गलों का क्षय करना मरण है,' इस अपेक्षा से इस पद का अर्थ अन्य पदों से भिन्न है।

पांचनां पद है 'णिज्जरिज्जमाणे णिज्जिष्णे' अपने समस्त कमों को अकर्म रूप में परिणत कर देना ही यहाँ 'निर्जरा' शब्द का अर्थ लिया गया है। यह स्थिति संसारी जीव ने कमी फ्राप्त नहीं की है। उसने कभी कुछ कर्मपुद्गलों की निर्जरा की और कभी कुछ की, परन्तु समस्त कमों की निर्जरा कभी नहीं की। इसलिए यह स्थिति आत्मा के लिए अपूर्व है। अतएव इस पद का अर्थ अन्य पदों से भिन्न है। इस प्रकार अन्त के ये पांचों पद भिन्न भिन्न अर्थ वाले हैं।

'चलमाणे चलिए' आदि चार पदों से केवलझान की उत्पत्ति रूप एक ही कार्य होता है। अतः वे एवार्थक कहे गये हैं। 'छिज्जमाणे छिण्णे' आदि अन्त के पांच पद 'विगत पक्ष' की अपेक्षा से भिन्न अर्थ वाले कहे गये हैं। 'विगत' का अर्थ है 'विनाश'। वस्तु की एक पर्याय का नाश होकर दूसरी पर्याय का उत्पन्न होना 'विनाश' है अर्थात् एक अवस्था से दूसरी अवस्था होना 'विनाश' कहलाता है। एकान्त नाश किसी भी वस्तु का नहीं हो सकता। इस प्रकार वस्तु विनाश की अपेक्षा से पांच पदों को भिन्नार्थक माना गया है।

प्रश्न यह था कि इस शास्त्र के प्रारम्भ में 'चलमाणे चलिए' इत्यादि प्रश्न क्यों किये गये ? इस प्रश्न का उत्तर इस व्याख्या से हो गया कि केवलज्ञान की उत्पत्ति और समस्त कर्मों के क्षय रूप मोक्ष का क्रम बतलाने के लिए इन नौ पदों की चर्चा की गई है। केवलज्ञान और मोक्ष दोनों ही परम मांगलिक हैं। अतः प्रारम्भ में इनकी चर्चा करना संगत ही है।

आचार्य सिद्धसेन दिवाकर ने भी स्वरचित सम्मति तर्क ग्रंथ में इन नौ पदों के इसी अर्थ की पुष्टि की है।

किसी आचार्य का अभिप्राय है कि ये नौ पद सिर्फ कर्म के विषय में ही सीमित नहीं हैं अपितु ये वस्तु मात्र के लिए लागू होते हैं। पहले के चार पद उत्पत्ति के सूचक हैं और अन्त के पाँच पद विनाश के सूचक हैं। इन्हें प्रत्येक विषय पर घटाया जा सकता है। क्योंकि प्रत्येक वस्तु उत्पाद और विनाश से युक्त है।

#### नारक जीवों की स्थिति आदि का वर्णन-

३ प्रस्न-णेरइयाणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?

३ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं दस वाससहरसाइं, उनकोसेणं तेत्तीसं सागरोवमाइं ठिई पण्णत्ता ।

४ प्रश्न-णेरहया णं भंते ! केवइकालस्स आणमंति वा ? पाणमंति वा ? ऊससंति वा ? णीससंति वा ?

४ उत्तर-जहा उसासपए ।

५ प्रश्न-णेरइया णं मंते ? आहारट्टी ?

५ उत्तर-जहा पण्णवणाए पढमए आहारुदेसए तहा भाणि-यब्वं ।

गाहा-

ठिई उस्सासाऽऽहारे किं वाऽऽहारेंति सन्वओ वा वि । कइभागं सब्वाणि व, कीस व भुजो परिणमंति ? **शब्दार्थ-मंते**-हे भगवन् ! णेरइयाणं-नैरयिकों की, ठिई-स्थिति, केवइयं कालं-कितने काल की, पण्णत्ता-कहीं गई है अर्थात् उनका आयुष्य कितना होता है ?

गोयमा-हे गौतम ! जहण्णेणं-जघन्य से, दस वाससहस्साइं-दस हजार वर्ष की और, उक्कोसेणं-उत्कृष्ट, तेत्तीसं-तेतीस, सागरोवमाइं-सागरोपम की, ठिई-स्थिति, पण्णत्ता -कही गई है ।

मंते-हे भगवन् ! णेरइया-नेरयिक, केवइकालस्स-कितने काल में, आणमंति-श्वास लेते हैं ? और कितने काल में, पाणमंति-श्वास छोड़ते हैं अर्थात् कितने काल में ऊससंति-उच्छ्वास लेते हैं और कितने काल में, णीससंति-निःश्वास छोड़ते हैं ?

हे गौतम ! जहा असासपए-जिस प्रकार उच्छ्वास पद में कहा है वैसा जान लेना चाहिए ।

मंते-हे मगवन् ! क्या, णेरइया-नैरयिक, आहारट्ठो-आहारार्थी-आहार के अभि-लाषी होते हैं ?

हे गौतम ! जहा-जिस प्रकार, पण्णवणाए-प्रज्ञापना सूत्र के, पढमए आहारुद्देसए-आहार पद के प्रथम उद्देशक में कहा है, तहा-उसी तरह से, भाणियव्यं-कह देना चाहिए।

गाथा का शब्दार्थ इस प्रकार है--ठिई--नैरयिकों की स्थिति, उस्सास-उच्छ्वास, आहारे--आहार विषयक कथन, कि वा--क्या, आहारेति-वे आहार करते हैं ? सब्बओ वा बि-क्या वे सर्व आत्म-प्रदेशों से आहार करते हैं ? कइमागं--कौनसे भाग का आहार करते हैं ? ब--अयवा सब्बाणि--सब आहारक द्रव्यों का आहार करते हैं ? और, कीस--आहारेक द्रव्यों को फिस रूप में, भुब्बो-बारम्बार, परिणमंति--परिणमाते हैं ?

भावार्थ-प्रक्त-हे भगवन् ! नैरयिकों की स्थिति कितने काल की कही गई हं ?

उत्तर-हे गौतम ! जघन्य से दस हजार वर्ष को और उत्कृष्ट तेतीस साग-रोपम की स्थिति कही गई है ।

प्रदन-हे भगवन् ! नैरधिक कितने काल में ब्वास लेते हैं और कितने काल में इवास छोड़ते हैं ? कितने काल में उच्छ्वास लेते हैं और कितने काल में नि:-इबास छोड़ते हैं ।

उत्तर-हे गौतम ! पन्नवणा सूत्र के उच्छ्वास पद के अनुसार समझना चाहिए।

## ३६

प्रइन-हे भगवन् ! क्या नैरयिक जीव आहारार्थी हैं ?

उत्तर-हे गौतम ! पन्नवणा सूत्र के अट्टाईसवें आहार पद के पहले उद्देशे को तरह जानना चाहिए।

गाथा का अर्थ-नैरयिक जीवों की स्थिति, उच्छवासों तथा आहार संबंधी कथन करना चाहिए । नैरयिक क्या आहार करते हैं ? क्या वे समस्त प्रदेशों से आहार करते हैं ? वे कितने भाग का आहार करते हैं ? क्या वे समस्त आहारक द्रव्यों का आहार करते हैं ? और वे आहार के द्रव्यों को किस रूप में परिणमाते हैं ?

विवेचन-संसार में अनन्तानन्त प्राणी हैं। जगत्जीवों को उन सबका स्वरूप सम-झाने के लिए उनका वर्गीकरण (विभाग) करना आवश्यक है । वर्गीकरण किये बिना संसारी जीवों को उन सब का स्वरूप समझ में आना कठिन है। वर्गीकरण करने से उनका स्वरूप सगमता से समझ में आ सकता है। इसलिए शास्त्रकारों ने संसार के समस्त प्राणियों का चौबीस विभागों में वर्गीकरण किया है। इन चौबीस विभागों को चोवीस दण्डक कहते हैं। वे इस प्रकार हें-

#### नेरइया असूराई पुढवाई बेइंदियादओ चेव । पींचविय तिरिय नरा, विंतर जोडसिय वेमाणी ॥

अर्थ-सात नरकों का एक दण्डक, असूरकुमार, नागकुमार, सूवर्णकुमार, विद्युत-कुमार, अग्निकुमार, द्वीपकुमार, उदधिकुमार, दिशाकुमार, वायुकुमार और स्तनितकुमार, इन दस भवनपतियों के दस दग्डक, पृथ्वीकाय, अष्काय, तेउकाय, वायुकाय और वनस्पतिकाय, इन पांच स्थावर के पांच दण्डक, बेइन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चौइन्द्रिय, इन तीन विकलेन्द्रियों के तीन दण्डक, तिर्यञ्च पञ्चेन्द्रिय का एक दण्डक, मनुष्य का एक दण्डक, वाणव्यन्तर देवों का एक दण्डक, ज्योतिषी देवों का एक दण्डक और वैमानिक देवों का एक दण्डक ( क्रमशः ये चौवीस दण्डक हैं।

इन चौवीस दण्डकों में से पहले प्रयम दण्डक नैरयिक + जीवों के विषय में कथन

🕇 निरय-निर-निर्गतः अयः इष्टफलरूप कर्म यस्मात् स निरयः । निरये भवः नैरयिकः ।

अर्थ-नैरयिक शब्द का ब्युत्पत्त्यर्थ यह है कि जिनके पास से अच्छे फल देने वाले गुभ कर्म चले मये हैं, जो शुभ---कर्मों से रहित है ऐसे स्थान को 'तिरय' कहते हैं। 'निरय' में पैदा होने वाळा 'नैरयिक' बहुसाता है।

किया जाता है । भी गौतग स्वामी के भारतान प्रवादीन के प्रतान किया है कि के जनका !

किया जाता हैं। श्री गौतम स्वामी ने भगवान् महावीर से प्रश्न किया है कि हे भगवन् ! नरक योनि के जीवों की स्थिति • कितनी है ?

इस प्रश्न का उत्तर देते हुए भगवान् ने फरमाया कि-स्थिति दो प्रकार की होती है-जघन्य और उत्कृष्ट । कम से कम को जघन्य कहते है और अधिक से अधिक को उत्कृष्ट कहते हैं । जहाँ जघन्य और उत्कृष्ट होता है वहाँ मध्यम तो होता ही है यह तो स्वतः सिद्ध है।

जो जीव अशुभ कर्म बांधकर नरक योनि में जाते हैं, वे वहाँ कम से कम दस हजार वर्ष तक अवश्य रहते हैं। कोई भी नैरयिक जीव दस हजार वर्ष से पहले नरक से लौटकर नहीं आ सकता। इसी प्रकार जीव नरक में अधिक से अधिक तेतीस साग-रोपम • तक रहता है। कोई भी जीव तेतीस सागरोपम से अधिक समय तक नरक में नहीं रह सकता है।

इसके परुचात् गौतम स्वामी ने यह प्रश्न किया है कि-हे भगवन् ! क्या नरक के जीव श्वासोच्छ्वास लेते हैं ? भगवान् ने इस प्रश्न का उत्तर 'हाँ' में दिया है । तब गौतम स्वामी ने पूछा कि--नरक के जीव कितने समय में श्वासोच्छ्वास लेते हैं ? इसका उत्तर यह

मागरोपम किसे कहते हैं ? यह आन लेना आवश्यक है । यह संख्या लोकोत्तर है | अंकों द्वारा प्रकट नहीं कों जा सकती । अतः उसे समझाने का उपाय उपमा है । उपमा द्वारा ही इसे बताया गया है । इसीलिए इसे 'उपमा संख्या' कहते हैं । और इसी कारण 'सागर' शब्द न कहकर 'सागरोपम' शब्द का व्यवहार किया है । जीवों के आयुध्य परिमाण में सूक्ष्म अद्वापल्योपम और सागरोपम काम में आते हैं । उसका स्वरूप इस प्रकार है—

कल्पना कीजिये-उरसेघांगुल से चार कोस लम्बा और चार कोस चौड़ा तथा चार कोस गहरा (ऊंडा) एक गोल कुँआ हो। देवकुरु, उत्तरकुरु के युगलिया के एक दिन से लेकर सात दिन के बढ़े हुए बाल (केश) लिये जावें। युगलिया के बाल अपने बालों से ४०९६ गुने सूक्ष्म होते हैं। उन बालों के असंख्य खण्ड किये जावें, जो चर्म चक्षुओं से दिखाई दिये जाने वाले टुकड़ों से असंख्य थुने छोटे हों अववा सूर्य की किरणों में जो रब दिखाई देती है उससे असंख्य गुने छोटे हों। ऐसे टुकड़े करके उस कुंए में ठसाठब भर दिये जावें। सौ सौ वर्ष व्यतीत होने पर एक एक टुकड़ा निकाला जाय। इस प्रकार निकालते निका-लते जब वह कुंआ खाली हो जाय तब एक सूक्ष्म अद्वापल्योपम होता है। जब ऐसे दस कोढाकोडी कुएँ खालो हो जाय तब एक सूक्ष्म अद्वा सागरोपम होता है। एक करोड़ को एक करोड़ से गुणा करने से जो गुणनफल बाता है, वह कोढाकोडी कहलाता है। ऐसे तेतीस सागरोपम की (अर्थात् ३३० को हो कोडाकोडी पल्योपम की) नरक की उत्कृष्ट स्थिति है। यह आत्मा ऐसी स्थिति में अनेक बार रह आया है। दिया गया कि पन्नवणा सूत्र के उच्छ्वास पद नामक सातवें पद में जैसा वर्णन किया गया है वैसा ही यहाँ भी जान लेना चाहिए।

इस प्रश्नोत्तर में 'आणमंति पाणमंति' शब्द आये हैं। इनका क्रमशः अर्थ हैं-श्वास रेना और श्वास छोड़ना। शरीर के भीतर हवा खीचने को 'आणमन' (श्वास लेना)कहते हैं और हवा को शरीर से बाहर निकालने को 'प्राणमन' (श्वास छोड़ना) कहते हैं। इन दोनों पदों को स्पष्ट करने के लिए इसी प्रश्नोत्तर में 'ऊससंति णीससंति' पद दिये हैं। जो अर्थ 'आणमंति पाणमंति' का है, वही अर्थ 'ऊससंति णीससंति' का है।

किसी किसी आचार्य के मत से क्वासोच्छ्वास दो प्रकार के होते हैं--आध्यात्मिक (आन्तरिक) क्वासोच्छ्वास और बाह्य क्वासोच्छ्वास । आध्यात्मिक (आन्तरिक)क्वासो-च्छ्वास को 'आणमन' और 'प्राणमन' कहते हैं और बाह्य क्वासोच्छ्वास को उच्छ्वास और निःक्वास कहते हैं ।

पन्नवणा सूत्र में कहा गया है कि नेरयिक जीव निरन्तर ब्वासोच्छ्वास लेते हैं। क्योंकि वे अत्यन्त दुःखी हैं । जो अत्यन्त दुःखी होता है, वह निरन्तर ब्वास लेता है और छोड़ता है ।

गौतम स्वामी ने नैरयिक जीवों के आहार के विषय में प्रश्न किया । जिसका उत्तर भगवान् ने यह दिया कि-नैरयिक जीव आहारार्थी हैं । उनका आहार दो प्रकार का है-आभोग-निवर्तित और अनाभोग निर्वतित । "में आहार करता हूँ" इस प्रकार इच्छापूर्वक जो आहार लिया जाता है, वह 'आभोग निर्वतित' कहलाता है। 'में आहार करूँ,' इस प्रकार की इच्छा के बिना ही जो आहार होता है, वह 'अनाभोग निर्वतित' कहलाता है । जैसे वर्षाकाल में मूत्र अधिक लगता है, जिससे यह ज्ञात होता है कि शरीर में शीत पुद्गलों का प्रवेश अधिक हुआ है । जिस प्रकार उन शीत पुद्गलों का आहार इच्छा बिना हुआ है, उसी प्रकार नैरयिक जीवों के अनाभोग निर्वतित आहार भी होता है ( यह आहार तो निरन्तर-प्रतिक्षण होता रहता है । एक समय भी ऐसा व्यतीत नहीं होता जब यह आहार न होता हो । यह आहार बुद्धिपूर्वक-संकल्प द्वारा नहीं रोका जा सकता है । जो आहार इच्छा पूर्वक होता है, उस आभोगनिर्वतित आहार की इच्छा कम से कम असंख्यात समय में होती है । यहां असंख्यात समय, एक अन्तर्मुहूर्त प्रमाण जानना चाहिए, अर्थात् नैरयिक जीवों को अन्तर्मुहूर्त में आभोगनिर्वतित आहार की इच्छा होती है । इतने समय तक नैरयिक जीवों की मुमूख मिटी रहती हो, सो बात नहीं है, क्योंकि नैरयिक जीवों को कभी तृप्ति होती ही नहीं हैं । वे एक बार जो आहार करते हैं, उससे उनको इतना तीव्र दुःख होता हैं कि जिससे वे अन्तर्मुहूर्त के पहले आहार की इच्छा नहीं करते हैं ।

६ प्रश्न—णेरहयाणं भंते ! पुव्वाहारिया पोग्गळा परिणया ? आहारिया आहारिज्जमाणा पोग्गळा परिणया ? अणाहारिया आहारिज्जस्समाणा पोग्गळा परिणया ? अणाहारिया अणाहारिज्जस्स-माणा पोग्गळा परिणया ?

६ उत्तर-गोयमा ! णेरइयाणं पुव्वाहारिया पोम्मला परिणया । आहारिया आहारिजमाणा पोम्मला परिणया, परिणमंति य । अणाहारिया आहारिजस्समाणा पोम्मला णो परिणया, परिणमि-स्संति । अणाहारिया अणाहारिजस्समाणा पोम्मला णो परिणया णो परिणमिस्संति ।

७ प्रश्न-णेरइयाणं भंते ! पुव्वाहारिया पोग्गला चिया ? पुच्छा ।

७ उत्तर-जहा परिणया तहा चिया वि, एवं उवचिमा वि, उदीरिया, वेइया, णिज्जिण्णा ।

गाहा-

परिणया चिया य उवचिया, उदीरिया वेइया य णिजिण्णा । एक्केकम्पि पदम्पि, चउव्विहा पोग्गला होंति । धग्धार्थ-मंत-हे भगवन ! क्या, वेरद्यान-नेरयिक जीवों के, प्रवाहारिया-पहले Χ.

आहार किये हुए, पोग्गला-पुद्गल, परिणया-परिणत हुए हैं ? ज़्या, आहारिया-आहार किये हुए और, आहारिजजमाणा-आहार किये जाते हुए, पोग्गला-पुद्गल, परिणया-परि-णत हुए हैं ? अणाहारिया-अनाहारित-आहार नहीं किये हुए तथा, आहारिज्जस्समाणा-आगे जो आहार रूप में ग्रहण किये जावेंगे वे, पोग्गला-पुद्गल, परिणया-परिणत हुए हैं ? अलस्हारिया- ग्या अनाहारित-जो आहार नहीं किये गये है वे और, अणाहारिज्जस्समाणा-जो आगे भी आहार रूप से ग्रहण नहीं किये जावेंग वे, पोग्गला-पुद्गल, परिणया-परिणया-

गोयमा-हे गौतम ! (१) णेरद्वयाणं--नैरयिक जीवों के, पुव्वाहारिया--पहले आहार किये हुए, पोग्गला--पुद्गल, परिणया--परिणत हुए हैं। (२) आहारिया--आहार किये हुए पुद्-गल, मरिणया--परिणत हुए हैं और आहारिजनमाणा--आहार किये जाते हुए पुद्गल, परिण-मंत्रि--परिणत होते हैं। (३) अणाहारिया--अनाहारित--आहार नहीं किये हुए, पोग्गला--पुद्गल, णो परिणया--परिणत नहीं हुए हैं, और आहारिजजस्समाणा--जो पुद्गल आहार कप से ग्रहण किमे अपनेंगे वे, परिणजिस्संति--परिणत होंगे। (४) अणाहारिया--अनाहारित --आहार नहीं किये गये वे पुद्गल, णो परिणया--परिणत नहीं हुए हैं, और अणाहारिज्जस्स-माणा--जो पुद्गल आहार नहीं किये जावेंगे वे, णो परिणमास्संति--परिणत नहीं हुए हैं, और अणाहारिज्जस्स-माणा--जो पुद्गल आहार नहीं किये जावेंगे वे, णो परिणमास्संति--परिणत नहीं हुए हैं, और अणाहारिज्जस्स-

७ **भंते--**हे भगवन् ! क्या, णेरइयाणं--नैरयिक जीवों के पुरुषाहारिया-पहले आहार किये हुए, पोग्गला-पुद्गल, चिया--चय को प्राप्त हुए हैं ? पुच्छा-इत्यादि रूप से प्रश्न करना चाहिए ।

जहा-जैसे, परिणया-परिणत का कहा, तहा-वैसे ही, चिया दि-चय का भी कहना चाहिए, एवं-इसी तरह, उवचिया-उपचित, उवीरिया-उदीरित, वेइया-वेषित<sup>ः</sup> और णिज्यिणा-निर्जीर्ण का भी कह देना चाहिए ।

गाथा का शब्दार्थ इस प्रकार है-

परिणय--परिणत, चिया-चित, उवचिया--उपचित, उवोरिया--उदीरित, वेइया--वेदित, य-- और, णिज्जिण्णा--निर्जीर्ण, एककेकम्मि-इन एक एक, पयम्मि-पद में, चउव्विहा--चार चार प्रकार के, पोग्गला-पुद्गल विषयक प्रश्न और उत्तर, होति-होते हैं।

भावार्थ-प्रक्न-हे भगवन् ! क्या नारकी जीवों के पहले आहार किये हुए पुद्गल परिणत हुए हैं ? क्या आहार किये हुए तथा वर्तमान में आहार किये जाते हुए पुद्गल परिणत हुए हैं ? क्या जो पुद्गल आहार नहीं किये गये हैं वे और जो आगे आहार रूप में ग्रहण किये जावेंगे वे परिणत हुए हैं ? क्या जो पुद्गल आहार रूप से ग्रहण नहीं किये गये हैं और आगे भी आहार रूप से ग्रहण नहीं किये जावेंगे वे पुद्गल परिणत हुए हैं ?

उत्तर-हेगौतम ! (१) नारकी जीवों के पहले आहार किये हुए पुद्गल परिणत हुए हैं। (२) आहार किये हुए पुद्गल परिणत हुए हैं और आहार किये जाते हुए पुद्गल परिणत होते हैं। (३) अनाहारित अर्थात् जो पुद्गल आहार रूप से ग्रहण नहीं किये गये हैं वे परिणत नहीं हुए हैं और जो पुद्गल आगे आहार रूप से ग्रहण किये जावेंगे वे परिणत होंगे। (४) अनाहारित-जो पुद्गल आहार रूप से ग्रहण नहीं किये गये हैं वे परिणत नहीं हुए हैं और जो पुद्गल आहार रूप से ग्रहण नहीं किये गये हैं वे परिणत नहीं हुए हैं और जो

७ हे भगवन् ! क्या नारकी जीवों के पहले आहार किये हुए पुद्गल चित अर्थात् चय को प्राप्त हुए हैं ?

जिस प्रकार 'परिणत' का कहा उसी प्रकार चित, उपचित, उदीरित, वेदित और निर्जीर्ण का भी कह देना चाहिए ।

परिणत, चित, उपचित, उदीरित, वेदित और निर्जीर्ण, इस एक एक पद में पूदगल विषयक चार चार प्रकार के प्रक्नोत्तर होते हैं ।

विवेचन-यहाँ नैरयिक जीवों के आहार के विषय में चार प्रश्न किये गये हैं । उनका आशय, इस प्रकार है--

(१) पूर्वकाल में ग्रहण किये हुए या आहार किये पुद्गल क्या शरीर रूप में परिणत हुए है ?

(२) क्या भूतकाल में ग्रहण किये हुए और वर्त्तमान काल में ग्रहण किये जाते हए पूदगल शरीर रूप में परिणत हुए है ?

(३) भूतकाल मे जिन पुद्गलों का आहार नहीं किया है, किन्तु भविष्य काल में जिनका आहार किया जायगा, वे पूदगल क्या शरीर रूप में परिणत हुए हैं ?

(४) भूतकाल में जिन पुद्गलों को आहार रूप से ग्रहण नहीं किया है और भवि-व्यकाल में भी आहार रूप से ग्रहण नहीं किया जायगा, क्या वे पुद्गल शरीर रूप में परिणत हुए हैं ?

पूर्वकाल में जिन पुद्गलों का आहार किया नया हो या संग्रह किया गया हो उन्हें

आहूत या आहारित कहते हैं । संग्रह करना और खाना दोनों ही आहार हैं ।

४२

'पुद्गल' झब्द को यहाँ 'पुद्गलस्कन्ध' समझना चाहिए, परमाणु नहीं । 'परिणत' **शब्द का अर्थ है--शरीर के साथ एकमेक होकर** शरीर रूप में हो जाना । आहार का परि-णाम है--शरीर बनना । जो आहार शरीर के साथ एकमेक होकर शरीर रूप बन जाता है वह आहार परिणत हुआ या परिणाम को प्राप्त हुआ कहलाता है ।

इन चार प्रश्नों के ६३ भंग (भाग) होते हैं। असंयोगी (एक एक पद से बोले जाने वाले) छह मंग हैं----(१) आहृत (२) आह्रियमाण (३) आहरिष्यमाण (४) अनाहृत (५) अनाह्रियमाण (६) अनाहरिष्यमाण । इन छह पदों के त्रेसठ भंग होते हैं। प्रत्येक भंग में एक एक प्रश्न उत्पन्न होता है। अतएव त्रेसठ भंगों के त्रेसठ प्रश्न हो जाते हैं-दिसंयोगी पन्द्रह भंग होते हैं। जैसे कि--

(१) आहृत आह्रियमाण (२) आहृत आहरिष्यमाण (३) आहृत अनाहृत (४) आहृत अनाह्रियमाण (५) आहृत अनाह्रिष्यमाण (६) आहरियमाण आहरिष्यमाण (७) आह्रियमाण अनाहृत (८) आहरिष्यमाण अनाह्रियमाण (९) आहरिष्यमाण (१०) आहरिष्यमाण अनाहृत (११) आहरिष्यमाण अनाह्रियमाण (१२) आहरिष्यमाण अनाह्रिष्यमाण (१३) अनाहृत अनाह्रियमाण (१४) अनाहृत अनाह्रिष्यमाण (१५) अनाह्रियमाण अनाह्रिष्यमाण ।

इस प्रकार द्विसंयोगी (दो दो पदों को मिलाने से) पन्द्रह भंग होते हैं। त्रिसंयोगी बीस भंग होते हैं। चतुस्संयोगी पन्द्रह भंग होते हैं। पञ्चसंयोगी छह भंग होते हैं। छह संयोगी एक भंग होता है। इस प्रकार कुल त्रेसठ भंग होते हैं।

उपर्युक्त प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ! जिन पुद्गलों का भूतकाल में आहार किया है वे भूतकाल में ही शरीर रूप में परिणत हो चुके हैं। ग्रहण करने के पश्चात् परिणमन होता है। अतएव पूर्वकाल में आहार किये हुए पुद्गरू पूर्व काल में ही परिणत हो गये।

इसी प्रश्न के अन्तर्गत दूसरे विकल्प (प्रश्न) में भूतकाल के साथ वर्तमान काल सम्बन्धी प्रश्न किया गया है। उसके उत्तर में भगवान् ने फरमाया कि जिन पुद्गलों का आहार हो चुका, वे पुद्गल शरीर रूप से परिणत हो चुके और जिन पुद्गलों का आहार हो रहा है वे परिणत हो रहे हैं।

इसी प्रश्न के अन्तर्गत तीसरे विकल्प में भविष्यकाल सम्बन्धी प्रश्न किया गया है

जिसका उत्तर यह दिया गया है कि जिन पुद्गलों का आहार नहीं किया गया वे परिणत नहीं हुए, किन्तु जिन पुद्गलों का आहार किया जायगा वे पुद्गल भविष्य में परिणत होंगे ।

इसी प्रश्न के अन्तर्गत चौथे विकल्प में यह पूछा गया है कि जिन पुद्गलों का भूतकाल में आहार नहीं किया गया है और आगे भी आहार नहीं किया जायगा, क्या वे पुद्गल शरीर रूप में परिणत हुए हैं ? इसका उत्तर यह है कि--ऐसे पुद्गल परिणत नहीं हुए और नहीं होंगे, जिनका ग्रहण ही नहीं हुआ उनका शरीर रूप में परिणमन भी नहीं होगा (

पहले जो त्रेसठ भग बतलाये गये हैं, उन सबका समाधान इसी आधार पर समझ लेना चाहिए ।

आहार किये हुए पुद्गल जब शरीर के भीतर गये तो उनका चय, उपचय भी अवश्य होगा। इसीलिए गौतम स्वामी ने प्रश्न किया है कि जीव ने जिन पुद्गलों का आहार किया, क्या वे पुद्गल चयको प्राप्त हुए ?इस तरह परिणमन के सम्बन्ध में जितने और जैसे प्रश्न किये गये हैं, वे सब प्रश्न चय के सम्बन्ध में भी समझ लेने चाहिए। इन सब प्रश्नों का उत्तर भी परिणमन सम्बन्धी उत्तरों के समान ही समझ लेना चाहिए।

जो पुद्गल आहार रूप से ग्रहण किये गये हैं उनका शरीर में एकमेक होकर शरीर को पुष्ट करना चय कहलाता है। चय के भी परिणमन की तरह चार विकल्प (भंग)हैं। इन चारों विकल्पों का उत्तर परिणमन की तरह ही है।

परिणमन और चय में भेद है। पहले परिणमन होता है और उसके बाद चय होता है। इसलिए परिणमन और चय ये दोनों पृथक् पृथक् हैं।

चय के पश्चात् उपचय का कथन है। जो चय किया गया उसमें और और पुद्गल इकट्ठे कर •देना उपचय कहलाता है। जेसे ईट पर ईट चुनी गई यह सामान्य चुनाई कहलाई और फिर उस पर मिट्टी या चूना आदि का लेप किया गया, यह विशेष चुनाई हुई। इसी प्रकार सामान्य रूप से शरीर का पुष्ट होना चय कहलाता है और विशेष रूप से पुष्ट होना उपचय कहलाता है।

कर्म पुद्गलों का स्वाभाविक रूप से उदय में न आकर, करण विशेष के द्वारा उदय में आना 'उदीरणा'+ कहलाता है अर्थात् प्रयोग के द्वारा कर्म का उदय में आना 'उदीरणा' है ।

+ 'जं करणेणाकड्विय उद्यए दिल्जइ उदीरणा एसा' (कम्मपयडि चूणि) अर्थ-करण विशेष के द्वारा क्लींचकर जो कमें उदयनों स्लाया जाता है वह 'उदीरणा' कहस्राती है।

83

88

कर्म के फल को भोगना 'वेदना' हैं। जिस समय से कर्मफल का भोग आरभ होता है और जिस समय तक भोगना जारी रहता है वह सब काल 'वेदना काल' कहलाता है। कर्मों का एक देश से क्षय होना 'निर्जरा' है। जिस कर्म का फल भोग लिया जाता है वह कर्म क्षीण हो जाता है। उसका क्षीण हो जाना 'निर्जरा' है।

चय, उपचय, उदीरणा, वेदना और निर्जरा, इन सबके विषय में 'परिणमन' के समान ही वक्तव्यता है। 'परिणमन' के समान प्रश्न, उत्तर और भंग समझने चाहिए। सिर्फ इतनी विशेषता है कि-परिणत के स्थान पर 'चित, उपचित, उदीरित, वेदित और निर्जीर्ण' शब्दों का प्रयोग करना चाहिए।

#### भेव चयांदि सुत्र

८ प्रश्न-णेरइयाणं भंते ! कइविहा पोग्गला भिज्जंति ?

८ उत्तर-गोयमा ! कम्मदव्ववग्गणमहिकिच दुविहा पोग्गळा भिज्जंति, तंजहा-अणू चेव बायरा चेव ।

९ प्रश्न-णेरइयाणं भंते ! कइविहा पोग्गला चिज्जंति ?

९ उत्तर-गोयमा ! आहार दव्ववग्गणमहिकिच दुविहा पोग्गला चिज्जंति, तंजहा-अणू चेव बायरा चेव । एवं उवचिज्जंति ।

१० प्रस्न--गेरइयाणं भंते ! कइविहा पोग्गला उदीरेंति ?

१० उत्तर-गोयमा ! कम्मदव्ववग्गणमहिकिच दुविहे पोग्गले उदीरेंति, तंजहा-अणू चेव बायरा चेव। सेसा वि एवं चेव भाणि-यव्वा-वेदेंति णिजरेंति। उव्वट्टिंसु उव्वट्टेंति उव्वट्टिस्संति। संका-मिंसु, संकामेंति, संकामिस्संति। णिहत्तिंसु णिहत्तेंति णिहत्तिस्संति। णिकायिंसु णिकायिति णिकायिस्संति। सव्वेसु वि कम्म-

## दव्ववग्गणमहिक्ति । गाहा-

# भेदिय चिया उवचिया, उदोरिया वेइया य णिजिण्णा । उञ्बट्टण संकामण, णिहत्तण णिकायणे तिविहकालो ।।

**शब्दार्थ — मंते —** हे भगवन् ! णेरइयाणं — नैरयिकों के ढारा, कइविहा — कितने प्रकार के, योगाला — पूद्गल, जिल्जांति — भेदे जाते हैं ?

गोयमा—हे गौतम ! कम्मदब्खवग्गणं — कर्म द्रव्य वर्गणा की, अहिकिच्च — अपेक्षा से, दुविहा — दो प्रकार के, पोग्गला — पुद्गल, जिज्जति — भेदे जाते हैं । तंबहा — वे इस प्रकार हैं — अजू — अणु – सूक्ष्म, चेव — और, बायरा – बायरा – बादर – स्थूल ।

भंते—हे भगवन् ! णेरद्वयाणं-नरयिक जीव, कद्दविहा-कितने प्रकार के, पौगाला-पूद्गलों का, चिज्जंति—चय करते हैं ?

गोयमा—हे गौतम ! आहार दव्यवग्गणं–आहार द्रव्य वर्गणा की, अहिकिच्च–अपेक्षा से, दुविहा—दो प्रकार के, पोग्गला—पुद्गलों का, चिज्जंति—चय करते हैं। तंजहा— वे इस प्रकार हैं, अणू---अणु—सूक्ष्म, चेव---और, सायरा—बादर-स्थूल, एवं---इस नरह से दो प्रकार के पुद्गलों का, उवचिज्जंति—उपचय भी करते हैं।

मुंते---हे भगवन् ! णेरइयाणं---नैरयिक जीव, कइविहा---कितने प्रकार के पोग्गला---पूदगलों की, उदीरेंति ---उदीरणा करते हैं ?

ग़ोयमा—हे गौतम ! कम्मदब्खवग्गणं—कर्म द्रव्य वर्गणा की, अहिकिच्च—अपेक्षा से, दुषिहे—दो प्रकार के, **पोग्गले**—पुद्गलों की, उदीरेंति—उदीरणा करते हैं । संजहा— वे इस प्रकार हैं—अणू—अणु, चेव—और, वायरा-बादर ।

गलों का कथन करना चाहिये ।

गाथा का शब्दार्थ-मेदिय-भिदे, चिया-चय को प्राप्त हुए, उवचिया-उपचय को प्राप्त हुए, उदीरिया-उदीरणा को प्राप्त हुए, देइया-वेदे गये, य-और, णिज्जिण्णा-निर्जीर्ण हुए। उब्बहुज-उद्वर्तन अपवर्तन, संकामण-संकमण, णिहत्तण निघत्तन और, णिकायणे-निकाचन, इन चार पदों में, तिविहकालो-भूत, भविष्य और वर्त्तमान ये. तीनों काल कहने चाहिए।

भावार्थ- ८ प्रक्त-हे भगवन् ! नैरयिक जीवों द्वारा कितने प्रकार के पूर्गल मेदे जाते हैं ?

उत्तर-हे गौतम ! कर्म द्रव्य वर्गणा की अपेक्षा दो प्रकार के पुद्गल भेदे जाते हैं । वे इस प्रकार हैं--अणु और वादर ।

९ प्रइन–हे भगवन् ! नैरयिक जीव कितने प्रकार के पुद्गलों का चय करते है ?

९ उत्तर-हे गौतम ! आहार द्रव्य वर्गणा की अपेक्षा से दो प्रकार के पुद्गलों का चय करते हैं । वे इस प्रकार है-अणु और बादर । इसी तरह से दो प्रकार के पूद्गलों का उपचय भी करते हैं ?

१० प्रदन-हे मगवन् ! नैरयिक जीव कितने प्रकार के पुद्गलों की उदी-रणा करते है ?

१० उत्तर-हे गौतम ! कर्म-द्रव्य-वर्गणा की अपेक्षा से दो प्रकार के युद्गलों की उदीरणा करते हैं । वे इस प्रकार हें-अणु और बादर ।

शेष पद भी इसी प्रकार कहने चाहिए-वेदते हैं और निर्जरा करते हैं। उद्धर्तना अपवर्तना की, उद्वर्तना अपवर्तना करते हैं, उद्वर्तना अपवर्तना करेंगे। संक्रमण किया, संक्रमण करते हैं, संक्रमण करेंगे। निधत्त किया, निधत्त करते हैं, निधत्त करेंगे। निकाचित किया, निकाचित करते हैं, निकाचित करेंगे। इन सब पदों में भी कर्म-द्रव्य-दर्गणा की अपेक्षा से अणु और बादर पूद्गलों का कथन करना चाहिए।

गाथा का मावार्थ इस प्रकार है-भिदे, चय को प्राप्त हुए, उपचय को

प्राप्त हुए, उदीरणा को प्राप्त हुए, वेदे गये और निर्जीर्ण हुए । उद्वर्तन अप वर्तन, संक्रमण, निधत्तन और णिकाचन, इन चार पदों में भूत, भविष्य और वर्तमान ये तीनों काल कहने चाहिए ।

विवेधन-नरक के जीव पुद्गल का आहार करते हैं। यह बात बतलाई जा चुकी है। पूद्गल का अधिकार होने से अब पूद्गल का कथन किया जाता है--

गौतम स्वामी प्रश्न करते हैं कि-हे भगवन् ! नारकी जीव कितने प्रकार के पूदगलों को भेदते हैं ?

इस प्रश्न का उत्तर देते हुए भगवान् फरमाते हैं कि–हे गौतम ! कर्म द्रव्य वर्गणा की अपेक्षा से दो प्रकार के पुद्गलों को नारकी जीव भेदते हैं । वे दो प्रकार के पुद्गल ये है–अणु (सूक्ष्म) और बादर (स्थूल) अर्थात् अपनी अपनी वर्गणा की अपेक्षा छोटे और बड़े ।

सामान्य रूप से पुद्गलों में तीन प्रकार का रस होता है-तीव, मध्यम और मन्द। यहाँ भेदने का अर्थ है-इन रसों में परिवर्तन करना। जीव अपने उद्वर्तना करण (अध्य-वसाय विशेष) द्वारा मन्द रस वाले पुद्गलों को मध्यम या तीव रस वाले और मध्यम रस वाले पुद्गलों को तीव रस वाले बना डालता है। उसी प्रकार अपवर्तनाकरण (अध्यवसाय विशेष) द्वारा तीव रस वाले पुद्गलों को मध्यम या मन्द रस वाले और मध्यम रस वाले पुद्गलों को मन्द रस वाले बना डालता है। जीव अपने अध्यवसाय द्वारा ऐसा परिवर्तन करने में समर्थ है।

समान जाति वाले द्रव्य के समूह को 'वर्गणा' कहते हैं। द्रव्य वर्गणा औदारिक आदि द्रव्य की भी होती है, किन्तु उनका यहाँ ग्रहण नहीं किया गया है। उन औदारिक आदि द्रव्य वर्गणाओं का ग्रहण न हो, इसीलिए मूल में 'कम्मदव्यवग्गण' पद दिया है। इस पद से सिर्फ कार्मण द्रव्यों की वर्गणा का ही ग्रहण होता है और औदारिक वर्गणा, तैजस वर्गणा आदि दूसरी वर्गणाओं का निषेध हो जाता है। कर्म द्रव्य वर्गणा का अर्थ है--कार्मण जाति के पुद्गलों का समूह। वास्तव में कार्मण जाति के पुद्गलों में ही यह धर्म है कि वे तीव्र रस से मध्यम और मन्द रस वाले तथा मन्द रस से मध्यम और तीव्र रस वाले हो सकते है। इसीलिए यहाँ अन्य वर्गणाओं को छोड़कर कार्मण द्रव्य वर्गणा को ही ग्रहण किया गया है।

यहां कमें द्रव्यों को अणु और बादर बतामा गया है, सो इनका अणुत्व (सूक्ष्मता) और बादरत्य (स्युलता) कमें द्रव्यों की अपेक्षा ही समझना चाहिए। क्योंकि औदारिक आदि द्रव्यों में कर्म द्रव्य ही सूक्ष्म है । यद्यपि कर्म वर्गणा चतुःस्पर्शी है और वह हमें दिखाई नहीं देसी, तथापि ज्ञानीजन उसे देखते हैं और उनमें अणुत्व और बादरत्व का भी भेद देखते हैं । उन दिव्य ज्ञानियों की अपेक्षा ही कर्म द्रव्य को अणु और बादर कहा गया है ।

इसके पश्चात् गौतम स्वामी पूछते हैं कि हे भगवन् ! नारकी जीव कितने प्रकार के पूदगलों का चय करते हैं ?

भगवान् फरमाते हैं कि--हे गौतम ! आहार द्रव्य की अपेक्षा अणु और बादर इन दो प्रकार के पुद्गलों का चय करते हैं । यहां अणु का अर्थ 'छोटा' करना चाहिए । आहार के कई पूदगल छोटे होते हैं और कई मोटे होते हैं ।

चय की तरह उपचय का भी कथन कर देना चाहिए । शरीर का आश्रय लेकर ही चय और उपचय होता है । आहार द्वारा शरीर का पुष्ट होना चय कहलाता है और विशेष पुष्ट होना उपचय कहलाता है । शरीर का चय, उपचय आहार द्रव्य से ही होता है, दूसरे द्रव्य से नहीं । इसीलिए चय और उपचय के आलापक में 'आहारदव्यवमाणमहि-किच्च' ऐसा पाठ दिया है अर्थात् आहार द्रव्य वर्गणा की अपेक्षा से शरीर में चय, उपचय होता है ।

कर्मद्रव्यकगंणा की अपेक्षा उदीरणा, वेदना और निर्जरा भी दो ही प्रकार के पुद्-गलों की होती हैं--अणु और बादर की ।

फिर गौतम स्वामी पूछते हैं कि-हे भगवन् ! नारको जीवों ने कितने प्रकार के पूदगलों का अपवर्तन ÷ किया, अपवर्तन करते हैं और अपवर्तन करेंगे ?

भगवान् ने उत्तर दिया कि-हे गौतम ! कर्म-द्रव्य वर्गणा की अपेक्षा से दो प्रकार के कर्मपुद्गलों का अपवर्तन किया, अपवर्तन करते हैं और अपवर्तन करेंगे-अणु और बादर का। अपवर्तन के साथ उपलक्षण से 'उद्वर्तन' का भी ग्रहण कर लेना चाहिए। अध्यदसाय विशेष के द्वारा कर्म की स्थिति आदि को कम करना अपवर्तना करण

÷ यहां अहमदाबाद वाली प्रति में 'उयट्टिसु उयट्टेंति उयट्टिस्संति' ऐसा पाठ दिया है और 'आगमो-दय समिति' द्वारा प्रकाशित प्रति में 'उवट्टिसु उथ्वट्टेंति उवट्टिस्संति' ऐसा पाठ दिया है । इमारी समझ से इन तीनों कालों के रूपों में एक रूपता रहनी चाहिए । अतः ऐसा पाठ ठीक प्रतीत होता है-'उथ्वट्टिसु उव्वट्टेंति उव्वट्टिस्संति'। जिसका अर्च टीकाकार ने किया है-'अपवर्तन किया, अपवर्तन करते हैं, अपवर्तन करेंगे'। ऐसा अपयर्तन अर्थ करके उपलक्षण से उद्वर्तन का ग्रहण किया है। ऐसा अर्च शब्दार्च जौर भावार्य में समझ लेना चाहिए। <sup>97</sup>भगवती सूत्र–श. १ उ. १ नारकों के भेद चवादि सूत्र 👘 👘

४९

हैं। और कर्म की स्थिति आदि की वृद्धि करना 'उद्वर्तना करण' है।

जिस प्रकार अपवर्तन उद्वर्तन के लिए कहा गया है उसी प्रकार संक्रमण, निधत्त और निकाचित के लिए भी कह देना चाहिए ।

मूल प्रकृतियों से अभिन्न उत्तर प्रकृतियों का अध्यवसाय विशेष द्वारा एक का दूसरे रूप में बदल जाना 'संक्रमण' कहलाता है । जैसा कि कहा---

#### मूलप्रकृत्यभिन्नाः संकमयति गुणत उत्तराः प्रकृतीः । न त्यात्माऽमूर्त्तस्वाबध्यवसाय प्रयोगेण ॥

अर्थ-गुणतः अर्थात् गुण की अपेक्षा मूल प्रकृतियों से अभिन्न उत्तर प्रकृतियों को अध्यवसाय विशेष द्वारा संक्रमित किया जाता है, किन्तु आत्मा अमूर्त्त होने से आत्मा का संक्रमण नहीं होता है ।

आत्मा की तरह आकाश भी अमूर्तिक है, किन्तु आकाश जड़ है और आत्मा चेतन है। इसलिए अत्मा में अध्यवसाय विशेष की शक्ति है। वह उस शक्ति ढारा कर्मप्रकृतियों में संक्रमण कर देता है।

संक्रमण के विषय में दूसरे आचार्य का मत यह है--

#### मोत्तूण आउयं सरु, दंसणमोहं चरित्तमोहं च । तेसाणं पगईणं, उत्तरचिहिसंकमो मणिओ ॥

अर्थ-आयुकर्म, दर्शनमोहनीय और चारित्र मोहनीय, इनको छोड़कर शेष प्रकृतियों का उत्तर प्रकृतियों के साथ जो संचार होता है वह 'संकमण' कहलाता है।

उदाहरणार्थं कल्पना कीजिये-किसी प्राणी के शुभ कर्म उदय में आये। वह साता-वेदनीय का अनुभव कर रहा है। इसी समय उसके अशुभकमों की कुछ ऐसी परिणति हुई कि उसका सातावेदनीय असातावेदनीय में परिणत होगया। इसी प्रकार असातावेदनीय भोगते हुए शुभ कर्मों की कुछ ऐसी परिणति हुई कि उसका असातावेदनीय सातावेदनीय में परिणत होगया। यह वेदनीय कर्म का 'संक्रमण' कहलाया। इसी प्रकार दूसरी कर्म प्रकृतियों के 'संक्रमण' के विषय में समझ लेना चाहिए।

निघत्त-भिन्न भिन्न पुर्गलों को इकट्ठा करके रखना 'निघत्त' करना कहलाता है अर्थात् कर्म पुर्गलों को एक दूसरे पर रच देना, जैसे एक थाली में विखरी हुई सुइयों को एक के ऊपर दूसरी आदि के कन से जमा देना-'निघत्त' करना कहलाता है ।

| भगवती सूत्र–ञ. १ उ. १ नारकों के भेद | चयादि | सूत्र |  |
|-------------------------------------|-------|-------|--|
|-------------------------------------|-------|-------|--|

40

कर्मों की अवस्था विशेष को 'निधत्त' कहते हैं। 'निधत्त' अवस्था को प्राप्त हुए कर्मों में उद्वर्तनाकरण और अपवर्तनाकरण, ये दो 'करण' ही परिवर्तन करे सकते हैं, दूसरा कोई भी 'करण' उनमें परिवर्तन नहीं कर सकता। तात्पर्य यह है कि 'निधत्त ' अवस्था से पहले तो दूसरे भी 'करण' लग सकते हैं किन्तु निधत्त अवस्था में उद्वर्तना और अपवर्तना, इन दो करणों के सिवाय कोई तीसरा करण नहीं लग सकता। जब कर्म पूर्वोक्त उद्वर्तना और अपवर्तना करण के सिवाय और किसी 'करण' का विषय न हो, उस अवस्था का नाम 'निधत्त' है।

निकाचित--जिन कमों को 'निधत्त' किया गया था उन्हें ऐसा मजबूत कर देना कि जिससे वे एक दूसरे से अलग न हो सकें और जिनमें कोई भी 'करण' कुछ भी फरफार न कर सके, उसे 'निकाचित' करना कहते हैं। उदाहरणार्थ--सूइयों को एक दूसरे के पास इकट्ठा कर देना 'निधत्त' करना कहलाता है। उसके पश्चात् उन सूइयों को अग्नि में तपा कर हयोड़ से ठोक दिया गया और आपस में इस प्रकार मिला दिया गया कि जिससे वे एक दूसरे से अलग न हो सकें। सूइयों के समान कमों का इस प्रकार मजबूत हो जाना कि फिर उसमें कोई परिवर्तन न हो मके उसको 'निकाचित' होना कहते हैं।

तात्पर्यं यह है कि 'निकाचित' कर्म वह कहलाता है जिसमें किसी प्रकार का 'संक-मण' न हो सके । जिस रूप में वह बँधा है उसी रूप में भोगना पड़े, जिसमें अपवर्तनाकरण और उद्वर्तनाकरण भी कुछ न कर सके । एक रोग साध्य होता है और एक असाध्य । असाध्य रोग में औषधि का प्रभाव नहीं पड़ता । इसी प्रकार निधत्त अवस्था तक तो उपाय हो सकता है, परन्तु 'निकाचित' अवस्था में कोई उपाय कारगर नहीं होता । 'निकाचित' कर्म अवश्य भोगने पड़ेगे ।

'भिज्जंति' आदि पदों का संग्रह करने के लिए जो गाथा मूल में कही गई है उसका तात्पर्य यह हैं कि इन सब पदों को इसी प्रकार समझना चाहिए ।

उपर्युक्त अठारह सूत्रों में यह बतलाया गया है कि नारकी जीव किंतने प्रकार के पुद्गलों को भेदते हैं, चय करते हैं, उपचय करते हैं, उदीरेणा, वेदना, निर्जरा, अपवर्तन, संक्रमण, निधत्तन और निकाचन करते हैं ? इन सूत्रों में से अन्त के चार सूत्रों में (अप-वर्तन, संक्रमण, निधत्तन और निकाचन, इन में) भूत, भविष्य और वर्तमान ये तीनों काल जोड़ देना चाहिए जिससे ये बारह सूत्र हो जायेंगे और प्रारम्भ के छह सूत्र (भेदन, चय, उपचय, उदीरणा, वेदना, निर्जरा) इनमें मिला देने से ये सब अठारह सूत्र हो जायाँ। यहाँ पर शंका की जा सकती है कि जिस प्रकार अपवर्तन, संक्रमण, निधत्तन, निकाचन इन चार पदों के साथ तीनों काल जोड़े गये हैं, उसी प्रकार भेद, चय, उषचय आदि पहले के छह पदों के साथ तीनों काल क्यों नहीं जोडे गये ?

इसका समाधान यह है कि यद्यपि यह शंका ठीक है तथापि केवल विवक्षा (कहने की इच्छा)न होने कारण सूत्र में भेदादि पदों के साथ तीनों काल का निर्देश नहीं किया गया है।

#### काल चलितादि सुन्न

११ प्रश्न—णेरइया णं भंते ! जे पोग्गले तेयाकम्मत्ताए गेण्हंति, ते किं तीयकालसमए गेण्हंति ? पडुप्पण्णकालसमए गेष्हंति ? अणागयकालसमए गेण्हंति ?

११ उत्तर-गोयमा ! णो तीयकालसमए गेण्हंति, पडुप्पण्णकाल-समए गेण्हंति, णो अणागयकालसमए गेण्हंति ?

१२ प्रश्न-णेरइया णं भंते ! जे पोग्गले तेयाकम्मत्ताए गहिए उदीरोंनि ते किं तीयकालसमयगहिए पोग्गले उदीरोंति ? पडुप्पण्ण-कालसमयघेष्पमाणे पोग्गले उदीरोंति ? गहणसमयपुरक्खडे पोग्गले उदीरोंति ?

१२ उत्तर—गोयमा ! तीयकालसमयगहिए पोग्गले उदीरेंति, णो पडुप्पण्णकालसमयघेप्पमाणे पोग्गले उदीरेंति, णो गहणसमय-पुरक्खडे पोग्गले उदीरेंति । एवं वेदेंति णिज्जरेंति ।

१३ प्रझ—णेरइया णं भंते ! जीवाओ किं चलियं कम्मं बंधंति ?

अचलियं कम्मं बंधंति ?

42

१३ उत्तर-गोयमा ! णो चलियं कम्मं बंधंति, अचलियं कम्मं बंधंति ।

१४ प्रश्न—णेरइया णं भंते ! जीवाओ किं चलियं कम्मं उदी-रेंति ? अचलियं कम्मं उदीरेंति ?

१४ उत्तर—गोयमा ! णो चलियं कम्मं उदीरेंति, अचलियं कम्मं उदीरेंति । एवं वेदेंति, उचट्टेंति, संकामेंति, णिहत्तेंति, णिकायिंति, सञ्वेसु अचलियं, णो चलियं ।

१५ प्रश्न-णेरइया णं भंते ! जीवाओ किं चलियं कम्मं णिज-रेंति ? अचलियं कम्मं णिजरेंति ?

१५ उत्तर-गोयमा ! चलियं कम्मं णिजरेंति, णो अचलियं कम्मं णिजरेंति । गाहा-

बंधोदय वेदोयट संक्रमे तह णिहत्तण णिकाये ।

उत्तर—गोयमा—हे गौतम ! तीयकालसमए---अतीत काल समय में, जो नेम्हंति-ग्रहण नहीं करते हैं, पडुप्पण्णकालसमए---वर्तमान काल समय में, गेफ्हंति—ग्रहण करते हैं, अजागयकालसमए---भविष्य काल समय में, जो गेफ्हंति--ग्रहण नहीं करते हैं। भंते - हे भगवन् ! णेरइया - नारक जीव, तैयाकम्मताए-तंजस कार्मण रूप में, गहिए-ग्रहण किये हुए, जे-जिन, पोग्गले-पुद्गलों की, उदोरेंति-उदीरणा करते हैं. ते-सो कि-क्या, तीयकालसमयगहिए-अतीत काल समय में ग्रहण किये हुए, पोग्गले-पुद्गलों की, उदोरेंति--उदीरणा करते हैं ?या, पडुप्पण्णकालसमयघेप्पमाणे-वर्तमान काल समय में ग्रहण किये जाते हुए, पोग्गले-पुद्गलों की, उदोरेंति--उदीरणा करते हैं ?या गहणसमयपुरक्सडे-आगामी समय में ग्रहण किये जाने वाले-भविष्पकालीन, पोग्गले-पुद्गलों की उदीरणा करते हैं?

गोयमा-हे गौतम ! तीयकालसमयगहिए -अतीत काल समय में ग्रहण किये हुए, पोगगले-पुद्गलों की, उदीरेंति--उदीरणा करते हें, पडुप्पण्णकालसमयघेप्पमाणे--वर्तमान काल समय में ग्रहण किये जाते हुए, पोग्गले-पुद्गलों की, णो उदीरेंति--उदीरणा नहीं करते हैं, गहणसमय-पुरक्खडे--आगामी काल में ग्रहण किये जाने वाले, पोग्गले--पुद्गलों की, णो उदीरेंति--उदी-रणा नहीं करते हैं, एवं-इसी प्रकार, वेदेंति---वेदते हैं और, जिज्जरेंति---निर्जरा करते हैं।

भंते---हे भंगवन् ! कि---क्या, जेरइया---नैरयिक जीव, जीवाओं---जीव प्रदेश से, जलियं---चलित, कम्मं----कर्म को, बंधति---बांधते हें ? या, अचलियं ---अचलित, कम्मं----कर्म को, बंधति ---बांधते हैं ?

गोयमा ---हे गौतम ! चलियं---चलित, कम्मं----कर्म को, णो बंघति----नहीं बांधते हैं किन्तू अचलियं---अचलित, कम्मं ---कर्म को बंघति ---बांधते हैं।

मंते—हे भगवन् ! कि—क्या, णेरइया—नैरयिक जीव, जीवाओ—जीव-प्रदेश से, चलियं — चलित, कम्मं — कमं की, उदीरेंति—उदीरणा करते हैं ?या, अचलियं—अचलित, कम्मं—कमं की, उदीरेंति—उदीरणा करते हैं ?

भंते---भगवन् ! कि---क्या, णेरइया---नैरयिक जीव, जीवाओ---जीव-प्रदेश से, चलियं ---चलित, कम्मं ----कर्म की, णिज्जरेंति----निर्जरा करते हैं ?या, अचलियं----अचलित कम्मं --- कर्म की, णिज्जरेंति----निर्जरा करते हैं ?

गोयमा---हे गौतम ! चलियं-चलित, कम्मं-कर्म की, णिज्जरेंति-निर्जरा करते हैं,

किन्तू अचलियं - अचलित, कम्मं - कर्म की, णो णिज्जरेंति - निर्जरा नहीं करते हैं ।

भावार्थ-११ प्रश्न-हे भगवन् ! नारको जोव, जिन पुद्गलों को तैजस कार्मण रूप में ग्रहण करते हैं,क्या उन्हें अतीत काल समय में ग्रहण करते है ?या वर्तमान काल समय में ग्रहण करते हैं ?या भविष्य काल समय में ग्रहण करते हैं ? ११ उत्तर-हे गौतम !अतीत काल समय में ग्रहण नहीं करते, वर्तमान

काल समय में ग्रहण करते हैं, भविष्य काल समय में ग्रहण नहीं करते ।

१२ प्रदन-हे भगवन् ! नारकी जीव, तैजस कार्मण रूप में ग्रहण किये हुए जिन पुद्गलों की उदीरणा करते हैं, सो क्या अतीत काल समय में ग्रहण किये हुए पुद्गलों की उदीरणा करते हैं ? या वर्तमान काल समय में ग्रहण किये जाने बाले पुद्गलों की उदीरणा करते हैं ! या आगे ग्रहण किये जानेवाले भविष्य कालीन पूद्गलों की उदीरणा करते हैं ?

१२ उत्तर-हे गौतम ! अतीत काल समय में ग्रहण किये हुए पुद्गलों की उदीरणा करते हैं, वर्तमान काल समय में ग्रहण किये जाते हुए पुद्गलों की उदीरणा नहीं करते और आगे ग्रहण किये जाने वाले पुद्गलों की भी उदीरणा नहीं करते ।

जिस प्रकार उदीरणा का कहा है, उसी प्रकार वेदना और निर्जरा का भी कह देना चाहिए ।

१३ प्रक्ष-हे भगवन् ! क्या नारकी जीव, जीव-प्रदेश से चलित कर्म को बांधते हैं या अचलित कर्म को बांधते हैं ?

१३ उत्तर-हे गौतम ! चलित कर्म को नहीं बांधते, अचलित कर्म को बांधते है ।

१४ प्रइन-हे भगवन् ! क्या नारकी जीव, जीव-प्रदेश से चलित कर्म

की उदीरणा करते हैं अथवा अचलित कर्म की उदीरणा करते हैं ?

१४ उत्तर-हे गौतम ! नारकी जीव चलित कर्म की उदीरणा नहीं करते, किन्तु अचलित कर्म की उदीरणा करते हैं। इसी प्रकार वेदन करते हैं, अपवर्तन करते हैं, संक्रमण करते हैं, निधत्त करते हैं और निकाचित करते हैं। इन सब पदों में 'अचलित' कहना चाहिए, चलित नहीं।

१५ प्रइन--हे भगवन् ! क्या नारकी जीव, जीव-प्रदेश से चलित कर्म की निर्जरा करते हैं ? या अचलित कर्म की निर्जरा करते हैं ?

१५ उत्तर-हे गौतम ! नारकी जीव, जीव-प्रदेश से चलिस कर्म की निजरा करते हैं, किन्तु अचलित कर्म की निजरा नहीं करते हैं।

गाया का अर्थ-बन्ध, उदय, देदम, अपदर्तन, संजमण, निधत्तन और निकाचन के विषय में अचलित कर्म समझना चाहिए और निर्जरा के विषय में चलित कर्म समझना चाहिए ।

विवेजन यहाँ भूत, भविष्य और वर्तमान इन तीनों कालों के साथ 'समय' विशेषण लगाया गया है अर्थात् काल और समय, इन दो पदों का प्रयोग किया गया है। इसका कारण यह है कि 'काल' शब्द के अनेक अर्थ हैं। अकेले 'काल' शब्द का प्रयोग करने से काला (कृष्ण) वर्ण अर्थ भी लिया जा सकता है। किन्तु यहां ऐसा अर्थ इष्ट नहीं है। यह बात प्रकट होने के लिए काल के साथ 'समय' विशेषण लगा दिया गया है। 'काल' शब्द की तरह 'समय' शब्द के भी अनेक अर्थ हैं। वे सब यहाँ इष्ट नहीं हैं, किन्तु काल रूप 'समय' इष्ट हैं। इसलिए 'समय' के साथ 'काल' विशेषण लगा दिया है। इस प्रकार 'काल' का विशेषण 'समय' और 'समय' का विशेषण 'काल' कह देने से किसी प्रकार का भ्रम नहीं रहता और इष्ट अर्थ सरलता से समझ में आ सकता है।

यहाँ अतीत काल के साथ में जो 'समय' शब्द का प्रयोग किया गया है, इसका अभिप्राय यह है कि यहाँ अतीत काल सम्बन्धी उत्सर्पिणी अवसर्पिणी काल न लेकर अतीत काल का छोटे से छोटा अंश लेना है।

गौतम स्वामी का प्रश्न है कि--नारकी जीव जिन पुद्गलों को तैबस और कार्मण शरीरपने ग्रहण करते हैं। क्या उन्हें अतीत काल में ग्रहण करते हैं ? वर्तमान काल में ग्रहण करते हैं या भविष्यकाल में ग्रहण करते हैं ?

Jain Education International

For Personal & Private Use Only

| لع تو | भगवती सूत्र–श. १ उ. १ काल चलितादि सूत्र |  |
|-------|-----------------------------------------|--|
|       |                                         |  |

भगवान् ने इस प्रश्न का उत्तर दिया कि हे गौतम ! नारकी जीव अतीत काल में और भविष्य काल में तैजस कार्मण शरीरपने पुद्गलों को ग्रहण नहीं करते हैं, किन्तु वर्त-मान काल में ग्रहण करते हैं । इसका कारण स्पष्ट है कि-अतीत काल तो नष्ट हो चुका है और भविष्य काल अभी तक उत्पन्न नहीं हुआ है । अतः जो भी किया की जाती है वह वर्तमान में ही की जाती है । वर्तमान काल में भी स्वाभिमुख पुद्गलों को ही ग्रहण करते है, सब को नहीं ।

गौतम स्वामी का दूसरा प्रश्न यह है कि नारकी जीव जिन पुद्गलों को तैजस कार्मण शरीर के रूप में ग्रहण करते हैं, उनकी जो उदीरणा होती है, वह क्या भूतकाल में गृहीत पुद्गलों की होती है या वर्तमान काल में ग्रहण किये जाने वाले और भविष्य काल में ग्रहण किये जाने वाले पूद्गलों की होती है ?

इस प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने फरमाया-हे गौतम ! नारकी जीव अतीत काल में तैजस कार्मण शरीर रूप से ग्रहण किये हुए पुद्गलों की उदीरणा करते हैं, किन्तु वर्तमान काल में और भविष्य काल में ग्रहण किये जाने वाले पुद्गलों की उदीरणा नहीं करते हैं। उदीरणा भूतकाल में बँधे हुए कर्म की ही होती है। वर्तमान काल में कर्म बंध रहा है, उसकी उदीरणा नहीं हो सकती और भविष्यकालीन कर्म अब तक बंधे ही नहीं हैं। अतः उनकी भी उदीरणा नहीं हो सकती । वर्तमानकालीन पुद्गल और भविष्यकालीन पुद्गल अब तक अगुहीत हैं। अगुहीत की उदीरणा-नहीं होती। उदीरणा गृहीत की होती है।

जिस प्रकार उदीरणा का कथन किया गया है उसी प्रकार वेदन और निर्जरा का भी कथन कर देना चाहिए । क्योंकि अतीत काल में ग्रहण किये हुए कमों का ही वेदन और निर्जरा होती है । वर्तमान काल और भविष्य काल में ग्रहण किये जाने वाले पुद्गलों का न वेदन होता है और न निर्जरा होती है ।

तैजस कार्मण शरीर रूप में ग्रहण, उदीरणा, वेदन और निर्जरा–ये चार सूत्र हुए । अब कर्म का अधिकार होने से कर्म सम्बन्धी आठ सूत्र कहे जाते हैं–

इनमें पहला प्रश्न यह है कि-नारकी जीव चलित कमें बाँधते हैं, या अचलित कमें बाँधते हैं ?

्रइसका उत्तर यह है कि-नारक जीव अचलित कर्म बाँधते हैं, चलित कर्म नहीं बाँधते।

जीव के प्रदेश से जो कर्म चलायमान हो गये हैं उन्हें चलित कर्म कहते हैं, उन्हें जीव नहीं बॉधता, क्योंकि वे ठहरने वाले नहीं हैं । इससे विपरीत कर्म, अचलित कर्म कह-लाते हैं, उन्हें जीव बांधता है । जैसा कि कहा है--

### कृत्स्नैर्वेशः स्वकदेशस्थं, रागादिपरिणतो योग्यम् । बध्नाति योगहेतोः कर्म स्नेहाक्त इेव च मलम् ॥

अर्थात्—जिस प्रकार जिस पुरुष के शरीर पर तेल आदि चिकना पदार्थ लगा हुआ हो वह मैल को संग्रह करता है अर्थात् धूल आदि उसके शरीर पर चिपकते हैं, उसी प्रकार रागादि में परिणत आत्मा मन, वचन, काया रूपी योगों के निमित्त से समस्त आत्मप्रदेशों द्वारा आत्मा के समीप योग्य देश में रहे हुए कर्मों को बाँधता है।

जिस प्रकार बन्ध का कथन किया–उसी प्रकार उदीरणा, वेदन, अपवर्तन, संक्रमण, निंधत्त और निकाचन कर्म का भी कथन करना चाहिए अर्थात् उदीरणा, वेदन, अपवर्तन, संक्रमण, निधत्त और निकाचन, ये सब अचलित कर्म के होते हैं, चलित के नहीं ।

निर्जरा चलित कर्म की होती है, अचलित की नहीं। आत्मप्रदेशों से कर्म पुद्गलों को हटा देना निर्जस कहलाती है। अचलित कर्म आत्मप्रदेशों से हटते नहीं हैं, चलित कर्म ही हटते हैं। इसलिए निर्जरा चलित कर्म की होती है, अचलित कर्म की नहीं।

इन आठ प्रश्नों की संग्रह गाथा में भी यही बात कही गई है । बंध, उदीरणा, वेदन, अपवर्तन, संक्रमण, निधत्त और निकाचित इन सात प्रश्नों में अचलित कर्म कहना चाहिए और आठवें निर्जरा सम्बन्धी प्रश्न में चलित कर्म कहना चाहिए ।

# असुरकुमार देवों का वर्णन

१६ प्रज्न-असुरकुमाराणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ? १६ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं दम वाससहस्साइं उकोसेणं साइरेगं सागरोवमं ।

१७ प्रश्न-असुरकुमारा णं भंते ! केवइयकालस्स आणमंति वा पाणमंति वा ?

१७ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं सत्तण्हं थोवाणं, उकोसेणं

२२ प्रज्न-असुरकुमाराणं पुव्वाहारिया पोग्गला परिणया ?

२१ उत्तर-गोयमा ! सोइंदियत्ताए जाव फासिंदियत्ताए, सुरू-वत्ताए, सुवण्णत्ताए, इट्टताए, इच्छियत्ताए, भिजियत्ताए, उद्दताए, ं णो अहत्ताए, सुहत्ताए, णो दुहत्ताए, भुज्जो भुज्जो परिणमंति ।

२१ प्रक्न-ते णं तेसिं पोग्गला कीसत्ताए भुजो भुजो परिण-मंति ?

काल-भाव-पण्णवणागमेणं, सेसं जहा णेरइयाणं जाव

२० प्रज्ञ-असुरकुमारा णं मंते ! किं आहारं आहारेंति ? २० उत्तर-गोयमा ! दब्बओ अणंतपएसियाइं दब्बाइं, खित्त-

१९ उत्तर-गोयमां ! असुरकुमाराणं दुविहे आहारे पण्णत्ते तंजहा-आभोगणिव्वत्तिए य अणाभोगणिव्वत्तिए य । तत्थ णं जे से अणाभोगणिव्वत्तिए से अणुसमयं अविरहिए आहारट्ठे समुप्पज्जइ, तत्थ णं जे से आभोगणिव्वत्तिए से जहण्णेणं चउत्थभत्तस्स, उकोसेणं साइरेगस्स वाससहस्सस्स आहारट्ठे समुप्पजड् ।

१९ प्रश्न-असुरकुमाराणं भंते ! केवइकालस्स आहारट्ठे समु-प्पज्जइ ?

१८ उत्तर-हंता, आहारट्टी ।

१८ प्रज्न-असुरकुमारा णं भंते ! आहारट्टी ?

साइरेगस्स पन्स्वस्स आणमंति वा पाणमंति वा ।

भगवतीसूत्र- श. १ उ. १ असुरकुमार देवों का वर्णन 22

२२ उत्तर—असुरकुमाराभिलावे णं जहा णेरइयाणं, जाव मो अचलियं कम्मं णिज्जरेंति ।

**शब्दार्थ--भंते**--हेभगवन् ! असुरकुमाराणं-असुरकुमारों की, ठिई-स्थिति, केवइयं-कालं-कितने काल की, पण्णत्ता--कही गई है ?

गोयमा-हे गौतम ! जहल्णेगं -जघन्य, दस वाससहस्साइ --दस हजार वर्ष की और, उक्कोसेणं-उत्कृष्ट, साइरेगं सागरोवमं-सागरोपम से कुछ अधिक की है।

भंते–हे भगवन् ! असुरकुमारा–असुरकुमार, केवइयकालस्स–कितने समय में, आः.मंति–श्वास लेते हैं, बा--और कितने समय में, पाणमंति–निःश्वास छोड्ते हैं ?

गोयमा-हे गौतम ! जहण्णेणं-जघन्य, सत्तण्हं-सात, योवाणं-स्तोक रूप काल से और, उक्कोसेणं-जत्कृष्ट, साइरेगस्स पक्खस्स-एक पक्ष-पखवाडे से कुछ अधिक काल में श्वास लेते और छोड़ते हैं।

भते--हे भगवन् ! क्या, असुरकुमारा-असुरकुमार, आहारट्ठी-आहार के अभि-लाषी होते हैं ?

हंता-हाँ गौतम ! आहारट्ठी-आहार के अभिलाषी होते हैं ।

भंते--हे भगवन् ! असुरकुमाराणं-असुरकुमारों की, केवइयकालस्स-कितने काल में, आह्लरट्ठे-आहार की अभिलाषा, समुप्पञ्जइ-उत्पन्न होती है ?

गोयमा-हे गौतम ! असुरकुमाराणं - असुरकुमारों का, आहारे-आहार, दुदिहे-दो प्रकार का, पण्णत्ते-कहा गया है, आमोगणिव्वत्तिए य-आभोग निर्वतित और, अणाभोग-णिध्वत्तिए-अनाभोग निर्वतित, तत्थ-इन दोनों में से, जे-जो, अणाभोगणिव्वत्तिए-अना-भोग निर्वतित अर्थात् बिना इच्छा के होने वाला, आहारट्ठे-आहार है, उसकी अभिलाषा, अदिरहिए-विरह रहित, अणुसमयं-निरन्तर, समुप्पज्जइ - उत्पन्न होती है और, आमोग-णिव्वत्तिए-आभोग निर्वतित आहार की अभिलाषा, जहणेण्णं-जघन्य, धउत्थमत्तस्स-चतुर्यं भक्त अर्थात् एक अहोरात्र से और, उक्कोसेणं-उत्कृष्ट, साइरेगस्स वाससहस्सस्स-एक हजार वर्ष से कुछ अधिक काल से, आहारट्ठे-आहार की अभिलाषा, समुप्पज्जइ-उत्पन्न होती है।

भंते--हे भगवन् ! असुरकुमारा--असुरकुमार, कि--किन पुद्गलों का, आहार आहा-

रेंसि-वॉहिंगर करते हैं ?

६०

गोयमा-हे गौतम ! दल्वओ--द्रव्य की अपेक्षा, अणंतपएसियाइं--अनन्तप्रदेशी, दब्वाइं --द्रव्यों का आहार करते हैं, खेरा-काल-माथ पण्णवणागमेणं--क्षेत्र, काल, भाव की अपेक्षा जैसा पन्नवणा सूत्र के अट्टाइसवें पद में कहा है, वैसा वर्णन यहाँ भी जान लेना चाहिए ।

मंते–हे भगवन् ! तेसि–उन असुरकुमारों द्वारा आहार किये हुए, पोग्गला–पुद्गल, कीसत्ताए-किस रूप में, मुज्जो मुज्जो–बारबार, परिणमंति–परिणत होते हैं ?

गोयमा-हे गौतम ! सोइंबियत्ताए-श्रोत्रेन्द्रिय रूप में, जाब फासिबियत्ताए-यावत् स्पर्शनेन्द्रियपने, सुरूबताए-सुरूपपने, सुबण्णत्ताए-सुवर्णपने, इट्ठत्ताए-इष्टपने, इच्छियत्ताए -इच्छियपने, मिज्जियत्ताए-मनोहरपने, उड्डताए-ऊर्ध्वपने और, सुहत्ताए-सुखपने, भुज्जो भुज्जो-बारवार, परिणमंति-परिणत होते हैं किन्तु, णो अहत्ताए, णो बुहत्ताए-अधःरूप में और दुःख रूप में नहीं परिणमते हैं।

भंते-हे भगवन् <sup>!</sup> क्या, असुरकुमाराणं-असुरकुमारों द्वारा, पुव्वाहारिया-पहले आहार किये हए, पोग्गला-पुद्गल, परिणया-परिणत हुए हैं ?

गोयमा-हे गौतम ! असुरकुमाराभिलावेणं जहा णेरइयाणं-असुरकुमार के अभिलाप से अर्थात् नारकी के स्थान पर असुरकुमार शब्द का प्रयोग करके यह सब नारकियों के समान ही समझना चाहिए, जाव-यावत्, अचलियं कम्मं-अचलित कर्म की, णो णिज्जरेंति -निर्जरा नहीं करते हैं।

भावार्थ १६-गौतम स्वामी प्रक्न करते हैं कि-हे भगवन् ! असुर-कुमारों की स्थिति कितनी है ?

े १६ उत्तर-हे गौतम ! जघन्य दस हजार वर्ष की और उत्कृष्ट एक सागरोपम से कुछ अधिक की है ।

१७ प्रक्न-हे भगवन् ! असुरकुमार कितने समय में क्वास लेते हैं और कितने समय में निःक्वास छोड्ते हैं ?

१७ उत्तर-हे गौतम ! जघन्य सात स्तोक रूप काल में और उस्कृष्ट एक पक्ष से कुछ अधिक काल में क्वास लेते हैं और छोडते हैं ।

१८ प्रइन-हे भगवन् ! क्या असुरकुमार आहार के अभिलाषी होते हैं ?

१८ उत्तर-हाँ, गौतम ! असुरकुमार आहार के अशिलाबी होते हैं ।

भगवती सूत्र--- स. १ उ. १ असुरकुमार देवों का वर्णन

\*\*\*\*\*

१९ प्रश्न-हे भगवन् ! असुरकुमारों को कितने काल में आहार की अभिलाषा होती है ?

१९ उत्तर-हे गौतम ! असुरकुमारों का आहार दो प्रकार का कहा गया है-आभोग निर्वतित और अनाभोग निर्वतित । अनाभोगनिर्वतित अर्थात् अनिच्छापूर्वक होने वाले आहार की अभिलाषा उन्हें निरन्तर प्रतिसमय हुआ करती है । आभोगनिर्वतित अर्थात् इच्छापूर्वक होने वाले आहार की अभिलाषा उन्हें जघन्य चतुर्थ भक्त से अर्थात् एक अहोरात्र से और उत्कृष्ट एक हजार वर्ष से कुछ अधिक काल से होती है ।

२० प्रश्न-हे भगवन् ! असुरकुमार किन द्रव्यों का आहार करते हे ?

२० उत्तर-हे गौतम ! द्रव्य की अपेक्षा अनन्त प्रदेशी पुर्गलों का आहार करते हैं।

क्षेत्र, काल, भाव की अपेक्षा जैसा पन्नवणा सूत्र के अट्ठाईसवें पद में कहा है वैसा ही यहाँ समझ लेना चाहिए ।

२१ प्रइन-हे भगवन् ! असुरकुमारों द्वारा आहार किये हुए पुद्गल किस रूप में बार-बार परिणत होते हैं ?

२१ उत्तर-हे गौतम ! श्रोत्रेन्द्रिय रूप में यावत् स्पर्शनेन्द्रियपने, सुरूप-पने, सुवर्णपने, इष्टपने, इच्छितपने, मनोहरपने, ऊर्ध्वपने और सुखपने बार-बार परिणत होते हैं । किन्तु अधःपने और दुःखपने परिणत नहीं होते है ।

२२ प्रक्न-हे भगवन् ! क्या असुरकुमारों द्वारा पहले आहार किये हुए युद्गल परिणत हुए ?

२२ उत्तर–हे गौतम ! असुरकुमार के अभिलाप से अर्थात् नारकी के स्थान पर असुरकुमार शब्द का प्रयोग करते हुए यह सारा वर्णन नारकियों के समान ही समझना चाहिए । यावत् अचलित कर्म की निर्जरा नहीं करते हैं ।

विवेधन---चौबीस दण्डकों में से पहला नैरयिक दण्डक कहा गया। उसके बाद कम प्राप्त असुरकुमारों का कथन किया गया है। नैरयिक प्रकरण में ७२ सूत्र कहे गये हैं।

६१

उनमें से २३ सूत्र असुरादि प्रकरण में समान हैं। सिर्फ विशेषता यह है कि असुरकुमारों में उत्कृष्ट आयु एक सागरोपम से कुछ अधिक ही है, वह असुरराज बलि की अपेक्षा से समझनी

चाहिए, क्योंकि चमरेन्द्र का आयुष्य एक सागरोपम होता है और बलिन्द्र का आयुष्य एक सागरोपम से कुछ अधिक होता है ।

मूल में असुरकुमारों के श्वासोच्छ्वास के लिए सात स्तोक का कथन किया गया है, उसका मतलब यह है कि----सात स्तोक बोतने के बाद वे श्वासोच्छ्वास लेते हैं । स्तोक का लक्षण इस प्रकार कहा गया है----

> हहुस्स अणवगल्लस्स, णिरुवकिट्ठस्स जंतुणो । एगे ऊसासनीसासे, एस पाणुत्ति वुच्चइ ॥ सत्त पाणूणि से थोवे, सत्त थोवाणि से लवे । लवाणं सत्तहत्तरिए, एस मुहुत्ते वियाहिए ॥

अर्थ — रोगरहित, स्वस्थ हुष्टपुष्ट प्राणी के एक श्वासोच्छ्वास को एक प्राण कहते हैं । सात प्राणों का एक स्तोक होता है । सात स्तोक का एक लव होता है । ७७ लवों का एक मुहते होता है ।

जघन्य स्थिति वाले असुरकुमार जघन्य काल में क्वासोच्छ्वास लेते हैं और उत्कृष्ट स्थिति वाले असुरकुमार उत्कृष्ट काल में क्वासोच्छ्वास लेते हैं । असुरकुमारों के क्वासो-च्छवास का उत्कृष्ट काल एक पक्ष से कूछ अधिक है ।

'चउत्थभत्त -- चतुर्थभक्त' यह उपवास की सजा है । यहां 'चउत्थभक्त' का अये है----एक दिन रात अर्थात् आठ प्रहर । असुरकुमार एक दिन आहार कर लेने पर फिर दूसरा दिन और रात बीत जाने के बाद तीसरे दिन उनको आहार की अभिलाषा होती है । यह उनके आहार की अभिलाषा का जघन्य काल है । उत्कृष्ट काल तो एक हजार वर्ष है अर्थात् एक हजार बर्ष बीतने के बाद उनको आहार की अभिलाषा होती है । जघन्य दिथति वालों को जघन्य काल में और उक्तृष्ट स्थिति वालों को उत्कृष्ट काल में आहार की अभिलाषा होती है ।

# नागकुमार देवों का वर्णन

# २३ प्रश्न--णागकुमारा णं भंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?

२३ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं दसवाससहस्साइं, उनकोसेणं देसूणाइं दो पलिओवमाइं ।

२४ प्रश्न—णागकुमारा णं भंते ! केवइयकालस्स आणमंति वा पाणमंति वा, ऊससंति वा णीससंति वा ?

२४ उत्तर-मोयमा ! जहण्णेणं सत्तण्हं थोवाणं, उक्कोसेणं मुहुत्तपुहुत्तस्स आणमंति वा पाणमंति वा ऊससंति वा णीससंति वा । २५ प्रक्ष-णागकुमारा णं भंते ! आहारद्वी ?

२५ उत्तर-हंता, आहारद्री ।

२६ प्रश्न--णागकुमारा णं भंते ! केवइयकालस्स आहारट्टे समुप्पजड ?

२६ उत्तर-गोयमा ! णागकुमाराणं दुविहे आहारे पण्णत्ते, तंजहा-आभोगणिव्वत्तिए य, अणाभोगणिव्वत्तिए य, तत्थ णं जे से अपाभोगणिव्वत्तिए से अणुसमयं अविरहिए आहारट्टे समुप्प-जह । तत्थ णं जे से आभोगणिव्वत्तिए से जहण्णेणं चउत्थभत्तस्स, उनकोसेणं दिवसपुहुत्तस्स आहारट्टे समुप्पजइ । सेसं जहा असुर-कुमाराणं जाव चलियं कम्मं णिजरेंति, णो अचलियं कम्मं णिज्ज-रेंति । एवं सुवण्णकुमाराणं वि, जाव थणियकुमाराणं ति । अम्बाचं-मंत्रे-हे मगवन् ! जानकुमाराणं -नागकुमार देवों की, ठिई-स्थिति,

केबइयं कालं-- कितने काल की, पण्पत्ता-- कही गई है ?

गोयमा-हे गौतम ! जहण्णेणं-जघन्य, दस वाससहस्साइं-दस हजार वर्ष की और उक्कोसेणं-उत्कृष्ट, देसूणाइं दो पलिओवमाइं-देशोन--कुछ कम दो पत्योपम की कही गई है।

भंते-हे भगवन् ! णागकुमारा-नागकुमार, केवइयकालस्स-कितने समय में, आण-मंति-क्वास लेते हैं ? पाणमंति-निःक्वास छोड़ते हैं ? ऊससंति-उच्छ्वास लेते हैं ? नीस-संति-निःक्वास छोड़ते हैं ?

गोयमा-हे गौतम ! जहण्णेगं-जघन्य से, सत्तण्हं-सात, थोवाणं-स्तोक में और उक्कोसेणं-उत्कृष्ट से, मुहुत्तपुहुत्तस्स-मुहूर्त्त पृथक्तव अर्थात् दो मुहूर्त्त से लेकर नव मुहूर्त्त के अन्दर किसी भी समय, आणमंति वा ४-श्वासोच्छवास लेते और ळोड़ते हैं।-

भंते--हे भगवन् ! क्या, णागकुमारा-नागकुमार देव, आहारट्ठी---आहारार्थी हैं ? हंता--हाँ, गौतम ! नागकुमार देव. आहारट्ठी--आहारार्थी हैं।

मंते-हे भगवन् ! णागकुमाराणं-नागकुमार देवों को, केवइयकालस्स-कितने काल में, आहारटठे-आहार की अभिलाषा, समप्पज्जइ-उत्पन्न होती है ?

गोयमा-हे गौतम ! णागकुमाराणं-नागकुमार देवों का, आहारें-आहार, दुविहे-दो प्रकार का, पण्णत्ते-कहा गया है। आमोगणिव्वत्तिए-आभोगनिर्वतित और, अणामोग-णिव्वत्तिए-अनाभोगनिर्वतित । अणाभोगणिव्वत्तिए आहारट्ठे-अनाभोग निर्वतित आहार की अभिलाषा, अणुसमयं अविरहिए-प्रतिसमय विरह रहित, समुप्पज्जइ-होती है। आमोग-णिव्वत्तिए-आभोग निर्वतित, आहारट्ठे-आहार की अभिलाषा, जहण्णेणं-जघन्य से, चउत्थ-भत्तस्त-चतुर्थभक्त अर्थात् एक अहोरात्र के बाद, और उक्कोसेणं-उत्तृष्ट, दिवसपुहुत्तस्स--दिवस पृथक्त के बाद, समुप्पज्जइ-उत्पन्न होती हैं। सेसं-वाकी सारा वर्णन, जहा असुर-कुमाराणं-असुरकुमार देवों की तरह समझना चाहिए । जाव-यावत्, चलियं कम्मं-चलित कर्म की, णिज्जरेंति-निर्जरा करते हैं, णो अचलियं कम्मं णिज्जरेंति-किन्तु अचलित कर्म की निर्जरा नहीं करते हैं । यहां तक कह देना चाहिए । एवं-इसी तरह, सुव्वणकुमाराणं वि -सुवर्ण कुमारों का भी कह देना चाहिए । जाव-यावत्, चणियकुमाराणं-स्तनितकुमारों तक कह देना चाहिए ।

भावार्थ--२३ प्रक्र--हे भंगवन् ! नागकुमार देवों की स्थिति कितनी है ?

२३ उत्तर-हे गौतम<sup>!</sup> जघन्य क्स हजार वर्ष की और उत्कृष्ट कुछ कम दो पल्योपम की है।

ি হ্ব

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

૬५

२४ प्रश्न–हे भगवन् ! नागकुमार देव कितने समय में झ्वासोच्छ्वास लेते हे ?

२४ उत्तर-हे गौतम ! जघन्य सात स्तोक में और उत्कृष्ट मुहूर्त्त पृथक्त्व में अर्थात् दो मुहूर्त्त से लेकर नव मुहूर्त्त के भीतर झ्वास लेते हें और निःझ्वास छोड़ते हैं।

२५ प्रक्न-हे भगवन् ! क्या नागकुमार आहारार्थी हैं ?

२५ उत्तर-हाँ, गौतम ! आहारार्थी हैं।

२६ प्रक्रन-हे भगवन् ! कितने समय के बाद नागकुमार देवों को आहार को अभिलाषा उत्पन्न होती है ?

२६ उत्तर-हे गौतम ! नागकुमार देवों का आहार दो प्रकार का है-आभोगनिर्वतित और अनाभोग निर्वतित । अनाभोग निर्वतित आहार की अभि-लाषा प्रतिसमय निरन्तर उत्पन्न होती है । और आभोग निर्वतित आहार की अभिलाषा जघन्य एक अहोरात्र के बाद और उत्कृष्ट दिवसपृथक्त्व अर्थात् दो दिन से लेकर नव दिन तक का समय बीतने के बाद होती है। शेष सारा वर्णन असुरकुमारों की तरह समझना चाहिए । इसी प्रकार सुवर्णकुमारों से लेकर स्तनितकुमारों तक समझना चाहिए ।

अर्थात्–दक्षिण दिशा के नागकुमारों की उत्कृष्ट स्थिति डेढ पल्योपम की और -- उत्तर दिशा के नागकुमारों की उत्कृष्ट स्थिति देशोन दो पल्योपम कही गई है ।

सुवर्णकुमार, विद्युत्कुमार, अग्निकुमार, द्वीपकुमार, उदधिकुमार, दिशाकुमार, वायुकुमार और स्तनितकुमार, इन आठ की स्थिति, उच्छ्वास <mark>आदि का वर्णन नागकु</mark>मार की तरह कह देना चाहिए ।

यहाँ यह आर्शका हो सकती है कि असुरकुमार आदि दस भवनपतियों के दस दण्डक माने गये हैं और सात नरक के जीवों का एक ही दण्डक माना गया है। इसका भगवती सूत्र-श. १ उ. १ पृथ्वीकाय आदि का वणैन

क्या कारण है ?

દ્દ

इस आशंका का समाधान यह है कि नारकी जीव दुःख में पडे हुए हैं, इसलिए उनमें इतनी अधिक उथल पुथल नहीं होती है, किन्तु भवनपति देवों में उथल पुथल अधिक होती रहती है, इत्यादि कारणों से उनके दण्डक अलग अलग माने गये संभवित होते हैं।

इस विषय में शास्त्रों में कोई स्पष्टीकरण देखने में नहीं आया है, किन्तु पूर्वाचार्यों की धारणा ऐसी है कि सातों नरकों की क्षेत्रे-सीमा परस्पर संलग्न है । इनके बीच में कोई दूसरे त्रस जीव नहीं है । किन्तु भवनपति देवों में यह बात नहीं है, इनके बीच में नैरयिक जीवों का व्याघात होने से इनके दण्डक पृथक्-पृथक् माने गये हैं अर्थात् प्रथम नरक में १३ प्रतर और १२ अन्तर हैं । भगवती सूत्र के दूसरे शतक के आठवें उद्देशक में-समभूमि से ४० हजार योजन नीचे चमरचंचा राजधानी बतलाई है । चालीस हजार योजन नीचे जाने पर रत्नप्रभा पृथ्वी का तीसरा अंतर आता है इसलिए ऊपर के दो अन्तरों को छोड़कर शेष नीचे के दस अन्तरों में दस जाति के भवनपति देव रहते हैं और प्रतर में नेरिये रहते हैं, परन्तु प्रथम नरक के नीचे के प्रतर से सातवीं नरक तक बीच में कोई भी त्रस जीव नहीं होने से सातों नरक जीवों का एक ही दण्डक कहा गया है और दस जाति के भवनपतियों के बीच-बीच में प्रथम नरक के नैरयिकों के प्रतर आने से भवनपतियों के दस दण्डक (विभाग) किये गये हैं । ऐसी पूर्वाचार्यों की धारणा है ।

# पृथ्वीकाय आदि का वर्णन---

२७ प्रश्न—पुढवीकाइयाणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ? २७ उत्तर—गोयमा ! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं बावीसं वाससहस्साइं ।

२८ प्रझ्न-पुढवीकाइया णं भंते ! केवइकालस्स आणमंति वा पाणमंति वा ऊससंति वा णीससंति वा ?

२८ उत्तर-गोयमा ! वेमायाए आणमंति वा ४ । २९ प्रश्न-पुढवीकाइया णं भंते ! आहारट्ठी ? भगवती सूत्र–श. १ उ. १ पृथ्वीकाय आदि का वर्णन

२९ उत्तर-हंता, आहारट्टी।

३० प्रञ्न—पुढवीकाइयाणं केवइकालस्स आहारट्ठे समुप्पज्जइ ?

३० उत्तर-गोयमा ! अणुसमयं अविरहिए आहारट्टे समुप्प जह ।

३१ प्रश्न-पुढवीकाइया कि आहारं आहारेंति ?

३१ उत्तर-गोयमा ! दब्बओ जहा णेरहयाणं, जाव णिब्वा-घाएणं छद्दिसिं, वाघायं पडुच्च सिय तिदिसिं, सिय चउद्दिसिं, सिय पंचदिसिं, वण्णओ काल-णील-पीय-लोहिय-हालिद-सुक्लिणं, गंधओ सुन्भिगंधाइं २ । रसओ तित्ताइं ५ । फासओ कम्स्वडाइं ८, सेसं तहेव णाणत्तं ।

३२ं प्रस्न कइभागं आहारेंति, कइभागं फासाइंति ?

३२ उत्तर-गोयमा ! असंखिजभागं आहारेंति, अणंतभागं फासाइंति जाव ।

३३ प्रज्ञ-तेसिं पोग्गला कीसत्ताए भुज्जो भुज्जो परिणमंति ?

३३ उत्तर—गोयमा ! फासिंदिय वेमायत्ताए भुज्जो भुज्जो परिणमंति, सेसं जहा णेरइयाणं, जाव णो अचल्यिं कम्मं णिज्ज-रंति, एवं जाव वणस्सइकाइयाणं, णवरं ठिई वण्णेयव्वा जा जस्स । उस्सासो वेमायाए ।

**शाहरार्थ-मंते-हे भगवन् ! पुढवीइयाणं ---**पृथ्वीकाय के जीवों की, ठिई-स्थिति

६७ .

केवइयं कालं--कितने काल की, पण्णत्ता--कही गई है ?

गोयमा -हे गौतम ! जहण्णेणं--जघन्य, अंतोम्हुत्तं--अन्तर्मुहूर्त और, उक्कोसेणं--(उत्कृष्ट, बावीसं वाससहस्साइं---बाईस हजार वर्षे की है।

भंते--हे भगवन् ! पुढवीकाइया--पृथ्वीकाय के जीव, केवइयकालस्स--कितने काल में, -आणमंति--श्वास लेते हैं और, पाणमंति-निःश्वास छोडते हैं ४ ?

गोयमा-हे गौतम ! वेमायाए-विमात्रा से अर्थात् विविध काल में, आणमंति-श्वासोच्छ्वास लेते हैं अर्थात् इनके श्वासोच्छ्वास का समय स्थिति के अनुसार नियत नहीं है।

हे भगवन् ! स्या, पुढबीकाइया-पृथ्वीकाय के जीव, आहारट्ठी-आहार के अभि-लाषी होते हैं ?

हंता--हां, गौतम ! आहारट्ठी--आहार के अभिलाषी होते हैं ।

पुढवीकाइयाणं-पृथ्वीकाय के जीवों को, केबइकालस्स-कितने काल में, आहारट्ठे -आहार की अभिलाषा, समुप्पज्वइ-उत्पन्न होती है ?

गोयमा--हे गौतम ! अणुसमयं-अनुसमय--प्रतिसमय, अविरहिए--विरह रहित--निरन्तर, आहारट्ठे--आहार की अभिलाषा, समुष्यज्जद्द-उत्पन्न होती है।

हे भगवन् ! पुढवीकाइया-पृथ्वीकाय के जीव, कि-क्या, आहार आहारेंति-आहार करते हैं ?

गोयमा-हे गौतम ! दव्यओ-द्रव्य की अपेक्षा, जहा जेरइयाणं-जिस प्रकार नारकी जीवों में कहा उसी तरह कह देना चाहिये अर्थात् द्रव्य की अपेक्षा वे अनन्तप्रदेशी द्रव्य का आहार करते हैं । जाव-इत्यादि सारा वर्णन नारकी जीवों के समान जानना चाहिए । जाव-यावत् पृथ्वीकाय के जीव, जिख्याधाएणं-निर्व्याघात आश्री अर्थात् व्याघात न हो तो, छदिसि-छहों दिशाओं से आहार लेते हैं, वाघायं पडुक्व-व्याघात आश्री अर्थात् व्याघात न हो तो, छदिसि-छहों दिशाओं से आहार लेते हैं, वाघायं पडुक्व-व्याघात आश्री अर्थात् व्याघात हो तो, सिय-कदाचित्, सिर्दिस-तीन दिशाओं से, सिय-कदाचित्, चउद्दिसि-चार दिशाओं से और, सिय-कदाचित्, पंचदिसि-पांच दिशाओं से आहार लेते हैं । वज्जओ-वर्ण की अपेक्षा, कास्त्रणील्यीयलोहियहालिट्टसुक्तिलाणं-काला, नीला, पीला, लाल, हारिद-हल्दी जैसा तथा सफेद वर्ण द्रव्यों का आहार करते हैं । गंधओ-गन्ध से, सुक्तिगंघाइं २-सुरभि-गन्ध और दुरभिगन्ध वाले, दोनों गन्ध वाले, रसओ-रस की अपेक्षा, तिसाइं-तिक्त आदि पांचों रस वाले, फासओ-स्पर्श की अपेक्षा, कब्दबाइं ८-कर्कश आदि आठों स्पर्श वाले

# भगवती सूत्र - श. १ उ. १ पृथ्वीकाय आदि का वर्णन ६९

हे भगवन् ! पृथ्वीकाय के जीव, कइझाग--कितने भाग का, आहारेति--आहार करते हैं, और कइमागं-कितने भाग का, फासाइंति--स्पर्श करते हैं --- आस्वादन करते हैं ?

गोयमा—हे गौतम ! असंखिज्जभागं—असंख्यातवें भाग का, आहारेंति—आहार करते हैं, और अणंतभागं-अनन्तवें भाग का, फासाइंति-स्पर्श करते हैं-आस्वादन करते हैं ।

हे भगवन् ! तेसि—उनके ढारा आहार किये हुए, पोग्गला—पुद्गल, कोसत्ताए— किस रूप में, मुज्जो भुज्जो—बारबार, परिणमंति—परिणत होते हैं ?

भावार्थ-२७ प्रझ्न-हे भगवन् ! पृथ्वीकाय के जीवों की स्थिति कितनी है ?

२७ उत्तर--हे गौतम ! जघन्य अन्तर्मुहूर्त्त की और उत्कृष्ट बाईस हजार वर्ष की है ।

२८ प्रइन-हे भगवन् ! पृथ्वीकाय के जीव कितने काल में झ्वासोच्छ्वास लेते हैं ?

२८ उत्तर-हे गौतम ! विमात्रा से श्वासोच्छ्वास लेते हैं अर्थात् इनके इवासोच्छ्वास का समय स्थिति के अनुसार नियत नहीं है ।

२९ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या पृथ्वीकाय के जीव आहार के अभिलाधी हे ?

२९ उत्तर-हां गौतम ! आहार के अभिलाषी है ।

३० उत्तर-हे गौतम ! प्रतिसमय निरन्तर आहार को अभिलाषा उत्पन्न होती है ।

३१ प्रक्न-हे भगवन् ! पृथ्वीकाय के जीव किसका आहार करते हैं ?

३१ उत्तर-हे गौतम <sup>!</sup> द्रव्य से अनन्त प्रदेश वाले द्रव्य का आहार करते हैं । इत्यादि वर्णन नारकी जीवों के समान जानना चाहिए । पृथ्वीकाय के जीव व्याघात न हो तो छहों विशाओं से आहार लेते हैं । व्याघात हो तो कवाचित् तीन विशाओं से, कवाचित् चार विशाओं से और कवाचित् पांच विशाओं से आहार लेते हैं । वर्ण की अपेक्षा पांचों वर्ण के द्रव्य का आहार करते हैं । गन्ध की अपेक्षा दोनों गन्ध वाले, रस की अपेक्षा पांचों रस वाले और स्पर्श की अपेक्षा आठों स्पर्श वाले द्रव्य का आहार करते हैं । शेष सब वर्णन पहले के समान समझना चाहिए ।

३२ प्रक्न-हे भगवन् <sup>!</sup> पृथ्वीकाय के जीव कितने माग का आहार करते है और कितने भाग का स्पर्ध करते है-आस्वादन करते है ?

३२ उत्तर-हे गौतम ! असंख्यातवें माग का आहार करते हैं और अनन्तवें भाग का स्पर्श करते है-आस्वादन करते हैं ।

३३ प्रश्न–हे भगवन् ! उनके आहार किये हुए पुद्गल किस रूप में बार-बार परिणत होते हैं ?

३३ उत्तर-हे गौतम ! स्पर्शनेन्द्रिय के रूप में विमात्रा से अर्थात् इब्ट अनिष्ट आदि विविध प्रकार से बारबार परिणत होते हैं । शेव सब नारकी जीवों के समान समझना चाहिए । यावत् चलित कर्म की निर्जरा करते हैं, किंतु अचलित कर्म की निर्जरा नहीं करते हैं । इसी प्रकार अप्काय, तेउकाय, वायु-काय और वनस्पतिकाय के जीवों के विषय में समझना चाहिए, किन्तु इतना अंतर है कि इन सब की स्थिति अलग-अलग है, सो जिसकी जितनी स्थिति हो

## उसकी उतनी स्थिति कह देनी चाहिए और इन सब का उच्छ्वास भी विमात्रा से जानना चाहिए ।

विवेचन-नारकी जीवों का एक दण्डक, दस भवनपति देवों के दस दण्डक, ये ग्यारह दण्डक हुए। इसके बाद पृथ्वीकाय जीवों का एक दण्डक आता है। उसका वर्णन किया गया है।

पृथ्वीकाय जीवों को आयु जघन्य अन्तर्मुहूर्त्त की है। ऊपर बताया जा चुका है कि ७७ लव का एक मुहूर्त्त होता है, उससे कुछ कम तक के काल को अर्थात् मुहूर्त्त के भीतर के समय को अन्तर्मुहूर्त्त कहते हैं। पृथ्वीकाय की उत्कृष्ट स्थिति बाईस हजार वर्ष की जो बताई गई है वह 'खर' पृथ्वी की अपेक्षा से समझनी चाहिए। पृथ्वी के छह भेद हैं–

#### सण्हा य सुद्ध वालुय, मणोसिला सक्करा य खरपुढवी । एगें बारस चोहस, सोलस अट्ठारस बावीस सि ।।

अर्थ-श्लक्ष्ण-स्निग्ध, शुद्ध, बालुका, मनःशिला, अर्करा और खर, यह छह प्रकार की पृथ्वी है। श्लक्ष्ण-सुहाली पृथ्वी की स्थिति एक हजार वर्ष की है। 'शुद्ध' पृथ्वी की बारह हजार वर्ष की, 'बालुका' पृथ्वी की चौदह हजार वर्ष की, 'मनःशिला' पृथ्वी की सोलह हजार वर्ष की, 'शर्करा' पृथ्वी की अठारह हजार वर्ष की और 'खर' की बाईस हजार वर्ष की स्थिति है।

पृथ्वीकाय के जीवों के श्वासोच्छ्वास के लिए 'वेमायाए' शब्द दिया गया है। इसका तात्पर्य यह है कि पृथ्वीकाय के जीवों के श्वासोच्छ्वास की किया विषम काल वाली है अर्थात् अमुक स्थिति वाले इतने काल में श्वासोच्छ्वास लेते हैं, ऐसा निश्चित निरूपण नहीं किया जा सकता। इसी प्रकार आहार के परिणमन के विषय में भी इनकी 'विमात्रा' है अर्थात् इष्ट अनिष्ट विविध रूप से परिणमता है।

पृथ्वीकाय के जीवों के आहार के विषय में कहा गया है कि यदि व्याघात न हो, तो वे छहों दिशा से आहार लेते हैं। तो यहां यह जान लेना आवश्यक है कि व्याघात किसे कहते हैं? लोक के अन्त में जहां लोक और अलोक की सीमा मिलती है वही व्या-घात होना संभव है। जहाँ व्याघात हो, वहाँ तीन, चार या पांच दिशा से आहार लेते हैं। तात्पर्य यह है कि लोक के अन्त में कोने में ऊपर या नीचे रहा हुआ पृथ्वीकाय का जीव, तीन, चार या पांच दिशाओं से आहार ग्रहण करता है। जब पृथ्वीकायिक जीव लोकान्त

में ऊपर अग्निकोण में रहा हुआ होता है तब उसके तीन तरफ यानी ऊपर, पूर्व और दक्षिण में अलोक होता है तब वह तीन दिशाओं का आहार लेता है। इसी प्रकार नीचे के अग्निकोण में रहा हुआ जीव, नीचे पूर्व और दक्षिण में अलोक आजाने से शेष तीन दिशाओं से आहार लेता है। जब ऊपर या नीचे में से एक तरफ अलोक होता है और पूर्वादि चारों दिशा में से एक दिशा में अलोक होता है तब-शेष चार दिशाओं से आहार ग्रहण करता है, जब छह दिशाओं में से किसी एक दिशा में अलोक होता है तब पांच दिशा से आहार ग्रहण करता है, तात्पर्य यह है कि किसी भी कोने में रहे हुए जीव के जिस तरफ अलोक होता है, उस तरफ का आहार नहीं लेता है, शेष दिशाओं से आहार लेता है।

पृथ्वीकायिक जीवों के आहार के लिये नैरयिक जीवों के आहार की भलामण दी है, किंतु इस में इतनी विशेषता है कि नैरयिक और देवों में 'ओसण्णं कारणं पडुच्च'-शब्द दिया है जिसका अर्थ है-प्रायः करके सामान्यतया। किन्तु यह बात पृथ्वीकायिक जीवों के लिये नहीं कहनी चाहिये। क्योंकि प्रज्ञापना सूत्र के अट्ठाईसवें पद में कहा है- 'णवर ओसण्णं कारणं न भण्णइ' अर्थात् इन में 'ओसण्ण कारण (सामान्यतया) नहीं कहना चाहिये। इसी तरह सभी औदारिक दण्डकों में समझना चाहिये।

पृथ्वीकाय के जीवों के एक स्पर्शनेन्द्रिय ही होती है, उनके रसनेन्द्रिय नहीं होती है। जिसके रसनेन्द्रिय होती है, वह उसके द्वारा आहार का स्वाद लेता है, किन्तु यह बात पृथ्वीकायिक जीवों के विषय में नहीं है। इसलिए पृथ्वीकायिकादि जीव स्पर्शनेन्द्रिय से ही आहार ग्रहण करके उसी के द्वारा उसका आस्वादन करते हैं। इनका स्पर्शन भी एक प्रकार का आस्वादन है।

पृथ्वीकायादि पांच स्थावरों में पृथ्वीकाय कि स्थिति पहले बताई जा चुकी है। अप्काय की स्थिति जघन्य अन्तर्मुहूर्त्त की है और उत्कृष्ट सात हजार वर्ष की है। तेउकाय के जीवों की जघन्य स्थिति अन्तर्मुहूर्त्त की और उत्कृष्ट तीन अहोरात्र की है। वायुकाय की जघन्य स्थिति अन्तर्मुहूर्त्त की और उत्कृष्ट तीन हजार वर्ष की है। वनस्पतिकाय के जीवों की स्थिति जघन्य अन्तर्मुहूर्त्त की और उत्कृष्ट दस हजार वर्ष की है।



## बेइन्द्रिय जीवों का वर्णन

३४-बेइंदियाणं ठिई भाणियव्वा उस्सासो वेमायाए ।

३५ प्रश्न-वेइंदियाणं आहारे पुच्छा ?

३५ उत्तर-अणाभोग णिव्वत्तिए तहेव, तत्थ णं जे से आभोग-णिव्वत्तिए से णं असंखेजसमइए, अंतोमुहुत्तिए वेमायाए आहारट्टे समुप्पजइ, सेसं तहेव जाव अणंतभागं आसायंति ।

३६ प्रश्न-बेइंदिया णं भंते ! जे पोग्गले आहारत्ताए गिण्हंति, ते किं सब्वे आहारंति, णो सब्वे आहारंति ।

३६ उत्तर-गोयमा ! बेइंदियाणं दुविहे आहारे पण्णत्ते तंजहा-लोमाहारे पक्खेवाहारे । जे पोग्गले लोमाहारत्ताए गिण्हंति ते सब्वे अपरिसेसिए आहारेंति, जे पक्खेवाहारत्ताए गिण्हंति तेसिं णं पोग्ग-लाणं असंखेजइभागं आहारेंति, अणेगाइं च णं भागसहस्साइं अणा-साइजमाणाइं अफासाइजमाणाइं विद्धंसं आगच्छंति ।

३७ प्रश्न-एएसि णं भंते ! पोग्गलाणं अणासाइजमाणाणं अफासाइजमाणाणं कयरे कयरेहिंतो अप्पा वा बहुया वा तुल्ला वा विसेसाहिया वा ?

३७ उत्तर-गोयमा ! सब्वत्थोवा पोग्गला अणासाइजमाणा, अफासाइजमाणा अणंतराणा ।

३८ प्रश्न-बेइंदिया णं भंते ! जे पोग्गले आहारत्ताए गिण्हंति, ते णं तेसिं पोग्गला कीसत्ताए भुज्जो भुज्जो परिणमंति ?

३८ उत्तर-गोयमा ! जिन्मिंदिय-फासिंदियवेमायत्ताए भुजो भुजो परिणमंति ।

३९ प्रश्न-बेइंदियाणं मंते ! पुव्वाहारिया पोग्गला परिणया ?

३९ उत्तर-तहेव जाव णो अचलियं कम्मं णिजरोंतिं ।

**शब्दार्थ — बेइंदियाणं** - बेइन्द्रिय जीवों की, ठिई — स्थिति, भाणियव्वा — कह देनी चाहिए, उस्सासो — उनका श्वासोच्छ्वास, वेमायाए — विमात्रा से कहना चाहिए ।

**बेइंदियाणं**—बेइन्द्रिय जीवों के, आहारे—आहार के विषय में, पुच्छा—प्रश्न करना चाहिए। अर्थात् हे भगवन् !बेइन्द्रिय जीव को कितने काल में आहार की अभि-लाषा होती है ?

अणाभोगणिव्वत्तिए---अनाभोगनिर्वतित आहार, तहेव--पहले के समान समझना चाहिए । जे---जो, आभोगणिव्वत्तिए---आभोग निर्वतित आहार है, से-उस, आहारट्ठे--आहार की अभिलाषा, वेमायाए---विमात्रा से, असंखेज्ज समइए अंतोमुहुत्तिए---असंख्यात समय वाले अन्तर्मुहूर्त्त में होती है । सेसं----वाकी, तहेव -- उसी प्रकार जानना चाहिए, जाव---यावत्, अणंतभागं---अनन्तवें भाग को, आसायंति----आस्वादन करते हैं ।

भते—हे भगवन् ! बेइंदिया—बेइन्द्रिय जीव, जे—जिन, पोग्गले—पुद्गलों को, आहारत्ताए—आहार रूप से, गिण्हति—ग्रहण करते हैं, कि—क्या, वे, ते–उन, सब्ये— सबको, आहारति—खा जाते हैं ?अथवा, णो सब्वे आहारति-उन सबको नहीं खाते हैं ?

गोयमा—हे गौतम ! बेइंदियाणं-बेइन्द्रिय जीवों का, आहारे- आहार, दुविहे-दो प्रकार का, पण्णत्ते-कहा गया है । तजहा-वह इस प्रकार है-लोमाहारे-रोमाहार, य-और पक्खेबाहारे-प्रक्षेपाहार । जे-जिन, पोग्गले-पुद्गलों को, लोमाहारत्ताए-वे रोमाहार द्वारा, गिण्हंति-ग्रहण करते है, ते सब्बे-उन सबको, अपरिसेसिए-सम्पूर्णपने, आहारेंति-ला जाते है । जे-जिन पुद्गलों को, पक्खेवाहारत्ताए-प्रक्षेपाहार रूप से, गिण्हंति-ग्रहण करते हैं, तेसि पोग्गलाणं – उन पुद्गलों को, असंखिज्जइमागं-असंख्यातवां भाग, आहारेंति-खाया जाता है, च-और, अणेगाइं भागसहस्साइं-अनेक हजारों भाग, अणासाइज्जमाणाइं-आस्वाद किये विमा और, अफासाइज्जमाणाइं-स्पर्श किये विमा, विद्वसं आगच्छंति-नष्ट हो जाते हैं,

भते-हे भगवन् ! एएसि----इन. अणासाइज्जमाणाणं----बिना आस्वादन किये हुए, य ---और, अफासाइज्जमाणाणं-----बिना स्पर्श किये हुए पुद्गलों में से, कयरे-----कौन से पुद्गल, कयरेंहितो----किन पुद्गलों से, अप्पा---अल्प हैं, वा----अथवा, बहुवा----बहुत हैं, वा----अथवा, तुल्ला-----क्र्ल्य हैं, वा----अथवा. विसेसाहिया----विशेषाधिक हैं ?

गोयमा-हे गौतम ! सब्वत्थोवा-सब से थोड़े, पोग्गला-पुद्गल, अणासाइज्जमाणा-आस्वाद में नहीं आये हुए हैं और, अफासाइज्जमाणा--स्पर्श में नहीं आये हुए पुद्गल, अणंतगुणा---उनसे अन्तगुणा है ।

भंते-हे भगवन् ! बेइंदिया ---बेइन्द्रिय जीव, जे---जिन, पोग्गले----पुद्गलों को, आहारत्ताए---आहार रूप में ग्रहण करते हैं । ते---वे, पोग्गला---पुद्गल, तेसि----जनफे, कीसत्ताए---किस रूप में, भुज्जो भुज्जो----बारम्बार, परिणमंति----परिणत होते हैं ?

गोयमा—हे गौतम ! जिब्भिदिय फासिदिय वेमायत्ताए—वे पुद्गल उनको दिवि-धतापूर्वक जिव्हेस्द्रियपने और स्पर्शनेस्द्रियपने, मुज्जो मुज्जो —बार-बार, परिणमसि परिणत होते हैं ।

भंते—हे भगवन् ! बेइंदियाणं—बेइन्द्रिय जीवों को क्या, पु<mark>ख्वाहारिया</mark>—पहले आहार किये हुए, पोग्गला—पुद्गल, परिणया—परिणत हुए हैं ?

तहेव-यह सब वक्तव्य पहले की तरह समझना चाहिए । जाव- यावत्, अचलियं-कम्मं-अचलित कर्म की, णो णिज्जरति-निर्जरा नहीं करते हैं ।

भावार्थ-३४ बेइन्द्रिय जीवों की स्थिति कह देनी चाहिए । उनका इवासोच्छवास विमात्रा से कहना चाहिए ।

३५ प्रदन-हे भगवन् ! बेइन्द्रिय जीवों को कितने काल में आहार की अभिलाषा होती है ?

३५ उत्तर-हे गौतम ! बेइन्द्रिय जीवों का आहार वो प्रकार का है। उनमें से अनामोगनिर्वतित आहार तो पहले के समान समझना चाहिए। आमोग-निर्वतित आहार की अभिलाषा विमात्रा से असंख्यात समय वाले अन्तर्मुहर्त में

होती है । बाकी उसी प्रकार जानना चाहिए यावत् अनन्तवाँ भाग आस्वादन करते हैं ।

३६ प्रश्न-हे भगवन् ! बेइन्द्रिय जीव जिन पुद्गलों को आहार रूप से ग्रहण करते हैं, क्या वे उन सब पुद्गलों को खा जाते हैं अथवा उन सब को नहीं खाते हैं ?

३६ उत्तर-हे गौतम ! बेइन्द्रिा जीवों का आहार दो प्रकार का कहा गया है-रोमाहार और प्रक्षेपाहार । जिन पुद्गलों को रोमाहार द्वारा ग्रहण करते हैं, उन सब को सम्पूर्णपने खा जाते हैं । जिन पुद्गलों को प्रक्षेपाहार रूप से ग्रहण करते हैं, उन पुद्गलों में से असंख्यातवां भाग खाया जाता है और अनेक हजारों भाग आस्वादन किये बिना और स्पर्श किये बिना विध्वंस को प्राप्त हो जाते हैं ।

३७ प्रइन–हे भगवन् ! इन बिना आस्वादन किये हुए और बिना स्पर्श किये हुए पुद्गलों में से कौन से पुद्गल किन पुद्गलों से अल्प, बहुत, तुल्य या बिशेषाधिक है ?

३७ उत्तर-हे गौतम ! आस्वादन में नहीं आये हुए पुद्गल सब से थोडे हैं, स्पर्श में नहीं आये हुए पुद्गल उनसे अनन्तगुणा है ।

३८ प्रश्न-हे भगवन् ! बेइन्द्रिय जीव जिन पुद्गलों को आहार रूप से ग्रहण करते हैं वे पुद्गल उनके किस रूप में बारम्बार परिणत होते है ?

३८ उत्तर-हे गौतम ! वे पुद्गल उनको विविधतापूर्वक जिब्हेन्द्रियपने और स्पर्शनेन्द्रियपने बारबार परिणत होते है ।

३९ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या बेइन्द्रिय जीवों को पहले आहार किये हुए पूदगल परिणत हुए हैं ?

३९ उत्तर-हे गौतम ! यह सब पहले की तरह समझना चाहिए। यावत् अचलित कर्म की निर्जरा नहीं करते हैं, वहां तक कह देना चाहिए। विवेचन-द्वीग्दिय (दो इन्द्रिय वाले) जीवों की स्थिति जघन्य अन्तमुँहुर्त की और भववती सूत्र-श. १ उ. १ तेइन्द्रियादि जीवों का वर्णन

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

७७

उत्कृष्ट बारह वर्ष की है। इन जीवों को आभोग आहार ('में आहार करता हूँ' इस प्रकार बुद्धिपूर्वक किया जाने वाला आहार) की अभिलाषा असंख्यात समय वाले अन्तर्मुहूर्त्त बाद होती हैं। इन जीवों के स्थिति के अनुसार आहार का कोई निश्चित नियम नहीं है, अत-एव 'विमात्रा' से कहा गया है।

इन जीवों का आभोग आहार भी दो प्रकार का होता है-रोमाहार और प्रक्षेपा-हार। रोमाहार उसे कहते हैं जो रोमों द्वारा अपने आप लिया जाता है। जैसे कि-जब वर्षा होती है तब रोमों द्वारों शीत अपने आप ही आजाता है। इस प्रकार रोमों द्वारा ग्रहण किये हुए आहार को वे पूर्ण रूप से खा जाते हैं। कवल (ग्रास) द्वारा जो आहार ग्रहण किया जाता है उसे प्रक्षेपाहार कहते हैं। प्रक्षेपाहार का बहुत सा भाग नष्ट हो जाता है और असंख्यातवां भाग शरीर रूप में परिणत होता है। इस कथन के आधार पर यह प्रक्ष किया गया है कि जो पुद्गल स्पर्श में तथा आस्वाद में आये बिना ही नष्ट हो जाते हैं उनमें कौन से अधिक हैं ? अर्थात् स्पर्श में न आने वाले पुद्गल अधिक हैं या आस्वाद में न आने वाले ? इस प्रक्ष का उत्तर यह दिया गया है कि आस्वाद में न आने वाले पुद्गल थोड़े हैं और स्पर्श न किये जाने वाले पुद्गल अनन्तगुणा हैं।

# तेइन्द्रियादि जीवों का वर्णन

४०-तेइंदिय-चउरिंदियाणं णाणत्तं ठिईए जाव णेगाइं च णं भागसहस्साइं अणाघाइज्जमाणाइं अणासाइज्जमाणाइं अफा-साइजमाणाइं विदुधंसं आगच्छंति ।

४१ प्रश्न-एएसिं णं भंते ! पोग्गलाणं अणाघाइजमाणाणं अणासाइजमाणाणं अफासाइजमाणाणं पुच्छा ।

४१ उत्तर-गोयमा ! सञ्वत्थोवा पोग्गला अणाघाइजमाणा, अणासाइजमाणा अणंतगुणा, अफासाइजमाणा अणंतगुणा । तेइंदियाणं घाणिंदिय जिन्मिंदिय फासिंदियवेमायाए भुजो भुजो परिणमंति । चउरिंदियाणं चर्निखदिय घाणिंदिय जिन्मिंदिय-फासिंदियत्ताए भुजो भुजो परिणमंति ।

शब्दार्थ-तेइंदिय चउरिंदियाणं-तेइन्द्रिय और चौइन्द्रिय जीवों की, ठिइए-स्थिति में, णाणत्तं-भेद है। जाव-यावत्, अणेगाइं च णं भागसहस्साइं-अनेक हजारों भाग, अणाघाइज्जमाणाइं--बिना सूंघे, अणासाइज्जमाणाइं--बिना चख, अफासाइज्जमाणाइं--बिना स्पर्शे ही, विद्धंसं आगच्छंति---नष्ट हो जाते हैं।

भंते-हे भगवन् ! एएसि-इन, अणाघाइज्जमाणाणं-बिना सूघे हुए, अणासाइज्ज-माणाणं-बिना चखे हुए, अणाफासाइज्जमाणाणं-बिना स्पर्श किये हुए, पोग्गलाणं-पुद्गलों में कौन किससे थोड़ा, बहुत, तुल्य या विशेषाधिक हैं ? पुच्छा-ऐसा प्रश्न करना चाहिए।

गोयना-हेगौतम ! अणाधाइज्जमाणा-बिना सूंघे हुए, पोग्गला-पुद्गल, सक्वत्थोवा --सब से थोड़े हैं, अणासाइज्जमाणा-बिना चखे हुए पुद्गल, अणंतगुणा-उनसे अनन्तगुणा हैं, अफासाइज्जमाणा-बिना स्पर्श किये हुए पुद्गल, अणंतगुणा-अनन्तगुषा हैं, तेइंदियाणं-तेइ-न्द्रिय जीवों ढारा किया हुआ आहार उनके, धाणिदिय-जिक्किियिय-फासिवियवेमायाए--घाणेन्द्रिय के रूप में, जिव्हेन्द्रिय के रूप में और स्पर्शनेन्द्रिय के रूप में विमात्रा से, मुज्जो मुज्जो-बारबार, परिणमंति-परिणत होता है । खर्डारदियाणं-चौइन्द्रिय जीवों ढारा प्ररुग किया हुआ आहार उनके, चक्किविय-धाणिदिय-जिक्कििय-फासिदियत्ताए-चक्षु-इन्द्रिय, घाणेन्द्रिय, जिव्हेंद्रिय, स्पर्शनेन्द्रिय रूप में विमात्रा से, भुज्जो भुज्जो-बारम्बार परिणमंति-परिणत होते हैं ।

मावार्थ-अि तेइन्द्रिय और चौइन्द्रिय जीवों की स्थिति में भेद है। इोष सब पहले की तरह है। यावत् अनेक हज़ारों भाग बिना सूंघे, बिना चखे और बिना स्पर्झे ही नष्ट हो जाते हैं।

४१ प्रक्रन–हे भगवन् ! इन बिना सूंघे हुए, बिना चखे हुए और बिना स्पर्झ किये हुए पुद्गलों में कौन किससे थोड़ा, बहुत, अल्प या विशेषाधिक है ? - ऐसा प्रक्रन करना चाहिए ।

४१ उत्तर-हे गौतम ! बिना सूंघे हुए पुद्गल सब से थोडे हैं, बिना

७८

चले हुए पुद्गल उनसे अनन्तगुणा है और बिना स्पर्श किये हुए पुद्गल उनसे अनन्तगणा है ।

तेइन्द्रिय जीवों द्वारा खाया हुआ आहार घ्राणेन्द्रिय, जिव्हेन्द्रिय और स्पर्शनेन्द्रिय के रूप में विमात्रा से बारबार परिणत होता है । चौइन्द्रिय जीवों द्वारा खाया हुआ आहार चक्षुइन्द्रिय, घ्राणेन्द्रिय, जिव्हेन्द्रिय और स्पर्शनेन्द्रिय रूप में विमात्रा से बारम्बार परिगत होता है ।

विवेचन-तेइन्द्रिय और चौइन्द्रिय जीवों का कथन बेइन्द्रिय जोवों की तरह ही कहना चाहिए । किन्तु स्थिति आदि में अन्तर है । वह इस प्रकार है-तेइन्द्रिय जीवों की स्थिति जघन्य अन्तर्मुहूर्त और उत्कृष्ट ४९ रात दिन की है । चौइन्द्रिय जीवों की स्थिति जघन्य अन्तर्मुहूर्त की और उत्कृष्ट छह मास की है । तेइन्द्रिय जीव जो आहार करते हैं वह उनके झाणेन्द्रिय, रसनेन्द्रिय और स्पर्शनेन्द्रिय, इन तीन इन्द्रिय रूप में परिणत होता है और चौइन्द्रिय जीवों के चक्षुइन्द्रिय, झाणेन्द्रिय, रसनेन्द्रिय और स्पर्शनेन्द्रिय इन चार इन्द्रिय के रूप में परिणत होता है ।

शेष सारा वर्णन बेइन्द्रियों के समान समझना चाहिए।

## पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च और मनुष्य का वर्णन

४२-पंचिंदिय तिरिक्खजोणियाणं ठिई भणिऊणं उस्सासो वेमायाए । आहारो अणाभोगणिव्वत्तिओ अणुसमयं अविरहिओ । आभोगणिव्वत्तिओ जहण्णेणं अंतोमुहुत्तरस, उक्कोसेणं छ्ट्ठभत्त-स्स । सेसं जहा चउरिंदियाणं जाव णो अचल्यिं कम्मं णिजरेंति । ४३--एवं मणुस्साण वि, णवरं आभोगणिव्वत्तिए जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं अट्ठमभत्तस्स, सोइंदिय ५ वेमायत्ताए मुज्जो भुज्जो परिणमंति, सेसं जहा तहेव जाव णिजरेंति । ८० भगवती सूत्र— श. १ उ. १ तिर्यञ्च और मनुष्य का वर्णन

एवं मणुस्साण वि—मनुष्यों के सम्बन्ध में भी ऐसा ही जानना चाहिए, णवरं— किंतु इतनी विशेषता है कि, आभोगणिव्वत्तिए-उनका आभोग निर्वतित आहार,जहण्णेणं– जघन्य, अंतोमुहुत्तं-अन्तर्मुहूर्त्तं, उक्कोसेणं-उत्कृष्ट, अट्टमभत्तस्स – अष्टम भक्त अर्थात् तीन दिन बीतने पर होता है।

पञ्चेन्द्रिय जीवों द्वारा गृहीत आहार, सोइंबिय ५ वेमायत्ताए---श्रोत्रेन्द्रिय, चक्षु-रिन्द्रिय, घ्राणेन्द्रिय, रसनेन्द्रिय और स्पर्शनेन्द्रिय, इन पांचों इन्द्रिय रूप में विमात्रा से मुज्जो मुज्जो---बारम्बार, परिणमंति--परिणत होता है, सेसं जहा तहेव जाव णिज्जरेंति-शेष सब पहले के समान समझना चाहिए यावत् अचलित कर्म की निर्जरा नहीं करते हैं।

भावार्थ-४२-- पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्चों की स्थिति कहकर उनका उच्छ्वास विमात्रा--विविध प्रकार से कहना चाहिए । उनके अनाभोगनिर्वतित आहार निरन्तर प्रतिसमय होता है । आभोगनिर्वतित आहार जघन्य अन्तर्मुहूर्त्त और उत्कृष्ट षष्ठभक्त अर्थात् दो दिन बीत जाने पर होता है । क्षेष वर्णन चतुरि-न्द्रिय जीवों के समान समझना चाहिए यावत् वे अचलित कर्म की निर्जरा नहीं करते हैं ।

४३-मनुष्यों के सम्बन्ध में भी ऐसा ही जानना चाहिए । इतनी बिझेषता है कि उनका आभोग निर्वतित आहार जघन्य अन्तर्मुहूर्त्त और उत्कृष्ट अष्टम भक्त (तीन रात दिन) बीतने पर होता है ।

पञ्चेन्द्रियों द्वारा गृहीत आहार श्रोत्रेन्द्रिय, चक्षुरिन्द्रिय, झाणेन्द्रिय,

रसनेन्द्रिय और स्पर्शनेन्द्रिय रूप में विमात्रा से परिणत होता है । शेष सब पहले की तरह समझना चाहिए । यावत् वे अचलित कर्म की निर्जरा नहीं करते हैं ।

विवेचन-पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च और मनुष्य की स्थिति जघन्य अन्तर्मुहूर्त और उत्हृष्ट तीन पल्योपम की होती है। पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च का आहार षष्ठ भक्त अर्थात् दो दिन बीत जाने पर बतलाया गया है। यह आहार देवकुरु और उत्तरकुरु के युगलिक तिर्यञ्चों की अपेक्षा समझना चाहिए और ऐसी ही स्थिति (आयु) वाले भरत ऐरवत के तिर्यञ्च युग-लिकों के लिए भी समझना चाहिए। इसी प्रकार मनुष्यों का आहार अष्टन भक्त अर्थात् तीन दिन बीत जाने के बाद कहा गया है यह देवकुरु उत्तरकुरु को युगलिक मनुष्यों की अपेक्षा तथा भरत ऐरवत क्षेत्र में जब अवर्सापणी का प्रथम आरा प्रारम्भ होता है और उत्सर्पिणी का छठा आराम् समाप्ति पर होता है उस समय के मनुष्यों की अपेक्षा समझना चाहिए।

# वाणव्यन्तरादि का वर्णन

४४-वाणमंतराणं ठिईए णाणत्तं, अवसेसं जहा णागकुमाराणं । ४५-एवं जोइसियाण वि, णवरं उस्सासो जहण्णेणं मुहुत्त-पुहुत्तस्स, उक्कोसेण वि मुहुत्तपुहुत्तस्स । आहारो जहण्णेणं दिवस-पुहुत्तस्स, उक्कोसेण वि दिवसपुहुत्तस्स, सेसं तहेव ।

४६-वेमाणियाणं ठिई भाणियव्वा ओहिया, उस्सासो जहण्णेणं मुहुत्तपुहुत्तस्स, उक्कोसेणं तेत्तीसाए पक्खाणं, आहारो आभोग-णिव्वत्तिओ जहण्णेणं दिवसपुहुत्तस्स, उक्कोसेणं तेत्तीसाए वास-सहस्साणं, सेसं चलियाइं तहेव जाव णिज्जरेंति ।

**शब्दार्थ--वाणमंतराणं-**वाणव्यन्तर देवों की, ठिईए-स्थिति में, णाणसं--भेद है ।

अवसेसं-बाकी सारा वर्णन, जहा णागकुमाराणं-नागकुमारों की तरह सयान समझना चाहिए ।

एवं-इसी तरह, जोइसियाण वि-ज्योतिषी देवों के सम्बन्ध में भी जानना चाहिए। णवरं-इतनी विशेषता है कि, उस्सासो-उनका उच्छ्वास, जहण्णेणं-जघन्य से, मुहुत्तपुहुत्तस्स –मुहत्तं पृथक्त्व और, **उक्कोसेणं**–उत्कृष्ट भी, मुहुत्तपुहुत्तस्त–मुहूर्त्तपृथक्त्व के बाद होता है। आहारो-उनका आहार, जहण्णेणं-जघन्य से, दिवसपृहत्तस्स-दिवसपृथक्त्व से और, उक्को-सेणं-उत्कृष्ट, दिवसपुहुत्तस्स-दिवसपृथक्त्व के बाद होता है । सेस तहेव-शेष सारा वर्णन पहले के समान समझना चाहिए ।

**वेमाणियाणं--वैमा**निक देवों की. ओहिया--औधिक, ठिई-स्थिति, भाणियव्या-कहनी चाहिये । उस्सासो -उनका उच्छ्वास. जहण्णेणं-जघन्य से, मुहुत्तपुहुत्तस्स-मुहूत्तंपृथ-क्तव से और, उक्कोसेणं-उल्कृष्ट, तेत्तीसाए पक्खाणं-तेतीस पक्ष के बाद होता है। आभोग-णिव्वत्तिओ आहारो-उनका आभोगनिर्वतित आहार, जहण्णेणं-जधन्य से, दिवसपुहुतस्त-दिवस पथक्तव और, उक्कोसेणं-उत्कृष्ट, तेत्तीसाए वाससहस्साणं-तेत्तीस हजार वर्ष के बाद होता है। सेसं चलियाइयं तहेव जाव णिज्जरेंति-वे. चलित कर्म की निर्जरा करते हैं। इत्यादि शेष सब वर्णन पूर्ववत् ही समझना चाहिए ।

भावार्थ-४४-वाणव्यन्तर देवों की स्थिति में भेद है। बाकी सारा वर्णन नागकूमारों की तरह समझना चाहिए ।

र्४५-ज्योतिषी देवों के सम्बन्ध में भी इसी तरह जानना चाहिए । इतनी विशेषता है कि उनका उच्छ्वास जघन्य से मुहूर्त्त पृथक्त्व और उत्कृष्ट भी मुहूर्त्त पृथक्त्व के बाद होता है। उनका आहार जघन्य से दिवसपृथक्त्व और उत्कृष्ट भी दिवसपृथक्तव के बाद होता है । क्षेष सारा वर्णन पहले के समान समझना चाहिए ।

४६-वैमानिक देवों की औधिक स्थिति कह देनी चाहिए । उनका उच्छ-वास जघन्य से मुहर्त्त पृथक्त्व और उत्कृष्ट तेतीस पक्ष के पक्ष्चात् होता है। उनका आभोग निर्वतित आहार जघन्य दिवस पृथक्त्व के बाद और उत्कृष्ट तेतीस हजार वर्ष के बाद होता है । वे चलित कर्म की निर्जरा करते हैं । इत्याबि शेष सब वर्णन पहले के समान समझना चाहिए ।

भगवती सूत्र-श. १ उ. १ आत्मारंभ परारभ आदि का वर्णन ८३

विवेचन---वाणव्यन्तर देवों की स्थिति जघन्य दस हजार वर्ष और उत्कृष्ट एक पल्योपम की होती है। ज्योतिषी देवों की स्थिति जघन्य पल्योपम के आठवें भाग की और उत्कृष्ट एक लाख वर्ष अधिक एक पत्योपम की होती है।

दो से लेकर नौ तक को संख्या को 'पृथक्तव' कहते हैं। 'पृथक्तव' यह सैद्धांतिक पारिभाषिक शब्द है। अतः दो मुहूर्त्त से लेकर नौ मुहूर्त्त तक को 'मुहूर्त्त पृथक्त्व' कहते हैं। जघन्य 'मुहूर्त्तपृथक्त्व' में दो या तीन मुहूर्त्त समझना चाहिए और उत्कृष्ट में आठ या नो मुहूर्त्त समझना चाहिए।

यहां वैमानिक देवों की औधिक स्थिति कही है। औषिक का परिमाण एक पल्योपम से लेकर तेतीस सागरोपम तक है। इसमें जघन्य स्थिति सौधर्म देवलोक की अपेक्षा और उत्क्रप्ट अनुत्तर विमानों की अपेक्षा से कही गई है।

श्वासोच्छ्वास और आहार का जघन्य परिमाण जघन्य स्थिति वालों की अपेक्षा और उत्कृष्ट परिमाण उत्कृष्ट स्थिति वालों की अपेक्षा से जानना चाहिए । यहाँ संग्रह गाथा कही गई है जो इस प्रकार है –

#### जस्स जाइं सागराइं तस्स ठिई तत्तिएहिं पक्खेहि। उस्सासो देवाणं, वाससहस्सेहि आहारो ॥

अर्थ — जिन वैमानिक देवों की जितने सागरोपम की स्थिति हो, उनका श्वासोच्छ्-वास उतने ही पक्ष में होता है और आहार उतने ही हजार वर्ष में होता है। ऐसा सम-झना चाहिए ।

### आत्मारम्भ परारम्भ आदि का वर्णन

४७ प्रश्न-जीवा णं भंते ! किं आयारंभा परारंभा तदुभयारंभा अणारंभा ?

४७ उत्तर-गोयमा ! अत्थेगइया जीवा आयारंभा वि, परारंभा वि, तदुभयारंभा वि, णो अणारंभा । अत्थेगइया जीवा णो आया-रंभा, णो परारंभा, णो तदुभयारंभा, अणारंभा । ८४ भगवती सूत्र--- श. १ उ. १ आत्मारंभ परारंभ आदि का वर्णन

४८ प्रश्न-से केणट्टेणं भंते ! एवं वुच्चइ-'अत्थेगइया जीवा आयारंभा वि' एवं पडिउचारेयव्वं ?

४८ उत्तर-गोयमा ! जीवा दुविहा पण्णत्ता तंजहा-संसार समावण्णगा य, असंसार समावण्णगा य । तत्थ णं जे ते असंसार समावण्णगा ते णं सिद्धा । सिद्धा णं णो आयारंभा णो परारंभा णो तदुभयारंभा, अणारंभा । तत्थ णं जे ते संसार समावण्णगा ते दुविहा पण्णत्ता तंजहा-संजया य असंजया य । तत्थ णं जे ते संजया ते दुविहा पण्णत्ता तंजहा-पमत्तसंजया य अप्पमत्तसंज़या य। तत्थ णं जे ते अप्पमत्तसंजया ते णं णो आयारंमा णो परारंमा णो तदुभयारंभा, अणारंभा । तत्थ णं जे ते पमत्तसंजया ते सुहं जोगं पडुच णो आयारंमा णो परारंमा णो तदुभयारंमा अणारंमा । असुहं जोगं पडुच आयारंमा वि, परारंमा वि, तदुभयारंमा वि, णो अणा-रंगा। तत्थ णं जे ते असंजया ते अविरइं पडुच आयारंभा दि, परारंभा वि, तद्भयारंभा वि, णो अणारंभा । से तेणट्टेणं गोयमा ! एवं वुचइ 'अत्थेगइया जीवा जाव अणारंमा ।'

शब्दार्थ-भंते-हे भगवान् ! कि-क्या, जीवा-जीव, आयारंभा--आत्मारम्भी हें ? परारंमा-परारम्भी हें, तदुभयारंमा-तदुभयारम्भी हैं या, अणारंमा-अनारम्भी हैं ?

गोयमा-हे गौतम ! अत्थेगइया-कितनेक, जीवा-जीव, आयारभा वि-आत्मारम्भी भी हैं, परारंमा वि-परारम्भी हैं और, तदुभयारंभा वि-तदुभयारम्भी भी हैं किन्तु, णो अणारंभा-अनारम्भी नहीं हैं, अत्थेगइया-कितनेक, जीवा-जीव, णो आयारंमा-आत्मारम्भी भी नहीं है, <mark>णो परारंमा-</mark>परारम्भी भी नहीं हैं, **णो तदुभयारंभा-**तदुभयारम्भी भी नहीं हैं ं किन्तू, <mark>अणारंमा-</mark>अनारम्भी हैं ।

भंते -हे भगवन् ! केण्ड्ठेणं--किस कारण से, एवं बुच्चइ-आप ऐसा फरमाते हैं कि अत्थेगइया-कितनेक, जीवा-जीव, आधारंमा वि-आत्मारम्भी भी हैं ? एवं पडिउच्चा-रेयब्वं-इत्यादि पूर्वोक्त उत्तर फिर से उच्चारण करना चाहिए ?

गोयमा-हे गौतम ! जीवा-जीव, दुविहा-दो प्रकार के, पण्णत्ता-कहे गये हैं, तंजहा -वे इस प्रकार है, संसारसमावण्णगा-संसार-समापन्नक, य-और, असंसारसमावण्णगा-असंसार-समापन्नक तत्थ-उनमें से, जे-जो, असंसारसमावण्णगा-असंसार समापन्नक हैं। ते-वे, सिद्धा-सिद्ध हैं, सिद्धा-सिद्ध भगवान्, णो आयारंमा, णो परारंमा, णो तदुमयारंमा -आत्मारम्भी नहीं हैं, परारम्भी नहीं हैं, और तदुभयारम्भी नहीं हैं किन्तु, आयारंभा-अना-रम्भी हैं, जे-जो. संसारसमावण्णगा-संसार-समापन्नक जीव हैं, ते-वे, दुविहा-दो प्रकार के, पण्णन्ता--कहे गये⁻हें, तंजहा~वे इस प्रकार हैं-संजया-संयत, य-और, असंजया--असंयत, तस्य-उनमें से, जे-जो. संजया-संयत हैं, ते-वे, दुविहा-दो प्रकार के, पण्णत्ता-कहे गये हैं, तंजहा-वे इस प्रकार हैं-पमत्तसंजया-प्रमत्त संयत, य-और, अप्पमत्तसंजया-अप्रमत संयत, तत्य-उनमें से, जे-जो, अप्यमत्तसंजया-अप्रमत्त संयत हैं, ते-वे, णो आयारंभा णो परारंभा णो तद्भयारमा-आत्मारम्भी नहीं हैं, परारम्भी नहीं हैं और तदुभयारम्भी नहीं हैं किन्तु, अणारंभा -अनारम्भी हैं । जे-जो, पमत्तसंजया -प्रमत्तसंयत हैं, ते -वे, सुहं जोगं --- शुभ योग की, पडुच्च-अपेक्षा, जो आयारंभा, जो परारंभा, जो तदुभयारंभा-आत्मारम्भी नहीं हैं, परारम्भी नहीं हैं और तदुभयारम्भी नहीं हैं. किंतु अणारंमा—अनारम्भी हैं। असुहं जोगं-अशुभ योग की, पडच्च----अपेक्षा, आयारंमा वि, परारंमा वि, तदुभयारंमा वि--आत्मारम्भी भी हैं परारम्भी हैं और तद्भयारम्भी भी हैं, किन्तु णो अणारंभा-अनारम्भी नहीं हैं। जे-जो, असंजया असंयत है, ते-वे, अविरइं पडुच्च-अविरति की अपेक्षा, आयारंभा वि, परारंभा वि, तद्भयारंभा वि-आत्मारम्भी भी हैं, परारम्भी भी हैं और तदुभयारम्भी भी हें किन्तू, **णो अणारंभा**-अनारम्भी नहीं हैं । **तेणट्ठेणं-**इस कारण, **गोयमा**-हे गौतम ! एवं वुच्चइ-ऐसा कहा जाता है, कि अत्येगइया जीवा जाव अणारंभा-कितनेक जीव आत्मा-रम्भी भी हैं यावतु अनारम्भी भी हैं।

भावार्थ--४७ प्रदन--हे भगवन् ! क्या जीव आत्मारम्भी हैं, परारम्भी हे, तदुभयारम्भी हैं या अनारम्भी हैं ?

## ८६ भगवती सूत्र-श. १ उ. १ आत्मारंभी परारंभी आदि का वर्णन

४७ उत्तर-हे गौतम ! कितनेक जीव आत्मारम्भी भी है, परारम्भी भी हैं और तदुभयारम्भी भी हैं, किन्तु अनारम्भी नहीं हैं, तथा कितनेक जीव आत्मा-रम्भी नहीं हैं, परारम्भी नहीं हैं और तदुभयारम्भी भी नहीं हैं, किन्तु अनारम्भी हैं।

४८ प्रझ्न-हे भगवन् ! आप इस प्रकार किस कारण से कहते है कि --'कितनेक जीव आत्मारम्भी भी हैं' इत्यादि पूर्वोक्त उत्तर फिर से उच्चारण करना चाहिए ।

४८ उत्तर-हे गौतम ! जीव दो प्रकार के कहे गये हैं । वे इस प्रकार हैं--संसारसमापन्नक और असंसारसमापन्नक । उनमें से जो जीव असंसारसमा-पन्नक हैं वे सिद्ध भगवान् हैं, वे आत्मारम्भी, परारम्भी और तदुभयारम्भी नहीं हैं किन्तु अनारम्भी हैं । जो संसारसमापन्नक हैं, वे दो प्रकार के कहे गये हैं, यथा--संयत और असंयत । इनमें से जो संयत हैं, वे दो प्रकार के कहे गये हैं, यथा--संयत और असंयत । इनमें से जो संयत हैं, वे दो प्रकार के कहे गये हैं प्रया--संयत और असंयत । इनमें से जो संयत हैं, वे दो प्रकार के कहे गये हैं यथा--प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत । जो अप्रमत्त संयत हैं, वे आत्मारम्भी, परारम्भी और तदुभयारम्भी नहीं हैं, किन्तु अनारम्भी हैं । जो प्रमत्तसंयत हैं, वे शुभ योग अपेक्षा आत्मारम्भी, परारम्भी और तदुभयारम्भी नहीं हैं, किंतु अनारम्भी हैं और अशुभ योग की अपेक्षा आत्मारम्भी भी हैं, परारम्भी भी हैं और तदुभयारम्भी भी हैं, किंतु अनारम्भी नहीं हैं । जो असंयत हैं, वे अविरति की अपेक्षा से आत्मारम्भी भी हैं, परारम्भी हैं और तदुभयारम्भी भी हैं, किंतु अनारम्भी नहीं हैं । इसलिए हे गौतम ! इस कारण से ऐसा कहा जाता है कि 'कितनेक जीव आत्मारम्भी भी हैं, यावत् कितनेक जीव अनारम्भी भी हैं ।'

विवेचन--'आरम्भ' शब्द अनेक अर्थों में प्रचलित है। किसी कार्य को शुरू करना भी 'आरम्भ' कहल़ाता है, किन्तु यहां पर यह अभिप्राय नहीं है। यहां 'आरम्भ' का अर्थ है--ऐसा सावद्य कार्य करना जिससे किसी जीव को कष्ट पहुँचता हो या उसके प्राणों का घात होता हो। आशय यह है कि आश्रवद्वार में प्रवृत्ति करना आरम्भ कहलाता है।

आत्मारम्भ का अर्थ यह है–आत्मा को आश्रवद्वार में प्रवृत्त करना या आत्मा द्वारा स्वयं आरम्भ करना । जो ऐसा करता है वह आत्मारम्भी कहलाता है । दूसरे को आश्रव में प्रवृत्त करना या दूसरे के द्वारा आरम्भ कराना-परारम्भ है और ऐसा करने वाला परा- भगवती सूत्र-श. १ उ. १ आत्मारभ परारभ आदि का वर्णन ८७

रम्भी कहलाता है । आत्मारम्भ और परारम्भ दोनों करने वाला–तदुभयारम्भी कहलाता है । जो जीव आत्मारम्भ, परारम्भ और उभयारम्भ से रहित होता है, वह अनारम्भी कहलाता है ।

'आयारम्भा वि परारम्भा वि' यहां पर जो 'अपि' शब्द दिया है, वह पूर्वपद और उत्तरपद के संबंध को सूचित करता है। यह शब्द 'आत्मारम्भीपन' इत्यादि धर्मों का एकाश्रयपन को बतलाने के लिए अथवा भिन्नाश्रयपन को सूचित करने के लिए प्रयुक्त किया गया है। एकाश्रयपन कालभेद से समझना चाहिए। यथा---एक ही जीव किसी समय आत्मारम्भी होता है, किसी समय परारम्भी होता है और किसी समय उभयारम्भी होता है। इसीलिए अनारम्भी नहीं होता। भिन्नाश्रयपन भिन्न-भिन्न जीवों की अपेक्षा समझना चाहिए कि कितनेक जीव अर्थात् असंयत जीव आत्मारम्भी, परारम्भी और उभयारम्भी भी होते हैं। कितनेक जीव अर्थात् सिद्ध आदि जीव न आत्मारम्भी हैं, न परारम्भी हैं, न तदुभयारम्भी हैं, किन्तु अनारम्भी हैं।

पहले जीव के दो भेद किये गये हैं-संसार-समापन्नक अर्थात् संसारी और असंसारसमापन्नक अर्थात् असंसारी-सिद्ध । सिद्ध जीव अनारम्भी हैं ।

संसारी के दो भेद हैं-संयत और असंयत । जो जीव सब प्रकार की बाह्याभ्यन्तर ग्रन्थि से और विषय कषाय से निवृत्त हो गये हैं, वे संयत कहलाते हैं । जो विषय कषाय से निवृत्त नहीं हए हैं और आरम्भ में प्रवृत्त हैं, वे असंयत कहलाते हैं ।

संयत भी दो प्रकार के हैं—प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत । अप्रमत्तसंयत न आत्मारम्भी हैं, न परारम्भी हैं और न तदुभयारम्भी हैं, किन्तु अनारम्भी हैं । प्रमत्तसंयत के भी दो भेद हैं— शुभ योग वाले और अशुभ योग वाले । उपयोगपूर्वक— सावधानता-पूर्वक योग की प्रवृत्ति को शुभयोग कहते हैं । उपयोगपूर्वक पडिलेहणा (प्रतिलेखना)आदि करता हुआ संयत अनारम्भी होता है । उपयोग के बिना प्रतिलेखनादि करना अशुभ योग है । जैसा कि कहा—

#### पुढवी-आउक्काए-तेऊ-वाऊ-वणस्सइ-तसाणं । पडिलेहणापमत्तो, छण्हं पि विराहओ होइ ।।

अर्थात्—प्रतिलेखनाप्रमत्त अर्थात् उपयोग रहित होकर प्रतिलेखना करने वाला पृथ्वीकाय, अप्काय, तेउकाय, वायुकाय, वनस्पतिकाय और त्रसकाय, इन छह कायों का विराधक होता **है** । ८८ भगवती सूत्र—्श. १ उ. १ आत्मारंभ परारंभ आदि का वर्णन

सारांश यह है कि शुभयोग वाला प्रमत्त संयत-अनारम्भी है और अशुभयोग वाला आत्मारम्भी आदि है, अनारम्भी नहीं है। जैसे कि ईर्यासमिति में ध्यान रख कर गमन करते हुए मुनि द्वारा किसी जीव की विराधना हो जाने पर भी (द्रव्य हिसा हो जाने पर भी) वह अनारम्भी है।

४९ प्रश्न-णेरइया णं भंते ! किं आयारंभा, परारंभा, तदुभया-रंभा, अणारंभा ?

४९ उत्तर-गोयमा ! णेरइया आयारंभा वि, जाव णो अणा-रंभा ।

५० प्रश्न-से केणट्टेणं भंते ! एवं वुचइ ?

५० उत्तर-गोयमा ! अविरइं पडुच, से तेणट्ठेणं, जाव णो अणा-रंभा, एवं जाव असुरकुमारा वि । जाव पंचिंदियतिरिक्खजोणिया ।

५१-मणुस्सा जहा जीवा, णवरं सिद्ध विरहिया भाणियव्वा ।

५२-वाणमंतरा जाव वेमाणिया, जहा णेरइया ।

५३-सलेस्सा जहा ओहिया । कण्हलेसस्स णीललेसस्स काउ-लेसस्स जहा ओहिया जीवा, णवरं पमत्त-अप्पमत्ता ण भाणियव्वा । तेउलेसस्स, पम्हलेसस्स, सुकलेसस्स जहा ओहिया जीवा, णवरं सिद्धा ण भाणियव्वा ।

इाग्र्यार्थ—भंते—हे भगवन् ! णेरइया नैरयिक जीव, किं–क्या, आयारंभा–आत्मा-रम्भी हैं, परारंभा-परारम्भी हैं, तदुभयारंभा-तदुभयारम्भी हैं या, अणारंभा-अनारम्भी है ? गोयमा—हे गौतम ! णेरइया—नेरयिक जीव, आयारंभा यि जाव णो अणारंभा— आत्मारम्भी भी हैं, परारम्भी भी हैं और तदुभयारम्भी भी हैं, किन्तु अनारम्भी नहीं हैं ।

से केणटठेणं-हे भगवन् ! आप ऐसा किस कारण से कहते हैं ?

गोयमा—हे गौतम ! अविरद्दं पडुब्च—अविरति की अपेक्षा, से तेणट्ठेणं--अविरति के कारण नैरयिक आत्मारम्भी आदि हैं, जाव णो अणारम्भा—किन्तु अनारम्भी नहीं हैं, एवं—इस प्रकार, असुरकुमारा वि—असुरकुमारों का जान लेना चाहिए, जाव पंचिविय तिरिक्ख जोणिया—यावत् प्तियंञ्च पंचेन्द्रिय तक जान लेना चाहिए ।

मणुस्सा जहा जोवा---मनुष्य पूर्वोक्त सामान्य जीवों की तरह जानना चाहिए, णवरं----किन्तु विशेषता यह है कि, सिद्ध विरहिया भाणियव्या---इन जीवों में सिद्धों का नहीं कहना चाहिए।

सलेस्सा—लेश्या वाले जीव, जहा ओहिया—सामान्य जीवों की तरह कहना, चाहिए । कण्हलेसस्स, णीललेसस्स, काउलेसस्स—कृष्णलेश्या वाले, नीललेश्या वाले और कापोत लेश्या वाले, जहा ओहिया जीवा—सामान्य जीवों की तरह कहना चाहिए, जवरं– किन्तु इतना अन्तर है कि, पमत्ता अप्पमत्ता ण माणियब्वा—यहाँ पर प्रमत्त और अप्रमत्त नहीं कहना चाहिए, तेउलेसस्स पम्हलेसस्स सुक्कलेसस्स—तेजोलेश्या वाले, पद्यलेश्या वाले और शुक्ललेश्या वाले जीव, जहा ओहिया जीवा—औषिक जीवों की तरह कहना चाहिए, णवरं-किन्तु इतनी विशेषता है कि, सिद्धा ण भाणियब्वा-सिद्ध जीव नहीं कहना चाहिए,

भावार्थ–४९ प्रक्न–हे भगवन् ! क्या नैरयिक जीव आत्मारम्भी हैं, परारम्भी हैं, तदुभयारम्भी हैं या अनारम्भी हैं ?

४९ उत्तर-हे गौतम ! नैरयिक जीव आत्मारम्भी भी हैं, परारम्भी भी हैं, तदुभयारम्भी भी हैं, किन्तु अनारम्भी नहीं हैं ।

५० प्रश्न-हे भगवन् ! आप इस प्रकार किस कारण से कहते हे ?

५० उत्तर-हे गौतम ! अविरति की अपेक्षा ऐसा कहा जाता है कि नरयिक जीव आत्मारम्भो भी हैं, परारम्भी भी हैं, तदुभयारम्भी भी हैं, किन्तु अनारम्भी नहीं हैं । इस प्रकार असुरकुमार का भी जान लेना चाहिए । यावत् पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च तक जान लेना चाहिए ।

५१-मनुष्य पूर्वोक्त सामान्य जीवों की तरह जानना चाहिए, किन्तु विझे-

९० भगवती सूत्र— ३.१ उ.१ आत्मारंभी परारंभी आदि का वर्णन

षता यह है कि इन जीवों में सिद्धों को नहीं कहना चाहिए ।

५२-वाणव्यन्तरों से लगा कर वैमानिक देवों तक नैरयिकों की तरह कहना चाहिए ।

५३-लेक्या वाले जीव सामान्य जीवों की तरह कहना चाहिए । कृष्ण लेक्या वाले, नील लेक्या वाले और कापोत लेक्या वाले औधिक जीवों की तरह कहना चाहिए, किन्तु इतना अन्तर है कि यहाँ पर प्रमत्त और अप्रमत्त नहीं कहना चाहिए। क्योंकि इन लेक्या वाले सब प्रमत्त ही होते हैं। तेजो लेक्या वाले, पद्म लेक्या वाले और क्षुक्ल लेक्या वाले जीव सामान्य जीवों की तरह कह देना चाहिए, किन्तु इतना अन्तर है कि सिद्ध जीव नहीं कहना चाहिए।

विवेचन—नरक के जीव अव्रती हैं, इसलिए वे अनारम्भी नहीं हैं । इसी प्रकार असूरक्रमार से लेकर स्तनितक्रमार तक सभी अनारम्भी नहीं हैं, क्योंकि वे सभी अव्रती हैं।

पृथ्वीकाय, अप्काय, तेउकाय, वायुकाय, वनस्पतिकाय, बेइंद्रिय, तेइंद्रिय और चौइंद्रिय जीवों के लिए भी यही बात है, वे आत्मारम्भी भी हैं, परारम्भी भी हैं और तदुभयारम्भी भी हैं, किन्तु अनारम्भी नहीं हैं ।

तिर्यञ्च पञ्चेन्द्रियों में कोई-कोई श्रावक तो हो सकते हैं, किन्तु वे सर्व-विरति चारित्र को अंगीकार नहीं कर सकते, इसलिए वे भी अनारम्भी नहीं हैं ।

मनुष्य संयत और असंयत के भेद से दो प्रकार के हैं । संयत के भी प्रमत्त और अत्रमत्त ये दो भेद है । जीव के विषय में पहले समुच्चय रूप से जो कहा गया है वही यहाँ भी समझना चाहिए ।

वाणव्यन्तर, ज्योतिषी और वैमानिक के विषय में नरक जीवों के समान ही सम-झना चाहिए, क्योंकि अव्रत की अपेक्षा नारकी और देव समान ही हैं।

्लेश्या वाले जीवों के विषय में प्रश्न किया गया है। लेश्या का स्वरूप इस प्रकार है--

## कृष्णादिद्रव्यसाचिव्यात्, परिणामो य आत्मनः । स्फटिकस्येव तत्राऽयं, लेक्याक्वन्तः प्रयुज्यते ।।

अर्थात् — कृष्ण आदि द्रव्यों के सम्बन्ध से आत्मा में जो परिणाम उत्पन्न होते हैं उसे लेक्या कहते हैं। जैसे स्फटिक के नीचे काले रंग की वस्तु रखने से स्फटिक काला दिखाई देता है वैसे ही लेक्या से आत्मा हो जाता है। भगवती सूत्र-ञ. १ उ. १ आत्मारंभी परारंभी आदि का वर्णन ९१

लेख्या वाले जीवों के निरूपण में संसारसमापन्नक और असंसारसमापन्नक ऐसे दो भेद नहीं करन। चाहिए, क्योंकि लेख्या वाले जीव संसार समापन्नक ही होते हैं, असंसार समापन्नक नहीं । कृष्ण, नील और कापोत लेख्या में औषिक (सामान्य जीव) के समान समझना चाहिए । किन्तु इनमें प्रमादी, अप्रमादी के भेद नहीं है, क्योंकि इन लेख्या वाले अप्रमत्त संयत नहीं होते है ।

तेजोलेक्या, पद्मलेक्या और कुक्ल लेक्या के प्रक्नोत्तर वैसे ही समझना चाहिए जैसे समुच्चय जीव के विषय में है । इन लेक्याओं में संयत, असंयत, प्रसादी और अप्रमादी के भेद भी है ।

प्रमादी में भी तेजोलेक्या, पद्यलेक्या और ज्ञुक्ल लेक्या होती है क उसमें शुभयोग और अशुभ योग भी होता है । यदि वह उपयोगपूर्वक प्रवृत्ति करता है, तो अनारम्भी है और यदि ऐसा नहीं करता है, तो अनारम्भी नहीं है ।

तेजोलेश्या आदि में समुच्चय जीव की अपेक्षा इतनी विशेषता है कि इनमें असंसार-समापन्नक (सिद्ध) नहीं कहना चाहिए, क्योंकि सिद्ध अलेश्य हैं।

\* टीकाकार कृष्णादि तीन भाव लेक्याओं में संयम नहीं मानते हैं, किन्तु यह बात संगत नहीं होती है, क्योंकि जीव को चारित्र आते ही सातवां गुणस्यान ही आता है। फिर जीव सातवें गुणस्यान से छठे गुणस्थान में आ सकते हैं। किन्तु नीचे के गुणस्थानों में नहीं। सातवें गुणस्थान में तो तेजो, पदा और शुक्ल मे तीन लेखाए ही होती हैं और छदे गुणस्यान में छहों ही हैं। यदि उनमें भाव कृष्णादि लेखाएं मानी जाय तब तो उनने द्रव्य कृष्णादि लेक्याएं मानी जा सकती है। और यदि भाव कृष्ण।दितीन तीन लेक्याएं न मानी जाय तो द्रव्य तीन लेक्याएं केसे आवेगी ? क्योंकि उन भाव लेक्याओं के बिना वे द्रव्य लेक्याएं प्राप्त नहीं हो सकती । हौं, यह हो सकता है कि भाव लेक्या हट जाने के बाद भी द्रव्य लेक्या कुछ समय तक रह सकती है, किन्तु भाव लेव्या के बिना द्रव्य लेक्या नहीं आ सकती । भाव लेक्या तो उन उन द्रव्य लेश्याओं के बिना भी आ सकती है। चारित्र (छठे गुणस्थान) में छह लेश्याएँ शास्त्र में बताई है। जबकि जीव सातवें गुणस्थान से ही छठे में आते हैं और सातवें में तीन ही लेश्याएँ हैं, तो फिर छठे में तीन तो भाव लेक्या और कृष्णादि तीन द्रव्य लेक्या, ये छह मानें तो तीन भाव लेक्याओं का मानना तो ठीक हो जायगा, क्योंकि वे तो सालवें में थी ही, किन्तु कृष्णादि तीन द्रव्य लेश्या कहाँ से आई ? वयोंकि भाव लेक्या के जिना द्रव्य लेक्या आ नहीं सकती, यह ऊपर बताया जा चुका है। अतः कृष्णादि तीन भाव लेश्याओं के मानने पर ही कृष्णादि तीन द्रव्या लेश्याओं का मानना युक्ति संगत हो सकेगां। कृष्णादि अशुभ लेक्याओं के भी असंख्य दर्ज हैं। उनमें से नीचे के ज्यादा खराब अशुभ दर्जी को छोड़कर ऊपर के कम असुभ दर्जे वाले परिणाम योड़ी देर के लिये किसी किसी के हो जाते हैं। हौ, यह बात अवश्य है कि कुष्णादि तीन अशुभ लेश्याओं में चारित्र की प्राप्ति नही होती, परन्तु चारित्र प्राप्तहो अ/ने के ९२

## ज्ञानादि सम्बन्धी प्रश्नोत्तर

५४ प्रश्न-इहभविए भंते ! णाणे, परभविए णाणे, तदुभय-भविए णाणे ?

५४ उत्तर-गोयमा ! इहभविए वि णाणे, परभविए वि णाणे, तदुभयभविए वि णाणे । दंसणं पि एवमेव ।

५५ प्रश्न-इहर्भावेए भंते ! चरित्ते, परभविए चरित्ते, तदुभय-भविए चरित्ते ?

५५ उत्तर-गोयमा ! इहभविए चरित्ते, णो परभविए चरित्ते, णे तद्भयभविए चरित्ते । एवं तवे, संजमे ।

**शब्दार्थ-मंते**–हे भगवन् ! क्या, णाणे-ज्ञान, **इहमबिए**--इहभविक है, परभविए--परमविक है ? या, तदुमयमविए--तदुभयभविक है ?

गोयमा–हे गौतम ! णाणे–ज्ञान, इहमविष् वि–इहमविक भी है, परभविए वि– परभविक भी है और, तदुभयमविष् वि–तदुभयभविक भी है, एवमेव–इसी तरह, दंसणं पि –दर्शन भी जान लेना चाहिए ।

परचात् ये कृष्णादि तीन अशुभ लेव्याएं आ सकती है । जैसा कि भद्रवाहुस्यामी विरचित आवव्यक निर्युवित की उपोद्घात निर्युवित में कहा है—

## "पुव्वपडिवण्णओ पुण अण्णयरीए उ लेस्साए"

अर्थ-चारित्र प्राप्त के पश्चात् साधु में कोई भी लेल्या हो सकती है। जैसे कि-मनःपर्ययज्ञाम अप्रमन्त संयत को ही प्राप्त होता है, किन्दु मनःपर्ययक्षान प्राप्त हो जाने के पश्चात् वह प्रमत्तसंयस में भी रह सकता है। भगवतीं श. ८ उ. २ तथा पन्नवणा पद १७ उ. ३ में कृष्णादि पांच लेक्याओं में चार ज्ञान तक बतलाये हैं। अतः इससे भी यह स्पष्ट होता है कि जब कृष्णादि अशुभ लेक्या में मनःपर्ययज्ञान है, तो यह भाव लेक्या ही हो सकती है, व्योंकि द्रव्य लेक्या तो पुद्गल है। बतः चारित्र प्राप्ति के वाद इन संयत जीवों में कृष्णादि लेक्या भी कभी हो सकती है।

भते—हे भगवन् ! क्या, चरित्ते—चारित्र, इहमविए — इहभविक है, परमविए— परभविक है या, तदुभयभविए—तदुभयभविक है ?

गोयमा—हे गौतम ! चरित्ते—चारित्र, इहभविए—इहभविक है, णो परभविए— परभविक न*हीं है और, जो तदुभयमविए—त*दुभयभविक भी नहीं है, एवं—इसी प्रकार, तवे—तप और, संजमे—संयम भी जान लेना चाहिए ।

भावार्थ--५४ प्रक्र--हे भगवन् ! क्या ज्ञान इहमविक है, परभविक है या तद्रमयभविक है ?

५४ उत्तर–हे गौतम ! ज्ञान इहभविक भी है,परभविक है और तदुभय-भविक भी है । इसी तरह दर्शन भी जान लेना चाहिए ।

५५ प्रइन–हे भगवन् ! क्या चारित्र इहमविक है, परमविक है या तदुभयभविक है ?.

५५ उत्तर-हे गौतम ! चारित्र इहमविक है, किन्तु परमविक और तदुभयभविक नहीं है । इसी प्रकार तप और संयम के विषय में भी जान लेना चाहिए ।

विवेचन—जो इस वर्त्तमान चालू भव में ही हो उसे 'इहभविक' कहते हैं। जो वर्त्तमान चालू भव के बाद होने वाले दूसरे भव में साथ रहे उसे 'पारभविक' कहते हैं। को इस भव में रहे और परभव में तथा परतर भव में अर्थात् तीसरे चौथे भव में भी बाथ रहे उसे 'तदुभयभविक' कहते हैं। ज्ञान और दर्शन (सम्यक्त्व) ये दोनों इहभविक भी हैं, पारभविक भी हैं और तदुभयभविक भी हैं।

चारित इह भविक ही है किन्तु पारभविक और तदुमयभविक नहीं है, क्योंकि इस भव में ग्रहण किया हुआ चारित्र यावज्जीवन ही रहता है। देशविरति चारित्र और सर्व विरति चारित्र वाले जीवों की उत्पत्ति देवलोक में ही होती है और देवलोक में विरति का सर्वथा अभाव है। अतएव चारित्र का सर्वथा अभाव है। सर्वविरति चारित्र का पालनकर, सर्वथा कर्मों का क्षय कर जो जीव मोक्ष में जाते हैं, तो मोक्ष में भी चारित्र नहीं होता है। कर्मों का क्षय करने के लिए चारित्र अगीकार किया जाता है। मोक्ष में कर्म नहीं हैं, कर्मों का सर्वथा क्षय होने से ही मोक्ष होता है। इसलिए मोक्ष में चारित्र का कुछ मी प्रयोजन नहीं है। चारित्र धारण करते समय जीवन पर्यन्त की प्रतिज्ञा ली जाती है, वह इस जीवन के समाप्त होने पर पूर्ण हो जाती है और मोक्ष में नया चारित्र ग्रहण नहीं किया जाता है। इस प्रकार मोक्ष में भी चारित्र नहीं है। इसलिए कहा गया है— 'सिद्धे णो चरित्ती, णो अचरित्ती, गो चरित्ताचरित्ती '

९४

अर्थ — सिद्ध जीव न चारित्री हैं, न अचारित्री हैं और न चारित्राचारित्री हैं। मोक्ष में अनुष्ठान रूप चारित्र का अभाव होने से वे चारित्री नहीं हैं और अविरति का अभाव होने से अचारित्री तथा चारित्राचारित्री भी नहीं हैं।

जिस सम्यक् चारित्र का वर्णन यहाँ चल रहा है, उसके दो भेद है – तप और संयम । जिस प्रकार चारित्र का कथन किया गया है, वैसा ही तप और संयम के विषय में भी जान लेना चाहिए ।

#### असंवृत अनगार

५६ प्रश्न-असंबुडे णं भंते ! अणगारे किं सिज्झइ बुज्झइ मुच्चइ परिणिब्वाइ सब्वदुक्खाणं अंतं करेइ ?

५६ उत्तर-गोयमा ! णो इणट्ठे समट्ठे ।

५७ प्रश्न-से केणट्ठेणं जाव णो अंतं करेइ ?

५७ उत्तर-गोयमा ! असंवुडे अणगारे आउयवजाओ सत्तकम्म-पगडीओ सिढिल्बंधणबद्धाओ धणियबंधणबद्धाओ पकरेइ हस्सकाल-ठिइयाओ दीहकालठिइयाओ पकरेइ । मंदाणुभावाओ तिव्वाणु-भावाओ पकरेइ, अप्पएसगाओ बहुप्पएसगाओ पकरेइ, आउयं च णं कम्मं सिय बंधइ सिय णो बंधइ, अस्सायावेयणिज्ञं च णं कम्मं भुज्जो भुज्जो उवचिणइ, अणाइयं च णं अणवयग्गं दीहमद्धं चाउरंतसंसार-कंतारं अणुपरियट्टइ, से तेणट्टेणं गोयमा ! असंवुडे अणगारे णो सिज्झइ जाव णो अंतं करेइ । **शब्दार्थ-भंते**--हे भगवन् ! असंबुडे--असंवृत, अणगारे--अनगार, **कि**--क्या, सिज्झइ --सिद्ध होता है ? **बुज्झइ** -बुद्ध होता है ? मुच्चइ--मुक्त होता है ? परिणिव्याइ--निर्वाण प्राप्त करता है ? सव्यदूक्खाणं अंतं करेड़-सब दू:खों का अन्त करता है ?

गोयमा-हे गौतम ! णो इणट्ठे समट्ठे-यह अर्थ समर्थ नहीं है ।

से **केणट्ठेणं**--हे भगवन् ! किस कारण से, **जाव**--यावत्, **णो अंत करेइ--**सब दुःखों का अन्त नहीं करता है ?

गोयमा-हे गौतम ! असंबुढे अणगारे-असंवृत अनगार, आउयवज्जाओ-आयु कर्म को छोड़कर, सिढिल्बंधणबद्धाओ-शिथिल बन्धन से बांधी हुई, सत्तकम्मपगडीओ-सात कर्म प्रकृतिओं को, धणियबंधणबद्धाओ-गाढ रूप से बान्धता, पकरेइ-प्रारम्भ करता है, हस्सकालठिइयाओ-अल्पकान्त्रीन स्थिति वाली प्रकृतियों को, दीहकालठिइयाओ-दीर्घकालीन स्थिति वाली, पकरेइ-करता है। मंदाणुमावाओ-मन्द अनुभाग वाली प्रकृतियों को, तिव्वाणु-मावाओ-तीव अनुभाग वाली, पकरेइ-करता है, अप्पपएसगाओ-अल्प प्रदेश वाली प्रकृतियों को, बहुप्पएसगाओ-बहुत प्रदेश वाली, पकरेइ-करता है, जप्पएसगाओ-अल्प प्रदेश वाली प्रकृतियों को, बहुप्पएसगाओ-बहुत प्रदेश वाली, पकरेइ-करता है, ज-अौर, आउयं कम्म आयु कर्म को, सिय बंधइ सिय णो बंधइ कदाचित् बांधता है और कदाचित् नहीं बांधता है। अस्सायावेयणिज्जं कम्मं-असातावेदनीय कर्म को, भुज्जो मुज्जो-वारम्वार, उवचिणइ-उपार्जन करता है, अणाइयं-अनदि, अणवयग्गं-अनवदग्र-अनन्त, दीहमद्ध-दीर्घ मार्ग वाले, चाउरंतसंसारकंतारं-चतुर्गति वाले संसार रूपी अरण्य में. अणुपरियट्टइ-बारवार पर्यटन करता है, से तेणट्ठेणं-इस कारण से, गोयमा-हेगौतम ! असंबुडे अणगारे-असंवृत अनगार, णो सिज्झइ-सिद्ध नहीं होता है, जाव-यावत्, णो अंतं करेइ-सब दु:खों का अन्त नहीं करता हैं।

भावार्थ-५६ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या असंवृत अनगार सिद्ध होता है ? बुद्ध होता है ? मुक्त होता है ? निर्वाण प्राप्त करता है ? सब दुःखों का अन्त करता है ?

५६ उत्तर--हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है ।

५७ प्रइन-हे भगवन् ! किस कारण से यावत् वह सब दुःखों का अन्त नहीं करता है ?

५७ उत्तर--हे गौतम ! असंवृत अनगार आयु कर्म को छोड़ कर शिथिल

९इ

बन्धन से बांधी हुई सात कर्म प्रकृतियों को गाढ़ रूप से बांधना प्रारम्भ करता है, अल्पकाल की स्थिति वाली प्रकृतियों को दीर्ध काल की स्थिति वाली करता है, मन्द अनुभाग वाली प्रकृतियों को तीव्र अनुभाग वाली करता है, अल्प प्रदेश वाली प्रकृतियों को बहुत प्रदेश वाली करता है। आयुकर्म को कदाखित बांधता है और कदाचित् नहीं भी बांधता है। असातावेदनीय कर्म को बारम्बार उपार्जन करता है तथा अनादि अनन्त, दीर्ध मार्ग वाले, चतुर्गति रूप संसार रूपी अरण्य में बारबार पर्यटन करता है। इस कारण हे गौतम ! असंवृत अनगार सिद्ध नहीं होता याबत् सर्व दुःखों का अन्त नहीं करता।

विवेचन-जिसने आश्रव ढारों को नहीं रोका है ऐसे अनगार-साधु को असंवृत अन-गार कहते हैं । उसके मुक्ति पाने के विषय में यहाँ प्रश्न किया गया है । प्रश्न में 'सिज्झइ' आदि पद दिये गये हैं जिनका अर्थ इस प्रकार है-

' सिजझइ '--- सिद्ध होता है अर्थात् चरम भव-अन्तिम जन्म प्राप्त करके मोक्ष के योग्य होता है।

'बुज्झइ' बुद्ध होता है अर्थात् केवलज्ञानी होता है। तात्पर्यं यह है कि चरमशरीरी जीव को भावी नय की अपेक्षा से सिद्ध कह सकते है किन्तु वह 'बुद्ध' तभी कहा जायगा जब वह 'केवलज्ञानी' हो जायगा। अतः 'बुज्झइ' का अर्थ है-केवलज्ञानी होना।

'मुच्चइ' कर्मों से मुक्त होता है अर्थात् जिस जीव को केवलज्ञान प्राप्त हो चुका हैं, अतएव जो बुद्ध होगया है, उसके केवल मवोपग्राही कर्म (आयुष्य, नाम, गोत्र और वेदनीय) शेष रहते है, जब वह भवोपग्राही कर्मों को प्रतिक्षण छोड़ता है तब वह 'मुक्त' कहलाता है। 'परिणिब्वाइ' निर्वाण प्राप्त करता है अर्थात् भवोपग्राही कर्मों को प्रतिक्षण छोडऩे

वाला वह महापुरुष, कर्म पुद्गलों को ज्यों ज्यों क्षीण करता जाता है त्यों त्यों शीतल होता जाता है । इस प्रकार की शीतलता प्राप्त करना ही निर्वाण प्राप्त करना कहलाता है ।

'सब्बदुक्खाणमंत करेइ' सब दुःखों का अन्त करता है। चरम भव के अन्त समय में समस्त कर्मों का क्षय करने वाला जीव ही सब दुःखों का अन्त करता है।

गौतम स्वामी के प्रश्न के उत्तर में भगवानू ने फरमाया कि-असंवृत अनगार मुक्ति प्राप्त नहीं कर सकता । इसका कारण यह है कि असंवृत अनगार आयुकमें को छोडकर शेष सात कर्म प्रकृतियों के ढीले बन्धन को मजबूत कर लेता है. निधल कर लेता है और निधत्त को निकाचित के रूप में परिणत कर लेता है । थोड़ी स्थिति वाली कर्म प्रकृतियों को दीर्धकाल की स्थिति वाली बना लेता है । क्योंकि असंवृतपन कषाय रूप भी है और कषाय स्थिति-बन्ध का कारण है ।

असंवृत अनगार मन्द रस वाली कर्म प्रकृतियों को तीव्र रस वाली बनाना आरम्भ करता है अर्थात् मन्द रस वाले कर्मों को तीव्र रस वाले बनाता है। जैसे नीम के पत्तों का रस मन्द होता है यदि उसे औटाया जाय तो वह गाढा हो जाता है वह जितना गाढा होगा उतना ही अधिक कटुक होगा। इसी प्रकार असंवृत अनगार मन्द रस वाले कर्मों को गाढे रस वाले करता है जिससे कि उन कर्मों में तीव्र फल देने की शक्ति आ जाती है। रसबन्ध भी कषाय से होता है और असंवृत अनगार में कषाय की तीव्रता होती है।

कमें बन्ध के चार प्रकार हैं-प्रकृति-बन्ध, स्थिति-बन्ध, प्रदेश-बन्ध और अनुभाग-बन्ध । इनमें प्रकृति-बन्ध और प्रदेश-बन्ध योग से होते हैं और स्थिति-बन्ध तथा अनुभाग-बन्ध कषाय से होते हैं। असंवृत अनगार के योग अशुभ होते हैं और कषाय तीव्र होते हैं। इसलिए वह चारों ही बन्धों में वृद्धि करता है।

यहां आयुकर्म को पृथक् कर दिया गया है, क्योंकि वह बारबार नहीं बंधता है, किन्तु एक भव में एक ही बार बँधता है और वह भी आयु के त्रिभागादि अवशेष रहने पर अन्तर्महत्त में ही बँध जाता **है** ।

असंवृत अनगार असातावेदनीय कर्म का बार बार उपचय करता हैं। असंवृत अनगार अत्यन्त दु:खी होता है, यह बात बतलाने के लिए असाता वेदनीय कर्म का पृथक् उल्लेख किया गया है। इससे यह शिक्षा मिलती है कि असाता से बचने के लिए असंवृत-पन का त्याग करना चाहिए।

असंवृत अनगार जिस संसार में परिश्रमण करता है उसके लिए भगवान् ने अणा-इयं अणवयग्गं आदि विशेषण लगाये हैं। उनका अर्थ यह है-- 'अणाइयं' अनादि अर्थात् जिसका आदि--प्रारम्भ न हो। अथवा 'अणाइयं' अज्ञातिक अर्थात् जिसका कोई स्वजन नहीं रहता, ऐसे पाप कर्म बाँधता है। अथवा 'अणाइयं' यानी, 'ऋणातीत' अर्थात् ऋण से होने वाले दुःख की अपेक्षा भी अधिक दुःखदायी। अथवा 'अणाइयं' यानी अणातीत अर्थात् अतिशय पाप। सारांश यह है कि संसार में पाप तो अनेक हैं किन्तु साधु होकर आसव का सेवन करना बहुत बड़ा पाप है। इसलिए असंवृत्त अनगार अतिशय पाप रूप संसार में परिश्रमण करता है। संसार का दूसरा विशेषण है–'अणवयग्गं' यानी अनन्त अर्थात् जिसका परिमाण

झात न हो, जिसके अन्त का पता न चले, उसे अनन्त कहते हैं।

तीसरा विशेषण है-'दीहमद्धं'। अध्व का अर्थ है-मार्ग और 'दीह' का अर्थ है दीर्घ (लम्बा) । जिसका मार्ग लम्बा हो, वह 'दीहमर्द्ध' कहलाता है अथवा दीर्घकाल वाले को भी 'दीहमद्ध' कहते हैं।

चौथा विशेषण है— 'चाउरंत' । चाउरंत का अर्थ है—चार विभाग वाला । नरक गति, तिर्थञ्च गति, मनुष्य गति और देव गति । इस प्रकार जिसमें चार विभाग हैं, वह चाउरंत – चातुरन्त कहलाता है ।

तात्पर्यं यह है कि असंवृत अनगार ऐसे संसार रूपी वन में भ्रमण करता है जिसमें दुःख ही दुःख है, जिसकी समाप्ति का पता नहीं, जिसके अन्त का कोई परिमाण नहीं जिसका मार्ग लम्बा है और जिसके चारगति रूप चार विभाग हैं। अतः असंवृतपन त्याज्य है।

#### संवृत अनगार

५८ प्रश्न—संबुडे णं भंते ! अणगारे सिज्झइ जाव सब्बदुक्स्वाणं अंतं करेह ?

५८ उत्तर-हंता, सिज्झइ जाव अंतं करेइ ।

५९ प्रश्न-से केणट्टेणं भंते ?

५९ उत्तर-गोयमा ! संवुडे अणगारे आउयवज्जाओ सत्त-कम्मप्पगडीओ धणियबंधणबद्धाओ सिद्लिबंधणबद्धाओ पकरेइ, दीहकालटिइयाओ हस्सकालटिइयाओ पकरेइ, तिव्वाणुभावाओ मंदाणुभावओ पकरेइ, बहुप्पएसगाओ अप्पपएसगाओ पकरेइ, आउयं

90

च गं कम्मं ण बंधइ, असायावेयणिज्ञं च गं कम्मं णो भुज्ञो भुज्जो उवचिणाइ, अणादीयं च गं अणवदग्गं दीहमद्धं चाउरंतसंसारकंतारं वीईवयइ । से तेणट्टेगं गोयमा ! एवं वुचइ-संवुडे अणगारे सिज्झइ जाव अंतं करेइ ।

**धब्दार्थ--भंते--**हे भगवन् ! क्या, **संवुडे अणगारे-**--संवृत अनगार, सिज्झइ---सिद्ध होता है ? जाव--यावत्, सध्यदुक्खाणं--सब दुःखों का, अंतं करेइ---अन्त करता है ?

हता---हाँ, गौतम ! सिज्झइ---सिद्ध होता है, जाव---यावत्, अंतं करेइ---सब दुःखों का अन्त करता है ।

भंते-हे भगवन् ! से केणट्ठेणं---ऐसा आप किस कारण से फरमाते हैं ?

गोयमा---हे गौतम ! संबुडे----संवृत, अणगारे---अनगार, आउयवज्जाओ---आयु-कर्म को छोड़ कर, सत्तकम्मप्पगडीओ---- रोघ सात कमों की प्रकृतियों को, धणियबंधण-बढाओ --- जो गाढबन्धन से बँधी हुई हो उन्हे, सिढिलबधणबढाओ पकरेइ --- शिथिल बन्धन वाली कर देता हैं, दोहकालट्टिइयाओ--- लम्बे काल को स्थिति वाली को. हस्सकाल-टिइइयाओ---- थोड़े काल की स्थिति वाली, पकरेइ--- कर देता है, तिख्वाणुमावाओ--- तीव रस वाली को, मंदाणुमावाओ पकरेइ--- मंद रस वाली कर देता है, बहुप्पएसगाओ--- तीव रस वाली को, मंदाणुमावाओ पकरेइ--- मंद रस वाली कर देता है, बहुप्पएसगाओ--- बहुत प्रदेश वाली प्रकृतियों को, अप्पएएसगाओ--- अल्प प्रदेश वाली, पकरेइ -- कर देता है, च --और, आउयं कम्म--- आयु कर्म को, ण बंधइ--- नहीं बाँधता है, असायादेयजिज्जं कम्मं---असता वेदनीय कर्म को, मुज्जो मुज्जो--- वारम्वार, णो उवचिणाइ -- उपचय नहीं करता है इसलिए, अणादीयं----अनादि, अणवदग्गं----अनत, दोहमढं---दीर्घ मार्ग वाले, चाउरंत-संसारकतारं---चार गति रूप संसार अटवी को, बीईवयइ---- उल्लंघ जाता है, से तेणट्ठेणं-इस कारण से, गोयमा--- हे गौतम ! एवं वुख्खइ--- ऐसा कहा जाता है कि, संबुडे अणगारे-संवृत अनगार, सिझ्मइ----सिढ होजाता है, जाव---यावत, अंतंकरेइ -- सब दु:खों का अन्त कर देता है।

भावार्थ-५८ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या संवृत अनगार सिद्ध होता है, यावत् सब दृःखों का अन्त करता है ?

५८ उत्तर-हां, गौतम ! सिद्ध होता है यावत् सब दुःखों का अन्त कर

देता है ।

800

५९ प्रकन-हे भगवन् ! ऐसा आप किस कारण से कहते हैं ?

५९ उत्तर-हे गौतम ! संवृत अनगार आयुकर्म को छोड़ कर शेष सात कर्मों की प्रकृतियों को जो गाढ़ बन्धन से बँधी हुई हों उन्हें शिथिल बन्ध वाली करता है, दीर्घकालीन स्थिति वाली प्रकृतियों को अल्पकालीन स्थिति वाली बनाता है, तीव्र फल देने वाली प्रकृतियों को मन्द फल देने वाली बनाता है, बहुत प्रदेश वाली प्रकृतियों को अल्प प्रदेश वाली बनाता है । आयुष्य कर्म का बन्ध नहीं करता है तथा असाता वेदनीय कर्म का बारबार उपचय नहीं करता है । इसलिए अनादि अनन्त, लम्बे मार्ग वाले, चातुरन्तक-चार प्रकार की गति वाले संसार रूपी वन का उल्लंघन कर जाता है । इसलिए हे गौतम ! संवृत अनगार सिद्ध होता है यावत् सब दुः खों का अन्त कर देता है ।

विवेचन-आश्रव ढार का निरोध करके संवर की साधना करने वाले मुनि को संवृत अनगार कहते हैं। संवृत अनगार छठे गुणस्थान से चौदहवें गुणस्थान तक ढोते हैं। छठे गुणस्थानवर्ती प्रमत्त और सातवें से चौदहवें गुणस्थान तक अप्रमत्त होते हैं। संवृत अनगार चरमशरीरी और अचरमशरीरी के भेद से दो प्रकार के होते हैं। जो दूसरा शरीर धारण नहीं करेंगे वे चरमशरीरी कहलाते हैं। जिन्हें दूसरा शरीर धारण करना पड़ेगा उन्हें अचरमशरीरी कहते हैं। गौतम स्वामी और भगवान् के ये प्रश्नोत्तर चरम-शरीरी की अपेक्षा से हैं। अचरमशरीरी के विषय में नहीं है अथवा इस सूत्र का दो तरह से अर्थ करना चाहिए--एक साक्षात्-इसी भव में मुद्दत होने वाले और दूसरा पर-मपरा-अगले किसी भव में सिद्धि प्राप्त करने वाले। चरमशरीरी इसी भव से मोक्ष जावेंगे, अतएव यह सूत्र उन पर साक्षात् रूप से लागू होता है। अचरमशरीरी सात आठ भव में मोक्ष जायेंगे, इसलिए उनके लिए परम्परा से लागू होता हैं।

इस समाधान से एक नया प्रश्न उपस्थित होता हैं, वह यह है कि परम्परा से तो असंवृत अनगार भी मोक्ष प्राप्त करेंगे, क्योंकि शुक्ल-पाक्षिक का मोक्ष अवव्यम्भावी है । फिर संवृत और असंवृत अनगार का भेद करने से क्या लाभ है ।

इसका समाधान यह है कि संवृत अनगार चाहे इस भव से मोक्ष न जावें, तथापि परम्परा से मोक्ष जायेंगे ही और परम्परा की सीमा सिर्फ सात-आठ भव ही है। सात आठ भवों के अन्दर ही उन्हें मुक्ति प्राप्त हो जायगी । कहा भी है-

"जहण्णियं चरित्ताराहणं आराहित्ता सत्तद्रभवग्गहणेहिं सिज्झइ" ।

अर्थात्---जघन्य चारित्र की आराधना करने वाला भी सात आठ भव ग्रहण करके सिद्ध हो जाता है ।

इस प्रमाण से यह स्पष्ट है कि सवृत अनगार सात-आठ भव में सिद्धि प्राप्त कर लेता है, किन्तु असंवृत अनगार के लिए यह नियम लागू नहीं होता । असंवृत अनगार की परम्परा तो अपार्ढ पुद्गल परावर्तन (अर्ढ पुद्गल परावर्तन से कुछ कम) भी हो सकती है। अतएव संवृत अनगार और असंवृत अनगार का भेद स्पष्ट है।

इस प्रकार यह सूत्र साक्षात् रूप से चरमशरीरी संवृत अनगार के लिए लागू होता है और परम्परा से अचरमशरीरी संवृत अनगार के लिए लागू होता है ।

असंवृत अनग्रार विराधक होता है, किन्तु संवृत्त अनगार आराधक होता है। यह भी दोनों में अन्तर है।

### असंयत जीव की गति

६० प्रश्न—जीवे णं भंते ! असंजए अविरइए अप्पडिहयपचनस्वाय-पावकम्मे इओ चुए पेचा देवे सिया ?

६० उत्तर-गोयमा ! अत्थेगइए देवे सिया, अत्थेगइए णो देवे सिया ।

् ६१ प्रश्न-से केणट्ठेणं जाव इओ चुए पेचा अत्थेगइए देवे सिया, अत्थेगइए णो देवे सिया ?

६१ उत्तर-गोयमा ! जे इमे जीवा गामा-ऽगर-णगर-णिगम-राय-हाणी - खेड - कब्बड-मडंब - दोणमुह- पट्टणा-ऽसम-सण्णिवेसेसु- अकाम- तण्हाए अकामछुहाए अकामबंभचेरवासेणं अकामसीता-तव दंसमसग-अकामअण्हाणग-सेय-जल्ल-मल-पंक-परिदाहेणं अप्पतरं वा भुज्जतरं वा कालं अप्पाणं परिकिलेस्संति अप्पाणं परिकिलेस्सित्ता काल्मासे कालं किबा अण्णयरेसु वाणमंतरेसु देवलोगेसु देवत्ताए ज्ववत्तारो भवंति ।

६२ प्रश्न-केरिसा णं भंते ! तेसिं वाणमंतराणं देवाणं देवलोया पण्णत्ता ?

६२ उत्तर-गोयमा ! से जहाणामए इह मणुस्सलोगम्मि असोग-वणे इ वा, सत्तवण्णवणे इ वा, चंपयवणे इ वा, चूयवणे इ वा, तिल्लगवणे इ वा, लाउवणे इ वा, णिग्गोहवणे इ वा, छत्तोहवणे इ वा, असणवणे इ वा, सणवणे इ वा, अयसिवणे इ वा, छत्तोहवणे इ वा, असणवणे इ वा, बंधुजीवगवणे इ वा, णिच्चं कुसुमिय माइय ल्व-इय-थवइय - गुलुइय - गोच्छ्यि- जमलिय - जुवलिय - विणमिय - पणमिय सुविभत्तपिंडिमंजरिवर्डेसगधरे सिरीए अईव अईव उवसोभेमाणे उवसोभे-माणे चिट्ठइ, एवामेव तेसिं वाणमंतराणं देवाणं देवलोगा जहण्णेणं दसवाससहस्सट्टिइएहिं उकोसेणं पलिओवमट्टिइएहिं बहूहिं वाणमंत-रोहिं देवेहिं तद्देवीहि य आइण्णा विकिण्णा उवत्थडा संथडा फुडा अवगाढगाढा सिरीए अईव अईव उवसोभेमाणा उवसोभेमाणा चिट्ठति । एरिसगा णं गोयमा ! तेसिंच वाणमंतराणं देवाणं देवाणं देवलोया

808

पण्णता । ते तेणट्रेणं गोयमा ! एवं वुचइ-जीवेणं असंजए जाव

सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति भगवं गोयमे समणं भगवं महावीरं वंदइ णमंसइ वंदित्ता णमंसित्ता संजमेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणे विहरइ ।

# ।। पढमे सए पढमो उद्देसो समतो ।।

शन्दार्थ-भंते-हे भगवन् ! असंजए-असंयत, अविरइए-अविरत और, अप्यहिहय-पच्चनस्वायपावकम्मे--पाप कर्म का हनन तथा त्याग न करने वाला, जीवे-जीव, इसो--इस लोक से, चए-चव कर = मर कर, पेच्चा-परलोक में, देवे-देव, सिया-होता है ?

गोयमा-हे गौतम ! अत्थेगइए-कोई एक जीव, बेवे-देव, सिया-होता है, अत्थेगइए -कोई जीव. देवे-देव, णो सिया--नहीं होता है।

-से केणट्टेणं--किस कारण से ऐसा कहा जाता है कि, इआे--इस लोक से, चुए-चव कर, पेच्चा-पर लोक में अत्यगइए-कोई जीव, देवे-देव, सिया-होता है और, अत्यगइए-कोई जीव, णी सिया-नहीं होता है ?

जे-जो, इमे जीया-ये जीव, गामागरणगरणिगमरायहागीखेडकब्बडमडंबदोणमुह्पट्टणा-समसण्णिवेसेस्-गांव, आकर, नगर, निगम, राजधानी, खेट, कर्बट, मडम्ब, द्रोणमुख, पट्रण, आश्रम तथा सन्निवेश आदि स्थानों में, अकामतण्हाए-अकाम तृषा से, अकामछुहाए-अकाम क्षुधा से. अकामबंभचेरवासेणं--अकाम ब्रह्मचर्य से, अकामसीतातवदंसमसग--अकाम शीत, आतप तथा डांस मच्छरों के काटने के दुःख को सहन करने से, अकामअण्हाणग सेय-जल्लमलपंकपरिवाहेणं-अकाम अस्नान, पसीना, जल्ल, मैल तथा पङ्क-कीचड़ से होने वाले परिदाह से, अप्पतरं वा मुज्जतरं वा कालं-- थोड़े समय तक या बहुत समय तक, अप्पाणं-अपनी आत्मा को, परिकिलेस्संति-क्लेशित करते हैं, अप्पाणं परिकिलेस्सित्ता-अपनी आत्मा को क्लेशित करके, कालमासे कालं किच्चा-मृत्यु के समय मर कर, वाणमंतरेसु देवलोगेसु

देवे सिया।

अण्णयरेसु--वाणव्यंतर देवलोकों के किसी देवलोक में, देवत्ताए--देव रूप से, उववत्तारो भवंति--उत्पन्न होते हैं।

भंते-हे भगवन् ! तेसि-उन, वाणमंतराणं देवाणं-वाणव्यन्तर देवों के, देवलोया-देवलोक, केरिसा-किस प्रकार के, पण्णता-कहे गये हैं ?

गोयमा--हे गौतम ! से जहा णामए--जैसे, इह मणुस्स लोगम्मि-इस मनुष्य लोक में, णिच्चं क्रुसुमिय-सदा फूला हुआ, माइय-मयूरित, पुष्प विशेष वाला-मौर वाला. स्वइय-लबकित-कौंपलों वाला, थवइय-स्तवित-फुलों के गुच्छों वाला, गुलुइय-लता समुह वाला, **गोच्छिय-गुच्छों** वाला, जमलिय-यमलित-समान श्रेणी के वृक्षों वाला, जवलिय-युगल वृक्षों वाला, विणमिय-फल फूल के भार से झुका हुआ, पणमिय-फल फूल के भार से झुकने की शुरुआत वाला, **सुविभत्तपिडिमंजरीवर्डेसगधरे**-विभिन्न प्रकार की बालों और मंजरियों रूपी मुकूटों को धारण करने वाला इस प्रकार के विशेषणों सहित, असोग-वणे-अशोक वन, सत्तवण्णवणे-सप्तपर्ण वन, चंपयवणे-चम्पक वन, च्यवणे-आम्रवन, तिलगवणे-तिलक वन, लाउवणे-तुम्बे की लताओं का वन, णिग्गोहवणे-बड़ वृक्षों का वन. छस्रोहवणे -छत्रौघ वन, असणवणे --अशन वृक्षों का वन, सणवणे --सन वृक्षों का वन, अवसिवणे-अलसी के पौधों का वन, कूसुंभवणे-कूसुम्ब वृक्षों का वन, सिद्धत्यवणे-सिद्धार्थ -- सफेद सरसों का वन, बंधजीवगवणे-बन्धजीवक-दूपहरिया वृक्षों का का वन, इत्यादि वन, सिरीए--शोभा से, अईव अईव-अतीव अतीव, उवसोमेमाणे उवसोमेमाणे--स्शोभित होता है ( एवामेव-इसी तरह से, तेसि वाणमंतराणं देवाणं--उन वाणव्यन्तर देवों के देवलोगा--देवलोक, जहण्णेणं-जघन्य दसवाससहस्सट्टिइएहि-दस हजार वर्ष की स्थिति वाले, उक्को-सेणं-उत्कृष्ट, पलिओवमट्टिइएहि-एक पल्योपम की स्थिति वाले, बहुहि-बहुत से, वाणमंत-रेहि देवेहि--वाणव्यन्तर देवों से, य--और, तद्देवीहि--उनकी देवियों से, आइण्णा--आकीर्ण--व्याप्त, विकिण्णा-व्याकीर्ण-विशेष व्याप्त, उवत्थडा-उपस्तीर्ण-एक दूसरे के ऊपर आच्छा-दित, संयडा-परस्पर मिले हुए, फुडा-स्फुट-प्रकाश वाले, अवगाढगाढा-अत्यन्त अवगाढ, उवसोभेमाणा उवसोभेमाणा-सुशोभित, चिटंठ्ति-रहते हैं ।

तेसि वाणमंतराणं देवाणं-उन षाणव्यन्तर देवों के, देवस्रोधा-देवलोक, एरिसगा-इस प्रकार के, पण्णत्ता---कहे गये हैं। से तेणट्ठेणं--इस कारण से, एवं वुच्चइ--इस प्रकार कहा जाता है कि, जीवे णं असंजए जाव देवे सिया--असंयत जीव मर कर कोई देव होता है और कोई देव नहीं होता है।

808

सेवं भंते —हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है, त्ति — ऐसा कह कर, भगवं गोयसे — भगवान् गौतम स्वामी, समगं भगवं महाबीरं — श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को, वंदइ णमंसइ —वन्दना नमस्कार करते हैं, वंदित्ता णमंसित्ता —वन्दना नमस्कार करके, संजमेणं तवसा — संयम और तप से, अप्पाणं —अपनी आत्मा को, भावेमाणे — भावित करते हुए, विहरइ — विचरते हैं।

भावार्थ-६० प्रक्त-हे भगवन् ! असंयत, अविरत और पापकर्म का हनन तथा त्याग न करने वाला जीव इस लोक से चव कर-मर कर क्या पर-लोक में देव होता है ?

६० उत्तर-हे गौतम ! कोई एक जीव देव होता है और कोई जीव देव नहीं होता है ।

६१ प्रक्न-हे भगवन् <sup>!</sup> इस लोक से चव कर परलोक में कोई जीव देव होता है और कोई जीव देव नहीं होता, इसका क्या कारण हैं ?

६१ उत्तर-हे गौतम ! जो जीव ग्राम, आकर, नगर, निगम, राजधानी खेट, कर्बट, मडम्ब, द्रोणमुख, पत्तन, आश्रम, सन्निवेश आदि स्थानों में अकाम तूषा से, अकाम क्षुधा से, अकाम ब्रह्मचर्य से, अकाम शीत आतप तथा डांस मच्छरों के काटने के टु:ख को सहन करने से, अकाम अस्नान, पसीना, जल्ल, मैल तथा पङ्क-कीचड़ से होने वाले परिवाह से थोडे समय तक या बहुत समय तक अपनी आत्मा को क्लेशित करते हें, अपनी आत्मा को क्लेशित करके मृत्यु के समय मर कर वाणव्यन्तर देवलोकों के किसी देवलोक में देव रूप से उत्पन्न होते हें।

६२ प्रक्रन-हे भगवन् ! उन वाणव्यन्तर देवों के देवलोक किस प्रकार के कहे गये हैं ?

६२ उत्तर-हे गौतम ! जैसे इस मनुष्यलोक में सवा फूला हुआ, मयूरित -पुष्प विशेष वाला--मौर वाला, लवकित--कोंपलों वाला, फूलों के गुच्छों वाला, लता समूह वाला, पत्तों के गुच्छों वाला, यमल--समान श्रेणी के वृक्षों वाला, युगल वृक्षों वाला, फल फूल के भार से झुका हुआ, फल फूल के भार से झुकने की १०६ भगवती सूत्र - श. १ असंयत जीव की गति

शुरुआत वाला, विभिन्न प्रकार की बालों और मंजरियों रूपी मुकुटों को धारण करने वाला इत्यादि विशेषणों से विशिष्ट अशोक वन, सप्तपर्ण वन, चम्पक वन, आम्नवन, तिलक वृक्षों का वन, तूम्बे की लताओं का वन, बड वृक्षों का वन, छत्रोघ वन, अशन वृक्षों का वन, तम्बे की लताओं का वन, बड वृक्षों का वन, छत्रोघ वन, अशन वृक्षों का वन, तम्बे की लताओं का वन, बड वृक्षों का वन, कुसुम्ब वृक्षों का वन, सिद्धार्थ-सफेद सरसों का वन, बन्धुजीवक अर्थात् दुपहरिया के वृक्षों का वन शोभा से अत्यन्त शोभित होता है । इसी प्रकार वाणव्यन्तर देवों के देवलोक जघन्य दस हजार वर्ष की स्थिति वाले और उत्कृष्ट एक पत्यो-पम की स्थिति वाले बहुत से वाणव्यन्तर देवों और उनकी देवियों से व्याप्त, विशेष व्याप्त, उपस्तीर्ण-एक दूसरे के ऊपर आच्छादित, परस्पर मिले हुए, प्रकट अर्थात् प्रकाश वाले, अत्यन्त अवगाढ शोभा से अत्यन्त सुशोभित रहते हैं। हे गौतम ! वाणव्यन्तर देवों के देवलोक इस प्रकार कहे गये हैं । इस कारण हे गौतम ! ऐसा कहा जाता है कि-असंयत जीव यावत् देव होता है ।

भगवान् गौतम स्वामी ने कहा कि -हे भगवन् ! जैसा आप फरमाते हैं, वैसा ही है । ऐसा कह कर गौतम स्वामी ने श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को वन्दना नमस्कार किया । वन्द्रना लमस्कार करके संयम और तप से आत्मा को भावित करते हुए विचरने लगे ।

विवेचन--असाधु को अर्थात् संयम रहित को असयत कहते हैं। जिसने प्राणातिपात आदि पापों का त्याग रूप व्रत धारण नहीं किया है एवं जिसकी तप आदि के विषय में विशेष तल्ठीनता नहीं है उसे अविरत कहते हैं। जिसने भूनकालीन पापों को निन्दा गर्हा आदि के द्वारा दूर नहीं किया है और भविष्यकालीन पापों का त्याग नहीं किया है उसे 'अप्रतिहतप्रत्याख्यातपापकर्मी' कहते हैं अथवा मरण काल से पहले जिसने तप आदि के द्वारा पाप का नाश न किया हो उसे 'अप्रतिहतपापकर्मी' कहते हैं और मृत्यु काल आ जाने पुर भी जिसने पाप का नाश न किया हो उसे 'अप्रतिहतपापकर्मी' कहते हैं और मृत्यु काल आ जाने पह भी जिसने पाप का नाश न किया हो जे त्याग नहीं किया है और मृत्यु आने पर भी त्याग नहीं किया है वह 'अप्रतिहतप्रत्याख्यातपापकर्मी' कहलता है अथवा शुद्ध श्रद्धा को धारण करना, पूर्व के पापकर्मों का नाश करना कहलाता है। जिसने सम्यग्दर्शन की प्राप्ति करके भगवती सूत्र–श. १ उ. १ असंयत जीव की गति १०७

पापकर्मों को नष्ट नहीं किया है वह अप्रतिहतपापकर्मा कहलाता रहे। सम्यग्दर्शन प्राप्त हो जाने पर सर्व विरति आदि अगीकार करके पापकर्मों का निरोध न करने वाला अप्र-त्यास्यातपापकर्मा कहलाता है। इस प्रकार जिसने न सम्यक् श्रद्धा धारण की है और न वृत धारण किये है वह अप्रतिहतप्रत्याख्यातपापकर्मा कहलाता है।

गौतम स्वामी का प्रश्न यह है कि जिनका मिथ्यात्व नहीं छूटा है उन असंयतियों में से यहाँ से अर्थात् मनुष्यगति और तियंञ्चगति से मरकर देव होता है या नहीं ? भगवान् ने फरमाया कि कोई होता है और कोई नहीं। इस पर गौतमस्वामी ने फिर पूछा कि - हे भगवन् ! इसका क्या कारण हैं ? इस प्रश्न का उत्तर जो भगवान् ने फरमाया उसमें अनेक स्थानों के नाम आये हैं। उनका अर्थ इंस प्रकार है-

ग्राम-देश के मनुष्यों के लिए जो आश्रय रूप स्थान हो उसे ग्राम कहते हैं। जहां सामा-न्य बुद्धि वाले और विशेष बुद्धि वाले दोनों प्रकार के मनुष्य रहते हों उसे ग्राम कहते हैं।

आकर-खान (खदान) को आकर कहते हैं । जहाँ लोहा आदि धातुएं निकलती **हैं** वह भूमाग आकर कहलाता है ।

नगर-न+कर अर्थात् जहाँ पर कर (टेक्स) न लगे वह स्थान नगर (न+कर) कहलाता है ।

निगम--जहाँ व्यापारी अधिक संख्या में रहते हों उस बस्ती का नाम निगम है अर्थात् जहाँ माल का आना-जाना बना रहता हो और व्यापार खूब होता हो वह निगम कहलाता है।

राजधानी-जहाँ राजा स्वयं स्थायी रूप से रहता हो वह राजधानी है।

खेट-∞जिस छोटी बस्ती के चारों ओर धूल का कोट हो उसे खेटया खेड़ा कहते हैं । कर्बट--खराब नगर कर्बट--कस्बा कहलाता है । जिसकी गणना न ग्राम में की जा

सके और न नगर में।

मडम्ब-जिस बस्ती के चारों तरफ ढाई-ढाई कोस तक दूसरी बस्ती न हो उसे मडम्ब कहते हैं।

द्रोणमुख - जहाँ के लिए जलमार्ग भी हो और स्थलमार्ग भी हो वह बस्ती द्रोणमुख कहलाती है।

पट्टण ≕ पत्तन पाटण–जहां देश देशान्तर से आया हुआ माल उतरता है उसे पट्टण कहते हैं । पट्टण दो प्रकार के होते हैं–जलपट्टण और स्थलपट्टण । जो जल के बीच में या किनारे पर बसा हो वह 'जलपट्टण' है और जो स्थल में बसा हुआ हो–जहाँ स्थलमार्ग से 205

आया हुआ माल उतरता हो वह 'स्थलपट्टण' है । जहाँ सब प्रकार के बहुमूल्य पदार्थ-हाथी, घोड़े रत्न आदि बिकते हों उसे भी पट्टण कहते हैं । कोई रत्न मूमि को पट्टण (पत्तन) कहते है।

आश्रम-तपस्वी और संन्यासियों के रहने के स्थान को आश्रम कहते हैं। सन्निवेश-जहाँ दूध दही बेचने वाले लोग रहते हैं वह सन्निवेश कहलाता है। उसे 'धोष' भी कहते हैं •।

भगवान् फरमाते हैं कि-इन स्थानों में से किसी भी स्थान में रहता हो किन्तु जो अकाम निजरा करता है वह देव होता है।

अज्ञानपूर्वक की जाने वाली अर्थात् मोक्ष प्राप्ति के योग्य निर्जरा की अभिलाषा से रहित अकाम-निर्जरा हैं। ज्ञान पूर्वक की जाने वाली अर्थात् मोक्ष प्राप्ति की कॉमना से की जाने वाली निर्जरा-सकाम-निर्जरा है ।

जिसे सम्यग्ज्ञान प्राप्त नहीं हुआ है वह पूर्वोक्त स्थानों में से किसी भी स्थान में रहता हुआ मिय्यादृष्टि पुरुष, मोक्ष योग्य निर्जरा की अभिलाषा रहित आहार आदि की अभिलाषा वाला होते हुए आहार आदि के संयोग न मिलने के कारण क्षुधादि को सहन करने वाला अकाम निर्जरा वाला कहलाता है। वह भूख, प्यास सहन करता है, ब्रह्मचर्य पालन करता है, स्नान नहीं करता, स्वेद (पसीना), जल्ल (पसीने पर लगी हुई रज), मल (जल्ल का जम जाना) पङ्क (पसीने से जल्ल का गीला होना) इन सब को सहन करता है। इस प्रकार थोड़े काल तक या बहुत काल तक वह आत्मा को क्लेश पहुंचाता है। फिर भी उसके इन कार्यों से वह मोक्ष प्राप्त नहीं कर सकता। इस अकामनिर्जरा के कारण वह वाणव्यन्तर देवो में जन्म लेता है।

कई ज्ञानी सकाम-निर्जरा वाले भी देवलोक में जाते हैं और कई मिय्यात्वी अकाम-निर्जरा वाले भी देवलोक में जाते हैं। इन दोनों के देवलोक में जाने में क्या अन्तर है ? यह बताने के लिए कहा है कि अकाम-निर्जरा वाले वाणव्यन्तर देव होते हैं और सकाम निर्जरा वाले परलोक की उत्तम से उत्तम स्थिति प्राप्त करके मोक्ष की भी आराधना कर सकते हैं।

इसके पश्चात् गौतम स्वामी ने पूछा है कि-हे भगवन् ! वाणव्यन्तर देवों के देव-लोक कैसे होते हैं ? इसके उत्तर में भगवान् ने अशोक वन आदि वनों की उपमा देकर बतलाया है कि जैसे-अशोक वन आदि पल्लवित और पुष्पित होते हैं तब उनकी शोमा अद्भुत होती है, उसी प्रकार उन वाणव्यन्तर देवों के देवलोकों की शोमा भी अद्भुत है।

. 🔹 इन स्थानों का अर्थ दूसरी टीकाओं में दूसरी तरह से भी दिया है।

भगवती सूत्र--- श. १ उ. १ असंयत जीव की गति १०९

वाणव्यन्तर शब्द का अर्थ है वन विशेष में उत्पन्न होने वाले अर्थात् बसने वाले और वनों में कीड़ा करने वाले देव वाणव्यन्तर देव कहलाते हैं। यह स्थान वाणव्यन्तर देवों से और देवियों से व्याप्त होता है। वहाँ जघन्य दस हजार वर्ष की स्थिति है और अधिक से अधिक एक पल्योपम की है।

भगवान् के वचन सुनकर गौतम स्वामी ने कहा कि--- "हे भगवन् ! जैसा आप फरमाते हैं वैसा ही है, दूसरी तरह से नहीं है।" यह कहकर गौतम स्वामी ने मगवान् के वचनों के प्रति बहुमान प्रदर्शित किया है।

ऐसा कहकर गौतम स्वामी ने श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को वन्दना नमस्कार किया और तप संयम से आत्मा को भावित कर दिचरने लगे ।

यहां वन्दना नमस्कार करने का उल्लेख आया है। इससे यह प्रकट किया गया है कि-प्रश्न पूछने से पहले और उत्तर सुनने के बाद वन्दना करना-विनय प्रदर्शित करना है। बिना विनय के ज्ञान प्राप्त नहीं होता। अतः ज्ञान प्राप्त करने में विनय की अत्यन्त आव-श्यकता है।

।। प्रथम शतक का प्रथम उद्देशक समाप्त ।।



## शतक १ उद्देशक २

६३ रायगिहे नगरे समोसरणं । परिसा णिम्गया, जाव-एवं वयासीः-

६४ प्रज्न-जीवे णं भंते ! सयंकडं दुक्खं वेएइ ?

६४ उत्तर-गोयमा ! अत्थेगइयं वेएइ, अत्थेगइयं नो वेएइ ।

६५ प्रश्न-से केणट्टेणं भंते ! एवं वुचइ-'अत्येगइय वेएइ, अत्थेगइयं नो वेएह' ?

६५ उत्तर-गोयमा ! उदिण्णं वेएइ अणुदिण्णं नो वेएइ, से तेणट्टेणं एवं वुच्चइ--'अत्थेगइयं वेएइ, अत्थेगइयं नो वेएइ' । एवं चउव्वीसदंडएणं, जाव-वेमाणिए ।

६६ प्रश्न-जीवा णं भंते ! सयंकडं दुक्खं वेदेंति ?

६६ उत्तर-गोयमा ! अत्थेगइयं वेदेंति, अत्थेगइयं णो वेदेंति । ६७ प्रश्न-से केणट्ठेणं ?

६७ उत्तर-गोयमा ! उदिण्णं वेदेंति नो अणुदिण्णं वेदेंति, से तेणट्रेणं, एवं जाव-वेमाणिया ।

६८ प्रश्न-जीवे णं भंते ! सयंकडं आउयं वेएइ ?

६८ उत्तर-गोयमा ! अत्थेगइयं वेएइ, अत्थेगइयं नो वेएइ । जहा दुक्खेणं दो दंडगा तहा आउएणं वि दो दंडगा-एगत्तपुहत्तिया,

880

# एगत्तेणं जाव-वेमाणिया, पुहत्तेण वि तहेव ।

विशेष शब्दार्थ-समोसरणं-समवसरण, परिसा-परिषद्, वयासी-बोले, सर्यकडं-अपना किया हुआ, अस्येगइयं-कुछ दुःख को, उदिण्णं---उदय में आया हुआ, अणुदिण्णं---उदय में नहीं आया हुआ, आउयं---आयुष्य, एगत्त-एक वचन, पुहुत्त--पृथक्त्व--बहुवचन ।

भावार्थ-६३ राजगृह नगर में समवसरण हुआ । परिषद् निकली । यावत् भगवान् ने इस प्रकार फरमाया-

६४ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या जीव स्वयंकृत दुःख भोगता है ?

६४ उत्तर--हे गौतम ! कुछ भोगता है और कुछ नहीं भोगता ।

६५ प्रइन–आप किस कारण से ऐसा फरमाते हैं कि–कुछ भोगता है और कुछ नहीं भोगता ?

६५ उत्तर-हेगौतम ! जीव उदीर्ण अर्थात् उदय में आये हुए दुःख (कर्म) को भोगता है और अनुदीर्ण-उदय में नहीं आये हुए दुःख (कर्म)को नहीं भोगता है । इसलिए कहा गया है कि-कुछ भोगता है और कुछ नहीं भोगता है । इस प्रकार वैमानिक तक चौबीस (सभी) वण्डकों में समझ लेना चाहिए ।

-६६ प्रइन--हे भगवन् ! क्या जीव स्वयंकृत दुःख को भोगते हैं ? ६६ उत्तर-हे गौतम ! कुछ कर्म को भोगते हैं और कुछ कर्म को नहीं भोगते ।

६७ प्रक्त-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

६७ उत्तर-हे गौतम ! उदीर्ण कर्म को भोगते हैं, अनुदीर्ण को नहीं भोगते । इस कारण ऐसा कहा गया है कि-कुछ को भोगते हैं और कुछ को नहीं भोगते । इस प्रकार यावत् वैमानिक तक चौबीस (सभी) दण्डकों में समझ लेना चाहिए ।

६८ प्रश्न--हे भगवन् ! क्या जीव स्वयंकृत आयु को भोगता है ?

६८ उत्तर-हे गौतम ! जीव कुछ आयु को भोगता है और कुछ को नहीं भोगता । जैसे दुःख-कर्म के विषय में दो दण्डक-आलापक कहे हैं उसी ११२

प्रकार आयुष्य के सम्बन्ध में भी एक वचन आश्रयो और बहुवचन आश्रयी दो दण्डक-आलापक कह देने चाहिए । एक वचन से यावत् वैमानिकों तक कहना और बहुवचन से भी उसी प्रकार वैमानिकों तक चौबीस ही दण्डक में कह देना चाहिए ।

विवेचन-पहले उद्देशक में 'चलन' आदि का कथन किया गया है, दूसरे उद्देशक में भा उसी का कथन किया जाता है । तथा उद्देशक की संग्रहणी गाथा में कहे हुए 'दुक्ख' शब्द का विवेचन किया जाता है ।

गौतम स्वामी ने भगवान् से यह प्रश्न किया है कि-हे भगवन् ! क्या जीव स्वयंकृत दुःख भोगता है ।

इस प्रश्न से यह बात स्पष्ट होती है कि-जीव अपने किये हुए कर्म को ही भोगता है, किन्तु दूसरों के किये हुए कर्म को नहीं भोगता है। जैसा कि कहा है--

> स्वयंकृतं कर्म यवात्मना पुरा, फल तदीयं लभते शुभाशुभम् । परेण दत्तं यदि लभ्यते स्फुटं, स्वयंकृतं कर्म निरर्थकं वदा ॥

अर्थांत्-स्वयं आत्मा ने जो कर्म पहले उपार्जन किये हैं, उन्हीं कर्मों का शुभ या अशुभ फल वह आत्मा भोगता है। यदि दूसरे के किये हुए कर्मों का फल आत्मा भोगने लगे, तो अपने किये हुए कर्म निष्फल हो जायेंगे।

यहाँ 'दु:ख' शब्द से 'कमें' लिया गया है। क्योंकि सांसारिक सुख या दुःख में कारण रूप कमें ही है। दु:ख तो दु:ख रूप है ही, किन्तु सांसारिक सुख भी दु:ख रूप ही हैं। परसंयोग से कभी सुख प्राप्त नहीं होता, दु:ख ही होता है। सांसारिक सुख में निराकुलता नहीं है, व्याकुलता है, अतृष्ति है, भय है, उसका शीघ्र अंत हो जाता है, उसकी मात्रा बत्यल्प होती है, इन सब कारणों से सांसारिक सुख वास्तव में दु:ख रूप है।

यहाँ प्रश्तवाची कोई शब्द नहीं है तथापि काकुपाठ से प्रश्न समझना चाहिए। गौतम स्वामी के प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने फरमाया कि जीव कुछ कर्म को भोगता है और कुछ को नहीं मोगता। इसका कारण यह हैं कि कर्म की दो अवस्थाएं हैं-उदयावस्था और अनुदयावस्था। जो कर्म उदीरणा द्वारा या स्वाभाविक रूप से उदय में आये हैं उन्हें जीव भोगता है और जो कर्म अब तक उदय में नहीं आये हैं उन्हें नहीं भोगता है। शास्त्र में कहा है कि- भगवती सूत्र---- १. उ. २ स्वकृत कर्म वेदना

'कडाण कम्माण ण मोक्स अत्थि'

अर्थात्—किये हुए कमों को भोगे बिना छुटकारा नहीं होता है। इस नियमानुसार किये हुए सब कमों को भोगना ही पड़ता है, किन्तु बांधे हुए सभी कमें एक साथ उदय में नहीं आ जाते हैं। इसलिए अवश्य वेद्य कमों में से भी कुछ को वेदता है और कुछ को नहीं वेदता है अर्थात् उदय में नहीं आये हुए कमें को नहीं वेदता है। यह एक वचन सम्बन्धी कथन नरक से लेकर वैमानिक पर्यन्त चौबीस ही दण्डक में समझ लेना चाहिए।

एक वचन सम्बन्धी प्रश्न का जो उत्तर दिया गया वैसा ही बहुवचन सम्बन्धी प्रश्न का उत्तर है। अर्थात् बहुत जीव (सभी जीव)अपने ही किये हुए कर्म का फल भोगते हैं और उदय प्राप्त कर्म का फल मोगते हैं, अनुदय प्राप्त का फल नहीं भोगते हैं। यह बात चौबीस ही दण्डकों के लिए समान रूप से लागू होती है।

शका-यहाँ पर यह शका की जा सकती है कि-जो अर्थ एक वचन वाले प्रश्न में है वही अर्थ बहुवचन वाले प्रश्न में है, फिर यह बहुवचन वाला दूसरा प्रश्न क्यों किया गया ?

इसका समाधान यह है कि--किसी पदार्थ के विषय में एक वचन सम्बन्धी प्रश्न के उत्तर में और बहुवचन सम्बन्धी प्रश्न के उत्तर मे अर्थ विशेष देखने में आता है। जैसे कि--एक जीव आश्री सम्यक्त्वादि (सम्यक्त्व, मतिज्ञान, श्रुतज्ञान, और अवधिज्ञान)की स्थिति छासठ सागरोसम से कुछ अधिक को है और बहुत जोवों आश्री सम्यक्त्वादि की स्थिति 'सब्बद्धा'--सदा काल है। इसी प्रकार सम्यक्त्वादि की तरह यहाँ पर भी एक वचन और बहुवचन सम्बन्धी प्रश्नों के उत्तर में शायद कोई अर्थ विशेष सम्भवित हो, इस अभिप्राय से गौतम स्वामी ने बहुवचन सम्बन्धी प्रश्न किया है। अतः बहुवचन सम्बन्धी प्रश्न करने में किसी प्रकार का दोष नहीं है। अथवा अत्यन्त अव्युत्पन्न बुद्धि वाले शिष्यों को बोध कराने के लिए बहवचन सम्बन्धी प्रश्न किया है।

यद्यपि आयुकमं भी आठ कमों के अन्तगंत है, तथापि यहां आयु के सम्बन्ध में अलग प्रक्त करने का आशय यह है कि नरक तिर्यञ्च आदि के व्यवहार में आयुष्य की मुख्यता है। इसलिए आयुष्य के सम्बन्ध में एक वचन और बहुवचन युक्त प्रस्न किये गये हैं। इसका उत्तर भी भगवान ने यही फरमाया है कि-जीव अपने उपार्जन किये हुए आयु-ध्य को वेदता है, किन्तु दूसरों के उपार्जन किये हुए आयुष्य को नहीं वेदता। अपनी उपा-र्जन की हुई आयु में से ज्यों ज्यों आयु उदय में आती जाती है, त्यों त्यों वह आयु भोगी जाती है। और उदय में नहीं आई हुई आयु नहीं भोगी जाती है। उदाहरणार्थ-जैसे कोई

#### भगवती सूत्र – श. १ उ. २ नैरयिक सम्बन्धी विचार

888

मनुष्य यहां मौजूद है, उसने आगामी भव के लिए स्वर्ग की आयु बांध ली। अब दह पहले बंधी हुई मनुष्यायु जो कि उदय में आई हुई है उसे भोग रहा है और अभी बंधी हुई देवायु को नहीं भोग रहा है, किन्तु उसे आगे भोगेगा, क्योंकि उसका अभी उदय नहीं आया है। चौबीस ही दण्डकों के लिए आयु के विषय में यही बात समझनी चाहिए।

यहाँ टीकाकार ने कृष्णवासुदेव का उदाहरण देकर यह बतलाया है कि—पहले. उन्होंने सातवीं पृथ्वी का आयुष्य बांधा था, फिर कालान्तर में परिणाम विशेष से तीसरी पृथ्वी का आयुष्य बांधा। किन्तु यह बात आगम से मेल नहीं खाती है, क्योंकि एक जीव एक भव में एक ही बार आयुष्य का बन्ध करता है, दो बार नहीं।

एक भव में दो बार आयुष्य का बन्ध कहना टीकाकार का स्वयं स्ववचन बाधित है, क्योंकि प्रथम शतक के प्रथम उद्देशक में इन्हीं टीकाकार ने लिखा है—'यस्मादेकत्रभव-ग्रहणे सक्रदेवाऽर्न्तमुहूर्तमात्रकाले एवायुषोबन्धः''। अर्थात् एक भव में एक जीव एक ही बार आयुष्य का बन्ध करता है।

### नैरयिक सम्बन्धी विचार

६९ प्रश्न-नेरइया णं भंते ! सब्वे समाहारा, सब्वे समसरीरा, सब्वे समुस्सासनीसासा ?

६९ उत्तर-गोयमा ! नो इणट्ठे समट्ठे ।

७० प्रश्न-से केणट्टेणं भंते ! एवं वुचइ-'नेरइया नो सब्वे समा-हारा, नो सब्वे समसरीरा, नो सब्वे समुस्सासनीसासा ?

७० उत्तर-गोयमा ! नेरइया दुविहा पन्नत्ता, तं जहाः-महा-सरीरा य, अप्पसरीरा य । तत्थ णं जे ते महासरीरा ते बहुतराए पोग्गले आहारोंतिं, बहुतराए पोग्गले परिणामेंति, बहुतराए पोग्गले उस्ससंति, बहुतराए पोग्गले नीससंति; अभिक्खणं आहा- रेंति, अभिक्खणं परिणामेंति, अभिक्खणं उस्ससंति, अभिक्खणं नीससंति । तत्थ णं जे ते अप्पसरीरा ते णं अप्पतराए पोग्गले आहारेंति, अप्पतराए पोग्गले परिणामेंति, अप्पतराए पोग्गले उस्स-संति, अप्पतराए पोग्गले नीससंति: आहच आहारेंति, आहच परिणामेंति, आहच उस्ससंति, आहच नीससंति; से तेणट्टेणं गोयमा ! एवं वुचइ--' नेरइया सब्वे नो समाहारा, नो सब्वे समसरीरा, नो सब्वे समुस्सासनीसासा ' ।

विशेष शब्दों के अर्थ-समाहारा-समान आहार वाले, समसरीरा-समान शरीर वाले, समुस्सासनीसासा-समान उच्छ्वास निःश्वास वाले, इणट्ठे-यह अर्थ, समट्ठे-समर्थ, अभिक्खण-वारम्बार, आहच्च-कदाचित् ।

भावार्थ–६९ प्रइन–हे मगवन् ! क्या सभी नारकी जीव समान आहार बाले, समान इारीर वाले, तथा समान उच्छ्वास निःइवास वाले हे ?

६९ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है अर्थात् ऐसी बात नहीं है । ७० प्रश्न-हे भगवन् ! आप इस प्रकार किस कारण से कहते हैं कि-सभी नारकी जीव समान आहार वाले, समान शरीर वाले और समान उच्छ्-वास निःश्वास वाले नहीं है ?

७० उत्तर-हे गौतम ! नारको जीव दो प्रकार के कहे गये हैं--महाशरीरी अर्थात् बडे शरीर वाले और अल्प शरीरी अर्थात् छोटें शरीर वाले । इन में जो बडे शरीर वाले हैं वे बहुत पुद्गलों का आहार करते हैं, बहुत पुद्गलों को परिणमाते हैं, बहुत पुद्गलों को उच्छवास रूप से ग्रहण करते हैं और बहुत पुद्गलों को निःक्ष्वास रूप से छोड़ते हैं। बारबार आहार करते हैं, बारबार परि-णमाते हैं, बारबार उच्छ्वास लेते हैं और निक्ष्वमस-छोड़ते हैं। उनमें जो छोटे शरीर वाले हैं, वे थोडे पुद्गलों का आहार करते हैं, थोडे पुद्गलों को परिणमाते ११६

हैं, योडे पुद्गलों को उच्छ्वास रूप से ग्रहण करते हैं, थोडे पुद्गलों को निःझ्वास रूप से छोड़ते हैं । कदाचित् आहार करते हैं, कदाचित् परिणमाते हैं, कदाचित् उच्छ्वास लेते हैं और निःझ्वास छोड़ते हैं । इसलिये हे गौतम ! इस हेतु से ऐसा कहा जाता है कि-सब नारकी जीव समान आहार वाले, समान झरीर बाल और समान उच्छ्वास निःझ्वास वाले नहीं है ।

विवेचन-श्री गौतमस्वामी प्रश्न करते हैं कि-हे भगवन् ! नैरयिक जीव दुःख में पड़े हुए हैं-क्या उन सब का आहार समान है ? क्या वे सब समान शरीर वाले हैं ? क्या वे समान उच्छवास निःश्वास वाले हैं ?

इस प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने फरमाया-नहीं, गौतम ! ऐसी बात नहीं है। सब नैरयिकों का आहार आदि समान नहीं है। तब गौतम स्वामी ने फिर प्रश्न किया-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ? सब नैरयिकों का आहार आदि समान क्यों नहीं है ? भगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ! नैरयिक जीव दो प्रकार के हैं-महाशरीर वाले और अल्प शरीर वाले। उनके शरीर में भिन्नता होने के कारण उनके आहारादि में भी भिन्नता है।

यहां बड़ा और छोटा शरीर अपेक्षाकृत है। छोटे की अपेक्षा कोई पदार्थ बड़ा कहलाता है और बड़े की अपेक्षा छोटा कहलाता है। नारकी जीवों के शरीर दो प्रकार के होते हैं-भवद्यारणीय ( मूल शरीर ) और उत्तरवैकिय ( अपनी इच्छानुसार बड़ा या छोटा बनाया हुआ शरीर)। नारकी जीवों का भवधारणीय शरीर छोटे से छोटा अंगुल के असंख्यातवें भाग जितना होता है और बड़े से बड़ा पांच सौ धनुष परिमाण होता हैं। उत्तर वैकिय शरीर छोटे से छोटा अंगुल के संख्यातवें भाग तक हो सकता है, इससे अधिक छोटा नहीं हो सकता है। इसी प्रकार बड़े से बड़ा एक हजार धनुष का हो सकता है, इससे ज्यादा बड़ा नहीं हो सकता।

गौतम स्वामी ने जो प्रश्न किया है उसमें पहले आहार की बात पूछी है, उसके बाद शरीर की बात पूछी है, किन्तु भगवान् ने पहले शरीर के सम्बन्ध में कथन किया है। इस व्यतिकम (उल्टा कम) का कारण यह है कि शरीर का परिमाण बताये बिना आहार आदि की जात ठीक रूप से और सरलता से समझ में नहीं आ सकती। शरीर का परिमाण बता देने पर आहार, श्वासोच्छ्वास आदि की बात ठीक तरह से और सरलता पूर्वक समझ में आ सकती है। इस कारण से शरीर सम्बन्धी प्रश्न बाद में पूछने पर भी उत्तर पहले दिया गया है और आहार सम्बन्धी प्रश्न पहले पूछने पर भी उत्तर पीछे दिया गया है। भगवती सूत्र–श. १ उ. १ नैरयिक सम्बन्धी विचार ११७

बड़े शरीर वाला नैरयिक बहुन पुद्गलों का आहार करता है और छोटे शरीर वाला कम पुद्गलों का । यहाँ मनुष्यलोक में भी यही बात देखी जाती है कि बड़े शरीर वाला अधिक खाता है और छोटे शरीर वाला कम । इसके लिए हाथी और खरगोश का उदाहरण दिया जा सकता है ।

आहार का यह परिमाण भी सापेक्ष ही समझना चाहिए अर्थात् बड़े शरीर वाले के आहार की अपेक्षा छोटे शरीर वाले का आहार कम है और छोटे शरीर वाले के आहार की अपेक्षा बड़े शरीर वाले नारकी का आहार अधिक है ।

यहाँ यह शंका हो सकती है कि-इस लोक के प्राणियों का जो उदाहरण दिया गया है, सो इससे कोई निश्चित नियम सिद्ध नहीं होता, क्योंकि कभी कभी यह देखा जाता है कि कोई छोटे शरीर वाला बहुत आहार करता है और कोई बडे शरीर वाला थोड़ा आहार करता है। फिर यह कैसे घटित होगा ?

इसका समाधान यह है--यह उदाहरण प्रायिक है। अधिकांश मनुष्यों की अपेक्षा यह दृष्टान्त दिया गया हैं। अतः बहुतों की अपेक्षा यह कथन होने से कोई दोष नहीं है। बड़े शरीर वाले नारकियों को क्षुधा की वेदना भी अधिक होती है और ताड़ना तर्जना तथा क्षेत्रादि से उत्पन्न होने वाली पीड़ा भी अधिक होती है।

बड़े शरीर वालों का आहार भी बहुत होता है और परिणमन भी बहुत होता है। यह परिणमन आहार की अपेक्षा से है। इसी प्रकार बड़े शरीर वाले नैरयिक श्वास लेने में बहुत पुद्गल प्रहण करते हैं और निःश्वास में बहुत पुद्गलों को छोड़ते भी हैं। बड़े शरीर वाले को वेदना ज्यादा होती है, इसलिए उन्हें श्वासोच्छ्वास भा ज्यादा लेना पड़ता है, क्योंकि दुःखी प्राणी शीघ्न शीघ्न और ज्यादा श्वास लेता है। छोटे शरीर वाले नैरयिक को दुःख कम होता है, अतः उनका श्वासोच्छ्वास भी कम होता है। वे कदाचित् आहार लेते हैं और

कदाचित् नहीं लेते । वे कदाचित् श्वासोच्छ्वास लेते हैं और कदाचित् नहीं लेते हैं । यहाँ यह शंका हो सकती है कि पहले उद्देशक में नारकी जीवों के वर्णन में यह कहा गया था कि-नारकी जीव निरन्तर आहार लेते हैं और निरन्तर श्वासोच्छ्वास लेते हैं । फिर यहाँ कदाचित् आहार लेने और कदाचित् श्वासोच्छ्वास लेने का कथन कैसे किया गया है ?

इसका समाधान यह है कि पहले उद्देशक में निरन्तर आहार लेने और निरन्तर श्वासोच्छ्वास लेने की जो बात कही है, वह बड़े शरीर वाले नारकियों की अपेक्षा कही गई है और यहाँ जो कदाचित् आहार लेने और कदाचित् श्वासोच्छ्वास लेने की बात कही है ११८ भगवतीं सूत्र—क्ष. १ उ. २ नैरयिकों के समेकमें आदि प्रश्नोत्तर

वह छोटे शरीर वाले नारकियों की अपेक्षा कही गई है। महाशरीर वाले नारकियों की अपेक्षा अल्प शरीर वाले नारकी बहुत अन्तर से आहार लेते हैं और बहुत अन्तर से श्वासो-च्छ्वास लेते हैं। अथवा-शरीर अपर्याप्त अवस्था में अर्थात् जहाँ तक शरीर पर्याप्ति पूर्ण न हो वहां तक नारकी जीवों का शरीर बहुत छोटा होने से वे लोमाहार (रोमाहार) नहीं कर सकते हैं और शरीर पर्याप्ति से पर्याप्त हो जाने पर वे लोमाहार करते हैं, इस अपेक्षा से यह कहा गया है कि-नारकी जीव कदाचित् आहार करते हैं और कदाचित् आहार नहीं करते हैं। इसी तरह जब तक वे श्वासोच्छ्वास पर्याप्ति से अपर्याप्त रहते हैं तबतक श्वासो-च्छ्वास नहीं लेते और श्वासोच्छ्वास पर्याप्ति पूर्ण करने पर श्वासोच्छ्वास लेते हैं, इस अपेक्षा से यह कहा गया है कि--'नारकी जीव कदाचित् श्वासोच्छ्वास लेते हैं , इस अपेक्षा से यह कहा गया है कि--'नारकी जीव कदाचित् श्वासोच्छ्वास लेते हैं और कदाचित् श्वासोच्छ्वास नहीं लेते हैं'। इसलिए पहले उद्देशक में कही हुई बात और यहाँ कही हुई बात में परस्पर किसी प्रकार का बिरोध नहीं है।

उपर्युक्त सारे कथन का आशय यह है कि सब नारको जीव न तो समान आहार करते हैं, न समान रूप से परिणमाते हैं, न समान शरीर वाले हैं और न समान रूप से श्वासोच्छ्वास लेते हैं । और सभी विषम शरीरी आदि हो यह वात भी नहीं है ।

## नैरयिकों के समकर्म आदि प्रश्नोत्तर

७१ प्रश्न-नेरइया णं भंते ! सब्वे समकम्मा ?

७१ उत्तर-गोयमा ! नो इणट्ठे समट्ठे ।

७२ प्रश्न-से केणद्वेणं ?

७२ उत्तर-गोयमा ! नेरइया दुविहा पन्नत्ता, तं जहाः-पुब्वो-ववन्नगा य, पच्छोववन्नगा य । तत्थ णं जे ते पुब्वोववन्नगा ते णं अप्पकम्मतरागा, तत्थ णं जे ते पच्छोववन्नगा ते णं महाकम्मतरागा, से तेणट्रेणं गोयमा !....। भगवती सूत्र — श. १ उ. २ नैरयिकों के समकर्म आदि प्रश्नोत्तर

७३ प्रइन-नेरइया णं भंते ! सब्वे समवन्ना ?

७३ उत्तर-गोयमा ! नो इणट्ठे समट्ठे ।

७४ प्रश्न-से केणट्रेणं तह चेव....?

७४ उत्तर-गोयमा ! जेते पुव्वोववन्नगातेणं विसुद्धवन्न तरागा, तत्थ णंजेते पच्छोववन्नगातेणं अविसुद्धवन्नतरागा, तहेव से तेणट्टेणं एवं....।

७५ प्रश्न-नेरइया णं भंते ! सन्वे समलेस्सा ?

७५ उत्तर-गोयमा ! नो इणट्ठे समट्ठे ।

· ·

७६ प्रश्न-से केणट्ठेणं जाव-'नों सब्वे समलेस्सा' ?

७६ उत्तर-गोयमा ! नेरइया दुविहा पन्नत्ता, तं जहाः-पुब्वो-ववण्णगा य, पच्छोववण्णगा य; तत्थ णं जे ते पुब्वोववन्नगा ते णं विसुद्धलेस्सतरागा, तत्थ णं जे ते पच्छोववन्नगा ते णं अविसुद्धलेस्स-तरागा, से तेणट्टेणं......।

विशेष शब्दों के अर्थ-समकम्मा-समान कर्म वाले, पुक्वोववण्णगा-पूर्वोपपन्नक अर्थात् पहले उत्पन्न हुए, पच्छोववण्णगा-पश्चादुपपन्नक अर्थात् पीछे उत्पन्न हुए, अप्प-कम्मतरागा - अल्प कर्म वाले, महाकम्मतरागा-पहा कर्म वाले, समवण्णा-समान वर्ण वाले, समलेस्सा-समान लेश्या वाले, विसुद्धवण्णतरागा-विशुद्ध वर्ण वाले, विसुद्धलेस्स-तरागा-विशुद्ध लेश्या वाले ।

भावार्थ-७१ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या सब नारकी समान कर्म वाले हैं ? ७१ उत्तर—गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है । ७२ प्रक्त—हे भगवन् ! किस कारण से ? १२० मगवती सूत्र–श. १ उ. २ नेरयिकों के समकर्म आदि प्रश्नोत्तर

७२ उत्तर-हे गौतम ! नारकी जीव दो प्रकार के कहे गये है-यथा-पूर्वोपपन्नक-पहले उत्पन्न हुए और पक्ष्चादुपपन्नक-पीछे उत्पन्न हुए । इनमें जो नैरयिक पूर्वोपपन्नक हैं वे अल्प कर्म वाले हैं और जो पक्ष्चादुपपन्नक हैं वे महा कर्म वाले हैं । इसलिए हे गौतम ! इस कारण से ऐसा कहा जाता है कि-सब नारकी समान कर्म वाले नहीं हैं ।

७३ प्रइन-हे भगवन् ! क्या सब नारकी समान वर्ण वाले हे ?

७३ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है ।

७४ प्रश्न-हे भगवन् ! किस कारण से ?

७४ उत्तर-हे गौतम ! नारकी जीव दो प्रकार के हैं। यथा--पूर्वोपपन्नक और पश्चादुपपन्नक। इनमें जो पूर्वोपपन्नक हैं वे विशुद्ध वर्ण वाले हैं और जो पश्चादुपपन्नक हैं वे अविशुद्ध वर्ण वाले हैं। इसलिए हे गौतम ! ऐसा कहा गया है कि सब नारकी समान वर्ण वाले नहीं हैं।

७५ प्रइन-हे भगवन् ! क्या, सब नारकी समान लेक्या वाले हें ?

७५ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है ।

७६ प्रइन-हे भगवन् ! किस कारण से ?

७६ उत्तर-हेगौतम ! नारकी जीव दो प्रकार के कहे गये हैं। यथा-पूर्वोपपन्नक और पश्चायुपपन्नक । इनमें जो पूर्वोपपन्नक है वे विशुद्ध लेश्या वाले हैं और जो पश्चायुपपन्नक हैं वे अविशुद्ध लेश्या वाले हैं। इसलिए हे गौतम ! ऐसा कहा जाता है कि--सब नारकी समान लेश्या वाले नहीं हैं।

विवेचन-श्री गौतम स्वामी ने नारकियों के कर्म, वर्ण और लेक्या के सम्बन्ध में प्रश्न किया है। जिसके उत्तर में भगवान् ने फरमाया है कि-हे गौतम ! सब नारकियों के कर्म, वर्ण, लेक्या समान नहीं हैं। गौतमस्वामी ने इस असमानता का कारण थूछा, तब बगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ! नारकी जीव दो प्रकार के हैं--पूर्वोपपन्नक (पूर्वोत्पन्न) अर्थात् पहले उत्पन्न हुए और पञ्चादुपपन्नक (पञ्चादुत्पन्न) अर्थात् पीछे उत्पन्न हुए। जो जीव नरक में पहले उत्पन्न हो चुके हैं उन्होंने नरक का आयुष्य और अन्य सात कर्म बहुत से बोग लिये हैं, अतएव उनके बहुत से कर्मों की निर्जरा हो चुकी है। इस कारण वे अल्प भगवती सूत्र-- श. १ उ. २ नैरयिकों के समवेदना आदि १२१

कर्मी हैं। जो जीव पीछे उत्पन्न हुए हैं उन्हें आयु और सात कर्म बहुत भोगने बाकी हैं, इस लिए वे महाकर्मी (बहुत कर्म वाले) हैं, क्योंकि इनका आयुष्य और सात कर्म बहुत थोड़े भोग गये हैं।

भगवान का यह कथन समान स्थिति वाले नारकियों की अपेक्षा समझना चाहिए। विषम स्थिति वालों की अपेक्षा नहीं। जैसे कि मान लीजिये--एक जीव दस हजार वर्ष की स्थिति वांधकर हाल ही में रत्नप्रभा पृथ्वी में उत्पन्न हुआ है। और दूसरा रत्नप्रभा पृथ्वी की उत्कृष्ट स्थिति एक सागर की बाँधकर उससे बहुत पहले उत्पन्न हो चुका है और उसने बहुत-सी स्थिति भोग ली है, सिर्फ एक पल्योपम की स्थिति भोगनी वाकी रही हैं फिर भी वह पश्चादुत्पन्न दस हजार वर्ष की स्थिति वाले नैरयिक की अपेक्षा महाकर्मी है, और वह पश्चादुत्पन्न दस हजार वर्ष की स्थिति वाला नैरयिक उस पूर्वोत्पन्न की अपेक्षा अल्पकर्मी है। यदि दो जीव समान स्थिति बांध कर नरक में गये हैं, तो उनमें से जो पहले उत्पन्न हुआ है वह अल्पकर्मी हे और जो पीछे उत्पन्न हुआ है वह बहुकर्मी है, क्योंकि पहले उत्पन्न हुए नैरयिक ने उसकी अपेक्षा अधिक कर्म भोग लिए हैं और उत्पन्न होने वाले ने उसकी अपेक्षा कम कर्म भोगे हैं। इस तरह यह सूत्र समान स्थिति वाले नैरयिक वो र्ट त्रिकों की अपेक्षा से है-ऐसा जानना चाहिए।

यही बात वर्ण के विषय में है, समान स्थिति वाले नैरयिकों में से जो पहले उत्पन्न हुआ है, वह अल्पकर्मी होने से उसका वर्ण विशुद्ध होता है और जो पीछे उत्पन्न हुआ है उसका वर्ण उसकी अपेक्षा अविशुद्ध होता है, क्योंकि वह उसकी अपेक्षा महाकर्मी है। लेक्या के सम्बन्ध में भी यही बात है। 'लेक्या' शब्द से यहां 'भाव लेक्या' को ही प्रहण करना चाहिए, क्योंकि द्रव्य लेक्या तो वर्ण रूप है, वह 'वर्ण' में आ चुकी है। इस प्रकार समान स्थिति बांधकर जो जीव नरक में पहले उत्पन्न हो चुका है, उसकी भाव लेक्या-पश्चात् उत्पन्न होने वाले नैरयिक की अपेक्षा विशुद्ध है और पत्त्वात् उत्पन्न होने वाले की भाव लेक्या पूर्वोत्पन्न की अपेक्षा अविशुद्ध है।

## नैरयिकों के समवेदना आदि

७७ प्रश्न-नेरइया णं भंते ! सब्वे समवेयणा ? ७७ उत्तर-गोयमा ! णे इणट्ठे समट्ठे । ७८ प्रश्न-से केणट्रेणं ?

७८ उत्तर-गोयमा ! नेरइया दुविहा पन्नत्ता, तं जहाः-सण्णि भूया य, असण्णिभूया य; तत्थ णं जे ते सन्निभूया ते णं महावेयणा तत्थ णं जे ते असण्णिभूया ते णं अप्पवेयणतरागा, से तेणट्टेणं गोयमा....!

७९ प्रश्न-नेरइया णं भंते ! सब्वे समकिरिया ?

७९ उत्तर-गोयमा ! नो इणट्ठे समट्ठे ।

८० प्रश्न-से केणट्रेणं ?

८० उत्तर-गोयमा ! नेरइया तिविहा पन्नत्ता, तं जहाः-सम-दिट्टी, मिच्छदिट्टी, सम्मामिच्छदिट्टी; तत्थ णं जे ते सम्मदिट्टी तेसिं णं चतारि किरियाओ पन्नत्ता, तं जहाः-आरंभिया, परिग्गहिया, मायावत्तिया, अप्पच्चविद्याणकिरिया । तत्थ णं जे ते मिच्छदिट्टी तेसिं णं पंच किरियाओ कजंति, तं जहाः-आरंभिया जाव-मिच्छादंसणवत्तिया । एवं सम्प्रमिच्छादिट्टीणं पि, से तेणट्टेणं गोयमा....।

८१ प्रश्न-नेरइया णं भंते ! सब्वे समाउया, सब्वे समोवव-न्नगा ?

८१ उत्तर-गोयमा ! णो इणट्ठे समट्ठे । ८२ प्रज्ञ-से केणट्ठेणं ? ८२ उत्तर-गोयमा ! नेरइया चउव्विहा पन्नत्ता, तं जहाः-अत्थेगइया समाउया समोववन्नगा, अत्थेगइया समाउया विसमो-ववन्नगा, अत्थेगइया विसमाउया समोववन्नगा, अत्थेगइया विस-माउया विसमोववन्नगा; से तेणद्वेणं गोयमा !

> भावार्थ--७७ प्रक्न-हे भगवन् ! क्या सब नारकी समान वेदना वाले हें ? ७७ उत्तर---हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है ।

७८ प्रइन--भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

७८ उत्तर — हे गौतम ! नारकी जीव दो प्रकार के कहे गये हैं । यथा— संज्ञीभूत और असंज्ञीभूत । इनमें जो संज्ञीभूत हैं वे महावेदना वाले हैं और जो असंज्ञीभूत हैं वे अल्पवेदना वाले हैं । इस कारण से हे गौतम ! ऐसा कहा जाता है कि सब नारकी समान वेदना वाले नहीं हैं ।

७९ प्रइन—हे भगवन् ! क्या सब नारकी समान किया वाले हैं ?

७९ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है ।

८० प्रइन--हे भगवन् ! किस कारण से ?

८० उत्तर---हे गौतम ! नारकी जीव तीन प्रकार के कहे गये है। यथा----सम्यग्दृष्टि, मिथ्यादृष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टि--मिश्रदृष्टि । इनमें जो सम्यग्दृष्टि हैं उनके चार किया कही गई हैं----आरम्भिकी, पारिप्रहिकी, माया-प्रत्यया और अत्रत्याख्यान किया। मिथ्यादृष्टि के पाँच किया होती है---आरम्भिकी यावत् मिथ्यादर्शनप्रत्यया। इसी तरह सम्यग्मिथ्यादृष्टि के भी पाँच कियाएँ होती हैं। इस कारण से हे गौतम ! ऐसा कहा जाता है कि--सब नारकी समान किया बाले नहीं हैं। ८१ प्रक्न-हे भगवन् ! क्या सब नारकी समान आयुष्य वाले है और समोपपन्नक-एक साथ उत्पन्न होने वाले हैं ?

८१ उत्तर--हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं हैं।

८२ प्रक्न-हे भगवन् ! किस कारण से ?

१२४

८२ उत्तर--हे गौतम ! नारकी जीव चार प्रकार के कहे गये हैं। यथा-१ समायुष्क समोपपन्नक--समान आयु वाले और एक साथ उत्पन्न हुए । २ समा-युष्क विषमोपपन्नक--समान आयु वाले और पहले पीछे उत्पन्न हुए । ३ विषमा-युष्क समोपपन्नक--विषम आयु वाले और एक साथ उत्पन्न हुए । ४ विषमायुष्क विषमोपपन्नक--विषम आयु वाले और पहले पीछे उत्पन्न हुए । इस कारण हे गौतम ! ऐसा कहा जाता है कि--सब नारकी जीव समायुष्क समोपपन्नक अर्थात् समान आयु वाले और एक साथ उत्पन्न हुए नहीं हैं ।

विवेचन-श्री गौतम स्वामी ने पूछा कि हे भगवन् ! क्या सब नारकी जीव समान वेदना वाले हैं ? भगवान् ने फरमाया कि-सब जीव समान वेदना वाले नहीं हैं, क्योंकि नारकी जीवों के दो भेद हैं--संज्ञीभूत और असंज्ञीभूत । संज्ञीभूत नारकियों को बहुत वेदना होती है और असंज्ञीभूत नारकियों अल्प वेदना होती है ।

यहां यह प्रश्न उपस्थित होता है कि संज्ञीभूत और असंज्ञीभूत किसे कहते हैं ? इस सम्बन्ध में टीकाकार का कयन इस प्रकार है-संज्ञा का अर्थ है-सम्यय्दर्शन अर्थात् शुद्ध श्रद्धा । सम्यय्दर्शन वाले जीव को संज्ञी कहते हैं और जिस जीव को संज्ञीपन प्राप्त हुआ है, उसे संज्ञीभूत कहते हैं अर्थात् सम्यय्दृष्टि को संज्ञीभूत कहते हैं '

संज्ञीभूत का दूसरा अयं है-जो पहले असंज्ञी (मिथ्यादृष्टि) था और अब संज्ञी (सम्यग्-दृष्टि) होगया है अर्थात् जो नरक में ही मिथ्यात्व को छोड़ कर सम्यग्दृष्टि हुआ है, वह संज्ञी कहलाता है। संज्ञीभूत को बहुत वेदना होती है। इसका कारण यह है कि सम्यग्दृष्टि जीव जब नरक में जाता है या नरक में गये हुए जीव को सम्यग्दर्शन प्राप्त हो जाता है, तब वह अपने पूर्वकृत कमों का विचार करता है और सोचता है कि-अहो ! में कैसे घोर संकट में हूँ। अरिहन्त भगवान् का धर्म सब संकटों को टालने वाला और परमानन्द देने वाला है, उसका मैंने आचरण नहीं किया। इसी कारण यह अचिन्तित आपदा आ पड़ी हैं। कामभोग जो ऊपरी दृष्टि से अच्छे प्रतीत होते थे, किन्तु जिनका परिणाम अत्यन्त दारुण हैं, उनमें फंसा रहा। इन कामभोगों के जाल में फंप जाने के कारण ही मैंने अरिहन्त भगवान् के धर्म का आचरण नहीं किया। मैंने नर-भव निष्फल गंवा दिया। इस प्रकार का पश्चात्ताप संजिभूत नारकी को होता है, जिससे उसकी मानसिक वेदना बढ़जाती है और जिससे वह महावेदना का अनुभव करता है।

अमंज्ञिभूत का अर्थ है–मिथ्यादृष्टि । उसे यह ज्ञान ही नहीं है कि–हम अपने पूर्व-कृत कर्मों का फल भोग रहे हैं ।अतएव उन्हें पश्चात्ताप नहीं होता और न मानसिक पीड़ा ही होती है । इसलिए असंज्ञिभूत नैरयिक अल्प वेदना का अनुभव करता है ।

सम्यग्दृष्टि जीव सम्यक्त्व अवस्था में नरक का आयुष्य नहीं बांधता, किन्तु जिसने मिथ्यात्व अवस्था में नरक का आयु बाँध लिया हो, ऐसा जीव फिर चाहे सम्यक्त्व प्राप्त कर भी ले तो भी उसे पूर्व बद्ध नरकायु के अनुसार नरक में अवश्य जाना पड़ता है। नरक में जाने पर भी वह सम्यग्दृष्टि रह सकता है और उसे अपने क्रुतकर्मों पर पश्चात्ताप होता है। तात्पर्य यह है कि नरक में सम्यग्दृष्टि महावेदना का अनुभव करता है, क्योंकि उसे पश्चात्ताप अधिक होता है। असंज्ञिभूत अर्थात् मिथ्यादृष्टि को अल्पवेदना होती है, क्योंकि स्वकृत कर्मों को न जानने से उसे पश्चाताप नहीं होता।

संज्ञिभूत और असंज्ञिभूत शब्दों के अर्थ में किसी किसी आचार्य का मत भिन्न है। उनका कहना है कि-संज्ञिभूत का अर्थ यहां संज्ञी पञ्चेन्द्रिय है अर्थात् जो जीव नरक में जाने से पहले संज्ञी पञ्चेन्द्रिय था, उसे यहां संज्ञिभूत कहा गया है। संज्ञी पञ्चेन्द्रिय जीव में तीव्र अशुभ परिणाम हो सकते हैं। इसलिए वह सातवीं नरक तक जा सकता है। जो जीव आगे की नरकों में जाता है उसको अधिक वेदना होती है। नरक में जाने से पहले जो जीव असंज्ञी था उसे यहां 'असंज्ञिभूत' कहा गया है। ऐसा जीव रत्नप्रभा के तीव्र वेदना रहित नरक स्थानों में उत्पन्न होता है। अतः उसे अल्प वेदना होती है।

अथवा-यहाँ संज्ञिभूत का अर्थ 'पर्याप्त' और 'असंज्ञिभूत' का अर्थ 'अपर्याप्त' है। जिस नारकी ने सभी पर्याप्तियाँ पूर्ण करली हों, उसे 'पर्याप्त' कहते हैं और जिसने अभी तक उन्हें पूर्ण न किया हो उसे-'अपर्याप्त' कहते हैं। संज्ञिभूत अर्थात् पर्याप्त को महावेदना होती है और 'असंज्ञीभूत' अर्थात् अपर्याप्त को अल्पवेदना होती है।

संज्ञिभत और असंज्ञिभूत शब्दों के ये सभी अर्थ अपेक्षाकृत ठीक हैं।

गौतम स्वामी ने फिर प्रश्न किया कि-हे भगवन् ! क्या सभी नारकी जीव समान किया वाले हैं ? भगवान् ने फरमाया कि-नहीं, सभी नारकी जीव समान किया वाले नहीं हैं, क्योंकि नरक के जीव तीन प्रकार के हैं-सम्यग्दृष्टि, मिथ्यादृष्टि और सम्यग्-मिथ्यादृष्टि(मिश्रदृष्टि)। कियाएँ पाँच हैं----आरंभिया(आरम्भिकी), परिग्गहिया(पारिग्र-हिकी), मायावत्तिया (मायाप्रत्यया), अपच्चक्खाणिया (अप्रत्याख्यानिर्का), मिच्छादंसण-वत्तिया (मिथ्यादर्शनप्रत्यया)।

सम्यग्दृष्टि को चार कियाएँ लगती हैं । यथा-आरम्भिकी, पारिग्रहिकी, माया-प्रत्यया और अप्रत्याख्यानिकी । मिथ्यादृष्टि और मिश्रदृष्टि को उपर्युक्त पाँचों कियाएँ लगती हैं । इन कियाओं का अर्थ इस प्रकार है—

आरम्भिकी—पृथ्वीकायादि छह काया रूप जीव तथा अजीव (जीव रहित शरीर, आटे आदि के बनाये हुए जीव की आकृति के पदार्थ या वस्त्रादि) के आरम्भ से लगने वाली किया को 'आरम्भिकी' कहते हैं ।

पारिग्रहिकी----'परिग्रहो धर्मोपकरणवर्जवस्तुस्वीकारः, धर्मोपकरणमूर्च्छा च, स प्रयोजनं यस्याः सा पारिग्रहिको' ।

अर्थ---धर्मोपकरण जो धर्म की साधना के लिए रखे जाते हैं उनको छोड़कर अन्य समस्त पर-पदार्थ परिग्रह है और धर्मोपकरणों पर ममता होना भी परिग्रह है । मूर्च्छी----ममत्वभाव से लगने वाली किया----'पारिग्रहिको'----है ।

मायाप्रत्यया—सरलना का भाव न होना—कुटिलता का होना माया है । कोध, मान, माया और लोभ के निमित्त से लगने वाली किया— मायाप्रत्यया किया कहलाती है। अप्रत्याख्यानिकी-अप्रत्याख्यान अर्थात् थोड़ा-सा भी विरति परिणाम न होने रूप

किया अप्रत्याख्यानिकी है। अथवा अव्रत से जो कर्मबन्ध होता है वह अप्रत्याख्यानिकी किया है। मिथ्यादर्शनप्रत्यया---जीव को अजीव, अजीव को जीव, धम को अधर्म, अधर्म को धर्म, साधु को असाधु, असाधु को साधु समझना इत्यादि विपरीत श्रद्धान से तथा तत्त्व में अश्रद्धान आदि से लगने वाठी किया---मिथ्यादर्शन प्रत्यया किया है।

यद्यपि दूसरी जगह "मिथ्यादर्शनाविरति-प्रमाद-कषाय-योगाः बन्धहेतवः" अर्थात्-मिथ्यात्व, अविरति, प्रमाद, कषाय और योग ये पांच कर्मबन्ध के कारण हैं—-ऐसा कहा है, और यहां आरम्भ परिग्रह आदि को कर्मबन्ध का कारण कहा है तथापि इसमें तात्त्विक विरोध नहीं है, क्योंकि आरम्भ परिग्रह योग के अन्तर्गत है, और योग आरम्भ परिग्रह रूप ही है तथा प्रमाद तो सब कारणों के साथ ही है। क्षेष तीन कारण मिथ्यात्व, अविरति और कषाय दोनों जगह समान हैं। भगवती सूत्र---श. १ उ. २ असुरकुमारादि में समाहारादि 👘 १२७

इसके पश्चात् गौतमस्वामी ने यह प्रश्न किया कि—हे भगवन् ! क्या सब नारकी जीव समान आयु बाले और एक साथ उत्पन्न हुए हैं ? भगवान् ने फरमाया कि—हे गौतम ! ऐसा नहीं है, क्योंकि इस विषय में नारकी जीवों में चार भंग हैं । यथा— (१) सगायुष्क समोपपन्नक—समान-साथ में आयुष्य के उदय वाले अर्थात् एक समय में जन्मे हुए और समोपपन्नक—एक साथ परभव में उत्पन्न होने वाले अर्थात् एक समय में जन्मे हुए और समोपपन्नक—एक साथ परभव में उत्पन्न होने वाले अर्थात् यहाँ से साथ मर कर कर एक साथ पर भव में जाने वाले समायुष्क समोपपन्नक कहकाते हैं । (२) समायुष्क विषमोपपन्नक—साथ में आयुष्य के उदय वालें अर्थात् एक समय में उत्पन्न हुए और विषमोपपन्नक—आलग अलग समय में परभव में उत्पन्न होने वाले अर्थात् यहाँ से भिन्न भिन्न समयों में मर कर परभव में जाने वाले समायुष्क विषमोपपन्नक कहलाते हैं । (२) विषमायुष्क समोपपन्नक—जो अलग-अलग समय में उत्पन्न होने वाले हैं पर साथ में ही परभव में जाने वाले हैं । (४) विषमायुष्क विषमोपपन्नक—जो अलग अलग समय में उत्पन्न होने वाले हैं और अलग अलग समय में ही परभव में जाने वाले हैं ।

इस प्रकरण में पहले नारकी जीवों के दो भेद किये, फिर तीन भेद किये और फिर चार भेद किये । ये सब अपेक्षाकृत भेद हैं, अतः विरोध की कोई संभावना नहीं हैं ।

# असुरकुमारादि में समाहारादि

८३ प्रश्न-असुरकुमारा णं भंते ! सब्वे समाहारा, समसरीरा ? ८३ उत्तर-जहा नेरइया तहा भाणियव्वा, नवरं कम्म-वण्ण-लेस्साओ परिवण्णेयव्वाओ-पुब्वोववण्णगा महाकम्मतरागा, अविसुद्ध-वण्णतरागा, अविसुद्धलेसतरागा । पच्छोववण्णगा पसत्था, सेसं तहेव । एवं जाव-थणियकुमाराणं । विशेष शब्दों के अर्थ-माणियव्या-कहना चाहिए, णवर-इतनी विशेषता है, इतना अन्तर है, पसत्या-प्रशस्त-अच्छा ।

भावार्थ-८३ प्रक्न-हे भगवन् ! क्या सब असुरकुमार समान आहार चाले और समान शरीर वाले हे ?

८३ उत्तर-हे गौतम ! असुरकुमारों का वर्णन नारकी जीवों के समान कहना चाहिए । विशेषता यह है कि-असुरकुमारों के कर्म, वर्ण और लेश्या नारको जीवों से विपरीत कहना चाहिए अर्थात् पूर्वोपपन्नक (पूर्वोत्पन्न) असुर-कुमार महाकर्म वाले, अविशुद्ध वर्ण वाले और अविशुद्ध लेश्या वाले हैं और पश्चादुपपन्नक (बाद में उत्पन्न होने वाले) प्रशस्त हैं । शेष पहले के समान सम-झना चाहिए । इसी तरह स्तनितकुमारों तक समझना चाहिए ।

विवेचन--सात नरकों का एक दण्डक है और वह पहला दण्डक <mark>है । उ</mark>सके विषय में प्रश्नोत्तर हो चुके । असुरकुमारों का दूसरा दण्डक है । अब उनके विषय में प्रश्नोत्तर आरम्भ होते हैं ।

गौतम स्वामी ने पूछा कि-हे भगवन् ! क्या सब असुरकुमार देवों का आहार और शरीर एक समान हैं ? भगवान् ने फरमाया कि ऐसा नहीं है । असुरकुमारों के विषय में भी सभी बाते नैरयिकों के समान ही हैं । इतना फर्क है कि असुरकुमारों का कर्म, वण और लेक्या नैरयिकों के कर्म, वर्ण और लेक्या से विपरीत समझना चाहिए ।

नारकी जीवों के समान असुरकुमार भी अल्प शरीर वाले और महा शरीर बाले हैं। महाशरीर वाले असुरकुमार बहुत पुद्गलों का आहार करते हैं और बार बार आहार करते हैं तथा बार बार श्वासोच्छ्वास लेते हैं। अल्प शरीर वाले असुरकुमार थोड़े पुद्गलों का आहार करते हैं, बारबार आहार नहीं करते और बारबार श्वासोच्छ्वास नहीं लेते।

असुरकुमारों कामवधारणीय (स्वामाविक) शरीर जधन्य अंगुल के असंख्यातवें भाग का और उत्कृष्ट सात हाथ का होता है। उत्तर वैक्रिय की अपेक्षा जघन्य अंगुल के संख्या-तवें भाग और उत्कृष्ट एक लाख योजन होता है।

यहाँ असुरकुमारों के मनोभक्षी (मानसिक-आहार ग्रहण करने का मन होते ही इष्ट कान्त आदि आहार के पुद्गल मनोभक्षी आहार के रूप में परिणत होजाते हैं) आहार को मुख्य करके उसकी अपेक्षा से कथन किया गया है-अल्प शरीर वालों का अल्प (कम) आहार और महाशरीर वालों का अधिक आहार अपेक्षा छत्त समझना चाहिए । जैसे किसी भगवती सूत्र--श. १ उ. २ असुरकुमारादि में आहारादि

१२९

असुरकुमार का शरीर सात हाथ का है और किसी का छह हाथ का । सात हाथ वाले की अपेक्षा छह हाथ वाले का आहार कम है, परन्तु पाँच हाथ वाले की अपेक्षा छह हाथ वाले का अधिक है । इस प्रकार कम अधिक होना अपेक्षाकृत है । यहाँ पर पांच हाथ आदि की अवगाहना उत्पत्ति के अन्तर्मुहूर्त में ही समझना चाहिए । पूर्ण अवगाहना होने पर सभी की अवगाहना सात हाथ की हो जाती है ।

शङ्का--असुरकुमारों का आहार चतुर्थभक्त (एक दिन के अन्तर से होने वाला) और श्वासोच्छ्वास सात स्तोक में लेना कहा है । फिर यहां बारबार आहार और बारबार श्या-सोच्छवास क्यों कहा है ?

समाधान-- 'बारबार आहार' यह कथन भी अपेक्षाकृत समझना जाहिए । जैसे एक असुरकुमार चतुर्थभक्त अर्थात् एक दिन के अन्तर से आहार करता है और दूसरा असुर-कुमार देव सातिरेक (साधिक) एक हजार वर्ष में एक बार आहार करता है । सातिरेक एक हजार वर्ष में एक बार आहार करने वाले की अपेक्षा एक दिन के अन्तर से आहार करने वाला 'बारबार आहार करता है' ऐसा कहा जाता है और जो पाँच दिन के अन्तर से आहार करता है वह उसकी अपेक्षा 'कदाचित् आहार करता है' ऐसा कहा जाता है । लोक में भी ऐसा ही व्यवहार होता है । यही बात श्वासोच्छ्वास के सम्बन्ध में भी समझनी चाहिए । कोई असुरकुमार सात स्तोक में एक बार श्वासोच्छ्वास लेता ह जौर कोई असुरकुमार सातिरेक एक पक्ष में श्वासोच्छ्वास लेता है'--ऐसा कहा जाता है ।

अथवा-अल्पशरीरी का अल्पाहार और अल्प श्वासोच्छ्वास तथा कदाचित् आहार और कदाचित् श्वासोच्छ्वास अंतराल की अपेक्षा से कहा गया है। अल्पशरीर वालों के आहार और श्वासोच्छ्वास में अन्तराल बहुत पड़ जाता है। इस अपेक्षा से यह कथन किया गया है। अन्तराल का अर्थ है – बीच या अन्तर। एक आहार से दूसरे आहार के बीच के समय का अन्तर या व्यवधान कहलाता है।

यद्यंपि महाशरीर वाले के आहार में भी अन्तराल है-एक दिन का अन्तर पड़ता है, परन्तु वह अन्तर अन्य देवों की अपेक्षा अत्यल्प है, इसलिए नगण्य है। नगण्य होने के कारण ही अल्पशरीरी की अपेक्षा महाशरीरी का आहार 'अभीक्ष्णं-बारम्बार आहार' कहा गया है। यह बात आगम से भी सिद्ध है कि--महाशरीर वाले का आहार बारबार होता है और अल्पशरीर वाले का आहार-अन्तराल बड़ा होने से बारबार नहीं होता। यथा--प्रथम देवलोक के देव का शरीर सात हाथ का है। उनका आहार दो हजार वर्ष के अन्तर से और

#### भगवती सूत्र—श. १ उ. २ असुरकुमारादि में समाहारादि

श्वासोच्छ्वास दो पक्ष के अन्तर से होता है। अनुत्तर विमान के देव का शरीर एक हा का है और उनका आहार तेतीस हजार वर्ष के अन्तर से तथा श्वासोच्छ्वास तेतीस पक्ष के अन्तर से होता है। इस अपेक्षा से प्रथम देवलोक के देवों का शरीर बड़ा है, इसलिए दे आहार और श्वासोच्छ्वास मी बारबार लेते हैं। इनकी अपेक्षा अनुत्तर विमान के देवों का शरीर छोटा हैं, इसलिए वे आहार और श्वासोच्छ्वास भी अल्प लेते हैं। यही बात असुर-कूमारों के विषय में भी है।

अथवा—पर्याप्त अवस्था में महाशरीर वाले असुरकुमार लोमाहार की अपेक्षा बार-बार आहार लेते हैं और अपर्याप्त अवस्था में अल्पशरीर वाले असुरकुमार लोमाहार नहीं करते, किन्तु ओजाहार ही करते हैं, इस अपेक्षा से भी महाशरीर वाले बारबार आहार करते हैं और अल्पशरीर वाले कदाचित् आहार करते हैं, ऐसा कहा गया है।

भगवान ने असुरकुमारों के कर्म, वर्ण और लेक्या की असमानता बतलाते हुए यह भी बतलाया है कि इनके कर्म आदि का कथन नारकियों से उल्टा है। इसका आशय यह है कि-नैरयिकों में जो पूर्वोपपन्नक (पूर्वोत्पन्न) हैं. वे अल्प कर्म, विशुद्ध वर्ण और विशुद्ध लेक्या बाले हैं और परचादुपपन्नक महाकर्म, अविशुद्ध वर्ण और अविशुद्ध लेक्या वाले हैं, किन्तु असुरकुमारों में इससे विपरीत है। पूर्वोपपन्नक असुरकुमार महाकर्म, अविशुद्ध वर्ण और अविशुद्ध लेक्या वाले हैं और परचादुपपन्नक अल्प कर्म, विशुद्ध वर्ण और विशुद्ध लेक्या बाले हैं।

इस विपरीतता का कारण यह है कि पूर्वोपफन्नक असुरकुमारों का चित्त अतिकन्दपं और दर्प युक्त होने से वे नरक के जीवों को बहुत त्रास देते हैं। त्रास सहन करने के नरक के जीवों के तो निर्जरा होती है, किन्तु असुरकुमारों के नये कमों का बन्ध होता है। वे अपनी कूर मावना के कारण एवं विकारादि के कारण अपनी अशुद्धता बढ़ाते हैं। उनका पुण्य क्षीण होता जाता है, पाप कर्म बढ़ता जाता है, इसलिए वे महाकर्मी होते हैं, उनका वर्ण और लेक्या अशुद्ध हो जाती है। इस अपेक्षा से पत्रचादुपपन्नक असुरकुमार अल्पकर्मी विश्व दर्ण वाले और विश्व लेक्या वाले होते हैं।

अववा—बद्धायुष्क की अपेक्षा देखा जाय तो पूर्वोत्पन्न असुरकुमार यदि तियंञ्च गति का आयुष्य बांध चुके हों, तो वे महाकर्म अशुद्ध वर्ण और अशुद्ध लेक्या वाले होते हैं। पक्ष्वादुत्पन्न हुए असुरकुमारों ने अभी परलोक का आयुष्य नहीं बांधा हो, तो वे अपने साथ जो शुण कर्म रहे गये हैं, वे ज्यादा क्षीण न होने से वे अल्प कर्म, विशुद्ध वर्ण और विशुद्ध लेक्या बाले होते हैं।

असुरकुमारों की वेदना भी नारकी जीवों की तरह होती है, क्योंकि उनमें भी नरयिकों की तरह दो भेद है—संज्ञीभूत और असंज्ञीभूत । संज्ञीभूत चारित्र के विराधक होते हैं । इसलिए चारित्र की इस विराधना के कारण उन्हें पश्चात्तापजन्य मानसिक वेदना बहुत होती है । इसलिए संज्ञीभूत (सम्यग्दृष्टि) महावेदना वाले होते हैं । असंज्ञीभूत अर्थात् मिथ्यादृष्टि असुरकुमारों को यह वेदना नहीं होती है । इस कारण से वे अल्पवेदना वाले होते हैं ।

अथवा—-पूर्व-भव में जो संज्ञी (समनस्क) थे वे संज्ञीभूत कहलाते हैं अथवा जो पर्याप्त अवस्या प्राप्त कर चुके हैं, वे संज्ञीभूत कहलाते हैं। इन्हें शुभ वेदना की अपेक्षा महावेदना होती है और असंज्ञीभूत को अल्पवेदना होती है। शेष सब वर्णन नैरयिकों की तरह यावत् स्तनितकूमार पर्यन्त कहना चाहिए।

### पृथ्वीकायिक में आहारादि

८४-पुढविकाइयाणं आहार-कम्प-वन्न लेस्सा जहा णेरहयाणं । ८५ प्रश्न-पुढविकाइया णं भंते ! सब्वे समवेयणा ?

८५ उत्तर-हंता, समवेयणा ।

८६ प्रश्न-से केणट्रेणं भंते ! समवेयणा ?

८६ उत्तर-गोयमा ! पुढविकाइया सब्वे असन्नी असन्निभूयं अणिदाए वेयणं वेदेंति, से तेणद्वेणं....।

८७ प्रश्न-पुढविकाइया णं भंते ! सब्वे समकिरिया ?

८७ उत्तर-हंता, समकिरिया ।

८८ प्रश्न-से केणट्रेणं ?

८८ उत्तर-गोयमा ! पुढविक्काइया सब्वे माई मिच्छादिट्ठी ताणं णियइयाओ पंच किरियाओ कज्जंति, तं जहाः-आरंभिया जाव-मिच्छादंसणवत्तिया । से तेणट्टेणं.....समाज्या, समोववन्नगा जहा नेरइया तहा भाणियव्वा ।

विशेष शब्दों के अर्थ-अणिदाए-अनिर्धारित रूप से । माई-मायी-माया का सेवन करने वाले ।

भाषार्थ-८४ पृथ्वीकाय के जीवों का आहार, कर्म, वर्ण और लेक्या नैर-यिकों के समान समझना चाहिए ।

८५ प्रक्षन--हे भगवन् ! क्या सब पृथ्वीकायिक जीव समान वेदना वाले हे ?

८५ उत्तर-हाँ, गौतम ! समान वेदना वाले हैं।

८६ प्रइन-हे भगवन् ! किस कारण से ?

८६ उत्तर-हे गौतम ! सब पृथ्वीकायिक जीव असझी हैं और असंज्ञी-भूत वेदना को अनिर्धारित रूप से वेदते हैं । इस कारण हे गौतम ! वे सब समान वेदना वाले हैं ।

८७ प्रइन-हे भगवन् ! क्या सब पृथ्वीकायिक जीव समान क्रिया वाले हे ?

८७ उत्तर-हां, गौतम ! सब समान किया वाले हे ।

८८ प्रइन-हे भगवनु ! किस कारण से ?

८८ उत्तर-हे गौतम ! सब पृथ्वीकायिक जीव मायी और मिष्यादृष्टि हें। इसलिए उन्हें लियम से पांचों कियाएँ लगती हैं। वे पांच कियाएँ ये हैं-आरम्भिकी यावत् मिष्यादर्शनप्रत्यया। इस कारण हे गौतम ! ऐसा कहा गया है कि-सब पृथ्वीकायिक जीव समान किया वाले हैं।

, जैसे नारकी जीवों में समायुष्क समोपपन्नक आदि चार भंग कहे हैं

#### बैसे ही पृथ्वीकायिक जीवों में भी कहना चाहिए।

विवेचन-श्री गौतम स्वामी ने पूछा कि-हे भगवन् ! क्या पृथ्वीकाय के सव जीव समान आहारी हैं ? भगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ! पृथ्वीकाय के सब जीव समान आहारी नहीं है, क्योंकि पृथ्वीकाय के जीवों के दो भेद हैं-महाशरीरी और अल्पशरीरी । महाशरीरी का आहार आदि वारवार होता है और अल्पशरीरी का कदाचित् होता है, इत्यादि समस्त वर्णन तथा कर्म, वर्ण, लेश्या आदि का वर्णन नैरयिकों के समान ही सम-झना चाहिए ।

शका-पृथ्वीकायिक जीवों का शरीर अंगुल के असंख्यातवें भाग कहा गया है, फिर उनमें महाशरीर और अल्पशरीर कैसे हो सकता है ?

+ 'युढबीनकाइए पुढवीक्काइयस्स ओगाहणट्रयाए चउट्टाणवटिए ' 1

# + बुद्दी वा हाणी वा, अणंत-अस्संख-संखभागेहि । वत्थूण संख-अस्संखऽणंतगुणणेण य विहेआ ॥

जहां छट्टाण वडिया (षट्म्थान पतिस) झब्द आता है, वहां छह स्थान इस प्रकार है-वृद्धि सम्बन्धी छह स्थान-अनम्त-भाग-वृद्ध, असंख्यात-भाग-वृद्ध, संख्यात-भाग-वृद्ध, संख्यात-गुण-वृद्ध, असंख्यात नुण-वृद्ध, अनन्त-गुण-वृद्ध ।

हानि सम्बन्धी छह स्थान ये हैं---अनन्त-भाग-हीन, असंख्यात-भाग-हीन, संख्यात-गुण-हीन, असंस्थात-गुण-हीन, अनन्त-गुण-होन । इसी तरह तिट्टाणवर्षिया, दुट्टाणवर्डिया, एगट्टाणवडिया आदि भी समझ लेना चाहिए ।

# १३४ भगवती सूत्र— श. १ उ. २ बेइन्द्रियादि में आहारादि

महाशरीर वाले पृथ्वीकायिक लोमाहार द्वारा बहुत पुद्गलों का आहार करते हैं और बारबार श्वासोच्छ्वास लेते हैं। अल्पशरीरी कम आहार करते हैं और कम श्वासो-च्छ्वास लेते हैं। कदाचित् आहार लेते हैं और कदाचित् आहार नहीं लेते हैं। यही बात प्रयोप्त और अपर्याप्त अवस्था के लिए भी कही जा सकती है।

पृथ्वीकायिक जीवों के कर्म, वर्ण और लेश्या का वर्णन नैरयिक जीवों के समान समझना चाहिए ।

सब पृथ्वीकायिक जीव समान वेदना को वेदते हैं। इसका कारण यह है कि--सब पृथ्वीकायिक जीव असंज्ञी हैं और असंज्ञीभूत वेदना को वेदते हैं। उनकी वेदना 'अणिदा' अर्थात् अनिर्धारित होती है। वे सभी मिथ्यादृष्टि और असंज्ञी (अमनस्क) होने के कारण मूच्छित एवं उन्मत्त पुरुष के समान वे बेसुध होकर कष्ट भोगते हैं। उन्हें इस बात का पता नहीं है कि-यह हमारे पूर्व कर्मों का फल है, हमें कौन पीड़ा दे रहा है, कौन मारता है, कौन काटता है और किस कर्म के उदय से यह वेदना हो रही है।

्पथ्वीकायिक जीवों में मायी-मिथ्यादुष्टि जीव उत्पन्न होते हैं जैसा कि कहा है—

उम्मग्गदेसओ मग्गणासओ गूढहिययमाइल्लो । सहसीलो य ससल्लो, तिरियाउं बंधए जीवो ॥

अर्थात्--उन्मार्ग का उपदेश देने वाला, सन्मार्ग का नाश करने वाला, गूढ़ हृदय वाला अर्थात् हृदय में गांठ रखने वाला, मायावी, शठ स्वभाव, वाला और शल्य वाला जीव, पृथ्वीकाय आदि तिर्यञ्च योनि की आयु बाँधता है ।

यद्यपि पृथ्वीकाय के जीव इस समय मायाचार करते हुए दिखाई नहीं देते हैं, किंतू माया के कारण ही वे पृथ्वीकाय में आये हैं, इसलिए वे मायी-मिथ्यादृष्टि हैं ।

अथवा--माया का दूसरा अर्थ---अनन्तानुबन्धी कषाय है । जिसके अनन्तानुबन्धी कषाय का उदय होता है, वह मिथ्यादृष्टि होता है । जहाँ मिथ्यात्व है वहाँ अनन्तानुबन्धी कषाय है । इस कारण पृथ्वीकायिक जीवों के नियमित रूप से पांचों कियाएँ होती हैं ।

# बेइन्द्रियादि जीवों का वर्णन

८९ जहा पुढविकाइया तहा जाव-चर्डारेदिया ।

९० पंचिंदियतिरिक्खजोणिया जहा णेरइया, णाणत्तं किरियासु।

९१ प्रश्न-पंचिंदियतिरिक्खिजोणिया णं भंते ! सब्वे समकिरिया !

९१ उत्तर-गोयमा ! णो इणट्ठे समट्ठे ।

९२ प्रश्न-से केणट्रेणं भंते ! एवं वुचइ ?

९२ उत्तर-गोयमा ! पंचिंदियतिरिक्खजोणिया तिविहा पन्नता तं जहाः-सम्मदिट्टी, मिच्छादिट्टी, सम्मामिच्छादिट्टी । तत्थ णं जे ते सम्मदिट्टी ते दुविहा पन्नता, तं जहाः-असंजया य, संजया-संजया य, तत्थ णं जे ते संजयासंजया तेसि णं तिण्णि किरियाओ कर्जाति, तं जहाः-आरंभिया, परिग्गहिया, मायावत्तिया; असंजयाणं चत्तारि, मिच्छादिट्टीणं पंच, सम्मामिच्छादिट्टीणं पंच ।

विशेष शम्दों के अर्थ---णाणत्तं---भिन्नता, असंजया---असंयत, संजयासंजया---संयतासंयत, तंजहा---वे इस प्रकार हैं।

भावार्थ----८९--- जिस प्रकार पृथ्वीकायिक जीवों का वर्णन किया गया है उसी प्रकार अप्काय, तेउकाय, वायुकाय, वनस्पतिकाय, बेइन्द्रिय, तेइन्द्रिय और चौरिन्द्रिय जीवों का समझना चाहिए ।

९०---पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च योनि वाले जीवों का कथन नारकियों के समान है, केवल कियाओं में मिन्नता है ।

९१ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या सब पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च योनि वाले जीव समान किया वाले हे ?

९१ उत्तर---हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है ।

९२ प्रक्न--हे भगवन ! किस कारण से ?

९२ उत्तर--हे गौतम ! पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च योनि चाले जीव तीन प्रकार

के हैं-सम्यग्दृष्टि, मिथ्यादृष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टि (मिश्रदृष्टि) । उनमें जो सम्यग्दृष्टि हैं वे दो प्रकार के हैं-असंयत और संयतासंयत । उनमें जो संयता-संयत हैं उन्हें तीन कियाएँ लगती हैं । वे इस प्रकार हैं-आरम्भिकी, पारिप्र-हिकी और मायाप्रत्यया । उनमें जो असंयत हैं उन्हें अप्रत्याख्यानी किया सहित बार कियाएँ लगती हैं । उनमें जो मिथ्यादृष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टि हैं उन्हें पांच कियाएँ लगती हैं ।

विवेचन-अप्काय, तेउकाय, वायुकाय, वनस्पतिकाय, बेइन्द्रिय, तेइन्द्रिय और चौड़-न्द्रिय का वर्णन पृथ्वीकाय के समान समझना चाहिए । इनमें अल्पश्वरीर और महाशरीर अपनी अपनी अवगाहना की अपेक्षा समझना चाहिए । बेइन्द्रिय, तेइन्द्रिय और चौरिन्द्रिय जीवों में कवलाहार भी होता है ।

पञ्चेम्द्रिय तिर्यञ्च योनि वाले जीवों के लिए जो यह बात कही गई है---'जो महा-शरीर वाले हैं वे बारम्बार आहार करते हैं और बारम्बार क्वासोच्छ्वास लेते हैं।' यह वात संख्यात वर्ष की आयु वालों की अपेक्षा से समझनी चाहिए, यहां पर असंख्यात वर्ष की आयु वाले नहीं लेना चाहिए. क्योंकि उनका प्रक्षेपाहार छट्ठभत्त-'दो दिन के अन्तर से होता है।

अल्पशरीर वालों के जो कदाचित् कहा है वह अपर्याप्त अवस्था में लोमाहार और श्वासोच्छ्वास न होने से कहा गया है । पर्याप्त अवस्था में ये दोनों होते हैं, इसलिए 'बारम्बार' कहा है ।

पूर्वोत्पन्न जीव अल्पकर्मी और पश्चादुत्पन्न जीव महाकर्मी होते हैं । यह जो कहा गया है वह आयुष्यादि तद्भववेद्य कर्मों की अपेक्षा समझना चाहिए ।

वर्ण और लेश्या सूत्र में पूर्वोत्पन्न जीवों के जो शुभवर्णादि कहे गये हैं, वे युवावस्था की अपेक्षा समझना चाहिए । और पश्चादुत्पन्न जीवों में जो अशुभ वर्णादि कहे गये हैं वे बचपन की अपेक्षा समझना चाहिए । लोक व्यवहार में इसी प्रकार देखा जाता है ।

पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्चों में सम्यग्दृष्टि संयतासंयत (देशविरत श्रावक) के तीन कियाएँ होती हैं । सम्यग्दृष्टि असंयत के चार कियाएँ होती है । मिथ्यादृष्टि और मिश्र-दृष्टि जीवों के पाँचों कियाएँ ड्रोती हैं ।

# मनुष्य के आरंभिकी आदि किया

९३--मणुस्सा जहा नेरहया, नाणत्तं--जे महासरीरा ते बहुत-राए पोग्गले आहारेंति, ते आहब आहारेंति । जे अप्पसरीरा ते अप्पतराए पोग्गले आहारेंति । अभिनखणं आहारेंति । सेसं जहा णेरहयाणं जाव--वेयणा ।

९४ प्रस्न-मणुस्सा णं भंते ! सब्वे समकिरिया ?

९४ उत्तर-गोयमा ! णो इणट्टे समट्टे ।

९५ प्रश्न-से केणट्रेणं ?

९५ उत्तर-गोयमा ! मणुस्सा तिविद्दा पन्नता, तं जहाः-सम्मदिट्ठी, मिच्छादिट्ठी, सम्मामिच्छादिट्ठी; तत्थ णं जे ते सम्मदिट्ठी ते तिविद्दा पन्नता, तं जहाः-संजया, असंजया, संजया-ऽसंजया । तत्थ णं जे ते संजया ते दुविद्दा पन्नता, तं जहाः-सरागसंजया य, वीयरागसंजया य । तत्थ णं जे ते वीयरागसंजया ते णं अकि-रिया । तत्थ णं जे ते सरागसंजया ते दुविद्दा पन्नता; तं जहाः-पमत्तसंजया य, अप्पमत्तसंजया य, तत्थ णं जे ते अप्पमत्तसंजया तेसि णं एगा मायावत्तिया किरिया कजइ, तत्थ णं जे ते पमत्त-संजया तेसि णं दो किरियाओ कज्जंति, तं जहाः-आरंभिया य, मायावत्तिया य, तत्थ णं जे ते संजया-अंजया तेसि णं आइल्लाओ (आदिमाओ) तिण्णि किरियाओ कर्जाति, तं जहाः-आरंभिया, परिग्गहिया, मायावत्तिया । असंजयाण चत्तारि किरियाओ कर्जातिः- आरंभिया, परिग्गहिया, मायावत्तिया, अप्पचनस्ताण-पचया । मिच्छादिद्वीणं पंचः-आरंभिया, परिग्गहिया, मायावत्तिया, अप्पचनस्ताणपचया, मिच्छादंसणवत्तिया । सम्मामिच्छादिद्वीणं पंच ।

विशेष शब्दों के अर्थ--सरागसंजया--सराग संयत, वीयरागसंजया--वीतराग संयत, पमत्तसंजया---प्रमत्त संयत, अप्पमत्तसंजया---अप्रमत्तसंयत, कज्जद्द---की जाती है । आद्दल्लाओ----आदि की = प्रारंभ की = पहले की ।

भावार्थ-९३-मनुष्यों का वर्णन नारकियों के समान समझना चाहिए । उनमें इतना अन्तर है कि-जो महाशरीर वाले हैं, वे बहुतर पुद्गलों का आहार करते हैं और वे कभी कभी आहार करते हैं । जो अल्पर्शरीर है वे अल्पतर पुद्गलों का आहार करते हैं और बारबार आहार करते हैं । शेष सब वेदना पर्यन्त नारकियों के समान समझना चाहिए ।

९४ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या सब मनुष्य समान किया वाले हैं ?

९४ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है ।

९५ प्रइन-हे भगवन् ! किस कारण से ?

९५ उत्तर-हे गौतम ! मनुष्य तीन प्रकार के हैं--सम्यग्दृष्टि, मिथ्या-दृष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टि । उनमें जो सम्यग्दृष्टि हैं वे तीन प्रकार के कहे गये हैं-संयत, संयतासंयत और असंयत । इनमें से संयत वो प्रकार के कहे गये हैं--सरागसंयत और वीतरागसंयत । इनमें जो वीतरागसंयत हैं, वे किया रहित हैं । सरागसंयत के दो मेद हैं---प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत । अप्रमत्तसंयत को एक मायावत्तिया किया लगती है । प्रमत्तसंयत को दो कियाएँ लगती हें--आरम्भिकी और मायाप्रत्यया । संयतासंयत को तीन कियाएँ लगती हैं---आरम्भिकी, पारिग्रहिकी और मायाप्रत्यया । असंयत मनुष्य को चार कियाएँ लगती हैं--आरम्भिकी, पारिग्रहिकी, मायाप्रत्यया और अप्रत्याख्यानप्रत्यया । मिथ्यादृष्टि मनुष्य को पाँच कियाएँ लगती हैं----आरम्भिकी, पारिग्रहिकी, मायाप्रत्यथा, अप्रत्याख्यानप्रत्यया और मिथ्यादर्शनप्रत्यया । सम्यग्मिथ्यादृष्टि (मिश्रदृष्टि) मनुष्य को भी ये पाँचों कियाएँ लगती हैं ।

विवेचन-गौतम स्वामी पूछते हैं कि-हे भगवन् ! क्या सब मनुष्य समान आहार करने वाले हैं ? इसके उत्तर में भगवान् ने फरमाया कि- इनका सारा वर्णन नारकियों के समान ही समझ लेना चाहिए, किन्तु इतनी विशेषता है--महाशरीरवाले मनुष्य बहुत पुद्गलों का आहार करते हैं, परन्तु कदाचित् आहार करते हैं । महाशरीरी नारकी बारबार आहार करते हैं, किन्तु महार्शरीरी मनुष्य कभी कभी आहार करते हैं । यहां महाशरीरी मनुष्यों से देवकुरु आदि के मनुष्य लेना चाहिए । उनका शरीर तीन गाऊ का होता है और आहार अष्टम-भक्त होता है अर्थात् तीन दिन में एक बार आहार करते हैं । इस अपेक्षा से 'कदा-चित् आहार करने वाले' ऐसा कहा गया है । यद्यपि वे परिमाण की अपेक्षा अल्प परिमाण में आहार करनेवाले' ऐसा कहा गया है । यद्यपि वे परिमाण की अपेक्षा अल्प परिमाण में आहार करते हैं, तथापि बहुत पुद्गलों का आहार करते हैं. ऐसा जो कहा गया है । उसका आशय यह है कि-वे सारभूत आहार करते हैं, सारभूत आहार में जितने पुद्गल होते हैं, निःसार में उतने नहीं होते । इस अपेक्षा से यह कहा गया है कि-वे बहुत पुद्गलों का आहार करते हैं ।

अल्पशरीरी मनुष्य थोड़े पुद्गलों का आहार करते हैं और बारवार आहार करते हैं, जैसे कि बालक बारबार आहार करता है तथा सम्मूच्छिम मनुष्य अल्पशरीरी होते हैं और वे बारबार आहार करते हैं।

यहाँ पूर्वोत्पन्न मनुष्यों में जो शुभ वर्णादि का कथन किया गया है वह युवावस्था की अपेक्षा समझना चाहिए अथवा यह कथन सम्मूच्छिम मनुष्यों की अपेक्षा से समझना चाहिए ।

इसके बाद किया का प्रदन किया गया है । भगवान् ने फरमाया कि-मनुष्य तीन प्रकार के है-सम्यगुदुष्टि, मिथ्यादुष्टि सम्यग् मिथ्यादृष्टि ।

जो संयम का पालन करता है, चारितरूपी यतना का विवेक रखता है वह संयत

कहलाता है । जिसमें चारित्र की किया नहीं है वह असंयत है । जो देश चारित्र की आराधनू। करता है, जिसके अणुव्रत हैं परन्तु महाव्रत नहीं हैं वह संयतासंयत (श्रावक) कहलाता है ।

जो संयम का पालन करता है, किन्तु संज्वलन कषाय का क्षय या उपशम नहीं हुआ है, वह 'सरागसंयत' कहलाता है। जिसके सम्पूर्ण कषाय का सर्वथा क्षय या उपशम होगया है उसे क्रमशः 'क्षीणकषायी वीतराग सयत' और 'उपशान्त कषायी वीतराग संयत' कहते हैं। ग्यारहवें गुणस्थान वाले उपशांत कषायी वीतराग कहलाते हैं और बारहवें, तेरहवें चौदहवें गुणस्थानवाले क्षीण कषायी वीतराग कहलाते हैं।

वीतराग संयत कर्मबन्ध की कारणभूत किया से रहित होते हैं । यद्यपि सयोगी अव-स्था में योग की प्रवृत्ति से होनेवाली ईर्यापथिक किया उनमें विद्यमान है, परन्तु वह किया नहीं के बराबर है और इन पांच कियाओं में उसकी गणना जहीं है ।

अप्रमत्त संयत में सिर्फ एक मायाप्रत्यया होती है, क्योंकि वह क्षीण कषायी नहीं है। उसमें कषाय अवशिष्ट है। कषाय के निमित्त से होने वाली किया मायाप्रत्यया कह-लाती है।

यहां पर टीकाकार ने यह बात कही है किः-

#### ·'' कदाचिदुड्डाहरक्षणप्रवृत्तानामक्षीणकषायत्वादिति''

अर्थात्—उड्डाह (धर्म पर आया हुआ कलंक एवं धर्म की होती हुई हंसी) से रक्षण के निमित्त 'अप्रमत्त-संयत मायाप्रत्यया क्रिया का सेवन करते हैं, क्योंकि उनके कषाय अभी क्षीण नहीं हुए हैं।

किन्तु टीकाकार की यह बात आगम से मेल नहीं खाती है, क्योंकि अप्रमत्त अव-स्था में आहारक लब्धि का भी प्रयोग नहीं करते हैं, तो फिर जानबूझकर प्राणवध सरीखी किया में तो प्रवृत्ति करे ही कैसे ? और यह किया दशवें गुणस्थान तक है फिर 'उड़ाह' रक्षक कार्य की संगति वहां तक कैसे बैठेगी ? इसलिए अप्रमत्त संयत में तो यह किया कषाय के सदुमौव से ही लगती है, विपरीत प्रवृत्ति के कारण नहीं ।

प्रमत्त संयत को आरम्भिकी और मायाप्रत्यया ये दो कियाएँ लगती हैं।

#### "सर्व प्रमत्तयोग आरम्भः"

अर्थात्----सब प्रमत्तयोग औरिम्भ रूप है। प्रमत्तसंयत में प्रमाद का अस्तित्व है। इसलिए उसे आरम्भिकी किया लगती है। उसके सज्वलन कषाय का सर्वथा क्षय या उप-शम नहीं हुआ है, इसलिए उसे 'मायाप्रत्यया' किया लगती है।

संयतासंयत अर्थात् देशविरत (श्रावक) के तीन किया होती हैं—-आरम्भिकी, पारि-ग्रहिकी और मायाप्रत्यया । श्रावक को अप्रत्याख्यानप्रत्यया किया नहीं लगती है । असंयत सम्यगद्दष्टि के चार कियाहोती हैं और मिथ्यादृष्टि तथा मिश्रदृष्टि के पाँचों ही कियाएँ होती हैं ।

## देवों का वर्णन

९६-वाणमंतर-जोइस-वेमाणिया जहा असुरकुमारा, नवरं

वेयणाए णाणत्तं-मायिमिच्छादिट्ठीउववन्नगा य अप्पवेयणतरा, अमायिसम्मदिट्ठीउववन्नगा य महावेयणातरागा भाणियव्वा जोइस-वेमाणिया ।

विशेष शब्दों के अर्थ---अमायिसम्मदिट्ठिउववण्णगा---जो अमायी सम्यग्दृष्टि रूप से उत्पन्न हुए हैं, जोइसदेमाणिया----ज्योतिषी और वैमानिक देव ।

भावार्थ-९६-यहां वाणव्यन्तर, ज्योतिषी और वैमानिक, ये सब असुर-कुनारों के समान कहना चाहिए । इनकी वेदना में भिन्नता है । ज्योतिषी और वैमानिकों में जो मायी-मिथ्यादृष्टि रूप से उत्पन्न हुए हैं, वे अल्प वेदना वाले हैं और जो अमायी-सम्यख्षिट रूप से उत्पन्न हुए हैं वे महावेदनावाले होते हैं-ऐसा कहना चाहिए ।

विवेदन - यहां वरणव्यव्तर, ज्योतिषी और वैमानिकों का वर्णन असुरकुमार देवों के समान बतलाया गया है । इनमें वेदना का भेद है ।

इन देवों में अल्पशरीरी और महाशरीरी अपनी अपनी अवगाहना के अनुसार समझना चाहिए । वेदना के विषय में असुरकुमारों के लिए यह कहा था कि—जो संज्ञीभूत हैं वे महावेदना वेदते हैं और जो असंज्ञीभूत हैं वे अल्प वेदना वेदते हैं। यही बात वाणव्यन्तर देवों में भी समझना चाहिए क्योंकि असुरकुमारों से लेकर वाणव्यन्तर देवों तक असंज्ञी जीव उत्पन्न होते हैं। यह बात इसी उद्देशक में आगे बतलाई जायगी। यथा—

"असण्मीनं जहण्मेनं मवणवासीसु, उक्कोसेनं वाणमंतरेसु" । अर्थात्---असंजी जीव यदि देवगति में उत्पन्न हीं तो जधन्य भवनपतियों में और उत्कृष्ट वाणव्यन्तरों में उत्पन्न होते हैं और वे अल्पवेदना वाले होते हैं। यह बात असुर-कुमारों में कही हुई युक्ति के अनुसार समझनी चाहिए 1 संज्ञीभूत अर्थ्वात् सम्यग्दृष्टि' और असंज्ञीभूत अर्थात् 'मिथ्यादृष्टि' यह जो पहले अर्थ किया था वह यहाँ भी घटित कर लेना चाहिए।

ज्योतिषो और वैमानिक देवों में तो असंशी जीव उत्पन्न ही नहीं होते हैं । इसलिए इनकी वेदना के सम्बन्ध में कहा गया है कि ज्योतिषी देवों के दो भेद हैं---मार्यी-मिथ्या-दृष्टि उपपन्नक और अमायी-सम्यग्दृष्टि उपपन्नक । शुभ वेदना की अपेक्षा मिथ्यादृष्टि को अल्प वेदना होती है और सम्यग्दृष्टि को महा वेदना होती है ।

#### लेश्या

९७ प्रश्न-सलेस्सा णं भंते ! नेरहया सब्वे समाहारमा ?

९७ उत्तर-ओहियाणं, सल्ठेस्साणं, सुकलेस्साणं; एएसि णं तिण्हं एको गमो। कण्हलेस्साणं, नील्लेस्साणं पि एको गमो। नवरं वेदणाए-मायिमिच्छदिट्ठीउववन्नगा य, अमायिसम्मदिट्ठीउववन्नगा य भाणियव्वा। मणुस्सा किरियासु सराग-वीअराग-पमत्ता-अपमत्ता न भाणियव्वा, काउलेस्साण वि एसेव गमो। नवरं-नेरइए जहा ओहिओ दंडए तहा भाणियव्वा, तेउलेस्सा, पम्हलेस्सा जस्स अत्थि जहा ओहिओ दंडओ तहा भाणियव्वा। नवरं-मणुस्सा सरागा, वीयरागा न भाणियव्वा । गाहा:--

दुक्खा-उए उदिण्णे आहारे कम्म-वन्न लेखा य, समवेयण-समकिरिया समाउए चेव बोधव्वा ।

भावार्थ-९७ प्रइन-हे भगवन् ! क्या लेक्या वाले सब नैरयिक समान आहार वाले हे ?

९७ उत्तर-हे गौतम ! औधिक-सामान्य, सलेक्य और झुक्ल लेक्या वाले, इन तीनों का एक गम-पाठ कहना चाहिए । कृष्ण लेक्या वालों का और नील लेक्या वालों का एक समान पाठ कहना चाहिए, परन्तु उनको वेदना में इस प्रकार भेद है--नायी मिथ्यादृष्टि उपपन्नक और अमायी-समदृष्टि उपपन्नक कहने चाहिए तथा कृष्ण लेक्या और नील लेक्या में मनुष्यों के सराग-संयत, वीतराग-संयत, प्रमत्त-संयत और अप्रमत्तसंयत ऐसे भेद नहीं करना चाहिये । क्योंकि कृष्ण और नील लेक्या वाले वीतराग संयत नहीं होते हैं, किन्तु सराग संयत ही होते हें, अप्रमत्त संयत नहीं होते हैं, किन्तु प्रमत्त संयत ही होते हैं । कापोत लेक्या में भी यही पाठ कहना चाहिए, किंतु भेद यह है कि कापोत लेक्या वाले नैरयिकों को औधिक दण्डक के समान कहना चाहिए । तेजोलेक्या और पद्मलेक्या वालों को औधिक दण्डक के ही समान कहना चाहिए, क्योंकि वे सराग ही होते हैं ।

गाथा का अर्थ इस प्रकार है-

कर्म और आयुष्य उदीर्ण हो तो वेदते हैं । आहार, कर्म, वर्ण, लेक्या, वेदना, किया और आयुष्य, इन सब की समानता के सम्बन्ध में पहले कहे अनुसार ही समझना चाहिए ।

विवेचन — अब लेश्या की अपेक्षा चौबीस दण्डकों का विचार किया जाता है। छह लेश्याओं के छह दण्डक (आलापक) और सलेश्य का एक दण्डक, इस प्रकार सौत दण्डकों से यहाँ विचार किया गया है।

पहले नैरयिकों का जो वर्णन किया गया है उसमें सामान्य नैरयिकों का प्रश्न था। किन्तु यहाँ पर यह प्रश्न है कि--हे भगवन् ! क्या लेश्या वाले सब नैरयिक समान आहारी हैं ?इस प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने फरमाया कि---हे गौतम !सलेश्य नारकों के दो भेद

- 2

हैं--अल्पशरीरी नैरयिक भी सलेक्य हैं और महाशरीरी नैरयिक भी लेक्या युक्त है । अत-एव नैरयिकों के आहारादि की वक्तव्यता पहले के समान ही समझनी चाहिए ।

आहार के विषय में जिस प्रकार प्रश्न किया गया है उसी प्रकार शरीर, झ्वामो-च्छ्वाम, कर्म. वर्ग. लेश्या, वेदना, किया और उपपात के लिए भी प्रश्न करना चाहिए / इसी प्रकार चौबीस हा दण्डकों को लेकर प्रश्न करना चाहिए ।

सामान्य रूप से सलेक्य का प्रक्त करने के पश्चात् कृष्णलेक्या सम्बन्धी प्रक्त आता है। वह इस प्रकार है-क्या कृष्णलेक्या वाले सब नारकी समान आहारी है ? इसके उत्तर में भगवान् फरमाते हैं कि-नहीं । क्योंकि कृष्णलेक्या यद्यपि सामान्य रूप से एक है तथापि उसके अवान्तर भेद अनेक हैं। कोई कृष्णलेक्या अपेक्षाकृत विशुद्ध होती है, कोई आविशुद्ध होती है । एक कृष्णलेक्या से नरक गति मिलती है और एक कृष्णलेक्या से भवनपति देवों में उत्पत्ति होती है । अतएव कृष्णलेक्या में तरतमता के भेद से अनेक भेद हैं । कृष्णलेक्या वाले नारकियों के दो भेद हैं-अल्पशरीरी और महाशरीरी । अतएव उन सबका आहार समान नहीं है । कृष्णलेक्या और नीललेक्या में मनुष्यों के सराग-संयत, वीतराग-संयत, प्रमत्त -संयत और अप्रमत्त संयत, ऐसे भेद नहीं करने चाहिए, क्योंकि कृष्णलेक्या और नीललंक्या वाले वीतराग संयत नहीं होते हैं, किन्तु सराग संयत ही होते हैं, अप्रमत्त-संयत नहीं होते हैं । किन्तु प्रमत्त-संयत ही होते है क ।

कृष्णलेश्या की तरह सभी लेश्याओं का वर्णन आहार, शरीर आदि नौ पदों को लेकर करना चाहिए । इस प्रकार सात दण्डकों का प्रश्न समझना चाहिए ।

# ९८ प्रश्न-कइ णं भंते ! लेस्साओ पण्णत्ताओ ?

९८ उत्तर-गोयमा ! छ लेस्साओ पण्णत्ता,तंजहाः-लेस्साणं

# बिईओ उद्देसो भाणियञ्वो, जाव इ**र्**ढो ।

विशेष शस्यों के अर्थ-विईओ-दूसरा, उद्देसो-उद्देशक, जाव-यावत् = तक, पर्यन्त, इड्ढी-ऋदि ।

भगवार्थ--९८ प्रक्त-हे भगवन् ! कितनी लेक्याएँ कही गई हैं ?

वाद टिप्पण पु॰ ९१ में देखें। 😒

888

<u>`</u>

९८ उत्तर-हे गौतम ! छह लेक्याएँ कही गई हैं । वे इस प्रकार हैं---कृष्ण, नील, कापोत, तेजो, पद्म और झुक्ल । यहां पन्नवणा सूत्र के लेक्या पद का दूसरा उद्देशक कहना चाहिए । वह ऋदि की वक्तव्यता तक कहना चाहिए ।

विवेचन--गौतम स्वामी के प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ! लेक्याएँ छह है । पन्नवणा सूत्र के सतरहवें पद के दूसरे उद्देशक में लेक्या का जो वर्णन किया गया है वह सब यहाँ समझ लेना चाहिए । वहाँ इस प्रकार वर्णन है---

प्रश्न-हे भगवन् ! लेश्याएँ कितनी हें ?

उत्तर-हे गौतम ! लेश्याएँ छह हैं। यथा-कृष्ण लेश्या, नील लेश्या, कापोत लेश्या, तेजो लेश्या, पद्म लेश्या और शुक्ल लेश्या ।

प्रश्न-हे भगवत् ! नैरयिकों के कितनी लेश्याएँ होती हैं ?

उत्तर-हे गौतम ! तीन होती है । यथा-कृष्ण लेक्या, नील लेक्या, कापोत लेक्या। तिर्यञ्च योनि.के जीवों के छहों लेक्याएँ होती हैं। एकेन्द्रियों में चार लेक्याएँ पाई जाती है । पृथ्वीकाय, अप्काय और वनस्पतिकाय में चार लेक्याएँ, तेउकाय, वायुकाय, बेइन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चौइन्द्रिय जीवों में तीन लेक्याएँ होती हैं। तिर्यञ्च पञ्चेन्द्रिय और मनुष्य में छहों लेक्याएँ होती है । भवनपति, वाणव्यन्तर देवों में चार लेक्याएँ, ज्योतिषी देवों में एक तेजोलेक्या होती है । पहले दूसरे देवलोक में एक तेजो लेक्या, तीसरे, चौथ, पाँचवें देवलोक में एक पद्म लेक्या तथा आगे के देवलोकों में एक क्रुक्ल लेक्या होती है ।

फिर गौतम स्वामी ने प्रश्न किया कि-हे भगवन् ! कृष्ण लेक्या से शुक्ल लेक्या तक के जीवों में से कौन कम ऋद्धि वाला है और कौन किससे अधिक ऋदि वाला है ? इसके उत्तर में भगवान् ने फरमाया कि कृष्ण लेक्या वाले से नील लेक्या वाला महाऋदि वाला है। इस प्रकार सबसे अधिक ऋदि वाले शुक्ल लेक्या वाले हैं और सब से कम ऋदि बाले कृष्ण लेक्या वाले हैं।

इत्यादि ऋदि पर्यन्त सारा वर्णन जान लेना चाहिए ।

## संसार संस्थान काल

९९ प्रश्न-जीवस्स णं भंते ! तीतदाए आदिट्टस्स कइविहे संसारसंचिट्रणकाले पण्णत्ते ? ९९ उत्तर—गोथमा ! चउब्विहे संसारसंचिट्टणकाले पण्पत्ते, तं जहाः—णेरइयसंसारसंचिट्टणकाले, तिरिक्ख मणुस्स देव संसारसंचिट्टण-काले य पण्णत्ते ।

१०० प्रश्न—नेरइयसंसारसंचिट्ठणकाले णं भंते ! कतिविहे पण्णत्ते ?

१०० उत्तर-गोयमा ! तिविद्दे पन्नत्ते, तं जहाः-सुन्नकाले, असुन्नकाले, मिस्सकाले ।

१०१ प्रश्न-तिरिवस्वजोणियसंसार....पुच्छा ?

१०१ उत्तर-गोयमा ! दुविहे पन्नत्ते, तं जहाः--असुन्नकाले, मिस्सकाले य ।

१०२-मणुस्साण य देवाण य जहा नेरहयाणं ।

१०३ प्रश्न—एयस्स णं भंते ! नेरइयस्स संसारमंचिट्टणकालस्स सुन्नकालस्स, असुन्नकालस्स, मीसकालस्स य कयरे कयरेहिंतो अप्पे वा बहुए वा तुल्ले वा विसेसाहिए वा ?

१०३ उत्तर-गोयमा ! सब्वत्थोवे असुन्नकाले, मिस्मकाले अणंतगुणे, सुन्नकाले अणंतगुणे ।

१०४ तिरिक्खजोणियाण सञ्वत्थोवे असुन्नकाले, मिस्सकाले अर्णतगुणे ।

१०५--मणुस्स-देवाण य जहा नेरइयाणं ।

१०६ प्रश्न—एयस्स णं भंते ! नेरइयसंसारसंचिट्ठणकालस्स जाव-देवसंसारसंचिट्रणकालस्स जाव—विसेसाहिए वा ?

१०६ उत्तर—गोयमा ! सब्वत्थोवे मणुस्ससंसारसंचिट्टणकाले, नेरइयसंसारसंचिट्टणकाले असंखेजगुणे, देवसंसारसंचिट्टणकाले असंखेजगुणे, तिरिक्खजोणिएसंसारसंचिट्टणकाले अणंतगुणे ।

विशेष शब्दों के अर्थ-तीतद्वाए -- अतीन काल में, आदिट्टस्स-आदिष्ट-नारकादि विशेषण विशिष्ट, संसारसंचिट्टणकाले-संसार संस्थान काल, सुण्णकाले--शून्यकाल, असुण्ण-काले--अशून्यकाल, मिस्सकाले-मिश्वकाल, कयरे--कौन, कयरेहिंहो---किनसे, अप्ये--अल्प, तुल्ले--तुल्य, विसेसाहिए--विशेषाधिक, सव्यत्थोवे--सब से थोड़े।

भावार्थ-९९ प्रक्त-हे भगवन् ! अतीत काल में आदिष्ट-नारक आदि विद्योषण विशिष्ट जीवों का संसार संस्थान काल कितने प्रकार का कहा गया है ?

९९ उत्तर—-हे गौतम ! संसार संस्थान काल खार प्रकार का कहा गया है, वह इस प्रकार है—नैरयिक संसार संस्थान काल, तियंञ्च संसार संस्थान काल, मनुष्य संसार संस्थान काल और देव संसार संस्थान काल ।

१०० प्रक्षन-हे भगवन् ! नैरयिक संसार संस्थान काल कितने प्रकार का कहा गया है ?

१०० उत्तर-हे गौतम !तीन प्रकार का कहा गया है, वह इस प्रकार है-- ज़न्यकाल, अज़ून्यकाल, और मिश्रकाल।

१०१ प्रक्रन-हे भगवन् ! तिर्यञ्च संसार संस्थान काल कितने प्रकार का कहा गया है ?

१०१ उत्तर-हे गौतम ! दो प्रकार का कहा गया है-अझून्यकाल और मिश्रकाल ।

१०२-मनुष्यों और देवों के संसार संस्थान काल का कथन नारकियों के समान समझना चाहिए । १०३ प्रक्त-हे भगवन् ! नैरयिक संसार संस्थान काल के जो तीन भेद हें--जून्यकाल, अज्ञून्यकाल और मिश्रकाल । इनमें कौन किससे कम, बहुत, तुल्य या विशेषाधिक है ?

१०३ उत्तर-हे गौतम ! सब से कम अशून्यकाल है, उससे मिश्रकाल अनन्तगुणा है, उससे शुन्यकाल अनन्तगुणा है ।

१०४-तियंञ्च संसार संस्थान काल के दो भेद हैं, उनमें सब से कम अज्ञन्यकाल है, उससे मिश्रकाल अनन्तगुणा है ।

१०५–मनुष्य और देवों के संसार संस्थान काल का अल्पबहुत्व (न्यूना-धिकता) नैरयिकों के संसार संस्थान काल के अल्प बहुत्व के समान ही समझना चाहिए ।

१०६ प्रइन-हे भगवन् ! नैरयिक, तियंञ्च, मनुष्य और देव, इन चारों के संसार संस्थान कालों में कौन किससे कम, ज्यादा, तुल्य या विशेषाधिक है ?

१०६ उत्तर-हे गौतम ! मनुष्य संसार संस्थान काल सब से थोड़ा है, उससे नैरयिक संसार संस्थान काल असंख्यात गुणा है, उससे देव संसार संस्थान काल असंख्यात गुणा है, और उससे तिर्यञ्च संसार संस्थान काल अनन्त गुणा है।

विवेचन-'पशवः पशुत्वमञ्नुवते' अर्थात पशु मर कर पशु ही होता है और मनुष्य मर कर मनुष्य ही होता है, इस प्रकार की मान्यता का निराकरण करने के लिए गौतम स्वामी ने यह प्रश्न किया कि-हे भगवन् ! जीव अनादिकाल से एक योनि से दूसरी योनि में भ्रमण कर रहा है, तो अतीत काल में जीव ने कितने प्रकार का संसार बिताया है ?

भगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ! सब जीव अतीत काल में चार प्रकार के संसार में रहे हैं-कभी नारकी, कभी तिर्यञ्च, कभी मनुष्य और कभी देव । 'इस प्रकार एक भव से दूसरे भव में भ्रमण करना' इसी को संसार संस्थान काल कहते हैं ।

गौतम स्वामी पूछते हैं-हे भगवन् ! नरक में जीव रहा तो वहाँ उसने कितने प्रकार का काल बिताया है ? भगवान् ने फरमाया--वहाँ उसने तीन प्रकार का काल बिताया है । यथा--शून्यकाल, अशून्यकाल और मिश्वकाल । जैसा कि कहा है---

> मुण्णासुण्णो मीसो तिविहो संसारचिट्ठणाकालो । तिरियाणं सुण्णवज्जो, सेसाणं होइ तिविहो वि ॥

अर्थात्-संसार संस्थानकाल तीन प्रकार का है- सून्यकाल, अशून्यकाल, मिश्रकाल । तिर्यञ्चों में सन्यकाल नहीं होता । शेष तीन गतियों में तीनों काल हैं ।

अब इन तीनो काल का स्वरूप बतलाया जाता है। यद्यपि पहले शून्यकाल का नाम आया है तथापि पहले अशून्यकाल का स्वरूप बतलाया जाता है, क्योंकि अशून्यकाल का स्वरूप समझ लेने पर शेष दो सरलता से समझ में आ सकते हैं। जैसे--वर्तमान काल में सातों नरकों में जितने जीव विद्यमान हैं उनमें से जितने समय तक कोई जीव न तो मरे और न नया उत्पन्न हो अर्थात् उतने के उतने ही जीव जितने समय तक रहें उस समय को नरक की अपेक्षा अशून्यकाल कहते हैं। तात्पर्य यह है कि नरक में एक ऐसा समय भी आता है जब न कोई नया जीव नरक में जाता है और न पहले के नारकियों में से कोई बाहर निकल कर आता है। वह काल नरक की अपेक्षा अशून्यकाल कहलाता है। कहा भी है---

#### आइड्रुसमइयाणं, णेरइयाणं न जाव इक्को वि । उव्वट्टइ अण्णो वा, उववज्जइ सो असुण्णो उ ॥

अर्थात्-आदिब्ट (नियत) समय वाले नारकी जीवों में से जब तक मर कर एक भी बहाँ से नहीं निकलता है और न कोई नया उत्पन्न होता है, तबतक का काल अशून्य काल कहलाता है ।

वर्तमानकाल के इन नारकियों में से एक दो तीन चार इत्यादि कम से निकलते निकलते जब उनमें से एक ही नारकी क्षेच रह जाय अर्थात् मौजूदा नारकियों में से एक का निकलना जब आरम्भ हुआ तब से लेकर जब एक शेष रहा तब तक के काल को मिश्रकाल कहते हैं।

निर्दिष्ट वर्तमान काल के जिन नारकियों के ऊपर विचार किया गया है उनमें से जब समस्त नारकी जीव नरक से निकल जावें, उनमें से एक भी जीव शेष न रहे और उनके स्थान पर सभी नये नारकी जीव पहुँच जावें, वह समय नरक की अपेक्षा शून्यकाल कहलाता है। जैसा कि कहा है—

# उब्बट्टे एक्कम्मि वितामीसो धरइ जाव एक्का वि ।

णिल्लेविएहि सब्वेहि, बट्टमाणे हि सुण्णो उ ॥ गिन--उदवर्तन होते हुए जब तक उनमें से एक भी जीव वहाँ व

अर्थात्---उद्वर्तन होते हुए जब तक उनमें से एक भी जीव वहाँ वाकी रहे, उसे मिश्रकाल कहते हैं और वर्तमान समय के सभी जीव निर्लेंप रूप से वहाँ से निकल आवें और जो हैं वे सब अन्य हो, उसे जून्यकाल कहते हैं। यह जीव नरक में रहा है। इसने कभी ऐसी अवस्था भोगी है जब नरक के अपने साथियों से बिछुड़ कर अकेला ही रहा। कभी इसने ऐसी अवस्था भोगी है जब इसक साथी अनेक जीव वहाँ मौजूद थे और कभी ऐसा भी समय आया जब इसके साथ पहले बालों में से कोई भी लेख नहीं रहा था।

यहाँ नारक संसार संस्थान काल में जो मिश्रकाल सम्बन्धी विचार किया गया है वह केवल वर्तमान काल के जीवों की अपेक्षा से ही नहीं किया गया है, किन्तु जिस काल में नरक के जीव नरक में थे वे वहाँ से निकल कर दूसरी योनि में गये, फिर वे चाहे किसी भी योनि में गये हों, परन्तु उनकी अपेक्षा भी विचार किया गया है। यदि ऐसा न माना जायगा तो दोष आयगा। क्योंकि आये अशून्यकाल की अपेक्षा मिश्रकाल अनन्तगुणा कहा गया है सो वह घटित नहीं हो सकेगा। नरक का अशून्यकाल अर्थात् विरहकाल बारह मुहूत्तें का है। यदि यहाँ नरक के वर्तमान के जीवों की ही अपेक्षा ली जाय तो वह असंख्यातगुणा ही ठहरेगा, अनन्तगुणा नहीं। इसलिए जो जीव नरक से निकलकर दूसरी गति में गया और वापिस नरक में उत्पन्न हुआ वह भी नरक की अपेक्षा वाले मिश्रकाल में गिना जायगा तभी मिश्रकाल की अनन्तगुणता सिद्ध हो सकेगी। कहा भी है—

#### एयं पुण ते जीवे, पडुच्च सुत्तं न तब्भवं चेव । जइ होज्ज तब्भवं तो, अणंतकालो ण संभवइ ॥

अर्थात्—-यह सूत्र जीवों के उसी भव के आश्रित नहीं है। यदि उसी भव के आश्रित माना जाय तो मिश्रकाल अनन्तगुणा संभव नहीं होगा। अनन्तगुणता में बाधा आने का कारण यह है कि नरक के वर्तमान कालीन नारकी जीव अपनी आयु पूर्ण करके नरक से निकलते ही हैं और नरक को आयु असंख्यातकाल को ही है, अनन्तकाल की नहीं है। ऐसी अवस्था में बारह मुहूर्त्त वाले अशून्यकाल की अपेक्षा मिश्रकाल असंख्यातगुणा सिद्ध होगा, अनन्तगुणा नहीं। अतएव नरक के जीव जबतक नरक में रहें तभीतक मिश्र-काल नहीं समझना चाहिए, किन्तु नरक के जीव नरक से निकलकर दूसरी योनि में जन्म लेकर फिर नरक में आवें तबतक का काल मिश्रकाल है।

तियंञ्च योनि में दो ही संस्थानकाल है— अशून्यकाल और मिश्रकाल । तियंञ्च योनि में शून्यकाल नहीं है । शून्यकाल तब होता जब उस योनि में पहले वाला एक भी जीव न रहे, किन्तु वनस्पति की अपेक्षा तियंञ्च योनि में अनन्त जीव हैं । वे सब के सब उसमें से निकल कर कहाँ समा सकते हैं, क्योंकि अन्य किसी भी योनि में अनन्त जीव समा

सकने का अवकाश स्थान नहीं है। इसलिए तियँञ्च योनि में शून्यकाल नहीं है।

मनुष्य योनि और देवयोनि में तीनों काल हैं । इसलिए इनका वर्णन पूर्वोक्त नार-कियों के वर्णन के समान- ही समझना चाहिए ।

नरक की अपेक्षा सबसे कम अशून्यकाल है। अशून्यकाल उत्कृष्ट से उत्कृष्ट बारह मुहूर्त्त का है। मिश्रकाल, अशून्यकाल से अनन्तगुणा है। जीव नरक से निकल कर दूसरी गति में जाकर वस और वनस्पति में गमनागमन करके फिर नरक में आवे तवतक मिश्र-काल ही है। मिश्रकाल अनन्तगुणा है। इसका कारण यह है कि नरक का निर्लेपन काल वनस्पतिकाय की कायस्थिति के अनन्तवें भाग है। इसलिए मिश्रकाल अनन्तगुणा है। शून्यकाल, मिश्रकाल में भी अनन्तगुणा है। नरक के विवक्षित सभी जीव नरक से निकल कर दूसरी गति में चले गये हों, तो उनमें से बहुत से जीव वनस्पति में अनन्तकाल तक रह सकते हैं।

तियंञ्चों की अपेक्षा सब रें कम अशून्यकाल है। उनमें बारह मुहूत्तें का विरह होता है, इसलिए अशून्यकाल कम है। सन्नी तियंञ्च पञ्चेन्द्रिय का विरह काल उत्कृष्ट बारह मुहूत्तें है। तीन विकलेन्द्रिय और सम्मूच्छिम तिर्यञ्च पञ्चेन्द्रिय का विरह उत्कृष्ट अन्त-मुंहूत्तें है। तीन विकलेन्द्रिय और सम्मूच्छिम तिर्यञ्च पञ्चेन्द्रिय का विरह उत्कृष्ट अन्त-मुंहूत्तें है। पृथ्वीकायादि पाँच स्थावर में समय समय परस्पर एक दूसरे में असंख्य जीव उत्पन्न होते रहते हैं, इसलिए इनमें विरह काल नहीं है। तिर्यञ्च गति में जो बारह मुहूर्त्त का विरह बतलाया गया है वह 'तीन गतियों से आकर जीव इस गति में जो बारह मुहूर्त्त का विरह बतलाया गया है वह 'तीन गतियों से आकर जीव इस गति में उत्पन्न नहीं होते हैं, इस अमेक्षा से है।' मिश्रकाल अनन्तगुणा है। वह नरक के समान जान लेना चाहिए । मनुष्यों के और देवों के संसार संस्थान काल की अल्पबहुत्व आदि नारकियों क समान ही समझना चाहिए ।

#### अन्तक्रिया

१०७ प्रश्न-जीवे णं भंते ! अंतकिरियं करेज्जा ? १०७ उत्तर-गोयमा ! अत्थेगइए करेज्जा, अत्थेगइए नो करेजा; अंतकिरियापयं नेयव्वं ।

विशेष शब्दों के अर्थ-अंतकिरियं-अन्तकिया = मोक्ष प्राण्ति ।

भावार्थ-१०७ प्रइन-हे भगवन् ! क्या जीव अन्तक्रिया करता है ? १०७ उत्तर-हे गौतम ! कोई जीव करता है और कोई जीव नहीं करता । यहां प्रज्ञापना सूत्र का अन्तक्रिया पद समझ लेना चाहिए ।

विवेचन-जिस किया के पश्चात फिर कभी दूसरी किया न करनी पड़े, वह 'अन्त-किया, कहलाती है अथवा कर्मों का सर्वथा अन्त करने वाली किया अन्तकिया कहलाती है। इन दोनों व्याख्याओं का आशय एक ही है कि-समस्त कर्मों का क्षय करके मोक्ष प्राप्त करना।

प्रश्न यह है कि क्या जीव संसार में ही रहता है या संसार का अन्त कर मोक्ष प्राप्त कर लेता है ?

इस प्रश्न के उत्तर के लिए पन्नवणा सूत्र के बीसवें पद का उल्लेख किया गया है। बहाँ अन्तकिया पद में इसका विस्तार पूर्वक वर्णन है । वह इस प्रकार है----

प्रश्त-हे भगवन् ! क्या जीव अन्तकिया करता है ?

उत्तर--हे गौतम ! कोई जीव करता है और कोई जीव नहीं करता है ।

प्रइन-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

उत्तर-हे गौतम ! भव्य जीव अन्तकिया करते हैं और अभव्य जीव अन्तकिया नहीं करते है ।

इस तरह नैरयिक से लेकर वैमानिक पर्यन्त चौबीस ही दण्डक में कहना चाहिए । किन्तु यह ध्यान में रखना चाहिए कि मनुष्य के सिवाय अन्य किसी भी दण्डक के जीव उसी भव में अन्तत्रिया नहीं कर सकते । वे नरकादि दण्डकों से निकलकर मनुष्य-भव में आकर फिर अन्तत्रिया कर सकते हैं ।

#### उपपात

१०८ प्रश्न-अह भंते ! असंजयभवियदव्वदेवाणं, अविराहिय-संजमाणं, विराहियसंजमाणं, अविराहियसंजमासंजमाणं, विराहिय-संजमासंजमाणं, असण्णीणं, तावसाणं, कंदण्पियाणं चरगपरि-

व्वायगाणं, किब्बिसियाणं, तेरिच्छियाणं, आजीवियाणं, आभिओ गियाणं सलिंगीणं दंसणवावन्नगाणं, एएसि णं देवलोगेसु उवव-ज्वमाणाणं कस्स कहिं उववाए पन्नत्ते ?

१०८ उत्तर-गोयमा! असंजयभवियदव्वदेवाणं जहण्णेणं भवण-वासिस, उनकोसेणं उवरिमगेविज्जएसु; अविराहियसंजमाणं जह-ण्णेणं सोहम्मे कप्पे, उनकोसेणं सव्वट्टसिद्धे विमाणे; विराहियसंज-माणं जहण्णेणं भवणवासिसु, उनकोसेणं सोहम्मे कप्पे; अविराहिय-संजमासंजमाणं जहण्णेणं सोहम्मे कप्पे, उनकोसेणं अच्चुए कप्पे, विराहियसंजमासंजमाणं जहण्णेणं भवणवासिसु, उनकोसेणं जोह-सिएसु; असण्णीणं जहण्णेणं भवणवासिसु, उनकोसेणं वाणमंतरेसु; अवसेसा सब्वे जहण्णेणं भवणवासिसु, उनकोसेणं वाणमंतरेसु; अवसेसा सब्वे जहण्णेणं भवणवासिसु, उनकोसणं वाच्छामिः-ताव-साणं जोइसिएसु, कंदप्पियाणं सोहम्मे कप्पे, चरगपरिव्वायगाणं बंभलोए कप्पे, किब्बिसियाणं लंतगे कप्पे, तेरिच्छियाणं सहस्सारे कपे, आजीवियाणं अच्चुए कप्पे, आभिओगियाणं अच्चुए कप्पे, सलिंगीणं दंसणवावन्नगाणं उवरिमगेविज्जएसु ।

विशेष शब्दों के अर्थ--असण्गीणं--असंज्ञी, तावसाणं--तापस, कव प्यियाणं--कान्दपिक, बरगपरिध्वायगाणं--चरक परिव्राजक, किश्विसियाणं -किल्विषिक, सेरिण्छियाणं--तियंड्य-यौनिक, आजीवियाणं--आजीविक-मीशालक मतानुयायी, दंसणवायण्णगाणं--दर्शनव्यापन्न--संम्यक्त्व से भ्रष्ट ।

भावार्य-१०८-हे भगवन् ! असंयत भव्य-द्रव्य-देव, अखण्डित संयम

. वाला, खण्डित संयम वाला, अखंडित संयमासंयम—देशविरति वाला, खण्डित संयमासंयम वाला, असंज्ञी, तापस, कार्न्दापक, चरक परिव्राजक, किल्विधिक, तिर्यञ्च, आजीविक, आभियोगिक, श्रद्धा-भ्रष्ट वेशधारी, ये सब यदि देवलोक में उत्पन्न हों, तो कौन कहाँ उत्पन्न हो सकता है ?

१०८ उत्तर-हे गौतम ! असंयत भव्य-द्रव्य-देवों का जघन्य भवनवासियों में और उत्कृष्ट ऊपर के ग्रंवेयकों में उत्पाद (उत्पत्ति) कहा गया है । अखण्डित संयमवालों का जघन्य सौधर्म कल्प में और उत्कृष्ट सर्वार्थसिद्ध विमान में, खण्डित संयम वालों का जघन्य भवनवासियों में और उत्कृष्ट सौधर्म कल्प में, अखण्डित संयमासंयम वालों का जघन्य सौधर्म कल्प में और उत्कृष्ट अच्युत कल्प में, खंडित संयमासंयम वालों का जघन्य भवनवासियों में और उत्कृष्ट अच्युत कल्प में, खंडित संयमासंयम वालों का जघन्य भवनवासियों में और उत्कृष्ट ज्योतिषी देवों में, असंज्ञी जीवों का जघन्य भवनवासियों में और उत्कृष्ट वाणव्यन्तर देवों में और शेष का उत्पाद जघन्य भवनवासियों में और उत्कृष्ट वाणव्यन्तर देवों में और शेष का उत्पाद जघन्य भवनवासियों में होता है और उत्कृष्ट अब बताया जाता है । तापसों का ज्योतिष्कों में, कार्ल्यापकों का सौधर्म कल्प में, चरक परिव्राजकों का ब्रह्मलोक कल्प में, किल्विषिकों का लान्तक कल्प में, तिर्यञ्चों का सहस्रार कह्य में, आजीविकों का तथा आभियोगिकों का अच्युत कल्प में और श्रद्धा-भ्रष्ट वेशधारियों का ऊपर के ग्रंवेयक में उत्पाद होता है ।

विवेचन-जो चारित्र के परिणाम से शून्य हो वह 'असंयत' कहलाता है । जो देव होने के योग्य है वह 'भव्य-द्रव्य-देव' कहलाता है। तात्पर्ये यह है कि जो चारित्र पर्याय से रहित है और इस समय तक देव नहीं हुआ है, किन्तु आगे देव होने वाला है वह 'असंयत-भव्य-द्रव्य' देव है।

कोई यहां पर असंयत भव्य द्रव्य-देव का अथं असंयत सम्यग्दृष्टि करते हैं, किन्तु वह ठीक नहीं है । क्योंकि इसी सूत्र में असंयत भव्य-द्रव्य-देव की उत्पत्ति ऊपर के ग्रैवेयक तक बतलाई है, किन्तु असंयत सम्यग्दृष्टि की तो बात ही क्या है, देशविरत श्रावक भी बारहवें देवलोक से ऊपर नहीं जा सकता है । ऐसी अवस्था में असंयत सम्यग्दृष्टि ऊपर के ग्रैवेयक तक कैसे जा सकता है ?

यहाँ पर कोई असंयत भव्य-द्रव्य-देव का अर्थ निन्हव करते हैं, वह भी ठीक नहीं है, क्योंकि निन्हव का पाठ आगे इसी सूत्र में अलग आया है । अतः यहाँ पर असंयत भव्य-द्रव्य देव का अर्थ 'मिथ्यादृष्टि' लेना चाहिए । असंयत भव्य-द्रव्य-देव वही होगा जो साधु

के गुगों को धारण करनेवाला, साधु की सम्पूर्ण समाचारी का पालन करने वाला, किन्तु जिसमें आन्तरिक साधुता न हो, केवल द्रव्य-लिंग धारण करने वाला हो। ऐसा भव्य या अभव्य मिथ्यादृष्टि ही यहां लेना चाहिए। १२ वें देवलोक तक उत्पन्न होने में सम्यग्दृष्टि मिथ्यादृष्टि दोनों प्रकार के असंयत ग्रहण किये जा सकते है। ऊपर की व्याख्या ग्रैवेयक में उत्पन्न होने ब्राले के लिए समझना चाहिए।

जब देशविरत श्रावक भी बारहवें देवलोक से आगे नहीं जाता है, तो समझना चाहिए कि ऊपरी ग्रैवेयक तक जाने के लिए और भी विशेष किया की आवश्यकता है। वह विशेष किया श्रावक की तो है नहीं, अतएव साधु के सम्पूर्ण बाह्य गुण ही हो सकते हैं। उस सम्पूर्ण किया के प्रभाव से ही ऊपरी ग्रैवेयक में उत्पन्न होता है। यद्यपि वह साधु की सम्पूर्ण बाह्य किया करता है, किन्तू परिणाम रहित होने कारण वह असंयत है।

शंका-वह भव्य या अभव्य मिथ्यादृष्टि श्रमण गुणों का धारक कैसे कहा जा सकता है ? समाधान--यद्यपि असयत भव्य-द्रव्य-देव को महामिष्यादर्शन रूप मोहकी प्रबलता होती है, तथापि जब वह साधुओं की चक्रवर्ती. आदि अनेक राजा महाराओं द्वारा वन्दन-पूजन, सत्कार, सम्मान आदि देखता है, तो मन में सोचता है कि यदि में भी दीक्षा ले लूं, तो मेरा भी इसी तरह वन्दन, पूजन, सत्कार, सम्मान आदि होगा। इस प्रकार प्रतिष्ठा मोह से उसमें द्रत पालन की भावना उत्पन्न होती है। वह लोक सन्मान की भावना से वतों का पालन करता है, आत्मशुद्धि के उद्देश्य से नहीं। इस कारण वह द्रतों का पालन करता हुआ भी चारित्र के परिणाम से शून्य ही है अर्थात् भावपूर्वक किया करते हुए भी उसके मिथ्यात्व का उदय होने से वह असयत ही गिना गया है।

गौतम स्वामी का यहां पहला प्रश्न है कि-हे भगवन् ! असंयत भव्य-द्रव्य-देव यदि देव रूप में उत्पन्न हो तो किस देवलोक तक उत्पन्न हो सकता है ? इस प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ! जघन्य भवनवासियों में उत्पन्न होता है और उत्कृष्ट नववें ग्रैवेयक तक उत्पन्न होता है ।

गौतम स्वामी ने दूसरा प्रश्न यह किया है कि-हे भगवन् ! अविराधित संयम वाला अर्थात् दीक्षाकाल से लेकर जिसका चारित कभी भग नहीं हुआ है, अथवा दोषों का घुद्धिकरण करने से वर्तों की शुद्धि हुई है, ऐसा साधु यदि देवलोक में उत्पन्न होता की देवलोक तक उत्पन्न होता है ? भगवान् ने उत्तर दिया--हे गौतम ! जघन्य सौधर्म कल्प में और उत्कृष्ट सर्वार्थसिद्ध विमान में उत्पन्न होता है । संज्वलन कषाय से अयवा प्रमत्त-गुणस्थान के कारण उनमें स्वल्प मायादि दोष संभवित हो सकते हैं, तथापि चारित्र का उपघात हो ऐसा आचरण नहीं करते हैं। अतएव सकषाय और सप्रमाद होने पर भी साधु आराधक संयमी हो सकता है।

जिसने महावतों को ग्रहण करके उनका भली प्रकार पालन नहीं किया है और जिसने संयम की विराधना की है, ऐसा विराधित संयमी यदि देवलोक में जाय तो जघन्य भवनवासी और उँत्कृष्ट सौधर्म कल्प उत्पन्न में होता है ।

अविराधित संयमासंयमी अर्थात् जिस समय से देशविरति को ग्रहण किया है, उस समय से अखण्डित रूप से उसका पालन करले वाला, दोषों के शुद्धिकरण से शुद्ध वत वाला आराधक श्रावक यदि देवलोक में उत्पन्न हो, तो जघन्य सौधर्म कल्प में और उत्कृष्ट अच्युत कल्प (बारहवें देवलोक) में उत्पन्न होता है। विराधित संयमासंयमी (श्रावकव्रतों की विराधना करनेवाला) जघन्य भवनवासी में और उत्कृष्ट ज्योतिषियों में उत्पन्न होता है।

असंज्ञी जीव अर्थात् जिसके मनो-लब्धि नहीं हैं, ऐसा असंज्ञी जीव, अकाम निर्जरा करता है, (निर्जरा के उद्देश्य बिना कष्ट सहन करता है) वह यदि देवगति में जाय तो जघन्य भवनवासियों में और उत्कृष्ट वाणव्यन्तरों में जाता है।

शेष तापस आदि आठ प्रश्नों के उत्तर में भगवान ने फरमाया है कि यदि ये देव-गति में जावें, तो जघन्य भवनवासियों में और उत्क्रष्ट भिन्न-भिन्न ,स्थानों में जाते हैं। तापस आदि शब्दों का अर्थ इस प्रकार है---

तापस-वृक्ष आदि से गिरे हुए पत्तों को खाकर उदर निर्वाह करने वाला 'तापस, यानी बाल तपस्वी कहलाता है । वह उत्कृष्ट ज्योतिष्क देवों में उत्पन्न होता है ।

कार्न्दीपक-जो साधु हंसोड़ हो-हास्य के स्वभाव वाला हो । ऐसे साधु चारित्रवेश में रहते हुए भी हास्यशील होने के कारण अनेक प्रकार की कुचेष्टाएँ करते हैं । भौंह, औख, मुख, होठ, हाथ, पैर आदि से ऐसी चेष्टा करते हैं कि जिससे दूसरों को हंसी आवे, कन्दर्प अर्थात् कामसम्बन्धी वार्तालाप करे, उनको कार्न्टापत कहते हैं । ऐसे कार्न्टापक साधु देवों में जावे तो उत्कृष्ट सौधर्म कल्प में उत्पन्न होते हैं और वे उसी प्रकार के कार्न्टापक देव होते हैं ।

चरक परिवाजक---गेरु से या और किसी पृथ्वी के रग से वस्त्र रंग कर उसी देश से धाटी (एक प्रकार की भिक्षा) द्वारा आजीविका करने वाले त्रिदण्डी, चरक परिवाजक कहलाते हैं। अथवा कुच्छोटक आदि चरक कहलाते हैं और कपिल ऋषि के शिष्य परि-व्राजक कहलाते हैं। ये यदि देवलोक में उत्पन्न हों, तो उत्कृष्ट ब्रह्मलोक कल्प (पाचवें देव-लोक) तक उत्पन्न हो सकते हैं।

भगवती सूत्र--- श. १ उ. २ उपपात

किल्विषिक-किल्विष का अर्थ है-पाप। जो पापी हो उसे किल्विषिक कहते हैं। किल्विषिक व्यवहार से चारित्रवान् होते हैं, किन्तु ज्ञान आदि का अवर्णवाद करने के कारण किल्विषिक कहलाते हैं। कहा भी है:---

#### णाणस्स केवलीणं धम्मायरियस्स सव्वसाहणं ।

#### माई अवण्णवाई, किश्विसियं भावणं कृणइ ॥

अर्थात्--ज्ञान, केवलज्ञानी, धर्माचार्य और सब साधुओं का अवर्णवाद करने वाला एवं पापमय भोवना रखने वाला किल्विधिक कहलाता है । ऐसा किल्विधिक साधु देवों में जावे तो उल्ह्रप्ट लान्तक कल्प तक उत्पन्न हो कसता है ।

तियंञ्च:--● गाथ घोडा आदि देवलोक में जाबे तो उत्कृष्ट सहस्रार कल्प में उत्पन्न हो सकते हैं।

आजीदिक-एक सास तरह के पासण्डी आजीदिक कहलाते हैं या गौशालक के नग्न रहने वाले शिष्य अथवा लब्धि प्रयोग करके अविवेकी लोगों द्वारा स्थाति एवं महिमा, पूजा आदि प्राप्त करने के लिए तप और चारित्र का अनुष्ठान करने वाले और अविवेकी लोगों में चमत्कार दिखला कर अपनी आजीदिका उपार्जन करने वाले-आजीविक कहलाते हैं । ये आजीदिक यदि देवलोक में उत्पन्न हों, तो अच्युतकल्प तक उत्पन्न होते हैं ।

आभियोगिक-विद्या और मन्त्र आदि के ढ़ारा दूसरों को अपने वश में करना-अभि-योग कहलाता है। अभियोग दो प्रकार का है-द्रव्य अभियोग और भाव अभियोग। द्रव्य से चूर्ण आदि का योग बताना-द्रव्याभियोग और मन्त्र आदि बताकर वश में करना-भावाभियोग है। जो व्यवहार से तो संयम का पालन करता है, किन्तु मंत्र आदि के ढ़ारा दूसरे को अपने अधीन बनाता है, उसे आभियोगिक कहते हैं। आभियोगिक का लक्षण बताते हुए कहा है-

## कोऊय भूइकम्मे परिणापसिणे निमिलमाबीबी । इड्डि-रस-साय-ग्रद्ओ, अहिओगं भावणं कुणइ ॥

अर्थात्-जो सौभाग्य आदि के लिए स्नान बतलाता है, भूतिकर्म (रोगी को भन्नूत देने का काम) करता है, प्रश्नाप्रश्न अर्थात् प्रश्न का फल, स्वप्न का फल बताकर तथा

• टीका में--- 'टेशविरति' विशेषण दिया है, किन्तु बिना देशविरति वाले तिर्यम्प की बाठवें देव्सोक तक जा सकते हैं। यह बान, भगवती सूत्र चौबीसवें शतक के बीसवें उद्देशक के जवन्य उत्कृष्ट सम्म 'सें तथा इसी शतक के चौबीसवें उद्देशक के उत्कृष्ट अधम्य गम्मे से स्पष्ट होती है। निमित्त बताकर आजोविका करता है, ऋदि, रस और साता का गर्व करता है, इस प्रकार कार्य करके जो संयम को दूषित करता है, फिर भी व्यवहार में साधु की किया करता है, उसे आभियोगिक कहते हैं। यदि यह देवलोक में जावे तो उत्कृष्ट अच्युत देवलोक तक जाता है।

सलिंगी—सलिंगी होते हुए भी जों निन्हव हैं अर्थात् जो साधु के वेश में है, किन्तु दर्शन भ्रष्ट है, वह निन्हव कहलाता है। यदि ये देव गति में जावे तो उत्कृष्ट नववे ग्रैव-यक तक जा सकते हैं।

ये चौदह प्रश्नोत्तर हैं। इनसे यह नहीं समझना चाहिए कि--ये चौदह प्रकार के जीव देवलोक में ही उत्पन्न होते हैं। किन्तु यदि देवलोक में उत्पन्न हो तो कौन कहा तक उत्पन्न हो सकता है--इसी बात पर यहां विचार किया गया है। ये दूसरी गतियों में भी उत्पन्न होते हैं। किन्तु उसका यहां विचार नहीं किया गया है।

शंका—यहाँ विराधित संयम वालों की उत्पत्ति जघन्य मवनवासी और उत्कृष्ट सौधर्म देवलोक बतलाई गई है, किन्तु सुकुमालिका के भव में द्रौपदी संयम की विराधिका होते हुए भी ईशान देवलोक में गई थी। फिर उपर्युक्त कथन कैसे सगत होगा ?

शंका--यहाँ असंज्ञी जीवों की उत्पत्ति जघन्य भवनवासी और उत्कृष्ट वाणव्यन्तर बतलाई गई है। तो क्या भवनवासी देवों से वाणव्यंतर बड़े हैं ? इसके सिवाय भवनवासी देवों के इन्द्र चमर और बलि की ऋद्धि बड़ी कही गई हैं। आयुष्य भी इनका सागरोंपम 'से अधिक है, जबकि वाणव्यंतरों का आयुष्य पल्योपम प्रमाण ही है। फिर वाणव्यन्तर भवन-वासियों से बड़े कैसे माने जा सकते हैं ?

समाधान-कई वाणव्यन्तर कई भवनवासियों से भी उत्कृष्ट ऋदि वाले होते हैं और कई भवनवासी वाणव्यन्तरों की अपेक्षा कम ऋदि वाले हैं। अतः यहां जो कयन किया गया है, उसमें किसी प्रकार का दोष नहीं है, कई वाणव्यन्तर कई भवन**वान्नि**यों से अधिक

ऋदिशाली होते हैं और कई भवनवासी वाणव्यन्तरों से अल्प ऋदि वाले होते हैं। यह बात शास्त्र के इसी कथन से सिद्ध है।

समान स्थिति वाले भवनवासी और वाणव्यन्तरों में वाणव्यन्तर श्रेष्ठ गिने जाते है।

## असंज्ञी जीवों का आयुष्य

१०९ पश्च-कइविहे णं भंते ! असण्णिआउए पन्नते ?

१०९ उत्तर-गोयमा ! चउव्विहे असण्णिआउए पन्नत्ते, तं जहाः-नेरहयअसण्णिआउए, तिरिक्ख-मणुस्स-देवअसण्णिआउए ।

११० प्रश्न—असण्णी णं भंते ! जीवे किं नेरइयाउयं पकरेइ, तिरिक्ख-मणु-देवाउयं पकरेइ ?

११० उत्तर-हंता, गोयमा ! नेरहया 553यं पि पकरेइ, तिरिक्स मणुस्स देवाज्यं पि पकरेइ। नेरहयाज्यं पकरेमाणे जहण्णेणं दस वास-सहस्साइं, उक्वोसेणं पलिओवमस्स असंखेजभागं पकरेइ, तिरिक्स जोष्पियाज्यं पकरेमाणे जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्वोसेणं पलिओवमस्स असंखेजहभागं पकरेइ; मणुस्साउए वि एवं चेव, देवाज्यं जहा नेरहयाज्य ।

१११ प्रश्न-एयस्स णं भंते ! नेरइयअसण्णिआउयस्स, तिरिवस्ब-मणु-देवअसण्णिआउयस्स कयरे कयरे० जाव-विसेसाहिए वा ? १११ उतर-गोयमा ! सञ्वत्थोवे देवअसण्णिआउए, मणुस्स-असण्णी आउए असंखेज्जगुणे, तिरियअसण्णी आउए असंखेजगुणे,

# नेरहय असन्नीआउए असंखेजगुणे ।

१६०

# सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति ।

# ॥ बिइओ उद्देसो सम्मत्तो ॥

विशेष झब्दों के अर्थ —असब्णि आउए —असज्ञी का आयुष्थ, पकरेइ — करता है, अंतोमुहत्तं--अन्तर्मुहत्तं ।

भावार्थ---१०९ प्रश्न--हे मगवन् ! असंज्ञी का आयुष्य कितने प्रकार का कहा गया है ?

१०९ उत्तर---हे गौतम ! असंज्ञी का आयुष्य चार प्रकार का कहा गया है। वह इस प्रकार है---नैरयिक असंज्ञी आयुष्य, तिर्यञ्च असंज्ञी आयुष्य, मनुष्य असंज्ञी आयुष्य और देव असंज्ञी आयुष्य ।

११० प्रधन-हे भगवन् ! क्या असंज्ञी जीव नरक की आयु उपार्जन करता है ? तिर्यञ्च की, सनुष्य की और देव की आयु उपार्जन करता है ?

११० उत्तर-हे गौतम ! असंज्ञो जोव नरक, तिर्यञ्च, मनुष्य और देव को आयु भी उपार्जन करता है । नरक की आयु उपार्जन करता हुआ असंज्ञी जीव जघन्य दस हजार वर्ष की और उत्कृष्ट पल्योपम के असंख्यातवें भाग की उपार्जन करता है । तिर्यञ्च की आयु उपार्जन करता हुआ असंज्ञी जीव जघन्य अन्तर्मुहर्स की और उत्कृष्ट पल्योपम के असंख्यातवें माग की उपार्जन करता है । मनुष्य की आयु भी इतनी ही उपार्जन करता है और देव की आयु, नरक की आयु के समान उपार्जन करता है ।

१११ प्रधन-हे भगवन् ! नरक असंज्ञी आयुष्य, तिर्यञ्च असंज्ञी आयुष्य, मनुष्य असंज्ञी आयुष्य और देव असंज्ञी आयुष्य, इनमें कौन किससे अल्प, बहुत, तुल्य या विशेषाधिक है ?

१११ उत्तर-हे गौतम ! देव असंज्ञी आयुष्य सब से कम है । उसकी

अपेक्षा मनुष्य असंज्ञी आयुष्य असंख्यातगुणा है, उससे तिर्यञ्च असंज्ञी आयुष्य असंख्यातगुणा है और उससे नरक असंज्ञी आयुष्य असंख्यातगुणा है ।

हे भगवन् ! जैसा आप फरमाते हे वह इसी प्रकार है । ऐसा कहकर गौतम स्वामी तप संयम से अपनी आत्मा को भावित करते हुए विचरते हैं ।

विवेचन-अभूसंज्ञी जीव की उत्पत्ति देवों में होती है, यह बात पहले कही गई है। वह उत्पत्ति आयुष्य से ही होती है। इसलिए यहाँ असंज्ञी जीवों के आयुष्य का कथन किया गया है।

वर्तमान में जो जीव असंज्ञी है, वह परभव का जो आयुष्य बाँघता है उसे 'असंज्ञी का आयुष्य' कहते है। असंज्ञी जीव नरक, तियेंञ्च, मनुष्य झौर देव चारों गतियों का आयु-ष्य बाँघ सकता है। इसलिए असंज्ञी आयुष्य के चार भेद हैं। यह चार प्रकार का आयुष्य असंज्ञी जीव उपाजन करता है।

असंज्ञी जीव नरक में जघन्य दस हजार वर्ष का आयुष्य उपार्जन करता है। यह आयुष्य रत्नप्रभा नरक के पहले पाथड़ें की अपेक्षा समझना चाहिए। क्योंकि रत्नप्रभा के पहले पाथड़े में जघन्य दस हजार वर्ष की और उत्कृष्ट ९० नब्बे हजार वर्ष की स्थिति होती है। असंज्ञी जीव की नरक की उत्कृष्ट स्थिति पल्योपम के असंख्यातवें भाग की होती है। यह स्थिति रत्नप्रभा के चौथे पाथड़ की अपेक्षा ममझनी चाहिए। क्योंकि रत्नप्रभा के दूसरे पाथड़े में जघन्य दम लाख वर्ष की + और उत्कृष्ट ९० नब्बे लाख वर्ष की स्थिति होती है। यह स्थिति रत्नप्रभा के चौथे पाथड़ की अपेक्षा ममझनी चाहिए। क्योंकि रत्नप्रभा के दूसरे पाथड़े में जघन्य दम लाख वर्ष की + और उत्कृष्ट ९० नब्बे लाख वर्ष की स्थिति होती है। तीसरे पाथड़ में जघन्य ९० नब्बे लाख वर्ष और उत्कृष्ट पूर्वकोटि वर्ष की स्थिति होती है। इस प्रकार इस चौथे पाथड़े में पल्योपम के असंख्यातवें भाग की स्थिति होती है। इस प्रकार इस चौथे पाथड़े में पल्योपम के असंख्यातवें भाग की स्थिति, स्थिति बनती है।

असंज्ञी जीव की तिर्यञ्च और मनुष्य सम्बन्धी उत्कृष्ट आयु जो पल्योपम के अस-स्थातवें भाग कही है, वह युगलिक तिर्यञ्च और युगलिक मनुष्य की समझनी चाहिए ।

+ पहले पाथड़े की उस्कृष्ट स्थिति नब्बे हजार वर्ष की होती है और दूसरे पाथड़े की जवन्थ स्विति दस लाख वर्ष की होती है। इसका यह फलितार्थ निकल्ता है कि-इसके बीच की स्थिति बाले नैरयिक नहीं होते हैं अर्थात् नब्बे हजार वर्ष एक समय अधिक से लेकर एक समय कम दस लाख बर्ष को स्थिति किसी भी नैरयिक की नहीं होती है, क्योंकि दस्तु स्वमाव ही ऐसा है।

| १६२ | भगवती सूत्र |      |
|-----|-------------|------|
|     | **********  | **** |

असंज्ञी जीव की देव सम्बन्धी उत्कृष्ट आयु जो पल्योपम के असंख्यातवें भाग कही गई है वह भवनपति और वाणव्यन्तर देवों की अपेक्षा समझनी चाहिए और वह पल्योपम का असंख्यातवां भाग करोड़पूर्व से ज्यादा नहीं समझना चाहिए ।

भगवान् के उत्तर को सुनकर श्री गौतम स्वामी ने श्रद्धा और विनम्रता प्रकट करते हुए कहा--हे भगवन् ! आपका कथन यथार्थ है । जैसा आप फरमाते हैं वैसा ही वस्तुतत्त्व है ।

# ॥ प्रथम शतक का द्वितीय उद्देशक समाप्त ॥



## शतक १ उद्देशक ३

## कांक्षा-मोहनीय

११२ प्रश्न–जीवा णं भंते ! कंखामोहणिजे कम्मे कडे ?

ं ११२ उत्तर-हंता, कडे ।

११३ प्रश्न-से भंते ! किं देसेणं देसे कडे, देसेणं सब्वे कडे, सब्वेणं देसे कडे, सब्वेणं सब्वे कडे ?

११३ उत्तर-गोयमा ! नो देसेणं देसे कडे, नो देसेणं सब्वे कडे, नो मब्वेणं देसे कडे, सब्वेणं सब्वे कडे ।

११४ प्रश्न-नेरहयाणं भंते ! कंखामोहणिजे कम्मे कडे ?

११४ उत्तर-हंता, कडे, जाव-सञ्वेणं सब्वे कडे, एवं जाव-वेमाणियाणं दंडओ भाणियब्वो ।

११५ प्रश्न-जीवा णं भंते ! कंखामोहणिजं कम्मं करिंस ?

११५ उत्तर-हंता करिंसु ।

११६ प्रश्न-तं मंते ! किं देनेणं देसं करिंसु ४ ?

११६ उत्तर-एएणं अभिलावेणं दंडओ भाणियव्वो, जाव-वेमा णियाणं, एवं करेंति, एत्थ वि दंडओ जाव-वेमाणियाणं, एवं करि-स्तंति एत्थ वि दंडओ जाव-वेमाणियाणं, एवं चिए, चिणिसु, चिणंति; चिणिस्तंति, उवचिए, उवचिणिंसु, उवचिणंति, उवचिणिस्तंति, उदीरेंसु, उदीरेंति, उदीरिस्संति, वेदेंसु, वेदेंति, वेदिस्संति, निज्जेरेंसु, निज्जेरेंति, निज्जरिस्संति । गाहा-

कड-चिया उवचिया, उदीरिया वेदिया य निज्जिण्णा । आदितिए चउभेदा, तियभेया पच्छिमा तिण्णि ॥

भावार्थ-११२ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या जीवों का कांक्षामोहनीय कर्म कृत-क्रिया-निष्पादित अर्थात किया हुआ है ?

११२ उत्तर-हाँ गौतम ! कृत है ।

११३ प्रश्न-हे भगवन ! क्या वह देश से बेशकृत है, देश से सर्वकृत है, सर्व से देशकृत है या सर्व से सर्वकृत हे ?

११३ उत्तर-हे गौतम ! वह देश से देशकृत नहीं है, देश से सर्वकृत नहीं है, सर्व से देशकृत नहीं है, सर्व से सर्वकृत है ।

११४ प्रक्न-हे भगवन् ! क्या नैरयिकों का कांक्षामोहनीय कर्म, कृत है ?

११४ उत्तर-हाँ गौतम ! कृत है, यावत् सर्व से सर्वकृत है । इसी तरह यावत् चौबीस ही वण्डकों में वैमानिक पर्यन्त कहना चाहिए ।

११५ प्रक्न-हे भगवन् ! क्या जीवों ने कांक्षामोहनीय कर्म उपार्जन किया है ?

११५ उत्तर-हाँ, गौतम ! किया है ।

११६ प्रक्न-हे भगवन् ! क्या देश से देशकृत है ? इत्यादि पूर्वोक्त प्रक्न करना चाहिए।

११६ उत्तर-हे गौतम ! सर्व से सर्वकृत है। इस प्रकार यावत् वैमा-निकों सक चौबीस ही वण्डक में कहना चाहिए। इसी प्रकार करते हे और करेंगे, इन दोनों का कथव भी यावत् वैमानिकों तक कहना चाहिए। इसी

१६४

प्रकार चय, चय किया, चय करते हैं, चय करेंगे। उपचय, उपचय किया, उपचय करते हैं, उपचय करेंगे। उदीरणा की, उदीरणा करते हैं, उदीरणा करेंगे। वेदन-किया, वेदन करते हैं, वेदन करेंगे। निर्जीर्ण किया, निर्जीर्ण करते हैं, निर्जीर्ण करेंगे। इन सब पदों का कथन करना चाहिए।

गाथा का अर्थ इस प्रकार है-कृत, चित, उपचित, उदीरित, वेदित और निर्जीण इतने अभिलाप यहाँ कहना है । इनमें से कृत, चित, उपचित में एक एक के चार चार मेद हैं अर्थात् सामान्य किया, भूतकाल की किया, वर्त्तमान काल की किया और भविष्यकाल की किया । पिछले तीन पदों में सिर्फ तीन काल सम्बन्धी किया कहनी चाहिए ।

विवेचन---दूसरे उद्शक के अन्त में असंज्ञी जीव के आयुष्य का विचार किया गया है। आयु, मोह रूपी दोष से बंधता है। जब आयु का बन्ध होता है तब आठों ही कमों का बन्ध होता है। अतएव आयु वन्धके बाद कांक्षामोहनीय कर्म का विचार किया जाता है।

प्रथम शतक के प्रारम्भ में उद्देशों सम्बन्धी जो संग्रह गाथा कही गई थी, उसमें तीसरे उद्देशक के लिए 'कंखपओस' नाम दिया गया है। तदनुसार यहां काक्षामोहनीय कर्म का विचार किया जाता है।

जो कर्म जीव को मोहित करता है और मूढ़ बनाता है उसे मोहनीय-कर्म कहते हैं। मोहनीय-कर्म के दो भेद हैं--चारित्र-मोहनीय और दर्शन-मोहनीय । यहां चारित्र-मोहनीय कर्म के विषय में प्रश्न नहीं है । इसलिए मोहनीय शब्द के साथ 'कांक्षा' शब्द लगाया है । कांक्षामोहनीय का अर्थ है---दर्शनमोहनीय ।

980

१६६

परपाषण्ड प्रशंसा मोहनीय आदि कांक्षामोहनीय के अन्तर्गत समझ लेना चाहिए।

'कियते इति कमें' जो कर्ता द्वारा किया जाय उसे कमें कहते हैं। जो कर्त्ता द्वारा नहीं किया जाता वह कमें नहीं हो सकता। यदि विना किये ही कमें होने लगे तो जगत् कि सम्पूर्ण व्यवस्था उपलपुपल हो जाय। अतः गौतम स्वामी के प्रश्न के उत्तर में भग-वान् ने फरमाया कि-कांक्षा मोहनीय कर्म जीव द्वारा किया हुआ है। इसके बाद गौतम स्वामी ने पूछा कि जीव ने कांक्षामोहनीय कर्म किया है तो क्या-१ देश से देश को किया ? २ देश से सर्व को किया ? ३ सर्व से देश को किया ? या ४ सर्व से सर्व को किया ?

कार्यं चार प्रकार से होता है। जैसे कोई मनुष्य किसी वस्तु को ढकना चाहे, तो वह उसे चार प्रकार से ढक सकता है। १ अपने शरीर के हाथ आदि किसी एक अवयव से वस्तु के एक भाग को ढके। २ शरीर के किसी एक भाग से सम्पूर्ण वस्तु को ढके। ३ अपने सारे शरीर से वस्तु के किसी एक भाग को ढके। ४ अपने सारे शरीर से सम्पूर्ण बस्तु को ढके।

यहां 'देश' का अब है---आत्मा का एक देश और एक समय में ग्रहण किये जाने वाले कर्म का एक देश । यदि आत्मा के एक देश से कर्म का एक देश किया, तो यह 'देश से देश किया' कहलाता है । यदि आत्मा के एक देश से सर्व कर्म किया, तो 'देश से सर्व किया' कहलाता है । सम्पूर्ण आत्मा से कर्म का एक देश किया गया, तो 'सर्व से देश किया' कहलाता है । सम्पूर्ण आत्मा से सम्पूर्ण कर्म किया, तो 'सर्व से सर्व किया' कहलाता है । कहलाता है । सम्पूर्ण आत्मा से सम्पूर्ण कर्म किया, तो 'सर्व से सर्व किया' कहलाता है ।

गौतम स्वामी ने इसी अभिप्राय से काक्षामोहनीय कर्म के विषय में प्रश्न किया है। भगवान् ने उत्तर में फरमाया है कि—हे गौतम ! कांक्षामोहनीय कर्म 'सर्व से सर्वकृत' है। अर्थात् समस्त आत्मप्रदेशों से समस्त कर्म किया हुआ है। पूर्वोक्त चौभंगी में से यहां चौथा भंग ग्रहण किया गया है।

केवल चौधा भंग ही ग्रहण करने का कारण है---जीव का स्वभाव । जीव अपने स्वभाव से समस्त आत्म-प्रदेशों के द्वारा एक क्षेत्रावगाढ कर्म पुद्गलों को, जो एक समय में बंघने योग्य हो, बांधता है। अतएव एक काल में किया जाने वाला कांक्षामोहनीय कर्म, जीव 'सर्व से सर्व' को करता है। इसलिए तीन भंगों का निषेध करके यहां सिर्फ चौया भंग स्वीकार किया गया है।

अथवा-जिन आकाश प्रदेशों में जीव का अवगाहन हो रहा है-जिस क्षेत्र में आत्मा के प्रदेश विद्यमान हैं, उसी आकाश प्रदेश में रहने वाले कर्मपुद्गल एक क्षेत्रावगाढ कहलाते हैं। ऐसे ही कर्मपुद्गलों को जोव समस्त प्रदेशों से अपने में एकमेक करता है। जिस हेतु से आत्मा कर्म करता है वह हेतु सभी कर्म प्रदेशों का है। इस प्रकार समस्त आत्मप्रदेशों ढारा एक समय में बंधने योग्य समस्त कर्म पुद्गलों को बांधने के कारण कांक्षामोहनीय कर्म 'सर्व से सर्वकृत' है।

कई ग्रन्थकारों का मत है कि−जीव के आठ रुचक प्रदेश 'कर्मबन्ध से खाली रहते है । वहाँ कर्म का बन्ध नहीं होता' किन्तु शास्त्र में तो उपरोक्त प्रकार से कथन है । अत: आठ रुचक प्रदेशों को निर्लेप कहना संगत नहीं है ।

यह समुच्चय प्रश्नोत्तर है, अब दण्डक विंगेष को आश्रित करके प्रश्न किया जाता है। गौतम स्वामी पूछते हैं कि-हे भगवन् ! क्या नेरयिकों का कांक्षामोहनीय कर्म कृत किया हुआ है ? भगवान् ने फरमाया-हॉ, गौतम ! कृत है, और वह भी सर्व से सर्वकृत है। जिस प्रकार नैरयिकों के लिए प्रश्नोत्तर हैं उसी प्रकार चौबीस ही दण्डकों के लिए समझ लेना चाहिए।

कमें किया निष्पाद्य है अर्थात् कर्म किया से होता है और किया तीनों काल से सम्बन्ध रखती है। अतीन काल में कम निष्पादन की किया की थी, वर्तमान में की जा रही है और भावच्य में की जायगी। इस त्रिकाल सम्बन्धी किया से कर्म लगते हैं। किया पहले होता है, कर्म बाद में लगते हैं।

जीव ने कांक्षामोहनीय कर्म किया है और वह भी 'सर्व से सर्व' किया है । इसी तरह वर्तमान काल और भविष्य काल सम्बन्धी प्रश्नोत्तर समझ लेना चाहिए । इस समु-च्चय कथन की तरह चौबीस ही दण्डक में समझ लेना चाहिए ।

यहाँ जो प्रश्नोत्तर 'कृत' के विषय में बतलाये गय हैं. वे ही प्रश्नोत्तर चित, उपचित, उदीरित, वेदित और निर्जीर्ण के विषय में भी समझ लेना चाहिए । पूर्वोक्त प्रश्नों में जहाँ 'कृत' शब्द आया है वहां 'चित, उपचित' आदि शब्दों का प्रयोग करके प्रश्नोत्तरों की योजना कर लेनी चाहिए ।

मूलपाठ में चित, उपचित आदि के विषय में एक संग्रह गाथा कही गई है। उसमें यह बतलाया गया है कि 'कृत, चित, उपचित' इन तीन पदों के चार चार भेद कहने जाहिए । अर्थात् एक सामान्य किया और तीन काल की तीन कियाएँ । उदीरित, वेदित और निर्जीणं इन तीन पदों में तीन काल की किया कहनी चाहिए. जिससे प्रत्येक के तीन तीन भेद होंगे । इन तीन पदों के साथ सामान्य किया नहीं कहनी चाहिए ।

'चय' आदि का स्वरूप इस प्रकार है----

Ņ,

# १६८

जो कर्म पहले उपार्जन किये हुए हैं उनमें प्रदेश और अनुभाग की वृद्धि करना 'चय' कहलाता है। बारबार चय करना 'उपचय' कहलाता है।

अन्य आचार्यों का अभिप्राय ऐसा है कि-कर्मपूर्गलों को ग्रहण करना 'चय' कह-लाता है और अबाधाकाल को छोड़ कर दूसरे काल में ग्रहण किए हुए कर्मपुद्गलों को वेदने के लिए निषेचन करना 'उपचय' कहलाता है ।

अबाधाकाल--कर्मबन्ध होने के पश्चात और उदय से पहले का समय जब कि कर्म सत्ता में पड़ा रहता है और फल नहीं देता, उस काल को 'अबाधाकाल' कहते हैं। कर्म की स्थिति जितने कोड़ाकोड़ी सागर की होती है उतने ही सौ वर्ष का अबाधाकाल, उत्कृष्ट अबाधाकाल माना गया है।

निषेचन का अर्थ है-वर्गीकरण । जीव पहली स्थिति में बहुत से कर्म दलिकों का निषेचन करता है। उसके पश्चात् दूसरी स्थिति में बहुत कम कर्म दलिकों का निषेचन करता है। इस प्रकार यावत् उत्कृष्ट स्थिति में बहुत कम का निषेचन करता है। कहा भी है—

#### मोत्तुण सगमबाहं, पढमाइ ठिईइ बहुयरं दव्वं । सेसं विसेसहीणं जाव उक्कोसं ति सव्वासं ॥

अर्थात-अपना अबाधाकाल छोड़कर प्रथम स्थिति में बहुतर द्रव्य को और इसी प्रकार यावत् उत्कृष्ट स्थिति में बहुत कम द्रव्य का निषेचन करता है।

जो कर्म उदय में नहीं आये हैं उन्हें एक प्रकार के विशिष्ट करण द्वारा उदय में ले आना 'उदीरणा' है । और उदय में आये हुए कमों के फल को भोगना 'वेदना' कहलाता है। जीव प्रदेशों से कर्म का पृथक् हो जाना 'निर्जरा' है। स्थिति के परिपक्व होने पर कर्म आत्मप्रदेशों से पृथक् होते हैं-वह निर्जरा है।

संग्रह गाथा में बताया गया है कि पहले के तीन पदों में चार चार भेद और पीछे के तीन पदों में तीन तीन भेद करना चाहिए । इसका कारण यह है कि–क्रुत, चित और उप-चित कर्म बहुत समय तक-सत्तर कोडाकोडी सागरोपम तक ठहर सकते हैं। इसलिए इन तीन पदों में तीन काल बतलाने के साथ ही साथ सत्ता रूप काल बतलाने के लिए सामा-न्य किया का भी प्रयोग किया जाता है। उदीरणा आदि बहुतकाल तक नहीं रहते हैं, इस लिए इनमें सामान्य किया नहीं बतलाई गई है, किन्तु सिर्फ तीन काल ही बतलाये गये हैं। इसी कारण से पहले के तीन पदों के चार चार और पिछले तीन पदों के तीन तीन भेद किये गये है।

## कांक्षा-मोहनीय वेदन

११७ प्रश्न-जीवा णं भंते ! कंखामोहणिजं कम्मं वेदेंति ?

११७ उत्तर-हंता,गोयमा ! वेदेंति ।

११८ प्रश्न-कह णं मंते ! जीवा कंखामोहणिजं कम्मं वेदेंति ?

११८ उत्तर-गोयमा ! तेहिं तेहिं कारणेहिं संकिया, कंखिया वितिर्गिछिया, भेदसमावन्ना, कलुससमावन्ना, एवं खलु जीवा कंखा-मोहणिजं कम्मं वेदेंति ।

११९ प्रश्न—से णूणं भंते ! तमेव सच्चं णीसंकं जं जिणेहिं पवेइयं ।

११९ उत्तर-हंता, गोयमा ! तमेव सच्चं णीसंकं जं जिणेहिं पवेइयं ।

१२० प्रश्न-से णूणं भंते ! एवं मणं धारेमाणे, एवं पकरेमाणे एवं चिट्ठेमाणे, एवं संवरेमाणे आणाए आराहए भवइ ?

१२० उत्तर-हंता, गोयमा ! एवं मणं धारेमाणे जाव भवइ ।

विशेष शब्दों के अर्थ---वेदेति---वेदते हैं, कहं---किस तरह से, संकिया----शङ्कित, कंखिया----कांक्षित, वितिगिछिया---विचिकित्सा वाले, भेयसमावण्णा---भेद समापन्न----भेद को प्राप्त हुए, सच्च----सत्य, णीसंकं---निःशंक ।

भावार्थ-११७ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या जीव कांक्षाभोहनीय कर्म का वेदन करते हैं ? ११७ उत्तर-हाँ, गौतम ! वेदन करते हैं ।

११८ प्रक्न-हे भगवन् ! जीव कांक्षामोहनीय कर्म को किस प्रकार बेबते है ।

११८ उत्तर---हे गौतम ! अमुक अमुक कारणों से जीव शंकायुक्त, काँक्षायुक्त विचिकित्सायुक्त भेदसमापन्न और कलुवसमापन्न होकर कांक्षामोह-नीय कर्म को वेदते हैं।

११९ प्रवन-हेभगवन् ! क्या बही सत्य और निःशंक है जो जिन भगवानु ने निरूपण किया है ?

११९ उत्तर-हां, गौतम ! बही सत्य और निःझंक है जो जिन भगवान् ने निरूपण किया है ।

१२० प्रश्न-हे भगवन् ! वही सत्य और निःशंक है जो जिन भगवान् ने निरूपण किया है, इस प्रकार मन में निश्चय करता हुआ, इसी प्रकार आच-रण करता हुआ, रहता हुआ, संवर करता हुआ, जीव आज्ञा का आराधक होता है ?

१२० उत्तर-हाँ, गौतम ! इस प्रकार मन में निक्षय करता हुआ बाबत आज्ञा का आराधक होता है।

विवेचन-गौतम स्वामी ने प्रश्न किया कि---हे भगवन् ! क्या जीव काक्षामोहनीय कर्म का वेदन करता है ?इसके उत्तर में भगवान ने फरमाया कि-हां, गौतम ! करता है।

यहां पर शंका की जाती है कि यह प्रश्न पहले भी किया था, फिर दूसरी बार बही प्रश्न किस आशय से किया गया है ?

इसका समाधान यह है कि-वेदन के कारणों को बतलाने के लिए यह प्रश्न वापिस होहराया गया है । यथा-

#### युष्वभणियं पि पच्छा वं मण्णद्द तत्प कारणं अत्पि । पडिसेहो य अणुण्णा-हेउविसेसोवरूंगो लि ॥

अर्थ-एक बार कही हुई बात को फिर कहने के कारण ये हैं--प्रतिषेध, अनुज्ञा और एक प्रकार के हेतु का कथन । तात्पर्य यह है कि पहले कही हुई बात का प्रतिषेध करने के लिए, पहले की बात में अनुमति देने के लिए और पूर्वोक्त वात में कोई विशेष हेतु देने के लिये उस बात को दोहराया जाता है । ऐसी जगह पुनरुक्ति दोष नहीं होता हैं ।

लंका आदि कारणों से जीव कांक्षामोहनीय कर्म वेदते हैं । शंका कांक्षा शब्दों का अर्थ इस प्रकार है---

वीतराग भगवान् ने अपने अनन्तज्ञान दर्शन में जिन तत्त्वों को जान कर निरूपण किया है उन तत्त्वों पर या उनमें से किसी भी एक पर शंका करना-कौन जाने यह ठीक है या नहीं ? इस प्रकार का सन्देह करना शङ्का है ।

एक देश से या सब देश से अन्यदर्शन को ग्रहण करने की इच्छा करना काक्षा है।

फल के विषय में संशय होना विचिकित्सा है । जैसे–मैं तपस्या करता हूँ, ब्रह्मचर्म आदि पालता हूँ, किन्तु अभी तक तो कुछ फल मिला ही नहीं, कौन जाने आगे मिलेगा या नहीं । इस प्रकार फल के विषय में संशय करना विचिकित्सा है ।

बुद्धि में द्वैधीभाव उत्पन्न हो जाना भेदसमापन्नता है। जैसे-जिनशासन यह है या वह है ? इस प्रकार जिनशासन के विषय में जिनकी बुद्धि भेद को प्राप्त हो रही है वह भेदसमापन्न कहलाता है। अथवा-अनध्यवसाय-अनिश्चित ज्ञान वाले को भेदसमापन्न कहते हैं। अथवा पहले शंका या कांक्षा उत्पन्न होने से जिसकी बुद्धि में विभ्रम-भ्रान्ति उत्पन्न हो गई है उसको भेद समापन्न कहते हैं।

्विपरीत बृद्धि वाले को कलुषसमापन्न कहते हैं । जिन भगवान् ने जो वस्तु जैसी प्रकट की है उसे उसी रूप में निश्चय न करके विपरीत रूप से समझना कलुषसमापन्नता है ।

भगवान् फरमाते हैं कि —हे गौतम ! जीव इन कारणों से कांक्षामोहनीय कर्म का वेदन करते हैं ।

गौतम स्वामी पूछते हैं कि—हे भगवन् ! क्या वही बात मत्य और निःशंक है जो जिन भगवान् के द्वारा प्ररूपित की गई है ? भगवान् ने फरमाया-हाँ, गौतम ! वही बात सत्य और निःशंक है जो जिन भगवान् द्वारा प्ररूपित की गई है ।

''जिन''--यह किसी व्यक्ति का नाम नहीं है। 'जिन' एक पदवी है। जिन्होंने प्रकृष्ट साधना के द्वारा अनादिकालीन राग-द्वेष आदि समस्त आत्मिक विकारों पर विजय प्राप्त कर ली हो दे ही महापुरुष 'जिन' कहलाते हैं। फिर भले ही उनका नाम कुछ भी क्यों न हो। जिन्होंने राग द्वेष और अज्ञान से अपनी आत्मा को पृथक् कर लिया है, उनके वचनों में सन्देह करने की गुंजाइश ही नहीं है। 'जिन' द्वारा उपदिष्ट धर्म 'जैनधर्म' कहलाता है।

131

इसके पक्ष्चात् गौतम स्वामी पूछते हैं कि-हे भगवन् ! निक्चयपूर्वक ऐसी श्रद्धा करने से कि 'जिन भगवान्' की कही हुई बात सत्य और संघष रहित है । तथा यही बात हृदय में स्थिर करने से, इसी प्रकार की किया करने से, किसी के पूछने पर ऐसा ही कहने से, अन्यथा न कहने से, मन में भी जिन भगवान् के वचनों को सत्य समझने से और अन्यथा न समझने से, तथा जिन भगवान् के वचनानुसार प्राणातिपात, असत्य, चोरी आदि से मन को हटा लेने से, क्या ज्ञान, दर्शन, चारित्र के सेवनरूप जिन-आज्ञा का आराधक होता है ? क्या वह जिन-भगवान् की आज्ञा का पालन करने वाला है ?

भगवान् ने उत्तर दिया-हाँ, गौतम ! जो जीव ऐसा करता है वह जिन-आज्ञा का आराधक है।

जीव का ज्ञान राग द्वेष आदि कषायों के कारण मिथ्या हो जाता है। जितने जितने अंश में राग द्वेष क्षीण होते जाते हैं उतने उतने अंश में ज्ञान में निर्मलता आती जाती है। जब राग द्वेष रूपी कषाय सम्पूर्ण रूप से क्षय हो जाते हैं तब ज्ञान में पूर्ण निर्मलता आ जाती है और ज्ञान अनन्त हो जाता है। यहाँ मनुष्य की ऐसी स्थिति है कि इसमें असत्य के लेश की भी संमावना नहीं है। अतएव जो वस्तु जैसी है, उसे जिन भगवान वैसी ही बतलाते हैं। वास्तविकता से विपरीत बतलाने का कारण राग द्वेष, और अज्ञान है और इन दोधों को जिन-मगवान दूर कर चुके हैं। या ऐसा भी कहा जा सकता है कि जो इन दोधों को दूर कर देता है वही जिन' कहलाता है। इस कारण जिन-मगवान वही बात कहते है जो सत्य है।

## अस्तित्व और नास्तित्व

१२१ प्रश्न-से पूर्ण भंते ! अत्थित्तं अत्थित्ते परिणमइ, नत्थित्तं नत्थित्ते परिणमइ ?

१२१ उत्तर--हंता, गोयमा ! जाव--परिणमइ ।

१२२ प्रश्न-जं तं भंते ! अत्थित्तं अत्थित्ते परिणमइ, नत्थित्तं नत्थित्ते परि**णम**इ; तं **किं पयोगसा,** वीससा ?

803

१२२ उत्तर-गोयमा ! पयोगसा वि तं, वीससा वि तं ।

१२३ प्रश्न-जहा ते भंते ! अश्थित्तं अस्थित्ते परिणमइ, तहा ते नत्थित्तं नत्थित्ते परिणमइ ? जहा ते नस्थित्तं नत्थित्तं परिणमइ, तहा ते अस्थित्तं अस्थित्ते परिणमइ ?

१२३ उत्तर-हंता, गोयमा ! जहा मे अत्थित्तं अत्थित्ते परिण-मह, तहा मे नत्थित्तं नत्थित्ते परिणमइ । जहा मे नत्थित्तं नत्थित्ते परिणमइ, तहा मे अत्थित्तं अत्थित्ते परिणमइ ।

१२४ प्रश्न-से णूणं भंते ! अत्थित्तं अत्थित्ते गमणिज्ञं ?

१२४ उत्तर-जहा 'परिणमइ' दो आलावगा, तहा ते इह गमणिजेण वि दो आलावगा भाणियव्वा । जाव-जहा मे अत्थित्तं अत्थित्ते गमणिजं ।

१२५ प्रश्न-जहां ते भंते ! एत्थं गमणिजं तहा ते इहं गमणिजं, जहां ते इहं गमणिजं तहा ते एत्थं गमणिजं ?

१२५ उत्तर-हंता, गोयमा ! जहा मे एत्थं गमणिज्ञं जाव-तहा मे एत्थं गमणिज्ञं ।

विशेष झब्दों के अर्थ-अस्थित्तं---अस्तित्व, नस्थित्तं---नास्तित्व, परिणमद्द----परिणमता है, पओगसा----प्रयोग से--पर-प्रेरणा से, बीससा---विश्वसा--स्वाभाविक रूप से, , गमणिज्जं----गमनीय, आलावगा--आलापक ।

भावार्थ-१२१ प्रक्त-हे भगवत् ! क्या अस्तित्व, अस्तित्व में परिणत होता है और नास्तित्व नास्तित्व में परिणत होता है ?

१२१ उत्तर-हां, गौतम ! अस्तित्व, अस्तित्व में परिणत होता है और नास्तित्व नास्तित्व में परिणत होता है ।

१२२ प्रकन-हे भगवन् ! अस्तित्व अस्तित्व में परिणत होता है और नास्तित्व नास्तित्व में परिणत होता है, सो क्या बह प्रयोग से अर्थात् जीव के व्यापार से या स्वभाव से परिणत होता है ?

१२२ उत्तर-हे गौतम ! प्रयोग से और स्वभाव से, दोनों तरह से परिणत होता है।

१२३ प्रक्न-हे भगवन् ! जैसे आपके मत में अस्तित्व, अस्तित्व में परि-णत होता है तो क्या उसी प्रकार नास्तित्व, नास्तित्व में परिणत होता है ? और जैसे आपके मत में नास्तित्व, नास्तित्व में परिणत होता है, तो क्या उसी प्रकार अस्तित्व अस्तित्व में परिणत होता है ?

१२३ उत्तर-हां, गौतम ! जैसे मेरे मत में अस्तित्व, अस्तित्व में परिणत होता है, उसी प्रकार नास्तित्व, नास्तित्व में परिणत होता है और जिस प्रकार मेरे मत में नास्तित्व, नास्तित्व में परिणत होता है, उसी प्रकार अस्तित्व, अस्तित्व में परिणत होता है।

१२४ प्रक्न-हे भगवन् ! क्या अस्तित्व, अस्तित्व में गमनीय है ?

१२४ उत्तर-हे गौतम ! जैसे 'परिणत' पद के आलापक कहे हैं, उसी प्रकार यहां 'गमनीय' पद के साथ भी वो आलापक कहना चाहिए । यावत् मेरे मत में अस्तित्व, अस्तित्व में गमनीय है ।

१२५ प्रक्न-हे भगवन् ! जैसे आपके मत में (स्वात्मा में) गमनीय है, क्या उसी प्रकार परात्मा में भी गमनीय है ? हे भगवन् ! जैसे आपके मत में 'अन्नगमनीय' है उसी प्रकार 'इह गमनीय' भी है ?

१२५ उत्तर— हाँ, गौतम ! जैसे मेरे मत में अन्न गमनीय है यावत् उसी प्रकार 'इह गमनीय' भी है ।

विवेचन--वस्तु का विद्यमान होना अस्तित्व कहलाता है और विद्यमान न होना 'नास्तित्व' कहलाता है। गौतम स्वामी प्रश्न करते हैं कि--हे भगवन् ! जो वस्तु है

898

वह अपने अस्तित्व में और जो वस्तु नहीं है वह अपने नास्तित्व में परिणत होती है ?

'अंगुली का अंगुली के रूप में होना' यह अस्तित्व है। अंगुली का अस्तित्व कहने मात्र के लिए नहीं है, किन्तु अंगुली की लम्बाई, चौड़ाई आदि पर्यायें भी वैसी ही हैं। अंगुली का स्वद्रव्य, स्वक्षेत्र, स्वकाल और स्वभाव रूप में परिणत होना, अस्तित्व का अस्तित्व रूप में परिणत होना कहलाता है। जिसका अस्तित्व है वह स्वकीय द्रव्य, क्षेत्र, काल और माव रूप में परिणत होता है। जिसका अस्तित्व है वह स्वकीय द्रव्य, क्षेत्र, काल और माव रूप में परिणत होता है। तात्पर्य यह है कि अंगुली आदि कोई भी वस्तु, जिसका कि अस्तित्व है वह अपने पर्याय से भिन्न नहीं है अर्थात् पर्याय होने पर भी अस्तित्व, अस्तित्व रूप में ही है। अंगुली 'अस्ति' रूप है, इसलिए चाहे वह सीघी हो या टेढ़ी हो अपने पर्याय-अस्तित्व रूप में ही परिणत होती है। सीघी होना या टेढ़ीं होना अंगुली का ही धर्म है।

जिस वस्तु में 'अस्तित्व' है, जो सत् है, उसका रूपान्तर भल्ठे ही हो जाय अर्थात् वह एक रूप से पलटकर दूसरे रूप में भले ही पहुंच जाय, किन्तु वह रहेगी सत्य रूप ही। सत्ता कभी असत्ता नहीं बन सकती । सत्ता का विनाश होना त्रिकाल में भी संभव नहीं है। उदाहरण के लिए मिट्टी को लीजिये । वह पहले बिखरी हुई और सूखी हुई थी । उसमें पानी डाला गया तब वह गीली होगई । उसका एक पिण्ड बन गया । इताना परिवर्सन होने पर मिट्टी, मिट्टी हो रही । उसकी सत्ता ज्यों की त्यों अक्षुण्ण है । इसके बाद कुम्हार ने उस मिट्टी के पिण्ड को चाक पर चढ़ाया और उसका घड़ा बना लिया । सब भी मिट्टी तो कायम ही रही । मिट्टी के रूप में उसकी सत्ता अखण्ड है । इस प्रकार अस्तित्व, अस्तित्व रूप में ही परिणत होता है । सत्ता त्रिकाल और त्रिलोक में कभी असत्ता नहीं बनेगी ।

पदार्थ में अस्तित्व और नास्तित्व दोनों धर्म भिन्न भिन्न अपेक्षाओं से विद्यमान "रहते हैं। यद्यपि दोनों धर्म परस्पर विरोधों से प्रतीत होते हैं और साधारणतया ऐसा मालूम होता है कि जहां अस्तित्व है वहां नास्तित्व कैसे रह तकता है? और जहां नास्तित्व है वहां अस्तित्व कैसे रह सकता ह? किन्तु अपेक्षा से इन दोनों धर्मों में विरोध नहीं है, बल्कि इनमें साहचर्य सम्बन्ध है। जहां अस्तित्व है वहां नास्तित्व और जहां नास्तित्व है वहां अस्तित्व अवश्य रहता है। एक के बिना दूसरा रह नहीं सकता, किन्तु यहां अपेक्षा भेद का ध्यान अवश्य रहता है। एक के बिना दूसरा रह नहीं सकता, किन्तु यहां अपेक्षा भेद का ध्यान अवश्य रखना चाहिए। तात्पर्य यह है कि--यदि एक ही अपेक्षा से अस्तित्व और नास्तित्व ये दोनों धर्म एक पदार्थ में स्वीकार किये जाय, तो विरोध आता है, किन्तु भिन्न भिन्न अपेक्षाओं से दोनों धर्मों को एक ही पदार्थ में मानना विरुद्ध नहीं है। जैसे घट (घड़ा) घट रूप से अस्ति है, किन्तु पट (व्स्त्र) रूप से नहीं। घट स्वद्रव्य, क्षेत्र, काल और माव की अपेक्षा 'अस्ति' रूप है और परद्रव्य, क्षेत्र काल और माव की अपेक्षा 'नास्ति' रूप है। यदि घट को परदव्य, क्षेत्र, काल, भाव की अपेक्षा भी 'नास्ति' रूप न माना जाय तो वह 'पट' रूप भी हो जायगा। इस प्रकार प्रति-नियत पादार्थों की व्यवस्था होना असम्भव हो जायगा। इसलिए भिन्न भिन्न अपेक्षा से प्रत्येक पदार्थ में अस्तित्व और नास्तित्व दोनों धर्म रहते हैं।

इस विषय में एक और उदाहरण दिया जाता है। मान लीजिये-एक दीपक जल रहा है, उसका प्रकाश फैल रहा है। किसी कारण से दीपक बुझ गया किंतु प्रकाश अपने मूल रूप से नध्ट नहीं हुआ। वह प्रकाश-पुद्गल अब अपनी पर्याय पलट कर अन्धकार के रूप में परिणत हो गया है। अन्धकार भी एक प्रकार का पुद्गल ही है। इस प्रकार जो पुद्गल पहले 'प्रकाश' अवस्था में था वह अब 'अन्धकार' अवस्था में आ गया। दोनों अव-स्थाओं में पुद्गल द्रव्य वही है। कुछ लोग अन्धकार को अमाव रूप मानते हैं, किन्तु यह ठीक नहीं है। जास्त्रकार अत्यन्ताभाव को ही 'नास्तित्व' रूप मानते हैं। यथा-खरविषाण (गध के सींग)। जो नास्तित्व है वह कभी भी अस्तित्व नहीं होगा।

'अस्तित्व, अस्तित्व में और नास्तित्व, नास्तित्व में परिणत होता है' यह निर्णय हो जाने के बाद गौतम स्वामी पूछते हैं कि-हे भगवन् ! अस्तित्व, अस्तित्व में परिणत होता है और नास्तित्व, नास्तित्व में परिणत होता है सो क्या 'विश्वसा'-स्वभाव से परिणत होता है या 'प्रयोगसा'---प्रयोग से अर्थात् जीव के व्यापार से ? भगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ! दोनों रूप से परिणत होता है।

प्रयोग का अर्थ है-व्यापार-जीव का प्रयत्न । जीव के प्रयत्न से भी अस्तित्व, अस्तित्व रूप में परिणत होता है। जैसे-कुम्हार के व्यापार से मिट्टी के पिण्ड का घट रूप में परिणत होना । अथवा जैसे मनुष्य की किया से सीघी अंगुली का टेढी हो जाना। यह अस्तित्व का अस्तित्व में प्रयोग से परिणमन हुआ । इसी प्रकार जीव के व्यापार के बिना भी अस्तित्व, अस्तित्व में परिणत होता है। जैसे काले बालों का सफेद हो जाना। इस परिणमन में जीव के किसी बाह्य व्यापार की आवश्यकता नहीं है।

इसी प्रकार नास्तित्व का नास्तित्व रूप में परिणमन भी प्रयोग और स्वभाव से होता है। अंगुली का अंगूठा आदि रूप में न होना 'नास्तित्व' कहलाता है। अर्थात् अंगुली की अपेक्षा से अंगूठे का अस्तित्व ही नास्तित्व है। '

१७६

अब गौतम स्वामी प्रश्न करते हैं कि-हे भगवन् ! सामान्य रूप से तो पदार्थ जैसे हैं, वैसे ही रहते हैं, किन्तु कभी अतिशय प्रवल कारण मिल जाने से अन्यया प्रकार के भी हो जाते हैं। जैसे--अतिशायी के प्रताप से अग्नि का शीतल हो जाना और विष का अमृत हो जाना। तो क्या प्रत्येक अवस्था में अस्तित्व. अस्तित्व रूप और नास्तित्व, नास्तित्व रूप ही रहता है, या प्रवल कारण मिल जाने पर अन्यथा परिणमन भी हो जाता है।

इसके उत्तर में भगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ! ऐसा नहीं हो सकता । चाहे जितना प्रवल कारण क्यों न हो, किन्तु अस्तित्व, नास्तित्व में परिणत नहीं हो सकता और नास्तित्व, अस्तित्व में परिणत नहीं हो सकता । पदार्थों में जो घम है वह उनमें सदा विध-मान रहता है : प्रत्येक पदार्थ में अनन्तगुण हैं । इसलिए यह नहीं समझना बाहिए कि जिस पदार्थ में जो गुण प्रसिद्ध है उसके सिवाय कोई दूसरा गुण उसमें है ही नहीं । यदि ऐसा होता, तो अग्नि कदापि भीतल नहीं होती । उदाहरण के लिए दीपक प्रकाशमय है। वह बुझ जाने पर अन्धकार के रूप में परिणत हो गया । यह अस्तित्व का अस्तित्व में परिणमन हुआ, किन्तु अस्तित्व, नास्तित्व में या नास्तित्व, अस्तित्व में परिणत नहीं हुआ है । जिस प्रकार दीपक का परिणमन हुआ उसी प्रकार जीव के व्यापार ढारा भी वस्तु में परिणमन होता है । जैसे अग्नि को शीतल कर दिया जाता है, किन्तु अस्तित्व का नास्तित्व और नास्तित्व का अस्तित्व कदापि नहीं बन सकता है । इसी प्रकार गौतम स्वामी ने भगवान् के मत के विषय में प्रिन किया । उसका उत्तर भी उपरोक्त रूप से जान लेना चाहिए ।

इसके पश्चात् गौतम स्वामी ने पूछा कि — हे भगवन् ! क्या अस्तित्व, अस्तित्व में गमनीय है अर्थात् क्या यह सिद्धांत प्ररूपणा करने के लिए भी है ?

भगवान् ने फरमाया---हां, गौतम ! अस्तित्व, अस्तित्व में और नास्तित्व, नास्तित्व में परिणत होता है---यह सिद्धांत गमनीय है अर्थात् प्ररूपणा करने के लिए है । जो वस्तु जैसी है, उसी प्रकार उसकी प्ररूपणा करना उचित ही है ।

गौतम स्वामी पूछते हैं कि--हे भगवन् ! क्या जिस प्रकार में आपका शिष्य हूँ और भक्ति पूर्वक आपसे पूछता हूँ और आप समझावपूर्वक फरमाते हैं क्या अन्य कोई संसारी या पाखण्डी द्वारा पूछा जाने पर भी आप इसी प्रकार फरमाते हैं और क्या इसी प्रकार प्ररूपणा के योग्य समझते हैं ? भगवान् ने उत्तर दिया---हाँ, गौतम ! मैं इसी प्रकार कहता हूँ और प्ररूपणा के योग्य समझता हूँ।

अयवा -- 'एत्य' का का अर्थ 'स्वात्मा' है और 'इह' का अर्थ 'परात्मा' है । क्या जैसे

स्वात्मा को सुख प्रिय है, वैसा परात्मा को भी सुख प्रिय है ? भगवान् ने फरमाया कि-हाँ, गौतम ! जैसे स्वात्मा को सुख प्रिय है, वैसा परात्मा को भी सुख प्रिय है । अथवा-'एत्थ' और 'इह' ये दोनों शब्द 'एतद्' शब्द से बने हैं। ये दोनों समा-नार्थंक हैं। इन दोनों का अर्थ है-प्रत्यक्ष दिखाई देने वाली वस्तु । अर्थात् आपकी सेवा

में रहे हए ये श्रमण और गृहस्य आदि दोनों ही प्रत्यक्ष-सामने हैं।

## कांक्षामोहनीय के बन्धादि

१२६ प्रञ्न-जीवा णं भंते ! कंखामोहणिजं कम्मं बंधति ? १२६ उत्तर-हंता, गोयमा ! बंधंति । १२७ प्रश्न-कह णं भंते ! जीवा कंखामोहणिजं कम्मं बंधति ? १२७ उत्तर-गोयमा ! पमादपचया, जोगनिमित्तं च । १२८ प्रज्न-से णं भंते ! पमाए किंपवहे ?े १२८ उत्तर-गोयमा ! जोगप्पवहे । १२९ प्रञ्न-से णं भंते ! जोए किंपवहे ? १२९ उत्तर-गोयमा ! वीरियप्पवहे । १३० प्रश्न-से णं भंते ! वीरिए किंपवहे ? १३० उत्तर-गोयमा ! सरीरण्यवहे । १३१ प्रश्न-से णं भंते ! सरीरे किंपवहे ? १३१ उत्तर-गोयमा ! जीवप्पवहे । एवं सति अत्थि उट्टाणेइ वा, कम्मेइ वा, बलेइ वा, वीरिएइ वा, पुरिसकारपरिकमेइ वा । विशेष शब्दों के अर्थ- वेधंति- जांधते हैं, पमादपण्चया-प्रमाद के कारण, जोग-

भावार्थ-१२६ प्रश्त-हे भगवन् ! क्या जीव कांक्षामोहनीय कर्म बांधते हैं ? १२६ उत्तर--हाँ, गौतम ! बांधते है ।

१२७ प्रक्त--हे भगवन् ! जीव कांक्षामोहनीय कर्म किस प्रकार बांधते हे ?

१२७ उत्तर-हे गौतम ! प्रमाद के कारण और योग के निमित्त से जीव कांक्षामोहनीय कर्म बांधते हैं ।

१२८ प्रक्त-हे भगवन् ! प्रमाद किससे उत्पन्न होता है ? १२८ उत्तर-हे गौतम ! प्रमाद योग से उत्पन्न होता है । १२९ प्रक्त-हे भगवन् ! योग किससे उत्पन्न होता है ? १२९ उत्तर-हे गौतम ! योग वीर्य से उत्पन्न होता है । १३० प्रक्त-हे भगवन् ! वीर्य किससे उत्पन्न होता है ? १३० उत्तर-हे भगवन् ! वीर्य किससे उत्पन्न होता है ? १३१ प्रक्त-हे भगवन् ! कारीर किससे उत्पन्न होता है ?

१३१ उत्तर-हे गौतम ! झरीर जीव से उत्पन्न होता है और जीव उत्थान, कर्म, बल, वीर्य और पुरुषकार पराक्रम से यह करता है ।

विवेचन-जीव प्रमाद रूप हेतु से और योग रूप निमित्त से, कांक्षामोहनीय कर्म बांधता है। मिथ्यात्व, अविरति और कषाय इन तीनों का प्रमाद में समावेश हो जाता है। शास्त्रकारों ने प्रमाद के आठ भेद बतलाय हैं। यथा—

पमाओ य मुणिदेहि, भणिओ अट्ठमेयओ । अण्माण संसओ चेव, मिण्छाणाण तहेव य ॥ रागदोसो मइब्भसो, धम्मन्मि य अणायरो । जोगाण वुष्पणिहाण, अट्ठहा दज्जियव्वको ॥

अर्थ-अज्ञान, संशय, मिथ्याज्ञान, रागद्वेष, मतिभ्रंश, धर्म में अनादर बुद्धि, अशुभ योग और दुर्ध्यान, ये प्रमाद के आठ मेद हैं। इन्हें त्याग देना चाहिए।

यद्यपि बन्ध के पांच कारण हैं--मिथ्यात्व, अविरति, प्रमाद, कषाय और योग । यहां प्रमाद का उल्लेख करके मिथ्यात्व, अविरति और कषाय को उसी के अर्न्तगत कर दिया है। और योग का पृथक् उल्लेख है ही। इस प्रकार बन्ध के कारणों की संख्या में किसी प्रकार की असंगति नहीं है।

860

प्रमाद की उत्पत्ति योग से अर्थात् मन वचन काया के व्यापार से होती है। मझ आदि के सेवन से तथा मिथ्यात्व आदि के आचरण से जो प्रमाद होता है वह सब मन, वचन और काया के व्यापार से होता है। अतएव प्रमाद की उत्पत्ति मन, वचन और काया के व्यापार से कही गई है।

योग वीर्य से उत्पन्न होता है। अन्तराय कर्म के पांच भेदों में वीर्यान्तराय कर्म भी एक है। इस बीर्यान्तराय कर्म के क्षय या क्षयोपशम से जो शक्ति उत्पन्न होती है उसे बीर्य कहते हैं अर्थात आत्मा का परिणाम विशेष 'बीर्य' कहलाता है।

वीर्य की उत्पत्ति शरीर से होती है। यहां पर यह शंका की जा सकती है कि--वीर्यान्तराय कर्म के क्षय या क्षयोपशम से वीर्य उत्पन्न होता है और अलेशी केवली भगवान् इस कर्म का क्षय कर चुके हैं। ऐसी दशा में उन्हें सवीर्य कहना चाहिए या निर्वीर्य ?

इस शंका का ममाधान यह है-वीर्य के दो भेद है-सकरण वीर्य और अकरण-बीर्य । अलेशी केवली मगवान में जो वीर्य विद्यमान है, वह अकरण वीर्य कहलाता है । यहां इस अकरण वीर्य का प्रकरण नहीं है । यहां 'मकरण वोर्य' का ग्रहण किया गया है । लेश्या वाले जीव का मन, वचन और काया रूप साधन वाले आत्म प्रदेशों के परिस्पन्द रूप व्या-पार को 'सकरण वीर्य' कहते हैं । करण का अर्थ है साधन । जिसका साधन मन, वचन, काया का व्यापार है उसे सकरण वीर्य कहते है । यह वीर्य शरीर से उत्पन्न होता है, बिना शरीर के नहीं हो सकता ।

शरीर किससे उत्पन्न होता है ? इसके उत्तर में भगवान् ने फरमाया कि--हेगौतम ! शरीर, जीव से उत्पन्न होता है ।

शरीर की उत्पत्ति का कारण अकेला जीव ही नहीं है, किन्तु कर्म भी है, तथापि कर्म को भी करने वाला जीव ही है । जीव सब में प्रधान--मुख्य है । इसलिए यहां शरीर का उत्पादक कारण केवल जीव ही बतलाया है ।

यहाँ प्रसंगवध गोधालक मत का निषेध करते हुए कहा है--गोधालक के मत में पुरु-षार्थ आदि कुछ नहीं है । उनका मत है कि जीव के पुरुषार्थ करने से कुछ नहीं होता है ।जो कुछ होता है वह नियति (होनहार)से ही होता है । जैसा कि निर्यातवादी का कथन है---

प्राप्तम्यो नियतिबलाभयेण योऽर्थः, सोऽवश्यं भवति नृणां शुमोऽशुमो वा । मूतानां महति इतेऽपि हि प्रयत्ने, नामव्यं भवति न माविनोऽस्ति नाशः ॥ अर्थ-मनुष्यों को शुभ या अशुभ जो कुछ मिलना होता है वह नियति (होनहार) के प्रभाव से अवश्य मिलता है। जीव चाहे जितना प्रयत्न करे, किन्तु जो नहीं होने वाली बात है वह कभी नहीं होगी और जो दात होने वाली है वह लाख प्रयत्न करने पर भी टल नहीं सकती।

नियतिवादी के इस मत का यहाँ खण्डन होता है, क्योंकि यहाँ कार्य-कारण की श्टंखला बतलाई गई है। वह इम प्रकार है कि-कांक्षामोहनीय कर्म प्रमाद से, प्रमाद योग से, योग वीर्य से, वीर्य शरीर से और शरीर जीव से उत्पन्न होता. है। जब जीव से शरीर उत्पन्न होता है, तो जीव में उत्थान, कर्म, बल, वीर्य और पुरुषकार पराक्रम भी है। यदि नियतिवाद को स्वीकार किया जाय, तो प्रत्यक्ष सिद्ध पुरुषार्थ का अपलाप होता है। परन्तु जैसे सूर्य प्रत्यक्ष दिखाई देता है, उसका अपलाप नहीं किया जा सकता, उसी प्रकार प्रत्यक्ष से सिद्ध पुरुषार्थ का भी अपलाप नहीं किया जा सकता। जीव में उत्थान, कर्म, बल, वीर्य, पुरुषकारपराक्रम है।

खड़ा होना, (तत्पर होना) 'उत्थान' कहलाता है । उत्क्षेपण अपक्षेपण अर्थात् ऊपर फेंकना, नीचे फेंकना इत्यादि जीव की चेष्टा विश्वेष को 'कर्म' कहते हैं । शारोरिक प्राण को 'बल' कहते हैं । जीव के उत्साह को 'वीर्य' कहते हैं । पुरुष का स्वाभिमान अर्थात् इष्ट फल का साधक पराकम 'पुरुषकार पराकम' कहलाता है ।

यहाँ यह शंका की जा सकती है कि क्या स्त्रियाँ किया नहीं करती है ? यदि करती हैं, तो 'पुरुषकार' की तरह 'स्त्रीकार' क्यों नहीं कहा ? इसका समाधान यह है कि-स्वभावतः स्त्रियों की किया की अपेक्षा पुरुषों की किया विशेष होती है और विशेष को लक्ष्य करके ही बात कही जाती है । इसलिए यहाँ 'पुरुषकार' कहा है । उपलक्षण से स्त्री का उद्योग भी पूरुषार्थ ही समझना चाहिए ।

पुरुषकार अर्थात् पुरुष की किया और पराक्रम अर्थात् शत्रु का पराजय । ये दोनों कार्य स्त्री और नपुंसक की अपेक्षा पुरुष अधिक करता है । पुरुष की किया और शत्रु का पराजय ये दोनों मिलकर 'पुरुषकार पराक्रम' कहलाता है ।

१३२ प्रश्न-से णूणं भंते ! अप्पणा चेव उदीरेइ, अप्पणा चेव गरहइ, अप्पणा चेव संवरह ? १३२ उत्तर-हंता, गोयमा ! अप्पणा चेव० तं चेव उचारे यब्वं ।

१३३ प्रश्न—जं तं भंते ! अप्पणा चेव उदीरेइ, अप्पणा चेव गरहइ, अप्पणा चेव संवरेइ तं किं उदिण्णं उदीरेइ, अणुदिण्णं उदीरेइ, अणुदिण्णं उदीरणाभवियं कम्मं उदीरेइ, उदयाणंतरपच्छा कडं कम्मं उदीरेइ ?

१३३ उत्तर-गोयमा ! नो उदिण्णं उदीरेइ, नो अणुदिण्णं उदीरेइ, अणुदिण्णं उदीरणाभवियं कम्मं उदीरेइ, णो उदयाणंतर-पच्छाकडं कम्मं उदीरेइ ।

१३४ प्रश्न-जं तं भंते ! अणुदिण्णं उदीरणाभवियं कम्मं उदीरेइ तं किं उट्ठाणेणं, कम्भेणं, बल्लेणं, वीरिएणं, पुरिसकारपरकमेणं अणुदिण्णं उदीरणाभवियं कम्मं उदीरेइ, उदाहु तं अणुट्ठाणेणं, अक-म्मेणं, अबलेणं, अवीरिएणं, अपुरिसकारपरकमेणं अणुदिण्णं उदीरणा-भवियं कम्मं उदीरेइ ?

, १३४ उत्तर-गोयमा ! तं उट्ठाणेण वि, कम्मेण वि, बलेण वि, वीरिएण वि, पुरिसकारपरकमेण वि अणुदिण्णं उदीरणाभवियं कम्मं उदीरेइ । णो तं अणुट्ठाणेणं, अकम्मेणं, अबलेणं, अवीरिएणं, अपुरिसकारपरकमेणं अणुदिण्णं उदीरणाभवियं कम्मं उदीरेइ । एवं सति अत्थि उट्ठाणेइ वा, कम्मेइ वा, बलेइ वा, वीरिएइ वा, पुरिसकार-

823

परक्रमेइ वा ।

१३५ प्रश्न-ते णूणं भंते ! अप्पणा चेव उवसामेइ, अप्पणा चेव गरहइ, अप्पणा चेव संवरेइ ?

१३५ उत्तर-हंता, गोयमा ! एत्थ वि तहेव भाणियव्वं । नवरं-

अणुदिण्णं उवसामेइ: सेसा पडिसेहेयव्वा तिण्णि ।

१३६ प्रश्न-जं तं भंते ! अणुदिण्णं उवसामेइ तं किं उद्राणेणं ?

१३६ उत्तर-जाव-पुरिसकारपरकमेइ वा ।

१३७ प्रञन-से णुणं भंते ! अप्पणा चेव वेदेइ, अप्पणा चेव गरहड ?

१३७ उत्तर-एत्थ वि सञ्चेव परिवाडी, नवरं-उदिण्णं वेएइ, णो अणुदिण्णं वेएइ, एवं जाव-पुरिसकारपरकमेइ वा ?

१३८ प्रश्न-ते पूर्ण भंते ! अप्पणा चेव निज्जरेइ, अप्पणा चेवं गरहइ ?

१३८ उत्तर--एत्थ वि सञ्चेव परिवाडी, नवरं--उदयाणंतर-पच्छाकडं कम्मं निज्जरेइ, एवं जाव-परकमेह वा ।

विशेष शब्दों के अर्थ-उदीरेह-उदीरणा करता है, गरहह-गही करता है, संवरह-संवृत करता है, उदीरणा भवियं --- उदीरणा के योग्य, उदयाणंतरपच्छाकडं---- उदयानन्तर पश्चात् कृत, उवसामेइ- उपशान्त करता है, परिवाडी-परिपाटी ।

भावार्थ-१३२ प्रका-हे भगवन् ! क्या जीव अपनी आत्मा से ही उती-रणा करता है ? अपनी आत्मा से ही उसकी मही करता है ? और अपनी आत्मा से ही उसका संवर करता है।

१८४

१३२ उत्तर-हां, गौतम ! जीव अपनी आत्मा से ही उदीरणा, गही और संबर करता है ।

१३३ प्रक्त-हे भगवन् ! जीव अपनी आत्मा से ही उवीरणा, गर्हा और संवर करता है तो क्या उदीर्ण (उदय में आये हुए) की उदीरणा करता है ? अनुदीर्ण (उदय में नहीं आये हुए)की उदीरणा करता है ? या अनुदीर्ण उदी-रणामविक (उदय में नहीं आया हुआ किन्तु उदीरणा के योग्य) की उदीरणा करता है ?या उदयानन्तर पक्ष्वास् क्रुत कर्म की उदीरणा करता है ?

१३३ उत्तर-हे गौतम ! उदोर्ण की उदोरणा नहीं करता, अनुदीर्ण की भी उदीरणा नहीं करता, तथा उदयानन्तर पक्ष्वात्कृत की भी उदीरणा नहीं करता, किन्तू अनुदीर्ण उदीरणा-भविक कर्म की उदीरणा करता है।

१३४ प्रश्न-हे मगवन् ! जीव अनुदीर्ण उदीरणा-भविक की उदीरणा करता है, तो क्या उत्थान से, कर्म से, बल से, वीर्य और पुरुषकार पराक्रम से उदीरणा करता हे ? या अनुत्थान से, अकर्म से, अबल से, अवीर्य से और अपुरुषकार पराक्रम से उदीरणा करता है ?

१३४ उत्तर-हे गौतम ! अनुबीर्ण उदीरणा-भविक कर्म की उदीरणा उत्थान से, कर्म से, बल से, वीर्थ से और पुरुषकार पराकम से करता है, किन्तु अनुत्यान से, अकर्म से, अबल से, अवीर्य से और अपुरुषकार पराकम से उदीरणा नहीं करता है । इसलिए उत्थान, कर्म, बल, वीर्य और पुरुषकार पराक्रम है ।

१३५ प्रक्न-हे भगवन् ! क्या वह अपनी आत्मा से ही उपशम, गर्हा, और संबर करता है ?

१३५ उत्तर-हां,गौतम ! यहां भी उसी प्रकार 'पूर्ववत्' कहना चाहिए । विशेषता यह है कि अनुदीर्ण (उदय में नहीं आये हुए) का उपशम करता है । शेष तीन विकल्पों का निषेध करना चाहिए ।

१३६ प्रक्त-हे भगवन् ! जीव अनुदीर्ण कर्म का उपझम करता है, तो

भगवती सूत्र-श. १ उ. ३ कांका-मोहनीय की उदीरणा

864

क्या उत्थान से यावत् पुरुषकार पराक्रम से करता है ? या अनुत्थान से यावस् अपुरुषकार पराक्रम से करता है ?

१३६ उत्तर—हे गौतम !पूर्ववत् जानना । यावत् पुरुषकार पराक्रम से उपशम करता है ।

१३७ प्रश्न—हे भगवन् ! क्या जीव अपनी आत्मा से ही वेदन करता है और गर्हा करता है ?

१३७ उत्तर-हॉ, गौतम ! यहाँ भी पूर्वोक्त समस्त परिपाटी समझनी चाहिए । विशेषता यह है कि--उदीर्ण को वेदता है, अनुदीर्ण को नहीं वेदता है । इस प्रकार यावत् पुरुषकार पराक्रम से वेदता है, अनुत्थानादि से नहीं वेदता है ।

१३८ प्रक्न---हे भगवन् ! क्या जीव अपनी आत्मा से ही निर्जरा करता है और गर्हा करता हे ?

१३८ उत्तर-हे गौतम ! यहाँ भी समस्त परिपाटी पूर्ववत् समझनी चाहिए । किन्तु इतनी विशेषता है कि उदयानन्तर पद्यात्कृत कर्म की निर्जरा करता है । इस प्रकार यावत् पुरुषकार पराक्रम से निर्जरा और गर्हा करता है । इसलिए उत्थान यावत् पुरुषकार पराक्रम हैं ।

#### अणुमेत्तो वि ण कस्सइ बंधो । परवत्युपज्वया मणिओ ॥

अर्थात् ----किसी भी जीव को अणुमात्र (जरा सा) भी कर्मबन्ध अन्य वस्तु के कारण नहीं होता है।

उदीरण।--भविष्यकाल में उदय में आने वाले कमें को शीघ्र नष्ट करने के लिए करण विशेष द्वारा खींच कर उदयावलिका में लाना 'उदीरणा' कहलाती है।

गर्हा-अतीत काल में जो पापकार्य किया है उनके स्वरूप को जानकर उनकी निन्दा

१८६ भगवती सूत्र--- श. १ उ. ३ कांक्षा-मोहनीय की उदीरणा

करला अर्थात कर्मबन्ध के कारणों को जानकर आत्मनिन्दा करना 'गर्हा' है।

संवर–पापकर्म के स्वरूप को जानकर या उसके हेतु को समझकर वर्त्तमान में उस कर्म को न करना, उस पर रोक लगा देना 'संवर' है ।

जैसे आत्मा आप स्वयं ही बन्ध का कर्त्ता है, उसी प्रकार उदीरणा, गई और संवर का कर्त्ता भी आत्मा ही है। यद्यपि संवर आदि में गुरु का उपदेश आदि भी सहकारी कारण होते हैं, तथापि उनकी प्रधानता नहीं है, प्रधानता जीव की ही है। क्योंकि जीव का वीर्य ही संवर वादि में प्रधान कारण है। गुरु आदि तो उपदेश द्वारा आत्मा के मुस्त पड़े हुए दीर्य को उत्साहित कर देते हैं। किन्तु आत्मा आप ही उदीरणा करता है, आय ही गहीं करना है और आप ही संवर करता है।

यहां कर्मों की चार प्रकार की स्थिति बतलाई गई है---१ उदीणं--उदय में आया हुआ 1२ अनुदीणं--उदय में नहीं आया हुआ 1 ३ अनुदीणं उदीरणा-भविक--जो अभी उदय में नहीं आया है, किन्तु उदीरणा करने के योग्य है 1 ४ उदयानन्तर पश्चात्कृत---- उदय हो चुकने के बाद जो पश्चात्कृत हो गया है 1 गौतम स्वामी ने यह प्रश्न किया है कि इन कमों में से जीव किन कर्मों की उदीरणा करता है ?

शंका--पहले प्रश्न में यह कहा गया है कि आत्मा स्वयं ही उदीरणा, गहां और संवर करता है, किन्तु इसके बाद जो प्रश्न किया गया है कि आत्मा उदीण कर्म की उदी-रणा करता है, या अनुदीर्ण कर्म की अथवा अनुदीर्ण उदीरणा-भविक की, या फिर उदया-नन्तर पश्चात्कृत कर्म की उदीरणा करता है। इस प्रश्न में सिर्फ उदीरणा का ही प्रहण क्यों किया गया है ? यहाँ गहां और संवर को क्यों छोड़ दिया गया है ? अर्थात् यह क्यों नहीं पूछा कि-- उदीर्ण कर्म की गहां करता है, या अनुदीर्ण कर्म की ? इसी प्रकार संवर के विषय में भी यह प्रश्न क्यों नहीं किया है ?

समाधान-उदीण, अनुदीण, अनुदीण उदीरणा-भविक और उदयानन्तर पश्चास्कृत, ये चार विशेषण उदीरणा के लिए ही हैं। इसलिए इन चार विशेषणों द्वारा उदीरणा के विषय में ही प्रश्न किया गया है। इन चारों विशेषणों में से एक भी विशेषता का सम्बन्ध गर्हा और संवर के साथ नहीं है। अतएव चारों में से किसी भी विशेषण का प्रयोग गर्हा और संवर के विषय में नहीं हो सकता।

शंका--यदि उदीरणा के साथ गहीं और संवर का सम्बन्ध नहीं है, तो फिर पहले प्रश्न में इन तीनों को साथ क्यों रखा गया, वहाँ केवल 'उदीरणा'-- यह एक ही पद देना चाहिए था ?

समाधान- गर्हा और संवर ये दोनों उदीरणा के साधन हैं । यह बात प्रकट करने के लिए ही इन दोनों पदों को उदीरणा के साथ रखा गया है । पहले प्रक्ष्त का जो उत्तर दिया गया है उससे भी यह बात स्पष्ट हो जाती है ।

गौतम स्वामी ने जो उदीरणा का प्रश्न किया है उसका उत्तर यह दिया गया कि---आत्मा उदीर्ण (उदय में आया हुआ) कर्म की उदीरणा नहीं करता, क्योंकि वे तो स्वयं ही उदय में आये हुए हैं। जो कर्म उदय में आये हुए हैं यदि उनकी भी उदीरणा की जायगी, तो फिर उदीरणा का अन्त नहीं आवेगा। इस प्रकार अव्यवस्था हो जायगी। इसी प्रकार अनुदीर्ण कर्म की भी उदीरणा नहीं होती है अर्थात् जिन कर्मों की उदीरणा भविष्य में बहुत देर में होने वाली है, या जिन कर्मों की उदीरणा भविष्य में नहीं होगी, ऐसे उदी-रणा के अयोग्य कर्मों की उदीरणा नहीं होती है। जो कर्म स्वरूप से अनुदीर्ण हैं, लेकिन उदीरणा को योग्य हैं, वे उदीरणाभविक (उदीरणा भाव्य) कहलाते हैं। ऐसे ही कर्मों की उदीरणा होती है अर्थात् पूर्वोक्त चार थंगों में से तीसरे मंग के कर्मों की उदीरणा होती है। जो कर्म उदयानन्तर पश्चात्कृत हैं, उनकी भी उदीरणा नहीं होती, क्योंकि वे कर्म उदय में आ चुके हैं, इसलिए अतीत रूप हैं और अतीत वस्तु असत्रूप होती है। अतएव ऐसे कर्म की उदीरणा नहीं होती है। कर्म की उदीरणा में काल, स्वभाव, नियति (होनहार) आदि भी कारण हैं, किन्तु प्रधानता आत्मा के वीर्य की ही है। इसलिए आत्मा अपने आप उदीरणा करता है और वह उत्थान, कर्म, बल, वीर्य और पुरुपकार पराक्रम से करता है। ये सब आत्मा में विद्यमान हैं।

यहां तक कांक्षामोहनीय कर्म की उदीरणा के सम्बन्ध में प्रश्नोत्तर हुए । अब कांक्षामोहनीय कर्म के उपशम के विषय में गौतम स्वामी प्रश्न करते हैं कि हे भगवन् ! क्या आत्मा अपने आप ही कर्म को उपशान्त करता है, गईता है और संवरता है । भगवान् ने फरमाया-हां, गौतम ! यह सब कथन उदीरणा के सम्बन्ध में दिये गये उत्तर की ही तरह समझना चाहिए । विशेष यह है कि जो कर्म अनुदीर्ण हैं अर्थात् उदय में नहीं आये है, उन्हीं का उपशम होता है, उदय में आये हुए कर्म का उपशम नहीं होता । तात्पर्य यह है कि पूर्वोक्त चार भंगों में से यहां दूसरा भंग कहना चाहिए ।

उपशम केवल मोहनीय कर्म का ही होता है। जैसा कि कहा है----

मोहस्सेबोबसमो सओबसमो अउम्हं घाईणं।

उदयक्सयपरिणामा, अद्रुष्ह वि होंति कम्माणं ॥

225

अर्थात् — उपशम सिर्फ मोहनीय कर्म का ही होता है, क्षयोपशम चार घाती-कर्मो (ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय और अन्तराय) का ही होता है । उदय और क्षय परिणाम आठों ही कर्मों का होता है ।

उपशम का अर्थ यह है-उदीर्ण (उदय में आए हुए) कर्म का क्षय होना और अनुदीर्ण (उदय में नहीं आये हुए) कर्म का विपाक और प्रदेशों के ढ़ारा अनुभव न होना। कर्म की ऐसी अवस्था को उपशम कहते है।

शंका---कमों की ऐमी अवस्था होना तो क्षयोपशम है, फिर इसे 'उपशम' कैसे कहा गया ?

समाधान-क्षयोपशम में भी उदीणें कम का क्षय होता है और अनुदीणें का उपशम होता है, किन्तु वहां प्रदेश ढारा कर्म का अनुभव होता है, केवल विपाक से ही अनुभव नहीं होता । इस प्रकार जब कर्म का प्रदेश और विपाक दोनों ढारा अनुभव नहीं होता है, तब वह उपशम कहलाता है और जब सिर्फ विपाक से अनुभव नहीं होता, किंतु प्रदेश से अनु-भव होता है तब क्षयोपशम कहलाता है। यह उपशम और क्षयोपशम में अन्तर है।

यह उपशम, औपशमिक समकिति जीव में और उपशमश्रेणी वाले जीव में पाया जाता है ।

उदीणं कर्म वेदा जाता है, अनुदीणं कर्म नहीं वेदा जाता है। यदि अनुदीणं कर्म भी वेदा जाय, तो फिर उदीणं और अनुदीणं में फर्क ही क्या रहे ? जो कर्म वेदने में आता है उसकी निर्जरा होती है। इसलिए आगे निर्जरा के विषय में प्रश्न किया गया है। जीव अपने आप ही निर्जरा करता है अर्थात् अपने उत्थान, कर्म, बल, वीर्य और पुरुषकार परा-कम द्वारा निर्जरा करता है, किन्तु विशेष यह है कि निर्जरा उदयानन्तर पश्चात्कृत कर्म की होती है।

उदीरणा, उपशम, वेदना और निर्जरा के सम्बन्ध में एक संग्रह गाथा कही है। वह इस प्रकार है---

#### तद्रएण उदीरेंति, उदसामेंति य पुणो वि बीएणं । देइति णिज्जरंति य, पढमचउत्पेहि सब्वेवि ॥

अर्थ - पहले जो चार भागे कहे हैं उनमें से सभी जीवों के तीसरे मांगे में उदीरणा होती है, दूसरे में उपत्रम होता है, पहले में वेदन होता है और चौथे में निर्जरा होती है। नैरयिकादि और श्रमणों के कांक्षामोहनीय

१३९ प्रश्न-नेरइया णं भंते ! कंखामोहणिजं कम्मं वेएंति ?

१३९ उत्तर-जहा ओहिआ जीवा तहा नेरइया, जाव-थणिय-कुमारा ।

१४० प्रश्न-पुढविकाइया णं भंते ! कंखामोहणिजं कम्मं वेइंति ?

१४० उत्तर-हंता, वेइंति ।

१४१ प्रश्न कह णं भंते ! पुढविकाइया कंखामोहणिजं कुम्मं वेर्देति ?

१४१ उत्तर-गोयमा ! तेसि णं जीवाणं णो एवं तका इ वा, सण्णा इ वा, पण्णा इ वा, मणे इ वा, वई ति वा अम्हे णं कंखा-मोहणिजं कम्मं वेएमो, वेएंति पुण ते ।

१४२ प्रश्न-से णूणं भंते ! तमेव सच्चं, णीसंकं जं जिणेहिं पवेइयं ?

१४२ उत्तर-सेसं तं चेव, जाव-पुरिसकारपरकमेइ वा; एवं जाव-चउरिंदियाणं-पंचिंदियतिरिक्खजोणिया जाव-वेमाणिया जहा ओहिया जीवा ।

१४३ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! समणा वि निग्गंथा कंखामोह-

पवेइयं ?

१३९ उसर-हां, गौतम ! वेदते हैं । जैसे सामान्य जीव कहे, वैसे ही

भावार्थ-१३९ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या नैरयिक जीव कांक्षामोहनीय कर्म वेदते हैं ?

af--वचन, समणा णिग्गंथा---श्रमण निग्रंन्थ !

विशेष शब्दों के अर्थ--तक्का---तर्क, सच्चा--संज्ञा, पण्णा---प्रज्ञा, मणे---मन,

सेवं भंते ! सेवं भंते ! त्ति । ॥ तइओ उद्देसो सम्मत्तो ॥

१४५ उत्तर-हंता, गोयमा ! तमेव सञ्चं, णीसंकं, एवं जाव-पुरिसकारपरकमेइ वा ।

१४४ उत्तर-गोयमा ! तेहिं तेहिं कारणेहिं नाणंतरेहिं, दंसणं-तरेहिं, चरित्तंतरेहिं, लिंगंतरेहिं, पवयणंतरेहिं, पावयणंतरेहिं, कृप्पं तरेहिं, मग्गंतरेहिं, मयंतरेहिं, भंगंतरेहिं, णयंतरेहिं, नियमंतरेहिं, पमाणंतरेहिं, संकिया, कंखिया, वितिगिच्छिया, भेयसमावन्ना, कलुस-समावना एवं खुलु समणा णिग्गंथा कंखामोहणिजं कम्मं वेइंति । १४५ प्रश्न-से णूणं भंते ! तमेव सच्चं, णीसंकं जं जिणेहिं

१४३ उत्तर-हंता अस्थि । १४४ प्रश्न-कह णं भंते ! समणा णिग्गंथा कंखामोहणिजं कम्मं वेएंति ?

णिजं कम्मं वेएंति ?

280

भगवतीसूत्र -- श. १ उ. ३ श्रमणों के कांक्षा-मोहनीय

१९१

\*\*\*\*\*\*

नैरयिक भी समझना चाहिए । इसी प्रकार यावत् स्तनितकुमारों तक जानना चाहिए ।

१४० प्रधन- हे मगवन् ! क्या पृथ्वीकाय के जीव कांक्षामोहनीय कर्म वेदते हे ?

१४० उत्तर-हां, गौतम ! वेदते हें।

१४१ प्रइन—हे मगवन् ! पृथ्वीकायिक जीव कांक्षामोहनीय कर्म किस प्रकार वेदते हैं ?

१४१ उत्तर---हे गौतम ! उन जीवों को ऐसा तर्क, संज्ञा, प्रज्ञा, मन या वचन नहीं होता है कि 'हम कांक्षामोहनीय कर्म को वेवते हैं,' किन्तु वे उसे वेवते हैं ।

१४२ प्रक्रन—–हे भगवन् ! वह सत्य और निःशंक है जो जिन भगवन्तों ने प्ररूपित किया है ?

१४२ उत्तर—हे गौतम ! यह सब पहले के समान समझना चाहिए । अर्थात् जो जिन भगवन्तों ने प्ररूपित किया है वह सत्य और निःशंक है । यावत् पुरुषकार पराक्रम से निर्जरा होती है । इस प्रकार चौइन्द्रिय जीवों तक जानना चाहिए । जैसे सामान्य जीव कहे हैं वैसे ही पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च योनि वाले यावत् वैमानिक तक कहना चाहिए ।

१४३ प्रदन--हे भगवन् ! क्या अमण निर्ग्रन्थ भी कांक्षामोहनीय कर्म वेदते हे ?

१४३ उत्तर--हां, गौतम ! वेदते हैं।

१४४ प्रक्त---हे भगवन् ! श्रमण निर्ग्रन्थ कांक्षामोहनीय कर्म किस प्रकार वेदते हे ?

१४४ उत्तर--हे गौतम ! उन कारणों से झानान्तर, दर्शनान्तर, चारि-त्रान्तर, लिंगान्तर, प्रवचनान्तर, प्रावचनिकान्तर, कल्पान्तर, मार्गान्तर, मतान्तर, भंगान्तर, नयान्तर, नियमान्तर और प्रमाणान्तर के द्वारा शंका वाले, कांक्षा वाले विचिकित्सा वाले, भेदसमापन्न और कलुषसमापन्न होकर, इस प्रकार श्रमण निर्ग्रन्थ भी कांक्षामोहनीय कर्म को वेदते हैं।

१४५ प्रइन-हे भगवन् ! क्या वही सत्य और असंदिग्ध है जो जिन भगवन्तों ने प्ररूपित किया है ?

१४५ उत्तर-हां, गौतम ! वही सत्य है, असंदिग्ध है, जो जिन भग-बन्तों ने प्ररूपित किया है । यावत् पुरुषकार पराक्रम से निर्जरा होती है ।

हे मगवन् ! यह इसी प्रकार है । हे मगवन् ! यही सत्य है ।

**विवेचन**-अब चौबीस दण्डक की अपेक्षा से वेदना से लगाकर निर्जरा तकका विचार किया जाता है ।

गौतम स्वामी ने पूछा कि-हे भगवन् ! क्या नारकी जीव भी कांक्षामोहनीय कर्म को बेदते हैं ? भगवान् ने फरमाया कि-हाँ, गौतम ! वेदते हैं । सामान्य जीवों के सम्बन्ध में जो बातें कही गई हैं वे सब बातें यहाँ भी लागू होती है । ये ही सब बातें स्तनितकुमारों तक भी समझ लेनी चाहिए ।

इसके पद्यात् गौतमस्वामी ने प्रश्न किया कि-हे भगवन् ! क्या पृथ्वीकाय के जीव भी कांक्षामोहनीय कर्म का वेदन करते हैं ? भगवान् ने फरमाया-हाँ, गौतम ! वे भी वेदन करते है ।

जिन्हें मनोरूब्धि प्राप्त है वे जीव कांक्षामोहनीय कर्म का वेदन करें, यह तो ठीक है, किन्तु जिनमें मनोज़ान नहीं है, जिन्हें मले बुरे की पहचान नहीं है, वे कांक्षामोहनीय कर्स को किस प्रकार वेदते हैं ? इसी अभिप्राय से गौतमस्वामी ने फिर प्रश्न किया कि-हे मगवन् ! पृथ्वीकाय के जीव कांक्षामोहनीय कर्म किस प्रकार वेदते हैं ? भगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ! 'हम कांक्षामोहनीय कर्म वेदते हैं इस प्रकार उन जीवों में तर्क, संज्ञा, प्रज्ञा, मन और जचन नहीं है, फिर भी वे वेदते हैं ।

तक अर्थात् विमर्श । 'यह इस प्रकार होगा' इस तरह के विचार को 'तर्क' कहते हैं। संज्ञा अर्थात् अर्थावग्रह रूप ज्ञान । अवग्रह के दो भेद हैं-अर्थावग्रह और व्यञ्जनावग्रह। प्रज्ञा का अर्थ है-बुद्धि । सब विशेष सम्बन्धी ज्ञान को प्रज्ञा कहते हैं । स्मरणादि रूप मति-ज्ञान के मेद को मन कहते हैं । अपने अभिप्राय को शब्द द्वारा प्रकट करना 'वचन' कह-लाता है । पृथ्वीकाय के जीवों में तर्क, संज्ञा, प्रज्ञा और मन नहीं है, उनमें बोलने की शक्ति भी नहीं है, फिर भी वे जीव कांक्षामोहनीय कर्म को वेदते हैं। जो जिन भगवन्तों ने अपने ज्ञान में देखा है वह सत्य और शका रहित है। वे पृथ्वीकाय के जीव कांक्षामोहनीय कर्म को अपने आप उत्थान, कर्म, वल, वीर्य और पूरुषकार पराक्रम से वेदते हैं।

पृथ्वीकाय की तरह अप्काय. तेउकाय, वायुकाय, वनस्पतिकाय, बेइन्द्रिय, ते<mark>इन्द्रिय</mark> और चौइन्द्रिय तक ऐसा ही जानना चाहिए । तिर्यञ्च पञ्चेन्द्रिय से वैमानिक तक समु-ज्वय जीव के वर्णन की तरह समझना चाहिए ।

कांक्षामोहनीय कर्म का वेदन श्रमण निग्रेंन्थों के सिवाय वाकी दूसरे जीवों को हो तो हो, किन्तु उसका वेदन अमण निग्रेंन्थों को कैंसे हो सकता है ? क्योंकि उनकी बुद्धि जिनागमों के परिशीलन से पवित्र बनी हुई होती है। इसलिए अब गौतम स्वामी इस विषय में प्रदन पूछते हैं कि ---हे भगवन् ! क्या श्रमण निग्रेंन्थ भी कांक्षा-मोहनीय कर्म का वेदन करते हैं ? भगवान् ने फरमाया कि-हाँ, गौतम ! श्रमण निग्रेंन्थ भी कांक्षा-मोहनीय कर्म वेदनो हैं।

यहाँ मूल में साधु अर्थ के वाचक 'श्रमण' और 'निग्रंन्थ' ये दो शब्द दिये हैं। इसका प्रयोजन यह है कि-शाक्य अर्थात् बौद्धभिक्षु आदि को भी 'श्रमण' कहते हैं। परन्तु उनका यहाँ ग्रहण नहीं है। इसलिए श्रमण के साथ 'निर्ग्रन्थ' विशेषण लगाया गया है। अर्थात जो बाह्य और आभ्यन्तर ग्रन्थ-परिग्रह से रहित हैं, ऐसे निर्ग्रथ श्रमणों (जैनमुनियों) का यहाँ ग्रहण है। वे श्रमण निर्ग्रन्थ भी ज्ञानान्तर आदि कारणों से कांक्षा-मोहनीय कर्म का वेदन करते हैं।

१ ज्ञानान्तर --- एक ज्ञान से दूसरे ज्ञान को 'ज्ञानान्तर' कहते हैं। इनके विषय में शंका हो जाना कि ऐसा क्यों हैं ? यथा--अवधिज्ञान, परमाणु से लेकर अनन्त प्रदेशी स्कन्ध को जानता है, इसलिए इसके असंख्यात भेद हैं। वह रूपी पदार्थों को जानता है। मन:-पर्ययज्ञान, मनोद्रव्य को जानता है। मनोद्रव्य भी रूपी है। रूपी होने के कारण मनोद्रव्य भी अवधिज्ञान के द्वारा जाने जा सकते हैं। ऐसी हालत में अवधिज्ञान और मनःपर्यंय ज्ञान को भिन्न मानने की क्या आवश्यकता है ? इस प्रकार का सन्देह हो जाना शंका है।

इसका समाधान यह है कि--यद्यपि मनोगत पदार्थ रूपी हैं और अवधिज्ञान द्वारा जाने जा सकते हैं, तथापि मनःपर्ययज्ञान और अवधिज्ञान एक नहीं हो सकते । दोनों भिन्न हैं । दोनों का स्वभाव भिन्न-भिन्न है । मनःपर्ययज्ञान मन के भीतर आने वाले पदार्थ के

### १९४ भगवती सूत्र----श. १ उ. ३ कांक्षा-मोहनीय की उदीरणा

विकल्प को ही जानना है इसके सिवाय और किसी पदार्थ को नहीं जानता । अवधिज्ञानी सामान्य देख कर विशेष देखता है अर्थात् अवधिज्ञान दर्शनपूर्वक होता है । अवधिज्ञान के साथ अवधिदर्शन होता है, किन्तु मनःपर्यंथ ज्ञान के साथ दर्शन नहीं है । कोई कोई अवधि-ज्ञान, मनोद्रव्यों को विषय नहीं करता और कोई कोई मनोदव्य के साथ अन्य रूपी पदार्थों को भी विषय करता है । अर्थात् कोई भी अवधिज्ञान ऐसा नहीं है जो मनः पर्यय ज्ञान की तरह केवल मनोद्रव्यों को ही जानता हो । यह दोनों ज्ञानों में विषय की अपेक्षा अन्तर है ।

अवधिज्ञान और मनःपर्ययज्ञान में और भी बहुत अन्तर है। मनःपर्ययज्ञान सिर्फ मनुष्य क्षेत्र के संज्ञी जीवों के मनोद्रव्य को ही ग्रहण करता है, जब कि अवधिज्ञान समस्त लोकाकाश के रूपी पदार्थों को ग्रहण कर सकता है और शक्ति तो इससे भी कई गुणी अधिक है। इसके सिवाय अवधिज्ञान चारों गतियों के जीवों को हो सकता है, किन्तु मनः--पर्यय ज्ञान केवल मनुष्य को ही होता है और वह भी अप्रमत्त संयत को ही। इस प्रकार विषय, क्षेत्र, स्वामी आदि अनेक अपेक्षाओं से दोनों जानों में अन्तर है। इस अन्तर को न समझ कर उनके विषय में शका करने से और फिर शका न मिटाने ने कांका, विचिकित्सा और कल्खता आदि आती है।

२ दर्शनास्तर--ज्ञान की तरह दर्शन में भी शंका हो सकती है। सामान्य बोध को दर्शन कहते हैं। यह दो प्रकार से होता है--१ इन्द्रिय से और २ अनिन्द्रिय के निमित्त से। इन्द्रियों में श्रोत, चक्षु, झाण, रसना, और स्पर्शन हैं तथा अनिन्द्रिय में मन है। कोई दर्शन (सामान्य बोध) इन्द्रियों से होता है और कोई मन से।

इस शंका का समाधान यह है कि-प्रत्येक वस्तु में सामान्य धर्म भी होते हैं और विशेष धर्म भी होते हैं। अतएव गभी सामान्य रूप से वस्तु का कथन किया जाता है और कभी विशेष रूप से। यहां चक्षुदर्सन कहकर विशेष रूप से कथन किया गया है और अच्छु-दर्शन कह कर सामान्य रूप से निरूपण किया गया है अर्थात् चक्षुदर्शन यह विशेष भेद भगवती सूत्र-- श. १ उ. ३ कांक्षा-मोहनीय की उर्दारणा १९५

है और अच्छनुदर्शन सामान्य भेद है। अन्य प्रकार से भी दर्शन के भेद किये जा सकते हैं तथापि चक्षुदर्शन और अचक्षुदर्शन, इस प्रकार दो भेद करने का और भी कारण है। वह यह है कि इन्द्रियाँ दो प्रकार की है-- र प्राप्यकारी और २ अप्राप्यकारी। जो इन्द्रिय अपने जेय पदार्थ को प्राप्त करके ज्ञान कराती है. वह प्राप्यकारी' कहलाती है और जो प्राप्य किये बिना ही ज्ञान करा देती है वह 'अप्राप्यकारी' कहलाती है। चक्षु इन्द्रिय 'अप्राप्य-कारी' है और क्षेष चार इन्द्रियां 'प्राप्यकारी' है। यद्यपि मन भी अप्राप्यकारी है, किन्सु वह प्राप्यकारी इन्द्रियों के साथ भी रहता है। मन सब इन्द्रियों के साथ रहता है, किन्सु वह प्राप्यकारी इन्द्रियों के साथ भी रहता है। मन सब इन्द्रियों के साथ रहता है, किन्सु प्राप्यकारी इन्द्रियों के साथ भी रहता है। मन सब इन्द्रियों के साथ रहता है, किन्सु प्राप्यकारी इन्द्रियों चार हैं और अप्राप्यकारी सिर्फ एक है। अतएव मन प्राप्यकारी इन्द्रियों के साथ अधिक रहता है, इस कारण अप्राप्यकारी होने पर भी उसे प्राप्यकारी इन्द्रियों के साथ गिना गया है। इसलिए मन से और चार इन्द्रियों से होने वाला दर्शन 'अच्झुदर्शन' कहलाता है और आंख से होने वाला दर्शन 'चक्षुदर्शन' कहलाता है।

अथवा--दर्शन का दूसरा अर्थ 'सम्यक्त्व' है। उसके विषय में शका इस प्रकार हो सकती है--शास्त्र में सम्यक्त्व के क्षायोपशमिक और औपशमिक आदि भेद बतलाये गये हैं। क्षायोपशसिक सम्यक्त्व का लक्षण यह बतलाया गया है कि--जब उदीर्ण (उदय में आया हुआ) मिथ्यात्व का क्षय हो गया हो और अनुदीर्ण (उदय में नहीं आया हुआ) मिथ्यात्व उपशान्त हो गया हो, तब क्षायोपशमिक सम्यक्त्व होती है। जैसा कि कहा है---

## मिच्छत्तं अमुबिच्चां तं सीचं, अणुबियं च उवसंतं 🎼

अर्थ-उदीर्ण मिथ्यात्व का क्षय और अनुदीर्ण का उपशम होना 'क्षायोपशमिक' सम्यक्त्व है।

औपशमिक सम्यक्त का लक्षण इस प्रकार बतलाया गया है---

## ः सोणम्मि उद्दव्यम्मि अणुदिग्जते य सेसमिच्छत्ते । अंतोम्हुत्तमेत्तं उवसमसम्मं लहद्द-जीवो ॥

अर्थ-उदय में आये हुए मिथ्यात्व का क्षय होने पर और शेष मिथ्यात्व के उदय में न आने पर अन्तर्मुहर्त्त मात्र के लिए जीव को उपशम सम्यक्त्व की प्राप्ति होती है । इस प्रकार क्षायोपशमिक सम्यक्त्व और औपशमिक सम्यक्त्व का लक्षण एक-सा

मालूम होता है। फिर इन दोनों दर्शनों को अलग अलग क्यों कहा गया है ? इस प्रकार की शंका होने पर विचिकित्सा आदि के द्वारा कलुवितता में पड़ कर अमग निग्रन्थ भी कांक्षा-मोहनीय कर्म का वेदन करते हैं। १९६ मगवती सूत्र-श. १ उ. ३ कांक्षा-मोहनीय की उदीरणा

इस शंका का समाधान यह है कि-क्षयोपशम और उपशम का लक्षण एक नहीं है। अलग अलग है। अतएव इन दोनों से होने वाले सम्यक्त्व भी अलग अलग हैं।

क्षयोपशम और उपशम का भेद यह है--क्षयोपशम में उदय में आये हुए कर्म का तो क्षय हो जाता है और उदय में नहीं आये हुए का विपाक से उपशम होता है. किन्तु प्रदेश से उपशम नहीं होता, अर्थात् विपाकोदय नहीं होता, किन्तु प्रदेशोदय होता है। उपशम सम्यक्त्व में विपाकानुभव और प्रदेशानुभव दोनों ही नहीं होते। जैसा कि कहा है---

#### वेएइ संतकम्मं सओवसमिएसु णाणुभाव सो । उवसंतकसाओ पूण, वेएइ ण संतकम्मं ॥

अर्थात्-क्षायोपशमिक माव में विपाकानुभव नहीं होता है, किन्तु प्रदेशानुभव होता है । उपशम भाव में विपाकानुभव और प्रदेशानुभव इन दोनों से वेदन नहीं होता ।

इसके अतिरिक्त औपशमिक सम्यक्त्व की स्थिति अन्तर्मुहूर्त्त मात्र की है और क्षायोपशमिक सम्यक्त्व की स्थिति ६६ सागर झाझेरी (कुछ अधिक) है। इस प्रकार दोनों दर्शन भिन्न हिं।

३ चारित्रान्तर-चारित्रान्तर का स्वरूप इस प्रकार है-सामायिक चारित्र और छेदोपस्थापनीय चारित्र अलग अलग हैं। इनके विषय में यह गर्का होती है कि-इन दोनों का लक्षण तो एक-सा मालूम होता है, फिर इन्हें अलग अलग क्यों कहा ? सामायिक चारित्र में सर्व सावद्य योग का त्याग है और छेदोपस्थापनीय चारित्र में महाव्रत हैं, किन्तु महाव्रत भी सर्व सावद्य योग का त्याग ही है। फिर इन दोनों चारित्रों को अलग अलग क्यों कहा ?

इस जंका का समाधान यह है----

#### रिउवक्कजडा पुरिमेयराण समाइए वयारूहणं। मणयमसुद्धे पि जओ, सामाइए हंति ह वयाइं।।

अर्थ-प्रथम तीर्षेक्ट्रर के साधु ऋजुजड़ होते हैं और अन्तिम तीर्थक्ट्रर के साधु करू जड होते हैं। इसलिए छेदोपस्यापनीय चारित्र की स्थापना की है, क्योंकि सामायिक चारित्र में थोड़ा-सा भी दोष लग जाने पर छेदादि के द्वारा उसकी शुद्धि हो जाती है। तात्पर्य यह है कि वास्तव में तो सामायिक चारित्र ही है, लेकिन समय और प्रकृति के मेद से इसमें भेद किया गया है। इन साधुओं को आक्वासन देने के लिए छेदोपस्थापनीय चारित्र बतलाया गया है। इन्हें पहले सामायिक चारित्र ही दिया जाता है और फिर सात

# **मगवती सूत्र---** श. १ उ. ३ श्रमणों के कॉझा-मोहनीय १९७

दिन, चार मास या छह मास बाद निरतिचार अवस्था में भी छेदोंपस्थापनीय चारित्र अर्थात् महावतों का आरोपण किया जाता है। महाव्रत धारण करने के बाद यदि किसी कारण से चारित्र में दोष लग भी जावे, तो इस विचार से उन्हें शान्ति होगी कि मैंने दोषों के परिमार्जन से अपने महावतों की रक्षा करली है। यदि ऐसा न किया गया होता, केवल सामायिक चारित्र ही घारण कराया गया होता और महाव्रत रूप छेदोपस्थापनीय चारित्र घारण न कराया जात्मु, तो सामायिक चारित्र में दोष लग जाने पर साधु यही सोचता कि मेरे सामायिक चारित्र में दोष लगने से मेरा चारित्र ही नष्ट हो गया है। इसलिए उन्हें आश्वासन दिया कि तुम्हारें सामायिक चारित्र में दोष लग गया है, किन्तु प्रायश्वित्तादि के द्वारा सुम्हारे महाव्रतों की शुद्धि हो गई है।

इस कारण सामायिक चारित्र और छदोपस्थापनीय चारित्र को अलग अलग कहा है।

४ लिंगान्तर-काक्षामोहनीय के वेदन का चौथा कारण लिंगान्तर है। लिंग अर्थात् वेश के विषय में यह शका होती है कि-बीच के बाईस तीर्थ क्कूरों ने अपने साधुओं के लिए जैसा मिले वैसा ही वस्त्र रखने की आज्ञा दी। इनके शासन में रंग और परिमाण का कोई नियम नहीं है। प्रथम और अन्तिम तीर्थ क्कूर के साधुओं के लिए परिमाणोपेत क्वेत वस्त्र रखने की ही आज्ञा दी है। सर्वज्ञों के वचनों में परस्पर विरोध नहीं होता। फिर यह दो तरह.की आज्ञा क्यों दी गई?

इस गंका का समाधान यह है कि--प्रथम तीर्थ क्रूर के साधु 'ऋजुजड़' और अन्तिम तीर्थ क्रूर के साधु 'वक्रजड' होते हैं। बीच के बाईस तीर्थ क्रूरों के साधु 'ऋजुप्राज्ञ' होते है। इस प्रकार स्वभाव भेद के कारण यह भिन्न भिन्न आज्ञा दी गई है। इसमें मौलिक सैद्धां-तिक अन्तर कुछ भी नहीं है। सब तीर्थ क्रूरों द्वारा प्रतिपादित तत्त्व एक ही है।

५ प्रवचनान्तर----प्रवचन के विषय में शका इस प्रकार हो सकती है--बीच के बाईस तीर्थक्करों ने चार महावतों का प्रतिपादन किया है और प्रथम तथा अन्तिम तीर्थक्कर ने पांच महावतों का प्रतिपादन किया है । यह भेद क्यों है ? सर्वज्ञों के वचनों में परस्पर विरोध नहीं होना चाहिए ?

'इस शंका का समाधान यह है कि-बीच के बाईस तीर्थक्करों ने चार महावत रूप जो धर्म कहा है, वह पांच महावत रूप ही समझना चाहिए । क्योंकि चौथे ब्रह्मचर्य महा-व्रत को पांचवें परिग्रह विरमण व्रत में अन्तर्गत कर लिया है । क्योंकि----

#### " थोवा दिति नापरिगृहीता भुज्यते "

अर्थात्-अपरिगृहीत स्त्री भोगी नहीं जाती है । इस अपेक्षा से स्त्रां परिग्रह रूप ही

१९८ भगवती सूत्र-- श. १ उ. ३ श्रमणों के कांक्षामोहनीय

है। इसलिए मध्य के बाईस तीर्थक्करों ने स्त्री को परिग्रह में गिन लिया है और प्रथम तथा अन्तिम तीर्थक्कर ने मैथुन त्याग रूप महाव्रत अलग बतला दिया है। अतः तीर्थक्करों की प्ररूपणा में परस्पर कुछ भी भेद नहीं है।

६ प्रावचनिकास्तर — प्रबंचन का अध्ययन करने वाला एवं प्रयचन का जाता प्राव-चनिक कहलाता है। ततू तत् काल की अपेक्षा बहुश्रुत (बहुत आगमों का जाता) पुरुष प्रावचनिक कहलाता है। ईनके विषय में शंका इस प्रकार हो सकती है कि-एक प्रावचनिक इस प्रकार आचरण करता है और दूसरा प्रावचनिक इस प्रकार आचरण करता है। फिर किसकी बात सत्य मानी जाय ?

इसका समाधान यह है कि-चारित्र मोहनीय कर्म से क्षयोपशम को विचित्रता के कारण प्रावचनिकों की प्रवृत्ति में भेद हो सकता है, किन्तु वही प्रवृत्ति प्रमाणभूत है जो आगम विरुद्ध नहीं हो, किन्तु आगमानुकूल हो ।

७ कल्पान्तर कल्प के विषय में शंका इस प्रकार हो सकती है जिनकल्पी मुनि मग्न रहते हैं। नग्न रहने में बड़ा कष्ट होता है। उनके कल्प में यह कष्ट सहन कर्मसय के लिए है। स्थविरकल्पी मुनि वस्त्र पात्र आदि रखते हैं। उन्हें जिनकल्पी की भांति कष्ट नहीं होता। फिर उनका कल्प कर्मसय का कारण कैसे हो सकता है ?यदि स्थविरकल्प भी कर्मसय का कारण है, तो फिर जिनकल्प का उपदेश क्यों दिया गया ?

इस शंका का समाधान यह है कि-दोनों कल्प सर्वज्ञ भगवान् के फरमाये हुए हैं। और अवस्था भेद से दोनों कल्प कर्मक्षय के कारण हैं। कष्ट और अकष्ट विशिष्ट कर्मक्षय के लिए कोई कारण नहीं है।

८ मार्गान्तर-मार्ग के विषय में शंका इस प्रकार हो सकती है--मार्ग का अर्थ है-'परम्परा से चली आती हुई समाचारी' पढति । किसी की समाचारी दो लोगस्स रूप कायोत्सर्ग करने की है और किसी की इससे भिन्न है । तो इसमें ठीक क्या है ?

इसका समाधान यह है कि—जो समाचारी आचरित लक्षण युक्त हो वही ठीक है । आचरित लक्षण का आशय बतलाने के लिए कहा गया है—

### असठेण समाइण्णं जं कस्थइ केणइ असावज्जं । ण जिवारियमण्णेहि, बहमणुभयमेयमायरियं ॥

अर्थ---सरल स्वभाव वाले निष्कपट पुरुष ने जिसका आचरण किया हो, शास्त्र में किसी जगह पर जिसका निषेध न किया गया हो, जो असावद्य-निष्पाप हो, तथा बहुजन द्वारा अनुमत हो उसे 'आचरित' कहते हैं ।

# भगवती सूत्र - इ. १ उ. ३ श्रमणों के कांक्षा-मोहनीय 👘 👘 १९९

९ मतान्तर-एक ही विषय में आचार्यों का भिन्न भिन्न मत होना 'मतान्तर' कह-लाता है । मतान्तर किस प्रकार होता है, इसके लिए एक उदाहरण दिया गया है-श्री सिंद-मेन दिवाकर और जिनभद्रगणि क्षमाश्रमण, दोनों बड़े विद्वान आचार्य हुए हैं । इन दोनों में एक विषय पर मतभेद होगया। सिद्धसेन दिवाकर का कथन है कि-केवलज्ञान और केवल-दर्शन का उपयोग एक साथ होता है । ऐसा न माना जाय, तो केवलज्ञानावरणीय और केवलदर्शनावरणीय कर्म के क्षय की निर्खकता हो जायगी ।

जिनभद्रगणि क्षमाश्रमण का कथन है कि-दोनों का उपयोग भिन्न भिन्न समय में होता है, क्योंकि जीवों का स्वभाव ही ऐसा है। जीव जब सामान्य को देखता है, तो उसे विशेष का ज्ञान नहीं होता और जब विशेष का ज्ञान होता है तब सामान्य को नहीं देखता है। जैसेकि - मतिज्ञानावरण और श्रुतज्ञानावरण कर्मों का क्षयोपशम एक साथ होने पर भी दोनों का उपयोग एक साथ नहीं होता। जब मतिज्ञान का उपयोग होता है, तब श्रुतज्ञान का नहीं और जब श्रुतज्ञान का उपयोग होता है, तब मतिज्ञान का नहीं ॥ एक ज्ञान का उपयोग होने पर दूसरे ज्ञान का अयोपशम मिट जाता हो, ऐसी बात भी नहीं हैं। अतएब जैसे मतिज्ञान और श्रुतज्ञान, दोनों का एक साथ क्षयोपशम होने पर भी उपयोग ज्ञमपूर्वक ही होता है। उसी प्रकार केवलज्ञान और केवलदर्शन के उपयोग भी कमपूर्वक ही होते हैं।

मतिज्ञानावरण और श्रुतज्ञानावरण कर्म के क्षयोपशम की स्थिति ६६ सागरोपम से कुछ अधिक है। यदि एक के उपयोग के समय दूसरे का उपयोग न माना जाय, तो ६६ सागरोपम से कुछ अधिक की स्थिति पूरी न होगी, अतः स्थिति में कमी माननी पड़ेगी। इस शंका का समाधान यह है कि---जो बात आगम सम्मत हो उसको मान्य करना चाहिये और दूसरी बात की उपेक्षा कर देना चाहिए।

उक्त इश्नोत्तर के सम्बन्ध में पन्नवणा सूत्र में कहा है- केवली भगवन् जिस समय देखते हैं, उस समय जानते नहीं हैं और जिस समय जानते हैं उस समय देखते नहीं है।' इस प्रकार यह स्पष्ट है कि-केवलज्ञान और केवलदर्शन का एक साथ उपयोग होना शास्त्रसम्मत नद्दीं है। शास्त्र में दोनों का उपयोग अलग अलग समय में बतलाया गया है। अतएब जिनभद्रगणि क्षमाश्रमण की बात शास्त्रानुकूल है।

कौनसी बात आगम सम्मत है और कौनसी बात आगम सम्मत नहीं है ? इसका निर्णय तो बहुश्रुत पुरुष ही कर सकते हैं, परन्तु जो बहुश्रुत न हो वह इस बात का निर्णय भगवती सूत्र- श. १ उ. ३ श्रमणों के कांक्षा-मोहनीय

२००

नहीं कर सकता, तब क्या करना चाहिए ? तब विवादग्रस्त बात के लिए इस प्रकार विचार करना चाहिए कि-आचार्यों का यह मतभेद सम्प्रदायादि के दोष से है, परन्तु जिनेन्द्र भगवान् का मत तो एक है और वह परस्पर अविरुद्ध है। क्योंकि वे रामादि रहित है। कहा है कि----

### अजुबकय पराजुग्गह परायणा जं जिला जुनप्तवरा । जियराग्दोसमोहा व जण्महा वाइणो तेणं ॥

अर्थ-जिन जीवों ने अपने पर किसी प्रकार का उपकार नहीं किया है, उन प्राणियों पर भी उपकार और अनुग्रह करने वाले जिनेन्द्र भगवान् राग द्वेष और मोह को जीते हुए होते हैं, इसलिए वे अन्ययावचन-सूठवचन नहीं कहते हैं। ''नान्ययावादिनो जिनाः''+ जिनेन्द्र भगवान् अन्ययावादी नहीं होते हैं, क्योंकि उनके झुठ बोलने का कोई कारण नहीं है।

१० भंगान्तर-द्रव्यादि संयोग से होने वाले भंगों को देखकर इस प्रकार शुंका हो जाती है। जैसा कि हिंसा के सम्बन्ध में चार भंग कहे गये हैं। यथा----

१ द्रव्य से हिंसा, भाव से नहीं।

२ द्रव्य से हिंमा नहीं, भाव से हिंसा ।

३ द्रव्य से भी हिंसा नहीं, भाव से भी हिंसा नहीं।

४ द्रव्य से भी हिंसा, भाव से भी हिंसा ।

ये हिंसा सम्बन्धी चार भंग हैं। इनमें से पहले मंग के लिए यह शंका होती है कि-उसमें हिंसा का लक्षण नहीं घटता । फिर उसे हिंसा क्यों कहा गया ? द्रव्य से हिंसा हो, . किन्तू भाव से हिंसा न हो, तो वह हिंसा नहीं कहलाती, जसे कि-मुनि ईर्यासमिति से देख कर चलते हैं, फिर भी उनके पैरन्से चींटी आदि जीव मर जाय, तो मनि को चींटी मारने की हिंसा नहीं लगती । इस प्रकार भावहीन द्रव्य हिंसा में हिंसा का लक्षण घटित नहीं होता। हिंसा का लक्षण इस प्रकार कहा गया है----

## जो उ पमत्ती पुरिसो, तस्स य जोगं पहुण्य जे सत्ता । बाबज्जंति णियमा, तेसि सो हिंसओ होई ॥

अर्थात-जो पुरुष प्रमादी है, अहंकार, विषय, कषाय, आदि प्रमादों के वशवर्ती है, उसके योग द्वारा प्राणी की जो हिंसा होती है, उसे हिंसा समझना चाहिए । तात्पर्य यह है कि प्रमाद के योग से जीव का मारना हिंसा है।

हिंसा का यह लक्षण पहले भंग में तो घटित नहीं होता और शास्त्र में तो इसको

हिसा कहा है । यह कैसे ?

इस शंका का समाधान यह है कि-इस गाथा में हिंसा का जो लक्षण बताया गया है वह द्रव्य हिंसा का नहीं, किंतु द्रव्य और भाव दोनों हिंसा का है। केवल द्रव्य हिंसा का लक्षण तो-जीव का मरना है। यह लक्षण प्रथम भंग में घटित हो जाता है। इसलिए हिंसा के लक्षण में सन्देह करने का कोई कारण नहीं है।

दूसरा भंग है-द्रव्य से हिंसा नहीं, परन्तु भाव से हिंसा । जैसे-'तन्दुलमच्छ' । यह मच्छ, मच्छलियों को खा जाने का विचार तो करता है, परन्तु मारता नहीं है । इसमें द्रव्य हिंसा तो नहीं हुई, किन्तु भावहिंसा अवश्य हुई । हिंसा का तीसरा भग और चौथा भग स्पष्ट ही है ।

११ नयान्सर---नैगम, संग्रह आदि सात नय हैं। इनके संक्षेप में दो भेद हैं-- १ द्रव्या-यिक और २ पर्यायाधिक। द्रव्याधिक नय की अपेक्षा से जो वस्तु नित्य है, वही वस्तु पर्यायाधिक नय की अपेक्षा अनित्य है। यहां यह जंका हो सकती है कि-- एक ही वस्तु में नित्यता और अनित्यता ये दो बिरोधी धर्म कैसे रह सकते हैं?

इस शंका का समाधान यह है कि--एक ही वस्तु में नित्यता और अनित्यता, ये दोनों भिन्न भिन्न अपेक्षाओं से घटित होती है। अर्थात् द्रव्य की अपेक्षा वस्तु नित्य है और पर्याय की अपेक्षा वस्तु अनित्य है। एक ही समय में एक ही वस्तु में भिन्न भिन्न अपेक्षाओं से विरुद्ध धर्मों का समावेश होता है। यह बात लोक में भी प्रसिद्ध है कि--एक ही आदमी अपने पिता की अपेक्षा पुत्र कहलाता है और अपने पुत्र की अपेक्षा वह पिता कहलाता है। इसलिए अपेक्षा मेद से वस्तु में विरुद्ध धर्म रह सकते हैं। इसमें शंका की कोई बात नहीं है।

१२ नियमान्तर-नियम का अर्थ है-'अभिग्रह' । इसमें इम प्रकार शंका हो सकती है कि-एक ही नियम करना, फिर दूसरे नियम करने की क्या आवश्यकता है ? जैसे-जब साधुपन अंगीकार कर लिया तब सब प्रकार के सावद्य योग का प्रत्याख्यान कर लिया है, फिर पोरिसी, दो पोरिसी आदि का पच्चक्खाण क्यों किया जाता है ?सर्वविरति सामायिक करने में सब गुण आ चुके, फिर शास्त्र में पोरिसी आदि का त्याग क्यों बतलाया गया है?

इस शंका का समाधान यह है कि-सर्व विरति सामायिक होने पर भी पोरिसी आदि का पच्चक्खाण करना ठीक ही है। क्योंकि सर्वविरति सामायिक कर लेने पर भी प्रमाद का नाश करने वाले और अत्रमाद गुण की वृद्धि करने वाले पोरिसी आदि पच्च- भगवती सूत्र-- श. १ उ. ३ श्रमणों के कांक्षा-मोहनीय

क्खाण करना ही चाहिए । जैसा कि कहा है---

२०२

### सामाइए वि हु सावज्जचागरूवे उ गुणकर एयं । अप्पमायवुद्धिजणगत्तणेणं आणाओ विष्णेयं ॥

अर्थ — सर्व सावद्य त्याग रूप सामायिक के होने पर भी पोरिसी आदि का पच्च-क्खाण करना गुणकारक है । क्योंकि ऐसे नियम अप्रमत्त गुण को बढ़ाने वाले हैं । अतः ये जिनेन्द्र भगवान् की आज्ञा में है ।

सामायिक में अवगुण ग्रहण करने का त्याग किया है, गुण ग्रहण करने का त्याग नहीं किया है । अतः गुण ग्रहण करने के जितने भी नियम धारण किये जाय, अच्छा ही है।

१३ प्रमाणान्सर--शास्त्र में प्रत्यक्ष, अनुमान, आगम और उपमान--ये चार प्रमाण माने गये हैं। इनमें शंका इस प्रकार होती है कि--प्रत्यक्ष भी प्रमाण है और आगम भी प्रमाण है। किन्तु इन दोनों में विरोध प्रतीत होता है, जैसा कि आगम में कहा है कि--सूर्य सुमेरु पर्वत की समतल भूमि से आठ सौ योजन ऊपर धूमता है। किन्तु प्रत्यक्ष में सूर्य पृथ्वी से निकलता हुआ दिखाई देता है। इन दोनों में कौनसा प्रमाण सच्चा है?

इसका समाधान यह है कि--जिस तरह से हम सूर्य को पृथ्वी से निकलता हुआ देखते हैं। यह प्रत्यक्ष सत्य नहीं है, आत है, क्योंकि दूर की वस्तु बंहुत छोटी दिखाई देती है और उसके विषय में आंति भी हो सकती है। सूर्य हमसे बहुत दूर है। इसलिए उसके विषय में आंति होजाना संभवित है। आगम में कही हुई बात सत्य है।

इन सब कारणों से श्रमण निग्रंन्थ कांक्षामोहनीय का वेदन करते हैं। यद्यपि कांक्षा-मोहनीय, मिथ्यात्व मोहनीय है और श्रमण निग्रंन्थों में मिथ्यात्व नहीं होता है, इसलिए उन्हें दो ही किया लगती है,-१ आरम्मिकी और २ मायाप्रत्यया। तथापि उनके दर्शन-मोहनीय कर्म का क्षयोपशम होने से सम्यक्त्व तो है, और क्षयोपशम में मिथ्यात्व मोहनीय के प्रदेशों का किञ्चित् उदय भी रहता है, इससे कांक्षामोहनीय का वेदन होना सहज है। कांक्षा-मोहनीय के वेदन रूप शंका आदि होने पर उनका समाधान कर लेना चाहिए। यदि किसी समय शंका का समाधान करने वाला न मिले, तो ऐसा विचार करना चाहिए कि---'जिनेन्द्र भगवान् ने जो फरमाया है वह सत्य और निःशंक है'। ऐसा विचार कर तद्नुसार आच-रण करने बाला जिनेन्द्र भगवान् की क्षाज्ञा का आराधक होता है।

# ।। प्रथम शतक का तृतीय उद्देशक समाप्त ॥

शतक १ उद्देशक ४

## कर्म प्रकृतियाँ

१४६ प्रश्न-कइ णं भंते ! कम्मप्पगडीओ पण्णत्ताओ ? १४६ उत्तर-गोयमा ! अट्ठ कम्मप्पगडीओ पण्णत्ताओ, कम्म-प्पगडीए पढमो उद्देसो नेयब्वो जाव-अणुभागो सम्मत्तो । गाहा:--

कइ पयडी ? कह बंधइ ? कइहिं च ठाणेहिं बंधइ पयडी ।

कह वेदेह य पयडी ? अणुभागो कइविहो कस्स ?

विशेष शब्दों के अर्थ--कम्मप्पगडीओ --कर्मप्रकृतियाँ, कइ-कितनी, कह-करे ।

भावार्थ-- १४६ प्रइन---हे भगवन् ! कर्म प्रकृतियाँ कितनी कही गई हैं ? १४६ उत्तर--हे गौतम ! कर्म प्रकृतियाँ आठ कही गई हैं । यहाँ पर पन्नवणा सूत्र के कर्म प्रकृति नामक तेईसवें पद का पहला उद्देशक यावत् अनु-भाग तक कहना चाहिए ।

गाथा का अर्थ-१ कितनो कर्म प्रकृतियाँ है ? २ जीव किस प्रकार बंध करता है ? ३ कितने स्थानों से कर्म प्रकृतियों को बांधता है ? ४ कितनी प्रकृतियों को बेदता है ? ५ किस प्रकृति का कितने प्रकार का अनुभाग (रस) है ?

यहां पर पन्नवणा सूत्र के कर्मप्रकृति नामक तेईसवें पद का पहला उद्देशक कहना चाहिए । वहाँ पूछा है कि---- प्रश्त-हे भगवन् ! कर्म प्रकृतियाँ कितनी हैं ?

208

उत्तर---गौतम ! कर्म प्रकृतियाँ आठ हैं । यथा----ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय आदि ।

प्रश्न---हे भगवन् ! जीव कर्म प्रकृतियों को किस प्रकार बाँधता है ?

उत्तर — हे गौतम ! कर्म ही कर्म को बाँधता है अर्थात् जिस जीव में कर्म है, उसी को कर्म का बंध होता है। जिस जीव में कर्म नहीं है, उसको कर्म का बन्ध नहीं होता है। कर्म जीव के साथ अनादि काल से लगे हुए हैं। आत्मा कर्मों का कर्त्ता है और अनादि काल से वह कर्मों का उपार्जन कर रहा है। हां, यह अवश्य है कि कोई भी एक कर्म अनादिकालीन नहीं है और न अनन्त काल तक आत्मा के साथ रह सकता है, किन्तु एक के बाद दूसरा और दूसरे के बाद तीसरा, इस प्रकार नदी के जल-प्रवाह के समान कर्म आते जाते रहते हैं।

कर्म किस प्रकार बँघते हैं ?इसका उत्तर यह है कि-ज्ञानावरणीय कर्म जो आत्मा ने पहले उपार्जन किया है, उसका उदय होने पर दर्शनावरणीय कर्म का भी उदय होता है। जब दर्शनावरणीय कर्म का उदय होता है, तो दर्शनमोहनीय कर्म अनुभव में आता है। दर्शनमोहनीय कर्म के उदय से जीव मिथ्यात्व को प्राप्त करता है। इस प्रकार जीव आठ कर्मों को बांघता है। यह कर्म बन्ध का प्रवाह अनादि काल का है।

पन्नवणा सूत्र में आगे इस प्रकार प्रश्नोत्तर हैं।

प्रश्न-हे भगवन् ! जीव कितने स्थानों द्वारा ज्ञानावरणीय कर्म बांधता हे ?

उत्तर-हे गौतम ! राग और द्वेष, इन दो स्थानों द्वारा जीव ज्ञानावरणीय कर्म बांधता है।

प्रश्न -- हे भगवन् ! जीव कितनी कर्म प्रकृतियों को वेदता है ?

उत्तर – हे गौतम ! कोई वेदता है और कोई नहीं वेदता है ।

प्रधन---है भगवन् ! क्या जीव ज्ञानावरणीय कर्म वेदता है ?

उत्तर—हे गौतम ! कोई जीव वेदता और कोई जीव नहीं बेदता है । केवली भगवान् झानावरणीय कर्म का क्षय कर चुके हैं, इसलिए वे नहीं वेदते हैं ।

प्रश्न---हे भगवन् ! क्या नैरयिक ज्ञानावरणीय कर्म वेदते हैं ।

उत्तर—हे गौतम ! नैरयिक जीव झानावरणीय कर्म अवस्य वेदते हे ।

प्रश्न—हे भगवन् ! ज्ञानावरणीय कर्म का रस कितने प्रकार का कहा गया है ?

उत्तरं–हे गौतम ! दस प्रकार का कहा गया है । यथा≁थोत्रावरण, श्रोत्रविज्ञाना-वरण आदि । श्रोत्र आदि पांच द्रव्येन्द्रियों का आवरण और श्रोत विज्ञान आदि पांच भावेन्द्रियों का आवरण ।

इस तरह पन्नवणा सूत्र के 'कर्मप्रकृति' पद के अनुसार वर्णन करना चाहिए ।

### उपस्थान—परलोक की किया

१४७ प्रश्न- जीवे णं भंते ! मोहणिज्जेणं कडेणं कम्मेणं उदिण्णेणं उवट्ठाएजा ?

१४७ उत्तर-हंता, उवट्राएजा ।

१४८ प्रश्न-से भंते ! किं वीरियत्ताए उवट्ठाएजा, अवीरियत्ताए उवट्ठाएजा ?

१४८ उत्तर-गोयमा ! वीरियत्ताए उवट्ठाएजा, णो अवीरिय-त्ताए उवट्राएजा ।

१४९ प्रश्न—जइ वीरियत्ताए उवट्ठाएजा, किं बाळवीरियत्ताए उवट्ठाएजा, पंडियवीरियत्ताए उवट्ठाएजा, बाळपंडियवीरियत्ताए उवट्ठाएजा ?

१४९ उत्तर-गोयमा ! बालवीरियत्ताए उवट्टाएजा, णो पंडिय· वीरियत्ताए उवट्टाएजा, णो बालपंडियवीरियत्ताए उवट्टाएजा ।

विशेष शब्दों के अर्थ--उवट्टाएज्जा-उपस्थान (परलोक की किया) करता है, बीरियसाए---वीर्य से, अवीरियसाए--अवीर्य से ।

भावार्थ-१४७ प्रक्त-हे भगवन् ! जब मोहनीय कर्म उदय में आया हुझा हो तब क्या जीव उपस्थान-परलोक की किया करता है ? १४७ उत्तर-हां, गौतम ! उपस्थान करता है ।

१४८ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या जीव वीर्य से उपस्थान करता है, या अवीर्य से ?

१४८ उत्तर-हे गौतम ! जीव वीर्य से उपस्थान करता है, अवीर्थ से नहीं करता है।

१४९ प्रइन-हे भगवन् ! यदि वीर्य से उपस्थान करता है, तो क्या बाल-बीर्य से करता है, या पण्डित वीर्य से अथवा बालपण्डित वीर्य से ?

१४९ उत्तर-हे गौतम ! बालवीर्य से ही उपस्थान करता है, किन्तु पण्डितवीर्य और बाल पण्डित वीर्य से उपस्थान नहीं करता है।

विवेचन-कर्मप्रकृतियों के विषय में सामान्य रूप से विचार करने के पश्चात् मोह-नीय कर्म के विषय में विचार किया गया है। गौतम स्वामी ने पूछा है कि-हे भगवन् ! जीव ने जो मोहनीय कर्म किया है, वह जब उदय में आया हो, तब क्या जीव परलोक साधन के लिए किया करता है ? उत्तर में भगवान् ने फरमाया कि ---हो, गौतम करता है । यहाँ----साधारण मोहनीय कर्म का कथन नहीं है, किन्तु मिथ्यात्वमोहनीय का कथन है ।

मोहनीय कम का उदय होने पर भी जीव परलोक की किया करता है और वह वीर्य से करता है, अवीर्य से नहीं। वह वीर्य तीन प्रकार का है-१ बालवीर्य, २ पंडित-वीर्य और ३ बाल-पण्डित बीर्य। जिस जीव में अर्थ का सम्यक् बोध न हो और सद्बोध के फलस्वरूप विरति न हो (क्योंकि सम्यग्ज्ञान का फल विरति-चारित्र है) अर्थात् जो मिच्यादृष्टि हो उसे 'बाल' कहते हैं। बाल जीव का वीर्य (पुरुषार्य) बालवीर्य कहलाता है। जो जीव सर्व पापों का त्यागी होता है, उसे 'पण्डित' कहते हैं। जिसने शुष्क ज्ञान पढा और पायों का ब्याग नहीं किया, उसका ज्ञान निष्फल है। कहा भी है-

> तज्ज्ञानमेव न भवति, यस्मिभुदिते विभाति राग गणः । तमसः कुतोऽस्ति शक्तिदिनकरकिरणाग्रतः स्यातुम् ॥

अर्थात् ज्ञान के सद्भाव में भी राग द्वेष पाये जावें, वह ज्ञान नहीं हो सकता। ज्ञान का फल, राग द्वेष को टालना है। जिस ज्ञान से यह फल प्राप्त न हो संका, वह ज्ञान ज्ञान नहीं कहा जा सकता, क्योंकि जाज्वल्यमान सूर्य की किरणों के सामने ठहरने की शक्ति बन्धकार में कहां है? अर्थात् सूर्य का प्रकाश फैलने पर अन्ध्रकार नष्ट हो जाता है। अतः \*\*\*\*\*

जिसके फैलने पर अन्धकार बना रहे, उसे सूर्य का प्रकाश कैसे कहा जा सकता है ? इसी प्रकार ज्ञान के होने पर राग द्वेष का नाश होना चाहिए । यदि राग द्वेष का नाश न हो, तो उसे ज्ञान ही नहीं कहा जा सकता । तात्पर्य यह है कि जो मर्व विरत हो, उसे 'पण्डित' कहते हैं । पण्डित जीव का वीर्य 'पण्डित वीर्य' कहलाता है ।

बाल पण्डित—जिन जिन त्याज्य कामों (पापों) को त्यागा नहीं है, उनने अंश में 'बालपन' है और जितने जितने त्याज्य कामों को त्यागा है, वह 'पण्डितपन' है अर्थात् देशविरति वाले श्रावक को 'बालपण्डित' कहते हैं। बालपण्डित जीव का वीर्य 'बाल-पण्डित वीर्य' कहलाता है।

जब मिथ्यात्व का उदय होना है, तब जीव मिथ्यादृष्टि गिना जाता है। जब जीव मिथ्यादृष्टि वाला होता है तब वह 'बालवीयें' वाला होता है। बालवीयें से ही जीव उपस्थान-परलोक की किया करता है। बालपण्डितवीर्य और पण्डित वीर्य से जीव उपस्थान नहीं करता है।'

#### अपक्रमण--पतन

१५० प्रश्न-जीवे णं भंते ! मोहणिजेणं कडेणं कम्मेणं उदिण्णेणं अवकमेजा ?

१५० उत्तर-हंता, अवकमेजा ।

१५१ प्रश्न-से भंते ! जाव-बाळपंडियवीरियत्ताए अवक-मेजा ?

१५१ उत्तर-गोयमा ! बाठवीरियत्ताए अवकमेजा, नो पंडिय-वीरियताए अवकमेजा, सिय बालपंडियवीरियत्ताए अवकमेजा । जहा उदिण्णेणं दो आलावगा तहा उवसंतेण वि दो आलावगा भाणियव्वा; नवरं-उवट्ठाएजा पंडियवीरियत्ताए, अवकमेजा, बाल-

२०७

पंडियवीरियत्ताए ।

१५२ प्रश्न-से भंते ! किं आयाए अवकमइ, अणायाए अव-कमइ ?

१५२ उत्तर-गोयमा ! आयाए अवकमइ, णो अणायाए अवकमइ ।

१५३ प्रज्न-मोहणिजं कम्म वेएमाणे से कहमेयं भंते ! एवं ?

१५३ उत्तर-गोयमा ! पुब्विं मे एयं एवं रोयइ, इयाणिं से एयं एवं नो रोयइ; एवं स्वऌ एयं एवं ।

विशेष शब्दों के अर्थ-अवक्कमेज्जा - अपक्रमण करता है, उदिण्णेणं - उदीर्ण = उदय में आया हुआ, उवसतेण---उपशान्त, आयाए----आत्मा से, अणायाए----अनात्मा से ।

भावार्थ--- १५० प्रश्न---हे भगवन् ! उपार्जन किया हुआ मोहनीय कर्म जब उदय में आया हो, तो क्या जीव अपऋमण करता है अर्थात् उत्तम गुण-स्थानक से हीन गुणस्थानक में जाता है ?

१५० उत्तर-हाँ, गौतम ! अपक्रमण करता है ।

१५१ प्रइन-हे भगवन् ! क्या जीव बालवीर्य से अपऋमण करता है ? या पण्डितबीर्य से अथवा बालपण्डितवीर्य से ?

१५१ उत्तर-बालवीर्य से अपऋमण होता है और कदाचित् बालपण्डित \* बीर्य से भी अपऋमण होता है, किन्तु पण्डित वीर्य से नहीं होता । जैसे 'उदय में आये हुए' पद के साथ दो आलापक कहे हैं, उसी प्रकार 'उपशान्त' पद के साथ भी दो आलापक कहना चाहिए । विशेषता यह है कि यहां पण्डितबीर्य से उप-स्थान होता है और बालपण्डितवीर्य से अपऋमण होता है ।

> १५२ प्रइन-हे भगवन् ! क्या अपऋमण आत्मा से होता है, या अनात्मा से ? १५२ उत्तर-हे गौतम ! अपऋमण आत्मा से होता है, अनात्मा से नहीं।

www.jainelibrary.org

१५३ प्रक्त-हे भगवन् ! मोहनीय कर्म को वेदता हुआ यह इस प्रकार क्यों होता है ?

१५३ उत्तर-हे गौतम ! पहले उसे इस प्रकार रुवता है और अब उसे इस प्रकार नहीं रुचता है । इस कारण यह इस प्रकार होता है ।

विवेचन -- उपस्थान का विपक्ष अपक्रमण है। इमलिए उपस्थान के पश्चात् अप-कमण का प्रश्न किया गया है। मोहनीय कर्म जब उदय में आता है तब जीव अपक्रमण करता है, अर्थात् उन्नत गुणस्थान से गिर कर नीचे हीन गुणस्थान में आता है। यह अप-क्रमण बालवीर्यता से होता है और कदाचित् बालपण्डितवीर्यता से भी होता है, परन्तु पण्डितवीर्यता से नहीं होता। जब मिथ्यात्व मोहनीय का उदय हो जाता है, तब जीव सम्यक्त्व से, संयम से या देशसंयम से गिरकर मिथ्यादृष्टि हो जाता है। पण्डितवीर्यता अपक्रमण का कारण व्रहीं है। इसलिए पण्डितवीर्यता में अपक्रमण का निषेध किया गया है। कदाचित् चारित्र मोहनीय का उदय हो, तो सबंविरति संयम से पतित होकर वाल-पण्डित बीर्यता (देशविरति) में आ जाता है।

यहां पाठान्तर भी है—-'बालवीरियत्ताए जो पण्डियवीरियत्ताए, जो बालपण्डिय-वीरियत्ताए' अर्थात् — जब मिथ्यात्व मोहनीय का उदय होता है तब सिर्फ बालवीर्य ही होता है, पंडितवीर्य और बालपंडितवीर्य नहीं होता है ।

उदीर्ण--उदय का विपक्षभूत 'उपशम' है। इसलिए अब 'उपशम' के सम्बन्ध में प्रश्न किया गया है। उपशम सम्बन्धी प्रश्नोत्तर उदय के समान ही समझना चाहिए। विशेषता यह है कि जब मोहनीय कर्म सर्वथा उपशान्त होता है, तब पण्डितवीर्य से किया बे उपस्थान होता है। क्योंकि जब मोह उपशान्त हो जाता है उस अवस्था में सिर्फ पंडितवीर्य ही होता है, शेष दो वीर्य नहीं होते।

वृद्धपुरुषों ने तो किसी एक वाचना का आश्रय लेकर इस प्रकार कथन किया है कि---जब मोहनीय कर्म उपशान्त होता है, तब जीव मिथ्यादृष्टि नहीं होता, किन्तु सर्व-विरत (साधु) या देशविरत (श्रावक) होता है।

अपकमण सम्बन्धी प्रश्नोत्तर में इस प्रकार समझना चाहिए कि जब मोहनीय कर्म उपशान्त होता है, तब बालपण्डितवीर्य के चलते संयतपने से गिर कर देश-संयत होता है। क्योंकि उसका मोहोपशम अमुक अंश में होता है। परन्तु वह मिष्ण्यादृष्टि नहीं होता है, क्योंकि मोहनीय कर्म का उदय होने पर ही मिथ्यादृष्टि होता है। यहां तो मोह के उपशम का प्रकरण है। इसलिए मोहोपशम सम्बन्धी बात बताई गई है।

२१०

आगे प्रश्न किया गया है कि — अपकमण आत्मा ढारा होता है या अनात्मा ढारा, अर्थात् दूसरों के ढारा होता है ? इसका उत्तर दिया गया कि अपकमण आत्मा ढारा ही होता है, अनात्मा ढारा नहीं। मिथ्यात्व मोहनीय या चारित्रमोहनीय को वेदता हुआ जीव (अर्थात् जिस के मोहनीय कर्म उदय में आया हुआ है ऐसा संयत जीव) पहले पण्डितरुचि होकर फिर मिश्ररुचि या मिथ्यात्वरुचि हो जाता है। इसमें आत्मा ही कारण है, दूमरा कारण नहीं है।

फिर गौतम स्वामी ने पूछा कि-हे भगवन् ! मोहनीय कर्म को वेदते हुए जीव के अपक्रमण किस प्रकार होता है ? भगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ! अपक्रमण होने मे पहले वह जीव, जीवादि नौ पदार्थों को मानता था, उन पर श्रद्धा रखता था और यह भी मानता था कि धर्म का मूल अहिंमा है । जिनेन्द्र भगवान् ने जैसा तत्त्व प्रतिपादन किया है, वह वैसा ही है । इस प्रकार धर्म के प्रति उसकी रुचि और श्रद्धा थी । कितु अब उसे पहले रुचने वाली बातें अरुचिकर लगती है । जब उसे जिनधर्म की बातें रुचती थीं तव वह सम्यग्दृष्टि था । जब नहीं रुचती है, तो उसका कारण मिथ्यात्व मोहनीय कर्म का वेदन है । इस अरुचि के फलस्वरूप मिथ्यात्व मोहनीय कर्म वेदता है । और ऊपर के युणस्थानों से गिर जाना है ।

## कर्मक्षय से मोक्ष

१५४ प्रश्न—मे णूणं भंते ! नेरइयस्स वा; तिरिक्खजोणियस्स वा, मणूसस्स वा, देवस्स वा जे कडे पावे कम्मे, नत्थि तस्स अवेइ-यत्ता मोक्स्वो ?

१५४ उतर—हंता, गोयमा ! नेरइयस्स वा, तिरिक्ख—मणु— देवस्स वा जे कडे पावे कम्मे, नत्थि तस्स अवेइयत्ता मोक्खो । १५५ प्रश्न—से केणट्टेणं भंते ! एवं वुचइ नेरइयस्स वा जाव— मोक्सो ?

१५५ उत्तर-एवं सलु मए गोयमा ! टुविहे कम्मे पण्णत्ते । तं जहाः-पएसकम्भे य, अणुभागकम्मे य, तत्थ णं जं तं पएसकम्मं तं नियमा वेएइ, तत्थ णं जं तं अणुभागकम्मं तं अत्थेगइयं वेएइ, अत्थेगइयं णो वेएइ, णायमेयं अरहया, सुयमेयं अरहया, विण्णायमेयं अरहया-इमं कम्मं अयं जीवे अब्भोवगमियाए वेयणाए वेदेस्सइ, इमं कम्मं अयं जीवे उवक्कमियाए वेदणाए वेदेस्सइ, अहाकम्मं, अहानिगरणं जहा जहा तं भगवया दिट्ठं तहा तहा तं विष्परिण-मिस्सतीति । से तेणद्वेणं गोयमा ! नेरइयस्स वा जाव-मोक्सो ।

विशेष शब्दों के अर्थ-अवेइअत्ता-भोगेबिना, मोक्खो-मोक्ष = छुटकारा, पएसकम्मे--प्रदेशकर्म, अणुभागकम्मे-अनुभागकर्म, अब्मोवगमियाए-आभ्युपगमिक--स्वेच्छा से स्वीकृत, उदयक्कमियाए--औपकमिक--अज्ञान पूर्वक सही जानेवाली वेदना, अहाकम्म-वांधे हुए कर्म के अनुसार, अहानिगरणं--निकरणों के अनुसार अर्थात् देश कालादि की मर्यादा के अनुसार।

भावार्थ-१५४ प्रक्र-हे भगवन् ! जो पापकर्म किया है, क्या उसे भोगे बिना नारकी, तिर्यञ्च, मनुष्य और देव का मोक्ष नहीं होता है ?

१५४ उत्तर-हां, गौतम ! किये हुए कर्म को भोगे बिना नारकी, तिर्यञ्च, मनुष्य और देव का मोक्ष नहीं होता ।

१५५ प्रइत-हे भगवन् ! आप ऐसा किस कारण से कहते हैं कि कृतकर्मों को भोगे बिना नारकी यावत् देव किसी का भी मोक्ष नहीं होता ?

१५५ उत्तर-हे गौतम ! यह निश्चित है कि-मेंने कर्म के दो भेद बताये हैं। दे इस प्रकार है-१ प्रदेशकर्म और २ अनुभाग कर्म । इनमे जो प्रदेश कर्म है वह अवश्य भोगना पड़ता है और जो अनुभाग कर्म है, वह कुछ देदा जाता है और कुछ नहीं भी वेदा जाता है। यह अरिहन्त भगवान द्वारा ज्ञात है स्मृत है और विज्ञात है कि--यह जीव इस कर्म को आभ्युपगमिक (स्वेच्छा से स्वीकृत) वेदना से वेदेगा और यह जीव इस कर्म को औपक्रमिक (अनिच्छा-पूर्वक) वेदना से वेदेगा। बांधे हुए कर्म के अनुसार, निकरणों के अनुसार, जैसा जैसा भगवान ने देखा है वैसे वैसे वह विपरिणाम पायेगा। इसलिए हे गौतम ! इस कारण से में ऐसा कहता हूँ कि किये हुए कर्मों को भोगे बिना नारकी, तिर्यंच, मनुष्य या देव किसी का भी मोक्ष नहीं है।

विवेचन-अब सामान्य कर्म के सम्बन्ध में विचार किया जाता है। नरकादि चारों गतियों के जीवों ने जो पापकर्म किये हैं, उन्हे भोग विना मोक्ष नहीं हो सकता।

यहां 'पापकर्म' शब्द से शुभ और अशुभ सभी कर्मों का ग्रहण किया गया है, क्योंकि सभी कर्म मोक्ष प्राप्ति में व्याघात रूप होने से 'पाप' रूप ही है ।

मूल पाठ में जो यह कहा है कि—'मए दुविहे कम्मे पण्णत्ते' अर्थात् मैने दो प्रकार के कर्म बतलाए हैं। 'मैने' शब्द के प्रयोग का अभिप्राय यह है कि— केवली किसी की कही हुई बात सुन कर नहीं कहते हैं, किन्तु स्वयं जान कर एवं देखकर प्ररूपणा करते हैं। अर्घात् सर्वंज की वाणी स्वतन्त्र होती है।

जीव के प्रदेशों में ओतप्रोत हुए कर्मपुद्गलों को प्रदेश कर्म कहते हैं, अर्थात् जो पुद्गल आत्मा के साथ दूध पानी की तरह एकमेक हो गये हैं, उन्हें प्रदेश कर्म कहते हैं। उन प्रदेशों का अनभव में आने वाला रस 'अनुभाग' कर्म कहलाता है।

प्रदेश कर्म निक्चय ही भोगे जाते हैं। विपाक अर्थात्—अनुभव न होने पर भी प्रदेश कर्म का भोग होता ही है। आत्मप्रदेश उन कर्म प्रदेशों को अवश्य गिराता है– अलग करता है।

अनुभाग कर्म कोई वेदा जाता है और कोई नहीं वेदा जाता है। यथा—जव आत्मा मिथ्यात्व का क्षयोपशम करता है, तब प्रदेश से तो वेदता है, किन्तु अनुभाग से नहीं वेदता है। यही बात अन्य कर्मों के विषय में भी समझनी चाहिए। चारों गति के जीव किये हुए कर्म को अवश्य भोगते हैं, परन्तु किसी कर्म को विपाक से भोगते हैं और किसी को प्रदेश से भोगते हैं।

प्रदेश कर्म और अनुभाग कर्म का वेदन जिस प्रकार होता है, उसे अरिहन्त भगवान्

२१२

जानते हैं। छत्रस्य इसे नहीं जान पाते। ये दोनों प्रकार के कर्म, किस दो प्रकार से भोंगे जाते है–यह बात भगवान् ंने जानी है और जैसा जाना है वैसा ही दूसरों को बताया है– स्मरण किया है और देश काल आदि के भेद से विविध प्रकार से एवं विशेष रूप से भी जाना है।

यहां यह शंका हो सकती है कि स्मृति (स्मरण) मतिज्ञान का भद है और मति-ज्ञान केवली में नहीं होता, इसलिए स्मृति भी उनमें नहीं हो सकती, फिर यहाँ केवली का 'स्मरण करना' क्यों कहा है ?

इसका समाधान यह है कि-केवली में स्मृति का अभाव है, उन्हें किसी वस्तु का स्मरण नहीं करना पड़ता है, क्योंकि उनके लिए सब पदार्थ प्रत्यक्ष में प्रतिबिम्बित होते रहते हैं। फिर भी यहाँ जो 'स्मरण करना' कहा गया है। उसका कारण यह है कि भगवान् के ज्ञान के साथ स्मरण का अव्यभिचार के रूप में सादृश्य है। इसलिए 'सुयमेयं अरहया' इस पद से भगवान् में स्मृति का अस्तित्व नहीं समझना चाहिए।

भगवान् अपने केवलज्ञान से साक्षात् देखते हैं कि—'यह कर्म है और यह जीव है।' दोनों के स्वरूप और सम्बन्ध को भगवान् केवलज्ञान से स्पष्ट जानले हैं। भगवान् केवल-ज्ञान से भूतकाल को भी देखते हैं, वर्तमान काल को भी देखते हैं और भविष्य काल को भी देखते हैं।

प्रदेश कर्म और अनुभाग कर्म दो प्रकार से भोग जाते हैं----आभ्युपगमिक वेदना से और औपऋमिक वेदना से । भगवान् प्रत्यक्ष देखते हैं कि अमुक जीव अमुक कर्म को आभ्यु-पगमिक वेदना से वेदेगा और अमुक कर्म को औपऋमिक वेदना से वेदेगा ।

स्वेच्छापूर्वक, ज्ञानपूर्वक कर्मफल को भोगना 'आभ्युपगमिक वेदना' कहलाती है। जैसे--प्रव्रज्या लेकर ब्रह्मचर्य पालना, भूमि पर सोना, केशलोच करना, परीषह सहना तथा विविध प्रकार का तप करना, इत्यादि वेदना जो ज्ञानपूर्वक स्वीकार की जाती हैं, यह 'आभ्युपगमिकी' वेदना है। केवली यह जानते हैं कि--यह जीव दीक्षा लेकर अपने कर्मों का क्षय इस प्रकार करेगा। जो कर्म अपना अबाधा काल पूर्ण होने पर स्वय ही उदय में आते हैं अथवा जिनकी उदीरणा की जाती है उनका फल भोगना 'औपक्रमिकी' वेदना कहलाती है। अरिहन्त भगवान् जानते हैं कि--इस प्रकार जिस रूप से कर्म बांधे हैं उसी रूप से जीव उन्हें भोगेगा।

'अहाकम्म' का अर्थ है-यथाकर्म अर्थात् जिस रूप में कर्म बांधा है उसी रूप से

भोगना । 'अहानिगरण' का अर्थ है-- 'यथा निकरण' अर्थात् विपरिणाम के कारणभूत नियत देश काल आदि कारणों की मर्यादा का उल्लंघन न करके अर्थात् देश काल आदि की मर्यादा के अनुसार जो कर्म जिस रूप में भगवान् ने देखा होगा, वह उसी रूप में परिणत होगा । चारों गतियों के जीवों ने जो कर्म बांधे हैं, उनको भोगे बिना मोक्ष नहीं हो

सकता । 'जीव उनको किस प्रकार भोगेगा' यह विशेषतः सर्वज्ञ भगवन्तों ने देखा है ।

### पुदुगल का नित्यत्व

१५६ प्रश्न—एस णं भंते ! पोग्गले अतीतं अणंतं, सासयं समयं भुवीति वत्तव्वं सिया ?

१५६ उत्तर-हंता, गोयमा ! एस गं पोग्गले अतीतं अगंतं, सासयं समयं भुवीति वत्तब्वं सिया ।

१५७ प्रश्न-एस णं अंते ! पोग्गले पडुप्पण्णं, सासयं समयं भवतीति वत्तन्वं सिया ?

१५७ उत्तर-हंता, गोयमा ! तं चेव उचारेयव्वं ।

१५८ प्रश्न-एस णं भंते ! पोग्गले अणागयं, अणंतं, सासयं समयं भविस्सतीति वत्तव्वं सिया ?

१५८ उत्तर-हंता, गोयमा ! तं चेव उच्चारेयव्वं । एवं खंधेण वि तिण्णि आलावगा । एवं जीवेण वि तिण्णि आलावगा भाणि-्रयव्वा ।

विशेष झब्दों के अर्थ--अतीतं--भूतकालीन, पहुप्पण्णं-वर्तमानकालीन, अणागयं-<sup>2</sup> भविष्यकालीन ।

288

भावार्थ-१५६ प्रदन-हे भगवन् ! क्या यह पुद्गल अतीत अनन्त शाझ्वत

काल में था---ऐसा कहा जा सकता है ?

. १५६ उत्तर–हाँ, गौतम ! यह पुद्गल अतीत अनन्त झाझ्वत काल में था, ऐसा कहा जा सकता है ।

१५७ प्रइन-हे भगवन् ! क्या यह पुद्गल वर्तमान शाश्वतकाल में है ? ऐसा कहा जा सकता है ?

१५७ उत्तर—हॉं, गौतम ! ऐसा कहा जा सकता है (पहले उत्तर के समान ही उच्चारण करना चाहिए)

१५८ प्रइन-हें भगवन् ! क्या यह पुर्गल अनन्त और शाइवत भविष्य काल में रहेगा-ऐसा कहा जा सकता है ?

१५८ उत्तर—हाँ, गौतम ! ऐसा कहा जा सकता है (पहले के उत्तर के समान हो उच्चारण करना चाहिए) इसी प्रकार स्कन्ध के साथ तीन आलापक और जीद के साथ भी तीन आलापक कहना चाहिए ।

विवेचन-इससे पहले के सूत्र में कर्म का विचार किया गया है। कर्म पुद्गल रूप है। कार्मण वर्गणा के पुद्गल आत्मा के साथ चिपक कर 'कर्म' कहलाने लगते हैं। यहाँ 'पुद्गल' का अर्थ 'परमाणु' लिया गया है। स्कन्ध, देश, प्रदेश और परमाणु, ये चार प्रकार के पुद्गल होते हैं। स्कन्ध के विषय में अलग प्रश्न किया गया है और स्कन्ध से अलग हो जाने पर केवल 'परमाणु' ही रहता है। इसलिए यहाँ 'परमाणु' के विषय में ही प्रश्न किया गया है।

यहाँ 'अतीत' काल को अनन्त और शाश्वत कहा गया है। अतीत काल सदा से है, उसकी आदि (प्रारंभ) नहीं है, इस कारण वह परिमाण रहित हैं। परिमाण रहित होने के कारण वह अनन्त है और 'अतीत' काल सदा ही रहता है, कभी ऐसा अवसर नहीं आ सकता कि लोक में अतीत काल न हो। इस कारण से अतीत काल को शाश्वत कहा है। वर्तमान काल भी शाश्वत है और भविष्यत्काल भी शाश्वत है। कभी ऐसा अवसर नहीं आ सकता कि लोक में वर्त्तमान काल न हो तथा भविष्यत् काल न हो।

परमाणु और स्कन्ध की तरह जीव भी अनन्त और शाश्वत भूतकाल में था, वर्त-मान काल में है और भविष्यकाल में रहेगा ।

# छद्मस्थादि की मुक्ति

१५९ प्रश्न-छ्उमत्थे णं भंते ! मणुस्से अतीतं, अणंतं, सासयं समयं केवलेणं संजमेणं, केवलेणं संवरेणं, केवलेणं बंभचेरवासेणं, केव-लाहिं पवयणमाईहिं सिज्झिंसु, बुज्झिंसु, जाव-सञ्वदुक्स्वाणं अंतं करिंसु ?

१५९ उत्तर-गोयमा ! णो इणट्ठे समट्ठे ।

१६० प्रश्न-से केणट्टेणं भंते ? एवं वुचइ-तं चेव जाव-अंतं करेंसु ?

१६० उत्तर-गोयमा ! जे केइ अंतकरा अंतिमसरीरिया वा सञ्वदुक्खाणं अंतं करेंसु वा, करेंति वा, करिस्संति वा सब्वे ते उप्पण्णणाण-दंसणधरा, अरहा, जिणा, केवली भवित्ता, तओ पच्छा सिज्झंति, बुज्झंति, मुच्चंति, परिणिब्वायंति, सब्बदुक्खाणं अंतं करेंसु वा, करेंति वा, करिस्संति वा; से तेणट्टेणं गोयमा ! जाव-सब्बदुक्खाणं अंतं करेंसु; पडुप्पन्ने वि एवं चेव, नवरं-' सिज्झंति' भाणियव्वं, अणागए वि एवं चेव, नवरं-' सिज्झिस्संति' भाणियव्वं । जहा च्र्उमत्थो तहा आहोहिओ वि, तहा परमाहोहिओ वि; तिण्णि तिण्णि आलावगा भाणियव्वा ।

१६१ प्रश्न-केवली णं भंते ! मणूसे अतीतं, अणंतं, सासयं

समयं जाव-अंतं करेंसु ?

१६१ उतर-हंता, सिज्झिंसु, जाव-अंतं करेंसु, एते तिन्नि आलावगा भाणियव्वा ज्ज्जमत्थस्स जहा, नवरं-सिज्झिंसु सिज्झन्ति, सिज्झिस्संति ।

१६१ प्रश्न-से णूणं भंते ! अतीतं, अणंतं, सासयं समयं; पडुप्प-ण्णं वा सासयं; समयं अणागयं अणंतं वा सासयं समयं जे केइ अंत-करा वा, अंतिमसरीरिया वा, सब्बदुक्खाणं अंतं करेंसु वा, करेंति वा, करिस्संति वा; सब्बे ते उप्पण्णणाण दंसणधरा, अरहा, जिणा, केवली भवित्ता, तओ पच्छा सिज्झन्ति, जाव-अंतं करेरसंति वा ?

१६२ उत्तर-हंता गोयमा ! अतीतं, अणंतं, सासयं जाव-अंतं करेस्संति वा ।

१६३ प्रञ्न-से णूणं भंते ! उप्पण्णणाण दंसणधरे, अरहा, जिणे केवली, 'अलमत्थु' त्ति वत्तव्वं सिया ?

१६३ उत्तर—हंता, गोयमा ! उप्पण्णणाण-दंसणधरे, अरहा, जिणे, केवली 'अलमत्थु' त्ति वत्तव्वं सिया ।

सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति ।

# चउत्थो उद्देसो सम्मत्तो ॥

दिशेष शब्दों के अर्थ-पदयणभाईहि-प्रवचन माता के द्वारा, सिब्झिसु-सिद्ध हुए, बुज्झिसु-बुद्ध हुए, आहोहिओ-आधोवधिक, परमाहोहिओ-परमाधोवधिक, अलमत्थु-पूर्ण। भावार्थ-१५९ प्रक्त-हे मगवन् ! क्या बीते हुएं अनन्त शाक्ष्वत काल में छद्मस्थ मनुष्य केवल संयम से, केवल संवर से, केवल ब्रह्मचर्यवास से और केवल प्रवचन-माता से सिद्ध हुआ है, बुद्ध हुआ है, यावत् समस्त दुःखों का नाश करने वाला हुआ है ?

१५९ उत्तुर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है।

१६० प्रझ्न-हे भगवन् ! किस कारण से आप ऐसा फरमाते है ?

१६० उत्तर-हे गौतम ! जो कोई जीव कर्मों का अन्त करने वाले और चरमशरीरो हुए हैं, वे सब उत्पन्न-ज्ञान दर्शनधारी, अरिहन्त, जिन और केवली होकर फिर सिद्ध, बुद्ध और मुक्त हुए हैं निर्वाण को प्राप्त हुए हैं, और उन्होंने समस्त दुःखों का नाश किया है, वैसे केवली ही मुक्त होते हैं और होंगे। इस कारण से हे गौतम ! ऐसा कहा है कि यावत् समस्त दुःखों का अन्त किया। वर्तमान काल में भी इसी प्रकार जानना। विशेष यह है कि 'सिद्ध होते हैं' ऐसा कहना चाहिए। तथा भविष्य काल में भी इसी प्रकार जानना चाहिए, किन्तु विशेष यह है कि 'सिद्ध होंगे' ऐसा कहना चाहिए। जैसा छ्यास्थ के विषय में कहा है वैसा ही आधोवधिक और परमाधोवधिक के विषय में समझना चाहिए और उनके तीन आलापक कहना चाहिए।

१६१ प्रक्न-हे भगवन् ! क्या बीते हुए अनन्त शाश्वत काल में केवली मनुष्य ने यावत् समस्त दुःखों का अन्त किया है ?

१६१ उत्तर-हाँ, गौतम ! वह सिद्ध हुआ यावत् उसने सब दुःखों का अन्त किया । यहाँ छग्रस्थ के समान तीन आलापक कहना चाहिए । विशेष ग्रह है कि सिद्ध हुआ, सिद्ध होता हैं और सिद्ध होगा, इस प्रकार के तीन आलापक कहना चाहिए ।

१६२ प्रश्न-हे भगवन् ! बीते हुए अनन्त झाझ्वत काल में, वर्तमान झाझ्वत काल में और अनन्त शाझ्वत भविष्यत्काल में जिन अन्तकरों ने, चरम झरीर वालों ने सब दुःखों का नाझ किया है, करते हैं और करेंगे, क्या वे सब उत्पन्न ज्ञान-दर्शनधारी, अरिहन्त, जिन और केवली होकर फिर सिद्ध होते हैं यावत सब दूःखों का नाश करेंगे ?

१६२ उत्तर—हौ, गौतम ! बीते हुए अनन्त शाझ्वत काल में यावत् सब दुःखों का अन्त करेंगे ।

१६३ प्रझ्न—हे भगवन् ! क्या वे उत्पन्न ज्ञान-दर्शनधारी, अरिहन्त, जिन केवली 'अलमस्तू' अर्थात् पूर्ण हैं, ऐसा कहना चाहिए ?

१६३ उत्तर-हां, गौतम ! वे उत्पन्न ज्ञान-दर्भनधारी, अरिहन्त, जिन, केवली पूर्ण हें---ऐसा कहना चाहिए ।

हे भगवन् ! ऐसा ही है । हे भगवन् ! ऐसा ही है ।

विवेचन—पहळे सूत्र में परमाणु आदि जड़ पदार्थ का और जीव का अस्तित्व प्रकट किया था। यहाँ यह बतलाया गया है कि- जीव अनादि है, तो वह कभी भवबन्ध से छटता है, या नहीं ?

पहले छद्मस्थ मनुष्य के लिए प्रश्न किया है। जिन्हें केवलज्ञान नहीं हुआ है वे सब छद्मस्थ कहलाते हैं--यहां ऐसा नहीं समझना चाहिए, किन्तु यहां जिसमें अवधि ज्ञान नहीं--ऐसा छद्मस्थ लिया गया है, क्योंकि आगे अवधिज्ञानी के लिए अलग प्रश्न किया गया है। यदि यहां 'छद्मस्थ' पद से अवधिज्ञानी भी ले लिया जाय, तो अगला प्रश्न निर-र्थक हो जायगा।

'केवल' शब्द का अर्थ इस प्रकार है—

केवलमेगं सुद्धं वा, सगलमसाहारणं अणतं च।

अर्थात्—केवल = अकेला, शुद्ध, सम्पूर्ण, असाधारण और अनन्त, इन अर्थों में 'केवल' शब्द का प्रयोग होता है ,

संयम --- पृथ्वीकाय, अप्काय, आदि छह काय जीवों की सम्यक् प्रकार से यतना करना 'संयम' कहलाता है । यहाँ 'केवल संयम' कहा है । इसका अर्थ है कि--दूसरे की सहायता न रखने वाला संयम, अथवा शुद्ध संयम, अथवा परिपूर्ण संयम, अथवा असाधारण संयम ।

संयम के बाद 'केवल संवर' शब्द है । इन्द्रियों को और कषायों को रोकना 'संवर' कहलाता है । 'क्षेवल' शब्द का अर्थ वही है जो पहले बताया जा चुका है । २२०

ब्रह्मचर्यवास और प्रवचन-माता (पांच समिति और तीन गुप्ति) इन पदों का अर्थ स्पष्ट ही है।

'उपशान्त-मोहनीय' नामक ग्यारहवें गुणस्थान में संयमादि सब विशुद्ध होते हैं और विशुद्ध संयमादि ही मुक्ति के साधन हैं। वह विशुद्ध संयमादि उपशान्त मोह वाले में मौजूद है और वह छद्मस्थ है, तो क्या वह उसी गुणस्थान से मोक्ष प्राप्त कर लेता है ? इसी प्रकार बारहवें 'क्षीण-मोहनीय' गुणस्थान में विशुद्ध संयमादि हैं, किन्तु उस गुणस्थान वाला मनुष्य छद्मस्थ है, तो क्या वह उसी गुणस्थान से मुक्ति प्राप्त कर सकता है ?

'अन्तकर' शब्द का अर्थ है-भव का नाश करने वाला । लम्बे समय में जन्मान्तर में भव का नाश करने वाला 'अन्तकर' कहलाता है, किन्तु यहां उसका ग्रहण नहीं करना चाहिये । इसके साथ दूसरा विशेषण दिया है--'अंतिम सरीरिया,' जिसका अर्थ है--'अन्तिमशरीरी--चरमशरीरी' अर्थात् जिनका वर्तमान शरीर ही अन्तिम शरीर है, वर्तमान शरीर को छोड़ने के बाद फिर दूसरा शरीर प्राप्त नहीं करेंगे ।

भगवान् ने फरमाया कि छद्मस्थ मनुष्य सिद्ध नहीं होता है, यावत् सब दुःखों का अन्त नहीं करता है, नहीं करेगा और नहीं किया है। क्योंकि जितने मनुष्य संसार का अर्थात् जन्म मरण रूप सब दुःखों का अन्त करने वाले हुए हैं, वे सब चरमशरीरी ही थे, वे सब उत्पन्न ज्ञान दर्शन को धारण करने वाले अर्हन्त जिन, केवली होकर ही सिद्ध, बुद्ध, और मुक्त हुए हैं, होते हैं और होंगे। जिन्हें अनादि सिद्ध ज्ञान नहीं, किन्तु जो उत्पन्न हुए ज्ञान और दर्शन को धारण करने वाले हैं, उन्हें 'उत्पन्न ज्ञान दर्शनघर' कहते हैं। इस विशेषण से 'अनादि मुक्तात्मा' मानने वाले मत का निराकरण किया गया है।

भगवान् ने फरमाया कि--हे गौतम ! छद्मस्थ मोक्ष नहीं गये, न जाते हैं और न जावेंगे, किन्तु जो उत्पन्न ज्ञान दर्शन के धारक, अहंन्त ज़िन केवली होते हैं, वे ही मोक्ष गये हैं, जाते हैं और जायेंगे ।

छद्मस्य के विषेश में प्रश्न करने के पश्चात् गौतम स्वामी ने अवधिज्ञानी के विषय में प्रश्न किया है । अवधि का अर्थ है-मर्यादा । द्रव्य, क्षेत्र, काल और काव की मर्यादा के अनुसार उत्पन्न होने वाले और मन तथा इन्द्रियों की सहायता के बिना ही रूपी पदार्थों को जानने वाले ज्ञान को अवधिज्ञान कहते हैं। परमावधि ज्ञान से हलका अवधिज्ञान 'आधो-वधि' ज्ञान कहलाता है। इस 'आधोवधि' ज्ञान से उत्कृष्ट अवधि ज्ञान को 'परमाधोवधि' अथवा 'परमावधि' कहते हैं। इन ज्ञानों के धारक को ऋमशः 'आधोवधिक' और परमा-धोवधिक या 'परमावधिक' कहते हैं। परम अवधिज्ञानी समस्त रूपी द्रव्यों को; अलोक में लोक प्रमाण असंख्यात खण्डों को तथा असंख्य उत्सपिणी अवसपिणी को जानने की शक्ति वाला होता है।

ऐसा अवधिज्ञानी पुरुष भी छद्धस्य है। वह उसी अवस्था में मोक्ष नहीं जा सकता है। यों तो जिस पुरुष को लोकाकाश को लांघ कर अलोक के एक प्रदेश को भी जानने की शक्ति वाला ज्ञान प्राप्त हो जाय वह पुरुष अप्रतिपाती अवधिज्ञान वाला कहलाता है। परमावधि मोक्ष तो जाना है किन्तु जाता 'केवली' होकर के ही है। 'केवली' हुए बिना कोई मोक्ष नहीं जा सकता। 'केवली' के विषय में भी तीन काल सम्बन्धी तीन आलापक कहने चाहिए। यया-केवलो ही मोक्ष गये हैं, केवली ही मोक्ष जाते हैं और केवली ही मोक्ष जायेंगे।

उत्पन्न ज्ञान-दर्शनधर, अर्हन्त, जिन, केवली को 'अलमस्तु' कहते हैं। 'अलसस्तु' का अर्थ-है-'पूर्ण'। जिन्होंने प्राप्त करने योग्य सब ज्ञानादि गुण प्राप्त कर लिये हैं। जिनके लिए प्राप्त करने योग्य कुछ भी अवशेष नहीं रहा है, वे 'अलमस्तु' अर्थात् 'पूर्ण' कहलाते हैं।

अन्त में गौतम स्वामी ने कहा कि-'सेवं भंते ! सेवं भते !' अर्थात्-हे भगवन् ! आप पूर्णज्ञानी हैं, अतएव आपका कथन सत्य है । आपके कथन में किसी प्रकार की शंका नहीं है ।

# ।। प्रथम शतक का चतुर्थ उद्देशक समाप्त ।।



गाहाः-

सब पृथ्वियों में नरकावासों की संख्या बतलाने वाली गाया का अर्थ इस प्रकार है--पहली पृथ्वी में तीस लाख, दूसरी में पच्चीस लाख, तीसरी में पन्द्रह

बास-अर्थात् नैरयिकों के रहने के स्थान, कहे गये हैं ? १६५ उत्तर-हे गौतम ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी में तीस लाख नरकावास कहे गये हैं ।

रत्नप्रभा यावत् तमस्तमात्रभा । १६५ प्रक्न-हे मगवन् ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी में कितने लाख मरका-

भावार्थ---१५४ प्रश्न-हे भगवन् !पृष्वियां कितनी कही गई हैं ? १६४ उत्तर-हे गौतम !पृथ्वियां सात कही गई हैं । वे इस प्रकार हैं--

तिण्णेगं पंचूणं पंचेव अणुत्तरा निरया । विशेष शम्यों के अर्थ-जिरयायास-नरकावास, सयसहस्सा-लाख, अणुतरा-प्रधान ।

तीसा य पण्णवीसा पण्णरस दसेव या सयसहस्सा;

वाससयसहस्सा पण्णत्ता ? १६५ उत्तर-गोयमा ! तीसं निरयावाससयसहस्सा पण्णत्ता ।

रयणप्पभा जाव-तमतमा । १६५ प्रश्न-इमीसे णं भंते ! रयणप्पभाए पुढवीए कति निरया

१६४ उत्तर-गोयमा ! सत्त पुढवीओ पण्णत्ताओ, तं जहाः-

१६४ प्रश्न-कइ णं भंते ! पुढवीओ पण्णत्ताओ ?

#### नरकावास

# शतक १ उद्देशक ४

२२२ भगवती सूत्र---श. १ उ. ५ नरकावास

लाख, चौथी में दस लाख, पाँचवीं में तीन लाख, छठी में पाँच कम एक लाख और सातवीं पृथ्वी में सिर्फ पाँच नरकावास कहे गये हैं ।

विवेचन—चौथे उद्देशक के अन्त में अर्हन्त का वर्णन किया था। अर्हन्त इसी पृथ्वी पर होते हैं अथवा पृथ्वी अर्थात् नरक से निकल कर मनुष्य थव पाकर अर्हन्त—सर्वज्ञ होते हैं। अतः पृथ्वी का वर्णन किया जाता है तथा प्रथम शतक की संग्रह गाथा में 'पुढवी' -- यह पद कहा गया है। इसलिए इस उद्देशक के प्रारम्भ में 'पृथ्वी' का वर्णन किया जाता है।

गौतम स्वामी ने पूछा कि-हे भगवन् ! पृथ्वियां कितनी हैं ? भगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ! पृथ्वियां सात हैं । यथा-रत्नप्रभा शर्कराप्रभा, बालुकाप्रभा, पंकप्रभा, धूमप्रभा, तमःप्रभा और तमस्तमःप्रभा ।

रत्मप्रभा के तीन काण्ड हैं-रत्नकाण्ड, जलकाण्ड और पङ्ककाण्ड । रत्नकाण्ड में नरकावास की जगह को छोड़ कर शेष जगह में अनेक प्रकार के इन्द्रनीलादि रत्न होते हैं, जिनकी प्रभा-कान्ति पड़ती रहती है । इस कारण से पहली पृथ्वी का नाम 'रत्नप्रभा' पड़ा है । इसी प्रकार शेष पृथ्वियों के नामों की भी उपपत्ति समझ लेना चाहिए । सातवीं पृथ्वी में घोर अन्धकार है, इसलिए नाम तमस्तमःप्रभा या महातमःप्रभा है ।

इसके पश्चात् गौतम स्वामी पूछते हैं कि हे भगवन् ! रत्नप्रभा पृथ्वी में कितने लाख नरकवास-नैरयिकों के रहने के स्थान हैं ?भगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ! तीस लाख नरकवास हैं । इसी प्रकार दूसरी में पच्चीस लाख, तीसरी में पन्द्रह लाख, चौथी में दस लाख, पाँचवीं में तीन लाख, छठी में पाँच कम एक लाख और सातवीं में सिर्फ पाँच नरकावास हैं ।

सातों नरकों के सब मिला कर चौरासी लाख नरकावास होते हैं।

# ग्रसुरकुमारों के आवास

१६६ प्रश्न-केवइया णं भंते ! असुरकुमारावाससयसहस्सा पण्णत्ता ?

१६६ उत्तर-एवं:--

# चउसद्वी असुराणं चउरासीई य होइ नागाणं,

बावत्तरिं सुवण्णाणं वाउकुमाराण छण्णउई ।

दीव-दिसा-उदहीणं विज्जुकुमारिंद-थणियमग्गीणं,

छण्हं पि जुयलयाणं छावत्तरिमो सयसहरसा ।

भावार्थ--१६६ प्रश्न-हे भगवान् ! असुरकुमारों के कितने लाख आवास कहे गये हैं ?

१६६ उत्तर-हे गौतम ! इस प्रकार हें-असुरकुमारों के चौंसठ लाख, नागकुमारों के चौरासी लाख, सुवर्णकुमारों के बहत्तर लाख, वायुकुमारों के छघानवें लाख आवास कहे गये हैं और द्वीपकुमार, दिक्कुमार (दिशाकुमार) उदधिकुमार-दिद्युत्कुमार, स्तनितकुमार और अग्निकुमार, इन छह युगलों के छहत्तर छहत्तर लाख आवास कहे गये हैं।

विवेचन--'रत्नप्रभा' आदि पृथ्वियों में प्रस्तर और अन्तर कहे गये हैं। नैरयिक जीवों के रहने के स्थान को प्रस्तर कहते हैं और एक प्रस्तर से दूसरे प्रस्तर के बीच की जगह को अन्तर कहते हैं। रत्नप्रभा में तेरह प्रस्तर और बारह अन्तर हैं। बारह अन्तरों में ऊपर के दो अन्तरों को छोड़ कर शेष दस अन्तरों में कमशः दस प्रकार के भवनवासी देव रहते हैं। मवनवासी देव मेरु से दक्षिण में और उत्तर में रहते हैं। दक्षिण दिशा में और उत्तर दिशा में रहने वाले भवनवासी देवों के आवासों की संख्या इस प्रकार है---

|                    | दक्षिण दिशा में | उत्तर दिशा में |
|--------------------|-----------------|----------------|
| १ असुरकुमारों के   | ३४ लाख          | ३० लाख         |
| २ नागकुमारों के    | ४४ लाख          | ४০ লেৰি        |
| ३ सुवर्णकुमारों के | ३८ लाख          | ३४ लाख         |
| ४ वायुकुमारों के   | ५০ চাজ          | ४६ लोख         |
| ५ द्वीपकुमारों के  | ४০ তাৰে         | ३६ लाख         |
| ६ दिशाकुमारों के   | ४০ তাৰ          | ३६ लाख         |
| ७ उदधिकुमारों के   | ४० लाख          | ३६ लाख         |

भगवती सूत्र --- श. १ उ. ५ पृथ्वीकायादि के आवास

| दक्षिण दिशा में      |          | उत्तर दिशा में |
|----------------------|----------|----------------|
| ८ विद्युत्कुमारों के | ४० लाख   | ३६ लाख         |
| ९ स्तनितकुमारों के   | ४० लाख   | ३६ लाख         |
| १० अग्निकुमारों के   | ४० लाख   | ३६ लाख         |
|                      | 80500000 | 36600000       |

कुल ७७२०००० भवन है।

मूल में जो 'छण्हं जुयलयाणं' शब्द दिया है, इसका आशय यह है कि 'द्वीपकुमार-से लेकर अग्निकुमार' तक छह भवनपति देवों के युगल अर्थात् उत्तर दिशा और दक्षिण दिशा दोनों के छहत्तर छहत्तर लाख आवास हैं ।

उत्तर दिशा के और दक्षिण दिशा के आवासों की संख्या बतलाने के लिए टीका-कार ने दो गाथाएँ दी हैं। यथा—

> चउतीसा चउचत्ता अट्टतीसं च सयसहस्साओ । पण्णा घत्तालीसा बाहिणओ हंति भवणाई ॥

अर्थात्-दक्षिण दिशा के असुरकुमारों के ३४ लाख, नागकुमारों के ४४ लाख, सुवर्णकुमारों के ३८ लाख और वायुकुमारों के ५० लाख तथा शष छह द्वीपकुमार आदि प्रत्येक के चालीस चालीस लाख भवन हैं।

> तीसा चत्तालीसा चोत्तीसं चेव सयसहस्साइं । छायाला छत्तीसा उत्तरओ होंति भवणाइं ॥

अर्थ-उत्तर दिशा के असुरकुमारों के ३० लाख, नागकुमारों के ४० लाख, सुवर्ण-कुमारों के ३४ लाख, कायुकुमारों के ४६ लाख और शेष ट्वीपकुमारादि छह के प्रत्येक के छत्तीस लाख, छत्तीस लाख भवन हैं।

रहने के स्थान को 'आवास' कहते हैं। भवनपति देवों के आवासों को 'भवन' कहते हैं और वैमानिक देवों के आवासों को 'विमान' कहते हैं।

# पृथ्वीकायादि के आवास

१६७ प्रश्न-केवहया णं भते ! पुढविक्काइयावाससयसहस्सा पण्णत्ता ?

J

गये हैं ?

१६८ उत्तर-हे गौतम ! वहाँ बत्तीस लाख विमानावास कहे गये हैं । इस प्रकार--क्रमशः बत्तीस लाख, अट्टाईस लाख, बारह लाख, आठ लाख, चार

१६८ प्रइन-हे भगवन् ! सौधर्मकल्य में कितने लाख विमानावास कहे

१६७ उत्तर-हे गौतम ! पृथ्वीकायिक जीवों क असंख्यात लाख आवास कहे गये हैं और इसी प्रकार यावत् ज्योतिष्क देवों के असंख्यात लाख विमाना-वास कहे गये हैं ।

भावार्थ-१६७ प्रश्न-हे भगवन् ! पृथ्वीकायिक जीवों के कितने लाख आवास कहे गये हैं?

एकारसुत्तरं हेट्रिमेसु सत्तुत्तरं सयं च मज्झमए, सयमेगं उवरिमए पंचेव अणुत्तरविमाणा ।

विशेष शब्दों के अर्थ---केवइया----कितने ।

सत्त विमाणसयाइं चउसु वि एएसु कप्पेसु ।

आणय पाणयकपो चत्तारि सयाऽऽरण-च्चुए तिण्णि.

पण्ण-चत्तालीसा ब्च सहस्सा सहस्सारे ।

बत्तीस-ट्वावीसा बारस-अट्ट-चउरो सयसहस्सा,

२२६ 🐇

एवं:-

सहस्सा पण्णत्ता ? १६८ उत्तर-गोयमा ! बत्तीसं विमाणावाससयसहरसा पण्णत्ता

र ५७ उत्तर-गायमा ! असलजा पुढावमकाइयावाससयसहस्सा पण्णत्ता, जाव असंखिजा जोइसियविमाणावाससयसहस्सा पण्णत्ता । १६८ प्रश्न-सोहम्भे णं भंते ! कप्पे केवइया विमाणावाससय-

१६७ उत्तर-गोयमा ! असंखेजा पुढविनकाइयावाससयसहस्सा

भगवती सूत्र--श. १ उ.५ पृथ्वीकायादि के आवास

लाख, पचास हजार, चालीस हजार विमानावास जानना चाहिए । सहस्रार कल्प में छह हजार विमानावास हैं । आणत और प्राणत कल्प में चार सौ, आरण और अच्युत में तीन सौ, इस तरह चारों में मिल कर सात सौ विमान हैं । अधस्तन (नीचले) प्रैवेयक त्रिक में एक सौ ग्यारह, मध्यतन (बीच के) ग्रैवेयक त्रिक में एक सौ सात और उपरितन (ऊपर के) ग्रैवेयक त्रिक में एक सौ विमानावास हैं । अनुत्तर विमान पांच ही हैं ।

विवेचन—पृथ्वीकाय, अप्काय, तेउकाय, वायुकाय और वनस्पतिकाय ये पांच स्थावर जीव हैं । इनके असंख्यात लाख, आवास (रहने के स्थान) कहे गये हैं । इसी प्रकार बेइन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चौइन्द्रिय, तिर्यञ्च पञ्चेन्द्रिय और मनुष्यों के भी असंख्य लाख आवास है ।

रत्नप्रभा पृथ्वी की मोटाई की ऊपर की ठीकरी में वाणन्यन्तर देवों के असंख्य लास निवास स्थान है ।

ऊपर चन्द्र, सूर्य, ग्रह, नक्षत्र, तारा–ये पाँच जाति के ज्योतिषी देव हैं । इनके भी असंख्य लाख विमानावास हैं ।

ज्योतिषी चक के ऊपर 'सौधर्म' नामक पहला देवलोक है। उसमें बत्तीस लाख विमान है। दूसरे ईशान देवलोक में अट्ठाईस लाख विमान हैं। तीसरे सनत्कुमार देवलोक में बारह लाख, चौथे माहेन्द्र देवलोक में आठ लाख, पाँचवें बहा देवलोक में चार लाख, छठे लान्तक देवलोक में पचास हजार, सातवें शुक्र देवलोक में चालीस हजार, आठवें सह-सार देवलोक में छह हजार, नौवें आणत देवलोक में और दसवें प्राणत देवलोक में चार सौ, 'ग्यारहवें आरण देवलोक में और बारहवें अच्युत देवलोक में तीन सौ विमान हैं। इनके ऊपर नौ ग्रेवेयक विमान है। उनके तीन त्रिक (तीन तीन के तीन विभाग) हैं। पहले त्रिक में एक सौ ग्यारह, दूसरे त्रिक में एक सौ सात और तीसरे त्रिक में एक सौ विमान हैं, ! इन तीन त्रिकों के नाम क्रमशः इस प्रकार हैं----अधस्तन, मध्यतन और उप-रितन । इनके ऊपर अनुत्तर विमान हैं, वे पांच हैं। इस प्रकार सब मिला कर चौरासी लाख, सत्तानवें हजार, तेईस विमान है ।

# स्थिति-स्थान

# संगहोः-पुढवी ट्विति-ओगाहण-सरीर-संघयणमेव संठाणे,

लेस्सा-दिट्टी णाणे जोगु-क्ओगे य दस ट्ठाणा ।

१६९ प्रश्न-इमीसे णं भंते ! रयणप्पभाए पुढवीए तीसाए निरयावाससयसहस्सेसु एगमेगंसि निरयावासंसि नेरइयाणं केवइया ठितिद्वाणा पण्णत्ता ?

१६९ उत्तर-गोयमा ! असंखेजा ठितिट्ठाणा पण्णत्ता, तं जहाः-जहण्णिया ठिती, समयाहिया जहण्णिया ठिती, दुसमयाहिया, जाव-असंखेजसमयाहिया जहण्णिया ठिती । तप्पाउग्गुकोसिया ठिती ।

१७० प्रश्न-इमीसे णं भंते ! रयणप्पभाए पुढवीए तीसाए निरयावाससयसहस्सेसु एगमेगंसि निरयावासंसि जहण्णियाए ठितीए वट्टमाणा नेरहया किं कोहोवउत्ता, माणोवउत्ता, मायोवउत्ता, लोभावउत्ता ?

१७० उत्तर-गोयमा ! सब्वे वि ताव होजा कोहोवउत्ता य । अहवा कोहोवउत्ता य, माणोवउत्ते य । अहवा कोहोवउत्ता य, माणोवउत्ता य । अहवा कोहोवउत्ता य मायोवउत्ते य । अहवा कोहोवउत्ता य, मायोवउत्ता य । अहवा कोहोवउत्ता य, लोभोवउत्ते य । अहवा कोहोवउत्ता य, लोभोवउत्ता य । अहवा कोहोवउत्ता य, माणोवउत्ते य, मायोवउत्ते य । कोहोवउत्ता य, माणोवउत्ते य, मायोवउत्ता य । कोहोवउत्ता य, माणोवउत्ता य, मायोवउत्तेय । कोहोवउत्ता य, माणोवउत्ता य, मायोवउत्ता य । एवं कोह-माण-लोभेण वि चउ । एवं कोह-माया-लोभेण वि चउ । एवं १२ । पच्छा माणेण, मायाए, लोभेण य कोहो भइयब्वो । ते कोहं अमुंचता । एवं सत्तावीसं भंगा णेयब्वा ।

१७१ प्रश्न-इमीसे णं मंते ! रयणप्पभाए पुढवीए तीसाए निरयावाससयसहस्सेसु एगमेगंसि निरयावासंसि समयाहियाए जहण्ण-ट्रितीए वट्टमाणा नेरइया किं कोहोवउत्ता, माणोवउत्ता, मायोवउत्ता, लोभोवउत्ता ?

१७१ उत्तर-गोयमा ! कोहोवउत्ते य, माणोवउत्ते य, मायोवउत्ते य, लोभोवउत्ते य । कोहोवउत्ता य, माणोवउत्ता य, मायोवउत्ता य, लोभोवउत्ता य । अहवा कोहोवउत्ते य, माणोवउत्ते य । अहवा कोहोवउत्ते य, माणोवउत्ता य । एवं अमीति भंगा नेयव्वा । एवं जाव-संखेजसमयाहिया ठिई, असंखेजसमयाहिया ठिई; तप्पाउग्गुको-सियाए ठिईए सत्तावीसं भंगा भाणियव्वा ।

विशेष शब्दों के अर्थ----ओगाहण-अवगाहना, संघयण --- संहनन, संठाणे --- संस्थान, ठिइट्ठाणा--स्थिति स्थान, तप्पाउग्गुक्कोसिया---- उमके योग्य उत्कृष्ट स्थिति, कोहोवउत्ता--कोधोपयुक्त, माणोवउत्ता--मानोपयुक्त, मायोवउत्ता--मायोपयुक्त, लोमोवउत्ता--लोभोपयुक्त।

भावार्थ–संग्रह गाथा का अर्थ इस प्रकार है–नरकावासादि में स्थिति, अवगाहना, इारीर, संहनन, संस्थान, लेक्या, दृष्टि, ज्ञान, योग और उपयोग, इन दस बातों का विचार करना है ।

१६९ प्रइन–हे भगवन् ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी के तीस लाख नरकावासों

में के एक एक नरकावास में रहने वाले नारक जीवों के कितने स्थिति स्थान कहे गये हैं ? अर्थात् एक एक नरकावास के नारकियों की कितनी कितनी उम्र है ?

१६९ उत्तर-हे गौतम ! उनके असंख्य स्थिति स्थान कहे गये हैं। वे इस प्रकार हैं-जघन्य स्थिति उस हजार वर्ष की है, वह एक समय अधिक, दो समय अधिक, इस प्रकार यावत् असंख्यात् समय अधिक जघन्य स्थिति तथा उसके योग्य उत्कृष्ट स्थिति (ये सब मिल कर असंख्यात स्थिति-स्थान होते हें)।

१७० प्रइन-हे भगवन् ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी के तीस लाख नरकावासों में के एक एक नरकावास में जघन्य (कम से कम)स्थिति में वर्त्तमान नारकी क्या कोघोपयुक्त हैं ? मानोपयुक्त हैं ? मायोपयुक्त हैं ?या लोभोपयुक्त हैं ?

१७० उत्तर---हे गौतम ! वे सभी कोधोपयुक्त होते हें ।

अथवा—बहुत कोधो और एक मानी होते हैं। अथवा बहुत कोधी और बहुत मानी होते हैं। अथवा बहुत कोधी और एक मायी होते हैं। अथवा बहुत कोधी और बहुत मायी होते हैं। अथवा बहुत क्रोधी और एक लोभी होते हैं। अथवा बहुत कोधी और बहुत लोभी होते हैं।

अथवा— बहुत कोधो, एक मानी और एक माग्री होते हैं। अथवा बहुत कोधी, एक मानी और बहुत माग्री होते हैं। अथवा बहुत कोधी, बहुत मानी और एक माग्री होते हैं। अथवा बहुत कोधी, बहुत मानी और बहुत माग्री होते हैं। इसी तरह कोध, मान और लोम के चार मंग कहना चाहिए। इसी तरह कोध, माया और लोम के चार मंग कहना चाहिए। फिर कोध, मान, माया और लोभ-पे चार संयोगी आठ मंग कहना चाहिए। इस तरह कोध को नहीं छोडते हुए ये सत्ताईस मंग बनसे हैं।

१७१ प्रइन-हे भगवन् ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी के तीस लाख नरकावासों में के एक एक नरकावास में एक समय अधिक जघन्य स्थिति में वर्त्तमान नारकी क्या कोधोपयुक्त हैं ? मानोपयुक्त हैं ? मायोपयुक्त हैं ? या लोभोपयुक्त हैं ? १७१ उत्तर-हे गौतम ! कभी एक कोधोपयुक्त । कभी एक मानोपयुक्त । कभी एक मायोपयुक्त । कभी एक लोभोपयुक्त । कभी बहुत कोधोपयुक्त । कभी बहुत मानोपयुक्त । कभी बहुत मायोपयुक्त । कभी बहुत लोभोपयुक्त होते हैं ।

अथवा एक कोधोपयुक्त और एक मानोपयुक्त । अथवा एक कोधोप-युक्त और बहुत मानोपयुक्त । अथवा बहुत कोधोपयुक्त और एक मानोपयुक्त । अथवा बहुत कोधोपयुक्त और बहुत मानोपयुक्त । इत्यादि प्रकार से अस्सी मंग समझना चाहिए । इसी प्रकार यावत् संख्येय समयाधिक स्थिति वाले नारकियों के लिए समझना चाहिए । असंख्येय समयाधिक स्थिति वालों में तथा उसके योग्य उसकृष्ट स्थिति वाले नैरयिकों में सत्ताईस भंग कहना चाहिए ।

विवेचन --- गौतम स्वामी ने पूछा कि----हे भगवन् ! पहली रत्नप्रभा पृथ्वी में तीस लाख नरकावास हैं, उनमें रहने वाले जीवों की स्थिति-स्थान कितने कितने हैं ?

भगवान ने फरमाया कि- हे गौतम ! एक एक नरकावास में रहने वाले जीवों की स्थिति के स्थान भिन्न-भिन्न हैं। किसी की जघन्य स्थिति है, किसी की मध्यम और किसी कि उत्कृष्ट स्थिति है। इस पहली रत्नप्रमा पृथ्वी के पहले प्रतर में रहने वाले नारक जीवों की आयु कम से कम दस हजार वर्ष है और अधिक से अधिक नब्बे हजार वर्ष की है। कम से कम आयु 'जघन्य' कहलाती है और अधिक से अधिक आयु 'उत्कृष्ट' कहलाती है। जघन्य और उत्कृष्ट के बीच की आयु को 'मध्यम' कहते हैं। मध्यम आयु जघन्य और उत्कृष्ट के समान एक प्रकार की नहीं है। जघन्य आयु से एक समय की अधिक की आयु भी मध्यम कहलाती है, दो समय अधिक की आयु भी मध्यम कहलाती है, इसी प्रकार संख्यात और असंख्यात समय अधिक की आयु भी मध्यम ही कहलाती है। इस प्रकार मध्यम आयु के अनेक विकल्प हैं। अतः कोई नारकी दस हजार वर्ष की आयु वाला, कोई एक समय अधिक दस हजार वर्ष की आयु वाला, कोई दो समय अधिक दस हजार वर्ष की आयु वाला, इसी प्रकार कोई असंख्यात समय अधिक दस हजार वर्ष की आयु वाला है, कोई उत्कृष्ट आयु वाला है। इसलिए नारकी जीवों के स्थितिस्थान असंख्य है।

काल का वह सूक्ष्मतम अंश, जो निरंश है, जिसका दूसरा अंश संभव नहीं है, वह 'समय' कहलता है। जघन्य दस हजार वर्ष की स्थिति है, उससे एक एक समय अधिक करते हुए उत्कृष्ट नब्बे हजार वर्ष की स्थिति तक असंख्य विभाग (स्थिति-स्थान) हो जाते हैं। जयन्य स्थिति वालों में २७ भंग होते हैं, जो कि पहले बता दिये गये हैं।

फिर गौतम स्वामी ने पूछा कि-हे भगवन् ! एक समयाधिक जघन्य स्थिति वाले वे नारको जीव क्या कोघोपयुक्त होते हैं ? मानोपयुक्त होते हैं ? मायोपयुक्त होते हैं ? या लोभोपयुक्त होते हैं ?

इसके उत्तर में भगवान् ने अस्सी भंग वतलाये हैं। वे इस प्रकार हैं ---

असंयोगी ८ भग----

१. कोधी एक, २. मानी एक, ३. मायी एक, ४. लोभी एक, ५. कोधी बहुत, ६. मानी बहुत, ७. मायी बहुत, ८. लोभी बहुत ।

दिक संयोगी २४ मंग---

१. कोघी एक और मानी एक, २. कोघी एक और मानी बहुत, ३. कोघी बहुत और मानी एक, ४ कोघी बहुत और मानी बहुत, ४. कोघी एक और मायी एक, ६. कोघी एक और मायी बहुत, ७. कोघी बहुत और मायी एक, ८. कोघी बहुत और मायी बहुत, ९ कोघी एक और लोभी एक, १० कोघी एक और लोभी बहुत ११ कोघी बहुत और लोभी एक, १२. कोघी बहुत और लोभी बहुत, १३. मानी एक और मायी एक, १४ मानी एक और मायी बहुत, १४. मानी बहुत और मायी एक, १६. मानी बहुत और मायी बहुत, १७. मानी एक और लोभी एक, १८. मानी एक और लोभी बहुत, १९. मानी बहुत कोर लोभी एक, २०. मानी बहुत और लोभी बहुत, २१. मानी बहुत और सोयी बहुत, १७. मानी एक और लोभी एक, १८. मानी एक और लोभी बहुत, १९. मानी बहुत और लोभी एक, २०. मानी बहुत और लोभी बहुत, २१. मायी एक और लोभी एक, २२. मायी एक और लोभी बहुत, २३. मायी बहुत और लोभी एक, २४. मायी बहुत और लोभी बहुत ।

त्रिक संयोगी ३२ मंग----

१. कोघी एक, मानी एक, माया एक, २. कोघी एक, मानी एक, मायी बहुत, ३. कोघी एक, मानी बहुत, मायी एक, ४. कोघी एक, मानी बहुत, मायी बहुत, ४. कोघी बहुत, मानी एक, मायी एक, ६. कोघी बहुत, मानी एक, मायी बहुत, ७. कोघी बहुत, मानी बहुत, मायो एक, ८. कोघी बहुत, मानी बहुत, मायी बहुत, ९. कोघी बहुत, मानी बहुत, मायो एक, ८. कोघी चहुत, मानी बहुत, मायी बहुत, ९. कोघी एक, लोभी एक, १०. कोघी एक, मानी एक, लोभी बहुत, ११ कोघी एक, मानी बहुत, लोभी एक, १२. कोघी एक, मानी बहुत, लोभो बहुत, १३. कोघी बहुत, मानी एक, लोभी एक, १४ कोघी बहुत, मानी एक, लोभी बहुत, १४. कोघी बहुत, मानी बहुत, लोभी एक, १६. कोघी बहुत, मानी बहुत, लोभी बहुत, १७. कोघी एक, मायी एक, लोभी

#### 

एक, १८. कांधी एक, मायी एक, लोभी बहुत, १९. कोधी एक, मायी बहुत, लोभी एक, २०. कोधी एक, मायी बहुत, लोभी बहुत, २१. कोधी बहुत, मायी एक, लोभी एक, २२. कोधी बहुत, मायी एक, लोभी बहुत, २३. कोधी बहुत, मायी बहुत, लोभी एक, २६. कोधी बहुत, मायी बहुत, लोभी बहुत, २५. मानी एक, मायी एक, लोभी एक, २६. मानी एक, मायी एक, लोभी बहुत, २७. मानी एक, मायी बहुत, लोभी एक, २८. मानी एक, मायी बहुत, लोभी बहुत, २९. मानी एक, मायी बहुत, लोभी एक, २०. मानी एक, मायी बहुत, लोभी बहुत, २९. मानी बहुत, मायी एक, लोभी एक, ३०. मानी बहुत, मायी एक, लोभी बहुत, ३१. मानी बहुत, मायी बहुत, लोभी एक, ३२. मानी बहुत, मायी बहुत, लोभी बहुत ३१. मानी बहुत, मायी बहुत, लोभी एक, ३२. मानी बहुत,

#### चतुः संयोगी १६ मंग --

१. कोघी एक, मानी एक, मायी एक, लोभी एक, २. कोघी एक, मानी एक, मायी एक, लोभी बहुत, ३. कोघी एक, मानी एक, मायी बहुत, लोभी एक, ४, कोघी, एक, मानी एक, मायी बहुत, लोभी बहुत, ४ कोघी एक, मानी बहुत, सायी एक, लोभी एक, ६ कोघी एक, मानी बहुत, मायी एक, लोभी बहुत, ७. कोघी एक, मानी बहुत, मायी बहुत, लोभी एक, ८. कोघी एक, मानी बहुत, मायी बहुत, लोभी बहुत, ९. कोघी बहुत, मानी एक, मायी एक, लोभी एक, १० कोघी बहुत, मानी एक, मायी एक, लोभी बहुत, ११. कोघी बहुत, सानी एक, मायी बहुत, लोभी एक, १२. कोघी बहुत, मानी एक, मायी बहुत, लोभी बहुत, १३. कोघी बहुत, सानी बहुत, मायी एक, लोभी बहुत, मानी बहुत, लोभी बहुत, श्व. कोघी बहुत, भानी बहुत, मायी एक, श्व. कोघी बहुत, मानी बहुत, होभी एक, लोभी बहुत, मानी बहुत, मायी एक, होभी बहुत, मानी एक, मायी बहुत, मानी बहुत, भानी बहुत, सानी बहुत, मानी बहुत, नायी बहुत, मानी बहुत, भागी बहुत, लोभी बहुत, मानी बहुत, मानी बहुत, लोभी बहुत, बहुत, मानी बहुत, मायी बहुत, लोभी बहुत, मानी बहुत, मानी बहुत, लोभी बहुत, होघी बहुत, मानी बहुत, मायी बहुत, लोभी बहुत, मानी बहुत, मानी बहुत, लोभी बहुत, होघी बहुत, मानी बहुत, मायी बहुत, लोभी बहुत, मानी बहुत, मानी बहुत, लोभी बहुत, होघी

जिन जिन स्थानों वाले नारक जीव शाश्वत मिलते हैं उनमें २७ मंग होते हैं । १ अतयोगी, ६ द्विक संयोगी, १२ त्रिक संयोगी, ८ चतुःसंयोगी, ये कुल २७ भंग होते हैं । वे इस प्रकार हैं—--

#### असंयोगीः १ मंग ---

१ सब कोधी।

#### द्विक संयोगी ६ भंग---

१. कोधी बहुत, मानी एक, २. कोधी बहुत, मानी बहुत, ३ कोधी बहुत, मायी एक, ४ कोधी बहुत, मायी बहुत, ५. कोधी बहुत, लोभी एक, ६. कोधी बहुत, लोभी बहुत ।

#### त्रिक संयोगी १२ भंग--

२३४

१. कोधी बहुत, मानी एक, मायी एक, २, कोधी बहुत, मानी एक, मायी बहुत, ३. कोधी बहुत मानी बहुत, मायी एक, ४. कोधी बहुत, मानी बहुत, मायी बहुत, **१. कोधी बहुत, मानी बहुत, मायी एक, ८ कोधी बहुत, मानी एक, लोभी बहुत, ७. काधी** बहुत, मानी बहुत, लोभी एक, ८ कोधी बहुत, मानी बहुत, लोभी बहुत, ९. कोधी बहुत, मायी एक, लोभी एक, १०. कोधी बहुत, मायी एक, लोभी बहुत, ११. कोधी बहुत, मायी बहुत, लोभी एक, १२. कोधी बहुत, मायी बहुत, लोभी बहुत, १

#### चतुःसंयोगी ८ मंग

१. कोधो बहुत, मानी एक, मायी एक, लोभी एक, २. कोधी बहुत, मानी एक, मायी एक, लोभी बहुत, ३. कोधी बहुत, मानी एक, मायी बहुत, लामी एक, ४. कोधी बहुत, मानी एक, मायी बहुत, लोमी बहुत, ५. कोधी बहुत, मानी बहुत, मायी एक, लोभी एक, ६, कोधी बहुत, मानी बहुत, मायी एक, लोभी बहुत, ७. कोधी बहुत, मानी बहुत, मायी बहुत, लोभी एक, ८. कोधी बहुत, मानी बहुत, मायी बहुत, लोभी बहुत ।

प्रत्येक नरक में जघन्य स्थिति वाले नैरयिक सदा पाये जाते हैं और उनमें कोधो-पयुक्त नैरयिक बहुत ही होते हैं । अतः इन में ये उपर्युक्त २७ भग पाये जाते हैं । इन सत्ताईस ही भंगों में 'कोध' बहुवचनान्त ही रहेगा ।

एक समय अधिक जघन्य स्थिति से लेकर संख्यात समय अधिक जघन्य स्थितिवाले नैरयिकों में पूर्वोक्त अस्सी भग होते हैं। इस स्थिति वाले नैरयिक कभी मिलते हैं और कभी नहीं मिलते हैं। अतः उनमें कोधादि उपयुक्त नैरयिकों की संख्या एक और अनेक होती है।

असंख्यात समय अधिक की स्थिति से लेकर उत्कृष्ट स्थिति वाले नैरयिकों में तो पूर्वोक्त २७ मंग पाये जाते हैं। इस स्थिति वाले नैरयिक सदा काल पाये जाते हैं और वे बहत होते हैं।

इसी प्रकार नरक और देवों के जिन जिन स्थानों में सत्ता की अपेक्षा विरह न हो वहाँ २७ मंग और जहाँ विरह हो वहाँ अस्सी भंग होते हैं। औदारिक के दस दण्डकों में जो बोल निरन्तर मिलते हैं, वहाँ अभंग और जो निरन्तर नहीं मिलते हैं उनमें अस्सी अंग होते हैं।

#### अवगाहना स्थान

१७२ प्रश्न-इमीसे णं भंते ! रयणप्पभाए पुढवीए तीसाए निरयावाससयसहस्सेसु एगमेगंसि निरयावासंसि नेरइयाणं केवइया ओगाहणाठाणा पण्णत्ता ?

१७२ उत्तर-गोयमा ! असंखेजा ओगाहणाठाणा पण्णत्ता । तं जहाः-जहण्णिया ओगाहणा । पएसाहिया जहन्निया ओगाहणा । दुप्पएसाहिया जहन्निया ओगाहणा जाव-असंखिज पएसाहिया जहण्णिया ओगांहणा । तप्पाउग्गुकोसिया ओगाहणा ।

१७३ प्रश्न-इमीसे णं भंते ! रयणप्पभाए पुढवीए तीसाए निरयावाससयसहस्सेसु एगमेगंसि णिरयावासंसि जहण्णियाए ओगा-हणाए वट्टमाणा णेरइया किं कोहोवउत्ता० ?

१७३ उत्तर--गोयमा ! असीइभंगा भाणियव्वा, जाव--संखिज-पएसाहिया जहनिया ओगाहणा, असंखेजपएसाहियाए जहण्णियाए ओगाहणाए वट्टमाणाणं, तप्पउग्गुकोसियाए ओगाहणाए वट्टमाणाणं नेरइयाणं दोसु वि सत्तावीसं भंगा ।

भावार्थ--१७२ प्रक्षन-हे भगवन् ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी के तीस लाख नरकादासों में के एक एक नरकावास में रहने वाले नारकियों के अवगाहना स्थान कितने कहे गये है ? १७२ उत्तर-हे गौतम ! उनके अवगाहनास्थान असंख्यात कहे गये हैं। वे इस प्रकार हैं-जघन्य अवगाहना (अंगुल के असंख्यातवें भाग) एक प्रदेशा-धिक जघन्य अवगाहना, दो प्रदेश अधिक जघन्य अवगाहना, यावत् असंख्यात प्रदेश अधिक जघन्य अवगाहना तथा उसके योग्य उत्कृष्ट अवगाहना।

१७३ प्रदन-हे भगवन् ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी के तीस लाख नरकावासों में के एक एक नरकावास में जघन्य अवगाहना वाले नैरयिक क्या कोघोपयुक्त हैं ? मानोपयुक्त हैं ? मायोपयुक्त हैं ? या लोभोपयुक्त हैं ?

१७३ उत्तर---हे गौतम ! जघन्य अवगाहना वालों में अस्सी भंग कहना चाहिए यावत् संख्यात प्रदेश अधिक जघन्य अवगाहना वालों में भी अस्सी भंग कहना चाहिए । असंख्यात प्रदेश अधिक जघन्य अवगाहना में वर्तने वाले और उसके योग्य उत्कृष्ट अवगाहना में वर्तने वाले, इन दोनों प्रकार के नारकियों में सत्ताईस भंग कहना चाहिए ।

विवेचन---जिसमें जीव ठहरता है. वह अवगाहना है, अर्थात् जीव की लम्बाई चौड़ाई अवगाहना कहलाती है। जिस जीव का जो शरीर होता है, वह उसकी अवगाहना है। जिस क्षेत्र में जीव रहता है उस परिमाण क्षेत्र को भी अवगाहना कहते हैं।

सब नरकावासों में जघन्य अवगाहना अंगुल के असंख्यातवें भाग परिमाण है। जिस विवक्षित नरकावास के योग्य जो उत्कृष्ट अवगाहना होती है, वह उसकी 'तत्प्रायोग्य उत्कृष्ट अवगाहना' कहलाती है। जैसे कि पहली रत्नप्रभा नरक में उत्कृष्ट अवगाहना सात धनुष तीन हाथ छह अंगुल होती है। अर्थात् उत्सेधांगुल से उसकी अवगाहना सवा इकतीस हाथ होती है। इससे आगे की नरकों में दुगुनी-दुगुनी' अवगाहना होती है। अर्थात् शर्करांप्रभा में पन्द्रह धनुष दो हाथ, बारह अंगुल उत्कृष्ट अवगाहना होती है। अर्थात् शर्करांप्रभा में पन्द्रह धनुष दो हाथ, बारह अंगुल उत्कृष्ट अवगाहना होती है। तीसरो बालुकाप्रभा में इकतीस धनुष एक हाथ, चौथी पंकप्रभा में बांसठ धनुष दो हाथ, पांचवीं धूमप्रभा में एक सौ पच्चीस धनुष, छठी तमःप्रभा में ढ़ाई सौ धनुष, सातवीं तमस्तमाःप्रभा में पाँच सौ धनुष की उत्कृष्ट अवगाहना होती है। यह भवधारणीय उत्कृष्ट अवगाहना होती है।

एक एक नरकावास में बसने वाले जीवों के अवगाहना स्थान असंख्य हैं। जघन्य अवगाहना अंगुल के असंख्यातवें भाग बराबर होती है। इस जघन्य अवगाहना से एक प्रदेश अधिक, दो प्रदेश अधिक, इस प्रकार असंख्यात प्रदेश अधिक तक की अवगाहना वाले

२३६

भगवती सूत्र—-श. १ उ. ५ नारकों के शरीर

होते हैं और तत्प्रायोग्य उत्कृष्ट अवगाहना वाले होते हैं। अतः अवगाहना स्थान असं-स्थात हैं।

फिर गौतम स्वामी ने पूछा कि--हे भगवन् ! जघन्य अवगाहना वाले जीव क्या कोधी हैं ? मानी हैं ? भायी हैं ? या लोभी हैं ?

भगवान् ने फरमाया कि—हे गौतम ! यहाँ भी अस्सी भंग जानने चाहिए । एक प्रदेशाधिक से लेकर संख्यात प्रदेशाधिक तक इसी तरह जानना चाहिए । जघन्य अवगाहना से असंख्य प्रदेश अधिक तथा उत्कृष्ट अवगाहना वालों के सत्ताईस भंग होते हैं ।

यहाँ यह आशंका होती है कि जघन्य स्थिति में सत्ताईस भंग कहे हैं, फिर यहाँ जघन्य अवगाहना में अस्सी भंग कहने का क्या कारण है ?

इस शंका का समाधान यह है कि जघन्य स्थिति वाले नैरयिक जब तक जघन्य अवगाहना वाले रहते हैं, तब तक उनकी अवगाहना के अस्सी भंग ही होते हैं। अघन्य स्थिति वाले जिन नैरयिकों के सत्ताईस भंग कहे हैं वे जघन्य अवगाहना को उल्लघन कर चुके हैं। उनकी अवगाहना जघन्य नहीं होती। इसलिए सत्ताईस ही मंग कहे गये हैं।

जघन्य अवगाहना से लेकर संख्यात प्रदेश की अधिक अवगाहना वाले जीव नरक में निरन्तर नहीं मिलते हैं, इसलिए उनमें अस्सी भंग कहे गये हैं और जघन्य अवगाहना से असंख्यात प्रदेश अधिक की अवगाहना वाले जीव, नरक में अधिक ही पाये जाते हैं, इमलिए उनमें सत्ताईस भंग होते हैं।

#### नारकों के शरीर

१७४ प्रझ-इमीसे णं भंते ! रयणप्पभाए जाव-एगमेगंसि निरयावासंसि नेरइयाणं कइ सरीरया पण्णत्ता ?

१७४ उत्तर-गोयमा ! तिण्णि सरीरया पण्णत्ता । तं जहाः-बेउव्विए, तेयए, कम्मए ।

१७५ प्रश्न-इमीसे णं भंते ! जाव-वेउव्वियसरीरे वट्टमाणा

नेरइया किं कोहोवउत्ता ?

२३८

१७५ उत्तर-गोयमा ! सत्तावीसं भंगा भाणियव्वा । एएणं गमेणं तिण्णि सरीरा भाणियव्वा ।

१७६ प्रश्न-इमीसे णं भंते ! रयणप्पभापुढवीए जाव-नेरहयाणं सरीरया किंसंघयणी पण्णत्ता ?

१७६ उत्तर-गोयमा ! छण्हं संघयणाणं अस्तंघयणी, नेवट्टी, नेव च्छिरा, नेव ण्हारूणि। जे पोग्गला अणिट्टा, अकंता, अप्पिया, असुहा, अमणुण्णा, अमणामा एतेसिं सरीरसंघायत्ताए परिणमंति । १७७ प्रश्न-इमीसे णं भंते ! जाव छण्हं संघयणाणं असंघयणे वट्टमाणा णं नेरइया किं कोहोवउत्ता ?

१७७ उत्तर-गोयमा ! सत्तावीसं भंगा ।

१७८ प्रश्न-इमीसे णं भंते ! रयणप्पभाए जाव-सरीरया किं-संठिया पण्णत्ता ?

१७८ उत्तर-गोयमा ! दुविहा पण्णत्ता । तं जहाः-भवधार-णिज्जा य, उत्तरवेउव्विया य । तत्थ णं जे ते भवधारणिज्जा ते हुंडसंठिया पण्णत्ता, तत्थ णं जे ते उत्तरवेउव्विया ते वि हुंडसंठिया पण्णत्ता ।

१७९ प्रश्न-इमीसे णं जाव-हुंडसंठाणे वट्टमाणा नेरइया किं कोहोवउत्ता ?

## १७९ उत्तर-गोयमा ! सत्तावीसं भंगा ।

विशेष शब्दों के अर्थ-सरीरया--शरीर, वेउब्विए--वैकिय, तेयए--तैजस्, कम्मए-कार्मण, नेवट्ठी--नैवास्थि-हड्डी नहीं, च्छिरा-शिरा-नश, ण्हारूणि-स्नायु, अणिट्ठा--अनिष्ट, अकता--अकान्तै, अष्पिया-अप्रिय, असुहा-अशुभ, अमणुण्णा-अमनोज्ञ, अमणामा-अमनोहर।

भावार्थ-१७४ प्रइन-हे भगवन् ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी के तीस लाख नरकावासों में के एक एक तरकावास में बसने वाले नारकी जीवों के कितने शरीर हे ?

१७४ उत्तर--हे गौतम ! उनके तीन झरीर कहे गये हैं। वे इस प्रकार है--बैक्रिय, तैजस और कार्मण ।

१७५ प्रश्न–इस रत्नप्रभा पृथ्वी के तीस लाख नरकावासों में के प्रत्येक नरकावास में बसने वाले वैक्रिय झरीर वाले नारकी क्या कोधोपयुक्त हैं ? मानोपयुक्त हैं ? मायोपयुक्त हैं ? या लोभोपयुक्त हैं ?

उत्तर-हे गौतम ! सत्ताईस भंग कहना चाहिए । और इसी प्रकार शेष दोनों शरीरों (तैजस् और कार्मण) सहित तीनों के सम्बन्ध में भी यही बात कहना चाहिए ।

१७६ प्रकन-हे भगवन् ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी के तीस लाख नरकावासों में के प्रत्येक नरकावास में बसने वाले नैरयिकों के कारीरों का कौनसा संहनन है ? १७६ उत्तर-हे गौतम ! उनका कारीर संहनन रहित है अर्थात् उनमें छह संहननों में का संहनन नहीं होता । उनके कारीर में हड्डी, किरा (नक्ष) और स्नायु नहीं होती । जो पुद्गल अनिष्ट, अकान्त, अप्रिय, अज्ञुभ, अमनोज्ञ और अमनोहर है, वे पूद्गल नारकियों के कारीर संघात रूप में परिणत होते हैं ।

१७७ प्रइन-हे भगवन् ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी के तीस लाख नरकावासों में के प्रत्येक नरकावास में रहने वाले और छह संहननों में से जिनके एक भी संहनन नहीं है, वे नैरयिक क्या कोधोपयुक्त हैं ? मानोपयुक्त हैं ? मायोपयुक्त हैं ? या लोभोपयुक्त हैं ? १७७ उत्तर-हे गौतम ! यहां सत्ताईस भंग कहना चाहिए । १७८ प्रइन-हे भगवन् ! इस रत्नप्रभा पृथ्वो के तीस लाख नरकावासों में के प्रत्येक नरकावास में रहने वाले नैरयिकों के झरीर किस संस्थान वाले हे ? १७८ उत्तर-हे गौतम ! उन नारकियों का झरीर दो प्रकार का कहा गया है । यथा-भवधारणीय (जीवन पर्यन्त रहने वाला) और उत्तर वैक्रिय । उनमें जो भवधारणीय झरीर हे, वे हुण्ड संस्थान वाले कहे गये हे और जो झरीर उत्तर बैक्रिय रूप हें, वे भी हुण्ड संस्थान वाले कहे गये है और जो

१७९ प्रइन-इस रत्नप्रभा पृथ्वी के तीस लाख नरकावासों में के प्रत्येक नरकावास में बसने बाले हुण्ड संस्थान में वर्तमान नेरयिक क्या क्रोधोपयुक्त है ? मानोपयुक्त हैं ? मायोपयुक्त हैं ? या लोभोपयुक्त है ?

१७९ उत्तर-हे गौतम ! यहां सत्ताईस भंग कहना चाहिए ।

विवेचन--जिसमें व्याप्त होकर आत्मा रहती है, अथवा जिसका क्षण क्षण में नाश होता रहता है, उसे 'शरीर' कहते हैं । नारकी जीवों के तीन शरीर होते हैं-वैक्रिय, तैजस और कार्मण । 'कार्मण शरीर' कमों का खजाना है । आहार को पचाकर खरू भाग और रस भाग में विभक्त करना और रस को शरीर के अंगों में यथास्थान पहुँचाना 'तैजस शरीर' का काम हैं । 'वैक्रिय शरीर' के दो भेद हैं--भवधारणीय और उत्तरवैक्रिय ।

गौतम स्वामी ने पूछा कि--हे मगवन् ! वैक्रिय शरीर वाले नारकी जीव क्या क्रोधी हैं ? मानी हैं ? मायी हैं या लोभी हैं ?

भगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ! इस विषय में सत्ताईस भंग समझना चाहिए, क्योंकि ऐसा कोई समय नहीं होता जब वैक्रिय शरीर वाले जीव नरक में न हों । वंक्रिय शरीर वाले जीव नरक में बहुत होते हैं, इसलिए सत्ताईस भंग ही प्राप्त होते हैं । इसी प्रकार तीनों शरीरों के सम्बन्ध में जानना चाहिए ।

यहां पर यह शंका हो सकती है कि वैक्रिय शरीर वालों के सत्ताईस मंग तो वतला दिये गये हैं। फिर मूल पाठ में 'एएणं गमेण तिण्णि सरीरया भाणियव्वा' अर्थात् इसी प्रकार तीनों शरीरों के सम्बन्ध में जानना चाहिए। इसमें तीन शरीरों का कथन क्यों किया ? क्योंकि शेष दो ही शरीर बचे हैं। इसलिए उन्हीं के सम्बन्ध में कहना चाहिए ?

इस शंका का समाधान यह है कि-यहाँ तैजस और कार्मण शरीर अलग नहीं लिये

गये है, क्योंकि यदि तैजस और कार्मण शरीरों को वैकिय से अलग कर दिया जाय तो अस्सी भग प्राप्त होंगें। क्योंकि वे विग्रह गति में हो पाये जाते हैं। यहाँ पर केवल तंजस कार्मण की चर्चा नहीं है, किन्तु वैकिय सहित तैजस कार्मण की है। इसलिए सत्ताईस ही भंग मिलेंगे। यही बात सूचित करने के लिए 'तीनों शरीरों के सम्बन्ध में जानना चाहिए'--ऐसा कथन किया गया है।

'वज्यऋषभनाराच' आदि छह संहननों में से नारकी जीवों के शरीर में कोई संह-तन नहीं होता है। क्योंयि हड्डियों के ढाँचे को 'संहनन' कहते हैं। नारकी जीवों के शरीर में हाड़, शिरा (नस), स्नायु नहीं हैं, किन्तु जो पुद्गल अभिष्ट, अकान्त, अप्रिय, अशुभ, अमनोज़ और अमनोहर होते हैं, वे नारकी जीवों के शरीर रूप में परिणत होते हैं, उन पुद्गलों का यह स्वभाव है कि छेदने पर वे अलग हो जाते हैं और वापिस मिल जाते हैं। इस प्रकार असंहननी शरीर में रहने वाले नारकी जीवों में सत्ताईस भग पाये जाते हैं।

एक नारको जीव दूसरे जीव को कष्ट देने आदि के लिए जो शरीर बनाता है वह 'उत्तरवैकिय' कहलाता है और भवपर्यन्त रहने वाला शरीर 'भवधारणीय' कहलाता है । नारकी के दोनों प्रकार के शरीरों का संस्थान (आकार) हुण्डक ही होता है ।

यहाँ यह शंका हो सकती है कि नारक जीव उत्तर वैंकिय शरीर का संस्थान हुण्डक क्यों बनाते हैं ? सुन्दर क्यों नहीं बनाते ?

इसका समाधान यह है कि-उनमें शक्ति की मन्दता है। अतः वे सुन्दर आकार बनाना चाहते हुए भी बना नहीं सकते अर्थात् सुन्दर आकार बनाना चाहते हुए भी बेढंगा ही बनता है। ऐसे नारकी जीवों में कोधी आदि के सत्ताईस भंग होते हैं।

## नैरयिकों की लेश्या दृष्टि आदि

१८० प्रश्न-इमीसे णं भंते ! रयणप्पभाए पुढवीए नेरइयाणं कति लेस्साओ पण्णत्ता ।

१८० उत्तर-गोयमा ! एगा काउलेस्सा पण्णत्ता ।

१८१ प्रश्न-इमीसे णं भंते ! रयणप्पभाए जाव-काउलेस्साए

१८७ इमीसे णं जाव-मणजोए वट्रमाणा कोहोवउत्ता....?

१८६ उत्तर-तिण्णि वि ।

१८६ प्रश्न-इमीसे णं जाव-किं मणजोगी, वइजोगी, काय-जोगी ?

वद्रमाणा....? १८५ उत्तर-सत्तावीसं भंगा । एवं तिण्णि णाणाइं, तिण्णि अण्णाणाइं भाणियव्वाइं ।

नियमा. तिष्णि अण्णाणाइं भयणाए । १८५ प्रश्न-इमीसे णं भंते ! जाव-आभिणिबोहियण्णाणे

१८४ उत्तर-गोयमा ! णाणी वि, अन्नाणी विं; तिष्णि णाणाइं

१८४ प्रश्न-इमीसे णं भंते ! जाव-किं णाणी, अण्णाणी ?

१८३ उत्तर-सत्तावीसं भंगा । एवं मिच्छादंसणे वि । सम्मा-मिच्छादंसणे असीति भंगा ।

१८३ प्रश्न-इमीसे णं जाव-सम्मदंसणे वट्टमाणा नेरइया.....?

१८२ उत्तर-तिण्णि वि।

२४२

मिच्छादिद्री ?

१८२ प्रश्न-इमीसे णं जाव-किं सम्मदिट्री, मिच्छादिट्री, सम्मा

१८१ उत्तर-गोयमा ! सत्तावीसं भंगा ।

वट्रमाणा....?

भगवती सूत्र----श. 👔 उं. ५ नैरयिकों की लेश्या दृष्टि आदि 👘 २४३

१८७ उत्तर-सत्तावीसं भंगा । एवं वइजोए, एवं कायजोए ।

१८८ प्रश्न-इमीसे णं जाव-नेरइया किं सागारोवउत्ता, अणा-गारोवउत्ता ?

१८८ उत्तर-गोयमा ! सागारोवउत्ता वि, अणागारोवउत्ता वि ।

१८९ प्रश्न-इमीसे णं जाव-सागारोवओगे वट्टमाणा किं कोहोवउत्ता ?

१८९ उत्तर-सत्तावीसं भंगा । एवं अणागारोवउत्ता वि सत्ता-वीसं भंगा । एवं सत्त वि पुढवीओ नेयव्वाओ, णाणत्तं लेसासु । गाहाः--

काऊ य दोसु, तइयाए मीसिया, नीलिया चउत्थीए ।

पंचमीयाए मीसा, कण्हा तत्तो परमकण्हा ।।

विशेष शब्दों के अर्थ--लेस्साओ--लेश्या, काउलेस्सा--कापोत लेश्या, आभिणिबोहिय-णाणे-आभिनिबोधिक ज्ञान, वद्दजोए--वचन योग, सागारोवउत्ता-साकारोपयुक्त, अणागा-रोवउत्ता---अनाकारोपयुक्त, कण्हा----कृष्ण लेश्या, परमकण्हा---परमकृष्ण लेश्या।

भावार्थ--१८० प्रइन-हे भगवन् ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी में बसने वाले नैरयिकों में कितनी लेक्याएँ कही गई है ?

१८० उत्तर--हे गौतम ! एक कापोत लेक्या कही गई है ।

१८१ प्रश्न--हे भगवन् ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी में बसने वाले कापोत लेश्या वाले नारकी जीव क्या क्रोधोपयुक्त हैं ? मानोपयुक्त हैं ? मायोपयुक्त हैं ? या लोभोपयुक्त हैं ?

> १८१ उत्तर-हे गौतम ! इनमें सत्ताईस मंग कहना चाहिए। १८२ प्रक्त-हे भगवन् ! इस रत्नप्रभा पृथ्थी में बसने वाले नारकी क्या

सम्यग्दृष्टि हैं ? मिथ्यादृष्टि हैं ? या सम्यग्मिथ्यादृष्टि (मिश्रदृष्टि) हैं ? १८२ उत्तर-हे गौतम !तीनों प्रकार के हैं ।

१८३ प्रइन–हे भगवन् ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी में बसने वाले सम्यग्दृष्टि नारको जीव क्या कोधोपयुक्त हैं ? मानोपयुक्त हैं ? मायोपयुक्त हैं ? लोभो-पयुक्त हैं ?

१८३ उत्तर-हे गौतम ! सत्ताईस भंग कहना चाहिए। इसी तरह मिथ्या-दृष्टि में भी कहना चाहिए। सम्यग्मिथ्यादृष्टि में अस्सी भंग कहना चाहिए।

र्ह १८४ प्रक्न-हे भगवन् ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी में बसने वाले नारकी जीव क्या ज्ञानी है ? या अज्ञानी है ?

१८४ उत्तर-हे गौतम ! उनमें ज्ञानी भी हैं और अज्ञानी भी । जो ज्ञानी हैं उनमें नियमपूर्वक तीन ज्ञान होते हैं और जो अज्ञानी हैं उनमें तीन अज्ञान भजना (विकल्प) से होते हैं ।

१८५ प्रइन-हे भगवन् ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी में बसने ब्राले और आभि-निबोधिक ज्ञान में वर्तने वाले नारकी जीव क्या कोधोपयुक्त हैं ? मानोपयुक्त हे ? मायोपयुक्त है ? या लोमोपयुक्त है ?

१८५ उत्तर-हे गौतम ! यहाँ सत्ताईस भंग कहना चाहिए और इसी प्रकार तीन ज्ञान और तीन अज्ञान में कहना चाहिए ।

१८६ प्रइन–हे भगवन् ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी में बसने चाले नारकी जीव क्या मनयोगी है ? वचनयोगी है ? या काययोगी है ?

१८६ उत्तर—हे गौतम ! वे प्रत्येक तीनों प्रकार के हे अर्थात् सभी नारकी जोव मन, वचन और काया, इन तीनों योगों वाले हें ?

१८७ प्रदन--हे मगवन् ! इस रत्नप्रमा पृथ्वी में बसने वाले और मन योग में वर्तने वाले नारकी जीव क्या कोधोपयुक्त हैं ? मानोपयुक्त हें ?मायोप-यक्त हें ? या लोभोपयुक्त है ?

१८७ उत्तर-हे गौतम ! सत्ताईस भंग कहना चाहिए और इसी प्रकार वचनयोगी और काययोगी में भी कहना चाहिये । १८८ प्रइन—हे भगवन् ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी में रहने वाले नारको जीव क्या साकारोपयोग से युक्त हैं ? या अनाकारोपयोग से युक्त है ?

१८८ उत्तर-हे गौतम ! साकारोपयोग युक्त भी हैं और अनाकारोप-योग युक्त भी हैं ।

१८९ प्रझ्न — हे भगवन् ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी में बसने वाले और साका-रोपयोग में बर्तने वाले नारकी जीव क्या कोधोपयुक्त हें ? मानोपयुक्त है ? मायोपयुक्त हें ? या लोभोपयुक्त हैं ?

१८९ उत्तर-हे गौतम ! इनम सत्ताईस भंग कहना चाहिए । इसी प्रकार अनाकारोपयोग युक्त में भी कहना चाहिए ।

रत्नप्रमा में कहा उसी तरह से सातों पृष्टियों के विषय में कहना चाहिए । लेक्याओं में विक्षेचता है । वह इस प्रकार है-पहली और दूसरी नरक में कापोत लेक्या है । तीसरी में मिश्र अर्थात् कापोत और नील, ये दो लेक्या हे । चौथी में नील लेक्या है । पांचवीं में मिश्र अर्थात् नील और कृष्ण, ये दो लेक्या हे ? छठी में कृष्ण लेक्या है और सातवीं में परम कृष्ण लेक्या है ।

विवेचन----रत्नप्रभा के तीस लाख नरकावासों में के जीवों में सिर्फ एक कापोत लेक्या होती है। इनमें क्रोधादि के सत्ताईस मंग कहने चाहिए।

इसके बाद दृष्टि द्वार का कथन किया गया है। वहां तीनों दृष्टि वाले जीव होते हैं। उनमें सम्यग्दृष्टि और मिथ्यादृष्टि में कोघादि के सत्ताईस भग कहने चाहिए। मिश्र-दृष्टि में अस्सी भंग होते हैं। इसका कारण यह है कि मिश्रदृष्टि जीव अल्प है और उनका सद्माव भी काल की अपेक्षा अल्प है अर्थात् वे कभी मिलते हैं और कभी नहीं भी मिलते हैं। इसलिए मिश्रदृष्टि नारक में कोघादि के अस्सी भंग पाये जाते हैं।

अब झान ढ़ार के विषय में कहा जाता है-जो जीव नरक में सम्यक्त्व सहित उत्पन्न होते हैं उन्हें जन्मकाल के प्रथम समय से लेकर भवप्रत्यय अवधिज्ञान होता है। अतः दे नियम पूर्वक तीन ज्ञान वाले ही होते हैं। जो मिथ्यादृष्टि जीव नरक में उत्पन्न होते हैं दे यहां से संज्ञी जीवों में से अथवा असंज्ञी जीवों में से गये हुए होते हैं। उनमें से जो जीव यहां से संज्ञी जीवों में से जाकर नरक में उत्पन्न होते हैं उनको जन्मकाल से " विभंग (विपरीत अवधि) ज्ञान होता है, इसलिए वे तीन अज्ञान वाले होते हैं। जो असज़ी जीवों में से आकर नरक में उत्पन्न होते हैं उनको जन्मते समय दो अज्ञान (मति अज्ञान, श्रुत अज्ञान) होते हैं और एक अन्तर्मुहूर्त बीत जाने पर विभंग ज्ञान उत्पन्न होता है, अब उन्हें तीन अज्ञान हो जाते हैं। इसीलिए तीन अज्ञान 'भजनापूर्वक' कहे गये हैं। किसी समय उनमें दो अज्ञान होते हैं और किसी समय उनमें तीन अज्ञान होते हैं। जैसा कि निम्म लिखित दो गाथाओं में कहा है---

> सम्मी गेरइएसु उरलपरिच्चायगंतरे समये । विन्मंग ओहि वा अविग्गहे विग्गहे लहइ ॥१॥ असम्मी भरएसु पज्जली जेण लहइ विग्मंगं । नामा तिम्मेव तओ अण्णाणा बोण्णि तिम्मेव ॥२॥

अर्थ--औदारिक शरीर को छोड़कर जो संज्ञी जीव नरक में उत्पन्न होते हैं, वे तत्काल अविग्रह गति में अथवा विग्रह गति में विभंगज्ञान अथवा अवधिज्ञान को प्राप्त करते हैं। यहाँ से जो असंज्ञी जीव मर कर नरक में उत्पन्न होते हैं वे पर्याप्त अवस्था को प्राप्त होने के पञ्चात् विभग ज्ञान को प्राप्त होते हैं। इसलिए नरक में ज्ञान तो नियम पूर्वक तीन ही होते हैं और अज्ञान दो भी होते हैं और तीन भी होते हैं।

पहले के तीन ज्ञान और तीन अज्ञान में सत्ताईस भंग पाये जाते हैं। यहां मूलपाठ में आभिनिबोधिक ज्ञान अलग कह कर फिर 'एवं तिण्णि णाणाइं तिण्णि अण्णाणाइ' ऐसा कहा है। सो यहाँ दो कहना चाहिए, किन्तु जो 'तीन' कहा है, इसका कारण यह है कि आभिनिबोधिक सहित तीन ज्ञान और तीन अज्ञान लिये गये हैं।

जहाँ तीन अज्ञान का कथन किया गया है वहाँ विभग ज्ञान होते से पहले जो मति-अज्ञान श्रुतअज्ञान होते हैं, उस समय अस्सी भंग होते हैं, क्योंकि दो अज्ञान वाले जीव थोड़े होते हैं। किन्तु ये दो अज्ञान वाले जीव जघन्य अवगाहना वाले होते हैं, इसलिए उनमें जघन्य अवगाहना की अपेक्षा ही अस्सी भंग लिये गये हैं।

अब योग द्वार के विषय में कहा जाता है । यहाँ यद्यपि अकेले 'कार्मण काययोग' में अस्सी भंग संगय है तयापि यहाँ पर उसकी विवक्षा नहीं की है, किन्तु सामान्य काययोग की विवक्षा की गई है, इसलिए सत्ताईस भंग कहे गये हैं ।

उपयोगद्वार के विषय में कहा जाता है-उपयोग के दो भेद हैं-साकारोपयोग और अनाकारोपयोग । विशेष ग्रहण करने की शक्ति को 'आकार' कहते हैं । उस 'आकार' सहित जो हो उसे साकारोपयोग कहते हैं और सामान्य अंश को ग्रहण करने वाले उपयोग को अनाकारोपयोग कहते हैं । अर्थात् ज्ञानोपयोग को 'साकारोपयोग' कहते हैं और दर्शनो-पयोग को 'अनाकारोपयोग' कहते हैं । इन दोनों उपयोगों में सत्ताईस मंग होते हैं ।

रत्नप्रभा पृथ्वी के सम्बन्ध में दस बातों की पृच्छा की गई है। रत्नप्रभा की तरह सातों नरकों के जीवों की पृच्छा है। सिर्फ लेक्या में अन्तर है-पहली और दूसरी नरक में कापोत लेक्या है। तीसरी बालुकाप्रभा के उपरितन नरकावासों में कापोत लेक्या है और अधस्तन नरकावासों में नील लेक्या है। इसलिए तीसरी नरक में दो लेक्याएँ हैं। चौथी नरक में नील लेक्या है। पांचवी में नील और कृष्ण ये दो लेक्याएँ हैं। छठी नरक में कृष्ण लेक्या और सातवीं नरक में परम-कृष्ण लेक्या है।

#### ्असुरकुमारों के स्थिति स्थान आदि

१९० प्रश्न-चउसट्टीए णं भंते ! असुरकुमारावाससयसहस्सेसु एगमेगंसि असुरकुमारावासंसि असुरकुमाराणं केवइया ठिइट्टाणा पण्णत्ता ?

१९० उत्तर-गोयमा ! असंखेज्जा ठिइट्ठाणा पण्णत्ता । जह-ण्णिया ठिई जहा नेरइया तहा, नवरं-पडिलोमा भंगा भाणियव्वा । सब्वे वि ताव होज्ज लोभोवउत्ता । अहवा लोभोवउत्ता य, मायो-वउत्ते य, अहवा लोभोवउत्ता य, मायोवउत्ता य । एएणं गमेणं णेयव्वं जाव-थणियकुमाराणं, नवरं णाणत्तं जाणियव्वं ।

विशेष शब्दों के अर्थ-चउसट्ठीए-चौसठ, पडिलोमा-प्रतिलोम-उल्टा, णाणसं-नानात्व-भिन्नपना ।

भावार्थ-१९० प्रइन-हे भगवन् ! चौसठ लाख असुरकुमारावासों में के

एक एक असुरकुमारावास में बसने वाले असुरकुमारों के कितने स्थिति स्थान कहे गये हैं ?

१९० उत्तर--हे गौतम ! उनके स्थिति स्थान असंख्यात कहे गये हे । वे इस प्रकार हें---जघन्य स्थिति, एक समय अधिक जघन्य स्थिति, इत्यादि वर्णन नारकियों के समान जानना चाहिए । विशेषता यह है कि इनमें जहां सत्ताईस मंग आते हैं वहां प्रतिलोम---उल्टे समझना चाहिए । वे इस प्रकार है---समस्त असुरकुमार लोमोपयुक्त होते हे । अथवा बहुत से लोभोपयुक्त और एक मायो-पयुक्त होता है । अथवा बहुत से लोभोपयुक्त और बहुत से मायोपयुक्त होते हें । इत्यावि रूप से जानना चाहिए । इसी प्रकार स्तनितकुमारों तक जानना चाहिए । विशेषता यह है कि संहनन संस्थान लेक्या आदि में भिन्नता जाननी चाहिए ।

असंयोगी १ भंग---

१ सभी लोभी

२४८

#### हिक संयोगी ६ मंग---

१. लोभी बहुत, मायी एक, २. लोभी बहुत, मायी बहुत, ३. लोभी बहुत, मानी एक, ४ लोभी बहुत, मानी बहुत, ५ लोभी बहुत, कोधी एक, ६ लोभी बहुत, कोधी बहुत ।

जिक संयोगी १२ मंग----

१. लोभी बहुत, मायी एक, मानी एक, २. लोभी बहुत, मायी एक, मानी बहुत,

मगवती सूत्र - श. १ उ. ५ पृथ्वीकायिक के स्थिति स्थान आदि 🥂 २४९

३, लोभी बहुत, मायी बहुत, मानी एक, ४. लोभी बहुत, मामी बहुत, मानी बहुत, ५ लोभी बहुत, मार्या एक, कोधी एक, ६ लोभी बहुत, मायी एक, कोधी बहुत, ७. लोभी बहुत, मायी बहुत, कोधी एक, ८. लोभी बहुत, मायी बहुत, कोधी बहुत, ९. लोभी बहुत, मानी एक, कोधी एक, १०, लोभी बहुत, मानी एक, कोधी बहुत, ११. लोभी बहुत, मानी बहुत, कोधी एक, १२. लोभी बहुत, मानी बहुत, कोधी बहुत ।

चतुःसंयोगी ८ मग----

१. लोभी बहुत, मायी एक, मानी एक, कोधी एक, २. लोभी बहुत, मायी एक, मानी एक, कोधी बहुत, ३. लोभी बहुत, मायी एक, मानी बहुत, कोधी एक, ४. लोभी बहुत, मायी एक, मानी बहुत, कोधी बहुत, ५. लोभी बहुत, मायी बहुत, मानी एक, कोधी एक, ६. लोभी बहुत, मायी बहुत, मानी एक, कोधी बहुत, ७. लोभी बहुत, मायी बहुत, मानी बहुत, कोधी एक, ८. लोभी बहुत, मायी बहुत, मानी बहुत, कोधी बहुत ।

इन सत्ताईस ही भंगों में 'लोम' शब्द को बहुवचनान्त ही रखना चाहिए ।

नारकी जीवों में और असुरकुमारादि में जो भेद है. उसको जानकर प्रश्नसूत्र और उत्तरसूत्र कहना चाहिए । असुरकुमारादि असहननी-सहनन रहित हैं । उनके शरीर संघात रूप से जो पुद्गल परिणमते हैं, वे इष्ट और सुन्दर होते हैं । उनके भवधारणीय शरीर का संस्थान 'समचतुरस' होता है और उत्तरवैक्रिय रूप शरीर किसी एक संस्थान में संस्थित होता है । असुरकुमारादि में कृष्ण, नील, कापोत और तेजो ये चार लेक्याएँ होती है ।

असुरकुमारादि के भवनों की संख्या पहले बताई जा चुकी है। असुरकुमारों के चौसठ लाख भवन हैं. नागकुमारों के चौरासी लाख भवन हैं। सुवर्णकुमारों के बहत्तर लाख भवन हैं। विद्युतकुमार आदि छह के प्रत्येक के छहत्तर लाख छहत्तर लाख भवन है और पवनकुमारों के छयानवें लाख भवन हैं, तदनुसार ही प्रश्नसूत्र और उत्तरसूत्र कहना चाहिए।

### पृथ्वीकायिक के स्थितिस्थानादि

# १९१ प्रश्न-असंस्विज्जेसु णं भंते ! पुढविकाइयावाससयसह-रसेसु एगमेगंसि पुढविकाइयावासंसि पुढविक्काइयाणं केवइया

ठितिद्वाणा पण्णता ?

२४०

१९१ उत्तर—गोयमा ! असंखेज्जा ठितिट्ठाणा पण्णत्ता । तं जहाः–जहन्निया ठिई जाव–तप्पाउग्गुक्कोसिया ठिई ।

१९२–असंखेजेसु णं भंते ! पुढविक्काइयावाससयसहस्सेसु एग-मेगंसि पुढविक्काइयावासंसि जहण्णियाए ठितिए वट्टमाणा पुढवि क्काइया किं कोहोवउत्ता, माणोवउत्ता, मायोवउत्ता, लोभोवउत्ता ?

१९२ उत्तर-गोयमा ! कोहोवउत्ता वि, माणोवउत्ता वि, मायो-वउत्ता वि, लोभोवउत्ता वि । एवं पुढविक्काइराणं सब्वेसु वि ठाणेसु अभंगयं । नवरं-तेउलेस्साए असीतिभंगा, एवं आउक्काइया वि । तेउक्काइया, वाउक्काइयाणं सब्वेसु वि ठाणेसु अभंगयं । वणस्सइ-काइया जहा पुढविक्काइया ।

विशेष शब्दों के अर्थ-असंखिज्जेसु-असंख्यात में।

भावार्थ-१९१ प्रश्न-हे भगवन् ! पृथ्वीकायिक जीवों के असंख्यात लाख आवासों में से एक एक आवास में बसने वाले पृथ्वीकायिकों के कितने स्थितिस्थान कहे गये हैं ?

१९१ उत्तर--हे गौतम ! उनके असंख्य स्थितिस्थान कहे गये है । यथा-उनकी जघन्य स्थिति, एक समय अधिक जघन्य स्थिति, दो समय अधिक जघन्य स्थिति, इत्यादि यावत् उसके योग्य उत्कृष्ट स्थिति ।

१९२ प्रवन-हे भगवन् ! पृथ्वीकायिकों के असंख्यात लाख आवासों में से एक एक आवास में बसने वाले और जघन्य स्थिति में वर्तमान पृथ्वीकायिक क्या क्रोधोपयुक्त हैं ? मानोपयुक्त हैं ? मायोपयुक्त हैं ? या लोभोपयुक्त हैं ? भगवती सूत्र—श. १ उ. ५ पृथ्वीकायिक के स्थितिस्थानादि

१९२ उत्तर—-हे गौतम ! वे कोधोपयुक्त भी हैं, मानोपयुक्त भी हैं, मायोपयुक्त भी हैं और लोभोपयुक्त भी हैं। इस प्रकार पृथ्वीकायिकों के सब स्थानों में अमंगक है। विशेष यह है कि तेजोलेक्या में अस्सी मंग कहना चाहिये। इसी प्रकार अप्काय के लिये भी जानना चाहिये। तेउकाय और वायुकाय के सब स्थानों में अभंगक है। वनस्पतिकायिक को पृथ्वीकायिक के समान समझना चाहिए।

विवेचन-एक एक कषाय में उपयुक्त बहुत से पृथ्वीकायिक होते हैं, इसलिए स्थितिस्थान आदि दस ही द्वारों में 'अभगक' समझना चाहिए । पृथ्वीकायिक सम्बन्धी लेक्या द्वार में तेजोलेक्या में अस्सी भंग कहना चाहिए । क्योंकि जब कोई एक देव या बहुत से देव, देवलोक से चव कर पृथ्वीकाय में उत्पन्न होते हैं तब पृथ्वीकायिक जीवों में तेजो-लेक्या होती है और उनके एकत्वादि के कारण अस्सी भंग होते हैं ।

पृथ्वीकायिकों के स्थितिस्थान ढार का कथन ऊपर किया गया है। बाकी ढारों का वर्णन नारकियों की तरह कहना चाहिए, किन्तु शरीरादि सात ढारों में भेद है, वह इस प्रकार है ---पृथ्वीकायिक जीवों के तीन शरीर होते हैं--औदारिक, तैजस् और कार्मण । पृथ्वीकायिक जीवों के शरीर संघात रूप में मनोज्ञ और अमनोज्ञ दोनों प्रकार के पुद्यल परिणमते हैं। उनका संस्थान हुण्डक होता है। नैरयिकों में भवधारणीय और उत्तर दैक्रिय ऐसे शरीर के दो भेद कहे थे, वे पृथ्वीकायिकों में नहीं कहना चाहिए । पृथ्वीकायिकों में कृष्ण, नील, कापोत और तेजोलेक्या, ये चार लेक्याएँ होती हैं। तीन लेक्याओं में अभंगक समझना चाहिये और तेजोलेक्या में अस्सी भंग होते हैं। पृथ्वीकायिक जीव एकान्त मिथ्या-दृष्टि और अज्ञानी होते हैं, उनमें मतिअज्ञान और श्रुतअज्ञान, ये दो अज्ञान पाये जाते हैं । पृथ्वीकायिकों में सिर्फ एक काययोग होता है। उनमें मनयोग और वचन योग नहीं होता है।

पृथ्वीकायिकों के समान अप्कायिकों का कथन कहना चाहिए । दस ही दारों में • वे अभंगक हैं, एक तेजोलेस्था में अस्सी भंग होते हैं, क्योंकि अप्काय में भी देव उत्पन्न होते हैं ।

तेउकाय और वायुकाय का कथन पृथ्वीकाय के समान कहना चाहिए । इनमें दस ही द्वारों में अमंगक कहना चाहिए । इनमें देव उत्पन्न नहीं होते, इसलिए तेजोलेक्या नहीं होती और तत्सम्बन्धी अस्सी भंग भी नहीं होते हैं। वायुकाय के चार शरीर होते हैं--औदारिक, वैकिय, तेजस और कार्मण ।

वनस्पतिकाय का वर्णन पृथ्वीकाय के समान कहना चाहिए । ये दस ही द्वारों में अभंगक हैं । इनमें देव आकर उत्पन्न होते हैं, इसलिए तेजोलेश्या पाई जाती है और तत्सम्बन्धी अस्सी भंग भी पाये जाते हैं ।

यहां यह शंका की जा सकती है कि कमंग्रन्थ के मतानुसार पृथ्वीकाय, अप्काय और वनस्पतिकाय, इन तीनों में 'सास्वादन सम्यक्त्व' माना गया है। जब इनमें सास्वादन सम्यक्त्व माना गया है, और इसके साथ मतिज्ञान और श्रुतज्ञान भी माना गया है, तब इनमें सम्यग्दृष्टि, मतिज्ञान और श्रुतज्ञान में अस्सी भंग भी होंगे, उनका कथन यहां पर नहीं किया गया है ?

समाधान-उपर्युक्त शंका ठीक नहीं है, क्योंकि पृथ्वीकार्याद स्थावरकाय में सास्वादन सम्यक्त्व नहीं होता है। इसलिए यहाँ उसका उल्लेख नहीं किया गया है। कहा भी है—

उभयामायो पुढवाइएसु । विगलेसु होज्ज उबवण्णो सि ।।

अर्थात्-पृथ्वीकार्याद तीन में उभयाभाव होता है अर्थात् प्रनिपद्यमान और पूर्व प्रतिपन्न, इस दोनों सम्यक्त्व का अभाव होता है । विकलेन्द्रियों में पूर्वोपपन्नक होते हैं । तात्पर्यं यह है कि पृथ्वीकायादि में रहा हुआ कोई भी जीव सम्यक्त्व को प्राप्त नहीं करता और पूर्व प्राप्त सम्यक्त्व को साथ लेकर भी कोई जीव वहाँ उत्पन्न नहीं होता । विकले-न्द्रियों में रहा हुआ जीव, पूर्व प्राप्त सम्यक्त्व को साथ लेकर आता है, इसलिए वह पूर्वोपपन्नक कहलाता है + ।

बेइन्द्रियादि के स्थिति आदि

१९३--बेइन्दिय-तेइंदिय-चउरिंदियाणं जेहिं ठाणेहिं नेरह-

+ यद्यपि टीकाकार ने यह बात कही है कि 'पृथ्वीकायिकादि में सास्वादन सम्यक्त आदि अत्यन्त स्वस्थ समय होता है, किन्तु यह बात शास्त्र संगत नहीं है। जैनाकि-- 'उसयाभावो पुढवाइएसु' गावा से स्पष्ट है। और मूलपाठ तथा श. २४ उ. १२ और प्रज्ञापनादि के मूरु पाठ से भी यही सिद होता है। अतएव पृथ्यादि स्वावरकाय में सारवादन सम्यक्त्व मानना डवित नहीं है।

२५२

याणं असीइभंगा तेहिं ठाणेहिं असीइं चेव । नवरं-अब्भहिया सम्मत्ते, आभिणिबोहियनाणे, सुयनाणे य एएहिं असीइभंगा । जेहिं ठाणेहिं नेरहयाणं सत्तावीसं भंगा तेसु ठाणेसु सब्वेसु अभंगयं। बिरोष शब्दों के-अभ्महिया-अधिक ।

भावार्थ-१९३-जिन स्थानों में नैरयिक जीवों के अस्सी भंग कहे गये हैं, उन स्थानों में बेइन्द्रिय, तेइन्द्रिय और चौइन्द्रिय जीवों के भी अस्सी भंग होते हैं। विशेषता यह है कि सम्यक्त्व, आभिनिबोधिक ज्ञान (मतिज्ञान) और श्रुतज्ञान, इन तीन स्थानों में भी बेइन्द्रियादि जीवों के अस्सी भंग होते हैं, यह बात नैरयिक जीवों से अधिक है। तथा जिन स्थानों में नारकी जीवों में सत्ता-ईस भंग कहे गये हैं, उन सभी स्थानों में यहां अमंगक है अर्थात् कोई भंग नहीं होते हैं।

विवेचन--नारकी जीवों के प्रकरण में संख्यात समय अधिक तक जघन्य स्थिति में, जघन्य अवगाहना में, संख्यात प्रदेश अधिक तक जघन्य अवगाहना में और मिश्रदृष्टि में अस्सी भग कहे हैं। यहाँ विकलेन्द्रियों (वेइन्द्रिय, तेइन्द्रिय और चौइन्द्रिय जीवों) के सम्बन्ध में भी इन स्थानों में अस्सी भंग ही समझना चाहिये, क्योंकि विकलेन्द्रिय जीवों) के सम्बन्ध स्थानों में जीव अल्प होते हैं, अतएव उनमें एक एक जीव भी कदाचित् कोधादि उपयुक्त हो सकता है। मिश्रदृष्टि वालों के अस्सी भंग यहाँ नहीं कहना चाहिए, इसका कारण यह है कि विकलेन्द्रियों में मिश्रदृष्टि जीव नहीं होते।

दृष्टिद्वार और ज्ञानद्वार में नारको जीवों के सत्ताईस भंग कहे गये हैं, किन्तु यहाँ अधिक अर्थात् अस्सो भंग कहना चाहिए । क्योंकि बहुत थोड़े विकलेन्द्रियों को सास्वादन सम्यक्त्व होता है और बहुत थोड़े होने के कारण एकत्व सम्भव है । इस प्रकार एकत्व संभव होने के कारण अस्सी भंग कहे गये है । यही बात आभिनिबोधिक ज्ञान (मतिज्ञान) और श्रुतज्ञान के लिए भी समझना चाहिए, इनमें भी अस्सी भंग कहना चाहिए ।

नारकी जीवों के सम्बन्ध में जिन जिन स्थानों में सत्ताईस भंग बतलाये गये हैं, उन उन स्थानों में विकलेन्द्रियों के सम्बन्ध में अभगक अर्थात् भंगों का अभाव कहना चाहिए। अभंगक कहने का कारण यह है कि विकलेन्द्रिय जीवों में कोधादि उपयुक्त जीव एक साथ

२५३

२४४ भगवती सूत्र----श. १ उ. ५ पञ्चेन्द्रियादि के स्थिति आदि

बहत पाये जाते हैं।

विकलेन्द्रिय सम्बन्धी कथन पृथ्वीकायिक की तरह कहना चाहिए, परन्तु लेक्या द्वार में तेजोलेक्या नहीं कहना चाहिए । विकलेन्द्रिय जीव सम्यग्दृष्टि और मिथ्यादृष्टि होते हैं । सम्यग्दृष्टि में अस्सी मंग कहना चाहिए । विकलेन्द्रिय जीव मिश्रदृष्टि नहीं होते । विकलेन्द्रिय जीव ज्ञानी और अज्ञानी दोनों तरह के होते हैं । ज्ञानी में मतिज्ञान और श्रुत-ज्ञान ये दो ज्ञान पाये जाते हैं और इनमें अस्सी भंग होते हैं । अज्ञानी में मति अज्ञान और श्रुत अज्ञान ये दो जज्ञान होते हैं और इनमें अभगक है ।

विकलेन्द्रियों में काययोग और वचनयोग ये दो योग होते हैं, मनोयोग नहीं होता । बाकी सब पहले की तरह करना चाहिए ।

१९४-पंचिंदियतिरिक्खजोणिया जहां नेरइया तहा भाणि यव्वा । नवरं-जेहिं सत्तावीसं भंगा तेहिं अभंगयं कायव्वं । जत्थ असीति तत्य असीतिं चेव ।

विशेष शब्दों के अर्थ--पींचवियतिरिक्त जोणिया-पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च योनिक। भावार्थ- १९४--जैसा नारकी जीवों के विषय में कहा गया है, वैसा ही पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च योनि वाले जीवों के विषय में भी समझना चाहिए। विशे-बता यह है कि नारकी जीवों के सम्बन्ध में जिन जिन स्थानों में सत्ताईस मंग कहे गये हैं, उन उन स्थानों में यहां अभंगक कहना चाहिए और जिन स्थानों में अस्सी भंग कहे गये हैं, उन स्थानों में पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च योनि वाले जीवों में भी अस्सी भंग कहना चाहिए।

विवेचन--तिर्यंञ्च पञ्चेन्द्रियों के विषय में नारकी जीवों के समान प्ररूपणा सम-झना चाहिए, किन्तु इतनी विशेषता है कि नैरयिकों में जिन स्थानों में सत्ताईस मग कहे गये हैं, उन स्थानों में यहां अभंगक कहना चाहिए । क्योंकि कोधादि उपयुक्त पञ्चेन्द्रिय तिर्यंञ्च एक ही साथ बहुत पाये जाते हैं । नारकी जीवों में जहां अस्सी भग कहे हैं वहां इसमें भी अस्सी भंग कहना चाहिए ।

तियंञ्च पञ्चेन्द्रिय जीवों में चार शरीर होते हैं-औदारिक, वैक्रियक, तैजस और

कार्मण । उनमें वज्रऋषभनाराचादि छह संहनन, समचतुरक्ष आदि छह संस्थान और कृष्णादि छहों लेक्याएँ होती हैं ।

### मनुष्य के स्थिति म्रादि

१९५-मणुस्सा वि जेहिं ठाणेहिं नेरहयाणं असीतिभंगा तेहिं ठाणेहिं मणुस्साणं वि असीतिभंगा भाणियव्वा । जेसु ठाणेसु सत्ता-वीसा तेसु अभंगयं । नवरं-मणुस्साणं अब्भहियं जहण्णियठिइए, आहारए य असीति भंगा ।

विशेष शब्दों के अर्थ --- अब्महियं ---- अधिक ।

भावार्थ- १९५-नारकी जीवों में जिन जिन स्थानों में अस्सी भंग कहे गये हैं, उन उन स्थानों में मनुष्यों में भी अस्सी भंग कहना चाहिए । जारकी जीवों में जिन जिन स्थानों में सत्ताईस भंग कहे गये हैं उन उन स्थानों में मनु-ष्यों में अभंगक कहना चाहिए । विशेषता यह है कि मनुष्यों में जघन्य स्थिति में और आहारक शरीर में अस्सी भंग कहना चाहिए ।

विषेत्रम पहले नारकी जीवों का दस ढ़ारों से वर्णन किया जा चुका है। उनमें से जिन जिन ढारों में नारकियों के अस्सी भग कहे हैं, उन उन ढारों में मनुष्य के सम्बन्ध में भी अस्सी भंग ही समझना चाहिए। एक समय अधिक जषन्य स्थिति से लेकर संख्यात समय अधिक तक की जघन्य स्थिति में, जघन्य अवगाहना में, तथा एक प्रदेश अधिक जघन्य अवगाहना से ले कर संख्यात प्रदेश अधिक तक की जघन्य अवगाहना में और मिश्रदृष्टि में जिस प्रकार नारकी जीवों के विषय में अस्सी भग कहे हैं, उसी प्रकार इन ढारों में मनुष्यों के विषय में भी अस्सी ही भग समझना चाहिए, क्योंकि ऐसे मनुष्य कम होते हैं।

नारकी जीव और मनुष्य सम्बन्धी प्ररूपणा में इतना अन्तर है कि-जिन स्थानों में नारकियों के सत्ताईस भंग बतलाए हैं, वहाँ मनुष्य में जभगक समझना चाहिए । इसका कारण यह है कि नारकी जीवों में अधिकांशतः कोध का ही उदय होता है, इस कारण नारकियों में सत्ताईस भंग कहे गये हैं, किन्तु मनुष्य कोधादि सभी कवायों में उपयुक्त बहुत जीव पाये जाते हैं और उनके कषायोदय में कोई खास विशेषता नहीं है इसलिए २५६ भगवती सूत्र---- श उ. ५ वाणव्यन्तरादि के स्थिति आदि

मनुष्य के सम्बन्ध में अभगक (भंगों का अभाव) बतलाया गया है।

मनुष्य की प्ररूपणा में इतनी बात नैरयिकों से अधिक समझना चाहिए ; -नारकियों के जघन्य स्थिति में सत्ताईस भंग होते हैं, किन्तु मनुष्यों की जघन्य स्थिति में अस्सी भंग होते हैं। मनुष्यों में आहारक शरीर में अस्सी भंग होते हैं, क्योंकि आहारक शरीर वाले मनुष्य कम ही होते हैं और नैरयिक जीवों में तो आहारक शरीर होता ही नहीं।

मनुष्यों के छह संस्थान, छह संहनन और छह लेश्याएँ होती हैं। मनुष्यों में मति-ज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान, मनःपर्ययज्ञान और केवलज्ञान, ये पांचों ज्ञान होते हैं। इनमें से चार ज्ञानों में अमंगक कहना चाहिए। केवलज्ञान में किसी भी कषाय का उदय नहीं होता है।

#### वाणव्यन्तरादि के स्थिति आदि

१९६—वाणमंतर-जोइस-वेमाणिया जहा भवणवासी। णवरं-णाणत्तं जाणियव्वं जं जस्स, जाव—अणुत्तरा । सेवं भंते ! सेवं भंते ! त्ति जाव—विहरइ ।

## ॥ पंचमो उद्देसो सम्मत्तो ॥

विशोष **शब्दों के अर्थ--वाणमंतर--**वाणव्यन्तर देव, जो<mark>इस--</mark>ज्योतिषी देव, वेमाणिया---वैमानिक देव ।

भावार्थ-१९६-वाणव्यन्तर, ज्योतिषी और वैमानिक देवों का कथन भवनपति देवों के समान समझना चाहिए, विशेषता यह है कि-जिसको जो भिन्नता है वह जानना चाहिए, यावत् अनुत्तर विमान तक कहना चाहिए ।

हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । ऐसा कह कर यावत् गौतम स्वामी विचरते हैं ।

विवेचन-पहले भवनपति देवों का वर्णन दस ढ़ारों से किया गया है, उसी वर्णन के अनुसार दाणव्यन्तर, ज्योतिषी और वैमानिक देवों का वर्णन समझना चाहिए । भवन- पति देवों में जहाँ अस्सी भंग कहे हैं, वहाँ अस्सी भंग और जहाँ संत्ताईस भंग कहे हैं, वहाँ सत्ताईस भंग वाणव्यन्तर, ज्योतिषी और वैमानिकों में भी समझना चाहिए ।

भवनपति और वाणव्यन्तर देवों का वर्णन एक समान है, किन्तु ज्योतिषी और वैमानिकों में कुछ अन्तर है। यह बात प्रकट करने के लिए ही कहा गया है कि-जिसमें जहाँ जो विशेषता हो वह जानना चाहिए, जैसा कि-लेश्या द्वार में ज्योतिषी देवों में केवल एक तेजोलेश्या ही पाई ज़ाती है। ज्ञान द्वार में नियमपूर्वक तीन झान अचवा तीन अज्ञान पाये जाते हैं। क्योंकि असंज्ञी जीव ज्योतिषी देवों में उत्पन्न नहीं होते, अतएव वहां अप-र्याप्त अवस्था में भी विभंग ज्ञान होता है।

बैमानिक देवों में भी लैक्याद्वार में भवनपति देवों से कुछ भिन्नता है। वैमानिक देवो में तेजो, पद्म और जुक्ल, ये तीन जुभ लेक्याएँ ही पाई जाती हैं। इसी प्रकार ज्ञान द्वार में नियम पूर्वक तीन ज्ञान अथवा तीन अज्ञान कहना चाहिए।

### ।। प्रथम शतक का पांचवां उद्देशक समाप्त ।।



२५८ भगवती सूत्र----श. १ उ. ६ सूर्य के उदयास्त दृश्य की दूरी

### शतक १ उद्देशक ६

### सूर्य के उदयास्त दृश्य की दूरी

१९७ प्रश्नं-जावइयाओ य णं भंते ! उवासंतराओ उदयंते सूरिए चक्खुप्फासं हब्वमागच्छति, अत्थमंते वि य णं सूरिए तावइयाओ चेव उवासंतराओ चक्खुप्फासं हब्वमागच्छति ?

१९७ उत्तर-हंता, गोयमा ! जावइयाओ णं उवासंतराओ उदयंते सूरिए चक्खुष्फासं...., अत्थमंते वि सूरिए जाव-हब्ब मागच्छति ।

१९८ प्रश्न-जावइया णं भंते ! खित्तं उदयंते सूरिए आयवेणं सञ्बओ समंता ओभासेइ, उज्जोएइ, तवेइ, पभासेइ; अत्थमंते वि य णं सूरिए तावइयं चेव खित्तं आयवेणं सञ्वओ समंता ओभासेइ, उज्जोएइ, तवेइ, पभासेइ ?

१९८ उत्तर-हंता, गोयमा ! जावइयं णं खेत्तं जाव-पभासेइ । १९९ प्रश्न-तं भंते ! किं पुटुं ओभासेइ, अपुटुं ओभासेइ ?

'१९९ उत्तर-जाव-छदिसिं ओभासेइ । एवं उज्जोवेइ, तवेइ, पभासेइ, जाव-नियमा छदिसिं ।

२०० प्रश्न से णूणं भंते ! सब्वं ति सब्वावंति फुसमाणकाल-

भगवती सूत्र----श. १ उ. ६ सूर्य के उदयास्त दृश्य की दूरी

समयंसि जावइयं खेत्तं फुसइ तावइयं 'फुसमाणे पुट्टे' त्ति वत्तव्वं सिया ?

२०० उत्तर-हंता, गोयमा ! सब्वं ति जाव) वत्तव्वं सिया ।

- २०१ प्रश्न-तं भंते ! किं पुटुं फुसइ अपुटुं फुसइ ?
- २०१ उत्तर-जाव-नियमा छद्दिसिं ।

विशेष शब्दों के अर्थ-उवासंतराओ-अवकाशान्तर से, उदयंते-उदय होता हुआ, चक्खुप्फासं-चक्षुःस्पर्श-नजर आना, आयवेणं-आतप से-धूप से, ओभासेडू-प्रकाशित करता है, उज्जोएडू-उद्योत करता है, तवेडू-तपता है, पमासेडू-खूब तपाता है, अस्वमंते-अस्त होता हुआ, पुट्ठं-स्पृष्ट, अपुट्ठं-अस्पृष्ट, छद्दिसि-छह दिशाएँ, फुसडू-स्पर्श करता है।

भावार्थ-१९७ प्रइन-हे भगवन् ! जितने अवकाशान्तर से अर्थात् जितनी दूरी से उगता हुआ सूर्य शीघ्र आँखों से देखा जाता है, क्या उतनी ही दूरी से अस्त होता हुआ सूर्य भी शीघ्र दिखाई देता है ?

१९७ उत्तर-हाँ, गौतम ! जितनी दूरी से उगता हुआ सूर्य शीघ्र दिखाई देता है, उतनी ही दूरी से अस्त होता हुआ सूर्य भी शीघ्र आंखों से दिखाई देता है।

१९८ प्रक्न-हे भगवन् ! उगता हुआ सूर्य अपने ताप द्वारा जितने क्षेत्र को सब प्रकार चारों ओर से सभी दिशाओं और विदिशाओं में प्रकाशित करता है, उद्योतित करता है, तपाता है और खूब तपाता है। क्या उतने ही क्षेत्र को अस्त होता हुआ सूर्य भी अपने ताप द्वारा सभी दिशाओं और सभी विदिशाओं को प्रकाशित करता है ? उद्योतित करता है ? तपाता है ? खूब उष्ण करता है ? १९८ उत्तर-हाँ, गौतम ! उगता हुआ सूर्य जितने क्षेत्र को प्रकाशित करता है, उतने ही क्षेत्र को अस्त होता हुआ सूर्य भी अपने ताप द्वारा प्रकाशित करता है यावत् खूब उष्ण करता है ?

१९९ प्रइन-हे भगवन् ! सूर्य जिस क्षेत्र को प्रकाशित करता हैं, क्या वह क्षेत्र सूर्य से स्पृष्ट-स्पर्श किया हुआ होता है या अस्पृष्ट होता है ?

२५९

१९९ उत्तर-हे गौतम ! वह क्षेत्र सूर्य से स्पृष्ट होता हैं और याबत् उस क्षेत्र को छहीं दिशाओं में प्रकाशित करता है, उद्योतित करता है, तपाता है और खूब तपाता है । यायत् नियमपूर्वक छहों दिशाओं में खूब तपाता है ।

२०० प्रश्न-हे भगवन् ! सूर्य स्पर्श करने ' के काल-समय से सूर्य के साथ सम्बन्ध रखने वाले जितने क्षेत्र को सब दिशाओं में सूर्य स्पर्श करता है, क्या वह क्षेत्र 'स्पृष्ट' कहा जा सकता है ?

२०० उत्तर-हाँ, गौतम ! सर्व यावत् 'वह स्पृष्ट हँ' ऐसा कहा जा सकता है ।

२०१ प्रइन--हे भगवन् ! सूर्य स्पृष्ट क्षेत्र का स्पर्श करता है ? या अस्पृष्ट क्षेत्र का स्पर्श करता है ?

२०१ उत्तर-हे गौतम ! सूर्य स्पृष्ट क्षेत्र का स्पर्ध करता है, यावत् नियमपूर्वक छहों दिशाओं में स्पर्ध करता है।

विवेचन-पांचवें उद्देशक के अन्त में आंखों से दिखाई देने वाले ज्योतिषी देवों के विमानावासों का वर्णन किया था। अब उन्हीं से सम्बन्धित बात को बतलाते हुए तथा इस शतक की प्रयम संग्रह गाथा में 'जावंते' यह पद आया है इसको बतलाते हुए छठे उद्देशक का प्रारम्भ किया गया है।

गौतम स्वामी ने प्रश्न किया है कि-हे भगवन् ! उगता हुआ सूर्य जितनी दूर से आंखों से दिखाई देता है, क्या डूबता हुआ सूर्य भी उतनी ही दूर से आंखों से दिखाई देता है ? भगवान् ने फरमाया कि-हाँ, गौतम ! उगता हुआ सूर्य जितनी दूर से आंखों से दिखाई देता है, डूबता हुआ सूर्य भी उतनी ही दूरी से आँखों से दिखाई देता है ।

सूर्य के १८४ मण्डल कहे गये है। कर्क की संक्रान्ति में सूर्य सर्वाभ्यन्तर (सब से पीछे वाले) मण्डल में भ्रमण करता है। उस समय वह भरत क्षेत्र में रहने वाली को साधिक ४७२६३ योजन दूरी से दिखता है। मूलपाठ में 'चक्खुप्फास' शब्द दिया गया है, जिसका सीधा शब्दार्थ है--'चक्षु का स्पर्श होना'। किन्तु इसका अर्थ है--'चक्षु द्वारा दिखाई देना'। चक्षु इन्द्रिय अप्राप्यकारी है। वह अपने विषय 'रूप' को छुए बिना ही दूर से देख लेती है। स्पर्श होने पर तो वह अपने में रहे हुए काजल को भी नहीं देख पाती, फिर औरों को तो बात ही क्या है ? चझु इन्द्रिय के सिवाय शेष चार इन्द्रियां प्राप्यकारी है ।

वे अपने प्राह्य विषय को प्राप्त करके ही जानती हैं।

उगता हुआ सूर्य जितने लम्बे चौड़े ऊंचे और गहरे क्षेत्र को प्रकाशित करता है, उद्योतित करता है, तपाता है और खूब तपाता है, उतने ही क्षेत्र को डूबता हुआ सूर्य भी प्रकाशित आदि करता है ।

इस प्रश्नोत्तर में 'ओभासइ, उज्जोएइ, तवेइ और पभासेइ' ये चार कियापद आये हैं। जिनका अर्थ यह है— 'ओशासइ-अवभासयति' अर्थात्--धोड़ा प्रकाशित होता है। प्रातःकाल में पहले सूर्य की बोड़ी सी ललाई नजर आती है, उस समय सूर्य का मण्डल दिखाई नहीं देता है। सूर्य के उस प्रकाश को 'अवभास' कहते हैं। उस समय स्थूलतर वस्तुएँ ही दिखाई देती हैं। सुबह और शाम के जिस प्रकाश में स्थूल (बड़ी बड़ी) वस्तुएँ ही दिखाई देती हैं, सूर्य के उस प्रकाश को 'उद्योत' कहते हैं। उस समय बड़ी बड़ी) वस्तुएँ ही दिखाई देती हैं, सूर्य के उस प्रकाश को 'उद्योत' कहते हैं। उस समय बड़ी बड़ी वस्तुणें का प्रकाशित होना उद्योतित होना कहलाता है। 'तवेइ' का अर्थ है— तपता है, शीत को दूर करता है, अथवा यह ताप ऐसा होता है जिससे चींटी आदि छोटे छोटे प्राणी भी स्पष्ट दिखाई देते हैं। 'पभासेइ-प्रभासयति' अर्थात् खूब तपता है, अत्यन्त ताप होने से शीत को विशेष रूप से दूर करता है तथा यह ताप ऐसा होता है जिससे छोटी से छोटी वस्तु भी दिखाई देती है।

सूर्य जिस क्षेत्र को अवभासित करता है, उद्योतित करता है. तपाता है, खूब तपाता है, उस क्षेत्र को स्पर्श करके अवगाहन करके अवभासित आदि करता है। अनन्तरावगाढ़ को अवभासित आदि करता है, किन्तु परम्परावगाढ़ को नहीं। अणु, बादर, ऊपर, नीचे, तिरछा, आदि, मध्य और अन्त आदि सब क्षेत्र को अवभासित आदि करता है। वह स्वविषय में अवभासित होता है, परविषय में नहीं, क्रमपूर्वक अवभासित होता है, अक्रम-पूर्वक नहीं। वह छहों दिशाओं को अवभासित आदि करता है। सूर्य जिस क्षेत्र को स्पर्श करने लगा, 'चलमाणे चलिए' के सिद्धान्तानुसार 'स्पृष्टस्पर्श किया हुआ' ऐसा कहा जा सकता है।

#### लोकान्त स्पर्शना आदि

## २०२ प्रश्न-लोयंते भंते ! अलोयंतं फुसइ, अलोयंते वि लोयंतं

फुसइ ?

२०२ उत्तर-हंता, गोयमा ! लोयंते अलोयंतं फुसइ, अलोयंते वि लोयंतं फुसइ।

२०३ प्रश्न-तं भंते ! किं पुट्टं फुसइ, अपुट्टं फुसइ ?

२०३ उत्तर–जाव–नियमा छद्दिसिं फुसइ ।

२०४ प्रश्न-दीवंते भंते ! सागरंतं फ़ुसइ, सागरंते वि दीवंतं फ़ुसइ ?

२०४ उत्तर-हंता, जाव-नियमा छद्दिसिं फुसइ ।

२०५ प्रझ-एवं एएणं अभिलावेणं-उदयंते पोयंतं फुसइ, छिदन्ते दूसंतं, छायंते आयवंतं.....?

२०५ उत्तर–जाव-नियमा छद्दिसिं फुसइ ।

विशेष शब्दों के अर्थ — फुसइ — स्पर्श करता है, लोयते — लोकान्त, अलोयते — अलोकान्त, पुट्ठं-स्पृष्ट, दीवंते-द्वीपान्त, अभिलावेण - अभिलाप से, उदयंते- उदकांत, जल का अन्तिम भाग, पोयंते-पोतान्त-जहाज का अन्तिम भाग, छिद्दंते- छिद्रान्त=छेद का अन्त, दुसंतं- वस्त्र का अन्त, छायंते-छाया का अन्त, आयदंतं- आतपान्त=धूप का अन्तिम भाग ।

भावार्थ--२०२ प्रक्त-हे मगवन् ! क्या लोक का अन्त (किनारा) अलोक के अन्त को स्पर्श करता है ? क्या अलोक का अन्त लोक के अन्त को स्पर्श करता है ?

२०२ उत्तर---हॉ, गौतम ! लोक का अन्त, अलोक के अन्त को और अलोक का अन्त, लोक के अन्त को स्पर्श करता है ।

२०३ प्रक्त-हेभगवन् ! जो स्पर्श किया जा रहा है क्या वह स्पृष्ट हे ? या अस्पृष्ट है ? २०३ उत्तर-हे गौतम ! यावत् छहों दिशाओं में स्पृष्ट होता है।

२०४ प्रदन-हे भगवन् ! क्या द्वीप का अन्त (किनारा) समुद्र के अन्त को और समुद्र का अन्त, द्वीप के अन्त को स्पर्ध करता है ?

२०४ उत्तर-हां, गौतम ! यावत् नियम से छहों दिशाओं को स्पर्श करता है।

२०५ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या इसी प्रकार इसी अभिलाप से पानी का किनारा, पोत (नौका-जहाज) के किनारे को स्पर्श करता है ? क्या छेद का किनारा, वस्त्र के किनारे को स्पर्श करता है ? और क्या छाया का किनारा, आतप (ध्रुप) के किनारे को स्पर्श करता है ?

२०५ उत्तर-हाँ, गौतम ! यावत् नियम पूर्वक छहों दिशाओं को स्पर्श करता है ।

विवेचन~गौतमस्वामी ने प्रश्न किया कि--हे भगवन् ! क्या लोक के अन्त ने अलोक को और अलोक के अन्त ने लोक को स्पर्श कर रखा है ? भगवान् ने फरमाया कि---हौं, गौतम ! स्पर्श कर रखा है और छहों दिशाओं में स्पर्श कर रखा है ।

जिस आकाश के साथ धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, जीवास्तिकाय और पुद्गला-स्तिकाय, ये चारों अस्तिकाय होते हैं, उसे लोक कहते हैं और जिस आकाश के साथ ये चारों नहीं हैं, किन्तु केवल आकाश ही आकाश है वह अलोक है। तात्पर्य यह है कि पूर्ण झानियों ने आकाश सहित पांचों अस्तिकाय जहां विद्यमान देखें, उसे 'लोक' संज्ञा दी और जहां केवल आकाश देखा, उस भाग को 'अलोक' संज्ञा दी। काल का व्यवहार भी लोक में ही होता है, अलोक में नहीं।

लोक और अलोक दोनों की सीमा मिली हुई है अर्थात् दोनों का अन्त एक दूसरे को स्पर्श करता है। इस प्रकार लोक का अन्त, अलोक के अन्त से और अलोक का अन्त, लोक के अन्त से छहों दिशाओं में स्पृष्ट है।

सागर का अन्त, द्वीप के अन्त को और द्वीप का अन्त, सागर के अन्त को स्पर्श करता है। जैसे–जम्बूद्वीप का अन्त, लवण समुद्र से और लवण समुद्र का अंत जम्बूद्वीप से मिला हुआ है। इसी प्रकार सब द्वीप समुद्रों का परस्पर स्पर्श है और वह स्पर्श छहों दिशाओं से हैं। यहाँ यह प्रश्न हो सकता है कि ढीप और समुद्रों का अन्त छहों दिशाओं में कैसे स्पर्श करता है ? इसका समाधान यह है कि-सब ढीपों की और सब समुद्रों की गहराई एक हजार योजन होती है । इसलिए ढीपों और समुद्रों का अन्त एक दूसरे से नीचे भी स्पर्श करता है, बीच में भी स्पर्श करता है और उपर भी स्पर्श करता है । चारों तरफ चारों दिशाओं की स्पर्शना तो स्पष्ट ही है । इस प्रकार छहों दिशाओं में स्पर्शना होती है । इस विषय में घूप और छाया, वस्त्र और छिद्र आदि के दृष्टान्त भी दिये गये हैं । धूप का अन्त, छाया के अन्त को और छाया का अन्त, धूप के अन्त को स्पर्श करता है । इसी प्रकार वस्त्र का अन्त, छिद्र के अन्त को और छिद्र का अन्त, वस्त्र के अन्त को स्पर्श करता है और वह छहों दिशाओं में स्पर्श करता है ।

#### किया विचार

२०६ प्रश्र-अत्थि णं भंते ! जीवाणं पाणाइवाए णं किरिया कज्जइ ?

२०६ उत्तर-हंता, अत्थि ।

२०७ प्रश्न-सा भंते ! किं पुट्ठा कज्जइ ? अपुट्ठा कज्जइ ? २०७ उत्तर-जाव-णिव्वाघाएणं छदिसिं, वाघायं पडुच सिय तिदिसिं, सिय चउदिसिं, सिय पंचदिसिं ।

२०८ प्रश्न-सा भंते ! किं कडा कजह ? अकडा कजह ?

२०८ उत्तर-गोयमा ! कडा कजह, णो अर्कडा कजह ।

२०९ प्रश्न-सा भंते ! किं अत्तकडा कजह ? परकडा कजह ? तदुभयकडा कजह ?

२०९ उत्तर-गोयमा ! अत्तकडा कजह, णो परकडा कजह,

२६४

२६५

२१० उत्तर-गोयमा ! आणुपुव्विं कडा कज्जइ, णो अणाणु-पुर्जि कडा कजह । जा य कडा कजह, जा य कजिस्सह सब्वा सा

आणुपुव्विकडा, णो अणाणुपुव्विकड त्ति वत्तव्वं सिया ।

२१२ उत्तर-जाव-नियमा छदिसिं कजइ ।

वेमाणिया । एगिंदिया जहा जीवा तहा भाणियव्वा ।

२१० प्रश्न-सा भंते ! किं आणुपुञ्चिं कडा कजह ? अणाणु-पुन्विं कडा कज्बइ ?

२११ प्रज्न-अत्थि णं भंते ! नेरइयाणं पाणाइवायकिरिया

२१२ प्रश्न-सा भंते ! किं पुट्ठा कजह ? अपुट्ठा कजह ?

२१३ प्रश्न-सा भंते ! किं कडा कज्जइ ? अकडा कज्जइ ?

🔹 २१३ उत्तर--तं चेव जाव--णो अणाणुपुर्विंव कड त्ति वत्तव्वं

२१४--जहा णेरहया तहा एगिंदियवज्जा भाणियव्वा जाव-

२१५-जहा पाणाइवाए तहा मुसावाए, तहा अदिण्णादाणे,

मेहणे, परिग्गहे, कोहे जाव-मिच्छादंसणसल्ले । एवं एए अट्वारस

चउवीसं दंडगा भाणियव्या । सेवं भंते ! सेवं भंते ! त्ति भगवं

नो तदुभयकडा कजइ ।

কজ্বর ?

सिया ।

🔹 २११ उत्तर-हंता, अस्थि ।

For Personal & Private Use Only

## गोयमे समणं भगवं जाव--विहरइ ।

विशेष शब्दों के अर्थ-पाणाइवाए-प्राणातिपात, णिख्वाघाएणं--निर्व्याघात रूप से, पडुच्च--प्रतीत्य=अपेक्षा से, अत्तकडा--आत्मकृत, परकडा--परकृत, आणुपुब्वि---आनुपूर्वी≕अनु-ऋम से, अणाणुपुब्वि--अनानुपूर्वी=अनुऋम के बिना, वत्तव्वं सिया--कहना चाहिए, मुसावाए--मृषावाद, अदिण्णादाणे--अदत्तादान, मेठ्ठणे--मैथुन, मिच्छादंसणसल्ले--मिथ्यादर्शन शल्य।

भावार्थ---२०६ प्रक्न---हे भगवन् ! क्या जीवों द्वारा प्राणातिपात किया की जाती है ?

२०६ उत्तर-हाँ, गौतम ! की जाती है ।

२०७ प्रक्न-हे भगवन् ! की जाने वाली वह किया क्या स्युष्ट है ? या अस्युष्ट है ?

२०७ उत्तर-हे गौतम ! यावत् व्याघात न हो, तो छहों दिशाओं को और व्याघात हो तो कदाचित् तीन दिशाओं को, कदाचित् चार दिशाओं को और कदाचित् पांच दिशाओं को स्पर्श करती है ।

२०८ प्रक्त--हेभगवन् ! की जाने वाली किया क्या 'कृत' है ? या 'अकृत' है ।

२०८ उत्तर-हे गौतम ! वह किया कृत है, अकृत नहीं ।

२०९ प्रवन-हे भगवन् ! की जाने वाली किया क्या आत्मकृत है ? या परकृत है ? या तदुभयकृत है ?

२०९ उत्तर-हे गौतम ! वह आत्मकृत है, किन्तु परकृत या डमयकृत नहीं है ।

• २१० प्रश्न-हे मगवन् ! जो किया की जाती है क्या वह अनुकम पूर्वक कृत है या बिना अनुकम से कृत है ?

२१० उत्तर-हे गौतम ! वह अनुकमपूर्वक कृत है, किन्तु बिना अनुकम-कृत नहीं है । जो किया की जा रही है तथा की जाययी वह सब अनुकमपूर्वक कृत है, किन्तु बिना अनुकमपूर्वककृत नहीं है । ऐसा कहना चाहिए ।

२११ प्रकन-हे भगवन् ! क्या नैरयिकों द्वारा प्राणातिपास किया की

जाती है ?

२११ उत्तर-हां, गौतम ! को जाती है ।

२१२ प्रक्न–हे भगवन् ! नैरयिकों द्वारा जो किया की जाती है, क्या वह स्पृष्ट है ? या अस्पृष्ट है ?

२१२ उत्तर--हे गौतम ! वह किया यावत् नियमपूर्वक छहों दिशाओं में को जाती है ।

२१३ प्रश्न-हेभगवन् ! जो किया की जाती है, क्या वह कृत है ? या अकृत है ?

२१३ उत्तर-हे गौतम ! वह पहले की तरह जानना चाहिये यावत् वह अनुकमपूर्वक कृत है, किन्तु अननुकमपूर्वक कृत नहीं है । ऐसा कहना चाहिए ।

२१४--नैरयिकों के समान एकेन्द्रिय को छोड़ कर यावत् वैमानिक तक सब दण्डकों में कहना चाहिए । एकेन्द्रियों का कथन औधिक जीवों की तरह कहना चाहिए ।

२१५--प्राणातिपात के समान मृषावाद, अदत्तादान, मैथुन, परिग्रह, क्रोध यावत् मिथ्यादर्शन-शल्य तक अठारह ही पापों के विषय में कहना चाहिए । इस तरह अठारह पापस्थानों का कथन चौवीस ही दण्डकों में कहना चाहिए ।

हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । ऐसा कह कर भगवान् गौतम, श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को वन्दना नम-स्कार करके मावत् विचरते हैं ।

विवेचन-स्पर्शना का अधिकार चल रहा है, इसलिए अब प्राणातिपात आदि पाप-स्थानकों से उत्पन्न होने वाली कर्म सम्बन्धी स्पर्शना के विषय में कहा जाता है।

किया शब्द का अर्थ इस प्रकार है- 'क्रियते इति किया-कर्म'। जो की जाय उसे किया कहते हैं और किया को 'कर्म' कहते हैं। यह किया (कर्म) 'कृत' (की टुई) होती हैं किन्तु 'अकृत' (बिना की हुई) नहीं होती है। वह भी आत्मकृत होती है, किन्तु परकृत और तदुभयकृत नहीं होती है। वह भी आनुपूर्वीकृत होती है, किन्तु अनानुपूर्वीकृत नहीं होती है।

अनुत्रम से गिनना आनुपूर्वी कहलाती है, जैसे कि-एक, दो, तीन, चार, पाँच इत्यादि ।

इस कम को एक दम उल्टा कर देना पश्चानुपूर्वी कहलाती है। जैसे कि-पांच, चार, तीन, दो, एक । एक दम उल्टा या एक दम सुल्टा क्रम न होना 'अनानुपूर्वी' कहलाती है, जैसे कि--दो, पांच, एक, चार, तीन आदि का

यह प्राणातिपात किया का समुच्चय विचार हुआ। नैरयिक जीवों के सम्बन्ध में सब प्रश्नोत्तर पूर्वोक्त सामान्य जीव के समान ही समझना चाहिए। किन्तु नारकी जीवों के सम्बन्ध में छहों दिशाओं का स्पर्श कहना चाहिए क्योकि त्रसनाड़ी में होने के कारण अलोक के अन्तर का व्याधात यहाँ नहीं होता है।

एकेन्द्रिय जीवों के पांच दण्डकों को छोड़ कर शेष सब दण्डकों के सम्बन्ध में नारकी जीवों के समान ही कथन समझता चाहिए । एकेन्द्रिय जीवों में समुच्चय जीव की तरह छह दिशाओं का और तीन आदि दिशाओं का स्पर्श कहा गया है । एकेन्द्रिय जीवों को कदाचित् तीन दिशा की किया भी लगती है, कदाचित् चार दिशा की और कदाचित् पांच दिशा की भी किया लगती है तथा उत्कृष्ट छह दिशा की किया लगती है ।

जिस प्रकार प्राणातिपात से किया लगती है. उसी प्रकार मृथावाद, अदत्तादान आदि अठारह ही पापस्थानों से किया लगती है। अठारह पापों में कोध, मान, माया, लोभ का नामोल्लेख कर देने पर भी राग और द्वेष का कथन अलग किया मया है। इसका कारण यह है कि जिस अप्रीति में कोध और मान दोनों का समावेश हो जाता है वह द्वेष कहलाता है। जिस प्रेम (आसक्ति) में माया और लोभ दोनों का समावेश हो जाता है वह 'राग' कहलाता है।

मोहनीय कम के उदय से चित्त में जो उद्वेग होता है, उसे 'अरति' कहते हैं और मोहनीय कम के उदय से उत्पन्न विषयानुराग को 'रति' कहते हैं। लढ़ाई झगड़े को 'कल्ह' कहते हैं। असद्भूत दोषों को प्रकट रूप में जाहिर करना 'अभ्याख्यान' कहलाता है। असद्भूत दोषों को गुप्त रूप से जाहिर करना, किसी की पीठ पीछे दोष प्रकट करना 'पैशुन्य' कहलाता है। दूसरे की बुराई करना, निन्दा करना 'परपरिवाद' कहलाता है। माया पूर्वक झूठ बोलना 'मायामृषावाद' है। दो दोषों के संयोग से यह पापस्थानक माना गया है।

• नवकार मन्त्र की जो आनुपुर्वी पुस्तिका है उसमें १२० भंग (कोष्ठक) हैं। उनमें पहला गग आनुपूर्वी है, जो कि इस प्रकार हैं— 10 २ २ ४ प ५) सब से अन्तिम अवति एक सौ वीसवा भग (कोष्ठक) पत्त्वानुपूर्वी है। जो कि इस प्रकार हैं— 14 ४ ३ २ ११ इन दो मंगों को छोड़ कर शेक ११८ भंग अनानुपूर्वी है। पहले भंग की अमेक्षा लेकर इसका नाम 'आनुपूर्वी' पुस्तिका है।

२६८

इसी प्रकार मान और मूखा इत्यादि के संयोग से होनेवाले पापों का भी इसी में अन्तर्भाव समझना चाहिए । वेष बदल कर लोगों को ठगना 'मायामूखा' है, ऐसा भी इसका अर्थ किया जाता है । 'मिथ्यादर्शनशल्य' श्रद्धा का विपरीत होना 'मिथ्यादर्शन' है । जैसे शरीर में चुमा हुआ शल्य सदा कष्ट देता है, इसी प्रकार मिथ्यादर्शन भी आत्मा को दुःखी बनाये रखता है । इसीलिए 'मिथ्यादर्शन' को शल्य कहा है ।

इस प्रकार गौतमस्वामी ने अठारह ही पापों के विषय में प्रश्न किये और भगवान् ने सब के उत्तर दिये अपने हृदय का समाधान करके गौतमस्वामी 'सेवं भंते ! सेवं भंते ! ! ' कहकर और भगवान् को वन्दना नमस्कार करके तप संयम में लीनता युक्त विचरण करने लगे।

#### आर्य रोह के प्रश्न

तेणं कालेणं, तेणं समएणं समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतेवासी रोहे णामं अणगारे पगइभइए, पगइमउए, पगइविणीए, पगइउवसंते, पगइपयणुकोह-माण-माया-लोभे, मिउमदवसंपन्ने, अलीणे, भदद, विणीए समणस्स भगवओ महावीरस्स अदूरसामंते उड्ढंजाणु, अहीसिरे, झाणकोट्टोवगए संजमेणं, तवसा अप्पाणं भावेमाणे विहरह। तए णं से रोहे अणगारे जायसडढे जाव-पज्जुवासमाणे एवं वयासी:--

२१६ प्रश्न–पुव्वि भंते ! लोए, पच्छा अलोए ? पुव्वि अलोए, पच्छा लोए ?

२१६ उत्तर-रोहा ! लोए य, अलोए य, पुब्वि पेते, पच्छा पेते-दो वि एए सासया भावा, अणाणुपुव्वी एसा रोहा ! २१७ प्रश्न—पुब्विं भंते ! जीवा, पच्छा अजीवा ? पुब्विं अजीवा पच्छा जीवा ?

२१७ उत्तर—जहेव लोए य, अलोए य; तहेव जीवा य, अजीवा य । एवं भवसिद्धिया य, अभवसिद्धिया य, सिद्धि, असिद्धि । सिद्धा, असिद्धा ।

२१८ प्रश्न-पुव्विं मंते ! अंडए, पच्छा कुनकुडी ? पुव्विं कुनकुडी, पच्छा अंडए ? 'रोहा ! से णं अंडए कओ ?' भयवं ! कुनकुडीओ ।' 'सा णं कुन्कुडी कओ ?' 'मंते ! अंडयाओ ।'

२१८ उत्तर-एवामेव रोहा ! से य अंडए, सा य कुल्कुडी पुर्बि पेते, पञ्छा पेते-दुवेते सासया भावा, अणाणुपुब्वी एसा रोह्य !

२१९ प्रश्न-पुर्विं भंते ! लोयंते, पच्छा अलोयंते ? **पुग्विं** अलोयंते, पच्छा लोयंते ?

२१९ उत्तर-रोहा ! लोयंते य, अलोयंते य; जाव-अषाशुपुब्वी एसा रोहा !

२२० प्रश्न—पुष्विं भंते ! लोयंते, पच्छा सत्तमे उवासंतरे ? पुच्छा ।

२२० उत्तर-रोहा ! लोयंते य, सत्तमे उवासंतरे; पुव्वि पि दो वि एए, जाव-अणाणुपुब्वी एसा रोहा ! एवं लोयंते य, सत्तमे य तणुवाए, एवं घणवाए, घणोदही, सत्तमा पुढवी । एवं लोयंते

# सेवं भंते ! सेवं भंते ! त्ति जाव-विहरइ ।

रोहा !

२२३ प्रश्न-पुच्चि भंते ! सत्तमे तणुवाए, पच्छा सत्तमे घणवाए ? २२३ उत्तर-एयं पि तहेव नेयव्वं, जाव-सब्बद्धा । एवं उव-रिल्लं एक्केक्कं संजोयंतेणं जो जो हिट्ठिल्लो, तं तं छड्ड तेणं नेयव्वं, जाव-अतीय-अणागयदा, पच्छा सन्वदा, जाव-अणाणुपुन्वी-एसा

२२२ उत्तर--एवं सत्तमं उवासंतरं सब्वेहिं समं संजोएयब्वं, जाव----सञ्बद्धाए ।

अलोयंते वि संजोएयव्वा सब्वे । २२२ प्रश्न-पुटिंब भंते ! सत्तमे उवासंतरे, पच्छा सत्तमे तणु-वाए ?

दिही दंसण णाणा सण्ण सरीरा य जोग-उवओगे, दव्वपएसा पज्जव अद्धा किं पुष्वि लोयन्ते ? ॥२॥ २२१ प्रश्न-पुष्विं भंते ! लोयंते, पच्छा सब्बद्धा ? २२१ उत्तर-जहा लोयंतेणं संजोइया सब्वे ठाणा एते । एवं

एक्केक्केणं संजोएयव्वे इमेहिं ठाणेहिं, तं जहाः-उवास-वाय-घणउदहि-पुढवी दीवा य सागरा वासा, नेरइयाई अत्थिय समया कम्माइं लेस्साओ ॥१॥

विशेष शब्दों के अर्थ-पगइ महुए-प्रकृति से भद्र, पगइ मउए-प्रकृति से कोमल, पगइ विणोए-प्रकृति से विनीत, पगइ उवसंते-प्रकृति से उपशान्त, अली णे-गुरु महाराज के पास रहने वाला, अदूरसामंते-न अत्यन्त दूर और न अत्यन्त नजदीक, उड्ढं जाणू-ऊर्ध्व जानु=दोनों घुटने खड़े रखकर, अहो सिरे--शिर को नीचे की तरफ झुकाये हुए, झाण-को ट्ठो वगए-ध्यान रूपी कोठे में प्राप्त, जायसड्ढे-जातश्च द्व=जिनको श्रद्धा उत्पन्न हुई है, सासया मावा-शाय्वत भाव, अंड ए-अण्डा, कुक्कुडी-कुर्कटी = मुर्गी, उवासंतरे-अवकाशांतर वास-क्षं=क्षेत्र, पज्जव-पयोय, अद्वा-काल, संजोएयव्यं-जोड़ना चाहिए, सब्ददा-सर्वकाल।

भावार्थ-उस काल और उस समय में अमण भगवान महावीर स्वामी के शिष्य रोह नामक अनगार थे। वे स्वभाव से भद्र, स्वभाव से कोमल, स्वभाव से विनीत, स्वभाव से शान्त, अल्प कोध, मान, माया और लोभ वाले अत्यन्त निरभिमानी, गुरु के समीप रहने वाले, किसी को कष्ट न पहुंचाने वाले और गुरुमक्त थे। वे रोह अनगार ऊर्ध्वजानु और नीचे की तरफ शिर झुकाये हुए ध्यान रूपी कोठे में प्रविष्ट, संयम और तप से आत्मा को भावित करते हुए, श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के समीप विचरते थे। तत्पत्त्वात् वे रोह अन-गार जातश्रद्ध आदि होकर यावत् भगवान् की पर्युपासना करते हुए इस प्रकार बोले---

२१६ प्रक्न-हे भगवन् ! क्या पहले लोक है और पीछे अलोक है ? या पहले अलोक है और पीछे लोक है ?

२१६ उत्तर-हे रोह ! लोक और अलोक पहले भी है और पीछे भी है। ये बोनों ही झाइवत भाव हैं। हे रोह ! इन बोनों में 'यह पहला और यह पिछला' ऐसा कम नहीं है।

२१७ प्रइन-हे मगवन् ! क्या पहले जीव और पीछे अजीव है ? या पहले अजीव और पीछे जीव है ?

२१७ उत्तर-हे रोह ! जैसा लोक और अलोक के विषय में कहा है वैसा ही जीव और अजीव के सम्बन्ध में समझना चाहिए । इसी प्रकार भव-सिद्धिक और अभवसिद्धिक, सिद्धि और असिद्धि तथा सिद्ध और संसारी के

विषय में भी जानना चाहिए।

२१८ प्रक्न-हेभगवन् ! क्या पहले अण्डा और पीछे मुर्गी है ? या पहले मुर्गी और पीछे अण्डा है ?

२१८ उत्तर-हे रोह ! वह अण्डा कहां से आया ? हे भगवन् ! वह मुर्गी से आया । हे रोह ! वह मुर्गी कहां से आई ? हे भगवन् ! मुर्गी अण्डे से हुई ।

इसी प्रकार हे रोह ! मुर्गी और अण्डा पहले भी है और पीछे भी है । यो बोनों शाश्वत भाव हैं । हे रोह ! इन दोनों में पहले और पीछे का कम नहीं है ।

२१९ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या पहले लोकान्त है और पीछे अलोकान्त है ? या पहले अलोकान्त है और पीछे लोकान्त है ?

२१९ उत्तर-हे रोह ! लोकान्त और अलोकान्त, इन दोनों में यावत् कोई कम नहीं है ।

२२० प्रश्न-हे भगवन् ! क्या पहले लोकान्त है और पीछे सातवां अव-काशान्तर है ? या पहले सातवां अवकाशान्तर है और पीछे लोकान्त है ?

२२० उत्तर-हे रोह ! लोकान्त और सातवाँ अवकाशान्तर, ये दोनों पहले भी हें और पीछे भी हें । इस प्रकार यावत् हे रोह ! इन दोनों में पहले पीछे का क्रम नहीं है । इसी प्रकार लोकान्त और सातवाँ तनुवात, इसी प्रकार घनवात धनोदधि और सातवीं पृथ्वो के लिए समझना चाहिए । इस प्रकार प्रत्येक के साथ लोकान्त को निम्न लिखित स्थानों के साथ जोडना चाहिए---

अवकाशान्तर, वात, घनोदधि, पृथ्वी, द्वीप, सागर, वर्ष (क्षेत्र)नारकी आदि जीव, चौबीस दण्डक, अस्तिकाय, समय, कर्म, लेश्या, दृष्टि, दर्शन, ज्ञान, संज्ञा, शरीर, योग, उपयोग, द्रव्य, प्रदेश, पर्याय और काल, क्या पहले हैं और लोकान्त पीछे है ?

२२१ प्रवन-हे भगवन् ! क्या लोकान्त पहले और सर्वाद्धा (सर्व काल) पीछे है ?

२२१ उत्तर-हे रोह ! जैसे लोकान्त के साथ सभी स्थानों का संयोग किया, उसी प्रकार इस सम्बन्ध में भी जानना चाहिए । और इसी प्रकार इन स्थानों को अलोकान्त के साथ भी जोडना चाहिए ।

२२२ प्रइन-हे भगवन् ! क्या पहले सातथां अवकाझान्तर हें और पीछे सातवां तनुवात है ?

२२२ उत्तर-हे रोह ! इसी प्रकार सातवें अवकाशान्तर को पूर्वोक्त सब के साथ जोड़ना चाहिए । इसी प्रकार सर्वाद्धा तक समझना चाहिए ।

२२३ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या पहले सातवां तनुवात है ? और पीछे सातवां घनवात है ?

२२३ उत्तर-हे रोह ! यह भी उसी प्रकार जानना चाहिए, यावत् सर्वाद्धा तक । इस प्रकार एक एक का संयोग करते हुए और जो जो नीचे का हो उसे छोड़ते हुए पूर्ववत् समझना चाहिए । यावत् अतीत और अनागतकाल और फिर सर्वाद्धा, यावत् हे रोह ! इनमें कोई कम नहीं है ।

हे मगवन् ! यह इसी प्रकार है । हे मगवन् ! यह इसी प्रकार है । ऐसा कह कर रोह अनगार तप संयम से आत्मा को भावित करते हुए विचरने लगे ।

विवेशन-अमण भगवान् महावीर स्वामी के 'रोह' नाम के एक शिष्य थे। वे प्रकृति से भद्र अर्थात् स्वामाविक रूप से ही वे परोपकार करने के स्वभाव वाले थे। वे प्रकृति-स्वभाव से ही मृदु अर्थात् कोमल थे। इसीलिए वे प्रकृति से विनीत थे। प्रकृति भद्रता और मृदुता कारण है और 'विनय' उनका कार्य है। वे प्रकृति से ही उपशान्त थे अर्थात् उन्हें कोध का उदय नहीं होता था। यदि कदाचित् क्रोधादि कषाय का उदय हो भी जाय, तो भी उनका परिणाम (फल) न होने से उनके क्रोधादि कषाय पतले थे। वे मृदु मार्दव सम्पन्न थे अर्थात् गुरु के उपदेश से उन्होंने अहंकार पर विजय प्राप्त किया था। वे निर्राभमानी थे। वे अलीन थे अर्थात् वे गुरु के आश्रय में रहने वाले थे एवं गुप्तेन्द्रिय थे। वे भद्र थे अर्थात् किसी को संताप उपजाने वाले नहीं थे। वे विनीत थे अर्थात् गुरु सेवा के गुण से विनयवान् थे। इस प्रकार के गुणों से युक्त रोह अनगार भगवान् से न बहुत दूर और न बहुत नजदीक गोदुहासन से बैठे हुए थे, उनके दोनों घुटने ऊपर और सिर नीचे की ओर था। इस प्रकार उत्कुटुकासन से बैठे हुए रोह अनगार ध्यान के कोठे में तल्लीन

ইওস

हो रहे थे और तत्त्व विचार कर रहे थे कि उनके मन में यह प्रश्न उत्पन्न हुआ कि-पहले लोक है या पहले अलोक है ? अर्थातु इन दोनों में कौन पहले और कौन पीछे है ?

इस प्रकार का प्रश्न उत्पन्न होने पर रोह अनगार अपने स्थान से उठे और भगवान् के निकट पहुँचे । उन्होंने तीन बार भगवान् को प्रदक्षिणा करके वन्दना नमस्कार किया । बन्दना नमस्कार करके रोह अनगार ने भगवान् से पूछा कि-हे भगवन् ! मैंने आप से लोक और अलोक, ये दो पदार्थ सुने हैं, परन्तु में यह जानना चाहता हूँ कि--पहले लोक है या अलोक है ? पहले लोक बना है, या अलोक बना है ?

रोह अनगार के प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने फरमाया कि--''हे रोह ! लोक और अलोक पहले भी है और पीछे भी है, इन दोनों में पहले पीछे का क्रम नहीं है, क्योंकि ये दोनों शाश्वत भाव है ।''

इसके बाद रोह अनगार ने जीव और अजीव के विषय में प्रश्न किया, जिसका उत्तर भगवान ने वहीं फरमाया कि--''हे रोह ! जीव और अजीव में पहले पीछे का कम नहीं है, क्योंकि ये दोनों शास्वत भाव हैं। इसी प्रकार भवसिद्धिक और अभवसिद्धिक तथा सिद्धि और असिद्धि एवं सिद्ध और असिद्ध (संसारी) के लिए भी समझना चाहिए।'' फिर रोह अनगार ने मुर्गी और अण्डे के विषय में प्रश्न किया है। इस पर भगवान ने फरमाया कि--'हे रोह ! बोलते समय तो कोई भी कम बनाया जा सकता है, किन्तु वस्तु में कम नहीं है। यदि अण्डा पहले माना जाय और मुर्गी पीछे मानी जाय, तो में पूछता हूँ कि--अण्डा कहाँ से आया ?

रोह-हे भगवन् ! मुर्गी से आया ।

भगवान---हे रोह ! मुर्गी कहां से आई ?

रोह-हे भगवन् ! मुर्गी अण्डे से हुई ।

भगवान्—तो हे रोह ! मुर्गी और अण्डे में पहले और पीछे किसे कहा जाय ? बस्तुतः न कोई पहले हैं, न पीछे है । दोनों में पहले पीछे का क्रम नहीं है ये दोनों प्रवाह की अपेक्षा अनादि हैं ।

इसी प्रकार सात अवकाशान्तर. सात तनुवात, सात घनवात, सात घनोदधि. सात नरक पृथ्वी, असंस्थ द्वीप समुद्र, भरतादि सात क्षेत्र, नरकादि चौवीस दण्डक, पांच अस्तिकाय, काल विभाग, आठ कर्म, छह लेक्या, तीन दृष्टि, चार दर्शन, पांच ज्ञान, चार संज्ञा, पांच शरीर, तीन योग, दो उपयोग, छह द्रव्य, अनन्त प्रदेश, अनन्त पर्याय तथा भूत, भविष्य आदि के प्रश्नोत्तर समझ लेना चाहिए ।

ये सब शास्वत भाव हैं, इसलिए इनमें पहले पीछे का कम नहीं है।

#### लोक स्थिति

२२४ प्रश्न—'भंते !' त्ति भगवं गोयमे समणं जाव—एवं वयासी कइविहा णं भंते ! लोयट्टिती पण्णत्ता ?

२२४ उत्तर--गोयमा ! अट्टविहा लोयट्टिती पण्णत्ता । तंजहाः--आगासपइट्टिए वाए । वायपइट्टिए उदही, उदही पइट्टिया पुढवी । पुढविपइट्टिया तसा थावरा पाणा । अजीवा जीवपइट्टिया । जीवा कम्मपइट्टिया । अजीवा जीवसंगहिया । जीवा कम्मसंगहिया । २२५ प्रश्न--से केणट्टेणं भंते , एवं बुच्चइ--'अट्टविहा जाव--

जीवा कम्मसंगहिया' ?

२२५ उत्तर-गोयमा ! से जहाणामए केइ पुरिते वर्त्यिमाडो-वेइ, वत्थिमाडोवेत्ता अप्पि सितं बंधइ, बंधइत्ता; मज्झेणं गंठिं बंधइ; बंधइता; उवरिल्लं गंठिं मुयइ, मुइत्ता; उवरिल्लं देसं वामेइ, उव-रिल्लं देसं वामेता; उवरिल्लं देसं आउयायस्स पूरेइ, पूरित्ता अप्पि सितं बंधइ, बंधित्ता मज्झिल्लगंठिं मुयइ, मुइत्ता; से पूणं गोयमा ! से आउयाए तस्स वाउयायस्स अपि उवरिमतले चिट्ठइ ? हंता, चिट्ठइ । से तेणट्टेणं जाव-'जीवा कम्मसंगहिया' । से जहा वा केइ पुरिसे बर्स्थि आडोवेइ, आडोवित्ता कडीए बंधइ, बंधित्ता अत्याह-मतारमपोरसियंसि उदगंसि ओगाहेजा । मे णूणं गोयमा ! से पुरिसे तस्स आउयायस्स उवरिमतले चिट्ठह ? हंता, चिट्ठह । एवं वा अट्ट-विहा लोयट्विई पण्णता, जाव-जीवा कम्मसंगहिया ।

विशेष शब्दों के अर्थ---लोयट्टिई---लोक स्थिति, बॉत्थ---वस्ति=चमड़े को मशक, आडोवेइ---वायु से फुलावे, डॉप्प---ऊपरी भाग, मुयइ----छोड़ता है, दामेइ---सोल देता है, कम्मसंगहिया----कर्म संग्रहीत=कर्मों ने जोवों का संग्रह कर रखा है, कडीए----कटि प्रदेश में=कमर में. अत्थाहमतारमपोरसियसि----अथाह. दुस्तर और पुरुषपरिमाण से अधिक अर्थात् जिसमें पुरुष मस्तक तक डूब जाय, उससे भी अधिक, उदगंसि---पानी में।

भावार्थ—२२४ प्रक्त—हे भगवन् ! ऐसा कह कर गौतम स्वामी ने अमण भगवान् महावीर स्वामी से यावत् इस प्रकार कहा—हे भगवन् ! लोक को स्थिति कितने प्रकार को कही गई है ?

२२४ उत्तर-हे गौतम ! लोक की स्थिति आठ प्रकार की कही गई है। वह इस प्रकार है-आकाझ के आधार पर वायु टिका हुआ है। वायु के आधार पर उदधि है। उदधि के आधार पर पृथ्वी है। त्रस और स्थावर जीव पृथ्वी के आधार पर हैं। जीवों के आधार पर अजीव है, कर्म के आधार पर जीव (सकर्मक)हैं। अजीवों को जीवों ने संग्रह कर रक्खा है और जीवों को कर्मों ने संग्रह कर रखा है।

२२५ प्रइन-हे भगवन् ! इस प्रकार कहने का क्या कारण है कि-लोक की स्थिति आठ प्रकार की है और यावत् जीवों को कर्मों ने संग्रह कर रखा है ?

२२५ उत्तर--हे गौतम ! जैसे कोई पुरुष चमडे की मशक को वायु से फुलावे। फिर उस मशक का मुख बांध दे। फिर मशक के बीच के माग में गांठ बांधे। फिर मशक का मुंह स्रोल दे और उसके भीतर को हवा निकाल दे। फिर उस मझक के ऊपर के साली माग में पानी भरे। फिर मझक का

मुंह बन्द कर दे। फिर उस मझक की बीच की गांठ खोल दे, तो हे गौतम ! वह भरा हुआ पानी उस हवा के ऊपर के घान में रहेगा ?

हौं, भगवन् ! रहेगा ।

इसलिए हे गौतम ! मैं कहता हूँ कि यावत् कमों ने जीवों का संग्रह कर रखा है।

अथवा—हे गौतम ! कोई पुरुष उस चमडे की मझक को हवा से फुला कर अपनी कमर पर बाँध ले । फिर वह पुरुष अथाह, दुस्तर और पुरुष परि-माण से अधिक अर्थात् जिसमें पुरुष मस्तक तक डूब जाय, उससे मो अधिक पानी में प्रवेश करे, तो हे गौतम ! क्या वह पुरुष पानी की ऊपरी सतह पर ही रहेगा ?

हां, भगवन् ! रहेगा ।

हे गौतम ! इस प्रकार लोक की स्थिति आठ प्रकार की कही गई है, यायत् कर्मों ने जीवों को संगृहीत कर रखा है।

विवेचन---पहले लोकान्त आदि का वर्णन किया गया है, अतः अब लोक स्थिति का वर्णन किया जाता है।

गौतम स्वामी ने पूछा कि--हे मगवन् ! लोक स्थिति कितने प्रकार की है ? मग-वान् ने फरमाया कि---हे गौतम ! आठ प्रकार की है । वह किस प्रकार है ? सो बतलायां जाता है--यद्यपि पृथ्वियां आठ हैं। सात पृथ्वियां नीचे हैं और ईषत्प्राग्भारा (सिद्ध शिला) ऊपर है । वह सिर्फ आकाश के आधार पर रही हुई है । यहां अभी उसका विचार न करते हुए पहले सात पृथ्वियों का विचार किया गया है। इस पृथ्वी के नीचे सब से पहले आकाश है। वह आकाश किस पर ठहरा है ? यह प्रश्न नहीं हो सकता, क्योंकि आकाश स्वप्रति-छित है--वह अपने आप पर ही ठहरा हुआ है । उसके लिए अन्य आधार की आवश्यकता नहीं होती । आकाश पर तनुवात (पतली हवा) है और तनुवात पर घनवात (गाढ हवा, ठोस हवा) है। घनवात पर घनोदधि (जमा हुआ गाढ़ा पानी) है। घनोदधि पर यह पृथ्वी ठहरी हुई है । पृथ्वी के आधार पर नस और स्थावर प्राणी रहे हुए हैं। अजीब, जीव पर प्रतिष्ठिन हैं और जीव, कम प्रतिष्ठित हैं अर्थात् कम पर अवलम्बित हैं। अजीब को जीव ने संग्रह किया है और जीव को कर्मने संग्रह किया है--ग्रहण किया हुआ है।

इसके लिए उदाहरण देकर समझाया गया है कि-जैसे कोई मनुष्य हाथ में चमड़े की मशक लिये हुए है। उस मशक में वह वायु भरे और मशक का मुंह बांघ दे। फिर बीच में एक रस्सी बांध कर मशक की हवा को दो भागों में बांट दे। इसके बाद मशक का मुंह खोल कर ऊपर के हिम्से की हवा बाहर निकाल दे और उस खाली हिस्से में पानी भर दे और मशक का मुंह बन्द करके फिर बीच की रस्सी भी खोल दे। ऐसा करने पर एक ही मशक के नीचे के भाग में हवा होगी और ऊार के भाग में पानी होगा। हे गौतम ! वह मशक का पानी मशक में भरी हुई हवा पर ठहरेगा या नहीं ? अवश्य ठह-रेगा। हवा सूक्ष्म है और पानी उससे स्थूल है, फिर भी हे गौतम ! हवा के आधार पर पानी रहेगा या नहीं ? गौतम ने कहा--हा, भगवन् ! रहेगा।

हे गौतम ! इस न्याय से पहले कही हुई बात सहज ही समझ में आ सकती है कि हवा पर पानी रहता है ।

अब भगवान एक दृष्टान्त और देते हैं कि—हे गौतम ! जैसे कोई एक पुरुष नदी पार करना चाहता है, परन्तु वह तैरना नहीं जानता । अतएव उसने एक मशक ली, उसमें हवा भरी और उसका मुंह बांध दिया । इसके बाद उसने मशक को कमर पर मजबूत बौध लिया और फिर वह मनुष्य अथाह जल में जावे । अब हे गौतम ! क्या वह पुरुष जल के ऊपरी भाग पर रहेगा ?

गौतम स्वामी ने कहा - हे भगवन् ! वह जल के ऊपरी भाग पर रहेगा ।

हे गौतम ! वायु सूक्ष्म है, फिर भी वायु मनुष्य का भार वहन करती है, जिस प्रकार इसमें सन्देह को अवकाश नहीं हैं, उसी प्रकार हे गौतम ! आठ प्रकार की लोक स्थिति में भी सन्देह करने का कोई कारण नहीं है ।

'त्रस और स्थावर प्राणी पृथ्वी के आधार रहे हुए हैं'---- यह प्रायिक वचन है, क्यों कि पृथ्वी के सिवाय दूसरी जगह भी आकाश, पर्वत, विमान आदि के आधार पर जीव रहे हुए हैं। शरीरादि अजीव रूप पुद्गल जीव के आधार पर रहे हुए हैं, क्योंकि वे जीव में स्थित हैं। जीव कर्म के आधार पर रहे हुए हैं, क्योंकि संसारी जीवों का आधार कर्म पुद्गलों का समुदाय है। किन्हीं आचार्यों का अभिप्राय है कि---जीव कर्म के आधार रहे हुए हैं अर्थात् जीव नारकादि भाव से रहे हुए हैं।

अजीवों को जीवों ने संगृहित कर रखा है, क्योंकि मन और भाषा आदि के पुद्गलों

को जीवों ने संगुहीत कर रखा है।

र्शका--'अजीव, जीवों के आधार रहे हुए हैं' और 'अजीवों को जीवों ने सगृहीत कर रखा है,' इन दोनों वाक्यों के अर्थ में क्या अन्तर है ?

समाधान-'अजीव, जीवों के आधार रहे हुए हैं' इस प्रथम वाक्य में आधार आमेय भाव का कथन किया गया है। 'अजीवों को जीवों ने संगृहीत कर रखा है' इस दूसरे वाक्य में संग्राह्य संग्राहक भाव का कथन किया गया है। यह दोनों वाक्यों के अर्थ में भिन्नता है। दूसरे वाक्य में आधार आधेय भाव भी है. क्योंकि जो संग्राह्य होता है वह आधेय भी होना है। जैसे कि मालपुए के द्वारा तेल संग्राह्य है, तो तेल संग्राह्य भी है और आधेय भी होना है। जैसे कि मालपुए के द्वारा तेल संग्राह्य है, तो तेल संग्राह्य भी है और आधेय भी होना है। इसी तरह यहां भी समझना चाहिए। तथा 'जीवों को कर्मों ने संगृहीत कर रखा है क्योंकि संसारी जीव उदयप्राप्त कर्म के अधीन रहे हुए हैं। जो जिसके वश रहा हुआ है, वह उसमें रहा हुआ होता है, जैसे कि घड़े के रूपादि घड़े के वश हैं, इसलिए वे घड़े में रहे हुए हैं। इसी तरह 'अजीवों ने जीवों को संगृहीत कर रखा है'। इस वाक्य में भी आधार आधेय भाव समझना चाहिए।

जिस प्रकार मशक के दृष्टांत से यह बतलाया गया है कि पानी का आधारवायु है। उसी प्रकार आकाश और तनु वातादि में भी आधार आधेय भाव समझ लेना चाहिए। तात्पर्य यह है कि - कर्मयुक्त संसारी जीव में और अजीव में आधार आधेय माब है और इसी से संसार की स्थिति है।

### जीव पुर्वगल सम्बन्ध

२२६ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! जीवा य, पोग्गला य अण्णमण्ण-बद्धा, अण्णमण्णपुट्टा, अण्णमण्णओगाढा, अण्णमण्णसिणेइपडिबद्धा, अण्णमण्णघडत्ताए चिट्रंति ?

२२६ उत्तर-हंता, अत्थि । २२७ प्रश्न-से केणट्टेणं भंते ! जाव-चिट्ठंति ? २२७ उत्तर-गोयमा ! से जहाणामए हरदे सिया, पुण्णे, पुण्ण-प्पमाणे, वोलट्टमाणे, वोसट्टमाणे, समभरघडत्ताए चिट्टइ । अहे णं केइ पुरिसे तंसि हरदंसि एगं महं नावं सयासवं, सयछिदं ओगा-हेज्जा । से पूणं गोयमा ! सा णावा तेहिं आसवदारोहिं आपूरमाणी, आपूरमाणी पुण्णा, पुण्णप्पमाणा, वोलट्टमाणा, वोसट्टमाणा, सम-भरघडत्ताए चिट्टइ ? हंता, चिट्टइ । से तेणट्टेणं गोयमा ! अखि णं जीवा य जाव-चिट्टंति ।

विशेष शब्दों के अर्थ-अभ्यमण्यवद्धा-परस्पर वद्ध, अण्यमण्यपुट्ठा-परस्पर स्पृष्ट, अभ्यमण्यमोगाढा--परस्पर एक दूसरे में मिले हुए, अण्यमण्यसिषहेपडिवद्धा--परस्पर स्तेह = चिकनाई से प्रतिबद्ध, अण्यमण्यघडसाए--परस्पर घटित होकर, हरदे तालाब, बोलट्टमाणे-पानी से भरा हुआ, बोसट्टमाणे--पानी से लवालव भरा हुआ, सयासवं-शताश्चव = सौ छेदों वाली ।

भावार्थ-२२६ प्रक्रन-हे भगवन् ! क्या जीव और पुद्गल परस्पर संबद्ध हैं ? परस्पर गाढ संबद्ध हैं ? परस्पर एक दूसरे में भिले हुए हैं ? परस्पर स्नेह (जिकनाई) से प्रतिबद्ध है ? और परस्पर घटित होकर रहे हुए हैं ?

२२६ उत्तर-हां, गौतम ! रहे हुए हे ।

२२७ प्रइन-हे भगवन् ! ऐसा आप किस कारण से कहते हैं कि-यावत् जीव और पूदगल इस प्रकार रहे हुए हैं ?

२२७ उत्तर-हे गौतम ! जैसे कोई एक तालाब है । वह पानी से भरा हुआ है, पानी से लबालब भरा हुआ हैं, पानी से छलक रहा है, पानी से बढ़ रहा है, और वह पानी से भरे हुए घडे के समान परिपूर्ण है । उस तालाब में कोई पुरुष एक ऐसी बडी नाव, जिसमें सौ छोटे छेव हों और सौ बडे छेद हों उसे डाल दे तो, हे गौतम ! वह नाव, छेदों द्वारा पानी से भरती हुई, खूब भरती हुई, छलकती हुई, पानी से बढ़ती हुई, क्या भरे हुए घडे के समान हो जायगी ? हां, भगवन् ! हो जायगी ।

इसलिए हे गौतम ! में कहता हूँ--यावत् जीव और पुर्गल परस्पर घटित होकर रहे हुए हैं।

विवेचन---लोक स्थिति का अधिकार होने से अथवा 'अजीवा जीवपइट्टिया' इन चार पदों का विवेचन करने के लिए गौतम स्वामी ने पूछा कि---हे भगवन् ! क्या जीव और पुद्गल परस्पर सम्बद्ध हैं ? एक दूसरे से मिले हुए हैं ? भगवान् ने फरमाया कि--हौं, गौतम ! जीव और पुद्गल परस्पर सम्बद्ध हैं यावत् परस्पर एक दूसरे से मिले हुए हैं । इसका कारण यह हैं----

> स्नेहाभ्यक्तधरीरस्य, रेणुना विलब्धते यथा । गात्रं रागद्वेवक्लिज्ञस्य, कर्मबन्धो भवत्येवम् ॥

अर्थात् – जिस प्रकार कोई पुरुष शरीर पर तेल चुपड़ कर औधी में बैठ जाय, तो उसका शरीर रेत से घर जाता है, उसी प्रकार जो पुरुष रागढेष युक्त होता है, उसके कर्मों का बन्ध होता हैं।

जैसे तेल लगे शरीर पर रज लग कर मैल रूप हो जाती है, वैसे ही जीव में रागद्वेष रूपी चिकनाई है और कर्मरज सर्वत्र मरी हुई है ही, इसीसे वह जीव के साथ चिपक जाती है। सिद्ध भगवान में रागद्वेष की चिकनाई नहीं है, अतएव उनको कर्मरज नहीं लगती।

इसी बात को दृष्टान्त द्वारा समझाया गया है-जेसे कोई पुरुष जल से परिपूर्ण यावत् लवालव भरे हुए किसी तालाब में छिद्रों वाली एक नाव डाले, तो उन छिद्रों से पानी आते आते वह नाव पानी में डूब जाती है और तालाब के तल-भाग में जाकर बैठ जाती है। फिर जिस तरह नाव और तालाब का पानी एकमेक होकर रहता है, उसी तरह जीव और पूद्गल परस्पर संबद, प्रतिबद्ध यावत् एकमेक होकर रहते हैं।

सिद्धों के शरीर नहीं है। शरीर कर्म से होता है और सिद्धों में कर्म नहीं हैं अत-एव शरीर भी नहीं है।

### स्नेहकाय

# २२८ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! सया समियं सुहुमे सिणेहकाये

पवंडह ?

२२८ उत्तर-हंता, अत्थि ।

२२९ प्रश्र—से भंते ! किं उड्ढे पवडइ, अहे पवडइ, तिरिए पवडह ।

२२९ उत्तर-गोयमा ! उड्ढे वि पवडइ, अहे वि पवडइ, तिरिए वि पवडइ ।

२३० प्रश्न-जहा से बायरे आउयाए अण्णमण्णसमाउत्ते चिरं पि, दीहकालं चिट्रह तहा णं से वि ?

२३० उत्तर-णो इणट्ठे समट्ठे। से णं खिप्पं एव विद्धंसं आगच्छह।

# सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति ।

## ।। छट्टो उद्देसो सम्मत्तो ।।

विकोष झब्दों के अर्थ-समियं---समित=परिमित, खिप्पं---शीझ, विद्वंसं---नाश, सिजेहकाये-----स्नेहकाय=एक प्रकार का जल ।

भावार्थ-२२८ प्रवन-हे भगवन् ! श्या सूक्ष्म स्नेहकाय सदा परिमित . पडता है ?

२२८ उत्तर---हां, गौतम ! पड्ता है ।

२२९ प्रदन-हे मगवन् ! स्था वह सूक्ष्म स्नेहकाय ऊपर पडता है ? नीचे पडता है ? या तिरछा पडता है ?

२२९ उत्तर--हे गौतम ! वह ऊपर भी पड़ता है, नीचे भी पड़ता है और तिरछा भी पड़ता है। २३० प्रइन-हे भगवन् ! क्या वह सूक्ष्म स्नेहकाय स्थूल जलकाय को भांति परस्पर समायुक्त होकर बहुत समय तक रहता है ?

२३० उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है। क्योंकि वह सूक्ष्म स्नेहकाय शीघ्र ही नष्ट हो जाता है।

हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । ऐसा कह कर गौतम स्वामी तय संयम से आत्मा को माबित करते हुए विचरते हैं ।

विवेचन-गौतम स्वामी ने प्रश्न किया कि हे मगवन् ! क्या सूक्ष्म स्नेहकाय (अप्काय) निरन्तर पड़ता रहता है ? भगवान् ने फरमाया कि-हाँ, गौतम ! सदा पड़ता रहता है और वह प्रमाणयुक्त ही पड़ता है । बादर अप्काय की तरह अपरिमित नहीं पड़ता है । जैसे बादर अप्काय कहीं पड़ता है और कहीं नहीं पड़ता है, कभी पड़ता है और कभी नहीं पड़ता है, यह बात सूक्ष्म स्नेहकाय के विषय में नहीं है । सूक्ष्म स्नेहकाय सदा पड़ता है और सब जगह पड़ता है । सूक्ष्म स्नेहकाय का अर्थ-यहाँ 'सूक्ष्म' का अर्थ 'सूक्ष्म नाम कर्म वाले जीव' नहीं समझना चाहिये, किन्तु यह बादर अप्काय ही है, परन्तु चर्म चक्षुओं के अगोचर होने से इन्हें 'सूक्ष्म' कहा है ।

यह सूक्ष्म स्नेहकाय दिन में तो सूर्य के ताप से ऊपर हो नष्ट ही जाता है, किन्तु रात्रि के समय नीचे तक आता है। अतः साधारणतः मुनियों को सूर्यास्त के बाद बिना छाये हुए स्थान में नहीं रहना चाहिये। यदि लघुनीत आदि परठने के लिये जाना पड़े, तो शरीर और सिर को ढक लेना चाहिये। उघाड़े शरीर और सिर रखकर खुले में नहीं जाना चाहिये।

इस विषय में टीकाकार कहते हैं कि शिशिरऋतु (शीतकाल) में दिन के पहले और चौथे पहर में तथा ग्रीष्मऋतु में सूर्योदय और सूर्यास्त कै समय आधा आधा पहर स्नेहकाय की रक्षा के लिये लेप वाले पात्र को बाहर न रखना चाहिये।

टीकाकार का उपरोक्त कथन शास्त्र से मेल नहीं साता है, क्योंकि दशास्त्रतस्कन्ध की सातवीं दशा में पडिमाधारी मुनि के लिये ऐसा वर्णन आया है कि---"जहाँ सूर्यास्त हो जाय, वहीं उसे ठहर जाना चाहिये और सूर्योदय होते ही विहार कर सकते हैं।" यदि पहले और चौथे पहर में सूक्ष्म स्नेहकाय नीचे तक आता होता, तो अग्नि और सिंह के उपद्रव से भी अपना बचाव नहीं करने वाले उन पडिमाधारी मुनियों के लिये सूक्ष्म स्नेहकाय की विराधना के प्रसंग पर विहार करने का विधान कैसे होता ? इससे स्पष्ट होता है कि सूर्योदय में लेकर सूर्यास्त तक सूक्ष्म स्नेहकाय यहाँ नीचे तक नहीं पहुँचता है। अतः टीकाकार का उपर्युक्त कथन मंगत नहीं है।

इस प्रसंग को लेकर कई नवान विचारक मुनियों का कहना है कि--रात्रि को अछाये (बिना ढके) हुए स्थान में पूँजना नहीं चाहिये, पूँजने से उन सूक्ष्म स्नेहकाय के जीवों की विराधना होती है। किन्तु यह बात आगम विरुद्ध है, क्योंकि दशाश्रुतस्कन्ध की पहली दशा में और समवायांग बीसवें समवाय में बतलाया है कि बिना पूँजे चलना 'असमाधि म्यान' है। यदि पूँजन से जोव विराधना का कारण होता, तो यह शास्त्र विधान कैसे होता ?

किसा का ऐसा कथन भी है कि 'जिस तरह 'धूंअर' (महिका) मकान के अन्दर भी आ जाती है, इसी तरह सूक्ष्म स्नेहकाय, जो कि धूंअर से भी मूक्ष्म है, वह भी मकान के अन्दर आजायगी, फिर छाये हुए स्थान में और अछाये हुए स्थान में अन्तर ही क्या रहेगा ? मुनि कहीं भी सोये, वैठे, तो क्या ?' किन्तु यह कयन भी गास्त्र संगत नहीं है। क्योंकि दशाश्रुतस्कन्ध की सातवीं दशा में, राति के समय छाये हुए स्थान को 'स्थल' और अछाये हुए स्थान को 'जल' कहा है। इससे स्पष्ट होता है कि सूक्ष्म स्नेहकाय छाये हुए स्थान में नहीं आता है, क्योंकि उस पर वायू का असर नहीं होता है।

यह सूक्ष्म स्नेहकाय ऊर्ध्वलोक में अर्थात् गोल वैताढच पर्वत आदि पर, अधोलोक में अर्थात् अक्षोलोक के ग्रामादि में और तिर्छेलोक में गिरता है और ज्यों ही गिरता है, त्यों ही विध्वस हो जाता है-सूख जाता है।

## ॥ प्रथम शतक का छठा उद्देशक समाप्त ॥

भगवती सूत्र-श. १ उ. ७ नारक जीवों का आहार उद्वर्तनादि

## शतक १ उद्देशक ७

#### नारक जीवों का आहार

२३१ प्रश्न-नेरइए णं भंते ! नेरइएसु उववज्जमाणे किं देसेणं देसं उववज्जइ, देसेणं सब्वं उववज्जइ, सब्वेणं देसं उववज्जइ, सब्वेणं सब्वं उववज्जइ ?

२३१ उत्तर-गोयमा ! नो देसेणं देसं उववज्जइ, नो देसेणं सब्वं उववज्जइ; नो सब्वेणं देसं उववज्जइ, सब्वेणं सब्वं उववज्जइ; जहा नेरइए, एवं जाव-वेमाणिए ।

२३२ प्रश्न-नेरइया णं भंते ! नेरइएसु उववज्बमाणे किं देसेणं देसं आहारेइ, देसेणं सब्वं आहारेइ, सब्वेणं देसं आहारेइ, सब्वेणं सब्वं आहारेइ ?

२३२ उत्तर-गोयमा ! नो देसेणं देसं आहारेइ, नो देसेणं सब्वं आहारेइ, सब्वेणं वा देसं आहारेइ, सब्वेणं वा सब्वं आहारेइ। एवं जाव-वेमाणिए ।

२३३ प्रश्न-नेरइए णं भंते ! नेरइएहिंतो उववट्टमाणे किं देसेणं देसं उववट्टइ ?

२३३ उत्तर-जहा उववज्जमाणे तहेव उववट्टमाणे वि दंडगो भाणियब्वो ।

विशेष शब्दों के अर्थ-उथवण्डमाचे-उत्पन्न होता हुआ, आहारेद्र-आहार करता है,

www.jainelibrary.org

तम्बन तम्ब उपपज्जह २३६ उत्तर-जहा पढमिल्लेणं अट्ठ दंडगा तहा अद्धेण वि अट्ठ दंडगा भाणियन्वा। नवरं-जहिं देसेणं देसं उववज्जह, तहिं अद्धेणं अद्धं उववज्जह इति भाणियन्वं। एयं णाणत्तं, एते सन्वे वि सोलस दंडगा भाणियन्वा।

२३६ प्रश्न-नेरहए णं भंते ! नेरहएसु उववज्जमाणे किं अब्धेणं अब्धं उक्वज्बह, अब्धेणं सब्वं उक्वज्जह, सब्वेणं अब्धं उक्वज्जह, सब्वेणं सब्वं उक्वजह ?

२३५ उत्तर--एसो वि तहेव, जाव--सब्वेणं सब्वं उववण्णे। जहा उववज्जमाणे उववट्टमाणे य चत्तारि दंडगा, तहा उववन्नेणं, उववट्टेण वि चत्तारि दंडगा भाणियब्वा। सब्वेणं सब्वं उववण्णे। सब्वेणं वा देसं आहारेइ। सब्वेणं वा सब्वं आहारेइ एएणं अभि-लावेणं उववन्ने वि, उववट्टेण वि नेयब्वं।

सन्वं आहारेइ । एवं जाव-वेमाणिए । २३५ प्रश्न-नेरइए णं भंते ! नेरइएसु उषवन्ने ार्कि देसेणं देसं उचवन्ने १

देसेणं-देसं आहारेइ । २३४ उत्तर-तहेव जाव-सब्वेणं वा देसं आहारेइ, सब्वेणं वा

२३४ प्रश्न-नेरइए णं भंते ! नेरइएहिंतो उववट्टमाणे किं

मगवती सूत्र-- श. १ उ. ७ नारक जीवों का आहार उद्वत्तैनादि

उववट्टमाणे -उद्वर्तता हुआ = निकलता हुआ, उववण्णे -उत्पन्न, पढमिल्लेण-पहले के साथ 1

भावार्थ-२३१ प्रक्त-हे भगवन् ! नैरयिक जीवों में उत्पन्न होता हुआ नारकी जीव, क्या एक भाग से एक भाग को आश्रित करके उत्पन्न होता है ? या एक भाग से सर्व माग को आश्रित करके उत्पन्न होता है ? या सर्व भाग से एक भाग को आश्रित करके उत्पन्न होता है ? या सर्व भाग से सर्व भागों का आश्रय करके उत्पन्न होता है ?

२३१ उत्तर-हे गौतम ! नारकी जीव, एक भाग से एक भाग को आश्रित करके उत्पन्न नहीं होता, एक भाग से सर्व भाग को आश्रित करके उत्पन्न नहीं होता और सर्व भाग से एक भाग को आश्रित करके भी उत्पन्न नहीं होता, किन्तु सर्व भाग से सर्व भाग को आश्रित करके उत्पन्न होता है। नारकी जीव के समान वैमानिकों तक इसी प्रकार समझना चाहिए।

२३२ प्रक्न-हे मगवन् ! नैरयिक जीवों में उत्पन्न होता हुआ नारकी जीव, क्या एक माग से एक भाग को आश्रित करके आहार करता है ? या एक भाग से सर्व भाग को आश्रित करके आहार करता है ? या सर्व भाग से एक भाग को आश्रित करके आहार करता है ? अथवा सर्व भाग से सर्व भाग को आश्रित करके आहार करता है ?

२३२ उत्तर-हे गौतम ! नारकियों में उत्पन्न होता हुआ नारको जीव, एक भाग से एक भाग को आश्रित करके आहार नहीं करता, एक भाग से सर्व भाग को आश्रित करके आहार नहीं करता, किन्तु सर्व भाग से एक भाग को आश्रित करके आहार करता है, या सर्व भागों से सर्व भागों को आश्रित करके आहार करता है।

२३३ प्रक्त-हे भगवन् ! नारकियों में से उब्बर्तता हुआ-निकलता हुआ नारकी जोव क्या एक भाग से एक भाग को आश्रित करके निकलता है ? इत्यादि पूर्ववत् प्रक्रन करना चाहिए ।

२३३ उत्तर-हे गौतम ! जैसे-उत्पन्न होते हुए के विषय में कहा है वैसा ही उद्वर्तन के विषय में वण्डक कहना चाहिए।

भगवती सूत्र—श. १ उ. ७ नारक जीवों के उद्वत्तैनादि

२८९

र३४ प्रदन⊸हे भगवन् ! नारकियों में से उद्वर्तता हुआ नारकी जीव, क्या एक भाग से एक माग को आधित करके आहार करता है ? इत्यादि पूर्ववत् प्रदन करना चाहिए ।

२३४ उत्तर-हे गौतम ! पहले की तरह जानना चाहिए, यावत् सर्व भागों से एक भाग को आश्रित करके आहार करता है, या सर्व भागों से सर्व भागों को आश्रित करके आहार करता है। इसी प्रकार यावत् वैमानिकों तक जानना चाहिए।

२३५ प्रझ्न-हे भगवन् ! नारकियों में उत्पन्न हुआ नारकी जीव, क्या एक भाग से एक भाग को आथित करके उत्पन्न हुआ है ? इत्यादि पूर्ववत् प्रइन करना चाहिए ।

२३५ उत्तर-हे गौतम ! यह कथन भी उसी प्रकार जानना चाहिए यादत् सर्व भाग से सर्व भाग को आश्रित करके उत्पन्न हुआ है। जिस प्रकार उत्पद्यमान (उत्पन्न होता हुआ) और उद्वर्तमान (उद्दर्वता हुआ = निकलता हुआ) के विषय में चार दण्डक कहे, वैसे ही उत्पन्न और उद्वृत्त के विषय में भी चार दण्डक कहना चाहिए। 'सर्व भाग से सर्व भाग को आश्रित करके उत्पन्न' 'सर्व भाग से एक भाग को आश्रित करके आहार और सर्व भाग से सर्व भाग को आश्रित करके आहार'-इन शब्दों द्वारा उत्पन्न और उद्वृत्त के विषय में भी समझ लेना चाहिए।

२३६ प्रश्न-हे भगवन् ! नारकियों में उत्पन्न होता हुआ नारकी जीव, क्या अर्ढ भाग से अर्ढ भाग को आश्रित करके उत्पन्न होता है ? या अर्ढ माग से सर्व माग को आश्रित करके उत्पन्न होता है ? या सर्व भाग से अर्ढ भाग को आश्रित करके उत्पन्न होता है ? या सर्व भाग से सर्व भाग को आश्रित करके उत्पन्न होता है ?

२३६ उत्तर-हे गौतम ! जैसे -पहले वालों के साथ आठ दण्डक कहे हैं, उसी प्रकार अर्द्ध के साथ भी आठ दण्डक कहना चाहिए । विश्वेवता इतनी है कि—जहां 'एक भाग से एक भाग को आश्रित करके उत्पन्न होता है' ऐसा पाठ आया है वहां पर 'अर्ढ भाग से अर्ढ भाग को आश्रित करके उत्पन्न होता है' ऐसा पाठ बोलना चाहिए । बस यही भिन्नता है । ये सब मिल कर सोलह दण्डक होते हैं ।

विवेचन----पहले की संग्रह गाथा में 'णेरइए' यह पद दिया था। इसलिए अव सातवें उद्देशक के प्रारम्भ में नारकी जीवों का वर्णन किया गया हैं।

गौतम स्वामी पूछते हैं कि — हे भगवन् ! नारकी जीव, नरक में उत्पन्न होता है तब क्या यहाँ के एक देश (एक भाग) से वहां का एक देश उत्पन्न होता है ?या यहां के एक देश से वहां का सर्व, अथवा यहां के सर्व से वहां का एक देश, या यहां के सर्व से वहां का सर्व, इस प्रकार उत्पन्न होता है ? गौतम स्वामी के इस प्रबन का उत्तर भगवानू फर-माते है कि - हे गौतम ! नरक में जीव देश से देश उत्पन्न नहीं होता, देश से सर्व उत्पन्न नहीं होता, सर्व से देश उत्पन्न नहीं होता, किन्तु सर्व से सर्व उत्पन्न होता है ।

यहाँ यह शंका उत्पन्न होती है कि-इस प्रश्नोत्तर में 'णेरइए णेरइएसु उववज्जमाणे' अर्थात् 'नैरयिक, नरक में उत्पन्न होता हैं ।' तो नैरयिक का नरक में उत्पन्न होना कैसे कहा गया है ? क्योंकि यह शास्त्र प्रसिद्ध बात है कि नैरयिक मर कर नरक में उत्पन्न नहीं होता । मनुष्य और तिर्यञ्च ही मर कर नरक में उत्पन्न हो सकते हैं । अर्थात् नरक में मनुष्धगति और तिर्यञ्च गति से मर कर ही उत्पन्न होता है, अन्य गति से नहीं । फिर इस प्रश्नोत्तर में यह कथन कैसे किया गया है ?

इस शंका का ममाधान यह है कि 'चलमाणे चलिए' सिद्धांत के अनुसार जो जीव नरक में उत्पन्न होने वाला है, अभी नरक में पहुँचा नहीं है, किन्तु विग्रह गति में चल रहा है, उसे नैरयिक ही कहते हैं, क्योंकि वह जीव मनुष्य गति या तियेंञ्च गति का आयुष्य समाप्त कर चुका है और उसके नरकायु का उदय हो चुका है । नरकायु का उदय होते ही उस जीव को नैरयिक कहा जा सकता है । यदि ऐसा न माना जाय, तो फिर उसे किस गति का जीव कहा जायगा ? मनुष्य या तिर्यञ्च की आयु तो समाप्त हो चुकी है, अतः मनुष्य या तिर्यञ्च तो कह नहीं सकते । और नरक में पहुँचा नहीं है, इस कारण यदि उसे नैरयिक भी न कहा जाय, तो फिर उसे किस गति का जीव कहा जाय ? वह नरक के मार्ग में है, उसके नरकायु का उदय हो चुका है, इसलिए नरक में उत्पन्न न होंने पर भी उसे नरक का जीव ही कहना उचित है ।

ारक में उत्पन्न हीने के विषय में बार विकल्प किये हैं---एक देश (भाग) से एक

देश; एक देश से सर्व, सर्व से एक देश और सर्व से सर्व । इसमें चौथा विकल्प स्वीकार किया गया है । इसका कारण यह है कि-जब उपादान पूर्ण होता है तब वस्तु भी पूर्ण ही उत्पन्न होती है । इसलिए जीव भी सर्व से मर्व उत्पन्न होता है ।

उत्पन्न होने के परचात् आहार का आवश्यकता रहती है, इसलिए गौतमस्वाभी ने आहार के यिषय में प्रश्न किया है। भगवान् ने उत्तर फरमाया कि-हे गौतम ! सर्व भाग से एक देसाश्रिद्धा आहार करते हैं और सर्व भाग से सर्व भागाश्रित आहार करते हैं। यही बात बैमानिको तक समझनी चाहिए।

जीव जिस समय उत्पन्न होता है उस समय में-जन्म के प्रथम समय में, अपने सर्व आत्मप्रदेशों के द्वारा सर्व आहार को ग्रहण कर लेता है। जैसे-तपी हुई तेल की कड़ाई में छोड़ा हुआ मालपूआ प्रथम झण में लेने योग्य तेल को सर्व रूप से ग्रहण करता है-खींचता है। इसलिए जीव की उत्पत्ति के प्रथम समय में 'सब्वेग' सब्व आहारेइ' विकल्प घटिन होता है। उत्पत्ति के बाद वह जीव कितनेक पुद्गलों का आहार करता है और कितनेक पुद्गलों को छोड़ देता है। जैसे कि-तपी हुई तेल की कडाई में मालपूआ डाल देने के बाद बह मालपूआ कुछ तेल को चूसता है और कुछ को नहीं चूसता। इसलिए उत्पत्ति के बाद 'सब्वेगं देस आहारेइ' विकल्प घटित होता है।

उत्पाद का प्रतिपक्षी उद्वर्तन हैं। इसलिए गौतम स्वामी ने इस विषय में पूछा कि-हे भगवन् ! जब जीव की नरक स्थिति पूरी हो जाती हैं, तब वह वहां से उद्वर्तता झीकलता है, तो किस प्रकार निकलता है ? क्या देश से देश ? या देश से सर्व ? या सर्व से देश ? या सर्व से सर्व निकलता है ?भगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ! जिस प्रकार उत्पाद के विषय में कहा है उसी प्रकार उदवर्तन-निकलने के विषय में भी समझना चाहिए।

तब गौतम स्वामी ने पूछा कि-हे भगवन् ! नरक से निकलता हुआ नारकी, क्या देश से देश का आहार करता है ? या देश से सर्व, या सर्व से देश, या सर्व से सब का आहार करता है ? भगवान् ने फरमाया कि-इस विषय में भी पहले की तरह ही समझना चाहिए अर्थात् देश से देश का नहीं और देश से सर्व का आहार नहीं करता, फितु सर्व से देश का और सर्व से सर्व का आहार करता है ।

जिस प्रकार 'उत्पन्न होता है और उद्वृत्त होता है' यह वर्तमान काल को लेकर प्रश्नोत्तर किये गये हैं, उसी तरह 'उत्पन्न हुआ और उद्वृत्त हुआ,' इस मूतकाल को लेकर भी प्रश्नोत्तर किये गये हैं। इस तरह यहां आठ दण्डक (वालाएल-भंग) वदे हैं। यहा- (१) उत्पन्नहोता हुआ, (२) उत्पन्न होता हुआ आहार लेता है, (३) उद्वर्तता (निक-लता) हुआ, (४) उद्वर्तता हुआ आहार लेता है (५) उत्पन्न हुआ, (६) उत्पन्न हुआ आहार लेता है. (७) उद्वता (निकला) हुआ, (८) उद्वर्ता निकला हुआ आहार लेता है।

देश और सर्व के ढारा जीव के उत्पादादि के विषय में विचार करने से आठ दण्डक (आलापक, भंग, विकल्प) बने हैं, जो ऊपरबतलाये गवे हैं। इसी तरह, अर्ढ से अर्ढ, अर्ढ से सर्व, सर्व से अर्ढ, और सर्व से सर्व, इन चार के ढारा जीव के उत्पादादि के विषय में विचार करने पर पूर्वोक्त प्रकार से आठ दण्डक बनते हैं। इस प्रकार पूर्वोक्त आठ और ये आठ दण्डक मिल कर सब सोलह दण्डक होते हैं।

शंका-पहले 'एक देश' सम्बन्धी प्रश्न किया जा चुका है, फिर यहां 'आघे' के संबध में प्रश्न क्यों किया गया ? 'देश' और 'आघे' (अर्ढ ) में क्या अन्तर है ?

समाधान--'देश' तो आधा, पौन, पाव तथा इसी तरह इससे कम और ज्यादा आदि अनेक विमाग हो सकते हैं, किन्तु बीचोबीच से दो टुकड़े होना 'आधा' कहलाता है। इस प्रकार जीव के दो टुकड़े हो और एक टुकड़ा (आधा भाग) उत्पन्न हो और दूसरा टुकड़ा (आधा भाग) उत्पन्न न हो, यह नहीं हो सकता है। यही बतलनि के लिए ये प्रश्नोत्तर किये गये हैं कि आत्मा का देश (विभाग) या अर्ढ विभाग उत्पन्न नहीं हो सकता है। जीव के प्रदेश उत्पत्ति स्थान पर इल्किंग गति से धीरे धीरे जाते हुए भी वे सब एक ही स्थान पर जायेंगे, दो तीन आदि विभागों से भिन्न-भिन्न स्थानों पर उत्पन्न नहीं होगा।

### विग्रह गति

२३७ प्रश्न-जीवे णं भंते ! किं विग्गहगइसमावण्णए, अविग्गहगइसमावण्णए ?

'२३७ उत्तर-गोयमा ! सिय विग्गहगइसमावष्णगे, सिय अवि-ग्गहगइसमावण्णगे । एवं जाव-वेमाणिए ।

२३८ प्रश्न-जीवा णं भंते ! किं विग्गहगइसमावण्णया, अवि-

- २९३

#### ग्गहगइसमावन्नगा ?

२३८ उत्तर-गोयमा ! विग्गहगइसमावन्नगा वि, अविग्गह-गइसमावन्नगा वि ।

२३९ प्रश्न-नेरइया णं भंते ! किं विग्गहगइसमावन्नगा, अवि-ग्गहगइसमावन्नगा ?

२३९ उत्तर-गोयमा ! सब्वे वि ताव होज्ज अविग्गहगइसमा-वन्नगा । अहवा अविग्गहगइसमावन्नगा य, विग्गहगइसमावन्नगे य । अहवा अविग्गहगइसमावन्नगा य, विग्गहगइसमावन्नगा य । एवं जीव-एगिंदियवज्जो तियभंगो ।

२४० पश्र-देवे णं भंते ! महड्विए, महज्जुइए, महब्ब्ले, महा यसे, महेसक्खे, महाणुभावे अविउक्कंतियं चयमाणे किंचिकालं हिरि वत्तियं, दुगुंछावत्तियं, परिसहवत्तियं आहारं नो आहारेइ । अहे णं आहारे आहारिजमाणे आहारिए, परिणामिजमाणे परिणामिए, पहीणे य आउए भवइ । जत्य उववज्जइ तं आउयं पडिसंवेदेइ । तंजहा-तिरिक्खजोणियाउयं वा, मणुस्साउयं वा ?

२४० उत्तर-हंता, गोयमा ! देवे णं महड्ढिए जाव-मणुस्साउयं वा ।

विशेष शस्यों के अर्थ-विग्गहगइसमावण्णए-विग्रहगति समापन्न=विग्रहगति में रहा हुआ, सिय--कदाचित्, महड्रिए--महद्धिक=महान् ऋदि वाला, सहज्जुइए--महान् द्युति वाला, महब्बले—महान् बल वाला, महायसे—महायशस्वी, महाणुभावे—महानुभाव, हिरिवत्तियं—लज्जा के कारण, दुर्गुछावत्तियं—-घृणा के कारण ।

भावार्थ-२३७ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या जीव विग्रहगति समापन्न-विग्रह गति को प्राप्त है, या अविग्रह गति समापन्न-अविग्रह गति को प्राप्त है ?

२३७ उत्तर-हे गौतम ! जीव कभी विग्रह गति को प्राप्त है और कभी अविग्रह गति को प्राप्त है । इसी प्रकार वैमानिक तक जानना चाहिए ।

२३८ प्रइन-हे भगवन् ! क्या बहुत जीव विग्रह गति को प्राप्त हे या अविग्रह गति को प्राप्त हें ?

२३८ उत्तर-हे गौतम ! बहुत जीव विग्रह गति को भी प्राप्त है और अविग्रह गति को भी प्राप्त हैं ?

२३९ प्रइन-हे भगवन् ! क्या नारकी जीव विग्रह गति को प्राप्त हें या अविग्रह गति को भी प्राप्त हें ?

२३९ उत्तर-हे गौतम ! (१) सभी अविग्रह गति को प्राप्त हैं। (२) अथवा बहुत से अविग्रह गति को प्राप्त हैं और कोई एक विग्रह गति को प्राप्त हैं। (३) अथवा बहुत से अविग्रह गति को प्राप्त हैं और बहुत से विग्रह गति को प्राप्त हैं। इसी प्रकार सब जगह तीन तीन मंग समझना चाहिए। सिर्फ जीव (सामान्य जीव) और एकेन्द्रिय में तीन मंग नहीं कहना चाहिए।

२४० प्रश्न-हे भगवन् ! महाऋदि वाला, महाद्युति वाला, महावल वाला, महायशस्वी, महासामर्थ्य वाला, मरण काल में च्यवने वाला महेश नामक देव अथवा महासौख्य वाला देव लज्जा के कारण, घृणा के कारण, परीषह के कारण, कुछ समय तक आहार नहीं करता, फिर आहार करता है, और प्रहण किया हुआ आहार परिणत भी होता है, अन्त में उस देव की वहां की आयु समाप्त हो जाती है । इसलिए वह देव जहां उत्पन्न होता है वहां की आयु भोगता है । तो हे भगवन् ! यह कौनसा आयु समझना चाहिए ? तिर्यञ्च का बायु समझना चाहिए या मनुष्य का आयु समझना चाहिए ?

२४० उत्तर-हे गौतम ! उस महाऋदि वाले देव का यावत् आवन के

#### बाद (मत्य के बाद) तिर्यञ्च का आय अथ जा मनुष्य का आयु समझना चाहिए।

विवेजन-गौतम स्वामी पूछते हैं कि-हे भगवन् ! जीव विग्रह गति वाला होता है या अविग्रह गति वाला होता है ? भगवन् ने फरमाया कि-हे गौतम ! जाव विग्रह गति वाला भी होता है और अविग्रह गति वाला भी होता है । अर्थात् जीव में दोनों प्रकार की अवस्थाएँ हो सकती है ।

विग्रह का अर्थ है-मोड़खाना-मुड़ना। जीव जब एक शरीर छोड़ कर दूसरा नया शरीर धारण करने के लिए गति करता है. तो उसकीं गति दो प्रकार की हो सकती है । कोई एक जीव, एक आदि बार मुड़ कर उत्पत्ति स्थान पर पहुंचता है और कोई जीव बिना मुड. सीधा ही अपने उत्पत्ति स्थान पर पहुंच जाता है । जब उत्पत्ति स्थान पर जाने के लिए मोड खाना पडता है तब वह गति 'विग्रह गति' कहलाती है । जब जीव बिना मुड़, सीधा ही चला जाता है तब वह गति 'विग्रह गति' कहलाती है । जब जीव बिना मुड़, सीधा ही चला जाता है तब उस गति को 'अविग्रह गति' कहले हैं तथा जब जीव ठहरा हुआ हो, गति नहीं कर रहा हो, तब भी उसे अविग्रह गति बाला समझना चाहिए । अविग्रह गति क ये दोनों अर्थ यहां बिबक्षित हैं. ऐमा टीकाकार कहते हैं । यद्यपि प्राचीन टीकाकार ने अवि-ग्रह गति का अर्थ सिर्फ सीधी (बिना मोड़ वाली) गति ही लिया है, किन्तु सिर्फ ऐसा अर्थ छेने से और अविग्रह का अर्थ 'ठहरा हुआ' न करने से नारकी जीवों में अविग्रह गति वालों की जो बहुलता बतलाई है, वह संगत नहीं बैठ सकेगी । इसलिए 'अविग्रह गति' का अर्थ गहा पर 'सीधी गति' और 'गति न करता हुआ-ठहरा हुआ' ये दोनों अर्थ लेना चाहिए । तात्पर्य यह है कि-एक गति का आयुष्य समाप्त होने पर दूसरी गति में जाते समय

मार्ग में जो गति होती है (वाटे बहता) उसे विग्रह गति कहते हैं। जो मार्ग में नहीं चल रहा है) वाटे नहीं बहता हुआ) किन्तु किसी भी गति में स्थित है, उसे 'अविग्रह गति कहते हैं। एक अर्थ यह है •। दूसरा अर्थ यह है-मोड़ वाली गति को विग्रह गति कहते हैं। बिना मोड वाली-सीधी गति को तथा 'ठहरा रहने' को अविग्रह गति कहते हैं।

एक जीव की अपेक्षा वह कभी विग्रह गति समापन्न होता है और कभी अविग्रह गति समापन्न होता है।

बहुत जीवों की अपेक्षा बहुत जीव विग्रह गति समापन्न भी हैं और बहुत जीव अविग्रह गति समापन्न भी हैं । क्योंकि जीव अनन्त हैं, इसलिए प्रति समय बहुत जीव विग्रह गति वाले भी होते हैं और बहुत जीव अविग्रह गति वाले भी होते हैं । जीव सामान्य की

मह अर्थ भगवती सुत्र शतक १४ उद्देशक ४ के मूल पाठ और टाका से स्पष्ट होता है और यहां पर यही अर्थ करना उचित है।

तरह एकेन्द्रिय जीवों के विषय में भी समझना चाहिए, क्योंकि एकेन्द्रिय जीव भी (वन-स्पति की अपेक्षा) अनन्त हैं।

सामान्य जीवों की अपेक्षा नारक जीव थोड़े हैं। अतः उनमें तीन भंग पाये जाते हैं। १ कभी उनमें विग्रह गति वाला एक भी जीव नहीं पाया जाता है, सभी अविग्रह गति समापन्न होते हैं। २ अथवा कभी कोई एक विग्रह गति समापन्न होता है और बहुत जीव अविग्रह गति समापन्न होते है। ३ अथवा कभी बहुत जोव विग्रह गति समापन्न और बहुत जीव अविग्रह गति समापन्न होते हैं। नारकियों की तरह सभी दण्डकों में ये तीन भंग पाये जाते हैं, किन्तु एकेन्द्रियों में और जीव सामान्य में य तीन भंग नहीं पाये जाते हैं।

गति का प्रकरण होने से च्यवन सूत्र कहा गया है-विमान और परिवार की अपेक्षा महाऋदि वाला, भरीर और आभूषणों की अपेक्षा महाकान्ति वाला, महाबलझाली, महा-यशस्वी, महा सुख वाला, अनेक प्रकार का रूप करने की शक्ति बाला कोई देव, जब देवायु समाप्त होने से च्यवने वाला होता है, तब वह अपने उत्पत्ति स्थान (स्त्री अथवा तिर्यञ्चिनी के गर्भाशय) को देखकर लज्जित होता है, तब वह अपने उत्पत्ति स्थान (स्त्री अथवा तिर्यञ्चिनी के गर्भाशय) को देखकर लज्जित होता है, क्योंकि वह स्थान, देवस्थान की अपेक्षा हीन और अशुचिमय अपवित्र होता है । अपने उत्पत्ति स्थान में रज और वीर्य रूप गन्दगी को देखकर घृणा उत्पन्न होती है । उसे अरति रूप परीषह (बेचैनी) उत्पन्न होता है, इसलिए वह कुछ समय तक आहार भी नहीं करता है । तदनन्तर आहारादि करता है । देवायु समाप्त होने पर वह मनुष्यगति में अथवा तिर्यञ्च गति में उत्पन्न होता है । क्योंकि देव मरकर मनुष्यगति अथवा तिर्यञ्चगति में उत्पन्न होता है, किन्तु देवगति या नरकगति में उत्पन्न नहीं होता है ।

#### गर्भ विचार

# २४१ प्रश्न-जीवे णं भंते ! गब्भं वनकममाणे किं सइंदिए वनकमइ, अणिंदिए वनकमइ ?

२४१ उत्तर-गोयमा ! सिय सहंदिए वक्कमइ, सिय अणिंदिए -वक्कमइ ।

२४२ प्रश्न-से केणट्रेणं ?

२४२ उत्तर-गोयमा ! दर्व्विदियाइं पडुच आणिंदिए वक्तमइ, भार्विदियाइं पडुच सहंदिए वक्तमह । से तेणट्रेणं....।

२४३ प्रश्न-जीवे णं भंते ! गब्भं वक्कममाणे किं ससरीरी वक्तमइ, असरीरी वक्तमह ?

२४३ उत्तर-गोयमा ! सिय ससरीरी वक्तमइ, सिय असरीरी वक्तमइ ।

२४४ मश्न-से केणट्रेणं ?

२४४ उत्तर-गोयमा ! ओरालिय वेउन्विय आहारयाइं पडुच असरीरी वक्रमइ । तेया कम्माइं पडुच संसरीरी वक्रमइ, से तेणट्टेणं गोयमा !.....।

२४५ प्रश्न-जीवे णं भंते ! गब्भं वक्तममाणे तप्पढमयाए किं आहारं आहारेइ ?

२४५ उत्तर-गोयमा ! माउओयं, पिउसुनकं तं तदुभयसंसिट्ठं कलुसं, किञ्चिसं तप्पढमयाए आहारं आहारेइ ।

२४६ प्रश्न-जीवे णं भंते ! गब्भगए समाणे किं आहारं आहारेइ ?

२४६ उत्तर-गोयमा ! जं से माया नाणाविहाओ रसविगईओ आहारं आहारेइ, तदेकदेसेणं ओयं आहारेह । २४७ प्रश्न-जीवस्स णं भंते ! गब्भगयस्स समाणस्स अस्थि उच्चारे इ वा, पासवणे इ वा, खेळे इ वा, सिंघाणे इ वा, वंते इ वा, पित्ते इ वा ?

२४७ उत्तर-गों इणट्ठे समट्ठे ।

२४८ प्रुज्ञ-से केणट्रेणं ?

२४८ उत्तर-गोयमा ! जीवे णं गब्भगए समाणे जं आहारेइ तं चिणाइ, तं सोइंदियत्ताए जाव-फासिंदियत्ताए, अट्टि-अट्टिमिंज-केस-मंसु-रोम-नहत्ताए, से तेणट्टेणं.....।

२४९ प्रश्न-जीवे णं भंते ! गब्भगए समाणे पभू मुहेणं काव-लियं आहारं आहारित्तए ?

२४९ उत्तर-गोयमा ! णो इणट्ठे समट्ठे ।

२५० प्रश्न-से केणद्वेणं ?

२५० उत्तर-गोयमा ! जीवे णं गब्भगए समाणे सब्वओ आहारेइ, सब्वओ परिणामेइ, सब्वओ उस्ससइ, सब्वओ निस्ससइ: अभिक्खणं आहारेइ, अभिक्खणं परिणामेइ, अभिक्खणं उरससइ, अभिक्खणं निस्ससइ, आहच आहारेइ, आहच परिणामेइ, आहच उस्ससइ, आहच नीससइ; माउजीवरसहरणी, पुत्तजीव-रसहरणी, माउजीवपडिबद्धा पुत्तजीवफुडा तम्हा आहारेइ, तम्हा परिणामेइ; अवरा वि य णं पुत्तजीवपडिबद्धा माउजीवफुडा तम्हा चिणाइ, तम्हा उवचिणाइ; से तेणट्टेणं जाव-नो पभू मुहेणं कावलियं आहारं आहारित्तए।

विशेष शब्दों के अर्थ--वक्कममाणे--उत्पन्न होता हुआ, माउओयं--माता का ओज= रज, पिउमुक्क--पिता का शुक्र-वीर्य, तदुभयसंसिट्ठं--परस्पर एक दूसरे में मिले हुए, उच्चारे--विष्ठा=मल, पासवणे--मूत्र, खेले-व्लेज्म=कफ, सिंघाणे--नाक का मैल, बंते--वमन, पित्ते--पित्त, अट्ठि--अस्थि=हड्डी, अट्ठिमिज-अस्थिमज्जा, केस-केश, मंसु--२मश्रू दाढ़ी, रोम---रोम, णहत्ताए----नख रूप से, कावलियं आहारं----कवलाहार, आहल्च--कदाचित्, पुत्तजीव पडिबद्ध----पुत्र के जीव से प्रतिबद्ध, माउजीवफुडा----माता केजीव से स्पष्ट ।

भावार्थ-२४१ प्रक्ष-हे भगवन् ! गर्भ में उत्पन्न होता हुआ जीव, क्या इन्द्रिय वाला उत्पन्न होता है, या बिना इन्द्रिय का उत्पन्न होता है ?

२४१ उत्तर-हे गौतम ! इन्द्रिय वाला भी उत्पन्न होता है और बिना इन्द्रिय का भी उत्पन्न होता है।

२४२ प्रक्न-हे भगवन ! किस कारण से ?

२४२ उत्तर-हे गौतम ! द्रव्येन्द्रियों की अपेक्षा बिना इन्द्रियों का उत्पन्न होता है और भावेन्द्रियों की अपेक्षा इन्द्रियों सहित उत्पन्न होता है । इसलिए हे गौतम ! ऐसा कहा गया है ।

२४३ प्रइन-हे भगवन् ! गर्भ में उपजता हुआ जीव क्या, झरीर सहित उत्पन्न होता है, या झरीर रहित उत्पन्न होता है ?

२४३ उत्तर-हे गौतम ! झरीर सहित भी उत्पन्न होता है और झरीर रहित भी उत्पन्न होता है।

२४४ प्रक्न-हे भगवन ! सो किस कारण से ?

२४४ उत्तर-हे गौतम ! औदारिक, वैकिय और आहारक झरीरों की अपैक्षा झरीर रहित उत्पन्न होता है और तजस कार्मण झरीर की अपेक्षा झरीर सहित उत्पन्न होता है। इस कारण हे गौतम ! ऐसा कहा है।

२४५ प्रदन-हे भगवन् ! जीव गर्भ में उत्पन्न होते ही सर्व प्रथम क्या आहार करता है ? २४५ उत्तर-हे गौतम ! आपस में एक दूसरे से मिला हुआ माता का आर्तव और पिता का वीर्य, जो कलुष है और किल्विष है, उसका जीव, गर्भ में उत्पन्न होते ही आहार करता है ।

२४६ प्रकन-हे भगवन् ! गर्भ में गया जीव क्या खाता है ?

२४६ उतर-हे गौतम ! गर्भ में गया हुआ (उत्पन्न हुआ) जीव, माता द्वारा खाये हुए अनेक प्रकार के रसविकारों के एक भाग के साथ माता का आर्त्तव खाता है।

२४७ प्रइन-हे भगवन् ! क्या गर्भ में गये हुए जीव के मल, मूत्र, कफ, नाक का मैल, वमन और पित्त होता है ?

२४७ उत्तर--हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है, गर्भ में रहे हुए जोव के मल मुत्रादि नहीं होते हे ।

२४८ प्रक्त-हे भगवन् ! ऐसा आप किस कारण से कहते हैं ?

२४८ उत्तर-हे गौतम ! गर्भ में जाने पर जीव जो आहार खाता है, जिस आहार का चय करता है, उस आहार को श्रोत के रूप में यावत् स्पर्श-नेन्द्रिय के रूप में, हड्डी के रूप में, मज्जा के रूप में, बाल के रूप में, दाढ़ी के रूप में, रोमों के रूप में और नखों के रूप में परिणत करता है। इसलिए हे गौतम ! गर्भ में गये हुए जीव के मल मुत्रादि नहीं होते हैं।

२४९ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या गर्भ में उत्पन्न हुआ जीव, मुख द्वारा कव-लाहार (ग्रास रूप आहार) करने में समर्थ है ?

२४९ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है -- ऐसा नहीं हो सकता है। २५० प्रदन--हे मगवन् ! यह किस कारण से ?

२५० उत्तर-हे गौतम ! गर्म में गया हुआ जीव, सर्व आत्म (सारे शरीर) से आहार करता है, सर्व आत्म से परिणमाता है, सर्व आत्म से उच्छ्वास लेता है, सर्व आत्म से निःश्वास लेता है, बारबार आहार करता हैं, बार बार परिणमाता है, बार बार उच्छ्वास लेता हैं, बारबार निःश्वास लेता है, कदा- चित् आहार करता है, कदाचित् परिणमाता है, कदाचित् उच्छ्वास लेता है, कदाचित् निःश्वास लेता है, तथा पुत्रजीव को रस पहुंचाने में कारणभूत और माता के रस लेने में कारणभूत जो 'मातृजीवरस हरणी' नाम की नाडी है, वह माता के जीव के साथ संबद्ध है और पुत्र के जीव के साथ स्पृष्ट-जुडी हुई है, उस नाडी द्वारा पुत्र का जीव आहार लेता है और आहार को परिणमाता है। एक दूसरी और नाडी है जो पुत्र के जीव के साथ संबद्ध है और माता के जीव से स्पृष्ट--जुडी हुई होती है, उससे पुत्र का जीव आहार का चय करता है, और उपचय करता है। हे गौतम ! इस कारण गर्भ में गया हुआ जीव, मुख द्वारा कचलाहार लेने में समर्थ नहीं है।

विवेचन-इन्द्रिय के दो भेद हैं-द्रव्येन्द्रिय और भावेन्द्रिय। पौद्गलिक रचना विशेष को द्रव्येन्द्रिय कहते हैं। इसके दो भेद हैं--निर्वृत्ति द्रव्येन्द्रिय और उपकरण द्रव्येन्द्रिय । इन्द्रियों की बाहरी आकृति को 'निर्वृति' कहते हैं और उसके सहायक को 'उपकरण' कहते हैं। भावेन्द्रिय के भी दो भेद हैं--लब्धि और उपयोग। 'लब्धि' का अर्थ है--शक्ति, जिसके द्वारा आत्मा शब्दादि का ज्ञान प्राप्त करने में समर्थ होता है, उसे लब्धिइन्द्रिय कहते हैं। उपयोग का अर्थ है--प्रहण करने का व्यापार।

जब जीव, एक गति का आयुष्य समाप्त कर दूसरी गति में माता के गर्भ में उत्पन्न होता है, तब वह भावेन्द्रिय सहित (द्रव्येन्द्रिय रहित) उत्पन्न होता है।

गर्भ में पहुँचने के प्रथम समय में जीव माता के आतंव (ऋतु सम्बन्धी रज) और पिता के बीर्य का जो सम्मिश्रण होता है उसे ग्रहण करता है। तत्परचातु माता द्वारा ग्रहण किये हुए रस-विकारों का एक भाग ओज के साथ ग्रहण करता है। गर्भगत जीव के मल, भूत्र, कफ, नाक का मैल, वमन, पित्त नहीं होते हैं, किन्तु वह उस आहार को श्रोत्रेन्द्रिय आदि रूप से परिणमाता है। वह कवलाहार नहीं करता, किन्तु सर्वात्म रूप से आहार करता है। एक 'मातृजीव-रसहरणी' नाड़ी होती है। रसहरणी का अर्थ है--नाभिका नाल। इस नाल द्वारा माता के जीव का रस ग्रहण किया जाता है। यह नाड़ी, माता के जीव के साथ प्रतिबद्ध (गाढ़ रूप से बद्ध) होती है और पुत्र के जीव के साथ मात्र स्पृष्ट होती है। दूसरी एक नाड़ी और है जिसे 'पुत्रजीवरसहरणी' नाड़ी कहते हैं। यह पुत्र के जीव के साथ प्रतिबद्ध (गाढ़ रूप से बद्ध) होती है और पुत्र के जीव के साथ मात्र स्पृष्ट होती है। दूसरी एक नाड़ी और है जिसे 'पुत्रजीवरसहरणी' नाड़ी कहते हैं। यह पुत्र के जीव के साथ प्रतिबद्ध (गाढ़ रूप से बद्ध) होती है और माता के जीव के साथ स्पृष्ट होती है। इस नाड़ी द्वारा पुत्र का जीव, आहार का चय, उपचय करता है। इससे गर्भस्थ जीव पृष्टि प्राप्त करता है।

### गर्भगत जीव के अंगादि

२५१ प्रश्न-कइ णं भंते ! माइयंगा पण्णत्ता ?

२५१ उत्तर-गोयमा ! तओ माइयंगा पण्णत्ता । तं जहाः-मंसे, सोणिए, मत्थुऌंगे ।

२७२ प्रश्न-कह णं भंते ! पिइयंगा पण्णता ?

२५२ उत्तर-गोयमा ! तओ पिइयंगा पण्णता । तं जहाः-अट्रिं, अट्रिमिंजा, केस मंसु-रोम नहे।

२५३ प्रश्न-अम्मापिइए णं भंते ! सरीरए केवइयं कालं संचिद्रह ?

२५३ उत्तर—गोयमा ! जावहयं से कालं भवधारणिज्जे सरीरए अव्वावने भवइ एवतिर्य कालं संचिट्टइ । अहे र्ण समए, समए, वोयसिजमाणे, वोयसिजमाणे चरमकालसमयंसि वोच्छिण्णे भवह ।

**विशेष शब्दों के अर्थ-माइयंगा-**माता के अंग, **पिइयंगा-**पिता के अंग, **अब्दायण्णे** -अविनाश ।

भावार्थ-२५१ प्रक्र-हे भगवन् ! माता के कितने अंग कहे गये हैं ?

२५१ उत्तर-हे गौतम ! माता के तीन अंग कहे गये हैं । वे इस प्रकार हैं--मांस, रक्त और मस्तक का भेजा (भेज्जक) ।

२५२ प्रइन-हे भगवन ! पिता के कितने अंग कहे गये हैं ?

२५२ उत्तर-हे गौतम ! पिता के तीन अंग कहे गये है । वे इस प्रकार हे-हड्डी, मज्जा और केझ, दाढ़ी, रोम तथा नख ।

२५३ प्रइन--हे भगवन् ! माता पिता के अंग सन्तान के शरीर में कितने काल तक रहते है ?

२५३ उत्तर-हे गौतम ! सन्तान का भवधारणीय झरीर जितने समय तक रहता है उतने समय तक वे अंग रहते है और जब भवधारणीय झरीर समय समय पर हीन होता हुआ अन्त में नष्ट हो जाता है, तब माता पिता के अंग भी नष्ट हो जाते हैं।

विवेचन-जिन अंगों में माता के आतंब का भाग अधिक होता है, वे माता के अंग कहे जाते हैं और जिन अंगों में पिना के वीर्य का भाग अधिक होता है वे पिता के अंग कहे जाते हैं। माता के तीन अंग हैं-मांस, रक्त और मस्तुलुंग । मस्तुलुंग का अर्थ है-मस्तक का भेजा । कुछ आचार्य 'मस्तुलुंग' का अर्थ 'चर्बी, फेफसा आदि' कहते हैं । पिता के तीन अंग है-हड्डी, हड्डी की मज्जा (हड्डी के बीच का भाग) और केश रोम नख आदि । इनके सिवाय शेष सब अंग माता और पिता दोनों के पुद्गलों से बने हुए हैं। जब तक सन्ताक का भवधारणीय शरीर (जो शरीर उस भव में जन्म से लेकर मृत्यु पर्यन्त रहता है) रहता है, तब तक माता पिता के पुद्गल उस शरीर में कायम रहते हैं। समय समय पर वे पुद्-गल हीन होते जाते हैं, जब वे समाप्त हो जाते हैं तब सन्तान का वह भवधारणीय शरीर भी समाप्त हो जाता है।

#### गर्भस्य जीव की नरकादि गति

२५४ प्रश्न-जीवे णं भंते ! गव्भगए समाणे नेरइएसु उव-वज्जेजा ?

२५४ उत्तर-गोयमा ! अत्थेगइए उववज्जेजा, अत्थेगइए नो उववज्जेजा ।

२५५ प्रक्त-से केणट्रेणं ?

२५५ उत्तर-गोयमा ! से णं सण्णी पंचिंदिए सब्वाहिं पजत्तीहिं पजत्तए वीरियटुद्धीए, वेउव्वियटुद्धीए पराणीयं आगयं सोच्चा, निसम्म पएसे निच्छुभइ, निच्छुभिता वेउव्वियसमुग्धाएणं समोहणह, समोहणिता चाउरांगिणिं सेण्णं विउव्वइ, चाउरांगिणिं सेण्णं विउव्वित्ता चाउरंगिणीए सेणाए पराणीएणं सद्धिं संगामं संगामेइ । से णं जीवे अत्यकामए, रजजामए, भोगकामए, कामकामए; अत्यकंखिए, रजकंखिए, भोगकंखिए, कामकंखिए; अत्थपिवासए, रजपिवासए, भोगपिवासए, कामपिवासए; तच्चित्ते, तम्मणे, तत्त्लेसे, तदज्झवसिए, तत्तिव्वज्झवसाणे, तदट्टोवउत्ते, तदण्पियकरणे, तव्भावणाभाविए, एयंसि णं अंतरंसि कालं करेज नेरइएसु उववज्जइ । से तेणट्टेणं गोयमा ! जाव-अत्थेगहए उववजेजा, अत्थेगहए नो उववज्जेजा । २५६ प्रश्न-जीवे णं भंते ! गव्भगए समाणे देवलोगेसु भगवती सूत्र— श. १ उ. ७ गर्भस्थ जीव की नरकादि गति ३०५

उववज्जेजा ?

२५६ उत्तर-गोयमा ! अत्थेगइए उववज्जेजा, अत्थेगइए नो उववज्जेजा ।

२५७ प्रश्न—से केणट्टेणं ?

२५७ उत्तर-गोयमा ! से णं सण्णी पांचिंदिए सव्वाहिं पजत्तीहिं पजत्तए तहारूवस्स समणस्स वा, माहणस्स वा अंतिए एगमपि आरियं धम्मियं सुवयणं सोचा, निसम्म तओ भवइ संवेगजायसड्ढे, तिव्वधम्माणुरागरत्ते, से णं जीवे धम्मकामए, पुण्णकामए सग्गकामए, मोक्सकामए; धम्मकंसिए, पुण्णकंसिए, सग्गकंसिए, मोक्सकंसिए; धम्मपिवासए पुण्णपिवासए, सग्ग-मोक्स्वपिवासए; तचित्ते, तम्मणे, तब्लेसे, तदज्झवसिए, तत्तिव्वज्झवसाणे, तदट्ठोवउत्ते, तदप्पियकरणे, तब्भावणाभाविए एयंसि णं अंतरांसि कालं करेज देवलोगेसु उववज्जइ । से तेणट्रेणं गोयमा !....।

विशेष शब्दों के अर्थ-धीरियलद्धीए-वीर्य लब्धि के द्वारा, वेउव्वियलद्धीए-वैक्रिय लब्धि के द्वारा, पराणीयं-परानीक-शत्रु की सेना, णिच्छु मद्द-आत्मप्रदेशों को बाहर निका-लता है, चाउरंगिणि-चतुरंगिनी सेना को, अत्यकामए-अर्थ का कामी-इच्छुक, अत्यकंखिए-अर्थ का कांक्षी, अत्यपिवासिए-अर्थ पिपासित, तवज्झवसिए-उसमें अध्यवसाय रखने वाला, तक्तिव्वज्झवसाणे-उसमें तीव्र अध्यवसान-प्रयत्न करने वाला, तबट्ठोवउल्ले-उस अर्थ में उपयुक्त-सावधानता वाला, तवप्यिकरणे-तद्यितकरण अर्थात् जिसकी इन्द्रियां और कृत कारित अनुमोदन उसी में लगे हुए हैं वह, अंतरंसि-बीच में, तहारूवस्स समणस्स था माह-णस्स था-तथा रूप के श्रमण माहण अर्थात् साधु के योग्य वेष और साधु के उचित गुणों को धारण करने वाले साधु का तथा माहन अर्थात् श्रावक का, संवेगजायसङ्डे-संवेग से जिसे धर्म में श्रद्धा उत्पन्न हुई है अर्थात् धर्म श्रद्धालु, तिव्वधम्माणुरागरत्ते-तीव्र धर्मानुरागरक्त. पूण्ण-पूष्य,सग्ग--स्वर्ग ।

भावार्थ-२५४ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या गर्भ में रहा हुआ जीव, नरक में उत्पन्न होता है ?

२५४ उत्तर-हे गौतम ! कोई उत्पन्न होता है और कोई नहीं होता है।

२५५ प्रक्न--हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

२५५ उत्तर-हे गौतम ! गर्भ में रहा हुआ संज्ञी पञ्चेन्द्रिय और सब पर्याप्तियों से पर्याप्त जीव, वीर्य-लब्धि द्वारा, वैक्रिय-लब्धि द्वारा, झत्रु की सेना को आई हुई सुनकर, अवधारण करके अपने आत्मप्रदेशों को गर्भ से बाहर निकालता है, बाहर निकालकर वैक्रिय समुद्धात से समवहत होकर चतुरंगिनी सेना की विक्रिया करता है । चतुरंगिनी सेना की विक्रिया करके उस सेना से झत्रु की सेना के साथ युद्ध करता है । वह अर्थ (धन) का कामी, राज्य का कामी, भोग का कामी, काम का कामी, अर्थ में लंपट, राज्य में लंपट, भोग में लंपट तथा काम में लंपट, अर्थ का प्यासा, राज्य का प्यासा, मोग का प्यासा और काम का प्यासा, उन्हीं में चित्त वाला, उन्हीं में मन वाला, उन्हीं में आत्म परि-णाम वाला, उन्हीं में अध्यवसित, उन्हीं में प्रयत्न वाला, उन्हीं में सावधानता वाला, उन्हीं के लिए क्रिया करने वाला और उन्हों के संस्कार वाला जीव, यवि उसी समय मृत्यु को प्राप्त हो, तो नरक में उत्पन्न होता है। इसलिए हे गौतम ! कोई जीव नरक में जाता है और कोई नहीं जाता है ।

२५६ प्रइन⊸हे भगवन् <sup>!</sup> क्या गर्भ में रहा हुआ जीव, देवलोक में जाता हे ?

२५६ उत्तर-हे गौतम ! कोई जीव जाता है और कोई नहीं जाता है।

२५७ प्रक्त--हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

२५७ उत्तर-हे गौतम ! गर्भ में रहा हुआ संज्ञी पञ्चेन्द्रिय और सब वर्याप्तियों से पर्याप्त (पूर्ण)जीव, तथारूप के अमण या माहन के पास एक भी

305

धार्मिक आर्य वचन सुनकर, हूदय में धारण करके तुरन्त ही संवेग से धर्म में श्रद्धालु बनकर, धर्म के तीव अनुराग में रक्त होकर, वह धर्म का कामी, पुण्य का कामी, स्वर्ग का कामी, मोक्ष का कामी, धर्म म आसक्त, पुण्य में आसक्त, स्वर्ग में आसक्त, मोक्ष में आसक्त, धर्म का प्यासा, पुण्य का प्यासा, स्वर्ग का प्यासा, मोक्ष का प्यासा, उसी में चित्त वाला, उसी में मनवाला, उसी में आत्मपरिणाम वाला, उसी में अध्यवसित, उसी में तोव्र प्रयत्न वाला, उसी में सावधानता वाला, उसी के लिए किया करने वाला और उसी संस्कार वाला जीव. यदि ऐसे समय में मृत्यु को प्राप्त हो, तो देवलोक में उत्पन्न होता है। इसलिए हे गौतम ! कोई जीव देवलोक में जाता है और कोई नहीं जाता है।

विवेचन--गोतमस्वामी के प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने फरमाया कि--हे गौतम ! गर्भ में रहा हुआ कोई जीव, नरक में जाता है और कोई नहीं जाता है । इसका कारण यह है कि--कोई जोव राजवंश आदि से, गर्भ में आया हुआ है और उस समय संयोगवश उसका कोई शत्रु राजा, उसके राज्य को हड़पने के लिए सेना लेकर चढ़ आया । सेना आई हुई सुनेकर अपने राज्य की रक्षा के लिए उसमें घन, राज्य और काममोगों की इच्छा लालसा, पिपासा और तीव्रता पैदा होती है, जिससे वह वैकिय-लब्धि द्वारा अपने आत्म-प्रदेशों को गर्भ से बाहर मिकालकर वैक्रिय-समुद्धात करता है । वैक्रिय-समुद्धातं करके वह गर्भस्थ बालक हाथी, घोड़े, रथ और पंदल, यह चतुरगिनी सेना बनाता है और आई हुई शत्रु की सेना से लड़ाई करता है । उस समय उसका चित्त घन, राज्य और कामभोगों में आसक्त रहता है और ऐसी कलुषित तीत्र भावना रहती है कि--सामने वाले शत्रु राजा को मार डालूं और अपना राज्य बचा लू । ऐसे समय में यदि उसकी मृत्यु हो जाय, तो वह मरकर नरक में चला जाता है ।

इसी प्रकार कोई गर्भस्य जीव मरकर स्वर्ग में भी चला जाता है। इसका कारण यह है कि गर्भस्य संज्ञी पञ्चेद्रिय, सब पर्याप्तियों से पर्याप्त जीव, आगमानुसार व्रतों का पालन करने वाले श्रमण (साधु) या माहण (देशविरत-श्रमणोपासक) के पास एक भी धार्मिक आर्य वचव सुनंकर उसे हृदय में धारण करता है और धर्मश्रद्धालु बन जाता है। वह धर्म, पुण्य, स्वर्ग और मोक्ष का इच्छुक बनकर उसी में तल्लीन बन जाता है। ऐसे समय में घूभ अध्यवसायों में यदि उसकी मृत्यु हो जाय, तो वह देवलोक में जाता है।

300

२०८ भगवती सूत्र—श. १ उ. ७ गर्भ में जीव की स्थिति

मूल पाठ में श्रमण माहन के लिए 'तथा रूप' यह विशेषण लगाया है। इसका मतलब यह है कि-'शास्त्रोक्त गुणसम्पन्न'। अर्थात् शास्त्र में 'श्रमण माहन' के जो गुण कहे हैं उन गुणों को तथा तदनुरूप वेश को धारण करने वाले महात्मा 'तथा रूप' के श्रमण माहन कहलाते हैं। जो समभाव में लीन रहते हैं एवं शत्रु मित्र पर समभाव रखते हैं तथा निरन्तर तप में लीन रहते हैं, उन्हें 'श्रमण' कहते हैं। 'मा हन' अर्थात् 'मत मार' जो ऐसा उपदेश देता है अर्थात् जो स्वयं स्थूल हिंसा नहीं करता और दूसरों को भी हिंसा से निवृत्त होने का उपदेश देता है, वह 'माहन' कहलाता है। 'ब्राह्मण' को भी 'माहन' कहते हैं। अर्थात् देशतः ब्रह्माचर्यं का पालन करने वाले ब्रह्मचारी को और देश विरत-श्रमणोपासक को मी 'माहन' कहते हैं।

## गर्भ में जीव की स्थिति

२५८ प्रश्न-जीवे णं भंते ! गव्भगए समाणे उत्ताणए वा, पासिल्लए वा, अंबखुजए वा; अच्छेज वा, चिट्ठेज वा, निसी-एज वा, तुयट्टेज वा, माउए सुयमाणीए सुवइ, जागरमाणीए जाग-रइ, सुहियाए सुहिए भवइ, दुहियाए दुहिए भवइ ?

२५८ उत्तर-हंता गोयमा ! जीवे णं गब्भगए समाणे जाव-दुहियाए दुहिए भवइ, अहे णं पसवणकाल्समयंसि सीसेण वा, पाएहिं वा आगच्छ्ड, सम्मं आगच्छ्ड, तिरियं आगच्छ्ड, विणि-हायं आवज्जइ, वण्णवज्झाणि य से कम्माइं बद्धाइं पुट्ठाइं, निह-ताइं, कडाइं, पट्ठवियाइं, अभिनिविट्ठाइं अभिसमन्नागयाइं, उदि-न्नाइं, नो उवसंताइं भवंति, तओ भवइ दुरूवे, दुवन्ने दुग्गंधे, दुरसे, दुफासे, अणिट्ठे, अकंते, अप्पिए, असुभे; अमणुण्णे, अमणामे; हीणस्सरे; दीणस्तरे अणिट्टस्तरे, अकंतस्तरे, अप्पियस्तरे, असुभस्तरे, अमणुण्णस्तरे, अमणामस्तरे; अणाएजवयणे, पचायाए या वि भवइ। वण्णवज्झाणि य से कम्माइं नो बद्धाइं, पसत्थं णेयव्वं जाव-आदिजवयणे पचायाए या वि भवइ।

सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति ।

॥ सत्तमो उद्देसो सम्मतो ॥

विशेष शब्दों के अर्थ-उत्ताणए-उत्तानक-चित लेटा हुआ, पासिल्लए-पसवाड़े से, अंदखुज्जए-आझकुब्ज-आम की तरह कुबड़ा, अच्छेज्ज-सामान्य अवस्था में रहा हुआ, चिठ्ठेज्ज-खड़ा हुआ, णिसीएज्ज-बैठा हुआ, तुयट्टेज्ज-सोता हुआ, पसवणकालसमयंसि-प्रसद के समय, विणिहायं-विनिधात=मृत्यु, वण्णवज्झाणि-श्लाघा रहित-अशुभ, णिहत्ताइं-निधत्त, पच्चायाए-उत्पन्न हुआ, आदिज्जवयणे-आदेय वचन वाला।

भावार्थ-२५८ प्रक्त-हे भगवन् ! गर्भ में रहा हुआ जीव, क्या उत्तानक -चित लेटा हुआ होता है ? या करवट वाला होता है ? आम के समान कुबड़ा होता है ? खड़ा होता है ? बैठा होता है, या पड़ा हुआ-सोता हुआ होता है ? तथा जब माता सोती हुई हो वह भी सोता है ? जब माता जागती हो तो जागता है, माता के सुखी होने पर सुखी होता है और माता के दुःखी होने पर दुःखी होता है ?

२५८ उत्तर-हां, गौतम ! गर्भ में रहा हुआ जीव यावत् जब माता दुः सी हो, तो दुः सी होता है । यदि वह गर्भ का जीव मस्तक द्वारा या पैरों द्वारा बाहर आवे तब तो ठीक तरह आता है । यदि टेढा (आड़ा) हो कर आवे, तो मर जाता है । यदि उस जीव के कर्म अशुम रूप में बंधे हों, स्पृष्ट हों, निधत्त हों, कृत हों, प्रस्थापित हों, अभिनिविष्ट हों, अभिसमन्यागत हों, उदीर्ण हों और उपशांत न हों, तो वह जीव कुरूप, कुवर्ण (सराब वर्णवाला), सराज गन्ध वाला 380

खराब रस वाला, खराब स्पर्श वाला, अनिष्ट, अकान्त, अप्रिय, अशुभ, अमनोज्ञ, अमनाम-अमनोहर, हीन स्वर वाला, दीन स्वर वाला, अनिष्ट स्वर वाला, अकान्त स्वर वाला, अप्रिय स्वर वाला, अशुभ स्वर वाला, अमनोज्ञ स्वर वाला, अमनोहर स्वर वाला, अग्रिय स्वर वाला, अशुभ स्वर वाला, अमनोज्ञ स्वर वाला, अमनोहर स्वर वाला, अगादेय वचन वाला होता है और यदि उस जीव के कर्म अशुभ रूप में न बंधे हुए हों, तो उसके उपर्युक्त सब बातें प्रशस्त होती हें यावत् वह आदेय वचन वाला होता है ।

हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है ।

विवेचन--गर्भ में रहा हुआ जीव, उत्तान आसन से भी रहता है, यानी ऊपर की तरफ मुख किये हुए चित सोता है, करवट लेकर भी सोता है, आम्रफल की तरह टेढ़ा होकर भी रहता है, खड़ा रहता है, बैठा रहता है, सोता रहता है, ये सब बातें माता पर आधार रखती है। अर्थात् माता के खड़े रहने, पर खड़ा रहता है, बैठने पर बैठता है, और सोने पर सोता है। तात्पर्य यह है कि माता की किया पर बालक की किया निर्भर है।

किसी किसी बालक का प्रसव सिर की तरफ से होता है और किसी का पांव की तरफ से। इस तरह कोई सम होकर जन्मता है और कोई तिर्छा होकुर, जब बालक तिर्छा होकर जन्मता है, तब बालक को और माता को असह्य वेदना होती है। उस समय योग्य उपाय करने पर यदि बालक सीधा हो जाय तो ठीक है, अन्यथा बालक और माता दोनों की मुत्यु हो जाने की संभावना रहती हैं। कई बार तो माता की रक्षा के लिए गर्भ के बालक को काट काट कर निकाला जाता है।

जिस जीव ने पूर्वभव में शुभ कर्म उपाजन किये हैं, वह यहां भी शुभ होता है। वह सुरूप होता है, सुवर्ण, सुगन्ध, सुरस और सुस्पर्श वाला होता है। इष्ट, कान्त, प्रिय, शुभ, एवं मनोज्ञ होता है। उसका स्वर भी इष्ट कान्त आदि होता है। वह आदेय वचन वाला होता है। सभी लोग उसके वचन को मान्य करते हैं। जीव ने पूर्वभव में अज्ञुभ कर्म उपाजन किये हैं, वह कुरूप, कुवर्ण, दुर्गन्ध, दुःरस और दुःस्पर्श वाला होता है। वह अनिष्ट, अकान्त, अग्रिय, अगुभ और अमनोज्ञ होता है। वह हीनस्वर वाला, दीनस्वर वाला एवं अनादेय वचन वाला होता है।

गौतमस्वामी बोले-हे भगवन् ! ऐसा ही है, ऐसा ही है। यह कह कर वे तप संयम में विचरने लगे।

।। प्रथम शतक का सातवां उद्देशक समाप्त ॥

## शतक १ उद्देशक म

### बाल पंडितादि का आयुबन्ध

रायगिहे समोसरणं । जाव-एवं वयासीः-

२५९ प्रश्न-एगंतबाले गं भंते ! मणुस्से किं णेरहयाउयं पकरेह तिरिक्त्ताउयं पकरेह, मणुस्साउयं पकरेह, देवाउयं पकरेह ? णेरहयाउयं किंबा णेरहएसु उववज्जह, तिरियाउयं किंबा तिरिएसु उववज्जह, मणुस्साउयं किंबा मणुस्सेसु उववज्जह, देवाउयं किंबा देवलोगेसु उववज्जह ?

२५९ उत्तर-गोयमा ! एगंतबाले णं मणुस्ते णेरइयाउयं पि पकरेइ, तिरियाउयं पि पकरेइ, मणुस्साउयं पि पकरेइ, देवाउयं पि पकरेइ । णेरइयाउयं पि किचा णेरइएसु उववज्बइ, तिरियाउयं पि किचा तिरिएसु उववज्बइ, मणुस्साउयं पि किचा मणुस्सेसु उववज्बइ, देवाउयं पि किचा देवलोगेसु उववज्बइ ।

२६० प्रश्न—एगंतपंडिए ंगं भंते ! मणुस्से किं णेरहयाउयं पक रेह, जाव—देवाउयं किचा देवलोएसु उववज्बह ?

२६० उत्तर-गोयमा ! एगंतपंडिए षं मणूसे आउयं सिय पक रेइ, सिय णो पकरेइ; जइ पकरेइ षो णेरइयाउयं पकरेइ, णो तिरियाउयं पकरेइ, णो मणुस्साउयं पकरेइ, देवाउयं पकरेइ । णो णेरइयाउयं किचा णेरइएसु उववज्जइ, णो तिरियाउयं किचा तिरिएसु उववज्जइ, णो मणुस्साउयं किचा मणुस्सेसु उववज्जइ, देवाउयं किचा देवेसु उववज्जइ ।

२६१ प्रश्न-से केणट्टेणं जाव-देवाउयं किचा देवेसु उववज्जइ ?

२३१ उत्तर-गोयमा ! एगंतपंडियस्स णं मणूसस्स केवलं एव दो गईओ पण्णायंति, तं जहाः--अंतकिरिया चेव, कप्पोववत्तिया चेव । से तेणट्टेणं गोयमा ! जाव-देवाउयं किचा देवेसु उववज्जह । २६२ प्रश्न--बाल्पंडिए णं भंते ! मणुस्से किं णेरहयाउयं पक-रेइ, जाव--देवाउयं किचा देवेसु उववज्जह ?

२६२ उत्तर-गोयमा ! णो णेरइयाउयं पकरेइ, जाव-देवाउयं किचा देवेसु उववज्जइ ।

२६३ प्रश्न-से केणट्टेणं, जाव-देवाउयं किचा देवेसु उववज्जइ ?

२६३ उत्तर--गोयमा ! बाल्पंडिए णं मणुस्से तहारूवस्स सम-णस्स वा, माहणस्स वा अंतिए एगमपि आरियं धम्मियं सुवयणं सोचा, णिसम्म देसं उवरमइ, देसं णो उवरमइ; देसं पचक्खाइ, देसं णो पचक्खाइ । से तेणट्टेणं देसोवरम-देसपचक्खाणेणं णो णेरइयाउयं पकरेइ; जाव--देवाउयं किचा देवेसु उववज्जह । से तेणट्टेणं जाव--देवेसु उववज्जह ।

विशेष शब्दों के अर्थ-किच्चा-करके, एगंतबाले-एकान्त बाल, एगंतपंडिए-एकान्त

Jain Education International

३१२

पण्डित, अंतकिरिया–अन्तकिया=मोक्ष गमन की किया. कप्पोववत्तिया–कल्पोपपत्तिका ≕ वैमानिक देवों में उत्पन्न होने की किया, देसं उवरमइ-एक देशतः पाप से निवृत्त होता है।

भावार्थ-राजगृह नगर में श्रमण भगवान् महावीर स्वामी का समवसरण हुआ और यावत् इत प्रकार प्रक्नोत्तर हुए---

२५९ प्रक्षन--हे भगवन् ! क्या एकान्त-बाल (मिथ्यादृष्टि) मनुष्य, नरक को आयु बांधता है ? या तिर्यञ्च को आयु बांधता है ? या मनुष्य को आयु-बांधता है ? या देव को आयु बांधता है ? क्या नरक की आयु बांध कर नार-कियों में उत्पन्न होता है ? क्या तिर्थञ्चों को आयु बांधकर तिर्यञ्चों में उत्पन्न होता है ? मनुष्य को आयु बांध कर मनुष्य में उत्पन्न होता है ? या देव की आयु बांध कर देवलोक में उत्पन्न होता है ?

२५९ उत्तर-हे गौतम ! एकान्त-बाल मनुष्य, नरक की भी आयु बाँधता है, तिर्यञ्च को भी आयु बाँधता है, मनुष्य की भी आयु बांधता है और देव को भी आयु बांधता है। नरकायु बाँध कर नैरयिकों में उत्पन्न होता है। तिर्यञ्चायु बाँध कर तिर्यञ्चों में उत्पन्न होता है। मनुष्यायु बाँध कर मनुष्यों में उत्पन्न होता है और देवायु बाँध कर देवलोक में उत्पन्न होता है।

२६० प्रक्षन-हे भगवन् ! क्या एकांत-पण्डित मनुष्य, नरकायु बाँधता हें ? यावत् देवायु बाँधता हं ? और यावत् देवायु बाँध कर देवलोक में उत्पन्न होता है ?

२६० उत्तर-हे गौतम ! एकान्त पण्डित मनुष्य, कदाचित् आयु बांधता है और कदाचित् आयु नहीं बांधता है । यदि आयु बांधता है तो देवायु बांधता है, किन्तु नरकायु, तिर्यञ्चायु और मनुष्यायु नहीं बांधता है । वह नरकायु न बांधने से नैरयिकों में उत्पन्न नहीं होता, इसी प्रकार तिर्यञ्चायु न बांधने से तिर्यञ्चों में उत्पन्न नहीं होता और मनुष्यायु न बंधने से मनुष्यों में भी उत्पन्न नहीं होता, किन्तु देवायु बांध कर देवों में उत्पन्न होता है ।

२६१ प्रक्त-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है कि यावत् देवायु बांध कर

देवों में उत्पन्न होता है ?

२६१ उत्तर-हे गौतम ! एकान्त पण्डित मनुष्य की केवल दो गतियां कही गई हैं । वे इस प्रकार हैं--अन्तकिया और कल्पोपपत्तिका । इस कारण हे गौतम ! एकान्त पण्डित मनुष्य देवायु बांध कर देवों में उत्पन्न होता है ।

२६२ प्रक्रन--हे भगवन् ! क्या बाल-पण्डित मनुष्य नरकायु बाँधता है यावत् देवायु बाँधता है ? और यावत् देवायु बाँध कर देवलोक में उत्पन्न होता है ?

२६२ उत्तर-हे गौतम ! वह नरकायु नहीं बाँधता और यावत् देवायु बाँध कर देवों में उत्पन्न होता है ।

२६३ प्रइन--हे भगवन् ! इसका क्या कारण है कि-बाल-पण्डित मनुष्य यावत् देवायु बौध कर देवों में उत्पन्न होता है ?

२६३ उत्तर-हे गौतम ! बाल-पण्डित मनुष्य तथारूप के श्रमण या माहन के पास से एक भी धार्मिक आर्य वचन सुनकर, धारण करके एक देश से विरत होता है और एक देश से विरत नहीं होता । एक देश से प्रत्याख्यान करता है और एक देश से प्रत्याख्यान नहीं करता । इसलिए हे गौतम ! देशविरति और देशप्रत्याख्यान के कारण वह नरकायु, तिर्यञ्चायु और मनुष्यायु का बन्ध नहीं करता और यावत् देवायु बाँध कर देवों में उत्पन्न होता हैं । इसोलिए हे गौतम ! पूर्वोक्त कथन किया गया है ।

विवेचन-सातवें उद्देशक में गर्भ और जन्म का अधिकार कहा गया है, किन्तु गर्भ और जन्म, आयुष्य के बन्ध बिना नहीं हो सकते। इसलिए आठवें उद्देशक में आयु का विचार किया जात्ता है। इसके सिवाय संग्रह गाया में आठवें उद्देशक में बाल जीवों के वर्णन करने की प्रतिज्ञा की थी। अतएव आयु के साथ बाल जीवों का भी वर्णन किया जाता है।

संसार में तीन प्रकार के जीव होते हैं--बाल, पण्डित और बाल पण्डित । मिथ्या-दृष्टि और अविरत को 'एकान्त-बाल' कहते हैं । वस्तु तत्त्व के यथार्थ स्वरूप को जान कर तदनुसार आचरण करने वाला 'पण्डित' कहलाता है । जो वस्तु तत्त्व के यथार्थ स्वरूप को जानता है, किन्तु आंशिक (एक देश) आचरण करता है उसे 'बालपण्डित' कहते है । मुलपाठ में 'एगंत बाले--एकान्त बाल' ऐसा कहा है । 'बाल' शब्द के साथ 'एकांत'

३१५

विशेषण लगाया है, इससे 'मिथ्यादृष्टि' और अविरत जीव का हो ग्रहण किया गया है, 'मिश्रद्ष्टि' का नहीं ।

गौतम स्वामी के प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ! 'बाल' जीव नरक, तिर्यञ्च, मनुष्य और देव, इन चारों गतियों में जाता है ।

यहाँ यह शंका उत्पन्न होती है कि 'एकान्तबाल' जीवों का एकान्तबालकपन (मिथ्या-त्व) तो सरीखा है। फिर वह चारों गति का आयुष्य बांधता है। इसका क्या कारण है?

समाधान--इस शंका का समाधान यह कि--आयुष्य बन्ध के कारण अलग अलग हैं। इसलिए एकान्तबालजीव भी उन उन कारणों से अलग अलग आयुष्य बांधते हैं। जो एकान्त बाल (मिथ्यादृष्टि) जीव महाआरम्भ, महापरिप्रहादि वाले होते हैं तथा असत्य मार्ग का उपदेश देकर लोगों को कुमार्ग में प्रवृत्त करते हैं और उसी प्रकार के दूसरे पापमय कार्य करते हैं, वे नरक अथवा तिर्यञ्च का आयुष्य बांधते हैं। जो एकान्त बाल जीव अल्प कषायी होते हैं, अकाम निर्जरा आदि करते हैं, वे मनुष्य अथवा देव का ही आयुष्य बांधते हैं। 'एकान्तबाल' शब्द समान होते हुए भी अविरत सम्यम्दृष्टि मनुष्य तो देवायु ही बौधता है।

एकान्त पण्डित जीव साधु ही होते हैं। उनके सम्यक्त्व सप्तक (अनन्तानुबन्धी चार कथाय और दर्शन मोहनीय त्रिक, ये सात प्रकृतियाँ) के क्षय हो जाने के पश्चात् वे आयुष्य का बम्ध नहीं करते, अपितु उसी भव में मोक्ष चले जाते हैं। यदि उपर्युक्त सात प्रकृतियों के क्षय होने से पहले इनके क्षायोपशम में आयुष्य बन्ध हो, तो सिर्फ एक वैमानिक देव का ही होता है। इसीलिए पण्डित पुरुष के लिए कहा गया है कि---वह कदाचित् आयुष्य का बन्ध करता है और कदाचित् नहीं करता है।

वस्तु तत्त्व का यथार्थ स्वरूप समझ कर जो आंशिक रूप से पापों का प्रत्याख्यान करता है और जितने अंश में त्याग नहीं कर सका है, उसके लिए अपनी कमजोरी स्वीकार करता है, वह 'बाल-पण्डित' कहलाता है। वह देशविरत श्रमणोपासक श्रावक भी कहलाता है। वह देवायु का ही बन्ध करता है। नरक, तिर्यञ्च और मनुष्य का आयुष्य नहीं बांधता है, क्योंकि वह शुद्ध संयम के पालक श्रमण---माहन के पास धार्मिक वचन सुनकर एक देशतः आरम्भ परिग्रहादि का त्याग कर देता है। उस सम्यक्त्व और त्याग के प्रताप से बह जीव तीन गतियों से बच जाता है और सिर्फ देवगति का ही आयुष्य बांधता है।

# मृगघातकादि को लगने वाली क्रिया

२६४ प्रश्न-पुरिसे णं भंते ! कच्छंसि वा, दहंसि वा, उदगंसिवा, दवियंसि वा, वल्ज्यंसि वा, णूमंसि वा, गहणंसि वा, गहणविदुग्गंसि वा, पञ्वयंसि वा, पञ्वतविदुग्गंसि वा, वर्णसि वा, वणविदुग्गंसि वा मियवितीए, मियसंकप्पे, मियपणिहाणे, मियवहाए गंता 'एते मिए' ति काउं अण्णयरस्स मियस्स वहाए क्रूडपासं उद्दाति, तओ णं भंते ! से पुरिसे कतिकिरिए पण्णत्ते ?

२६४ उत्तर-गोयमा ! जावं च णं से पुरिसे कच्छंसि वा, जाव-कूडपासं उदाइ, तावं च णं से पुरिसे सिय तिकिरिए, सिय चतु-किरिए, सिय पंचकिरिए ।

२६५ प्रश्न-से केणट्टेणं भंते ! एवं वुचइ-'सिय तिकिरिए, सिय चतुकिरिए, सिय पंचकिरिए ?'

२६५ उत्तर-गोयमा ! जे भविए उदवणयाए, णो बंधणयाए, णो मारणयाए, तावं च णं से पुरिसे काइयाए, अहिगरणियाए, पाउ-सियाए-तिहिं किरिवाहिं पुट्टे । जे भविए उदवणयाए वि, बंधण-याए वि, णो मारणयाए, तावं च णं से पुरिसे काइयाए, अहिगरणि-याए, पाउसियाए, पारितावणियाए चउहिं किरियाहिं पुट्टे । जे भविए उद्दवणयाए वि, बंधणयाए वि, मारणयाए वि, तावं च णं से पुरिसे भगवती सूत्र — श. १ उ. ८ मृगघातकादि को लगने वाली किया ३१७

# काइयाए, अहिगरणियाए, पाउसियाए, जाव-पाणाइवायकिरियाए -पंचहिं किरियाहिं पुट्टे, से तेणट्टेणं जाव-पंचकिरिए ।

विशेष शब्दों के अर्थ-कच्छ सि-कच्छ में=नदी के पानी से घिरे हुए झाड़ियों वाले स्थान में, वहंसि-द्रह में, उदगंसि-जलाशय में, दवियंसि-घास के ढेर में, वलयंसि-वलय अर्थात् गोलाकार पानी आदि के स्थान में, णूमंसि-अन्धकार वाले स्थान में, गहणंसि-गहन स्थान में, गहण विदुग्गंसि-पर्वत के एक भागवर्ती वन में, पव्वयंसि-पर्वत में, पब्वय विदु-ग्गंसि-पर्वतों के समुदाय में, वर्णसि-वन में, वणविदुग्गंसि-अनेक जाति के वृक्षों के समुदाय में, मियवित्तीए-मूगों को मार कर आजीविका चलाने वाला, मियसंकप्पे-मूग मारने का संकल्प वाला, मिथपणिहाणे-मूग को मारने में एकाग्र चित्त वाला, कूडपासं-कूटपाश, उद्दाइ-रचता है ।

भावार्थ--२६४ प्रश्न--हे भगवन् ! मृगों से आजीविका चलाने वाला, मृगों का शिकारी, और मृगों के शिकार में तल्लीन कोई पुरुष, मृग को मारने के लिए कच्छ में, द्रह में, जलाशय में, घास आदि के समूह में, वलय में, (गोला-कार अर्थात् नदी आदि के पानी से आडे टेढ़े स्थान में) अन्धकार वाले प्रदेश में, गहन स्थान में (वृक्ष, बेल, आदि के समुदाय में)पर्वत के एक भागवर्ती वन में, पर्वत में, पर्वत वाले प्रदेश में वन में, और अनेक जाति के वृक्षों वाले वन में जाकर 'ये मृग हैं,' ऐसा सोच कर किसी मृग को भारने के लिए कूटपाश रचे अर्थात् गड्डा बनावे या जाल फैलावे, तो हे भगवन् ! वह पुरुष कितनी क्रियाओं बाला कहा गया है ? अर्थात् उसे कितनी किया लगती है ?

२६४ उत्तर-हे गौतम ! वह पुरुष, कच्छ में यावत् जाल फैलावे तो कदाचित् तीन किया वाला, कदाचित चार क्रिया वाला और कदाचित् पांच किया वाला होता है ।

२६५ प्रइन–हे भगवन् ! ऐसा किस कारण से कहा जाता है कि–वह पुरुष कदाचित् तीन किया वाला, कदाचित् चार किया वाला और कदाचित् पांच किया वाला होता है ? २६५ उत्तर-हे गौतम ! जबतक वह पुरुष जाल को धारण करता है और मृगों को बांधता नहीं है तथा मृगों को मारता नहीं है, तबतक वह पुरुष-कायिकी, आधिकरणिकी और प्राद्वेषिकी, इन तीन कियाओं से स्पृष्ट है अर्थात् तीन किया वाला होता है। जबतक वह जाल को धारण किये हुए है और मृगों को बांधता है, किन्तु मारता नहीं, तबतक वह पुरुष-कायिकी, आधिकरणिकी, प्राद्वेषिकी और पारितापनिकी, इन चार कियाओं से स्पृष्ट है। जब वह पुरुष जाल को धारण किये हुए है, मृगों को बांधता है और मारता है, तब वह-कायिकी, आधिकरणिकी, प्राद्वेषिकी, पारितापनिकी और प्राणाति-पातिकी इन पांच कियाओं से स्पृष्ट है अर्थात् पांच किया वाला है। इस कारण हे गौतम ! वह पुरुष कवाचित् तीन किया बाला, कवाचित् चार किया वाला और कवाचित् पांच किया वाला है।

विवेचन-यहाँ किया के पाँच भेद बताये हैं----

(१) कायिकी--काया द्वारा होने वाला सावद्य व्यापार--कायिकी किया है।

(२) आधिकरणिकी−हिंसा के साधन≕शस्त्रादि जुटाना⊶आधिकरणिकी किया कहलाती है ।

(३) प्राद्वेषिकी–हिंसा प्रद्वेष अर्थात् किसी पर दुष्ट भाव होने से लगने वाली किया–प्राद्वेषिकी किया कहलाती है ।

(४) पारितापनिकी–किसी जीव को पीड़ा पहुँचाना–पारितापनिकी क्रिया कह-लाती है ।

(५) प्राणातिपातिकी-जिस जीव को मारने का संकल्प किया था उसे मार डालना-प्राणातिपातिकी क्रिया कहलाती है ।

गौतम स्वामी ने पूछा कि हे भगवन् ! मृग मारकर अपनी आजीविका चलाने वाला कोई शिकारी मूग मारने के संकल्प से जंगल में गया । उसने वहाँ मृग को फँसाने के लिए जाल फैलाया । तो हे भगवन् ! उसको कितनी क्रियाएँ लगी ?

भगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ? केवल जाल फैलाने पर उसे तीन कियाएँ लगी। मृग के फँसने पर चार कियाएँ लगीं और मृग को मारडालने पर पांच कियाएँ लगीं। २६६ प्रश्न-पुरिसे णं मंते ! कच्छंसि वा, जाव-वणविदुग्गंसि वा तणाइं उसविय, उसविय अगणिकायं णिसिरइ । तावं च प्रां-से मंते ! पुरिसे कतिकिरिए ?

२६६ उत्तर-गोयमा ! सिय तिकिरिए, सिय चउकिरिए, सिय पंचकिरिए ।

२६७ प्रश्न-से केणट्टेणं ?

२६७ उतर-गोपमा ! जे भविए उस्सवणयाए तिहिं । उस्स-वणयाए वि, णिसिरणयाए वि, णो दहणयाए च उहिं । जे भविए उस्सवणयाए वि, णिसिरणयाए वि, दहणयाए वि, तावं च णं से पुरिसे काइयाए जाव-पंचहिं किरियाहिं पुट्टे । से तेणट्टेणं गोयमा० ।

विशेष शब्दों के अर्थ-तणाई -- तुण, असविध-इकद्ठे करके, बहुणवाए---जलावे । २६६ प्रदन---हे भगवल् ! लच्छ में यावल् वनविदुर्ग (अनेक जाति के मुझों बाके बन) में कोई पुदव चाल के तितके इकद्ठे करके उनमें आग डाले तो बह पुदव कितनी किया बाला होता है ?

१६६ उत्तर-हे गौतम ! वह पुरव कदावित् तीन किया वाला, कवा-चित् चार किया वाला और कदाचित् पांच किया वाला होता है ।

२६७ प्रश्न-हे भगवन् ! इसका क्या कारण हे ?

२६७ उत्तर---हे गौतम ! जबतक वह पुरुष तिनके इकट्ठे करता है, तब तक वह तीन किया वाला होता है । जब वह तिनके इकट्ठे कर लेता है और उनमें आग डालता है, किन्तु जलाता नहीं है, तब तक वह चार किया वाला होता है। और जब वह तिनके इकट्ठे करता है, आग डालता है और जलाता है, तब वह पुरुष, कायिकी आदि पाँच किया वाला होता है। इसलिए हे गौतम ! वह कदाचित् तीन किया वाला, कदाचित् चार किया वाला और कदाचित् पाँच किया वाला होता है।

**विवेचन**—इसी तरह तिनके—घास फूस इकट्ठे करके उनमें आग डालने वाले पुरुष के सम्बन्ध में भी किया का विचार किया गया **है** ।

२६८ प्रश्न-पुरिसे णं भंते ! कच्छंसि वा, जाव-वणविदुग्गंसि वा मियवित्तीए, मियसंकप्पे, मियपणिहाणे, मियवहाए गंता 'एए मिय' ति काउं अण्णयरस्स मियस्स वहाए उसुं णिसिरद्द, तओ णं भंते ! से पुरिसे कतिकिरिए ?

२६८ उत्तर-गोयमा ! सिय तिकिरिए, सिय चडकिरिए, सिय पंचकिरिए ।

२६९ प्रश्न से केणट्रेणं ?

२६९ उत्तर-गोयमा ! जे भविए णिसिरणयाए, नो विद्धंसण-याए वि, नो मारणयाए वि तिहिं । जे भविए णिसिरणयाए वि, विद्धंसणयाए वि, णो मारणयाए चउहिं । जे भविए णिसिरणयाए वि, विद्धंसणयाए वि, मारणयाए वि, तावं च णं से पुरिसे जाव-पंचहिं किरियाहिं पुट्टे । से तेणट्टेणं गोयमा ! सिय तिकिरिए, सिय चउकिरिए, सिय पंचकिरिए ।

विशेष शब्दों के अर्थ---अण्णयरस्त---किसी एक को, उसूं---वाण को ।

भगवती सूत्र–श. १ उ. ८ मृगघातकादि को लगने वाली किया ३२१

२६८ उत्तर-हे गौतम ! वह पुरुष कदाचित् तीन किया वाला, कदा-चित् चार किया वाला और कदाचित् पांच किया वाला होता है ।

२६९ प्रक्त--हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

२६९ उत्तर-हे गौतम ! जबतक वह पुरुष बाग फेंकता है, परन्तु मूग को बेधता नहीं तथा मृग को मारता नहीं हैं तबतक वह पुरुष तीन फ्रिया वाला होता हैं । जब वह बाग फेंकता हैं और मृग को बेधता हैं परन्तु मृग को मारता नहीं हैं, तबतक वह चार किया वाला होता है । जब वह बाग फेंकता हैं, मूग को बेधता हैं, और मृग को मारता हैं, तब वह पुरुष पाँच फिया वाला होता है । इसलिए हे गौतम ! वह पुरुष कवाचित् तीन किया वाला, कदर्शचित् चार किया वाला और कदाचित् पांच किया वाला होता है ।

२७० प्रश्न-पुरिसे णं भंते ! कच्छंसि वा, जाव-अण्णयरस्स मियस्स वहाए आययकण्णाययं उसुं आयामेत्ता चिट्ठेजा, अण्णे य से (अन्नयरे) पुरिसे मग्गओ आगम्म सयपाणिणा, असिणा सीसं छिंदेजा, से य उसू ताए चेव पुब्वायामणयाए तं मियं विंधेजा, से णं भंते ! पुरिसे किं मियवेरेणं पुट्ठे ? पुरिसवेरेणं पुट्ठे ?

२७० उत्तर-गोयमा ! जे मियं मारेह, से मियवेरेणं पुट्टे । जे पुरिसं मारेह, से पुरिसवेरेणं पुट्टे । ३२२ भगवती सूत्र-श. १ उ. ८ मृगघातकादि को लगने वाली किया

२७१ प्रश्न-से केणहेर्ण भंते ! एवं वुचइ-'जाव-से पुरिसवेरेणं पुट्टे ?'

२७१ उत्तर-से पूर्ण गोयमा ! कजमाणे कडे, संधिजमाणे संधिते, णिवत्तिजमाणे निव्वत्तिए, निसरिजमाणे णिसिट्ठे त्ति वत्तव्वं सिया ? "हंता, भगवं ! कजमाणे कडे, जाव-णिसिट्ठे त्ति वत्तव्वं सिया" । से तेणट्ठेणं गोयमा ! जे मियं मारेइ, से मियवेरेणं पुट्ठे । जे पुरिसं मारेइ, से पुरिसवेरेणं पुट्ठे । अंतोछण्हं मासाणं मरइ । काइयाए, जाव-पंचहिं किरियाहिं पुट्ठे । बाहिं छण्हं मासाणं मरइ, काइयाए, जाव-पारियावणियाए चउहिं किरियाहिं पुट्ठे ।

विद्योव दाखों के अर्थ--- आयतकण्णाययं--- कान तक सीच कर, पुख्यायामणयाए---पूर्द के सीचाव से, णिसिट्टे-केंकते, संधिज्जमाणे--सन्धाम करता हुआ, थिवसिण्णमाणे--निर्वतित करता हुआ = तैयार करता हुआ। दिसरिज्जमाणे---फेंका जाता हुआ।

भावार्थ----२७० प्रहन-हे भगवन् ! कोई पुषव, कण्छ में पावत् जिसी मृग का बध करने के लिए कान तक लम्बे किये धुए बाण को प्रवल्न पूर्वक सींच कर जड़ा ही और इसरा कोई पुषव पीछे से आकर उस बढे हुए पुषव का मस्तक अपने हाथ से तलवार डारा कोढ ठाले । वह बाण पहले के सींचाय से उछल कर उस जूग को बेध डाले, तो हे भगवन् ! क्या वह पुषव मुग के बैर से स्पृष्ट हे या पूरव के बैर से स्पृष्ट है ?

२७० प्रसर-हे गौतम ! जो पुरुष मृग को मारता है वह मृग के वेर से स्पृष्ट है और जो पुरुष, पुरुष को मारता है वह पुरुष के वेर से स्पृष्ट है। २७१ प्रश्न-हे भगवन ! इसका क्या कारण है कि यावत वह पुरुष,

२७१ प्रक्त-ह मगवन्ः इसका क्या कारण हाक यावत् वह पुरुष, पुरुष के वैर से स्पृष्ट है ?

भगवती सूत्र— श. १ उ. ८ मुगघातक। दिको लगने वाली किमा ३२३

२७१ उत्तर-हे गौतम ! यह निश्चित है कि 'कज्जमाणे कडे' अर्थात् जो किया जा रहा है वह ''किया हुआ' कहलाता है । जो साधा जा रहा है वह 'साधा हुआ' कहलाता है । जो मोड़ा जा रहा है वह 'मुड़ा हुआ' कहलाता है और जो फेंका जा रहा है वह 'फेंका हुआ' कहलाता है ?

हां, भगवन् । जो किया जा रहा है वह किया हुआ कहलाता है और यावत् जो फेंका जा रहा है वह फेंका हुआ कहलाता है।

इसलिए हे गौतम ! इसी कारण से जो मृग को मारता है वह मृग के बंर से स्पूष्ट कहलाता है और यदि मरने बाला छह मास के भौतर भरे, तो मारने वाला कायिकी आदि याबत पांच कियाओं से स्पृष्ट कहसाता है और यदि मरने वाला छह मास के बाद मरे, तो मारने वाला पुरुष कायिकी याबत पारि-तापनिकी, इन चार कियाओं से स्पृष्ट कहलाता है।

विवेचन-मूग को मारने के लिए धनुष पर बाण चढ़ा कर तैयार लड़े हुए पुरुष का मस्तक किसी ने पीछे से आकर काट दिया और उस मारने वाले के अनुष से छूटे हुए बाण से मूग मर गया, तो जिसके वाण से मूग गरा वह मूग-घातक है और जिसने मनुष्य को मारा है वह मनुष्य-घातक है, क्योंकि 'चलमाणे चलिए, कज्जयाणे कडे'—-यह सिदांत सर्वत्र लागू होता है।

जिस पुरुष का बाण मृगादि को लगा है, यदि वह मृगादि छह मास के अन्दर मर जाय, तो उसके मरण में वह प्रहार निमित्त माना जाता है। अतः उस पुरुष को प्राणातिपातिकी तक पांचों क्रियाएँ लगती है। यदि वह मृगादि छह मास के बाद मरता है, तो उसके मरण में वह प्रहार तिमित्त "नहीं माना जाता है, इसलिए उसको प्राणाति-पातिकी किया नहीं लगती है, किन्तु पारितापनिकी तक चार कियाएँ ही लगती है। यह व्यवहारनय से कथन किया गया है, अन्यथा उस प्रहार के निमित्स से जब कभी भी मरण हो, तो उसे पांचों कियाएँ लगती है।

२७२ पश्च-पुरिसे णं भंते ! पुरिसं सत्तीए समभिभंसेजा, सयपाणिमा वा, से असिमा सीसं छिंदेजा तओ णं भेते ! से पुरिसे कतिकिरिए ?

२७२ उत्तर-गोयमा ! जावं च णं से पुरिसे तं पुरिसं सत्तीए समभिधंसेइ, सयपाणिणा वा, से असिणा सीसं छिंदइ, तावं च णं से पुरिते काइयाए, अहिगरणियाए, जाव-पाणाइवायकिरियाए-पंचहिं किरियाहिं पुट्टे । आसण्णवहएण य अणवकंखणवत्तीए णं पुरिसवेरेणं पुट्टे ।

विशेष शब्दों के अर्थ-सत्तीए--शक्ति से=भाले से, सयपाणिणा--अपने हाथ से, असिणा-तलवार से।

२७२ प्रइन-हे भगवन् ! कोई पुरुष, किसी पुरुष को बरछो से मारे अथवा अपने हाथ से तलवार द्वारा उस पुरुष का मस्तक काट डाले, तो वह पुरुष कितनी किया वाला होता है ?

२७२ उत्तर-हे गौतम ! जब वह पुरुष, उसे बरछी द्वारा मारता है अथवा अपने हाथ से तलवार द्वारा उस पुरुष का मस्तक काटता है, तब वह पुरुष कायिकी आधिकरणिको यावत् प्राणातिपातिकी, इन पांचों क्रियाओं से स्पृष्ट होता है और आसन्नवधक एवं दूसरे के प्राणों की परवाह न करने वाला बह पुरुष, पुरुष बैर से स्पृष्ट होता हैं ।

विवेचन-बरछी से मारने वाले एवं तलवार से मस्तक काटने वाले पुरुष को पांच कियाएँ लगती हैं और वह पुरुष वैर से स्पृष्ट होता है और वह आसन्नवधक होता है अर्थात् उस वैर के कारण वह उसी पुरुष द्वारा अथवा दूसरे द्वारा उसी जन्म में अथवा जन्मान्तर में मारा जाता है। जैसा कि कहा है---

> "बह-मारण-अब्भक्खाणदाण-परधण-विलोबणाई । सन्वजहण्णी उदयो, दसगुणिओ एक्कसि कयाणं" ॥

भगवती सूत्र–श. १ उ. ८ हार जीत का कारण

३२५

अर्थात्---- वध, मारण, अभ्याख्यान (कूडा आल देना, झूठा दोखारोपण करना) और परधन चुराना, एक बार किये हुए इन अपकृत्यों का कम से कम दस गुणा उदय होता है।

### हार जीत का कारण

२७३ प्रश्न-दो भंते ! पुरिसा सरिसया, सरित्तया, सरिब्वया, सरिसभंड मत्तोवगरणा अण्णमण्णेणं सर्दिध संगामं संगामेंति, तत्य णं एगे पुरिसे पराइणइ, एगे पुरिसे पराइजइ; से कहमेयं भंते ! एवं ? २७३ उत्तर-गोयमा ! एवं वुचइ-स्वीरिए पराइणइ, अवीरिए पराइजइ ।

२७४ प्रश्न----से केणट्टेणं जाव--पराइज्जइ ?

२७४ उत्तर-गोयमा ! जस्स णं वीरियवज्झाइं कम्माइं णो वद्धाइं, णो पुट्टाइं, जाव-णो अभिसमण्णागयाइं, णो उदिण्णाइं, उवसंताइं भवंति; से णं पराइणइ । जस्स णं वीरियवज्झाइं कम्माइं बद्धाइं, जाव-उदिण्णाइं, णो उवसंताइं भवंति; से णं पुरिसे परा-इज्जइ, से तेणट्टेणं गोयमा ! एवं वुच्चइ-'सबिरिए पराइणइ, अविरिए पराइज्जइ ।'

भादार्थ ---२७३ प्रइन-हे भगवन् ! एक सरीखे, सरीखी चमडी वाले, सरीखी उम्र वाले, सरीखे उपकरण (शस्त्र) आदि वाले कोई दो पुरुष, आपस में एक दूसरे के साथ संग्राम करें, तो उनमें से एक पुरुष जीतता है और एक पुरुष हारता है । हे भगवन् ! ऐसा क्यों होता है ?

२७३ उत्तर-हे गौतम ! जो पुरुष सवीर्य (वीर्य वाला) होता है वह जीतता है और जो बीर्यहीन होता है वह हारता है ।

२७४ प्रधन-हे भगवन् ! इसका क्या कारण हे कि यावत् बीर्यहीन हारता है ?

२७४ उत्तर-हे गौतम ! जिसने बीर्य व्याघातक कर्म नहीं बांधे हैं, नहीं स्पर्श किये हैं याबत् नहीं प्राप्त किये हैं और उसके वे कर्म उदय में नहीं आये हैं, परन्तु उपशान्त हैं, वह पुरुष जीतता हैं। जिसने बीर्य व्याघातक कर्म बांधे हैं, स्पर्श किये हैं याबत् उसके वे कर्म उदय में आये हे परन्तु उपशान्त नहीं हें, वह पुरुष पराजित होता हैं। इसलिए हे गौतम ! इस कारण ऐसा कहा है कि वीर्य बाला पुरुष जीतता हैं और बीर्यहीन पुरुष हारता हैं।

विवैज्ञन----समान स्वचा दाले, समान उच्च वाले और समान शस्त्रादि वाले दो पुरुव लड़ें, तो उनमें से निर्वीर्य (वीर्य व्याचातक कर्म वाला) पुरुष हारता है और सवीर्य (वीर्य व्याचातक कर्म रहिन) पुरुष जीतता है।

# वीर्य विचार

'२७५ प्रश्न-जीवा णं भंते ! किं सवीरिया, अवीरिया ? २७५ उत्तर-गोयमा ! सबीरिया वि, अवीरिया वि । २७६ प्रश्न-से केणट्टेणं ? २७६ उत्तर-गोयमा ! जीवा दुविद्दा पण्णत्ता । ते जहा:-- संसारसमावण्णगा य, असंसारसमावण्णगा य; तत्थ णं जे ते असं-सारसमावण्णगा ते णं सिद्धा, सिद्धा णं अवीरिया । तत्थ णं जे ते संसारसमावण्णगा ते दुविद्दा पण्णत्ता । तं जहाः--सेलेसिपडिवण्णगा य, असेलेसिपडिवण्णगा य; तत्थ णं जे ते सेलेसिपडिवण्णगा ते णं लद्धिवीरिएणं सवीरिया, करणवीरिएणं अवीरिया । तत्थ णं जे ते असेलेसिपडिवण्णगा ते णं लद्धिवीरिएणं सवीरिया, करणवीरियेणं सवीरिया वि, अवीरिया वि । से तेणट्ठेणं गोयमा ! एवं वुचइ--'जीवा दुविद्दा पण्णत्ता, तं जद्दाः--सवीरिया वि, अवीरिया वि ।'

२७७ प्रज्न--जेरहया णं भंते ! किं सवीरिया, अवीरिया ?

२७७ उत्तर--गोयमा ! णेरइया लदिवीरिएणं सवीरिया, करण-वीरिएणं सवीरिया वि. अवीरिया वि ।

२७८ प्रश्न-से केणद्रेणं ?

२७८ उत्तर--गोयमा ! जेसि णं णेरइयाणं अत्थि उट्ठाणे, कम्मे, कले, वीरिए, पुरिसक्कारपरक्कमे; ते णं णेरइया लदिवीरिएण वि सवीरिया, करणवीरिएण वि सवीरिया । जेसि णं णेरइयाणं णत्थि उद्धाणे, जाव--परक्कमे; ते णं णेरइया लदिवीरिएणं सवीरिया, करण-वीरिएणं अवीरिया । से तेणट्टेणं० ।

२७९-जहा णेरहया, एवं जाव-पंचिंदियतिरिषस्त्रजोणिया ।

मणूसा जहा ओहिया जीवा । णवरं-सिद्धवज्जा भाणियव्वा । वाण-मंतर-जोइस-बेमाणिया जहा णेरइया ।

सेवं मंते ! सेवं मंते ! ति जाव-विहरइ ।

# ॥ अद्रमो उद्देसो सम्मत्तो ॥

विशेष शब्दों के अर्थ-सवीरिया-सवीर्य, अवीरिया-अवीर्य, लद्भिवीरिएणं-लब्धि वीर्य से करणवीरिएणं-करण वीर्य से ।

भावार्थ-२७५ प्रक्न-हे भगवन् ! क्या जीव, सबीर्य (बीर्य वाले) हे ? या अबीर्य (वीर्य रहित) हे ?

२७५ उत्तर-हे गौतम ! जीव सवीर्य भी हे और अबीर्य भी हे ।

२७६ प्रइन-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

२७६ उत्तर-हे गौतम ! जीव दो प्रकार के हें-संसारसमापन्नक (संसारी) और असंसारसमापन्नक (सिद्ध) । इनमें जो असंसारसमापन्नक हैं, वे सिद्ध जीव हें, वे अवीर्य (वीर्य रहित) हैं । जो जीव संसारसमापन्नक हैं, वे दो प्रकार के हें--शैलेशी-प्रतिपन्न और अशैलेशी-प्रतिपन्न । इनमें जो शैलेशी-प्रतिपन्न हैं, वे लब्धिवीर्य की अपेक्षा सवीर्य है और करणवीर्य की अपेक्षा अवीर्य हैं । जो अशै-लेशीप्रतिपन्न हैं, वे लब्धिवीर्य से सवीर्य हैं, किन्तु करणवीर्य से सवीर्य भी हैं और अवीर्य भी हैं । इसलिए हे गौतम ! ऐसा कहा गया है कि--जीव सवीर्य भी हैं और अवीर्य भी हैं ।

२७७ प्रक्न-हे भगवन् ! क्या नारकी जीव, सवीर्य हें या अवीर्य है ? २७७ उत्तर-हे गौतम ! नारकी जीव, लब्धिबीर्य से सबीर्य हे और करण-वीर्य से सबीर्य भी हें और अवीर्य भी है ।

२७८ प्रइन-हे भगवन् ! इसका क्या कारण हे ?

२७८ उत्तर-हे गौतम ! जिन नारकियों में उत्थान, कर्म, बल, वीर्य, पुरुषकार पराक्रम है, वे नारकी जीव, लब्धिवीर्य और करणवीर्य से भी सवीर्य हें और जो नारकी जीव, उत्थान कर्म बल वीर्य, पुरुषकार परात्रम से रहित हैं वे लब्धिवीर्य से सबीर्य हैं और करणबीर्य से अवीर्य हैं। इसलिए हे गौतम ! इस कारण से पूर्वीक्त कथन किया गया है ।

२७९--जिस प्रकार नारको जीवों का कथन किया गया है, उसी प्रकार पञ्चेन्द्रिय तियंञ्च योनि तक के जीवों के लिए समझ लेना चाहिए । मनुष्यों के विषय में सामान्य जीवों के समान समझना चाहिए, विश्वेषता यह है कि सिद्धों को छोड़ देना चाहिए । वाणव्यन्तर, ज्योतिषी और वैमानिक देवों का कथन नारकी जीवों के समान समझना चाहिए ।

हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है, ऐसा कह कर गौतम स्वामी विचरते है ।

विवेचन-एक प्रकार का आत्मबल 'वीर्थ' कहलाता है। जब वह आत्मबल किसी प्रकार की किया नहीं करता, तब वह 'लब्धिवीर्थ' कहलाता है और जब वह किया में सलग्न होता है तब 'करण वीर्य' कहलाता है।

जीवों के दो भेद हैं-सिद्ध और संसारी । सिद्ध जीव अवीर्थ हैं, क्योंकि वे कृतकार्य हो चुके हैं, उन्हें कोई भी कार्य करना अवशेष नहीं रहा है । संसारी जीवों में जो शैलेशी प्रतिपन्न हैं, वे चौदहवें गुणस्थानवर्ती अयोगी केवली है, उनकी स्थिति पांच ह्रस्व लघु अक्षर उच्चारण करने जितनी है, वे लब्धिवीर्य की अपेक्षा सवीर्य हैं, किन्तु करणवीर्य की अपेक्षा अवीर्थ हैं । अशैलेशी प्रतिपन्न जीव लब्धिवीर्य की अपेक्षा सवीर्य हैं और करणवीर्य की अपेक्षा सवीर्य भी हैं और अवीर्य भी हैं ।

नारकी जीव लब्धिवीर्य और करणवीर्य दोनों की अपेक्षा सवीर्य है, किन्तु किसी में करणवीर्य कभी होता है और कभी नहीं भी होता है ।

जिस प्रकार नारको जीवों का कथन किया है उसी प्रकार मनुष्यों को छोड़ कर शेष सभी जीवों का कथन करना चाहिए। मनुष्यों के विषय में सामान्य जीवों के समान समझना चाहिए, किन्सु विशेषता यह है कि सिद्ध जीवों को छोड़ देना चाहिए। क्योंकि ओषिक (सामान्य) जीवों में तो सिद्ध सम्मिलित हैं, किन्तु मनुष्य में सिद्ध सम्मिलित नहीं हैं।

# ।। प्रथम शतक का आठवां उद्देशक समाप्त ॥

## शतक १ उद्देशक &

### जीवादि का गुरुत्व लघुत्व

२८० प्रश्न-कहं णं भंते ! जीवा गरुपत्तं हव्वमागच्छंति ?

२८० उत्तर-गोयमा ! पाणाइवाएणं, मुसावाएणं, अदिण्णा-दाणेणं, मेहुणेणं, परिग्गहेणं, कोह-माण माया लोभ-पेज्ब-दोस कलह-अब्भक्त्वाण-पेसुन्न-अरतिरति-परपरिवाय मायामोस-मिच्छादंसणसल्लेणं: एवं स्वलु गोयमा ! जीवा गरुयत्तं हब्बमागच्छंति ।

२८१ प्रश्न-कहं णं भंते ! जीवा लहुयत्तं हव्वमागच्छंति ?

२८१ उत्तर-गोयमा ! पाणाइवायवेरमणेणं, 'जाव-सिच्छा-दंसमसल्छवेरमणेणं, एवं खलु गोयमा ! जीवा लहुयत्तं हब्व-मागच्छंति ।

२८२-एवं संसारं आउळीकरेंति, एवं परित्तीकरेंति, एवं दीही-करेंति, एवं इस्सीकरेंति, एवं अणुपरियट्टंति, एवं वीइवयंति। पसत्था चत्तारि । अप्पसत्था चत्तारि ।

भावार्थ-२८० प्रइन-हे भगवन् ! जीव, किस प्रकार गुरुस्व-भारीपन को प्राप्त होते है ?

२८० उत्तर-हे गौतम ! प्राणतिपात से, मुंबोबाव से, अवसोबान से, मैथुन से, परिग्रह से, कीर्ध से, मान से, माया से, लोभ से, प्रेम (राग) से, द्वेष से, कलह से, अभ्याख्यान से, पैशुंन्य ((चुंगली) से, अरतिरति से, परपरिवाव से, मायामुवावाद से और मिथ्यादर्शन शल्य से, इन अठारह पापों का सेवन करने से जीव शीध्र गुरुख को प्राप्त होते हैं।

२८१ प्रइन-हे भगवन् ! जीव, किस प्रकार रुघुरव को प्राप्त होते हैं ? २८१ उत्तर-हे गौतम ! प्राणातिपात के त्याग से यावत् मिण्यादर्शन-इाल्य के त्याग से जीव शीझ रुघुरव को प्राप्त होते हैं ।

२८२-इस प्रकार जीव प्राणातिपात आदि पापों का सेवन करने से संसार को बढ़ाते हैं, लम्बे काल का करते हैं, और बारबार भव खमण करते हैं तथा प्राणातियात आदि पापों का त्याग करने से जीव संसार को घटाते हैं, अल्प-कालीन करते हैं और संसार लांघ जाते हैं। इनमें से थार प्रशस्त हैं और जार अप्रशस्त हैं।

विदेशन-आठवें उद्देशक के अन्त में वीर्य का कथन किया है। वीर्य से जीव गुदत्व आदि को प्राप्त करते हैं तबा प्रयम सतक के आरम्भ में जो संप्रह गाया आई उसमें 'गदए' शब्द दिया है। इसलिए इस नवमें उद्देशक में जीवों के, 'गुदरव' आदि का-विचार किया जाता है।

गुरूल अर्थात् भारीपन । नीच गति में जाने योग्य अशुभ कर्मों का उपार्जन करना 'गुरूल' है । प्राणातिपात आदि अठारह पायों के सेवन से जीव गुरूल को प्राप्त होते है । दे अठारह पाप इस प्रकार है-- १ प्राणातिपात-प्रमादपूर्वक प्राणों का अतिपात करना अर्थात् आत्मा (शरीर) से उन्हें अलग कर देना 'प्राणातिपात'-- (हिंसा) कहलाता है । २ मूथावाद-भूठ बोलना । ३ अदत्तादान-चोरी करना । ४ मैथुन-कुशील सेवन करना । ५ परिग्रह-धन धान्यादि बाह्य वस्तुओं पर मूच्छां=ममत्व रखना । ६ कोध-कोप । ७ मान-अहंकार । ८ माया-कपटाई, कुटिलता । ९ लोग-लालच, तृष्णा । १० राग-माया और लोभ-जिसमें

#### ३३२ भग**वती** सूत्र—श. १ उ. ९ आकाशादि का गुरुत्व लघुत्व

अप्रकट रूप से विद्यमान हों ऐसा आसक्ति रूप जीव का परिणाम । ११ द्वेष-क्रोध और मान जिसमें अप्रकट रूप से विद्यमान हों ऐसा अप्रीति रूप जीव का परिणाम । १२ कलह --झगड़ा, राड़ करना । १३ अभ्याख्यान-झूठा दोषारोपण करना । १४ पैशुन्य-चुगर्ला । १५ पर परिवाद-निन्दा करना । १६ अरतिरति-मोहनीय कर्म के उदय से प्रतिकूल विषयों की प्राप्ति होने पर जो उद्वेग होता है वह 'अरति' है और इसी के उदय से अनुकूल विषयों के प्राप्त होने पर जो उद्वेग होता है वह 'अरति' है और इसी के उदय से अनुकूल विषयों के प्राप्त होने पर जिर्म में जो आनन्द रूप परिणाम उत्पन्न होता है वह 'रति' है । तथा धार्मिक कार्यों में उदासीनता 'अरति' कहलाती है । और धार्मिक कार्यों में रुचि होना 'रति' कहलाती है । जब जीव को एक विषय में 'रति' होती है तब दूसरे विषय में स्वतः 'अरति' हो जाती है । यही कारण है कि एक वस्तु विषयक रति को ही दूसरे विषय की अपेक्षा से अरति कहते हैं । इसलिए दोनों को एक पाप-स्थानक गिना है । १७ मायामृषा-माया पूर्वक झूठ बोलना । १८ मिथ्यादशन शल्य-श्रद्धा का विपरीत होना । इन अठारह पाप्नें का सेवन करने से जीव कर्मों का संचय कर भारी बनता है । और इनका त्याग करने से जीव हलका होता है ।

इनमें चार (हलकापन, संसार को घटाना, छोटा करना और उल्लंघ जाना) प्रशस्त है । और चार (भारीपन, संसार को बढ़ाना, लम्बा करना और संसार परिभ्रमण करना) अप्रशस्त हैं ।

२८३ प्रश्न-सत्तमे णं भंते ! उवासंतरे किंगरुए, लहुए, गरुय लहुए, अगरुयलहुए ?

२८३ उत्तर-गोयमा ! णो गरुए, णो लहुए, णो गरुयलहुए. अगरुयलहुए ।

२८४ प्रश्न-सत्तमे णं भंते ! तणुवाए किं गरुए, लहुए, गरुय-लहुए, अगरुयलहुए ?

२८४ उत्तर-गोयमा ! णो गरुए, णो लहुए, गरुयलहुए, णो

अगरुयऌहुए । एवं सत्तमे घणवाए, सत्तमे घणोदही, सत्तमा पुढवी, उवासंतराइं सब्वाइं जहा सत्तमे उवासंतरे, जहा तणुवाए, (गरुयऌहुए) एवं ओवासवाय, घणउदहि, पुढवी, दीवा य, सायरा, वासा ।

विशेष शस्दों के अर्थ-उवासंतरे-अवकाशान्तर, तणूवाए--तनुवात, घणवाए-घनवात, घणोबही--घनोदधि, पुढवी-पृथ्वी, दीवा-द्वीप, सायरा--सागर, वासा--वर्ष = क्षेत्र ।

भावार्थ-२८३ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या सातवां अवकाशान्तर गुरु है ? या लघु है ? या गुरुलघु है ? या अगुरुलघु है ?

२८३ उत्तर--हे गौतम ! वह गुरु नहीं है, लघु नहीं है, गुरुलघु नहीं है, किन्तु अगुरुलघु है।

२८४ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या सातवां तनुवात गुरु है ? या लघु है ? या गुरुलघु है ? अथवा अगुरुलघु है ?

२८४ उत्तर-हे गौतम ! वह गुरु नहीं है, लघु नहीं है, किन्तु गुरुलघु है, अगुरुलघु नहीं है। इसी प्रकार सातवां घनवात, सातवां घनोदधि, और सातवीं पृथ्वी के विषय में भी कहना चाहिए । जैसा सातवें अवकाज्ञान्तर के विषय में कहा है वैसा ही सब अवकाज्ञान्तरों के विषय में जानना चाहिए । तनुवात के विषय में जैसा कहा है उसी प्रकार सभी घनवात, घनोदधि, पृथ्वी, \_ द्वीप, समुद्र और क्षेत्रों के विषय में भी जानना चाहिए ।

विवेचन-यह लोक चौदह राजु परिमाण है। यह पुरुषाकार है। नीचे की ओर सात नरक पृथ्वियां हैं। पहली पृथ्वी (नरक) के नीचे घनोदधि है, उसके नीचे घनवात है, घनवात के नीचे ततुवात है और तनुवात के नीचे आकाश है। इसी कम से सातों नरकों के नीचे है। ये आकाश ही सात अवकाशान्तर कहलाते हैं। ये अवकाशान्तर अगुरुलघु हैं, गुरु नहीं हैं, लघु नहीं हैं और गुरुलघु भी नहीं हैं। तनुवात गुरुलघु हैं। तनुवात के समान ही घनवात, घनोदधि, पृथ्वी, द्वीप, सागर और क्षेत्र भी गुरुलघु हैं। तात्पर्य यह है कि अवकाशान्तर में चौथा मंग (अगुरुलघु) पाया जाता है और शेष सब में तनुवात की तरह = तीसरा मंग पाया जाता है। क्योंकि ये हलके भारी रूप दोनों अवस्था में हैं। व्यवहार में भारी वस्तु वह है जो पानी पर रखने से डूव जाती है, जैसे--पत्यर आदि । हलकी वह है जो ऊर्ध्वगामी हो अर्थांत् ऊपर की ओर जाय, जैसे-धूं आ । तिरछी जानें वाली वस्तु गुरुलघु कहलाती है, जैसे वायु । जो इधर उसर नहीं जाता है वह अगुरु-लघु है, जैसे-जाकाश । निरचय नय की अपेक्षा कोई भी बस्तु एकान्त भारी या एकान्त हलकी नहीं है । जैसा कि कहा है---

> णिच्छयओ सम्बगुरं सम्बलहुं वा ण विज्जए वर्षि । ववहारओ उ जुज्जइ बायरसंधेसु ण अण्णेसु ॥ १॥ अगुरलहू बउफासा अरूबिध्य्या य होंति णायस्वा । सेसाओ अट्ठफासा गुरलहुया णिच्छ्यणस्त ॥ २॥

अर्थात्--निश्चय नय की अपेक्षा से कोई भी द्रब्य एकान्त भारी, या एकांत हरूका नहीं है। व्यवहार नय की अपेक्षा बादर स्कन्धों में भारीपन या हरूकापन होता है, सन्य किसी स्कन्ध में नहीं।

जो ब्रब्य चार स्पर्श वाले या अकपी होते हैं, वे सब अगुरुलघु होते हैं और आठ स्पर्श वाले जितने ब्रब्य हैं, वे सब गुरलघु होते हैं।

बास्तव में हल्कापन और भारीपन, आदि सब सापेक हैं अवति एक को दूसरे की अपेक्षा रहती है। अपेक्षा से ही हल्का और भारी होता है।

२८५ प्रभ-णेरइया र्ण भेते ! किं गरुया जाव-अगरुयल्हुया ? २८५ उत्तर-गोयमा ! णो गरुया, णो लहुया, गरुयल्हुया वि, अगरुयल्हुया वि ।

२८६ प्रझ्न-से केणद्वेर्ण ?

२८६ उत्तर-गोयमा ! विउन्विय-तैयाई पडुच णो गरुया, णो लहुया, गरुयलहुया; णो अगरुयलहुया। जीवं च, कम्मं च पडुच णो गरुया, णो लहुया, णो गरुयलहुया, अगरुयलहुया। से

# तेणट्टेणं, एवं जाव-वेमाणिया । णवरं-णाणत्तं जाणियव्वं सरीरेहिं धम्मत्थिकाए, जाव-जीवत्थिकाए चउत्थपएणं ।

विशेष झब्दों के अर्थ---गरुयलहुया---भारी और हलका, अगरुयलहुया---न तो भारी और न हलका, चउत्थपएणं---चतुर्थपद=चौथे भेद।

भावार्थ---२८५ प्रक्त---क्या नारकी जीव गुरु हैं ? या लघु हैं ? या गुरुलघु हैं ? या अगुरुलघु हैं ?

२८५ उत्तर-हे गौतम ! गुरु नहीं हैं, लघु नहीं हैं, किन्तु गुरुलघु हैं और अगुरुलघु भी हैं।

२८६ प्रदन-हे भगवन् ! इसका क्या कारण हे ?

२८६ उत्तर-हे गौतम ! नारको जीव, वैकिय और तैजस् शरीर को अपेक्षा गुरु नहीं हैं, लघु नहीं हैं, अगुरुलघु भी नहीं हैं, किन्तु गुरुलघु हैं। नारकी जीव, जीव और कर्म की अपेक्षा गुरु नहीं हैं, लघु नहीं हैं, गुरुलघु नहीं हैं, किन्तु अगुरुलघु हैं। इसलिए हे गौतम ! पूर्वोक्त कथन किया गया है। इसी प्रकार वैमानिकों तक जानना चाहिए, किन्तु विशेष यह है कि शरीरों में भिन्नता है। धर्मास्तिकाय यावत् जीवास्तिकाय चौथे पद से जानना चाहिए अर्थात् इन्हें अगुरुलघु समझना चाहिए ।

विवेचन-अब नैरयिक जीवों का गुरुत्व लघुत्व की अपेक्षा विचार किया जाता है। इनके चार पद हैं—१ गुरुत्व (मारीपन)२ लघुत्व (हलकापन) ३ गुरुलघुत्व (मारी और हलकापन) और ४ अगुरुलघुत्व (न भारी और न हलकापन) नैरयिक जीवों के तीन शरीर होते हैं-वैक्रिय, तैजस् और कार्मण। इनमें से वैक्रिय और तैजस् शरीर की अपेक्षा नैरयिक जीव, गुरुलघु हैं, क्योंकि ये दोनों शरीर वैक्रिय और तैजस् वर्गणा से बने हुए हैं और ये दोनों वर्गणाएँ गुरुलघु हैं। जैसा कि कहा है—

#### 'ओरालियवेउव्यिय-आहारगतेय गुरुल्हुरुष्य' सि ।

अर्थात्--- औदारिक वर्गणा, वैक्रिय वर्गणा, आहारक वर्गणा और तैजस वर्गणा, ये गुरुलघु हैं। ३३६ भगवती सूत्र -- श. १ उ. ९ पुद्गलास्तिकाय का गुरुत्व लघुत्व

जीव और कार्मण शरीर की अपेक्षा नैरयिक जीव अगुरुलघु है, क्योंकि जीव अरूपी है, इसलिए अगुरुलघु है । कार्मण-शरीर कार्मण-वर्मणा का बना हुआ है और कार्मण-वर्मणा चौफरसी है, इसलिए कार्मण-शरीर भी अगुरुलघु है । जैसा कि कहा है–

#### ' कम्मगमण भासाई एयाइं अगुरुहुआइं '

धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय और जीवास्तिकाय ये चारों पदार्थ अगुरुलघु हैं। ये चारों अरूपी होने से इनमें गुरुता या लघुता नहीं है। जीव द्रव्य भी यद्यपि स्वरूपतः अरूपी है, किन्तु शरीर सहित जीव रूपी है और इसी कारण से उसे गुरुलघु कहा गया है। सिद्ध जीव अशरीरी होने से अरूपी हैं, अतएव अगुरुलघु है।

२८७ प्रश्न-पोग्गलत्थिकाए णं भंते ! किं गरुए, लहुए, गरुयलहुए, अगरुयलहुए ? २८७ उत्तर-गोयमा ! णो गरुए, णो लहुए, गरुयलहुए वि, अगरुयलहुए वि । २८८ प्रश्न-से केणट्ठेणं ?

२८८ उत्तर-गोयमा ! गरुयलहुयदव्वाइं पडुच णो गरुए, णो लहुए, गरुयलहुए, णो अगरुयलहुए । अगरुयलहुयदव्वाइं पडुच णो गरुए, णो लहुए, णो गरुयलहुए, अगरुयलहुए । समया, कम्माणि य चउत्थपएणं ।

विशेष शब्दों के अर्थ---पोग्गलत्थिकाए---पुद्गलास्तिकाय = वह अजीव तत्त्व, जो वर्णादि सहित है ।

२८७ प्रक्रन-हे भगवन् ! क्या पुद्गलास्तिकाय गुरु है ?या लघु है ?या गुरुलघु है ?या अगुरुलघु है ?

२८७ उत्तर-हे गौतम ! पुद्गलास्तिकाय गुरु नहीं है, लघु नहीं है, किंतु गुरुलघु भी है और अगुरुलघु भी हे ।

२८८ प्रइत--हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

२८८ उत्तर-हे गौतम ! गुरुलघु ब्रब्यों की अपेक्षा पुद्गलास्तिकाय गुरु नहीं है, लघु नहीं है, अगुरुलघु नहीं है, किन्तु गुरुलघु है । अगुरुलघु ब्रब्यों की अपेक्षा पुद्गलास्तिकाय गुरु नहीं है, लघु नहीं है, गुरुलघु नहीं है, किन्तु अगुरु-लघु है । समयों को और कर्मों को चौथे पद से जानना चाहिए अर्थात् समय और कर्म अगुरुलघु हे ।

विवेधन-पुर्गलास्तिकाय न तो सर्वथा गुरु (भारी)है और न सर्वथा लघु (हलका) है। यह गुरुलघु है और अगुरुलघु है। जो पुर्गल आठ स्पर्झ वाले स्थूल हैं, वे गुरुलघु (मारी और हलके) है और जो चार स्पर्श वाले सूक्ष्म पुर्गल हैं वे अगुरुलघु (न तो भारी और न हलके) हैं।

२८९ प्रश्न-कण्हलेस्सा णं भंते ! किं गरुया, जाव-अगरुय-लहुया ? २८९ उत्तर-गोयमा ! णो गरुया, णो लहुया, गरुयलहुया वि, अगरुयलहुया वि ।

२९० प्रश्न-से केणट्टेणं ?

३३८

२९० उत्तर-गोयमा ! दब्बलेस्तं पहुच तहयपएणं, भावलेस्तं पहुच चउत्थपएणं, एवं जाव-सुकलेस्ता ।

विशेष शब्दों के अर्थ--- ततियपएणं--- तृतीय पद = तीसरे भेद 🕕

२८९ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या कृष्णलेक्या गुरु है ? या लघु है ? या गुरुलघु है ?या अगुरुरुघु है ?

२८९ उत्तर-हे गौतम ! कृष्णलेक्या गुरु नहीं ह, लघु नहीं है, किन्तु गुरुलघु भी है और अगुरुलघु है ?

२९० प्रइन-हे भगवन् ! इसका क्या कारण हे ?

२९० उत्तर-हे गौतम ! द्रव्य लेक्या की अपेक्षा तीसरे पद से जानना चाहिए अर्थात् द्रव्य लेक्या की अपेक्षा से कृष्णलेक्या गुरुलघु है । भावलेक्या की अपेक्षा से चौथे पद से जानना चाहिए अर्थात् भावलेक्या की अपेक्षा कृष्णलेक्या अगुरुलघु है । इसी प्रकार क्षुक्ललेक्या तक जानना चाहिए ।

**विवेचन**—" लिश्यते शिलश्यते आत्मा कर्मणा सह वनया सा लेश्या" अर्थात् जिससे आत्मा कर्मों से लिप्त होता है उसको लेश्या कहते हैं । लेश्या के मूल भेद दो हैं—द्रव्य लेश्या और भाव लेश्या । द्रव्य लेश्या गुरुलघु है और भाव लेश्या अगुरुलघु है ।

२९१- दिट्टी-दंसण-णाण-ऽण्णाण-सन्नाओ चउत्थपएणं णेय-व्वाओ । हेट्टिल्ला चत्तारि सरीरा णेयव्वा तइएणं पएणं । कम्मया चउत्थएणं पएणं । मणजोगो, वइजोगो, चउत्थएणं पएणं, कायजोगो तइएणं पएणं । सागारोवओगो, अणागारोवओगो चउत्थपएणं ।

# सन्वदन्वा सन्वपएसा, सन्वपजना जहा पोग्गलत्थिकाओ । तीयदा; अणागयदा, सन्वदा चउत्थेणं पएणं ।

विशेष शब्दों के अर्थ-तीयद्वा-अतीतकाल, अणागयद्वा-अनागतकाल, सब्वद्वा-सर्व-काल ।

२९१--दृष्टि, दर्शन, ज्ञान, अज्ञान और संज्ञा को चौथे पद से (अगुरु-लघु) जानना चाहिए । औदारिक, बैक्रिय, आहारक और तैजस इन चार शरीरों को तीसरे पद से (गुरुलघु) जानना चाहिए । कार्मण शरीर अगुरुलघु है । मन-योग और बबन योग चतुर्थपद (अगुरुलघु) हैं । काययोग तृतीयपद (गुरुलघु) हें । साकारोपयोग और अनाकारोपयोग चतुर्थपद (अगुरुलघु) हें । सर्व द्रव्य, सर्व प्रदेश और सर्व-पर्याय, पुद्गलास्तिकाय के समान समझना चाहिए । असीत काल, अनागत (भविष्य) काल और सर्वकाल चौथे पद से अर्थात् अगुरुलघु जानना चाहिए ।

विवेषन-तीन दृष्टि, चार दर्शन, पांच ज्ञान, तीन अज्ञान और चार संज्ञा, ये सब अगुरुलघु हैं। द्रव्य, प्रदेश और पर्याय का कथन पुद्गलास्तिकाय के समान कहना चाहिए। अर्थात् उन्हें गुरुलघु और अगुरुलघु कहना चाहिए। जो द्रव्य, सूक्ष्म (चतुःस्पर्शी) है और जो अमूर्त्त हैं, वे अगुघुरुलघु हैं। जो द्रव्य बादर हैं, वे गुरुलघु हैं। प्रदेश और पर्याय तो द्रव्य के ही होते हैं। इसलिए उनका कथन द्रव्य के समान है।

तात्पर्य यह है कि अमूर्त और सूक्ष्म चतुःस्पर्शी पुद्गल अगुरुलघु हैं। इनमें चौथा भग पाया जाता है। इनके सिवाय शेष समस्त पदार्थ गुरुलघु हैं। इनमें तीसरा भंग पाया जाता है। पहला और दूसरा भग शून्य है अर्थात् ये दोनों भंग किसी भी पदार्थ में नहीं पाये जाते हैं।

## निर्ग्रन्थों के लिए प्रशस्त

२९२ प्रश्न-से णूणं भंते ! लाघवियं, अप्पिच्छा, अमुच्छा, अगेही, अपडिवद्धया समणाणं णिग्गंथाणं पसत्थं ? २९२ उत्तर-हंता, गोयमा ! लाघवियं, जाव-पसत्थं ।

२९३ प्रश्न-से णूणं भंते ! अकोहत्तं, अमाणत्तं, अमायत्तं, अलोभत्तं समणाणं णिग्गंथाणं पसत्थं ?

२९३ ऊत्तर-हंता, गोयमा ! अकोहत्तं, अमाणत्तं; जाव-पसत्थं ।

२९४ प्रश्न-से णूणं भंते ! कंखपदोसे णं खीणे समणे णिग्गंथे अंतकरे भवइ ? अंतिमसरीरिए वा ? बहुमोद्दे वि य णं पुञ्चिं विहरित्ता, अह पञ्छा संवुडे कालं करेइ, तओ पच्छा सिज्झह, बुज्झह, मुच्चइ, जाव-अंत करेइ ?

२९४ उत्तर-हंता; गोयमा ! कंखपदोसे खीणे, जाव-अंतं करेइ ।

विशेष शब्दों के अर्थ-लाधवियं-लाघव, अप्पिच्छा-अल्प इच्छा, अमुच्छा-अमूर्च्छा, अगेही-अगृद्धि-अनासवित, अपडिबद्धया-अप्रतिबद्धता, अकोहत्तं-कोधरहितता, अमाणसं-अमानत्व-मानरहितता, अमायत्तं-मायारहितता, अलोभत्तं-अलोभत्व-लोभरहितता, कंखपदोसे-कांक्षाप्रदेष, संवुडे-संवरवाला ।

भावार्थ--२९२ प्रदन-हे भगवन् ! क्या लाघव, अल्पइच्छा, अमूर्च्छा, अनासक्ति और अप्रतिबद्धता, ये श्रमण निर्ग्रन्थों के लिए प्रवास्त हं ?

२९२ उत्तर-हां, गौतम ! लाधव यावत् अप्रतिबद्धता प्रशस्त हे ।

२९३ प्रक्न-हे भगवन् ! कोधरहितता, मानरहितता, मायारहितता और निर्लोभता, ये सब क्या अमण निर्प्रन्थों के लिए प्रक्षस्त हैं ?

२९३ उत्तर-हाँ, गौतम ! कोध रहितता यावत् निर्लोमता, ये सब श्रमण निर्ग्रन्थों के लिए प्रशस्त हैं । २९४ प्रइन-हे भगवन् ! क्या कांक्षाप्रदोष क्षीण होने पर श्रमण निग्नेंथ, अन्तकर और अन्तिम शरीरी होता है ? अथवा पूर्व की अवस्था में बहुत मोह वाला होकर विहार करे और फिर संवर वाला होकर काल करे, तो क्या सिद्ध, बुद्ध, मुक्त होता है यावत् सब दूःखों का अन्त करता है ?

२९४ उत्तर--हाँ गौतम ! कांक्षाप्रदोष नष्ट हो जाने पर यावत् सब दःखों का अन्त करता है ।

का मोक्ष हो जाता.है।

### अन्य-मत और आयुष्य का बन्ध

२९५ प्रश्न-अण्णउत्थिया णं भंते ! एवं आइक्खंति, एवं भासंति, एवं पण्णवेंति-एवं परूवेंति-एवं खखु एगे जीवे एगेणं समएणं दो आउयाइं पकरेइ । तं जहाः-इहभवियाउयं च, पर-भवियाउयं च; जं समयं इहभवियाउयं पकरेह, तं समयं परभवियाउयं पकरेह; जं समयं परभबियाउयं पकरेह; तं समयं इहभवियाउयं

३४१

पकरेइ; इहमवियाउयस्स पकरणयाए परभवियाउयं पकरेइ, परभविया उयस्स पकरणयाए इहमवियाउं पकरेइ; एवं खलु एगे जीवे एगेणं समएणं दो आउयाइं पकरेइ । तं जहाः-इहभवियाउयं च, परभ वियाउयं च । से कहमेयं भंते ! एवं ?

२९५ उत्तर-गोयमा ! जं णं ते अण्णउत्थिया एवमाइक्संति, जाव--परभवियाउयं च । जे ते एवमाहंसु मिच्छा ते एवमाहिंसु । अहं पुण गोयमा ! एवं आइक्सामि, जाव--परूवेमि । एवं सछ एगे जीवे एगेणं समएणं एगं आउयं पकरेइ, तं जहाः--इहभवि-याउयं वा, परभवियाउयं वा; जं समयं इहभवियाउयं पकरेइ, णो तं समयं परभवियाउयं पकरेइ; जं समयं परभवियाउयरस पकरेइ, णो तं समयं इहभवियाउयं पकरेइ; इहभवियाउयरस पकरणयाए णो परभ-वियाउयं पकरेइ, परभवियाउयरस पकरणयाए णो इहभवियाउयं पकरेइ; एवं स्वलु एगे जीवे एगेणं समएणं एगं आउयं पकरेइ । तं जहाः--इहभवियाउयं वा, परभवियाउयं वा ।

सेवं भंते ! सेवं भंते ! त्ति भगवं गोयमे जाव-विहरह ।

थिशेष शब्दों के अर्थ-आहंसु-कहा है, आइक्झामि-कहता हूँ ।

भावार्थ-२९५ प्रश्न-हे भगवन् ! अन्य तीथिक इस प्रकार कहते हैं, इस प्रकार विशेष रूप से कहते हैं, इस प्रकार जतलाते हैं और इस प्रकार प्ररूपणा करते हैं कि एक जीव, एक समय में दो आयुष्य करता है। वह इस प्रकार कि-इस भव का आयुष्य और परभव का आयुष्य । जिस समय इस भव का आयुष्य

३४२

करता है, उस समय परभव का आयुष्य करता है और जिस समय परभव का आयुष्य करता है उस समय इस भव का आयुष्य करता है। इस भव का आयुष्य करने से परभव का आयुष्य करता है और परभव का आयुष्य करने से इस भव का आयुष्य करता है। इस प्रकार एक जीव एक समय में दो आयुष्य करता है-इस भव का आयुष्य और परभव का आयुष्य। हे भगवन् ! क्या यह इसी प्रकार है ?

२९५ उत्तर-हे गौतम ! अन्य तीथिक जो इस प्रकार कहते हैं यावत् इस भव का आयुष्य और परभव का आयुष्य । उन्होंने जो ऐसा कहा हं वह मिथ्या कहा है। हे गौतम ! में इस प्रकार कहता हूँ यावत् प्ररूपणा करता हूँ कि एक जीव एक समय में एक आयुष्य करता है और वह इस भव का आयुष्य करता है अथवा परभव का आयुष्य करता है। जिस समय इस भव का आयुष्य करता है, उस समय परभव का आयुष्य नहीं करता है और जिस समय परभव का आयुष्य करता है, उस समय परभव का आयुष्य नहीं करता है और जिस समय परभव का आयुष्य करता है, उस समय परभव का आयुष्य नहीं करता है और जिस समय परभव का आयुष्य करता है उस समय इस भव का आयुष्य नहीं करता । इस भव का आयुष्य करने से परभव का आयुष्य नहीं करता और परभव का आयुष्य करने से इस भव का आयुष्य नहीं करता । इस प्रकार एक जीव, एक समय में एक आयुष्य करता है–इस भव का आयुष्य, अथवा परभव का आयुष्य ।

हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । ऐसा कह कर भगवान् गौतम स्वामी यावत् विचरते है ।

विवेचन--काक्षाप्रदोष वाले को वस्तु में विपरीतता मालूम होती है। वे विपरीत बात की प्ररूपणा करते हैं। इसी बात को बतलाने के लिए गौतम स्वामी ने पूछा है कि-हे भगवन् ! अन्ययूथिक यह बात कहते हैं. यावत् प्ररूपणा करते हैं कि-एक जीव, एक समय में दो आयुष्य करता है। इस भव का आयुष्य भी करता है और परमव का आयुष्य भी करता है। जिस समय इस भव का आयुष्य बांधता है, उसी समय पर भव का आयुष्य भी बांधता है। जोर जिस समय परभव का आयुष्य बांधता है, उसी समय इस भव का आयुष्य भी बांधता है। जोर जिस समय परभव का आयुष्य बांधता है, उसी समय इस भव का आयुष्य भी बांधता है। परभव का आयुष्य बांधता हुआ इस भव का आयुष्य बांधता है और इस मतावलम्बियों का यह कथन ठीक-है ?

भगवान् ने फरमाय।-हे गौतम ! एक समय में एक जीव के दो आयुष्य बांधने की बात गलत है, क्योंकि एक समय में एक जीव, एक ही आयुष्य का बन्ध करता है ।

यदि यह कहा जाय कि जैसे-जीव, सम्यक्त्व और ज्ञान दोनों पर्यायों का एक साथ अनुभव करता है, उसी प्रकार एक समय में दो आयु बांघे, तो क्या बाधा है ?

इसका समाधान यह है कि-जिस प्रकार सिद्धत्व और संसारित्व, ये दोनों पर्यायें परस्पर विरुद्ध हैं, जिस समय जीव, सिद्धत्व पर्याय का अनुभव करता है उसी समय वह जीव संसारित्व पर्याय का अनुभव नहीं कर सकता और जिस समय संसारित्व पर्याय का अनुभव करता है, उसी समय वह जीव, सिद्धत्व पर्याय का अनुभव नहीं कर सकता । इसी प्रकार एक जीव, एक समय में दो आयुध्य का बन्ध नहीं कर सकता ।

अन्ययूथिकों के उपर्युक्त कथन का प्राचीन टीकाकार ने तो यह अर्थ किया है कि∸ जीव, जिस समय इस भव के आयुष्य को वेदता है उसी समय परभव का आयुष्य बांधता है।

यह कथन भी ठीक नहीं है, क्योंकि उत्पन्न होते ही जीव परभव का आयुष्य बाध लेता हो, तो दान धर्मादि सब व्यर्थ हो जायेंगे। इसलिए अन्ययूथिकों का यह कथन ठीक नहीं है, टीकाकारों ने जो अन्ययूथिकों के मत का खण्डन किया है, वह बन्ध काल को छोड़-कर अन्य समय की अपेक्षा से किया है। अन्यथा आयुष्य बन्ध के समय जीव इस भव के आयुष्य को बेदता है और परभव के आयुष्य को बांधता है।

गौतम स्वामी 'सेवं भंते, सेव भंते' अर्थात् 'हे भगवन् ! जैसा आप फरमाते हैं वह यथार्थं है'। ऐसा कह कर अपनी आत्मा को तप संयम से भावित करते हुए विचरने लगे।

#### स्थविरों से कालास्यवेषि के प्रश्नोत्तर

२९६-ते णं काले णं, ते णं समए णं पासावचिजे काला-सवेसियपुत्ते णामं अणगारे जेणेव थेरा भगवंतो तेणेव उवागच्छ्ड, उवागच्छित्ता थेरे भगवंते एवं वयासीः-थेरा सामाइयं न याणंति; भगवती सूत्र-श. १ उ. ९ स्थविरों से कालास्थवेषि के प्रश्नोत्तर 👘 ३४४

थेरा सामाइयस्स अट्ठं ण याणंति; थेरा पचक्त्वाणं ण याणंति, थेरा पचक्त्वाणस्स अट्ठं ण याणंति; थेरा संजमं ण याणंति, थेरा संज-मस्स अट्ठं ण याणंति; थेरा संवरं ण याणंति, थेरा संवरस्स अट्ठं ण याणंति; थेरा विवेगं ण याणंति, थेरा विवेगस्स अट्ठं ण याणंति; थेरा विउस्सग्गं ण याणंति, थेरा विउस्सग्गस्स अट्ठं ण याणंति; थेरा विउस्सग्गं ण याणंति, थेरा विउस्सग्गस्स अट्ठं ण याणंति । तए णं ते थेरा भगवंतो कालासवेसियपुत्तं अणगारं एवं वयासी:--जाणामो णं अज्जो ! सामाइयं, जाणामो णं अज्जो ! सामाइयस्स अट्ठं, जाव-जाणामो णं अज्जो ! विउस्सग्गस्स अट्ठं ।

**धिहोष झब्दों के अर्थ---पासावच्चिजजे** ---पार्श्वापत्य≂पार्श्वनाथ भगवान् के सन्तानिय **बिउस्सग्गस्स---**व्युत्सर्ग=काया के प्रति अनासक्ति, <mark>याणंति---</mark>जानते ।

भावार्थ-२९६ प्रझ्न-उस काल उस समय में पार्झ्वापत्य अर्थात् भगवान् पार्झ्वनाथ के सन्तानिये--- झिष्यानुझिष्य कालास्यवेषिपुत्र नामक अनगार जहां स्थविर भगवान् थे वहां गये । वहां जाकर उन स्थविर भगवन्तों से इस प्रकार कहा कि-हे स्थविरों ! आप सामायिक को नहीं जानते हैं, सामायिक के अर्थ को नहीं जानते हैं । आप प्रत्याख्यान को नहीं जानते हैं, आप प्रत्याख्यान के अर्थ को नहीं जानते हैं । आप प्रत्याख्यान को नहीं जानते हैं, आप प्रत्याख्यान के अर्थ को नहीं जानते हैं । आप संयम को नहीं जानते हैं, आप संयम के अर्थ को नहीं जानते हैं । आप संयम को नहीं जानते हैं, आप संयम के अर्थ को नहीं जानते हैं । आप संवर को नहीं जानते हैं, संवर के अर्थ को नहीं जानते हैं । आप विवेक को नहीं जानते हैं, विवेक के अर्थ को नहीं जानते हैं । को नहीं जानते हैं और व्यत्सर्ग के अर्थ को नहीं जानते हैं ।

तब स्थविर भगवन्तों ने कालास्यवेषिपुत्र अनगार से इस प्रकार कहा कि-हे आर्य ! हम सामायिक को जानते हैं, सामायिक के अर्थ को जानते हैं यावत् हम व्युत्सर्ग को जानते हैं और व्युत्सर्ग के अर्थ को जानते हैं । ३४६ भगवती सूत्र—श. १ उ. ९ स्थविरों से कालास्यवेषि के प्रश्नोत्तर

विवेचन- उस काल उस समय में अर्थात् जब भगवान् पार्श्वनाथ मोक्ष प्राप्त कर चुके थे और उनके २५० वर्ष बाद जब भगवान् महावीर का शासन चल रहा था, उस समय भगवान् पार्श्वनाथ के शिष्यानुशिष्य कालास्यवेषिपुत्र अनगार विचर रहे थे। उन्होंने भगवान् पार्श्वनार्थं के शासन में दीक्षा ली थी। उसी समय भगवान् महावीर के शासन के स्थविर भी विचर रहे थे।

स्थविर के तीन भेद कहे गये हैं---

ा गांति स्थविर (वय स्थविर) — जिनकी उम्र साठ वर्ष की हो गई है।

२ श्रुतस्थविर-स्थानांग सूत्र और समवायांग सूत्र के ज्ञाता ।

३ प्रव्रज्या स्थविर (दीक्षा स्थविर–पर्याय स्थविर) जिनकी दीक्षा बीस वर्ष की होगई है ।

कालास्यवेषि पुत्र अनगार ने स्थविर भगवंतों से प्रश्न किये ।

२९७ प्रश्न-तए णं से कालासवेसियपुत्ते अणगारे ते थेरे भगवंते एवं वयासीः-जइ णं अज्जो ! तुब्भे जाणह सामाइयं, जाणह सामाइयस्स अट्ठं, जाव-जाणह विउरसग्गस्स अट्ठं। किं भे अज्जो ! सामाइए, किं भे अज्जो ! सामाइयस्स अट्ठे । जाव-किं भे विउस्सग्गस्स अट्ठे ?

२९७ उत्तर-तए णं ते थेरा भगवंतो कालासवेसियपुत्तं अणगारं एवं वयासी:-आया णे अज्जो ! सामाइए, आया णे अज्जो ! सामा-इयस्सअट्ठे, जाव-विउस्सग्गस्स अट्ठे ।

२९८ प्रश्न-तए णं से कालासवेसियपुत्ते अणगारे थेरे भगवंते एवं वयासीः---जइ भे अज्जो ! आया सामाइए, आया सामाइयस्स अट्ठे, एवं जाव-आया विउस्सग्गस्स अट्ठे, अवहट्टु कोह-माण-माया- लोभे किमटुं अजो ! गरहह ?

२९८ उत्तर-कालासवेसियपुत्त ! संजमट्टयाए ।

२९९ प्रश्न से भंते ! किं गरहा संजमे ? अगरहा संजमे ? २९९ उत्तर कालासवेसियपुत्त ! गरहा संजमे, णो अगरहा संजमे । गरहा वि य णं सब्वं दोसं पविणेइ, सब्वं बालियं परि ण्णाए । एवं खु णे आया संजमे उवहिए भवइ, एवं खु णे आया

संजमे उवचिए भवह, एवं खु णे आया संजमे उवट्टिए भवह ।

विशेष शब्वों के अर्थ--अज्जो-हे आर्य, आया-आत्मा, अवहट्टू-छोड़कर, गरहा-निदा, पविणेइ-नष्ट करना, बालिय--वालपन = मिथ्यात्व, अविरति, परिण्णाए-ज्ञानपूर्वक जानकर, उवट्रिए--उपस्थित = स्थापित ।

२९७ प्रइन---तब कालास्यवैषिपुत्र अनगार ने स्थविर भगवन्तों से इस प्रकार कहा कि--हे आर्यों ! यदि आप सामायिक को और सामायिक के अर्थ को यावत् व्युत्सर्ग और व्युत्सर्ग के अर्थ को जानते है, तो बतलाइये कि सामायिक क्या है ? सामायिक का अर्थ क्या है ? यावत् व्युत्सर्ग क्या है और व्युत्सर्ग का अर्थ क्या है ?

२९७ उत्तर-तब स्थविर भगवन्तों ने कालास्यवेषिपुत्र अनगार से इस प्रकार कहा कि--हे आर्य ! हमारी आत्मा सामायिक हैं, हमारी आत्मा सामायिक का अर्थ है यावत् हमारी आत्मा ब्युत्सर्ग है और हमारी आत्मा ही ब्युत्सर्ग का अर्थ है।

२९८ प्रइन-तब कालास्यवेषिपुत्र अनगार ने उन स्थविर भगवन्तों से इस प्रकार कहा कि-हे आर्वों ! यदि आत्मा ही सामायिक है, आत्मा ही सामा-यिक का अर्थ है और इसी प्रकार यावत् आत्मा ही व्युत्सर्ग है एवं आत्मा ही व्युत्सर्ग का अर्थ है, तो आप कोध, मान, माया और लोभ का त्याग करके कोध ३४८ 🔰 भगवती सूत्र—श. १ उ. ९ स्थविरों से कालास्यवेषि के प्रश्नोत्तर

आदि की निन्दा गर्हा किस लिए करते हैं ?

२९८ उत्तर-हे कालास्यवेषिपुत्र ! संयम के लिए हम कोध आदि की निन्दा करते हैं ।

२९९ प्रक्न-तो हे भगवन् ! क्या गही संयम है ? या अगही संयम है ?

२९९ उत्तर-हे कालास्यवेषिपुत्र ! गर्हा संयम है, अगर्हा संयम नहीं है। गर्हा सब दोषों को दूर करनी है। आत्मा सर्व मिथ्यात्व को जान कर गर्हा द्वारा सब दोषों का नाश करती है। इस प्रकार हमारी आत्मा संयम में पुष्ट होती है और इस प्रकार हमारी आत्मा संयम में उपस्थित होती है।

विवेचन-कालास्यवेषिपुत्र अनगार ने उन श्रुतवृद्ध स्थविरों से पूछा कि–सामायिक, प्रत्याख्यान, संयम, संवर, विवेक और व्युत्सर्ग को आप जानते हैं ? और क्या इनके अर्थ को भी आप जानते हैं ? यदि आप जानते हैं, तो इनका अर्थ कहिये ।

कालास्यवेषिपुत्र से स्थविरों ने कहा कि-हे मुने ! हम इन छह पदों को और इनके अर्थ को जानते हैं। आत्मा ही सामायिक है और 'आत्मा' ही सामायिक का अर्थ है। इसी प्रकार व्युत्सर्ग पर्यन्त सभी बातों का अर्थ 'आत्मा' ही है। प्रत्याख्यान, संयम, संवर विवेक और व्युत्सर्ग भी आत्मा ही है और इनका अर्थ भी आत्मा ही है।

स्थविर भगवन्तों ने यह निश्चय नय की दृष्टि से उत्तर दिया। व्यवहार नय की अपेक्षा इनका अर्थ इस प्रकार है-- अत्रु मित्र पर समभाव रखना 'सामायिक' है। नवीन कर्मों का बन्ध न करना और पुराने कर्मों की निर्जरा कर देना सामायिक का अर्थ-प्रयोजन है। पौरिसी आदि का नियम करना 'प्रत्याख्यान' है और आसव आने के मार्गों को रोक देना प्रत्याख्यान का प्रयोजन है। पृथ्वीकाय आदि जीवों की यतना करना, इत्यादि सतरह प्रकार का 'संयम' है और आसव रहित होना संयम का प्रयोजन है। पांच इन्द्रियां और मन को अपने वश में रखना 'सवर' है और इनकी प्रवृत्ति को रोक कर आसव रहित होना संवर का प्रयोजन है। विशिष्ट बोध-ज्ञान को 'विवेक' कहते हैं। विशेष बोध झारा हेय, क्रेय और उपादेय पदार्थों को जान कर हेय (छोड़ने लायक) पदार्थों को छोड़ना और उपादेय (प्रहण करने लायक) पदार्थों का प्रहण, करना यह विवेक का प्रयोजन है। शरीर के हल्न चलन को बन्द करके उस पर से ममत्व हटा लेना 'व्युत्सर्ग' कहलाता है। इसका दूसरा नाम 'कायोत्सर्ग' है। सभी प्रकार के संग से रहित हो जाना इसका प्रयोजन है। इसके बाद कालास्यवेषिपुत्र अनगार ने पूछा कि हे स्थविर भगवन्तों ! जैसा कि आप फरमाते हैं कि आत्मा ही सामायिक यावत् व्युत्सगें है, तो फिर आप क्रोधादिक का त्याग करके कोधादि की निन्दा किसलिये करते हैं ? क्योंकि सामायिक आदि में कोधादि पापों का त्याग हो जाता है, फिर उनकी निन्दा कैसे की जा सकती है ?

स्थविर भगवन्तों ने फरमाया कि---हे कालास्यवेषिपुत्र अनगार ! हम लोग संयम के लिए पाप की निन्दा करते हैं, क्योंकि पाप की निन्दा करने से संयम होता है । इसी प्रकार गहीं भी संयम में हेतु रूप होने से तथा कर्म बन्धन में कारण रूप न होने से गही संयम है । इतना ही नहीं बल्कि मिथ्यात्व अविरति आदि को विवेक पूर्वक जान कर छोड़ने से गहीं, राग ढेष आदि समस्त पापों का विनाश करने वाली है । इस तरह आत्मा संयम में स्थापित होती है एवं आत्मा रूप संयम प्राप्त होता है । संयम के विषय में आत्मा पुष्ट होती है एवं आत्मरूप संयम पुष्ट होता है ।

३००--एत्थ णं से कालासवेसियपुत्ते अणगारे संचुद्धे थेरे भग-वंते वंदइ, णमंसइ, वंदित्ता णमंसित्ता एवं वयासीः--एएसि णं भंते ! पयाणं पुञ्चि अण्णाणयाए, असवणयाए, अचोहियाए, अणभिगमेणं, अदिट्ठाणं, अस्सुयाणं अमुयाणं, अविण्णायाणं, अव्वोगडाणं, अव्वो-च्छिण्णाणं, अणिज्जूढाणं, अणुवधारियाणं एयमट्ठं णो सद्दहिए । णो पत्तइए, णो रोइए, इयाणिं भंते ! एएसिं पयाणं जाणयाए, सवण-याए, बोहीए, अभिगमेणं, दिट्ठाणं, सुयाणं, मुयाणं, विष्णायाणं, बोगडाणं, वोच्छिण्णाणं, णिज्जूढाणं, उवधारियाणं, एयमट्ठं सदद्दामि, पत्तियामि, रोएमि, एवमेयं से जहेयं तुब्भे वदद्द । तए णं ते थेरा भगवंतो कालासवेसियपुत्तं अणगारं एवं वयासीः--सद्द्दाहि अज्जो ! पत्तियाहि अज्जो ! रोएहि अज्जो ! से जहेयं अम्हे वदामो । तए णं से कालासवेसियपुत्ते अणगारे थेरे भगवंते वंदइ, नमंसइ, वंदित्ता नमंसित्ता एवं वयासीः-इच्छामि णं भंते ! तुब्भं अंतिए चाउजामाओ धम्माओ पंचमहब्वइयं सपडिकमणं धम्मं उवसंषज्जित्ताणं विहरित्तए । अहासुहं देवाणुप्पिया ! मा पडिबंधं ।

विशेष शब्दों के अर्थ-संबुद्धे-समझे, पयाणं-पदों को, अणभिगमेणं-विस्तार पूर्वक नहीं जानने से, अदिट्ठाणं-नहीं देखने से, अस्सुयाणं-नहीं सुनने से,अण्णाणयाए-नहीं जानने से, अविण्णायाणं-विशेष नहीं जानने से, अख्योगडाणं-अव्याकृत-अस्पष्ट, अधोच्छिण्णाणं-अनिर्णीत होने से, अणिज्जूढाणं-उद्धृत नहीं किये हुए, उवधारियाणं-अवधारित, पत्तइए-प्रीति करना, रोइए-रुचि करना, पत्तियामि-प्रीति-प्रतीति करता हूं, रोएमि-रुचि करता हूं, चाउज्जामाओ-चार यामरूप, उवसंपज्जित्ताणं-प्राप्त करके, स्वीकार करके, अहासुहं-यथासुख-जिसमें सुख हो वैसा, पडिबंध-व्याघात-विलंब ।

३००-स्थविर भगवन्तों का उत्तर सुन कर वे कालास्यवेषिपुत्र अनगार बोध को प्राप्त हुए और तब उन्होंने स्थविर भगवन्तों को वन्दना नमस्कार किया। फिर कालास्यवेषिपुत्र अनगार ने इस प्रकार कहा कि-हे भगवन् ! इन पूर्वोक्त पदों को न जानने से, पहले सुने हुए न होने से, बोध न होने से, अभि-गम (ज्ञान)न होने से, दृष्ट न होने से, विचार न होने से, सुने हुए न होने से, विशेष रूप से न जानने से, कहे हुए न होने से, अनिर्णीत होने से, उद्धृत न होने से और ये पद धारण किये हुए न होने से, इस अर्थ में श्रद्धा नहीं थी, प्रतीति नहीं थी, रुचि नहीं थी, किन्तु हे भगवन् ! अब इनको जान लेने से, सुन लेने से, बीध होने से, अभिगम होने से, दृष्ट होने से, चिन्तित होने से, श्रुत होने से, बिशेष जान लेने से, कथित होने से, दृष्ट होने से, चिन्तित होने से, श्रुत होने से, बिशेष जान लेने से, कथित होने से, निर्णीत होने से, उद्धृत होने से और इन पदों का अवधारण करने से, इस अर्थ में भे श्रद्धा करता हूँ, प्रतीति करता हूँ, रचि करता हूँ। हे भगवन् ! आप जो यह कहते हैं वह यथार्थ है, वह इसी प्रकार है।

तब उन स्थविर भगवन्तों ने कालात्यवेषिपुत्र अनगार से इस प्रकार

340

कहा कि-हे आयं ! हम जैसा कहते हैं वैसी ही श्रद्धा रखो, प्रतीति रखो, रुचि रखो ।

तब कालास्यवेषिपुत्र अनगार ने उन स्थविर भगवन्तों को वन्दना की, नमस्कार किया। तत्पइचात् वे इस प्रकार बोले-हे भगवन् ! मैंने पहले चार महावत वाला धर्म स्वीकार कर रखा है, अब में आपके पास प्रतिक्रमण सहित पांच महाव्रत वाला धर्म स्वीकार करके विचरने की इच्छा करता हूँ।

तब स्थविर भगवन्त बोले–हे देवानुप्रिय ! जैसे सुख हो वैसे करो, विलम्ब न करो ।

विवेचन-स्थविर भगवन्तों के उत्तर से कालास्यवेषिपुत अनगार को बोध हो गया। यह विशिष्ट बोध प्राप्त होने से उन्होंने स्थविर भगवान् को भक्तिमाव पूर्वक वन्दन नम-स्कार किया और निवेदन किया कि-आपने इन पदों का जो अर्थ बतलाया, वह मैंने पहले नहीं जाना था। यह अर्थ मैंने पहले नहीं सुना था। इसी प्रकार मैंने इन पदों का अर्थ आपसे व्याकरण पूर्वक, स्वपक्ष विपक्ष पूर्वक, उद्धरण पूर्वक और विशेष अर्थ पूर्वक सुना है। मैं आपके बताये अर्थों की श्रद्धा करता हूँ, प्रतीति करता हूँ, आपके बताये अर्थों में मेरी रुचि हुई है। आपने कहा वह सत्य है। इसलिए अब मैं आपकी आज्ञा में विचरण करना चाहता हूँ। भगवान् पार्श्वनाथ के शासन में चतुर्याम (चार महाव्रत वाला) धर्म था। अर्थात् सर्वथा प्रकार से प्राणातिपात का त्याग, मृषावाद का त्याग, अदत्तादान का त्याग और बहिद्धादान का त्याग होता था। 'बहिद्धादान' में मैथुन और परिग्रह का समावेश कर लिया गया है। भगवान् महावीर के झासन में इसी चतुर्याम को पंचयाम रूप से कहा है अर्थात् मैथुन विर-मणव्रत और परिग्रह विरमणव्रत, इस तरह अलग अलग कथन किया है। चतुर्याम धर्म और पंचयाम धर्म में तात्त्विक दृष्टि से कुछ भी अन्तर नहीं है। संक्षेप और विस्तार का ही भेद है।

कालास्यवेषिपुत्र अनगार की बात सुन कर स्थविर भगवान् ने कहा कि-हे देवानुप्रिय जैसा तुम्हें सुख हो वैसा करो ।

तए णं से कालासवेसियपुत्ते अणगारे थेरे भगवंते वंदह, नमं-सह, वंदिता, नमंसिता चाउजामाओ धम्माओ पंचमहव्वइयं सपडिक्कमणं धम्म उवसंपज्जित्ताणं विहरइ। तए णं से कालास-वेसियपुत्ते अणगारे बहूणि वासाणि सामण्णपरियागं पाउणइ, पाउ-णित्ता, जस्सद्वाए कीरइ नग्गभावे, मुंडभावे, अण्हाणयं, अदंतधुव-णयं, अच्छत्तयं, अणोवाहणयं, भूमिसेजा, फलहसेजा, कट्ठसेजा, केसलोओ, बंभचेरवासो, परघरण्पवेसो, लद्धावरुद्धी: उच्चावया, गामकंटगा, बावीसं परिसहोवसग्गा अहियासिजंति । तं अट्ठं आराहेइ, आराहित्ता, चरिमेहिं उस्सास-नीसासेहिं सिद्धे, बुद्धे, मुत्ते, परिनिच्चुडे, सब्बटुक्खण्पहीणे ।

विशेष शब्दों के अर्थ-सामण्णपरियागं-श्रमण पर्याय, साधुपना, पाउणइ-प्राप्त किया, अणोवाहणयं-उपानह = पगरखी रहित, लद्धावलद्धी-मिले या नहीं मिले, गामकंटवा-इस्ट्रियों के लिए कांटे के समान बाधक, अहियासिज्जति-सहन किया, अण्हार्णयं-स्नान नहीं करना, फलहसेज्जा-पटिये पर सोना, कट्ठसेज्जा-लकर्ड़ा पर सोना, उच्चावया-अनुकूल प्रतिकूल ।

भावार्थ--तब कालास्यवेषिपुत्र अनगार ने स्थविर भगवन्तों को वंन्दना की, नमस्कार किया और चार महाव्रत धर्म से प्रतिक्रमण सहित पांच महाव्रत रूप धर्म स्वीकार कर के विचरने लगे।

इसके बाद कालस्यवेषिपुत्र अनगार ने बहुत वर्षों तक श्रमण पर्याय का पालन किया और जिस प्रयोजन के लिए नग्नभाव, मुण्डभाव, स्नान न करना, दतौन न करना, छत्र न रखना, जूते न पहनना, जमीन पर सोना (शयन करना) पाट पर सोना, काष्ठ पर सोना, केश लोच करना, ब्रह्मचर्य पालन करना, भिक्षा के लिए गृहस्थों के घर जाना, और अलाभ सहना अर्थात् अमीष्ट भिक्षा मिल जाने पर हर्षित न होना और भिक्षा न मिलने पर खेदित न होना, इन्द्रियों के लिए कांटे के समान चुमने वाले कठोर शब्दादि को सहन करना, अनुकूल और प्रतिकूल परीषहों को सहन करना, इन सब बातों का उन्होंने सम्यक् कप से पालन किया, अभीष्ट प्रयोजन का सम्यक् रूप से आराधन किया । अन्तिम क्वासोच्छ्वास द्वारा सिद्ध, बुद्ध, मुक्त हुए, परिनिवृत हुए और सब दुःखों से रहित हुए ।

विवेचन---तब कालास्यवेषिपुत्र अनगार ने स्थविर भगवन्तों को वन्दना नमस्कार करके चतुर्याम के स्थान पर पंचयाम (पांच महाव्रत वाला) सप्रतिक्रमण धर्म स्वीकार किया।

इसके पश्चात् कालास्यवेषिपुत्र अनगार ने बहुत वर्षों तक साधुपना पाला और जिस उद्देश्य के लिए उन्होंने संयम स्वीकार किया था उसको पूर्ण किया । अन्तिम श्वासो-च्छ्वास द्वारा वे सिद्ध, बुद्ध, मुक्त हुए और सर्व दुःखों से रहित हुए ।

#### अप्रत्याख्यान क्रिया

३०१ प्रश्न-'भंते' ! त्ति भगवं गोयमे समणं भगवं महावीरं वंदइ, नमंसइ, वंदित्ता, नमंसित्ता एवं वयासीः-से णूणं भंते ! सेट्टि-यस्स य, तणुयस्स य, किवणस्स य, खत्तियस्स य समं चेव अपच-क्खाणकिरिया कज्जइ ।

३०१ उत्तर-हंता, गौयमा ! सेट्रियस्स य, जाव-अपचक्खाण-किरिया कजह ।

३०२ प्रश्न-से केणट्रेणं भंते !

३०२ उत्तर-गोयमा ! अविरतिं पडुच । से तेणट्टेणं गोयमा ! एवं वुचइ-सेट्टियस्स य, तणुयस्स य, जाव-कजह ।

विशेष शक्यों के अर्थ---सेट्टियस्स-सेठ का, तणुपस्स-दरिदी का, किवचस्स-कृपण =कंजूस का, क्षसियस्स---क्षत्रिय का, अपच्चक्खाण किरिया-अप्रत्याख्यान किया, अविरइं- \*\*\*\*\*\*

अविरति को ।

भावार्थ-३०१ प्रक्त-'भगवन् !' ऐसा कह कर भगवान् गौतम ने श्रमण भगवान् महाबीर स्वामी को वन्दना नमस्कार किया । वन्दना नमस्कार करके इस प्रकार बोले--हे भगवन् ! सेठ, दरिद्र, कृपण और क्षत्रिय (राजा) क्या इन सब के अप्रत्याख्यान किया समान होती है ।

३०१ उत्तर-हे गौतम ! हां, सेठ यावत् क्षत्रिय इन सब के अप्रत्या-ख्यान किया समान होती है।

३०२ प्रश्न---हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

३०२ उत्तर---हे गौतम ! अविरति की अपेक्षा ऐसा कहा गया है कि-सेठ, दरिद्र, कृपण और क्षत्रिय इन सब के अप्रत्याख्यान किया समान होती है।

विवेचन—एक समय गौतम स्वामी के मन में यह विचार उत्पन्न हुआ कि एक तरफ सेठ है, दूसरी तरफ एक दरिद्र है, एक तरफ एक कृपण है, दूसरी तरफ एक राजा है, क्या इन सब को अप्रत्याख्यान की किया एक सरीखो लगती है, या कुछ न्यूनाधिकता है ? इस शंका से प्रेरित होकर उन्होंने भगवान् से प्रश्न किया । इसके उत्तर में भगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ! अविरति की अपेक्षा से अप्रत्याख्यान की किया इन सब को बराबर लगती है । क्योंकि जब तक इच्छा नहीं छूटी, तब तक अव्रत की किया लगती ही है ।

#### आधाकर्म भोगने का फल

३०३ प्रश्न-आहाकम्मं णं मुंजमाणे समणे निग्गंथे किं बंधइ, किं पकरेइ, किं चिणाइ, किं उवचिणाइ ?

३०३ उत्तर-गोयमा ! आहाकम्मं णं मुंजमाणे आउयवज्जाओ सत्त कम्मप्पगडीओ सिढिलबंधणबद्धाओ धणियबंधणबद्धाओ पकरेइ, जाव-अणुपरियट्टइ । भगवती सूत्र—श. १ उ. ९ आधाकमं भोगने का फल

३०४ प्रश्न-से केणट्ठेणं जाव-अणुपरियट्टइ ?

३०४ उत्तर-गोयमा ! आहाकम्मं णं मुंजमाणे आयाए धर्म अइक्कमइ, आयाए धम्मं अइक्कममाणे पुढविक्काइयं णावकंखइ, जाव-तसकायं णावकंखइ; जेसिं पि य णं जीवाणं सरीराहं आहारं आहारेइ ते वि जीवे नावकंखइ, से तेणट्ठेणं गोयमा ! एवं वुच्चइ--आहाकम्मं णं मुंजमाणे आउयवज्जाओ सत्तकम्मपगडीओ, जाव--अणुपरियट्टइ ।

विशेष शब्दों के अर्थ-आहाकम्म-आधाकम दोषयुक्त, अइक्कमइ-अतिकमण करता है = उल्लंघन करता है, आयाए-आत्मा का, चिणाइ-चय करता है = बढाता है, उद-चिणाइ-उपचय करता है = विशेष बढाता है ।

भावार्थ- ३०३ प्रइन-हे भगवन् ! आधाकर्म दोषयुक्त आहारादि भोगता हुआ श्रमण निर्ग्रन्थ, क्या बांधता है ? क्या करता है ? किसका चय करता है और किसका उपचय करता है ?

३०३ उत्तर-हे गौतम ! आधाकर्म दोष युक्त आहारादि मोगता हुआ अमण निर्ग्रन्थ, आयु कर्म को छोड़ कर शेष सात कर्मों की शिथिल बंधी हुई कर्म-प्रकृ-तियों को दृढ़ बन्धन से बन्धी हुई करता है यावत् संसार में बारवार परिश्रमण करता रहता है।

३०४ प्रइन–हे भगवन् ! इसका क्या कारण है कि यावत् वह संसार में बारबार परिश्रमण करता है ?

३०४ उत्तर-हे गौतम ! आधाकर्म वोषयुक्त आहारादि को भोगता हुआ अमल निर्ग्रन्थ, अपने आत्मधर्म का उल्लंघन करता है । अपने आत्मधर्म का उल्लंघन करता हुआ पृथ्वीकाय के जीवों की अपेक्षा (परवाह) नहीं करता यावत् त्रसकाय के जोवों की चिन्ता (परवाह) नहीं करता और जिन जीवों के इारीरों का वह मोग करता है, उन जीवों की भी चिन्ता नहीं करता । इस कारण हे गौतम ! ऐसा कहा गया है कि आधाकर्म दोषयुक्त आहारादि भोगता हुआ श्रमण निर्ग्रन्थ, आयु कर्म को छोड़ कर क्षेथ सात कर्मों की शिथिल बांधी हुई प्रकृतियों को मजबूत बांधता है यावत् संसार में बारबार परिभ्रमण करता रहता हे ।

विवेधन--'आहाकम्मे' अर्थात् 'आधाकर्म' यह जैन सिद्धान्त का पारिभाषिक शब्द है। टीकाकार ने इस शब्द का अर्थ इस प्रकार किया है----

'आधया साम्नुप्रणिधानेन यत् सचेतनमचेतनं क्रियते, अचेतनं वा पच्यते, चीयते वा गहादिकम्, व्यूयते वा वस्वादिकम्, तद् आधाकर्म ।''

अर्थात्–साधुके लि**ए सचित्त वस्तुको अचित्त की** जाय अर्थात् सजीव वस्तुको निर्जीव बनाया जाय, **अचित्त वस्तु को पकाया जाय, घर मकान** आदि बंधवाये जायँ, वस्त्रादि बुनवाये जायँ, इसे **'आधाकमं' कहते हैं**।

आधाकमं दोष युक्त केवल आहार ही नहीं होता, किन्तु ॅमकानादि भी होते हैं। जो मकान, साधु के लिये बनवाया जाय, वह आधाकमं दोष-दूषित कहलाता है। इसी प्रकार वस्त्र, पात्र, पुस्तक, शास्त्र आदि के विषय में भी समझना चाहिए। ये सब मुनि के लिये अकल्पनीय हैं, अतएव ग्रहण करने योग्य नहीं हैं।

जो श्रमण निग्रंन्थ, आधाकमें दोष-दूषित आहारादि का सेवन करता है, वह क्या करता है ? इस प्रश्न के उत्तर में चार किया पद दिये गये हैं-'बंघइ, पकरइ, चिणइ, उवचिणइ' बंधइ' पद प्रकृति-बन्ध की अपेक्षा से अथवा स्पृष्ट अवस्था की अपेक्षा से है अर्थात् शिथिल बन्ध से बन्धी हुई कर्म प्रकृतियों को गाढ बन्धन वाली करता है अथवा कर्म प्रकृतियों को स्रृष्ट करता है। ''पकरइ'' पद 'स्थितिबन्ध' अयवा बढ अवस्था की अपेक्षा से है अर्थात् अल्प काल की स्थिति वाली प्रकृतियों को दीर्घ काल की स्थिति वाली करता है अथवा उन प्रकृतियों को 'बढ़' अवस्था वाली करता है। 'चिणइ' पद 'अनुभाग' बन्ध की अपेक्षा से अथवा 'निधत्त' अवस्था की अपेक्षा से है अर्थात् मन्द रस वाली प्रकृ तियों को तीव्र रस वाली करता है अथवा उन्हें 'निधत्त' अवस्था वाली करता है। 'उवचिणइ' पद प्रदेश-बन्ध की अपेक्षा अथवा निकाचित अवस्था की अपेक्षा से है अर्थात् मन्द रस वाली प्रकृ तियों को तीव्र रस वाली करता है अथवा उन्हें 'निधत्त' अवस्था वाली करता है। 'उवचिणइ' पद प्रदेश-बन्ध की अपेक्षा अथवा निकाचित अवस्था की अपेक्षा से है अर्थात् अल्प प्रदेश

३५६

मगवती सूत्र ---- श. १ उ. ९ आधाकर्म भोगने का फल

वाली प्रकृतियों को बहुत प्रदेश वाली करता है अथवा उन्हें 'निकाचित' अवस्था वाली करता है ।

स्पृष्ठ, बढ़, निधत्त और निकाचित इन कर्मबन्ध की चार अवस्थाओं को समझाने के लिए सुइयों का दृष्टान्त दिया गया है। जैसे–एक पर एक सुइयां रखी हुई हो वह सुइयों का पुंज है, परन्तु वह जरा-सा धक्का लगते ही बिखर जाता है। इसी प्रकार जो कर्म-बन्ध थोड़ा-सा प्रयत्न करने से ही निर्जीण हो जाता है अर्थात् जो सुइयों के ढेर के समान है, उसे 'स्पृष्ट कर्म बन्ध' कहते हैं।

यदि उस सुइयों के पुञ्ज को किसी धागे से बांध दिया जाय, तो वे धक्का लगने से नहीं बिखरती, किन्तु किसी तरह की किया विशेष से ही खुल सकती हैं, इसी प्रकार जो कर्म थोड़ी किया विशेष से हट जाते हैं वे 'बढ़' अवस्था वाले कहलाते हैं ।

जैसे उन सुइयों के पुञ्ज को किसी लोहे के तार से खूब कस कर बांध दिया जाय, तो वे सुइयां किसी विशिष्टतर किया से ही खुल सकती हैं, इसी तरह जो कर्म विशिष्टतर किया से निर्जीर्ण हो सकें, वे कर्म 'निधत्त' अवस्था वाले कहलाते हैं ।

चौथा 'निकाचित बन्ध' है । जैसे- उस सुइयों के पुञ्ज को गर्म करके घन से ठोक दिया जाय, तो वे सुइयां एकमेक हो जाती हैं । फिर उनका बिखरना संभव नहीं है । फिर तो सुई बनाने की किया करने पर ही वे अलग हो सकती हैं । इसी तरह जो कर्म किसी भी किया से न्यूनाधिक नहीं होते हैं, किन्तु जिस साता असाता आदि रूप में बांधे हैं उसी रूप में मोगने पर छूटते हैं, उनका बन्ध 'निकाचित बन्ध' कहलाता है । 'उवचिणइ' का अभिप्राय 'तिकाचित' कर्म बन्ध से है, अर्थात् पहले जो सामान्य कर्म बांधे हैं, उन्हें 'निका-चित' करना 'उपचय' करना कहलाता है ।

#### 'धणियबंधणवदाओं पकरेइ जाव अगुपरियट्टइ'

यहां पर 'जाब' शब्द से इतने पाठ का अध्याहार करना चाहिए-~-

'हस्सकालठिइयाओ, डीहकालठिइयाओ पकरेइ । मंदाणुभावाओ सिम्वाणुभावाओ पकरेइ, अप्यपएसगाओ बहुष्पएसगाओ पकरेइ, आउयं ख णं कम्मं सिय बंधइ सिय मो बंधइ, अस्सायावेयणिरुवं च णं कम्मं मुख्यो मुख्यो उवचिणइ, अणाइयं च णं अणवयग्गं इोहमढं चाउरंतं संसारकंतारं अणुपरियट्टइ'

अर्थ:-अल्पकाल की स्थिति वाली प्रकृतियों को दीर्घकाल की स्थिति वाली करता है, मन्द अनुमाग वाली प्रकृतियों को तीव अनुमाग वाली करता है, अल्प प्रदेश वाली

. રૂપછ

३५८

प्रकृतियों को बहुत प्रदेश वाली करता है । आयुकर्म को कदाचित् बांधता है और कदाचित् नहीं भी बांधता है। असातावेदनीय कर्म को बारम्बार उपार्जन करता है। तथा अनादि अनन्त दीर्घमार्ग वाले, चतूर्गति संसार रूपी अरण्य में बारबार, पर्यटन करता है । 'आउय वज्जाओ' की टीका में कहा है:----

'यस्मादेकत्रमवग्रहणे सकृदेवाऽन्तर्मुहर्तमात्रकाले एवायुषो बन्धः'

अर्थात:--एक भव में एक जीव एक ही बार आयुष्य का बन्ध करता है । 'आधाकर्म' आहारादि भोगने वाला साधु आयुकर्म को छोड्कर शेष सात कर्मों का बन्ध करता है और यहां तक कि 'निकाचित' बन्ध भी कर लेता है ।

भगवान् का यह उत्तर सुनकर गौतमस्वामी ने फिर पूछा कि-हे भगवन् ! आधा-कमें आहारादि भोगने वाला मुनि ऐसा कठिन कमें क्यों बांधता है ?

इस प्रइन के उत्तर में भगवान् ने फरमाया कि-हेगौतम ! उस मुनि ने जो श्रुत-धर्म और चारित्रधर्म अंगीकार किया था वह उस आत्मधर्म का उल्लंधन करता है। उसने पथ्वीकाय से लेकर त्रसकाय तक के छहों काय जीवों की रक्षा के लिए संयम स्वीकार किया था, किन्तू आधाकर्म आहारादि सेवन करने वाला उन छहों काय के जीवों की अनुकम्पा नहीं करता । वह उनका विघातक होता है । इसलिए वह इस प्रकार के कर्म बांधता है । अतः मुनि को आधाकर्म आहारादि का सेवन नहीं करना चाहिए ।

#### एषणीय आहार का फल

३०५ प्रश्न-फासु-एसणिजं भंते ! भुंजमाणे किं बंधइ, जाव-उवचिणाइ ?

३०५ उत्तर-गोयमा ! फासु एसणिजं णं भुंजमाणे आउय-वजाओ सत्तकम्मपयडीओ धणियबंधणबद्धाओ सिढिटबंधणबद्धाओ पकरेइ। जहा संबुडेणं, नवरं-आउयं च णं कम्मं सिय बंधइ, सिय नो बंधइ: सेसं तहेव, जाव-वीहवयइ ।

## ३०६ प्रश्न-से केणद्वेणं जाव-वीइवयइ ?

३०६ उत्तर-गोयमा ! फासु-एसणिजं भुंजमाणे समणे णिग्गंथे आयाए धम्मं णो अइकमइ, आयाए धम्मं अणइकममाणे पुढविक्वाइयं अवकंखइ, जाव-तसकायं अवकंखइ; जेसिं पि य णं जीवाणं सरीराइं आहारेइ, ते वि जीवे अवकंखइ से तेणट्टेणं जाव-वीइवयइ ।

**विशेष शब्दोंके अयं--फासुएसणिज्जं--प्रासुक और एषणीय**--निर्दोष, नवरं--विशेष में ।

भावार्थ--- ३०५ प्रइन---हे भगवन् ! प्रासुक और एषणीय आहारादि मोगने वाला श्रमण निग्रंन्थ, क्या बांधता है ? और यावत् किसका उपचय करता है ?

३०५ उत्तर-हे गौतम ! प्रासुक एषणीय आहारादि मोगने वाला श्रमण निग्रंन्थ, आयु कर्म को छोड़ कर शेष सात कर्मों की दृढ़ बन्धन से बंधी हुई प्रकृ-तियों को ढीली करता है। उसे संवृत अनगार के समान समझना चाहिए। विशे-षता यह है कि आयु कर्म को कदाचित् बाँधता है और कदाचित् नहीं बाँधता। शेष उसी प्रकार समझना चाहिए । यायत संसार को पार कर जाता है ।

३०६ प्रश्न–हे भगवन् ! इसका क्या कारण है कि यावत् संसार को पार कर जाता है ?

३०६ उत्तर-हे गौतम ! प्रासुक एषणीय आहारादि भोगने वाला श्रमण निर्ग्रन्थ, अपने आत्म-धर्म का उल्लंघन नहीं करता है। अपने आत्मधर्म का उल्लं-घन नहीं करता हुआ वह श्रमज निर्ग्रन्थ, पृथ्वीकाय के जीवों का जीवन चाहता है यावत् त्रसकाय के जीवों का जीवन चाहता है और जिन जीवों का झरीर उसके भोग में आता है, उनका भी जीवन चाहता है। इस कारण से हे गौतम ! वह यावत् संसार को पार कर जाता है। विवेचन—प्रासुक का अर्थ है—अचित्त—निर्जीव । एषणीय का अर्थ है–निर्दोष । गौतम स्वामी न पूछा कि-हे भगवन् ! जो साधु, बयालीस दोष रहित प्रासुक एषणीय आहार करता है, उसे क्या फल होता है ।

इस प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ! वह कदाचित् आयु कर्म को बांधता है और कदाचित् नहीं बांधता अर्थात् या तो वह उसी भव में मोक्ष चला जाता है, या कर्म शेष हों, तो सात कर्मों की गाढ़ी बंधी हुई प्रकृतियों को शिथिल करता है। क्योंकि वह अपनी ली हुई प्रतिज्ञा को पूर्ण रूप से निभाता है। वह छहकाय के जीवों के जीवन को चाहता है, वह छहकाय जीवों का रक्षक है। इसलिए वह संसार सागर को पार कर जाता है।

#### स्थिर अस्थिरावि प्रकरण

३०७ प्रश्न-से **णूणं भंते ! अथिरे** पलोट्टइ, णो थिरे पलोट्टइ, अथिरे भज्ज<mark>ह, णो थिरे भज्जह, सासए बा</mark>लए, बालियत्तं असासयं, सासए पं**डिए, पंडियत्तं असा**सयं ?

३०७ उत्तर-**हंता, गोयमा** ! अयिरे पलोट्टह, जाव-पंडियत्तं असासयं ।

## सेवं मंते ! सेवं मंते ! ति जाव-विहरह ।

ं॥ नवमो उद्देसो सम्मत्तो ॥

भावार्थ-३०७ प्रश्न-हे भगवन ! क्या अस्थिर पदार्थ ववलता है और स्थिर पदार्थ नहीं बदलता है ? क्या अस्थिर पदार्थ मंग होता है और स्थिर पदार्थ मंग नहीं होता है ? क्या बालक शाक्ष्वत है और बालकपन अशाक्ष्वत है ? क्या पण्डित शाक्ष्वत है और पण्डितपन अशाक्ष्वत है ?

३०७ उत्तर--हाँ, गौतम ! अस्थिर पदार्थ बदलता है यावत् पण्डितपन अज्ञादवत है । हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । ऐसा कह कर यावत् गौतम स्वामी विचरते हे ।

विवेचन-गौतम स्वामी द्वारा किये हुए 'अथिरे पलोट्टइ' इस प्रश्न के दो अर्थ होते हैं--व्यावहारिक और पारमाधिक (आध्यात्मिक)। व्यवहार में भी पलट जाने वाला अस्विर कहलाता है खूँसे--मिट्टी का ढेला आदि । ये अस्थिर द्रव्य बदलते हैं। अध्यात्म पक्ष में 'कर्म' अस्थिर हैं, क्योंकि वे प्रति समय जीव-प्रदेशों से चलित होते हैं-अलग होते हैं। कर्म अस्थिर होने से बन्ध, उदय और निर्जीण आदि परिणामों द्वारा वे बदलते रहते हैं।

व्यवहार पक्ष में पत्थर की शिला आदि स्थिर है, इसलिए बदलती नहीं है। बम्पारम पक्ष में जीव स्थिर है, क्योंकि कर्मों का क्षय कर देने के बाद भी जीव स्थिर रहता है और जीव का उपयोग स्वभाव कभी बदलता नहीं है।

व्यवहार पक्ष में तृणादि नष्ट होने के स्वभाव वाले हैं, अतएव वे मग्न हो जाते हैं। अध्यात्म पक्ष में कर्म अस्थिर हैं, इसलिए वे मग्न (क्षय) हो जाते हैं। व्यवहार पक्ष में लोह की शलाका आदि मग्न नहीं होती। अध्यात्म पक्ष में जीव शाश्वत है, इसलिए बह कभी भग्न नहीं होता, नाश को प्राप्त नहीं होता।

जीव का प्रकरण होने से शास्वत अशास्वत सम्बन्धी प्रश्न किये गये हैं-व्यवहार पक्ष में छोटे लड़के को 'बालक' कहते हैं और निश्चय नय की अपेक्षा अथवा अध्यात्म पक्ष में 'असंयत' जीव को 'बालक' कहते हैं । जीव द्वस्य रूप होने से शास्वत है । व्यवहार नय की अपेक्षा बचपन को 'बालकत्व' कहते हैं । जीव द्वस्य रूप होने से शास्वत है । व्यवहार नय की अपेक्षा बचपन को 'बालकत्व' कहते हैं वोर निश्चय नय की अपेक्षा एवं अध्यात्म पक्ष में 'असंयतपन' को 'बालकत्व' कहते हैं । यह 'बालकरब' पर्याय रूप होने से अशास्वत है । इसी तरह 'पण्डित' सम्बन्धी सूत्र के सम्बन्ध में भी कहना चाहिए । व्यवहार नय की अपेक्षा या व्यवहार पक्ष में शास्त्रों के ज्ञाता जीव को 'पण्डित' कहते हैं । निश्चय नय की अपेक्षा या अध्यात्म पक्ष में शास्त्रों के ज्ञाता जीव को 'पण्डित' कहते हैं । निश्चय नय की अपेक्षा या अध्यात्म पक्ष में संयमी जीव को 'पण्डित' कहते हैं । यह जीव द्रव्य होने से शास्वत हैं । और 'पण्डितपन' जीव की पर्याय होने से अक्षाक्षत (अस्थिर) है ।

तात्पर्य **गह है कि इब्य सदैव शास्वत है, स्विर है, व**ह सदा ज्यों का त्यों बना रहता है, किन्तु पर्याय अशास्वत है, वस्थिर है, वह प्रतिक्षण बदलती रहती है।

## ।। प्रथम शतक का नववां उद्देशक समाप्त ।।

३६२ भगवती सूत्र–ञ.१ उ. १० परमाणु के विभाग और भाषा अभाषा

### शतक १ उद्देशक १०

#### परमाणु के विभाग और भाषा अभाषा

३०८-अण्णउत्थिया णं भंते ! एवं आइनसंति, जाव-एवं परूवेंति-''एवं खलु चलमाणे अचलिए, जाव-निज्जरिज्जमाणे अणिज्जिण्णे ।"

३०९-''दो परमाणुपोग्गला एगयओ न साहणंति । कम्हा दो परमाणुपोग्गला एगयओ न साहणंति ? दोण्हं परमाणुपोग्गलाणं नत्थि सिणेहकाए, तम्हा दो परमाणुपोग्गला एगयओ न साहणंति ।"

३१०-"तिण्णि परमाणुपोग्गला एगयओ साहणंति । कम्हा तिण्णि परमाणु गेग्गला एगयओ साहणंति ? तिण्हं परमाणुपोग्ग लाणं अत्थि सिणेहकाए, तम्हा तिण्णि परमाणुपोग्गला एगयओ साहणंति । ते भिज्जमाणा दुहा वि, तिविहा वि कजंति । दुहा कज्जमाणा एगयओ दिवड्ढे परमाणुपोग्गले भवइ, एगयओ वि दिवड्ढे परामणुपोग्गले भवइ । तिहा कज्जमाणा तिण्णि परमाणु-पोग्गला भवंति । एवं जाव-चत्तारि ।"

३११-''पंच परमाणुपोग्गला एगयओ साहणंति, साहणित्ता दुक्खताए कजंति । दुक्खे वि य णं से सासए सया समियं उव चिजड य, अवचिज्जह य ।" ३१२-"पुव्विं भासा भासा । भासिजमाणी भासा अभासा । भासासमयविइक्कंतं च णं भासिया भासा ।"

३१३-" जा सा पुब्विं भासा भासा। भासिजमाणी भासा अभासा। भासासमयविइषकंतं च णं भासिया भासा। सा किं भासओ भासा? अभासओ भासा? अभासओ णं सा भासा। णो खु सा भासओ भासा।"

३१४-''पुब्विं किरिया दुक्खा । कजमाणी किरिया अदुक्खा । किरियासमयविइक्कंतं च णं कडा किरिया दुक्खा ।"

३१५-"जा सा पुन्तिं किरिया दुक्सा। कज्जमाणी किरिया अदुक्सा। किरिबासमयविइनकंतं च णं कडा किरिया दुक्सा। सा किं करणओ दुक्सा? अकरणओ दुक्सा? अकरणओ णं सा दुक्सा। णो स्वलु सा करणओ दुक्सा, सेवं वत्तन्वं सिया"।

३१६--अकिच्चं दुनस्वं, अफुसं दुनस्वं, अकजमाणकडं दुन्स्वं अकद्दु अकट्दु पाण-भूय-जीव-सत्ता वेदणं वेदंति इति वत्तव्वं सिया।"

३१७ प्रज्न-से कहमेयं भंते ! एवं ?

विशेष शब्दों के अर्थ-अण्णउत्थिया-अन्यतीधिक, साहणंति-चिपटते हैं, सिणेहकाए-स्नेहकाय=चिकनाहट, भिज्जमाणा-भेद करने पर, विवड्ढे-डेढ़, सासए-शाश्वत, सया-सदा, समिय-अच्छी तरह, भासिज्जमाणी-बोली जाती हुई, भासिया-बोली गई, भासा-समयणिइक्कत-भाषा का समय बीत जाने पर, अकिण्यं-अकृत्य, अकज्जमाणकडं-अश्रिय- ३६४ भगवती सूत्र--शं. १ उ. १० परमाणु के विभाग और भाषा अभाषा

माणकृत, एगयओ-एकओर, दुहा-दो प्रकार से, तिहा-तीन प्रकार से, तम्हा-इसलिए,/ करणओ-करने से ।

भावार्थ-३०८-हे भगवन् ! अन्य तीथिक इस प्रकार कहते हे यावत् इस प्रकार प्ररूपणा करते है कि-जो चल रहा है वह चला नहीं कहलाता और यावत जो निर्जरा रहा है वह निर्जीर्ण नहीं कहलाता है ।

३०९--दो परमाणु पुद्गल एक साथ नहीं चिपकते हैं । दो परमाणु पुद्-गल एक साथ क्यों नहीं चिपकते हैं ? इसका कारण यह है कि दो परमाणु पुद्गलों में चिकनापन नहीं है । इसलिए दो परमाणु पुद्गल एक साथ नहीं चिपकते हैं ।

३१०-तीन परमाणु पुद्गल एक दूसरे के साथ चिपकते हैं। तीन पर-माणु पुद्गल आपस में क्यों चिपकते हैं? इसका कारण यह है कि तीन परमाणु पुद्गलों में चिकनापन होता है। इसलिए तीन परमाणु पुद्गल आपस में चिप-कते हैं। यदि तीन परमाणु पुद्गलों के विभाग किये जाय, तो दो भाग भी हो सकते हैं। और तीन भाग भी हो सकते हैं। यदि तीन परमाण पुद्गलों के दो भाग किये जाय, तो एक तरफ डेढ़ परमाणु होता है और दूसरी तरफ भी डेढ़ परमाणु हो जाता है। यदि तीन परमाणु पुद्गलों के तीन भाग किये जाय तो एक एक करके तीन परमाणु अलग अलग हो जाते हैं। इसी तरह यावत् चार परमाणु पुद्गलों के विषय में समझना चाहिए।

३११-पांच परमाणु पुद्गल आपस में चिपक जाते हैं और वे दुःखरूप (कर्म रूप) में परिणत होते हैं । वह दुःख (कर्म) शाश्वत है और सवा भली-भांति उपचय को प्राप्त होता है और अपचय को प्राप्त होता है ।

३१२--बोलने से पहले जो भाषा (भाषा के पुद्गल)है, वह भाषा है । बोलते समय की भाषा, अभाषा है और बोलने का समय व्यतीत हो जाने के बाद की भाषा, भाषा है ।

३१३-यह जो बोलने से पहले की भाषा, भाषा है और बोलते समय की भाषा, अभाषा है तथा बोलने के समय के बाद की भाषा, भाषा है, सो क्या बोलते हुए पुरुष की भाषा है या न बोलते हुए पुरुष की माषा है ? (उत्तर) --न बोलते हुए पुरुष की वह भाषा है,बोलते हुए पुरुष की वह भाषा नहीं है ।

३१४--यह जो पूर्व की किया है वह दुःख रूप है, वर्तमान में जो किया की जाती है वह किया दुःख रूप नहीं है और करने का समय बीत जाने के बाद की 'कृतकिया' दुःख रूप है ।

३१५--वह जो पूर्व की किया है वह दुःख का कारण है। की जाती हुई किया दुःख का कारण नहीं है और करने के समय के बाद की किया दुःख का कारण है, तो क्या वह करने से दुःख का कारण है?या नहीं करने से दुःख का कारण है ? (उत्तर) 'नहीं करने से वह दुःख का कारण है, करने से दुःख का कारण नहीं है'--ऐसा कहना चाहिए।

३१६-अकृत्य दुःख है, अस्पृश्य दुःख है और अक्रियमाणकृत दुःख है। उसे न करके प्राण, भूत, जीव, सत्त्व वेदना भोगते है-ऐसा कहना चाहिए।

३१७-प्रवन-गौतम स्वामी पूछते हैं कि-हे भगवन् ! अन्यतीयिकों को उपरोक्त मान्यता किस प्रकार है ?

विवेचन—नववें उद्देशक के अन्त में कर्मों की अस्पिरता बतलाई गई थी। कर्म परोक्ष हैं। परोक्ष वस्तु के स्वरूप के विषय में कुर्तायिक विवाद करते हैं, उसकी असत्यता बतलाने के लिए तथा प्रथम शतक के प्रारम्भ में संग्रह गाथा में 'चलणाओ' यह पद दिया था। अतः उसका प्रतिपादन इस दसवें उद्देशक में किया जाता है।

'चलमाणे अचलिए' से यावत् 'णिज्जरिज्जमाणे अणिज्जिण्णे' तक का उत्तर तो पहुँले उद्देशक में ही आगया है, वह वहाँ से जान लेना चाहिए । इसके बाद गौतम स्वामी ने पूछा कि-हे भगवन् ! अन्यतीयिक ऐसा कहते हैं कि-दो परमाणु पुद्गल आपस में नहीं मिल सकते, क्योंकि उनमें चिकनापन नहीं है । हाँ, तीन परमाणु पुद्गल मिल सकते हैं, क्योंकि उनमें चिकनापन है । मिले हुए वे तीन परमाणु पुद्गल यदि अलग हों, तो उनके दो विभाग भी हो सकते हैं और तीन विभाग भी हो सकते हैं । यदि दो विभाग हों, तो डेढ़ डेढ़ परमाणु अलग अलग हो जाते हैं और यदि तीन विभाग हों, तो एक एक परमाणु अलग अलग हो जाता है । गौतम स्वामी पूछते हैं कि-हे भगवन् ! क्या अन्यतीयिक का यह कथन ठीक है ?

मिलना और बिखरना जिसका धर्म हो उसे 'पुद्गल' कहते हैं । पुद्गल का वह छोटे से छोटा माग जिसका कोई माग न हो सके, उसे 'परमाणु' कहते हैं ।

३१७ उत्तर-गोयमा ! जं णं ते अण्णउत्थिया एवमाइवस्वंति, जाव-वेदणं वेदेंति वत्तव्वं सिया । जे ते एवं आहिंसु, मिच्छा ते एवं आहिंसु । अहं पुण गोयमा ! एवमाइक्सामि-एवं खलु चल माणे चलिए, जाव-निज्ञरिजमाणे निज्जिण्णे ।

३१८-दो परमाणुपोग्गला एगयओ साहणंति । कम्हा दो परमाणुपोग्गला एगयओ साहणंति ? दोण्हं परमाणुपोग्गलाणं अश्वि सिणेहकाए, तम्हा दो परमाणुपोग्गला एगयओ साहणंति । ते भिज्ज-माणा दुहा कर्ज्ञाति; दुहा कज्जमाणा एगयओ परमाणुपोग्गले, एग-यओ परमाणुपोग्गले भवंति ।

३१९--तिण्णि परमाणुपोग्गला एगयओ साहणंति, कम्हा तिण्णि परमाणुपोग्गला एगयओ साहणंति ? तिण्हं परमाणुपोग्ग लाणं अत्थि सिणेहकाए, तम्हा तिण्णि परमाणुपोग्गला एगयओ साहणंति । ते भिज्जमाणा दुहा वि तिहा वि कर्जाति । दुहा कज-माणा एगयओ परमाणुपोग्गले, एगयओ दुपएसिए खंधे भवइ । तिहा कज्जमाणा तिण्णि परमाणुपोग्गला भवंति । एवं जाव--चतारि । ३२० पंच परमाणुपोग्गला एगयओ साहणंति । एगयओ साहणिता खंधताए कर्ज़ाति। खंधे वि य णं से असासए सया समियं उवचिजइ य अवचिजइ य ।

विशेष शब्दों के अर्थ-आहिसु-कहा, अत्थि-विद्यमान, हा, है।

भावार्थ-३१७ उत्तर-हे गौतम ! अन्यतीथिक जो इस प्रकार कहते हैं यावत् वेदना वेदते हैं-ऐसा कहना चाहिए, इत्यादि बातें जो उन्होंने कही हैं वे मिथ्या है । गौतम ! में ऐसा कहता हुँ कि-'चलमाणे चलिए जाव णिज्ज-रिज्ज माणे णिज्जिण्णे' अर्थात् 'जो चल रहा है वह चला' कहलाता है यावत् जो निर्जर रहा है वह निर्जीर्ण कहलाता है ।

३१८-दो परमाणु पुद्गल आपस में चिपकते हैं। दो परमाणु पुद्गल आपस में चिपकते हैं इसका क्या कारण है ? इसका कारण यह है कि-दो परमाणु पुद्गलों में चिकनापन है, इसलिए दो परमाणु पुद्गल परस्पर चिपट जाते हैं। उन दो परमाणु पुद्गलों के दो भाग हो सकते हैं। यदि दो परमाणु पुद्गलों के दो भाग किये जाय, तो एक तरफ एक परमाणु और एक तरफ एक परमाणु होता है।

३१९-तीन परमाणु पुद्गल परस्पर चिपट जाते हैं। तीन परमाणु पुद्-गल परस्पर क्यों चिपट जाते हैं ? इसका कारण क्या है ? इसका कारण यह है कि तीन परमाणु पुद्गलों में चिकनापन है। इस कारण तीन परमाणु पुद्गल परस्पर चिपट जाते हैं। उन तीन परमाणु पुद्गलों में के दो भाग भी हो सकते हैं और तीन भाग भी हो सकते हैं। दो भाग करने पर एक तरफ एक परमाणु और एक तरफ दो प्रदेश वाला एक स्कन्ध होता है। तीन भाग करने पर एक एक करके तीन परमाणु हो जाते हैं। इसी प्रकार यावत् चार परमाणु पुद्गल के विषय में भी समझना चाहिए। परन्तु तीन परमाणु के डेढ़ उढ़ नहीं हो सकते हैं। ३२०-पांच परमाणु पुद्गल परस्पर में चिपट जाते हैं और परस्पर चिपट कर एक स्कन्ध रूप बन जाते हैं। वह स्कन्ध अज्ञाझ्वत है और हमेजा उपचय तथा अपचय पाता है अर्थात् वह बढ़ता भी है और घटता भी है।

विवेचन-गौतमस्वामी के प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ! अन्यतीयिकों का उपर्युक्त कथन मिख्या है, क्योंकि एक परमाणु में भी स्नेहकाय (चिकना-पन) होता है। तीन परमाणुओं का मिलना और बिखरना तो वे लोग भी मानते हैं। यदि परमाणुओं में स्नेहकाय न होता, तो वे कैसे जुडते ? और जव जुडते हैं, तो उनमें स्नेहकाय मानना ही होगा। दो परमाणु पुद्गलों में यदि स्नेहकाय न हो, तो तीसरे में कहाँ से आजाता है ? उन्होंने तो डेढ़ परमाणु पुद्गलों में यदि स्नेहकाय माना है, फिर दो परमाणु पुद्गलों में स्नेहकाय मानने में बाधा ही क्या है ? इसके सिवाय उन्होंने तीन परमाणु पुद्गलों के दो विभाग-डेढ डेढ परमाणुओं के माने हैं, सो परमाणु आधा कैसे हो सकता है ? क्योंकि पर-माणु तो उसी को कहते हैं कि जिसके फिर दो विभाग न हो सकें। परमाणु छोटा होता है, फिर भी उसमें जुड़ने की शक्ति होती है। यहां स्नेहकाय (चिकनापन) का प्रश्न होने से चिकने परमाणुओं का कथन किया है, किन्तु रुक्ष परमाणु पुद्गल भी जुड़ते हैं।

गौतम स्वामी पूछते हैं कि-हे भगवन् ! अन्यतीचिंक कहते हैं कि-पांच परमाणु आपस में जुड़कर कर्म के स्कन्ध बन जाते हैं, किन्तु वे किसी के बनाने से नहीं बनते हैं, वे स्वभाव से ही स्कन्ध बन जाते हैं, वे पांच परमाणु मिल कर दुःखरूप में परिणत हो जाते हैं, वह दुःख भी शाश्वत है और उपचय तथा अपचय को प्राप्त होते हैं। हे भगवन् ! क्या उनका यह कहना सत्य है ?

भगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ! अन्यतीर्थिकों का यह कथन मिथ्या है, क्योंकि हु:ख रूप में परिणत होने वाला स्कन्ध अनन्त प्रदेशी होता है । दु:ख स्वतः स्वभाव से ही उत्पन्न नहीं होता, किन्तु वह उत्पन्न करने से होता है, बिना उत्पन्न किये नहीं होता है और कर्म अशाश्वत ही होते हैं । किन्तु पांच परमाणु जुड़ने से तो स्कन्ध होता है और वह भी अशाश्वत है ।

३२१-"पुव्विं भासा अभासा, भासिजमाणी भासा भासा, भासासमगविइनकंतं च णं भासिया भासा अभासा।"

३२२-" जा सा एुव्विं भासा अभासा । भासिजमाणी भासा

भासा, भासासमयविइन्कंतं च णं भासिया भासा अभासा; सा किं भासओ भासा ? अभासओ भासा ? भासओ णं भासा । णो खुल सा अभासओ भासा ।"

३२१— बोलने से पहले की भाषा, अभाषा है, बोलते समय की भाषा भाषा है और बोलने के बाद की भाषा, अभाषा है।

३२२ --- वह जो पहले की भाषा, अभाषा है, बोलते समय की भाषा, भाषा है, और बोलने के बाद की भाषा, अभाषा है, सो क्या बोलने वाले पुरुष की भाषा है, या अनबोलते पुरुष की भाषा है? (उत्तर) --- वह बोलने वाले पुरुष की भाषा है, किन्तु अनबोलते पुरुष की भाषा नहीं है।

विवेषन--अन्यतीथीं यह भी कहते हैं कि भाषा बोलने से पहले तो भाषा है, लेकिन बोलने के समय भाषा नहीं है, और बोलने के बाद फिर भाषा है। ऐसा मानने वालों की दलील यह है कि अपने मन के भावों को व्यक्त करने के लिए भाषा का प्रयोग किया जाता है अर्थात् मन के भावों को समझना ही भाषा का उद्देश्य है। भाषा किसी को लक्ष्य करके ही बोली जाती है। अतएव बोलने से पहले भाषा थी, बोलने के बाद भी भाषा रही, परन्तु बोलते समय भाषा, भाषा नहीं है। बोलने से पहले थक्ता के मन में भाव ये और जबतक उसके हृदय में भाव हैं, तभा तरु वह भाषा है, किस्तु जब बोलना प्रारम्भ किया, तो वह भाषा नहीं रही, क्योंकि बर्तमान काल अत्यन्त सूक्ष्म है--एक समय मात्र का है। उसमें कोई किया नहीं हो सकती। एक समय में पूरे पद का उच्चारण भी नहीं हो सकता और पद का उच्चारण हुए बिना कोई अर्थ समझ में नहीं आ सकता। इसलिए बोलते समय निर-र्थक होने के कारण भाषा, भाषा नहीं रही। हां, बोलने के पश्चात् भाषा, भाषा है, क्योंकि उससे श्रोता को अर्थ का बोध होता है।

भगवान् फरमाते है कि-हे गौतम ! अन्यतीयिकों का यह मन्तव्य मिच्या है, क्योंकि वास्तव में माथा वही है जो बोली जा रही है । बोलने से पहले माया, अभाषा है, क्योंकि वह उस समय तक बोलो नहीं गई है और इस कारण उसका अस्तित्व ही नहीं है और बोलने के पश्चात् शब्द और अर्थ का वियोग हो जाता है । इसलिए वह नी माथा नहीं है केवल बोली जाती हुई भाषा ही भाषा है ।

३६९

३२३-"पुव्विं किरिया अदुक्खा। जहा भासा तहा भाणि-यव्वा। किरिया वि जाव-करणओ सा दुक्खा णो खलु सा अकर-णओ दुक्खा, सेवं वत्तव्वं सिया।"

३२४--''किच्चं दुक्खं, फुसं दुक्खं, कजमाणकडं दुक्खं कट्टु कट्टु षाण-भूय-जीव-सत्ता वेदणं वेदेंति इति वत्तव्वं सिया ।"

विशेष शब्दों के अर्थ-कट्टु-करके !

३२३—करने से पहले की किया दुःख का कारण नहीं है, उसे भाषा के समान ही समझना चाहिए । यावत् वह किया करने से दुःख का कारण है, नहीं करने से दुःख का कारण नहीं है । ऐसा कहना चाहिए ।

३२४-कृत्य दुःख है, स्पृश्य दुःख है, क्रियमाणकृत दुःख है, उसे कर करके प्राण, भूत, जीव, सत्त्व वेदना भोगते हैं। ऐसा कहना चाहिए।

**धिवेचन**---इसी प्रकार अन्यतीथिक लोग, किया के विषय में भी कहते हैं।

भगवान फरमाते हैं कि--हेगौतम ! अन्यतीथिकों का यह कथन मिथ्या है, क्योंकि करने से पहले की किया और किया समय व्यतिकान्त कृतकिया दुःख का कारण नहीं है, किन्तु किया करने से ही दुःख का कारण है । कृत्य दुःख है, स्पृश्य दुःख है, कियमाणकृत दुःख है । उसे कर करके ही प्राण, भूत, जीव सत्त्व वेदना भोगते हैं । यह अनुभवसिद्ध भी है । प्राण, भूत, जीव, सत्त्व, किसे कहते हैं ? इस विषय में टीकाकार ने एक श्लोक उद्धत किया है ।

प्राणाः द्वित्रिचतुः प्रोक्ताः, भूतास्तु तरवः स्मृताः ।

जीवाः पञ्चेन्द्रिया ज्ञेयाः, शेषाः सत्त्वा उदीरिताः ॥

अर्थ-बेइन्द्रिय, तेइन्द्रिय और चौइन्द्रिय जीव 'प्राण' कहलाते हैं । वनस्पतिकाय को 'भूत' कहते हैं । पञ्चेन्द्रिय को 'जीव' कहते हैं और शेष चार स्थावरों (पृथ्वीकाय, अप्काय, तेउकाय, और वायुकाय) को 'सत्त्व' कहते हैं ।

प्राण, भूत, जीव, सत्त्व की यह व्याख्या मी की जाती है और दूसरी व्याख्या भी की जाती है कि -- ये चारों शब्द एक ही अर्थ के वाचक हैं अर्थात् प्राण, मूत, जीव, सत्त्व भगवती सूत्र--- श. १ उ. १० ऐर्यापथिकी और साम्परायिकी किया 👘 ३७१

एक ही है। अथवा प्राण धारण करने वाला 'प्राणी' कहलाता है। जिसका नाश न कभी हुआ हो और न होगा वह 'भूत' कहलाता है। जो भूतकाल में जीता था, वर्तमान काल में जीता है और भविष्यकाल में भी जीता रहेगा वह 'जीव' कहलाता है। जो तीनों काल में चैतन्य शक्ति से युक्त बना रहता है वह 'सत्त्व' कहलाता है। प्राण, भूत आदि प्रत्येक का यह लक्षण प्रत्येक जीव में पाया जाता है, अतएव इस प्रकार प्राण, भूत आदि चारों शब्द एकार्थवाची भी हैं।

अन्यतीथीं कहते हैं कि--दुःख बिना किये ही होता है। जब उनसे यह प्रश्न किया जाता है कि बिना किये दुःख कैसे होता है ? तो इसके उत्तर में वे कहते हैं कि-हम 'यदृच्छा' तत्त्व मानते हैं। इस यदृच्छा तत्त्व के अनुसार निष्कारण ही सब कुछ होता रहता है। क्या हो और क्या न हो, इसका कोई नियम नहीं है। इसी प्रकार कब, कैसे, कहाँ, क्या हा, इस प्रकार का भो कोई नियम नहीं है। जब, जैसे, जहाँ, जो कुछ हो गया सो हो गया, यही 'यदृच्छावाद' का सिद्धान्त है।

नियतिवाद और यदृच्छावाद में यह अन्तर है कि नियतिवाद के अनुसार प्रत्येक कार्य का एक भविष्य निश्चित है, जो कुछ भवितव्य है वही होता है, किन्तु यदृच्छावाद के अनुसार कोई नियमितता नहीं है। अकस्मात् जब जो कुछ हो गया सो हो गया। उनके मत के अनुसार सारा जगत् अतर्कित है।

भगवान् फरमाते हैं कि-हे गौतम ! उनका यह कथन मिथ्या है, क्योंकि यदि न करने से ही कर्म सुख, दु:ख रूप हों, तो इहलौकिक और पारलौकिक विविध प्रकार के अनुष्ठानों का अभाव हो जायगा । किन्तु यदृच्छावादियों ने भी कुछ पारलौकिक अनुष्ठान माना ही है । इसलिए उनका उपर्युक्त कथन अज्ञानतापूर्ण है । दो पुरुषों को एक समान सामग्रो प्राप्त होने पर भी उनके सुख, दु:ख में जो अन्तर देखा जाता है वह किसी विशिष्ट कारण से ही होता है । वह विशिष्ट कारण 'कर्म' है । इस प्रकार कर्म की सत्ता प्रमाण से सिद्ध है ।

#### ऐर्यापथिको और साम्परायिको क्रिया

## ३२५ प्रश्न-अण्णउत्थिया णं भंते ! एवमाइक्खंति, जाव-"एवं खड एगे जीवे एगेणं समएणं दो किरियाओ पकरेइ । तं

३७२ अग्रेगवती सूत्र- श. १ उ. १० ऐयौपथिकी और साम्परायिकी किया

जहाः-इरियावहियं च, संपराइयं च । जं समयं इरियावहियं पक रेइ तं समयं संपराइयं पकरेइ, जं समयं संपराइयं पकरेइ, तं समयं इरियावहियं पकरेह-इरियावहियाए पकरणयाए संपराइयं पकरेइ, संपराइयाए पकरणयाए इरियावहियं पकरेइ । एवं खलु एगे जीवे एगेणं समएणं दो किरियाओ पकरेइ । तं जहाः-इरियावहियं च, संपराइयं च ।" से कहमेयं भंते ! एवं ?

३२५ उत्तर-गोयमा ! जं णं ते अण्णउत्थिया एवमाइन्स्ंति, तं चेव जाव-जे ते एवं आहिंसु, मिच्छा ते एवं आहिंसु । अहं पुण गोयमा ! एवं आहन्स्वामि-एवं खलु एगे जीवे एगसमए एनकं किरियं पकरेइ । परउत्थियवत्तव्वं णेयव्वं । ससमयवत्तव्वयाए णेयव्वं । जाव-हरियावहियं वा, संपराइयं वा ।

विशेष शब्दों के: अर्थ--इरियावहियं--ऐर्यापथिकी किया, संपराइयं--साम्परायिकी किया, परउत्त्यियवत्तव्यं--परतीधिकों की वक्तव्यता, ससमयथत्तव्ययाए--स्वसमय=स्वसिद्धाम्त की वक्तव्यता ।

भावार्थ-३२५ प्रक्त-हे मगवन् ! अन्यतीथिक इस प्रकार कहते है यावत् प्ररूपणा करते हैं कि-एक जीद, एक समय में दो कियाएँ करता है । वह इस प्रकार है-ऐर्यापथिकी और साम्परायिकी । जिस समय जीव, ऐर्यापथिकी किया करता है, उस समय साम्परायिकी किया करता है और जिस समय साम्परायिकी किया करता है उस समय ऐर्यापथिकी किया करता है । साम्परायिकी किया करते से ऐर्यापथिकी किया करता है इत्यादि । इस प्रकार एक जीव, एक समय में दो कियाएँ करता है, एक ऐर्यापथिकी और दूसरी साम्परायिकी । हे भगवन ! क्या यह इसी प्रकार है ? भगवती सूत्र--श. १ उ. १० ऐर्यापथिकी और साम्परायिकी किया ३७३

३२५ उत्तर-हे गौतम ! अन्यतीथिक ऐसा कहते हैं यावत् उन्होंने जो ऐसा कहा है सो मिभ्या कहा है । हे गौतम ! में इस प्रकार कहता हूँ कि एक जीव, एक समय में एक किया करता है । यहां परतीथिकों का तथा स्वसिद्धांत का वक्तव्य कहना चाहिए यावत् ऐयापिथिकी अथवा साम्परायिकी किया करता है ।

विवेषन---गमन और आगमन के मार्ग में होने वाली किया 'ऐर्यापथिकी किया' कह-लाती है। यह किया केवल योग निमित्त से होती है। जो किया कषाय से लगती है और जिसमें कषाय कारण हैं, वह 'साम्परायिकी किया' कहलाती है। ऐर्यापथिकी किया कषाय के क्षीण होने पर या उपशान्त होने पर ग्यारहवें, बारहवें और तेरहवें गुणस्थान में लगती है। साम्परायिकी किया से संसार परिभ्रमण करना पड़ता है। ऐयापथिकी किया में सिर्फ योग का निमित्त होता है। साम्परायिकी किया में भी योग का निमित्त है किन्तु उसमें कषाय की प्रधानता है। यह किया दसवें गुणस्थान तक लगती है। संसार परिभ्रमण का कारण कषाय है। ठाणांग सूत्र के दूसरे ठाणे में कहा गया है कि--पर्च्वास कियाओं में से बौवीस कियाएँ साम्परायिकी हैं और एक ऐर्बापथिकी है।

गौतम स्वामी ने भगवान् से पूछा कि—हे भगवन् ! अन्यतीथिक ऐसा कहते हैं कि एक जीव, एक समय में दो कियाएं करता है-ऐर्यापथिकी और साम्परायिकी । क्या उनका यह कथन ठीक है ?

भगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ! अन्यतीथिकों का यह कथन मिथ्या है। एक जीव, एक समय में दो कियाएं नहीं कर सकता, किन्तु एक समय में एक ही किया कर सकता है, चाहे ऐर्यापथिकी करे, चाहे साम्परायिकी करे।

यहाँ यह आशंका हो सकती है कि---- 'जो की जाय वह किया कहलाती है। फिर एक साथ दो कियाएं क्यों नहीं की जा सकती है ? क्योंकि जिस समय में 'ईयी' अर्थात् गमन करने की किया की जाती है, उसी समय कषाय भी रहता है और कषाय की किया साम्परायिकी किया कहलाती है। इसलिए ऐर्यापचिकी किया के साथ साम्परायिकी किया भी होनी ही चाहिए । इसी प्रकार जब साम्परायिकी किया होती है तब योग भी रहता है और योग की किया ऐर्यापचिकी है । ऐसी दबा में साम्परायिकी किया के साथ ऐर्या-पचिकी किया भी क्यों नहीं लगती ? इसका समाधान यह है कि .केवल शब्द की व्युत्पत्ति से ही काम नहीं चलता। व्युत्पत्ति के साथ शब्द की प्रवृत्ति भी निमित्त मानी जाती है। भगवान के कहने का आशय यह है कि जब कषाय है तब ऐर्यापथिकी किया नहीं हो सकती, क्योंकि ऐर्यापथिकी किया कषाय न होने पर ही होती है। जब तक कषाय है तबतक साम्परायिकी किया ही होती है, ऐर्यापथिकी नहीं होती। जब कषाय नहीं होता है तब साम्परायिकी किया नहीं हो सकती, इस प्रकार एक जीव एक समय में दो किया नहीं कर सकता, किन्तु एक समय में एक ही किया करता है।

#### उपपात विरह

३२६ प्रश्न-निरयगई णं भंते ! केवइयं कालं विरहिया उव-वाएणं पण्णत्ता ?

३२६ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं एवकं समयं, उकोसेणं बारस मुहूत्ता । एवं वक्कंतीपयं भाणियब्वं निरवसेसं ।

सेवं भंते ! सेवं भंते ! त्ति जाव-विहरह ।

#### ।। दसमो उद्देसो समत्तो ।।

विकोष धन्दों के अर्थ—विरहिया—विरहित, उबवाएणं—उपपात की अपेक्षा । भावार्थ— ३२६ प्रझ्न—हे भगवन् ! नरक गति, कितने समय तक उपपात से विरहित रहती है ?

३२६ उत्तर—हे गौतम ! जघन्य एक समय तक और उत्क्रुष्ट बारह मुहूर्स तक नरक गति उपपात से रहित रहती है। इसी प्रकार यहां सारा क्युत्काम्ति पद कहना चाहिए ।

हे भगवन् ! यह ऐसा ही है। यह ऐसा ही है। ऐसा कह कर यावत् गौतम स्वामी विचरते हैं।

विवेचस--गौतम स्वामी पूछते हैं कि--हे भगवन् ! ऐसा कितना समय व्यतीत

308

होता है कि जब कोई जीव, नरक में उत्पन्न नहीं हो ?

भगवान् ने इस प्रश्न का संक्षेप में उत्तर दिया कि-हे गौतम ! जघन्य एक समय और उत्कृष्ट बारह मुहते ।

इस विषय का विस्तृत विवेचन प्रज्ञापना सूत्र के छठे पद में किया गया है। वहीं विवेचन यहां समझलेना चाहिए। उसका संक्षिप्त अर्थ इस प्रकार है-पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च गति में, मनुष्य गति में और देव में जघन्य एक समय का और उत्कृष्ट बारह मुहूर्त का उत्पाद विरह काल है। सात नरकों में विरह काल इस प्रकार है।

#### चउबीसई मुहुत्तां सत्त अहोरत्त तह य पण्मरस । मासो य दो य चउरो, छम्मासा विरहकालो उ ।।

अर्थात्–पहली नरक में चौबीस मुहूर्त का, दूसरी में सात अहोरात्र का, तीसरी में पन्द्रह अहोरात्र का, चौथी में एक मास का, पांचवी में दो मास का, छठी में चार मास का, और सातवीं नरक में छह मास का विरह काल होता है। इन सब में जयन्य विरह काल एक समय का होता है।

भवनपति, वाणव्यन्तर और ज्योतिषो देवों में तथा पहले दूसरे देवलोक में चौबीस मुहूत का विरह काल है। तीसरे देवलोक में नौ दिन और बीस मुहूर्त का, चौथे देवलोक में बारह दिन और दस मुहूर्त का, पांचवें देवलोक में साढ़ें बाईस दिन का, छठे देवलोक में पैतालीस दिन का, सातवें देवलोक में अस्सी दिन का, आठवें देवलोक में सौ दिन का, नववें और दसवें देवलोक में संख्यात महीनों का (जो एक वर्ष से अधिक न हो,), ग्यारहवें और बारहवें देवलोक में संख्यात वर्ष का (जो एक सौ वर्ष से अधिक न हो,) विरहकाल होता है। ग्रैवेयक की पहली त्रिक में संख्यात सैंकड़ों वर्षों का, दूसरी विक में संख्यात हजारों वर्षों का और तीसरी त्रिक में संख्यात लाखों वर्षों का विरहकाल होता है। जैसा कि गाथाओं में कहा है।

> भवण-वण-जोई-सोहम्मीसाणे चउवीस मुहुसाओ । उपकोसबिरहकालो पंचसु वि जहज्जओ समझो ।। णवदिण वोस मुहुसा, बारस दस चेव दिणमुहुसाओ । बाबीसा अद्धं चिय, पणयाल असीइ विवससयं ।। संसेज्जा मासा आजयपाजयएसु तह आरण अज्जुए बासा । संसेज्जा बिज्जेया गेवेज्येसुं सओ बोज्छं ।।

#### हेट्टिमवाससयाई मज्जितमसहस्साई उवरिमे लक्ता । संलेज्जा विण्णया जहासंखेण तु सीसुं पि ॥

इन गाथाओं का अर्थ ऊपर दे दिया गया है। सब में जघन्य विरह काल एक समय का होता है।

चार अनुस्तर विमानों में विजय, वैजयन्त, जयन्त और अपराजित नामक चार विमानों में पल्योपम के असंख्यातवें भाग का और सर्वार्धसिद्ध विमान में पल्योपम के संख्या-सवें भाग का उत्कृष्ट विरह काल होता है और जघन्य एक समय का । जैसा कि कहा है–

#### पलियाअसंसमागो उक्कोसो होइ विरहकालो उ । विजयाइसु जिहिट्ठो, सम्बेसु जहण्णको समझो ॥

इस गाथा का अर्थ ऊपर दे दिया गया है। इन सब में उत्पाद विरह का तरह उद्दवर्तना बिरह भी कहना चाहिए।

पांच स्थावरों में कभी भी विरह नहीं होता । बेइस्द्रिय, तेइस्द्रिय, चौइन्द्रिय और असंज्ञी पंचेन्द्रिय में अन्तर्मुहूर्त का विरह होता है । संज्ञी तियँच और संज्ञी मनुष्य में बारह मुहूर्त्त का विरह होता है अर्थात् इतने समय तक कोई उपजता या निकल्ता नहीं है । सिद्ध अवस्था में उत्कृष्ट छह मास का विरह होता है, अर्थात् अधिक से अधिक छह मास तक कोई जीव मुक्त नहीं होता । यह सिद्धों का उपपात विरह काल है । सिद्धों में उद्दर्तन विरह काल नहीं होता है, क्योंकि सिद्ध बना हुआ कोई भी जीव, वापिस नहीं निकल्ता अर्थात् वापिस संसार में नहीं आता ।

इस प्रकार पण्णवणा सूत्र में विरह काल का वर्णन किया गया है।

सेवं भते ! सेवं भंते !! अर्थात् हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। अर्थात् जैसा आप फरमाते हैं, वह वैसा ही है। यथार्थ एवं सत्य है। ऐसा कहकर गौतम स्वामी तप संयम से जात्मा को भावित करते हुए विभरत हैं।

## प्रथम शतक का दसवां उद्देशक समाप्त ।। प्रथम शतक समाप्त ।।



# भगवती सूत्र

शतक

## उद्देशक १

जीवों का श्वासोच्छ्वास

१ गाहा-

ऊसास खंदए वियसमुग्घाय पुढविंदिय अण्णउत्थि भासा थ। देवा य चमरचंचा समयक्खित्तऽत्यिकाय बीयसए ।

२—ते गं काले गंते गं समए गं रायगिहे णामं णयरे होत्था। वण्णओ । सामीसमोसढे। परिसा णिग्गया । धम्मो कहिओ । परिसा पडिगया ।

२ मश्र-ते णं काले णं ते णं समए णं जेट्ठे अंतेवासी जाव-पज्जुवासमाणे एवं वयासी-जे हमे भंते ! बेइंदिया तेइंदिया चर्जारें-दिया पंचिंदिया जीवा, एएसि णं आणामं वा पाणामं वा उस्सासं वा णीसासं वा जाणामो पासामो । जे इसे पुढविकाइया जाव- वणफइकाइया एगिंदिया जीवा एएसि णं आणामं वा पाणामं वा उस्सासं वा नीसासं वा ण याणामो ण पासामो । एए णं भंते ! जीवा आणमंति वा पाणमंति वा उस्ससंति वा णीससंति वा ?

आवा आणमात वा पाणमात पा उस्ततात पा आततात पा आततात पा ३ उत्तर-हंता गोयमा ! एए वि णं जीवा आणमंति वा पाणमंति वा उस्ससंति वा णीससंति वा ।

४ प्रश्न-किण्णं संते ! एए जीवा आणमंति वा पाणमंति वा उस्ससंति वा णीससंति वा ?

४ उत्तर-गोयमा ! दब्वओ णं अणंतपएसियाइं दब्बाइं, खेत्तओ असंखेजपएसोगाढाइं, कालओ अण्णयरठिईयाइं, भावओ वण्णमंताइं गंधमंताइं रसमंताइं फासमंताइं आणमंति वा पाणमंति वा उस्ससंति वा णीससंति वा ।

५ प्रश्न-जाइं भावओ वण्णमंताइं आणमंति वा पाणमंति वा उस्ससंति वा णीससंति वा ताइं किं एगवण्णाइं आणमंति वा पाण-मंति वा उस्ससंति वा णीससंति वा ?

५ उत्तर-आहारगमो णेयव्वो, जाव-पंचदिसं ।

६ प्रश्न-किण्णं भंते ! णेरइया आणमंति वा पाणमंति वा उस्ससंति वा णीससंति वा ।

६ उतर—तं चेव जाव—णियमा छद्दिसिं आणमंति वा पाणमंति वा उस्ससंति वा णीससंति वा ।

३७८

# ७-जीव-एगिंदिया वाघाया य णिव्वाघाया य भाणियव्वा । सेसा णियमा छद्दिसिं ।

विशेध शब्दों के अर्थ-ऊसास-स्वासोच्छ्वास, संदए-स्कन्दक, समयविखत्त-समय-क्षेत्र, बीयसए-दूसरा शतक, होत्था-था, समोसढे-पधारे, पज्जुवासमाणे-सेवा करते हुए, आणामं पाणामं-त्राभ्यन्तर श्वासोच्छ्वास, उस्सासं णिस्सासं-बाह्य श्वासोच्छ्वास, याणामो-जानते हैं, पासामो-देसते हैं, वाघाय-व्याघात, णिखाधाया-निर्व्याधात, णियमा--नियम से, छद्दिसि-छह दिशा ।

भावार्थ-१ संग्रह गाथा का अर्थ इस प्रकार है-दूसरे इातक में दस उद्दे-इाक हें । उनमें कमझः इस प्रकार विषय हैं-(१) इवासोच्छ्वास और स्कन्दक अनगार (२) समुद्धात (३) पृथ्वी (४) इन्द्रियां (५) अन्यतीर्थिक (६) भाषा (७) देव (८) चमरचंचा राजधानी (९) समय क्षेत्र का स्वरूप (१०) अस्तिकाय का विवेचन ।

२–उस काल उस समय में राजगृह नगर था। उसका वर्णन करना बाहिए । वहां श्रमण भगवान् महावीर स्वामी पधारे । उनका धर्मोपदेश सुनने लिए पौरेषद् निकली । भगवान् ने धर्मोपदेश दिया । धर्मोपदेश सुनकर परिषद् बापिस लौट गई ।

३ प्रश्न--उस काल उस समय में श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के ज्येष्ठ अन्तेवासी इन्द्रभूति अनगार भगवान् की पर्युपासना करते हुए इस प्रकार बोले--हे भगवन् ! ये जो बेइन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चौइन्द्रिय, पंचेन्द्रिय जीव है, वे को बाह्य और आज्यन्तर दवासोच्छ्वास लेते हें उनको हम जानते और बेसते हें, किन्तु 'हे अगवन् ! पृष्वीकाय, अण्काय, तेउकाय, वायुकाय और वनस्पतिकाय के आज्यन्तर और बाह्य द्यासोच्छ्वास को हम नहीं जानते हें और नहीं देखते हें। तो क्या भग-वन् ! ये पृष्वीकायादि आज्यन्तर और बाह्य द्वासोच्छ्वास लेते हें ! तो क्या भग-वन् ! ये पृष्वीकायादि आज्यन्तर और बाह्य द्वासोच्छ्वास लेते और छोड़ते हें ? ३ उत्तर-हां, गौसम ! ये पृष्वीकायादि एकेन्द्रिय बीव भी आज्यन्तर और बाह्य द्वासोच्छ्वास लेते और छोड़ते हैं । ४ प्रइन-हे भगवन् ! ये पृथ्वीकायादि एकेन्द्रिय जीव, किस प्रकार के द्रव्यों को बाह्य और आभ्यन्तर इवासोच्छ्वास के रूप में ग्रहण करते और छोडते हैं ?

४ उत्तर-हे गौतम ! द्रव्य की अपेक्षा अनन्त प्रदेश वाले द्रव्यों को, क्षेत्र की अपेक्षा असंख्य प्रदेशों में रहे हुए द्रव्यों को, काल की अपेक्षा किसी भी स्थिति वाले द्रव्यों को और माद की अपेक्षा-वर्ण वाले, गन्ध वाले, रस वाले और स्पर्श वाले द्रव्यों को बाह्य और आभ्यन्तर श्वासोच्छ्वास के रूप में ग्रहण करते और छोडते हैं।

५ प्रइन-हे भगवन् ! वे पृथ्वीकायादि एकेन्द्रिय जीव, भाव की अपेक्षा वर्ण वाले द्रव्यों को बाह्य और आभ्यन्तर क्वासोच्छ्वास के रूप में प्रहण करते है और छोड़ते हैं, तो क्या वे द्रव्य, एक वर्ण वाले हैं ?

५ उत्तर-हे गौतम ! जैसा कि-पण्णवणा सूत्र के अट्ठाईसवें आहार-पद में कथन किया है वैसा ही यहां कहना चाहिए । यावत् वे पांच विशाओं की ओर से क्वासोच्छ्वास के पुद्गलों को प्रहण करते हैं ।

६ प्रक्त-हे भगवन् ! नैरयिक किस प्रकार के पुद्गलों को बाह्य और आभ्यन्तर क्वासोच्छ्वास के रूप में प्रहण करते हैं और छोड़ते हैं ?

६ उत्तर-हे गौतम ! इस विषय में पहले कहा, बैसा ही समझना चाहिए यावत् वे नियमा (नियम से--निध्चित रूप से) छह दिशा के पुद्गलों को बाह्य और आभ्यन्तर श्वासोच्छ्वास के रूप में ग्रहण करते और छोडते हैं।

७-जीव सामान्य और एकेन्द्रियों के सम्बन्ध में ऐसा कहना चाहिए कि यदि व्याघात न हो, तो वे सब विशाओं से बाह्य और आभ्यन्तर श्वासोच्छ्वास के लिए पुद्गलों को लेते हैं। यदि व्याघात हो, तो कवाचित् तीन दिशा से, कदाचित् चार दिशा से और कदाचित् पांच दिशा से श्वासोच्छ्वात के पुद्गलों को ग्रहण करते हैं। बाकी सब जीव, नियमा छह दिशा से श्वासोच्छ्वास के पुद्गलों को लेते हैं।

#### भगवती सूत्र--- श. २ उ. १ जीवों का श्वासोच्छ्वास

विवेचन-पहले शतक का विवेचन पूरा हुआ। अब दूसरे शतक का विवेचन प्रारम्भ किया जाता है। दूसरे शतक के दस उद्देशक हैं। उनमें से पहले उद्देशक का विवेचन प्रारंभ किया जाता है। इसका परस्पर सम्बन्ध इस प्रकार है--प्रथम शतक के दसवें उद्देशक के अन्त में जीवों की उत्पत्ति का विरहकाल बतलाया गया था। अब दूसरे शतक के प्रथम उद्देशक में जीवों के श्वासोच्छ्वास के सम्बन्ध में विचार किया गया है।

गौतम स्वामी ने प्रश्न किया है कि--हे भगवन् ! पृथ्वीकायादि स्थावर जीवों का चैतन्य, आगम प्रमाण से सिद्ध है, किन्तु उनमें श्वासोच्छ्वास होता है या नहीं ? क्योंकि जैसे मनुष्य पशु आदि का श्वासोच्छ्वास प्रत्यक्ष ज्ञात होता है, उस तरह से पृथ्वीकायादि स्थावर जीवों का श्वासोच्छ्वास प्रत्यक्ष ज्ञात नहीं होता ।

इस विषय में यदि कोई यह शंका करे कि—जब पृथ्वीकायादि स्थावर जीवों का चैतन्य, आगम से सिद्ध है और यह बात आबालगोपाल प्रसिद्ध है कि—जो जीव होता है वह श्वासोच्छ्वास लेता ही है. तब फिर पृथ्वीकायादि स्थावर जीव श्वासोच्छ्वास लेते हैं या नहीं ? यह गौतम स्वामी का प्रश्न संगत कैसे है ?

इस शंका का समाधान यह है कि-जीव के श्वासोच्छ्वास होता है यह बात यद्यपि जगत् जाहिर है, तथापि मेंढ़क आदि कितनेक जीवित जीवों का शरीर कई बार बहुत काल पर्यन्त झ्वासोच्छ्वास रहित दिखाई देता है। इसलिए पृथ्वीकायादि के जीव क्या उस प्रकार के हैं या मनुष्यादि की तरह श्वासोच्छ्वास लेने वाले हैं ? इस प्रकार की शंका होना संगत ही है तथा बहुन लम्ब समय में श्वासोच्छ्वास लेने वाले जीवों को भी किसी काल में क्ष्वासोच्छ्वास लेना ही पड़ता है, वह अपने को प्रत्यक्ष दिखाई देता है, परन्तु पृथ्वीकायादि स्थावर जीवों का श्वासोच्छ्वास हमें कभी दृष्टिगोचर नहीं होता । इसलिए पृथ्वीकायादि स्थावर जीवों के श्वासोच्छ्वास हमें कभी दृष्टिगोचर नहीं होता । इसलिए पृथ्वीकायादि स्थावर जीवों के श्वासोच्छ्वास है या नहीं ? यह सन्देह होना स्वाभाविक है । इसलिए गौतम स्वामी ने जो प्रश्न किया, वह सर्वथा सुसंगत है ।

गौतम स्वामी के प्रश्न के उत्तर में भगवान ने फरमाया कि-है गौतम ! पृथ्वी-कायादि स्थावर जीव भी बाह्य और आभ्यन्तर श्वासोच्छ्वास लेते और छोड़ते हैं।

पृथ्वीकायादि के जीव क्वासोच्छ्वास रूप में जिन पुद्गलों को ग्रहण करते हैं वे किस प्रकार के होते हैं ? इस प्रक्न के उत्तर के लिए पन्नवणा सूत्र के अट्ठाईसवें आहार पद की साक्षी दी गई है। वहां बतलायां गया है कि--वे पुद्गल दो वर्ण वाले, तीन वर्ण वाले यावत् पांच वर्ण वाले होते हैं। वे एक गुण काले यावत् अनन्त गुण काले होते हैं।

| ३८२ | भगवती सूत्र श. २ उ. १ वायुकाय का श्वासोच्छ्वास | Ŧ |
|-----|------------------------------------------------|---|
|     |                                                |   |

जीव सामान्य और एकेन्द्रिय जीवों के लिए यह कथन किया गया है कि-----यदि किसी प्रकार का व्याधात न हो, तो वे छहों दिशाओं से श्वासोच्छवास के पुद्गलों को ग्रहण करते हैं और यदि व्याधात हो, तो कदाचित् तीन दिशाओं से, कदाचित् चार दिशाओं से और कदाचित् पाँच दिशाओं से श्वासोच्छवास के पुद्गलों को ग्रहण करते हैं। इसका कारण यह है कि एकेन्द्रिय जीव, लोक के अन्त भाग में भी होते हैं, वहाँ उन्हें अलोक द्वारा व्याधात होता है। शेष जीव नैरयिक आदि त्रसनाड़ी के अन्दर ही होते है। इसलिए वे छहों दिशाओं से श्वासोच्छवास के पुद्गलों को ग्रहण कर सकते हैं। उनको व्याधात नहीं होता है।

### वायुकाय का श्वासोच्छ्वास

८ प्रश्न-वाउयाए णं भंते ! वाउयाए चेव आणमंति वा, पाण-मंति वा, ऊससंति वा, नीससंति वा ?

८ उत्तर-हंता, गोयमा ! वाउयाए णं जाव-नीससंति वा ।

९ प्रश्न-वाउयाए णं भंते ! वाउयाए चेव अणेगसयसहस्स-खुत्तो उदाइत्ता, उदाइत्ता तत्थेव भुज्जो भुज्जो पचायाइ ?

९ उत्तर-हंता, गोयमा ! जाव-पचायाइ ?

१० प्रश्न-से भंते ! किं पुट्ठे उदाइ, अपुट्ठे उदाइ ?

१० उत्तर-गोयमा ! पुट्ठे उदाइ, णो अपुट्ठे उदाइ ।

११ प्रश्न-से भंते ! किं ससरीरी निक्खमइ, असरीरी निक्ख-मइ ?

११ उत्तर-गोयमा ! सिय संसरीरी निक्खमइ, सिय असरीरी निक्खमइ । १२ प्रश्न-से केणट्ठेणं भंते ! एवं वुच्चइ-'सिय ससरीरी निक्खमइ, सिय असरीरी निक्खमइ ?'

१२ उत्तर-गोयमा ! वाउयायस्स णं चत्तारि सरीरया पण्णत्ता, तं जहाः-ओरालिए, वेउव्विए, तेयए, कम्मए । ओरालियवेउव्वि याइं विप्पजहाय तेययकम्मएहिं निक्खमइ, से तेणट्टेणं गोयमा ! एवं वुच्चइ-'सिय ससरीरी, सिय असरीरी निक्खमइ ।'

**विशेष शब्दों के अर्थ-पुट्ठे-**ट्रकराकर, उद्दाइत्ता-मरकर, पच्चायाइ-उत्पन्न होता है, <mark>णिक्खमद्द-</mark>निकलता है, <mark>विप्पजहाय-</mark>छोड़कर ।

भावार्थ--८ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या वायुकाय, वायुकाय को ही बाह्य और आभ्यन्तर क्वासोच्छवास रूप में ग्रहण करता है और छोडता है ?

८ उत्तर-हाँ, गौतम ! वायुकाय, वायुकाय को ही बाह्य और आभ्यन्तर इवासोच्छ्वास के रूप में ग्रहण करता है और छोडता है ।

९ प्रइन–हे भगवन् ! क्या वायुकाय, वायुकाय में ही अनेक लाखों बार मर कर फिर वहीं (वायुकाय में ही) उत्पन्न होता है ?

९ उत्तर-हाँ, गौतम ! वायुकाय, वायुकाय में ही अनेक लाखों बार मर कर फिर वहीं उत्पन्न होता है ।

१० प्रझ्न-हे भगवन् ! क्या वायुकाय, स्वजाति के अथवा परजाति के जोबों के साथ स्पृष्ट होकर मरण पाता है अथवा बिना स्पृष्ट हुए ही मरण पाता है ?

१० उत्तर-हे गौतम ! वायुकाय, स्वजाति के अथवा परजाति के जीवों के साथ स्पृष्ट होकर मरण को प्राप्त होता है, किन्तु बिना स्पृष्ट हुए मरण को प्राप्त नहीं होता है ।

११ प्रक्न-हे भगवन् ! जब वायुकाय मरता हे, तो क्या झरीर सहित

निकलता है या शरीर रहित ?

११ उत्तर–हे गौतम ! वह कथञ्चित् सशरीरी निकलता है और कथ-ञ्चित् अशरीरी निकलता है ।

१२ प्रइन–हे भगवन् ! ऐसा आप किस कारण से कहते हैं कि वायुकाय का जीव जब निकलता है तब वह कथञ्चित्त सझरीरी निकलता है और कथ-ञ्चित् अझरीरी निकलता है ?

१२ उत्तर-हे गौतम ! वायुकाय के चार शरीर होते हैं। वे इस प्रकार हे--औदारिक, वैक्रिय, तंजस और कामंण। इनमें से औदारिक और वैक्रिय को छोड़कर दूसरे मव में जाता है, इस अपेक्षा से वह अशरीरी जाता है, और तंजस और कामंण शरीर को वह साथ लेकर जाता है। इस अपेक्षा से वह सशरीरी जाता है। इसलिए हे गौतम ! ऐसा कहा जाता है कि-वायुकाय मरकर दूसरे मव में कथञ्चित् (किसी अपेक्षा से) सशरीरी जाता है और कथञ्चित् अश-रीरी जाता है।

विवेचन--एकेन्द्रिय जीवों के भी श्वासोच्छ्वास होता है और वह वायुरूप होता है, तो जिस तरह से पृथ्वीकाय का श्वासोच्छ्वास पृथ्वी से भिन्न वायुरूप होता है, तो क्या इसी तरह वायुकाय का श्वासोच्छ्वास भी वायुकाय से भिन्न होता है, या वायुरूप ही होता है ? इस शंका को दूर करने के लिए गौतम स्वामी ने यह प्रश्न किया है कि--हे भगवन् ! क्या वायुकाय, वायुकाय को ही बाह्य और आभ्यन्तर श्वासोच्छ्वास रूप में ग्रहण करता है और छोड़ता है ?

इस प्रश्न का उत्तर भगवान् ने फरमाया कि–हे गौतम ! वायुकाय, वायुकाय को हो बाह्य और आभ्यन्तर इवासोच्छ्वास रूप में ग्रहण करता है और छोड़ता हैं ।

शका-जैसे पृथ्वी स्वयं पृथ्वी रूप है और उसका श्वासोच्छ्वास वायुरूप है। इसी तरह अप्काय स्वयं अप्काय (पानी) रूप है और उसका श्वासोच्छ्वास वायुरूप हैं। किन्तु वायुकाव में इससे भिन्नता है कि वायुकाय स्वयं वायु रूप है तो भी उसे श्वासोच्छ्वास के रूप में दूसरी वायु की आवश्यकता रहती है, तो यहां यह शंका उपस्थित होती है कि फिर उस दूसरी वायु को तीसरी वायु की आवश्यकता रहेगी और तीसरी वायु को चौथी वायु की । इस तरह अनवस्था दोष आ जायगा । इसका क्या समाधान है ? इस शंका का समाधान यह है कि जीव को श्वासोच्छ्वास की आवश्यकता रहती है, निर्जीव को श्वासोच्छ्वास की आवश्यकता नहीं रहती। वायकाय जीव है, इसलिए उसे श्वासोच्छवास की आवश्यकता रहती है। किन्तु जो वायु श्वासोच्छ्वास रूप में ग्रहण होती है, वह वायु निर्जीव है। इसलिए उसको श्वासोच्छ्वास को आवश्यकता नहीं रहती। है, वह वायु निर्जीव है। इसलिए उसको श्वासोच्छ्वास को आवश्यकता नहीं रहती। इसलिए अनवस्था दोष नहीं आ सकता। दूसरी बात यह है कि वायुकाय, जिस वायु को श्वासोच्छ्वास के रूप में ग्रहण करती है वह इसके औदारिक वैक्रिय रूप नही है, किन्तु वे श्वासोच्छ्वास के पुद्गल वायुकाय के औदारिक और वैक्रिय शरीर के पुद्गलों की अपेक्षा अनन्त गुण प्रदेश वाले होने से सूक्ष्म हैं। इसलिए श्वासोच्छ्वास रूप वायु, इस चैतन्य वायु के शरीर रूप नहीं है। तात्पर्य यह है कि श्वासोच्छ्वास रूप वायु जड है, इसलिए उसको श्वासोच्छ्वास की आवश्यकता नहीं है। इसलिए अनवस्था दोष नहीं आता है।

यहाँ वायुकाय का प्रकरण चल रहा है इसलिए गौतम स्वामी ने वायुकाय की कायस्थिति के विषय में प्रश्न किया है, अन्यथा यह प्रश्न तो पृथ्वीकायादि में भी लागू पड़ता है। जैसा कि कहा है—

> असंखोसप्पिणीओस्सप्पिणीउ, एगिवियाण चउम्हं । ता चेव उ अणंता, वणस्सईए उ बोढव्या ॥

अर्थ-पृथ्वीकाय, अप्काय, तेउकाय, वायुकाय, इन चार की कायस्थिति असंख्य अवसर्पिणी और उत्सर्पिणी तक है। और वनस्पतिकाय की कायस्थिति अनन्त अवसर्पिणी उत्सर्पिणी पर्यन्त है।

वायुकाय, वायुकाय में ही अनेक लाखों बार मर कर वायुकाय में ही उत्पन्न हो आता है। वायुकाय, स्वकाय शस्त्र के साथ में अथवा परकाय शस्त्र के साथ स्पृष्ट होकर मरण को प्राप्त होता है, बिना स्पृष्ट हुए मरण को प्राप्त नहीं होता है। यह सूत्र सोफकम आयुवाले जीवों की अपेक्षा है। वायुकाय के चार शरीर हैं, जिनमें से औदारिक और बैक्रिय शरीर की अपेक्षा तो वह अशरीरी होकर परलोक में जाता है और तंजस कार्मण शरीर की अपेक्षा सशरीरी परलोक में जाता है।

### मृतादी अनगार

# १३ प्रश्न-मडाई णं भंते ! नियंठे णो निरुद्धभवे, णो निरुद्ध-

Jain Education International

भवपवंचे, णो पहीणसंसारे, णो पहीणसंसारवेयणिज्जे, णो वोच्छिण्ण-संसारे, णो वोच्छिण्णसंसारवेयणिज्जे, णो निट्टियट्टे णो निट्टियट्ट-करणिज्जे पुणरवि इत्थत्थं हव्वमागच्छइ ?

१३ उत्तर-हंता, गोयमा ! मडाई णं नियंठे, जाव-पुणरवि इत्थत्थं हव्वामागच्छ्इ ।

१४ प्रश्न-से णं भंते ! किं ति वत्तव्वं सिया ?

१४ उत्तर-गोयमा ! 'पाणे' त्ति वत्तव्वं सिया, 'भूए' त्ति वत्तव्वं सिया, 'जीवे' त्ति वत्तव्वं सिया, 'सत्ते' त्ति वत्तव्वं सिया, 'विण्णू' त्ति वत्तव्वं सिया, 'वेए' त्ति वत्तव्वं सिया; पाणे, भूए, जीवे, सत्ते, विण्णू, वेदे त्ति वत्तव्वं सिया ।

१५ प्रश्न-से केणट्टेणं 'पाणे' त्ति वत्तव्वं सिया, जाव-'वेए' ति वत्तव्वं सिया ?

१५ उत्तर-गोयमा ! जम्हा आणमइ वा, पाणमइ वा, उस्ससइ वा, णीससइ वा तम्हा 'पाणे' त्ति वत्तव्वं सिया। जम्हा भूए, भवइ, भविस्सइ य तम्हा 'भूए' ति वत्तव्वं सिया। जम्हा जीवे जीवइ, जीवत्तं, आउयं च कम्मं उवजीवइ तम्हा 'जीवे' त्ति वत्तव्वं सिया, जम्हा सत्ते सुभाऽसुभेहिं कम्मेहिं तम्हा 'सत्ते' ति वत्तव्वं सिया। जम्हा तित्त कडु-कसायं-ऽबिल महुरे रसे जाणइ तम्हा 'विण्पू' ति वत्तव्वं सिया। वेदेइ य सुह-दुक्सं तम्हा 'वेए' त्ति वत्तव्वं सिया,

## से तेणट्टेणं पाणे त्ति वत्तव्वं सिया, जाव-वेए त्ति वत्तव्वं सिया।

विशेष शब्दों के अर्थ-मडाई--मृतादी अर्थात् प्रासुक-भोजी, णिट्टियट्ठे-निष्ठितार्थ, इत्यत्थं--यहाँ, मनुष्पभवादि रूप, विण्णू--विश, निरुद्धमवे-भव का अवरोध करने वाला, निरुद्धमवपबंचे--भव-प्रपंच का निरोध करना, पहीणसंसारे--संसार क्षीण करमा, वोच्छिण्ण-संसारे-संसार का छेदन करना ।

भावार्थ- १३ प्रश्न-हे भगवन् ! जिसने संसार का निरोध नहीं किया है, संसार के प्रपञ्चों का निरोध नहीं किया है, जिसका संसार क्षीण नहीं हुआ है, जिसका संसार वेदनीय कर्म क्षीण नहीं हुआ है, जिसका संसार व्युच्छिन्न नहीं हुआ है, जिसका संसार वेदनीय व्युच्छिन नहीं हुआ है, जो निष्ठितार्थ-प्रयोजन सिद्ध नहीं हुआ है, जिसका कार्य समाप्त नहीं हुआ है, ऐसा मृतादी अनगार क्या फिर मनुष्प्रभव आदि भावों को प्राप्त होता है ?

१३ उत्तर-हे गौतम ! पूर्वोक्त स्वरूप वाला निर्ग्रन्थ, फिर मनुष्यभव आदि भावों को प्राप्त होता है ।

१४ प्रइन-पूर्वोक्त निग्रंन्थ के जीव को किस शब्द से कहना चाहिए ?

१४ उत्तर-हे गौतम ! उसे कदाचित् 'प्राण' कहना चाहिए, कदाचित् 'भूत' कहना चाहिए, कदाचित् 'जीव' कहना चाहिए, कदाचित् 'सत्त्व' कहना चाहिए, कदाचित् 'विज्ञ' कहना चाहिए, कदाचित् 'वेद' कहना चाहिए और कदाचित् 'प्राण, भूत, सत्त्व, विज्ञ और वेद' कहना चाहिए ।

१५ प्रइन-हे भगवन् ! उसे 'प्राण' कहना चाहिए यावत् 'वेद' कहना चाहिए, इसका क्या कारण हे ?

१५ उत्तर-हे गौतम ! पूर्वोक्त निर्ग्रन्थ का जीव, बाह्य और आभ्यन्तर इवासोच्छ्वास लेता है और छोधता है, इसलिए उसे 'प्राण' कहना चाहिए । वह भूतकाल में था, वर्तमान में है और भविष्य काल में रहेगा, इसलिए उसे 'भूत' कहना चाहिए । वह जीता है, जीवत्व और आयुष्य कर्म का अनुभव करता है, इसलिए उसे 'जीव' कहना चाहिए । वह शुभ और अशुभ कर्मों से संबद्ध है,

ইতিও

इसलिए उसे 'सत्त्व' कहना चाहिए। वह तिक्त (तीखा), कडुआ, कषैला, खट्टा और मीठा इन रसों को जानता है, इसलिए उसे 'विज्ञ' कहना चाहिए। वह सुख दुःख को वेदता है-अनुभव करता है, इसलिए उसे 'वेद' कहना चाहिए। इसलिए हे गौतम ! पूर्वोक्त निर्ग्रन्थ का जीव 'प्राण यावत् वेद' कहलाता है।

विवेचन-पहले के प्रकरण में यह कहा गया है कि त्रायुकाय बारबार वायुकाय में उत्पन्न होती है । इसी प्रकार क्या किसी मुनि की भी संसार चक्र की अपेक्षा बारबार वहीं उत्पत्ति होती है ? इस बात को बतलाते हुए कहा गया है--

'मडाई' शब्द की संस्कृत छाया 'मृतादी' होती है जिसका अर्थ है--'मृत' अर्थात् निर्जीव । 'अदी' अर्थात् 'खाने वाला' । तात्पर्य यह है कि--प्रासुक और एषणीय पदार्थ को खाने वाला निर्ग्रन्थ-साधु 'मडाई' कहलाता है । इसके विशेषण दिये गये है-'णो णिरुद्ध-भवे' अर्थात् जिसने आगामी जन्म को रोका नहीं है-जो चरम शरीऱी नहीं है । 'णो णिरुद्धभवपवंचे' अर्थात् जिसने संसार के विस्तार को रोका नहीं है, अपितु जिसको संसार में अभी अनेक जन्म करने बाकी हैं । 'णो पहीणसंसारे' जिसका चार गति में भ्रमण रूप संसार क्षीण नहीं हुआ है । 'णो पहीणसंसार वेयणिज्जे'-जिसका संसार वेदनीय कर्म क्षीण नहीं हुआ है । 'णो वोच्छिण्ण संसारे' जिसको चार गति रूप संसार में अनेक बार परिश्रमण करना है । 'णो वोच्छिण्ण संसारे' जिसको चार गति रूप संसार में अनेक बार परिश्रमण करना है । 'णो वोच्छिण्ण संसारे वेयणिज्जे'-जिसका संसार वेदनीय कर्म क्षार परिश्रमण करने है जर्थात् जिसका प्रयोजन अधूरा है । 'णो णिट्ठियट्ठे'-जिसका प्रयोजन समाप्त नहीं हुआ है अर्थात् जिसका प्रयोजन अधूरा है । 'णो णिट्रियट्ठे'-जिसका प्रयोजन समाप्त नहीं हुआ है अर्थात् जिसका प्रयोजन अधूरा है । 'णो णिट्रियट्ठे'-जिसका प्रयोजन समाप्त हुए थे, परन्तु इस भव में शुद्ध चारित्र की प्राप्ति होने से मुक्त होने का अर्थात् जिसके कार्य निष्ठितार्थ (पूरे) नहीं हुए हैं, ऐसे मुनि को पहले अनेक बार मनुष्य भव आदि प्राप्त हुए थे, परन्तु इस भव में शुद्ध चारित्र की प्राप्ति होने से मुक्त होने का अवसर है, फिर भी वह अनेक बार नरक, तिर्यञ्च, मनुष्य और देवगप्ति रूप चतुर्गति संसार में परिश्रमण करता है ।

'इत्यत्थं' के स्थान पर 'इत्यत्तं' ऐसा पाठान्तर भी है । जिसका तात्पर्य यह है कि कोधादि कषाय के उदय से चारित्र से पतित हुए साधु को संसार में परिभ्रमण करना पडता है । जैसा कि कहा है---

#### अइ उवसंतकसाओ लहइ अणंतं पुणो वि पडियायं । ण हु मे विससियच्वं, थेवे वि कसायसेसम्मि ॥

अर्थात्-जिसके कोधादि कषाय उपशान्त हो गये हैं, ऐसा जीव फिर भी अनन्त प्रतिपात को प्राप्त होता है। इसलिए कषाय की मात्रा थोड़ी सी भी बाकी रहे, तो मोक्षा-

366

भिलाषी प्राणी को विक्वस्त नहीं हो जाना चाहिए अर्थात् उसे प्रमादी नहीं बन जाना चाहिए । संसार चक्र में परिश्रमण करता हुआ मुनि का जीव, भिन्न भिन्न विवक्षा से 'प्राण' भूत जीव और सत्त्व आदि शब्दों से कहा जाता है। जब इनमें से एक एक धर्म की विवक्षा

की जाती है तब एक समय में एक शब्द द्वारा कहा जाता है और जब एक साथ सब धर्मों की विवक्षा की जाती है तब एक साथ 'प्राण, भूत, जीव, सत्त्व' आदि सभी शब्दों द्वारा कहा जाता है।

१६ प्रश्न-मडाई णं भंते ! नियंठे निरुद्धभवे, निरुद्धभवपवंचे, जाव-निद्वियद्वकरणिजे णो पुणरवि इत्थत्थं हब्वमागच्छ्ह ?

१६ उत्तर-हंता गोयमा ! मडाई णं नियंठे जाव-णो पुणरवि इत्थत्यं हव्वमागच्छ्ह ।

१७ प्रश्न-से णं भंते ! किं वत्तव्वं सिया ?

१७ उत्तर--गोयमा ! 'सिद्धे' त्ति वत्तव्वं सिया, 'बुद्धे' त्ति वत्त-व्वं सिया, 'मुत्ते' त्ति वत्तव्वं सिया, 'पारगए' त्ति वत्तव्वं सिया, 'परंपरगए' त्ति वत्तव्वं सिया; 'सिद्धे बुद्धे मुत्ते, परिनिव्वुडे, अंत-कडे, सब्बदुक्खप्पहीणे' त्ति वत्तव्वं सिया ।

सेवं भंते ! सेवं भंते ! त्ति भगवं गोयमे समणं भगवं महावीरं वंदइ, नमंसइ, संजमेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणे विहरइ ।

विशेष शब्दों के अर्थ—सिद्धे—सिद्ध, बुद्धे—सर्वज्ञ, मुत्ते—मुक्त≃छुटा हुआ, पारगए—संसार पारंगत, परंपरगए—अनुकम से अर्थात् एक के बाद दूसरा और दूसरे के बाद तीसरा, इस तरह अनुकम से संसार के पार पहुँचे हुए।परिनिव्युडे—संताप से रहित होकर, निर्वाण प्राप्त, अंतकडे—दुःखों का अन्त करने वाला।

भावार्थ-१६ प्रक्त-हे भगवन् ! जिसने संसार का निरोध किया है, जिसने

संसार के प्रपञ्च का निरोध किया है यावत् जिसका कार्य समाप्त हुआ है, ऐसा मृतादी (प्रासुक भोजी) अनगार क्या फिर मनुष्यमव आदि भावों को प्राप्त नहीं होता है ?

१६ उत्तर—हाँ, गौतम ! पूर्वोक्त स्वरूप वाला मृतादी अनगार फिर मनुष्यभव आदि भावों को प्राप्त नहीं होता है ।

१७ प्रक्षन-हे भगवन् ! पूर्वोक्त स्वरूप वाले निर्ग्रन्थ के जीव को किस शब्द से कहना चाहिए ।

१७ उत्तर- हे गौतम ! पूर्वोक्त स्वरूप वाले निर्ग्रन्थ का जीव, 'सिद्ध' कहलाता है, 'बुद्ध' कहलाता है, 'मुक्त' कहलाता है, 'पारगत— संसार के पार पहुंचा हुआ' कहलाता है, 'परंपरागत—अनुक्रम से संसार के पार पहुंचा हुआ' कहलाता है । वह 'सिद्ध, बुद्ध, मुक्त, परिनिर्वृत, अन्तक्रत, सर्वदुःखप्रहीण' कह-लाता है ।

'हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है, हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है, ऐसा कह कर मगवान् गौतम स्वामी श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को वन्दना नमस्कार करते हैं और वन्दना नमस्कार करके तप और संयम से अपनी आत्मा को भावित करते हुए विचरते हैं ।

विवेचन—पूर्वोक्त विशेषणों से विपरीत विशेषणों वाला अर्थात् जिसने आगामी भव को रोक दिया है और अन्य भवों के विरतार को रोक दिया है ऐसा चरमशरीरी निग्रेन्थ 'सिद्ध, बुद्ध, मुक्त, पारगत, परम्परागत, परिनिर्वृत, अन्तकृत, सर्वदुःखप्रहीण' आदि शब्दों से कहा जाता है ।

#### आर्य स्कन्दक

१८-तेणं काले णं ते णं समए णं समणे भगवं महावीरे राय-गिहाओ नगराओ, गुणसिलाओ चेइयाओ पडिनिक्खमइ; पडि-निक्खमित्ता बहिया जणवयविहारं विहरइ। ते णं काले णं ते णं समए णं कयंगळा नामं नगरी होत्था । वण्णओ । तीसे णं कयं-गळाए नयरीए बहिया उत्तरपुरस्थिमे दिसिभाए छत्तपळासए णामं चेइए होत्था । वण्णओ । तए णं समणे भगवं महावीरे उप्पण्णणाण-दंसणधरे जाव-समोसरणं । परिसा निग्गच्छ्ह । तीसे णं कयंगळाए नयरीए अदूरसामंते सावत्थी नामं नयरी होत्था । वण्णओ । तत्थ णं सावत्थीए नयरीए गद्दभाळस्स अन्तेवासी स्वंदए णामं कचाय-णस्सगोत्ते परिव्वायगे परिवसइ । रिउव्वेद-जज्ज्ववेद सामवेद अह-व्वणवेद, इतिहासपंचमाणं, निघंटुछ्ट्टाणं, चउण्हं वेदाणं संगोवंगाणं सरहस्साणं, सारए, वारए, धारए, पारए, सडंगवी, सट्टितंतविसारए, संस्वाणे, सिक्स्वाकप्पे, वागरणे, छंदे, निरुत्ते, जोइसामयणे, अण्णेसु य बहुसु बम्हण्णएसु परिव्वायएसु य नयेसु सुपरिनिट्टिए या वि होत्था ।

विशेष शब्दों के अर्थ-अंतेवासी-शिष्य, कच्चायणस्सगोत्ते-कात्यायन गोत्री, परि-व्यायगे-परिव्राजक, परिवसइ-रहता था, निघंटु-कोश का नाम, संगोधंपाणं-अंग उपांग सहित, सरहस्साणं-रहस्य सहित, सारए-स्मरण कराने वाला, वारए-रोकने वाला, मोड़ने वाला, घारए-याद रखने वाला, पारए-पारंगत, सडंगवी-छह अंगों का ज्ञाता, सट्ठितंत-विसारए-षष्ठितन्त्र विशारद, संखाणे-गणित शास्त्र में, सिक्खाकप्पे-शिक्षाकल्प, वागरणे -व्याकरण में, सुपरिनिट्टिए-निपुण।

भावार्थ--१८--एक समय श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने राजगृह नगर के गुणकील चैत्य (बगीचे) से विहार किया। वहां से विहार कर, बे जनपद में विचरने लगे।

11

उस काल उस समय में कृतंगला नाम की नगरी थी। उसका वर्णन

करना चाहिए । उस कृतंगला नगरी के बाहर उत्तर और पूर्व विशा के बीच में अर्थात् ईशान कोण में 'छत्रपलाशक' नाम का चैत्य था । उसका वर्णन करना चाहिए । वहां किसी समय उत्पन्न हुए केवलज्ञान केवलदर्शन के धारक श्रमण भगवान् महावीर स्वामी पधारे । यावत् भगवान् का समवसरण हुआ । परिषद् (जनता) धर्मोपदेश सुनने के लिए गई ।

उस कृतंगला नगरी के पास में आवस्ती नाम की नगरी थी। उस आव-स्ती नगरी का वर्णन करना चाहिए । उस आवस्ती नगरी में कात्यायन गोत्री, गर्दभाल नामक परिव्राजक का शिष्य 'स्कन्दक' नामका परिव्राजक (तापस) रहता था। वह ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद, अथर्वणवेद, इन चार वेदों, पांचवां इतिहास, छठा निघण्ट नाम का कोश, इन सब का अंगोपांग सहित रहस्य का जानकार था । वह इनका 'सारक' (स्मारक) अर्थात् इनको पढ़ाने वाला था, इसलिए इनका प्रवर्त्तक था अथवा जो कोई वेदादि को भूल जाता था उसको वापिस याद कराता था, इसलिए वह उनका 'स्मारक' था। वह 'वारक' था अर्थात जो कोई दूसरे लोग वेदादि का अशुद्ध उच्चारण करते थे, तो उनको रोकता था, इसलिए वह वारक' था। वह 'धारक' था अर्थात् पढ़े हुए वेदादि को नहीं भूलने वाला था अपितु उनको अच्छी तरह धारण करने वाला था । वह वेदादि का 'पारक'-पारंगत था। छह अंगों का ज्ञाता था । षष्ठितन्त्र (कापिलीय शास्त्र) में विज्ञारद (पण्डित) था। वह गणित शास्त्र, शिक्षा शास्त्र, आचार शास्त्र, व्याकरण शास्त्र, छन्द शास्त्र, व्युत्पत्ति शास्त्र, ज्योतिष शास्त्र, इन सब शास्त्रों में तथा दूसरे बहुत से बाह्राण और परिव्राजक सम्बन्धी नीति झास्त्रों में और दर्शन शास्त्रों में बड़ा चतुर था।

विवेचन-पहले के प्रकरण में संयमी साधु की संसार हानि वृद्धि तथा सिद्धत्व आदि का वर्णन किया गया है। अब पूर्वोक्त बात तथा दूसरी बातों को बताने के लिये स्कन्दक मुनि के चरित्र का वर्णन किया गया है।

स्कन्दक मुनि पहले गर्दमाल नामक परिव्राजक के शिष्य थे। वे ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद और अधर्वणवेद, इन चार वेदों का तथा इतिहास (पुराण) और निघण्टु नामक कोश,

382

#### मगवती सूत्र--- श. २ उ. १ आर्य स्कन्दक

इनके ज्ञाता थे । वेद के छह अंग होते हैं, यथा—-शिक्षा, कल्प, व्याकरण, निरुक्त, छन्द-झास्त्र और ज्योतिष शास्त्र । जो ग्रन्थ वेदों के अर्थ को विस्तारपूर्वक बतलाते हैं, वे वेद के 'उपांग' कहलाते हैं । स्कन्दक परिवाजक, अंग और उपांग सहित वेदों के जानकार थे । इतना ही नहीं, किंतु वे सारक, वारक, धारक और पारक थे अर्थात् सारक-शिष्यों को पढ़ाने वाला अथवा स्मारक यानी भूले हुए पाठ को याद कराने वाले । वारक अर्थात् यदि कोई रैशिष्य अधुद्ध पाठ बोलता हो, तो उसे रोकने वाले । धारक अर्थात् पढ़ी हुई विद्या को सम्यक् प्रकार से धारण करने वाले अथवा अपने पढ़ाये हुए शिष्यों को सयम में सम्यक् प्रकार से धारण करने वाले आधवा अपने पढ़ाये हुए शिष्यों को सयम में सम्यक् प्रकार से प्रवृत्ति कराने वाले । पारक अर्थात् उनके शास्त्रों के पारगामी-शास्त्रों में निपुण । जक्षरों के स्वरूप को बताने वाले शास्त्र को 'शिक्षा' कहते हैं । परिवाजकों के आचार को बतलाने वाले शास्त्र को 'कल्प' कहते हैं । शब्द शास्त्र को 'व्याकरण' कहते है । कविता के स्वरूप को बतलाने वाले पिंगल आदि ग्रन्थों को 'छन्द' कहते हैं । शब्द की व्युत्पत्ति बतलाने वाले शास्त्र को 'निरुक्त' कहते हैं और निमित्त बतलाने वाले एवं ग्रह आदि बतलाने वाले शास्त्र को 'ज्योतिष' कहते हैं । सक्त्व परिवाजक इन सब में तथा बाह्मण सम्बन्धी और परिवाजक सम्बन्धी दर्शन शास्त्रों में निपुण थे ।

तत्थ णं सावत्थीए नयरीए पिंगलए णामं नियंठे वेसालिय-सावए परिवसइ । तए णं से पिंगलए णामं नियंठे वेसालियसावए अण्णया कयाइं जेणेव खंदए कचायणसगोत्ते तेणेव उवागच्छ्ड, उवागच्छित्ता खंदगं कचायणस्सगोत्तं इणमन्स्वेवं पुच्छे-मागहा ! किं सअंते लोए, अणंते लोए ? सअंते जीवे, अणंते जीवे ? सअंता सिद्धी, अणंता सिद्धी ? सअंते सिद्धे अणंते सिद्धे ? केण वा मर-णेणं मरमाणे जीवे वड्ढइ वा, हायइ वा ? एतावं ताव आयन्स्वाहि । वुच्चमाणे एवं ।

विशेष शब्दों के अर्थ-वेसालियसावए-वैशालिक श्रावक अर्थात् भगवान् महावीर के

वचनों को सुनने वाला, मागहा-हे मागध !, आयक्खाहि-कह-बतला।

३९४

विवेचन - उस स्कन्दक परिवाजक के समीप भ० महावीर की वाणी सुनने के रसिक पिगल नाम के निग्रंन्थ आये। पिंगल निग्रंन्थ के मन में निग्रंन्य-प्रवचन के प्रति गाढ़ श्रद्धा थी। वे सोचते थे कि निग्रंन्थ प्रवचन के समान अन्यतीर्थियों के प्रवचन है ही नहीं। निग्रंन्य प्रवचन की अपूर्वता का परिचय देने के लिए वे परिवाजक सम्प्रदाय के उद्भट विद्वान् स्कन्दकजी के पास आये और उपरोक्त पाँच प्रश्न पूछे। इन प्रश्नों के अन्तर में कल्याणकारी तत्त्वज्ञान समाया हुआ था।

तए णं से खंदए कचायणसगोत्ते पिंगलएणं नियंठेणं, वेसा-लियसावएणं इणमक्खेवं पुच्छिए समाणे संकिए, कंखिए, वितिगि-च्छिए, भेदसमावण्णे, कलुससमावण्णे णो संचाएइ पिंगलयस्स नियं-ठस्स, वेसालियसावयस्स किंचि वि पमोक्खमक्खाइउं, तुसिणीए संचिट्टह । तए णं से पिंगलए नियंठे, वेसालीसावए खंदयं कचाय-णसगोत्तं दोच्चं पि, तच्चं पि इणमक्खेवं पुच्छे-मागहा ! किं सअंते लोए, जाव-केण वा मरणेणं मरमाणे जीवे वड्टह वा, हायह वा ? एतावं ताव आइक्खाहि । वुचमाणे एवं, तए णं से खंदए कचा-यणसगोत्ते पिंगलएणं णियंठेणं वेसालीसावएणं दोच्चं पि तच्चं पि इणमक्खेवं पुच्छिए समाणे संकिए, कंखिए, वितिगिच्छिए, भेदसमा-वण्णे कलुससमावण्णे णो संचाएइ पिंगलस्स णियंठस्स, वेसालिय-सावयस्स किंचि वि पमोक्खमक्खाइउं, तुसिणीए संचिट्टइ ।

विशेष शब्दों के अर्थ-अक्खेव-आक्षेप पूर्वक, भेदसमावण्णे-मतिभ्रंश हुआ, कलुस-समावण्णे-क्लेशित हुआ, णों संचाएइ-शक्ति नहीं, पमोक्खमक्खाइ-उत्तर देकर प्रश्न से मुक्त होना, तुसिणिए-चुप, संचिट्टइ-रहा।

भावार्थ--वैशालिक श्रावक पिंगलक निग्रंन्थ ने ये प्रश्न स्कन्दक परित्रा-जक से एक बार, दो बार, तीन बार पूछे, किन्तु स्कन्दक परित्राजक इन प्रश्नों का कुछ भी उत्तर नहीं दे सका और मौन रहा। उसके मन में शंका उत्पन्न हुई कि--इन प्रश्नों का उत्तर यह है अथवा दूसरा है ? उसके मन में कांक्षा उत्पन्न हुई कि--में इन प्रश्नों का उत्तर कैसे दूं ? मुझे इन प्रश्नों का उत्तर कैसे आवे ? उसके मन में विचिकित्सा उत्पन्न हुई कि--में जो उत्तर दूं उससे प्रश्न करने वाले को संतोष होगा या नहीं ? उसकी बुद्धि में भेद उत्पन्न हुआ कि--अब में क्या कहरूँ ? उसके मन में क्लेझ (खिन्नता) उत्पन्न हुआ कि--इस विषय में में कुछ भी नहीं जानता हूँ। जब स्कन्दक परिव्राजक कुछ भी उत्तर नहीं दे सका तब पिंगलक निग्रंन्थ वहां से चला गया।

विवेचन-प्रश्नों को सुनते ही स्कन्दकजी स्तम्भित रह गये। उनके सामने ये प्रश्न नये ही थे। इस विषय में उन्होंने पहले कभी निर्णय किया ही नहीं था। अतएव उनसे उत्तर नहीं दिये जा सके। वे स्वयं सन्देहशील बन गये। वे पहले निर्णय पर पहुँचना चाहते थे। बिना निर्णय किये उत्तर देने के लिए वे तैयार नहीं थे। इसलिए वे चुप रह गये।

तए णं सावत्थीए नयरीए सिंघाडग, जाव-पहेसु महया जण-

संमदे इ वा, जणबूहे इ वा, परिसा निग्गच्छइ। तए णं तरस खंदय-स्तकचायणस्तगोत्तस्त बहुजणस्त अंतिए एयमट्टं सोचा, निसम्म इमे एयारूवे अज्झत्थिए चिंतिए पत्थिए मणोगए संकृष्ये समुष्य-जित्था-एवं खुल समणे भगवं महावीरे क्यंगलाए नयरीए बहिया छत्तपलासए चेइए संजमेणं, तवसा अप्पाणं भावेमाणे विहरह । तं गच्छामि णं, समणं भगवं महावीरं वंदामि नमंसामि । सेयं खख मे समणं भगवं महावीरं वंदित्ता, नमंसित्ता, सक्कारित्ता, सम्मा-णित्ता, कल्लाणं, मंगलं, देवयं, चेइयं पञ्जुवासित्ता, इमाइं च णं एयारूवाइं अट्ठाइं हेऊइं पसिणाइं कारणाइं वागरणाइं पुच्छित्तए त्ति कर्टु एवं संपेहेइ, संपेहिता जेणेव परिव्वायगावसहे तेणेव उवागच्छ्इ, उवागच्छिता तिदंडं च कुंडियं च कंचणियं च करोडियं च भिसियं च केसरियं च छण्णालयं च अंकुसयं च पवित्तयं च गणेत्तियं च छत्तयं च वाहणाओ य पाज्याओ य धाजरत्ताओ य गेण्हइ, गेण्हित्ता परिव्वायावसहाओ पडिनिक्खमइ । पडिनिक्ख-तिदंड-कुंडिय-कंचणिय-करोडिय-भिसिय-केसरिय-छण्णालय-मित्ता अंकुसय-पवित्तय-गणेत्तियहत्थगए, छत्तोवाहणसंजुत्ते, धाउरत्तवत्थ-परिहिए सावत्थीए नयरीए मज्झंमज्झेणं निग्गच्छइ । निग्गच्छित्ता जेणेव कयंगला नयरी, जेणेव छत्तपलासए चेइए, जेणेव समणे भगवं महावीरे, तेणेव पहारेत्य गमणाए ।

**,** 

#### भगवती सूत्र-- श. २ उ. १ आर्य स्कन्दक

भावार्थ- उस समय आवस्ती नगरी में जहां तीन मार्ग, चार मार्ग और बहुत मार्ग मिलते हैं, वहां लोग परस्पर इस प्रकार बातें करते हैं कि श्रमण भगवान महाबीर स्वामी कृतांगला नगरी के बाहर छत्रपलाज्ञ उद्यान में पधारे हैं। लोग, भगवान को बन्दना करने के लिए जाने लगे।

बहुत-से लोगों के मुंह से भगवान् महावीर स्वामी के आगमन की बात सुन कर कात्यायन गोत्री उस स्कन्दक तापस के मन में यह विचार उत्पन्न हुआ कि श्रमण भगवन् महावीर स्मामी कृतांगला नगरी के बाहर छत्रपलाझक नामक उद्यान में तप संयम से अपनी आत्मा को भावित करते हुए विचरते हैं। इसलिए में उनके पास जाऊँ, उन्हें वन्बना नमस्कार करूँ, सत्कार सन्मान दूँ, कल्याणरूप, मंगलरूर, देवरूप, और चैत्यरूप भगवान् महावीर स्वामी की पर्युपासना करूँ, यह सब करके में उनसे अर्थ, हेतु, प्रश्न, कारण, व्याकरण आबि पूछूं? यह मेरे लिए कल्याणकारी है। ऐसा विचार कर स्कन्दक तापस जहां परिव्राजकों का मठ है दहां आया। वहां आकर त्रिदण्ड, कुण्डी, रद्राक्ष की माल, करोटिका (एक प्रकार का मिट्टी का बर्तन), आसन, केशरिका (बर्तनॉ को साफ करने के लिए कपडा), त्रिगडी, अंकुशक, अंगूठी, गणेत्रिका, छत्र, पगरसी, पाढुका (खडाऊँ), इन तापस के उपकरणों को लेकर परिव्नाजकों के मठ से निकला। निकल कर त्रिदण्ड, कुण्डी, रुद्राक्ष को माला, करोटिका, भृशिका (आसन विशेष) केशरिका, त्रिगडी, अंकुश, अंगूठी और गणेत्रिका इनको हाथ में लेकर छत्र और पगरखी से युक्त होकर तथा गेरुए वस्त्र पहन कर श्रावस्ती नगरी के मध्य में होकर श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के पास जाने के लिए कूतंगला नगरी के छत्रपलाशक उद्यान की तरफ रवाना हुआ ।

धिवैचन स्कन्दकजी के मन में उन प्रश्नों के उत्तर जानने की जिज्ञासा बस रही थी। जब उन्होंने सुना कि म० महावीर स्वामी कृतंगला नगरी के बाहर बिराज रहे हैं, तो वे बहुत प्रसन्न हुए। जनता के मुंह से भगवान् की प्रशंसा सुनकर उनके मन में भगवान् के प्रति भक्ति उत्पन्न हुई। उन्हें विश्वास हो गया कि मेरी जिज्ञासा की तृष्ति भगवान् महावीर से ही होगी। वे भगवान् के समीप पहुंचने के लिए कृतसंकल्प हुए और अपने आश्रम में आये। वहां से अपने उपकरण लेकर भगवान् के निकट पहुंचने लिए रवाना हुए।

'गोयमा'! इति समणे भगवं महावीरे भगवं गोयमं एवं वयासीः-दच्छिसि णं गोयमा ! पुच्वसंगइयं । कं णं भंते ! ? संदयं नाम । से काहे वा, कहं वा, केवचिरेण वा ? एवं सछ गोयमा ! ते णं काले णं, ते णं समए णं सावत्थी नामं नगरी होत्था । वण्णओ । तत्थ णं सावत्थीए नयरीए गदभालस्स अंतेवासी संदए नामं कचायणस्सगोत्ते परिव्वायए परिवसइ । तं चेव, जाव-जेणेव ममं अंतिए, तेणेव पहारेत्थ गमणाए । से अदूरागते, बहुसंपत्ते, अद्वाणपडिवण्णे, अंतरा पहे वट्टइ । अज्जेव णं दच्छिसि गोयमा ! 'मंते !' ति भगवं गोयमे समणं भगवं महावीरं वंदइ, नमंसइ, वंदित्ता, नमंसित्ता एवं वयासीः-पहू णं भंते ! खंदए कचायणस्सगोत्ते देवाणुष्पियाणं अंतिए मुंडे भवित्ता णं, अगाराओ अणगारियं पव्वइत्तए ? हंता, पभू । जावं च णं समणे भगवं महावीरे भगवओ गोयमस्स एयमट्टं परिकहेइ, तावं च णं से खंदए कचायणस्सगोत्ते तं देसं हव्वं आगए ।

विशेष शब्दों के अर्थ-दच्छिसि-देखेगा, पुव्यसंगइयं-पूर्व का सम्बन्धी, केवच्छिरेज-कुछ काल के बाद, अदूरागते-निकट आया, बहुसंपत्ते-अति निकट आया, अद्वाणपडिवण्णे-गार्ग पर चलता हुआ, अंतरापहे-अन्तर पथ, बट्टइ-वर्त्त रहा है ।

भावार्थ-इघर श्रमण भगवान महाबीर स्वामी ने अपने ज्येष्ठ शिष्य श्री इन्द्रभूति अणगार से इस प्रकार कहा कि-हे गौतम ! आज तू अपने पूर्व के साथी को देखेगा । तब गौतम स्वामी ने पूछा कि-हे गगवन् ! में आज अपने किस पूर्व साथी को देखूंगा ? तब भगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ! तू आज अपने 'स्कन्दक परिवाजक' को देखेगा । तब गौतम स्वामी ने पूछा-हे भगवन् ! में उसे कब, किस तरह से और कितने समय बाद देखूंगा ? भगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ! उस काल उस समय में श्रावस्ती नगरो थी । वहां गर्वभाली का शिष्य कात्यायन गोत्री स्कन्दक नाम का परिवाजक रहता था । इसका पूरा विवरण पहले के अनुसार जान लेना चाहिये । यावत् वह अपने स्थान से रवाना होकर मेरे पास आ रहा है । बहुत-सा मार्ग पार कर निकट पहुंच गया है । मार्ग में चल रहा है । हे गौतम ! तू आज ही उसे देखेगा ।

फिर गौतम स्वामी ने वन्बना नमस्कार करके पूछा कि-हे भगवन् ! क्या स्कन्दक आपके पास दीक्षा लेगा ? भगवान् ने फरमाया कि हाँ, गौतम ! वह मेरे पास दीक्षा लेगा ।

जब श्रमण भगवान् महावोर स्वामी गौतम स्वामी से इस प्रकार कह ही रहे थे कि इतने में कात्यायन गौत्री स्कन्दक परिव्राजक उस प्रदेश में आया। ४०० भगवती सूत्र----श. २ उ. १ स्कन्दक का श्री गौतम स्वामी द्वारा स्वागत

विवेचन - भगवान् ने स्कन्दक परिव्राजक के आने की बात गौतम स्वामी से कही। गौतम स्वामी के पूछने पर भगवान् ने उसके आने का कारण बताया और यह भी बताया कि स्कन्दक मुण्डित होकर प्रव्नजित होगा। यह बात चल ही रही थी कि इतने स्कन्दक परिव्राजक उस स्थान के निकट पहुँच गये।

तए णं भगवं गोयमे खंदयं कचायणस्सगोत्तं अदूरागयं जाणित्ता खिप्पामेव अब्भुट्टेइ, अब्भुट्टित्ता खिप्पामेव पच्चुवगच्छइ । जेणेव संदर्ए कचायणस्सगोत्ते तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छित्ता स्वंदयं कचायणस्सगोत्तं एवं वयासी--हे स्वंदया ! सागयं स्वंदया ! सुसागयं संदर्या ! अणुरागयं संदर्या ! सागयमणुरागयं संदर्या ! से णूणं तुमं स्वंदया ! सावत्थीए नयरीए पिंगऌएणं णामं नियंठेणं वेसालियसावएणं इणमनखेवं पुच्छिए—मागहा ! किं सअंते लोए, अणंते लोए ? तं चेव जेणेव इहं, तेणेव हव्वमागए, से पूणं स्वंद्या ! अट्रे समट्ठे ? हंता, अत्थि । तए णं से खंदए कचायणस्सगोत्ते भगवं गोयमं एवं वयासी-से केस णं गोयमा ! तहारूवे णाणी वा, तवस्सी वा ? जेणं तव एस अट्ठे मम ताव रहस्सकडे हब्वं अक्साए, जओ णं तुमं जाणसि ? तए णं से भगवं गोयमे खंदयं कचायण-स्तगोत्तं एवं वयासी-एवं खुखु खंदया ! मम धम्मायरिए, धम्मो-वएसए, समणे भगवं महावीरे उप्पण्णणाण-दंसणधरे, अरहा जिणे केवली तीय-पच्चुप्पण्ण-मणागयवियाणए, सब्वण्णू, सब्बद्रिसी, जेणं मम एस अट्ठे तव ताव रहस्सकडे हब्वमक्खाए, जओ णं अहं

जाणामि खंदया ! तए णं से खंदए कचायणस्सगोत्ते भगवं गोयमं एवं वयासी--गच्छामो णं गोयमा ! तव धम्मायरियं, धम्मोवएसयं, समणं भगवं महावीरं वंदामो, नमंसामो, जाव--पज्जुवासामो । अहासुहं देवाणुष्पिया ! मा पडिबंधं ।

विशेष शब्दों का अर्थ--- पञ्चुवगच्छइ-सामने जाता है, सागयं--स्वागत, सुसागयं--मुस्वागत, अणुरागयं--अन्वागत, सागयमणुरागयं--स्वागत अन्वागत, तीयपच्चुप्पण्णमणागय-वियाणए--भूत, भविष्यत् और वर्तमान के जाता, अब्भुट्ठेइ--खड़े हुए, खिप्पामेब--शीघ्र ही, णूणं---अवश्य ही, रहस्सकडे---छुपाई हुई, अक्खाए--- कह दिया, धम्मायरिए----धर्माचार्य, धम्मोबएसए---धर्मोपदेशक.।

मावार्थ-इसके बाद कात्यायनगोत्री स्कन्दक परिव्राजक को पास आया हुआ देख कर गौतम स्वामी अपने आसन से उठे और स्कन्दक परिव्राजक के सामनें गये। फिर स्कन्दक परिव्राजक से कहा कि-हे स्कन्दक ! स्वागत है, सुस्वागत है, तुम्हारा आना अच्छा हुआ, तुम्हारा आना मला हुआ।

फिर गौतम स्वामी ने कहा कि-हे स्कन्दक ! आवस्ती नगरी में वैज्ञा-लिक आवक पिंगलक निर्फ़र्न्थ ने तुमसे पांच प्रक्ष्न पूछे। तुम उनका उत्तर नहीं दे सके। सुम्हारे मन में जांका कांक्षा आदि उत्पन्न हुए। तुम उन प्रक्ष्नों के उत्तर पूछने के लिए यहां भगवान् के पास आये हो। हे स्कन्दक ! क्या यह बात सत्य है ? स्कन्दक ने कहा--हां, गौतम ! यह बात सत्य है। परन्तु हे गौतम ! मुझे यह बतलाओ कि--कौन ऐसा ज्ञानी या तपस्वी पुरुष है जिसने मेरे मन ज्ञी गुप्त बात तुमसे कह दी ? और तुम मेरे मन की गुप्त बात जान गए ।

तब गौतम स्वामी ने कहा कि--हे स्कन्दक ! मेरे धर्माचार्य धर्मोपदेशक अमण भगवान् महावीर स्वामी उत्पन्न ज्ञान दर्शन के धारक हैं, अरिहन्त हैं, जिन हैं, केवली है, भूत, भविष्यत् और वर्तमान काल के ज्ञाता हैं. सर्वज्ञ सर्व- ४०२ भगवती सूत्र-श. २ उ. १ आर्य स्कन्दक-मगवान् की सर्वज्ञता का परिचय

दर्शी हैं। उन्होंने तुम्हारे मन में रही हुई गुप्त बात मुझ से कही है। इसलिए हे स्कन्दक ! में तुम्हारे मन की गुप्त बात जानता हूँ।

इसके बाद कात्यायनगोत्री स्कन्दक परिव्राजक ने गौतम स्वामी से इस प्रकार कहा कि--हे गौतम ! तुम्हारे धर्माचार्य धर्मोपदेशक श्रमण भगवान् महा-वीर स्वामी के पास चलें, उन्हें वन्दना नमस्कार करें यावत् उनकी पर्युपासना करें ?

तब गौतम स्वामी ने कहा कि-हे देवानुप्रिय ! जैसा तुम्हें सुझ हो, वैसा करो, किन्तु इस कार्य में विलम्ब मत करो ।

ज्ञानी अपने ज्ञान बल से और तपस्वी अपने तपोबल से अथवा तपस्वी की देव सेवा करते हैं, अतः देव की सहायता से परोक्ष बात को एव दूसरे के मन में रही हुई गुप्त बात को जान लेते हैं । इसीलिए स्कन्दक परिव्राजक ने गौतम स्वामी से यह पूछा कि हे गौतम ! आपके यहां कौन ऐसा ज्ञानी या तपस्वी है जिसने मेरे मन की गुप्त बात जानली हे ? इसके उत्तर में गौतम स्वामी ने कहा कि मेरे धर्माचार्य धर्मोपदेशक श्रमण भगवान् महावीर स्वामी सर्वज्ञ सर्वदर्शी हैं । इसलिए हे स्कन्दक ! उन्होंने तुम्हारे मन की गुप्त बात को जान ली ।

तए णं से भगवं गोयमे स्वंदएणं कचायणस्सगोत्तेणं सदिंध जेणेव समणे भगवं महावीरे, तेणेव पहारेत्थ गमणाए । ते णं काले णं, ते णं समए णं समणे भगवं महावीरे वियट्टभोई या वि होत्था । तए णं समणस्स भगवओ महावीरस्स वियट्टभोइस्स सरीरयं ओरालं, सिंगारं कल्लाणं सिवं धण्णं मंगल्लं अणलंकियविभूसियं लक्खण-वंजण-गुणोववेयं सिरीए अईव अईव उवसोभेमाणं चिट्टह । तए णं से खंदए कचायणस्सगोत्ते समणस्स भगवओ महावीरस्स वियट्ट-भोइस्स सरीरयं ओरालं जाव-अईव अईव उवसोभेमाणं पासह, पासिता इट्ट-तुट्टचितमाणंदिए णंदिए पीइमणे परमसोमणसिए हरि-सवसविसप्पमाणहियए जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवा-गच्च्छ, उवागच्छित्ता समणं भगवं महावीरं तिक्खुत्तो आयाहिण-पयाहिणं करेह जाव-पञ्जुवासइ ।

विशेष झख्रों के अर्थ-वियट्टमोई-व्यावृत्तभोजी = प्रतिदिन आहार करने वाले, ओराल-उदार, सिंगारं-म्युंगारित हो वंसा, कल्लाण-कल्याणरूप, श्रेयस्कर, सिवं-शिवरूप, अणसंकियविमूसियं-विना अलंकार के भी विभूषित, लक्खण-लक्षण, वंजण-तिल मस आदि व्यंजन, गुणोवदेयं-गुणयुक्त, सिरीए-शोभारूप लक्ष्मी, अईव-अत्यन्त, उवसोमेमाणं-शोभायमान, हट्ठतुट्ठ-विस्मयपूर्वक = अत्यन्त संतुष्ट, चित्तमाणंदिए-आनन्दित मनवाला, णंदिए-हर्षित, पोइमणे-प्रीतियुक्त मनवाला, परमसोमणसिए-परम सोमनस्ययुक्त, हरिस-वसविसप्पमाणहियए-हर्षातिरेक से विशाल बने हुए हृदय वाला ।

भावार्थ-इसके बाद गौतम स्वामी स्कन्दक परिव्राजक के साथ जहां श्रमण भगवान महावीर स्वामी थे वहां जाने लगे। उस समय श्रमण भगवान महावीर स्वामी व्याद्त भोजी (प्रतिदिन भोजन करने वाले) थे। इसलिए उनका शरीर उदार (प्रधान) कल्याणरूप, शिवरूप, धन्यरूप, मंगलरूप, बिना अलंकार के ही शोभित, उत्तम लक्षण व्यञ्जन और गुणों से युक्त था और अत्य-न्त शोभित हो रहा था। अतः उन्हें देखकर स्कन्दक परिव्राजक को अत्यन्त हर्ष हुआ, संतोष हुआ, आनन्द हुआ। इस प्रकार संतृष्ट, आनन्दित और हर्षित होता

#### हुआ स्कन्दक परिव्राजक श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को तीन बार वन्दना नमस्कार कर पर्युपासना करने लगा ।

विवेचन-भगवान् का एक विशेषण 'वियट्टभोई' दिया है । जिसका अर्थ टीकाकार ने इस प्रकार दिया है;--

"वियट्टभोइ–क्यावृत्ते व्यावृत्ते सूर्ये भुङ्क्ते इत्यवंशीलो व्यावृत्तभोजी–प्रतिदिन भोजी इत्यर्थ,'' अर्थात् सूर्यं के वापिस लौटने पर आहार लेने अर्थात् प्रतिदिन आहार करने वाले । जिस समय स्कन्दक परिवाजक ने भगवान् को देखा, उन दिनों भगवान् उपवास आदि तपस्या नहीं करते थे, किन्तू प्रतिदिन आहार करते थे ।

भगवान् के शरीर के लिए उदार, कल्याण, शिव आदि विशेषण देते हुए शास्त्रकार ने 'लक्खग वंजण गुणोववेयं' विशेषण भी दिया है । जिसका अर्थ इस प्रकार किया गया है--

#### जलबोर्ण अद्धभारं समुहाई समूसिओ उ जो णवओ । माणुम्भाणपमाणं तिविहं खलु लक्खणं एयं ॥

अर्थ-एक द्रोण पानी निकले तो मान, आधा भार वजन हो, तो उन्मान और जो पुरुष, मुख की ऊंचाई से नव गुणा ऊंचा हो वह प्रमाण युक्त माना गया है। इस तरह लक्षण तीन प्रकार का है। जैसे जल से भरी हुई एक कुण्डी हो, उसमें समाने योग्य पुरुष को उसमें बिठावे, तो उस कुण्डी में से एक द्रोंग (बत्तीस सेर) पानी बाहर निकल जाय तो वह पुरुष 'मानोपेत' कहलाता है। किसी एक पुरुष को एक बड़े तराजू पर तोला जाय और उसका वजन अर्द्धभार (चार हजार तोला) जितना हो, तो वह पुरुष उन्मानोपेत कह-लाता है। जिस पुरुष की ऊंचाई अपने अंगुल से एक सौ आठ अंगुल प्रमाण हो, तो वह प्रमाणोपेत कहलाता है। इस तरह मान, उन्मान और प्रमाण, यह तीन प्रकार का लक्षण . है। शरीर में जो तिल मस आदि होते हैं वे 'व्यंजन' कहलाते हैं। अथवा जो जन्म से ही स्वाभाविक हों वह 'लक्षण' कहलाता है और पीछे से होने वाले व्यंजन कहलाते हैं। सौभा-ग्य आदि 'गुण' कहलाते हैं। अथवा लक्षण और व्यंजन रूप गुणों से जो युक्त हो, उसे 'लक्षण व्यंजनगुणोपपेत' कहते हैं।

उपर्युक्त सम्पूर्ण गुणों से युक्त भगवान् का शरीर था। भगवान् को देख कर दक परिव्राजक को अत्यन्त अरप्त हर्ष और संतोष हुआ । भगवान् को विधियुक्त धन्दना करके वह उनकी पर्युपासना र ते लगा । भगवती सूत्र-श. २ उ. १ आर्य स्कन्दक-भगवान् का उत्तर ४०४

'स्वंदया !' त्ति समणे भगवं महावीरे खंदयं कचायणस्सगोत्तं एवं वयासी-से पूणं तुमं खंदया ! सावत्थीए नयरीए पिंगलएणं नियंठेणं, बेसालियसावएणं इणमक्खेवं पुच्छिए—मागहा ! किं सअंते लोए, अणंते लोए ? एवं तं चेघ जाव-जेणेव ममं अंतिए तेणेव हब्वं आगए । से पूणं खदया ! अयमट्टे समट्टे ? हंता, अत्थि।

विशेष शब्दों के अर्थ-वयासी-बोले, लोए--लोक।

भावार्थ-अमण भगवान् महावीर स्वामी ने स्कन्बक परिव्राजक से कहा कि-हे स्कन्दक ! आवस्ती नगरी में वैद्यालिक आवक पिंगलक नाम के निग्रंन्थ ने तुम से पांच प्रश्न (लोक सान्त है ?या अनन्त है ?आदि)पूछे । तुम उनका उत्तर नहीं दे सके । इसलिए उन प्रश्नों का उत्तर पूछने के लिए तुम मेरे पास आये हो । हे स्कन्दक ! क्या यह बात सत्य है ?

स्कन्दक ने कहा-हाँ, भगवन् ! यह बात सत्य है ।

विवेचन-भगवान् ने आर्य स्कन्दक को सम्बोधकर उनके आने का कारण बतलाया ।

जेवि य ते खंदया ! अयमेयारूवे अज्झत्थिए, चिंतिए, पत्थिए, मणोगए संकप्पे समुप्पज्जित्था-किं सअंते लोए, अणंते लोए०। तस्स वि य णं अयमट्टे-एवं खलु मए खंदया ! चउब्विहे लोए पण्णत्ते, तं जहाः-दब्वओ खेत्तओ कालओ भावओ। १ दब्वओ णं एगे लोए सअंते, २ खेत्तओ णं लोए असंखेजाओ जोयणकोडाकोडीओ आयामविक्खंभेणं, असंखेजाओ जोयणकोडाकोडीओ परिक्खेवेणं पण्णता, अत्थि पुण से अंते। ३ कालओ णं लोए ण कयाइ ण आसी ण कयाइ ण भवइ, ण कयाइ ण भविस्सइ, भविंसु य भवइ य भविस्सइ य । धुवे णियए सासए अक्खए अव्वए अवट्टिए णिच्चे, नत्थि पुण से अंते । ४ भावओ णं लोए अणंता वण्णपज्जवा गंध-रस-फासपज्जवा, अणंता संठाणपज्जवा, अणंता गरुयल्हुयपज्जवा अणंता अगरुयल्हुयपज्जवा, नत्थि पुण से अंते । सेत्तं खंदया ! दव्वओ लोए सअंते, खेत्तओ लोए सअंते, काल्ओ लोए अणंते, भावओ लोए अणंते ।

विशेष शब्दों के अर्थ---आयामविक्संमेणं---लम्बाई चौड़ाई, परिक्सेवेणं---परिधि घेरा, धुवे----ध्रुव, णिवए----नियत, सासए---शाश्वत, अवसए----अक्षय, अव्यए----अव्यय, अवद्विए----अवस्थित, णिच्चे---नित्य।

भावार्थ-तब भगवान् ने फरमाया कि-हे स्कन्दक ! लोक के विषय में तुम्हारे मन में जो यह संकल्प था कि क्या लोक अन्त सहित है ? या अंत रहित है ? इस विषय में मैने चार प्रकार का लोक बतलाया है-१ व्रव्यलोक, २ क्षेत्र-लोक, ३ काललोक और ४ भावलोक।

१ द्रव्य से लोक एक है, अन्त सहित है। २ क्षेत्र से लोक असंख्यात कोडा-कोडी योजन का लम्बा चौड़ा है। असंख्य कोड़ाकोडी योजन की परिधि है। अंत सहित है। ३ काल से लोक मूतकाल में था, वर्त्तमान काल में है और मविष्यत् काल में रहेगा। ऐसा कोई काल न था, न है और न होगा, जिसमें लोक न हो। लोक था, है, और रहेगा। लोक ध्रुव है, नियत, शाश्वत, अक्षय, अव्यय अवस्थित और नित्य है, अन्त रहित है। ४ माव से लोक अनन्त वर्ण पर्याय रूप है, अनन्त गन्ध, रस, स्पर्श पर्याय रूप है, अनन्त संस्थान पर्यव रूप है, अनन्त कृत्लघु पर्याय रूप है, अन्त रहित है। इस

808

प्रकार हे स्कन्दक ! द्रव्य लोक अन्त सहित है, क्षेत्र लोक अन्त सहित है, काल-लोक अन्त रहित है और भावलोक अन्त रहित है । इस प्रकार लोक अंत सहित भी है और अंत रहित भी है ।

विवेचन-धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय, जीवास्तिकाय और पुद्-गलास्तिकाय, इन पांच काय रूप लोक है। वह द्रव्य की अपेक्षा एक है और सान्त (अन्त-सहित) है। क्षेत्र की अपेक्षा इस लोक की लम्बाई (आयाम) और चौड़ाई (विष्कम्भ) एवं मोटाई और परिधि असंख्यात कोडाकोडी योजन है। काल की अपेक्षा--लोक मूतकाल में था, वर्तमान में है और भविष्य में रहेगा। वह अचल होने से 'ध्रुव' है, वह एक स्वरूप वाला होने से 'नियत' है. सर्वदा होने के कारण वह 'शाश्वत' है, अविनाशी होने के कारण वह 'अक्षत' है। उसके प्रदेश अव्यय होने के कारण 'अव्यय' है। वह अनन्त पर्यायों वाला होने के कारण 'अवस्थित' है। तात्पर्य यह है कि वह नित्य है। माव से लोक अनन्त वर्ण पर्याय रूप है, अनन्त गन्ध, रस, स्पश पर्याय रूप है, अनन्त गुरुलघु--स्थूल स्कन्ध (आठ स्पर्शवाले शरीरादि) पर्यायरूप है और अनन्त अगुरुलघु--धर्मास्तिकायादि अरूपी तथा चौफ-रसी सूक्ष्म स्कन्धादि पर्यायरूप है।

जे वि य ते संदया ! जाव-सअंते जीवे अणंते जीवे तस्स वि य णं अयमट्टे--एवं स्वलु जाव--१ दव्वओ णं एगे जीवे सअंते, २ स्वेत्तओ णं जीवे असंस्वेजपएसिए, असंस्वेजपएसोगाढे, अत्थि पुण से अंते, ३ काल्जो णं जीवे न कयाइ न आसी, जाव--निच्चे, नत्थि पुण से अंते । ४ भावओ णं जीवे अणंता णाणपज्जवा, अणंता दंसणपज्जवा, अणंता चारितपज्जवा, अणंता अगरुळहुयपज्जवा, नत्थि पुण से अंते, सेत्तं दव्वओ जीवे सअंते, स्वेत्तओ जीवे सअंते, काल्ओ जीवे अणंते, भावओ जीवे अणंते ।

मावार्थ-हे स्कन्दक ! जीव के विषय में तुम्हारे मन में यह विकल्प हुआ

था कि जीव सान्त है, या अनन्त है ? हे स्कन्दक ! मैने जीव के चार मेव कहे हैं -१ द्रव्य जीव, २ क्षेत्र जीव, ३ काल जीव, और ४ भाव जीव। १ द्रव्य से-जीव एक है, अन्त सहित है । २ क्षेत्र से-जीव असंख्यात प्रदेश वाला है, असंख्यात आकाश प्रदेश अवगाहन किये है । अंत सहित है । ३ काल से-जीव नित्य है अर्थात् ऐसा कोई समय नहीं था, न है और न होगा कि जब जीव न रहा हो, यावत् जीव नित्य है, अन्त रहित है । ४ भाव से-जीव के अनन्त ज्ञान पर्याय हैं, अनन्त दर्शन पर्याय हैं, अनन्त चारित्र पर्याय हैं, अनन्त अगुरुलघु पर्याय हैं, अन्त रहित है । इस प्रकार द्रव्य-जीव और क्षेत्र-जीव अन्त सहित है तथा काल-जीव और भाव-जीव अन्त रहित है । इसलिए हे स्कन्दक ! जीव अन्त सहित भी है और अन्त रहित भी है ।

विवेचन--जीव अनन्त होते हुए भी प्रत्येक जीव अपने द्रव्य की अपेक्षा सान्त, सभी समान रूप से असंख्य प्रदेश वाले एव असंख्य प्रदेशावगाढ़ हैं। इम प्रकार जीव अन्त सहित है। कालापेक्षा वह अनादि अनन्त है, सदा सर्वदा रहनेवाला है। और भाव की अपेक्षा ज्ञानादि अनन्त पर्याय युक्त है। अतएव अनन्त है।

जे वि य ते खंदया ! (पुच्छा) इमेयारूवे चिंतिए जाव-किं सअंता सिद्धी, अणंता सिद्धी तस्स वि य णं अयमट्टे--मए खंदया ! एवं खलु चउव्विहा सिद्धी पण्णत्ता, तं जहाः-दव्वओ, खेत्तओ, कालओ, भावओ । १ दव्वओ णं एगा सिद्धी सअंता, २ खेत्तओ णं सिद्धी पणयालीसं जोयणसयसहस्साइं आयामविकस्वंभेणं, एगा जोयणकोडी बायालीसं च जोयणसयसहस्साइं तीसं च जोयण-सहस्साइं दोण्णि य अउणापण्णजोयणसए किंचि विसेसाहिए परिक्से-वेणं, अत्थि पुण से अंते । ३ कालओ णं सिद्धी ण कयाइ ण आसी, ४ भावओ य जहा लोयस्स तहा भाणियव्वा । तत्थ दव्वओ सिद्धी

806

808

## सअंता, खेत्तओ सिद्धी सअंता, कालओ सिद्धी अणंता, भावओ सिद्धी अणंता।

मावार्थ-- हे स्कन्दक ! सिद्धि (सिद्धक्षेत्र) के विषय में तुम्हारे मन में जो विकल्प था उसका समाधान इस प्रकार है--हे स्कन्दक! मैने सिद्धि के चार भेद कहे हें-व्रव्यसिद्धि, क्षेत्रसिद्धि, कालसिद्धि और भावसिद्धि । १ द्रव्य से सिद्धि एक है और अन्त सहित है। २ क्षेत्र से सिद्धि ४५ लाख योजन की लम्बी चौडी है । १,४२,३०,२४९ योजन झाझेरी परिधि है, यह भी अन्त सहित है। ३ काल से सिद्धि नित्य है, अन्त रहित है । भाव से सिद्धि अनन्त वर्ण पर्यायवाली है, अनन्त गन्ध, रस और.स्पर्श पर्याय वाली है। अनन्त गुरुलघु पर्याय रूप है, और अनन्त अगुरुलघु पर्याय रूप है, अन्त रहित है । द्रव्य-सिद्धि और क्षेत्र-सिद्धि अनन्त बाली है तथा काल-सिद्धि और भाव-सिद्धि अन्त रहित है । इसलिए हे स्कन्दक ! सिद्धि अन्त सहित भी है और अन्त रहित भी है ।

विवेचन---सिद्धि-----वह स्थान जहां मुक्तात्माएँ सादि अनन्त काल परमानन्द में लीन रहती हैं। वह परमसुख का स्थान है। लोक के अग्रभाग के निकट यह स्थान है। अघोलोक के अंतिम छोर पर अशुभ पुद्गलों की अधिकता है, वहां से जितना ऊपर उठा जाय, उतनी ही अशुभ परिणाम में कमी होती जाती है और शुभ पुद्गलों में वृद्धि होती जाती है। मयनपति, व्यन्तर, ज्योतिषी और वैमानिक देवों में कमशः शुभ शुभतर हैं। कल्पो-त्पन्न से कल्पातीत अधिक प्रशस्त होते हैं। देवों में सबसे अधिक उत्तम सर्वार्थसिद्ध के देवों के स्थान हैं। अनुत्तर विमान, सभी देवलोकों से ऊँचे हैं। वहां का वातावरण बड़ा शांत, शुभ प्रव प्रशस्त है। उससे भी ऊपर सिद्ध स्थान हैं। उसकी पौद्गलिक उत्तमता-थर्णादि की प्रशस्तता का तो कहना ही क्या ? इससे बढ़कर प्रशस्त स्थान अन्य कोई भी नहीं है। इसके कुछ ऊपर सिद्ध भगवान् हैं। इसका वर्णन औपपातिकसूत्र आदि से समझना चाहिए।

# जे वि य ते संदया ! जाव-किं अणंते सिद्धे तं चेव, जाव-

१ दब्वओ णं एगे सिद्धे सअंते, २ खेत्तओ णं सिद्धे असंखेजपए-सिए, असंखेजपएसोगाढे अत्थि पुण से अंते, ३ काल्ओ णं सिद्धे सादीए अपज्जवसिए, णत्थि पुण से अंते, ४ भावओ णं सिद्धे अणंता णाणपज्जवा, अणंता दंसणपज्जवा, अणंता अगरुयलहुयपज्जवा, नत्थि पुण से अंते; सेत्तं दब्वओ णं सिद्धे सअंते, खेत्तओ णं सिद्धे सअंते, कालओ णं सिद्धे अणंते, भावओ णं सिद्धे अणंते ।

विशेष शब्दों के अर्थ --- सिद्धे--- मुक्तात्मा ।

880

भावार्थ--हे स्कन्दक ! सिद्ध विषयक शंका का समाधान इस प्रकार है-हे स्कन्दक ! मैने सिद्ध के चार भेद कहे है-१ द्रव्यसिद्ध, २ क्षेत्रसिद्ध, ३ काल-सिद्ध और ४ भावसिद्ध । १ द्रव्य से-सिद्ध एक है, अन्त सहित है । २ क्षेत्र से-सिद्ध असंख्यात प्रदेश वाले हैं, असंख्यात आकाश प्रदेश अवगाहन किये हैं, अंत सहित हैं । ३ काल से सिद्ध आदि सहित हैं और अंत रहित हैं । ४ भाव से सिद्ध-अनंत ज्ञान पर्याय रूप हैं, अनंत दर्शन पर्याय रूप हैं, अनंत अगुरूल्घ पर्याय रूप हैं, अंत रहित हैं । अर्थात् द्रव्य से और क्षेत्र से सिद्ध अंत वाले हैं तथा काल से और भाव से सिद्ध अंत रहित हैं । इसलिए हे स्कंदक ! सिद्ध अंत सहित भी हैं और अंत रहित भी हैं ।

विवेचन—सिद्ध—मुक्तात्मा, परम विशुद्ध परमात्मा । ये सभी निज आत्म द्रव्य की अपेक्षा एक एवं सान्त है, किन्तु समूहापेक्षा अनन्त हैं। एक वनस्पतिकाय के अतिरिक्त शेष त्रस और स्थावर जीवों से भी अनन्तगुण । इतने सिद्ध भगवान् हैं ।

जे वि य ते संदया ! इमेयारूवे अज्झत्थिए चिंतिए जाव-समुप्पज्जित्था-केण वा मरणेणं मरमाणे जीवे वड्ढइ वा हायइ भगवती सूत्र ----श. २ उ. १ आर्य स्कन्दक--बालमरण के भेद ४११

वा, तस्त वि य णं अयमट्टे-एवं खलु खदया ! मए दुविहे मरणे पण्णते । तं जहाः-बालमरणे य, पंडियमरणे य । से किं तं बाल-मरणे ? बालमरणे दुवालसविहे पण्णते । तं जहाः-बलयमरणे, बसट्ट-मरणे, अन्तोसल्लमरणे, तब्भवमरणे, गिरिपडणे, तरपडणे, जल-प्पवेसे, जलणप्पवेसे, विसभक्खणे, सत्थोवाडणे, वेहाणसे, गिद्धपट्टे । इब्चेतेणं खंदया ! दुवालसविहेणं बालमरणेणं मरमाणे जीवे अणं-तेहिं नेरइयभवग्गहणेहिं अप्पाणं संजोएइ, तिरिय-मणुय-देव० अणाइयं च णं अणवदग्गं, चाउरंतं संसारकंतारं अणुपरियट्टइ, सेत्तं मरमाणे बङ्ढइ, सेत्तं बालमरणे ।

विशेष शब्दों के अर्थ-वड्ढइ-बढ़ता है, हायइ-घेटता है, बल्यमरणे-बलन्मरण, ससट्टमरणे-वशार्तमरण-तडपते हुए मरना-विषयवश करना, अंतोसल्लमरणे-हृदय में शल्य लेकर मरना, तब्भवमरणे-मरकर उसी भव में उत्पन्न होना, गिरिपडणे-पर्वत से गिरकर मरना, सरुपडणे-वृक्ष गिरकर मरना, जल्प्यवेसे-पानी में डूबकर मरना, जल्ण्प्यवेसे-आग्त में जलकर मरना, विसभक्त्लणे-विष खाकर मरना, सत्योवाडणे-शस्त्राघात से मरना, वेहाणसे-फॉसी पर लटक कर मरना, गिद्धपट्ठे-गिद्धादि के खाने से मरना, संजोएइ-सम्बन्ध-जोड़ता है, अषाइय-अनादि, अण्ववग्गं-अंत रहित, अणुपरियट्टइ-भ्रमण करता है।

भावार्थ-हे स्कन्दक ! तुम्हें इस प्रकार का विचार उत्पन्न हुआ था कि कौनसे मरण से मरता हुआ जीव, संसार को बढ़ाता है और कौनसे मरण से मरता हुआ जीव, संसार को घटाता है ।

हे स्कन्दक ! इसका उत्तर यह है कि-मरण दो प्रकार का बतलाया गया है-१ बालमरण और २ पण्डितमरण । इनमें से बालमरण बारह प्रकार का कहा गया है-१ बलन्मरण, २ वसट्टमरण-वर्ज्ञार्त मेरण, ३ अन्तःशल्य मरण, ४१२ भगवती सूत्र--- श. २ उ. १ आर्य स्कन्दक--बालमरण के भेद

४ तब्मव मरण, ५ गिरि-पतन मरण, ६ तरु-पतन मरण, ७ जल-प्रवेश मरण, ८ ज्वलन प्रवेश मरण, ९ विष भक्षण मरण, १० सत्योवाडण (शस्त्रावपाटन) मरण, ११ वेहानस मरण, १२ गिद्धपिट्ठ (गृध्यपृष्ठ) मरण । इन बारह प्रकार के मरण से मरता हुआ जीव, नरक के अनन्त भव बढ़ाता है, तियँच, मनुष्य और देव के अनन्त भव बढ़ाता है । वह नरक, तियँच, मनुष्य और देव, इन चार गति रूप अनावि अनन्त संसार रूप कान्तार (वन) में बारम्बार परिश्रमण करता है । अर्थात् इन बारह प्रकार के बालमरण द्वारा मरता हुआ जीव, अपने संसार श्रमण को बढ़ाता है ।

विवेधन-बालमरण के बारह भेद बतलाये गये हैं। इनका अर्थ इस प्रकार है;-

१ बलन्मरण---तीव्र भूख और प्यास से छटपटाते हुए प्राणी का मरण 'बलन्मरण' कहलाता है। अथवा संयम से भ्राष्ट प्राणी का मरण 'बलन्मरण' कहलाता है।

२ वसट्टमरण (वशार्समरण)—इन्द्रियों के वशीभूत होकर मरने वाले प्राणी का मरण 'बसट्टमरण' कहलाता है । जैसे दीप की शिखा पर गिर कर प्राण देने वाले पतंगिये का मरण ।

३ अंतोसल्लमरण (अन्तःशस्य मरण)-इसके द्रव्य और माव से दो भेद हैं। शरीर में बाण या तोमर (एक प्रकार का शस्त्र) आदि के घुस जाने से और उसके वापिस न निकलने से जो मरण होता है, वह द्रव्य से 'अन्तःशल्य मरण' है। अतिचारों की शुद्धि किये बिना ही जो मरण होता है वह भाव से 'अन्तःशल्य मरण' है, क्योंकि अतिचार आन्तरिक शल्य है।

४ तद्भवमरण—मनुष्य के शरीर को छोड़ कर फिर मनुष्य होना और तिर्यञ्च के शरीर को छोड़ कर फिर तिर्यञ्च होना 'तद्भवमरण' है। यह मरण मनुष्य और तिर्यञ्चों में ही हो सकता है, किन्तु देव और नैरयिक जीवों में नहीं, क्योंकि मनुष्य मर कर मनुष्य और तिर्यञ्च मर कर तिर्यञ्च हो सकता है, किन्तु देव मर कर फिर दूसरे भव में देव और नैरयिक मर कर फिर दूसरे भव में नैरयिक नहीं हो सकता है।

५ गिरिपडण (गिरिपतन) सरण----पर्वत आदि से गिर कर मरना 'गिरिपडण' मरण' कहलाता है।

६ तरुपडण (तरुपतन) मरण-वृक्ष आदि से गिर कर मरना ।

७ जलप्पवेस (जल प्रवेश) मरण-जल में डूब कर मरना।

८ जलणप्पवेस् (ज्वलन प्रवेश) मरण–अग्नि में गिर कर मरना ।

९ विसमक्खण (विष भक्षण) मरण–जहर आदि प्राण घातक पदार्थ खाकर मरना।

१० सत्थोवाडणे (शस्त्रावपाटन)--छुरी, तलवार आदि शस्त्र द्वारा होने वाला मरण।

११ विहाणस (वैहानस) मरण—गले में फौसी लगाकर वृक्ष आदि की डाल पर लटकने से होने वाला मरण ।

१२ गिद्धपिट्ठे (गृध पृष्ठ) मरण-हाथी, ऊँट या गधे आदि के मृतशरीर में प्रविष्ठ होने से गिद्ध आदि पक्षियों द्वारा या मांसलोलुप श्रुगाल आदि जंगली जानवरों द्वारा शरीर के विदारण (चीरने) से होने वाला मरण गृधस्पृष्ट या गृद्ध स्पृष्ट मरण कहलाता है। अथवा पीठ आदि शरीर के अवयवों का मांस गिद्ध आदि पक्षियों द्वारा खाया जाने पर होने वाला मरण 'गृधपृष्ठ मरण' कहलाता है। उपरोक्त दोनों व्याख्याएँ क्रमशः तियँच और मनष्य के मरण की अपेक्षा से है।

उपरोक्त बारह प्रकार के बालमरणों में से किसी मरण से मरने वाले प्राणी का संसार बढता है और वह बहुत काल तक संसार में परिश्रमण करता है।

से किं तं पंडियमरणे ? पंडियमरणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहाः-पाओवगमणे य, भत्तपचन्स्वाणे य । से किं तं पाओवगमणे ? पाओवगमणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहाः--नीहारिमे य, अनिहारिमे य नियमा अप्पडिकम्मे । सेत्तं पाओवगमणे । से किं तं भत्तपचन्स्वाणे ? भत्तपचन्स्वाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहाः--नीहारिमे य, अनीहारिमे य नियमा सपडिकम्मे, सेत्तं भत्तपचन्स्वाणे । इञ्चेतेणं संदया ! दुविहेणं पंडियमरणेणं मरमाणे जीवे अणंतेहिं नेरइयभवग्गहणेहिं अप्पाणं विसंजोएइ, जाव--वीईवयइ । सेत्तं मरमाणे हायइ । सेत्तं पंडियमरणे । इच्चेएणं स्वंदया ! दुविहेणं मरणेणं मरमाणे जीवे वड्ढइ वा, हायइ वा ।

एत्थ णं खंदए कचायणसगोत्ते संबुद्धे समणं भगवं महावीरं वंदह नमंसह, वंदित्ता नमंसित्ता एवं वयासीः-इच्छामि णं भंते ! तुज्झं अंतिए केवलीपण्णत्तं धम्मं निसामित्तए । अहासुहं देवाणु-पिया ! मा पडिबंधं ।

विशेष शब्दों के अर्थ-पाओवगमणे--पादपोपगमन, णोहारिमे-- निर्हारिम, अ**चोहारिमे--**अनिर्हारिम, **बोईवयड्--**-भ्रमण करता है, संबुद्धे---बोध पाये, निसामित्तए--सुनना चाहता हूं, पडिबंधं---विलम्ब ।

भगवान के उपर्युक्त वचनों को सुन कर स्कन्दक परिव्राजक को बौध हो गया। उसने अमण भगवान महाबीर स्वामी को बन्दना नमस्कार करके कहा कि-'हे भगवन् ! में आपके पास केवलि प्ररूपित धर्म सुनना चाहता हूं।' भगवान् ने कहा कि---'हे देवानुप्रिय ! तुम्हें सुख हो वैसा करो, किंतु धर्म कार्य में विलम्ब मत करो।' भगवती सूत्र --- श. २ उ. १ आर्य स्कन्दक को बोध प्राप्ति

¥tt

विवेचन---पण्डितमरण के दो भेद हैं --- १ पादपोपगमन मरण और २ भक्तप्रत्या-ख्यान मरण ।

 १ संथारा करके वृक्ष के समान जिस स्थान पर जिस रूप में एक बार लेट जाय, फिर उसी जगह उसी रूप में लेटे रहना और इस प्रकार मृत्यु हो जाना 'पादपोपगमन मरण' है। इसके दो भेद हैं-निर्हारिम और अनिर्हारिम।

निर्हारिम--जो सथारा ग्राम नगर आदि बस्ती में किया जाय, जिससे मृत-कलेवर को ग्रामादि से बाहर ले जाकर अग्निदाहादि संस्कार करना पड़े उसे, 'निर्हारिम' कहते हैं ।

अनिर्हारिम–जो संयारा ग्राम नगर आदि बस्ती से बाहर जंगल आदि एकान्त स्यान में किया जाय, जिससे मृत-कलेवर को वहां से ले जाने की आवश्यकता न रहे, उसे 'अनिर्हारिम' कहते हैं। यह दोनों प्रकार का पादपोपगमन मरण नियमा (नियम पूर्वक) अप्रतिकर्म (शरीर की सेवा शुश्रुषा और हलन चलने से रहित) होता है।

२ भक्तप्रत्याख्यान मरण-यावज्जीवन तीन या चारों आहारों का त्याग करने के बाद जो मृत्यु होती है, उसे 'भक्तप्रत्याख्यान मरण' कहा जाता है। उसके भी निर्हारिम और अनिर्हारिम ये दो भेद हैं। यह मरण सप्रतिकर्म है।

किसी किसी प्रति में यहाँ 'इंगितमरण' का कथन किया है। वह 'इंगितमरण'भक्तप्रत्या-ख्यान मरण का ही एक विशेष भेद है। इसीलिए उसकी यहाँ अलग व्याख्या नहीं की है।

तए णं समणे भगवं महावीरे खंदयस्स कचायणस्सगोत्तरस, तीसे य महइमहालियाए परिसाए धम्मं परिकहेइ । धम्मकहा भाणि-यव्वा । तए णं से खंदए कचायणस्सगोत्ते समणस्स भगवओ महा-वीरस्स अंतिए धम्मं सोचा, णिसम्म हट्ठतुट्ठे जाव-हियहियए उट्ठाए उट्ठेइ, उट्ठित्ता समणं भगवं महावीरं तिनखुत्तो आयाहिण-पयाहिणं करेइ, करित्ता एवं वयासी:-सदद्दामि णं भंते ! णिग्गंथं पावयणं, पत्तियामि णं भंते ! णिग्गंथं पावयणं, रोएमि णं भंते ! णिग्गंथं पावयणं, अब्भुट्ठेमि णं भंते ! णिग्गंथं पावयणं; एवमेयं भंते ! तह- मेयं भंते ! अवितहमेयं भंते ! असंदिद्धमेयं भंते ! इच्छियमेयं भंते ! पडिच्छियमेयं भंते ! इच्छियपडिच्छियमेयं भंते ! से जहेयं तुब्भे वदह ति कट्टु समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसह वंदित्ता, नमंसित्ता उत्तरपुरत्थिमं दिसीभागं अवक्कमइ, अवक्कमित्ता तिदंडं च कुंडियं च जाव-धाउरत्ताओ य एगंते एडेइ, एडित्ता जेणेव समणे भगवं महावीर तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छित्ता समणं भगवं महावीरं तिक्खुत्तो आयाहिणपयाहिणं करेइ, करित्ता जाव-नमं-सित्ता एवं वयासी:--

विशेष शब्वों के अर्थ-महइमहालियाए-बहुत बड़ी, परिसाए-परिषद् को, हियहि-यए-विकसित हृदय वाला, सद्द्वामि-श्रद्धा करता हूं, पत्तियामि-प्रतीति करता हूँ, रोएमि-रुचि करता हूँ, अब्भुट्ठेमि-अभ्युद्धत होता हूँ, एवमेवं-इसी प्रकार है, तहमेयं-वैसा ही है, अवितहमेयं-विशेषरूप से सत्य है, असंदिद्धमेय-सन्देह रहित है, इच्छियमेयं-इष्ट है, पडिच्छियमेयं-विशेष रूप से इष्ट है, जहेयं-जैसा, वदह-कहा है, अववकमइ-जाता है, एडेइ-छोड़ता है।

भावार्थ-इसके पश्चात् अमण भगवान् महावीर स्वामी ने कात्यायन गोत्री स्कन्दक परिवाजक को और उस बहुत बडी परिषद् को धर्मकथा कही । (यहां धर्मकथा का वर्णन करना चाहिए) । अमण भगवान् महावीर स्वामी द्वारा फरमाई हुई धर्मकथा को सुनकर एवं हृदय में धारण करके स्कन्दक परि-वाजक को बड़ा हर्ष-सन्तोष हुआ एवं उसका हृदय हर्ष से विकसित हो गया । तदनन्तर खडे होकर और भगवान् की तीन बार प्रदक्षिणा करके स्कन्दक परि-व्राजक ने इस प्रकार कहा कि-"हे भगवन् ! मैं निग्रंन्थ प्रवचनों पर श्रदा, प्रतीति और इचि करता हूँ एवं निग्रंन्थ प्रवचनों को में स्वीकार करता हूँ । हे भगवन् ! ये निग्रंन्थ प्रवचन इसी प्रकार हैं, सत्य है, सन्देह रहित हैं, इष्ट हैं,

४१६

| भगवती सूत्र श. २ उ. | १ आर्य | स्कन्दक <mark>की</mark> ऽ | प्रभु से | प्रार्थना | 880 |
|---------------------|--------|---------------------------|----------|-----------|-----|
|---------------------|--------|---------------------------|----------|-----------|-----|

प्रतीब्ट हैं, इष्टप्रतीष्ट हैं, हे भगवन् ! जैसा आप फरमाते हैं वैसा ही हैं।'' ऐसा कह कर स्कन्दक परिवाजक ने श्रमण भगवान् महावीर को वन्वना नमस्कार किया, बन्दना नमस्कार करके उत्तर-पूर्व दिशा के भाग (ईशान कोण) में जाकर त्रिवण्ड कुण्डिका यावत् गेरुए वस्त्र आदि परिवाजक के मण्डोपकरणों को एकान्त में छोड़ दिया। फिर जहां श्रमण भगवान् महावीर स्वामी बिराजते

थे वहाँ आकर भगवान को तीन बार प्रदक्षिणा करके इस प्रकार बोले । विवेचन-भगवान ने स्कन्दक परिव्राजक और उस विशाल परिषद को धर्मकथा कही । अर्थात् यह बतलाया कि जीव किस प्रकार कमों को बांधते हैं ? और उनसे किस प्रकार छुटकारा पाते हैं ? आर्त्तध्यानादि के द्वारा जीव किस प्रकार कमों को बांध कर संसारसागर में परिश्रमण करते हैं और किस प्रकार देराग्य को प्राप्त कर कमों के बन्धन को तोड़ कर मुक्ति प्राप्त करते हैं ?

भगवान् द्वारा फरमाई हुई धर्मकथा को सुन कर स्कन्दक परिव्राजक को निग्नेन्य प्रवचनों पर श्रद्धा, प्रतीति और रुचि उत्पन्न हुई । उन्होंने परिव्राजक के मण्डोपकरणों को एकान्त में डाल कर मगवान् के पास दीक्षा अंगीकार करने की इच्छा प्रकट की और निवेद्रन किया ।

आहित्ते णं भंते ! लोए, पलित्ते णं भंते ! लोए, आलित्त-पलित्ते णं भंते ! लोए जराए मरणेण य । से जहाणामए केइ गाहावई अगारंसि जिझयायमाणंसि, जे से तत्थ भंडे भवइ, अप्पभारे मोल्लगुरुए तं गहाय आयाए एगंतमंतं अवक्कमइ । एस मे नित्था-रिए समाणे पच्छा पुराए हियाए सुहाए खमाए निस्सेयसाए आणुगामियत्ताए भविस्सइ । एवामेव देवाणुप्पिया ! मज्झ वि आया एगे भंडे इट्ठे कंते पिए मणुण्णे मणामे थेज्जे वेस्सासिए संमए अणु-मए बहुमए भंडकरंडगसमाणे, मा णं सीयं मा णं उण्हं मा णं खुहा मा णं पिवासा, मा णं चोरा, मा णं वाला, मा णं दंसा, मा णं मसगा, मा णं वाइय-पित्तिय-सेंभिय-सण्णिवाइय विविद्दा रोगायंका परीसहोव-सग्गा फुसंतु त्ति कश्टु एस मे नित्थारिए समाणे परलोयरस हियाए सुहाए स्वमाएं नीसेसाए आणुगामियत्ताए भविरसइ । तं इच्छामि णं देवाणुण्पिया ! सयमेव पञ्वावियं, सयमेव मुंडावियं, सयमेव सेहावियं, सयमेव सिक्स्वावियं, सयमेव आयार-गोयरं विणयवे-णइय-चरण-करण-जाया-मायावत्तियं धम्ममाइक्सिउं ।

विशेष शब्दों के अर्ब-आलिसे-सुलगा हुआ, पलिसे-विशेष जलता हुआ, गाहा-वई-गृहपति, अगारंसि-घर में से जिन्नयायमाणंसि-जलते हुए, मोस्लगुरुए-बहुमूल्य, णित्या-रिए-निकाला हुआ, पुराए-पहले, हियाए-हितकारी, सुहाए-सुखकारी, समाए-शांति करने वाला, निस्सेयसाए-कल्याणकारी, आणुगामियत्ताए-साथ चलनेवाला, बेस्सासिए-विश्वास योग्य, संमए-सम्मत, खुहा-क्षुधा, ढाला-सर्प आदि, वाइय-वात, पिसिय-पित्त, सेंभिय-श्लेष्म, सन्निवाइय-सन्निपात, आयार गोयर-आचार गोचर, बेलइय-विनयोत्पन्न चारित, जाया-मायावत्तियं-संयममात्रा और आहार की मात्रादि वृत्ति ।

भावार्थ-हे भगवन् ! जरा (बुढ़ापा) और मरण रूपी अग्नि से यह लोक आदीप्त है प्रदीप्त (जल रहा है) । जैसे किसी गृहस्थ के घर में आग लग गई हो, तो वह उसमें से बहुमूल्य और अल्प वजन वाले सामान को सबसे पहले बाहर निकाल कर एकान्त में जाता है और यह सोचता हे कि अग्नि में से बंचा कर बाहर निकाला हुआ यह सामान भविष्य में आगे पीछे मेरे लिए हितरूप, सुखरूप, कुझलरूप, और कल्याणरूप होगा । इसी तरह हे भगवन् ! मेरी आत्मा भी एक भाण्ड (बर्तन)रूप है। यह मुझे इष्ट, कान्त, प्रिय, सुन्दर, मनोज्ञ, विद्वस्त, सम्मत, अनुमत, बहुमत और रत्नों के करंडिये (पिटार) के समान है, इसीलिए ठण्ड, गर्मी, भूख प्यास, चोर, सिंह, सर्प, डांस, मच्छर,

886

वात, पित्त, कफ और सम्निपात आदि से होने वाले अनेक प्रकार के रोग और आतङ्क (तत्काल प्राण हरण करने वाले रोग) एवं परीषह उपसगीं से में इसकी बराबर रक्षा करता हूँ। रक्षित किया हुआ यह आत्मा मुझे परलोक में हित-रूप, सुखरूप, कुझलरूप एवं परम्परा से कल्याणरूप होगा। इसलिए हे मग-वन् ! में आपके पास प्रवज्या ग्रहण करना चाहता हूँ। आप स्वयं मुझे प्रवजित करें, मुण्डित करें, आप स्वयं मुझे प्रतिलेखनादि क्रियाएँ सिखावें, सूत्र और अर्थी को पढ़ावें। हे मगवन् ! में चाहता हूँ कि-आप मुझे ज्ञानादि आचार गोचर (मिक्षाटन), विनय, विनय का फल, चरण करण अर्थात् चारित्र (व्रतादि) और पिण्ड विशुद्धि संयम यात्रा और संयम यात्रा के निर्वाहार्थ आहारादि ग्रहण रूप धर्म कहें।

विवेचन- हे मगवन् ! आप स्वयं मुझे रजोहरणादि वेश देकर प्रवर्जित कीजिये, शिर का लोच करके मुण्डित कीजिये । साधु का आचार गोचर विधि, संयम और संयम यात्रा के निर्वाहार्य आहारादि की मात्रा, और विनय आदि की शिक्षा दीजिये ।

तए णं समणे भगवं महावीरे संदयं कचायणरसगोत्तं सयमेव पञ्वावेइ, जाव-धम्ममाइन्स्वइ-एवं देवाणुप्पिया ! गंतव्वं, एवं चिट्टियव्वं, एवं निसीइयव्वं, एवं तुयट्टियव्वं, एवं भुंजियव्वं एवं भासियव्वं, एवं उट्टाए उट्टाय पाणेहिं भूएहिं जीवेहिं सत्तेहिं संजमेणं संजमियव्वं, अस्तिं च णं अट्ठे णो किंचि वि पमाइयव्वं । तए णं से संदए कचायणस्सगोत्ते समणस्स भगवओ महावीरस्स इमं एया-रूवं धम्मियं उवएसं सम्मं संपडिवज्बइ, तमाणाए तह गच्छइ, तह चिट्टइ, तह निसीयइ, तह तुयट्टइ, तह भुंजइ, तह भासह, तह उट्टाए उट्टाय पाणेहिं भूएहिं जीवेहिं सत्तेहिं संजमेणं संजमेइ, अस्तिं च

## णं अट्ठे णो पमायइ ।

विशेष शब्दों के अर्थ-गंतव्यं-जाना चाहिये, चिट्ठियव्यं-खड़े रहना चाहिये, णिसौध-यव्यं-बैठना चाहिए, तुयट्टियव्यं सोना चाहिये, भुंजियव्यं-खाना चाहिए, मासियव्यं-योलना चाहिए, उट्ठाए--उठना, संजमियव्यं -संयमित रहना चाहिए । संपडियज्जद्द-स्वीकार करता है, तमाणाए--तद्नुसार, पमाइयव्य-प्रमाद करना चाहिए ।

भावार्थ-इसके बाद श्रमण मगवान् महावीर स्वामी ने स्वयमेव कात्या-यनगोत्री स्कन्दक परिव्राजक को प्रव्रजित किया यावत् स्वयमेव धर्म की जिला वी कि-हे देवानुप्रिय ! इस तरह से चलना चाहिए, इस तरह से खड़ा रहना चाहिए, इस तरह से बैठना चाहिए, इस तरह से सोना चाहिए, इस तरह से खाना चाहिए, इस तरह से बोलना चाहिए । इस तरह सावधानतापूर्वक प्राण, भूत, जीव, सत्त्व के विषय में संयम पूर्वक बर्ताव करना चाहिए । इस विषय में जरासा भी प्रमाद नहीं करना चाहिए ।

कात्यायनगोत्री स्कन्दक मुनि ने श्रमण भगवान् महाबीर स्वामी के इस धार्मिक उपदेश को अच्छी तरह से स्वीकार किया और भगवान् की आज्ञा के अनुसार ही स्कन्दक मुनि चलना, खडे रहना, बंठना, सोना, खाना, बोलना आदि किया करने लगे तथा प्राण, भूत, जीव, सत्त्व के प्रति बयापूर्वक बर्ताव करने लगे और इन विषयों में जरासा भी प्रमाद नहीं करने लगे।

बिवेचन-श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने स्कन्दक मुनि को शिक्षा दी कि-हे देवानुप्रिय ! घूंसरा प्रमाण अर्थात् चार हाथ भूमि को आगे देखते हुए चलना चाहिए । हे देवानुप्रिय ! जहाँ बहुत लोगों का आवागमन म हो, ऐसे स्थान पर संयम, आत्मा और प्रवचन को किसी प्रकार की बाधा न पहुँचे, इस तरह से खड़ा रहना चाहिए । स्थान को अच्छी तरह पूंज कर बैठना चाहिए, सामायिकादि के उच्चारण पूर्वक शयन करना चाहिए । बयालीस दोषों से रहित आहार को 'धूस' 'जंगार' आदि दोषों को टाल कर खाना चाहिए । भाषासमिति पूर्वक हित और मित बोलना चाहिए । स्वंधा प्रकार से प्रमाद का त्याग करके प्राणियों की रक्षा में सावधान रहना चाहिए । इत्यादि रूप से भगवान् ने शिक्षा दी । तए णं से खंदए कचायणस्सगोत्ते, अणगारे जाए, इरिया-समिए भासासमिए एसणासमिए आयाणभंडमत्तनिक्सेवणासमिए, उचार-पासवण-स्वेल-जल्ल-सिंघाणपरिट्ठावणियासमिए मणसमिए, वयसमिए कायसमिए मणगुत्ते वयगुत्ते कायगुत्ते गुत्ते गुत्तिंदिए गुत्तबंभयारी, चाई लज्जू धण्णे खंतिस्वमे जिइंदिए सोहिए अणि-याणे अप्पुस्सुए अबहिल्लेसे सुसामण्णरए दंते, इणमेव निग्गंयं पावयणं पुरओ काउं विहरइ ।

विशेष शब्दों के अर्थ-चाई-त्यागी, लज्जु-लज्जावान् = सरल, संतिक्षमे-क्षमापूर्वक सहने वाले, सोहिए-शोधक, अणियाणे-निदान रहित, अप्पुस्सुए-उत्सुकता रहित, अब-हिल्लेक्षेन-प्रबहि ठेंश्य = पंगम से बाहर चित नहीं रखने वाला, सुसामण्णरए-संयम में लीन, देते-इन्द्रियों का दमन करने वाले, पुरओकाउं-आमे करके ।

भाबार्थ-अब वे कात्यायनगोत्री स्कन्दकजी, अतगार बन गये। वे ईर्या-समिति, भाषासमिति, एषणासमिति, आवानभण्डमात्रनिक्षेपणासमिति और उच्चारप्रश्रवणसेलजल्लींसघाण-परिस्थापनिकासमिति, एवं मनःसमिति, वचन समिति. कायासमिति, इन आठों समितियों का साथधानतापूर्वक पालन करने समिति. कायासमिति, इन आठों समितियों का साथधानतापूर्वक पालन करने स्रगे। मनोगुष्ति, वचनगुष्ति और कायमुष्ति से गुप्त रहने लगे अर्थात् मन, वचन, काया को बश में रखने लगे। वे सबको बश में रखने वाले, इन्द्रियों को वश में रखने वाले, गुप्तब्रह्मचारी, त्यागी, लज्जावान् (संयमवान्-सरल) धन्य (धर्म-धनवान्) क्षमावान्, जितेन्द्रिय, द्रतों के शोधकं, किसी प्रकार का निदान (नियाणा) न करने वाले, आकांक्षा रहित, उतावल रहित, संयम से बाहर चित्त को न रखने वाले, श्वेध्ठ साघु द्रतों में लीन और दान्त ऐसे स्कन्वक मुनि, इन निग्रन्थ प्रवचनों को आगे (सामने) रख कर विचरण करने लगे अर्थात् वे इन निग्रन्थ प्रवचनों को सन्मुख रखते हुए इन्हीं के अनुसार सब कियाएँ करने लगे। ४२२ भगवती सूत्र-श. २ उ. १ आयं स्कन्दक का प्रतिमा आराधन

विवेचन----स्कन्दक मुनि भगवान् की शिक्षा के अनुसार पांच समिति, तीन गुप्ति में सावधानता पूर्वक प्रवृत्ति करने लगे । वे इन्द्रियों को वश में रखने वाले, गुप्तब्रह्मचारी अर्थात् गुप्तिपूर्वक ब्रह्माचर्य का पालन करने वाले त्यागी, लज्जावान्, (संयमवान्-सरल) धर्मस्वरूप अयवा धन्य, (धर्म रूप धनवाले)शक्ति होते हुए भी क्षमा करने वाले, इन्द्रियों के विकार से रहित अतएव जितेन्द्रिय, व्रतों का निर्दोष पालन करने वाले अथवा सौह्द अर्थात् सब प्राणियों में मित्रता की बुद्धि रखनेवाले, इहलोक और परलोक सम्बन्धी किसी प्रकार का निदान (नियाणा)न करनेवाले, धीर, संयम से बाहर चित्तवृत्ति न रखनेवाले, साधुवृत्ति में तल्लीन, दान्त अर्थात् कोधाक्षि स्नत्रुओं का दमन करनेवाले अथवा रागद्वेष का अन्त करने के लिए प्रवृत्ति करने वाले बने । जिस प्रकार मार्ग का अनजान पुरुष, मार्ग के जानकार पुरुष को आगे रखकर उसके पीछे पीछे चलता है, उसी प्रकार स्वम्द मुनि, निग्रंन्थ प्रवचनों को आगे रखकर अर्थात् मगवान् की आज्ञा के अनुसार संयम की समस्त कियाएं करने ल्ये ।

तए णं समणे भगवं महावीरे क्यंगलाओ वयरीओ, छत्त-पलासयाओ चेइयाओ पडिनिक्खमइ, पडिनिक्खमित्ता बहिया जण-वयविहारं विहरइ । तए णं से खंदए अणगारे समणस्स भगवओ महावीरस्स तहारूवाणं थेराणं अंतिए सामाइयमाइयाइं एकारस अंगाइं अहिज्जइ, अहिजित्ता जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छित्ता समणं भगवं महावीरं वंदइ, नमंसह; वंदित्ता नमंसित्ता, एवं वयासी:-इच्छामि णं भंते ! तुब्भेहिं अब्भ-णुण्णाए समाणे मासियं भिक्खुपडिमं उवसंपजित्ता णं विहरित्तए, अहासुहं देवाणुण्पिया ! मा पडिवंधं । तए णं से खंदए अणगारे समणेणं भगवया महावीरेणं अब्भणुण्णाए रमाणे हट्टे, जाव-नमं- भगवती सूत्र-श. २ उ. १ आयं स्कन्दक का प्रतिमा आराधन

सिता मासियं भिम्खुपडिमं उवसंपजिताणं विहरह । तए णं से खंदए अणगारे मासियं भिक्खुपडिमं अहासुत्तं अहाकृपं अहा-मग्गं अहातच्चं अहासम्मं काएण फासेइ पालेइ सोभेइ तीरेइ पूरेइ किट्रेइ अणुपालेह, आणाए आराहेइ, सम्मं काएग फासित्ता जाव-आराहेता जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छ्इ, उवा-गच्छिता समणं भगवं जाव-नमंसित्ता एवं वयासीः-इच्छामि णं भंते ! तुन्भेहिं अन्भणुण्णाए समाणे दोमासियं भिक्खपडिमं उवसं-पजित्ता णं विहरित्तए, अहासुहं देवाणुप्पिया ! मा पडिवंधं, तं चेव । एवं तेमासियं, चाउम्मासियं, पंचमासियं, छम्मासियं, सत्त-मासियं, पढमं सत्तराइंदियं, दोच्चं सत्तराइंदियं, तच्चं सत्तराइंदियं, अहोराइंदियं, एगराइयं । तए णं से संदए अणगारे एगराइयं भिन्खुपडिमं अहासुत्तं, जाव-आराहेत्ता जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छिता समणं भगवं महावीरं जाव-नमंसित्ता एवं वयासी:-इच्छामि णं भंते ! तुन्भेहिं अब्भणुण्णाए समाणे गुणरयणसंवच्छरं तवोकम्मं उवसंपज्जित्ता णं विहरित्तए, अहासुई देवाणुप्पिया ! मा पडिबंधं ।

विशेष शक्यों के अर्थ--यडिनिक्खमइ-बाहर निकले, अव्ययुज्याए-आज्ञा होने पर, उवसंपज्जित्ताणं-स्वीकार करके, अहासुसं-सूत्र के अनुसार, अहाकप्यं-कल्प अर्थात् आवार के अनुसार, अहामग्गं--मार्ग के अनुसार, अहातच्चं-यथा तत्त्व, अहासम्म-समभाव पूर्वक, सोमेइ--सुशोभित करते हैं, तीरेइ-पार लगाते हैं, पूरेइ--पूर्ण करते हैं, किट्टेइ-कीत्तंन करते

४२३

४२४ भगवती सूत्र—श. २ उ. १ आर्य स्कन्दक–गुणरत्न संवत्सर तप

हैं, **गुणरयणं संबच्छरं तवोकम्मं-**गुणरत्न संवत्सर नामक तप ।

भावार्थ-इसके बाद श्रमण भगवान् महावीर स्वामी कृतंगला नगरी के छत्रपलाशक उद्यान से निकले और बाहर जनपद (देश) में विवरण करने लगे। इसके बाद स्कन्दक अनगार ने श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के तथा रूप के स्थविरों के पास सामायिकादि ग्यारह अंगों को सोखा, सीख कर भगवान् के पास आकर वन्दना नमस्कार करके इस प्रकार बोले कि-यदि आपकी आज्ञा हो, तो में मासिकी भिक्षुप्रतिमा को धारण करना चाहता हूँ। भगवान् ने फरमाया कि-'हे देवानुप्रिय ! जिस तरह तुम्हें सुख हो वैसा करो, किन्तु विलम्ब मत करो'। भगवान् की आज्ञा प्राप्त कर स्कन्दक मुनि बडे हणित हुए यावत् भग-वान् को वन्दना नमस्कार करके मासिकी भिक्षुप्रतिमा को अंगीकार की । इसके पइचात् स्कन्दक मुनि ने मासिकी भिक्षुप्रतिमा को सूत्र के अनुसार, आचार के अनुसार, मार्ग के अनुसार, यथा तत्त्व और अच्छी तरह काया से स्पर्श किया, पालन किया, शोभित किया, समाप्त किया, पूर्ण किया, कोर्तन किया, अनुपालन किया, आज्ञापूर्यंक आराधन किया, यावत् काया से सम्यक् प्रकार से स्पर्श करके यावत् आराधन करके श्रमण भगवान् महाबीर स्वामी के पास आये और वन्दना नमस्कार करके इस प्रकार बोले कि-'हे मगवन् ! आपको आज्ञा हो, तो मैं द्विमा-सिकी भिक्षप्रतिमा अंगीकार करना चाहता हूँ'। भगवान् ने फरमाया कि-'हे देवानुप्रिय ! जैसे सुख हो वैसे करो, किन्तु विलम्ब मत करो' । फिर स्कन्दक मूनि ने द्विमासिकी भिक्षुप्रतिमा को अंगीकार कर यायत् पूर्ण किया । इसी तरह त्रिमासिको, चतुर्मासिको, पंचमासिको, छहमासिकी, सप्तमासिको, प्रथम सात दिन रात को, द्वितीय सात विन रात को, तृतीय सात वित रात की, अहो-रात्रिकी, एक रात्रि की इस प्रकार बारह मिक्षुप्रतिमाओं का यथाविधि पालन किया । इनका यथाविधि पालन करके अमण भगवान् महाबीर स्वामी के पास आकर वन्दना नमस्कार करके इस प्रकार बोले कि-हे मगवन् ! आपकी आज्ञा े हो, तो मैं 'गुणरत्नसंवस्सर' नामक तप करना चाहता हूँ । भगवान् ने फरमाया कि-हे देवानुप्रिय ! जैसे तुम्हें सुख हो वैसे करो, किन्तु विलम्ब मत करो ।

भगवती सूत्र-----श. २ जार्य स्कन्दक का प्रतिमा आराधन ४२५

विवेचन-यहाँ यह कहा गया है कि स्कन्दक मुनि ने ग्यारह अंग पढ़े। इससे यह बात स्पष्ट होती है कि स्कन्दकजी के मुनि होने के पहुछे ही ग्यारह अंगों की रचना हो चुकी थी, तभी तो उन्होंने इनको पढ़ा। यहाँ यह शंका होती है कि भगवती सूत्र पांचवाँ अंग सूत्र है, फिर इसमें स्कन्दक मुनि का वर्णन कैसे आया ?

इस शंका का समाधान यह है कि श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के तीर्थ में नौ वाचनाएँ हुई थी, इसलिए उन वाचनाओं में स्कन्दक मुनि के तुल्य अन्य किसी का वर्णन था और जब स्कन्दक मुनि बने, तब सुधर्मास्वामी ने अपने शिष्य जम्बूस्वामी के प्रति स्कन्दक मुनि के परित्र का वर्णन किया। इसलिए इसमें विरोध की कोई बात नहीं है। अथवा गणधर अतिशय ज्ञानी होते हैं, इसलिए भविष्यत्काल की बात का वर्णन यदि वे अपनी वाचना में करदें, तो कोई बाधा जैसी बात नहीं है और इस चरित्र में जो भूतकाल का निर्देश किया है, वह आगामी शिष्य समूह की अपेक्षा से है, इसलिए वह भी निर्दोष है।

स्कन्दक मुनि ने भिक्षु की बारह प्रतिमा अगीकार की । भिक्षुप्रतिमाओं का स्वरूप इस प्रकार है.—

साधु के अभिग्रह विशेष को 'गिक्सुपडिमा'-भिक्षुप्रतिमा कहते हैं। वे बारह हैं। एक मास से लेकर सात मास तक सात पडिमाएँ हैं। आठवीं, नववीं और दसवीं पडिमाओं मैं प्रत्येक सात दिनरात्रि की होती है। ग्यारहवीं एक अहोरात्रि की और बारहवीं एक रात्रि की होती है।

पडिमाधारी मुनि, अपने शारीरिक संस्कारों को तथा शरीर के ममत्व-माव को छोड़ देता है और दैन्यभाव न दिखाते हुए देव, मनुष्य और तिर्यञ्च सम्बन्धी उपसर्गों को समभाव पूर्वक सहन करता है । वह अज्ञात कुल से और थोड़े परिमाण में गोचरी लेता है । गृहस्थ के घर पर मनुष्य, पशु, श्रमण, ब्राह्मण, भिखारी आदि भिक्षार्थ खड़े हों, तो उसके घर नहीं जाता, क्योंकि उनके दान में अन्तराय पड़ती है । अतः उनके भिक्षार्द से निवत्त होने पर जाता है ।

(१) पहली पडिमाधारी साधु को एक दत्ति अन्न की और एक दत्ति पानी की लेना कल्पता है। साधु के पात्र में दाता ढ़ारा दिये जाने वाले अन्न और पानी की जवतक धारा अखण्ड बनी रहे उसका नाम 'दत्ति' हैं। धारा खण्डित होने पर दत्ति की समाप्ति हो जाती है। उनके आहार प्राप्त करने में यह नियम है कि एक व्यक्तियों का भोजन में से भिक्षा लेनी चाहिए, किन्तु जहां दो, तीन, चार, पांच या अधिक व्यक्तियों का भोजन हो, ४२६ भगवती सूत्र- तो २ उ. १ आये स्कन्दक का प्रतिमा आराधन

उसमें से भिक्षा नहीं लेनी चाहिए। इसी प्रकार गर्भवती और छोटे बच्चे वाली स्त्री के लिए बना हुआ मोजन अथवा जो स्त्री, बच्चे को दूध पिला रही हो वह बच्चे को अलग रख कर भिक्षा दे, या गर्भवती स्त्री अपने आसन से उठ कर भिक्षा दे, तो वह भोजन, मुनि को नहीं कल्पता। उनका कल्प है कि जिस दाता के दोनों पैर देहली के भीतर हों, या बाहर हों, तो उससे भी भिक्षा नहीं लेनी चाहिए, किन्तु जिसका एक पैर देहली के भीतर हो और एक पैर बाहर हो उसी से भिक्षा लेना कल्पता है।

पडिमाधारी मुनि के लिए गोचरी जाने के तीन समय बतलाये गये हैं—दिन का बादिमाग, मध्य भाग और अन्तिमभाग । यदि कोई साधु, दिन के आदिभाग (प्रथम भाग) में गोचरी जाय, तो मध्यभाग और अन्तिमभाग में न जाय । इसी तरह यदि मध्य-भाग में जाय, तो प्रथमभाग और अन्तिमभाग में न जाय । यदि अन्तिमभाग में जाय, तो प्रथमभाग और मध्यभाग में नहीं जाय । अर्थात् उसे दिन के किसी एक भाग में ही गोचरी जाना चाहिए, शेष दो भागों में नहीं । तीसरे प्रहर के तीन भाग करना अर्थ भी किया जाता है ।

ेपडिमाधारी साधु को छह प्रकार की गोचरी करनी चाहिए । यथा—१ पेटा, २ अर्द्धपेटा, ३ गोमूत्रिका, ४ पतंगवीथिका, ५ शंखावर्ता और ६ गतप्रत्यागता । इनका स्वरूप इस प्रकार है; -

१ पेटा—भिक्षा स्थान (ग्राम या मुहल्ले) की कल्पना एक पेटी के समान चार कोने वाला करके (बीच के घरों को छोड़कर चारों कोनों के)उन घरों में भिक्षार्थ जावे ।

२ अर्द्धपेटा--उपरोक्त चारकोनों में से दो कोने के घरों में ही भिक्षा के लिए जावे।

३ गोमूत्रिका-जिस प्रकार चलता हुआ बैल पेशाब करता है और वह वक्षाकार (टेढ़ामेढ़ा) पड़ता है, उसी प्रकार साधु भी घरों की आमने सामने की दोनों पंक्तियों में से प्रथम एक पंक्ति (लाइन) के एक घर से आहार लेवे, फिर दूसरी सामने वाली पंक्ति में के घर से आहार लेवे । इसके बाद फिर प्रथम पंक्ति के गोचरी किये हुए घर को छोड़ कर आहार लेवे । इस कम को 'गोमूत्रिका' कहते हैं ।

४ पतगवीथिका--पतंगे के उड़ने की तरह एक घर से आहार छेकर फिर कुछ घर छोड कर आहार लेना ।

५ शंखावर्ता-शंख के चक्र की तरह गोलाकार घूमकर गोचरी लेना । यह गोचरी दो प्रकार की होती है-१ 'आभ्यन्तर शंखावर्ता'-बाहर से गोलाकार गोचरी करते हुए भीतर की ओर आना और २ 'बाह्य शंखावर्ती'-भीतर के मुहल्ले से प्रारंभ करके बाहर जाना । मगवती सूत्र-- श. २ उ. १ आये स्कन्दक का प्रतिमा आराधन 👘 ४२७

६ गतप्रत्यागता-एक पंक्ति के अंतिम घर में भिक्षा के लिए जाकर वहाँ से वापिस लौटकर भिक्षा ग्रहण करना ।

जहां उसे कोई जानता हो वहां एक रात रह सकता है और जहां उसे कोई नहीं जानता हो वहां एक या दो रात रह सकता है, किन्तु इससे अधिक नहीं। इससे अधिक जो साधु जितने दिन रहे, उसे उतने ही दिनों के छेदका या तप का प्रायध्चित्त आता है। प्रतिमाधारी मुनि को चार प्रकार की भाषा बोलनी कल्पती है –

१ याचनी–आहार आदि के लिए याचना करने की ।

२ पुच्छती---मार्ग आदि पूछने के लिए ।

३ अनुज्ञापनी-स्यान आदि के लिए आज्ञा लेने की ।

४ पुटुवागरणी (पृष्ट व्याकरणी)-प्रश्नों का उत्तर देने के लिए ।

स्वामी की आज्ञा लेकर पडिमाधारी मुनि को तीन प्रकार के स्थानों में ठहरना चाहिए । वे स्थान ये हैं-

१ अध आरामगृह-ऐसा स्थान जिसके चारों ओर बाग हो।

२ अधो विकट गृह-ऐसा स्थान जो चारों और से खुला हो, सिर्फ ऊपर से ढका हुआ हो।

३ अधोवृक्षमूलगृह---वृक्ष के नीचे बना हुआ स्थान या वृक्ष का मूल ।

उपरोक्त उपाश्रय में ठहर कर मुनि को तीन प्रकार के संस्तारक∽आज्ञा लेकर ग्रहण करना चाहिए-१ पृर्ध्वा शिला,२ काष्ठ शिला और ३उपाश्रय में पहले से बिछा हुआ संस्तारक।

शुद्ध उपाश्रय देख कर मुनि के वहाँ ठहर जाने पर यदि कोई स्त्री या पुरुष वहां आजाय, तो उन्हें देख कर मुनि को उपाश्रय से बाहर जाना या अन्दर आना उचित नहीं, अर्थात् मुनि यदि उपाश्रय के बाहर हों, तो बाहर ही रहना चाहिये और यदि उपाश्रय के अन्दर हों, तो अन्दर ही रहना चाहिये । आये हुए उन स्त्री पुरुषों की तरफ व्यान न देते हुए अपने स्वाध्याय ध्यान आदि में लीन रहना चाहिए । व्यान में तल्लीन रहे हुए मुनि के उस उपाश्रय को यदि कोई व्यक्ति आग लगा कर जलावे, तो मुनि को न तो उस ओर ध्यान ही देना चाहिये और न भीतर से बाहर या बाहर से भीतर जाना चाहिये, बह्ति निर्भीकता पूर्वक अपने ध्यान में ही तल्लीन रहना चाहिए ।

यदि कोई व्यक्ति मुनि का वध करने के लिए—मारने के लिए आवे, तो मुनि उसे एक बार या बारबार पकड़े नहीं, किन्तु वह अपनी मुनि मर्यादा में ही रहे, यही उसका ज़ल्प है।

विहार करते हुए मार्ग में मुनि के पैर में यदि कंकर, पत्पर या काँटा आदि लग बाय, तो उसे नहीं निकालना चाहिए । इसी प्रकार आंखों में कोई मच्छर आदि जीव, बीज, कंकर या धूल आदि पढ़ जाय, तो भी नहीं निकालना चाहिए, किन्तु किसी प्राणी की मृत्यु हो जाने का भय हो, तो उसे निकाल देना चाहिए ।

विहार करते हुए जहां सूर्य अस्त हो जाय वहीं ठहर जाना चाहिए, चाहे वहाँ जल हो (जल का किनारा हो या सूखा हुआ जलाशय हो या उत्पर से अनाच्छादित हो), स्थल हो, दुगंम स्थान हो, निम्न (नीचा) स्थान हो, पर्वत हो, विषम स्थान हो, खड़ा हो, या गुफा हो, सारी रात वहीं व्यतीत करनी चाहिए। क्यांस्त के बाद एक कदम भी आगे नहीं बढ़ना चाहिए। रात्रि समाप्त होने पर सूर्योदय के पश्चात् अपनी इच्छानुसार किसी भी दिशा की ओर ईर्यासमितिपूर्वक विहार कर दें। सचित्त पृथ्वी पर निद्रा न लेनी चाहिए। सचित पृथ्वी का स्पर्श करने से हिंसा होगी जो कि कर्मबन्ध का कारण है। यदि रात्रि में लघुनीति की शका उत्पन्न हो जाय, तो पहले से देखी हुई भूमि में जाकर उनकी निवृत्ति करे और वापिस अपने स्थान पर आकर कायोत्सर्ग आदि किया करे।

किसी कारण से शरीर पर सचित्त रज लग जाय, तो जबतक प्रस्वेद (पसीना) आदि से वह ध्वस्त-अचित न हो जाय, तबतक मुनि को पानी आदि लाने के लिए गृहस्थ के घर न जाना चाहिए । इसी प्रकार प्रासुक जल से हाथ, पर, दांत, आंख, मुख आदि नहीं घोना चाहिए, किन्तु यदि किसी अशुद्ध वस्तु से शरीर का कोई अंग लिप्त हो गया हो, तो उसको प्रसिक पानी से शुद्ध कर सकता है, अर्थात् मलादि से शरीर लिप्त हो गया हो और स्वाध्यायादि में बाधा पड़ती हो, तो प्रासुक पानी से अशुचि को दूर कर देना चाहिए ।

विहार करते समय मुनि के सामने यदि कोई मदोन्मत्त हाथी, घोड़ा, बैल, महिष (भैसा), सूअर, कुत्ता, सिंह आदि आजाय, तो उनसे डर कर मुनि को एक कदम भी पीछे नहीं हटना चाहिए, किन्तु कोई हरिण आदि जीव भद्रता से सामने आते हो, तो मुनि को चार हाथ पीछे हट जाना चाहिए अर्थात् उन प्राणियों को किसी प्रकार का भय उत्पन्न न हो, इस प्रकार प्रवृत्ति करनी चाहिए।

पडिमाधारी मुनि, शीतकाल में किसी ठण्डे स्थान पर बैठा हो, तो शीत निवारण के लिए उसे धूप युक्त गरम स्थान पर न जाना चाहिए। इसी प्रकार ग्रीष्म ऋतु में गरम स्थान से उठ कर ठण्डे स्थान में न जाना चाहिये, किन्तु जिस समय जिस स्थान पर बैठा भगवती सूत्र --- श. २ उ. १ आर्य स्कन्दक का प्रतिमा आराधन ४२९

हो, उसी स्थान पर अपनी मर्यादापूर्वक बठे रहना चाहिए ।

उपरोक्त विधि से भिक्षु की पहली पडिमा यथासूत्र, यथाकल्प, यथामार्ग, यथातथ्य काया द्वारा स्पर्झ करके, पालन करके, अतिचारों की शुद्धि कर, पूर्ण कर, कीर्तन कर, आराधन कर के भगवान् की आज्ञानुसार पालन की जाती है। इसका समय एक महीना है।

(२--७) दूसरी पडिमा का समय एक मास है। इसमें उन सब नियमों का पालन किया जाता है जो पहली पडिमा में बताये गये हैं। पहली पडिमा में एक दत्ति अन्न की और एक दत्ति पानी की महण की जाती है। दूसरी पडिमा में दो दत्ति अन्न की और दो दत्ति पानी की ग्रहण की जाती है। इसी प्रकार तीसरी, चौथी, पांचवीं, छठी और सातवीं पडिमाओं में क्रमशः तीन, चार, पांच, छह और सात दत्ति अन्न की और उतनी ही दत्ति पानी की ग्रहण की जाती है। इसी प्रकार तीसरी, चौथी, पांचवीं, छठी और सातवीं पडिमाओं में क्रमशः तीन, चार, पांच, छह और सात दत्ति अन्न की और उतनी ही दत्ति पानी की ग्रहण की जाती है। प्रत्येक पडिमा का समय एक एक मास है, केवल दत्तियों की वृद्धि के कारण ही ये क्रमशः द्विमासिकी, त्रिमासिकी, चातुर्मासिकी, पञ्चमासिकी, धण्मासिकी और सप्तमासिकी पडिमाएँ कहलाती हैं। इन सब पडिमाओं में पहली पडिमा में बताये गये सब नियमों का पालन किया जाता है + ।

(८) आठवीं पडिमा का समय सात दिन रात है। इसमें अपानक उपवास किया जाता है अर्थात् एकान्तर चौविहार उपवास करना चाहिए और ग्राम नगरादि के बाहर जाकर उत्तानासन (आकाश की ओर मुंह करके लेटना), पार्ध्वासन (एक पसवाड़े से लेटना) अथवा निषद्यासन (पैरों को बराबर रख कर बेठना) से ध्यान लगा कर समय ध्यतीत करना चाहिए। ध्यान करते समय देवता, मनुष्य अथवा तियंञ्च सम्बन्धी कोई उपसर्ग उत्पन्न हो, तो ध्यान से विचलित नहीं होना चाहिए, किन्तु अपने स्थान पर निश्चल इप से बैठे रहकर ध्यान में दृढ़ रहना चाहिए। यदि मल मूत्र आदि की शका उत्पन्न हो जाय, तो नहीं रोकना चाहिए, किन्तु पहले से देखे हुए स्थान पर जाकर उनकी निवृत्ति कर लेनी चाहिए। आहार पानी की दत्तियों के अतिरिक्त इस पडिमा में पूर्वोक्त सब नियमों का पालन करना चाहिए। इस पडिमा का नाम 'प्रथम सप्त रात्रिदिवस की भिक्खु पडिमा' है।

९ नवमी का नाम 'द्वितीय सप्त रात्रि दिवस की पडिमा' है । इसकी अवधि सात दिन रात है । इसमें ग्राम नगरादि के बाहर जाकर दण्डासन, लगुडासन और

+ टीकाकार इन परिमानों का समय भिन्न रूप से मानते है, और इनका साधना काल भी मानते है। उत्कटुकासन से ध्यान करना चाहिए । शेष सब विधि आठवीं प्रतिमा के समान है ।

(१०) दसवीं का नाम ' तृतीय-सप्तरात्रिदिवस की पडिमा' है। इसका समय सात दिन रात है। इसमें ग्राम नगरादि के बाहर जाकर 'गोदोह आसन, वीरासन और आम्र-कुब्जासन से घ्यान किया जाता है। आठवीं, नौवीं और दसवीं पडिमा में आहार पानी की दत्तियों के अतिरिक्त शेष पूर्वोक्त सभी नियमों का पालन किया जाता है। इन तीनों पडिमाओं का समय इक्कीस दिनरात है।

(११) ग्यारहवीं पडिमा का नाम 'अद्दोरात्रि' है। इसका समय एक दिनरात का है अर्थात् यह पडिमा आठ पहर की होती है। चौविहार बेला करके इस पडिमा का आराधन किया जाता है। ग्राम नगरादि के बाहर जाकर दोनों पैरों को कुछ संकुचित करके हाथों को घुटने तक लम्बा करके कायोत्सर्ग किया जाता है। पूर्वोक्न पडिमाओं के होष सभी नियमों का पालन किया जाता है।

(१२) बारहवीं पडिमा का नाम 'एकरात्रिकी' है। इसका समय केवल एक रास है। इसका आराधन चौबिहार तेला करके किया जाता है। इसके आराधक को ग्राम नगरादि से बाहर जाकर शरीर को थोड़ा आगे की ओर झुका कर एक पुद्गल पर दृष्टि रखते हुए अनिमेष नेत्रों से निश्चलता पूर्वक सब इन्द्रियों को गुप्त रख कर, दोनों पैरों को संकुचित कर, हाथों को घुटनों तक लम्बा करके कायोत्सर्ग करना चाहिए। कायोत्सर्ग करते समय देव, मनुष्य या तिर्येञ्च सम्बन्धी कोई उपसर्ग उत्पन्न हो, तो दृढ़ होकर सम-मावपूर्वक सहन करना चाहिए। यदि मलमूत्रादि की शंका उत्पन्न हो जाय, तो उसे रोकना नहीं चाहिए, किन्तु पहले से देखे हुए स्थान में उनकी निवृत्ति कर वापिस अपने स्थान पर आकर विधिपूर्वक कायोत्सर्ग में लग जाना चाहिए।

इस पडिमा का सम्यक् पालन न करने से तीन स्थान अहित, अशुभ, अक्षमा, अमोक्ष तथा आगामी काल में दुःख के लिए होते हैं। यथा-- १ देवादि द्वारा किये गये अनुकूल तथा प्रतिकूल परीषह उपसर्गादि को समभावपूर्वक सहन न करने से उन्साद की प्राप्ति हो जाती है। २ लम्बे समय तक रहने वाले रोगादि की प्राप्ति हो जाती है। और ३ दह केवलि प्ररूपित धर्म से भ्रष्ट हो जाता है अर्थात् अपनी प्रतिज्ञा से विचलित हो जाने से वह श्रुत चारित्र रूप धर्म से भी पतित हो जाता है।

इस पडिमा का सम्यग् रूप से पालन करने से तीन अमूल्य पदार्थों की प्राप्ति होती है, यथा-१ अवधिज्ञान, २ मनःपर्ययज्ञान और ३ केवलज्ञान, इन तीन ज्ञानों में से एक को भगवती सूत्र-श. २ उ. १ आर्य स्कन्दक का प्रतिमा आराधन

अवक्य प्राप्त कर लेता है, क्योंकि इस पडिमा में महान् कर्म समूह का क्षय होता है। यह पडिमा हित के लिए, शुभ के लिए, क्षमा के लिए, ज्ञानादि प्राप्ति के लिए एवं मोक्ष के लिए होती है।

इस पडिमा का यथासूत्र, ययाकल्प, यथातथ्य, सम्यक् प्रकार काया से स्पर्श कर, पालन कर, अतिचारों की शुद्धि कर, पूर्ण कर, कीर्तन कर, आराधन करते हुए भगवान् की आज्ञा के अनुसार पालन किया जाता है + ।

स्कन्दक मुनि ने इन पडिमाओं का यथाविधि पालन किया ।

यहाँ पर यह शङ्का हो सकती है कि स्कन्दक मुनि ने तो ग्यारह अंगों का ज्ञान ही पढ़ा है, किंतु भिक्षुपडिमाओं का पालन, तो विशिष्ट श्रुतवान् ही कर सकते हैं। जैसा कि कहा है—

#### गच्छे चिचय णिम्माओ जा पुरुवा दस मवे असंपुण्णा । णवमस्स तईयवत्यू होइ जहण्णओ सुयाहिगमो ॥

अर्थ — जिसने गच्छ में रह कर पडिमाओं को स्वींकार करने के लिए अच्छी तरह अभ्यास किया है, तथा जिसको दस पूर्व से कुछ कम ज्ञान है अथवा जघन्य नववें पूर्व की तीसरी आचारवस्तु (अध्ययन विशेष) तक ज्ञान है, वही पडिमाओं को अगीकार कर सकता है, तब स्कन्दक मुनि को तो एक भी पूर्व का ज्ञान नहीं था, फिर उन्होंने पडिमाएँ कैसे अंगीकार की ?

इस शंका का समाधान यह है कि----यह नियम सूत्र व्यवहारी पुरुषों के लिए है। स्कन्दक मुनि को पडिमा अंगीकार करने की आज्ञा देने वाले स्वयं तीर्थं क्रूर मगवान् ये। इसलिए यह नियम उनके लिए छागू नहीं पड़ता। स्कन्दक सुनि ने मगवान् की आज्ञा से पडिमाएँ अंगीकार की थी। अतएव इसमें किसी प्रकार की बाधा नहीं है \*।

'अहासुत्त' आदि शब्दों का सामान्य अर्थ पहले दिया गया है। टीकाकार ने जो विशेष अर्थ दिया है वह इस प्रकार है---'अहासुत्तं' अर्थात् सामान्य सूत्र में कहे अनुसार।

ें + भिन्नुपढिमाओं का यह वर्णन दसाश्रुतस्कन्ध ब० ७ के अनुसार दिया गया है।

• स्कन्दक मुलिराज तो फिर भी ग्यारइ अंग के पाठी थे, किंतु गजसुकुमाल मुनि ने तो दीसा लेने के दिन ही भिक्षकी बारहवीं प्रतिमा को धारण कर लिया था। उन्हें जाता देवे वाले सर्वेत्र भगवान् बरिष्टनेभिजी थे। सर्वेत्र भगवान् ऐसी आज्ञा प्रदान करें, तो हो सकता है। कामान्य बाचार्यादि को तो विधान का पालन करना उचित हैं।

855

४३२ मगवती सूत्र - श. २ उ. १ आर्य स्कन्दक-गुणरत्न संवत्सर तप

'अहाकप्प' पडिमा के कल्प के अनुसार अथवा जिस तरह से कल्प की वस्तु है उस तरह से ! ' अहामग्गं ' झानादि रूप मोक्ष मार्ग की मर्यादापूर्वक अथवा क्षायोपशमिक भाव के अनुसार । ' अहातच्च ' अर्थात तत्त्व के अनुसार यानी ' मासिकी भिक्षुप्रतिमा ' इत्यादि उन उन शब्दों के अनुसार । 'अहासम्म' अर्थात् समशावपूर्वक ! 'काएणं फासेइ' अर्थात् केवल मनोरय मात्र से तहीं, किन्तु उचित समय में विधिपूर्वक शरीर द्वारा प्रवृत्ति करके ग्रहण करते हैं । 'पालेइ' अर्थात् बारम्बार उपयोगपूर्वक सावधानतापूर्वक पालन करते हैं ! 'सोहेइ' अर्थात् पारणे के दिन गुरु महाराज आदि द्वारा दिये हुए आहार को खाकर व्रत को शोभित करते हैं अथवा व्रत में दूषण रूप कचरा न आने देने से व्रत को झोधित करते हैं । 'तीरेइ' व्रत की मर्यादा पूरी हो जाने पर भी थोड़े समय तक ठहरते हैं । 'पूरेइ' अर्थात् उस व्रत की मर्यादा पूर्ण हो जाने पर भी डाइ व्रत सम्बन्धी कार्यों के परिमाण को पूरा करते हैं । 'किट्टइ' अर्थात् 'व्रत संम्बन्धी अमुक अमुक कार्य हैं उनको मेंने पूरा कर लिया है, इस प्रकार पारणे के दिन व्रत का कीतंन (महिमा) करते हैं । 'अणुपालेइ' अर्थात् व्रत की जाने पर उसकी अनुमोदना–प्रशंसा करते हैं, एवं आज्ञा-पूर्वक व्रत की आराधना करते हैं ।

तए णं से संदए अणगारे समणेणं भगवया महावीरेणं अन्भ-णुण्णाए समाणे जाव---णमंसित्ता गुणरयणसंवच्छरतवोकम्मं उव-संपजित्ता णं विहरइ । तं जहाः--पढमं मासं चउत्यंचउत्थेणं अणि-क्सितेणं तवोकम्नेणं दिया ठाणुक्कुडुए सूराभिमुहे आयावणभूमीए आयावेमाणे, रत्तिं वीरासणेणं अवाउडेण य । एवं दोच्चं मासं छट्टंछट्टेणं अणिक्सित्तेणं दिया ठाणुक्कुडुए सूराभिमुहे आयावण-भूमीए आयावेमाणे, रत्तिं वीरासणेणं अवाउडेण य । एवं तच्चं मासं अट्टमंअट्टमेणं, चउत्थं मासं दर्समंदसमेणं, पंचमं मासं बारसमंबार-समेणं, छट्टं मासं चउद्दसमंचउद्दसमेणं, सत्तमं मासं सोल्समंसोल्समेणं, मगवती सूत्र-श. २ उ. १ आर्य स्कन्दक का प्रतिमा आराधन--- ४३३

अट्ठमं मासं अट्ठारसमंअट्ठारसमेणं, नवमं मासं वीसइमंवीसइमेणं, दसमं मासं बावीसइमंबावीसइमेणं, एकारसमं मासं चउवीसइमं-चउ-वीसइमेणं, बारसमं मासं क्ववीसइमंळ्वीसइमेणं, तेरसमं मासं अट्ठा-वीसइमंअट्ठावीसइमेणं, चउदसमं मासं तीसइमंतीसइमेणं, पण्णरसमं मासं बत्तीसइमंबत्तीसइमेणं, सोल्ट्सं मासं चोत्तीसइमंचोत्तीसइमेणं अणिक्सित्तेणं तवोकम्मेणं दिया ठाणुक्ठुड्डए सूराभिमुहे आयावण-भूमीए आयावेमाणे, रत्तिं वीरासणेणं अवाउडेणं । तए णं से संवद् आणगारे गुणरयणसंवच्छरं तवोकम्मं अहासुत्तं अहाकपं जाव-आराहेत्ता जेणेव समणे भगवं महावीरे, तेणेव उवागच्छ्इ, उवाग-च्छित्ता समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंसित्ता बहूहिं वउत्य-छ्ट-अट्ठम-दसम-दुवाल्सेहिं, मासद्धमासस्वमणेहिं विचित्तेहिं तवोकम्मेहिं अप्पाणं भावेमाणे विहरह ।

भावार्थ-इसके बाद स्कन्दक अनगार भगवान की आज्ञा लेकर यावत् उन्हें वन्दना नमस्कार करके गुणरत्न संवत्सर सप करने लगे । गुणरत्नसंवत्सर तप की विधि इस प्रकार है----पहले महीने में निरन्तर उपवास करना, दिन के समय उस्कटुक आसन से बैठ कर सूर्य के सामने मुख करके आतापना भूमि में सूर्य की आतापना लेना और रात्रि के समय बीरासन से बेठ कर अप्राब्त ४३४ भगवती सूत्र- २. उ. १ अर्धवं स्क्रान्दक-गुणरत्न संवत्सर तप

(वस्त्र रहित) होकर शीत सहन करना। इसी तरह दूसरे मास में निरन्तर बेले बेले पारणा करना, दिन में उत्कटक आसन से बंठ कर सूर्य के सामने मुख करके आतापना भूमि में सूर्य की आतापना लेना, रात्रि में अप्रायुत होकर बीरा-सन से बैठ कर शीत सहन करना । इसी प्रकार तीसरे मास में उपर्युक्त विधि के अनुसार निरन्तर तेले तेले पारणा करना। इसी विधि के अनुसार चौथे मास में निरन्तर चौले चौले (चार चार उपवास से)पारणा करना । पौचवें मास में पचौले पचौले (पांच पांच उपवास से) पारना करना । छठे मास में निरन्तर छह छह उपवास करना । सातवें मास में निरन्तर सात सात उपवास करना, आठवें मास में निरन्तर आठ आठ उपवास करना । नौवें मास में निरन्तर नौ नौ उपबास करना । दसवें मास में निरन्तर दस दस उपवास करना । ग्यारहवें मास में निरन्तर ग्यारह ग्यारह उपबास करना । बारहवें मास में में निरन्तर बारह बारह उपवास करना । तेरहवें मास में निरन्तर तेरह तेरह उपवास करना । चौदहवें मास में निरन्तर चौदह चौदह उपवास करना । पन्द्र-हवें मास में पन्द्रह पन्द्रह उपवास करना और सोलहवें मास में निरन्तर सोलह सोलह उपवास करना । इन सभी में दिन में उत्कट्क आसन से बैठ कर सूर्य के सामने मुंह करके आतापना मूमि में आतापना लेना, रात्रि के समय अप्रादृत (बस्त्र रहित)होकर वीरासन से बैठ कर झीत सहन करना ।

स्कन्दक मुनि ने उपर्युक्त विधि के अनुसार गुणरत्न संवत्सर नामक तप की सूत्रानुसार कल्पानुसार यावत् आराधना को । इसके बाद अमण भगवान् महावोर स्वामी को वन्वना नमस्कार किया और फिर अनेक उपवास, बेला, तेला, चौला, पचौला, मासखमण, अर्द्धमासखमण आदि बिविध प्रकार के तप से आत्मा को भावित करते हुए विचरने लगे ।

विवेचन---'गुणरयणसंवच्छर' इस शब्द की संस्कृत झाया दो तरह से बनती है;--गुणरचनसंवत्सर, अथवा गुणरत्नसंवत्सर, इनका अर्थ कमशः इस प्रकार किया गया है--

'गुणानां निर्जराविशेषाणां रचनं संवरसरेज् सत्रिमागवर्षेण यस्मिंतपसि तव् गुण-रचनं संवरसरम् ।'' 'गुणा एव वा रत्नानि यत्र स तया गुणरत्नः, गुजरत्नः संवरसरो यत्र तव् गुजरत्न संवरसरं तपः।'' भगवती सूत्र --- श. २ उ. १ आर्थ स्कन्दक-पुणरत्न संवत्सर तप 👘 ४३४

अर्थात्-जिस तप को करने में सोलह मास तक एक ही प्रकार की निर्जरा रूप गुणों की रचना-उत्पत्ति हो, वह तप गुणरयण संवच्छर'-गुणरचन संवत्सर कहलाता है। अथवा-जिस तप में गुण रूप रत्नों वाला सम्पूर्ण वर्ष बिताया जाय, वह तप 'गुणरत्न संवत्सर' तप कहलाता है। इस तप में सोलह महीने लगते हैं। जिसमें से ४०७ दिन तपस्या के और ७३ दिन पारणे के होते है। यथा----

> पण्णरस बीस चउम्बीस चेव चउम्बीस पण्णवीसा य । चउम्बीस एक्कवीसा, चउवीसा सत्तवीसा य ॥ १॥ तीसा तेसीसा वि य चउम्बीस छम्बीस अटुवीसा य । तीसा बसीसा वि य सोल्समासेसु तव दिवसा ॥ २॥ पण्णरस दसट्ट छ पंच चउर पंचसु य तिण्णि तिण्णि सि । पंचसु दो य तहा सोल्समासेसु पारणगा ॥ ३॥

#### गणरत्न-संवत्सर तप

| तप दिन पारणा सब                                                                          | र्ग दिन                                                                  |
|------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                          | ३४<br>३२ अर्थ-पहले मास<br>३० में पन्द्रह, दूसरे<br>२८ मास में बीस, तीसरे |
| २६ १३ १३ २<br>२४ १२ १२ २                                                                 | २८ मास में बोस, तोसरे<br><sup>२६</sup> मास में चौबीस,<br>३६              |
| २३ <u>११ ११ ११</u><br>२० १० १० १०<br>२७ <u>९ ९ १</u> २                                   | ३३ चौथे मास में<br>३० चौबीस, पाँचवें<br>२७ मास में पच्चीस,               |
| २४ <u>८ ८ ८</u> ३<br>२१ ७ ७ ७ ३<br>२४ <u>६ ६ ६ ६ ४</u>                                   | २४ छठे मास में<br>२८ <sub>च</sub> ौबीस, सालवें                           |
| २ <u>४</u> ५ <u>२</u> <u>५</u> ५ ५ ५<br>२ <u>४ ४ ४ ४ ४ ४ ४</u> ६<br>२४ ३ ३ ३ ३ ३ ३ ३ ३ ८ | २० मास में इक्कीस,<br>३० आठवें मास में<br>३० चौबीस, नववें मास            |
| २० २   २   २   २   २   २   २   २   २   २                                                 | ३. में सत्ताईस, दसवें                                                    |

### ४३६ भगवती सूत्र - श. २ उ. १ आर्य स्कन्दक-गुणरत्न संवत्सर तप

चौदहवें मास में अट्ठाईस, पन्द्रहवें मास में तीस और सोलहवें मास में बत्तीस दिन तपस्या के होते हैं । ये सब मिला कर ४०७ दिन तपस्या के होते हैं। पारणे के दिन इस प्रकार है; --

पहले मास में पन्द्रह, दूसरे मास में दस, तीसरे मास में आठ, चौथे मास में छह, पांचवें मास में पांच, छठे मास में चार, सातवें मास में तीन, आठवें मास में तीन, नववें मास में तीन, दसवें मास में तीन, ग्यारहवें मास में तीन, बारहवें मास में दो, तेरहवें मास में दो, चौदहवें मास में दो, पन्द्रहवें मास में दो, सोलहवें मास में दो दिन पारणे के होते हैं। ये सब मिला कर ७३ दिन पारणे के होते हैं । तपस्या के ४०७ और पारणे के ७३--ये दोनों मिला कर ४८० दिन होते हैं अर्थात् सोलह महीनों में यह तप पूर्ण होता है । इस तप में, किसी महीने में तपस्या और पारणे के दिन मिला कर तीस से अधिक हो जाते हैं और किसी मास में तीस से कम रह जाते हैं, किन्तु कम और अधिक दिनों की एक दूसरे में पूर्ति कर देने से तीस की पूर्ति हो जाती है । इस तरह से यह तप बराबर सोलह मास में पूर्ण हो जाता है। 'चउत्थमत' शब्द का अर्थ टीकाकार ने इस प्रकार लिखा है;----

"चउत्थं चउत्थेणं, त्ति चतुर्धंभक्तं यावद् भक्त त्यज्यते, यत्र तच्चतुर्थंम् इयं बोपवासस्य संज्ञा, एवं षष्ठादिकमूपवासद्वयादेरिति ।"

अर्थ---जिस तप में चार टंक का आहार छोड़ा जाय, उसे 'चउत्थभत्त-चतुर्थंभक्त' कहते है। यह 'चतुर्थभक्त' शब्द का शब्दार्थ (व्युत्पत्त्यर्थ) है, किन्तु 'चतुर्थंभक्त' यह उपवास का नाम है। उपवास को चतुर्थभक्त कहते हैं। अतः चार टंक का आहार छोड़ना, यह अर्थ नहीं लेना चाहिये। इसी प्रकार षष्ठभक्त, अष्ठभक्त, आदि शब्द---बेला, तेला आदि की संज्ञा है।

शब्दों का ब्युत्पत्त्ययं व्यवहार में नहीं लिया जाता है, किन्तु रूढ़ (संझा) अयं ही ग्रहण किया जाता है, जैसे कि:---'पङ्कल' शब्द की व्युत्पत्ति है---'पङ्कात् जात, 'पङ्कज:'। अर्थात् जो कीचढ़ से पैदा हो। कीचड़ से बहुत सी चीजें पैदा होती है। जैसे कि:---काई (शैवाल) मेढ़क बादि। किन्तु 'पङ्कल' शब्द का रूढ अर्थ है----कमल। अतः ब्यबहार में 'पङ्कल' शब्द का अर्थ 'कमल' ही लिया जाता है, काई (शैवाल) मेढ़क आदि नहीं। इसी तरह 'अमर' शब्द है, जिसकी व्युत्पत्ति है:---'न ग्रियतेइ तिअमर:' अर्थात् जो मरे नहीं, उसको अमर कहते हैं। यह 'अमर' शब्द का व्युत्पत्त्त्यर्थ है। किन्तु इसका रूढ अर्थ है:---देव या 'अमरचन्द्र' नाम का व्यक्ति भी मरता है। इस अपेक्षा से इन में भगवती सूत्र-श. २ उ. १ आर्थ स्कन्दक - महान् तपस्वी

'अमर' शब्द का व्युत्पत्त्यर्थं घटित ही नहीं होता हैं, किन्तु चूकि:- अमर' शब्द इन अर्थों में रूढ़ हो गया है। इसलिए 'देव' तथा 'अमरचन्द' नाम के व्यक्ति को 'अमर' कहते हैं। इसी प्रकार 'चउत्थभत्त' शब्द भी 'उपवास' अर्थ में रूढ़ है। अतः 'चार टंक आहार छोड़ना' यह 'चउत्थभत्त' शब्द का व्युत्पत्त्यर्थ व्यवहार एवं प्रवृत्ति में नहीं लिया जाता है। चार टंक आहार छोड़ना ऐसा चउत्थभत्त' शब्द व्यवहार में अर्थ लेना आगमों से विपरीत है। अतः 'चउत्थभत्त' यह उपवास की संज्ञा है:--सूर्योदय से लेकर दूसरे दिन सूर्योदय तक आठ पहर आहार छोड़ना (उपवास' है। एव षष्ठभक्त अष्ठभक्त आदि शब्द-बेला, तेला आदि की संज्ञा है।

तए णं से संदए अणगारे तेणं उरालेणं, विउलेणं पयत्तेणं पग्गहिएणं कल्लाणेणं सिवेणं धण्णेणं मंगल्लेणं सस्सिरीएणं उद-गोणं उदत्तेणं उत्तमेणं उदारेणं महाणुभागेणं तवोकम्मेणं सुक्के छुक्से निम्मंसे अट्टि-चम्मावणदुधे किडिकिडियाभूए किसे धमणिसंतए जाए यावि होत्था। जीवंजीवेण गच्छइ, जीवंजीवेण चिट्ठह, भासं भासित्ता वि गिलाइ, भासं भासमाणे गिलाइ, भासं भासिस्सा-मीति गिलाइ । से जहानामए कट्टसगडिया इ वा पत्तसगडिया इ वा पत्त-तिल-भंडगसगडिया इ वा एरंडकट्टसगडिया इ वा इंगालस-गडिया इ वा उण्हे दिण्णा सुका समाणी ससदं गच्छइ, ससदं चिट्रह, एवामेव खंदुए वि अणगारे संसदं गच्छह, संसदं चिट्रह, ज्वचिए तवेणं, अवचिए मंस-सोणिएणं, हुयासणे विव भासरासि-पडिच्छण्णे तवेणं, तेएणं, तव तेयसिरीए अईव अईव उवसोभेमाणे चिद्रइ ।

४३८ भगवती सूत्र- श. २ उ. १ आर्य स्कन्दक के शरीर की क्वशता

भावार्थ- इस के बाद वे स्कन्दक अनगार पूर्वोक्त प्रकार के उदार, विपुल, प्रदत्त, प्रगृहीत, कल्याणरूप, शिवरूप, धन्यरूप, मंगलरूप, शोभायुक्त, उत्तम उदग्र-उत्तरोत्तर वद्धियुक्त, उदात्त-उज्ज्वल, सुन्दर, उदार और महान् प्रभाव वाले तप से शुब्क हो गये, रुक्ष हो गये, मांस रहित हो गये, उनके शरीर की हडि़्यां चमडे से ढकी हुई रह गई। चलते समय हडि़्यां खडखड करने लगीं । वे कृश–दुबले हो गये । उनकी नाडि़यां सामने दिखाई देंने लगीं । अब वे केवल अपने आत्मबल से ही गमन करते थे, खडे रहते थे, तथा वे इस प्रकार के दुईल हो गये कि भाषा बोल कर, भाषा बोलते समय और भाषा बोलने के पहले, ('में माया बोलूंगा' ऐसा विचार करने मात्र से) वे ग्लानि को प्राप्त होते थे, उन्हें कब्ट होता था। जैसे सूखी लकडियों से भरी हुई गाडी, पत्तों से भरी हई गाडी, पत्ते, तिल और सूखे सामान से भरी हुई गाडी, एरण्ड की लकड़ियों से भरी हुई गाडी, कोयले से भरी हुई गाडी, ये सब गाडियां घूप में अच्छी तरह मुखाकर जब चलती हैं, तो खड़ खड़ आवाज करती हुई चलती है और आवाज करती हुई खडी रहती हैं। इसी प्रकार जब स्कन्दक अनगार चलते, तो उनको हडि़्यां खड खड आवाज करतीं और खडे रहते हुए भी खड खड आवाज करतीं । यद्यपि वे शरीर से दुर्बल हो गये थे, तथापि वे तप से पुष्ट थे। उनका मांस और खून क्षीण हो गये थे। राख के ढेर में दबी हुई अग्नि की तरह वे तप द्वारा, तेज द्वारा और तप तेज की झोभा द्वारा अतीव झोमित हो रहे थे। विवेधन-स्कन्दक मुनि ने जिस तप का आचरण किया था वह किसी भी प्रकार

भगवती सूत्र --- श. २ उ. १ आर्थ स्कन्दक का धर्मजागरण

की आशा रहित होने के कारण उदार—प्रधान था, बहुत दिनों तक चलने वाला होने से विपुल (विशाल-विस्तीर्ण) था। गुरु महाराज की अनुमति द्वारा आचरित होने के कारण तथा प्रमाद को छोड कर प्रयत्न पूर्वक आचरित होने के कारण वह 'प्रदत्त ' था, वह तप बहुमानपूर्वक आचरित होने से 'प्रगृहीत' था। तथा वह वत्याणरूप, शिव, धन्य और मंगलरूप था एवं सश्रीक, उदय उत्तरोत्तर वृद्धियुक्त, उदात्त, उत्तम, उदार और महानु-भाव (महाप्रभाव वाला) था। इस प्रकार के प्रधान तप से स्कन्दक अनगार का शरीर जुष्क, रुक्ष और निर्मांस हो गया। उनकी हड्डियाँ केवल चमड़े से वेष्ठित रह गई। इसलिए चलते समय सूखी एरण्ड की लकडियों से तथा ढाक आदि के पत्तों से एवं तिल की सूखी लकडियों से भरी हुई गाड़ियों से जैसे खड़ खड़ की आवाज होती है, उसी तरह स्कन्दक मुनि के चलते समय उनकी हड्डियों की खड खड़ आवाज होती है, उसी तरह स्कन्दक मुनि के चलते समय और बोलने के बाद भी उन्हें ग्लानि-खंद होता था। जिस प्रकार राख में दबी हुई अग्नि बाहर से तेज रहित दिखाई देती है, किन्तु अन्दर से तो वह जलती ही रहती है, उसी प्रकार स्कन्दक मुनि का शरीर मास और रुधिर रहित हो गया था। अत: बाहर स तो निस्तेज मालूम होता था, किन्सु अन्दर तो पवित्र तप द्वारा जाज्वल्यमान था। अतएव वे तप तेज की शोभा से अतीव शोभित हो रहे ये।

ते णं काले णं ते णं समए णं रायगिहे नयरे समोसरणं। जाव-परिसा पडिगया। तए णं तस्स संदयस्स अणगारस्स अण्णया कयाइं पुव्वरत्तावरत्तकाल्समयंसि धम्मजागरियं जागरमाणस्स इमेपारूवे अज्झत्थिए चिंतिए जाव-समुप्पजित्था-एवं सतु अहं इमेणं एयारू-वेण ओरालेणं जाव-समुप्पजित्था-एवं सतु अहं इमेणं एयारू-वेण ओरालेणं जाव-किसे धमणिसंतए जाए, जीवंजीवेण गच्छामि, जीवंजीवेण चिट्ठामि, जाव-गिलामि, जाव-एवामेव अहं पि ससदं गच्छामि, ससदं चिट्ठामि, तं अस्थि ता मे उट्ठाणे कमे बले बीरिए पुरिसकारपरकमे तं जाव-ता मे अत्मि उट्ठाणे, कृम्ने बले वीरिए पुरिसकारपरकमे, जाव-य मे धम्मायरिए धम्मोवदे-सए समणे भगवं महावीरे जिणे सुहत्थी विहरइ तावता मे सेयं कल्लं पाउप्पभायाए रयणीए फुल्खुप्पलकमलकोमलुम्मिलियम्मि अहापंडुरे पभाए रत्तासोयप्पकासे किंसुयसुयमुह-गुंजद्धरागसरिसे, कमलागर-संडबोहए, उट्टियम्मि सूरे सहस्सरस्सिम्मि दिणयरे तेयसा जलंते समणं भगवं महावीरं वंदित्ता, नमंसित्ता जाव-पञ्जुवासित्ता, समणेणं भगवया महावीरेणं अब्भुण्णाए समाणे सयमेव पंच महब्वयाणि आरोवेत्ता, समणा य समणीओ य खामेत्ता, तहारूवेहिं थेरेहिं कडाईहिं सदिंध विपुलं पञ्चयं सणियं सणियं दुरुहित्ता मेहघण-संनिगासं, देवसन्निवातं पुढवीसिलापट्टयं पडिलेहित्ता, दब्भसंथारगं संथरित्ता, दब्भसंथारोवगयस्स, संलेहणाइग्रसणाइग्रसियस्स, भत्त-पाणपडियाइक्सियस्स, पाओवगयस्स, कालं अणवकंखमाणस्स विहरित्तए त्ति कट्टु एवं संपेहेइ, संपेहित्ता कल्लं पाउप्पभायाए रयणीए जाव-जलंते जेणेव रूमणे भगवं महावीरे, तेणेव जाव-पज्जुवासइ ।

विशेष शस्यों के अर्थ-फुल्लुप्लकमलकोमलुम्मिलियम्मि-कोमल कमलों के विक-सित हो जाने पर, अहापंडुरे पमाए-निर्मल प्रभात हो जाने पर, रत्तासोयप्पकासे-लालरंग के अशोक के समान, किंसुय-केसूडे के फूल के समान, सुयमुह-तोते की चोंच, गुंजदराग-सरिसे-चिरमी के अर्ध-लालमाग जैसा, कमलागरसंडबोहए-कमलवनों को विकसित करने वाले, उट्टियम्मि सूरे-उदय हुआ सूर्य, सहस्सरस्सिम्मि-हजार किरणों वाले, विणयरे-दिनकर, भगवती सूत्र--- श. २ उ. १ आर्यस्कन्दक का जागरण ४४१

कडाई-कृतादि अर्थात् सेवा करने में समर्थ, कृतयोगी, मेहघणसन्निगासं--गहरे = घने मेघ जैसी काली, देवसन्निवात-देवों के आने के स्थान जैमी, संलेहणा-संलेखना = कषायादि नष्ट करना, झूसणाज्ञूसियस्स--कर्मों को क्षय करने के लिए क्षीण किया।

भावार्थ--उस काल उस समय में श्रमण भगवान महावीर स्वामी राज-गृह नगर में पधारे, समवसरण की रचना हुई यावत् जनता भगवान् का धर्मी-पदेश सुनकर वापिस चली गई । इसके परुचात् किसी एक दिन रात्रि के पिछले पहर में धर्म जागरणा जागते हुए स्कन्दक अनगार के मन में ऐसा विचार-अध्य-वसाय पैदा हुआ कि-मैं पूर्वोक्त प्रकार के उदार तप द्वारा शुष्क, रूक्ष एवं क्रुझ हो गया हूँ। मेरा शारीरिक बल क्षीण हो गया है, केवल में आत्म बल से चलता हुँ और खडा रहता हूँ। बोलने के बाद, बोलते हुए और बोलने के पूर्व भी मुझे ग्लानि-खेद होता है यावत् पूर्वोक्त गाडियों की तरह ही चलते और खडे रहते हए मेरी हड्डियों से खड खड आवाज होती है। अतः जबतक मुझ में उत्थान, कर्म, बल, वीर्य, पुरुषकार परांकन है और जब तक मेरे धर्माचार्य, धर्मोपदेशक तीर्थं क्रूर श्रमण भगवान् महावीर स्वामी, गम्घहस्ती की तरह विचरते हैं, तबतक मेरे लिए यह श्रेय-कल्याणकारी है कि इस रात्रि के व्यतीत हो जाने पर कल प्रातःकाल कमलों को विकसित करने वाले, रक्त अशोक के समान प्रकाश युक्त केसूड़ा के फूल, तोते की चोंच, चिरमी के अर्ढ़ भाग जैसा लाल, कमलों के वनों को विकसित करने वाले, हजार किरणों को धारण करने वाले, तेज से जाज्व-ल्यमान ऐसे सूर्य के उदय हो जाने पर में श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के पास जाकर उनको वन्दना नमस्कार करके पर्युपासना करूँगा और भगवान् की आज्ञा लेकर स्वयमेव पांच महाव्रतों को आरोपण करके, साध-साध्वियों को खमा कर तथारूप के कडाई (कृतावि-कृतयोगी अर्थात् सेवा करने में समर्थ) स्थविरों के साथ विपुलगिरि (विपुल पर्वत) पर धोरे धीरे चढ़ कर मेघसमूह के समान वर्ण वाली (काली) देवों के उतरने के स्थान रूप प्य्वी-जिलापट्ट की प्रति-लेखना करके उस पर डाभ का संथारा बिछा कर, अपनी आत्मा को संलेखना झोसणा से युक्त करके, आहार पानी का सर्वथा त्याग करके, पावपोपगमन (कटी

हुई वृक्ष की डाली के समान स्थिर रहना) संथारा करके, मृत्यु की आकांक्षा न करते हुए स्थिर रहना मेरे लिए श्रेष्ठ है ।

इस प्रकार विचार करके प्रातःकाल होने पर यावत् सूर्योवय होने पर स्कन्दक अनगार श्रमण भगवान् महाबीर स्वामी की सेवा में आकर उन्हें वन्दना नमस्कार करके यावत् पर्युपासना करने लगे ।

विवेचन — रात्रि के पिछले भाग में धर्म-जागरण करते हुए स्कन्दक मुनि को ऐसा विचार उत्पन्न हुआ कि यद्यपि इस उदार तप के द्वारा मेरा शरीर कृश हो गया है, तथापि जबतक मेरे शरीर में उत्थान, कर्म, बल, वीर्य, पुरुषकार पराक्रम है और जब तक मेरे धर्माचार्य धर्मोंपदेशक, जिन (तीर्थङ्कर) श्रमण भगवान् महावीर स्वामी, गन्धहस्ती की तरह इस भूतल पर विचर रहे हैं, तब तक उनकी मौजूदगी में मुझे अनशन करना श्रेय-स्कर है।

स्कन्दक मुनि ने भगवान की मौजूदगी में ही अनशन करने का जो विचार किया, इसमें दो कारण हैं। वे इस प्रकार हैं— भगवान की मौजूदगी में उनकी साक्षी से जो अनशन किया जायगा उसका महान फल होगा। अथवा भगवान का निर्काण हो जाने पर मुझे शोकजन्य दुःख न हो, इसलिए भगवान के निर्वाण पधारने के पहले ही उनकी मौजू-दगी में उनके पास जाकर उनकी अनुमति से अनशन कर लूं। इसलिए प्रातःकाल सूर्योदय हो जाने पर मैं भगवान की सेवा में जाकर उन्हें वन्दना नमस्कार कर उनकी आज्ञा प्राप्त करके कडाई (कृतयोगी, प्रतिलेखन आदि किया करने में कुशल, धर्मप्रिय एवं धर्म में दृढ़) स्थविरों के साथ धीरे धीरे विपुल पर्वत पर चढ़ कर पृथ्वी शिलापट्ट, जो कि वर्षा ऋतु के मेघों के समान काली है, जो अत्यन्त सुन्दर होने के कारण जिस पर देव कीड़ा करने के लिए आते हैं उस पर आहार पानी का त्याग करके संलेखना करके पादपोपगमन संघास करूँगा। यह मेरे लिए श्रेयस्कर है। ऐसा विचार स्कन्दक मुनि ने किया।

संदया ! इ समणे भगवं महावीरे संदयं अणगारं एवं वयासीः--से पूर्णं तव संदया ! पुब्बरत्तावरत्तकाळ्समयंसि जाव--जागर-माणस्स इमेयारूवे अज्झत्यिए जाव समुप्पजित्या--एवं सलु आहं भगवती सूत्र-- इ. २ उ. १ आर्य स्कन्दक की अंतिम आराधना 🥠 👘 ४४३

इमेणं एयारूवेणं तवेणं ओरालेणं, विउलेणं तं चेव जाव-कालं अण-वकंखमाणस्स विहरित्तए ति कर्टु एवं संपेहेसि, संपेहित्ता कल्लं पाउप्पभायाए जाव-जलंते जेणेव ममं अंतिए तेणेव हब्वमागए। से णूणं खंदया ! अट्ठे समट्ठे ? हंता अत्थि । अहासुहं देवाणुप्पिया ! मा पडिबंधं ।

विशेष शब्दों के अर्थ---पुब्वरत्तावरत्तकालसमयंसि---रात्रि के अस्तिम प्रहर में, संपेहेसि---विचार किया, कल्लं---कल, पाउप्पभायाए---प्रातःकाल ।

भावार्थ-इसके बाद श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने स्कन्दक मुनि से इस प्रकार कहा कि-हे स्कन्दक ! रात्रि के पिछले पहर में धर्म जागरणा करते हुए तुम्हें ऐसा विचार उत्पन्न हुआ कि इस उदार तप से मेरा शरीर अब कृश हो गया है यावत् अब में संलेखना संथारा करके मृत्यु की वांछा न करते हुए स्थिर रहूँ । ऐसा विचार कर प्रातःकाल सूर्योदय होने पर तुम मेरे पास आये हो । हे स्कन्दक ! क्या यह बात सत्य है ।

स्कन्दक मुनि ने कहा कि—हे भगवन् ! आप फरमाते हे वह बात सत्य है । तब मगवान् ने फरमाया कि–हे देवानुप्रिय ! जिस तरह तुम्हें सुख हो वैसा करो, किन्तु विलम्ब मत करो ।

विवेचन-भगवान् ने तपस्वीराज श्रीस्कन्दकजी के मनोगतभावों को प्रकट करके उन्हें अंतिम साधना करने की अनुमति प्रदान करदी ।

तए णं से खंदए अणगारे समणेणं भगवया महावीरेणं अब्भणु-ण्णाए समाणे हट्टतुट्ट० जाव-हयहियए उट्टाए उट्टेइ, उट्टिता समणं भगवं महावीरं तिक्खुत्तो आयाहिणप्पयाहिणं करेइ, जाव-नमंसित्ता सयभेव पंच महव्वयाइं आरुहेइ, आरुहित्ता समणा य, समणीओ

य खामेइ । तहारूवेहिं थेरेहिं कडाईहिं सर्दिध विपुलं पब्वयं सणियं सणियं दुरुहेइ २ मेहघणसन्निगासं देवसन्त्रिवायं पुढविसिलावट्ट्रयं पडिले-हेइ, पडिलेहित्ता उचारपासवणभूमिं पडिलेहेइ,पडिलेहित्ता दब्भसंथारगं संथरइ, संथरित्ता पुरत्थाभिमुहे संपलियंकनिसण्णे करयलपरिग्गहियं दसनहं सिरसावत्तं मत्थए अंजलिं कट्टु एवं वयासीः--नमोऽत्थु णं अरिहंताणं भगवंताणं जाव-संपत्ताणं । नमोऽत्थु णं समणस्स भग-वओ महावीरस्स जाव-संपाविउकामस्स । वंदामि णं भगवंतं तत्थगयं इहगए, पासउ मे भगवं तत्थगए इहगयं ति कट्टु वंदइ नमंसइ, वंदिता नमंसित्ता एवं वयासीः--पुब्विं पि मए समणस्स भग-वओ महावीरस्स अंतिए सब्वे पाणाइवाए पचन्खाए जावज्जीवाए, जाव-मिच्छादंसणसल्ले पचक्खाए जावज्जीवाए । इयाणि पि य णं समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतिए सब्वं पाणाइवायं पचनस्वामि जावजीवाए, जाव-मिच्छादंसणसल्लं पचक्खामि । एवं सब्वं असण-पाण-खाइम-साइमेणं चउव्विहं पि आहारं पचक्खामि जावजीवाए; जं पि य इमें सरीरं इट्ठं, कंतं पियं जाव-फुसन्तु ति कट्टु एयं पि णं चरिमेहिं उस्सासनीसासेहिं वोसिरामि त्ति कर्टु संलेहणा झसणा-झुसिए, भत्त-पाणपडियाइक्खिए, पाओवगए कालं अणवकंखमाणे विहरइ ।

विशेष शब्दों के अर्थ-दुरुहेइ-चढ़े, पडिलेहेइ-प्रतिलेखना की, उच्छारपासवणमूमि-

भगवती सूत्र-श. २ उ. १ आये स्कन्द हे की अंतिम आराधना ४४४५

बड़ीनोत लघुनीत करने की भूमि, पुरत्थाभिमुहे —पूर्व की तरफ मुख करके, संपलियंकणि-सण्णे --पर्यंक आसन से बैठ कर, करपलसंपरिग्गहियं ---दोनों हाथ जोड कर, दसनहं---दसों नख सहित, सिरसावर्स---मस्तक पर से आवर्तन देकर, इयाणि---इस समय, अणवकंखमाणे---वांछा न करते हुए।

भावार्थ-अगवान् की आज्ञा प्राप्त हो जाने पर स्कन्दक मुनि को बडा हर्ष एवं संतोष हुआ। फिर खडे होकर अमण भगवान महावीर स्वामी को तीन बार प्रदक्षिणा और वन्दना नमस्कार करके स्वयमेव पाँच महाव्रतों का आरोपण किया। फिर साध-साध्वियों को लमा कर तथारूप के योग्य कडाई स्थविरों के साथ धीरे धीरे विपुल पर्वत पर चढ़े। फिर मेघ के समूह सरीखे प्रकाश वाली (काली) और देवों के आगमन के स्थानरूप पृथ्वीशिलापट्ट की प्रतिलेखना करके एवं उच्चार-पासवण भूमि (बडीनीत लघुनीत की भूमि) की प्रतिलेखना करके पृथ्वीझिलापट्ट पर डाम का संयारा बिछा कर, पूर्वदिशा की ओर मुख करके, पर्यंकासन से बैठ कर, दसों नख सहित दोनों हायों को घिर पर रख कर (दोनों हाथ जोड़ कर) इस प्रकार बोले-अरिहन्त भगवान् यावत् जो मोक्ष को प्राप्त हो चुके हैं, उन्हें नमस्कार हो, तथा अबि-चल ज्ञाइवत सिद्ध स्थान को प्राप्त करने की इच्छा वाले श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को नमस्कार हो। वहां रहे हुए अनण मगवान् महावीर स्वामी को यहां रहा हुआ में वन्दना करता हूं। वहां रहे हुए अमण भगवान् महावीर स्वामी यहां पर रहे हुए मुझे देखें। ऐसा कह कर भगवान् को बन्दना नमस्कार किया । बन्दना, नमस्कार, करके इस प्रकार, बोले-मैने पहले श्रमण मगवान् महावीर स्वामी के पास यावज्जीवन के लिए सर्व प्राणातिपात का त्याग किया था यावत् मिथ्यादर्शनशल्य तक अठारह ही पापों का त्यांग किया था। इस समय भी अमल भगवान् महाबीर स्वामी के पास यावज्जीवन के लिए सर्व-प्रागातिपात से लेकर मिण्यादर्शनझल्य तक अठारह ही पापों का त्याग करता हं और यावज्जीवन के लिए अज्ञन, पान, खादिम और स्वादिम, इन चारों प्रकार के आहार का त्यांग करता हूँ तथा यह मेरा झरीर जो कि मुझे इष्ट, कान्त, प्रिय

है, जिसकी मैंने बाधा-पीड़ा, रोग परीषह उपसर्ग आदि से रक्षा की है, ऐसे इारीर को भी चरम (अन्तिम) क्वासोच्छ्वास के साथ वोसिराता (त्यागता) हूँ। ऐसे कह कर संलेखना संथारा करके, भक्त पान का सर्वथा त्याग करके, पाद-पोपगमन संथारा करके, काल (मृत्यु) की आकांक्षा न करते हुए स्थिर रहूँ।

विवेचन-भगवान् की अनुमति लेकर स्कन्दक मुनि विपुल पर्वत पर गये । वहाँ जाकर पृथ्वीशिलापट्ट पर विधिपूर्वक संलेखना करके पादपोपगमन (कटी हुई वृक्ष की डाली की तरह स्थिर रहने रूप)संथारा कर लिया ।

तए णं से खंदए अणगारे समणस्स भगवओ महावीरस्स तहारूवाणं थेराणं अंतिए सामाइयमाइयाइं एकारस अंगाइं अहि-जित्ता, बहुपडिपुण्णाइं दुवालसवासाइं सामण्णपरियागं पाउणित्ता, मासियाए संलेहणाए अत्ताणं झसित्ता सट्टिं भत्ताइं अणसणाए छेदेत्ता आलोइयपडिक्कंते समाहिपत्ते आणुपुब्वीए कालगए । तए णं ते थेरा भगवंतो संदयं अणगारं कालगयं जाणित्ता परिनिब्वाणवत्तियं काउसग्ग्गं करेंति, करित्ता पत्त-चीवराणि गिण्हंति, गेण्हित्ता विपु-लाओ पव्वयाओ सणियं सणियं पचोसक्कंति, पचोसकित्ता जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छंति २, समणं भगवं महावीरं बंदति नमंसंति, वंदित्तानमंसित्ता एवं वयासीः—एवं खलु देवाणुप्पियाणं अंतेवासी खंदए नामं अणगारे पगइभइए पगइविणीए पगइउवसंते पाईपयणुकोइ भाण-माया-लोभे मिउमहवसंपन्ने अल्लीणे भइए विणीए । से णं देवाणुप्पिएहिं अब्भणुण्णाए समाणे सयमेव पंच

485

महन्वयाणि आरोवित्ता, समणा य समणीओ य खामेत्ता, अम्हेहिं सदिंध विपुलं पन्वयं तं चेव निरवतेमं जाव-आणुपुन्वी कालगए । इमे य से आयारभंडए ।

विशेष शब्दों के अर्थ---परिनिच्चाणवत्तियं ---परिनिर्वाण के निमित्त, पच्चोस-क्कंति----नीचे उतरते हैं, पगइमद्रुए ---प्रकृति के भद्र, मिउमद्दयसम्पन्ने----कोमल एवं निर-भिमानी, अल्लीणे --- गुरु के आश्रय में रहने वाले ।

भावार्थ— इसके पत्त्चात् स्कन्दक अनगार, जिन्होंने कि श्रमण भगवान् महाबीर स्वामी के तथारूप के श्रमणों के पास ग्यारह अंगों का ज्ञान पढ़ा था, वे बराबर बारह वर्ष तक श्रमण पर्याय का पालन करके, एक मास की संलेखना से अपनी आत्मा को संलिखित (सेवित-युक्त) करके, साठ भक्त अनशन करके, आलोचना और प्रतिक्रमण करके; समाधि को प्राप्त करके वे कालधर्म को प्राप्त हो गये।

इसके पदचात् उन स्थविर मुनियों ने स्कन्दक मुनि को कालधर्म प्राप्त हुआ जान कर उनके परिनिर्वाण सम्बन्धी (मृत्यु सम्बन्धी)कायोत्सर्ग किया । फिर उनके वस्त्र और पात्रों को लेकर वे विपुल पर्वत से धीरे धीरे नीचे उतरे, उतर कर जहां श्रमण भगवान् महाबीर स्वामी विराजे हुए ये वहां, आये । भगवान् को वन्दना नमस्कार करके उन स्थविर मुनियों ने इस प्रकार कहा-हे भगवान् ! आपके शिष्य स्कन्दक अनगार जो कि प्रकृति के भद्र, विनयी, शांत, अल्प कोध, मान, माया, लोभवाले, कोमलता और नम्रता के गुणों से युक्त, इन्द्रियों को वश में रखने वाले, भद्र और विनीत थे । वे आपकी आज्ञा लेकर स्वयमेव पांच महावतों का आरोपण करके, साधु साध्वियों को खमा कर हमारे साथ विपुल पर्वत पर गये थे यावत् वे संथारा करके कालधर्म को प्राप्त हो गये हे, ये उनके उपकरण (वस्त्र, पात्र) हें ।

विवेचन—स्कन्दक मुनि को कालधर्म प्राप्त हुआ जान कर, उनके साथ गये हुए कडाई स्थविरों ने कायोत्सर्ग किया । फिर उनके वस्त्र पात्र लेकर मगवान के पास आकर सारा वृत्तान्त निवेदन कर दिया ।

भंते ! त्ति भगवं गोयमे समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसह, वंदित्ता नमंसित्ता एवं वयासीः-एवं खलु देवाणुप्पियाणं अंतेवासी संदर णामं अणगारे कालमासे कालं किचा कहिं गए कहिं उववण्णे? 'गोयमाइ' ! समणे भगवं महावीरे भगवं गोयमं एवं वयासी-एवं खलु गोयमा ! मम अंतेवासी खंदए णामं अणगारे पगइभइए, जाव-से णं मए अन्भणुण्णाए समाणे सयमेव पंच महन्वयाई आरु-हेत्ता, तं चेव सञ्वं अविसेसियं नेयव्वं, जाव—आलोइयपडिवकंते, समाहिपत्ते कालमासे कालं किंचा अच्चुए कप्पे देवत्ताए उववण्णे तत्य णं अत्येगइयाणं देवाणं बावीसं सागरोवमाइं ठिई पण्णत्ता, तस्स णं स्वंदयस्स वि देवस्स बावीसं सागरोवमाइं ठिई पण्णत्ता । से गं भंते ! स्वंदए देवे ताओ देवलोगाओ आउक्खएगं भवक्खएगं ठिइक्खएणं अणंतरं चयं चहत्ता, कहिं गच्छिहिइ कहिं उववज्जि-हिइ ? त्ति । गोयमा ! महाविदेहे वासे सिज्झिहिइ बुज्झिहिइ मुचिहिइ परिणिव्वाहिइ सन्वदुक्खाणं अंतं करेहिइ ॥ खंदओ सम्मत्तो ॥

# ।। बिइयसयस्स पढमो उद्देसो सम्मत्तो ।।

विझेष झम्दों के अर्थ-अण्युएकप्ये-अच्युतकल्प नामक १२ वा देवलोक, ठिई--स्थिति, अणंतरं---अनन्त३ धयं---मरना । भावार्थ-इसके बाद गौतमस्वामी ने श्रमण भगवान् महावीरस्वामी को वन्दना नमस्कार करके इस प्रकार पूछा कि-हे भगवन् ! आपके झिष्य स्कन्दक अनगार काल के अवसर पर काल करके कहाँ गये और कहां उत्पन्न हुए हैं ?

गौतमादि को सम्बोधित करके श्रमण भगवान् महावीरस्वामी ने फरमाया कि-हे गौतम ! मेरा शिष्य स्कन्दक अनगार, मेरी अनुमति लेकर, स्वयमेव पांच महावतों का आरोपण करके यावत् संलेखना संथारा करके, समाधि को प्राप्त होकर काल के समय में काल करके अच्युतकल्प में देव रूप से उत्पन्न हुआ है। वहां कितनेक देवों की स्थिति बाईस सागरोपम की है। तद्नुसार स्कन्दक देव की स्थिति भी बाईस सागरोपम की है।

इसके बाद गौतमस्वामी ने पूछा--हे भगवन् ! वहां की आंयु, भव और स्थिति का क्षय होने पर स्कन्दक देव कहां जायेंगे और कहां उत्पन्न होंगे ?

भगवान् ने फरमाया—हे गौतम <sup>!</sup> स्कन्दक देव वहाँ की आयु, भव और स्थिति का क्षय होने पर महाविदेह क्षेत्र में जन्म लेकर सिद्ध, बुद्ध, मुक्त होंगे, परिनिर्वाण को प्राप्त करेंगे और सभी दुःखों का अन्त करेंगे ।

विवेचन--गौतम स्वामी के पूछने पर भगवान् ने फरमाया कि---स्कन्दक अनगार यथासमयय काल करकें बारहवें देवलोक में गये हैं। वहाँ उनकी बाईस सागरोपम की स्थिति है। वहाँ की स्थिति पूर्ण होने पर वे महाविदेह क्षेत्र में जन्म लेकर संयम अंगीकार करके सिद्ध, बुद्ध, मुक्त होंमे यावत् मभी दुःखों का अन्न करेंग।

यहां मूल में 'कर्हि गए, कहिं उववण्णे' शब्द हैं । 'कहिं गए' का अर्थ है-कहां गये ? अर्थात् किस गति में गये ? 'कहिं उववण्णे' का अर्थ है-कहां उत्पन्न हुए ? अर्थात् किस -देवलोक में उत्पन्न हुए ।

'आउक्खएणं भवक्खएणं ठिइक्खएणं' का अर्थं इस प्रकार है⊶'आउक्खएणं' अर्थात् आयुष्य कर्म के दलिकों की निर्जरा होने से । 'भवक्खएणं' देव भव के कारणभूत गत्यादि कर्मों की निर्जरा होने से । 'ठिइक्खएणं' अर्थात् आयुष्य कर्म की स्थिति भोग लेने से ।

स्कन्दक अनगार ने ग्यारह अंगों का ज्ञान पढ़ा । बारह भिक्खुपडिमा और गुणरत्न-संदरसर तप किया। बारह वर्ष तक श्रमण पर्याय का पालन किया । विपुलगिरि पर संयारा किया। साठ भक्त अनशन का छेदन किया अर्थात् एक दिन के दो टंक के हिसाब से साठ भक्त का यानी एक माम का संधारा किया। यथासमय काल करके बारहवें देवलोक में बाईस सागरोपम की स्थिति वाले देव हुए। वहाँ की स्थिति पूर्ण करके (वहाँ से चव कर) महाविदेह क्षेत्र में जन्म लेंगे और संयम अंगीकार करके, समस्त कर्मों का क्षय करके, सिद्ध, बुद्ध, मुक्त होंगे यावत् सब दुःखों का अन्त करेंगे।

### ।। दूसरे शतक का प्रथम उद्देशक समाप्त ॥

शतक २ उद्देशक २

## समुद्घात वर्णन

१९ प्रश्न-कइ णं भंते ! समुग्घाया पण्णत्ता ? -

१९ उत्तर-गोयमा !सत्त समुग्धाया पण्णत्ता, तं जहाः-वेदणा-समुग्घाए एवं समुग्धायपदं, छाउमत्थियसमुग्धायवजं भाणियब्वं जाव-वेमाणियाणं, कसायसमुग्धाया अप्पाबहुयं ।

२० प्रश्न-अणगारस्त णं भंते ! भावियप्पणो केवल्प्सिमुग्धाए जाव-सासयमणागयद्धं चिट्ठंति ?

२० उत्तर-समुग्घायपदं णेयव्वं ?

।। बिइयसए बिइओ उद्देसो सम्मत्तो ॥

विशेष शब्दों के अर्थ-समुग्धाया-समुद्धात, अप्पाबहुर्य-अल्पबहुत, भाषिय-प्पणो-भावितात्मा, णेयव्यं-जानना चाहिए ।

भावार्य--१९ प्रक्न--हे भगवन् ! समुद्घात कितनी कही गई हें ?

उत्तर-१९ हे गौतम ! समुद्घात सात कही गई हैं । यथा-वेबना समु-द्घात, कषाय समुद्घात, मारणान्तिक समुद्घात, वैक्रिय समुद्घात, तैजस् समुद्-घात, आहारक समुद्घात, केवली समुद्घात । यहां पर प्रज्ञापना सूत्र का छत्तीसवां समुद्घात पद कहना चाहिए, किन्तु उसमें आया हुआ छद्मस्थ समुद्घात का वर्णन यहां नहीं कहना चाहिए । इस तरह वैमानिक पर्यन्त कहना चाहिए । कषाय समुद्घात और अल्पबहुत्व कहना चाहिए ।

प्रइन⊸२० हे भगवन् ! क्या भावितात्मा अनगार के केवली समुद्घात यावत् ज्ञाइवत अनागतकाल पर्यन्त रहती है ?

२० उत्तर-हे गौतम ! यहां पर भी ऊपर कहे अनुसार समुद्घात पद जान लेना चाहिए ।

**विवेधन--**प्रथम उद्देशक में 'मरण' का कथन किया गया है । मरण दो प्रकार से होता है---मारणान्तिक समुद्घात पूर्वक और मारणान्तिक समुद्घात बिना । इसलिए इस दूसरे उद्देशक में 'समुद्घात' का वर्णन किया जाता है ।

समुद्धात–वेदना आदि के साथ एकाकार हुए आत्मा का कालान्तर में उदय में आने वाले वेदनीय आदि कर्म-प्रदेशों को उदीरणा के द्वारा उदय में लाकर प्रबलता पूर्वक उनकी निर्जरा करना 'समुद्घात' कहलाता है । इसके सात भेद हैं । यथा; —

१ वेदना समुद्घात--वेदना के कारण से होने वाले समुद्घात को वेदना समुद्घात कहते हैं। यह असाता वेदनीय कर्मों के आश्रित होता है। तात्पर्य यह है कि वेदना से पीड़ित जीव, अनन्तानन्त कर्म स्कन्घों से व्याप्त अपने प्रदेशों को शरीर से बाहर निकालता है और उनसे मुख उदर आदि छिद्रों को और कान स्कन्घादि अन्तरालों को पूर्ण करके लम्बाई और विस्तार में शरीर परिमाण क्षेत्र में व्याप्त होकर अन्तर्मुहूर्त तक ठहरता है। उस अन्तर्मुहूर्त में प्रमूत असातावेदनीय कर्मपुद्गलों की निर्जरा करता है।

२ कषाय समुद्घात-कोधादि कषाय के कारण से होने वाले समुद्घात को कषाय समुद्घात कहते हैं। यह समुद्घात मोहनीय के आश्रित है अर्थात् तीव्र कषाय के उदय से व्याकुल जीव, अपने आत्म प्रदेशों को बाहर निकाल कर और उनसे मुख उदर (पेट) आदि के छिद्रों को एवं कान और स्कन्ध आदि के अन्तरालों को पूर्ण करके लम्बाई और चौड़ाई में शरीर परिमाण क्षेत्र में व्याप्त होकर अन्तर्मुहूर्त तक रहता है और प्रमूत कषाय पुद्गलों की निर्जरा करता है।

३ मारणान्तिक समुद्धात-मरणकाल में होने वाले समुद्धात को मारणान्तिक समुद्धात कहते हैं। यह अन्तर्मुहूर्त शेष आयुकमं के आश्रित है अर्थात् कोई जीव आयुकमं अन्तर्मुहूर्त शेष रहने पर अपने आत्मप्रदेशों को बाहर निकाल कर उनसे मुख उदर बादि के छिद्दों को और कान एवं स्कन्ध आदि के अन्तरालों को पूर्ण करके विष्कम्भ (घेरा) और मोटाई में शरीर परिमाण तथा लम्बाई में कम से कम अपने शरीर के अंगुल के असंख्यात भाग परिमाण और अधिक से अधिक एक दिशा में असंख्येय योजन क्षेत्र को ब्याप्त करता है और प्रभूत आयु कर्म के पुद्गलों की निर्जरा करता है।

४ बैंकिय समुद्धात--वैंकिय के आरम्भ करने पर जो समुद्धात होता है उसे वैंकिय समुद्धात कहते हैं । यह वैंकिय शरीर मामकर्म के आश्रित होता है अर्थात् व कय-लब्धि वाला जीव, वैंकिय करते समय अपने प्रदेशों को अपने शरीर से बाहर निकाल कर विष्कम्भ और मोटाई में शरीर परिमाण और लम्बाई में संख्येय योजन परिमाण दण्ड निकालता है. और पूर्वबद्ध वैंकिय शरीर नामकर्म के पूद्गलों की निर्जरा करता है ।

५ तैजस् समुद्धात-यह तेजोलेश्या निकालने के समय में रहने वाले तैजस् शरीर नामकमं के आश्रित है। अर्थात् तेजोलेश्या की स्वाभाविक लब्ध्रिवाला कोई साधु आदि सात आठ कदम पीछे हट कर विष्कम्भ और मोटाई में शरीर परिमाण और लम्बाई में संख्येय योजन परिमाण जीव प्रदेशों के दण्ड को शरीर से बाहर निकाल कर कोध के विषयभूत जीबादि को जलाता है और प्रभूत तैजस् शरीर नाम कम के पुद्गलों की निर्जरा करता है।

६ आहारक समुद्घात--आहारक शरीर का आरम्भ करने पर होने वाला समुद्घात, आहारक समुद्घात कहलाता है । वह आहारक नामकर्म को विषय करता है अर्थात् आहारक शरीर की लब्धि वाला आहारक शरीर की इच्छा करता हुआ विष्कम्भ और मोटाई में शरीर परिमाण और लम्बाई में संख्येय योजन परिमाण अपने प्रदेशों के दण्ड को शरीर से बाहर निकाल कर पूर्वबद आहारक नामकर्म के प्रभूत पुद्गलों की निर्जरा करता है । ७ केवलिसमुद्धात--अन्तर्मुहूर्त में मोक्ष प्राप्त करने वाले केवली भगवान के समुद्-घात को केवलिसमुद्धात कहते हैं । वह वेदनीय, नाम और गोत्र कर्म को विषय करता है । अन्तर्मुहूर्त में मोक्ष प्राप्त करने वाले कोई केवली (केवलज्ञानी) मगवान कर्मों को सम करने के लिए अर्थात् वेदनीय, नाम और गोत्र इन तीन कर्मों की स्थिति को आयुकर्म की स्थिति के बराबर करने के लिए समुद्घात करते हैं। केवलिसमुद्घात में आठ समय जगते हैं। प्रथम समय में केवली आत्मप्रदेशों के दण्ड की रचना करता है। वह मोटाई में स्वशरीर परिमाण और लम्बाई में ऊपर और नीचे से लोकान्तपर्यन्त विस्तृत होता है। दूसरे समय में केवली उसी दण्ड को पूर्व और पश्चिम अथवा उत्तर और दक्षिण में फैलाता है। जिससे उस दण्ड का लोक पर्यन्त फैला हुआ कपाट बनता है। तीसरे समय में दक्षिण और उत्तर, अथवा पूर्व और पश्चिम दिशा में लोकान्त पर्यन्त आत्म प्रदेशों को फैला कर उसी कपाट को मथानी रूप बना देता है। ऐसा करने से लोक का अधिकांश भाग आत्म-प्रदेशों से व्याप्त हो जाता है, किन्तु मथानी की तरह अन्तराल प्रदेश खाली रहते हैं। चौथे समय में मथानी के अन्तरालों को पूर्ण करता हुआ समस्त लोकाकाश को आत्म-प्रदेशों से व्याप्त कर देता है, क्योंकि लोकाकाश और जीव के प्रदेश बराबर हैं। पांचवें, छठे, सातवें और आठवें समय में विपरीत क्रम से आत्मप्रदेशों का संकोच करता है। इस प्रकार नववें समय में सब आत्म-प्रदेश पूनः शरीरस्थ हो जाते हैं।

चार स्थावर, बेइन्द्रिय, तेइस्द्रिय और चौइन्द्रिय जीवों के प्रथम के तीन समुद्घात होते हैं । वायुकाय और नारकी जीवों के चार समुद्रघात होते हैं । देव और पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्चों में पांच समुद्घात होते हैं और मनुष्यों में सातों समुद्घात होते हैं । छद्यस्य मनुष्यों में पहले के छह समुद्घात होते हैं और केवलज्ञानी में एक केवलिसमुद्घात होता है ।

## ॥ दूसरे शतक का दूसरा उद्देशक समाप्त ॥



शतक २ उद्देशक ३

### पृथ्वियाँ

२१ प्रश्न-कइ णं भंते ! पुढवीओ पण्णत्ताओ ?

२१ उत्तर-जीवाभिगमे नेरइयाणं जो बितिओ उद्देसो सो णेयव्वो पुढवी ओगाहित्ता निरया संठाणमेव बाहल्लं, जाव-

२२ प्रश्न-किं सब्व पाणा उववण्णपुब्वा ?

२२ उत्तर-हंता, गोयमा ! असइं अदुवा अणंतक्खुत्तो । पुढवी उद्देसो ।

# ॥ बिइएसए तइओ उद्देसो सम्मत्तो ॥

विशेष शब्दों के अर्थ-णेयव्यो-जानना चाहिए, संठाणं-संस्थान, बाहल्लं-मोटाई, उदयबण्णपुरुवा-पहले उत्पन्न हुए, असइं--अनेक बार, अबुवा--अथवा, अणंतव्खुसो-अनन्तवार।

२१ भावार्थ-प्रक्त-हे भगवन् ! पृष्ठियां कितनी कही गई हें ?

२१ उत्तर-हे गौतम ! जीवाभिगम सूत्र में जो नैरयिकों का दूसरा उद्देशक कहा है, उसमें पृथ्वियों सम्बन्धी जो वर्णन आया है, वह यहां जान लेना चाहिए । वहां संस्थान, मोटाई आदि का जो वर्णन है, वह सारा यहां कहना चाहिये । यावत्

२२ प्रइन--हे भगवन् ! क्या सब जीव उत्पन्नपूर्व हैं अर्थात् सब जीव पहले नरकों में उत्पन्न हुए हैं ?

२२ उत्तर-हां, गौतम ! सब जीव रत्नप्रभा आदि नरकों में अनेक बार अथवा अनन्तबार पहले उत्पन्न हो चुके हैं । यहां जीवाभिगम सूत्र का पृथ्वी उद्देशक कहना चाहिए ।

विवेचन---दूसरे उद्शक में 'समुद्धात' का वर्णन करते हुए मारणान्तिक समुद्धात

का वर्णन किया गया था । मारणान्तिक समुद्घात द्वारा समवहत कोई जीव, पृथ्वियों (नरकों) में भी उत्पन्न होते हैं, इसलिए इस उद्देशक में पृथ्वियों (नरकों) का वर्णन किया गया है ।

पृथ्वियों के वर्णन के लिए जीवाभिगम सूत्र की तृतीय प्रतिपत्ति के दूसरे नैरयिक उद्देशक की भलामण दी गई है । वहाँ की संग्रह गाथा यह है—--

#### पुढवी ओगाहित्ता णिरया, संठाणमेव बाहल्लं । विक्खंमपरिक्खेबो, वण्णो गंधो य फासो य ।।

अर्थ-पृथ्वियां सात है। यथा--रत्नप्रभा, शर्कराप्रभा, वालुकाप्रभा, पंकप्रभा, धूम-प्रभा, तमःप्रभा, तमस्तमःप्रभा (महातमःप्रभा)। 'ओगाहित्ता' का अर्थ है-कितनी दूर जाने पर नरकावास हैं ? रत्नप्रभा पृथ्वी की मोटाई एक लाख अस्सी हजार योजन है। उसमें से एक हजार योजन ऊपर छोड़ कर और एक हजार योजन नीचे छोड़ कर बीच के एक लाख अठहत्तर हजार योजन में तीस लाख नरकावास हैं। इसी तरह शर्कराप्रभा आदि में उनके अनुसार समझना चाहिए। शर्कराप्रभा की मोटाई (बाहल्य) एक लाख बत्तीस हजार योजन, वालुकाप्रभा की मोटाई एक लाख अट्टाईस हजार योजन, पङ्कप्रभा की मोटाई एक लाख बीस हजार योजन, धूमप्रभा की मोटाई एक लाख अठारह हजार योजन, तमः-प्रभा की मोटाई एक लाख सोलह हजार योजन और तमस्तमःप्रभा की मोटाई एक लाख आठ हजार योजन है।

'संठाण' अर्थात् नरकों का संस्थान । आवलिका प्रविष्ट नरकों का संस्थान गोल, त्रिकोण और चतुष्कोण होता है । शेष नरकों का संस्थान अनेक प्रकार का होता है ।

'बाहल्लं' का अर्थ है-बाहल्य । सातों पृथ्वियों में प्रत्येक नरकावास (पाथड़ा) का बाहल्य अर्थात् मोटाई तीन हजार योजन है । नीचे का एक हजार योजन निबिड़ अर्थात् ठोस है । बीच का एक हजार योजन शुषिर (पोला-खाली) है । ऊपर का एक हजार योजन संकूचित है ।

'विक्संभ-परिक्सेवो' विष्कम्भ और परिक्षेप, ये दोनों कहना चाहिए । नरकावासों में कुछ नरकावास संख्येय विस्तृत है और कुछ असंख्येय विस्तृत हैं । जिनका परिमाण संख्यात योजन है वे संख्येय विस्तृत हैं और जिनका परिमाण असंख्यात योजन है वे असं-ख्येय विस्तृत हैं । असंख्येय विस्तृतों की लम्बाई चौड़ाई और परिक्षेप (परिधि) असं-ख्यात हजार योजन है । संख्येय विस्तृतों की लम्बाई चौड़ाई और परिधि संख्यात हजार योजन की है। सातवीं नरक में अप्रतिष्ठान नामक नरकेन्द्रक एक लाख योजन विस्तृत बाकी चार नरकावास असंख्येय योजन विस्तृत हैं। अप्रतिष्ठान नामक संख्येय विस्तृत नर-कावास का आयाम विष्कम्भ अर्थात् लम्बाई चौड़ाई एक लाख योजन है। तीन लाख सोलह हजार दो सौ सत्ताईस योजन तीन कोस एक सौ अट्ठाईस धनुष तथा कुछ अधिक साढ़े तेरह अंगुल उसकी परिधि है। परिधि का यह परिमाण जम्बूद्वीप की परिधि की तरह गणित के हिसाब से निकलता है। बाकी चारों का आयाम विष्कम्भ (लम्बाई चौड़ाई) असंख्यात योजन है।

वर्ण---नरकावास भयक्कर रूप वाले होते हैं । अत्यन्त काले, काली प्रभा वाले तथा देखने वाले के भय के कारण उत्कट रोमाञ्च वाले होते हैं । प्रत्येक नरकावास का रूप भय उत्पन्न करता है ।

गन्ध–सांप, गाय, घोड़ा, भैंस आदि के सड़े हुए मृतकलेवर से भी कई गुनी दुगंन्ध नरकावासों से निकलती है । उनमें कोई भी वस्तु रमणीय और प्रिय नहीं होती ।

स्पर्श-खड्ग की धार, क्षुरधार, कदम्बचीरिका (एक तरह का घास जो डाभ से भी बहुत तीखा होता है) शक्ति, सूइयों का समूह, बिच्छू का डक, कपिकच्छू (खुजली पैदा करने वाली बेल), अंगार, ज्वाला, छाणों की आग आदि से भी अधिक कष्ट देने वाला नरकों का स्पर्श होता है।

प्राण, भूत, जीव और सत्त्व अर्थात् पृथ्वीकाय, अप्काय, तेउकाय, वायुकाय, वन-स्पतिकाय और त्रस काय, इन सभी कार्यों के जीव, जो व्यवहार राशि में आ चुके हैं: नरक में पांचस्यावर एवं नैरयिक रूप में अनेकबार एवं अनन्त बार उत्पन्न हुए हैं।

## ।। दूसरे शतक का तीसरा उद्देशक समाप्त ॥



૪५૬

#### शतक २ उद्देशक ४

## इन्द्रियाँ

२३ प्रश्न-कइ णं भंते ! इंदिया पण्णत्ता ?

२३ उत्तर--गोयमा ! पंच इंदिया पण्णत्ता, तं जहाः--पढमिल्लो इंदियउदेसओ नेयव्वो, संठाणं बाहल्लं पोहत्तं, जाव--अलोगो, इंदियउदेसो ।

### ।। बिइयसए चउत्थो उद्देसो सम्मत्तो ॥

विशेष शब्दों के अर्थ-पढमिल्लो-प्रथम, पोहल -पृयुत्व=चौड़ाई।

भावार्थ-२३ प्रश्न-हे भगवन् ! इन्द्रियां कितनी कही गई हें ?

उत्तर—२३ हे गौतम ! इन्द्रियाँ पाँच कही गई हैं । यहाँ पर प्रज्ञापना सूत्र का इन्द्रिय सम्बन्धी पन्द्रहवें पद का प्रथम उद्देशक कहना चाहिए । उसमें इन्द्रियों का संस्थान, बाहल्य (मोटाई), चौडाई यावत् अलोक तक का विवेचन बाला सम्पूर्ण इन्द्रिय उद्देशक कहना चाहिए ।

विवेचन—तीसरे उद्देशक में नैरयिकों का वर्णन किया गया है। नैरयिकों के पांच इन्द्रियाँ होती हैं। इसलिए इस उद्देशक में इन्द्रियों का वर्णन किया जाता है। इन्द्रियों का वर्णन करने के लिए यहाँ प्रज्ञापनासूत्र के पन्द्रहवें इन्द्रिय पद के प्रथम उद्देशक की भलामण-दी गई है। वहाँ द्वार गाथा यह है—

## संठाणं बाहल्लं पोहत्तं कइपएस ओगाढे ।

अप्पाबहु पुट्ठ-पविट्ठ विसय अणगार आहारे ॥

अर्थ-इन्द्रियों का संस्थान कैसा है ? श्रोतेन्द्रिय का संस्थान कदम्ब के फूल के आकार है। चक्षु इन्द्रिय का संस्थान मसूर की दाल अथवा चन्द्रमा के आकार है। झाणे-न्द्रिय का आकार अतिमुक्तक फूल के समान है। रसनेन्द्रिय का संस्थान उस्तरे (क्षुरप्र) के आकार है। स्पर्शनेन्द्रिय का संस्थान नाना प्रकार का है।

बाहल्लं--- (बाहल्य)---पांचों इन्द्रियों की मोटाई अंगुल के असंख्यातवें भाग है।

पोहत्तं (विस्तार-लम्बाई) श्रोतेन्द्रिय, चक्षुइन्द्रिय, और झाणेन्द्रिय की लम्बाई अंगुल के असंख्यातवें भाग है। रसनेन्द्रिय की अपने अंगुल से पृथक्त्व (दो से नव) अंगुल तक और स्पर्शनेन्द्रिय की लम्बाई अपने अपने शरीर परिमाण है। पांचों इन्द्रियाँ अनन्त प्रदेशों से बनी हुई हैं और असंख्यात प्रदेशावगाढ हैं। चक्षुइन्द्रिय की अवगाहना सब से अल्प है। उससे संख्यातगुणी श्रोत्रेन्द्रिय की अवगाहना है। उससे संख्यातगुणी अवगाहना झाणेन्द्रिय की है। उससे असंख्यातगुणी अवगाहना रसनेन्द्रिय की है उससे संख्यातगुणी अवगाहना स्पर्शनेन्द्रिय की हैं। चक्षुइन्द्रिय को छोड़ कर शेष चार इन्द्रियां स्पृष्ट और प्रविष्ट विषय को ग्रहण करती हैं अर्थात् चक्षुइन्द्रिय अप्राप्यकारी है और शेष चार इन्द्रियां प्राप्यकारी हैं।

विषय-चारों इन्द्रियों का विषय जघन्य अंगुल के असंख्यातवें भाग है और चक्षु-इन्द्रिय का विषय जघन्य अंगुल से संख्यातवें भाग हैं। उत्कृष्ट विषय ग्रहण इस प्रकार है-श्रोत्रेन्द्रिय का बारह योजन, चक्षुइन्द्रिय का साधिक एक लाख योजन, झाणेन्द्रिय, रसने-न्द्रिय और स्पर्शनेन्द्रिय का विषय नव-नव योजन है। अर्थात् इतनी दूरी पर रहे हुए अपने अपने विषय को ये इन्द्रियाँ ग्रहण कर लेती हैं।

इस विषय में प्रजापना सूत्र के पन्द्रहवें इन्द्रिय पद में बहुत विस्तार के साथ वर्णन किया गया है। वह सब वहाँ से जानलेना चाहिए, यावत् अलोक तक का वर्णन जान लेना चाहिए।

## ।। दूसरे शतक का चौथा उद्देशक समाप्त ।।



Jain Education International

#### शतक २ उद्देशक ४

#### परिचारणा

२४ प्रश्न-अण्णउत्थिया णं भंते ! एवं आइक्खंति भासंति पण्ण-वेंति परूवेंति, तं जहा--एवं खलु नियंठे कालगए समाणे देवब्भूएणं अप्पाणेणं से णं तत्य णो अण्णे देवे, णो अण्णेसिं देवाणं देवीओ अभिजुंजिय अभिजुंजिय परियारेइः णो अप्पणिच्चियाओ देवीओ अभिजुंजिय, अभिजुंजिय परियारेइ, अप्पणामेव अप्पाणं विउग्विय विउग्विय परियारेइ । एगे वि य णं जीवे एगेणं समएणं दो वेदं वेदेइ, तं जहाः-इत्थिवेदं पुरिसवेदं च, एवं परउत्थियवत्तव्वया नेयव्वा, जाव-इत्थिवेदं च पुरिसवेदं च, से कहमेयं भंते ! एवं ?

२४ उत्तर-गोयमा ! जं णं ते अण्णउत्थिया एवं आइन्स्वंति जाव-इत्थिवेदं च पुरिसवेदं च । जे ते एवं आहिंसु मिच्छं ते एवं आहिंसु, अहं पुण गोयमा ! एवमाइक्सामि भासामि पण्णवेमि परूवेमि एवं खलु णियंठे काल्मए समाणे अण्णयरेसु देवलोएसु देवताए उववत्तारो भवंति, महड्रिटएसु जाव महाणुभागेसु, दूरगतीसु चिरट्टितीएसु से णं तत्थ देवे भवइ महड्रिटए, जाव-दस दिसाओ उज्जो वेमाणे पभासेमाणे जाव पडिरूवे । से णं तत्थ अण्णे देवे, अण्णेसिं देवाणं देवीओ अभिजुंजिय, अभिजुंजिय परियारेइ, अप्पणिचियाओ देवीओ अभिज़ंजिय अभिज़ंजिय परियारेइ; नो अप्पणामेव अप्पाणं विउव्विय विउव्विय परियारेइ, एगे वि य णं जीवे एगेणं समएणं एगं वेदं वेएइ, तं जहाः—इत्थिवेयं वा पुरिसवेयं वा, जं समयं हत्थिवेयं वेएइ णो तं समयं पुरिसवेयं वेएइ, जं समयं पुरिसवेयं वेएइ णो तं समयं इत्थिवेयं वेएइ, इत्थिवेयस्स उदएणं नो पुरिसवेयं वेएइ, पुरिसवेयस्स उदएणं नो इत्थिवेयं वेएइ, एवं खलु एगे जीवे एगेणं समएणं एगं वेदं वेएइ, तं जहाः—इत्थीवेयं वा पुरिसवेयं वा । इत्थि, इत्थिवेएणं उदिण्णेणं पुरिसं पत्थेइ, पुरिसो, पुरिसवेएणं उदिण्णेणं इत्थि पत्थेइ, दो वि ते अण्णमण्णं पत्थेति, तं जहाः— इत्थी वा पुरिसं, पुरिसे वा इत्थिं ।

विशेष शब्दों के अर्थ-नियंठे-निग्रंथ, परियारेइ-परिचारणा करता है-विषय सेवन करता है, अप्पणिच्चियाओ-अपनी खुद की । अभिजुंजिय-वश करके, दूरगतिसु-दूरजाने की शक्ति, उदिण्णेण-उदप होने पर, परयेइ-प्रार्थना करता है-चाहता है ।

भावार्थ-२४ प्रश्न-हे भगवन् ! अन्यतीयिक इस प्रकार कहते हैं, माषण करते हैं, बतलाते है, प्ररूपगा करते हैं कि कोई भी निर्ग्रन्थ (मुनि) मर कर देव होता है । वह देव दूसरे देवों के साथ और दूसरे देवों की देवियों के साथ परि-चारणा (विषयसेवन) नहीं करता है । इसी प्रकार वह अपनी देवियों को भी वझ करके उनके साथ भी परिचारणा नहीं करता है, किन्तु वह देव, वैक्रिय से अपने ही दो रूप बनाता है, जिसमें एक रूप देव का बनाता है और एक रूप देवी का बनाता है । इस प्रकार दो रूप बना कर वह देव, उस वैक्रिय-कृत (कृत्रिम) देवी के साथ परिचारणा करता है । इस प्रकार एक जीव, एक ही समय में स्त्रीवेद और पुरुषवेद, इन दो देदों का अनुभव करता है । हे भगवन् ! स्या यह अन्यतीर्थिकों का कथन सत्य है।

२४ उत्तर--हे गौतम ! अन्यतीथिकों का उपर्युक्त कथन (कि एक ही जीव, एक समय में दो वेदों का अनुभव करता है)मिथ्या है।

हे गौतम ! में इस प्रकार कहता हूँ, भाषण करता हूँ, बतलाता हूँ, प्ररूपणा करता हूँ कि कोई एक निर्ग्रन्थ जो मर कर किसी देवलोक में जो कि महा ऋदि युक्त यावत् महाप्रभाव युक्त, दूर जाने की शक्ति युक्त, और लम्बी आयुष्य युक्त होते हैं, उनमें से किसी एक देवलोक में महा ऋद्वि युक्त, दसों दिशाओं को प्रकाशित करने वाला, अति रूप सम्पन्न, देव होता है। वह देव, दूसरे देवों के साथ में और दूसरे देवों की देवियों के साथ में, उनको अपने वज्ञ में करके परिचारणा (विषय सेवन) करता है और इसी प्रकार अपनी देवियों को भी वज्ञ में करके उनके साथ परिचारणा करता है। परन्तू स्वयं दो रूप बना कर परिचारणा नहीं करता है, क्योंकि एक जीव एक समय में स्त्रीवेद और पूरुषवेद, इन दोनों देदों में से किसी एक वेद का ही अनुभव करता है। जिस समय स्त्रीवेद को वेदता (अनुभव करता) है, उस समय पुरुषवेद को नहीं वेदता है और जिस समय पुरुषवेद को वेदता है, उस समय स्त्रीवेद को नहीं वेदता है। क्योंकि स्त्रीवेद के उदय से पुरुषवेद को नहीं वेदता और पुरुषवेद के उदय से स्त्रीवेद को नहीं वेदता है। इसलिए एक जीव, एक समय में स्त्रीवेद और पुरुषदेव इन दोनों वेदों में से फिसी एक ही वेद को वेदता है। जब स्त्रीवेद का उदय होता है तब स्त्री, पुरुष की इच्छा करती है और जब पूर्ववचेद का उदय होता है, तब पुरुष, स्त्री की इच्छा करता है अर्थात् अपने अपने वेद के उदय से पुरुष और स्त्री परस्पर एक दूसरे की इच्छा करता है। स्त्री, पुरुष की इच्छा करती है और पुरुष, स्त्री की इच्छा करता है ।

विवेधन-चौथे उद्देशक में इन्द्रियों का कथन किया गया है। इन्द्रियों के होने पर परिचारणा (विषय सेवन) हो सकती है। इसलिए इस उद्देशक में परिचारणा का वर्णन किया गया है। पहले अन्यतीयिकों की मान्यता का वर्णन किया गया है। अन्यतीयिकों की मान्यता है कि ---जो निग्नेन्य आदि मर कर देवलोक में देवरूप से उत्पन्न होता है वह वैकिय करके दो रूप बनाता है-एक देवी का और एक देव का । फिर वे दोनों रूप परस्पर परिचारणा करते हैं । इस प्रकार एक जीव, एक ही समय में दो वेद का अनुभव करता है। भगवान फरमाते है कि-अन्यतीधिकों की उपर्युक्त मान्यता मिथ्या है, क्योंकि एक जीव एक समय में एक ही वेद का अनुभव कर सकता है, दो वेद का अनुभव नहीं कर सकता है । पुरुषवेद और स्वीवेद, ये दोनों एक ही समय में उदय में नहीं आ सकते है । क्योंकि ये दोनों वेद परस्पर विरुद्ध हैं । जो दो वस्तुएँ परस्पर निरपेक्ष, विरुद्ध होती हैं, वे एक ही समय में एक स्थान पर नहीं रह सकती हैं, जैसे-अन्धेरा और प्रकाश । इसी तरह स्वीवेद और पुरुषवेद ये दोनों परस्पर विरुद्ध हैं । अतः ये दोनों एक समय में, एक साथ नहीं वेदे जाते हैं ।

#### गर्भ विचार

२५ प्रश्न—उदगगब्भे णं भंते ! उदगगब्भे त्ति कालओ केव-च्चिरं होड़ ?

२५ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं एककं समयं उक्कोसेणं छम्मासा। २६ प्रश्न-तिरिक्खजोणियगब्भे णं भंते ! तिरिक्खजोणियगब्भे ति काळओ केवच्चिरं होइ ?

२६ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उकोसेणं अट्ठ संवच्छराइं ।

२७ प्रश्न-मणुस्सीगब्भे णं भंते ! मणुस्सीगब्भे त्ति कालओ केवच्चिरं होइ ?

२७ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं बारस संबच्छराइं ।

२८ प्रश्न-कायभवत्थे णं भंते ! कायभवत्थे ति कालओ केव-

चित्रं होइ ?

२८ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं चउव्वीसं संवच्छराइं ।

२९ प्रश्न-मणुस्स-पंचेंदियतिरिक्खजोणियबीए णं भंते ! जोणियब्भूए केवतियं कालं संचिट्टइ ?

२९ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उनकोसेणं बारस मुहुत्ता ।

विशेष शब्दों के अर्थ-उदगगब्भे-पानी का गर्भ, केवच्चिरं-कितने समय तक, संवच्छराइं-वर्ष, कायभवत्थे-कायभवस्थ-उसी माता के गर्भ में ही रहना, जोणियब्भूए-योनिभूत ।

भावार्थ-२५ प्रक्त-हे भगवन् ! उदकगर्भ (पानी का गर्भ) कितने समय तक उदकगर्भरूप में रहता है ?

२५ उत्तर-हे गौतम ! जघन्य एक समय और उत्कृष्ट छह मास तक उदकगर्भ, उदकगर्भरूप में रहता है ।

२६ प्रइन-हे भगवन् ! तिर्यग्योनि-गर्भ कितने समय तक 'तिर्यग्योनि-गर्भ' रूप में रहता है ?

२६ उत्तर-हे गौतम ! जघन्य अन्तर्मुहूर्त और उत्कृष्ट आठ वर्ष तक तिर्यंगयोनि-गर्भ, तिर्यंग्योनिगर्भरूप में रहता है ।

२७ प्रइन-हे भगवन् ! मानुषी-गर्भ, कितने समय सक मानुषी-गर्भरूप में रहता है ?

२७ उत्तर-हे गौतम ! जघन्य अन्तर्मुहूर्त और उत्कृष्ट बारह वर्ष तक मानुषीगर्भ, मानुषीगर्भरूप में रहता है ।

२८ प्रइन-हे भगवन ! कायभवस्थ, कितने समय तक कायभवस्थ रूप में रहता है ? २८ उत्तर-हे गौतम ! जघन्य अन्तर्मुहूर्त और उत्कृष्ट चौबीस वर्ष तक कायभवस्थ, कायमवस्थ रूप में रहता हैं।

२९ प्रक्रन-हे भगवन् ! मानुषी और पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्चनी सम्बन्धी योनि-गत बीज (वीर्य) कितने समय तक योनिभूत रूप में रहता है ?

२९ उत्तर-हे गौतम ! जघन्य अन्तर्मुहूर्त और उत्कृष्ट बारह मुहूर्त तक 'योनिभूत' रूप में रहता है ।

विवेचन-पहले परिचारणा का वर्णन किया गया है। परिचारणा से गर्भाधात होता है, इसलिए अब गर्भ के सम्बन्ध में कहा जाता है। कालान्तर में पानी बरसने के कारण रूप पुद्गल परिणाम को 'उदक गर्भ' कहते हैं। उनकी स्थिति (अवस्थाम) जघन्य एक समय और उत्कृष्ट छह मास तक होती है अर्थात् वह जघन्य एक समय बाद बरस जाता है और उत्कृष्ट छह महीने बाद बरसता है--मार्गशीर्थ और पौष से लेकर वैशाख तक के महीनों में दिखाई देने वाला सन्ध्या का रंग और मेघ का उत्पाद आदि 'उदक-गर्भ' के निशान (चिन्ह) हैं। जैसा कि कहा----

#### यौषे समार्गशीर्षे, सन्ध्यारागोऽम्बुदाः सपरिवेषाः । नात्यर्थं मार्गशिरे शीतं पौषेऽतिहिमपातः ।।

अर्थ-मार्गशीर्ष (अगहन) और पौष महीने में सन्ध्या का रंग हो और कुण्डाला युक्त मेघ हो, और इस महीने में ठण्ड न पड़े और पौष महीने में बर्फ बहुत पड़े, ये सब उदकगर्भ के निशान हैं।

गमंज जीव शुक्र शोणित से ही पैदा होते है। इसलिए 'काय मवस्य' जीव भी शुक्र शोणित से ही पैदा होता है। शुक्र शोणित से पैदा होने वाला अपने पूर्व मृत शरीर में

¥\$¥

३३ प्रश्न-मेहुणेणं भंते ! सेवमाणस्स केरिसिए असंजमे কজ্বর ?

ं ३२ उत्तर-गोयमा ! इत्थीए पुरिसस्स य कम्मकडाए जोणीए मेहुणवत्तिए नामं संजोए समुष्पज्जइ । ते दुहओ सिणेहं संचिणंति, संचिणित्ता तत्थ णं जहण्णेणं एको वा दो वा तिण्णि वा उकोसेणं सयसहस्सपुहत्तं जीवा णं पुत्तत्ताए हव्वमागच्छंति, से तेणट्टेणं जाव-हव्वमागच्छंति ।

३१ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं एको वा दो वा तिण्णि वा उकोसेणं सयसहस्सपुहत्तं जीवा णं पुत्तत्ताए हव्वमागच्छंति । ३२ प्रश्न-से केणट्टेणं भंते ! एवं वुच्चइ, जाव-हब्वमागच्छंति ?

जीवा पुत्तत्ताए हव्वमागच्छंति?

उकोसेणं सयपुहूत्तस्स जीवाणं पुत्तत्ताए हव्वमागच्छइ । ३१ प्रश्न-एगजीवस्स णं भंते ! एगजीवभवग्गहणेणं केवइया

त्ताए हञ्बमागच्छइ ? ३० उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं इकस्स वा दोण्हं वा तिण्हं वा

मानुषी या पञ्चेन्द्रिय तियंञ्चणी की योनि में गया हुआ वीर्य **बारह मुहूर्त तक सचित्त** रहता है । उस वीर्य में वारह मुहर्त तक सन्तानोत्पादक शक्ति रहती हैं । ३० प्रश्न-एगजीवे णं भंते ! एगभवग्गहणेणं केवइयाणं पुत्त-

पैदा नहीं हो सकता । वह तो नया शुक शोणित ग्रहण करके नये शरीर का ही निर्माण करता है । अतः 'कायभवस्थ' का अर्थ 'उसी माता का गर्भ' करना संगत लगता है । मनुष्य और तिर्यञ्च का वीर्यं वारह मुहूर्त तक योनिभूत गिना जाता है अर्थात्

भगवती सूत्र---श. २ उ. ५ गर्भ विचार---पिता, पूत्र

३३ उत्तर-गोयमा ! से जहा नामए केइ पुरिसे रूयनालियं वा बूरनालियं वा ततेणं कणएणं समविद्धंतेजा, एरिसएणं गोयमा ! मेहुणं सेवमाणस्स असंजमे कजह ।

### सेवं भंते ! सेवं भंते ! जाव विहरइ ।

विशेष शब्दों के अर्थ-सयपुहुत्तस्स-शतपृथक्त्व--दो सौ से लेकर नौ सौ तक, सयसहस्सपुहुत्तं--शतसहस्रपृथक्त्व = दो लाख से लेकर नौ लाख तक,कम्मकडाए--कॉमो-त्तेजित, मेहुणवत्तिए -- मैथुनवृत्तिक, संजोए-- संयोग, संचिणंति-- संबंध करते हैं, रूय-णालियं--रूई की नलिका, ब्रूरणालियं--बूर-- एक प्रकार की वनस्पति की नलिका, तसेणं-गर्म, कणएणं--- सलाई, समविद्वंसेज्जा---- विध्वस हो जाता है ।

३० प्रक्त--हेभगवन् ! एक जीव, एक भव में कितने जीवों का पुत्र हो सकता है ?

३० उत्तर-हेगौतम ! एक जीव, एक भव में जघन्य एक जीव का, या दो जीव का, अथवा तीन जीव का और उत्कृष्ट शतपृथक्त्व (दो सौ से लेकर नौ सौ तक) जीवों का पुत्र हो सकता है।

३१ प्रइन∻हे भगवन् ! एक भव में एक जीव के कितने पुत्र हो सकते हैं ?

३१ उत्तर-हे गौतम ! जघन्य एक या दो अथवा तीन और उत्कृष्ट लक्ष पृथक्त्व (दो लाख से लेकर नौ लाख तक) पुत्र हो सकते हैं ।

३२ प्रदन-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

३२ उत्तर-हे गौतम ! स्त्री और पुरुष की कर्मकृत ( कामोत्तेजित ) योनि में 'मैथुनवृत्तिक ' नाम का संयोग उत्पन्न होता है । जिससे पुरुष का वीर्य और स्त्री का रक्त, इन दोनों का सम्बन्ध होता है । उसमें जघन्य एक, या दो या तीन और उत्कृष्ट लक्ष पुथक्त्व (दो लाख से लेकर नौ लाख तक) जीव, पुत्र रूप में उत्पन्न होते हैं । ३३ प्रइन-हे भगवन् ! मैथुन सेवन करते हुए जीव के किस प्रकार का असंयम होता है ?

३३ उत्तर–हे गौतम ! जिस प्रकार कोई पुरुष, तपी हुई सलाई डाल कर, रुई की नली या बूर नामक वनस्पति की नली को जला डालता है, उस तरह का असंयम मैथुन सेवन करते हुए जीव के होता है ।

हे भगवन् ! यह इसी प्रकार हैं, यह इसी प्रकार है, ऐसा कह कर यावत गौतमस्वामी विचरते हैं ।

विवेचन-गाय आदि की योनि में गया हुआ-शतपृथक्तव (दो सौ से लेकर नौ सौ तक) बैलों का वीर्य, वहीं वीर्य गिना जाता है। उस वीर्य के समुदाय में उत्पन्न हुआ एक जीव, उन सब का (जिनका कि वीर्य योनि में गया है) पुत्र कहलाता है। इस प्रकार एक जीव, एक ही भव में उत्कृष्ट नौ सौ जीवों का पुत्र हो सकता है अर्थात् एक ही भव में एक जीव के उत्कृष्ट नौ सौ पिता हो सकते हैं।

मत्स्य आदि जब मैथुन सेवन करते हैं, तब उनके एक बार के संयोग में शत-सहस्रपृथक्तव (दो लाख से लेकर नौ लाख तक) जीव पुत्र रूप से उत्पन्न होते हैं और जन्म लेते हैं। इस प्रकार एक ही भव में एक जीव के उत्कृष्ट शतसहस्रपृथक्तव पुत्र हो सकते हैं। मनुष्यस्त्री की योनि में यद्यपि बहुत जीव उत्पन्न होते हैं, तथापि जितने उत्पन्न होते हैं वे सब के सब निष्पन्न नहीं होते हैं अर्थात् जन्म नहीं लेते हैं।

कमैंक्रुत योनि में अर्थात् नामकर्म से बनी हुई योनि में अथवा जिसमें कामोत्तेजक किया हुई है, उस योनि में मैथुनवृत्तिक (मैथुन की वृत्ति वाला) अथवा मैथुनप्रत्ययिक (मैथुन का हेतु रूप) संयोग (सम्बन्ध) होता है, तब स्त्री की योनि में पुरुष का वीर्य और स्त्री का इधिर, इन दोनों का सम्मिश्रण होता है और उसी में जीव की उत्पत्ति होती है।

मैथुन में किस प्रकार का असंयम होता है ? इस बात को बतलाते हुए कहा शयां है कि--जैसे किसी बांस आदि की नली में रूई या बूर (रूई से भी अधिक कोमल एक प्रकार की वनस्पति) भरा हुआ हो, उसमें कोई पुरुष, तपी हुई लोह की सलाई डाले, तो उस नली में रही हुई रूई या बूर, जल कर भस्म हो जाती है, उसी प्रकार मैथुन सेवन करते हुए पुरुष के मेहन (लिंग--पुरुष चिन्ह) द्वारा स्त्री की योनि में रहे हुए जीवों का नाश हो जाता है । वे जीव पञ्चेन्द्रिय होते हैं । उनका विनाश हो जाता है । मैथुन सेवन करने से इस प्रकार का असंयम होता है ।

## तुंगिका के श्रावकों के प्रश्नोत्तर

३४-तए णं समणे भगवं महावीरे रायगिहाओ नगराओ, गुणसिलाओ चेइयाओ पडिनिक्खमइ, पडिनिक्खमित्ता बहिया जणवयविहारं विहरइ । ते णं काले णं, ते णं समए णं, तुंगिया नामं नगरी होत्था, वण्णओ । तीसे णं तुंगियाए नयरीए बहिया उत्तरपुरत्थिमे दिसीभागे पुष्फवतिए नामं चेइए होत्था, वण्णओ । तत्थ णं तुंगियाए नयरीए बहवे समणोवासया परिवसंति, अड्ढा दित्ता वित्थिण्णविपुलभवण-सयणा-अण-जाण-वाहणाइण्णा, बहु-धण-बहुजायरूवरयया, आयोग-पयोगसंपउत्ता, विच्ल्डड्रियविपुल-भत्तपाणा, बहुदासी-दास-गो-महिस-गवेल्यप्पभूया, बहुजणस्स अपरिभूया ।

विशेष शब्दों के अर्थ-अड्डा-आढच-बहुत धनयुक्त, दिला-देदीप्यमान, विस्थिण्ण-विस्तीण, आइण्णा-आकीर्ण युक्त, बहुजायरूवरपया-बहुतसा सोना चांदी, आयोगपयोग-संपउत्ता-आयोग प्रयोग सम्प्रयुक्त अर्थात् व्याज आदि का व्यवसाय करके दुगुना तिगुनी धनोपार्जन करने तथा अन्य कला हुनर में कुशल, विच्छडि्र्यविपुल-बहुत छोड़ा हुआ, गवेलय-भेड बकरी, प्पमूया-बहुत, अपरिभूया-जिसे कोई नहीं डिगा सके।

भावार्थ--३४ इसके बाद किसी एक समय श्रमण भगवान् महावीर स्वामी राजगृह नगर के गुणझीलक बगीचे से निकल कर बाहर जनपद में विच-रने लगे। उस काल उस समय में तुंगिया (तुंगिका) क्रनाम की नगरी थी।

ा बनारस (काणी) से ८० कोस दूर पाटलीपुर (पटना) शहर है। वहां से दस कोस दूर संगिया नाम की नगरी है: (श्री समेतशिखर रास)। उसका वर्णन करना चाहिए । तुंगिया नगरी के बाहर उत्तर और पूर्व दिशा में अर्थात् ईशानकोण में पुष्पवती नाम का बगीचा था । उसका वर्णन करना चाहिए । उस तुंगिया नगरी में बहुत से श्रमणोपासक (श्रावक) रहते थे । वे श्रमणोपासक आढध (विशाल सम्पत्ति वाले) और दोप्त (देवीप्यमान)थे । उनके रहने के घर विशाल और बहुत ऊंचे थे । उनके पास शयन (पथरणा) आसन, गाडी, बैल आदि बहुत थे। उनके पास धन, सोना चांदी आदि बहुत था । वे आयोग प्रयोग द्वारा अर्थात् व्याज आदि के व्यवसाय द्वारा दुगुना तिगुना धनोपार्जन करने की कला में तथा अन्य कलाओं में कुशल थे। उनके घर अनेक जन भोजन करते थे, इसलिए उनके घर बहुत खानपान तैयार होता था । उनके घर अनेक दास दासी तथा गाय, भेंस, भेड, बकरियां आदि थे । वे बहुत जन के भी अपरिमूत थे अर्थात् कोई भी उनका पराभव नहीं कर सकता था ।

विवेचन तिर्यञ्च और मनुष्य की उत्पत्ति के सम्बन्ध में पहले विचार किया गया था। अब देवोत्पत्ति के सम्बन्ध में विचार किया जा रहा है। जिसमें पहले तुभिया नगरी के श्वावकों का वर्णन चलता है। तुंगिया नगरी के श्वावकों के लिए मूलपाठ में जो विशेषण दिये गये हैं, उनका विस्तुत अर्थ इस प्रकार है—

'अड्ढे'--आढच अर्थात् घन धान्य आदि से परिपूर्ण । 'दित्ते'--दीप्त अर्थात् प्रख्यात अथवा दृप्त अर्थात् गवित ।

'वित्यिण्ण विपुलमवण-सयणासण-जाण-वाहणाइण्णा'--जिनके विशाल और ऊँचे घर हैं, वे घर, शयन (बिस्तर गादी आदि) आसन, यान---गाड़ी आदि, वाहन--बैल, घोड़े-आदि से भरे हुए ये (अथवा जिनके घर विशाल और ऊंचे थे तथा जिनके शयन, आसन, यान और वाहन सुन्दर थे।)

'बहुवण बहुजायरूवरयया'—अर्थात् जिनके पास बहुत धन, बहुत सोना और चांदी थी।

'आओगपओगसंपउत्ता'---आयोग प्रयोग संप्रयुक्त अर्थात् दुगुना तिगुना करने के उद्देश्य से इपया देना 'आयोग' कहलाता है और किसी प्रकार की कला-हुनर 'प्रयोग' कहलाता है। इन दोनों प्रकार के व्यवसाय में वे चतुर थे।

'विच्छड्रियविपूलभत्तपाणा'---अर्थात् उनके घर बहुत से मनुष्य मोजन करते थे,

इसलिए झूठन बहुत पड़ता था। अथवा उनके घर विविध प्रकार का और बहुत अशन पान तैयार होता था।

'बहुदासीदास-गो-महिस-गवेलयपाभूया' अर्थात् उनके यहां बहुत से दास दासी रहते थे तथा बहुतसी गायें, भैसें. भेड़ और बकरियां आदि पालतू जानवर थे ।

'बहुजणस्स अपरिभूया'—बहुजन मिलकर भी उनका पराभव नहीं कर सबते थे ।

अभिगयजीवा-ऽजीवा, उवरुद्धपुण्ण-पावा आसव-संवरनिजर-किरिया-ऽहिकरण-बंध-मोक्खकुसला, असहेजदेवा-ऽसुरनाग-सुवण्ण-जक्ख-रक्खस-किन्नर-किंपुरुस-गरुल-गंधव्व-महोरगाईएहिं देवगणेहिं निग्गंथाओ पावयणाओ अणतिकमणिजा, णिग्गंथे पावयणे निरसं-किया निक्कंखिया निव्वतिगिच्छा, लद्धट्ठा गहियट्ठा पुच्छि-यट्ठा अभिगयट्ठा विणिच्छियट्ठा, अट्ठिमिंजपेमाणुरागरत्ता, 'अयमा-उसो ! निग्गंथे पावयणे अट्ठे, अयं परमट्ठे, सेसे अणट्ठे' ऊसियफलिहा, अवंगुयदुवारा, चियत्तंतेउरघरप्पवेसा, बहूहिं सीलव्वय-गुण-वेरमण-पबक्खाण-पोसहोक्वासेहिं, चाउद्दस-ट्रमुद्दिट-पुण्णमासिणीसु पहिपुण्णं पोसहं सम्मं अणुपालेमाणा, समणे निग्गंथे फासु-एसणिजेणं असण-पाण-खाइम-साइमेणं वत्य-पडिग्गह-कंवल-पायपुंछणेणं पीढ-फलग-सेजा-संथारएणं ओसह-भेसजेणं पडिलाभेमाणा अहापडिग्गहिएहिं तवोकम्मेहिं अप्पाणं भावेमाणा विहरंति।

विशेष झब्बों के अर्थ-अभिगयजीवाजीवा-जिन्होंने जीव अजीव को समझ लिया,

भगवती सूत्र—्श. २ उ. ५ तुंगिका के श्रावकों का वर्णन ४७१

उवलद्र पुण्णपाया-पुण्य और पाप के स्वरूप को प्राप्त कर लिया, आसव-कर्म आने का मार्ग, संवर-कर्म रोकना, निज्जर-कर्म झाड़ना, किरिया-जो की जाती है, अहिकरण-अधिकरण = किया का साधन, बंध-कर्म का आत्मा के साथ बँधना, मोक्ख-मोक्ष = कर्मों से मुक्त होना, कुसला--निपुण, असहेज्जवेव -देवों को भी सहायता नहीं चाहने वाले, अणतिककमणिज्जा -उल्लंघन न करने वाले, निस्संकिया-शंका रहित, निक्कंखिया-पर दर्शन की इच्छा रहित, निव्वितिगिच्छा-फल की शंका से रहित, लद्धट्ठा-लब्धार्थ = तत्त्वार्थ को प्राप्त करने वाले, राहियट्ठा-प्रहितार्थ = सूत्रार्थ को प्रहण किये हुए, पुच्छियट्ठा--पृष्टार्थ = प्रश्न पूछकर सूत्रार्थ प्रान्त किये हुए, अभिगयट्ठा-विशेष प्रकार से अर्थ प्रहण किये हुए, विणिच्छियट्ठा--रहस्य प्राप्त करके अर्थ का निश्च र किया, अट्ठिमिजपेमाणुरागरत्ता-उनकी हडि़्यां और मज्जा धर्म प्रेम से रंगी हुई. जसियफलिहा-जिनके किंवाड़ के पीछे की आगल ऊंची की हुई है, अवगुयदुवारा-जिनके दरवाजे पर किंवाड़ नहीं लगे हुए हैं, चियत्तंतेउरघरप्यवेसा-अन्त:-पुर और परघर में प्रवेश करने से जिनके प्रति लोगों को अप्रीति उत्पन्न नहीं होती, वेरमण -निवृत्त होना, पच्चक्खाण-त्याग की प्रतिज्ञा, फासु-निर्जीव, एसणिज्ज-निर्दीय, चाउद्दस-टुमुहिटुपुण्णमासिणीसु-चवदस, अष्टमी, उद्दि अर्थात् अमावस्या और पूर्णमासी के दिनों में, अहापडिग्गहिएहि-यथाप्रतिगृहीत = प्रहण किये अनुसार ।

भावार्थ-वे जीव और अजीव के स्वरूप को भली प्रकार से जानते थे। पुण्य पाप के विषय में उनका पूरा ध्यान था। आश्रव, संवर, निर्जरा, किया, अधिकरण, बन्ध और मोक्ष के विषय में वे कुशल थे अर्थात् इनमें कौन हेय है और कौन उपादेय है, इस बात को वे भली प्रकार जानते थे। वे किसी भी कार्य में दूसरों की सहायता की आशा नहीं रखते थे। वे निर्ग्रन्थ प्रवचनों में ऐसे दृढ़ थे कि देव, असुर, नाग, ज्योतिष्क, यक्ष, राक्षस, किग्नर, किम्पुरुष, गरुड (सुवर्णकुनार), गन्धर्व, महोरग आदि कोई भी देव, दानव उन्हें निर्ग्रन्थ-प्रवचन से डिगाने में समर्थ नहीं थे। उन्हें निर्ग्रन्थ-प्रवचनों में किसी भी प्रकार की शंका, कांक्षा, विचिकित्सा नहीं थी। उन्होंने निर्ग्रन्थ प्रवचनों का अर्थ भली प्रकार जाना था। शास्त्रों के अर्थ को मली प्रकार ग्रहण किया था। शास्त्रों के अर्थों में जहां सन्देह था उनको पूछ कर अच्छी तरह निर्णय किया था। उन्होंने शास्त्रों के अर्थों को और उनके रहस्यों को निर्णयपूर्वक जाना था। निर्ग्रन्थ- भगवती सूत्र--- श. २ उ. ५ तुंगिका के श्रावकों का वर्णन

प्रवचनों पर उनका प्रेम हाडोहाड ( हड्डी और हड्डी की मज्जा में ) व्याप्त हो गया था। इसीलिए वे कहते थे कि-हे आयुष्यमन बन्धुओं ! "यह निर्ग्रन्थ-प्रवचन ही अर्थ है। यही परमार्थ है, शेष सब अनर्थ है।" वे इतने उदार थे कि उनके घरों में दरवाजों के पीछे रहने वाली अर्गला (आगल-मोगल) हमेशा जंची रहती थी। उनके दरवाजे हर एक याचक के लिए सदा खुले रहते थे। वे शीलवत (ब्रह्मचर्यवत) में ऐसे दृढ़ थे कि वे पर घर में प्रवेश करते और यहाँ तक कि राजा के अन्तःपुर में भी चले जाते, तो भी किसी को अप्रीति एबं अविश्वास उत्पन्न नहीं होता था। वे शीलवत, गुणवत, विरमण वत और प्रत्या-रुयानों का पालन करते थे। चौदस, अष्टमी, अमावस्था और पूर्णिमा, इस प्रकार एक मास में वे छह पौषधोपवास करते थे। वे श्रमण निर्ग्रन्थों को उनके कल्पानुसार प्रामुक एषणीय अशन, पान, खादिम, स्वादिम, बस्त्र, पात्र, कम्बल, रजोहरण, पीठ, फलक, शय्या, संस्तारक, औषध और भेषज, आदि का दान बेते थे। यथा प्रतिगृहीत-अपनी ज्ञक्ति अनुसार प्रहण किये हुए तप द्वारा अपनी आत्मा को भावित करते हुए विचरते थे।

विवेचन--'अभिगयजीवाजीवा, उवलद्धपुण्णपावा, आसव-संवर-णिज्जर-किरिया-अहिकरण-बंध-मोक्ख-कुसऌा' अर्थात् वे जीव, अजीव, पुण्य, पाप, आस्रव, संवर, निर्जरा, कायिकी आदि किया, अधिकरण अर्थात् गाड़ी यन्त्र आदि, शस्त्र, बन्ध और मोक्ष, इनके स्व-रूप को भली प्रकार जानते थे तथा इनमें से कौन हेय (छोड़ने योग्य) और कौन उपा-देय (ग्रहण करने योग्य) है ? इस बात को वे भली प्रकार जानते थे।

'असहेज्ज देवा' इत्यादि, अर्थात् वे स्वयं बलवान् होने से दूसरों की सहायता नहीं लेते थे। 'स्वयं कृतं कर्म स्वयमेव भोक्तव्यम्' अर्थात् स्वयं का किया हुआ कर्म स्वयं को ही भोगना पड़ता है-ऐसी दृढ़ मनोवृत्ति रख कर दुःख के प्रसंग पर भी वे देवादि की सहायता नहीं लेते थे अथवा वे अपनी प्रतिज्ञा पर ऐसे दृढ़ थे कि देवादि भी उनको अपनी प्रतिज्ञा से चलित नहीं कर सकते थे। अथवा पाखण्डी लोग उन्हें समकित से चलित करने के लिए उन पर आक्रमण करते थे, किन्तु वे निर्ग्रन्थ प्रवचनों में अत्यन्त चुस्त होने के कारण वे पाखण्डियों को परास्त करने में स्वयं समर्थ थे। इस विषय में वे किसी की सहायता नहीं हेते थे। भवनपति, वाणव्यन्तर, ज्योतिषी और वैमानिक देव भी उनको निर्ग्रन्थ प्रवचनों

802

से चलित करने में समर्थ नहीं थे।

जिनधर्म की प्राप्ति से उनका मन परितुष्ट था, अतएव उनका मन स्फटिक रत्न के समान उन्नत था। अथवा 'उसियफलिहा' का अर्थ अन्य आचार्य इस प्रकार करते हैं कि-वे अत्यन्त उदार थे, इसलिए सभी याचकों के लिए उनके ढार खुले रहते थे। किवाड़ के पीछे की अर्गला सदा ऊपर की तरफ उठी हुई रहती थी, कभी दरवाजा बन्द नहीं रहता था। जिनके घर के दरवाजे किवाड़ों से बन्द नहीं किये जाते थे। उन्हें सर्वोत्तम जिनधर्म की प्राप्ति हुई थो, इसलिए वे पाखण्डियों से कभी भी घबराते नहीं थे। वे ब्रह्मचर्य व्रत में इतने दृढ़ थे कि वे किसी के घर में जाते या यहां तक कि राजा के अन्त:पुर में भी चले जाते तो भी अप्रीति उत्पन्न नहीं होती थी। किसी को अविश्वास उत्पन्न नहीं होता था। अथवा जिन्होंने पर घर में और राजा के अन्त:पुर में जाने का त्यान कर दिया था। वे श्रावक के बारह व्रतों का भली प्रकार पालन करते थे। एक महीने में छह पौषघोपवास करते थे। श्रमण निर्ग्रन्थों को उनके कल्पानुसार प्रासुक एषणीय अशन पान आदि बहराते थे। वे जो व्रत नियम और तप स्वीकार करते थे उनमें किसी प्रकार की कमी न करते हुए पूर्ण रूप से पालन करते थे।

ते णं काले णंते णंसमए णं पासावचिज्जा थेरा भगवंतो जाइ-सम्पन्ना कुलसम्पन्ना बलसम्पना रूवसम्पना विणयसम्पन्ना णाणसम्पन्ना दंसणसम्पन्ना चरित्तसम्पन्ना लज्जासम्पन्ना लाघवसम्पन्ना ओयंसी तेयंसी वञ्चंसी जसंसी जियकोहा जियमाणा जियमाया जियलोहा जिय- निद्दा जिइंदिया जियपरीसहा जीवियासा-मरणभयविप्पमुका, जाव-कुत्तियावणभूया, बहुस्सुया बहुपरिवारा, पंचहिं अणगारसएहिं सदिंभ संपरिवुडा अहाणुपुर्विंव चरमाणा गामाणुगामं दूइजमाणा सुहंसुहेणं विहरमाणा जेणेव तुंगिया नगरी जेणेव पुष्फवईए चेइए तेणेव उवा-गच्छंति, उवागच्छित्ता अहापडिरूवं उग्गहं उग्गिण्हित्ता णं संजमेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणा विहरति ।

विशेष शब्दों के अर्थ---पासावच्चिज्जा --पार्श्वापत्य = भगवान् पार्श्वनाथ के सन्तानिये, ओयंसी----ओजम्वी, वच्चंसी----वर्चस्वी = प्रतापी, जसंसी-----यशस्वी, जिअ-----जीत लिया, दूइज्जमाणा----जाते हुए, उग्गहं उग्गिष्हित्ता---अवग्रह ग्रहण करके ।

भावार्थ — उस काल उस समय में भगवान् पार्श्वनाथ के शिष्यानुशिष्य स्थविर भगवान् अनुक्रम से विचरते हुए ग्रामानुग्राम जाते हुए पांच सौ साधुओं के साथ तुंगिया नगरी के बाहर ईशान कोण में स्थित पुष्पवती उद्यान में पधारे और यथाप्रतिरूप अवग्रह को लेकर संयम और तप से आत्मा को भावित करते हुए विचरने लगे । वे स्थविर भगवन्त जातिसम्पन्न, कुलसम्पन्न, बलसम्पन्न, रूपसम्पन्न, विनयसम्पन्न, ज्ञानसम्पन्न, दर्शनसम्पन्न, चारित्रसम्पन्न, बलसम्पन्न, रूपसम्पन्न, विनयसम्पन्न, ज्ञानसम्पन्न, दर्शनसम्पन्न, चारित्रसम्पन्न, लज्जासम्पन्न, लाधवसम्पन्न, नम्प्रतायुक्त, ओजस्वी, तेजस्वी, प्रतापी और यशस्वी थे । उन्होंने कोध, मान, माया, लोभ, निद्रा, इन्द्रियां और परीषहों को जीत लिया था । वे जीवन की आशा और मरण के भय से रहित थे यावत् वे कुत्रिकापणभूत थे अर्थात् जैसे-कुत्रिकापण में जो चाहिए वह वस्तु मिल सकती है, उसी प्रकार उनसे भी जैसा चाहिए बंसा बोध मिल सकता एवं उनमें सब गुण मिल सकते थे । वे बहुश्रूत और बहु परिवार वाले थे ।

विवेचन—यहाँ 'स्यविर' शब्द से श्रुतवृद्ध-ज्ञानवृद्ध का ग्रहण किया गया है । 'रूप-सम्पन्न' का मतलब है–उत्तम साधुवेष से युक्त अथवा शरीर की सुन्दरता से यूक्त । लज्जा-

898

| भगवती सूत्र | २ | उ. | 4 | स्यविरों | के | पधारने के | समाचार | ४७५ |
|-------------|---|----|---|----------|----|-----------|--------|-----|
|             |   |    |   |          |    |           |        |     |

सम्पन्न का अर्थ हैं---लज्जायुक्त अथवा संयम युक्त। लाघवसम्पन्न अर्थात् द्रब्य से थोड़ी उपधि रखने वाले और भाव से अभिमान का त्याग करने वाले । ओजस्वी-दृढ़मनोवृत्ति वाले । तेजस्त्री--तेज वाले--शरोर को प्रभा वाले । वर्चस्वी -विशिष्ट प्रभाव से युक्त अथवा वचस्वी-प्रभाव युक्त वचन) वाले-प्रभावशाली वक्ता । यशस्वी-ख्याति वाले । वे जीवन की आशा से रहित और मरण के भय से रहित थे । वे तपस्वी थे, गुणवन्त–संयम सम्बन्धी गुणों से युक्त थे । वे पिण्डविशुद्धि आदि चरणसत्तरि और श्रमण धर्म आदि करणसत्तरि के गुणों से युक्त थे । वे इन्द्रियों का निग्रह करने वाले और दृढ़ मनोवृत्ति वाले थे । वे मार्दव---मृदुता (कोमलता) और आर्जव-ऋजुता (सरलता) से युक्त थे । वे उदय में आई हुई कषाय को निष्फल बनाने वाले थे और नवीन कषाय का उदय ही नहीं होने देते थे। वे क्षमा और त्याग के गुणों से युक्त थे । वे अपनी तप संयमादि किया के फल का निदान नहीं करने वाले थे । वे धीर और साधुवृत्ति में लीन थे । उनके प्रश्नोत्तर साधु मर्यादा के अनुसार निर्दूषण होते थे । दे कुत्रिकापणभूत थे । स्वर्गलोक, मर्त्यलोक और पाताल लोक, इन तीनों लोकों में होने वाली वस्तु जिस दूकान में मिले उसे कुनिकापण \* कहते हैं। इसी प्रकार वे स्थविर भी सर्व गुण सम्पन्न थे, सब प्रकार का बोध देने में समर्थ थे, इसीलिए उनको कुत्रिकापण की उपमा दी गई है । इत्यादि अनेक गुणों से युक्त स्थविर भगवन्त वहाँ पधारें।

तए णं तुंगियाए नयरीए सिंघाडग तिअ चउमक चच्चर महा पह पहेसु, जाव-एगदिसाभिमुहा णिज्जायंति । तए णं ते समणो वासया इमीसे कहाए लढद्वट्ठा समाणा हट्ठ तुट्ठा, जाव सदावेंति, सदावित्ता एवं वयासी:--एवं स्वलु देवाणुप्पिया ! पासावचिजा थेरा भगवंतो जाइसम्पण्णा, जाव अहापडिरूवं उग्गहं उग्गिण्हित्ता णं संजमेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणा विहरंति ।

कृत्रिकापण-कु-पृथ्वी । त्रिक-तीन । आपण-दुकान । अर्थात् तीन लोक की वस्तुएँ जिस दुकान में मिले, उसे 'कुत्रिकापण' कहते हैं । यह दुकान देवाधिष्ठित होती है । विशोष शब्दों के अर्थ-णिज्जायंति-निकलते हैं, लद्धट्ठा-अर्थ प्राप्त कर, सद्दावेंति-बुलाते हैं ।

उन स्थविर भगवन्तों के पधारने की बात तुंगिया नगरी के श्रृंगाटक (सिंघाडे के आकार त्रिकोण) मार्ग में, तीन मार्ग मिलते हैं ऐसे रास्तों में, चार मार्ग मिलते हैं ऐसे रास्तों में और बहुत मार्ग मिलते हैं ऐसे रास्तों में--सब जगह फैल गई । जनता उनको वन्दन करने के लिए जाने लगी । जब यह बात तुंगिया नगरी में रहने वाले उन श्रावकों को मालूम हुई, तो वे बडे प्रसन्न हुए, हर्षित हुए और परस्पर एक दूसरे को बुला कर इस प्रकार कहने लगे कि--हे देवानु-प्रियो ! भगवान पार्श्वनाथ के शिष्यानुशिष्य स्थविर भगवन्त जो कि जाति-सम्पन्न आदि विशेषण विशिष्ट हैं, वे यहाँ पधारे हैं और संयम और तप से आत्मा को भावित करते हुए विचरते हैं ।

विवेचन स्थविर भगवंतों के पधारने की बात तुंगिया नगरी में फैल गई । जनता के मुंह से स्थविर भगवंतों के पधारने की बात सुनकर श्रावकगण बड़े प्रसन्न हुए और परस्पर मिल कर हर्ष ब्यक्त करते हुए यों कहने लगे ।

तं महाफलं खलु देवाणुपिया ! तहारूवाणं थेराणं भगवंताणं नाम-गोयस्स वि सवणयाए, किमंग पुण अभिगमण-वंदण-नमंसण-पडिपुच्छण-पज्जुवासणयाए, जाव--गहणयाए ? तं गच्छामो णं देवा-णुपिया ! थेरे भगवंते वंदामो नमंसामो जाव पज्जुवासामो, एयं णे इहभवे वा परभवे वा जाव आणुगामियत्ताए भविस्सइ, इति कट्टु अण्णमण्णस्स अंतिए एयमट्ठं पडिसुणेंति । जेणेव सयाइं सयाइं गिहाइं तेणेव उवागच्छंति, उवागच्छित्ता ण्हाया कयबल्किम्मा, कयकोउय-मंगल-पायच्छित्ता, सुद्धपावेसाइं मंगल्याइं वत्थाइं पवर-

898

প্রির

# परिहिया, अप्प महम्घाभरणालंकियसरीरा सएहिंतो सएहिंतो गेहे-हिंतो पडिनिक्खमंति, पडिनिक्खमित्ता एगयओ मेलायंति ।

विशेष शब्दों के अर्थ-सवणयाए-सूनने से, किमंग-कत्ना ही क्या अथवा क्या कहना, अभिगमण-सामने जाना, पज्जुवासणया-पर्युपासना = सेवा, गहणयाए-ग्रहण करने से, आणुगामिवत्ताए-अनुगामी रूप से अर्थात् परम्परा कल्याण रू। से, उवागच्छति-निकट आते हैं, कयबलिकम्मा--तिलक छापा आदि कार्य किया, पवरपरिहिया-अच्छी तरह से पहिने । भावार्थ-हे देवान्प्रियो ! तथारूप के स्थविर भगवन्तों के नाम गोत्र को सुनने से भी महाफल होता है, तो उनके सामने जाना, वन्दना करना, नम-स्कार करना, कूशल समाचार पूछना और उनकी सेवा करना यावत् उनसे प्रश्न पूछकर अर्थों को ग्रहण करना, इत्यादि बातों के फल का तो कहना ही क्या ? इन बातों से कल्याण हो, इसमें कहना ही क्या ? इसलिए हे देवानुप्रियो ! हम सब स्थविर भगवन्तों के पास चलें और उन्हें वन्दना नमस्कार करें यावत् उनकी पर्युपासना करें । यह कार्य अपने लिए इस भव में और परभव में हितरूप होगा यावत परम्परा से कल्याणरूप होगा । इस प्रकार बातचीत करके वे श्रमणो-पासक अपने अपने घर गये । घर जाकर स्नान किया, फिर बलिकर्म किया अर्थात् स्नान से सम्बन्धित तिलक छापा आदि कार्य किया । फिर मंगल और कौतुक रूप प्रायश्चित्त किया । फिर सभा आदि में जाने योग्य मंगल रूप शुद्ध वस्त्रों को सुन्दर ढंग से पहना । फिर अपने अपने घर से निकल कर वे सब एक जगह इकट्ठे हुए ।

धिवेचन-मूलपाठ में 'कयबलिकम्मा' शब्द दिया है। जिसका अर्थ यह है कि-जहाँ स्तान का पूरे रूप से वर्णन आता है वहाँ 'कयबलिकम्मा' शब्द नहीं आता है। इससे यह स्पष्ट होता है कि स्तान के विस्तृत वर्णन का अध्याहार करने के लिए 'कयबलिकम्मा' शब्द आता है। ज्ञातासूत्र के दूसरे अध्ययन में भद्रा सार्थवाही के स्तान प्रसंग पर तथा ज्ञाता सूत्र के आठवें अध्ययन में भगवती मल्लिकुमारी तथा सोलहवें अध्ययन में द्रौपदी के स्नान प्रसंग पर 'कयबलिकम्मा' शब्द आया है। इससे यह स्पष्ट है कि स्नान के विस्तृत अर्थ का अध्याहार करने के लिए ही 'कयबलिकम्मा' शब्द आता है, किन्तु इसका अर्थ- गृहदेवता का पूजन करना—-यह अर्थ सर्वथा असंगत और आगम विरुद्ध है । 'कयकोउयमंगलपायच्छित्ता' शब्द का अर्थ इस प्रकार है—-दुःस्वप्नादि के दुष्फल के निवारणार्थ जिन्होने कौतुक और मंगल किये थे वे ही प्रायश्चित्त रूप थे । दूसरे आचार्यों का मत है कि. पायच्छित्त' का अर्थ है–'पादच्छुप्त' अर्थात् नेत्रों के रोग निवारण के लिए उन्होंने पैरों पर अमुक प्रकार के तेल का विलेपन किया था और उन्होंने मष तिलक रूप कौतुक तथा सरसों दही चातल दूर्वांकुर (दूब नामक घास) रूप मंगल किया था । सभा में जाने योग्य उत्तम वस्त्रों को उत्तम रीति से पहना था ।

मेलायित्ता पायविहारचारेणं तुंगियाए नयरीए मज्झंमज्झेणं निग्गच्छंति, निग्गच्छित्ता जेणेव पुप्फवईए चेइए तेणेव उवाग-च्छंति, उवागच्छित्ता थेरे भगवंते पंचविहेणं अभिगमेणं अभिगच्छंति, तं जहाः--सचित्ताणं दव्वाणं विउसरणयाए, अचित्ताणं दव्वाणं अवि-उसरणयाए, एगसाडिएणं उत्तरासंगकरणेणं, चक्खुप्फासं अंजलिप्पग्ग-हेणं, मणसो एगत्तीकरणेणं जेणेव थेरा भगवंतो तेणेव उवागच्छंति, उवागच्छित्ता तिक्खुत्तो आयाहिणपयाहिणं करेंति, करित्ता जाव तिविहाए पञ्जुवासणाए पञ्जुवासंति। तए णं ते थेरा भगवंतो तेसिं समणोवासयाणं तीसे महइमहालियाए चाउजामं धम्मं परिकहंति। जहा केसिसामिस्स, जाव समणोवासियत्ताए आणाए आराहए भगंति जाव-धम्मो कहिओ।

विशेष शब्दों के अर्थ—निगाच्छंति चलते हैं, अभिगमेण-समीप आते हैं, विउसरण-याए — त्यागकर=दूर करके, एगसाडिएणं उत्तरासंगकरणेणं—एक शाटिक अर्थात् एक वस्त्र का उत्तरामंग किया, चक्खुप्फासं---दृष्टि में आने पर, अंजलिप्यग्गहेणं---हाथ जोड़ कर । भावार्थ-फिर एक जगह एकत्रित होकर पैदल चलते हुए वे तुंगिया नगरी के बीचोबीच होकर पुष्पवती उद्यान में आये। स्थविर भगवंतों को देखते हो उन्होंने पाँच प्रकार के अभिगम किये। वे इस प्रकार हें-१ सचित्त द्रव्य जैसे फूल, ताम्बूल आदि का त्याग करना। २ अचित्त द्रव्य जैसे वस्त्र आदि को मर्यादित (संकुचित) करना। ३ एक पट के (बिना सीये हुए) दुपट्टे का उत्तरासंग करना। ४ मुनिराज के दृष्टिगोचर होते ही दोनों हाथ जोड़ कर मस्तक पर लगाना। ५ मन को एकाग्र करना।

इस प्रकार पाँच अभिगम करके वे श्रमणोपासक स्थविर भगवन्तों के पास जाकर तीन बार प्रदक्षिणा करके यावत मन वचन काया रूप तीन प्रकार को पर्युपासना (सेवा) से पर्युपासना करने लगे। इसके बाद उन स्थविर भग-वंतों ने उन श्रमणोपासकों को तथा उस बडी परिषद् को केशीश्रमण की तरह चार महाव्रत वाले धर्म का उपदेश दिया। यावत् उन श्रमणोपासकों ने अपनी श्रमणोपासकता द्वारा उन स्थविर भगवंतों की आज्ञा का आराधन किया यावत् धर्मकथा पूर्ण हुई।

विवेचन — वे श्रमणोपासक किसी सवारी में बैठ कर नहीं, किन्तु पैदल चल कर उन स्थविर भगवन्तों की सेवा में पहुंचे । स्थविर मगवन्तों को देखते ही पांच प्रकार के अभिगम किये । वहाँ पहुंच कर मन, वचन और काया रूप तीन प्रकार की पर्युपासना से वे उनकी पर्युपासना करने लगे । उन स्थविर भगवन्तों ने उस महती परिषद् को और श्रमणोपासकों को धर्मोपदेश दिया ।

तए णं ते समणोवासया थेराणं भगवंताणं अंतिए धम्मं सोचा निसम्म हट्ट-तुट्ट० जाव हयहियया तिक्खुत्तो आयाहिणपयाहिणं करेंति जाव-तिविहाए पज्जुवासणाए पज्जुवासंति, पज्जुवासित्ता एवं वयासी-३५ प्रश्न-संजमे णं भंते ! किंफले ? तवे णं भंते ! किंफले ? ३५ उत्तर-तए णं ते थेरा भगवंतो ते समणोवासए एवं वयासीः-संजमे णं अज्जो ! अणण्हयफले, तवे वोदाणफले । तए णं ते समणोवासया थेरे भगवंते एवं वयासीः-जइ णं भंते ! संजमे अणण्हयफले तवे वोदाणफले-

३६ प्रश्न-किंपत्तियं णं भंते ! देवा देवलोएसु उववज्जंति ?

३६ उत्तर-तत्थ गं काल्यिपुत्ते नामं थेरे ते समणोवासए एवं वयासीः-पुव्वतवेणं अज्जो ! देवा देवलोएसु उववज्जंति । तत्थ गं मेहिले नामं थेरे ते समणोवासए एवं वयासीः-पुव्वसंजमेणं अज्जो ! देवा देवलोएसु उववज्जंति । तत्थ गं आणंदरनिखए नामं थेरे ते समणोवासए एवं वयासीः-कम्मियाए अज्जो ! देवा देवलोएसु उववज्जंति । तत्थ गं कासवे नामं थेरे ते समणोवासए एवं वयासीः-संगियाए अज्जो ! देवा देवलोएसु उववज्जंति । पुव्वतवेणं, पुव्व-संजमेणं, कम्मियाए, संगियाए अज्जो ! देवा देवलोएसु उववज्जंति । सच्चे गं एस अट्ठे, णो चेव गं आयभाववत्तव्वयाए ।

विशेष शब्बों के अर्थ-अणण्हयफले-अनाश्रव होने रूप फल, बोबाणफले-व्यवदान अर्थात् कर्मों को काटना या कर्म रूपी कीचड़ से मलीन आत्मा को शुद्ध करना, जद्द-यदि, किपसियं-किंप्रत्यय = किस कारण से, कम्मियाए-कर्मों से अर्थात् बाकी रहे हुए कर्मों के कारण, संगियाए-संगपन अर्थात् सराग संयम से, आयभाववत्तव्ययाए-आत्मभाववन्तव्य अर्थात् अपने अभिमान से ।

भावार्थ-स्थविर भगवन्तों के पास धर्मोपदेश सुनकर एवं हृदय में धारण करके वे अमणोपासक बडे हॉषत हुए, सन्तुष्ट हुए यावत् विकसित हृदय वाले

820

हए । इसके बाद उन श्रमणोपासकों ने स्थविर भगवन्तों की तीन बार प्रदक्षिणा करके मन, वचन और काया रूप तीन प्रकार की पर्युपासना से पर्युपासना करते हए इस प्रकार पूछा--

३५ प्रश्न-हे भगवन् ! संयम का क्या फल है ? तप का क्या फल है ?

३५ इत्तर–उन स्थविर भगवन्तों ने इस प्रकार उत्तर दिया कि–हे आर्यो ! संयम का फल अनाश्रव (आश्रव रहित-संवर) है और तप 'का फल व्यवदान (कर्मों को काटना एवं कर्म रूपी कीचड़ से मलीन आत्मा को शुद्ध करना) है।

३६ प्रइन-स्थविर भगवन्तों के उत्तर को सुन कर श्रमणोपासकों ने इस प्रकार पूछा कि–हे भगवन् ! यदि संयम का फल अनाश्रवपन है और तप का फल व्ययदान है, तो देव, देवलोक में किस कारण से उत्पन्न होते हैं ?

३६ उत्तर-श्रमणोपासकों के प्रश्न को तुन कर उन स्थविर भगवन्तों में से कोलिकपुत्र नामक स्थविर ने इस प्रकार उत्तर दिया--हे आर्यों ! पूर्व तप के कारण देवता, देवलोक में उत्पन्न होते हैं ।

उनमें से मेहिल (मेधिल) नामक स्थविर ने इस प्रकार कहा कि-हे आयों ! पूर्व संयम के कारग देवता देवलोक में उत्पन्न होते हैं ।

उनमें से आनन्दरक्षित नामक स्थविर ने इस प्रकार कहा कि-हे आयों ! कमिता के कारण अर्थात् पूर्वकमों के कारण देवता, देवलोक में उत्पन्न होते हैं।

उनमें से काइयप नामक स्थविर ने इस प्रकार कहा कि-हे आयों ! संगीपन के कारण अर्थात् द्रव्यादि में रागभाव के कारण देवता, देवलोक में उत्पन्न होते हैं ।

इस प्रकार हे आयों ! पूर्व तप से, संयम से, कमों से और सराग संयम से देवता, देवलोक में उत्पन्न होते हैं। हे आर्थों ! यह बात सत्य है, इसलिए कही है, किन्तु अपने अभिमान के कारण हमने यह बात नहीं कही है।

४८२ भगवती भूत्र—रा. २ उ. ५ तुंगिका के श्रावकों के प्रश्नोत्तर

अनाश्रव बतलाया है। अनाश्रव का अर्थ है--नवीन आने वाले कमों को रोक देना। संयम का फल 'व्यवदान है। 'व्यवदान' शब्द में 'वि' और 'अव' ये दो उपसगे हैं और 'दान' शब्द 'दाप् लवने' और 'दैप् शोधने' इन दोनों घातुओं से बनता है। जिसका अर्थ है--कर्मो को काटना एवं पूर्वक्वत कर्म रूपी कचरे को साफ करना, या कर्म रूपी कीचड़ से मलीन आत्मा को शुद्ध करना।

किस कारण से देवता देवलोक में उत्पन्न होते हैं ? इस प्रश्न के उत्तर में 'पूर्वता' और 'पूर्व संयम' कहा गया है। जिसका अर्थ है-वीतराग दशा से पूर्व-पहले किया गया तप (सराग तप) और संयम (सराग संयम)। प्राग का अंश कर्म बन्ध का कारण होता है। इसलिए सराग दशा में सेवित तप और आचरित संयम, ये दोनों देव होने में कारण होते हैं। तीसरा कारण है-कर्मिता या कर्मिका। कर्मिता का अर्थ है-कर्मगना और कर्मिका का अर्थ है-कर्म विकार अर्थात् शेष रहे हुए कर्मों का अंश। इससे भी देवपन की प्राप्ति होती है। चौथा कारण है-संगिता। इसका अर्थ है--द्वयादि में राग भाव। यह कर्मबन्ध का कारण होने से देवपन का कारण होता है। जैसा कि कहा है----

#### पुब्बतव संजमा होति रागिणो पच्छिमा अरागस्स । रागो संगो बुत्तो, संगा कम्मं भवो तेणं ॥

अर्थ-सरागी जीव के तप और संयम 'पूर्व तप' और 'पूर्व संयम' कहलाते हैं और वीतरागी जीव के तप संयम 'पश्चिम तप' और 'पश्चिम संयम' कहलाते हैं । राग से संग होता है संग से कर्मबन्घ होता है और कर्मबन्घ से संसार परिश्रमण होता है ।

स्थविर भगवन्तों ने जो उत्तर दिया । उसके विषय में उन्होंने कहा कि-यह बात सस्य है, क्योंकि यह बात वस्तु स्वरूप को लक्ष्य में रख कर कही गई है, किन्तु यह बात हम अपना बड़प्पन बतलाने के लिए अभिमानवश नहीं कहते हैं ।

तए णं ते समणोवासया थेरेहिं भगवंतेहिं इमाइं एयारूवाइं वागरणाइं वागरिया समाणा हट्टन्तुट्टा थेरे भगवंते वंदंति नमंसंति, वंदित्ता नमंसित्ता पसिणाइं पुच्छंति, पसिणाइं पुच्छित्ता अट्टाइं उवादि-यंति, उवादिएत्ता उट्टाए उट्टेंति, उट्टित्ता थेरे भगवंते तिनखुत्तो वंदंति नमंसंति, वंदित्ता नमंसित्ता थेराणं भगवंताणं अंतियाओ पुष्फ-वतियाओ चेइयाओ पडिणिक्खमंति, पडिणिक्खमित्ता जामेव दिसिं पाउब्भूया तामेव दिसिं पडिगया । तए णं ते थेरा अण्णया कयाइं तुंगियाओ नयरीओ पुष्फवतियाओ चेइयाओ पडिनिग्गच्छंति, बहिया जणवयविद्वारं विद्दरंति ।

विशेष शब्दों के अर्थ---वागरणाइं---स्पष्टीकरण करने योग्य, पसिणाइं---प्रश्न, जवादियंति----ग्रहण करते हैं, अंतियाओ----समीप से, बहिया----व्राहर।

भावार्थ-स्थविर भगवन्तों के द्वारा दिये हुए उत्तरों को सुनकर वे श्रमणो-पासक बडे हर्षित हुए, सन्तुष्ट हुए। फिर स्थविर भगवन्तों को वन्दना नम-स्कार करके और दूसरे प्रइन पूछे एवं उनके अर्थों को ग्रहण किया। फिर तीन बार प्रदक्षिणा करके उन स्थविर भगवन्तों को वन्दना नमस्कार किया। फिर स्थविर मगवन्तों के पास से एवं उस पुष्पवती उद्यान से निकल कर अपने अपने स्थान पर गये।

इधर वे स्थविर भगवन्त भी किसी एक दिन उस तुंगिया नगरी के पुष्पवती उद्यान से निकलकर बाहर जनपद में विचरने लगे।

विवेचन-यह वर्णन तुंगिया के श्रावकों की धर्मरुचि एवं तत्त्वरुचि को स्पष्ट करता है। दे सम्पत्तिशाली होते हुए भी धर्मप्रेम उनके रगरग में भरा हुआ था। उन्होंने स्थविर भगवंत का उपदेश सूनकर उसे हृदयंगम करने के लिए प्रश्न पूछे और निःशंक बने।

वे भौतिक सम्पत्ति में दूसरे मनुष्यों से अजेय थे, तो धर्म के विषय में मनुष्यों से ही नहीं, देवों से भी अजेय थे । उनकी आत्मा पर भौतिक सम्पत्ति का प्रभाव उतना नहीं या, जितना धार्मिक श्रद्धा का था । पूर्व के सूत्र पाठ से उनके गृहस्थ जीवन की भव्यता एवं धार्मिक श्रमणोपासकपन की विशेषता का स्पष्ट बोध होता है ।

## ते गं काले गं ते गं समए गं रायगिहे नामं नगरे । जाव

भगवती सूत्र —श. २ उ. ५ तुंगिका-गौतमस्वामी को शंका

परिसा पडिगया । ते णं काले णं ते णं समए णं समणरस भगवओ महावीरस्स जेट्टे अंतेवासी इंदभूई नामं अणगारे, जाव-संखित्त-विउलतेयलेस्से छट्टंच्ट्रेणं अणिभिखत्तिणं तवोकम्मेणं संजमेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणे जाव-विहरइ । तए णं से भगवं गोयमे छट्ठक्स मणपारणगंसि पढमाए पोरिसीए सज्झायं करेइ, बीयाए पोरिसीए झाणं झियायइ, तइयाए पोरिसीए अतुरियमचवल्मसंभंते मुहपोत्तियं पडिलेहेइ, पडिलेहित्ता भायणाइं वत्थाइं पडिलेहेइ, पडिलेहित्ता भायणाइं पमजइ, पमजित्ता भायणाइं उग्गहेइ उग्गहित्ता, जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छित्ता समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंसित्ता एवं वयासीः-इच्छामि णं भंते ! तुब्भेहिं अब्भणुण्णाए ज्र्दुक्खमणपारणगंसि रायगिहे नगरे उच-नीय-मज्झिमाइं कुलाइं घरसमुदाणस्स भिक्खायरियाए अडित्तए, अहासहं देवाणुप्पिया ! मा पडिबंधं । तए णं भगवं गोयमे समणेणं भगवया महावीरेणं अब्भणुण्णाए समाणे समणस्स भगवओ महा-वीरस्स अंतियाओ गुणसिलाओ चेइयाओ पडिनिक्खमइ, पडिनिक्ख-मित्ता अतुरियमचवल्मसंभंते जुगंतरपलोयणाए दिट्टीए पुरओ रियं सोहमाणे सोहमाणे जेणेव रायगिहे णगरे तेणेव उवागच्छइ, उवा-गव्छिता रायगिहे णगरे उब-नीय-मज्झिमाइं कुलाइं घरसमुदाणस्स भिक्तवायरियं अडइ ।

868

मगवती सूत्र— श. २ उ. ५ तुंगिका-मौतम स्वामी को शंका ४८५

विशेष झब्दों के अर्थ — संखितविउलतेउलेस्से — विपुरु तेजोलेश्या को संक्षिप्त करके रखा है, अतुरियं — शारीरिक त्वरता = शोझता रहित, अचवलं — मानसिक चपलता रहित, असंभंते — असम्भ्रान्त = आकुलता और उत्सुकता रहित, मुह्रपोत्तियं — मुखवस्त्रिका = आठ परत वाला कपड़ा, जो डोरे से मुख पर बांधा जाता है, जुगंतर — युगान्तर = धूसरा परिमाण, भिक्खायरियं — भिक्षाचर्या के लिए, अडइ — फिरते हैं।

भावार्थ—-उस काल उस समय में राजगृह नाम का नगर था । वहाँ श्रमण भगवान् महावीर स्वामी पधारे । परिषद् वन्दना करने के लिए गई और यावत् धर्मोंपदेश सुन कर वापिस लौट गई ।

उस काल उस समय में श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के ज्येष्ठ अन्तेवासी इन्द्रभूति नामक अनगार थे। यावत् वे विपुल तेजोलेक्या को अपने क्षरीर में संक्षिप्त करके रखने वाले थे। वे निरन्तर छट्ठछट्ठ का तप करते हुए अर्थात् निरन्तर बेले बेले की तपस्या करते हुए संयम और तप से आत्मा को भावित करते हुए विचरते थे।

इसके बाद बेले के पारणे के दिन इन्द्रभूति अनगार ने अर्थात् भगवान् गौतम स्वामी ने पहली पौरिसी में स्वाध्याय किया, दूसरी पौरिसी में ध्यान ध्याया, तीसरी पौरिसी में शारीरिक शोझता रहित, मानसिक चपलता रहित, आकुलता और उत्सुकता रहित होकर मुखवस्त्रिका की पडिलेहना की, फिर पात्रों की और वस्त्रों की पडिलेहना की। फिर पात्रों का परिमार्जन किया, परि-पात्रों की और वस्त्रों की पडिलेहना की। फिर पात्रों का परिमार्जन किया, परि-मार्जन करके पात्रों को लेकर जहाँ श्रमण भगवान महावीर स्वामी बिराजे हुए थे वहाँ आये। वहां आकर भगवान को वन्दना नमस्कार करके इस प्रकार निवेदन किया कि—हे मगवन् ! आज मेरे बेले के पारणे का दिन है सो आपकी आज्ञा होने पर में राजगुह नगर में ऊंच, नीच और मध्यम कुलों में मिक्षा की

श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने गौतम स्वामी से इस प्रकार कहा कि–हे देवानुप्रिय ! जिस प्रकार तुम्हें सुख हो उस प्रकार करो, विलम्ब न करो । ४८६ भगवती सूत्र---श. २ उ. ५ तुंगिका-गौतमस्वामी को शंका

विवेचन — मूलपाठ में 'भाषणाइं' शब्द दिया है और टीकाकार ने इसकी संस्कृत छाया 'भाजनानि' दिया है । इस प्रकार यह शब्द बहुवचनान्त हैं । इसलिये इससे तीन पात्र सिद्ध होते हैं — अर्थात् स्थविरकल्पी मुनियों को आहार पानी के लिये तीन पात्र रखना कल्पना है ।

ग्रन्थकार और कोई टीकाकार स्थविरकल्पी मुनियों को सिर्फ एक ही पात्र रखने का कल्प बताते हैं, और मात्रक रूप पात्र भी रखने का विधान आचार्यों ने पीछे से किया है ऐसा कहते हैं, किन्तु उनका यह कथन शास्त्र के इस मूलपाठ से विरुद्ध है।

इसी प्रकरण में आगे 'भत्तपाणं पडिदंसेइ' पाठ है, जिसका अर्थ है कि--गौतम स्वामी जो आहार पानी लाये वह उन्होंने भगवान को दिखलाया 1 यदि एक ही पात्र में आहार पानी होता, तो आहार से संसृष्ट (खरड़ा हुआ) पात्र और हाथ आदि किससे साफ करते ? इससे भी स्पष्ट है कि पात्र एक नहीं था, किन्तु अधिक (तीन) थे। इस-लिये एकान्त रूप से एक पात्र रखने का कल्प बताना शास्त्र विरुद्ध है।

दशवैकालिक सूत्र के चौथे अध्ययन के त्रसकाय की यतना में मूलपाठ में 'उडगंसि' शब्द आया है जिसका अर्थ है—मात्रकरूप पात्र । अतः मात्रकरूप पात्र रखने का विधान शास्त्र में स्पष्ट है । अतः मात्रकरूप पात्र रखने का विधान आचार्यों ने पीछे से किया----यह कथन भी शास्त्र विरुद्ध है ।

तए णं से भगवं गोयमे रायगिहे नगरे जाव अडमाणे बहुजण-सदं निसामेइ-एवं खलु देवाणुप्पिया ! तुंगियाए नयरीए बहिया पुष्फवईए चेइए पासावचिजा थेरा भगवंतो समणोवासएहिं इमाइं एयारूवाइं वागरणाइं पुच्छियाः-"संजमे णं भंते ! किंफले भगवतो सूत्र—-झ. २ उ. ५ तुंगिका---गौतम स्वामी को जंका ४८७

तवे णं किंफले ? तए णं ते थेरा भगवंतो ते समणोवासए एवं वयासी:-संजमे णं अज्जो ! अणण्हयफले, तवे वोदाणफले, तं चेव जाव पुन्वतवेणं पुन्वसंजमेणं कम्मियाए संगियाए अज्जो ! देवा देवलोएस उववजंति, सच्चे णं एसमट्रे णो चेव णं आयभाववत्त-व्वयाए" से कहमेयं मन्ने एवं । तए णं समणे भगवं गोयमे इमीसे कहाए लद्भद्ने समाणे जायसङ्ढे जाव-समुप्पन्नकोउहल्ले अहापजत्तं समुदाणं गेण्हइ, गेण्हित्ता रायगिहाओ नयराओ पडिनिक्खमइ, अतु-रियं, जाव-सोहेमाणे जेणेव गुणसिळए चेइए जेणेव समणे भगवं महा-वीरे तेणेव उवागच्छइ, २ समणस्त भगवओ महावीररस अद्रसामंते गमणागमणाए पडिकमइ एसण-मणेसणं आलोएइ, २ भत्तपाणं पडिदंसेइ, २ समणं भगवं महावीरं जाव एवं वयासी:-एवं खुछ भंते ! अहं तुब्भेहिं अब्भणुण्गाए समाणे रायगिहे नयरे उच नीय-मुझ्नि-माणि कुलाणि घरसमुदाणस्स भिक्खायरियाए अडमाणे बहुजण-सदं णिसामेमि, "एवं खलु देवाणुप्पिया ! तुंगियाए नयरीए बहिया पुष्फवईए चेइए पासावचिजा थेरा भगवंतो समणोवासएहिं इमाइं ् एयारूवाइं वागरणाइं पुच्छियाः-संजमे णं भंते ! किंफले,तवे किंफले ? ं तं चेव जाव-सच्चे णं एसमट्टे, णो चेव णं आयभाववत्तव्वयाए ।"

विशेष शब्दों के अर्थ--निसामेइ---सुनकर, जायसड्ढे---श्रद्धा उत्पन्न हुई∸जिज्ञासा उत्पन्न हुई, एसणनणेसणं-यतनापूर्वक की हुई गोचरी में लगे दोष का, पडिदंसेइ-दिखाया आलोएइ---आलोचना की ।

866

भावार्थ--राजगृह नगर में भिक्षा के लिए फिरते हुए गौतम स्वामी ने बहुत से मनुष्यों के मुख से इस प्रकार सुना-"हे देवानृप्रियों ! तुंगिया नगरी के बाहर पुष्पवती नामक उद्यान में भगवान् पार्श्वनाथ के शिष्यानुशिष्य स्थविर भगवन्त पधारे हुए हैं । उनसे तुंगिया नगरी के आवकों ने इस प्रकार प्रश्न पूछा कि-हे भगवन् ! संयम का क्या फल है और तप का क्या फल है ? तब उन स्थविर भगवन्तों ने उन श्रमणोपासकों की इस प्रकार उत्तर दिया कि--हे देवानुप्रियों ! संयम का फल अनाश्रवपन है और तप का क्या फल है ? तब उन स्थविर भगवन्तों ने उन श्रमणोपासकों की इस प्रकार उत्तर दिया कि--हे देवानुप्रियों ! संयम का फल अनाश्रवपन है और तप का फल व्यवदान (कर्मों का विनाज्ञ) है । (सारा वर्णन पहले की तरह कहना चाहिए) । यावत् पूर्वतप, पूर्वसंयम, कमिपन और संगीपन से देवता देवलोकों में उत्पन्न होते हें । यह बात सत्य है, इसलिए कही है, किन्तु हमने अपने अभिमान के वग्न नहीं कही हें ।" यह बात कैसे मानी जा सकती है ? इस तरह लोगों के मुख से गौतम स्वामी ने सुना । यह बात स्तृ करति उन्हें कुतूहल उत्पन्न हुआ ।

इसके बाद गौतमस्वामी भिक्षा की विधि के अनुसार भिक्षा लेकर राजगृह नगर से बाहर निकले । ईर्यासमितिपूर्वक चलते हुए गौतमस्वामी गुणशीलक उद्यान में श्रमण भगवान महाचीर स्वामी की सेवा में उपस्थित हुए । उपस्थित होकर गमनागमन सम्बन्धी प्रतिक्रमण किया, भिक्षा लेने में लगे हुए दोवों का आलोचन किया । फिर लाया हुआ आहार पानी श्रमण मगवान महावीरस्वामी को दिखलाया । तत्पञ्चात् गौतमस्वामी ने भगवान् से इस प्रकार निवेदन किया कि-हे भगवन् ! में आपकी आज्ञा लेकर राजगृह नगर में ऊंच, नीच, मध्यम कुलों में भिक्षा की विधि के अनुसार मिक्षा लेने के लिए फिर रहा था । उस समय बहुत से मनुष्यों के मुख से इस प्रकार सुना कि-हे देवानुप्रियों ! सुंगिया नगरी के बाहर पुष्पवती उद्यान में भगवान् पार्चनाथ के गिब्धानुशिष्य स्थविर भगवन्त पधारे हुए हें । उनसे वहां के शावकों ने इस प्रकार प्रइन पूछा कि--हे भगवन् ! संयम का क्या फल है और तप का क्या फल है ? (यहाँ सारा वर्णत पहले को तरह कहना चाहिए) यावत् यह बात सत्य है इसलिए कही है, किन्तु हमने अपने अभिमान के वज्ञ नहीं कही है । इत्यादि ।

विवेचन–राजगृह नगर में भिक्षा के लिये गये हुए गौतम स्वामी ने बहुत से लोगों के मुख से तुंगिका के श्रावकों के साथ पार्श्वापत्य स्थविरों के हुए प्रश्नोत्तर की चर्चा सुनी। इससे उनके मन में जिज्ञासा उत्पन्न हुई और उन्होंने इस विषय में भगवान् से निवेदन किया ।

तं पभू णं भंते ! ते थेरा भगवंतो तेसिं समणोवासयाणं इमाइं एयारूवाइं वागरणाइं वागरेत्तए ? उदाहु अप्पभू ? समिया णं भंते ! ते थेरा भगवंतो तेसिं समणोवासयाणं इमाइं एयारूवाइं वागरणाइं वागरित्तए ? उदाहु अस्समिया ? आउज्जिया णं भंते ! ते थेरा भगवंतो तेसिं समणोवासयाणं इमाइं एयारूवाइं वागरणाइं वागरे-त्तए ? उदाहु अणाउज्जिया ? पछिउज्जिया णं भंते ! ते थेरा भगवंतो तेसिं समणोवासयाणं इमाइं एयारूवाइं वागरणाइं वागरे-त्तए ? उदाहु अपछिउज्जिया ? पछिउज्जिया णं भंते ! ते थेरा भगवंतो तेसिं समणोवासयाणं इमाइं एयारूवाइं वागरणाइं वागरे-त्तए ? उदाहु अपछिउज्जिया ? पुब्वतवेणं अजो ! देवा देवछोएसु उववज्जंति । पुब्वसंजमेणं, कम्मियाए, संगियाए अजो ! देवा देवछोएसु उववज्जंति । पुव्वसंजमेणं, कम्मियाए, संगियाए अजो ! देवा देवछोएसु उववज्जंति, सच्चे णं एसमट्ठे, णो चेव णं आयभाववत्तव्व-याए । पभू णं गोयमा ! ते थेरा भगवंतो तेसिं समणोवासयाणं इमाइं एथारूवाइं वागरणाइं वागरेत्तए, णो चेव णं अप्पभू । तह चेव णेयव्वं अविसेसियं जाव-पभूसमियं आउज्जिय-पछिउज्जिया, जाव-सच्चे णं एसमट्ठे णो चेव णं आयभाववत्तव्वयाए, अहं पि णं गोयमा ! एवमाइक्खामि भासेमि पन्नवेमि परूवेमि--पुव्वतवेणं देवा देवलोएसु उववज्ञंति, पुव्वसंजमेणं देवा देवलोएसु उववज्ञंति, कम्मियाए देवा देवलोएसु उववज्ञंति, संगियाए देवा देवलोएसु उववज्ञंति, पुव्वतवेणं, पुव्वसंजमेणं, कम्मियाए, संगियाए अज्ञो ! देवा देवलोएसु उववज्ञंति, सच्चे णं एसमट्ठे णो चेव णं आयभाव-वत्तव्वयाए !

विशेष शब्दों के अर्थ-पभू-समर्थ, समिया-सम्यक्तव विषयक कथन करने में समर्थ या अभ्यास वाले, उदाहु-अथवा, आउज्जिया-आयोगिक = उपयोग वाले, पलिउज्जिया-परियोगिक = सर्व प्रकार के ज्ञान युक्त, अप्पभू-असमर्थ ।

माबार्थ--गौतमस्वामी ने श्रमण मगवान् महावीरस्वामी से पूछा कि--हे भगवन् ! क्या वे स्थविर भगवन्त श्रमणोपासकों को ऐसा उत्तर देने में समर्थ हैं, या असमर्थ हैं ? हे भगवन् ! क्या वे स्थविर मगवन्त उन श्रमणो-पासकों को ऐसा उत्तर देने में अभ्यासी (अभ्यास वाले) हैं, या अनभ्यासी हें ? हे भगवन् ! क्या वे स्थविर भगवन्त उन श्रमणोपासकों को ऐसा उत्तर देने में उपयोग वाले हैं, या उपयोग वाले नहीं हैं ? हे भगवन् ! क्या वे स्थविर भगवन्त उन श्रमणोपासकों को ऐसा उत्तर देने में विशेषज्ञानी हैं, या सामान्यज्ञानी हें ? कि पूर्व तप, पूर्वसंयम, कमिपन और संगीपन, इन कारणों से देवता देवलोक में उत्पन्न होते हैं ।

श्रमण भगवान महावीर स्वामी ने कहा-हे गौतम ! वे स्थविर भगवन्त उन श्रमणोपासकों को ऐसा उत्तर देने में समर्थ हैं, किन्तु असमर्थ नहीं, अभ्यासी हे अनभ्यासी नहीं, उपयोग वाले हैं, अनुपयोग वाले नहीं, विशेषज्ञानी हैं, सामान्य ज्ञानी नहीं। यह बात सच्ची है, इसलिए उन स्थविरों ने कही हैं, अपने

¥९0

अभिमान के वश नहीं कही है।

हे गौतम ! मैं भी इस प्रकार कहता हूँ, भाषण करता हूँ, बतलाता हूँ, प्ररूपणा करता हूँ कि--पूर्व तप, पूर्व संयम, कमिपन और संगीपन, इन कारणों से देवता देवलोकों में उत्पन्न होते हैं। इसलिए उन स्थविर भगवन्तों ने यथार्थ कहा है। यह बात सत्य है, इसलिए उन्होंने कही है, किन्तु अपने अभिमान के कारण नहीं कही हैं।

विवेचन-उन स्थविर भगवन्तों ने श्रमणोपासकों को जो उत्तर दिया उसकी पुष्टि श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने कर दी । भगवान् ने फरमाया कि उन स्थविर भगवन्तों ने जो उत्तर उन श्रमणोपासकों को दिया वह यथार्थ है, सत्य है । सत्य होने के कारण ही उन स्थविरों ने ऐसा कहा है, किन्तु अपनी बड़ाई एवं अभिमान के कारण नहीं कहा है ।

३७ प्रश्न-तहारूवं णं भंते ! समणं वा माहणं वा पज्जुवास-माणस्स किंफला पज्जुवासणा ?

३७ उत्तर-गोयमा ! सवणफला ।

३८ प्रश्न-से णं भंते ! सवणे किंफले ?

३८ उत्तर--णाणफले ।

३९ प्रश्न-से णं भंते ! णाणे किंफळे ?

३९ उत्तर-विण्णाणफले।

80 प्रश्न-से णं भंते ! विष्णाणे ार्केफले?

४० उत्तर-पचक्खाणफले।

💮 ४१ प्रश्न-से णं भंते ! पचक्खाणे किंफुळे ?

४१ उत्तर-संजमफले।

४२ प्रश्न-से णं भंते ! संजमे किंफले ?

४२ उत्तर-अणण्हयफंले ।

४३ प्रश्न-एवं अणण्हये ?

४३ उत्तर-तवफळे ?

४४ प्रश्न-तवे ?

४४ उत्तर-वोदाणफले ।

४५ प्रक्त-से णं भंते ! वोदाणे किंफले ?

४५ उत्तर-(वोदाणे) अकिरियाफले ।

४६ प्रश्न से णं भंते ! अकिरिया किंफला ?

४६ उत्तर-सिद्धिपज्जवसाणफला पण्णत्ता गोयमा !

गहाः--सवणे णाणे य विण्णाणे, पचनस्वाणे य संजमे ।

अणण्हये तवे चेव, वोदाणे अकिरिया सिद्धी ।

विशेष शब्दों के अर्थ-तहारूबं-यथारूप = जैसा रूप अर्थात् वेश है, उसी के अनुकूल गुणों वाले, पञ्जुवासमाणस्स-सेवा करने वाला, सिद्धिपञ्जवसाणफला-जिसका अन्तिम फल सिद्धि = मोक्ष है ।

भावार्थ--३७ प्रश्न-गौतमस्वामी पूछते हैं कि-हे मगवन् ! तथारूप के श्रमण या माहण की पर्युपासना करने वाले मनुष्य को उसकी पर्युपासना (सेवा) का क्या फल मिलता है ?

३७ उत्तर–हे गौतम ! तथारूप के अमण या माहण को पर्युपासना करने वाले को उसकी पर्युपासना का फल श्रवण हे अर्थात् उसको सत्झास्त्र सुनने रूप फल मिलता हे । भगवती सूत्र— इ. २ उ. ५ श्रमण सेवा का फल

३८ प्रश्न-हे भगवन् ! श्रवण का क्या फल है ?

३८ उत्तर-हे गौतम ! श्रवण का फल ज्ञान है अर्थात् सुनने से ज्ञान होता है ।

३९ प्रक्र-हे भगवन् ! ज्ञान का क्या फल है ?

३९ उत्तर–हे गौतम ! ज्ञान का फल विज्ञान है अर्थात् साधारण ज्ञान होने पर विशेषज्ञान होता है ।

४० प्रक्त-हे भगवम् ! विज्ञान का क्या फल है ?

४० उत्तर-हे गौतम ! विज्ञान का फल प्रत्याख्यान है अर्थात् विशेष ज्ञान होने पर हेय पदार्थों का प्रत्याख्यान होता है ।

४१ प्रइन-हे भगवन् ! प्रत्याख्यान का क्या फल है ?

४१ उत्तर∸हे गौतम ! प्रत्याख्यान का फल संयम है अर्थात् प्रत्याख्यान होने पर सर्वसावद्य त्याग रूप संयम प्राप्त होता है ।

४२ प्रक्न-हे भगवन् ! संयम का क्या फल है ?

४२ उत्तर-हे गौतम ! संयम का फल अनाश्रवपन है अर्थात् संयम प्राप्त होने पर फिर नबीन कमों का बन्ध नहीं होता है ।

४३ प्रश्न-हे भगवन् ! अनाश्रवपन का क्या फल है ?

४३ उत्तर-हे गौतम अनाश्रवपन का फल तप है।

४४ प्रश्न-हे भगवत् ! तप का क्या फउ है ?

४४ उत्तर-हे गौतम ! तप का फल व्यवदान है अर्थात् कमों को काटना है एवं कर्म मैल को साफ करना है।

ंध५ प्रक्त-हे मगवन् ! व्यवदान का क्या फल है ?

४५ उत्तर-हे गौतम ! व्यवदान का फल अक्रियपन (निष्क्रियपन) है।

४६ प्रदन-हे भगवन् ! अभियपन (निष्क्रियपन) का क्या फल है ?

४६ उत्तर-हे गौतम ! अक्रियपन का फल सिद्धि है अर्थात् अक्रियपन प्राप्त होने पर अन्त में सिद्धि (मोक्ष) प्राप्त होती है ।

४९३

गाथा का अर्थ-१ पर्युपासना (सेवा)का फल श्रवण, २ श्रवण का फल ज्ञान, ३ ज्ञान का फल विज्ञान, ४ विज्ञान का फल प्रत्याख्यान, ५ प्रत्याख्यान का फल संयम, ६ संयम का फल अनाश्रवपन, ७ अनाश्रवपन का फल तप, ८ तप का फल व्यवदान, ९ व्यवदान का फल अक्रियपन, १० अक्रियपन का फल सिद्धि (मोक्ष) ।

विवेचन — पहले प्रकरण में साधु सेवा का वर्णन आया है। इसलिए अब साधु सेवा का फल बतलाया जाता है।

'तथारूप' का अर्थ है–जैसा वेश है वैसे गुणों वाला अर्थात् जिसके साधु का वेश है उसमें साधुता के गुण हों वह 'तथारूप' का श्रमण है ।

'श्रमण' का अर्थ है-साधु, तपस्वी। 'श्रमण' शब्द 'श्रमु खेदे तपसि च' इस धातु से बना है। जिसका अर्थ है—जो जगत् के जीवों के खेद को जानता है, समस्त संसार के प्राणियों को आत्म-तुल्य समझता है और जो तपस्या करता है वह 'श्रमण' है। उपलक्षण से उत्तर गुण धारण करने वाले को भी यहाँ श्रमण कहा है।

'माहन' का अर्थ है-स्वयं हनन निवृत्तत्वात् परं प्रति 'मा हन, मा हन वदति इत्ये-वंशील:' अर्थात् जो स्वयं किसी भी जीव को नहीं मारता और 'मत मारो, मत मारो' एसा जो दूसरो को उपदेश देता है, उसे 'माहन' कहते हैं। उपलक्षण से मूल गुणों वाले को माहन कहा गया है। अथवा 'श्रमण' का अर्थ है-साधु, और 'माहन' का अर्थ है-श्रावक। तात्पर्य यह है कि शुद्ध चारित्र पालन करने वाले श्रमण माहनों की पर्युपासना (सेवा, भक्ति तथा सत्संग) करने से उत्तरोत्तर दस फलों की प्राप्ति होती है। जो इस गाथा में बतलाया गया है---

> सदणे णाणे य विण्णाणे, पच्चक्खाणे य संजमे । अणकहए तवे चेव, वोदाणे अकिरिया सिद्धि ॥

अर्थ-१ सवणे (श्रवण)-शुद्ध चारित्र का पालन करने वाले श्रमण माहनों की पर्युपासना करने से श्रवण की प्राप्ति होती है अर्थात् साधु महात्मा धर्मकथा फरमाते हैं और शास्त्रों की स्वाध्याय किया करते हैं, इसलिए उनकी सेवा करने से शास्त्रों के श्रवण की प्राप्ति होती है।

२ णाणे (ज्ञान)-शास्त्रों के सुनने से श्रुतज्ञान की प्राप्ति होती है।

३ विण्णाणे--श्रुतज्ञान से विज्ञान की प्राप्ति होती है अर्थात् हेय (त्यागने योग्य) और उपादेय (ग्रहण करने योग्य) पदार्थों का ज्ञान होता है।

४ पच्चक्खाणे (प्रत्याख्यान) – हेय और उपादेय का ज्ञान हो जाने पर पच्चक्खाण की प्राप्ति होती है अर्थात् जिसे विशेषज्ञान हो जाता है वह पाप का प्रत्याख्यान कर देना है।

४ संजमे (संयम)-प्रत्याख्यान से संयम की प्राप्ति होती है।

६ अणण्हए (अनाश्रव)-संयम से अनाश्रव (संवर) की प्राप्ति होती है अर्थात् संयम वाला जीव नवीन कर्मों के आगमन को रोकता है।

७ तवे (तप)—अनाश्रव के बाद अनशन आदि बारह प्रकार के तप की ओर प्रवृत्ति होती है।

८ वोदाणे (व्यवदान) – तप से पूर्वकृत कर्मों का नाश होता है। आत्मा में रहे हए पूर्वकृत कर्मरूपी कचरे की शुद्धि हो जाती है।

९ अकिरिय (अक्रिय)--इसके बाद आत्मा अक्रिय हो जाता है और मन, वचन और कायारूप योगों का निरोध हो जाता है।

१० सिद्धि-योगों का निरोध कर लेने पर जीव की सिद्धि (मोक्ष) हो जाती है। मिद्धि गति को प्राप्त करना ही जीव का अन्तिम प्रयोजन है ।

## राजगृह का गर्म पानी का कुंड

४७ प्रश्न-अन्नउत्थिया णं भंते ! एवमाइक्संति भासंति पन्नवेंति, परूवेंति-एवं खलु रायगिहस्स नयरस्स बहिया वेभारस्स पव्वयस्स अहे एत्थ णं महं एगे हरए अघे (अप्पे) पण्णत्ते, अणेगाहं जोयणाइं आयाम-विक्संभेणं, नाणादुमसंडमंडिउदेसे, सस्सिरीए जाव-पडिरूवे । तत्थ णं बहवे उराला बलाहया संसेयंति संमुच्छंति वासंति, तब्बहरित्ते य णं सया समियं उसिणे उसिणे आउकाए

४९५

अभिनिस्सवइ । से कहमेयं भंते ! एवं ?

४९६

४७ उत्तर-गोयमा ! जं णं ते अन्नउत्थिया एवमाइक्संति । जाव जे ते एवं परूवेंति मिच्छं ते एवमाइक्संति, जाव-सव्वं नेयव्वं । अहं पुण गोयमा ! एवं आइक्सामि भासेमि पन्नवेमि परूवेमि-एवं सद्ध रायगिहस्स नयरस्स बहिया वेभारपव्वयस्स अदूरसामंते एत्थ णं महातवोवतीरप्पभवे नामं पासवणे पण्णत्ते, पंच भण्णस्याइं आयामविक्संभेणं णाणादुमसंडमंडिउदेसे सस्सिरीए पासादीए दरिसणिजे अभिरूवे पडिरूवे, तत्थ णं बहवे उसिण-जोणिया जीवा य, पोग्गला य उदगत्ताए वक्कमंति, विउक्कमंति, चयंति, उववज्ञति । तब्बहरित्ते वि य णं सया समियं उसिणे उसिणे आउयाए अभिनिस्सवह, एस णं गोयमा ! महातवोवतीरप्प-भवे पासवणे, एस णं गोयमा महातवोवतीरप्पभवस्स पासवणस्स अट्टे पण्णत्ते ।

सेवं भंते ! सेवं भंते ! त्ति भगवं गोयमे समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसइ ।

## ॥ पंचमो उद्देसो सम्मतो ॥

विशेष शब्दों के अर्थ-हरए=हूब-ब्रह, बलाहणा-बलाहक=भेघ, संसेयंति-संस्वेदित होते हैं=उत्पन्न होने लगते हैं, तब्बइरिले-कुण्ड भर जाने पर अतिरिक्त, उसिजे-गरम, पास- बणे-प्रश्रवण = झरना, उसिणजोणिया-उष्णयोनिक, वक्कमति-उत्पन्न होते हैं, विउक्क-मंति-विनष्ट होते हैं, चयंति-चवते हैं, उबवज्जति-उत्पन्न होते हैं, तब्बइरित्ते-तद्व्यति-रिक्त = तदुपरान्त ।

भावार्थ-४७ प्रक्त-हे भगवन् ! अन्यतीथिक इस प्रकार कहते हैं, भाषण करते हैं, बतलाते हैं, प्ररूपणा करते हैं कि -राजगृह नगर के बाहर वैभार पर्वत के नीचे एक बडा पानी का हिद-कुण्ड है । उसकी लम्बाई चौडाई अनेक योजन है, उसका अगला भाग अनेक प्रकार के वृक्षों से सुझोभित है, सुन्दर है यावत् प्रतिरूप है अर्थात् दर्झकों की आँखों को सन्तुष्ट करने वाला है । उस द्रह में अनेक उदार मेघ संस्वेदित हैं--उत्पन्न होते हैं, सम्मूच्छित होते हैं--उसमें गिरते हैं और बरसते हैं । तदुपरान्त अर्थात् कुण्ड भर जाने पर उसमें से सदा परिमित गरम जल झरता रहता है । हे भगवन् ! क्या यह बात ठीक है अर्थात् क्या अन्य-तीथिकों का यह कथन सत्य है ?

४७ उत्तर-हे गौतम ! अन्यतीथिक जो इस प्रकार कहते हैं, भाषण करते हैं, बतलाते हें, प्ररूपणा करते हैं वह मिथ्या है । हे गौतम ! मैं इस तरह से कहता हूँ, भाषण करता हूँ, बतलाता हूँ, प्ररूपणा करता हूँ कि--राजगृह नगर के बाहर वैभार पर्वत के पास 'महातपोपतीरप्रभव' नाम का एक प्रश्रवण-झरना है । उसकी लम्बाई चौडाई पांच सौ धनुष है, उसका अगला भाग अनेक प्रकार के बृक्षों से सुशोभित हैं, वह सश्रीक-शोभायुक्त है, वह प्रासादीय-प्रसन्नता पैदा करने वाला है, दर्शनीय-देखने योग्य है, अभिरूप-रमणीय है, प्रतिरूप-प्रत्येक वर्शक की आंखों को संतोष देने वाला है । उस झरने में अनेक उष्ण योनि वाले जीव और पुद्गल, अप्काय रूप से उत्पन्न होते हैं, नष्ट होते हें, चवते हें, उपचय को प्राप्त होते हैं । तदुपरान्त उस झरने में से हमेशा परिमित गरम पानी झरता रहता है । हे गौतम ! वह 'महातपोपतीरप्रभव' नाम का झरना है और यह 'महातपोपतीर' नामक झरने का अर्थ है ।

'सेवं मंते ! सेवं मंते !! हे भगवन् ! यह बात इसी प्रकार है। हे भगवन् ! यह बात इसी प्रकार है'-ऐसा कह कर गौतमस्वामी श्रमण भगवान्

#### को वन्दना नमस्कार करते हैं।

विवेचन – पहले प्रकरण में साधु सेवा का फल बतलाया गया है, किन्तु वह फल जैसे तैसे हर किसी नामधारी साधुओं की सेवा से प्राप्त नहीं होता है, अपितु तथारूप अर्थात् शुद्ध चारित्र का पालन करने वाले उत्तम साधुओं की सेवा से ही वह फल प्राप्त होता है, क्योंकि वे सत्यवादी होते हैं, बाकी नामधारी साधु असत्यवादी होते हैं। इस प्रकरण में कितनेक असत्यवादी अन्यतीथिक साधुओं का वर्णन किया गया है।

अन्यतीथिकों का कथन है कि-राजगृह नगर के बाहर वैभार पर्वत के नीचे अनेक योजन की लम्बाई चौड़ाई वाला एक द्रह-कुण्ड है। उसमें अनेक मेघ संस्वेदित होते हैं अर्थात् गिरने की तैयारी में होते हैं, सम्मूच्छित होते हैं अर्थात् गिरते हैं। दह कुण्ड उदार-बहुत विस्तार वाला है। तदुपरान्त अर्थात् उसके भर जाने पर उसमें से गरम गरम पानी सदा झरता रहना है।

इस बात की सत्यता पूछने पर गौतम स्वामी को श्रमण भगवान महाबीर स्वामी ने फरमाया कि-हे गौतम ! अन्यतीथिकों का उपर्युक्त कथन असत्य है, क्योंकि वे विभंग-ज्ञानी होने से उनका वचन सर्वज्ञ के वचन से प्रायः विपरीत होता है। अतः इन कारणों से उनका उपर्युक्त कथन असत्य है। उस झरने का नाम 'महातपोपतीर प्रभव' है अर्थात् महान् आतप-उष्णता वाले प्रदेश के पास जिसका प्रभव-उत्पत्ति हो, वह 'महातपोपतीर प्रभव' कहलाता है। वह वैभार पर्वत के नीचे नहीं है, किन्तु पास में है। उसमें उष्ण-योनिक जीव और पुद्गल उत्पन्न होते और नष्ट होते रहते हैं। उस झरने की लम्बाई चौडाई पांच सौ धनुष है। उसमें से सदा परिमित गरम पानी झरता रहता है। यह 'महातपोपतीर प्रभव' झरना है और यह 'मह्यतपोपतीरप्रभव' झरने का वर्थ है।

भगवान के वचनों को स्वीकार करते हुए गौतम स्वामी ने कहा-हे भगवन् ! जैसा आप फरमाते हैं, वह यथार्थ हैं । ऐसा कह कर गौतम स्वामी ने भगवान् को वन्दना नम-स्कार किया और फिर वे तप संयम से आत्मा को भावित करते हुए विचरते हैं ।

## ॥ दूसरे शतक का पांचवां उद्देशक समाप्त ॥

#### शतक २ उद्देशक ६

#### भाषा विषयक मान्यता

४८ प्रश्न-से णूणं भंते ! मण्णामि इति ओहारिणी भासा ? ४८ उत्तर-एवं भासापदं भाणियव्वं ।

॥ छट्टो उद्देसो सम्मत्तो ॥

विशेष शब्दों के अर्थ-मण्णामि---मानता हूँ, ओहारिणी---अवधारिणी भाषा, माणियथ्वं----कहना चाहिए।

भावार्थ-४८ प्रइन-हे भगवन् ! क्या भाषा अवधारिणी है ? ऐसा में मान लूं ?

४८ उत्तर-हे गौतम ! उपर्युक्त प्रझ्न-के उत्तर में प्रज्ञापना सूत्र का ग्यारहदें भाषापद का सारा वर्णन करना चाहिए ।

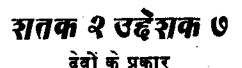
विवेचन---पांचचें उद्देशक के अन्त में यह बतलाया गया है कि----अन्यतीथिक मिथ्याभाषी हैं । मिथ्याभाषिपन और सत्यभाषिपन, भाषा के बिना नहीं हो सकता है । इसलिए इस छठे उद्देशक में भाषा के स्वरूप के सम्बन्ध में विचार किया गया है ।

गौतम स्वामी ने प्रदन पूछा कि--हे भगवन् ! क्या में इस प्रकार मान लूं कि भाषा अवधारिणी है ? इस प्रदन के उत्तर में भगवान् ने फरमाया कि--हे गौतम ! भाषा के सम्बन्ध में प्रज्ञापना सूत्र का ग्यारहर्वा भाषापद पूरा कहना चाहिए ।

प्रज्ञापना सूत्र के ग्यारहवें भाषापद में अनेक ढारों से 'भाषा' का वर्णन किया गया है । भाषा के चार भेद हैं---सत्य भाषा, असत्य भाषा, सत्यमृषा भाषा--मिश्र भाषा, असत्य अमृषा भाषा---व्यवहार भाषा । भाषा का आदि कारण (मूल कारण) जीव है । भाषा की उत्पत्ति शरीर से (औदारिक, वैकिय और आहारक शरीर से) होती है । भाषा का संस्थान वज्ज के आकार है । भाषा के पुद्गल लोक के अन्त तक जाते हैं । अनन्तानन्त प्रदेशी स्कन्ध पुद्गल भाषापने गृहीत होते हैं । असंख्यात आकाश प्रदेशों को अवगाहित पुद्गल भाषापने गृहीत होते हैं । एक समय, दो समय यावत् दस समय, संख्यात और असंख्यात समय की स्थिति वाले पुद्गल भाषापने गृहीत होते हैं । वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श वाले पुद्गल माषापने गृहीत होते हैं । नियमा छह दिशा के पुद्गल गृहीत होते हैं, वे निरन्तर भी गृहीत होते हैं और सान्तर भी गृहीत होते है । भाषा की स्थिति जवन्य एक समय उत्कृष्ट अन्त-मुंहूर्त है । भाषा का अन्तर (व्यचधान) जवन्य अन्तर्मुहूत्त है, उत्कृष्ट अनन्त काल का है । काय योग से भाषा के पुद्गल गृहीत होते हैं और वचन योग से छोड़े जाते हैं । ज्ञाना-वरणीय दर्शनावरणीय कर्म के क्षयोपशम भाव से एवं मोहनीय कर्म के उदय से वचन योग से असत्य भाषा और मिश्र भाषा बोली जाती है । ज्ञानावरणीय दर्शनावरणीय कर्म के क्षयोप-शम से वचन के योग से सत्य भाषा और व्यवहार भाषा बोली जाती है । सत्य भाषा बोलने वाले सब से थोड़े हैं । मिश्र भाषा बोलने वाले उनसे असंख्यात गुणा हैं । असत्य भाषा बोलने वाले उनसे असंख्यात गुणा हैं, व्यवहार भाषा बोलने वाले उनसे असंख्यात गुणा है और अभाषक उनसे अनन्तगुणा है, क्योंकि अभाषक जीवों में निम्न लिखित जीवों का समावेश होता है—अपर्याप्त जीव, सिद्ध भगवान, शंलेशी-प्रतिपन्न जाव और एकेन्द्रिय जीव—ये सब अभाषक है \* ।

सेवं मंते ! सेवं मंते !!

।। दूसरे शतक का छ्ठा उद्देशक समाप्त ।।



. ४९ प्रश्न-कड्विहा णं मंते ! देवा पण्णत्ता ?

४९ उत्तर-गोयमा ! चउब्विहा देवा पण्णत्ता, तं जहां-भवणवइ-

वाणमंतर-जोइस-वेमाणिया ।

५० प्रज्ञ<del>े क</del>हि णं भंते ! भवणवासीणं देवाणं ठाणा पण्णत्ता ? ५० उत्तर--गोयमा ! इमीसे रयणप्पभाए पुढवीए जहाः----

माथा के स्वरूप का विस्तृत विवेचन जानने के लिए जिज्ञासुओं को प्रज्ञापना सूत्र का ग्याग्हवां 'माथा पद' देखना भाहिए । ठाणपदे देवाणं वत्तव्वया सा भाणियव्वा, णवरं-भवणा पण्णत्ता, उववाएणं लोयस्स असंखेजइभागे एवं सब्वं भाणियव्वं, जाव सिद्ध-गंडिया सम्मत्ता, कप्पाण पइट्टाणं बाहुल्छचत्तं एव संठाणं, जीवा-भिगमे जाव-वेमाणिउद्देसो भाणियव्वो सब्वो ।

## ॥ सत्तमो उद्देसो सम्मत्तो ॥

विशोष शब्दों के अर्थ---ठाणा-स्थान, वत्तव्वया-वक्तव्यता, णवर---किन्तु इतनी विशेषता, उववाएणं--उत्पत्ति की अपेक्षा, लोयस्स--लोक के, कप्पाण-कल्पों का=देवलोकों का पइट्ठाणं--प्रतिष्ठान, बाहुलुच्चत्तं-बाहल्य=मोटाई और ऊँचाई, संठाणं-संस्थान=आकार।

भावार्थ-४९ प्रदन-हे भगवन् ! देव कितने प्रकार के कहे गये हें ? ४९ उत्तर-हे गौतम ! देव चार प्रकार के कहे गये हें । यथा-१ भवन-पति २ वाणव्यन्तर ३ ज्योतिषी और ४ वैमानिक ।

५० प्रइन-हे भगवन् ! भवनवासी देवों के स्थान कहाँ पर कहे गये हें ? ५० उत्तर—हे गौतम ! भवनवासी देवों के स्थान रत्नप्रभा पृथ्वी के नीचे हैं । इत्यादि सारा वर्णन प्रज्ञापना सूत्र के दूसरे स्थानपद में कहें अनुसार जान लेना चाहिए, किन्तु विशेषता यह है कि—भवनवासियों के भवन कहने चाहिए । उनका उपपात लोक के असंख्यातवें माग में होता है । यह सारा वर्णन सिद्धगण्डिका पर्यन्त पूरा कहना चाहिए । कल्पों का प्रतिष्ठान, मोटाई, ऊँवाई और संस्थान आदि सारा वर्णन जीवाभिगम सूत्र के बैमानिक उद्देशक की तरह कहना चाहिए ।

विवेचन---पहले के प्रकरण में भाषा के विषय में कहा गया है। भाषा की विशुद्धि से देवत्व प्राप्त किया जा सकता है। इसलिए इस सातवें उद्देशक में देवों का वर्णन किया गया है।

देवों के विषय में पूछने पर भगवान् ने फरमाया कि-हे गौतम ! प्रज्ञापना सूत्र के दूसरे 'स्थान पद' में जो वक्तव्यता कही हैं वह यहाँ कहनी चाहिए । देव चार प्रकार के हें-भवनपति, वाणव्यन्तर, ज्योतिषी और वैमानिक ।

402

रतनप्रभा पृथ्वी की मोटाई एक लाख अस्सी हजार योजन है। उसमें से एक हजार योजन ऊार और एक हजार योजन नीचे छोड़ कर बीच में एक लाख अठहत्तर हजार योजन में भवनवासी देवों के सात करोड़ बहत्तर लाख भवन हैं। भवनवासियों का उपपात लोक के असंख्यातवें भाग में होता है और वे लोक के असंख्यातवें भाग में ही रहते हैं। मारणान्तिक समुद्धात की अपेक्षा भी भवनवासी लोक के असंख्येय भाग में ही रहते हैं। वे अपने स्थान की अपेक्षा भी भवनवासी लोक के असंख्येय भाग में ही रहते हैं। के अपने स्थान की अपेक्षा भी भवनवासी लोक के असंख्येय भाग में ही रहते हैं। वे अपने स्थान की अपेक्षा भी लोक के असंख्येय भाग में ही रहते हैं, क्योंकि उनके सात करोड़ बहत्तर लाख भवन लोक के असंख्येय भाग में ही हैं। इसी तरह असुरकुमार आदि के विषय में तथा यथोचित रूप से वाणव्यन्तर, ज्योतिषी, वैमानिक, सभी देवों के स्थानों का कथन करना चाहिए यावत् सिद्ध भगवान् के स्थानों का वर्णन करने वाले 'सिद्ध-गंडिका' नामक प्रकरण तक कहना चाहिए।

इस सम्बन्ध में 'जीवाभिगम' सूत्र के वेमानिक उद्देशक में वर्णित सारा वर्णन यहां कहना चाहिए । यथा – हे भगवन् ! सौधर्म और ईशान कल्प में विमान की पृथ्वी किस के आधार पर रही हुई है ? हे मौतम ! वह धनोदधि के आधार पर रही हुई है । जैसा कि कहा है–

> घणउदहिपइट्ठाणा सुरभवणा हुति दोसु कप्पेसु । तिसु वाउपइट्ठाणा तदुमयसुपइट्ठिया तिसु य । तेथ परं उदरिमगा आगासंतरपइट्रिया सब्दे ॥

अर्थात्—पहला व दूसरा देवलोक घनोदधि के आधार पर रहा हुआ है। तीसरा, चौथा और पाँचवां देवलोक घनवायु के आधार पर रहा हुआ है। छठा, सातवां और आठवां देवलोक घनोदधि और घनवायु के आधार पर रहा हुआ है। इसके बाद ऊपर के सब विमान आकाश के आधार पर रहे हुए हैं।

बाहल्य अर्थात् मोटाई और उच्चत्व अर्थात् ऊंचाई इस प्रकार है-

सत्ताबीससयाई आइमकप्पेसु पुढविबाहरूलं । एक्किक्कहाणि सेसे डु हुगे य तुगे जउक्के य । पंचसय उच्चत्तेणं आइमकप्पेसु होंति उ विमाणा । एक्किक्कवुद्वि सेसे डु हुगे य दुगे चउक्के य ।।

अयं--- सौधर्म और ईशान कल्प में विमानों की मोटाई सत्ताईस सौ योजन और

ऊंचाई पांच सौ योजन की है अर्थात् विमान पांच मौ योजन ऊंचे हैं। सनत्कुमार और माहेन्द्रकल्प में मोटाई छब्बीम सौ योजन और ऊंचाई सात सौ योजन की है। ब्रह्मलोक और लान्तक में मोटाई पच्चीस सौ योजन और ऊंचाई सात सौ योजन की है। महाशुक्र और सहस्रार कल्प में मोटाई चौबीस सौ योजन और ऊंचाई आठ सौ योजन की है। महाशुक्र और सहस्रार कल्प में मोटाई चौबीस सौ योजन और ऊंचाई आठ सौ योजन है। आणत, प्राणत, आरण और अच्युत देवलोक में मोटाई तेईस सौ योजन और ऊँचाई नौ सौ योजन की है। नवग्रैवेयक के विमानों की मोटाई बाईम सौ योजन और ऊंचाई एक हजार योजन की है। पांच अनुत्तर के विमानों की मोटाई इक्कीस सौ योजन और ऊंचाई म्यारह सौ योजन की है।

संस्थान----सौधर्मादि कल्पों में विमान दो तरह के हैं----आवलिकाप्रविष्ट और आबलिका बाह्य । आवलिकाप्रविष्ट (पक्तिबद्ध) तीन संस्थानों वाले हैं--वृत्त (गोल), त्र्यंस (त्रिकोण) और चतुरस्र (चार कोण वाले) । आवलिका बाह्य अनेक संस्थानों वाले हैं ।

विमानों का प्रमाण, रंग, कान्ति गस्ध आदि का वर्णन जीवाभिगमसूत्र से जान लेना चाहिय ।

## ।। दूसरे शतक का सातवां उद्देशक समाप्त ।।

#F70000856222243

## शतक २ उद्देशक ८

#### चमरचंचा राजधानी

५१ प्रश्न कहिं गं भंते ! चमरस्स असुरिंदस्स असुरकुमाररण्णो सभा सुहम्मा पण्णत्ता ?

५१ उत्तर-गोयमा ! जंबूदीवे दीवे मंदरस्स पञ्वयस्स दाहिणेणं तिरियमसंखेजे दीव-समुद्दे वीइवइत्ता अरुणवरस्स दीवस्स बाहि-रिल्लाओ वेइयंताओ अरुणोदयं समुद्दं वायालीसं जोयणसयसह-स्साइं ओगाहित्ता, एत्य णं चमरस्स असुरिन्दस्स असुरकुमार- रण्णो तिगिच्छक्रडे नामं उप्पायपव्वए पण्णत्ते, सत्तरसएकवीसे जोयणसए उड्ढं उचतेणं, चत्तारितीसे जोयणसए कोसं च उब्वेहेणं, गोधुभस्स आवासपव्वयस्स पमाणेणं नेयव्वं, नवरं-जवरिल्लं पमाणं मज्झे भाणियव्वं जाव (मूले दलबावीते जोयणसए विवसंभेणं, मज्झे चत्तारि चउवीसे जोयणसए विक्खंभेणं उवरिं सत्ततेवीसे जोयण-सए विक्संभेणं, मूले तिण्णि जोयणसहस्साइं, दोण्णि य बत्तीसत्तरे जोयणसए किंचि विसेसूणे परिक्खेवेणं, मज्झे एगं जोयणसहरसं तिण्णि य इगयाले जोयणसए किंचि विसेसूणे परिग्खेवेणं, उवरिं दोण्णि य जोयणसहस्साइं, दोण्णि य छलसीए जोयणसए किंचि विसेसाहिए परिक्सेवेणं) मूले वित्थडे, मज्झे संखित्ते, उपिं विसाले, मज्झे वरवइरविग्गहिए, महामउंदसंठाणसंठिए, सब्वरयणानए अच्छे जाव-पडिरूवे, से णं एगाए पउमवरवेइयाए, एगेणं वणसंडेण य सन्वओ समंता संपरिक्खिते । पउमवरवेइयाए, वणसंडरस य वण्णओ ।

विशेष शभ्यों के अर्थ-रण्णो-राजा, वीइवइत्ता-उल्लंघन करके, ओगाहिला-अव-गाहन, करके, विक्संभेणं-विष्कम्भ, परिक्सेवेणं-परिक्षेप = घेरा, उड्ढ उज्यसेणं-ऊपर की तरफ की ऊंचाई, विसेसूणे-विशेष कम, विसेसाहिए-विशेषाधिक, विस्पडे-विस्तृत, संसित्ते-संक्षिप्त, उप्पि विसाले-ऊपर से विशाल, वरवइरविग्गहिए-उत्तम वच्च जैसे आकारवाला, महामउंदसंठाणसंठिए-बड़े मुकुन्द (एक प्रकार का वादिन्त्र) की तरह ।

भावार्थ-५१ प्रक्र-हे भगवन् ! असुरकुमारों के इन्द्र, असुरकुमारों के राजा चमर की सुधर्मा-समा कहां पर है ?

५१ उत्तर-हे गौतम ! जम्बुद्वीप नामक द्वीप के मध्य में रहे हुए मन्दर (मेरु) पर्वत से दक्षिण दिशा में तिच्छें असंख्यात द्वीप और समुद्रों को उल्लं-धन करने के बाद अरुणवर नाम का द्वीप आता है। उस द्वीप की वेदिका के बाहरी किनारे से आगे बढ़ने पर अरुणोदय नाम का समुद्र आता है । इस अरु-णोदय समुद्र में बयालीस हजार योजन जाने के बाद उस जगह असुरकुमारों के इन्द्र, असूरकूमारों के राजा चमर का तिगिच्छ कुट नामक उत्पात पर्वत आता है । उसकी ऊंचाई १७२१ योजन है, उसका उद्वेध (जमीन में गहराई) ४३० योजन और एक कोस है। इस पर्वत का नाप गोस्तुम नाम के आवास पर्वत के नाप की तरह जानना चाहिए । विशेषता यह है कि गोस्तुभ पर्वत के ऊपर के भाग का जो नाप्र है वह नाप यहां बीच के भाग का समझना चाहिए। अर्थात् तिगिच्छक कुट पर्वत का विष्कम्भ मुल सें १०२२ योजन है। बीच का विष्कम्भ ४२४ योजन है और उपर का विष्कम्म ७२३ योजन है। उसका परिक्षेप मूल में ३२३२ योजन से कुछ विशेषोन है। बीच का परिक्षेप १३४१ योजन से कुछ विशेषोन है। ऊपर का परिक्षेप २२८६ योजन तथा कुछ विशेषाधिक है। वह मूल में विस्तृत है, बीच में संकड़ा है और ऊपर फिर विस्तृत है। उसके बीच का भाग उत्तम यज्र जैसा है, बडे मुकूल के आकार जैसा है। वह पर्वत सम्पूर्ण रत्नमय है, सुन्दर हे यावत् प्रतिरूप है। वह पर्वत पद्मवर वेदिका से और एक वनखण्ड से चारों तरफ से घिरा हुआ है । (यहां वेदिका और वनखण्ड का वर्णन करना चाहिए) ।

विवेचन-पहले उद्देशक में देवों के स्थानों के सम्बन्ध में वर्णन किया गया है । इस उद्देशक में चमरघञ्चा नामक देवस्थान (राजधानी) का वर्णन किया गया है ।

सब द्वीपों के बीच में स्थित जम्बूद्वीप के मेरु पर्वत से दक्षिण की तरह तिच्छां असंख्यात द्वीप समुद्रों को उल्लंघन करने के बाद अरुणवर नामक द्वीप आता है। उसकी वेदिका के बाहरी भाग से आगे जाने पर अरुणोदय समुद्र आता है। उस अरुणोदय समुद्र में बयालीस हजार योजन जाने पर असुरेन्द्र असुरराज चमर का तिगिच्छकूट नामक उत्पात पर्वत आता है।

404

"तिर्यगुलोकगमनाय यत्रागत्योत्पतति स उत्पातपर्वतः"

तिच्र्छालोक में जाने के लिए जिस पर्वत पर आकर चमर उत्पतन करना है–उड़ता है उसको उत्पात पर्वत कहते हैं ।

लवण समुद्र के बीच में पूर्व दिशा में 'गोस्तुभ' नाम का पर्वत नागराज का आवास पर्वत है। उसके आदि भाग का विष्कम्भ १०२२ योजन, मध्य का ७२३ और अन्तिम ४२४ योजन है, किन्तु इस उत्पात पर्वत के आदि भाग का विष्कम्भ १०२२ योजन, बीच भाग का ४२ ४ और अन्तिम भाग का विष्कम्म ७२३ योजन है। इसके मूल का परिक्षेप ३२३२ योजन से कुछ कम है। मध्य भाग का परिक्षेप १३४१ योजन से कुछ कम है और ऊपर के भाग का परिक्षंप २२८६ योजन से किञ्चित् विशेषाधिक है। यह पर्वंत बीच में पतला है। इसका आकार उत्तम वज्ज के आकार समान है। अथवा मुकुन्द' नाम के बाजे के समान है। आकाश स्फटिक के समान निर्मल है। यहां मुलपाठ में 'याबत्' शब्द दिया है जिससे इतने विशेषण और लेने चाहिए-'सण्हे लण्हे घटठे मट्ठे णिरए णिम्मले णिप्पंके णिक्कंकडच्छाए सप्पभे समिरिईए सउज्जोए पासाईए।' इनका अर्थ इस प्रकार है-'सण्हे-इलक्ष्ण:' चिकने पुद्गलों से बना हुआ होने के कारण चिकना है। 'लण्हे-मसृण'-सुहाला। 'घट्ठे-घृष्ट'-शाण पर चढ़ा कर घिस कर तैयार किये हुए हीरे आदि के समान । 'मट्ठे-मुख्ट' सुकूमाल शाण पर चढ़ाये हुए जवाहरात के समान चिकना और साफ । 'णिरए' नीरज-रज रहित । 'णिम्मले' निर्मल । 'णिप्पंके' निष्पङ्क-कीचड़ रहित । 'णिक्कंकडच्छाए' निरावरणः दीष्ति--शुद्ध कान्ति वाला । 'सप्पमे' सत्प्रभाव-अच्छी प्रभा वाला । 'समिरिईए' सकिरण-किरणों वाला । 'उज्जोए' सउद्योत-समीप के पदार्थों को प्रकाशित करने वाला । 'पासाईए' प्रसन्नता उत्पन्न करने वाला । ऐसा वह उत्पात पर्वत है । वह पद्मवरवेदिका से वेष्टित है । उस वेदिका की ऊंचाई आधा योजन है । उसका विष्कम्भ पांच सौ धनुष है । वह सर्वरत्नमयी है । उसका परिक्षेप तिगिच्छकूट के ऊपर के भाग का जितना परिक्षेप है, उतना है। इस प्रकार संक्षेप में उस उत्तम पद्मवरवेदिका का वर्णन है।

तस्त णं तिगिच्छकुडस्स उप्पायपव्वयस्स उप्पि बहुसम-रमणिज्जे भूमिभागे पण्णत्ते वण्णओे । तस्स णं बहुसमरमणिज्जरस भूमिभागस्स बहुमज्झदेसभागे एत्थ णं महं एगे पासायवडिंसए पण्णत्ते । अड्टाइजाइं जोयणसयाइं उड्टं उत्रत्तेणं, पणवीसं जोयण-सयाइं विक्खंभेणं । पामायवण्णओ । उल्लोयभूमिवण्णओ । अट्ट-जोयणाइं मणिपेटिया, चमरस्स सीहासणं सपरिवारं भाणियव्वं । तस्स णं तिगिच्छ्रूडस्स दाहिणेणं छक्कोडिसए पणवन्नं च कोडीओ पण-तीसं च सयसहस्साइं पण्णासं च सहस्साइं अरुणोदए समुद्दे तिरियं वीइवइत्ता अहे रयणप्पभाए पुढवीए चत्तालीसं जोयणसहस्साइं ओगाहित्ता, एत्थ णं चमरस्स असुरिंदस्स असुरकुमाररण्णो चमर-चंचा नामं रायहाणी पण्णत्ता ।

विशेष झब्दों के अर्थ-पासायवर्डिसए-प्रासादावतंसक = महल ।

भावार्थ- उस तिगिच्छकूट नामक उत्पातपर्वत का ऊपरी भाग ऊबड खाबड रहित बिल्कुल सम है। वह बड़ा ही मनोहर है। (उसका वर्णन भी यहां कहना चाहिए)। उसके बहुसम रमणीय ऊपरी भाग के ठीक बीचोबीच एक बड़ा प्रासादावतंसक (महल) है। उस प्रासादावतंसक की ऊंचाई २५० योजन है। उसका विष्कम्भ १२५ योजन है। (यहाँ उस प्रासादावतंसक-महल का वर्णन कहना चाहिए) तथा उस महल के ऊपर के भाग का बर्णन करना चाहिए)। आठ योजन को मणिपीठिका है। (यहाँ चमर के सिंहासन का परिवार सहित वर्णन कहना चाहिए) ।

तिगिच्छकूट के दक्षिण की तरफ अरुणोदय समुद्र में छह सौ करोड़ पचपन करोड़ पैतीस लाख और पचास हजार योजन तिच्छी जाने के बाद नीचे रत्नप्रमा का चालीस हजार योजन माग अवगाहन करने के पश्चात् इस जगह असुरकुमारों के इन्द्र, असुरकुमारों के राजा चमर की चमरचंचा नाम की राजधानी आती है।

403

देशोन दो योजन है । उसका परिक्षेप पद्मवरवेदिका के परिक्षेप जितना है । वह काला है और काली कान्ति वाला <mark>है ।</mark>

उस पर्वत का ऊपर का भाग बहुसम रमणीय है। वह भूमिभाग मुरजमुख के समान है, मृदंग पुष्कर के समान है सरीवर के तल के समान है। आदर्शमण्डल, हाथ का तला (हथेली) और चन्द्रमण्डल के समान है।

उस उत्पात पर्वत के ऊपर बीचोबीच एक प्रासादावतसक है । वह अत्यन्त सुन्दर और कान्ति से सफेद और प्रभासित है । वह मणि, सुवर्ण और रत्नों की कारीगरी से विचित्र है । उसका ऊपरी भाग भी अत्यन्त सुन्दर है । उस पर हाथी, घोड़ा, बैरु आदि के अनेक चित्र हैं ।

प्रासादावतंसक के बीच में चमरेन्द्र का सिंहासन है। उस मिंहामन के पश्चिमोत्तर में, उत्तर में और उत्तर पूर्व में चमरेंद्र के चौसठ हजार सामानिक देवों के चौसठ हजार भद्रासन हैं। इसी प्रकार पूर्व में परिवार सहित पांच पटरानियों के पाँच भद्रासन सपरिवार है। दक्षिण पूर्व में आभ्यन्तर परिषद् के चौबीस हजार देवों के चौबीस हजार मद्रासन हैं। इसी प्रकार दक्षिण में मध्यम परिषद् के अट्ठाईस हजार देवों के जौबीस हजार मद्रासन हैं। दक्षिण पश्चिम में बाह्यपरिषद् के बत्तीस हजार देवों के बत्तीस हजार भद्रासन हैं। दक्षिण पश्चिम में बाह्यपरिषद् के बत्तीस हजार देवों के बत्तीस हजार भद्रासन हैं। विक्षण पश्चिम में बाह्यपरिषद् के बत्तीस हजार देवों के बत्तीस हजार भद्रासन हैं। वोसठ हजार, चौसठ हजार भद्रासन हैं। इस प्रकार उस सिंहासन का वर्णन है।

एगं जोयणसयसहस्सं आयाम विक्खंभेणं जंबूदीवप्पमाणा। पागारो दिवड्ढं जोयणसयं उड्ढं उच्चत्तेणं, मूले पन्नासं जोयणाइं विक्खंभेणं, उवरिं अद्धतेरसजोयणाइं विक्खंभेणं । कविसीसगा अद्ध-जोयणा आयामेणं कोसं विक्खंभेणं देसूणं अद्धजोयणं उड्ढं उच्च-तेणं । एगमेगाए बाहाए पंच पंच दारसया अड्ढाइज्जाइं जोयण-सयाइं उड्ढं उच्चत्तेणं, अदुधं विक्खंभेणं, उवारियले णं सोल्सजोयण-सहस्साइं आयाम-विक्खंभेणं, पन्नासं जोयणसहस्साइं पंच य सत्ताणउ य जोयणसए किंचि विसेसूणे परिक्खेवेणं सञ्वप्पमाणं वेमाणियप्पमाणस्स अद्धं नेयव्वं । सभा सुहम्मा, उत्तरपुरत्थिमेणं जिणघरं, ततोववायसभा, हरओ, अभिसेय, अलंकारो जहा विज-यस्स ।

उववाओ संकप्पो अभिसेय विभूसणा य ववसाओ । अचणिय सिद्धायण गमो वि य चमर परिवार इडूढत्तं ।।

## ॥ अट्टमो उद्देसो सम्मत्तो ॥

विशेष शब्दों के अर्थ-पागारो-प्राकार = किला, कविसीसगा-कंगुरे, हरऔ-हद, अभिसेष-अभिषेक करने का स्थान ।

भावार्थ-उस राजधानी का आयाम और धिष्कम्म (लम्बाई और चौडाई) एक लाख योजन है। वह राजधाती जम्बूद्वीप जितनी है। उसका किला १५० योजन ऊंचा है। उस किले के मूल का विष्कम्म पचास योजन है। उसके ऊपर के भाग का विष्कम्म साढे तेरह योजन है। उसके कपिशीर्षक (कंगुरों) की लंबाई आधा योजन हैं और विष्कम्म एक कोस है। कपिशीर्षक (कंगुरों) की लंबाई आधा योजन हैं और विष्कम्म एक कोस है। कपिशीर्षक (कंगुरों) की लंबाई आधे योजन से कुछ कम है। उसके एक एक बाहु में पांच सौ पांच सौ बरवाजे हें। उनकी ऊंचाई २५० योजन है। विष्कम्म ऊंचाई से आधा है अर्थात् १२५ योजन है। उबरियल (घर के पीठबन्ध जैसा भाग) का आयाम और विष्कम्म (लम्बाई और चौडाई) सोलह हजार योजन है। उसका परिक्षेप (घेरा) ५०५९७ योजन से कुछ बिशेषोन है। यहां सर्व प्रमाण बैमानिक के प्रमाण से आधा समझना चाहिए। सुधर्मा सभा, उत्तर पूर्व में जिनगृह, उसके बाब उपपात सभा, हेब, अभिषेक और अलङ्गार, यह सारा वर्णन विजय की तरह कहना चाहिए ।

गाथा का अर्थ इस प्रकार है—

#### उपपात, संकल्प, अभिषेक, विभूषणा, व्यवसाय, अर्चनिका और सिद्धा-यतन सम्बन्धी गम तथा चमर का परिवार और उसकी ऋद्विसम्पन्नता।

विवेचन-चमरेन्द्र की चमरचञ्चा राजधानी में जो किला, महल और समा आदि हैं उनकी ऊंचाई आदि का परिमाण सौधर्म देवलोक के किला, महल और समा आदि के परिमाण से आधा परिमाण है । वह इस प्रकार है; —

सौधर्म देवलोक में रहने वाले देवों के विमानों के आसपास रहे हुए किले की ऊंचाई तीन सौ योजन है। मूल महल पांच सौ योजन ऊंचा है। मूल महल के परिवार रूप दूसरे चार महल हैं. उनकी ऊंचाई ढ़ाई सौ योजन है। उन चार महलों में से प्रत्येक महल के आसपास दूसरे चार चार महल और हैं, उनकी ऊंचाई सवा सौ योजन है। उन चार महलों में से प्रत्येक महल के आसपास फिर चार चार महल हैं. उनकी उंचाई ६२॥ योजन है। इसी प्रकार उन चार महलों में से प्रत्येक महल के आसपास फिर चार चार महल हैं, उनकी ऊंचाई ३१। योजन है।

यहाँ चमरचञ्चा राजधानी में किले की ऊंचाई १५४ योजन है। मूल महल की ऊंचाई २४० योजन है और कमशः उनके आसपास रहे हुए महलों की ऊंचाई कमशः आधी आधी होती गई है। इस प्रकार अन्तिम महल की ऊंचाई पन्द्रह योजन और एक योजन का पाँच अष्टांश है। चार परिपाटियों में कुल ३४१ प्रासाद हैं। इन प्रासादों से उत्तरपूर्व-ईशान कोण में मुधर्मा समा, सिद्धायतन, उपपात सभा, हद, अभिषेक सभा, अलङ्कार सभा और व्यवसाय समा है। इन सब का परिमाण सौधर्म देवलोक के देवों की सभा आदि के परिमाण से आधा है। अतः इनकी ऊंचाई ३६ योजन है, लम्बाई पचास योजन है और चौड़ाई पचीस योजन है।

जीवाभिगम सूत्र में विजयदेव की सभा आदि का वर्णन किया गया है, उसी प्रकार यहाँ चमरेन्द्र के लिए उपपात सभा पर्यन्त वर्णन कहना चाहिए । उपपात सभा में तत्काल उत्पन्न हुए इन्द्र को ऐसा विचार होता है कि-मुझ क्या कार्य करना है । मेरा क्या जीता-चार है ? फिर सामानिक देवों द्वारा बड़ी ऋदि से अभिषेक सभा में उसका अभिषेक किया जाता है । अलक्कार सभा में वस्त्राभूषणों से अलक्कार किया जाता है । व्यवसाय सभा में पुस्तक का वांचन किया जाता है । सिद्धायत्तन में मूर्ति का मूखन किया जाता है ।

n **generale de la constante de** 

फिर सामानिक देव आदि परिवार सहित चमरेन्द्र सुधर्मा सभा में आते हैं । उनका सामा-निक परिवार आदि सारा वर्णन कहना चाहिए ।

### ।। दूसरे शतक का आठवां उद्देशक समाप्त ॥

# रातक २ उद्देशक रु

#### समय क्षेत्र

५२ प्रश्न-किमिदं भंते ! समयखेते ति पवुचइ ?

५२ उत्तर-गोयमा ! अड्ढाइजा दीवा दो य समुदा एस णं एवइए समयखेतेति पवुच्चइ, तत्थ णं अयं जंबुदीवे दीवे सञ्वदीव समुद्दाणं सञ्वब्भंतरे, एवं जीवाभिगमवत्तव्वया नेयव्वा, जाव-अब्भिंतरं पुक्खरदुधं जोइसविहूणं ।

॥ नवमो उद्देसो सम्मत्तो ॥

**विशेष शब्दों के अर्थ—समयखेले —**समय क्षेत्र च मनुष्य क्षेत्र, प**व्च्यइ**—कह-लाता है, पुक्लरद्वं—पुष्करार्द्व, **एवइए —**इतना, सव्यब्भंसरे—सर्वाभ्यन्तर ।

ंभावार्थ----५२ प्रइन---हे भगवन् ! समय क्षेत्र किसको कहते हें ?

५२ उत्तर—हे गौतम ! अढ़ाई द्वीप और दो समुद्र, यह समयक्षेत्र कह-लाता है। इनमें जो यह जम्बूद्वीप नामक द्वीप है, यह सब द्वीप समुद्रों के बीचो-बीच है। इस प्रकार जीवाभिग्रम सूत्र में कहा हुआ सारा वर्णन यहां कहना चाहिए यावत् आभ्यन्तर पुष्करार्द्ध तक कहना चाहिए, किन्तु उसमें से ज्योति-षियों का वर्णन यहां नहीं कहना चाहिए।

विवेचन---आठवें उद्देशक में चमरचञ्चा राजधानी का वर्णन किया गया है। बह क्षेत्र सम्बन्धी वर्गन है।इसलिए क्षेत्र का अधिकार होने से इस नौवें उद्देशक में समय-क्षेत्र सम्बन्धी वर्णन किया गया है। समय अर्थात् काल से उपलक्षित क्षेत्र 'समय-क्षेत्र' कहलाता है । सूर्यं की गति से प्रकट होने वाला दिवस मासादि रूप काल, मनुष्य क्षेत्र में ही हैं, इसके आगे नहीं है । क्योंकि इससे आगे के सूर्य, चर (गति वाले) नहीं हैं, किन्तू अचर (स्थिर) हैं ।

इस विषय में जीवाभिगम सूत्र में जो वर्णन दिया है, वह यहां भी कहना चाहिए, किन्तु वहाँ जो ज्योतिषी देवों का वर्णन दिया गया है, वह यहाँ नहीं कहना चाहिए । यावत् मनुष्यलोक किसे कहते हैं ? इस विषय में एक संग्रह गाथा दी गई है। वह इस प्रकार है; -

> अरिहंत समय बायर-विज्जू-थणिया बलाहगा अगणी । आगर-णिहि-णई-उवराग-णिग्गमे बुद्रिवयणे च ।।

## ।। दूसरे शतक का नोवाँ उद्देशक समाप्त ।।

शतक २ उह्रेशक १०

#### पंचास्तिकाय वर्णन

५३ प्रश्न-कइ णं भंते ! अत्यिकाया पण्णत्ता ?

५३ उत्तर-गोयमा ! पंच अत्थिकाया पण्णत्ता, तं जहाः-धम्मत्थिकाए, अधम्मत्थिकाए, आगासत्थिकाए, जीवत्थिकाए, पोग्गलत्थिकाए ।

५४ प्रश्न-धम्मत्थिकाए णं भंते ! कतिवण्णे, कतिगंधे, कति-

482

रसे, कतिकासे ?

५४ उत्तर-गोयमा ! अवण्णे, अगंधे, अरसे, अफासे, अरूवी अजीवे, सासए, अवट्टिए लोगदब्वे ।

५५-से समासओ पंचविहे पण्णत्ते, तं जहाः-दब्बओ, खेत्तओ, काल्ठओ, भावओ, गुणओ । दब्वओ णं धम्मत्थिकाए एगे दब्वे, खेतओ णं लोगप्पमाणमेत्ते, काल्जो न कयाइ न आसि न कयाइ नत्थि जाव-णिच्चे, भावओ अवण्णे, अगंधे, अरसे, अफासे, गुणओ गमणगुणे । अहम्मत्थिकाए वि एवं चेव, नवरं-गुणओं ठाणगुणे । आगासत्थिकाए वि एवं चेव, नवरं-खेत्तओ णं आगासत्थिकाए लोयालोयप्पमाणमेत्ते, अणंते चेव जाव-गुणओ अवगाहणागुणे ।

५४ उत्तर-हे गौतम ! धर्मास्तिकाय में वर्ण, गन्ध, रस, और स्पर्श नहीं है अर्थात् धर्मास्तिकाय अरूपी है, अजीव है, शाश्वत है। यह अवस्थित लोक द्रव्य है। ५५-संक्षेप से धर्मास्तिकाय पांच प्रकार का कहा गया है-द्रव्य, क्षेत्र, काल, माब और गुण से। द्रव्य की अपेक्षा धर्मास्तिकाय एक द्रव्य है। क्षेत्र की अपेक्षा धर्मास्तिकाय लोक प्रमाण है। काल की अपेक्षा धर्मास्तिकाय कभी नहीं था-ऐसा नहीं, कभी नहीं है-ऐसा नहीं, कभी नहीं रहेगा-ऐसा भी नहीं, किन्तु वह था, है और रहेगा, यावत् वह नित्य है। भाव की अपेक्षा धर्मास्तिकाय में वर्ण नहीं, गन्ध नहीं, रस नहीं, स्पर्श नहीं। गुण की अपेक्षा गति गुण वाला है।

जिस तरह धर्मास्तिकाय का कथन किया है उसी तरह अधर्मास्तिकाय के विषय में भी कहना चाहिए, किन्तु इतना अन्तर है कि अधर्मास्तिकाय गुण की अपेक्षा स्थिति गुण वाला है। आकाशास्तिकाय के विषय में भी इसी प्रकार कहना चाहिए, किन्तु इतना अन्तर है कि आकाशास्तिकाय क्षेत्र की अपेक्षा लोकालोक प्रमाण (अनन्त) है और गुण की अपेक्षा अवगाहना गुण वाला है।

५६ प्रश्न—जीवत्थिकाए णं भंते ! कतिवण्णे, कतिगंधे, कति-रसे, कतिफासे ?

५६ उत्तर-गोयमा ! अवण्णे, जाव-अरूवी, जीवे सासए, अवट्टिए लोगदव्वे । से समासओ पंचविहे पण्णत्ते तं जहाः-दव्वओ, जाव-गुणओ । दव्वओ णं जीवत्थिकाए अणंताइं जीवदव्वाइं, खेत्तओ लोगप्पमाणमेत्ते, कालओ न कयाइ न आसी, जाव-निच्चे, भावओ पुण अवण्णे, अगंधे, अरसे, अफासे, गुणओ उवओगगुणे । बिशेष शब्दों के अर्थ-कति-कितने, समासओ-संक्षेप से, अबद्विए-अवस्थित । भावार्थ-५६ प्रक्ष-हे भगवन् ! जीबास्तिकाय में कितने वर्ण, कितने गन्ध, कितने रस और कितने स्पर्श हें ?

५६ उत्तर-हे गौतम ! जीवास्तिकाय में वर्ण, गन्ध, एस, और स्पर्श नहीं हे । वह अरूपी है, जीव है, शाइवत है और अवस्थित लोकद्रम्य है । संक्षेप में जीवास्तिकाय के पांच भेद कहे गये हैं-द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव और गुण की अपेक्षा। द्रव्य की अपेक्षा जीवास्तिकाय अनम्त जीव द्रव्यरूप है। क्षेत्र की अपेक्षा लोक प्रमाण है। काल की अपेक्षा वह कभी नहीं था-ऐसा नहीं, यावत् वह निस्य है।। भाव की अपेक्षा जीवास्तिकाकाय में वर्ण नहीं, गन्ध नहीं, रस नहीं और स्पर्शनहीं है। गुण की अपेक्षा उपयोग गुण वाला है।

५७ प्रश्न-पोग्गलत्थिकाए णं भंते ! कतिवणे, कतिगंध-रस-फासे ?

५७ उत्तर-गोयमा ! पंचवण्णे, पंचरसे, दुगंधे, अट्ठफासे, रूवी, अजीवे, सासए, अवट्रिए, लोगदब्वे । से समासओ पंचविहे पण्णत्ते तं जहाः--दब्वओ, खेत्तओ, कालओ, भावओ, गुणओ । दब्वओ णं पोग्गलत्यिकाए अणंताइं दब्वाइं, खेत्तओ लोयप्पमाणमेत्ते, कालओ न कयाइ न आसी जाव--णिच्चे, भावओ वण्णमंते गंध-रस-फास-मंते । गुणओ गहणगुणे ।

विशेष शब्दों के अर्थ--गहणगुणे -- ग्रहण गुण (

भावार्थ-५७ प्रक्त-हे भगवन् ! पुट्गलास्तिकाय में कितने वर्ण, कितने गन्ध, कितने रस और कितने स्पर्श हैं ?

५७ उत्तर-हे गौतम ! पुद्गलास्तिकाय में पांच वर्ण है, पांच रस है, दो गन्ध हैं, आठ स्पर्श हैं। वह रूपी है, अजीव है, शाझ्वत हैं और अवस्थित लोक द्रव्य है। संक्षेप में उसके पांच भेद कहे गये हैं-द्रव्य, क्षेत्र, काल, माव और गृण की अपेक्षा। द्रव्य की अपेक्षा पुद्गलास्तिकाय अनन्त द्रव्यरूप है। क्षेत्र की अपेक्षा लोक प्रमाण है। काल की अपेक्षा वह कभी नहीं या--ऐसा नहीं यावत् निस्य है। भाव की अपेक्षा वह वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श वाला है। गुण

www.jainelibrary.org

६१ उत्तर-से णूणं गोयमा ! खंडे चक्के ? सकले चक्के ? भगवं ! नो खंडे चक्के, सकले चक्के, एवं छत्ते, चम्मे, दंडे, दूसे, आउहे, मोयए: से तेणट्टेणं गोयमा ! एवं वुच्चइ, एगे धम्मत्थिकाय-पएसे णो धम्मत्थिकाए त्ति वत्तव्वं सिया, जाव-एगपएसूणे वि य

६१ प्रश्न-से केणट्ठेणं भंते ! एवं वुचइ एगे धम्मत्थिकाय-पएसे नो धम्मत्थिकाए त्ति वत्तव्वं सिया, जाव एगपएसूणे वि य णं धम्मत्थिकाए नो धम्मत्थिकाए त्ति वत्तव्वं सिया ?

६० प्रश्न-एगपएसूणे वि य णं भंते ! धम्मत्थिकाए धम्मत्थि काए ति वत्तव्वं सिया ?

५९ प्रश्न-असंखेजा भंते ! धम्मत्थिकायपएसा 'धम्मत्थिकाए' त्ति वत्तव्वं सिया ?

वि चत्तारि वि पंच छ सत्त अट्ठ नव दस संखेजा ।

५९ उत्तर-गोयमा ! णो इणट्ठे समट्ठे ।

६० उत्तर-णो इणट्रे समट्रे ।

वत्तन्वं सिया ? ५८ उत्तर-गोयमा ! णो इणट्ठे समट्ठे । एवं दोण्णि वि तिण्णि

५८ प्रश्न-एगे भंते ! धम्मत्थिकायपदेसे धम्मत्थिकाए ति

की अपेक्षा ग्रहण गुणवाला है।

५१६ 👘 मगवती सूत्र—श. २ उ. १० धर्मास्तिकाय विषयक प्रश्नोत्तर

णं धम्मत्यिकाए नो धम्मत्थिकाए ति वत्तव्वं सिया ।

६२ प्रश्न-से किं खाइए णं भंते ! धम्मत्थिकाए त्ति वत्तव्वं सिया ?

६२ उत्तर-गोयमा ! असंखेजा धम्मश्विकाए पएसा, ते सब्वे कसिणा पडिपुण्णा निरवसेसा एगगहणगहिया एस णं गोयमा ! धम्मत्थिकाए ति वत्तव्वं सिया, एवं अहम्मश्विकाए वि, आगासत्थि-काए वि, जीवत्थिकाय-पोग्गलत्थिकाए वि एवं चेव, नवरं-तिण्णं पि पदेसा अणंता भाणियब्वा, सेसं तं चेव ।

विशेष शब्दों के अर्थ—दूसे—टूष्य≃वस्त्र, आउहे—आयुध ≕ शस्त्र, मोयए— मोदक=लड्डू, कसिणा—सब=सम्पूर्ण, पडिपुण्णा—सम्पूर्ण, निरवसेसा---निरवशेष, एगगहण-गहिया—एक के ग्रहण करने पर सब का ग्रहण होना ।

भावार्थ-५८ प्रइन-हे मगवन् ! क्या धर्मास्तिकाय का एक प्रदेश धर्मास्तिकाय कहलाता है ?

५६ उत्तर—हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं अर्थांत् धर्मास्तिकाय का एक प्रदेश, धर्मास्तिकाय नहीं कहलाता है। इसी तरह से दो प्रदेश, तीन प्रदेश चार प्रदेश, पांच प्रदेश, छह प्रदेश, सात प्रदेश, आठ प्रदेश, नौ प्रदेश, बस प्रदेश और संख्यात प्रदेश मी धर्मास्तिकाय नहीं कहलाते हें।

५९ प्रधन---हे भगवन् ! क्या धर्मास्तिकाय के असंख्यात प्रदेश, धर्मा-स्तिकाय कहलाते हे ?

५९ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं, अर्थांत् धर्मास्तिकाय के असंख्यात प्रदेश, धर्मास्तिकाय नहीं कहलाते है ।

६० प्रश्न--हे भगवन् ! एक प्रदेश से कम धर्मास्तिकाय को क्या धर्मा-स्तिकाय कहते हैं ? ६० उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं अर्थात् एक प्रवेशोन धर्मा-स्तिकाय को धर्मास्तिकाय नहीं कहते हैं।

६१ प्रदन-हे भगवन् <sup>!</sup> इसका क्या कारण है कि धर्मास्तिकाय के एक प्रदेश को यावत् जहां तक एक भी प्रदेश कम हो वहां तक धर्मास्तिकाय नहीं कहना चाहिए ?

६१ उत्तर-हे गौतम ! यह बतलाओ कि चक्र का खण्ड (भाग-टुकड़ा) 'चक्र' कहलाता है, या सम्पूर्ण चक्र, चक्र कहलाता है ? हे भगवन् ! चक्र का खण्ड, चक्र नहीं कहलाता है, किन्तु सम्पूर्ण चक्र, चक्र कहलाता है । इसी प्रकार छत्र, चर्म, दण्ड, वस्त्र, शस्त्र और मोवक के विषय में भी जानना चाहिए अर्थात् ये सब छत्रादि सम्पूर्ण हों, तो छत्रादि कहलाते हैं, किन्तु इनका खण्ड छत्रादि नहीं कहलाते हैं, इसलिए हे गौतम ! ऐसा कहा गया है कि धर्मा-स्तिकाय का एक प्रदेश यावत् जबतक एक प्रदेश भी कम हो तबतक उसे धर्मास्तिकाय नहीं कहते हैं ।

६२ प्रश्न-तो फिर हे भगवन् ! धर्मास्तिकाय किसे कहते हें ?

६२ उत्तर-हे गौतम ! धर्मास्तिकाय के असंख्यात प्रदेश हैं, वे सब कृत्सन (पूरे), प्रतिपूर्ण, निरवशेष (जिन में से एक भी बाकी नहीं बचा हो), एकग्रहण-गृहीत अर्थात् एक शब्द से कहने योग्य हों तब उन असंख्यात प्रदेशों को 'धर्मास्तिकाय' कहते हैं। इसी तरह अधर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय, जीवा-स्तिकाय और पुद्गलास्तिकाय के विषय में भी जानना चाहिए । किन्तु इतनी विशेषता है कि आकाशास्तिकाय, जीवास्तिकाय और पुद्गलास्तिकाय, इन तीन इब्यों के अनन्त प्रदेश कहने चाहिए । बाकी सारा वर्णन पहले की तरह समझना चाहिये ।

विवेचन----नौवें उद्देशक में क्षेत्र के विषय में कचन किया गया है । वह क्षेत्र अस्ति-काय के एक देश रूप है, इसलिए दसवें उद्देशक में 'अस्तिकाय' का वर्णन किया गया है । अस्तिकाय----'अस्ति' का अर्थ है 'प्रदेश' और 'काय' का अर्थ है--- 'समुह' । अर्थात्

अस्तिकाय का अर्थ है---प्रदेशों का समूह। अथवा 'अस्ति' यह तीन काल को सूचित करने

भगवती सूत्र - श. २. २. धर्मास्तिकाय विषयक प्रश्नोत्तर

वाला अव्यय (निपात) है। इसलिए 'अस्तिकाय' का यह अर्थ हुआ कि-जो प्रदेशों का समूह भूतकाल में था, वर्तमानकाल में है और भविष्यत्काल में रहेगा, उसे 'अस्तिकाय' कहते हैं।

अस्तिकाय पांच हैं-१ धर्मास्तिकाय, २ अधर्मास्तिकाय, ३ आकाशास्तिकाय, ४४ जीवास्तिकाय और ५ पूदगलास्तिकाय ।

यहां पर यह शंको हो सकती है कि इन पांच अस्तिकायों का यही कम क्यों रखा गया है ?

इसका समाधान इस प्रकार है-'धर्मास्तिकाय' के प्रारम्भ में 'धर्म' शब्द आया है। 'धर्म' शब्द मंगल सूचक है, इसलिए सब तत्त्वों में पहले 'धर्मास्तिकाय' कहा गया है। 'धर्मास्तिकाय' का विपरीत 'अधर्मास्तिकाय' है। इसलिए 'धर्मास्तिकाय' के बाद 'अधर्मा-स्तिकाय' कहा गया है। धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय, इन दोनों के लिए 'आकाधा-स्तिकाय' आधार रूप है, इसलिए इन दोनों के बाद 'आकाधास्तिकाय' कहा गया है। आकाध, अनन्त और अमूर्त्त है तथा जीव भी अनन्त और अमूर्त्त है। इस प्रकार इन दोनों तत्त्वों की समानता होने से आकाधास्तिकाय के बाद चौथा तत्त्व 'जीवास्तिकाय' कहा गया है। जीव तत्त्व के उपयोग में 'पुद्गल तत्त्व' आता है। इसलिए 'जीवास्तिकाय' के बाद 'पुद्गलास्तिकाय' कहा गया है।

धर्मास्तिकाय आदि चार द्रव्य वर्णादि रहित हैं, इसीलिए वे अरूपी, अमूर्स हैं। किंतु वे निःस्वभाव नहीं हैं। धर्मास्तिकायादि द्रव्यतः शाश्वत हैं, प्रदेशों की अपेक्षा अय-स्थित हैं। धर्मास्तिकाय आदि प्रत्येक 'लोक-द्रव्य' हैं अर्थात् पञ्चास्तिकाय रूप लोक के अंश रूप द्रव्य हैं। गुण (कार्य) की अपेक्षा धर्मास्तिकाय गति (गमन) गुण वाला है। तात्पर्य यह है कि जैसे पानी, मछली को चलने में सहायता देता है, उसी प्रकार गति किया में परिणत हुए जीव और पुद्गलों को धर्मास्तिकाय सहायता देता है। अधर्मास्तिकाय स्थिति गुण वाला है अर्थात् स्थिति परिणाम वाले जीव और पुद्गलों की स्थिति में सहायक होता है। जैसे--विश्वाम चाहने वाले थके हुए पथिक के ठहरने में छायादार वृक्ष सहायक होता है। जैसे--विश्वाम चाहने वाले थके हुए पथिक के ठहरने में छायादार वृक्ष सहायक होता है। जैसे--विश्वाम चाहने वाले थके हुए पथिक के ठहरने में छायादार वृक्ष सहायक होता है। जैसे--विश्वाम चाहने वाले थके हुए पथिक के ठहरने में छायादार वृक्ष सहायक होता है। जैसे--विश्वाम चाहने वाले थके हुए पथिक के ठहरने में छायादार वृक्ष सहायक होता है। जैसे--विश्वाम चाहने वाले थके हुए पथिक के ठहरने में छायादार वृक्ष सहायक होता है। जैसे--विश्वाम विश्वाक्ष अवनाइन गुण वाला है अर्थात् जीवादि द्रव्यों को रहने के लिए अवकाझ देता है। जैसे--वररीफलों (बेर) को तखने के लिए कुण्डा आधार वृत्त है, इसी तरह आकाश तत्त्व, जोवादि को अवकाश देता है। इसलिए वह अवगाहना गुण वाला है। जीव तत्त्व, उपयोग गुण काला है। पुद्गलास्तिकाय, ग्रहणगुण वाला है, क्योंकि औदारिकादि अनेक पुद्गलों के साथ जीव का सम्बन्ध होता है, अथवा प्राणधारी जीव, औदारिक आदि अनेक प्रकार के पुद्गलों को ग्रहण किया करता है ।

जैसे--चक्र का खण्ड (चक्र का एक भाग) चक्र नहीं कहलाता है। किन्तु वह चकलण्ड कहलाता है। सम्पूर्ण चक को ही- चक्र' कहते हैं। इसी तरह से जबतक एक प्रदेश की भी कमी हो वहाँ तक उसे धर्मास्तिकाय नहीं कहते है परन्तू जब सभी-पूरे प्रदेश हों, तभी उसे धर्मास्तिकाय कहते हैं जब वस्तु पूरी हो तभी वह वस्तु कहलाती है, किन्तु अधूरी वस्तू, वस्तू नहीं कहलाती है। यह निश्चय नय का मत है। व्यवहार नय की दृष्टि से तो थोड़ी सी अधूरी वस्तु को भी पूरी वस्तु कहा जा सकता है। व्यवहार नय घड़े के टुकड़े को भी घड़ा कहता है। जिस कुत्ते के कान कट गये हों अर्थात् जो कुत्ता बुच्चा हो उसको 'कुत्ता' ही कहा जाता है। तात्पर्य यह है कि जिस वस्तु का एक भाग विकृत हो गया हो, वह वस्तु, अन्य वस्तु नहीं हो जाती, किन्तु वह वही मूलवस्तु कहलाती है, क्योंकि उसमें उत्पन्न विकार मल वस्तू की पहचान में बाधक नहीं होता है। इस प्रकार व्यवहार नय का मन्तव्य है। धर्मास्तिकाय के प्रदेश सब हों, कृत्स्न (पूरे के पूरे) हों, प्रतिपूर्ण हों अर्थात् अपने अपने स्वभाव में प्रतिपूर्ण हो, निरवशेष हो अर्थात् प्रदेशान्तर से भी अपने स्वभाव से कम न हों और धर्मास्तिकायरूप एक शब्द से कहे जा सकते हों उसे धर्मास्तिकाय कहते हैं। इसी तरह अधर्मास्तिकाय के विषय में भी समझना चाहिए । धर्मास्तिकाय के प्रदेश असंख्यात हैं और अधर्मास्तिकाय के प्रदेश भी असंख्यात हैं। आकाशास्तिकाय, जीवास्ति-काय और पुद्गलास्तिकाय, इन तीनों के प्रदेश अनन्त अनन्त हैं । धर्मास्तिकाय की तरह इन तीनों के भी अपने अपने अनन्त प्रदेशों के समह को कमशः आकाशास्तिकाय, जीवा-स्तिकाय और पुद्गलास्तिकाय कहते हैं।

#### जीव का स्वरूप

६३ प्रश्न-जीवे णं भंते ! सउट्टाणे सकम्मे सबले सवीरिए सपुरिसक्कारपरक्कमे आयभावेणं जीवभावं उवदंसेतीतिवत्तव्वं सिया ? ६३ उत्तर-हंता गोयमा ! जीवे णं जाव उवदंसेतीति वत्तव्वं सिया ।

६४ प्रज्ञ-से केणट्रेणं जाव-वत्तव्वं सिया ?

६४ उत्तर-गोयमा ! जीवे णं अणंताणं आभिणिबोहियणाण-पज्जवाणं एवं सुयणाणपज्जवाणं ओहिणाणपज्जवाणं मणपज्जव-णाणपज्जवाणं केवल्पाणपज्जवाणं मइअण्णाणपज्जवाणं सुयअण्णाण-पज्जवाणं विब्भंगण्णाणपज्जवाणं चक्सुदंसणपज्जवाणं अचक्सुदंसण-पज्जवाणं ओहिदंसणपज्जवाणं केवल्ट्रंसणपज्जवाणं उवओगं गच्छइ, उवओगलक्स्वणे णं जीवे, से एएणट्टेणं एवं वुच्चइ गोयमा ! जीवे णं सउट्ठाणे, जाव वत्तव्वं सिया ।

विश्लेष शब्दों के अर्थ--- उबदंसेति--- दिखलाता है, आयभावेणं---- आत्मभाव से ।

भावार्थ- ६३ प्रक्त-हे भगवन् ! उत्थान, कर्म, बल, वीर्य और पुरुषकार पराक्रम वाला जीव, आत्मभाव से जीवत्व को दिखलाता है, वया ऐसा कहना चाहिए ?

६३ उत्तर–हाँ, गौतम ! उत्थान, कर्म, बल, वीर्य और पुरुषकार परा-कम वाला जीव, आत्मभाव से जीवत्व को दिखलाता है , प्रकाशित करता है, ऐसा कहना चाहिए ।

६४ प्रश्न-हे भगवन् ! ऐसा कहने का क्या कारण है ।

६४ उत्तर-हे गौतम ! जीव, आमिनिबोधिक ज्ञान के अनन्त पर्याय, श्रुतज्ञान के अनन्त पर्याय, अवधिज्ञान के अनन्त पर्याय, मनःपर्यय ज्ञान के अनन्त पर्याय, केवलज्ञान के अनन्त पर्याय, मतिअज्ञान के अनन्त पर्याय, श्रुतअज्ञान के अनंत पर्याव, विभंगज्ञान (अवधिअज्ञान) के अनंत पर्याय, चक्षुदर्शन के अनंत पर्याय अचक्षुदर्शन के अनन्त पर्याय, अवधिदर्शन के अनन्त पर्याय और केवलदर्शन के अनन्त पर्याय, इन सब के उपयोग को प्राप्त करता है, क्योंकि जीव का उपयोग लक्षण है। इस कारण से हे गौतम ! ऐसा कहा गया है कि उत्थान, कर्म, बल, दीर्य और पुरुषकार पराक्रम वाला जीव, आत्मभाव से जीवत्व को दिखलाता है — प्रकाशित करता है।

विवेचन---'जीवास्तिकाय उपयोग गुण वाला है।' यह बात पहले के प्रकरण में कही गई है। अब जीवास्तिकाय का एक देशरूप एक जीव उत्यानादि वाला है, यह बात बतुलाई गई है। यहाँ मूलपाठ में 'सउट्ठाणे, सकम्मे' इत्यादि जीव के विशेषण दिये गये हैं, इससे मुक्त (सिद्ध) जीव का यहाँ प्रहण नहीं किया गया है, क्योंकि मुक्त जीव में उत्थानादि नहीं होते हैं। यहाँ संसारी जीव का ग्रहण किया गया है।

'आत्मभाव' का अर्थ है----उत्थान (उठना),शयन, गमन, भोजन आदि रूप आत्म-परिणाम । इस प्रकार के आत्मपरिणाम द्वारा जीव, जीवत्व (चैतन्य) को दिखलाता है, क्योंकि जब विशिष्ट चेतना शक्ति होती है तभी विशिष्ट उत्थानादि होते हैं ।

बुद्धिकृत विभाग को पर्यंव (पर्यय-पर्याय) कहते हैं। आभिनिबोधिक ज्ञान के ऐसे पर्यंव अनन्त हैं। इसलिए उत्यानादि भाव में वर्तता हुआ आत्मा, आभिनिबोधिक (मति-ज्ञान) सम्बन्धी अनन्त पर्यंवों के उपयोग को आभिनिबोधिक ज्ञान के पर्यंव रूप एक प्रकार के चैतन्य को प्राप्त करता है।

शंका-उत्थानादि आत्मभाव में वर्तता हुआ जीव, आभिनिबोधिक ज्ञान के उपयोग को प्राप्त करता है, तो क्या उसने अपने चैतन्य को प्रकाशित किया--ऐसा कहना चाहिए ? समाधान-इसके लिए मूलपाठ में ही कहा है-'उवओगलक्खणे जीवे' अर्थात् जीव का उपयोग लक्षण है। इसीलिए उत्थानादिरूप आत्मभाव द्वारा उपयोगरूप जीवत्व को दिखलाता है। ऐसा कहना चाहिए।

#### आकाश के भेव

### ६५ प्रश्न-कइविहे णं भंते ! आगासे पण्णत्ते ? ६५ उत्तर-गोयमा ! दुविहे आगासे पण्णत्ते, तं जहाः--छोया-

गासे य अलोयागासे य ।

६६ प्रश्न-लोयागासे णं भंते ! किं जीवा, जीवदेसा, जीवप्प-एसा, अजीवा, अजीवदेसा, अजीवप्पएसा ?

६६ उत्तर-गोयमा ! जीवा वि जीवदेसा वि जीवप्पएसा वि, अजीवा वि अजीवदेसा वि अजीवप्पएसा वि । जे जीवा ते नियमा एगिंदिया बेइंदिया तेइंदिया चउरिंदिया पंचिंदिया आगिंदिया, जे जीवदेसा ते नियमा एगिंदियदेसा, जाव-अणिंदिय-देसा, जे जीवप्पएसा ते नियमा एगिंदियपएसा, जाव-अणिंदिय-पएसा, जे अजीवा ते दुविहा पण्णत्ता, तं जहा:-रूवी य अरूवी य, जे रूवी ते चउन्विहा पण्णत्ता, तं जहा:-रूवी य अरूवी य, जे रूवी ते चउन्विहा पण्णत्ता, तं जहा:-र्खधा, स्वधदेसा, स्वध-पएसा, परमाणुपोग्गला। जे अरूवी ते पंचविहा पण्णत्ता, तं जहा:-धम्मत्यिकाए णो धम्मत्थिकायस्स देसे, धम्मत्थिकायस्स पएसा, अद्वासमए ।

६७ प्रश्न-अलोयागासे णं भंते ! किं जीवा, पुच्छा तह चेव ?

६७ उत्तर-गोयमा ! णो जीवा, जाव-णो अजीवप्पएसा, एगे अजीवदव्वदेसे, अगरुयऌहुए, अणंतेहिं अगरुयऌहुयगुणेहिं संजुत्ते सन्वागासे अणंतभागूणे ।

विशेष शब्दों के अर्थ-लोगागसे-लोकाकाश, अलोगागासे-अलोकाकाश, अद्वासमए-

काल, **पुच्छा-**पूछना = प्रश्न, तह चेव-वैसे ही, संजुत्ते-संयुक्त ।

भावार्थ-६५ प्रक्त-हे मगवन् ! आकाश कितने प्रकार का कहा गया है ?

६५ उत्तर-हे गौतम ! आकाश के दो भेव है । यथा-लोकाकाश और अलोकाकाश ।

६६ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या लोकाकाश में जीव हैं ? जीव के देश हैं ? जीव के प्रदेश हैं ? क्या अजीव हैं ? अजीव के देश हैं ? अजीव के प्रदेश हैं ?

६६ उत्तर-हे गौतम ! लोकाकाश में जीव भी हैं, जीव के देश भी हैं, जीव के प्रदेश भी हैं । अजीव भी हैं, अजीव के देश भी हैं, अजीव के प्रदेश भी हैं । जो जीव हैं, वे नियमा (निश्चित रूप से) एकेन्द्रिय हैं, बेइन्द्रिय हैं, तेइन्द्रिय हैं, चौइन्द्रिय हैं, पञ्चेन्द्रिय हैं और अनिन्द्रिय हैं । जो जीव के देश हैं, वे नियमा एकेन्द्रिय के देश हैं यावत् अनिन्द्रिय के देश हैं । जो जीव के देश हैं, वे नियमा एकेन्द्रिय के देश हैं यावत् अनिन्द्रिय के देश हैं । जो जीव के प्रदेश हैं, वे नियमा एकेन्द्रिय के प्रदेश हैं यावत् अनिन्द्रिय के देश हैं । जो जीव के प्रदेश हैं, वे नियमा एकेन्द्रिय के प्रदेश हैं यावत् अनिन्द्रिय के प्रदेश हैं । जो अजीव है वे दो प्रकार के कहे गये हैं । यथा-रूपी और अरूपी । जो रूपी हैं, उसके चार भेद कहे गये हैं । यथा-स्कन्ध, स्कन्धदेश, स्कन्धप्रदेश और परमाणु-पुद्गल । जो अरूपी हैं, उसके पाँच भेद कहे गये हैं । यथा-धर्मास्तिकाय है, धर्मास्तिकाय का देश नहीं, धर्मास्तिकाय के प्रदेश हैं । अधर्मास्तिकाय है, अधर्मास्तिकाय का देश नहीं, अधर्मास्तिकाय के प्रदेश और अद्वासमय है ।

६७ प्रवन–हे भगवन् ! क्या अलोकाकाज्ञ में जीव हैं ? इत्यादि पहले की तरह प्रवन ?

६७ उत्तर-हे गौतम ! अलोकाकाझ में जीव नहीं हैं यावत् अजीव के प्रवेश भी नहीं हैं। वह एक अजीव द्रव्य देश है, अगुरुलघु है, तथा अनन्त अगुरुलघु गुणों से संयुक्त है और अनन्त भाग कम सर्व आकाश रूप है।

विवेचन-पहले के प्रकरण में जीव के सम्बन्ध में वर्णन किया गया था। जीव का आधार आकाश है। इसलिए अब आकाश के सम्बन्ध में वर्णन किया जाता है।

आकांश के दो भेद हैं-लोकाकाश और अलोकाकाश । जिस क्षेत्र में धर्मास्तिकाय

आदि द्रव्य हैं, वह क्षेत्र लोकाकाश कहलाता है और जिस क्षेत्र में धर्मास्तिकाय आदि द्रव्य नहीं है, वह क्षेत्र अलोकाकाश कहलाता है ।

लोकाकाश रूप अधिकरण में सब जीव, जीवों के देश अर्थात् बुद्धिकल्पित जीव के दो तीन आदि विभाग और जीव के प्रदेश अर्थात् जीवदेश के बुद्धिकल्पित ऐसे सूक्ष्म विभाग जिनके फिर दो विभाग न हो सकें वे विभाग, तथा अजीव, अजीवों के देश और अजीवों के प्रदेश रहते हैं।

शंका- 'लोकाकाश में जीव और अजीव रहते हैं'--ऐसा कहने से ही जीव के देश और प्रदेश तथा अत्रीव के देश और प्रदेश, लोकाकाश में रहते हैं--यह बात जानी जा सकती है, क्योंकि जीव के देश और प्रदेश, जीव से भिन्न नहीं हैं, तथा अजीव के देश और प्रदेश, अजीव से भिन्न नहीं हैं, अपितु जोव, जीव के देश और प्रदेश, ये सब एक ही हैं। इसी तरह अजीव, अजीत के देश और प्रदेश ये सब एक ही हैं, तो फिर यहाँ जीव के देश और प्रदेश तथा अजीव के देश और प्रदेश अलग क्यों कहे ? इसका क्या कारण है ?

समाधान-यद्यपि जीव कहने से ही जीव के देश और प्रदेशों का ग्रहण हो जाता हैं। इसी तरह अजीव कहने से ही अजीब के देश और प्रदेशों का ग्रहण हो जाता है, तथापि यहां जीव के देश और प्रदेशों का अलग कथन किया गया है, इसका कारण है और वह यह है कि कितनेक मतावलम्बियों की यह मान्यता है कि-जीवादि पदार्थ अवयव रहित है। उनकी इस मान्यता का खण्डन करने के लिए तथा 'जीवादि पदार्थ सावयव हैं'-इस बात को सूचित करने के लिए 'जीव के देश, जीव के प्रदेश' इत्यादि पृथक् रूप से कथन किया गया है।

अजीव के दो भेद हैं--रूपी और अरूपी । पुद्गल रूपी--मूर्त्त है और धर्मास्तिकायादि अरूपी--अमूर्त्त हैं । रूपी के चार भेद हैं--स्कन्ध, स्कन्धदेश, स्कन्धप्रदेश और परमाणु पुद्गल । परमाणुओं के समूह को 'स्कन्ध' कहते हैं । स्कन्ध के दो तीन आदि भागों को 'स्कन्धदेश' कहते हैं । स्कन्धदेश के ऐसे सूक्ष्म अंश जिनके फिर विभाग न हो सके उनको 'स्कन्ध प्रदेश' कहते हैं । को स्कन्धभाव को प्राप्त नहीं हैं, ऐसे सूक्ष्म अंशों को 'परमाणु' कहते हैं । लोकाकाश में रूपी द्रव्य की अपेक्षा से अजीव, अजीवदेश और अजीवप्रदेश भी हैं, यह बात अर्थतः समझी जा सकती है, क्योंकि अजीव का ग्रहण करने से अणु और स्कन्ध का ग्रहण भी हो जाता है ।

दूसरी जगह अरूपी अजीव के दस भेद कहे गये हैं। जैसे कि-धर्मास्तिकाय, धर्मा-

स्तिकाय के देश, धर्मास्तिकाय के प्रदेश, अधर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय के देश, अधर्मास्ति-काय के प्रदेश, आकाशास्तिकाय, आकाशास्तिकाय के देश, आकाशास्तिकाय के प्रदेश और अद्धासमय ।

शंका--जब कि दूसरी जगह अरूपी अजीव के दस भेद कहे हैं, तो यहां पाँच ही भेद कहने का क्या कारण है ?

समाधान—यहाँ तीन मेद वाले आकाश को आधार रूप माना हैं, इसलिए उसके तीन भेद यहाँ नहीं गिने गये हैं । आकाश के तीन भेदों को निकाल देने पर सात भेद रहते हैं । सम्पूर्ण लोक की पृच्छा होने से यहाँ धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय के स्कन्धरूप से पूर्ण का ग्रहण कर लिया गया है, इसलिए देश का ग्रहण नहीं किया गया हैं, अतः ये दो भेद निकाल देने पर बाकी पांच भेद रहते हैं ।

जीव और पूदगल बहुत हैं, इसलिए ऐसा कहना ठीक ही है--''बहुत जीव, जीवों के बहुत देश, जीवों के बहुत प्रदेश । बहुत पुद्गल, पुद्गलों के बहुत देश, पुद्गलों के बहुत प्रदेश ।" अथवा जीव में और पूदगल में संकोच विस्तार की शक्ति है । इसलिए जिस जगह में एक जीव या पूद्गल समा सकता है, उतनी ही जगह में अनेक जीव और अनेक पुद्गल समा सकते हैं। इसलिए बहत जीव और बहत पूदगल हो सकते हैं। इसलिए भी ऐसा कहना उचित है कि-बहुत जीव, जीवों के बहुत देश,जीवों के बहुत प्रदेश । बहुत पुद्गल, पुद्गलों के बहुत देश और पुद्गलों के बहुत प्रदेश । रूपी द्रव्य की अपेक्षा बहुत अजीव, अजीवों के बहुत देश और अजीवों के बहुत प्रदेश-ऐसा कहना भी सुसंगत है, क्योंकि एक ही वस्तु के अन्दर भी पृथक् पृथक् तीन वस्तुओं की विद्यमानता है। धर्मास्तिकाय आदि में तो दो वस्तूएं संभवित हैं। यथा--धर्मास्तिकाय और धर्मास्तिकाय प्रदेश इत्यादि । जब सम्पूर्ण धर्मा-स्तिकाय को कहने की इच्छा होती है, तब 'धर्मास्तिकाय' इत्यादि रूप से निर्देश होता है और जब धर्मास्तिकाय आदि के अंशों को कहने की इच्छा होती है, तब 'धर्मास्तिकाय प्रदेश' इत्यादि रूप से कहा जाता है, क्योंकि प्रदेश अवस्थित रूप वाले हैं। धर्मास्तिकाय में उसके देशों की कल्पना करना अयुक्त है, क्योंकि उसके देश अवस्थित रूप वाले नहीं है। यद्यपि जीवादिदेश भी अनवस्थित रूप हैं,तथापि वे एक ही आश्रय में भिन्न-भिन्न संभवित हैं, इसलिए उनकी भिन्न-भिन्न प्ररूपणा की गई है । धर्मास्तिकायादि में इस प्रकार नहीं है, क्योंकि वह एक है और संकोचादि धर्म रहित है । इसलिए धर्मास्तिकायादि के देश का निषेध करने के लिए मल पाठ में 'नो धम्मत्यिकायस्स देसे, जो अधम्मत्यिकायस्स देसे'

भगवती सूत्र-श. २ उ. १० धर्मास्तिकायांदि की स्पर्शना

ऐसा कहा है ।

इस विषय में चूणिकार भी कहते हैं कि--सब अरूपी द्रव्यों का व्यवहार 'समुदय ' शब्द से होता है अथवा सब अरूपी द्रव्यों का व्यवहार 'प्रदेश' शब्द से होता है किन्तु, 'देश' शब्द से उनका व्यवहार नहीं होता है, क्योंकि उनके देशों का अनवस्थित प्रमाण है। इसलिए उनका 'देश' शब्द से व्यपदेश करना ठीक नहीं है । इन द्रव्यों में जो 'देश' शब्द का निर्देश किया गया है वह धर्मास्तिकायादि सम्बन्धी व्यवहार के लिए तथा ऊर्ध्व लोका-काशादि सम्बन्धी स्पर्शनादि विषयक व्यवहार के लिए किया गया है । जैसे कि--धर्मास्ति-काय अपने देश द्वारा ऊर्ध्व लोकाकाश को व्याप्त करता है। इस तरह धर्मास्तिकाय संबंधी व्यवहार है। तथा ऊर्ध्व लीकाकाश द्वारा धर्मास्तिकाय का अमुक देश स्पृष्ट है। इस तरह द्रव्य सम्बन्धी स्पर्शनादि विषयक व्यवहार होता है। इन दोनों व्यवहारों को करने के लिए अरूपी द्रव्यों में भी 'देश' शब्द का व्यवहार किया गया है।

'अदासमय'--अद्धा अर्थात् काल. तद्रूप जो समय, वह 'अद्धासमय' कहलाता है । वर्तमान काल रूप 'अद्धासमय' एक ही है, क्योंकि भूतकाल और भविष्यत्काल असद् रूप है।

इस प्रकार लोकाकाक्ष' सम्बन्धी छह प्रश्नों का उत्तर दिया गया है। इसके बाद अलोकाकाज्ञ के सम्बन्ध में इसी तरह छह प्रश्न किये गये हैं । यथा-'हे भगवन् ! अलोका-काश में क्या जीव हैं ? जीव देश हैं ? जीवप्रदेश हैं ? अजीव हैं ? अजीव देश हैं ? या अजीव प्रदेश हैं ?'

इस प्रश्न का उत्तर यह है कि-अलोकाकाश में जीव नहीं, जीव देश नहीं<mark>, जीव</mark> प्रदेश नहीं, अजीव नहीं, अजीव देश नहीं और अजीव प्रदेश भी नहीं, किन्तु वह अजीव द्रव्य का एक भाग रूप है, क्योंकि आकाश के दो भेद हैं-लोकाकाश और अलोकाकाश । इसलिए अलोकाकाश, आकाश का एक भाग है । अलोकाकाश अगुरुलघु है, स्वपर्याय और परपर्याय रूप अगुरूलघु स्वमाव वाले अनन्तगुणों से युक्त है, क्योंकि अलोकाकाश की अपेक्षा लोका-काश अनन्त भाग रूप है। अतः अलोकाकाश अनन्तवां भाग कम सर्व आकाश रूप है।

#### धर्मास्तिकाय ग्रादिको स्पर्शना

६८ प्रश्न-धम्मत्थिकाए णं भंते ! केमहालए पण्णते । ६८ उत्तर-गोयमा ! लोए, लोयमेत्ते, लोयप्पमाणे लोयफुडे,

For Personal & Private Use Only

लोयं चेव फुसित्ता णं चिट्टह, एवं अहम्मत्थिकाए, लोयागासे, जीव-त्थिकाए, पोग्गलत्थिकाए पंच वि एकाभिलावा ।

६९ प्रश्न-अहोलोए णं भंते ! धम्मत्थिकायस्स केवइयं फ़ुसइ ?

६९ उत्तर-गोयमा ! साइरेगं अदुधं फुसइ ।

७० प्रश्न-तिरियलोए णं भंते ! पुच्छा ?

७० उत्तर-गोयमा ! असंखेजहभागं फुसइ ।

७१ प्रश्न-उड्ढलोए णं भंते ! पुच्छा ?

७१ उत्तर-गोयमा ! देसूणं अदुधं फुसइ ।

भावार्थ-६८ प्रक्त-हे भगवन् ! धर्मास्तिकाय कितना बडा कहा गया है ?

६८ उत्तर-हे गौतम ! धर्मास्तिकाय लोक रूप है, स्रोक मात्र है, स्रोक प्रमाण है, लोक स्पृष्ट है और लोक को स्पर्श करके रहा हुआ है। इसी प्रकार अधर्मास्तिकाय, स्रोकाकाश, जीवास्तिकाय और पुद्गलास्तिकाय के विषय में भी जानना चाहिए। इन पांचों के विषय में एक समान अभिलाप (पाठ)है।

६९ प्रक्न-हे भगवन् ! अधोलोक, धर्मास्तिकाय के कितने भाग को स्पर्श करता है ?

६९ उत्तर–हे गौतम ! अधोलोक, धर्मास्तिकाय के आधे से कुछ अधिक भाग को स्पर्श करता है ।

७० प्रइन-हे भगवन् ! तिर्यंग्लोक, धर्मास्तिकाय के कितने भाग को . स्पर्ध करता है ?

. ७० उत्तर-हे गौतम ! तिर्यग्लोक, धर्मास्तिकाय के असंख्येय माग को

मगवती सूत्र--- श. २ उ. १० धर्मास्तिकायादि की स्पर्शना

- स्पर्श करता है ।

७१ प्रश्न-हे भगवन् ! ऊर्ध्वलोक, धर्मास्तिकाय के कितने भाग को स्पर्श करता है ?

े७१ उत्तर-हे गौतम ! ऊर्ध्वलोक, धर्मास्तिकाय के देशोन अर्ध भाग को स्पर्श करता है ।

विवेचन—धर्मास्तिकाय के परिमाण का निरूपण करते हुए कहा गया है कि— धर्मास्तिकाय, लोक जितना बढ़ा है अर्थात् लोकपरिमाण है। लोक के जितने प्रदेश हैं उतने ही धर्मास्तिकाय के प्रदेश हैं। वे सब प्रदेश लोकाकाश के साथ स्पृष्ट हैं, तथा धर्मा-स्तिकायादि अपने समस्त प्रदेशों द्वारा लोक को स्पर्श करके रहे हुए हैं।

धर्मास्तिकाय, सम्पूर्ण लोकव्यापी है और अधोलोक का परिमाण सात रज्जु से कुछ अधिक है। इसलिए अधोलोक धर्मास्तिकाय के आधे से कुछ अधिक भाग को स्पर्श करता है तियंग्लोक का परिमाण अठारह सौ योजन है और धर्मास्तिकाय का परिमाण असंख्यात योजन का है। इसलिए तिर्यंग् लोक, धर्मास्तिकाय के असंख्यात भाग को स्पर्श करता है। उर्ध्वलोक, देशोन सात रज्जु परिमाण है और धर्मास्तिकाय चौदह रज्जु परिमाण है। इसलिए ऊर्ध्वलोक, धर्मास्तिकाय के देशोन आधे भाग को स्पर्श करता है।

७२ प्रश्न-इमा णं भंते ! रयणप्पभापुढवी धम्मत्थिकायस्स किं संखेजहभाइं फुसइ, असंखेजहभागं फुसइ, संखेजे भागे फुसइ, असंखेजे भागे फुसइ, सब्वं फुसइ ?

७२ उत्तर--गोयमा ! णो संखेजइभागं फुसइ, असंखेजइभागं फुसइ, णो संखेजे, णो असंखेजे, णो सब्वं फुसइ ।

७३ प्रश्न-इमीसे णं भंते ! रयणप्पभाए पुढवीए घणोदही धम्म-त्थिकायस्स पुच्छा-किं संखेज्बइभागं फुसइ ?

७३ उत्तर-जहा रयणप्पभा तहा घणोदही, घणवाय-तणु-

वायः वि ।

७४ प्रश्न-इमीसे णं भंते ! रयणप्पभाए पुढवीए उवासंतरे धम्म त्थिकायस्स किं संखेजइभागं फुसइ, णो असंखेजइभागं फुसइ, जाव-सव्वं फुसइ ?

७४ उत्तर-गोयमा ! संखेजहभागं फुसइ, णो असंखेजहभागं फुसइ, णो संखेजे, णो असंखेजे, णो सव्वं फुसइ । उवासंतराइं-सव्वाइं । जहा रयणप्पभाए पुढवीए वत्तव्वया भणिया, एवं जाव-अहेसत्तमाए, जंबूदीवाइया दीवा, लवणसमुदाइया समुदा, एवं सोहम्मे कप्पे जाव ईसीपव्भारा पुढवी एए सव्वे वि असंखेजह-भागं फुसइ, सेसा पडिसेहियव्वा, एवं अधम्मत्थिकाए, एवं लोया-गासे वि । गाहा-

> पुढवोदही घण तणू कप्पा गेवेजणुत्तरा सिद्धी । संखेजहभागं अंतरेसु सेसा असंखेजा ।।

#### ~ 2~

।। बिइयसए दसमो उद्देसो सम्मत्तो ॥

# ॥ बिइयं सयं सम्मत्तं ॥

विशेष शब्दों के अर्थ-घणोदही-घनोदधि, उवासंतरे-अवकाशान्तर, पडिसेहियव्या-निषेध करना चाहिए ।

भावार्थ--७२ प्रदन-हे भगवन् ! यह रत्नप्रभा पृथ्वी, क्या धर्मास्तिकाय के संख्यात भाग को स्पर्श करती है, या असंख्यात भाग को स्पर्श करती है, या संख्यात मागों को स्पर्श करती है, या असंख्यात भागों को स्पर्श करती हे, या सम्पूर्ण को स्पर्श करती है ?

७२ उत्तर-हे गौतम ! यह रत्नप्रभा पृथ्वी, धर्मास्तिकाय के संख्येय भाग को स्पर्झ नहीं करती है, किन्तु असंख्येय माग को स्पर्झ करती है । संख्येय भागों को, असंख्येय भागों को और सम्पूर्ण धर्मास्तिकाय को स्पर्झ नहीं करती है ।

७३ प्रइन–हे भगवन् ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी का घनोदधि, धर्मास्तिकाय के कितने भाग को स्पर्श करता है ? क्या संख्येय भाग को स्पर्श करता है ? इत्यादि प्रइन ?

७३ उत्तर--हे गौतम ! जिस प्रकार रत्नप्रमा पृथ्वी के लिए कहा है। उसी प्रकार रत्नप्रमा पृथ्वी के घनोदधि के विषय में भी कहना चाहिए और उसी तरह घनवात और तनुवात के विषय में भी कहना चाहिए।

७४ प्रक्रन-हे मगवन् ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी का अवकाझान्तर क्या धर्मास्तिकाय के संख्येय माग को स्पर्श करता है, या असंख्येय भाग को स्पर्श करता है, यावत सम्पूर्ण धर्मास्तिकाय को स्पर्श करता है ?

७४ उत्तर-हे गौतम ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी का अवकाझान्तर, अ्सित काय के संख्येय भाग को स्पर्श करता है, किन्तु असंख्येय भाग को, संख्येय भागो को, असंख्येय भागों को और सम्पूर्ण धर्मास्तिकाय को स्पर्श नहीं करता है इसी तरह सब अवकाझान्तरों के विषय में कहना चाहिए । जिस तरह रूप्रभा के विषय में कहा, उसी तरह सासबीं पृथ्वी तक कहना चाहिए । जिस तरह रूप्रभा हीप और लवणसमुद्राविक समुद्र, सौधर्मकल्प यावत् ईषत्प्राग्धरापृथ्वी, ये सब धर्मास्तिकाय के असंख्येय भाग को स्पर्श करते हैं । बाकी भागों की भ्यर्शना का निषेध करना चाहिए । जिस तरह धर्मास्तिकाय को स्पर्शना कही, उसी तरह अधर्मास्तिकाय और लोकाकाशास्तिकाय की स्पर्शना का भी कहना चाहिए ।

गाया का अर्थ इस प्रकार है-पृथ्वी, घनोदधि, घनवात, तनुवात, कल्प, ग्रैवेयक, अनुत्तर और सिद्धि तथा सात अवकाझान्तर, इनमें से अवकाझान्तर तो धर्मास्तिकाय के संख्येय भाग को स्पर्झ करते हैं और जोष सब धर्मास्तिकाय के असंख्येय भाग को स्पर्झ करते हैं।

विवेधन-रत्नप्रभा पृथ्वी, उसका घनोदघि, घनवात और तनुवात और अवका-शान्तर । इस तरह रत्नप्रभा के पाँच सूत्र होते हैं । इस प्रकार प्रत्येक पृथ्वी के पाँच पाँच सूत्र कहने से, सात पृथ्वियों के पैतीस सूत्र होते हैं, बारह देवलोकों के बारह सूत्र, नवग्रंवेयक को तीन त्रिक के तीन सूत्र, पाँच अनुत्तर विमानों का एक सूत्र और ईषत्प्राग्भारा पृथ्वी का एक सूत्र, ये सब मिल कर ५२ सूत्र होते हैं । इन सभी सूत्रों में 'क्या धर्मास्तिकाय के संख्येय भाग को स्पर्श करता है'-इस प्रकार अभिलाप कहना चाहिए । इस प्रश्न का उत्तर यह है कि-अवकाशान्तर, संख्येय भाग को स्पर्श करते हैं और शेष सब असंख्येय भाग को स्पर्श करते हैं ।

अधर्मास्तिकाय और लोकाकाश के विषय में भी इसी तरह सूत्र कहने चाहिए।

## ॥ दूसरे शतक का दसवां उद्देशक समाप्त॥ ॥ द्वितीय शतक समाप्त॥

॥ प्रथम भाग



क संघ आरि ब रेक्षक संघ अरि बारकृति रक्षक संघ अरि बा जीन संस्कृति रक्षक संघ अरि

जिल मारतीय सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ अखिल भारतीय सुधर्म जैब संस्कृति रक्षक संघ র্নারি अखिल भारतीय सुधर्म जेन संस्कृति रक्षक संघ असि अखिल भारतीय सुधर्म जेन संस्कृति रक्षक संघ आरि अखिल भारतीय सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ अखिल भारतीय सुंधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ आरि अखिल भारतीय सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ সাহি अखिल भारतीय सुधर्म जैन संस्कृति खाक संघ 312 अखिल भारतीय सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ 312 अखिल भारतीय सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ अखिल भारतीय सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ अखिल भारतीय सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ आरि अखिल भारतीय सुधर्म जैन संस्कृतिन्हान संक अखिल भारतीय संधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ 3115

अखिल भारतीय सुधर्म जेन संस्कृत्वक अखिल भारतीय सूधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ अखिल भारतीय सुधर्म जेन संस्कृति रक्षक संघ अखिल भारतीय सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ अखिल भारतीय सुधर्म जेन संस्कृति रक्षक संघ अखिल भारतीय सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ अखिल भारतीय सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ अखिल भारतीय सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ अखिल भारतीय सुधर्म जेन संस्कृति रक्षक संघ अखिल भारतीय सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ अखिल भारतीय सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ अखिल भारतीय सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ

संस्कृति रक्षक संस्कृति रक्षक स संस्कृति रक्षक संघ । संस्कृति रक्षक संघ संस्कृति रक्षक संघ संस्कृति रक्षक संघ । संस्कृति रक्षक संघ न संस्कृति रक्षक संघ Jain Education Internatio न संस्कृति रक्षक संघ

3112000

आर्यल मारता

अखिल भारतीय सुधक