# भगवता र द्वितीय भाग



शतक ३,४,५,६

# प्रकाशक

श्री अखिल भारतीय सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ, जोधपुर शाखा-नेहरू गेट बाहर, ब्यावर-305901 (01462) 251216, 257699, 250328

श्री अखिल भारतीय सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ साहित्य रत्नमाला का १५ वाँ रत्न

### गणधर भगवान् सुधर्गस्वामि प्रणीत

# भगवती सूत्र

( व्याख्याप्रज्ञप्ति सूत्र )

द्वितीय भाग

(शतक ३-४-५-६)

#### सम्पादक

पं. श्री घेवरचन्दजी बांठियाँ ''वीरपुत्र'' (वर्तमान पं. श्री वीरपुत्र जी महाराज) न्याय व्याकरणतीर्थ, जैन सिद्धांत शास्त्री

#### प्रकाशक

श्री अखिल भारतीय सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ, जोधपुर शाखा-नेहरू गेट बाहर, ल्यावर-305901



(01462) 251216, 257699 Fax No. 250328

<del>\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*</del>

# द्रव्य सहायक उदारमना श्रीमान् सेठ जशवंतलाल भाई शाह, बम्बई प्राप्ति स्थान

- १. श्री अ. भा. सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ, सिटी पुलिस, जोधपुर 🕸 2626145
- २. शाखा-अ. भा. सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ, नेहरू गेट बाहर, ब्यावर 🕸 251216
- ३. महाराष्ट्र शाखा-माणके कंपाउंड, दूसरी मंजिल आंबेड़कर पुतले के बाजू में, मनमाड़
- ४. श्री जशवन्तभाई शाह एदुन बिल्डिंग पहली धोबी तलावलेन पो० बॉ० नं० 2217, **बम्बई-2**
- ५. श्रीमान् हस्तीमल जी किशनलालजी जैन प्रीतम हाऊ० कॉ० सोसा० ब्लॉक नं० १०
  स्टेट बैंक के सामने, मालेगांव (नासिक) இ 252097
- ६. श्री एच. आर. डोशी जी-३६ बस्ती नारनौल अजमेरी गेट, दिल्ली-६ 🕸 23233521
- ७. श्री अशोकजी एस. छाजेड, १२१ महावीर क्लॉथ मार्केट, अहमदाबाद 🏖 5461234
- ८. श्री सधर्म सेवा समिति भगवान महावीर मार्ग, बुलडाणा
- ह. श्री श्रुतज्ञान स्वाध्याय समिति सांगानेरी गेट, भीलवाड़ा 👺 236108
- १०. श्री सुधर्म जैन आराधना भवन २४ ग्रीन पार्क कॉलोनी साउथ तुकोगंज, इन्दौर
- ११. श्री विद्या प्रकाशन मन्दिर, ट्रांसपोर्ट नगर, मेरठ (उ. प्र.)
- १२. श्री अमरचन्दजी छाजेड, १०३ वाल टेक्स रोड, चैन्नई 🕸 25357775
- १३. श्री संतोषकुमार बोथरा वर्द्धमान स्वर्ण अलंकार ३६४, शांपिग सेन्टर, कोटा 🏖 2360950

# सम्पूर्ण सेट मूल्य : ३००-००

चतुर्थ आवृत्ति १००० . वीर संवत् २५३२ विक्रम संवत् २०६३ अप्रेल २००६

मुद्रक - स्वास्तिक प्रिन्टर्स प्रेम भवन हाथी भाटा, अजमेर 🕸 2423295

# निवेदन

सम्पूर्ण जैन आगम साहित्य में भगवती सूत्र विशाल रत्नाकर है, जिसमें विविध रत्न समाये हुए हैं। जिनकी चर्चा प्रश्नोत्तर के माध्यम से इसमें की गई है। प्रस्तुत द्वितीय भाग में तीन, चार, पांच और छह शतक का निरूपण हुआ है। प्रत्येक शतक के कितने उद्देशक हैं और उनकी विषय सामग्री क्या है? इसका संक्षेप में यहाँ वर्णन किया गया है -

शतक ३ - तीसरे शतक में १० उद्देशक हैं, उनमें से पहले उद्देशक में चमर की विकुर्वणा, दूसरे उद्देशक में उत्पात, तीसरे में क्रिया, चौथे में देव द्वारा विकुर्वित यान को साधु जानता है? पाँचवें में साधु द्वारा स्त्री आदि के रूपों की विकुर्वणा, छठे में नगर सम्बन्धी वर्णन, सातवें में लोकपाल, आठवें में अधिपति, नववें में इन्द्रियों संबंधी वर्णन और दसवें में चमरेन्द्र की सभा संबंधी वर्णन है।

शतक ४ - चौथे शतक में १० उद्देशक हैं। इनमें से पहले के चार उद्देशकों में विमान सम्बन्धी कथन किया गया है। पाँचवें से लेकर आठवें उद्देशक तक के चार उद्देशकों में राजधानियों का वर्णन है। नवमें उद्देशक में नैरियकों का वर्णन है और दसवें उद्देशक में लेश्या सम्बन्धी वर्णन है।

शतक ४ - पाँचवें शतक में १० उद्देशक हैं। प्रथम उद्देशक में सूर्य सम्बन्धी प्रश्नोत्तर हैं। ये प्रश्नोत्तर चंपानगरी में हुए थे। दूसरे उद्देशक में वायु सम्बन्धी वर्णन हैं। तीसरे उद्देशक में जालग्रन्थि का उदाहरण देकर वर्णन किया गया है। चौथे उद्देशक में शब्द सम्बन्धी प्रश्नोत्तर है। पाँचवें उद्देशक में छद्मस्थ सम्बन्धी वर्णन है। छट्ठे उद्देशक में आयुष्य सम्बन्धी, सातवें उद्देशक में पुद्गलों के कंपन सम्बन्धी, आठवें उद्देशक में निर्ग्रन्थ-पुत्र अनगार सम्बन्धी, नववें उद्देशक में राजगृह सम्बन्धी और दसवें उद्देशक में चन्द्र सम्बन्धी वर्णन है, यह वर्णन चम्पा नगरी में किया गया था।

शतक ६ - छठे शतक में १० उद्देशक हैं। इनमें क्रमशः १. वेदना, २. आहार, ३. महाआस्रव, ४. सप्रदेश, ५. तमस्काय, ६. भव्य, ७. शाली, ८. पृथ्वी, ६. कर्म और १०. अन्ययूथिक वक्तव्यता है।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

उक्त चारों शतक एवं उद्देशकों की विशेष जानकारी के लिए पाठक बंधुओं को इस पुस्तक का पूर्ण रूपेण पारायण करना चाहिये।

संघ की आगम बत्तीसी प्रकाशन में आदरणीय श्री जशवंतभाई शाह, मुम्बई निवासी का मुख्य सहयोग रहा है। आप एवं आपकी धर्म सहायिका श्रीमती मंगलाबेनशाह की सम्यग्ज्ञान के प्रचार-प्रसार में गहरी रुचि है। आपकी भावना है कि संघ द्वारा प्रकाशित सभी आगम अर्द्ध मूल्य में पाठकों को उपलब्ध हो तदनुसार आप इस योजना के अंतर्गत सहयोग प्रदान करते रहे हैं। अतः संघ आपका आभारी है।

आदरणीय शाह साहब तत्त्वज्ञ एवं आगमों के अच्छे ज्ञाता हैं। आप का अधिकांश समयं धर्म साधना, आराधना में बीतता है। प्रसन्नता एवं गर्व तो इस बात का है कि आप स्वयं तो आगमों का पठन-पाठन करते ही हैं, साथ ही आपके सम्पर्क में आने वाले चतुर्विध संघ के सदस्यों को भी आगम की वाचनादि देकर जिनशासन की खूब प्रभावना करते हैं। आज के इस हीयमान युग में आप जैसे तत्त्वज्ञ श्रावक रत्न का मिलना जिनशासन के लिए गौरव की बात है। आपके पुत्र रत्न सवंक्रभाई शाह एवं श्रेवांस्सभाई शाह भी आपके पद चिह्नों पर चलने वाले हैं। आप सभी को आगमों एवं थोकड़ों का गहन अभ्यास है। आपके धार्मिक जीवन को देख कर प्रमोद होता है। आप चिरायु हों एवं शासन की प्रभावना करते रहें, इसी शुभ भावना के साथ।

इसके प्रकाशन में जो कागज काम में लिया गया है वह उच्च कोटि का मेफलिथो है साथ ही पक्की सेक्शन बाईडिंग है बावजूद *आदरणीय शाह साहव* के आर्थिक सहयोग के कारण अर्द्ध मूल्टा ही रखा गया है। जो अन्य संस्थानों के प्रकाशनों की अपेक्षा अल्प है।

संघ की आगम बत्तीसी प्रकाशन योजना के अन्तर्गत भगवती सूत्र भाग २ की यह चतुर्थ आवृत्ति श्रीमान् जरावंतालाला भाई शाह, मुम्बई निवासी के अर्थ सहयोग से ही प्रकाशित हो रही है। आपके अर्थ सहयोग के कारण इस आवृत्ति के मूल्य में किसी प्रकार की वृद्धि नहीं की गयी है। संघ आपका आभारी है। पाठक बन्धुओं से निवेदन है कि वे इस चतुर्थ आवृत्ति का अधिक से अधिक लाभ उठावें।

ब्यावर (राज.)

दिनांकः ४-४-२००६

संघ सेवक नेमीचन्द बांठिया

अ. भा. सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ, जोधपुर

# ञुाद्धि-पत्र

#### ---MMMAMM

| पुष्ठ        | पंक्ति      | अशुद्ध            | शुद्ध                       |
|--------------|-------------|-------------------|-----------------------------|
| લુકુ છ       | રૂદ્        | सदपरिवाराणं       | सपरिवाराण                   |
| ५३९          | <b>્ર</b> ૬ | पुद्गलों के       | पुद्गलो को                  |
| ५६५          | 3           | विशेरता           | विशेषता                     |
| ५६८          | अंतिम       | दिध्य             | दिव्य                       |
| ५७६          | , s         | -मंगल्ल-          | -मंगल-                      |
| ७,७६         | ٠           | लं <b>क्कारेण</b> | लंकारेण                     |
| 490          | , গু হ      | छारियव्भूया       | छारियब्भूया                 |
| ६०९          | 8           | संगइस्स           | संगइयस्स                    |
| <b>६ १</b> ५ | १४          | सुमहल्लवि         | सुमहल्लमवि                  |
| 88%          | ૭           | पब्बज्जाए         | पव्वज्जाए पव्वइत्तए         |
| ६२०          | १९          | पुढवीसिलावट्टाए   | पुढवीसिलावट्टए              |
| ६५८          | <b>२</b> ३  | कंपात             | कंपता                       |
| ६७१          | 9           | भंग               | भीग                         |
| 900          | <b>ę</b> .э | कित्नु            | ं किन्तु                    |
| 30€          | ٠ ५         | तं णं             | ते णं                       |
| ७३१          | 18          | मूलपाठ            | मूलपा <b>ठ में</b>          |
| 560          | <b>१</b> ५  | त्रिभागूणा        | तिभागूणा                    |
| ও ४ ৩        | अंतिम       | तत्स्पर्श-        | तत्स्पर्शपने परिणम जाती है। |
| ७५४          | २४          | भूमण्लड           | भूमण्डल                     |
| ७६१          | १७          | दिन परिमाण        | दिन के परिमाण               |
| ७७०          | 6           | स च्चेव           | सच्चेव                      |
| ७९२          | २२          | मनुष्यों से       | मनुष्यों में से             |
| 48°          | 29.9        | अनणंरागमे         | अणंतरागमे                   |

| ***** | *****       | <del></del>      | · <del>···</del>               |
|-------|-------------|------------------|--------------------------------|
| पृष्ठ | पंक्ति      | अशुद्ध           | शुद्ध                          |
| ८५०   | <b>\$</b> 8 | को से            | को ये                          |
| ८५५   | २५          | न होने           | ं न होने से.                   |
| ९०६   | २३          | और               | औरं                            |
| ९१५   | २०          | <b>व</b> पोंकि   | दयोंकि                         |
| ९३८   | <b>१</b> ९  | कम्मरणे          | कम्मकरणे                       |
| ९३९   | २           | अणायं            | असायं                          |
| ९६८   | २०          | धौर              | और                             |
| ९६८   | २ १         | वांधता           | बांधता                         |
| 990   | २४          | जीहों            | जीवों                          |
| १०३९  | अंतिम       | सागरोवमकोडाकोडीओ | सागरोवमकोडाको <b>डी</b> ओ कालो |
| १०५८  | १२          | क्षोम            | क्षोभ                          |
| १०६५  | १७          | वाले वाले        | वाले                           |
|       |             |                  |                                |



# विषयानुक्रमणिका~ शतक—3

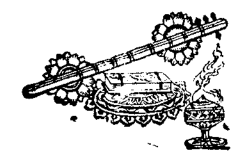
| ऋमांक                                 | विषय                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | पृष्ठ                                    | ऋपांक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | विषय                                                                                                                                                | पृष्ठ      |
|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|                                       | उद्देशक-१                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | उद्देश <b>क</b> −२                                                                                                                                  |            |
| ? ? ? ? ? ? ? ? ? ? ? ? ? ? ? ? ? ? ? | चमरेन्द्र की ऋदि<br>वैरोचनराज बलीन्द्र<br>नागराज धरणेन्द्र<br>देवराज शकेन्द्र की ऋदि<br>ईशानेन्द्र आदि की ऋदि औ<br>विकुर्वणा<br>कुरुदत्तपुत्र अनगार आदि की<br>ऋदि<br>ईशानेन्द्र का भगवद्वंदन<br>ईशानेन्द्र का पूर्व भव<br>बलिचंचा के देवों का आकर्ष<br>और निवेदन<br>तामली द्वारा अस्वीकार<br>ईशानकल्प में उत्पत्ति | ार<br>१ ५६२<br>१ ५६२<br>५६७<br>५७१<br>जि | ? = 3<br>? = 4<br>? = 4 | असुरकुमार देवों के स्थान<br>असुरकुमारों का गमन सामर्थ्य<br>असुरकुमारों के नन्दीश्वर गमन<br>का कारण<br>असुरकुमारों के सौधर्मकल्प में<br>जाने का कारण | ६०८        |
| <b>११</b> ५<br><b>११</b> ६<br>११७     | इशानकल्प म उत्पात्त असुरकुमारों द्वारा तामली वे शव की कदर्थना ईशानेन्द्र का कोप                                                                                                                                                                                                                                    | ह<br>५८७                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <sub>बन्दन</sub><br><b>उद्देशक-३</b>                                                                                                                | ६४५        |
| 28%                                   | असुरों द्वारा क्षमा-याचना                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                          | <b>१३३</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | कायिकी आदि पांच किया<br>किया और वेदना                                                                                                               | ६५१<br>६५५ |
| <b>११</b> ९<br><b>१</b> २०            | ्शक्रेन्द्र और ईशानेन्द्र के विष<br>की ऊँचाई<br>दोनों इन्द्रों का शिष्टाचार                                                                                                                                                                                                                                        | ५९५                                      | 9,38<br>934<br><b>9</b> 35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ाक्रया आर वदना<br>जीव की एजनादि क्रिया<br>प्रमत्त संयत और अप्रमत्त                                                                                  | ६५६        |
| <b>१</b> २१<br><b>१</b> २२            | मनत्कुमारेन्द्र की मध्यस्थता<br>सनत्कुमारेन्द्र की भवसिद्धिक                                                                                                                                                                                                                                                       | ५१९                                      | १३७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | संयत का समय<br>लवण समुद्र का प्रवाह                                                                                                                 | ६६५<br>६६८ |

| ऋमांक         | विषय                            | पृष्ठ       | ं<br>किमांक | विषय                        | पृष्ठ       |
|---------------|---------------------------------|-------------|-------------|-----------------------------|-------------|
|               | उद्देशक-४                       |             |             | उद्देशक-९                   |             |
| १३८           | अनगार की वैक्रिय शक्ति          | ६७०         | १५४         | इन्द्रियों के विषय          | `७३२        |
| १३९           | वायुकाय का वैक्रिय              | ६७३         |             | उद्देश <b>क</b> –१०         |             |
| 180           | मेध का विविध रूपों में          |             | 900         | इन्द्र की परिषद्            | ४६७         |
|               | परिणमन                          | ६७६         | 1 7 7       | 4 - 4 St                    | 040         |
|               | उत्पन्न होने बाले जीव की लेख्य  | 3031        |             | शतक-४                       |             |
| <b>\$</b> .85 | अनगार की पर्वत लॉघने की         |             | ]           | нефз сфен                   |             |
|               | शक्ति                           | ६८१         |             | उद्देशक-१, २, ३,            | 8           |
| <b>६</b> 8\$  | प्रमादी मन्ष्य दिकु गणा करते है | ६८३         | १५६         | ईशानेन्द्र के लोकपाल        | ७३९         |
|               | उद्दे <b>शक-५</b>               |             |             | उद्देशक-५, ६, ७,            | , -         |
| १४४           | अनगार की विविध प्रकार की        | ſ           |             |                             |             |
| •             | वैकिय जक्ति                     | ६८६         | १५७         | लोकपालों की राजधानियाँ<br>- | ७४२         |
| १४५           | अनगार के अभ्वादि रूप            | ६९२         |             | उद्देशक−९                   |             |
|               | <del></del>                     |             | १५८         | नैरयिक ही नरक में जाता है   | 1880        |
|               | उदेश <b>क</b> -६                |             |             | उद्देशक-१०                  |             |
| १४६           | मिथ्यादृष्टिकी विकुर्वणा        | ६९७         | १५६         | लेश्या का परिवर्तन          | ७४६         |
| १४७           | सम्यग्दृष्टि अनगार की           |             | , , , ,     |                             | ***         |
|               | विकुर्वणा                       | 908         |             | शतक-४                       |             |
| 8.88          | चमरेन्द्र के आत्म-रक्षक         | ७०६         | <u>'</u>    |                             |             |
|               | उद्देश <b>क-७</b>               |             |             | उद्देश <b>क</b> —१          |             |
| १४९           | लोकपाल सोम देव                  | 906         | १६०         | सूर्य का उदय अस्त होना      | ७५१         |
| •             | लोकपाल यम देव                   | ७१५         | १६१         | दिन-रात्रि मान              | ७५६         |
| -             | लोकपाल वरुण देव                 | ७२०         |             | वर्षाका प्रथम समय           | ७६१         |
| <b>१</b> ५२   | लोकपाल वैश्रमण देव              | ७२३         | <b>१</b> ६३ | हेम-तादि ऋतुएँ और अयनादि    | ७६४         |
| -             | उद्दे <b>शक</b> –८              |             | 188         | लवण समुद्र में सूर्योदय     | <b>८३</b> ७ |
|               |                                 |             | १६५         | धातको बंड और पुष्कराद्ध में | 1.2         |
| १५३           | देवेन्द्र                       | <b>७</b> २७ |             | सूर्योदय                    | <u> </u>    |

| ऋमांक         | निषय                         | षुण्ड  <br>  | क्रमांक     | निषय                                            | पृष्ठ        |
|---------------|------------------------------|--------------|-------------|-------------------------------------------------|--------------|
|               | उद्दे <b>शक-२</b>            |              |             | उद्देशक−५                                       |              |
| <b>१</b> ६६   | स्निग्ध पथ्यादि त्रायु       | <i>હ</i> ુજ  | १८६         | केवलजानी ही सिद्ध होते हैं                      | <b>∖</b> 5 ό |
| १६७           | वायु का स्वरूप               | ৬৩८          | १८७         | अन्यतीर्थियों का मत-एवंभूत ।<br>                |              |
| १६८           | ओदन आदि के शरीर              | ३८ <b>१</b>  |             | बेदना                                           | 753          |
| १६९           | लवण समुद्र                   | <b>३८</b> ५  | 9.66        | कुलकर आदि                                       | ८३६          |
|               | उद्देशक-३                    |              | १८०         | <b>उद्देशक—६</b><br>अल्पायु और दोर्घायु का कारण | <b>∠३</b> °, |
| <b>₹</b> ७०   | अन्यतीथियों की आंय्-बन्ध     |              | 190         | भाण्ड आदि से लगनेवाली किया                      |              |
| `•            | विषयक मान्यता                | <b>9</b> 29  | 208         | अग्निकाय का अल्पकर्म महाकर्म                    |              |
| १७१           | आयुष्य सहित गति              | ७९०          | १९२         | धनुर्धर की क्रिया                               | <b>८५२</b>   |
|               | उद्देशक−४                    |              | £3 y        | अन्यतीर्थिक का मिध्यावाद                        | ८५६          |
|               |                              |              | 868         | आधाकर्मादि आहार का फल                           | ८५६          |
| <b>१</b> ७२   | शहद श्रवण                    | 998          | १९५         | आचार्य उपाध्याय की गति                          | ८६१          |
| १७३           | छद्मस्थ और केवली का          |              | <b>१</b> ९५ | म्षावादी अभ्याख्यानी को बन्ध                    |              |
|               | हंसना व निद्रा लेना          | 9%           |             | उद्देशक-७                                       | ,            |
| <b>8</b> 08   | अऋदूत हरिनैगमेखी देव<br>ूर्व | 800          |             | ·                                               |              |
| ? <b>૭</b> ५  | र्था अतिमुक्तक कुमार श्रमण   |              | ₹°,13       | परमाणुका कम्पन                                  | ८६४          |
| <b>१</b> ७६ . | दो देवों का भगवान् महावीर    |              | 186         | परमाणु पुद्गलादि अछेद्य                         | ८६६          |
|               | से मीन प्रश्न                | ८०९          | १९९         | परमाणु पुद्गलादि के विभाग                       | ८६८          |
| १७७           | देव, नोनंयत                  | ८ <b>१</b> ४ | २००         | परमाणु पुद्गलादि की स्पर्शना                    | 190          |
| १७८           | देवों की भाषा                | ८१६          | 208         | परमाणु पुद्गलादि की संस्थिति                    |              |
| <b>१</b> ७९   | छद्मस्थ मुनकर जानता है       | <b>5</b> १७  | २०२         | परमाणु पुद्गलादि का अन्तर का                    |              |
| 160           | त्रमाण -                     | द १ <i>९</i> |             | <del>ै</del> रकिर असंधी क्रिक्सी                | ८७९          |
| १८१           | केवली का ज्ञान               | ८२१          | i           | नैरयिक आरंभी परिग्रही                           | 75X          |
| १८२           | अनुत्तरौपपातिक देवों का      |              | ł           | असुरकुमार आरभी परिग्रही                         | ८८५          |
|               | मनोद्रव्य                    | ८२४          | २०५         | बेइंद्रिय आदि का गरिग्रह                        |              |
| <b>१</b> ८३   | केवली का असीम ज्ञान          | ८२६          | २०६         | बहाद्रय आदि का पारग्रह<br>हेतु अहेतु            | ८९०          |
| 166           | केवली के अस्थिर योग          |              | 1           | उद्देश <b>क</b> −८                              |              |
| १८५           | चौदह पूर्वधर सुनि का सामध    | र्य ८३०      |             | निग्रंथी पुत्र अनगार के प्रश्न                  | ८६३          |

|              | •                                                    |      |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|--------------|------------------------------------------------------|------|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| क्रमांक      | विषय                                                 | ृष्ट | कमांक       | . विषय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | पृष्ट       |
| २०८          | जीवों की हानि और वृद्धि                              | ९०२  | २२०         | कर्म और उनकी स्थिति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ९५७         |
|              | •                                                    |      | २२ <b>१</b> | कर्मों के बन्धक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ९६०         |
|              | उद्देशक−९                                            |      | २२२         | वेदक का अल्पबहुत्व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ६७५         |
| २०९          | राजगृह का अर्थ                                       | ९१४  |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| ₹१•          | प्रकाश और अन्धकार                                    | ९१५  |             | उद्देशक−४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |             |
| २११          | नैरयिकादि का समय ज्ञान                               | ६१९  | <b>२</b> २३ | जीव प्रदेश निरूपण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ९७७         |
| <b>२१</b> २  | पार्श्वापत्य स्थविर और                               |      | २२४         | जीव और प्रत्यास्यान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ९९५         |
|              | <b>श्रीम</b> हावीर                                   | ९२१  | २२५         | प्रत्याख्यान निबद्ध आयु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | e33         |
| २१३          | देवलोक                                               | ९२७  | , , ,       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|              |                                                      |      |             | उद्दे <b>शक-५</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |             |
|              | उद्देशक-१०                                           | ९२९  | २२६         | तमस्काय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ९९९         |
|              |                                                      |      | 220         | कृष्णराजि<br>-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | १०११        |
|              | शतक-६                                                |      | २२८         | लोकारितक देव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | १०१८        |
|              | Mar A                                                |      | 1/5         | A CONTRACTOR OF THE CONTRACTOR | , , , , , , |
|              |                                                      |      |             | उद्देशक−६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |             |
|              | उद्देशक−१                                            |      |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | _           |
| २१४          | वेदना और निर्जरा में वस्त्र                          |      | <b>२</b> २९ | पृथ्वियां और अनुत्तर विमान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             |
| ••,          | का दृष्टांत                                          | ६३२  | २३०         | मारणान्तिक समुद्घात                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | १०२५        |
| २१५          | जीव और करण                                           | ९३८  |             | <del>ानेसाल</del> ः ५०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1           |
| ,            | वेदना और निर्जरा की सहचरत।                           | ९४१  |             | उद्देशक-७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |             |
|              | `                                                    | Ì    | 238         | धान्य की स्थिति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १०३१        |
|              | उद्देशक−२                                            | 988  | २३२         | गणनीय कोल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | १०३३        |
|              | ७५२। म                                               |      | २३३         | उपमेय काल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | १०३६        |
|              | उद्देशक−३                                            | ]    | २३४         | मुषमसुषमा काल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | १७४२ ।      |
| <b>5</b> . 4 | _                                                    | 2.4  |             | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -           |
| २१७          | महाकर्म और अल्पकर्म<br>सम्बन्धीर जीव के प्रदालोगन्य  | 984  |             | उद्देश <b>क</b> −८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |             |
| 215          | वस्त्र और जीव के पुद्गलोपचय<br>वस्त्र और जीव की सादि | 102  | <b>२</b> ३५ | <b>उद्देशक८</b><br>पृथ्वियों के नीचे ग्रामादि नई                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | र्ह         |
| २१६          |                                                      | 21.3 | 177         | e                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | \$0XX       |
|              | सान्तता                                              | ९५३  |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | • • •       |

| क्रमांक      | त्रिषय                   | पृष्ठ   | क्षमाक | विषय                      | पाउ   |
|--------------|--------------------------|---------|--------|---------------------------|-------|
| २३६          | देवलोकों के नीचे         | १०४७    |        | उद्देशक−१०                |       |
| २३७          | आयुष्य का बंध            | १०५१    | 1      |                           |       |
|              | असंख्य द्वीप ममुद्र      | १०५६    | 285    | दुःख-सुख प्रदर्शन अशक्यः  | 8 2 4 |
| 7 4 -1       | and the British          | V - V - | হ'েই   | जीव और प्राण              | १०६९  |
|              | - <del></del> 0          |         | २४४    | अन्यय्थिक और जीवों का     |       |
|              | उद्देशक−९                |         |        | मृख दुःख                  | 9030  |
| <b>२</b> ३९  | कर्मबन्ध के प्रकार       | १०५९    | २४५    | नैरयिकादि का आहार<br>-    | 9058  |
| <b>\$</b> 80 | महद्धिक देव और विकुर्वणा | १०६०    | २४६    | केवली अनिन्द्रिय होते हैं | १०५५  |
| २४१          | देव का जानना और देखना    | १•६३    |        |                           | (     |



### अस्वाध्याय 🔻

🊁 निम्नलिखित बत्तीस कारण टालकर स्वाध्याय करना चाहिये।

| आकाश सम्बन्धी १० अस्वाध्याय                  | काल मर्यादा                  |
|----------------------------------------------|------------------------------|
| <b>९. बड़ा तारा टूटे तो-</b>                 | एक प्रहर                     |
| २. दिशा-दाह 🛠                                | जब तक रहे                    |
| ३. अकाल में मेघ गर्जना हो तो-                | दो प्रहर                     |
| ४. अकाल में बिजली चमके तो-                   | एक प्रहर                     |
| ५. बिजली कड़के तो-                           | आठ प्रहर                     |
| ६. शुक्ल पक्ष की १, २, ३ की रात-             | प्रहर रात्रि तक              |
| ७. आकाश में यक्ष का चिह्न हो-                | जब तक दिखाई दे               |
| ८-६. काली और सफेद धूंअर-                     | जब तक रहे                    |
| १०. आकाश मंडल धूलि से आच्छादित हो-           | जब तक रहे                    |
| औदारिक सम्बन्धी १० अस्वाध्याय                |                              |
| <b>१</b> ९- <b>१</b> ३. हड्डी, रक्त और मांस, | ये तिर्यंच के ६० हाथ के भीतर |
|                                              | हो। मनुष्य के हो, तो १०० हाथ |
|                                              | के भीतर हो। मनुष्य की हड्डी  |
|                                              | यदि जली या धुली न हो, तो     |
|                                              | <b>१२ वर्ष तक</b> ।          |
| <b>१४. अशुचि की दुर्गंध आवे या दिखाई दे-</b> | तब तक                        |
| ९४. श्मशान भूमि-                             | सौ हाथ से कम दूर हो, तो।     |

अकाश में किसी दिशा में नगर जलने या अग्नि की लपटें उठने जैसा दिखाई दे और प्रकाश हो तथा नीचे अंधकार हो, वह दिशा-दाह है।

१६. चन्द्र ग्रहण-

खंड ग्रहण में ५ प्रहर, पूर्ण हो

तो १२ प्रहर

(चन्द्र ग्रहण जिस रात्रि में लगा हो उस रात्रि के प्रारम्भ से ही अस्वाध्याय गिनना चाहिये।) ९७. सूर्य ग्रहण- खंड ग्रहण में ९२ प्रहर, पूर्ण हो

तो १६ प्रहर

(सूर्य ग्रहण जिस दिन में कभी भी लगे उस दिन के प्रारंभ से ही उसका अस्वाध्याय गिनना चाहिये।)

१८. राजा का अवसान होने पर,

जब तक नया राजा घोषित न

हो

१६. युद्ध स्थान के निकट

जब तक युद्ध चले

२०. उपाश्रय में पंचेन्द्रिय का शव पड़ा हो,

जब तक पड़ा रहे

(सीमा तिर्यंच पंचेन्द्रिय के लिए ६० हाथ, मनुष्य के लिए ९०० हाथ। उपाश्रय बड़ा होने पर इतनी सीमा के बाद उपाश्रय में भी अस्वाध्याय नहीं होता। उपाश्रय की सीमा के बाहर हो तो यदि दुर्गन्ध न आवे या दिखाई न देवे तो अस्वाध्याय नहीं होता।)

२१-२४. आषाढ़, आश्विन,

कार्तिक और चैत्र की पूर्णिमा

दिन रात

२५-२८, इन पूर्णिमाओं के बाद की प्रतिपदा-

दिन रात

२६-३२. प्रातः, मध्याह्न, संध्या और अर्द्ध रात्रि-

इन चार सन्धिकालों में-

१-१ मुहूर्त

उपरोक्त अस्वाध्याय को टालकर स्वाध्याय करना चाहिए। खुले मुंह नहीं बोलना तथा सामायिक, पौषध में दीपक के उजाले में नहीं वांचना चाहिए।

नोट - नक्षत्र २८ होते हैं उनमें से आर्द्रा नक्षत्र से स्वाति नक्षत्र तक नौ नक्षत्र वर्षा के गिने गये हैं। इनमें होने वाली मेघ की गर्जना और बिजली का चमकना स्वाभाविक है। अतः इसका अस्वाध्याय नहीं गिना गया है।



### श्री अखिल भारतीय सुधर्म जैन संस्कृति रक्षक संघ, जोधपुर आगम बत्तीसी प्रकाशन योजना के अन्तर्गत प्रकाशित आगम अंग सूत्र

| क.         | नाम आगम                                                | मूल्य             |
|------------|--------------------------------------------------------|-------------------|
| ۹. :       | आचारांग सूत्र भाग-१-२                                  | ¥¥-00             |
|            | सूयगडांग सूत्र भाग-१,२                                 | €0-00             |
|            | त्थानांग सूत्रे भाग-१, २                               | <del>,</del> 0-00 |
|            | समवायांगे सूत्र                                        | २५-००             |
| ሂ. ፣       | भगवती सूत्र भाग १-७                                    | 300-00            |
| Ę. :       | ताताधर्मकथांग सूत्र भाग-१, २                           | 50-00             |
|            | उपासकदशांग सूत्र                                       | 70-00             |
| দ. ই       | अन्तकृदशा सूत्र                                        | २४-००             |
| 8. 3       | अनुत्तरोपपातिक दशा सूत्र                               | 9५-००             |
| ٩٥.        | प्रश्नव्याकरण सूत्र                                    | ३५-००             |
| 99.        | विपाक सूत्र                                            | 30-00             |
|            | उपांग सूत्र                                            |                   |
| ٩.         | उववाइय सुत                                             | २५-००             |
| ₹.         | राजप्रश्नीय सूत्र                                      | ₹५-००             |
| ₹.         | जीवाजीवाभिगम सूत्र भाग-१,२                             | <b>⊏0-00</b>      |
| 8.         | प्रजापना सूत्र भाग-१,२,३,४                             | 980-00            |
| ¥-દ.       | . निरयावलिका (कल्पिका, कल्पवतंसिका, पुष्पिका-          | 20-00             |
|            | पुष्पचूलिका, वृष्णिदशा)                                |                   |
| ٩٥.        | जम्बूद्वीय प्रज्ञप्ति                                  | ५०-००             |
|            | मूल सूत्र                                              |                   |
| ٩.         | उत्तराध्ययन सूत्र भाग-१-२                              | <b>50-00</b>      |
| ₹.         | दशवैकालिक सूत्र                                        | 80-00             |
| ₹.         | नंदी सूत्र                                             | २५-००             |
| ₹.         | अनुयोगद्वार सूत्र                                      | ४०-००             |
|            | छेद सूत्र                                              |                   |
| १-३.       | त्रीणिछेदसुत्ताणि (दशाश्रुतस्कन्ध, बृहत्कल्प, व्यवहार) | <b>∦0-</b> 00     |
| <b>š</b> . | निशीय सूत्र                                            | X0-00             |
| ۹.         | आवश्यक सूत्र                                           | ₹0-00             |

णमोत्थुणं समणस्स भगवओ महावीरस्स

# गणधर भगवान् सुधर्मस्वामि प्रणीत

# श्री भगवती सूत्र

( व्वितीय भाग )

शतक ३

उद्देशक १

चमरेन्द्र की ऋदि

१ गाहा-

केरिसी विउव्वणा चमर किरिय जाणित्थि णगरपाला य । अहिवइ इंदिय परिसा तइयम्मि सए दस उद्देसा ॥

भावार्थ—तीसरे शतक में दस उद्देशक हैं। उनमें से पहले उद्देशक में चमर की विकुर्वणा, दूसरे उद्देशक में उत्पात, तीसरे में किया, चौथे में देव द्वारा विकुर्वित यान को साधु जानता है ?पांचवें में साधु द्वारा स्त्री आदि के रूपों की विकुर्वणा, छठे में नगर सम्बन्धी वर्णन, सातवें में लोकपाल, आठवें में अधिपति, नववें में इंद्रियों संबंधी वर्णन और दसवें में चमरेन्द्र की सभा संबंधी वर्णन है। २—तेणं कालेणं, तेणं समएणं मोया णामं णयरी होत्था। वण्णओ। तीसे णं मोयाए णगरीए वहिया उत्तरपुरित्थमे दिसिभागे णंदणे णामं चेइए होत्था। वण्णओ। तेणं कालेणं, तेणं समएणं सामी समोसढे। परिसा णिग्गच्छइ, पडिगया परिसा।

३ पश्च-तेणं कालेणं, तेणं समएणं समणस्स भगवओ महा-वीरस्स दोच्चे अंतेवासी अग्गिमूई णामं अणगारे गोयमगोत्तेणं सत्तुस्सेहे, जाव—पञ्जुवासमाणे एवं वयासी—चमरे णं भंते ' असुरिंदे, असुरराया के महिड्ढीए, के महञ्जुईए, के महाबले, के महायसे, के महासोक्खे, के महाणुभागे, केवइयं च णं पभू विउ-व्यित्तए ?

३ उत्तर-गोयमा ! चमरे णं असुरिंदे, असुरराया महिड्ढीए, जाव-महाणुभागे । से णं तत्थ चउत्तीसाए भवणावाससयसह-स्साणं, चउसट्ठीए सामाणियसाहस्सीणं, तायत्तीसाए तायत्तीसगाणं, जाव-विहरइ। एवं महिड्ढीए, जाव-महाणुभागे । एवइयं च णं पभृ विउन्वित्तए, से जहा नामए जुवइं जुवाणे हत्थेणं हत्थे गेण्हेजा, चक्कः स्स वा णाभी अरगाउत्ता-सिआ, एवामेव गोयमा ! चमरे असुरिंदे, असुरराया वेउन्वियसमुग्धाएणं समोहण्णइ, समोहणित्ता संखेजाइं जोयणाइं दंडं निस्सरइ, तंजहा रयणाणं जाव-रिट्ठाणं अहावायरे पोग्गले परिसाडेइ, परिसाडित्ता अहासुहुमे पोग्गले परियाएइ, परि-

www.jainelibrary.org

याइता दोच्चं पि वेउव्वियसमुग्धायेणं समोहण्णइ समोहणित्ता पभू णं गोयमा ! चमरे असुरिंदे, असुरताया केवलकणं जंबूदीवं दीवं बहुहिं असुरकुमारेहिं देवेहिं, देवीहि य आइण्णं, वितिकिण्णं उवत्थडं, संथडं, फुडं, अवगाढावगाढं करेत्तएः अदुत्तरं च णं गोयमा ! पभू चमरे असुरिंदे असुरराया तिरियमसंखेजे दीवसमुद्दे बहुहिं असुरकुमारेहिं देवेहिं, देवीहि य आइण्णे, वितिकिण्णे, उवत्थडे, संथडे, फुडे अवगाढावगाढे करेत्तए, एस णं गोयमा ! चमरस असुरिंदस्स, असुररण्णो अयमेयारूवे विसए, विसयमेते बुइए, णो चेव णं संपत्तीए विउव्विस वा, विउव्वइ वा, विउव्विस्सइ वा।

कित शब्दार्थ-सत्तुस्तेहे-सात हाथ ऊँचे शरीर वाले, के महिड्ढीए-कंसी महान् ऋद्विवाला, के महज्जूईए-कंसी महान् द्युति-कान्तिवाले, सामाणिय-बराबरी के, पभू बिडिक्वल्तए-विकुर्वणा करने में समर्थ, साणं साणं-अपने अपने, तायत्तीसगाणं-त्रायस्त्रिशंशक पुरोहित (मन्त्री) के समान, एवितयं-इतनी, जुवइं जुवाणे-युवती और युवक, चक्कस्स वा णाभी अरगाउत्ता-सिआ-चक्र-पहिये की नामि में आरे संलग्न हो-संबद्ध हो उस प्रकार, निस्सरइ-निकालता है, परिसाडेइ-गिरा देता है, परियाएइ-ग्रहण करता है, केवलकप्पं-परिपूर्ण-पूणं, पम्-शक्तिमान्, आइण्णं-आकीणं-व्याप्त, वितिकिण्णं-व्यत्तिकीणं-विशेष रूप रूप से व्याप्त, उवस्थडं-उपस्तीणं, संथडं-संस्तीणं, फुडं-स्पृष्ट, अवगादावगाढं-अवगादाव-गाढ़-अत्यंत ठोस-जकड़े हुए, अदुत्तरं-इसके बाद, बुइए-कही है, संपत्तीए-संप्राप्ति-किया रूप से।

भावार्थ-२-उस काल उस समय में 'मोका' नाम की नगरी थी। उसका वर्णन करना चाहिए। उस नगरी के बाहर उत्तर-पूर्व के दिशामाग में अर्थात् ईशान कोण में नन्दन नाम का चैत्य (उद्यान) था। उसका वर्णन करना चाहिए। उस काल उस समय में श्रमण भगवान् महावीर स्वामी वहाँ पधारे। भगवान् के आगमन को सुन कर परिषद् दर्शनार्थ निकली। भगवान् का धर्मोपदेश सुन

#### कर परिषद् वापिस चली गई।

३ प्रक्न-उस काल उस समय में श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के दूसरे अन्तेवासी अग्निभूति अनगार, जिनका गौतम गोत्र है, सात हाथ ऊँचा शरीर है, यावत् पर्युपासना करते हुए इस प्रकार बोले—

हे भगवन् ! असुरेन्द्र असुरराज चमर कितनी बड़ी ऋद्धिवाला है ? कितनी बड़ी कान्तिवाला है ? कितना बलशाली है ? कितनी बड़ी कीर्ति वाला है ? कितने महान् सुखों वाला है ? कितने महान् प्रभाव वाला है ? वह कितनी विकूर्वणा कर सकता है ?

३ उत्तर–हे गौतम ! असुरेन्द्र असुरराज चमर महाऋद्धि वाला है यावत् महाप्रभाव वाला है । चौतीस लाख भवनावास, चौसठ हजार सामानिक देव और तेंतीस त्रायस्त्रिंशक, इन सब पर वह अधिपतिपना (सत्ताधीशपना) करता हुआ विचरता है। अर्थात् वह चमर ऐसी मोटी ऋद्धि वाला है यावत् ऐसा महाप्रभाव वाला है। उसके वैक्रिय करने की शक्ति इस प्रकार है–हे गौतम ! विकृर्वणा करने के लिए असुरेन्द्र असुरराज चमर, वैक्रिय समुद्धांत द्वारा समव-हत होता है, समवहत होकर संख्यात योजन का लम्बा दण्ड निकालता है। उसके द्वारा रत्नों के यावत् रिष्टरत्नों के पुर्गल ग्रहण किये जाते है उनमें से स्थूल पूद्गलों को झटक देता है (गिरा देता है-झड़का देता है) तथा सूक्ष्म पुद्गलों को ग्रहण करता है। दूसरी बार फिर वैक्रिय समुद्धात द्वारा समवहत होता है। समवहत होकर हे गौतम ! जैसे कोई युवा पुरुष, युवती स्त्री के हाथ को दृढ़ता के साथ पकड़ कर चलता है, तो वे दोनों संलग्न मालूम होते है अथवा जैसे गाडी के पहिये की धरी में आरा संलग्न सूसंबद्ध एवं आयुक्त होते हैं। इसी प्रकार असुरेन्द्र असुरराज चमर, बहुत असुरकुमार देवों द्वारा तथा असुरकुमार देवियों द्वारा इस सम्पूर्ण जम्बूद्वीप को आकीर्ण कर सकता है एवं व्यतिकीर्ण, उपस्तीर्ण, संस्तीर्ण, स्पष्ट और गाढ़ाबगाढ़ कर सकता है अर्थात् ठसाठस भर सकता है।

फिर हे गौतम ! असुरेन्द्र असुरराज चमर बहुत असुरकुमार देवों और

देवियों द्वारा इस तिच्छीलोक के असंख्य द्वीप और समृद्रों तक के स्थल को आकीर्ण, व्यतिकीर्ण, उपस्तीर्ण, संस्तीर्ण, स्पृष्ट और गाढ़ावगाढ़ कर सकता है अर्थात् चमर इतने रूपों की विकुर्वणा कर सकता है कि असंख्य द्वीप समृद्रों तक के स्थल को भर सकता है। हे गौतम! असुरेन्द्र असुरराज चमर की ऐसी शक्ति है—विषय है—विषयमात्र है, परन्तु चमरेन्द्र ने ऐसा किया नहीं, करता नहीं और करेगा भी नहीं।

विवेचन-दूसरे शतक में अस्तिकायों का कथन सामान्य रूप से किया गया था। अब इस तीसरे शतक में अस्तिकायों का विशेष रूप से कथन करने के लिए जीवास्तिकाय के विविध धर्मों का कथन किया जाता है। इस प्रकार दूसरे और तीसरे शतक का संकलन रूप संबंध है।

तीसरे शतक में दस उद्देशक हैं। उन दस उद्देशकों में किन किन विषयों का वर्णन किया गया है? इम बात को सूचित करने के लिए संग्रह गाथा कही गई है अर्थात् संग्रह गाथा में दस उद्देशकों की विषय सूची दी गई है। पहले उद्देशक में चमरेन्द्र की विकुर्वणा शिक्त, दूसरे में चमरेन्द्र का उत्पात, तीसरे में कायिकी आदि किया, चौथे में देव द्वारा विकुर्वित यान को क्या साधु जानता है, इत्यादि का निर्णय। पाँचवें में क्या साधु बाहर के पुद्गलों को लेकर स्त्री आदि के रूपों की विकुर्वणा कर सकता हैं, इत्यादि अर्थ का निर्णय। छठे में जिस साधु ने वाराणसी (बनारस) में समुद्धात किया है क्या वह राजगृह नगर में रहे हुए रूपों को जानता है, इत्यादि का निर्णय। सातवें में लोकपालों के स्व-रूपादि का कथन। आठवें में असुरकुमारादि देवों पर कितने देव अधिपतिपना करते, इत्यादि वर्णन। नववें में इन्द्रियों के विषय सम्बन्धी वर्णन और दसवें में चमरेन्द्र की परि-षद् (सभा) संबंधी वर्णन है।

चमरेन्द्र कितनी मोटी ऋद्विवाला है, इस बात को बतलाने के लिए कहा गया है कि—चौतीस लाख भवनावास, चौसठ हजार सामानिक देव, और तेतीस त्रायस्त्रिशक देवों पर सत्ताधीशपना करता हुआ चमरेन्द्र यावत् विचरता है। यहाँ मूलपाठ में 'जाव' शब्द विया है जिससे इतने पाठ का ग्रहण करना चाहिए —

"चउण्हं लोगपालाणं, पंचण्हं अग्ममहिसीणं सदपरिवाराणं, तिण्हं परिसाणं, सत्तण्हं अणियाणं, सत्तण्हं अणियाहिवईणं, चउण्हं चउसट्ठीणं आयरक्खदेवसाहस्सीणं अण्णेसि च

बहूणं चमरचंचारायहाणिवत्थव्वाणं देवाणं य देवीणं य आहेवच्चं, पोरेवच्चं, सामित्तं, भट्टित्तं, आणाईसरसेणावच्चं कारेमाणे पालेमाणे महयाहयणट्ट-गीय-वाइय-तंती-तल-ताल-तुडियघण-मुदंग पडुष्पवाइयरवेणं दिव्वाइं भोगभोगाइं भुंजमाणे।"

अर्थ-चार लोकपाल, परिवार सहित पांच अग्रमहिषियाँ (पट्टरानियाँ) तीन परिषद् (सभा) सात सेना, सात सेनाधिपित, दो लाख छप्पन हजार (२,४६०००) आत्मरक्षक देव, इन सब पर अधिपितपना, पुरपितपना, स्वामीपना, भर्तृपना (पालकपना) आज्ञा की प्रधानता से सेनाधिपितपना करवाता हुआ, पलवाता हुआ, बड़ी आवाज पूर्वक निरन्तर होते हुए नाटक, गीत और वादिन्त्रों के शब्दों से, वीणा, झालर, कांस्य आदि अनेक प्रकार के वादों के शब्दों से तथा चतुर पुरुषों द्वारा बजाये जाते हुए मेघ के समान गम्भीर मृदंग के शब्दों से दिव्य भोगों (भोगने योग्य शब्दादि) को भोगता हुआ इन्द्र में विचरता है।

वह चमरेन्द्र वैक्रियकृत बहुत-से असुरकुमार देव और देवियों द्वारा इस सम्पूर्ण जम्बूद्वीप को ठसाठस भर देता है। 'किस प्रकार ठसाठस भरता है'—इसके लिए शास्त्र-कार ने दो दृष्टांत दिये हैं—

"से जहा णामए जुवइं जुवाणे हत्थेणे हत्थे गेष्हेडजा, चवकस्स वा णाभी अश्मा-

- (१) इन्द्र-सामानिक आदि सभी प्रकार के देवों का स्वामी 'इन्द्र' कहलाता है।
- (२) सामानिक-आयुआदि में जो इन्द्र के बराबर होते हैं, उन्हें 'सामानिक' देव कहते है। फेवल इनमें इन्द्रत्व नहीं होता है। शेष सभी बातों में ये इन्द्र के समान होते हैं।
  - (३) त्रायस्त्रिंश-जो देव, मन्त्री और पुरोहित का काम करते हैं, वे त्रायस्त्रिंश कहलाते है।
  - (४) पारिषद्य-जो देव, इन्द्र के मित्र सरीखे होते हैं, वे पारिषद्य कहलाते हैं।
- (५) आत्मरक्षक जो देव, शस्त्र लेकर इन्द्र के चौतरफ खड़े रहते हैं, वे 'आत्मरक्षक' कहलाते हैं । यद्यपि इन्द्र को किसी प्रकार की तकलीफ या अनिष्ट होने की सम्भावना नहीं है, तथापि आत्मरक्षक देव अपना कर्त्तव्य पालन करने के लिए हर समय हाथ में शस्त्र लेकर खड़े रहते हैं।
  - (६) लोकपाल-सीमा की रक्षा करने वाले देव, लोकपाल कहलाते हैं।
- ' (७) अनीक जो देव, सैनिक का काम करते हैं, वे 'अनीक' कहलाते हैं और जो सेनापति का काम करते हैं, वे 'अनीकाधिपति' कहलाते हैं।
- (८) प्रकीर्णक जो देव, नगर निवासी अथवा साधारण जनता की तरह रहते हैं, वे 'प्रकीर्णक' कहलाते हैं.।
  - (९) आभियोगिक--जो देव, दास के समान होते हैं, वे 'आभियोगिक' (सेवक) कहलाते हैं।
  - (१०) फिल्विषक-अन्त्यज (चाण्डाल) के समान जो देव होते हैं, वे 'किल्विषक' कहलाते हैं।

<sup>+</sup> देवों के दस भेद होते हैं। यथा-

www.jainelibrary.org

#### उत्ता सिया ।"

इस पाठ का टीकाकार ने इस तरह से अर्थ किया है-"जैसे कोई जवान पुरुष, काम के वशवर्ती होकर जवान स्त्री के हाथ को जोर से दृढ़तापूर्वक पकड़ता है। जैसे गाड़ी के पहिये की धुरी आराओं से युक्त होती है।"

वृद्ध पुरुषों ने तो इस प्रकार व्याख्या की है—जैसे यात्रा (मेला) आदि के प्रसंग में बहुत से मनुष्यों की भीड़ होती है, वहाँ जवान स्त्री, जवान पुरुष के हाथ को दृढ़ता से पकड़ कर उसके साथ संलग्न होकर चलती है। वह उसके साथ संलग्न होकर चलती हुई भी उस पुरुष से अलग दिखाई देती है, उसी तरह से वे वैक्रियकृत रूप वैक्रिय करने वाले के साथ संलग्न होते हुए भी उससे पृथक् दिखाई देते हैं। जैसे बहुत से आराओं से युक्त नाभि (गाड़ी के पहिये की धुरी) बिलकुल पोलार रहित होती है। इसी तरह से वह असुरेन्द्र असुरराज चमर, अपने शरीर के साथ प्रतिबद्धं वैक्रिय कृत अनेक असुरकुमार देवों से और असुरकुमार देवियों से इस सम्पूर्ण जम्बूद्वीप को ठसाठस भर देता है।

वंकिय करने के लिए वह अमुरेन्द्र असुरराज चमर, वैकिय समुद्घात द्वारा सम-वहत होता है और संख्येय योजन तक लम्बादण्ड निकालता (बनाता) है। अर्थात् वह दण्ड ऊंचे नीचे संख्येय योजन का लम्बा होता है और मोटाई में शरीर परिमाण मोटा होता है। उसके द्वारा कर्केतन, रिष्ट आदि रत्नों के जैसे पुद्गलों के ग्रहण करके उनमें से स्थूल पुद्गलों को झटक देता है और सूक्ष्म पुद्गलों को ग्रहण करता है।

शंका-रत्न आदि के पुद्गल तो औदारिक होते हैं। वैक्रिय समुद्घात में तो वैक्रिय पुद्गल काम आते हैं। फिर यहाँ रत्नादि पुद्गलों का ग्रहण किस प्रकार किया गया है।

समाधान—जो पुद्गल वैक्रियसमुद्घात में लिये जाते हैं, वे पुद्गल रत्नों सरीखें सारयुक्त होते हैं, इस बात को बतलाने के लिए यहाँ 'रत्न' आदि का ग्रहण किया गया है। इसलिए 'रत्नपुद्गलों' का अर्थ-'रत्न सरीखें पुद्गल' ऐसा करना चाहिए। सारांश यह है कि वैकिय समुद्घात में जो पुद्गल लिये जाते हैं, वे पुद्गल वैक्रिय पुद्गल ही होते हैं, किन्तु वे रत्नों सरीखें सार युक्त होते हैं।

किन्हीं आचार्यों का तो ऐसा मत है कि—जब वैक्रिय समुद्घात द्वारा औदारिक स्पृद्गल ग्रहण किये जाते हैं, तब वे औदारिक पुद्गल भी वैक्रिय पुद्गल बन जाते हैं।

मूलपाठ में 'रयणाणं जाव रिट्ठाणं' यहाँ 'जाव' शब्द दिया है, उससे इतना पाठ और ग्रहण करना चाहिए।

'वहराणं, वेरुलियाणं, लोहियवलाणं, मसारगल्लाणं, हंसगब्भाणं,पुलयाणं, सोगंधि-याणं, जोईरसाणं, अंकाणं, अंजणाणं, रयणाणं, जायरूवाणं, अंजणपुलयाणं, फलिहाणं ।''

इसका अर्थ यह है-वज्ज, वैडूर्य, लोहिताक्ष, मसारगल्ल, हंसगर्भ, पुलक, सौगन्धिक ज्योतिरस, अंक, अंजन, रत्न, जातरूप, अञ्जनपुलक और स्फटिक। ये सब रत्नों के मेद हैं।

वैकिय करने वाला जीव, दण्ड निसर्ग द्वारा ग्रहण किये हुए यथाबादर (असार स्थूल) पुद्गलों को खंखेर देता है—झड़क देता है और यथासूक्ष्म (सार युक्त) पुद्गलों को ग्रहण करता है अर्थात् दण्ड निसर्ग द्वारा ग्रहण किये हुए पुद्गलों को सामस्त्य से (सर्व ग्रहण करता है।

शंका-यहाँ कहा गया है कि-दण्ड निसर्ग द्वारा ग्रहण किये गये असार पुद्गलों को खंखेर देता है और प्रज्ञापना सूत्र के छतीसवें पद की टीका में कहा है कि-पहले बंधे हुए वैकिय शरीर नाम कर्म के यथास्थूल पुद्गलों को झाड़ देता है। अर्थात् उपरोक्त दोनों स्थलों में झटके जाने वाले पुद्गल भिन्न भिन्न बतलाये हैं। इसलिए इन दोनों स्थलों में परस्पर विरुद्धता कैसे नहीं आती है?

समाधान-ये दोनों बातें भिन्न-भिन्न है, इसलिए किसी प्रकार विरोध नहीं आता है। क्योंकि प्रज्ञापना सूत्र की टीका में जो बात कही है, वह 'समुद्धात' शब्द का समर्थन करने के लिए अनाभोगिक (अनजानपने में होने वाली) वैकिय शरीर नामकर्म के पुद्गलों की निर्जरा की अपेक्षा से कही गई है और यहाँ इच्छापूर्वक वैकिय करने विषयक वर्णन है, अत: उक्त दोनों बातों में परस्पर काई विरोध नहीं है।

चमरेन्द्र, इण्छित रूप बनाने के लिए दूसरी बार फिर समुद्घात करता है और इससे वह अनेक रूप बनाने में समर्थ होता है। वह वैक्रियकृत बहुत से असुरकुमार देवों और देवियों से इस सम्पूर्ण जमबूद्वीप को भर देता है।

मूलपाठ में ''आइण्णं वितिकिण्णं उवत्थडं, संथडं, फूडं, अवगाढावगाढं'' शब्द प्रायः -एकार्थंक हैं और 'अत्यन्त रूप से भर देता है'–इस अर्थ को सूचित करने के लिए आये हैं।

असुरेन्द्र असुरराज चमर इतने रूपों की विकुर्वणा कर सकता है कि जिनसे तिच्छीं लोक में असंख्य द्वीप और समुद्रों तक का स्थल भरा जा सकता है, किन्तु यह उसकी शक्तिमात्र है, विषयमात्र (किया बिना का विषयमात्र) है, किन्तु चमर ने सम्प्राप्ति द्वारा इतने. रूपों की कभी विकुर्वणा की नहीं, करता नहीं और भविष्यत्काल में भी कभी करेगा नहीं। ४ प्रश्न—जइ णं भंते ! चमरे असुरिंदे, असुरराया एमहिड्ढीए, जाव—एवइयं च णं पभू विउव्वित्तए, चमरस्स णं भंते ! असुरिंदस्स, असुररण्णो, सामाणिया देवा के महिड्ढीया, जाव—केवइयं च णं पभू विउव्वित्तए?

४ उत्तर-गोयमा! चमरस्स असुरिंदस्स, असुररण्णो सामाणिया देवा महिड्ढीया, जाव-महाणुभागा । ते णं तत्थ साणं साणं भव-णाणं, साणं साणं सामाणियाणं, साणं साणं अग्गमहिसीणं, जाव-दिव्वाइं भोगभोगाइं भुंजमाणा विहरंति, एमहिङ्ढीया, जाव-एवइयं च णं पभू विउब्वित्तए। से जहा नामए जुवइं जुवाणे हत्थेणं हत्थे गेण्हेजा, चकस्स वा णाभी अरगाउत्ता-सिया, एवामेव गोयमा ! चमरस्स असुरिंदस्स, असुररण्णो एगमेगे सामाणियदेवे वेउव्वियसमुग्धाएणं समोहण्णइ, समोहणित्ता जाव-दोच्चं पि वेउ-व्वियसमुग्धाएणं समोहण्णइ, समोहणित्ता पभू णं गोयमा ! चमरस्स असुरिंदस्स असुररण्णो एगमेगे सामाणियदेवे केवलकणं जंबूदींवं दीवं बहुहिं असुरकुमारेहिं देवेहिं देवीहि य आइण्णं, विति-किण्णं, उवत्थडं, संथडं, फुडं अवगाढावगाढं करेत्तए । अदुत्तरं च णं गोयमा ! पभू चमरस्स असुरिंदस्स, असुररण्णो एगमेगे सामाणिय-देवे तिरियमसंखेजे दीवसमुद्दे बहूहिं असुरकुमारेहि देवेहिं, देवीहि य आइण्णे, वितिकिण्णे. उवत्थडे, संथडे, फुडे, अवगाढावगाढे करे- त्तए, एस णं गोयमा ! चमरस्स असुरिंदस्स, असुररण्णो एगमेगस्स सामाणियदेवस्स अयमेयारूवे विसए, विसयमेत्ते बुइए, णो चेव णं सपंत्तीए विउव्विसु वा, विउव्वइ वा, विउव्विस्सइ वा ।

कठिन शब्दार्थ-अग्गमहिसीओ-पटरानियों-महारानियों।

भावार्थ-४ प्रक्त-हे भगवन् ! असुरेन्द्र असुरराज चमर ऐसी मोटी ऋद्धि वाला है यावत् इतनी विकुर्वणा कर सकता है, तो हे भगवन् ! असुरेन्द्र असुरराज चमर के सामानिक देवों की कितनी मोटी ऋद्धि है यावत् उनकी विकुर्वणा शक्ति कितनी है ?

४ उत्तर-हे गौतम ! असुरेन्द्र असुरराज चमर के सामानिक देव, महा ऋद्धि वाले यावत् महाप्रभाव वाले हैं। वे अपने अपने भवनों पर, अपने अपने सामानिक देवों पर और अपनी अपनी अग्रमहिषियो (पटरानियों) पर अधिपति-पना (सत्ताधीशपना) करते हुए यावत् दिव्य भोग भोगते हुए विचरते हैं। ये इस प्रकार की महाऋद्धि वाले हैं। इनकी विकुर्वणा करने की शक्ति इस प्रकार है-

हे गौतम ! विकुर्वणा करने के लिए असुरेन्द्र असुरराज चमर का एक एक सामानिक देव, वैकिय समुद्धात द्वारा समवहत होता है और यावत् दूसरी बार भी वैकिय समुद्धात द्वारा समवहत होता है। हे गौतम ! जैसे कोई युवा पुरुष, युवती स्त्री के हाथ को दृढता के साथ पकड़ कर चलता है, तो वे दोनों संलग्न मालूम होते हैं अथवा जैसे गाड़ी के पहिये की धुरी में आरा संलग्न, सुसं-बद्ध एवं आयुक्त होते हैं, इसी प्रकार असुरेन्द्र असुरराज चमर के सामानिक देव, बहुत असुरकुमार देवों द्वारा तथा असुरकुमार देवियों द्वारा इस सम्पूर्ण जम्बूक्षीय को आकीर्ण, व्यतिकीर्ण, उपस्तीर्ण, संस्तीर्ण, स्पृष्ट और गाढ़ावणाढ़ कर सकता है अर्थात् ठसाठस भर सकता है।

समुद्घात करके फिर हे गीतम ! असुरेन्द्र असुरराज चमर के एक एक सामानिक देव, बहुत असुरकुमार देवों और देवियों द्वारा इस तिच्छी लोक के असंख्य द्वीप और समुद्रों तक के स्थल को आकीर्ण, व्यतिकीर्ण, उपस्तीर्ण, संस्तीर्ण स्पृष्ट और गाढ़ावगाढ़ कर सकता है अर्थात् इतने रूपों की विकुर्वणा कर सकता है कि असंख्य द्वीप समुद्रों तक के स्थल को ठसाठस भर सकता है। हे गौतम ! उन सामानिक देवों की ऐसी शक्ति है, विषय है, विषयमात्र है, परन्तु सम्प्राप्ति द्वारा उन्होंने ऐसा कभी किया नहीं, करते नहीं और करेंगे भी नहीं।

५ प्रश्न-जइ णं भंते ! चमरस्स असुरिंदस्स, असुररण्णो सामाणियदेवा एमहिड्ढीया, जाव-एवइयं च णं पभू विउव्वित्तए चमरस्स णं भंते ! असुरिंदस्स असुररण्णो तायत्तीसया देवा के महिड्ढीया ?

५ उत्तर-तायत्तीसया देवा जहा सामाणिया तहा णेयव्वा । लोयपाला तहेव, णवरं-संखेजा दीव समुद्दा भाणियव्वा । (बहुहिं असुरकुमारेहिं देवेहिं, देवीहि य आइण्णे, जाव-विउव्विस्संति वा ।)

६ पश्च—जइ णं भंते ! चमरस्स असुरिंदस्स, असुररण्णो लोग-पाला देवा एमहिड्ढीया, जाव—एवइयं च णं पभू विउव्वित्तए, चमरस्स णं भंते ! असुरिंदस्स, असुररण्णो अग्गमहिसीओ देवीओ के महिड्ढीयाओ, जाव—केवइयं च णं पभू विउव्वित्तए ?

६ उत्तर-गोयमा ! चमरस्त णं असुरिंदस्स, असुररण्णो अग्गमहिसीओ महिड्ढीयाओ, जाव-महाणुभागाओ, ताओ णं तत्थ साणं साणं भवणाणं, साणं साणं सामाणियसाहस्सीणं, साणं साणं

### महत्तरियाणं, साणं साणं परिसाणं, जाव-एमहिड्ढीयाओ, अण्णं जहा लोगपालाणं अपरिसेसं।

कठित शब्दार्थ -- महत्तरियाणं -- महत्तरिका -- मित्ररूप।

५ प्रश्न-हे भगवन् ! असुरेन्द्र असुरराज चमर के सामानिक देव ऐसी महा ऋद्धि वाले हैं यावत् इतनी बिकुर्वणा करने में समर्थ हैं, तो हे भगवन् ! असुरेन्द्र असुरराज चमर के त्रायस्त्रिशक देव कितनी मोटी ऋद्धि वाले हैं ?

५ उत्तर-हे गौतम ! जैसा सामानिक देवों के लिए कथन किया, वैसा ही त्रायस्त्रिशक देवों के लिए कहना चाहिए । लोकपाल देवों के लिए भी इसी तरह कहना चाहिए । किन्तु इतना अन्तर है कि अपने द्वारा वैक्रिय किये हुए असुरकुमार देव और देवियों के रूपों से वे संख्येय द्वीप समुद्रों को भर सकते हैं। यह उनका विषय है, विषयमात्र है, परन्तु उन्होंने कभी ऐसा किया नहीं, करते नहीं और करेंगे भी नहीं।

६ प्रश्न-हे भगवन् ! असुरेन्द्र असुरराज चमर के लोकपाल ऐसी महा-ऋद्धि वाले हैं यावत् वे इतना वैक्रिय करने की शक्ति वाले हैं, असुरेन्द्र असुरराज चमर की अग्रमहिषिक्षां (पटरानी देवियाँ) कितनी बड़ी ऋद्धि वाली हैं यावत् विकुर्वणा करने की कितनी शक्ति है ?

६ उत्तर-हे गौतम ! असुरेन्द्र असुरराज चमर की अग्रमहिषियाँ महा-ऋद्धि वाली हैं यावत् महाप्रभाव वाली है। वे अपने अपने भवनों पर, अपने अपने एक एक हजार सामानिक देवों पर, अपनी अपनी सखी महत्तरिका देवियों पर और अपनी अपनी परिषदाओं पर अधिपतिपना भोगती हुई विचरती हैं यावत् वे अग्रमहिषियाँ ऐसी महाऋद्धि वाली हैं। इस विषय में शोष वर्णन लोकपालों के समान कहना चाहिए।

### ७ प्रश्न-सेवं भंते !, सेवं भंते !! ति । भगवं दोच्चे गोयमे

समणं भगवं महावीरं वंदइ, णमंसइ । वंदित्ता णमंसित्ता जेणेव तच्चे गोयमे वाउभूई अणगारे, तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छित्ता तच्चं गोयमं वाउभूइं अणगारं एवं वयासी—

एवं खलु गोयमा ! चमरे असुरिंदे, असुरराया एमहिड्ढीए, तं चेव एवं सब्वं अपुद्रवागरणं णेयव्वं अपरिसेसियं जाव-अग्ग-महिसीणं जाव-वत्तव्वया सम्मता । तेणं से तच्चे गोयमे वाउभूई अणगारे दोचस्म गोयमस्स अग्गिभृइस्स अणगारस्स एवमाइनख-माणस्य भासमाणस्य, पण्णवेमाणस्य, परूवेमाणस्य, एयमट्टं णो सद्दह, णो पत्तियइ, णो रोएइ; एयमट्टं असद्दरमाणे, अपत्तियमाणे अरोएमाणे उट्टाए उट्टेह, उट्टाए उद्वित्ता जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छइ, जाव-पज्जुवासमाणे एवं वयासी-एवं खल्ल भंते ! दोच्चे गोयमे अग्गिभूई अणगारे ममं एवमाइनखइ, भासइ, पण्णवेइ, परूवेइ-एवं खलु गोयमा ! चमरे असुरिंदे असुरराया महिद्धिए, जाव-महाणुभागे, से णं तत्थ चोत्तीसाए भवणावाससयसहस्साणं, एवं तं चेव सब्वं अपरिसेसं भाणियब्वं, जाव-अग्गमहिसीणं, वत्त-व्वया सम्मत्ता, से कहमेयं भंते ! एवं ।

७ उत्तर-गोयमाई! समणे भगवं महावीरे तच्चं गोयमं वाउ-भूइं अणगारं एवं वयासी-जं णं गोयमा! दोच्चे गोयमे अग्गि-भूई अणगारे तव एवमाइक्खइ, भासइ, पण्णवेइ, परूवेइ, एवं खुळु गोयमा ! चमरे असुरिंदे, असुरराया महिड्ढीए, एवं तं चेव सन्वं जाव-अग्गमिहसीणं वत्तव्वया सम्मता" सन्चे णं एसमेट्ठे, अहं पि णं गोयमा ! एवमाइक्खामि, भासामि, पण्णवेमि, परूवेमि -एवं खलु गोयमा ! चमरे असुरिंदे असुरराया, जाव-महिड्ढीए, सो चेव बीइओ गमो भाणियव्वो, जाव-अग्गमिहसीओ, सन्चे णं एसमेट्ठे।

सेवं भंते ! सेवं भंते !! ति तच्चे गोयमे वाउभूई अणगारे समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसइ, वंदिता णमंसिता जेणेव दोच्चे गोयमे अग्गिभूइ अणगारे तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छित्ता दोच्चं गोयमं अग्गिभूइं अणगारं वंदइ णमंसइ, वंदिता णमंसित्ता एयमट्ठं सम्मं विणएणं भुज्जो भुज्जो खामेइ।

कित शब्दार्थ-अपुट्टवागरण-अपृष्टव्याकरण-दिना पूछे उत्तर । णेयस्य-कहना । अपिरसेसियं-बाकी कुछ नहीं रहे, एयमट्ठं-इस अर्थ को, भुज्जोभुज्जो-बारबार, खामेद्द-खमाता है-क्षमा मांगता है, दत्तव्या-वक्तव्यता, सम्मत्ता-पूरी, कहमेयं-- किस प्रकार।

भावाथ-७ प्रश्न-हे भगवन् । यह इसी प्रकार है। हे भगवन् । यह इसी प्रकार हैं ऐसा कह कर दितीय गौतम अग्निभूति अनगार श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को वन्दना नमस्कार कर जहां तृतीय गौतम वायुभूति अनगार थे, वहां गर्थ। वहां जाकर अग्निभूति अनगार ने वायुभूति अनगार से इस प्रकार कहा- हे गौतम । असुरेन्द्र असुरराज चमर, ऐसी महाऋदि वाला है। इत्यादि सारा वर्णन (चमरेन्द्र सामानिक, त्रायस्त्रिशक, लोकपाल और पटरानी देवियों तक का सारा वर्णन) अपृष्ट व्याकरण के रूप में अर्थात् प्रश्न पूछे बिना ही उत्तर के

#### रूप में कहना चाहिए।

इसके बाद अग्निभूति अनगार द्वारा कथित, भाषित, प्रज्ञापित और प्रकापत उपर्युक्त बात पर तृतीय गौतम वायुभूति अनगार को श्रद्धा, प्रतीति (विश्वास) और रुचि नहीं हुई। इस बात पर श्रद्धा, प्रतीति और रुचि न क्ररते. हुए वे तृतीय गौतम वायुभूति अनगार, अपनी उत्थान शक्ति द्वारा उठे, उठकर श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के पास आये और यावत् उनकी पर्युपासना करते हुए इस प्रकार बोले-हे भगवन्! द्वितीय गौतम अग्निभूति अनगार ने मुझ से इस प्रकार कहा, विशेष रूप से कहा, बतलाया और प्ररूपित किया कि-'असुरेन्द्र असुरराज चमर ऐसी बडी ऋद्वि वाला है, यावत् ऐसा महान् प्रभाव वाला है कि वहाँ चौतीस लाख भवनावासों पर स्वामीपना करता हुआ विचरता है (यहाँ उसकी अग्रमहिषियों तक का पूरा वर्णन कहना चाहिए)। तो हे भगवन्! यह बात किस प्रकार है?

७ उत्तर-हे गौतम! आदि इस प्रकार सम्बोधित करके श्रमण भगवान् महाबीर स्वामी ने तीसरे गौतम वायुभूति अणगार से इस प्रकार कहा-हे गौतम! द्वितीय गौतम अग्निभूति अनगार ने जो तुमसे इस प्रकार कहा, भाषित किया, बतलाया और प्रकृषित किया कि-हे गौतम! असुरेन्द्र असुरराज चमर ऐसी महा ऋद्धि वाला है इत्यादि (उसकी अग्रमहिषियाँ तक का सारा वर्णन यहाँ कहना चाहिए)। हे गौतम! यह बात सच्ची है। हे गौतम! में भी इसी तरह कहता हूँ, भाषण करता हूँ, बतलाता हूँ और प्रकृषित करता हूँ कि असुरेन्द्र असुरराज चमर ऐसी महाऋद्धि वाला है, इत्यादि उसकी अग्रमहिषियों पर्यन्त सारा वर्णन रूप द्वितीय गमा (आलापक) यहाँ कहना चाहिए। इसलिए है गौतम! द्वितीय गौतम अग्निभूति द्वारा कही हुई बात सत्य है।

सेवं भंते ! सेवं भंते !! हे भगवन् ! जैसा आप फरमाते हैं वह इसी प्रकार है । हे भगवन् ! जैसा आप फरमाते हें वह इसी प्रकार है । ऐसा कह कर तृतीय गौतम वायुभूति अनगार ने श्रमण 'भगवान् महाबीर स्वामी को वन्दना नमस्कार किया। वन्दना नमस्कार करके जहां द्वितीय गौतम अग्निभूति अनगार श्रेवहाँ आये, वहाँ आकर उन्हें वन्दना नमस्कार किया, वन्दना नमस्कार करके पूर्वोक्त बात के लिए अर्थात् उनकी कही हुई बात नहीं मानी थी, इसके लिए उनसे बार वार विनयपूर्वक अमा याचना की।

विदेचन-जिस प्रकार चमरेन्द्र का कथन किया गया है, उसी प्रकार उसके सामानिक और त्रायस्त्रिशक देवों का भी वर्णन करना चाहिए। इसी प्रकार चमरेन्द्र के लोकपाल और अग्रमहिषियों का भी कथन जानना चाहिए, किन्तु विशेषता यह है कि इनकी शक्ति संख्यात द्वीप समुद्रों तक के स्थल को भरने की है, असंख्यात की नहीं। चमरेन्द्र, सामानिक और त्रायस्त्रिश की अपेक्षा लोकपाल और अग्रमहिषियों अलप ऋदि वाली हैं। इसलिए इनकी वैकिय करने की जनित भी उनकी अपेक्षा अलप है।

#### वैरोचनगज बलिन्द्र

८ प्रश्न-तएणं से तच्चे गोयमे वाउभूई अणगारे दोच्चेणं गोयमेणं अग्गिभूइणामेणं अणगारेणं सिद्धं जेणेव समणे भगवं महावीरे, जाव-पञ्जुवासमाणे एवं वयासी-जहणं भंते ! चमरे असु-रिंदे, असुरराया एमहिड्ढीए, जाव-एवइयं च णं पभू विजिब्बत्तए-बठी णं भंते ! वहरोयाणंदे, वहरोयणराया के महिड्ढीए, जाव-केव-हयं च णं पभू विजिब्बत्तए ?

८ उत्तर-गोयमा ! बली णं वहरोयाणिंदे, वहरोयणराया महिङ्ढीए जाव-महाणुभागे, से णं तत्थ तीसाए भवणावाससयसहस्साणं, सट्टीए सामाणियसाहस्सीणं, सेसं जहा चमरस्स तहा बलिस्स वि णेयव्वं, णवरं-साइरेगं केवलकणं जंबूदीवं ति भाणियव्वं, सेसं तं चेव णिरवसेसं णेयव्वं, णवरं णाणतं जाणियव्वं भवणेहिं, सामा-णिएहिं य ।

सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति तन्चे गोयमे वाउभूई जाव-विहरइ ।

कठिन शब्दार्थ — सद्धि — साथ, वइरोर्याणदे — वैरोचनेन्द्र, वइरोयणराया — वैरो-चनराज, पभू — प्रभु-समर्थ, साइरेगं-सातिरेक – साधिक – कुछ अधिक, केवलकप्यं — केवल-कल्प – सम्पूर्ण, जिरवसेसं — अवशेष रहित – पूरा।

भावार्थ- प्रश्न-इसके बाद वे तीसरे गौतम वायुभूति अनगार, दूसरे गौतम अग्निभूति अनगार के साथ जहाँ श्रमण भगवान् महावीर स्वामी बिराजे हुए थे, वहाँ आये । वहाँ आकर उन्हें वन्दना नमस्कार किया, वन्दना नमस्कार करके उनकी पर्युपासना करते हुए इस प्रकार बोले कि-हे भगवन् ! यदि असु-रेन्द्र असुरराज चमर ऐसी बड़ी ऋद्विवाला है यावत् इतनी विकुर्वणा करने की शक्ति वाला है, तो हे भगवन् ! वरोचनेन्द्र वरोचन राज बलि कितनी बड़ी ऋद्वि वाला है ? यावत् वह कितनी विकृर्वणा करने की शक्ति वाला है ?

८ उत्तर-हे गौतम ! वंरोचनेन्द्र वैरोचन राज बिल महा ऋदि वाला है यावत् महानुभाग है। वह तीस लाख भवनों का तथा साठ हजार सामानिक देवों का अधिपति है। जिस प्रकार चमर के सम्बन्ध में वर्णन किया गया है उसी तरह बिल के विषय में भी जानना चाहिए। विशेषता यह है कि बिल अपनी विकुर्वणा शक्ति से सातिरेक जम्बूद्दीप को अर्थात् जम्बूद्दीप से कुछ अधिक स्थल को भर देता है। बाकी सारा वर्णन उसी तरह से है। अन्तर यह है कि भवन और सामानिक देवों के विषय में भिन्नता है।

सेवं भंते ! सेवं भंते !! हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। ऐसा कह कर यावत् तृतीय गौतम वायुभूति अनगार विचरते हैं।

विवेचन-'वरोचनेन्द्र' शब्द का अर्थ करते हुए टीकाकार ने लिखा है---

"दाक्षिणात्यासुरकुमारेभ्यः सकाशाद् विशिष्टं रोचनं दीपनं येषामस्ति ते वैरोचना औदीच्यासुराः, तेषु मध्ये इन्द्रःपरमेश्वरो वैरोचनेन्द्रः ।"

अर्थ-दक्षिण दिशा के असुरकुमारों की अपेक्षा जिनकी कान्ति विशिष्ट-अधिक है उनको वैरोचन कहते है अर्थात् दक्षिण दिशा के असुरकुमारों की अपेक्षा उत्तर दिशा के असुरकुमारों की कान्ति विशेष है, इसलिए उत्तर दिशा के असुरकुमारों को वैरोचन कहते हैं और उनके इन्द्र को 'वैरोचनेन्द्र' कहते हैं। उनकी शक्ति चमरेन्द्र की अपेक्षा अधिक है। इसलिए वह अपने वैकियकृत रूपों से सम्पूर्ण जम्बूदीप से कुछ अधिक भाग को भर देता है।

#### नागराज धरणेन्द्र

९ प्रश्न-'भंते!' त्ति भगवं दोच्चे गोयमे अग्गिमूई अणगारे समणं भगवं महावीरं वंदइ णमंसइ, वंदित्ता णमंसित्ता एवं वयासी जह णं भंते! बली वहरोयणिंदे, वहरोयणराया एमहिड्ढीए, जाव-एवइयं च णं पभू विउद्वित्तए, धरणे णं भंते! णागकुमारिंदे, णागकुमारराया केमहिड्ढीए जाव-केवइयं च णं पभू विउद्वित्तए?

९ उत्तर-गोयमा ! धरणे णं णागकुमारिंदे, णागकुमारराया एवं महिद्वहीए, जाव-से णं तत्थ चोयालीसाए भवणावाससयसह-स्साणं, छण्हं सामाणियसाहस्सीणं, तायत्तीसाए, तायत्तीसगाणं चउण्हं लोगपालाणं, छण्हं अग्गमहिसीणं सपरिवाराणं, तिण्हं परिसाणं, सत्तण्हं अणियाणं, सत्तण्हं अणियाहिवईणं चउन्वीसाए

www.jainelibrary.org

आयरक्खदेवसाहस्सीणं, अण्णेसिं च जाव-विहरइ। एवइयं च णं पभू विउव्वित्तए, से जहा नामए जुवहं जुवाणे जाव-पभू केवल-कणं जंबूदीवं, दीवं जाव-तिरियं संखेजे दीवसमुद्दे बहुहिं णागकुमारीहिं जाव-विउव्विक्संति वा, सामाणिया, तायत्तीस-लोगपाला,अग्गमहिसीओ य तहेव जहा चमरस्स णवरं-संखेजे दीवे समुद्दे भाणियव्वे, एवं जाव-थणियकुमारा, वाणमंतरा, जोई-सिया वि, णवरं-दाहिणिल्ले सव्वे अग्गिभूई पुच्छइ, उत्तरिल्ले सव्वे वाउभूई पुच्छइ।

कठिन शब्दार्थ-अणियाणं-सेना पर, अणियाहिवइणं-सेनाधिपति पर, दाहिणिल्ले-दक्षिण दिशा के, उत्तरिल्ले-उत्तर दिशा के।

भावार्थ-९ प्रक्रन-इसके बाद दूसरे गौतम अग्निभूति अनगार ने श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को वन्दना नमस्कार किया, वन्दना नमस्कार करके वे इस प्रकार बोले-हे भगवन्! यदि वैरोचनेन्द्र वैरोचनराज बलि ऐसी महा ऋदि बाला है यावत् इतनी वैश्विय शक्ति वाला है, तो नागकुमारेन्द्र नागकुमार-राज धरण कितनी बडी ऋदि वाला है यावत् कितनी वैश्विय शक्ति वाला है ?

९ उत्तर—हे गौतम ! वह नागकुमारेन्द्र नागकुमार-राज धरण, महा-ऋद्धि वाला है यावत् बह चवाँलीस लाख भवनावासों पर, छह हजार सामानिक देवों पर, तेतीस त्रायस्त्रिशक देवों पर चार लोकपालों पर, परिवार सहित छह अग्रमहिषियों पर, तीन सभा पर, सात सेना पर, सात सेनाधिपतियों पर और चौबीस हजार आत्मरक्षक देवों पर तथा दूसरों पर स्वामीपना भोगता हुआ यावत् विचरता है। उसकी विकुर्वणा शक्ति इतनी है कि युवती युवा के दृष्टान्त से (जैसे वे दोनों संलग्न दिखाई देते हैं उसी तरह से) यावत् वह अपने द्वारा वैक्रियकृत बहुत से नागकुमार देवों से तथा नागकुमार देवियों से सम्पूणें जम्बूद्वीप को ठसाठस भरने में समर्थ है और तिर्छा संख्यात् द्वीप समुद्रों जितने स्थल को भरने की शक्तित वाला है। संख्यात द्वीप समुद्र जितने स्थल को भरने की शक्ति वाला है। संख्यात द्वीप समुद्र जितने स्थल को भरने की मात्र शक्ति है, मात्र विषय है, किन्तु ऐसा उसने कभी किया नहीं, करता नहीं और भविष्यत् काल में करेगा भी नहीं। इनके सामानिक देव, त्रायस्त्रिशक देव, लोकपाल और अग्रमिहिषियों के लिए चमरेन्द्र की तरह कथन करता चाहिए, विशेषता यह है कि इनकी विकुर्वणा शक्ति के लिये संख्यात द्वीप-समुद्रों का ही कहना चाहिए। इसी तरह यावत् स्तनितकुमारों तक सब भवनवासी देवों के विषय में भी कहना चाहिए। विशेष यह है कि दक्षिण दिशा के सब इन्द्रों के विषय में ग्रीतम अग्निभूति अनगार ने पूछा है और उत्तर दिशा के सब इन्द्रों के विषय में तृतीय गौतम अग्निभूति अनगार ने पूछा है और उत्तर दिशा के सब इन्द्रों के विषय में तृतीय गौतम श्री वायुभूति अनगार ने पूछा है।

बिवेचन-जिस प्रकार धरण का वर्णन किया गया है, उसी तरह भूतानन्द से लेकर महाघोष पर्यन्त भवनपति के इन्द्रों के विषय में कहना चाहिए। भवनपति देवों के इन्द्रों के नामों को सूचित करने वाली गायाएँ इस प्रकार हैं-

चमरे घरणे तह वेणुदेव-हरिकंत-अग्गिसीहे य।
पुण्णे जलकंते वि य अमिय-विलंबे य घोसे य।।
बिल-भूयाणंदे वेणुदालि-हरिस्सहे अग्गिमाणव-वसिट्ठे।
जलप्यमे अमियवाहणे पहंजणे महाघोसे।।

अर्थ-चमर, धरण, वेणुदेव, हरिकान्त, अग्निशिख, पूर्ण, जलकान्त, अभित, विलम्ब और घोष, ये दस दक्षिण निकाय के इन्द्र हैं । बिल, भूतानन्द, वेणुदालि, हरिस्सह, अग्निमाणव, विशष्ट, जलप्रभ, अमितवाहन, प्रभंजन और महाघोष, ये दस उत्तरिकाय के इन्द्र हैं।

इनके भवनों की संख्या—'चउत्तीसा चउचता' इत्यादि पहले कही हुई दो गाथाओं में बतलाई गई है। इनके सामानिक और आत्मरक्षक देवों की संख्या इस प्रकार है—

चउसट्ठी सट्ठी खलु छन्च सहस्साओ असुरवज्जाणं। सामाणियाओ एए चउग्गुणा

www.jainelibrary.org

#### आयरवला उ ।

अर्थ — चमरेन्द्र के चौसठ हजार सामानिक हैं, बलीन्द्र के साठ हजार सामानिक हैं। असुरकुमार के सिवाय सब के छह छह हजार सामानिक हैं। जिसके जितने सामानिक होते हैं, उससे चौगुने आत्मरक्षक देव होते हैं। धरण आदि प्रत्येक के छह छह अग्रमिहिषयाँ हैं। धरणेन्द्र की तरह वाणव्यन्तरेन्द्रों का भी परिवार सहित वर्णन कहना चाहिए। वाणव्यन्तर देवों के एक दक्षिण दिशा का और एक उत्तर दिशा का, इस तरह प्रत्येक निकाय के दो दो इन्द्र होते हैं। वे इस प्रकार हैं—

काले य महाकाले, सुरूवपडिरूवपुण्णभद्देय । अमरवद्दमाणिभद्दे भीमे य तहा महाभीमे ।। किण्णर किंपुरिसे खलु सप्पुरिसे चेव तह महापुरिसे । अद्दकाय महाकाए गीयरई चेव गीयजसे ।।

अर्थ—काल और महाकाल, सुरूप और प्रतिरूप, पूर्णभद्र और अमरपति (इन्ह्र) मणिभद्र, भीम और महाभीम । किन्नर और किम्पुरुष, सत्पुरुष और महापुरुष, अतिकाय और महाकाय, गीतरित और गीतयश ।

वाणव्यन्तर देवों में और ज्योतिषी देवों में त्रायस्त्रिश और लोकपाल नहीं होते हैं। इसलिए उनका यहां कथन नहीं करना चाहिए। इनके चार हजार सामानिक देव होते हैं और इनसे चौगुने अर्थात् सोलह हजार आत्मरक्षक देव होते हैं। प्रत्येक इन्द्र के चारचार अग्रमहिषियाँ होती हैं।

इन सब में दक्षिण के इन्द्रों के विषय में और सूर्य के विषय में द्वितीय गणधर श्री अग्निभूति ने पूछा है और उत्तर दिशा के इन्द्र के विषय में तथा चन्द्रमा के विषय में तृतीय गणधर श्री वायुभूति अनगार ने पूछा है। इनमें से दक्षिण के देव और सूर्य देव अपने वैक्षियकृत रूपों से सम्पूर्ण जम्बूद्वीप को ठसाठस भरने में समर्थ हैं और उत्तर दिशा के देव और चन्द्रदेव अपने वैक्षियकृत रूपों से सम्पूर्ण जम्बूद्वीप से कुछ अधिक स्थल को भरने में समर्थ हैं।

#### देवराज शक्रेन्द्र की ऋद्धि

# १० प्रश्न-'मंते !' ति भगवं दोच्चे गोयमे अग्गिभूई अण-

गारे समणं भगवं महावीरं वंदइ णमंसइ, वंदित्ता णमंसित्ता एवं वयासी—जइ णं भंते ! जोइसिंदे, जोइसराया एमहिड्ढीए, जाव— एवइयं च णं पभू विउब्वित्तए, सक्के णं भंते ! देविंदे, देवराया केमहिड्ढीए, जाव—केवइयं च णं पभू विउब्वित्तए ?

१० उत्तर-गोयमा! सक्के णं देविंदे, देवराया एवं महिड्ढीए, जाव-महाणुभागे, से णं तत्थ बत्तीसाए विमाणावाससयसहस्साणं, चउरासीए सामाणियसाहरसीणं, जाव-चउण्हं चउरासीणं आय-रक्त्वसाहस्सीणं अण्णेसिं जाव-विहरह, एमहिड्ढीए, जाव- एवइयं च णं पम्न विउव्वितए, एवं जहेव चमरस्स तहेव भाणियव्वं, नवरं-दो केवलकणे जंबूदीवे दीवे, अवसेसं तं चेव, एस णं गोयमा! सक्स्स देविंदस्स, देवरण्णो इमेयारूवे विसए, विसयमेत्ते णं चुइए, नो चेव णं संपत्तीए विउव्विद्ध वा, विउव्वइ वा, विउव्विस्सइ वा।

कठिन शब्दार्थ-जोइसिंदे-ज्योतिषी के इन्द्र, सक्के-शक, देविदे-देवेन्द्र, अवसेसं-बाकी।
भावार्थ-१० प्रश्त-हे भगवन्! ऐसा कह कर द्वितीय गौतम भगवान्
अंग्निभूति अनगार ने श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को वन्दना नमस्कार
किया, वन्दना नमस्कार करके वे इस प्रकार बोले-हे भगवन्! यदि ज्योतिषी-इन्द्र, ज्योतिषीराज ऐसी महा ऋद्धि वाला है और इतना वैक्रिय करने की शक्ति वाला है, तो देवेन्द्र देवराज शक्त कितनी बड़ी ऋद्धिवाला है और कितना वैक्रिय करने की शक्ति वाला है।

१० उत्तर-हे गौतम ! देवेन्द्र देवराज शक्र मोटी ऋद्धि वाला है यावत्

महा प्रभावज्ञाली है। वह वहाँ बत्तीस लाख विमानावासों पर तथा चौरासी हजार सामानिक देवों पर यावत् तीन लाख छत्तीस हजार आत्मरक्षक देवों पर एवं दूसरे बहुत से देवों पर स्वामीपना भोगता हुआ विचरता है। अर्थात् अकेन्द्र ऐसी बडी ऋद्धि वाला है। उसकी वैक्रिय शिवत के सम्बन्ध में चमरेन्द्र की तरह जानना चाहिए, किन्तु विशेषता यह है कि—वह अपने वैक्रियकृत रूपों से सम्पूर्ण दो जम्बूद्वीप जितने स्थल को भरने में सपर्थ है। तिर्छा असंख्यात द्वीप समुद्रों जितने स्थल को भरने की शिक्त है, किन्तु यह तो उसका विषय मात्र है, केवल शिक्त रूप है अर्थात् बिना किया की शिक्त है, किन्तु सम्प्राप्ति द्वारा अर्थात् साक्षात् किया द्वारा उन्होंने कभी ऐसा वैक्रिय किया नहीं, करते नहीं और भविष्यत्काल में करेंगे भी नहीं।

विवेलन-शक्तेन्द्र के प्रकरण में 'जाव चउण्हं चउरासीण' में 'जाव' शब्द दिया है, उससे इतने पाठ का ग्रहण करना चाहिए—

'अट्ठण्हं अग्ममहिसीणं सपरिवाराणं, चउण्हं लोगपालाणं, तिण्हं परिसाणं, सत्तण्हं अणियाणं. सत्तण्हं अणियाहिवईणं ।'

अर्थ —देवेन्द्र देवराज शक्र के परिवार सहित आठ अग्रमहिषियाँ, चार लोकपाल, तीन परिषद्, सात अनीका (सेना) और सात अनीकाधिपति (सेनापति) हैं।

११ प्रश्न—जइ णं भंते ! सक्के देविंदे, देवराया एमहिड्ढीए, जाव—एवइयं च णं पभू विउव्वित्तए, एवं खलु देवाणुण्पियाणं अंते-वासी तीसए नामं अणगारे पगइभइए, जाव—विणीए, छट्ठंछट्ठेणं अणिक्खितेणं तवोकम्मेणं अप्पाणं भावेमाणे बहुपडिपुण्णाइं अट्ठ संवच्छराइं सामण्णपरियागं पाउणिता मासियाए संलेहणाए अताणं झिसत्ता, सिट्ठं भताइं अणसणाए छेदित्ता, आलोइयपडि-कंते, समाहिएते, कालमासे कालं किच्चा सोहम्मे कप्पे सयंसि

विमाणंसि, उववायसभाए देवसयणिजंसि देवदूसंतरिए अंगुलस्स असंखेजइभागमेत्ताए ओगाहणाए सवकस्स देविंदस्स, देवरण्णो सामाणियदेवताए उववण्णे, तएणं से तीसए देवे अहुणोववण्णमेत्ते समाणे पंचविहाए पज्जतीए पज्जतिभावं गच्छइ, तं जहा-आहार-पज्जतीए, सरीर-इंदिय-आण-पाणपज्जतीए, भासा-मणपज्जतीए; तएणं तं तीसयं देवं पंचिवहाए पज्जतीए पज्जितभावं गयं समाणं सामाणियपरिसोववण्णया देवा करयलपरिग्गहियं दसणहं सिरसा-वत्तं मत्यए अंजलिं कट्टु जएणं, विजएणं वद्वाविंति, वद्वावित्ता एवं वयासी:-अहो ! णं देवाणुष्पिएहिं दिव्वा देविड्ढी, दिव्वा देव-ज्जुई, दिव्वे देवाणुभावे लदुधे, पत्ते, अभिसमण्णागए; जारिसिया णं देवाणुप्पिएहिं दिन्वा देविड्ढी, दिन्वा देवज्जुई, दिन्वे देवाणुभावे लदुधे, पत्ते, अभिसमण्णागए तारिसिया णं सक्केण वि देविंदेण देवरण्णा दिव्वा देविड्ढी, जाव-अभिसमण्णागया जारिसिया णं सक्केणं देविंदेणं, देवरण्णा दिव्वा देविङ्ढी. जाव-अभिसमण्णा-गया, तारिंसिया णं देवाणुप्पिएहिं वि दिव्वा देविङ्ढी, जाव-अभिसमण्णागयाः से णं भंते ! तीसए देवे केमहिद्धहीए, जाव-केव-इयं च णं पभू विउव्वित्तए ?

११ उत्तर-गोयमा ! महिड्ढीए, जाव-महाणुभागे; से णं तत्थ सयस्त विमाणस्स, चउण्हं सामाणियसाहस्सीणं, चउण्हं अग्गम- हिसीणं सपरिवाराणं, तिण्हं परिसाणं, सत्तण्हं अणियाणं, सत्तण्हं अणियाहिवईणं, सोलसण्हं आयरक्खदेवसाहरसीणं, अण्णेसि च बहुणं वेमाणियाणं देवाणं, देवीणं य जाव—विहरइ, एवं महिड्ढीए जाव—एवइयं, च णं पभू विउन्वित्तए, से जहा णामए जुवइं जुवाणे हत्थेणं हत्थे गेण्हेजा, जहेव सकस्स तहेव जाव—एस णं गोयमा! तीसयस्स देवस्स अयमेयारूवे विसए, विसयमेत्ते बुइए, णो चेव णं संपत्तीए विउन्विस वा, विउन्वइ वा, विउन्विस्सइ वा।

१२ प्रश्न—जइ णं भंते ! तीसए देवे महिड्ढीए, जाव—एवइयं च णं पभू विउन्वित्तए, सकस्स णं भंते ! देविंदस्स देवरण्णो अव-सेसा सामाणिया देवा के महिड्ढीया ?

१२ उत्तर—तहेव सब्बं, जाव—एस णं गोयमा ! सकस्स देविं-दस्स देवरण्णो एगमेगरस सामाणियस्त देवस्स इमेयारूवे विसए, विसयमेत्ते बुइए, णो चेव णं संपत्तीए विउब्विंसु वा, विउब्वंति वा, विउब्विस्तंति वा, तायत्तीसा य लोगपाल-अग्गमहिसी णं जहेव चमरस्स, नवरं—दो केवलकण्ये जंबूदीवे दीवे, अण्णं तं चेव ।

सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति दोच्चे गोयमे जाव-विहरइ ।

कित शब्दार्थ-तीसए-तिष्यक अनगार, पगद्दभद्दए-प्रकृति से भद्र, अणिक्खितेण-अनिक्षिप्त-निरन्तर, भूसित्ता-संयुक्त करके-सेवन करके, आलोद्दयपडिक्कते-आलोचना प्रतिक्रमण करके, समाहिपत्ते-समाधि प्राप्त कर, उववायसभाए-उपपात-उत्पन्न होने की सभा में, देवदूसंतरिए-देव-वस्त्र से ढके हुए, ओगाहणाए-अवगाहना, उचवन्नो-उत्पन्न हुआ अहुणोववण्णमेले अधुनोपपन्नमात्र-तत्काल उत्पन्न हुआ, पज्जलीए पर्याप्ति पूर्णता से, पज्जलिभावं — पर्याप्ति भाव से, आणपाण-पज्जलीए — क्वासोच्छ्वास पर्याप्ति से, करवल-परिगित्ति करतल परिगृहीत-दोनों हाथ जोड़कर, वसणहं — दस नखों को, सिरसावलं — मस्तक पर आवर्त्तन करते हुए, लढ़े — लब्ध हुआ – मिला, पत्ते — प्राप्त हुआ, अभिसमण्णा-गए — अभिसमन्वागत हुआ – सम्मुख आया, जारिसिया — जैसी, तारिसिया — वैसी, बुइए कहा गया है, संपत्तीए — सम्प्राप्ति द्वारा अर्थात् साक्षात् किया द्वारा।

मावार्थ-११ प्रक्त-हे भगवन् ! यदि देवेन्द्र देवराज शक ऐसी महान्
ऋद्धि वाला है, यावत् इतना वेकिय करने की शक्ति वाला है, तो आपका शिष्य
'तिष्यक' नामक अनगार जो प्रकृत्ति से भद्र यावत् विनीत, निरन्तर छठ छठ
तप द्वारा अर्थात् निरन्तर बेले बेले पारणा करने से अपनी आत्मा को भावित
करता हुआ, सम्पूर्ण आठ वर्ष तक साधु पर्याय का पालन करके मासिक संलेखना के द्वारा अपनी आत्मा को संयुक्त करके तथा साठ भक्त अनशन का
छेदन कर (पालन कर)आलोचना और प्रतिक्रमण करके, समाधि को प्राप्त
होकर, काल के समय में काल करके सौधर्म देवलोक में गया है। वह वहाँ
अपने विमान में उपपात सभा के देव-शयनीय में (देवों के बिछौने में) देवदृष्य
(देववस्त्र)से ढेंके हुए अंगुल के असंख्यातवें भाग जितनी अवगाहना में देवेन्द्र
देवराज शक के सामानिक देवरूप से उत्पन्न हुआ है।

तत्परचात् तत्काल उत्पन्न हुआ वह तिष्यक देव, पाँच प्रकार की पर्याप्तियों से पर्याप्तपने को प्राप्त हुआ अर्थात् आहारपर्याप्ति, शरीरपर्याप्ति, इन्द्रियपर्याप्ति, आनप्राणपर्याप्ति (श्वासोच्छ्वासपर्याप्ति) और भाषामनःपर्याप्ति, इन पाँच पर्याप्तियों से उसने अपने शरीर की रचना पूर्ण की। जब वह तिष्यक देव, पाँचों पर्याप्तियों से पर्याप्त बन गया, तब सामानिक परिषद् के देव, दोनों हाथों को जोड़ कर एवं दसों अंगुलियों के दसों नखों को इकट्ठे करके मस्तक पर अञ्जलि करके जय विजय शब्दों द्वारा बधाया। इसके बाद वे इस प्रकार बोले कि-अहो ! आप देवानुप्रिय को यह दिव्य देवऋद्धि, दिव्य देव-कान्ति और दिव्य देव-प्रभाव मिला है, प्राप्त हुआ है और सम्मुख आया है। हे

देवानुष्रिय ! जैसी दिन्य देवऋद्धि, दिन्य देवकान्ति और दिन्य देवप्रभाव आप देवानुष्रिय को मिला है, प्राप्त हुआ है, सम्मुख आया है, वैसी ही दिन्य देवऋद्धि, दिन्य देवकान्ति और दिन्य देवप्रभाव, देवेन्द्र देवराज शक्त को भी मिला है, प्राप्त हुआ है और सम्मुख आया है। जैसी दिन्य देव ऋद्धि, दिन्य देवकान्ति और दिन्य देवप्रभाव, देवेन्द्र देवराज शक्त की मिला है, प्राप्त हुआ है और सम्मुख आया है, वेसी ही दिन्य देवऋद्धि, दिन्य देवकान्ति और दिन्य देवप्रभाव आप देवानुष्रिय को मिला है, प्राप्त हुआ है और सम्मुख आया है।

(अब अग्निभूति अनगार भगवान् से पूछते हैं) हे भगवन् ! तिष्यक देव कितनी महाऋद्धि वाला है और कितनी वैक्रिय शक्ति वाला है ?

११ उत्तर-वह तिष्यक देव महा ऋदि वाला है यावत् महाप्रभाव वाला है। वह अपने विमान पर, चार हजार सामानिक देवों पर, परिवार सिहत चार अग्रमिहिषयों पर, तीन सभा पर, सात सेना पर, सात सेनाधि-पितयों पर, सोलह हजार आत्मरक्षक देवों पर और दूसरे बहुत से वैमानिक देवों पर तथा देवियों पर सत्ताधीशपना भोगता हुआ यावत् विचरता है। वह तिष्यक देव ऐसी महाऋदि वाला है यावत् इतना वैक्रिय करने की शक्ति वाला है। युवति युवा के दृष्टान्तानुसार एवं आरों युक्त नाभि के दृष्टान्तानुसार वह शक्तेन्द्र जितनी विकुर्वणा करने की शक्ति वाला है। हे गौतम ! तिष्यक देव की जो विकुर्वणा शक्ति कही है, वह उसका सिर्फ विषय है, किन्तु सम्प्राप्ति द्वारा कभी उसने इतनी विकुर्वणा की नहीं, करता भी नहीं और भविष्यत् काल में करेगा भी नहीं।

१२ प्रश्न-हे भगवन् ! यदि तिष्यक देव इतनी महाऋद्धि वाला है यावत् इतनी विकुर्वणा करने की शक्ति वाला है, तो देवेन्द्र देवराज शक्त के दूसरे सब सामानिक देव कितनी महा ऋदि वाले हैं, यावत् कितनी विकुर्वणा शक्ति वाले हें?

१२ उत्तर-हे गौतम ! जिस तरह तिष्यक देव का कहा, उसी तरह

शकेन्द्र के सब सामानिक देवों का जानना चाहिए। किन्तु हे गौतम! यह विकुर्वणा शक्ति उनका विषयमात्र है, परन्तु सम्प्राप्ति द्वारा इन्होंने कभी इतनी विकुर्वणा की नहीं, करते नहीं और भविष्यत् काल में भी करेंगे नहीं। शक्तेन्द्र के त्रायहित्रशक, लोकपाल और अग्रमहिषियों के विषय में चमरेन्द्र की तरह कहना चाहिए, किन्तु इतनी विशेषता है कि ये अपने वैक्रियकृत रूपों से सम्पूर्ण दो जम्बूद्वीप को भरने में समर्थ हैं। बाकी सारा वर्णन चमरेन्द्र की तरह कहना चाहिए।

सेवं भंते ! सेवं भंते !! हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है, ऐसा कह कर द्वितीय गौतम अग्निभूति अनगार यावतु विचरते हैं।

विवेचन-पहले शकेन्द्र की ऋद्धि और विकुवंणा शक्ति का वर्णन किया गया, इसलिए उसके बाद उसके सामानिक देवों की ऋद्धि और विकुवंणा के सम्बन्ध में पूछा गया
है, यह प्रसंग प्राप्त ही है। इसके बाद प्रश्नकर्त्ता ने अपने परिचित श्री तिष्यक अनगार—जो
कि काल करके शकेन्द्र के सामानिक देव रूप से उत्पन्न हुए हैं, उनकी ऋदि और विकुवंणा
के सम्बन्ध में पूछा है, यह भी प्रसंग प्राप्त ही है।

शङ्का-आहार पर्याप्ति, शरीर पर्याप्ति, इन्द्रिय पर्याप्ति, श्वासोच्छ्वास पर्याप्ति, भाषा पर्याप्ति और मनः पर्याप्ति, य छह पर्याप्तियाँ कही गई हैं, किंतु यहाँ पर पांच ही पर्याप्तियां कही गई हैं, इसका क्या कारण है ?

समाधान-"इह तु पञ्चधा भाषामनः-पर्यात्योबंहुश्रुताभिमतेन केनापि कारणेन एकत्विवक्षणात् ।"

अर्थ-बहुश्रुत महापुरुषों ने अपने इष्ट किसी कारण से यहाँ (देवों में ) भाषा पर्याप्ति और मनः पर्याप्ति को अलग अलग नहीं गिना है, किंतु दोनों को शामिल रूप में एक ही गिना है। क्योंकि देवों में भाषा पर्याप्ति और मनः पर्याप्ति, दोनों पर्याप्तियाँ शामिल ही (बहुत कम अंतर से) बंधती हैं। इसलिए यहाँ पर पांच ही पर्याप्तियाँ कही गई हैं।

मूलपाठ में 'लखे, पत्ते, अभिसमण्णागए' ये तीन शब्द आये हैं। इतका विशेषायें

www.jainelibrary.org

करते हुए टीकाकार ने लिखा है कि-

"लद्धे ति जन्मान्तरे तदुपार्जनापेक्षया, 'पत्ते 'ति प्राप्त देवभवाऽपेक्षया, 'अभिसम-ण्णागए' ति तद्भोगाऽपेक्षया''।

अर्थ-लब्धः अर्थात् मिला, पूर्वं जन्म में उनका उपार्जन किया। प्राप्त अर्थात् देवः भवकी अपेक्षा प्राप्त । अभिसमन्वागत अर्थात् प्राप्त हुई भोग सामग्री को भोगना। इसी भात को स्पष्ट करने के लिए मूलपाठ में उपरोक्त तीन शब्द आये हैं।

## ईशानेन्द्र स्रादि की ऋद्धि और विकुर्वणा

१३ प्रश्न—'मंते!' ति भगवं तच्चे गोयमे वाउभूई अणगारे समणं भगवं जाव—एवं वयासी—जइ णं भंते! सक्के देविंदे देव-राया एवं महिड्ढीए, जाव—एवइयं च णं पभू विउन्वित्तए, ईसाणे णं भंते! देविंदे देवराया के महिड्ढीए?

१३ उत्तर-एवं तहेव, नवरं-साहिए दो केवलकपे जंबूदीवे दीवे, अवसेसं तहेव।

भावार्थ—प्रदन—१३ हे भगवन् ! ऐसा कह कर तृतीय गौतम गणधर भगवान् वायुभूति अनगार श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को वन्दना नमस्कार करके इस प्रकार बोले—हे मगवन् ! यदि देवेन्द्र देवराज शक्र यावत् ऐसी महा-ऋद्धि वाला है यावत् इतनी विकुर्वणा करने की शक्ति वाला है, तो देवेन्द्र देवराज ईशान कितनी महा ऋद्धि वाला है यावत् कितना वैकिय करने की शक्ति वाला है ?

१३ उत्तर-हे गौतम ! जैसा शकेन्द्र के विषय में कहा, वैसा ही सारा वर्णन ईशानेन्द्र के लिए जानना चाहिए। विशेषता यह है कि वह अपने वैक्रियकृत रूपों से सम्पूर्ण दो जम्बूद्वीप से कुछ अधिक स्थल को भर देता है। बाकी सारा वर्णन पहले की तरह जानना चाहिए।

विवेचन-यहाँ ईशानेन्द्र के प्रकरण को शकेन्द्र के प्रकरण के समान बतलाया है। इसका कारण यह है कि शकेन्द्र के प्रकरण में कही हुई बहुत सी बातों के साथ ईशानेन्द्र के प्रकरण में कही हुई बहुत सी बातों के साथ ईशानेन्द्र के प्रकरण में कही हुई बहुतसी बातों की समानता है, जो विशेषता है वह इस प्रकार है। ईशानेन्द्र के अट्टाईस लाख विमान, अस्मी हजार सामानिक देव और तीन लाख बीस हजार आत्मरक्षक देव हैं।

## कुरुदत्तपुत्र अनगार आदि की ऋदि

१४ प्रथ्न-जइ णं भंते ! ईसाणे देविंदे देवराया एमहिड्ढीए, जाव-एवइयं च णं पभू विउव्वित्तए, एवं खलु देवाणुष्पियाणं अंते-वासी कुरुदत्तपुत्ते नामं अणगारे पगइभद्दए, जाव-विणीए, अट्टमंअट्टमेणं अणिक्खितेणं पारणए आयंबिलपरिग्गहिएणं तवोकम्मेणं उड्ढं बाहाओ पिगिज्झिय पिगिज्झिय सूराभिभूहे आयावणभूमिए आयावेमाणे बहुपडिपुण्णे छम्मासे सामण्णिरयाणं पाउणिता । अद्धमासिआए संलेहणाए अत्ताणं झूसिता, तीसं भत्ताइं अणसणाइं छेदिता, आलोइयपडिक्कंते, समाहिपत्ते कालमासे कालं किचा ईसाणे कप्पे सयंसि विमाणंसि, जा तीसए वत्तव्वया सा सब्वेव अपरिसेसा कुरुदत्तपुत्ते० ?

१४ उत्तर-नवरं साइरेगे दो केवलकप्पे जंबूदीवे दीवे, अवसेसं

तं चेव, एवं सामाणिय तायत्तीसग-लोगपाल-अग्गमहिसीणं, जाव एम णं गोयमा ! ईसाणस्स देविंदस्स देवरण्णो एवं एगमेगाए अग्गमहिसीए देवीए अयमेयारूवे विसए, विसयमेत्ते बुइए, नो चेव णं संपतीए विउव्विंसु वा, विउव्वंति वा, विउव्विस्संति वा।

एवं सणंकुमारे वि, नवरं-चत्तारि केवलकप्पे जंबूदीवे दीवे, अदुत्तरं च णं तिरियमसंखेजे, एवं सामाणिय-तायत्तीस-लोगपाल-अग्गमिहसीणं असंखेजे दीव-समुद्दे सब्वे विउव्वंति, सणंकुमाराओ आरद्धा उवरिल्ला लोगपाला सब्वे वि असंखेजे दीव-समुद्दे विउव्वंति, एवं माहिंदे वि नवरं-सातिरेगे चतारि केवलकप्पे जंबूदीवे दीवे, एवं बंभलोए वि, नवरं-अह केवलकप्पे, एवं लंतए वि, नवरं साइरेगे अह केवलकप्पे, महासुक्के सोलस केवलकप्पे, सहस्सारे साइरेगे सोलस, एवं पाणए वि,नवरं-बत्तीसं केवलकप्पे, एवं अच्चुए वि, नवरं साइरेगे बत्तीसं केवलकप्पे जंबूदीवे दीवे, अण्णं तं चेव। सेवं भंते! सेवं भंते! ति तच्चे गोयमे वाउमूई अणगारे समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसइ, जाव-विहरइ।

कठिन शब्दार्थ-पिगिज्झय-ग्रहण करके, सूराभिम्हे-सूर्य की तरफ मुख करके, आयावणमू मिए-आतापन मूमि में, आयावेयाणे-आतापना लेते हुए, आरदा उवरिल्ला-से लेकर ऊपर के, अण्णं-अन्य सब।

भावार्य-१४ प्रक्षन-हे भगवन् ! यदि देवेन्द्र देवराज ईशान ऐसी महा ऋदि वाला है, यावत् इतना वैक्रिय करने की शक्ति वाला है, तो प्रकृति से भद्र यावत् विनीत तथा निरन्तर अट्टम यानी तेले तेले की तपस्या और पारणे में आयम्बल ऐसी कठोर तपस्या से अपनी आत्मा को भावित करने वाला, दोनों हाथ ऊँचे रख कर सूर्य की तरफ मुंह करके आतापना की भूमि में आतापना लेने वाला, आपका अन्तेवासी—शिष्य कुरुदत्तपुत्र नामक अनगार पूरे छह महीने तक श्रमण पर्याय का पालन करके, पन्द्रह दिन की संलेखना से अपनी आत्मा को संयुक्त करके, तीस भक्त तक अनशन का छेदन करके, आलोचना और प्रति-क्रमण करके समाधिपूर्वक काल के अवसर पर काल करके, ईशान कल्प में अपने विमान में ईशानेन्द्र के सामानिक देव रूप से उत्पन्न हुआ है। इत्यादि सारा वर्णन जैसा तिष्यक देव के लिए कहा है, वह सारा वर्णन कुरुदत्तपुत्र देव के विषय में भी जानना चाहिए, तो हे भगवन्! वह कुरुदत्तपुत्र देव, कितनी महाऋद्धि वाला यावत् कितना वैक्रिय करने की शक्ति वाला है?

१४ उत्तर-हे गौतम ! इस सम्बन्ध में सब पहले की तरह जान लेना चाहिए। विशेषता यह है कि कुरुदत्तपुत्र देव, अपने वैक्तियकृत रूपों से सम्पूणं दो जम्बूद्वीप से कुछ अधिक स्थल को भरने में समर्थ है, इसी तरह दूसरे सामानिक देव, त्रायस्त्रिशक देव, लोकपाल और अग्रमहिषियों के विषय में भी जानना चाहिए। हे गौतम ! देवेन्द्र देवराज ईशान की अग्रमहिषियों को यह विकुर्वणा शिक्त है, वह केवल विषय है, विषय मात्र है, परन्तु सम्प्राप्ति द्वारा कभी इतना वैक्रिय किया नहीं, करती नहीं और भविष्यत् काल में करेगी भी नहीं।

इसी तरह सनत्कुमार आदि देवलोकों के विषय में भी समझना चाहिए, किन्तु विशेषता इस प्रकार है:—सनत्कुमार देवलोक के देव सम्पूर्ण चार जम्बूहोप जितने स्थल को भरने और तिर्छा असंख्यात द्वीप समुद्रों जितने स्थल को भरने की शक्ति है। इसी तरह सामानिक देव, त्रायस्त्रिशक्त देव, लोकपाल और अग्रमहिषियाँ, ये सब असंख्यात द्वीप समुद्र जितने स्थल को भरने की शक्ति वाले हैं। सनत्कुमार से आगे सब लोकपाल असंख्येय द्वीप समुद्रों जितने स्थल को भरने की शक्ति वाले हैं। इसी तरह माहेन्द्र नामक चौथे देवलोक में भी

समझना चाहिए, किंतु इतनी विशेषता है कि ये सम्पूर्ण चार जम्बूद्वीप से कुछ अधिक स्थल को भरने में समर्थ हैं। इसी तरह ब्रह्मलोक नामक पांचवें देवलोक में भी जानना चाहिए, किंतु इतनी विशेषता है कि वे सम्पूर्ण आठ जम्बूद्वीप किंतने स्थल को भरने में समर्थ हैं। इसी प्रकार लानक नामक छठे देवलोक में भी जानना चाहिए, किंतु इतनी विशेषता है कि ये सम्पूर्ण आठ जम्बूद्वीप से कुछ अधिक स्थल को भरने में समर्थ हैं। इसी तरह महाशुक्र नामक सातवें देवलोक के विषय में भी जानना चाहिए, किंतु इतनी विशेषता है कि ये सम्पूर्ण सोलह जम्बूद्वीप जितने क्षेत्र को भरने में समर्थ हैं। इसी तरह सहस्रार नामक आठवें देवलोक के विषय में जानना चाहिए, किंतु इतनी विशेषता है कि ये सम्पूर्ण सोलह जम्बूद्वीप से कुछ अधिक क्षेत्र को भरने में समर्थ हैं। इसी तरह प्राणत देवलोक के विषय में भी कहना चाहिए, किंतु इतनी विशेषता है कि ये सम्पूर्ण बत्तीस जम्बूद्वीप जितने क्षेत्र को भरने में समर्थ हैं। इसी तरह अच्युत देवलोक के विषय में भी जानना चाहिए, किंतु इतनी विशेषता है कि ये सम्पूर्ण बत्तीस जम्बूद्वीप जितने क्षेत्र को भरने में समर्थ हैं। इसी तरह अच्युत देवलोक के विषय में भी जानना चाहिए, किंतु इतनी विशेषता है कि ये सम्पूर्ण बत्तीस जम्बूद्वीप से कुछ अधिक क्षेत्र को भरने में समर्थ हैं। बाकी सारा वर्णन पहले की तरह कहना चाहिए।

सेवं भंते ! सेवं भंते !! हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । ऐसा कह कर तृतीय गौतम वायुभूति अनगार श्रमण भगवान् महावौर स्वामी को वन्दना नमस्कार कर यावत् विचरने लगे ।

विवेचन-ईशानेन्द्र के पश्चात् उसके सामानिक देवों के विषय में प्रश्न पूछना प्रसंग प्राप्त है। तत्पश्चात् प्रश्नकार ने अपने परिचित कुरुदत्तपुत्र अनगार, जो काल करके ईशा-नेन्द्र के सामानिक देव रूप से उत्पन्न हुए हैं, उनकी ऋद्धि और विकुवंणा शक्ति आदि के विषय में पूछा है, जो कि प्रसंग प्राप्त ही है।

सनत्कुमार के प्रकरण में मूलपाठ में 'अग्गमहिसीण' शब्द दिया है। इसका कारण यह है कि यद्यपि सनत्कुमार देवलोक में देवियों की उत्पत्ति नहीं होती है, तथापि सौधर्म देवलोक में जो अपरिगृहीता देवियाँ उत्पन्न होती है और जिनकी स्थिति समयाधिक पत्योपम से लेकर दस पत्योपम तक की होती है, वे अपरिगृहीता देवियाँ सनत्कुमार देवों के भोग के काम में आती है। इसलिए यहां 'अग्रमृहिषी' का उल्लेख हुआ है।

यद्यपि टीकाकार ने सनत्कुमार इन्द्र के लिए 'अग्रमहिषी' की संगति बिठाई है। तथापि यह शब्द प्रमादापितत ही संभव लगता है। क्यों कि पहले देवलों के दस पत्योपम तक की स्थित वाली देवियाँ इनके उपभोग में तो आती हैं किन्तु उनकी विकुवंणा शक्ति का विषय संख्यात द्वीप समृद्र ही है। सागरोपम की स्थितिवालों का ही असंख्यात द्वीप समृद्र जितना विषय बताया गया है। अतः 'अग्रमहिष्या' का विकुवंणा का विषय संख्यात द्वीप समृद्र से अधिक नहीं हो सकता है। मूलपाठ से असंख्यात द्वीप समृद्र का विषय स्पष्ट होता है जो उचित नहीं है। इसलिए यहां पर 'अग्रमहिषी' पाठ नहीं होना चाहिए। क्यों कि इसके आगे के पाठ में ही लोकपालों के लिए असंख्यात द्वीप समृद्र विषय होना बताया है। इसमें 'अग्रमहिषी' को ग्रहण नहीं किया गया है। इस प्रकार इस पाठ को गहराई से देखने पर यह स्पष्ट हो जाता है कि वहाँ 'अग्रमहिषी' पाठ नहीं होना चाहिए।

प्राय: सभी प्रतियों में होने के कारण मूलपाठ से इस शब्द को नहीं निकाला है। इन देवलोकों के विमानों की संख्या बताने वाली गाथाएँ इस प्रकार है;——

> बत्तीस अट्ठावीसा बारस अट्ट चउरो सयसहस्सा। आरणे बंगलीया विमाणसंखा भवे एसा।। पण्णासं चत्त छच्चेव सहस्सा लंतक सुवक सहस्सारे। सय चउरो आणय पाणएसु तिण्णि आरण्णच्च्यओ।।

अर्थ—(१) सीधर्म में बत्तीस लाख, (२) ईशान में अट्टाईस लाख, (३) सनत्-कुमार में बारह लाख, (४) माहेन्द्र में आठ लाख, (५) ब्रह्मलोक में चार लाख, (६) लानतक में पचास हजार, (६) महाशुक्र में चालीस हजार, (८) सहस्रार में छह हजार, (९-१०) आणत और प्राणत में चार सौ, (११-१२) आरण और अच्युत में तीन सौ विमान हैं। इनके सामानिक देवों की संख्या बतलाने वाली गांथा यह है;—

# चउरासीई असीई बाबत्तरी सत्तरी य सट्ठी यः। पण्णा चत्तालीसा तीसा वीसा दस सहस्सा ।।

अर्थ — पहले देवलोक में इन्द्र के चौरासी हजार, दूसरे में अस्सी हजार, तीसरे में बहत्तर हजार, चौथे में सित्तर हजार, पाँचवें में साठ हजार, छठे में पचास हजार, सातवें में चालीस हजार, आठवें में तीस हजार, नववें और दसवें देवलोक के इन्द्र के बीस हजार, ग्यारहवें और बारहवें देवलोक के इन्द्र के दस हजार सामानिक देव हैं।

यहाँ शक्रेन्द्र आदि एकान्तरित पाँच इन्द्रों के विषय में अग्निभूति अनगार ने पूछा और ईशानेन्द्र आदि एकान्तरित पाँच इन्द्रों के विषय में वायुभूति अनगार ने पूछा है।

## ईशानेन्द्र का भगवद् वंदन

१५ प्रश्न-तए णं समणे भगवं महावीरे अण्णया कयाइं मोयाओ नयरीओ नंदणाओ चेइयाओ पिडिनिक्खमइ, पिडिनिक्ख-मित्ता बिहया जणवयविहारं विहरइ। तेणं कालेणं तेणं समएणं रायिगिहे नामं णयरे होत्या। (वण्णओ०) जाव-पिरसा पज्ज-वासइ। तेणं कालेणं तेणं समएणं ईसाणे देविंदे देवराया, सूल-पाणी, वसहवाहणे, उत्तरइढलोगाहिवई, अट्टावीसविमाणावाससय-सहस्साहिवई, अर्यंबरवत्थधरे, आल्ड्यमालमउडे, नवहेमचारु-चित्तंचलकुंडलिविलिहिज्जमाणगंडे; जाव दस दिसाओ उज्जो-वेमाणे; पभासेमाणे, ईसाणे कप्पे, ईसाणविडेंसए विमाणे, जहेव रायप्पसेणइज्जे जाव-दिव्वं देविहिंद जाव-जामेव दिसिं पाउच्भूए, तामेव दिसिं पिडिगए। 'भंते!' ति, भगवं गोयमे समणं भगवं महावीरं वंदइ णमंसइ, वंदित्ता णमंसित्ता एवं वयासीः—अहो! णं भंते! ईसाणे देविंदे देवराया महिइढीए, ईसाणस्स णं भंते! सा दिव्वा देविइढी किहीं गया, किहीं अणुपविद्वा?

१५ उत्तर-गोयमा ! सरीरं गया । सरीरं अणुपविद्वा ।

१६ प्रश्न-से केणट्टेणं भंते ! एवं वुचइ-सरीरं गया ? सरीरं अणुपविद्वा ?

१६ उत्तर-गोयमा ! से जहा णामए कृडागारसाला सिया दुइओ लिता, गुत्ता, गुत्तदुवारा णिवाया णिवायगंभीरा, तीसे णं कृडागारसालाए दिट्टंतो भाणियव्वो ।

कठिन शब्दार्थ-अण्णया कयाइं-अन्यदा कभी-बाद में किसी दिन, पिडिणिक्समइ-

निकलकर, सूलपाणी—शूलपाणि—हाथ में शूल नामक शस्त्र धारण करने वाला, वसहवाहणे-वृषभवाहन-बैल पर सवारी करने वाला, उत्तरङ्खलोगाहिबई-लोक के उत्तरार्ध का स्वामी, अरपंबरवस्थधरे-आकाश के समान रजरहित-निर्मल वस्त्रों को पहनने वाला, आलइयमालमउडे-माला से मुशोभित मुकुट को मस्तक पर धारण करने वाला, नवहेमचार-चित्तचंचलकुंडलविलिहिज्जमाणगंडे-कानों में पहने हुए नवीन सोने के सुन्दर, विचित्र एवं चंचल कुण्डलों से जिसका गण्डस्थल सुशोभित हो रहा है, पाउब्भूए-प्रादुर्भूत-प्रकट हुआ-उपस्थित हुआ, कूडागारसाला—कूटाकार शाला-शिखर के आकार वाला घर, सिया—स्याद, दुहाऔ—दोनों ओर से, लिता—लिप्त—लीपा हुआ, गुत्ता—गुप्त, णिवाया—निर्वात—हवा रहित, दिट्ठंतो—दृष्टान्त ।

भावार्थ-१५ प्रक्त-इसके बाद किसी एक समय श्रमण भगवान् महावीर स्वामी 'मोका' नगरी के उद्यान से बाहर निकल कर कर जनपद (देश) में विचरने लगे। उस काल उस समय में 'राजगृह' नामक नगर था। (वर्णन करने योग्य)। भगवान् वहाँ पधारे यावत् परिषद् भगवान् की पर्युपासना करने लगी।

उस काल उस समय में देवेन्द्र देवराज शूलपाणि- (हाथ में शूल धारण करने वाला) वृषम वाहन-बंल पर सवारी करने वाला, लोक के उत्तराई का स्वामी, अट्ठाईस लाख विमानों का अधिपति, आकाश के समान रज रहित निर्मल वस्त्रों को धारण करने वाला, माला से सुशोभित, मुकुर को शिर पर धारण करने वाला, नवीन सोने के सुन्दर विचित्र और चञ्चल कुण्डलों से सुशोभित मुख वाला यावत् दसों दिशाओं को प्रकाशित करता हुआ ईशानेन्द्र, ईशानकल्प के ईशानावतंसक विमान में (रायपसेणीय सूत्र में कहे अनुसार) यावत् दिव्य देव ऋद्धि का अनुभव करता हुआ विचरता है। वह भगवान् के दर्शन करने के लिये आया और यावत् जिस दिशा से आया था, उसी दिशा में वाितस चला गया।

इसके पद्यात् हे भगवन् ! इस प्रकार सम्बोधित करके गौतम स्वामी ने श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को वन्दना नमस्कार करके इस प्रकार पूछा कि-हे भगवन् ! अहो !! देवेन्द्र देवराज ईशान ऐसी महाऋद्धि वाला हैं। है भगवन् ! ईशानेन्द्र की वह दिध्य देवऋद्धि कहाँ गई और कहाँ प्रविष्ट हुई ? १५ उत्तर-हे गौतम! वह दिव्य देवऋद्धि शरीर में गई, और शरीर में ही प्रविष्ट हुई।

े१६ प्रश्न-हे भगवन् ! वह विष्य देवऋद्धि शरीर में गई और शरीर में प्रविष्ट हुई, ऐसा किस कारण से कहा जाता है ?

१६ उत्तर-हे गौतम ! जैसे कोई कूडागार (कूटाकार) शाला हो, जो कि दोनों तरफ से लिपी हुई हो, गुप्त हो, गुप्तद्वार वाली हो, पवन रहित हो, पवन के प्रवेश से रहित गम्भीर हो। ऐसी कूटाकारशाला का वृष्टान्त यहाँ कहना चाहिए।

विवेचन-इस चालू प्रकरण में इन्द्रों की वैक्रिय शक्ति, तेजोलेश्या आदि का वर्णन किया गया है।

एक समय दूसरे देवलोक का अधिपति देवेन्द्र देवराज ईशान, भगवान् की सेवा में आया और उसने बत्तीस प्रकार के नाटक बतलाये। जिसके लिए रायपसेणीय सूत्र में विणत सूर्याभदेव की वक्तव्यता की भलामण दी गई है। उसका संक्षिप्त वर्णन इस प्रकार है; — सुधर्मा सभा के ईशान नाम के सिहासन पर बैठा हुआ देवन्द्र देवराज ईशान, महा अखण्ड नाटकों आदि के शब्दों द्वारा दिव्य और भोगने योग्य भोगों को भोगता हुआ रहता है। वह ईशानेन्द्र वहां अकेला नहीं है, किन्तु परिवार सहित है। उसका परिवार इस प्रकार है—अस्सी हजार सामानिक देव, चार लोकपाल, परिवार सहित आठ अग्रमहिष्यों, सात सेना, सात सेनाधिपति, तीन लाख बीस हजार आत्मरक्षक देव और अनेक वैमानिक देव तथा देवियां। इस प्रकार के परिवार से वह ईशानेन्द्र परिवृत्त है।

एक समय उस ईशानेन्त्र ने अपने अवधिज्ञान के द्वारा जम्बूदीप को देखा और देखते ही श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को राजगृह नगर में पधारे हुए देखा। भगवान् को देखते ही वह इन्द्र, एकदम अपने आसन से उठा, उठकर सात आठ कदम तीर्थं द्वार भगवान् के सामने गया, फिर दोनों हाथ जोड़कर भगवान् को वन्दना नमस्कार किया। इसके बाद अपने आभियोगिक देवों को बुलाया और बुलाकर इस प्रकार कहा—"हे देवानुप्रियों! तुम राजगृह नगर में जाओ वहां श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को वन्दना नमस्कार करो। इसके बाद एक योजन जितने विशाल क्षेत्र को साफ करो। यह कार्य करके मुझे वापिस शीघ्र सूचित करो।" इन्द्र की आज्ञा पाकर उन आभियोगिक देवों ने वह सारा

कार्य करके वापिस इन्द्र को सूचित कर दिया।

इसके बाद इन्द्र ने अपने सेनाधिपित को बुलाकर इस प्रकार कहा कि—"हे देवा-नुप्रिय!" तुम ईशानावतंसक नाम के विमान में घण्टा बजाओ और सब देव और देवियों को इस प्रकार कही कि—हे देव और देवियों! ईशानेन्द्र, श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को वन्दना नमस्कार करने के लिए जाता है, इसलिए तुम शीघ्र ही अपनी महान् ऋदि से संयुक्त होकर इन्द्र के पास जाओ।

जब सेनाधिपति ने इस प्रकार जाहिर किया, तो बहुत से देव और देवियाँ ईशानेन्द्र के पास उपस्थित हुए। उन समस्त देव और देवियों से परिवृत्त होकर एक लाख योजन परिमाण वाले विमान में बैठ कर ईशानेन्द्र, श्रमण भगवान् महाबीर स्वामी को बन्दना करने के लिए निकला। नन्दीश्वर द्वीप में पहुँच कर ईशानेन्द्र ने अपने विमान को छोटा बनाया। फिर वह राजगृह नगर में आया। श्रमण भगवान् महाबीर स्वामी की तीन बार प्रदक्षिणा की। फिर अपने विमान को जमीन से चार अगुल ऊँचा रख कर, भगवान् के पास जाकर उन्हें बन्दना नमस्कार कर पर्युपासना करने लगा।

फिर श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के पास धर्म श्रवण करके इन्द्र ने इस प्रकार निवेदन किया कि—हे भगवन् ! आप तो सर्वज्ञ सर्वदर्शी हैं। सब जानते हैं और सब देखते हैं। में तो सिर्फ गौतमादि महर्षियों को दिव्य नाटक विधि दिखलाना चाहता हूँ। ऐसा कह कर ईशानेन्द्र ने दिव्य मण्डप की विकुर्वणा की। उस मण्डप में मणिपीठिका और सिहासन की भी विकुर्वणा की। फिर भगवान् को प्रणाम करके इन्द्र सिहासन पर बैठा। इसके बाद उसके दाहिने हाथ से एक सौ आठ देवकुमार निकले और बाएँ हाथ से एक सौ आठ देवकुमारियाँ निकली। फिर अनेक वादिन्त्रों और गीतों के साथ जन-मानस को रिज्जित करने वाला बत्तीस प्रकार का नाटक बतलाया। फिर उस दिव्य देवऋदि, दिव्य देवकान्ति और दिव्य देवप्रभाव को वापिस समेट लिया और एक क्षण में ही वह पहले या वैसा अकेला हो गया। इसका विस्तृत वर्णन रायपसेणीय सूत्र से जानना चाहिए। फिर अपने परिवार सहित देवेन्द्र देवराज ईशान ने श्रमण भगवान् महावीर को वन्दना नमस्कार किया और जिस दिशा से आया था, उस दिशा में वापिस चला गया अर्थात् अपने स्थान पर चला गया।

तब गौतम स्वामी ने श्रमण भगवान् महावीर स्वामी से पूछा कि —हे भगवन् ! ईशानेन्द्र की वह दिव्य देवऋद्धि, दिव्य देवकान्ति एवं दिव्य देवप्रभाव कहाँ गया ? कहाँ

प्रविष्ट हुआ।

भगवान् ने फरमाया कि—हे गौतम ! कूटाकार शाला के दृष्टान्तानुसार वह दिव्य देवऋद्धि, दिव्य देवकान्ति और दिव्य देवप्रभाव, ईशानेन्द्र के शरीर में गया, उसके शरीर में ही प्रविष्ट हुआ।

कूटाकार शाला के दृष्टान्त का आशय इस प्रकार है। जैसे —शिखर के आकार वाली कोई शाला (घर) हो और उसके पास बहुत से मनुष्य खड़े हों। इतने में बादलों की काली घटा चढ़ आई ही और वर्षा बरसने की तैयारी हो। उस काली घटा को देखते ही जैसे वे सब मनुष्य उस शाला में प्रवेश कर जाते हैं। इसी प्रकार ईशानेन्द्र की वह दिव्य देवऋद्धि, दिव्य देवकान्ति और दिव्य देवप्रभाव, ईशानेन्द्र के शरीर में ही प्रविष्ट हो गया।

## ईशानेन्द्र का पूर्व भव

१७ प्रश्न-ईसाणेणं भंते ! देविंदेणं देवरण्णा सा दिव्वा देविड्ढी, दिव्वा देवज्जुई, दिव्वे देवाणुभागे किण्णा छद्धे, किण्णा पत्ते, किण्णा अभिसमण्णागए ? के वा एस आसी पुव्वभवे, किंणामए वा, किंगोते वा, कयरंसि वा गामंसि वा नगरंसि वा, जाव सिण्णवेसंसि वा, किं वा सोचा, किं वा दचा, कि वा भोचा, किं वा किचा, किं वा समायरित्ता, कस्स वा तहारूवस्स वा समणस्सवा, माहणस्स वा अंतिए एगमवि आरियं, धम्मियं सुवयणं सोचा, निसम्म जं णं ईसाणेणं देविंदेणं, देवरण्णा सा दिव्वा देविड्ढी जाव-अभिसमण्णागया ?

१७ उत्तर-एवं खलु गोयमा ! तेणं काले णं, तेणं समए णं

इहेव जंब्दीवे दीवे, भारहे वासे, तामिलती नामं णयरी होत्या। (वण्णओ०) तत्थ णं तामिलतीए णयरीए तामिल णामं मोरियपुत्ते गाहावई होत्था, अड्ढे, दित्ते, जाव-बहुजणस्स अपरिभूए या वि होत्था, तए णं तस्स मोरियपुत्तस्स तामिलस्स गाहावइस्स अण्णया कयाइं पुञ्चरत्तावरत्तकालसमयंसि कुटुंबजागरियं जागर-माणस्स इमेयारूवे अज्झित्थए, जाव-समुण्णिजत्था, अत्थि ता मे पुरा पोराणाणं, सुचिण्णाणं, सुपरिनकंताणं, सुभाणं कल्लाणाणं, कुडाणं कम्माणं कल्लाणफलितिविसेसो, जेणाहं हिरण्णेणं वड्ढामि, सुवण्णेणं वड्ढामि, धणेणं वड्डामि, धणेणं वड्डामि, धणेणं वड्डामि, धणेणं वड्डामि, धणेणं वड्ड

किटन शब्दार्थ-एस-यह, आसि-था, कयरंसि-किस, दच्चा-दिया, भोच्चा-खाया, किच्चा-किया, समायरिता-आचरण किया, पुव्यरत्तावरत्तकालसमयंसि-पूर्वरात्राऽपररात्र-काल समये-पिछली रात्रि में, अज्झित्थिए-आध्यात्मिक=संकत्प, सुचिण्णाणं-उत्तम आचार पाल कर, सुपरिक्कृंताणं-अच्छे पराक्रम से, कल्लाणफलवित्तिविसेसो-कल्याणकारी फल विशेष, बहुामि-बढ़ रहा है।

भावार्थ-१७ प्रक्त-हे भगवन् ! देवेन्द्र देवराज ईशान को वह दिव्य देवऋद्धि, दिव्य देवकान्ति और दिव्य देवप्रभाव किस प्रकार लब्ध हुआ, प्राप्त हुआ और अभिसमन्वागत हुआ (सम्मुख आया) ? यह ईशानेन्द्र पूर्वभव में कौन था ? उसका नाम और गोत्र क्या था ? वह किस ग्राम, नगर यावत् सिश्चवेश में रहता था ? उसने क्या सुना ? क्या दिया ? क्या खाया ? क्या किया ? क्या आचरण किया ? किस तथारूप के श्रमण या माहन के पास एक

भी आर्य और धार्मिक वचन सुना था एवं हृदय में धारण किया था, जिससे कि देवेन्द्र देवराज ईशान को यह दिव्य देवऋद्धि यावत् मिली है, प्राप्त हुई है और सम्मुख आई है ?

१७ उत्तर-हे गौतम ! उस काल उस समय में इसी जम्बूद्वीप के भरत क्षेत्र में ताम्रलिप्ती नाम को नारो थी। उस नगरी का वर्णत करना चाहिए। उस ताम्रलिप्ती नगरी में तामली नाम का मौर्यपुत्र (मौर्यवंश में उत्पन्न) गृहपति रहता था। वह तामली गृहपति धनाढच और दीप्ति वाला था यावत् वह बहुत से मनुष्यों द्वारा अपराभवनीय (नहीं दबने वाला) था। किसी एक समय में उस मौर्यपुत्र तामली गृहपति को रात्रि के पिछले भाग में कुट्म्बजागरण करते हुए ऐसा विचार उत्पन्न हुना कि मेरे द्वारा पूर्वकृत सुआचरित, सुपराक्रमयुक्त, शुभ और कल्याणरूप कर्मों का कल्याणफल रूप प्रभाव अभी तक विद्यमान है, जिसके कारण मेरे घर में हिरण्य (चांदी) बढ़ता है, सुवर्ण बढ़ता है, रोकड़ रुपया रूप धन बढ़ता है, धान्य बढ़ता है एवं में पुत्रों द्वारा, पशुओं द्वारा और पुष्कल धन, कनक, रस्न, मिण, मोती, शंख, चन्द्रकान्त आदि मिण, प्रवाल आदि द्वारा वृद्धि को प्राप्त हो रहा हूं।

तं किं णं अहं पुरा पोराणाणं, सुचिण्णाणं, जाव— कडाणं कम्माणं एगंतसो खयं उवेहमाणे विहरामि, तं जाव—ताव अहं हिरण्णेणं वड्ढामि, जाव—अईव अईव अभिवड्ढामि, जावं च णं मे मित्त-णाइ-णियगसंबंधि-परियणो आढाइ, परियाणाइ, सनकारेइ, सम्माणेइ, कल्लाणं, मंगलं, देवयं, चेइयं विणएणं पज्जुवासइ, तावता मे सेयं कल्लं पाउपभायाए रयणीए जाव—जलंते, सयमेव दारुमयं पडिग्गहं करेता, विउलं असणं, पाणं, खाइमं, साइमं, उवक्खडावेत्ता, मित्त-णाइ-णियग-सयण-संबंधि-परियणं आमं-

तेत्ता, तं मित्त-णाइ-णियग-संबंधिपरियणं विउल्लेणं असण-पाण-खाइम-साइमेणं, वत्थ-गंध-मल्ला-लंकारेण य सकारेत्ता, सम्माणेत्ता मित-णाइ-णियग-संबंधि-परियणस्स पुरओ जेट्टपुत्तं क्र डुंबे ठावेत्ता, तं मित-णाइ-णियग-संबंधि-परियणं, जेट्टपुत्तं च आपुन्छित्ता सयमेव दारुमयं पहिग्गहं गहाय मुंडे भविता पाणा-माए पव्वजाए पव्वइत्तए, पव्वइए वियणं समाणे इमं एयारूवं अभिग्गहं अभिगिण्हिस्सामि-कपइ मे जावजीवाए छट्ठंछट्टेणं अणिक्खितेणं तवोकम्भेणं उड्ढं बाहाओ पगिज्झिय पगिज्झिय सूराभिमुहस्स आयावणभूमीए आयावेमाणस्स विहरित्तए, छ्ट्रस्स विय णं पारणंसि आयावणभूमीओ पत्तोरुहित्ता सयमेव दारुमयं पडिग्गहं गहाय तामलितीए नयरीए उच-णीय-मिज्झमाइं कुलाइं घरसमुदाणस्म भिन्खायरियाए, अडित्ता सुद्धोदणं पडिगाहेता, तं तिसत्तक्खुतो उदएणं पक्खालेता तओ पच्छा आहारं आहारित्तए' त्ति कट्टु एवं संपेहेइ।

कठिन शब्दार्थ-उवेहमाणे — उपेक्षा करना हुआ, आढाइ-आदर करते, दारुमयं-लकड़ी का बना हुआ, पिडागहं-प्रतिग्रह—पात्र, उवक्लडावेत्ता-तैयार करवा कर, आमं-तेत्ता-बुलाकर, पुरओ-समक्ष, पाणामाए पव्यवजाए-प्राणामा नामक प्रवज्या से, अभिगाहं-अभिग्रह-प्रतिज्ञा विशेष, अणिक्सित्तेणं-निरंतर-बिना रुके, पिण्झय-ग्रहण करके, तिस-त्तरसुत्ती-इनकीस बार, संपेहेइ-विचार करके।

भावार्थ-पूर्वकृत, सुआचरित, यावत् पुराने कर्मों का नाश हो रहा है, इस बात को देखता हुआ भी यदि में उपेक्षा करता रहूं अर्थात् भविष्यत् कालीन

लाभ की तरफ उदासीन बना रहूं, तो यह मेरे लिये ठीक नहीं है । किन्तु जबतक में सोने चाँदी आदि द्वारा वृद्धि को प्राप्त होरहा हूं और जबतक मेरे मित्र, ज्ञातिजन, कुटुम्बीजन, दास, दासी आदि मेरा आदर करते हैं, मुझे स्वामीरूप, से मानते हैं, मेरा सत्कार, सन्मान करते हैं और मुझे कल्याणरूप, मंगलरूप, देवरूप, चैत्यरूप, मान कर विनयपूर्वक मेरी सेवा करते हैं, तब तक मुझे अपना कल्याण कर लेना चाहिए। यही मेरे लिये श्रेयस्कर है। अतः कल प्रकाशवाली रात्रि होने पर अर्थात् प्रातःकाल का प्रकाश होने पर सूर्यौदय के पश्चात् में स्वयं ही अपने हाथसे लकडी का पात्र बनाऊं और पर्याप्त अज्ञान, पान, खादिम, स्वादिमरूप चार प्रकार कर आहार तैयार करके मेरे मित्र, ज्ञातिजन, स्वजन सम्बन्धी और दास दासी आदि सब को निमन्त्रित करके उनको सम्मानपूर्वक अञ्चनादि चारों प्रकार का आहार जीमाकर, वस्त्र सुगंधित पदार्थ, माला और आभूषण आदि द्वारा उनका सत्कार सम्मान करके, उन मित्र ज्ञातिजनादि के समक्ष मेरे बडे पुत्र को कुटुम्ब में स्थापित करके अर्थात् उसके ऊपर कुटुम्ब का भार डालकर और उन सब लोगों को पूछकर में स्वयं लकडी का पात्र लेकर एवं मुण्डित होकर 'प्राणामा' नाम को प्रवच्या अंगीकार करूँ और प्रवच्या ग्रहण करते ही इस प्रकार का अभिग्रह धारण करूं कि-में यावज्जीवन निरन्तर छठ छठ अर्थात् बेले बेले तपस्या करूं और सूर्य के सम्मुख दोनों हाथ ऊंचे करके आतापनाभूमि में आतापना लूं और बेले की तपस्या के पारणे के दिन आतापना की भूमि से नीचे उतर कर लकडी का पात्र हाथ में लेकर ताम्रलिप्ती नगरी में ऊंच, नीच और मध्यम कुलों से भिक्षा की विधि द्वारा शुद्ध ओदन अर्थात् केवल पकाये हुए चावल लाऊं और उनको पानी से इक्कीस बार धोकर फिर खाऊँ, इस प्रकार उस तामली गृहपति ने विचार किया।

संपेहिता, कल्ळं पाउप्पभायाए जाव-जळंते, सयमेव दारु-मयं पडिग्गहं करेइ, करित्ता विउळं असण-पाण-खाइम-साइमं उवक्खडावेइ, उवक्खडावित्ता तओ पच्छा ण्हाए, कयबल्किम्मे, कयकोउय-मंगल्ल-पायच्छित्ते, सुद्धपावेसाइं मंगल्लाइं वत्थाइं पवर-परिहिए, अप्पमहम्घाभरणालंकियसरीरे, भोयणवेलाए भोयणमंड-वंसि सुहासणवरगए, तएणं मित-णाइ-णियग-सयण-संबंधि-परिजणेणं-सर्दिं तं विउलं असण-पाण-खाइमं साइमं आसाएमाणे, वीसाए-माणे, परिभाएमाणे, परिभुंजेमाणे विहरइ, जिमियभुत्त्तरागए वि य णं समाणे आयंते, चोक्खे, परमसुइच्भूए, तं मित्तं जाव—परियणं विउलेणं असण-पाण-खाइम-साइम-पुण्क-वत्थ-गंध-मल्लाऽलंकारेण य सक्कारेइ, सम्माणेइ, तस्सेव मित्त-णाइ-जाव-परियणस्स पुरओ जेट्टपुत्तं कुडुंबे ठावेइ, ठावेता ते मित्त-णाइ-जाव-परियणस्स, जेट्टं पुत्तं च आपुच्छइ, आपुच्छित्ता, मुंडे भिवत्ता, पाणामाए पव्यज्ञाए पव्यइए।

कित शब्दार्थ-अप्पमहण्याभरणालंकियसरीरे-अल्पभार और महामूल्य के आंभरण से शरीर को अलंकृत करके, आसाएमाणे-स्वाद लेते हुए, विसाएमाणे-विशेष रूप से चलते हुए, परिभाएमाणे-परिभोग करते हुए, जिमियभुत्तरागए-जीमने के बाद, आयंते-कुल्ले किये, चोक्ले-साफ-पवित्र हुए, परमसूद्दक्षूए-परम शूचिभूत हुए।

भावार्थ-फिर प्रातःकाल होने पर सूर्योदय के पश्चात् स्वयं लकडी का पात्र बनाकर पर्याप्त अशन, पान, खादिम, स्वादिमरूप चारों प्रकार का आहार तैयार करवाया, फिर स्नान, बलिकमं करके कौतुक मंगल और प्रायश्चित्त करके शुद्ध और उत्तम मांगलिक वस्त्र पहने और अल्पभार और महामूल्य वाले आभूषणों से अपने शरीर को अलंकृत किया, फिर भोजन के समय वह

तामली गृहपति भोजन मण्डप में आकर उत्तम आसन पर सुखपूर्वक बंठा। इसके बाद मित्र, ज्ञातिजन, स्वजन, सगेसम्बन्धी और दास दासी के साथ उस चारों प्रकार के आहार का स्वाद लेता हुआ, विशेष स्वाद लेता हुआ परस्पर देता हुआ अर्थात् जीमाता हुआ और स्वयं जीमता हुआ वह तामली गृहपति विचरने लगा। जीमने के पदचात् उसने हाथ धोये और चुल्लु किया। अर्थात् मुख साफ करके शुद्ध हुआ। फिर उन सब स्वजन सम्बन्धी आदि का वस्त्र, सुगंधित पदार्थ और माला आदि से सत्कार सम्मान करके उनके समक्ष अपने ज्येष्ठ पुत्र को कुटुम्ब में स्थापित किया अर्थात् कुटुम्ब का भार संभलाया। फिर उन सब स्वजनादि को और ज्येष्ठ पुत्र को पूछकर, उस तामली गृहपति ने मुण्डित होकर 'प्राणामा' नाम की प्रवज्या अंगीकार की।

पन्वइए वि य णं समाणे इमं एयारूवं अभिग्गहं अभिगिण्हइ;— 'कपइ मे जावज्ञीवाए छट्ठंछट्ठेणं, जाव—आहारित्तए ति कट्टु' इमं एयारूवं अभिग्गहं अभिगिण्हइ, अभिगिण्हित्ता जावज्ञीवाए छट्ठं-छट्ठेणं अणिक्खितेणं तवोकम्मेणं उड्ढं बाहाओ पगिज्झिय पगि-ज्झिय सूराभिमूहे आयावणभूमीए आयावेमाणे विहरइ, छट्ठस्स, वि य णं पारणयंसि आयावणभूमीओ पन्नोरुहइ पन्नोरुहित्ता सयमेव दारुमयं पडिग्गहं गहाय तामिलत्तीए णयरीए उन्न-णीय-मिज्झमाइं कुलाइं घरसमुदाणस्स भिक्खायरियाए अडह, अडित्ता सुद्धोयणं पडिग्गाहइ, तिसत्तक्खुत्तो उदएणं पक्खालेइ, तओ पच्छा आहारं आहारेइ।

१८ प्रश्न-से केणट्टेणं भंते ! एवं बुचइ पाणामा पव्यजा ?

१७ उत्तर-गोयमा ! पाणामाए णं पव्वजाए पव्वइए समाणे जं जत्थ पासइ-इंदं वा, खंदं वा, रुदं वा, सिवं वा, वेसमणं वा, अजं वा, कोट्टिकिरियं वा, रायं वा, जाव-सत्थवाहं वा, काकं वा, साणं वा, पाणं वा, उच्चं पासइ उच्चं पणामं करेइ, णीयं पासइ णीयं पणामं करेइ, जं जहा पासइ, तं तहा पणामं करेइ, से तेण-ट्टेणं गोयमा ! एवं बुचइ पाणामा पव्वजा ।

कठिन शब्दार्थ — मुद्धोयणं — मुद्धोदन = केवल चावल ही, पडिग्गाहद - ग्रहण करे, उदएणं - उदक - पानी से, पक्खालेड - धोवे, जं जस्थ पासद — जिसे जहां देखे, खंद - स्कन्द, रहं - रुद्ध, अज्ज - आर्या — पार्वती, कोट्ट किरिय - महिषासुर को पीटती हुई चडिका, साणं — श्वान - कुत्ता।

भावार्थ—जिस समय तामली गृहपित ने 'प्राणामा' नाम की प्रवज्या अंगीकार की, उसी समय उसने इस प्रकार का अभिग्रह धारण किया—यावज्जीवन में बेले बेले की तपस्या करूँगा यावत् पूर्व कथितानुसार भिक्षा की विधि द्वारा केवल ओदन (पकाये हुए चावल) लाकर उन्हें इक्कीस बार पानी से धोकर उनका आहार करूंगा। इस प्रकार अभिग्रह धारण करके यावज्जीवन निरन्तर बेले बेले की तपस्यापूर्वक दोनों हाथ ऊंचे रखकर सूर्य के सामने आतापना लेता हुआ वह तामली तापस विचरने लगा। बेले के पारणे के दिन आतापना भूमि से नीचे उत्तर कर स्वयं लकडी का पात्र लेकर ताम्न्रलिप्ती नगरी में ऊंच, नीचे और मध्यम कुलों में भिक्षा की विधिपूर्वक भिक्षा के लिए फिरता था। भिक्षा में केवल ओदन लाता था और उन्हें इक्कीस बार पानी से धोकर खाता था।

भावार्थ— १८ प्रश्न-हे भगवन् ! तामली तापस द्वारा ली हुई प्रव्रज्या का नाम 'प्राणामा' किस कारण से कहा जाता है ?

उत्तर-हे गौतम ! जिस व्यक्ति ने 'प्राणामा' प्रव्रज्या ली हो, वह

जित्तको जहाँ देखता है वहीं प्रणाम करता है अर्थात् इन्द्र, स्कन्द (कार्तिकेय) कद्र (महादेव) क्षित्र, वैश्रमण (उत्तर दिशा के लोकपाल-कुबेर) शान्त रूपवाली चाण्डका (पार्वती) रौद्र रूपवाली चाण्डका अर्थात् महिषासुर को पीटती चाण्डका (पार्वती) राजा, युवराज, तलवर, माडम्बिक, कौटुम्बिक, सार्थवाह, कौआ, कुत्ता, चाण्डाल, इत्यादि सब को प्रणाम करता है। इनमें से उच्च व्यक्ति को देखकर उच्च रीति से प्रणाम करता है और नीच को देखकर नीची रीति से प्रणाम करता है अर्थात् जिस को जिस रूप में देखता है उसको उसी रूप में प्रणाम करता है। इस कारण हे गौतम ! इस प्रवज्या का नाम 'प्राणामा' प्रवज्या है।

तएणं से तामली मोरियपुत्ते तेणं ओरालेणं, विपुलेणं, पयत्तेणं, पग्निएणं बालतवोकम्मेणं सुक्के, लुक्खे, जाव-धमणिसंतए जाए यावि होत्था, तए णं तस्स तामिलस्स बालतविस्सस्स अण्णया क्याइं पुव्वरत्तावरत्तकालसमयंसि अणिचजागरियं जागरमाणस्स इमेयारूवे अञ्झित्थए, चिंतिए, जाव-समुप्पज्जित्था, एवं खलु अहं इमेणं ओरालेणं, विपुलेणं, जाव-उदग्गेणं, उदत्तेणं, उत्तमेणं, महाणुभागेणं तवोकम्मेणं, सुक्के, लुक्खे जाव-धमणिसंतए जाए, तं अत्थि जा मे उद्वाणे, कम्मे, बले, वीरिए, पुरिसक्कारपरक्कमे तावता मे सेयं, कल्लं जाव-जलंते, तामिलत्तीए णगरीए, दिद्वाभट्टे य, पासंडत्थे य, गिहत्थे य, पुव्वसंगतिए य, पच्छासंगतिए य, परियायसंगतिए य आपुच्छित्ता तामिलत्तीए णगरीए मज्झंमज्झेणं णिग्गच्छित्ता, पाउगं कुंडियामाइयं उवगरणं, दारुमयं च पडिग्गहं

एगंते एडिता तामिलतीणयरीए उत्तरपुरित्थमे दिसिभाए णियत्त-णियं मंडलं आलिहित्ता संलेहणा झसणाझसिअस्स भत्त-पाणपिड-याइक्खिअस्स, पाओवगयस्स कालं अणवकंखमाणस्स विहरित्तए ति कट्टु एवं संपेहेइ, संपेहेत्ता कल्लं जाव—जलंते जाव—आपुच्छइ, आपुच्छिता तामिलतीए एगंते जाव—एडेइ, जाव—भत्त-पाण-पिडियाइक्खिए पाओवगमणं णिवण्णे।

कित शब्दार्थ-पयत्तेणं-प्रदत्त, पग्गहिएणं-प्रगृहीत, बालतवीकम्मेणं-अज्ञान पूर्वक तपस्या, अणिच्य जागरियं-अनित्य का चिन्तन करते हुए, उदग्गेणं-उदग्र, उदत्तेणं-उदात्त, दिहाभट्ठे-दृष्टभाषित-देखकर बुलाये हुए अथवा देखे हुए बुलाये हुए, एगंते एडित्ता-एकांत में रखकर, नियत्तिणयं मंडलं-निवर्तनिक मंडल अपने शरीर प्रमाण, आलिहित्ता-आलेखकर, णियण्णे-निष्पन्न किया।

भावार्थ-इसके पश्चात् वह मौर्यपुत्र तामली तापस उस उदार, विपुल, प्रदत्त और प्रगृहीत बाल तप द्वारा शुष्क (सूखा) बन गया, रूक्ष बन गया यावत् इतना दुबला हो गया कि उसकी नाडियाँ बाहर दिखाई देने लग गई। इसके पश्चात् किसी एक दिन पिछली रात्रि के समय अनित्य जागरणा जागते हुए तामली बाल तपस्वी को इस प्रकार का विचार उत्पन्न हुआ कि में इस उदार, विपुल यावत् उदग्न, उदात्त, उत्तम और महा प्रभावशाली तपकर्म के द्वारा शुष्क और रूक्ष होगया हूं यावत् मेरा शरीर इतना कृश हो गया है कि नाडियाँ बाहर दिखाई देने लग गई है। इसलिये जबतक मुझ में उत्थान, कर्म, बल, बीर्य और पुरुषकारपराक्रम है, तबतक मेरे लिए यह श्रेयस्कर है कि कल प्रातःकाल यावत् सूर्योदय होने पर में ताम्नलिप्ती नगरी में जाउँ। वहाँ पर दृष्टभाषित (देख कर जिनके साथ बातचीत की गई हो) पाखण्डी जन, गृहस्थ, पूर्व परिचित (कुमारावस्था के परिचित) पश्चात् परिचित (विवाह होने के बाद परिचय में आये हुए)और पर्याय परिचित (तपस्वी होने के बाद परिचय में आये हुए)तापसों

को पूछकर, ताम्रलिप्ती नगरी के बीचोबीच से निकल कर, पादुका (खड़ाऊ) तथा कुण्डो आदि उपकरणों को और लकडी के पात्र को एकांत में डालकर ताम्रलिप्ती नगरी के उत्तर पूर्व दिशा भाग में अर्थात् ईशान कोण में 'निर्वर्तनिक' (एक परि-मित क्षेत्र अथवा अपने शरीर परिमाण जगह) मण्डल को साफ करके संलेखना तप के द्वारा आत्मा को सेवित कर आहार पानी का सर्वथा त्याग करके पादपोपगमन संथारा करूँ एवं मृत्यु की चाहना नहीं करता हुआ शान्त चित्त से स्थिर रहं। यह मेरे लिये श्रेयस्कर ह। ऐसा विचार कर यावत् सूर्योदय होने पर यावत् पूर्व कथितानुसार पूछकर उस तामली बाल-तपस्वी ने अपने उपकरणों को एकांत में रखकर यावत् आहार-पानी का त्याग करके पादपोपगमन नाम का अनशन कर दिया।

#### बलिसंसा के देवों का आकर्षण और निवेदन

तेणं कालेणं तेणं समएणं बलिचंचा रायहाणी आणिंदा, अपुरोहिया या वि होत्था, तएणं ते बिळचंचा रायहाणिवत्थव्वया बहवे असुरकुमारा देवा य देवीओ य तामिलं बालतवस्सि ओहिणा आभोएंति, आभोइता अण्णमण्णं सद्दावेंति, अण्णमण्णं सद्दावेत्ता एवं वयासि-एवं खलु देवाणुप्पिया ! बलिचंचा रायहाणी अणिंदा, अपुरोहिया, अम्हे य णं देवाणुप्पिया ! इंदाहीणा, इंदाहिद्रिया, इंदाहीणकज्जा, अयं च देवाणुप्पिया! तामली बालतवस्सी ताम-लितीए णयरीए बहिया उत्तरपुरत्थिमे दिसिभागे नियत्तणियः मंडलं आलिहिता संलेहणाञ्च्रसणाञ्च्रिसए, भत्तपाणपडियाइक्खिए,

पाओवगमणं णिवण्णे; तं सेयं खळु देवाणुप्पिया ! अम्हे तामिं बालतवस्मि बलिचंचाए रायहाणीए ठितिपकणं पकरावेत्तए ति कर्दु अण्णमण्णस्स अंतिए एयमट्टं पिडसुणेति, पिडसुणिता बलिवंचारायहाणीए मज्झंमज्झेणं णिगच्छंति जेणेव स्यगिंदे उप्पायपव्वए तेणेव उवागच्छंति उवागच्छित्ता वेउव्वियसमुग्घाएणं समोहण्णंति, जाव उत्तरवेउव्वियाइं रूवाइं विउव्वंति, ताए उक्तिट्टाए, तुरियाए, चवलाए, चंडाए, जइणाए, छेयाए, सीहाए, सिग्घाए, दिव्वाए, उर्ध्वयाए, देवगईए तिरियं असंखेजाणं दीवसमुद्दाणं मज्झंमज्झेणं जेणेव जंबुदीवे दीवे, जेणेव भारहे वासे जेणेव तामलित्ती णयरी, जेणेव तामली मोरियपुत्ते तेणेव उवागच्छंति, उबागच्छित्ता तामलिस्स बालतवस्सिस्स उप्पि, सपर्विस्व, सपडि-दिसिं ठिचा दिव्वं देविड्विंढ, दिव्वं देवज्जुई, दिव्वं देवाणुभागं, दिव्वं बत्तीसविहं णट्टविहं उवदंसेंति, तामिं बालतविसं तिक्खुत्तो आयाहिणपयाहिणं करेंति, वंदंति, णमंसंति, वंदित्ता णमंसित्ता ।

कठिन शब्दार्थ--अणिन्दा-इन्द्र रहित् ओहिणा आभोएंति-अवधिज्ञान से देखा, बत्यक्वया—बसनेवाले-रहनेवाले, इंदाहिट्टिया—इन्द्राधिष्ठित, उप्पि - ऊपर, सपिस्स-सपक्ष--सामने सप्डिविसि-सप्रतिदिश--ठीक उसी दिशा में, ठिण्डा-खड़े रह कर ठितिपक्रम्यं पकरावेत्तर्--स्थिति करावें (संकल्प करावें) तुरियाए--त्वरित, जद्दणाए--जयवाली, छेघाए — निपुण, उद्ध्याए-- उद्धत, गतिविशेष, उवदंसेइ-- दिखाया ।

भावार्थ-उस काल उस समय में बलिचंचा (उत्तर विशा के असुरेन्द्र

असुरराज बलि की राजधानी) इन्द्र और पुरोहित से रहित थी। तब बलिचंचा राजधानी में रहने वाले बहुत से असुरकुमार देव और देवियों ने उस तामली बाल तपस्वी को अवधिज्ञान द्वारा देखा । देख कर उन्होंने परस्पर एक दूसरे को आमन्त्रित कर इस प्रकार कहा-हे देवानुप्रियों ! इस समय बलिचंचा राजधानी इन्द्र और पुरोहित से रहित है। हे देवानुत्रियों ! अपन सब इन्द्राधीन और इन्द्राधिष्ठित हैं अर्थात् इन्द्र की अधीनता में रहने वाले हैं। अपना सारा कार्य इन्द्र की अधीनता में होता है। हे देवानुन्नियों ! यह तामली बाल तपस्वी ताम्रलिप्ती नगरी के बाहर ईशान कोण में निवर्तनिक मंडल को साफ करके संलेखना के द्वारा अपनी आत्मा को संयुक्त करके आहार पानी का त्याग कर और पादपोपगमन अनशन को स्वीकार करके रहा हुआ है। तो अपने लिये यह श्रेयस्कर है कि अपनी इस बिलचंचा राजधानी में इन्द्ररूप से आने के लिये इस तामली बाल तपस्वी को संकल्प करावें। ऐसा विचार करके तथा परस्पर एक इसरे की बात को मान्य करके वे सब असुरक्रमार, बलिचंचा राजधानी के बीचोबीच से निकल कर रूचकेन्द्र उत्पात पर्वत पर आये। वहाँ आकर वैक्रिय समुद्घात द्वारा समबहत होकर यावत् उत्तर वंक्रिय रूप बनाकर उत्कृष्ट, त्वरित चपल, चण्ड, जयवती, निपुण, श्रम रहित, सिंह सदृश, शोघ्र, उद्भूत और दिव्य देवगति द्वारा तिछें असंख्येय द्वीप समुद्रों के बीचोबीच होते हुए इस जम्बूद्वीप के भरत क्षेत्र की ताम्रलिप्ती नगरी के बाहर जहां मौयंपुत्र तामली बाल तपस्वी था वहाँ आये। वहाँ आकर ऊपर आकाश में तामली बाल तपस्वी के ठीक सामने खडे रहे। खडे रहकर दिव्य देव ऋदि, दिव्य देवकान्ति, दिव्य देवप्रभाव और बत्तीस प्रकार के दिव्य नाटक बतलाये। फिर तामली बाल तपस्वी को नीतबार प्रवक्षिणा करके बन्दना नमस्कार किया।

एवं वयासी-एवं खळु देवाणुप्पिया ! अम्हे बळिचंचारायहाणी-वत्यव्वया बहवे असुरकुमारा देवा य, देवीओ य देवाणुप्पियं वंदामो, णमंसामो, जाव-पज्जुवासामो, अम्हाणं देवाणुप्पिया! बिलवंचा रायहाणी अणिंदा, अपुरोहिया, अम्हे वियणं देवाणुप्पिया! इंदाहीणा, इंदाहिट्टिया, इंदाहीणकजा, तं तुन्भे णं देवाणुप्पिया! बिलवंचारायहाणिं आढाह, परियाणह, सुमरह, अट्ठं बंधह, णियाणं पकरेह, ठिइपकप्पं पकरेह, तए णं तुन्भे कालमासे कालं किचा बिलवंचारायहाणीए उवविज्ञास्सह, तएणं तुन्भे अम्हं इंदा भवि-स्सह, तएणं तुन्भे अम्हेहिं सिद्ध दिन्वाइं भोगभोगाइं भुंजमाणा विहरिस्सह।

कित शब्दार्थ —आहाह-आदर करें, अट्ठं बंधह-अर्थ को बांधलो-दृढ निश्चय करलो, णियाणं पकरेह-निदान करलो, ठिइपकप्पं करेह-स्थिति का संकल्प करो।

भावार्थ-वन्दना नमस्कार करके वे इस प्रकार बोले—हे देवानुप्रिय ! हम बिलचंचा राजधानी में रहने वाले बहुत से असुरमार देव और देवियां आपको वन्दना नमस्कार करते हैं, यावत् आपकी पर्युपासना करते हैं। हे देवानुप्रिय ! अभी हमारी बिलचंचा राजधानी इन्द्र और पुरोहित से रहित है। हे देवानुप्रिय ! हम सब इन्द्राधीन और इन्द्राधिष्ठित रहने वाले हें। हमारा सारा कार्य इन्द्राधीन होता है। इसिलये हे देवानुप्रिय ! आप बिलचंचा राजधानी का आदर करो, उसका स्वामीपन स्वीकार करो, उसका मन में स्मरण करो, उसके लिये निश्चय करो, निदान (नियाणा) करो और बिलचंचा राजधानी का स्वामी बनने का संकल्प करो। हे देवानुप्रिय ! यदि आप हमारे कथनानुसार करेंगे, तो यहाँ काल के अवसर काल करके आप बिलचंचा राजधानी में उत्पन्न होंगे और वहाँ उत्पन्न होकर हमारे इन्द्र बनेंगे, तथा हमारे साथ दिव्य भोग भोगते हुए आनन्द का अनुभव करेंगे।

#### तामली द्वारा अस्वीकार

तएणं से तामली बालतवस्सी तेहिं बिलचंचारायहाणिवत्थव्वेहिं बहुहिं असुरकुमारेहिं देवेहिं, देवीहि य एवं वुत्ते समाणे एयमट्टं णो आढाइ, णो परियाणेइ, तुसिणीए संचिट्टइ, तएणं ते बिलचंचाराय-हाणिवत्थव्वया बहवे असुरकुमारा देवा य, देवीओ य तामिलं मोरियपुत्तं दोच्चं पि तच्चंपि तिक्खुत्तो आयाहिणपयाहिणं करेंति, जाव अम्हं च णं देवाणुण्पिया ! बिलचंचारायहाणी अणिंदा, जाव—दिइपकणं पकरेह, जाव—दोच्चं पि तच्चं पि एवं वुत्ते समाणे तुसिणीए संचिट्टइ, तए णं से बिलचंचारायहाणिवत्थव्वया बहवे असुरकुमारा देवा य, देवीओ य तामिलणा बालतविस्सणा अणाढाइजमाणा, अपरियाणिजमाणा, जामेव दिसिं पाउच्भूया तामेव दिसिं पिडिगया।

कठिन शब्दार्थ — तुसिणीए संविद्वह-चुपचाप रहा, वुत्ते समाणे-कहने पर, अणा-ढाइज्जमाणा-अनादर किये हुए, पाउब्सूया-प्रादुर्भूत-प्रकट हुए।

भावार्थ — जब बिलचंचा राजधानी में रहने वाले बहुत से असुरकुमार देव और देवियों ने उस तामली बाल-तपस्वी को पूर्वोक्त प्रकार से कहा, तो उसने उनकी बात का आदर नहीं किया, स्वीकार नहीं किया, परन्तु मौन रहा।

तब वे बलिचंचा राजधानी में रहने वाले बहुत से असुरकुमार देव और देवियों ने उस तामली बाल-तपस्वी की फिर तीन बार प्रदक्षिणा करके दूसरी बार, तीसरी बार इसी प्रकार कहा कि आप हमारे स्वामी बनने का संकल्प करें, इत्यादि । किन्तु उस तामली बाल-तपस्वी ने उनकी बात का कुछ भी उत्तर नहीं दिया और मौन रहा । इसके पश्चात् जब तामली बालतपस्वी के द्वारा उस बिलचंचा राजधानी में रहनेवाले बहुत से असुरकुमार देव और देवियों का अनादर हुआ और उनकी बात मान्य नहीं हुई, तब वे देव और देवियाँ जिस दिशा से आये थे, उसी दिशा में वापिस चले गये।

### ईशान कल्प में उत्पत्ति

तेणं कालेणं तेणं समएणं ईसाणे कप्पे अणिंदे, अपुरोहिए या वि होत्था, तए णं से तामली बालतवस्सी बहुपिंडपुण्णाइं सिट्ठं वाससहस्साइं परियागं पाउणित्ता, दोमासियाए संलेहणाए अत्ताणं झसित्ता, सवीसं भत्तसयं अणसणाए छेदिता, कालमासे कालं किंचा ईसाणे कप्पे, ईसाणविंडसए विमाणे, उववायसभाए देवसयणिजंसि, देवदूसंतिरिए अंगुलस्स असंखेजभागमेत्तीए ओगाहणाए ईसाणे देविंदविरहकालसमयंसि ईसाणे देविंदत्ताए उववण्णे। तए णं से ईसाणे देविंदे, देवराया अहुणोवकण्णे पंच-विहाए पज्ततीए पज्ततीभावं गच्छइ, तं जहा—आहारपज्ततीए, जाव— भासा-मणपज्ततीए।

कित शब्दार्य — देविदविरहकालसमयंसि — देवेन्द्र के विरहकाल में, अहुणोववस्रे — अधुनोपपस्र — तत्काल उत्पन्न हुआ।

भावार्थ-उस काल उस समय में ईशान देवलोक इन्द्र और पुरोहित

रहित था। वह तामली बालतपस्वी पूरे साठ हजार वर्ष तक तापस पर्याय का पालन करके दो महीने की संलेखना से आत्मा को संयुक्त करके एक सौ बीस भक्त अनशन का छेदन करके और काल के अवसर काल करके ईशान देवलोक के ईशानावतंसक विमान की उपपात सभा की देवशय्या—जो कि देववस्त्र से ढकी हुई हैं, उसमें अंगुल के असंख्येय भाग जितनी अवगाहना में ईशान देवलोक के इन्द्र के विरह काल (अनुपस्थित) में ईशानेन्द्र रूप से उत्पन्न हुआ। तत्काल उत्पन्न हुआ वह देवेन्द्र देवराज ईशान, पांच प्रकार की पर्याप्तियों से पर्याप्त बना। अर्थात् १ आहार पर्याप्ति २ शरीर पर्याप्ति ३ इन्द्रिय पर्याप्ति ४ श्वासो- च्छ्वास पर्याप्ति और ५ भाषा मनःपर्याप्ति (देवों के भाषा और मनःपर्याप्ति शामिल बंधती है इसलिये) इन पांच पर्याप्तियों से पर्याप्त बना।

## **ग्रसुरकुमारों द्वारा तामली के शव की कदर्यना**ः

तएणं ते बिल्वंचारायहाणिवत्थव्वया बहवे असुरकुमारा देवा य, देवीओ य तामिलं वालतविस्त कालगयं जाणिता, ईसाणे य कप्पे देविंदताए उववण्णं पासिता आसुरुत्ता, कुविया, चंडिकिया, मिसिमिसेमाणा बिल्वंचारायहाणीए मज्झंमज्झेणं णिग्गच्छंति, ताए उकिट्टाए, जाव—जेणेव भारहे वासे, जेणेव तामिलत्ती णयरी, जेणेव तामिलस्स बालतविस्तस्स सरीरए तेणेव उवागच्छंति, वामे पाए सुंबेण बंधंति, बंधिता तिक्खुत्तो मुहे उद्दुहंति, उद्दुहिता तामिलतीए णयरीए सिंघाडग-तिग-चउक-चचर चउम्मुह-महापहेसु आकइढ-विकड्ढिं करेमाणा, महया महया सहेणं

उग्घोसेमाणा उग्घोसेमाणा एवं वयासी—केस णं भो! से तामली बालतवस्सी सयंगहियिलंगे पाणामाए पव्वज्ञाए पव्वइए? केस णं से ईसाणे कप्पे ईसाणे देविंदे देवराया ति कट्टु तामलिस्स बालतवस्सिस्स सरीरयं हीलंति, णिंदंति, खिसंति, गरिहंति, अव-मण्णंति, तजंति, तालेंति, परिवहेंति, पब्वहेंति, आकइ्ट-विकिट्टिं करेंति, हीलेता जाव—आकइ्ट-विकिट्टिं करेंति, होलेता जाव—आकइ्ट-विकिट्टिं विदिसें पाउन्म्या तामेव दिसिं पिडिंगया।

कठिन शब्दार्थ-आसुरुता-कोधित हुए, कुविया-कुपित हुए, चंडिनिकया-भयंकर आकृति बनाई मिसिमिसेमाणा-मिसिमिसायमान-दाँत पीसते हुए, सुंबेण बंधइ-डोरी से बांधा, उट्ठृहंति-धूका, आकडुविकांडु करेमाणा-घसीटते हुए, उग्धोसेमाण-घोषणा करते हुए, स्वंगिहियाँलगे-बिना गुरु के स्वयं लिंग ग्रहण करनेवाला, अवमण्णंति-अपमान करते हैं, एगंते एडंति-एकान्त में डालदिया।

मावार्थ-इसके बाद बलिचंचा राजधानी में रहनेवाले बहुत से असुरकुमार देव और देवियों ने जब यह जाना कि तामली बाल-तपस्वी काल धर्म
को प्राप्त हो गया है और ईशान देवलोक में देवेन्द्र रूप से उत्पन्न हुआ है,
तब उनको बड़ा कोध एवं कोप उत्पन्न हुआ। कोध के वश अत्यन्त कुपित हुए।
तत्पश्चात् वे सब बलिचंचा राजधानी के बीचोबीच निकले यावत् उत्कृष्ट देव
गति के द्वारा इस जम्बूद्वीप के भरत क्षेत्र की ताम्नलिप्त नगरी के बाहर जहां
तामली बाल-तपस्वी का मृत शरीर था वहां आये। फिर तामली बाल-तपस्वी
के मृत शरीर के बाएँ पर को रस्सी से बांधा। और उसके मुख में तीन बार
थूका। फिर ताम्नलिप्ती नगरी के सिधाडे के आकार के तीन मार्गों में, चार मार्गों
के चौक में (चतुर्मुख मार्गों में) एवं महा मार्गों में अर्थात् ताम्नलिप्ती नगरी के
सभी प्रकार के मार्गों में उसके मृत शरीर को घसीटने लगे। और महा ध्वनि

द्वारा उद्घोषणा करते हुए इस प्रकार कहने लगे कि "स्वयमेव तपस्वी का वेष पहन कर 'प्राणामा' प्रवच्या अंगीकार करनेवाला यह तामली बाल-तपस्वी हमारे सामन क्या है ? तथा ईशान देवलोक में उत्पन्न हुआ देवेन्द्र देवराज ईशान भी हमारे सामने क्या है ?" इस प्रकार कह कर उस तामली बाल तपस्वी के मृत शरीर की हीलना, निन्दा, खिसा, गर्हा, अपमान, तर्जना, ताड़ना, कदर्थना और भर्त्सना की और अपनी इच्छानुसार आड़ा टेढ़ा घसीटा। ऐसा करके उसके शरीर को एकान्त में डाल दिया और जिस दिशा से आये थे उसी दिशा में बापिस चले गये।

#### ईशानेन्द्र का कोप

तएणं ते ईसाणकप्पवासी बहवे वेमाणिमा देवा य देवीओ य बिलवेवारायहाणिवत्थव्वएहिं बहूहिं असुरकुमारेहिं देवेहिं देवीहि य तार्मालस्स बालतविस्सस्स सरीरयं हीलिज्जमाणं, णिंदिजमाणं जाब—आकड्ढ विकिद्धं कीरमाणं पासंति, पासित्ता आसुरुता,जाव—मिसिमिसेमाणा जेणेव ईसाणे देविंदे देवराया तेणेव उवागच्छंति, करयलपरिग्गहियं दसणहं सिरसावत्तं मत्थए अंजिलं कट्टु जएणं, विजएणं बद्धावेंति, एवं वयासीः—एवं खलु देवाणुप्पिया ! बलिचंचारायहाणिवत्थव्वया बहवे असुरकुमारा देवा य देवीओ य देवाणुप्पिए कालगए जाणित्ता ईसाणे कप्पे इंदत्ताए उववण्णे पासिता आसुरुता, जाव—एगंते एडंति, जामेव दिसिं पाउब्भूया

तामेव दिसिं पिडिगया, तएणं से ईसाणे देविंदे देवराया तेसिं ईसाण-कप्पवासीणं बहुणं वेमाणियाणं देवाण य, देवीण य अंतिए एय-मट्ठं सोच्चा, णिसम्म आसुरुत्ते, जाव—मिसिमिसेमाणे तत्थेव सय-णिजवरगयं तिविलयं भिउडिं णिडाले साहद दु बिलचंचारायहाणिं अहे, सपिचंख, सपिडिदिसिं समिभिलोएइ। तएणं सा बिलचंचा रायहाणी ईसाणेणं देविंदेणं देवरण्णा अहे, सपिचंख, सपिडिदिसिं समिभिलोइआ समाणी तेणं दिव्वपभावेणं इंगालब्भूया, मुम्मुर-ब्भूया, छारियब्भूया, तत्तकवेलगब्भूया, तत्ता समजोइब्भूया जाया या वि होत्था।

कठिन शब्दार्थ-सथिणज्जवरगये-शय्या में रहा हुआ, तिविलयं भिउडि निडाले साहट्टु-ललाट पर-तीन रेखाएँ बनजाय ऐसी भृकुटी चढ़ाई, इंगालक्म्या-अंगारे जैसी, मुमुरब्म्या-आग के कण जैसी, छारियब्म्या-राख जैसी, तत्तकवेलगब्भ्या-तपे हुए खपरेल जैसी, तत्तासमजोईयब्म्या-तपी हुई ज्योति के समान।

भावार्थ-इसके पश्चात् ईशान देवलोक में रहने वाले बहुत से वैमानिक देव और देवियों ने इस प्रकार देखा कि बिलिसञ्चा राजधानी में रहने वाले बहुत से अमुरकुमार देव और देवियाँ तामली बालतपस्वी के मृत शरीर की हीलना, निन्दा, खिसनादि कर रहे हैं और यावत् उस मृतकलेवर को अपनी इच्छानुसार आड़ाटेढ़ा घसीट रहे हैं।

इस प्रकार देखने से उन देव और देवियों को बड़ा क्रोध आया। क्रोध से मिसमिसाट करते हुए वे देवेन्द्र देवराज ईशान के पास आकर दोनों हाथ जोड़ कर मस्तक पर अञ्जाल करके इन्द्र को जय विजय शब्दों से बधाया, फिर वे इस प्रकार बोले-"हे देवानुप्रिय! बलिचञ्चा राजधानी में रहने वाले बहुत से असुरकुमार देव और देवियां आप देवानुत्रिय को काल धर्म प्राप्त हुए एवं ईशान कल्प में इन्द्र रूप से उत्पन्न हुए देखकर बहुत कुपित हुए हैं, यावत् आपके मृत शरीर को अपनी इच्छानुसार आड़ाटेढ़ा घसीट कर एकांत में डाल दिया है। और वे जिस दिशा से आये उसी दिशा में वापिस चले गये हैं। जब देवेन्द्र देवराज ईशान ने ईशान कल्प में रहने वाले बहुत से वैमानिक देव और देवियों से इस बात को सुना तब वह बड़ा कुपित हुआ और क्रोध से मिसमिसाट करता हुआ देवशय्या में रहा हुआ ही वह ईशानेन्द्र, ललाट में तीन सल डालकर एवं भृकुटी चढ़ाकर बलचंचा राजधानी की ओर एकटक दृष्टि से देखने लगा। इस प्रकार क्रोध से देखने पर उसके दिव्यत्रभा से बलिचंचा राजधानी अंगार, अग्नि के कण, राख एवं तपे हुए कवेलू के समान अत्यन्त तप्त हो गई।

#### असुरों द्वारा क्षमा याचना

तएणं ते विल्चंचारायहाणिवत्थव्वया बहवे असुरकुमारा देवा य देवीओ य तं बिल्चंचारायहाणिं इंगालब्भूयं, जाव—समजोइ-ब्भूयं पासंति, पासित्ता भीया, क्षतत्था, तिसया, उिव्वग्गा, संजाय-भया, सब्बओ समंता आधावेंति, पिरधावेंति, अण्णमण्णस्स कायं समतुरंगेमाणा चिट्ठंति, तए णं ते बिल्चंचारायहाणि-वत्थव्वया बहवे असुरकुमारा देवा य देवीओ य ईसाणं देविदं देवरायं परिकुब्वियं जाणित्ता ईसाणस्स देविंदरस, देवरण्णो तं दिब्बं देविङ्हिं, दिब्वं देवज्जुइं, दिब्वं देवाणुभागं, दिब्वं तेयलेस्सं असह-माणा सब्वे सपिकेंख सपिडिदिसं ठिच्चा करयलपरिग्गहियं दसणहं

<sup>्</sup>री टीका में ये शब्द 'उत्तत्था' और 'मुसिआ' लिखे हैं। पं. वेचरदासजी ने मूल में ये ही शब्द दिये हैं—डोशी

सिरसावत्तं मत्थए अंजिंहं कट्टु जएणं विजएणं वद्घाविंति, एवं वयासी-अहो ! णं देवाणुष्पिएहिं दिब्वा देविङ्ढी, जाव-अभिसमण्णा-गया, तं दिव्वा णं देवाणुप्पियाणं दिव्वा देविङ्ढी. जाव-लद्धा. पत्ता, अभिसमण्णागया, तं खामेमोणं देवाणुप्पिया! खमंतु णं देवाणु-पिया ! खमंतुमरिहंतु णं देवाणुपिया ! णाइं भुज्जो भुज्जो एवं करणयाए णं तिकद्द एयमट्टं सम्मं विणएणं भुज्जो भुज्जो खामेंति, तएणं से ईसाणे देविंदे देवराया तेहिं बिलचंचारायहाणिवत्थव्वेहिं बहुहिं असुरकुमारेहिं देवेहिं देवीहि य एयमट्टं सम्मं विणएणं भुज्जो भुज्जो खामिए समाणे तं दिव्वं देविङ्किंद, जाव तेयलेरसं पिंडसाह-रइ, तप्पभिइं च णं गोयमा ! ते बिलचंचारायहाणिवत्थव्वया बहवे असुरकुमारा देवा य देवीओ य ईसाणं देविंदं देवरायं आढंति, जाव-पज्जुवासंति, ईसाणस्स देविंदरस देवरण्णो आणा-उववाय-वयण-णिहेसे चिट्ठंति, एवं खळु गोयमा ! ईसाणेणं देविंदेणं, देव-रण्णा सा दिव्वा देविङ्ढी जाव-अभिसमण्णागया ।

कित शब्दार्थ—भीया—डरे, तत्था—त्रास पाये, तिसया—शुष्क हो गए, उध्वि-गा—उद्विग्न हुए, संजायभया—भय से व्याप्त, सब्बओसमंता—सभी ओर, आधावेंति परिधावेंति—दौड़ने और भागने लगे, अन्नमन्नस्स—अन्योन्य—एक दूसरे को, समतुरंगे-माणा—आलिगन करने लगे—सोड़ में घुसने लगे, परिकुब्बियं—कोपायमान, असह-माणा—सहन नहीं करते हुए, समंतुमरिहंतु—क्षमा करने योग्य, भुज्जो मुज्जो—बारबार, पडिसाहरइ—वापिस खींची, तप्पभिद्यं—तभी से, आणा-उववाय-वयण-णिट्से—आज्ञा, सेवा, आदेश और निर्देश में।

www.jainelibrary.org

भावार्थ-बलिचंचा राजधानी को तप्त हुई जानकर वे असुरकुमार देव और देवियाँ अत्यन्त भयभीत हुए, त्रस्त हुए, उद्विग्न हुए और भय के मारे चारों तरफ इधर उधर दौड़ने लगे, भागने लगे और एक दूसरे के पीछे छिपने लगे। जब असुरकुमार देव और देवियों को पता लगा कि ईशानेन्द्र के कुर्णित होने से यह हमारी राजधानी इस प्रकार तप्त बन गई है, तब वे सब ईशानेन्द्र की उस दिच्य देवऋद्धि, दिच्य देवकान्ति, दिच्य देवप्रभाव और दिच्य तेजो-लेक्या को सहन नहीं करते हुए, देवेन्द्र देवराज ईशान के ठीक सामने ऊपर की ओर मुख करके दोनों हाथ जोड़ कर, मस्तक पर अञ्जलि करके ईशानेन्द्र को जय विजय शब्दों द्वारा बधाया और इस प्रकार निवेदन किया कि "हे देवानुप्रिय! आपको जो दिच्य देवऋद्धि यावत् देवप्रभाव मिला है, प्राप्त हुआ है, सम्मुख आया हं, उसको हमने देखा। हे देवानुप्रिय! हम अपनी भूल के लिये आप से क्षमा चाहते हैं। आप क्षमा प्रदान करें। आप क्षमा करने योग्य हैं। हम फिर कभी इस प्रकार की भूल नहीं करेंगे। इस प्रकार उन्होंने ईशानेन्द्र से अपने अपराध के लिये विनयपूर्वक क्षमा माँगी। उनके क्षमा माँगने पर ईशानेन्द्र ने उस दिच्य देवऋद्धि यावत् अपनी छोड़ी हुई तेजोलेक्या को वापिस खींच लिया।

हे गौतम ! तब से बिलचंचा राजधानी में रहने वाले असुरकुमार देव और देवियां, देवेन्द्र देवराज ईशान का आदर करते हैं यावत् उसकी पर्युपासना करते हैं और तभी से उनकी आज्ञा, सेवा, आदेश और निर्देश में रहते हैं। हे गौतम ! देवेन्द्र देवराज ईशान को वह दिव्य देवऋद्धि यावत् इस प्रकार मिली है।

विवेचन-मूलपाठ 'में कि वा दच्चा, कि वा भोच्चा, कि वा किच्चा, कि वा समा-यरिता' शब्द आये हैं। इनका आशय इस प्रकार है-दच्चा=देकर अर्थात् दीन दुःखी को आहार पानी आदि देकर, भोच्चा=खाकर-अर्थात् अन्त प्रान्त (रूखा सूखा) खाकर, किच्चा=करके-तप एवं शुभ ध्यानादि करके। समायरित्ता=आचरण करके-प्रतिलेखनाः प्रमार्जन आदि करके। 'धन' शब्द का अर्थ करते हुए यहाँ चार प्रकार का धन बतलाया गया है-गणिम, धरिम, मेय और परिच्छेद्य। गणिम-जिस चीज का गिनती से व्यापार होता है उसे 'गणिम' कहते हैं, जैसे-नारियल आदि, धरिम-तराजू में तोल कर जिस वस्तु का व्यवहार अर्थात् लेन देन होता है, उसे 'धरिम' कहते हैं। जैसे-गेहूँ, चावल, शक्कर आदि। मेय-जिस चीज का व्यवहार पायली (प्रस्थक) आदि से माप कर या हाथ, गज आदि से नाप कर होता है, उसे 'मेय' कहते हैं। जैसे-कपड़ा आदि। जहाँ पर धान वगैरह पायली (प्रस्थक) आदि से माप कर लिये और दिये जाते हैं, वहाँ पर वे भी 'मेय' हैं। परिच्छेद्य-गुण की परिक्षा करके जिस चीज का मूल्य निश्चित किया जाता है और तदनुसार उनका लेन देन होता है उसे 'एरिच्छेद्य' कहते हैं। जैसे-रत्न आदि जवाहरात। बढ़िया वस्त्र आदि जिनके गुण की परीक्षा प्रधान है, वे भी 'परिच्छेद्य' गिने जाते हैं।

तामली गृहपति ने 'प्राणामा' \* प्रव्रज्या अंगीकार की । 'प्राणामा' प्रव्रज्या का यह अर्थ है कि-जो व्यक्ति 'प्राणामा' प्रव्रज्या को अंगीकार करता है, वह जिस किसी प्राणी को जहाँ कहीं भी देखता है, वहीं उसे प्रणाम करता है।

१९ प्रश्न-ईसाणस्स णं भंते ! देविंदस्स देवरण्णो केवइयं कालं ठिई पण्णता ?

१९ उत्तर-गोयमा ! साहरेगाइं दो सागरोवमाइं ठिई पण्णत्ता ।

वतमान समय में भी वैदिक लोग 'प्राणामा' प्रवज्या के व्रत को अंगीकार करते हैं। इस व्रत
में दीक्षित बने हुए सज्जन के विषय में 'सरस्वती' नाम की मासिक पत्रिका भाग १३ अक १ पृष्ट
१८० में इस प्रकार के समाचार छपे हैं—

<sup>&</sup>quot;इसके बाद सब प्राणियों में भगवान् की भावना दृढ़ करने और बहंकार छोड़ने के इरादे में प्राणीमात्र को ईश्वर समझ कर आपने साष्टांग प्रणाम करना शुरू किया। जिस प्राणी को आप आगे देखते, उसी के सामने उसके पैरों पर आप जमीन पर लेट जाते। इस प्रकार बाह्मण से लेकर चाण्डाल तक और मी से लेकर गर्धे तक को आप साष्टांग नमस्कार करने लगे। (सरस्वती मासिक)

यहाँ पर बतलाई हुई 'प्राणामा' प्रव्रज्या और उपरि लिखित समाचार, ये दोनों समान मालूम होते हैं। यह विनयवादी मत है। ३६३ पाषण्डी मत में इनके ३२ भेद बतलाये गये हैं। सम्यग्ज्ञान के अभाव में ऐसी प्रवृत्ति की जाती हैं। वास्तव में तो गुण प्रकट होने पर ही आदर दिया जाना चाहिए।

भावार्थ-१९ प्रक्त-हे भगवन् ! देवेन्द्र देवराज ईशान की स्थिति कितने काल की कही गई है ?

१९ उत्तर-हे गौतम ! देवेन्द्र देवराज ईशान की स्थिति दो सागरोपम से कुछ अधिक की कही गई है।

२० प्रश्न-ईसाणे णं भंते ! देविंदे देवराया ताओ देव-लोगाओ आउक्खएणं, जाव-कहिं गच्छिहिइ, किं उवविज्ञिहिइ ?

२० उत्तर-गोयमा ! महाविदेहे वासे सिज्झिहिइ, जाव-अंतं काहिइ।

कठिन शब्दार्थ-उवविजिहिइ-उत्पन्न होंगे, सिज्झिहिइ-सिद्ध होंगे।

भावार्थ-२० प्रश्न-हे भगवन ! देवेन्द्र देवराज ईशान, उस देवलोक की आय पूर्ण होने पर यावत् कहाँ जाएगा और कहाँ उत्पन्न होगा ?

२० उत्तर-हे गौतम ! वह महाविदेह क्षेत्र में जन्म लेकर सिद्ध होगा याबत् समस्त दुःखों का अन्त करेगा।

### शकेन्द्र और ईशानेन्द्र के विमानों की ऊँचाई

२१ प्रश्न-सकस्स णं भंते ! देविंदस्स देवरण्णो विमाणेहिंतो ईसाणस्स देविंदस्स देवरण्णो विमाणा ईसिं उच्चयरा चेव. ईसिं उण्णयतरा चेव, ईसाणस्स वा देविंदस्स, देवरण्णो विमाणेहिंतो सक्कस्स देविंद्स्स देवरण्णो विमाणा ईसिं णीययरा चेव. ईसिं णिण्णयरा चेव ?

२१ उत्तर-हंता, गोयमा ! सकस्स तं चेव सब्वं णेयब्वं । २२ प्रश्न-से केणट्टेणं ?

२२ उत्तर-गोयमा ! से जहा णामए करयले सिया देसे उच्चे, देसे उण्णए, देसे णीए, देसे णिण्णे; से तेणट्टेणं गोयमा ! सकस्स देविंदस्स देवरण्णो जाव-ईसिं णिण्णयरा चेव ।

कठिन शब्दार्थ—ईसि—ईषत्-थोड़ा सा, उच्चयरा—ऊँचे, उण्णयतरा—उन्नत, णीययतरा—नीचे, णिण्णयरा—निम्न, करयले—करतल-हथेली, देसे—भाग-हिस्सा।

भावार्थ-२१ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या देवेन्द्र देवराज शक्ष के विमानों से देवेन्द्र देवराज ईशान के विमानों हुछ (थोड़े से) ऊँचे हैं, कुछ उन्नत हैं ?क्या देवेन्द्र देवराज ईशान के विमानों से देवेन्द्र देवराज शक्ष के विमान कुछ नीचे हैं ?कुछ निम्न हैं ?

२१ उत्तर-हाँ, गौतम ! यह इसी तरह से है। यहाँ ऊपर का सूत्रपाठ उत्तर रूप से समझना चाहिए। अर्थात् शक्रेन्द्र के विमानों से ईशानेन्द्र के विमान कुछ थोड़े से ऊँचे हैं, कुछ थोड़े से उन्नत हैं और ईशानेन्द्र के विमानों से शक्रेन्द्र के विमान कुछ थोड़े नीचे हैं, कुछ थोड़े निम्न है।

२२ प्रश्न--हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

२२ उत्तर—हे गौतम ! जैसे—हथेली का एक भाग कुछ ऊँचा और उन्नत होता है और एक भाग कुछ नीचा और निम्न होता है। इसी तरह शक्ति और ईशानेन्द्र के विमानों के विषय में जानना चाहिए। इसी कारण से पूर्वोक्त प्रकार से कहा जाता है।

#### दोनों इन्द्रों का शिष्टाचार

२३ प्रश्न-पभू णं भंते ! सक्के देविंदे देवराया ईसाणस्स

# देविंदस्स देवरण्णो अंतिअं पाउःभवित्तए ?

२३ उत्तर-हंता,पभू।

२४ प्रश्न-से णं भंते ! किं आहायमाणे पर्भे, अणाहायमाणे पभू ?

२४ उत्तर-गोयमा!आढायमाणे पभू, नो अणाढायमाणे पभू। २५ प्रश्न-पभू णं भंते ! ईसाणे देविंदे देवराया, सकस्स देविं-दस्स देवरण्णो अंिअं पाउब्भवित्तए ?

२५ उत्तर-इंता, पभू।

२६ प्रश्न-से णं भंते ! किं आढायमाणे पभू, अणाढायमाणे पभू ?

२६ उत्तर-गोयमा ! आढायमाणे वि पभू, अणाढायमाणे वि प्रभू।

२७ प्रश्न-प्रभू णं भंते ! सक्के देविंदे देवराया, ईसाणं देविंदं देवरायं सपन्धिं, सपडिदिसिं समभिलोइत्तए ?

२७ उत्तर-जहा पाउब्भवणा, तहा दो वि आलावगा णेयंब्वा ।

२८ प्रश्न-पभू णं भंते ! सक्के देविंदे देवराया, ईसाणेणं देविंदेणं देवरण्णा सर्दिध आलावं वा, संलावं वा करेत्तए ?

२८ उत्तर-हंता, गोयमा ! पर्भू जहा पाउव्भवो ।

कित शब्दार्थ-पमू-समर्थ, अंतियं-निकट-पास, पाउब्भवित्तए-प्रकट होने के लिए, हंता हौ, आढायमाणे-आदर करता हुआ, सपिखं-सपक्ष-चारों तरफ, सपिड-दिसि-सप्रतिदिश-सब तरफ, समिसलोइत्तए-देखने के लिए, आलावगा-आलापक।

भावार्थ-२३ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या देवेन्द्र देवराज क्षक्र, देवेन्द्र देवराज ईक्षान के पास आने में समर्थ है ?

२३ उत्तर-हाँ, गौतम ! शकेन्द्र, ईशानेन्द्र के पास आने में समर्थ है। २४ प्रक्र-हे भगवन् ! जब शकेन्द्र ईशानेन्द्र के पास आता है, तो क्या ईशानेन्द्र का आदर करता हुआ आता है, या अनादर करता हुआ आता है ?

२४ उत्तर-हे गौतम ! जब शक्रेन्द्र, ईशानेन्द्र के पास आता है, तब वह उसका आदर करता हुआ आता है, किन्तु अनादर करता हुआ नहीं आता है।

२५ प्रक्त-हे भगवन् ! देवेन्द्र देवराज ईशान, देवेन्द्र देवराज शक के पास आने में समर्थ है ?

२५ उत्तर-हाँ, गौतम ! ईशानेन्द्र, शक्रेन्द्र के पास आने में समर्थ है। २६ प्रश्न-हे भगवन् ! जब ईशानेन्द्र, शक्रेन्द्र के पास आता है, तो क्या वह शक्रेन्द्र का आदर करता हुआ आता है, या अनादर करता हुआ आता है ?

२६ उत्तर-हे गौतम ! जब ईशानेन्द्र, शक्रेन्द्र के पास आता है, तब आदर करता हुआ भी आ सकता है और अनादर करता हुआ भी आ सकता है।

२७ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या देवेन्द्र देवराज शक्र, देदेन्द्र देवराज ईशान के सपक्ष (चारों तरफ)सप्रतिदिश (सब तरफ) देखने में समर्थ हैं ?

२७ उत्तर-हे गौतम! जिस तरह से पास आने के सम्बन्ध में दो आलापक कहे हैं, उसी तरह से देखने के सम्बन्ध में भी दो आलापक कहने चाहिए।

२८ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या देवेन्द्र देवराज क्षक्र, देवेन्द्र देवराज ईशान के साथ आलाप संलाप-बातचीत करने में समर्थ है ? २८ उत्तर-हाँ गौतम ! वह आलाप-संलाप-बातचीत करने में समर्थ है। जिस तरह पास आने के सम्बन्ध में दो आलापक कहे हैं, उसी तरह आलाप संलाप के विषय में भी दो आलापक कहने चाहिए।

२९ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! तेसिं सक्की-साणाणं देविंदाणं, देवराईणं किन्चाइं, करणिजाइं समुप्पजंति ?

२९ उत्तर-हंता, अत्थि।

३० प्रश्न-से कहमियाणि पकरंति ?

३० उत्तर-गोयमा ! ताहे चेवं णं से सक्के देविंदे देवराया ईसाणस्स देविंदस्स देवरण्णो अंतिअं पाउच्भवइ, ईसाणे वा देविंदे देवराया सक्कस्स देविंदस्स, देवरण्णो अंतिअं पाउच्भवइ-इति 'भो ! सक्का ! देविंदा ! देवराया ! दाहिणइढलोगाहिवई" ! इति 'भो ! ईसाणा ! देविंदा ! देवराया ! उत्तरइढलोगाहिवई" ! इति भो ! इति भो !" त्ति ते अण्णमण्णस्स किच्चाइं, करणिज्ञाइं पचणु-चभवमाणा विहरंति ।

### सनत्कुमारेन्द्र की मध्यस्थता

३१ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! तेसिं सक्की-साणाणं देविंदाणं, देवराईणं विवादा समुप्पजंति ?

३१ उत्तर-हंता, अत्थि।

#### .३२ प्रश्न-से कहमियाणि पकरंति ?

३२ उत्तर-गोयमा ! ताहे चेव णं ते सक्की-साणा देविंदा देवरायाणो सणंकुमारं देविंदं देवरायं मणसी-करंति, तएणं से सणंकुमारे देविंदे देवराया तेहिं सक्की-साणेहिं देविंदेहिं देवराईहिं मणसी-कए समाणे खिप्पामेव सक्कीसाणाणं देविंदाणं देवराईणं अंतिअं पाउब्भवइ, जं से वयइ तस्स आणा-उववाय-वयण-णिहेमे चिट्टन्ति।

कितन शब्दार्थ-आलावं संलावं-आलाप-संलाप-बातचीत, किच्चाइं करणियाइं-कार्य होता है-प्रयोजन होता है, कहिमयाणि पकरेंति-किस प्रकार करते हैं, अण्णमण्णस्स- एक दूसरे को, पच्चणुक्मवमाणा-प्रत्यनुभव-अपना काम करते हुए, विवादा-विवाद-झगड़ा, मणसीकरेंति-मन से स्मरण करते हैं, खिप्पामेव-शीध्र ही, वयद-कहते हैं।

भावार्थ-२९ प्रक्त-हे भगवन्! उन देवेन्द्र देवराज शक और देवेन्द्र देवराज ईशान के बीच में परस्पर कोई कृत्य (प्रयोजन) करणीय (विधेय-कार्य) होता है ?

२९ उत्तर-हाँ, गौतम ! होता है।

३० प्रश्न-हे भगवन् ! जब उहें कृत्य और करणीय होते हैं, तब वे किस प्रकार व्यवहार करते हैं ?

३० उत्तर-हे गौतम ! जब देवेन्द्र देवराज शक्त को कार्य होता है, तब वह देवेन्द्र देवराज ईशान के पास आता है और जब देवेन्द्र देवराज ईशान को कार्य होता है, तब वह देवेन्द्र देवराज शक्त के पास आता है। उनके परस्पर सम्बोधित करने का तरीका यह है-ईशानेन्द्र पुकारता है कि-"हे दक्षिण लोकाई-पित देवेन्द्र देवराज शक्त !" शक्तेन्द्र पुकारता है कि-"हे उत्तर लोकाईपित देवेन्द्र देवराज ईशान ! (यहाँ 'इति' शब्द कार्य को सूचित करने के लिए है

और 'भो ' शब्द आमन्त्रणवाची है। 'इति भो ! इति भो ! 'यह उनके परस्पर सम्बोधित करने का तरीका है।) इस प्रकार सम्बोधित करके वे परस्पर अपना कार्य करते रहते हैं।

३१ प्रक्त-स्या देवेन्द्र देवराज शक और देवेन्द्र देवराज ईशान, इन दोनों में परस्पर विवाद भी होता है ?

३१ उत्तर-हाँ, गौतम! उन दोनों इन्द्रों के बीच में विवाद भी होता है। ३२ प्रक्र-हे भगवन्! जब उन दोनों इन्द्रों के बीच में विवाद हो जाता है, तब वे क्या करते हैं?

३२ उत्तर-हे गौतम ! जब शकेन्द्र और ईशानेन्द्र, इन दोनों के बीच में विवाद हो जाता है, तब वे दोनों, देवेन्द्र देवराज सनत्कुमार का मन में स्मरण करते हैं। उनके स्मरण करते ही सनत्कुमारेन्द्र उनके पास आता है। वह आकर जो कहता है उसको वे दोनों इन्द्र मान्य करते हैं। वे दोनों इन्द्र उसकी आज्ञा, सेवा, आदेश और निर्देश में रहते हैं।

#### सनत्कुमारेन्द्र को भवसिद्धिकता

३३ पश्च-सणंकुमारे णं भंते ! देविंदे देवराया, किं भवसिद्धिए, अभवसिद्धिए ? सम्मिहिट्टी, मिच्छिदिट्टी ? परित्तसंसारए, अणंत-संसारए ? सुलभबोहिए, दुल्लभबोहिए ? आराहए, विराहए ? चिरमे, अचरिमे ?

३३ उत्तर-गोयमा ! सणंकुमारे णं देविंदे देवराया भव-सिद्धिए, नो अभवसिद्धिए । एवं सम्मिहिट्टी, परित्तसंसारए, सुलभ-

# बोहिए, आराहए, चरिमे-पसत्थं णेयव्वं। ३४ प्रश्न-से केणट्रेणं भंते!?

३४ उत्तर-गोयमा! सणंकुमारे देविंदे देवराया बहूणं सम-णाणं, बहूणं समणीणं, बहूणं सावयाणं, बहूणं सावियाणं, हियकामए, सुहकामए, पत्थकामए, आणुकंपिए, णिस्सेयसिए, हिय-सुह-(निस्से-यसिए) निस्तेसकामए से तेणट्टेणं गोयमा! सणंकुमारे णं भवसिद्धिए, जाव-नो अचरिमे।

३५ प्रश्न-सणंकुमारस्स णं भंते ! देविंदस्स देवरण्णो केवह्यं कालं ठिई पण्णता ?

३५ उत्तर-गोयमा ! सत्त सागरोवमाणि ठिई पण्णता ।

३६ प्रश्न—से णं भंते ! ताओ देवलोगाओ आउम्खएणं जाव— कहिं उववजिहिइ ?

३६ उत्तर-गोयमा ! महाविदेहे वासे सिज्झिहिइ, जाव-अंतं करेहिइ ।

सेवं भंते ! सेवं भंते !।

गाहाओ--

छट्ट-द्रममासो, अद्धमासो वासाई अट्ट छम्मासा । तीसग-कुरुदत्ताणं, तव-भत्तपरिण्ण-परियाओ ॥

# उचत विमाणाणं, पाउब्भव पेच्छणा य संलावे । किचि विवादुष्पत्ती, सणंकुमारे य भवियत्तं ॥

#### ॥ मोया सम्मत्ता ॥

कठित शब्दार्थ - परित्तसंसारए - संसार परिमित करनेवाला, विराहए - विराधिक, चरिमे - अंतिम, पसत्थं णेयखं - प्रशस्त जानना चाहिए, हियकामए - हित चाहनेवाले, पत्थकामए - पथ्य चाहने वाले, आणुकंपिए - अनुकम्पा - कृपा करनेवाले, णिस्सेयसिए - विःश्रेयस - मोक्ष चाहने वाले।

भावार्थ-३३ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या देवेन्द्र देवराज सनत्कुमार भव-सिद्धिक है, या अभवसिद्धिक है ? सम्यग्दृष्टि है या मिथ्यादृष्टि है ? परिस संसारी (परिमित संसारी) है, या अनन्त संसारी है ? सुलभबोधि है, या दुर्लभ-बोधि है ? आराधक है, या विराधक है ? चरम है, या अचरम है ?

३३ उत्तर-हे गौतम ! देवेन्द्र देवराज सनत्कुमार, भवसिद्धिक है, अभव-सिद्धिक नहीं । इसी तरह वह सम्यग्दृष्टि है, मिथ्यादृष्टि नहीं, परित्तसंसारी है, अनन्त संसारी नहीं, सुलभबोधि है, दुर्लभबोधि नहीं, आराधक है, विराधक नहीं, चरम है, अचरम नहीं। अर्थात् इस सम्बन्ध में सब प्रशस्त पद ग्रहण करने चाहिए।

३४ प्रक्न-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

३४ उत्तर-हे गौतम ! देवेन्द्र देवराज सनत्कुमार, बहुत साधु, बहुत साध्वी, बहुत श्रावक, बहुत श्राविका, इन सब का हितकामी (हितेच्छु-हित चाहने घाला), मुलकामी (मुलेच्छु-सुल चाहने वाला), पथ्यकामी (पथ्येच्छु-पथ्य का चाहने वाला), अनुकम्पक (अनुकम्पा करने घाला), निःश्रेयस्कामी (निःश्रेयस् अर्थात् कल्याण चाहने वाला) है। हित, सुल और निःश्रेयस् का कामी (चाहने वाला) है। इस कारण हे गौतम! सनत्कुमार देवेन्द्र देवराज भव-

सिद्धिक है यावत् चरम है, किन्तु अचरम नहीं है।

३५ प्रदन-हे भगवन् ! देवेन्द्र देवराज सनत्कुमार की स्थिति कितने काल की कही गई है ?

३५ उत्तर-हे गौतम ! सनत्कुमार देवेन्द्र की स्थिति सात सागरोपम की कही गई है।

३६ प्रक्त-हे भगवन् ! सनत्कुमार देवेन्द्र की आयु पूर्ण होने पर वह वहाँ से चव कर यावत् कहाँ उत्पन्न होगा ?

३६ उत्तर-हे गौतम ! सनत्कुमार वहाँ से चव कर महाविदेह क्षेत्र में जन्म लेकर सिद्ध होगा यावत् सब दुःखों का अन्त करेगा ।

सेवं भंते ! सेवं भंते !! हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। ऐसा कह कर गौतम स्वामी यावत् विचरते हैं।

दो गाथाओं का अर्थ इस प्रकार है-तिष्यक श्रमण का तप छठ छठ (निरन्तर बेला बेला) था और एक मास का अनदान था। कुरुदत्तपुत्र श्रमण का तप अट्टम अट्टम (निरन्तर तेला तेला) था और अर्द्धमास (पन्द्रह दिन) का अनदान था। तिष्यक श्रमण की दीक्षापर्याय आठ वर्ष की और कुरुदत्त पुत्र की दीक्षापर्याय छह मास की थी। यह विषय इस उद्देशक में आया है। इसके अतिरिक्त दूसरे विषय भी आये हैं। वे इस प्रकार हैं-विमानों की ऊँचाई, एक इन्द्र का दूसरे इन्द्र के पास आना, उन्हें देखना, परस्पर आलाप संलाप (बातचीत) करना, उनका कार्य, विवाद की उत्पत्ति, उसका निपटारा, सनत्कुमार का भवसिद्धिकपन, इत्यादि विषयों का वर्णन इस उद्देशक में किया गया है।

#### ।। भोका+ समाप्त ॥

विवेचन-शकेन्द्र के विमानों से ईशानेन्द्र के विमान कुछ उच्चतर और उन्नततर

<sup>+</sup> इस उद्देशक में बतलाये गये प्रारंभिक विषयों का वर्णन भगवान् ने 'मोका' नगरी में किया या। इसलिए इस उद्देशक का नाम 'मोआ उद्देशी'—मोका उद्देशक रखा गया है।

हैं। अर्थात् प्रमाण की अपेक्षा ऊंचे हैं और गुण की अपेक्षा उन्नत हैं। अथवा प्रासाद की अपेक्षा ऊंचे हैं और पीठ (शिखर) की अपेक्षा उन्नत हैं।

शंका—पहले और दूसरे देवलोक के विमानों की ऊँचाई के विषय में कहा है— पंचसय उच्चलेणं आइमकप्पेसु होंति विमाणा। एक्केक्कवुद्धि सेसे दु दुगे य दुगे चउक्के य।।

अर्थात्—पहले और दूसरे देवलोक में विमानों की ऊँचाई पांच पांच सौ योजन है। तीसरे चौथे में छह सौ, पांचवे छठे में सात सौ, सातवें आठवें में आठ सौ और नववें दसवें ग्यारहवें बारहवें देवलोक में नौ सौ नौ सौ योजन ऊँचे विमान हैं। नवग्रैवेयक में एक हजार योजन और पांच अनुत्तर विमानों में ग्यारह सौ योजन ऊँचे विमान हैं।

यहाँ पर शंका यह होती है कि पहले और दूसरे देवलोक के विमानों की ऊँचाई पाँच सौ पांच सौ योजन की बतलाई गई है, तो फिर यहाँ यह कैसे कहा गया है कि पहले देवलोक के विमानों से दूसरे देवलोक के विमान कुछ ऊँचे और उन्नत हैं।

समाधान—इस शंका का समाधान यह है कि—पांच सौ योजन की ऊँचाई का कथन सामान्य की अपेक्षा है और कुछ ऊँचे और कुछ उन्नत का कथन विशेष की अपेक्षा है। इसलिए दूसरे देवलोक के विमान चार छह अंगुल ऊँचे एवं उन्नत हों, तो भी किसी प्रकार का विरोध नहीं। सामान्य रूप से विमानों की ऊँचाई पांच सौ योजन ही बतलाई गई है। अर्थात् पांच सौ योजन की ऊँचाई का कथन सामान्य कथन है और कुछ ऊँचे और कुछ उन्नत का कथन विशेष कथन है। ये दोनों कथन मिन्न-भिन्न अपेक्षाओं से (सामान्य अपेक्षा से और विशेष अपेक्षा से) कहे गये होने के कारण दोनों में किसी प्रकार का विरोध नहीं है।

'केरिसी विउव्वणा'—विकुर्वणा कितने प्रकार की है? इस विषय का सारा वर्णन भगवान् ने 'मोका' नाम की नगरी में फरमाया था। इसलिए यह प्रथम उद्देशक 'मोआ उद्देस' 'मोका उद्देशक' इस नाम से कहा जाता है।

'सेवं भंते ! सेवं भंते ! ! 'हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है जैसा कि आप फरमाते हैं।

### ।। तीसरे शतक का प्रथम उद्देशक समाप्त ।।

# शतक ३--उद्देशक २

#### असुरकुमार देवों के स्थान

१ पश्च-तेणं कालेणं तेणं समएणं रायगिहे णामं णयरे होत्था जाव-परिसा पज्जुवासइ । तेणं कालेणं तेणं समएणं चमरे असुरिंदे असुरराया चमरचंचाए रायहाणीए, सभाए सुहम्माए, चमरंसि सीहासणंसि, चउसट्टीए सामाणियसाहस्सीहिं जाव-णट्टविहिं उव-दंसेता, जामेव दिसिं पाउच्भूए तामेव दिसिं पिडगए । 'मंते !' ति भगवं गोयमे समण भगवं महावीरं वंदइ णमंसइ, वंदिता णमंसिता एवं वयासी-अत्थि णं मंते ! इमीसे रयणप्यभाए पुढवीए अहे असुर-कुमारा देवा परिवसंति ?

१ उत्तर-गोयमा ! णो इण्डे सम्डे, एवं जाव-अहेसत्तमाए पुढवीए, सोहम्मस्स कपस्स अहे जाव ।

 २ प्रश्न—अत्थि णं भंते ! ईसिप्पन्भाराए पुढवीए अहे असुर-कुमारा देवा परिवसंति ?

- २ उत्तर-णो इणट्टे समट्टे ।
- ३ पर्श-से कहिं खाइ ण भते! असुरक्रमारा देवा परिवसंति ?
- ३ उत्तर-गोयमा ! इमीसे रयणप्यभाए पुढ्वीए असीउत्तर-

# जोयणसयसहस्सवाहल्लाए, एवं असुरकुमारदेववत्तव्वया, जाव-दिव्वाइं भोगभोगाइं भुंजमाणा विहरंति ।

कठिन शब्दार्थ-अहे-नीचे, इमीसे-इस ।

भावार्थ-१ प्रक्र--उस काल उस समय में राजगृह नाम का नगर था यावत् परिषद् पर्युपासना करने लगी । उस काल उस समय में चौसठ हजार सामानिक देवों से परिवृत (घिरे हुए) और चमर नामक सिंहासन पर बैठे हुए चमरेन्द्र ने भगवान् को देख कर यावत् नाटच-विधि बतलाकर जिस दिशा से आया था, उसी दिशा में वापिस चला गया।

हे भगवन् ! ऐसा कह कर गौतम स्वामी ने श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को वन्दना नमस्कार करके इस प्रकार पूछा कि-हे भगवन् ! क्या असुर-कुमार देव, इस रत्नप्रभा पृथ्वी के नीचे रहते हैं ?

१ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है अर्थात् असुरकुमार देव, इस रत्नप्रमा पृथ्वी के नीचे नहीं रहते हैं, यावत् सातवीं पृथ्वी के नीचे भी नहीं रहते हैं। इसी तरह सौधर्म देवलोक के नीचे यावत् दूसरे सभी देवलोकों के नीचे भी असुरकुमार देव नहीं रहते हैं।

२ प्रक्न-हे भगवन् ! क्या ईषत्प्राग्भारा पृथ्वी के नीचे असुरकुमार देव रहते हे ?

२ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं अर्थात् ईषत्त्राग्भारा पृथ्वी के नीचे भी असुरकुमार देव नहीं रहते हैं।

३ प्रश्न-हे भगवन् ! तब ऐसा कौनसा प्रसिद्ध स्थान है जहाँ असुर-कुमार देव निवास करते हैं ?

३ उत्तर-हे गौतम ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी की मोटाई (जाड़ाई) एक लाख अस्सी हजार योजन की है। इसके बीच में असुरकुमार देव रहते हैं। (यहाँ पर असुरकुमार सम्बन्धी सारी वक्तव्यता कहनी चाहिए। यावत् वे दिव्य भोग भोगते हुए विचरते हैं।) विवेचन-पहले उद्देशक में देवों की विकुर्वणा शक्ति के विषय में कहा गया है। दूसरे उद्देशक में भी असुरकुमार आदि देवों की गमनशक्ति के विषय में कहा गया है।

असुरकुमार आदि भवनवासी देव कहां रहते हैं ? इसके लिये कहा गया है; --

'उर्वारं एगं जोयणसहस्सं ओगाहिता, हेट्ठा चेगं जोयणसहस्सं वज्जेता, मज्झे अट्ठहत्तरे जोयणसयसहस्से, एत्थ णं असुरकुमाराणं देवाणं चउर्साट्ठं भवणावास-'सयसहस्सा भवंतीति अक्खायं ।''

अर्थात्-रत्नप्रभा का पृथ्वीपिण्ड एक लाख अस्सी हजार योजन है। उसमें से ऊपर एक हजार योजन अवगाहन करके और नीचे एक हजार योजन छोड़ कर बीच में एक लाख अठहत्तर हजार योजन के भाग में असुरक्षमार देवों के चौसठ लाख भवनावास हैं।

### असुरकुमारों का गमन सामर्थ्य

४ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! असुरकुमारा देवाणं अहेगइ विसए ?

४ उत्तर-हंता, अत्थि ।

५ प्रश्न—केवइयं च णं पभू ते असुरकुमाराणं देवाणं अहेगइ विसए पण्णत्ते ?

५ उत्तर-गोयमा ! जाव-अहे सत्तमाए पुढवीए, तच्चं पुण पुढविं गया य, गमिस्संति य ।

६ प्रश्न-किंपत्तियं णं भंते ! असुरकुमारा देवा तच्चं पुढविं गया य, गमिस्संति य ?

६ उत्तर-गोयमा ! पुन्ववेरियस्स वा वेदणउदीरणयाए, पुन्व-

# संगइस्स वा वेदणज्वसामणयाए, एवं खलु असुरकुमारा देवा तच्चं पुढविं गया य, गमिस्संति य ।

कित शब्दार्थ अहेगइ विसए — नीचे जाने का विषय – शक्ति, केवइयं — कितनी, किपत्तियं — किस कारण से, पुब्ववेरिस्स – पूर्व शत्रु का, पुब्वसंगद्वयस्स – पूर्व संगतिक – भित्र का, वेदणउदीरणयाए — दुःख देने के लिए, वेदणउवसामणयाए — दुःख का शमन करने के लिए – सुखी करने के लिए।

भावार्थ-४ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या असुरकुमारों का सामर्थ्य अपने स्थान से नीचे जाने का है ?

४ उत्तर-हाँ, गौतम ! उनमें अपने स्थान से नीचे जाने का सामर्थ्य है। ५ प्रश्न-हे भगवन् ! वे असुरकुमार, अपने स्थान से कितने नीचे जा

सकते हैं ?

५ उत्तर-हे गौतम ! असुरकुमार, सातवीं पृथ्वी तक नीचे जाने की शक्ति वाले हें, परंतु वे वहाँ तक कभी गये नहीं, जाते नहीं और जायेंगे भी नहीं, किंतु तीसरी पृथ्वी तक गये हैं, जाते हैं और जायेंगे।

६ प्रश्न-हे भगवन् ! असुरकुमार देव, तीसरी पृथ्वी तक गये, जाते हैं और जायेंगे, इसका क्या कारण है ?

६ उत्तर—हे गौतम ! असुरकुमार देव अपने पूर्व शत्रु को दुःख देने के लिए और पूर्व मित्र का दुःख दूर कर सुखी बनाने के लिए तीसरी पृथ्वी तक गये हैं, जाते हैं और जायेंगे।

७ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! असुरकुमाराणं देवाणं तिरियगइविसए पण्णत्ते ?

- ७ उत्तर-हंता, अत्थि।
- ८ प्रश्न-केवइयं च णं भंते ! असुरकुमाराणं देवाणं तिरियं

## गइविसए पण्णते ?

८ उत्तर-गोयमा ! जाव-असंखेजादीव-समुद्दा, णंदिस्सरवरं पुण दीवं गया य, गमिस्संति य ।

भावार्थ—७ प्रक्त—हे भगवन् ! क्या असुरकुमार देव, तिरछी गति करने में समर्थ हैं ?

७ उत्तर-हाँ, गौतम ! असुरकुमार देव, तिरछी गति करने में समर्थ हैं।

८ प्रश्न-हे भगवन् ! असुरकुमार देव, अपने स्थान से, कितनी दूर तक तिरछी गति करने में समर्थ हैं ?

८ उत्तर-हे गौतम ! असुरकुमार देव, अपने स्थान से यावत् असंख्य द्वीप समुद्रों तक तिरछी गति करने में समर्थ है, किंतु वे नन्दीश्वर द्वीप तक गये हैं, जाते हैं, और जाएँगे।

### असुरकुमारों के नन्दीश्वर गमन का कारण

९ प्रश्न-किंपत्तियं णं भंते! असुरकुमारा देवा णंदिस्सरवरं दीवं गया य, गमिस्संति य ?

९ उत्तर—गोयमा ! जे इमे अरिहंता भगवंता एएसि णं जम्मण-महेसु वा, णिक्खमणमहेसु वा, णाणुप्पायमहिमासु वा, परिणिव्वाण-महिमासु वा, एवं खलु असुरकुमारा देवा णंदीसरवरं दीवं गया य, गमिस्तंति य ।

कठिन शब्दार्थ — नंदीसरवरं — नन्दीश्वर द्वीप को, जम्मणमहेसु — जन्म-महोत्सव पर, निक्लमणमहेसु — निष्क्रमण — संसार त्याग कर प्रव्रज्या लेते समय होने वाले महोत्सव पर, णाणुप्पायमहिमासु — केवलज्ञान उत्पन्न होने पर महिमा करने, परिनिव्याणमहिमासु — मोक्ष गमन पर महिमा करने।

भावार्थ-९ प्रक्त-हे भगवन् ! असुरकुमार देव नन्दीक्वर द्वीप तक गये हैं, जाते हैं और जायेंगे। इसका क्या कारण हैं?

९ उत्तर-हे गौतम ! अरिहंत भगवंतों के जन्म महोत्सव में, निष्क्रमण (दीक्षा) महोत्सव में, केवलज्ञानोत्पत्ति महोत्सव में और परिनिर्वाण महोत्सव में असुरकुमार देव, नन्दीक्वर द्वीप में गये हें, जाते हैं और जायेंगे। अरिहन्त भगवन्तों के जन्म-महोत्सव आदि असुरकुमार देवों के नन्दीक्वर द्वीप जाने में कारण है।

- १० पश्र-अत्थि णं असुरकुमाराणं देवाणं उड्ढं गइविसए ?
- १० उत्तर-हंता. अत्थि ।
- ११ प्रश्न-केवइयं च णं भंते ! असुरकुमाराणं देवाणं उड्ढं गइविसए ?
- ११ उत्तर-गोयमा ! जाव अञ्चुए कप्पे, सोहम्मं पुण कप्पं गया य, गमिस्तंति य ।

कठिन शब्दार्थ-अच्चुए कप्पे-अच्युतकल्प-बारहवां देवलोक ।

भावार्थ- १० प्रक्त-हे भगवन ! क्या असूरकुमार देव, अपने स्थान से ऊर्ध्व (ऊँची) गति करने में समर्थ है ?

- १० उत्तर-हाँ गौतम ! वे अपने स्थान से ऊर्ध्व गति करने में समर्थ है।
- ११ प्रश्न-हे भगवन् ! असुरकुमार देव, अपने स्थान से कितने ऊँचे जाने में समर्थ हैं
- ११ उत्तर-हे गौतम ! असुरकुमार देव, अपने स्थान से यावत् अच्यत कल्प तक ऊपर जाने में समर्थ हैं। यह उनकी ऊँचे जाने की शक्ति मात्र है, किंतू वे वहां तक कभी गये नहीं, किंतु सौधर्मकल्प तक वे गये हैं, जाते हैं और जावेंगे।

### असुरकुमारों के सौधर्मकल्प में जाने का कारण

- १२ प्रश्न-किंपत्तियं णं भंते ! असुरकुमारा देवा सोहम्मं कृष्णं गया य, गमिस्संति य ?
- १२ उत्तर-गोयमा ! तेसि णं देवाणं भवपच्चइयवेराणुबंधे, ते णं देवा विउव्वेमाणा, परियारेमाणा, वा आयरनखे देवे वित्तासेंति, अहालहुसगाइं रयणाइं गहाय आयाए एगंतमंतं अवनकमंति ।
- १३ प्रश्न—अत्थि णं भंते ! तेसिं देवाणं अहालहुसगाइं रय-णाइं ?
  - १३ उत्तर-हंता, अत्थि।
  - १४ प्रक्न-से कहमियाणि पकरेंति ?
  - १४ उत्तर-तओ से पच्छा कायं पव्यहंति।

कठिन शब्दार्थ-भवपच्चइयदेराणुबंधे-भवप्रत्यय वैरानुबन्ध से (जार्ति गत वैर से) आयरक्लेदेवे-आत्म रक्षक देव, वित्तासेंति-त्रास देते हैं, अहालहुसगाइं-छोटे छोटे, एगंत-मंतं-एकान्त में, कहमियाणि पकरेंति-क्या करते हैं, कायं पव्यहंति-शरीर पर व्यथा भोगते हैं।

भावार्य-१२ प्रक्त-हे भगवन् ! असुरकुमार देव, ऊपर सौधर्म देवलोक तक गये हैं, जाते हैं और जायेंगे, इसका क्या कारण है ?

१२ उत्तर-हे गौतम ! असुरकुमार देवों का उन वैमानिक देवों के साथ मवप्रस्पियक वैर (जन्म से ही वैरानुबन्ध) है, इसलिए वैक्रिय रूप बनाते हुए तथा दूसरों की देवियों के साथ भोग भोगते हुए वे असुरकुमार देव, उन आत्म-रक्षक देवों को त्रास पहुँचाते हैं तथा यथोचित छोटे-छोटे रत्नों को लेकर (चुरा

कर) एकान्त स्थान में भाग जाते हैं।

१३ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या उन वैमानिक देवों के पास यथोचित छोटे छोटे रत्न होते हैं ?

१३ उत्तर-हाँ, गौतम ! उन वैमानिक देवों के पास यथोचित छोटे छोटे रत्न होते हैं ?

१४ प्रश्न–हे भगवन् ! जब वे असुरकुमार देव, वैमानिक देवों के छोटे छोटे रत्न चुरा कर ले जाते हैं, तो वैमानिक देव उनका क्या करते हैं ?

१४ उत्तर-हे गौतम ! जब असुरकुमार देव, वैमानिक देवों के रत्न चुरा कर भाग जाते हैं, तब वे वैमानिक देव, असुरकुमारों को शारीरिक पीड़ा पहुँचाते हैं अर्थात् प्रहारों के द्वारा उनको पीटते हैं।

विवेचन — जब वे असुरकुमार देव, वैमानिक देवों के रत्नों को चुराकर एकान्त प्रदेश में भाग जाते हैं, तब वैमानिक देव, उन रत्न चुराने वाले असुरकुमार देवों के शरीर पर प्रहार करते हैं और इस प्रकार वे उन्हें पीड़ा पहुंचाते हैं। उस मार की वेदना कम से कम अन्तर्मुहुर्त्त तक और अधिक से अधिक छह महीने तक रहती है।

१५ प्रश्न-पभू णं भंते ! असुरकुमारा देवा तत्थ गया चेव समाणा ताहिं अच्छराहिं सिद्ध दिव्वाइं भोगभोगाइं भुंजमाणा विहरित्तए ।

१५ उत्तर-णो इणट्टे समद्दे, त णं तओ पिडिनियत्तंति, तओ पिडिनियत्तिता इहमागच्छंति, आगच्छित्ता जह णं ताओ अच्छिताओ आढायंति पिरयाणंति, पभू णं ते असुरकुमारा देवा ताहिं अच्छिराहिं सिद्धि दिव्वाइं भोगभोगाइं भुंजमाणा विहरित्तए, अह णं ताओ अच्छराओ णो आढायंति, णो परियाणंति, णो णं पभू

ते असुरकुमारा देवा ताहिं अच्छराहिं सिद्धि दिव्वाइं भोगभोगाइं भुंजमाणा विहरित्तए; एवं खिल गोयमा ! असुरकुमारा देवा सोहम्मं कृष्णं गया य, गिमस्संति य ।

कठिन शब्दार्थ-अच्छराहि सद्धि-अप्सराओं के साथ, पिडिनियत्तंति-पीछे फिरकर । भावार्थ-१५ प्रश्न-हे भगवन् ! ऊपर (सौधर्म देवलोक में) गये हुए वे असुरकुमार देव, क्या वहाँ रही हुई अप्सराओं के साथ दिव्य और भोगने योग्य भोग भोगने में समर्थ है ? अर्थात् वहाँ भोग, भोग सकते हैं ?

१५ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है अर्थात वे वहाँ उन अप्स-राओं के साथ दिव्य और भोगने योग्य भोग नहीं भोग सकते हैं, किन्तु वे वहाँ से बापिस लौटते हैं और अपने स्थान पर आते हैं। यदि कदाचित् वे अप्सराएँ उनका आदर करें और उन्हें स्वामी रूप से स्वीकार करें तो वे असुरकुमार देव, उन वैमानिक अप्सराओं के साथ दिव्य और भोगने योग्य भोग, भोग सकते हैं परन्तु यदि वे अप्सराएँ उनका आदर नहीं करें और उन्हें स्वामी रूप से स्वीकार नहीं करें, तो वे असुरकुमार देव, उन वैमानिक अप्सराओं के साथ दिव्य और भोगने योग्य भोग नहीं भोग सकते हैं। हे गौतम ! इस कारण से असुरकुमार देव सौधर्म कल्प तक गये हैं, जाते हैं, और जावेंगे।

#### आश्चर्य कारक

१६ प्रश्न—केवइयकालस्स णं भंते ! असुरकुमारा देवा उड्ढं उप्पयंति, जाव—सोहम्मं कप्पं गया य, गमिस्संति य ?

१६ उत्तर—गोयमा ! अणंताहिं उस्सप्पिणीहिं, अणंताहिं अव-सप्पिणीहिं समइक्कंताहिं, अत्थि णं एस भावे लोयच्छेरयभूए समुप्पज्जइ, जं णं असुरकुमारा देवा उड्ढं उप्पयंति, जाव-सोहम्मो कणो।

१७ प्रश्न-किं णिस्साए णं भंते ! असुरकुमारा देवा उड्ढं उपायंति, जाव-सोहम्मो कप्पो ?

१७ उत्तर-गोयमा ! से जहा नामए इह सबरा इ वा, बब्बरा इ वा, टंकणा इ वा, भुतुआ इ वा, पण्हया (पल्हया) इ वा, पुलिंदा इ वा एगं महं रण्णं वा, गइंड वा, खइंड वा, दुग्गं वा, दिरं वा, विसमं वा, पब्वयं वा णीसाए सुमहल्लमिव आसबलं वा, हिश्वबलं वा, जोहबलं वा, धणुबलं वा, आगलेंति, एवामेव असुरकुमारा वि देवा णण्णत्थ अरिहंते वा, अरिहंतचेइयाणि वा, अणगारे वा भावियणणो णिस्साए उड्ढं उप्पयंति, जाव-सोहम्मो कपो।

कठित शब्दार्थ-उप्पर्यात-ऊँचे उछलते हैं, गिमस्संति-जावेगे, समइक्कंताहि-बीत जाने के बाद, लोयच्छेरयभूए-लोक में आश्चर्यकारक, णिस्साए-निश्ना-आश्चर्य लेकर, रण्णं-अटबी-जंगल, दुग्गं-जलदुर्ग, दिर-स्थल दुर्ग-पर्वत कन्दरा, सुमहल्लिब-अति विशाल, आसबलं-अश्व-बल, जोहबलं-योद्धाओं का बल, आगलेंति-अकुलाते हैं, थकाते हैं, णण्णत्य-नान्यत्र-अन्यत्र कहीं नहीं-निश्चित रूप से।

भावार्थ-१६ प्रश्त-हे भगवन् ! कितने समय में अर्थात् कितना समय बीतने पर असुरकुमार देव उत्पतित होते हैं अर्थात् सौधर्म कल्प तक ऊपर जाते हें ? गये हैं और जावेंगे ?

१६ उत्तर-हे गौतम ! अनन्त उत्सिपणी और अनन्त अवसिपणी व्यतीत होने के पश्चात् लोक में आदचर्यजनक यह समाचार सुना जाता है कि असुरकुमार देव ऊपर जाते हैं यावत् सौधर्म कल्प तक जाते हैं। १७ प्रक्र-हे भगवन् ! असुरकुमार देव, किस की निश्रा (आश्रय) लेकर सौधर्म कल्प तक ऊपर जाते हैं ?

१७ उत्तर-हे गौतम ! जिस प्रकार काबर, बब्बर, ढंकण, भृत्तुअ, पण्हय और पुलिंद जाति के मनुष्य किसी धने जंगल, खाई, जलदुर्ग, गुफा या सघन वृक्षपुंज का आश्रय लेकर, एक सुव्यवस्थित विशाल अश्ववाहिनी, गजवाहिनी, पदाति और धनुर्धारी मनुष्यों की सेना, इन सब सेनाओं की पराजित करने का साहस करते हैं, इसी प्रकार असुरकुमार देव भी अरिहंत, अरिहंत-चेत्य तथा भावितात्मा अनगारों की निश्रा लेकर सौधमं कल्प तक उपर जाते हैं, किन्तु वे बिना निश्रा के उपर नहीं जा सकते हैं।

विवेचन-जिस प्रकार शबर बबंर आदि अनार्य जाति के लोग पर्वत की गुफा, विषम स्थान आदि का आश्रय लेकर, हाथी, घोड़ा पैदल आदि से युक्त सेना को पराजित करने का साहस करते हैं, किन्तु किसी का आश्रय लिये बिना वे एसा साहस नहीं कर सकते. इसी तरह असुरकुमार देव भी अरिहन्त भगवान् का, अरिहन्त-चैत्यों का अर्थात् छद्मस्थावस्था में रहे हुए तीर्थं द्धर भगवान् का अथवा भावितात्मा अनगार का आश्रय लेकर ही ऊपर जा सकते हैं, आश्रय लिये बिना ऊपर नहीं जा सकते हैं।

१८ प्रश्न-सब्वे वि णं भंते ! असुरकुमारा देवा उइढं उप्प-यंति, जाव-सोहम्मो कप्पो ?

१८ उत्तर-गोयमा ! णो इणद्वे समद्वे, महिड्ढिया णं असुर-कुमारा देवा उड्ढं उपप्यंति, जाव-सोहम्मो कप्पो ।

१९ प्रश्न-एस वि णं भंते ! चमरे असुरिंदे, असुरकुमारराया उड्ढं उप्पइयपुर्व्वि जाव-सोहम्मो कप्पो ?

१९ उत्तर-हंता, गोयमा !

<sup>🐞</sup> शब्बर, बब्बर आदि उस समय की अनायं जातियों के नाम है।

२० प्रश्न-अहो णं भंते ! चमरे, असुरिंदे, असुरकुमारराया महिड्डिए, महज्जुईए, जाव किहं पविद्वा ?

#### २० उत्तर–कृडागारसालादिट्टंतो भाणियब्वो ।

कठिन शब्दार्थ--- उप्पद्मयपुब्दि-- पहले ऊँचा गया था ? दिट्ठंतो--- दृष्टान्त ।

भावार्थ — १८ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या सभी असुरकुमार देव, सौधर्म कल्प तक ऊपर जाते हैं ?

१८ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है अर्थात् सभी असुरकुमार देव ऊपर नहीं जाते हें, किन्तु महाऋद्धि वाले असुरकुमार देव ही यावत् सौधर्म कल्प तक ऊपर जाते हें।

१९ प्रक्त—हे भगवन् ! क्या यह असुरेन्द्र असुरराज चमर भी पहले किसी समय ऊपर यावत् सौंधर्म कल्प तक गया था ?

१९ उत्तर-हाँ, गौतम ! गया था।

२० प्रश्न-हे भगवन् ! आश्चर्य है कि असुरेन्द्र असुरराज चमर ऐसी महाऋद्धि वाला है, ऐसी महाद्युति वाला है, तो हे भगवन् ! वह दिव्य देव-ऋद्धि, दिव्य देवकान्ति, दिव्य देव प्रभाव कहाँ गया ? कहां प्रविष्ट हुआ ?

२० उत्तर-हे गौतम पूर्व कथितानुसार यहाँ पर भी कूटाकारकाला का दृष्टान्त समझना चाहिए । यावत् वह दिव्य देवप्रभाव, कूटाकारकाला के दृष्टान्तानुसार चमरेन्द्र के शरीर में गया और शरीर में हो प्रविष्ट हो गया ।

#### चमरेन्द्र का पूर्व भव

२१ प्रश्न-चमरेणं भंते ! असुरिंदेणं असुररण्णा सा दिब्बा देविड्ढी, तं चेव जाव-किण्णा लद्धा, पत्ता, अभिसमण्णागया ?

२१ उत्तर-एवं खळु गोयमा ! तेणं कालेणं तेणं समएणं इहेव जंबूदीवे दीवे भारहे वासे विंझगिरिपायमूळे बेभेळे णामं सिण्णवेसे होत्था, वण्णओ । तत्थ णं बेभेले सिण्णवेसे पूरणे नामं गाहावई परिवसइ-अड्ढे, दित्ते, जहा तामिलिस्स वत्तव्वया तहा णेयव्वा, णवरं-चउप्पुडयं दारुमयं पडिग्गहं करेत्ता, जाव-विपुलं असणं, पाणं, खाइमं, साइमं जाव-सयमेव चउप्पुड्यं दारुमयं पडिग्गहं गहाय मुंडे भविता दाणामाए पन्वजाए पन्वइए वि य णं समाणे तं चेव जाव-आयावणभूमीओ पचोरुहिता सयमेव चउप्पृडयं दारुमयं पडिग्गहं गहाय बेभेले सिणावेसे उच-णीय-मिज्झमाइं कुळाइं घरसमुदाणस्स भिक्खायरियाए अडेता, जं मे पढमे पुडए पडड़ कप्पइ मे तं पंथे पहियाणं दलइत्तए, जं मे दोच्चे पुडए पडड़ कपड़ मे तं काग-सुणयाणं दलइत्तए, जं मे तच्चे पुडए पडइ कपड़ में तं मच्छ-कच्छभाणं दलइत्तए, जं में चउत्थे पुडए पडइ कपाइ में तं अपणा आहारेत्तए ति कद्दु एवं संपेहेइ संपेहिता कल्लं पाउपभाए रयणीए तं चेव णिरवसेसं जाव-जं मे चउत्थे पुडए पडइ तं अप्पणा आहारं आहारेइ। तएणं से पूरणे बालतवस्सी तेणं ओरालेणं, विउलेणं, पयत्तेणं पग्गहिएणं, बालतवोकम्मेणं तं चेव जाव-बेभे-लस्स सिष्णवेसस्स मज्झंमज्झेणं णिगगच्छइ, णिगच्छित्ता पाउय-कुंडियमाईयं उवगरणं, चउप्पुडयं दारुमयं प्रिमाहं एगंतमंते

एडेइ, एडिता वेभेलस्म सिणवेसस्स दाहिणपुरित्यमे दिसीभागे अद्धणियत्तिणयमंडलं आलिहिता संलेहणाङ्ग्सणाङ्ग्सिए, भत्तपाण-पडियाइक्खिए पाओवगमणं णिवण्णे ।

कठिन शब्दार्थ -चउप्पुडयं -चार पुट–चार खानावाला, दाणामा–'दानामा' नामक एक तापस प्रवज्या, पहियाणं–पथिक, काग-सुणयाणं–कौए और कुत्ते ।

भावार्थ-२१ प्रक्त - हे भगवन् ! अस्रेन्द्र अस्रराज चमर को वह दिव्य देवऋद्धि यावत् किस प्रकार लब्ध हुई-मिली, प्राप्त हुई और अभिसमन्वागत हुई-सम्मख आई ?

२१-उत्तर-हे गौतम ! उस काल उस समय में इस जम्बूद्वीप के भरत क्षेत्र में विन्ध्याचल पर्वत की तलहटी में 'बेभेल' नामक सन्निवेश था। वहां 'पूरण' नाम का एक गृहपति रहता था । वह आद्य और दोप्त था । (उसका सब वर्णन तामली की तरह जानना चाहिए।) उसने भी समय आने पर किसी समय तामली के समान विचार कर कुटुंब का सारा भार अपने ज्येष्ठ पुत्र को संभला दिया। फिर चार खण्ड वाला लकडी का पात्र लेकर, मुण्डित होकर 'दानामा' नामक प्रवज्या अंगीकार की। (यहां सारा वर्णन पहले को तरह समझना चाहिए) यावत् बेले के पारणे के दिन वह आतापना की भूमि से नीचे उतरा। स्वयं लकडी का चार खग्ड वाला पात्र लेकर 'बेभेल' नाम के सन्निवेश में ऊँच, नीच और मध्यम कुलों में मिक्षा की विधि से भिक्षा के लिये फिरा और मिक्षा के चार विभाग किये। पहले खण्ड में जो भिक्षा आवे वह मार्ग में मिलने वाले पथिकों को बाँट दी जाय किंतु उसमें से स्वयं कुछ नहीं खाना । दूसरे खण्ड में जो मिक्षा आवे वह कौए और कृतों को खिला दी जाय और तीसरे खण्ड में जो भिक्षा आवे वह मछलियों और कछुओं को खिला दो जाय और चौथे खण्ड में जो भिक्षा आवे वह स्वयं आहार करना । पारणे के दिन मिली हुई भिक्षा का इस प्रकार विभाग करके वह पूरण बाल तपस्वी विचरता था।

वह पूरण बाल तपस्वी उस उदार, बियुल प्रदस्त और प्रगृहीत बाल सप कमें के द्वारा शुक्क रक्ष हो गया (यहां सब वर्णन पहले की तरह जानना चाहिए)। वह भी बेभेल सिन्नवेश के बीचोबीच होकर निकला, निकल कर पातुका (खड़ाऊ) और कुण्डी आदि उपकरणों को तथा चार खण्ड वाले लक्ष के पात्र को एका-न्त में रख दिया। फिर बेभेल सिन्नवेश के अग्निकोण में अर्द्ध निर्वर्तनिक मण्डल को साफ किया। फिर संलेखना झूणणा से अपनी आत्मा को युक्त करके, आहार पानी का त्याग करके उस पूरण बाल-तपस्वी ने 'पादपोपगमन' अनशन स्वीकार किया।

विवेचन-'दानामा' प्रव्रज्या उसको कहते हैं जिसमें दान की प्रधानता होती है। 'पूरण' तापस ने इस प्रव्रज्या को अंगीकार किया था। उसने चार खण्डवाला लकड़ी का पात्र ग्रहण किया था। उसके तीनखण्डों में आये हुए आहार का वह दान कर देता था, केवल चौथे खण्ड में आये हुए आहार को वह स्वयं भोगता था। जब पूरण ने देखा कि अब मेरा शरीर शुष्क, अशक्त और निर्वेल हो गया है, तो वह धीरे धीरे वेभेल सिन्नवेश के बाहर गया और पादपोपगमन अनशन कर लिया।

तेणं कालेणं तेणं समएणं अहं गोयमा ! छउमत्थकालियाए एक्कारसवासपरियाए छट्ठंछट्ठेणं अणिक्स्वित्तेणं तवोकम्मेणं संज-मेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणे, पुञ्वाणुपुर्विं चरमाणे, गामाणुगामं दुइज्जमाणे जेणेव सुंसुमारपुरे णयरे जेणेव असोयवणसंडे उज्जाणे, जेणेव असोयवरपायवे, जेणेव पुढवीसिलावट्टए तेणेव उवागच्छामि, असोगवरपायवस्स हेट्ठा पुढवीसिलावट्टयंसि अट्टमभत्तं परिगिण्हामि, दो वि पाए साहद्दु वग्घारियपाणी, एगपोग्गलणिविट्ठदिट्ठी, अणि-मिसणयणे ईसिंपन्भारगएणं काएणं, अहापणिहिएहिं गत्तेहिं, सिंव-

### दिएहिं गुत्तेहिं एगराइयं महापडिमं उपसंपज्जेता णं विहरामि।

कठिन झब्दार्थ — असोयवरपायवस्स — अशोक का उत्तम वृक्ष, साहट्दु — संकुचित करके, वाधारियपाणी — दोनों हाथों को नीचे की तरफ लम्बा करके, एगपोग्गलनिवदु-विट्ठी – एक पुद्गल पर दृष्टि स्थिर रखकर, अणिमिसणयणे – आँखों को नहीं टमकाते हुए, ईसिपक्सारगएणं काएणे – शरीर के अग्रभाग को थोड़ा आगे झुकाकर, अहापणिहिए गत्ते हिं – यथास्थित गात्रों से।

भावार्थ-(अब श्रमण भगवान् महावीरस्वामी अपनी हकीकत कहते हैं)
-हे गौतम ! उस काल उस समय में छद्मस्थ अवस्था में था । मुझे दीक्षा लिये
हुए ग्यारह वर्ष हुए थे । उस समय में निरन्तर छट्ठ छट्ठ अर्थात् बेले बेले की
तपस्या करता हुआ, तप सयम से आत्मा को भावित करता हुआ पूर्वानुपूर्वी से
विचरता हुआ, प्रामानुग्राम चलता हुआ सुंसुमारपुर नगर के अशोक वनखण्ड
उद्यान में अशोक वृक्ष के नीचे पृथ्वीशिलापट्ट के पास आया । वहाँ आकर
मेंने उस उत्तम अशोक वृक्ष के नीचे पृथ्वीशिलापट्ट के ऊपर अट्टम अर्थात्
तेले की तपस्या स्वीकार करके, दोनों पांव कुछ संकुचित करके, हाथों को नीचे
की तरफ लम्बा करके, सिर्फ एक पुद्गल पर दृष्टि स्थिर करके, आंखों की
पलकें न टमकाते हुए, शरीर के अग्रभाग को कुछ झुका कर, सर्व इन्द्रियों को
गुप्त करके एकराश्रिकी महाप्रतिमा को अंगीकार कर ध्यानस्थ रहा ।

तेणं कालेणं तेणं समएणं चमरचंचा रायहाणी अणिंदा, अपु-रोहिया या वि होत्था। तएणं से पूरणे बालतवस्सी बहुपडि-पुण्णाइं दुवालसवासाइं परियागं पाउणित्ता मासियाए संलेहणाए अत्ताणं झसेता सिट्टं भताइं अणसणाए छेदेता कालमासे कालं किंबा चमरचंचाए रायहाणीए उववायसभाए जाव—इंदताए उव-वण्णे। भावार्य- उस काल उस समय में चमरचञ्चा राजधानी इन्द्र और पुरोहित रहित थी। वह 'पूरण' नाम का बाल-तपस्वी पूरे बारह वर्ष तक तापस पर्याय का पालन करके, एक मास की संलेखना से आत्मा को सेबित करके, साठ भक्त तक अनदान रख कर काल के अवसर काल करके चमरचञ्चा राजधानी की उपपातसमा में इन्द्र के रूप से उत्पन्न हुआ।

#### चमरेन्द्र का उत्पात

तएणं से चमरे असुरिंदे, असुरराया अहुणोक्वण्णे पंचविहाए पजातीए पजातिभावं गच्छइ, तं जहा-आहारपजातीए, जाव-भास-मणपज्जतीए । तएणं से चमरे असुरिंदे, असुरराया पंच-विहाए पज्जतीए पज्जत्तिभावं गए समाणे उड्ढं वीससाए ओहिणा आभोएइ जाव-सोहम्मो कप्पो, पासइ य तत्थ सनकं देविंदं देव-रायं, मघवं, पागसासणं, सयकउं, सहस्सन्स्वं, वजापाणिं, प्ररंदरं, जाव-दस दिसाओ उज्जोवेमाणं, पभासेमाणं सोहम्मे कम्पे सोहम्मे वर्डिसए विमाणे सक्कंसि सीहासणंसि, जाव-दिव्वाइं भोगभोगाइं भुंजमाणं पासइ, पासित्ता इमेयारूवे अज्झित्थिए, चिंतिए, परिथए, मणोगए संकृषे समुप्पजित्था-के स णं एस अपत्थियपत्थए, दुरंत-पंतलक्खणे, हिरिसिरिपरिविज्ञिण, हीणपुण्णचाउदसे जं णं ममं इमाए एयारूवाए दिव्याए देविइढीए, जाव-दिव्वे देवाणुभावे लद्धे, पत्ते, अभिसमण्णागए उपिं अप्पुस्सुए दिन्वाइं भोगभोगाइं भुंजमाणे

विहरइ, एवं संपेहेइ, संपेहिता सामाणियपरिसोववण्णए देवे सद्दावेइ, एवं वयासी—के स णं एस देवाणुप्पिया! अपत्थियपत्थए, जाव—भुंज-माणे विहरइ? तएणं ते सामाणियपरिसोववण्णगा देवा चमरेणं असुरिदेणं असुररण्णा एवं बुत्ता समाणा हट्टतुट्टा जाव—हयहियया करयलपरिग्गहियं दसणहं सिरसावत्तं मत्थए अंजिलं कद्दु जएणं विजएणं वद्धावेंति, एवं वयासी—एसणं देवाणुप्पिया! सक्के देविंदे देवराया जाव—विहरइ।

कित शब्दार्थ-वीससाए -स्वाभाविकरूप से, आभोएइ -उपयोग लगाकर-जानकर, मधवं -मधवा, पाकसांसणं-पाकशासन, सयक्कउं-शतकतु, सहस्सक्खं-सहस्राक्ष-हजार आंख वाला, वज्जपाणि-वज्जपाणी-हाथ में वज्ज रखने वाला, पुरंदरं-पुरन्दर, अपत्थियपत्थए-मृत्युको चाहने वाला, दुरंतपंतलक्खणे-बुरे लक्षणवाला, हिरिसिरिपरिविज्जए-लज्जा और शोभा से रहित, होणपुण्णचाउद्दसे-अपूर्ण चतुर्दशी के दिन जन्मा हुआ, अप्पुस्सुए-धबराहट रहित, हयहियया-हत हृदयवाले।

भावार्थ-तत्काल उत्पन्न हुआ वह असुरेन्द्र असुरराज चमर, पांच प्रकार की पर्याप्तियों से पर्याप्त बना । वे पांच पर्याप्तियां इस प्रकार है-आहारपर्याप्ति, शरीरपर्याप्ति, इन्द्रियपर्याप्ति, श्वासोच्छ्वासपर्याप्ति और भाषा-मनः पर्याप्ति (देवों के माषा पर्याप्ति और मनः पर्याप्ति शामिल बंधती है) । जब असुरेन्द्र असुरराज चमर, उपर्युक्त पांच पर्याप्तियों से पर्याप्त होगया, तब स्वाभाविक अवधिज्ञान के द्वारा सौधमंकल्प तक ऊपर देखा । सौधमंकल्प में देवेन्द्र देवराज मघवा, पाकशासन, शतकतु, सहस्राक्ष, वज्रपाणि, पुरन्दर, शक्, को यावत् दस दिशाओं को उद्योतित एवं प्रकाशित करते हुए सौधमं कल्प में सौधमवितंसक नामक विमान में, शक नाम के सिहासन पर बैठकर यावत् दिच्य भोग भोगते हुए देखा । देखकर उस चमरेन्द्र के मन में इस प्रकार का आध्यात्मिक, चितित प्राथित मनोगत संकल्प उत्पन्न हुआ कि-अरे! यह अप्राधितप्रार्थक अर्थात् मरण

की इच्छा करनेवाला कुलक्षणी ही श्री परिवर्जित अर्थात् लज्जा और शोमा से रहित, हीन पूर्ण (अपूर्ण) चतुर्वशी का जन्मा हुआ यह कौन है ? मुझे यह विद्य देवऋद्धि, विद्य देवकान्ति और विद्य देवप्रभाव मिला है, प्राप्त हुआ है, सम्मुख आया है, ऐसा होते हुए भी मेरे सिर पर बिना किसी हिचकिचाहट के विद्य भोग मोगता हुआ विचरता है। ऐसा विचार कर चमरेन्द्र ने सामानिक सभा में उत्पन्न हुए देवों को बुला कर इस प्रकार कहा कि है देवानुप्रियों! यह अप्राधित-प्रार्थक (मरण का इच्छुक) यावत् भोग भोगने वाला कौन है ?

चमरेन्द्र का प्रश्न सुनकर हष्टतुष्ट बने हुए उन सामानिक देवों ने दोनों हाथ जोड़ कर शिरसावर्रापूर्वक मस्तक पर अञ्जलि करके स्वमरेन्द्र को जय विजय शब्दों से ब्रध्यया। फिर वे इस प्रकार बोले कि-हे देवानृप्रिय! यह देवेन्द्र देवराज शक्र यावत् भोग भोगता है।

विवेचन-वह पूरण तापस मृत्यु पाकर चमरेन्द्र के रूप में उत्पन्न हुआ और उसने स्व-भाव से ही अपने अवधिक्षान से ऊपर देखा, तो अपने ऊपर शकेन्द्र दिव्य-भोग भोगता हुआ दिखाई दिया । मूलपाठ में शक्रेन्द्र के लिए जो विशेषण रूप शब्द दिये हैं, उसका अर्थ इस प्रकार है-'मघवा'-महामेघ जिसके वश में हों उसे 'मघवा' कहते हैं। 'पाकशासन'-'पाक' नाम के बलवान् शत्रु को शिक्षा देनेवाला अर्थात् उसको परास्त करनेवाला । 'शत-ऋतु'--शक्रेन्द्र के जीव ने कार्तिक के भव में श्रमणीपासक की पांचवीं प्रतिमा का एक सो बार आचरण किया था, इसलिए शकेन्द्र को 'शतकतु' कहते हैं। यह (शतकतु) विशेषण सभी शकेन्द्रों के लिए नहीं है । 'सहस्राक्ष'-जिसके हजार अखिं हों उसको 'सहस्राक्ष' कहते हैं। शक्रेन्द्र के पांच सौ मन्त्री हैं, उनके एक हजार आंखे हैं, वे सब शक्रेन्द्र के काम आती हैं। इसलिए औपचारिक रूप से वे सब आँखें शक्षेन्द्र की कहलाती हैं। इस कारण से शक्रेन्द्र को सहस्राक्ष कहते हैं। 'पुरन्दर'-असुरादि के नगरों का विनाश करने वाला होने से शक्रेन्द्र को 'पुरन्दर' कहते हैं। वह दक्षिणाई लोक का स्वामी है। बत्तीस लाख विमानों का अधि-पित है। ऐरावण हाथी उसका वाहन हैं। वह सुरेन्द्र अर्थात् सुरों का इन्द्र है। वह रज रहित एवं आकाश के समान निर्मेल वस्त्रों को पहनने वाला है । मस्तक पर माला युक्त मुकुट को धारण करने वाला है। कानों में नवीन, सुन्दर, विचित्र और चंचल स्वर्णकुण्डलों को पहनने से जिसके कपोलभाग (गाल) चमक रहे हैं। इस प्रकार के शक्षेत्र को अपने ऊपर

दिव्य भोग भोगते हुए चमरेन्द्र ने देखा। देख कर वह अत्यन्त कुपित हुआ और उसने कहा कि यह अप्राधित प्रार्थक अर्थात् अनिष्ट वस्तु की प्रार्थना करने वाला-मरण का इच्छुक दुरन्तपन्तलक्षण अर्थात् खराब लक्षणों वाला, हानपुण्यचतुर्दशी का जन्मा हुआ कौन है ?

'हीनपुण्यचतुर्देशी का जन्मा हुआ' का आशय यह है-जन्म के लिए चतुर्देशी (चौदस) तिथि पवित्र मानी गई है। अत्यन्त पुण्यवान् पुरुष के जन्म के समय ही पूर्ण चतुर्देशी होती है, किन्तु हीन चतुर्देशी (अपूर्ण चतुर्देशी) महीं होती है। चमरेन्द्र ने शक्तेन्द्र के लिए यह विशेषण देकर अपना आकोश प्रकट किया है।

तएणं से चमरे असुरिंदे असुरराया तेसिं सामाणियपरिसोव-वणगाणं देवाणं अंतिए एयमट्टं सोचा, णिसम्म आसुरुत्ते, रुद्रे, कुविए, चंडिकिए, मिसिमिसेमाणे ते सामाणियपरिसोववण्णगे देवे एवं वयासी-'अण्णे खुळु भो ! से सक्के; देविंदे देवराया; अण्णे खुळु भो ! से चमरे असुरिंदे असुरराया, महिड्ढीए खलु भो! से सक्के देविंदे देवराया, अपिड्ढीए खळु भो ! से चमरे असुरिंदे असुरराया; तं इच्छामि णं देवाणुप्पिया ! सक्कं देविंदं देवरायं सयमेव अचासाइत्तए ति कट्ट उसिणे, उसिणब्भूए जाए यावि होत्था । तएणं से चमरे असुरिंदे, असुरराया ओहिं पउंजइ, पउंजित्ता ममं ओहिणा आभोएइ, आभोएता इमेयारूवे अज्झत्थिए जाव-समुपाजित्था-एवं खल्ल समणे भगवं महावीरे जंबूदीवे दीवे भारहे वासे, सुंसुमारपुरे णयरे असोगवणसंडे उज्जाणे, असोगवरपायवस्स अहे पुढविसिलाव-ट्टयंसि अट्टमभतं पिगण्हिता एगराइयं महापिडमं उवसंपिजता णं विहरइ, तं सेयं खलु मे समणं भगवं महावीरं णीसाए सक्कं देविंदं देवरायं सयमेव अचासाइत्तए ति कट्टु एवं संपेहेइ, संपेहिता सयिषजाओ अन्भुट्टेइ, अन्भुट्टेता देवदूसं परिहेइ, परिहित्ता उववायसभाए पुरित्थमिल्लेणं णिगगच्छ्ह, णिगच्छित्ता जेणेव सभा सुहम्मा, जैणेव चोप्पाले पहरणकोसे, तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छिता फलिहरयणं परामुसइ, परामुसित्ता एगे अबीए; फलिहरयणमायाय महया अमस्सि वहमाणे चमस्वंचाए सयहाणीए मञ्झंमज्झेणं णिगगच्छइ, णिगच्छिता जेणेव तिगिच्छक्रुडे उप्पायपव्वए तेणेव उबामिष्डिता जाव-वेउव्वियसमुग्घाएणं समोहणइ, समोहणिता संखेजाई जोयणाई जाव-उत्तरविउन्वियरूवं विजन्बह, ताए उक्टिट्टाए जाव-जेणेव पुढविसिलापट्टए, जेणेव ममं अंतिए तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छिता ममं तिक्खुत्तो आयाहिणं पयाहिणं करेइ, जाव-णमंसिता एवं वयासी-इच्छामि णं भंते ! तुन्भं णीसाए सक्कं देविंदं देवरायं सयभेव अवासाइत्तए

कित शब्दार्थ — अण्णे — अन्य दूसरा, अञ्चासाइत्तए — नष्ट भ्रष्ट करने के लिए, उसिणे उसिणव्यूए — उष्ण हुआ उष्णता को भ्राप्त हुआ — ष्ष्ठ हुआ, ओहि पउंजइ — अवधिज्ञान का भ्रयोग किया, परिहेइ — पहना, चोप्पाले पहरणकोसे — चतुष्पाल – चतुष्खण्ड नग्नम का शस्त्र रखने का भण्डार, फलिहरयणं — परिधरत्न नाम का शस्त्र, परामुसइ — लिया, अमरिसं वहमाणे — रोष को धारण करता हुआ।

भावार्थ-सामानिक देवों के उत्तर को सुनकर, अवधारण करके असुरेन्द्र असुरराज चमर, आशुरक्त हुआ अर्थात् कुद्ध हुआ, रुट्ट हुआ, अर्थात् रोष में भरा, कुपित हुआ, चण्ड बना अर्थात् भयङ्कर आकृतिवाला बना और कोध के

आवेश में दाँत पीसने लगा। फिर उसने सामानिक सभा में उत्पन्न हुए देवों से इस प्रकार कहा-"हे देवानुप्रियों ! देवेन्द्र देवराज शक्र कोई दूसरा है और असु-रेन्द्र असुरराज चमर कोई दूसरा है। देवेन्द्र देवराज शक्र जो महाऋद्धि वाला है वह कोई दूसरा है और असुरेन्द्र असुरराज चमर जो अल्प ऋद्धि वाला है, वह कोई दूसरा है। हे देवानुप्रियों ! में स्वयं देवेन्द्र देवराज शक्त को उसकी शोभा से भ्रष्ट करना चाहता हूं" ऐसा कह कर वह चमर गर्म हुआ, और उस अस्वाभाविक गर्मी को प्राप्त कर वह अत्यन्त कुपित हुआ। इसके बाद उस असुरेन्द्र असुरराज चमर ने अवधिज्ञान का प्रयोग किया। अवधिज्ञान के प्रयोग द्वारा चमरेन्द्र ने मुझे (श्रीमहाचीर स्वामी को) देखा ! मुझे देख कर चनरेन्द्र को इस प्रकार का आध्या-त्मिक यावत् संकल्प उत्पन्न हुआ कि- 'श्रमण भगवान् महाबीर स्वामी, द्वीपों में के जम्बुद्वीप के भरतक्षेत्र के सुंसुमारपुर नाम के नगर के अशोक वन खण्ड नामक उद्यान में एक उत्तम अशोक वृक्ष के नीचे पृथ्वीशिलापट्टक पर तेले के तप की स्वीकार करके, एक रात्रि की महाप्रतिमा अंगीकार करके स्थित हैं। मेरे लिए यह श्रेयस्कर है कि मैं श्रमण भगवान महावीर स्वामी का आश्रय लेकर देवेन्द्र देवराज शक्र को उसकी शोभा से भ्रष्ट करने के लिए जाऊँ।' ऐसा विचार कर वह चमरेन्द्र अपनी शय्या से उठा, उठ कर देवदूष्य (देव वस्त्र) पहना। पहन कर् उपपात सभा से पूर्व दिशा की तरफ गया । फिर सुधर्मा में चोप्पाल (चतु-ब्पाल-चारों तरफ पाल बाला, चौखण्डा) नामक शस्त्रागार की तरफ गया। वहाँ जाकर परिध रत्न नामक शस्त्र लेकर किसी को साथ लिये बिना अकेला ही अत्यन्त कोप के साथ चमरचञ्चा राजधानी के बीचोबीच होकर निकला। फिर तिगिच्छकूट नामक उत्पात पर्वत पर आया। वहाँ वैक्रिय समुद्घात द्वारा समवहत होकर संख्येय योजन पर्यन्त उत्तरवैक्रिय रूप बनाया। फिर उत्कृष्ट देवगति द्वारा वह चमर, उस पृथ्वीशिलापट्टक की तरफ मेरे (श्री महावीर स्वामी के) पास आया । फिर मेरी तीन बार प्रवक्षिणा करके मुझे वन्दना नमस्कार किया। वन्दना नंमस्कार कर वह इस प्रकार बोला-''हे भगवन् ! में आपका आश्रय लेकर स्वय-मेव अकेला ही देवेन्द्र देवराज शक्र को उसकी शोभा से भ्रष्ट करना चाहता हूँ।"

त्ति कट्टु उत्तरपुरत्थिमं दिसीभागं अवनकमेइ,वेउव्वियसमुग्धाएणं समोहण्इ, जाव-दोञ्चं पि वेउव्वियसमुग्घाएणं समोहणइ, एगं, महं, घोरं, घोरागारं, भीमं, भीमागारं, भासुरं, भयाणीयं, गंभीरं, उतासणयं, कालइढरत्त-मासरासिसंकासं जोयणसयसाहस्सीयं महा-बोंदिं विउब्बह विउब्बित्ता अफ़ोडेह, अफोडिता वग्गह, बिगता गजह, गजिता हयहेसियं करेड्, करित्ता हत्थिगुलगुलाइयं करेड्, करित्ता, रहघणघणाइयं करेइ, पायदहरगं करेइ, भूमिचवेडयं दल-यह. सीहणादं नदह, उच्छोलेइ, पच्छोलेइ तिवइं छिंदइ, वामं भुअं ऊसवेइ, दाहिणहत्थपदेसिणीए अंगुट्टणहेण य वितिरिच्छमुहं विडं-बेइ, बिडंवित्ता महया महया सद्देण कलकलरवं करेइ, एगे, अबीए फिलहरयणमायाय उड्ढं वेहासं उपाइए । खोभंते चेव अहोलोअं, कंपेमाणे च मेहणीयलं, आकड्ढंते व तिरियलोअं, फोडेमाणे व अंबरतलं, कत्थइ गजांते, कत्थइ विज्जुयायंते, कत्थइ वासं वासमाणे, कत्थइ रयुग्घायं पकरेमाणे, कत्थइ तसुक्कायं पकरेमाणे, वाणमंतरे देवे वित्तासमाणे, जोइसिए देवे दुहा विभयमाणे, आयरबस्वे देवे विपलायमाणे, फलिहरयणं अंबरतलंसि वियद्रमाणे, वियद्रमाणे. विउब्भाएमाणे, विउब्भाएमाणे ताए उक्किट्टाए जाव-तिरियम-संखेजाणं दीव-समुद्दाणं मज्झंमज्झेणं वीईवयमाणे जेणेव सोहम्मे कप्पे. जेणेव सोहम्मवर्डेंसए विमाणे, जेणेव सभा सुहम्मा

उवागच्छह, उवागच्छिता एगं पायं पउमवरवेहयाए करेह, एगं पायं सभाए सहम्माए करेह; फिलहरयणेणं महया महया सहेणं तिक्खुतो इंदकीलं आउडेह, आउडिता एवं वयासी—"कहि णं भो! सक्के देविंदे देवराया? कहि णं ताओ चउरासीइसामाणियसाहस्सीओ? जाव—किह णं ताओ चतारि चउरासीईओ आयरक्खदेवसाहस्सीओ? किह णं ताओ अणेगाओ अच्छाकोडीओ?" अज्ञ हणामि, अज्ञ महेमि, अज्ञ वहेमि, अज्ञ ममं अवसाओ अच्छाओ वसमुवण-मंतु ति कट्टु तं अणिटुं, अकंतं, अप्पियं, असुभं, अमणुण्णं, अम-णामं, फरुसं गिरं णिसिरह।

कठित शब्दार्थ — घोरं घोरागारं — घोर और घोर आकारवाला, भीमं भीमागारं म्यानक, भयानक आकृतिवाला, भासुर — भास्वर, उत्तासणयं — त्रास उत्पन्न करने वाला, कालडुरत्तमासरासि संकासं — कृष्ण पक्ष की काली अदंरात्रि और उड़द के ढेर के समान काला, महाबोंदि — बड़ा शरीर, अष्कोडेइ — हाथों को पछाड़ता है, वग्गइ — व्यय होता है, पायदहरगं — पैर पछाड़ता है, गज्जइ — गर्जना करता है, हयहेसियं करेइ — घोड़े की तरह हिनहिनाने लगा, उच्छोलेइ — उछलने लगा, तिवहं छिदइ — तिपदी छेदने लगा, बामं भूयं कसवेइ — बाई भुजा ऊंची करने लगा, वाहिण हत्थ पदेसिणीए — दाहिने हाथ की तर्जनी अंगुली और अंगुले के नख से, तिरिच्छ मुहं विडंबेद — मुह को तिरछा करके विडंबित करने लगा, वेहासं — आकाश को, मेइणीयलं — भूमितल को, आकड्ढंते — संमुख खींचता हो वेसे, रयुःघायं पकरेमाणे — धूल की वर्षा करता हुआ, तमुक्कायं — अन्धकार करता हुआ, वित्ता-समाणे – शासित करता हुआ, विपलायमाणे — भगता हुआ, विउच्नायमाणे — उछालता हुआ, इंदकीलं आउडेइ — इन्द्रकील को ठोका, अवसाओ — वश में नहीं है, वसमुवणमंतु — वश में हो जावे, गिरंणिसरइ — वचन निकाले — शब्द कहे।

भावार्थ-ऐसा कह कर चमरेन्द्र उत्तर पूर्व के विग्विभाग में अर्थात् ईशान

कोण में चला गया । फिर उसने वैक्रिय समुद्धात किया यावत् वह दूसरी बार भी वैकिय समृद्घात द्वारा समवहत हुआ । ऐसा करके चमरेन्द्र ने एक महान् घोर, घोर आकृतिवाला, भयंकर, भयंकर आकृतिवाला, भास्वर, भयानक, गंभीर त्रासजनक, कृष्णपक्ष की अर्द्धरात्रि तथा उड्दों के ढेर के समान काला, एक लाख योजन का ऊँचा मोटा शरीर बनाया। ऐसा करके वह चमरेन्द्र अपने हाथों को पछाडने लगा, उछलने कूदने लगा, मेघ की तरह गर्जना करने लगा, घोडे की तरह हिनहिनाने लगा, हाथी की तरह चिघाड़ने लगा, रथ की तरह घन-घनाहट करने लगा, भूमि पर पैर पटकने लगा। भूमि पर चपेटा मारने लगा, सिंहनाद करने लगा, उछलने लगा, पछाड़ मारने लगा, त्रिपदी छेदने लगा, बाँई भूजा को ऊँचा करने लगा, दाहिने हाथ की तर्जनी अंगुली और अँगूठे के नख द्वारा अपने मुंह को विडंबित करने लगा (टेडा मेढ़ा करने लगा) और महान् शब्दों द्वारा कलकल शब्द करने लगा। इस प्रकार करता हुआ मानो अधोलोक को क्षुभित करता हुआ, भूमितल को कम्याता हुआ, तिरछा लोक को खींचता हुआ, गगनतल को फोड़ता हुआ, इस प्रकार करता हुआ वह चमरेन्द्र, कहीं गर्जना करता हुआ, कहीं बिजली की तरह चमकता हुआ, कहीं वर्षा के सद्श बरसता हुआ, कहीं पर धूलि की वर्षा करता हुआ, कहीं पर अन्धकार करता हुआ वह चमर ऊपर जाने लगा। जाते हुए उसने वाणव्यन्तर देवों को त्रासित किया, ज्योतिषी देवों के दो विभाग कर दिये और आत्मरक्षक देवों को भगा दिया। ऐसा करता हुआ वह चमरेन्द्र परिध रत्न को फिराता हुआ (घमाता हुआ) शोमित करता हुआ, उस उत्कृष्ट गति द्वारा यावत् तिरछे असंख्येय द्वीप समुद्रों के बीचों-बीच होकर निकला। निकल कर सौधर्मकल्य के सौधर्मावतंसक विमान की सुधर्मा सभा में पहुंचा। वहां पहुंच कर उसने अपना एक पैर पद्मवर वेदिका के ऊपर रखा और दूसरा पैर सुधर्मा सभा में रखा। महान् हुंकार शब्द करते हुए उसने अपने परिध रत्न द्वारा इन्द्रकील को तीन बार पीटा। फिर उसने चिल्ला कर कहा कि−"वह देवेन्द्र देवराज क्षत्र कहां है ? वे चौरासी हजार सामानिक देव कहां हैं ? वे तीन लाख छत्तीस हजार आत्मरक्षक देव कहां है ?

तथा वे करोडों अप्सराएँ कहाँ हैं ? आज में उनका हनन करता हूँ। जो अप्स-राएँ अब तक मेरे वक्ष में नहीं थीं, वे आज मेरे वक्ष में हो जावें।" ऐसा करके चमरेन्द्र ने इस प्रकार के अनिष्ट, अकान्त, अप्रिय, अक्षुभ, असुन्दर, अमनोम (अमनोहर) और अमनोज्ञ शब्द कहे।

तएणं से सक्के देविंदे देवराया तं अणिट्टं जाव-अमणामं असुय-पुर्वं फरुसं गिरं सोचा, णिसम्म आसुरुत्ते, जाव-मिसिमिसेमाणे तिविलयं भिउडिं णिडाले साहट्टु चमरं असुरिंदं असुररायं एवं वयासी-"हं भो ! चमरा ! असुरिंदा ! असुरराया ! अपत्थियपत्थया ! जाव-हीणपुण्णचाउदसा ! अज न भवसि न हि ते सुहमत्थीति कट्ट तत्थेव सीहासणवरगए वज्जं परामुसइ, परामुसित्ता, तं जलंतं, फुडंतं, तडतडंतं उक्कासहस्साइं विणिम्सुयमाणं, जालासहस्साइं पमुंचमाणं इंगालसहस्साइं पविक्खिरमाणं पविक्खिरमाणं, फुलिंग-जालामालासहस्सेहिं चक्खविक्खेवदिद्विपडिघायं पि पकरेमाणं हय-वहअइरेगतेयदिष्यंतं, जङ्णवेगं फुल्लकिंसुयसमाणं, महच्भयं, भयंकरं चमरस्स असुरिंदस्स असुररण्णो वहाए वज्जं निसिरइ। तएणं से असुरिंदे असुरराया तं जलतं, जाव-भयंकरं वज्जमभिमुहं आवय-माणं पासइ, पासित्ता झियाइ, पिहाइ; झियायित्ता पिहाइत्ता तहेव संभग्गमउडविडए, सालंबहत्थाभरणे, उड्ढंपाए, अहोसिरे, कक्ला-गयतेअं पिव विणिम्मुयमाणे विणिम्मुयमाणे ताए उनिकट्टाए, जाव- तिरियमसंखेजाणं दीव-समुद्दाणं मज्झंमज्झेणं वीईवयमाणे जेणेव जंबूदीवे, जाव—जेणेव असोगवरपायवे, जेणेव मम अंतिए तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छित्ता भीए भयगगगरसरे 'भगवं सरणं' इति वुयमाणे ममं दोण्ह वि पायाणं अंतरंसि झत्ति वेगेण समोविडिए।

कठित शब्दार्थ-अणिटठं-अनिष्ट, असुयपुद्धं पहले कभी नहीं सुनी ऐसी. सुहमित्यिति-सुख का अस्तित्व नहीं रहेगा, वर्ष्ण-वस्त्र, उस्कासहस्साइं विणिम्मुयमाणं-हजारों
उल्काएँ छोड़ता हुआ, पिविस्वरमाणं-खिराता हुआ, चक्खुविक्खेविदिद्विपिडिग्धायं-आँखों की
देखने की शक्ति को रोकने वाला, हुयबहअइरेगतेयदिष्यंतं-हुतवह-अग्नि से भी अधिक
तेज से दीष्त, जइणवेगं-बहुत वेगवाला, फुल्लिंकसुयसमाणं-खिले हुए केसु के फूल के समान
लाल, वहाए-वध करने के लिए, पिहाइ-स्पृहा करता है, संभगमउडविडए-मुकुट का
तुर्रा टूट गया, सालंबहत्याभरणे-आलब सहित हाथ के आभूषण वाला, कक्खागयसेअंजिसकी काँख (बगल) में पसीना आ गया, भयगगगरसरे-भय से कातर स्वर वाला,
समोविडिए-गिर गया।

भावार्थ-इसके बाद देवेन्द्र देवराज शक ने चमरेन्द्र के उपर्युक्त अनिष्ट यावत् अमनोत्त एवं अश्रुतपूर्व (पहले कभी नहीं मुने ऐसे) कणंकटु शब्दों को सुना, अवधारण किया, सुन कर और अवधारण करके अत्यन्त कुपित हुआ, यावत् कोप से धमधमायमान हुआ (मिसमिसाट करने लगा) ललाट में तीन सल डाल कर एवं भृकुटि तान कर शक्रेन्द्र ने चमरेन्द्र से इस प्रकार कहा— "हं भो ! अप्राधितप्रार्थक—जिसकी कोई इच्छा नहीं करता, ऐसे मरण की इच्छा करने वाला यावत् हीन पूर्ण (अपूर्ण) चतुर्दशी का जन्मा हुआ असुरेन्द्र असुरराज चमर ! आज तू नहीं है अर्थात् आज तेरा कल्याण नहीं है, आज तेरी खैर नहीं है, सुख नहीं है । ऐसा कह कर उत्तम सिहासन पर बेठे हुए ही शक्रेन्द्र ने अपना वज्र उठाया उस जाज्वल्यमान, स्फुटिक, तड़तड़ाट करते हुए हजारों उल्का-पात को छोड़ते हुए, हजारों अग्नि ज्वालाओं को छोड़ते हुए, हजारों अंगारों को बिखेरते हुए, हजारों स्फुलिंगों (शोलों) से आँखों को चुंधिया देने वाले, अग्नि

www.jainelibrary.org

से भी अत्यधिक दीप्ति दाले, अत्यन्त वेगवान, किंशुक (टेसु) के फूल के समान लाल, महाभयावह भयंकर वज्र को चमरेन्द्र के वध के लिए छोड़ा। इस प्रकार के जाज्वल्यमान यावत् भयंकर वज्र को चमरेन्द्र ने अपने सामने आता हुआ देखा। देखते ही वह विचार में पड़ गया कि 'यह क्या है?' तत्यश्चात् वह बार बार स्पृहा करने लगा कि—'ऐसा शस्त्र मेरे पास होता, तो कैंसा अच्छा होता?' ऐसा विचार कर जिसके मुकुट का छोगा (तुर्रा) भग्न हो गया है ऐसा तथा आलंबवाले हाथ के आभूषणवाला वह चमरेन्द्र, ऊपर पैर और नीचे शिर करके, कांख (कक्षा) में आये हुए पसीने की तरह पसीना टपकाता हुआ वह उत्कृष्ट गित द्वारा यावत् तिरछे असंख्येय द्वीप समृद्धों के बीचोबीच होता हुआ जम्बूद्धीप के भरतक्षेत्र के सुंसुमारपुर नगर के अशोक वनखण्ड उद्यान में उत्तम अशोक वृक्ष के नीचे पृथ्वीशिलापट्ट पर जहाँ में (श्री महावीर स्वामी) था, वहाँ आया। भयभीत बना हुआ, भय से कातर स्वर वाला—'हे भगवन्! आप मेरे लिए शरण है।' ऐसा कह कर वह चमरेन्द्र, मेरे दोनों पैरों के बीच में गिर पड़ा अर्थात् छिप गया।

तएणं तस्स सकस्स देविंदस्स देवरण्णो इमेयारूवे अज्झत्थिए, जाव-समुप्पज्जित्था-"णो खल्ल पभू चमरे असुरिंदे असुरराया, णो खल्ल समत्थे चमरे असुरिंदे असुरराया, णो खल्ल विसए चमरस्स असुरिंदस्स असुररण्णो अप्पणो णिस्साए उड्ढं उप्पइता जाव सोहम्मो कप्पो, णण्णत्थ अरिहंते वा, अरिहंतचेइयाणि वा, अण-गारे वा भाविअप्पणो णीसाए उड्ढं उप्पयइ जाव-सोहम्मो कप्पो, तं महादुक्खं खल्ल तहारूवाणं अरिहंताणं भगवंताणं, अणगाराण य अचासायणाए ति कद्दु ओहिं प्रज्जइ, प्रजंजिता ममं ओहिणा आभोएइ आभोइता हा ! हा ! अहो ! हतो अहमंसि" ति कट्ट ताए उक्किट्टाए जाव-दिव्वाए देवगईए वज्जस्स वीहिं अणु-गुच्छमाणे अणुगुच्छमाणे तिरियमसंखेजाणं दीव-समुद्दाणं मज्झं-मज्झेणं, जाव-जेणेव असोगवरपायवे, जेणेव ममं अंतिए तेणेव उवागच्छइ, ममं चउरंगुलमसंपत्तं वज्जं पडिसाहरइ, अवियाइं मे गोयमा ! मुद्विवाएणं केसगो वीइत्था । तएणं से सक्के देविंदे देव-राजा वर्जं पंडिसाहरित्ता ममं तिक्खुत्तो आयाहिणपयाहिणं करेइ, करित्ता वंदइ णमंसइ, वंदित्ता णमंसिता एवं वयासी-एवं खलु भंते ! अहं तुब्भं णीसाए चमरेणं असुरिंदेणं, असुररण्णा सयमेव अज्ञासाइए, तएणं भए परिकुविएणं समाणेणं चमरस्स असुरिं-दस्स, असुररण्णो वहाए वजे णिसट्टे, तएणं ममं इमेयारूवे अज्झ-त्थिए जाव-समुप्पजित्था-णो खिळु पभू चमरे असुरिंदे असुरराया, तहेव जाव-ओहिं पउंजामि, देवाणुप्पिए ओहिणा आभोएमि, हा ! हा ! अहो ! हओ मिह ति कर्द्र ताए उक्तिद्वाए जाव-जेणेव देवाणुष्पिए तेणेव उवागच्छामि । देवाणुष्पियाणं चउरंगुरुमसंपत्तं वज्जं पडिसाहरामि, वज्जपडिसाहरणट्टयाए णं इहमागए, इह समोसढे, इह संपते, इहेव अज उवसंपजिता णं विहरामि, तं स्वामेमि णं देवाणुष्पिया ! स्वमंतु णं देवाणुष्पिया ! स्वमंतुमरहंति णं देवाणु-णिया ! णाइ भुजो एवं करणयाए ति कट्टु ममं वंदइ णमंसइ,

वंदिता णमंसिता, उत्तरपुरित्थमयं दिसीभागं अवनकमइ, वामेणं पादेणं तिक्खुत्तो भूमिं दलेइ, चमरं असुरिंदं असुररायं एवं वयासी—''मुक्को सि णं भो चमरा! असुरिंदा! असुरराया! समणस्स भगवओ महावीरस्स पभावेणं—ण हि ते इयाणिं ममाओ भयं अत्थिति कट्ट जामेव दिसिं पाउच्भूए तामेव दिसिं पिट्टगए।

कठिन शब्दार्थ-अच्चासायणाए-अत्यन्त आशातना, हतो अहमंसि-में मारा गया, चउरंगुलमसंपत्तं-पास पहुंचने में चार अंगुल की दूरी रही, वज्जस्स वीहि-बज्ज के रास्ते, मुद्दिवाएणं केसग्गे वीइत्था-मुट्ठी के वायु से मेरे केशाग्र हिले, परिकुविएणं-विशेष कुपित होकर, णिसट्ठे-फेंका, खमंतुमरहंति-क्षमा करने योग्य हैं, भूमि दलेइ-पृथ्वी पर ठोका, मुक्को-मुक्त है।

भावार्थ-उसी समय देवेन्द्र देवराज शक को इस प्रकार का विचार उत्पन्न हुआ कि असुरेन्द्र असुरराज चमर का इतना सामर्थ्य, इतनी शिवत और इतना विषय नहीं है कि वह अरिहन्त भगवान्, अरिहन्त चंत्य या किसी भावि-तात्मा अनगार का आश्रय लिये. विना स्वयं अपने आप सौधमं कल्प तक ऊंचा आ सकता है। इसलिए यदि यह चमरेन्द्र किसी अरिहन्त भगवान् यावत् भावि-तात्मा अनगार का आश्रय लेकर यहाँ आया है, तो उन महापुरुषों की आशातना मेरे द्वारा फेंके हुए वज्र से होगी। यदि ऐसा हुआ, तो यह मुझे महान् दुःख रूप होगा। ऐसा विचार कर शक्तेन्द्र ने अवधिज्ञान का प्रयोग किया और उससे मुझे (श्री महावीर स्वामी को) देखा। मुझे देखते ही उसके मुख से ये शब्द निकल पड़े कि-"हा! हा! में मारा गया।" ऐसा कह कर वह शक्तेन्द्र, अपने वज्र को पकड़ लेने के लिये उत्कृष्ट तीच्र गित से वज्र के पीछे चला। वह शक्तेन्द्र, असंख्येय द्वीप समुद्रों के बीचोबीच होता हुआ यावत् उस उत्तम अशोक वृक्ष के नीचे जहाँ में था उस तरक आया और मेरे से सिर्फ चार अंगुल दूर रहे हुए वज्र को पकड़ लिया। हे गौतम! जिस समय शक्तेन्द्र ने वज्र को पकड़ा उस समय

उसने अपनी मुट्ठों को इतनी तेजी से बन्द किया कि मुट्ठों की वायु से मेरे केशाग्र हिलने लग गये। इसके बाद देवेन्द्र देवराज शक ने वज्र को लेकर मेरी तीन बार प्रदक्षिणा की और मुझे वन्दना नमस्कार करके इस प्रकार कहा कि-"हे भगवन्! आपका आश्रय लेकर असुरेन्द्र असुरराज चमर मुझे मेरी शोभा से श्रद्ध करने के लिए आया था। इससे कुपित होकर मेंने उसे मारने के लिए बज्र फंका। इसके बाद मुझे इस प्रकार का विचार उत्पन्न हुआ कि असुरेन्द्र असुरराज चमर स्वयं अपनी शक्ति से इतना ऊपर नहीं आ सकता है।" (इत्यादि कह कर शक्तेन्द्र ने पूर्वोक्त सारी बात कह सुनाई)।

फिर शक्नेन्द्र ने कहा कि-हे भगवन् ! फिर अवधिज्ञान के द्वारा मैंने आपको देखा। आपको देखते ही मेरे मुख से ये शब्द निकल पड़े कि-"हा ! हा !! में मारा गया"—"ऐसा विचार कर उत्कृष्ट दिव्य देवगित द्वारा जहां आप देवानुप्रिय विराजते हैं, वहां आया और आप से चार अंगुल दूर रहे हुए वज्र को पकड़ लिया। वज्र को लेने के लिए में यहाँ आया हूँ, समवमृत हुआ हूँ, सम्प्राप्त हुआ हूँ, उपसम्पन्न होकर विचरण कर रहा हूँ। हे भगवन् ! में अपने अपराध के लिए क्षमा मांगता हूँ। आप क्षमा करें। आप क्षमा करने के योग्य हैं। में ऐसा अपराध फिर नहीं करूँगा।" ऐसा कह कर मुझे वन्दना नमस्कार करके शक्नेन्द्र उत्तरपूर्व के दिग्वभाग (ईशानकोण) में चला गया। वहां जाकर शक्नेन्द्र वे अपने बाँए पैर से तीन बार भूमि को पीटा। फिर उसने असुरेन्द्र असुरराज चमर को इस प्रकार कहा—"हे असुरेन्द्र असुरराज चमर! तू आज श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के प्रभाव से बच गया है। अब तुझे मेरे से जरा भी भय नहीं है।" ऐसा कह कर वह शक्नेन्द्र जिस दिशा से आया था, उसी दिशा में वापिस चला गया।

विवेचन-आकोश प्रकट करके चमरेन्द्र, शकेन्द्र को अपनी शोभा से भ्रष्ट करने के लिए उत्पर सौधर्म देवलोक में गया। वहाँ शकेन्द्र ने उस पर अपना वज्र छोड़ा। चमरेन्द्र तीद्र गति से दौड़ कर नीचे आया और भगवान् के चरणों के बीच में छिप गया। अपने वज्र को लेने के लिए शकेन्द्र वहाँ आया। वहाँ आकर भगवान् को वन्दना नमस्कार करके

तथा अपने अपराध की क्षमा याचना करके एवं चमरेन्द्र को अपनी तरफ से अभय देकर वापिस अपने स्थान पर चला गया।

# फैंकी हुई वस्तु को पकड़ने की देव-शक्ति

२२ प्रश्न-'भंते !' त्ति भगवं गोयमे समणं भगवं महावीरं वंदइ णमंसइ, वंदित्ता णमंसित्ता एवं वयासी-देवे णं भंते ! महिड्ढीए, जाव-महाणुभागे पुन्वामेव पोग्गलं खिवित्ता पभू तमेव अणुपरिय-द्विता णं गेण्हित्तए?

२२ उत्तर-हंता, पभू।

२३ प्रश्न-से केणट्रेणं जाव-गिण्हित्तए ?

२३ उत्तर-गोयमा ! पोग्गले णं खित्ते समाणे पुव्वामेव सिग्धगई भविता तओ पच्छा मंदगइ भवइ, देवे णं महिद्ढीए पुन्विं पि य, पच्छा वि सीहे सीहगई चेव, तुरिए तुरियगई चेव, से तेण इठेणं जाव-पभू गेण्हित्तए ।

२४ प्रश्न-जइ णं भंते ! देवे महिड्ढीए, जाव-अणुपरियट्टिता णं गेण्हित्तए, कम्हा णं अंते ! सक्केणं देविंदेण देवरण्णा, चमरे असुरिंदे असुरराया णो संचाइए साहर्त्थि गेण्हित्तए ?

२४ उत्तर-गोयमा ! असुरकुमाराणं देवाणं अहे गइविसए

सीहे सीहे चेव तुरिए तुरिए चेव; उड्ढं गइविसए अप्पे अप्पे चेव, मंदे मंदे चेव, वेमाणियाणं देवाणं उड्ढं गइविसए सीहे सीहे चेव, तुरिए तुरिए चेव, अहे गइविसए अप्पे अप्पे चेव, मंदे मंदे चेव, जावइयं खेतं सक्के देविंदे देवराया उड्ढं उपप्यइ एक्केणं समएणं, तं वज्रे दोहिं, जं वज्रे दोहिं, तं चमरे तिहिं। सन्वत्थोवे सक्क्स्स देविंदस्स देवरण्णो उड्ढलोयकंडए, अहेलोयकंडए संखेज्जगुणे। जावइयं खेतं चमरे असुरिंदे असुरराया अहे उवयइ एक्केणं समएणं, तं सक्के दोहिं, जं सक्के दोहिं तं वज्रे तीहिं। सन्वत्थोवे चमरस्स असुरिंदस्स, असुररण्णो अहेलोयकंडए, उड्ढलोयकंडए संखेजगुणे, एवं खलु गोयमा! सक्केणं देविंदेणं देवरण्णा, चमरे असुरिंदे असुरराया णो संचाइए साहित्थं गेण्हित्तए।

कठिन शब्बार्थ — खिबित्ता — फैंक कर, अणुपरियद्दिता — पीछे जाकर, खित्ते समाणे — फेंकते समय, साहित्थ — अपने हाथ से, पुव्वामेव सिग्धगई भवित्ता — पहले श्री झ गति होती है, सीहे — शी झ, तुरिए — त्वरित, णो संचाइए — समर्थ नहीं हुए, जाबइयं — जितने, सव्वत्थोवे — सब से थोड़े, उड्ढलोयकंडए — उर्द्धलोक कंडक – ऊँचा जाने का समय मान । .

भावार्थ-२२ प्रश्न-'हे भगवन्!' ऐसा कह कर भगवान् गौतम स्वामी ने श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को वन्दना नमस्कार किया और इस प्रकार कहा—'हे भगवन्! देव महा ऋद्धि वाला है, महा कान्तिवाला यावत् महा-प्रभाव वाला है, तो क्या वह किसी पुद्गल को पहले फेंक कर फिर उसके पीछे जाकर उसको पकड़ने में समर्थ हैं?'

www.jainelibrary.org

२२ उत्तर-हाँ, गौतम ! पकड़ने में समर्थ है।

२३ प्रक्त-हे भगवन् ! देव, पहले फैंके हुए पुद्गल को उसके पीछे जा कर ग्रहण कर सकता है, इसका क्या कारण है ?

२३ उत्तर-हे गौतम ! जब पृद्गल फैंका जाता है. तब पहले उसकी गति शीघ्र होती है और पीछे उसकी गति मन्द हो जाती है। महा ऋद्विवाला देव पहले भी और पीछे भी शीघ्र और शोघ्र गति वाजा होता है, त्वरित और त्वरित गति वाला होता है । इसलिए देव फैंके हुए पुद्गल के पीछे जाकर उसे पकड़ सकता है।

२४ प्रश्न–हे भगवन् ! महा ऋद्विवाला देव यावत् पीछे जाकर पुद्गल को पकड़ सकता है, तो देवेन्द्र देवराज शक, अपने हाथ से असुरेन्द्र असुरराज चमर को क्यों नहीं पकड सका ?

२४ उत्तर-हे गौतम ! अमुरक्मार देवों का नीचे जाने का विषय शीघ्र, शीघ्र, तथा त्वरित, त्वरित होता है । ऊँचे जाने का विषय अल्प, अल्प तथा मंद, मंद होता है। वंमानिक देवों का ऊँचा जाने का विषय शीघ्र, शीघ्र तथा त्व-रित, त्वरित होता है और नीचे जाने का विषय अल्प, अल्प तथा मन्द, मन्द होता है । एक समय में देवेन्द्र देवराज शक जितना क्षेत्र ऊपर जा सकता है, उतना क्षेत्र ऊपर जाने में बच्च को दो समय लगते हैं और उतना ही क्षेत्र अपर जाने में चमरेन्द्र की तीन समय लगते हैं। अर्थात् देवेन्द्र देवराज शक्र का ऊर्ध्व-लोक कण्डक (ऊंचा जाने का काल मान) सब से थोड़ा है और अधोलोक कण्डक (नीचे जाने का काल मान) उसकी अपेक्षा संख्येय गुणा है। एक समय में असुरेन्द्र असुरराज चमर, जितना क्षेत्र नीचा जा सकता है, उतना क्षेत्र नीचा जाने में शक्रेन्द्र को दो समय लगते हैं और उतना ही क्षेत्र नीचा जाने में बज्र को तीन समय लगते हैं अर्थात असुरेन्द्र असुरराज चमर का अधोलोक कण्डक (नीचा जाने का काल मान) सब से थोड़ा है और अर्ध्वलोक कण्डक (अंचा जाने का काल मान) उससे संख्येय गुणा है। हे गौतम ! इस कारण से देवेन्द्र देवराज शक, अपने हाथ से असुरेन्द्र असुरराज चमर को पकड़ने में समर्थ नहीं हो सका।

### इन्द्र की ऊध्वंदि गति

२५ प्रश्न—सक्कस्स णं भंते ! देविंदस्स देवरण्णो उड्ढं, अहे, तिरियं च गइविसयस्स कयरे कयरेहिंतो अप्पे वा, बहुए वा, तुल्ले वा, विसेसाहिए वा ?

२५ उत्तर-गोयमा ! सन्वत्थोवं खेत्तं सक्के देविंदे देवराया अहे उवयइ एक्केणं समएणं, तिरियं संखेजे भागे गच्छइ, उड्ढं संखेजे भागे गच्छइ।

२६ प्रश्न-चमरस्स णं भंते ! असुरिंदस्स, असुररण्णो उड्हं, अहे तिरियं च गइविसयस्स कयरे कयरेहिंतो अप्पे वा, बहुए वा, तुल्ले वा, विसेसाहिए वा ?

२६ उत्तर-गोयमा ! सन्वत्थोवं खेत्तं चमरे असुरिंदे, असुरराया उड्हं उप्पयइ एक्केणं समएणं, तिरियं संखेजे भागे गच्छइ, अहे संखेजे भागे गच्छइ ।

-वज्जं जहा सक्कस्स तहेव, नवरं-विसेसाहियं कायव्वं ।

कठिन शब्दाभं-अप्पे-अल्प, बहुए-बहुत, तुल्ले-तुल्य-बराबर, विसेसाहिए-विशेपाधिक, उप्पयइ-जाता है।

भावार्थ-२५ प्रश्न- हे भगवन् ! देवेन्द्र देवराज शक्त का ऊर्ध्वंगति विषय, अधोगित विषय और तिर्यग्गित विषय, इन सब में कौनसा विषय किस विषय से अल्प हें, बहुत है, तुल्य (समान) है और विशेषाधिक है ?

२५ उत्तर-हे गौतम ! एक समय में देवेन्द्र देवराज शक, सब से कम क्षेत्र नीचे जाता है, उससे तिच्छी संख्येय माग जाता है और उससे संख्येय भाग ऊपर जाता है।

२६ प्रक्त-हे भगवन् ! असुरेन्द्र असुरराज चमर का ऊर्ध्व गति विषय, अधोगित विषय और तिर्यग्गिति विषय, इन सब में कौनसा विषय, किस विषय से अल्प, बहुत, तुल्य और विशेषाधिक है ?

२६ उत्तर-हे गौतम ! असुरेन्द्र असुरराज चमर एक समय में जितना भाग (क्षेत्र) अवर जाता है, उससे तिच्छा संख्येय भाग जाता है और उससे नीचे संख्येय भाग जाता है।

वज्र सम्बन्धी गति का विषय शक्रेन्द्र की तरह जानना चाहिए, किन्तु इतनी विशेषता है कि गति का विषय विशेषाधिक कहना चाहिए।

२७ प्रश्न-सक्तस्स णं भंते ! देविंदस्स देवरण्णो उवयणकालस्स य, उप्पयणकालस्स य कयरे कयरेहिंतो अप्पा वा, बहुआ वा, तुल्ला वा, विसेसाहिया वा ?

२७ उत्तर—गोयमा ! सन्वत्थोवे सकस्स देविंदस्स देवरण्णे उड्ढं उपयणकाले, उवयणकाले संखेजगुणे ।

—चमरस्स वि जहा सकस्स, णवरं-सञ्वत्थोवे उवयणकाले, उपयणकाले संखेजगुणे।

२८ प्रश्न-वज्जस्स पुच्छा ?

२८ उत्तर-गोयमा ! सन्वत्थोवे उपयणकाले, उवयणकाले विसेसाहिए । २९ प्रश्न-एयस्स णं भंते ! वजस्स, वजाहिवइस्स, चमरस्स य, असुरिंदस्स असुररण्णो उवयणकालस्स य, उपयणकालस्स य कयरे कयरेहिंतो अप्पा वा, बहुआ वा, तुल्ला वा, विसेसाहिया वा ?

२९ उत्तर-गोयमा! सक्कस्स य उपयणकाले, चमरस्स य उवयणकाले, एए णं दोण्णि वि तुल्ला सन्वत्थोवा, सक्कस्स य उवयणकाले, वज्रस्स य उपयणकाले एस णं दोण्ह वि तुल्ले संखेज-गुणे, चमरस्स य उपयणकाले, वज्रस्स य उपयणकाले एस णं दोण्ह वि तुल्ले विसेसाहिए।

कठिन शब्दार्थ — उवयणकाले — अवपतनकाल — नीचे जाने का समय, उप्ययण-काले — उत्पतनकाल — ऊपर जाने का समय।

भावार्थ-२७ प्रक्त-हे भगवन् ! देवेन्द्र देवराज शक्र का नीचे जाने का काल और ऊपर जाने का काल इन दोनों कालों में से कौन सा काल, किस काल से अल्प है, बहुत है, तुल्य है या विशेषाधिक है ?

२७ उत्तर-हे गौतम ! देवेन्द्र देवराज शक्र का ऊपर जाने का काल सब से थोड़ा हे और नीचे जाने का काल संख्येय गुणा है।

चमरेन्द्र का कथन भी शक्तेन्द्र के समान ही जानना चाहिए, किन्तु इतनी विशेषता है कि चमरेन्द्र का नीचे जाने का काल सब से थोड़ा है और ऊपर जाने का काल संख्येय गुणा है।

२८ प्रश्न—हे भगवन्! वज्र का नीचे जाने का काल और ऊपर जाने काल, इन दोनों कालों में से कौनसा काल अल्प यावत् विशेषाधिक हैं ?

२८ उत्तर-हे गौतम ! वज्र का अपर जाने का काल सब से थोड़ा है, नीचे जाने का काल उससे विशेषाधिक है।

www.jainelibrary.org

२९ प्रश्न-हे भगवन् ! वज्र, वज्राधिपति (शक्रेन्द्र) और चमरेन्द्र, इन सब का नीचे जाने का काल और ऊपर जाने का काल, इन दोनों कालों में से कौतसा काल किससे अल्प, बहुत, तुल्य या विशेषाधिक है ?

२९ उत्तर-हे गौतम ! शकेन्द्र का ऊपर जाने का काल और चमरेन्द्र का नीचे जाने का काल, ये दोनों तुल्य हैं और सब से थोड़े हैं। शकेन्द्र का नीचे जाने का काल और वळा का ऊपर जाने का काल, ये दोनों काल तुल्य हैं और संख्येय गुणा है। चमरेन्द्र का ऊपर जाने का काल और वळा का नीचे जाने का काल, ये दोनों काल परस्पर तुल्य हैं और विशेषाधिक हैं।

विवेचन - यहाँ यह देखा जाता है कि कोई पुरुष पत्थर या गेंद आदि को फैंक कर जाते हुए उसको पीछे जाकर नहीं पकड़ सकता है, तो क्या देवों में भी यही बात है? अथवा फैंके हुए पदार्थ के पीछे जाकर देव उसको पकड़ सकते हैं? शकेन्द्र ने अपने फैंके हुए वज्ज को उसके पीछे जाकर पकड़ लिया, तो वह चमरेन्द्र को क्यों नहीं पकड़ सका ? इत्यादि शंकाओं से प्रेरित होकर ये प्रश्नोत्तर किये गये हैं?

शकेन्द्र को ऊँचा जाने में सब से थोड़ा काल लगता है क्योंकि ऊँचा जाने में उसकी गित अति शीघ्र होती है। 'ऊर्ध्वलोक कण्डक' शब्द का अर्थ यह है-ऊर्ध्वलोक अर्थात् ऊपर का क्षेत्र। कण्डक का अर्थ है-काल-विभाग। शकेन्द्र का अधीलोक कण्डक संख्यात गुणा है अर्थात् ऊर्ध्वलोक कण्डक की अपेक्षा अधोलोक कण्डक दुगुना है, क्योंकि नीचे के क्षेत्र में जाने में शकेन्द्र की गित मन्द होती है। शकेन्द्र का ऊपर जाने का काल और चमरेन्द्र का नीचे जाने का काल बराबर है। चमरेन्द्र एक समय में जितना क्षेत्र नीचे जाता है, उतना नीचा क्षेत्र जाने में शकेन्द्र को दो समय लगते हैं। शकेन्द्र एक समय में सब से थोड़ा क्षेत्र नीचे जाता है, क्योंकि नीचे जाने में उसकी गित मन्द होती है। कल्पना कीजिये-शकेन्द्र एक समय में एक योजन नीचे जाता है, डेढ़ योजन तिच्छी जाता है, और ऊपर दो योजन जाता है।

शका-सूत्र में तो सिर्फ संख्यात भाग लिखा है, परन्तु कोई नियमित भाग नहीं बतलाया गया है, तो यहां नियमितता किस प्रकार बतलाई गई है।

समाधान-"चमरेन्द्र" एक समय में जितना क्षेत्र नीचे जाता है, उतना ही क्षेत्र नीचे जाने में शकेन्द्र को दो समय लगते हैं। तथा शकेन्द्र का ऊपर जाने का काल और चमरेन्द्र का नीचे जाने का काल बराबर है," इस कथन से यह निश्चित होता है कि शकेन्द्र जितना नीचा क्षेत्र दो समय में जाता है, उतना ही क्षेत्र ऊंचा एक समय में जाता है अर्थात् नीचे के क्षेत्र की अपेक्षा ऊपर का क्षेत्र दुगुना है। तिच्छी क्षेत्र, अर्ध्व क्षेत्र और अधःक्षेत्र के बीच में हैं, इसलिए उसका परिमाण भी बीच का होना चाहिए। इसलिए तिच्छें क्षेत्र का परिमाण डेढ़ योजन निश्चित किया गया है। चूणिकार ने भी यही बात कही है;—

"एगेणं समएणं उवयइ अहे णं जोयणं, एगेणेव समएणं तिरियं दिवड्ढं गच्छइ. उड्ढं दो जोयणाणि सक्को।"

अर्थ-शकेन्द्र एंक समय में नीचे एक योजन जाता है, तिच्छी डेढ़ योजन जाता है, और ऊपर दो योजन जाता है।

चमरेन्द्र एक समय में सब से थोड़ा क्षेत्र ऊपर जाता है, क्योंकि ऊपर जाने में उसकी गित मन्द होती है। कल्पना कीजिये-एक समय में वह तिभाग न्यून तीन गाऊ (कोस) ऊपर जाता है। तिच्छीं उसकी गित शीझतर होती है, इसलिए एक समय में वह तिच्छी तिभागद्वयन्यून छह गाऊ होती है। और एक समय में नीचे आठ कोस की (दो योजन) होती है।

शंका-सूत्र में तो सिर्फ संख्यात भाग लिखा, परन्तु कोई नियमित परिमाण नहीं बतलाया गया हैं, तो यहाँ जो क्षेत्र की परिमितता बतलाई गई है, वह कैसे ?

समाधान-शक्तेन्द्र की ऊर्ध्वंगित और चमरेन्द्र की अधोगित बराबर (तुल्य) बतलाई गई है। शक्तेन्द्र एक समय में ऊपर दो योजन जाता है, तो चमरेन्द्र का अधोगमन एक समय में दो योजन बतलाना उचित ही है। तथा शक्तेन्द्र एक समय में जितना क्षेत्र ऊपर जाता है, उतना क्षेत्र ऊपर जाने में वज्र को दो समय और चमरेन्द्र को तीन समय लगते हैं। इस कथन से यह जाना जा सकता है कि शक्तेन्द्र का जितना ऊर्ध्वंगित क्षेत्र है, उसका त्रिभाग जितना ऊर्ध्वंगित क्षेत्र चमरेन्द्र का है। इसीलिए त्रिभाग न्यून तीन गाऊ यह नियत ऊर्ध्वंगित क्षेत्र बतलाया गया है। अर्ध्वंक्षेत्र और अधःक्षेत्र के बीच का तिर्थग्क्षेत्र है, इसलिए उसका प्रभाण त्रिभाग द्वय न्यून छह गाऊ बतलाया गया है। और अधोगित क्षेत्र दो योजन बतलाया गया है।

वज्र, एक समय में नीचे सब से थोड़ा क्षेत्र जाता है, क्योंकि नीचे जाने में उसकी मन्द शक्ति है (कल्पनानुसार-वज्र का अधीगमन क्षेत्र, त्रिभाग न्यून योजन होता है। वह वज्र तिच्छी विशेषाधिक दो भाग जाता है, क्योंकि तिच्छी जाने में उसकी गति शीघतर

होती है। विशेषाधिक दो भाग का मतलब है—योजन के विशेषाधिक दो त्रिभाग-अर्थात् त्रिभाग सहित तीन गाऊ। वह बज्ज ऊंचा भी विशेषाधिक दो भाग जाता है। यहाँ विशेषाधिक दो भाग का मतलब यह है कि तिच्छी क्षेत्र में कहे हुए दो भाग से कुछ विशेषाधिक समझना चाहिये। बज्ज, एक समय में ऊंचा एक योजन जाता है, क्योंकि ऊंचा जाने में बज्ज की शीधनम गति होती है।

शंका--मूलसूत्र में तो सामान्य रूप से विशेषाधिकता कही गई है, तो यहाँ नियमितता वार्ला विशेषाधिकता किस प्रकार कही गई है ?

समाधान-एक समय में चमरेन्द्र जितना नीचे जाता है, उनना ही नीचा जाने में शकेन्द्र को दो समय लगते हैं और बच्च को तीन समय लगते हैं। इस कथन से शकेन्द्र की अधोगित की अपेक्षा बच्च की अधोगित त्रिभाग न्यून हैं। इसलिए बच्च की अधोगित त्रिभाग न्यून योजन कही गई है। शकेन्द्र का अधोगमन का समय और बच्च का उध्वंगमन का समय, ये दोनों तुल्य बनलाये गये हैं। इस कथन से जाना जाता है कि-एक समय में शकेन्द्र जिनना नीचे जाता है, उतना क्षेत्र, बच्च एक समय में ऊपर जाता है। शकेन्द्र एक समय में नीचे एक योजन जाता है और बच्च एक समय में ऊपर एक योजन जाता है, इसलिए बच्च की ऊर्श्वगित एक योजन कही गई है। अध्वंगित और अधोगित के बीच में तिर्यग् गित है, इसलिए उसका परिमाण बीच का होना चाहिए, इसलिए उसका परिमाण तिभाग सहित तीन गाऊ बतलाया गया है।

यह गति विषयक क्षेत्र की अल्पवहुत्त्र कही गई है। इसके बाद गति के काल विषयक अल्पबहुत्व कही गई है। जो भावार्थ में बतला दी गई है।

### चमरेन्द्र की चिन्ता और वीर वन्दन

तएणं से चमरे असुरिंदे असुरराया वज्जभयविष्पमुक्के, सक्केणं देविंदेणं देवरण्णा महया अवमाणेणं अवमाणिए समाणे चमरचंचाए रायहाणीए सभाए सुहम्माए चमरंसि सीहासणंसि ओहयमणसंकथे चिंतासोगमागरसंपिविट्ठे, करयलपरहत्थमुहे अट्ट-ज्ञाणोवगए भूमिगयाए दिट्ठीए झियाइ, तएणं चमरं असुरिंदं असुररायं सामाणियपरिसोववण्णया देवा ओहयमणसंकष्पं जाव— झियायमाणं पासंति, पासित्ता करयल—जाव एवं वयासी—िकं णं देवाणुणिया! ओहयमणसंकष्पा जाव—िझयायह? तएणं से चमरे असुरिंदे असुरराया ते सामाणियपरिसोववण्णए देवे एवं वयासी—एवं खलु देवाणुण्पया! मए समणं भगवं महावीरं णीसाए सक्के देविंदे देवराया सयमेव अचासाइए, तओ तेणं परिकृविएणं समा-णेणं ममं वहाए बज्जे णिसिट्ठे। तं भदं णं भवतु देवाणुष्पया! समणस्स भगवओ महावीरस्स, जस्स म्हि पभावेणं अकिट्ठे, अव्विह्ण, अपरिताविए, इहमागए, इह समोसढे; इह संपत्ते, इहेव अज्ञ उवसंपिज्जता णं विहरामि।

कठिन शब्दार्थ—वज्जभयिवपमुक्के—वज्य के भय से मुक्त होकर, अवसाणेणं—अपमान से, ओहयमणसंकष्पे—अपहतमनः संकल्प-अर्थात् जिसके मन का संकल्प नष्ट हो गया है. चितासोगसागरसंपविद्ठे—चिता और शोक रूपी सागर में डुबा हुआ, करयल-पल्हत्यमुहे—मुख को हथेली पर रख कर, अट्टज्झाणोवगए—आर्त्तध्यान को प्राप्त, भूमिग्याए दिट्ठीए—पृथ्वी की ओर नीची दृष्टि किये, अव्वहिए—बिना व्यथा के-अव्यधित, अकिट्ठे—क्लेश पाये बिना, अपरिताविए—बिना संताप के।

भावार्थ-इसके बाद वज्र के भय से मुक्त बना हुआ, देवेन्द्र देवराज शक द्वारा महान् अपमान से अपमानित बना हुआ, नष्ट मानसिक संकल्प वाला, चिन्ता और शोक समुद्र में प्रविष्ट, मुख को हथेली पर रखा हुआ, दृष्टि को नीची मुका कर आर्त्तध्यान करता हुआ असुरेन्द्र असुरराज चमर, चमरचञ्चा नामक राजधानी में, सुधर्मा सभा में, चमर नामक सिहासन पर बैठ कर विचार करता है। इसके बाद नष्ट मानसिक संकल्प वाले यावत् विचार में पडे हुए असुरेन्द्र असुरराज चमर को देख कर सामानिक सभा में उत्पन्न हुए देवों ने हाथ जोड़ कर इस प्रकार कहा कि—'हे देवानुप्रिय! आज आप इस तरह आर्त्तध्यान करते हुए क्या विचार करते हैं?' तब असुरेन्द्र असुरराज चमर ने उन सामानिक सभा में उत्पन्न हुए देवों से इस प्रकार कहा कि—'हे देवानुप्रियों! मेने अपने आप अकेले ही श्रमण भगवान महावीर स्वामी का आश्रय लेकर, देवेन्द्र देवराज शक्त को उसकी शोभा से भ्रष्ट करने का विचार किया था। तदनुसार में सुधर्मा सभा में गया था। तब शक्तेन्द्र ने अत्यन्त कुषित होकर मुझे मारने के लिए मेरे पीछे वच्च फैंका। परन्तु हे देवानुप्रियों! श्रमण भगवान महावीर स्वामी का भला हो कि जिनके प्रभाव से में अक्लिष्ट रहा हूँ, अव्यथित (व्यथा—पीड़ा रहित) रहा हूँ तथा परिताप पाये बिना यहां आया हूँ, यहाँ समवस्त हुआ हूँ, यहाँ सम्प्राप्त हुआ हूँ, यहाँ उपसम्पन्न होकर विचरता हूँ।

तं गच्छामो णं देवाणुष्पिया ! समणं भगवं महावीरं वंदामो, णमंसामो जाव-पञ्जुवासामो ति कट्टु चउसट्ठीए सामाणियसाह-स्सीहिं, जाव सिव्वइटीए, जाव-जेणेव असोगवरपायवे, जेणेव ममं अंतिम तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छित्ता ममं तिक्खुत्तो आयाहिण-पयाहिणं जाव-णमंसित्ता एवं वयासी-एवं खळु भंते ! मए तुब्भं णीसाए सक्के देविंदे देवराया सयमेव अच्चासाइए, जाव-तं भदं णं भवतु देवाणुष्पियाणं जस्स म्ह पभावेणं अकिट्टे जाव विहरामि, तं खामेमि णं देवाणुष्पिया ! जाव उत्तरपुरिक्षमं दिसीभागं

अवक्कमइ, जाव—बतीसइबद्धं णट्टविहिं उवदंसेइ, जामेव दिसिं पाउब्भूए, तामेव दिसिं पिडगए। एवं खळु गोयमा! चमरेणं असु-रिंदेणं असुररण्णा सा दिव्वा देविड्ढी लद्धा, पत्ता, जाव—अभि-समण्णागया, ठिई सागरोवमं, महाविदेहे वासे सिज्झिहिइ, जाव— अंतं काहिइ।

भावार्य-हे देवानुप्रियों! अपन सब चलें और श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को वन्दना नमस्कार करें यावत् उनकी पर्युपासना करें। (भगवान् महावीर स्वामी फरमाते हैं कि -हे गौतम!) ऐसा कह कर वह चनरेन्द्र चौसठ हजार सामानिक देवों के साथ यावत् सर्व ऋद्धि पूर्वक, यावत् उस उत्तम अशोक वृक्ष के नीचे, जहां में था वहां आया। मुझे तीन बार प्रदक्षिणा करके यावत् वन्दना नमस्कार करके इस प्रकार बोला—"हे भगवन्! आपका आश्रय लेकर में स्वयं अपने आप अकेला ही देवेन्द्र देवराज शक्ष को उसकी शोभा से भ्रष्ट करने के लिये सौधमंकल्प में गया था, यावत् आप देवानुप्रिय का भला हो कि जिनके प्रभाव से में क्लेश पाये बिना यावत् विचरता हूँ। हे देवानुप्रिय! में उसके लिए आप से क्षमा मांगता हूँ," यावत् ऐसा कह कर वह ईशानकोण में चला गया, यावत् उसने बत्तीस प्रकार की नाटक विधि बतलाई। फिर वह जिस दिशा से आया था, उसी दिशा में चला गया।

हे गौतम ! उस असुरेन्द्र असुरराज चमर को वह दिव्य देवऋद्धि, दिव्य देवकान्ति और दिव्य देवप्रभाव इस प्रकार मिला है, प्राप्त हुआ है, सम्मुख आया है। चमरेन्द्र की स्थिति एक सागरोपम की है। वहाँ से चव कर महा-विदेह क्षेत्र में जन्म लेकर सिद्ध होगा, यावत् सब दुःखों का अन्त करेगा।

असुरकुमारों का सौधर्मकल्प में जाने का दूसरा कारण ३० प्रश्न-किंपत्तियं णं भेते! असुरकुमारा देवा उड्ढं उपयंति,

## जाव-सोहम्मो कपो ?

३० उत्तर-गोयमा ! तेसि णं देवाणं अहुणोववण्णाण वा चरिम-भवत्थाण वा इमेयारूवे अज्झत्थिए, जाव-समुप्पज्जइ-अहो ! णं अम्हेहिं दिव्वा देविङ्ढी लद्धा, पत्ता जाव-अभिसमण्णागया, जारि-सिया णं अम्हेहिं दिव्वा देविड्ढी जाव-अभिसमण्णागया, तारि-सिया णं सक्केणं देविंदेण देवरण्णा दिव्वा देविङ्ढी जाव-अभि-समण्णागया । जारिसिया णं सक्केणं देविंदेण देवरण्णा जाव-अभिसमण्णागया, तारिसिया णं अम्हेहि वि जाव-अभिसमण्णा-गया । तं गच्छामो णं सकस्स देविंदस्स, देवरण्णो अंतियं पाउ-ब्भवामो, पासामो ताव सकस्स देविंदस्स देवरण्णो दिव्वं देविङ्किंद जाव-अभिसमण्णागयं, पासउ ताव अम्हे वि सक्के देविंदे देवराया दिव्वं देविड्ढिं जाव अभिसमण्णागयं, तं जाणामो ताव सक्कस्स देविंदस्म देवरण्णो दिव्वं देविङ्ढि जाव-अभिसमण्णागयं, जाणउ ताव अम्हे वि सक्के देविंदे, देवराया दिव्वं देविङ्ढिं जाव-अभि-समण्णागयं । एवं खलु गोयमा ! असुरकुमारा देवा उड्ढं उपपयंति, जाव-सोहम्मो कप्पो।

. — सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति ।

॥ चमरो सम्मत्तो ॥

कठिन शब्दार्थ--अहुणोववण्णाण--तत्काल उत्पन्न हुए, चरिमभवत्थाण--भव का अंत होते समय, पासउ--देखें, जाणउ--जानें।

भावार्थ-३० प्रश्न- हे भगवन् ! असुरकुमार देव यावत् सौधर्मकल्प तक ऊपर जाते हें, इसका क्या कारण है ?

३० उत्तर—हे गौतम! अधुनोत्पन्न अर्थात् तत्काल उत्पन्न हुए तथा चरम भवस्थ अर्थात् च्यवन की तेयारी वाले देवों को इस प्रकार का आध्यातिमक यावत् संकल्प उत्पन्न होता है कि अहो! हमें यह दिव्य देवऋद्धि यावत्
मिली है, प्राप्त हुई है, सम्मुख आई है। जैसी दिव्य देवऋद्धि यावत् हमें मिली
है, यावत् सम्मुख आई है, वैसी ही दिव्य देवऋद्धि यावत् देवेन्द्र देवराज शक्त
को मिली है, यावत् सम्मुख आई है, और जैसी दिव्य देवऋद्धि देवेन्द्र देवराज
शक्त को मिली है यावत् सम्मुख आई है। तो हम जावें और देवेन्द्र देवराज शक्त के
सामने प्रकट होवें और देवेन्द्र देवराज शक्त द्वारा प्राप्त उस दिव्य देवऋद्धि को
हम देखें तथा देवेन्द्र देवराज शक्त भी हमारे द्वारा प्राप्त दिव्य देवऋद्धि को
देखें। देवेन्द्र देवराज शक्त द्वारा प्राप्त दिव्य देवऋद्धि को
हम देखें तथा देवेन्द्र देवराज शक्त भी हमारे द्वारा प्राप्त दिव्य देवऋद्धि को
देखें। देवेन्द्र देवराज शक्त द्वारा प्राप्त दिव्य देवऋद्धि को हम जानें तथा हमारे
द्वारा प्राप्त दिव्य देवऋद्धि को देवेन्द्र देवराज शक्त जाने। इस कारण से हे
गौतम! असुरकुमार देव यावत् सौधर्मकल्प तक अपर जाते हैं।

सेवं भंते ! सेवं भंते !! अर्थात् हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है ।

चमरेन्द्र सम्बन्धी वृत्तान्त सम्पूर्ण हुआ।

विवेचन-पहले के प्रकरण में यह बतलाया गया था कि भवप्रत्यय वैरानुबन्ध अर्थात् भव सम्बन्धी वैर के कारण असुरकुमार देव सौधर्मकल्प तक जाते हैं। इस प्रकरण में उनके सौधर्मकल्प तक जाने का दूसरा कारण बतलाया गया है। वह यह है कि असुरकुमार देव शकेन्द्र की दिव्य देवऋद्धि को देखने और जानने के लिए तथा अपनी दिव्य देवऋदि शकेन्द्र को दिखलाने और बतलाने के लिए ऊपर सौधर्म कल्प तक जाते हैं।

## ।। इति तृतीय शतक का द्वितीय उद्देशक समाप्त ॥

# शतक ३-उहेशक-३

#### कायिको आदि पांच क्रिया

तेणं कालेणं तेणं समएणं रायगिहे णामं णयरे होत्था। जाव-परिसा पिडगया। तेणं कालेणं तेणं समएणं जाव-अंतेवासी मंडियपुत्ते णामं अणगारे पगइभद्दए जाव-पज्जुवासमाणे एवं वयासी-

- १ प्रश्न-कड़ णं भंते ! किरियाओ पण्णताओ ?
- १ उत्तर-मंडियपुत्ता ! पंच किरियाओ पण्णताओ । तं जहा-काइया, अहिगरणिया, पाओसिया, पारिआवणिया, पाणाइवाय-किरिया ।
  - २ प्रश्न-काइया णं भंते ! किरिया कइविहा पण्णता ?
- २ उत्तर-मंडियपुत्ता ! दुविहा पण्णता । तं जहा-अणुवरय-कायकिरिया य, दुप्पउत्तकायकिरिया य ।
  - ३ प्रश्न-अहिगरणिया णं भंते ! किरिया कइविहा पण्णता ?
- ३ उत्तर-मंडियपुत्ता ! दुविहा पण्णता । तं जहा-संजोयणा-हिगरणिकरिया य, णिवत्तणाहिगरणिकरिया य ।
  - ४ प्रश्न-पाओसिया णं भंते ! किरिया कइविहा पण्णता ?

- ४ उत्तर-मंडियपुत्ता ! दुविहा पण्णत्ता, तं जहा-जीवपाओ-सिया य, अजीवपाओसिया य ।
  - ५ प्रश्न-पारियावणिया णं भंते ! किरिया कइविहा पण्णता ?
- ५ उत्तर-मंडियपुत्ता ! दुविहा पण्णता, तं जहा-सहत्थपारिया-वणिया य, परहत्थपारियावणिया य ।
  - ६ प्रश्न-पाणाइवायिकरिया णं भंते ! कइविहा पण्णता ?
- ६ उत्तर-मंडियपुत्ता ! दुविहा पण्णत्ता, तं जहा-सहत्थपाणाइ-वायकिरिया य, परहत्थपाणाइवायकिरिया य ।

कित शब्दार्थ-काइया-कायिकी, अहिगरणिया-आधिकरणिकी, पाओसिआ-प्राहे-षिकी, पारियायणिया—पारितापनिकी, पाणाइदाय किरिया--प्राणातिपातिकी किया, अणुदरयकायिकिरिया--अनुपरत-अविरत काय किया, दुष्पउत्तकायिकिरिया-दुष्प्रयुक्त काय किया, संजीयणाहिगरणया-पृथक् रहे हुए अधिकरण के हिस्सों को जोड़ना, निदत्तणाहि-गरणया-नये अधिकरण बनाना।

भावार्थ-उस काल उस समय में राजगृह नामका नगर था, यावत् परि-षद् धर्मकथा सुन कर वापिस चली गई। उस काल उस समय में भगवान् के अन्तेवासी मण्डितपुत्र नामक अनगार (भगवान् के छठे गणधर) प्रकृति भद्र अर्थात् भद्र स्वभाववाले थे, यावत् पर्युपासना करते हुए वे इस प्रकार बोले—

- १ प्रक्त-हे भगवन् ! क्रियाएँ कितनी कही गई हैं ?
- १ उत्तर-हे मण्डितपुत्र ! क्रियाएँ पाँच कही गई हैं। वे इस प्रकार हैं — कायिकी, आधिकरणिकी, प्राद्वेषिकी, पारितापनिकी और प्राणातिपातिकी क्रिया।
  - २ प्रक्न-हे भगवन् ! कायिकी क्रिया कितने प्रकार की कही गई है ?
  - २ उत्तर-हे मण्डितपुत्र ! काधिकी किया दो प्रकार की कही गई है।

www.jainelibrary.org

यथा-१ अनुपरत-काय किया और २ दुष्प्रयुक्त-काय किया।

३ प्रदन-हे भगवन् ! आधिकरणिकी किया कितने प्रकार की कही गई है ?

३ उत्तर-हे मण्डितपुत्र ! आधिकरणिकी क्रिया दो प्रकार की कही गई है। यथा-१ संयोजनाधिकरण क्रिया और २ निर्वर्तनाधिकरण क्रिया।

४ प्रक्त-हे भगवन् ! प्राद्वेषिकी किया कितने प्रकार की कही गई है ?

४ उत्तर-हे मण्डितपुत्र ! प्राद्वेषिकी क्रिया दो प्रकार की कही गई है। यथा-१ जीव प्राद्वेषिकी क्रिया और २ अजीव प्राद्वेषिकी क्रिया।

५ प्रश्न-हे भगवन् ! पारितापितकी क्रिया कितने प्रकार की कही गई है ?

५ उत्तर-हे मण्डितपुत्र ! पारितापनिकी ऋिया दो प्रकार की कही गई है। यथा-१ स्वहस्त पारितापनिकी और २ परहस्त पारितापनिकी।

६ प्रश्न-हे भगवन् ! प्राणातिपात किया कितने प्रकार की कही गई है। ६ उत्तर-हे मण्डितपुत्र ! प्राणातिपात किया दो प्रकार की कही गई है। यथा-१ स्वहस्त प्राणातिपात किया और २ परहस्त प्राणातिपात किया।

विवेचन-दूसरे उद्देशक में चमर के उत्पात के सम्बन्ध में कथन किया गया है। उत्पात का अर्थ है-ऊपर जाना। यह एक प्रकार की किया है। इस पर यह सहज शंका हो सकती है कि किया किसे कहते हैं? इस शंका के समाधान के लिए इस तीसरे उद्देशक के प्रारम्भ में ही किया का रवरूप बताया जाता है। कम बन्ध की कारण रूप चेष्टा को किया कहते हैं। यहाँ किया के पाँच भेद बतलाये गये हैं। यथा—कायिकी, आधिकरणिकी प्रादेषिकी, पारितापिनकी और प्राणातिपातिकी। जो चय रूप हो, संगृहीत हो उसे 'काय' (शरीर) कहते हैं। उस काया में होने वाली अथवा काया द्वारा होने वाली किया को 'कायिकी किया' कहते हैं। इसके दो भेद हैं-अनुपरत-काय किया और दुष्प्रयुक्त-काय किया। विरति (त्याग वृत्ति) रहिस प्राणी की जो शारीरिक किया होती है, 'उसे अनुपरत-काय किया' कहते हैं। यह किया विरति रहित सब प्राणियों को लगती है। दुष्ट रीति से प्रयुक्त शरीर द्वारा होने वाली किया को, अथवा दुष्ट मनुष्य की काया द्वारा होने वाली किया को 'दुष्प्रयुक्त-काय किया' कहते हैं। यह किया वरत तक होती है,

क्यों कि विरति वाले प्राणी के भी प्रमाद होने से उसकी काया दुष्प्रयुक्त हो जाती है।

जिस अनुष्ठान से अथवा बाह्य खड्गादि शस्त्र से आत्मा नरकादि दुर्गतियों का अधिकारी होता है, उसे 'अधिकरण' कहते हैं। उस अधिकरण द्वारा होने वाली किया की 'आधिकरणिकी किया' कहते हैं । इसके दो भेद हैं-संयोजनाधिकरण किया और निवंतनाधि-करण किया । संयोजन का अर्थ है-जोड़ना । जैसे कि हल के अलग अलग विभागों को इकट्ठे करके हल तैयार करना, किसी पदार्थ में विष (जहर) मिला कर एक मिश्रित पदार्थ तैयार करना, तथा पक्षियों को और मृगों को पकड़ने लिए तैयार किये जाने वाले यन्त्र के अलग अलग भागों को जोड़कर एक यन्त्र तैयार करना। इन सब कियाओं का समावेश 'संयोजन' शब्द के अर्थ में होता है। इस प्रकार संयोजन रूप अधिकरण किया को 'संयो-जनाधिकरण किया' कहते हैं । तलवार, भाला, बर्छी इत्यादि शस्त्रों को बनाने को 'निर्व-र्तन' कहते हैं, उस निर्वर्तन रूप अधिकरण किया की 'निर्वर्तनाधिकरण क्रिया' कहते हैं। प्राद्वेषिकी किया-मत्सर भाव को प्रदेष कहते हैं। मत्सर रूप निमित्त को लेकर होने वाली किया अथवा मत्सर द्वारा होने वाली किया अथवा मत्सर रूप किया को 'प्राद्वेषिकी' किया कहते हैं। इसके दो भेद हैं- 'जीव प्राद्वेषिकी' क्रिया और 'अजीव प्राद्वेषिकी' किया। अपने जीव पर तथा दूसरे जीव पर द्वेष करने से लगने वाली किया की 'जीव प्राद्वेषिकी' किया कहते हैं । अजीव पर द्वेष करने से लगने वाली क्रिया को 'अजीव प्राद्वेषिकी' किया कहते हैं । पारितापनिकी क्रिया-परिताप अर्थात् पीड़ां पहुंचाने से लगने वाली क्रिया अथवा परिताप रूप किया को 'पारितापिनकी' किया कहते हैं। इसके दो भेद हैं-स्वहस्त पारितापिनकी और परहस्त पारितापनिकी । अपने हाथ से अपने जीव को, दूसरे के जीव को तथा दोनों को परिताप (दु:ख की उदीरणा) पहुंचाने से लगने वाली क्रिया को 'स्वहस्त पारितापनिकी क्रिया' कहते हैं । इसी तरह परहस्तपारितापनिकी किया भी समझनी चाहिए। प्राणाति-पात किया-श्रोवेन्द्रिय आदि पांच इन्द्रियां, मनोदल, वचन बल और कायाबल, ये तीन बल, इबासोच्छ्वास बल-प्राण और आयुष्य बलप्राण, इन दस प्राणों को जीव से सर्वथा पृथक् कर देना 'प्राणातिपात' कहलाता है । प्राणातिपात से लगने वाली अथवा प्राणातिपात रूप किया को 'प्राणातिपात किया' कहते हैं । इसके भी दो भेद हैं-स्वहस्त प्राणातिपात किया और पर-हस्त प्राणातिपात किया । अपने हाथ से अपने प्राणों का तथा दूसरों के प्राणों का एवं दोनों के प्राणों का अतिपात करना, स्वहस्त प्राणातिपात किया कहळाती है । इसी तरह परहस्त प्राणातियात किया के विषय में भी समझना चाहिए।

#### क्रिया और वेदना

- ७ प्रश्न-पुन्वं भंते ! किरिया, पच्छा वेयणा ? पुन्वं वेयणा, पच्छा किरिया ?
- ७ उत्तर-मंडियपुत्ता ! पुव्विं किरिया, पच्छा वेयणा । णो पुर्विं वेयणा पच्छा किरिया ।
- ८ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! समणाणं णिग्गंथाणं किरिया कजड ?
  - ८ उत्तर-हंता, अत्थि।
  - ९ प्रश्न-कहं णं भंते ! समणाणं णिग्गंथाणं किरिया कजाइ ?
- ९ उत्तर-मंडियपुत्ता ! पमायपचया, जोगनिमित्तं च; एवं खलु समणाणं णिग्गंथाणं किरिया कजइ ।

कठिन शब्दार्थ - वेयणा - वेदना, पमायपच्चया - प्रमाद के कारण।

भावार्थ — ७ प्रक्त — हे भगवन् ! क्या पहले किया होती है आर पीछे वेदना होती है ?अथवा पहले वेदना होती है और पीछे किया होती है ?

- ७ उत्तर—हे मण्डितपुत्र ! पहले किया होती है और पीछे वेदना होती है, परन्दु पहले वेदना और पीछे किया होती है, यह बात नहीं है।
  - ८ प्रवत-हे भगवन् ! क्या श्रमण निर्ग्रन्थों को किया होती है ?
  - ८ उत्तर-हां, मण्डितपुत्र ! होती है ।
- ९ प्रश्न-हे भगवन् ! श्रमण निर्यन्थों को किया किस प्रकार होती है ? अर्थात् श्रमण निर्यन्य किस प्रकार किया करते हैं ?

उत्तर-हे मण्डितपुत्र ! प्रमाद के कारण और योग निमित्त (शरीरादि की प्रवृत्ति)से श्रमण निर्ग्रन्थों को क्रिया होती है।

विवेचन अगले प्रकरण में किया के विषय में कहा गया है। अब कियाजन्य कर्म और कर्म जन्य वेदना के सम्बन्ध में कहा जाता है। 'कियते इति किया' अर्थात् जो की जाय, उसे किया कहते हैं। किया से कर्म उत्पन्न होता है। इसलिए जन्य और जनक में अभेद की विवक्षा करने से कर्म भी किया कहा जा सकता है। अथवा यहाँ 'किया' शब्द का अर्थ 'कर्म' है और कर्म के अनुभव को 'वेदना' कहते हैं। कर्म के बाद वेदना होती है, क्योंकि कर्मपूर्वक ही वेदना होती है। कर्म का सद्भाव पहले होता है और उसके बाद वेदना (कर्म का अनुभव) होती है।

अब किया का स्वामित्व बतलाते हुए कहा जाता है कि श्रमण निर्ग्रन्थों के भी किया होती है। इसके दो कारण हैं—प्रमाद और योग। जैसे कि—प्रमाद—दुष्प्रयुक्त शरीर की चेष्टा जन्य कर्म। योग से जैसे कि ईयापिथकी (मार्ग में चलने की) किया से लगने वाला कर्म। अतः प्रमाद और योग, इन दो कारणों से श्रमण निर्ग्रन्थों के भी किया होती है।

### जीव की एजनावि क्रिया

- १० प्रश्न-जीवे णं भंते ! सया सिमयं एयइ, वेयइ, चलइ, फंदइ, घट्टइ, खुब्भइ, उदीरइ, तं तं भावं परिणमइ ?
- ं १० उत्तर-हंता, मंडियपुत्ता ! जीवे णं सया समियं एयइ, जाव-तं तं भावं परिणमइ ।
- ११ प्रश्न-जावं च णं भंते ! से जीवे सया समियं जाव-परिणमइ, तावं च णं तस्स जीवस्स अंते अंतिकरिया भवइ ?

- ११ उत्तर-णो इणट्टे समट्टे ।
- १२ प्रश्न-से केणट्टेणं एवं वुचइ-जावं च णं से जीवे सया समियं जाव-अंते अंतिकरिया ण भवइ ?
- १२ उत्तर-मंडियपुता! जावं च णं से जीवे सया सिमयं जाव-परिणमइ, तावं च णं से जीवे आरंभइ, सारंभइ, समारंभइ; आरंभे वट्टइ, सारंभे वट्टइ, समारंभे वट्टइ; आरंभमाणे, सारंभमाणे, समा-रंभमाणे, आरंभे वट्टमाणे, सारंभे वट्टमाणे, समारंभे वट्टमाणे बहूणं पाणाणं, भूयाणं, जीवाणं, सत्ताणं, दुक्खावणयाए, सोयावणयाए, जूरा-वणयाए, तिप्पावणयाए, पिट्टावणयाए, परियावणयाए वट्टइ, से तेण-ट्रेणं मंडियपुत्ता! एवं वुच्चइ जावं च णं से जीवे सया सिमयं एयइ जाव-परिणमइ, तावं च णं तस्स जीवस्स अंते अंतिकिरिया ण भवइ।

कित शब्दार्थ-सिमयं-सिमत-परिमाण पूर्वक, एयइ-कंपता है, वेयइ-विविध प्रकार से कंपता है, चलइ-चलता है, फंदइ-स्पन्दन किया करता है-थोड़ा चलता है, घट्टइ-घटित होता है-सब दिशाओं में जाता है, खुब्भइ-क्षोम को प्राप्त होता है, उदीरइ-उदीरता है-प्रबलता पूर्वक प्रेरणा करता है, परिणमइ-परिणमता है--अन अन भावों को प्राप्त होता है, आरंभइ-आरम्भ करता है अर्थात् पृथ्वीकायादि को उपद्रव करता है, सारंभइ-सरम्भ करता है अर्थात् पृथ्वीकायादि जीवों के नाश का संकल्प करता है, समारंभइ-समारम्भ करता है अर्थात् पृथ्वीकायादि जीवों को दुःख पहुँचाता है, बट्टइ-वर्तता है, सोयावणयाए-शोक उत्पन्न करके, जूरावणयाए-झूराने-रुलाने, तिप्पावणयाए-ऑसू गिराने, पिट्टावणयाए- पिट्टावा, अंतिकिरिया-अन्तिकया अर्थात् मुक्ता।

भावार्थ-१० प्रक्त-हे भगवन् ! क्या जीव, सदा समित रूप से-परिभाण

पूर्वक कंपता है ? विविध प्रकार से कंपता है ? चलता है अर्थात् एक स्थान से दूसरे स्थान पर जाता है ? स्पन्दन क्रिया करता है अर्थात् थोड़ा चलता है ? घटित होता है अर्थात् सब दिशाओं में जाता है ? क्षोभ को प्राप्त होता है ? उदीरता है अर्थात् प्रबलतापूर्वक प्रेरणा करता है ? और उन उन भाषों में परिणमता है ?

१० उत्तर-हाँ, मण्डितपुत्र ! जीव सदा परिमित रूप से कंपता है, यावत उन उन भावों में परिणमता है।

११ प्रदन-हे भगवन् ! जब तक जीव, परिमित रूप से कंपता है, यावत् उन उन भावों में परिणमता है तब तक क्या उस जीव की अन्तिम समय में (मरण समय में) अन्तिकिया (मुक्ति) होती है ?

११ उत्तर-हे मण्डितपुत्र ! यह अर्थ समर्थ नहीं है, क्योंकि सिक्रय जीव की अन्त किया नहीं होती है।

१२ प्रश्न—हे भगवन् ! जब तक जीव, परिमित रूप से कंपता है यावत् तब तक उसकी अन्तिक्रिया नहीं होती है, ऐसा कहने का क्या कारण है ?

१२ उत्तर-हे मण्डितपुत्र ! जब तक जीव, सदा परिमित रूप से कंपता है, यावत् उन उन मावों में परिणमता है, तब तक वह जीव, आरम्भ करता है, संरम्भ करता है, समारम्भ करता है, आरम्भ में प्रवर्तता है, संरम्भ में प्रवर्तता है, आरम्भ, संरम्भ, समारम्भ में प्रवर्तता है, आरम्भ, संरम्भ, समारम्भ में प्रवर्तता हुआ जीव, बहुत से प्राण, भूत, जीव और सत्त्वों को दुःख पहुँचाने में, शोक कराने में, झूराने में, टपटप आंसू गिराने में, पिटाने में, त्रास उपजाने में और परिताप कराने में प्रवृत्त होता है, निमित्त कारण बनता है। इसिलिए हे मण्डितपुत्र ! इस कारण से ऐसा कहा जाता है कि जब तक जीव, सदा परिमित रूप से कंपात है, यावत् उन उन भावों में परिणमता है, तब तक वह जीव, मरण समय में अन्तिक्रया नहीं कर सकता है।

विवेचन-यहां किया का प्रकरण होने से जीव की एजनादि किया के विषय में कहा जाता है। यद्यपि यहां सामान्य जीव का कथन किया गया है, तथापि यहां सयोगी (मनोयोगी, वचनयोगी, काययोगी) जीव का ही ग्रहण करना चाहिए, क्यों कि अयोगी जीव के एजनादि कियाएं नहीं होती हैं। सयोगी जीव एजन (कम्पन), विशेष एजन (विशेष कम्पन) चलन (एक स्थान से दूसरे स्थान पर जाना), स्पन्दन (थोड़ा चलना), घट्टन (सब दिशाओं में चलना), क्षुभित होता उदीरण आदि कियाएँ करता है और उत्क्षेपण, अवक्षेपण, आकुञ्चन प्रसारण आदि पर्यायों को प्राप्त होता है। पूर्वोक्त कियाओं को करनेवाला जीव सकल कर्म क्षय रूप अन्तिक्या नहीं कर सकता है। इसका कारण यह है कि उपर्युक्त कियाएँ करने वाला जीव आरम्भ, संरम्भ, समारम्भ करता है, इनमें प्रवृत्त होता है। आरम्भादि करता हुआ तथा आरम्भादि में प्रवृत्त होता हुआ जीव, बहुत से प्राण, भूत, जीव और सत्त्वों को पीड़ित करता है, दु: खित करता है, त्रास पहुचाता है, यावत् उनकी हिंसा करता है।

संरम्भ आदि का स्वरूप इस प्रकार बतलाया गया है---

#### संकप्पो संरंभो, परितावकरो भवे समारंभो । आरंभी उद्दवओ सव्वनया णं विसुद्धांणं ।।

अर्थ-पृथ्वीकायादि जीवों की हिंसा करने का संकल्प करना 'संरम्भ' कहलाता है। उन्हें परिताप उपजाना-सन्ताप देना 'समारम्भ' कहलाता है। उन जीवों की हिंसा करना 'आरम्भ' कहलाता है। यह सर्व विशुद्ध नयों का मत है।

किया और कर्ता में कथ ज्वित् भेद और कथ ज्वित् अभेद होता है। यहाँ पर 'आरंभ, संरम्भ, समारम्भ करता हुआ जीव' इस वाक्य द्वारा किया और कर्ता में अभेद (एकता) वतलाया गया है। और 'आरम्भ, संरम्भ, समारम्भ में प्रवर्तता हुआ जीव' इस वाक्य द्वारा किया और कर्ता में भेद वतलाया गया है। 'आरंभमाणे, आरंभे वट्टमाणे' इत्यादि कियाओं का जो दूसरी बार प्रयोग किया गया है, वह उपर्युक्त भेदाभेद की बात को पुष्ट करने के लिए किया गया है।

१३ प्रश्न-जीवे णं भंते ! सया सिमयं णो एयइ जाव-णो तं तं भावं परिणमइ ?

१३ उत्तर—हंता, मंडियपुत्ता ! जीवे णं सया समियं जाव— णो परिणमइ ।

१४ प्रश्न-जावं च णं भंते ! से जीवे नो एयइ जाव-णो तं तं भावं परिणमइ, तावं च णं तस्स जीवस्स अंते अंतिकरिया भवइ ?

१४ उत्तर-हंता, जाव-भवइ ।

१५ प्रश्न-से केणद्रेणं जाव-भवइ ?

१५ उत्तर-मंडियपुत्ता ! जावं च णं से जीवे सया समियं णो एयइ, जाव-णो परिणमइ, तावं च णं से जीवे णो आरंभइ, णो सारंभइ, णो समारंभइ; णो आरंभे वट्टइ, णो सारंभे वट्टइ, णो समारंभे वट्टइः अणारंभमाणे, असारंभमाणे, असमारंभमाणेः आरंभे अवट्टमाणे, सारंभे अवट्टमाणे, समारंभे अवट्टमाणे बहुणं पाणाणं, भूयाणं, जीवाणं, सत्ताणं अदुक्त्वावणयाए, जाव-अपरितावणयाए वट्रइ ।

कठिन शब्दार्थ अणारंभमाणे - आरंभ नहीं करता हुआ, अवट्टमाणे - प्रवृत्ति नहीं करता हुआ।

भावार्थ-- १३ प्रश्न--हे भगवन् ! क्या जीव, सदा समित रूप से नहीं कंपता है, यावत् उन उन भावों में परिणत नहीं होता है ?

१३ उत्तर-हे मण्डितपुत्र ! हाँ, जीव, सदा मितत नहीं कंपता है, यावत् उन उन भावों को नहीं परिणमता है अर्थात् जीव, निष्क्रिय होता है।

१४ प्रश्न-हे भगवन् ! जब तक वह जीव, सदा समित नहीं कंपता है, यावत उन उन भावों को नहीं परिणमता है, तब तक उस जीव की मरण समय में अन्तिक्या (मुक्ति) होती है ?

१४ उत्तर-हाँ, मण्डितपुत्र ! ऐसे जीव को अन्तिकया (मृक्ति) होती है। १५ प्रदन-हे भगवन् ! ऐसे जीव की यावत् मृक्ति होती है, इसका क्या कारण है ?

१५ उत्तर-हे मण्डितपुत्र ! जब वह जीव, सदा समित नहीं कंपता है, यावत् उन उन भावों में नहीं परिणमता है, तब वह जीव, आरम्भ नहीं करता है, संरम्भ नहीं करता है, समारम्भ नहीं करता है, आरम्भ, संरम्भ, समारम्भ में प्रवृत्त नहीं होता है, आरंभ, संरम्भ, समारंभ नहीं करता हुआ तथा आरम्भ, संरम्भ, समारम्भ में नहीं प्रवर्तता हुआ जीव, बहुत से प्राण, भूत, जीव और सस्वों को दुःख पहुँचानें में यावत् परिताप उपजाने में निमित्त नहीं बनता है।

विवेचन-अब अकिया के सम्बन्ध में कहा जाता है— शैलेशी अवस्था में योग का निरोध हो जाता है। इसीलिए एजनादि किया नहीं होती। एजनादि किया न होने से वह आरंभादि में प्रवृत्त नहीं होता और इसीलिए वह प्राणियों के दुःखादि का कारण नहीं बनता है। इसलिए योग-निरोध रूप शुक्लध्यान द्वारा अकिय आत्मा की सकल कर्मक्षय रूप अन्त-किया होती है।

से जहा णामए केइ पुरिसे सुक्कं तणहत्थयं जायतेयंसि पिक्लि वेजा, से णूणं मंडियपुत्ता ! से सुक्के तणहत्थए जायतेयंसि पिक्लिते समाणे खिप्पामेव मसमसाविज्ञइ ? हंता, मसमसाविज्ञइ ।

से जहा णामए केइ पुरिसे तत्तंसि अयकवल्लंसि उदयबिंदुं पिक्सवेजा, से पूणं मंडियपुता! से उदयबिंदू तत्तंसि अय-कवल्लंसि पिक्सित समाणे खिप्पामेव विदुधंसमागच्छइ? हंता विदुधंस-मागच्छइ।

से जहा णामए हरए सिया पुण्णे, पुण्णप्पमाणे, वोलट्टमाणे,

वोसट्टमाणे समभरघडताए चिट्टइ ? हंता चिट्टइ । अहे णं केइ पुरिसे तंसि हरयंसि एगं महं णावं सयासवं, सयच्छिदं ओगाहेजा, से णूणं मंडियपुत्ता ! सा णावा तेहिं आसवदारेहिं आपूरेमाणी आपूरेमाणी, पुण्णा, पुण्णप्पमाणा, वोलट्टमाणा, वोसट्टमाणा, समभरघडताए चिट्टइ ? हंता चिट्टइ । अहे णं केइ पुरिसे तीसे णावाए सव्वओ समंता आसवदाराइं पिहेइ, पिहित्ता णावा—उरिंस-चणएणं उदयं उस्तिचिजा, से णूणं मंडियपुत्ता ! सा णावा तंसि उदयंसि उस्तिचिजांस समाणंसि खिप्पामेव उड्ढं उद्दाइ ? हंता, उद्दाइ ।

कठिन शब्दार्य-तणहत्थयं-घास के पुले को, जायतेयंसि-अग्नि में. मसमसाविज्जइजल जाता है, तत्तंसि अयकवलंसि--लोहे की तप्त कड़ाई में, उदयाँबंदुं पिक्सवेज्जा-पानी की बूंद डाले, सिप्पामेव-शीघ्र, विद्धंसमागच्छइ-नष्ट हो जाती है, हरए--पानी का द्रह, पुण्णे--पूणं, बोलट्टमाणे-लबालब भरा हो, बोसट्टमाणे-पानी छलक रहा हो, सयासब सयचिछ्कं संकड़ों छिद्र वाली, आसवदाराइं-पानी आने के मार्ग को, पिहेइ-ढक दे, बन्द करदे, उस्सिचणएणं-उलीचने के साधन से, उद्दं उद्दाइ-अपर आवे।

भावार्थ-जैसे कोई पुरुष, सूखे घास के पूले को अग्नि में डाले, तो क्या हे मण्डितपुत्र ! वह सूखे घास का पूला अग्नि में डालते ही जल जाता है ? हां, भगवन् ! वह जल जाता है ।

जैसे कोई पुरुष, पानी की बूंब को तपे हुए लोह कडाह पर डाले, तो क्या हे मण्डितपुत्र ! तपे हुए लोह कडाह पर डाली हुई वह जलबिन्दू तुरन्त नष्ट हो जाती है ? हां, भगवन् ! वह तुरन्त नष्ट हो जाती है ।

कोई एक सरोवर-जो पानी से परिपूर्ण हो, पूर्ण मरा हुआ हो, लबालब भरा हुआ हो, बढ़ते हुए पानी के कारण उससे पानी छलक रहा हो, पानी से भरे हुए घड़े के समान वह सर्वत्र पानी से व्याप्त हो। उस सरोवर में कोई पुरुष, सेकडों छोटे छिद्रोंवाली तथा संकडों बड़े छिद्रोंवाली एक बड़ी नौका को डाल दे, तो क्या हे मण्डितपुत्र ! वह नाव, उन छिद्रों द्वारा पानी से भराती हुई पानी से परिपूर्ण भर जाती हं ? वह पानी से लबालब भर जाती है ? उससे पानी छलकने लगता है ? तथा पानी से भरे हुए घड़े की तरह सर्वत्र पानी से ध्याप्त हो जाती है ? हाँ, भगवन् ! वह पूर्वोक्त प्रकार से भर जाती है । हे मण्डितपुत्र ! कोई पुरुष, उस नाव के समस्त छिद्रों को बन्द करदे, तथा नाव में भरे हुए पानी को उलीच दे तो क्या वह तुरन्त पानी के ऊपर आजाती है ? हाँ, भगवन् ! वह तुरन्त पानी के ऊपर आजाती है ?

विवेचन-इस विषय को विशेष सरल करने के लिए सूखे घास के पूले को अग्नि में डालने का और तथे हुए लोह कड़ाह पर डाली गई जलबिन्दू का, ये दो उदाहरण दिये गये हैं। इस प्रकार एजनादि रहित मनुष्य के शुक्लध्यान के चतुर्थ भेद रूप अग्नि द्वारा कर्म रूप ईन्धन जल कर भस्म हो जाता है, तब उस जीव की मुक्ति हो जाती है।

निष्क्रिय मनुष्य की ही अन्तिक्रिया (मृक्ति) होती है। यह बात नाव के तीसरे उदाहरण द्वारा भी बतलाई गई है। आत्म-संवृत पुष्य की गमनादि क्रिया तो क्या, किन्तु उसके नेत्र का उन्मेष और निमेष रूप क्रिया भी सावधानता पूर्वक होती है। इसलिए उसको केवल ईर्यापथिकी क्रिया लगती है। उपशान्त-मोह, क्षीण-मोह और सयोगी-केवली, इन तीन गुणस्थानों में रहे हुए जीव को एक सातावेदनीय कर्म का बन्ध होता है, क्योंकि वह सिक्तिय है। उसे ईर्यापथिकी क्रिया लगती है। वह ईर्यापथिकी क्रिया प्रथम समय में बद्ध-स्पृष्ट होती है अर्थात् प्रथम समय में वह कर्म रूप से उत्पन्न होती है, इसलिए वह 'बद्ध' कहलाती है और जीव-प्रदेशों के साथ उसका स्पर्श होता है, इसलिए वह 'स्पृष्ट' कहलाती है। दूसरे समय में उसका वेदन (अनुभव) हो जाता है, इसलिए वह 'विदित क' कहलाती है। तीसरे समय में वह जीव-प्रदेशों से पृथक् हो जाती है, इसलिए वह 'निर्जीण' कहलाती है। तीसरे समय में जब वह निर्जीण हो जाती है, तो भविष्यत् काल में वह 'अकर्म' रूप हो जाती है। यद्यपि तीसरे समय में ही कर्म, अकर्म रूप हो जाता है, तथापि उस समय भाव-कर्म की

एक समय में बदीरणा और उदय संभावित नहीं है। इसलिए यहाँ 'उदीरित' शब्द का अर्थ 'वेदित' किया गया हैं।

रहितता होने से और द्रव्य कर्म का सद्भाव होने से 'तीसरे समय में कर्म निर्जीण हुआ'-ऐसा व्यवहार होता है और तत्पश्चात् चतुर्थ आदि समयों में 'कर्म अकर्म हुआ'-ऐसा व्यव-हार होता है।

एवामेव मंडियपुता ! अत्तत्तासंवुडस्स अणगारस्स ईरियासमि-यस्स जाव-गुत्तबंभयारिस्स, आउत्तं गच्छमाणस्स, चिट्ठमाणस्स, णिसीयमाणस्स, तुयट्टमाणस्स, आउत्तं वत्थ-पिडग्गह-कंबल-पाय-पुंछणं गेण्हमाणस्स, णिनिखवमाणस्स, जाव-चन्खुपम्हणिवायमिव वेमाया सुहुमा ईरियाविहया किरिया कज्जइ, सा पढमसमयबद्धपृट्ठा, बिइयसमयवेइया, तइयसमयणिजिरिया, सा बद्धा, पुट्ठा, उदीरिया, वेइया, णिजिण्णा, सेयकाले अकम्मं वा वि भवइ। से तेणट्ठेणं मंडियपुत्ता ! एवं वुचइ-जावं च णं से जीवे सथा सिमयं णो एयइ, जाव-अंते अंतिकिरिया भवइ।

कठिन शब्दार्थ-अत्तता संवुष्टस्स-आत्मा में ही संवृत हुए, आउर्स-उपयोग युक्त, चिट्ठमाणस्स-ठहरता हुआ, णिसीयमाणस्स--वैठता हुआ, तुयट्टमाणस्स-सोता हुआ, चक्खु-पम्हणिवायमवि-आँखों की पलकों को टमकाते, वेमाया-विमात्रा से ।

भावार्थ-हे मण्डितपुत्र ! इसी तरह अपनी आत्मा द्वारा आत्म संवृत, ईर्यासमिति आदि पांच समितियों से समित, मनोगुष्ति आदि तीन गुष्तियों से गुष्त, ब्रह्मचारी तथा उपयोगपूर्वक गमन करने वाले, सावधानी पूर्वक ठहरने वाले, सावधानता सहित बैठनेवाले, सावधानतापूर्वक सोनेवाले तथा सावधानतापूर्वक वस्त्र, पात्र, कम्बल, रजोहरण आदि को उठानेवाले और रखनेवाले अनगार को अक्षिनिमेष (आंख की पलक टमकारने) मात्र में विमात्रापूर्वक सूक्ष्म ईर्यापथिकी किया लगती है। वह प्रथम समय में बद्ध-स्पृष्ट, दूसरे समय में वेदित

और तीसरे समय में निर्जीणं हो जाती है। अर्थात् बद्ध-स्पृष्ट, उदीरित, वेदित और निर्जीणं हुई वह किया, भविष्यत्काल में अकर्म रूप हो जाती है। इसलिए हे मण्डितपुत्र ! जब तक वह जीव, सदा समित नहीं कंपता है, यावत् उन उन भावों को नहीं परिणमता है, तब मरण के समय में उसकी अन्तिक्रया (मुक्ति) हो जाती है। इस कारण से ऐसा कहा गया है।

बिवेचन—'अत्ततासंवुडस्स' इस पद से यह सूचित किया गया है कि आश्रववाला संयत भी कर्म का बन्ध करता है, तब असंयत जीव कर्म का बन्ध करे, इनमें कहना ही क्या ? अर्थात् असंयत जीव तो निरन्तर कर्मों का बन्ध करता ही है। इससे यह बतलाया गया है कि कर्म रूप पानी से भरी जाती हुई जीव रूप नौका, नीचे डूबती ही है। जो नौका छिद्र रहित होती है, वह पानी में डूबती नहीं, किन्तु पानी पर तैरती है। इसी प्रकार आश्रव रहित निष्क्रिय जीव, संसार समुद्र से तिर जाता है।

#### प्रमत्त सयत और अप्रमत्त संयत का समय

१६ प्रश्न-पमत्तसंजयस्त णं भंते ! पमत्तसंजमे वट्टमाणस्त सन्वा वि य णं पमत्तद्धा कालओ केविन्चरं होइ ?

१६ उत्तर-मंडियपुता ! एगजीवं पडुच जहण्णेणं एककं समयं, उकोसेणं देसूणा पुन्वकोडी । णाणाजीवे पडुच सन्वद्धा ।

१७ प्रश्न—अप्पमत्तसंजयस्स णं भंते ! अप्पमत्तसंजमे वट्टमाण-स्स सब्वा वि य णं अप्पमत्तद्धा कालओ केविच्चरं होइ ?

१७ उत्तर-मण्डियपुता ! एगजीवं पडुच जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्तोसेणं देसूणा पुव्वकोडी । णाणाजीवे पडुच सव्वद्धं ।

- सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति मंडियपुत्ते अण-

# गारे समणं भगवं महावीरं वंदइ णमंसइ, वंदित्ता णमंसित्ता संज-मेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणे विहरइ ।

कठित शब्दार्थ--पमत्तद्धा--प्रमत्त-काल, केविण्वरं--कितना, पड्डच-अपेक्षा से, देसूणा-कुछ कम, णाणाजीवे-अनेक प्रकार के जीव, सब्दद्धा-सर्व-काल।

भावार्थ-१६ प्रक्त--हे भगवन् ! प्रमत्त-संयम का पालन करते हुए प्रमत्त-संयमी का सब काल कितना होता है ?

१६ उत्तर-हे मण्डितपुत्र ! एक जीव की अपेक्षा जघन्य एक समय और उत्कृष्ट देशोन पूर्वकोटि, इतना प्रमत्त-संयम का काल होता है । अनेक जीवों की अपेक्षा सर्वाद्धा (सब काल) प्रमत्त-संयम का काल होता है ।

१७ प्रक्त-हे भगवन् ! अप्रमत्त-संयम का पालन करते हुए अप्रमत्त-संयमी का सब मिल कर अप्रमत्त-संयम काल कितना होता है ?

१७ उत्तर-हे मण्डितपुत्र ! एक जीव की अपेक्षा जघन्य अन्तर्मुहूर्त और उत्कृष्ट देशोन पूर्वकोटि, इतना अप्रमत्त-संयम का काल होता है । अनेक जीवों की अपेक्षा सर्वाद्धा (सर्वकाल) अप्रमत्त-संयम का काल है ।

सेवं मंते ! सेवं मंते !! हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। ऐसा कह कर मण्डितपुत्र अनगार श्रमण भगवान् महाबीर स्वामी को वन्दना नमस्कार करते हैं, वन्दना नमस्कार करके संयम और तप से अपनी आत्मा को भावित करते हुए विचरने लगे।

विवेचन—श्रमण निर्ग्रन्थों को प्रमाद के कारण किया लगती है, यह बात पहले बतलाई गई थी। अब यह बतलाया जाता है कि—संयत में प्रमत्तता और अप्रमत्तता कितने समय तक रहती हैं ? इस विषय में प्रश्न करते हुए कहा गया है कि—प्रमत्त-संयत का सब काल, काल की अपेक्षा कितना होता है ?

शंका-यहाँ यह शंका उत्पन्न होती है कि इस सूत्र में "कालओ" और "कियन्चिरं" ये दो शब्द क्यों दिये गये हैं ? क्योंकि 'कालओ' इस शब्द का अर्थ 'कियन्चिरं' इस शब्द में आ जाता है। फिर सूत्र में 'कालओ' शब्द देने की क्या आवश्यकता है ?

समाधान-'कालओ' यह शब्द 'क्षेत्र' का व्यवच्छेद करने के लिये दिया गया है, क्योंकि क्षेत्र विषयक प्रश्नों में भी 'कियच्चिर' शब्द का प्रयोग किया गया है। जैसे कि-'ओहिणाणं खेतओं कियच्चिर' अर्थात् अवधिज्ञान क्षेत्र की अपेक्षा कहाँ तक होता है ? अवधिज्ञान, क्षेत्र की अपेक्षा असंख्यात द्वीप समुद्र पर्यन्त होता है। काल की अपेक्षा अवधिज्ञान, साधिक (कुछ अधिक) छासठ सागरोपम होता है। इसलिए सूत्र में जो 'कालओ' शब्द दिया है, वह ठीक है और आवश्यक है।

प्रमत्त संयम का काल एक जीव की अपेक्षा एक समय और उत्कृष्ट देशीन पूर्व-कोटि है। अनेक जीवों की अपेक्षा सर्वाद्धा (सर्व काल) है।

प्रमत्तसंयम का जघन्य काल एक समय, इस प्रकार घटित होता है कि-प्रमत्त संयम को प्राप्त करने के पश्चात् तुरन्त ही एक समय बीतने पर उसका मरण हो जाय। इस अपेक्षा जघन्य काल एक समय है। प्रमत्तगुणस्थानक और अप्रमत्त गुणस्थानक, इन दोनों गुणस्थानों का प्रत्येक का समय अन्तर्मुहूर्त है। अन्तर्मुहूर्त प्रमाण काल वाले ये दोनों गुणस्थानक कम कम से बदलते रहते हैं, इन दोनों का सम्मिलित उत्कृष्ट काल देशोन पूर्वकोटि है, क्योंकि संयमी मनुष्य की उत्कृष्ट आयु पूर्वकोटि होती है। इस प्रकार पूर्वकोटि आयुष्य वाला मनुष्य आठ वर्ष बीतने पर संयम अगीकार करता है। अप्रमत्त के अन्तर्मुहूर्तों की अपेक्षा प्रमत्त के अन्तर्मुहूर्तों बड़े होते हैं। इस प्रकार प्रमत्त के सब अन्तर्मुहूर्तों को मिलाने से देशोनपूर्व कोटि काल होता है।

इस विषय में अन्य आचार्यों का तो ऐसा कहना है कि प्रमत्त संयत का उत्कृष्ट काल साधिक आठ वर्ष कम पूर्व-कोटि होता है।

जिस प्रकार प्रमत्त संयत का कथन किया गया है, उसी प्रकार अप्रमत्त संयत के सम्बन्ध में भी कहना चाहिये, किन्तु इतनी विशेषता है कि अप्रमत्त संयत का जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त है। क्यों कि अप्रमत्त गुणस्थानक में रहा हुआ जीव, अन्तर्मुहूर्त के बीच में मरता नहीं है। इस विषय में चूणिकार का मत तो इस प्रकार है कि—प्रमत्त संयत को छोड़कर बाकी सब सर्वविरत मनुष्य, अप्रमत्त होते हैं, क्यों कि उनमें प्रमाद का अभाव है। ऐसा कोई उपश्म श्रेणी करता हुआ जीव एक मुहूर्त के बीच में ही काल कर जाय, तो उसके लिये जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त लब्ध होता है। और देशोन पूर्व-कोट काल तो केवलज्ञानी की अपेक्षा से घटित होता है।

#### लवण सम्द्र का प्रवाह

१८ प्रश्न—"भंते!" ति भगवं गोयमे समणं भगवं महावीरं वंदइ णमंसइ, वंदित्ता णमंसित्ता एवं वयासी—कम्हा णं भंते! लवणसमुद्दे चाउदस-टुमु-दिट्ट-पुण्णमासिणीसु अइरेगं वड्ढइ वा ? हायइ वा ?

१८ उत्तर—जहा जीवाभिगमे लवणसमुद्दवत्तव्वया णेयव्वा । जाव—लोयट्टिई, लोयाणुभावे ।

### सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति जाव विहरइ ।

## ।। तइओ किरिआ उदेसो सम्मत्तो ।।

कित शस्तायं-कम्हाणं-किसलिए, अइरेगं-अधिक, हायद्-कम होता है, लोयट्टिई -लोक स्थिति, लोयाणुभावे-लोकानुभाव ।

भावार्थ-१८ प्रक्त-हे भगवन् ! ऐसा कहकर भगवान् गौतम ने श्रमण भगवान् महाबीर स्वामी को बन्दना नमस्कार किया । वन्दना नमस्कार करके इस प्रकार कहा-

ें हे भगवन् ! लवण समुद्र चतुर्दशी, अष्टमी, अमावस्या और पूर्णिमा के दिन कैसे अधिक बढ़ता है और कैसे अधिक घटता है ?

१८ उत्तर-हे गौतम ! जैसा जीवाभिगम सूत्र में लवण समुद्र के संबंध में कहा है, वैसा यहाँ पर भी जान लेना चाहिए, यावत् 'लोकस्थिति, लोकानु-भाव' इस शब्द तक कहना चाहिए।

सेवं भंते ! सेवं भंते !! हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। हे भगवन् !

### यह इसी प्रकार है, ऐसा कह कर यावत् गौतम स्वामी विचरते हें।

विवेचन-प्रमत्तता और अप्रमत्तता को लेकर 'सर्वाद्धा' का कथन किया गया है। अतः अब सर्वाद्धाभावी अन्य पदार्थों का निरूपण करने के लिये लवण समुद्र की जल वृद्धि और हानि विषयक प्रश्न किया गया है। इस प्रश्न के उत्तर के लिये जीवाभिगम सूत्र की भलामण दी गई है। जीवाभिगम सूत्र में कही हुई लवण समुद्र सम्बन्धी वक्तव्यता इस प्रकार है—

प्रश्न—हे भगवन् ! चतुर्दशी, अष्टमी, अमावस्या और पूर्णिमा के दिन लवण समुद्र का जल अधिक क्यों बढ़ता है और अधिक क्यों घटता है ?

उत्तर—लवण समुद्र के बीच में चारों दिशाओं में चार महापाताल कलश हैं। प्रत्येक का परिमाण एक लाख योजन है। उनके नीचे के त्रिभाग में वायु है। बीच के भाग में जल और वायु है और उपर के भाग में केवल जल है। इन चार महापाताल कलशों के अतिरिक्त और भी छोटे-छोटे पाताल कलश हैं। उनकी संख्या ७८८४ है। उनका परिमाण एक-एक हजार योजन का है। उनमें भी पूर्वोक्त रीति से वायु, जलवायु और जल है। उनके वायु विक्षोभ से लवण समुद्र के जल में पूर्वोक्त तिथियों में वृद्धि और हानि होती है।

लवण समुद्र की शिखा का विष्कंभ (चौड़ाई) दस हजार योजन है और उसकी ऊंचाई सोलह हजार योजन है। उसके ऊपर आधा योजन जल वृद्धि और जल हानि होती है। इत्यादि।

प्रश्त-हे भगवन् ! लवण समुद्र जम्बूद्वीप को अपने पानी के प्रवाह से नहीं डूबाता है । इसका क्या कारण है ?

उत्तर-अरिहन्त आदि महापुरुषों के प्रभाव से वह नहीं डूबाता है तथा लोक की स्थित ही ऐसी है। लोक का प्रभाव ही ऐसा है।

## ।। इति तृतीय शतक का तृतीय उद्देशक समाप्त ।।



# शतक ३—उह्देशक—४

#### अनगार की वैक्रिय शक्ति

१ प्रश्न-अणगारे णं भंते ! भावियण्या देवं वेउव्वियसमुग्धा-एणं समोहयं जाणरूवेणं जायमाणं जाणइ पासइ ?

१ उत्तर—गोयमा ! अत्थेगइए देवं पासइ, णो जाणं पासइ; अत्थेगइए जाणं पासइ, णो देवं पासइ, अत्थेगइए देवं पि पासइ, जाणंपि पासइ; अत्थेगइए णो देवं पासइ णो जाणं पासइ।

२ प्रश्न-अणगारे णं भंते ! भावियप्पा देविं वेउव्वियसमुग्धा-एणं समोहयं जाणरूवेणं जायमाणं जाणइ पासइ ?

२ उत्तर-गोयमा ! एवं चेव ।

३ प्रश्न-अणगारे णं भंते ! भावियपा देवं सदेवीयं वेउव्विय-समुग्घाएणं समोहयं जाणरूवेणं जायमाणं जाणइ पासइ ?

३ उत्तर-गोयमा ! अत्थेगइए देवं सदेवीयं पासइ, णो जाणं पासइ; एएणं अभिलावेणं चत्तारि भंगा ।

४ प्रश्न-अणगारे णं भंते ! भावियणा रुक्खस्स किं अंतो पासइ: बाहिं पासइ ?

४ उत्तर—चउभंगो । एवं—िकं मूलं पासइ, कंदं पासइ ? चउ-भंगो । मूलं पासइ, खंधं पासइ, ? चउभंगो । एवं मूलेणं बीयं संजोएयव्वं, एवं कंदेण वि समं संजोएयव्वं जाव-बीयं। एवं जाव-पुष्पेण समं वीयं संजोएयव्वं ।

५ प्रश्न—अणगारे णं भंते ! भावियणा रुक्खस्स किं फलं पासइ, बीयं पासइ ?

### ५ उत्तर-चउभंगो।

कठिन शब्दार्थ-भावियण्या-भावितात्मा-संयम और तप से आत्मा को प्रभावित रखने वाले, समुग्धाएणं-समुद्धात-एकाग्रता युक्त प्रयत्न, जाणरूवेणं-यान रूप से, जाय-माणं-जाते हुए, अत्थेगद्दए-कोई एक, अभिलावेणं-अभिलाप से-कथन से, चउमंगो-चतु-भग, संजोएयव्वं-संयोग करना।

भावार्थ-१ प्रक्र-हे भगवन् ! क्या भावितात्मा अनगार, वैक्रिय समुद् घात से समवहत होकर यान रूप से जाते हुए देव को जानते और देखते हैं ?

१ उत्तर-हे गौतम ! कोई तो देव को देखते हैं, किन्तु यान को नहीं देखते हैं; कोई यान को देखते हैं, किन्तु देव को नहीं देखते हैं; कोई देव को भी देखते हैं और यान को भी देखते हैं और कोई देव को भी नहीं देखते और यान को भी नहीं देखते हैं।

२ प्रदत-हे भगवन् ! क्या भावितात्मा अनगार, वैक्रिय समुद्घात से समबहत यान रूप से जाती हुई देवी को जानते और देखते हैं ?

२ उत्तर-हे गौतम ! जैसा देव के विषय में कहा, वैसा ही देवी के विषय में भी जानना चाहिए ।

३ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या भावितात्मा अनगार, वैक्रिय समुद्घात से समव-हत यान रूप से जाते हुए देवी सहित देव को जानते और देखते हैं ?

३ उत्तर-हे गौतम ! कोई तो देवी सहित देव को देखते हैं, परन्तु यान को नहीं देखते हैं। इत्यादि चार भंग कहना चाहिए।

४ प्रदन-हे भगवन् ! क्या भावितात्मा अनगार, वृक्ष के आन्तरिक भाग

को देखते हैं या बाहरी भाग को देखते हैं?

४ उत्तर—हे गौतम ! यहाँ भी पूर्वोक्त प्रकार से चार भंग कहना चाहिए। इसी तरह क्या मूल को देखते हैं? क्या कन्द्र को देखते हैं? हे गौतम! पहले की तरह चार भंग कहने चाहिए। क्या मूल को देखते हैं? क्या स्कन्ध को देखते हैं? हे गौतम! यहाँ भी चार भंग कहना चाहिए। इस तरह मूल के साथ बीज तक संयुक्त करके कहना चाहिए। इसी प्रकार कन्द के साथ यादत् बीज तक कहना चाहिए। इसी तरह यादत् पुष्प का बीज तक संयोग करके कहना चाहिए।

५ प्रश्त-हे भगवन् ! क्या भावितात्मा अनगार, वृक्ष के फल को देखते हैं, या बीज को देखते हैं ?

५ उत्तर-हे गौतम ! यहाँ भी पूर्वोक्त प्रकार से चार भंग कहना चाहिए।

विवेचन-तीसरे उद्देशक में किया के सम्बन्ध में कथन किया गया है। वह किया ज्ञानियों के प्रत्यक्ष होती है। इसलिये अब उस किया की विचित्रता का कथन इस चौथे उद्देशक में किया जाता है।

यहाँ प्रश्न में अनगार के लिये 'भावितात्मा' विशेषण दिया गया है। इसका अधिप्राय यह है कि प्रायः करके तप संयम से भावितात्मावाले अनगारों को ही अवधिज्ञानादि लब्धियाँ होती हैं। प्रश्न यह किया गया है कि भावितात्मा अनगार, वैकिय रूप बनाकर विमान द्वारा जाते हुए देव को अपने ज्ञान द्वारा जानते हैं और दर्शन से देखते हैं ? इसके उत्तर में चौभंगी कही गई है, क्योंकि अवधिज्ञान की विचित्रता है। कोई अवधिज्ञानी, देव को देखता है, किंतु विमान को नहीं। कोई विमान को देखता है, किन्तु देव को नहीं। कोई देव और विमान दोनों को देखता है और कोई देव और विमान दोनों को ही नहीं देखता है। इसी तरह देवी की और देव सहित देवी की, प्रत्येक की चौभंगी कहनी चाहिए।

इसी प्रकरण में मूल, कन्द यावत् बीज तक प्रश्न किये गये हैं। मूल आदि दस पद ये हैं:-मूल, कन्द, स्कन्ध, त्वचा (छाल), शाखा, प्रवाल (कोंपल), पत्र, पुष्प, फल, बीज। इन दस पदों के द्विक संयोगी ४५ भंग होते हैं यथा--

१ मूल-कन्द (धड़) २ मूल-स्कन्ध (मोटा डाल) ३ मूल-छाल (त्वचा) ४ मूल-

शाखा(डाली) ५ मूल-प्रवाल (कोपल) ६ मूल-पत्र ७ मूल-पुष्प ८ मूल-फल ९ मूल-बीज । १० कन्द-स्कन्ध ११ कन्द-छाल १२ कन्द-शाखा १३ कन्द-प्रवाल १४ कन्द-पत्र १५ कन्द-पुष्प १६ कन्द-फल १७ कन्द-बीज । १८ स्कन्ध-छाल १९ स्कन्ध-शाखा २० स्कन्ध-प्रवाल २१ स्कन्ध-पत्र २२ स्कन्ध-पुष्प २३ स्कन्ध-फल २४ स्कन्ध-बीज । २५ छाल-शाखा २६ छाल-प्रवाल २७ छाल-पत्र २८ छाल-पुष्प २९ छाल-फल ३० छाल-बीज । ३१ शाखा-प्रवाल ३२ शाखा-पत्र ३३ शाखा-पुष्प ३४ शाखाल-फल ३५ शाखा-बीज । ३६ प्रवाल-पत्र ३७ प्रवाल-पुष्प ३८ प्रवाल-फल ३९ प्रवाल-बीज । ४० पत्र-पुष्प ४१ पत्र-फल ४२ पत्र-बीज । ४३ पुष्प-फल ४४ पुष्प-बीज ४५ फल-बीज । इस ४५ ही पदों में से प्रत्येक पद को लेकर चौभंगी कहनी चाहिये ।

### वायुकाय का वैक्रिय

६ प्रश्न-पभू णं भंते ! वाउकाए एगं महं इत्थिरूवं वा पुरिस-रूवं वा इत्थिरूवं वा जाणरूवं वा एवं जुग्ग-गिल्लि-थिल्लि-सीय-संदमाणियरूवं वा विउव्वित्तए ?

६ उत्तर-गोयमा ! णो इणट्ठे समट्ठे, वाउकाए णं विउन्वेमाणे एगं महं पडागासंठियरूवं विउन्वइ ।

- ७ प्रश्न-पभू णं भंते ! वाउकाए एगं महं पडागासंठियं रूवं विउन्वित्ता अणेगाइं जोयणाइं गमित्तए ।
  - ७ उत्तर-हंता, पभू ।
  - ८ प्रश्न-से भंते ! किं आयइढीए गच्छ्इ, परिइढीए गच्छ्इ ?
  - ८ उत्तर-गोयमा ! आयइढीए) गच्छइ, णो परिइढीए गच्छ्इ,

जहा आयइढीए, एवं चेव आयकम्मुणा वि, आयपयोगेण वि भाणि-यव्वं ।

- ९ प्रश्न-से भंते ! किं ऊसिओदयं गच्छइ, पयओदयं गच्छइ ?
- ९ उत्तर-गोयमा ! ऊसिओदयं पि गच्छ्इ, पयओदयं पि गच्छइ ?
- १० प्रश्न—से भंते ! किं एगओपडागं गच्छइ, दुहओपडागं गच्छइ ?
- १० उत्तर-गोयमा ! एगओपडागं गच्छइ, नो दुहओपडागं गच्छइ ।
  - ११ प्रश्न-से णं मंते ! किं वाउकाए पडागा ?
  - ११ उत्तर-गोयमा ! वाउकाए णं से, णो खळु सा पडागा ।

कठिन शब्दार्थ महं-बड़ा, जाणं-यान-जकट-गाड़ी, जुग्ग-युग्य-वेदिका से युक्त दो हाथ लम्बा वाहन+, गिल्ली-हाथी की अंचाड़ी, थिल्ली योड़े का पलाण, लाट देश में इसे 'थिल्ली' कहते हैं, सीअ-शिक्तिना-पालखी, संदमाणीय स्यन्दमानिका-पुरुष जितनी लम्बाई वाला एक वाहन विशेष जिसको 'म्याना' कहते हैं, पडागा संठिय-पताका-ध्वजा के आकार, आयड्ढीए—अपनी लब्धि से, परिड्ढीए—दूसरें की शक्ति से, आयण्ययोगेण-आत्म प्रयोग से, असिओदयं—उच्छितोदय-ऊँची उठी हुई, पयओदयं—नीचें गिरी हुई।

भावार्य-६ प्रक्त-हे भगवर्ष शिया वायुकाब एक बड़ा स्त्री रूप, पुरुष रूप, हस्ति रूप, यान रूप और इसी तरह युग्य (रिक्शागाडी) गिल्ली (अम्बारी) बिल्ली (घोड़े का पलाण) शिविका (शिखर के आकार से ढका हुआ एक प्रकार

<sup>+</sup> वर्तमान् में सिहलडीप (सिलोन—कोलम्बो) में 'गोल' नाम का एक तालुका (जिला) है। उसमें प्राय: इस 'युग्य' सवारी का ही विशेष प्रचलन है, जिसको 'रिक्शागाड़ी' कहते हैं।

का वाहन-पालखी) स्थन्दमानिका (म्याना) इन सब के रूपों की विकुर्वणा कर सकती है ?

६ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं हैं, अर्थात् वायुकाय, उपर्युक्त रूपों की विकुर्वणा नहीं कर सकती । किन्तु विकुर्वणा करती हुई वायुकाय, एक बडी पताका के आकार जैसे रूप की विकुर्वणा करती है ।

७ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या वायुकाय, एक बडी पताका के आकार जैसे रूप की विकुर्वणा करके अनेक योजन तक गति कर सकती है ?

७ उत्तर-हाँ, गौतम ! वायुकाय ऐसा कर सकती है।

८ प्रश्त-हे भगवन् ! क्या वह वायुकाय, आत्मऋद्धि से गति करती है, या परऋद्धि से गति करती है ?

८ उत्तर-हे गौतम ! वह वायुकाय, आत्म ऋद्धि से गित करती है, किन्तु परऋद्धि से गित नहीं करती। इसी तरह से वह आत्मकर्म से और आत्मप्रयोग से भी गित करती है। इस तरह कहना चाहिए।

९ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या वह वायुकाय, उच्छित-पताका (उठी हुई ध्वजा) के आकार से गति करती है ? या पतित-पताका (पड़ी हुई ध्वजा) के . आकार से गति करती है ?

९ उत्तर-हे गौतम ! वह उच्छित-पताका और पतित-पताका, इन दोनों आकार से गित करती है।

१० प्रश्न-हे भगवन् ! क्या वायुकाय, एक दिशा में एक पताका के समान रूप बना कर गति करती है, या दो दिशाओं में दो पताका के समान रूप बना कर गति करती है ?

१० उत्तर-हे गौतम ! वह वायुकाय, एक विशा में एक पताका के आकार रूप बना कर गित करती है, किन्तु दो दिशाओं में पताका के आकार वाला रूप बना कर गित नहीं करती।

११ प्रश्न —हे भगवन् ! तो क्या वह वायुकाय, पताका है ?

११ उत्तर-हे गौतम ! वह वायुकाय पताका नहीं हैं, किन्तु वायुकाय है।

विवेचन-वैकिय शक्ति का प्रकरण चल रहा है, इसलिए उसीसे सम्बन्धित वात यहाँ कही जाती है।

वायुकाय का स्वरूप 'पताका' के आकार है, इसलिए वैकिय अवस्था में भी वायु पताका के आकार ही रहती है। वह ऊँची पताका के आकार अर्थात् हवा से उड़ती हुई ध्वजा के आकार और पतित-पताका हवा से न उड़ती हुई ध्वजा, दोनों के आकार होकर गित करती है। वह एक दिशा में एक ध्वजा के आकार होकर गित करती है, किंतु दो दिशाओं में दो ध्वजा के आकार होकर गित नहीं करती। वह अपनी लिब्ध द्वारा, अपनी किया द्वारा और अपने प्रयोग द्वारा गित करती है, किन्तु परऋदि, परिक्रिया और पर-प्रयोग द्वारा गित नहीं करती। वह शकट पालखी, पलाण, अम्बारी, स्यन्दमानिका (म्याना) के आकार रूप नहीं बना सकती। किन्तु वैकिय रूप बनाती हुई वायुकाय, पताका के आकार ही रूप बनाती है।

### मेघ का बिविध रूपों में परिणमन

१२ प्रश्न-पभू णं भंते ! बलाहए एगं महं इत्थिरूवं वा, जाव-संदमाणियरूवं वा परिणामेत्तए ?

१२ उत्तर-हंता, पभू।

१३ प्रश्न-पभू णं भंते ! बलाहए एगं महं इत्थिरूवं परिणामेत्ता अणेगाइं जोयणाइं गमित्तए ?

१३ उत्तर-हंता, पभू।

१४ पश्र-से भंते ! किं आयइढीए गच्छइ, परिइढीए गच्छइ ?

१४ उत्तर-गोयमा ! णो आयड्ढीए गच्छइ, परिड्ढीए गच्छइ; एवं णो आयकम्मुणा, परकम्मुणा; णो आयप्पयोगेणं, परप्पयोगेणं ऊसिओदयं वा गच्छइ, पययोदयं वा गच्छइ ।

१५ प्रश्न-से भंते ! किं बलाहए इत्थी ?

१५ उत्तर-गोयमा ! बलाहए णं से, णो खलु सा इत्थी, एवं पुरिसे, आसे, हत्थी ।

१६ प्रश्न-पभू णं भंते ! बलाहए एगं महं जाणरूवं परिणा-मेता अणेगाइं जोयणाइं गमेत्तए ?

१६ उत्तर-जहा इत्थिरूवं तहा भाणियव्वं । णवरं-एगओ-चक्कवालं पि, दुहओचक्कवालं पि गच्छइ-भाणियव्वं । जुग्ग-गिल्लि-थिल्लि-सीया-संदमाणियाणं तहेव ।

कठिन शब्दार्थ—(बलाहए) बलाहक-मेघ। (आसे)अश्व-घोड़ा। (चक्कबालं) चक्रवाल-पहिया।

भावार्थ-१२ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या बलाहक (मेघ)एक बड़ा स्त्रीरूप यावत् स्यन्दमानिका रूप में परिणत होने में समर्थ है ?

१२ उत्तर-हाँ, गौतम ! बलाहक ऐसा परिणत होने में समर्थ है।

१३ प्रश्न—हे भगवन् ! क्या बलाहक, एक बड़ा स्त्रीरूप बनकर अनेक योजन तक जा सकता है ?

१३ उत्तर-हाँ, गौतम ! वह जा सकता है।

१४ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या वह बलाहक, आत्मऋद्धि से गति करता है, या परऋद्धि से गति करता है ? १४ उत्तर—हे गौतम ! वह आत्मऋद्धि से गित नहीं करता, किन्तु परऋद्धि से गित करता है। इसी तरह आत्मकर्म (आत्म क्रिया) से और आत्म-प्रयोग से गित नहीं करता, परन्तु परकर्म और पर-प्रयोग से गित करता है। वह उच्छित-पताका (अंची ध्वजा—हवा से उड़ती हुई ध्वजा) और पितत-पताका (हवा से नहीं उड़ती हुई ध्वजा—गिरी हुई ध्वजा) दोनों के आकार रूप से गित करता है।

१५ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या वह बलाहक स्त्री है ?

'१५ उत्तर — हे गौतम ! वह बलाहक स्त्री नहीं है, परन्तु बलाहक (मेघ) है। जिस प्रकार स्त्री के सम्बन्ध में कहा, उसी तरह पुरुष, घोड़ा, हाथी के विषय में भी कहना चाहिये। अर्थात् वह बलाहक पुरुष, घोड़ा और हाथी नहीं है, किन्तु बलाहक (मेघ) है।

१६ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या वह बलाहक, एक बड़ा यान (शकट-गाडी) का रूप बनकर अनेक योजन तक जा सकता है ?

१६ उत्तर-हे गौतम! जैसे स्त्रीरूप के सम्बन्ध में कहा उसी तरह यान के सम्बन्ध में भी कहना चाहिये। परन्तु इतनी विशेषता है कि वह यान (गाडी) के एक तरफ चन्न (पहिया) रख कर भी चल सकता है और दोनों तरफ चन्न रखकर भी चल सकता है। इसी तरह युग्य (रिक्शा गाडी) गिल्ली (अम्बारी) थिल्लि (घोडे का पलाण) शिविका (पालखी) सयन्दमानिका (म्याना) के रूपों के सम्बन्ध में भी जानना चाहिये।

विवेचन — रूप बदलने की किया का प्रकरण चल रहा है। इसलिए आकाश में मेघों के जो अनेक रूप दिखाई देते हैं, उनके विषय में कहा जाता है। मेघ अजीव होने से उसमें विकुर्वणा शक्ति नहीं है। इसलिये उसके लिये 'विउव्वित्तए' शब्द न देकर 'परिणा-मेत्तए' शब्द दिया है। क्यों कि स्वभाव रूप परिणाम तो मेघों में भी होता है। मेघ अचे-तन है। इसलिये वह आत्म ऋद्धि, आत्मकर्म (आत्म किया) और आत्म प्रयोग से गति नहीं करता, परन्तु वायु अथवा देवादि द्वारा प्रेरित होकर गति करता है। इसलिये कहा गया है कि मेघ परऋदि, परकर्म (पर किया) और पर प्रयोग से गति करता है।

जैसा स्त्री के रूप के सम्बन्ध में कहा गया है तैपा ही युग्य, गिल्लि, शिल्लि, शिविका और सयन्दमानिका इन सब के रूप परिणमन सम्बन्धी सूत्र कहना चाहिये। केवल यान (शकट-गाड़ी) के विषय में तिशेषता है। जो कि ऊपर सूत्र द्वारा कही गई है। क्योंकि चक्र (पहिया) सिर्फ गाड़ी के ही होता है। युग्य, गिल्लि, थिल्लि आदि के पहिया नहीं होना, इसलिये उनका कथन तो स्त्री रूप परिणमन के समान ही कहना चाहिये।

### उत्पन्न होनेवाले जीवों की लेश्या

- १७ प्रश्न-जीवे णं भंते ! जे भविए नेरइएसु उक्वजित्तए से णं भंते ! किं लेसेसु उक्वजइ ?
- १७ उत्तर-गोयमा ! जल्लेसाइं दब्बाइं परियाइता कालं करेइ, तल्लेसेसु उववज्जइ, तं जहा-कण्हलेसेसु वा, णीललेसेसु वा, काउ-लेनेसु वा; एवं जस्स जा लेस्सा सा तस्स भाणियब्बा ।
- १८ प्रश्न-जाव-जीवे णं भंते ! जे भविए जोइसिएसु उव-विज्ञत्तए पुच्छा ?
- १८ उत्तर-गौयमा ! जल्लेसाइं दब्बाइं परियाइता कालं करेड़ तल्लेसेसु उववज्जइ, तं जहा-तेउलेसेसु ।
- १९ प्रश्न—जीवे णं भंते ! जे भविए वेमाणिएसु उववज्जित्तए से णं भंते ! किं लेसेसु उववज्जइ?
- १९ उत्तर-गोयमा ! जल्लेसाइं दव्वाइं परियाइत्ता कालं करेइ तल्लेसेसु उववज्जइ, तं जहा-तेउलेसेसु वा, पम्हलेसेसु वा; सुनक-

## लेसेसु वा ।

कठिन शब्दार्थ-जल्लेसाइं-जिस लेश्या के, परियाइता-ग्रहण करके, भविए-होने योग्य ।

भावार्थ-१७ प्रश्न-हे भगवन् ! जो जीव, नैरियकों में उत्पन्न होने योग्य है। वह कैसी लेश्यावालों में उत्पन्न होता है ?

१७ उत्तर-हे गौतम ! जीव, जैसी लेक्या के द्रव्यों को ग्रहण करके काल करता है, वैसी ही लेक्यावालों में वह उत्पन्न होता है। वे इस प्रकार हैं-कृष्ण लेक्या, नील लेक्या और कापोत लेक्या। इस तरह जिसकी जो लेक्या हो, उसकी वह लेक्या कहनी चाहिए। यावत् व्यन्तर देवों तक कहना चाहिए।

१८ प्रश्त-हे भगवन् ! जो जीव, ज्योतिषी देवों में उत्पन्न होने योग्य होता है, वह कैसी लेश्यावालों में उत्पन्न होता हं ?

१८ उत्तर-हे गौतम ! जो जीव, जैसी लेक्या के द्रव्यों को ग्रहण करके काल करता है वह वैसी ही लेक्या वालों में उत्पन्न होता है। यथा-एक तेजो-लेक्या।

१९ प्रश्न—हे भगवन् ! जो जीव, वैमानिक देवों में उत्पन्न होने योग्य होता है, वह कैसी लेक्यावालों में उत्पन्न होता है ?

१९ उत्तर-हे गौतम ! जो जीव जैसी लेक्या के द्रव्यों को ग्रहण करके काल करता है, वह वैसी ही लेक्या वालों में उत्पन्न होता है। यथा-तेजो लेक्या, पद्म लेक्या और शुक्ल लेक्या।

बिवेचन-परिणमन (परिवर्तन) सम्बन्धी प्रकरण चल रहा है, इसलिये उसी के सम्बन्ध में दूसरी बात कही जाती है। जिससे आत्मा, कमों के साथ दिलष्ट होती है, उसे 'लेश्या' कहते हैं। लेश्या के सम्बन्ध में कहा जा रहा है। जिस किसी भी लेश्या के द्रव्यों को भाव परिणाम पूर्वक ग्रहण करके ही अर्थात् आत्मा में अमुक नियत लेश्या का असर होने के पश्चात् ही जीव मरण को प्राप्त होता है और जिस लेश्या के द्रव्य ग्रहण किये होते है, उसी लेश्यावाले नारक आदि में जीव उत्पन्न होता है। जैसा कि कहा है—

सन्वाहि लेसाहि पढमे समयिम संपरिणयाहि।
नो कस्स वि उववाओ परे भवे अत्थि जीवस्स ॥
सन्वाहि लेसाहि चरिमे समयिम संपरिणयाहि।
न वि कस्स वि उववाओ परे भवे अत्थि जीवस्स ॥
अंतमुहुत्तिम गये अंतमुहुत्तिम सेसए चेव।
लेसाहि परिणयाहि जीवा गच्छंति परलोयं॥

अर्थ-जिस समय लेक्या के परिणाम का प्रथम समय होता है, उस समय किसी भी जीव का परभव में उपपात (जन्म) नहीं होता और जिस समय लेक्या के परिणाम का अन्तिम समय होता है, उस समय भी किसी भी जीव का परभव में उपपात नहीं होता। लेक्या के परिणाम को अन्तर्मृहर्त बीत जाने पर और अन्तर्मृहर्त शेष रहने पर-जीव, परलोक में जाते हैं।

मूल में नारक सम्बन्धी सूत्र कह कर फिर 'एवं' शब्द से चौबीस दण्डकों में से जो दण्डक शेष रहे हैं, उन सब का अतिदेश हो जाता है, तथापि ज्योतिषी और वैमानिक देवों के लिये जो अलग सूत्र कहा गया है, इसका कारण यह है कि ज्योतिषी और वैमानिक देवों में प्रशस्त (उत्तम) लेश्या होती है। इस बात को दिखलाने के लिये अलग सूत्र कहा गया है। अथवा 'विचित्रत्वात् सूत्रगतेः' अर्थात् सूत्र की गति विचित्र होती है। अतः ज्योतिषी और वैमानिक देवों का अलग कथन किया गया है।

### अनगार की पर्वत लाँधने की शक्ति

२० प्रश्न-अणगारे णं भंते ! भावियपा बाहिरए पोग्गले अपरियाइता पभू वेभारं पव्चयं उल्लंघेत्तए वा, पल्लंघेत्तए वा ? २० उत्तर-गोयमा ! णो इणट्ठे समट्ठे । २१ प्रश्न-अणगारे णं भंते ! भावियपा बाहिरए पोग्गले परियाइता पभू वेभारं पव्चयं उल्लंघेत्तए वा, पल्लंघेत्तए वा ।

### २१ उत्तर-हंता, पभू।

२२ प्रश्न-अणगारे णं मंते! भावियणा बाहिरए पोग्गले अपरियाइत्ता जावइयाइं रायगिहे णयरे रूवाइं, एवइयाइं विउव्वित्ता वेभारं पव्वयं अंतो अणुपविसित्ता पभू समं वा विसमं करेत्तए, विसमं वा समं करेत्तए?

२२ उत्तर—गोयमा ! णो इणट्ठे समट्ठे, एवं चेव बिईओ वि आलावगो, णवरं—परियाइत्ता पभू ।

कठिन शब्दार्थ — पल्लंघेत्तए — प्रलघना — विशेष रूप से अथवा बारबार लाघना, अपरियाइता — लिये बिना ही ।

भावार्थ-२० प्रश्न-हे भगवन् ! क्या भावितात्मा अनगार, बाहर के पुद्गलों को ग्रहण किये बिना वैभार पर्वत को उल्लंघ सकता है और प्रलंघ सकता है ?

२० उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है।

२१ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या भावितात्मा अनगार, बाहर के पुद्गलों को ग्रहण करके वैभार पर्वत को उल्लंघ सकता है और प्रलंघ सकता है ?

२१ उत्तर-हाँ, गौतम ! वह वैसा कर सकता है।

२२ प्रक्रन—हे भगवन् ! क्या भावितात्मा अनगार, बाहर के पुद्गलों को प्रहण किये बिना ही राजगृह नगर में जितने रूप हैं, उतने रूपों की विकुर्वणा करके और वैभार पर्वत में प्रवेश करके, सम पर्वत को विषम कर सकता है ? अथवा विषम पर्वत को सम कर सकता है ?

२२ उत्तर — हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है अर्थात् वह बाहर के पुद्गलों को ग्रहण किये बिना ऐसा नहीं कर सकता है।

इसी तरह दूसरा आलापक भी कहना चाहिये, किन्तु इतनी विशेषता

### है कि वह बाहर के पुद्गलों को ग्रहण करके पूर्वोक्त प्रकार से कर सकता है।

विवेचन-पहले के प्रकरण में देवों के लेश्या-परिणाम के सम्बन्ध में कहा है। अव आगे के प्रकरण में भव्य-द्रव्य-देवरूप अनगारों द्वारा कृत पुद्गल परिणाम को भूचित किया जाता है।

कोई भी भावित आत्मा अनगार, बाहरी अर्थात् औदारिक शरीर से भिन्न वैकिय पुर्गलों को ग्रहण किये बिना राजगृह नगर के समीपरथ कीड़ा स्थल रूप वैभार पर्वत को उल्लंघन (एक बार उल्लंघना) और प्रलंघन (बार बार उल्लंघन करमा) नहीं कर सकता। इसका कारण यह है कि वैकिय पुर्गलों को ग्रहण किये बिना वैकिय शरीर बन नहीं सकता और पर्वत का उल्लंघन करने वाले मनुष्य का शरीर पर्वतातिकभी बड़ा वैकिय शरीर हुए निना पर्वत का उल्लंघन और प्रलंघन नहीं हो सकता और इतना बड़ा वैकिय शरीर वाहरी वैकिय पुर्गलों को ग्रहण किये बिना बन ही नहीं सकता है। इसलिये बाहरी वैकिय पुर्गलों को ग्रहण करने के पश्चात् ही वह पर्वत का उल्लंघन और प्रलंघन करने में समर्थ होता है।

## प्रमादी मनुष्य विकुर्वणा करते हैं

२३ प्रश्न-से भंते ! किं माई विउब्बइ, अमाई विउब्बइ ?
२३ उत्तर-गोयमा ! माई विउब्बइ, णो अमाई विउब्बइ ।
२४ प्रश्न-से कंणट्रेणं भंते ! एवं बुचइ, जाव-णो अमाई विउब्बइ ?

२४ उत्तर-गोयमा ! माई णं पणीयं पाण-भोयणं भोचा भोचा वामेइ, तस्स णं तेणं पणीएणं पाणभोयणेणं अट्ठि-अट्ठि-मिंजा बहलीभवंति, पयणुए मंस-सोणिए भवइ; जे वि य से अहा-वायरा पोग्गला ते वि य से परिणमंति, तं जहा-सोइंदियत्ताए, जाव-फासिंदियताए; अद्वि अद्विमिंज-केस-मंसु-रोमणहत्ताए सुक्क-ताए, सोणियत्ताए । अमाई णं छहं पाण-भोयणं भोचा भोचा णो वामेइ, तस्स णं तेणं छहेणं पाण-भोयणेणं अद्वि-अद्विमिंजा पयणुभवंति, बहले मंस-सोणिए; जे वि य से अहाबायरा पोग्गला ते वि य से परिणमंति, तं जहा-उचारत्ताए पासवणताए, जाव-सोणियताए, से तेणद्वेणं जाव-णो अमाई विउव्वइ ।

-माई णं तस्स ठाणस्स अणालोइयपडिवकंते कालं करेइ, णत्थि तस्स आराहणा । अमाई णं तस्स ठाणस्स आलोइयपडि-क्कंते कालं करेइ, अत्थि तस्स आराहणा ।

## - सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति ।

## ॥ चउत्थो उद्देसो सम्मत्तो ॥

कित शब्दार्थ-पणीयं-प्रणीत-घृतादि रस से भरपूर, दामेइ-वमन करता है, यहसी भवंति-घन-दृढ़ होती है, पयणुए-पतले, अहाबायरा-यथा वादर, मुक्कत्ताए-शुक्र-वीर्य के रूप में, लूहेणं-एक-लूखा, अणालोइयपडिक्कंते-आलोचना और प्रतिक्रमण किये बिना, आराहणा-आराधना।

२३ प्रश्न- हे भगवन् ! क्या मायी (प्रमत्त) मनुष्य विकुर्वणा करता है ? या अमायी (अप्रमत्त) विकुर्वणा करता है ?

२३ उत्तर-हे गौतम ! मायी (प्रमत्त) मनुष्य विकुर्वणा करता है, किंतु अमायी (अप्रमत्त) मनुष्य विकुर्वणा नहीं करता ।

२४ प्रश्न-हे भगवन् ! मायी मनुष्य विकुर्वणा करता है और अमायी मनुष्य विकुर्वणा नहीं करता, इसका क्या कारण है ?

२४ उत्तर-हे गौतम ! मायी मनुष्य प्रणीत (सरस)पान भोजन करता है। इस प्रकार बार बार प्रणीत पान भोजन करके वमन करता है। उस प्रणीत पान भोजन द्वारा उसकी हिड्डियाँ और हिड्डियों में रही हुई मज्जा, घन (गाढ़) होती है। उसका रक्त और मांस प्रतनु होता है। उस भोजन के जो यथा—बादर पुद्गल होते हैं, उनका उस उस रूप में परिणमन होता है। यथा—शोत्रेन्द्रिय रूप में यावत् स्पर्शनेन्द्रिय रूप में परिणमन होता है। तथा हिड्डियाँ, हिड्डियों की मज्जा, केश, इमथु, रोम, नख, वीर्य और रक्त रूप में परिणमते हैं। अमायी मनुष्य तो रुक्ष (रूखा, सूखा) पान भोजन करता है और ऐसा भोजन करके वह वमन नहीं करता। उस रूखे सूखे भोजन द्वारा उसकी हिड्डियाँ और हिड्डियों की मज्जा प्रतनु (पतली) होती है और उसका रक्त और माँस घन (गाढ़ा) होता है। उस आहार के जो यथाबादर पुद्गल होते हें, उनका परिणमन उच्चार (बिब्हा) प्रश्रवण (मूत्र) यावत् रक्त रूप से होता है। इस कारण से वह अमायी मनुष्य, विकुर्वणा नहीं करता।

मायी मनुष्य अपनी की हुई प्रवृत्ति की आलोचना और प्रतिक्रमण किये बिना यदि काल कर जाय तो उसके आराधना नहीं होती, किन्तु अपनी की हुई प्रवृत्ति का पश्चाताप करने से अमायी बना हुआ वह मनुष्य यदि आलोचना और प्रतिक्रमण करके काल करता है, तो उसके आराधना होती है।

सेवं भंते ! सेवं भंते !! हे भगवन् ! यह इसी तरह है। हे भगवन् ! यह इसी तरह है। ऐसा कह कर यावत् गौतम स्वामी विचरते हैं।

विवेचन — आगे मायी और अमायी के सम्बन्ध में कथन किया गया है। यहाँ मायी का अर्थ 'प्रमत्त मनुष्य' लेना चाहिये, क्यों कि अप्रमत्त मनुष्य वैक्तिय नहीं करता है। प्रमत्त मनुष्य वर्ण, गन्धादि के लिये तथा शारीरिक बल, वृद्धि आदि के लिये विक्रिया स्वभाव रूप प्रणीत (गरिष्ठ) भोजन करता है। और उसका वमन विरेचन करता है। इससे वैक्तिय-करण भी होता है। वह गरिष्ठ भोजन के पुद्गलों को श्रोत्रेन्द्रिय आदि रूप में परिणमाता है। इसीसे उसके शरीर में रक्त मांस आदि की वृद्धि होती है और शरीर दृढ और पुष्ट बनता है। अमायी (अप्रमत्त) मनुष्य विक्रिया करने का इच्छुक नहीं होता। इसलिये

वह प्रणीत (गरिष्ट) आहार आदि नहीं करता, किन्तु रूखा, भूखा आहार करता है और वह उसके उच्चार, प्रश्नवण आदि रूप में परिणत होता है।

जिस अनगार ने पहले मायी (प्रमत्त) होने के कारण वैकिय रूप बनाया था अथवा प्रणीत भोजन किया था, तत्पदचात् वह उस विषयक पदचाताप करने से अमायी (अप्रमत्त) हो जाता है और फिर वह आलोचना और प्रतिक्रमण करने के पदचात् काल करता है, तो वह आराधक होता है।

## ।। इति तीसरे शतक का चौथा उद्देशक समाप्त ॥

# शतक ३ उहेशक ५

### अनगार की चिविध प्रकार की वैक्रिय शक्ति

- १ प्रश्न-अणगारे णं भंते ! भावियणा बाहिरए पोग्गले अपिर-याइत्ता पभू एगं महं इत्थीरूवं वा, जाव-संदमाणियरूवं वा विउ-विवत्तए ?
  - १ उत्तर-णो इणट्टे समट्टे ।
- २ प्रश्न-अणगारे णं भंते ! भावियणा बाहिरए पोग्गले परि- व याइता प्रभू एगं महं इत्थीरूवं वा, जाव-संदमाणियरूवं वा विउ-व्वित्तए ?
  - २ उत्तर-हंता, पभू।

३ प्रश्न-अणगारे णं भंते ! भावियणा केवइयाइं पभू इत्थि-रूवाइं विउव्वित्तए ?

३ उत्तर-गोयमा ! से जहा णामए जुवइं जुवाणे हत्थेणं हत्थे गेण्हेजा, चक्कस्स वा णाभी अरगाउत्ता सिया, एवामेव अणगारे वि भावियणा वेउव्वियसमुग्धाएणं समोहणइ, जाव-पभू णं, गोयमा ! अणगारे णं भावियणा केवळकणं जंबूदीवं दीवं बहुहिं इत्थिक्षवेहिं आइण्णं, वितिकिण्णं, जाव-एस णं गोयमा ! अणगा-रस्स भावियणणो अयमेयारूवे विसए, विसयमेत्ते बुइए, णो चेव णं संपत्तीए विउव्विस वा, विउव्विति वा, विउव्विस्तंति वा-एवं परि-वाडीए णेयव्वं, जाव-संदमाणिया ।

कितन शब्दार्थ-अपरिवाइत्ता-लिये विना, केवइयाइं-कितने, अयमेयारूवे-इसी प्रकार परिवाडीए-परिपाटी पूर्वक-क्रमपूर्वक।

भावार्थ-१ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या भावितात्मा अनगार, बाहर के पुद्-गल ग्रहण किये बिना एक बड़ा स्त्रीरूप यावत् स्यन्दमानिका रूप की विकुर्वणा कर सकता है ?

१ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थनहीं है। अर्थात् वह ऐसा नहीं कर सकता।

२ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या भावितात्मा अनगार, बाहर के पुद्गलों को ग्रहण करके एक बड़ा स्त्रीरूप यावत् स्यन्दमानिका रूप की विकुर्वणा कर सकता है ?

२ उत्तर-हाँ, गौतम ! वह वैसा कर सकता है। ३ प्रश्न-हे भगवन् ! भावितात्मा अनगार, कितने स्त्री रूपों की विकु-

#### र्वणा कर सकते हैं?

३ उत्तर-हे गौतम ! युवित युवा के दृष्टान्त से तथा आराओं से युक्त पिहिये की धुरी के दृष्टान्त से भावितात्मा अनगार वैक्रिय समुद्धात से समवहत होकर सम्पूर्ण एक जम्बृद्धीप को, बहुत से स्त्रीरूपों द्वारा आकीर्ण व्यितकीर्ण यावत् कर सकता है अर्थात् ठसाठस भर सकता है । हे गौतम ! भावितात्मा अनगार का यह मात्र विषय है, परन्तु इतना वैक्रिय कभी किया नहीं, करता नहीं और करेगा भी नहीं । इस प्रकार कमपूर्वक यावत् स्यन्दमानिका सम्बन्धी रूप बनाने तक कहना चाहिए ।

विवेचन — चौथे उद्देशक में विकुर्वणा के सम्बन्ध में वर्णन किया गया है। और इस पांचवें उद्देशक में भी विकुर्वणा विषयक ही वर्णन किया जाता है।

उपर्युक्त प्रक्नोत्तरों में वैकिय द्वारा बनाये जानेवाले नाना रूपों का वर्णन किया गया है। भावितात्मा अनगार भी विकिया द्वारा नाना रूप बना सकता है।

४ प्रश्न-से जहा णामए केइ पुरिसे असि-चम्मपायं गहाय गच्छेजा, एवामेव अणगारे वि भावियप्पा असि-चम्मपायहत्थ-किचगएणं अप्पाणेणं उड्ढं वेहासं उपइजा ?

४ उत्तर-हंता, उपइजा ।

५ प्रश्न-अणगारे णं भंते ! भावियपा केवइयाइं प्रभू, असि-चम्मपायहत्यकिचगयाइं रूवाइं विउब्वित्तए ?

५ उत्तर-गोयमा ! से जहा णामए जुवइं जुवाणे हत्थेणं हत्थे गेण्हेजा, तं चेव जाव-विउर्विसु वा, विउन्वंति वा, विउन्विस्संति वा। कठित शब्दार्थ-असिचम्मपायं—तलवार और ढाल अथवा म्यान, किच्चगएणं— किसी कार्यवश ।

भावार्थ---४ प्रक्त-हे भगवन् ! जैसे कोई पुरुष, हाथ में तलवार और ढाल अथवा म्यान लेकर जाता है, क्या उसी प्रकार कोई भावितात्मा अनगार भी उस पुरुष की तरह किसी कार्य के लिए स्वयं आकाश में ऊंचे उड़ सकता है?

४ उत्तर-हाँ, गौतम ! उड़ सकता है।

५ प्रश्न-हे भगवन् ! भावितात्मा अनगार तलवार और ढाल लिये हुए पुरुष के समान कितने रूप बना सकता है ?

५ उत्तर-हे गौतम ! युवित युवा के दृष्टान्त से यावत् सम्पूर्ण एक जम्बूद्वीप को ठसाठस भर सकता है, किन्तु कभी इतने वैकिय रूप बनाये नहीं, बनाता नहीं और बनावेगा भी नहीं।

६ प्रश्न—से जहा णामए केइ पुरिसे एगओपडागं काउं गच्छेजा एवामेव अणगारे वि भावियप्पा एगओपडागाहत्थिकचगएणं अप्पा-णेणं उड्ढं वेहासं उपएजा ?

६ उत्तर-हंता, गोयमा ! उपप्जा ।

७ प्रश्न-अणगारे णं भंते ! भावियप्पा केवइयाइं पभू एगओ-पडागाहत्यकिचगयाइं रूवाइं विउन्वित्तए ?

७ उत्तर-एवं चेव जाव-विउब्विसु वा, विउब्वंति वा, विउब्वि-स्तंति वा । एवं दुहओपडागं पि ।

बावार्य-६ प्रक्त-हे भगवन् ! ज़ंसे कोई पुरुष, हाथ में एक पताका लेकर

गमन करता है, क्या उसी तरह से भावितात्मा अनगार भी हाथ में पताका लिए हुए पुरुष के समान रूप बना कर स्वयं ऊपर आकाश में उड़ सकता है ?

ं६ उत्तर–हाँ, गौतम ! उड़ सकता है ।

७ प्रक्रन-हे भगवन् ! भावितात्मा अनगार, हाथ में पताका लेकर गमन करने वाले पुरुष के समान कितने रूप बना सकता है ?

७ उत्तर-हे गौतम ! पहले कहा वैसे ही जानना चाहिए अर्थात् वह ऐसे रूपों से सम्पूर्ण एक जम्बूद्वीप को ठसाठस भर देता है, यावत् परन्तु कभी इतने रूप बनाये नहीं, बनाता नहीं और बनायेगा भी नहीं। इसी तरह दोनों तरफ पताका लिये हुए पुरुष के रूप के सम्बन्ध में कहना चाहिए।

८ प्रश्न—से जहा णामए केइ पुरिसे एगओजण्णोवइयं काउं गच्छेजा, एवामेव अणगारे णं भावियण्पा एगओजण्णोवइयकिचगः एणं अप्पाणेणं उड्ढं वेहासं उप्पएजा ?

८ उत्तर-हंता, उपएजा ।

९ प्रश्न-अणगारे णं भंते ! भावियप्पा केवइयाइं पभू एगओ-जण्णोवइयकिचगयाइं रूवाइं विउव्वित्तए ?

९ उत्तर—तं चेव जाव विडब्विसु वा, विडब्वंति वा, विडब्वि-स्पंति वा । एवं दुहओजण्णोवइयं पि ।

कठिन शब्दार्थ--जण्णोबद्दयं--जनेऊ।

भावार्थ-८ प्रश्त-हे भगवन् ! जैसे कोई पुरुष एक तरफ जनेऊ (यज्ञी-पवीत)पहन कर गमन करता है। क्या उसी तरह भावितात्मा अनगार भी एक तरफ जनेऊ (यज्ञोपवीत) पहने हुए पुरुष की तरह रूप बना कर ऊपर ८ उत्तर-हाँ, गौतम ! उड़ सकता है।

९ प्रक्त-हे भगवन् ! भावितात्मा अनगार, एक तरफ जनेऊ धारण करने वाले पुरुष के समान कितने रूप बना सकता है ?

९ उत्तर-हे गौतम ! पहले कहे अनुसार जानना चाहिए अर्थात् वह . ऐसे रूपों से सम्पूर्ण एक जम्बूद्वीप को ठसाठस भर देता है, यावत् परन्तु कभी इतने रूप बनाये नहीं, बनाता नहीं और बनायेगा भी नहीं।

- १० प्रश्न-से जहा णामए केइ पुरिसे एगओपल्हित्थयं काउं चिट्ठेजा, एवामेव अणगारे वि भावियप्पा ० ?
- १० उत्तर-एवं चेव जाव-विउध्विसु वा, विउद्वंति वा, विउ व्विस्तित वा; एवं दुइओपल्हित्थियं पि ।
- ११ प्रश्न-से जहा णामए केइ पुरिसे एगओपलियंकं काउं चिट्ठेजा० ?
- ११ उत्तर—तं चेव जाव—विउव्विसु वा, विउव्विति वा, विउव्वि-स्मंति वा; एवं दृहओपलियंकं पि ।

कठित शब्दार्थ-पत्हत्थियं-पलाठी, पलियंकं-पर्यङ्कासन ।

भावार्थ-१० प्रक्न-हे भगवन् ! जैसे कोई पुरुष, एक तरफ पलाठी लगाकर बैठे, इसी तरह क्या भावितात्मा अनगार भी उस पुरुष के समान रूप बनाकर स्वयं आकाश में उड़ सकता है ?

१० उत्तर-हे गौतम ! पहले कहे अनुसार जानना चाहिये। यावत् इतने रूप कभी बनाये नहीं, बनाता नहीं और बनायेगा भी नहीं। इसी तरह दोनों तरफ पलाठी लगानेवाले पुरुष के रूप के सम्बन्ध में भी जानना चाहिए। ११ प्रक्रन-हे भगवन्! जैसे कोई पुरुष एक तरफ पर्यद्भासन करके

बैठे, उसी तरह भावितात्मा अनगार भी उस पुरुष के समान रूप बनाकर स्वयं आकाश में उड़ सकता है ?

११ उत्तर—हे गौतम ! पहले कहे अनुसार जानना चाहिये, यावत् इतने रूप कभी बनाये नहीं, बनाता नहीं और बनावेगा भी नहीं। इसी तरह दोनों तरफ पर्यञ्कासन करके बैठे हुए पुरुष के सम्बन्ध में भी जानना चाहिये।

#### अनगार के अश्वादि रूप

१२ प्रश्न-अणगारे णं भंते ! भावियणा बाहिरए पोग्गले अपरियाइता पभू एगं महं आसरूवं वा, हित्थरूवं वा, सीहरूवं वा, वग्घरूवं वा, विगरूवं वा, दीवियरूवं वा, अच्छरूवं वा, तरच्छरूवं परासररूवं वा अभिजंजित्तए ?

- १२ उत्तर-णो इणद्वे समद्वे ।
- १३ प्रश्न-अणगारे णं ० ?
- १३ उत्तर-एवं बाहिरए पोग्गले परियाइता पश्रु ।
- १४ प्रश्न-अणगारे णं भंते ! भावियप्पा एगं महं आसरूवं वा अभिजुंजिता अणेगाइं जोयणाइं पभू गमित्तए ?
  - १४ उत्तर-हंता, पभू।
  - १५ प्रश्न-से भंते ! किं आयइढीए गच्छइ, परिइढीए गच्छइ ?

१५ उत्तर-गोयमा ! आयड्ढीए गच्छइ, णो परिड्ढिए; एवं आयकम्पुणा, णौ परकम्पुणा, आयप्पओगेणं, णो परप्पओगेणं। उस्सिओदयं वा गच्छइ, पयओदयं वा गच्छइ ।

१६ प्रश्न—से णं भंते ! किं अणगारे आसे ?

१६ उत्तर-गोयमा ! अणगारे णं से, णो खु से आसे; एवं जाव परासररूवं वा ।

कठिन शब्दार्थ--आसरूवं--अश्वरूप, अभिजंजित्ता-संयुक्त करके ।

भावार्थ-१२ प्रदन-हे भगवन् ! क्या भावितात्मा अनगार, बाहर के पुर्गलों को प्रहण किये बिना घोड़ा, हाथी, सिंह, व्याध्न, वृक (भेड़िया)द्वीपी (गेंडा) रीछ, तरच्छ (चीता) और पराश्चर (शरभ—अष्टापद) आदि के रूप बनासकता है ?

१२ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है अर्थात् बाहर के पुद्गलों को ग्रहण किये बिना उपर्युक्त रूप नहीं बना सकता।

१३ प्रक्न-हे भगवन् ! क्या भावितात्मा अनगार, बाहर के प्रदगलों को ग्रहण करके उपर्युक्त रूप बना सकता है ?

१३ उत्तर—हे गौतम ! बाहर के पूदगलों को ग्रहण करके वह भावि-तात्मा अनगार उपर्युक्त रूपों को बना सकता है।

१४ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या भावितात्मा अनगार, एक महान् अंदव का रूप बनाकर अनेक योजन तक जा सकता है ?

१४ उत्तर--हाँ, गौतम ! वह वैसा कर सकता है।

१५ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या वह भावितात्मा अनगार, आत्म ऋद्धि से जाता है, या परऋद्धि से जाता है?

१५ उत्तर-हे गौतम ! आत्मऋद्धि से जाता है, किन्तु परऋद्धि से

नहीं जाता। इसी तरह आत्म-कर्म (आत्म-क्रिया) और आत्म-प्रयोग से जाता है, किन्तु पर-कर्म और पर-प्रयोग से नहीं जाता। वह सीधा (खड़ा) भी जा सकता है और इक्से विपरीत (गिरा हुआ)भी जा सकता है।

१६ प्रश्न-हे भगवन् ! इस तरह का रूप बनाया हुआ वह भावितात्मा अनगार, क्या अश्व कहलाता है ?

१६ उत्तर-हे गौतम ! वह अनगार है, परन्तु अश्व नहीं । इसी तरह यावत् पराशर (शरभ-अष्टापद) तक के रूपों के सम्बन्ध में भी कहना चाहिये ।

- १७ प्रश्न-से भंते ! किं माई विउन्वइ, अमाई वि विउन्वइ ?
- १७ उत्तर-गोयमा ! माई विउब्वइ, णो अमाई विउब्बइ ।
- १८ प्रश्न—माई णं भंते ! तस्स ठाणस्स अणालोइयपडिनकंते कालं करेइ, कहिं उववज्जइ ?
- १८ उत्तर-गोयमा ! अण्णयरेसु आभिओगेसु देवलोएसु देव-त्ताए उववज्जइ ।
- १९ प्रश्न-अमाई णं भंते ! तस्स ठाणस्स आलोइय-पडिनकंते कालं करेइ, किं उक्वज्जइ ?
- १९ उत्तर-गोयमा ! अण्णयरेसु अणाभिओगिएसु देवलोएसु देवत्ताए उववज्जइ ।

### -सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति ।

# गाहा-इत्थी असी पडागा जण्णोवइए य होइ बोधव्वे, पल्हित्थय पिळयंके अभिओग विकुव्वणा माई ।

## ।। तइयसए पंचमो उद्देसो सम्मत्तो ।।

कठिन शब्दार्थ-मायी-प्रमादी, आभियोगिक-सेवक, अमायी-अप्रमत्त ।

भावार्थ-१७ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या मायी अनगार, विकुर्वणा करता हे, या अमायी अनगार, विकुर्वणा करता है ?

१७ उत्तर—हे गौतम ! मायी अनगार, विकुर्वणा करता है, किन्तु अमायी अनगार, विकुर्वणा नहीं करता ।

१८ प्रक्त— हे भगवन् ! पूर्वोक्त प्रकार से विकुर्वणा करने के पश्चात् उस सम्बन्धी आलोचना और प्रतिक्रमण किये बिना यदि वह विकुर्वणा करने वाला मायी अनगार, काल करे तो कहाँ उत्पन्न होता है ?

१८ उत्तर-हे गौतम ! वह अनगार, किसी एक प्रकार के आभियोगिक देवलोकों में देवरूप से उत्पन्न होता है।

१९ प्रश्न-हे भगवन् ! पूर्वोक्त प्रकार की विकुर्वणा सम्बन्धी आलोचना और प्रतिक्रमण करके जो अमायी साधु, काल करै तो कहाँ उत्पन्न होता है ?

१९ उत्तर-हे गौतम ! वह अनगार किसी एक प्रकार के अनामियो-गिक देवलोकों में देवरूप से उत्पन्न होता है।

हे भगवन् ! यह इसी प्रकार हैं। हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है।
गाथा का अर्थ इस प्रकार हैं—स्त्री, तलवार, पताका, जनेऊ, पलाठी और
पर्यङ्कासन, इन सब रूपों के अभियोग और विकुर्वणा सम्बन्धी वर्णन इस उद्देशक
में है। तथा इस प्रकार मायी अनगार करता है। यह बात भी बतलाई गई है।

विवेचन-इन प्रश्नोत्तरों में भी विकुर्वणा सम्बन्धी वर्णन किया गया है। यह 'मायी विकुष्वइ' पाठ है और किन्ही प्रतियों में 'मायी अभिजुंजइ' पाठ है। 'अभिजुंजइ' का अर्थ है 'अभियोग' करना अर्थात् विद्या आदि के बल से चोड़ा, हाथी, आदि के रूपों में प्रवेश करके उनके द्वारा नाना प्रकार की क्रिया करवाना । 'विकुव्बद्द' का अर्थ है 'विकुवंण करना' अर्थात् नाना प्रकार के रूप बनाना । सामान्य रूप से देखने 'पर अभियोग और विकुवंण के अर्थों में अन्तर मालूम होता है । परन्तु वास्तव में क्रिया के फल की ओर देखा जाय, तो दोनों शब्दों के अर्थ में कोई भिन्नता नहीं है । क्योंकि अभियोग करनेवाला भी नवीन नवीन रूप बनाता है और विकुवंणा करने वाला भी नवीन नवीन रूप बनाता है । इस अपेक्षा से अभियोग और विकुवंणा में कोई अन्तर नहीं है । अभियोगादि करनेवाला मायी साधु, आभियोगिक देवों में उत्पन्न होता है । आभियोगिक देव, अच्युत देवलोक तक होते हैं। विद्या और लिख बादि से आजीविका करनेवाला साधु, आभियोगिकी भावना करता है । यथा:—

#### मंता-जोगं काउं भूइकम्मं तु जे पउंजेंति । साय-रस-इड्रिहेउं, अभियोगं भावणं कुणइ ।।

अर्थ-जो जीव साता, रस और समृद्धि के लिए मन्त्र और योग करके भूति-कर्म का प्रयोग करते हैं, वे आभियोगिकी भावना करते हैं अर्थात् जो मात्र वैषयिक सुखों के लिये और स्वादु आहार की प्राप्ति के लिये मन्त्र साधना करता है और भूतिकर्म का प्रयोग करता है, वह आभियोगिकी भावना करता है। ऐसी आभियोगिकी मावना करने वाला साधु, आभियोगिक अर्थात् सेवक जाति के देवों में उत्पन्न होता है।

जो अनगार, उपर्युक्त प्रकार की विकुर्वणा करके किर पश्चात्ताप करता है, वह अमायी बन जाता है। ऐसा अमायी साधु, आलोचना और प्रतिक्रमण करके काल करता है, तो आराधक होता है और अनाभियोगिक देवों में उत्पन्न होता है।

सेवं मंते ! सेवं मंते ! ।।

## ।। इति तीसरे शतक का पांचवा उदेशक समाप्त ।।



# शतक ३ उहेशक ६

## मिथ्यादृष्टि की विकुर्वणा

१ प्रश्न-अणगारे णं भंते ! भावियणा माई, मिच्छिदद्वी वीरिय-लद्धीए, वेउव्वियलद्धीए, विभंगणाणलद्धीए वाणारसिं णयिरं समोहए, समोहणित्ता रायगिहे णयरे रूवाइं जाणइ, पासइ ?

१ उत्तर-हंता, जाणइ, पासइ।

२ प्रश्न—से भंते ! कि तहाभावं जाणइ पासइ, अण्णहाभावं जाणइ पासइ ?

२ उत्तर-गोयमा ! णो तहाभावं जाणइ पासइ, अण्णहाभावं जाणइ पासइ ।

३ प्रश्न-से केण्डेणं भंते ! एवं वुचइ-णो तहाभावं जाणइ पासइ; अण्णहाभावं जाणइ पासइ ?

३ उत्तर-गोयमा ! तस्त णं एवं भवइ-एवं खळु अहं राय-गिहे णयरे समोहए, समोहणित्ता वाणारसीए णयरीए रूवाइं जाणामि पासामि; से से दंसणे विवचासे भवइ, से तेणट्टेणं जाव-पासइ !

४ प्रश्न-अणगारे णं भंते ! भावियप्पा माई, मिन्छिदद्वी जाव-

रायगिहे णयरे समोहए, समोहणित्ता वाणारसीए णयरीए रूवाइं जाणइ पासइ ?

४ उत्तर—हंता, जाणइ पासइ; तं चेव जाव—तस्स णं एवं भवइ— एवं खळु अहं वाणारसीए णयरीए समोहए, समोहणिता रायगिहे णयरे रूवाइं जाणामि पासामि, से से दंसणे विवचासे भवइ, से तेणट्टेणं जाव—अण्णहाभावं जाणइ पासइ।

५ प्रश्न—अणगारे णं भंते ! भावियणा माई मिच्छिदिट्टी वीरिय-लद्धीए, वेउव्वियलद्धीए, विभंगणाणलद्धीए वाणारसीं णयरीं राय-गिहं च णयरं अंतरा एगं महं जणवयवग्गं समोहए, समोहिणत्ता वाणारसिं णयरिं, रायगिहं च णयरं अंतरा एगं महं जणवयवग्गं जाणइ पासइ ?

५ उत्तर-हंता, जाणइ पासइ।

६ प्रश्न-से भंते ! किं तहाभावं जाणइ पासइ; अण्णहाभावं जाणइ पासइ ?

६ उत्तर-गोयमा ! णो तहाभावं जाणइ पासइ; अण्णहाभावं जाणइ पासइ ।

७ प्रश्न—से केणट्टेणं जाव—पासइ ?

७ उत्तर-गोयमा ! तस्त स्वछ एवं भवइ-एस स्वछ वाणारसी णयरी, एस खछ रायगिहे णयरे, एस खछ अंतरा एगे महं जण- वयवग्गे; णो खलु एस महं वीरियलद्धी, वेउव्वियलद्धी, विभंगणाण-लद्धी; इड्ढी, जुत्ती, जसे, बले, वीरिए, पुरिसक्कारपरक्कमे लद्धे पत्ते, अभिसमण्णागए; से से दंसणे विवचासे भवइ, से तेणट्टेणं जाव-पासइ ?

कठिन शब्दार्थ--तहाभावं--तथा भाव-यथार्थ रूप, अण्णहाभावं--अन्यथा भाव-विपरीत रूप, विवच्यासे---विपरीत, अंतरा--बीच में, जणवयवग्गे---जनपद-वर्ग ।

भावार्थ-१ प्रक्र-हे भगवन् ! राजगृह नगर में रहा हुआ मिश्यादृष्टि और मायी भावितात्मा अनगार, वीर्यलब्धि से, वैक्रियलब्धि से और विभंगज्ञान लब्धि से वाणारसी नगरी की विकुर्वणा करके क्या तद्गत रूपों को जानता और देखता है ?

१ उत्तर-हाँ, गौतम ! वह उन रूपों को जानता और देखता है।

२ प्रक्रन–हे भगवन् ! क्या वह तथाभाव (यथार्थ रूप) से जानता देखता है, या अन्यथाभाव (विपरीत रूप) से जानता देखता है ?

२ उत्तर-हे गौतम ! वह तथाभाव से नहीं जानता है और नहीं देखता है, किन्तु अन्यथा भाव से जानता और देखता है।

३ प्रश्न-हे भगवन् ! ऐसा किस कारण से कहा जाता है कि वह तथा-भाव से नहीं जानता और नहीं देखता, किन्तु अन्यथा भाव से जानता और देखता है ?

३ उत्तर-हे गौतम ! उस साधु के मन में इस प्रकार विचार होता है कि वाराणसी में रहे हुए मैंने राजगृह नगर की विकुर्वणा की है और विकुर्वणा करके तद्गत अर्थात् वाणारसी के रूपों को जानता और देखता हूँ, इस प्रकार उस का दर्शन विपरीत होता है। इस कारण से ऐसा कहा जाता है कि वह तथा भाव से नहीं जानता नहीं देखता, किन्तु अन्यथा भाव से जानता देखता है।

४ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या वाणारसी में रहा हुआ मायी मिथ्यादृष्टि

भावितात्मा अनगार, यावत् राजगृह नगर की विकुवंणा करके वाणारसी के रूपों को जानता और देखता है ?

४ उत्तर-हाँ, वह उन रूपों को जानता और देखता है। यावत् उस साधु के मन में इस प्रकार का विचार होता है कि राजगृह में रहा हुआ में वाणारसी नगरी की विकुर्वणा करके राजगृह के रूपों की जानता हूं और देखता हूं। इस प्रकार उसका दर्शन विपरीत होता है। इस कारण से यावत् वह अन्यथा भाव से जानता है और देखता है।

५ प्रक्रन-हे भगवन् ! क्या माथी मिथ्यादृष्टि भावितात्मा अनगार अपनी वीयं लिब्ध से, वैक्रिय लिब्ध से और विभंगज्ञान लिब्ध से बाणारसी नगरी और राजगृह नगर के बीच में एक बड़े जनपद वर्ग (देश समूह) की विकुवंणा करके उस (वाणारसी नगरी और राजगृह नगर के बीच में) बड़े जनपद वर्ग को जानता है और देखता है ?

५ उत्तर-हाँ, गौतम ! वह उस जनपद वर्ग को जानता और देखता है।

६ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या वह उस जनपद वर्ग को तथाभाव से जानता और देखता है अथवा अन्यथाभाव से जानता और देखता है ?

६ उत्तर-हे गौतम ! वह उस जनपद वर्ग को तथाभाव से नहीं जानता और नहीं देखता, कित्तु अन्यथाभाव से जानता और देखता है।

७ प्रश्न-हे भगवन् ! वह उनको अन्यथाभाव से जानता और देखता है, इसका क्या कारण है ?

७ उत्तर-हे गौतम ! उस साधु के मन में इस प्रकार का विचार होता है कि यह वाणारसी नगरी है और यह राजगृह नगर है तथा इन दोनों के बीच में यह एक बड़ा जनपद वर्ग हैं। परन्तु मेरी वीर्य लब्धि, वैक्रिय लब्धि और विभंगज्ञान लब्धि नहीं है। मुझे मिली हुई, प्राप्त हुई और सम्मुख आई हुई ऋदि, चृति, यश, बल, वीर्य और पुरुषकार पराक्रम नहीं है। इस प्रकार उस साधु का दर्शन बिपरीत होता है। इस कारण से यावत् वह अन्यथाभाव से जानता और देखता है।

### सम्यग्द्षिट अनगार की विक्वेणा

- ८ प्रश्न-अणगारे णं भंते ! भावियप्पा अनाई सम्पदिट्टी वीरिय-लद्धीए, वेउव्वियलद्धीए, ओहिणाणलद्धीए रायगिहं णयरं समोहए, समोहणिता वाणारसीए णयरीए रूवाइं जाणइ पासइ ?
  - ८ उत्तर-हंता, जाणइ पासइ।
- ९ प्रश्न-से भंते ! किं तहाभावं जाणइ पासइ: अण्णहाभावं जाणइ पासइ ?
- ९ उत्तर-गोयमा ! तहाभावं जाणइ पासइ: णो अण्णहाभावं जाणइ पासइ।
  - १० प्रक्त-से केणट्रेणं भंते ! एवं बुचइ ?
- १० उत्तर-गोयमा ! तस्स णं एवं भवइ-एवं खलु अहं सय-गिहे णयरे समोहए, समोहणित्ता वाणारसीए णयरीए रूवाइं जाणामि पासामि: से से दंसणे अविवचासे भवइ, से तेणट्टेणं गोयमा ! एवं बुचह । पीओ आलावगो एवं चेव । णवरं वाणा-रसीए णयरीए समोहणा णेयव्वा रायगिहे णयरे रूदाइं जाणइ, ्पासइ ।

११ प्रश्न—अणगारे णं भंते! भावियपा अमाई सम्मदिट्ठी वीरिय-लद्धीए, वेउन्वियलद्धीए, ओहिणाणलद्धीए रायगिहं णयरं, वाणा-रासिं णयरीं च अंतरा एगं महं जणवयवग्गं समोहए, समोहणिता रायगिहं णयरं वाणारसिं णयरीं, तं च अंतरा एगं महं जणवय-वग्गं जाणइ पासइ ?

११ उत्तर-हंता, जाणइ पासइ।

१२ प्रश्न-से भंते ! किं तहाभावं जाणइ पासइ; अण्णहा-भावं जाणइ पासइ ?

१२ उत्तर-गोयमा ! तहाभावं जाणइ पासइ; णो अण्णहा-भावं जाणइ पासइ ।

१३ प्रश्न-से केणट्टेणं ?

१३ उत्तर—गोयमा ! तस्स णं एवं भवइ णो खलु एस राय-गिहे णयरे, णो खलु एस वाणारसी णयरी, णो खलु एस अंतरा एगे जणवयवग्गे, एस खलु ममं बीरियलद्धी, वेडिव्वियलद्धी, ओहि-णाणलद्धी, इड्ढी जुत्ती, जसे, बले, वीरिए, पुरिसकारपरकमे लद्धे, पत्ते, अभिसमण्णागए, से से दंसणे अविवचासे भवइ, से तेणट्टेणं गोयमा ! एवं वुचइ—तहाभावं जाणइ पासइ; णो अण्णहाभावं जाणइ पासइ ।

१४ प्रश्न-अणगारे णं भंते ! भावियप्पा बाहिरए पोग्गले

अपरियाइत्ता पभू एगं महं गामरूवं वा, णयररूवं वा, जाव-सण्णि-वेसरूवं वा विउन्वित्तए ?

१४ उत्तर-णो इणट्ठे समट्ठे एवं बिईओ वि आलावगो, णवरं-बाहिरए पोग्गले परियाइत्ता पभू।

१५ प्रश्न-अणगारे णं भंते ! भावियणा केवइयाइं पभू गाम-रूवाइं विउच्वित्तए ?

१५ उत्तर—गोयमा ! से जहा णामए जुवइं जुवाणे हत्थेणं हत्थे गेण्हेजा, तं चेव जाव—विउव्विसु वा, विउव्वंति वा, विउव्वि-स्तंति वा; एवं जाव—सण्णिवेसरूवं वा ।

भावार्थ-८ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या वाणारसी नगरी में रहा हुआ अमायी सम्यग्दृष्टि भावितात्मा अनगार, अपनी वीर्य लिब्ध से, वैकिय लिब्ध से और अवधिज्ञान लिब्ध से राजगृह नगर की विकुर्वणा करके वाणारसी के रूपों को जानता और देखता है ?

८ उत्तर-हां, वह उन रूपों को जानता और देखता है।

९ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या वह उन रूपों को तथाभाव से जानता और देखता है ? अथवा अन्यथाभाव से जानता और देखता है ?

९ उत्तर-हे गौतम ! वह उन रूपों को तथाभाव से जानता और देखता है, किन्सु अन्यथाभाव से नहीं जानता और नहीं देखता।

१० प्रदन-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

१० उत्तर-हे गौतम ! उस साधु के मन में इस प्रकार का विचार होता है कि वागारसी नगरी में रहा हुआ में राजगृह नगर को विकुर्वणा करके वाणारसी के रूपों को जानता और देखता हूं। उसका दर्शन अविपरीत (सम्यक्) होता है। इस कारण से वह तथाभाव से जानता और देखता है-ऐसा कहा जाता है। दूसरा आलापक भी इसी तरह कहना चाहिये। किन्तु इतनी विशेषता है कि उसमें वाणारसी नगरी की विकुर्वणा और राजगृह नगर में रहे रूपों का देखना जानना कहना चाहिये।

११ प्रक्त-हे भगवन् ! वया अमायी सम्यग्दृष्टि भावितात्मा अनगार अपनी बीर्य लिब्ध से, बैक्रिय-लिब्ध से और अवधिज्ञान-लिब्ध से, राजगृह नगर और बाणारसी नगरी के बीच में एक बड़े जनपद वर्ग की विकुर्वणा करके उस (राजगृह नगर और वाणारसी नगरी के बीच में) एक बड़े जनपद वर्ग को जानता और देखता है ?

११ उत्तर-हां, गौतम ! वह उस जनपद वर्ग को जानता और देखता है। १२ प्रक्न-हे भगवन्! क्या वह उस जनपद वर्ग को तथाभाव से जानता और देखता है, अथवा अन्यथाभाव से जानता और देखता है ?

१२ उत्तर-हे गौतम ! वह उस जनपद वर्ग को तथाभाव से जानता और देखता है, किन्तु अन्यथाभाव से नहीं जानता और नहीं देखता ।

१३ प्रश्न-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

१३ उत्तर-हे गौतम ! उस साधु के मन में इस प्रकार का विचार होता है कि न तो यह राजगृह नगर है और न यह वाणारसी नगरी है, तथा न यह इन दोनों के बीच में एक बड़ा जनपद वर्ग है, किन्तु यह मेरी वीर्यलिक्ध है, वेक्तिय-लिक्ध है, यह मुझे मिली हुई, प्राप्त हुई, और सम्मुख आई हुई ऋदि, द्युति, यश, बल, वीर्य और पुरुषकार पराक्रम है। उसका दर्शन अविपरीत होता है। इस कारण से हे गौतम ! ऐसा कहा जाता है कि वह साधु तथाभाव से जानता और देखता है, परन्तु अन्यथाभाव से नहीं जानता और नहीं देखता है।

१४ प्रक्न-हे भगवन् ! क्या भावितात्मा अनगार, बाहर के पुर्गलों को ग्रहण किये बिना एक बडे ग्राम, नगर यावत् सिन्नवेश के रूपों की विकुर्वणा कर सकता है ?

१४ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है। इसी प्रकार दूसरा आलापक भी कहना चाहिये। किन्तु इतनी बिशेषता है कि बाहर के पुद्गलों को ग्रहण करके वह साधु, उस प्रकार के रूपों की विकुर्वणा कर सकता है।

१५ प्रक्त-हे भगवन् ! वह भावितात्मा अनगार, कितने ग्राम रूपों की विकुर्वणा कर सकता है ?

१५ उत्तर-हे गौतम ! युवित युवा के दृष्टान्त से पहले कहे अनुसार सारा वर्णन जान लेना चाहिये। अर्थात् वह इस प्रकार के रूपों से सम्पूर्ण एक जम्बूद्वीप को ठसाठस भर देता है। यह उसका मात्र विषय सामर्थ्य है। इसी तरह से यावत् सिन्नवेश रूपों पर्यन्त कहना चाहिये।

विवेचन—पांचवें उद्देशक के समान इस छट्ठे उद्देशक में भी विकुर्वणा सम्बन्धी कथन किया गया है। यहाँ पर अन्यमतावलम्बी साधु के विषय में कथन किया गया है। अत-एव घर बार आदि का त्यागी होने से उसे अनगार तथा उसके (अन्यमत के) शास्त्र में कहे हुए शम, दम आदि नियमों को धारण करने वाला होने से भावितात्मा कहा गया है। वह मायी अर्थात् कोधादि कषाय वाला है और मिथ्यादृष्टि है। वह वीयं लब्धि आदि से विकुवंणा करता है। राजगृह नगर में रहा हुआ वह वाणारसी नगरी की विकुवंणा करके राजगृह के पशु, पुरुष तथा महल आदि वस्तुओं को विभगज्ञान द्वारा जानता और देखता है। वह विकुवंणा करने वाला विभगज्ञानी जानता है कि मैंने राजगृह नगर की विकुवंणा की है और मैं वाणारसी में रहे हुए रूपों को जानता और देखता है। उसका यह ज्ञान विपरीत है। क्योंकि वह अन्य रूपों को दूसरी तरह से जानता और देखता है। जैसे कि-दिग्मूढ मनुष्य, पूर्व दिशा को पश्चिम दिशा मानता है। इसी प्रकार उस अनगार का अनुभव विपरीत है। इसी प्रकार दूसरा सूत्र भी कहना चाहिये। तीसरे सूत्र में वाणारसी और राजगृह नगर के बीच में जनपद वर्ग (देश के समह) की विकुवंणा का है। विभंगज्ञानी वैक्रियकृत रूपों को भी स्वाभाविक रूप मानता है। इसिलये उसका वह दर्शन भी विपरीत है।



#### चमरेन्द्र के आत्म-रक्षक

१६ प्रश्न-चमरस्स णं भंते ! असुरिंदस्स असुररण्णो कइ आयरक्खदेवसाहस्सीओ पण्णत्ताओ ?

१६ उत्तर-गोयमा ! चत्तारि चउसट्टीओ आयरक्खदेवसाह-स्सीओ पण्णताओ, तं णं आयरक्खा वण्णओ जहा रायप्पसेणइजे एवं सञ्वेसिं इंदाणं जस्स जित्तआ आयरक्खा ते भाणियव्वा ।

### -सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति ।

कठिन शब्दार्थ-आयरम्खा-आत्मरक्षक, जितने ।

भावार्थ-१६ प्रक्न-हे भगवन् ! असुरेन्द्र असुरराज चमर के कितने हजार आत्मरक्षक देव हें ?

१६ उत्तर-हे गौतम! असुरेन्द्र असुरराज चमर के २,५६,००० दो लाख छप्पन हजार आत्मरक्षक देव हैं। यहां आत्मरक्षक देवों का वर्णन समझना चाहिये और जिस इन्द्र के जितने आत्मरक्षक देव हैं। उन सब का वर्णन करना चाहिये।

हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। ऐसा कह कर यावत् गौतम स्वामी विचरते हैं।

विवेचन-पहले के प्रकरण में विकुर्वणा सम्बन्धी वर्णन किया गया है। अब विकुर्वणा करने में समर्थ देवों के सम्बन्ध में कथन किया जाता है। जो देव शस्त्र लेकर इन्द्र के चौत-रफ खड़े रहते हैं, वे 'आत्मरक्षक' कहलाते हैं। यद्यपि इन्द्र को किसी प्रकार का कब्ट या अनिष्ट होने की संभावना नहीं है, तथापि आत्मरक्षक देव, अपना कर्तव्य पालन करने के लिये हर समय हाथ में शस्त्र लेकर खड़े रहते हैं। जिस प्रकार यहाँ स्वामी की रक्षा के लिये सेवकजन, (अंगरक्षक आदि) वस्त्रादि से सज्जित होकर अस्त्रादि से सन्नद्ध बद्ध होकर सेवामें तत्पर रहते हैं, उसी प्रकार वे आत्मरक्षक देव भी बराबर सजधज कर, बस्तर आदि पहन कर हाथ में धनुष आदि शस्त्र लेकर, अपने स्वामी की रक्षा में दत्तचित होकर खड़े रहते हैं।

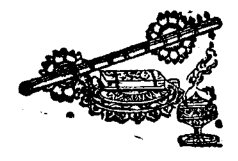
इस प्रकार आत्मरक्षक देवों सम्बन्धी सारा वर्णन यहां जानलेना चाहिये। जिस प्रकार चमरेन्द्र के आत्मरक्षक देवों का वर्णन किया है, उसी तरह सब इन्द्रों के आत्मरक्षक देवों का कथन करना चाहिये। उनकी संख्या इस प्रकार है—

> चउसट्ठी सट्ठी खलु छच्च सहस्साओ असुरवज्जाणं। सामाणिया उ एए चउग्गुणा आयरक्खाओ।। चउरासोइ असीई बावत्तरि सत्तरि य सट्ठी य। पण्णा चतालीसा तीसा वीसा वस सहस्स ति।।

अर्थ — चमरेन्द्र के ६४ हजार सामानिक देव हैं। बलीन्द्र के ६० हजार सामानिक देव हैं। बाकी भवनपति देवों के शेष इन्द्रों के प्रत्येक के छह, छह हजार सामानिक देव हैं। शक्तेन्द्र के ८४ हजार सामानिक देव हैं। ईशानेन्द्र के ८० हजार, सनत्कुमारेन्द्र के ७२ हजार, माहेन्द्र के ७० हजार, ब्रह्मेन्द्र के ६० हजार, लान्तकेन्द्र के ५० हजार, शक्तेन्द्र के ४० हजार, सहस्रारेन्द्र के ३० हजार, प्राण्तेन्द्र के २० हजार और अच्युतेन्द्र के १० हजार सामानिक देव हैं। सामानिक देवों से चार गुणा आत्मरक्षक देव होते हैं।

सेवं भंते ! सेवं भंते !

### ।। इति तीसरे शतक का छठा उद्देशक समाप्त ।।



## शतक ३ उद्देशक ७

#### लोकपाल सोमदेव

- १ प्रश्न-रायगिहे णयरे जाव-पज्जुवासमाणे एवं वयासी-सक्कस्स णं भंते ! देविंदस्स देवरण्णो कइ लोगपाला पण्णत्ता
- १ उत्तर-गोयमा ! चतारि लोगपाला पण्णता, तं जहा-सोमे जमे, वरुणे, वेसमणे ।
- २ प्रश्न—एएसि णं भंते ! चउण्हं लोगपालाणं कइ विमाण पण्णत्ता ?
- २ उत्तर-गोयमा ! चत्तारि विमाणा पण्णता, तं जहा-संझ प्यमे, वरसिद्रे, सयंजले, वग्गू ।
- ३ प्रश्न-कहि णं भंते ! सक्कस्स देविंदस्स, देवरण्णो सोमस्स महारण्णो संझप्पभे णामं महाविमाणे पण्णत्ते ?
- ३ उत्तर-गोयमा ! जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणे णं इमीसे रयणप्पभाए पुढवीए बहुसमरमणिजाओ भूमिभागाओ उड्ढं चंदिम-सूरिय-गहगण-णक्खत-तारा-रूबाणं बहुइं जोयणाइं, जाव-पंच वहेंसिया पण्णत्ता, तं जहा-असोगवहेंसए, सत्तवण्णवहेंसए, चंपयवहेंसए, चूयवहेंसए, मज्झे सोहम्मवहेंसए; तस्स णं सोह-

म्मवडेंसयस्स महाविमाणस्स पुरित्थमे णं सोहम्मे कप्पे असंखेजाई जोयणाइं वीइवइत्ता एत्थ णं सक्तस्स देविंदस्स देवरण्णो सोमस्स महारण्णो संझप्पभे णामं महाविमाणे पण्णत्ते-अद्भतेरसजोयण-सयसहस्साइं आयामविक्खंभेणं, उणयालीसं जोयणसयसहस्साइं, बावण्णं च सहस्साइं, अट्ट य अडयाले जोयणसए किंचि विसेसा-हिए परिक्खेवेणं पण्णते, जा सूरियाभविमाणस्स वत्तव्वया सा अपरिसेसा भाणियब्वा, जाव-अभिसेओ: णवरं-सोमो देवो । संझपभस्त णं महाविमाणस्त अहे, सपिनंख, सपिडिदि।सं असंखेजाइं जोयणसहस्साइं ओगाहित्ता एत्थ णं सकस्स देविंदस्स, देवरण्णो सोमस्स महारण्णो सोमा णामं रायहाणी पण्णता-एगं जोयणसय-सहस्तं आयामविश्खंभेणं जंबुद्दीवप्पमाणाः, वेमाणियाणं पमाणस्त अदुधं णेयव्वं, जाव-ओवारियलेणं, सोलस जोयणसहस्साइं आयाम-विक्संभेणं, पण्णासं जोयणसहस्साइं, पंच य सत्ताणउए जोयणसए किंचि विसेसूणे परिक्खेवेणं पण्णत्ते; पासायाणं चत्तारि परिवाडीओ णेयव्वाओ, सेसा णित्थ ।

कठिन शब्दार्थ---वर्डेसिया--अवतंसक ।

भावार्थ-१ प्रक्त-राजगृह नगर में यावत् पर्युपासना करते हुए गौतम स्वामी ने इस प्रकार पूछा कि-हे भगवन् ! देवेन्द्र देवराज क्षक के कितने लोक-पाल कहे गये हें ?

१ उत्तर-हे गौतम ! उसके चार लोकपाल कहे गये हैं। यथा-सोभ,

### यम, बरुण और वैश्रमण।

- २ प्रक्त-हे भगवन्! इन चार लोकपालों के कितने विमान कहे गये हैं?
- २ उत्तर-हे गौतम ! इन चार लोकपालों के चार विमान कहे गये हैं। यथा-सन्ध्याप्रभ, वरशिष्ट, स्वयंज्वल और वत्गु।

३ प्रक्त-हे भगवन् ! देवेन्द्र देवराज शक्र के लोकपाल सोम नामक महाराज का सन्ध्याप्रभ नाम का महोविमान कही है :

३ उत्तर-हे गौतम ! जम्ब्द्वीप नामवाले द्वीप के मेरु पर्वत से दक्षिण दिशा में इस रत्नप्रभा पृथ्वी के बहुसम रमणीय मूमिभाग से ऊपर चन्द्र, सूर्य, ग्रहगण, नक्षत्र और तारागण आते हैं। उनसे बहुत योजन ऊपर यावत् पाँच अवतंसक है। यथा-अशोकावतंसक, सप्तपर्णावतंसक, चंपकावतंसक, चूतावतंसक और बीच में सौधमवितंसक है। उस सौधमवितंसक महाविमान के पूर्व में, सौधर्म कल्प में असंख्य योजन दूर जाने के बाद वहाँ पर देवेन्द्र देवराज शक के लोकपाल सोम नामक महाराज का सन्ध्याप्रभ नाम का महाविमान आता है। उसकी लम्बाई चौड़ाई साढे बारह लाख योजन की है। उसका परिक्षेप (परिधि) उनचालीस लाख बावन हजार आठ सौ अडतालीस (३९५२८४८) योजन से कुछ अधिक है। इस विषय में सूर्याभ देव के विमान की वक्तव्यता की तरह सारी वस्तव्यता अभिषेक तक कहनी चाहिए, इतना फर्क है कि यहाँ सूर्याभ देव के स्थान पर 'सोमदेव' कहना चाहिए। सन्ध्याप्रभ महाविमान के सपक्ष सप्रतिदेश अर्थात् ठीक बराबर नीचे असंख्य योजन जाने पर देवेन्द्र ः देवराज शक्र के लोकपाल सोम महाराज की सोमा नाम की राजधानी है। उस राजधानी की लम्बाई और चौड़ाई एक लाख योजन की है। वह राजधानी जम्बद्वीप जितनी है। इस राजधानी के किले आदि का परिमाण वैमानिक देवों के किले आदि के परिमाण से आधा कहना चाहिए। इस तरह यावत् घर के पीठबन्ध तक कहना चाहिए। घर के पीठबन्ध का आयाम और विष्कम्म अर्थात लम्बाई चौडाई सोलह हजार योजन है। उसका परिक्षेप (परिधि) पचास

हजार पाँच सौ सत्तानवें (५०५९७) योजन से कुछ कम है। प्रासादों की चार परिपाटी कहनी चाहिए, शेष नहीं।

सकस्स णं देविंदस्स, देवरण्णो सोमस्स महारण्णो इमे देवा आणा-उववाय-वयण-णिद्देसे चिट्ठंति, तं जहा—सोमकाइया इ वा, सोमदेवयकाइया इ वा, विज्जुकुमारा, विज्जुकुमारीओ; अग्गिकुमारा, अग्गिकुमारीओ; वायुकुमारा, वायुकुमारीओ; चंदा, सूरा, गहा, णक्खता, तारारूवा—जे यावण्णे तहप्पगारा सब्वे ते तब्भित्तया, तप्पिक्खया, तब्भारिया सक्कस्स देविंदस्स, देवरण्णो सोमस्स महारण्णो आणा-उववाय-वयण-णिद्देसे चिट्ठंति।

कितन शब्दार्थ-तब्भित्तया-उसके भक्त, तप्पविखया-उसके पक्ष के, तब्भारिया-उसके अधिकार में।

भावार्थ-देवेन्द्र देवराज शक के लोकपाल सोम महाराज की आज्ञा में, उपपात (समीपता) में, कहने में और निर्देश में ये देव रहते हैं, यथा-सोम-कायिक, सोमदेवकायिक, विद्युत्कुमार, विद्युत्कुमारियाँ, अग्निकुमार, अग्निकुमा-रियाँ, वायुकुमार, वायुकुमारियाँ, चन्द्र, सूर्य, ग्रह, नक्षत्र, तारारूप और इसी प्रकार के दूसरे भी सब उसके मक्त देव, उसके पक्ष के देव, और उसकी अधी-नता में रहने वाले, ये सब देव उसकी आज्ञा में, उपपात में, कहने में और निर्देश में रहते हैं।

जंबूदीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणेणं जाइं इमाइं समुप्प-जांति, तं जहा-गहदंडा इ वा, गहमुसला इ वा, गहगज्जिया इ वा. एवं गहजुद्धा इ वा, गहसिंघाडमा इ वा, गहावसव्वा इ वा, अब्भा इ वा, अब्भरुक्ता इ वा, संझा इ वा, गंधव्वणयरा इ वा, उक्का-पाया इ वा, दिसिदाहा इ वा, गजिआ इ वा, विज्जू इ वा, पंसु-बुट्टी इ वा, जूबे इ वा, जक्खालितए ति वा, धूमिया इ वा, महिया इ वा, रयुग्घाए त्ति वा, चंदोवरागा इ वा, सूरोवरागा इ वा, चंदपरिवेसा इ वा, सूरपरिवेसा इ वा, पडिचंदा इ वा, पडिसूरा इ वा, इंद्धणू इ वा, उदगमच्छ-कपिहसिय-अमोह-पाईणवाया इ वा, पडीणवाया इ वा, जाव-संबद्धयवाया इ वा, गामदाहा इ वा, जाव सिण्विसदाहा इ वा, पाणक्खया, जणक्खया, धणक्खया, कुलक्ख्या, वसणब्भूया अणारिया-जे यावण्णे तहप्पगारा ण ते सबकरस देविं-दस्स देवरण्णो सोमस्स महारण्णो अण्णाया, अदिह्या, असुया, अस्य(म्)या अविण्णायाः तेसिं वा सोमकाइयाणं देवाणं सनक-स्स णं देविंदस्स देवरण्णो सोमस्स महारण्णो इमे देवा अहावचा अभिण्णाया होत्था, तं जहा-इंगालए, वियालए, लोहिअक्बे, सणिचरे, चंदे, सूरे, सुक्के, बुहे, बहस्सई, राहू । सक्कस्स णं देविं-दस्स देवरण्णो सोमस्स महारण्णो सत्तिभागं पिलओवमं ठिई पण्णता, अहावचा-भिण्णायाणं देवाणं एगं पिठओवमं ठिई पण्णता । एवं महिड्ढीए, जाव-महाणुभागे सोमे महाराया ।

कठिन शब्दार्थ-अव्मा-अभ्र, उक्कापाया-उल्कापात, दिसिदाहा-दिग्दाह, धूमिआ-

धूमिका, महिआ-महिका, रयुग्धाए-रजोद्घात, चंदीवरागा चन्द्र ग्रहण, किपहिसिय-किप-हिमित, वसणढभ्या-व्यसनभूत, अण्णाया-अज्ञात, असुआ-अश्रुत, अहावच्चा-अपत्य रूप ।

भावार्थ—इस जम्बूद्दीप के मेरु पर्वत की दक्षिण दिशा में जो ये कार्य होते हैं। यथा—ग्रहदण्ड, ग्रहमूसल, ग्रहगिंजत इसी तरह ग्रहपुद्ध, ग्रहशृंगाटक, ग्रहापसव्य, अभ्र, अभ्रवृक्ष, सन्ध्या, गन्धवंनगर, उल्कापात, दिग्दाह, गींजत, विद्युत, धूल की वृष्टि, यूप, यक्षोद्दीप्त, धूमिका, मिहका, रजउद्घात, चन्द्रग्रहण, सूर्य-ग्रहण, चन्द्रपरिवेष, सूर्यपरिवेष, प्रतिचन्द्र, प्रतिसूर्य, इन्द्रधनुष, उदकमत्स्य, किप-हसित, अमोध, पूर्वदिशा के पवन, पिश्चम दिशा के पवन, यावत् संवर्त्तक पवन, ग्रामदाह, यावत् सिन्नवेश-दाह, प्राणक्षय, जनक्षय, धनक्षय, कुलक्षय यावत् व्यसनभूत, अनार्य (पापरूप) तथा उस प्रकार के दूसरे भी सब कार्य देवेन्द्र देव-राज शक्र के लोकपाल सोम महाराज से अज्ञात (नहीं जाने हुए) अदृष्ट (नहीं देखे हुए) अश्रुत (नहीं सुने हुए) अस्मृत (स्मरण नहीं किये हुए) तथा अवि-ज्ञात (विशेष रूप से न जाने हुए) नहीं होते हैं। अथवा ये सब कार्य सोमकायिक देवों से भी अज्ञात आदि नहीं होते हैं।

देवेन्द्र देवराज शक्त के लोकपाल सोम महाराज को यह देव, अपत्य रूप से अभिमत है। यथा-अंगारक (मंगल) विकोलिक, लोहिताक्ष, शनैश्चर, चन्द्र, सूर्य, शुक्र, बुध, वृहस्पति और राहु।

देवेन्द्र देवराज शक के लोकपाल सोममहाराज की स्थिति तीन भाग सहित एक पत्थोपम की है। और उसके अपत्य रूप से अभिमत देवों की स्थिति एक पत्थोपम की होती है। इस प्रकार सोम महाराज, महाऋद्धि, आवत् महाप्रभाव वाला है।

विवेचन-छठे उद्शक में इन्द्रों के आत्म-रक्षक देवों का वर्णन किया गया है। अब इस सातवें उद्शक में इन्द्रों के लोकपालों का वर्णन किया जाता है। इस जम्बूद्वीप के मेरु पर्वत से दक्षिण दिशा में, इस रत्नप्रभा पृथ्वी के बहु समरमणीय भूमि भाग से ऊँचे चन्द्र, सूर्य, ग्रह, नक्षत्र, ताराओं से बहुत सैकड़ों योजन, हजारों योजन, लाखों योजन, करोड़ों योजन, और बहुत कोटाकोटि योजन ऊंचा जाने पर सौधर्म करूप आता है। वह करूप, पूर्व पश्चिम में लम्बा है और उत्तर दक्षिण में विस्तृत (चौट्र) है। वह अर्ध चन्द्राकार है। सूर्य की कान्ति के समान उसका वर्ण है। उसकी लम्बाई और तौड़ाई असंख्य कोटाकोटि योजन है। और उसकी परिधि भी असंख्य कोटाकोटि योजन है। उसमें ३२ लाख विमान हैं। वे वच्चमय है और निर्मल यावत् प्रतिरूप हैं। उस सौधर्म-कल्प के बीचोबीच होकर सौधर्मा-वर्तसक से पूर्व में असंख्य योजन दूर जाने पर शकेन्द्र के लोकपाल 'सोम' नाम के महाराज का 'सन्ध्याप्रभ' नामका महाविमान है। जिस प्रकार रायपसेणी सूत्र में सूर्याभ देव के विमान का वर्णन है, उसी तरह इसके विमान का भी वर्णन कहना चाहिये, यावत् अभिषेक तक कहना चाहिए। वह वक्तव्यता बहुत विस्तृत है। अतः यहाँ नहीं लिखी गई है।

वैमानिक देवों के सौधर्म विमान में रहे हुए महल, किला, दरवाजा आदि का जो परिमाण बतलाया गया है, उससे आधा परिमाण सोम लोकपाल की राजधानी में समझना चाहिये। इसमें सुधर्मा सभा आदि स्थान नहीं है, क्योंकि वे सब स्थान तो सोम की उत्पत्ति के स्थान पर ही होते हैं।

सोम. लोकपाल के परिवार रूप जो देव हैं, वे 'सोमकायिक' कहलाते हैं। सोम लोक-पाल के जो सामानिक देव हैं, वे 'सोमदेव' कहलाते हैं तथा सोमदेवों के परिवाररूप जो देव हैं, वे 'सोमदेव कायिक' कहलाते हैं। ये सब देव तथा सोम में भंक्ति रखने वाले तथा उसकी सहायता करने वाले देव तथा उसकी अधीनता में रहने वाले ये सब देव सोम की आज्ञा में रहते हैं।

जम्बूद्वीप के मेरु पर्वत से दक्षिण दिशा में होने वाले ग्रह, दण्ड आदि सारे कार्य सोम महाराज से अज्ञात नहीं है अर्थात् अनुमान की अपेक्षा अज्ञात नहीं हैं। अदृष्ट (प्रत्यक्ष की अपेक्षा नहीं देखे हुए) नहीं है। अश्रुत (दूसरे के पास से नहीं सुने हुए) नहीं है। अस्मृत (मन की अपेक्षा याद नहीं किये हुए) नहीं है। तथा अविज्ञात (अवधिज्ञान की अपेक्षा नहीं जाने हुए) नहीं है।

अंगारक (मंगलं ग्रह) आदि देव, सोम महाराज के अपत्य रूप से अभिमत हैं। अर्थात् वे अभिमत वस्तु का संपादन करने वाले हैं।

यहाँ अपत्य रूप से अभिमत देवों की स्थित एक पत्योपम कही गई है। इनमें यद्यपि चन्द्र और सूर्य के नाम भी आये हैं और उनकी स्थित अर्थात् चन्द्र की स्थिति एक पत्योपम एक लाख वर्ष है और सूर्य की स्थिति एक पत्योपम एक लाख वर्ष है और सूर्य की स्थिति एक पत्योपम एक लाख वर्ष है। तथापि उस उत्पर की बढ़ी हुई स्थिति को यहां नहीं मिना गया है। अंगारक आदि तो ग्रह है। उनकी

स्थिति एक पत्योगम की है। इस्रिय महां उनकी स्थिति एक पत्योपम की बतलाई गई है।

#### लोकपाल यम देव

४ पश्च-कहि णं भंते ! सनकस्स देविंदस्स देवरण्णो, जमस्स महारण्णो वरसिट्टे णामं महाविमाणे पण्णते ?

४ उत्तर—गोयमा ! सोहम्मविंसयस्स महाविमाणस्स दाहिणेणं सोहम्मे कप्पे असंखेजाइं जोयणसहस्साइं वीईवइत्ता एत्थ णं
सक्कस्स देविंदस्स, देवरण्णो जमस्स महारण्णो वरसिट्ठे णामं महाविमाणे पण्णत्ते—अद्धतेरसजोयणसयसहस्साइं, जहा सोमस्स विमाणं
तहा जाव—अभिसेओ; रायहाणी तहेव, जाव—पासायपंतीओ; सवकस्स णं देविंदस्स देवरण्णो जमस्स महारण्णो इमे देवा आणा, जाव—
चिट्ठंति; तं जहा—जमकाइया इ वा, जमदेवकाइया इ वा; पेयकाइया इ वा, पेयदेवयकाइया इ वा; असुरकुमारा, असुरकुमारीओ;
कंदप्पा णिरयवाला, आभिओगा; जे यावण्णे तहप्पगारा सब्वे ते
तब्भित्तया, तप्पिक्यया, तब्भारिया सकस्स देविंदस्स, देवरण्णो
जमस्स महारण्णो आणाए जाव—चिट्ठंति;

कठिन शब्दायं-- णिरयवाला-- नरकपाल, आभिओगा-- सेवा करनेवाले ।

भावार्थ-४ प्रक्त-हे भगवन् ! देवेन्द्र देवराज काऋ के लोकपाल यम स्थाराज का वरिकाट नाम का महाविमान कहाँ है ? ४ उत्तर-हे गौतम! सौधर्मावतंसक नाम के महाविमान से दक्षिण में सौधर्मकल्प में असंख्य हजार योजन आगे जाने पर, देवेन्द्र देवराज शक्र के लोक-पाल यम महाराजा का वरशिष्ट नाम का महान् विमान है। उसकी लम्बाई चौड़ाई साढ़े बारह लाख योजन है, इत्यादि सारा वर्णन सोम महाराजा के सन्ध्या-प्रभ महाविमान की तरह कहना चाहिये, यावत् अभिषेक तक। राजधानी और प्रासादों की पंक्तियों के विषय में भी उसी तरह कहना चाहिये। देवेन्द्र देव-राज शक्र के लोकपाल यम महाराज की आज्ञा में यावत् ये देव रहते हैं:—यम-कायिक, यमदेव-कायिक, प्रेतकायिक, प्रेतदेव-कायिक, असुरकुमार, असुरकुमा-रियां, कन्दर्प, नरकपाल, अभियोग और इसी प्रकार के वे सब देव जो यम महाराज की भिक्त, पक्ष और अधीनता रखते हैं, ये सब यम महाराज की आज्ञा में यावत् रहते हैं।

जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणेणं जाइं इमाइं समु-पजांति, तं जहा—िडंबा इ वा, डमरा इ वा, कलहा इ वा, बोला इ वा, खारा इ वा, महाजुद्धा इ वा, महासंगामा इ वा, महासत्थ-णिवडणा इ वा, एवं महापुरिसणिवडणा इ वा, महारुहिरणिवडणा इ वा, दुब्भूआ इ वा, कुलरोगा इ वा, गामरोगा इ वा, मंडल-रोगा इ वा, नगररोगा इ वा, सीसवेयणा इ वा, अब्छिवेयणा इ वा, कण्णवेयणा इ वा, णहवेयणा इ वा, दंतवेयणा इ वा, इंदरगहा इ वा, खंदग्गहा इ वा, कुमारग्गहा इ वा, जक्खग्गहा इ वा, भूय-ग्गहा इ वा, एगाहिया इ वा, बेयाहिया इ वा, तेयाहिया इ वा, चाउत्थ-हिया इ वा, उब्वेयगा इ वा, कासा इ वा, सासा इ वा, सोसा इ वा, जरा इ वा, दाहा इ वा, कच्छकोहा इ वा, अजीरया इ वा, पंडरोगा इ वा, हिरसा इ वा, भगंदरा इ वा, हिययसूळा इ वा, मत्थयसूळा इ इ वा, जोणिसूळा इ वा, पाससूळा इ वा, किच्छसूळा इ वा, गाममारी इ वा, नगरमारी इ वा, खेडमारी इ वा, कव्वडमारी इ वा, दोणमुह-मारी इ वा, मडम्बमारी इ वा, पट्टणमारी इ वा, आसममारी इ वा, संबाहमारी इ वा, सिण्णवेसमारी इ वा, पाणक्खया, जणक्खया, धणक्ख्या, कुळक्ख्या, वसणभ्या अणारिया, जे यावि अण्णे तहप्पगारा ण ते सक्स्स देविंदस्स, देवरण्णो जमस्समहारण्णो अण्णाया०, तोसिं वा जमकाइयाणं देवाणं। सक्स्स देविंदस्स, देवरण्णो जमस्स महारण्णो इमे देवा अहावचा अभिण्णाया होत्था; तं जहा—

अंबे अंबरिसे चेव सामे सबले ति यावरे, रुदो-वरुद्दे काले य महाकाले ति यावरे। असी य असिपत्ते कुंभे(असिपते धणू कुंभे)बाल वेयरणी ति य, खरस्सरे महाघोसे एमेए पण्णरसाऽऽहिया।

सकस्स णं देविंदस्स देवरण्णो जमस्स महारण्णो सत्तिभागं पिलओवमं ठिई पण्णत्ता, अहावचाभिण्णायाणं देवाणं एगं पिल-ओवमं ठिई पण्णता, एवं महिड्ढिए, जाव-जमे महाराया ।

कठिन भव्दार्थ-डिबा-विघ्न, इमरा-राजकुमारादिकृत उपद्रव, कलहा-वचनों द्वारा

कृत क्लेश, महासत्थिनवर्डणा-महाशस्त्र निपतन, महापुरिसनिवर्डणा-महापुरुष मरण, महारुहिरिनवर्डणा-महारुधिर निपतन, दुब्सूआ--दुर्भत--दुब्टजन, अच्छिवेयणा--आँखों की पीड़ा, इन्द्रगहा-इन्द्रग्रह, एगाहिआ -एकान्तर ज्वर, उक्वेयगा--अदेग, कासा-खांसी, हरिसा-ववासिर-- मस्सा ।

भावार्थ-इस जम्बद्वीप के मेरु पर्वत से दक्षिण में जो ये कार्य होते हैं-डिम्ब (बिघ्न) डमर (उपद्रव) कलह, बोल, खार (पारस्परिक मत्सरता) महायुद्ध, महा-संग्राम, महाशस्त्र-निपतन, इसी तरह महापुरुषों की मृत्यु, महा-रुधिर का निपतन, दुर्भूत, (दुष्टजन) कुलरोग, मण्डलरोग, नगररोग, सिर दर्द, नेत्र वेदना, कर्ण वेदना, नख वेदना, दन्त वेदना, इन्द्र ग्रह, स्कन्द ग्रह, कुमार ग्रह, यक्ष ग्रह, एकान्तर ज्वर, द्विअन्तर ज्वर, त्रिअन्तरज्वर, चतुरन्तर,(चोथिया-बुखार)उद्देग, खांसी, इवास (दम) बलनाझक ज्वर, दाह ज्वर, कच्छ-कोह (शरीर के कक्षादि भागों का सड़ जाना)अजीर्ण, पाण्ड्रोग, हरसरोग, भगन्दर, हृदयशूल, मस्तकशूल, योनिशूल, पार्श्वशूल, कुक्षिशूल, ग्राममारी, नगरमारी, खेट, कर्बट, द्रोणमुख, मडम्ब, पट्टण, आश्रम संबाध और सन्निवेश इन सब की मारी (मृगी रोग), प्राणक्षय, जनक्षय, कुलक्षय, व्यसनभूत, अनार्य (पापरूप), और इसी प्रकार के दूसरे सब कार्य देवेन्द्र, देवराज शक्र के लोकपाल यम महा-राजा से अथवा यमकायिक देवों से अज्ञात आदि नहीं है। देवेन्द्र देवराज शक के लोकपाल यम महाराजा के देव अपत्य रूप से अभिमत हैं-अम्ब, अम्बरिष, इयाम, शबल, रुद्र, उपरुद्र, काल, महाकाल, असिपत्र, धनुष, कुम्भ, बालू, वैतरणी, खरस्वर और महाघोष — ये पन्द्रह हैं।

देवेन्द्र देवराज शक्र के छोकपाल यम महाराजा की स्थिति तीन भाग सिहत एक पत्योपम की है और उसके अपत्य रूप से अभिमत देवों की स्थिति एक पत्योपम की है। यम महाराजा ऐसी महाऋद्धि वाला और महा प्रभाव वाला है।

विवेचन-विघ्न, क्लेश, उपद्रव, युद्ध, महायुद्ध, संग्राम, महासंग्राम रोग, ज्वर आदि सारे कार्य यम महाराज और यमकायिक देवों से अज्ञात आदि नहीं होते हैं। यम महाराज को अपत्य रूप से अभिमत अम्ब, अम्बरीष आदि देव होते हैं। वे 'परमाधार्मिक' देव कह-लाते है। ये ती नरी नारकी तक नैरियक जीवों को नाना प्रकार से कष्ट देते हैं। परमाधार्मिक देवों के पन्द्रह भेद हैं। जिनके नाम ऊपर बतलाये गये हैं। उनका अर्थ इस प्रकार है—

- (१) अम्ब-असुर जाति के जो देव नारकी जीवों को ऊपर आकाश में लेजाकर एक दम छोड़ देते हैं।
- (२) अम्बरीष-जो छुरी आदि के द्वारा नारकी जीवों के छोटे-छोटे टुकड़े करके भाड़ में पकने योग्य बनाते हैं।
- (३) इयाम-जो रस्सी या लात घूँसे आदि से नारकी जीवों को पीटते हैं और भयङ्कर स्थानों में पटक देते हैं तथा जो काले रंग के होते हैं, वे 'श्याम' कहलाते हैं।
- (४) शबल-जो नारकी जीवों के शरीर की आँतें, नसें और कलेजे आदि को बाहर खींच लेते हैं तथा शबल अर्थात् चितकवरे रंग वाले होते हैं, उन्हें 'शबल' कहते हैं।
- (५) रुद्र (रौद्र)-जो भाला, बर्छी आदि शस्त्रों में नारकी जीवों को पिरो देते हैं और जो रौद्र (भयञ्जर) होते हैं, उन्हें 'रुद्र' कहते हैं।
- (६) उपरुद्ध (उपरौद्र)-जो नैरियकों के अंगोपांगों को फाड़ डालते हैं और जो महारौद्र (अत्यन्त भयङ्कर) होते हैं, उन्हें 'उपरुद्ध' कहते है।
- (७) काल-जो नैरियकों को कड़ाही में पकाते हैं और काले रंग के होते हैं, उन्हें 'काल' कहते हैं।
- (८) महाकाल-जो उनके चिकने माँस के टुकड़े दुकड़े करते हैं, एवं उन्हें खिलाते हैं और बहुत काले होते हैं उन्हें 'महाकाल' कहते हैं।
- (९) असिपत्र-जो वैकिय शक्ति द्वारा असि अर्थात् तलवार के आकार वाले पत्तों से युक्त वन की विकिया करके उसमें बैठे हुए नारकी जीवों के ऊपर वे तलवार सरीखे पत्ते गिरा कर तिल सरीखे छोटे-छोटे टुकड़े कर डालते हैं, उन्हें 'असिपत्र' कहते हैं।
- (१०) धनुष-जो धनुष के द्वारा अर्द्ध चन्द्रादि बाणों को फैक कर नारकी जीवा के कान आदि को छेद देते हैं, भेद देते हैं और भी दूसरी प्रकार की पीड़ा पहुंचाते हैं, उन्हें 'धनुष' कहते हैं।
  - (११) कूम्भ-जो नारकी जीवों को कुम्भियों में पकाते हैं, उन्हें 'कुम्भ' कहते हैं।
- (१२) बालू-जो वैकिय के द्वारा बनाई हुई कदम्ब पुष्प के आकारवाली अथवा वज्र के आकारवाली बालू रेत में नारकी जीवों को चने की तरह भूनत हैं, उन्हें 'बालू'

(बालूक) कहते हैं।

- (१३) वैतरणी-जो असुर मांस, रुधिर, राध, ताम्या, सीसा आदि गरम पदार्थों से उबलती हुई नदी में नारकी जीवों को फैंक कर उन्हें तैरने के लिए वाध्य करते हैं, उन्हें 'वैतरणी' कहते हैं।
- (१४) खरस्वर-जो वज्ज कण्टकों से व्याप्त शाहमली वृक्ष पर नारकी जीवों को चढ़ां कर, कठोर स्वर करते हुए अथवा करुण रुदन करते हुए नारकी जीवों को खींचते हैं, उन्हें 'खरस्वर' कहते हैं।
- (४५) महाघोष⊸जो डर से भागते हुए नारकी जीवों को पशुओं की तरह बाड़े में बन्द कर देते हैं तथा जोर से चिल्लाते हुए उन्हें वहीं रोक रखते हैं, उन्हें 'महाघोष' कहते हैं।

पूर्वजनम में कूर किया तथा संक्लिब्ट परिणामवाले हमेशा पाप में लगे हुए भी कुछ जीव, पञ्चाग्नि तप आदि अज्ञान पूर्वक किये गये कायावलेश से आसुरी गित को प्राप्त करते हैं, वे ही परमाधार्मिक बनकर पहली तीम नरकों में नारकी जीवों को वष्ट देते हैं। जिस तरह यहाँ कोई मनुष्य भेंसे, मेंढे और कुक्कुट (मुर्गा) आदि के युद्ध को देख कर खुश होते हैं। उसी तरह परमाधार्मिक देव भी कब्ट पाते हुए नारकी जीवों को देखकर खुश होते हैं। खुश होकर अट्टहास करते हैं, तालियाँ बजाते हैं। इन वातों से.परमाधार्मिक देव बड़ा आनन्द मानते हैं।

#### लोकपाल वरुण देव

५ प्रश्न-कहि णं भंते ! सक्कस्स देविंदस्स देवरण्णो वरुण-स्स महारण्णो सयंजले णामं महाविमाणे पण्णते ?

५ उत्तर-गोयमा ! तस्त णं सोहम्पवर्डेसयस्त महाविमाणस्स पचित्रिभेणं सोहम्मे कप्पे असंखेजाइं, जहा सोमस्त तहा विमाण-रायहाणीओ भाणियव्वा, जाव-पासायवर्डेसया । णवरं-णाम-णाणतं । सक्कस्स णं ० वरुणस्स महारण्णो जाव-चिट्ठंति, तं जहा-

वरुणकाइया इ वा, वरुणदेवयकाइया इ वा, णागकुमारां, णाग-कुनारीओ, उदहिकुमारा, उदहिकुमारीओ, थणियकुमारा, थणिय-कुमारीओ; जे यावण्णे तहप्पगारा सब्वे ते तब्भितआ, जाव-चिट्ठति । जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणेणं जाइं इमाइं समुप्पजंति, तं जहा-अइवासा इ वा, मंदवासा इ वा, सुबुट्टी इ वा, दुवुट्टी इ वा, उदब्भेदा इ वा, उदप्पीला इ वा, उदब्वाहा इ वा, पव्वाहा इ वा, गामवाहा इ वा जाव सिण्णवेसवाहा इ वा: पाण-क्वया, जाव-तेसिं वा वरुणकाइयाणं देवाणं। सकस्स णं देविं-दस्स देवरण्णो वरुणस्स महारण्णो जाव-अहावचा अभिण्णाया होत्था, तं जहा-ककोडए, कदमए, अंजणे, संखवालए, पुंडे, पलासे मोए, जए, दिहमुहे, अयंपुले, कायरिए। सकस्स णं देविंदस्स देवरण्णो वरुणस्स महारण्णो देसूणाइं दो पलिओवमाइं ठिई पण्णता, अहावचाभिण्णायाणं देवाणं एगं पलिओवमं ठिई पण्णता, एमहि-ड्ढीए, जाव-वरुणे महाराया ।

कठिन शब्दार्थ-अइवासा-अति वृष्टि, सुबद्ठी-सुवृष्टि, उदग्मेदा-उदको द्भेद, उद-व्योला-उदकोत्पील-तालाब प्रादि में पानी का समूह, उदक्वाहा-पानी का थोड़ा बहना ।

मावार्थ-५ प्रदन-हे भगवन ! देवेन्द्र देवराज शक्र के लोकपाल वरुण महाराज का स्वयंज्वल नाम का महा विमान कहाँ है ?

५ उत्तर-हे गौतम! सौधर्मावतंसक महा विमान से पश्चिम में, सौधर्म-कल्प में असंख्य योजन दूर जाने पर वरुण महाराज का स्वयंज्वल नाम का महा

विमान आता है। इसका सारा वर्णन सोम महाराज के महा विमान की तरह जानना चाहिये। इसी तरह विमान, राजधानी यावत् प्रासादावतंसकों के विषय में भी जानना चाहिये। केवल नामों में अन्तर है।

देवेन्द्र देवराज शक्त के लोकपाल वरुण महाराज की आज्ञा में यावत् ये देव रहते है-वरुणकायिक, वरुणदेव कायिक, नागकुमार, नागकुमारियां, उद्धि-कुमार, उद्धिकुमारियां, स्तनितकुमार, स्तिनतकुमारियां और इसी प्रकार के उसकी भिवत और पक्ष रखनेवाले तथा अधीनस्थ देव उनकी आज्ञा में यावत् रहते हैं।

इस जम्बूद्दीप के मेरु पर्वत से दक्षिण दिशा में जो ये कार्य उत्पद्द. होते हैं। यथा-अतिवृष्टि, मन्दवृष्टि, सुवृष्टि, दुर्वृष्टि, उदकोद्भेद (पहाड़ आदि से निकलने जाला झरना) उदकोत्पील (तालाब आदि में पानी का समूह),अपवाह (पानी का थोड़ा बहना) प्रवाह (पानी का प्रवाह) ग्रामबाह ग्राम का बह जाना) यावत् सन्तिवेशवाह (सन्तिवेश का बह जाना) प्राण-क्षय और इसी प्रकार के दूसरे सब कार्य वरुण महाराज से अथवा वरुणकायिक देवों से अज्ञात आदि नहीं है।

देवेन्द्र देवराज शक के लोकपाल वरुण महाराज के ये देव अपत्य रूप से अभिमत हैं—कर्कीटक, कर्वमक, अञ्जन, शंखपालक, पुण्डू, पलाश, मोद, जय, दिधमुख, अयंपुल और कातरिक।

देवेन्द्र देवराज शक्त के लोकपाल वरुण महाराज की स्थित देशोन दो पत्योपम की है और उसके अपत्य रूप से अभिमत देवों की स्थिति एक पत्यो-पम की है। वरुण महाराज ऐसा महाऋद्विवाला और महा प्रभाववाला है।

विवेचन—वरुण के प्रकरण में वर्षा सम्बन्धी वर्णन किया गया है। वेगपूर्वक बर-सती हुई वर्षा को 'अतिवर्षा' और धीरे बरसती हुई वर्षा को 'मन्द-वर्षा' कहा गया है। जिस वर्षा से धान्य आदि अच्छी तरह पक जाय उसे 'सुवृष्टि' और जिससे धान्य आदि न पक सके उसे 'दुर्वृष्टि' कहा है। पर्वत की तलहटी आदि स्थानों से पानी का निकलना 'उदकोद्भेद,' तालाव आदि में एकत्रित पंनी का समूह 'उदकोत्पील,' पानी का प्रबल बहाव 'प्रवाह' और मन्द बहाव 'अपवाह' कहलाता है। तथा पानी के द्वारा होने वाले प्राणक्षय आदि का भी यहां ग्रहण किया गया है। लवण-समुद्र में ईशान-कोण में अनुवेन्धर नामक नाग-राज का आवास रूप पहाड़ कर्कोटक पर्वत है। और उस पर्वत पर रहने वाला नागराज भी कर्कोटक कहलाता है। इसी तरह लवण-समुद्र में अग्नि-कोण में विद्युतप्रभ नाम का पर्वत है। उस पर कर्दमक नामक नागराज रहता है। वायुकुमार देवों के राजा वेलम्ब के लोक-पाल का नाम अञ्जन है और धरण नाम के नागराज के लोकपाल का नाम 'शंखपालक' है।

### लोकपाल वैश्रमण देव

६ प्रश्न-कहि णं भंते ! सक्कस्स देविंदस्स देवरण्णो वेसमण-स्स महारण्णो वरगु णामं महाविमाणे पण्णते ?

६ उत्तर—गोयमा ! तस्स णं सोहम्मविंहसयस्स महाविमाणस्स उत्तरेणं जहा सोमस्स महाविमाण-रायहाणिवत्तव्वया तहा णेयव्वा, जाव—पासायवेंडसया । सक्कस्स णं देविंदस्स देवरण्णो वेसमणस्स इमे देवा आणा-उववाय-वयण-णिहेसे चिट्ठंति,

भावार्थ-६ प्रश्न-हे भगवन् ! देवेन्द्र देवराज शक्र के लोकपाल वैश्रमण महाराज का वत्गु नाम का महाविमान कहां है ?

६ उत्तर-हे गौतम ! सौधर्मावतंसक नाम के महाविमान से उत्तर में है । इसका सारा वर्णन सोम महाराज के महाविमान के समान जानना चाहिए । यावत् राजधानी और प्रासादावतंसक तक का वर्णन उसी तरह जानना चाहिए ।

देवेन्द्र देवराज शक्र के लोकपाल वैश्रमण महाराज की आजा में, उपपात में, वचन में और निर्देश में ये देव रहते हैं।

तं जहा-वेसमणकाइया इ वा, वेसमणदेवयकाइया इ वा, सुवण्णकुमारा, सुवण्णकुमारीओ; दीवकुमारा, दीवकुमारीओ;

दिसाकुमाराः दिसाकुमारीओः, वाणमंतरा, वाणमंतरीओः, जे यावण्णे तहप्पगारा सन्वे ते तन्भत्तिआ, जाव-चिट्ठंति । जंबुद्दीवे दीवे मंद-रस्स पव्वयस्स दाहिणेणं जाइं इमाइं समुप्पजंति, तं जहा-अयागरा इ वा, तउयागरा इ वा, तंबागरा इ वा, एवं सीसागरा इ वा, हिरण्णागरा इ वा, सुवण्णागरा इ वा, रयणागरा इ वा, वइरागरा इ वा, वसुहारा इ वा, हिरण्णवासा इ वा, सुवण्णवासा इ वा, रयण-वासा इ वा, वहरवासा इ वा, आभरणवासा इ वा, ५त्तवासा इ वा, पुष्भवासा इ वा, फलवासा इ वा, बीयवासा इ वा, मल्लवासा इ वा वण्णवासा इ वा, चुण्णवासा इ वा, गंधवासा इ वा, वत्थवासा इ वाः, हिरण्णवुद्वी इ वा, सुवण्णवुद्वी इ वा, रयणवुद्वी इ वा, वइरवुट्टी इ वा, आभरणवुट्टी इ वा, पत्तवुट्टी इ वा, पुष्पवुट्टी इ वा, फलवुट्टी इ वा, बीयवुट्टी इ वा, मल्लबुट्टी इ वा, वण्णबुट्टी इ वा, चुण्णबुट्टी इ वा, गंधवुट्टी इ वा, वत्थवुट्टी इ वा, भायणवुट्टी इ वा, स्वीरवुट्टी इ वाः सुकाला इ वा, दुक्काला इ वा, अप्पग्घा इ वा, महग्घा इ वा, सुभिक्त्वा इ वा, दुब्भिक्त्वा इ वा, कयविक्कया इ वा, सिण्णिही इ वा, सिणाचया इ वा, णिही इ वा, णिहाणाइं वा, चिरपोराणाइं वा, पहीणसामियाइं वा, पहीणसेउयाइं वा, पहीणमग्गाणि वा पहीण-गोत्तागाराइं वाः उच्छण्णसामियाइं वाः उच्छण्णसेउयाइं वाः उच्छ-ण्णगोत्तागाराइं वा, सिंघाडग-तिग-चउक-चचर-चउम्मुह-महापह-

पहेसु वा, णयरणिद्धमणेसु वा, सुसाण-गिरि-कंदर-संति-सेळो-बट्टाण-भवणगिहेसु सिण्णिक्खिताइं चिट्ठंतिः; ण ताइं सकस्स देविंदस्स देवरण्णो वेसमणस्स महारण्णो अण्णायाइं, अदिट्ठाइं; असुयाइं, अस्सु(मु)याइं, अविण्णायाइं; तेसिं वा वेसमणकाइयाणं देवाणं।

कठिन शब्दार्थ —अयागरा — लोह की खान, तउयागरा — रांगा —कलई की खान, णिहाणाइं — निधान, अप्याधा — सस्ताई, महाधा — महँगाई, सिन्निहि— संग्रह — संचय किया हुआ, निहि — निधा, चिरपोराणाइं — बहुत समय के पुराने, पहीणसामियाइं — जिनके स्वामी नष्ट हो चुके हों. उच्छण्णसामियाइं — जिनके स्वामी समाप्त हो चुके हों, णयरणिद्धम-णेसु — नगर की गटरों में, मुसाण — इमशान, गिरि — पवंत, कंदर – गुफा, संति – शांतिगृह ।

भावार्थ — यथा — वैश्रमण कायिक, वैश्रमणदेव कायिक, सुवर्णकुमार, सुवर्णकुमारियाँ, द्वीपकुमार, द्वीपकुमारियाँ, दिक्कुमार, दिक्कुमारियाँ, वाणव्यन्तर वाणव्यन्तर देवियाँ, तथा इसी प्रकार वे सब देव जो उसकी भिक्त पक्ष और अधीनता रखते हैं, वे सब उसकी आज्ञा आदि में रहते हैं। इस जम्बूद्वीप के मेरु पर्वत से दक्षिण में जो ये कार्य होते हैं। यथा—लोह की खानें, रांगा की खानें, ताम्बा की खानें, शीशा की खानें, हिरण्य (चांदी) सुवर्ण रत्न और बज्र की खानें, वसुधारा, हिरण्य, सुवर्ण, रत्न, वज्र, गहना, पत्र, पुष्प, फल, बीज, माला, वर्ण, चूर्ण, गन्ध और वस्त्र इन सब की वर्षा। तथा कम या अधिक हिरण्य, सुवर्ण, रत्न, वज्र, आभरण, पत्र, पुष्प, फल, बीज, माल्य, वर्ण, चूर्ण, गन्ध, बस्त्र, भाजन और क्षीर की वृष्टि, सुकाल, दुष्काल, अल्पमूल्य (सस्ता), महामूल्य (महंगा), भिक्षा की समृद्धि, मिक्षा की हानि, खरीदना, बेचना, सिक्षिध (घी गुड़ादि का संचय), सिन्नचय (अनाज का संचय), निध्यां, निधान चिरपुरातन (बहुत पुराने) जिनके स्वामी नष्ट हो गये हें ऐसे खजाने, जिनकी सार संमाल करने वाले नहीं हैं ऐसे खजाने, प्रहीण मार्ग और नष्ट गोत्र बाले खजाने, स्वामी रहित खजाने, जिनके स्वामियों के नाम और गोत्र तथा घर

नाम-शेष हो गये हैं ऐसे खजाने, श्रृंगाटक (सिघाडे के आकार वाले) मार्गों में, त्रिक, चतुष्क, चत्वर, चतुर्मुख, महापथ, सामान्य मार्ग, नगर के गन्दे नाले, इमशान, पर्वतगृह, पर्वत गुफा, शान्तिगृह, पर्वत को खोद कर बनाये गये घर, समास्थान, निवासगृह आदि स्थानों में गाढ़ कर रखा हुआ धन, ये सब पदार्थ देवेन्द्र देवराज शक के लोकपाल वैश्रमण महाराज से तथा वैश्रमणकायिक देवों से अज्ञात, अदृष्ट, अश्रुत, अस्मृत और अविज्ञात नहीं हैं।

सकस्स देविंदस्स देवरण्णो वेसमणस्स महारण्णो इमे देवा अहा-वचा ऽभिण्णाया होत्था, तं जहा—पुण्णभद्दे, माणिभद्दे, सालिभद्दे, सुमणभद्दे, चक्के, रक्खे, पुण्णरक्खे, स(प)व्वाणे, सव्वजसे, सव्व-कामे, सिमद्धे, अमोहे, असंगे। सकस्स णं देविंदस्स देवरण्णो वेसमणस्स महारण्णो दो पलिओवमाइं ठिई पण्णत्ता, अहावचा ऽ भिण्णायाणं देवाणं एगं पलिओवमं ठिई पण्णत्ता, एमहिङ्ढीए, जाव-वेसमणे महाराया।

### सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति ।

भावार्थ—देवेन्द्र देवराज शक के लोकपाल वैश्रमण महाराज के ये देव अपस्य इव से अभिमत हैं। यथा—पूर्णभद्र, मणिभद्र, शालिभद्र सुमनोभद्र, चक्र, रक्ष, पूर्णरक्ष, सद्वान्, सर्वयश, सर्वकाय, समृद्ध, अमोध और असंग।

देवेन्द्र देवराज शक्त के लोकपाल वैश्वमण महाराज की स्थिति दो पत्यो-पम है और उसके अपत्य रूप से अभिमत देवों की स्थिति एक पत्योपम की है। इस प्रकार वैश्वमण महाराज महा ऋदिवाला और महा प्रभाववाला है।

### हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है ।

विवेचन-वैश्रमण देव के विवेचन में धन, धान्य और उनके भण्डारों का वर्णन किया गया है। तीर्थं छूर भगवान के जन्म आदि प्रसंगों पर आकाश से जो धनवृष्टि होती है, उसे 'वसुधारा' कहते हैं। चाँदी को अथवा बिना घड़े हुए सोने को 'हिरण्य कहते हैं। झरमर झरमर बरसता हुआ पानी 'वर्षा' कहलाता है और वेगपूर्वक बरसता हुआ पानी 'वृष्टि' कहलाता है। जिस समय में भिक्षुओं को भिक्षा सरलता से मिल जातों है। उसे 'सुभिक्ष' और इससे विपरीत 'दुभिक्ष' कहलाता है। घी, गुड़ आदि के संग्रह को 'सिक्षिध' और धान्य के संग्रह को 'सिनचय' कहते हैं। जो धन जमीन में गाढ़ा हुआ है, जिसको बहुत समय हो गया है, जिसका कोई स्वामी नहीं है, अथवा जिसका स्वामी मर गया है और यहाँ तक कि उसके नाम, गोत्र भी समाप्त हो गये हैं और सगे सम्बन्धी तथा उनका घर बार भी नहीं रहा है, ऐसे धन भण्डार जो अमशानगृह यावत् गिरि-गुफा, शान्तिगृह आदि में गाढ़ा हुआ है, अथवा इसी प्रकार के जितने भी धन-भण्डार हैं, वे सब वैश्रमण देव और वैश्रमण-कायिक देवों से अज्ञात आदि नहीं हैं।

## ।। इति तीसरे शतक का सातवां उद्देशक समाप्त ।।



# शतक ३ उद्देशक ८

### वेवेन्द्र

१ प्रश्न-रायगिहे णयरे जाव-पञ्जुवासमाणे एवं वयासी-असुर-कुमाराणं भंते ! देवाणं कइ देवा आहेवच्चं जाव-विहरंति ?

१ उत्तर-गोयमा ! दस देवा आहेवच्चं जाव-विहरंति । तं जहा-चमरे अर्द्धीरंदे, असुरराया; सोमे, जमे, वरुणे, वेसमणे; बली वइरोयणिंदे, वइरोयणराया; सोमे, जमे, वेसमणे, वरुणे ।

२ प्रश्न-णागकुमाराणं भंते ! पुच्छा ?

२ उत्तर-गोयमा ! दम देवा आहेवच्चं, जाव-विहरति; तं जहा-धरणे णं णागकुमारिंदे, णागकुमारराया; कारुवाले, दोलः वाले, सेलवाले, संखवाले; भूयाणंदे णागकुमारिंदे, णागकुमारराया; कालवाले, कोलवाले, संखवाले, सेलवाले।

-जहा णागकुमारिंदाणं एयाए वत्तव्वयाए णेयव्वं एवं इमाणं णेयव्वं, सुवण्णकुमाराणं—वेणुदेवे, वेणुदाली, चित्ते, विचित्ते, चित्तः पक्षे, विचित्तपक्षे। विज्जुकुमाराणं—हरिवकंत, हरिस्सह, पभ, सुप्पभ, पभकंत, सुप्पभकंता। अग्गिकुमाराणं—अग्गिसीह, अग्गिमाणव, तेउ, तेउसीह, तेउकंत, तेउप्पभा। दीवकुमाराणं—पुण्ण, विसिद्ध, रूय, रूयंस, रूयकंत, रूयप्पभा। उदिहकुमाराणं—जलकंते, जलप्पभ, जल, जलरूय, जलकंत, जलप्पभा। दिसाकुमाराणं—अमियगई, अमियवाहणे, तुरियगई, खिप्पगई, सीहगई, सीहविक्कमगई। वाउकुमाराणं—वेलंब, पभंजण, काल, महाकाल, अंजण, रिट्टा। थिण्यकुमाराणं—घोस, महाघोस, आवत्त, वियावत्त, नंदियावत्त, महानंदियावत्ता। एवं भाणियव्वं जहा असुरकुमारा।

सोम कालवाल चित्तप्पभ तेयरूव जल तुरियगई काल आवत्त । कठिन शब्दार्थ-आहेवच्चं-आधिपत्य-अधिपतिपना, पुच्छा-पृच्छा-प्रश्न पूछना । एयाए--सम्बन्ध में ।

भावार्थ-१ प्रश्न-राजगृह नगर में यावत् पर्युपासना करते हुए गौतम स्वामी ने इस प्रकार पूछा-हे भगवन् ! असुरकुमार देवों पर कितने देव अधि-प्रतिपना करते हुए यावत् विचरते हैं ?

१ उत्तर-हे गौतम ! असुरकुमार देवों पर अधिपतिपना भोगते हुए यावत् दस देव विचरते हैं। वे इस प्रकार हैं-असुरेन्द्र असुरराज चमर, सोम, यम, वरुण, वैश्रमण, वेरोचनेन्द्र वेरोचनराज बलि, सोम, यम, वैश्रमण और वरुण।

२ प्रश्न-हे भगवन् ! नागकुमार देवों पर कितने देव अधिपतिपना करते हुए यावत् विचरते हैं।

२ उत्तर-हे गौतम ! नागकुमार देवों पर अधिपतिपना करते हुए यावत् दस देव विचरते हैं। वे इस प्रकार हैं-नागकुमारेन्द्र नागकुमारराज धरण, कालवाल, कोलवाल, शैलपाल शंखपाल, नागकुमारेन्द्र, नागकुमारराज, भूतानन्द, कालवाल, कोलवाल, शंखपाल और शैलपाल।

जिस प्रकार नागकुमारों के इन्द्रों के सम्बन्ध में वस्तव्यता कही गई है, उसी प्रकार इन देवों के सम्बन्ध में भी समझना चाहिये। सुवर्णकुमार देवों पर—वेणुदेव, वेणुदालि, चित्र, विचित्र, चित्रपक्ष और विचित्रपक्ष । विद्युतकुमारों के उपर हरिकान्त, हरिसह, प्रभ, सुप्रभ, प्रभाकान्त और सुप्रभाकांत । अग्निकुमार देवों पर—अग्निसिंह, अग्निमाणव, तेजस्, तेजःसिंह, तेजकान्त और तेजप्रभ । द्वीपकुमार देवों पर—पूर्ण, विशिष्ट, रूप, रूपांश, रूपकान्त और रूपप्रभ । उद्धिकुमार देवों पर—जलकान्त, जलप्रभ, जल, जलरूप, जलकान्त और जलप्रभ । दिशाकुमार देवों पर—अमितगित, अमितवाहन, त्वरितगित, क्षिप्रगित, सिंहगित और सिंह-विक्रमगित । वायुकुमार देवों पर—वेलम्ब, प्रभजन, काल, महाकाल, अंजन और अरिष्ट । स्तितित कुमार देवों पर—घोष, महाघोष, आवर्त, व्यावर्त, नित्दकावर्त और महानन्दिकावर्त। इन सब का कथन असुरकुमारों की तरह कहना चाहिये।

दक्षिण भवनपति के इन्द्रों के प्रथम लोकपालों के नाम इस प्रकार हैं--सोम, कालवाल, चित्र, प्रभ, तेजस्, रूप, जल, त्यरित गति, काल और आवर्त। ३ प्रश्न-पिसायकुमाराणं पुच्छा ?

३ उत्तर-गोयमा ! दो देवा आहेवच्चं, जाव-विहरंति, तं जहा-

काले य महाकाले सुरूव-पिडरूव-पुण्णभहे य, अमरवई माणिभहे भीमे य तहा महाभीमे । किण्णर-किंपुरिसे खल्ज सप्पुरिसे खल्ज तहा महापुरिसे, अइकाय-महाकाए गीयरई चेव गीयजसे । एए वाणमंतराणं देवाणं ।

जोइसियाणं देवाणं दो देवा आहेवच्चं जाव विहरंति, तं जहा-चंदे य, सूरे य ।

भावार्थ-३ प्रक्त-हे भगवन् ! पिञाचकुमारों पर अश्विपतिपना करते हुए कितने देव विचरते हैं ?

३ उत्तर--हे गौतम ! उन पर अधिपतिपना भोगते हुए दो दो देव हैं।
यथा-काल और महाकाल ! सुरूप और प्रतिरूप । पूर्णभद्र और मणिभद्र । भीम और महाभीम । किन्नर और किम्पुरुष । सत्पुरुष और महापुरुष । अतिकाय और महाकाय । गीतरित और गीतयश । ये सब वाणव्यन्तर देवों के इन्द्र हैं।

ज्योतिषी देवों पर अधिपतिपना भोगते हुए दो देव यावत् विचरते हैं । मथा-चन्द्र और सूर्य ।

४ प्रभ-सोहम्मी साणेसु णं भंते ! कप्पेसु कइ देवा आहेवच्चं जाव विहरंति ? ४ उत्तर-गोयमा ! दस देवा जाव-विहरंति, तं जहा-सक्के देविंदे देवराया; सोमे, जमे, वरुणे, वेसमणे । ईसाणे देविंदे देवराया; सोमे, जमे, वरुणे । एसा वत्तव्वया सब्वेसु वि कप्पेसु एए चेव भाणियव्वा । जे य इंदा ते य भाणियव्वा ।

### -सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति ।

भावार्थ-४ प्रक्त-हे भगवन् ! सौधर्म और ईशान देवलोक में अधिवति-पना भोगते हुए यावत् कितने देव विचरते हैं ?

४ उत्तर-हे गौतम ! उन पर अधिपतिपना भोगते हुए यावत् दस देव हे । यथा-देवेन्द्र देवराज शक्र, सोम, यम, वरुण, वश्रमण और देवेन्द्र देवराज ईशान, सोम, यम, वश्रमण, वरुण । यह सारी वस्तव्यता सब देवलोकों में कहनी चाहिए और जिसमें जो इन्द्र है वह कहना चाहिए ।

### हे भगवन ! यह इसी प्रकार है । हे भगवन ! यह इसी प्रकार है ।

विवेचन-सातवें उद्शक में देवों की वक्तव्यता कही गई हैं और इस आठवें उद्शक में भी देवों सम्बन्धी वक्तव्यता ही कही जाती है। मूलपाठ जो दस अक्षर कहे गये हैं। वे दक्षिण भवनपति देवों के इन्द्रों के प्रथम लोकपालों के नामों के आद्यक्षर (पहला पहला अक्षर) हैं। उनके पूरे नामों को सूचित करने वाली गाथा यह है-

#### सोमे य कालवाले, चित्तप्पभ तेउ तह रूए चेव, जल तह तुरियगई य काले आवत्त पढमा उ ॥

अर्थ-सोम, कालवाल, चित्र, प्रभ, तेजस्, रूप, जल, त्वरितगति, काल और आवर्त। दूसरी जगह तो ऐसा कहा गया है कि दक्षिण दिशा के लोकपालों के प्रत्येक सूत्र में जो तीसरा और चौथा कहा गया है वह उत्तर दिशा के लोकपालों में चौथा और तीसरा कहना चाहिए।

सौधर्म और ईशान के सम्बन्ध में जो वक्तव्यता कही है, वैसी ही वक्तव्यता इन्द्रों के निवासवाले सब देवलोकों के विषय में कहनी चाहिए। सनत्कुमारादि इन्द्र युगलों के विषय में दक्षिण के इन्द्र की अपेक्षा उत्तर के इन्द्र सम्बन्धी लोकपालों में तीसरे और चौथे के नाम विपरीत कम से कहने चाहिए। इन प्रत्येक देवलोकों में ये सोम आदि नाम ही कहने चाहिए, किन्तु भवनपतियों के इन्द्रों के लोकपालों के समान दूसरे दूसरे नाम नहीं कहने चाहिए। सौधमं आदि बारह देवलोकों में शक आदि दस इन्द्र हैं, क्योंकि नववें दसवें देवलोक में एक इन्द्र है और ग्यारहवें बारहवें देवलोक में एक इन्द्र है। इस प्रकार बारह देवलोकों में दस इन्द्र है।

### ।। इति तीसरे शतक का आठवां उद्देशक समाप्त ।।



## शतक ३ उद्देशक र

### इन्द्रियों के विषय

१ प्रश्न-रायगिहे जाव एवं वयासी-कइविहे णं भंते ! इंदियविसए पण्णते ?

१ उत्तर-गोयमा ! पंचिवहे इंदियविसए पण्णते, तं जहा-सोइंदियविसए जाव जीवाभिगमे जोइसिय उद्देसओ णेयव्वो अपरिसेसो ।

#### कठिन शब्दार्थ--अपरिसेसी--सम्पूर्ण ।

भावार्थ-१ प्रश्न-राजगृह नगर में यावत् गौतम स्वामी इस प्रकार बोले-हे भगवन् ! इन्द्रियों के विषय कितने प्रकार के कहे गये हैं ?

१ उत्तर-हे गीतम ! इन्द्रियों के विषय पाँच प्रकार के कहे गये हैं। यथा--श्रोत्रेन्द्रिय का विषय, इत्यादि । इस सम्बन्ध में जीवाभिगम सूत्र में कहा हुआ ज्योतिष्क उद्देशक सम्पूर्ण कहना चाहिए।

विवेचन-देवों को अवधिज्ञान होने पर भी उन्हें इन्द्रियों के उपयोग की आवश्यकता रहती है । इसलिए इस नववें उद्देशक में इन्द्रियों के विषयों का निरूपण किया जाता है ।

इन्द्रियों के विषय का कथन करने के लिए जीवाभिगम सूत्र के ज्योतिष्क उद्देशक का अतिदेश (भलामण) किया गया है। वह इस प्रकार है-

प्रश्न-हे भगवन् शित्रेनिद्रय के विषय सम्बन्धी पुर्गल परिणाम कितने प्रकार का कहा गया है ?

उत्तर—हे गौतम ! दो प्रकार का कहा गया है। यथा-शुभ शब्द परिणाम और अशुभ शब्द परिणाम।

प्रश्न—हे भगवन् ! चक्षु इन्द्रिय के विषय सम्बन्धी पुद्गल परिणाम कितने प्रकार का कहा गया है ?

उत्तर--हे गौतम ! दो प्रकार का कहा गया है । यथा-सुरूप परिणाम और दूरूप परिणाम ।

प्रश्त-हे भगवन् ! ध्राणेन्द्रिय के विषय सम्बन्धी पुर्गल परिणाम कितने प्रकार का कहा गया है ?

उत्तर-हे गौतम ! दो प्रकार का कहा गया है। यथा-सुरिभगन्ध परिणाम और दुरिभगन्ध परिणाम।

प्रश्न-हे भगवन् ! रसनेन्द्रिय के विषय सम्बन्धी पुर्गल परिणाम कितने प्रकार का कहा गया है ?

उत्तर-हे गौतम ! दो प्रकार का कहा गया है। यथा-सुरस परिणाम और दूरस परिणाम।

प्रक्त-हे भगवन् ! स्पर्शनेन्द्रिय के विषय सम्बन्धी पुर्गल परिणाम कितने प्रकार का कहा गया है ? . उत्तर-हे गौतम ! दो प्रकार का कहा गया है । यथा—सुख स्पर्श परिणाम और दु:ख स्पर्श परिणाम ।

दूसरी प्रतियों में तो इन्द्रियों के विषय सम्बन्धी सूत्र के अतिरिक्त उच्चावचसूत्र और सुरिभ सूत्र, ये दो सूत्र और कहे गये हैं। यथा---

प्रश्न-हे भगवन् !क्या उच्चावच शब्द परिणामों के द्वारा परिणाम को प्राप्त होते हुए पुद्गल 'परिणमते हैं'-ऐसा कहना चाहिए ?

उत्तर-हाँ, गौतम ! 'परिणमते हैं'-ऐसा कहना चाहिए । प्रश्न-हे भगवन् ! क्या शुभ शब्दों के पुद्गल अशुभ शब्दपने परिणमते हैं ? उत्तर—हाँ, गौतम ! परिणमते हैं । इत्यादि ।

#### ॥ तीसरे शतक का नवमा उद्देशक समाप्त ॥

# शतक ३ उहेशक २०

#### इन्द्र की परिषद्

१ प्रश्न-रायगिहे जाव एवं वयासी-चमरस्स णं भंते ! असु-रिंदस्स असुररण्णो कइ परिसाओ पण्णताओ ?

१ उत्तर-गोयमा ! तओ परिसाओ पण्णताओ, तं जहा-समिया, चंडा, जाया, एवं जहाणुपुब्वीए जाव-अच्चुओ कृप्पो ।

#### सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति ।

कठिन शब्दार्य —परिसाओ —परिषदाएँ —सभाएँ, तओ —तीन, अहाणुपुध्विए — यथानुपूर्वी — क्रमपूर्वक । भावार्थ-१ प्रक्रन-राजगृह तगर में यावत् गौतम स्वामी इस प्रकार बोले--हे भगवन् ! असुरेन्द्र असुरराज चमर के कितनी परिषदाएँ (सभाएँ) कही गई हैं ?

१ उत्तर-हे गौतम ! उसके तीन परिषदाएँ कही गई है। यथा-शिमका (अथवा-शिमता) चण्डा और जाता। इस प्रकार कमपूर्वक यावत् अच्युत कल्प तक कहना चाहिए।

हे भगवन् ! यह इसी प्रकार हैं। हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। ऐसा कह कर यावत् गौतमस्वामी विचरते हैं।

विवेचन-नवमें उद्देशक में इन्द्रियों के विषय में कथन किया गया है। देव भी इन्द्रियों वाले होते हैं। इसलिये इस दसवें उद्देशक में देवों के सम्बन्ध में कथन किया जाता है। चमरेन्द्र के तीन परिषदा हैं। समिका, (शिमका-शिमता) चण्डा और जाता। उनका विस्तृत वर्णन जीवाभिगम सूत्र में है। उसमें से कुछ वर्णन यहाँ दिया जाता है। सिमका-स्थिर स्वभाव और समता के कारण इसे 'सिमका' कहते हैं। अथवा अपने पर स्वामी द्वारा किये हए कीए एवं उतावल को शान्त करने की सामर्थ्यवाली होने से इसे 'शिमका' कहते हैं। अथवा उद्धतता रहित एवं शान्त स्वभाव वाली होने से इसे 'शिमका' कहते हैं। शमिता के समान महत्ववाली न होने से साधारण कीपादि के प्रसंग पर कृपित हो जाने के कारण दूसरी परिषद् को 'चण्डा' कहते हैं। गंभीर स्वभाव न होने के कारण बिना ही ्रप्रयोजन कृषित हो जानेवाली सभा का नाम 'जाता' है। इन तीनों सभाओं को ऋमशः आक्यन्तर परिषद् मध्यम परिषद् और बाह्य परिषद् कहते हैं। अर्थात् शमिता आभ्यन्तर परिषद् हैं, चण्डा मध्यम परिषद् है और जाता बाह्य परिषद् है। जब इन्द्र को कोई प्रयोजन होता है, तब वह आदर पूर्वक आभ्यन्तर परिषद् को बुलाता है और उसके सामने अपना प्रयोजन कहता है। मध्यम परिषद् बुलाने पर अथवा न बुलाने पर आती है और इन्द्र आभ्यन्तर परिषद् के साथ की हुई बातचीत को उसके सामने प्रकट करके निर्णय करता है। बाह्य सभा, बिना बुलाये आती है। इसके सामने इन्द्र अपने निर्णय किये हुए कार्य को कहता है और उसे सम्पादित करने की आज्ञा देता है। नव-निकाय के इन्द्रों की परिषद् के नाम असुरकुमारों के समान ही हैं।

वाणध्यन्तर देवों की तीन परिषदा के नाम इस प्रकार है-इसा, तुडिया, दढरथा

(दृढरथा) । ज्योतिर्षा के तीन परिषदा के नाम-तुम्बा, तुडिया और पर्वा । वैमानिक देवों की तीन परिषदा के नाम-शिमका, चण्डा और जाता ।

चमरेन्द्र की आभ्यन्तर परिषदा में २४००० देव और ३५० देवियाँ हैं। मध्यम परिषदा में २८००० देव और ३०० देवियाँ हैं। बाह्य परिषदा में ३२००० देव और २५० देवियाँ हैं। बेवों की स्थित कमशः ढ़ाई पल्योपम, दो पल्योपम और डेढ पल्योपम हैं। देवियों की स्थित कमशः डेढ पल्योपम, एक पल्योपम और आधा पल्योपम हैं। बलीन्द्र की तीनों परिषदा में कमशः बीस हजार, चौबीस हजार और अट्ठाईस हजार देव हैं। और घार सौ पचास, चार सौ और तीन सौ पचास देवियाँ हैं। देवों की स्थित कमशः ३।। पल्योपम, ३ पल्योपम और २।। पल्योपम हैं और देवियों की स्थित कमशः ढ़ाई पल्योपम, दो पल्योपम और डेढ पल्योपम हैं।

दक्षिण दिशा के नविनिकाय के देवों की तीन परिषदा में क्रमशः साठ हजार, सत्तर-हजार और अस्सीहजार देव हैं। स्थिति आधा पत्योपम झाझेरी, आधा पत्योपम और देशोन आधा पत्योपम हैं। देवियां क्रमशः एक सौ पचहत्तर, एक सौ पचास और एक सौ पच्चीस हैं। इनकी स्थिति क्रमशः देशोन आधा पत्योपम, पाव पत्योपम झाझेरी और पाव पत्योपम की है।

उत्तर दिशा के नवनिकाय के देवों की तीन परिषदाओं में क्रमशः पचास हजार, साठ हजार और सित्तर हजार देव हैं। इनकी स्थिति क्रमशः देशोन एक पल्योपम, आधा पल्योपम झाझेरी और आधा पल्योपम हैं। देवियां २२५, २०० और १७५ हैं। इनकी स्थिति क्रमशः आधा पल्योपम, देशोन आधा पल्योपम और पाव पल्योपम झाझेरी है।

वाणव्यन्तर देवों के ३२ इन्द्र हैं और ज्योतिषी देवों के दो इन्द्र हैं। इनकी प्रत्येक की तीन परिषदाओं में कमशः आठ हजार, दस हजार और बारह हजार देव हैं। इनकी स्थिति कमशः आधा पत्योपम, देशोन आधा पत्योपम और पाव पत्योपम झाझेरी है। देवियाँ कमशः एक सौ, एक सौ और एक सौ है। इनकी स्थिति पाव पत्योपम झाझेरी, पाव पत्यो-पम और देशोन पाव पत्योपम की है।

शकन्द्र की तीनों परिषदा में कमशः बारह हजार, चौदह हजार और सोलह हजार देव हैं। इनकी स्थिति कमशः पांच पत्योपम, चार पत्योपम और तीन पत्योपम हैं। देवियाँ कमशः सात सौ, छह सौ और पांच सौ हैं। इनकी स्थिति कमशः तीन पत्योपम, दो पत्योपम और एक पत्योपम की है।

ईशानेन्द्र की तीनों परिषदाओं में क्रमशः दस हजार, वारह हजार और चौदह हजार देव हैं। इनकी स्थित कमशः सात पत्योपम, छह पत्योपम और पांच पत्योपम हैं। देवियाँ, क्रमशः नव सौ, आठ सौ और सात सौ हैं। इनकी स्थिति क्रमशः पांच पत्योपम. चार पल्योपम और तीन पल्योपम हैं। सनत्कूमारेन्द्र की तीनों परिषदा में कमझः ८ हजार १० हजार और १२ हजार देव हैं ∔ा इनकी स्थिति कमशः साढे चार सागर और पांच पल्योगम, साढे चार सागर और चार पल्योगम तथा साढे चार सागर और तीन पल्योगम है। माहेन्द्र इन्द्र की तीन परिषदा में क्रमशः छह हजार, आठ हजार और दस हजार देव हैं। इन की स्थिति कमशः साढे चार सागर सात पत्योगम, साढे चार सागर छह पत्योपम और साढ़े चार सागर पांच पल्योपम हैं। ब्रह्म इन्द्र की तीनों परिषदाओं में कमशः चार हजार छह हजार और आठ हजार देव हैं। इनकी स्थिति कमशः ८।। सागर ५ पत्योपम, ८॥ सागर ४ पल्योपम और ८।। सागर ३ पल्योपम हैं । लान्तक इन्द्र की तीनों परिषदाओं में क्रमशः दो हजार, चार हजार और छह हजार देव हैं। इनकी स्थिति कमशः १२ सागर ७ पत्यो-पम, १२ सागर ६ पल्योपम और १२ सागर ५ पल्योपम है। महाशुक्र इन्द्र की तीनों परि-पदाओं में कमशः एक हजार दो हजार और चार हजार देव हैं। इनकी स्थिति १५।। सागर ५ पत्योपम, १५११ सागर ४ पत्योपम और १५१। सागर ३ पत्योपम है। सहस्रार इन्द्र की तीनों परिषदाओं में कमशः पाँच सौ, एक हजार और दो हजार देव हैं। इनकी स्थित १७।। सागर ७ पत्योपम, १७।। सागर ६ पत्योपम और १७।। सागर ५ पत्योपम है। नववाँ आणत देवलोक और दसवाँ प्राणत देवलोक, इन दोनों देवलोकों का एक ही इन्द्र है। उस प्राणतेन्द्र की तीनों परिषदाओं में कमशः ढाई सी, पाँच सी और एक हजार देव हैं। इनकी स्थिति कमशः १९ सागर ५ पत्योपम, १९ सागर ४ पत्योपम और १९ सागर ३ पल्योपम है। ग्यारहवां आरण देवलोक और बारहवां अच्युत देवलोक इन दोनों देवलोकों का एक ही इन्द्र-अच्यतेन्द्र है। इसकी तीनों परिषदाओं में कमशः एक सौ पच्चीस, दो सौ पचास और पांच सौ देव हैं। इनकी स्थिति २१ सागर ७ पत्योपम, २१ सागर ६ पत्यो-पम और २१ सागर ५ पत्योपम है।

नव ग्रैवेयक और पांच अनुत्तर विमानों में परिषदाएँ नहीं होती हैं। वे सब देव समान ऋद्विवाले होते हैं। उनमें छोटे बड़े का भाव और स्वामी सेवक का विचार नहीं

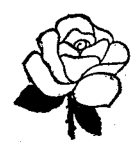
<sup>+</sup> दूसरे देवलोक से आगे देवियाँ नहीं होती । इसलिये दूसरे देवलोक से आगे देवियों की संख्या और स्थिति नहीं बतलाई गई ।

होता है। इनमें इन्द्र नहीं होता। वे सब अहमिन्द्र (स्वयं ही इन्द्र) होते हैं। इत्यादि वर्णन जीवाभिगम सुत्र में हैं।

#### ।। इति तीसरे शतक का दसवां उद्देशक समाप्त ।।



#### 🟶 तीसरा शतक समाप्त 🏶



# शतक ४

# उद्देशक २, २, ३, ४

#### ईशानेन्द्र के लोकपाल

गाहा—चतारि विभाणेहिं चतारि य होंति रायहाणीहिं। णेरइए लेस्साहि य दस उद्देसा चउत्थसये।

- १ प्रश्न-रायगिहे णयरे जाव एवं वयासी-ईसाणस्स णं भंते ! देविंदस्स देवरण्णो कइ लोगपाला पण्णत्ता ?
- ं १ उत्तर-गोयमा ! चत्तारि लोगपाला पण्णता, तं जहा-सोमे, जमे, वेसमणे, वरुणे ।
  - २ प्रश्न-एएसि णं भंते ! छोगपालाणं कइ विमाणा पण्णता ?
  - २ उत्तर-गोयमा ! चत्तारि विमाणा पण्णता, तं जहा-सुमणे,

#### सन्वओभद्दे, वग्गू, सुवग्गू ।

३ प्रश्न-किह णं भंते ! ईसाणस्त देविंदस्त देवरण्णो सोम-स्त महारण्णो सुमणे णामं महाविमाणे पण्णत्ते ?

३ उत्तर-गोयमा ! जंबृद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स उत्तरे णं इमीते रयणप्रभाए पुढवीए जाव-ईसाणे णामं कप्ये पण्णत्ते, तत्थ णं जाव-पंच वडेंसया पण्णता, तं जहा-अंकवडेंसए, फिलह्बडेंसए, रयणवडेंसए, जायरूववडेंसए, मज्झे ईसाणवडेंसए; तस्स णं ईसाणवडेंसए, जायरूववडेंसए, मज्झे ईसाणवडेंसए; तस्स णं ईसाणवडेंसएस महाविमाणस्स पुरित्थमेणं तिरियमसंखेजाइं जोयणसहस्साइं वीईवइत्ता एत्थ णं ईसाणस्स देविंदस्स देवरण्णो सोमस्स महारण्णो सुमणे णामं महाविमाणे पण्णते अद्धतेरसजोयण०, जहा सक्कस्स वत्तव्वया तईयसए तहा ईसाणस्स वि जाव-अच्च-णिवा सम्मत्ता।

चउण्हं वि लोगपालाणं विमाणे विमाणे उद्देसओ, चउसु वि विमाणेसु चतारि उद्देसा अपरिसेसा, णवरं-ठिईए णाणतं-आइ दुय त्रिभागूणा, पलिया धणयस्स होति दो चेव । दोसतिभागा वरुणे, पलियमहावचदेवाणं । चउत्थे सए पढम-बिईय-तईय चउत्था उद्देसा सम्मत्ता ॥४-४॥

कठिन शब्दार्थ-अच्चिणिया-अर्चिनिका, अपिरसेसा-पूर्ण-शेष नहीं रहे, णाणसं-नानात्व-अन्तर, आदि-प्रारंभ के । गाथा का अर्थ—इस चौथें शतक में दस उद्देशक हैं। इनमें से पहले के चार उद्देशकों में विमान सम्बन्धी कथन किया गया है। पांचवें से लेकर आठवें उद्देशक तक के चार उद्देशकों में राजधानियों का वर्णन है। नवमें उद्देशक में नैरियकों का वर्णन है और दसवें उद्देशक में लेक्या सम्बन्धी वर्णन है। इस प्रकार इस शतक में दस उद्देशक हैं।

१ प्रक्त-राजगृह नगर में यावत् गौतम स्वामी इस प्रकार बोले — हे भगवन् ! देवेन्द्र देवराज ईज्ञान के कितने लोकपाल कहे गये हैं ?

१ उत्तर-हे गौतम ! उसके चार लोकपाल कहे गये हैं। यथा-सोम, यम, वैश्रमण और वरुण।

२ प्रदन-हे भगवन् ! इन लोकपालों के कितने विमान कहे गये है ?

२ उत्तर—हे गौतम ! उनके चार विमान कहे गये हैं। यथा—सुमन, सर्वतोभद्र, वल्गु और सुवल्गु ।

३ प्रश्न-हे भगवन् ! देवेन्द्र देवराज ईशान के लोकपाल सोम महाराज का सुमन नामक महाविमान कहाँ है ?

३ उत्तर-हे गौतम ! जम्बूद्वीप नामक द्वीप के मेरु पर्वत के उत्तर में इस रत्नप्रभा पृथ्वी के समतल से यावत् ईशान नामक कल्प (देवलोक) है। उसमें यावत् पांच अवतंसक है। तथा-अंकावतंसक, स्फटिकावतंसक, रत्नावतंसक, और जातरूपावतंसक। इन चारों अवतंसकों के बीच में ईशानावतंसक है। उस ईशानावतंसक महाविमान से पूर्व में तिच्छी असंख्येय हजार योजन जाने पर देवेन्द्र देवराज ईशान के लोकपाल सोम महाराज का 'सुमन' नाम का महाविमान है। उसका आयाम और विष्कम्भ अर्थात् लम्बाई और चौड़ाई साढे बारह लाख योजन है। इसकी सारी वक्तव्यता, तीसरे शतक में शक्तेन्द्र के लोकपाल सोम के महाविमान की वक्तव्यता के अनुसार अर्चनिका की समाप्ति तक कहनी चाहिए।

एक लोकपाल के विमान की वक्तव्यता जहां पूरी होती है, वहां एक

उद्देशक की समाप्ति होती है। इस प्रकार चार लोकपालों के चार विमानों की वक्तव्यता में चार उद्देशक पूर्ण होते हैं। परन्तु इनकी स्थिति में अन्तर है। वह इस प्रकार है-सोम और यम महाराजा की स्थिति त्रिभाग न्यून दो दो पत्यो-पम की है, वैश्रमण की स्थिति दो पत्योपम की है और वरुण की स्थिति त्रिभाग सहित दो पत्योपम की है। अपत्य रूप देवों की स्थिति एक पत्योपम की है।

विवेचन—तीसरे शतक में प्रायः देवों के सम्बन्ध में ही कथन किया गया है। अब इस चौथे शतक में भी प्रायः देवों के सम्बन्ध में ही कथन किया जाता है.—

चौथे शतक के दस उद्देशक हैं। प्रत्येक उद्देशक में किस विषय का वर्णन है। यह बान गाथा में बतलाई गई है। गाथा का अर्थ ऊपर दे दिया गया है। पहले के चार उद्देशकों में विमान सम्बन्धी कथन है और पांचवे से आठवें तक चार उद्देशकों में चार राजधानियों का वर्णन है। नवमें उद्देशक में नैरियकों का और दसवें उद्देशक में लेश्याओं का वर्णन है। यह कम से आगे बतलाया जायगा।

॥ इति चौथे शतक का उद्देशक एक, दो, तीन, चार समाप्त ॥

## शतक ४ उद्देशक ४, ६, ७, ८

लोकपालों की राजधानियाँ

१-रायहाणीसु वि चत्तारि उद्देसा भाणियव्वा, जाव-एमहि-इढीए, जाव-वरुणे महाराया ।

॥ चउत्थे सए पंचम-छट्ट-सत्त-मट्टमा उद्देसा सम्मत्ता ॥

कठिन शब्दार्थ-रायहाणीस्-राजधानियों में भाणियव्वा-कहना चाहिए।

भावार्थ-१-राजधानियों के विषय में ऐसा समझना चाहिए कि जहाँ एक एक राजधानी का वर्णन समाप्त होता है, वहाँ एक एक उद्देशक पूर्ण हुआ समझना चाहिए। इस तरह से चारों राजधानियों के वर्णन में चार उद्देशक पूर्ण होते हैं। इस तरह पांचवें से लेकर आठवें उद्देशक तक चार उद्देशक पूर्ण हुए, यावत वरुण महाराज ऐसी महाऋद्धि वाला है।

विवेचन-राजधानियों के सम्बन्ध में चार उद्देशक कहने चाहिए। वे इस प्रकार हैं---प्रश्न---हे भगवन् ! देवेन्द्र देवराज ईशान के लोकपाल सोम महाराज की सोमा नामक राजधानी कहाँ है ?

हे गौतम ! सोमा राजधानी सुमन नामक महाविमान के बराबर नीचे है। इत्यादि सारा वर्णन जीवाभिगम सूत्र में कथित राजधानी के वर्णन के समान है। इस प्रकार एक एक राजधानी के सम्बन्ध में एक एक उद्देशक कहना चाहिए। इस तरह पांचवें से लेकर आठवें उद्देशक तक चार उद्देशकों में चार राजधानियों का वर्णन है।

'द्वीपसागर प्रज्ञप्ति' ग्रंथ की संग्रहणी गाथाओं में बतलाया है कि-शकेन्द्र और ईशानेन्द्र के सोम आदि लोकपालों की, प्रत्येक की चार चार राजधानियाँ ग्यारहवें कुण्डल-वर द्वीप में हैं, तथा वह पर्वत, उसकी ऊँचाई, लम्बाई, चौड़ाई आदि का दर्णन किया है।

कुण्डलवर द्वीप में जिन नगरियों का वर्णन हैं, वे नगरियाँ भिन्न हैं और यहां जो राजधानियां बतलाई गई है, वे उनसे भिन्न हैं। जिस प्रकार शकेन्द्र और ईशानेन्द्र की अग्रमहिषियों की नगरियाँ नन्दीश्वर द्वीप में भी हैं और कुण्डलवर द्वीप में भी हैं, उसी प्रकार सोम आदि लोकपालों की नगरियों के विषय में भी समझना चाहिए।

#### ।। इति चौथे शतक का उद्देशक पांच, छह, सात, आठ समाप्त ॥



# शतक ४ उद्देशक रू

## नैरियक ही नरक में जाता है

१ प्रश्न-णेरइए णं भंते ! णेरइएसु उववज्जइ, अणेरइए णेरइ-एसु उववज्जइ ?

१ उत्तर-पण्णवणाएं लेस्सापएं तईओ उद्देसओं भाणियब्वो, जाव-णाणाइं।

।। चउत्थसए णवमो उद्देसो सम्मत्तो ॥

कठिन शब्दार्थ-णाणाइ-ज्ञानी तक ।

भावार्थ— १प्रश्न-हे भगवन् ! क्या जो नैरियक है वह नैरियकों में उत्पन्न होता है ? या जो अनैरियक है, वह नैरियकों में उत्पन्न होता है ?

१ उत्तर-हे गौतम ! प्रज्ञापना सूत्र के लेक्यापद का तीसरा उद्देशक यहां कहना चाहिए और वह ज्ञानों के वर्णन तक कहना चाहिए।

बिवेचन-पहले के उद्देशकों में देवों सम्बन्धी वर्णन किया गया है। अब इस नववें उद्देशक में नैरियक जीवों का वर्णन किया जाता है, क्योंकि जिस प्रकार देवों के वैक्रिय शरीर होता है, उसी प्रकार नैरियक जीवों के भी वैक्रिय शरीर होता है। इसलिए देवों के वाद नैरियक जीवों की वक्तव्यता कहना ठीक ही है।

यहाँ नैरियकों की उत्पत्ति के सम्बन्ध में प्रश्न करनेपर प्रज्ञापना सूत्र के सनरहवें सेह्या पद के तीसरे उद्शक का अतिदेश किया गया है। वह इस प्रकार है--

प्रश्त-हे भगवन् ! क्या नैरियक ही नैरियकों में उत्पन्न होता है, या अनैरियक नैरियकों में उत्पन्न होता है ?

उत्तर-हे गौतम ! नैरियक ही नैरियकों में उत्पन्न होता है, किन्तु अनैरियक नैरियकों

में उत्पन्न नहीं होता है।

यहाँ से जो तिर्यं क्च या मनुष्य मर कर नरक में उत्पन्न होता है, उसकी तिर्यं क्च सम्बन्धी और मनुष्य सम्बन्धी आयु तो यहाँ समण्दत हो जाती है। उसके पास सिर्फ एक नरक की आयु ही बंधी हुई होती है। यहाँ से मर कर नरक में पहुँचते हुए मार्ग में जो एक दो आदि समय लगते हैं. वे उसी बंधी हुई नरकायु में से ही कम होते हैं। इस प्रकार वह जीव, मार्ग में जाते हुए (वाटे बहते हुए)भी नरकायु को ही भोगता है। जो नरकायु को भोगता है, वह नैरियक है। इस कारण से यहाँ कहा गया है कि नैरियक ही नैरियकों में उत्पन्न होता है, किन्तु अनैरियक, नैरियं को में उत्पन्न नहीं होता है।

ऋजृसूत्र नय, वर्तमान पर्याय को कहता है, भूत और भविष्यत् काल की तरफ उसकी उदासीनता रहती है। इसलिए ऋजुसूत्र नय की अपेक्षा यह कहना सर्वथा उचित ही हैं कि नैरियक ही नैरियकों में उत्पन्न होता हैं, किन्तु अमैरियक, नैरियकों में उत्पन्न नहीं होता है। इसी तरह शेष दण्डकों के जीवों के सम्बन्ध में जानना चाहिए।

प्रज्ञापना सूत्र के संत्तरहवें लेश्यापद का तीसरा उद्देशक कहाँ तक कहना चाहिए ? तो इसके लिए कहा गया है कि-ज्ञान सम्बन्धी वर्णन तक कहना चाहिए। वह इस प्रकार है-'हे भगवन् ! कृष्ण लेश्यावाला जीव, कितने ज्ञानवाला होता है ?'

हे गौतम ! वह दो ज्ञानवाला, या तीन ज्ञानवाला, या चार ज्ञानवाला होता है। यदि दो ज्ञान होते हैं, तो मित्जान और श्रुतज्ञान होते हैं। यदि तीन ज्ञान होते हैं, तो मित्ज्ञान, श्रुतज्ञान और मनःपर्यायज्ञान होते हैं, अथवा मित्ज्ञान, श्रुतज्ञान और मनःपर्यायज्ञान होते हैं। यदि चार ज्ञान होते हैं, तो मित्ज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान और मनःपर्यायज्ञान होते हैं। इत्यादि जानना चाहिए।

#### ।। इति चोथे रातक का नववां उद्देशक समाप्त ।।



## शतक ४ उहेशक १०

#### लेश्या का परिवर्तन

१ प्रश्न-से णूणं भंते ! कण्हलेस्सा णीललेसं पप्प तारूवताए, तावण्णताए० ?

१ उत्तर-एवं चउत्थो उद्देसओ पण्णवणाए चेव हेस्सापदे णेयव्वो, जाव-

परिणाम-वण्ण-रस-गंध-सुद्ध-अपसत्थ-संकित्टिट्ठु-ण्हा, गइ-परिणाम-पएसो-गाह-वग्गणा-ट्टाणमणबहुं। सेवं भंते! सेवं भंते! ति।

### ॥ चउत्थसए दसमो उद्देसो सम्मत्तो ॥

### -ः चतुर्थ शतक समाप्तः-

कठिन शब्दार्थ—पप्प—प्राप्त करके, तारूवत्ताए—तद्रूप से-उस रूप से, तावण्णत्ताएं—तद्वर्ण से-उस वर्ण से।

भावार्थ---१ प्रश्न--हे भगवन् ! क्या कृष्ण-लेश्या, तील-लेश्या का संयोग प्राप्त करके तद्रूप और तद्वर्ण से परिणमती है ?

१ उत्तर-हे गौतम ! प्रज्ञापना सूत्र में कहे हुए लेक्या-पद का चौथा उद्देशक यहां कहना चाहिए और वह यावत् 'परिणाम' इत्यादि द्वार गाथा तक कहना चाहिए।

गाथा का अर्थ इस प्रकार है-परिणाम, वर्ण, रस, गन्ध, शुद्ध, अप्रशस्त,

संक्लिष्ट, उष्ण, गति, परिणाम, प्रदेश, अवगाहना, वर्गणा, स्थान और अल्प-बहुत्व । ये तारी बातें लेक्याओं के विषय में कहनी चाहिए ।

हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है ! हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । ऐसा कह कर यावत् गौतम स्वामी विचरते हैं ।

विवेचन—नवर्षे उद्देशक के अन्त में छेश्या का कथन किया गया है। इसिछाए अव इस दगर्षे उद्देशक में भी छेश्या के सम्बन्ध में ही कहा जाता है। छेश्या के सम्बन्ध में किये गये प्रश्न के उत्तर में प्रजापना सूत्र के सतरहवें छेश्यापद के चौथे उद्देशक का अतिदेश किया गया है। जिसका आश्य इस प्रकार है;—

हे भगवन् ! क्या कृष्ण-लेखा, नील-लेख्या को प्राप्त होकर तदूप, तद्वर्ण, तद्-गन्ध, तद्रस और तत्स्पर्य रूप में बारम्बार परिणमती है ?

उत्तर-हाँ गाँतमः! कृष्ण-लेश्या, नील-लेश्या को प्राप्त करके तद्भुप यावत् तत्स्पर्य पने बारम्बार परिणमती है ।

इसका तात्पर्य यह है कि कृष्ण-छेश्या के परिणाम बाला जीव, नील-छेश्या के योग्य द्रव्यों को ग्रहण करके मरण को प्राप्त होता है, तय वह नील-छेश्या के परिणाम बाला होकर उत्पन्न होता है, क्योंकि कहा है–

#### "जल्लेसाइं दब्बाइं परियाइता कालं करेइ तल्लेसे उववज्जइ"

अर्थ-जिस लेश्या के द्रव्यों को ग्रहण करके जीव, मृत्यु को प्राप्त होता है, उसी लेश्या वाला होकर दूसरे स्थान में उत्पन्न होता है। जो कारण होता है, वहीं संयोगवश कार्यकृष वन जाता है। जैसे कि कारण रूप मिट्टी, साधन संयोग से कार्यकृष (घटादि रूप) वन जाती है, उसी तरह कृष्ण-लेश्या भी कालान्तर में साधन-संयोगों को प्राप्त कर नील-लेश्या के रूप में बदल जाती है। कृष्ण-लेश्या, नील-लेश्या रूप में बदलने से इन दोनों में वास्तविक भेद नहीं है, किन्तु औपचारिक भेद है।

प्रश्न-हे भगवन् ! कृष्ण-छेज्या, नील-लेज्या को प्राप्त करके तद्रूप यावत् तत्स्पर्श रूप से परिणमती है । इसका क्या कारण है ?

उत्तर-हेगौतम! जिस प्रकार दूध को छाछ का संयोग मिलने से वह मधुरादि गुणों को छोड़ कर छाछ के रूप, वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श रूप में परिणत हो जाता है, । उसी तरह हे गौतम! कृष्ण-लेश्या भी नील-लेश्या को प्राप्त करके तद्रूप यावत् तत्स्पर्श- जिस प्रकार सफेद वस्त्र, लाल पीले आदि रंग के संयोग को प्राप्त करके उसी रंग के रूप, वर्णरूप यावत् रंग के स्पर्श रूप परिणम जाता है, उसी प्रकार कृष्ण-लेश्या भी नील-लेश्या को प्राप्त करके तद्रूप यावत् तत्स्पर्श रूप से परिणम जाता है।

जिस प्रकार कृष्ण-लेश्या नील-लेश्या का कहा, उसी प्रकार नील-लेश्या कापीत-लेश्या पने, कापीत-लेश्या तेजो-लेश्यापने, तेजीलेश्या पद्मलेश्यापने और पद्मलेश्या श्रुकल-लेश्यापने परिणम जाती है। इत्यादि सारा वर्णन कहना चाहिए।

प्रज्ञापना सूत्र के सत्तरहवें 'लेश्या पद' का चौथा उद्देशक कहाँ तक कहना चाहिये? तो इसके लिये कहा गया है कि 'परिणाम' इत्यादि द्वार गाथा में कहे हुए द्वारों की समाप्ति तक यह उद्देशक कहना चाहिये। उनमें से परिणाम द्वार का कथन तो कर दिया गया है। वर्ण द्वार में प्रश्न किया गया है कि 'हे भगवन्! कृष्ण-लेश्या आदि का वर्ण कैसा है?'

उत्तर-कृष्ण-लेश्या का वर्ण, मेघ आदि के समान काला है। नील-लेश्या का वर्ण, भ्रमर आदि के समान नीला है। कापोतलेश्या का वर्ण, खदिरसार (खेरसार-कत्था) आदि के समान कापोत है। तेजो-लेश्या का वर्ण, शशक रक्त (खरगोश के खून) आदि के समान लाल है। पद्मलेश्या का वर्ण, चम्पक आदि के पुष्प के समान पीला है। और शुक्ललेश्या का वर्ण, चम्पक आदि के पुष्प के समान पीला है। और शुक्ललेश्या का वर्ण, शख आदि के समान सफेद है।

लेश्याओं का रस इस प्रकार है-कृष्णलेश्या का रस, तीम वृक्ष के समान तिकत (कड़वा) है। नीललेश्या का रस, सूठ के समान कटु (तीखा) है। कापोतलेश्या का रस, कच्चे बेर के समान कर्षेला है। तेजो-लेश्या का रस, पके हुए आम्न के समान खटमीठा होता है। पद्म-लेश्या का रस, चन्द्रप्रभा आदि मदिरा के समान कटुकषायमधुर (तीखा, कर्षेला और मधुर तीनों संयुक्त) है। शुक्ल-लेश्या का रस, गुड आदि के समान मीठा है।

लेक्याओं की गंध इस प्रकार है-कृष्ण, नील और कापोत, इन तीन लेक्याओं की गन्ध, सुरिभगन्ध है। और तेजो, पद्म और शुक्ल, इन तीन लेक्याओं की गन्ध, सुरिभगन्ध है।

कृष्ण, नील, और कापोत ये तीन लेश्याएँ अशुद्ध है, अप्रशस्त हैं, संक्लिष्ट हैं, शीत और रूक्ष हैं और दुर्गित का कारण हैं। तेजो, पद्म और शुक्ल, ये तीन लेश्याएं शुद्ध हैं, प्रशस्त हैं, असंक्लिष्ट हैं, स्निग्ध और उष्ण हैं तथा सुगति का कारण हैं।

लेक्याओं का परिणाम तीन प्रकार का कहा गया है। यथा-जघन्य, मध्यम और उत्कृष्ट । इनमें से प्रत्येक के तीन तीन भेद करने से नी, इत्यादि प्रकार से आगे आगे भेद करने चाहिए । छहों लेक्याओं में से प्रत्येक लेक्या, अनन्त प्रदेशवाली है । और इस तरह छहों लेश्याओं में से प्रत्येक लेश्या की अविधाहना असंख्यात आकाश-प्रदेश में है। कृष्णादि छहों लेश्याओं के योग्य द्रव्य वर्गणा, औदारिक आदि वर्गणा की तरह अनन्त हैं। तरतमता के कारण विचित्र अध्यवसायों के निमित्तरूप कृष्णादि द्रव्यों के समूह असंख्य हैं। क्योंकि अध्यवसायों के स्थान भी असंख्य हैं

लेश्याओं के स्थानों का अल्प बहुत्व इस प्रकार है-द्रव्यार्थ रूप से कापोत-लेश्या के जघन्य स्थान सब से थोड़े हैं। द्रव्यार्थ रूप से नील-लेश्या के जघन्य स्थान उससे असंख्य गुणा हैं। द्रव्यार्थ रूप से कृष्ण-लेश्या के जघन्य स्थान असंख्य गुणा हैं। द्रव्यार्थ रूप से तेजो-लेश्या के जघन्य स्थान असंख्य गुणा हैं। द्रव्यार्थ रूप से पद्म-लेश्या के जघन्य स्थान उससे असंख्य गुणा हैं। और द्रव्यार्थ रूप से शुक्ल-लेश्या के जघन्य स्थान भी असंख्य गुणा हैं। इत्यादि रूप से सारा वर्णन प्रज्ञापना पद के लेश्या पद के चौथे उद्शक्त के अनुसार जानना चाहिये।

## ।। इति चौथे शतक का दसवां उद्देशक समाप्त ॥



#### 



# शतक ५

## उहेशक १

# सूर्य का उदय अस्त होना

चंप-रिव अणिल गंठिय सद्दे छउमा ५५३ एयण णियंठे, रायगिहं चंपा-चंदिमा य दस पंचमिम सए ।

कठित शब्दार्थ--गंठिय--जालग्रंथी, अणिल--वायु, एयण--कम्पन ।

भावार्थ-अब पांचवां शतक प्रारम्भ होता है। इसमें दस उद्देशक हैं।
प्रथम उद्देशक में सूर्य सम्बन्धी प्रश्नोत्तर है। ये प्रश्नोत्तर चंपानगरी में हुए थे।
दूसरे उद्देशक में वायु सम्बन्धी वर्णन है। तीसरे उद्देशक में जालग्रन्थि का उदाहरण देकर वर्णन किया गया है। चौथे उद्देशक में शब्द सम्बन्धी प्रश्नोत्तर है।
पांचवें उद्देशक में छदास्थ सम्बन्धी वर्णन है। छट्ठे उद्देशक में आयुष्य सम्बन्धी,
सातवें उद्देशक में पुद्गलों के कंपन सम्बन्धी, आठवें उद्देशक में निर्ग्रन्थ-पुत्र
अनगार सम्बन्धी, नवमें उद्देशक में राजगृह सम्बन्धी और दसवें उद्देशक में

चन्द्र सम्बन्धी वर्णन है यह वर्णन चम्पा नगरी में किया गया था। इस प्रकार पांचवें शतक के ये दस उद्देशक हैं।

बिवेचन चौथे शतक के अन्त में लेश्याओं सम्बन्धी कथन किया गया है, इसलिये अब लेश्यावाले जीवों के सम्बन्ध में कुछ कथन किया जाय तो उचित ही है। इसलिये इस पांचवें शतक मे प्रायः लेश्यावाले जीवों के सम्बन्ध में निरूपण किया गया है। इस प्रकार चौथे और पांचवें शतक का यह परस्पर सम्बन्ध है। इस शतक में दस उद्देशक हैं। जिन के विषयों का वर्णन करने वाली गाथा का सामान्य अर्थ ऊपर दिया गया है। इन दस उद्देशकों में से पहला सूर्य सम्बन्धी उद्देशक और दसवां चन्द्र सम्बन्धी उद्देशक है। इन दोनों उद्देशकों का कथन चंपानगरी में हुआ था।

तेणं कालेणं तेणं समएणं चेपा णामं णयरी होत्था । वण्णओ । तीसे णं चेपाए णयरीए पुण्णभदे णामं चेइए होत्था । वण्णओ । सामी समोसढे, जाव-परिसा पडिगया ।

तेणं कालेणं तेणं समएणं समणस्स भगवओ महावीरस्स जेट्ठे अतेवासी इंदभूई णामं अणगारे गोयमगोत्ते णं जाव एवं वयासी-

१ प्रश्न—जंबुद्दीवे णं भंते ! दीवे सूरिया उदीण-पाईणमुग्गच्छ पाईण-दाहिणमागच्छंति, पाईण-दाहिणमुग्गच्छ दाहिणपडीणमा-गच्छंति, दाहिण-पडीणमुग्गच्छ पडीण-उदीणमागच्छंति, पडीणउदीण-मुग्गच्छ उदीचिपाईणमागच्छंति ?

१ उत्तर-हंता, गोयमा ! जंबुदीवे णं दीवे सूरिया उदीणपाईण-मुगगच्छ जाव-उदीचि-पाईणमागच्छंति ।

२ प्रश्न-ज्या णं भंते ! जंबूदीवे दीवे दाहिणइढे दिवसे भवइ,

तया णं उत्तरइढेऽवि दिवते भन्नइः, जया णं उत्तरइढेऽवि दिवते भन्नइः, तया णं जंबूदीने दीने मंदरस्स पव्नयस्स पुरित्थमपचित्थमे णं राई भन्नइ ?

२ उत्तर-हंता, गोयमा ! जया णं जंबुदीवे दीवे दाहिणड्ढे वि दिवते जाव-राई भवइ ।

३ प्रश्न—जया णं भंते ! जंबूदीवे दीवे मंदरस्स पब्वयस्स पुर-त्थिमे णं दिवसे भवइ, तया णं पचित्थिमेण वि दिवसे भवइ, जया णं पचित्थिमे णं दिवसे भवइ; तया णं जंबूदीवे दीवे मंदरस्स पब्वयस्स उत्तर-दाहिणे णं राई भवइ ?

३ उत्तर-हंता, गोयमा ! जया णं जंबूदीवे दीवे मंदरपुरित्थमे णं दिवसे, जाव-राई भवइ ?

कठित शब्दार्थ — उदीण पाईण — उत्तर पूर्व के बीच की दिशा अर्थात् ईशान कोण, दाहिण पडौण — दक्षिण और पश्चिम के बीच की दिशा अर्थात् नैऋत्य कोण, पडौण उदीण — पश्चिम और उत्तर दिशा के बीच अर्थात् वायव्य कोण, पाईण दाहिण — पूर्व और दक्षिण के बीच की दिशा अर्थात् आग्नेय कोण।

भावार्थ--१ प्रक्त-उस काल उस समय में चंपा नाम की नगरी थी, वर्णन करने योग्य--समृद्ध । उस चंपा नगरी के बाहर पूर्णभद्र नाम का चेत्य (व्यंतरायतन)था । वह भी बर्णन करने योग्य था । वहाँ श्रमण भगवान् महा-वीर स्वामी पधारे, यावत् परिषदा भगवान् को वन्दन करने के लिये और धर्मोपदेश सुनने के लिये गई और यावत् परिषदा वापिस लौट गई ।

उस काल उस समय में श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के ज्येष्ठ अंते-वासी गौतम गोत्री इन्द्रभूति अनगार थे, यावत् उन्होंने इस प्रकार पूछा— हे भगवन् ! क्या जम्बूद्वीप नामक द्वीप में सूर्य, ईशान कोण में उदय होकर अग्नि कोण में अस्त होते हैं ? क्या अग्निकोण में उदय होकर नैऋत्य कोण में अस्त होते हैं ?क्या नैऋत्य कोण में उदय होकर वायव्य कोण में अस्त होते हैं ? क्या वायव्य कोण में उदय होकर ईशान कोण में अस्त होते हैं ?

१ उत्तर-हाँ, गौतम ! सूर्य इसी तरह उदय और अस्त होते हैं । जम्बू-द्वीप में सूर्य उत्तर पूर्व अर्थात् ईशान कोण में उदय होकर यावत् ईशान कोण में अस्त होते हैं ।

२ प्रश्न-हे भगवन् ! जब जम्बूढीप के दक्षिणार्द्ध में दिन होता है, तब जम्बू-उत्तरार्द्ध में भी दिन होता है, और जब उत्तरार्द्ध में दिन होता है, तब जम्बू-द्वीप के मेरु पर्यंत से पूर्व पश्चिम में रात्रि होती है ?

२ उत्तर-हाँ, गौतम ! यह इसी तरह होता है। अर्थात् जब जम्बू-द्वीय के दक्षिणार्द्ध में दिन होता है तब यावत् रात्रि होती है।

३ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या जम्बूद्वीप के मेरु पर्वतं से पूर्व में जब दिन होता है, तब पश्चिम में भी दिन होता है ? और जब पश्चिम में दिन होता है तब जम्बूद्वीप के मेरु पर्वत से उत्तर दक्षिण दिशा में रात्रि होती है ?

३ उत्तर-हाँ, गौतम ! यह इसी तरह होता है। अर्थात् जब जम्बू-द्वीप के मेरु पर्वत से पूर्व में दिन होता है तब यावत् रात्रि होती है।

विवेचन-पाँचवें शतक के प्रथम उद्देशक का विवेचन प्रारंभ होता है। जम्बूदीप में दो सूर्य होते हैं। उत्तर दिशा के पास के प्रदेश को 'उदीचीन' और पूर्व दिशा के पास के प्रदेश को 'प्राचीन' कहते हैं। उत्तर और पूर्व दिशा के बीच के भाग को 'ईशान कोण' कहते हैं। कमपूर्वक ईशानकोण में सूर्य उदय होकर पूर्व और दक्षिण दिशा के बीच भाग में अर्थात् अग्निकोण में अस्त होता है। 'अमुक समय में सूर्य उदय होता है और अमुक समय में अस्त होता है' यह व्यवहार केवल दर्शक लोगों की अपेक्षा से है, क्योंकि समग्र भूमण्डल पर सूर्य के उदय और अस्त का समय नियत नहीं है। वास्तव में देखा जाय तो सूर्य तो सदा भूमण्लड पर विद्यमान ही रहता है, परन्तु जब सूर्य के सामने किसी प्रकार की आड़ (व्यवधान-ओट) आजाती है, तब उस देश के लोग सूर्य को नहीं देख सकते और तब से इस

प्रकार का व्यवहार करते हैं कि सूर्य अस्त हो गया और जब सूर्य के सामने किसी प्रकार की आड़ नहीं होती है तब उस देश के लोग सूर्य को देख सकते हैं, तब वे कहते हैं कि सूर्य उदय हो गया है। तात्पर्य यह है कि दर्श के लोगों की दृष्टि की अपेक्षा से ही सूर्य के उदय और अस्त का व्यवहार होता है। कहा भी है;—

जह जह समये समये पुरओ संचरइ भक्खरो गयणे।
तह तह इओ वि णियमा जायइ रयणी य भावत्थो ।।
एवं च सइ णराणं उदयत्थमणाइं होंति अणिययाइं।
सयदेसभेए भस्सइ किंचि ववदिस्सइ णियमा।।

अर्थ-ज्यों ज्यों सूर्य प्रतिसमय आकाश में आगे गति करता जाता है, त्यों त्यों इस तरफ रात्रि होती जाती है। इसिलिए मूर्य की गित पर ही उदय और अस्त का व्यवहार निर्मर है। मनुष्यों की अपेक्षा उदय और अस्त ये दोनों कियाएं अनियत हैं, क्योंकि देश भेद के कारण कोई किसी प्रकार करते हैं।

उपरोक्त सूत्र से यह बात बतलाई गई है कि सूर्य आकाश में सब दिशाओं में गित करता है। जो लोग ऐसा मानते हैं कि—सूर्य पिश्चम तरफ के समुद्र में प्रवेश करके पाताल में चला जाता है और फिर पूर्व की ओर के समुद्र के ऊपर उदय होता है। इस मित का खंडन उपरोक्त सूत्र से हो जाता है।

शंका-उपरोक्त सूत्र से यह स्पष्ट है कि सूर्य चारों दिशाओं में गित करता है और इससे यह बात निर्विवाद सिद्ध है कि उसका प्रकाश सदा कायम रहता है, तो फिर कहीं रात्रि और कहीं दिवस ऐसा विभाग जो देखने में आता है, वह किस प्रकार बन सकता है? उपरोक्त कथनानुसार तो सब जगह सदा दिन ही रहना चाहिये, परन्तु ऐसा होता नहीं है। इसका क्या कारण है?

समाधान-उपरोक्त शंका का समाधान यह है कि यद्यपि सूर्य सभी दिशाओं में गित करता है, तथापि उसका प्रकाश मर्यादित है अर्थात् उसका प्रकाश अमुक सीमा तक फैलता है, उससे आगे नहीं। यह नियत है, इसिलये जगत् में जो रात्रि दिवस का व्यवहार होता है वह बाधा रहित है। अर्थात् जितनी सीमा तक सूर्य का प्रकाश, जितने समय तक पहुंचता है, उतनी सीमा में उतने समय तक दिवस होता है और शेष सीमा में उतने समय तक रात्रि होती है यह व्यवहार सूर्य का प्रकाश मर्यादित होने के कारण ठीक है। जम्बूद्वीप में दो सूर्य होते हैं, इसिलये एक ही समय में दो दिशाओं में दिवस होता है और

दो दिशाओं में रात्रि होती है। यहां दक्षिणाई और उत्तराई का यह अर्थ नहीं समझना चाहिये कि एक ही पदार्थ का नीचे का भाग दक्षिणाई और ऊपर का भाग उत्तराई कह-लाता है, किन्तु यहां 'अई' शब्द का अर्थ 'मात्र' अमुक भाग है। इसलिये 'दक्षिणाई 'शब्द का अर्थ यह है कि दक्षिण दिशा में आया हुआ भाग, और उत्तराई का अर्थ है उत्तर दिशा में आया हुआ भाग, और उत्तराई का अर्थ है उत्तर दिशा में आया हुया भाग। इसलिये दक्षिणाई और उत्तराई शब्दों के द्वारा उस सम्पूर्ण खण्ड का ग्रहण नहीं किया गया है। इसलिये पूर्व और पश्चिम दिशा में उस समय रात्रि होती है।

#### दिन-रात्रि मान

४ प्रश्न—जया णं भंते ! जंबूदीवे दीवे दाहिणड्ढे उनकोसए अट्ठारसमुहुत्ते दिवसे भवइ, तया णं उत्तरड्ढे वि उनकोसए अट्ठारस-मुहुत्ते दिवसे भवइ, जया णं उत्तरड्ढे उनकोसए अट्ठारसमुहुत्ते दिवसे भवइ तया णं जंबुदीवे दीवे मंदरस्स पुरत्थिम-पच्चित्थमे णं जहण्णिया दुवालसमुहुत्ता राई भवइ ?

४ उत्तर—हंता, गोयमा ! जया णं जंबुदीवे जाव—दुवालस-मुहुत्ता राई भवइ ।

५ प्रश्न-जया णं जंबुद्दीवे मंदरस्स पुरितथमे णं उनकोसए अट्टा-रसमुहुत्ते दिवसे भवइ तया णं जंबुद्दीवे दीवे पच्चित्थमेण वि उनको-सेणं अट्टारसमुहुत्ते दिवसे भवइ, जया णं पच्चित्थमे णं उनकोसए अट्टारसमुहुत्ते दिवसे भवइ तया णं भंते ! जंबूदीवे दीवे उत्तरदाहिणे दुवालसमुहुत्ता जाव-राई भवइ ? ५ उत्तर-हंता, गोयमा ! जाव-भवइ ।

६ प्रश्न-जया णं भंते ! जंबूदीवे दीवे दाहिणड्ढे अट्टारस-मुहुत्ताणंतरे दिवसे भवइ तया णं उत्तरे अट्टारसमुहुत्ताणंतरे दिवसे भवइ, जया णं उत्तरड्ढे अट्टारसमुहुत्ताणंतरे दिवसे भवइ तया णं जंबूदीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स पुरित्थमे णं पचित्थमे णं साइरेगा दुवालसमुहुत्ता राई भवइ ?

६ उत्तर-हंता, गोयमा ! जया णं जंबुद्दीवे जाव-राई भवह ।
७ प्रश्न-जया णं भंते ! जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स पुरित्थमे
णं अद्वारसमुहुत्ताणंतरे दिवसे भवइ तया णं पचित्थमे णं अद्वारस-मुहुत्ताणंतरे दिवसे भवइ, जया णं पच्चित्थमे णं अद्वारसमुहुत्ताणंतरे दिवसे भवइ तया णं जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स उत्तरदाहिणे णं साइरेगा दुवालसमुहुत्ता राई भवइ ?

७ उत्तर-हंता, गोयमा ! जाव-भवइ ।

एवं एएणं कमेणं ओसारेयव्वं सत्तरसमुहुत्ते दिवसे तेरसमुहुत्ता राई भवइः सत्तरसमुहुत्ताणंतरे दिवसे साइरेगा तेरसमुहुत्ता राई, सोलसमुहुत्ते दिवसे चोइसमुहुत्ता राई, सोलसमुहुत्ताणंतरे दिवसे साइरेगचउइसमुहुत्ता राई, पण्णरसमुहुत्ते दिवसे पण्णरसमुहुत्ता राई, पण्णरसमुहुत्ताणंतरे दिवसे साइरेगा पण्णरसमुहुत्ता राई, चोइसमुहुत्ते दिवसे सोलसमुहुत्ता राई, चोइसमुहुत्ताणंतरे दिवसे साइरेगा सोलस- मुहुत्ता राई, तेरसमुहुत्ते दिवसे सत्तरसमुहुता राई, तेरसमुहुत्ताणंतरे दिवसे, साइरेगा सत्तरसमुहुत्ता राई।

८ प्रश्न—जया णं जंबूदीवे दीवे दाहिणड्ढे जहण्णए दुवालस-मुहुत्ते दिवते भवइ तया णं उत्तरङ्ढे वि, जया णं उत्तरङ्ढे तया णं जंबूदीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स पुरित्थम-पचित्थमे णं उक्कोसिया अद्वारसमुहुत्ता राई भवइ ?

८ उत्तर-हंता, गोयमा ! एवं चेव उचारेयव्वं, जाव-राई भवइ ।

९ प्रश्न—जया णं भंते ! जंबूदीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स पुरित्थमे णं जहण्णए दुवालसमुहुत्ते दिवसे भवइ तया णं पचित्थमेण वि, जया णं पचित्थिमे णं वि तया णं जंबूदीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स उत्तर-दाहिणे णं उक्कोसिया अट्ठारसमुहुत्ता राई भवइ ?

९ उत्तर-हंता, गोयमा ! जाव-राई भवइ । कठिन शब्दार्थ--ओसारेयव्वं--घटाते जाना चाहिये ।

भावार्थ—-४ प्रश्न—हे भगवन् ! क्या जम्बूद्वीप के दक्षिणार्द्ध में जब उत्कृष्ट अठारह मुहूर्त का दिन होता है, तब उत्तरार्द्ध में भी उत्कृष्ट अठारह मुहूर्त का दिन होता है और जब उत्तरार्द्ध में उत्कृष्ट अठारह मुहूर्त का दिन होता है, तब जम्बूद्वीप में मेरु पर्वत से पूर्व पश्चिम में जधन्य बारह मुहूर्त की रात्रि होती है ?

४ उत्तर-हाँ, गौतम ! यह इसी तरह होती है। अर्थात् जम्बूद्वीप में यावत् बारह मुहूर्त की रात्रि होती है। ५ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या जम्बूढीप के मेरु पर्वत से पूर्व में जब उत्कृष्ट अठारह मुहूर्त का दिन होता है, तब जम्बूढीप के पश्चिम में भी उत्कृष्ट अठारह मुहूर्त का दिन होता है ? और जब पश्चिम में उत्कृष्ट अठारह मुहूर्त का दिन होता है ? और जब पश्चिम में उत्कृष्ट अठारह मुहूर्त का दिन होता है, तब जम्बूढीप के उत्तर और दक्षिण में जधन्य बारह मुहूर्त की राबि होती है ?

५ उत्तर-हाँ, गौतम ! इसी तरह होता हैं।

६ प्रश्त-हे भगवन् ! क्या जम्बूद्वीप में दक्षिणार्द्ध में जब अठारह मुहूर्ता-नन्तर (अठारह मुहूर्त से कुछ कम) दिन होता है, तब उत्तरार्द्ध में अठारह मुहूर्तानन्तर दिन होता है ? और जब उत्तरार्द्ध में अठारह मृहूर्तानन्तर दिन होता है तब जम्बूद्वीप के मेरु पर्वत से पूर्व पश्चिम दिशा में सातिरेक (कुछ अधिक) बारह मुहूर्त की रात्रि होती है ?

६ उत्तर-हाँ, गौतम ! यह इसी तरह होती है।

७ प्रक्रन-हे भगवन् ! क्या जम्बूद्वीप के मेरु पर्वत से पूर्व में जब अठारह मृहूर्तानन्तर दिन होता है, तब पिश्चिम में अठारह मुहूर्तानन्तर दिन होता है ? और जब पिश्चिम में अठारह मुहूर्तानन्तर दिन होता है । तब जम्बूद्वीप में मेरु पर्वत से उत्तर दक्षिण में सातिरैक बारह मुहूर्त रात्रि होती हं ?

७ उत्तर-हाँ, गौतम ! यह इसी तरह होती है ?

इस कम से दिन का परिमाण घटाना चाहिये और राश्रि का परिमाण बढ़ाना चाहिये। जब सत्तरह मुहूर्त का दिन होता है, तब तेरह मुहूर्त की राश्रि होती है। जब सत्तरह मुहूर्त नित्तर दिन होता है, तब सातिरेक तेरह मुहूर्त राश्रि होती है। जब सोलह मुहूर्त का दिन होता है तब चौदह मुहूर्त की राश्रि होती है। जब सोलह मुहूर्त का दिन होता है, तब सातिरेक चौदह मुहूर्त की राश्रि होती है। जब पन्द्रह मुहूर्त का दिन होता है, तब पन्द्रह मुहूर्त की राश्रि होती हैं। जब पन्द्रह मुहूर्त का दिन होता है, तब सातिरेक पन्द्रह मुहूर्त को राश्रि होती है। जब चौदह मुहूर्त का दिन होता है, तब सोलह मुहूर्त को राश्रि होती है। जब चौदह मुहूर्त का दिन होता है, तब सोतिरेक सोलह मुहूर्त की राश्रि होती है। जब चौदह मुहूर्त का दिन होता है, तब सातिरेक सोलह मुहूर्त की राश्रि

होती है। जब तेरह मुहूर्त का दिन होता है, तब सत्तरह मुहूर्त की रात्रि होती है। जब तेरह मुहूर्तान्तर दिन होता है, तब सातिरेक सत्तरह मुहूर्त रात्रि होती है।

८ प्रश्त-हे भगवन् ! क्या जम्बूद्वीप में दक्षिणार्द्ध में जब जधन्य बारह मुहूर्त का दिन होता है, तब उत्तरार्द्ध में भी उसी तरह होता है ? और जब उत्तरार्द्ध में भी उसी तरह होता है, तब जम्बूद्वीप के मेरु पर्वत से पूर्व पिक्चम में उत्कृष्ट अठारह मुहूर्त की रात्रि होती हैं ?

८ उत्तर-हाँ, गौतम ! यह इसी तरह होती है। इस प्रकार सब कहना चाहिये यावत् रात्रि होती है।

९ प्रक्रन-हे भगवन् ! क्या जम्बूद्वीप के मेरु पर्वत से पूर्व में जब जधन्य बारह मुहूर्त का दिन होता है, तब क्या पिश्चिम में भी इसी तरह होता है और जब पिश्चम में भी इसी तरह होता है, तब जम्बूद्वीप के उत्तर दक्षिण में उत्कृष्ट अठारह मुहूर्त की रात्रि होती है ?

#### ९ उत्तर-हाँ, गौतम ! यह इसी तरह होती है।

विवेचन — जब दक्षिण और उत्तर में उत्कृष्ट अठारह मुहूर्त का दिन होता है तब पूर्व और पिंचम में वारह मुहूर्त की रात्रि होती है। सूर्य के सब १८४ मण्डल हैं। उन में से जम्बूदीप में ६४ मण्डल हैं और वाकी १९९ मण्डल लवण समुद्र में है। जब सूर्य सर्वाभ्यन्तर मण्डल में होता है तब अठारह मुहूर्त का दिन होता है और वारह मुहूर्त की रात्रि होती है। दिवस और रात्रि दोनों के मिलाकर तीस मुहूर्त होते हैं। जब सूर्य बाहरी मण्डल से आभ्यन्तर मण्डल की ओर आता है, तब कमशः प्रत्येक मण्डल में दिवस बढ़ता जाता है और रात्रि घटनी जाती है और जब सूर्य आभ्यन्तर मण्डल से बाहरी मण्डल की ओर प्रयाण करता है, तब प्रत्येक मण्डल में डेढ़ मिनट से कुछ अधिक रात्रि बढ़ती जाती है और दिवस उतना ही घटना जाता है। तात्पर्य यह है कि जब दिवस बड़ा होता है, तो रात्रि छोटी होती है और जब रात्रि बड़ी होती है, तब दिवस छोटा होता है। जब सूर्य सर्वाभ्यन्तर मण्डल से निकल कर उसके पास वाले दूसरे मण्डल में जाता है तब मुहूर्त के हैं। भाग जितना कम अठारह मुहूर्त का दिन होता है। दिन के इस परिमाण को शास्त्र में 'अष्टादशमुहूर्तानन्तर' कहा गया है। क्योंकि यह समय अठारह मुहूर्त का दिन होने के तुरन्त बाद में ही आता है।

इस प्रकार जब दिन कम होना प्रारम्भ होता है. तब रात्रि बारह मुहुर्त और सुहूर्त वे 🖧 भाग जितना होती है। अर्थात् इस तरह रात्रि भी बढने लगती है। तात्पर्य यह है कि दिवस का जितना भाग घटना है, उतना ही भाग रात्रि का बढ़ जाता है, क्योंकि ाहोरात्र तीस मुहर्त का होता है । इस तरह पूर्वोक्त क्रम द्वा<mark>रा सम्भव पूर्वक दिन का</mark> ारिमाण घटाते जाना चाहिये। जब सूर्य दूसरे मण्डल से **३१ वें मण्डल के अर्द्ध भाग में** गता है, तब दिवस सत्तरह मृहूर्न का होता है और रात्रि तेरह मृहूर्त की होती है। ाहां में चलता हुआ सूर्य जब ३२ वें मण्डल के आधे भाग में जाता है, तब एक मुहूर्त के ैं। भाग कम सत्तरह मुहूर्त का दिन का होता है और रात्रि मुहूर्त के ち भाग अधिक तेरह. मुहतं की होती है। ३२ वें मण्डल से चलता हुआ सूर्य जब ६१ वें मण्डल में जाता है, तब मोलह मुहुर्त का दिन होता है और चौदह मुहूर्त की रात्रि होती है। जब सूर्य दूसरे से ९२ वें मण्डल के अर्द्ध भाग में जाता है तब दिन पन्द्रह मुहूर्त का होता है और रात्रि भी गन्द्रह मुहूर्त की होती है जब सूर्य ≀२२ वें मण्डल में जाता है, तब दिवस चौदह मुहूर्त का होता है और जब १५३ वें मण्डल के अर्द्ध भाग में जाता है, तब तेरह मुहूर्त का दिन होता है और जब दूसरे से सर्व बाह्य १८३ वें मण्डल में सूर्य जाता है, तब ठीक बारह मुहर्त का दिन होता है और उस समय रात्रि अठारह मुहूर्त की होती है। अर्थात् जितने परिमाण में दिन घटता जाता है, उतने ही परिमाण में रात्रि बढ़ती जाती है। इस सब का तात्पर्य यह है कि दिन और रात्रि दोनों के मिलकर ३० मुहूर्त होते हैं। इसलियं दिन परिमाण में जितनी हानि होती है, तब रात्रि के परिमाण में उतनी ही वृद्धि होती है और जब रात्रि के परिमाण में जितनी हानि होती है, तब उतनी ही दिन के परिमाण में वृद्धि होती है । दोनों के मिलकर ३० मुहूर्त होते हैं, यह सुनिर्णीत है ।

#### वर्षा का प्रथम समय

१० प्रश्न-जया णं भंते ! जंबुद्दीवे दीवे दाहिणड्ढे वासाणं पढमे समए पडिवज्जइ तया णं उत्तरड्ढे वि वासाणं पढमे समए पडिवज्जइ; जया णं उत्तरड्ढे वि वासाणं पढमे समए पडिवज्जइ तया

णं जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पञ्चयस्स पुरित्थम पचित्थमे णं अणंतर-पुरक्खडे समयंसि वासाणं पढमे समए पडिवज्जइ ?

१० उत्तर-हंता, गोयमा ! जया णं जंबुदीवे दीवे दाहिणइहे वासाणं पढमे समए पडिवज्जइ, तह चेव जाव-पडिवज्जइ ?

११ प्रश्न-जया णं भंते ! जंबुदीवे दीवे, मंदरस्स पव्वयस्स पुरत्थिमे णं वासाणं पढमे समए पडिवज्जइ तया णं पचित्थिमेण वि वासाणं पढमे समए पडिवज्जइ। जया णं पचित्थिमेण वि वासाणं पढमे समए पडिवज्जइ तया णं जाव-मंदरस्स पव्वयस्स उत्तर-दाहिणे णं अणंतरपच्छाकडसमयंसि वासाणं पढमे समए पहिचण्णे भवइ ?

११ उत्तर-हंता, गोयमा ! जया णं जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पन्वयस्स पुरस्थिमे णं एवं चेव उच्चारेयव्वं, जाव-पडिवण्णे भवइ ?

एवं जहा समएणं अभिलावो भणिओ वासाणं तहा आव-लियाए वि भाणियध्वोः आणपाणूण वि, थोवेण वि, लवेण वि. मुहुत्तेण वि, अहोरत्तेण वि, पक्खेण वि, मासेण वि, उउणा वि, एएसिं सब्वेसिं जहा समयस्स अभिलावो तहा भाणियव्वो ।

कठिन इाब्दार्थ - पडिवज्जइ --होता है, वासाणं--वर्धा का, अणंतरपुरक्लडे---अनन्तर पुरस्कृत अर्थात् उसी समय के बाद, अर्थतरपच्छाकडसमयंसि --अनन्तर बाद के समय में, आवलियाए--आवलिका, आणपाणूण -- आनपान--- इवासोच्छ्वास, थोवेण--स्तोकः लवेण--लव, अहोरत्ते--रातदिन, उउणा--ऋतु ।

भावार्थ-- १० प्रक्त-हे भगवन् ! जब जम्बूद्वीप के दक्षिणार्द्ध में वर्षा

ऋतु का प्रथम समय होता है, तब उत्तराई में भी वर्षा ऋतु का प्रथम समय होता है और जब उत्तराई में वर्षा ऋतु का प्रथम समय होता है, तब जम्बूद्दीप में मेरु पर्वत के पूर्व पश्चिम में वर्षा ऋतु का प्रथम समय अनन्तरपुरस्कृत समय में होता है अर्थात् जिस समय दक्षिणाई में वर्षा ऋतु प्रारम्भ होती है, उसी समय के पश्चात् तुरन्त दूसरे समय में मेरु पर्वत से पूर्व पश्चिम में वर्षा ऋतु प्रारम्भ होती है ?

१० उत्तर-हाँ, गौतम ! इसी तरह होता है अर्थात् जब जम्बूद्वीप के दक्षिणाई में वर्षा ऋतु का प्रथम समय होता है, तब उसी तरह यावत् होता है।

११ प्रक्रन-हे भगवन् ! जब जम्बूद्वीप में मेरु पर्वत के पूर्व में वर्षाऋतु का प्रथम समय होता है, तब पिट्यम में भी वर्षा ऋतु का प्रथम समय होता है और जब पिट्यम में वर्षा ऋतु का प्रथम समय होता है, तब यावत् मेरु पर्वत के उत्तरदक्षिण में वर्षा ऋतु का प्रथम समय-अनन्तरपश्चात्कृत समय में होता है अर्थात् मेरु पर्वत से पिट्यम में वर्षा ऋतु प्रारम्भ होते के एक समय पहले मेरु पर्वत से उत्तर दक्षिण में वर्षा ऋतु प्रारम्भ होती है ?

११ उत्तर-हाँ, गौतम ! इसी तरह होता है, अर्थात् जब जम्बूद्वीप में भेरु पर्वत से पूर्व में वर्षा ऋतु प्रारम्भ होती है, उससे पहले एक समय में उत्तर दक्षिण में वर्षा ऋतु प्रारम्भ होती है। इस तरह यावत् सारा कथन कहना चाहिए।

जिस प्रकार वर्षा ऋतु के प्रथम समय के विषय में कहा गया है, उसी तरह वर्षा ऋतु के प्रारम्भ की प्रथम आविलका के विषय में भी कहना चाहिए। इसी तरह आनपान, स्तोक, लव, मुहुर्त्त, अहोरात्र, पक्ष, मास, ऋतु इन सब के सम्बन्ध में भी समय की तरह कहना चाहिए।

विवेचन — पहले के प्रकरण में काल के सम्बन्ध में कथन किया गया है। ऋतु भी एक प्रकार का काल है। इसलिए अब ऋतु के सम्बन्ध में कहा जाता है-

दक्षिणार्छ में प्रारम्भ होनेवाली दर्षा ऋतुकी शुरुआत की अपेक्षा अनन्तर भविष्यत्कालीन समय को यहाँ 'अनन्तर पुरस्कृत समय' कहा गया है।

पूर्व और पश्चिम महाविदेह में प्रारम्भ होने वाली वर्षा ऋतु के प्रारम्भ की अपेक्षा अनन्तर अतीतकालीन समय को यहां 'अनन्तर पश्चात्कृत समय' कहा गया है।

समय से लेकर मुहर्त्त तक काल के सात भेद हैं-

समय-काल के सबसे छोटे भाग को-जिसका दूसरा भाग न हो सके-'समय' कहते हैं। आवलिका-असंख्यात समय की एक 'आवलिका' होती है।

उच्छ्वास-निःश्वास-संख्यात आविलिकाओं का एक उच्छ्वास होता है और इतनी ही आविलिकाओं का एक निःश्वास होता है ।

आनप्राण∸एक उच्छ्वास और नि:श्वास मिल कर एक -'आनप्राण' अथवा 'प्राण' कहलाता है ।

स्तोक-सात आनप्राण अथवा प्राणों का एक 'स्तोक' होता है। लव-सात स्तोकों का एक 'लव' होता है।

मुहूर्त्त-७७ लव अर्थात् ३७७३ श्वासोच्छ्वास का एक मुहूर्त्त होता है। एक मुहूर्त्त में दो घडी होती है। एक घड़ी चौबीस मिनिट की होती है।

तीस मुहूर्त्त का एक अहोरात्र होता है। पन्द्रह अहोरात्र का एक पक्ष होता है। दो पक्ष का एक मास होता है। दो मास की एक ऋतु होती है।

#### हेमन्तादि ऋतुएँ और अयनादि

१२ प्रश्न-जया णं भंते ! जंबुद्दीवे दीवे हेमंताणं पढमे समए पडिवज्जइ० ?

१२ उत्तर—जहेव वासाणं अभिलावो तहेव हेमंताण वि, गिम्हाण वि भाणियञ्चो जाव—उऊए; एवं तिण्णि वि, एएसिं तीसं आलावना भाणियञ्चा ।

१३ प्रश्न-जया णं भंते ! जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्य पव्वयम्स दाहिणइढे पढमे अयणे पडिवज्जइ, तया णं उत्तरइढे वि पढमे अयणे पडिवज्जइ ?

१३ उत्तर-जहा समएणं अभिलावो तहेव अयणेण वि भाणि-यन्त्रो, जाव-अणंतरपच्छाकडसमयंसि पढमे अयणे पडिवण्णे भवड ।

जहा अयणेणं अभिलावो तहा संवच्छरेण वि भाणियव्वो, जुएण वि, वाससएण वि, वासमहस्सेण वि, वाससयसहस्मेण वि, पुर्वंगेण वि, पुर्वेण वि, तुडियंगेण वि, तुडिएण वि, एवं पुर्वंगे. पुन्वे, तुडियंगे, तुडिए, अडइंगे, अइडे, अववंगे, अववे, हुहूयंगे, हुहूए, उपलंगे, उपले, पउमंगे, पउमे, पलिणंगे, पलिणे, अत्थणिउरंगे, अत्थणिउरे, अउयंगे, अउए, णउयंगे, णउए, पउयंगे, पउए, चूलियंगे, चूलिए, सीसपहेलियंगे, सीसपहेलिया, पिलओवनेण, सागरोवमेण वि भाणियव्वो ।

१४ प्रश्न-जया णं भंते ! जंबुदीवे दीवे दाहिणड्ढे पढमा ओसप्पणी पडिवज्जइ तया णं उत्तरइढे वि पढमा ओसप्पणी पडि-वज्जहः, जया णं उत्तरइढे वि पडिवज्जह तया णं जंब्रुदीवे दीवे मंद-रस्स पञ्चयस्स पुरित्थमे णं पबित्थमे णं णेवित्थ ओसिप्पणी, णेवित्थ उस्सप्पिणी; अवद्विए णं तत्थ काले पण्णते समणाउसो ?

१४ उत्तर-हंता, गोयमा ! तं चेव जाव-उचारेयव्वं, जाव-

## समणाउसो ! जहा ओसप्पिणीए आलावओ भणिओ एवं उस्स पिणीए विभाणियन्वो ।

कठित शब्दार्थ--हेमंताणं--हेमन्त ऋतु, शिम्हाणं--ग्रीष्म ऋतु, अयणे--अयन, जुएण--युग से, अवट्टिए--अवस्थित-स्थिर ।

१२ प्रश्न-हे भगवन् ! जब जम्बूद्वीप के दक्षिणार्द्ध में हेमन्त ऋतु का प्रथम समय होता है, तब उत्तरार्द्ध में भी हेमन्त ऋतु का प्रथम समय होता है और जब उत्तरार्द्ध में इस तरह होता है, तब जम्बूद्वीप के मेरु पर्वत से पूर्व पश्चिम में हेमन्त ऋतु का प्रथम समय अनन्तर पुरस्कृत समय में होता है ? इत्यादि ।

१२ उत्तर-हे गौतम ! इस विषयक सारा वर्णन वर्षा ऋतु के वर्णन के समान जान लेना चाहिए। इसी तरह ग्रीष्म ऋतु का भी वर्णन समझ लेना चाहिए। हेमन्त ऋतु और ग्रीष्म ऋतु के प्रथम समय की तरह उनकी प्रथम आवलिका यावत् ऋतु पर्यन्त सारा वर्णन कहना चाहिए। इस प्रकार वर्षा ऋतु, हेमन्त ऋतु और ग्रीष्म ऋतु, इन तीनों का एक सरीला वर्णन है। इसलिए इन तीनों के तीस आलापक होते हैं।

१३ प्रश्न—हे भगवन् ! जब जम्बूद्वीप में मेरु पर्वत के दक्षिणार्द्ध में प्रथम 'अयन' होता है, तब उत्तरार्द्ध में भी प्रथम अयन होता है ?

१३ उत्तर-हे गौतम ! जिस प्रकार 'समय' के विषय में कहा, उसी प्रकार 'अयन' के विषय में भी कहना चाहिए। यावत् उसके प्रथम समय, अनन्तर पश्चात्कृत समय में होता है। इत्यादि सारा वर्णन कहना चाहिए।

जिस प्रकार 'अयन' के विषय में कहा उसी प्रकार संवत्सर, युग, वर्षशत, वर्षमहल, वर्षशतसहस्र, पूर्वांग, पूर्व, श्रुटितांग, श्रुटित, अटटांग, अटट, अववांग, अवव, हहकांग, हहक, उत्पलांग, उत्पल, पद्मांग, पद्म, निलनांग, निलन, अर्थनिकुरांग, अर्थनिकुर, अयुतांग, अयुत, नयुतांग, नयुत, प्रयुतांग, प्रयुत, चूलिकांग, चूलिका, शीर्षप्रहेलिकांग, शीर्षप्रहेलिका, पत्योपम और सागरोपम। इन सब के

सम्बन्ध में भी पूर्वोक्त प्रकार से समझना चाहिए।

१४ प्रक्रन-हे भगवन् ! जब जम्बूढ़ीप के दक्षिणार्द्ध में प्रथम अवस्रिणी होती है, तब क्या उत्तरार्द्ध में भी प्रथम अवस्रिणी होती है और जब उत्तरार्द्ध में भी प्रथम अवस्रिणी होती है और जब उत्तरार्द्ध में प्रथम अवस्रिणी होती है, तब क्या जम्बूढ़ीप में मेरु पर्वत से पूर्व पश्चिम में अवस्रिणी नहीं होती, उत्सर्विणी नहीं होती, किंतु हे दीर्घजीविन् श्रमण ! वहाँ अवस्थित काल होता है ?

१४ उत्तर-हाँ, गौतम ! इसी तरह होता है। यावत् पहले की तरह सारा वर्णन कहना चाहिए। जिस प्रकार अवसर्पिणी के विषय में कहा है, उसी तरह उत्सर्सिणी के विषय में भी कहना चाहिए।

विवेचन-तीन ऋतुओं का एक 'अयन' होता है। दो 'अयन' का एक संवत्सर (वर्ष) होता है। पांच संवत्सर का एक 'युग' होता है। बीस युग का एक वर्षशत (सौ वर्ष) होता है। दम वर्षशत का एक वर्षसहस्र (एक हजार वर्ष) होता है। सौ वर्ष सहस्रों का एक वर्षशतसहस्र (एक लाख वर्ष) होता है। चौरासी लाख वर्षों का एक 'पूर्वाग' होता है। एक पूर्वाग को अर्थात् चौरासा लाख को चौरासी लाख से गुणा करने से एक 'पूर्व' होता है। एक पूर्व को चौरासी लाख से गुणा करने से एक 'त्रुटितांग होता है। एक त्रुटितांग को चौरामी लाख से गुणा करने पर एक 'त्रुटित' होता है। इस प्रकार पहले की राशि को चौरासी लाख से गुणा करने पर एक 'त्रुटित' होता है। इस प्रकार पहले की राशि को चौरासी लाख से गुणा करने पर उत्तरोत्तर राशियां वनती जाती है। वे इस प्रकार हैं—अटटिगंग, अटट, अववांग, अवव, हहूकांग, हहूक, उत्पलांग, उत्पल, पद्मांग, पद्म, निकनांग, निलन, अर्थनिकुरांग, अर्थनिकुर, अयुतांग अयुत, नयुतांग, नयुत, प्रयुतांग, प्रयुत, चूलिकांग,चूलिका, शीर्षप्रहेलिकांग, शीर्षप्रहेलिकां।

शीर्षप्रहेलिका १९४ अङ्कों की संख्या है। यथा—७५८२६३२५३०७३०१०२४११५ ७९७३५६९९७४६९६४०६२१८९६६८४८०८०१८३२९६ इन चौपन अङ्कों पर एक सौ चालीस बिन्दियाँ लगाने से शीर्षप्रहेलिका संख्या का प्रमाण आता है। यहाँ तक का काल गणित का विषय माना गया है। इसके आगे भी काल का परिमाण बतलाया गया है, परन्तु वह गणित का विषय नहीं है, किसु उपमा का विषय है। यथा—पल्योपम, सागरोपम आदि।

अवस्मिणी काल, जिस काल में जीवों के संहतन और संस्थान कमशः हीन होते

जाते हैं. आयु और अवगाहना घटती जाती है, तथा उत्थान, कर्म, बल, वीर्य, पुरुषकार और पराक्रम का क्रमशः हास होता जाता है, उसे 'अवस्पिणी' काल कहते हैं। इस काल में पुद्गलों के वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श हीन होते जाते हैं। शुभ भाव घटते जाते हैं और अशुभ भाव बढ़ते जाते हैं। अवस्पिणी काल दस कोड़ाकोड़ी सागरोपम का होता है। इसके छह विभाग होते हैं, जिन्हें 'आरा' कहते हैं।

उत्सर्पिणी काल-जिस काल में जीवों के महनन और संस्थान कमशः अधिकाधिक शुभ होते जाते हैं, आयु और अवगाहना बढ़ती जाती है तथा उत्थान, कर्म, बल बीर्य पुरुषकार और पराक्रम की वृद्धि होता जाती है, उसे 'उत्सिंपिणी' काल कहते हैं। जीवों की तरह इस काल में पुद्गलों के वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्ध भी शुभ होते जाते हैं। अबुभतम भाव अगुभतर, अशुभ, शुभ, शुभतर होते हुए यावत् शुभतम हो जाते हैं। अवसांपिणी काल में क्रमशः हास होते हुए हीनतम अवस्था आजाती है और इसमें उत्तरोत्तर वृद्धि होते हुए क्रमशः उच्चतम अवस्था आजाती है। यह काल भी दस कोड़ाकोड़ी सागरोपम का होता है। इसके भी छह आरे होते है।

#### लवण समुद्र में सूर्योदय

१५ प्रश्न-लवणे णं भंते! समुद्दे सूरिया उदीण पाईणमुग्गच्छ०? १५ उत्तर-जच्चेव जंबुदीवस्स वत्तव्वया भणिया सच्चेव सव्वा अपिसेसिया लवणसमुद्दस्स वि भाणियव्वा, णवरं-अभिलावो इमो णेयव्वो । जया णं भंते! लवणे समुद्दे दाहिणड्ढे दिवसे भवइ तं चेव जाव-तया णं लवणसमुद्दे पुरित्थमपचित्थमे णं राई भवइ । एएणं अभिलावेणं णेयव्वं ।

१६ प्रश्न-जया णं भंते ! लवणसमुद्दे दाहिणइढे पढमा ओस-

पिणी पडिवज्जइ, तया णं उत्तरइढे पढमा ओसप्पिणी पडिवज्जइ, जया णं उत्तरइढे पढमा ओसप्पिणी पडिवज्जइ, तया णं रुवणसमुद्दे पुरत्थिम-पचित्थिमेणं णेवित्थि ओसप्पिणी; णेवित्थि उस्मिपिणी सम-णाउसो ! ?

#### १६ उत्तर-हंता, गोयमा ! जाव-समणाउसो ! ।

कठिन शब्दार्थ--अभिलाबो--अभिलाप, णैवत्थि--नहीं होना ।

भावार्थ--१५ प्रदन — हे भगवन् ! क्या लवणसमुद्र में सूर्य ईशानकोण ें में उदय होकर अग्निकोण में जाते हैं ? इत्यादि सारा प्रश्न पूछना चाहिए ।

१५ उत्तर—हे गौतम ! जिस प्रकार जम्बूद्वीप में सूर्यों के सम्बन्ध में वस्तव्यता कही गई है, वह सम्पूर्ण वस्तव्यता लवण-समुद्र के सम्बन्ध में भी कहनी चाहिए। इतनी विशेषता है कि इस वस्तव्यता में पाठ का उच्चारण इस प्रकार करना चाहिए—"हे भगवन् ! जब लवण-समुद्र के दक्षिणाई में दिन होता है, इत्यादि सारा कथन उसी प्रकार कहना चाहिए, यावत् तब लवणसमुद्र में पूर्व पश्चिम में रात्रि होती है। इस अभिलाप द्वारा सारा वर्णन जान लेना चाहिए।

१६ प्रक्रन-हे भगवन् ! जब लवणसमुद्र के दक्षिणाई में प्रथम अवसर्पिणी होती है, तब उत्तराई में प्रथम अवसर्पिणी होती है ? और जब उत्तराई में प्रथम अवसर्पिणी होती है, तब लवणसमुद्र के पूर्व पश्चिम में अवसर्पिणी नहीं होती, उत्सर्पिणी नहीं होती, परन्तु वहाँ अवस्थित काल होता है ?

१६ उत्तर—हाँ, गौतम ! यह इसी तरह होता है, यावत् अवस्थित काल होता है।

विवेचन-पहले प्रकरण में जम्बूद्वीप में सूर्य का वर्णन किया गया है। अब लवण-समुद्रादि में सूर्य का वर्णन किया जाता है।

जम्बूद्वीप एक लाख योजन का लम्बा चौड़ा है। जम्बूद्वीप में दो सूर्य और दो चंद्र हैं। जम्बूद्वीप को चारों ओर से घेरे हुए लवणसमुद्र हैं। इस समुद्र का पानी खारा है, इसलिए इसे 'लवण समुद्र' कहते हैं। यह दो लाख योजन का लम्बा चौड़ा है। इसमें चार भूयं और चार चन्द्र हैं। जम्बूद्वीप का आकार गोल रुपया जैसा है और लवण समुद्र का आकार भी गोल है, किन्तु बीच में जम्बूद्वीप के होने से कंकण, चूड़ी और कड़ा जैसा गोल है। जम्बूद्वीप से लवणसमुद्र ने चौबीस गुणी जगह रोकी है।

#### धातकीखंड और पुष्करार्द्ध में सूर्योदय

- १७ प्रश्न-धायइसंडे णं भंते ! दीवे सूरिया उदीणपाईण-मुगाच्छ० ?
- १७ उत्तर-जहेव जंबुद्दीवस्स वत्तव्वया भणिया स च्चेव धायइ-संडस्स वि भाणियव्वा, णवरं-इमेणं अभिलावेणं सब्वे आलावगा भाणियव्वा।
- १८ प्रश्न—जया णं भंते ! धायइसंडे दीवे दाहिणइढे दिवसे भवइ, तया णं उत्तरइढे वि, जया णं उत्तरइढे वि तया णं धायइ-संडे दीवे मंदराणं पव्चयाणं पुरित्थमपचित्थमे णं राई भवइ ।
  - १८ उत्तर-हंता, गोयमा ! एवं चेव जाव-राई भवइ ।
- १९ प्रश्न—जया णं भंते ! धायइसंडे दीवे मंदराणं पव्वयाणं पुरित्थिमेणं दिवसे भवइ तया णं पचित्थिमेण वि ? जया णं पचित्थिमेण वि तया णं धायइसंडे दीवे मंदराणं पव्वयाणं उत्तरेणं दाहि गेणं राई भवइ ?

१९ उत्तर-हंता, गोयमा ! जाव भवइ-एवं एएणं अभिळावेणं णेयव्वं जाव० ।

२० प्रश्न-जया ण भंते ! दाहिणड्ढे पढमा ओसप्पिणी तया णं उत्तरइढे ? जया णं उत्तरइढे तया णं धायइसंडे दीवे मंदराणं पव्य-याणं पुरित्थम-पच्चित्थमेणं णित्थि ओसप्पिणी जाव-समणाउसो ! ?

२० उत्तर-हंता, गोयमा ! जाव-समणाउसो !।

जहा लवणसमुद्दस्म वत्तव्वया तहा कालोदस्म वि भाणियव्वा, णवरं कालोदस्स णामं भाणियव्वं ।

२१ प्रश्न-अर्टिभतरपुक्खरद्धेणं भंते ! सूरिया उदीणपाईण-मुगगन्छ० ?

२१ उत्तर-जहेव धायइसंडस्स वत्तव्वया तहेव अव्भितरपुवस्वरः द्धस्म वि भाणियव्या, णवरं-अभिलावो जाणियव्यो जाव-तया णं अविभतरपुक्तवरद्धे मंदराणं पुरितथम-पचितथमेणं णेवितथ अव-सप्पिणो, णेवत्थि उस्सप्पिणी-अवट्टिए णं तत्थ काले पण्णत्ते समणाउसो !।

मेवं भंते ! सेवं भंते ! ति ।

## 🕸 पंचमसए पढमो उद्देसो सम्मत्तो 🏶

कठिन शब्दार्थ-अब्मितरपुक्खरद्धे-आभ्यन्तर पुष्कराई, अवद्विए-अवस्थित । भावार्थ-१७ प्रश्त-हे भगवन् ! क्या धातकीखण्ड द्वीप में सूर्य, ईशान- कोण में उदय होकर अग्निकोण में अस्त होते हैं ? इत्यादि प्रश्न ।

१७ उत्तर-हे गौतम ! जिस प्रकार की वक्तव्यता जम्बूद्वीप के सम्बन्ध में कही गई है, उसी प्रकार की सारी वक्तव्यता धातकी खण्ड के सम्बन्ध में भी कहनी चाहिए, परन्तु विशेषता यह है कि पाठ का उच्चारण करते समय सब आलापक इस प्रकार कहने चाहिए-

१८ प्रक्त-हे भगवन् ! जब धातकीखण्ड के दक्षिणाई में दिन होता है, तब उत्तराई में भी दिन होता है, और जब उत्तराई में दिन होता है, तब धातकीखण्ड द्वीप में मेरु पर्वत से पूर्व पिक्चम में रात्रि होती है ?

१८ उत्तर-हाँ, गौतम ! यह इसी तरह होता है, यावत् रात्रि होती है।

१९ प्रश्न-हे भगवन् ! जब धातकीखण्ड द्वीप में मेरु पर्वत से पूर्व में दिन होता है, तब पश्चिम में भी दिन होता है और जब पश्चिम में दिन होता है, तब धातकीखण्ड द्वीप में मेरु पर्वत से उत्तर दक्षिण में रात्रि होती है ?

१९ उत्तर-हाँ, गौतम ! यह इसी तरह होता है और इसी अभिलाप से जानना चाहिए। यावत् (रात्रि होती है)

२० प्रक्त-हे भगवन् ! जब दक्षिणार्खं में प्रथम अवसर्पिणी होती है, तब उत्तरार्खं में भी प्रथम अवसर्पिणी होती है, और जब उत्तरार्खं में प्रथम अवसर्पिणी होती है, तब धातकीखण्ड द्वीप में मेरु पर्वत से पूर्व पिक्चम में अवसर्पिणी नहीं होती, उत्सर्पिणी नहीं होती, परन्तु अवस्थित काल होता है ?

२० उत्तर-हाँ, गौतम ! यह इसी तरह होता है, यावत् अवस्थित काल होता है ।

जिस प्रकार लवण समुद्र के विषय में कहा गया है, उसी प्रकार कालो-दिश्व के विषय में भी कहना चाहिए। इसमें इतनी विशेषता है कि 'लवणसमुद्र' के स्थान पर 'कालोदिथ' का नाम कहना चाहिए।

२१ प्रक्र-हे भगवन् ! आभ्यन्तर पुष्करार्द्ध में सूर्य, ईशानकोण में

उदय होकर अग्निकोण में अस्त होते हैं ? इत्यादि प्रक्न ?

२१ उत्तर — हें गौतम ! जिस प्रकार धातकीखंड द्वीप की वक्तव्यता कही गई, उसी तरह आभ्यन्तर पुष्कराद्धं के विषय में भी कहनी चाहिए, किंतु इतनी विशेषता है कि 'धातकीखंड द्वीप' के स्थान पर 'आभ्यन्तर पुष्कराद्धं' का नाम कहना चाहिए, यावत् आभ्यन्तर पुष्करार्द्धं में मेरु पर्वत से पूर्व पश्चिम में अवस्पिणी नहीं होती, उत्सिपणी नहीं होती, किन्तु अवस्थित काल होता है।

हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। ऐसा कह कर यावत् गौतम स्वामी विचरते हैं।

विवेचन- लवण समुद्र के चारों ओर धातकीखण्ड द्वीप है। जो चार लाख योजन का बलयाकार है। इसमें वारह सूर्य और बारह चन्द्रमा हैं। धातकीखण्ड के चारों तरफ कालोद समुद्र है। वह आठ लाख योजन का वलयाकार है। इसमें बयालीस सूर्य और बया-कीस चन्द्रमा हैं। कालोद समुद्र के चारों तरफ पुष्करवरद्वीप है। वह सोलह लाख योजन का वलयाकार है। उसके बीच में मानुषोत्तर पर्वत आ गया है। यह पर्वत अढ़ाई द्वीप दो समुद्र के चारों ओर, गढ़ (किले) की तरह गोल है। यह पर्वत बीच में आजाने से पुष्करवर द्वीप के दो विभाग हो गये हैं-आभ्यन्तर पूष्करवर द्वीप और वाह्य पूष्करवर द्वीप । आभ्यं-तर पुष्करवर द्वीप में ७२ सूर्य और ७२ चन्द्र हैं। वह पर्वत मनुष्य क्षेत्र की मर्यादा करता है, इसलिए इसे मानुषोत्तर पर्वत कहते हैं । इसके आगे भी असंख्यात द्वीप समुद्र हैं, किन्तू उनमें किसी में भी मनुष्य नहीं हैं। मनुष्य क्षेत्र में ढाई द्वीप और दो समृद्र हैं अर्थात जम्बद्वीप धातकीखण्ड द्वीप और अर्द्ध पुष्करवर द्वीप । लवणस**मुद्र और** कालोद समुद्र।ढाई द्वीप और दो समुद्र की लम्बाई चौड़ाई पैतालीस लाख योजन की है। अर्ढ पुष्करवर द्वीप की दूसरी ओर तिर्यञ्च पशु पक्षी आदि हैं। पुष्करवर द्वीप से आगे असंख्यात द्वीप समुद्र हैं, वे एक एक से दुगुने दुगुने होते गये हैं। सब के अन्त में स्वयम्भूरमण समुद्र हैं। यह सब से बड़ा है। स्वयम्भूरमण समुद्र ने अर्द्ध राजु से कुछ अधिक जगह रोक ली है। इस समुद्र के चौतरफ बारह योजन धनोदधि, घनवात और तनुवात है। यहाँ तिच्छलिक का अन्त होता है। इसके आगे अलोक है। अलोक में आकाशास्तिकाय के सिवाय कुछ नहीं है। अढाई द्वीप में कुल १३२ सूर्य और १३२ चन्द्र हैं। वे सब चर (गित करने वाले) हैं। इससे आगे अचर (स्थिर)हैं। इसलिए अढ़ाई द्वीप में ही दिवस रात्रि आदि समय का व्यवहार होता

है, इसीलिए इसे (अढ़ाई द्वीप समुद्र को अथवा मनुष्य क्षेत्र को) 'समयक्षेत्र' कहते हैं। इससे आगे दिन रात्रि आदि समय का व्यवहार नहीं होता। क्योंकि वहां सूर्य चन्द्र आदि के विमान जहां के तहां स्थिर हैं। दिन रात्रि आदि समय का व्यवहार सूर्य चन्द्र की गति पर निर्भर है।

## ॥ इति पांचवें रातक का पहला उद्देशक समाप्त ॥

# शतक ५ उद्देशक २

#### स्निग्ध पथ्यादि वायु

१ प्रश्न-रायगिहे णयरे जाव एवं वयासी-अत्थि णं भंते ! ईसिंपुरेवाया, पच्छा वाया, मंदा वाया, महावाया वायंति ?

१ उत्तर-हंता, अश्थि।

२ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! पुरत्थिमे णं ईसिंपुरेवाया, पच्छा वाया, मंदा वाया, महावाया वायंति ?

२ उत्तर-हंता, अत्थि । एवं पचित्थमे णं, दाहिणे णं, उत्तरे णं, उत्तरपुरित्थमे णं, दाहिणपुरित्थमे णं, दाहिणपचित्थमे णं उत्तरपचित्थमे णं ।

३ प्रश्न-जया णं भंते ! पुरित्थमे णं ईसिंपुरेवाया, पच्छा वाया,

मंदा वाया, महावाया वायंतिः, तया णं पचित्थिमेण वि ईसिंपुरे-वाया, जया णं पचित्थिमे णं ईसिंपुरेदाया तया णं पुरत्थिमेण वि ?

३ उत्तर-हंता, गोयमा ! जया णं पुरित्थमे णं, तया णं पच-त्थिमेण वि ईसिंपुरेवाया० जया णं पचित्थमेण वि ईसिंपुरेवाया० तथा णं पुरित्थमेण वि ईसिंपुरेवाया एवं दिसासु, विदिसासु ।

कठिन शब्दार्थ-**ईसिपुरवाया**-ईषत्पुरोवात-कुछ स्निग्धता युक्त वायु, पच्छावाया-पथ्यवात-वनस्पति आदि को हितकर वायु ।

भावार्थ-१ प्रश्न-राजगृह नगर में यावत् इस प्रकार बोले कि-हे भग-वन् ! क्या ईषत्पुरोवात, पश्यवात, मन्दवात और महाबात बहती हैं (चलती हैं) ?

१ उत्तर—हाँ, गौतम ! उपरोक्त वायु बहती हैं।

२ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या पूर्व दिशा में ईषत्पुरोवात, पथ्यवात, मन्द-वात और महावात बहती है ?

२ उत्तर-हाँ, गौतम ! उपरोक्त वायु पूर्व दिशा में बहती है। इसी तरह पश्चिम में, दक्षिण में, उत्तर में, ईशानकोण में, अग्निकोण में, नैऋत्यकोण में और वायव्यकोण में उपरोक्त वायु बहती हैं।

३ प्रश्न-हे भगवन् ! जब पूर्व में ईषत्पुरोवात, पश्यवात, मन्दवात और महावात बहती हैं, तब पश्चिम में भी ईषत्पुरोवात आदि वायु बहती हैं, और जब पश्चिम में ईषत्पुरोवात आदि वायु बहती हैं, तब क्या पूर्व में भी वे वायु बहती हैं ?

३ उत्तर-हे गौतम ! जब पूर्व में ईषत्पुरोवात आदि वायु बहती हैं, तब वे सब पिश्चम में भी बहती हैं और जब पिश्चम में ईषत्पुरोवात आदि वायु बहती हैं। इसी प्रकार सब दिशाओं में और विदिशाओं में भी कहना चाहिये।

विवेचन-पहले उद्शक में दिशाओं को लेकर दिवस आदि का विभाग बतलाया गया है। अब इस दूसरे उद्देशक में भी दिशाओं को लेकर वायु सम्बन्धी वर्णन किया जाता है। इसमें सब से पहले वायु के भेद बतलाये गये हैं। स्वल्प ओस आदि की स्निग्धता युक्त वायु को 'ईषत्पुरोवात' कहते हैं। बनस्पति आदि के लिये लाभदायक और हितकर वायु को 'पथ्यवात' कहते हैं। धीरे धीरे चलने वाली वायु को 'मन्दवात' कहते हैं। उद्ग्ड, प्रचण्ड और तुफानी वायु को 'महावात' कहते हैं।

चार दिशा और चार विदिशा, इन आठों के सम्बन्ध में आठ सूत्र कहें गये हैं। आगे दो सूत्र दिशाओं के पारस्परिक सम्बन्ध को लेकर कहे गये हैं। और दो सूत्र विदिशाओं के पारस्परिक सम्बन्ध को लेकर कहे गये हैं।

- ४ प्रभ-अत्थि णं भंते ! दीविचया ईसिंपुरेवाया ?
- ४ उत्तर-हंता, अत्थि ।
- ५ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! सामुद्दया ईसिंपुरेवाया ?
- ५ उत्तर-हंता, अत्थि।
- ६ प्रश्न-जया णं भंते ! दीविचया ईसिंपुरेवाया तया णं सामुद्दया वि ईसिंपुरेवाया जया णं सामुद्दया ईसिंपुरेवाया तया णं दीविचया वि ईसिंपुरेवाया ?
  - ६ उत्तर-णो इणट्टे समट्टे ।
- ७ प्रश्न-से केण्ट्रेणं भंते ! एवं बुचइ, जया णं दीविचया ईसिंपुरेवाया, णो णं तया सामुद्दया ईसिंपुरेवाया, जया णं सामु-द्दया ईसिंपुरेवाया, णो णं तया दीविचया ईसिंपुरेवाया ?
  - ७ उत्तर-गोयमा ! तेसि णं वायाणं अण्णमण्णविवज्ञासेणं

## लक्णे समुद्दे वेलं णाइकमइ । से तेणट्टेणं जाव वाया वायंति ।

कठित अन्दार्थ--दीविच्चया --द्वीप सम्बन्धी, सामुद्दया-सामुद्रिक-समुद्र सम्बन्धी

४ प्रक्त—हे भगवन् ! क्या ईषत्पुरोवात आदि वायु, द्वौप में भी होती है।

४ उत्तर-हाँ, गौतम ! होती है ।

५ प्रश्न—हे भगवन् ! क्या ईषत्प्ररोवात आदि वायु, समुद्र में भी होती हैं ?

५ उत्तर--हाँ, गौतम ! होती हैं।

६ प्रक्त-हे भगवन् ! जब द्वीप की ईषत्पुरीवात आदि वायु बहती हैं, तब क्या समृद्र की भी ईषत्प्रोवात आदि वायु बहती है, और जब समुद्र की ईषत्पुरोवात आदि वायु बंहती हैं, तब द्वीप की भी ये सब वायु बहती हैं ?

६ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है।

७ प्रक्त-हे भगवन ! इसका क्या कारण है कि जब द्वीप की ईषत्पुरी-वात आदि वायु बहती हों, तब समुद्र की ईषत्पुरोवात आदि वायु नहीं बहती ? और जब समुद्र की ईषत्पुरोवात आदि वायु बहती हों, तब द्वीप की ईषत्पुरोवात आदि वायु नहीं बहती?

७ उत्तर-हे गौतम ! वे सब वाय परस्पर व्यत्यय रूप से (एक दूसरे के साथ नहीं, परन्तु पृथक् पृथक्) बहती हैं। जब द्वीप की ईषत्पुरोबात आदि वायु बहती है, तब समुद्र की नहीं बहती और जब समुद्र की ईषत्पुरोवात आदि वायु बहती है, तब द्वीप की नहीं बहती। इस प्रकार यह वायु, परस्पर विपर्यय रूप से बहती हैं और इस प्रकार वे वायु लवण समुद्र की वेला का उल्लंघन नहीं करती । इस कारण यावत् पूर्वोक्त रूप से वायु बहती है ।

विवेचन-द्वीप और समुद्र सम्बन्धी वायु के विषय में यह बतलाया गया है कि जब समुद्र सम्बन्धी ईषत्पुरोवात आदि बहती हैं, उस समय द्वीप सम्बन्धी ईषत्पुरोवात आदि नहीं बहती । और जब द्वीप सम्बन्धी ईषत्पुरोवात आदि वायु बहती हैं, तब समुद्र सम्बन्धी ईषत्पुरोवात आदि वायु नहीं बहती। ये वायु समुद्र की वेला का उल्लंघन नहीं करती है।

इसका कारण यह है कि वायु के द्रव्यों का सामर्थ्य इसी प्रकार का है और वेला का स्वभाव भी इसी प्रकार का है। तात्पर्य यह है कि वायु के द्रव्यों का सामर्थ्य, वेला को उहलंघन नहीं कराने का है और वेला का स्वभाव भी इसी प्रकार का है।

#### वायुका स्वरूप

- ८ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! ईसिंपुरेवाया, पच्छा वाया, मंदा वाया महावाया वायंति ?
  - ८ उत्तर-हंता, अत्थि ।
  - ९ प्रश्न-कया णं भंते ! ईसिंपुरेवाया जाव-वायंति ?
- ९ उत्तर-गोयमा ! जया णं वाउयाए अहारियं रियंति, तया णं ईसिंपुरेवाया जाव-वायंति ।
  - १० प्रश्न-अत्थि णं भंते ! ईसिंपुरेवाया ?
  - १० उत्तर-हंता, अत्थि।
  - ११ प्रश्न-कया णं भंते ! ईसिंपुरेवाया ?
- ११ उत्तर-गोयमा ! जया णं वाउयाए उत्तरिकरियं रियइ, तया णं ईसिंपुरेवाया जाव-वायंति ।

www.jainelibrary.org

- १२ प्रभ-अत्थि णं भंते ! ईसिंपुरेवाया ?
- १२ उत्तर-हंता, अत्थि ।
- १३ प्रश्न-कया णं भंते ! ईसिंपुरेवाया, पच्छा वाया ?

१३ उत्तर-गोयमा ! जया णं वाउकुमारा, वाउकुमारीओ वा अव्यणो वा, परस्म वा, तदुभयस्स वा अट्टाए वाउकायं उदीरेंति, तया णं ईसिंपुरेवाया, जाव-वायंति ।

१४ प्रश्न-वाउयाए णं भंते ! वाउयायं चेव आणमंति वा, पाणमंति वा ?

१४ उत्तर-जहा खंदए तहा चत्तारि आलावगा णेयव्वा अणेगसयमहस्स, पुट्टे उदाइ, ससरीरी णिक्खमइ ।

कठिन शब्बार्थ-अहारियं-अपने स्वभाव के अनुसार, रियंति-गति करता हैं,पुट्ठे-स्पृष्ट होकर-स्पर्श पाकर ।

भावार्थ-८ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या ईषत्पुरोवात, पथ्यवात, मन्दवात और महावात है ?

८ उत्तर-हाँ, गौतम ! हैं।

९ प्रक्न-हे भगवत् ! ईषत्पुरोवात आदि वायु कब बहती हैं ?

९ उत्तर-हे गौतम ! जब वायुकाय अपने स्वभाव पूर्वक गति करती है, तब ईष्युरोवात आदि वायु बहती हैं।

१० प्रक्त-हे भगवन् ! क्या ईषत्पुरोवात आदि वायु है ?

१० उत्तर-हाँ, गौतम हैं।

११ प्रक्र-हे भगवन् ! ईषत्पुरोवात आदि वायु कब बहती हैं ?

११ उत्तर-हे गौतम ! जब वायुकाय उत्तर किया पूर्वक अर्थात् वैकिय शरीर बनाकर गति करती है, तब ईषत्पुरोवात आदि वायु बहती हैं।

१२ प्रक्न-हे भगवन् ! क्या ईषत्पुरोवात आदि वायु हैं ?

१२ उत्तर-हाँ, गौतम हैं।

१३ प्रक्न-हे भगवन् ! ईषत्पुरोवात आदि वायु कब बहती हैं ?

१३ उत्तर-हे गौतम ! जब वाय्कुमार देव और वाय्कुमार देवियाँ अपने लिये, दूसरों के लिये अथवा उभय के लिये (अपने और दूसरे दोनों के लिए) वायुकाय की उदीरणा करते हैं, तब ईषत्पुरोवात आदि वायु बहती है।

१४ प्रक्र-हे भगवन् ! क्या वायुकाय, वायुकाय को ही क्वास कूप में ग्रहण करती है, और निःक्वास रूप में छोड़ती है ?

१४ उत्तर-हे गौतम ! इस सम्बन्ध में स्कन्दक परिवाजक के उद्देशक में कहे अनुसार जानना चाहिए, यावत् (१) अनेक लाख बार मरकर, (२) स्पृष्ट होकर, (३) मरती है और (४) शरीर सहित निकलती है। इस प्रकार चार आलापक कहने चाहिये।

विवेचन-वायुकाय के बहने में वायुकाय के तीन रूप बनते हैं। यह बात यहां दूसरी तरह से तीन सूत्रों द्वारा बतलाई गई है।

शक्का-अत्थिणं भंते ! ईसिपुरेवाया' इत्यादि सूत्र तो पहले आ चुका है। फिर उसे यहां पुनः क्यों बतलाया गया ?

समाधान—चालू प्रकरण में यह सूत्र प्रस्तावना के रूप में रखा गया है। दूमरी-बार बतलाने का यही कारण है। इसलिए इसमें पुनरुक्ति दोष नहीं है।

यहां ईषत्पुरोवात आदि के बहने के तीन कारणों का निर्देश किया गया है। अर्थात् ईषत्पुरोवात आदि वायु, अपनी स्वाभाविक गति से बहती है, उत्तर-वैक्रिय करके बहती है और वायुकुमार आदि द्वारा की हुई उदीरणा से बहती है। वायुकाय का मूल शरीर तो औदारिक हैं और वैक्रिय शरीर इसका उत्तर शरीर है। इस उत्तर शरीर पूर्वक जो गति होती है उसे 'उत्तरिक्रय या उत्तर-वैक्रिय' कहते हैं।

शङ्का —वायुकाय के वहने के तीन कारणों का निर्देश एक ही सूत्र द्वारा किया जा सकता है, फिर यहाँ अलग अलग तीन सूत्र क्यों कहे गये हैं?

समाधान-सूत्र की गित विचित्र होने से यहां पर तीन सूत्र कहे गये हैं। दूसरी वाचना में तो इन तीन कारणों को भिन्न भिन्न वायु के बहने में कारण बतलाया गया है। यथा-ईषत्पुरोवात. पथ्यवात और मन्दवात, यं तीन स्वभाव से बहती है। ईषत्पुरोवात, पथ्य-वात और महावात, इन तीनों के बहने में उत्तर-वैक्रिय कारण है, और तीसरा कारण चारों वायु के बहने का है। इसलिये तीन सूत्रों का पृथक पृथक कहना उचित है।

वायुकाय का प्रकरण होने से अब वायु के सम्बन्ध में एक दूसरी बात बताई जाती है।

+ वायुकाय, वायुकाय को ही बाह्य और आभ्यन्तर श्वासोच्छ्वास के रूप में ग्रहण करती है और छोड़ती है। जिस वायु को वह श्वासोच्छ्वास रूप में ग्रहण करती है, वह वायु निर्जीव है। वायुकाय, वायुकाय में ही अनेक लाखों वार मरकर, वायुकाय में ही उत्पन्न हो जाती है। वायुकाय, स्वकाय शस्त्र के साथ में अथवा पर-काय शस्त्र के साथ अर्थात् पर निमित्त से (पंखे आदि से उत्पन्न हुई वायु से) स्पृष्ट होकर मरण को प्राप्त होती है। किंतु बिना स्पृष्ट हुए मरण को प्राप्त नहीं होती। (यह बात सोपक्रम आयुवाले जीवों की अपेक्षा से है) वायुकाय के चार शरीर होते हैं। जिन में से औदारिक और वैक्रिय शरीर की अपेक्षा तो वह अशरीरी होकर परलोक में जाती है। तथा तैजस और कार्मण शरीर की अपेक्षा सशरीरी परलोक में जाती है।

#### ओदन आदि के शरीर

१५ प्रश्न-अह भंते ! उदण्णे, कुम्मासे, सुरा एए णं किं सरीरा त्ति वत्तव्वं सिया ?

१५ उत्तर-गोयमा! उदण्णे, कुम्मासे सुराए य जे घणे दव्वे एए णं पुन्वभावपण्णवणं पडुच वणस्सइजीवसरीरा, तओ पच्छा सत्था-ईया सत्थपरिणामिया अगणिजझामिया अगणिझुसिया अगणि-सेविया अगणिपरिणामिया अगणिजीवसरीरा इ वत्तव्वं सिया, सुराए य जे दवे दव्वे एए णं पुन्वभावपण्णवणं पडुच आउजीवसरीरा, तओ पच्छा सत्थाईया, जाव-अगणिकायसरीरा इ वत्तव्वं सिया।

<sup>+</sup> इस प्रकरण का विस्तृत विवेचन भगवती शतक २ उद्देशक १ सूत्र ८ से १२ तक स्कन्दक प्रकरण में किया गया है। इसलिये विशेष जिज्ञासुओं की प्रथम भाग पृ. ३८२ में देखन। चाहिये।

कठिन शब्दार्थ-उदण्णे-ओदन, कुम्मासे-कुल्माष-उड़द, सुरा-मदिरा, घणे-घन-गाढ़ा, पुरुतभावपण्णवर्ण-पूर्व भाव प्रज्ञापना-पूर्व अवस्था का वर्णन, पहुच्च-अपेक्षा, सत्था-ईया —शस्त्रातीत —शस्त्र लगने के बाद, अगणिज्ञामिया— अग्नि से जलने पर।

भावार्थ---१५ प्रक्त-हे भगवन् ! ओदन (चावल), कुल्माष-उड़द और मुरा-मदिरा, इन द्रव्यों का कारीर किन जीवों का कहलाता है ?

१५ उत्तर-हे गौतम ! ओदन, कुल्माष और मदिरा में जो घन-कठिन द्रव्य है, वह पूर्वभाव-प्रज्ञापना की अपेक्षा वनस्पति जीवों के शरीर हैं। जब वे ओदन आदि द्रव्य शस्त्रातीत (ऊलल मूसल आदि द्वारा पूर्व पर्याय से अतिकांत) हो जाते हैं, शस्त्र परिणत (शस्त्र लगने से नये आकार के धारक) हो जाते हैं, अग्नि-ध्यामित (अग्नि से जलाये जाने पर काले वर्ण के बने हुए), अग्नि झूषित (अग्नि में जल जाने से पूर्व स्वभाव से रहित बने हुए) अग्नि सेवित और अग्नि-परिणामित (अग्नि में जल जाने पर नवीन आकार को धारण किये हुए) हो जाते हैं, तब वे द्रव्य अग्नि के शरीर कहलाते हैं। तथा सुरा (मदिरा) में जो प्रवाही पदार्थ है, वह पूर्व भाव प्रज्ञापना की अपेक्षा अपकाय जीवों के शरीर हैं। जब वह प्रवाही पदार्थ शस्त्रातीत यावत् अग्नि परिणामित-हो जाते हैं, तब अग्निकाय के शरीर हैं, इस प्रकार कहे जाते हैं।

१६ प्रश्न—अह णं भंते ! अये, तंबे, तउए, सीसए, उवले, कसट्टिया—एए णं किंसरीरा इ वत्तव्वं सिया ?

१६ उत्तर-गोयमा ! अये, तंबे, तउए, सीसए, उवले, कस-द्विया-एए णं पुव्वभावपण्णवणं पडुच पुढवी जीवसरीरा, तओ पच्छा सत्थाईया, जाव-अगणिजीवसरीरा इ वत्तव्वं सिया ।

कठिन शब्दार्थ-अये-लोहा, तंबे-ताम्बा, तउए-त्रपुष्-कलई-रांगा, सीसए-सीसा,

**उवले** —पत्थर का कोयला, **कसट्टिश** —कसट्टिका—लोहे का काट **\*** ।

भावार्थ-१६ प्रश्न-हे भगवन् ! लोह, तांबा, त्रपुष्-कलई, सीसा, उपल (कोयला) और कसट्टिका (लोह का काट--मैल), ये सब द्रव्य किन जीवों के शरीर कहलाते हैं ?

१६ उत्तर-हे गौतम ! लोह, तांबा, कलई, सोसा, कोबला और काट, ये सब पूर्व-भाव-प्रज्ञापना की अपेक्षा पृथ्वीकाय जीवों के झरीर कहलाते हैं और पीछे झस्त्रातीत यावत् झस्त्र-परिणामित होने पर अग्नि जीवों के झरीर कहलाते हैं।

१७ प्रश्न-अह णं भंते ! अट्टी, अट्टिज्झामे, चम्मे, चम्मज्झामे, रोमे, रोमज्झामे, सिंगे, सिंगज्झामे, खुरे, खुरज्झामे, णहे, णह-ज्झामे-एए णं किंमरीरा इ वत्तव्वं सिया ?

१७ उत्तर-गोयमा ! अट्टी, चम्मे, रोमे, सिंगे, खुरे, णहे-एए णं तमपाणजीवसरीरा । अट्टिज्झामे, चम्मज्झामे, रोमज्झामे, सिंग-खुर-णहज्झामे-एए णं पुरुवभावपण्णवणं पडुच तसपाण-जीवसरीरा; तओ पच्छा सत्थाईया, जाव-अगणि त्ति वत्तव्वं सिया ।

कठिन शब्दार्थ-अद्गि--हड्डी।

भावार्थ-१७ प्रक्त-हे भगवन् ! हड्डी, अग्नि द्वारा ज्वलित हड्डी, चमड़ा, अग्नि ज्वलित चमड़ा, रोम, अग्नि ज्वलित रोम, सींग, अग्नि ज्वलित सींग. खुर, अग्नि ज्वलित खुर, नख, अग्नि ज्वलित नख, ये सब किन जीवों के क्षरीर कहलाते हैं ?

१७ उत्तर-हे गौतम! हड्डी, चर्म, रोम, सींग, खुर और नख, ये सब

कसट्टिका का अर्थ कषपट्टिका' अर्थात् 'कसौटी' भी किया है ।

त्रस जीवों के शरीर कहलाते हैं और जली हुई हड्डी, जला हुआ चमड़ा, जले हुए रोम और जले हुए सींग, खुर, नख, ये सब पूर्वभाव-प्रज्ञापना की अपेक्षा त्रस जीवों के शरीर कहलाते हैं, और पीछ शस्त्रातीत आदि हो जाने पर-'अग्नि जीवों के शरीर' कहलाते हैं।

१८ प्रश्न—अह भंते ! इंगाले, छारिए, भुसे, गोमए-एए णं किंसरीरा इ वत्तव्वं सिया ?

१८ उत्तर-गोयमा ! इंगाले, छारिए, भुसे, गोमए-एए णं पुठ्वभावपण्णवणं पडुच एगिंदियजीवसरीरप्यओगपरिणामिया वि, जाव-पंचिंदियजीवसरीरप्यओगपरिणामिया वि, तओ पच्छा सत्था- ईया, जाव-अगणिजीवसरीरा इ वत्तव्वं सिया ।

कित शब्दार्थ-इंगाले-अंगारा, छारिए-राख, भुसे-भूसा-घास, गोमए-गोबर।

भावार्थ-१८ प्रक्त-हे भगवन् ! अंगार, राख, भूसा और गोबर (छाणा)
ये सब, किन जीवों के शरीर कहलाते हैं ?

१८ उत्तर-हे गौतम ! अंगार, राख, भूसा और गोबर (छाणा) ये सब पूर्वभाव-प्रज्ञापना की अपेक्षा एकेन्द्रिय जीवों के शरीर हैं, और यावत् यथा-संभव पंचेन्द्रिय जीवों के शरीर भी कहलाते हैं, शस्त्रातीत आदि हो जाने पर यावत् 'अग्नि जीवों के शरीर' कहलाते हैं।

विवेचन-पहले प्रकरण में वायुकाय के सम्बन्ध में कथन किया गया है। अब वन-स्पितिकाय आदि के शरीर के विषय में कथन किया जाता है। मिदरा में दो जाति के पदार्थ है-कठिन और प्रवाही। गुड़ आदि 'कठिन' पदार्थ है और पानी 'प्रवाही' पदार्थ है। जो कठिन पदार्थ है, वह पूर्वभाव-प्रज्ञापना अर्थात् पहले के द्रव्य की अपेक्षा वनस्पित का शरीर है, क्यों कि गुड़ की पूर्वावस्था वनस्पित रूप है। इसी तरह ओदन (चावल) की भी पूर्वावस्था वनस्पित रूप है। जब वह अग्नि रूप शस्त्र से जल कर पूर्व अवस्था को छोड़ देता है, स्पान्तर हो जाता है, तब वह 'अग्नि का शरीर' कहा जाता है। अंगार और राख ये दोनों लकड़ी से बनते हैं। लकड़ी (गीली लकड़ी) वनस्पति है। इसिलए ये दोनों पूर्वभाव-प्रज्ञा-पना को अपेक्षा वनस्पति रूप एकेन्द्रिय जीवों के शरीर है। भूसा, गेहूँ या जौ आदि से वनता है। हरे गेहूं और जौ आदि धान्य वनस्पति है। इसिलए भूसा, पूर्वभाव-प्रज्ञापना की अपेक्षा वनस्पति रूप एकेन्द्रिय जीवों का शरीर है। गोमय (गोबर) पूर्वभाव-प्रज्ञापना की अपेक्षा एकेन्द्रिय जीवों का शरीर है, क्योंकि जब गाय आदि पशु घास, भूसा आदि खाते हैं, तो उनसे गोवर बनता है। जब गाय आदि पशु, बेइन्द्रिय आदि जीवों का भक्षण कर जाते हैं, जब उन पदार्थों से बना हुआ गोबर, बेइन्द्रिय आदि जीवों का शरीर कहलाता है। अर्थात् गाय आदि पशु जितनी इन्द्रियोंवाले जीवों का भक्षण करें, उनसे बने हुए गोबर को पूर्वभाव-प्रज्ञापना की अपेक्षा उतनी ही इन्द्रियों वाले जीवों का शरीर गिनना चाहिए।

#### लवण समुद्र

१९ प्रश्न-लवणे णं भंते ! समुद्दे केवइयं चक्कवालविक्खंभेणं पण्णत्ते ?

१९ उत्तर-एवं णेयव्वं, जाव-लोगद्विई, लोगाणुभावे ।

सेवं भंते ! सेवं भंते ! त्ति भगवं जाव विहरह ।
।। पंचमसए बिइओ उद्देसो सम्मत्तो ।

कठिन शब्दार्थ-चक्कथाल विक्खंभेणं-चक्रवाल विष्कम्भ अर्थात् सब जगह की चौड़ाई। मावार्थ-१९ प्रश्न-हे भगवन् ! लवण समुद्र का चक्रवाल विष्कम्म (सब जगह की चौड़ाई) कितना कहा गया है ?

१९ उत्तर-हे गौतम ! पहले कहे अनुसार जान लेना चाहिए, यावत् लोकस्थिति लोकानुमाव तक कहना चाहिए।

सेवं भंते ! सेवं भंते !! हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । हे भगवन् !

#### यह इसी प्रकार है !! ऐसा कह कर यावत् गौतम स्वामी विचरते हैं।

विवेचन —पहले के प्रकरण में पृथ्यीकाय. यनस्पतिकाय आदि के शरीर सम्बन्धी वर्णन किया गया है। अब अप्काय रूप लवण समुद्र का स्वरूप बतलाया जाता है।

यहां लवण समुद्र के विषय में प्रश्न करने पर 'जीवाभिगम' सूत्र का अतिदेश किया गया है। इस विषयक वर्णन जीवाभिगम सूत्र की तीमरी प्रतिपत्ति में है। वह इस प्रकार है।

हे भगवन् ! लवण समुद्र का संस्थान कैसा है ?

हे गौतम ! गोतीर्थ, नौका, कीपसम्पुट, अश्वस्कन्ध और थलभी के समान गोल है। हे भगवन् ! लवणसमुद्र का चक्रवाल विष्कम्म, परिक्षेप, उद्वेध, उत्सेध और सर्वाग्र कितना है ?

हे गौतम ! लवणसमुद्र का चक्रवाल विष्यमंभ दो लाख योजन का है। उसका परिक्षेप पन्द्रह लाख इक्यासी हजार एक सौ ऊनचार्लाम (१४८११३९) योजन से कुछ अधिक है। उसका उद्वेध (गहराई-ऊंडाई) एक हजार योजन है। उसका उत्सेध (ऊंचाई-किखर) सोलह हजार योजन है।

हे भगवन् ! इतेना विस्तृत और विशास यह स्वणसमुद्र, जम्बूद्वीप को क्यों नहीं डूबा देता, यावत् जलमय क्यों नहीं कर देता है ?

है गौतम ! इस जम्बूद्वीप के भरत और एरायत आदि क्षेत्रों में अरिहन्त, चक्रवर्ती, वळदेव, वासुदेव, चारण, विद्याधर, श्रमण, श्रमणी, श्रावक, श्राविका और धर्मात्मा मनुष्य हैं, जो स्वभाव से भद्र और विनीत हैं, उपशान्त हैं, स्वभाव से ही जिनके कोधादि कषाय मन्द हैं। जो सरल, कोमल, जितेन्द्रिय, भद्र और नम्न होते हैं। उनके प्रभाव से लवण समुद्र, जम्बूद्वीप को डूबाता नहीं है यावत् जलमय नहीं करता है। इत्यादि वर्णन यावत् 'लोक स्वभाव है,' तक कहना चाहिये। इसलिए लवणसमुद्र जम्बूद्वीप को डूबाता नहीं है, यावत् जलमय नहीं करता है।

## ।। इति पांचवें शतक का दूसरा उद्देशक समाप्त ।।



www.jainelibrary.org

www.jainelibrary.org

# शतक ५ उहेशक ३

#### अन्य-तोथियों की आयु-बन्ध विषयक मान्यता

१ प्रश्न-अण्ण उत्थिया णं भंते ! एवमाइक्खंति भासंति, पण्णवंति, एवं परूवेंति—से जहा णामए जालगंठिया सिया, आणु-पुव्विगढिया, अणंतरगढिया, परंपरगढिया, अण्णमण्णगढिया, अण्णमण्णगरुयताए, अण्णमण्णभारियत्ताए, अण्णमण्णगरुयसंभारि-यत्ताए, अण्णमण्णघडताए जाव-चिट्रइ, एवामेव बहुणं जीवाणं बहुसु आजाइसयसहस्सेसु बहुईं आउयसहस्साईं आणुप्विगढियाई, जाव-चिट्टंति । एगे वि य णं जीवे एगेणं समएणं दो आउयाई पडिसंवेदेइ। तं जहा-इहभवियाउयं च परभवियाउयं च। जं समयं इहभवियाउयं पडिसंवेदेइ तं समयं परभवियाउयं पडिसंवेदेइ, जाव-से कहमेयं भंते ! एवं ?

१ उत्तर-गोयमा ! जं णं ते अण्णउत्थिया तं चेव जाव पर-भवियाउयं च । जे ते एवमाहंसु तं मिच्छा, अहं पुण गोयमा ! एवमाइक्खामि, जाव परूवेमि-जहा णामए जालगंठिया सिया, जाव-अण्णमण्णघडताए चिट्टंति, एवामेव एगमेगस्स जीवस्स बहूहिं आजाइसयसहस्सेहिं बहूइं आउयसहस्साइं आणुपुन्विगढियाइं जाव चिट्ठंति । एगे वि य णं जीवे एगेणं समएणं एगं आउयं पिडिसंवेदेइ । तं जहा—इहमवियाउयं वा, परमवियाउयं वा; जं समयं इहमवियाउयं पिडिसंवेदेइ णो तं समयं परमवियाउयं पिडिसंवेदेइ, जं समयं परमवियाउयं पिडिसंवेदेइ णो तं समयं इहमवियाउयं पिडिसंवेदेइ णो तं समयं इहमवियाउयं पिडिसंवेदेइ, परमवियाउयं पिडिसंवेदेइ, परमवियाउयस्स पिडिसंवेयणाए णो परमवियाउयं पिडिसंवेदेइ, परमवियाउयस्स पिडिसंवेयणाए णो इहमवियाउयं पिडिसंवेदेइ । एवं खिछ एगे जीवे एगेणं समएणं एगं आउयं पिडिसंवेदेइ । तं जहा—इहमवियाउयं वा, परमवियाउयं वा ।

कित शब्दार्थ-अण्णउत्थिया-अन्यतीर्थिक, एवमाइक्खंति इस प्रकार कहते हैं,पण्ण-वंति-वताते हैं, परूवेंति-प्ररूपणा करते हैं आणुपुव्विगिद्ध्या-क्रमणः गांठें लगाई हो, जाल-गंठिया-जालग्रन्थि, अणंतरगद्धिया-एक के बाद दूसरी अन्तर रहित गांठ लगाई हो, परम्पर-गढिया-पंक्तिबद्ध गूंथी हुई हो, अण्णमण्णगढिया-परस्पर ग्रंथित हो, आजाइसयसहस्सेषु-लाखों जन्म, पडिसंवेदेइ -अनुभवता है, पडिसंवेयणाए-भोगता हुआ-वेदता हुआ।

भावार्थ-१ प्रश्त-हे भगवन्! अन्य-तीथिक इस प्रकार कहते हैं, भाषण करते हैं, बतलाते हैं, प्ररूपणा करते हैं कि जैसे कोई एक जाल हो, उस जाल में कमपूर्वक गांठें दो हुई हों, बिना अन्तर एक के बाद एक गांठें दो हुई हों, परम्परा गूंथी हुई हों, परस्पर गूंथी हुई हों, ऐसी वह जालग्रंथि विस्तारपने, परस्पर भारपने, परस्पर विस्तार और भारपने, परस्पर समुदायपने रहती हैं अर्थात् जैसे जाल एक हैं, परन्तु उसमें अनेक गांठें परस्पर संलग्न रहती हैं, देसे ही कमपूर्वक लाखों जन्मों से सम्बन्धित बहुत से आग्रुष्य बहुत से जीवों के साथ परस्पर कमशः गुम्फित हैं। यावत् संलग्न रहे हुए हैं। इस कारण उन जीवों में का एक जीव भी एक समय में दो आयुष्य को वेदता है अर्थात् दो आयुष्य का अनुभव करता है। यथा-एक ही जीव, इस भव का आयुष्य वेदता है और

वही जीव, परभव का भी आयुष्य वेदता है। जिस समय इस भव का आयुष्य वेदता है, उसी समय परभव का भी आयुष्य वेदता है, यावत् हे भगवन् ! यह किस तरह है ?

१ उत्तर—हे गौतम ! अन्यतीथियों ने जो यह कहा है कि यावत 'एक ही जीव, एक हो समय में इस भव का और परभव का आयुष्य दोनों को वेदता है—' वह मिथ्या है। हे गौतम ! में तो इस तरह कहता हूं यावत् प्ररूपणा करता हूं कि जैसे कोई एक जाल हो और वह यावत् अन्योन्य समुदायपने रहता है, इसी प्रकार कमपूर्वक अनेक जन्मों से सम्बन्धित अनेक आयुष्य, एक एक जीव के साथ शृंखला (सांकल) की कड़ी के समान परस्पर कमशः गृम्फित होते हैं। इसलिये एक जीव एक समय में एक आयुष्य को वेदता है। यथा-इस भव का आयुष्य, अथवा परभव का आयुष्य। परन्तु जिस समय इस भव का आयुष्य वेदता है उस समय वह परभव का आयुष्य नहीं वेदता है और जिस समय वह परभव का आयुष्य नहीं वेदता है और जिस समय वह परभव का आयुष्य नहीं वेदता है और परभ्य भव का आयुष्य वेदने से पर भव का आयुष्य नहीं वेदा जाता। और परभव का आयुष्य वेदने से इस मव का आयुष्य नहीं वेदा जाता। इस प्रकार एक जीव, एक समय में, एक आयुष्य को वेदता है—इस भय का आयुष्य अथवा परभव का आयुष्य।

विवेचन पहले प्रकरण में लवण समुद्र का वर्णन किया गया है। वह सब कथन सर्वज्ञ द्वारा कथित है, अतएव सत्य है। किन्तु मिथ्यादृष्टि पुरुषों द्वारा प्ररूपित बात मिथ्या भी होती है। उसका नमूना दिखलाने के लिये इस तीसरे उद्शक के प्रारंभ में अन्यतीर्थियों द्वारा किएत दो आयुष्य वेदन का कथन किया गया है। अन्यतीर्थियों का कहना है कि एक जीव, एक ही समय में इस भव का आयुष्य और परभव का आयुष्य—वों दोनों आयुष्य वेदता है। इसके लिये उन्होंने जाल (मछलियां पकड़ने का साधन) का दृष्टान्त दिया है। और बतलाया है कि जिस प्रकार एक के बाद एक, कमपूर्वक, अन्तर रहित गांठें देकर जाल बनाया जाता है। वह जाल उन सब गांठों से गुम्फित यावत् संलग्न रहता है। इसी तरह जीवों ने अनेक भव किये हैं। उन अनेक जीवों के अनेक आयुष्य उस जाल की गांठों के

समान परस्पर संलग्न हैं। इसलिये एक जीव दो भव का आयुष्य वेदता है।

भगवान ने फरमाया कि अन्यतीर्थियों का उपरोक्त कथन मिथ्या है। आयुष्य के लिये अनेक जीवों के एक साथ तथा एक जीव के एक साथ दो आयुष्य वेदन के लियं उन्होंने जो जालग्रन्थि का दृष्टान्त दिया है, वह अयुक्त है। क्योंकि यदि आयुष्य को जालग्रन्थि के समान माना जाय तो अनेक जीवों का आयुष्य एक साथ रहने का प्रसंग आयेगा जो कि बाधित है। तथा जैसे एक जाल के साथ अनेक ग्रन्थियाँ है, उसी तरह एक जीव के साथ अनेक भवों के आयुष्य का सम्बन्ध होने से अनेक गति के वेदन का प्रसंग आवेगा। किन्तु यह भी प्रत्यक्ष से वाधित है। इसी प्रकार दो भव का आयुष्य का वेदन भावने से दो भवों को भोगने का भी प्रसंग आवेगा। किन्तु यह भी प्रत्यक्ष बाधित है। इसलिये एक जीव एक समय में दो भव का आयुष्य का वेदन करता है, यह मान्यता मिथ्या है। आयुष्य के लिये जालग्रंथि का जो दृष्टान्त है. वह केवल शृंखला (सांकल) रूप समझना चाहिए। जिस प्रकार शृंखला की कडियाँ परस्पर संलग्न हैं, उसी तरह एक भव के आयुष्य के साथ दूसरे भव का आयुष्य प्रतिबद्ध है और उसके साथ तीसरे चौथे आदि भवों का आयुष्य क्रमशः प्रतिबद्ध है। इस तरह भूतकालीन हजारों आयुष्य मात्र सांकल के समान सम्बन्धित है। तात्पर्य यह है कि एक के बाद दूसरे आयुष्य का बदन होता जाता है। परन्तू एक ही भव में अनेक आयुष्य प्रतिबद्ध नहीं है। अतः एक जीव, एक समय में एक ही आयुष्य का वेदन करता है अर्थात् इस भव के आयुष्य का वेदन करता है अथवा पर भव के आयुष्य का वेदन करता है।

#### आयुष्य सहित गति

२ प्रश्न-जीवे णं भंते ! जे भविए णेरइएसु उवविज्ञत्तए से णं किं साउए संकमइ ? णिराउए संकमइ ?

- २ उत्तर-गोयमा ! साउए संकमइ, णो णिराउए संकमइ।
- ३ प्रश्न-से णं भंते ! आउए कहिं कडे, किं समाइण्णे ?
- ३ उत्तर-गोयमा ! पुरिमे भवे कडे, पुरिमे भवे समाइण्णे;

#### एवं जाव-वेमाणियाणं दंडओ ।

४ प्रश्न-से प्यूणं भंते ! जे जं भविए जोणि उववजित्तए से तमाउयं पकरेइ, तं जहा-णेरइयाउयं वा, जाव-देवाउयं वा ?

४ उत्तर-हंता, गोयमा ! जे जं भविए जोणि उवविज्ञित्तए से तमाउयं पकरेइ, तं जहा-णेरइयाउयं वा, तिरि-मणु-देवाउयं वा । णेरइयाउयं पकरेमाणे सत्तविहं पकरेइ । तं जहा-रयणप्पभापुढवि-णेरइयाउयं वा, जाव-अहेसत्तमापुढविणेरइयाउयं वा, तिरिक्ख-जोणियाउयं पकरेमाणे पंचिवहं पकरेइ, तं जहा-एगिंदियतिरिक्ख-जोणियाउयं वा भेओ सब्बो भाणियब्बो । मणुस्साउयं दुविहं, देवा-उयं चउव्विहं ।

## सेवं भंते !, सेवं भंते ! ति ।

#### ।। पंचमसए तइओ उद्देसो सम्मत्तो ।।

कठिन शब्दार्थ-भविए-होने योग्य, साउए-आयुष्य सहित, संकसद्द-जाता हैं, णिरा-उए-विना आयुष्य के, कडे-किया, समाइण्णे-आचरण किया, पुरिसे-पूर्व के ।

भावार्थ-२ प्रक्र-हे भगवन् ! जो जीव नरक में उत्पन्न होने वाला हैं, क्या वह जीव यहीं से आयुष्य सहित होकर नरक में जाता है अथवा आयुष्य रहित होकर नरक में जाता है ?

२ उत्तर-हे गौतम ! जो जीव नरक में उत्पन्न होने वाला है, वह यहीं से आयुष्य सहित होकर नरक में जाता है, परन्तु आयुष्य रहित होकर नरक में नहीं जाता ।

३ प्रश्न-हे भगवन् ! उस जीव ने वह आयुष्य कहाँ बांधा ? और

उस आयुष्य सम्बन्धी आचरण कहाँ किया है ?

३ उत्तर-हे गौतम ! उस जीव ने वह आयुष्य, पूर्व-भव में बांधा है और उस आयुष्य सम्बन्धी आचरण भी पूर्वभव में ही किया है। जिस प्रकार यह बात नैरियक के लिये कही गई है। उसी प्रकार यावत् वैगानिक तक सभी दण्डकों में कहनी चाहिये।

४ प्रश्न-हे भगवन् ! जो जीव, जिस योनि में उत्पन्न होने योग्य होता है, क्या वह जीव, उस योनि सम्बन्धी आयुष्य बांधता है? यथा-नरक योनि में उत्पन्न होने योग्य जीव, क्या नरक योनि का आयुष्य बांधता है, यावत् देवगित में उत्पन्न होने योग्य जीव, क्या देव योनि का आयुष्य बांधता है?

४ उत्तर-हाँ, गौतम ! ऐसा ही करता है, अर्थात जो जीव, जिस योनि में उत्पन्न होने योग्य होता है, वह जीव उस योनि सम्बन्धी आयुष्य बांधता है। नरक में उत्पन्न होने योग्य जीव, नरक योनि का आयुष्य बांधता है। तिर्यंच योनि में उत्पन्न होने योग्य जीव, तिर्यंच योनि का आयुष्य बांधता है । मन्ष्य योनि में उत्पन्न होने योग्य जीव, मनुष्य योति का आयुष्य बांधता है और देवयोनि में उत्पन्न होने योग्य जीव, देवयोनि का आयुष्य बांधता है। जो जीव, नरक का आयुष्य बांधता है, वह सात प्रकार की नरकों में से किसी एक प्रकार की नरक का आयुष्य बांधता है । यथा-रत्नप्रभा पृथ्वी का आयुष्य अथवा यावतु अधः सप्तम पृथ्वी (सातवीं नरक) का आयुष्य बांधता है जो जीव, तिर्यंच योनि का आयुष्य बांधता है ? वह पांच प्रकार के तिर्यंचों में से किसी एक तिर्यंच सम्बन्धी आयुष्य बांधता है । यथा-एकेंद्रिय तिर्यंच का आयुष्य, इत्यादि । इस संबंधी सारा विस्तार यहाँ कहना चाहिये। जो जीव, मनुष्य सम्बन्धी आयुष्य बांधता है, वह दो प्रकार के मनुष्यों से किसी एक प्रकार के मनुष्य सम्बन्धी आयुष्य को बांधता है। सम्मूच्छिम मनुष्य का अथवा गर्भज मनुष्य का । जो जीव, देव सम्बन्धी आयुष्य बांधता है, वह चार प्रकार के देवों में से किसी एक प्रकार के देव का आयुष्य बांधता है। यथा-भवनपति, वाणव्यन्तर, ज्योतिषी और

वैमानिक । इन में से किसी एक प्रकार के देव का आयुष्य बांधता है।

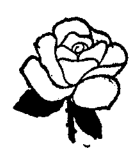
हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । ऐसा कह कर यावत् गौतम स्वामी विचरते हैं ।

विवेचन -- यह आयुष्य सम्बन्धी प्रकरण चल रहा है। इसलिए यहाँ पर भी आयुष्य सम्बन्धी बात कही जाती है।

जीव, परभव की आयुष्य इस भव में ही बांधते हैं और उस आयुष्य सम्यन्धी कारणों को बांधने का आचरण भी इसी भव में करते हैं। केवल वे जीव ही परभव का आयुष्य नहीं बांधते हैं जो चरमशरीरी होते हैं, क्योंकि वे समस्त कर्मों का क्षय कर उसी भव में मोक्ष चले जाते हैं।

जो जीव, परभव का आयुष्य बांधता है, वह नरकादि चारों गतियों में से किसी एक गित का आयुष्य बांधता है। नरक गित का आयुष्य बांधता है, तो सात नरकों में से किसी एक नरक का आयुष्य बांधता है। इसी तरह तियंक्चों में एकेंद्रियादि किसी एक का आयुष्य बांधता है। मनुष्यों में सम्मूच्छिम और गमंज, इन दो में से किसी एक का आयुष्य बांधता है। यदि देवगित का आयुष्य बांधता है, तो भवनपति, बाणव्यन्तर, ज्योतिषी और वैमानिक, इन चारों में से किसी एक का आयुष्य बांधता है। तात्पर्य यह है कि परभव का आयुष्य, इसी भव में बंधता है और वह एक ही समय बंधता है।

## ॥ इति पांचवें शतक का तीसरा उद्देशक समाप्त ॥



# शतक ५ उहेशक ४

#### शब्द श्रवण

१ प्रश्न—छउमत्थे णं भंते ! मणुस्से आउडिज्जमाणाइं सद्दाइं सुणेइ ? तं जहा—संख्तसद्दाणि वा, सिंगसद्दाणि वा संख्यिसद्दाणि वा, खरमुहीसद्दाणि वा, पोयासद्दाणि वा, परिपिरियासद्दाणि वा, पणवसद्दाणि वा, पडहसद्दाणि वा, भंभासद्दाणि वा, होरंभसद्दाणि वा, भेरिसद्दाणि वा, झल्लरीसद्दाणि वा, दुंदुभिसद्दाणि वा, तयाणि वा, वित्तयाणि वा, घणाणि वा, झुसराणि वा ?

१ उत्तर-हंता, गोयमा ! छ्उमत्थे णं मणुस्ते आउडिज्जमाणाई सद्दाइं सुणेइ । तं जहा-संख्तसद्दाणि वा, जाव-झुत्तराणि वा ।

२ प्रश्न-ताइं भंते ! किं पुट्टाइं सुणेइ, अपुट्टाइं सुणेइ ?

२ उत्तर-गोयमा ! पुट्ठाइं सुणेइ; णो अपुट्ठाइं सुणेइ, जाव णियमा छिद्दसिं सुणेइ ।

३ प्रश्न—छउमत्थे णं भंते ! मणूसे किं आरगयाइं सदाइं सुणेइ, पारगयाइं सदाइं सुणेइ ?

३ उत्तर-गोयमा ! आरगयाइं सदाइं सुणेइ, णो पारगयाइं सदाइं सुणेइ । ४ प्रश्न-जहा णं भंते ! छउमत्थे मणूसे आरगयाइं सदाइं सुणेइ, णो पारगयाइं सदाइं सुणेइ; तहा णं भंते ! केवली मणुस्से किं आरगयाइं सदाइं सुणेइ, णो पारगयाइं सदाइं सुणेइ ?

४ उत्तर—गोयमा ! केवली णं आरगयं वा, पारगयं वा, सब्व-दूरमूलमणंतियं सदं जाणइ पासइ ।

५ प्रश्न—से केणट्टेणं तं चेव केवली णं आरगयं वा, पारगयं वा, जाव—पासइ ?

५ उत्तर—गोयमा ! केवली णं पुरित्थमेणं मियं पि जाणइ, अमियं पि जाणइ; एवं दाहिणेणं, पबित्थमेणं, उत्तरेणं, उद्दं, अहे मियं पि जाणइ, अमियं पि जाणइ; सन्वं जाणइ केवली, सन्वं पासइ केवली; सन्वओ जाणइ, पासइ; सन्वकालं सन्वभावे जाणइ केवली, सन्वभावे पासइ केवली, सन्वभावे पासइ केवली; अणंते णाणे केवलिस्स, अणंते दंसणे केवलिस्स; णिन्वुडे णाणे केवलिस्स, णिन्वुडे-दंसणे केवलिस्स से तेणहेणं जाव—पासइ।

कित शब्दार्थ-आउडिज्जमाणाइं-वजाये जाते हुए, पुट्टाइं-स्पर्श होने पर, आर-गयाइं-इन्द्रियों के समीप रहे हुए-इन्द्रिय गोचर, पारगयाइं-इन्द्रियों से दूर रहे हुए-इन्द्रिय अगोचर, पासइ-देखते हैं, मियं-मित, णिव्युडे णाणे-जिनके ज्ञान की ओट हट गई है।

भावार्थ-१ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या छद्मस्थ मनुष्य, बजाये जाते हुए वादिन्त्र के शब्दों को सुनता है ? यथा-शंख के शब्द, रणश्रुंग (एक प्रकार का बाजा) के शब्द, शंखिका (छोटे शंख) के शब्द, खरमुही (काहली नामक बाजा) के शब्द, पोता (बड़ी काहली) के शब्द, परिपरिता (परिपरिका-मुअर के मुख से मढ़े हुए मुख वाला एक प्रकार का वाजा), पणव (ढोल) के शब्द, पटह (ढोलकी) के शब्द, भंभा (ढक्का-छोटी भेरी) के शब्द, होरम्भ (एक प्रकार का वाजा) के शब्द, भेरी के शब्द, झल्लरी (झालर) के शब्द, दुंदुभि के शब्द, तत शब्द (तांत वाला बाजा-बीजा आदि के शब्द) वितत शब्द (ढोल आदि विस्तृत बाजे के शब्द), धन शब्द (ठोस बाजे के शब्द-कांस्य और ताल आदि बाजे के शब्द), शृष्टिर शब्द (पोले बाजे के शब्द, बंशी-बांसुरी आदि के शब्द) इत्यादि बाजों के शब्दों की क्या छद्यस्य मनुष्य सुनता है ?

१ उत्तर–हाँ, गौतम ! छदास्थ मनुष्य, बजाये जाते हुए शंख यावत् शुंबिर (बांसुरी) आदि सभी बाजों के शब्दों को सुनता है।

२ प्रदन-हे भगवन् ! क्या वह छद्मस्थ मनुष्य, स्पृष्ट (कान के साथ स्पर्श किये हुए) शब्दों को सुनता है, अथवा अस्पृष्ट (कान के साथ स्पर्श नहीं किये हुए) शब्दों को सुनता है ?

२ उत्तर-हे गौतम ! छद्मस्थ मनुष्य, स्पृष्ट शब्दों को सुनता है, किन्तु अस्पृष्ट शब्दों को नहीं सुनता । यावत् नियम से छह दिशा से आये हुए स्पृष्ट शब्दों को सुनता है ।

३ प्रक्रन-हे भगवन् ! क्या छद्मस्य मनुष्य, आरगत (आराद्गत-इन्द्रिय विषय के समीप रहे हुए) शब्दों को मुनता है, अथवा पारगत (इन्द्रिय विषय से दूर रहे) शब्दों को मुनता है ?

३ उत्तर-हे गौतम ! छदास्य मनुष्य, आरगत शब्दों को सुनता है, किन्तु पारगत शब्दों को नहीं सुनता।

४ प्रश्न-है भगवन् ! जिस प्रकार छद्मस्थ मनुष्य, आरगत शब्दों को सुनता है, और पारगत शब्दों को नहीं सुनता, तो क्या उसी प्रकार केवली मनुष्य भी आरगत शब्दों को सुनता है और पारगत शब्दों को नहीं सुनता ?

४ उत्तर—हे गौतम! केवली मनुष्य तो आरगत शब्दों को और पारगत शब्दों को तथा दूर, निकट, अत्यन्त दूर और अत्यन्त निकट, इत्यादि सभी प्रकार के शब्दों को जानते और देखते हैं।

५ प्रक्त—हे भगवन् ! केवली भगवान् आरगत शब्दों को पारगत शब्दों को यावत् सब प्रकार के शब्दों को जानते हैं और देखते हैं। इसका क्या कारण है ?

५ उत्तर-हे गौतम ! केवली भगवान्, पूर्व दिशा की मित वस्तु को भी जानते देखते हैं और अमित वस्तु को भी जानते देखते हैं। इसी तरह दक्षिण दिशा, पिश्चम दिशा, उत्तर दिशा, अध्वं दिशा और अधो दिशा की मित वस्तु को भी जानते हैं और देखते हैं। केवली भगवान् सब जानते हैं और सब देखते हैं। केवली भगवान्, सर्वतः (सभी ओर) जानते और देखते हैं। केवली भगवान् सभी काल में सभी भावों (पदार्थों) को जानते और देखते हैं। केवली भगवान् के अनन्त ज्ञान और अनन्तदर्शन होता है। केवली भगवान् का ज्ञान और दर्शन पर किसी प्रकार का आवरण नहीं होता। इसिलए हे गौतम ! ऐसा कहा गया है कि—केवली भगवान् आरगत और पारगत शब्दों को यावत् सभी प्रकार के शब्दों को जानते और देखते हैं।

विवेचन —इसके पहले तीसरे उद्देशक में अन्य मतावलम्बी छग्नस्य मनुष्य का वर्णन किया गया है। अब इस चौथे उद्देशक में छद्मस्य और केवली मनुष्य सम्बन्धी वक्तव्यता कही जाती है। यह तीसरे उद्देशक और चौथे उद्देशक का परस्पर सम्बन्ध है।

मुख के साथ शंख का संयोग होने से, हाथ के साथ ढोल का संयोग होने से, लकड़ी के टुकड़े के साथ झालर का संयोग होने से, तथा इसी तरह के अन्यान्य पदार्थों के साथ अनेक प्रकार के बाजों का संयोग होने से अथवा बजाने के साधन रूप अनेक प्रकार के पदार्थों द्वारा पीटने से, एवं उनका संयोग होने से, अनेक प्रकार के बाजों से, अनेक प्रकार के शब्द उत्पन्न होते हैं। उन शब्दों एवं शब्द-द्रव्यों को स्कृष्ट एवं इन्द्रिय विषय होने पर, छदास्य मनुष्य सुनता है। केवली मनुष्य आरगत शब्दों और पारगत शब्दों को अत्यन्त दूर रहे हुए, अत्यन्त

निकट रहे हुए तथा बीच में रहे हुए एवं सभी प्रकार के शब्दों को जानते और देखते हैं। केवली भगवान् पूर्व, पश्चिम, उत्तर् दक्षिण, ऊर्ध्वदिशा और अधोदिशा यावत् सभी दिशा और विदिशाओं में रहे हुए मित और अमित अर्थात् संस्य, असंस्य और अनन्त सभी पदार्थों को जानते और देखते है। क्योंकि केवली भगवान का ज्ञान अनन्त पदार्थों को विषय करता है, इसलिये वह अनन्त ज्ञान है। घाती कर्मी का क्षय कर देने से उनका ज्ञान अक्षय, निरावरण, वितिमिर एवं विशुद्ध है।

## छद्मस्थ और केवली का हसना व निद्रा लेना

- ६ प्रश्न-छउमत्थे णं भंते ! मणुरसे हसेज वा, उस्सुयाएज वा ?
  - ६ उत्तर-हंता, गोयमा ! हसेज वा, उस्सुयाएज वा ।
- ७ प्रश्न-जहा णं भंते ! छउमत्थे मणुस्से हसेजा, जाव-उस्सु-याएज तहा णं केवली वि हसेज वा, उस्सुयाएज वा ?
  - ७ उत्तर-गोयमा ! णो इणट्टे समट्टे ।
- ८ प्रश्न-से केणट्रेणं भंते ! जाव-णो णं तहा केवली हसेज वा, जाव-उस्सुयाएज वा ?
- ८ उत्तर-गोयमा ! जं णं जीवा चरित्तमोहणिजस्स उदएणं हसंति वा, उस्सुयायंति वा; से णं केवलिस्स णित्थ, से तेण-ट्रेणं जाव-णो णं तहा केवली हसेज वा, उस्सुयाएज वा।
  - ९ प्रश्न-जीवे णं भंते ! हसमाणे वा, उस्सुयमाणे वा कइ

#### कम्मपयडीओ बंधइ ?

९ उत्तर-गोयमा ! सत्तविहबंधए वा, अट्टविहबंधए वा, एवं जाव-वेमाणिए; पोहतएहिं जीवेगिंदियवज्जो तियभंगो ।

कठिन शब्दार्थ-हसेज्ज-हंसता है. उस्सुयाएज्ज-उत्सुक होता है, पोहलएहि-पृथवत्त्व अर्थात् बहुवचन सम्बन्धी ।

भावार्थ-६ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या छदास्य मनुष्य हंसता है और उत्सुक होता है अर्थात् किसी पदार्थ को लेने लिए उतावला होता है ?

६ उत्तर-हे गौतम ! हाँ, छद्मस्य मनुष्य हंसता है और उत्सुक होता है।

७ प्रश्न-हे भगवन् ! जिस तरह छद्मस्थ मनुष्य हंसता है और उत्सुक होता है, क्या उसी तरह केवली मनुष्य भी हंसता है और उत्सुक होता है ?

७ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थः समर्थः नहीं है अर्थात् केवलज्ञानी मन्ध्य न तो हंसता है और न उत्स्क होता है।

८ प्रक्त-हे भगवन् ! केवली मनुष्य न हंसता है और न उत्सुक होता है, इसका क्या कारण है ?

८ उत्तर-हे गौतम ! जीव, चारित्र-मोहनीय कर्म के उदय से हंसते और उत्सुक होते हैं, किन्तु केवली भगवान् के चारित्र-मोहनीय कर्म नहीं है अर्थात् चारित्र-मोहनीय कर्म का क्षय हो चुका है। इसलिए छद्मस्थ मनुष्य की तरह केवली भगवान् हंसते नहीं हैं और न उत्सुक ही होते हैं।

९ प्रक्त-हे भगवन् ! हंसता हुआ अथवा उत्सुक होता हुआ जीव, कितने प्रकार के कर्म बांधता है ?

९ उत्तर-हे गौतम ! हंसता हुआ अथवा उत्सुक होता हुआ जीव, सात प्रकार के कर्मों को बांधता है अथवा आठ प्रकार के कर्मों को बांधता है। इसी प्रकार वैमानिक पर्यन्त चौबीस ही दण्डकों में कहना चाहिए। जब उपरोक्त प्रश्न बहुत जीवों की अपेक्षा पूछा जाय, तब उसके उत्तर में समुच्चय जीव और

#### एकेंद्रिय को छोडकर कर्म बन्ध सम्बन्धी तीन भांगे कहने चाहिए ।

विववेन-पहले के प्रकरण में छदास्थ और केवली के सम्बन्ध में कथन किया गया है। इस प्रकरण में उन्हीं के सम्बन्ध में कथन किया जाता है। इसना और उत्सुक होना (किसी चीज को लेने के लिए उतावला होतां) चारित्रमोहनीय कर्म के उदय से होता है। छदास्थ मनुष्य के चारित्र मोहनीय कर्म का उदय है, अतः वह इंसता है और उत्सुक होता है, किन्तु केवली मनुष्य, न तो इंसता है और न उत्सुक ही होता है, क्योंकि उसके चारित्र मोहनीय कर्म का क्षय हो चुका है।

जीव की वक्तव्यता की तरह नरक से लेकर वैमानिक तक चौबीस हो दण्डकों में कहना चाहिए।

यहाँ पर यह शंका होती है कि इस सूत्र में हंसने आदि का पाठ सभी संसारी जीवों के विषय में घटाने का कहा गया है, वह कैसे घटित हो सकता है, क्योंकि पृथ्वीकाय अप्काय आदि के जीवों में हंसना आदि कैसे घटित हो सकता है ?

समाधान-यद्यपि पृथ्वीकाय अप्काय आदि के जीव वर्तमान चालू स्थिति में हँस नहीं सकते, तथापि उन्होंने अपने किन्हीं पूर्वभवों में हंसना आदि क्रियाएँ अवश्य की है, उस अपेक्षा से सूत्रोक्त पाठ सब जीवों के लिए बराबर घटित होता है।

एक जीव की अपेक्षा से यह कहा गया है कि वह सात कर्मों को अथवा आठ कर्मों को बांधता है। जब बहुवचन सम्बन्धी सूत्र कहा जाय, तब उस में समुच्चय जीव और एकेंद्रिय को छोड़कर बाकी १९ दण्डकों में कर्म बंध सम्बन्धी तीन मंग कहने चाहिये। क्योंकि समुच्चय जीव और पृथ्वीकाय आदि एकेंद्रिय जीव सदा बहुत हैं। इसिलये उनमें एक वचन सम्बन्धी मंग सम्भवित नहीं होता। किन्तु 'बहुत जीव, सात प्रकार के कर्मों को बांधने वाले और बहुत जीव आठ प्रकार के कर्मों को बांधने वाले 'न्यह एक ही भंग सम्भवित हैं। नारक आदि में तो तीन मंग सम्भवित हैं। यथा-पहला मंग-सभी जीव सात प्रकार के कर्मों को बांधनेवाले। दूसरा मंग-बहुत जीव सात प्रकार के कर्मों को बांधनेवाले। क्रांत अंगर एक जीव, आठ प्रकार के कर्मों को बांधनेवाला। तीसरा भंग-बहुत जीव सात प्रकार के कर्मों को बांधनेवाले।

## १० प्रश्न—छउमत्थे णं भंते ! मणुस्ते णिद्दाएज वा, पयला-

#### एज वा?

- १० उत्तर-हंता, णिद्दाएज वा, पयलाएज वा ।
- -जहा हसेज्ज वा तहा, णवरं-दिरसणावरणिज्जस्स कम्मस्स उदएणं णिद्दायंति वा, पयलायंति वा, से णं केवलिस्स णित्थ । अण्णं तं चेव ।
- ११ प्रश्न-जीवे णं भंते ! णिद्दायमाणे वा, पयलायमाणे वा कइ कम्मप्पगडीओ बंधइ ?
- ११ उत्तर-गोयमा ! सत्तविहबंधए वा, अट्टविहबंधए वा, एवं जाव-वेमाणिए, पोहत्तिएसु जीवेगिंदियवजो तियभंगो ।

कठिन शब्दार्थ--- जिद्दाएउज---- निद्रा लेता है, पयलाएउज-- खड़े हुए नींद लेना।

भावार्थ-१० प्रश्न-हे मगवन् ! क्या छद्मस्थ मनुष्य, नींद लेता है और प्रचला नामक निद्रा लेता है, अर्थान् खडे खडे नींद लेता है ?

१० उत्तर-हे गौतम ! हाँ, छदास्थ मनुष्य, नींद लेता है और खड़ा। खड़ा भी नींद लेता है।

जिस प्रकार हंसने और उत्सुकता के विषय में छदास्थ और केवली मनुष्य के सम्बन्ध में प्रश्नोत्तर बतलाये गये हैं, उसी प्रकार निद्रा और प्रचला के विषय में छदास्थ और केवली मनुष्य के सम्बन्ध में प्रश्नोत्तर जान लेने चाहिए। परन्तु इतनी विशेषता है कि छदास्थ मनुष्य, दर्शनावरणीय कर्म के उदय से नींव लेता है और खड़ा खड़ा नींद लेता है, परन्तु केवली के दर्शना-वरणीय कर्म नहीं है, अर्थात् केवली के दर्शनावरणीय कर्म का सर्वथा क्षय हो चुका है। इसलिए वह निद्रा नहीं लेता है और प्रचला भी नहीं लेता है।

- ११ प्रदन—हे भगवन् ! नींद लेता हुआ और प्रचला लेता हुआ जीव, कितनी कर्म प्रकृतियों का बन्ध करता है ?
- ११ उत्तर—हे गौतम! निद्रा अथवा प्रचला लेता हुआ जीव, सात कर्मों की प्रकृतियों का अथवा आठ कर्मों की प्रकृतियों का बन्ध करता है। इस तरह एक वचन की अपेक्षा वैमानिक पर्यन्त चौबीस ही दण्डक में कहना चाहिए। जब उपरोक्त प्रकृत बहुवचन आश्री अर्थात् बहुत जीवों की अपेक्षा पूछा जाय, तब उसके उत्तर में जीव और एकेन्द्रिय को छोड़ कर कर्मबन्ध सम्बन्धी तीन भागे कहने चाहिए।

विवेचन -- जिस नींद में सोया हुआ प्राणी सुख पूर्वक जाग सके, उसे 'निद्रा' कहते हैं और खड़े खड़े प्राणी को जो नींद आवे, उसे 'प्रचला' कहते हैं। निद्रा और प्रचला ये दोनों दर्शनावरणीय कर्म के उदय से होती है। छद्मस्थ जीव के दर्शनावरणीय कर्म का सद्भाव है। इसलिये उसे निद्रा और प्रचला आती है। केवली भगवान् के दर्शनावरणीय कर्म का सर्वथा क्षय हो चुका है। इसलिये उन्हें निद्रा और प्रचला नहीं आती।

#### शक्रदूत हरिनैगमेषी देव

१२ प्रश्न-हरी णं भंते ! हरिणेगमेसी सक्कदूए इत्थीगब्भं संहर-माणे किं गब्भाओं गब्भं साहरइ ? गब्भाओं जोणिं साहरइ ? जोणीओ गब्भं साहरइ ? जोणीओं जोणिं साहरइ ?

१२ उत्तर—गोयमा ! णो गन्भाओ गन्भं साहरइ, णो गन्भाओ जोणिं साहरइ, णो जोणिओ जोणिं साहरइ, प्रामुसिय, परामुसिय अन्वाबाहेणं अन्वाबाहं जोणिओ गन्भं साहरइ ?

१३ प्रश्न-पभू णं भंते ! हरिणेगमेसी सक्कस्स णं दूए इत्थी-गव्भं णहसिरंसि वा, रोमक्वंसि वा साहरित्तए वा, णीहरित्तए वा ?

१३ उत्तर-हंता पभू, णो चेव णं तस्स गब्भस्स किंचि वि आवाहं वा, विबाहं वा उप्पाएजा, छविच्छेदं पुण करेजा, ए सुहुमं च णं साहरेज वा, णीहरेज वा ।

कठित शब्दार्थ-हरी-इन्द्र. साहरइ-सहरण करता है, परामुसिय-स्पर्श करके, अब्बाबाहेण-पीड़ा हुए बिना ही, निहरित्तए-निकालता है, छविच्छेद-छिवच्छेद-अवयव का छेद।

भावार्थ-१२ प्रक्त-हे भगवन् ! इन्द्र का सम्बन्धी शक्रदूत हरिनंगमेषी देव जब स्त्री के गर्भ का संहरण करता है, तब क्या वह एक गर्भाशय से गर्भ को उठा कर दूसरे गर्भाशय में रखता है ? या गर्भ को लेकर योनि द्वारा दूसरी स्त्री के उदर में रखता है ? या योनि से गर्भ को बाहर निकाल कर दूसरी स्त्री के गर्भाशय में रखता है ? या योनि द्वारा गर्भ को पेट में से बाहर निकाल कर वापिस दूसरी स्त्री के पेट में उसकी योनि द्वारा रखता है ?

१२ उत्तर-हे गौतम ! वह हरिनंगमेषी देव, एक स्त्री के गर्भाशय में से गर्भ को लेकर दूसरी स्त्री के गर्भाशय में नहीं रखता, गर्भाशय से लेकर योगि द्वारा गर्भ को दूसरी स्त्री के पेट में नहीं रखता, योगि द्वारा गर्भ को बाहर निकाल कर वापिस योगि द्वारा गर्भ को पेट में नहीं रखता, परन्तु अपने हाथ द्वारा गर्भ स्पर्श करके उस गर्भ को कुछ भी पीड़ा न पहुंचाते हुए, योगि द्वारा बाहर निकाल कर दूसरी स्त्री के गर्भाशय में रखता है।

१३ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या शक्त का दूत हरिनेगमेषी देव, स्त्री के गर्भ को नखाग्र द्वारा या रोम कूप (छिद्र) द्वारा गर्भाशय में रखने में या गर्भाशय से निकालने में समर्थ है ? १३ उत्तर-हाँ, गौतम ! हरिनैगमेषी देव उपरोक्त कार्य करने में समर्थ है। ऐसा करते हुए वह देव, उस गर्भ को थोड़ी या बहुत कुछ भी-किञ्चित् मात्र भी पीड़ा नहीं पहुँचाता। वह उस गर्भ का छिवच्छेद (छेदन भेदन) करता है और फिर बहुत सूक्ष्म करके अन्दर रखता है अथवा इसी तरह अन्दर से बाहर निकालता है।

विवेचन-पहले के प्रकरण में केवली के विषय में कथन किया गया है। इस प्रकरण में भी केवली भगवान् महावीर स्वामी के उदाहरण को लेकर बात कही जाती है। यद्यपि यहाँ मूलपाठ में महावीर स्वामी का नाम नहीं दिया है, नथापि 'हरिनैंगमेषी' देव का नाम आने से यह अनुमान होना शक्य है कि यह बात भगवान् महावीर से सम्बन्धित है। क्योंकि जव भगवान् गर्भावस्था में थे, तब इसी देव ने गर्भमंहरण (गर्भ का परिवर्तन) किया था। यदि यहाँ की घटना भगवान् महावीर के साथ घटित करना न होता, तो मूलपाठ में 'हरिनैंगमेषी' का नाम न देकर सामान्य रूप से 'देव' का निरूपण कर दिया जाता। किन्तु ऐसा न करके जो 'हरिनैंगमेषी' का नाम दिया है. इससे पूर्वोक्त अनुमान दृढ़ होता है।

इन्द्र को 'हरि' कहते हैं. तथा इन्द्र सम्बन्धी व्यक्ति को भी 'हरि' कहते हैं। हरिनैग-मेषी देव, इन्द्र सम्बन्धी व्यक्ति है। इसलिए यहाँ पर 'हरिनैगमेषी' देव को भी 'हरि' कहा गया है। 'हरिनैगमेषी' देव, शक की आज्ञा मानने वाला है और वह पदाति (पैदल) सेना का अधिपति है, इसलिए उसे 'शकदूत' कहा गया है।

'प्राणत' नामक दसवें देवलोक से चव कर महावीर स्वामी का जीव देवानन्दा ब्राह्मणी के गर्भ में आया। बयासी दिन बीत जाने पर शकेन्द्र को अवधिज्ञान से यह बात ज्ञात हुई। तब शकेन्द्र ने विचार किया कि समस्त लोक में उत्तम पुरुष तीर्थं द्धुर भगवान का जन्म क्षत्रिय कुल के सिवाय अन्य कुल में नहीं होता, उनका जन्म उत्तम क्षत्रिय कुल में ही होता है। ऐसा विचार कर शकेन्द्र ने हरिनंगमेषी देव को बुलाकर आज्ञा दी कि चरम तीर्थं द्धुर भगवान महावीर स्वामी का जीव पूर्वोपाजित कर्म के कारण क्षत्रियंतर—ब्राह्मण—याचक कुल में आ गया है। अतः तुम जाओ और देवानन्दा ब्राह्मणी के गर्भ से उस जीव का सहरण कर क्षत्रियकुण्ड ग्राम के स्वामी, प्रसिद्ध राजा सिद्धार्थ की रानी त्रिशला देवों के गर्भ में स्थापित कर दो। शकेन्द्र की आज्ञा स्वीकार कर हरिनंगमेषी देव ने आश्विन कृष्णा त्रयोद शो की रात्रि के दूसरे पहर में देवानन्दा ब्राह्मणी के गर्भ का संहरण कर महा-रात्री त्रिशला देवी की कुक्षी में रख दिया।

इस प्रकरण में गर्भ संहरण के चार प्रकार बतलाये हैं। यथा—(१) गर्भाशय में से गर्भ को लेकर दूसरी स्त्री के गर्भाशय में रखना। (२) गर्भाशय में से गर्भ को लेकर योनि द्वारा दूसरी स्त्री के गर्भाशय में रखना। (३) योनि द्वारा गर्भ को बाहर निकाल कर दूसरी स्त्रो के गर्भाशय में रखना और (४) योनि द्वारा गर्भ को बाहर निकाल कर योनि द्वारा ही दूसरी स्त्री के गर्भाशय में रखना।

इन चार तरीकों में से गर्भसहरण के लिए यहाँ तीसरा तरीका ही उपयोगी माना गया है। क्योंकि कच्चा (अधूरा)या पक्का (पूरा)कोई भी गर्भ स्वाभाविक रूप से योनि द्वारा ही बाहर आता है। यह लौकिक प्रथा सर्वविदित है। इसलिए देव ने भी इसी प्रथा का अनुसरण किया है। यद्यपि देव की शक्ति विचित्र है। वह किसी भी स्थान से गर्भ को बाहर निकाल कर अन्य स्त्री के गर्भ में रख सकता है, किन्तु देव ने सर्व साधारण में प्रचलित लौकिक प्रथा का ही अनुसरण किया है।

देव सामर्थ्य विश्वित्र है। इस बात को बतलाने के लिए यह बतलाया गया है कि देव गर्भ को आबाधा अर्थात् किञ्चित् पीड़ा और विबाधा अर्थात् विशेष पीड़ा पहुँचाये बिना उस गर्भ के सूक्ष्म सूक्ष्म टुकड़े करके नख के अग्रभाग द्वारा, या रोम कूपों (छिद्रों) द्वारा गर्भ को बाहर निकाल सकता है और वापिस गर्भाशय में रख सकता है। इतना सब करते हुए भी गर्भ को किञ्चित् मात्र भी पीड़ा नहीं होने देता।

#### श्री अतिमुक्तक कुमार श्रमण

तेणं कालेणं तेणं समएणं समणस्य भगवओ महावीरस्स अंतेवासी अइमुत्ते णामं कुमारसमणे पगइभइए, जाव-विणीए। तए णं से अइमुत्ते कुमारसमणे अण्णया कयाइं महावुद्विकायंसि णिवयमाणंसि कन्खपिडग्गह-स्यहरणमायाए बहिया संपिट्टिए विहा-राए। तएणं अइमुत्ते कुमारसमणे वाहयं वहमाणं पासइ, पासित्ता महियाए पार्लि वंधइ, बंधिता 'णाविया मे णाविया मे' णाविओ विव णावमयं पडिग्गहं उदगंसि कट्टु पव्वाहमाणे पव्वाहमाणे अभि-रमइ, तं च थेरा अइक्खु, जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवा-गच्छंति, उवागच्छिता एवं वयासी—

कठिन शब्दार्थ — अंतेवासी — समीप रहनेवाला — शिष्य, महावृद्धिकायंसि — महा वर्षा, णिवयमाणंसि — होने पर, कवखपिडागहरयहरणमायाए — कांख — बगल में, रजोहरण और पात्र लेकर, बिह्या संपद्धिए विहाराए — बाहर रही हुई विहार भूमि – स्थंडिल भूमि में, वाहयं — छोटा नाला, णाविया मे — यह मेरी नौका है, पव्वाहमाणे — बहाता हुआ, अभिरमइ — खेलता है, थेरा — स्थंविर, अह्वखू — देखा, उवागच्छंति — आये।

भावार्थ-उस काल उस समय में श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के जिष्य अतिमुक्तक नाम के कुमार श्रमण थे। वे प्रकृति से भद्र यावत् विनीत थे। वे अतिमुक्तक कुमार श्रमण किसी दिन महावर्षा बरसने पर अपना रजोहरण कांख (बगल) में लेकर तथा पात्र लेकर बाहर भूमिका (बड़ी शंका के निवारण के लिये) गये। जाते हुए अतिमुक्तक कुमार श्रमण ने मार्ग में बहते हुए पानी के एक छोटे नाले की देखा। उसे देखकर उन्होंने उस नाले के मिट्टी की पाल बांधी। इसके बाद जिस प्रकार नाविक अपनी नाव को पानी में छोड़ता है, उसी तरह उन्होंने भी अपने पात्र को उस पानी में छोड़ा, और 'यह मेरी नाव हैं, यह मेरी नाव हैं'-ऐसा कह कर पात्र को पानी में तिराते हुए कीड़ा करने लगे। अतिमुक्तक कुमार श्रमण को ऐसा करते हुए देखकर स्थविर मुनि उसे कुछ कहे बिना ही चले आये, और श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के पास आकर उन्होंने इस प्रकार पूछा;---

१४ प्रश्न-एवं खळु देवाणुप्पियाणं अंतेवासी अइमुत्ते णामं कुमारसमणे से णं भंते ! अइमुत्ते कुमारसमणे कइहिं

## भवग्गहणेहिं सिज्झिहिइ, जाव अंतं करेहिइ ?

१४ उतर-अज्जो ! ति समणे भगवं महावीरे ते थेरे एवं वयासी-एवं-खुळु अज्ञो ! ममं अंतेवासी अइमुत्ते णामं कुमारसमणे पगइभद्दए, जाव-विणीए, से णं अइमुत्ते कुमारसमणे इमेणं चेव भवग्गहणेणं सिज्झिहिइ जाव अंतं करिहिइ; तं मा णं अज्जो ! तुब्भे अइमुतं कुपारसमणं हीलेह, निंदह, खिंसह, गरहह, अवमण्णह; तुब्मे णं देवाणुष्पिया ! अइमुत्तं कुमारसमणं अगिलाए संगिण्हह, अगिलाए उविगण्हह, अगिलाए भत्तेणं पाणेणं विणएणं वेयाव-डियं करेह । अइमुत्ते णं कुमारसमणे अंतकरे चेव, अंतिमसरीरिए चेवः तए णं ते थेरा भगवंतो समणेणं भगवया महावीरेणं एवं वुत्ता समाणा समणं भगवं महावीरं वंदंति, णमंसंतिः अइमुत्तं कुमारसमणं अगिलाए संगिण्हंति, जाव-वेयाविडयं केरंति ।

कठिन शब्दार्थ-कड्हि-कितने, अवमण्णह-अपमान करना, अगिलाए-मलानि रहित, उवगिण्हह —स्वीकार करो —संभाल करो ।

भावार्थ-१४ प्रक्त-हे भगवन् ! आपका शिष्य अतिमुक्तक कुमार श्रमण कितने भव करने के बाद सिद्ध होगा ? यावत सब दःखों का अन्त करेगा ?

१४ उत्तर-श्रमण भगवान महाबीर स्वामी उन स्थविर मुनियों को सम्बोधित करके कहने लगे-हे आर्थों! प्रकृति से भद्र यावतु प्रकृति से विनीत मेरा अन्तेवासी (शिष्प) अतिमुक्तक कुमार, इसी भव से सिद्ध होगा । यावत् सभी दःखों का अन्त करेगा। इसलिए हे आयों ! तुम अतिमुक्तक कुमार श्रमण की हीलना, निन्दा, खिसना, गर्हा और अपमान मत करो । किन्तु हे देवानुप्रियों !

तुम अग्लान भाव से अतिमुक्तक कुमार श्रमण को स्वीकार करो। उसकी सहायता करो और आहार पानी के द्वारा विनय पूर्वक वैयावच्च करो। क्योंकि अतिमुक्तक कुमार श्रमण अन्तिम शरीरी है और इसी भव में सब कर्मों का क्षय करने वाला है। श्रमण भगवान् महाबीर स्वामी द्वारा उपरोक्त वृतान्त सुनकर उन स्थिवर मुनियों ने श्रमण भगवान् महाबीर स्वामी को बन्दना नमस्कार किया। फिर वे स्थिवर मुनि अतिमुक्तक कुमार श्रमण को अग्लान भाव से स्वीकार कर यावत उसकी वैयावच्च करने लगे।

विवेचन-पहले के प्रकरण में भगवान् म्ह्सवीर स्वामी के गर्भसंहरण रूप आक्ष्यं का कथन किया। अब इस प्रकरण में भगवान् के शिष्य अतिमुक्तक कुमारश्रमण + की आक्ष्यंकारी घटना का वर्णन किया जाता है। अतिमुक्तक कुमार ने छोटी उम्र में ही दीक्षा ली थी। कालान्तर में वर्षा हो जाने के बाद स्थिवर मुनि वाहर-भूमिका पधारे। अतिमुक्तक कुमार श्रमण भी उनके साथ वाहर-भूमिका पधारे। मागं में बरसात के पानी का एक छोटा नाला बह रहा था। अतिमुक्तक मुनि ने उस नाले के मिट्टी की पाल बांध दी। जिससे पानी वहां इकट्ठा हो गया। फिर उसमें अपना पात्र छोडकर इस प्रकार कहने लगे कि भिरी नाव तिर रही है, मेरी नाव तिर रही है। बाल स्वभाव के कारण वे इस प्रकार की इाकरने लगे। जब स्थविर मुनियों ने यह देखा, तो उनके मन में इंका उत्पन्न हुई। इसलिये अतिमुक्तक कुमार श्रमण से कुछ कहे बिना ही वे भगवान् की सेवा में आये। अपनी शंका का समाधान करने के लिये उन्होंने भगवान् से पूछा कि 'हे भगवन्! अपना शिष्य अतिमुक्तक कुमार श्रमण कितने भवों में सिद्ध बुद्ध यावत् मुक्त होगा।'

भगवान् ने फरमाया कि—'हे आयों ! अतिमुक्तक कुमार श्रमण अन्तकर (कर्मों का अन्त करने वाला) है और अन्तिम शरीरी है। अर्थात् वह इस शरीर के पश्चात् दूसरा शरीर धारण नहीं करेगा, अपितु इस शरीर को छोड़कर वह सिद्ध बुद्ध यावत् मुक्त होजायगा। इसिलिये तुम उसकी हीलना (जाति आदि को प्रकट करके निन्दा) मत करो। मन से भी निन्दा मत करो। खिसना (मनुष्यों के सामने अवगुणवाद प्रकट करके चिढ़ाना) मत करो। गर्ही (उसके सामने अवर्णवाद कहना) मत करो। अवमानना (उस की उच्चित शुश्रूषा

<sup>+</sup> अति पुक्तक ने छोटी उम्र में दीक्षा ली थी, इसलिए 'कुमारश्रमण' कहा गया है। टीका-कार ने तो लिखा है कि — अति मुक्तक कुमार ने छह वर्ष की उम्र में ही दीक्षा ली थी।

नहीं करने रूप अपमान) मत् करो, किन्तु मन में किसी प्रकार की ग्लानि न रखते हुए संयम में उसकी सहायता करो और उसकी वैयावृत्य करो।'

भगवान् से उपरोक्त वर्णन सुनकर उन स्थिबर मुनियों के मन का सन्देह दूर हो गया। उन्होंने श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को बन्दना नमस्कार किया और अग्लान भाव से अतिमुक्तक कुमार श्रमण की वैयावृत्य करने छगे।

## दो देवों का भ. महावीर से भौन प्रश्न

तेणं कालेणं, तेणं समएणं महासुकाओ कपाओ, महासग्गाओ महाविमाणाओ दो देवा महिड्ढिया; जाव-महाशुभागा समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतियं पाउच्भूआ; तएणं ते देवा समणं भगवं महावीरं मणसा चेव वंदंति, णमंसंति; मणसा चेव इमं एयारूवं वागरणं पुच्छंति—

१५ प्रश्न-कह णं भंते ! देवाणुप्पियाणं अंतेवासीसयाई सिज्झि हिंति, जाव-अंतं करेहिंति ?

१५ उत्तर-तएणं समणे भगवं महावीरे तेहिं देवेहिं मणसा पुट्टे तेसिं देवाणं मणसा चेव इमं एयारूवं वागरणं वागरेइ, एवं खलु देवाणुण्पिया! ममं सत्त अंतेवासीसयाइं सिज्झिहिंति; जाव अंतं करेहिंति। तएणं ते देवा समणेणं भगवया महावीरेणं मणसा पुट्टेणं, मणसा चेव इमं एयारूवं वागरणं वागरिया समाणा हट्ट-तुट्टा जाव-हयहियया, समणं भगवं महावीरं वंदंति, णमंसंति, वंदित्ता,

# णमंसित्ता मणसा चेव सुस्सूसमाणा णमंसमाणा अभिमुहा जाव-पज्जुवासंति।

कठिन शब्दार्थ-महासगाओ-महासर्ग, मणसा चेव-मन से ही, एयारूवं -इस प्रकार बागरणं--व्याकरण-प्रक्न, सुस्सूसमाणा--सेवा करते हुए, अभिमुहा--संमुख होकर ।

भावार्थ— उस काल उस समय में महाज्ञृक नाम के देवलोक से, महा-सर्ग नाम के महाविमान से, महाऋद्धि वाले यावत् महाभाग्यज्ञालो दो देव, श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के पास प्रादुर्भूत हुए (आये) । उन देवों ने श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को मन से ही वन्दना नमस्कार किया और मन से ही यह प्रक्रन पूछा—

१५ प्रक्त—हे भगवन् ! आपके कितने सौ शिष्य सिद्ध होंगे यावत् समस्त दु:खों का अन्त करेंगे ?

१५ उत्तर-इसके पश्चात् श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने उन देवों के प्रश्न का उत्तर, मन द्वारा ही दिया कि "हे देवानु प्रियों ! मेरे सात सौ शिष्य सिद्ध होंगें। यावत् सभी दुःखों का अन्त करेंगे।"

इस प्रकार मन द्वारा पूछे हुए प्रश्न का उत्तर, श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने उन देवों को मन द्वारा ही दिया। जिससे वे देव हिषत, संतुष्ट यावत् प्रसन्न हृदय वाले हुए। फिर उन्होंने श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को वन्दना नमस्कार किया। वन्दना नमस्कार करके मन से ही उनकी शुश्रूषा और नमन करते हुए सम्मुख होकर यावत् पर्युपासना करने लगे।

तेणं कालेणं तेणं समएणं समणस्स भगवओ महावीरस्स जेट्ठे अंतेवासी इंदभूई णामं अणगारे जाव-अदूरसामंते उड्ढं जाणू, जाव-विहरइ। तएणं तस्स भगवओ गोयमस्स झाणंत- रियाए वट्टमाणस्स इमेयारूवे अज्ञातिथए, जाव समुप्जित्था—एवं खलु दो देवा महिइहिया, जाव—महाणुभागा समणस्स भगवओ महावीरस्य अंतिथं पाउच्भूया, तं णो खलु अहं ते देवे जाणामि, क्यराओ कपाओ वा सग्गाओ वा विमाणाओ वा कस्स वा अत्थस्स अट्ठाए इहं हव्वं आगया; तं गच्छामि णं भगवं महावीरं वंदािम णमंसािम, जाव—पञ्जुवासािम; इमाइं च णं एयारूवाइं वागरणाइं पुच्छिस्सािम ति कट्टु एवं संपेहेइ, संपेहित्ता उट्ठाए उट्टेइ, जाव—जेणेव समणे भगवं महावीरे, जाव—पञ्जुवासइ। "गोयमाई!" समणे भगवं महावीरे भगवं गोयमं एवं वयासी—"से णूणं तव गोयमा! झाणंतिरयाए वट्टमाणस्स इमेयारूवे अञ्झित्थए, जाव—जेणेव ममं अंतिए तेणेव हव्वं आगए, से णूणं गोयमा! अट्टे समट्टे ?" "हंता, अत्थि।" "तं गच्छाहि णं गोयमा! एए चेव देवा इमाइं एयारूवाइं वागरणाइं वागरेहिंति।"

कित शब्दार्थ-झाणंतरियाए-ध्यानान्तरिका-ध्यान की समाप्ति के बाद और दूसरा ध्यान प्रारंभ करने के पूर्व, **बट्टमाणस्स**-वर्तते हुए, पाउब्भूया-प्रादुर्भूत हुए-प्रकट हुए।

भावार्थ-उस काल उस समय में श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के ज्येष्ठ अन्तेवासी इन्द्रभूति नामक अनगार यावत् उत्कुट्क आसन से बैठे हुए भगवान् की सेवा में रहते थे। वे ध्यान कर रहे थे। चालू ध्यान की समाप्ति हो जाने पर और दूसरा ध्यान प्रारम्भ करने से पहले उनके मन में इस प्रकार का विचार उत्पन्न हुआ कि 'भगवान् की सेवा में महाऋद्धि सम्पन्न यावत् महाप्रभावशाली दो देव आये हैं। मैं उन देवों को नहीं जानता हूँ कि वे कौन-से स्वर्ग से और कौनसे विमान से यहाँ आये हैं और किस कारण से आये हैं। इसलिये में श्रमण भगवान् महावीर स्वामी सेवामें जाकर उन्हें वन्दना नमस्कार करूं यावत् उनकी पर्युपासना करूं। तत्पश्चात् पूर्वोक्त प्रक्षन पूछूं। इस प्रकार विचार करके गौतम स्वामी अपने स्थान से उठे और श्रमण भगवान् महावीर स्वामी की सेवा में आकर यावत् उनकी सेवा करने लगे। इसके पश्चात् श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने गौतमादि अनगारों को सम्बोधित कर इस प्रकार कहा—

हे गौतम ! एक ध्यान को समाप्त कर दूसरा ध्यान प्रारम्भ करने के पहले तुम्हारे मन में इस प्रकार का विचार उत्पन्न हुआ कि 'में देवों सम्बन्धी हकीकत जानने के लिये श्रमण भगवान महावीर स्वामी के पास जाऊं,' इत्यादि, याबत् इसी कारण सुम मेरे पास यहाँ शीघ्र आये हो, यह बात ठीक है?' गौतम स्वामी ने कहा 'हाँ, भगवन्! यह बिलकुल ठीक है।' इसके पश्चात् भगवान् महावीर स्वामी ने कहा कि है गौतम ! तुम अपनी शंका के निवारण के लियं उन्हीं देवों के पास जाओ। वे देव ही तुम्हें बतावेंगे।'

तएणं भगवं गोयमे समणेणं भगवया महावीरेणं अव्भण्णणाए समाणे समणं भगवं महावीर वंदइ णमंसइ, वंदित्ता णमंसित्ता, जेणेव ते देवा तेणेव पहारेत्थ गमणाए। तएणं ते देवा भगवं गोयमं एजामाणं पासंति, पासित्ता हट्टा, जाव—हयहियया खिण्पामेव अब्भुट्टेंति, अब्भुट्टिता खिण्पामेव पच्च वागच्छंति, पच्चवागिच्छता जेणेव भगवं गोयमे तेणेव उवागच्छंति, उवागच्छिता जाव—णमंसित्ता एवं वयासी—एवं खिलु भंते! अम्हे महासुवकाओ

कष्पाओ, महासग्गाओ विमाणाओ दो देवा महिड्ढिया, जाव-पाउच्भूयाः, तएणं अम्हे समणं भगवं महावीरं वंदामो णमंसामो, वंदित्ता णमंसित्ता, मणसा चेव इमाइं एयारूवाइं वागरणाइं पुच्छामो-कइ णं भंते ! देवाणुष्पियाणं अंतेवासीसयाइं सिज्झिहिंति, जाव-अंतं करिहिंति ? तएणं समणे भगवं महावीरे अम्हेहिं मणसा पुट्टे, अम्हे मणसा चेव इमं एयारूवं वागरणं वागरेइ-एवं खलु देवाणुष्पया ! मम सत्त अंतेवासीसयाइं, जाव-अंतं करेहिंति, तएणं अम्हे समणेणं भगवया महावीरेणं मणसा चेव पुट्टेणं मणसा चेव इमं एयारूवं वागरणं वागरिया समाणा समणं भगवं महावीरं वंदामो णमंसामो वंदिता णमंसिता, जाव-पज्जुवासामो ति कट्ट भगवं गोयमं वंदंति णमंसंति, वंदित्ता णमंसित्ता जामेव दिसिं पाउच्भूया तामेव दिसिं पडिगया।

कठिन शब्दार्थ - अब्भणुण्णाए - आज्ञा होने पर, पहारेत्थ गमणाए - मार्ग पर आते हुए. एज्जमाणं पासंति — आते हुए देखे, खिप्पामेव — शीघ्र ही, अब्भटठेंति — उठ खड़े हुए, पच्चवामच्छंति -- सामने आये, अम्हें -- हम ।

भावार्थ-इसके पश्चात् श्रमण भगवान् महावीर स्वामी द्वारा इस प्रकारः की आज्ञा मिलने पर गौतम स्वामी ने भगवान् को वन्दना नमस्कार किया। फिर वे उन देवों की तरफ जाने लगे । गौतम स्वामी को अपनी ओर आ**ते** हए देखकर वे देव हर्षित यावत् प्रसन्न हृदयवाले हुए और शीझ ही खडे होकर उनके सामने गये और जहाँ गौतम स्वामी थे, वहां पहुंचे । फिर उन्हें वन्दना नमस्कार करके देवों ने इस प्रकार कहा-- 'हे भगवन् ! हम महाशुक्र नामक

देवलोक के महासर्ग नामक विमान से यहाँ आये हैं। और श्रमण भगवान् महा-वीर स्वामी को वन्दना नमस्कार करके इस प्रकार पूछा—'हे भगवन् ! आपके कितने सौ शिष्य सिद्ध होंगे। यावत् सर्व दुःखों का अन्त करेंगे?' इस प्रकार हमने मन से प्रक्रन पूछा, तो श्रमण भगवान् महाबीर स्वामी ने मन से ही हमारे प्रक्रन का उत्तर दिया कि—'हे देवानुप्रियों! मेरे सात सौ शिष्य सिद्ध होंगे यावत् सब दुःखों का अन्त करेंगे। इस प्रकार मन द्वारा पूछे हुए प्रक्रन का उत्तर श्रमण भगवान् महाबीर स्वामी की तरफ से मन द्वारा प्राप्त कर हम बहुत हिं पत्र यावत् प्रसन्न मनवाले हुए हैं। अतएव श्रमण भगवान् महाबीर स्वामी को वन्दना नमस्कार कर यावत् उनकी पर्युपासना कर रहे हैं।'

इस प्रकार कह कर उन देवों ने गौतम स्वामी को वन्दना नमस्कार किया। फिर वे देव-जिस दिशा से आये थे उसी दिशा में वापिस चले गये।

विवेधन पहले प्रकरण में अतिमुक्तक कुमार श्रमण का वर्णन किया गया है। जिस प्रकार वे चरम शरीरी जीव थे, उसी प्रकार भगवान् के दूसरे बहुत से शिष्य भी चरम शरीरी थे। यह बात भगवान् ने महाशुक्र नामक सातवें देवलोक से आये हुए दो देवों के प्रश्न के उत्तर में बताई।

देवों के द्वारा अपने आगमनादि के कारण को सुनकर गौतम स्वामी ने भी यह

ध्यानान्तरिका-एक ध्यान को समाप्त करके जबतक दूसरा ध्यान प्रारम्भ नहीं किया जाय, उस बीच के समयं को 'ध्यानान्तरिका' कहते हैं।

#### देव, नोसंयत

१६ प्रश्न—'भंते'! ति भगवं गोयमे समणं भगवं महावीरं वंदइ णमंसइ, जाव-एवं वयासी-देवा णं भंते! संजया ति वत्तव्वं सिया ?

- १६ उत्तर-गोयमा ! णो इणट्टे समट्टे, अब्भक्खाणमेयं ।
- १७ प्रश्न-देवा णं भंते ! असंजया ति वत्तव्वं सिया ?
- १७ उत्तर-गोयमा ! णो इणट्टे समट्टे, णिट्ठुरवयणमेयं ।
- १८ प्रश्न-देवा णं भंते ! संजयाऽसंजया ति वत्तव्वं सिया ?
- १८ उत्तर-गोयमा ! णो इणट्टे समट्टे, असब्भूयमेयं देवाणं ।
- १९ प्रश्न-से किं खाइ णं भंते ! देवा इति वत्तब्वं सिया ?
- १९ उत्तर-गोयमा ! देवा णं णो संजया इ वत्तव्वं सिया ।

  कठिन शब्दार्थ-संजया-संयत-संयमवान्, अब्मक्खाणं -अभ्याख्यान-असत्य, निट्ठुरवयणं-निष्ठुर वचन, असब्भयं-असद्भूत-अनहोता ।

भावार्थ-१६ प्रक्त-'हे मगवन्!' इस प्रकार सम्बोधित करके भगवान् गौतम स्वामी ने श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को वन्दना नमस्कार करके यावत् इस प्रकार पूछा---

हे भगवन् ! क्या देवों को 'संयत' कहना चाहिये ?

१६ उत्तर-हे गौतम! यह अर्थ समर्थ नहीं है। देवों को 'संयत' कहना असत्य वचन है।

१७ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या देवों को 'असंयत' कहना चाहिये ?

१७ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है। क्योंकि 'देव असंयत है' यह बचन निष्ठुर वचन है।

१८ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या देवों को 'संयतासंयत' कहना चाहिये ?

१८ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है। क्योंकि देवों को संयता-संयत कहना असद्भूत (असत्य) वचन है।

१९ प्रक्त-हे भगवन् ! तो फिर देवों को क्या कहना चाहिये ?

१९ उत्तर-हे गौतम ! देवों को 'नोसंयत' कहना चाहिये।

विवेचन-अगले प्रकरण में देवों का कथन किया गया था और इस प्रकरण में भी उन्हीं के सम्बन्ध में कथन किया जाता है।

गौतम स्वामी के प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने फरमाया कि देवों को संयत, असंयत, या संयतासंयत नहीं कहना चाहिये । उन्हें 'नोसयत' कहना चाहिये ।

शंका-'असंयत' और 'नो संयत' इन दोनों शब्दों का अर्थ तो एक सरीखा है। फिर देवों को 'असंयत' नहीं कहकर 'नो संयत' कहने का क्या कारण है ?

समाधान-जिस प्रकार 'मृत' अर्थात् मर गया' और 'स्वर्गगत' अर्थात् स्वर्गवासी हो गया, इन दोनों शब्दों का एक ही अर्थ है, तथापि 'मर गया' यह कहना निष्ठुर (कठोर) वचन है। इसकी अपेक्षा 'स्वर्गवासी हो गया,' यह कहना अनिष्ठुर वचन है। इसी तरह 'असंयत' शब्द की अपेक्षा 'नोसंयत' शब्द अनिष्ठुर है, इमिलिये देवों के लिये 'असंयत' शब्द का प्रयोग न करके 'नो संयत' शब्द का प्रयोग किया गया है।

#### देवों की भाषा

२० प्रश्न-देवा णं भंते ! कयराए भासाए भासंति, कयरा वा भासा भासिज्जमाणी विसिस्सइ ?

२० उत्तर-गोयमा ! देवा णं अद्धमागहाए भासाए भासंति, सा वि य णं अद्धमागहा भासा भासिज्जमाणी विसिस्सइ ।

कठिन शब्दार्थ-अद्धमागहा-अर्धमागधी, विसिस्सइ-विशिष्ट रूप होती है।

२० प्रक्त-हे भगवन् ! देव कौनसी भाषा बोलते हें ? अथवा देवों द्वारा बोली जाती हुई कौनसी भाषा विशिष्टरूप होती है ?

२० उत्तर-हे गौतम ! देव अर्धमागधी भाषा में बोलते हैं और बोली जाती हुई यह अर्धमागधी भाषा विशिष्टरूप होती है।

विवेचन-देव कीनसी भाषा बोलते हैं ?' इसके उत्तर में भगवान् ने फरमाया कि 'देव अर्धमागधी भाषा में बोलते हैं' और वह विशिष्ट रूप होती है।

जो भाषा मगधदेश में बोली जाती है, उसे 'मागधी' कहते हैं। जिस भाषा में मागधी और प्राकृत आदि भाषाओं के लक्षण का मिश्रण हो गया हो, उसे 'अर्धमागधी' भाषा कहते हैं। 'अर्धमागधी' शब्द का ब्युत्पत्त्यर्थ भी यही है। भाषा के मुख्य रूप से छह भेद हैं। यथा - प्राकृत, संस्कृत, मागधी, पैशाची, शौरसेनी और अपभ्रंश, अनेक देशों की भाषा का सिम्मश्रण हो जाने से छठी भाषा को अपभ्रंश कहा गया है।

## छद्मस्थ सुनकर जानता है

२१ प्रश्न—केवली णं भंते ! अंतकरं वा अंतिमसरीरियं वा जाणइ पासइ ?

२१ उत्तर-हंता, गोयमा ! जाणइ पासइ ।

२२ प्रश्न—जहा णं भंते ! केवली अंतकरं वा अंतिमसरीरियं वा जाणइ पासइ तहा णं छ्उमत्थे वि अंतकरं वा अंतिमसरीरियं वा जाणइ पासइ ?

२२ उत्तर-गोयमा ! णो इणट्टे समट्टे, सोचा जाणइ पासह; पमाणओ वा ।

ं२३ प्रश्न–से किं तं सोचा ?

२३ उत्तर-सोचा णं केविलस वा केविलसावयस्स वा केविलसावियाए वा केविलउवासगस्स वा केविलउवासियाए वा तप्पिक्वयस्स वा तप्पिक्वयसावयस्स वा तप्पिक्वयसावियाए वा तप्पिक्वयउवासगस्स वा तप्पिक्वयउवासियाए वा से तं सोचा।

कठिन शब्दार्थ--अंतकरं--भव का अन्त करके मोक्ष पाने वाला, पमाणओ-प्रमाण से. तप्पिखवाए—तत्पाक्षिक से।

अथवा अन्तिम शरीरी को जानते और देखते हैं?

रें १ उत्तर—हां गौतम ! जानते और देखते हें।

२२ प्रश्न-हे भगवन् ! जिस प्रकार केवली भगवान् अन्तकर (कर्मी का अन्त करने वाले)को अथवा अन्तिम शरीरी को जानते और देखते हं, उसी प्रकार छद्मस्थ मनुष्य भी अन्तकर को अथवा अन्तिम शरीरी को जानता और देखता है ?

२२ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं, किन्तु छद्यस्थ मनुष्य भी किसी के पास से सुनकर अथवा प्रमाण द्वारा अन्तकर और अन्तिम शरीरी को जानता और देखता है।

२३ प्रश्न-हे भगवन् ! वह किसके पास सुनकर यावत् जानता और देखता है ?

२३ उत्तर-हे गौतम ! केवली, केवली के श्रावक, केवली की श्राविका, केवली के उपासक, केवली की उपासिका, केवली-पाक्षिक (स्वयंबुद्ध), केवली-पाक्षिक के श्रावक, केवली-पाक्षिक की श्राविका, केवली-पाक्षिक के उपासक और केवली-पाक्षिक की उपासिका, इनमें से किसी के पास सुनकर छद्मस्थ मन्द्य यावत् जानता और देखता है।

विदेचन--केवली और अग्रस्थ वन्तव्यता में ही यह बात कही जाती है। जिस प्रकार केवली भगवान् जानते हैं, उस तरह तो छद्मस्य नहीं जानता है, किन्तु कथञ्चित जानता है। यही बात बतलाई जा रही है छद्मस्य मनुष्य भी केवली आदि दस व्यक्तियों के पास से सुन कर यह जान सकता है कि –यह मनुष्य कर्मों का अन्त करने वाला और अन्तिम-शरीरी है। वे दस व्यक्ति ये हैं-

(१) केवली-केवलज्ञान केवलदर्शन के धारक, सर्वज्ञ सर्वदर्शी के पास से 'यह अन्त-कर है' इत्यादि वचन सुन कर जानता है। (२) केवली के श्रावक-सुनने का अभिलाषी होकर

जो जिन भगवान् के पास मुनता है, उसको 'केवली का श्रावक' कहते हैं। वह जिन भगवान् के पास अन्य अनेक वाक्य मुनता हुआ यह मनुष्य अन्तकर है'-इत्यादि वाक्य भी सुनता है। अतः उसके पास मुनकर छद्मस्थ मनुष्य भी यह जानता है कि यह अन्तकर है। (३) इसी तरह केवली की श्राविका के पास से मुनकर भी जानता है। (४) केवली के उपासक-सुनने की इच्छा के बिना जो केवली महाराज की उपासना में तत्पर होकर उपासना करता है, उसे 'केवली का उपासक' कहते हैं। केवली भगवान् की उपासना करते हुए वह 'यह मनुष्य अन्तकर है'-इत्यादि केवली वाक्यों को मुनता है। इमिलिये उसके पास से सुनकर छद्मस्थ मनुष्य भी यह जानता है कि यह अन्तकर है। (४) इसी तरह केवली की उपासका से सुनकर भी वह जानता है। (६) केवली-पाक्षिक का अर्थ 'स्वयंबुद्ध है। स्वयंबुद्ध, (७) स्वयंबुद्ध का श्रावक, (८) स्वयंबुद्ध की श्राविका, (९) स्वयंबुद्ध का उपासक और (१०) स्वयंबुद्ध की उपासिका, इनके पास से सुनकर भी छद्मस्थ मनुष्य यह जानता है कि यह अन्तकर है।

#### प्रमाण

## २४ प्रश्न-से किं तं पमाणे ?

२४ उत्तर-पमाणे चउव्विहे पण्णते, तं जहा-पच्चक्खे, अणु-माणे, ओवम्मे, आगमे; जहा अणुओगदारे तहा णेयव्वं पमाणं, जाव-'तेण परं णो अत्तागमे, णो अणंतरागमे, परंपरागमे'।

कठित शब्दार्थ —प्रचक्के —प्रत्यक्ष, ओवम्मे —उपमा, परं —आगे, अत्तागमे — आत्मागम —आत्मा से आया हुआ श्रुतज्ञान, अनगंरागमे गुरु से प्रधान शिष्य को सीधा प्राप्त हुआ श्रुतज्ञान, परम्परागमे —गुरु परम्परा से प्राप्त हुआ श्रुतज्ञान।

भावार्थ-२४ प्रक्त-हे भगवन् ! प्रमाण कितने हें ?

२४ उत्तर-हे गौतम ! प्रमाण चार प्रकार का कहा गया है। यथा-प्रत्यक्ष, अनुमान, औपम्य (उपमान) और आगम । प्रमाण के विषय में जिस प्रकार अनुयोगद्वार सूत्र में कहा गया है, उसी प्रकार यहाँ भी कहना चाहिये, यायत् नोआत्मागम, नोअनन्तरागम किन्तु परम्परागम है वहां तक कहना चाहिये।

विवेचन—प्रमाण के द्वारा भी छन्मस्य मनुष्य जानता है। प्रमाण के चार भेद है। यथा—प्रत्यक्ष, अनुमान, उपमान और आगम। इन्द्रिय और मन की सहायता के बिना साक्षात् आत्मा से जो ज्ञान हो, वह 'प्रत्यक्ष प्रमाण' है। यह व्याख्या निश्चय दृष्टि से है। व्यावहारिक दृष्टि से तो इन्द्रिय और मन से होने वाले ज्ञान को भी प्रत्यक्ष कहते हैं। लिंग अर्थात् हेतु के ग्रहण और सम्बन्ध प्रयात् व्याप्ति के स्मरण के पश्चात् जिससे पदार्थ का ज्ञान होता है, उसे 'अनुमान प्रमाण' कहते हैं। अर्थात् साधन से साध्य के ज्ञान को अनुमान कहते हैं। जिसके द्वारा सदृशता से उपमेय पदार्थों का ज्ञान होता है, उसे 'उपमान प्रमाण' कहते हैं। जैसे गवय (रोझ) गाय के समान होता है। शास्त्र द्वारा होने वाला ज्ञान—'आगम प्रमाण' कहलाता है।

प्रत्यक्ष प्रमाण के दो भेद हैं-इन्द्रिय प्रत्यक्ष और नो-इन्द्रिय प्रत्यक्ष । प्रत्यक्ष शब्द का शब्दार्थ इस प्रकार है- 'अक्ष' शब्द का अर्थ आत्मा और इन्द्रिय है । इन्द्रियों की सहा-यता के विना जीवें के साथ सीधा सम्बन्ध रखने वाला ज्ञान 'प्रत्यक्ष प्रमाण' है । उसके तीन भेद हैं यथा-अवधिज्ञान, मनःपर्यवज्ञान और केवलज्ञान । इन्द्रियों से सीधा सम्बन्ध रखने वाला अर्थात् इन्द्रियों की सहायता द्वारा जीव के साथ सम्बन्ध रखने वाला ज्ञान-'इन्द्रिय प्रत्यक्ष' कहलाता है। इन्द्रिय प्रत्यक्ष, श्रोत्रेन्द्रिय आदि पांच इन्द्रियों की अपेक्षा पांच प्रकार का है। नो-इन्द्रिय प्रत्यक्ष के अवधिज्ञानादि तीन भेद ऊपर बता दिये गये हैं। अनुमान प्रमाण के तीन भेद हैं। यथा-पूर्ववत् शेषवत् और दृष्ट साधर्म्यवत्। जैसे अपने खोए हुए पुत्र को कालान्तर में प्राप्त कर उसकी माता आदि उसके शरीर के पूर्व चिन्ह से पहिचा-नती है। उसे 'पूर्ववत्' अनुमान कहते हैं। कार्य आदि के चिन्हों से परोक्ष पदार्थ का ज्ञान 'शेषवत्' अनुमान कहलाता है । जैसे —केकायित (मयूर का शब्द) सुनकर अनुमान करना कि यहाँ मयूर होना चाहिये। एक पदार्थ के स्वरूप की जानकर उस स्वरूप वाले दूसरे पदार्थों का ज्ञान करना 'दृष्टसाधर्म्यवत्' अनुमान कहलाता है । 'जैसे–एक कार्षापण (अस्सी रति का एक तोला)को देखकर दूसरे कार्षापण का ज्ञान करना । जैसी गाय होती है, वैसा ही गवय होता है। इत्मादि ज्ञान की 'उपमान ज्ञान' कहते हैं। आगम ज्ञान के दो भेद हैं। यथा-लोकिक और लोकोत्तर। अथवा आगम ज्ञान के तीन भेद हैं। यथा-सूत्र, अर्थ और सूत्रार्थ। मूलरूप आगम को 'सूत्रागम' कहते हैं। शास्त्र के अर्थरूप आगम को 'अर्थांगम' कहते हैं।

सूत्र और अर्थ दोनों रूप आगम को सूत्रार्थागम (तदुभयागम) कहते हैं।

अथवा आगम ज्ञान के दूसरी तरह से भी तीन भेद हैं। यथा—आत्मागम, अनन्त-रागम और परम्परागम। अर्थ तीर्थं करों के लिये आत्मागम हैं। गणधरों के लिये अनन्तरागम हैं। और गणधरों के शिष्य प्रशिष्य आदि के लिये परम्परागम हैं। सूत्र गणधरों के लिय आत्मागम हैं। गणधरों के शिष्यों के लिये अनन्तरागम हैं, और गणधरों के प्रशिष्यों के लिये परम्परागम हैं।

#### केवली का जान

२५ प्रश्न—केवली णं भंते ! चरिमकम्मं वा, चरिमणिजारं वा जाणइ पासइ ?

२५ उत्तर—हंता, गोयमा! जाणइ पासइ, जहा णं भंते! केवली चरिमकम्मं वा जहा णं अंतकरेणं वा आलावगो तहा चरिम-कम्मेण वि अपरिसेसिओ णेयव्वो।

२६ प्रश्न—केवली णं भंते ! पणीयं मणं वा वहं वा धारेजा ? २६ उत्तर—हंता, धारेजा ।

कठिन शब्दार्थ-चरिमकम्मं-वह अंतिम कर्म पुद्गल जो आत्मा के साथ बद्ध हो, चरिमणिज्जरं-वह कर्म पुद्गल जो अंत में आत्मा से पृथक् हुआ हो, पणीयं-प्रणीत-प्रकृष्ट।

भावार्थ-२५ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या केवली भगवान् चरम-कर्म (अंतिम कर्म) अथवा चरम-निर्जरा को जानते देखते हैं ?

२५ उत्तर-हे गौतम ! हाँ, जानते और देखते हैं। जिस प्रकार 'अंत-कर' का आलापक कहा, उसी तरह 'चरमकर्म' का भी पूरा आलापक कहना चाहिए। २६ प्रक्त--हे भगवन् ! स्या केवली भगवान्, प्रकृष्ट मन और प्रकृष्ट वचन धारण करते हें ?

२६ उत्तर--हाँ, गौतम ! धारण करते हैं।

२७ प्रश्न—जहा णं भंते ! केवली पणीयं मणं वा वइं वा धारेजा तं णं वेमाणिया देवा जाणंति पासंति ?

२७ उत्तर-गोयमा ! अत्थेगइया जाणंति पासंति, अत्थेगइया ण जाणंति ण पासंति ?

२८ प्रश्न-से केणट्टेणं जाव-ण जाणंति ण पासंति ?

२८ उत्तर-गोयमा ! वेमाणिया देवा दुविहा पण्णता, तं जहामाइमिच्छादिट्ठीउववण्णगा य, अमाईसम्मिदिट्ठीउववण्णगा य; तत्थ णं
जे ते माईमिच्छादिट्ठीउववण्णगा ते ण जाणंति ण पासंति; तत्थ णं
जे ते अमाईसम्मिदिट्ठीउववण्णगा ते णं जाणंति, पासंति । [से केणट्रेणं एवं वुच्चह-अमाईसम्मिदिट्ठी जाव-पासंति ? गोयमा ! अमाईसम्मिदिट्ठी दुविहा पण्णता,-अणंतरोववण्णगा य, परंपरोववण्णगा य;
तत्थ णं अणंतरोववण्णगा ण जाणंति, परंपरोववण्णगा जाणंति ।
से केणट्रेणं भंते ! एवं वुच्चइ-परंपरोववण्णगा जाव-जाणंति ?
गोयमा ! परंपरोववण्णगा दुविहा पण्णत्ता-पज्जत्तगा य, अपज्जत्तगा
य; पज्जत्तगा जाणंति, अपज्जत्तगा ण जाणंति।] एवं अणंतर-परंपर-

# पज्जता ५ उवउत्ता अणुवउत्ताः, तत्थ णं जे ते उवउत्ता ते जाणंति पासंति, से तेणट्टेणं तं चेव ।

कठिन शब्दार्थ-अत्थेगइया-कुछ एक, अनन्तरोववण्णगा-तत्काल के उत्पन्न हुए, उवउत्ता-उपयोग युक्त, तत्थ-उनमें से ।

भावार्थ-२७ प्रश्न-हे भगवन् ! केवली भगवान् जिस प्रकृष्ट मन को और प्रकृष्ट वचन को धारण करते हैं, क्या उसको बैमानिक देव जानते और देखते हैं ?

२७ उत्तर-हे गौतम ! कितनेक देव जानते देखते हैं और कितनेक देव नहीं जानते और नहीं देखते हैं।

२८ प्रक्त-हे भगवन् ! कितनेक देव जानते देखते हैं और कितनेक देव नहीं जानते, नहीं देखते हैं, इसका क्या कारण है ?

२८ उत्तर-हे गौतम ! वैमानिक देव दो प्रकार के कहे गये है, यथा— मायी मिथ्यादृष्टियने उत्पन्न हुए और अमायी सम्यग्दृष्टियने उत्पन्न हुए। इनमें से जो मायीमिथ्यादृष्टियने उत्पन्न हुए हैं, वे नहीं जानते, नहीं देखते हैं, किन्तु जो अमायी सम्यग्दृष्टियने उत्पन्न हुए हैं, वे जानते और देखते हैं।

('अमायौसम्यग्दृष्टि वैमानिक देव जानते और देखते हैं, ऐसा कहने का विया कारण है ?

हे गौतम ! अमायी सम्यग्दृष्टि देव दो प्रकार के कहे गये हैं। यथा— अनन्तरोपपन्नक और परम्परोपपन्नक । इनमें जो अनन्तरोपपन्नक हैं, वे नहीं जानते और नहीं देखते हैं और जो परम्परोपपन्नक हैं, वे जानते और देखते हैं।

हे भगवन् ! 'परम्परोपपन्नक देव जानते और देखते हैं'-ऐसा कहने का वया कारण है ?

हे गौतम ! परम्परोपपन्नक देव दो प्रकार के कहे गये हैं-पर्याप्त और अपर्याप्त । जो पर्याप्त हैं, वे जानते और देखते हैं और जो अपर्याप्त हैं, वे नहीं

#### जानते और नहीं देखते हैं।')

इसी तरह अनन्तरोपपन्नक और परम्परोपपन्नक तथा अपर्याप्त और पर्याप्त एवं उपयोग युक्त और उपयोग रहित, इस प्रकार के वंगानिक देव हैं। इनमें जो उपयोग युक्त हैं, वे जानते और देखते हैं। इसलिये ऐसा कहा गया है कि कितनेक वंगानिक देव जानते और देखते हैं, तथा कितनेक नहीं जानते और नहीं देखते हैं।

## अनुत्तरौपपातिक देवों का मनोद्रव्य

२९ प्रश्न-पभू णं भंते ! अणुत्तरोववाइया देवा तत्थगया चेव समाणा इहगएणं केविलिणा सर्दिध आलावं वा, संलावं वा करेत्तए ?

२९ उत्तर-हंता, पभू।

३० प्रश्न-से केणट्टेणं जाव-पर्भूणं अणुत्तरोववाइया देवा, जाव-करेत्तए ?

३० उत्तर-गोयमा ! जं णं अणुत्तरोववाइया देवा तत्थगया चेव समाणा अट्ठं वा हेउं वा पिसणं वा कारणं वा वागरणं वा पुच्छंति, तं णं इहगए केवली अट्ठं वा, जाव-वागरणं वा वागरेइ; से तेणट्ठेणं ।

३१ प्रश्न—जं णं भंते ! इहगए चेव केवली अट्ठं वा जाव— वागरेइ तं णं अणुत्तरोववाइया देवा तत्थगया चेव समाणा जाणंति पासंति ?

- ३१ उत्तर-हंता, जाणंति पासंति ?
- ३२ प्रश्न-से केण्ट्रेणं जाव-पासीते ?
- ३२ उत्तर-गोथमा ! तेसि णं देवाणं अणंताओ मणोदब्ववग्ग-णाओ लद्धाओ पत्ताओ अभिसमण्णागयाओ भवंति से तेणट्ठेणं जं णं इहगए केवली जाव-पासंति-त्ति ।
- ३३ प्रश्न-अणुत्तरोववाइया णं भंते ! देवा किं उदिण्णमोहा, उवसंतमोहा, स्वीणमोहा ?
- ३३ उत्तर-गोयमा ! णो उदिण्णमोहा, उवसंतमोहा, णो स्वीणमोहा ।

कित शब्दार्थ—तत्थगया— वहीं रहे हुए-अपने स्थान कर रहे हुए, इहगएणं— यहाँ रहे हुए, सिंद्ध--साथ, आलावं--आलाप-एक बार बातचीत करना, संलावं-सलाप-बार-बार बातचीत करना, मणोदव्यवगणाओ — मनोद्रव्य वर्गणा से-मन से, लद्धाओ — लब्ध-प्राप्त हुई, पत्ताओ — प्राप्त हुई, उदिण्णमोहा — मोह के उदयवाले।

भावार्थ-२९ प्रदत-हे भगवन् ! क्या अनुत्तरौपपातिक (अनुत्तर विमानों में उत्पन्न हुए) देव, अपने स्थान पर रहे हुए ही यहां रहे हुए केवली के साथ आलाप और संलाप करने में समर्थ हैं ?

२९ उत्तर-हां, गौतम ! समर्थ हैं।

३० प्रश्न--हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

३० उत्तर—हे गौतम ! अपने स्थान पर रहे हुए ही अनुत्तरौपपातिक देव जिस अर्थ, हेतु, प्रश्न, कारण और व्याकरण को पूछते हैं, उस अर्थ, हेतु, प्रश्न, कारण और व्याकरण का उत्तर यहाँ रहे हुए केवली भगवान् देते हैं। इस कारण से उपरोक्त बात कही गई है।

३१ प्रश्न-हे भगवन् ! यहां रहे हुए केवली भगवान् जिस अर्थ यावत्

व्याकरण का उत्तर देते हैं, क्या उस उत्तर को वहां रहे हुए अनुत्तरौपपातिक देव जानते और देखते हैं ?

३१ उत्तर - हां, गौतम ! वे जानते और देखते हें ?

३२ प्रक्त--हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

३२ उत्तर--हे गौतम ! उन देवों को अनन्त मनोद्रव्य-वर्गणा लब्ध (मिली) है, प्राप्त है. अभिसमन्वागत है अर्थात् सम्मुख प्राप्त हुई है। इस कारण से यहाँ रहे हुए केवली महाराज द्वारा कथित अर्थ आदि को वे वहाँ रहे हुए ही जानते और देखते हैं?

३३ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या अनुत्तरौपपातिक देव, उदीर्ण मोहवाले हैं, उपशान्त मोह वाले हैं, या क्षीण मोह वाले हें ?

३३ उत्तर-हे गौतम ! वे उदीर्ण मोहवाले नहीं है और क्षीण मोहवाले भी नहीं है, परन्तु उपज्ञान्त मोहवाले हैं। अर्थात् उनके वेद-मोह का उत्कट उदय नहीं है।

#### फेवली का असीम जान

३४ प्रश्न-केवली णं भंते ! आयाणेहिं जाणइ पासइ ?

३४ उत्तर-गोयमा ! णो इणहे समहे ।

३५ प्रश्न—से केणट्टेणं जाव—केवली णं आयाणेहिं ण जाणइ, ण पासइ ?

३५ उत्तर-गोयमा ! केवली णं पुरित्थमेणं मियं पि जाणइ, अमियं पि जाणइ, जाव णिब्बुडे दंसणे केवलिस्स से तेणट्टेणं ।

कठिन शब्बार्थ-आयानेहि-आदान-इन्द्रियों द्वारा, णिब्बुडे-निवृत्त-निरावरण ।

भावार्थ-३४ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या केवली भगवान् आदानों (इन्द्रियों) द्वारा जानते और देखते हें ?

३४ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है।

३५ प्रक्रन-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है कि केवली भगवान् इन्द्रियों द्वारा नहीं जानते और नहीं देखते हें ?

३५ उत्तर-हे गौतम ! केवली भगवान् पूर्व दिशा में मित भी जानते देखते हैं और अमित भी जानते देखते हैं। यावत् केवली भगवान् का दर्शन, आवरण रहित है। इसलिये वे इन्द्रियों द्वारा नहीं जानते और नहीं देखते हैं।

विवेचन-इस के आग के सूत्रों में केवली के सम्बन्ध में ही कथन किया गया है। शैलेशी अवस्था के समय जिन कर्मों का अनुभव होता है, उनको 'चरमकर्म' कहते हैं। और उसके अनन्तर समय में जो कर्म जीव प्रदेशों से झड़ जाते हैं उन्हें 'निर्जरा' कहते हैं।

वैमानिक देवों के दों भेद कहे गये हैं। उनमें से मायोमिथ्यादृष्टि नहीं जानते हैं। अमायीसम्यव्हिष्ट के अनन्तरोपपन्नक और परम्परोपपन्नक इन दो भेदों में से अनन्तरोपपन्नक नहीं जानते हैं। परम्परोपपन्नक के पर्याप्त और अपर्याप्त ऐसे दो भेद. हैं। अपर्याप्त नहीं जानते हैं। पर्याप्त के दो भेद हैं। उपयुक्त (उपयोग सहित) और अनुपयुक्त (उपयोग रहित) इस में अनुपयुक्त तो नहीं जानते, किन्तु उपयुक्त जानते हैं।

अनुत्तरीपपातिक देव, अपने स्थान पर रहे हुए ही यहाँ से केवली भगवान् द्वारा दिये हुए उत्तर को जानते और देखते हैं। इसका कारण यह है कि उन्हें अनन्त मनोद्रव्य वर्गणाएँ लन्ध, प्राप्त और अभिसमन्वागत है। उनके अवधिज्ञान का विषय सम्भिन्न लोक नाड़ी (लोकनाड़ी से कुछ कम) है। जो अवधिज्ञान, लोकनाड़ी का ग्राहक (जाननेवाला) होता है, वह मनोवर्गणा का ग्राहक होता ही है। क्योंकि जिस अवधिज्ञान का विषय लोक का संख्येय भाग होता है, वह अवधिज्ञान भी मनोद्रव्य का ग्राहक होता है, तो फिर जिस अवधिज्ञान का विषय सम्भिन्न लोकनाड़ी है, वह अवधिज्ञान मनोद्रव्य का ग्राहक होता है, वह सनो-द्रव्य का ग्राहक होता है, वह सनो-द्रव्य का ग्राहक होता है। यह बात इष्ट भी है। कहा भी है-

'संखेजजमणोद्देव भागो लोगपलियस्स बोद्धव्यो' अर्थ-लोक के और पत्थोपम के संख्येय भाग को जाननेवाला अवधिज्ञान, मनोद्वव्य का ग्राहक (जाननेवाला) होता है।

अनुत्तरौपपातिक देवों के विषय में अब दूसरी बात कही जाती हैं। अनुत्तरौपपातिक देव, उदीर्ण मोह नहीं हैं अर्थात् उनके वेद-मोहनीय का उदय उत्कट (उत्कृष्ट) नहीं है। वे सीण-मोह भी नहीं हैं अर्थात् उनमें क्षपक श्रेणी का अभाव है। इसलिये वे क्षीण-मोह नहीं हैं, किन्तु वे उपशान्त मोह है अर्थात् उनमें किसी प्रकार के मेथुन का सद्भाव न होने से उनके वेद-मोहनीय अनुतकट है। इसलिये वे उपशान्त मोह हैं। किन्तु उपशम श्रेणी न होने के कारण वे सर्वथा उपशांत मोह नहीं हैं।

#### केवली के अस्थिर योग

३६ पश्र-केवली णं भंते ! अस्ति समयंसि जेसु आगास-पएसेसु इत्थं वा पायं वा बाहं वा ऊरुं वा ओगाहित्ता णं चिट्ठंति, पभू णं केवली सेयकालंसि वि तेसु चेव आगासपएसेसु इत्थं वा जाव-ओगाहित्ता णं चिट्ठित्तए ?

३६ उत्तर-गोयमा ! णो इणट्ठे समट्ठे !

३७ प्रश्न—से केणट्टेणं भंते ! जाव—ओगाहिता णं चिट्टित्तए ? ३७ उत्तर—गोयमा ! केविलस्स णं वीरिय-सजोग-सद्दवयाए चलाइं उवकरणाइं भवंति, चलोवकरणट्टयाए य णं केवली अरिंस समयंसि जेसु आगासपएसेसु हत्यं वा, जाव—चिट्टइ; णो णं पभू केवली सेयकालंसि वि तेसु चेव जाव—चिट्टित्तए, से तेणट्टेणं जाव— वुचइ—केवली णं अर्रिस समयंसि जेसु आगासपएसेसु जाव—चिट्टइ

# णो णं पभू केवली सेयकालंसि वि तेसु चेव आगासपएसेसु हत्थं वा, जाव-चिट्ठित्तए।

कठिन शब्दार्थ — अस्सि समयंसि — इस समय में, ऊरं — जंघा, ओगाहिसाणं — अवगाहकर, सेयकालंसि — भविष्यत्काल में, चिट्ठिसए — रहना, चलौवकरणट्टयाए — उप-करण (हाथ आदि अंग) चलित (अस्थिर) होने के कारण।

भावार्थ— ३६ प्रदन-हे भगवन् ! केवली भगवान् इस समय में जिन आकाश प्रदेशों पर अपने हाथ, पैर, बाहु और उक्क (जंघा) को अवगाहित करके रहते हें, क्या भविष्यत्काल में भी उन्हीं आकाश प्रदेशों पर अपने हाथ आदि को अवगाहित करके रह सकते हैं ?

> ३६ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है। ३७ प्रक्त-हे भगवन्! इसका क्या कारण है ?

३७ उत्तर-हे गौतम ! केवली भगवान् के वीर्यप्रधान योग वाला जीव द्रथ्य होता है। इससे उनके हाथ आदि अंग चलायमान होते हैं। हाथ आदि अंगों के चलित होते रहने से वर्तमान समय में जिन आकाश प्रदेशों को अव-गाहित कर रखा है, उन्हीं आकाश प्रदेशों पर भविष्यत्काल में केवली भगवान् हाथ आदि की अवगाहित नहीं कर सकते। इसलिये यह कहा गया है कि केवली भगवान् जिस समय में जिन आकाश प्रदेशों पर हाथ पाँव आदि को अवगाहित कर रहते हैं, उस समय के अनन्तर आगामी समय में उन्हीं आकाश प्रदेशों को अवगाहित नहीं कर सकते।

विवेचन — वर्तमान समय में जिन आकाश प्रदेशों पर केवली भगवान् के हाथ, पैर आदि अंग हैं। उन्ही आकाश प्रदेशों पर भविष्यत्काल में नहीं रख सकते। इसका कारण 'वीर्यसयोगसद्द्रव्य' है। वीर्यान्तराय कमं के क्षय से उत्पन्न होने वाली शक्ति की 'वीर्य' कहते हैं। वह वीर्य जिन मानस आदि व्यापारों में प्रधान हो—ऐसे जीव द्रश्य को 'वीर्यसयोगसद्द्रव्य' कहते हैं। वीर्य का सदभाव होने पर भी योगों के व्यापार के बिना चलन नहीं हो सकता। इसलिये 'सयोग' शब्द द्वारा सद्द्रव्य को विशेषित किया गया है और द्रव्य के साथ जो 'सत्' विशेषण लगाया गया है, वह सत्ता का बोध कराने के लिये है। अथवा बीयं प्रधान मानसादि योग युक्त आत्म द्रव्य को 'वीर्यसयोग स्वद्रव्य' कहते हैं। अथवा वीर्य प्रधान योग वाला और मन आदि वर्गणा से युक्त जो हो उसे 'वीर्य सयोग सद्रव्य' कहते हैं। वीर्य सयोग सद्रव्यं कहते हैं। वीर्य सयोग सद्रव्यं के कारण केवली भगवान् के अंग अस्थिर होते हैं। इसलिये उन्हीं आकाश प्रदेशों पर वे अपने अंगादि को भविष्यत्काल में नहीं रख सकते।

## चौदह पूर्वधर मुनि का सामर्थ्य

३८ प्रश्न-पभू णं भंते ! चउदसपुब्बी घडाओ घडसहस्सं, पडाओ पडसहस्सं, कडाओ कडसहस्सं, रहाओ रहसहस्सं, छत्ताओ छत्तसहस्सं, दंडाओ दंडसहस्सं, अभिणिब्बट्टेता उबदंसेत्तए ?

३८ उत्तर-हंता, पशू ।

३९ प्रश्न-से केणट्टेणं पभू चउइसपुन्वी, जाव-उवदंसेत्तए ?

३९ उत्तर-गोयमा ! चउइसपुव्विस्स णं अणंताइं दब्बाइं उक्तरियाभेएणं भिज्जमाणाइं लद्धाइं पत्ताइं अभिसमण्णागयाइं भवंति, से तेणट्टेणं जाव उवदंसेत्तए ।

# श्रे सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति श्रे ॥ पंचमसए चउत्थो उद्देसो सम्मत्तो ॥

कठिम शब्दार्थ-पडाओ-पट-वस्त्र से, कडाओ-कट-सादरी-चटाई, अभि-जिन्बहुत्ता-वनाकर, उबदंसेत्तए-दिला सकते हैं, उक्करियाभेएणं-उत्करिका भेद से-पुद्गलों के संड आदि भेद से।

भावार्थ--३८ प्रक्त--हे भगवन् ! क्या चौदह-पूर्वधारी (श्रुत केवली)

एक घड़े में से हजार घड़े, एक कपड़े में से हजार कपड़े, एक कट (चटाई) में से हजार कट, एक रथ में से हजार रथ, एक छत्र में से हजार छत्र और एक दण्ड में से हजार दण्ड करके दिखलाने में समर्थ हैं ?

३८ उत्तर-हां. गौतम ! समर्थ हें।

३९ प्रश्न-हे भगवन् ! चौदहपूर्वी, ऐसा दिखाने में कैसे समर्थ है ?

३९ उत्तर-हे गौतम ! चौदहपूर्वधारी श्रुतकेवली ने उत्करिका भेद द्वारा भिन्न अनन्त द्रव्यों को लब्ध किया है, प्राप्त किया है और अभिसमन्वागत किया है, इस कारण से वह उपरोक्त प्रकार से एक घड़े से हजार घड़े आदि दिखलाने में समर्थ है।

हे भगवन् ! यह इसी तरह है। हे भगवन् ! यह इसी तरह है। ऐसा कह कर यावत् गौतम स्वामी विचरते हैं।

विवेचन-केवली का प्रकरण होने से यहां श्रुतकेवली के सम्बन्ध में कहा जा रहा है। श्रुत से उत्पन्न एक प्रकार की लब्धि के द्वारा श्रुतकेवली, एक घड़े में से अर्थात् एक घड़े को सहायभूत बनाकर उसमें से हजार घड़े आदि बनाकर बतलाने में समर्थ हैं।

पुर्गलों के खण्ड आदि से पान प्रकार के भेद होते हैं। खण्ड, -जैसे ढेले को फेंकने पर उस के टुकड़े हो जाते हैं, इस प्रकार के पुर्गलों के भेद को 'खण्ड भेद' कहते हैं। प्रतर भेद-एक तह के उत्पर, दूसरी तह का होना 'प्रतर भेद' कहलाता है। जैसे अभ्रक (भोडल) आदि के अन्दर प्रतर-भेद पाया जाता है। चूणिका भेद-किसी वस्तु के पिस जाने पर भेद होना 'चूणिका भेद' कहलाता है। यथा-तिल आदि का चूणे।

अनुतटिका भेद-किसी वस्तु का फट जाना । यथा-तालाब आदि में फटी हुई दरार के समान पृद्गलों के भेद को 'अनुतटिका' भेद कहते हैं । उत्करिका भेद-एरण्ड के बीज के समान पुद्गलों के भेद को 'उत्करिका' भेद कहते हैं ।

यहाँ पर उत्करिका भेद से भिन्न बने हुए द्रव्य बनाने योग्य घटादि पदार्थों के निष्पादन (बनाने) में समर्थ होते हैं। परन्तु दूसरे भेदों द्वारा भिन्न (भेदाये हुए) द्रव्य, इब्ट कार्य करने में समर्थ नहीं होते। इसिलये यहाँ उत्करिका भेद का ग्रहण किया गया है।

यहाँ 'लब्ध' शब्द का अर्थ है-लब्धि विशेष द्वारा ग्रहण करने के मोग्य बनाये हुए।

'प्राप्त' शब्द का अथं है-लब्धि विशेष के द्वारा ग्रहण किये हुए। 'अभिसमन्वागत' शब्द का अर्थ है-घटादि रूप से परिणमाने के लिये प्रारम्भ किये हुए। इनके द्वारा चौदह पूर्वधारी श्रुत केवली एक घट से हजार घट, एक पट से हजार पट, एक कट से हजार कट आदि बनाने में समर्थ होते हैं।

## ।। इति पांचवे शतक का चौथा उद्देशक समाप्त ।।



# शतक ५ उद्देशक ५

# केवलज्ञानी ही सिद्ध होते हैं

- १ प्रश्न-छउमत्थे णं भंते ! मणूसे तीय-मणंतं सासयं समयं केवलेणं संजमेणं० ?
- १ उत्तर-जहा पढमसए चउत्थुदेसे आलावगा तहा णेयव्वा, जाव-अलमत्थु ति वत्तव्वं सिया ।

कठिन शब्दार्थ--तीय-मणंतं सासर्य--बीते हुए शाश्वत अनन्तकाल में, अलमत्यु--अलमस्तु--सर्वज्ञ सर्वेदर्शी केवली ।

भावार्थ-१ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या छद्मस्य मनुष्य शाश्वत, अनन्त, भूतकाल में केवल संयम द्वारा सिद्ध हुआ है ?

१ उत्तर-जिस प्रकार पहले शतक के चौथे उद्देशक + में कहा है। बैसा ही आलापक यहाँ भी कहना चाहिये, यावत् 'अलमस्तु' तक कहना चाहिये।

<sup>+</sup> प्रथम भाग पू. २१६ देखें।

बिवेचन चौथे उद्शक के अन्त में चौदह पूर्वधारी की महानुभावेता का वर्णन किया गया है। वह उस महानुभावता के कारण छद्मस्थ होते हुए भी क्या सिद्ध हो सकता है? इस आशंका के निवारण के लिये इस पांचवें उद्शक के प्रारम्भ में कथन किया जाता है। इस विषय का कथन भगवती सूत्र के प्रथम शतक के चतुर्थ उद्शक में कर दिया गया है। वह सारा वर्णन यहाँ भी कहना चाहिये। यावत् उत्पन्न ज्ञान-दर्शनधर अरिहन्त, जिन, केवली 'अलमस्तु' अर्थात् पूर्ण-ज्ञानी कहलाते हैं, यहाँ तक का वर्णन कहना चाहिये। यद्यपि यह वर्णन पहले आ चुका है, तथापि यहां पुनः कहने का कारण यह है कि वहां सामान्य रूप से कथन किया गया था और यहाँ उसी बात का कथन विशेष रूप से किया गया है। अतः किसी प्रकार का दोष नहीं है।

## अन्यतीथियों का मत-एवंभूत वेदना

२ प्रश्न-अण्णउत्थिया णं भंते ! एवं आइक्खंति; जाव परूवेंति सब्वे पाणा, सब्वे भूया, सब्वे जीवा, सब्वे सत्ता एवंभूयं वेयणं वेदेंति, से कहमेयं भंते ! एवं ?

२ उत्तर—गोयमा ! जं णं ते अण्णउत्थिया एवं आइक्खंति, जाव—वेदेंति, जे ते एवं आहंसु, मिच्छा ते एवं आहंसु; अहं पुण गोयमा ! एवं आइक्खामि, जाव—परूवेमि अत्थेगइया पाणा, भूया, जीवा, सत्ता एवंभूयं वेयणं वेदेंति; अत्थेगइया पाणा, भूया, जीवा, सत्ता अणेवंभूयं वेयणं वेदेंति ।

३ प्रश्न-से केणट्टेणं अत्थेगइया-तं चेव उचारेयव्वं ?

३ उत्तर-गोयमा ! जे णं पाणा, भूया, जीवा, सत्ता जहा कडा

कम्मा तहा वेयणं वेदेंति ते णं पाणा, भूया, जीवा, सत्ता एवंभूयं वेयणं वेदेंति, जे णं पाणा, भूया, जीवा, सत्ता जहा कडा कम्मा णो तहा वेयणं वेदेंति ते णं पाणा, भूया, जीवा, सत्ता अणेवंभूयं वेयणं वेदेंति; से तेणहेणं तहेव ।

४ पश्च-णेरइया णं भंते ! किं एवंभूयं वेयणं वेदेंति, अणेवं-भूयं वेयणं वेदेंति ?

४ उत्तर-गोयमा ! णेरइया णं एवंभूयं पि वेयणं वेदेंति, अणेवंभूयं पि वेयणं वेदेंति ।

५ प्रश्न-से केणट्टेणं तं चेव ?

५ उत्तर-गोयमा! जे णं णेरइया जहा कडा कम्मा तहा वेयणं वेदेंति ते णं णेरइया एवंभूयं वेयणं वेदेंति, जे णं णेरइया जहा कडा कम्मा णो तहा वेयणं वेदेंति ते णं णेरइया अणेवंभूयं वेयणं वेदेंति; से तेणद्वेणं, एवं जाव-वेमाणिया । संसारमंडलं णेयव्वं ।

कित शब्दार्थ — एवंभूयं — इस प्रकार की, अणेवंभूयं — जिस प्रकार कर्म बांधा है उस से भिन्न -अनेवंभूत, उच्चारेयव्यं — कहना चाहिये, कडा कम्मा — किये हुए कर्म ।

भावार्थ — २ प्रश्न-हे भगवन् ! अन्यतीथिक ऐसा कहते हैं, यावत् प्ररूपणा करते हैं कि सर्व प्राण, सर्व भूत, सर्व जीव, और सर्व सत्त्व, एवंभूत (जिस प्रकार कर्म बाधा है उसी प्रकार) वेदना वेदते हैं, तो हे भगवन् ! यह किस तरह है ?

२ उत्तर—हे गौतम! अन्यतीथिक जो इस प्रकार कहते हैं यावत् प्ररूपणा करते हैं कि 'सर्वप्राण, भूत, जीव और सत्त्व, एवंभूत वेदना वेदते हैं, यह उनका कथन मिथ्या है। हे गौतम ! में तो इस प्रकार कहता हूं यावत् प्ररूपणा करता हूं कि कितने ही प्राण, भूत, जीव और सत्त्व, एवंभूत वेदना वेदते हैं और कितने-ही प्राण, भूत, जीव और सत्त्व अनेवंभूत (जिस प्रकार कर्म बांधा है उस से भिन्न प्रकार से) वेदना वेदते हैं।

३ प्रश्न-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

३ उत्तर-हे गौतम ! जो प्राण, भूत, जीव और सत्त्व, अपने किये हुए कर्मों के अनुसार अर्थात् जिस प्रकार कर्म किये हैं, उसी प्रकार वेदना वेदते हैं, वे प्राण, भूत, जीव, सत्त्व, एवंभूत वेदना वेदते हैं। और जो प्राण, भूत, जीव और सत्त्व अपने किये हुए कर्मों के अनुसार वेदना नहीं वेदते हैं, अर्थात् जिस प्रकार कर्म किये हैं उस प्रकार से नहीं, किन्तु भिन्न प्रकार से वेदना वेदते हैं, वे प्राण, भूत, जीव और सत्त्व, अनेवंभूत वेदना वेदते हैं। इसिलए ऐसा कहा गया है कि कितने ही प्राण, भूत, जीव और सत्त्व, एवंभूत वेदना वेदते हैं और कितने ही अनेवंभूत वेदना वेदते हैं।

४ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या नरियक एवंभूत वेदना वेदते हैं, अथवा अनेवंभत वेदना वेदते हैं ?

४ उत्तर-हे गौतम ! नैरियक एवंभूत वेदना भी वेदते हैं और अनेवंभूत वेदना भी वेदते हैं।

५ प्रश्न-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

५ उत्तर-हे गौतम ! जो नैरियक अपने किये हुए कर्मों के अनुसार वेदना वेदते हैं, दे एवंभूत वेदना वेदते हैं और जो नैरियक अपने किये हुए कर्मों के अनुसार वेदना नहीं भोगते हैं, किन्तु भिन्न प्रकार से भोगते हैं, वे अनेवंभूत वेदना वेदते हैं। इसी प्रकार यावत् वैमानिक पर्यन्त सभी संसारी जीवों के विषय में कहना चाहिए। यहां पर संसार मण्डल का वर्णन भी समझना चाहिए।

विवेचन-स्वतीर्थिक की वक्तव्यता के बाद अब परतीर्थिकों की वक्तव्यता कही जाती है। परतीर्थिकों का कथन है कि सभी जीव, एवंभूब वेदना वेदते हैं अर्थात् जीवों ने जिस प्रकार से कर्म बांधे हैं, वे उसी प्रकार से असाता आदि वेदना वेदते हैं, किन्तु पर-तीथिकों का यह कथन असत्य है, क्योंकि जिस तरह से बांधे हैं, उसी तरह से सभी कर्म नहीं वेदे जाते। इसमें दोष आता है। क्योंकि लम्बे काल में भोगने योग्य बांधे हुए कर्म, स्वल्प काल में भी भोग लिये जाते हैं। इसलिए यह सत्य है कि कितनेक जीव एवंभूत वेदना वेदते हैं और कितनेक जीव अनेवंभूत वेदना वेदते है।

दूसरी बात यह है कि आगम में कमों की स्थितिघात, रसघात आदि बतलाया गया है। इसलिए अनेवभूत बेदना का सिद्धान्त भी सत्य ठहरता है। जिन जीवों के जिन कमों का स्थितिघात, रसघात आदि हो जाता है, वे अनेवभूत बेदना वेदते हैं और जिन जीवों के स्थितिघात रसघात आदि नहीं होते हैं, वे जीव एवंभूत बेदना वेदते हैं।

## कुलकर आदि

६ प्रश्न-जंबुद्दीवे णं भंते ! इह भारहे वासे इमीसे उस्सप्पिणीए समाए कइ कुलगरा होत्था ?

६ उत्तर-गोयमा ! सत्त । एवं चेव तित्थयरमायरो, पियरो, पढमा सिस्सिणीओ, चक्कवट्टिमायरो, इत्थिरयणं, बलदेवा, वासुदेवा, वासुदेवमायरो, पियरो; एएसिं पडिसत्त् जहा समवाए णामपरि-वाडीए तहा णेयव्वा ।

सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति जाव-विहरह ।

कठिन शब्दार्थ —पडिसस् —प्रतिशत्रु अर्थात् वासुदेव का प्रतिशत्रु प्रतिवासुदेव, णामपरिवाडिए — नाम की परिपाटी ।

भावार्थ-६ प्रश्न-हे भगवन् ! इस जम्बूद्वीप के भरत क्षेत्र में इस अव-

www.jainelibrary.org

#### सर्पिणी काल में कितने कुलकर हुए हैं?

६ उत्तर—हे गौतम ! सात कुलकर हुए हैं। इसी तरह तीर्थङ्करों की माता, पिता, पहली शिष्याएं, चक्रवर्ती की माताएं, स्त्रीरत्न, बलदेव, वासुदेव, वासुदेवों के माता पिता, प्रतिवासुदेव आदि का कथन जिस प्रकार समवायांग सूत्र में किया गया है, उसी प्रकार यहां भी कहना चाहिए।

बिवेचन—अपने अपने समय के मनुष्यों के लिये जो व्यक्ति मर्यादा बांधते हैं, उन्हें 'कुलकर' कहते हैं। ये हीं सात कुलकर 'सात मनु' भी कहलाते हैं। वर्तमान अवसपिणी के तीसरे आरे के अन्त में सात कुलकर हुए हैं। कहा जाता है कि उस समय दस प्रकार के कल्पवृक्ष काल-दोष के कारण कम हो गये। यह देखकर युगलिये अपने अपने वृक्षों पर ममत्व करने लगे। यदि कोई युगलिया दूसरे के कल्पवृक्ष से फल ले लेता, तो झगड़ा खड़ा हो जाता। इस तरह कई जगह झगड़े खड़े होने पर युगलियों ने सोचा कि कोई पुरुष ऐसा होना चाहिये जो सब के कल्पवृक्षों की मर्यादा बांध दे। वे किसी ऐसे व्यक्ति की खोज कर ही रहे थे कि उनमें एक युगल स्त्री पुरुष को वन के एक सफेद हाथी ने अपने आप सूंड से उठाकर अपने ऊपर बंठा लिया। दूसरे युगलियों ने समझा कि यही व्यक्ति हम लोगों में श्रेष्ठ है और न्याय करने योग्य हैं। अतः सभी ने उसको अपना राजा माना, तथा उसके द्वारा बांधी हुई मर्यादा का पालन करने लगे। ऐसी कथा प्रचलित है।

पहले कुलकर का नाम विमलवाहन है। बाकी छह कुलकर इसी के वंश में क्रमशः हुए है। उनके नाम इस प्रकार हैं—पहला विमलवाहन, दूसरा चक्षुष्मान, तीसरा यशस्वान, वौथा अभिचन्द्र, पांचवां प्रसेनजित्, छठा मरुदेव और सातवाँ नाभि । इनकी भायिओं के नाम इस प्रकार है—१ चन्द्रयशा २ चन्द्रकान्ता ३ सुरूपा ४ प्रतिरूपा ५ चक्षुष्कान्ता ६ श्रौकान्ता और ७ मरुदेवी।

इस जम्बूद्वीप के भरत क्षेत्र में इस अवस्पिणी काल में चौवीस तीर्थंकर हुए हैं। उनके नाम इस प्रकार हैं—१ श्री ऋषभदेव स्वामी (आदिनाय स्वामी) २ श्री अजितनाय स्वामी ३ श्री संभव स्वामी ४ श्री अभिनन्दन स्वामी ५ श्री सुमितनाय स्वामी ६ श्रीपद्मप्रभ स्वामी ७ श्री सुपार्श्वनाथ स्वामी ८ श्री चन्द्रप्रभ स्वामी ९ श्री सुविधिनाथ स्वामी (श्रीपुष्पदन्त स्वामी) १० श्री शीतलनाथ स्वामी ११ श्री श्रेयांसनाथ स्वामी १२ श्री वासुपूज्य स्वामी १३ श्री विमल-नाथ स्वामी १४ श्री अनन्तनाथ स्वामी १५ श्री धर्मनाथ स्वामी १६ श्री शान्तिनाथ स्वामी १७ श्री कुंशुनाथ स्वामी १८ श्री अरनाथ स्वामी १९ श्री मिल्लनाथ स्वामी २० श्री मुनि-सुव्रत स्वामी २१ श्री निमनाथ स्वामी २२ श्री अरिष्टनेमि स्वामी (नेमिनाथ स्वामी) २३ श्री पाइवंनाथ स्वामी और २४ श्री महावीर स्वामी।

चौबीस तीर्थंकरों के पिता के नाम—१ नाभि २ जितशत्रु ३ जितारि ४ संवर ५ मेघ ६ धर ७ प्रतिष्ठ ८ महासेन ९ सुग्रीव १० दृढरथ ११ विष्णु १२ वसुपूज्य १३ कृत-वर्मा १४ सिंहसेन १४ भानु १६ विश्वसेन १७ सूर १८ सुदर्शन १९ कुभ २० सुमित्र २१ विजय २२ समुद्रविजय २३ अश्वसेन और २४ सिद्धार्थ।

चौदौस तीर्थंकरों की माताओं के नाम' १ महदेवी २ विजयादेवी ३ सेना ४ सिद्धार्था ५ मंगला ६ सुसीसा ७ पृथ्वी ८ लक्ष्मणा (लक्षणा) ९ रामा १० नन्दा ११ विष्णु १२ जिया १३ इयामा १४ सुयशा १५ सुव्रता १६ अचिरा १७ श्री १८ देवी १९ प्रभावती २० पद्मा २१ वप्रा २२ शिवा २३ वामा और २४ त्रिशलादेवी।

चौबीस तीर्थंकरों की प्रथम शिष्याओं के नाम—१ ब्राह्मी २ फलगु (फाल्गुनी) ३ इयाम ४ अजिता ४ काश्यपी ६ रति ७ सोमा ८ सुमना ९ वारुणी १० सुलशा (सुयशा) ११ धारिणी १२ धरणी १३ धरणीधरा (धरा) १४ पद्मा १५ शिवा १६ श्रृति (सुभा) १७ दामिनी (ऋजुका) १८ रक्षिका (रक्षिता) १५ बन्धुमती २० पुष्पवती २१ अनिला (अमिला) २२ यक्षदत्ता (अधिका) २३ पुष्पवूला और २४ चन्दना (चन्दनबाला)।

बारह चक्रवितयों के नाम-१ भरत २ सगर ३ मघवान् ४ सनत्कुमार ५ शांति-नाथ ६ कुन्थुनाथ ७ अरनाथ ८ सुभूम ९ महापद्म १० हरिषेण ११ जय १२ ब्रह्मदत्त ।

चक्रवर्तियों की माता के नाम — १ सुमंगला २ यशस्वती ३ भद्रा ४ सदेवी ५ अचिरा ६ श्री ७ देवी ८ तारा ९ ज्वाला १० मेरा ११ वप्रा और १२ चुल्लणी।

चक्रवर्तियों के स्त्रीरत्नों के नाम—१ सुभद्रा २ भद्रा ३ सुनन्दा ४ जया ५ विजया ६ कृष्णश्री ७ सूर्यश्री ८ पद्मेश्री ९ वसुन्धरा १० देवी ११ लक्ष्मीमती और १२ कुरूमती।

नौ बलदेवों के नाम—१ अचल २ विजय ३ भद्र ४ सुप्रभ ५ सुदर्शन ६ आनन्द ७ नन्दन ८ पद्म और ९ राम।

नव वासुदेवों के नाम — १ त्रिपृष्ठ २ द्विपृष्ठ ३ स्वयंभू ४ पुरुषोत्तम ५ पुरुषसिंह ६ पुरुष पुंडरीक ७ दत्त ८ नारायण और ९ कृष्ण ।

नव वासुदेवों की माता के नाम—१ मृगावती २ उमा ३ पृथ्वी ४ सीता ४ अंबिका ६ लक्ष्मीमती ७ शेषवती ८ केकयी और ९ देवकी।

www.jainelibrary.org

नच वासुदेवों के पिता के नाम-१ प्रजापित २ ब्रह्म ३ सोम ४ छद्र ५ शिव ६ महाशिव ७ अग्निशिख ८ दगरथ और ९ वसुदेव ।

नव वासुदेवों के प्रतिशत्रु (प्रतिवासुदेवों) के नाम-१ अश्वग्रीव २ तारक ३ मेरक ४ मधुकेटभ ५ निशुम्भ ६ बली ७ प्रभराज (प्रहलाद) ८ रावण और ९ जरासन्ध ।

इसके अतिरिक्त समवायांग सूत्र में गत अवसर्पिणी, उत्सर्पिणी और भविष्यत् उत्स-रिणी अवसर्पिणी के तीर्थं द्धूर, चक्रवर्ती आदि के नाम आदि दिये गये हैं।

## ।। इति पांचवें शतक का पाँचवां उद्देशक समाप्त ।।

# शतक ५ उद्देशक ६

## अल्पायु और दीर्घायु का कारण

१ प्रश्न—कह णं भंते ! जीवा अप्पाउयत्ताए कम्मं पकरेंति ? १ उत्तर—गोयमा ! तिहिं ठाणेहिं तंजहा—पाणे अइवाएता, मुसं वहत्ता, तहारूवं समणं वा माहणं वा अफासुएणं, अणेस-णिज्जेणं असण-पाण-स्वाइम-साइमेणं पडिलाभेता; एवं खलु जीवा अप्पाउयत्ताए कम्मं पकरेंति ।

२ प्रश्न-कह णं भंते ! जीवा दीहाउयत्ताए कम्मं पकरेंति ?

२ उत्तर-गोयमा ! तिहिं ठाणेहिं, तं जहा-णो पाणे अइवा-

# इत्ता, णो मुसं वइत्ता, तहारूवं समणं वा माहणं वा फासु-एस-णिज्जेणं असण-पाण-खाइम-साइमेणं पडिलाभेत्ताः; एवं खलु जीवा दीहाउयत्ताए कम्मं पकरेंति ।

कित शब्दार्थ-अप्पाउयत्ताए-अल्प आयुष्य रूप, अफासुएणं-अप्रासुक-जो प्रासुक-जीव रहित नहीं है, अणेसणिज्जेणं-जो कल्पनीय-निर्दोष नहीं है, पडिलाभेता-पंच महाव्रत धारी मुनियों को बहरा कर-दान देकर, दीहाउयत्ताए-दीर्घ आयुष्य रूप से, पाणेअइवा-इसा-प्राणियों को मारने से।

भावार्थ--१ प्रश्न-हे भगवन् ! जीव, अल्पायु फल वाले कर्म कैसे बांधते हैं ?

१ उत्तर-हे गौतम ! तीन कारणों से जीव, अल्पायु फल वाले कर्म बांधते हैं। यथा-प्राणियों की हिंसा करने से, झूठ बोलने से और तथारूप (साधु के अनुरूप फिया और वेश आदि से युक्त दान के पात्र) श्रमण (साधु) माहण (श्रावक) को अप्रामुक, अनेषणीय (अकल्पनीय) अश्चन, पान, खादिम स्वादिम देने से जीव, अल्पायु फल वाले कर्म बांधते हैं।

२ प्रदन-हे भगवन् ! जीत दीर्घायु फल वाले कर्म किन कारणों से बांधते हैं ?

२ उत्तर-हे गौतम ! तीन कारणों से जीव, दीर्घायु फल वाले कर्म बांधते हैं। यथा-प्राणियों की हिसा न करने से, सूठ नहीं बोलने से और तथा-रूप श्रमण माहण को प्रामुक एषणीय अज्ञन पान खादिम और स्वादिम बहराने से। इन तीन कारणों से जीव दीर्घायु फल वाले कर्म बांधते हैं।

विवेशन-पांचवे उद्शक में कर्म वेदना का कथन किया गया है। अब इस छठे उद्दे-शक में कर्म बंध के कारणों का कथन किया जाता है।

यहां अल्प आयुबंध के कारण बतलाये गये हैं। यह अल्प आयु, दीर्घ आयु की अपेक्षा से समझनी चाहिये। किन्तु क्षुल्लक-भव ग्रहण रूप निगोद की आयु नहीं। प्रासुक और एषणीय आहार आदि लेने वाले मुनि को अप्रासुक और अनैषणीय आहारादि देने से जो अल्प आयु का प्राप्त होना कहा गया है वह दीर्घ आयु की अपेक्षा से अल्प समझना चाहिये। क्यों कि जिनागम से संस्कृत बुद्धि वाले मुनि, किमी सांसारिक ऋद्धि संपत्तियुक्त भोगी पुरुष को अल्प आयु में मरा हुआ देख कर कहते हैं कि इसने जन्मान्तर में प्राणी-वध्य आदि अशुभ कर्म का अवश्य आचरण किया था। अथवा शुद्धाचारी मुनियों को अकल्पनीय अन्नादि दिया था, जिससे सांसारिक सुख सम्पन्न होकर भी यह अल्पायु हुआ है। इसलिये यह स्पष्ट है कि यहाँ दीर्घ आयु की अपेक्षा अल्प आयु पाना ही विवक्षित है। किन्तु निगोद की आयु पाना विवक्षित नहीं है। इसी प्रकार यहाँ प्राणातिपात और मृषावाद भी सभी प्रकार के नहीं लिये गये हैं, किन्तु मुनि को आहार देने के लिये जो आधाकर्मी आहार आदि तैयार किया जाता है, उसमें जो प्राणातिपात होता हैं, वह प्राणातिपात यहाँ लिया गया है और उस आधाकर्मी आहार को देने के लिये जो मिथ्या भाषण किया जाता है, वह मिथ्याभाषण यहाँ ग्रहण है, किन्तु सब प्रकार के प्राणातिपात और सर्व प्रकार के मृषावाद का यहां ग्रहण नहीं है। इस बात का खुलासा ठाणांग सूत्र के पाठ की टीका में भी किया गया है। वह टीका इस प्रकार है—

"तथाहि प्राणातिपात्याधाकर्मावि करणतो मृषोक्तं वा यथा अहो साधौ ! स्वार्थ-सिद्धमिवं भक्तावि कल्पनीयं वो नाशंका कार्या" इत्यावि ।

अर्थात्—'प्राणियों के किनाश के द्वारा आधाकर्मी आहार तैयार करके और झूठ बोलकर साधु को देना, यथा—'हे साधो ! यह भोजन हमने अपने लिये बनाया है। यह आपके लिये कल्पनीय है। इसमें शङ्का नहीं करनी चाहिए।' इत्यादि झूठ बोलकर आधा-कर्मी आहार साधु को देना, इस प्रकार जो झूठ बोला जाता है और आधाकर्मी आहार तैयार करने में जो प्राणातिपात होता है, उन्हीं प्राणातिपात और मृषावाद से शुभ अल्प आयु का बंध होना समझना चाहिये। किन्तु सब प्राणातिपात और सब मृषावाद से नहीं।

शंका—यदि कोई यह शंका करे कि यहां मूलपाठ में सामान्य रूप से प्राणातिपात और मृषावाद का फल, अल्प आयु का बन्ध होना कहा है, किन्तु आधाकर्मी आहार तैयार करने में जो प्राणातिपात (जीव हिंसा) होता है और उसे साधु को देने के लिये जो मिथ्या भाषण किया जाता है, उन्हीं से अल्प आयु का बन्ध नहीं कहा है। तथा यह भी नहीं कहा है कि दीघं आयु की अपेक्षा से अल्प आयु बंधती है। परन्तु क्षुल्लक-भव ग्रहण रूप अल्प आयु नहीं बंधती है। फिर यह किस प्रकार मान लिया जाय कि आधाकर्मी आहार तैयार करने में जो प्राणातिपात होता है और मिथ्याभाषण करके जो साधु को आधाकर्मी आहार दिया जाता है, उन्हीं से अल्प आयु का बंध होता है। दूसरे प्राणातिपात और मिथ्याभाषण से नहीं?

समाधान—यद्यपि इस सूत्र में सामान्य रूप से प्राणातिपात और मिथ्याभाषण से अल्प आयु का बंध होना कहा है, तथापि इनका विशेषण अवश्य कहना होगा। अर्थात् आधाकर्मी आहार तैयार करने में जो प्राणातिपात होता है और झूठ बोलकर जो वह आधाकर्मी आहार साधु को दिया जाता है. उन्हीं से अल्प आयु का बंध होता है, यह कहना ही होगा। क्योंकि इस सूत्र के आगे के तीसरे सूत्र में कहा है कि 'प्राणातिपात और मिथ्या भाषण से अशुभ दीर्घ आयु का बंध होता है,' एक ही कारण से परस्पर विरुद्ध दो कार्य उत्पन्न होना संभव नहीं है। क्योंकि ऐसा मानने से सब जगह अव्यवस्था हो जायगी। इसिलिये यहां पर उन्हीं प्राणातिपात और मृषावाद का ग्रहण किया गया है—जो प्राणातिपात आधाकर्मी आहार आदि करने में होता है। तथा जो मृषावाद साधु को आधाकर्मी आहार आदि देने में लगता है।

अलप आयु भी यहां पर दीर्घ आयु की अपेक्षा से कही गई है । किन्तु निगोद का क्षुल्लक-भव ग्रहण रूप नहीं।

इसके आगे के सूत्र में दीर्घ आयु बंध के कारणों का कथन किया गया है। जीव दया आदि धार्मिक कार्य करने वाले जीव की दीर्घ आयु होती है। क्योंकि यहाँ भी दीर्घ आयु वाले पुरुष को देखकर लोग कहते हैं कि इस पुरुष ने भवान्तर में जीव-दयादि रूप धर्म कार्य किये हैं। इसीसे यह दीर्घ आयुवाला हुआ है। इससे यह निश्चित हुआ कि प्राणातिपात आदि से निवृत्त होना, देवगति का कारण होने से दीर्घ आयु का कारण है। कहा भी है—

> अणुब्वय महत्वएहि य बालतवी अकाम णिज्जराए य । देवाउयं निबंधइ सम्मदिट्ठी य जो जीवो ।।

अर्थात् जो सम्यग्ददृष्टि जीव होता हैं वह और अणुद्रतों द्वारा, महाद्रतों द्वारा, बालतप द्वारा और अकाम निर्जरा द्वारा जीव देव आयु बांधता है।

देवगति में अपेक्षा कृत दीर्घ आयु ही होती है। दान की अपेक्षा इसी सुत्र में आगे कहेंगे।

समणोवासयस्स णं भंते ! तहारूवं समणं वा माहणं वा फासुएणं असण-पाण-साइम-

#### साइमेणं पडिलाभेमाणस्य कि कजनइ ? गोधमा ! एगंतसी जिज्जरा कज्जइ ।

अर्थ-हे भगवन् ! तथा रूप के श्रमण माहण को प्रासुक और एषणीय अशन, पान, खादम और स्वादिम प्रतिलाभने से श्रमणोपासक को क्या होता है ? हे गौतम ! एकान्त निर्जरा होती है ।

महाव्रत की तरह जो निर्जरा का कारण होता है, वह विशिष्ट दीर्घ आयु का भी कारण होता है। इसमें किसी प्रकार का विरोध नहीं है।

३ प्रश्न-कह णं भंते ! जीवा असुभदीहाउयत्ताए कम्मं पक-रेंति ?

३ उत्तर-गोयमा ! पाणे अइवाएता, मुसं वइता, तहारूवं समणं वा माहणं वा हीलिता, णिंदित्ता, खिंसित्ता, गरहिता, अव-मण्णिता अण्णयरेणं अमणुण्णेणं, अपीइकारपुणं असण-पाण-खाइम-साइमेणं पडिलाभेता; एवं खलु जीवा असुभदीहाउयत्ताए कम्मं पकरेंति ।

ु ४ प्रश्न-कह णं भंते ! जीवा सुभदीहाउयत्ताए कम्मं पकरंति ?

४ उत्तर-गोयमा ! णो पाणे अइवाइता, णो मुसं वइता, तहारूवं समणं वा माहणं वा वंदित्ता णमंसित्ता, जाव-पज्जुवा-सित्ता; अण्णयरेणं मणुण्णेणं, पीइकारएणं असण-पाण-खाइम-साइ-मेणं पडिलाभेता-एवं खलु जीवा सुभदीहाउयत्ताए कम्मं पकरंति ।

कठिन शब्दार्थ — अवमण्णिता — अपमान करके, अण्णयरेणं — ऐसे अन्य, पोइकार-एणं — प्रीतिकारक।

भावार्थ-३ प्रक्त-हे भगवन् ! जीव अशुभ दीर्घायु फल वाले कर्म किन

#### कारणों से बांधतें हैं?

३ उत्तर—हे गौतम ! तीन कारणों से जीव, अज्ञुभ दीर्घायु फल वाले कर्म बांधते हैं। यथा—प्राणियों की हिंसा करके, झूठ बोल कर और तथारूप अमण माहण की जाति प्रकाश द्वारा हीलना, मन द्वारा निन्दा, खिसना (लोगों के समक्ष निन्दा—बुराई) और गर्हा (उनके समक्ष निन्दा) द्वारा उनका अपमान करके, अमनोज्ञ और अप्रीतिकर (खराब) अशन, पान, खादिम और स्वादिम बहराने से जीव, अशुभ दीर्घायु फल वाले कर्म बांधते हैं।

४ प्रश्न-हे भगवम् ! जीव शुभ दीर्घायु फल वाले कर्म किन कारणीं से बांधते हैं ?

४ उत्तर-हे गौतम ! तीन कारणों से जीव, शुभ दीर्घ आयु फल वाले कर्म बांधते हैं। यथा-प्राणियों की हिसा नहीं करने से, झूठ नहीं बोलने से, तथा-रूप श्रमण माहण को बन्दना नमस्कार याक्त पर्युपासना करके किसी प्रकार के मनोज्ञ और प्रौतिकारक अशन, पान, खादिम और स्वादिम बहराने से। इन तीन कारणों से जीव, शुभ दीर्घ आयु फल वाले कर्म बांधते हैं।

बिवेचन-इस सूत्र में अशुभ दीर्घ आयु के कारणों का कथन किया गया है। श्रम-ं णादि को हीलना आदि पूर्वक देना, अशुभ दीर्घ आयु बंध का कारण है। इस सूत्र में अश-नादि के साथ 'प्रासुक' या 'अप्रासुक' विशेषण नहीं लगाया गया है। क्योंकि हीलना आदि करके प्रासुक आहारादि देना भी कोई विशेष फल को पैदा करने वाला नहीं होता। इसिलिये इस सूत्र में मत्सरता पूर्वक हीलना आदि को ही अशुभ दीर्घ आयु का प्रधान कारण बतलाया है।

किसी किसी प्रति में 'अफासुएणं अणेसणिज्जेणं'—यह विशेषण दिये हैं। इसका तात्पर्य यह है कि प्रासुक दान भी हीलना आदि से युक्त हो, तो अशुभ दीघं आयु का कारण होता है, तब जो दान अप्रासुक हो और हीलनादि से युक्त हो, वह अशुभ दीघं आयु का कारण हो-इस में कहना ही क्या है, अर्थात् वह तो अवश्य ही अशुभ दीघं आयु का कारण होता है।

यहां भी प्राणातिपात और मृषावाद को दान का विशेषण बना कर व्याख्या करना भी बटित होता है, क्योंकि अवहीलना एवं अवज्ञा करके दान देने में प्राणातिपात आदि क्रियाएँ देखी जाती हैं। प्राणातिपात आदि क्रियाएँ नरक गति का कारण होने से अनुभ दीर्घायु हो सकती है। कहा है कि ---

"मिच्छदिट्ठी महारं भपरिगाहो तिव्वलोभनिस्सीलो । निरयाउयं निबंधइ, पावमई रोद्दपरिणामो ॥"

अर्थ-पापमित (पाप में बुद्धि रखने वाला) रौद्र परिणाम वाला, महारम्भ महा-परिग्रह वाला, तीव्र लोभ वाला, शीलरहित (दुःशील) और मिथ्यादृष्टि जीव, नरक का आयुष्य बांधता है। नरक गति का आयुष्य विवक्षाकृत अशुभ दीर्घायु ही होता है।

इसके आगे के सूत्र में शुभ दीर्घायु बन्ध के कारणों का कथन किया गया है। इस सूत्र में भी प्रामुक या अप्रामुक कोई भी विशेषण दान के साथ नहीं लगाये गये हैं। क्योंकि यह सूत्र इसके पूर्व के सूत्र से विपरीत है। यह सूत्र और पूर्व सूत्र ये दोनों सूत्र निविशेषण रूप से प्रवृत्त हुए हैं। इससे यह नहीं समझना चाहिए कि प्रामुक दान के फल में और अप्रामुक दान के फल में जुछ भी विशेषता नहीं है। क्योंकि पहले के दो सूत्रों में उस फल विशेष को प्रतिपादित किया गया है। यहाँ यह बतलाया गया है कि प्रामुक और एषणीय दान से देवलोक की प्राप्ति होती है और उससे विपरीत दूसरे दान से अर्थात् अप्रामुक और अनेषणीय दान से अशुभ दीर्घायु अर्थात् नरक गति रूप फल होता हैं—ऐसा जानना चाहिए।

किसी किसी प्रति में तो 'प्रासुक' आदि विशेषण दिय हुए ही मिलते हैं।

यहाँ चार सूत्र कहे गये हैं, उनमें से पहला सूत्र अल्पायु विषयक है। दूसरा दीर्घायु विषयक है। तीसरा अशुभ दीर्घायु विषयक है और चौथा शुभ दीर्घायु विषयक है।

#### भाण्ड आदि से लगने वाली क्रिया

५ प्रश्न-गाहावइस्स णं भंते ! भंडं विक्किणमाणस्स केइ भंडं अवहरेजा, तस्स णं भंते ! तं भंडं गवेसमाणस्स किं आरंभिया किरिया कजाइ, परिग्गहिया, मायावित्तया, अपचक्खाणकिरिया, मिच्छादंसणवित्तया ?

५ उत्तर-गोयमा ! आरंभिया किरिया कजह, परिग्गहिया,

मायावत्तया, अपचक्खाणिकरिया मिच्छादंसणिकरिया सिय कजाइ, सिय णो कजइ; अह से भंडे अभिसमण्णागए भवइ, तओ से य पच्छा सब्वाओ ताओ पयणुईभवंति ।

६ प्रश्न-गाहावइस्स णं भंते ! भंडं विकिकणमाणस्स कइए भंडे साइज्जेजा, भंडे य से अणुवणीए सिया, गाहावइस्स णं भंते ! ताओ भंडाओ किं आरंभिया किरिया कजइ, जाव-मिच्छा-दंसणिकरिया कज्जइ, कइयस्स वा ताओ मंडाओ किं आरांभिया किरिया कज्जइ, जाव-मिच्छादंसणकिरिया कज्जइ ?

६ उत्तर-गोर्यमा ! गाहावइस्स ताओ भंडाओ आरंभिया किरिया कज्जइ, जाव-अपचन्खाण०-मिच्छादंसणवत्तिया किरिया सिय कजइ, सिय णो कजइ; कइयस्स णं ताओ सव्वाओ पयणुई-भवंति ।

कठिन शब्दार्थ-विकिण्णमाणस्स-विकय करते हुए, अवहरेज्जा-चुरा कर ले जाय, आरं<mark>भियाकिरिया</mark>–प्राणो हिंसा से लगने वाली किया, गवेसमाणस्स–ढूंढते हुए, परिन्गहिया– परिग्रह-धन धान्यादि पौद्गलिक वस्तु पर ममत्व रखने से लगने वाली, भाषावित्तया– कषाय के सद्भाव में लगने वाली, अपन्यविद्याणिकरिया-अप्रत्याख्यान-अविरति से लगने वाली, मिच्छादंसणवित्या-मिथ्यादर्शन सम्बन्धी, सिय करजदः-कदाचित् करते हैं, पयणुई-प्रतन् (अल्प), अण्वणीए-अनुपनीत (नहीं ले गया) साइक्जेक्जा-सत्यंकार कर स्वीकार अर्थात् साई (बयाना) देकर, लेन देन का सौदा पनका करे, कइयस्स-ऋय करने वाले-खरीदने वाले ।

भावार्थ-५ प्रश्न-हे भगवन् ! भाण्ड अर्थात् बरतन आदि किराणा की वस्तुएँ बेचते हुए किसी गृहस्य का वह किराणा कोई चुरा ले जाय। फिर वह

गृहस्थ उस किराणे की खोज करे, तो हे भगवन् ! खोज करते हुए उस गृहस्थ को क्या आरम्भिकी किया लगती है, पारिग्रहिकी किया लगती है, मायाप्रत्य-यिकी किया लगती है, अत्रत्याख्यानिकी किया लगती है, या मिथ्यादर्शनप्रत्य-यिकी किया लगती है ?

५ उत्तर-हे गौतम ! आरम्भिकी, पारिग्रहिकी, मायाप्रत्ययिकी और अप्रत्याख्यानिकी क्रिया लगती है, किन्तु मिथ्यादर्शनप्रत्ययिकी क्रिया कदाचित् लगती है और कदाचित् नहीं लगती। भाण्ड (किराणा) की खोज करते हुए यदि चुराई गई वस्तु वापिस मिल जाय, तो वे सब क्रियाएँ प्रतनु (अल्प-हल्की) हो जाती है।

६ प्रश्न-हे भगवन् ! कोई गृहस्थ अपना भाण्ड-वस्तु बेच रहा है, खरीर-दार ने वह वस्तु खरीद ली और अपने सौदे को पक्का करने के लिए उसने साई (बयाना) दे दिया, परन्तु वह उस माल को ले नहीं गया अर्थात् उसी विकेता के पास पड़ा हुआ है, ऐसी स्थिति में हे भगवन् ! उस विकेता को आरंभिकी यावत् मिथ्यादर्शनप्रत्यियकी कियाओं में से कौनसी कियाएँ लगती हैं ?

६ उत्तर-हे गौतम ! ऐसी स्थिति में उस विकेता गृहपति को आरंभिकी पारिग्रहिकी, मायाप्रत्ययिकी और अप्रत्याख्यानिकी, ये चार क्रियाएं लगती हैं और मिथ्यादर्शनप्रत्ययिकी क्रिया कदाचित् लगती है और कदाचित् नहीं लगती है। खरीददार को ये सब क्रियाएँ प्रतनु होती हैं।

७ प्रश्न-गाहावइस्स णं भंते ! भंडं विकिणमाणस्स, जाव-भंडे से उवणीए सिया, कइयस्स णं भंते ! ताओ भंडाओ किं आरंभिया किरिया कज्जइ, जाव-मिच्छादंसणवित्तया किरिया कज्जइ; गाहावइस्स वा ताओ भंडाओ किं आरंभिया किरिया कज्जइ; जाव-मिच्छादंसण- वित्तिया किरिया कज्जइ ?

- ७ उत्तर-गोयमा ! कइयस्त ताओ भंडाओ हेट्ठिल्लाओ चतारिकिरियाओ कजंति, मिच्छादंसणवत्तिया किरिया भयणाए; गाहावइस्स णं ताओ सन्वाओ पयणुईभवंति ।
- ८ प्रश्न-गाहावइस्स णं भंते ! भंडे जाव-धणे य से अणु-वणीए सिया ?
- ८ उत्तर-एयं पि जहा भंडे उवणीए तहा णेयव्वं चउत्थो आलावगो, धणे य से उवणीए सिया जहा-पढमो आलावगो, भंडे य से अणुवणीए सिया तहा णेयव्वो, पढम-चउत्थाणं एको गमो; विईय-तईयाणं एको गमो।

कठिन शब्बार्य-उवणीए-उपनीत-ले गया, एक्को गमी-एक ही प्रकार से।

भावार्थ—७ प्रक्त-हे भगवन् ! विक्रेता गृहपित के यहां से खरीददार वह भाण्ड अपने यहां ले आया । ऐसी स्थिति में हे भगवन् ! उस खरीददार को आरम्भिकी यावत् मिथ्यादर्शनप्रत्यिकी कियाओं में से कितनी कियाएँ लगती हैं, और उस विक्रेता गृहपित को कितनी कियाएँ लगती हैं ?

७ उत्तर—हे गौतम ! उपरोक्त स्थिति में खरीददार को आरम्भिकी, पारिप्रहिकी, मायाप्रत्यिकी और अप्रत्याख्यानिकी—ये चारों क्रियाएँ भारी प्रमाण में लगती हैं और मिथ्यादर्शनप्रत्यिकी क्रिया की मजना है अर्थात् यदि खरीददार मिथ्यादृष्टि हो, तो मिथ्यादर्शनप्रत्यिकी क्रिया लगती है और यदि वह मिथ्यादृष्टि न हो, तो नहीं लगती है। विकेता गृहपति को मिथ्यादर्शन क्रिया की भजना के साथ ये सब क्रियाएँ अल्प होती हैं।

८ प्रक्त-हे भगवन् ! भाण्ड के विकेता गृहपति के पास से खरीदवार ने वह भाण्ड खरीब लिया, परन्तु जबतक उस माल का मूल्य रूप धन उस विकेता को मिला नहीं, तब तक हे भगवन् ! उस खरीददार को उस धन से कितनी कियाएँ लगती हैं ? और विकेता को कितनी कियाएँ लगती हैं ?

द उत्तर-हे गौंतम ! उपरोक्त स्थिति में यह आलापक उपनीत भाण्ड के समान समझना चाहिए। यदि धन उपनीत हो, तो जिस प्रकार अनुपनीत भाण्ड के विषय में पहला आलापक कहा है, उस प्रकार समझना चाहिए।

पहला और चौथा आलापक समान है तथा दूसरा और तीसरा आला-पक समान है।

विवेचन-पहले प्रकरण में कर्मबन्ध की किया के विषय में कहा गया है अब अन्य कियाओं के विषय में कहा जाता है।

किसी किराणे के व्यापारी का यदि कोई पुरुष, किराणा चुरा ले जाय, तो उस किराणे की खोज करते हुए उसको आरम्भिकी आदि चार कियाएँ लगती हैं, मिथ्यादर्शनप्रत्य- यिकी किया कदाचित् लगती है और कदाचित् नहीं लगती है अर्थात् यदि वह व्यापारी मिथ्या- दृष्टि है. तो उसको मिथ्यादर्शनप्रत्ययिकी किया लगती है और यदि वह मिथ्यादृष्टि नहीं है, किन्तु सम्यग्दृष्टि है तो उसे मिथ्यादर्शनप्रत्ययिकी किया नहीं लगती है। खोज करते हुए उस व्यापारी को वह किराणा मिल जाय, तो किराणा मिल जाने के बाद वे सब कियाएं अल्प- हल्की हो जाती हैं, क्योंकि खोज करते समय वह व्यापारी विशेष प्रयत्न वाला होता है, इसलिए वे सब कियाएं होती हैं और जब वह चोरी गया हुआ किराणा मिल जाता है, तब उसकी खोज करने रूप प्रयत्न बन्द हो जाता है, इसलिए वे सब सम्भवित कियाएँ हल्की हो जाती हैं।

खरीददार ने उस विकेता व्यापारी से किराणा खरीद लिया और अपने सौदे की पक्का करने के लिए उसने साई (बयाना) भी दे दिया, किन्तु उसने वह किराणा दुकान से जठाया नहीं, इस स्थिति में खरीददार को उस किराणे सम्बन्धी कियाएँ हल्के रूप में लगती हैं और उस विकेता के यहां अभी किराणा पड़ा हुआ है, वह उसका होने से उसे वे कियाएँ भारी रूप में होती हैं।

जब किराणा खरीददार को सौंप दिया जाता है और वह उसे वहाँ से उठा लेता है एवं अपने घर ले आता है, तब उस स्थिति में उस किराणा सम्बन्धी वे सब ऋयाएँ उस खरीददार को मारी रूप में लगती हैं और उस विकेता को वे सब सम्भवित क्रियाएँ प्रतनु रूप में लगती है।

यहां पर 'उपनीत' (खरीददार को सौंपा गया और खरीददार द्वारा अपने यहां ले आया हुआ) भाण्ड-किराणा, और 'अनुपनीत' (खरीददार को नहीं सौंपा गया एवं खरीद-दार द्वारा नहीं उठाया गया, किन्तु विकेता के पास ही पड़ा हुआ) यह दो प्रकार का भाण्ड होने से ये दो सूत्र कहे गये हैं अर्थात् 'उपनीत' और 'अनुपनीत' विषयक दो सूत्र हैं। इनमें से पहला सूत्र 'अनुपनीत' विषयक है। इसी प्रकार धन के विषय में भी दो सूत्र कहने चाहिए। वे इस प्रकार हैं—

हे भगवन् ! किराणा बेचने वाले व्यापारी के पास से खरीददार ने किराणा खरीद लिया, किन्तु उसका मूल्य रूप धन विकेता को नहीं दिया गया। ऐसी स्थिति में उस खरीददार को उस धन सम्बन्धी आरम्भिकी आदि कितनी कियाएँ लगती है और विकेता को कितनी कियाएँ लगती हैं ?

हे गौतम ! उस खरीददार को उस धन सम्बन्धी आरिम्भकी आदि चार कियाएँ भारी प्रमाण में लगती हैं और मिथ्यादशंनप्रत्यिकी किया कदाचित् लगती है और कदा-चित् नहीं लगती है। विकेता को से सब सम्भवित कियाएँ प्रतनु परिमाण में लगती हैं। क्योंकि जबतक धन नहीं दिया गया है, तब तक वह धन खरीददार का है एवं उसी के पास है, इसलिए उसे आरिम्भिकी आदि कियाएँ मारी परिमाण में लगती हैं और वह धन विकेता का न होने से उसे वे कियाएँ हल्के परिमाण में लगती हैं। इस प्रकार यह तीसरा सूत्र पूर्वोक्त दूसरे सूत्र के समान समझना चाहिए। चौथा सूत्र इस प्रकार कहना चाहिए-

हे भगवन् ! किराणा वेचने वाले किसी व्यापारी से किसी खरीददार ने किराणा खरीद लिया और उसका मूल्य रूप धन विकेता को दे दिया । ऐसी स्थिति में उस विकेता को उस धन सम्बन्धी आरम्भिकी आदि कितनी क्रियाएँ लगती हैं ? और खरीददार को कितनी क्रियाएँ लगती हैं ?

हे गौतम ! उपरोक्त स्थिति में विकेता को आरम्भिकी आदि चार क्रियाएँ भारी परिमाण में लगती है और मिथ्यादर्शनप्रत्यिकी किया कदाचित् लगती है और कदाचित् नहीं लगती है। खरीददार को वे सब सम्मिवत क्रियाएँ प्रतनु परिमाण में लगती हैं। क्योंकि ये सब क्रियाएँ धन हेतुक हैं। इसलिए मूल्य रूप धन चुका देने पर वह धन विकेता का है, इसलिए उसको वे क्रियाएँ भारी परिमाण में लगती हैं। मूल्य रूप धन चुका देने पर वह धन उस खरीददार का नहीं है, इसलिए उसको वे सब संभवित क्रियाएँ हल्के परिमाण

में लगती हैं।

इस प्रकार यह चौथा सूत्र पहले सूत्र के समान है।

## अग्निकाय का अल्पकर्म महाकर्म

९ प्रश्न-अगणिकाए णं भंते ! अहुणोजलिए समाणे महा-कम्मतराए चेव, महाकिरिय-महासव-महावेयणतराए चेव भवइ; अहे णं समए समए वोक्तिसज्जमाणे वोक्तिज्जमाणे चरिमकालसमयंसि इंगालब्भूए, मुम्मुरब्भूए, छारियब्भूए, तओ पच्छा अप्पकम्मतराए चेव अप्पिकरिया-ऽऽसव-अप्पवेयणतराए चेव भवइ ?

९ उत्तर-हंता, गोयमा ! अगणिकाए णं अहुणोजलिए समाणे तं चेव ।

कित शब्दार्थ-अहुणोज्जलिए-अभी जलाया हुआ, बोक्किसिज्जमाणे-कम होते हुए।
भावार्थ-९ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या तत्काल प्रज्वलित हुई अग्निकाय
महाकर्मयुक्त, महािक्रया युक्त, महाआश्रव युक्त और महावेदना युक्त होती है?
और इसके बाद समय समय कम होती हुई-बुझती हुई, अन्तिम क्षण में अंगार
रूप, मुर्मुर रूप और भस्म रूप हो जाती है? इसके बाद क्या वह अग्निकाय अल्प
कर्म युक्त, अल्प किया युक्त, अल्प आश्रव युक्त और अल्प वेदना युक्त होती है?

९ उत्तर—हां, गौतम ! पूर्वोक्त प्रकार से वह अग्निकाय, महाकर्म युक्त यावत् अल्प वेदना युक्त होती है।

विवेचन — क्रिया का प्रकरण होने से अग्निकाय सम्बन्धी क्रिया का कथन किया जाता है।

प्रज्वलित होती हुई अग्नि, बन्ध की अपेक्षा ज्ञानावरणीय आदि महाकमं बंध का

हेतु होने से 'महाकर्मतर' है। अग्नि का जलना एक प्रकार की क्रिया है। इसलिये वह 'महाक्रियातर' है। बह नवीन कर्मों के ग्रहण करने में कारणभूत है। इसलिये वह 'महाआश्रव-तर' है। इसके पश्चात् होने वाली तथा उस कर्म से उत्पन्न होने वाली पीड़ा (वेदना) के कारण अथवा परस्पर शरीर संघात से उत्पन्न होने वाली पीड़ा के कारण वह 'महावेदनातर' है।

प्रज्वित हुई अग्नि बुझने लगती हैं, तब क्रमशः अंगार आदि अवस्था को प्राप्त होती हुई वह अल्पकर्म, अलाकिया, अल्प आश्रव और अल्प वेदना वाली होती है। बुझते बुझते जब वह सर्वथा बुझकर भस्म अवस्था को प्राप्त हों जाती है, तब वह कर्म आदि रहित हो जाती है।

मूलपाठ में 'अल्प' शब्द आया है, सो अग्नि की अंगरादि अवस्था की अपेक्षा 'अल्प' का अर्थ 'स्तोक' अर्थात् थोड़ा करना चाहिये और भस्म (राख) अवस्था की अपेक्षा 'अल्प' का अर्थ 'अभाव' करना चाहिये ।

## धनुधंर की क्रिया

१० प्रश्न—पुरिसे णं भंते ! धणुं परामुसइ, परामुसिता उसुं परामुसइ, परामुसिता ठाणं ठाइ, ठिचा आययकण्णाययं उसुं करेइ; आययकण्णाययं उसुं करेता उइढं वेहासं उसुं उव्विहइ, तएणं से उसुं उड्ढं वेहासं उव्विहिए समाणे जाइं तत्य पाणाइं, भूयाइं, जीवाइं, सत्ताइं अभिहणइ, वत्तेइ, लेसेइ, संघाएइ, संघट्टेइ, परितावेइ, किलामेइ, ठाणाओ ठाणं संकामेइ, जीवियाओ ववरोवेइ, तए णं भंते ! से पुरिसे कहिकरिए ?

१० उत्तर-गोयमा ! जावं च णं से पुरिसे धणुं परामुसइ, परामुसित्ता जाव-उब्बिहइ, तावं च णं पुरिसे काइयाए जाव- पाणाइवायिकरियाए पंचिहं किरियाहिं पुट्टे, जेसिं पि य णं जीवाणं सरीरेहिं धणुं णिव्वत्तिए ते वि य णं जीवा काइयाए, जाव— पंचिहंं किरियाहिं पुट्टे, एवं धणु पुट्टे पंचिहं किरियाहिं, जीवा पंचिहंं, ण्हारू पंचिहं, उसू पंचिहं, सरे, पतणे, फले, ण्हारू पंचिहंं।

११ प्रश्न-अहे णं से उसू अपणो गुरुयत्ताए, भारियताए, गुरु-संभारियताए, अहे वीससाए पचोवयमाणे जाइं तत्थ पाणाइं जाव-जीवियाओ ववरोवेइ तावं च णं से पुरिसे कइकिरिए ?

११ उत्तर-गोयमा! जावं च णं से उसू अपणो गुरुयत्ताए, जाव-ववरोवेइ तावं च णं से पुरिसे काइयाए, जाव-चउिं किरिशिं पुट्टे, जेसिं पि य णं जीवाणं सरीरेहिं धणू णिव्वत्तिए ते वि
जीवा चउिं किरियाहिं, धणु पुट्टे चउिं, जीवा चउिं, ण्हारू चउिं, उसू पंचिहं, सरे, पत्तणे, फले, ण्हारू पंचिहं, जे वि य से जीवा अहे
पचोवयमाणस्स उवग्गहे वट्टंति ते वि य णं जीवा काइयाए, जावपंचिहं किरियाहिं पुट्टा।

कठिन शक्वायं —परामुसइ — स्पर्श करता है, उसु — बाण, आययकण्णाययं — कान तक खिवा हुआ, बेहासं — आकाश में, उध्वहइ — फेंके, वत्तेइ — संकुचित करे, लेसेइ — रिलष्ट करे, संघाएइ — परस्पर संहत करे, संघट्टेइ — स्पर्श करे, ठाणाओ ठाणं संकमइ — एक स्थान से हटाकर दूसरे स्थान ले जाय, जीवा — डोरी, ण्हारू — स्नायु, वीससाए — स्वाभाविक, पच्चोवयमाणे — नीचे गिरता हुआ।

भावार्थ-१९ प्रक्त-हे भगवन् ! कोई पुरुष, धनुष को ग्रहण करे, धनुष को ग्रहण करके बाण को ग्रहण करे, बाण को ग्रहण करके धनुष से बाण फेंकने वाले आसन से बंठे, बंठ कर फेंके जाने वाले बाण को कान तक खींचे, खींच कर ऊंचे आकाश में बाण फेंके। ऊंचे आकाश में फेंका हुआ वह बाण, वहाँ जिन प्राण, भूत, जीव और सत्त्वों का अभिहनन करे, उनके शरीर को संकुचित करे, उन्हें शिलष्ट करे, उन्हें परस्पर सहत करे, उनका स्पर्श करे, उनको चारों तरफ से पीड़ा पहुंचावे, उन्हें क्लान्त करे अर्थात् मारणान्तिक समुद्धात तक ले जावे, उन्हें एक स्थान से दूसरे स्थान तक ले जावे और उन्हें जीवन से रहित कर देवे, तो हे भगवन ! उस पुरुष को कितनी क्रियाएँ लगती है ?

१० उत्तर-हे गौतम ! यायत् वह पुरुष धनुष को प्रहण करता है यायत् बाण को फेंकता है तावत् वह पुरुष कायिकी, आधिकरणिकी, प्राद्वेषिकी, पारिता-पनिकी और प्राणातिपातिकी-इन पांच क्रियाओं से स्पृष्ट होता है। जिन जीवों के शरीर से वह धनुष बना है, वे जीव भी पांच क्रियाओं से स्पृष्ट होते हैं। इस तरह धनुःपृष्ठ (धनुष की पीठ), पांच क्रिया से स्पृष्ट होती है, जीवा (डोरी) पांच क्रिया से स्पृष्ट होती है, ण्हारू (स्नायु) पांच क्रिया से स्पृष्ट होती है, बाण पांच क्रिया से स्पृष्ट होता है, शर, पत्र, फल और ण्हारू पांच क्रिया से स्पृष्ट होता है।

११ प्रक्त- हे भगवन् ! जब वह बाण, अपनी गुरुता, भारीपन और गुरुतासंभारता द्वारा स्वामाविक रूप से नीचे गिरता है, तब ऊपर से नीचे गिरता हुआ वह बाण, बीच मार्ग में प्राण, भूत, जीव और सत्त्वों को यावत् जीवन रहित करता है, तब उस बाण फेंकने वाले पुरुष को कितनी क्रियाएं लगती हैं?

११ उत्तर—हे गौतम ! जब वह बाण, अपनी गुरुता आदि द्वारा नीचे गिरता हुआ यावत् जीवों को जीवन रहित करता है, तब वह पुरुष, काधिकी आदि चार कियाओं से स्पृष्ट होता है और जिन जीवों के शरीर से धनुष बना है, वे जीव भी चार किया से स्पृष्ट होते हैं। धनुःपृष्ठ चार किया से, डोरी चार किया से, पहारू चार किया से, बाण पांच किया से, शर, पत्र, फल और ण्हारू पांच कियाओं से स्पृष्ट होते हैं। नीचे पड़ते हुए बाण के अवग्रह में जो जीव आते

#### हं वे जीव भी कायिकी आदि पांच कियाओं से स्पृष्ट होते हैं।

बिवेचन-किया का प्रकरण चल रहा है, अतः ि प्रश के सम्बन्ध में ही कहा जाता है एक पुरुष, धनुष पर बाण चढ़ाकर तथा तद्योग्य आसन लगाकर कर्ण पर्यन्त बाण खींचकर छोड़ता है। छुटा हुआ वह बाण, आकाशस्थ प्राण. भूत, जीव, सस्वों का हनन करता है, उनको सकुचित करता है, उनको अधिक या कम परिमाण में स्पर्श करता है, संघटित करता है, परितापित और क्लान्त करता है एवं एक स्थान से दूसरे स्थान पर पहुंचा देता है और प्राण रहित भी कर देता है। ऐसी स्थित में उस पुरुष को धनुष उठाया और छोड़ा वहां तक प्राणातिपात आदि पाँचों कियाएं लगती है। जिन जीवों के शरीर से वह धनुष बना है, उन जीवों को भी पांच कियाएँ लगती है। इसी प्रकार धनुपृष्ठ, डोरी, ण्हारू, बाण और शर, पत्र, फल, ण्हारू-ये सब भी पांच कियाओं से स्पृष्ट होते हैं।

शंका-बाण फेंकनेवाले पुरुष को पांच कियाएँ कहना ठीक है. क्योंकि उसके शरीर आदि का व्यापार दिखाई देता है। परन्तु धनुष के जीवों के पांच कियाएँ कैसे हो सकती हैं? उनका तो शरीर भी उस समय अचेतन अर्थात् जड़ है। यदि जड़ शरीर के कारण भी किया का होना तथा उपमे कर्म बन्ध का होना माना जायेगा, तब तो सिद्ध जीवों को भी कर्म बन्ध का प्रसंग आवेगा। क्योंकि सिद्ध जीवों के मृतक शरीर भी लोक में जीव हिंसा आदि के निमित्त हो सकते हैं। इस सम्बन्ध में एक बात और भी विचारने योग्य है, वह यह है कि-चूकि धनुष, कायिकी आदि कियाओं में हेतुभूत है, इसलिये उसके जीवों को पाप कर्म का बन्ध होता है। तो इस प्रकार जीव रक्षा के साधनभूत साधु के पात्र आदि धर्मोपकरण के जीवों के भी पुण्य कर्म का बन्ध क्यों न माना जाय?

समाधान-अविरित के परिणाम से बन्ध होता है। अविरित के परिणाम जिस प्रकार पुरुष के होते हैं, वैसे ही उन जीवों के भी हैं, जिनसे कि धनुष आदि बने हैं। सिद्धों में अविरित परिणाम नहीं है। इसलिये उनके कर्मबन्ध नहीं होता।

साधु के धर्मोपकरण पात्र आदि के जीवों के पुण्य का बन्ध नहीं होता, क्योंकि पुण्य बन्ध में हेतु मूत विवेक आदि का उनमें अभाव होता है। इस प्रकार पुण्य कमें बन्ध के हेतु- रूप विवेक आदि शुभ अध्यवसाय, पात्रादि के जीवों के न होने उन्हें पुण्य का बन्ध नहीं होता। किन्तु धनुष के जीवों के अशुभ कमें के बन्ध के हेतु रूप अविरित्त परिणाम के होने से उन जीवों को कायिकी आदि पांच कियाएँ लगती हैं एवं तिन्निमित्तक अशुभ कमें का बन्ध होता है। दूसरी बात यह है कि सर्वज भगवान् के वचन प्रमाण होते हैं। इसलिये

उन्होंने अपने ज्ञान में जैसा देखा वैसा कहा है। अतः उस पर उसी प्रकार श्रद्धा करती चाहिये।

अपने भारीपन आदि के कारण जब बाण नीचे गिरता है, तब जिन जीवों के शरीर से वह बाण बना है, उन जीवों को पांच कियाएँ लगती है। क्योंकि बाणादि रूप जीवों के शरीर तो साआत् मुख्य रूप से जीव हिंसा में प्रवृत्त होते हैं और धनुष को डोरी, ण्हारू आदि साक्षात् वध किया में प्रवृत्त नहीं होते हैं, अपितु वे उसमें निमिक्त मात्र होते हैं। इस-लिये उन्हें चार कियाएँ लगती है।

#### अन्यतीथिक का मिथ्यावाट

१२ प्रश्न—अण्णउत्थिया णं भंते ! एवं आइक्खंति, जाव-परू-वेंति से जहा णामए जुवइं जुवाणे हत्थेणं हत्थे गेण्हेजा, चक्कस्स वा णाभी अरगाउता-सिया एवामेव जाव-चतारि पंच जोयण-सयाइं बहुसमाइण्णे मणुयलोए मणुस्सेहिं- से कहमेयं भंते ! एवं ?

१२ उत्तर-गोयमा ! जं णं ते अण्णउत्थिया, जाव-मणुस्से-हिंतो-जे ते एवं आहंसु, मिच्छा । अहं पुण गोयमा ! एवं आइ-क्खामि जाव-एवामेव चतारि, पंच जोयणसयाइं बहुसमाइण्णे णिरय-लोए णेरइएहिं ।

१३ प्रश्न-णेरइयाणं भंते ! किं एगत्तं पभू विउब्बित्तए, पुहुत्तं पभू विउब्बित्तए ?

१३ उत्तर-जहा जीवाभिगमे आलावगो तहा णेयव्वो, जाव-

# दुरहियासे ।

कठिन शब्दार्थ—बहुसमाइण्णे—बहुत भरा हुआ, एगत्तं—एकत्व — एकपना, पृहत्तं —पृथक्त्व — बहुतपना ।

भावार्थ—-१२ प्रक्रन—हे भगवन् ! अन्यतीथिक इस प्रकार कहते हैं यावत् प्ररूपणा करते हैं कि युवती युवक के दृष्टान्त से अथवा आरायुक्त चक्र की नाभि के दृष्टान्त से यावत् चार सौ, पांच सौ योजन तक यह मनुष्य लोक, मनुष्यों से ठसाठस भरा हुआ है, हे भगवन् ! यह किस तरह है ?

१२ उत्तर—हे गौतम ! अन्यतीथियों का उपरोक्त कथन मिथ्या है। हे गौतम ! में इस प्रकार कहता हूँ यावत् प्ररूपणा करता हूं-कि चार सौ, पांच सौ योजन तक नरक लोक, नैरियक जीवों से ठसाठस भरा हुआ है।

१३ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या नैरियक जीव, एकत्व (एक रूप) की विकुर्वणा करने में समर्थ हैं ? अथवा बहुत्व (बहुत रूपों) की विकुर्वणा करने में समर्थ हैं ?

१३ उत्तर-इस विषय में जिस प्रकार जीवाभिगम सूत्र में आलापक कहा है, उसी तरह 'दुरहियास' शब्द तक आलापक कहना चाहिये।

विवेचन — सम्यक् प्ररूपणा का प्रकरण होने से मिथ्या प्ररूपणा के खण्डन पूर्वक सम्यक् प्ररूपणा बतलाई जाती है।

अन्यतीथियों का उपरोक्त कथन विभंगज्ञान पूर्धक होने से असत्य है। भगवान् के वचन केवलज्ञान पूर्वक होने से सत्य है।

नेरियकों की विकुर्वणा के सम्बन्ध में जीवाभिगम सूत्र का अतिदेश किया गया है। वह इस प्रकार है-नेरियक जीव एकपने की विकुर्वणा करने में भी समर्थ हैं और बहुपने की विकुर्वणा करने में भी समर्थ हैं। एकपने की विकुर्वणा करते हुए वे एक बड़े मुद्गर रूप अथवा मुसुंढि रूप इत्यादि शस्त्र की विकुर्वणा करते हैं और बहुपने की विकुर्वणा करते हुए वे बहुत से मुद्गर रूप या मुसुंढि रूप इत्यादि बहुत से शस्त्रों की विकुर्वणा करते हैं। वे सब संख्येय होते हैं, किन्तु असंख्येय नहीं। इस प्रकार संबद्ध शरीरों की विकुर्वणा करते हैं। विकुर्वणा करके एक दूसरे के शरीर को अभिवात पहुंचाते हुए वे वेदना की उदीरणा करते हैं। वह वेदना उज्जवल (सर्वथा सुख रहित) विपुल (सम्पूर्ण शरीर में व्याप्त) प्रगाढ़

(प्रकर्ष युक्त) कर्कश (कर्कश पदार्थ के समान अर्थात् अनिष्ट), कटुक, परूष, निष्ठुर, चण्ड (रौद्र-भयंकर), तीव्र (शरीर में शीघ्र व्याप्त हो जाने वाली), दुःख रूप (असुख स्वरूप) दुर्ग (दुःख पूर्वक आश्रय करने योग्य)और दुस्सह (मुश्किल से सहन करने योग्य) होती है ।

#### ् आधाकर्मादि आहार का फल

-आहाकमं 'अणवजे' ति मणं पहारेता भवइ, से णं तस्स ठाणस्स अणालोइयपिडक्कंते कालं करेइ-णित्थ तस्स आराहणा, से णं तस्स ठाणस्स आलोइयपिडक्कंते कालं करेइ,-अत्थि तस्स आराहणा-एएणं गमेणं णेयव्वं-कीयगडं, ठिवयं, रइयगं, कंतार-भत्तं, दुब्भिक्लभत्तं, वहिलयाभत्तं, गिलाणभतं, मेज्जायरिपंडं, राय-पिंडं।

१४ प्रश्न-आहाकम्मं 'अणवजे' ति बहुजणस्स मज्झे भासिता, सयमेव परिभुंजिता भवइ, से णं तस्स ठाणस्स जाव-अत्थि तस्स आराहणा ?

१४ उत्तर-एयं पि तह चेव, जाव-रायपिंडं ।

१५ प्रश्न-आहाकमां 'अणवज्जे' ति अण्णमण्णस्य अणुप्य-दावइत्ता भवइ, से णं तस्त० ?

१५ उत्तर-एयं तह चेवं जाव-रायपिंडं।

१६ प्रश्न-आहाकम्मं णं 'अणवज्जे' त्ति बहुजणमज्झे पण्ण-

# वइता भवइ, से णं तस्स जाव-अत्थि आराहणा ? १६ उत्तर-जाव-रायपिंडं।

कठित शब्दार्थ-आहाकम्मं-आधाकमं, अणवज्जे-अनवद्य-निष्पाप, पहारेत्ता-सम-झता-धारण करता हुआ, अणालोइप्रपडिक्कंते-विना आलोचना प्रायिक्चत किये, एएणं-गमेणं-इसी प्रकार, कीयगडं-खरादा हुआ, ठिवयं-स्थापित, रइयगं-रचा हुआ, कंतारमत्तं-जंगल में निर्वाह के लिये बनाया हुआ, दुव्भिक्खमत्तं-दुभिक्ष में देने के लिए बनाया हुआ भोजन, वह्लियामत्तं-वर्षा के समय निर्वाह के लिए दिया हुआ आहार, गिलाणमत्तं-रोगी के लिए बनाया हुआ भोजन, सेज्जायर्रावडं-शय्या-स्थानदाता के घर का आहारादि अणुप्यदावइत्ता-परस्पर दिलाता हुआ।

भावार्थ-'आधाकर्म अनवदच-निष्पाप है'-इस प्रकार जो साधु मन में समझता हो, वह यदि आधाकर्म-स्थान विषयक आलोचना और प्रति-क्रमण किये बिना ही काल कर जाय. तो उसके आराधना नहीं होती। और आधाकर्म-स्थान विषयक आलोचना और प्रतिक्रमण करके काल करे, तो उसके आराधना होती है। इसी तरह क्रोतकृत (साधु के लिये खरीद कर लाया ्हुआ), स्थापित (साधु के लिये स्थापित करके रखा हुआ) रचित (साधु के लिये बिखरे हुए भूके लड्डू रूप में बांधा हुआ) कान्तारभक्त (जंगल में भिक्षुओं-भिलारी लोगों के निर्वाह के लिये तैयार किया हुआ आहार आदि) दुर्भिक्ष भक्त (दुष्काल के समय भिखारी लोगों के निर्वाह के लिये तैयार किया हुआ आहार आदि) वार्दलिकाभक्त (दुर्दिन अर्थात् वर्षा के समय भिलारियों के लिये तैयार किया हुआ आहार आदि) ग्लानभक्त (रोगियों के लिये तैयार किया हुआं आहारादि) शब्यातरिपण्ड (जिस मकान में उतरे हैं, उस गृहस्थ के घर से आहार आदि लेना) राजिपण्ड (राजा के लिये तैयार किया गया, जिसका विभाग दूसरों को मिलता हो वह आहार आदि लेना) इन सब प्रकार के आहार आदि के विषय में जैसा आधाकर्म के सम्बन्ध में कहा है, वैसा ही जान लेना चाहिये। १४ प्रश्न-"आधाकर्म आहार आदि अनवदघ-निष्पाप है"-इस प्रकार जो बहुत से मनुष्यों के बीच में कहता है और स्वयं भी आधाकमं आहारादि का सेवन करता है। उस स्थान की आलोचना और प्रतिक्रमण किये बिना, क्या उसके आराधना होती है ?

१४ उत्तर-हे गौतम ! यह भी उसी प्रकार जानना चाहिए यावत् राज-पिण्ड तक इसी प्रकार जानना चाहिए। अर्थात् आधाकर्म यावत् राजपिण्ड पर्यन्त दूषित आहारादि का सेवन करने वाले के उसकी आलोचना और प्रतिक्रमण किये बिना आराधना नहीं होती।

१५ प्रक्न-आधाकर्म आहारादि 'अनवदच (निष्पाप) है'--ऐसा कह कर जो साधु परस्पर देता है। हे भगवन् ! क्या उसके आराधना है ?

१५ उत्तर-हे गौतम ! यह भी पूर्वोक्त प्रकार से जानना चाहिए, यावत् राजिपण्ड तक इसी प्रकार जानना चाहिए। अर्थात् उसके आराधना नहीं है।

१६ प्रश्त-'आधाकर्म आहारादि अनवदच-निष्णाप है'-इस प्रकार जो बहुत से मनुष्यों के बीच में प्ररूपणा करता है। हे भगवन् ! क्या उसकी आरा-धना है ?

#### १६ उत्तर-यावत् राजिपण्ड तक पूर्वीक्त प्रकार से जानना चाहिये।

विवेचन-जिसने ज्ञानादि की आराधना नहीं की है, उसको पूर्वोक्त प्रकार से वेदना होती है। इसलिये आराधना के अभाव की बतलाने के लिये आधाकर्म आदि सूत्र कहे गये हैं।

आधाकमं-'आधया साधुप्रणिघानेन यत्सचेतनमचेतनं क्रियते, अचेतनं वा पच्यते, चीयते वा गृहादिकं, वयते वा वस्त्रादिकं, तदाधाकमं ।'

अर्थात्-साधु के निमित से जो सचित्त को अचित्त बनाया जाता है, अचित-दाल आदि को पकाया जाता है, मकान आदि बनाये जाते हैं, या वस्त्रादि बनाये जाते हैं, उसे 'आधाकर्म दोष' कहते हैं।

रचितक-टूटे हुए लड्डू के चूरे को साधु के लिये फिर लड्डू बांधकर देना, 'रचि-तक दोष' है । यह औदेशिक का भेद रूप है ।

क्रीतकृत स्थापित आदि शब्दों का अर्थ मावार्थ में कर दिया है। ये सब आहा-रादि के दोष हैं। इन आगमोक्त दोषों से युक्त आधाकर्म आदि आहारादि को निर्दोष मानना,

www.jainelibrary.org

उनका स्वयं सेवन करना, दूसरे साधुओं को देना और सभा में उन आधाकर्मादि के विषय में निर्दोष रूप से प्ररूपणा करना—ये सब विपरीत श्रद्धानादिरूप होने से मिथ्यात्वादि रूप हैं। इससे ज्ञान आदि की विराधना स्पष्ट ही है।

#### आचार्य उपाध्याय की गति

१७ प्रश्न-आयरिय-उवज्झाए णं भंते ! सविसयंसि गणं अगि-लाए संगिण्हमाणे; अगिलाए उविगण्हमाणे कइहिं भवग्गहणेहिं सिज्झइ, जाब-अंतं करेइ ?

१७ उत्तर्-गोयमा ! अत्थेगइए तेणेव भवग्गहणेणं सिज्झइ, अत्थेगइए दोन्चेणं भवग्गहणेणं सिज्झइ, तन्चं पुण भवग्गहणं णाइकमइ।

कठिन शब्दार्थ — सविसयंसि — अपने विषय में, संगिष्हमाणे — स्वीकार करते हुए, उविगिष्हमाणे — सहायता करते हुए, णाइकामइ — अतिक्रमण नहीं करते।

भावार्थ-१७ प्रक्त-हे भगवन् ! अपने विषय में शिष्य वर्ग को अग्लान (खंद रहित) भाव से स्वीकार करने वाले और अग्लान भाव से सहायता करने वाले आचार्य और उपाध्याय, कितने भव ग्रहण करके सिद्ध होते हैं, यावत् सभी दुःखों का अन्त करते हैं ?

१७ उत्तर—हे गौतम ! कितने ही आचार्य, उपाध्याय उसी भव से सिद्ध होते हैं और कितनेक दो भव ग्रहण करके सिद्ध होते हैं, किन्तु तीसरे भव का उल्लंघन नहीं करते।

विवेचन-आधाकर्मादि पदों का अर्थ प्रायः आचार्य और उपाध्याय, सभा में प्ररूपित

करते हैं। इसलिये आंचार्य, उपाध्याय के विषय में कथन किया जाता है।

आचार्य और उपाध्याय अपने शिष्य वर्ग को सूत्र और अर्थ पढ़ाते हैं। इसिलिये अखेद पूर्वेक उन्हें स्वीकार करते हुए अर्थात् सूत्रार्थ पढ़ाने वाले और अखेद पूर्वक उन्हें संयम पालन में सहायता देने वाले आचार्य और उपाध्यायों में से कितने ही तो उसी भव में मोक्ष चले जाते हैं और कितने ही देवलोक में जाकर दूसरा मनुष्य भव धारण करके मोक्ष में चले जाते हैं, तथा कितने ही फिर देवलोक में जाकर तीसरा मनुष्य भव धारण करके मोक्ष प्राप्त करते हैं। किन्तु तीसरे मनुष्य-भव से अधिक भव नहीं करते।

### मृषावादी अभ्याख्यानी को बन्ध

१८ प्रश्न—जे णं भंते ! परं अलिएणं असङ्भूएणं अङ्भक्वा-णेणं अङ्भक्खाइ तस्स णं कहप्पगारा कम्मा कजंति ?

१८ उत्तर—गोयमा ! जे णं परं अलिएणं असंतवयणेणं अञ्भक्ताणेणं अञ्भक्ताइ तस्स णं तहप्पगारा चेव कम्मा कजंति, जत्थेव णं अभिसमागञ्छइ तत्थेव णं पडिसंवेदेइ तओ से पञ्छा वेदेइ ।

# सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति ।। पंचमसए छ्ट्रो उद्देसो सम्मत्तो ।।

किन शब्दार्थ—परं--दूसरे के लिए, अलिएणं—अलीक—झूठ बोलना, असब्मू-एणं--असद्भूत—झूठा कथन, अब्भक्खाणेणं—अभ्याख्यान, कहप्पगारा—िकस प्रकार के, तहप्पगारा—उसी प्रकार के।

भावार्थ-१८ प्रक्त-हे भगवन् ! जो दूसरे को अलीकबचन, असद्भूत

वचन और अभ्याख्यान वचन कहता है, वह किस प्रकार के कर्म बांधता है ?

१८ उत्तर-हे गौतम ! जो दूमरे को अलीक वचन, असद्भूत वचन और अभ्याख्यान वचन कहता है, वह उसी प्रकार के कर्मों को बांधता है और वह जिस योनि में जाता है, वहां उन कर्मों को वेदता है और वेदने के बाद उनकी निर्जरा करता है।

हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। विवेचन-पूर्वोक्त प्रकरण में दूसरे पर किये गये उपकार का अनन्तर-साक्षात् फल कहा गया हैं। अब दूसरे के प्रति किये गये। उपघात का फल कहा जाता है।

सत्य बात का अपलाप करना 'अलीक' कहलाता हैं। जैसे कि-किसी साधु ने ब्रह्मचयं का पालन किया। परन्तु उसके विषय में कहना कि 'इसने ब्रह्मचयं का पालन नहीं किया' इत्यादि 'अलीक' बचन कहलाता है। जो बात नहीं हुई है ऐसी अछती बात को प्रकट करना 'असद्भूत' कहलाता है। जैसे कि-किसी के प्रति, चोर नहीं होते हुए भी कहना कि 'यह चोर' है। यह असद्भूत बचन है। इसमें कहने वाले का दुष्ट अभिप्राय होने से अशोभन रूप है। तथा चोर न होते हुए भी 'यह चोर है'—यह आरोप लगाना झूठा दोषारोपण रूप मिथ्यावचन है। बहुत से लोगों के सामने किसी के अविद्यमान दोषों को कहना — निर्दोष पर दोषारोपण करना 'अभ्याख्यान' कहलाता है।

इस प्रलार अलीक वचन, असद्भूत वचन और अभ्याख्यान वचन कहने वाला, उसी प्रकार के कभौं को बांधता है. फिर वह जिस योनि में जाता है, वहां उन कमों को भोगता है और बेदने के बाद उन कमों की निर्जरा होती है।

# ।। इति पांचवें शतक का छठा उद्देशक समाप्त ॥



# शतक ५ उद्देशक ७

#### परमाणुका कम्पन

- १ प्रश्न-परमाणुपोग्गले णं भंते ! एयइ वेयइ, जाव-तं तं भावं परिणमइ ?
- १ उत्तर-गोयमा ! सिय एयइ वेयइ, जाव-परिणमइ; सिय णो एयइ, जाव-णो परिणमइ ।
  - २ प्रश्न-दुप्पएसिए णं भंते ! खंधे एयइ, जाव-परिणमइ ?
- २ उत्तर-गोयमा ! सिय एयइ, जाव-परिणमइ, सिय णो एयइ, जाव-णो परिणमइ; सिय देसे एयइ, देसे णो एयइ।
  - ३ प्रश्न-तिप्पएसिए णं भंते ! खंधे एयइ ।
- ३ उत्तर-गोयमा ! सिय एयइ, सिय णो एयइ, सिय देसे एयइ -णो देसे एयइ, सिय देसे एयइ-णो देसा एयंति; सिय देसा एयंति णो देसे एयइ ।
  - ४ प्रश्न-चउपएसिए णं भंते ! संधे एयइ ?
- ४ उत्तर-गोयमा ! सिय एयइ, सिय णो एयइ, सिय देसे एयइ-णो देसे एयइ, सिय देसे एयइ-णो देसा एयंति, सिय देसा एयंति-णो देसे एयइ; सिय देसा एयंति-णो देसा एयंति। जहा

# -चउपएसिओ तहा पंचपएसिओ, तहा जाव-अणंतपएसिओ।

कित शब्दार्थ — एयइ — कम्पता है, वेयइ — विशेष कम्पता है, परिणमइ — परि-णमता है, सिय — कदाचित्।

भावार्थ—१ प्रक्रन—हे भगवन् ! क्या परमाणु पुद्गल कम्पता है ? विशेष कम्पता है ? यावत् उन उन भावों को परिणमता है ?

१ उत्तर—हे गौतम ! कदाचित् कम्पता है, विशेष कम्पता है और यावत् उन उन भावों को परिणमता है। कदाचित् नहीं कम्पता है, याबत् उन उन भावों को नहीं परिणमता है।

२ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या द्विप्रदेशी स्कंध कम्पता है, यावत् परिणमता है।

२ उत्तर—हे गौतम ! कदाचित् कम्पता है, यावत् परिणमता है। कदा-चित् नहीं कम्पता है, यावत् नहीं परिणमता है। कदाचित् एक देश (भाग) कम्पता है, एक देश नहीं कम्पता है।

३ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या त्रिप्रदेशी स्कन्ध कम्पता है ?

३ उत्तर-हे गौतम ! कदाचित् कम्पता है, कदाचित् नहीं कम्पता है। कदाचित् एक देश कम्पता है और एक देश नहीं कम्पता है। कदाचित् एक देश कम्पता है और बहुत देश नहीं कम्पते हैं। कदाचित् बहुत देश कम्पते हैं और एक देश नहीं कम्पता है।

४ प्रदत--हे भगवत् ! क्या चतुष्प्रदेशी स्कन्ध कम्पता है ?

४ उत्तर-हे गौतम ! १ कदाचित् कम्पता है, २ कदाचित् नहीं कम्पता, ३ कदाचित् एक देश कम्पता है और एक देश नहीं कम्पता है। ४ कदाचित् एकदेश कम्पता है, बहुत देश नहीं कम्पते हैं। ५ कदाचित् बहुत देश कम्पते हैं और एक देश नहीं कम्पता है। ६ कदाचित् बहुत देश कम्पते हैं और बहुत देश नहीं कम्पते हैं।

जिस प्रकार चतुष्प्रदेशी स्कन्ध के विषय में कहा गया है, उसी प्रकार पंच प्रदेशी स्कन्ध से लेकर यावत् अनन्त प्रदेशी स्कन्ध तक प्रत्येक स्कन्ध के . लिये कहना चाहिये। विवेचन - छठे उद्देशक के अन्त में कर्म पुद्गलों की निर्जरा का कथन किया गया है। निर्जरा चलन रूप है। इसलिये सातवें उद्देशक में पुद्गलों की चलन किया का कथन किया जाता है।

पुद्गलों में कम्पन आदि धर्म कादाचित्क है, इसलिये पुद्गल कदाचित् कम्पता है और कदाचित् नहीं कम्पता है। परमाणु पुद्गल में कम्पन विषयक दो भंग होते हैं। दि-प्रदेशी स्कन्ध में तीन भंग, त्रिप्रदेशी स्कन्ध में पांच भंग और चतुष्प्रदेशी स्कन्ध में छह भंग होते हैं, जो ऊपर भावार्थ में बतला दिये गये हैं। चतुष्प्रदेशी स्कन्ध के समान पंच प्रदेशी स्कन्ध से लेकर यावत् अनन्त प्रदेशी स्कन्ध तक प्रत्येक स्कन्ध के विषय में कहना चाहिये।

## परमाणु पुद्गलादि अछेद्य

५ प्रश्न-परमाणुपोग्गले णं भंते ! असिधारं वा खुरधारं वा ओगाहेजा ?

- ५ उत्तर-हंता, ओगाहेजा ।
- ६ प्रश्न-से णं भंते ! तत्थ छिजेज वा भिजेज वा ?
- ६ उत्तर-गोयमा ! णो इणहे समहे, णो खलु तत्थ सत्थं कमइ, एवं जाव-असंखेजपएसिओ ?
- ७ प्रश्न-अणंतपएसिए णं भंते ! खंधे असिधारं वा खुरधारं वा वा ओगाहेजा ?
  - ७ उत्तर-हंता, ओगाहेजा।
  - ८ प्रश्न—से णं तत्थ छिजेज वा भिजेज वा ?
  - ८ उत्तर-गोयमा ! अत्थेगइए छिजेज वा भिजेज वा अत्थे-

गइए णो छिज्जेज वा णो भिज्जेज वा एवं अगणिकायस्स मज्झं-मज्झेणं तिहं णवरं 'झियाएजं' भाणियव्वं, एवं पुक्खलसंवट्टगस्स महामेहस्स मज्झंमज्झेणं, तिहं 'उल्ले सिया,' एवं गंगाए महाणईए पिंडसोयं हव्वं आगच्छेजा, तिहं विणिहायं आवज्जेजा, उदगावत्तं वा उदगबिंदुं वा ओगाहेजा से णं तत्थ परियावज्जेजा।

कित शब्दार्थ-असिधारं-तलवार की धार, खुरधारं-उस्तरे की धार, खिज्जेज्ज-छेदन होता हैं, भिज्जेज्ज-भेदन होता है, खलु-निश्चय ही, सत्थं कमइ-शस्त्र कमण, क्रियाएज्ज-जलता है, उत्ले-गीला होना।

भावार्थ-५ प्रकृत-हे भगवन् ! क्या परमाणु पुद्गल, तलवार की धार या क्षुर-धार (उस्तरे की धार) पर रह सकता है ?

५ उत्तर-हाँ, गौतम ! रह सकता है।

६ प्रश्त-हे भगवन् ! उस धार पर रहा हुआ परमाणु पुद्गल, क्या छिन्न भिन्न होता है ?

६ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है। परमाणु पुद्गल पर शस्त्र का आक्रमण नहीं हो सकता। इसी तरह यावत् असंख्य प्रदेशी स्कन्ध तक समझ लेना चाहिये। अर्थात् एक परमाणु यावत् असंख्य प्रदेशी स्कन्ध, शस्त्र द्वारा छिन्न भिन्न नहीं होता।

७ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या अनन्त प्रदेशी स्कन्ध, तलवार की धार पर या क्षुर धार पर रह सकता हैं ?

७ उत्तर-हाँ, गौतम! रह सकता है।

८ प्रश्न-क्या तलवार की धार पर या क्षुर की धार पर रहा हुआ अनन्त प्रदेशी स्कन्ध, छिन्न भिन्न होता है ?

८ उत्तर-हे गौतम ! कोई अनन्त प्रदेशी स्कन्ध छिन्न भिन्न होता है और कोई नहीं होता ।

जिस प्रकार छेदन भेदन के विषय में प्रश्नोत्तर किये गये हैं। उसी तरह से 'अग्निकाय के बीच में प्रवेश करता है'—इसी प्रकार के प्रश्नोत्तर एक परमाणु पुद्गल से लेकर अनन्त प्रदेशी स्कन्ध तक कहने चाहिये, किन्तु अन्तर इतना है कि जहाँ उसमें सम्भावित छेदन भेदन का कथन किया है, वहां 'जलता है' इस प्रकार कहना चाहिये। इसी तरह 'पुष्कर-सम्वर्तक नामक महामेघ के मध्य में प्रवेश करता है'—यह प्रश्नोत्तर भी कहने चाहिये। किन्तु वहाँ सम्भावित छेदन भेदन के स्थान पर 'गीला होता हैं—भीगता है' कहना चाहिये। इसी तरह 'गंगा महा नदी के प्रतिश्रोत—प्रवाह में वह परमाणु पुद्गल आता है और प्रतिस्वलित होता है।' और 'उदकावर्त का उदकविन्दु में प्रवेश करता है और वहाँ वह परमाणु पुद्गलादि विनष्ट होता है।' इस प्रकार प्रश्नोत्तर कहने चाहिये।

विवेचन-पुद्गल का अधिकार होने से यहाँ पुद्गल के सम्बन्ध में ही कहा जा रहा है। परमाणु पुद्गल, भेदित नहीं होता। अर्थात् उस के दो टुकड़े नहीं होते। इसी तरह वह छेद को प्राप्त नहीं होता, अर्थात् वह खण्ड खण्ड या चूर्ण रूप नहीं होता, उसमें शस्त्र भी प्रवेश नहीं करता। यदि ऐसा हो जाय, तो उसका परमाणुपना ही नष्ट हो जाय।

जो अनन्त प्रदेशी स्कन्ध तथाविध बादर परिणाम वाला होता है, वह छेद भेद को प्राप्त होता है और जो सूक्ष्म परिणाम वाला होता है, वह छेद भेद को प्राप्त नहीं होता। शेष विषय स्पष्ट ही है।

## परमाणु पुद्गलादि के विभाग

९ प्रश्न-परमाणुपोग्गले णं भंते ! किं सअड्ढे, समज्झे, सपएसे; उदाहु अणड्ढे, अमज्झे, अपएसे ?

९ उत्तर-गोयमा ! अणड्ढे, अमज्झे, अपएसे; णो सअड्ढे, णो समज्झे, णो सपएसे ।

- १० प्रश्न-दुष्पएसिए णं भंते ! खंधे किं सअड्ढे, समज्झे, सपएसे, उदाह अणड्ढे, अमज्झे, अपएसे ?
- १० उत्तर-गोयमा ! सअङ्ढे, अमज्झे, सपएसे; णो अणङ्ढे, णो समज्झे, णो अपएसे ।
  - ११ प्रश्न–तिप्पएसिए णं भंते ! स्वेधे० पुच्छाः?
- ११ उत्तर-गोयमा ! अणड्ढे, समज्झे, सपएसे, णो सअड्ढे, णो अमज्झे, णो अपएसे, जहा दुप्पएसिओ तहा जे समा ते भाणि-यव्वा, जे विसमा ते जहा तिप्पएसिओ तहा भाणियव्वा ।
  - १२ प्रश्न-संखेजपएसिए णं भंते ! खंधे किं सअड्ढे पुच्छा ?
- १२ उत्तर-गोयमा ! सिय सअड्ढे, अमज्झे, सपएसे; सिय अणड्ढे, समज्झे, सपएसे; जहा संखेजपएसिओ तहा असंखेज-पएसिओ वि, अणंतपएसिओ वि ।

कठिन शब्दार्थ-सअड्डे-सार्ध, उदाह-अथवा ।

भावार्थ-९ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या परमाणु पुद्गल, सार्ध, समध्य और सप्रदेश है ? अथवा अनर्द्ध, अमध्य और अप्रदेश है ?

९ उत्तर-हे गौतम ! परमाणु पुद्गल, अनर्ख है, अमध्य है और अप्रदेश है, परन्तु सार्ध नहीं, समध्य नहीं और सप्रदेश भी नहीं है।

१० प्रदन–हे भगवन् ! क्या द्विप्रदेशी स्कन्ध, सार्ध, समध्य और सप्रदेश है ? अथवा अनर्द्ध, अमध्य और अप्रदेश है ?

१० उत्तर-हे गौतम ! द्विप्रदेशी स्कन्ध, सार्ध है, सप्रदेश है और अमध्य है, किन्तु अनर्द्ध नहीं है, समध्य नहीं है और अप्रदेश भी नहीं है।

११ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या त्रिप्रदेशी स्कन्ध सार्ध, समध्य और सप्रदेश है ? अथवा अनर्द्ध, अमध्य और अप्रदेश है ?

११ उत्तर—हे गौतम ! त्रिप्रदेशी स्कन्ध अनर्द्ध है । समध्य है और सप्र-देशी है । किन्तु सार्ध नहीं है, अमध्य नहीं है और अप्रदेश नहीं है । जिस प्रकार द्विप्रदेशी स्कन्ध के विषय में सार्ध आदि विभाग बतलाये गये हैं । उसी तरह समसंख्या (बेकी—दो की संख्या) वाले स्कन्धों के विषय में कहना चाहियें । जिस प्रकार त्रिप्रदेशी स्कन्ध के विषय में कहा गया है, उसी तरह विषम संख्या (एकी संख्या) वाले स्कन्धों के विषय में कहना चाहिये।

१२ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या संख्यातप्रदेशी स्कन्ध सार्ध, समध्य और सप्रदेश है, अथवा अनर्द्ध, अमध्य और अप्रदेश है ?

१२ उत्तर-हे गौतम ! कदाचित् सार्ध होता है, अमध्य होता है और सप्रदेश होता है। कदाचित् अनर्द्ध होता है, समध्य होता है और सप्रदेश होता है। जिस प्रकार संख्यात प्रदेशी स्कन्ध के विषय में कहा गया है, उसी प्रकार असंख्यात प्रदेशी स्कन्ध और अनन्तप्रदेशी स्कन्ध के विषय में भी जान लेना चाहिये।

बिवेचन-दो, चार, छह, आठ इत्यादि संख्यावाले प्रदेश, सम संख्या वाले प्रदेशी स्कन्ध कहलाते हैं। वे स्कन्ध, सार्ध (अर्ध सहित) होते हैं। तीन, पांच, सात इत्यादि संख्या वाले प्रदेश, विषम संख्या वाले प्रदेशी स्कन्ध कहलाते हैं। वे स्कन्ध समध्य (मध्य भाग सहित) होते हैं। संख्यात प्रदेशी स्कन्ध, असंख्यात प्रदेशी स्कन्ध और अनन्त प्रदेशी स्कन्ध, समप्रदेशिक (सम संख्यावाले प्रदेश युक्त) होते हैं और विषम प्रदेशिक (विषम संख्या वाले प्रदेश युक्त) भी होते हैं। जो सम प्रदेशिक होते हैं, वे सार्ध और अमध्य होते हैं। जो विषम प्रदेशी होते हैं, वे समध्य और अनर्द्ध (अर्ध भाग रहित) होते हैं।

## परमाणु पुद्गलादि की स्पर्शना

# १३ प्रश्न-परमाणुपोग्गले णं भंते ! परमाणुपोग्गलं फुसमाणे

किं १ देसेणं देसं फुसइ, २ देसेणं देसे फुसइ, ३ देसेणं सब्वं फुसइ, ४ देसेहिं देसं फुसइ; ५ देसेहिं देसे फुसइ, ६ देसेहिं सब्वं फुसइ, ७ सब्वेणं देसं फुसइ, ८ सब्वेणं देसे फुसइ, ९ सब्वेणं सब्वं फुसइ?

१३ उत्तर-गोयमा ! १ णो देसेणं देसं फुसइ, २ णो देसेणं देसे फुसइ, ३ णो देसेणं सव्वं फुसइ, ४ णो देसेहिं देसं फुसइ, ५ णो देसेहिं देसे फुसइ; ६ णो देसेहिं सव्वं फुसइ, ७ णो सव्वेणं देसं फुसइ, ८ णो सव्वेणं देसे फुसइ, ९ सव्वेणं सव्वं फुसइ, एवं परमाणुपोग्गले दुप्पएसियं फुसमाणे सत्तम-णवमेहिं फुसइ, परमाणुपोग्गले तिप्पएसियं फुसमाणे णिपच्छिमएहिं तिहिं फुसइ, जहा परमाणुपोग्गले तिप्पएसियं फुसाविओ एवं फुसावेयव्वो जाव-अणंत पएसिओ।

कठिन शब्दार्थ-फुसमाणे-स्पर्श करता हुआ !

भावार्थ-१३ प्रक्त-हे भगवन्! क्या परमाणु पुद्गल, परमाणु पुद्गल को स्पर्श करता हुआं १ एक देश से एक देश को स्पर्श करता है ? अर्थात् एक भाग से एक भाग को स्पर्श करता है ? २ अथवा एक देश से बहुत देशों को स्पर्श करता है ? ३ अथवा एक देश से सब को स्पर्श करता है ? ४ अथवा बहुत देशों से एक देश को स्पर्श करता है ? ५ अथवा बहुत देशों से बहुत देशों को स्पर्श करता है ? ६ अथवा बहुत देशों से सभी को स्पर्श करता है ? ७ अथवा सब से एक देश को स्पर्श करता है ? = अथवा सब से बहुत देशों को स्पर्श करता है ? ९ अथवा सर्थ से सब को स्पर्श करता है ?

१३ उत्तर-हे गीतम ! १ एक देश से एक देश को स्पर्श नहीं करता, २ एक देश से बहुत देशों को स्पर्श नहीं करता, ३ एक देश से सर्व को स्पर्श नहीं करता, ४ बहुत देशों से एक देश को स्पर्श नहीं करता, ५ बहुत देशों से बहुत देशों को स्पर्श नहीं करता, ६ बहुत देशों से सर्व को स्पर्श नहीं करता, ७ सर्व से एक देश को स्पर्श नहीं करता, ८ सर्व से बहुत देशों को स्पर्श नहीं करता, ८ सर्व से बहुत देशों को स्पर्श नहीं करता। किन्तु ९ सर्व से सर्व को स्पर्श करता है।

द्विप्रदेशी स्कन्ध को स्पर्श करता हुआ परमाणु पुद्गल सातवें और नववें इन दो विकल्पों से स्पर्श करता है। त्रिप्रदेशी स्कन्ध को स्पर्श करता हुआ पर-माणु पुद्गल, उपरोक्त नव विकल्पों में से अन्तिम तीन विकल्पों (सातवें, आठवें और नवमें) से स्पर्श करता है। अर्थात् सर्व से एक देश को स्पर्श करता है। सर्व से बहुत देशों को स्पर्श करता है और सर्व से सर्व को स्पर्श करता है। जिस प्रकार एक परमाणु पुद्गल द्वारा त्रिप्रदेशी स्कन्ध को स्पर्श करने का कहा, उसी तरह चतुष्प्रदेशी स्कन्ध को, पंच प्रदेशी स्कन्ध को, यावत् अनन्त प्रदेशी स्कन्ध को स्पर्श करने का कहना चाहिये।

१४ प्रश्न-दुष्पएसिए णं भंते ! स्वंधे परमाणुपोग्गलं फुसमाणे० पुच्छा ?

१४ उत्तर—तईय णवमेहिं फुसइ, दुष्पएसिओ दुष्पएसियं फुस-माणो पढम-तईय-सत्तम-णवमेहिं फुसइ, दुष्पएसिओ तिष्पएसियं फुसमाणो आइल्लएहि य, पञ्ज्लिएहि य तिहिं फुसइ, मज्झि-मएहिं तिहिं विपडिसेहेयन्वं, दुष्पएसिओ जहा तिष्पएसियं फुसाविओ एवं फुसावेयन्वो जाव—अणंतपएसियं।

कठिन शब्दार्थ-आइल्लएहि-पहले के, पिछल्लएहि-पीछे के ।

१४ प्रक्त--हे भगवन् ! द्विप्रदेशी स्कन्ध परमाभु पुद्गल को स्पर्श करता हुआ किस प्रकार स्पर्श करता है ? १४ उत्तर-हे गौतम ! तीसरे और नववें विकल्प द्वारा स्पर्श करता है । इसी प्रकार द्विप्रदेशी स्कन्ध, द्विप्रदेशी स्कन्ध को पहले, तीसरे, सातवें और नववें विकल्प द्वारा स्पर्श करता है । द्विप्रदेशी स्कन्ध, त्रिप्रदेशी स्कन्ध को पहले, दूसरे, तीसरे, सातवें, आठवें और नववें विकल्प द्वारा स्पर्श करता है । इसमें बीच के चौथे, पांचवे और छठे विकल्प को छोड़ देना चाहिये । जिस प्रकार द्विप्रदेशी स्कन्ध द्वारा त्रिप्रदेशी स्कन्ध की स्पर्शना कही गई है, उसी प्रकार-चतुष्प्रदेशी स्कन्ध, पंच प्रदेशी स्कन्ध, यावत् अनन्त प्रदेशी स्कन्ध की स्पर्शना भी कहनी चाहिये ।

१५ प्रश्न-तिप्पसिए णं भंते ! खंधे परमाणुपोग्गलं फुसमाणे पुच्छा ?

१५ उत्तर—तईय-छट्ट-णवमेहिं फुसइ, तिपएसिओ दुपएसियं फुसमाणो पढमएणं,, तईएणं, चउत्थ-छट्ट-सत्तम-णवमेहिं फुसइ, तिपएसिओ तिपएसिओ फुसमाणो सब्वेसु वि ठाणेसु फुसइ। जहा तिपएसिओ तिपएसिओ फुसाविओ एवं तिप्पएसिओ जाव—अणंत-पएसिएणं संजोएयब्वो, जहा तिपएसिओ एवं जाव—अणंतपए-सिओ भाणियब्वो।

कठित शब्दार्थ-संजीएयस्वो-संयुक्त करना चाहिये।

१५ प्रक्रन–हे भगवन् ! परमाणु पुद्गल को स्पर्श करता हुआ त्रिप्रदेशी स्कन्ध, किस प्रकार स्पर्श करता है ?

१५ उत्तर-हे गौतम ! उपरोक्त तीसरे, छठे और नववें विकल्प द्वारा स्पर्श करता है । त्रिप्रदेशी स्कन्ध, द्विप्रदेशी स्कन्ध को पहले, तीसरे, चौथे, छठे,

सातवें और नववें विकल्प द्वारा स्पर्श करता है। त्रिप्रवेशी स्कन्ध को उपरोक्त विकल्पों से स्पर्श करता है। जिस प्रकार त्रिप्रवेशी स्कन्ध द्वारा त्रिप्रवेशी स्कन्ध की स्पर्शना कही गई है, उसी प्रकार त्रिप्रवेशी द्वारा चतुष्प्रवेशी, पंच प्रवेशी यावत् अनन्त प्रवेशी स्कन्ध तक की स्पर्शना कहनी चाहिये। जिस प्रकार त्रिप्रवेशी स्कन्ध द्वारा स्पर्शना कही गई है, उसी तरह यावत् अनन्त प्रवेशी स्कन्ध द्वारा स्पर्शना कहनी चाहिये।

विवेचन-यहां परमाणु पुद्गलादि की स्पर्शना के विषय में नव विकल्प कहे गये हैं। वे इस प्रकार है—

- (१) एक देश से एक देश का स्पर्श।
- (२) एक देश से बहुत देशों का स्पर्श ।
- (३) एक देश से सर्व का स्पर्श।
- (४) बहुत देशों से एक देश का स्पर्श ।
- (५) बहुत देशों से बहुत देशों का स्पर्श ।
- (६) बहुत देशों से सर्व का स्पर्श ।
- (७) सर्व से एक देश का स्पर्श।
- (८) सर्व से बहुत देशों का स्पर्श ।
- (९) सबं से सबं का स्पर्श ।

जब एक परमाणु पुद्गल, एक परमाणु पुद्गल को स्पर्श करता है, तब 'सर्व से सर्व को स्पर्श करता है,' केवल यह एक नववां विकल्प ही पाया जाता है। दूसरे विकल्प इसमें घटित नहीं होते, क्योंकि परमाणु अंश रहित होता है।

शंका-'सर्व से सर्व को स्पर्श करता है,' यह विकल्प स्वीकार करने पर दो पर-माणुओं की एकता हो जायेगी। ऐसा होने पर भिन्न भिन्न परमाणुओं के योग से जो घट आदि स्कन्ध बनते हैं-वह बात कैसे घटित होगी?

समाद्यान-'सर्व से सर्व को स्पर्श करता है'-इस विकल्प का यह अर्थ नहीं है कि दो परमाणु परस्पर मिलकर एक हो जाते हैं। किन्तु इसका अर्थ यह है कि दो परमाणु परस्पर एक दूसरे का स्पर्श-समस्त स्वात्मा द्वारा करते हैं क्योंकि परमाणुओं में 'अर्ड-आघा' आदि विभाग नहीं होते। इसलिये वे परमाणु अर्ड आदि विभाग द्वारा स्पर्श नहीं कर सकते। घटादि पदार्थों के अभाव की आपत्ति तो तब आ सकती है-जब कि दो परमाणुओं की एकता हो जाती हो, परन्तु यह बात नहीं है। दोनों परमाणु अपने अपने स्वरूप में भिन्न ही रहते हैं, दोनों की एकता (स्वरूप मिश्रण) नहीं होती। इसलिये घटादि पदार्थों के अभाव रूप पूर्वोक्त आपत्ति नहीं आ सकती।

जब परमाणु पुद्गल, द्विप्रदेशी स्कन्ध को स्पर्श करता है, तब 'सर्व से देश,' रूप सातवाँ विकल्प और 'सर्व से सर्व' रूप नववां विकल्प ये दो विकल्प-पाये जाते हैं। जब दिप्रदेशी स्कन्ध, आकाश के दो प्रदेशों पर रहा हुआ होता है, तब परमाणु पुद्गल उस स्कन्ध के देश को अपने समस्त आत्मा द्वारा स्पर्श करता है। क्योंकि परमाणु का विषय उस स्कन्ध के देश को स्पर्श करने का ही है। अर्थात् आकाश के दो प्रदेशों पर स्थित द्विप्रदेशी स्कन्ध के देश को ही परमाणु स्पर्श कर सकता है। जब द्विप्रदेशी स्कन्ध, परिणाम की सूक्ष्मता से आकाश के एक प्रदेश पर स्थित होता है, तब परमाणु सर्वात्म द्वारा उस स्कन्ध के सर्वात्म को स्पर्श करता है।

जब परमाणु पुद्गल त्रिप्रदेशी स्कन्ध को स्पर्श करता है, तब सातवां, आठवां और नववां—ये तीन विकल्प पाये जाते हैं। जब त्रिप्रदेशी स्कन्ध, आकाश के तीन प्रदेशों पर रहा हुआ होता है, तब परमाणु अपने सर्वात्म द्वारा उसके एक देश को स्पर्श करता है। क्योंकि तीन आकाश प्रदेशों पर रहे हुए त्रिप्रदेशी स्कन्ध के एक प्रदेश को स्पर्श करने का ही परमाणु में सामर्थ्य है। यह सातवां विकल्प है। जब त्रिप्रदेशी स्कन्ध के दो प्रदेश एक आकाश प्रदेश पर रहे हुए हों और तीसरा एक प्रदेश, अन्यत्र (दूसरे आकाश प्रदेश पर) रहा हुआ हो, तब एक आकाश प्रदेश पर रहे हुए दो परमाणुओं को स्पर्श करने का सामर्थ्य, एक परमाणु में होने से 'सर्व से बहुत देशों को स्पर्श करता है।' यह आठवां विकल्प पाया जाता है।

शंका-'सर्व से बहुत देशों (दो देशों) को स्पर्श करता है'-यह आठवां विकल्प जैसे विप्रदेशी स्कन्ध में घटाया गया है, उसी तरह द्विप्रदेशी स्कन्ध में भी घटाना चाहिये। क्योंकि वहां पर भी उस द्विप्रदेशी स्कन्ध के दोनों प्रदेशों को वह परमाणु सर्वात्म द्वारा स्पर्श करता है, इसिलये यह विकल्प द्विप्रदेशी स्कन्ध में क्यों नहीं बतलाया गया है?

समाधान-जिस प्रकार यह विकल्प त्रिप्रदेशी स्कन्ध में घटाया गया है, उस प्रकार द्विप्रदेशी स्कन्ध में घटित नहीं हो सकता, क्योंकि द्विप्रदेशी स्कन्ध स्वयं अवयवी है, वह किसी का अवयव नहीं है, तब यह कैसे कहा जा सकता है कि 'सर्व से दो देशों को स्पर्श करता है।' त्रिप्रदेशी स्कन्ध में तो तीन प्रदेशों की अपेक्षा दो प्रदेशों का स्पर्श करते समय एक प्रदेश बाकी रहता है। अर्थात् उसके जो दो परमाणु एक आकाश प्रदेश पर रहे

हुए हैं, वे दोनों, भिन्न आकांश प्रदेश पर रहे हुए उस त्रिप्रदेशी स्कन्ध के दो अंश हैं और एक परमाणु पुद्गल उन दो अंशों को स्पर्श करता है। इसलिये 'सर्व से दो देशों को स्पर्श करता है'—इस प्रकार का व्यपदेश करना संगत है।

जब त्रिप्रदेशी स्कन्ध परिणाम की सूक्ष्मता के कारण एक आकाश प्रदेश पर स्थित होता है, तब 'सर्व से सर्व को स्पर्श करता है'---यह नववां विकल्प घटित होता है। परमाणु द्वारा चतु:प्रदेशी, पंचप्रदेशी आदि स्कन्धों की स्पर्शना भी इसी प्रकार कहनी चाहिए।

जब द्विप्रदेशी स्कन्ध, एक परमाणु पुद्गल को स्पर्श करता है, तब तीसरा और नववां ये दो विकल्प घटित होते हैं। अर्थात् जब द्विप्रदेशी स्कन्ध, आकाश के दो प्रदेशों पर स्थित होता है, तब वह अपने एक देश द्वारा समस्त परमाणुओं को स्पर्श करता है और तब 'एक भाग से सर्व भाग को स्पर्श करता है।' यह तीसरा विकल्प घटित होता है। जब द्विप्रदेशी स्कन्ध, आकाश के एक प्रदेश पर स्थित होता है, तब वह सर्वात्म द्वारा सर्व परमाणु को स्पर्श करता है। इसल्यि वहां 'सर्व से सर्व को स्पर्श करता है।' यह नववां विकल्प घटित होता है।

जब द्विप्रदेशी स्कन्ध, द्विप्रदेशी स्कन्ध को स्पर्श करता है, तब पहला, तीसरा सातवां और नववां—ये चार विकल्प घटित होते हैं। जब दोनों द्विप्रदेशी स्कन्ध, प्रत्येक प्रत्येक दो दो आकाश प्रदेशों पर स्थित होते हैं, तब वे परस्पर एक देश से एक देश को स्पर्श करते हैं। तब प्रथम विकल्प घटित होता है। जब एक द्विप्रदेशी स्कन्ध, एक आकाश प्रदेश पर स्थित होता है और दूसरा द्विप्रदेशी स्कन्ध, दो आकाश प्रदेशों पर स्थित होता है, तब 'एक देश से सबं को स्पर्श करता है'—यह तीसरा विकल्प घटित होता है। क्योंकि दो आकाश प्रदेशों पर स्थित द्विप्रदेशी स्कन्ध, अपने एक देश द्वारा एक आकाश प्रदेश पर स्थित द्विप्रदेशी स्कन्ध के सबं देशों को स्पर्श करता हैं। 'सबं से देश को स्पर्श करता है'—यह सातवा विकल्प है। क्योंकि एक आकाश प्रदेशों पर स्थित द्विप्रदेशी स्कन्ध, सर्वात्म द्वारा दो आकाश प्रदेशों पर स्थित द्विप्रदेशी स्कन्ध के एक देश को स्पर्श करता है। जब दोनों द्विप्रदेशी स्कन्ध, प्रत्येक प्रत्येक एक एक आकाश प्रदेश पर स्थित होते हैं, तब 'सबं से सबं को स्पर्श करता है'—यह नववां विकल्प घटित होता है।

इसी प्रकार उपर्युक्त रौति से आगे के यथा संभव सब विकल्प घटा लेने चाहिये।



## परमाणु पुद्गलादि की संस्थिति

- १६ प्रश्न-परमाणुपोग्गले णं भंते ! कालओ केवच्चिरं होइ ?
- १६ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं एगं समयं, उक्कोसेणं असंखेजं कालं, एवं जाव-अणंतपएसिओ ।
- १७ प्रश्न-एगपएसोगाढे णं भंते! पोग्गले सेए तिमा वा ठाणे, अण्णिम वा ठाणे कालओ केविच्चरं होइ ?
- १७ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं एगं समयं, उक्कोसेणं आव-लियाए असंखेजइभागं, एवं जाव-असंखेजपएसोगाढे ।
- १८ प्रश्न-एगपएसोगाढे णं भंते ! पोग्गले णिरेए कालओ केविच्चरं होइ ?
- १८ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं एगं समयं, उक्कोसेणं असंखेजं कालं; एवं जाव-असंखेजपएसोगाढे ।

कठिन शब्दार्थ — केविच्चरं — कितने काल तक, एगपएसोगाहे — एक प्रदेश में रहा हुआ, सेए — सकम्प, तिम्म वा ठाणे — उस स्थान पर, निरेए — निष्कम्प।

भावार्थ—१६ प्रश्त—हे भगवन् ! परमाणु पुद्गल, काल की अपेक्षा कितने काल तक रहता है ?

१६ उत्तर—हे गौतम ! परमाणु पुद्गल, जघन्य एक समय तक रहता है और उत्कृष्ट असंख्य काल तक रहता है। इसी प्रकार यावत् अनन्त प्रदेशी स्कन्ध तक कहना चाहिए।

१७ प्रश्न-हे भगवन् ! एक आकाश प्रदेशावगाढ़ (एक आकाश प्रदेश

पर स्थित) पुद्गल स्वस्थान पर या दूसरे स्थान पर कितने काल तक सकम्प रहता है ?

१७ उत्तर-हे गौतम ! एक प्रदेशावगाढ़ पुद्गल, जधन्य एक समय तक और उत्कृष्ट आवलिका के असंख्येय भाग तक सकम्प रहता है। इसी प्रकार यावत् असंख्येय प्रदेशावगाढ़ तक कहना चाहिए।

१८ प्रश्न--हे भगवन् ! एक प्रदेशावगाढ़ पुद्गल, कितने काल तक निष्कम्प रहता है ?

१८ उत्तर-हे गौतम ! जघन्य एकं समय तक और उत्कृष्ट असंख्येय काल तक निष्कम्प रहता है। इसी प्रकार यावत् असंख्येय प्रदेशावगाढ़ तक कहना चाहिए।

१९ प्रश्न—एगगुणकालए णं भंते ! पोग्गले कालओ केविचरं होइ ?

१९ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं एगं समयं, उक्कोसेणं असंक्षेजं कालं; एवं जाव-अणंतगुणकालए, एवं वण्ण-गंध-रस-फासं जाव-अणंतगुणलुक्खे; एवं सुहुमपरिणए पोग्गले, एवं बादरपरिणए पोग्गले ।

२० प्रश्न-सहपरिणए णं भंते ! पोग्गले कालओ केविच्चरं होंइ ?

२० उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं एगं समयं, उक्कोसेणं आव-लियाए असंखेजइभागं; असदपरिणए जहा एगगुणकालए ।

कठिन शब्दार्थ---सरुपरिषए---शब्द परिणत ।

भावार्थ-१९ प्रक्त-हे भगवन्! एक गुण काला पुद्गल, कब तक रहता है ?

१९ उत्तर-हे गौतम ! जघन्य एक समय तक और उत्कृष्ट असंस्येय काल तक रहता है ! इसी प्रकार यावत् अनन्तगुण काला पुद्गल तक कहना चाहिये । इसी प्रकार वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श यावत् अनन्तगुण रूक्ष पुर्गस्र तक कहना चाहिए। इसी प्रकार सूक्ष्म परिणत पुर्गल और बादर परिणत पुर्-गल के विषय में भी कहना चाहिए।

२० प्रक्त-हे भगवन् ! झब्द परिणत पुद्गल कितने काल तक रहता है ? २० उत्तर-हे गौतम ! जघन्य एक समय तक और उत्कृष्ट आवलिका के असंख्येय भाग तक रहता है। जिस प्रकार एक गुण काला पुद्गल के विषय में कहा है, उसी तरह अशब्द परिणत पुद्गल के विषय में कहना चाहिए।

विवेचन - पुद्गल का अधिकार होने से यहां पुद्गलों के द्रव्य, क्षेत्र और भावों का विचार, काल की अपेक्षा से किया गया है । 'परमाणु पृद्गल' यह द्रद्य विषयक विचार है । वह जघन्य एक समय तक और उत्कृष्ट असंख्य काल तक रहता है । क्योंकि असंख्य काल के बाद पुद्गलों की एक रूप स्थिति नहीं रहती।

'एक प्रदेशावगार्ढ' इत्यादि का कथन कर क्षेत्र सम्बन्धी विचार किया गया है । ्पुद्गलों का चलन आकस्मिक होता है। इसलिये निष्कंपत्व आदि की तरह कंपन-चलन, का काल असंख्येय नहीं होता है।

कोई भी पृद्गल अनन्तप्रदेशावगाढ़ नहीं होता । इसलिये 'असंख्यात प्रदेशावगाढ़' ऐसा कहा गया है।

#### परमाणु पुद्गलादि का अन्तर काल

२१ प्रश्न-परमाणुपोग्गलस्स णं भंते ! अंतरं कालओ केवच्चिरं होइ ?

- २१ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं एगं समयं, उनकोसेणं असं-खेजं कालं ।
- २२ प्रश्न-दुप्पएसियस्स णं भंते ! खंधस्स अंतरं काळओ केविच्चरं होइ ?
- २२ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं एगं समयं, उनकोसेणं अणंतं कालं, एवं जाव-अणंतपएसिओ।
- २३ प्रश्न-एगपएसोगाढस्स णं भंते ! पोगगलस्स सेयस्स अंतरं कालओं केविच्चरं होइ?
- २३ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं एगं समयं, उक्कोसेणं असं-खेजं कालं; एवं जाव-असंखेजपएसोगाढे।
- २४ प्रश्न-एगपएसोगाढस्स णं भंते ! पोरगलस्स णिरेयस्स अंतरं कालओं केवच्चिरं होइ?
- २४ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं एगं समयं, उक्कोसेणं आविल-याए असंखेजइभागं; एवं जाव-असंखेजपएसोगाढे, वण्ण-गंध-रस-फास-सुहुमपरिणय-वायरपरिणयाणं एएसिं जं चेव संचिद्रणा तं चेव अंतरं वि भाणियव्वं ।

कठिन शब्दार्थ - संचिद्रणा - स्थिति काल ।

भावार्थ-२१ प्रक्र-हे भगवन् ! परमाणु पुर्वगल का अन्तर कितने काल का होता है। अर्थात् जो पुर्गल, परमाणु रूप है, वह परमाणुपन को छोड़कर

स्कन्धादि रूप में परिणत हो जाय, तो वह कितने काल बाद वापिस परमाणुपन को प्राप्त कर सकता है ?

२१ उत्तर—हे गौतम ! जघन्य एक समय और उत्कृष्ट असंख्येय काल का अन्तर होता है ।

२२ प्रक्त-हे भगवन् ! द्विप्रदेशी स्कन्ध का अन्तर कितने काल का होता है ?

२२ उत्तर-हे गौतम ! जघन्य एक समय् और उत्कृष्ट अनन्तकाल का अन्तर होता है। इसी तरह यावत् अनन्त प्रदेशी स्कन्ध तक कहना चाहिये।

२३ प्रश्न-हे भगवन् ! एक प्रदेशावगाढ़ सकंप पुद्गल का अन्तर कितने काल का होता है, अर्थात् एक आकाश प्रदेश में स्थित सकंप पुद्गल अपना कंपन बन्द करे, तो फिर उसे वापिस कंपन करने में कितना समय लगता है।

२३ उत्तर-हे गौतम ! जघन्य एक समय और उत्कृष्ट असंख्येय काल का अन्तर होता है। इसी तरह यावत् असंख्य प्रदेशावगाढ़ स्कन्ध तक कहना चाहिये।

२४ प्रक्त—हे भगवन् ! एक प्रदेशावगाढ़ निष्कंप पुद्गल का अन्तर कितने काल का होता है ? अर्थात् निष्कंप पुद्गल अपनी निष्कंपता छोड़कर फिर वापिस कितने काल बाद निष्कंपता प्राप्त कर सकता है ?

२४ उत्तर-हे गौतम ! जधन्य एक समय और उत्कृष्ट आविलका का असंख्येय भाग का अन्तर होता है। इसी तरह यावत् असंख्य प्रदेशावगाढ़ स्कन्ध तक समझ लेना चाहिये। वर्ण, गंध, रस, स्पर्श, सूक्ष्मपरिणत और बादर परिणत के लिये जो उनका संचिट्ठणा काल (स्थिति काल) कहा गया है, वही उनका अन्तर काल समझना चाहिये।

# २५ प्रश्न-सइपरिणयस्म णं भंते ! पोग्गलस्स अंतरं कालओ केविचरं होइ ?

२५ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं एगं समयं उक्कोसेणं असंखेजं कालं।

२६ प्रश्न-असद्दपरिणयस्स णं भंते ! पोग्गलस्स अंतरं कालओ केविचरं होइ ?

२६ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं एगं समयं, उक्कोसेणं आव-लियाए असंखेजइभागं ।

२७ प्रश्न-एयस्स णं भंते ! दव्बट्टाणाउयस्स, खेत्तट्टाणाउयस्स, ओगाहणट्टाणाउयस्स, भाबट्टाणाउयस्स कयरे कयरे जाव—विसे-साहिया ?

२७ उत्तर-गोयमा ! सन्वत्थोवे खेत्तद्वाणाउए, ओगाहणद्वाणा-उए असंखेजगुणे, दन्बद्वाणाउए असंखेजगुणे, भावद्वाणाउए असं-खेजगुणे ।

> -खेत्तोगाहणादव्वे, भावट्टाणाउयं च अप्प-बहुं, खेत्ते सव्वत्थोवे, सेसा ठाणा असंखेजगुणा ।

कठिन शब्दार्थ — दम्बद्वाणाउयस्स-—द्रव्यस्थानायु ।

भावार्थ-२५ प्रश्न-हे भगवन् ! शब्द परिणत पुद्गल का अन्तर कितने
काल का होता है ।

२५ उत्तर-हे गौतम ! जघन्य एक समय और उत्कृष्ट असंख्येय काल का अन्तर होता है।

२६ प्रक्त-हे सगवन् ! अशब्द परिणत पुर्वगल का अन्तर कितने काल का होता है ?

२६ उत्तर-हे गौतम ! जघन्य एक समय और उत्कृष्ट आविलका के असंख्येय भाग का अन्तर होता है।

२७ प्रक्न-हे भगवन् ! इन द्रव्यस्थानाय्, क्षेत्रस्थानाय्, अवगाहनास्था-नायु और भावस्थानायु, इन सब में कौन किस से कम, ज्यादा, तुल्य और विशेषाधिक हैं ?

२७ उत्तर-हे गौतम ! सब से थोड़ा क्षेत्रस्थानायु है, उससे अवगाहना-स्थानायु असंख्य गुणा है, उससे द्रव्यस्थानायु असंख्य गुणा है और उससे भाव-स्थानायु असंख्य गुणा है ।

गाथा का अर्थ इस प्रकार है-क्षेत्र, अवगाहना, द्रव्य और भाव स्थानायु, इनका अल्पबहुत्व कहना चाहिये। इनमें क्षेत्र स्थानायु सबसे अल्प है और बाकी तीन स्थान क्रमशः असंख्य गुणा है।

विवेचन-एक परमाणु अपना परमाणुपन छोड़ कर वापिस दूसरी बार परमाणुपन को प्राप्त हो, इसके बीच का काल 'स्कन्ध सम्बन्ध काल' कहलाता है। वह जघन्य एक समय का है और उत्कृष्ट असंख्यात काल का है। द्विप्रदेशी स्कन्ध अपना द्विप्रदेशी स्कन्धपन छोड़कर दूसरे स्कन्ध रूप में अथवा परमाणु रूप में परिणत हीने का जो काल हैं, वह 'अन्तर काल' है। वह अन्तर काल अनन्त है। क्योंकि बाकी सब स्कन्ध अनन्त है और उन प्रत्येक स्कन्ध की उत्कृष्ट स्थिति असंख्यात काल है।

जो निष्कंप का काल है वह सकंप का अन्तरकाल है। इसलिये कहा गया है कि
सकंप का उत्कृष्ट अन्तर असंख्यात काल है। सकंप का जो काल है, वह निष्कंप का अन्तर
काल है। इसलिये यह कहा गया है कि निष्कंप का उत्कृष्ट अन्तर काल, आविलका का
असंख्यातवां माग है। एक गुण कालत्वादि का अन्तर एक गुण कालत्वादि के काल के
समान हैं, किन्तु द्विगुण कालत्वादि की अमन्तता के कारण उसका अन्तर अनन्त काल का
नहीं है। सूक्ष्मादि परिणतों का अन्तर काल, उनके अवस्थान काल के समान है। क्योंकि
एक का जो अवस्थान काल है, वह दूसरे का अन्तर काल है। यह असंख्येय काल का होता ।
है।

पुर्गल द्रव्य का परमाणु, द्विप्रदेशी स्कन्ध आदि रूप से रहना 'द्रव्यस्थानायु' कह-लाता है। एक प्रदेशादि क्षेत्र में पुर्गकों के अवस्थान को 'क्षेत्रस्थानायु' कहते हैं। इसी तरह 'अवगाहना स्थानायु 'और' भावस्थानायु' के विषय में भी समझ लेना चाहिये। किंतु इतनी विशेषता है कि परिमित स्थान में पुद्गलों का रहना 'अवगाहनास्थानायु' कहलाता है। और पुद्गलों का श्यामत्वादि धर्म 'भाव स्थानायु' कहलाता है।

शंका-अवगाहना और क्षेत्र में ऐसा क्या भेद है, जिससे यहाँ उनका पृथक् पृथक् कथन किया गृया है।

समाधान-पुद्गलों से अवगाढ़ (ब्याप्त) स्थान 'क्षेत्र' कहलाता है। विवक्षित क्षेत्र से दूसरे क्षेत्र में भी पुद्गलों का परिमित क्षेत्र में रहना 'अवगाहना' कहलाती है। अर्थात् पुद्गलों का आधार स्थल रूप एक प्रकार का आकार अवगाहना कहलाती हैं। और पुद्गल जहां रहता है, वह 'क्षेत्र' कहलाता हैं।

क्षेत्र स्थानायु, अवगाहनास्थानायु, द्रव्यस्थानायु और भाव स्थानायु — इन सब में क्षेत्र स्थानायु सब से थोड़ा है और बाकी के तीन असंख्य गुणा है। क्यों कि क्षेत्र अमूर्तिक होने से उसके साथ पुद्गलों को बंध का कारण 'स्निग्धत्व' न होने से पुद्गलों का क्षेत्रावस्थान काल सब से थोड़ा हैं। एक क्षेत्र में रहा हुआ पुद्गल दूसरे क्षेत्र में जाने पर भी उसकी बहुी अवगाहना रहती है। इसलिये क्षेत्र स्थानायु की अपेक्षा अवगाहना स्थानायु असंख्य गुणा है। अवगाहना की निवृत्ति हो जाने पर भी द्रव्य लम्बे काल तक रहता है। इसलिये अवगाहनास्थानायु की अपेक्षा द्रव्य स्थानायु असंख्य गुणा है। द्रव्य की निवृत्ति होने पर भी गुणों का अवस्थान रहता है। अर्थात् द्रव्य में गुणों का बाहुल्य होने से सब गुणों का नाश नहीं होता, तथा द्रव्य का अन्यत्व होने पर भी बहुत से गुणों की स्थिति रहती है। इसलिये द्रव्यस्थानाय् की अपेक्षा भावस्थानायु असंख्य गुणा है।

# नैरयिक आरंभी परिग्रही

२८ प्रश्न-णेरइया णं भंते ! किं सारंभा सपरिग्गहा, उदाहु अणारंभा अपरिग्गहा ?

२८ उत्तर-गोयमा ! णेरइया सारंभा सपरिग्गहा, णो अणा-

## रंभा, णो अपरिग्गहा ।

२९ प्रश्न-से केणट्टेणं जाव-अपरिग्गहा ?

२९ उत्तर-गोयमा ! णेरइया णं पुढिविकायं समारंभंति, जाव-तसकायं समारंभंतिः, सरीरा परिग्गहिया भवंति, कम्मा परिग्गहिया भवंति, सचिता-ऽचित्त-मीसियाइं दब्वाइं परिग्गहियाइं भवंति-से तेणट्टेणं तं चेव ।

कठिन शब्दार्थ-सारंभा-आरंभ सहित, सपरिगाहा-परिग्रह सहित, उदाहु-अथवा। भावार्थ-२८ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या नरियक आरम्भ और परिग्रह सहित हे, या अनारम्भी और अपरिग्रही हें ?

२८ उत्तर-हे गौतम ! नैरियक आरम्भ और परिग्रह सहित हैं, किंतु अनारम्भी और अपरिग्रही नहीं हैं।

२९ प्रक्त-हे भगवन् ! किस कारण से वे आरम्भ और परिग्रह सहित है, किंतु अनारम्भी और अपरिग्रही नहीं हैं ?

२९ उत्तर-हे गौतम ! नैरियक पृथ्वीकाय यावत् त्रसकाय का समा-रम्भ करते हैं। उन्होंने शरीर परिगृहीत किये हैं, कर्म परिगृहीत किये हैं, सिक्त, अचित्त और मिश्र द्रव्य परिगृहीत किये हैं। इसिलए नैरियक आरम्भ सिहत हैं, परिग्रह सिहत हैं, किन्तु अनारम्भी और अपरिग्रही नहीं हैं।

# असुरकुमार आरंभी परिग्रही

३० प्रश्न-अयुरकुमारा णं भंते ! किं सारंभा पुच्छा ? ३० उत्तर-गोयमा ! असुरकुमारा सारंभा सपरिग्गहा, णो

# अणारंभा, अपरिग्गहा ।

३१ प्रश्न-से केणट्टेणं ?

३१ उत्तर-गोयमा ! असुरकुमारा णं पुढिवकायं समारंभित, जाव-तसकायं समारंभित, सरीरा परिग्गिहया भवंति, कम्मा परिग्गिहया भवंति, भवणा परिग्गिहया भवंति; देवा, देवीओ, मणुस्सा, मणुस्सीओ, तिरिक्खजोणिया, तिरिक्खजोणिणीओ परिग्गिहया भवंति; आसण-सयण-भंड-मत्तो-चगरणा परिग्गिहया भवंति; सचित्ता-ऽचित्त-मीसियाइं द्वाइं परिग्गिहयाइं भवंति—से तेणट्ठेणं तहेव; एवं जाव-थिणयकुमारा।

#### -एगिंदिया जहा णेरइया।

भावार्थ-३० प्रश्न-हे भगवन् ! क्या असुरकुमार, आरम्भ और परिग्रह सहित हें, या अनारम्भी और अपरिग्रही हैं ?

३० उत्तर-हे गौतम ! असुरकुमार, आरम्भ और परिग्रह सहित है, किन्तु अनारम्भी और अपरिग्रही नहीं हैं।

३१ प्रक्त-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

३१ उत्तर-हे गौतम! असुरकुमार, पृथ्वीकाय यावत् त्रसकाय का समारंभ (वध)करते हैं। उन्होंने शरीर परिगृहीत किये हैं, कर्म परिगृहित किये हैं, भवन परिगृहीत किये हैं, देव, देवी, मनुष्य, मनुष्यिनी, तिर्यञ्च, तिर्यञ्चनी ये सब परिगृहीत किये हैं। आसन, शयन, भाण्ड, (मिट्टी के बर्तन)मात्रक, (कांसी के बर्तन)और उपकरण (लोहे की कड़ाही, कुड़छी आदि। परिगृहीत किये हैं। सवित्त, अचित्त और मिश्र द्रव्य परिगृहीत किये हैं। इसलिये वे आरंभ और परिगृह सहित हैं, किन्तु अनारंभी और अपरिगृही नहीं हैं। इसी प्रकार

स्तनितकुमारों तक कहना चाहिये।

जिस प्रकार नैरियकों के लिये कहा है, उसी प्रकार एकेन्द्रियों के विषय में भी कहना चाहिये

#### बेइंद्रिय आदिं का परिग्रह

३२ प्रश्न-बेइंदिया णं भंते ! किं सारंभा सपरिग्गहा ?

३२ उत्तर-तं चेव जाव-सरीरा परिग्गहिया भवंति, बाहि-रिया भंड-मत्तो वगरणा परिग्गहिया भवंति, एवं जाव-चउरिंदिया ।

३३ प्रश्न-पंचिंदियतिरिक्खजोणिया णं भंते !०

३३ उत्तर—तं चेव जाव—कम्मा परिग्गहिया भवंति, टंका, कृडा, सेला, सिहरी, पब्भारा, परिग्गहिया भवंति, जल-थल-बिल-गुह-लेणा परिग्गहिया भवंति, उज्झर-णिज्झर-चिल्लल-पल्लल-विण्णा परिग्गहिया भवंति, अगड-तडाग-दह-णइओ, वावि-पुनस्व-रिणी, दीहिया, गुंजालिया, सरा, सरपंतियाओ, सरसरपंतियाओ, बिलपंतियाओ परिग्गहियाओ भवंति; आरामु-ज्जाणा, काणणा, वणा, वणसंडा, वणराईओ परिग्गहियाओ भवंति; देवउला-ऽऽसम-पवा-यूभ-स्वाइय-परिस्वाओ परिग्गहियाओ भवंति, पागार-अट्टा-लग-चरिय-दार-गोपुरा परिग्गहिया भवंति, पासाय-घर-सरण-लेण-आवणा परिग्गहिया भवंति, पासाय-घर-सरण-लेण-आवणा परिग्गहिया भवंति, पिर्ग्गहिया भवंति, पासाय-घर-सरण-लेण-आवणा परिग्गहिया भवंति, सिंघाडग-तिग-चउनक-चचर-चउम्मुह-

महापहा परिग्गिहिया भवंति, सगड-रह-जाण-जुग्ग-गिल्ठि-थिल्ठि-सीय-संदमाणियाओ परिग्गिहियाओ भवंति, लोही-लोहकडाह-कडु-च्छया परिग्गिहिया भवंति,भवणा परिग्गिहिया भवंति, देवा, देवीओ मणुस्सा, मणुस्सीओ, तिरिक्खजोणिया, तिरिक्खजोणिणीओ; आसण-सयण-खंभ-भंड-सचित्ता ऽचित्त-मीसियाइं दब्वाइं परिग्गिहिया भवंति—से तेणट्ठेणं।

-जहा तिरिक्खजोणिया तहा मणुस्सा वि भाणियव्वा, वाण-मंतर-जोइस-वेमाणिया जहा भवणवासी तहा णेयव्वा ।

भावार्थ-३२ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या बेइन्द्रिय जीव, आरंभ और परिग्रह सहित है, अथवा अनारंभी और अपरिग्रही हे ?

३२ उत्तर-हे गौतम ! बेइन्द्रिय जीव, आरंभ और परिग्रह सहित है, किन्तु अनारंभी और अपरिग्रही नहीं हैं। क्योंकि उन्होंने यावत् शरीर परिगृहीत किये हैं, और बाह्य भाण्ड (बर्तन) मात्रक, उपकरण, परिगृहीत किये हैं। इसी तरह चौइन्द्रिय तक कहना चाहिये।

३३ प्रश्त-हे भगवन् ! क्या पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च योनिक जीव, आरंभ और परिग्रह सहित हैं, अथवा अनारम्भी और अपरिग्रही हैं ?

३३ उत्तर-हे गौतम ! पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च योनिक जीव, आरम्भ और परिग्रह सहित है, किंतु अनारम्भी और अपरिग्रही नहीं हैं, क्योंकि उन्होंने शरीर यावत् कर्म परिगृहीत क्षिये हैं। उन्होंने टंक (पर्यंत का छेवा हुआ टुकड़ा) कूट (शिखर अथवा हाथी बांधने का स्थान) शेल (मुण्ड पर्वत) शिखरी (शिखर वाले पर्वत) प्राग्भार (थोडे झुके हुए पर्वत के हिस्से) परिगृहीत किये हैं। उन्होंने जल, स्थल, बिल, गुफा, लयन (पहाड़ मे खोडकर बनाये हुए घर) परिगृहीत

किये हैं। उन्होंने उज्झर (पर्वत से गिरने वाला पानी का झरना) निर्झर (पानी का टपकना) चिल्लल (कीचड़ मिश्रित जल स्थान) पल्लल (आनन्ददायक जल स्थान)वप्रीण(क्यारा) वाला जल स्थान अथवा तट वाला प्रदेश) परिगृहीत किये हैं। उन्होंने अगड (क्आ) तडाग (तालाब) द्रह (जलाशय)नदी, वापी (चतुष्कोण बावडी) पुष्करिणी (गोल बावडी अथवा कमलों युक्त बावडी) दींघिका (हौज अथवा लम्बी बाक्डी) गुञ्जालिका । टेढ़ी बावडी) सरोवर, मरपंक्ति (सरोवर श्रेणी) सरसरपंक्ति (एक तालाब से दूसरे तालाब में पानी जाने का नाला) बिलपंक्ति (बिलश्रेणी) परिगृहीत किये हैं। आराम (दम्पत्ति आदि के कीड़ा करने का स्थान-माधवी लता मण्डप) उद्घान (सार्वजनिक बगीचा) कानन (गांव के पास का वन) वन (गांव से दूर के वन) वनखण्ड (जहाँ एक जाति के वृक्ष हो ऐसे वन) वनराजि (वृक्षों की पंक्ति) ये सब परिगृहीत किये हैं। देव कुल (मन्दिर) आश्रम (तापसादि का आश्रम) प्रपा (प्याऊ)स्तूभ (लम्भा)लाई (ऊपर चौडी और नौचे संकडी लोबी हुई लाई) परिखा (अपर और नीचे समान खोदी हुई खाई) ये सब परिगृहीत किये हैं। प्राकार (किला) अट्टालक (किले पर बनाया हुआ एक प्रकार का मकान अथवा झरोखा) चरिका (घर और किले के बीच में हाथी आदि के जाने का मार्ग) द्वार (खिड्की) और गोपुर (नगर का दरवाजा) ये सब परिगृहीत किये हैं। प्रासाद (देव-भवन या राज-भवन) घर (सामान्य घर) सरण (झोंपडा) लयम (गृहा गृह-पर्वत स्रोद कर बनाया हुआ घर) आपण-दूकान ये सब परिगृहीत किये है। शृंगाटक (सिघाडे के आकार का मार्ग-त्रिकोण भागं ) त्रिक-जहां तीन मार्ग मिलते हें ऐसा स्थान, चतुष्क-जहां चार मार्ग मिलते हैं ऐसा स्थान, धरवर-जहां सब मार्ग मिलते हैं ऐसा स्थान अर्थात चौक्र चतुर्मुख-चार दरबाजे वाला मकान, महापथ (महामार्ग-राजमार्ग) ये सब परिगृहीत किये हैं। शकट-गाड़ी, रथ, यान-सवारी, युग्य (जम्यान-वो ह्याय प्रमाण एक प्रकार की पालली अथवा रिक्शागाडी) गिल्ली-अम्बाडी, थिल्ली-घोडे का पलान, शिविका-पालखी या डोली, स्यन्दमानिका-(स्याना,

मुख पालकी) ये सब परिगृहीत किये हैं। लौही (लोहे का एक बर्तन विशेष) लोहकड़ाह (लोहे की कड़ाही) कडुच्छक (कुड़छी) ये सब परिगृहीत किये हैं। भवन परिगृहीत किये हैं। देव, देवी, मनुष्य, मनुष्यनी (स्त्री) तियं क्य योनिक, तियं क्यिनी, आसन, शयन, खण्ड (दुकड़ा) भाण्ड (बर्तन) सचित्त, अचित्त और मिश्र द्रव्य परिगृहीत किये हैं। इस कारण से पंचेन्द्रिय तियं क्य योनिक जीव, आरंभ और परिग्रह सहित हैं। किन्तु अनारंभी और अपरिग्रही नहीं हैं।

जिस प्रकार पंचेन्द्रिय तिर्यञ्च योनिक जीवों के विषय में कहा, उसी प्रकार मनुष्यों के लिये भी कहना चाहिये। जिस प्रकार भवनपति देवों के विषय में कहा, उसी प्रकार वाणव्यन्तर, ज्योतिषी और वैमानिक देवों के विषय में भी कहना चाहिये।

विवेचन यहाँ चौबीस ही दण्डकों के विषय में आरंभ और परिग्रह सम्बन्धी प्रश्नोत्तर किये गये हैं। प्रत्याख्यान न करने के कारण एकेंद्रिय आदि जीव भी आरम्भ परिग्रह से सहित हैं।

# हेतु अहेतु

१-पंच हेऊ पण्णत्ता, तं जहा-हेउं जाणइ, हेउं पासइ, हेउं बुज्झइ, हेउं अभिसमागच्छइ, हेउं छउमत्थमरणं मरइ।

२-पंच हेऊ पण्णता, तं जहा-हेउणा जाणइ, जाव-हेउणा इउमत्थमरणं मरइ।

३-पंच हेऊ पण्णत्ता, तं जहा-हेउं ण जाणइ जाव-हेउं अण्णाणं मरणं मरइ । -पंच हेऊ पण्णत्ता, तं जहा-हेउणा ण जाणइ जाव-हेउणा अण्णाणमरणं मरइ ।

५-पंच अहेऊ पण्णता, तं जहा-अहेउं जाणइ, जाव-अहेउं केवलिमरणं मरइ ।

६-पंच अहेऊ पण्णत्ता, तं जहा-अहेउणा जाणइ, जाव-अहेउणा केविलमरणं मरइ।

७-पंच अहेऊ पण्णता, तं जहा-अहेउं ण जाणइ, जाव-अहेउं छउमत्थमरणं मरइ ।

८-पंच अहेऊ पण्णत्ता, तं जहा-अहेउणा ण जाणइ, जाव-अहेउणा छउमत्थमरणं मरइ ।

अ सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति अ।। पंचमसए सत्तमो उद्देसो सम्मत्तो ।।

कित शब्दार्थ-बुज्झइ-श्रद्धता है, अभिसमागच्छइ-अच्छी तरह से प्राप्त करता है।
भावार्थ-१ पांच हेतु कहे गये हैं। यथा-हेतु को जानता है, हेतु को
देखता है, हेतु को श्रद्धता है, हेतु को अच्छी तरह प्राप्त करता है और हेतु युक्त
छद्मस्थ मरण मरता है।

२ पांच हेतु कहे गये हैं। यथा-हेतु से जानता है, यावत् हेतु से छदास्थ मरण मरता है।

३ पांच हेतु कहे गये है । यथा-हेतु को नहीं जानता है, यादत् हेतु युक्त अज्ञान मरण मरता है ।

४ पांच हेतु कहे गये हैं। यथा-हेतु से नहीं जानता है, यावत् हेतु से

अज्ञान मरण मरता है।

५ पांच अहेतु कहे गये हैं। यथा-अहेतु को जानता है, यावत् अहेतु युक्त केवलिमरण मरता है।

६ पांच अहेतु कहे गये हैं। यथा--अहेतु से जानता है। यावस् अहेतु से केवलिमरण मरता है।

७ पांच अहेतु कहे गये हैं । यथा—अहेतु को नहीं जानता है, यावत् अहेतु युक्त छद्मस्थमरण मरता है।

८ पांच अहेतु कहे गये हैं। यथा-अहेतु से नहीं जानता है, याबत् अहेतु से छदास्थमरण मरता है।

हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है ।

बिवेचन-हेतुओं को बतलाने के लिये आठ सूत्र कहे गये हैं। उनमें से बार सूत्र छदास्थ की अपेक्षा से कहे गये हैं और आगे के चार सूत्र केवली (सर्वज्ञ) की अपेक्षा कहे गये हैं। साध्य का निश्चय करने के लिये साध्याविनाभूत कारण को 'हेतु' कहते हैं। जैसे कि-दूर से धूम को देखकर वहां अग्नि का ज्ञान करना। इस प्रकार के हेतु को देखकर छद्मस्थ पुरुष अनुमान द्वारा ज्ञान करता है। केवली प्रत्यक्ष ज्ञानी होने के कारण उनके लिये हेतु (अनुमान प्रमाण) की आवश्यकता नहीं है। पहले के चार सूत्रों में से पहला और दूसरा सूत्र सम्यग्दृष्टि छद्मस्थ की अपेक्षा है, तथा तीसरा और चौथा सूत्र मिथ्यादृष्टि की अपेक्षा से है। सम्यग्दृष्टि छद्मस्थ का मरण हेतु पूर्वक होता है, किन्तु उसका अज्ञान मरण नहीं होता। मिथ्यादृष्टि का मरण अज्ञान मरण होता है। केवली का मरण निहेतुक होता है।

हेतु को हेतु द्वारा, अहेतु को और अहेतु द्वारा इत्यादि रूप से आठ सूत्र कहे गये हैं। भिन्न भिन्न किया की अपेक्षा से यहां पांच हेतु और पांच अहेतु कहे गये हैं। इन आठों सूत्रों का गूढ़ार्थ तो बहुश्रुत महापुरुष ही जानते हैं। +

# ॥ इति पांचवें शतक का सातवां उद्देशक समाप्त ॥

अर्थात् यहाँ हेतुओं का अर्थ मात्र शब्दार्थ की दृष्टि से किया गथा है। इनका वास्तविक भावार्थ तो बहुभूत ही जानते है।

<sup>+</sup> इन आठ सूत्रों के विषय में टीकाकार श्री अभयदेव सूरि ने लिखा है-''गमनिकामात्रमेवेदम् । अब्टानामप्रेषां सूत्राणां भावार्यं तु बहुश्रुताः विदन्ति' ।।

# शतक ५ उद्देशक ८

#### निर्ग्यो पुत्र अनगार के प्रश्न

तेणं कालेणं तेणं समएणं, जाव-परिसा पिडगया। तेणं कालेणं तेणं समएणं समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतेवासी णारयपुत्ते णामं अणगारे पगइभइए, जाव-विहरइ। तेणं कालेणं तेणं समएणं समणस्स भगवओ महावीरस्स जाव-अंतेवासी णियंठिपुते णामं अणगारे पगइभइए, जाव-विहरइ; तएणं से णियंठिपुते अणगारे जेणामेव णारयपुत्ते अणगारे तेणेव उवागच्छइ, तेणेव उवागच्छता णारयपुत्तं अणगारं एवं वयासी—

कठिन शब्दार्थ - जेणामेव - जहां, उवागच्छइ - आये ।

भावार्थ---उस काल उस समय में श्रमण भगवान् महाबीर स्वामी पधारे। परिषद् दर्शन के लिये गई, यावत् धर्मीपदेश श्रवण कर वापिस लौट आई। उस काल उस समय में श्रमण भगवान् महाबीर स्वामी के अन्तेवासी नारदपुत्र नाम के जैनगार थे। वे प्रकृति भद्र थे, यावत् विचरते थे।

उस काल उस समय में श्रमण भगवान महाबौर स्वामी के अन्तेवासी निर्मंथीपुत्र नामक अनगार थे। वे प्रकृति से भद्र थे, यावत् विचरते थे। किसी समय निर्मंथीपुत्र अनगार, नारदपुत्र अनगार के पास आये और निर्मंथीपुत्र ने नारदपुत्र अनगार से इस प्रकार पूछा-

- १ प्रश्न-सव्वयोग्गला ते अज्जो ! किं सअड्ढा, समज्ज्ञा, सप-एसा, उदाहु अणड्ढा, अमज्ज्ञा, अपएसा ?
- १ उत्तर-अज्जो ! ति णारयपुत्ते अणगारे णियंठिपुत्तं अणगारं एवं वयासी-सञ्चपोग्गला मे अज्जो ! सअइढा, समज्झा, मपएसा; णो अणइढा अमज्झा अपएसा ।

२ पश्च-तएणं से नियंठिपुत्ते अणगारे णारयपुत्तं अणगारं एवं वयासी—जइ णं ते अजो! सव्वपोग्गला सअइहा, समज्झा, सपएमा; णो अणइहा, अमज्झा, अपएसा; किं द्वादेसेणं अजो! सव्व-पोग्गला सअइहा, समज्झा, सपएसा, णो अणइहा, अमज्झा; अपएसा? खेतादेसेणं अजो! सव्वपोग्गला सअइहा तह चेव? कालादेसेणं तं चेव? भावादेसेणं तं चेव?

२ उत्तर—तएणं से णारयपुत्ते अणगारे णियंठिपुत्तं अणगारं एवं वयासी—दन्वादेसेण वि मे अज्जो ! सन्वपोग्गला सअइढा; समज्झा, सपएसा; णो अणइढा, अभज्झा, अपएसा; खेतादेसेण वि, कालादेसेण वि, भावादेसेण वि एवं चेव ।

कठिन शब्दार्थ— दब्वादेसेणं—द्रव्यादेश से अर्थात् द्रव्य की अपेक्षा, लेसादेसेणं— क्षेत्रादेश से, कालादेसेणं—कालादेश से, मावादेसेणं—भावादेश से।

भावार्थ-१ प्रश्न-हे आर्य ! क्या तुम्हारे मतानुसार सब पुद्गल सार्द्ध, समध्य और सप्रदेश हें ? अथवा अनर्द्ध, अमध्य और अप्रदेश हें ।

१ उत्तर-'हे आर्य ! ' इस प्रकार से सम्बोधित कर नारदपुत्र अनुगार

ने निर्ग्रंथी पुत्र अनगार से इस प्रकार कहा-मेरे मतानुसार सब पुद्गल सार्छ, समध्य और सप्रदेश हैं, किन्तु अनर्छ, अमध्य और अप्रदेश नहीं है।

२ प्रश्त-इसके पश्चात् निर्प्रथीपुत्र अनगार ने नारदपुत्र अनगार से इस प्रकार कहा कि-हे आर्य ! यदि आपके मतानुसार सब पुद्गल साद्धं, समध्य और सप्रदेश हैं, किन्तु अनद्धं, अमध्य और अप्रदेश नहीं है, तो हे आर्य ! क्या द्रव्यादेश (द्रव्य की अपेक्षा) से सब पुद्गल सार्द्धं, समध्य और सप्रदेश हें ? तथा अनद्धं, अमध्य और अप्रदेश नहीं है ? हे आर्य ! क्या क्षेत्रादेश, कालादेश और भावादेश की अपेक्षा से भी सभी पुद्गल इसी तरह हैं ?

२ उत्तर-तब नारदपुत्र अनगार ने निर्मृथी पुत्र अनगार से कहा कि हैं आर्य ! मेरी धारणानुसार द्रव्यादेश से भी सब पुद्गल सार्द्ध, समध्य और सप्र-देश हैं, किन्तु अनर्द्ध, अमध्य और अप्रदेश नहीं है। इसी प्रकार क्षेत्रादेश, काला-देश और भावादेश की अपेक्षा से भी हैं।

तएणं से णियंठिपुत्ते अणगारे णारयपुत्तं अणगारं एवं वयासी— जह णं अजो ! द्वादेसेणं सव्वपोग्गला सअइढा, समज्झा, सपएसा; णो अणइढा, अमज्झा, अपएसा, एवं ते परमाणुपोग्गले वि सअइढे, समज्झे, सपएसे; णो अणइढे; अमज्झे, अपएसे; जह णं अजो ! खेतादेसेण वि सव्वपोग्गला सअइढा, समज्झा, सपएसा; एवं ते एगपएसोगाढे वि पोग्गले सअइढे, समज्झे, सपएसे; जह णं अजो ! कालादेसेणं सव्वपोग्गला सअइढा, समज्झा, सपएसा; एवं ते एगसमयर्द्विइए वि पोग्गले सअइढे, समज्झे, सपएसे—तं चेव; जह णं अजो ! भावादेसेणं सव्वपोग्गला सअइढा, समज्झा, सप- एसा; एवं ते एगगुणकालए वि पोग्गले सअड्ढे, समज्झे, सपएसे तं चेव; अह ते एवं ण भवइ तो जं वयिस 'दव्वादेसेण वि सव्व-पोग्गला सञ्जङ्डा, समज्ज्ञा, सपएसा; णो अणड्डा, अमज्ज्ञा, अप-एसा; एवं खेत्त-कालभावादेसेण वि'तं णं मिच्छा।

कठिन शब्दार्थ - मिच्छा-- मिथ्या ।

भावार्थ-तब निर्प्रथीपुत्र अनगार ने नारद पुत्र अनगार से इस प्रकार कहा कि—हे आर्य ! यदि द्रव्यादेश से सभी पुद्गल सार्द्ध, समध्य और सप्रदेश हं, किंतु अनद्धं, अमध्य और अप्रदेश नहीं हं, तब तो आपके मतानुसार परमाण पुद्गल भी सार्द्ध, समध्य और सप्रदेश होना चाहिए, किंतु अनद्धं, अमध्य और अप्रदेश नहीं होना चाहिये। हे आर्य ! यदि क्षेत्रादेश में भी सभी पुद्गल सार्द्ध, समध्य और सप्रदेश होता चाहिये। हे आर्य ! यदि कालादेश से भी सभी पुद्गल सार्द्ध, समध्य और सप्रदेश होता चाहिये। हे आर्य ! यदि कालादेश से भी सभी पुद्गल सार्द्ध, समध्य और सप्रदेश होता चाहिये। हे आर्य ! यदि भावादेश से भी सभी पुद्गल सार्द्ध, समध्य और सप्रदेश होता चाहिये। हे आर्य ! यदि भावादेश से भी सभी पुद्गल सार्द्ध, समध्य और सप्रदेश होता चाहिये। यदि आपके मतानुसार ऐसा न हो, तो जो आप यह कहते हैं कि द्रव्यादेश, क्षेत्रादेश, कालादेश और भावादेश से भी सभी पुर्गल सार्द्ध, समध्य और सप्रदेश हैं, किनतु अनद्धं, अमध्य और अप्रदेश नहीं हैं, तो आपका कथन मिथ्या ठहरेगा ?

-तएणं से णारयपुत्ते अणगारे णियं ठिपुत्तं अणगारं एवं वयासी-णो"खळु देवाणुप्पिया ! एयमट्ठं जाणामो, पासामो, जइ णं देवाणुप्पिया णो गिळायंति परिकहित्तए तं इच्छामि णं देवाणु

## षियाणं अंतिए एयमट्टं सोबा, णिसम्म जाणितए।

-तएणं से णियंठिपुत्ते अणगारे णारयपुत्तं अणगारं एवं वयासी-द्वादेसेण वि मे अजो! सव्वे पोग्गला सपएसा वि, अप्पएसा वि अणंता; खेतादेसेण वि एवं चेव, कालादेसेण वि, भावादेसेण वि एवं चेव, जे दव्वओ अपएसे से खेत्तओ णियमा अपएसे, कालओ सिय सपएसे, सिय अपएसे, भावओ सिय सपएसे, सिय अपएसे, कालओ भयणाए, भावओ भयणाए; जहा खेत्तओ एवं कालओ, भावओ। जे दव्वओ सपएसे से खेत्तओ सिय सपएसे, सिय अपएसे; एवं कालओ, भावओ वि। जे खेत्तओ सपएसे से दव्वओ णियमा सपएसे, कालओ भयणाए, भावओ वि। जे खेत्तओ सपएसे से दव्वओ णियमा सपएसे, कालओ भयणाए, भावओ भयणाए, जहा दव्वओ तहा कालओ, भावओ वि।

कठिन शब्दार्थ - परिकहित्तए-कहने से ।

भावार्थ-इसके बाद नारदपुत्र अनगार ने निर्प्रथीपुत्र अनगार से इस प्रकार कहा कि-हे देवानुप्रिय ! में इस अर्थ को नहीं जानता हूँ और नहीं देखता हूँ। हे देवानुप्रिय ! यदि इस अर्थ को कहने में आपको ग्लानि (कष्ट) नहीं हो, तो में आप देवानुप्रिय के पास इस अर्थ को सुनकर और जानकर अव-धारण करना चाहता हूँ।

इसके बाद निर्ग्रंथीपुत्र अनगार ने नारदपुत्र अनगार से इस प्रकार कहा कि-हे आर्य ! मेरी धारणानुसार द्रव्यादेश से भी सभी पुद्गल सप्रदेश भी हैं और अप्रदेश भी है । वे पुद्गल अनन्त हैं । क्षेत्रादेश, कालादेश और भाविदेश से भी इसी प्रकार जानना चाहिए। द्रव्यादेश से जो प्रदगल अप्रदेश हैं, वे क्षेत्रादेश से नियमा-निद्दिचत रूप से अप्रदेश हैं। कालादेश से कदाचित् सप्रदेश और कदाचित् अप्रदेश होते हैं और भावादेश से भी कदाचित् सप्रदेश और कदाचित् अप्रदेश होते हैं। क्षेत्रादेश से जो पुदगल अप्रदेश होते हैं, वे द्रव्यादेश से कदाचित् सप्रदेश और कदाचित् अप्रदेश होते हैं। कालादेश से और भावादेश से भी भजना-बिकल्प से जानना चाहिए। जिस प्रकार अप्रदेशी पुद्गल के विषय में 'क्षेत्रादेश' का कथन किया है, उसी प्रकार कालादेश और भावादेश का भी कथन करना चाहिए।

जो पूर्गल द्रव्यादेश से सप्रदेश होता है, वह क्षेत्रादेश से कदाचित सप्र-देश और कदाचित अप्रदेश होता है। इसी तरह कालादेश और भावादेश से भी जान लेना चाहिए । जो पुरुगल क्षेत्रादेश से सप्रदेश होता है, वह द्रव्यादेश से नियमा सप्रदेश होता है। कालादेश से और भावादेश से भजना-विकल्प से होता है। जिस प्रकार सप्रदेशी प्रदगल के विषय में द्रव्यादेश का कथन किया. उसी प्रकार कालादेश और भावादेश का भी कथन करना चाहिए।

३ प्रश्न-एएसि णं भंते ! पोग्गलाणं दब्बादेसेणं: खेतादेसेणं: कालादेसेणं, भावादेसेणं सपएसाणं, अपएसाणं कयरे कयरे जाव-विमेसाहिया वा ?

३ उत्तर-णारयपुत्ता ! सब्बत्थोवा पोग्गला भावादेसेणं अप-एसा, कालादेसेणं अपएसा असंखेजगुणा, दव्वादेसेणं अपएसा असंखेजगुणा, खेतादेसेणं अपएसा असंखेजगुणा, खेतादेसेणं चेव सपएसा असंखेजगुणा; दब्बादेसेणं सपएसा विसेसाहिया, कालादेसेणं

# मपएसा विमेसाहिया, भावादेमेणं सपएमा विमेसाहिया।

-तएणं से णारयपुत्ते अणगारे णियंठिपुत्तं अणगारं वंदइ णमं-मइ, वंदिता णमंमित्ता एयं अट्टं सम्मं विणएणं भुज्जो भुज्जो खामेइ, खामित्ता संजमेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणे जाव-विहरइ !

कठिन शब्दार्थ-भुज्जो भुज्जो-वारवार ।

भावार्थ — ३ प्रक्त — हे भगवन् ! द्रव्यादेश से, क्षेत्रादेश से, कालादेश से और भावादेश से सप्रदेश और अप्रदेश पुद्गलों में कौन किससे कम, ज्यादा, तुल्य और विशेषाधिक हैं ?

३ उत्तर-हे नारदपुत्र ! भावादेश से अप्रदेश पुद्गल सब से थोडे हैं। उनसे कालादेश की अपेक्षा अप्रदेश पुद्गल असंख्य गुणा हैं। उनसे द्रव्यादेश की अपेक्षा अप्रदेश पुद्गल असंख्य गुणा हैं। उनसे क्षेत्रादेश की अपेक्षा अप्रदेश पुद्गल असंख्य गुणा हैं। उनसे क्षेत्रादेश की अपेक्षा अप्रदेश पुद्गल असंख्यगणा है। उनसे क्षेत्रादेश से सप्रदेश पुद्गल असंख्यगणा हैं। उनसे द्रव्यादेश की अपेक्षा सप्रदेश पुद्गल विशेषाधिक हैं। और उनसे भावादेश की अपेक्षा सप्रदेश पुद्गल विशेषाधिक हैं।

इसके बाद नारदपुत्र अनगार ने निर्मंथी पुत्र अनगार को वन्दना नम-स्कार किया। वन्दना नमस्कार करके अपनी कही हुई मिथ्या बात के लिये उनसे विनय पूर्वक बारंबार क्षमायाचना की क्षमायाचना करके संयम और तप द्वारा अपनी आत्मा को भावित करते हुए यावत् विचरने लगे।

विवेचन-सातवें उद्देशक में स्थिति की अपेक्षा से पुद्गलों का कथन किया गया हैं।
अब इस आठवें उद्देशक में उन्हीं पुद्गलों का प्रदेश की अपेक्षा कथन किया जाता है। द्रव्य
की अपेक्षा परमाणुत्व आदि का कथन करना द्रव्यादेश कहलाता है। एक प्रदेशावगाढत्व
(एक प्रदेश में रहना) इत्यादि का कथन क्षेत्रादेश कहलाता है। एक समय की स्थिति
इत्यादि का कथन कालादेश कहलाता है, और एक गुण काला इत्यादि कथन भावादेश
कहलाता है।

निर्माधीपुत्र अनगार ने अपने कथन में सप्रदेश और अप्रदेश का निरुपण किया है। तो सप्रदेश में साद्धं और समध्य का ग्रहण करना चाहिये और अप्रदेश में अनद्धं और अमध्य का ग्रहण करना चाहिये। सप्रदेश और अप्रदेश पुद्गल अनन्त हैं।

अब द्रव्यादि की अपेक्षा पुद्गलों की अप्रदेशता और सप्रदेशता बतलाई जाती है। जो पुद्गल द्रव्य से अप्रदेश (परमाण रूप) है, वह क्षेत्र से नियसा अप्रदेश होता है। क्योंकि वह पुद्गल क्षेत्र के एक प्रदेश में ही रहता है, दों प्रदेश आदि में नहीं। काल से वह पुद्गल यदि एक समय की स्थिति वाला है, तो अप्रदेश है और अनेक समय की स्थिति वाला है, तो सप्रदेश है। इसी तरह भाव से जो एक गुण काला आदि है, तो अप्रदेश है, और अनेक गुण काला आदि हैं, तो सप्रदेश है। यह द्रव्य की अपेक्षा से अप्रदेश पुद्गल का कथन किया गया है।

अब क्षेत्र की अपेक्षा अप्रदेश पृद्गल का कथन किया जाता है। जो पृद्गल क्षेत्र से अप्रदेश होता है, वह द्रव्य से कदाचित् सप्रदेश और कदाचित् अप्रदेश होता है। क्यों कि क्षेत्र के एक प्रदेश में रहने वाले द्वचणुकादि सप्रदेश हैं, किन्तु क्षेत्र से अप्रदेश हैं। तथा पर-माणु एक प्रदेश में रहने वाला होने के कारण जैसे द्रव्य से अप्रदेश हैं, वैसे ही क्षेत्र से भी अप्रदेश हैं। जो पुदगल क्षेत्र से अप्रदेश हैं, वह काल से कदाचित् सप्रदेश और कदाचित् अप्रदेश होता है। जी से कि कोई पुद्गल एक प्रदेश में रहने वाला है और एक समय की स्थिति वाला है, तो काल की अपेक्षा भी अप्रदेश हैं। इसी तरह कोई पुद्गल जो एक प्रदेश में रहने वाला है किन्तु अनेक समय की स्थिति वाला है, तो काल की अपेक्षा सप्रदेश है। जो पुद्गल क्षेत्र की अपेक्षा अप्रदेश है, यदि वह एक गुण काला आदि है, तो भाव की अपेक्षा भी अप्रदेश हैं और यदि अनेक गुण काला आदि है, तो क्षेत्र की अपेक्षा अप्रदेश होते हए भी भाव की अपेक्षा सप्रदेश हैं।

अब काल की अपेक्षा और भाव की अपेक्षा अप्रदेश पुद्गल का कथन किया जाता है। जिस प्रकार क्षेत्र से अप्रदेश पुद्गल का कथन किया गया है, उसी प्रकार काल से और भाव से भी कहना चाहिये। यथा—जो पुद्गल काल से अप्रदेश होता है, वह द्रव्य से, क्षेत्र से और भाव से कदाचित् सप्रदेश होता है और कदाचित् अप्रदेश होता है जी पुद्गल भाव से अप्रदेश होता है, वह द्रव्य से, क्षेत्र से और काल से कदाचित् सप्रदेश होता है और कदाचित् अप्रदेश होता है।

अब सप्रदेश पुद्गल के विषय में कथन किया जाता है। जो पुद्गल द्वचणुकादि रूप

होने से द्रव्य से सप्रदेश होता है. वह क्षेत्र से कदाचित् सप्रदेश और कदाचित् अप्रदेश होता है । क्योंकि यदि वह दो प्रदेशों में रहता है, तो सप्रदेश है और एक प्रदेश में रहता है, तो अप्रदेश है । इसी तरह काल से और भाव से भी कहना चाहिये ।

दो प्रदेश आदि में रहने वाला पुद्गल क्षेत्र से सप्रदेश है, वह द्रश्य से भी सप्रदेश ही होता है। क्योंकि जो पुद्गल द्रव्य से अप्रदेश होता है, वह दो आदि प्रदेशों में नहीं रह सकता है। जो पुद्गल क्षेत्र से सप्रदेश होता है। वह काल से और भाव से कदाचित् सप्रदेश होता है और कदाचित् अप्रदेश होता है।

जो पुद्गल काल में सप्रदेश होता है, वह द्रव्य से, क्षेत्र से और भाव से कदाचित् सप्रदेश होता है और कदाचित् अप्रदेश होता है।

जो पुद्गल भाव से संप्रदेश होता है, वह द्रव्य से, क्षेत्र से और काल से कदाचित् सप्रदेश होता है, और कदाचित अप्रदेश होता है।

सप्रदेश और अप्रदेश पुद्गलों का अल्प बहुत्व जो ऊपर बतलाया गया है, वह स्पष्ट है। सब से थोड़े भाव से अप्रदेश पुद्गल हैं। जैसे-एक गुण काला और एक गुण नीला आदि। उनमें काल से अप्रदेशी पुद्गल असंख्यात गुणा हैं। जैसे-एक समय की स्थित वाले पुद्गल। उनसे द्रव्य से अप्रदेशी पुद्गल असंख्यात गुणा हैं। जैसे-सभी परमरणु पुद्गल। उनसे क्षेत्र से अप्रदेशी पुद्गल असंख्यात गुणा हैं। जैसे-एक एक आकाश प्रदेश अवगाहन करने वाले पुद्गल। उनसे क्षेत्र से सप्रदेशी पुद्गल असंख्यात गुणा हैं। जैसे-द्विप्रदेशावणाढ़ त्रिप्रदेशावगाढ़ यावत् असंख्यात प्रदेशावगाढ़ पुद्गल। उनसे द्रव्य से सप्रदेशी पुद्गल विशेषाधिक हैं। जैसे-द्विप्रदेशी स्कन्ध गवत् अनन्त प्रदेशी स्कन्ध। उनसे काल से सप्रदेशी पुद्गल विशेषाधिक हैं। जैसे-द्विप्रदेशी स्वन्ध सामय की स्थित वाले पावत् असंख्यात समय की स्थित वाले पुद्गल। उनसे भाव से सप्रदेशी पुद्गल विशेषाधिक हैं। जैसे-दो समय की स्थित वाले पुद्गल। उनसे भाव से सप्रदेशी पुद्गल किलोषाधिक हैं। जैसे-दो गुण काले, तीन गुण काले यावत् अनन्त गुण काले पुद्गल आदि इस अल्पबहुत्व को समझाने के लिये कहा गया है।

#### ठाणे ठाणे वडुइ भावाईणं जं अप्पएसाणं । तं चिय मावाईणं परिमस्सइ सप्पएसाणं ॥

अर्थात् स्थान स्थान पर जो भावादिक अप्रदेशों की बृद्धि होती है, वही भावादिक सप्रदेशों की हानि होती है। जैसे कि-करूपना से सब पुद्गलों की संख्या एक लाख मानली जाय, तो उन में भाव से अप्रदेश पुद्गल १००० हैं, काल से अप्रदेश पुद्गल २००० हैं, द्रव्य से अप्रदेश पुद्गल ५००० हैं और क्षेत्र से अप्रदेश पुद्गल १०००० हैं, भाव से सप्रदेश पुद्गल ९९००० हैं, काल से सप्रदेश पुद्गल ९८००० हैं, द्रव्य से सप्रदेश पुद्गल ९४००० हैं और क्षेत्र से सप्रदेश पुद्गल ९०००० हैं। ऐसा होने से भाव अप्रदेशों की अपेक्षा काल अप्रदेशों में १००० बढ़ते हैं और वहीं १००० की संख्या भाव सप्रदेशों की अपेक्षा काल सप्रदेशों में कम हो जाती है। इसी तरह दूसरे स्थानों पर भी जान लेना चाहिये। इसकी स्थापना इस प्रकार है—

| भाव ने        | काल से | द्रव्य से | , क्षेत्र से |
|---------------|--------|-----------|--------------|
| अप्रदेश १०००  | . 2000 | 4000      | 40000        |
| मप्रदेश ९९००० | 96000  | 1 94000   | 90000        |

पुद्गलों की यह एक लाख की संख्या, समझाने के लिये किल्पत की गई है। वास्तव में जिनेश्वर भगवान् ने तो अनन्त कही है।

# जीवों की हानि और वृद्धि

४ प्रश्न-'भंते !' ति भगवं गोयमे जाव-एवं वयासी-जीवा णं भंते ! किं वड्ढंति, हायंति, अवद्विया ?

४ उत्तर-गोयमा ! जीवा णो वड्ढंति, णो हायंति, अवद्विया ।

५ प्रश्न-णेरइया णं भंते ! किं वड्ढंति, हायंति, अवद्विया ?

५ उत्तर-गोयमा ! णेरइया वड्ढंति वि, हायंति वि, अवट्टिया वि-जहा णेरइया एवं जाव-वेमाणिया ।

६ प्रश्न-सिद्धा णं भंते ! पुच्छा ?

६ उत्तर-गोयमा ! सिद्धा वड्ढंति, णो हायंति, अवट्टिया वि । कठिन शब्दार्थ-वड्ढंति-वढ्ते हैं, हायंति-घटते हैं, अवट्टिया-अवस्थित । भावार्थ-४ प्रक्त-हे भगवन् ! गौतम स्वामी ने श्रमण भगवान् महावीर स्वामी से इस प्रकार पूछा-'हे भगवन् ! क्या जीव बढ़ते हैं ? घटते हैं ? या अवस्थित रहते हैं ?

४ उत्तर-हे गौतम ! जीव बढ़ते नहीं हैं, घटते नहीं हैं, किन्तु अवस्थित रहते हैं।

५ प्रक्त—हे भगवन् ! क्या नैरियक जीव, बढ़ते हैं ? घटते हें ? या अवस्थित रहते हैं ।

५ उत्तर-हे गौतम ! नैरियक बढ़ते भी हैं, घटते भी हैं और अवस्थित भी रहते हैं। जिस प्रकार नैरियकों के विषय में कहा है, उसी प्रकार वैमानिक पर्यन्त चौबीस ही वण्डक के जीबों के लिए कहना चाहिए।

६ प्रश्न—हे भगवन् ! क्या सिद्ध भगवान् बढ़ते हैं, घटते हैं, या अव-स्थित रहते हैं ?

६ उत्तर-हे गौतम ! सिद्ध भगवान् बढ़ते हैं, घटते नहीं, अवस्थित भी रहते हैं।

- ७ प्रश्न-जीवा णं भंते ! केवइयं कालं अवद्विया ?
  - ७ उत्तर-गोयमा ! सब्बदुधं ।
  - ८ प्रश्न-णेरइया णं भंते ! केवइयं कालं वड्ढंति ?
- ८ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं एगं समयं, उनकोसेणं आविल-याए असंखेज्जइभागं । एवं हायंति वा ।
  - ९ प्रश्न-णेरइया णं भंते ! केवइयं कालं अवट्टिया ?
  - ९ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं एगं समयं, उनकोसेणं चउवीसं

मुहुत्ता । एवं मत्तसु वि पुढवीसु वड्ढंति, हायंति-भाणियव्वा, णवरं-अवट्ठिएसु इमं णाणत्तं, तं जहा-रयणपभाए पुढवीए अङ् याळीसं मुहुत्ता, सक्करप्पभाए चउद्दस राइंदिया णं, वाळुयपभाए मासो, पंकपभाए दो मासो, धूमप्पभाए चत्तारि मासा, तमाए अट्ट मासा,तमतमाए बारस मासा ।

अमुरकुपारा वि वड्ढंति हायंति जहा णेरइया । अवट्टिया जहण्णेणं एक्कं समयं, उक्कोतेणं अट्टचत्तालीसं मुहुत्ता । एवं दम-विहा वि ।

कठिन शब्दार्थ -- सब्दह्धं -- सब काल ।

भावार्थ-७ प्रश्न-हे भगवन् ! जीव, कितने काल तक अवस्थित रहते हैं ? ७ उत्तर-हे गौतम ! सर्वाद्धा अर्थात् सब काल जीव, अवस्थित रहते हैं । ८ प्रश्न-हे भगवन् ! नैरियक कितने काल तक बढ़ते हैं ?

८ उत्तर-हे गौतम! नेरियक जीव, जघन्य एक समय और उत्कृष्ट आविलका के असंख्य भाग तक बढ़ते हैं। जिस प्रकार बढ़ने का काल कहा है, उसी प्रकार घटने का काल भी कहना चाहिए।

९ प्रक्रन–हे भगवन् ! नैरियक जीव, कितने काल तक अवस्थित रहते हैं ?

९ उत्तर-हे गौतम ! नैरियक जीव, जधन्य एक समय तक और उत्कृष्ट चौबीस मुहूर्त्त तक अवस्थित रहते हैं। इसी प्रकार सातों पृथ्वियों में बढ़ते हैं, घटते हैं। किन्तु अवस्थितों में इस प्रकार भिन्नता है-रत्नप्रभा पृथ्वी में ४८ मुहूर्त्त, शर्कराप्रभा में चौदह अहोरात्रि, बालुकाप्रभा में एक मास, पंकप्रभा में दो मास, धूमप्रभा में चार मास, तमःप्रभा में आठ मास और तमस्तमःप्रभा में बारह मास का अवस्थान काल है।

जिस प्रकार नेरियक जीवों के विषय में कहा है, उसी प्रकार असुर-कुमार बढ़ते हैं, घटते हैं। जधन्य एक समय और उत्कृष्ट अड़तालीस मुहूर्त्त तक अवस्थित रहते हैं। इसी प्रकार दस ही प्रकार के भवनपति देवों के विषय में कहना चाहिए।

एगिंदिया बड्ढं.ते वि, हायंति वि, अवट्टिया वि। एएहिं तिहि वि जहण्णेणं एक्कं समयं, उक्कोसेणं आवलियाए असंखेजइ-भागं।

बेइंदिया वड्टंति, हायंति, तहेव, अबट्टिया जहण्णेणं एककं समयं, उक्कोसेणं दो अंतोमुहुत्ता । एवं जाव—चउरिंदिया । अवस्मास सब्वे वड्टंति, हायंति, तहेव, अबट्टियाणं णाणतं इमं तं जहा—संमुन्छिमपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं दो अंतोमुहुत्ता, गन्भ-वक्कंतियाणं चउन्वीसं मुहुत्ता, संमुन्छिममणुस्साणं अट्ठचतालीसं मुहुत्ता, गन्भवक्कंतियमणुस्साणं चउवीसं मुहुत्ता, वाणमंतरजोइस-सोहम्भी-साणेसु अट्ठ चत्तालीसं मुहुत्ता, सणंकुमारे अट्ठारस राइं-दियाइंचतालीस य मुहुत्ता, माहिंदे चउवीसं राइंदियाइंवीस य मुहुत्ता, बंभलोए पंचवत्तालीसं राइंदियाइं, लंतए णउइं राइंदियाइं, महासुक्के सिट्टें राइंदियसयं, सहस्सारे दो राइंदियसयाइं, आणय-पाणयाणं संखेजा मासा, आरण-ऽच्चुयाणं संखेजाइं वासाइं, एवं

गेवेज्बदेवाणं: विजय-वेजयंत-जयंत-अपराजियाणं असंखेजाइं वास-सहस्साइं, सन्वट्टसिद्धे, पिलओवमस्स संखेज्जइभागो; एवं भाणियव्वं वड्ढंति, हायंति जहण्णेणं एककं समयं, उक्कोसेणं आवित्याए असं-खेज्जइभागं, अवट्टियाणं जं भणियं।

कठिन शब्दार्थ--गब्भवनकंतिया--गर्भ से उत्पन्न होने वाले, संमुच्छिम--विना गर्भ के उत्पन्न होने बाले।

भावार्थ--एकेंद्रिय जीव बढ़ते भी हैं, घटते भी हैं और अवस्थित भी रहते हैं। एकेंद्रिय जीवों में हानि वृद्धि और अवस्थान, इन तीनों का काल जघन्य एक समय और उत्कृष्ट आविलका का असंख्य भाग समझना चाहिए।

बेइन्द्रिय और तेइन्द्रिय भी इसी प्रकार बढ़ते हैं और घटते हैं। अव-स्थान में विशेषता इस प्रकार है—जघन्य एक समय और उत्कृष्ट दो अन्तर्मृहू तं तक अवस्थित रहते हैं। इस प्रकार चतुरिन्द्रिय जीवों तक कहना चाहिए। बाकी के जीव कितने काल तक बढ़ते हैं और घटते हैं? यह पहले की तरह कहना चाहिए। किन्तु 'अवस्थान' के विषय में अन्तर है, वह इस प्रकार है—सम्मू च्छिम पञ्चेन्द्रिय तियंञ्च योनिक जीवों का अवस्थान काल दो अन्तर्मृहू तं है। गर्भज पञ्चेन्द्रिय तियंञ्च योनिक जीवों का अवस्थान काल चौबीस मुहू तं है। गर्भज मनुष्यों का अवस्थान काल चौबीस मुहू तं है। गर्भज मनुष्यों का अवस्थान काल चौबीस मुहू तं है। वाणव्यन्तर, ज्योतिषी, सौधमं देवलोक और ईशान देवलोक में अवस्थान काल अड़तालीस मुहू तं है। सनत्कुमार देवलोक में अठारह रात्रिदिवस और चालीस मुहू तं अवस्थान काल है। माहेन्द्र देवलोक में चौबीस रात्रिदिवस और चालीस मुहू तं अवस्थान काल है। माहेन्द्र देवलोक में चौबीस रात्रिदिवस और बीस मुहू तं, ब्रह्मलोक में पेतालीस रात्रिदिवस, लान्तक देवलोक में ९० रात्रिदिवस, महाशुक्र में एक सौ साठ रात्रिदिवस सहस्रार देवलोक में दो सो रात्रिदिवस, आणत और प्राणत देवलोक में संख्येय मास, आरण और अच्युत देवलोक में संख्येय वर्षों का अवस्थान काल है। इसी

तरह नवग्रंवेयक के विषय में जान लेना चाहिए। विजय, वंजयन्त, जयन्त और अपराजित देवों का अवस्थान काल असंख्य हजार वर्षों का है। सर्वार्थसिद्ध विमान-वासी देवों का अवस्थान काल पत्योपम के संख्यातवें भाग है। तात्पर्य यह है कि जधन्य एक समय और उत्कृष्ट आविलका के असंख्य भाग तक ये बढ़ते हैं और घटते हैं तथा इनका अवस्थान काल तो उत्पर बतला दिया गया हैं।

- १० प्रश्न-सिद्धा णं भंते ! केवइयं कालं वड्ढंति ?
- १० उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं एक्कं समयं, उक्कोसेणं अट्ट समया।
  - ११ प्रश्न-केवइयं कालं अवट्टिया ?
  - ११ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं एवकं समयं, उक्कोसेणं छम्मासा ।

भावार्थ-१० प्रक्त-हे भगवन् ! सिद्ध भगवान् कितने समय तक बढ़ते हैं ?

१० उत्तर-हे गौतम ! जघन्य एक समय और उत्कृष्ट आठ समय तक सिद्ध मगवान बढ़ते हैं।

११ प्रदन-हे भगवन् ! सिद्ध भगवान् कितने काल तक अवस्थित रहते हैं ?

११ उत्तर-हे गौतम ! जघन्य एक समय और उत्कृष्ट छह मास तक सिद्ध भगवान् अवस्थित रहते हैं।

१२ प्रश्न—जीवा णं भंते ! किं सोवचया, सावचया, सोवचय-सावचया,निरुवचय-निरवचया ? १२ उत्तर-गोयमा ! जीवा णो सोवचया; णो सावचया, णो सोवचय-सावचया, णिरुवचय-णिरवचया; एगिंदिया तईयपए, मेसा जीवा चःहिं पएहिं भाणियव्वा ।

१३ प्रश्न-सिद्धा णं पुच्छा ?

१३ उत्तर-गोयमा ! सिद्धा सोवचया, णो सावचया, णो सोव-चयसावचया, णिरुवचय-णिरवचया ।

कित शब्दार्थ-सोवचया-उपचय सहित-वृद्धि सहित, सावचया-अपचय महित-हानि सहित।

भावार्थ-१२ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या जीव सोपचय (उपचय सहित) हैं ? सापचय (अपचय सहित) हैं ? सोपवय सापचय (उपचय और अपचय सहित) हैं ? या निरूपचय, निरपचय (उपचय और अपचय रहित) हैं ?

१२ उत्तर-हे गौतम ! जीव सोपचय नहीं हैं, सापचय नहीं हैं, सोप-चय सापचय नहीं हैं, परन्तु निरूपचय, निर्पचय हैं। एकेंद्रिय जीवों में तीसरा पद (विकल्प) कहना चाहिये। अर्थात् एकेंद्रिय जीव, सोपचयसापचय हैं। बाकी सब जीवों में चारों पद कहना याहिये।

१३ प्रस्त-हे भगवन् ! क्या सिद्ध भगवान् सोपचय है, सापचय हैं, सोप-चय सापचय हैं, या निरूपचय निरपचय हैं ?

१३ उत्तर-हे गौतम ! सिद्ध भगवान् सोपचय हैं. सापचय नहीं हैं, सोपचयसापचय भी नहीं हैं। नि हाचयनिरपचय हैं।

१४ प्रश्न-जीवा णं भंते ! केवइयं कालं णिरुवचय-णिरव-चया ?

- १४ उत्तर-गोयमा ! सब्बद्धं ।
- १५ प्रश्न-णेरइया णं भंते ! केवइयं कालं सोवचया ?
- १५ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं एवकं समयं, उक्कोसेणं आव-लियाए असंखेजइभागं।
  - १६ प्रश्न-केवइयं कालं सावचया ?
  - १६ उत्तर-एवं चेव ।
  - १७ प्रश्न-केवइयं कालं सोवचय-सावचया ?
  - १७ उत्तर-एवं चेव ।
  - १८ प्रश्न–केवइयं कालं णिरुवचय-णिरवचया ?
- १८ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं एवकं समयं, उक्कोसेणं बारस मुहुत्ता। एगिंदिया सब्वे सोवचयासावचया सब्बद्धं, सेसा सब्वे सोव-चया वि, सावचया वि, सोवचय-सावचया वि णिरुवचयणिरवचया वि, जहण्णेणं एक्कं समयं, उक्कोसेणं आविलयाए असंखेजइभागं । अवद्विएहिं वक्कंतिकालो भाणियव्वो ।

मावार्थ-१४ प्रश्न-हे भगवन् ! जीव, कितने काल तक निरुपचय निर-पचय रहते हैं ?

१४ उत्तर-हे गौतम ! सभी काल तक जीव, निरुपचय निरपचय रहते है ।

१५ प्रदन-हे भगवन् ! नैरियक, कितने काल तक सोपचय रहते हैं ? १५ उत्तर-हे गीतम ! जधन्य एक समय और उत्कृष्ट आवलिका के असंख्य भाग तक नैरियक, सोपचय रहते है।

१६ प्रक्रन—हे भगवन् ! नैरियक कितने काल तक सापचय रहते हैं ? १६ उत्तर–हे गौतम ! जितना सोपचय का काल कहा, उतना ही साप-चय का कहना चाहिये।

१७ प्रश्न–हे भगवन् ! नैरियक कितने काल तक सोपचय-सापचय रहते हें ? १७ उत्तर–हे गौतम ! सोपचय का जो काल कहा गया है, उतना ही सोपचय-सापचय का कहना चाहिये ।

१८ प्रक्त-हे भगवन् ! नैरयिक जीव, किसने काल सक निरुपचय निरुपचय रहते हैं ?

१८ उत्तर—हे गौतम ! जघन्य एक समय और उत्कृष्ट बारह मुहूर्त तक नैरियक, निरुपचय निरपचय रहते हैं। सभी एकेंद्रिय जीव, सभी काल सोपचय सापचय रहते हैं। बाकी सभी जीवों में सोपचय, सापचय और सोपचय-सापचय हैं। इन सब का काल जघन्य एक समय और उत्कृष्ट आविलका का असंख्यातवां भाग है। अवस्थितों (निरुपचय निरपचय) में व्यत्क्रान्ति काल (विरहकाल) के अनुसार कहना चाहिये।

१९ प्रश्न-सिद्धा णं भंते ! केवड्यं कालं मोवचया ?

१९ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं एगं समयं, उक्तोसेणं अट्ट समया।

२० प्रश्न-केवइयं कालं णिरुवचय-णिरवचया ?

२० उत्तर-जहण्णेणं एक्कं समयं, उक्कोसेणं छ मासा ।

श्रि सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति श्रि

।। पंचमसए अट्टमो उद्देसो सम्मत्तो ।।

भावार्थ-१९ प्रक्रन-हे भगवन् ! सिद्ध भगवान् कितने काल तक सोपचय रहते हैं ?

१९ उत्तर-हे गौतम ! जधन्य एक समय और उत्कृष्ट आठ समय तक सिद्ध भगवान् सोपचय रहते हैं ।

२० प्रक्त-हे भगवन् ! सिद्ध भगवान् कितने काल तक निरुपचय निर-पचय रहते हैं ?

२० उत्तर-हे गौतम ! जघन्य एक समय और उत्कृष्ट छह मास तक सिद्ध भगवान् निरुपचय निरपचय रहते हैं।

हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है ।

बिवेचन-पहले पुद्गलों का कथन किया गया है। पुद्गल जीवों के उपम्राहक (उप-कारक) होते हैं, इसलिये अब जीवों के विषय में कथन किया जाता है। नैरियिक जीवों में जो चौबीस मुहूर्त का अवस्थान काल कहा गया है। वह इस प्रकार समझना चाहिये, सातों ही पृथ्वियों (नरकों) में बारह मुहूर्त तक वहां न तो कोई जीव उत्पन्न होता है और न कोई जीव गरता (उद्वर्तता) है। इस प्रकार का उत्हृष्ट विरह काल होने से इनने समय तक नैरियक जीव अवस्थित रहते हैं। तथा दूसरे बारह मुहूर्त तक जितने जीव नरकों में उत्पन्न होते हैं, उतने हो जीव वहाँ से मरते हैं। यह भी नैरियकों का अवस्थान काल हैं। इसलिये चौबीस मुहूर्त तक नैरियक जीवों को एक परिमाणता होने से उनका अवस्थान (हानि और वृद्धि रहित) काल चौबीस मुहूर्त का कहा गया है। इस प्रकार रत्नप्रभा आदि पृथ्वियों में जहाँ व्युत्कान्ति पद में उत्पाद, उद्वर्तना और विरह्काल चौबीस मुहूर्त का कहा गया है, वहाँ रत्नप्रभा आदि पृथ्वियों में नैरियकों में उतना ही काल अर्थात् चौबीस महूर्त जिनना समय उत्पाद और उद्वर्तना काल, पूर्वोक्त चौबीस मुहूर्त की संख्या के साथ मिलाने से दुगुना हो जाता है। अर्थात् अद्यत्कालीस मुहूर्त का अवस्थित काल हो जाता है। यह बात सूत्र में ही बतला दी गई है। विरह्काल सभी जगह अवस्थान काल से आधा होता है। यह सर्व म संवंत्र समझना चाहिये।

एकेन्द्रिय जीव बढ़ते भी हैं, घटते भी हैं और अवस्थित भी रहते हैं। यद्यपि उनमें विरह नहीं है, तथापि जब वे बहुत उत्पन्न होते हैं और थोड़े मरते हैं, तब 'वे बढ़ते हैं' ऐसा व्यपदेश किया जाता है। जब वे बहुत मरते हैं और थोड़े उत्पन्न होते है तब 'वे घटते है' एमा कहा जाता है। जब उत्पत्ति और मरण समान संख्या में होता है अर्थात् जितने जीव उत्पन्न होते हैं उतने ही मरते हैं, तब 'वे अवस्थित हैं'- ऐसा कहा जाता है। एकेंद्रिय जीवों की वृद्धि में, हानि में और अवस्थिति में आविष्ठिका का असंख्येय भाग काल होता है, व्योंकि उसके बाद यथायोग्य वृद्धि आदि नहीं होती।

बेइन्द्रिय और तेइन्द्रिय जीवों का अवस्थान काल उत्कृष्ट दो अन्तर्मृहर्त है । एक अन्तर्मृहर्त तो उनका विरह काल है और दूसरे अन्तर्मृहर्त में वे समान संख्या में उत्पन्न होते और मरते हैं । इस प्रकार दो अन्तर्मृहर्त होते हैं ।

आणत और प्राणत देवलोकों में संख्यात मास तथा आरण और अच्युत देवलोकों में संख्यात वर्ष का अवस्थान काल है। इसका अभिप्राय यह है कि संख्यात मास और संख्यात वर्ष रूप विरह काल को दुगुना करने पर भी उसमें संख्यातपना ही। रहता है। इसलिये संख्यातमास और संख्यात वर्ष का उत्कृष्ट अवस्थान काल कहा गया है।

नवप्रैदेयकों में से नीचे की त्रिक में संख्यात संकड़ों वर्ष, मध्यम त्रिक में संख्यात हजारों वर्ष और ऊपर की त्रिक में संख्यात लाखों वर्ष का विरह काल है। उसको दुगुना करने पर भी उसमें संख्यात वर्षपन का विरोध नहीं आता। इसा प्रकार विजय, वेजयन्त, जयन्त और अपराजित में असंख्यात काल का विरह है। उसको दुगुना करने पर भी उसमें असंख्यात काल का विरह है। उसको दुगुना करने पर भी संख्येय भागपना ही एल्योपम का संख्येय भाग विरह काल है। उसको दुगुना करने पर भी संख्येय भागपना ही रहता है। इसलिये कहा गया है कि विजय, वैजयन्त, जयन्त और अपराजित का उत्कृष्ट अवस्थान काल असंख्य हजारों वर्षों का है और सर्वार्षसिद्ध का उत्कृष्ट अवस्थान काल पत्योपम का संख्येय भाग है।

अब दूसरे प्रकार से जीवों का कथन किया जाता है। सोपचय का अर्थ है 'वृद्धि सहित।' अर्थात् पहले के जितने जीव हैं, उनमें नये जीवों की उत्पत्ति होने से संख्या की वृद्धि होती है। इसलिये उसे 'सोपचय' कहते हैं। पहले के जीवों में से कितने क जीवों के मरजाने से संख्या घट जाती है, उसे 'सापचय' (हानि सहित) कहते हैं। उत्पाद और उद्वर्तन (मरण) द्वारा एक साथ वृद्धि और हानि होने से उसे 'सोपचयसापचय' (वृद्धि हानि सहित) कहते हैं। उत्पाद और उद्वर्तन (मरण) के अभाव से वृद्धि और हानि न होना— 'निरुपचयनिरपचय' कहलाता है।

शंका-मूल में शास्त्रकार ने पहले वृद्धि, हानि और अवस्थिति के सूत्र कहे हैं। उसके बाद उपचय, अपचय, उपचयापचय और निरुपचयनिरपचय के सूत्र कहे हैं। इस प्रकार दो प्रकार के सूत्र कहने की क्या आवश्यकता है ? क्योंकि उपचय का अर्थ है—'वृद्धि' अपचय का अर्थ है—'हानि'। एक साथ उपचय और अपचय तथा निरुपचय और निरुपचय का अर्थ है अवस्थिति। इस प्रकार उपचय आदि शब्दों का वृद्धि आदि शब्दों के साथ समानार्थ है। केवल शब्द भेद के सिवाय इन दो प्रकार के सूत्रों में क्या भेद हैं ?

समाधान—पहले वृद्धि आदि सूत्रों में जीवों के परिमाण का कथन इष्ट है। और इन उपचय आदि सूत्रों में तो परिमाण की अपेक्षा बिना मात्र उत्पाद और उद्वर्तन विविक्षित है। इसलिये यहां 'सोपचय, सापचय' इस तीसरे भंग में पहले कहे हुए वृद्धि, हानि और अवस्थिति, इन तीनों भंगों का समावेश हो जाता है। जैसे कि थोड़े जीवों का मरण और बहुतों का उत्पात हुआ, तो वृद्धि। बहुतों का मरण और थोड़े जीवों का उत्पात हुआ, तो हानि। और समान उत्पाद तथा उद्वर्तन हुआ तो अवस्थितपना होता है इस प्रकार पूर्व कथित वृद्धि, हानि और अवस्थिति के सूत्रों में तथा इन सोपचय आदि के सूत्रों में भेद है।

एकेंद्रिय जीवों में 'सोपचयसापचय'-यह तीसरा पद पाया जाता है। अर्थात् उनमें एक साथ उत्पाद और उद्वर्तन होने से वृद्धि और हानि होती है। इस पद (विकल्प) के सिवाय एकेंद्रियों में दूसरे पद सम्भावित नहीं हैं। क्योंकि उनमें प्रत्येक का उत्पाद और उद्दर्तन के विरह का अभाव है।

निरुपचय निरुपचय अर्थात् अवस्थिति में व्युत्क्रान्ति काल (विरह काल) के अनुसार कहना चाहिये। जिसका वर्णन पहले कर दिया गया है।

# ॥ इति पांचवें शतक का आठवां उद्देशक समाप्त ॥



# शतक ५ उहेशक र

### राज्यह का अर्थ

१ प्रश्न-तेणं कालेणं तेणं समएणं जाव-एवं वयामी-किं इयं भंते ! णयरं रायगिहं ति पवुच्चइ, किं पुढवी णयरं रायगिहं ति पवुच्चइ, आउ णयरं रायगिहं ति पवुच्चइ, जाव-वणस्सई, जहा-एयणुदेसए पंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं वत्तव्वया तहा भाणि-यव्वा, जाव-सचित्ता-ऽचित्त-मीसियाइं द्वाइं णयरं रायगिहं ति पवुच्चइ ?

१ उत्तर-गोयमा ! पुढवी वि णयरं रायगिहं ति पवुचइ, जाव-सचित्ता-ऽचित्त-मीसियाइं दव्वाइं णयरं रायगिहं ति पवुचइ ।

२ प्रश्न-से केणट्टेणं ?

२ उत्तर-गोयमा ! पुढवी जीवा इ य, अजीवा इ य, णयरं रायगिहं ति पवुचइ; जाव-सचित्ता-ऽचित्त-मीसियाइं दव्वाइं; जीवा इ य, अजीवा इ य, णयरं रायगिहं ति पवुचइ, से तेणट्ठेणं तं चेव ।

कठिन शब्दार्थ — एयणुद्देसए — एजन उद्देशक । सिवला-ऽक्ति-मीसियाइ बव्वाइ — सचित्त, अचित्त और मिश्र द्रव्य ।

भावार्थ-१ प्रक्र-उस काल उस समय में यावत् गौतम स्वामी ने श्रमण

भगवान् महावीर स्वामी से इस प्रकार पूछा कि-हे भगवन्! यह राजगृह नगर क्या कहलाता है ? क्या यह राजगृह नगर पृथ्वी कहलाता है ? जल कहलाता है ? जल कहलाता है ? यावत् वनस्पति कहलाता है ? जिस प्रकार एजनोद्देशक में पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्चों में परिग्रह की वक्तब्यता कही है, उसी प्रकार यहां भी कहनी चाहिए। अर्थात् क्या राजगृह नगर कूट कहलाता है, शैल कहलाता है ? यावत् सिचत्त अचित्त मिश्र द्रव्य, राजगृह नगर कहलाता है ?

१ उत्तर-हे गौतम ! पृथ्वी भी राजगृह नगर कहलाती है, यावत् सचित्त अचित्त मिश्र द्रव्य भी राजगृह नगर कहलाता है ।

२ प्रश्न-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

२ उत्तर-हे गौतम ! पृथ्वी जीव है और अजीव भी है, इसलिए बह राजगृह नगर कहलाती है, यावत् सचित्त, अचित्त और मिश्र द्रव्य भी जीव हैं और अजीव है, इसलिए वे द्रव्य राजगृह नगर कहलाते हैं। इसलिए पृथ्वी आदि को राजगृह नगर कहते हैं।

विवेचन-प्रायः बहुत से प्रश्न गौतम स्वामी ने भगवान् महावीर स्वामी से राजगृह नगर में पूछे थे, क्यों कि भगवान् महावीर स्वामी के बहुत से विहार राजगृह नगर में हुए थे। इसलिए 'राजगृह नगर' के स्वरूप के निर्णय के लिए इस नौवें उद्शक में कथन किया जाता है। राजगृह नगर क्या पृथ्वी है ? यावत् वनस्पति है ? इस प्रश्न के उत्तर में पांचवें भावक के 'एजन' नामक सातवें उद्देशक की भलामण दी गई है। उसमें की पञ्चेन्द्रिय तिर्थंचों में परिग्रह विषयक टक, कूट, शैल, शिखर आदि वक्तव्यता यहां कहनी चाहिए। पृथ्वी आदि का जो समुदाय है, वह राजगृह नगर है, क्पोंकि पृथ्वी आदि के समुदाय के बिना 'राजगृह' शब्द की प्रवृत्ति नहीं हो सकती। राजगृह नगर जीवाजीव रूप है। इसलिए विवक्षित भूमि सचित्त और अचित्त होने के कारण जीव और अजीव रूप है। अतएव राजगृह नगर जीवाजीव रूप है।

#### प्रकास और अन्ध्रकार

३ प्रश्न-से पूणं भंते ! दिया उज्जोए, राइं अंधयारे ?

- ३ उत्तर-हंता, गोयमा ! जाव-अंधयारे ।
- ४ प्रश्न-से केणद्वेणं ?
- ४ उत्तर—गोयमा ! दिया सुभा पोग्गला, सुभे पोग्गलपरिणामे, राइं असुभा पोग्गला, असुभे पोग्गलपरिणामे से तेणट्टेणं ।

कठिन शब्दार्थ-- उज्जोए-- उद्योत-प्रकाश, अंध्यारे-- अन्धकार ।

भावार्थ-३ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या दिन में उद्योत और राम्नि में अन्ध-कार होता है ?

३ उत्तर-हाँ, गौतम ! दिन में उद्योत और रात्रि में अन्धकार होता है।

४ प्रश्त-हें भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

४ उत्तर-हे गौतम ! दिन में शुम पुद्गल होते हैं, शुभ पुद्गल परिणाम होता है। रात्रि में अशुभ पुद्गल होते हैं और अशुभ पुद्गल परिणाम होता है। इस कारण से दिन में उद्योत होता है और रात्रि में अन्धकार होता है।

५ प्रश्न-णेरइयाणं भंते ! किं उज्जोए, अंधयारे ?

५ उत्तर-गोयमा ! णेरइयाणं णो उज्जोए, अंधयारे ।

६ प्रश्न-से केणट्टेणं ?

६ उत्तर-गोयमा ! णेरइयाणं असुभा पोग्गला, असुभे पोग्गलपरिणामे से तेणट्टेणं ।

भावार्थ--५ प्रदन-है भगवन् ! क्या मैरियक जीवों के प्रकाश होता है, या अन्धकार होता है ?

५ उत्तर-हे गौतम ! नैरियक जीवों के उद्योत नहीं होता है, किन्तु

### अन्धकार होता है।

- ६ प्रक्न-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?
- ६ उत्तर-हे गौतम ! नैरियक जीवों के अशुभ पुद्गल और अशुभपुद्-गल परिणाम होता है। इसलिए उनमें उद्योत नहीं, किन्तु अन्धकार होता है।
  - ७ प्रश्न-असुरकुमाराणं भंते ! किं उज्जोए, अंधयारे ?
  - ७ उत्तर-गोयमा ! असुरकुमाराणं उज्जोए, णो अधयारे ।
  - ८ प्रश्न—मे केणट्रेणं ?
- ८ उत्तर-गोयमा ! अंसुरकुमाराणं सुभा पोग्गला, सुभे पोग्गल-परिणामे से तेणट्रेणं जाव-एवं वुचइ, जाव-थणियाणं ।
  - -पुढविकाइया जाव-तेइंदिया जहा णेरइया ।
  - ९ प्रश्न-चउरिंदियाणं भंते ! किं उज्जोए, अधयारे ?
  - ९ उत्तर-गोयमा ! उज्जोए वि, अंधयारे वि ।
  - ् १० प्रश्न–से केणट्रेणं ?
- १० उत्तर-गोयमा ! चर्डारेदियाणं सुभा-ऽसुभा य पोरगला, सुभा-ऽसुभे य पोग्गलपरिणामे से तेणहेणं एवं जाव-मणुस्साणं ।
  - -वाणमंतर-जोइस-वेमाणिया जहा असुरकुमारा ।

भावार्थ-७ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या असुरकुमार देवों के उद्योत होता है, या अन्धकार होता है ?

७ उत्तर — हे गौतम ! असुरकुमार देवों के उद्योत है, किन्तु अन्धकार नहीं है ।

- ८ प्रक्त-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?
- ८ उत्तर-हे गौतम ! असुरकुमार देवों के शुभ पुद्गल है और शुभ पुद्गल परिणाम है, इसिलये उनके उद्योत है, अन्धकार नहीं। इसी प्रकार स्तिनत कुमारों तक कहना चाहिये।

जिस प्रकार नैरियक जीवों का कथन किया, उसी प्रकार पृथ्वीकाय से लेकर तेइन्द्रिय जीवों तक का कथन करना चाहिये।

- ९ प्रदन-हे भगवन् ! चौरिन्द्रिय जीवों के उद्योत है, या अन्धकार है ?
- ९ उत्तर—हे गौतम ! चौरिन्द्रिय जीवों के उद्योत भी है और अन्ध-कार भी है।
  - १० प्रक्त-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?
- १० उत्तर-हे गौतम ! चौरिन्द्रिय जीवों के शुभ और अशुभ पुद्गल होते हैं तथा शुभ और अशुभ परिणाम होता है, इसलिये ऐसा कहा जाता है कि उनमें उद्योत भी है और अन्धकार भी है। इस प्रकार यावत् मनुष्यों तक कहना चाहिये। जिस प्रकार असुरकुमारों का कहा, उसी प्रकार वाणव्यन्तर, ज्योतिषी और वैमानिक देवों के विषय में भी कहना चाहिये।

विवेचन-पुद्गलों का अधिकार होने से यहाँ भी पुद्गलों का कथन किया जाता है। दिन में गुभ पुद्गल होते हैं। इसलिये सूर्य की किरणों के सम्बन्ध से दिन में गुभ पुद्गलों का परिणाम होता है और रात्रि में अशुभ पुद्गल होते है, अत्राप्त अग्रुभ पुद्गल परिणाम होता है। नरक में पुद्गलों की शुभता के निमित्तभूत सूर्य की किरणों का प्रकाश नहीं है, इसलिये नरकों में अन्धकार है। असुरकुमार देवों के रहने के स्थानादि की भास्वरता के कारण वहाँ शुभ पुद्गल हैं। अत्राप्त उद्योत है। पांच स्थावर, बेइन्द्रिय और तेइन्द्रिय जीव, यद्यपि इस क्षेत्र में हैं और यहां सूर्य की किरणों आदि का सम्पर्क भी है, तथापि उनमें जो अन्धकार का कथन किया गया है, इसका कारण यह है कि उनमें चक्षुरिन्द्रिय नहीं होती, इसलिये वे देखने योग्य पदार्थों को नहीं देख सकते। इसलिये उनके शुभ पुद्गलों का कार्य न होने से अशुभ पुद्गल कहे गये हैं। अत्राप्त अन्धकार होता है। चौरिन्द्रिय जीवों में चक्षुरिन्द्रिय होने से रिव किरणादि का जब सद्भाव हो, तब दृश्य

पदार्थों के ज्ञान में निमित्त होने से शुभ पुद्गल कहे गये हैं। जब रिव किरणादि का सम्पर्क नहीं होता, तब पदार्थ ज्ञान का अजनक होने से अशुभ पुद्गल कहे गये हैं।

### नेरियकादि का समय ज्ञान

११ प्रश्न—अत्थि णं भंते ! णेरइयाणं तत्थगयाणं एवं पण्णा-यए, तं जहा—समया इ वा, आवित्या इ वा, जाव उस्सिप्पणी इ वा, ओसप्पिणी इ वा ?

११ उत्तर-णो इणद्वे समद्वे ।

१२ प्रश्न—से केण्ट्रेणं जाव—समया इ वा, आविलया इ वा, उस्सिप्पिणी इ वा, ओसिप्पिणी इ वा ?

१२ उत्तर-गोयमा ! इहं तेसिं माणं, इहं तेसिं पमाणं, इहं तेसिं पमाणं, इहं तेसिं एवं पण्णायए, तं जहा-समया इ वा, जाव-ओसप्पणी इ वा, से तेणहेणं जाव-णो एवं पण्णायए, तं जहा-समया इ वा, जाव-उस्सिप्पणी इ वा, एवं जाव-पंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं।

कठिन शब्दार्थ--तत्थगयाणं--वहां गये हुए--वहां रहे हुए, पण्णायए--ज्ञान ।

भावार्थ-११ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या नरक में रहे हुए नरियक जीवों को सगय, आवलिका, यावत् उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी काल का ज्ञान है ?

११ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है। अर्थात् वहां रहे हुए नैरियक जीव, समय आदि को नहीं जानते हैं।

१२ प्रक्त-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ? नरक में रहे हुए नैर-

धिक समय, आवलिका, यावत् उत्सर्पिणी और अव प्रिपणी को क्यों नहीं जानते हैं ?

१२ उत्तर-हे गौतम ! यहां समय आदि का मान और प्रमाण है और यहां समय यावत् अवस्पिणो का ज्ञान किया जाता है, किन्तु नरक में नहीं है, इस कारण से नरक में रहे हुए नैरियकों को समय, आविलका यावत् उत्स्पिणो, अवस्पिणो का ज्ञान नहीं होता । इसी प्रकार यावत् पञ्चेन्द्रिय तियंच योनि तक कहना चाहिये।

१३ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! मणुस्साणं इहगयाणं एवं पण्णा-यइ तं जहा-समया इ वा, जाव-उस्सिप्पणी इ वा ?

१३ उत्तर-हंता, अत्थि ।

१४ प्रश्न-से केणट्टेणं ?

१४ उत्तर-गोयमा ! इहं तेसिं माणं, इहं तेसिं पमाणं, एवं पण्णायह, तं जहा-समया इ वा, जाव-ओसप्पिणी इ वा, से तेण-ट्रेणं०।

### —वाणमंतर-जोइस-वेमाणियाणं जहा णेरइयाणं ।

भावार्थ-१३ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या यहाँ मनुष्य लोक में रहे हुए मनुष्यों को समय यावन् अवसर्पिणी का ज्ञान है ?

१३ उत्तर-हां गौतम ! है।

१४ प्रक्न-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

१४ उत्तर-हे गौतम! यहां समय आदि का मान और प्रमाण है, इस-लिये समय यावत् अवसर्पिणी का ज्ञान है। इस कारण से ऐसा कहा गया है कि मनुष्य लोक में रहे हुए मनुष्यों को समय आदि का ज्ञान है। जिस प्रकार नैरियक जीवों के विषय में कहा गया है, उसी प्रकार वाणव्यन्तर, ज्योतिषी और वैमानिकों के लिये भी कहना चाहिये।

विवेधन —पुद्गल द्रव्य है। इसलिय उनका विचार करने पर उनसे सम्बन्धित काल द्रव्य का विचार किया जाता है। समय, आविलका आदि काल के विभाग हैं। इसमें अपेक्षा छत सूक्ष्म काल 'मान' कहलाता है और अपेक्षा कृत प्रकृष्ट सूक्ष्म काल 'प्रमाण' कहलाता है। जैसे कि-मृहूर्त 'मान' है। मुहूर्त की अपेक्षा सूक्ष्म होने से लव 'प्रमाण' है और लव की अपेक्षा स्तोक प्रमाण' है। और स्तोक की अपेक्षा लब 'मान' है। इस तरह समय नक जान लेना चाहिये। समयादि की अभिव्यक्ति सूर्य की गित से होती है और सूर्य की गित मनुष्य लोक में ही है, नरकादि में नहीं है। इसलिये वहां समयादि का जान नहीं होता है।

मनुष्य लोक में रहे हुए ही मनुष्यों को समयादि का ज्ञान होता है, किंतु मनुष्य लोक से बाहर रहे हुए जीवों को समय आदि का ज्ञान नहीं होता। क्योंकि मनुष्य लोक से बाहर समय आदि काल न होने से वहाँ उसका ब्यवहार नहीं होता है। यद्यपि कितनेक पञ्चेन्द्रिय तिर्यंच, भवनपति, वाणव्यन्तर और ज्योतिषी, मनुष्य लोक में हैं, तथापि वे स्वल्प हैं और वे काल के अव्यवहारी हैं। और मनुष्य लोक से वाहर वे बहुत हैं। उन बहुतों की अपेक्षा से यह कहा गया है कि पञ्चेन्द्रिय निर्यञ्च, भवनपति, वाणव्यन्तर और ज्योतिषी देव समय आदि काल को नहीं जानते हैं।

### पार्श्वापत्य स्थविर और श्री महावीर

१५ प्रश्न-तेणं कालेणं तेणं समएणं पासाविद्या थेरा भगवंतो जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छंति, उवाग-च्छिता समणस्स भगवओ महावीरस्स अदूरसामंते ठिचा, एवं वयासी-से पूणं भंते! असंखेजे लोए अणंता राइंदिया उप्पिजंसु वा, उपाजंति वा, उपाजिस्संति वा; विगच्छिसु वा, विगच्छंति वा, विगन्छिसंति वाः परित्ता राइंदिया उप्पर्जिसु वाः उप्पर्जाति वा, उप्पज्जिस्तंति वा ? विगन्छिसु वाः, विगन्छिति वाः, विगन्छिस्तंति वा ?

१५ उत्तर-हंता, अज्जो ! असंखेजे लोए अणंता राइंदिया, तं चेव ।

१६ प्रश्न-से केणट्रेणं जाव-विगन्छिस्संति वा ?

१६ उत्तर—से णूणं भे अजो ! पासेणं अरहया पुरिसादाणिएणं, सासए लोए बुइए, अणाइए, अणवदग्गे, पिरते परिवुद्धे; हेट्टा विच्छिण्णे, मज्झे संखिते, उपि विसाले; अहे पिलयंकसंठिए, मज्झे वरवइरविग्गहिए, उपि उद्धमुइंगाकारसंठिए; तेसिं च णं सासयंसि लोगंसि अणाइयंसि अणवदग्गंसि, परित्तंसि परिवुद्धंसि, हेट्टा विच्छिण्णंसि, मज्झे संखितंसि, उपि विसालंसि; अहे पिलयंक-संठियंसि, मज्झे वरवइरविग्गहियंसि, उपि उद्धमुइंगाकारसंठियंसि अणंता जीवधणा उप्पिजता उप्पिजता णिलीयंति, परित्ता जीवधणा उप्पिजता उप्पिजता णिलीयंति, परित्ता जीवधणा उप्पिजता णिलीयंति—से णूणं भूए; उप्पण्णे, विगए, परिणए; अजीवेहिं लोकइ पलोकइ 'जे लोकइ से लोए ?' हंता, भगवं ! से तेणहेणं अजो ! एवं वुचइ—असंखेजे, तं चेव, तप्पिमइं च णं ते पासाविद्यजा थेरा भगवंतो समणं भगवं महावीरं पचिभजाणंति 'सञ्बण्णू सञ्बद्रिसी'।

कठिन शब्दार्थ-पासाविच्चज्जा-पास्त्रीपत्य अर्थात् पार्श्वनाथ भगवान् के शिष्य प्रशिष्य, थेरा-स्थितिर, अदूरसामंते-न तो निकट न दूर. विगच्छिसु-नष्ट होते हैं. परित्ता-परिमित, बुइए-कहा, णिलीयंति-नष्ट होते हैं, विगए-विगत, लोक्कइ-देखा जाता है-जाना जाता है, सब्यण्णू-सर्वज्ञ, सब्बदरिसी-सर्वदर्शी, पच्चभिजाणंति-जानते हैं।

भावार्थ-१५ प्रक्रन-उस काल उस समय में पार्श्वापत्य अर्थात् पार्श्वनाथ भगवान् के सन्तानिये स्थिवर भगवन्त, जहाँ श्रमण भगवान् महावीर स्वामी थे, वहाँ आये। आकर श्रमण भगवान् महावीर स्वामी से अदूर सामन्त अर्थात् न बहुत दूर और न बहुत नजदीक, किन्तु यथायोग्य स्थान पर खडे रह कर वे इस प्रकार बोले-हे भगवन् ! क्या अतंख्य लोक में अनन्त रात्रि दिवस उत्पन्न हुए हं, उत्पन्न होते हें और उत्पन्न होंगे ? अथवा परिमित रात्रि दिवस उत्पन्न हुए हं, उत्पन्न होते हैं और उत्पन्न होंगे ? अथवा नष्ट हुए हैं, नष्ट होते हैं और उत्पन्न होंगे ?

१५ उत्तर-हां, आर्यों ! असंस्थ लोक में अनन्त रात्रि दिवस उत्पन्न होते हैं, यावत् उपर्युक्त रूप से कहना चाहिये ।

१६ प्रक्न--हे भगवन् ! इसका क्या कारण है।

१६ उत्तर-हे आर्थों! आपके गुरु स्वरूप तेवीसवें तीर्थंकर पुरुषादानीय भगवान् पार्श्वनाथ ने लोक को शार्श्वत कहा है। इसी प्रकार अनादि, अनवदग्र (अनन्त) परिमित, अलोक द्वारा परिवृत, नीचे विस्तीर्ण, बीच में संक्षिप्त, ऊपर विशाल, नीचे पत्यङ्काकार, बीच में उत्तम वज्राकार, ऊपर उध्वंमृदंगाकार, लोक कहा है। उस प्रकार के शाश्वत, अनादि, अनन्त, परित्त, परिवृत, नीचे विस्तीर्ण, मध्य में संक्षिप्त, ऊपर विशाल, नीचे पत्यङ्काकार स्थित, बीच में उत्तम वज्राकार, और ऊपर उध्वंमृदंगाकारसंस्थित लोक में अनन्त जीवघन उत्पन्न हो होकर नष्ट होते हैं, और परित्त (नियत) असंख्य जीवघन भी उत्पन्न हो होकर नष्ट होते हैं। यह लोक भूत है, उत्पन्न है, विगत है, परिणत है। क्योंकि वह अजीवों द्वारा लोकत (निश्चत) होता है, विशेष रूप से लोकित होता है। जो लोकित (ज्ञात) हो, क्या वह लोक कहलाता हे? हाँ, भगवन्! वह लोक

कहलाता है, तो इस कारण हे आर्थों ! इस प्रकार कहा जाता है, यावत् असंख्य लोक में इत्यादि पूर्ववत् कहना चाहिये।

तंब से पादर्वापत्य स्थविर भगवंत श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को सर्वज्ञ, सर्वदर्शी जानने लगे।.

तएणं ते थेरा भगवंतो समणं भगवं महावीरं वंदंति णमंसित, वंदित्ता णमंसित्ता एवं वयासी—इच्छामि णं भंते ! तुब्भं अंतिए चाउजामाओ धम्माओ पंच महञ्वयाइं, सपिडक्कमणं धम्मं उव-संपिज्जिता णं विहरित्तए; अहासुहं देवाणुप्पिया ! मा पिडबंधं; तएणं ते पासाविज्जा थेरा भगवंतो जाव—चरमेहिं उस्सासणिस्सासेहिं सिद्धा, जाव—सञ्बदुक्खपहीणा; अत्थेगइया देवलोएसु उववण्णा।

भावार्थ-इसके पश्चात् उन स्थविर भगवंतों ने श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को वन्दना नमस्कार किया, वन्दना नमस्कार कर वे इस प्रकार बोले-हे भगवन् ! हम अपके पास चतुर्याम धर्म से सप्रतिक्रमण, पंच महावत रूप धर्म को स्वीकार कर विचरना चाहते हैं। भगवान् ने फरमाया-हे देवानुप्रियों! जिस प्रकार आपको सुख हो वैसा करो, किन्तु प्रतिबन्ध मत करो।

इसके बाद वे पार्श्वापत्य स्थविर भगवन्त, यावत् सर्व दुःखों से प्रहीण (पुक्त) हुए और कितने ही देवलोकों में उत्पन्न हुए।

विवेचन -यहां काल निरूपण का अधिकार होने से रात्रि दिवस रूप काल के विषय में कथन किया जाता है। असंख्यात प्रदेश रूप होने से असंख्यात लोक में अर्थात् चौदह रज्वात्मक आधारभूत क्षेत्र-लोक में अनन्त परिमाण वाले रात्रि दिवस उत्पन्न हुए हैं, होते हैं और उत्पन्न होंगे। स्थिवर भगवंतों का यह प्रश्न पूछने का आशय यह है कि जो लोक, असंख्यात है, उसमें अनन्त रात्रि दिवस किस प्रकार हो सकते हैं? अथवा किस तरह रह सकते हैं? क्योंकि लोक रूप आधार असंख्यात होने से अल्प है और रात्रि दिवस रूप आधेय अनन्त होने से बड़ा है। इसलिये छोटे आधार में बड़ा आधेय किस प्रकार रह सकता है ?

दूसरा प्रश्न यह हैं कि जब रात्रि दिवस अनन्त हैं, तो 'परित्त' कैसे हो सकते हैं ? यह परस्पर विरोध है।

समाधान — उपरोक्त दोनों शंकाओं का समाधान यह है कि जैसे-एक मकान में हजारों दीपकों की प्रभा समा सकती है, उसी तरह तथाविध स्वरूप होने से असंख्य प्रदेश रूप लोक में भी अनन्त जीव रहते हैं। वे जीव, एक ही जगह, एक ही समय आदि काल में अनन्त उत्पन्न होते हैं और नष्ट होते हैं। वह समयादि काल साधारण शरीर में रहने वाले अनन्त जीवों में से प्रत्येक जीव में वर्तता. है और इसी तरह प्रत्येक शरीर में रहने वाले परित्त (नियत परिमित) जीवों में से प्रत्येक जीव में वर्तता है। क्योंकि वह समयादि काल जीवों की स्थित रूप पर्याय रूप है। इस प्रकार काल अनन्त भी होता है और परित्त भी होता है। इस प्रकार असंख्येय लोक में भी रात्रि दिवस अनन्त हैं और परित्त भी हैं। इसी प्रकार तीनों काल में हो सकता है। यही बात स्थिवरीं द्वारा सम्मत भगवान पाइवंनाथ के मत द्वारा बतलाई गई है।

सूत्र में भगवान् पार्श्वताथ के लिये 'पुरुषादानीय' विशेषण दिया गया है। जिस का अर्थ है-पुरुषों में आदेय-माननीय-ग्राह्म ।

लोक का कथन करते हुए मूलपाठ में जो विशेषण दिये गये हैं, उनका अथं इस प्रकार है—लोक शाइवत है, अनादि है, अर्थात् उसकी कभी भी उत्पत्ति नहीं हुई, वह स्थिर है। अनादि होते हुए भी लोक अनन्त है, उसका कभी अन्त नहीं होता। प्रदेशों की अपेक्षा लोक 'परित्त (असंस्थेय) है। वह अलोक से परिवृत है। अर्थात् उसके चारों तरफ अलोक है। अतः वह अलोक से घिरा हुआ है। नीचे विस्तीणं है, क्योंकि नीचे उसका विस्तार, सान रज्जु परिमाण है। मध्य में वह संक्षिप्त है। अर्थात् एक रज्जु परिमाण विस्तीणं है। ऊपर विशाल है। अर्थात् ब्रह्मलोक नामक पांचवें देवलोक के पास, पांच रज्जु विस्तीणं है। इसी बात को उपमा द्वारा कहा गया है। ऊपरी संकीणं और नीचे विस्तृत होने से. नीचे पल्यक्क के आकार है। बीच में पतला होने से मध्य में लोक का आकार वस्त्र के समान है। उपर उद्धवं मृदन के आकार है। अर्थात् दो शराव (सकोरा) के सम्पुट सरीखा है।

ऐसे लोक में अनन्त जीवघन उत्पन्न होकर नष्ट होते हैं और परित्त जीवघन भी उत्पन्न होकर नष्ट होते हैं। इसका आशय यह है कि परिमाण से अनन्त, अथवा जीव सन्तति की अपेक्षा अनन्त। क्योंकि जीव सन्तति का कभी अन्त नहीं होता। इसलिये सूक्ष्मादि साधारण शरीरों की अपेक्षा तथा सन्तित की अपेक्षा जीव अनन्त हैं। वे अनन्त पर्याय का समूह रूप होने से तथा असंख्येय प्रदेशों का पिण्ड रूप होने से 'घन' कहलाते हैं। इस प्रकार के जीव 'जीवघन' कहलाते हैं, (और प्रत्येक शरीर वाले भूत भविष्यत्काल की सन्तित की अपेक्षा रहित होने से पूर्वोक्त रूप से 'परित्त जीवघन' कहलाते हैं।) उपर्युक्त प्रश्न में जो अनन्त सित्र दिवस का कथन किया गया है, उस का उत्तर इस कथन द्वारा दिया गया है। क्योंकि अनन्त और परित्त जीवों के सम्बन्ध से काल विशेष भी अनन्त और परित्त कहलाता है। इसलिये अनन्त जीवों के सम्बन्ध से काल अनन्त है और परित्त जीवों के सम्बन्ध से काल परित्त है। इन दोनों में किसी प्रकार का विरोध नहीं हैं

अब स्वरूप से फिर लोक का ही कथन किया जाता है। जहाँ जीवधन उत्पन्न हो कर नष्ट होते हैं, वह 'लोक' कहलाता है। वह लोक, भवन (सत्ता) धर्म के सम्बन्ध से 'सद्भृत' लोक कहलाता है।

े शङ्का-जिस प्रकार नैयायिकों के मत में आकाश, अनुत्पत्तिक (उत्पत्ति रहित) है, तो क्या यह लोक भी अनुत्पत्तिक है ?

समाधान-लोक 'उत्पन्न' हैं। जिस प्रकार विवक्षित घटाभाव (घट प्रध्वंसाभाव) उत्पन्न है और अनश्वर है, उसी प्रकार उत्पन्न पदार्थ भी अनश्वर होता है। इसलिये कहा गया है कि लोक 'विगत' (नाशशील) है। नाशशील पदार्थ ऐसा भी होता है कि उसका निरन्वय नाश हो जाता है, इसलिये कहा गया है कि लोक 'परिणामी' है। अर्थात् अन्य अनेक पर्यायों को प्राप्त है। परन्तु उसका निरन्वय नाश (समूल नाश-सम्बन्ध रहित नाश) नहीं हुआ है यह लोक, अजीवों के द्वारा निश्चित होता है। अर्थात् सत्ता को घारण करने वाले नाश को प्राप्त होने वाले और परिणाम को प्राप्त होने वाले तथा जो लोक से-अनन्यभूत (अभिन्न) है ऐसे जीव, पुद्गल आदि पदार्थों से निश्चित होता है। यह लोक 'भूतादि धर्म वाला है,' इस प्रकार प्रकर्ष रूप से निश्चित होता है। इसलिये उसका 'लोक' यह नाम यथार्थ है। क्योंकि जो प्रमाण द्वारा विलोकित किया जाय वह-'लोक' शब्द का वाच्य हो सकता है। इस प्रकार लोक का स्वरूप कहने वाले पार्वनाथ भगवान् के वचन का स्मरण कराकर अमण भगवान् महाबीर स्वामी ने अपने वचन का समर्थन किया है।

श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के उपर्युक्त वचनों को सुनकर उन स्थविर भगवतों की यह निश्चय हो गया कि ये सर्वज्ञ सर्वदर्शी हैं। तब उन्होंने भगवान् के पास चतुर्याम धर्म से सप्रतिक्रमण पंच महाव्रत रूप धर्म को स्वीकार किया। फिर संयम और तप से अपनी आत्मा को भावित करते हुए विचरने लगे। उनमें से कितने ही स्थविर, सभी कर्मों का क्षय करके मोक्ष को प्राप्त हुए और कितने ही स्थविर, अल्प कर्मरज के शेष रह जाने से देवलोकों में उत्पन्न हुए ।

मरत क्षेत्र और एरावत क्षेत्र के चौत्रीम तीर्थं करों में मे प्रथम और अन्तिम तीर्थं कर के सिवाय बीच के बाईस तीर्थं द्धुरों के शासन में और महाविदेह क्षेत्र में चतुर्थाम धर्म होता है। अर्थात् सत्रया प्राणातिपात, मृषात्राद, अदतादान और बहिद्धीदान का त्याग किया जाता है। बहिद्धीदान में मैथुन और परिग्रह दोनों का समावेश हो जाता है। प्रथम और अन्तिम तीर्थं द्धुर के समय पंच महान्नत रूप धर्म होता है अर्थात् सर्वथा प्राणातिपात, मृषावाद, अदत्ता-दान, मैथुन और परिग्रह का त्याग रूप पांच महान्नत होते हैं। चतुर्याम धर्म और पंच महान्नत रूप धर्म में केवल शाब्दिक भेद है। अर्थ में कुछ भी भेद नहीं है। क्यों कि बहिद्धीदान में मैथुन और परिग्रह दोनों का समावेश है। और पांच महान्नतों में इन दोनों का अलग अलग कथन कर दिया है। इससे ऐसा, नहीं समझना चाहिये कि तेबीसवें तीर्थं द्धुर भगवान् पार्वं-नाथ के शासन में प्रमुलित चतुर्याम धर्म में चौवीसवें तीर्थं द्धुर भगवान् महावीर स्वामी ने परिवर्तन करके पंच मडावत रूप धर्म स्यापित किया था।

प्रतिक्रमण के विषय में टीकाकार ने एक गाथा दी है। वह इस प्रकार है—

### सपडिक्कमणो धम्मो, पुरिमस्स य पञ्छिमस्स य जिणस्स । मज्जिमगणं जिणाणं, कारणजाए पडिक्कमणं ॥

अर्थ-प्रथम और अन्तिभ तौर्थकर का धर्म सप्रतिक्रमण (प्रतिक्रमण सहिस) है। और बीच के बाईस तीर्थकरों के शासन में और महाविदह क्षेत्र के तौर्थकरों के शासन में कारण होने पर प्रतिक्रमण है।

इसका आशय यह है कि प्रथम और अन्तिम तौर्थंकर के शासनवर्ती साधुओं को तो नियमित रूप से प्रतिदिन सुबह और शाम को प्रतिक्रमण करना ही चाहिये। यह उनके लिये आवश्यक कल्प है। शेष तीर्यंकरों के शासनवर्ती साधुओं को कारण होने पर (किसी प्रकार का दोष लगने पर) प्रतिक्रमण अवश्य करना चाहिये। अन्य समय में उनके लिये यह आवश्यक कल्प नहीं है। अर्थात् विहित कल्प भी नहीं है और निषिद्ध कल्प भी नहीं है।

### देवलोक

# १७ प्रश्न-कइविहा णं भंते ! देवलोगा पण्णता ?

१७ उत्तर-गोयमा ! चउव्विहा देवलोगा पण्णत्ता, तं जहा-भवणवासी-वाणमंतर-जोइसिय-वेमाणियभेएणं । भवणवासी दस-विहा, वाणमंतरा अट्टविहा, जोइसिया पंचिवहा, वेमाणिया दुविहा । गाहा-किमियं रायगिहं ति य, उज्जोए अंधयार-समए य, पासंतिवासिपुच्छा, राइंदिय देवलोगा य ।

# सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति पंचमसए नवमो उद्देसो सम्मत्तो ॥

कठिन शब्दार्थ-पासंतियासिपुच्छा-भगवान् पार्श्वनाथ के अन्तेवासी अर्थात् शिष्यों द्वारा प्रश्न ।

भावार्थ-१७ प्रश्न-हे भगवन् ! कितने प्रकार के देवलोक कहे गये हैं ? १७ उत्तर-हे गौतम ! चार प्रकार के देवलोक कहे गये हैं । यथा-भवनवासी, वाणव्यन्तर, ज्योतिषी और वैमानिक । इनमें भवनवासी दस प्रकार के हैं । वाणव्यन्तर आठ प्रकार के हैं । ज्योतिषी पांच प्रकार के हैं और वैमानिक दो प्रकार के हैं ।

इस उद्देशक की संग्रह गाथा का अर्थ इस प्रकार है-राजगृह नगर क्या है? दिन में उद्योत और रात्रि में अन्धकार होने का क्या कारण है? समय आदि काल का ज्ञान किन जीवों को होता है और किन जीवों को नहीं होता। रात्रि दिवस के परिमाण के विषय में श्री पार्श्वापत्य स्थविर भगवंतों का प्रक्रन। देवलोक विषयक प्रक्रन। इतने विषय इस नौवें उद्देशक में कहे गये हैं। हे भगवन ! यह इसी प्रकार है। है भगवन ! यह इसी प्रकार है।

विवेचन - पहले के प्रकरण में देवलोक में जाने सम्बन्धो कथन किया गया था। अतः यहां भी देवलोकों से सम्बन्धित कथन किया जाता है। देव चार प्रकार के हैं। उनमें से भवनवासी देवों के दस भेद इस प्रकार हैं- १ असुरकुसार, २ नागकुमार, ३ सुवर्णकुमार, ४ विद्युतकुमार, ५ अग्निकुमार, ६ द्वीपकुमार,
७ उद्धिकुमार, ८ दिशाकुमार, ९ पवनकुमार और १० स्तनितकुमार । वाणव्यन्तर देवों
के आठ भद इस प्रकार हैं- १ पिशाच, २ भूत, ३ यक्ष ४ राक्षम, ५ किन्नर, ६ किम्पुरुष,
७ महोरग और ८ गन्धर्व। ज्योतिषी देवों के पांच भेद इस प्रकार हैं- १ चन्द्र, २ सूर्य,
३ यह, ४ नक्षत्र और ५ तारा। वैमानिक देवों के दो भद हैं- १ कल्पोपपन्न और २ कल्पातीत। जिन देवों में छोटे बड़े का भेद होता है, वे 'कल्पोएपन्न' देव कहलाते हैं। बारहवें
देवलोक तक के देव कल्पोपपन्न हैं। जिस देवों में छोटे बड़े का भेद नहीं हैं, किन्तु सभी 'अहमिन्द्र' हैं, वे 'कल्पातीत' कहलाते हैं। जैसे-नव ग्रैवेयक और पांच अनुत्तर विमानवासी। देव।

# ।। इति पांचवें शतक का नवमा उद्देशक समाप्त ॥

# शतक ५ उद्देशक १०

तेणं कालेणं तेणं समएणं चंपा णामं णयरी, जहा पढमिल्लो उद्देसओ तहा णेयव्वो एसो वि, णवरं चंदिमा भाणियव्वा ।

# ॥ पंचमसए दसमो उद्देसो सम्मत्तो ॥

### ॥ पंचमं सयं समत्तं ॥

कठिन शब्दार्थ-चंदिमा-चन्द्रमा ।

भावार्थ-उस काल उस समय में चम्पा नामक नगरी थी। जैसे प्रथम उद्देशक कहा है, उसी प्रकार यह उद्देशक भी कहना चाहिए। विशेषता यह है कि यहाँ 'चन्द्रमा' कहना चाहिए।

विवेचन - नववें उद्देशक के अन्त में देवों का कथन किया गया है । 'चन्द्रमा' ज्योतिषी देव विशेष है । इसलिए इस दसवें उद्देशक में चन्द्रमा सम्बन्धी वक्तव्यता कही जाती है । जिस प्रकार पांचवें शतक का पहला उद्देशक 'रिवि' प्रश्नोत्तर विषयक कहा गया है, उसी प्रकार यह दसवां उद्शक कहमा चाहिए, किन्तु इतनी विशेषता है कि यहाँ 'चन्द्र' के अभिलाप से कथन करना चाहिए।



# शि इति पांचवें शतक का दसवां उद्देशक समाप्त ।।पांचवां शतक सम्पूर्ण ।।



# शतक ६

# उद्देशक १

# वेयण-आहार-भहस्सवे य सपएस तमुयाए भविए। साली पुढवी कम्म-अण्णउत्थि दस छट्टगम्मि सए।।

कठिन शब्दार्थ - महस्तवे - महा आश्रव, तमुयाए - तमस्काय ।

भावार्थ—१ वेदना, २ आहार, ३ महाआश्रव, ४ सप्रदेश, ५ तमस्काय, ६ मध्य, ७ शाली, ८ पृथ्वी, ९ कर्म और १० अन्ययूथिक वक्तव्यता। छठे शतक में ये दस उद्देशक हैं।

विवेचन-विचित्र अयं वाले पाँचवें शतक की व्याख्या सम्पूर्ण हुई। अब अवसरप्राप्त उसी प्रकार के विचित्र अयं वाले छठे शतक का विवेचन प्रारंभ होता है। इस शतक में दस उद्देशक हैं। उनमें क्रमशः वेदना आदि दस विषयों का प्रतिपादन किया गया है।

## वेदना और निजरा में वस्त्र का दृष्टांत

- १ प्रश्न-से णूणं भंते ! जे महावेयणे से महाणिज्जरे, जे महा-णिजरे से महावेयणे; महावेयणस्स य, अष्पवेयणस्स य से सेए जे पसत्थणिज्ञराए ?
  - १ उत्तर-हंता,गोयमा ! जे महावेयणे एवं चेव ।
  - २ प्रश्न-छद्वि-सत्तमासु णं भंते ! पुढवीसु णेरइया महावेयणा ?
  - २ उत्तर-हंता, महावेयणा ।
- ३ प्रश्न-ते णं भंते ! समणेहिंतो णिग्गं वेहिंतो महाणिज्ञर-तरा ?
  - ३ उत्तर-गोयमा ! णो इणट्टे समट्टे ।
- ४ प्रश्न-से केणट्टेणं भंते ! एवं वुचइ-जे महावेयणे, जाव-पमत्थणिजराए ?
- ४ उत्तर-गोयमा ! से जहा णामए दुवे वत्था सिया, एगे वत्थे कइमरागरत्ते, एगे वत्थे खंजणरागरत्ते; एएसि णं गोयमा ! दोण्हं वत्थाणं कयरे वत्थे दुद्धोयतराए चेव, दुवामतराए चेव, दुपरिकम्म-तराए चेवः कयरे वा वत्थे सुद्धोयतराए चेव, सुवामतराए चेव, सुगरिकम्मतराए चेवः जे वा से वत्थे कद्दमरागरत्ते, जे वा से वत्थे खंजणरागरते ?

भगवं ! तत्थ णं जे से वत्थे कइमरागरते, से णं वत्थे दुद्धोय-तराए चेव, दुवामतराए चेव, दुप्परिकम्मतराए चेव । एवामेव गोयमा ! णेरइयाणं पावाइं कम्माइं गाढीकयाइं, चिक्कणीकयाइं, सिलिट्टीकयाइं, खिलीभूयाइं भवंति । संपगाढं पि य णं ते वेयणं वेएमाणा णो महाणिजरा, णो महापज्जवसाणा भवंति ।

कर्दम-रागरकत-कीचड़ के रंग से रंगा हुआ, खंजणरागरत्ते—खंजन-राग-रकत-गाड़ी के पहिंय की काजली के रंग से रंगा हुआ, खंजणरागरत्ते—खंजन-राग-रकत-गाड़ी के पहिंय की काजली के रंग से रंगा, दुद्धौयतराए—कठिनना से धोया जाने योग्य, दुवाय-तराए—जिसके धब्बे मुश्किल से छुड़ाये जाय, दुप्परिकम्मतराए—जिसकी साज सजावट एवं चित्रादि मुश्किल से बनाये जाय, गाढीकयाइं—दृढ़ किये हुए, सिलिट्ठीकयाइं— शिलप्ट किये हुए, खिलीमूयाइं—दृढ़तम-निकाचित किये हुए।

भावार्थ-१ प्रश्न-हे भगवन् ! जो महावेदना वाला है, वह महानिर्जरा बाला है ? और जो महानिर्जरा वाला है, वह महावेदना वाला है ? तथा महा-वेदना वाला और अल्य वेदनवाला इन दोनों में वह जीव उत्तम है, जो कि प्रशस्त निर्जरा वाला है ?

- 🧽 १ उत्तर-हाँ, गौतम ! जैसा ऊपर कहा है वैसा ही है ।
- २ प्रश्त-हे भगवन् ! क्या छठी और सातवीं पृथ्वी के नैरियक महा-वेदना बाले हें ?
  - २ उत्तर-हाँ, गौतम, वे महावेदना वाले है।
- ३ प्रश्न--हे भगवन्! वे छठी और सातवीं पृथ्वी में रहने वाले नैरियक क्या श्रमण निर्ग्रन्थों की अपेक्षा महानिर्जरा वाले हैं ?
- ३ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है अर्थात् छठी और सातवीं नरक में रहने वाले नैरियक, श्रमण निर्प्रत्यों की अपेक्षा महानिर्जरा वाले नहीं हैं।

४ प्रक्त-हे भगवन् ! तो यह बात किस प्रकार कही जाती है कि जो महावेदना वाला है, वह महानिर्जरा वाला है, यावत् प्रशस्त निर्जरा वाला है ?

४ उत्तर-हे गौतम ! जैसे दो वस्त्र है । उनमें से एक कर्दम (कीचड़) के रंग से रंगा हुआ है और दूसरा वस्त्र खञ्जन अथवा गाड़ी के पहिन्ने के कीट के रंग से रंगा हुआ है । हे गौतम ! उन दोनों वस्त्रों में से कौनसा वस्त्र दुधाततर (मुक्किल से धोने योग्य) दुर्वाम्यतर (जिसके काले धब्बे मुक्किल से उतारे जा सके)और दुष्प्रतिकर्मतर (जिस पर मुक्किल से चमक आ सके तथा चित्रादि बनाये जा सके) है, और कौनसा वस्त्र सुधाततर, सुवाम्यतर और सुप्रतिकर्मतर है ?

(गौतम स्वामी ने उत्तर दिया) हे भगवन् ! उन दोनों वस्त्रों में से जो कर्दम के रंग से रंगा हुआ है, वह दुधाँततर, दुर्वाम्यतर और दुष्प्रतिकर्मतर है।

भगवान् ने फ़रमाया-हे गौतम ! इसी तरह नैरियकों के कर्म, गाढ़ीकृत अर्थात् गाढ़ बन्धे हुए, चिक्कणीकृत, (चिकने किये हुए। क्लिब्ट किये हुए (निधत्त किये हुए) और खिलीभूत (निकाचित किये हुए) हैं। इसलिये वे संप्र-गाढ़ वेदना को वेदते हुए भी महानिर्जरा वाले नहीं है और महापर्यवसान वाले भी नहीं हैं।

से जहा वा केइ पुरिसे अहिगरणि आउडेमाणे महया महया सदेणं, महया महया घोसेणं, महया महया परंपराघाएणं णो संचाएइ तीसे अहिगरणीए केइ अहाबायरे पोग्गले परिसाडित्तए। एवामेव गोयमा! णेरइयाणं पावाई कम्माई गाढीकयाई, जाव-णो महापज्जवसाणाई भवंति। भगवं! तत्थ जे से वत्थे खंजणरागरते से णं वत्थे सुद्धोयतराए चेव, सुवामतराए चेव, सुपरिकम्मतराए

www.jainelibrary.org

www.jainelibrary.org

चेव, एवामेव गोयमा! समणाणं णिग्गंथाणं अहाबायराइं कम्माइं सिव्छिकियाइं, णिट्टियाइं कडाइं, विष्णिरणामियाइं स्विष्णामेव विद्धत्थाइं भवंति। जावइयं तावइयं पि णं ते वेयणं वेएमाणा महाणिज्ञरा, महापज्जवसाणा भवंति। से जहा णामए केइ पुरिसे सुक्कं तणहत्थयं जायतेयंसि पिक्सवेजा, से पूणं गोयमा! से सुक्कं तणहत्थए जायतेयंसि पिक्सवेत समाणे खिष्णामेव मसमसाविज्ञइ? हंता, मसमसाविज्ञइ। एवामेव गोयमा! समणाणं णिग्गंथाणं अहावायराइं कम्माइं, जाव-महापज्जवसाणा भवंति। से जहा णामए केइ पुरिसे तत्तंमि अयकवल्लंसि उदगविंदु. जाव-हंता, विद्धंसं आगच्छइ, एवामेव गोयमा! समणाणं णिग्गंथाणं, जाव महापज्जवसाणा भवंति। से तहां पामए कामच्छइ, एवामेव गोयमा! समणाणं णिग्गंथाणं, जाव महापज्जवसाणा भवंति, से तेणट्ठेणं जे महावेयणे से महाणिज्ञरे, जाव-रिण्जराए।

कठिन शब्दार्थ-आउडेमाणे-कृटता हुआ. अहिगरिण आउडेमाणे--एरण पर चोट करता हुआ, परिसाडित्तए-नय्ट करने में, णिट्टियाई--निःसत्व-सत्ता रहित, विद्वत्याई--विध्वंश करते हैं, तणहत्थयं-पास का पूटा, जायतेयंसि-अग्नि में, मसमसाविज्ञह-जल जाता है, अयक बल्लंसि-लोहे के तवे पर।

भावार्थ-जैसे कोई पुरुष, जोरदार शब्दों के साथ महाघोष के साथ निरन्तर चोट मारता हुआ, एरण को क्टता हुआ भी उस एरण के स्थूल पुद्गलों को परिशटित (नघ्ट) करने में समर्थ नहीं होता है, हे गौतम ! इसी प्रकार नैरियक जीवों के पाय-कर्म गाढ़ किये हुए हैं, यावत् इसलिए वे महानिर्जरा और महापर्यवसान वाले नहीं हैं।

(गौतम स्वामी ने पूर्वोक्त प्रश्न का उत्तर दिया) 'हे भगवन्! उन दो वस्त्रों में से जो वस्त्र खञ्जन के रंग से रंगा हुआ वस्त्र है, वह सुधौततर, सुवाम्यतर और सुप्रतिकर्मतर है।

(भगवान् ने फरमाया) हे गौतम ! इसी प्रकार श्रमण निर्ग्नन्थों के यथा-बादर (स्थूल्फ्तर स्कन्ध रूप) कर्म, शिथिलीकृत (मन्द विपाक वाले) निष्ठित-कृत (सत्ता रहित किये हुए) विपरिणामित (विपरिणाम वाले) होते हैं। इस-लिये वे शीघ्र ही विध्वस्त हो जाते हैं। जिस किसी वेदना को वेदते हुए श्रमण निर्ग्नन्थ, महानिर्जरा और महापर्यवसान वाले होते हैं।

हे गौतम ! जैसे कोई पुरुष, सूखे घास के पूले को, धधकती हुई अग्नि में डाले, तो क्या वह शीघ्र ही जल जाता है ?

(गौतम स्वामी ने उत्तर दिया) 'हाँ, भगवन् ! वह तत्क्षण जल जाता है।' (भगवान् ने फरमाया) हे गौतम ! इसी तरह श्रमण निर्ग्रन्थों के यथा-बादर (स्यूलतर स्कन्ध रूप) कर्म शीघ्र विध्वस्त हो जाते हैं। इमलिये श्रमण निर्ग्रन्थ महानिर्जरा और महापर्यवसान वाले होते हैं।

अथवा जैसे कोई पुरुष अत्यन्त तपे हुए लोहे के गोले पर पानी की बिन्दु डाले, तो वह यावत् तत्क्षण विनष्ट हो जाती है। इसी प्रकार हे गौतम! श्रमण निर्मन्थों के कर्म शीझ विध्वस्त हो जाते हैं। इसलिये ऐसा कहा गया है—जो महा-वेदना वाला होता है, वह महानिर्जरा वाला होता है। यावत् प्रशस्त निर्जरा वाला होता है।

विवेचन-उपसर्ग आदि द्वारा जो विशेष पौड़ा पैदा होती है, वह 'महावेदना' कह-लाती हैं और जिसमें कमों का विशेष रूप से क्षय हो, वह 'महानिर्जरा' कहलाती है। इन दोनों का परस्पर अविनाभाव सम्बन्ध बतलाने के लिये पहला प्रश्न किया गया है। अर्थात् 'क्या जहां महावेदना होती है, वहां महानिर्जरा होती है' और 'जहाँ महानिर्जरा होती है कहां महावेदना होती है ?' दूसरा प्रश्न यह किया गया है कि 'महावेदना वाला और अल्प वेदना वाला, क्या इन दोनों में प्रशस्त निर्जरा वाले उत्तम है ?' प्रथम प्रश्न के उत्तर में श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को जिस समय महाकष्ट पड़े थे, उस समय के भगवान् महाबीर यहाँ उदाहरण रूप हैं। अर्थात् उस समय भगवान् महावेदना और महानिर्जरा वाले थे। दूसरे प्रश्न के उत्तर में भी वे ही भगवान् उपसर्ग अवस्था और अनुपसर्ग अवस्था में उदाहरण रूप हैं। अर्थात् महावेदना के समय और अल्प वेदना के समय भी भगवान् सदा प्रशस्त निर्जरा वाले थे।

जो महावेदना वाले होते हैं, वे सभी महानिर्जरा वाले नहीं होते हैं। जैसे कि-छठी और सातवीं पृथ्वी के नैरियक। इस बात को वस्त्र का उदाहरण देकर बतलाया गया है। जैसे—कर्दम रंग से रंगा हुआ वस्त्र, मुश्किल से धोया जाता है। उस पर लगे हुए धब्बे मुश्किल से छुड़ाये जाते हैं और उसे साफ कर उस पर चित्रादि मुश्किल से बनाये जा सकते हैं, उसी प्रकार जिन जीवों के कर्म, डोरी से मजबूत बांधे हुए सुइयों के समूह के समान, आत्मा के प्रदेशों के साथ गाढ़ बंधे हुए हैं, मिट्टी के चिकने बर्तन के समान सूक्ष्म कर्म स्कंधों के रस के साथ परस्पर गाढ़ सम्बन्ध वाले होने से जिनके कर्म दुर्भेद्य हैं, अर्थात् जो चिकने कर्म वाले हैं, रस्सी द्वारा मजबूत बांधकर आग में तपाई हुई सूइय जिम प्रकार परस्पर चिपक जाती हैं और वे किसी प्रकार से भी अलग नहीं हो सकती हैं, उसी प्रकार जो कर्म. परस्पर एकमेक हो गर्ये हैं, ऐसे शिलब्द (निध्नु)कर्म, और जो कर्म वेदे बिना दूसरे किसी भी उपाय से क्षय नहीं किय जा सकते हैं, ऐसे खिलीभूत (निकाचित) कर्म-उस मलीन से मलीन वस्त्र की तरह दुर्विशोध्य है। ऐसे गाढ़ बंध चिक्कणीकृत निधत्त और निकाचित कर्म, उन नैरियक जीवों के महावेदना के कारण होते हैं। किन्तु उस महावेदना से उनकी महानिर्जरा और महापर्यवसान नहीं होता।

्शका—यहां वेदना और निर्जरा का वर्णन चल रहा है। बीच में 'महापर्यवसान' का अप्रस्तृत कथन किस प्रकार किया गया है ?

समाधान—यहां महापर्यवसान का कथन अप्रस्तुत नहीं है, क्योंकि जिस प्रकार केदना और निर्जरा का परस्पर कार्य कारण भाव है, उसी प्रकार निर्जरा और पर्यवसान का भी परस्पर कार्य कारण भाव है। इसीलिये मूलपाठ में भी यह कहा गया है कि जो महानिर्जरा वाला नहीं होता, वह महापर्यवसान वाला भी नहीं होता। अतः यहां महा- पर्यवसान का कथन अप्रस्तुत नहीं समझना चाहिये।

मूलपाठ में जो यह कहा गया है कि — जो 'महावेदना वाला होता है, वह महा-निर्जरा वाला होता है,' यह कथन किसी एक विशिष्ट जीव की अपेक्षा से समझना चाहिये, किन्तु नैरियक आदि क्लिष्ट कर्म वाले जिवों की अपेक्षा नहीं।

मूलपाठ में जो यह कहा गया है कि 'जो महानिर्जरा वाला होता है, वह महावेदना

वाला होता है। यह कथन भी प्रायिक समझना चाहिये। क्योंकि अयोगी केवली महानिर्जरा वाले तो होते हैं, परन्तु वे नियमा महावेदना वाले नहीं होते। अतएव इसमें भजना है। अर्थात् वे महावेदना वाले भी हो सकते हैं और नहीं भी हो सकते हैं।

दूसरा दृष्टान्त एरण का दिया गया है। जिस प्रकार लोह के घन से महाशब्द और महाघोष के साथ निरन्तर एरण को कूटने पर भी उसके स्थूल पुद्गल नष्ट नहीं हो सकते. उसी प्रकार नैरियक जीवों के भी गाढ़कृत आदि पाप कर्म दुष्परिशाटनीय होते हैं। खजन रंग से रंगे हुए वस्त्र का दृष्टान्त देकर यह बतलाया गया है कि जिस प्रकार वह वस्त्र सुविशोध्य (सरलता से साफ हो सकने वाला) होता है, उसी प्रकार स्थूल तर स्कन्ध रूप (असार पुद्गल) श्लथ (मन्द) विपाक वाले सत्ता रहित और विपरिणामित (स्थितिधात और रस-धात के द्वारा विपरिणाम वाले) कर्म भी शीध्र ही विध्वस्त हो जाते हैं। अर्थात् ये कर्म सुविशोध्य होते हैं। जनके कर्म ऐसे सुविशोध्य होते हैं, वे महानुभाव कैसी भी वेदना को भोगते हुए महानिजरा और महापर्यवसान वाले होते हैं।

### जीव और करण

५ प्रश्न-कइविहे णं भंते ! करणे पण्णते ?

५ उत्तर-गोयमा ! चउन्विहे करणे पण्णते, तं जहा-मणकरणे, वहकरणे, कायकरणे, कम्मकरणे ।

६ प्रश्न-णेरइयाणं भंते ! कइविहे करणे पण्णते ?

६ उत्तर-गोयमा ! चउव्विहे पण्णत्ते, तं जहा-मणकरणे, वहकरणे, कायकरणे, कम्मरणे, एवं पंचिंदियाणं सब्वेसिं चउव्विहे करणे पण्णत्ते । एगिंदियाणं दुविहे-कायकरणे य, कम्मकरणे य। विगलेंदियाणं तिविहे-वहकरणे, कायकरणे, कम्मकरणे ।

- ७ प्रश्न-णेरइया णं भंते ! किं करणओ असायं वेयणं वेयंति, अकरणओ अणायं वेयणं वेयंति ?
- ७ उत्तर-गोयमा ! णेरइया णं करणओ असायं वेयणं वेयंति, णो अकरणओ असायं वेयणं वेयंति ।
  - ८ प्रश्न-से केणट्टेणं ?
- ८ उत्तर-गोयमा ! णेरइयाणं चउव्विहे करणे पण्णते, तं जहा-मणकरणे, वइकरणे, कायकरणे, कम्मकरणे, इच्चेएणं चउ-व्विहेणं असुभेणं करणेणं णेरइया करणओ असायं वेयणं वेयंति, णो अकरणओ; से तेणद्वेणं ।
  - ९ प्रश्न-असुरकुमारा णं किं करणओ, अकरणओ ?
  - ९ उत्तर-गोयमा ! करणओ, णो अकरणओ।
  - १० प्रश्न-से केणट्रेणं ?
- १० उत्तर-गोयमा ! असुरकुमाराणं चउव्विहे करणे पण्णत्ते, तं जहा-मणकरणे, वइकरणे, कायकरणे, कम्मकरणे, इच्चेएणं सुभेणं करणेणं असुरकुमारा णं करणओ सायं वेयणं वेयंति, णो अकरणओ; एवं जाव-थणियकुमाराणं ।
  - ११ प्रश्न-पुटवीकाइयाणं एवामेव पुच्छा ?
- ११ उत्तर-णवरं-इच्चेएणं सुभाऽसुभेणं करणेणं पुढवि-क्काइया करणओ वेमायाए वेयणं वेयंति, णो अकरणओ ।

# -ओरालियसरीरा सब्वे सुभाऽसुभेणं वेमायाए, देवा सुभेणं सायं।

कठिन शब्दार्थ--करण-करण-जिन से किया की जाय, एदामेव-इसी तरह, देमायाए-विमात्रा से-विविध प्रकार से, ओरालियसरीरा-ओदारिक शरीर वाले।

भावार्थ-५ प्रक्त-हे भगवन् ! करण कितने प्रकार के कहे गये हैं ?

५ उत्तर-हे गौतम ! करण चार प्रकार के कहे गये हैं। वे इस प्रकार हैं--मन-करण, वचन-करण, काय-करण और कर्म-करण।

६ प्रक्र-हे भगवन् ! नैरियक जीवों के कितने प्रकार के करण कहे गये हैं।

६ उत्तर-हे गौतम ! नैरियक जीवों के चार प्रकार के करण कहे गये हैं। यथा-मनकरण, वचनकरण, कायकरण और कर्मकरण। सभी पञ्चेन्द्रिय जीवों के ये चार प्रकार के करण होते हैं। एकेन्द्रिय जीवों के दो प्रकार के करण होते हैं। यथा-कायकरण और कर्मकरण। विकलेन्द्रिय जीवों के तीन प्रकार के करण होते हैं। यथा-वचनकरण, कायकरण और कर्मकरण।

७ प्रक्त-हे भगवन् ! नैरियक जीव, करण से असातावेदना वेदते हैं, या अकरण से ?

७ उत्तर-हे गौतम ! नैरियक जीव, करण से असातावेदना वेदते हैं, परन्तु अकरण से नहीं वेदते हैं।

८ प्रश्न-हे भगवन् ! इसका क्या कारण हैं ?

८ उत्तर-हे गौतम ! नैरियक जीवों के चार प्रकार के करण कहे गये हैं। यथा-मनकरण, वचनकरण, कायकरण और कर्मकरण। ये चार प्रकार के अज्ञुभ करण होने से नैरियक जीव, करण द्वारा असाता वेदना वेदते हैं, परन्तु अकरण द्वारा असाता वेदना नहीं वेदते हैं।

९ प्रक्रन-हे भगवन् ! क्या असुरकुमार देव, करण से साता बेदना बेदते हं, या अकरण से ?

- ९ उत्तर-हे गौतम ! वे करण से सातावेदना वेदते हैं, अकरण से नहीं। १० प्रश्न-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?
- १० उत्तर-हे गौतम ! असुरकुमारों के चार प्रकार के करण होते हैं। यथा-मनकरण, वचनकरण, कायकरण और कर्मकरण। इनके शृभ करण होने से असुरकुमार देव, करण द्वारा साता वेदना वेदते हैं, परन्तु अकरण द्वारा नहीं वेदते हैं। इस प्रकार स्तनितकुमारों तक समझ लेना चाहिये।
- ११ प्रदन-हे भगवन् ! क्या पृथ्वीकायिक जीव, करण द्वारा वेदना वेदते हें, या अकरण द्वारा ?
- ११ उत्तर-हे गौतम ! पृथ्वीकायिक जीव, करण द्वारा वेदना वेदते हैं, अकरण द्वारा नहीं। किन्तु इतनी विशेषता है कि इनके शुभाशुभ करण होने से ये करण द्वारा विमात्रा से (विविध प्रकार से) वेदना वेदते हैं। अर्थात् कदाचित् सुखरूप और कदाचित् दु:खरूप वेदना वेदते हैं, अकरण द्वारा नहीं।

औदारिक शरीर वाले सभी जीव, अर्थात् पांच स्थावर, तीन विकलेन्द्रिय, तियँच पञ्चेन्द्रिय और मनुष्य ये सब शुभाशुभ करण द्वारा विभात्रा से वेदना वेदते हैं। अर्थात् कदाचित् सुखरूप और कदाचित् दुःखरूप वेदना बेदते हैं। देव शभकरण द्वारा साता वेदना वेदते हैं।

विवेचन पहले वेदना के विषय में विचार किया गया है। वह वेदना करण से होती है। इसलिये इस प्रकरण में करण सम्बन्धी विचार किया जाता है। करण चार प्रकार के कहे गये हैं। मन सम्बन्धी करण, वचन सम्बन्धी करण, काय सम्बन्धी करण और कर्म विषयक करण। कर्म के बन्धन, संक्रमण आदि में निमित्तभूत जीव के वीर्य को 'कर्म करण' कहते हैं। विमात्रा का अर्थ-किसी समय साता वदना और किसी समय असाता वेदना।

# वेदना और निर्जरा की सहचरता

१२ प्रश्न-जीवा णं भंते ! किं महावेयणा महाणिजारा, महा-

वेयणा अपणिज्ञरा,अपवेयणा महाणिज्ञरा,अपवेयणा अपणिज्ञरा ?

१२ उत्तर-गोयमा ! अत्यंगइया जीवा महावेयणा महणिज्ञरा. अत्थेगइया जीवा महावेयणा अप्पणिज्ञरा, अत्थेगइया जीवा अप्प-वेयणा महाणिज्ञरा, अत्थेगइया जीवा अपवेयणा अप्पणिज्ञरा ।

१३ प्रश्न-से केणट्रेणं ?

१३ उत्तर-गोयमा ! पिडमापिडवण्णए अणगारे महावेयणे महाणिजरे, छट्ट-मत्तमायु-पुढवीसु णेरइया महावेयणा अप्पणिजरा, सेलेमिं पिडवण्णए अणगारे अपवेयणे महाणिजरे, अणुत्तरोववाइया देवा अपवेयणा अप्पणिजरा।

ॐ मेवं भंते ! मेवं भंते ! त्ति ॐ
 ─महावेयणे य वत्थे कइम•यंजणकए य अहिगरणी ।
 तणहत्थे य कवत्ले करण-महावेयणा जीवा ।।

ॐ मेवं भंते ! सेवं भंते ! ति ॐ॥ छट्टसए पढमो उद्देसो सम्मत्तो ॥

कठिन शब्दार्थ — अत्थेगइया – कितनेक, पडिमापडिवण्णए — प्रतिमा (प्रतिज्ञा) प्राप्त किया हुआ, सेलेसि पडिवण्णए — गैलेकी — पर्वत की तरह स्थिरता प्राप्त ।

भावार्थ--१२ प्रश्न--हे भगवन् ! ज़ीक्, महावेदना और महानिर्जरा बाले हैं, महावेदना और अल्प निर्जरा वाले हैं, अल्पवेदना बाले और महा-निर्जरा बाले हैं अथवा अल्प वेदना बाले और अल्प निर्जरा बाले हैं ? १२ उत्तर—हे गौतम ! कितने ही जीव, महावेदना और महानिर्जरा वाले हैं, कितने ही जीव, महावेदना और अल्पनिर्जरा वाले हैं, कितने ही जीव, अल्प वेदना और महानिर्जरा वाले हैं और कितने ही जीव, अल्पवेदना और कल्प-निर्जरा वाले हैं।

१३ प्रक्त-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

१३ उत्तर-हे गौतम ! प्रतिमा प्रतिपन्न (प्रतिमा को धारण किया हुआ) साधु, महावेदना वाला और महानिजंरा वाला है। छठौ और सातवीं पृथ्वी में रहे हुए नैरियक जीव, महावेदना वाले और अल्प निजंरा वाले है। शेलेशो अब-स्था को प्राप्त अनगार, अल्पवेदना और महानिजंरा वाले हैं और अनुत्तरीपपा-तिक देव, अल्पवेदना और अल्पनिजंरा बाले हैं।

संग्रह गाया का अर्थ इस प्रकार है:-

महावेदना, कर्दम और खञ्जन के रंग से रंगे हुए वस्त्र, अधिकरणी (एरण) घास का पूला, लोह का तवा, करण और महावेदना थाले जीब। इतने विषयों का वर्णन इस प्रथम उद्देशक में किया गया है।

हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। यावत् गौतम स्वामी विचरते हैं।

विवेचन-इस प्रकरण में आये हुए दोनों प्रश्तोत्तरों का अर्थ स्पष्ट है।

।। इति छ्ठे शतक का प्रथम उद्देशक समाप्त ॥



# शतक ६ उहेशक २

--रायगिहं णयरं जाव-एवं वयासी-आहारुदेसओ जो पण्णवणाए सो सब्वो निरवसेमो णेयब्वो ।

अ सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति अ

## ॥ छट्टसए बीओ उद्देसो सम्मत्तो ॥

कित शब्दार्थ — आहारुद्देसओ — प्रजापना सूत्र के २८ वें आहार पद का पहला उद्देशक।

भावार्थ-राजगृह नगर में यावत् भगवान् ने इस प्रकार फरमाया । यहां प्रज्ञापना सूत्र के २८ वें आहार पद का सम्पूर्ण प्रथम उद्देशक कहना चाहिये । हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है ।

विवेचन-पहले उद्देशक के अन्त में वेदना वाले जीवों का कथन किया गया है। वे जीव, आहार करने वाले भो होते हैं। इसलिये इस दूसरे उद्देशक में आहार का वर्णन किया जाता है। जीवों के आहार सम्बन्धी वर्णन के लिये प्रज्ञापना सूत्र के २८ वें आहार पद के प्रथम उद्देशक की भलामण दी गई है। उसका सर्व प्रथम प्रक्तोत्तर इस प्रकार है-

हे भगवन् ! नैरियक जीव, क्या सिचत्ताहारी हैं, अचित्ताहारी हैं, या मिश्र आहारी हैं ?

उत्तर—हे गौतम ! नैरियक जीव, सिचत्ताहारी नहीं हैं, मिश्र आहारी नहीं हैं. वे अचित्ताहारी हैं।

इत्यादि रूप से विविध प्रश्नोत्तरों द्वारा जीवों के आहार के सम्बन्ध में वर्णन किया गया है। विशेष जिज्ञासुओं को इस विषयक वर्णन प्रज्ञापना सूत्र के २८ वें पद के प्रथम उद्देशक में देखना चाहिये।

## ।। इति छ्ठे शतक का दूसरा उद्देशक समाप्त ॥

# शतक ६ उहेशक ३

बहुकम्म बत्थे पोग्गल पञोगमा वीससा य साइए। कम्मट्टिइ-त्थि-संजय सम्मदिट्टी य मण्णी य ॥ १ ॥ भविए दंसण-पज्जत्त भासय-परित्ते णाण जोगे य । उवओगा-ऽऽहारग-सुहुम-चरिम-बंधे य अप्प बहुं ॥ २ ॥

कठिन शब्दार्थ — पयोगसा — जीव के प्रयतन से, बीससा — स्वाभाविक ।

भावार्थ—बहुकर्म, वस्त्र में प्रयोग से और स्वाभाविक रूप से पुद्गल, सादि (आदिसहित) कर्मस्थिति, स्त्री, संयत, सम्यग्दृष्टि, संज्ञी, भव्य, दर्शन, पर्याप्त, भाषक, परिस्त, ज्ञान, योग, उपयोग, आहारक, सूक्ष्म, चरम, बंध, और अल्पबहुत्व, इतने विषयों का कथन इस उद्देशक में किया जायेगा।

विवेचन — दूसरे उद्देशक में आहार की अपेक्षा से पुद्गलों का विचार किया गया था, अब इस तीसरे उद्देशक में बन्धादि की अपेक्षा से पुद्गलों का विचार किया जाता है। इस उद्देशक में जिन विषयों का वर्णन किया गया है, उनका नाम निर्देश उपर्युक्त दो संग्रह गायाओं में किया गया है।

### महाकर्म और अल्पकर्म

१ प्रश्न—से पूर्ण भंते ! महाकम्मस्स, महाकिरियस्स, महा-सवस्स, महावेयणस्स, सञ्बओ पोग्गला बज्झंति, सञ्बओ पोग्गला चिजंति; सञ्बओ पोग्गला उवचिजंति, सया समियं पोग्गला वज्झंति, सया मियं पोग्गला चिज्ञंति, सया समियं पोग्गला उवचि-ज्ञंति, सया मियं च णंतस्म आया दुरूवत्ताए, दुवण्णताए, दुगंध-ताए, दुरमताए, दुफामताए; अणिट्टताए, अकंत-अप्पिय-असुभ-अम-णुण्ण-अमणामताए, अणिच्छियताए, अभिज्ञियताए, अहत्ताए-णो उइढताए; दुक्खताए-णो सुहत्ताए भुज्ञो भुज्ञो परिणमंति ?

- १ उत्तर-हंता, गोयमा ! महाकम्मस्स तं चेव ।
- २ प्रश्न-से केणट्टेणं ?
- २ उत्तर-गोयमा ! से जहा णामए वत्थस्स अहयस्स वा. धोयस्म वा, तंतुरमयस्स वा आणुपुव्वीए परिभुज्जमाणस्स सव्वओ पोरगला वज्झंति; सव्वओ पोरगला चिजंति; जाव-परिणमंति; से तेणट्रेणं।

३ प्रश्न-से णूणं भंते ! अणकम्मस्स, अणिकिरियस्म, अणाऽऽ-सवस्स, अण्वेयणस्स मब्बओ पोग्गला भिजंति, सब्बओ पोग्गला छिजंति, सब्बओ पोग्गला विदुधंसंति, सब्बओ पोग्गला परिविद्धं-मंति; सया सिमयं पोग्गला भिजंति, सब्बओ पोग्गला छिजंति, विद्धंस्मंति, परिविद्धंस्मंति, सया सिमयं च णं तस्म आया सुरूवत्ताए पसत्थं णेयव्वं, जाव-सुहत्ताए-णो दुक्खताए भुजो भुजो परिणमंति ?

३ उत्तर-हंता, गोयमा ! जाव-परिणमंति ।

### ४ प्रश्न-से केणट्टेणं ?

४ उत्तर-गोयमा ! से जहा णामए वत्थस्स जिल्लयस्स वा पंकियस्स वा महल्लियस्स वा रहल्लियस्स वा आणुप्व्वीए परिक्सिजमाणस्स सुद्धेणं वारिणा धोव्वेम।णस्स सव्वओ पोग्गला भिज्जंति, जाव-परिणमंति, से तेणद्वेणं ।

कठिन शब्दार्थ-बज्झति-बँधते हैं. चिद्धजंति-चय-संग्रह होता है, अणिटुत्ताए अनिष्ट रूप में, अकंत-अध्यय-असुभ-अमणुण्ण-अमणामत्ताए-अकान्त, अप्रिय, अशुभ, अमनोज्ञ, अमनामपने अणिच्छियत्ताए-अनिच्छतीयपने, अभिज्ञियत्ताए-जिसे प्राप्त करने की रुचि नहीं हों, अहत्ताए-नीचत्व प्राप्त, उद्धृताए-ऊध्वंत्व, अहयस्स-अक्षत, संतुग्गयस्स-सांचे पर से उतरा हुआ, आणुपुव्वीए-क्रमणः, परिभुज्जमाणस्स-भोगते हुए, अप्याऽसवस्स-अल्प आश्रव वाला, भिज्जंति-भेदित होते हैं. सया-सदा, समिय-निरन्तर, भ्रुज्जो भुज्जो-बारम्बार, जिल्छयस्स-मलीन, पंकियस्स-पंकयुवत, महल्लियस्स-मेलयुवत, रहल्लियरस-रज सहित, परिकम्मिज्जमाणस्स-जिसे शुद्ध करने का प्रयत्न किया जा रहा है।

भावार्थ-१ प्रक्रन-हे भगवन् ! वया महाकर्म वाले, महाक्रिया वाले, महाआश्रव वाले और महाबंदना वाले जीव के सर्वतः अर्थात् सभी ओर से और सभी प्रकार से पुद्गलों का बन्ध होता है ? सर्वतः पुद्गलों का चय होता है ? सर्वतः पुद्गलों का चय होता है ? सर्वा निरन्तर पुद्गलों का बन्ध होता है ? सदा निरन्तर पुद्गलों का बन्ध होता है ? सदा निरन्तर पुद्गलों का उपचय होता है ? सदा निरन्तर पुद्गलों का उपचय होता है ? क्या सदा निरन्तर उसकी आत्मा दुरूपपने, दुर्वणपने, दुर्गधपने, दुःरसपने, दुःस्पर्शपने, अनिष्टपने, अकान्तपने, अप्रययने, अश्रमपने, अमनोज्ञपने, अमनामपने (मन से भी जिसका स्मरण न किया जा सके) अनीप्सितपने (अनिच्छितपने) अभिध्यतपने (जिस को प्राप्त करने के लिये लोभ भी न हो) जघन्यपने, अनूध्वंपने, दुःखपने और असुखपने बारंबार परिणत होती है ?

१ उत्तर-हाँ, गौतम ! उपर्युक्त रूप से यावत् परिणमती है।

२ प्रक्त-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

२ उत्तर-हे गौतम ! जैसे कोई अहत (अपरिभुक्त) जो नहीं पहना गया है) भौत (पहन करके भी धोया हुआ,) तन्तुगत (मशीन पर से तुरन्त उत्तरा हुआ) वस्त्र, अनुक्रम से काम में लिया जाने पर, उसके पुद्गल सर्वतः बन्धते हैं, सर्वतः चय होते हैं, यावत् कालान्तर में वह वस्त्र मसोता जैसा मेला और दुर्गन्ध युक्त हो जाता है। इसी प्रकार महाकर्म वाला जीव, उपर्युक्त रूप से यावत् असुखपने बारंबार परिणमता है।

३ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या अल्प कर्म वाले, अल्प क्रिया वाले, अल्प आश्रव-बाले और अल्प बेदना बाले जीव के सर्वतः पुद्गल भेदाते हैं ? सर्वतः पुद्गल छेदाते हैं ? सर्वतः पुद्गल विध्वंस को प्राप्त होते हैं ? सर्वतः पुद्गल समस्त रूप से विध्वंस को प्राप्त होते हैं ? क्या सदा निरन्तर पुद्गल भेदाते हैं ? सर्वतः पुद्गल छेदाते हैं ? विध्वंस को प्राप्त होते हें ? समस्त रूप से विध्वंस को प्राप्त होते हें ? क्या उसकी आहमा सदा निरन्तर सुरूपपने यावत् सुखपने और अदुःखपने बारंबार परिणनती है ? (पूर्व सूत्र में अप्रशस्त का कथन किया है, किंतु यहाँ सब प्रशस्त पदों का कथन करना चाहिये)।

३ उत्तर-हाँ, गौतम ! उपर्युक्त रूप से यावत् परिणमती है ?

४ प्रश्न-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

४ उत्तर-हे गौतम ! जैसे कोई मलीन, पंकसिहत (मैल सहित) और रज सिहत वस्त्र हो, वह वस्त्र कम से शुद्ध किया जाने पर और शुद्ध पानौ से धोया जाने पर उस पर लगे हुए पुद्गल सर्वतः भेदाते हें, छेदाते हें, यावत् परिणाम को प्राप्त होते हैं। इसी तरह अल्पिक्रया वाले जीव के विषय में भी पूर्वोक्त रूप से कथन करना चाहिये।

विवेचन-उपरोक्त द्वारों में से प्रथम बहुकर्मद्वार का कथन किया जाता हैं। जिसके कमों की स्थित आदि लम्बी हो, उसे 'महाकर्म वाला' कहा गया है। जिसके क्वियिकी आदि कियाएं महान् हों उसको यहां 'महाकियावाला' कहा गया है। कर्म बंध के हेतुभूत मिध्यात्व आदि जिसके महान् हों उसको 'महाआश्रव वाला' कहा गया है और महापीड़ा

www.jainelibrary.org

वाले को 'महावेदना वाला' कहा गया है । 'मब्बओं' का अर्थ सर्वतः अर्थात् सभी दिशाओं से अथवा सब प्रदेशों से कमे के परमाणु संकलन रूप से बंधते हैं । बन्धन रूप से चय को प्राप्त होते हैं । 'निषेक'-कर्म पृद्गलों की रचना रूप से उपचय को प्राप्त होते हैं । अथवा वन्धन रूप से बन्धते हैं । निधत्त रूप से चंय होते हैं और सिकाचन रूप से उपचय होते हैं।

वस्त्र का दृष्टान्त देकर यह वितलाया गया है कि-जिस प्रकार नवीन और साफ वस्त्र भी काम में लेने से और पुद्गलों के संयोग से मसोते सरीखा मलीन हो जाता है, उसी प्रकार कर्म पुद्गलों के संयोग से आत्मा भी दुरूप आदि से परिणत हो जाती है। जैसे मलीन वस्त्र भी पानी से धोकर शृद्ध किया जाने पर साफ हो जाता है, उसी प्रकार आत्मा भी कर्म पुद्गलों के विध्वंस होने से मुखादि रूप से प्रशस्त्र बन जाती है।

# वस्त्र और जीव के पुद्गलोपचय

५ प्रश्न—वत्थस्म णं भंते ! पोग्गलोवचर्ये किं पओगसा वीसमा ?

५ उत्तर-गोयमा ! पओगसा वि, वीससा वि ।

६ प्रश्न-जहा-णं भंते ! वत्थस्स णं पोग्गलोवचए पओगसा वि, वीमसा वि तहा णं जीवाणं कम्मोवचए किं पओगसा, वीससा ?

६ उत्तर-गोयमा ! पओगसा, णो वीससा ।

७ प्रश्न-मे केणट्टेणं ?

७ उत्तर-गोयमा ! जीवाणं तिविहे पओगे पण्णत्ते, तं जहा-मणप्पओगे, वइप्पओगे, कायप्पओगे; इच्चेएणं तिविहेणं प्योगेणं जीवाणं कम्मोवचये पओगसा, णो वीससा; एवं सब्वेसिं पंचिंदि- याणं तिविहे पओगे भाणियव्वे। पुढवीकाइयाणं एगविहेणं पओगेणं, एवं जाव-वणस्सइकाइयाणं। विगलेंदियाणं दुविहे पओगे पण्णत्ते, तं जहा—वइपओगे, कायपओगे य, इच्चेएणं दुविहेणं पओगेणं कम्मोवचए पओगसा, णो वीससा, से तेणट्टेणं जाव-णो वीससा, एवं जस्स जो पओगो, जाव-वेमाणियाणं।

८ प्रश्न—वत्थस्स णं भंते ! पोग्गलोवचए किं साइए सपज्ज-वसिए, साइए अपज्जवसिए, अणाइए सपज्जवसिए, अणाइए अपज्ज-वसिए ?

८ उत्तर-गोयमा ! वत्थस्स णं पोग्गलोवच्ए साइए सपज्ज-वसिए, णो साइए अपज्जवसिए णो अणाइए सपज्जवसिए, णो अणा-इए अपज्जवसिए ।

९ प्रश्न—जहा णं भंते ! वत्थस्स पोग्गलोवचए साइए सपज्जवसिए, जो साइए अपज्जवसिए, जो अणाइए सपज्जवसिए, जो अणाइए अपज्जवसिए, जो जीवाणं कम्मोवचए पुच्छा ?

९ उत्तर—गोयमा ! अत्थेगइयाणं जीवाणं कम्मोवचए साइए सपज्जविसए, अत्थेगइयाणं अणाइए सपज्जविसए, अत्थेगइयाणं अणाइए अपज्जविसए, णो चेव णं जीवाणं कम्मोवचए साइए अपज्ज-विभए ।

१० प्रश्न-से केणट्रेणं ?

१० उत्तर-गोयमा ! इरियावहियवंधयम्म कम्मोवचए साइए सपवज्जवसिए, भवसिद्धियस्स कम्मोवचए अणाइए सपज्जवसिए, अभवसिद्धियस्स कम्मोवचए अणाइए अपज्जवसिए; से तेणट्टेणं गोयमा !

कठिन शब्दार्थ-पोग्गलोवचए-पुद्गलों का उपचय-संग्रह. पओगसा-प्रयोग से, दीससा-स्वाभाविक रूप से, साइए सपज्जविसए-आदि और अंत सहित, साइए अपज्जविसए-आदि युक्त अंत रहित. अणाइए सपज्जविसए-अनादि सपर्यविस्त, अणाइए अपज्जविसए-अनादि अपर्यविस्ति, ईरियावहियबंधस्स-इर्यापथिक (गमनागमन) बंध की अपेक्षा, अभव-सिद्धियस्स-जो मुक्त नहीं हो सकता हो उसके।

भावार्थ-५ प्रश्न-हे भगवन् ! वस्त्र में पुद्गलों का उपचय होता है, वह प्रयोग से (पुरुष के प्रयत्न से) होता है अथवा स्वाभाविक ?

५ उत्तर — हे गौतम ! प्रयोग से भी होता हे और स्वामाविक रूप से भी होता है ।

६ प्रक्त--हे भगवन् ! जिस प्रकार प्रयोग से और स्वाभाविक रूप से वस्त्र के पुद्गलों का उपचय होता है, तो क्या उसी प्रकार जीवों के भी प्रयोग से और स्वभाव से कर्म पुद्गलों का उपचय होता है ?

६ उत्तर-हे गौतम ! जीवों के जो कर्म पुर्गलों का उपचय होता है, वह प्रयोग से होता है, किन्तु स्वाभाविक रूप से नहीं होता है।

७ प्रदन-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

७ उत्तर-हे गौतम ! जीवों के तीन प्रकार के प्रयोग कहे गये हैं। यथा-मनप्रयोग, वचनप्रयोग और कायप्रयोग। इन तीन प्रकार के प्रयोगों से जीवों के कमों का उपचय होता है। इसलिये जीवों के कमों का उपचय प्रयोग से होता है, स्वामाविक रूप से नहीं। इस प्रकार सभी पञ्चेन्द्रिय जीवों के तीन प्रकार का प्रयोग होता है। पृथ्वीकायिकादि पांच स्थावर जीवों के एक काय प्रयोग से होता है। तीत विकलेन्द्रिय जीवों के ववन प्रयोग और काय प्रयोग, इन दो प्रयोगों से होते हैं। इस प्रकार सर्व जीवों के प्रयोग द्वारा कभी का उपवय होता है, किंतु स्वाभाविक रूप से नहीं होता। इस प्रकार वैमानिक पर्यन्त सभी जीवों के विषय में कहना चाहिये।

८ प्रश्न-हे भगवन् ! वस्त्र के जो पुर्गलों का उपचय होता है, क्यां वह सादि सान्त है, सादि अनन्त हैं, अनादि सान्त है, या अनादि अनन्त हैं ?

द उत्तर-हे गौतम ! वस्त्र के पुद्गलों का जो उपचय होता है, वह सादि सान्त है, परन्तु सादि अनन्त, अनादि सान्त और अनादि अनन्त नहीं है।

९ प्रश्न-हे भगवन् ! जिस प्रकार वस्त्र के पुद्गलोपचय सादि सान्त है, किन्तु सादि अनन्त, अनादि सान्त और अनादि अनन्त नहीं है, उसी प्रकार जीवों के कर्मोपचय भी सादि सान्त है, सादि अनन्त है, अनादि सान्त है, या अतादि अनन्त है ?

९ उत्तर-हे गौतम ! कितने ही जीवों के कर्मोपचय सादि सान्त हैं, कितने ही जीवों के कर्मोपचय अनादि सान्त है, और कितने ही जीवों के कर्मोपचय अनादि अनन्त है, परन्तु जीवों के कर्मोपचय सादि अनन्त नहीं हैं।

१० प्रदन-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

१० उत्तर-हे गौतम ! ईर्यापथिक बंध की अपेक्षा कर्मोपचय सावि सान्त हैं। भवसिद्धिक जीवों के कर्मोपचय अनादि सान्त है। अभवसिद्धिक जीवों के कर्मोपचय अनादि अनन्त है। इसलिये हे गौतम ! उपर्युक्त रूप से कथन किया गया है।

विश्वेचन-वस्य द्वार-कपड़े के पुद्गलोपचय प्रयोग से (जीव के प्रयत्न से) और स्वाभाविक रूप से, इन दोनों प्रकार से होता है, किन्तु जीवों के कर्मोपचय प्रयोग से ही होता है। यदि ऐसा न माना जाय तो अयोगी अवस्था में भी जीवों को कर्म बन्ध का प्रसंग होगा। अतः जीवों के कर्मोपचय प्रयोग से ही होता है। यह कथन सयुक्तिक है।

साबि द्वार-गमन मार्ग को 'ईर्यापय' कहते हैं। ईर्यापय से बंधने वाले कमें को

'एर्यापथिक' कर्म कहते हैं अर्थात् जिसमें केवल शरीरादि योग ही हेत् है, ऐसा कर्म 'ऐर्या-पथिक' कहलाता है और इस कर्म का बन्धक 'एयपिथिक बन्धक' कहलाता है। उपशान्त मोह, क्षींगमीह और संयोगी केवली की ऐर्यापांथक कर्म का बन्ध होता है। यह कर्म इस अवस्था से पहले नहीं बंधता है, इसलिए इस अवस्था की अपक्षा से इसका 'सादिपना' है। अयोगी अवस्था में अथवा उपगमश्रेणी से गिरने पर इस कर्म का बन्ध नहीं होता है, इसलिए इसका 'सान्तपना' है। तात्पर्य यह है कि --- 'ईर्या' का अर्थ है -- गति और 'पथ' का अर्थ है 'मार्ग'। इस प्रकार 'ईर्यापथ' का अर्थ है--गमनमार्ग। जो कर्म केवल हलन चलन आदि ु प्रवृत्ति से बंधता है, जिसके बन्ध में दूसरा कारण (कषाय) नहीं होता है, उसे 'ऐयिपय' कम कहते हैं। कर्मबन्ध के मुख्य दो कारण हैं-एक तो क्रोधादि कथाय और दूसरा शारीरिक वाचिक आदि प्रवृत्ति । जिन जीवों के कषाय मर्वथा उपनान्त या सर्वथा क्षीण नहीं हुआ है, उनके जो भी कमें बन्ध होता है, वह सब काषायिक (कथाय जन्य) कहलाता है। यद्यपि सब कपाय वाले जावों के कथाय सदा निरन्तर प्रकट नहीं रहता है, तथापि उनका कपाय मत्रंथा उपशान्त या क्षोण न होने से. उनकी हलन चलन आदि सारी प्रवृत्तियाँ (जिनमें प्रकट रूप में कारण रूप कोई कषाय मालूम नहीं होता है तथापि उनुकी वे सब प्रवृत्तियाँ) 'काषायिक' ही कहजाती हैं। जिन जीवों के कषाय सर्वषा उपशान्त या क्षीण हो गया है, उन हो ह रुन चलन आदि सारी प्रवृत्तियाँ 'काषायिक' नहीं कहलाती हैं, किन्तु शारीरिक (कायिक) या बाचिक आदि योगवाली कहलाती हैं।

यहां जो 'एर्यापिथक' क्रिया बतलाई गई है, वह उपशान्त मो**ह गुणस्थान में रहने** वाले या क्षीणमोह गुणस्थान में रहने वाले तथा सयोगी केवली के ही हो सकती है, क्योंकि उन जीवों के ही इस प्रकार का कर्म बन्ध हो सकता है।

#### वस्त्र और जीव की सावि साम्तता

११ प्रश्न-वत्थे णं भंते ! किं साइए सपज्जवसिए चउभंगो ?
११ उत्तर-गोयमा ! वत्थे साइए सपज्जवसिए, अवसेसा तिण्णि
वि पडिसेहेयव्वा ।

१२ प्रश्न-जहा णं भंते ! वत्थे साइए सपज्जवसिए, णो साइए अपज्जवसिए, णो अणाइए सपज्जवसिए, णो अणाइए अपज्जवसिए तहा णं जीवा णं किं साइया सपज्जवसिया चउभंगो-पुच्छा ?

१२ उत्तर-गोयमा ! अत्थेगइया साइया सपजनसिया, चतारि वि भाणियव्वा ।

१३ प्रश्न-से केणट्टेणं ?

१३ उत्तर-गोयमा ! णेरइय-तिरिनस्वजोणिय-मणुस्स-देवा गइ-रागइं पडुच साइया सपज्जवसिया, सिद्धा (सिद्ध) गइं पडुच साइया अपज्जवसिया, भवसिद्धिया लिद्धि पडुच अणाइया सपज्ज-वसिया, अभवसिद्धिया संसारं पडुच अणाइया अपज्जवसिया, से तेणट्टेणं।

कित शब्दार्थ-गइरागइं-जाना आना, पडुक्च-अपेक्षा, लिंडु-लिब्ध-प्राप्ति । भावार्थ-११ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या यस्त्र सादि सान्त है ? इत्यादि पूर्वोक्त रूप से चार भंग करके प्रश्न करना चाहिए ?

११ उत्तर-हे गौतम ! वस्त्र सादि सास्त ने । बाकी तीन भंगों का वस्त्र में निषेध करना चाहिए ।

१२ प्रश्न — हे भगवन् ! जैसे वस्त्र सादि मान्त है, किन्तु सादि अनन्त नहीं है, अनादि सान्त नहीं है और अनादि अनन्त नहीं है, उसी प्रकार जीवों के लिए भी प्रश्न करना चाहिए; —

हे भगवन् ! क्या जीव, सादि सान्त हैं, सादि अनन्त हैं, अनादि सान्त हैं, या अनादि अनन्त हैं ? १२ उत्तर-हे गौतम ! कितने ही जीव सादि सान्त हैं, कितने ही जीव सादि अनन्त हैं, कितने ही जीव अनादि सान्त हैं और कितने ही जीव अनादि अनन्त हैं।

१३ प्रश्न-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

१३ उत्तर-हे गौतम ! नैरियक, तिर्यञ्चयोनिक, मनुष्य और देव, गित आगित की अपेक्षा सादि सान्त हैं। सिद्ध गित की अपेक्षा सिद्ध जीव, सादि अनन्त हैं। लिब्ध की अपेक्षा भवसिद्धिक जीव, अनादि सान्त हैं। संसार की अपेक्षा अभवसिद्धिक जीव, अनादि अनन्त हैं।

विवेचन-नरकादि गति में गमन की अपेक्षा उसका सादियन है और वहां से निकलने रूप आगमन की अपेक्षा उसकी सान्तता है। सिद्ध गित की अपेक्षा सिद्ध जीव, सादि अनन्त हैं।

शंका-सिद्धों की सादि अनन्त कहा है, परन्तु भूतकाल में ऐसा कोई समय नहीं था जब कि सिद्ध-गति सिद्ध-जीवों से रहित रही हो। फिर उनमें सादिता कैसे घटित हो सकती है?

ममाधान-सभी सिद्ध सादि है। प्रत्येक सिद्ध ने किसी एक समय में भवश्रमण का अंत करके सिद्धत्व प्राप्त किया है। अनन्त सिद्धों में से ऐसा एक भी सिद्ध नहीं-जो अनादि सिद्ध हो। इतना होते हुए भी सिद्ध अनादि हैं। सिद्धों का सद्भाव सदा से है। भूतकाल में ऐसा कोई समय नहीं था कि जब एक भी सिद्ध नहीं हो और सिद्धस्थान, सिद्धों से सर्वथा शून्य रही हो तथा फिर कोई एक जीव सबसे पहिले सिद्ध हुआ हो। अतएव समूहापेक्षा सिद्धों का अनादिफ्त है। यही बात इसी सूत्र के प्रथम शतक उद्शक ६ में + रोह अनगार के प्रश्न के उत्तर में बताई गई है। वहां सिद्धगित और सिद्धों को अनादि बतलाया है।

जिस प्रकार काल अनादि है। काल, किसी भी समय शरीरों तथा दिनों और रात्रियों से रहिन नहीं रहा। कीन सा शरीर और कोन सा दिन रात सर्व प्रथम उत्पन्न हुआ – यह जाना नहीं जा सकता, क्यों कि शरीरों और दिन-रात्रियों की आदि नहीं है। इसी प्रकार सिद्धों की भी आदि नहीं है। ऐसा कोई समय नहीं कि जब सिद्ध स्थान में कोई सिद्ध नहीं रहा हो। अनंत सिद्धों का सद्भाव वहां सदा से है।

<sup>+</sup> बेसी प्रथम भाग पू. २७० उत्तर २१७।

'सिद्धों की आदि नहीं है'--यह बात समूह की अपेक्षा से है, किंतु प्रत्येक सिद्ध की आदि होती है। सभी का अपना अपना उत्पत्तिकाल है। सिद्ध का प्रत्येक जीव पहिले संसारी था। भव का अन्त करने के बाद ही वह सिद्ध हुआ है। कहा भी है; —

'साई अपज्जवसिया सिद्धा, न य नाम तिकालिन । आसि कयाइ वि सुण्णा, सिद्धि सिद्धीह सिद्धिते ।।१।। सच्चं साइ सरीरं, न ए नामऽऽविमयं वेह सम्भावो । कालाऽणाइलाणओ, बहां व राष्ट्रवियाईणं ॥२।। सम्बो साई सिद्धोः न याबिमो विज्ञाह सहा तं च । सिद्धी सिद्धा य सया, निह्द्दित रोह पुष्छाए ॥३॥

अर्थात्-सिद्धांत में कहा है कि-सिद्ध, सादि अनन्त हैं। भूतकाल में ऐसा कोई भी समय नहीं रहा कि जब सिद्ध स्थान में एक भी सिद्ध नहीं रहा हो ॥१॥

('जब सिद्ध स्थान कभी सिद्धों से शून्य रहा ही नहीं, तब सिद्धों की आदि कैसे हो सकती है ?' इसके समाधान में दूसरी गाथा में कहा है कि)

काल अनादि है, शरीर भी अनादि है और दिन-रात भी अनादिकाल से होते आये हैं। ऐसा कोई भी काल नहीं कि जिसमें नतो कोई शरीर रहा हो और न दिन-रात हुए हो, तथापि प्रत्येक शरीर सादि है (एक के विनाश के बाद दूसरे की उत्पत्ति होती है) और प्रत्येक रात और दिन भी सादि है। इसी प्रकार सभी सिद्ध सादि हैं। वे अमुक समय में ही सिद्ध हुए हैं, उसके पूर्व वे संसारी ही थे। कोई भी सिद्ध ऐसा नहीं है कि जिस के सिद्ध होने की अपदि ही नहीं हो और कोई भी सिद्ध ऐसा नहीं है कि जो सर्व प्रथम सिद्ध हुआ हो और उसके पूर्व वहां कोई सिद्ध नहीं रहा हो। उत्पत्ति की अपक्षा प्रत्येक सिद्ध, 'सादि अपविसत' है।

'पढ़म समय सिद्ध' 'अनन्तरसिद्ध' और 'तीर्थंसिद्ध,' आदि भेद भी 'सिद्ध होने की आदि बतलाते हैं। अनादि और सादि में मात्र अपेक्षा भेद है। समूहापेक्षा सिद्ध 'अनादि अपर्यवसित' हैं और व्यक्ति की अपेक्षा 'सादि अपर्यवसित' हैं। अतएव शंका नहीं रहनी चाहिए।

भवसिद्धिक जीवों के 'भव्यत्व लब्धि' होती है। यह लब्धि सिद्धत्व प्राप्ति तक रहती है। इसके बाद हट जाती है। इसलिए भवसिद्धिक जीव, 'अनादि सान्त' कहे हैं।

### कर्म और उनकी स्थिति

१४ प्रश्न-कड़ णं मेते ! कम्मप्पगडीओ पण्णताओ ?

१४ उत्तर-गोयमा ! अट्ट कम्मणगडीओ पण्णताओ, तं जहा-णाणावरणिज्ञं दरिमणावरणिज्ञं. जाव-अंतराइयं ।

१५ प्रश्न-णाणावरणिजस्स णं भंते ! कम्मस्म केवइयं कालं बंधट्टिइ पण्णता ?

१५-उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उनकोसेणं तीसं सागरोवमकोडाकोडीओ, तिण्णि य वाससहस्साइं अवाहा, अवाह्णिया कम्मिट्टइ-कम्मणिनेओ, एवं दिस्सणावरणिजं पि, वेयणिजं जहण्णेणं दो समया उनकोसेणं जहा णाणावरणिजं, मोहणिजं जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उनकोसेणं सत्तरिसागरोवमकोडाकोंडीओ, सत य वाससहस्साणि (अवाहा) अवाहूणिया कम्मिट्टइ-कम्मिणिनेओ, आउगं जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उनकोसेणं तेत्तीसं सागरोवम्मिणि पुव्वकोडितिभागमव्मिहियाणि, कम्मिट्टइ-कम्मिणिनेओ, णामगोयाणं जहण्णेणं अट्ट मुहुत्ता, उनकोसेणं वीसं सागरोवमकोडाकोडीओ, दोण्णि य वाससहस्साणि अवाहा, अबाहूणिया कम्मिट्टइ-कम्मिणिनेओ, अंतराइयं जहा णाणावरणिजं। कठित शब्दार्थ-जहण्णेणं-जघन्य-कम से कम, अबाहा-अवाधाकाल, अबाहूणिया-अवाधा काल कम करके, कम्यनिसेओ-कर्मनिषेक।

भावार्थ-१४ प्रश्न-हे भगवन् ! कर्म प्रकृतियां कितनी हें ?

१४ उत्तर-हे गौतम ! कर्म प्रकृतियां आठ हे । यथा-ज्ञानावरणीय, वर्शनावरणीय यावत् अन्तराय ।

१५ प्रक्त-हे भगवन् ! ज्ञानावरणीय कर्म की बंध स्थिति कितने काल की कही गई है ?

१५ उत्तर-हे गौतम! ज्ञानावरणीय कमं की बंध स्थित जघन्य अन्तमंहूतं और उत्कृष्ट तीस कोड़ाकोड़ी सागरीपम की है। तीन हजार वर्ष का
अबाधा काल है। अबाधा काल जितनी स्थिति को कम करने पर शेष कमं
स्थित-कमं-निषेक है। इसी प्रकार दर्शनावरणीय कमं के विषय में भी जानना
चाहिये। वेदनीय कमं की जघन्य स्थिति दो समय की है और उत्कृष्ट स्थित
जानावरणीय कमं के समान जाननी चाहिये। मोहनीय कमं की बंध स्थिति
जघन्य अन्तर्मृहृतं और उत्कृष्ट सित्तर कोड़ाकोड़ी सागरीपम की है। सात हजार
वर्ष का अबाधा काल है। अबाधा काल की स्थिति को कम करने से शेष कमं
स्थित-कमं-निषेक काल जानना चाहिये। आयुष्य कमं की बंध स्थित जघन्य
अन्तर्मृहृतं और उत्कृष्ट पूर्व कोटि के तीसरे भाग अधिक तेतीस सागरीपम की है।
इसकी वही कमं स्थिति-कमं-निषेक काल है। नामकमं और गौत्रकमं की बंध स्थिति
जघन्य आठ मृहूतं और उत्कृष्ट बीस कोड़ाकोड़ी सागरीपम है। दो हजार वर्ष
का अबाधा काल है। उस अबाधा काल की स्थिति को कम करने से शेष
कमं स्थिति-कमं-निषेक होता है। अन्तराय कमं का कथन ज्ञानावरणीय कमं
के समान जानना चाहिये।

विवेचन-कर्म स्थिति द्वार-इसमें कमों की स्थिति का वर्णन किया गया है। साथ ही-उनका अवाधा काल भी बताया गया है। 'बाधु लोडने' अर्थात् लोडन अर्थ वाली बाधु-धातु से बाधा शब्द बना है। बाधा का अर्थ है कर्म का उदय। कर्म का उदय नहीं होना 'अबाधा' कहलाता है। अर्थात् जिस समय कर्म का बंध हुआ, उस समय से लेकर अवतक कमें का उदय हाता है, तबतक क काल का अर्थात् कम का बध और कमें का उदय हन दोनों के बीच के अन्तर काल को 'अबाधा-काल' कहते हैं। पूर्विक्त स्वरूप वाले अबाधा काल में कमें कमें का बदत काल) कहलाती है। अर्थात् जिस कमें का बध स्थिति काल तीस को इाकोड़ी सागरी सम बतलाया गया है, उस में से तीन हजार वर्ष अबाधा काल कम कर देने पर गए कमें स्थित-काल (कमें का बदत काल कमें निषेक-काल) कहलाता है। कमें भागने के लिय कमें दिलकों की एक प्रकार की रचना को कमें निषेक कहते हैं। प्रथम सभय में बहुत अधिक कमें निषेक होता है। दूसरे समय में विशेष हान और तीसरे समय में विशेष हान और तीसरे समय में विशेष हान और तीसरे समय में विशेष हीत, इस प्रकार जितनी उत्कृष्ट स्थित बाले कमें दिलक होते हैं, उतना ही विशेष हान कमें निषंक होता जाता है। इस का तात्पर्य यह है कि जैसे बाधा हुआ भी जानावरणीय कमें तीन हजार वर्ष कम अव्येच (नहीं वेदा जाने बाला) रहता है। इसलिये तीन हजार वर्ष कम उसका अत्भव-काल होता है। अर्थात् जानावरणीय कमें का अन्भव काल तीन हजार वर्ष कम तीस को इाकोड़ी सागरीपम होता है।

इस विषय में किन्हों आचार्यों का एसा कथन है कि जानावरणीय कर्म का तीन हजार वर्ष का अवाधा-काल है और तीस को डाकोड़ी सागरीपम का 'वाधा-काल' है। ये दोनों काल मिलकर कर्म स्थिति-काल कहलाता है। इसमें से अवाधा-काल को निकाल देने पर बाकी जितना काल बचता है, वह 'कर्म निषक काल' कहलाता है। इसी प्रकार दूसरें कर्मों के विषय में भी अबाधा-काल का कथन करना चाहिये। विशेषता यह है कि आयुष्य कर्म में तेतीस—सागरोपम का निषक काल है और पूर्व कोटिका तिभाग काल 'अबाधा काल' है। किन्तु आगम पाठ को देखते हुए यह मान्यता उचित प्रतीत नहीं होती है, क्योंकि आगम में जानावरणीय आदि कर्मों का बधस्थित तीस कोड़ाकोड़ी सागरोपम आदि ही बताई गई है। अधिक नहीं। एवं आयुष्य कर्म के भी अबाधा काल न्यून करना नहीं बताया है, वेदनीय कर्म का जधन्य काल दो समय का है। अर्थात् जिस वेदनीय कर्म के बंध की अपेक्षा वेदनीय कर्म दो समय की स्थित वाला है। प्रथम समय में बंधता है और दूसरे समय में बंदा जाता है। वेदनीय कर्म की जो जधन्य स्थित वारह मुहूर्त तथा नाम और गोत्र की जवन्य स्थित आठ मुहूर्त बतलाई गई है, वह सक्षाय बंध की स्थित की अपेक्षा समझनी चाहिये।



#### कर्मों के बंधक

१६ प्रश्न-णाणावरणिजं णं भंते ! कम्मं किं इत्थी वंधइ, पुरिसो बंधइ, णपुंसओ बंधइ; णोइत्थी-णोपुरिस-णोणपुंसओ बंधइ ?

१६ उत्तर-गोयमा ! इत्थी वि बंधइ, पुरिसो वि वंधइ, णपुं-सओ वि बंधइ; णोइत्थी-णोपुरिस-णोणपुंसओ सिय बंधइ, सिय णो बंधइ; एवं आउयवजाओ सत्त कम्मण्यगडीओ ।

१७ प्रश्न-आउयं णं भंते ! कम्मं किं इत्थी बंधइ, पुरिसो बंधइ, णपुंसओ बंधइ, पुच्छा ?

१७ उत्तर-गोयमा ! इत्थी सिय बंधइ, सिय णो बंधइ, एवं तिण्णि वि भाणियव्वाः णोइत्थी-णोपुरिस-णोणपुंसओ ण बंधइ ।

१८ प्रश्न-णाणावरणिज्ञं णं भंते ! कम्मं किं संजए बंधइ, अस्तंजए बंधइ, संजया असंजए बंधइ; णोसंजय-णोअसंजय-णोसंजया-संजए बंधइ ?

१८ उत्तर-गोयमा ! संजए सिय बंधइ, सिय णो बंधइ, अस्तंजए बंधइ; संजयासंजए वि बंधइ; णोसंजय-णोअस्तंजय-णोसंजयासंजये ण बंधइ; एवं आउयवज्ञाओ सत्त वि, आउए हेट्टिल्ला तिण्णि भयणाए, उवरिल्ले ण बंधइ।

किंदिन शब्दार्श्व—आउयवज्जाओ—आयु छोड़कर, हेट्टिस्ला—नीचे की, उवरिस्ला -ऊपर के, भयणाए—भजना में अर्थात् विकल्प से ।

भावार्थ-१६ प्रक्त-हे भगवन् ! ज्ञानावरणीय कर्म क्या स्त्री बांधती हैं, पुरुष बांधता है, न गुंसक बांधता है, या नोस्त्री-नोपुरुष-नोनपुंसक बांधता है ?

१६ उत्तर-हे गौतम ! ज्ञानावरणीय कर्म को स्त्री भी बांधती है, पुरुष भी बांधता है और नपुंत्रक भी बांधता है, परन्तु जो नोस्त्री-नोपुरुष नोनपुंसक होता है, वह कदाचित् बांधता है और कदाचित् नहीं बांधता है। इस प्रकार आयुष्य कर्म को छोड़ कर शेष सातों कर्म प्रकृतियों के विषय में समझना चाहिये।

१७ प्रक्रन-हे भगवन् ! आयुष्य कर्म को क्या स्त्री बांधती है, पुरुष बांधता है, नपुंसक बांधता है, या नोस्त्री-नोपुरुष-नोनपुंसक बांधता है ?

१७ उत्तर-हे गौतम ! आयुष्य कर्म को स्त्री कदाचित् बांधती है और कदाचित् नहीं बांधती हैं, इसी प्रकार पुरुष और नपुंसक के विषय में भी कहना चाहिये। नोहत्री-नोपुरुष-नोतपुंसक आयुष्य कर्म को नहीं बांधता।

१८ प्रश्न-हे भगवन् ! ज्ञानावरणीय कर्म की संयत बांधता है, असंयत बांधता है, संयतासंयत बांधता है, या नीसंयत-नीअसंयत-नीसंयतासंयत बांधता है ?

१८ उत्तर-हे गौतम! ज्ञानावरणीय कर्म की संयत कदाचित् बांधता है और कदाचित् नहीं बांधता है, किंतु असंयत बांधता है और संयतासंयत भी बांधता है, परन्तु जो नोसंयत-नोअसंयत-नोसंयतासंयत होता है, वह नहीं बांधता है। इस प्रकार आयुष्य कर्म को छोड़कर शेष सात कर्म प्रकृतियों के विषय में कहना चाहिये। आयुष्य कर्म के सम्बन्ध में संयत, असंयत और संयतासंयत के लिये भजना समझनी चाहिये। अर्थात् कदाचित् बांधते ह और कदाचित् नहीं बांधते है। नोसंयत-नोअसंयत-नोसंयतासंयत आयुष्य कर्म को नहीं बांधते।

विवेचन-यहां प्रत्येक विषय में भिन्न भिन्न द्वार कहे जाते हैं।

१ स्त्रीद्वार-स्त्री, पुरुष और नपुंसक, ये तीनों ज्ञानावरणीय कमें को बांधते हैं। जिस जीव के स्त्रीत्व, पुरुषत्व और नपुंसकत्व से सम्बन्धित वेद (विकार) का उदय नहीं होता, किन्तु केवल स्त्री, पुरुष, या नपुंसक का शरीर है, उसे 'नोस्त्री-नोपुरुष-नोनपुंसक' कहते हैं। वह अनिवृत्तिबादरसंपरायादि गुणस्थानवर्ती होता है। इनमें से अनिवृत्तिबादरसंपराय और सूक्ष्म-संपराय गुणस्थानवर्ती जीव, ज्ञानावरणीय कर्म का बन्धक होता है, क्योंकि वह सप्तिविध कर्म का बन्धक, या षड्विध कर्म का बन्धक होता है। उपशांत मोहादि गुणस्थान-वर्ती (नोस्त्री नोपुरुष-नोनपुंसक) जीव, ज्ञानावरणीय का अवन्धक होता है, क्योंकि वह तो एकविध (वेदनीय) कर्म का बन्धक होता है। इसीलिए कहा है कि नोस्त्री-नोपुरुप-नोनपुंसक जीव, ज्ञानावरणीय कर्म को भजना से बांधता है अर्थात् कदाचित् वांधता है और कदा-चित् नहीं बांधता है। आयुष्य कर्म को स्त्रीवेदी, पुरुषवेदी और नपुंसकवेदी जीव, कदाचित् बांधता है और कदाचित् वांधता है। आयुष्य कर्म को स्त्रीवेदी, पुरुषवेदी और नपुंसकवेदी जीव, कदाचित् बांधता है और कदाचित् को होता है, तब बान्धता है और जब आयुष्य का बन्ध-काल होता है, तब बान्धता है और जब आयुष्य का बन्ध-काल होता है, तब बान्धता है और जब आयुष्य का बन्ध-काल होते। होता है, तब नहीं बान्धता है, क्योंकि एक भव में आयुष्य एक ही बार बन्धता है। नोस्त्री-नोपुरुष-नोनपुंसक जीव (स्त्री आदि वेद रहित जीव) तो अयुष्य को बांधता ही नहीं है, क्योंकि निवृत्तिबादर संपराय आदि गुणस्थानों में आयुबन्ध का व्यवच्छेद हो जाता है।

२ संयतद्वार—प्रथम के चार संयम में अर्थात् सामायिक, छेदोपस्थापनीय, परिहर विश्व शिर सूक्ष्मसम्पराय, इन चार संयम में रहने वाला संयत जीव, ज्ञानावरणीय कमं को बांधता है। यथाख्यात संयम में रहने वाला संयत जीव तो उपशांत मोहादि वाला होता है, इसलिये वह ज्ञानावरणीय कमं नहीं बांधता है। अतएव कहा गया है कि संयत जीव, ज्ञानावरणीय कमं को कदाचित् बांधता है और कदाचित् नहीं बांधता है। असंयत अर्थात् मिथ्यादृष्टि आदि जीव और संयतासंयत अर्थात् पञ्चम गुणस्थानवर्ती देशविरत जीव, ये दोनों ज्ञानावरणीय कमं बांधते हैं। नोसंयत-नोअसंयत-नोसयतासंयत अर्थात् सिद्ध जीव, ज्ञानावरणीय कमं नहीं बांधता है, क्योंकि उनके कमं बंध का कोई कारण नहीं है। स्यत, असंयत और संयतासंयत, ये तीनों आयुष्य बंध काल में आयुष्य को बांधते हैं, दूसरे समय में (आयुष्य बंध काल के सिवाब अन्य समय में) आयुष्य नहीं बांधते हैं। इसिलये इन तीनों के आयुष्य का बंध भजना से कहा गया है, अर्थात् कदाचित् बांधते हैं और कदाचित् नहीं बांधते हैं। नोसंयत-नोअसंयत-नोसंयतासंयत अर्थात् सिद्ध औव, आयुष्य नहीं बांधते हैं। इसिलये इन तीनों के आयुष्य का बंध भजना से कहा गया है, अर्थात् कदाचित् बांधते हैं और कदाचित् नहीं बांधते हैं। नोसंयत-नोअसंयत-नोसंयतासंयत अर्थात् सिद्ध औव, आयुष्य नहीं बांधते हैं।

# १९ प्रश्न-णाणावरणिजं णं भंते ! कम्मं किं सम्मदिट्टी बंधइ

## मिच्छिदिही बंधइ, सम्मामिच्छिदिही बंधइ ?

१९ उत्तर-गोयमा ! सम्मदिट्टी सिय बंधइ, सिय णो बंधइ: मिच्छिदिट्टी बंधइ, सम्मामिच्छिदिट्टी बंधइ; एवं आउयवजाओ सत्त वि, आउए हेट्टिला दो भयणाए, सम्मामिच्छिदिट्टी ण बंधइ।

२० प्रश्न-णाणावरणिजं णं भेते ! किं सण्णी वंधइ, असण्णी वंधइ; णोसण्णी णोअसण्णी वंधइ ?

२० उत्तर-गोयमा ! सण्णी सिय वंधइ, सिय णो वंधइ; असण्णी वंधइ; णोसण्णी-णोअसण्णी ण वंधइ, एवं वेयणिज्ञा- ऽऽउयवज्ञाओ छ कम्मप्पगडीओ, वेयणिज्जं हेट्टिल्ला दो वंधंति, उवित्ले भयणाए, आउयं हेट्टिल्ला दो भयणाए, उवित्ले ण वंधइ।

२१ प्रश्न-णाणावरणिजं णं भंते ! कम्मं किं भवसिद्धिए वंधइ, अभवसिद्धिए वंधइ, णोभवसिद्धिय-णोअभवसिद्धिए बंधइ ?

२१ उत्तर-गोयमा ! भवसिद्धिए भयणाए, अभवसिद्धिए बंधइ; णोभवसिद्धिय-णोअभवसिद्धिए ण बंधइ, एवं आउयवजाओ सत्त वि, आउयं हेट्टिल्ला दो भयणाए, उवरिल्ले ण बंधइ ।

२२ प्रश्न-णाणावरणिजं णं भंते ! कम्मं किं चक्खुदंसणी बंधइ अचक्खुदंसणी; ओहिदंसणी; केवलदंसणी०?

२२ उत्तर-गोयमा ! हेट्टिल्ला तिण्णि भयणाए, उवरिल्ले ण

# बंधइ, एवं वेयणिजवजाओ सत्त वि, वेयणिजं हेट्टिल्ला तिण्णि बंधति, केवलदंसणी भयणाए।

कठित शब्दार्थ — सण्णी — मनवाले जीव, असण्णी — जिनके मन तहीं, णोसण्णी-णोअसण्णी — केवलज्ञानी और सिद्ध भगवान्, अचक्ख्यंसणी — जो आँखों के सिवाय-कान, नाक, मुंह, शरीर और मन से देखते हैं।

भावार्थ-१९ प्रक्त-हे मगवन् ! जानावरणीय कर्म को क्या सम्यग्दृष्टि बांधता है, मिथ्यादृष्टि बांधता है, या सम्यग्मिथ्यादृष्टि बांधता है ?

१९ उत्तर-हे गौतम ! सम्यग्दृष्टि कदाचित् बांधता है और कदाचित् नहीं बांधता, मिथ्यादृष्टि तो बांधता है और सम्यग्मिथ्यादृष्टि भी बांधता है। इस प्रकार आयुष्य कर्म के सिवाय शेष सात कर्म प्रकृतियों के विषय में समझना चाहिये। आयुष्य कर्म को सम्यग्दृष्टि और मिथ्यादृष्टि कदाचित् बांधते हैं और कदाचित् नहीं बांधते हैं। सम्यग्मिथ्यादृष्टि (सम्यग्मिथ्यादृष्टि अवस्था में) नहीं बांधते हैं।

२० प्रक्र-हे भगवन् ! ज्ञानावरणीय कर्म को क्या संज्ञी जीव बांधता है, असंज्ञी जीव बांधता है, या नोसंज्ञीनोअसंज्ञी जीव बांधता है ?

२० उत्तर-हे गौतम ! ज्ञानावरणीय कर्म को संज्ञी जीव, कदाचित् बांधता है और कदाचित् नहीं बांधता है। असंज्ञी जीव बांधता है। नोसंज्ञी नो असंज्ञी जीव नहीं बांधता है। इस प्रकार देवनीय और आयुष्य को छोड़ कर शेष छह कर्म प्रकृतियों के विषय में कहना चाहिये। वेदनीय कर्म को संज्ञी भी बांधता है और असंज्ञी भी बांधता है, किंतु नोसंज्ञीनोअसंज्ञी कदाचित् बांधता है और कदाचित् नहीं बांधता है। आयुष्य कर्म को संज्ञी जीव और असंज्ञी जीव भजना से बांधते हैं, अर्थात् कदाचित् बांधते हैं और कदाचित् नहीं बांधते हैं। नोसंज्ञीनोअसंज्ञी जीव, आयुष्य कर्म को नहीं बांधते हैं।

२१ प्रदत-हे भगवन् ! ज्ञानावरणीय कर्म को क्या भवसिद्धिक बांधता है, अभवसिद्धिक बांधता है, या नोभवसिद्धिकनोअभवसिद्धिक बांधता है ?

२१ उत्तर-हे गौतम ! भवसिद्धिक जीव, कदाचित् बांधता है और कदा-चित् नहीं बांधता है। अभवसिद्धिक बांधता है। नोभवसिद्धिक नोअभवसिद्धिक नहीं बांधता है। इस प्रकार आयुष्य कर्म के सिवाय शेष सात कर्म प्रकृतियों के विषय में कहना चाहिये। आयुष्य कर्म को भविमद्धिक (भव्य) और अभवसिद्धिक (अभव्य) कदाचित् बांधता है और कदाचित् नहीं बांधता है। नोभवसिद्धिक नोअभवसिद्धिक (सिद्ध) नहीं बांधता है।

२२ प्रक्रन-हे भगवन् ! ज्ञानावरणीय कर्म को क्या चक्षुदर्शनौ बांधता है, अचक्षुदर्शनी बांधता है, अवधिदर्शनी बांधता है, या केवलदर्शनी बांधता है?

२२ उत्तर-हे गौतमं ! चक्षुदर्शनी, अचक्षुदर्शनी और अवधिदर्शनी कदाचित् बांधता है और कदाचित् नहीं बांधता है। केवलदर्शनी नहीं बांधता है। वेदनीय कर्म के सिवाय शेष सात कर्म प्रकृतियों के विषय में इसी तरह कहना चाहिये। वेदनीय कर्म को चक्षुदर्शनी, अचक्षुदर्शनी और अवधिदर्शनी बांधते हैं। केवलदर्शनी कदाचित् बांधते हैं और कदाचित् नहीं बांधते हैं।

विवेचन-३ सम्यग्दृष्ट द्वार-सम्यग्दृष्ट के दो भेद हैं-सराग सम्यग्दृष्ट और वीतराग सम्यग्दृष्ट । इनमें से वीतराग सम्यग्दृष्ट तो ज्ञानावरणीय कर्म को नहीं बांधते हैं, क्योंकि वे तो एकविध (वेदनीय) कर्म के बंधक हैं । सराग सम्यग्दृष्ट तो ज्ञानावरणीय कर्म को कदाचित् कर्म बांधते हैं इसीलिये कहा गया है कि सम्यग्दृष्ट जीव, ज्ञानावरणीय कर्म को कदाचित् बांधता है। आर कदाचित् नहीं बांधता है। मिथ्यादृष्ट और सम्यग्मिथ्यादृष्ट (मिश्रदृष्ट) ये दोनों तो ज्ञानावरणीय कर्म को बांधते ही हैं । सम्यग्दृष्ट और मिथ्यादृष्ट जीव कदाचित् आयुष्य कर्म को बांधते हैं और कदाचित् नहीं बांधते हैं। जैसे कि-अपूर्वकरणादि सम्यग्दृष्ट, आयुष्य को नहीं बांधते हैं । इससे भिन्न सम्यग्दृष्ट जीव आयुष्य के बंध काल में आयुष्य को बांधते हैं, दूसरे समय में (आयुष्य बन्ध काल के सिवाय दूसरे समय में) नहीं बांधते हैं । इसी प्रकार मिथ्यादृष्टि जीव भी आयुष्य बन्ध काल में आयुष्य को बांधते हैं, दूसरे समय में नहीं बांधते हैं। सम्यग्मिथ्यादृष्ट (मिश्रदृष्ट) जीव, (मिश्रदृष्ट अवस्था में) आयुष्य बांधते हैं। नहीं हैं, क्योंकि मिश्रदृष्ट जीवों को आयुष्य को अध्यवसाय स्थानों का अभाव है।

४ संज्ञी द्वार-मनःपर्याप्ति वाले जीवों को 'संज्ञी' कहते हैं । वीतराग संज्ञी जीव तो

ज्ञानावरणीय कर्म को नहीं बांघते हैं। इनसे मिन्न सराग संज्ञी जीव, ज्ञानावरणीय कर्म को बांघते हैं। इसीलिए कहा है कि—संज्ञी जीव, ज्ञानावरणीय कर्म को भजना से बांधते हैं अर्थात् कदाचित् बांधते हैं और कदाचित् नहीं बांधते हैं। मनः पर्याप्ति से रहित जीव, असंज्ञी कहलाते हैं। वे तो ज्ञानावरणीय कर्म को बांधते ही हैं। नोसंज्ञीनोअसंज्ञी जीव, केवलीया सिद्ध होते हैं, वे ज्ञानावरणीय कर्म को नहीं बांधते हैं, क्योंकि उनके ज्ञानावरणीय कर्म के बन्धन के कारण (हेतु) नहीं हैं। संज्ञी जीव और असंज्ञी जीव—ये दोनों वेदनीय कर्म को बांधते ही हैं, क्योंकि अयोगी केवली और सिद्ध भगवान् के सिवाय शेष सभी जीव वेदनीय कर्म को बन्धक होते हैं। नोसंज्ञीनोअसंज्ञी जीवों के तीन भेद होते हैं—सयोगी केवली, अयोगी केवली और सिद्ध भगवान्। इनमें से सयोगी केवली तो वेदनीय कर्म को बांधते हैं, पैंकतु अयोगी केवली और सिद्ध भगवान् नहीं बांधते हैं। इसिलए कहा गया है कि नोसंज्ञीनोअसंज्ञी जीव, वेदनीय कर्म को भजना से बांधते हैं अर्थात् कर्याच्य कर्म को भजना से बांधते हैं और कदाचित् नहीं बांधते हैं। संज्ञी और असंज्ञी, ये दोनों आयुष्य कर्म को भजना से बांधते हैं अर्थात् आयुष्य वन्ध काल में आयुष्य कर्म को भजना से बांधते हैं। नोसंज्ञीनोअसंज्ञी अर्थात् केवली और सिद्ध जोव, आयुष्य को नहीं बांधते हैं।

प् भवसिद्धिक द्वार-जो भवसिद्धिक वीतराग होते हैं, वे ज्ञानावरणीय कर्म को नहीं बाधते हैं। जो भवसिद्धिक सराग होते हैं, वे ज्ञानावरणीय कर्म बाधते हैं। इसिल्ए कहा है कि 'भवसिद्धिक जीव ज्ञानावरणीय कर्म को भजना से बाधते हैं। अभवसिद्धिक तो ज्ञानावरणीय कर्म को बाधते ही हैं। नोभवसिद्धिक नोअभवसिद्धिक अर्थात् सिद्ध जीव, ज्ञानावर-णीय कर्म को नहीं बाधते हैं। भवसिद्धिक (भव्य) और अभवसिद्धिक (अभव्य), ये दोनों प्रकार के जीव, आयुष्य बन्ध काल में आयुष्य को बाधते हैं। इससे भिन्न समय में नहीं बाधते हैं। इसलिए कहा गया है कि-भवसिद्धिक और अभवसिद्धिक जीव, आयुष्य कर्म को भजना से बाधते हैं। नोभवसिद्धिक नोअभवसिद्धिक अर्थात् सिद्ध जीव, आयुष्य को नहीं बाधते हैं।

६ दर्शन द्वार-चक्षुदर्शनी, अचक्षेदर्शनी और अवधिदर्शनी-ये तीनों यदि छन्नस्य वीतरागी हों, तो ज्ञानावरणीय कर्म को नहीं बाधते हैं, क्योंकि वे तो केवल एक वेदनीय कर्म के ही बन्धक होते हैं। यदि ये तीनों सरागी छन्नस्थ हो, तो बाधते हैं। इसलिए यह कहा गया है कि ये तीनों ज्ञानावरणीय कर्म, भजना से बांधते हैं। भवस्थ केवलदर्शनी और सिद्ध केवलदर्शनी, ये दोनों ज्ञानावरणीय कर्म नहीं बांधते हैं, क्योंकि उनके इस कर्मबन्ध का हेतु नहीं है। प्रथम के तीन दर्शन वाले (चक्षुदर्शनी, अचक्षुदर्शनी और अवधिदर्शनी) छग्न-स्थ बीतरागी और सरागी, ये वेदनीय कर्म को बांधते ही हैं। केवलदर्शनी, सयोगी-केवली वेदनीय कर्म बांधते हैं, किंतु केवलदर्शनी अयोगी-केवली और सिद्ध जीव, नहीं बांधते हैं। इसलिए कहा गया है कि केवलदर्शनी वेदनीय कर्म भजना से बांधते हैं अर्थात् कदाचित् बांधते हैं और कदाचित् नहीं वांधते हैं।

२३ प्रश्न-णाणावरणिज्ञं कम्मं किं पज्जतओ बन्धइ, अपज्ज-त्तओ बन्धइ, णोपज्जत्तय-णोअपज्जत्तए बन्धइ ?

२३ उत्तर-गोयमा ! पज्जत्तए भयणाए; अपज्जत्तए बन्धइ, णोपज्जत्तय-णोअपज्जत्तए ण बन्धइ; एवं आउयवज्जाओ, आउयं हेट्टिल्ला दो भयणाए, उवरिल्ले ण बन्धइ।

२४ प्रश्न-णाणावरणिजं किं भासए बन्धइ, अभासए० ?

२४ उत्तर-गोयमा ! दो वि भयणाए, एवं वेयणिजवजाओ सत्त वि । वेयणिजं भासए बन्धइ, अभासए भयणाए ।

२५ प्रश्न-णाणावरणिजं किं परित्ते बन्धइ, अपरित्ते बन्धइ, णोपरित्ते-णोअपरित्ते बन्धइ ?

२५ उत्तर-गोयमा ! परित्ते भयणाए, अपरित्ते बन्धइ, णोपरित्ते-णोअपरित्ते, ण बन्धइ, एवं आउयवज्ञाओ सत्त कम्मप्पगडीओ, आउयं परित्तो वि, अपरित्तो वि भयणाए, णोपरित्तो-णोअपरित्तो ण बन्धइ।

२६ प्रश्न-णाणावरणिजं कम्मं कि आभिणिबोहियणाणी

बन्धइ, सुयणाणी, ओहिणाणी, मणपज्जवणाणी, केवलणाणी०?

२६ उत्तर-गोयमा ! हेडिल्ला चत्तारि भयणाए, केवलणाणी ण बन्धइ, एवं वेयणिज्ञवज्ञाओ सत्त वि, वेयणिज्ञं हेडिल्ला चतारि बन्धंति, केवलणाणी भयणाए ।

२७ प्रश्न-णाणावरणिजं किं मइअण्णाणी बन्धइ, सुयअण्णाणी बन्धइ, विभंगणाणी बन्धइ?

२७ उत्तर-गोयमा !आउयवजाओ सत्त वि बन्धंति, आउयं भय-णाए ।

कित शब्दार्थ-परकासओं-जिस जीव ने उत्पन्न होने के बाद अपने योग्य आहार, शरीर आदि पर्याप्ति पूर्ण करली हो, अपन्जत्तए-जिसने उत्पन्न होकर भी अपने योग्य पर्याप्ति पूर्ण नहीं की हो, मासए-भाषक बोलने वाला, परिसे-प्रत्येक शरीर २ अल्प संसारी, णोपरित्त णोअपरिस-सिद्ध जीव, आमिणबोहियणाणी-मितिज्ञानी।

भावार्थ-२३ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या ज्ञानावरणीय कर्म को पर्याप्तक जीव बांधता है, अपर्याप्तक जीव बांधता है, या नोपर्याप्तक नोअपर्याप्तक जीव बांधता है ?

२३ उत्तर-हे गौतम ! ज्ञानावरणीय कर्म को पर्याप्तक जीव, कदाचित् बांधता है और कदाचित् नहीं बांधता है। अपर्याप्तक जीव बांधता है। नोप-र्याप्तक नोअपर्याप्तक जीव नहीं बांधता है। इस प्रकार आयुष्य कर्म को छोड़-कर शेष सात कर्म प्रकृतियों के विषय में कहना चाहिये। आयुष्य कर्म को पर्याप्तक जीव धौर अपर्याप्तक जीव कदाचित् बांधता है और कदाचित् नहीं बांधता है। नोपर्याप्तक नोअपर्याप्तक जीव नहीं बांधता है।

२४ प्रश्त-हे भगवन् ! क्या ज्ञानावरणीय कर्म को भाषक जीव बांधता है, या अभाषक जीव बांधता हैं ? २४ उत्तर-हे गौतम ! ज्ञानावरणीय कर्म को भाषक और अभाषक ये दोनों प्रकार के जीव कदाचित् बांधते हैं और कदाचित् नहीं बांधते हैं। इसी प्रकार वेदनीय कर्म को छोड़कर शेष सात कर्म प्रकृतियों के विषय में कहना चाहिये। भाषक जीव, वेदनीय कर्म को बांधता है। अभाषक जीव कदाचित् बांधता है और कदाचित् नहीं बांधता है।

२५ प्रक्रन-हे भगवन् ! क्या परित्त (एक शरीर में एक जीव) जीव ज्ञानावरणीय कर्म बांधता है, अपरित्त जीव बांधता है, या नोपरित्त नोअपरित्त जीव बांधता है ?

२५ उत्तर-हे गौतम ! परित्त जीव, ज्ञानावरणीय कर्म को कदाचित् बांधता है और कदाचित् नहीं बांधता है। अपरित्त जीव बांधता है। नोपरित्त-नोअपरित्त जीव नहीं बांधता है। इस प्रकार आयुष्य कर्म को छोड़ कर शेष सात कर्म प्रकृतियों के विषय में कहना चाहिये। परित्त और अपरित्त ये दोनों प्रकार के जीव आयुष्य कर्म को कदाचित् बांधते है और कदाचित् नहीं बांधते है। नोपरित्त नोअपरित्त जीव आयुष्य कर्म नहीं बांधते हैं।

२६ प्रक्र-हे भगवन् ! क्या आभिनिबोधिक (मित) ज्ञानौ, श्रुतज्ञानी, अविध्ञानी, मनःपर्यवज्ञानी और केवलज्ञानी, ज्ञानावरणीय कर्म बांधते हैं ?

२६ उत्तर-हे गौतम ! आभिनिबोधिक ज्ञानी, श्रुतज्ञानी, अवधिज्ञानी और मनःपर्ययज्ञानी-ये चार कदाचित् ज्ञानावरणीयकर्म को बांधते हैं और कदा-चित् नहीं बांधते हैं। केवलज्ञानी नहीं बांधते हैं। इसी प्रकार बेदनीय कर्म को छोडकर शेष सात कर्म प्रकृतियों के विषय में कहना चाहिये। आभिनिबोधिक आदि चारों वेदनीय कर्म को बांधते हैं। केवलज्ञानी कदाचित् बांधते हैं और कदाचित् नहीं बांधते हैं।

२७ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या मित-अज्ञानी, श्रुत-अज्ञानी और विभंगज्ञानी, ज्ञानावरणीय कर्म को बांधते हैं ?

२७ उत्तर-हे गौतम ! आयुष्य कर्म को छोड़कर शेष सात कर्म प्रकृ-

## तियों को बांधते हैं। आयुष्प कर्म को कवाचित् बांधते हैं और कवाचित् नहीं बांधते हैं।

विवेचन-७ पर्याप्तक द्वार-वीतराग और सराग, ये दोनों पर्याप्तक होते हैं। इनमें से वीतराग पर्याप्तक तो जानावरणीय को नहीं बांधते हैं, किन्तु सराग पर्याप्तक बांधते हैं। इसलिए यह कहा गया है कि-पर्याप्तक जीव, जानावरणीय कर्म भजना से बांधते हैं। नोपर्याप्तक नोअपर्याप्तक अर्थात् सिद्ध जीव, नहीं बांधते हैं। पर्याप्तक और अपर्याप्तक-ये दोनों आयुष्य के बन्ध काल में आयुष्य वांधते हैं और दूसरे समय में नहीं बांधते हैं। इसलिए आयुष्य बन्ध के विषय में इनके लिए भजना कही गई है। नोपर्याप्तक नोअपर्याप्तक अर्थात् सिद्ध जीव, आयुष्य नहीं बांधते हैं।

८ भाषक द्वार-भाषा-लिब्ध वाले को 'भाषक' कहते हैं और भाषा-लिब्ध से रहित को 'अभाषक' कहते हैं। इनमें से वीतराग भाषक, ज्ञानावरणीय कम नहीं बांधते हैं और सराग भाषक बांधते हैं। इसलिए कहा गया है कि भाषक जीव, ज्ञानावरणीय कम को भजना से बांधते हैं। अभाषक में जो अयोगी-केवली और सिद्ध भगवान् हैं, वे तो ज्ञानावरणीय कम नहीं बांधते हैं। विग्रह गित में रहे हुए जीव तथा पृथ्वीकायिकादि अभाषक जीव, ज्ञानावरणीय कम बांधते हैं। इसलिए यह कहा गया है कि 'अभाषक जीव, ज्ञानावरणीय कम बांधते हैं। भाषक जीव, वेदनीय कम को बांधते ही हैं, वयोंकि सयोगी-केवली गुणस्थान के अन्तिम समय तक का भाषक भी साता-वेदनीय कम बांधता है। अयोगी-केवली और सिद्ध जीव-ये दोनों अभाषक होते हैं। ये दोनों वेदनीय कम नहीं बांधते हैं। अपर्याप्त जीव तथा पृथ्वीकायिक आदि अभाषक जीव, वेदनीय कम बांधते हैं, इसलिए यह कहा गया है कि —'अभाषक जीव, वेदनीय कम भजना से बांधते हैं।'

९ परित्त द्वार-एक शरीर में एक जीव हो उसे 'परित्त' कहते हैं अथवा अल्प संसार वाले जीव को 'परित्त' कहते हैं। ऐसा जीव वीतरागी भी होता है। ऐसा परित्त वीतरागी, ज्ञानावरणीय कर्म नहीं बांधता और परित्त सरागी बांधता है इसलिए कहा गया है कि 'परित्त जीव,' ज्ञानावरणीय कर्म को भजना से बांधता है। जो जीव, अनन्त जीहों के साथ एक शरीर में रहता है ऐसे साधारण काय वाले जीव को 'अपरित्त' कहते हैं, अथवा अनन्त संसारी जीव को 'अपरित्त' कहते हैं। ये दोनों प्रकार के अपरित्त जीव, ज्ञानावरणीय कर्म बांधते हैं। नोपरित्त नोअपरित्त अर्थात् सिद्ध जीव, ज्ञानावरणीय कर्म नहीं बांधते हैं। परित्त जीव

(प्रत्येक शरीरादि जीव) आयुष्य के बन्धकाल में आयुष्य बांधते हैं, किन्तु दूसरे समय में नहीं बांधते । इसलिए इस विषय में 'भजना' कही गई हैं । नोपरित्त नोअपरित्त अर्थात् सिद्ध जीव तो आयुष्य बांधते ही नहीं हैं ।

१० ज्ञानद्वार — आभिनिबोधिक ज्ञानी (मितज्ञानी) श्रुतज्ञानी, अविधिज्ञानी और मनः पर्ययंग्रज्ञानी, ये चारों वीतराग अवस्था में ज्ञानावरणीय कर्म नहीं बांधते हैं और सराग अवस्था में बांधते हैं। इसलिए ज्ञानावरणीय कर्म बन्ध के विषय में इनकी मजना कहीं गई है। केवलज्ञानी, ज्ञानावरणीय कर्म नहीं बांधते हैं। आभिनिबोधिकज्ञानी आदि चार ज्ञानी, वेदनीय कर्म को बांधते ही हैं, क्योंकि छ्यस्थ वीतराग भी वेदनीय के बन्धक होते हैं। केवलज्ञानी, वेदनीय कर्म को भजना से बांधते है, क्योंकि सयोगी-केवली वेदनीय के बन्धक होते हैं। केवलज्ञानी वेदनीय कर्म को भजना से बांधते है, क्योंकि अवन्धक होते है। इसालेए वेदनीय के बन्ध के विषय में, केवलज्ञानी के लिए 'मजना' कही गई है।

२८ प्रश्न-णाणावरणिजं किं मणजोगी बंधइ; वयजोगी बंधइ, कायजोगी बंधइ, अजोगी बंधइ ?

२८ उत्तर-गोयमा ! हेट्टिल्ला तिण्णि भयणाए, अजोगी ण बंधइ, एवं वेयणिज्ञवज्ञाओ, वेयणिज्ञं हेट्टिल्ला बंधंति, अजोगी ण बंधइ ।

२९ प्रश्न-णाणावरणिजं किं सागारोवउत्ते बंधह, अणागारो-वउत्ते बंधइ?

२९ उत्तर-गोयमा ! अट्टसु वि भयणाए ।

३० प्रश्न-णाणावरणिजं किं आहारए बंधह, अणाहारए बंधह ?

३० उत्तर गोयमा ! दो वि भयणाए, एवं वेयणिजाउय-

वजाणं छण्हं, वेयणिजं आहारए वंधइ, अणाहारए भयणाए । आउए आहारए भयणाए, अणाहारए ण वंधइ ।

३१ प्रश्न-णाणावरणिजं किं सुहुमे बंधइ बायरे बंधइ, णोसुहुम-णोबायरे बंधइ ?

३१ उत्तर-गोयमा ! सुहुमे बंधइ, बायरे भयणाए, णोसुहुम-णोबायरे ण बंधइ, एवं आउयवजाओ सत्त वि, आउए सुहुमे, बायरे भयणाए ति, णोसुहुम-णोबायरे ण बंधइ ।

३२ प्रश्न-णाणावरणिजं किं चरिमे, अचरिमे वंधइ ? ३२ उत्तर-गोयमा ! अट्ट वि भयणाए ।

कठिन शब्दार्थ-सागारोवउत्ते—साकार (ज्ञान के) उपयोग वाला, अणागारोवउत्ते— अनाकार-निराकार (दर्शन) उपयोग वाला, **णोसुहुमेणोबायरे**— जो न तो सूक्ष्म है न बादर (बडे) हैं—ऐसे सिद्ध जीव, चरिम—जो अंतिम भव करेगा अर्थात् भवी ।

भावार्थ—२८ प्रश्न—हे भगवन् ! क्या मनयोगी, वचनयोगी, काययोगी और अयोगी—ये ज्ञानावरणीय कर्म बांधते हें ?

२८ उत्तर—हे गौतम ! मनयोगी, वचनयोगी और काययोगी ये तीनों ज्ञानावरणीय कर्म, कदाचित् बांधते हैं और कदाचित् नहीं बांधते हैं। अयोगी नहीं बांधते हैं। इसी प्रकार वेदनीय कर्म को छोड़ कर शेष सात कर्म प्रकृतियों के विषय में कहना चाहिये। वेदनीय कर्म को मनयोगी, वचनयोगी और काय-योगी बांधते हैं। अयोगी नहीं बांधते हैं।

२९ प्रक्न—हे भगवन् ! ज्ञानावरणीय कर्म, वया साकार उपयोग वाले बांधते हैं, या अनाकार उपयोग वाले बांधते हैं ?

२९ उत्तर-हे गौतम ! साकार उपयोग और अनाकार उपयोग-इन

बोनों उपयोग वाले जीव, आठों कर्म प्रकृतियों को कदाचित् बांधते हैं और कदा-चित् नहीं बांधते हैं।

३० प्रक्रन-हे भगवन् ! क्या आहारकं जीव, ज्ञानावरणीय कर्म बांधते हैं ? या अनाहारक जीव बांधते हैं ?

३० उत्तर-हे गौतम ! आहारक और अनाहारक ये दोनों प्रकार के जीव, ज्ञानावरणीय कर्म को कदाचित् बांधते हैं और कदाचित् नहीं बांधते हैं। इस प्रकार वेदनीय और आयुष्य को छोड़ कर शेष छह कर्म प्रकृतियों के विषय में कहना चाहिये। वेदनीय कर्म को आहारक जीव बांधते हैं तथा अनाहारक जीव कदाचित् बांधते हैं और कदाचित् नहीं बांधते हैं। आयुष्य कर्म को आहारक जीव कदाचित् बांधते हैं और कदाचित् नहीं बांधते हैं। तथा अनाहारक जीव कदाचित् बांधते हैं और कदाचित् नहीं बांधते हैं। तथा अनाहारक जीव नहीं बांधते हैं।

३१ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या सूक्ष्म जीव, बादर जीव और नोसूक्ष्म-नोबादर जीव, ज्ञानावरणीय कर्म बांधते हैं ?

३१ उत्तर-हे गौतम ! सूक्ष्मजीव, ज्ञानावरणीय कर्म बांधते हैं। बादरजीव कदाचित् बांधते हैं, और कदाचित् नहीं बांधते हैं। नोसूक्ष्मनोबादर जीव नहीं बांधते हैं। इस प्रकार आयुष्य कर्म को छोड़कर शेष सात कर्म प्रकृतियों का कथन करना चाहिये। सूक्ष्म जीव और बादर जीव, आयुष्य कर्म को कदाचित् बांधते हैं और कदाचित् नहीं बांधते हैं। नोसूक्ष्म-नोबादर जीव नहीं बांधते हैं।

३२ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या चरम जीव और अचरम जीव ज्ञानावरणीय कर्म बांधते हैं ?

३२ उत्तर-हे गौतम! चरम और अचरम ये दोनों प्रकार के जीव, आठों कर्म प्रकृतियों को कदाचित् बांधते हैं और कदाचित् नहीं बांधते हैं।

विवेचन-११ योग द्वार-मनयोगी, वचनयोगी और काययोगी, ये तीनों जब उपशांत मोह गुणस्थान वाले, क्षीणमोह गुणस्थान वाले और सयोगी गुणस्थान वाले होते हैं, तब जानावरणीय कर्म को नहीं बांघते हैं। इसके सिवाय दूसरे सभी स्योगी जीव, ज्ञानावरणीय कर्म बांघते हैं, इसलिए 'भजना' कही गई है। अयोगी-केवजी और सिद्ध, ज्ञानाघरणीय कर्म नहीं बांधते हैं। मनयोगी, वचनयोगी और काययोगी, ये तीनों वेदनीय कर्म बांधते हैं, क्योंकि सभी सयोगी जीव, वेदनीय के बन्धक होते हैं। अयोगी, वेदनीय कर्म नहीं बांधते हैं, क्योंकि सभी अयोगी (अयोगी केवली और सिद्ध) वेदनीय के तथा सभी कर्मों के अबन्धक होते हैं।

१२ उपयोग द्वार-सयोगी जीव और अयोगी जीव इन दोंनों को साकार उपयोग और अनाकार उपयोग-ये दोनों उपयोग होते हैं। इन दोनों उपयोगों में वर्तमान सयोगी जीव, ज्ञानावरणीयादि शाठों कर्म की प्रकृतियों को यथायोग्य बांधता है और अयोगी जीव नहीं बांधता है, क्योंकि अयोगी जीव, सभी कर्म प्रकृतियों का अवन्धक होता है। इमलिए इनमें 'भजना' कही गई है।

१३ आहारक द्वार-वौतरागी भी आहारक होते हैं और सरागी भी आहारक होते हैं। इतमें से वीतरागी आहारक, ज्ञानावरणीय कर्म नहीं बांधते हैं। और सरागी आहारक बांधते हैं। इस प्रकार आहारक, ज्ञानावरणीय कर्म भजना से बांधते हैं। केवली और विग्रह-गित समापन्न जीव, ये दोनों अनाहारक होते हैं। इन में से केवली तो ज्ञानावरणीय कर्म को नहीं बांधते हैं और विग्रह गित समापन्न जीव, बांधते हैं। इस प्रकार अनाहारक भी ज्ञानावरणीय कर्म भजना से बांधते हैं। आहारक जीव, वेदनीय कर्म बांधते हैं। क्योंकि अयोगी केवली के सिवाय सभी जीव वेदनीय के बंधक हैं। विग्रहगित समापन्न जीव, समुद्धात प्राप्त केवली, अयोगी केवली और सिद्ध, ये सब अनाहारक होते हैं। इन में से विग्रहगित समापन्न जीव और समुद्धात प्राप्त केवली, ये दोनों वेदनीय कर्म को बांधते हैं। अयोगी केवली और सिद्ध जीव नहीं बांधते हैं। इस प्रकार अनाहारक जीव, वेदनीय कर्म भजना से बांधते हैं। आहारक जीव, आयुष्य के बंध कार में आयुष्य बांधते हैं और दूसरे समय में नहीं बांधते हैं। इस प्रकार आयुष्य कर्म के बन्ध में भजना है। अनाहारक, आयुष्य कर्म नहीं बांधते हैं। क्योंकि विग्रह गित समापन्न जीव भी आयुष्य कर अवंधक है।

१४ सूक्ष्म द्वार-सूक्ष्म जीव, ज्ञानावरणीय का बंधक है। वीतराग बादर जीव, ज्ञाना-वरणीय के अबंधक है। और सराग बादर जीव, बंधक है। इसलिये इनकी भजना कही गई है। नोसूक्ष्म नोबादर अर्थात् सिद्ध, ज्ञानावरणीय कर्म के अबंधक हैं। सूक्ष्म और बादर दोनों प्रकार के जीव, आयुष्य बंधकाल में आयुष्य कर्म बांधते हैं और दूसरे समय में नहीं बांधते हैं। इसलिये आयुष्य के विषय में भजना कही गई है।

रंप चरम द्वार-जिसका चरम अर्थात् अन्तिम भव है या होने वाला है, उसको यहां 'चरम' कहा गया है अर्थात् यहां भव्य को चरम कहा गया है और जिसका अन्तिम

www.jainelibrary.org

भव नहीं होने वाला है तथा जिन्होंने भवों का अन्त कर दिया है, उनको यहां 'अचरम' कहा गया है अर्थात् अभवी और सिद्ध को अचरम कहा गया है। इनमें से चरम जीव यथायोग्य आठ कमं प्रकृतियों को भी बांधता है और चरम जीव की अयोगी अवस्था हो उस समय वह नहीं बांधता है। इसलिये यह कहा गया है कि चरम जीव, आठों कमं प्रकृतियों को भजना से बांधता है। अचरम शब्द का अर्थ जब यह लिया जाय कि जिसका कभी चरम भव नहीं होगा—ऐसा अभव्य जीव, आठों कमं प्रकृतियों को बांधता है और जब अचरम का अर्थ 'सिद्ध' लिया जाय, तो वह किसी भी कमं प्रकृति को नहीं बांधता है। इसलिये यह कहा गया है कि 'अचरम जीव आठों कमं प्रकृतियों को भजना से बांधता है।'

## बेदक का अल्पबहुत्य

३३ प्रश्न—एएसि णं भंते ! जीवाणं इत्थीवेयगाणं, पुरिसवेय-गाणं, णपुंसगवेयगाणं, अवेयगाण य कयरे कयरेहिंतो अप्पा वा० ४ ?

३३ उत्तर-गोयमा ! सञ्बत्थोवा जीवा पुरिसवेयगा, इत्थि-वेयगा संखेजगुणा, अवेयगा अणंतगुणा, णपुंसगवेयगा अणंत-गुणा ।

-एएसिं सब्वेसिं पयाणं अप्प-बहुगाइं उचारेयव्वाइं, जाव-सब्वत्योवा जीवा अचरिमा, चरिमा अणंतगुणा ।

> श्रेवं भंते ! सेवं भंते ! ति श्रे ।। छट्टसए तइओ उद्देसो सम्मतो ॥

कठिन शब्दार्थ-अदेयगा--अवेदक-जिन जीवों में काम विकार उत्पन्न नहीं होता, अप्पबहुगाइं --अल्प बहुत्व, उच्चारेयव्वाइं - उच्चारण करना चाहिये।

भावार्थ-३३ प्रश्न-हे भगवन् ! स्त्री-वेदक, पुरुष-वेदक, नपुंसक-वेदक और अवेदक, इन जीवों में से कौन किससे अल्प हैं, बहुत हैं, तुल्य हैं और विशेषाधिक हैं ?

३३ उत्तर-हे गौतम ! सब से थोडे पुरुष-वेदक है । उनसे संख्येय गुणा स्त्री-वेदक है । उनसे अनन्त गुणा अवेदक है । और उनसे अनन्त गुणा नपुंसक-वेदक हैं ।

पहले कहे हुए सब पदों का अल्प बहुत्व कहना चाहिये। यावत् सब से थोडे अचरम जीव हैं और उनसे अनन्त गुणा चरम जीव हैं।

हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है।

विवेचन — वेदकों का अल्प बहुत्व बताते हुए यह बतलाया गया है कि पुरुषवेदक जीवों से स्वीवेदक जीव संख्यातगुणा अधिक हैं। इसका कारण यह है कि देवों की अपेक्षा देवियाँ बत्तीस गुणी और बत्तीस अधिक हैं। मनुष्य पुरुषों की अपेक्षा मनुष्यणी (स्त्री) सत्ताईस गुणी और सत्ताईस अधिक हैं। तिर्यंचों की अपेक्षा तिर्यंचणियाँ तीन गुणी और तीन अधिक हैं। स्त्रीवेदक वालों की अपेक्षा अवेदक अनन्त गुणा हैं। इसका कारण यह है कि अनिवृति बादर सपरायादि गुणस्थानक वाले जीव और सिद्ध भगवान् अवेदक हैं। ये सब अनन्त हैं। इसलिये ये स्त्रीवेदकों की अपेक्षा अनन्त गुणा हैं। अवेदकों से नपुंसक वेदक अनन्त गुणा हैं। इसका कारण यह है कि सिद्ध भगवान् की अपेक्षा अनन्त-कायिक जीव जो कि सब नपुंसक है, अनन्त गुणा हैं।

जिस प्रकार वेदकों का अल्पबहुत्व द्वार कहा गया है, उसी तरह संयत द्वार से लेकर चरम द्वार तक चौदह ही द्वारों का अल्पबहुत्व कहना चाहिये। इसका विस्तृत वर्णन प्रज्ञापना सूत्र के तीसरे अल्पबहुत्व पद में हैं। विशेष जिज्ञासुओं को वहां देखना चाहिये।

यहाँ पर जो यह कहा गया है कि अचरम की अपेक्षा चरम अनन्तगुणा है। इसका कारण यह है कि यहाँ अचरम का अर्थ अभव्य और सिद्ध लिया गया है। क्योंकि वे कभी भो चरम-अन्त को प्राप्त नहीं करेंगे। वे थोड़ हैं और उनसे चरम (भव्य) अनन्त गुणा हैं।

## ॥ इति छ्ठे शतक का तीसरा उद्देशक समाप्त ॥

# शतक ६ उद्देशक ४

### जीव-प्रदेश निरूपण

- १ प्रश्न-जीवे णं भंते ! कालादेसेणं किं सपएसे, अपएसे ?
- १ उत्तर-गोयमा ! णियमा सपएसे ।
- २ प्रश्न-णेरइए णं भंते ! कालादेसेणं किं सपएसे अपएसे ?
- २ उत्तर-गोयमा ! सिय सपएसे, सिय अपएसे, एवं जाव-सिरुधे ।
  - ३ प्रश्न-जीवा णं भंते ! कालादेमेणं किं "सपएसा, अपएसा ?
  - ३ उत्तर-गोयमा ! णियमा सपएसा ।
  - ४ प्रश्न-णेरइया णं भंते ! कालादेसेणं किं सपएसा, अपएसा ?
- ४ उत्तर-गोयमा ! सब्वे वि ताव होज्जा सपएसा, अहवा सपः एसा य अपएसे य, अहवा सपएसा य अपएसा य; एवं जाव-थणियः कुमारा ।
  - ५ प्रश्न-पुढविकाइया णं भंते ! किं सपएसा, अपएसा ?
- ५ उत्तर-गोयमा ! सपएसा वि, अपएसा वि; एवं जाव-वणस्सइकाइया ।

कठिन शब्दार्थ-कालादेसेणं-कालादेश से अर्थात् काल की अपेक्षा, सिय-कदाचित्।

भावार्थ-१ प्रक्त-हे भगवन् ! कालादेश की अपेक्षा क्या जीव, सप्रदेश है, या अप्रदेश है ?

१ उत्तर-हे गौतम ! जीव, नियमा (निश्चित रूप से) सप्रदेश है।

२ प्रश्न-हे भगवन् ! कालादेश की अपेक्षा नैरियक जीव, सप्रदेश है अथवा अप्रदेश है ?

२ उत्तर-हे गौतम ! एक नेरियक जीव कदाचित् सप्रदेश है और कदा-चित् अप्रदेश है। इस प्रकार यावत् सिद्ध जीव पर्यन्त कहना चाहिये।

३ प्रश्न-हे भगवन् ! कालादेश की अपेक्षा क्या जीव (बहुत जीव) सप्रदेश हैं, या अप्रदेश हैं ?

३ उत्तर-हे गौतम ! जीव नियमा सप्रदेश हैं।

४ प्रश्न-हे **भ**गवन् ! कालादेश की अपेक्षा क्या नैरियक जीव (बहुत नैरियक जीव) सप्रदेश हैं, या अप्रदेश हैं ?

४ उत्तर-हे गौतम ! इस विषय में नैरियक जीवों के तीन भंग हैं। यथा-१ सभी सप्रदेश, २ बहुत सप्रदेश और एक अप्रदेश, ३ बहुत सप्रदेश और बहुत अप्रदेश। इस प्रकार यावत् स्तिनितकुमारों तक कहना चाहिये।

५ प्रदन-हे भगवन् ! क्या पृथ्वीकायिक जीव सप्रदेश है, या अप्रदेश है ? ५ उत्तर-हे गौतम ! पृथ्वीकायिक जीव, सप्रदेश भी हैं और अप्रदेश भी हैं। इसी प्रकार यावन् बनस्पतिकायिक तक कहना चाहिये।

-सेसा जहा णेरइया तहा जाव-सिद्धा। आहारगाणं जीव-एगिंदियवज्ञो तियभंगो । अणाहारगाणं जीवाणं एगिंदियवज्ञा छन्भंगा एवं भाणियव्या-१ सपएसा वा, २ अपएसा वा, ३ अहवा सपएसे य अपएसे य, ४ अहवा सपएसे य अपएसा य, ५ अहवा सपएसा य अपएसे य, ६ अहवा सपएसा य अपएसा य । सिद्धेहिं

तियभंगो । भवसिद्धिया, अभवसिद्धिया जहा ओहिया । णोभव-सिद्धिय-णोअभवसिद्धिय-जीवसिद्धेहिं तियभंगो । सण्णीहिं जीवा-इओ तियभंगो । असण्णीहिं एगिंदियवज्जो तियभंगो । णेरइय-देव-मणुएहिं छ्वभंगो । णोसण्णि-णोअसण्णि-जीवमणुयसिद्धेहिं तिय-भंगो । सलेसा जहा ओहिया । कण्हलेस्सा, णीललेस्सा, काउ-लेस्सा जहा आहारओ, णवरंंं जस्स अत्थि एयाओ। तेउलेस्साए जीवाइओ तियभंगो, णवरं--पुढविकाइएस, आउवणस्सईस् छन्भंगा । पम्हलेस्स-सुकलेस्साए जीवाइओ तियभंगो । अलेसेहिं जीव-सिद्धेहिं तियभंगो । मणुएसु छ्व्भंगा । सम्मिहिट्टीहिं जीवा-इओ तियभंगो । विगलिंदिएसु छन्भंगा । मिच्छेदिट्टीहिं एगिंदिय-वज्जो तियभंगो । सम्मामिन्छिदद्वीहिं छब्भंगा । संजएहिं जीवाइओ तियभंगो । असंजएहिं एगिंदियवज्जो तियभंगो । संजया-संजिएहिं तियभंगो जीवाइओ । णोसंजय-णोअसंजय-णोसंजयासंजय-जीव-सिद्धेहिं तियभंगो । सकसाईहिं जीवाइओ तियभंगो । एगिंदिएसु अभंगयं । कोहकसाईहिं जीव-एगिंदियवज्जो तियभंगो । देवेहिं छन्मंगा । माण कसाई-मायाकसाईहिं जीव एगिंदियवज्जो तियभंगो । णेरइय-देवेहिं छ्न्भंगा । लोभकसाईहिं जीव-एगिंदिय-वज्जो तियभंगो । णेरइएसु छन्भंगा । अकसाई-जीव-मणुएहिं, सिद्धेहिं तियभंगो । ओहियणाणे, आभिणिबोहियणाणे, सुयणाणे

जीवाइओ तियभंगो । विगलिंदिएहिं छ्व्भंगा । ओहिणाणे मण-केवलणाणे जीवाइओ तियभंगो । ओहिए अण्णाणे, मइअण्णाणे, सुयअण्णाणे, एगिंदियवज्जो तियभंगो । विभंगणाणे जीवाइओ-तियभंगो । सजोगी जहा ओहिओ, मणजोगी, वयजोगी, काय-जोगी, जीवाइओ तियभंगो, णवरं-कायजोगी एगिंदिया, तेसु अभगयं । अजोगी जहा अलेस्सा । सागारोवउत्त-अणागारोव-उत्तेहिं जीव एगिंदियवज्जो तियभंगो । सवेयगा य जहा सकसाई । इत्थिवेयग-पुरिसवेयग-णपुंसगवेयगेसु जीवाइओ तियभंगो, णवरं-णपुंसगवेदे एगिंदिएस अभंगयं । अवेयगा जहा अकसाई, ससरीरी जहा ओहिओ । ओरालिय-वेउब्वियसरीराणं जीव-एगिंदियवज्जो तियभंगो आहारगसरीरे जीव-मणुएस छन्भंगा, तेयग-कम्मगाणं जहा ओहिया। असरीरेहिं जीव-सिद्धेहिं तियभंगो। आहारपज्जतीए, सरीरपज्जतीए, इंदियपज्जतीए, आणापाणपज्जतीए जीव-एगिंदियवज्जो तियभंगो, भासा-मणपज्जतीए जहा सण्णी, आहार-अपज्जतीए जहा अणाहारगा, सरीर-अपजत्तीए, इंदिय अपजतीए, आणा-पाण-अपज्ञत्तीए जीव-एगिंदियवज्जो तियभंगो, णेरइय-देव-मणुएहिं छ्ब्भंगा, भासामणअपज्जतीए जीवाइओ तियभंगो, णेरइय-देव-मणुएहिं छन्भेगा । संगहगाहा-

सपएसा आहारग-भविय-सण्णिलेसा-दिट्टी-संजय कसाए ।

## णाणो जोगु-वओगे, वेए य सरीर पजती ॥

कठिन शब्दार्थ-ओहिया-औधिक-सामान्य ।

भावार्थ-जिस प्रकार नैरियक जीवों का कथन किया गया है। उसी प्रकार सिद्ध पर्यन्त सभी जीवों का कथन करना चाहिये।

आहार द्वार-जीव और एकेन्द्रिय को छोडकर बाकी सभी आहारक जीवों के लिये तीन भंग कहने चाहिये। यथा-१ सभी सप्रदेश, २ बहुत सप्रदेश और एक अप्रदेश, ३ बहुत सप्रदेश और बहुत अप्रदेश। अनाहारक जीवों के लिये एकेंद्रिय को छोड़ कर छह भंग कहने चाहिये। यथा-१ सभी सप्रदेश, २ सभी अप्रदेश, ३ एक सप्रदेश और एक अप्रदेश, ४ एक सप्रदेश और बहत - अप्रदेश, ५ बहुत सप्रदेश और एक अप्रदेश, ६ बहुत सप्रदेश और बहुत अप्रदेश। सिद्धों के लिये तीन भंग कहने चाहिये। भवसिद्धिक (भव्य) और अभवसिद्धिक (अभव्य) जीवों के लिये औधिक जीवों की तरह कथन करना चाहिये। नोभव-सिद्धिक-नोअभवसिद्धिक जीव और सिद्धों में तीन भंग कहने चाहिये। संज्ञी जीवों में जीव आदि में तीन भंग कहने चाहिये। असंजी जीवों में एकेंद्रिय की छोडकर तीन भंग कहने चाहिये। नैरियक, देव और मनुष्यों में छह भंग कहने चाहिये। नोसंज्ञीनोअसंज्ञी जीव, मनुष्य और सिद्धों में तीन भंग कहने चाहिये। सलेश्य (लेक्या वाले) जीवों का कथन, औधिक जीवों की तरह करना चाहिये। कृष्ण-लेश्या वाले, मील लेश्या वाले और कापीत लेश्या वाले जीवों का कथन आहारक जीव की तरह करना चाहिये। किन्तु इतनी विशेषता है कि जिसके जो छेश्या हो उसके वह लेक्या कहनी चाहिये। तेजो लेक्या में जीव आदि में तीन भंग कहने चाहिये। किन्तु इतनी विशेषता है कि पृथ्वीकायिक, अप्कायिक और वनस्पतिकायिक जीवों में छह भंग कहने चाहिये। पद्मलेश्या और शक्ललेश्या में जीव आदि में तीन भंग कहने चाहिये। अलेश्य (लेश्या रहित) जीव और सिद्धों में तीन मंग कहने चाहिये और अलेक्य मन्ष्यों में छह मंग कहने चाहिये। सम्यग्दृष्टि जीवों में, जीव आदि में तीन भंग कहने चाहिये। विकलेन्द्रियों में

छह भंग कहने चाहिये। मिथ्यादृष्टि जीवों में एकेंद्रिय को छोड़कर तीन भंग कहने चाहिये । सम्यग्मिथ्याद्ष्टि जीवों में छह भंग कहने चाहिये । संयत जीवों में जीव आदि में तीन भंग कहने चाहिये। असंयत जीवों में एकेंद्रिय को छोड कर तीन भंग कहने चाहिये। संयतासंयत जीवों में जीवादि में तीन भंग कहने चाहिये । नोसंयत-नोअसंयत-नोसंयतासंयत जीव और सिद्धों में तीन भंग कहने चाहिये। सकवायी (कवाय वाले) जीवों में जीवादि में तीन भंग कहने चाहिये। एकेंद्रियों में अभंगक कहना चाहिये। क्रोध कषायी जीवों में जीव और एकेंद्रिय को छोडकर तीन भंग कहने चाहिये। देवों में छह भंग कहने चाहिये। मान कषायी और माया कषायी जीवों में जीव और एकेंद्रिय को छोड़कर तीन भंग कहने चाहिये। नेरियक और देवों में छह भंग कहने चाहिये। लोभ कषायी जीवों में जीव और एकेंद्रिय को छोड़कर तीन भंग कहने चाहिये। नैरियक जीवों में छह भंग कहतें चाहिये। अकषायी जीवों में जीव, मनुष्य और सिद्धों में तीन भंग कहने चाहिये। औधिक ज्ञान (समुच्चय ज्ञान) आभिनिबोधिक ज्ञान और श्रुतज्ञान में जीवादिक में तीन भंग कहने चाहिये। विकलेन्द्रियों में छह भंग कहने चाहिये । अवधिज्ञान, मनःपर्ययज्ञान और केवलज्ञान में जीवादि में तीन भंग कहने चाहिये। औधिक अज्ञान (समुच्चय अज्ञान) मतिअज्ञान और श्रृतअज्ञान में एकेंद्रिय को छोड़कर तीन भंग कहने चाहिये। विभंगज्ञान में जीवादि में तीन भंग कहने चाहिये।

जिस प्रकार औधिक जीवों का कथन किया उसी प्रकार सयोगी जीवों का कथन करना चाहिये। मन-योगी, वचन-योगी और काय-योगी में, जीवादि में तीन भंग कहने चाहिये। किन्तु इतनी विशेषता है कि एकेंद्रिय जीव केवल काय-योग वाले ही होते हैं। उनमें अभंग कहना चाहिये। अयोगी जीवों का कथन अलेशी जीवों के समान कहना चाहिये।

साकार उपयोग वाले और अनाकार उपयोग बाले जीवों में जीव और एकेंद्रिय को छोड़कर तीन मंग कहने चाहिये। सवेदक जीवों का कथन सक्षायी जीवों के समान करना चाहिये। स्त्री-वेदक, पुरुष-वेदक और नपुंसक-वेदक जीवों में, जीवादि में तीन भंग कहने चाहिये। किन्तु इतनी विशेषता है कि नपुंसक-वेद में एकेंद्रियों के विषय में अभंग कहना चाहिये। अवेदक जीवों का कथन अक्षायी जीवों के समान कहना चाहिये।

सशरीरी जीवों का कथन औधिक जीवों के समान कहना चाहिये। औदारिक शरीर वाले और वैक्रिय शरीर वाले जीवों के लिये, जीव और एकेंद्रिय को छोड़ कर तीन भंग कहने चाहिये। आहारक शरीर वाले जीवों में जीव और मनुष्य में छह भंग कहने चाहिये। तेजस और कार्मण शरीर वाले जीवों का कथन औधिक जीवों के समान कहना चाहिये। अशरीरी जीव और सिद्धों के लिये तीन भंग कहने चाहिये।

आहार पर्याप्ति, शरीर पर्याप्ति, इन्द्रिय पर्याप्ति और क्वासोच्छ्वास पर्याप्ति वाले जीवों में जीव और एकेंद्रिय को छोड़कर तीन भंग कहने चाहिये। भाषा मनःपर्याप्ति वाले जीवों का कथन, संज्ञी जीवों के समान कहना चाहिये। आहार अपर्याप्ति वाले जीवों का कथन, अनाहारक जीवों के समान कहना चाहिये। शरीर अपर्याप्ति, इन्द्रिय अपर्याप्ति और क्वासोच्छ्वास अपर्याप्ति वाले जीवों में जीव और एकेंन्द्रिय को छोड़कर तीन मंग कहने चाहिये। नैरियक, देव और मनुष्यों में छह भंग कहने चाहिये। माथा मन अपर्याप्ति वाले जीव आदि में तीन भंग कहने चाहिये। नैरियक, देव और मनुष्यों में छह भंग कहने चाहिये।

संग्रह गाथा का अर्थ इस प्रकार है—सप्रदेश, आहारक, मध्य, संज्ञी, लेश्या, दृष्टि, संयत, कवाय, ज्ञान, योग, उपयोग, वेद, शरीर और पर्याप्ति, इन चौदह द्वारों का कथन ऊपर किया गया है।

विवेधन — तीसरे उद्देशक में जीवों का निरूपण किया गया है। अब इस चौथे उद्देशक में दूसरे प्रकार से चौदह द्वारों में जीवों का निरूपण किया जाता है; --

१ सप्रदेश द्वार-कालादेश का अर्थ है-काल की अपेक्षा से । विभाग सहित को सप्र-

देश कहते हैं और विभाग रित को अप्रदेश कहते हैं। जीव अनादि है, इसिल्ए उसकी स्थिति अनन्त समय की है, इसील्ए वह सप्रदेश है। जो एक समय की स्थिति वाला होता है, वह काल की अपेक्षा अप्रदेश है और जो एक समय से अधिक दो तीन चार आदि समय की स्थिति वाला होता है, वह काल की अपेक्षा सप्रदेश होता है। यही बातू गाथा द्वारा इस प्रकार कही गई है;—

#### जो जस्स पढमसमए वट्टइ भावस्स सो उ अपएसो । अभ्यम्मि वट्टमाणो कालाएसेण सपएसो ॥

अर्थ — जो जीव जिस भाव के प्रथम समय में वर्तना है, यह जीव 'अप्रदेश' कह-लाता है। जो जीव जिस भाव के प्रथम समय के वाद दूसरे, तीसरे, चौथ आदि समयों में में वर्तना है, वह कालादेश की अपेक्षा 'सप्रदेश' कहलाता है।

जिस नैरियक जीव को उत्पन्न हुए एक ही समय हुआ है, वह कालादेश की अपेक्षा 'अप्रदेश' कहलाता है और प्रथम समय के वाद दूसरे तीसरे आदि समय में वर्तता हुआ नैरियक जीव, कालादेश की अपेक्षा 'सप्रदेश' कहलाता है। इसीलिय कहा गया है कि नैरियक जीव, कोई सप्रदेश और कोई अप्रदेश होता है। इस प्रकार जीव से लेकर सिद्ध पर्यन्त २६ दण्डक (औषिक जीव का एक दण्डक, सिद्ध का एक दण्डक और नैरियक आदि जीवों के २४ दण्डक, इस प्रकार अपेक्षा विशेष से यहाँ पर २६ दण्डक कहे गये हैं) में एक वचन को लेकर कालादेश की अपेक्षा सप्रदेशत्वादि का विचार किया गया है। इस के बाद इन्हों २६ दण्डकों में बहुवचन को लेकर विचार किया गया है। उपपात विरह काल में पूर्वोत्पन्न जीवों की संख्या संख्यात होने से सभी सप्रदेश होते हैं। तथा पूर्वोत्पन्न नैरियक जत्पन्न होता है, तब उसकी प्रथम समय की उत्पत्ति की अपेक्षा उसका अप्रदेशत्व होने से वह 'अप्रदेश' कहलाता हैं। उसके सिवाय बाकी नैरियक जिनकी उत्पत्ति को दो तीन चार आदि समय हो गये हैं, वे 'सप्रदेश' कहे गये हैं इसलिये मूल में यह कहा गया है कि 'वहुत सप्रदेश होते हैं और एक अप्रदेश होता है। इसी तरह जब बहुत जीव, उत्पद्ध मान (उत्पन्न होते हुए) होते हैं तब 'वहुत जीव सप्रदेश और बहुत जीव अप्रदेश'— ऐसा कहा जाता है। एक समय में एकादि नैरियक उत्पन्न भी होते हैं। जैसा कि कहा है—

## एगो व दो व तिष्णि व संखमसंखा च एगसमएणं । उववज्जंतेवड्या उव्बट्टंता वि एमेव ॥

अर्थ-एक, दो, तीन संख्याता और असंख्याता जीव एक समय में उत्पन्न होते हैं।

और इसी प्रमाण में उद्वर्तते (भरते) हैं।

पूर्वोत्पन्न और उत्पद्यमान एकेंद्रिय जीव, बहुत होने से 'बहुत सप्रदेश और बहुत अपदेश'-ऐसा कहा जाता है। अतः इनमें भंग नहीं बनता है। जिस प्रकार नैरियक जीवों में तीन भंग कहे गये है, उसी प्रकार बेइन्द्रिय आदि से लेकर सिद्ध पर्यन्त जीवों में कथन करना चाहिये। क्योंकि इन सब में विरह का सम्भव होने से और इनकी उत्पत्ति एक, दो, सौन, चार आदि, रूप से होती है।

२ आहारक द्वार-आहारक और अनाहारक शब्द से विशेषित जीवों का एक वचन आश्री एक दण्डक और बहुबचन आश्री एक दण्डक, इस प्रकार दो दण्डक कहने चाहिये। जो जीव विग्रह गति में अथवा केवली समृद्घात में अनाहारक होकर फिर आहारकपने को प्राप्त करता है, तब आहारकत्व के प्रथम समय में वर्तता हुआ वह जीव 'अप्रदेश' कहलाता है और प्रथम समय के सिवाय दूसरे, तीसरे आदि समयों में वर्तता हुआ वह जीव, 'सप्रदेश' कहलाता है। इसलिये मूल में कहा गया है कि कदाचित् कोई सप्रदेश और कदाचित् कोई अप्रदेश होता है। इस प्रकार सभी आदि वाले (शुरू होने वाले) भावों में एक वचन में जान लेता चाहिये और अनादि वाले भावों में तो नियमा सप्रदेश होते हैं। बहुवचन वाले दण्डक में तो इस प्रकार कहना चाहिये कि वे सप्रदेश भी होते हैं और अप्रदेश भी होते हैं। क्योंकि आहारकपने में रहे हुए बहुत जीव होने से उनका सप्रदेशत्व है। तथा बहुत से जीवों को विग्रह गति के बाद तूरन्त ही प्रथम समय में आहारकपना संभव होने से उनका अप्रदेशत्व भी है। इस प्रकार आहारक जीवों में सप्रदेशत्व और अप्रदेशत्व ये दोनों पाये जाते हैं। इस प्रकार पथ्वीकायिक आदि जीवों के लिये भी कहना चाहिये। नैरियकादि जीवों में तीन भंग कहने चाहिये। यथा-१ सभी सप्रदेश, अथवा २ बहुत सप्रदेश और एक अप्रदेश, अथवा ३ बहुत सप्रदेश और बहुत अप्रदेश । जीव और एकेन्द्रियों को छोड़कर उपर्युक्त तीन मंग कहने चाहिये। यहां (आहारक पद के विषय में) सिद्ध पद तो नहीं कहना चाहिये। क्योंकि सिद्ध तो अनाहारक ही होते हैं। जिस प्रकार आहारक पद के दो दण्डैक कहे हैं, उसी प्रकार अनाहारक जीवों के विषय में भी एकवचन और बहुवचन की अपेक्षा दो दण्डक कहने चाहिये। इनमें विग्रह गति समापन्न जीव, समुद्घात गत केवली, अयोगी केवली और सिद्ध, ये सके अनाहारक होते हैं। इसलिये ये सब जब अनाहारकत्व के प्रथम समय में वर्तते हैं, तो 'अप्रदेश' कहलाते हैं और जब दूसरे, तीसरे आदि समय में वर्तते हैं, तब 'सन्नदेश' कहलाते हैं। बहुवचन की अपेक्षा दण्डक में यह विशेषता है कि जीव और एकेन्द्रिय को नहीं लेना चाहिये। क्योंकि जीवः पद में और एकेन्द्रिय पद में 'बहुत सप्रदेश और बहुत अप्रदेश' यह एक ही भंग पाया जाता है।

क्योंकि इन दोनों पदों में विग्रहगित समापन्न अनेक जीन सप्रदेश और अनेक जीन अप्रदेश मिलते हैं। नैरियकादि तथा बेइन्द्रिय आदि जीनों में थोड़े जीनों की उत्पत्ति होती है। इस-लिये उनमें एक दो आदि अनाहारक होने से छह भग सम्मिनत होते हैं। वे छह भंग मूल में कह दिये गये हैं। इनमें से असंयोगी दो भंग बहुवचनान्त हैं और जेष चार भंग एक बचन और बहुवचन के संयोग से बने हैं। यहाँ पर एक बचन की अपेक्षा दो भंग नहीं होते हैं, क्योंकि यहाँ बहुवचन का अधिकार चलता है। सिद्धों में तीन भंग होते हैं। क्योंकि उनमें सप्रदेश पद बहुवचनान्त ही सम्भवित है।

३ भथ्य द्वार-भवसिद्धिक और अभवसिद्धिक, इन दोनों के प्रत्येक के दो दो दण्डक हैं। वे औधिक (सामान्य) जीव-दण्डक की तरह जान लेने चाहिये। इनमें भवसिद्धिक और अभवसिद्धिक जीव, नियमा सप्रदेश होता है। नैरियक आदि जीव तो सप्रदेश तथा अप्रदेश होता है। बहुत जीव तो सप्रदेश ही होते हैं। नैरियक आदि जीवों में तीन भंग होते हैं। एकेन्द्रिय जीवों में 'बहुत सप्रदेश और बहुन अप्रदेश' यह एक भंग ही होता है। यहाँ भव्य और अभव्य के प्रकरण में सिद्ध पद नहीं कहना चाहिये, क्योंकि सिद्धों में भव्य और अभव्य इन दोनों विशेषणों की उपपत्ति नहीं होती। अर्थात् सिद्ध जीव न तो भव्य कहलाते हैं और न अभव्य कहलाते हैं। नोभवसिद्धिक-नोअभवसिद्धिक जीवों में दौ दण्डक कहने चाहिये। अर्थात् एकवचन और बहुवचन से दो दण्डक कहने चाहिये। इसमें जीवपद और सिद्धपद ये दो पद ही कहने चाहिये। क्योंकि नैरियक आदि जीवों के साथ 'नो भवसिद्धिक-नोअभवसिद्धिक' यह विशेषण नहीं लग सकता। इसके बहुवचन की ओक्षा दण्डक में तीन भंग कहने चाहिये।

४ संज्ञी द्वार-संज्ञी जीवों के एक वचन और बहुव चन से दो दण्डक कहने चाहिये। बहुव चन से दण्डक में जीवादि पदों में तीन भंग कहने चाहिये। जिन संज्ञी जीवों को उत्पन्न हुए बहुत समय हो गया है, उनमें कालादेश से सप्रदेशत्व है। उत्पाद विरह के बाद जब एक जीव की उत्पत्ति होती है, तब उसके प्रथम समय की अपेक्षा 'बहुत जीव सप्रदेश और एक जीव अप्रदेश' इस प्रकार कहा जाता है। जब बहुत जीवों की उत्पत्ति प्रथम समय में होती है, तब 'बहुत सप्रदेश और बहुत अप्रदेश'-ऐसा कहा जाता है। इस प्रकार ये तीन भंग होते हैं। इस प्रकार सभी पदों में जान लेना चाहिये। किन्तु इन दो दण्डकों में एक निद्य, विकलेन्द्रिय और सिद्ध पद नहीं कहना वाहिये। क्यों कि इनमें 'संज्ञी' यह विशेषण नहीं लग सकता। असंज्ञी जीवों में एक निद्रय पदों को छोड़ कर दूसरे दण्डक में ये ही तीन भंग कहने

चाहिये और पृथ्वी आदि पदों में तो 'बहुत सप्रदेश और बहुत अप्रदेश' यह एक ही भंग कहना चाहिये। क्योंकि पृथ्वीकायिकादि जीवों में सदा बहुत जीवों की उत्पत्ति होती है। इसलिये उनके अप्रदेशपन बहुत्व ही सम्भवित है। नैरियकों से लेकर व्यन्तर देवों तक असंज्ञी जीव उत्पन्न होते हैं। वे जब तक संज्ञी न हों, तब उनका असंज्ञीपना जानना चाहिये। नैरियकादि में असंज्ञीपना कादाचित्क होने से एकत्व और बहुत्व का सम्भव है। इसलिये उनमें छह मंग पाये जाते हैं—जो कि मूल पाठ में बतला दिये गये हैं। इस असंज्ञी प्रकरण में ज्योतिषी वैमानिक और सिद्ध का कथन नहीं करना चाहिये। क्योंकि इनमें असंज्ञीपना संभव नहीं है। नोसंज्ञी-नोअसंज्ञी विशेषण वाले जीवों के दो दण्डक कहने चाहिये। उसमें बहुवचन की अपेक्षा दूसरे दण्डक में जीव, मनुष्य और सिद्ध में उपर्युक्त तीन मंग कहने चाहिये, क्योंकि उनमें बहुत-से अवस्थित मिलते हैं और उत्पदचमान एकादि का भी उनमें सम्भव है। इन दो दण्डकों में जीव, मनुष्य और सिद्ध ये तीन पद ही कहने चाहिये, क्योंकि नैरियकादि जीवों के साथ 'नोसंज्ञी नोअसंज्ञी' यह विशेषण घटित नहीं हो सकता।

प लेक्या द्वार — सलेक्य (लेक्यावाले) जीवों के दो दण्डक में जीव और नैरियकों का कथन, औषिक दण्डक के समान करना चाहिये। क्योंकि जीवत्व की तरह सलेक्यत्व भी अनादि है। इसलिये इन दोनों में किसी प्रकार की विशेषता नहीं है। किन्तु इतना अन्तर है कि सलेक्य अधिकार में सिद्ध पद नहीं कहना चाहिये। क्योंकि सिद्ध जीव, अलेक्य है। कुल्णलेक्या वाले नीललेक्या वाले, कापोतलेक्या वाले जीव और नैरियकों के प्रत्येक के दों दो दण्डक, आहारक जीव की तरह कहने चाहिये। जिन नैरियकादि में जो लेक्या होती है, वह लेक्या कहनी चाहिये। कुल्णादि तीन लेक्या, ज्योतिषी और वैमानिक देवों में नहीं होती और सिद्ध जीवों में तो कोई भी लेक्या नहीं होती। तेजोलेक्या के एक वचन और बहुनचचन से दो दण्डक कहने चाहिये। उनमें से बहुनचन से दूसरे दण्डक में जीवादि पदों में तीन मंग कहने चाहिये। पृथ्वीकाय, अप्काय और वनस्पतिकाय में छह मंग कहने चाहिये। क्योंकि पृथ्वीकायादि जीवों में तेजोलेक्या वाले एकादि देव जो पूर्वोत्पन्न होते हैं और उत्पचनान होते हैं, वे पाये जाते हैं। इसलिये सप्रदेशत्व और अप्रदेशत्व के एकत्व और बहुत्व का सम्भव है। इस तेजोलेक्या के प्रकरण में नैरियक, तेजस्कायिक, वायुकायिक, विकलेन्द्रिय और सिद्ध, इतने पद नहीं कहने चाहिये। क्योंकि इनमें तेजोलेक्या नहीं होती है। प्रालेक्या और सुक्ललेक्या के प्रकरण में नैरियक, तेजस्कायिक, वायुकायिक, विकलेन्द्रिय और सुक्ललेक्या की प्रत्येक के दो दो दण्डक कहने चाहिये। दूसरे दण्डक

में जीवादि पदों में तीन भंग कहने चाहिये। पद्मलेश्या और शुक्ललेश्या के प्रकरण में पञ्चेद्रिय तिर्यञ्च, मनुष्य और वैमानिक देव ही कहने चाहिये। क्योंकि इनके सिवाय दूसरे जीवों में ये दो लेश्याएँ नहीं होती। अलेश्य (लेश्या रहित) जीव के एक वचन और बहुवचन से दो दण्डकों में जीव, मनुष्य और सिद्ध पद का ही कथन करना चाहिये। क्योंकि दूसरे जीवों में अलेश्यत्व सम्भवित नहीं है। इनमें जीव और सिद्ध में तीन भंग कहने चाहिये। मनुष्य में छह भग कहने चाहिये। क्योंकि अलेश्यत्व प्रतिपन्न (प्राप्त किये हुए) और प्रतिपद्यमान (प्राप्त करने हुए) एकादि मनुष्यों का सम्भव होने से सप्रदेशत्व में और अप्रदेशत्व में एक वचन और बहुवचन का सम्भव है।

६ वृष्टि द्वार-सम्यग्दृष्टि के दो दण्डकों में, सम्यग्दर्शन की प्राप्ति के प्रथम समय में अप्रदेशपना है और पीछे के दूसरे तीसरे आदि समयों में सप्रदेशपना है। इनमें दूसरे दण्डक में जीवादि पदों में पूर्वोक्त तीन भंग जानने चाहिये। विकलेन्द्रियों में छह भंग जानने चाहिये । क्योंकि विकलेन्द्रियों में पूर्वोत्पन्न और उत्पद्ममान एकादि सास्वादन सम्यगुद्धि जीव पाये जाते हैं। इसल्प्रिये सप्रदेशत्व और अप्रदेशत्व में एकत्व और बहुत्व का सम्भव है। इम सम्यग्द्ष्ट द्वार में एकेंद्रिय पदों का कथन नहीं करना चाहिये। क्योंकि उनमें सम्यग-दर्शन नहीं होता है। मिथ्यादृष्टि के एकवचन और बहुवचन से दो दण्डक कहने चाहिये। उनमें से दूसरे दण्डक में जीवादि पदों में तीन भंग कहने चाहिये, क्योंकि मिथ्यात्व प्रतिपन्न (प्राप्त) जीव बहुत हैं और सम्यक्त्व से भ्रष्ट होने के बाद मिथ्यात्व की प्रतिपद्यमान एकादि जीव सम्भवित हैं। इसलिये तीन भंग होते हैं। यहाँ मिथ्यादृष्टि के प्रकरण में एकेंद्रिय जीवों में 'बहुत सप्रदेश और बहुत अप्रदेश'-यह एक ही भंग पाया जाता है। क्योंकि एकेंद्रिय जीवों में अवस्थित और उत्पद्यमान बहुत होते हैं। इस प्रकरण में सिद्धों का कथन नहीं करना च।हिये, क्योंकि उनमें मिथ्यात्व नहीं होता है। सम्यग्मिथ्याद्ष्ट (मिश्रद्ष्टि) जीवों के एकवचन और बहुवचन, ये दो दण्डक कहने चाहिये । उनमें से बहुवचन के दण्डक में छह भंग होते हैं. क्योंकि सम्यग्मिध्यादृष्टिपन को प्राप्त और प्रतिपद्यमान एकादि जीव भी पाये जाते हैं। इस सम्यग्मिथ्या द्वार में एकेंद्रिय विकलेन्द्रिय और सिद्ध जीवों का क्यत नहीं करना चाहिये। वयोंकि उनमें सम्यग्मिध्याद्ब्टिपन असम्भव है।

७ संयत द्वार — संयतों में अर्थात् संयत शब्द से विशेषित जीवों में तीन मंग कहने चाहिये। क्योंकि संयम की प्राप्त बहुत जीव होते हैं और संयम की प्रतिपद्यमान एकादि जीव होते हैं। इसिलये तीन भंग घटित होते हैं। इस संयत द्वार में जीव पद और मनुष्य पद ये दो ही कहने चाहिये। क्योंकि दूसरे जीवों में संयत्पने का अभाव है। असंयत जीवों के एक वरन आर बहुवचन से दो दण्डक कहने चाहिये। उनमें से बहुवचन से दूसरे दण्डक में तोन भंग कहने चाहिए, क्योंकि असंयत्पने को प्राप्त बहुत जीव होते हैं और संयत्पने से गिर कर असंयत्पने को प्राप्त करने हुए एकादि जीव होते हैं। इसिलिए उनमें तीन भंग घटित हो जाते हैं। एकेंद्रिय जीवों में पूर्वोक्त युक्त अनुसार 'बहुत सप्रदेश और बहुत अप्रदेश'—यह एक भंग पाया जाता है। इस असंयत प्रकरण में 'सिद्ध पद' नहीं कहना चाहिए, क्योंकि सिद्धों में असंयत्त्व नहीं होता। संयतासंयत पद में भी एकवचन और बहुवचन से दो दण्डक कहने चाहिए। उनमें से बहुवचन की अपेक्षा दूसरे दण्डक में पूर्वोक्त तीन भंग कहने चाहिए, क्योंकि संयतासंयतत्व अर्थात् देशविरतपने को प्राप्त बहुत जीव होते हैं और संयम से गिर कर तथा असंयम का त्याग कर संयतासंयतपने को प्राप्त होते हुए एकादि जीव होते हैं। अतः तीन भंग घटित होते हैं। इस संयतासंयत द्वार में जीव, पञ्चेंद्रिय तिर्यञ्च और मनुष्य, ये तीन पद ही कहने चाहिए। क्योंकि इन तीन पदों के सिवाय दूसरे जीवों में संयतासंयतपन नहीं पाया जाता। नोसंयत-नोअसंयत-नोसंयतासंयत द्वार में जीव और सिद्ध, ये दो पद हो कहने चाहिए। इनमें पूर्वोक्त तीन भंग पाये जाते हैं।

८ कथाय हार-सकषायी जीवों में तीन भंग पाये जाते हैं, क्योंकि सकषायी जीव, सदा अवस्थित होने से वे 'सप्रदेश' होते हैं। यह एक भंग हुआ। उपशमश्रेणी से गिर कर सकषाय अवस्था को प्राप्त होते हुए एकादि जीव पाये जाते हैं। इसलिए 'बहुत सप्रदेश और एकादि अप्रदेश' तथा 'बहुत सप्रदेश और बहुत अप्रदेश'—य दो भंग और पाये जाते हैं। नेरियकादि में तीन भंग पाये जाते हैं। एकेंद्रिय जीवों में अभंग है अर्थात् अनेक भंग नहीं पाये जाते हैं, किन्तु 'बहुत सप्रदेश और बहुत अप्रदेश'—यह एक ही भंग पाया जाता है, क्योंकि एकेंद्रिय जीवों में बहुत जीव अदिश्यत और बहुत जीव उत्पद्यमान पाये जाते हैं। जहां यह एक ही भंग पाया जाता है, उसको शास्त्रीय परिभाषा में 'अभंगक' कहते हैं। इस सक्त्रवाबी हार में 'सिद्ध' पद नहीं कहना चाहिए, क्योंकि सिद्ध, कथाय रिष्ठत होते हैं। इसी तरह कोधादि कथायों में भी कहना चाहिए। कोधकथाय के एक वचन और बहुवचन, ये दो दण्डक कहने चाहिए। उनमें से बहुवचन के दूसरे दण्डक में जीव पद में और पृथ्वीकायिक आदि पदों में 'बहुत सप्रदेश और बहुत अप्रदेश'—यह एक भंग ही कहना चाहिए। शेष में तीन भंग कहने चाहिये।

शंका — जिस प्रकार सकषायी जीव पद में तीन भंग कहे गये हैं, उसी प्रकार यहां

क्रोडक्चायी में भी तीन ही भंग क्यों नहीं कहे गये ? एक ही भंग क्यों कहा गया ?

समाधान-सक्तायों जीव पद में तो उपशम श्रेणी से गिरते हुए एकादि जीव पाये जाते हैं, किन्तु यहां क्रोध-कवायी के अधिकार में इस प्रकार सम्भवित नहीं है। यहाँ तो मान, माया और छोंभ से निवृत्त हो कर क्रोध कवाय को प्राप्त होते हुए जीव बहुत ही पाये जाते हैं, और उन सब को राशि अनन्त है। इस प्रकार यहां एकादि का सम्भव न होने से सक्तायी जीव की तरह तीन भंग नहीं हो सकते।

देव पद में देवों सम्बन्धी तेरह ही दण्डकों में छह भग कहने चाहिय, क्योंकि उनमें श्रीधकवाय के उदयवाले जीव अल्प होने से एकत्व और बहुत्व का सम्भव है। अतएष सप्र-देशत्व और अप्रदेशत्व का भी सम्भव है। मान कषाय और माया कषाय वाले जीवों के भी एकवचन और बहुवचन ये दो दण्डक, कोध कषाय की तरह कहने चाहिय। उनमें से दूसरे दण्डक में नैरियकों में और देवों में छह भंग कहने चाहिय क्योंकि इन दोनों में मान और माया के उदय वाले जीव शाश्वत नहीं पाये जाते हैं। लोभ कषाय का कथन, कोधकषाय की तरह करना चाहिये। लोभकषाय के, उदयव्यक्ते नैरियक शास्वत नहीं होने से उनमें छह भंग पाये जाते हैं। कहा गया है कि—

### कोहे माणे मध्या बोधव्या सुरगणेहि छन्भंगा । साणे साथा लोगे नेरइएहि पि छन्भंगा ।।

अर्थ-क्रोध, मान और माया में देवों के छह भंग कहने चाहिये और मान, माया तथा लीभ में नैरियकों के छह भंग कहने चाहिये। क्योंकि देवों में लोभ बहुत होता है और नैरियकों में क्रोध बहुत होता है। अकषायी द्वार के भी एकवचन और बहुवचन ये दो दण्डक कहने चाहिये। उनमें से दूसरे दण्डक में जीव, मनुष्य और सिद्ध पद में तीन भंग कहने चाहिये। इनके सिवाय अन्य दण्डकों का कथन नहीं करना चाहिये, क्योंकि दूसरे जीव, अकषायी नहीं हो सकते।

९ ज्ञान द्वार मत्यादि मेद से अविशेषित ज्ञान को औषिक-ज्ञान कहते हैं। उस औषिक-ज्ञान में, मतिज्ञान में और श्रुतज्ञान में एकवचन और बहुवचन की अपेक्षा दो दण्डक कहने चाहिये। उनमें से दूसरे दण्डक में जीवादि पदों में तीन भग कहने चाहिये। इनमें औषिकज्ञानी, मतिज्ञानी और श्रुतज्ञानी सदा अवस्थित होने से वे सप्रदेश हैं, इसलिये 'सभी सप्रदेश' यह एक भंग हुआ। मिथ्याज्ञान से निवृत्त होकर मात्र मत्यादि ज्ञान को प्राप्त होने बाले तथा मतिअज्ञान से निवृत्त होकर मात्र मत्यादि ज्ञान को प्राप्त होने बाले तथा भृतअज्ञान से

निवृत्त होकर श्रुतज्ञान की प्राप्त होने वाले एकादि जीय पाये जाते हैं। इसिलये 'बहुत सप्रदेश और एकादि अप्रदेश' तथा 'बहुत सप्रदेश और बहुत अप्रदेश' ये दो भग होते हैं। इस प्रकार ये तीन भंग पाये जाते हैं। विकलेन्द्रियों में छह भंग कहने चाहिये। क्योंकि उनमें सास्वादन समिकत होने से मत्यादि ज्ञानवाले एकादि जीव पाये जाते हैं। इसिलये छह भंग घटित हो जाते हैं। यहाँ पृथ्वीकायिकादि जीव तथा सिद्ध नहीं कहने चाहिए, क्योंकि उन में मत्यादिज्ञान नहीं पाया जाता हैं। इसी प्रकार अवधि आदि में भी तीन भग घटित कर लेने चाहिए। इसमें इतनी विशेषता है कि अवधिज्ञान के एक वचन और बहुवचन, इन दोनों दण्डकों में एकेन्द्रिय, विकलेन्द्रिय और सिद्धों का कथन नहीं करना चाहिये। मन पर्यय ज्ञान के दोनों दण्डकों में तो जीव और मनुष्य का ही कथन करना चाहिये, क्योंकि इन के सिवाय दूसरों को मन पर्ययज्ञान नहीं होता। केवलज्ञान के एकवचन और बहुवचन इन दोनों दण्डकों में जीव, मनुष्य और सिद्ध का ही कथन करना चाहिये।

मित आदि अज्ञान से अविशेषित सामान्य अज्ञान (औषिक अज्ञान) मित अज्ञान और श्रुत अज्ञान इन में जीवादि पदों में तीन भंग कहने चाहिये, क्योंकि ये सदा अवस्थित होने से 'सभी सप्रदेश' यह प्रथम भंग घटित होता है। अवस्थित के सिवाय जब दूसरे जीव, ज्ञान को छोड़ कर मित अज्ञानादि को प्राप्त होते हैं. तब उनमें एकादि का सम्भव होने से दूसरे दो भंग भी घटित हो जाते हैं। इस प्रकार इनमें तीन भंग होते हैं। एकेन्द्रियों में 'बहुत सप्रदेश और बहुत अप्रदेश' यह एक ही भंग पाया जाता है। इन तीनों अज्ञानों में सिद्ध का कथन नहीं करना चाहिये। विभंगज्ञान में जीवादि पदों में तीन भंग कहने चाहिये। जिनकी घटना मित अज्ञानादि की तरह करनी चाहिये। यहाँ एकेन्द्रिय, विकलेन्द्रिय और सिद्धों का कथन नहीं करना चाहिये।

१० योग द्वार — सयोगी जीवों के दौनों दण्डक औष्टिक जीवादिक की तरह कहने चाहिये। यथा—सयोगी जीव, नियमा सप्रदेशी होते हैं। नैरियकादि तो सप्रदेश भी होते हैं और अप्रदेश भी होते हैं। बहुत औव, सप्रदेश ही होते हैं। नैरियकादि जीवों में तौन भंग होते हैं। एकेन्द्रियादि जीवों में तो केवल तीसरा भंग पाया जाता है। यहाँ सिद्ध का कथन नहीं करना चाहिये। मनयोगी अर्थात् तीनों योगों वाले संज्ञी जीव, बचनयोगी अर्थात् एकेन्द्रियों को छोड़कर शेष सभी जीव, काययोगी अर्थात् एकेंद्रियादि सभी जीव। इनमें जीवादि में तीन भंग होते हैं। मनयोगी आदि जीव, जब अवस्थित होते हैं, तब उनमें 'सभी सप्रदेश' यह प्रथम भंग पाया जाता है और जब अमनयोगीयन आदि को छोड़कर मन-योगीयन आदि

में उत्पत्ति होती है, तब प्रथम समयवर्ती अप्रदेशत्व की अपेक्षा दूसरे दो मंग पाये जाते हैं, किन्तु इतनी विशेषता है कि काययोगी में एकेंद्रियों में अभंगक है। अर्थात् उनमें अनेक मंग नहीं पाये जाते, किन्तु 'बहुत सप्रदेश और बहुत अप्रदेश,' यह एक ही मंग पाया जाता है। तीनों योगों के बण्डकों में यथा सम्भव जीवादि पद कहने चाहिये, किन्तु सिद्ध पद नहीं कहना चाहिये। अयोगी द्वार का कथन अलेक्य द्वार के समान कहना चाहिये। इससे दूसरे दण्डक में, अयोगी जीवों में, जीव और सिद्ध पद में, तीन भंग कहने चाहिये और अयोगी मनुष्य में छह भंग कहने चाहिये।

११ <mark>उपयोग द्वार</mark>-साकार उपयोग वाले और अनाकार उपयोग वाले नैरियक आदि । में तीन मंग कहने चाहिये। जीव पद और पृथ्वीकायिकादि पदों में 'बहत सप्रदेश और बहुत अप्रदेश,' यह एक ही मंग कहना चाहिये। इनमें (दोनों उपयोग में से) किसी एक उपयोग में से दूसरे उपयोग में जाते हुए प्रथम समय और इतर समयों में सप्रदेशत्व और अप्रदेशत्व की घटना स्वयं कर लेनी चाहिये। सिद्धों में तो एक समयोपयोगीपत हैं, तो भी साकार उपयोग और अनाकार उपयोग की बारंबार प्राप्ति होने से सप्रदेशपन होता है और नये एकादि उत्पन्न होने वाले की अपेक्षा से अप्रदेशपम होता है, ऐसा जानमा चाहिये। इस प्रकार साकार उपयोग को बारंबार प्राप्त ऐसे बहुत सिद्धों की अपेक्षा 'सकी सप्रदेश' यह एक भंग जानना चाहिये। और उन्हीं सिद्धों की अपेक्षा तथा एक बार साकार उपयोग को प्राप्त एक सिद्ध की: अपेक्षा 'बहुत सप्रदेश और एक अप्रदेश'-यह दूसरा भंग जानना चाहिये। बारंबार साकार उपयोग को प्राप्त बहुत सिद्धों की अपेक्षा तथा एक बार साकार-उपयोग को प्राप्त बहुत सिद्धों की अपेक्षा 'बहुत सप्रदेश और बहुत अप्रदेश' यह तीसरा भंग जानना चाहिये। अनाकार उपयोग में तो बारंबार अनाकार उपयोग को प्राप्त ऐसे बहुत सिद्धं जीवों की अपेक्षा प्रथम भंग जानना चाहिये । उन्हीं सिद्ध जीवों की अपेक्षा तथा एक बार अनाकार उपयोग को प्राप्त एक सिद्ध जीव की अपेक्षा, दूसरा भंग समझना चाहिये। बारंबार अनाकार उपयोग को प्राप्त बहुत सिद्ध जीवों की अपेक्षा एवं एक बार अनाकार उपयोग को प्राप्त बहुत सिद्ध जीवों की अपेक्षा तीसरा वंग जानना चाहिये।

१२ वेंद द्वार-सर्वेदक जीवों का कथन सकषायी जीवों के समान करना चाहिये। सर्वेदी जीवों में भी जीवादि पद में तीन भंग होते हैं, क्योंकि बेद को प्राप्त बहुत जीव और उपशम श्रेणी से गिरने के बाद वेद को प्राप्त होने वाले एकादि जीवों की अपेक्षा तीन भंग घटित होते हैं। एकेंद्रियों में एक ही भंग पाया जाता है। स्त्रीबेदक आदि में तीन भंग पाये जाते हैं। जब एक वेद से दूसरें वेद में संक्रमण होता है, तब प्रथम समय में अप्रदेशत्व और दूसरे समयों में सप्रदेशत्व होता है। इस प्रकार तीन भंग घटित कर लेने चाहिये। नपुंसक वेद के एकवजन और बहुवचन से दोनों दण्डकों में, एकेन्द्रियों में 'बहुत सप्रदेश और बहुत अप्रदेश'—यह एक भंग पाया जाता है। स्त्री वेद और पृष्ठ्य वेद के दण्डकों में देव, पंचेन्द्रिय तिर्यंच और मनुष्य ही कहने चाहिये। नपुंसक वेद के दण्डक में देवों को छोड़कर शंख जीवांद पद कहने चाहिये, सिद्ध पद तो तीनों वेदों में नहीं कहना चाहिये। अवेदक का कथन, अकथायी की तरह कहना चाहिये। इसमें जीव, मनुष्य और सिद्ध, ये तीन पद ही कहने चाहिये। इसमें तीन प्रवित्त स्वाहये। इसमें जीव, मनुष्य और सिद्ध, ये तीन पद ही कहने चाहिये। इसमें तीन भंग पाये जाते हैं।

**१३ शरीर द्वार** — सञ्जरीरी के दोनों दण्डकों में औषिक दण्डक की तरह जीव पद में सप्रदेशत्व हो कहना चाहिये, क्योंकि मशरीरीपन अनादि हैं। नैरियकादि में शरीरत्व का बहुत्व होने के कारण तीन भंग कहने चाहिये । एकेंद्रियों में तो केवल तीसरा भंग ही कहना चाहिये। औदारिक शरौर वाले और वैकिय शरीर वाले जीवों में जीवपद और एकेंद्रिय पदों में बहुत्व के कारण एक तीसरा भंग ही पाया जाता है, क्योंकि जीवपद और एकेंद्रिय पदों में प्रतिक्षण प्रतिपन्न और प्रतिपद्यमान बहुत पाये जाते हैं। शेष जीवों में तीन भंग कहने चाहिये, क्योंकि बाकी जीवों में प्रतिपन्न बहुत पाये जाते हैं। तथा औदारिक और वैक्रिय शरीर को छोडकर दूसरे औदारिक और वैक्रिय शरीर को प्राप्त होने वाले एकादि जीव पाये जाते हैं। यहाँ औदारिक शरीर के दोनों दण्डकों में नेरियक और देवों का कथन नहीं करना चाहिये, क्योंकि इनके औदारिक गरीर नहीं होता। वैक्रिय शरीर के दोनों दण्डकों में पृथ्वीकाय, अप्काय, तेउकाय, वनस्पतिकाय और विकलेन्द्रिय जीवों का कथन नहीं करना चाहिये, क्योंकि इनके वैक्रिय शरीर नहीं होता । वैक्रिय दण्डक में एकेन्द्रिय पद में जो 'बहुत सप्रदेश और बहुत अप्रदेश'-यह तीसरा भंग कहा है, यह असंख्यात वायकायिक जीवों में प्रतिक्षण होने वाली वैक्रिय किया की अपेक्षा से कहा गया है। यद्यपि वैक्रिय लिख वाले पुंचेन्द्रिय तिर्थंच और मतुष्य थोड़े होते हैं, तथापि उनमें जो तीन मंग कहे गये हैं, उसकी अपेक्षा तो वैकिय-लब्धि वाले पंत्रेन्द्रिय तिर्यंच और ममुष्य बहुत संख्या में होने चाहिये-ऐसा सम्भवित है। उन पंचेन्द्रिय तिर्यंच और मनुष्यों में एकादि जीवों को वैक्रिय शरीर की प्रतिपद्ममानता जानती चाहिये। इसीसे तीन भंगों की घटना होगी। आहारक शरीर की अपेक्षा जीव और मन्ध्यों में पूर्वोक्त छह भंग जानने चाहिये। क्योंकि आहारक शरीर वाले अशाक्वत हैं। जोव और मनुष्य पदों के सिवाय दूसरे जीवों में आहारक शरीर नहीं होता । तैजस शरीर और कार्मण शरीर का कथन औषिक जीवों की तरह करना चाहिये, उनमें औषिक जीव सप्रदेश ही होते हैं, क्योंकि तैजस और कार्मण शरीर का संयोग अनादि है । नैरियकादि में तीन भंग कहने चाहिये । एकेंद्रियों में केवल तीसरा ही भंग कहना चाहिये । इन सशरीरादि दण्डकों में सिद्ध पद नहीं कहना चाहिये । सप्रदेशत्वादि से कहुने योग्य अशरीर, जीवादि में जीवपद और सिद्ध पद ही कहना चाहिये, क्योंकि इनके सिवाय दूसरे जीवों में अशरीरपना नहीं पाया जाता । इनमें (अशरीर पद में) तीन भंग कहने चाहिये ।

१४ पर्याप्ति द्वार-जीव पद में और एकेंद्रिय पदों में आहारपर्याप्ति आदि को प्राप्त बहुत जीव हैं और आहारादि की अपर्याप्ति को छोड़कर आहारादि पर्याप्ति द्वारा पर्याप्त भाव को प्राप्त होने वाले जीव भी बहुत ही पाये जाते हैं। इसलिये 'बहुत सप्रदेश और बहत अप्रदेश'-यह एक ही भंग पाया जाता है। शेष जीवों में तीन मंग पाये जाते हैं। भाषा की और मन की पर्याप्ति की यहाँ 'भाषा मन पर्याप्ति' कहा गया है। यद्यपि भाषापर्याप्ति और मनपर्याप्ति ये दो पर्याप्तियाँ भिन्न भिन्न है, तथापि बहुश्रुत महापुरुषों द्वारा सम्मत किसी कारण विशेष की अपेक्षा यहाँ दोनों पर्याप्तियों को एक ही विवक्षित की है। अर्थात् उन दोनों पर्याप्तियों को यहाँ एक रूप गिना गया है । भाषा मन पर्यप्ति द्वारा पर्यप्त जीवों का कथन संज्ञी जीवों की तरह करना चाहिये। इन सब पदों में तीन भंग कहने चाहिये। यहाँ केवल पञ्चेन्द्रिय पद ही लेना चाहिये। आहार अपर्याप्त दण्डक में जीव पद और पथ्वीकायिक आदि पदों में 'बहुत सप्रदेश और बहुत अप्रदेश'--यह एक ही भंग कहना चाहिये, क्योंकि आहारपर्याप्ति से रहित विग्रहगति समापन्न बहुत जीव निरन्तर पाये जाते हैं। शेष जीवों में पूर्वोक्त छह मंग कहने चाहिये क्योंकि शेष जीवों में आहारपर्याप्ति रहित जीव अशास्वत पाये जाते हैं। शरीर अपर्याप्ति द्वार में जीवों और एकेंद्रियों में एक ही भंग कहना चाहिये । शेष जीवों में तीन मंग कहने चाहिये क्योंकि शरीशादि से अपयोध्त जीव, काला-देश की अपेक्षा सदा सप्रदेश हो पाये जाते हैं और अप्रदेश तो कदाचित एकादि पाये जाते हैं। नैरियक, देव और मनुष्यों में छह मंग कहने चाहिये। माषा और मन की पर्याप्ति से अपूर्वाप्त वे जीव कहलाते हैं, जिन को जन्म से भाषा और मन की योग्यता तो हो, किन्तू उसकी सिद्धि न हो । ऐसे जीव पञ्चेन्द्रिय ही होते हैं । यदि जिनको भाषा पर्वाप्ति और मनपर्याप्ति का मात्र अभाव हो, वे भाषा और मन की अपर्याप्ति से अपर्याप्त कहलाते हों, तो इनमें एकेंद्रिय भी होने चाहिये। यदि ऐसा हो, तो जीवादि पद में केवल एक तीसरा

ही भंग पाया जाना चाहिये, परन्तु यह बात नहीं है, क्योंकि मूळपाठ में यहाँ जीवादि में तीन भंग कहे गयं हैं। तात्पर्य यह है कि जिन जीवों को जन्म से भाषा और मन की योग्यता तो हो, परन्तु उसकी सिद्धि न हुई हो, वे हा जीव यहाँ भाषा मन अपर्याप्त से अपर्याप्त कहे गये हैं। इन जीवों में और पञ्चेन्द्रिय निर्यञ्जों में भाषा मन अपर्याप्त को प्राप्त बहुत जीव पाये जाते हैं और इसकी अपर्याप्त को प्राप्त होते हुए एकादि जीव ही पाये जाते हैं। इसिन्य उनमें पूर्वोक्त तीन भंग ही पाये जाते हैं। नैरियकादि मे भाषा मन अपर्याप्तकों की अन्यतस्ता होने से वे एकादि सप्रदेश और अप्रदेश पाये जाते हैं। उनमें पूर्वोक्त छह भंग पाये जाते हैं। इन पर्याप्त और अपर्याप्त के दण्डकों में सिद्ध पद नहीं कहना चाहिये। क्योंकि उनमें पर्याप्त अपर्याप्त नहीं होती।

ऊपर चौदह हारों को लेकर सप्रदेश और अप्रदेश का विचार किया गया है। इस चौदह हारों को सपृहीत करने वाली संग्रह गाथा और उसका अर्थ ऊपर भावार्थ में दिया गया है।

### जीव और प्रत्याख्यान

६ प्रश्न—जीवा णं भंते ! किं पचन्खाणी, अपचन्खाणी पचन्खाणापचन्खाणी ?

६ उत्तर-गोयमा ! जीवा पचन्खाणी वि, अपचन्खाणी वि, पचन्खाणापचन्खाणी वि ।

७ प्रभ-सन्वजीवाणं एवं पुच्छा ?

७ उत्तर-गोयमा ! णेरइया अपचनखाणी जाव-चउरिंदिया, सेसा दो पडिसेहेयव्वा, पांचिंद्रियतिरिक्खजोणिया णो पचनखाणी, अपचनखाणी वि, पचनखाणापचनखाणी वि, मणुस्सा तिण्णि

## वि, सेसा जहा-णेरइया ।

- ८ प्रश्न-जीवा णं भंते ! किं पचनखाणं जाणंति, अपचनखाणं जाणंति, पच्चनखाणापचनखाणं जाणंति ?
- ८ उत्तर-गोयमा ! जे पांचिंदिया ते तिण्णि वि जाणंति, अव-सेसा पचन्त्वाणं ण जाणंति ३ ।
- ९ प्रश्न-जीवा णं भंते ! किं पचक्वाणं कुव्वंति, अपचक्वाणं कुव्वंति, पचक्वाणापचक्वाणं कुव्वंति ?

# ९ उत्तर-जहा-ओहिओ तहा कुव्वणा ।

कठिन शब्दार्थ--पञ्चवलाणी--प्रत्याख्यान-पाप का त्याग किये हुए, पञ्चक्लाणा-पच्चक्लाणं-प्रत्याख्यान और अप्रत्याख्यान, औहिओ-औधिक-सामान्य, कुटवणा-- करना ।

भावार्थ-६ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या जीव, प्रत्याख्यानी हैं, अप्रत्याख्यानी हैं, या प्रत्याख्यानाप्रत्याख्यानी हैं ?

६ उत्तर-हे गौतम ! जीव प्रत्याख्यानी भी है, अप्रत्याख्यानी भी हैं और प्रत्याख्यानाप्रत्याख्यानी भी हैं।

७ प्रदन-इसी तरह सभी जीवों के विषय में प्रदन करना चाहिये ?

७ उत्तर-हे गौतम ! नैरियक जीव, अप्रत्याख्यानी है, इसी प्रकार यावत् चतुरिन्द्रिय जीवों तक अप्रत्याख्यानी हैं। इन जीवों के लिये शेष दो मंगों , (प्रत्याख्यानी और प्रत्याख्यानाप्रत्याख्यानी) का निषेध करना चाहिये। पञ्चें-द्रिय तिर्यञ्च प्रत्याख्यानी नहीं है, किन्तु अप्रत्याख्यानी हैं और प्रत्याख्यानाप्रत्या-ख्यानी हैं। मनुष्यों में तीनों मंग पाये जाते हैं। शेष जीवों का कथन नैरियक जीवों की तरह कहना चाहिये।

८ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या जीव, प्रत्याख्यान को जानते हं, अप्रत्याख्यान को जानते हें और प्रत्याख्यानाप्रत्याख्यान को जानते हें ? ८ उत्तर-हे गौतम ! जो जीव, पञ्चेन्द्रिय हैं, वे तीनों को जानते हैं। शेष जीव प्रत्याख्यान को नहीं जानते हैं। (अप्रत्याख्यान को नहीं जानते हैं और प्रत्याख्यानाप्रत्याख्यान को भी नहीं जानते हैं।

९ प्रक्न-हे भगवन् ! क्या जीव प्रत्याख्यान करते हैं ? अप्रत्याख्यान करते हैं ? प्रत्याख्यानाप्रत्याख्यान करते हैं ?

९ उत्तर-हे गौतम ! जिस प्रकार औधिक दण्डक कहा है, उसी प्रकार प्रत्याख्यान करने के विषय में कहना चाहिये।

विवेचन-पहले प्रकरण में जीवों का कथन किया गया है। अब इस प्रकरण में भी जीवों का ही कथन किया जाता है।

प्रत्याख्यानी का अर्थ है-प्रत्याख्यान वाले अर्थात् सर्व-विरत । अप्रत्याख्यानी अर्थात् सविरत । प्रत्याख्यानाप्रव्याख्यानी अर्थात् देश-विरत (किसी अंश में पाप से निवृत्त और किमी अंश में अनिवृत्त) । नैरियकादि जीव अविरत होते हैं, इसलिए वे अप्रत्याख्यानी हैं। वे प्रत्याख्यानी या प्रत्याख्यानाप्रत्याख्यानी नहीं होते ।

प्रत्याख्यान तभी हो सकता है जब कि उसका ज्ञान हो। इसलिए प्रत्याख्यान के बाद प्रत्याख्यान ज्ञान का सूत्र कहा गया है। नैरियकादि तथा दण्डकोक्त पञ्चेन्द्रिय जीव समनस्क (संज्ञी) होने से सम्यग्दृष्टि हों, तो ज्ञपरिज्ञा से प्रत्याख्यानादि तीनों को जानते हैं। शेष जीव अर्थात् एकेंद्रिय और विकलेन्द्रिय जीव अमनस्क (असंज्ञी) होने से प्रत्याख्यानादि तीनों को नहीं जानते।

प्रत्याख्यान तभी होता है जब कि वह किया जाता है—स्वीकार किया जाता है। इसलिए आगे प्रत्याख्यान करण सूत्र कहा गया है।

## प्रत्याख्यान निबद्ध आयु

१० प्रश्न-जीवा णं भंते ! किं पचक्वाणणिव्वत्तियाउया, अपचक्वाणणिव्वत्तियाउया, पचक्वाणापचक्वाणणिव्वत्तियाउया ?

१० उत्तर-गोयमा ! जीवा य, वेमाणिया य पचनखाण-णिव्वत्तियाउया तिण्णि विः अवसेसा अपचनखाणिष्वित्तियाउया । पचनखाणं जाणइ, कुव्वइ, तिण्णेव आउणिब्बत्ती । सपएसुद्देसम्मि य एमेए दंडगा चउरो ॥ क्ष सेवं संते ! सेवं संते ! ति ॥ क्ष

# ॥ छट्टसए चउत्थो उद्देसो सम्मत्तो ॥

कठिन शब्दार्थ-पञ्चक्काणणिक्वत्तियाख्या-प्रत्यास्थान से आयुष्य बाँधे हुए। भावार्थ-१० प्रक्त-हे भगवन् ! क्या जीव, प्रत्याख्यान से निर्वतित आयुष्य वाले हैं ? अर्थात् क्या जीवों का आयुष्य प्रत्याख्यान से बंधता है, अप्रत्याख्यान से बंधता है और प्रत्याख्यानाप्रत्याख्यान से बंधता है ?

१० उत्तर-हे गौतम ! जीव और वंमानिक देव, प्रत्याख्यान से निर्वतित आयुष्य वाले हैं, अप्रत्याख्यान निर्वेतित आयुष्य वाले भी हैं और प्रत्याख्याना-प्रत्याख्यान से निर्वतित आयुष्य वाले भी हैं। शेष सभी जीव, अप्रत्याख्यान से निर्वितित आयुष्य वाले हैं।

संग्रह गाथा का अर्थ इस प्रकार है-प्रत्याख्यान, प्रत्याख्यान को जानना, तीनों के द्वारा आयुष्य की निर्वृत्ति, सप्रदेश उद्देशक में ये चार दण्डक कहे गये हैं।

हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है।

विवेचन-प्रत्याख्यान, आयुष्य बन्ध में कारण भी होता है, इसलिये प्रत्याख्यान करण सूत्र के बाद आयुष्य बन्ध सूत्र कहा गया है। जीव पद में जीव प्रत्याख्यानादि तीनों द्वारा निबद्ध आयुष्य वाले होते हैं और वैमानिक पद में वैमानिक भी इसी प्रकार कहने चाहिये। क्योंकि प्रत्याख्यानादि तीनों काले जीवों की उत्पत्ति वैमानिकों में होती है। नैर- यिकादि अप्रत्यास्यान से निबद्ध आयुष्य वाले हैं, क्योंकि नैरक्तिदि में वास्तव में अविरत जीव ही पैदा होते हैं।

इसके बाद संग्रह गाथा कहीं गई है। उसमें प्रत्याख्यान सम्बन्धी एक दण्डक और शेष तीन दण्डक, इस प्रकार कुल चार दण्डक (जो कि इस सप्रदेश नामक चौथे उद्देशक में कहे गये हैं) का कथन किया गया है।

# ।। इति छठे शतक का चौथा उद्देशक समाप्त ॥

# रातक ६ उहेराक ५

#### तमस्काय

- १ प्रश्न-किमियं भंते ! 'तमुकाए' ति पव्वुचइ, किं पुढवी तमुकाए ति पव्वुचइ, आऊ तमुकाए ति पव्युचइ ?
- १ उत्तर-गोयमा ! णो पुढवि तमुकाए ति पञ्चुचइ, आऊ तमुकाए ति पञ्चुचइ ।
  - ँ २ प्रश्न–से केणट्<mark>रे</mark>णं ?
- २ उत्तर-गोयमा ! पुढिवकाए णं अत्थेगइए सुभे देसं पगासेइ, अत्थेगइए देसं णो पगासेइ-से तेणट्टेणं ।
  - ३ पश्च-तमुकाए णं भंते ! किहं समुद्विए, किहं सिण्णिद्विए ?

३ उत्तर-गोयमा ! जंब्र्दीवस्स दीवस्स बहिया तिरियमसंखेजे दीव-समुद्दे वीईवइत्ता अरुणवरस्स दीवस्स बाहिरिल्लाओ वेइयंताओ अरुणोदयं समुद्दं वायालीसं जोयणसहस्साणि ओगाहित्ता उवरिल्लाओ जलंताओ एगपएसियाए सेढीए-एत्थ णं तमुकाए समृद्विए । सत्त-रम-एक्षवीसे जोयणसए उद्दं उप्यइत्ता तओ पच्छा तिरियं पवित्थर-माणे, पवित्थरमाणे सोहम्भी-साण-सणंकुमार-माहिंदे चत्तारि वि कप्पे आवरित्ता णं उद्दं पि य णं जाव बंभलोगे कप्पे रिट्टविमाणपत्थदं मंपत्ते-एत्थ णं तमुकाए णं सण्णिद्विए ।

कठिन शब्दार्थं - किमियं -- नया है ?, समुक्काए -- तमस्काय - अन्धकार का समूह, पबुच्चइ -- कहा जाता है, अत्थेगइए -- कितने ही - कुछ, पगासेइ -- प्रकाशित होते हैं, समृद्धिए -- समृद्धित -- उत्पन्न हुई, सिण्णिद्धिए -- सिन्नि विठत -- समाप्त हुई, बीईवइत्ता -- उल्लंघन करके, वेइयंताओ -- वेदिका के अंत में, उड्ढं उप्पदत्ता -- ऊचा उठता है, पिबत्थरमाणे -- विम्तृत होता हुआ, आवरित्ता -- आच्छादित करके।

भावार्थ-१ प्रश्न-हे भगवन् ! तमस्काय, क्या कहलाती है। क्या पृथ्वी तमस्काय कहलाती है, या पानी तमस्काय कहलाता है ?

- १ उत्तर-हे गौतम ! पृथ्वी तमस्काय नहीं कहलाती है, किन्तु पानी तमस्काय कहलाता है।
  - २ प्रदन-हे भगवन् ! इसका क्यां कारण है ?
- २ उत्तर—हे गौतम ! कुछ पृथ्वीकाय एसी शुभ है जो देश को (कुछ भाग को) प्रकाशित करती है और कुछ पृथ्वीकाय ऐसी है जो देश (भाग) को प्रकाशित नहीं करती । इस कारण से ऐसा कहा जाता है कि पृथ्वी तमस्काय नहीं कहलाती, किन्तु पानी तमस्काय कहलाता है ।
  - ३ प्रक्त--हे भगवन् ! तमस्काय कहां से प्रारम्भ होती है और कहां

समाप्त होती है ?

३ उत्तर-हे गौतम ! जम्बूढीय के बाहर तिरछे असंख्यात द्वीप समुद्रों को उल्लंघन करने के बाद, अख्णवर नाम का द्वीप आता है। उस द्वीप की बाहर की वेदिका के अन्त में अख्णोदक ममुद्र में ४२ हजार योजन जाने पर वहां के उपरितन जलान्त से एक प्रदेश की श्रेणी रूप तमस्काय उठती है। वहाँ से १७२१ योजन ऊँची जाने के बाद फिर तिरछी विस्तृत होती हुई सौधर्म, ईशान, सनत्कुनार और माहेन्द्र-इन चार देवलोकों को आच्छादित करके ऊंची पांचवें बहादेवलोक के रिष्ट विमान नामक पाथडे तक पहुंची है और वहीं तमस्काय कर अन्त होता है।

विवेचन-चौथे उद्देशक में सप्रदेश जीव का कथन किया गया है। इस सम्बन्ध के अनुसार इस पांचवें उद्देशक में सप्रदेशात्मक तमस्काय का वर्णन किया जाता है । तमस्काय का अर्थ है-अन्धकार वाले पुद्गलों का समूह । यहां तमस्काय का कोई नियत स्कन्ध विव-क्षित है । वह स्कन्ध पृथ्वीरज स्कन्ध या उदकरज स्कन्ध हो सकता है । इसलिये तमस्काय पृथ्वी रूप है, या पानी रूप है--यह प्रश्न किया गया है। जिसके उत्तर में कहा गया है कि नमस्काय पृथ्वी रूप नहीं है, किन्तु पानी रूप हैं । इसका कारण यह <mark>है कि कोई</mark> एक पृथ्वी पिण्ड गुभ अर्थात् भास्वर (दीप्तिवाला) होता है । वह भास्वर रूप होने से मणि आदि की तरह अमुक क्षेत्र विभाग को प्रकाशित करता है और कोई पृथ्वी-पिण्ड, अभास्वर होने से अन्ध पत्यर को तरह दूसरे पृथ्वीपिण्ड को भी प्रकाशित नहीं कर सकता । सब प्रकार का पानो अप्रकाशक ही होता है और तमस्काय भी अप्रकाशक है। इसलिये अप्काय और तमस्काय का एक मरीखा स्वभाव होने से तमस्काय का परिणामी कारण अपकाय ही हो सकता है। अर्थात् तमस्काय, अप्काय का परिणाम ही है। यह तमस्काय एक प्रदेश श्रेणी रूप है। यहाँ 'एक प्रदेशी श्रेणी' का अर्थ-एक प्रदेशवाली श्रेणी ऐसा नहीं करना चाहिये, किन्तू 'समभित्ति रूप श्रेणी हैं अर्थात् नीचे से लेकर ऊपर तक एक समान भीत (दिवाल) रूप श्रेणी है। अतः यहाँ 'एक प्रदेश वाली श्रेणी'-ऐसा अर्थ करना ठीक नहीं है, क्योंकि तमस्काय स्तिबुका-कार जल जीव रूप है। उन जीवों के रहने के लिये असंस्थात आकाश प्रदेशों की आवश्य-कता है। एक प्रदेश वाली श्रेणी का विस्तार बहुत थोड़ा होता है। उसमें वे जलजीव कैसे रह सकते हैं। इसलिये यहां 'एक प्रदेश वाली श्रेगी'-ऐसा अर्थ घटित नहीं होता । किन्तु 'समिमित्ति' 'रूप श्रेणी' यह अर्थ ही घटित होता है।

- ४ प्रश्न-तमुक्काए णं भंते ! किंसंठिए पण्णते ?
- ४ उत्तर-गोयमा ! अहे मल्लगम् छसंठिए, उप्पि कुनकुडपंजरग-संठिए पण्णत्ते ।

५ प्रश्न-तमुनकाए णं भंते ! केवइयं विचखंभेणं, केवइयं परिचखं-वेणं पण्णते ?

५ उत्तर—गोयमा ! दुविहे पण्णते, तं जहा—संखेजवित्थडे य, असंखेजवित्थडे य; तत्थ णं जे से संखेजवित्थडे से णं संखेजाई जोयणसहस्साई विक्लंभेणं असंखेजाई जोयणसहस्साई परिक्लं वेणं पण्णते, तत्थ णं जे से असंखेजवित्थडे से णं असंखेजाई जोयणसहस्साई विक्लंभेणं, असंखेजवित्थडे से णं असंखेजाई जोयणसहस्साई परिक्लं वेणं पण्णते ।

६ प्रश्न-तमुक्काए णं भंते ! केमहालए पण्णते ?

६ उत्तर-गोयमा ! अयं णं जंबुदीवे दीवे सन्वदीव समुद्दाणं सन्वब्भंतराए, जाव-परिक्लवेणं पण्णते । देवे णं महिड्ढीए, जाव-महाणुभावे इणामेव, इणामेव ति कद्दु केवलकणं जंबूदीवं दीवं तिहिं अब्ब्राणिवाएहिं तिसत्त म्खुतो अणुपरियष्टित्ता णं हव्व-मागिब्छजा, से णं देवे ताए उक्किट्ठाए, तुरियाए, जाव-देवगईए वीईवयमाणे वीईवयमाणे जाव-एकाहं वा, दुयाहं वा, तियाहं वा; उक्कोरेणं ब्रम्मारे वीईवएजा, अत्थेगइयं तमुकायं वीईवएजा,

# अत्थेगइयं तमुकायं णो वीईवएजा, एमहालए णं गोयमा ! तमुकाए पण्णते ।

कठित शब्दार्थ — मल्लगमूलसंठिए - नमल्लकमूल संस्थित-शराव के मूल के आकार, कुक्कुडनं तरेगसंठिए - नकुकुट पिञ्जरक संस्थित-क् कड़े के पिञ्जरे के आकार, वित्थडें — विस्तृत, परिक्खें वे — परिक्षेप, विक्खंभेणं - - विस्तार, इणामेव — अर्था, केवलकप्पं — सम्पूर्ण, तिहि अच्छराणिवाएहि — तीन चुटकी बजावे जितने, तिसत्तक्खुत्तो - इक्कीस बार, अणुपरि- पिट्टता – फिर कर – परिक्रमा करके, उक्किट्टाए – उत्कृष्ट, तुरियाए — त्वरित, बीईवयमाणे – पार करता हुआ, महालए — महान् — मोटा।

भावार्थ--४ प्रक्त-हे भगवन् ! तमस्काय का आकार कैसा है ?

४ उत्तर-हे गौतम ! तमस्काय, नीचे तो मल्लकमूलसंस्थित है अर्थात् शराव के मूल के आकार है। और ऊपर कुर्कुट पञ्जरक संस्थित-अर्थात् कूकडे के पिञ्जरे के आकार वाली है।

५ प्रक्त—हे भगवन् ! तमस्काय का विष्कम्भ और परिक्षेप कितना कहा गया है ?

प उत्तर-हे गीतम ! तमस्काय दो प्रकार की कही गई है। एक तो संख्येय विस्तृत और दूसरी असंख्येय विस्तृत। इनमें जो संख्येय विस्तृत है, उस का विष्कंम्भ संख्येय हजार योजन है और परिक्षेप असंख्येय हजार योजन है। जो तमस्काय असंख्येय विस्तृत है, उसका विष्कम्भ असंख्येय हजार योजन है और परिक्षेप भी असंख्येय हजार योजन है।

६ प्रक्त-हे भगवन् ! तमस्काय कितनी बडी है ?

६ उत्तर—हे गौतम ! सभी द्वीप और समुद्रों के सर्बाभ्यन्तर अर्थात् बीचोबीच यह जम्बूद्वीप है। यह एक लाख योजन का लम्बा चौड़ा है। इसकी परिधि तीन लाख सोलह हजार दो सौ सत्ताईस योजन तीन कोस एक सौ अट्ठाईस धनुष और साढ़े तेरह अंगुल से कुछ अधिक है। कोई महाऋद्धि यावत् महानुभाववाला देव—'यह चला, यह चला'—ऐसा करके तीन चुटकी बजावे उतने तमय में सम्पूर्ण जम्बूद्वीप की इक्कीस बार परिक्रमा करके शीन्न आवे, इस प्रकार की उत्कृष्ट और त्वरा वाली देवगति से चलता हुआ देव, यावत् एक दिन, दो दिन, तीन दिन चले यावत् उत्कृष्ट छह महीने तक चले, तो कुछ तमस्काय का उल्लंघन करता है और कुछ तमस्काय को उल्लंघन नहीं कर सकता है। हे गौतम! तमस्काय इतनी बड़ी है।

विवेचन-नीचे तमस्काय का संस्थान शराच (मिट्टी के दीप के मूल) के कारण है और ऊपर कूकड़े के पिञ्जरे के समान है। सम जलान्त के ऊपर १७२१ योजन तक तमस्काय. बलय संस्थानाकार है। तमस्काय के दो भेद हैं। संस्थेय चिस्तृत और असंस्थेय विस्तृत । जलान्त से शुरू होकर संस्थेय योजन तक जो तमस्काय है, वह संस्थेय योजन विस्तृत है। और उस के बाद जो तमस्काय है वह असंस्थेय योजन विस्तृत है। जो तमस्काय संस्थेय योजन विस्तृत है, उसने भी असंस्थात द्वीपों को घेर लिया है। इसलिए उसका परिक्षेप (परिधि) असंस्थेय हंजार योजन कहा गया है। बाह्य और आध्यन्तर परिक्षेप का विभाग तो यहां नहीं कहा है, क्योंकि असंस्थातता की अपेक्षा दोनों परिक्षेपों की तुल्यता है। तमस्काय की महत्ता बतलाने के लिए देव का दृष्टान्त दिया गया है। गमन सामर्थ्य की प्रकर्षता बतलाने के लिए देव का दृष्टान्त दिया गया है। गमन सामर्थ्य की प्रकर्षता बतलाने के लिए देव के लिए महद्विक आदि विशेषण दिये गये हैं। ऐसा शक्तिशाली शीधानित वाला देव, तीन चुटकी बजावे उतने समय में इस केवलकल्प अर्थात् सम्पूर्ण जम्बूद्वीप की इक्कीस बार परिक्रमा करके शीधा आवे, इस प्रकार की उत्कृष्ट और त्वरा बाली देवगति से चलता हुआ देव, एक दिन, दो दिन तीन दिन यावल् उत्कृष्ट छह महोने तक चले तो संस्थेय योजन विस्तृत तमस्काय के पार पहुंचता है, किन्तु असंस्थेय योजन विस्तृत तमस्काय के पार नहीं पहुंच सकता है।

- ७ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! तमुकाए गेहा इ वा, गेहावणा इ वा ?
  - ७ उत्तर-णो इणट्टे समट्टे ।
  - ८ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! तमुकाए गामा इ वा, जाव-सिण्ण-वेसा इ वा ?

- ८ उत्तर-णो इणट्टे समट्टे ।
- ९ प्रश्न—अत्थि णं भेते ! तमुक्काए उराला बलाहया मंनेयंति, सम्मुच्छंति, वासं वासंति ?
  - ९ उत्तर-हंता, अत्थि।
- १० प्रध-तं भंते ! किं देवो पकरेइ, असुरो पकरेइ, णागो पकरेइ ?
- १० उत्तर-गोयमा ! देवो वि पकरेइ, असुरो वि पकरेइ, णागो वि पकरेइ ।
- ११ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! तमुक्काए बायरे थिणयसदे, बायरे विज्जुए ?
  - ११ उत्तर-हंता, अत्थि।
  - १२ प्रश्न-तं भंते ! किं देवो पकरेइ० ?
  - १२ उत्तर-तिण्णि वि पकरेंति ।

कठिन शब्दार्थ-गेहा-घर, गेहाबणा-गृहापण-दुकान, उराला-उदार-प्रधान, बलाह्या-बलाहक-मेघ, संसेयंति-सस्वेदित होते, सम्मूच्छंति-सम्मूच्छित होते, वासं वासंति-वर्षा बुरसती है, थणियसद्दे-स्तनित-गर्जन शब्द, विज्जुए-विद्युत्-बिजली।

भावार्थं - ७ प्रश्न-हे भगवन् ! तमस्काय में गृह (घर) हैं ? या गृहापण है ?

- ७ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है।
- ८ प्रदन-हे भगवन् ! क्या तमस्काय में गांव है ? यावत् सिन्नवेदा है ?
- ८ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है।

९ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या तमस्काय में उदश्रः (बडे) मेख तंस्वेद को प्राप्त होते हैं, सम्मूच्छित होते हैं और वर्षा बरसाते हैं ?

९ उत्तर-हाँ, गौतम ! ऐसा है।

१० प्रक्रन-हे भगवन् ! क्या उसको देव करता है, असुर करला है, या नाग करता हे ?

१० उत्तर-हे गौतम ! देव भी करता है, असुर भी करता हैं और नाग भी करता है।

११ प्रदत-हे भगवन् ! क्या तमस्काय में बादर स्तनित शब्द (निध-गर्जना) है ? और क्या बादर विद्युत् (बिजली) है ?

११ उत्तर-हां, गौतम ! है।

१२ प्रदन-हे भगवन् ! क्या उसको देव करता है, असुर करता है, या नाग करता है ?

१२ उत्तर-हे गौतम ! उसे देव भी करता है, असुर भी करता है और नाग भी करता हैं।

विवेचन-तमस्काय में घर, दुकान, ग्राम, नगर, सिन्नवेश आदि नहीं हैं, किंतु उसमें महामेच संस्वेद को प्राप्त होते हैं अर्थात् तंज्जनक पुद्गलों के स्नेह की सम्पत्ति से सम्मूच्छित होते हैं, क्योंकि मेघ के पुद्गल मिलने से ही उनकी तदाकार रूप से उत्पत्ति होती है और फिर वर्षा होती है। यह वर्षा देव, असुरकुमार और नागकुमार करते हैं।

जो यह कहा गया है कि तमस्काय में बादर स्तिनत (मेघ गजना) शब्द और 'बादर विद्युत्' होती है, सो 'बादर विद्युत्' शब्द से 'बादर तेजस्कायिक' नहीं समझना चाहिए, क्योंकि इसी पाठ में आगे के सूत्र में उसका निषेध किया गया है। इसलिए यहां पर 'बादर विद्युत्' शब्द से देव के प्रभाव से उत्पन्न भास्वर (दीप्ति वाले) पुद्गलों का ग्रहण किया गया है, ऐसा समझना चाहिए।

१३ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! तमुषकाए बायरे पुढविकाए, बायरे अगणिकाए ?

- १३ उत्तर-णो इणट्टे समट्टे-णण्णत्थ विग्गहगइसमावण्णएणं ।
- १४ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! तमुक्काए चंदिम-सूरिय-गहगण-णक्खत-तारारूवा ?
  - १४ उत्तर-णो इणद्वे समद्वे-पिलयस्सओ पुण अत्थि ।
- १५ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! तमुक्काए चंदाभा इ वा, सूराभा इ वा ?
  - १५ उत्तर-णो इणट्टे समट्टे-कादूसणिया पुण सा ।
  - १६ पश्च-तमुक्काए णं भंते ! केरिसए वण्णएणं पण्णते ?
- १६ उत्तर-गोयमा ! काले कालोभासे, गंभीर-लोमहरिसजणणे, भीमे, उत्तासणए, परमिकण्हे वण्णेणं पण्णते । देवे वि णं अत्थे-गहए जे णं तप्पढमयाए पासित्ता णं खुभाएजा । अहे णं अभि-समागच्छेजा, तओ पच्छा सीहं सीहं, तुरियं तुरियं खिप्पामेव वीई-वएजा ।

कित शब्दार्थ-विगाहगइसमायक्काएगं-विग्रहगित समापन्न-मरने के बाद दूसरी गित में जाते हुए, पिलपस्त-पास में-पड़ौस में, चंदाना-चन्द्र की प्रमा, कादूसिणियक अपनी आत्मा को दूषित करने वाली, केरिसए-किसके समान-केसा, लोमहरिसे-रोगेट खड़े करने वाला-लोमहर्षक, उत्तासणए-उत्कम्प करने वाला-न्नासदायक, खुभाएक्जा- क्षुमित होते हैं, अभिसमागच्छेक्जा-प्रवेश करते हैं, सीहं-शीम्नता से।

भावार्य-१३ प्रदत-हे भगवन् ! स्या तमस्काय में बादर पृथ्वीकाय है और बादर अग्निकाय है ?

१३ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है। किन्तु यहाँ विग्रहगति

समापन्न बादर पृथ्वी और बादर अग्नि हो सकती है।

१४ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या तमस्काय में चन्द्र, सूर्य, ग्रहगण, नक्षत्र और तारा रूप हैं ?

१४ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है, किन्तु चन्द्र सूर्यादिः तमस्काय के पास हैं।

१५ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या तमस्काय में चन्द्र की प्रभा या सूर्य की प्रभा है ?

१५ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है, किन्तु तमस्काय में कादूबणिका (अस्ती आत्मा को दूबित करने वाली) प्रभा है।

१६ प्रश्न-हे भगवन् ! तमस्काय का वर्ण कैसा कहा गया हे ?

१६ उत्तर-हे गौतम ! तमस्काय का वर्ण काला, काली कान्तिवाला, गम्मीर, रोंगटे खडे करने वाला, भीम (भयंकर) उत्त्रासनक (त्रास पैदा करने बाला) और परम कृष्ण है। उस तमस्काय को देखने के साथ ही कोई देव भी क्षोभ को प्राप्त हो जाता है। कदाचित् कोई देव, उस तमस्काय में प्रवेश करता है, तो शीझ और त्वरित गति से उसे पार कर जाता है।

विवेचन-तमस्काय में बादरपृथ्वी और बादर अग्नि नहीं होती, वयों कि बादरपृथ्वी तो रत्नप्रभा आदि बाठ पृथ्वियों में, पर्वतों में और विमान आदि में ही होती है, तथा बादर अग्नि मनुष्य क्षेत्र में ही होती है। इसलिए तमस्काय वाले प्रदेश में बादर पृथ्वी और बादर अग्नि नहीं होती। किन्तु जो बादर पृथ्वीकायिक जीव और वादर अग्निकायिक जीव और वादर अग्निकायिक जीव, विग्रह गति में होते हैं, वे ही वहां तमस्काय वाले प्रदेश में पार्य जा सकत हैं।

तमस्काय में चन्द्र सूर्यादि नहीं हैं, किन्तु तमस्काय के पास तो हैं। अतएव वहाँ उनकी प्रभा भी है और वह प्रभा तमस्काय में पड़ती भी है, किन्तु वह तमस्काय के परिणाम से परिणत हो जाने के कारण कादूषणिका है अर्थात् नहीं सरीखी है। तमस्काय काली है। उसका अवभास भी काला है। अतएव वह काली कान्ति वाली है तथा गम्भीर और भयानक होने से रोमहर्षक है। अर्थात् रोंगट खड़े कर देने वाली है, भीष्म होने से त्रास पैदा करने

वाली है। वह परमकृष्ण (महाकाली) है। उसे देखते ही देव भी क्षीभ को प्राप्त होता है, इसलिए उसमें प्रवेश करने का साहस नहीं करता। यदि कदाचित् कोई देव, उसमें प्रवेश करता है, तो भय के मारे वह काय-गति के अतिवेग से और मनोगति के अतिवेग से उसके बाहर निकल जाता है।

१७ पश्च-तमुक्कायस्स णं भंते ! कइ णामधेजा पण्णता ? १७ उत्तर-गोयमा ! तेरस णामधेजा पण्णता, तं जहा-तमे इ वा, तमुक्काए इ वा, अंधकारे इ वा, महंधकारे इ वा, लोगं-धकारे इ वा, लोगतिमसे इ वा, देवंधयारे इ वा, देवतिमसे इ वा, देवरण्णे इ वा, देवबृहे इ वा, देवफिलहे इ वा, देवपिडक्खोभे इ वा, अरुणोदए इ वा समुद्दे ।

१८ प्रश्न-तमुक्काए णं भंते ! किं पुढविपरिणामे, आउपरि-णामे, जीवपरिणामे, पोग्गलपरिणामे ?

१८ उत्तर-गोयमा ! णो पुढविपरिणामे, आउपरिणामे वि, जीवपरिणामे वि, पोग्गलपरिणामे वि ।

१९ प्रश्न-तमुक्काए णं भंते ! सन्वे पाणा, भूया, जीवा, सत्ता पुढवीकाइयत्ताए, जाव-तसकाइयत्ताए उववण्णपुब्वा ?

१९ उत्तर-हंता, गोयमा ! असइं, अदुवा अणंतक्खुत्तो, णो चेव णं वायरपुढविकाइयत्ताए, वायरअगणिकाइयत्ताए वा ।

कठित शब्दार्थ-उवदण्णपुट्या-पहिले उत्पन्न हो चुके, अस**इं अदुवा अणंतक्खुत्तो-**अनेकवार अथवा अनन्तवार । १७ प्रक्त-हे भगवन् ! तमस्काय के कितने नाम कहे गये हैं ?

१७ उत्तर—हे गौतम ! तमस्काय के तेरह नाम कहे गये हैं। यथा— १ तम, २ तमस्काय, ३ अन्धकार, ४ महान्धकार, ५ लोकान्धकार, ६ लोक-तमिस्र, ७ देवान्धकार, ८ देवतमिस्र, ९ देवारण्य, १० देवच्यूह, ११ देवपरिध, १२ देवप्रतिक्षोभ, १३ अरुणोदक समुद्र।

१८ प्रक्रन-हे मगवम् ! क्या तमस्काय, पृथ्वी का परिणाम है, पानी का परिणाम है, जीव का परिणाम है, या पुद्गल का परिणाम है ?

१८ उत्तर-हे गौतम ! तमस्काय, पृथ्वी का परिणाम नहीं है, पानी का परिणाम भी है, जीव का परिणाम भी है और पुद्गल का परिणाम भी है।

१९ प्रदन-हे भगवन् ! क्या सभी प्राण, भूत, जीव और सत्त्व, पृथ्वी-कावरूप से यावत् त्रसकायरूप से तमस्काय में पहले उत्पन्न हो चुके हें ?

१९ उत्तर-हां, गौतम ! सभी प्राण, भूत, जीव और सत्त्व, तमस्काय में पृथ्वीकाय रूप से यावत् त्रसकाय रूप से अनेक बार अथवा अनन्त बार पहले उत्पन्न हो चुके हैं। किन्तु बादर पृथ्वीकाय रूप से और बादर अग्निकाय रूप से उत्पन्न नहीं हुए हैं।

बिवेषन-तमस्काय के तेरह नरम कहे गये हैं, वे सब सार्थक हैं। उनकी सार्थकता इस प्रकार है-१ तमः-अन्धकार रूप होने से इसे 'तमः' कहते हैं। २ अन्धकार का समूह रूप होने से इसे 'तमस्काय' कहते हैं। ३ तमः अर्थात् अन्धकार रूप होने से इसे 'अन्धकार' कहते हैं। ४ महातमः रूप होने से इसे 'महा अन्धकार' कहते हैं। ५-६ लौक में इस प्रकार का दूसरा अन्धकार न होने से इसे 'लोकान्धकार' और 'लोकतामस्न' कहते हैं। ७-८ तमस्काय में किसी प्रकार का उद्योत न होने से वह देवीं के लिए भी अन्धकार रूप है, इमलिए इसे 'देव अन्धकार' और 'देवतिमस्न' कहते हैं। ९ बलवान् देवता के भय से भागते हुए देवता के लिए यह एक प्रकार के अरण्य (जंगल) रूप होने से यह शरणभूत है, इसलिए इसको देवारण्य' कहते हैं। १० जिस प्रकार चक्रव्यूह का भेदन करना कठिन होता है. उसी प्रकार यह तमस्काय देवों के लिए भी दुभेंदा है, उसका पार करना कठिन होता है. उसी प्रकार यह तमस्काय देवों के लिए भी दुभेंदा है, उसका पार करना कठिन हैं, इसलिए इसको देवव्यूह' कहते हैं। ११ तमस्काय को देख कर देवता भी भयभीत हो जाते है, इसलिए वह उनके

गमन में बाधक है, अतः इसको 'देवपरिघ' कहते हैं। १२ तमस्काय देवों के लिए भी क्षोभ का कारण है, इसलिए इसको 'देव प्रतिक्षोभ' कहते हैं। १३ तमस्काय अरुणोदक समुद्र के पानी का विकार है, इसलिए इसको 'अरुणोदक समुद्र' कहते हैं।

तमस्काय पानी, जीव और पुद्गलों का परिणाम है। उसमें बादर वायु, बादर वनस्पति और त्रस जीव उत्पन्न होते हैं। क्योंकि वायु और वनस्पति की उत्पत्ति अप्काय में संभवित है। इसके अतिरिक्त दूसरे जीवों की उत्पत्ति तमस्काय में संभवित नहीं है, क्योंकि दूसरे जीवों का वह स्वस्थान नहीं है।

## कृष्णराजि

२० प्रश्न-कइ णं भंते ! कण्हराईओ पण्णताओ ?

२० उत्तर-गोयमा ! अट्ट कण्हराईओ पण्णताओ ।

२१ प्रश्न-कहि णं भंते ! एयाओ अट्ट कण्हराईओ पण्ण-ताओ ?

२१ उत्तर—गोयमा ! उपि सणंकुमार-माहिंदाणं कपाणं, हिट्ठिं वंभलोए कपे रिट्ठे विमाणपत्थडे—एत्य णं अक्खाडगसमचउरंस-संठाणसंठियाओ अट्ठ कण्हराईओ पण्णत्ताओ, तं जहा—पुरित्थमेणं दो, पबित्थमेणं दो, दाहिणेणं दो, उत्तरेणं दो; पुरित्थमऽब्भंतरा कण्हराई दाहिण-बाहिरं कण्हराई पुट्ठा, दाहिणऽब्भंतरा कण्हराई पबित्थम-बाहिरं कण्हराई पुट्ठा, पबित्थमऽब्भंतरा कण्हराई उत्तर-बाहिरं कण्हराई पुट्ठा, उत्तरमऽब्भंतरा कण्हराई पुरित्थमबाहिरं

कण्हराइं पुट्ठाः दो पुरित्थम-पचित्थमाओ बाहिराओ कण्हराईओ छलंसाओ, दो उत्तर-दाहिणबाहिराओ कण्हराईओ तंसाओ, दो पुरित्थम-पचित्थमाओ अब्भितराओ कण्हराईओ चउरंसाओ, दो उत्तर-दाहिणाओ अब्भितराओ कण्हराईओ चउरंसाओ।

-पुब्बा अवरा छलंसा तंसा पुण दाहिणुत्तरा बज्झा, अब्भितर चउरंसा सब्बा वि य कण्हराईओ ।

कठिन शब्दार्थ--कण्हराईओ--कृष्ण राजियाँ, अक्साडग--असाडा, छसंसाओ--षडश - छह कोण, तंसाओ--ज्यस-त्रिकोण, चउरंसाओ--चतुरस्र-- चतुष्कोण।

भावार्य-२० प्रक्रन-हे भगवन् ! कृष्णराजियां कितनी कही गई है ?
२० उत्तर-हे गौतम ! कृष्णराजियां आठ कही गई है ।
२१ प्रक्रन-हे भगवन् ! ये आठ कृष्णराजियां कहां कही गई हे ?
२१ उत्तर-हे गौतम ! समत्कुमार और माहेन्द्र नामक तीसरे चौथे देवलोक से ऊपर और बहालोक नामक पांचवें देवलोक के अरिष्ट नामक विमान के तीसरे प्रस्तट (पाथडे) के नीचे अखाड़ा के आकार समचतुरत्र संस्थान संस्थित आठ कृष्णराजियां हैं । यथा-पूर्व में दो, पश्चिम में दो, उत्तर में दो और दक्षिण में दो, इस तरह चार दिशाओं में आठ कृष्णराजियां हैं । पूर्वाभ्यत्तर अर्थात् पूर्व दिशा की आभ्यन्तर कृष्णराजि ने दक्षिण दिशा की बाह्य कृष्णराजि को स्पर्श किया है । पश्चिम दिशा की आभ्यन्तर कृष्णराजि ने पश्चिम विशा की बाह्य कृष्णराजि ने उत्तर दिशा की आभ्यन्तर कृष्णराजि ने पश्चिम दिशा की आभ्यन्तर कृष्णराजि ने पृत्र दिशा की आध्यन्तर कृष्णराजि ने पृत्र दिशा की बाह्य कृष्णराजि को स्पर्श किया है । पृत्र और पश्चिम दिशा की वाह्य कृष्णराजियां चर्डश (धट्कोण) है । उत्तर और दिशा की दिशा की वाह्य कृष्णराजियां चर्डश (धट्कोण) है । पृत्र और पश्चिम दिशा की दो बाह्य कृष्णराजियां चर्डश (तीन कोणों वाली) है । पूर्व और पश्चिम

दिशा की दो आभ्यन्तर कृष्णराजियाँ चतुरंश (चतुष्कोण) है। इसी प्रकार उत्तर और दक्षिण दिशा की दो आभ्यन्तर कृष्णराजियाँ भी चतुष्कोण हैं।

कृष्णराजियों के आकार की बतलाने वाली गाथा का अर्थ इस प्रकार है-पूर्व और पश्चिम की कृष्णराजि षट्कोण है। दक्षिण और उत्तर की बाह्य कृष्णराजि त्रिकोण है। शेष सब आभ्यन्तर कृष्णराजियाँ चतुष्कोण हैं।

२२ प्रश्न-कण्हराईओ णं भंते ! केवड्यं आयामेणं, केवड्यं विक्खंभेणं, केवड्यं परिक्खेवेणं पण्णताओ ?

२२ उत्तर-गोयमा ! अमंखेजाइं जोयणमहस्साइं आयामेणं, संखेजाइं जोयणसहस्साइं विश्वंभेणं, असंखेजाइं जोयणसहस्साइं परिक्वेवेणं पण्णताओ ।

२३ प्रश्न-कण्हराईओ णं भंते ! केमहालियाओ पण्णताओ ?

२३ उत्तर-गोयमा! अयं णं जंबुद्दीवे दीवे, जाव-अद्धमासं वीईवएजा, अत्थेगइयं कण्हराइं वीईवएजा, अत्थेगइयं कण्हराइं णो वीईवएजा, एमहालियाओं णं गोयमा! कण्हराईओं पण्ण-ताओ।

२४ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! कण्हराईसु गेहा इ वा, गेहावणा इ वा ?

२४ उत्तर-णो इणट्ठे समट्ठे । २५ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! कण्हराईसु गामा इ वा० ? २५ उत्तर-णो इणट्टे ममट्टे ।

२६ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! कण्हराईणं उराला बलाहया संमे-यंति, सम्मुच्छंति, वामं वामंति ?

२६ उत्तर-हंता, अस्थि।

२७ प्रश्न-तं भंते ! किं देवो पकरेइ, असुरो पकरेइ. णागो पकरेइ ?

२७ उत्तर-गोयमा ! देवो पकरेड, णो असुरो, णो णागो पकरेड ।

२८ प्रश्न-अत्यि णं भंते ! कण्हराईसु बायरे, थणियसहे ?

२८ उत्तर-जहा उराला तहा ।

२९ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! कण्हराईसु वायरे आउकाए, वायरे अगणिकाए, वायरे वणस्मइकाए ?

२९ उत्तर-णो इणट्टे समट्टे, णण्णत्थ विग्गहगइसमावण्णएणं । भावार्थ-२२ प्रक्त-हे भगवन् ! कृष्णराजियों का आयाम (लम्बाई), विष्कम्भ (विस्तार-चौडाई)और परिक्षेप (परिधि) कितना है ?

२२ उत्तर-हे गौतम ! कृष्णराजियों का आयाम असंख्य हजार योजन हे, विष्कम्भ, संख्येय हजार योजन है और परिक्षेप असंख्येय हजार योजन है।

२३ प्रक्त---हे भगवन् ! कृष्णराजियाँ कितनी मोटी कही गई हैं।

२३ उत्तर-हे गौतम ! तीन चुटकी बजाबे उतने समय में इस सम्पूर्ण जम्बूद्वीप की इक्कीस बार परिक्रमा कर आवे-ऐसी शीध्र गति से कोई देव, एक दिन, दो दिन, तीन दिन यावत् अर्द्ध मास तक निरन्तर चले, तो वह देव, किसी कृष्णराजि के पार तक तक पहुंचता है और किसी कृष्णराजि के पार तक नहीं पहुंचता है । हे गौतम ! कृष्णराजियां इतनी बडी हैं ।

२४ प्रक्त-हे भगवन् ! वया कृष्णराजियों में गृह और गृहापण (दुकान) है ?

२४ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं हैं अर्थात् कृष्णराजियों मे घर और दुकानें नहीं हैं।

२५ प्रक्र-हे भगवन् ! क्या कृष्णराजियों में ग्रामादि हैं ?

२५ उत्तर-हे गौतम! यह अर्थ समर्थ नहीं है अर्थात् कृष्णराजियों में ग्रामादि नहीं हैं।

२६ प्रक्रन-हे भगवन् ! क्या कृष्णराजियों में महा मेघ संस्वेद को प्राप्त होते हैं, सम्मूच्छित होते हैं और वर्षा बरसाते हैं ?

२६ उत्तर-हाँ, गौतम ! ऐसा होता हैं।

२७ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या इनको देव करता है, असुरकुमार करता है, यह नागकुमार करता है ?

२७ उत्तर-हे गौतम ! देव करता है, किन्तु असुरकुमार या नागकुमार नहीं करता है।

२८ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या कृष्णराजियों में बादर स्तनित शब्द है ?

२८ उत्तर-हे गौतम ! महामेघों के समान इनका भी कथन करना चाहिए अर्थात् कृष्णराजियों में बादर स्तनित शब्द हैं और उसे देव करता है, किन्तु असुरकुमार या नागकुमार नहीं करता है।

२९ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या कृष्णराजियों में बादर अप्काय, बादर अग्निकाय और बादर वनस्पतिकाय है ?

२९ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है। यह निषेध विग्रहगित समापत्र जीवों के सिवाय दूसरे जीवों के लिए है।

- ३० प्रश्न-अन्थि णं चंदिम-सूरिय-गहगण-णवस्वत्ततारारूवा ?
- ३० उत्तर-णो इणट्टे समट्टे ।
- ३१ प्रश्न-अत्थि णं कण्हराईणं चंदाभा इ वा, सूराभा इ वा.?
- ३१ उत्तर-णो इणद्वे समद्रे ।
- ३२ प्रश्न-कण्हराईओ णं भंते ! केरिसियाओ वण्णेणं पण्णताओ ?
  - ३२ उत्तर-गोयमा ! कालाओ, जाव-विष्णामेव वीईवएजा ।
  - ३३ प्रश्न-कण्हराईओ णं मंते ! कइ णामधेजा पण्णता ?
- ३३ उत्तर-गोयमा ! अट्ट णामधेजा पण्णता, तं जहा-कण्ह-राई वा, मेहराई वा, मघा इ वा, माघवई इ वा, वायफिटहा इ वा, वायपिटक्खोभा इ वा, देवफिटहा इ वा, देवपिटक्खोभा इ वा।
- ३४ प्रश्न-कण्हराईओ णं भंते ! किं पुढवीपरिणामाओ, आउ-परिणामाओ, जीवपरिणामाओ, पोम्गलपरिणामाओ ?
- ३४ उत्तर-गोयमा ! पुढविपरिणामाओ, णो आउपरिणामाओ वि, जीवपरिणामाओ वि, पुग्गलपरिणामाओ वि ।
- ३५ प्रश्न-कण्हराईसु णं भंते ! सब्वे पाणा, भूया, जीवा, सत्ता ० उववण्णपुब्वा ?
- ३५ उत्तर-हंता, गोयमा ! असइं, अदुवा अणंतबखुत्तो, णो चेव णं वायरआउकाइयताए, बायरअगणिकाइयत्ताए बायर-

## वणस्मइकाइयत्ताए वा ।

भाक्यार्थ— ३० प्रश्न-हे भगवन् ! यया कृष्णराजियों में चन्द्र, सूर्य, ग्रह-गण, नक्षत्र और तारा रूप हें ?

३० उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है अर्थात् वहाँ ये नहीं है । ३१ प्रक्र--हे भगवन् ! क्या कृष्णराजियों में चन्द्रप्रभा (चन्द्रमा की कान्ति) और सूर्यप्रभा (सूर्य की कान्ति) है ?

> ३१ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है अर्थात् वहाँ ये नहीं है । ३२ प्रक्र-हे भगवन् ! कृष्णराजियों का वर्ण कैसा है ?

३२ उत्तर-हे गौतम ! कृष्णराजियों का वर्ण कृष्ण यावत् परम कृष्ण है। तमस्काय की तरह भयंकर होने से देव भी क्षोभ को प्राप्त ही जाते हैं, यावत् इसको शोझ पार कर जाते हैं।

३३ प्रक्त-हे भगवन् ! कृष्णराजियों के कितने नाम कहे गये हैं ?

३३ उत्तर-हे गौतम ! कृष्णराजियों के आठ नाम कहे गये हैं। यथा-१ कृष्णराजि, २ मेघराजि, ३ मघा, ४ माघवती, ५ वातपरिघा, ६ वात-परिक्षोमा ७ देवपरिघा और ८ देवपरिक्षोभा।

३४ प्रदन-हे भगवन् ! क्या कृष्णराजियां पृथ्वी का परिणाम है, जल का परिणाम है, जीव का परिणाम है, या पुद्गल का परिणाम है ?

३४ उत्तर-हे गौतम ! कृष्णराजियां पृथ्वी का परिणाम है, किन्तु जल का परिणाम नहीं है तथा जीव का भी परिणाम है और पुद्गल का भी परि-णाम है।

३५ प्रदन-हे भगवन् ! क्या कृष्णराजियों में सभी प्राण, भूत, जीव और सत्त्व, पहले उत्पन्न हो चुके हैं ?

३५ उत्तर-हाँ, गौतम ! अनेक बार अथवा अनन्तबार उत्पन्न हो चुके हैं, किन्तु बादर अप्कायपने, बादर अग्निकायपने और बादर बनस्पतिकायपने उत्पन्न नहीं हुए हैं। बिवेखन-अगले प्रकरण में तमस्काय का वर्णन किया गया था। तमस्काय और कृष्णराजि का सादृश्य होने से अब कृष्णराजि का वर्णन किया जाता है। काले पुद्गलों की रेखा को 'कृष्णराजि' कहते हैं। कृष्णराजि के आकार आदि का वर्णन ऊपर किया गया है। इसके आठ ताम कहे गये हैं, जिनका अर्थ इस प्रकार हैं-१ कृष्णराजि-काले वर्ण की पृथ्वी और पृद्गलों के परिणाम रूप होने से एवं काले पृद्गलों की राजि अर्थात् रेखा रूप होने से इसका नाम 'कृष्णराजि' है, २ मेघराजि-काले मेघ की रेखा के सदृश होने से इसे 'मेघराजि' कहते हैं। ३ मघा-छठी नरक का नाम 'मघा' है। छठी नरक के समान अन्धकार वाली होने से इसको 'मघा' कहते हैं। ४ माघवती-सातवीं नरक का नाम 'माघवती' है। सातवीं नरक के समान गाढ़ अस्थकार वाली होने से इसे 'माघवती' कहते हैं। ५ वातपरिधा-आंधी के समान सघन अन्धकार वाली और दुर्लघ्य होने से इसे 'वातपरिधा' कहते हैं। ६ वातपरिक्षोभा-आंधी के समान सघन अन्धकार वाली और दुर्लघ्य होने से इसे 'वातपरिधा' कहते हैं। ६ वेवपरिघा-देवों के लिए भी दुर्लघ्य होने से यह उसके लिए 'परिघ' अर्थात् आगल (भोगल) के समान है, इसलिए इसे 'देवपरिघा' कहते हैं। ८ देवपरिधाभा-देवों को भी क्षोभ (भय) उत्यन्न करने वाली होने के कारण इसे 'देव परिक्षोभा' कहते हैं।

ये हत्याराजियाँ सचित्त और अचित्त पृथ्वी का परिणाम रूप हैं और इसीलिए ये जीव और पूर्यल दोनों का परिणाम (विकार) रूप हैं।

ये कृष्णराजियाँ असंख्यात हजार योजन लम्बी और संख्यात ह<mark>जार योजन चौड़ी</mark> ृहैं। इनका परिक्षेप (परिधि—घेरा) असंख्यात हजार योजन **है**।

### लोकास्तिक देव

एएसि णं अटुण्हं कण्हराईणं अटुसु उवासंतरेसु अटु लोगं-तियविमाणा पण्णता, तं जहा-अच्ची, अचिमाली, वहरोयणे पभंकरे, चंदाभे, सुराभे, सुकाभे, सुपइट्ठाभे, मज्झे रिट्ठाभे।

www.jainelibrary.org

- ३६ प्रश्न-कहि णं भंते ! अचि-विमाणे पण्णते ?
- ३६ उत्तर-गोयमा ! उत्तर पुरित्थमेणं ।
- ३७ प्रश्न-कहि णं भंते ! अचिमाली विमाणे पण्णते ?
- ३७ उत्तर-गोयमा ! पुरित्थिमेणं, एवं परिवाडीए णेयब्वं ।
- ३८ प्रभ-जाव-कहि णं भंते ! रिट्टे विमाणे पण्णते ?
- ३८ उत्तर-गोयमा ! बहुमज्झदेसभाए, एएसु णं अहुसु लोगं-तियिवमाणस्य अट्टविहा लोगंतिया देवा परिवसंति, तं जहा-

मारस्तयमाङ्गा वण्ही वरुणा य गहतोया य, तुसिया अव्वावाहा अग्गिचा चेव रिट्ठा य।

- ३९ प्रश्न-कहि णं भंते ! सारस्यया देवा परिवसंति ?
- ३९ उत्तर-गोयमा ! अचिम्मि विमाणे परिवसंति ।
- ४० प्रश्न-कहि णं भंते ! आइचा देवा परिवसंति ?
- ४० उत्तर-गोयमा ! अचिमालिम्मि विमाणे, एवं णेयव्वं जहाणुपुर्वीए।
  - ४१ प्रश्न–जाव कहि णं भंते ! रिट्टा देवा परिवसंति ?
    - ४१ उत्तर-गोयमा ! रिट्टम्मि विमाणे ।
- ४२ प्रश्न-सारस्ययमाइचाणं भंते ! देवाणं कइ देवा, कइ देवसया पण्णता ?
  - ४२ उत्तर-गोयमा ! सत्त देवा, सत्त देवसया परिवारो पण्णत्तो,

वण्ही-वरुणाणं देवाणं चउद्दस देवा, चउद्दस देवसहस्सा परिवारो पण्णतो; गद्दतोय-तुसियाणं देवाणं मत्त देवा, सत्त देवसहस्सा परिवारो पण्णतो; अवसेसाणं णव देवा, णव देवसया परिवारो पण्णतो।

पढम-जुगलम्मि सत्तओ सयाणि बीयम्मि चउदससहस्मा, तइए सत्तसहस्सा णव चेव सयाणि सेमेसु।

कित शब्दार्थ— उवासंतरेसु— अवकाशान्तर में, जहाणुपुरवीए— यथानुपूर्वीक— क्रमानुसार, परिवाडीए—परिपाटी से-कम से ।

भावार्थ-इन उपरोक्त आठ कृष्णराजियों के आठ अवकाशान्तरों में आठ लोकान्तिक विमान हैं। यथा-१ अचि, २ अचिमाली, ३ वैरोचन, ४ प्रभंकर, ५ चन्द्राभ, ६ सूर्याभ, ७ शुकाभ और ८ सुप्रतिष्टाभ। इन सब के बीच में रिष्टाभ विमान है।

३६ प्रश्त-हे भगवन् ! अचि विमान कहाँ है ?

३६ उत्तर-हे गौतम ! अचिविमान उत्तर और पूर्व के बीच में है।

३७ प्रश्न-हे भगवन् ! अचिमाली विमान कहाँ है ?

३७ उत्तर-हे गौतम ! अचिमाली विमान पूर्व में हं। इसी क्रम से सब विमानों के लिए कहना चाहिए।

३८ प्रश्न-हे भगवन् ! रिष्ट विमान कहाँ है ?

३८ उत्तर-हे गौतम ! बहुमध्य भाग में अर्थात् सब के मध्य में रिष्ट विमान है। इन आठ लोकान्तिक विमानों में आठ जाति के लोकान्तिक देव रहते हैं। यथा-१ सारस्वत, २ आदित्य, ३ वह्नि, ४ वरुण, ५ गर्दतीय, ६ तुषित, ७ अव्याबाध और ८ आग्नेय। सब के बीच में रिष्ट देव है।

३९ प्रश्न-हे भगवन् ! सारस्वत देव कहाँ रहते हैं ?

३९ उत्तर-हे गौतम ! सारस्वत जाति के देव, अचि विमान में रहते हैं।

www.jainelibrary.org

४० प्रश्न-हे भगवन् ! आदित्य देव कहाँ रहते हैं ?

४० उत्तर-हे गौतम ! आदित्य देव अचिमाली विमान में रहते हैं। इस प्रकार यथानुपूर्वी से यावत् रिष्ट विमान तक जान लेना चाहिए।

४१ प्रश्न-हे भगवन् ! रिष्ट देव कहाँ रहते हे ?

४१ उत्तर-हे गौतम ! रिष्ट देव रिष्ट विमान में रहते हैं।

४२ प्रक्त-हे भगवन् ! सारस्वत और आदित्य-इत दो देवों के कितने देव और कितने सौ देवों का परिवार है ?

४२ उत्तर-हे गौतम ! सारस्वत और आदित्य-इन दो देवों के ७ देव स्वामी और ७०० देवों का परिवार है। विह्न और वरुण देव, इन दो देवों के १४ देवस्वामी और १४००० देवों का परिवार है। गर्दतोय और तृषित-इन दो देवों के ७ देवस्वामी और ७००० देवों का परिवार है। अन्याबाध, आग्नेय और रिष्ट, इन तीन देवों के ९ देव स्वामी और ९०० देवों का परिवार है।

इन देवों के परिवार की संख्या को सूचित करने वाली गाथा का अर्थ इस प्रकार है-प्रथम युगल में ७०० देवों का परिवार, दूसरे युगल में १४००० देवों का परिवार, तीसरे युगल में ७००० देवों का परिवार और शेष तीन देवों के ९०० देवों का परिवार है।

😁 ४३ प्रश्न-लोगंतियविमाणा णं भंते ! किंपइद्विया पण्णता ?

४३ उत्तर-गोयमा ! वाउपइद्विया पण्णत्ता, एवं णेयव्वं विमा-णाणं पइट्ठाणं, बाहुल्छ्बत्तमेव संठाणं; बंभलोयवत्तव्वया णेयव्वा, जहा जीवाभिगमे देवुदेसए, जाव-हंता, गोयमा ! असइं अदुवा अणंतक्खुत्तो, णो चेव णं देवित्ताए लोगंतियविमाणेसु ।

ं ४४ प्रश्न—लोगंतियविमाणेसु णं भंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ? ४४ उत्तर-गोयमा ! अट्ट सागरोवमाइं ठिई पण्णता । ४५ प्रश्न-लोगंतियविमाणेहिंतो णं भंते ! केवइयं अबाहाए लोगंते पण्णते ?

४५ उत्तर-गोयमा ! असंखेजाई जोयणसहस्साई अबाहाए लोगंते पण्णत्ते ।

#### **8** सेवं भंते ! मेवं भंते ! ति । **8**

### ॥ छट्टसए पंचमो उद्देसो सम्मत्तो ॥

कठिन शब्बार्थ - पद्दष्ट्रिया--प्रतिष्ठित, अबाहाए--अन्तर से ।

४३ प्रदन—हे भगवन् ! लोकान्तिक विमान किसके आधार पर रहे हुए हैं ?

४३ उत्तर-हे गौतम! लोकान्तिक विमान, वायुप्रतिष्ठित हैं अर्थात् बायु के आधार पर रहे हुए हैं। इस तरह जिस प्रकार विमानों का प्रतिष्ठान, विमानों का बाहल्य, विमानों की ऊंचाई और विमानों का संस्थान आदि का वर्णन जीवा-भिगम सूत्र के देबोद्देशक में ब्रह्मलोक की वक्तन्यता कही है, उसी प्रकार यहां भी कहनी चाहिए। यावत् हां, गौतम! समी प्राण, मूत, जीव और सत्त्व यहां अनेक बार अथवा अनन्त बार पहले उत्पन्न हो चुके हें, किन्त् लोकान्तिक विमानों में देवी रूप से उत्पन्न नहीं हुए हैं।

४४ प्रश्न—हे भगवन्! लोकान्तिक विमानों में कितने काल की स्थिति कही गई है ?

्र ४४ उत्तर-हे गौतम ! लोकान्तिक विमानों में आठ सागरोपम की स्थिति कही गई है ?

४५ प्रश्न–हे भगवन् ! लोकान्तिक विमानों से लोकान्त कितना दूर है ?

४५ उत्तर-हे गौतम ! लोकान्तिक विमानों से असंख्य हजार योजन की दूरी पर लोकान्त है।

हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। ऐसा कह कर यावत् गौतम स्वामी विचरते हैं।

विवेचन-लोकास्तिक देवों के अचि आदि नो विमान हैं। पूर्व और उत्तर के बीच में अचि विमान है। पूर्व में अचिमाली विमान है। इसी कम से अप विमान भी हैं। नववाँ रिष्टाभ विमान कुष्णराजियों के बीच में हैं। इन देवों का परिचार ऊपर बताया गया है। सारस्वत और आदित्य आदि दो दो युगलों का परिवार शामिल है और अव्याबाध, आग्नेय और रिष्ट, इन तीन देवों का परिवार शामिल है।

ये देव ब्रह्मलोक नामक पांचवें देवल्येक के पास रहते हैं, इसलिए इन्हें लोकान्तिक कहते हैं। अथवा ये उदयभाव रूप लोक के अन्त में रहे हुए हैं, क्योंकि ये सब स्वामी देव एक भवावतारी (एक भव के बाद मोक्ष-जाने वाले) होते हैं, इसलिए इन्हें लोकान्तिक कहते हैं। इनके विमान वायु पर प्रतिष्ठित हैं। इनका वाहल्य २५०० योजन है। इनकी ऊंचाई ७०० योजन है। जो विमान आविलका प्रविष्ट होते हैं, वे वृत्त (गोल), त्र्यस्त (त्रिकोण) या चतुरस्त (चतुरकोण) होते हैं, किन्तु ये विमान आविलकाप्रविष्ट नहीं हैं, इसलिए इनका आकार नाना प्रकार का है। इनका वर्ण लाल, पीला और सफेद है। ये प्रकाश युक्त हैं। ये इष्ट गन्ध और इष्ट स्पर्श वाले हैं। ये सर्वरत्नमय हैं। इन विमानों में रहने वाले देव, समचतुरस्त संस्थान वाले और पद्म लेश्या वाले हैं। जीवाभिगम सूत्र के दूसरे वैमानिक उद्देशक में ब्रह्मलोक विमानवासी देवों के सम्बन्ध में जो कथन किया है, वह वक्तक्यता यहाँ कहनी चाहिए। सभी प्राण, भूत, जीव और सत्त्व, लोकान्तिक विमानों में पूर्वीकाय, अष्काय, तेउकाय, वायुकाय और वनस्पतिकाय एवं देव रूप से अनेक बार अथवा अनन्तवार उत्पन्न हो होती है।

लोकान्तिक विमानों से असंख्यात हजार योजन की दूरी पर लोक का अन्त है।

## ।। इति छठे शतक का पांचवां उद्देशक समाप्त ।।

# शतक ६ उद्देशक ६

### पृथ्वियां और अनुत्तर विमान

- १ प्रश्न-कइ णं भंते ! पुढवीओ पण्णत्ताओ ?
- १ उत्तर-गोयमा ! मत्त पुढवीओ पण्णताओ, तं जहा-रयण-प्पमा, जाव-तमतमा; रयणप्पभाईणं आवासा भाणियब्वा, जाव-अहे मत्तमाए, एवं जे जित्तया आवासा ते भाणियब्वा जाव ।
  - २ प्रश्न-कइ णं भंते ! अणुत्तरविमाणा पण्णता ?
- २ उत्तर-गोयमा ! पंच अणुत्तरविमाणा पण्णताः तं जहा-विजए, जाव-सञ्बद्धसिद्धे ।

कठिन शब्दार्थ — आवासा-आवास, जित्तया-जितने । भावार्थ-१ प्रश्न-हे भगवन् ! कितनी पृथ्वियां कही गई है ?

- १ उत्तर-हे गौतम ! सात पृथ्वियां कही गई है। यथा→रत्नप्रभा यावत् तमस्तमःप्रभा । रत्नप्रभा पृथ्वी से लेकर यावत् अधःसप्तम (तमस्तमःप्रभा) तक जिस पृथ्वी के जितने आवास हों, उतने कहने चाहिए यावत् ।
  - २ प्रक्त-हे भगवन् ! कितने अनुत्तर विमान कहे गये हैं।
- २ उत्तर—हे गौतम ! पांच अनुत्तर विमान कहे गये हैं। यथा—विजय, वेजयन्त, जयन्त, अपराजित और सर्वार्थसिद्ध विमान ।

विवेचन-पांचवें उद्देशक में विभानों की वक्तव्यता कही गई है। अब इस छठें उद्देशक में भी इसी तरह की वक्तव्यता कही जाती है। यहाँ पर 'पृथ्वी' शब्द से रत्नप्रभा आदि सात पृथ्वियों का ही ग्रहण किया गया है। यहाँ आठवीं ईषत्प्राण्मारा पृथ्वी का ग्रहण नहीं

किया, क्योंकि यहाँ उसकी चर्चा का अधिकार नहीं है। यद्यपि इन सात पृथ्वियों का कथन पहले आ चुका है, तथापि समुद्धात-जिसका कि वर्णन आगे किया जा रहा है, उस वर्णन के साथ इन पृथ्वियों के वर्णन का अधिक सम्बन्ध होने से फिर इनका यहाँ कथन किया गया है। इसलिए इसमें पुनक्कित दोष नहीं है।

### मारणाग्तिक समुद्घात

३ पश्च—जीवे णं भंते ! मारणंतियसमुग्घाएणं समोहए, समोह-णिता जे भविए इमीसे रयणप्यभाए पुढवीए तीसाए णिरयावास-सयसहस्सेसु अण्णयरंसि णिरयावासंसि णेरइयत्ताए उववज्जित्तए, से णं भंते ! तत्थगए चेव आहारेज वा परिणामेज वा, सरीरं वा वंधेजा ?

३ उत्तर-गोयमा! अत्थेगइए तत्थगए चेव आहारेज वा परिणामेज वा सरीरं वा बंधेजा; अत्थेगइए तओ पिडणियत्तइ, तओ पिडणियत्तिता इहमागच्छइ, आगच्छिता दोच्चं पि मारणंतिय-समुग्धाएणं समोहणइ, समोहणिता इमीसे रयणप्यभाए पुढचीए तीसाए णिरयावाससयसहस्सेसु अण्णयरंसि णिरयावासंसि णेरइय-ताए उवविज्ञतए, तओ पच्छा आहारेज वा परिणामेज वा सरीरं वा बंधेजा, एवं जाव-अहे सत्तमा पुढवी।

४ प्रश्न-जीवे णं भंते ! मारणंतियसमुग्घाएणं समोहए समोहणिता जे भविए चउसट्टीए असुरकुमारावाससयसहस्सेसु अण्णयरंसि असुर-

## कुमारावासंसि असुरकुमारत्ताए ज्ववजित्तए ?

# ४ उत्तर-जहा णेरइया तहा भाणियव्वा, जाव-थणियकुमारा ।

कठिन शब्दार्थ-मारणंतियसमुखाएणं-मारणान्तिक समुद्धात-मृत्यु के समय होने वाकी आत्मा की विशिष्ट-उग्न किया, तत्थगए-वहां जाकर, समीहए-समवहत, आहारेज्ज-आहार करता है, परिणामेज्ज-परिणमाता है, बंधेज्जा-बाधता है, पिडनियलई-पीछा फिरे।

भावार्थ-३ प्रश्न-हे भगवन् ! जो जीव, मारणान्तिक समुद्धात द्वारा समवहत हुआ है और समवहत होकर इस रत्नप्रमा पृथ्वी के तीस लाख नरका-वासों में से किसी एक नरकावास में नैरियक रूप से उत्पन्न होने के योग्य हैं क्या वह वहाँ जाकर आहार करता है ? आहार को परिणमाता है ? और शरीर बांधता है ?

३ उत्तर-हे गौतम ! कोई जीव वहां जाकर ही आहार करता है, परिणमाता है, तथा शरीर बांधता है और कोई एक जीव वहां जाकर वापिस लौटता है, वापिस लौट कर यहां आता है, यहां आकर फिर दूसरी बार मारणा- ितक समुद्धात द्वारा समबहत होता है। समबहत होकर इस रत्नप्रमा पृथ्वों के तीस लाख नरकावासों में से किसी एक नरकावास में नरियक रूप से उत्पन्न होता है। इसके बाद आहार ग्रहण करता है, परिणमाता है और शरीर बांधता है। इस प्रकार यावत् अधःसप्तम (तमस्तमः प्रमा) पृथ्वों तक कहना चाहिये।

४ प्रक्र-हे भगवन् ! जो जीव मारणान्तिक समृद्घात से समवहत हुआ है और समवहत होकर असुरकुमारों के चौसठ लाख आवासों में से किसी एक आवास में उत्पन्न होने के योग्य है, क्या वह जीव वहाँ जाकर ही आहार करता है ? उस आहार को परिणमाता है और शरीर बांधता है ?

४ उत्तर-हे गौतम ! जिस प्रकार नैरियकों के विषयों में कहा, उसी प्रकार असुरकुमारों के विषय में भी कहना चाहिये। यावत् स्तनितकुमारों तक इसी प्रकार कहना चाहिये। ५ पश्च—जीवे णं भंते ! मारणंतियसमुग्घाएणं समोहए, समोहणिता जे भविए असंखेजेसु पुढिविकाइयावाससयसहस्मेसु, अण्णयरंसि पुढिविकाइयावासंसि पुढिविकाइयत्ताए उवविज्ञत्तए, से णं भंते ! मंदरस्स पव्वयस्स पुरित्थमेणं केवइयं गच्छेजा, केवइयं पाउणिज्ञा ?

५ उत्तर-गोयमा ! लोयंतं गच्छेजा,लोयंतं पाउणिजा ।

६ प्रश्न—से णं भंते ! तत्थगए चेव आहारेज वा, परिणामेज वा, सरीरं वा बंधेजा ?

६ उत्तर-गोयमा ! अत्थेगइए तत्थगए चेव आहारेज वा, परिणामेज वा, सरीरं वा बंधेजाः अत्थेगइए तओ पिडणियत्तइ, पिडणियत्तित्ता इहं हव्वं आगच्छइ, आगच्छिता दोच्चं पि मारणं-तियसमुग्घाएणं समोहण्णइ, समोहणित्ता मंदरस्स पव्वयस्स पुरियमेणं अंगुलस्स असंखेजइभागमेत्तं वा, संखेजभागमेत्तं वा, वालग्गं वा, वालग्गपुहुत्तं वाः एवं लिक्सं, जूयं, जव-अंगुलं जाव-जोयणकोिं वा, जोयणकोडाकोिं वा, संखेज्जेसु वा, असंखेजसु वा, जोयणसहस्सेसु, लोगंते वा, एगपएसियं सेिं मोत्तृण असंखेजसु पुढिविकाइयावाससयसहस्सेसु अण्णयरंसि पुढिविकाइयावाससयसहस्सेसु अण्णयरंसि पुढिविकाइयावासंसि पुढिविकाइयत्वाए उवविज्ञता, तओ पच्छा आहारेज वा, परिणामेज वा, सरीरं वा बंधेजाः जहा पुरित्थमेणं मंदरस्स

पन्त्रयस्स आलात्र भो भिषाओं, एवं दाहिणेणं, पचित्थिमेणं, उत्तरेणं, उद्धे अहे। जहा पुढिविकाइया तहा एगिंदियाणं सन्वेसिं एक्के-कस्स छ आलावगा भाणियन्वा।

कठिंग शब्दार्थ - लोयंतं - लोक के अन्त में, पाउणिरजा-- प्राप्त करता है।

भावार्थ-५ प्रक्त-हे भगवन्! जो जीव, मारणान्तिक समुद्घात से सम-वहत हुआ है और समवहत होकर पृथ्वीकाय के असंख्यात लाख आवासों में से किसी एक आवास में पृथ्वीकायिक रूप से उत्पन्न होने के योग्य है, वह जीव मेहपर्वत से पूर्व में कितनी दूर जाता है और कितनी दूरों को प्राप्त करता है?

५ उत्तर—हे गौतम ! वह लोकान्त तक जाता है और खोकान्त की प्राप्त करता है।

६ प्रक्त—हे भगवन् ! क्या उपर्युक्त पृथ्वीकायिक जीव, वहां जाकर ही आहार करता है, परिणमाता है और शरीर बांधता है ?

द उत्तर—हे गौतम ! कोई जीव, वहां जाकर ही आहार करता है, परिणमाता है और शरीर बांधता है और कोई जीव वहां जाकर वापिस लौटता है, वापिस लौट कर यहां आता है, यहां आकर फिर दूसरी बार मारणान्तिक समुद्धात से समवहत होता है, समवहत होकर मेरपर्वत के पूर्व मे अंगुल के असंख्येय माग मात्र, संख्येय माग मात्र, बालाग्र, बालाग्र-पृथवत्व (वो से नव तक बालाग्र) इसी तरह लिक्षा (लीख) यूका (जूं) यव (जो धान्य) अंगुल यावत् करोड योजन, कोटाकोटि योजन, संख्येय हजार योजन और असंख्येय हजार योजन में अथवा एक प्रदेश श्रेणी को छोड़कर लोकान्त में पृथ्वीकाय के असंख्ये लाख आवासों में से किसी आवास में पृथ्वीकायिक रूप से उत्पन्न होता है और पीछे आहार करता है, परिणमाता है और शरीर बांधता है। जिस प्रकार मेरपर्वत की पूर्व विशा के विषय में कथन किया गया, उसी प्रकार से दक्षिण, परिचम, उत्तर, अध्वं और अधोदिशा के विषय में कहना चाहिये। जिस प्रकार पृथ्वी-

कायिक जीवों का कथन किया गया है, उसी प्रकार से सभी एकेन्द्रियों के विषय में कहना चाहिये। एक एक के छह छह आलापक कहने चाहिये।

७ प्रश्न-जीवे णं भंते ! मारणंतियसमुग्घाएणं समोहणइ, समोहणित्ता जे भविए असंखेजेसु बेइंदियावाससयसहस्सेसु अण्ण-यरंसि बेइंदियावासंसि बेइंदियत्ताए उवविजत्तिए, से णं भंते ! तत्थ-गए चेव ?

- ७ उत्तर-जहा णेरइया, एवं जाव-अणुत्तरोक्वाइया ।
- ८ प्रश्न-जीवे णं भंते ! मारणंतियसमुग्घाएणं समोहए, समोह-णिता जे भविए पंचसु अणुत्तरेसु महइमहालएसु महाविमाणेसु अण्णयरंसि अणुत्तरविमाणंसि अणुत्तरोववाइयदेवत्ताए उवविज्ञत्तए से णं भंते ! तत्थगए चेव ?
  - ८ उत्तर-तं चेव जाव-आहारेज वा, परिणामेज वा, सरीरं वा बंधेजा।
    - 🕸 सेवं भंते! सेवं भंते! त्ति 🕸
    - ॥ छट्टसए छट्टो उद्देसो सम्मत्तो ॥

भावार्थ-७ प्रक्र-हे भगवन् ! जो जीव, मारणान्तिक समुद्धात से समवहत हुआ है और समवहत होकर बेइन्द्रिय जीवों के असंख्य लाख आबासों में से किसी एक आवास में उत्पन्न होने के योग्य है, क्या वह जीव, वहां जाकर ही आहार करता है, परिणमाता है और दारीर बांधता है ? ७ उत्तर-हे गौतम ! जिस प्रकार नैर्यिकों के लिये कहा गया, उसी प्रकार बेइन्द्रियों से लेकर अनुत्तरीपपातिक देवों तक सब जीवों के लिये कथन करना चाहिये।

८ प्रश्न-हे भगवन् ! जो जीव मारणान्तिक समुद्घात से समवहत हुआ है और समवहत होकर महान् से महान् महाविमान रूप पांच अनुत्तर विमानों में से किसी एक अनुत्तर विमान में अनुत्तरौपपात्तिक देव रूप से उत्पन्न होने के योग्य हं, क्या वह जीव वहां जाकर ही आहार करता है, परिणमाता है और शरीर बांधता है ?

८ उत्तर-हे गौतम ! पहले कहा उसी प्रकार कहना चाहिये। यावत् आहार करता है, परिचमाता है और शरीर बांधता है।

हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। ऐसा कह कर यावत् गौतमस्वामी विचरते हैं।

बियेबन-जो जीव, मारणान्तिक समुद्धात करके नरकाबासाँ उत्पत्ति स्थान पर जाता है, उनमें से कोई एक जीव अर्थात् जो समुद्धात में ही मरण को प्राप्त हो जाता है, वह जीव वहां जाकर वहां से अथवा समुद्धात से निवृत्त हीकर वापिस अपने शरीर में आता है और दूसरी बार मारणान्तिक समुद्धात करके पृषः उत्पत्ति स्थान पर जाता है, किर आहार योग्य पुद्गलों को ग्रहण करता है। उसके बाद ग्रहण किये हुए उन पुद्गलों को पचा कर उनका खल रूप और रस रूप विभाग करता है। फिर उन पुद्गलों द्वारा शरीर की रचना करता है। वह शीव अपने उत्पत्ति स्थान के अनुसार अंगुल के असंस्थेय माग आदि रूप से उत्पन्न होता है।

जीव असंख्य प्रदेशावगाहन स्वभाय वाला है। इसकिए वह एक प्रदेशश्रेणी से नहीं जाता है, किन्तु असंख्य प्रदेशावगाहन द्वारा ही उसकी गति होती है, क्योंकि जीव का ऐसा ही स्वभाव हैं।

### ॥ इति छ्ठे शतक का छठा उद्देशक समाप्त ॥

# शतक ६ उहेशक ७

#### धान्य की स्थिति

१ प्रश्न-अह मंते ! मालीणं, वीहीणं, गोधूमाणं, जवाणं, जवजवाणं-एएसि णं धण्णाणं कोट्ठाउत्ताणं, पल्लाउत्ताणं, मंचा-उत्ताणं, मालाउत्ताणं, उल्लिताणं, लित्ताणं, पिहियाणं, मुद्दियाणं, लंखियाणं केवइयं कालं जोणी संचिद्वइ ?

१ उत्तर-गोयमा ! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं तिण्णि संवच्छराइं, तेण परं जोणी पिमलायइ, तेण परं जोणी पविद्धंसइ, तेण परं वीए अवीए भवइ, तेण परं जोणीवोच्छेए पण्णते समणा- उसो !

२ प्रश्न—अह भंते ! कलाय-मसूर-तिल-मुग्ग-मास-णिप्पाव-कुलत्थ-आलिसंदग-सईण-पलिमंथगमाईणं—एएसि णं धण्णाणं ?

- २ उत्तर-जहा सालीणं तहा एयाणि वि, णवरं-पंच संवच्छ-राइं, सेसं तं चेव ।

३ प्रश्न-अह भंते ! अयसि-कुसुंभग-कोद्दव-कंग्र-वरग-रालग-कोदूसग-सण-सरिसव-मूलगबीयमाईणं-एएसि णं धण्णाणं ?

३ उत्तर-एयाणि वि तहेव, णवरं-सत्त संवच्छराई, सेसं तं चेव।

कठिन शब्दार्थ--कोट्टाउत्ताणं-कोठे में रखे हुए, पहलाउत्ताणं-पत्य अर्थात् बांस के छबड़े में रखे हुए, मंचाउत्ताणं-मंच पर रखे हुए, मालाउत्ताणं-माल-मजिल पर रखे हुए, उल्लित्ताणं-उल्लिज्य-लीपे हुए, लित्ताणं-लिप्त, पिहियाणं-दुके हुए, मृद्दियाणं-मृद्रित-छाप-कर बंद किये, लंखियाणं-लीखित किये, तेण परं-उसके बाद, पिनलायइ-म्लान हो जादी. है, जोणीयुच्छेदे-योनि व्युच्छेद-नष्ट-योनि, नवरं-विशेष में।

भावार्थ-१ प्रक्र-हे भगवन्! शाली (कलमादि जाति सम्पन्न चावल), ब्रीहि (सामान्य चावल), गोधूम (गेहूँ), यव (जौ) और यवप्रव (विशिष्ट प्रकार का जौ) इत्यादि धान्य कोठे में, बांस के छबडे में, मंच में या माल में डाल कर उनके मख गोबर आदि से उल्लिप्त हों, लिप्त हों, ढके हुए हों, मिट्टी आदि से मुख पर छांदण दिये हुए हों, लांछित-चिन्हित किये हुए हों, इस प्रकार सुर-क्षित रखे हुए उपरोक्त धान्यों को योनि (अंकुरोत्पत्ति की हेतुभूत शक्ति) कितने समय तक रहती है ?

१ उत्तर-हे गौतम<sup>ें</sup>! उनकी योनि जघन्य अन्तर्मुह्तं और उत्कृष्ट तीन वर्ष तक कायम रहती है। उसके बाद उनकी योनि म्लान हो जाती है, विध्वंस को प्राप्त हो जाती है। इसके बाद वह बीज, अबीज हो जम्ता है। इसके बाद हे श्रमणायुष्मन् ! उस योनि का विच्छेद हो जाता है।

२ प्रश्न-हे भगवन् ! कलाय, मसूर, तिल, मूंग, उनद, बाल, कुलथ, आलिसंदक (एक प्रकार का चंवला), सतीण (तुअर), पिलमंथक (गोल चना अथवा काला चना) इत्यादि धान्य पूर्वोक्त रूप से कोठा आदि में रखे हुए हों, तो इन धान्यों की योनि कितने काल तक कायम रहती है ?

२ उत्तर—हे गौतम ! जिस प्रकार जाली के लिये कहा, उसी प्रकार इन धान्यों के लिए भी कहना चाहिए। किन्तु इतनी विशेषता है कि यहां उत्कृष्ट पांच वर्ष कहना चाहिए। शेष सारा वर्णन उसी तरह कहना चाहिए।

३ प्रश्न-हे भगवम् ! अलसी, कुसुंभ, कोद्रव, कांगणी, बरटी, राल, सण, सरसों, मूलक बीज, (एक जाति के शाक के बीज) आदि धान्यों की योनि कितने काल तक कायम रहती है ? ३ उत्तर-हे गौतम ! जिस प्रकार शाली धान्य के लिये कहा, उती प्रकार इनके लिये भी कहना चाहिये। किन्दु इतनी विशेषता है कि इनकी योनि उत्कृष्ट सात वर्ष तक कायम रहती है। शेष वर्णन पहले की तरह कहना चाहिये।

विदेचन छठे उद्देशक में जीव की वक्तव्यता कही गई है। इस सातवें उद्देशक में जीव योनि से सम्बन्धित वक्तव्यता कही जाती है। उपर्युक्त तीन प्रश्नों में शाली आदि धान्यों की योनि के विषय में प्रश्न किया गया, जिसका उत्तर दिया गया कि इन सब धान्यों की योनि जधन्य अन्तर्मृहर्त की है और उत्कृष्ट शाली आदि की तीन वर्ष, कलाय (मटर) आदि की पांच वर्ष और अलमी आदि की सात वर्ष तक योनि कायम रहती है। इसके बाद योनि विध्यस्त हो जाती है। वह बीज अबीज हो जाता है

#### गणनीय काल

४ प्रज्ञ-एगमेगस्स णं भंते ! मुहुत्तस्स केवइया ऊसासदा वियाहिया ?

४ उत्तर-गोयमा ! असंखेजाणं समयाणं समुदयसमिइसमाग-मेणं-सा एगा 'आवलिय' ति पवुचइ, संखेजा आवलिया ऊसासो, संखेजा आवलिया णिस्सासो-

> 'हट्टस्स अणवगल्लस्स, णिरुविकट्टस्स जंतुणो । एगे उसास-णीसासे, एग पाणु ति बुबह ॥ १ ॥ सत्त पाण्णि से थोवे, सत्त थोवाई से लवे । लवाणं सत्तहत्तरिए, एस मुहुत्ते वियाहिए ॥ २ ॥ तिण्णि सहस्सा सत्त य सयाई, तेवत्तरिं च उसासा । एस मुहुत्तो दिट्टो, सन्त्रेहिं अणंतणाणीहिं ॥ ३ ॥

प्रणं मुहुत्तपमाणेणं तीसमुहुत्तो अहोरत्तो, पण्णरस अहोरता प्रस्तो, दो पनस्ता मासो, दो मासा उऊ, तिण्णि उउए अयणे, दो अयणे संवच्छरे, पंचसंवच्छरिए जुगे, वीसं जुगाइं वाससयं, दस वासस्याई वाससहस्सं, सयं वाससहस्साणं वाससयसहस्सं, चउरासीई वाससयसहस्साणि से एगे पुन्वंगे, चउरासीई पुन्वंगा सयसहस्साई से एगे पुन्वं; एवं तुहिअंगे, तुहिए, अहडंगे, अहडे; अववंगे, अववे, हृहूअंगे, हृहूए; उप्पलंगे, उप्पले; पउमंगे, पउमे, णिलणंगे, णिलणे; अत्थिणउरंगे, अत्थिणउरं; अउअंगे, अउए, पउअंगे, पउए य; णउअंगे, णउए य; चूलिअंगे, चूलिआ य; सीसपहेलिअंगे, सीसपहेलिया— एताव ताव गणिए, एताव ताव गणियस्स विसए; तेण परं उविमए।

कित क्रवार्थ- मुहुत्तरस- मुहूर्त-४८ मिनिट का समय, उसासद्धा- उच्छ्वास समय, समुद्द्यसमिति— समूहों का समागम, आविष्ठिया— आविष्ठिका- असंस्थात समय की एक आविष्ठिका होती है, हट्टस्स- ह्ण्ट-पुष्ट--स्वस्थ, अणवगस्त्रस्था — अनवकरूप्य-वृद्धा- वस्था की शिथिलता से रहित, निरविकट्टस्स-व्याधि रहित, उक् - ऋतु, गणिए - निणत का विषय-गणनीय काल, उविषय - औपिमक-उपमा से जानने योग्य काल।

भावार्थ-४ प्रक्त--हे भगवन् ! एक एक मृहूर्त के कितने उच्छ्वास कहे गये हैं !

४ उत्तर-है गौतम ! असंस्थेय समय के समुदाय की क्रामित के समा-गम से जितना काल होता है, उसे एक 'आविलका' कहते हैं। संस्थेय आविलका का एक 'उच्छ्वास' होता है और संस्थेय आविलका का एक 'निःश्वास' होता है। हुट, पुष्ट तथा बृद्धावस्था और व्याधि से रहित प्राणी का एक उच्छ्वास और एक निःश्वास-ये दोनों मिलकर एक 'प्राण' कहलाता है। सात प्राण का

www.jainelibrary.org

एक 'स्तोक' होता है। मात स्त्रीक का एक 'लव' होता है। ७७ लव का एक 'मुहुर्त' होता है। अथवा ३७७३ उच्छ्वात का एक 'मुहुर्त' होता है। इस मुहूर्त के अनुसार तीस मुहूर्त का एक 'अहोरात्र' होता है। पन्द्रह अहोरात्र का एक 'पक्ष' होता है। दो पक्ष का एक 'मास' होता है। दो मास की एक 'ऋतु' होती है। तीन ऋतुओं का एक 'अयन' होता है। दो अयन का एक 'संवत्सर' (वर्ष) होता है। पांच वर्ष का एक 'युग' होता है। बीस युग का एक 'वर्षशत' (सौ वर्ष) होता है। दस वर्षशत का एक 'वर्षसहस्र'(एक हजार वर्ष)होता हैं। सौ वर्ष सहस्रों का एक 'वर्षशतसहस्र' (एक लाख वर्ष) होता है। ८४ लाख वर्षों का एक 'पूर्वांग' होता है। ८४ लाख पूर्वांग का एक 'पूर्व' होता है। ८४ लाख पूर्व का एक 'त्रुटितांग' होता है और ८४ लाख त्रुटितांग का एक 'बृटित' होता है। इस प्रकार पहले की राशि को ८४ लाख से गुणा करने से उत्तरोत्तर राशियां बनती हैं। वे इस प्रकार हैं-अटटांग, अटट, अववांग, अवब, हुहुकांग, हुहुक, उत्पलांग, उत्पल, पद्मांग, पद्म, नलिनांग, नलिन, अर्थनिपूरांग, अर्थनिपूर, अयुतांग, अयुत, प्रवृतांग, प्रयुत, नयुतांग, नयुत, चूलिकांग, चूलिका, द्मीर्षप्रहेलिकांग, श्रीर्षप्रहेलिका। इस संख्या तक गणित है। यह गणित का विषय है। इसके बाद औपिमक काल है, अर्थात् वह उपमा का विषय है, गणित का नहीं।

विवेषन-पहले के प्रकरण में धरन्यों की योनि की काल-स्थिति कही गई है। अब इस प्रकरण में काल स्थिति रूप मुहूर्तादि का स्वरूप कहा जाता है। ऊपर भावार्थ में गण-श्रीय—गणित योग्य काल परिमाण के ४६ भेद कहे गये हैं। काल के सूक्ष्मतम भाग को 'समय' कहते हैं। असंख्यात समय की एक भावितका होती है। २५६ आवितका का निगोद का एक क्षुल्लक भव ग्रहण होता है, जिसमें १७ से कुछ अधिक क्षुल्लक भव ग्रहण, एक उच्छ्-वास निःश्वासकाल में होते हैं। सात उच्छ्वास का एक 'स्तोक' होता है और सात स्तोक का एक 'लव' होता है। लव को सात गूणा करने से एक लव के ४९ उच्छ्वास होते हैं। इन ४९ उच्छ्वासों को ७७ लव के साथ गुणा करने से (वयोंकि ७७ लव का एक मुहूर्त होता है) ३०७३ संख्या होती है। यह एक मुहूर्त के उच्छ्वासों की संख्या है। शोर्षप्रहेलिका तक का काल गणनीय काल है। शीर्षप्रहेलिका १९४ अंकों की संख्या है। यथा-७५८२६-३२५३०७३०१०२४११५७९७३५६९९७५६९६४०६२१८९६६८४८०८०१८३२९६ इन ५४ अंकों पर १४० विन्दियां लगाने से शीर्षप्रहेलिका संख्या का प्रमाण आता है। यहाँ तक का काल गणित का विषय माना गया है। इसके आगे भी काल का परिमाण बतल:या गया है, परन्तु वह उपमा का विषय है, गणित का नहीं।

#### उपमेय काल

५ प्रश्न-से किं तं उविमए ?

५ उत्तर-उविमए दुविहे पण्णते, तं जहा-पिलओवमे य, सागरोवमे य ।

६ प्रश्न-से किं तं पलिओवमे, से किं तं सागरोत्रमे ?

६ उत्तर-

'सत्थेण सुतिभ्खेण वि छेत्तुं, भेत्तुं च जं किर न सका ।

तं परमाणुं सिद्धा वयंति आई पमाणाणं'।। १ ॥

अणंताणं परमाणुपोग्गलाणं समुदयसिमइसमागमेणं सा एगा उस्मण्हसिण्हया इ वा, सण्हसिण्हिया इ वा, उड्ढरेणू इ वा, तसरेणू इ वा, रहरेणू इ वा, वालग्गा इ वा, लिक्स्वा इ वा, जूया, इ वा, जवमज्झे इ वा, अंगुले इ वा, अट्ठ उस्सण्हसिण्हयाओ सा एगा सण्ह-सिण्हिया, अट्ठ सण्हसिण्हियाओ सा एगा उड्ढरेणू, अट्ठ उड्ढरेणूओ सा एगा तसरेणू, अट्ठ तसरेणूओ सा एगा रहरेणू, अट्ठ रहरेणुओ मे एगे देवकुरु-उत्तरकुरुगाणं मणुस्साणं वालग्गे; एवं हरिवास-रम्मग-हेमवय-एरण्णवयाणं, पुच्चविदेहाणं मणूसाणं अट्ट वालग्गा मा एगा लिक्खा, अट्ट लिक्खाओं सा एगा जूया, अट्ट जूयाओ मे एगे जवमज्झे, अट्र जवमज्झाओ मे एगे अंगुले; एएणं अंगुल-पमाणेणं छ अंगुलाणि पाओ, बारस अंगुलाइं विहरथी, चउवीसं अंगुलाइं रयणी, अडयालीमं अंगुलाइं कुन्छी, छण्णउइ अंगुलाणि मे एगे दंडे इ वा, धणू इ वा, जुए इ वा, णालिया इ वा, अक्षे इ वा, मुमले इ वा; एएणं ध्युप्पमाणेणं, दो ध्युसहस्साइं गाउयं, चतारि गाउयाइं जोयणं; एएणं जोयणपमाणेणं जे पत्ले जोयणं आयाम-विऋ्वंभेणं, जोयणं उइहं उचतेणं, तं तिउणं सवितेसं परिरएणं-ने णं एगाहिय-बेयाहिय-तेयाहिया, उनकोसं सत्तरत्तपढाणं संमद्रे, सण्णिचिए, भरिए वालग्गकोडीणं; ते णं वालगो णो अग्गी दहेजा, णो वाउ हरेजा: णो कुत्थेजा, णो परि-विदुधंसेजा, णो पूडताए हव्वं आगच्छेजाः तओ णं वाससए, वाससए एग्मेगं वालग्गं अवहाय जावइएणं कालेणं से पत्ले खीणे, णिरए, णिम्मले. णिट्रिए, णिल्लेबे, अवहडे, विसुद्धे भवइ; से त्तं पलिओवमे ।

गाहा-'एएसि पल्लाणं कोडाकोडी हवेज दसगुणिया,

तं सागरोवमस्स उ एक्कम्स भवे परिमाणं ।

कठित शब्दार्थ--सत्थेण सुतिक्लंण-सुतीधण शस्त्र से, पमाणाणं आइं-प्रमाणी का

आदिभूत, विहत्यी-वितस्ति-एक बेंते अर्थात् बारह अंगुल प्रमाणः

भावार्थ-५ प्रक्र-हे भगवन् ! औपिमक काल किसे कहते हैं ?

५ उत्तर-हे गौतम ! औपिमक काल दो प्रकार का कहा गया है। यथा-पत्योपम और सागरोपम ।

६ प्रश्न-हे भगवम् ! पल्योपम किसे कहते हें और सागरोपम किसे कहते हैं ?

६ उत्तर-हेगौतम ! जो सुतीक्ष्ण शस्त्रीं के द्वारा भी छेदा भेदान जा सके, ऐसे परम-अणु (परमाणु) को केवली भगवान् सब प्रमाणों का आदिभूत प्रमाण कहते हैं। ऐसे अनन्त परमाणुओं के समुदाय की समिति के समागम से एक उच्छ्लक्ष्णाञ्चिका, इलक्ष्णाञ्चिका, अध्वंरेण्, त्रसरेण्, रथरेण्, बालाग्र, लिक्षा, युक्ता, यवमध्य और अंगुल होता है। आठ उच्छ्लक्ष्णदलक्ष्णिका के मिलने से एक इलक्ष्णक्लक्षिणका होती है। आठ इलक्ष्णक्लिका से एक अर्घ्वरेण, आठ अध्वरेणु से एक त्रसरेणु, आठ त्रसरेणु से एक रथरेणु और आठ रथरेणु से देव-कुर उत्तरकुर के मनुख्यों का एक बालाग्रं होता है। देवकुर उत्तरकुर के मनुष्यों के आठ बालाग्रों से हरिवर्ष रम्यक्वर्ष के मनुष्यों का एक बालाग्र होता है। हरिवर्ष रम्यक्वर्ष के मनुष्यों के आठ बालाग्रों से हैमवत ऐरावत के मनुष्यों का एक बालाप होता है। हैमवत ऐरावत के मनुष्यों के आठ बालाग्रों से पूर्वविदेह के मनुष्यों का एक बालाग्र होता है। पूर्वविदेह के मनुष्यों के आठ बालाग्रों से एक लिक्षा (लीख), आठ लिक्षा से एक यूका (जूं), आठ यूका से एक यवमध्य और आठ यवमध्य से एक अंगुल होता है। इस प्रकार के छह अंगुल का एक पाद (पैर), बारह अंगुल की एक वितस्ति (बेंत), चौबीस अंगुल का एक हाथ, अडतालीस अंगुल की एक कुक्षी, छियानवें अंगुल का एक दण्ड, धनुष, युग, नालिका, अक्ष अथवा मूसल होता है। दो हजार धनुष का एक गाऊ होता है। चार माऊ का एक योजन होता है। इस योजन के परिमाण से एक योजन लम्बा एक योजन चौड़ा और एक योजन गहरा तिगुणी से अधिक परिधिवाला एक पत्य हो, उस पत्य में देवकुर उत्तरकुर के मनुष्यों के एक दिन के उगे

हुए, दो दिन के उगे हुए, तीन दिन के उगे हुए और अधिक से अधिक सात दिन के उगे हुए करोड़ों बालाग्र ठूंस-ठूंस कर इस प्रकार भरा जाय कि उन बालाग्रों को न अग्नि जला सके और न हवा उड़ा सके। एवं वे बालाग्र न दुर्गन्धित हों, न नष्ट हों और न सड़ सकें। इस तरह से भर दिया जाय। इसके बाद इस प्रकार बालाग्रों से ठसाठस भरे हुए उस पत्य में से सौ-सौ वर्ष में एक-एक बालाग्र को निकाला जाय। इस क्रम से जितने काल में वह पत्य क्षीण हो, नीरज हो, निर्मल हो, निष्ठित हो, निर्लेप हो, अपहरित हो और विशुद्ध हो, उतने काल को एक 'पल्योपम काल' कहते हैं।

सागरोपम के प्रमाण को बतलाने वाली गाथा का अर्थ इस प्रकार है— पत्योपम का जो प्रमाण ऊपर बतलाया गया है, वेसे दस कोटाकोटि पत्योपम का एक सागरोपम होता है।

एएणं सागरोवमपमाणेणं चतारि सागरोवमकोडाकोडीओ कालो सुसमसुसमा, तिण्णि सागरोवमकोडाकोडीओ कालो सुसमा, दो सागरोवमकोडाकोडीओ कालो सुसमदुसमा, एगसागरोवम-कोडाकोडी, बायालीसाए वाससहस्सेहिं ऊणिया कालो दुसमसुसमा; एक्कवीसं वाससहस्साइं कालो दुसमा, एवकवीसं वाससहस्साइं कालो दुसमदुसमा, पुणरिव उस्सिण्पणिए एक्कवीसं वाससहस्साइं कालो दुसमदुसमा, एवकवीसं वाससहस्साइं, जाव—चत्तारि सागरो-वमकोडाकोडीओ कालो सुसमसुसमा; दस सागरोवमकोडाकोडीओ कालो ओमण्पिणी, दस सागरोवमकोडाकोडीओ कालो उस्सिण्पणी, वीपं मागरोवमकोडाकोडीओ अवनिष्णी, उस्मिण्णी य। मावार्थ-चार कोटाकोटि सागरोपम का एक 'सुषमसुषमा' आरा होता है। तीन कोटाकोटि सागरोपम का एक 'सुषमा' आरा होता है। दो कोटाकोटि सागरोपम का एक 'सुषमदुःषमा' आरा होता है। बयालीस हजार वर्ष कम एक कोटाकोटि सागरोपम का एक 'दुःषम-सुषमा' आरा होता है। इक्कीस हजार वर्ष का एक 'दुःषम' आरा होता है और इक्कीस हजार वर्ष का एक 'दुःषम-दुःषमा' आरा होता है। इसी प्रकार उत्सर्पिणी काल में इक्कीस हजार वर्ष का पहला दुःषम-दुःषमा आरा होता है और इक्कीस हजार वर्ष का पहला दुःषम-दुःषमा आरा होता है और इक्कीस हजार वर्ष का पहला दुःषम-सुषमा आरा होता है। दो कोटाकोटि सागरोपम का तीसरा दुःषम-सुषमा आरा होता है। दो कोटाकोटि सागरोपम का चौथा सुषमदुःषमा आरा होता है। चार कोटाकोटि सागरोपम का चौथा सुषमदुःषमा आरा होता है। चार कोटाकोटि सागरोपम का एक 'अवस्पिणी काल' होता है। बीस कोटाकोटि सागरोपम का एक 'अवस्पिणी काल' होता है। बीस कोटाकोटि सागरोपम का एक 'अवस्पिणी काल' होता है। बीस कोटाकोटि सागरोपम का एक 'अवस्पिणी उत्स्पिणी उत्स्पिणी काल चक्क' होता है।

विवेचन-पहले प्रकरण में गणनीय काल का विवेचन किया गया है। अब इस प्रक-रण में उपमेय काल का वर्णन करने के लिये परमाणु आदि का स्वरूप बतलाया जाता है। परमाणु से ले कर योजन तक का प्रमाण बतला कर फिर पत्थीपम का स्वरूप बतलाया गया है। यहां जो पत्थोपम का स्वरूप बतलाया गया है, वह व्यावहारिक अद्धा पत्थोपम का स्वरूप समझना चाहिये। क्योंकि पत्थोपम के तीन भेद कहे गये हैं। यथा—१ उद्धार पत्थो-पम, २ अद्धा पत्थोपम और ३ क्षेत्र पत्थोपम।

१ उत्सेष्ठांगुल परिमाण से एक योजन लम्बा, एक योजन चौड़ा और एक योजन गहरा गोलाकार कूप हो। उसमें देवकुछ उत्तरकुछ के युगलिया के मुण्डित मस्तक पर एक दिन के उगे हुए, दो दिन के उगे हुए, यावत् सात दिन के उगे हुए, करोड़ों बालाग्रों से उस कूप को ठूस ठूस कर इस प्रकार भरा जाय कि वे बालाग्र न आग से जल सकें और न हवा से उड़सकें। उनमें से प्रत्येक को एक एक समय में निकालते हुए जितने काल में वह कुशौ सर्वया खाली हो जाय, उस काल परिमाण को व्यावहारिक 'उद्धार पत्योपम' कहते हैं। यह पत्योपम संख्यात समय परिमाण होता है।

२ उक्त बालाग्र के असंख्यान अदृब्य खण्ड किये जाय,—जो कि विशुद्ध नेत्र वाले ■पेरिय पुरुष के दृष्टियोचर होने वाले सूक्ष्म पुद्गल द्रव्य के असंख्यातवें भाग एवं सूक्ष्म पनक (लीलण, फूलण) बारीर से असंख्यात गुणा हो। उन सूक्ष्म बालाग्र खण्डों से बह कुओं ठूंस-ठूंग कर भरा जाय और उनमें से प्रति समय एक एक बालाग्र खण्ड निकाला जाय। इस प्रकार निकालते निकालते जितने काल में वह कुओं खाली हो जाय, उसे 'सूक्ष्म उद्धार पत्थोपम' कहते हैं। इसमें सख्यान वर्ष कोटि परिमाण काल होता है।

३ उपर्युक्त रीति से भरे हुए उपरोक्त परिमाण के कूप में ये एक एक बालाग्र मी-सी वर्ष में निकाला जाय, इस प्रकार निकालते निकालने जिनने काल में वह कुआँ सर्वधा खाली हो जाय, उस काल परिमाण को 'ब्यवहार अद्धा पत्योपम' कहते हैं। यह अनेक संख्यात वर्ष कोटि प्रमाण होता है।

यदि यही कूप उपर्युक्त सूक्ष्म वालाग्र खण्डों से भरा हुआ हो और उनमें से प्रत्येक बालाग्र खण्ड, सौ सौ वर्ष में निकाला जाय । इस प्रकार निकालते निकालते वह कुआं जितने काल में खाली हो जाय । वह 'सूक्ष्म अद्धापल्योपम' है । इसमें असंख्यात वर्ष कोटि परिमाण काल होता है ।

उपर्युक्त परिमाण का क्य उपर्युक्त रीति से बालाग्रों से करा हो। उन बालाग्रों से जो आकाश प्रदेश छुए हुए हैं, उन छुए हुए आकाश प्रदेशों में से प्रत्यक को प्रति समय निकाला जाय। इस प्रकार छुए हुए सभी आकाश प्रदेशों को निकालने में जितना समय लगे, वह 'ब्यवहार क्षेत्र पत्योपम' है। इसमें असंख्यात अवसर्पिणी उत्मिणि परिमाण काल होता है। यदि यही कुआँ बालाग्र के सूक्ष्म खण्डों से ठूंस-ठूंस कर भरा हो। उन बालाग्र खण्डों से जो आकाश प्रदेश छुए हुए हैं और जो नहीं छुए हुए हैं। उन छुए हुए और नहीं छुए हुए सभी आकाश प्रदेशों में से प्रत्येक को एक एक समय में निकालते हुए सभी को निकालने में जितना काल लगे-वह 'सूक्ष्म क्षेत्र पत्योपम' है। इसमें भी असंख्यात अव-मिण्णी उत्सिपणी परिमाण काल होता है। परन्तु इसका काल ब्यवहार क्षेत्रगल्योपम से असंख्यात गुणा जानना चाहिये।

पत्योपम की तरह सागरोपम के भी तीन भेद हैं। यथा १-- उद्घार सागरोपम, र अद्धा सागरोपम और ३ क्षेत्र सागरोपम।

उद्धार सागरोपम के दो भेद है-क्यवंहार और सूक्ष्म । दस कोंडाकोड़ी व्यवहार उद्धार पत्योपम का एक क्यवहार उद्धार सागरोपम होता है। दस कोंडाकोड़ी सूक्ष्म उद्धार पन्योपम का एक 'सूक्ष्म उद्धार सागरोपम' होता है।

ढ़ाई सूक्ष्म उद्घार सागरोपम या पच्चीस कोड़ाकोड़ी सूक्ष्म उद्धार पत्योपम में जितने समय होते हैं, उतने ही लोक में द्वीप और समुद्र हैं।

अद्धा सागरोपम के भी दो भेद हैं-व्यवहार और सूक्ष्म । दस को झाकोड़ी व्यवहार अद्धा पत्थोपम का एक 'व्यवहार अद्धा सागरोपम' होता है। दस को झाकोड़ी सूक्ष्म अद्धा पत्थोपम का एक 'सूक्ष्म अद्धा सागरोपम' होता है, जीवों की कर्म स्थिति, कायस्थिति और भवस्थिति और आरा का परिमाण सूक्ष्म अद्धा पत्थोपम और सूक्ष्म अद्धासागरोपम से मापा जाता है।

क्षेत्र सागरोपम के भी दो भेद हैं — व्यवहार और सूक्ष्म । दस कोड़ाकोड़ी व्यवहार क्षत्र पत्थोपम का एक 'व्यवहार क्षेत्र सागरोपम' होता है। दस कोड़ाकोड़ी सूक्ष्म क्षेत्र पत्थोपम का एकं 'सूक्ष्म क्षेत्र सागरोपम' होता है। सूक्ष्म क्षेत्र पत्योपम से और सूक्ष्म क्षेत्र सागरोपम से दृष्टिताद में द्रव्य मापे जाते हैं।

#### सुवमसुवमा काल

७ प्रश्न—जंबुद्दीवे णं भंते ! दीवे इमीसे उस्सप्पिणीए सुसम-सुसमाए समाए उत्तमट्ठपत्ताए, भरहस्स वासस्स केरिसए आयार-भावपडोयारे होत्था ?

७ उत्तर-गोयमा ! बहुसमरमणिके भूमिभागे होत्था, से जहा णामए आर्लिगपुनखरे इ वा, एवं उत्तरकुरुवत्तव्वया णेयव्वा जाव-आसपंति, सपंति; तीसे णं समाए भारहे वासे तत्थ तत्थ देसे देसे तिहं तिहं बहवे उद्दाला कुद्दाला, जाव-कुमविकुमविसुद्धरुम्खम्ला, जाव-छिब्बहा मणुस्सा अणुसिक्तित्था । तं जहा-पम्हगंधा, मिय-

## गंधा, अममा, तेयली, सहा, सणिचारी।

#### **%** सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति । **%**

## ॥ छट्टसए सत्तमो उद्देसो सम्पत्तो ॥

कित शब्दार्थ--उत्तमहुपत्ताए - उत्तम अर्थ को प्राप्त, आयारभावपडोयारे - आकारभाव प्रत्यवतार-आविर्भाव, आलिगपुष्त्वरे--आलिग पुष्कर-तबले के मुख के पट के समान, आसयंति--बैठते हैं, सयंति - सोते हैं, उद्दाला - वृक्ष विशेष, अणुसिज्जित्या - पूर्वकाल से चला आया हुआ।

भावार्थ-७ प्रक्त-हे भगवन् ! इस जम्बूद्वीप नामक द्वीप में उत्तमार्थं प्राप्त इस अवसर्पिणी काल में सुषमसुषमा नामक आरे में भरतक्षेत्र के किस प्रकार के आकार भाव प्रत्यवतार अर्थात् आकारों का और पदार्थों का आविर्माव था ?

७ उत्तर-हे गौतम ! भूमिभाग बहुत सम होने से अत्यन्त रमणीय था। जैसे कि-मरज अर्थात् तबले का मुखपट हो वंसा बहुसम भरतक्षेत्र का भूमि भाग था। इस प्रकार उस समय के भरतक्षेत्र के लिए उत्तरकुरू की वक्तव्यता के समान वक्तव्यता कहनी चाहिए, यावत् बंठते हें, सोते हैं। उस काल में भरतक्षेत्र के उन उन देशों के उन उन स्थलों में उद्दालक यावत् कुश और विकुश से विशुद्ध वृक्षमूल थे, यावत् छह प्रकार के मनुष्य थे। यथा-१ पद्य गन्ध-पद्म के समान गन्ध वाले, २ मृग गन्ध-कस्तूरी के समान गन्ध वाले, ३ अमस-ममत्व रहित, ४ तेजस्तलो अर्थात् तेजस्वी और इपदान्, ५ सहा-सहनशील, ६ शनश्चर अर्थात् उत्सुकता रहित होने से मन्द मन्द (धीरे धीरे) गति करने वाले-गज गति वाले। इस तरह छह प्रकार के मनुष्य थे।

हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। ऐसा कहकर यावत् गौतमस्वामी विचरते हैं। विवेचन-- काल का अधिकार चलता है इसलिए अब फिर काल के विषय में ही कहा जाता है--इस अवस्पिणी काल में सुषमसुषमा नामक पहले आरे के समय इस भरत- क्षेत्र के कैसे भाव थे ? इसके उत्तर में जीवाभिगम सूत्र में कही गई उत्तरकुरू की वक्तव्यता की भलामण दी गई है। उसके अनुसार यहाँ भी कथन करना चाहिए। उस समय वहाँ का भूमिभाग बड़ा समतल था। उदालक आदि वृक्ष थे, यावत् पद्म और कस्तूरी के समान गन्ध वाले मनुष्य थे। वे ममत्व रहित थे, बड़े तेजस्वी और रूपवान् थे। वे बड़े सहनशील थे। उतावल और किसी प्रकार की उत्सुकता न होने से वे हाथी के समान घीरे-धीरे गम्भीर गित वाले थे। इत्यादि सारा वर्णन जीवाभिगम सूत्र की दूसरी प्रतिपत्ति में विणत उत्तरकुरू वर्णन के समान जान लेना चाहिए।

## ।। इति छ्ठे शतक का सातवां उद्देशक समाप्त ।।

# शतक ६ उद्देशक द

# पृथ्वियों के नीचे ग्रामादि नहीं है

- १ प्रश्न-कइ णं भंते ! पुढवीओ पण्णताओ ?
- १ उत्तर-गोयमा ! अट्ठ पुढवीओ पण्णत्ताओ, तं जहा-रयण-प्यभा, जाव-ईसिपब्भारा ।
- २ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! इमीसे रयणप्पभाए पुढवीए अहे गेहा इ वा, गेहावणा इ वा ?

२ उत्तर-गोयमा ! णो इणट्टे समट्टे ।

३ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! इमीसे रयणपभाए अहे गामा इ वा, जाव-सण्णिवेसा इ वा ?

३ उत्तर-णो इणट्टे समट्टे ।

४ प्रश्न—अत्थि णं भंते ! इमीसे रयणप्पभाए पुढवीए अहे उराला बलाहया संप्तेयंति, संमुन्छंति, वासं वासंति ?

४ उत्तर-हंता, अत्थि । तिण्णि वि पकरेइ, देवो वि पकरेइ, असुरो वि पकरेइ, णागो वि पकरेइ ।

५ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! इमीसे रयणप्यभाए पुढवीए बायरे थणियसहे ?

५ उत्तर-हंता अत्थि, तिण्णि वि पकरेंति।

६ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! इमीसे रयणपभाए पुढवीए अहे बायरे अगणिकाए ?

६ उत्तर-गोयमा ! णो इणहे समहे, णण्णत्य विगाहगइसमा-वण्णएणं ।

७ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! इमीसे रयणपभाए पुढवीए अहे. चंदिम, जाव-तारारूवा ?

७ उत्तर-णो इणट्टे समट्टे ।

८ प्रश्न-अत्य णं भंते ! इमीसे रयणप्यभाए पुढवीए चंदाभा

#### इवा, सूराभा इवा ?

८ उत्तर-णो इण्डे समट्टे, एवं दोचाए पुढवीए भाणियव्वं, एवं तचाए वि भाणियव्वं, नवरं-देवो वि पकरेइ, असुरो वि पकरेइ, णो णागो पकरेइ। चउत्थीए वि एवं, णवरं-देवो एक्को पकरेइ, णो असुरो, णो णागो पकरेइ, एवं हेट्ठिल्लासु सव्वासु देवो एक्को पकरेइ।

कठिन शब्दार्थ-ईसीपब्मारा-ईषत्प्राग्मारा, अहे--अधः--नीचे, अस्थि-अस्तिस्व । भावार्थ-१ प्रदन-हे भगवन् ! कितनी पृथ्वियां कही गई हें ?

१ उत्तर-हे गौतम ! आठ पृथ्वियां कही गई है। यथा-१ रत्नप्रभा, २ शर्कराप्रभा, ३ बाल्काप्रभा, ४ पङ्कप्रभा, ५ धूमप्रभा, ६ तमःप्रभा, ७ महा-तमःप्रभा और ईषत्प्राग्मारा।

२ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या रत्नप्रभा पृथ्वी के नीखे गृह (घर) या गृहापण (दूकाने) हें ?

२ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं हैं । अर्थात् इस रत्नप्रभा पृथ्वी के नीचे गृह या गृहापण नहीं हैं ।

३ प्रधन-हे भगवन् ! क्या इस रत्नप्रभा पृथ्वी के नीचे ग्राम यावत् सिम्नवेश हैं ?

३ उत्तर-हे गाँतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है। इस रत्नप्रमा पृथ्वी के नीचे ग्राम यावत् सम्निवेश नहीं है।

४ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या इस रत्नप्रभा पृथ्वी के नीचे महामेघ संस्वेव को प्राप्त होते हे, सम्मूज्छित होते हे और वर्षा बरसाते हैं ?

४ उत्तर-हाँ गौतम ! महामेघ संस्वेद को प्राप्त होते हैं, सम्मूच्छित होते हैं और वर्षा बरसाते हैं। यह सब कार्य देव भी करते हैं, असुरकुमार भी करते हैं और नागकुमार भी करते हैं।

५ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या इस रत्नप्रभा पृथ्वी के नीचे बादर स्तनित शब्द है ?

् ५ उत्तर-हां, गौतम ! हं । इसको देव आदि तीनों करते है ।

६ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या इस रत्नप्रमा पृथ्वी के नीचे बादर अग्नि-काय है ?

६ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है। यह निषेध विग्रह गति समापन्न जीवों के सिवाय दूसरे जीवों के लिए समझना चाहिए।

ः ७ प्रका<sub>री</sub>हे भगवन् ! क्या इस रत्नप्रभा पृथ्वी के नीचे चन्द्र, सूर्य, ग्रह, नक्षत्र और तारारूप हैं ?

७ उत्तर-हे गौतम! यह अर्थ समर्थ नहीं है।

द प्रक्रन-हे भगवन् ! क्या इस रत्नप्रभा पृथ्वी के नीचे चन्द्राभा (चन्द्र का प्रकाश) या सूर्याभा (सूर्य का प्रकाश) है ?

८ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है । इसी प्रकार दूसरी पृथ्वी के लिए भी कहना चाहिए । इसी तरह तीसरी पृथ्वी के लिये भी कहना चाहिए, किन्तु इतनी विशेषता है कि वहां देव भी करते हैं, असुर भी करते हैं, किन्तु नागकुमार नहीं करते हैं । इसी तरह चौथी पृथ्वी के लिये भी कहना चाहिये, किन्तु इतनी विशेषता है कि वहां केवल देव ही करते हैं, किन्तु असुरकुमार और नागकुमार दोनों नहीं करते हैं । इस प्रकार शेष सबनीचे की पृथ्वियों में केवल देव ही कहते हैं, किन्तु असुरकुमार और नागकुमार दोनों नहीं करते हैं ।

#### देवलोकों के नीचे

९ प्रश्न-अत्थि णं अंते ! सोहम्मी साणाणं कप्पाणं अहे गेहा इ वा गेहावणा इ वा ?

- ९ उत्तर-णो इणद्वे समद्वे ।
- १० प्रश्न—अत्थि णं भंते ! उराला बलाइया ?
- १० उत्तर-हंता, अत्थि । देवो पकरेइ, असुरो वि पकरेइ, गो णागो पकरेइ, एवं थणियसदे वि ।
- ११ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! बायरे पुढवीकाए, बायरे अगणि-काए ?
  - ११ उत्तर-णो इणट्टे समद्दे, णण्णत्थ विग्गहगइसमावण्णएणं ।
  - १२ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! चंदिम-० ?
  - १२ उत्तर-णो इणट्टे समट्टे ।
  - ं १३ प्रश्न−अस्थि णं भंते ! गामा इ वा ?
    - १३ उत्तर-णो इणट्टे समट्टे ।
    - १४ प्रश्न-अत्थि णं भंते ! चंदामा इ वा ?
- १४ उत्तर-गोयमा ! णो इणहे समहे, एवं सणंकुमारमाहिंदेसु, णवरं-देवो एगो पकरेइ; एवं बंभलोए वि, एवं बंभलोगस्स उविंरं सन्वेहिं देवो पकरेइ; पुच्छियन्वो य बायरे आउकाए, बायरे अगणि-काए, बायरे वणस्सइकाए; अण्णं तं चेव ।

गाहा-तमुक्काए कप्पपणए अगणि-एढवी य अगणि पुढवीसु, आऊ तेऊ वणस्सई कप्पुवरिमकण्हराईसु ।

www.jainelibrary.org

कठिन शब्दार्थ-एगी-अकेला, उपरि- ऊपर ।

भावार्थ-९ प्रश्त-हे भगवन् ! क्या सौंधर्म देवलोक और ईशान देवलोक के नीचे गृह या गृहापण हैं ?

९ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है। अर्थात् वहाँ गृह और गृहापण नहीं हैं।

१० प्रक्त-हे भगवन् ! क्या सीधर्म देवलोक और ईशान देवलोक के नीचे महामेघ हें ?

१० उत्तर-हाँ, गौतम ! महामेघ हैं। उनको देव भी करते हैं, असुर-कुमार भी करते हैं किन्तु नागकुमार नहीं करते हैं। इसी तरह स्तनित शब्द के लिए भी कहना चाहिए।

११ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या वहां (सौधर्म देवलोक और ईशान देवलोक के नीचे) बादर पृथ्वीकाय और बादर अग्निकाय है ?

११ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है । यह निषेध विग्रहगित समापन्न जीवों के सिवाय दूसरे जीवों के लिए जानना चाहिए।

१२ प्रक्रन-हे भगवन् ! क्या वहाँ चन्द्र, सूर्य, ग्रह, नक्षत्र और तारा-रूप हैं ?

१२ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है।

१३ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या वहां ग्रामादि हैं ?

१३ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है।

१४ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या वहाँ चन्द्रामा और सूर्यामा है ?

१४ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है । इसी प्रकार सनत्कुमार और माहेन्द्र देवलोक के नीचे कहना चाहिए, किन्तु इतनी विशेषता है कि वहाँ केवल देव ही करते हैं । इसी प्रकार ब्रह्मदेवलोक और ब्रह्मदेवलोक से ऊपर सब जगह देव करते हैं । सब जगह बादर अप्काय, बादर अग्निकाय और बादर वनस्पति-काय के विषय में प्रका करना चाहिए। शेष सब पहले की तरह कहना चाहिए।

गाथा का अर्थ इस प्रकार है-तमस्काय में और पांच देवलोकों तक में अग्निकाय और पृथ्वीकाय के सम्बन्ध में प्रक्रन करना चाहिए। रस्तप्रभा आदि पृथ्वियों में अग्तिकाय के सम्बन्ध में प्रक्ष्त करना चाहिए। पांचवें देवलोक से अपर सब स्थानों में तथा कृष्णराजियों में अप्काय, तेउकाय और वनस्पतिकाय के सम्बन्ध में प्रक्षन करना चाहिये।

विवेचन-सातने उद्शक के अन्त में भरत क्षत्र का वर्णन किया गया है। अब इस आठवें उद्देशक के प्रारम्भ में रत्नप्रभा आदि पृथ्वियो का वर्णन किया जाता है । रत्नप्रभा आदि सात पृथ्वियाँ नीचे हैं और ईवत्प्राग्भारा पृथ्वी ऊपर है। रत्नप्रभा आदि पृथ्वियों के नीचे बादर पृथ्वीकाय और बादर अग्निकाय नहीं है । किन्तु वहां घनोदधि अग्दि होने से अप्काय, वायुकाय और वनस्पतिकाय है। दूसरी नारकी तक महामेघ, स्तनित शब्द आदि को देव, असुर और नाग तीनों करते हैं, किन्तु तीमरी पृथ्वा के नीचे देव और अमुरकुमार ही करते हैं, नागकुमार नहीं करते हैं। इससे ज्ञात होता है कि दूसरी पृथ्वी की सम्मा से आग नागकुमार नहीं जाते हैं । चौथी पृथ्वी के नीचे केवल देव हा करते है । इससे ज्ञात होता है कि तोसरी पृथ्वी की सीमा से आगे अमुरकुमार नहीं जा सकते । ऊपर सौधर्म देवलोक और ईशान देवलोक के नीचे तो चमरेन्द्र की तरह असुरकूमार जात हैं, किन्तु नागकुमार नहीं जा सकते । सनत्कूमार, माहेन्द्र, ब्रह्मलोक और आग सब जगह केवल देव करते हैं । क्योंकि सौधर्म और ईशान देवलोक से आगे असुरकुमार भी नहीं जाते हैं। यहाँ बादर पृथ्वीकाय नहीं है। क्योंकि वहाँ उसका स्वस्थान नहीं होने से उत्पत्ति भी नहीं है। बादर अफ्जाय, वायुकाय और वनस्पतिकाय का सद्भाव है क्योंकि सौधर्म और ईशास देव-लोक उद्धि प्रतिष्ठित है, इसलिये वहाँ अप्काय और वनस्पतिकाय का होना सम्भव है और वायुकाय तो सभी जगह है। इस तरह सनत्कुमार और माहेन्द्र में भी तमस्काय होने से बादर अप्काय और बादर वनस्पतिकाय का सद्भाव सुसंगत है। बारहवें अच्यृत देवलोक तक मेघादि को देव करते हैं। इससे आगे देव की जाने की शक्ति नहीं है और मेघ आदि का भी सदभाव नहीं है।

संग्रह गाया द्वारा संक्षिप्त में यह बनला दिया गया है कि तमस्काय में और पाँचवें देवलों के तक बादर अग्निकाय और बादर पृथ्वीकाय का निष्ध है। शय तीन का सद्भाव है। बारहवें देवलों के तक इसी तरह जान लेना चाहिये। सातों पृथ्वियों के नीचे बादर अग्निकायादि का निष्ध है। पाँचवें देवलों के से ऊपर के स्थानों में तथा कृष्णराजियों में भी बादर अप्नाय, तेउकाय और वनस्पति काय का निष्ध है, क्यों कि उनके नीचे वायुकाय, का ही सद्भाव है।

#### आयुष्य का बन्ध

१५ प्रश्न-कइविहे णं भंते ! आउयबंधे पण्णते ?

१५ उत्तर-गोयमा ! छिविहे आउयबंधे पण्णते, तं जहा-जाइणामणिहत्ताउए, गइणामणिहत्ताउए, ठिइणामणिहत्ताउए, ओगा-हणाणामणिहत्ताउए, पएसणामणिहत्ताउए, अणुभागणामणिहत्ताउए; दंडओ जाव-वेमाणियाणं ।

१६ प्रश्न-जीवा णं भंते ! किं जाइणामणिहत्ता जाव-अणु-भागणामणिहत्ता ?

१६ उत्तर-गोयमा ! जाइणामणिहत्ता वि, जाव-अणुभाग-णामणिहत्ता वि, दंडओ जाव-वेमाणियाणं ।

१७ प्रश्न-जीवा णं भंते ! किं जाइणामणिहत्ताउया, जाव-अणुभागणामणिहत्ताउया ?

१७ उत्तर-गोयमा ! जाइणामणिहत्ताउया वि, जाव-अणुभाग-णामणिहत्ताउया वि; दंडओ जाव-वेमाणियाणं; एवं एए दुवालस दंडगा भाणियव्या ।

१८ प्रश्न-जीवाणं भंते ! किं १ जाइणामणिहत्ता, २ जाइ-णामणिहत्ताउयाः जीवा णं भंते ! किं ३ जाइणामणिउत्ता, ४ जाइ-णामणिउत्ताउयाः ५ जाइगोयणिहत्ता, ६ जाइगोयणिहत्ताउ**याः**  ७ जाइगोयणिउत्ता, ८ जाइगोयणिउत्ताउया; ९ जाइणामगोय-णिहता, १० जाइणामगोयणिहत्ताउया; ११ जाइणामगोयणिउत्ता, जीवा णं भंते ! किं १२ जाइणामगोयणिउत्ताउया; जाव—अणुभाग-णामगोयणिउत्ताउया ?

१८ उत्तर-गोयमा ! जाइणामगोयणिउत्ताउया वि, जाव-अणुभागणामगोयणिउत्ताउया वि; दंडओ जाव-वेमाणियाणं ।

कठिन शब्दार्थ--आउपबंधे--आयुष्य बन्ध, जाहणामणिहत्ताउए--एकेंद्रियादि जाति के साथ आयुका निधत्तं-निषेकित करना-बांधना, अणुभागणामणिहत्ताउए--अनुपाक-विपाक-फल भोग रूप कर्म को आयुके साथ बांधना।

भावार्थ-१५ प्रश्न--हे भगवन् ! आयुष्य बन्ध कितने प्रकार का कहा गया है ?

१५ उत्तर—हे गौतम ! आयुष्य बन्ध छह प्रकार का कहा गया है।
यथा---१ जाति नाम-निधत्तायुः २ गतिनामनिधत्तायु, ३ स्थितिनामनिधत्तायु,
४ अवगाहनानामनिधत्तायु, ५ प्रदेशनामनिधतायु और ६ अनुभागनामनिधतायु। यावत् वैमानिकों तक दण्डक कहना चाहिए।

१६ प्रश्न-हे भगवन् ! स्था जीव, जाति-नाम-निधत्त हें ? यावत् अनुभाग-नाम-निधत्त हें ?

१६ उत्तर-हे गौतम ! जीव जातिनामनिधत्त भी हैं, यावत् अनुमागनाम-निधत भी हैं। यह दण्डक यावत् वैमानिक देवों तक कहना चाहिए।

१७ प्रदन-ह भगवन् ! क्या जीव, जातिनामनिधत्तायु हैं, यावत् अनु-भागनामनिधत्तायु हैं ?

१७ उत्तर है गौतम ! जीव, जातिनामनिधत्तायु भी हैं, यावत् अनु-भागनामनिधत्तायु भी हैं। यह दण्डक, यावत् वेमानिकों तक कहना चाहिये। इस प्रकार ये बारह दण्डक हुए। १८ प्रक्रन-हे भगवत् ! क्या जीव, जातिनामनिधत्त हे ? जातिनाम-निधतायु हे ? जातिनामनियुक्त हैं ? जातिनामनियुक्तायु हें ? जातिगोत्रनिधत्त हैं ? जातिगोत्रनिधतायु हें ? जातिगोत्रनियुक्त हैं ? जातिगोत्रनियक्तायु हैं ? जातिनामगोत्रनिधत्त हैं ? जातिनामगोत्रनिधत्तायु हैं ? जातिनामगोत्रनियुक्त हैं ? जातिनामगोत्रनियुक्तायु हें ? यावत् अनुभागनामगोत्रनियुक्तायु हैं ?

१८ उत्तर-हे गौतम ! जीव, जातिनामिनधत्त भी हैं। यावत् अनुभाग-नामगोत्रनियुक्तायु भी हे। यह दण्डक यावत् वैमानिकों तक कहना चाहिये।

विवेचन-पहले प्रकरण में बादर अप्काय आदि का वर्णन किया गया है। वे आयुध्य का बन्ध होने पर ही हो सकते हैं । इसिंछिये अब आयुष्य के बन्ध के विषय में कहा जाता है-जाति का अर्थ है एकेंद्रिय आदि पांच प्रकार की जाति। तदरूप जोनाम उसे 'जातिनाम' कहते हैं। अर्थात् जातिनाम-यह एक नाम कर्म की उत्तर प्रकृति है। अथवा जीव का एक प्रकार का परिणाम है। उसके साथ निधन (निषिक्त-निषेक को प्राप्त) जी आयु, उसे जातिनामनिधत्तायु कहते हैं । प्रतिसमय अनुभव में आने के लिये कर्म पृद्गलो की जो रचना होती है, उस 'निषेक' कहते हैं । नरयिक आदि चार प्रकार की 'गति' कहलाती है । अस्क भव में विवक्षित समय तक जीव का रहना 'स्थिति' कहलाती है । इस रूप आयु को क्रमश: 'ग<mark>तिनामनिश्वत्ताय्</mark>' ऑप्ट*्*रियितिगर्मनिधन्ताय्'कहते है । अ<mark>ंथवा इस सूत्र में</mark> जातिनाम, गति नाम और अवगाहना नाम का ग्रहण करने में केवल जाति, गति और अवगाहना रूप प्रकृति का कथन किया गया है। स्थिति, प्रदेश और अनुभाग का ग्रहण होने से पूर्वोक्त प्रकृतियों की स्थिति आदि कही गई है। वह स्थिति जात्यादि नाम सम्बन्धित होने से नाम कर्म रूप ही कहलाती है। इसलिय यहाँ सब जगह 'नाम' का अथ 'कर्म' घटित होता है। अर्थात स्यिति रूप नाम कर्म जो हो, वह स्थितिनाम । उसके साथ जो निधत्तायु, उसे 'स्थिति-नाम-निधुत्ताय' कहते हैं। जीव, जिसमें अवगाहित होता है—रहता है, उसे अवगाहना कहते हैं अर्थात् औदारिक आदि शरीर । उसका नाम अर्थात् अवगाहना नाम । अथवा अवगाहना रूप जो नाम (परिणाम) वह अवगाहना नाम । उसके साथ निधत्तायु 'अवगाहना-नाम-निधत्तायु' कहलाती है। प्रदेशों का अथवा आयुष्य क्रमी के द्रम्यों का उस प्रकार का नाम (परिणमन) वह प्रदेशनाम अथवा प्रदेश रूप जो कि एक प्रकार का नाम कर्म वह प्रदेश-नाम, उसके साथ निधताय प्रदेशनाम-निधताय कहलाती है। अनुभाग अर्थात् आयुष्य कर्म के द्रव्यों का विपाक तद्रुव जो नाम (परिणाम) वह 'अनुभाग-नाम' अथवा अनुभाग रूप जो नाम कर्म है. यह अनुभागनाम, उसके साथ निधत्त जो आयु वह 'अनुभागनामनिध-त्ताय' कहलाती है :

शंका-यहाँ आयुष्य को जात्यादि नाम कर्म द्वारा क्यो विशेषित किया है ?

समाधान-आगृष्य की प्रधानता बतलाने के लिये आयुष्य को विशेष्य रखा गया है 🚚 और जाति आदि नाम की विशेषण रूप से प्रयुक्त किया है। यहाँ आयुष्य की प्रधानता वत-लाने का कारण यह है कि जब नरकादि आयुष्य का उदय होता है, तभी जात्यादि नाम कर्म का उदय होता है। अकेला आयु-कर्म ही नैरियकादि का भवोपग्राहक है। इसी बात को इसी शास्त्र में पहले इस प्रकार । बतलाया गया <mark>है---"हे भगवन् ! वया नैरि</mark>यक <mark>जीव,</mark> ः नैरियकों में उत्पन्न होता है अथवा अनैरियक जीव, नैरियकों में उत्पन्न होता है ? उत्तर-हे गातम ! नैरियक जीव ही नैरियकों में उत्पन्न होता है, किन्तू अनैरियक जीव, नैरियकों में उत्पन्न नहीं होता ।" इसका नात्पये यह है कि नैरियक सम्बन्धी आयुष्य के सुमवेदन के प्रथम समय में हैं। समवेदन करने वाला वह जीव, जो कि अभी नरक में पहुँचों नहीं है, किन्तु तरक मे जाने के लिये बिग्रह गति में चल रहा है, वह नैरयिक कहलाता है। इस समवेदन के समय ही नैरियक आयुष्य के सहचर पञ्चेन्द्रिय जात्यादि नाम कर्मी का भी उदय हो जाता है। यहाँ मूल में प्रश्नकार ने यद्यपि आयुष्य बन्ध के छह प्रकारों के विषय में पूछा है, तथापि उत्तरकार ने आयुष्य के छह प्रकार बतलाये हैं। इसका कारण यह है कि आयुष्य और बन्ध इन दोनों में अव्यक्तिरेव-अभेद है, इमलिये इन दोनों में यहाँ भेदकी करपना नहीं की है। क्योंकि जो बन्धा हुआ हो, वही 'आयुष्य,' इस व्यवहार से व्यवहृत होता है। अतएव आयुष्य शब्द के साथ बन्ध शब्द का भाव सम्मिलित है। हे भगवन ! नैरियकों में कितने प्रकार का अध्युबन्ध कहा गया है' ? इस प्रकार नैरियकों से लेकर वैमानिक पर्यन्त चौबीस ही दण्डकों का कथन करना चाहिये।

यहां एक प्रकार के कर्म का प्रकरण चल रहा हैं। इसलिये कर्म से विशेषित जीवादि पदों के वारह दण्डक कहें गये हैं।

१ जिन जीवों ने जातिनाम निषिक्त किया है अथवा विशिष्ट बन्धवाला किया है, वे जीव 'जाति-नाम-निधत्त' कहलाते हैं। इसी प्रकार गति-नाम-निधत्त, स्थिति-नाम-निधत्त अवगाहना-नाम-निधत्त, प्रदेश-नाम-निधत्त और अतुभाग-नाम-निधत्त, इन सबकी व्याख्या भी जान लेनी नाहिये। विशेषता यह है कि जात्यादि नामों की जो स्थिति, जो प्रदेश तथा जो अनुभाग हैं, वे स्थित्यादि नाम अवगाहना नाम और शरीर नाम, यह एक दण्डक वैमानिकों तक जान लेना चाहिये।

- २ जिन जीवों ने जातिनाम के साथ आयुष्य की निधत्त किया है, वे जातिनाम-निधत्ताय कहलाते हैं। इसी तरह दूसरे पदों का अर्थ भी जान लेना चौहिये। यह दूसरा दण्डक है। इसी प्रकार ये बारह दण्डक होते हैं।
- ३ जातिनामनियुक्त-यह तीसरा दण्डक है। इसका अर्थ यह है कि जिन जीवों ने जातिनाम की नियुक्त (सम्बद्ध-निकाचित्र) किया है अथवा घेदन प्रारंभ किया है, वे 'जातिनाम-नियुक्त' कहलाते हैं। इसी प्रकार दूमरे पदों का भी अर्थ जान लेमा चाहिये।
- ४ जाति-नाम नियुक्त-आयु-यह चौधा दण्डक है। इसका अर्थ है कि जिन जीवों ने जातिनाम के साथ आयुष्य नियुक्त (सम्बद्ध-निकाचित) किया है अथवा उसका वेदन प्रारम्भ किया है, वे 'जातिनामनियुक्तायु' कहलाते हैं। इसी प्रकार दूसरे पदों का अर्थ भी जान लेना चाहिये।
- ४ 'जाति-गोत्र-निधत्त'--यह पांचवां दण्डक है। इसका अर्थ यह है कि जिन जीवों ने एकेन्द्रिय आदि रूप जाति और गोत्र अर्थात् एकेन्द्रिय आदि जाति के योग्य नौचगोत्र आदि को निधत्त किया है, वे 'जातिगोत्रनिधत्त' कहलाते हैं। इसी प्रकार दूसरे पदों का भी अर्थ जान लेना चाहिये।
- ६ 'जातिगोत्रनिधत्तायु'-यह छठा दण्डक है। इसका अर्थ है जिन जीवों ने जाति और गोत्र के साथ आयुष्य को निधत्त किया है, वे 'जातिगोत्र-निधत्तायु' कहलाते हैं। इसी तरह अन्य पदों का भी अर्थ जानलेना चाहिये।
- ७ 'जाति गोत्र नियुक्त'-यह सातवाँ दण्डक है। जिन जीवों ने जाति और गोत्र को नियुक्त किया है, वे 'जातिगोत्र-नियुक्त' कहलाते हैं। इसी तरह दूसरे पदों का भी अर्थ जान लेना चाहिये।
- द "जातिगोत्र-नियुक्तायु" यह आठवा दण्डक है। जिन जीवों ने जाति और गोत्र के साथ आयुष्य को नियुक्त कर लिया है, वे 'जातिगात्रनियुक्तायु' कहलाते हैं। इसी तरह दूसरे पदों का भी अर्थ जान लेना चाहिये।
- ९ "जातिनाम-गोत्र-निधत्त"-यह नौवां दण्डक है। जिन जीवों ने जाति, नाम और गोत्र को निधत्त किया है, वे 'जातिनामगोत्रनिधत्त' कहलाते हैं। इसी तरह दूसरे पदों का अर्थ भो जान लेना चाहिये.।
- १० ''जातिनामगोत्र-निधत्तायु''-यह दसवा दण्डक है। जिन जीवों ने जाति, नाम और गोत्र के साथ आयुष्य को निधत किया है, वे 'जातिनामगोत्र-निधत्तायु' कहलाते हैं।

इसी तरह दूसरे परों का भी अर्थ जान लेना चाहिये।

११ ''जातिनामगोत्रितियुक्त''-यह ग्यारहवां दण्डक है। जिन जीवों ने जाति नाम और गोत्र को नियुक्त किया है, वे 'जाति-नाम-गोत्र-नियुक्त' कहलाते हैं। इसी तरह दूसरे पदों का अर्थ भी जान लेना चाहिये।

१२ "जातिनामगोत्र-नियुवतायु"--यह बारहवां दण्डक है। जिन जीवों ने जाति, नाम और गोत्र के साथ आयुष्य को नियुक्त किया है, वे "जाति-नाम-गोत्र-नियुक्तायु" कहलाते हैं। इसी प्रकार दूसरे पदों का अर्थ की जान लेना चाहिये।

यहाँ पर जात्यादि नाम और गोत्र का तथा आयुष्य का भवोपग्रह में प्रधानता बतलाने के लिये यथायोग्य जीवों को विशेषित किया गया है। किन्ही किन्हीं प्रतियों में तो आठ दण्डक ही पाये जाते हैं।

#### असंख्य द्वीप समुद्र

१९ प्रश्न-लवणे णं भंते ! समुद्दे किं उप्तिओदए, पत्थडोदए, खुब्भियजले, अखुब्भियजले ?

१९ उत्तर-गोयमा ! लवणे णं समुद्दे उसिओदए, णो पत्थ-होदए, खुन्भियजले, णो अखुन्भियजले; एतो आढतं जहा जीवा-भिगमे; जाव-से तेण॰गोयमा ! बाहिरिया णं दीव-समुद्दा पुण्णा, पुण्णप्पमाणा, बोल्ड्रमाणा, वोसट्टमाणा, समभरघडताए चिट्ठंति; संठाणओ एगविहिविहाणा, वित्थारओ अणेगविहिविहाणा; दुगुणा, दुगुणप्पमाणाओ, जाव-असिंस तिरियलोए असंखेजा दीव-समुद्दा सयंभूरमणप्रज्ञवसाणा पण्णता समणाउसो ! ।

२० प्रश्न-दीव-समुद्दा णं भंते ! केवइया णामधेजेहिं पण्णत्ता ?

www.jainelibrary.org

२० उत्तर-गोयमा ! जावइया लोए सुभा णामा, सुभा रूवा, सुभा गंधा, सुभा रसा, सुभा फासा एवइया णं दीवसमुद्दा णाम-धेजेहिं पण्णता, एवं णेयव्वा सुभा णामा, उद्धारो, परिणामो सव्व-जीवाणं ।

### अ सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति अ

### ॥ छट्टसए अट्टमो उद्देसो सम्पत्तो ॥

कठिन शक्यार्थ--उसिओवए--उच्छितोदक-उछलते हुए पानी वाला, पत्यडोदए--प्रस्तृतोदक-सम जल वाला, खुब्भियजले---क्षुट्ध जल वाला, अखुब्भियजले---अक्षुट्ध जल वाला, आढसं---प्रारम्भ करके, पुण्णा--पूणं, वोलट्टमाणा---वोलट्टमान, बोसट्टमाणा----छलकते हुए, पज्जवसाणा---पर्यवसान---अत ।

भावार्य---१९ प्रश्त-हे भगवन् ! क्या लवण समृद्ध उच्छितोदक (उछ-लते हुए जल वाला) है, या प्रस्तृतोदक (सम जल वाला) है, या क्ष्य जल वाला है, अथवा अक्षुब्ध जल वाला है ?

१९ उत्तर-हे गौतम! लवणसमृद्ध उच्छितोदक अर्थात् उछलते हुए जल बाला है, किन्तु प्रस्तृतोदक-सम जल वाला नहीं है। क्षुब्ध जल बाला है, किन्तु अक्षुब्ध जल बाला नहीं है। यहाँ से प्रारम्भ करके जिस प्रकार जीवा- किगम सूत्र में कहा है, उसी प्रकार से जान लेना चाहिए, यावत् इस कारण हे गौतम! बाहर के समृद्ध पूर्ण, पूर्ण प्रमाण वाले, छलाछल भरे हुए, छलकते हुए और समभर घट रूप से अर्थात् परिपूर्ण भरे हुए घडे के समान तथा संस्थान से एक ही तरह के स्वरूप वाले हैं, किन्तु विस्तार की अपेक्षा अनेक प्रकार के स्वरूप वाले हैं। द्विगुण द्विगुण प्रमाण वाले हैं, अर्थात् अपने पूर्ववर्ती द्वीप से दुगुने प्रमाण वाले हैं। यावत् इस तिच्छी लोक में असंख्य द्वीप समृद्व हैं। सब के अन्त में स्वयम्भूरमण समृद्व है। हे श्रमणायुष्मन् ! इस प्रकार द्वीप और समृद्व कहे

गये हैं।

२० प्रक्रन-हे भगवन् ! द्वीपों और समुद्रों के कितने नाम कहे गये हैं ?
२० उत्तर-हे गौतम ! इस लोक में जितने शुभ नाम हैं, शुभ रूप, शुभ गन्ध, शुभ रस और शुभ स्पर्श हैं, उतने ही द्वीप और समुद्रों के नाम कहे गये हैं। इस प्रकार सब द्वीप समुद्र शुभ नाम वाले हैं। उद्धार परिणाम और सब जीवों का उत्पाद कहना चाहिए।

हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। ऐसा कह कर यावत् विचरते हैं।

विवेचन—पहले प्रकरण में जीवों के स्वधर्म का कथन किया गया है। अब स्वधर्म से लवणसमुद्र का कथन किया जाता है। लवण समुद्र उच्छितोदक है, क्योंकि सालह हजार योजन से कुछ अधिक उसकी जलवृद्धि ऊपरको होती है। इसीलिए वह प्रस्तृतोदक अर्थात् सम जल वाला नहीं है। महापाताल कलकों में रही हुई वायु के क्षोम से लवणसमुद्र में वेला आती है। इसीलिए लवणसमुद्र का पानी क्षुब्ध होता है।

इससे आग का वर्णन जिस प्रकार जीवाभिगम सूत्र में कहा है, उस तरह से कहना चाहिए। अढ़ाई द्वीप दो समुद्रों से बाहर के समुद्र उच्छितोदक अर्थात् उछलते हुए पानी वाले नहीं हैं, किन्तु सम जल वाले हैं। वे क्षुड्ध जल वाले नहीं, किन्तु अक्षुड्ध जल वाले हैं। वे पूर्ण, पूर्ण प्रमाण वाले, यावत् पूर्ण भरे हुए घड़े के समान सम हैं। लवणसमुद्र में महामेघ संस्वेदित होते हैं, सम्मूच्छित होते हैं और वर्षा बरसाते हैं, किन्तु बाहर के समुद्रों में महामेघ संस्वेदित नहीं होते हैं, सम्मूच्छित नहीं होते हैं, वर्षा नहीं बरसाते हैं। बाहर के समुद्रों में बहुत से उदक योनि जीव और पुद्गल, उदकपने अपक्रमते हैं, ब्युत्क्रमते हैं, चवते हैं और उत्पन्न होते हैं। इन सब समुद्रों का संस्थान एक सरीखा है, किन्तु विस्तार की अपेक्षा दुगने होते गय हैं। ये समुद्र उत्पल, पद्म, कुमुद, निलन, सुन्दर और सुगन्धित पुण्डरीक महा-पुण्डरीक, शतपत्र, सहस्रपत्र, केशर एवं विकसित पद्मों आदि द्वारा युक्त हैं। स्वस्तिक श्रीवत्स आदि सुन्दर शब्द शक्ल, पीत आदि सुन्दर रूपों के सूचक शब्द अथवा देवादि के मुन्दर ख्यों के सूचक शब्द, सुरिभगन्ध वाचक शब्द अथवा कपूर आदि पदार्थों के वाचक शब्द, मधुर रस वाचक शब्द, मृद्र स्पर्श वाले नवनीत (मन्छन) आदि पदार्थों के वाचक शब्द अध्वत देवादि इस संसार में हैं, उतने ही शुक नामों वाले द्वीप और समुद्र हैं। इन द्वीप और

समुद्रों की उपमेय संख्या को बतलाने के लिये कहा गया है कि-अढ़ाई सूक्ष्म उद्धार सागरो-पम या पच्चीस कोड़ाकोड़ी सूक्ष्म उद्धार पत्योपम मे जितने समय होते हैं, उतने ही लोक में द्वीप और समुद्र हैं। ये द्वीप सनुद्र, पृथ्वी, पाती, जीव और पुद्वलों के परिणाम वाले हैं। इन द्वीप और समुद्रों में भी प्राण, भूत, जीव और सस्व, पृथ्वीकायिकपने यावत् वसकायिकपने अनेक बार अथवा अनन्त बार पहले उत्पन्न हो चुके हैं।

### ।। इति छ्ठे शतक का आठवां उद्देशक समाप्त ।।

# शतक ६ उद्देशक ६

#### कर्मबन्ध के प्रकार

१ प्रश्न-जीवे णं भंते ! णाणावरणिजं कम्मं बंधमाणे कइ कम्मप्पगडीओ बंधइ ।

१ उत्तर-गोयमा ! सत्तविहबंधए वा, अट्टविहबंधए वा, छिव्वह-बंधए वा; बंधुदेसो पण्णवणाए णेयव्वी ।

कठिन शब्दार्थ—बंधमाणे—बांधता हुआ।

भावार्थ--- १ प्रक्त-हे भगवन् ! ज्ञानावरणीयकर्म बांधता हुआ जीव, कितनी कर्म प्रकृतियों को बांधता है ?

१ उत्तर-हे गौतम ! सात प्रकार की प्रकृतियों को बांधता है, आठ प्रकार की बांधता है और छह प्रकार की बांधता है। यहाँ प्रज्ञापना सूत्र का

#### बंध उद्देशक (पद) कहना चाहिये।

विवेचन-आठवें उद्शक के अन्त में यह कहा गया था कि सभी प्राण, मूत, जीव और सत्त्व, द्वीप-समुद्रों में अनेक बार अथवा अनन्तवार पहले उत्पन्न हो चुके हैं। जीवों का भिन्न-भिन्न गतियों में उत्पन्न होने का कारण उनका कर्म बन्ध है। इसलिये इस नवें उद्शक में कर्मबन्ध के विषय में कथन किया जाता है। जिस समय जीव का आयुष्यबन्ध काल नहीं होता है, तब वह सात कर्म प्रकृतियों को बांधता है। आयुष्य के बन्ध-काल में आठ कर्म प्रकृतियों को बांधता है। सूक्ष्मसंपराय गुणस्थान की अवस्था में मोहनीय कर्म और आयुष्य कर्म को नहीं बांधता है। इसलिये ज्ञानावरणीय कर्म बांधता हुआ जीव, छह कर्म प्रकृतियों को बांधता है। इस विषय में प्रज्ञापनासूत्र के चौबीसवें पद में आये हुए बंध वर्णन में जिस प्रकार कथन किया है, उस प्रकार यहां भी सारा कथन करना चाहिये।

### महद्धिक देव और विकृषंणा

- २ प्रश्न-देवे णं भंते ! महिड्ढीए, जाव-महाणुभागे बाहिरए पोगगले अपरियाइता पभू एगवण्णं, एगरूवं विउव्वित्तए ?
  - २ उत्तर-गोयमा ! णो इणट्टे समट्टे ।
  - ३ प्रश्न-देवे णं भंते ! बाहिरए पोग्गले परियाइता पभू ?
  - ३ उत्तर-हंता, पभू !
- ४ प्रश्न-से णं भंते ! किं इहगए पोग्गले परियाइत्ता विउन्वह, तत्थगए पोग्गले परियाइत्ता विउन्वह, अण्णत्थगए पोग्गले परिया-इत्ता विउन्वह ?
- ४ उत्तर—गोयमा ! णो इहगए पोग्गले परियाइता विउव्वह, तत्थगए पोग्मले परियाइता विउव्वह, णो अण्णत्थगए पोग्गले

www.jainelibrary.org

परियाइता विउठ्वइः एवं एएणं गमेणं जाव-एगवण्णं एगरूवं, एगवण्णं अणेगरूवं, अणेगवण्णं एगरूवं, अणेगवण्णं अणेगरूवं चउभंगो।

५ प्रश्न-देवे णं भंते ! महिड्ढीए, जाव-महाणुभागे बाहिरण् पोग्गठे अपरियाइता पभू कालगपोग्गलं णीलयपोग्गलत्ताए परिणा-मेत्तए, णीलगपोग्गलं वा कालगपोग्गलत्ताए परिणामेत्तए ?

५ उत्तर-गोयमा ! णो इणद्वे समद्वे । परियाइता पभू ।

६ प्रश्न-से णं भते ! किं इहमए पोम्मले० ?

६ उत्तर-तं चेव, णवरं-परिणामेइ ति भाणियव्वं; एवं कालगः पोग्गलं लोहियपोग्गलत्ताए, एवं कालगएणं जाव-सुनिकत्लं, एवं णीलएणं जाव-सुनिकत्लं, एवं लोहियपोग्गलं जाव सुनिकत्लताए, एवं हालिहएणं जाव सुनिकत्लं, तं एवं एयाए परिवाडीए गंधरस-फाम० कनखडफामपोग्गलं मउय-फासपोग्गलताए, एवं दो दो गरुय-लहुय-सीय उसिण-णिद्वलुक्खवण्णाई-सञ्चत्थ परिणामेइ । आलावगा दो दो पोग्गले अपरियाइता, परियाइता।

कठित शब्दार्थ-परियादत्ता-ग्रहण करके, लोहिय-लाल, मुविकल्ल-श्वेत-शुक्ल, हालिह्-पीला-हलदी जैमा, कवखडफास-कर्कश-कठोर स्पर्श, मउय-मृदु-कामल, जिद्धलुक्ल-स्निग्ध कक्षा

भावार्थ-२ प्रक्त-हे भगवन् ! वया महद्धिक यावत् महानुभाग वाला देव, बाहर के पुद्गलों को ग्रहण किये बिना एक वर्ण वाले और एक आकार वाले स्वश्नरीर आदि की विकुर्वणा कर सकता है ?

२ उत्तर-हे गीतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है।

३ प्रश्न-हे भगवन् ! वया वह देव, बाहर के पुद्गलों को ग्रहण करके उपर्युक्त रूप से विकुर्वणा कर सकता है ?

३ उत्तर-हाँ, गौतम ! कर सकता है।

४ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या वह देव, इहगत अर्थात् यहाँ रहे हुए पुद्गलों को ग्रहण करके विकुर्वणा करता है ? या तत्रगत अर्थात् वहाँ-देवलोक में रहे हुए पुद्गलों को ग्रहण करके विकुर्वणा करता है ? या अन्यत्रगत अर्थात् किसी दूसरे स्थान पर रहे हुए पुद्गलों को ग्रहण कर के विकुर्वणा करता है ?

४ उत्तर-हे गौतम ! यहाँ रहे हुए और दूसरे स्थान पर रहे हुए पुद्-गलों को ग्रहण करके विकुर्वणा नहीं करता, किन्तु वहाँ देवलोक में रहे हुए तथा जहाँ विकुर्वणा करता है, धहाँ के पुद्गलों को ग्रहण करके बिकुर्वणा करता है। इस प्रकार इस गम (आलापक) द्वारा विकुर्वणा के चार भंग कहना चाहियें। यथा-१ एक वर्णवाला एक आकार वाला, २ एक वर्णवाला अनेक आकार वाला, ३ अनेक वर्ण वाला एक आकार वाला और ४ अनेक वर्ण वाला अनेक आकार वाला ।

५ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या महिद्धिक यावत् महानुभाग वाला देव, बाहर के पुर्गलों को ग्रहण किये बिना काले पुर्गल को नील पुर्गलपने और नील पुर्गल को काले पुर्गलपने परिणमाने में समर्थ हैं ?

५ उत्तर—हेगौतम! यह अर्थ समर्थनहीं है। किन्तु बाहरी पुद्गलों को ग्रहण करके वैसा करने में समर्थ है।

६ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या वह देव, इहमत पुद्गलों को या तत्रगत पुद्-गलों को या अन्यत्रगत पुद्गलों को ग्रहण करके वैसा करने में समर्थ है ?

६ उत्तर—हे गौतम ! वह इहगत और अन्यत्रगत पुद्गलों को ग्रहण करके वंसा नहीं कर सकता, किन्तु तत्रगत पुद्गलों को ग्रहण करके वंसा करने में समर्थ है। इसी प्रकार काले पुद्गल को लाल, पीला और शुक्ल परिणमाने में समर्थ है। इसी प्रकार नीले पुद्गल के साथ यावत् शुक्ल, लाल पुद्गल के साथ यावत् शुक्ल, हारिद्र (पीला) के साथ शुक्ल तक कहना चाहिये। इसी कम से गन्ध, रस और स्पर्श के विषय में भी कहना चाहिये यावत् कर्रश स्पर्श वाले पुर्गल को कोमल स्पर्शवाले पुर्गलपने परिणमाने में समर्थ है। इस प्रकार दो-दो विरुद्ध गुणों को अर्थात् गुरु और लघु, शीत और उष्ण, स्निग्ध और रुझ वर्णादि को सर्वत्र परिणमाता है। 'परिणमाने' इस किया के साथ यहाँ दो-दो आलापक कहने चाहिये। यथा—१-पुर्गलों को ग्रहण करके परिणमाता है। २-पुर्गलों को ग्रहण नहीं करके नहीं परिणमाता है।

विदेचन-यहाँ जीव का प्रकरण चल रहा है, इसलिय यहाँ देव रूप जीव के विषय
में कथन किया जाता है। देव प्रायः उत्तर वैकिय रूप करके ही दूसरे स्थान पर जाता है।
इसलिय यह कहा गया है कि देव, देवलोक में रहे पुद्गलों को ग्रहण करके ि कुर्वणा करता
है। किन्तु इहगत अर्थात् प्रश्नकार के समीपस्थ क्षेत्र में रहे हुए पुद्गलों को तथा अन्यक्षमत
अर्थात् प्रज्ञापक का क्षेत्र और देव का स्थान, इन दोनों में भिन्न स्थान में रहे हुए पुद्गलों
को ग्रहण करके देव विक्वणा नहीं करता।

काला, नीला, लाल, पीला और सफेंद-इन पांच वर्णों के द्विक संयोगी दस सूत्र कहने चाहिये। सुरिभगन्ध और दुरिभगन्ध-इन दोनों का एक सूत्र कहना चाहिये। तीला, कहवा कपेला खट्टा और मीठा-इन पांच रसों के द्विक संयोगी दस सूत्र कहने चाहिये। गुरु और लघु, शीत और उष्ण, स्निग्ध और रक्ष, ककंश और कोमल-इस प्रकार आठ स्पर्शों के चार सूत्र कहने चाहियं। क्योंकि परस्पर विरुद्ध दो स्पर्शों का एक सूत्र बनता है। इस-लिये आठ स्पर्शों के चार सूत्र होते हैं।

#### देव का जानना और देखना

७ प्रश्न-अविसुद्धलेते णं भंते ! देवे असम्मोहएणं अप्पाण-एणं अविसुद्धलेसं देवं, देविं, अण्णयरं जाणइ पासइ ? ७ उत्तर-णो इणट्ठे समट्ठेः, एवं २ असुद्धलेते असम्मोहएणं अणाणेणं विसुद्धलेसं देवं, ३ अविसुद्धलेसे सम्मोहएणं अणाणेणं अविसुद्धलेसं देवं, ४ अविसुद्धलेसे देवे सम्मोहएणं अणाणेणं विसुद्धलेसं देवं, ५ अविसुद्धलेसे समोहया-ऽसम्मोहएणं अणाणेणं अविसुद्धलेसं देवं, ६ अविसुद्धलेसे समोहया-ऽसम्मोहएणं अणाणेणं विसुद्धलेसं देवं, ७ विसुद्धलेसे असम्मोहएणं अणाणेणं अविसुद्धलेसं देवं, ८ विसुद्धलेसे असम्मोहएणं अणाणेणं विसुद्धलेसं देवं, ८ विसुद्धलेसे असम्मोहएणं अणाणेणं विसुद्धलेसं देवं।

- ८ प्रश्न-९ विसुद्धलेसे णं भंते ! देवे समोहएणं० अविसुद्धलेसं देवं जाणइ० ?
  - ८ उत्तर-हंता, जाणह०।
  - ९ प्रश्न-एवं १० विसुद्धलेसे समोहएणं विसुद्धलेसं देवं जाणइ?
  - ९ उत्तर-हंता, जाणइ०।
- १० प्रश्न-११ विसुद्धलेसे समोहयाऽसमोहएणं० अविसुद्धलेसं , देवं ? १२ विसुद्धलेसे समोहयाऽसमोहएणं० विसुद्धलेसं देवं ?
  - १० उत्तर-एवं हेट्टिल्लएहिं अट्टिहें ण जाणइ, ण पासइ: उव-रिल्लएहिं च्उहिं जाणइ, पासइ ।
    - 🛞 सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति । 📽

## ।। छट्टसए नवमो उद्देशो सम्मतो ।।

कठिन शब्दार्थ-अविमुद्धलेसे-जिसकी लेश्या शुद्ध नहीं हो, असम्मीहएणं-उपयोग रहित, अप्याणेणं-आत्मा से, जाणद्द-जानता है, पासद्द-देखता है, हेट्ठित्लएहिं-नीचे के। मात्रार्थ-७ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या अविज्ञाद्ध लेज्या वाला देव, अनुप-योग युक्त आत्मा से अविज्ञाद्ध लेज्या वाले देव को या देवी को या अन्यतर को अर्थात् देव और देवी में से किसी एक को जानता और देखता है ?

७ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ समर्थ नहीं है । २-इती तरह अविशुद्ध लेश्यावाला देव, अनुपमुक्त आत्मा से, विशुद्ध लेश्या वाले देव को, देवो को या अन्यतर को जानता है और देखता है ? ३-अविशुद्ध लेश्या वाला देव, उपयुक्त आत्मा द्वारा अविशुद्ध लेश्या वाले देव को इत्यादि ? ४-अविशुद्ध लेश्या वाले देव, उपयुक्त आत्मा द्वारा विशुद्ध लेश्या वाले देव को इत्यादि ? ५-अविशुद्ध लेश्या वाला देव, उपयुक्तानुपयुक्त आत्मा द्वारा अविशुद्ध लेश्या वाले देव को इत्यादि । ६-अविशुद्ध लेश्या वाले देव को इत्यादि । ६-अविशुद्ध लेश्या वाले देव को इत्यादि । ७-विशुद्ध लेश्या वाला देव, अनुपयुक्त आत्मा द्वारा अविशुद्ध लेश्या वाले देव को इत्यादि । ७-विशुद्ध लेश्या वाला देव, अनुपयुक्त आत्मा द्वारा अविशुद्ध लेश्या वाले देव को इत्यादि । ८-विशुद्ध लेश्या वाला देव, अनुपयुक्त आत्मा द्वारा विशुद्ध लेश्या वाले देव को इत्यादि । ८-विशुद्ध लेश्या वाला देव, अनुपयुक्त आत्मा द्वारा विशुद्ध लेश्या वाले देव, देवी या अन्यतर को जानता और देखता है ? इन आठों प्रश्नों का उत्तर यह है कि-यह अर्थ समर्थ नहीं है अर्थात् नहीं जानता और नहीं देखता है ।

८ प्रश्न—हे भगवन् ! क्या विशुद्ध लेश्यावाला देव, उपयुक्त आत्मा द्वारा अविशुद्ध लेश्या वाले वाले देव, देवी और अन्यतर को जानता और देखता है ?

८ उत्तर-हां गौतम ! जानता और देखता है।

९ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या विशुद्ध लेक्यावाला देव, उपयुक्त आत्मा द्वारा विशुद्ध लेक्या वाले देव, देवी या अन्यतर की जानता और देखता है ?

९ उत्तर-हां गौतम ! जानता और देखता है।

१० प्रक्रन-हे भगवन् ! क्या विशुद्ध लेश्या वाला देव, उपयुक्तानुपयुक्त आहमा द्वारा अविशुद्ध नेश्या वाले देवादि हो जानता देखता हं ? तथा विशुद्ध लेश्या वाले देवादि को जानता देखता हं ? तथा विशुद्ध लेश्या वाले देवादि को जानता और देखता है ?

१० उत्तर-हां गौतम ! जानता और देखता है। पहले जो आठ भंग कहें गये हैं, उनमें नहीं जानता और नहीं देखता है। पीछे जो चार भंग कहें गये हैं, उनमें जानता और देखता है।

हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है । विवेचन—देव का अधिकार होने के कारण यहाँ भी देव के सम्बन्ध में ही कहा जाता है । यहाँ अविशुद्ध लेश्या का अर्थ विभंग ज्ञान समझना चाहिये । १ 'अविशुद्ध लेश्या वाला (विभंगज्ञानी) देव २ अनुपयुक्त आत्मा द्वारा । ३ अविशुद्ध लेश्या वाले देवादि को, इन तीन पदों के बारह विकल्प होते हैं । जो ऊपर मूल पाठ में बतला दिये गये हैं । पहले जो आठ विकल्प बतलाये गये हैं, उनमें कथित देव नहीं जानता और नहीं देखता है । क्योंकि आठ विकल्पों में से पहले के छह विकल्पों में कथित देव का मिथ्यादृष्टिपन कारण है और शेष दो विकल्पों में कथित देव का अनुपयुक्तपन कारण है ।

पीछे कहे हुए चार (नौवां, दसवां, ग्यारहवां और बारहवां) विकल्पों में जानता और देखता है, क्योंकि इन विकल्पों में कथित देव का सम्यग्दृष्टिपन कारण है। ग्यारहवें और बारहवें विकल्प में उपयुक्तानुपयुक्तपन में उपयुक्तपन—सम्यग्जान कारण है। इसलिये वह जानता और देखता है।

### ।। इति छठे शतक का नीवां उद्देशक समाप्त ॥



## शतक ६ उद्देशक १०

## दुःख सुख प्रदर्शन अशंक्य

१ प्रश्न-अण्णउत्थिया णं भंते ! एवं आइर खं.ते, जाव-परू-वेंति जावइया रायगिहे णयरे जोवा, एवइयाणं जीवाणं णो चिक्रया केइ सुहं वा, दुहं वा, जाव—कोलिट्टिगमायमिव, णिष्पावमायमिव, कल(म)मायमिव; मासप्रायमिव, सुरगमायमिव, जूयामायमिव, लिक्खामायमिव अभिणिवट्टेता उवदंसित्तए—से कहमेयं भंते ! एवं ?

१ उत्तर-गोयमा ! जं णं ते अण्णउत्थिया एवं आइवखंति, जाव-मिच्छं ते एवं आहंसु, अहं पुण गोयमा ! एवं आइवखामि, जाव-परूवेमि सञ्चलोए वि य णं सञ्बजीवाणं णो चिक्किया, केइ सुहं वा, तं चेव, जाव-उवदंसित्तए।

२ प्रश्र-से केणट्टेणं ?

२ उत्तर-गोयमा ! अयं णं जंबुद्दीवे दीवे, जाव-विसेमाहिया परिक्लेवेणं पण्णता; देवे णं महिइढीए, जाव-महाणुभागे एगं महं, मिल्लेवणं, गंधसमुग्गगं गहाय तं अवदालेह, तं अवदालेता जाव-इणामेव कट्टु केवलकणं जंबुद्दीवं दीवं तिहिं अच्छराणिवाएहिं तिसत्तखुत्तो अणुपरियद्विता णं हव्वं आगच्छेजा, से णूणं गोयमा ! से केवलकणे जंबुद्दीवे दीवे तिहिं घाणणोग्गलेहिं फुडे ? हंता, फुडे । चिक्रिया णं गोयमा ! केइ तेसिं घाणपोग्गलोणं कोलद्विगमायमि जाव-उवदंसित्तए ? णो इणद्वे समद्वे। से तेणद्वेणं जाव-उवदंसित्तए ।

कित शब्दार्थ-चिकिया-सकता है के लिट्टिगमायमित-बेर की गुठली जितना भी, णिष्पावमायमित-बाल जितना भी, अभिणिबट्टेसा-निकालकर, सविलेबणं-विलेपन करने का, गंधसमुगगं-गन्ध द्रव्य का डिब्बा, अबद्दालेद्द-उघाड़ता है, घाणपोग्गलेहि-गंध के पुद्गलों का। भावार्थ-१ प्रश्त-हे भगवन् ! अन्यतीथिक इस प्रकार कहते हैं, यावत् प्रक्रमणा करते हैं कि राजगृह नगर में जितने जीव हैं, उन सब के दुःख या सुख की बोर गुठली प्रमाण, बाल (एक प्रकार का धान्य) प्रमाण, कलाय (मटर) प्रमाण, चावल प्रमाण, उदद प्रमाण, मूंग प्रमाण, यूका (जूं) प्रमाण, लिक्षा (लीख) प्रमाण भी बाहर निकालकर नहीं दिखा सकता है। है भगवन् ! यह बात किस प्रकार हो सकती है ?

१ उत्तर-हे गौतम ! जो अन्यतीधिक उपरोक्त रूप से कहते हैं और प्ररूपणा करते हैं, वे मिण्या कहते हैं। हे गौतम ! मैं इस प्रकार कहता हूं यावत् प्ररूपणा करता हूं कि सम्पूर्ण लोक में रहे हुए सब जीवों के सुख या बुःख को कोई भी पुरुष उपर्युक्त रूप से किसी भी प्रमाण में बाहर निकाल कर नहीं दिखा सकता।

२ प्रदन-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

र उत्तर-हे गौतम ! यह जम्बूद्वीप नाम का द्वीप एक लाख योजन का लम्बा और एक लाख योजन का चौड़ा है। इसकी परिधि तीन लाख तोलह हजार दो सौ सत्ताईस योजन तीन कोश, १२८ धनुष, १३३ अंगुल से कुछ अधिक है। कोई महद्धिक यावत् महानुभाग वाला देव, एक बड़े विलेपन वाले गन्ध द्रम्य के दिव्ये को लेकर उघाडे और उघाड़ कर तीन चुटकी बजावे उतने समय में उपर्युक्त जम्बूद्वीप की इवकीस आर परिक्रमा करके वापिस शीझ आवे, तो हे गौतम ! उस देव की इस प्रकार की शीझ गति से गन्ध-पुद्गलों के स्वर्श से यह सम्पूर्ण जम्बूद्वीप स्पृष्ट हुआ या नहीं?

'ही भगवन् ! वह स्पृष्ट हो गया ।'

'हे गौतम ! कोई पुरुष उन गन्ध पुर्वगलों को बोर की गुठली प्रमाण यावत् लिक्षा प्रमाण भी विखलाने में समर्थ है ?'

'हे भगवन् । यह अर्थ समर्थ नहीं है ।'

'हे गौतम<sup>ी</sup> इसी प्रकार जीवों के सुखा दुःसा को बाहर जिकास कर बतलाने में कोई भी व्यक्ति समर्थ नहीं हैं।' विश्वेचन-नौवें उद्शक में अविश्व लश्या शले को ज्ञान का अभाव बतलाया गया है। इस दसवें उद्शक में भी ज्ञान के अमाव को बत राने के लिए अन्यतीर्थिकों की प्ररूपणा का वर्णन किया जाता है। उत्पर जो दृष्टान्त दिया गया है, उसका सार यह है कि गन्ध पुद्गल अति सूक्ष्म होने के कारण मूर्त्त होते हुए भी अमूर्त्त तृल्य हैं। इसलिए उन पुद्गलों को दिखाने में कोई समर्थ नहीं है। इसी प्रकार सभी जीवों के सुख दुःख को भी कोई बाहर निकाल कर दिखलाने में समर्थ नहीं है।

#### जीव और प्राण

- ३ प्रश्न-जीवे णं भंते ! जीवे, जीवे जीवे ?
- ३ उत्तर-गोयमा ! जीवे, ताव णियमा जीवे, जीवे वि, णियमा जीवे ।
  - ४ पश्र-जीवे णं भंते ! णेरइए, णेरइए जीवे ?
- ४ उत्तर-गोयमा ! णेरइए ताव णियमा जीवे, जीवे पुण सिय णेरइए, सिय अणेरइए ।
  - ५ प्रश्न-जीव णं भंते ! असुरकुमारे, असुरकुमारे जीवे ?
- ५ उत्तर-गोयमा ! असुरकुमारे ताव णियमा जीवे, जीवे दुण सिय असुरकुमारे, सिय णो असुरकुमारे; एवं दंढओ भाणियव्वो, जाव-वेमाणियाणं ।
  - ६ प्रश्न-जीवइ भंते ! जीवे, जीवे जीवइ ?
  - ६ उत्तर-गोयम, ! जीवइ ताव णियमा जीवे, जीवे पुण सिय

## जीवइ, सिय णो जीवइ।

- ७ प्रश्न-जीवइ भंते ! णेरइए, णेरइए जीवइ ?
- ७ उत्तर-गोयमा ! णेरइए ताव णियमा जीवइ, जीवइ पुण सिय णेरइए, सिय अणेरइए, एवं दंडओ णेयव्वो, जाव-वेमाणि-याणं ।
  - ८ प्रश्न-भवसिद्धिए णं भंते ! णेरहए, णेरहए भवसिद्धिए ?
- ८ उत्तर-गोयमा ! भवसिद्धिए सिय णेरइए, सिय अणेरइए; णेरइए वि य सिय भवसिद्धिए, सिय अभवसिद्धिए; एवं दंडओ, जाव-वेमाणियाणं।

कठिन शब्दार्थ-जीवइ-जीता है, सिय-कदाचित्।

भावार्थ-३ प्रश्न-हे भगवन् ! क्या जीव चैतन्य है, या चैतन्य जीव है ? ३ उत्तर-हे गौतम ! जीव, नियमा जीव (चैतन्य) है और जीव (चैतन्य) भी नियमा जीव है ।

४ प्रदन-हे भगवन् ! क्या जीव नैरियक है, या नैरियक जीव है ?

४ उत्तर-हे गौतम ! नैरियक तो नियमा जीव है और जीव तो नैर-यिक भी होता है, तथा अनैरियक भी होता है।

५ प्रक्त-हे भगवन् ! क्या जीव, असुरकुमार है, या असुरकुमार जीव है ?

५ उत्तर-हे गौतम ! असुरकुमार तो नियमा जीव है और जीव तो असुरकुमार भी होता है तथा असुरकुमार नहीं भी होता है। इस प्रकार वैमा-निक तक सभी दण्डक कहने चाहिये।

६ प्रदन-हे भगवन् ! क्या जो जीता है-प्राण धारण करता है, वह जीव कहलाता है, या जो जीव है, वह जीता है-प्राण धारण करता है ?

६ उत्तर-हे गीतम ! जो जीता है-प्राण धारण करता है वह नियमा

जीव कहलाता है और जो जीव होता है, वह प्राग धारण करता भी है और नहीं भी करता है।

७ प्रश्न-हे भगवन् ! जो जीता है, वह नरियक कहलाता है, या जो नरियक होता है, वह जीता है-प्राण धारण करता है ?

७ उत्तर-हे गौतम ! नैरियक तो नियमा जीता है, किन्तु जो जीता है वह नैरियक भी होता हैं और अनैरियक भी होता है। इस प्रकार यावत् वैमा-निक तक सभी दण्डक कहने चाहिये।

८ प्रश्न-हे भगवन् ! जो भवसिद्धिक है, वह नैश्यिक होता है, या जो नैश्यिक होता है, वह भवसिद्धिक होता है ?

८ उत्तर-हे गौतम ! जो भवसिद्धिक होता है, वह नैरियक भी होता हैं और अनेरियक भी होता हैं। तथा जो नैरियक होता हैं, वह भवसिद्धिक भी होता हैं। इस प्रकार यावत् वैमानिक पर्यन्त सभी वण्डक कहने चाहिये।

विवेचन-जीव का अधिकार होने से जीवों के विषय में ही कथन किया जाता है।
यहाँ तीसरे प्रश्न में दो बार जीव शब्द का प्रयोग हुआ है। उनमें से एक जीव शब्द का
अर्थ 'जीव' है और दूसरे जीव शब्द का अर्थ चैतन्य' है। इसका उत्तर स्पष्ट है कि जो जीव है, वह चैतन्य रूप है और जो चैतन्य रूप है, वह जीव है। क्योंकि जीव और चैतन्य में परस्पर अविनामाव सम्बन्ध है।

जो नैरियक है, वह तो नियम से जीव है ही, किन्तु जो जीव है, वह नैरियक भी होता है और अनैरियक भी होता है। जो प्राणों को धारण करता है, वह नियम से जीव है, वयों कि अजीव के सायुष्य कमें न होने से वह प्राणों को धारण नहीं करता। जो जीव है, वह कदा-चित् प्राणों को धारण करता है और कदाचित् प्राणों को धारण नहीं करता है, क्यों कि सिद्ध भगवान् जीव तो हैं, किन्तु प्राणों को (द्रव्य प्राणों को) धारण नहीं करते हैं। नैरियकादि सभी जीव, नियमा प्राणों को धारण करते हैं। क्यों कि सभी संसारी जीवों का स्वभाव प्राण धारण करने का है, किन्तु जो प्राण धारण करता है, वह नैरियक भी होता है और अनैरियक भी होता है। क्यों कि नैरियक और अनैरियक सभी संसारी जीव, प्राणों को धारण करते हैं।

### अन्ययूथिक और जीवों का सुख दुःख

९ प्रश्न-अण्णउत्थिया णं भंते ! एवं आइनसंति, जाव-परून वेंति एवं खद्ध सन्वे पाणा, भूया, जीवा, सत्ता एगंतदुनसं वेयणं वेयंति, से कहमेयं भंते ! एवं ?

९ उत्तर-गोयमा ! जं णं ते अण्णउत्थिया, जाव-मिच्छं ते एवं आहंसु, अहं पुण गोयमा ! एवं आइक्खामि, जाव-एरूवेमि अत्थेगइया पाणा, भ्या, जीवा, सत्ता ह्णांतहुक्सं वेक्णं वेयंति, आहच सायं; अत्थेगइया पाणा, भ्या, जीवा सत्ता एगंतसायं वेयणं वेयंति, आहच अस्सायं वेयणं वेयंति; अत्थेगइया पाणा, भ्या, जीवा, सत्ता वेमायाए वेयणं वेयंति, आहच सायमसायं।

१० प्रश्न-से केणट्टेणं ?

१० उत्तर-गोयमा ! णेरइया एगंतदुक्खं वेयणं वेयंति आहच सायं, भवणवह-वाणमंतर-जोइस-वेमाणिया एगंतसायं वेयणं वेयंति, आहच असायं: पुढविक्काइया, जाव-मणुरसा वेमायाए वेयणं वेयंति, आहच सायमसायं-से तेणहेणं।

कठित शब्बार्थ-आहर्य-कदाचित्, वेमायाए-विमात्रा से-कमी कुछ कभी कुछ । भाकार्थ-९ प्रका-हे भगवन् ! अन्यसीयिक इस प्रकार कहते हैं, यावस् प्रकृपणा करते हैं कि सभी प्राण, भूत, जीव और सस्य, एकांत दु:सा स्वा वेदाना करे वेदते हैं। हे भगवन् ! यह किस प्रकार हो सकता है ?

९ उत्तर-हे गौतम ! अन्यतीथिक जो यह कहते हैं और प्ररूपणा करते हें, वह मिथ्या है । हे गौतम ! में ृइस प्रकार कहता हूं यावत् प्ररूपणा करता हूं कि कितने ही प्राण, भूत, जीव और सत्त्व, एकान्त दु:ख रूप वेदना वेदते है और कदाचित् सुख को बेदते हैं। तथा कितने ही प्राण, भूत, जीव और सत्त्व, एकान्त सुख रूप वैदना वेदते हैं और कदाचित् दु:ख को वेदते हैं। कितने ही प्राण, भूत, जीव और स्त्व, विमात्रा (विविध प्रकार) से वेदना वेदते हैं। अर्थात् कदाचित् मुख और कदाचित् दुःख वेदते हैं।

१० प्रदन-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

१० उत्तर-हे गौतम ! नरियक जीव. एकान्त दु:ख रूप वेदना वेदते हैं और कदाचित् सुख वेदते हैं। भवनपति, वाणव्यन्तर, ज्योतिषी और वैमानिक ये एकान्त सुख रूप वेदना वेदते हैं और कदाचित् दु:ख वेदते हैं। पृथ्वीकाय से लेकर यावत् मनुष्य तक के जीव विमात्रा (विविध प्रकार)से वेदना वेदते हैं। अर्थात् कवाचित् सुख और कवाचित् दुःख वेदते हैं। इस कारण हे गौतम ! उपर्युक्त रूप से कहा गया है।

विवेचन-जीव का प्रकरण होने से जीव के सम्बन्ध में अन्यतीर्थियों की वक्तव्यता कहीं जाती है। अन्यतीथियों की वक्तव्यता को मिथ्या बतला कर ुवास्तविकता की प्ररूपणाकी है।

नैरियक जीव, एकान्त असाता वेदना वेदने हैं, किन्तू तीर्थंकर भगवान के जन्मादि के प्रसंग पर तथा देव प्रयोग द्वारा कदाचित् साता वेदना भी वेदते हैं। देव एकान्त साता वेदना वेदते हैं, किन्तु पारस्परिक आहनन में और प्रिय वस्तु के वियोगादि में असाता वेदना भी वेदते हैं।

पृथ्वीकाय से लेकर मनुष्य तक के जीव, कदाचित् (किसी समय)साता वेदना भी वेदते हैं और कदाचित् असाता वेदना भी वेदते हैं।



### नैरियकादि का आहार

११ प्रश्न-णेरइया णं भंते ! जे पोग्गले अत्तमायाए आहारेंति ते किं आयसरीरखेतोगाढे पोग्गले अत्तमायाए आहारेंति, अणंतर-खेतोगाढे पोग्गले अत्तमायाए आहारेंति, परंपरखेतोगाढे पोग्गले अत्तमायाए आहारेंति ?

११ उत्तर-गोयमा ! आयसरीरखेतोगाढे पोग्गले अत्तमायाए आहारेंति, णो अणंतरखेतोगाढे पोग्गले अत्तमायाए आहारेंति, णो परंपरखेतोगाढे; जहा णेरइया तहा जाव-वेमाणियाणं दंडओ ।

कठिन शब्दार्थ-असमायाए-अलमा द्वारा ।

भावार्थ-११ प्रक्र-हे भगवन् ! नैरियक जीव, आत्मा द्वारा ग्रहण करके जिन पुद्गलों का आहार करते हैं, क्या वे आत्मक्षरीरक्षेत्रावगाढ पुद्गलों को आत्मा द्वारा ग्रहण करके आहार करते हैं ? या अनन्तरक्षेत्रावगाढ पुद्गलों को आत्मा द्वारा ग्रहण करके आहार करते हैं ? या परम्परक्षेत्रावगाढ पुद्गलों को आत्मा द्वारा ग्रहण करके आहार करते हैं ?

११ उत्तर-हे गौतम ! आत्म-शरीर-क्षेत्रावगाढ पुद्गलों को आत्मा द्वारा ग्रहण करके आहार करते हैं, परन्तु अनन्तरक्षेत्रावगाढ और परम्परक्षेत्रावगाढ पुद्गलों को आत्मा द्वारा ग्रहण करके आहार नहीं करते। जिस प्रकार नैरियकों के लिये कहा, उसी प्रकार यावत् वैमानिक पर्यन्त सभी दण्डकों में कहना चाहिये।

बिवेचन — जीव के सम्बन्ध में ही कहा जाता है। जीव स्व-शरीर क्षेत्र में रहे हुए पुर्गलों को आत्मा द्वारा ग्रहण करके आहार करता है, किन्तु आत्म शरीर से अनन्तर और परम्पर क्षेत्र अर्थात् आत्मा क्षेत्र से अनन्तर क्षेत्र से परक्षेत्र में रहे हुए पुर्गलों को आत्मा द्वारा ग्रहण करके आहार नहीं करता है।

### केवली अनिन्द्रिय होते हैं

- १२ प्रश्न-केवली णं भंते ! आयाणेहिं जाणइ, पासइ ?
- १२ उत्तर-गोयमा णो ! इणट्टे समट्टे ।
- १३ प्रश्न-से केणट्टेणं ?
- १३ उत्तर-गोयमा ! केवली णं पुरित्थमेणं मियं पि जाणइ, अमियं पि जाणइ, जाव-णिव्वुडे दंसणे केवलिस्स, से तेलट्टेणं ! गाहा:-'जीवाण य सुहं दुक्खं जीवें जीवइ तहेव भविया य, एगंतदुक्खं वेयण अत्तमायाय केवली ।'

### 🟶 मेवं भंते !, सेवं भंते ! ति 🙈

## ॥ छद्रुसए दसमो उदेसो सम्मत्तो ॥

कठित शब्दार्थ-आयाणेहि-इन्द्रियों द्वारा, मियं-मित-सीमित, अमियं-असीम, णिठ्युंडे दंसणे-निर्वृत दशन ।

भावार्य-१२ प्रक्रत-हे भगवत् ! क्या केवली भगवान् ! इन्द्रियों द्वारा जानते हैं और देखते हैं ?

१२ उत्तर-हे गौतम ! यह अर्थ सनर्थ नहीं है।

१३ प्रश्न-हे भगवन् ! इसका क्या कारण है ?

१३ उत्तर-हे गौतम ! केवली भगवान् पूर्व दिशा में मित (परिमित) को भी जानते हैं और अमित को भी जानते हैं, यावत् केवली का दर्शन निर्वृत है। हे गौतम ! इसलिये ऐसा कहा जाता है। गाथा का अर्थ इस प्रकार है:-जीवों का सुख दु:ख, जीव, जीव का प्राण-धारण, भव्य, एकान्त दु:ख वेदना, आत्मा द्वारा पुद्गलों का ग्रहण और केवली, इतने विषयों का विचार इस दसवें उद्देशक में किया गया है।

हे मगवन् ! यह इसी प्रकार है। हे भगवन् ! यह इसी प्रकार है। ऐसा कह कर यावत् गौतम स्वामी विचरते हैं।

विवेचन-केवली भगवान् का ज्ञान और दर्शन निर्वृत, परिपूर्ण और आवरण रहित होता है। इसलिये वे इन्द्रियों द्वारा नहीं जानते और नहीं देखते हैं। इस विषय का विशेष विवेचन पाँचवें शतक के चौथे उद्देशक में दे दिया गया है।

## ॥ इति छठे ,श्रातक का दसवां उद्देशक सम्पूर्ण ॥



## ॥ छठा शतक समाप्त॥

द्वितीय भाग



सम्पूर्ण



मुद्धिक स्वस्तिक प्रिन्टर्स प्रेम भवन हाची बाटा, अजमेर