

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

# FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

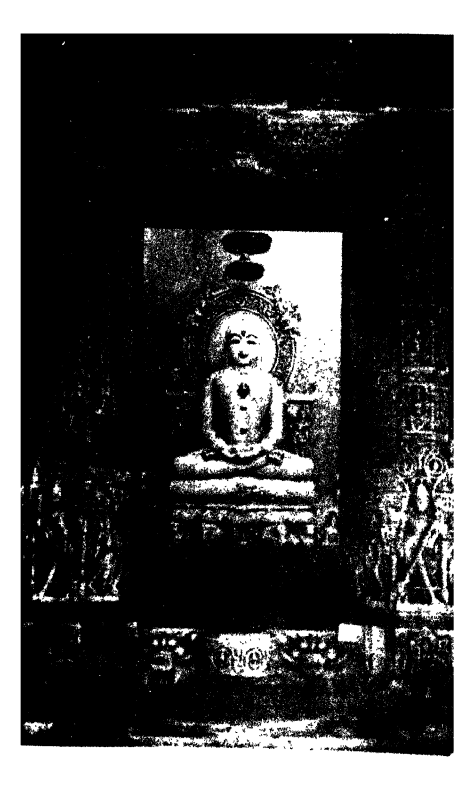
Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

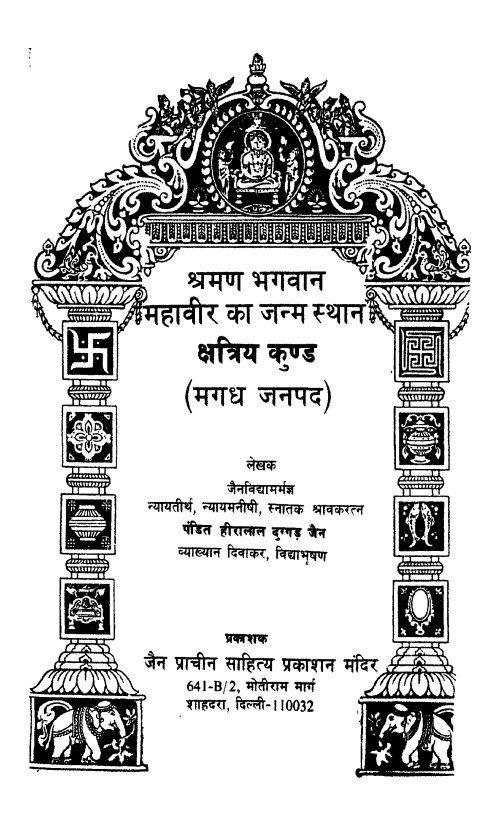
If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

# भ्रमण भगवान महावीर का जन्मस्थान क्षत्रियकुंड (मगद्यजनपद)









भगवान महावीरकी जन्मभूमि क्षत्रियकुंड (मगध जनपद)

भवन प्रकाशन इस्वीसन-1989

> पत्र व्यवहार तथा मिनआर्डर अथवा बैंक ड्राफ्ट भेजने का पता Hirlal Duggar ६४९/B/२ मोतीराम मार्ग शाहदरा—दिल्ली १९००३२

मृत्य = 35 - रुपये

मुद्रक-

Phototypesetting by:-

Churagupta Printing Press 539, Kucha Pati Ram, Delni-110006 Ph. 731555

## प्रस्तावना



चरम तीर्थंकर भगवान् महाबीर स्वामी ने वैनधर्म के चतर्विध संघ को व्यवस्थित कर विश्वधर्मी में उसे गौरवान्वित किया है। उन्होंने वर्धमांगधी (तत्कालीन लोक भाषा) के माध्यम से जैनागमों पर प्रवचन दिया। उनकी देवाना इतनी व्यापक थी कि जैनसमाज के बाहर भी उनकी कीर्ति कीयदी से सारे संसार ने शीतल प्रकाश प्राप्त किया। उनके महत्कार्यों और व्यापक प्रवचनों से एक सांति भी फैली कि जैन धर्म के प्रवर्तक थ्री महावीर स्वामी हैं। बौद्धधर्म के प्रवर्तक गौतम बद्ध महावीर स्वामी के ममकालीन थे, इसीलए भी उन्हें जैन धर्म का प्रवर्तक माना गया। साधारण जनता ही इस भ्रम से भ्रामत नहीं हुई इतिहास कारों को भी तथ्य का पता न होने से इस भ्रम का ममर्थन करना पड़ा है। इतिहास की पाठ्यप्रतकों में भी यह भ्रम दहराया जाता है कि महावीर स्वामी जैनधर्म के प्रवर्तक थे. जब कि तथा यह है कि भगवान ऋषभदेव से लेकर भगवान पाश्वनाथ तक उनके प्रवंदर्जी तेईस तीर्थंकर हो चके हैं। भगवान ऋषभ देव से पर्व भी जैन धर्म अस्तित्व में या, इसका प्रमाण ऋग्वेदादिक प्राचीनतम वैदिक ग्रथों में लेकर परवर्ती वैदिक प्राणों में भी पाया जाता है। वैदिक ग्रंथों की यह बात बहत प्रांसद्ध है कि हिरण्यक गर्भ ब्रह्मा ने अपने सनक, सनन्दनादि मानस पुत्रों से प्रजा धर्म चलाने का आदेश दिया किन्त उन्होंने इसे पशु कर्म कह कर त्याज्य माना और बनवासी वनकर श्रमण धर्म अपनाया। सनकादि बढ़े जानी पुरुष थे। एक बार तो जब उनकी शंकाओं का समाधान उनके पिता बहुमा जी नहीं कर सके तो परमात्मा ने हसावतार लेकर उनका समाधान किया। वैष्मवों का निम्बार्क संप्रदाय हंसावतार को ही अपना आदि परुष मानता है।

अतः वैदिक ग्रंथों के परिप्रेक्ष में देखा जाब तो भी यह जासानी से सिद्ध होता है कि वैदिक और श्रमण दोनों संस्कृतियां एक साम उत्यन्त हो कर विकसित हुई और आज तक समानान्तर चली आ रही हैं। बदः यह भी कहना बाधारहीन है कि वैदिकों के हिंसात्मक यजों की प्रतिक्रिया के रूप में श्रमणधर्म वर्षात् जैन धर्म की उत्पत्ति हुई है।

जैन श्वेताम्बर मूर्तिपूजक बागम में कल्पसूत्र का बड़ा महत्व है। इसमें कुछ जन्य तीर्थंकरों के सीक्षप्त जीवन चरित्र तो हैं ही त्रम्यमन् महाबीर स्वामी का जीवन अपेक्षाकृत विस्तार से दिया गया है। कुंडब्राम के दो भाग में, ब्राह्मणकुंड और क्षत्रियकुंड भगवान् महाबीर स्वामी का ज्यवन ब्राह्मण कुंड में रहने वाली ब्राह्मणी देवानन्दा के गर्भ में हुवा था, बाद में शिश् महाबीर को क्षत्रिय कुंड में रहने वाले राजा सिद्धार्थ की पत्नी त्रिशलादेवी के गर्थ में स्थापित कर दिया गया। इस वृष्टि हो भगवान् महाबीर स्वामी की जन्मस्थली ब्राह्मण कुंड और क्षत्रियकुंड बोनों हैं। परन्तु वे त्रिशला के गर्भ से प्रसूत होकर क्षत्रियकुंड में स्थापित हुए इस्निक्ट उनकी जन्मभूमि क्षत्रियकुंड ही मानी जाती है। हम विदेशी विद्वानों के इस बात के लिए कृतज्ञ हैं कि उन्होंने भारतीय विद्वानों को आधुनिक शोध की दृष्टि से भारतीय विषयों का अनुसंधान किया। अनुसंधान के फलस्वरूप उन्होंने अपनी मान्यताएं विद्वत् समाज के सम्मुख प्रस्तुत की हैं। यह बात दूसरी है कि उनकी अधिकांश स्थापनाएं भ्रम की भीत पर स्थिर हैं। फिर भी हम उनके परिश्रम की सराहना तो करते ही हैं। प्रारंभ में अंग्रेजी भरमार के चकाचौंध के कारण भारतीय अनुसंधित्सुओं के अनुसंधान का आधार विदेशी स्थापनाएं हुआ करती थीं, इसीलिए उनके द्वारा भी कुछ भ्रम अस्तित्व में आ जाया करते थे।

भगवान महावीर स्वामी की जन्मभूमि कल्पसूत्र में निश्चित नेने के बावजूद देशी-विदेशी विद्वानों ने वैशालिक नाम के आधार पर क्षत्रियकुंड जन्मभूमि मानने से इन्कार कर दिया और अनुमान तर्क आदि के आधार पर क्लिप्ट कल्पना कर वैशाली को जन्मभूमि सिद्ध करने का प्रयत्न किया है। फलतः इस प्रश्न को जानबूझकर विवाद का विषय बना दिया।

हर्ष की बात है कि पंडित हीरालाल शास्त्री दुग्गड़ ने महावीर स्वामी की जन्भिम संबंधी सभी मतों का विस्तार से खंडन कर 'कल्पसूत्र के पक्ष की अर्थात महावीर स्वामी की जेन्सभूमि क्षत्रियकुंड प्रस्तुत पस्तक में सिद्ध कर दिया है। इस सम्बन्ध में आपने वैज्ञानिक दृष्टि तर्क युक्त पांडित्य और आगमों का सहारा लेकर सत्यता का जोरदार प्रतिपादन किया है। इस संबंध में शास्त्री जी ने अब किसी प्रकार की शंका के लिए गंजाइश नहीं रखी है।

विदेशी विद्वानों ने विशेषकर जकोबी ने जन्मभूमि पर ही प्रश्निचन्ह नहीं लगाया था बिल्क कल्पसूत्र की अनेक मान्यताओं का भी लंडन किया है। वह मिद्धार्थ को राजा और त्रिशला को रानी नहीं मानता है। कंडग्राम को वह वैशाली का एक मोहल्ला कहता है। भगवान् महावीर को वह वैशाली का निवासी मिद्ध करता है। इन सभी भ्रांतियों का श्री द्रगड़ जी ने भली भाँति निराकरण किया है।

इस शोध ग्रंथ में विदेशी विद्वानों के मतों का ही खंडन नहीं है, बल्कि भारतीय विद्वानों की भान्त धारणाओं का भी खंडन किया गया है। यही नहीं जिन जैन मुनियों ने पाश्चात्य धारणा के अनुसार या अन्य किन्हीं कारणों से वैशाली को महावीर स्वामी की जन्मस्थली माना है, जनका भी इस शोध ग्रंथ में निराकरण हुआ है।

यद्यपि प्रस्तुत पुस्तक का मुख्य प्रतिपाद्य विषय भगवान महावीर स्वामी का जन्मस्थान 'क्षत्रियकंड' सिद्ध करना है, तथापि इस निमित्त से भगवान् महावीर के जीवन संबंधी अनेक ज्ञातब्य विषयीं, महावीर स्वामी के परिवार और नजदीकी रिश्तेदारों का भी परिवाय दिया गया है।

भगवान् महावीर की जन्म कुंडली प्रस्तुत की गई है। ज्यौतिष शास्त्र के अनुसार कुंडली के सभी ग्रहों का फल देकर उनका मिलान भगवान् महावीर स्वामी के जीवन में घटने वाली घटनाओं से किया गया है और दोनों की समानता सिद्ध की गई है। इसी प्रकार अन्य बहुत-सी वातें इस शोधग्रंथ में लिखी गई हैं। प्रस्तुत पुस्तक का ऐतिहासिक महत्व है। भारतीय इतिहास अधिकतर विदेशियों द्वारा लिखा गया है। भारतीय इतिहासकारों ने उसका अन्धानुसरण किया है। इस दिशा में पंठ जयचन्द्र विद्यालंकार ने भारतीय दृष्टि से इतिहास लिखा है। पुरातत्व से भी इतिहास लेखन में अच्छी सहायता मिलती, पुरातत्व की खुदाई से कभी कभी प्रचलित इतिहास का रूप और उसकी मान्यताएं बदल जाती हैं। श्री दुग्गड़ जी ने प्रस्तुत पुस्तक में इस ओर श्री संकेत किया है। इतिहास का महत्व समझने के लिए उनका उद्धृत निम्नलिखित श्लोक कितना महत्वपूर्ण है।

स्व जाति पूर्वजानां यो न जानाति संभवम् स भवेत् पुंश्चलीपृत्र सदृशः पितृवेदकः

पुस्तक के परिशिष्ट रूप में शास्त्री जी ने जैन धर्मके संबंध में अच्छी जानकारी दी है। जिस प्रकार आचार्य विजयानन्द सूरि (आत्माराम जी) ने अपने कथन के समर्थन में वेदार्य ग्रंथों का उद्धरण दिया है, वैसे ही शास्त्री जी ने अपने समर्थन में ऋग्वेद अथर्ववेद आदि वैदिक साहित्य से लेकर विभिन्न पुराणों के स्थान-स्थान पर उद्धरण दिए हैं।

इस प्रकार शोधग्रंथ के लिए जिन जिन श्रोतों का ज्ञान अपेक्षित है, उन सबका उपयोग प्रस्तुत ग्रंथ में किया गया है। इस पुस्तक को लिखकर पींडत हीरालाल शास्त्री दृगगड़ ने जैन-जगत पर महान उपकार किया है, जैनेतरों के लिए भी इतिहास और शोध की दृष्टि से यह ग्रंथ उपादेय है। किन्तु मुख्य रूप से जिस समाज के हित के लिए यह पुस्तक लिखी गई है, वह व्यापारी समाज है, उस समाज में जो ज्ञान है वह आधुनिक है जिसे भारतीय दृष्टि से ज्ञान कहने में संकोच होता है।

फिर भी यदि उस समाज को इस ग्रंथ से प्रेरणा मिली, कोई शोधछात्र उत्पन्न हुआ, तो शास्त्री जी का श्रम सफल समझा जायेगा। निःसन्देह श्री दग्गड जी यह ग्रंथ लिखकर अपने अर्द्धशतक ग्रंथों में एक और संख्या बढ़ाकर जिज्ञामुओं का महान उपकार किया है। २/८८ रूपनगर, दिल्ली विद्वज्जनिककर पौष प्रिमा सं० २०४५ अवधनारायणधर दिवेदी



# लेखक परिचय

# कर्मयोगी शास्त्री हीरालाल जी दुग्गड़

मैं जिस व्यक्ति की चर्चा कर रहा हूं वे इस शोधग्रंथ के रचियता परम आदरणीय शास्त्री जी स्वनामधन्य हीरालाल दुगाड़ हैं। जन्मसे लेकर अवतक का आपका जीवन एक संघर्षमय जीवन की गाया है। आपका जन्म पंजाब के गुजरांवाला नगर में जो अव पाकिस्तान में है ई. स. १९०४ में हुआ। आपके पिता चौधरी लाला दीनानाथ जी प्रख्यात समाजसेवक तथा ज्योतिष के अच्छे विद्वान थे। मातृस्नेह से आप सदैव वीचत रहे। जब आप केवल ९ दिन के थे तो आपकी माता सुश्री धनदेवी जी का देहांत हो गया। पश्चात् आपकी सगी मौसी सुश्री माइयांदेवी आपकी दूसरी माता हुई। परन्तु जब आप दसवर्ष के थे तब उनका भी देहांत हो गया। इनकी मृत्यु के बाद आप माता के प्यार से सदैव केलिये वीचत हो गए। ई. स. १९७५ में आपके पिता जी का तीसरा विवाह हुआ।

१६ वर्ष की आयु में मैट्रिक पास करके आप अपने पिताजी के साथ धातु के बरतनों का व्यवसाय करने लगे। परन्तु आपके मनपर आपके पितामह सर्वश्री मथुरादास जी के बड़े भाई शास्त्री कर्मचंद जी और अपने पिता श्री दीनानाथ जी के संस्कार थे। आपके मन में धर्म के प्रति जिज्ञासा थी। व्यवसाय में आपका मन न लगा। अतः आपने गुजरांवाला में आचार्य श्री मद्विजयवल्लभ सूरीश्वर जी महाराज द्वारा स्थापित श्री आत्मानन्द जैनगुरुकुल पंजाब के कालेज सेक्शन (साहित्यमंदिर) में प्रवेश लेलिया। पांचवर्षों में जैनन्याय, दर्शनशास्त्र, काव्य, साहित्य, व्याकरण, प्रकरण एवं आगम आदि एवं प्राकृत, संस्कृत, हिन्दी, बंगाली, गुजराती, पंजाबी, उर्दू, अंग्रेजी आदि अनेक भाषाओं का अभ्यास कर गुरुकुल की स्नातक परीक्षा अच्छे अंकों में उत्तीर्ण की और "विद्याभूषण" की उपाधि से विभूषित हुए। उससमय जब कि मैट्रिक तक की शिक्षा ही पर्याप्त समझी जाती थी आपने उच्चशिक्षा प्राप्तकर समाज को एक नई दिशा दी। इसके एक वर्ष पश्चात् आपने संस्कृत एसोसिएशन कलकत्ता यूनिवर्सिटी रेक्शनाई जह की संस्कृत में जैनन्याय, तर्कर द्वारा स्थापित सेंट्रल लायबेरी बड़ौदा से "स्वयवेरी केटेलागिंग तथा कार्ड एकार्डर" की सनद प्राप्त की।

अगले ही वर्ष अजमेर में व्याख्यान प्रातियोगिता में बैठे। उसमें उत्तम प्रकार से सफलता प्राप्त करने पर भारतवर्ष विद्वद् परिषद अजमेर ने आपको "व्याख्यान विवाकर" की उपाधि से अलंकृत किया। सन् १९३५ में आपने अजमेर-निवासी नरोतीलाल पिल्लवाल दिगम्बर जैनधर्मानुयायी द्वारा पूछे गये श्री श्वेतांबर सूर्तिपूजक जैनधर्म के विरुद्ध ४० प्रश्नों का समाधान अजमेर से प्रकाशित होने वाले साप्ताहिक पत्र "जैन ख्वा में प्रकाशित करवाकर संचोट् युन्तिपुरस्सर ऐतिहासिक, तार्किक एवं भारतीय-वाङ्मय के आधार से किया। जो छः मास में समाप्त हुआ। इससे आपकी विद्वता से प्रभावित होकर अयोध्या-संस्कृत कार्यालय के मनीविभादल ने जिसमें हिन्दू धर्मानुयायी जगद्गुरु आदि भी सम्मिलित वे आप श्री को "न्यायमनीवी" पदवी से सम्मानित किया।

(VIII)

# लेखक



जैन विद्यासमेत्र श्रावकरतन पं• होरा लाल दुगगड़ जैन

आप समाज के वयोबृद्ध कार्यकर्ता हैं। वयोबृद्ध होते हुए भी आपका उत्साह और पुरुषार्थ युवा जैसों को भी मात देता है। सब कहा जाय तो आप को बुढ़ापे ने नहीं जीता परन्तु आपने बुढ़ापे पर बिजय प्राप्त की है। सादा जीवन, कर्मठ वृत्ति श्रमनिष्ठा के साक्षात् प्रतीक हैं। दृढ़ प्रतिक्ष हैं, धर्मश्रद्धालू, व जैनधर्म के प्रचारकों के प्रेरणाम्नोत होने से जैनसमाज के सभी संप्रदायों के कई आवार्यों, मुनियों और प्रतिष्ठित श्रावक-श्राविकाओं से आपका अच्छा परिचय है।

आपकी शास्त्र प्रवचनपद्धित अत्यन्त रोचक और प्रभावोत्पादक है। शिक्षण देने की शैली अत्यन्त प्रशंसनीय है। वक्तृत्वकला आकर्षक है। शंका समाधान करने की कला आकर्षक चमत्कारी एवं अलौकिक है। १९७९ ई. में कांगड़ा में हुए श्री समृद्ध सूरि जैन दर्शनशिवर में अपनी इस कला से विद्यार्थियों को मंत्रमुग्ध कर दिया था। जैनसंप्रदायों और जैनेतर वाङ्मयका गहन-गंभीर चिंतनशील अभ्यास किया है। पर्युषण तथा दसलाक्षणी आदि पर्वों में आपके शास्त्रप्रवचनों से लाभान्वित होने केलिये श्वेतांबर और दिगम्बर जैनसंघ समानरूप से सदा निमंत्रण देते हैं। लेखनशैली में गंभीरता, प्रौड़ता और सरलतारूप गंगा, जम्ना, सरस्वती त्रिवेणी. का संगम है। जैनदर्शन और इतिहास के प्रति आप की सच्ची-आस्था और अनुराग अत्यंत प्रशंसनीय है। जो कि आप के द्वारा लिखे हए ग्रंथों से प्रत्यक्षरूप से दृष्टिगोचर होती है।

आपकी अपनी लेखनी द्वारा राष्ट्रभाषा हिन्दी में अनेक उत्तम पुस्तकों का सृजन तथा अन्य भाषाओं से भाषांतार भी प्रकाशित हुए हैं। लगभग ५० प्रकाशित एवं लगभग ५० तैयार अप्रकशित पुस्तकों का यह लेखक अभिनन्दनीय है। कई पुस्तकों की दो-तीन-चार आवृत्तियां भी प्रकाशित हो चुकी हैं। आपकी अधिकांश पुस्तकों अभी अप्राप्य हैं। आप की पुस्तक "निग्णंठ नायपुत भमण भगवान महाबीर तथा मांसाहार परिहार" मैंने आद्योपांत पढ़ी है। इस पुस्तक के द्वारा आपकी अनुपम-प्रतिभा की झलक मिलती है। इस एक पुस्तक द्वारा यह अनुमान लगाया जा सकता है कि आपकी अन्य पुस्तकें भी कितनी उच्चकोटि की होंगी। इस पुस्तक केलिये आपको श्री आत्मानंद जैनमहासभा उत्तरीभारत ने वि. सं. २०२२ को अक्षयतृतीया के दिन श्री हस्तिनापुर में वर्षीयतप-पारणा महोत्सव पर समस्त-भारत के सम्मिलत चतुर्विध संघ के समक्ष पुरस्कृत कर बहुभान-पूर्वक सम्मानित किया गया। इसी महत्वपूर्ण पुस्तक में जैन-निग्रंथ-मुनियों तथा श्रमण भगवान महावीर पर लगाये गये मांसाहार के आरोपों का वेद, पुराण, स्मृति, उपनिषद, त्रिपिटक, कोष, जैनागम, तकं, चिकत्सा-शास्त्र, निघण्ड तथा जैन-आचार-विचार, सिद्धान्त आदि के दृष्टिकोणों को लेकर प्रतिकार किया है।

धर्म पर अट्ट-दृढ़ श्रद्धा होते हुए भी आप रूढ़िवादी नहीं है। २७ वर्ष की आयु में आपने अन्तर्जातीय, अन्तर-प्रांतीय और अन्तर-संप्रदाय में विवाह बिना दहेज लिये, बिना किसी आडंबर और दिखावे के आठ व्यक्तियों की बारात लेकर कन्या पक्ष के नगर में उन के घर पर जैन-विवाह-विधि से बड़े आदर्श रूप से किया। अर श्वेतांबरजैन है तो आपकी पत्नी सुश्री कलावती दिगम्बरजैन संप्रदाय की थीं। आप पंजाब के और आप की पत्नी उत्तरप्रदेश की, आप ओसवाल हैं और आप की पत्नी प्रधावती पोरवाल।

सन् ईस्वी १९६६ (बि. २०२३) में आगरा में आप की पत्नी का देहांत हो गया। बाप अपने पीछे पांच पुत्र और दो पुत्रियां भरापूरा परिवार छोड़ गई। आपकी पत्नी का देहांत हो जाने के पश्चात् दिल्ली में शांतिमूर्ति, जिनशासनरत्न, राष्ट्रसंत आचार्य श्री विजयसमुद्र सूरि जी से चतुर्विधसंघ समक्ष संपूर्ण ब्रह्मचर्य-व्रत ग्रहण किया। सन् ईस्वी १९३९ में अपने विवाह से पहले अविवाहित अवस्था में ही आपने बड़ोदा में न्यायतीर्थ, न्याय विशारद मुनि न्यायविजय जी (काशीवाले आचार्य श्री विजयधर्म सूरि जी के शिष्य) से विधिसहित सम्यक्त्वमूल बारहव्रत ग्रहण किये थे। भक्ष्य अनंतकाय का भी त्याग, रात्रि को तिविहार पच्छवखाण, प्रातःकाल नवकारसी-पोरिसी का पच्चवखाण, प्रातिदिन सामयिक, प्रतिक्रमण, देवदर्शन-पूजन, जाप करने को प्रतिज्ञाबद्ध हैं। आपपर द्वादशांग (गणिपिटक) की अधिष्टातृदेवी का महान् वरदान और न्यायांभोनिधि श्रीमद् विजयानन्द सूरि (आत्माराम) जी का सर्वदा आशीर्वाद प्राप्त रहता है।

अजमेर, वीजापुर, राजकोट, आजिमगंज (मुशिंदाबाद), कलकत्ता, गुजरांवाला, मद्रास, अंबाला, दिल्ली आदि अनेक स्थानों के अनेक व्यक्ति एवं साधु-साध्वयां आप के ज्ञान व शिक्षा से लाभ उठा चुके हैं। धर्मसंबंधी शांकाओं का समाधान करने की आगम और तर्क युक्त समन्वय की शैली जिज्ञासुओं को मंत्रमुग्ध किये बिना नहीं रह सकती। जैनसमाज का गौरव है कि उसे ऐसे सच्चिरित्र-ज्ञान-सम्यग्दृष्टि सम्पन्न विद्वान की उपलब्धि हुई है। कृषगात्र और साधारण सी वेषभूषा में आप की प्रतिभा और विद्वत्ता को पहचान पाना साधारण व्यक्ति केलिये आपके संपर्क में आये बिना असंभव नहीं तो कठिन अवश्य है।

शास्त्री जी जब अपने जीवन की बीती घटनाओं का वर्णन करते है तो लगता है कि मानो वे उनके सामने चलचित्र की भांति उभर रही हों। आपकी अद्भुत स्मरणशक्ति को देखकर आश्चर्य होता है। परन्तु इतनी प्रतिभाओं का धनी यह व्यक्ति, सदैव अभाव का जीवन ही जीता रहा है। मुन्शी प्रेमचद हिन्दी और उर्दू के महान साहित्यकार हुए हैं परन्तु उनका जीवन अभाव और कष्ट में बीता। इसी प्रकार शास्त्री जी का जीवन भी अभाव और संघर्ष की गाथा है। धर्माराधना में कठोर पर परदुःख-कातर, अन्दर से कोमल और व्यथा से भरे हृदय को व्यक्ति उनके सम्पर्क में आकर ही जान सकता है।

ईस्बी सन् १९६० में मद्रास में आपको श्रावक रत्न की उपाधि से अलंकृत किया गया एवं वि.स. २०४५ वैसाखमास में आप श्री का श्री हस्तिनापुर जैनतीर्थ में आचार्य श्री विजयेंद्रदिन्नत सूरि की निश्रामें समस्त भारत से पधारे हुए श्री चृतुर्विध संघ की उपस्थित में श्री आत्मानन्द जैन महासभा (उत्तर भारत) ने भत्वमीन सम्मान ४०० ग्राम चांदी की प्लेट गरमशाल, ज़री के हार से किया और आप श्री को जैनविद्यामर्मन की पदवी से विभूषित किया जिसे उस चांदी की प्लेट में अंकित किया गया है।

केवल जैनसमाज ही नहीं अपित सभी समाजों की वृत्ति रही है कि वह व्यक्ति को कम से कम देकर अधिक से अधिक पाना चाहता है। साहित्यकार सदैव समाज से जितना पाता है उस से कहीं अधिक देता है। मुझे विश्वास है कि यदि शास्त्री जी आर्थिक चिंताओं से मुक्त हों तो वे अपने जीवन के शोषकाल में भी समाज को अनूठी कृतियां दे सकते हें।

दिनांक २२.१०.१९८८ दीपाबली पर्व निर्मलकुमार जैन M.Sc. भूतपूर्व चीफ इंजीनियर महामंत्री श्री आत्मबल्लम जैन पंजाबी संघ जागग

# लेखक की वंशावली

बीसाओसबाल (बड़े साजन) दूगड़गोत्रे जैनधर्मावलम्बी (विक्रम १७-१८ वीं शती)



३ शाह दीनांनाथ जी ज्योतिष शान्त्र के मर्मक विद्वान, चौधरी पर तथा स्वर्णपटक से गुजरावासा श्री जैनसथ से सम्मानित। श्री जैनसथ की कार्यकारिणी सभा के मानद मंत्री था। २ शरह मधुरावास जी गुन्तरूप से साधनहीन, साधिकों के तन-मन-धन से कष्टनिवारक। जैन श्रीसंघ में सौधरी पदवी से सम्मानित से। ४. अमैक शोधग्रयो के लेखक, जैनविद्यासमंत्र हैं (विशोष पांच्चय आपकी जी बनी से देखे। ५ अभृतक्मार ज्योनिषविज्ञान एव हस्तरेखाविज्ञान के सर्मज्ञ विद्वान हैं।

९. शाह कर्मचंद जी बैनागम्-दर्शन के प्रकांड विद्वान थे। अनेक माधु- गांध्वयों को जैन शास्त्रो अभ्यास कराया

## कैनविकानर्वत्र पंडितप्रवर भी हीरास्त्रमची बुग्वड़ कैन द्वारा रचित मर्थकतापूर्व प्रंवरत्वों की सूची

- १-४ अहंतजीवनज्योति (चारभाग)
- ५. नवर्तत्व प्रकरण साथ, सविवेचन सचित्र।
- ६. जीवविचार प्रकरण सार्थ-साववेचत सचित्र
- ७. जगत और जैनदर्शन।
- ८. आत्मज्ञान प्रवेशिका तथा जैनतत्व बोध।
- ९. बंगान का आदिधर्म और जैन पुरातत्व सामग्री।
- १०. पंचप्रतिक्रमण सूत्र तथा सप्त स्मरण साथ सर्विवचन (खतरगच्छ)
- ११. नवपद ओली तथा अक्षयर्निध तप विधि।
- १२. जिनदर्शन पुजन विधि।
- १३. अष्ठितिकः। (अद्वाइं) व्याख्यानः।
- १४. निग्गंठ णांयप्त श्रमण भगवान महावीर तथा मांसाहार पॉरहार।
- १४. बल्लभ काव्य स्था।
- १६-१८. बल्लभप्रबचन (तीनभाग)
- १९. वल्लभ जीवनज्योति।
- २०. क्तिपय जैननीथौँ का इनिहास।
- २९ श्री हम्तिनापर तीर्थ का इतिहास। (हिन्दी)
- २२ श्री हम्तिनापर तीर्थके चैतन्यबंदनादि
- २३. सहभं मंरक्षक र्मान श्री र्वार्डावजय (ब्टेगय) जी का चरित्र
- २४-२५. तप मधानिधि दो भाग।
- २६ मध्य एशिया और पजाव में जैनधम।
- २७ जैनधर्मे तथा जिनप्रतिमापजन रहम्य।
- २८. श्रीपाल चरित्र (आ० विजय वल्लभ मीर के प्रवचन)
- २९ राजकमार वर्धमान महावीर विवाहित थे। (हिन्दी)
- ३० राजक्षार वर्धमान महावीर विवाहित थे। (राजराती)
- ३९ भगवान महावीर का जनमन्थान क्षात्रयकड।
- ३२ मेनायंमनि।
- ३३ शकनविज्ञान। (दो आवृत्तिया)
- ३४-३५ लोकागच्छ की पट्टार्वालया
- ३६. बॉरनावल्ली
- ३७ प्रधनपृच्छा। (विज्ञान)
- ३८ म्बर्ग्नवज्ञान।
- ३९. म्बगेटय विज्ञान।
- ४०. भद्रबाह् सीहना।
- ४९. मंत्र-यंत्र-नंत्र विज्ञान प्रथम भाग।
- ४२. मंत्र-यंत्र-तंत्र विज्ञान दमरा भाग
- ४३. मग्नाट अकवर के धर्मीवश्वाम जीवन.

ंराजनीति पर जैनधर्म का प्रभाव।

- ४४, जैनद्यमं विषयक प्रश्नोत्तर।
- ४५. जैनसमाज समय को पहचाने।
- ४६. पंजाब को ओमबालों का भावदा नयों कहते हैं।
- ८७. जिनकल्प और स्थविरकल्प।
- ४८. दिवम्बरों के चानीम प्रश्नों का समाधान।
- ४९ पंजाब के उत्तराधं लोकागच्छ की पट्टावालयां।
- ५०. लेख संब्रहः
- ११. भगवान महावीर।



# समर्पन

٩.

# बन्धंबत्

माता सुश्री धनदेवी (स्व. वि. सं. १९६१)

₹.-

# जीवनवातु

नानीमां सुत्री अच्छरादेवी

(स्व. वि. सं. १९६६)
जिसने मुझ ९ दिन के मातृविहीन शिशु को
अपने स्तन (पय) पान से पालन-पोषण किया

₹.

# **बीवनसंगिनी**

आदर्श धर्मपत्नी सुन्नी कलावती रानी (स्व.वि.सं.२०२३)

(जिसने लग्नग्रीय से बद्ध होकर मेरी और परिवार की अथक-अनन्य सेवा-सुश्रूषा-भिन्त की

कृतज्ञ भाव से इन तीनो स्वर्गवासी-महिलारत्नों की पुण्यस्मृति में यह ग्रंथरत्न श्री जिनशासन को समर्पित करता हूं।

- हीरालाल दुग्गड़



तीर्थंकर भगवन्तों द्वारा प्रवर्तित धर्म-दर्शन संकृचित नहीं होता। लेकिन उसका अर्थ समझने और ग्रहण करने की हमारी सीमाएं अवश्य होती हैं। जैन धर्म में ६३ 'शलाका पुरुषों' का वर्णन आता है। अवसर्पिणी और उत्सर्पिणी नामक प्रत्येक काल खंड में ये 'शलाका पुरुष' जन्म लेकर समाज को धर्म और नीति की प्रेरणा देते हैं। इन शलाका पुरुषों में २४ तीर्थंकरों का स्थान सबसे ऊपर है। प्रथम तीर्थंकर ऋषभदेव पिता नाभि राजा तथा माता मरुदेवी के पुत्र थे। ऑतम २४ वें तीर्थंकर महावीर थे जो आज से लगभग २५०० वर्ष पूर्व हुए। यों देखा जाए तो काल की अविच्छिन्न धारा में न तो ऋषभ देव प्रथम हैं और न महावीर ऑतम यह परपरा वस्तन अनांव-अनन्त है। न जाने किननी चौबीसियां हो चुकी है। और कितनी आगे होने वाली है।

तीर्थंकर महावीर के जनमस्थान को लंकर विद्वानों में मतभेद है। पिंडत हीरालाल जी दूगड़ जैन की यह खोजपूर्ण कृति लेखक की वर्षों की महनत, अध्ययन और खोज का परिणाम है। १० वर्ष पूर्व प्रकाृशित उनके बृहद् प्रथ "मध्य एशिया और पजाब में जैन धर्म" का सर्वत्र स्वागत हुआ था। देश-विदेश में उसकी माग है। जैन विद्या मर्मजता के धनी पींडत जी की प्रत्येक कृति अपने विषय की महत्वपूर्ण मामग्री में मपन्न होती है। वे जो कछ लिखते हैं, उसमें साधारण पाठक की धार्मिक निष्ठाए तो पष्ट होती ही है विद्वत समाज भी उनकी तक शैली, खोजपूर्ण दृष्टि और निष्पक्ष मान्यताओं में लाभान्वित होता है। जैन समाज के इस वयोवृद्ध मुर्धन्य लेखक की स्वस्थ दीघांय के लिए हम ईश्वर से प्रार्थना करते हैं।

श्री दिनकरभाई (गुजराती) श्री द्गाड जी को ग्रथके शोधसोजपूर्वक तैयार करने में खर्च की पूर्ति के लिए रूपया २५०० की राशि प्रदान करने की उदारता करके उत्तपर खर्चे के बोझ को हल्का करके एक आदर्श काम किया है। इसलिये वे धन्यवाद के पात्र है।

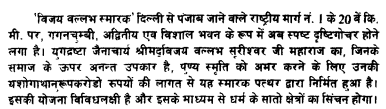
इस प्रनक के प्रकाशन में आत्म-बल्लभ समृद्व पाट परपरा के वर्तमान पक्षधर आचार्य प्रवर, परमार क्षत्रियोद्धारक, गच्छाधिपति, श्रीमद्द, विजयेन्द्र दिन्न मृरीश्वर जी म. सा. की प्रेरणा से रुपया दसहजार की राशि श्री आत्मबल्लभ शिक्षण निधि ने प्रदान की है तथा जो अन्य महानुभाव और संस्थाए सहयोगी बनी है उनके प्रति अपना आभार व्यक्त करना हमारा परम कर्तव्य है। आचार्य श्री जी के चरणों में कोटिश: बन्दन।

अन्त में, पुस्तक के मृद्रण और प्रकाशन में कोई त्रृटि रह गई हो तो सहृदय पाठक उसके लिए क्षमा करेगे, एसी आशा है।

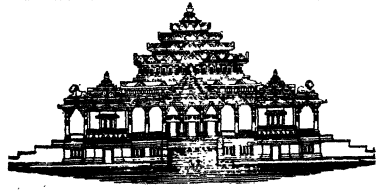
विल्ली पौच पूर्जिमा, २१ उनवरी १९८९ - वीरेन्द्र कुमार जैन

# विजय वल्लभ स्मारक

दिल्ली



स्मारक-निर्माण के लिए एक अखिल भारतीय ट्रस्ट की स्थापना भी आत्मवस्तम जैन स्मारक शिक्षण निधि के नाम से भगवान महानीर के 25 मौंने निर्माण वर्ष की पावन बेला में दिनाक 12 6.74 को हुई थी। देश के प्रमुख जैन इसके ट्रस्टी है। श्री आतम-बल्लभ समुद्र पट्ट-परम्परा के वर्तमान गच्छाधिपित जैन-दिवाकर परमार-क्षित्रयोद्धारक, चारित्र-चड़ामणि आचार्य विजयेन्द्र दिन्न सूरीश्वर जी महाराज की आज्ञानवर्तिनी साध्वी जैन-भारती महत्तरा मृगवती श्री जी महाराज इस योजना की प्रणेता थी। आचार्य श्रीमद्विजय समुद्र सूरि जी महाराज से उन्होंने स्मारक-निर्माण के आदेश प्राप्त किये और वर्तमान आचार्य श्री जी का आशींबाद एवं मार्गदर्शन उन्हें मिला था। महत्तरा जी ने अपना पूर्ण जीवन इसमें लगा दिया था। उनकी सद-प्रेरणा से ममाज ने महान् आर्थिक योगदान दिया। पृज्य महत्तरा जी ने भी अपने हाथ से जिस योजना की नीव डाली थी, उसका अधिकाश भाग अपने तप, त्याग और कर्मठता के बल पर अपने जीवन काल में ही सम्पन्न कर लिया था। समाज उनका ऋणी रहेगा।



इस "निश्व" के पास बीस एकड़ भूमि है। मुख्य स्मारक भवन के बतिरिक्त, एक बिन-मन्दिर, छात्रालय तथा विश्वापीठ एवं उपायय बादि बनेक भवन भी बन बके हैं। समस्त निर्माण बास्तुकसा के अनुरूप भव्य और कलात्मक है। यन की शांति एवं साधना और आराधना के लिए यह बत्यन्त उपयुक्त स्थान है। महत्तरा जी ने इस विशास प्रांगण को "बात्म-बल्लभ-संस्कृति मन्दिर" नाम दिया था। संक्षेप में इसे "विजय-बल्लभ-स्मारक" एवं "जैन मन्दिर" भी कहते हैं। भारतीय धर्म दर्शन पर शोध कार्य करने के लिए वहां पर "भोगीलाल लेहरचन्द भारतीय संस्कृति संस्वान" स्चापित हो चुका है जिसके बन्तर्गत एक विशास हस्तिसिखत ग्रन्य भंडार एवं पस्तकामय जपमध्य है, जिसमें हजारों हस्तिलिखित ग्रंथ और प्रकाशित पस्तकें हैं। देश-बिदेश से गवेषक यहां शोध कार्य हेत पधारते हैं। उनके बाबास और भोजनादि की सम्चितं एवं नि:श्रुत्क व्यवस्था यहां की गई है। शोध एवं वन्य विद्यार्थियों को अनुदान देकर ऊंची शिक्षा दिलवाई जाती है। अनेक गोष्ठियां भी यहां हो चकी हैं। संस्कत एवं प्राकृत अध्ययन तथा अध्यापन की समचित व्यवस्था है। प्रकट प्रभावी माता पद्मावती देवी का स्मारक प्रांगण में शिल्पानरूप निर्मित मन्दिर श्रद्धा का विशेष केन्द्र बन चका है, जहां सभी के मनोरच परे होते हैं। महत्तरा मृगावती जी की समाधि तो एक गफा सी प्रतीत होती है और यात्री उसके भीतर जाकर स्वतः नतमस्त हो जाता है। चिकित्सा-हेत एक डिस्पेंसरी भी चलाई जाती है। जैन एवं समकालीन कला का एक संब्रहालय तथा स्कल बनाने का भी प्रावधान किया गया है।

नव-निर्मित जिन मन्दिर चतुर्मुखी है। इसमें भगवान् वासुप्ज्य स्वामी मूलनायक होंगे तथा भगवान् पार्श्वनाथ, भगवान् जादिनाथ एवं भगवान् मृनिस्त्रत स्वामी जी भी सृशोभित हो रहे हैं। भगवान् की प्रतिमाएं जित मनमोहक हैं। मुख्य स्मारक भवन के रंगमंडप का व्यास 64 फुट है, जिसके मध्य में हमारे पूज्य जैनाचार्य श्रीमद् विजय वल्लभ सूरीश्वर जी महाराज की एक भव्य 450 प्रमाण बैठी हुई मृद्रा में मृंह बोलती प्रतिमा है। कला की हृष्टि से यह मूर्ति बेमिसाल है। रंगमंडप का व्यास 64 फुट है और भवन की ऊंचाई गुरुदेव की बायुवन्हप 84 फुट है। बाज भी बाठवीं से ग्यारहवीं शताब्दी ईस्वी काल की प्राचीन शिल्पकला इस स्मारक के माध्यम से पुनः जीवित हो उठी है। समस्त बारत में पत्थर से निर्मित इस प्रकार का कलायुक्त भवन सम्भवतः दूसरा दिखाई नहीं देता। यह सुन्दर भवन भारत की राजधानी एवं पर्यटकों के लिए बाकर्षक नगरी दिल्ली की शोभा बढ़ा रहा है। निकट भविष्य में अवश्य ही यह वास्तुकला के निर्माण में अभिक्तिच रखने वालों एवं दर्शकों तथा गवेषकों के लिये महत्वपूर्ण केन्द्र बन जायेगा।

विजय बल्लम स्मारक, जन्तर्राष्ट्रीय ख्यातिप्राप्त करने वाला एक सजीव एवं ज्यालन्त संस्थान यह स्मारक सदैव युगवीर आचार्य विजय बल्लभ सूरि जी महाराज के उपकारों की याद दिलाता रहेगा एवं भगवान महावीर द्वारा प्रतिपादित स्वर्णिम सिद्धान्त-सत्य, बहिंसा, बनेकान्तवाद और अपरिग्रह के प्रचार और प्रसार का विश्व-कल्याण हेतु एक सिक्रय माध्यम तथा केन्द्र बनेगा एवं जैन समाज का यह गौरव चिहन सिद्ध होगा।



हमारे वर्तमान आध्यात्मिक माग दशक गख्छाबिपति परमार क्षत्रियोद्धारक, जैन दिवाकर जैनाचार्य श्रीमद् विजयेन्द्र दिग्न सूरि जी महाराज

# परमार क्षत्रियोद्धारक प. पू. जैनाचार्य श्रीमद् विजय इन्द्रदिन्न सूरीश्वर जी म०

# बीवन परिचय



आध्यात्मक सुषमा केन्द्र, जन-मन मोहक मोहन प. पू. आचार्य श्रीमद् विजय इन्द्र दिन्न स्रीश्वर जी महाराज साहब का जन्म विक्रम सम्बत् १९६० कार्तिक वदी ९ को बड़ीदा के सालपुरा ग्राम में हुआ। संस्कार बारम्म में उपलब्ध वातावरण, पारिवारिक परम्परा और आचरण पर बाधारित होते हैं। गुरु इन्द्र का आज का महान व्यक्तित्व शैशव काल में ही मिले धार्मिक विश्व शाक्कहारी, अहिसाबादी पारिवारिक वातावरण से प्रारम्म हुआ। साधु संतों का समागम उनका उपदेश श्रवण मन में वैराग्य माव पैदा करने लगा। फलतः सं. १९९८ फाल्गुन शुक्ला पन्चमी को मुनिराज श्री विनय विजय जी म. सा. के कर कमलों द्वारा आप श्री ने भागवती दीका ले ली।

युग द्रष्टा पंजाब केसरी पं. पू. विजयबत्लम स्रीश्वर जी महाराज साहब का सुखद साम्निध्य आपकी अन्तर्निहित सौम्यता परमार्थ प्रेम व चारित्रिक गरिमा को द्विगुणित करने वाला सिद्ध हुआ। आप श्री को बि. सं. २०११ चैत्र वदी ३ को सूरत में गणितवर्य पद का सम्मान मिला और आपके सद्गुणों से प्रभावित होकर बि. सं. २०२७ माघ शुक्ला पञ्चमी को बरेली में वहां के नूतन मंदिर के प्रतिष्ठा महोत्सव पर पं. पू. आचार्य भगवत श्रीमद् विजय समुद्र सूरीश्वर जी म. सा. ने आपको आचार्यपद से अलंकृत किया।

आप श्री ने मानव मात्र को उदारता व सहिष्णुता का पाठ पढ़ाने वाले श्री महावीर स्वामी का संदेश मात्र जैन बुंध को तक ही नहीं पहुंचाया अपितु जैनेतरों तक पहुंचाया और उन्हें प्रभावित किया। गुजरात के परमार अत्रिय आपश्री के प्रवचनों से इतने प्रभावित हुए कि वे गुरुदेव के अनन्य भक्त बन यए। १०,००० जैनेतर परमार क्षत्रियों ने बड़े ही धूमधाम के साथ सोत्साह जैनधर्म अंगीकार किया। कितने तो जैन श्रावक श्राविका धर्म को अंगीकार कर सन्तुष्ट नहीं हुए अपितु जैन मुनि बन गए। जैन इतिहास की यह अभूतपूर्व घटना स्वयं में स बात का प्रमाण है कि बाप श्री के प्रवचन कितने प्रभावशाली हैं और भटके हुओं को राह दिखाने वासे हैं। बाप श्री की बाणी में दर्शन, न्याय, साहित्य, व्याकरण आगम आदि विषयों का गहरा वध्ययन व पान्त्य स्पष्ट सलकता है।

परम गुरु भक्त बापश्री ने गुरु देवों द्वारा स्थापित संस्थाओं पाठशालाओं को बत्यंत जागरुकता व निष्ठा के साथ सम्भाला है साथ ही गुरुदेवों की योजनाओं व स्वप्नों को साकार रूप देने की दिशा में कई सबल कार्य पूर्ण कर लिए हैं। और कई कार्य पूर्णता की बोर अग्रसर हैं। बड़ौदा में बनी श्री विजयवल्लम सार्वजनिक हास्पिटल, बोडेली का महातीर्थ के रूप में परिवर्तन, गांव-गांव में मंदिर और पाठशालाओं का निर्माण कांगड़ा तीर्थोद्धार, मुरादााबाद में जिनशासन रत्न प. पू. आचार्य भगवंत श्रीमद् विजयसमृद्ध सूरीश्वर जी म. सा. का समाधिमन्दिर आदि कार्य पूर्ण किए जा चुके हैं। इसके बातिरिक्त ऐतिहासिक वल्लम स्मारक का कार्य पूर्णता की ओर अग्रसर है। जिसकी ग्रतिष्ठा आपकी निष्ठा में हो रही है।

आप श्री के चरणकमल गुजरात, महाराष्ट्र, राजस्थान, पंजाब, हरियाणा, उत्तर प्रदेश, मध्य प्रदेश, जम्मू, काश्मीर जहां भी पड़े हैं वहीं दीक्षा महोत्सवों अन्जनशालाका प्रतिष्ठाओं, उपधान तपों, पैदल यात्रा संघों आदि अनेकानेक धार्मिक कार्यक्रमों व महोत्सवों की धूम मच जाती है।

साधु समाज में अग्रगण्य परमार क्षत्रियोद्धारक गच्छाधिपति प. पू. आचार्य श्रीमद् विजय इन्द्रदिन्न सूरीश्वर जी महाराज साहब की दिनचर्या, प्रवचन, शैली, सरसवाणी, मध्र व्यवहार, अगाध गुरुभिनत आदि गुण सकल श्रीसंघ केलिए श्रद्धास्पद हैं।

आज भी आपश्री अहर्निश धर्मध्यान व तपश्चर्या के साथ जैन धर्म व समाज की समुपस्थित समस्याओं के निराकरण जैन समाज व ध्रम के निरन्तर उत्थान व विकास के लिए सतत प्रयत्नशील हैं। आपकी निश्रा में विजय वल्लभ स्मारक की खंजनशलाका, प्रतिष्ठा संपन्न हो रही है। आपकी परम कृपा से इस पुस्तक के प्रकाशान में आर्थिक सहयोग प्राप्त हुआ है। इसी प्रकार भविष्य में आपकी कृपा बनी रहे।

इंस शोधग्रंथ के प्रकाशन केलिये आंचार्य श्री की प्ररेणा से राशि प्राप्त हुई है जिसका विवरण अन्यंत्र में दिया है अतः आपकी इस कृपा केलिये कोटिशः धन्यवाद





प्राचीन, ऐतिहासिक जैन नीर्थ कांगड़ा (हिमाचल प्रदेश) की यात्रा हेतू जाते हुए महत्तरा साध्वी मृगावती जी महाराज तथा अन्य साध्वी मंडल के साथ लेखक

# (BLANK PAPER AND THE LETTER) कोरा कायब और प्रश THE (LETTER)

नवम्बर १९६४ ई. को डाकिया पत्र डाल गया। खोलकर पढा। लिखा था श्री दग्गड़जी धर्मलाभ दो वर्ष पहले जब आप बम्बई में हमारे पास आए हे तब आपकी सादी वेषभवा से आपको एक साधारण व्यक्ति समझ कर हम आपकी तरफ विशेष लक्ष्य नहीं दे पाये। यद्यपि आपकी कुछ पुस्तकों का आईर अवश्य दे दिया था। पुस्तकों मिलने पर जब हमने जापकी पुस्तकें 9. मध्य एशिया और पंजाब में जैनधर्म, २. जैनधर्म और जिनप्रतिमा पूजन-रहस्य, ३. निग्गंद्र नायपुत श्रमण भगवान महाबीर तथा मांसाहार परिहार, ४. राजकुमार वर्धमान-महावीर विवाहित थे आदि को पढा तो हमें लगा कि- हमारे जैनसमाज में आप जैसे विलक्षणबद्धि के धनी, गहन-गम्भीर बागमानकल तर्कसंगत लेखनशैली से शोधप्रंथों को लिखनेवाले विद्वान सदभाग्य से आज भी विद्यमान हैं।

आप जानते होंगे कि अमुकवर्षों से चरम तीर्थ-पति भगवान महाबीर कं जन्मस्थान् के विषय में आधुनिक कुछ विदेशी तथा भारतीय विद्वानों ने नानाप्रकार की भ्रांतियों का सर्जन करदिया है। अतः भगवान के वास्तविक जन्मस्थान के निर्णय केलिए- यहां मधवन में दिनांक २४, २५, २६ नवंबर १९८४ को अखिलभारतीय इतिहासज विद्रत सम्मेलन होने जा रहा है। अतः आपसे सादर निवेदन है कि आप इस विषय पर शोधपत्र लिखकर यथाशीघ्र हमें अथवा सम्मेलन-संयोजक के पास भेज दें। आप सम्मेलन में सिक्रय भाग लेने केलिए समय पर पद्यारने की अवश्य क्या करें ताकि आप अपना शोधपत्र सम्मेलन में स्वयं पढ़ सकें। (पत्र का सार)

> उत्तराकांक्षी अंचलगच्छाधिपति आचार्य श्री गुणसागर सुरि जी के अन्तेवासी पं कलाप्रभसागर

पत्र पढ़कर मुझे लगा कि यह कार्य है तो बड़ा महत्वपूर्ण। पर इस कार्य केलिए भारत के जैनचता घ संघ-को प्रारंभ से ही सजग हो जाना चाहिए था। आज अपने समाज में प्राय: इतनी शक्ति एवं समय, धन को आढम्बरों में खर्च करने-कराने की प्रथा है, क्या ही अच्छा होता, जैनसंघ ऐसे शासनोत्कर्ष के कार्यों को प्रार्थामकता देता। चलो- हेर आयह ब्रुस्त आयह- चब जाने तजी सबेरा यह मानकर ही मही, अब इम कार्य की सफलता केलिए जैनसंघ दृढ़ संकल्प के साथ लग जावे तो भी अच्छा है।

पर निमंत्रण पाकर मैं असमंजस में पड गया कि आज तक न तो मैंने कभी इस विषय पर लक्ष्य ही दिया है और न ही मझे इस विषय की कोई जानकारी है। सम्मेलन के प्रारंभ होने में भी कम दिन रह गए हैं। शोधपत्र लिखने केलिए समय, माहित्य, परातस्य बादि सामग्री और खर्चा करने केलिए काफी छट चाहिए इसके लिए परा सहयोग भी बाहिए। शोधपत्र लिखने केलिए इस विषय में क्या मतभेद है, इनकी भी परी जानकारी चाहिए। ऐसी कोई भी सविधा न होने से यह कार्य मेरे निए असंभव ही

# मोरा कार्य (BLANK PAPER)

मैंने विवश होकर गणि श्री कलाप्रभसाग्र जी को पत्र लिखा- बन्दना। पत्र मिला-निमंत्रण केलिए साधुवाद। आपने विद्धद्सम्मेलन में शामिल होने तथा शोधपत्र लिख भेजने को आमंत्रित किया है। आपको जानकर आश्चर्य होगा कि मैं इस विषय से एकदम अनिभन्न हूं। कभी जाना सोचा ही नहीं है कि जन्मस्थान के विषय में क्या मत-मतान्तर है। इसकी मुझे कोई जानकारी भी नहीं है। इसलिए इस विषय पर कुछ लिखना कैसे संभव हो सकता है। अतः इस विषय में मैं एकदम कोरा कागज (Blank paper) हूं इसलिए मैं इस सम्मेलन में सम्मिलित होने में अपने आपको एकदम असमर्थ पाता हूं। अतः क्षमाप्रार्थी हूं।

> आपका कृपाकांकी हीरालाल द्रगड़

## भी पंदास जी का उत्तर

पत्र आपका मिला। समाचार जाने। निवेदन है कि जैसे भी बने आप सम्मेलन में अवश्य पद्यारें, आपके पद्यारने से सम्मेलन को शक्ति और आपको भी जानकारी मिलेगी। (पत्र का सार)

## मेरा निर्जय

पंयास जी का पत्र मिलने पर मैंने सोचा कि यद्यपि मैं इस विषय से अनिभन्न हूं और मेरी यह नीति भी नहीं है कि मैं किसी के विचारों का अन्धानुकरण करूं अथवा कोई अपने विचारों को मुझ पर थोप सके। आजतक मैंने १९ पुस्तकें लिखी हैं। जो कुछ भी लिखा है अपने स्वतंत्र विचारों में ही लिखा है। आजतक अपने लेखन के आलोचकों ने भी मुझ पर अपना कोई प्रभाव नहीं डाला। मुझे जो ठीक सत्य प्रतीत होता है वही लिखता हूं। तथापि मुझे वहां जाने में लाभ ही होगा। १. विद्वानों से परिचय होगा और उनके इस विषय में विचारों को सुनने का लाभ होगा २. तीर्याधिराज सम्मेतिशाखर जी यात्रा का लाभ मिलेगा। ३. आचार्य श्री तथा श्रमण-श्रमणियों के दर्शनों तथा परिचय का भी सौभाग्य प्राप्त होगा। मैंने ऐसा सोचकर सम्मेलन में सिम्मिलत होने केलिए पंयास जी को स्वीकृतिपत्र लिख विया।

# इतिहासक विवृत सम्मेलन

सम्मेलन के प्रारंभ होते ही मैं मध्बन पहुंच गया और सम्मेलन में सम्मिलत हो गया। इस सम्मेलन में बिहारक्षेत्र के उच्चकोटि के जैनेतर इतिहासक्त विद्वान ही अधिक संख्या में थे। जैनविद्वान तो मात्र तीन ही थे। १. श्री भैवरलाल जी नाहटा कलकता २. श्री रमनभाई जीं: (गुजराती) बंबई ३. श्री हीरालाल दुग्गड़ मैं स्वयं दिल्ली निवासी। (यह तीनों) जैन श्वेतास्वर मन्दिरमार्गी आम्नाय के थे। सब विद्वानों ने अपने-अपने भोधपत्र पढ़े। मात्र में ही एक कोरा कागज था। सम्मेलन ने सर्वसम्मित से निर्णय किया कि क्षांत्र जैन वनपद में सच्छुआड़ के विकट को श्रीत्र बन्द है, वही भगवान महावीर का बारलविक बन्द बात है।

## शोधप्रंथ लिखने का मेरा निश्चय

सम्मेलन के बाद मैं दिल्ली लौट आया और चार ग्रंथ लिखने में व्यस्त हो गया. जो मैंने पहले ही हाथ में लिये हुए थे। १९८५ ई. में हाथ में लिया हुआ कार्य सम्पन्न हो गया। तबतक जन्मस्थान के विषय में दो एक लेख भी जैनेतर विद्वानों के पढ़ने को मिले। उनमें लगन थी, उत्साह था, वे इस क्षेत्र के निवासी भी थे। इसलिए उन्हें इस क्षेत्र का परिचय, जानकारी और अपनत्व भी विशेष था। उन्होंने बड़ी तत्परता और निष्ठा के साथ सत्यक्षोज के समर्थन में शोध किया था। पत्र-पत्रिकाओं में भी उनके इस विषय पर लेख प्रकाशित होते रहते हैं। यह बात प्रसन्नता की, प्रशंसनीय तथा अनुमोदनीय है

परन्त इन लेखों में कछ-न-क्छ त्रिट रह जाना स्वाभाविक था। कारण यह है कि ये लोग जैनसाहित्य- कला और उसकी मान्यताओं से पूर्णरूप से जानकार नहीं हैं। ऐसा होनेपर भी उनकी सत्य-निष्ठा और लगन केलिए वे धन्यवाद के पात्र हैं। १. किसी ने अपने लेख में भगवान महावीर के जन्मप्रसंग को लेकर मेरुपर्वत की कल्पना क्षत्रियकंड के पर्वत के साथ जोडकर जन्माभिषेक होना यहीं पर लिख दिया। २. किसी ने इस क्षेत्र में जैनशासन के देव-देवियों, यक्ष-यक्षिणियों की मर्त्तियों पर नन्दीवर्धन के नाम से अंकित लेखों को पढ़कर उन मुर्त्तियों को जैनेतर इष्टदेवों की मानकर नन्दीवर्धन (भगवान महाबीर के बड़े भाई) को भगवान महाबीर से दीक्षा लेने से पहले कर्मकाण्डी यज्ञवादी मान लिया। कारण यह है कि उन्हें यह ज्ञान ही नहीं है कि जैन भी शासन-देव-देवियों, यक्ष-यक्षिणियों को मानते हैं। आगमों में भगवान महावीर के पिता-माता से लेकर नन्दीवर्धन सहित सारे परिवार को (भगवान महावीर के दीक्षा केवलज्ञान से पहले) २३वें तीर्थंकर भगवान पाश्वनाथ का अनयायी लिखा है। इसीलिए नन्दीवर्धन भी जन्म से ही जैनधर्मी था। पश्चात यह सारा परिवार भगवान महावीर का अनयायी बनकर पूर्ववत जैनधर्मी बना रहा। अतः नन्दीवर्धन को कर्मकाडी यजवादी मानना एकदम भांत है। इसलिए इन अवशेषों को जैन-जैनेतर शिल्पकला का जानकार कोई योग्य विशोषज्ञ-परातत्ववेत्ता ही परख सकता है। इसमे अनिभज्ञ व्यक्ति नही।

वास्तव में यदि ये लेख सिद्धार्थ-त्रिशला नन्दन-नन्दीवर्धन द्वारा ऑकत कराय हाए हैं तो निश्चय ही ये जैन अवशेष हैं। इसमें सन्देह नहीं कि शोधकर्ता अज्ञानतावश एमी भ्रांत बातें लिए बैठते हैं। जो आगे जा कर बहुत हानिकर मिद्ध होती है। अनेक संखलनाएं इनकेलेखों में रह जाती हैं।

१९६४ ई. के मंधुवन में इस इतिहासक्त विद्वत सम्मेलन के कर्णधार आचायं श्री गुणसागर सूरि जी तथा उन के अन्तेवासी गणि श्री कलाप्रममागर जी ने आगे चलकर इसकार्य की प्रगति केलिये क्या किया है यह मेरी जानकारी में नहीं है। उन्हें चाहिय था कि किन्हीं योग्य इतिहासक्त विद्वानों से इससे सर्वोधत प्रामाणिक इतिहास क्षात्रयकर जन्मस्थान पर तैयार कराकर सर्वप्रथम सर्वभाषाओं में प्रकाशित करकं मर्वत्र देश-विदेशों के विद्वानों को प्राप्त कराते। पर ऐसा हो नहीं पाया इस कमीका देखत हाए मैंने स्वयं ही इसे लिखने का निश्चय कर यह शोधग्रथ लिखा है। और इमर्का पार्टालीय गणि कलाप्रमसागर जी को प्रकाशित कराने के लिये हम्नार्तारन कर दी थी और इस पढ़कर उन्होंने मुझे लिखा कि आप जैसे मूर्धन्य विद्वान ने ऐसा प्राभाणिक ग्रंथ लिखकर मेरी विरामिलियत भावना को साकार किया है। अतः मैं आप का बहन आभारी हं। अय इसे शीध प्रकाशित कर दिया जावेगा।

# प्रामाणिक इतिहास की आवश्यकता

स्वजाति-पूर्वजानां यो न जानाति संभवम्। स भवेत् पृथचलीपुत्र सदृशः पितृवेदकः।।१।।

अर्थात्- अपने पूर्वजों के विषय में जो जानकारी नहीं रखता वह उस कुल में कुलटा स्त्रीके पृत्र के समान है जिसे अपने पिता के विषय में ही पता नहीं है।

इतिहास-प्रदीपेन मोहावरण-घतिनः। सर्वलोक धृतं गर्भं यथावत्वं प्रकाशयेत् ।।१।।

(सत्यकेत् विद्यालंकार)

अर्थात् इतिहास एक ऐसा दीपक है जो भ्रमरूपी अंधकार को नष्ट करता है। जिस का प्रयोजन संसार की घटनाओं, आधारभूत बातों व सही-तथ्यों पर प्रकाश डालना है। दीपक द्वारा जैसी वस्तु होती है वैसी ही दिखलाई देती है। यह किसी से पक्षपात नहीं करती। इतिहास का भी ठीक यही प्रयोजन है।

किन्तु इतिहास केलिये यह आवश्यक है कि वह प्रामाणिक हो और निष्पक्ष-बुद्धि से लिखा गया हो।

इतिहास राष्ट्र, समाज और धर्म का प्राण है। राष्ट्र, समाज, धर्म की उच्चता इतिहास की उच्चता पर ही निर्भर करती है। अतएव इतिहास एक ऐसा महत्वपूर्ण विषय है कि जो सच्चे साहित्य का आधार है। जिस काव्य में सच्ची ऐतिहासिकता नहीं है वह किब की कोरी-कल्पना ही है। वह मनोविनोद के सिवाय किस काम का? बड़े बड़े राजनीतिज्ञों का कथन है कि जिस राष्ट्र, समाज, संस्कृति को नष्ट करना हो, उसकी भाषा, साहित्य, आदर्शों, शास्त्रों, लिपि, और स्मारकों को नष्ट कर देना चाहिए। अतः किसी राष्ट्र, समाज, धर्म का इतिहास बिगाड़ देना अक्षम्य महान अपराध है।

कितने ही दायित्वशून्य लेखक अपनी कल्पनाओं का प्रदर्शन करते हुए कुछ का कुछ लिख बैठते हैं। इस से यथार्थ का लोप हो जाने से अनर्थ हो जाता है। चाहिये तो यह कि जो भी ऐतिहासिक चर्चा की जाय वह पूरे अन्वेषणपूर्वक हो। इस सम्बन्ध में बड़े-बड़े इतिहासझ भी धोखा खा जाते हैं।

भगवान महावीर के जन्मस्थान के विषय में भी ऐसा ही हुआ है। इसलिए बावश्यक हो जाता है कि जो इस पर शोध-खोजकर्ताओं ने लिखा है, उन भ्रांत मान्यताओं पर प्रकाश डालकर सही निर्णय किया जावे।

जैनधर्मके चौबीसवें तीर्थंकर भगवान महावीर का जन्म क्षत्रियकुंडनगर के राजा सिद्धार्थ के घर हुआ था। यह क्षत्रियकुंडग्राम नगर कहां था? इसके सम्बन्ध में भ्रमोत्पादक बातें सिद्धी पायी जाती हैं।

इस सत्य को कोई भुठला नहीं सकता कि श्रमण भगवान महावीर का जनम कुंडग्राम में हुआ था। परन्तु कुछं पाश्चिमात्य इतिहासकारों की भ्रमपूर्ण स्थापनाओं के प्रभाव में आकर कतिपय भारतीय विद्वानों ने भी कुंडग्राम की अवस्थित को विवादग्रस्त बना दिया है। इस संबंध में विद्वानों की अलग-अलग स्थापनाएं हैं। सभी धर्मों के अपने मान्य महापुरुषों के जन्मस्थान, निर्वाण स्थान अथवा उनके जीवनके प्रसंगों की विशिष्ट तिथियों को बहुत महत्व दिया गया है एवं उन स्थानों को भावोंकी शृद्धि और अभिवृद्धि का करण मानते हुए वहां के कण-कण को पवित्र माना है। अतः उन स्थानों की यात्रा सहस्रों वर्षों से लोग करते आए हैं और वहां से प्रेरणा पाकर अपनी आत्मा को पवित्र और धन्य मानते हैं। महान-पुरुषों के जीवनसंबंधी जन्म, निर्वाण आदि तिथियों को भी विशेष श्रद्धा-भिनत सहित वत-जाप-पूजा-आगधना आदि की जाती है। जैनधमं के तीर्थंकरों के पांचों कल्याणकों की भूमिको तीथं मानने की प्राचीन परंपरा हैं। आगमों में सब से प्राचीन आगम आचाराग की निर्यालत में इमका उल्लेख पाया जाता है। च्यवन, जन्म, दीक्षा, केवलज्ञान और निर्वाण ये पांचो कल्याणक किन-किन तीर्थंकरों के कहां-कहां हुए हैं और किम-किम निथि, नक्षत्र में हुए हैं इमका भी प्राचीन आगमों में विवरण मिलता है। कल्याणक निथियों की आगधना विशेष धर्मानुष्ठानों द्वारा की जाती है तथा कल्याणक भूमियों की यात्रा करने में आज भी बहुत उत्साह, श्रद्धा और भिनतभाव नजर आता है।

कछ अवाचीन विदेशी और भारतीय विद्वानों की वैशाली को भगवान महाबीर की जनमर्भाम की भात मान्यता में प्रभावित होकर विहार सरकार ने इसी आधार पर विहारप्रदेश के गंगानदी के उत्तर मुजफ्फरपुर जिले के अन्तर्गत वसाढ़ नामक ग्राम को प्राचीन वैशाली मानकर उस के समीप ही बासकंड नामक ग्राम को प्राचीन कंडपर मान लिया है। वहां एक प्राचीन कंड के भी चिन्ह पाये गये हैं वहीं भगवान महावीर का जन्मस्थान क्षात्रियकड मानकर उसी के समीप अहत्य नामक भूमिखंड को अपने आधकार में लेकर उसपर घेरा बना दिया है और वहां पर एक कमलाकार वेदिका बनाकर एक सगमरमर का शिलापट्ट स्थापित कर उस पर अर्द्धमागधी भाषा में आठ गाथाओं का लेख हिन्दी अनवाद सहित अंकित कर दिया गया है। जिस में वर्णन है कि ंयह स्थल जहां भगवान महावीर का जन्म हुआ था और जहां वे अपने तीसवर्ष के कमारकाल को पुरा कर ब्रजित हुए थे।" शिलालेख में यह भी उल्लेख है कि "भगवान के जन्म से २४५५ वर्ष व्यतीत होने पर विक्रम संवत २०१२ वर्ष में भारत के राष्ट्रपति श्री राजेन्द्रप्रमाद ने यहां आकर इस स्थापना का लाभ उठाया है। इस महावीरस्मारक के ममीप इसकी तटवर्ती भीम पर शातिप्रसाद साह दिगेम्बरी के दान से एक भव्यभवन का निर्माण भी करा दिया और भवन में बिहार राज्यशासन द्वारा 'प्राकृत जैनशोध संस्थान जो १९५६ ईमवी में दिगम्बरी डा० हीरालाल जैन M. A. D. Litt के निर्देशत्व में म्जफरप्र में प्रारंभ किया गया था। इन्हीं के द्वारा वैशाली महावीरस्मारक स्थापित कराया गया और शोधसंस्थान भवन का निर्माणकार्य भी प्रारंभ हुआ।"

इस शोधसंस्थान में वहां उपस्थित श्वेतांबर जैनसमाज ने भी दिल खोलकर दान दिया था। इसी शांतिप्रसाद साहू दिगम्बरी ने यहां एक दिगम्बर मंदिर की स्थापना भी की।

पश्चात् स्कूलों और महाविद्यालयों (कालेबों) की निम्न कक्षाओं से लें कर उच्चतम कक्षाओं की पाठ्य-पुस्तकों में भी भगवान महावीर की वैशाली जन्मस्थान की मान्यता को प्रकाशित कर दिया गया। मात्र इतना ही नहीं अमरीकन तथा बरत्वृतिया के कोषकारों ने भी अपने कोषों में इस भ्रांत-मान्यता को प्रकाशित कर दिया।

निःसंदेह पिछले कई दशकों से भारतीय विद्वानों की सरस्वती साधना से ये अनेक भात मान्यताएं खंडित हुई हैं और वित्व क्वीन अनुसंघानों की संभावनाएं चुड़ती चली जा रही हैं। इसी संदर्भ में १. श्री नरेशचंद्र मिश्र भंजन जिन्होंने वैशाली की मान्यता का विरोध करते हुए अनेक पत्र-पत्रिकाओं में लच्छुआड़ के निकट कुंडग्राम को भगवान महावीर की जन्मभूमि मानने के पक्ष में अपने तर्क दिये हैं। पुनः बिहार डिस्ट्रिक्ट गजेटियर (मुंगेर) में इसी आशय के विवाद का उल्लेख करते हुए ऐसी सूचना दी गई है कि

Jainism has also hold in Mongher, Bihar is the Birth place of Mahaveera Swami the 24th Tirthankara, There are different theses to the Birth place of Mahaveera swami hold it was at Lachwar village in Jumui Subdivision, (Page 375 Edition 1966 A.D.)

डा. श्यामाप्रसाद, डा. स्वामीरामरघुवीर, डा. भगवानदास केसरी, अजयकुमार सिन्हा, श्री भंबरलाल नाहटा (कलकत्ता) स्व. मुनि श्री दर्शनविजय जी (त्रिपुटी) आदि कईयों ने वैशाली की भ्रांत मान्यता के निरसन के विषय में लिखा है और वे लिख रहे हैं।

पर खेद हैं कि कई जैन-पत्र-पत्रिकाकार अभी भी भगवान महावीर के वैशाली जन्मस्थान के पक्ष में गीत गाये जा रहे हैं। कविताओं, भाषणों और पुस्तकों, लेखों में भी, स्कूलों कालेजों में भी यही पाठ पढ़ाये जा रहे हैं कि भगवान महावीर का जन्मस्थान वैशाली है। खेद है कि जैनसमाज की तरफ से ऐसा कोई प्रयत्न नहीं किया गया कि किसी योग्य विद्वान से ऐसी शोधपूर्ण पुस्तक जिसमें सब दृष्टियों से सप्रमाण मुंगेर जिलान्तर्गत क्षत्रियकुंड को भगवान महावीर का जन्मस्थान सिद्ध करने में सक्षम हों लिखाई जावे और पाठ्य पुस्तकों में से भी इस मान्यता को निकलवाने केलिए सिक्रय हो।

इस अभाव को देखते हुए मैंने सन् ईस्वी १९८६ में स्वयं ऐसी शोधपुस्तक लिखने का निश्चय किया। अनेक परेशानियों, बाघाओं, संकटों को पार करते हुए दृढ़ निश्चय और संकल्पपूर्वक यह शोधपुस्तक लिखकर तैयार हो पाई है। इस शोधकार्य में अनेक विघन-बाधाएं आईं। कई नगरों के ग्रंथागारों में जाकर इस कार्य को यथाशक्ति-मित और योग्यतानुसार यह शोधग्रंथ लिखने में मैं सफल हो पाया हूं।

# श्वेताम्बर जैनचतुर्विध संघ अपने कथित्व को समन्ने और इस के प्रकाशन प्रचार-प्रसार में सक्रिय सहस्रोप दे

- १. लेट है कि जैनों की उपेक्षा, प्रमाद, उदासीनता और लापरवाही के कारण अनेक तीर्थ विस्मृत हो गये, अनेक विच्छेद हो गये और आक्रमणकारियों की तोड़-फोड़, लटपाट से ध्वंस किये गये, अनेक धर्मांधों ने अपने कब्बे में करके अपनी मान्यता के रूप मे परिवर्तित करनिये।
- २. विक्रम की १६वीं शती में ही जैन धर्मानुयायियों में से कुछ ऐसे संप्रदाय स्थापित करिलये गये, जो जिनप्रतिमाओं, जिनमिदरों, जिनतीयों की मान्यता के कट्टर विरोधी हो गये और उनके प्रचार प्रसार से जैनमिदरों और जैनतीयों, जैनस्मारकों की बहुत श्रांत हुई।

- ३. बीनी-बौद्धयात्री फाहियान, ह्युड्सांग आदि ने भारत का भ्रमण करके जैनस्मारकों, जैनस्तूपों को बौद्धस्मारक घोषित करके जैनसंस्कृति के इतिहास को भामक बना दिया।
- ४. वर्तमान पाश्चिमात्य एवं भारतीय इतिहासलेखकों ने अनेक जैनधर्मस्थानों को अपनी अञ्चानता के कारण बौद्धों और अन्य संप्रदायों के इतिहास के पन्नों में लिख दिया।
- ५. चौबीसवें तीर्षंकर भगवान महावीर के मगध जनपद में (वर्तमान में बिहार प्रांत) मुंगेर जिलातर्गत जमुई सबिडिवजन में लच्छुआड़ के निकट गंगा के दक्षिण में कुंडपुरनगर (क्षत्रियकुंड नगर) में च्यवन, (गर्भावतार), जन्म, दीक्षा (ये तीन) कल्याणक हुए तथा गृहवास में तीसवर्ष व्यतीत किये। २. उनको केवलज्ञान ऋजुकूलनदी के तटपर जृभियग्राम और निर्वाण पावापुरी में हुआ। कुंडपुर, जृभियग्राम और पावापुरी ये तीनों गंगानदी के दक्षिण में मगध जनपद में थे। अर्थात उनके पांचों कल्याण की गंगानदी के दक्षिण में हुए। इन सब स्थानों पर जैनमंदिरों का निर्माण कराकर उन में भगवान महावीर की प्रतिनाएं प्रतिष्ठित करके जैनतीर्थ स्थापित किये गये। जिन पर आज तक श्वेतांबर जैन परम्परा का स्वामित्व विद्यमान है।
- ६. लगभग १०० वर्षों से पाश्चिमात्य डा. हर्मनजेकोबी, डा. हार्नले आदि जर्मन-विद्वानों ने एवं उनका अंधानुक्रण करनेवाले अपने ही आचार्य विजयेंद्र सूरि और पंयास मुनि कल्याणविजय एवं कतिपय दिगम्बर लेखकों तथा जैनों में ही जिनप्रतिमा उत्थापक संप्रदायों के कतिपय पदवीधारी-नामी साधुओं ने तथा कुछ जैनेतर लेखकों ने विदेह जनपद में गंगा के उत्तर में बसाढ़ आदि दो एक ग्रामों को वैशाली मानकर भगवान महावीर का जन्मस्थान स्थापित भी कर लिया और ऐसी खोखली-भ्रामक मान्यता के समर्थन में बिहार सरकार ने जन्मस्थान का शिलापट्ट भी लगा दिया।
- ७. इन्हीं लेखकों के आधार पर विद्यालयों, महाविद्यालयों की पाठ्यपुस्तकों में भी वैशाली जनमस्थान का भ्रामक प्रचार कई दशकों से चालू है।
- इन्हीं शोधकों के आधार से अमरीकी और बरतानवी आदि विदेशी कोषकारों
   भी अपने कोषों में वैशाली को ही जन्मस्थान लिख दिया है।
- ९. इतना ही नहीं, इन सी वर्षों के सर्वव्यापक प्रचार प्रसार से आज इस खोखली और भ्रांत मान्यता का जैनसमाज में भी सर्वत्र व्यापक रूप से जोर पकड़ता जा रहा है।

# इस प्रमाद का परिणाम क्या होगा?

- 9. निरंतर ऐसा सर्वव्यापक गलत प्रचार चालू रहने का परिणाम यह होगा कि भगवान महावीर का वास्तविक जन्मस्थान कुंडपुरनगर एकदम भूल जाने से कि इसक्षेत्र में विद्यमान सब तीर्थस्थल विच्छेद हो जायेंगे। (सफाए-हस्ती से मिटजायेंगे) यह ऐसा अक्षम्य अपराध होगा कि जिसका कलंक टीका अनन्तकाल तक जैनसमाज के माथे पर लगा रहेगा।
- २. खेद का विषय तो यह है कि सौ वर्षों से इस तीर्थोंच्छेदक प्रचार होने पर भी जंगमतीर्थ कहलाने वाले चतुर्विध चैनसंघ में किसी भी पदवीधारी युगप्रधान, आचार्य, उपाध्याय, प्रवर्तक, गणि, पंकास, प्रवर्तनी, महत्तरा आदि श्रमण-श्रमणियां अथवा

धनकुबेर, अपने-आप को दृढ़ सम्यग्दृष्टि, जैनसंघ के अनुरागी, तीर्थसंरक्षक होने का दम भरने वाले श्रावक-श्राविकायें होने का गौरव मानते हुए भी आजतक उनमें से किसी की कुंभकरणी नींद नहीं खुली। उनकी ऐसी उपेक्षा-वृत्ति को देखते हुए दिल कांप उठता है।

- 3. अखिल-भारतीय जैन श्वेतांबर कान्फरेंस, आनन्दजी कन्याणजी की पेढ़ी, जिनका मृख्य उद्देश्य ही जिनशासन एवं तीर्थ संरक्षण का है, वे भी आजतक हाथ पर हाथ रख कर मौन साधे क्यों बैठ रहे हैं? इन्होंने भ्रांत-मान्यता के विरोध में और वास्तिबक जन्मस्थान के समर्थन में प्रेस और प्लेटफार्म से प्रचार करने पर ध्यान क्यों नहीं दिया? पाठ्यप्स्तकों से भ्रांत मान्यताओं के भाग को क्यों नहीं हटावाया।
- ४ इस को झुठलाया नहीं जा सकता कि मगध जनपद में लच्छआड के निकट कंडपुरनगर, (क्षात्रयकुड) ही भगवान महावीर का बास्तांबक जन्मस्थान है। जहां उनके च्यवन, जन्म, दीक्षा तीन कल्याणक हुए थे और उन्होंने तीम वर्ष गृहवास भी किया था। इसका प्राचीन जैनागम, माहित्य, प्रातत्व, भगोल, भतत्त्वांवद्या, भाषाशास्त्र, तर्क तथा तीर्थमालाएं आदि निविरोध एकमत में समर्थन करते है।
- ५ पर आजतक ऐसा कभी किसी ने भी नहीं सोचा कि भगवान महावीर के वैशाली जनमस्थान की मान्यता दृढ हो जाने से क्या भयकर परिणाम होगा? प्राचीन तीर्थ इस क्षेत्र के विच्छेद हो जायेंगे।
- ६. आज से ३७-३८ वर्ष पहले मिन श्री दर्शनिवजय जी (त्रिपटी) ने शोधपरतक लिखकर प्रकाशित कराई थी। जिस में सप्रमाण सिद्ध किया था कि लच्छुआद के निकट क्षत्रियकुंड ही भगवान महावीर का जन्मरथान है। वेशाली की मान्यता आत है। पर लेद है कि उस का भी सर्वत्र प्रचार नहीं हो पाया। चाहिये तो यह था देशी-विदेशी सब भाषाओं में भाषातर करवा कर इस का सर्वत्यापक प्रचार किया जाता। ऐसी कभकणीं निद्धा किस काम की जिसमें अपना सर्वस्व ही लट जाय।

# भगवान महाबीर की पच्चीसवीं निर्वाण शताब्दी

भगवान महावीर की पच्चीसवी निवांण शनाव्दी भारतवप के कोने-कोन म बड़े आडम्बर, टाट-बाट और धम-धाम में राष्ट्रीय स्तर में मनायी गयी है। इस उपलक्ष में भारत सरकार और जेनसमाज ने करोड़ों रूपये खर्च किये। परन्त कछ जैनाचायों और उनके भगतों ने इस का इट कर विगेध भी किया। जिसमें हजारों लाखों रूपये स्वाहा किये गये। आश्चयं तो इस बात का है कि भगवान महावीर के जन्मस्थान के प्रचार-प्रमार की तरफ दोनों पक्षों में में किसी का लक्ष्य ही नहीं गया। चाहिये तो यह था कि भगवान महावीर के जन्मस्थान, दीक्षा, केवलजान और निवांणस्थान एवं जहा-जहां भी प्राचीनकाल में जैननीथं विद्यमान है उन्हें विच्छेद होने में पहले ही उनके मरक्षण और विकास केलिये प्लेटफाम और प्रेम के माध्यम में मंगठिनक्ष्य में तत-मन-धन में व्यापक सहयोग दिया जाना, जिसमें ये प्राचीन महानीथं मदा-मर्बदा मुरक्षित रहने में मक्षम होते।

भगवान महावीर के जन्मस्थान इम क्षत्रियकुंड ग्रंथ के विषय में डेढ़ वर्ष पूर्व जब मैंने भगवान महावीर के जन्मस्थान पर शोधग्रंथ लिखने का निश्चय किया तो विचार हुआ कि इस विषय में वैशाली के पक्षधरों से भी साक्षात् करके उनके विचारों से भी अवगत हो लिया जाय ताकि भगवान महावीर के वैशाली के जन्मस्थान के विषय में उनके पास क्या-क्या प्रमाण या तर्क है।

9. श्वेतांबर तेरापंथ संप्रदाय के स्यातनामा विद्वान डी. लिट मानद पदवीधारी मुनि श्री नगराज जी कुछ वर्षों से दिल्ली में रह रहे हैं। मैंने उन्हें पत्र लिखकर उनके वैशाली के पक्ष की पुष्टि केलिये उनके पास जो प्रमाण हैं उन्हें लिखकर भेजने को लिखा। उन्होंने अपने पत्र में इस विषय पर कुछ न लिख कर मुझे साक्षात मिलने को लिखा। उनका पत्र मिलने पर मैं दूसरे दिन उनके पास गया। परस्पर परिचय के आदान-प्रदान के पश्चात मैंने उनसे वैशाली के विषय में जानकारी देने को कहा— उन्होंने कहा कि— "मेरी मान्यता भगवान महावीर के जन्मस्थान के विषय में वैशाली की है और इस मान्यता को प्रायः सभी ने मान भी लिया है तथा बिहारराज्य ने उस भूभाग को मान्यता देकर जन्मस्थान का वहां शिलापट्ट भी लगा दिया है।"

मैंने वैशाली पक्ष के विरोध में कुछ आगमिक, भौगोलिक, पुरातास्विक, ऐतिहासिक प्रमाण दिये तो वे झट बोल उठे कि ''क्या आप अपने विचार मुझ पर ठोसने आये हैं। अच्छा अब मैं समझा।''

मैंने कहा कि-ऐसा नहीं। क्योंकि मुझे इस विषय पर प्रतक लिखनी है, आपने इस विषय पर गहन-गंभीर चिंतन-मनन भी किया होगा। इसिलये मैं आपके पास जानकारी केलिये आया ह। उत्तर मिला कि- बस इस विषय में मेरा जो निर्णय है वह कह दिया है। इस के विषय में मैं और कुछ नहीं कहना चाहता। इतनी वार्तालाप के बाद मैं वहा से चला आया।

२. पम्तक लिखने के बाद राजगृही में विरायतन संस्था के संस्थापक स्थानकवामी सप्रदाय के ख्यातनामा विद्वान मिन कवि अमरचद जी उपाध्याय जो लगभग ४५ वर्षों से मेरे पिरिचित हैं, उन्हें मैं ने पत्र लिखा कि— ''मैंने भगवान महावीर के जनमस्थान क्षत्रियक्ड पर शोधग्रंथ लिखा है। उसे मैं आपके पास संशोधन के लिए भेजना चाहता है। यदि आप समय निकाल सके तो मैं आपको प्रेसकापी देखने केलिये भेज दूँ।

उनका उत्तर मिला- कि भेरी मान्यता भगवान महाबीर के जन्मस्थान वैशाली की दृढ है। आपने जो शोधग्रथ लिखा है उसे मैं वृद्धावस्था, अस्वस्थता एव दृष्टि के कम हो जाने के कारण न पढ-सन पाऊंगा।

इस शोधग्रथ को लिखने में एकवर्ष लगा। बिना किसी की प्रेरणा तथा किसी प्रकार के सहयोग के यथासाधन, यथामित, यथाशिक्त, यथायोग्यता इसे लिखा है। तीर्थरक्षण, जिनशासन की भिक्त और श्रद्धा से नि स्वार्थभाव से लिखने में द्वादशांगवाणी (गणि पिटकी) अधिष्ठत्री देवी और इष्टदेव के सहयोग और आशींबाद से एवं परमकृपाल् गुरुदेव स्व. श्री विजयानन्द स्रीश्वर (आत्मारामजी) महाराज की परोक्ष प्रेरणा का सदा संबल रहा है। अतः यह उन्हीं की महती कृपा का सुफल है। इस में गेरा कुछ नहीं है।

५४ वर्ष की वृद्धावस्था, शारीर और इन्द्रियों की शिथिलता, आंखों की ज्योति की कमी, और इसी-वर्ष चारबार दुर्घटनाग्रस्त हो जाने से ऐसा लगता है कि संभवतः अब अल्पायु शेष है। अपने जीवन के बड़े भाग ४४ वर्षों में ४० पुस्तकें लिखी हैं जो प्रकाशित हैं। १० पुस्तकें अग्रकाशित हैं इनके बाद ४१ वां पुष्प यह है और संभवतः यह

मेरी अंतिम रचना होगी। इसलिये इसका प्रकाशन (हिन्दी और अंग्रेजी दोनों भाषाओं में) यथाशीम्र कोई ख्यातनामा संस्था करके सर्वव्यापक प्रचार-पसार करे तो मुझे तभी प्रसन्नता होगी।

इस शोधग्रंथ को लिखकर मैं अपने कृतसंकल्प में सफल हूँ। अब इसे प्रकाशित करके अधिक से अधिक प्रचार और प्रसार करना जैनसंघ का काम है। दो वर्ष केबाद गणि कला प्रभुसागर ने भी पांडलिपि लौटा दी पर प्रकाशित नहीं करा पाये।

आज से चार-वर्ष पहले जैनश्वेतांवर अचलगच्छीय आचार्य प्रवर श्री गुणसागर सूरि जी तथा उन के अन्तेवासी गणि श्री कलाप्रभसागर जी ने भगवान के जन्मस्थान लच्छुआड़ के निकट क्षत्रियकुंड के प्रचार-प्रसार और उद्धार के कार्य को सम्पन्न करने केलिये अपने हाथ में लिया है। उन्होंने दिनांक २४, २५, २६ नवम्बर १९६४ को सर्वप्रथम सम्मेतिशासर महातीर्थ की तलहटी मधुवन (बिहार राज्य) में भगवान महावीर के वास्तिवक जन्मस्थान के सम्बन्ध में अखिलभारतीय इतिहासज्ञ विद्वत्सम्मेलन का आयोजन किया। इसमें सर्वसम्मति से निर्णय पाया कि लच्छुआड़ के निकट कुंडप्रनगर ही भगवान महावीर का वास्तिवक जन्मस्थान है। इस सम्मेलन में मैंने अपने प्रवचन में कहा था कि इस निर्णय के बाद इस तीर्थ के सर्वत्र प्रचार-प्रसार और उद्धार का प्रारंभ समझकर अब कार्य सतत चालू रखना है। कहीं यह न समभ लिया जाय कि सम्मेलन में निर्णय करके बाद इसकी इतिश्री हो गयी है।

अतः इस कार्य की सफलता केलिये अनेकविध कार्य करने होंगे यथा-

१. पाठ्यपस्तकों से वैशाली की मान्यता के बदले क्षत्रियकंड की मान्यता को दाखिल करना। २. भारत सरकार से क्षत्रियकंड की मान्यता को स्वीकार कराना। ३. इस क्षेत्र के सब मंदिरों का जीर्णोद्धार कराना और उनकी सुरक्षा, पूजा की व्यवस्था प्रतिदिन केलिये कराना। ४. इस कार्य को स्थाई व्यवस्थित रखने केलिए पेढी की स्थापना करना। ५. यात्रियों की सर्विधा केलिये बिहार सरकार के सहयोग से प्रत्येक मंदिर में जाने-आने केलिये रास्तों को जंगलों झाडियों से साफ कराकर सडकों का निर्माण कराना जिससे आने-जाने में स्गमता हो। ६. कोषों में वैशाली के बदले क्षत्रियकंड को जनमस्थान लिखवाना। ७. इस जनमस्थान केलिये अपने समाज में जागति लाने केलिये सब साध-साध्वयां जहां भी विचरें वहां अपने व्याख्यानों में इसका प्रचार करें तथा देश-विदेश में प्रचार केलिये प्रतकों के माध्यम से एवं भाषणों से प्रचार किया जावें। ८, इस तीर्थ संबंधी प्रामाणिक इतिहास पस्तकें तथा इतिहास के छोटे-छोटे फोल्डर, पाकेटप्स्तकें सब देशी-विदेशी भाषाओं में प्रकाशित करके सस्तेदामों से सर्वत्र प्रचार प्रसार किया जावे। ९. इसी उद्देश्य को लक्ष्य में रखकर मैने यह शोध-प्रतक लिखी है। इसका सब भाषाओं में भाषांतर करवा कर प्रकाशन हो और संस्था इसे प्रकाशित करे। वह धन कमाने केलिये नहीं परन्त इस तीर्थ के सर्वत्र प्रचार केलिये स्वल्प (कम) मृत्य रखे। १०. अपने सब तीथों के माध्यम से वहां की पेढ़ी से इस पस्तक की बिक्की की व्यवस्था की जावे। ११. जिस-जिस व्यक्ति के हाथ में यह पस्तक जावे उसका भी परमकर्तव्य है कि वह अपने नगर में गांव में सब पुरुषों-महिलाओं को इस पस्तक को मंगवाने की प्रेरणा करे और ग्राहक बना कर प्रत्तें मंगवा लें १२. यह

### (XXIX)

पुस्तक प्रत्येक जैन परिवार में अवश्य पहुंचनी चाहिए ताकि इसके पहने से वैशासी की मान्यता उनकी मन और मस्तिष्क से निकल जावे और क्षत्रियकुंड ही भगवान महाबीर के जन्मस्थानं उसके आस्था कायम हो जावे। १३. इस पुस्तक की पांडुलिप छह-सात-विद्वानों को भेजकर अद्योपांत परीक्षण करवा लिया है। सब ने इस की अनुमोदना और प्रशंसा की है। उनका आभार मानता हूं।

शाहदरा दिल्ली दिनांक १५.५.१९८७ ई.

हीरालाल दुग्गड़

# इस पुस्तक के लेखक की अन्य वो कृतियां ●

्री मंत्र, यंत्र, तंत्र विज्ञान भाग एक और दो मूल्य Rs. 35 एक

हैं शिक्न विज्ञान मूल्य Rs. 35

जीवन उत्कर्ष के लिए मत्र यंत्र शक्तिशाली साधन है। जीवन की अलग-अलग भूमिकाओं पर रहने बालों को अलग-अलग प्रकार से सहायक होता है। विशेष स्पष्ट करे तो धनार्षी को धन, सन्तानार्थी को सन्तान, अरोग्य यशार्थी को अरोग्य यशा का अधिकारी बनाता है। विविध प्रकार के भयों से रक्षण करता है। कोई व्याध रोग या पीड़ा से पीड़ित है तो उसका निवारण करता है। भृत-प्रेत शक्ति की पीड़ा बाधा छाया से पीड़ितों को छुटकारा दिलाता है। आध्यात्मिक विकास द्वारा परमात्मा पद तक पहुंचने की अभिलाषा हो तो उसमें भी अन्त तक सहायक होता है।

मंत्र-यंत्र-तंत्र विज्ञान के ऐसे प्रयोग दिये हैं। वे सब अपनी कृदुम्ब जाति समाज, देश राष्ट्र, विश्व, धर्म, धर्म स्थलों आदि की रक्षा। हिंसक पशुओं पक्षियों, चोरों डाक्ओं, गुंडों बलात्कारियों, बदमाशों आदि शत्रु, शत्रुसेनाओं से रक्षा तथा बचाव के लिए परमावश्यक और प्रभावशाली प्रयोग है। व्यवमायिक कार्यों की गृत्थियों को मृत्जाने के लिए अमोच उपाय है। वैर विरोध शमन शांति स्थापित करने में अच्क है। महा आँधी, महातृष्टि को रोक कर महा प्रलयकारी से बचाव अनावृष्टि, अवृष्टि का निवारण कर सूखे काल आदि से राहत, हिंसक को अहिनक, व्यिभचारियों को सदाचारी, विपत्ति पीडितों को मृक्ति दिलाकर सूखी बनाता है। निःसन्तानियों को सतान प्राप्ति अविवाहितों को योग्य साविधी प्राप्त, बिछड़ों को मिलाप बदी को बंदीखाने (जेल) से मृक्ति दिलाकर परिवार पति पत्तियों में परस्पर वैर, प्रेम, स्नेह करा देना। युद्धों में निजात दिलाना शासको आदि को मत्र के चमत्कारों से प्रभावित कर धर्म ममाज विश्व कत्याणकारी कार्यों में सहयोग लिया जा सकता है। विश्व में जितने भी भलाई के कार्य हैं। वे सब मंत्र आदि के प्रयोग से प्राप्त किये जा सकते हैं। जो जीवन को अमृतमय बना सकते हैं।

पंडित प्रवर श्री हीरालाल जी द्ग्गड जो जैन विधा मर्मज्ञ हैं ने ५५ वर्षों के सतत परिश्रम से प्राचीन शास्त्र भंडागे से मंत्र तत्र यंत्र विज्ञान का सग्रह किया है। इसमे से दो भाग प्रकाशित हो चके हैं।

पहले भाग, महामंत्र नवकार, नमुत्कुण, लोग स्स के मत्रो यत्रो का विधि विधान सहित तथा न'ब ग्रह दोष निवारण के मत्रों-यत्रों-तंत्रो एव रत्नों द्वारा उपायों का वर्णन है। पैसिठ्यें यत्र (२४ तीर्थंकरो तथा १ संघ) दूसरे भाग में पाँच शासनदेवियों के मत्रों-यत्रों-तत्रो का विधि विधान सहित समावेश है। (१ महान चमत्करी पट्मावती देवी.... पाश्वंनाथ प्रभु की शासन देवी) २. महाचमत्कारी चन्नेश्वरी देवी (प्रभृ ऋषभदेव सिद्ध चक्र शत्र जय तीर्थ की शासन देवी) ३ अधिकार देवी (श्री नेमिनाथ प्रभु की तथा कांगड़ा महातीर्थ की शासन देवी) ४ महालक्ष्मी इन सब मत्रो यत्रों तंत्रों के विधि विधान सिहत आराधना करने का विस्तार पूर्वक वर्णन है। प्रत्येक भाग का मूल्य रूपये पैतीस-डाक खर्च अलग।

शकुल विकान— इसमें शक्नों के फलों का घर मे चैत्यालय बनाने अदि अनेक विषयों का विस्तार पूर्वक वर्णन है। मृत्य रूपये बीस डाक खर्च अलग।

पत्र व्यवहार तथा रुपये आदि मनिआर्डर से दिल्ली के बैंक डाकघरों, से नीचे लिखे पते पर भेजें।

HIRALAL DUGGAR 641-B/2, मोती राम मार्ग शाहदरा दिल्ली-110032

## अनुक्रम

| नं. | . विषय                                       | पृष्ट      |
|-----|----------------------------------------------|------------|
| ٩.  | . समर्पण                                     |            |
| -   | . अनुक्रम                                    | 111        |
|     | . पुस्तक लेखक परिचय                          | .,,        |
|     | . आचार्य श्री विजयेंद्रदिन्न सूरि जीवन परिचय |            |
|     | . प्रकाशकीय                                  |            |
|     | . प्रस्तावना                                 |            |
|     | . भूमिका                                     |            |
|     | . *                                          |            |
| ٩.  | मगलाचरण                                      | 9          |
| ₹.  | श्रमण भगवान महावीर का जीवन परिचय             | २          |
| ₹.  | २४वें तीर्थकर का जन्म-जीवन-क्मारकाल          | Ý          |
|     | राजकुमार वर्धमान महावीर का विवाह             | ¥          |
|     | . दीक्षा <sup>ँ</sup> और तपस्या              | د          |
| €.  | केवलज्ञान                                    | 90         |
| ૭.  | धर्मोपदेश, तीर्थस्थापना, आगम रचना            | 99         |
|     | भगवान की बाणी पर आश्रित् साहित्य             | 93         |
| 9   | महाबीर के सिद्धातों की गरिमा                 | 48         |
|     | भगवान महावीर का निर्वाण                      | 97         |
|     | . महाब्रीर का संघ परिवार                     | २ंग        |
| ٩٦. | . ज्योतिष और वर्धमान महाबीर                  | २६         |
|     | . भगवान महाबीर का जन्मस्थान क्षत्रियकुंड     | ¥ξ         |
|     | . विदेशी विद्वानों की 'मान्यताएं             | 3 &        |
|     | . हर्मन जेकोबी की मान्यता                    | ३७         |
|     | . डा. हानेले की <b>मा</b> न्यता              | ३९         |
|     | . पं. कल्याणविजय की मान्यता                  | ¥٩         |
|     | आ. विजयेन्द्र सूरि की मान्यता                | 89         |
|     | दिगम्बरों की मान्यता                         | <b>አ</b> ጸ |
|     | आगम एवं श्वेतांबर जैनों की मान्यता           | *X         |
|     | आधुनिक विद्वानों की मान्यताओं का शिसहावलोकन  | ४६         |
| २२. | शोधकों की संखन्लनाओं पर                      | ЯE         |
|     | १. साहित्यक प्रमाच                           | -          |
|     | भगवान महावीर का गर्भ परावर्तन                |            |
|     | महारानी त्रिशला का दोहद                      | <b>ধ</b> ৭ |
|     | महाबीर जन्म-दिकुमारियों का बाना              | ४२         |
|     | आमिलकी क्रीड़ा                               | ४८         |
|     | कंड्याम में हीआएं                            | F 3        |

(XXXI)

#### (IIXXXI).

| २८. दिगम्बरों की जनमस्थान मान्यता            | ६२                                         |
|----------------------------------------------|--------------------------------------------|
| २९. इतिहासकारों की भ्रांत मान्यताएं          | ĘĘ                                         |
| ३०. भ्रांत मान्यताओं की समीक्षा              | Ę ig                                       |
| ३१. पं. कल्याणविजय का मत                     | ७६                                         |
| ३२. गंगापार                                  | ,<br>, , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
| ३३. क्षत्रियकुंड और वैशाली के महल्ले         | '<br><b>≒</b> ₹                            |
| ३४. वैशाली के ग्राम                          | z <b>ę</b>                                 |
| ३५. वैशाली का मानचित्र                       | ,<br>د و                                   |
| ३६. आचार्य त्लमी एवं अन्य                    | ९०                                         |
| ३७. डा. योगेन्द्र मिश्र                      | 59                                         |
| ३८. राहुल सांकृत्यायण एवं अन्य               | `                                          |
| ३९. महावीर के जनमन्थान का माहित्य मे परीक्षण | <b>.</b>                                   |
| ४० ∤(२) भूतल विका                            | <b>९</b> २                                 |
| ४९.(३) इतिहास                                | ૬૨                                         |
| ४२. (४) भावाशास्त्र                          | <b>९</b> ३                                 |
| ४३ (४) पुरातत्व                              | ९९                                         |
| ४४. बनिया, चक्रामदास, कोल्आ                  | 900                                        |
| ४५ बौद्ध यात्रियों के कालमें वैशाली          | 90२                                        |
| ४६ उपर्यक्त मंदर्भ में बिचारणा               | 903                                        |
| ४७. जैनशासन में स्तृपों का निर्माण           | 908                                        |
| ४८.(६-७) भूगोल और तर्क                       | ૧ે૦૬                                       |
| ४९ आर्यदेश नामार्वाल                         | 906                                        |
| ५०. विदेह की राजधानी वैशाली                  | 905                                        |
| ५१. वैशाली और बसाढ, राजधानी कंडपुर           | 900                                        |
| ५२ क्षत्रियक्ड और नोंदया                     | 999                                        |
| ५३. क्षत्रियकड और वसकुड                      | 990                                        |
| ५४. काकदी                                    | 991                                        |
| ५५.'(=) ग्रात्री-यात्रीसंघ                   | १२०                                        |
| ५६ जन्मस्थान जाने के मार्ग                   | 936                                        |
| ५७ <b>परिसिष्ट १</b> -मगध और जैन             |                                            |
| ५६ मगध जैनधर्म की विशेषताए और जैन संस्कृति   | 938                                        |
| ५९ जैनधर्म एव मगध                            | 4.85                                       |
| ६० <b>परिशिष्ट-२ वै</b> शाली गणतत्र          | 9 6 3                                      |
| ६९ महाबीर वश के माथ चेटक का संबंध            | 966                                        |
| ६२ सातध्रम                                   | 968                                        |
| ६३ वंशाली गणनत्र का अन                       | 96=                                        |
| ६४ वंशानी पर आक्रमण का कारण                  | १५०                                        |
| ६५ चेटक का राज्यों के साथ क्रीट्रियक संबंध   | १५०                                        |
| ६६ मञ्चप्रणालिया                             | 9 4 9                                      |
| ६७. राजा उदायण                               | 949                                        |
| ६= टिप्पणी (Footnotes)                       | 947                                        |



### मंगला चरण

# वँ की सिद्धाणं णमो किचा॥

र्श भरहेतेसरणं पवज्ञामि अति र् उँ की सिद्धे सरणं पवज्ञामि र्श कि के बलि-पण्णन्तं धम्मं सरणं पवज्ञामि



र्ग की मिटहंत-सिद्धाचार्यो-पाध्याय-सर्व-साधुभ्यः॥ सद्दर्शन-ज्ञान-चारित्र-तपोभ्यस्तु र्जेकी र्जैनमः॥

ॐ हीं श्री क्लीं ब्लूं ऐ वहं सर्वदोष प्रणाशन्यै नमः।।

विश्व की आदि तथा प्राचीनतय वौदित संस्कृति। जैनधर्म एवं भागा भागान महावीर

## श्रमण भगवान महावीर का जीवन परिचय

### भारतीय साहित्य में चौबीस तीर्थंकर

अस्मिन्दे भारते वर्षे बन्मवे भावककुले। तपसायुक्तः महात्मानं केशोत्पाटन पूर्वकम्।। तीर्थंकरा-श्वतुर्विशन् भातेस्तु पुरस्कृत छायाकृते फ्जीबेच ध्यानमात्र प्रदेशिकम्।।

(वैदिक पद्मप्राण ५/१४, ३८९)

अर्थात्- इस भारतवर्ष में चौबीस तीर्यंकरों ने श्रावककुल (जैनक्षत्रिय क्ल) में उन्धं लिया। उन्होंने केशलुंचनपूर्वक तपस्या में अपनी आत्मा को युक्त करके अपने आप को पुस्कृत (केवलज्ञान प्राप्त) किया। जब वे ध्यान मे मौन होते थे तो फणीन्द्र (नागराज) उन पर छाया करते थे।

### चौबीस तीर्थंकरों के नाम-

 मृह्यभ-अजित-संगर्व-अभिनन्दन-सुमित-पद्मप्रभ-सुपार्श्व-चन्दप्रभ-सुविधि- शीतल-भेषांस-वासुपूज्य-विमल-अनन्त-धर्म-शांति-कृंथु -अर-मिल्ल-मुनिसुव्रत-निम-नेमि-पार्श्व-वर्धमान आन्ता जिनाः (वृहच्छान्ति स्मरणम्)

डा. बृद्धप्रकाश डी. लिंट ने अपने ग्रंथ भारतीय धर्म और संस्कृति में लिखा है- महाभारत के विष्णु के सहस्र नामों में श्रेयांस, अनन्त, शांति और संशव चार नाम आते हैं। ये सब नाम तीर्थंकरों के हैं। ऋषभ, अजित, अनन्त, धर्म के नाम मिलते हैं। विष्णु और शिव दोनों का एक नाम मात्र सुब्रत मिलता है। ये सब नाम तीर्थंकरों के हैं। लगता है कि महाभारत के समन्वयपूर्ण वातावरण में तीर्थंकरों को विष्णु, शिव और ब्रह्मा के रूप में सिद्ध कर धार्मिक एकता स्थापित

करने का प्रयत्न किया है। इस से स्पष्ट है कि तीर्थंकरों की परम्परा अल्यंत प्राचीन सिद्ध होती है उपर्यक्त नामाविल में महावीर जैनधर्म के २४ वें तीर्थंकर थे। किन्त जैन ऐतिहासिक परम्परा के अनुसार न तो वे जैनधर्म के आदि प्रवर्तक थे और न सदैव केलिए अन्तिम तीर्थंकर थे। अनादिकाल से धर्म के तीर्थंकर होते रहे हैं और आगे भी होते रहेंगे। उनके द्वारा उपविष्ट धर्म में अपने अपने यगानमार विशेषताएं भी रहती हैं और उन के मौलिक स्वरूप में तालमेल भीं रहता है। वर्तमान युग के आदि तीर्थंकर ऋषभनाथ माने गये हैं। जिनका उल्लेख न मात्र जैनागमों में आता है परन्त भारत के प्राचीन ग्रंथों जैसे ऋग्वेद आदि में भी नाना प्रमंगों में आया है। । उन से लेकर महावीर आदि तीर्थंकरों के चरित्र प्राचीन जैनागमों तथा दिगम्बर पराणों में विधिवत आते हैं। धार्मिक, सैद्धान्तिक, दार्शीनक दीप्ट से मानो उनमें एक-रूपता तथा एक ही आत्मा की व्याप्ति प्रकट करने के लिये महावीर के पूर्व जन्म की परम्परा ऋषभदेव से जोड़ी गयी है। ऋपभदेव के पत्र प्रथम चक्रवर्ती भरत के नाम से इस देश का नाम भारतवर्ष पडा। यह बात समस्त वैदिक पराणों में भी प्रायः एकमत से स्वीकार की गयी है। ' इन्हीं भरत के पत्र |मरीचि भी पर्वजम्म से आये थे। जिस ने अपने दादा ऋषभदेव के चरणकमलों में मीन दीक्षा ली थी। परन्त उससे मीन ब्रतों का पालन न हो सका। वह र्मान पद से भ्रष्ट हो गया।तथापि उसमें धार्मिक बीज पड चका था और संस्कार भी उत्पन्न हो चुके थे। अतएव देव और मन्ष्य आदि लोकों में जनम लेकर भ्रमण करते हुए अन्ततः उस ने महावीर तीर्थंकर का जनम धारण किया। इस प्रकार यह सहज ही देखा जा सकता है कि इस अंतिम तीर्धंकर भगवान महावीर की अध्यात्म परम्परा आदि तीर्थंकर ऋषभदेव से जुड़ी हुई प्रतिष्ठित पायी जाती है।4

किन्तु महावीर के साथ भी तीर्थंकर परम्परा टूटती नहीं। उन के एक गृहम्थ शिप्य थे। उस समय के मगध नरेश श्रेणिक बिंबसार। उन में भगवान महावीर द्वारा धर्म का बीज आरोपित किया गया। यद्यपि वह अपने पूर्वदुष्कृत्य के कारण नरकगामी हुआ तथापि उसमें भी भरीिच के समान धार्मिक संस्कार प्रबलता के साथ स्थापित हो चुका था जिसके फंलस्वरूप वह अगले जन्म में एक नये तीर्थंकर परम्परा में आदि धर्मप्रवर्तक होंगे। यानि भावी चौबीस तीर्थंकरों में पद्यनाभ नाम के प्रथम तीर्थंकर होंगे। इस प्रकार समग्न दुष्टि से विचार किया जाये तो जैन परम्परा में युम्बात दृढ़ता से स्थापित की गई है कि जिस प्रकार परम्परा से महावीर ऐतिहासिक रूप से अन्तिम तीर्थंकर हैं। उसी प्रकार वे नए तीर्थंकर परम्परा के जन्मदाता भी हैं।

अतः यह निर्विवाद है कि जैनधर्म की संस्कृति वेदकाल पूर्व की होने से विश्व में प्राचीनतम आदर्श संस्कृति है।

### नौबीसवें तीर्थंकर भगवान महावीर का जन्म और राजकुमार काल

तीर्थंकर महावीर का जो चरित्र जैन साहित्य में पाया जाता है वह संक्षेप से इस प्रकार है—

जैनागमों तथा विभिन्न जैनग्रंथों में उल्लेख मिलता है कि ई. पू. ५९९ वर्ष में चैत्र शुक्ला त्रयोदशी को उत्तरा फाल्गुनी नक्षत्र में (क्षत्रियकुंडग्राम) में भगवान महावीर का जन्म काश्यप गोत्रीय ज्ञातृवंश के क्षत्रिय राजा सिद्धार्थ की धर्मपत्नी रानी त्रिशलादेवी जो विदेह गणतंत्र की राजधानी वैशाली के वाशिष्ठ गोत्रीय लिच्छिवीवंश के क्षत्रिय महाराजा चेटक की बहन थी उस की कुक्षी से हुआ था।

भगवान महावीर की जन्म कथा में कुंडग्राम के दो भाग ब्राह्मणकुंडग्राम (माहणकुंडग्राम) और क्षत्रियकुंडग्राम (खत्तीयकुंडग्राम) के उल्लेख पाये जाते हैं। सर्वप्रथम भगवान ब्राह्मणकुंडग्राम निवासी कोडालगोत्रीय ब्राह्मण ऋषभदत्त की भार्या जालन्धर गोत्रीय देवानन्दा के गर्भ में अवतीणं हुए पश्चात सौधर्मेन्द्र के दूत द्वारा ब्राह्मणी देवानन्दा के गर्भ से क्षत्रियानी रानी त्रिशला के गर्भ में स्थानान्तिरत किये गये हैं। कल्पसूत्र में इसका विस्तृत वर्णन मिलता है। यह प्रकृति का नियम है कि तीर्थंकर क्षत्रिय राजकुल में ही जन्म लेते हैं यदि किसी पूर्वजन्म कृत अशुभ कर्म के योग से कर्मफल को भोगने के लिए तीर्थंकर का जीव किसी अन्य जाति की स्त्री के गर्भ में उत्पन्न भी हो जावे तो देवताओं के राजा सौधर्मेन्द्र का कर्तव्य है कि वह उस तीर्थंकर के गर्भगत भूण को क्षत्रियानी रानी के गर्भ में अपने देवदूत द्वारा प्रतिष्ठापित करा दें। महावीर का शौशव व राजकुमार काल उसी प्रकार लालन-पालन एवं शिक्षा से व्यतीत हुआ जैसा उस काल में राजभवनों में प्रचलित था। उनकी बाल-क्रीड़ा का एक आख्यान पाया जाता है। कि उन्होंने एक भीषण सर्प का दमन किया था और इसी वीरता के कारण देव ने उन्हों वीर की उपाधि प्रदान की थी।

### राजकुमार वर्धमान महावीर का विवाह

राजकुमार वर्धमान जब युवा हुए तब उनके माता पिता ने शुभ मुहूर्त में



भगवान महाबीर कादीक्षा केलिए शिविका- द्वारा प्रस्थान

कौडिण्य गोत्रीय क्षत्रिय राजा समरवार अपरनाम नरवीर की पुत्री यशोदा से उनका विवाह कर दिया। उससे इनकी एक पुत्री का जन्म हुआ जिसके दो नाम थे अणुज्जा और ग्रियदर्शन | जिसका विवाह महावीर के भानेज जमाली के साथ हुआ था। बाद में इन दोनों ने अनेक क्षत्रियों और क्षत्रियानियों के साथ भगवान महावीर से दीक्षाएं ग्रहण की थीं। 7

#### दीक्षा व तपस्या

भगवान महावीर के माता-पिता के देहावसान के दो वर्ष बाद तीस वर्ष की आय में मार्गशीर्ष कृष्णा दशमी के दिन अन्तिम चौथे प्रहर में प्रवृज्या (दीक्षा) ग्रहण की। उनकी प्रवुज्या का स्वरूप यह था। वे गृहस्थ त्याग कर क्षत्रियकंडपुर के समीपवर्ती जातृखंड उद्यान में चले गये। वहां जाकर उन्होंने अपने समस्त आभूषण वस्त्रादि त्याग दिये, अपने हाथों से अपने केसों को उखाड़ फैंका। देवेन्द्र का दिया हुआ वस्त्र अपने बांये कंघे पर डाल दिया। उस दिन छठ (दो उपवास) तप के माथ यहां से कुमारग्राम जाकर आप सारी रात ध्यानारूढ़ रहे। देवेन्द्र का दिया हुआ देवद्ष्य वस्त्र भी तेरह मास के बाद गिर गया। फिर वे सदा नग्न रहे। पश्चात देश-देशान्तरों में भ्रमण करने लगे। वे निवास तो वन उपवनों में करते थे और ध्यान और तपस्या में लीन रहते थे। 'अपनी तपस्या के पारणे (व्रत खोलने) के दिन आप ग्राम अथवा नगर में प्रवेश करके भिक्षा से आहार हाथों में लेकर करते थे। वह भी दिन में मात्र एक बार ही लेते थे। वे ध्यान में आत्मचिन्तन तथा समता भाव की साधना पद्मासन अथवा खड़गासन में खड़े हए नामाग्र दृष्टि रखकर करते थे। १. लेषमात्र भी हिंसां न करना। २. तृण मात्र भी परायी वस्त का अपहरण नहीं करना। ३. लेषमात्र भी असत्य नहीं बोलना। ४. मैथन की कामना को लेषमात्र भी स्थान नहीं देना। ५. किसी भी प्रकार की चल-अचल सम्पत्ति रूप परिग्रह नहीं रखना। रात्रि भोजन कदापि नहीं करना। यही उनके महावृत्त थे। इन निषेधात्मक यमों या वृतों के साथ-साथ शारीरिक और मानसिक पीड़ाओं (उपसर्गों) को समता शास्ति और धैर्य पर्वक सहन करते थे। गृह-हीन, निराश्रय, वस्त्रहीन, धनधान्य हीन त्यागी केलिए प्राकृतिक उत्पन्न होने वाली जैसे भूख, प्यास, शीत, ऊष्ण, डांस, मच्छर आदि की बाधाएं जो परिषहः कही जाती हैं उन्हें समता भाव से सहन करना। इस प्रकार ध्यान. आत्मचितन, समता और तपस्या करते हुए उन्होने बारह वर्ष छः महीने पन्द्रह दिन अपनी प्रवज्या का समय व्यतीत किया। इतने समय में उन्होंने मात्र तीन सौ



वीतराग सर्वज्ञ तीर्यंकर भगवान महावीर चार— मूल-आठ प्रांतहार्य (१२ गुणों) सहित

उन्चास । देनों में प्रतिदिन मात्र एक बार नगर से अथवा ग्राम से लेकर आहार किया। शेष ग्यारह वर्ष सात मास और एक दिन निर्जल निराहार तपस्या में व्यतीत किए। इस तप में कभी कभी लगातार छः छः मास तक भी निराहार व्यतीत किया।

#### केवलज्ञान

भगवान महावीर की दीक्षा को तेरहवां वर्ष चल रहा था इस वर्ष में वैशाख स्दी दसमी को दिन के पिछले पहर में ऋज्क्ला नदी के तट पर जम्भुक ग्राम के बाहर श्यामक नामक कौट्मिबक के खेत में साल वृक्ष के नीचे (उत्कट) आसन में बैठे हुए ध्यानास्थ-मुद्रा में उन्हें केवल-ज्ञान केवल-दर्शन पैदा हुआ। इस केवल-ज्ञान का स्वरूप यदि हम सरलता से समझने का प्रयत्न करें। तो यह था कि जीवन और सुष्टि के सम्बन्ध में जो समस्याएं है और जो प्रश्न जिज्ञास् चिन्तक के हृदय में उठा करते हैं। उनका उन्हें सन्तोष कारक रीति से समाधान मिल गया। समाधान यह था कि छः द्रव्य और नौ तत्व (जीव के बन्धन और मुक्ति के उपाय) है। जिनके द्वारा त्रैलोक्य की समस्त वस्तुओं का स्वरूप समझने में आ जाता है। वे छः द्रव्य यह हैं जीव, प्दुगल, धर्म-अधर्म, आकाश और काल। नव तत्व, इस प्रकार हैं- जीव, अजीव, आसव, बन्ध, संवर, निर्जरा, मोक्ष इनके साथ पण्य-पाप मिलाने से नवतत्व हो जाते हैं। जीवन का मुलाधार जीव है यह आत्मा द्रव्य है जो जड पदार्थों से भिन्न है। जीव आत्म-संवेदन तथा परपदारथ बोधरूप लक्षणों से युक्त है एव अमूर्त और शाश्वत है। परन्त वह जड द्रव्यों से संगठित शरीर में व्याप्त होकर नाना रूप रूपान्तरों में गमन करता है। जितने मूर्त रूप ग्राह्य पदार्थ परमाण् से लेकर महास्कन्ध हमें दिखाई देते (इन्द्रिय जन्य) हैं वे सब अजीव उद्गल के रूप रूपान्तर हैं। धर्म और अधर्म ऐसे सक्ष्म अदृश्य अमूर्त द्रव्य हैं जो लोकाकाश में व्याप्त हैं जो जीव और पुदुगल पदार्थों को गमन अथवा स्थिर होने में हेत्भूत माध्यम हैं। आकाश वह द्रव्य है जो अन्य सब द्रव्यों को स्थान व अवकाश देता है। काल द्रव्य वस्तओं को रहने, परवर्तित होने तथा पूर्व और पश्चात् की बृद्धि उत्पन्न करने में सहायक होता है। यह तो सुष्टि के द्रव्यों की व्याख्या हुई। किन्त् जीव की सुख-दुखात्मक सांसारिक अवस्थाओं को समझने और उसके ग्रन्थी को सुलझाकर आत्मतत्व के शद्ध बद्ध मक्त स्वरूप के विकास हेत् अन्य सात अथवा नौ तत्वों को समझने की आवश्यकता है जीव और अजीव तो सुष्टि के मुल तत्व हैं ही। उनका परस्पर

सम्पर्क होना यही आसव है। उस सम्पर्क या आसव स ऐसे सम्बन्ध का उत्पन्न आत्मा का शृह्य स्वरूप ढक जावे और ज्ञान-दर्शन-चरित्रात्मक गुण कृठित हो जावें उसे बन्ध या कर्मबन्ध कहते हैं कर्म बन्ध से जो जीव को सुख दुख का अनुभव होता है वह शभ अशभ कर्म बन्ध के कारण से होता है। जिन्हें पुष्य-पाप की संज्ञा दी गयी है। ये दोनों बन्ध तत्व में ही आ जाते हैं। जिन संयम रूप क्रियाओं व साधनाओं द्वारा इस जीव व अजीव के सम्पर्क को रोका जाता है उसे संबर कहते हैं। जिन वतों और तप द्वारा संचित कर्म बन्ध को जर्जीरत किया जाता है और विनष्ट किया जाता है उसे निर्जरा कहते हैं। जब ये कर्म निर्जरा की प्रक्रिया पूर्ण रूप से सम्पन्न हो जाती है तब वह जीव अपने शद्ध स्वरूप को प्राप्त कर लेता है। तब वह मक्त हो जाता है उसे निर्वाण मिल जाता है। यह मोक्ष तत्व का कार्य है। इस प्रकार हम देख सकते हैं कि उक्त जीव और अजीव की पूर्ण व्याख्या में सुष्टि का पदार्थ विज्ञान या भौतिक शास्त्र आ जाता है। आसव वन्धतत्व में मनोविज्ञान का विश्लेषण आ जाता है। संवर और निर्जरा तत्वों के व्याख्यान में समस्त नीति व आचार का समावेश आ जाता है। मोक्ष के स्वरूप में जीव के उच्चतम आवर्श ध्येय और विकास का प्रतिपादन हो जाता है। केवल ज्ञान में इसी बोध-स्बोध का पूर्णतः व्यापक और सुक्ष्मतम स्वरूप समाविष्ट है

#### धर्मोपदेश-धर्मतीर्थ स्थापना और आगम रचना

केवलज्ञान प्राप्त कर भगवान महावीर मगध जनपद की पावापुरी में जाकर देवों द्वारा निर्मित समवशरण (व्याख्यान मण्डल) में विराजमान हुए धर्मप्रवचन सुनने के इच्छुक राजा प्रजा गण देव देवियां आदि वहां आ कर एकत्रित हुए। और भगवान ने उन्हें पूर्वोक्त तत्वों का स्वरूप समझाया तथा जीवन के सुखमय आदर्श प्राप्त करने हेतु गृहस्थों को अणुव्रत आदि बारह व्रतों, त्यागियों के लिए पांच महाव्रतों का उपदेश दिया जिनका पहले वर्णन किया है। इस समवशरण में क्रमशः एक-एक करके ग्यारह ब्राह्मण जो वेद-वेदांगादि चौदह विद्याओं के दिग्गज विद्वान थे अपने चवालीस सौ शिष्यों के साथ अपनी-अपनी शंकाओं का समाधान पाने के लिए भगवान महावीर के पास आ उपस्थित हुए उनके नाम १. गौतम गोत्रीय इन्द्र भूति २. अग्निभृति ३. वायुभृति (तीनों सगे भाई) ४. व्यक्त, ५. सुधर्मा ६. मंडित ७. मौर्यपुत्र ८. अंकपित ९. अचलभ्राता १०. मेतार्य तथा ११. प्रभास। प्रत्येक को क्रमशः एक-एक शंका थी। १. जीव की २. कर्म की ३. वही जीव वही शरीर ४. पांच भृत ५. जो इस

जन्म में पुरुष हैं वह अगले जन्म में भी पुरुष होता है। ६. अरुपीआत्मा को रूपी कर्म का बन्ध कैसे ७. देवता है या नहीं। ८. नरक है या नहीं? ९. पण्य-पाप है या नहीं? १०. परलोक के विषय में ११. मोक्ष के विषय में शंकाएं थीं। ये ११ पंडित और इनके ४४०० शिष्य वैदिक कर्मकाण्डी धर्मानयायी थे। इसलिये भगवान ने इनकी शंकाओं का समाधान भी उन के मान्य वेदों के माध्यम से ही किया। शंकाओं का युक्ति पुरस्सर समाधान पा कर इन ११ विद्वानों ने अपने समस्त ४४०० विद्वान शिष्यों के साथ अपने आप को भगवान महावीर के चरणों में समर्पित कर दिया और प्रभ ने भी इन सब को मीन दीक्षाएं दे कर अपने शिष्य बनाये। उन ११ मस्य शिष्यों को गणधर पद से विभिषत किया। इसी अवसर पर महिलाओं में चन्दनबाला आदि अनेकों महिलाओं को पाच महावृतों से विभूषित कर साध्वी-संघ की स्थापना की। अनेकों स्त्री-पुरुषों ने अणुवत आदि बारह वृतों को स्वीकार कर श्राविका-श्रावक (गृहस्थ) धर्म को स्वीकार किया। इस प्रकार भगवान महावीर ने चतर्विध-संघ की स्थापना कर जंगम-धर्मतीर्थ की स्थापना की, और द्वादशांगमयी आगमों की देशना से इस स्थावर तीर्थ का प्रचलन किया और तीर्थंकर बने। क्योंकि (तीर्थंकरोति इति तीर्थंकर': इति वचनात)।

महावीर भगवान ने अर्धमागधी जो उस समय मगध जनपद तथा इसके निकटवर्ती प्रदेश की लोकभाषा थी उसमे अर्थ से उपदेश दिया ताकि सर्वसाधारण प्रवचनों को समझकर धर्ममार्ग को सरलता से स्वीकार कर सकें। भगवान के प्रवचनों को गणधरों ने समवसरण में साक्षात श्रवण कर उनकी सत्रों में अर्धमागधी भाषा में ही रचना की। जो गणिपिटक (द्वादशांग) के नाम से अद्यपि प्रख्यात है। भगवान की इस द्वादशांग वाणी को भी तीर्थ कहा जाता है। तीर्थ शब्द की व्यत्पित 'तीर्यते इति तीर्थः' अर्थात जो इस ससार में भव-भ्रमण रूपी सागर से आत्मा को तारे वही सच्चा तीर्थ है। अतः भगवान का प्रवचन रूपी आगम (आप्त वचनातु आविर्भृतं आगमः) भगवान का धर्म प्रवचन भव्यात्माओं को संसार से तिराने वाला है और जो प्राणी उसे श्रद्धा से स्वीकार कर आचरण में लायेगा वह निश्चय ही सर्वकर्मों को क्षय कर शाश्वत सखदाता मोक्ष-निवाण प्राप्त करेगा। इसलिये- १. चतर्विधि-साध्-साध्वी-श्रावक-श्राविका रूप धर्म-संघ और भगवान के प्रवचन संकलन रूप आगमों को तीर्थ की संज्ञा दी गई है। तीर्थंकर जब समवसरण में विराजमान होते हैं तब इस तीर्थ को "नमो तित्यस" (तीर्थ को नमस्कार हो) कहकर धर्म देशना के लिए सिंहासन पर विराजमान होते हैं।

### भगवान महावीर की वाणी पर आश्रित साहित्य

गणधरों द्वारा संकलित (द्वादशांगी) बारह अंगों के नाम- १. अचारांग. २. सत्रकृतांग, ३. स्थानांग ४. समवायांग ५. व्याख्याप्रज्ञाप्त (भगवती), ६. ज्ञाताधर्मकथांग, ७. उपासकदसा, ८. अन्तकृतदसा, ९. अण्तरोपपातक, १०. प्रश्नव्याकरण, ११. विपाकस्त्र, १२. दृष्टिवाद। यह सब साहित्य अगप्रविष्ट कहलाता है और गर्णिपिटक के नाम से भी प्रसिद्ध है। इनमें से १२वें अंग दिष्टिवाद का विच्छेद (नष्ट) हो गया है। इसके १४ विभाग थे जो पर्व के नाम से कहे जाते थे। चौदह पूर्वधरों (संपूर्ण सार्थ द्वादशांगी) के जाता श्रुतकेविलयों, दसपर्वधरों (चारपूर्व कम द्वादशाग बाणी के सार्थ मृनियों ने जिन शास्त्रों की रचनाएं की हैं, वे अंगबाहच आगम कहलाते हैं। इन अंगप्रविष्ट और अंगबाहच आगमों की संख्या श्री नन्दी-सत्र आगम में ५४ कही है। उन में से वर्तमान में ४५ आगम विद्यमान हैं। जो श्वेतांबर जैन (मर्तिपजक) परम्परा के पास आज भी सरक्षित हैं। इन पर गीतार्थ जैनाचर्यों ने वृत्ति, चूर्ण, निर्यक्ति, भाष्य, टीकाओं की रचनाएं प्राकृत-संस्कृत भाषाओं में विस्तार से लिखी हैं। जो पंचागी के नाम से प्रसिद्ध है। विद्यमान सरक्षित आगम साहित्य को वीरान ९८० में उस समय के विद्यमान समस्त जैन मिनराजों ने वल्लभीनगर (सौराष्ट्र) में एकत्रित होकर जो भगवान महावीर के समय से लेकर आज तक गरू परम्परा से प्रवाह रूप उन के कठस्थ आगमवाचना चली आ रही थी. सर्व सम्मति से ताडपत्रों पर लिपबद्ध कर लिया गया।

दिगम्बर सप्रदाय ने भी स्वीकार किया है कि आगम की व्याख्या सिनिश्चत है- 'जो केवली या श्रुत-केवली ने कहा हो या अभिनन दमपूर्वी (१९ अगों तृथा १२वें अग के दस पूर्वों के अर्थ सिहत जान) ने कहा हो, वह आगम है। हतथा उनका अनसरण करने वाला अन्य जितना भी कथन है वह भी आगम है। इस संप्रदाय की मान्यता है कि सब अग-साहित्य क्रमशः अपने मूल रूप में विलग्त हो गया है। इसिलए महावीर के बाद सातवीं आठवीं शताब्दी में ऐसी स्थित उत्पन्न हो गई कि केवल कछ मनियों को उन आगमों (आचारांग आदि) का मात्र आंशिक जान रह गया जिनके आधार से समस्त (दिगम्बर) जैन शास्त्रों, पराणों की स्वतंत्र रूप से नयी शैली से विभिन्न देशकालानुसार प्रचलित प्राकृत (सम्कृत) आदि भाषाओं में रचना की गयी। १

श्वेतांबर जैन अनुश्रृति के अनुसार श्रुत-केवली चतुर्दश ।वंधर आचार्य श्री भद्रबाह स्वामी के बाद (लगभग ३०७ ईसा पूर्व भगवान महावीर के लगभग २०० वर्ष बाद) आचार्य स्थिलिभद्र (जो ११ अंगों और १२ वें अंग के १० पर्वों के सार्थ तथा शेष १२ वें अंग के ४ पूर्वों के मल मत्रों के जाता ) ने १२ वर्षीय द्ष्काल के बाद मगध की तत्कालीन राजधानी पाटलीप्त्र (पटना) में भगवान महाबीर के धर्म सूत्रों को व्यविस्थित रूप देने के लिये जैन मिनयों की एक बृहतु-सभा का आयोजन किया। जिसमें जैन-सत्रों का वाचन किया गया।

जैन आगम सूत्रों की यह प्रथम वाचना पार्टालपत्र वाचना के नाम से प्रसिद्ध है। स्थूलिभद्र के उत्तर्गाधकारी आचार्य महागिर तथा आचार्य महास्तिन हुए। आचार्य सुहास्तिन मौर्यसम्राट चंद्रगप्त के पौत्र सम्राट सम्प्रति के धर्मगरु थे। जैन सूत्रों की दसरी वाचना आयं स्कंदिल की अध्यक्षता में (३०० से ३५३ ई.) मथरा में हई। जिस में उस समय के जैन श्रमणों से जो संग्रह किया गया। उसे आगमों के रूप में सर्कालत कर लिया गया। यह माथरी वाचना कहलायी। उसी समय इसी प्रकार का एक और प्रयास आचार्य नागाजन की अध्यक्षता में वल्लभी (सौराष्ट्र) में भी हुआ। चौथी वाचना पाचवीं शताब्दी के उत्तराई (४५५ स ४६६ ई.) में पर्व की वाचनाओं को देविंड गणि क्षमाश्रमण की अध्यक्षता में फिर बल्लभी (सौराष्ट्र) में ह्यी। विभिन्त पाठातरों का समाधान करके सत्रागमों को लिपविद्ध कर लिया गया। यह वल्लभी वाचना कहलाती है। जो आज तक श्रवेताम्बर जैनों के पास सर्गक्षत है।

इन उपयंक्त आगमा के विषय में दिगम्बर प्रकाद विद्वान स्व. दा. हीरालाल जैन M. A. D. I itt जो बेशाली प्राकृत विश्वविद्यालय के सर्व प्रथम कुलपित थे। जिन्होंने दिगम्बर धवला आदि अनेक ग्रंथों का विद्वतापवंक सपादन किया है तथा अनेक ग्रंथों की शांध-खोंज पवक रचनाए भी की है। उन्होंने स्वीकार किया है कि-वीर निवाण की दसवीं शताब्दी में मनियों की एक महासभा गुजरात प्रांतीय वल्लभी (वर्तमान बला) नाम की महानगरी में की गई और यहा क्षमाश्रमण देविद्वंगीण की अध्यक्षता में जैनागमों का सकलन किया गया। जो अब भी उपलब्ध है ... वे प्राचीन शैली को बोधकरान के लिये प्याप्त है। उन का प्राचीनतम बौद्ध साहित्य में भी मेल खाता है। जिस प्रकार बौद्ध साहित्य किपिटक कहलाता है बैसे ही यह जैन साहित्य गणिपिटक के नाम से उल्लिखन पाया जाता है। यह समस्त साहित्य अपनी भाषा शैली तथा दार्शनिक व ऐतिहासिक सामग्री के लिये पाली साहित्य के समान ही महत्वपण है। 100

### भगवान महावीर के पारमार्थिक सिद्धान्तों की गरिमा

सिद्धार्थ महीपति के कमार स्वनामधन्य सर्वसत्वक्षेमंकर श्री वर्धमान-महावीर जो वास्तव में ही प्राणीमात्र के लिये वंदनीय, पूजनीय और परमोपकारी महापरुष थे। इनके विश्व शांतिमय साम्राज्य को अक्षण्ण धाराबाही बनाने वाले परमार्थी सिद्धांतों को आचरण में लाना कोई साधारण बात नहीं है। इसलिए स्वार्थपरायन प्रजा उन के सिद्धान्तों को परिपर्ण पालन करने में जैसे-जैसे शिथिल बनती गयी वैसे-वैसे उन महान सिद्धान्तोपासकों की संख्या करोड़ों से कम होती हुई लाखों में रह गयीं। जो बहुमती थी वह अल्पमती के रूप में एक संप्रदाय के नाम से संबोधित होने लगी। पर असल में देखा जाय तो उनके सिद्धांत सांप्रदायिक नहीं थे। परन्त सबके श्रेय के लिये सार्वभौमिक थे। भले ही लोग उन्हें एक धार्मिक संप्रदाय के प्रवर्तक मानें परन्त इतिहास और विज्ञान तो आंज भी विश्वकल्याण कारक विश्वगरु के स्थान पर अधिष्ठित रखते हैं। क्योंकि चाहे आज या कल जब कभी भी संसार सख-शांति के समीप पहुंचना चाहेगा तब उसे उन्हीं के पवित्र सिद्धान्तों को हृदय से स्वीकार करना पडेगा। जितने भी दसरे प्रयत्न हैं वे सारे निष्फल और निरर्थक बनेंगे। भले ही उनमें किम्पयाक वृक्ष के विष फल समान क्षणिक शांति का अनुभव होता हो किन्त वह केवल मुग-तृष्णा है और बिच्छ को द्वार बाहर करने के प्रयास में सर्प को प्रवेश कराना है।

आज के आर्धानक जगत के महान विचारक महात्मा गांधी, डा. टेगोर और बनार्डशा आदि को भी इसी निर्णय पर आना पड़ा है और कहना पड़ा है कि मत्ता का नाश सत्ता से हो जाता है ऐसा नहीं है। अर्थात सत्ता से शांति नहीं मिलती। समता का अर्थ है वासनाओं से विरक्त होना-कथायों से विरक्त होना और विषयों से विमख होना। इसी समता को महावीर ने अपनी भाषा में सामायिक कहा है तथा उद्घोषण प्वंक उन्होंने वतलाया है कि सामायिक से ही सर्व सख-शांति शाश्वत रूप से निर्मित हो सकती है। आज के राष्ट्र सृत्रधारों को भी ध्यान मे रखना है कि I ittle the want happier you are यानी जितने-जितने प्रमाण में तृष्णा कम उतने-उतने प्रमाण में विशेष सुख है। परन्त प्रभ का "संबोग मूल जीवेन पत्ता दुक्ख परम्परा।" यह संदेश तो विश्व में उन दिनों भी पहच गया था कि "बे बे निरुपाधिषण ते ते अंशे धर्म" इसिलए "मूच्छ परिग्रह":- Attachment में सुख नहीं है। परन्त Detachment in attachment यानि अनासिक्त में आसिक्त मानने में आनन्द है और योग्यता की अर्थिकार भूम पर उसी सामायिक के दो विभाग किये गये है। एक है सर्व-विर्यंत अर्थात सम्पूर्ण-दसरा है देशविरित अर्थात सर्यादित। सर्व-विर्यंत का अर्थ है कि

मन-वचन और काया में किसी भी प्राणी के अधिकारों पर त्राप न मारना। किसी को अहितकर बचन न बोलना। बिना आज्ञा के किसी की तृण जैसी वस्त को भी न लेना। नैष्ठिक ब्रह्मचर्य के बल से सब इन्द्रियों का दमन करना। किसी वस्त पर मूच्छां न रखना तथा संग्रह न करना। देश-विर्गत में उपर्युक्त का सर्वथा पालन करने का सामर्थ्य न होने से उदासीन भावपर्वक जितने प्रमाण में हो सके उतने प्रमाण में निरन्तर पालन करने की चेप्टा करना। प्रथम मर्व-विर्णत सामायिक के पालने वाले श्रमण, अणगार, र्यात, निर्णय मनि अथवा साध कहलाते हैं और मर्यादित देशविरति पालने वाले श्रमणोपासक, श्राइ, श्रावंक और गृहस्थ कहलाते हैं। दोनों में आचार-भेद होते हाए भी विचार भेद कदािप नहीं है। दोनों के साध्य की पराकाष्ट्रा अहिसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और निर्णारग्रह मे है। उन्हें ही क्रमशः महावन अणवन कहते हैं।

इस विश्वविभाग ने जिस महान पवित्र सिद्धांत का उपदेश दिया था उसका आचरण उनके रोम-रोम में था- पर्णहप से आत्मरमणता थी। जो करु भी वे जगत के प्राणियों को आचरण के लिये कहते थे उसका वे स्वयं भी पालन करते थे। हम इतिहास और तत्वज्ञान के तटस्थ एवं मुमेक्ष विद्यार्थी होने के नात सर्वप्रथम तत्कालीन भारत की ऐतिहासिक परिस्थित पर अवलोकन करते है तो डा. रमेशचन्द्रदत्त जैसे महान ऐतिहासज की विचारधारा अपने सामने रखने है। वे कहते हैं कि ईमा पर्व छठी शताब्दी में आयंवतं का यह हाल था कि धर्म की यथार्थ भावना नष्ट हो चकी थी। वर्णाश्रम धर्म की व्यवंस्था स्वलना पा चकी थी और मानव समार में सत्यता की प्रधानता नष्ट हो चकी थी। उस स्थान को म्बार्थ ने ले लिया था। जिस के बश हो कर सभ्य और शिक्षित जाति भी अमानीपक कर्तव्यों के करने केलिये कटिवड़ हो गई थी। प्रजा को धर्मानधना म फंसाने के लिये उनके मेधा और प्रजा पर प्रवल अत्याचार किया जाता था। सीट के अहिसातमक अकाटय नियमों का उलघन करने में भी निर्भयना को स्थान दिया जाता था अऔर महारुद्राणी रूप चार अगल प्रमाण जिह्ना की लोलपना की पान में मख्याबढ़ निरापराधी और जगत के महान उपयोगी उपकारी प्राणियों के रकत के लापर लनी खजरों द्वारा भरे जाते थे। धर्म के सिद्धांतों को तोड-मरोड कर ऐसे अन्धविश्वास के "नियोगपर्यन्योगानईमनेर्यचः।" जैसे सत्र निर्धार किये जाते थे। ऐसे कटोकटी के समय में एक विश्वापकारक विभात की प्रतीक्षा बड़ी आतरता से हो रही थी। भारत का भारय वड़ा प्रवल था कि अनुपम महाविभीत प्रगट हो ही गई। इक्ष्वाक जैसे वैभव, ऐश्वयं और समृद्धि संपन्न जातु कल के राजकमार होते हुए भी उस ऋदि, मिद्धि और सम्पत्ति को तथा समान गिनते हुए

तिलांजली देकर सकल संसार के श्रेय हेतु प्रथम सामायिक के पांच महाब्रतों स्रे भीषण प्रतिज्ञा की त्याग-भूमि पर क्षमा खडुग लेकर खडे हो गये।

भारत के महान धाराशास्त्री सर अल्लाड़ी कृष्णा स्वामी अय्यर की एक तार्किक दलील याद आती है- उन्होंने कहा था कि "मैं धाराशास्त्री होने से धार्मिक तत्वज्ञान में विशोप अध्ययन का लाभ नहीं उठा सका किन्त Logically (तार्किक) ढंग से कहना पड़ता है कि मृग और गाय आदि प्राणी जो तुण भक्षण से अपना जीवन व्यतीत करते हैं, वे यींद मांस भक्षण से विमुख बनें तो उस में विशेषना ही क्या? तत्व तो वहां है कि सिंह का बच्चा मांस भक्षण का विरोध करे। उनके कहने का आशय यह था कि धन, कांचन, ऋदि, सिद्धि और ऐश्वर्य के झले में झलता हुआ और खनी संस्कृति के भरे हुए क्षत्रिय कल के वातावरण में चमकती हुई तलवार के तेज में तल्लीन वालक कल परम्परा की कलदेनी के ममान खनी खंजर के विरुद्ध महान आंदोलन करने के लिये सारी राजसीय ऋहि. र्मिद्ध एवं सम्पत्ति को सिट्टी के समान मान कर और भोग को रोग तुल्य समझकर त्याग करता हुआ योग की भीमका में खनी वातावरण को शांतिमय बनाने के लिये वनखंड और पर्वतों की कदाओं में निस्पृह वन कर सारा जीवन व्यतीत करे। मात्र दिनो तक ही नहीं किन्त महीनों और वर्षो तक भपति भखपति बन कर भटकता फिरे। साढ़े वारह वर्ष की घोर संयम यात्रा में अंग्लियों पर गिने जाने वाले नाम मात्र दिनों में रूखे सखे टकड़ो से पारणे करे और सारा काल अहिंमा के आदर्श मिद्धान्तों को पालन करने में निमग्न रहे। उन की यह घोर तपम्या संयम आदि अमन्य जीवन यात्रा के परदे में बडा भारी रहस्य था जिसमें मात्र मानव समाज का ही नहीं अपित प्राणिमात्र के श्रेय का लक्ष्य था।" इन का यह तार्किक अनमान वड़ा ही सन्दर प्रतीत होता है। दया के परम्परागत संस्कारों वाले कल में जन्म लेने वाला व्यक्ति दया का पालन और उस की पृष्टि के लिये वातें करे तो स्वाभाविक है तथा भोग सामग्री के अभाव में वैराग्य के वाताबरण का असर अनेकों पर संभव है। किन्त राजकल की ऋदि और ऐश्वर्य के सागर में में वाहर कृद कर त्यागभूमि में आने वाले तो कोई आलोकिक व्यक्ति ही नजर आते हैं।

जो उन्होंने उपसर्ग और पिरषह सहन किये उन की कथनी करते हुए यह कायर हृदय कांपता है। धन्य है उस महावीर को जिस के हृदय में मित्रों के श्रेय से भी शत्रुओं के स्नेह का स्थान प्रथम था। उस महाभाग की क्या बात करें। गौशांलिक के, चंडकीषिक के, म्वाले के, शूलपाणि के, तथा संगम शांवि के बनके घोरातिघोर उपसर्गों में मेरु की तरह धीर और सागर की तरह गभीर बनकर अटिवयों में, पर्वतों की कन्दराओं में गरजते हुए सिंह, चीते, भानू आदि अयंकर प्राणियों के बीच में, वर्षा ऋतु का घनघोर घटाच्छादित अमावस्या की अंधेरी रात्रि में चमकती हुई बिजली के उद्योत में फां-फूं करते हुए विषधर, मणिधर के बीच में और मृतक शमशान भूमि पर जलते हुए कलेवरों को अक्षण करते हुए भूत-प्रेतयोनि के यक्षों और राक्षसों के बीच में ज्ञान-ध्यान की अस्खिलत धारा में आरूढ़ होकर पित्र भावनाओं द्वारा भवटवी में भयंकर ताप से पीड़ित प्राणियों को अपनी प्रशांत मुद्रा का जो प्रश्म रस रूपी सुधारस पिला कर शांति पहुंचा रहा था। उस महान अवध्त योगी के चरणार्शवन्द्र में शिरसा वन्दन के सिवाय और क्या कहं।

आचार्य श्री हेमचन्द्र उस कारुण्य हृदय का चित्र-चित्रण करते हुए कहते हैं कृतापराधेऽपि जने कृपामंथर तारयोः। ईवर बाष्याह्मपोर्धहं, श्री वीरजिननेत्रयोः।।१।।

छह महीनों तक घोरातिघोर प्राणान्त कष्ट देने वाले संगम नामक दानव के श्रेय की करुणा से अश्रधारा बहाने वाले हे योगी! तेरे दया रूप महासागर का माप कैसे दर्शाक, तेरी अकल-कला के सामने मेरी काव्य कला क्या काम आ सकती है? कहने का आशय यह है कि जितना भी इस महापरुष के जीवन पर कहें कम है। शास्त्र में कहा है कि आप एक क्षमा में ही वीर नहीं थे- किन्त् दानवीर, दयावीर, शीलवीर, त्यागवीर, तपवीर, धीरवीर, कर्मवीर, ज्ञानवीर, और चरित्रवीर आदि सर्वग्णों में शिरोमणि होने से उनका वर्धमान नाम गौन होकर महावीर के नाम से प्रख्यात हुआ- यानि जन्म नाम वर्धमान था. परन्त वीरता के क्षेत्र में अत्लनीय, अद्वितीय तथा अन्पम होने से ग्णाश्रित नाम महाबीर पड़ा। जब वे अपनी आत्मा को शाद्ध करके ईश्वरीय महाश्वास्तियों का आविर्भाव करके कैवल्य पद पर आरूढ़ हुए तब पहले-पहल वर्णाश्रम व्यवस्था केलिए अर्थात क्षत्रिय, ब्राह्मण, वैश्य और शुद्रों को अपने-अपने कर्तव्यों का भान कराने के लिये 🗱 वसरण में विराजमान होकर अपना सत्य धर्म संदेश प्रकट किया था। उस समय मानव समाज की बागडोर ब्राह्मणों के हाथ में थी. इसलिए श्री महावीर प्रभु ने सर्वप्रथम अपने तप, तेज और ज्ञान के प्रभाव से बाहमण वर्ग के महारथी इन्द्रभृति, सुधर्मा आदि ४४११ ब्राह्मणों का हृदय प्लटा किया, पश् बलिदान की मनोवृति को निवृत्त करके स्वइन्द्रियदमन तथा विश्व के प्राणीमात्र से मैत्री, कारुण्य आदि भावना का गरुमंत्र पढ़ा कर

क्षत्रियक्ड

अनासक्ति रूप मुनि दीक्षा धर्म में अधिष्ठित किया। उन के (Fandament teacings) इस अमूल्य उपदेश का मौलिक रहस्य इस प्रकार था-

> सब्वे पाणा-पिया उ मा दुग्ज परिकृता अध्यय वहा। पिय वीवीणो वीवीउ कामा सब्बेसिं वीवियं पियं "पातिकाएज्वे किंगाचं।" (तम्हा)

सारांश यह है कि- प्राणी मात्र को प्राण प्रिय हैं, इसलिए किसी को द:ख मत दो-यानि किसी के जीवन के अधिकारों पर प्रत्याघात न करो। सब स्खप्बंक जिओ और सब को जीने दो। (Live and let live) क्योंकि विश्व रचना का नैसर्गिक विधान ही ऐसा है कि बीजानसार ही फलोत्पत्ति होती है। आम की गठली से आम और नीम के बीज से नीम की उत्पत्ति होती है। इसी तरह दृख से दःख प्राप्त होता है। अतः जहां तक तम दूसरों के लिये जितने-जितने अंशे में दःख के कारण-भत होते हो उतने-उतने अंश में तम्हे भी दःख भोगना ही पड़ेगा। भगवान महावीर के इस अन्पम उपदेश को एक पाश्चिमात्य तत्ववेता ने इन सन्दर शब्दों में प्रकट किया है कि- "जब तक तु दूसरों को दृ:ख देना चाहता है तब तक द:ख मुक्त होने की आशा में सुख के स्वप्न देखना निरर्थक है।'' भगवान महावीर का अटल आत्मविश्वास था कि अपने मख और द:ख का कारण स्वयं आत्मा ही है। वही अपना शत्रु और मित्र है। वृही अपना स्वर्ग-नरक है। जन्म-मरण का हेतु भी स्वयं ही है। बन्ध मोक्ष का कारण भी स्वयं है। इसलिये अन्य किसी को दोष देना अज्ञान है। हिसा, मैथन, परिग्रह आदि में आसंक्त होने से आत्मा का महापतन होता है और अहिंसा संयम तप आदि से उस का उत्थान है। यही उत्कष्ठ धर्म है। कहा भी है कि-

#### "धम्मो मंगल मुक्किट्ठं, अहिंसा संज्ञमो तवो। देवा वि तं नंर्मसंति जस्स धम्मो समा मनो।।" १।।

अहिंसा, संयम, तप रूप उतकृष्ट धर्माराधन से आत्मा दर्बाधिदेव नीर्थंकर बन सकता है। रक से राव बन सकता है तथा प्राणीमात्र का पूजनीय बन मकता है। इसिलये कुल जाति आदि के अभिमान का किमी भी प्राणी के प्रांत ग्लानि नथा घृणा करना अनुचित है। प्रत्येक प्राणी शिष्ट पदारूढ हो मकता है, प्रत्येक सच्चरित्र आत्मा केलिये धर्म और भिन्त के द्वार खुले हैं, अंध श्रद्धा में मिन्न नहीं है। मुन्ति है तत्व चितन और परिशीलन में। हिताहित, मत्यामत्य, भक्ष्याभक्ष्य, पेयापेय, कृत्याकृत्य और धर्माधर्म इत्यादि मब का विवेक पूर्वक निर्णय करों।

#### निकर्च-च्छेदस्तापेभ्यः सुवर्चमिव पण्डितैः परीक्य-भिक्ष्वो ग्राह्यं महत्वो न तु गौरवात्।।१।।

अर्थात् जैसे सोने की परीक्षा करने केलिये कसौटी, छेदन और तपन करना बहुत जरूरी है। वैसे ही हे भिक्षुओ! तुम भी मेरे वचन को मात्र मेरी भिन्तवशा नहीं अपितु परीक्षा करके मानो। प्रमाण, नय, निक्षेप और लक्षण ये तत्व परीक्षा के अमूल्य साधन हैं। इनका उपयोग यथार्थ रूप से करने केलिये मानव मात्र को प्रज्ञा और मेधा का विकास करना बहुत जरूरी है। क्योंकि मानवमेधावी और प्रज्ञा-प्रौढ़ है। पशुओं की भांति प्रज्ञामूढ़ नहीं है। तथा सब प्राणियों से मानव को विशेष प्रकार की नैसर्गिक स्विधाए प्राप्त हैं। इस प्रज्ञा तथा मेधा के विकास द्वार को खोलकर यदि हित साधक नहीं तो पशु जन्म से मनुष्य जन्म की कोई विशेष महत्ता नहीं है। ''बाबा वाक्यं प्रमाणं'' मानने की मृद्रता में मानव जन्म का कोई विशेष महत्व नहीं है। वस्तु को सम्यक् प्रकार से समझ कर हम ससार से घोरातिघोर दुःखों जैसे जन्म-मरण संताप, संयोग-वियोग, आधि-व्याधि का अन्त लाकर मृक्ति के शाश्वत सुखों को प्राप्त कर सकेंगे। मृक्ति ही हमारे जन्म-जन्मान्तरों की जीवन यात्रा का अतिम विश्वाम धाम है। किसी देश-राष्ट्र और जगत को जीत कर वश में करने वाला सच्चा विजेता नहीं है। किन्तु जिसने अपनी आत्मा को जीता है (Self conqueror) है वही सच्चा विजेता है। '

प्रभ महावीर ने मुक्ति के सन्देश को जोर-शोर से प्रजा को सुनाया। जिस के फलस्वरूप प्रजा को जीवन की बड़ी ही जागृति हुई तथा धर्म को वास्तविक महत्ता का दिग्दर्शन कराया। उसी के समर्थन में डा० रिवन्द्रनाथ टैगोर ने सुन्दर शब्दों में कहा है कि भगवान महावीर ने डिडिम नाद से उद्घोषणा की कि धर्म अनादि निधन है, स्वसः सिद्ध है। वह मानव कल्पणा का ढकोसला नहीं है। इन्द्रीय दमन और संयम के यथार्थ पालन में वास्तविक मुक्ति उपलब्ध हो सकती है। केवल बाह्य आडम्बरों से कभी मुक्ति सिद्ध नहीं होती। आत्मा का अन्तरावलोकन और अन्तरशृद्धि के सरल हेत् हैं। इस लिये दैहिक भाति में मानव का मानव के प्रति घृणा भाव होना भूल है। इस अमूल्य उपदेशामृत का प्रभाव आर्यवर्त की प्रजा पर इतना सुन्दर पड़ा कि धार्मिक विधान के व्यासपीठ पर क्षत्रिय अधिष्ठित हो गये। तथा प्रजा उन की आज्ञा पालन करने लगी। इस तरह से भगवान महावीर का उत्क्रान्तिबाद बड़ा प्रशंसनीय-आदरणीय बना।

इसी प्रकार उन का दर्शाया हुआ अहिंसावाद, कर्मवाद, तत्त्ववाद, स्याद्वाद, अपरिग्रहवाद, सृष्ट्वाद, आत्मवाद, पर्रमाणुवाद, विज्ञानवाद इत्यादि अनेक विषय इतने गंभीर और विशाल हैं कि जिनका यथार्थ वर्णन करना मेरे जैसे अल्पन्न व्यक्ति की शक्ति से बाहर है। वास्तव में ये सब विषय विश्व केलिए बहुत विधान-रूप और कल्याणकारी सिद्ध हुए हैं। इस के समर्थन में अनेक प्रमाण उपलब्ध हैं। तथापि यहां पर लोकमान्य तिलक आदि जैसे एकाध देशनेता एवं ऐतिहासन्न के प्रमाण देना उचित होगा। उन्होंने औरएंटल कांफ्रेंस में कहा था कि "आज बाह्मणों की संस्कृति में जो अहिंसात्मक वृत्ति दृष्टिगत हो रही है वह सब जैनधर्म के प्रभाव से ही है। कहने का तात्पर्य यह है कि यदि भगवान महावीर ने इस अहिंसात्मक महान उद्धार का झंडा न उठाया होता तो आर्य संस्कृति नष्ट हो जाती।" डा. राधाविनोद पाल Ex Gudge International Tribunal for trying Japanese war criminals ने अपने अभिपराय में कहा था कि—

"विश्व-शांति संस्थापक सभा के प्रतिनिधियों का हार्दिक स्वागत करने का अधिकार केवल जैनों को ही है। क्योंिक अहिंसा ही विश्वशांति का साम्राज्य स्थापित कर सकती है और उस अनोखी अहिंसा की भेंट जगत को जैनधर्म के निर्यामक तीर्थंकरों ने ही दी है। इसलिये विश्व-शांति की आवाज पाश्वनाथ और महावीर के अनुयायियों के सिवाय दूसरा कौन कर सकता है।"

इसलिये आर्य संस्कृति के अन्तिम श्वास लेते समय संजीवनी-दाता भगवान महावीर ही थे। मानव संसार को मानवता का पाठ पढ़ाने वाले परमगुरु महावीर ही थे। बलिदान की जलती ज्वालाओं से नष्ट होते हुए उपकारी और उपयोगी पशुओं के प्राणदाता प्रभु महावीर ही थे। अनेक प्रकार के मत-भेदों में उत्पन्न होने वाले विग्रहों का स्याद्वाद शैली से समाधान कर सब को एक मृत्र में संगठित करने वाले सूत्रधार महामानव महावीर ही थे। पशुधन के हास से कृष्य हास और उससे होने वाले अन्तसंकट और रोगभय से रक्षण करने वाले महाश्रमण भगवान महावीर ही थे। इस माया के मृगजाल की तृष्णा में तड़पने हुए प्राणियों को आत्मज्ञान का अमृतपान कराने वाले महातत्वज्ञ भगवान महावीर ही थे। सृष्टि के निर्माता की कल्पना में पुरुषार्थहीन बन बैठी रहने वाली प्रजा को अपने पुरुषार्थ-भरे कर्तव्य का भान कराने वाले मार्ग दर्शक महावीर ही थे। अनेक प्रकार की विडम्बनाओं से निराधार बने हुए आत्माओं केलिये सच्चे आधार स्तम्भ महावीर ही थे। उन गुणसागर का जितना भी वर्णन किया जावे उतना ही थोड़ा है।

उन्होंने सर्वसाधारण जनता को मानव मंस्कृति विज्ञान (Science of Human culture) के विकास की पराकाष्ठा पर पहुंचने के निये मृक्ति

महातीर्थं का राजमार्ग (Royal Road) सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक् चरित्र (Right Faith, Right knowledge and Right Conduct) रूप अपूर्व साधन द्वारा पद्धतिसर दर्शाया इसलिये वे तीर्थंकर कहलाये।

संसार में तीर्थंकर पद सर्वोत्कृष्ट, सर्वोपिर और सर्वपृज्य होने से उस काल में १. भौतिकवादी आंजत केशकम्बली, २. नियतिवादी मंखलीपुत्र गोशालिक, ३. अफ्रियावादी पूर्णकश्यप, ४. नित्य-पदार्थवादी प्रकृधकात्यायन, ५. क्षणिकवादी गौतम-बुद्ध, और ६. संशयवादी संजय-बेलट्टीपुत्त आदि भिन्न भिन्न धर्मों के संस्थापक और संचालक अपने आप को तीर्थंकर कहलाने में उत्सुकता पूर्वक प्रतिस्पर्धा की दौड़धूप में व्यस्त थे।

अर्थात् उस समय मत प्रतिस्पर्धा (Religious rivaey) की दौड़ा-दौड़ थी। जैसे कि आज (Power and Popliarity) सत्ता और श्लाघा के लिये मच रही है। परन्त कहावत है कि (All glitters is not gold) पीला सो सोना नहीं। कहा भी है कि- "साधवों न हिं सर्वत्र चंदनं न दने-दने।" तात्पर्य यह है कि श्रति, यक्ति और अनुभृति द्वारा सज्ज और विज्ञजन (People of culture and common sence) केलिये सच्च और झठ का निर्णय करना कोई कठिन विषय नहीं था और वैसे तो प्रभ महाबीर के परम पवित्र प्रवचन का आधार मन कल्पना और अनुमान की भूमि पर तो था ही नहीं। परन्तु उन के प्रवचनों में लोकालोक के मुलभत त्रस्य-ग्य-पर्याय के त्रिकालवर्ती भावों का दिग्दर्शन था। अथवा आधनिक परिभाषा में कहा जाय तो उसमें विराट विश्व या अखिल ब्रह्माण्ड (whole cosmos) की विधि विहित घटनाएं (Natural phemomena) उनके द्वारा होती हुई व्यवस्था (organization) विधि का विधान और नियम (Low and order) का प्रतिपादन और प्रकाशन था और महातत्त्वभृत पदार्थौ (substance order) का प्रतिपादन और प्रकाशन था। और महान तत्वभूत पदार्थों (Substance) के स्वभाव-विभाव की चित्र-विचित्र प्रक्रियामय चराचर विश्व (Universe) की अखंड नियमबद्ध रचनात्मक वैज्ञानिक ढंग (Scientific and systematic way) से विवेद कशाल व्यवस्था हो रही है। उस नैसर्गिक महासत्ता (The Government of Nature) के महाशासन का मुलांधार (Fulerum) रूप उत्पाद व्यय भ्रौव्य का तात्विक विवेचन था। आधनिक महान विज्ञानवेत्ता (Advanced Scientists) मेलर-व्हाईटहैंड और कोल्डिंग आदि जितने प्रमाण में विश्व रचना सम्बन्धी

आधिकाधिक अध्ययन करते गये उतने उतने प्रमाण में उनकी मात्यता भी इस विषय में दृढ़ होती गई। इस विषय में विशोष न कह कर सिर्फ डा. G. W. मेलर का आभप्राय दशांता हूं

"The therem is usually considered the flower of the Machanical world the hightest and most genral theorem of Natural Science to which the thought of many centuries has led." उनके कहने का आशय यह है कि इस विश्व के सकल पदार्थ "अत्याद-व्याय-भीव्यात्मक हैं। आज तो पश्चिमात्य विचारकों का भी स्पष्ट कहना है कि "Science recognised no authority other than Nature विज्ञान विधि से विशेष किसी को प्रमाण नहीं मानता। इस लिये बुद्धिवाद के युग में प्रकृति से विशेष वैज्ञानिक प्रमाण क्या बतावें।

जैन शास्त्रों में तो स्पष्ट उल्लेख है कि अनादि काल से तीर्थंकर भगवन्तों ने **ऑबल बहुमाण्ड और जान को बीज 'उत्पाद-व्यय-धीव्य'** इस त्रिपदी रूप ही पर्काशत किया है और भगवान महावीर जब सर्वज्ञ (Omnicient) पद पर पहुंचे अर्थात केवलज्ञान प्राप्त कर तीर्थंकर बने तब उनके प्रधान शिष्य गणधर ने प्रश्न किया कि "भंते कि तत्तं कि तत्तं?" प्रत्यत्तर में उन्होंने कहा-"उत्पन्ने**इ वा विगमेइ वा ध्वेइ वा।"** इस त्रिपदी द्वारा ही अपनी दिव्य ध्वनि का मंगलाचरण किया था। उन्होंने अपनी उत्पन्न सुक्ष्म दृष्टि से इस विशव के म्बरूप का यथार्थ अवलोकन कर उपर्यक्त सार्वभौमिक सत्य जगत के सामने प्रकाशित किया था। इस में किसी भी प्रकार से उसमें मत-कदाग्रह और दंभ नहीं था। यह उनकी वीतरागता का लक्षण था और तीर्थंकर होने का प्रबल प्रमाण था। तात्पर्य यह है कि जैसा पदार्थ विज्ञान का स्वरूप है वैसा ही प्रतिपादन किया। विचारक और वैज्ञानिकवर्ग अपनी मर्यादित मत्यानसार संक्षेप अर्थ यह करते हैं कि "Permanence underlying change)"। यानि पदार्थ अपने स्वभाव (Characteristic) में क्रायम (नित्य धौच्य) रहते हुए भी अनेक अवस्थाओं (पर्यायों-अत्पाद,व्यय) में परिवर्तित होता रहता है। वास्तव में तो इस महावाक्य का यथार्थ स्वरूप महाप्रभ के समान सर्वज्ञ पद पर पहुंचे तभी समझा जा सकता है। धर्म की व्याख्या करते हुए "वत्य सहाबोधम्मो" अर्थात वस्त का स्वभाव ही धर्म है। इस एक छोटे से सुत्र में इतना गंभीर रहस्य भर दिया है। कि साधारण व्यक्ति इस की गंभीरता को समझने में असमर्थ हो जाता है। उन ध्यानवीर और ज्ञानगंभीर महानतत्वज्ञ प्रभु को हरेक सिद्धान्त अतिगहन.

सारगिर्भत है। यही कारण था कि भगवान महावीर के उपदेश को जनता ने श्रद्धा पूर्वक अपना लिया था। सामान्य प्रजा तो क्या मगध नरेश श्रोणक, अंगदेश नरेश अजातशत्र, वीत्तभ्यपत्तन नरेश उदायन, दशाणंदेश नरेश दशाणंभद्र, विदेह गणतंत्र के महाराजा चेटक, कोशल तथा मल्ल देशों के १८ शासक एवं अनेक राजा-महाराजा-सम्राट भगवान महावीर के अनुयायी बने। कितने ही विरगज विद्वान इन्द्रभृति आदि दीक्षा ग्रहण कर निग्रंथ मुनि शिष्य बने। प्रायथोगोरस (Pythogoras) ई. पू. ५३२ जैसे युनानी तत्ववेता ने भी पूर्वजनम बीर पुनर्जन्म के सिद्धान्तों को प्रभु महावीर की शैली से ही स्वीकार किया था। उनका उपदेश समुद्र पार के यूनान, मिश्र, चीन, टर्की, तक भी पहुंचा था और बहां के विदेशी युवराज आर्दरकुमार ने भी यहां आकर दीक्षा ग्रहण की थी। बनेक राजकुमारों, राजकन्याओं, राजरानियों, राजाओं ने भी मुनि दीक्षायें ग्रहण कीं। कहने का आशय यह है कि प्रभु महावीर की संस्कृति दिगान्तव्यापी बनी।

. उनके तत्त्वदर्शन के अनेक गहन विषयों में पंचास्तिकाय, सप्तनय, सप्तमंगी अनेकांत, अष्टकर्म, नवतत्व, षडदर्शन आदि मुख्य थे। जिनका शास्त्रों में अति सूक्ष्मता से वर्णन है।" उन्हें समझना बड़े कुशाग्र बुद्धियों का साम है। ऐसा कहना कोई अतिश्योक्ति नहीं है कि उन का पदार्थ विज्ञान परमाणुबाद आधुनिक विज्ञान के (Atomic and molecular theories) अणुबाद की मान्यता से तो क्या परन्तु डा. ऐन्स्टीन, एडींग्न स्पेनर, ड्रेटन और न्यूटन की मान्यताओं (Theories) को भी मात करते हैं। यदि निष्पक्ष भारतीय विद्वान भगवान महावीर के तत्वज्ञान की प्रशंसा करें तो आश्चर्य ही क्या है। किन्तु पाश्चिमात्य विद्वान डा. हर्मनयकोबी, डा. हर्टल, डा. वींटरनीज, डा. थोमस, डा. हेल्मेथ, डा. बोनग्रेजनप, डा. टेसेटेरी आदि ने भी भूरि-भूरि प्रशंसा की है। यथा—

### १. जर्मन विद्वान डा. हर्टल लिखता है

जैनों का महान संस्कृत साहित्य यदि अलग कर दिया जाय तो मैं नहीं कह सकता कि संस्कृत साहित्य की क्या दशा हो। जैसे-जैसे मैं इस साहित्य को विशेष रूप से जानता जाता हूं वैसे-वैसे मेरा आनन्द बढ़ता जाता है। इसे विशेष रूप से मेरी जानने की इच्छा बलियसी हो जाती है।

### २. जर्मन विद्वान डा. हर्मन येकोबी कहता है

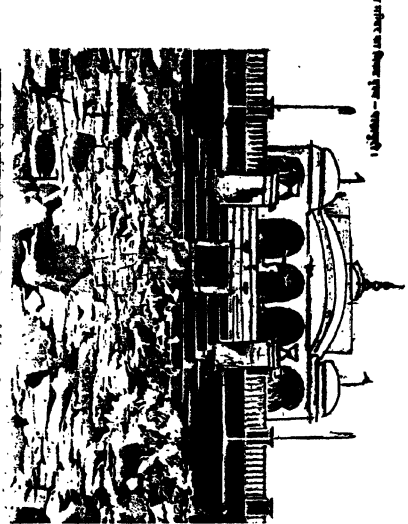
अन्त में मुझे अपना निश्चय विचार प्रकट करने दो। मैं कहूंगा कि जैनधर्म के सिद्धान्त-मूल सिद्धान्त हैं। यह धर्म स्वतंत्र, अन्य धर्मों से सर्वथा भिन्न है। प्राचीन भारतवर्ष के तत्वज्ञान का और धार्मिक जीवन का अभ्यास करते केलिये यह बहुत उपयोगी और उत्तम है।

आज के विश्व को यदि वास्तिविक स्थाई शांति प्राप्त करने की इच्छा है तो प्रभु महावीर के विश्व कल्याणकारी इन अहिंसा, अनेकान्त और अपरिग्रह आंदि शिक्षाओं के प्रचार एवं पालन करने केलिए प्रत्येक व्यक्ति को कटिबद्ध हो जाना चाहिए। इस से आर्थिक, सामाजिक, राजनैतिक एवं धार्मिक आदि सकल समस्याएं शांतिपूर्वक हल होकर प्रजा शांति-सुख का सांस लेगी।

#### भगवान महावीर का निर्वाण

भगवान महावीर का निर्वाण ई. प. ५२७ कार्तिक अमावस्या को रात्रि के समय मगध जनपद में राजगृही के निकट मध्य पावानगरी में हुआ। उस रात्रि को देवों और मनष्यों ने मिल कर दीपावली के रूप में उत्सव मनाया था। तदानसार आज तक कार्तिक अमावस्या को सर्वत्र बड़े उत्साह से दीवाली पर्व मनाया जाता है। कार्तिक की दीवाली के दसरे दिन कार्तिक शक्ला प्रतिपदा के दिन महावीर निर्वाण संवत का प्रारंभ होता है। उसी दिन भगवान महावीर के मख्य शिष्य गणधर इन्द्रभृति गौतम को पावानगरी के निकट गणाया जी में केवलज्ञान की प्राप्ति हुई थी। भगवान महाबीर के ११ गणधरों में से ९ गणधरों का निर्वाण भगवान के जीवनकाल में ही राजगृही के विभारिगरि (पर्वत) पर हो गया था। भगवान के निर्वाण के बाद इन्द्रभित गौतम और सधर्मा स्वामी दोनों गणधर विद्यमान थे। भगवान के निर्वाण के त्रन्त बाद गौतम को केवलज्ञान की प्राप्ति हो गई। अतः भगवान के चतुर्विध संघकी व्यवस्था पांचवें गणधर स्धर्मा उस समय छदास्थ थे। इसलिये उन्होंने संभाली। आज भी श्वेताम्बर जैन (मर्तिपजक) संघ परंपरा सधर्मास्वामी के निर्प्रंथ गच्छ (गण) से संबंधित चली आ रही है। और मानी भी जाती है। पश्चात गौतमस्वामी तथा सधर्मास्वामी ने (केवली हो कर) क्रमशः राजगृह ही विभारगिरि पर ही निर्वाण प्राप्त किया। स्धर्मास्वामी के बाद उनके शिष्य पट्टधर जम्बस्वामी हए। भगवान के बाद गौतम, सुधर्मा और जम्ब ये तीनों केवली होकर निर्वाण पाये।""





भगवान महावीर के पार्थिव भागिर के टाहसस्कारके- स्थान पर निर्मित जलमंदिर पांबाप्री

### भगवान महावीर का चतुर्विध संघ परिवार

भगवान महावीर के निर्वाण के समय इन्द्रभृति गौतम आदि १४०००. उत्कष्ट साध थे। चन्दनबाला आदि ३६००० उत्कृष्ट साध्वयां थी। शख शतक आदि १५९००० उत्कृष्ट श्रावकों की संख्या थी। सुलसा आदि ३१८००० उत्कृष्ट श्राविकाओं की संख्या थी। ३०० चौदह पूर्वधारी म्नि थे। अतिशयलब्धि-धारी उत्कृष्ट अवधिज्ञानी १३०० मृनि थे। केवलज्ञानियों की उत्कृष्ट संख्या थी। उत्कृष्ट ७०० वैक्रिय-लिब्ध वाले मनियों की संख्या थी। ७०० उत्कृष्ट विपलमित मनःपर्यव ज्ञानियों की संख्या थी। ४०० उत्कृप्ट वादियों की संख्या थी। ७०० मृनियों ने मोक्ष प्राप्त किया। १४०० साध्वियों ने मोक्ष प्राप्त किया। प्रभु के ५०० मुनि अनुत्तर विमान में उत्पन्न हुए जो आगामी जन्म में मोक्ष प्राप्त करेंगे। इस प्रकार भगवान महावीर ३० वर्ष गृहस्थावस्था में रहे। साढ़े बारह वर्ष तक छद्मस्थावस्था में म्निधर्म पाल कर बाद में केवलज्ञान प्राप्त किया। कुछ काल कम ३० वर्ष केवली पर्याय में रह कर समच्चय ४२ वर्ष तक चरित्र पाल कर ७२ वर्ष आय व्यतीत कर मर्वकर्मों को क्षय कर जन्म, जरा, मृत्यु से सदा केलिय रहित होकर चौविहार छठ (दो उपवार्स) के तप के साथ पद्मासन में शैलेशीकरण में बैठे हुए ५२७ ई. प. कार्तिक अमावस को पावा में निर्वाण पाये।

### ज्योतिषशास्त्र और वर्धमान महावीर

जैन परम्परा के मान्य २४ तीर्थंकरों में से २२ तीर्थंकर सूर्य वंशीय क्षत्रिय राजघरानों में हुए हैं और शोष २ चन्द्रवंश के क्षत्रिय राजघरानों में हुए हैं।

महावीर स्वामी ने अपने पूर्ववर्ती २३ तीर्थंकरों के उपदेशों का अवगुठन करके और समयानुकृल संशोधन करके जैन-विचार-धारा को ऐतिहासिक महत्व दिया था। आप शाक्य मुनि गौतम के समकालीन थे। जैन परम्परा में जिसे श्वेतांबर साहित्य कहा जाता है उस में महावीर स्वामी के जीवन संबंध में दिगम्बर साहित्य की अपेक्षाकृत अधिक प्रामाणिक सामग्री है। दिगम्बर परम्परा के अनुसार इन के कोई भाई-बहन, पत्नी, सन्तान, चाचा आदि नहीं थे। श्वेतांबर परंपरा इनके पारिवारिक ऐतिहासिक तथ्यों को छिपाती नहीं है बल्कि स्वीकार करती है। क्योंकि पारिवारिक स्थितियों में महावीर की महानता में कोई अन्तर नहीं आता। आपकी पारिवारिक स्थिति इस प्रकार है—

ì

- पता— मगध जनपद में क्षत्रियकुंडपुर के नरेश काश्यपगोत्रीय।
   ज्ञातृवंश के ईक्ष्वाकुकुल के क्षत्रिय सिद्धार्थ थे।
- २. माता— विदेह जनपद के वैशाली नरेश सूर्यवंशीय वाशिष्ट गोत्रीय लिच्छिवी-कुल के महाराजा चेटक की बहन त्रिशला थी।
- 3. पत्नी— कोडिन्स गोत्रीय क्षत्रिय समरवीर अपरनाम नरवीर कलिंगदेश के महासामंत की पुत्री यशोबा थी।
- ४. पुत्री अनवद्या अपरनाम प्रियदर्शना जो कोशिक गोत्रीय क्षत्रिय राजपुत्र जमाली को ब्याही थी। यह भगवान महावीर का भानजा था।
- प्र. जमाता (दामाद) कौशिक गोत्रीय राजपूत जमाली। भगवान महावीर की बड़ी बहन का पुत्र था।
- ६. बोहित्री— महावीर स्वामी की पुत्री प्रियदर्शना की बेटी थी। जिस का नाम यशस्वती अपरनाम शेववती था।
- ७. बड़े भाई निन्दवर्धन थे। जो अपने पिता राजा सिद्धार्थ के देहावसान के बाद उनके जानशीन क्षत्रिय कंडपुर के राजा हुए। द से १२ अन्य क्टुम्बी।
- द. चाचा सुपार्श्व ९. भुआ यशोधरा १०. मामा चेटक ११. बहन सुदर्शना। १२. **भाभी** (भोजाई) बड़े भाई नन्दीवर्धन की भार्या ज्येच्छा चेटक की पुत्री थी।

यों तो बाल्यावस्था से ही अप का रुझान क्षत्रियोचित कर्मों की बजाय वैराग्य की तरफ अधिक था। लेकिन माता-पिता के निधन के बाद भाई-भाभी के बहुत रोकेने पर भी आप ने २८ वर्ष की अवस्था में वैराग्य ले लिया और ३० वर्ष की अवस्था में अप ने गृह को त्याग दिया। अब इन महान विभूति की जीवनी को अवेतिय शास्त्र के अनुसार देखें कि आप की जन्म कुण्डली के अनसार आपका जीवन वृतात कैसा है।

जन्म- जैन वांडमय में उल्लेख है कि वि. पू. ५४३ (ई. पू. ६००) आषाढ़ शुक्ला छह को भगवान महावीर गर्भ में आये। यह माना जाता है कि पहले आप कुंडपुर के बाह्मणकुंड नगर में देवानन्दा नामक बाह्मणी के गर्भ में अवतरित हुए किन्तु माता देवानन्दा एक अवतारी जीव का गर्भ वहन नहीं कर पा रही थी। इसलिये इन्द्र ने अपने देवदूत द्वारा आपके भूण को क्षत्रियाणी महारानी त्रिशला देवी की कोख में परिवर्तित करवा दिया। क्रोंक सभी अवतरित विभूतियां राजरानी क्षत्रियाणी की कोख से ही जन्म लेती हैं। वि. पू. ५४२ (ई. पू. ५९९) में ग्रीष्म ऋतु के बैत्रमास की शुक्ला १३ के दिन पूरे नौ महीने सात दिन बारह घंटों के पूण होने पर जब कि नक्षत्र अपनी उच्च स्थितियों को प्राप्त थे। प्रथम चन्द्र योग से दिशाओं के समूह जब निर्मल थे। अंधकार हीन और ज्योतिष विशुद्ध काल था, सारे शकुन शुभ थे। अनुकूल दिक्षण पवन भूमि को स्पर्श कर रहा था। भूमि धान्य से परिपूर्ण थी। सारे प्राणी और मनुष्य प्रमुदित और क्रीड़ा लीन थे। उस समय उत्तरा फाल्गुनी नक्षत्र के चौथे चरण में आधी रात में मगध जनपद में क्षत्रियकुंडपुर में ईक्ष्वाकु कुलभूषण रघुकुल-नन्दन, सूर्यवंशमणि, ज्ञातृवंश-दीपक, सिद्धार्थ के कुमार, प्रियकारिणी त्रिशाला देवी नन्दन, नन्दीवर्धनानुज, सुर्शना-सहोदर, क्षत्रियकुंड के राजकुमार के रूप में सन्मित् वर्धमान-महावीर माता त्रिशाला देवी की दिक्षण कुक्षी से प्रसूत हुएएउस समय सूर्य की महादशा एवं शनि की अर्न्तदशा, बुद्ध का प्रत्यन्तर चल रहा था।

उन के जन्म काल में उत्तरा फालगुनी नक्षत्र का बड़ा महत्व है। आपका गर्भावतरण, गर्भ-प्रत्यावर्तन, जन्म, गृहत्याग (दीक्षा) केवलज्ञान प्राप्ति नामक पांचों घटनाएं उत्तराफालगुनी नक्षत्र में ही संगठित हुई थीं। इस जातक का जन्म क्योंकि शुक्ल पक्ष की त्रयोदशी को है, इसलिये जातक का गेहुआं (स्वर्ण जैसा पीला) रंग होना चाहिए।

### तीर्थंकर वर्धमान महावीर की जन्मकुंडली



चैत्र शुक्ला त्रयोवशी ई. पू. ४९९ वि. पू. ४४२

नव ग्रह अनुसार विवेचन - १. मंगल— क्योंकि उच्च का मकर राशि का है इसलिये जातक ख्यातिप्राप्त, पराक्रमी, नेता, ऐश्वर्यशाली एवं महत्वाकांक्षी होता है। साथ ही राजसी चिन्हों यथा प्रलम्बबाहु, सुदृढ़ स्कन्ध द्वय, विशाल वक्ष स्थल, उन्नत ललाट तथा कान्तिमय मुखमंडल से युक्त होता है।

- २. सूर्य— उच्च तथा मेष राशि का है। बतः जातक आत्मवली, स्वाभिमानी, महत्वाकांक्षी, गंभीर, तथा उदार-वृत्ति वाला होता है।
- ३. बृहस्पति— क्योंकि उच्च का और कर्क राशि का है इसलिये ऐसा जातक सदाबारी, विद्वान, सत्यवक्ता, महायशस्वी, समदृष्टि, सुधारक, योगी, लोकमान्य और नेतृत्व करने वाला होता है। मुखमंडल आभायुक्त, तेजोमय एवं प्रमावोत्पादक होता है।
- ४. शुक्र- क्योंकि स्वग्रही और पंचमभाव में है और वृष का है अतः जातक सुंदर, ऐश्वर्यशाली, दानी तथा सात्विक वृत्तिवाला होता है। साथ ही परोपकारी, अनेक शास्त्रों का जाता, त्याग भावना बाला, संगीत प्रेमी और भाग्यवान् होता है। यह जातक स्वतंत्र प्रकृति का विचारक होता है।
- प्र. शनि— क्योंकि उच्च क्षेत्रीय होकर दशमगृह में बैठा है अतः यह जातक सुभाषी, नेतृत्व प्रदान करने में समर्थ, उन्नितशील, यशस्वी होता है। ऐसा जातक जागीदारों का राजा होता है।
- ६. राहु— क्योंकि कर्क राशि का है। अतः यह जातक उदार एवं इन्द्रीय-निग्नही होता है। दाम्पत्य जीवन को अल्पकाल तक भोगता है।
- ७. केतु— क्योंकि मकर राशि का है इसलिये जातक प्रवासी, परिश्रमी, पराक्रमी, तेजस्वी और मोक्षमार्गी होता है।
- इ. बुद्ध क्योंकि मेष राशि का है, फलतः ऐसा जातक इकहरे लेकिन सुगठित अंगों वाला, सत्यवक्ता, समृद्ध, सम्पन्न एवं ऐश्वर्यशाली होता है।
- ९. चन्द्र— क्योंकि कन्या राशि का होकर नवम स्थान पर बैठा है अतः यह जातक अल्प संतित वाला, दानी स्वभाव वाला, गंभीर प्रकृत्ति का तथा सुदृढ़ देह-यष्ठिवाला, धार्मिक वृत्ति का होता है।

### द्वादश गृहों का विवेचन

प्रथम गृह— मंगल के कारण गर्मकाल में किसी गड़बड़ी (गर्भ परावर्तन) की संभावना से इन्कार नहीं किया जा सकता। मंगल और केतु की यृति के फलस्वरूप परोपकारी, मोक्षमार्ग प्रदर्शक होता है। मंगल उच्चराशी का है इसलिये जातक रजोगुण नाशक तथा भ्रमणशील होता है, ख्यातिप्राप्त नेता होता है। केतु के प्रभाव से विश्ववंद्य, परमपूज्य, बृद्धि व भाग्य की खान होता है। जिस के दर्शनार्थ लोग चल कर आयें ऐसा नामवर बुलन्द-मर्तबा होता है। जती-सती एकांतप्रिय होता है।

द्वितीय गृह — घनेश क्योंकि तुला राशि का होकर दशम स्थान कार्यक्षेत्र में जा बैठा है, राजकुलोत्पन्न हो कर भी क्योंकि शनि उच्च का तुला राशि का है। अतः इससे जातक का राज्ययोग दीख पड़ रहा है। मतलब यह है कि ऐसा जातक राजधराने में जन्म लेकर भी राजसत्ता का उपयोग नहीं कर सकता।

तृतीय गृह — वृहस्पित तीसरे स्थान का स्वामी होकर भी क्योंकि दशम स्थान में उच्चक्षेत्री होकर बैठा है और अपने घर को पूर्ण दृष्टि से देख रहा है। इसिलये इस जातक का मान-सम्मान अक्षुण्ण रहता है। यह व्यक्ति अपने क्षेत्र में सूर्य के समान चमकता है।

तीसरे स्थान का स्वामी गुरु उच्च राशि का होकर केन्द्र में स्थित है। इस के हिसाब से चार बहिन-भाइयों के योग बन रहे हैं। लेकिन राहु का संयोग होने से एक बहिन व एक भाई ही होंगे। बहिन का योग इस लिये बन रहा है कि चंद्रमा की तृतीय भाव पर पूर्ण दृष्टि है और ११वें स्थान का स्वामी मंगल लग्न में बैठा है ऐसी हालत में इस जातक के सहोदर या सहोदरा अग्रज ही हो सकते हैं किनष्ठ नहीं।

चतुर्थ गृह— उच्च का सूर्य मेष राशि का है साथ ही बुद्ध का संयोग भी है तथा मंगल की पूर्ण दृष्टि है। ऐसा जातक स्वाभिमानी, महत्वाकांक्षी, उदारवृत्ति वाला, गंभीर प्रकृति का तथा स्वावलंबी व्यक्ति होता है। सूर्य व बुद्ध की युति के परिणामस्वरूप ऐसा जातक विचारवान, संशोधक तथा मुभापी विद्वान होता है।

पंचम गृह— पंचम स्थान में वृष राशि शुक्र के स्वगृही होने के कारण इस ऐश्वर्यशाली, सुदर्शन, सात्विक वृत्तिक, सदाचारी जातक की बृद्धि में वैराग्यभाव अबोधावस्था पार करते ही आजाना चाहिए। इस जातक ने स्वजनों के सांसारिक मोहपाश से स्वयं को निस्पृह रखा होगा। यह जातक आचार्य (तीर्थंकर) पद को प्राप्त करने वाला होता है। बुद्ध राशि के होने से इस के उत्कर्ष-काल का प्रारंभ २५ वें वर्ष से होता है। (घर में विरक्त अवस्था का प्रारंभ)। पांचवें घर में क्योंकि शुक्र अपने घर का स्वामी बन बैठा है, अतः इस जातक के संतान के नाम पर केवल पुत्री ही होती है। (प्रियदर्शना पुत्री)। ऐसा जातक पुत्र सुख से विहीन होता है। "सुतेश यस्य पंचमे पुत्र तस्य न जीवति" (लोमश संहिता)।

चच्दम गृह — बुद्ध ग्रह क्योंकि नपुंसक है अतः इस जातक में काम क्रीडाओं, रित-क्रियाओं या प्रणय व्यापार के प्रति विशेष उत्साह नहीं होता। कामदेव की बजाय महादेव इस का आदर्श होता है। जातक का शत्रु पक्ष निर्बल होता है। इस का विरोध नगन्य होता है। किं-बहुना जातक अजातशत्र होता है। सप्तम मृह— राहु और वृहस्पति कर्क राशि में स्थित है इसलिये इनका परिणय-वय किशोरकाल ठहरता है। (यशोदा पत्नी)। इस इन्द्रिय निग्नही जातक के सातवें घर में राहु की स्थित है तथा शनि की पूर्ण दृष्टि है इसलिये पत्नी त्याग का अवसर भी शीम्र ही होकर यौवनावस्था में ज्ञान उपस्थित होता है। उच्च राशि का वृहस्पति तथा राहु की युति होने से जातक तमोगुणनाशक, शिक्षादाता, तामसी वृत्ति व इन्द्रिय सुखों का परित्याग करने व कराने वाला होता है।

अष्टमगृह — अष्टमेश सूर्य उच्च राशि का होकर चौथे घर में बैठा है अतः ऐसा जातक पर्याप्त आयु का भोगी होता है। अर्थात् पूरी आयु भोग कर स्वाभाविक मृत्यु को प्राप्त करता है।

नवसगृह— कन्या राशि का स्वामी बृद्ध चौथे स्थान में चला गया है। जिस के कारण जातक की धार्मिक प्रवृत्तियों को बढ़ावा मिल रहा है। साथ ही चन्द्रमा के क्षेत्र में गहु के बैठने से परम्परा से चली आ रही धार्मिक विचार धारा का विरोधी बनने के पूरे आसार है। (यज्ञ-यागों में पशुबलि, वर्णवाद-जातिवाद आदि अनेक परम्पराओं का विरोध)। गुरु उच्च का होने से राजकुलोत्पन्न, यह जातक अलंकार प्रिय होता है। चन्द्रमा धर्मस्थान में है अतः नीर-तीरे इनके जीवन की महान घटना घटने (ऋतुकूला नदी के तट के समीप केवलज्ञान प्राप्ति) के योग हैं।

दशमगृह— शनि उच्च का होकर राज्य-स्थान में विद्यमान है तथा सूर्य और बुद्ध उसे पूर्ण दृष्टि से देखते हैं। इसिलये यहां एक तरफ राजयोग बन रहा है। वहीं तुला राशी का स्वामी बुद्ध शुक्र जो कर्मक्षेत्र का मालिक भी है। पंचम स्थान पर (जो बुद्धि का क्षेत्र है) चला गया है। फलतः राजयोग से विपरीत होना आवश्यम्भावी है। इसके परिणामस्वरूप ऐसा राजकुमार एक वैरागी सन्यासी होता है। ऐसे राजघराने के बालक का लालन-पालन धायों द्वारा होना बिल्कुल स्वाभाविक है।

एकबशं पृह— आय-स्थान का स्वामी मंगल लग्न में केतु के साथ उच्च क्षेत्रि होकर बैठा है। यह सम्पन्न जातक आय को परमार्थ में लगाने वाला होता है (वर्षीबानबाता) एकादश भाव पर उच्च क्षेत्री गुरु एवं होत्री शुक्र की पूर्ण दृष्टि है। इस जातक के इकबाल की बुलंदी जवानी से ही शुरू होती है। यह जातक एक नामवर हस्ती (महाभाग) होता है। बहुत ही कमाल का पहुंचा हुआ एक ऐसा व्यक्ति होता है जिसको समाज का पूज्यवर्ग (ऋषि-महर्षि, ब्राह्मण वर्ग भी) मान-सम्मान दें। द्वादशः गृह— व्यय स्थान में धनुराशि होने से तथा स्वामी वृहस्पति उच्च का होने से इस जातक द्वारा धार्मिक, परोपकारी एवं मांगलिक कार्यों में ही रुचि के योग हैं।

٠1

रोष- आयु के मध्यम काल में अतिसार या रक्त पित्त से रोग संभव है। (बोशालाक का तेजोलश्या इन पर छोड़ने से रक्त-पित्त अतिसार रोग)।

निर्वाण— जब शनि की महादशा में वृहस्पति का अन्तर हो और आयु ७२ वर्ष में चल रही हो तब मारकेश लगता है (निर्वाण होगा)

जिस दिन महाबीर स्वामी ने निर्वाण लाभ किया, उस दिन कार्तिक की अमाबस्या की रात में स्वाति नक्षत्र चल रहा था आपके जीवन का ७२ वर्ष गुजर रहा था। यह पावापुरी की भूमि थी ४७० वि. पू. (५२७ ई. पू.) में पृथ्वी की ज्वाज्वल्यमान ज्योति, ब्रह्मांड की परमज्योति का एक अभिन्न अंश बन गयी इस प्रकार सन्मति महाबीर निर्वाण को प्राप्त हए। 12

### द्वादश गृहों के अनुसार प्रभु महावीर के जीवन की मुख्य घटनाएं

- प्रथम गृह में भगवान महावीर का गर्भ-परावर्तन हआ।
- २. तृतीर्य गृह— भगवान महावीर का एक बड़ा भाई नन्दीवर्धन तथा एक बड़ी बहन सुदर्शना थे।

पंचम गृह - विरक्त अवस्था का प्रारंभ, पुत्री प्रियदर्शना थी।

सप्तम गृह— यशोदा पत्नी थी इस से पृत्री प्रियदर्शना का जन्म हुआ। पाश्चात पत्नी त्याग का अवसर भी शीघ्रं आ गया।

- ४. नवम गृह— धार्मिक परम्परा में विकृतियों का खुलकर विरोध। नदीतीर पर केवलज्ञानोत्पत्ति।
  - ६. एकावश गृह- वर्षीदान में धन का उपयोग
- ७. रोग- गोशालक ने इन पर तेजोलेशिया छोड़ी- परिणाम स्वरूप रक्त-पित्त अतिसार रोग का होना। 13

# भगवान महावीर का जन्मस्थान क्षत्रियकुंड

जैनधर्म के चौवीमवें तीर्थकर भगवान महावीर का जन्म ई. प. ५९९ (ब. प्. ५ ४२) चैत्र शक्ला त्रयादशी को मगध जनपद के क्ंडरगाम (क्ण्डग्राम) में हुआ था। इसकी पीप्ट प्राचीन जैनागम आचारांग, कल्पसूत्र आदि अनेक आगम-शास्त्र करते हैं एवं अनेकानक यात्री-यात्रीसंघ यात्रा करने केलिये प्राचीनकाल से आज नक वहा आने-जाने रहते हैं। इसकी पिष्ट में हम आगे विस्तार से लिखेंगे। कडग्राम टो भागों में विभाजित था। १. क्षत्रियकंडग्राम और २. ब्राह्मणकंडग्राम। कछ वर्ष पहले तक तो उपयंक्त क्षात्रियकंड को ही भगवान महावीर के व्यवन (गर्भावतरण), जन्म, दीक्षा, तीन कल्याणकों की भीम निविवीद रूप से मान्य थी। परन्त पाश्चिमात्य अन्वेपकों ने जब वसाढ़ (प्राचीन वैशाली) की खोज की और भगवान महावीर केलिये प्रयक्त- वैशालिक विदेहदिन्ता, विदेहदिन्त, विदेहजच्या आदि शब्द पढने से उन विद्वानों ने यह धारणा बना ली कि भगवान महावीर का जनमन्थान वैशाली ही है और उसके एक महत्ले को ही कुंडग्राम मान निया। इन का समर्थन कछ भारतीय विद्वानों ने भी कर डाला। दिगम्बर साहित्य ने कंडपर के स्थान पर कंडलपर माना और नालंदा के निकटवर्ती बहगांव को ही कंडलपर मानकर वहां भगवान महावीर के दिगम्बर मन्दिर स्थापित करिये। इर्मालये क्षत्रियकंड म्थान कहां पर है? कई वर्षों से ऐसा प्रश्न उठ खड़ा हुआ। अतः र्थात्रयकंड केलिये इस समय तीन मान्यताएं प्रचलित हैं। १. प्राचीन मान्यता मगध जनपट में लच्छेआड (जमर्ड) के निकट क्षत्रियकंड को भगवान महाबीर के जनमम्थान की है।

- २. दिगम्बर-पंथ मगध जनपद में नासंदा के निकट बड़गांव को कुंडलपुर मानकर भगवान महावीर का जनमस्थान मानता है।
- ३. आधूनिक कुछ पाश्चिमात्य एवं भारतीय विद्वान क्षत्रियकुंड को विदेह जनपद की राजधानी वैशाली का एक मोहल्ला मानते हैं। ऐसा मानते हुए भी इस मुहल्ले के लिये इन का एक मत नहीं है।

### कुछ पाश्चिमात्य विदेशी विद्वानों की मान्यताएं

श्रित्रयकुंड कहां पर है? इस केलिये कुछ आधुनिक पाश्चिमात्य संशोधकों का मत है कि विदेह जनपद में वैशाली नगरी वर्त्तमान काल में जिसका नाम वस्त्र है वह अथवा उसका एक मुहल्ला यही वास्तव में क्षत्रियकुंड भगवान महाबीर का जन्मस्थान है।

सर्वप्रथम जर्मन स्कालर डा. हरमन जैकोबी तथा जर्मन डा. ए. एफ. आर हार्नले ने इन नयी मान्यताओं को जन्म दिया। पश्चात् उनका अनुकरण कुछ बारतीय विद्वानों ने भी किया। इस नये संशोधन के कारण यह मत बहुत विश्वासपात्र बन गया है। अब इसके विषय में जो उनके विचार और तर्क हैं प्रथम उन पर विचार करें।

जा. हार्मन वैकोबी ने (Secred books of the East) ,पूर्व देश की पिंक्त पुस्तकें इस नाम की ग्रंथ माला के २२वें भाग में 'आचारांगसूत्र एवं कास्वसूत्र' का अंग्रेजी भाषा में अनुवाद किया है। इसकी प्रस्तावना में लिखा है कि—14

"महावीर कंडपर के राजा सिद्धार्थ के पुत्र थे। कंडपुरग्राम को जैन बड़ा नगर और सिद्धार्थ को प्रतापी राजा मानते हैं। ये वर्णन अतिशयपुर्ण है। बाबारांगसत्र में कंडग्राम को सन्निवेश बतलाया है। टीकाकार ने सन्निवेश का अर्ब यात्रियों का स्थान माना है इससे ऐसा प्रतीत होता है कि यह सामान्य स्थान होगा। आचारांग सुत्र से जात होता है कि कुंडग्राम विदेह जनपद में था। बौद्धग्रंथ महाबग्ग ने लिखा है कि गौतमबद्ध जब कोटिग्राम पधारे तब वैशाली के लिच्छवी तथा आग्रपाली वैश्या उन्हें वन्दन करने आए थे। बद्ध वहां से चल कर अंतिकों के पक्के मकान में जाकर उतरे। आग्रपाली ने अपने निकट का अपना उद्यान बौद्धसंघ को भेंट किया। बद्ध वहां से वैशाली गये, जहां वैनसिंह सँगापति को बीजवर्मी बनाया। इससे ये कोटिग्राम, कंडग्राम और ञांतिकवासी श्रात-क्षत्रिय लगते है। सिंह भी जैन था। इसलिये मान सकते हैं कि कंडग्राम बिदेह की राजधानी वैशाली का एक गांव अथवा मुहल्ला थां। इसी कारण से सुत्रकृतांग में महावीर को वैशालिक कहा है। टीकांकार ने इसके अनेक अर्थ बतलाये हैं उनपर बहुत ध्वान देना उचित नहीं। वैशालीय का अर्थ वैशाली-निवासी होता है। क्योंकि कंडबान वैशाली का एक मुहुल्ला है इसलिये वैशामीक भगवान महावीर का वास्तविक नाम सिद्ध होता है। ब्रिद्धार्थ राजा नहीं वा पर मात्र उमराव था। इसलिये अनेक जगह सिद्धार्थ और तिशाला को क्षत्रिय और क्षत्रियानी कहा है। तिशाला का देवी रूप में कहीं उल्लेख नहीं है, सिद्धार्थ जमींदार अववा उमराव था। सत्ताधारी क्षत्रिय था। किन्तु राजधराने में लग्न होने से बड़ों केसाथ सम्बन्ध के कारण दूसरे सरदारों से अधिक लागवग वाला था। तिशाला विदेह की राजकन्या थी, वह राजा चेटक की बहन थी। इसलिये वह विदेहा, विदेहदिन्ना के रूप में विख्यात थी। चेटक भी वैशाली का राजा नहीं था किन्तु वैशाली का शासक उमराव मंडल का नेता था। वह जैन था इसलिए बौद्धों ने इसका उल्लेख नहीं किया। मात्र इतना ही नहीं किन्तु राजा चेटक के कारण वैशाली जैनधर्म का मुख्य केन्द्र बन गया था। इसलिये बौद्धों ने बैशाली को पाखंडियों का एक मठरूप से वर्णन किया है।"

#### १. अतः डा. जैकोवी मानता है कि-

- १. वैशाली का कोटिग्राम ही क्ंडग्राम- क्षत्रियक्ंड है।
- २. यह कुंडग्राम महानगर नहीं था परन्तु यात्रियों का, सार्थवाहों का सामान्य विश्राम-स्थान था।
  - ३. कोटिग्राम, क्ंडग्राम और ञांतिक ये ग्राम ज्ञात क्षत्रियों के थे।
- ४. कुंडग्राम वैशाली का एक मुहल्ला अथवा ग्राम था जहां महावीर का जन्म हुआ था।
  - ५. भगवान महावीर वैशाली के निवासी थे।
  - ६. मुहावीर का पिता सिद्धार्थ राजा नहीं था। वह क्षत्रिय उमराव था।
  - ७. त्रिशला का देवी के रूप में उल्लेख नहीं हुआ अतः वह रानी नहीं थी।
  - चेटक राजा नहीं था- वैशाली के उमरावमंडल का नेता था।
- ९. चेटक जैन था। उसके प्रभावं से वैशाली जैनधर्म का मुख्य केन्द्र बन गया था इसलिये बौद्धों ने राजा चेटक का उल्लेख नहीं किया। वे वैशाली को पाखंडियों का एक मठ कहा।
- ब्रे. हार्नसे ने— चंडका प्राकृत व्याकरण और जैनों का उपासकदशांग मृत्र का अंग्रेजी अनुवाद किया है और जैन पट्टाविलयां प्रकाशित की हैं। ई. म. १८९६ में बंगाल एशियाटिक सोसाइटी की वार्षिक सभा में प्रधानपद मे उमने जो भाषण दिया था उसका सारांश यह है कि—

"महावीर जैनधर्म के प्रवर्तक हैं। उनका मूलनाम बुधमान था। वौद्ध उन्हें नातपुत्त तथा ज्ञातक्षत्रियों के राजकुमार बतलाते हैं। वे राजकल में जन्मे थे

उनका पिता सिद्धार्थ ज्ञातु-जाति का ठाकर था। वैशाली के कोल्लाग सीन्नवेश (महत्त्रे) में वह रहता था इसलिए महावीर को वैशालिक कहा जाता है। वैशाली बह बर्तमान काल का बसाड है। पटना के उत्तर में सत्ताईस मील दर है। इस समय शहर के वैशाली, कंडग्राम और वाणियग्राम ये तीन भाग हैं। इनमें . **बनक्रम से बाह्मण, क्षत्रिय और बनिये रहते थे।** आज इनके अवशेष- १. बसाइ २. वास्कृंड ३. बनियांगांव विद्यमान है। सिद्धार्थ का विवाह वैशाली गणराज्य के प्रमुख राजा चेटक की बहिन त्रिशाला से हुआ था। महाजार का जनम **ई. पु. ५९९ में त्रिशला के गर्भ से हुआ था। इससे स्वत**ः सिद्ध है कि उनका जनम उच्चक्स में हुआ था। इस का ही कारण था कि बुद्ध और महावीर दोनों प्रारंभ में अपनी अपनी जाति के क्षत्रियों और राजकलों के संसर्ग में आये थे। महावीर की यशोदा नाम की पत्नी, प्रियदर्शना नाम की पत्री और जमाली नाम का जवाई (दामाद) था। महाबीर ने माता-पिता की मृत्यु के बाद तीस वर्ष की आय मे दीक्षा ली थी। कोल्लाग में ज्ञात-क्षत्रियों का द्तिपलासचैत्य नाम का धर्मस्थान था, जिसमें पुज्य पार्श्वनाथ की परम्परा के मीन आकर ठहरते थे। महावीर ने प्रथम इस परम्परा में प्रवेश किया था। एकाध वर्ष के बाद नग्नता स्वीकार की। बारह वर्प तक छमस्य मृनि अवस्था में विहार किया। बाद में महावीर के उपनाम के माथं केवलजान को प्राप्त कर जिन (तीर्थंकर) पद को प्राप्त किया। उन्होंने अन्तिम तीस वर्षों तक धर्मोपदेश देकर अपनी परम्पेग की व्यवस्था की। इस काम में उन्हें मौसाल (मामा) के पक्ष के माथ सम्वन्ध के कारण विदेह, मगध और अंग जनपदों का बहुत सहयोग मिला। नेपाल की सीमा और पाश्वनाथ पहाड (सम्मेदशिखर) तक विचरण किया था। उन्होंने गौतमब्रह केसाथ मिलाप या विवाद नहीं किया परन्त गौशाला के साथ वाद-विवाद किया। उनके मर्स्याशाय ग्यारह (गणधर) तथा दसरे इन गणधरों के शिष्य वयालीम सौ (चवालीस सौ) थे। इर्सालये (उनकी परम्परा में) आज तक जैनधमं चाल है इत्कादि तथा डा. हार्नले ने उपासकदशांग सत्र के भाषान्तर में पुठ तीसरे की दिर्भणी (Footnote में लिसा है- जिसका सार यह है- "वाणियग्राम यह बेशाली का दसरा नाम है। वैशाली में वैशाली, कंडग्राम, वाणियग्राम का समावेश होता है। जिनके अवशेष रूप आज वसाढ, वासकंड और वाणिया है। इससे वैशाली को हम तीन नामों से सम्बोधित कर सकते हैं। वाणियाग्राम के माथ नगर शब्द जड़ा है इस्तिष्ये यह बड़ा नगर था। कंडग्राम वैशाली का ही तीसर बाम है इसी से महाबीर की जन्मभूमि वैशाली होने से महावीर भी वैशामिक करलाये। एक बौद्ध कथा में वैशाली के तीन नाम कहे हैं। वैशाली के

आगे कुंडपुर और उसी के आगे कोल्लाग महल्ला था। इसमें क्षत्रिय रहते थे। जिस जाति में महावीर ने जन्म लिया था वहां कोल्लाग के पास दुतिपत्मसचित्य उद्यान था। वह जातकुल का ही था इसिल्ये आचारांगसूत्र और कल्पसूत्र में जायवण्डं उउजाणे लिखा है। कंडपुर केसाथ नगर शब्द जुड़ा है जो वैशाली और कंडपुर का एक होना सत्य सिद्ध करता है। कंडपुर केसाथ सिन्नवेश शब्द का भी प्रयोग हुआ है यह कंडपुर केलिये नहीं किन्तु उत्तर तरफ के क्षत्रियकंड के लिए तथा दक्षिण तरफ के बाहमणकुंड के भेदों के लिए ही है। अर्थात सिद्धार्थ वैशाली नगर के कोल्लाग मोहल्ले का जातक्षत्रियों का प्रमुख सरदार था इसस स्पष्ट है कि महावीर की जन्मभूमि कोल्लाग ही थी।

जातवंश के क्षत्रिय पार्श्वनाथ के अनुयायी थे। उन्होंने अपने धर्मगृरू को ठहराने के लिए दुतिपलासचैत्य की स्थापना की थी। जब महाबीर ने संसार का त्याग किया तब प्रथम कुंडपुर के निकट जातकुल के इसी दूतिपलासचैत्य में जाकर निवास किया था। एक बौद्ध कथा के अनुमार वैभाली को तीन भागों में विभाजित किया है। पहले भाग में मात हजार मोने के कलशा वाले घर थे, मध्य वाले भाग में चौहद हजार घर चादी के कलशा वाले थे, और इक्कीम हजार घर तांवे के कलशावाले अन्तिम भाग में थे। वहां उत्तम, मध्यम और नीच वर्ग के लोग वास करते थे। जैन सूत्र में वाणियग्राम केलिये उच्च, नीच और मध्यम लिखा है जिसका उक्त वर्णन के साथ मेल खाता है।

#### २. अतः डा. हार्नले ऐसा मानता है कि-

- वैशाली का कोल्लाग मोहल्ला ही क्षत्रियकड है। बोस्कड वर्तमान म उसका अवशेष रूप है
- २: ज्ञातवणखंड और दितपलासचैत्य एक ही उद्यान था। वह वशानी म था।
  - ३. सिद्धार्थ कोल्लाग के ज्ञात-क्षत्रियों का सँग्दार था।

#### ३. पन्यास कल्याणविजय अपनी पुस्तक श्रमण भगवान महावीर में लिखते हैं कि-

भगवान महावीर का जन्म लच्छुआड़ के निकट क्षत्रियकड़ म हआ था
 मैं इसे सच नहीं मानता क्योंकि पत्रों में भगवान महावीर के लिय विदेशियन,

विवेह बच्चे, विवेहसुमाले तीस वासाइं विकट्ट: यह पाठ है और वेशालिक नाम भी मिलता है। इससे मानना पड़ता है कि भगवान महावीर का जन्मस्थान विदेह जनपद' में वैशाली के एक मुहल्ले में हुआ था।

- २. क्षत्रियकुंड के राजपुत्र जमाली ने पांच सौ राजपूतों के साथ दीक्षा ली शी, इससे निश्चित है कि क्षत्रियकुंड एक बड़ा नगर था। तो भी भगवान महावीर ने यहां एक भी चौमासा किया हो ऐसा उल्लेख नहीं मिलता। जब कि भगवान महावीर ने बारह चौमासे वैशाली और वाणिज्यग्राम के किये। इससे लगता है कि क्षत्रियकुंड एवं ब्राह्मणकुंड वैशाली के पास के मोहल्ले थे। इससे उक्त बारह चौमासों का लाभ उन्हीं को मिला था। इस स्थिति में खास क्षत्रियकुंड में चौमासा या विहार नं किया हो। और शास्त्र में उसका उल्लेख न हुआ हो ये स्वाभाविक है।
- 3. भगवान महावीर ने दीक्षा के दूसरे दिन कोल्लाग सिन्नवेश में जाकर छठ तप का पारणा बाहुल ब्राह्मण के घर जाकर खीर से किया। जैनसूत्रों के अनुसार कोल्लाग सिन्नवेश दो हैं एक वाणिज्यग्राम के पास, दुसरा राज्यगृह के पास, ये स्थान लच्छुआड़ से चालीस मील से अधिक द्र हैं। वहां पहुंच कर दूसरे दिन पारणा करना असम्भव है, हो नहीं सकता। तर्कसंगत वस्तु यह है कि भगवान महावीर ने वैशाली के पास क्षत्रियकंड के जातवनखंड में दीक्षा ली और दसरे दिन वाणिज्यग्राम के कोल्लाग में पारणा किया।
- ४. भगवान ने दीक्षा के वर्ष में क्षत्रियकुंड से विहार करके कुमारग्राम, मोराक सिन्नवेश आदि स्थानों में विचरणकर अस्थिगाम में चौमासा किया। दूसरे वर्ष मौराक, वाचाला, कनखल, आश्रमपद, श्वेताम्बी होकर राजगृही आकर चौमासा किया; ऐसा उल्लेख मिलता है इसके अनसार भगवान (पहले चौमासे के बाद) श्वेताम्बी आते हैं और वापिस लौटते हुए गंगानदी पार करके राजगृही पद्यारते हैं। (श्वेताम्बी गंगा के उत्तर में है और राजगृही दक्षिण में)" इससे निश्चित है कि लच्छुआड़ वाला क्षत्रियकुंड असली नहीं है। वहां से राजगृही जाते समय गंगा पार नहीं करनी पड़ती, इसलिये मानना पड़ता है कि क्षत्रियकुंड गंगा के उत्तर में विहार में था अतः क्षत्रियकुंड वैशाली के पास था। (जहां भगवान महावीर का जन्म हुआ) (प्रस्तावना पृ. २५ से ३८)
- ४. वैशाली के पश्चिम में गंडकी नदी थी इसके पास में ब्राह्मणकुंडपुर, क्षात्रयकुंडपुर, वाणिज्यग्राम, कुमारग्राम और कोल्लाग-सिन्नवेशादि उस (वैशाली) के मुहल्ले बे। ब्राह्मण कुंड एवं क्षत्रियकुंड एक दूसरे से पूर्व-पश्चिम

मुहल्ले में थे। मध्य में बहुशालचैत्य था। इन दोनों मुहल्लों में उत्तर और दिक्षण ऐसे दो भाग थे। दिक्षण ब्राह्मणकुंड में ब्राह्मणों के अधिक घर थे जबिक उत्तर क्षत्रियकुंड में क्षत्रियों के अधिक घर थे। सिद्धार्थ राजा उत्तर क्षत्रियकुंड का नायक था। ज्ञात-क्षत्रियों का स्वामी था और वह जैन था। (श्रमण भगवान महावीर पृ. ५)

#### अतः पन्यास कल्याणविजय जी ऐसा मानते हैं कि-

- विदेह में वैशाली के निकट एक मोहल्ला ही क्षत्रियकुंड भगवान महावीर का जन्मस्थान है।
- २. लच्छुआड़ के निकट क्षत्रियकुंड में भगवान ने कोई चौमासा एवं विहार नहीं किया। इसलिये यह भगवान का जन्मस्थान नहीं हो सकता।
- ३. श्वेताम्बी से राजगृही जाते हुए भगवान को गंगानदी पार करनी पड़ी थी इसलिए वैशालों का एक मोहल्ला ही सच्चा क्षत्रियकुंड है।

## ४. आचार्य विजयेन्द्र सूरि, वैशाली नामक पुस्तक में लिखते हैं

- 9. भगवान महावीर वैशालिक कहलाते हैं। क्षत्रियकुंड भी वैशाली के पास था। इसलिये हम वैशाली संबन्धी विचार करते हैं। (पृ. 9) यह आयं देश था। वृहत्कल्पसूत्र आदि में आयं देश २५½ कहे हैं। इनमें भी अंग, मगध, दिक्षण में वत्स (कौशाम्बी), पश्चिम में स्तून (कुरुक्षेत्र) और उत्तर में कृणाल की सीमा तक विद्यमान देश और उनका मध्यभाग ही मुनियों के विहार के लिये आर्यभूमि है। इस प्रदेश को बौद्ध १६ जनपद और मनुजी मध्यभारत उल्लेख करते हैं।
- २. विदेह यह आर्यदेशों में से एक है। इसकी राजधानी मिथिला थी। विक्रम की १५वीं शती में इस के क्रमशः तीरभुक्ति और जमईनगर ऐसे नाम थे। 15 बौद्धग्रंथों के अनुसार मिथिला विदेह की राजधानी थी जो आठ प्रमुख संघों में से एक थी 16 वैशाली आज विद्यमान नहीं। इस जगह आज वसाढ़, बनिया, कामनछपरागाच्छी, वसुकुंड और कोलुआ गांव बसे हुए हैं। जो वैशाली, वाणिज्य, कुमार, कुंडपुर और कोल्लाग की स्मृति में हों ऐसा लगता है।

'ज्ञात' यह छह जातियों में से एक है। राहुल साकृत्याय कहता है कि यह जाति आज वसाढ़ में जथारिया के नाम से प्रसिद्ध है। भगवान महावीर ज्ञात जाति में जन्मे थे, इसलिये वे ज्ञातपुत्र के नाम से भी विख्यात थे। ईसबी सन् १९०३ से १९१४ तक वैशाली की खुदाई का काम हुआ। उसके खण्डहरों से आज एक मील के घेरे वाला गढ़ं है। गढ़ के वायव्य कोण में अशोकस्तूप, मर्कटहृद यानि रामकुण्ड है। पश्चिम में एक मंदिर के पास जिन, बुद्ध और शिव आदि की खंडित मूर्तियां भी मिली हैं। खोदकाम से प्राचीन सिक्के भी मिले हैं। गढ़ के वायव्य कोण में एक मील पर बनियांगांव है पास में अशोकस्तंभ है। वहीं बौद्धसंघाराम (मंदिर-मठ) भी है। दो मील दूर कोलुआगांव है। ईशानकोण में वासुकुंड और पूर्व में कामनछपरागाछी गांव है। कोलवा, वसाढ़ और विनया के पूर्व नदी का पुराणा तट है। जिसका नाम न्योरीनाला (नेवली नाला) है आज वहां खेती होती है। (वैशाली पुस्तक पृष्ठ. ६ से २२)।

चीनी यात्री फाहियान लिखता है। कि वैशाली के दक्षिण में ३ ली (५ ली =१ मील) पर आम्रपालि वैश्या का बाग है जिसे उसने बुद्ध को दान दिया था ताकि वे उसमें रहें। बुद्ध अपने परिनिर्वाण के लिये जब अपने शिष्यों सहित वैशाली नगर के पश्चिम से निकले तो दाहिनी ओर वैशाली नगर को देखकर उन्होंने अपने शिष्यों से कहा कि यह मेरी अन्तिम विदा है। लोगों ने वहां स्तूप बनाया।

श्रेणिक की लिच्छिवी रानी चेलना जो विदेह नरेश चेटक की छोटी पुत्री थी। उसने अजातशत्रु (कोणिक) को जन्म दिया था। इसलिये वह विदेहीपुत्र कहलाया।

वसाढ़ के ईशानकोण में विद्यमान वासुकुंड ही प्राचीन क्षत्रियकुंड है आचार्य नेमिचन्द्र स्रि महावीर चरियें में लिखते हैं कि—

#### अत्थि इह भारहेवासे मिज्जम देसस्स मंडनं परम सिरि कंडग्गाम नयरं

वसुमइ रमचीतिलयभूयं; से पहचान कराते हैं। इससे भगवान मध्यप्रदेश एवं विदेह। के थे ऐसा लगता है। आचारांगसत्र में णाय णातपुत्ते णायकुलचंदे, विदेह विदेहिदन्ने विदेहजच्चे विदेहसुमाले तीस वासाइं विदेहिस कट्ट। यह पाठ कल्पसूत्र सूत्र १९० में भी आया है; और त्रिशला रानी के लिये— "तिसलाइं वा विदेहित्नाइ वा पियकारिणी वा"- पाठ है। जिसमें भगवान को विदेह एवं त्रिशला को विदेहित्ना कहा है। विदेह का नाम माता के कुल के साथ सम्बन्ध रखता है। त्रिशला माता वंशाली के राजा चेटक की वहन थी। वह कटुम्ब विदेह नाम मे प्रसिद्ध था। इसलिये त्रिशला विदेहदत्ता नाम से पहचानी जाती थी।

श्रगकान को भी मोसाल का विदेह नाम मिला। भगवान विदेह में ३० वर्ष रहे थे। कल्पसूत्र और उसकी टीकाओं में भी यही वर्णन मिलता है। इससे स्पष्ट है कि भगवान का विदेह केसाथ विशेष संबंध था। दिगंबर आचार्य पूज्यपादं ने पस्तक दसभित में और आचार्य जिनसेन ने हरिवंशपुराण में भगवान का जनम विदेह कुंडपुर में बताया है। इन सब प्रमाणों से सिद्ध होता है कि क्षत्रियकुंड मध्यप्रदेश यानि आर्यवर्त के विदेहदेश में एक नगर था।

सूत्रकृतांग और भगवतीसूत्र में भगवान को वैशालिक कहकर संबोधित किया है यानि भगवान विदेह के थे। इसलिये विदेह का वैशाली नगरी के साथ विशेष सम्बन्ध होने से वैशालिक नाम से प्रसिद्ध थे। कहने का आशय यह है कि क्षात्रयकुंड वैशाली का मुहल्ला अथवा उसके पास में एक नगर के रूप में था। (वैशाली पृष्ठ. २२-२३)

"भगवतीसूत्र में वर्णन है कि भगवान ब्राह्मणकुंड के महाशैलचैत्य में पधारे।"

ब्राह्मणकुंड के पश्चिम में क्षत्रियकुंडग्राम था वहां के निवासी **जमाली** क्षत्रिय ने बहुशालचैत्य में भगवान केपास आकर पांच सौ राजपूतों के साथ दीक्षा ली। अतः क्षत्रियकुंड और ब्राह्मणकुंड पास-पास में होना संभव है।

वौद्ध शास्त्रों में वर्णन है कि राजगृही से कुशीनारा पच्चीस योजन है बीच में नालन्दा, पार्टालगांव, गंगानदी, कोटिग्राम, नादिका, वैशाली आदि स्थान आते हैं। नादिका जांतिका का दूसरा नाम है। ये गांव दो भागों में बंटा हुआ है। बीच में तालाब है एक में बड़े पिता के और दूसरे में छोटे पिता के पुत्र रहते थे। बस यह जांतिकाशाम जातकात्रियों का नचर था— यही अपना क्षत्रियकुंड वो बज्जी देश में है। बुद्ध की अन्तिम यात्रा से प्रतीत होता है कि वैशाली के दक्षिण में वैशाली और कोटिग्राम के बीच में कात्रियकुंड था। हमारी यह मान्यता अनेक प्रमाणों से स्पष्ट होती है।

#### ४. आचार्य विजयेंद्र सूरि की मान्यता पर अवलोकन

अतः आचार्य श्री विजेन्द्र सूरि मानते हैं कि — १. बासुकुंड या ञातिका अथवा वैशाली और कोटिग्राम का कोई स्थान क्षत्रियकुंड है। २. बासुकुंड को विदेह की राजधानी वैशाली का एक मोहल्ला माना है। ५. प्रो० योगेन्द्र मिश्र ने भी वैशाली के निकट कुंडग्राम को माना है। ६. इन उपर्युक्त सबके अतिरिक्त इनका अन्धानुकरणकर्जा भी अनेक हैं।

#### दिगम्बर सम्प्रदाय की मान्यता

भगवान महावीर का जनमस्थान दिगम्बर सम्प्रदाय नालन्दा के निकट बड़गांव को क्ंडलपुर मानता है। कहता है कि राजगृही के निकट नालन्दा से दो मील की दरी पर यही कंडलपर भगवान महावीर का जन्मस्थान है। 19

## प्राचीन जैनागम एवं श्वेताम्बर जैनों की मान्यता

अर्धभागधी भाषा में प्राचीन जैनागम आचारांग,कल्पसूत्र आदि मूल उनपर लिखी गई निर्युक्ति, चूर्णी, टीका, भाष्य आदि सब ने एकमत से भगवान महावीर का जन्मस्थान मगध जनपद में कंडग्गाम (कंडग्ग्राम) बतलाया है। यह ग्राम क्षद्र (छोटा) नहीं था। अपितु महाग्राम-नगर था। इसके लिये ग्राम, पुर, नगर, सन्निवेश आदि शब्दों का प्रयोग मिलता है। इसके दो मुख्य विभाग थे दक्षिण में माहणकंडग्गाम (ब्राह्मणकंडग्राम) एवं उत्तर में खसीयकंडग्गाम (क्षत्रियकंडग्राम) यह ब्राह्मणों और क्षत्रियों का सम्मिलित महानगर था। भगवान महावीर के जीवनचरित्र में भी इस महानगर के दोनों भागों को समानरूप से स्थान दिया गया है। अनुश्रुति है कि भगवान महावीर ने सर्वप्रथम ब्राह्मणकंडग्राम के ऋषभदत्त ब्राह्मण की भार्या देवनन्दा के गर्भाशय में भ्रण-रूप धारण किया था। लेकिन वहां से यह भ्रण क्षत्रियकंड के राजा सिद्धार्थ की भार्या त्रिशालादेवी क्षत्रियाणि के गर्भाशय में स्थानान्तरित कर दिया गया। क्योंकि तीर्थंकर क्षत्रिय र राजरानी के गर्भ से ही उत्पन्न होते हैं। ब्राह्मण आदि किसी अन्य वर्ण की स्त्री के गर्भ से अथवा हीनकुल में नहीं। इसका वर्णन हम विस्तार से भगवान महावीर की जीवनी में कर आये हैं। कुंडग्राम के भौगोलिक परिवेश में आनेवाले आस-पास के कुछ स्थानों का विवरण भी प्राचीन जैनागमों में मिलता है। क्षत्रियकुंड के बाहर ईशानकोण में जायवंजखंड नामक एक उद्यान कंडप्र के णाय (ज्ञात) क्षत्रियों का था। गृहत्याग के बाद

वर्धमान-महावीर चन्द्रप्रमा नामक शिविका (पालकी) में बैठकर क्षत्रियकुंडग्राम के मध्य से होते हुए नायवनखण्ड उद्यान में आये और वहां पर उन्होंने मुनि-दीक्षा ग्रहण की। उसी दिन एक मुहूर्त (अड़तालीस मिनट) दिन रहते हुए वे कुमारग्राम में आए। कुमारग्राम जाने के दो मार्ग थे। एक जलमार्ग दूसरा स्थलमार्ग, वे स्थलमार्ग से गए और वहीं उन्होंने सारी रात ध्यान में बिताई,दूसरे दिन वे कोल्लाग-सन्निवेश में गए और उसी दिन वहां से मोराकसन्निवेश गए कोल्लागसन्निवेश में ज्ञातकुल की पौषधशाला. (धर्माराधन करने का स्थान, विशेष) 22 थी। इस विवरण से पता चलता है कि यहां नायकुल के क्षत्रियों का विस्तार था और वे जैनधर्मी थे।

प्राचीन-जैनागम सुत्रों की भौगोलिक अवस्थिति इस प्रकार बतलायी गई है। जम्बद्वीप नामक द्वीप से भारतवर्ष के भरतक्षेत्र के दक्षिणार्ध भारत-खंड में दक्षिण दिशा में ब्राह्मणकंडपर नगर सन्निवेश था। 23 जैन संकल्पना के अनसार भरह (भरतक्षेत्र) का विस्तार ५२६ योजन है यह चुल्लहेमवन्त के दक्षिण में तथा पर्वी एवं पश्चिमी सागर के मध्य में है दो बड़ी नदियों गंगा और सिंध तथा वैताढ्य पर्वतमाला से छः भागों में विभाजित है। 24 यह सूत्र कंडप्र के भूगोल की पहचान केलिए अत्यन्त सहायक सिद्ध होता है। इस भौगोलिक विवरण25 से पता लगता है कि भरतक्षेत्र चल्लहेमवन्त के दक्षिण और पर्वी एवं पश्चिमी सागर के मध्य में था और उस भरत के दक्षिणार्ध में भरतखंड में दक्षिण दिशा में ब्राह्मणक्ंडपुर सन्निवेश था। ध्यानिय है कि भरतक्षेत्र की विभाजन रेखाओं में गंगा-सिन्ध और वैताढ्य पर्वतमाला हेमवन्त या हिमालय पर्वत को माना जाता है। इसके द्वारा यह क्षेत्र छः खंडों में विभाजित हो जाता था। अतः ऐसी स्थिति में दक्षिणार्ध-भरतखंड भूभाग ही माना जा सकता है। उत्तर भाग नहीं। 26 इसलिए दक्षिण मंगेर के लच्छआड़ के समीप का कंडग्राम ही भगवान महावीर का जन्मस्थान है अन्य नहीं। यही कारण है कि श्वेताम्बर जैन परम्परा प्राचीन काल से ही इसी कंडग्राम को भगवान महाबीर का जनमस्थान मानती आ रही है। लेकिन श्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों परम्पराओं से सर्वथा भिन्न वर्तमान कछ विदेशी प्राच्यविदों एवं उनसे प्रभावित कुछ भारतीय इतिहासकारों के मत से कि वैशाली ही भगवान महावीर की जन्म और पितृभूमि है। ऐसा होने से कडग्राम को वैशाली का एक मोहल्ला मान लिया गया है। इस मत की स्थापना के काफी बाद वैशालीसंघ नामक स्थापित संस्था के प्रयासों के फलस्वरूप सर्वप्रथम २१ अप्रैल १९४६ ई. में कुछ जैनों ने वैशाली को जन्मभूमि मानकर वहां भगवान महाबीर की पूजा आराधना की। डा. पी. सी. आर. चौधरी का कथन है कि

यर 1 ये लोग वैशाली को भगवान महावीर की जन्मभूमि होने का दावा करने ल 1 हैं। तथापि विवाद-रूप से वैशाली को भगवान महावीर की जन्मभूमि नहीं माना जा सकता। 27

खेद का विषय यह है कि पुराविदों और इतिहासकारों ने भगवान महावीर के जन्म के सम्बन्ध में गंभीरता-पूर्वक गवेपणा नहीं की। वैशाली के पक्ष में उनकी सारी युक्तियां सारहीन और अटकल मात्र हैं विश्लेपण करते ही इनका वास्तविक स्वरूप प्रकट हो जाता है। 28

## आधुनिक पाश्चिमात्य एवं भारतीय विद्वानों की मान्यताओं पर सिंहावलोकन

 दिगम्बर सम्प्रदाय नालन्दा के निकट दो मील की दरी पर बडनगर को क्ण्डलपुर मानता है और भगवान महावीर का इसे जन्मस्थान मानता है।

#### २ जर्मन विद्वान स्वर्गीय डा. हर्मनजैकोबी की मान्यता है कि-

- (१) वैशाली का क्वेटिग्राम ही कंडग्राम भगवान महावीर का जन्मस्थान था।
- (२) क्डग्राम महानगर नही था यात्रियों-सार्थवाहो का सामान्य विश्रामस्थान था।
  - (३) कोटिग्राम ही कंडग्राम था और ञानिक ज्ञानक्षत्रिय थे।
  - (४) कंडग्राम बैशाली का एक मोहल्ला था।
  - (५) भगवान महावीर का जनमस्थान व निवासस्थान वंशाली था।
  - (६) महाबीर का पिता सिद्धार्थ राजा नहीं था कंवल क्षत्रिय उमराव था।
- (७) त्रिशाला का देवी के रूप में उल्लेख नहीं हुआ इसलिय वह रानी न । थी।
  - (=) चेटक वंशाली का राजा नहीं था। उमराव-महल का नेता था।

#### ३. जर्मन विद्वान डा. हार्नले मानता है कि-

- (१) वंशाली का कोल्लाग मोहोला ही अंत्रियकड महावीर का जनमस्थान था।
- (२) ज्ञातस्वडवन उद्यान और र्डातपलाशचैत्य उद्यान दोनों एक ही थे और वह वैशाली मे था।

(३) सिद्धार्थ ज्ञात-क्षत्रियों का सरदार था। राजा नहीं था।

## ४. पन्यास कल्याणविजय जी की धारणा है कि-

- (१) भगवान महावीर का जन्म वैशाली के **बसाढ़** नामक मुहल्ले में हुआ था।
  - (२) ब्राह्मणकुंड और क्षत्रियकुंड़ वैशाली के दो मुहल्ले थे।
- (३) श्वेंताम्बी से राजगृही आते हुए भगवान गंगानदी को पार करके आए थे इसलिए वैशाली का एक मुहल्ला ही सच्चा क्षत्रियक्ंड नगर है और यही भगवान का जन्मस्थान है।

#### ५. आचार्य विजेन्द्र सूरि की धारणा है कि-

- (१) **वास्कुंड** अथवा ञांतिक अथवा वैशाली और कोटिग्राम के बीच में कोई स्थान क्षत्रियक्ंड है। जहां भगवान महावीर का जन्म हुआ था।
  - (२) वास्कंड को वैशाली का महल्ला माना है।
  - (१) उपर्युक्त तालिका से यह स्पष्ट है कि जन्मस्थान केलिए सब की अपनी-अपनी अलग-अलग धारणाएं है।
- यथा- १. प्राचीन जैनागम और श्वेताम्बर जैन परम्परा मगध जनपद में लच्छआड के निकट **क्षत्रियकंड** को जन्मस्थान मानता है
  - २. दिगम्बर सम्प्रदाय मगध जनपद में क्ंडलप्र को मानता है।
  - ३ डा. हमनजैकोवी विदेह जनपद में कोटिग्राम को जनमम्थान मानना है।
  - ४. डा. हार्नले विदेह वैशाली के एक महत्ले कोल्लाग को मानना है।
  - पन्यास कल्याण विजय बसाढ़ (वैशाली के एक मुहल्ले) को मानने हैं।
- ६. वैशाली के एक महल्ले **वासुकुंड** अथवा **आंतिक** अथवा **वेशाली और** कोटिग्राम के बीच का कोई स्थान क्षत्रियकड़ मानते हैं। इनकी कोई एक निश्चित धारणा नहीं है।

## अन्य धारणायें इन शोधकों की

२. ज्ञातबनखंड और द्विपलासवणखंडचैत्य दोनों एक ही उद्यान था और वह वैशाली में था— (हानले) 🦖 🛒

- ३. क्षत्रियकुंड महानगर नहीं था। वह सार्थवाहों अथवा यात्रियों का विश्वाम स्थान था।
- ४. ञांतिक ज्ञातक्षत्रिय थे।
- ४. भगवान महावीर की जन्मभूमि और पितृभूमि विदेह की राजधानी वैशाली थी और वे यहीं के निवासी थे। दीक्षा लेने से पहले जीवन के तीस वर्ष यही गुजारे थे।
- ६. भगवान महावीर का पिता सिद्धार्थ राजा नहीं था मात्र क्षत्रिय उमराव था।
- ७. त्रिशला रानी नहीं थी। मात्र साधारण क्षत्रिय उमरावर्मसद्धार्थ की पत्नी थी।
- द. चेटक वैशाली का राजा नहीं था वह उमरावमंडल का नेता था। (प्राय: यही मान्यताएं डा. हार्नल एवं जैकोबी की भी हैं)

## उपर्युक्त शोधकर्ताओं की स्खलनाओं पर विचारणा

किसी भी सत्य-शोध-खोज के लिये १. साहित्य (Literary), २. भृतत्व-विद्या (Geoligical), ३. भृगोल (Geographical) ४. प्रातत्व (Archaeological) ५. भाषाशास्त्र (Linguitic) ६. इतिहासिक (Historical), ७. तर्क (Logical) ६. तथा तीर्थ-यात्रियों (Pilgrims) के प्रमाणों एवं तथ्यों की परमावश्यकता है। अतः हम यहां पर इन उपर्यक्त तथ्यों को ध्यान में रख कर प्रमाणिकता पर पहुंचने का प्रयास करेंगे।

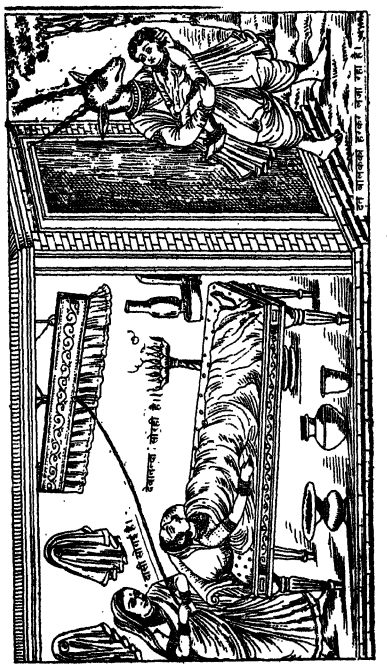
# १. साहित्यिक (LITERARY) प्रमाण

मुख्यतः अद्धंमागधी भाषा के प्राचीन जैनागम आचारांग, भगवती सूत्र, सूत्रकृतांग, कल्पसूत्र आदि भगवान महावीर की वाणी जो उन के मुख्य शिष्यों-गणध्रद्धों ने प्रत्यक्ष सून कर संकलित कर आगमरूप में गृंथन की है, उन में जो लेख उपलब्ध हैं उनमें सत्य प्रमाण मिलते हैं।

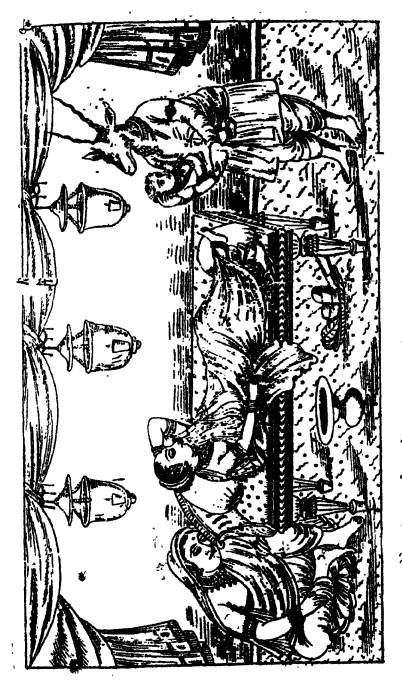
किन्तु दुःख की बात है कि वर्तमान में सबंप्रथम पाश्चिमात्य डा. हमंणजेकोबी औदि इतिहास बेत्ताओं ने तत्पश्चातु उन का मान्यताओं को विना परीक्षण किये अनेक भारतीय जैन-जैनेत्तर विद्वानों ने भी उनका अनुकरण करके भ्रमात्मक बातें स्वीकार कर ली हैं और उन्हीं के आधार पर भगवान महावीर के विषय में निम्न-कक्षाओं की पाठयप्स्तको से लेकर उच्चतम कक्षाओं 🖨 पाठयपन्तकों में भी वही भ्रामक बातें लिखी गयी हैं। इस संबंध में-सज-इतिहासकारों को जैनों के धार्मिक इतिहास ग्रंथों और उनकी प्रचलित परम्परागत मान्यताओं के अनुसार- निष्पक्ष शोधपूर्ण दृष्टि से देखना जिसांत आवश्यक था। विना पर्ण अनुसंधानों के भामक बातें लिखना इतिहासकारों की अदरदर्शिता को ही प्रामाणित सिद्ध करता है। यहां पर यह बात सर्ववा अलंडनीय है कि वैशाली, वसाढ़, वास्कंड, कोल्बा, क्रोटिग्राम, ञांतिक आदि को भगवान महावीर की जन्मर्भाम कभी नहीं कह सकते। श्री नरेशचंद्र मिश्र 'भंजन' जो मगध जनपद के जमई में मनन क्षेत्र (क्षत्रियकंड के निकट) के निवासी हैं- उनका कथन है कि अयोध्या, जनकप्री, दंडकपंचवटी, मध्रा, वृन्दावन, मिथिला, काशी आदि हजारों वर्षों से एक ही नाम से विख्यात हैं तो क्या कारण है कि क्षत्रियकंड, कोल्लाग, कमारग्राम आदि के नाम लगभग पच्चीम मौ वर्षों में ही वामकंड, बसाढ़, कोल्आ हो गये? इस का कारण उपस्थित करने का प्रयत्न करने से पूर्व मेरा कथन है कि यदि क्षत्रियकंड और उसके ममीप के ग्राम, नगर जैनियों के प्राचीन धार्मिक ग्रंथ आचारांग, कल्पसूत्र आदि में उन्लिखित ग्राम-नगर जिनका संबंध भगवान महाबीर के विहारक्रम में इस क्षत्रियकंड नगर के आस-पास प्राचीन नामों से अथवा कालदोष के कारण माधारण अपभाश के साथ मिल जावें तो भगवान महाबीर की जनमभी मगध जनपद के लच्छुआड़ के ममीप मानने में आपत्ति क्या और क्यों है?

वह कहते हैं कि भगवान महावीर का जन्म मगध जनपद के क्षत्रियकुंड में हुआ था जो गंगानदी के दक्षिण में था। इस स्थान को आज भी शत-प्रतिशत इस क्षेत्र की अवाल-वृद्ध स्थानीय जनता 'जन्मस्थान' (जन्मथान) के नाम से जानती पहचानती है। किन्तु इस के वास्तिवक अर्थ से ढाई हजार वर्षों के लम्बे अंतराल के कारण सब अर्नाभक्त हैं। भगवान महावीर का यहां एक प्राचीन मंदिर भी है। यह स्थान मुंगेर जिले के अंतर्गत जमुई सबिडिविजन के लच्छुआड़ नाम के गांव के दक्षिण पर्वत श्रेणी के दक्षिण पार्श्व में अवस्थित है।

ढाई हजार वर्ष पहले तक्षशिला, कौशाम्बी, श्रावस्ती, श्रवेतांबिका भोगनगर, वैशाली, राजगृही, नालन्दा, चम्पा, कोटिवर्ष, बादि अनेक नगर जो जैनधर्म के केन्द्रस्थान और समृद्ध थे आज वहां यह समृद्धि नहीं है वह वैभव भी नहीं है। उन्हें कोई जानता भी नहीं है। वहां मात्र उजाड़ बीरान टीले, ध्वंसचिन्ह, खंडहर अथवा उनके अवशेष रूप में बसे हुए छोटे-छोटे गांव नजर आते हैं।



ब्राह्मणी देवानन्दा के गर्भमें इन्द्र का द्नागभ हरकर लजारहा है।



. देवेन्द्र का दूत माता त्रिश्ला के गभ में भगवान महावीर के भूण को स्भापित करता है। दासी सोती है। रानी त्रिशाला मोती है। दूत गर्भ स्थापित करने आया है।



भाग त्रिशाना की दोहट की पूर्त किना धत्रियकंडक एक पर्वनपर पिना मिद्धाथ – राजा

विक्राल समय के प्रभाव से क्षत्रियकुंड की श्री बाज बही दशा है। जिसे देखकर हमें ऐसी कल्पना भी नहीं हो सकती कि एक समय यह विशाल समृद्ध राजधानी नगर था।

आज इसके चारों कोर छोटे-छोटे गांव बसे हुए हैं। जिनका विस्तार देखते हुए ऐसा मानना पड़ता है कि उस काल का यह विशाल कुंडपुर महानगर विनाश पाया है और उसके स्थान पर इन छोटे-छोटे गांकों ने जन्म लिया है। यानि यह गांकों की विस्तार भूमि ही प्राचीन कुंडपुर (क्षांत्रमकुंड-बाह्मणकुंड है।

जैनागम आवश्यक नियुंगित हरियदीय वृत्ति ए. ३७८ में गांधा नं. ४५७ में कहा है कि (भगवान महावीर का जीव) पुन्योत्तर देवीवमान से च्यव (मृत्य पा) कर ब्राह्मणकुंडग्राम नगर के कोडानगोत्रीय ब्राह्मण ऋषभदत्त की भायां दिवानन्दा ब्राह्मणी की कुक्षी में गर्भतया उत्पन्न हुआ।

# भगवान महावीर का **नर्भनत भूण** का स्थानांतरण

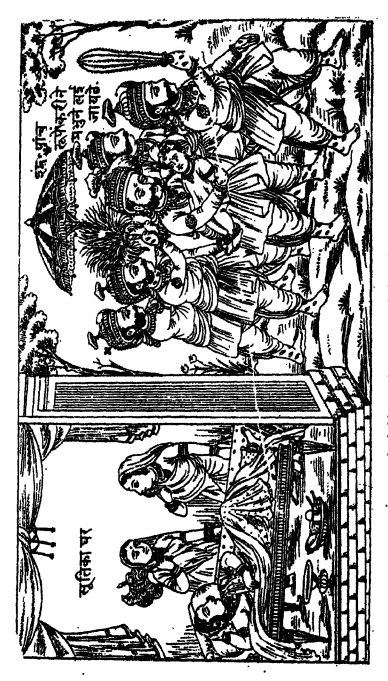
आचारांग सूत्र टीका पृ. ३८८ में कहा है कि जम्बुद्धीप के भारतवर्ष में....... दक्षिण ब्राह्मणकुंड सिन्नवेश से (देवेन्द्र का देवदृत चलकर) उत्तर क्षत्रियकुंडपुर सिन्नवेश में आया और जानृ-क्षत्रियों के काश्यपगोत्रीय सिद्धार्थ क्षत्रिय की भार्या वासिष्ट गोत्रीया तिशाला क्षत्रियांण की कक्ष्मी से अशभ पदगलों को हटाकर शुभपुदगलों का प्रक्षेपण करके (भगवान महावीर का भण) उन की कुक्षी में स्थापन किया।

## १. महारानी त्रिशला का दोहद

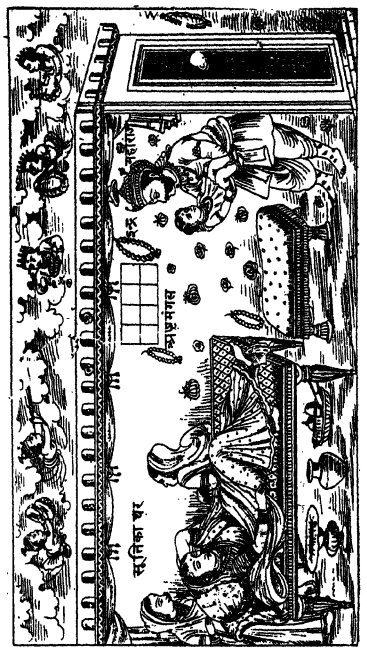
भगवान महावीर जब माता तिशाला के गर्भ में थे तब गर्भ के प्रभाव म माता को अनेक उत्तम दोहद (गर्भस्य वालक के प्रभाव में करह पाने की इन्द्रा) होने लगे। उनमें से एक दोहद यह भी था कि मैं इन्द्राणी के कानों के कहल गजा सिद्धार्थ द्वारा लाये हुए पहनूं। जब इन्द्र को इस वाल का पता लगा तब उसन क्षत्रियकुंड के निकट पर्वत पर इन्द्रपुर नाम का नमर बसाया और अपनी इद्राणी। परिवार एवं बहुत देवों-देवियों के साथ यहां आकर रहते लगा। जब राजा सिद्धार्थ को इस वात का पता लगा तो उस ने अपने इन द्वारा इन्द्र का कहेला भजा



भगवान महाबीरके बन्मलेनेपर प्रभुका जन्मीत्सव करने केन्सिए ५६ दिक्कुमारिकाएं माता त्रिशालाके पास मृतिकागृह में आती है। आकाश में देव दुर्दाभ बजा रहे हैं।



प्रभ महावीरको देवेन्द्र अपने पांच रूप-करके मेरु पर्वत पर लेबारहा है।



भगवान महावीर का जन्म होनेके बाद देवेन्द्र उन्हें मेरु पर्वतपर जन्मोत्मव मनाकर माता को बारिस सीपने आवा है.

कि वह अपनी इंद्राणी के कानों के कुंडल महारानी त्रिशला को पहनाने के लिये दे। इन्द्र के इन्कार करने पर सिद्धार्थ ने इन्द्र को युद्ध में हराकर इन्द्राणी के कुंडल उतार कर त्रिशला को पहनाये और उसका दोहद पूरा किया। के तत्पश्चात् इन्द्र अपने साथ लाये हुए इन्द्राणी और सब देवों देवियों के साथ अपने देवलोक में वापिस चला गया।

जिस पर्वत पर यह घटना हुई उस पर्वत का आज भी नाम सक्क-सिक्यानी प्रसिद्ध है। यह शब्द अर्घमागधी भाषा का है। इसका संस्कृत रूपांतर शक्र-शक्राणी होता है। शक्र-इन्द्र और शक्राणी-इन्द्राणी को कहते हैं। जब त्रिशला को सिद्धार्थ द्वारा इंद्राणी के कुंडल पहनाने का दोहद हुआ था तब सौधर्मेन्द्र ने अवधिज्ञान द्वारा जानकर यह सारी रचना रची और राजा सिद्धार्थ के साथ युद्ध किया एवं वह जानबूझ कर पराजय मान कर वहां से पलायन कर गया। तब सिद्धार्थ ने इन्द्राणी के कुंडल उतारकर त्रिशला को पहनाये और उस का दोहद पूरा किया।

## भगवान महावीर का जन्म

ईसा पूर्व ५९,९ (विक्रम पूर्व ५४२) चैत्र शुक्ला त्रयोदशी की पूर्व-रात्री में चंद्र की हस्तोत्तरा (उत्तरा-फाल्गुनी नक्षत्र) के साथ युति होने पर क्षत्रियक्डप्रनगर में भगवान वर्धमान-महावीर का जन्म हुआ। 30

# भगवान महावीर का जन्मोत्सव छप्पनिदक्कुमारियों का आना

भगवान महावीर का जन्मोत्सव मनाने केलिए छप्पन दिक्कुमारियों के आसन चलायमान हुए। अवधिन्नान से भगवान का जन्म हुआ जानकर रात्रि को सूतिकाकर्म करने केलिए वहां (जन्मस्थान में) दिक्कुमारियां आई। वे इस प्रकार से (१) आठ दिक्कुमारियां अधोलोक से आयीं। माता और प्रभु को वंदन नमस्कार करके ईशान कोण में एक प्रसूतिघर बनाया तथा संवर्तक वायु से भूमि को साफ किया। (आठों के नाम दिये हैं) (२) आठ दिक्कुमारियां उर्ध्वलोक से आई। माता-पुत्र को नमस्कार करके सूतिकाघर में सुगीधत जल और पुष्पों की वृष्टि की एवं हर्षित होकर गीतगान करने लगीं (आठों के नाम दिये हैं। (३) आठ दिक्कुमारियां रुचक द्वीप के पर्वत की पूर्वीवशा से आई और मुख देखने केलिये प्रभु के सन्मुख दर्पण रखती हैं। (आठों के नाम ०) (४) आठ दिक्कुमारियां पर्वत

की बीबाज विशा से आकर स्वर्ण कलशों को (सुगींधत) जल से भरकर स्नानं कराने केलिये सन्मख खड़ी रहती हैं एवं गीतगान और नाटक करती हैं। (आठों के नाम०) (५) आठ दिक्कमारियां पर्वत की पश्चिम विशा से आकर मातापुत्र को नमस्कार करके हवा करने केलिये हाथों में पंखे लेती हैं। (आठों के नाम) (६) आठ दिक्कमारियां पर्वत की उत्तर दिशा से आकर हाथों में चंवर लेकर ढोलाती हैं। (आठों के नाम)। (७) माता पुत्र को नमस्कार करके चार दिक्कमारियां पर्वत की विदिशाओं से आकर हाथों में दीपक ले कर खड़ी रहती हैं। (चारों के नाम) (८) चार दिक्कमारियां द्वीप की विदिशाओं से आती हैं और भगवान की चार अगल नाल काट कर धरती में गाड़ देती हैं। 34 (चारों के नाम दिये गये हैं) अत: यहां पर्वत और द्वीप (समतल भिम) से छप्पन दिक्कमारियों का भगवान महावीर का जन्मोत्मव मनाने केलिये आने का स्पष्ट उल्लेख है। क्षत्रियकंडनगर के समीप आज भी वह पर्वत जिस पर से दिक्कमारियां माता त्रिशला के पास प्रभ का जन्मोत्सव मनाने आई थीं, विद्यमान है और उस का नाम आज भी दिक्करानी प्रसिद्ध है। जिसका अर्थ होता है दिक्क+रानी। यानि त्रिशलारानी के पास दिक्कमारियों ने उपस्थित होकर बड़ी श्रद्धा और भिक्त से प्रभु का जनमोत्सव मनाया था। इस से यह भी स्पष्ट हो जाता है कि त्रिशला सामान्य क्षत्रियाणी नहीं थी किन्तु रानी थी और सिद्धार्थ उसका पति होने से अवश्य राजा था। सामान्य क्षत्रिय उमराव नहीं था।

## ३-४ राजकुमार वर्धमान (महावीर) का खेलने को जाना

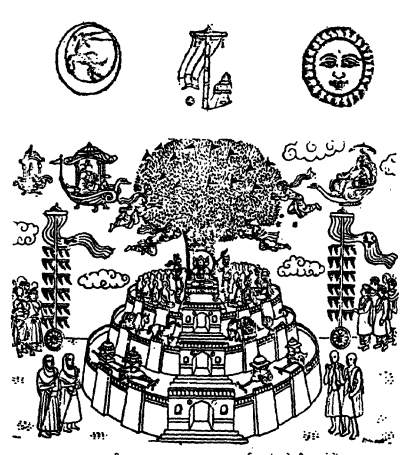
बाल्यावस्था में वर्धमान (महावीर) अपने बाल-सखाओं के साथ खेलने गए। वहा पर्वतघाटी पर आमिलकी (आंवले) के पेड़ पर एक भयंकर सर्प लिपट कर मुंहफाड़े फुफकार करने लगा। ऐसा भयंकर दृश्य देखकर डरके मारे वहां से सब बालक भाग खड़े हुए। पर इर्धमान ने निर्भयता पूर्वक उस सांप को मजबूत हाथों से पकड़ कर दूर फैंक दिया। यह खेल भगवान महावीर का आमिलकी की क़ के नाम से प्रसिद्ध है। पश्चातु सब बालक इकट्ठे होकर गेंद खेलने लगे इस में भी वर्धमान जीते। राजकुमार वर्धमान-महावीर क्षत्रियकुंड में पर्वतघाटियों पर प्रायः गेंद खेलने आया करते थे। गेंद को अर्धमागधी भाषा में 'किंदुअ' कहते हैं। अतः वे दोनों पर्वतघाटियां जहां कुमार वर्धमान खेलने जाया करते थे आज भी उनके नाम किंदुआणि प्रसिद्ध है। अ



खेलतेहाए एक देव, कुमार को डराने केलिए आया अनेक रूप धारण किए। अंतमें महाभयकर राजकुमार वर्धमान अपने वालमित्रोकेसाथ पर्वतपर खेलते हैं। वहां आंवले के वृक्ष केतिकट दूर फैंक दिया। हार खाकर देव भागगया इस खेलको आगम मे आमलकी क्रीड़ा कहा है। सर्प का रूप धारण करके कुमारको विचलित करने का प्रयास किया। पर कमारने उसे पकड़ कर



भगवान महाबीर दीक्षा लेनेमे पहले याचकों को वर्षीयदान देते हुए



भगवान महावीरका प्रवचनन्थल-समक्तरण क्षत्रियक्ंड के तीन पर्वतोपर अलग-अलग समक्तरणों में क्रमशः १. अपने ब्राह्मण-पिता-साता को। २. अपने दासाद जमानीको ५०० क्षत्रियों केसाथ। ३. पत्री प्रियदशंनाको १००० क्षत्रियाणियों केसाथ दीक्षाएं दीं। इसलिए तीनों पर्वतोंका नाम चक्कणणी हुआ।



तीर्यंकर मगबन्तों के आगे चलनेवाले अप्टमंगल।

# ५-६-७ भगवान महावीर द्वारा कुंडग्राम में दीक्षाएं

भगवान महावीर के केवलज्ञान प्राप्ति के बाद क्रमशः क्ंडग्राम की तीन पर्वतचाटियों पर दीक्षाएं दीं। (१) अपने ब्राह्मण पिता ऋपभदत्त तथा वाह्मणी माता देवानन्दा को एक पर्वतघाटी पर दीक्षाएं देकर अपने शिष्य वनाये। (२) दसरी बार अपने जमाता जमाली को दूसरी पवंतघाटी पर ५०० राजपतों के साथ दीक्षाएं देकर अपने शिष्य बनाये और (३) तीसरी वार नीसरी पर्वतघाटी पर अपनी पत्री प्रियदर्शना को १००० क्षत्रियाणियों के साथ दीक्षाएं देकर अपनी शिष्याएं बनायीं। इन तीनों पर्हाडियों के नाम आज भी चक्कणाणि प्रसिद्ध हैं। जिसका अर्थ जाजी+चक्क=णाणी अर्धमागधी भाषा का शब्द है। जिसका अर्थ 'ज्ञानी' है। यानी केवलज्ञानी (तीर्थंकर महावीर) ने, चक्क भी अर्धमागधी भाषा का शब्द है जिस का अर्थ 'चक्र' होता है यानी धर्मप्रकाशकचक्र अर्थान केवलजानी तीर्थकर महावीर ने इन तीन पर्वतर्याद्यों पर क्रमशः तीन बार पधारे और धर्मप्रकाशक चक्रस्थल (समवसरणो) में दीक्षाए देकर धर्मतीर्थ मे र्वाद्ध की। तीन पहाडियों के नाम **चक्क-जीज** होने में म्पप्ट हो जाता है कि (५) ब्राह्मण माता-पिता. (२) जमाली आदि एव (३) प्रियदर्शना आदि को भगवान ने अलग-अलग समवसरणों में दीक्षाण दी। अत<sup>्</sup> भगवान महावीर तीन बार कडपरनगर में पंधारे। इससे यह भी स्पाप्ट है कि ब्राह्मणकड और क्षत्रियकड (कंडपरनगर) बहुत बड़े नगर थे। जो (१+१+२+३=७) दो किन्दआनी और तीन चक्रणणी जैसे कि सात पहाड-पहाडियों से घरे हार थे। एक सबक यानी, एक दिक्करानी यही राजा सिद्धाथ की राजधानी थी। इन सातों के नामकरण भगवान महावीर की जीवन-चयां के आज भी प्रत्यक्ष प्रमाण हैं। स्थानीय आवाल-बद्ध जनता आज भी इन पर्वतर्घाटियों को इन्हीं नामों में पहचानती है। परन्त कालप्रभाव से इन के नाम पड़ने का कारण भूल चके हैं। ये सब प्रत्यक्ष प्रमाण सिद्ध करते है कि भगवान महावीर का जन्मस्थान क्षत्रियकुंड यही था। वैशाली में अथवा कडलपर में एक भी पहाड़ नहीं है। इस क्षेत्र केविषय में हम आगे सब विस्तार से विश्लेषण करेंगे।

### पहले हम दिगम्बर संप्रदाय तथा आधुनिक वैशाली शोधकर्ताओं की भगवान महाबीर के जन्मस्थान की मान्यताओं पर विचार करेंगे।

१ हम लिख आये हैं कि इनकी प्राचीन स्वत्यता मगध जनपद अन्तरगत नालदा से दो मील की दरी पर कड़लपुर (बूड़गांव ) को भगवान अहाबीर के जन्मस्थान की है। ऐसा मानकर ही यहां उन लोगों ने दिगम्बर मंदिरों की स्थापनाएं की। आज तक ये लोग इसे ही जन्मस्थान मानकर वहां यात्रा-दर्शन-पूजा-अर्चना के लिये जाते रहे हैं।

वर्तमान में दिगम्बर मुनि और गृहस्थ विद्वान स्व० कामताप्रसाद और स्व. डा. हीरालाल जैन आदि कुंडलपुर को जन्मस्थान मानने में भूल स्वीकार कर चुके हैं। वे कहते हैं कि हम दिगम्बर जैनों ने पुरातत्व और ''ऐतिहासिक प्रमाणों के अधार पर नहीं केवल कुंडपुर के नाम साम्य से तथा भांत जनश्रुतियों के आधार पर कुंडलपुर में भगवान महावीर के जन्मस्थान की स्थापना कर दी थी। भैं वास्तव में ऐतिहासिक दृष्टि से वैशाली भगवान महावीर का जन्मस्थान है।

- (२) अब इनकी नयी मान्यता वैशाली की भगवान महावीर के जन्मस्थान मानने पर विचार करें –
- (क) दिगम्बर विद्वान स्व. कामनाप्रसाद अपनी प्रतक भगवान महावीर पृ. ५५ में लिखता है कि-

"शोभे दक्षिण दिश गुणमाल, महाविदेह देश रसाल। ताके मध्य नाभिवत जान कुंडलपुर नगरी सुख्धाम।।१।।

इस पद्य में कंडलपर नगर को महाविदेह मे कहा गया है।

- (ख़) स्व. डा. हीरालाल लिखते हैं-
- (१) विगम्बर पुष्यदंत कृत महाप्राण में कहा है कि 'जम्बद्वीप के भरतक्षेत्र में स्थित कंडपर के राजा सिद्धार्थ और रानी प्रियकारिणी (त्रिशला) के यहां चौबीसवें तीर्थंकर महावीर का जन्म होगा।

इस से इतना तो स्पष्ट है कि भगवान का जन्मस्थान कडपर है। पर कौन से जनपद में है, इस का उल्लेख नहीं किया गया। (२) दिगम्बर पूज्यपादस्वामी कृत निर्वाणभिक्त में कहा है कि— "राजा सिद्धार्थ के पत्र महावीर का जन्म भारतवर्ष के विदेह कंडप्र में हुआ। "

इस पद्य में कुंडलपुर नगर को मर्हाविदेह में कहा है।

(स) डा. हीरालाल जैन कहते हैं कि (३) दिगम्बर <mark>जिनसेन</mark> ने हरिबंशपराण में कहा है कि—

''जम्बुद्वीप के भरतक्षेत्र में विशाल विख्यात और स्वर्ग के समान विदेह देश में कुंडपुर नाम का नगर ऐसा शोभायमान दिखाई देना है मानो वह जल का कुंड ही हो तथा जो इन्द्र के सहस्र नेत्र की पॉक्त रूपी कमल मे मॉडत हैं। " (४) दिगम्बर गुणभद्र कृत उत्तरप्राण में कहा है कि— "इमी भरतक्षेत्र के विदेह नाम के देश में कुंडपर के राजा के भवन में वसधारा की बृंप्टि हुई। ॥

उपर्युक्त नं. क में कुंडलपुर नगर को महाविदेह में कहा है।:किन्त यहां न तो भारतवर्ष के विदेह जनपद का संकेत है और न ही भगवान मेहाबीर की जन्मभूमि कुंडपुर का ही उल्लेख है। यहां तो मात्र कुंडलपर को महाविदेह क्षेत्र में कहा है जो कि जैनभगोल के अनुसार १५ कुर्मभूमियां मानी हैं। ५ भरत, ५. ऐरावत और ५. महाविदेह जो कि (एक महाविदेह, एक भरत और एक ऐरावत जम्बुद्वीप में हैं। ये तीनों दो-दो घातकीखंडद्वीप में हैं और ये तीनों दो-दो आधा पुष्करबरद्वीप में है। भगवान महाबीर का जनम जम्बद्वीप के भरतक्षेत्र में हआ था। परन्त मर्ह्मावदेह भरतक्षेत्र के भारत में नहीं हुआ था। जम्बद्वीप में जो महाविदेह है वह भरतक्षेत्र के भारत में नहीं है। वह जम्बद्वीप के मध्य में है और वह भरतक्षेत्र में बहत दर विद्यमान है। जो इस भरतक्षेत्र की पर्वदिशा में है। न कि दक्षिणीदशा मे। यदि इस महाविदेह में कोई कंडपर अथवा कंडलपर है तो वह भगवान महावीर का जनमस्थान नहीं हो सकता। अतः यह लेखक की कोरी कल्पना मात्र है। श्वेताम्बर-दिगम्बर दोनों की मान्यता है कि पांची महाविदेहीं में वर्त्तमानकाल में कल मिलाकर बीम नीर्थकर विद्यमान हैं। जबीक भरतक्षेत्र में वर्तमान में एक भी नीर्थकर नहीं है। अनः इस प्रमाण से वैशाली को भगवान महावीर का जनमम्थान मान लेना एकटम अनीचन है। श्वेताम्बर-दिगम्बर दोनों के साहित्य में महाविदेह केलिये विदेह शब्द का भी प्रयोग पाया जाना है। दिगम्बर साहित्य में उन पाचों महाविदेहों में विद्यमान बीस तीर्थकरों की संस्कृत भाषा में राचित पंजाओं में विदेह शब्द का प्रयोग महाविदेह केलिये हुआ है जिसका अर्थ है-

१- जम्बद्वीप, घानकीखण्डद्वीप पप्कराद्धंद्वीप मे पांच विदेह हैं। प्रत्येक विदेह में
 चार-चार नीर्थंकर विद्यमान है। उन प्रत्येक नीर्थंकर की में पजा करना हं। ।।

में मीमंधर जिनेन्द्र को भमस्कार करता हूं। दृःख का दमन करने वाले यगधर स्वामी को नमस्कार करता हूं। वाहु और सबाहु स्वामी को नमस्कार करता हूं। चारों तीर्थेंकर जम्ब्द्वीप के विदेह में विद्यमान हैं (और मोक्ष निर्वाण प्राप्त करेगे)। 12

यहां पांचों विदेशों के वीस तथा जम्बूद्वीप के विदेश के ममिंधर आदि चार तीर्थंकर इस समय जो विद्यमान हैं उन की पूजा में महाविदेश के म्थान पर विदेश शब्द का प्रयोग किया है। उपर्युक्त नं. ख में जो स्व० दिगम्बर हा. हीरालाल जैन ने उद्धरण दिये हैं। उन में भी भगवान महावीर के वैशाली में जन्मस्थान का कोई उल्लेख नहीं है।

- नं. १ में कुंडपुर किस जनपद में था न तो इस का कोई उल्लेख है बौर नहीं वैशाली का संकेत है।
- न. २, ३ और ४ में विदेह कुंडपुर का उल्लेख तो है, पर वैशासी का नाम निर्देश नहीं है।

दिगम्बर आचार्यपुप्पदंतकृत महापुराणु में वैशार्ली को सिन्धु जनपद में माना है। यथा-

#### ''क्षिन्धुवसई वइसालीपुर वीर''

अर्थात्- वैशाली सिन्ध जनपद में है।

२. दिगम्बर संस्कृत उत्तरप्राण में कहा है-

'सिन्ध्वाख्य भूभृट् विशाली नगरेऽभवत्। चेटल ख्यातोऽति विख्यातो विभीतं परमार्हतः।।"

अर्थात्— मिन्धु जनपद में वैशाली नाम की नगरी थी। वहां अतिविख्यात परमाहर्न (परमजैन) विनीत चेटक राजा था

१. उपयंक्त दोनों उद्धरणों से स्पष्ट है कि दिगम्बरों ने चेटक की वैशाली नगरी मिन्धदेश (वर्तमान पाकिम्तान) में मानी है। जो कि इतिहास और भ्गोल से एकदम निराधार है। २. कुंडपुर भगवान महावीर के पिता राजा सिद्धार्थ की राजधानी विदेह जनपद में थी जहां भगवान महावीर का जन्म हुआ था यह भी एकदम निराधार है। क्योंकि ऐसा उल्लेख अन्यत्र कहीं नहीं मिलता। अतः जिन उपयंक्त उद्धरणों के आधार पर वर्तमान दिगम्बर विद्वानों ने विदेह जनपद की वैशाली नगरी को महावीर का जन्मस्थान मानकर यहां अपने नये तीर्थ की स्थापना की है कितनी निराधार और हास्यास्पद है। अतः यह स्पष्ट है कि दिगम्बरमत के अनुसार भी जम्बूद्वीप के भरतक्षेत्र के भारतवर्ष में विदेह जनपद की राजधानी वैशाली को ही भगवान महावीर का जन्मस्थान मानना एकदम भामक है और यह भी स्पष्ट है कि इन की प्राचीन मान्यता-मगध जनपद में नालंदा के निकट कुंडलपुर को महावीर का जन्मस्थान मानना इन्ही के शास्त्र प्रमाणों से एकदम अप्रमाणिक सिद्ध होता है। ३. अर्द्धमागधी जैनागमों (श्वेताम्बर जैनों द्वारा मान्य) में यह कहीं भी निर्दिष्ट नहीं है कि कुंडपुर विवेह जनपद में था। परन्त् जिन दिगम्बर पुराणों और कथा-चरित्र-ग्रंगों के उपर्यक्त जनपद में था। परन्त् जिन दिगम्बर पुराणों और कथा-चरित्र-ग्रंगों के उपर्यक्त

ξĘ

प्रमाण दिये गये हैं वे सब विक्रम की नवीं से पद्रहवीं शती के आचार्यों-विद्वानों द्वारा लिखे गये हैं। आश्चर्य की बात तो यह है कि जिन्हें भूगोल का भी ज्ञान नहीं था इन्होंने भगवान महावीर के मामा (दिगम्बरमंत से नाना) राजा चेटक को सिन्धदेश की वैशाली का लिखा है अतः भगवान की माता त्रिशलारानी सिन्धदेश की बेटी और महावीर सिन्धदेश के दोहित्र थे, ऐसा प्रमाणित करके अपनी अज्ञानता का प्रदर्शन ही किया है। यह भी न्पष्ट है किन तो भतकाल में न वर्त्तमान काल में सिन्धदेश में वैशाली नाम की नगरी का इतिहास प्रनकों में उल्लेख पाया जाता है और न ही समस्त ऐतिहासिक, भौगोलिक उल्लेखों और घटनाओं से इसकी संगति बैठ सकती है।

भगवान महावीर के समय में सिन्धु-सौवीर जनपद में परमाहर्त महाराजा उदायण का राज्य था जो विदेह जनपद की राजधानी वैशाली के महाराजा चेटक का दामाद था। जिसने भगवान महावीर से मुनि दीक्षा लेकर केवलज्ञान प्राप्त कर निर्वाण प्राप्त किया था। अतः चेटक यहां का निवासी नही था। यदि चेटक का उल्लेख विदेह में किया गया है तो २५०० वर्षों तक वे लोग अनिभन्न कैसे रह गये थे और नालंदा के निकट बडगांव के कुंडलपुर को महावीर का जनमस्थान क्यों मानते रहे?

इन लोगों ने अपनी इस अर्वाचीन मान्यता को सत्य सिद्ध करने केलिये जैन श्वेताम्बर परम्परा मान्य अर्द्धमागधी के प्राचीन आगम साहित्य के जो प्रमाण दिये हैं, उन के वास्तविक अर्थों के मनमाने अर्थ करके कितना अनुचित किया है। इसका विवेचन हम आधुनिक पाश्चिमात्य एवं भारतीय विद्वानों के जनमस्थान की मान्यता में आगे करेंगे।

## ३. कुछ आधुनिक पाश्चिमात्य एवं भारतीय इतिहासकारों की भांत मान्यताएं

हम पहले लिख आये हैं कि डा. हर्मन जैकोबी ने कोटिग्राम डा. हार्नले, ने कोस्लाग, पं. कल्याणविजय ने वसाढ़ को और आचार्य विजयेन्द्र सूरि ने वास्कुंड, अथवा ञांतिक, अथवा वैशाली और कोटिग्राम के मध्य में कोई स्थान को जो वैशाली के अन्तर्गत भगवान महावीर का जन्मस्थान माना है। यह बात भी ध्यानीय है कि इन चारों की जन्मस्थान की मान्यता में मतैकता नहीं है। यह आश्चर्य की बात है।

इन की मान्यताओं को आधार मानकर कतिपय भारतीय विद्वानों ने भी
 इन में से किसी एक स्थान को महाबीर भगवान का जन्मस्थान स्वीकार करिलया

है। पर इनमें भी मतैकता नहीं है। इस का कारण यह है कि इन लोगों ने गंभीरता से निर्णय न लेकर मात्र अटकलपच्ची से काम लिया है।

- २. डा. जैकोबी, डा. हार्नले ने जैनशास्त्रों की विवेचना करते हुए कुछ भ्रांत धारणाओं की स्थापनाएं की हैं। डा. हार्नले के मतानुसार वाणीयरगाम (वाणिज्यग्राम) वैशाली का दूसरा नाम था<sup>42</sup>, यानि वैशाली और वाणिज्यग्राम को एक माना है। अतः वैशाली भगवान महावीर का जन्मस्थान था।<sup>43</sup>
- ३. डा. जैकोबी ने ई. स. १९३० में एक लेख लिखा था, जिसमें वैशाली, वाणिज्यग्राम और कंडग्राम का समूह ही वैशाली था। कंडग्राम के निकट कोल्लाग एक मोहल्ला था ऐसा उल्लेख किया है। 44

## इन भ्रांत मान्यताओं की समीक्षा

- १ त्रियाण्ट शलाकापुरुष चिरत्र में भगवान के वैशाली से वाणिज्य ग्राम की ओर जाने का उल्लेख है। इस से स्पष्ट हैं कि ये दोनों प्रथक-पृथक थे। 45 यानि वैशाली से विहार करके भगवान नाव द्वारा वाणिज्यग्राम की ओर गये और रास्ते में उन्हें गडकी नदी को पार करना पड़ा। अतः वैशाली और (वाणिज्यग्राम के बीच में पानी से भरी हुई गडकी नदी थी। यह इतिहास-प्रसिद्ध बात है। इसिलये दोनों नगर अलग-अलग थे। एक गडकी नदी के पूर्वीतट पर तथा दूसरा पश्चिमीनट पर था। इसिलये यह स्पष्ट है कि वैशाली और वाणिज्यग्राम एक नहीं थे। पर ये दोनों थे विदेह जनपद में ही।
- २. शाम्त्रों में क्षत्रियकुंड के पास गंडकी नदी अथवा इस के तट पर कुंडपुर अथवा क्षत्रियकुंड होने का एक उल्लेख भी नहीं मिलता। इसलिये क्षत्रियकुंड के पास गंडकी नदी थी यह भी सप्रमाण नहीं है। इसलिये मानना चाहिये कि वैशाली और कुंडग्राम एक नहीं थे। अतः वैशाली भगवान महावीर का जन्मस्थान नहीं हो सकता।
- 3. अतः वैशाली, कुंडग्राम एवं वाणिज्यग्राम एक नहीं हो सकते। क्योंिक इन्हें एक मान लेने का कोई प्रमाण उपलब्ध नहीं है। कोल्लाग वैशाली का मोहल्ला नहीं था। वैशाली गंडकी नदी के पूर्वीतट पर था, वाणिज्यग्राम पश्चिमीतट पर था। यहां से उत्तर पश्चिम-कोण में कोल्लाग गांव था।

जैनुशास्त्रों में कोल्लाग चार कहे हैं। यथा (१) विदेह के वाणिज्यग्राम के निकट कोल्लाग।<sup>46</sup> (२) क्षत्रियकुंड के पास कोल्लाग<sup>47</sup> (३) राजगृही के पास कोल्लाग और<sup>48</sup> (४) चम्पा के पास कोल्लाग<sup>49</sup>। (ये चारों अलग-अलग ज़नपदों में हैं। आज भी एक नाम के नगर, गांव बादि बलग अलग जनपदों में विद्यमान पाये जाते हैं। (क) जैसे कि कश्मीर की राजधानी श्रीनगर है और हिमाचल प्रदेश में भी श्रीनगर नाम का एक नगर है। ये दोनों हिमालय पर्वत पर हैं। (ख) गुजरात जनपद में कालोल के निकट बीजापुर नगर है और महाराष्ट्र में भी बीजापुर एक नगर है (ग) मध्यप्रदेश में नागपुर नगर है और उत्तरप्रदेश में हिस्तनापुर का एक प्राचीन नाम नागपुर था। (घ) गुजरात एक जनपद है और पंजाब (पाकिस्तान) में गुजरात नाम का नगर है। (इ) पंजाब (पाकिस्तान) में लाहौर के निकट शाहदरा नाम का नगर है और दिल्ली का एक उपनगर भी शाहदरा है इसलिये समझवारी यही है कि एक नाम के नगरों में किसी एक की अवस्थित का भौगोलिक, ऐतिहासिक परिधि के अनुसार ही निर्णय किया जावे तभी सत्य को जानना संगव है।

४. डा. हानंले ने कोल्लाग के निकट एक दुइपलासचैत्य उद्यान बतलाया है और उसपर णायकुल (जातृकुल) का बिधिकार बतलाया है। डा. महोदय के विचार से मगध जनपद में णायवंषांड उज्जाण और दुइपलासचैत्यउज्जाण एक ही है। डा. महोदय ने जैनगंब के प्रमाण दिये हैं। उन ग्रंथ के अनुसार वुइपलासउज्जाण समें बन्देह बनपद कि ज्यान के उत्तर में था और णामखंडवणउज्जाण मगध जनपद में लच्छुआड़ के क्षत्रियकुंड नगर के बाहिर था। इसलिये दोनों एक नहीं हो सकते। विपाकसूत्र में विदेह जनपद में वाणिज्यग्राम की उत्तर-पश्चिम दिशा में दूहपलासचैत्य नाम का उद्यान था और कल्पसूत्र की सुबोधिका टीका में वर्षन है कि "भगवान महावीर कुंडपुर (क्षत्रियकुंड) के मध्य में होते हुए (दीक्षा लेने के लिये) निकले और निकलकर ज्ञातखंड उद्यान में श्रेष्ठ वशोकवृक्ष के पास गए। १० इन दोनों उद्धरणों से स्पष्ट है कि उपर्युक्त दोनों उद्यान भिन्न-भिन्न थे। एक विदेह में और दूसरा मगध में।

५. डा. हार्नले और डा. जैकोबी ये दोनों ही सिद्धार्थ को राजा न मानकर एक सामान्य उमराव सरदार मानते हैं। उन का विचार है कि दो एक स्थानों के सिद्धाय ग्रंथों में सिद्धार्थ के साथ क्षत्रिय शब्द का ही प्रयोग किया गया है परन्तु उसके विपरीत जैनग्रंथों में न केवन सिद्धार्थ को राजा ही कहा गया है परन्तु उसके अधीनस्थ सेना के २० प्रकार के बन्य कर्मचारियों का उल्लेख भी किया गया है। कल्पसूत्र में लिखा है कि १. सिद्धार्थ राखो। 52 अर्थात् सिद्धार्थ राजा। २. तिएव से सिद्धार्थ राजा बित्तवार्थ राजा बतलाया है।

आगे चलकर सूत्र ६२ में सिखा है अकि राजा सिद्धार्च श्रेष्ठ कल्पवृक्ष के समान मुकट, अलंकार, छत्र, सफेद चादर बादि से बलंकृत नरेन्द्र थे। ए प्राचीन साहित्य में बरेन्द्र का प्रयोग राजाओं केसिये हुआ है। उस सिद्धार्थ के अधीनस्थ निम्नलिखित अधिकारी थे।

9. गणनायक २. दंडनायक ३. युवराब ४. तलवर ५. माडम्बिक ६. कौटुम्बिक ७. मंत्री ८. महामंत्री ९. गणक १०. दौवारिक ११. अमात्य १२. चेट १३. पीठमर्द्धक १४. नागर १६. निगम १६. श्रेष्ठि १७. सेनापति १८. सार्थवाह १९. दूत २० संधिपाल

यदि सिद्धार्थ केवल उमराव होते तो उस के लिये श्रेष्ठि शब्द का प्रयोग होता न कि नरेंद्र अथवा राजा का।

क्षत्रिय शब्द का अर्थ साधारण क्षत्रिय के बतिरिक्त राजा भी होता है। ऐसा अभिधान-चिंतामणि कोश में कहा है। बतः सिद्ध है कि क्षत्रिय आदि शब्दों का प्रयोग राजा केलिये भी होता है। प्रवचनसारोद्धार सटीक<sup>55</sup> में भी क्षत्रिय शब्द का प्रयोग महासेन राजा केलिये हुआ है। इसपर टीकाकार ने लिखा है कि चंद्रप्रभस्य महासेन क्षत्रिय राजा।" स्पष्ट है कि प्राचीन परम्परा में राजा के स्थान पर ग्रंथकार क्षत्रिय शब्द का भी प्रयोग करते थे। हमारे इस मत की प्रिट टाइम्स इन ऐंशेट इंडिया में डा. विमलचरण ला ने भी की है—

"पूर्वभीमांसा सूत्र द्वितीय भाग टीका में शंकरस्वामी ने लिखा है कि राजा तथा क्षत्रिय शब्द समानार्थक हैं। टीकाकार के समय में भी आंध्रप्रदेश के लोग क्षत्रिय शब्द का राजा केलिये प्रयोग करते थे।

निरियाविनआओ सूत्र ६ (पृ. २७) के अनुसार- वाज्जिगणतंत्र का ध्यक्ष महाराजा चेटक था। उन की सहायता के लिये संघ में से नौ लिच्छिवयों और नौ मल्लों को गणतंत्र का शासन चलाने के लिये चुन लिया जाता था। वे स्व-गण राजा कहलाते थे। बौद्ध जातकों के बनुसार इस गणसंघ के ७७०७ सदस्य थे जो राजा कहलाते थे। उन प्रत्येक के बधीन एक उपराजा, सेनार्पान, भांडागारिक (स्टोरकीपर संग्रहकार) भी थे। 56

चेटक के गणराज्य की कार्जीसल नौ लिच्छांवयों और नौ मल्लों (१६) गणराजाओं की थी। इन प्रत्येक गणराजा की वपनी-अपनी चृतरंगनी मना थी। जो महाराजा चेटक की सेना के बराबर थी। बब बजातशत्र (र्काणक) ने वैशाली पर आक्रमण किया तब यहा के बज्बी यणराज्य के शासक चेटक ने अपनी कार्जसल के १६ गणराजाओं की सामृहिक सेनाओं और अपनी मंता को साथ में अपने गणतंत्र राज्य की रक्षा के लिये १२ वर्षों तक कंटकिशला महाप्रलयंकारी युद्ध किया। इस से स्पष्ट है कि चेटक उमनवों का नेता नहीं था। उसकी काउंसल उमरावों की नहीं थी। वह १८ मुकटबद्ध राजाओं की थी। उस काउंसल का प्रधान चेटक था। अतः वह राजाओं का भी राजा-महाराजा था। और वह व्रतधारी दृढ़ जैनधर्मी परमार्हत जैनश्रांवक था। इसका विशेष विवरण हम वैशाली के परिशिष्ट में करेंगे।

राजा सिद्धार्थ किसी भी गणतंत्र राज्य में शामिल नहीं था। वह एक स्वतंत्र सत्ताधारी राजा था और उस की राजधानी मगध जनपद में कुंडपुर महानगर थी। वह उमराव नहीं था परन्तु समृद्धिशाली राज्य का स्वामी था और इसका सारा परिवार चुस्त दृढ़ जैनधर्मी था। जब राजा सिद्धार्थ के यहां भगवान महावीर का जन्म हुआ तब उसने बन्धीखानों (जेलों) से कैंदियों को मुक्त कर दिया था। कल्पूसत्र में कहा है कि धन, धान्य, राज्य, रथ, सेना, वाहन, कोष, कोठार, नगर, अन्तःपुर तथा यश आदि से उत्तरोत्तर वृद्धि होने लगी। 57 स्वर्ण, प्रीति, सत्कार धीरे-धीरे बढ़ने लगें तथा सामंत और राजा वंश में होने लगे।

भगवान महावीर ने दीक्षा लेने से एक वर्ष पहले गृहस्थावस्था में दान देना शरू किया। पूरे वर्ष में उन्हीं ने तीन अरब अट्ठासी करोड़ अस्सी लाख (३६६००००००) मोनैयों (सोने के सिक्कों) के मूल्य की सब वस्तुओं को दान में दिया।

र्याद मिद्धार्थ साधारण उमराव या सरदार होता या एक मुहल्ले का नेता होता तो न उसके जेलखाने होते, न सेना होती और न उसके राजदरबारी होते। न इतनी ऋद्धि-समृद्धि होती तथा न इतने ठाठ-बाठ से भगवान का जन्म महात्मव मनाया जाता और न महावीर इतनी धनराशि से वर्षीदान कर पाते। अत उपर्यक्त विवरण से मानना पड़ता है कि सिद्धार्थ एक बड़े समृद्ध-राज्य के एकसत्ताक स्वामी शक्तिशाली राजा थे।

अब हम इस बात का भी स्पष्टीकरण करेंगे कि राजा सिद्धार्थ और रानी विश्वाला केलिये शास्त्र में अधिकतर क्षत्रिय क्षत्रियाणी शब्द का प्रयोग क्यों किया गया है, राजा-रानी का प्रयोग क्यों नहीं किया गया? इस का सुलासा यह है कि आवश्यक निर्योक्त की टीका में कहा है कि महावीर आदि पांच तीर्थं करों ने राजकल में, विश्व वंश में, और क्षत्रियकुल में जन्म लिया। कई राजा क्षत्रिय कल में जन्म नहीं लेते— जैसे नन्द राजा का जन्म आदि। इसलिये यहां श्रीयकल और राजकल भी कहा है। अ

यह बात ध्यानीय है कि क्षत्रियकुल के राजवंशीय राजकुमार में ही तीर्थंकर बनने की-योग्यता और सामर्थ्य होता है। उत्तम कुल, जाति, खानदान के उत्तम संस्कारों का जन्म से ही उत्तम प्रभाव रहता है। इसलिये प्रथम तीर्थंकर ऋषभदेव से लेकर महाबीर तक सब क्षत्रिय राजकुल के ही सपूत थे।

पुनः कहते हैं कि ''क्षत्रियवंशविनाऽपि राजकुलानि स्युरित्याह क्षत्रियकुलत्वरित।''

अर्थात् क्षत्रियकुल के बिना भी राजकुल होते हैं। (यथा-ब्राह्मण, वैश्य, शूद्र कुलों के भी राजा होते हैं।) इसलिये यहां क्षत्रियकुल कहा है। यानि क्षत्रिय राजा सिद्धार्थ और क्षत्रियाणि रानी त्रिशला।

७. डा. हार्नले का मत है कि कोल्लाग सिन्नवेश भगवान महावीर का जन्म स्थान था। यह विदेह जनपद की राजधानी वैशाली का एक मोहल्ला था। कोल्लाग वैशाली का मोहल्ला होने से वैशाली, में ही भगवान महावीर का जन्मस्थान माना जाएगा।

हम लिख आये हैं कि विदेह का कोल्लाग और वैशाली दोनों अलग-अलग नगर थे। वैशाली गंडकी नदी के पूर्वीतट पर थी। और कोल्लाग एवं वाणिज्यग्राम गंडकी नदी के पश्चिमीतट पर थे। शास्त्रों के प्रमाण देकर हम यह भी स्पष्ट कर आये हैं कि भगवान महावीर की जन्मभूमि न तो कोल्लाग थी न वैशाली, परन्तु मगध जनपद में जमुई सबडिविजन में लच्छुआड़ के निकट कुंडलपुर नगर (क्षत्रियकुंड) में थी। यहां भगवान ने ३० वर्ष की आयु तक गृहस्थ जीवन बिताया था। इस नगर के बाहर णायखंडवणउज्जाण में भगवान ने दीक्षा ग्रहण की थी। दीक्षा लेने के बाद उसी दिन यहां मे स्थलमार्ग में वे कुमारग्राम पहुंचे एवं रात वहीं व्यतीत की। अगले दिन प्रातःकाल यहां में कोल्लाग सन्निवेश गये। यहां बहुल बाह्मण के घर उन्होंने छठ (दो उपवाम) तप का पारणा खीर से किया।

शास्त्र में कहा है कि खंडवणउद्यान में दीक्षा लेने के बाद भगवान महावीर विहार करके कुमारग्रम गये। वहां जाने कीलये दो राम्ते थे- एक जलमार्गे, दूर्मरा स्थलमार्ग। भगवान स्थलमार्ग से गये तब दिन का एक मृह्तं (४८ मिनट) शेष था। 59

५. जेकोबी का मत है कि जैनम्रंथों में त्रिशला माता को मर्बत्र क्षत्रियाणि रूप में लिखा गया है देवी रूप में नहीं। हम ऊपर लिख आये हैं कि क्षेशकारों और टीकाकारों ने क्षत्रिय शब्द का अर्थ राजा भी किया है। उसी के अनमार

क्षित्रवाणी का अर्थ रानी भी होता है और देवी भी होता है। सामान्यतः भारतीय शब्द प्रयोग की परम्परा यह है कि क्षित्रयवंश से सम्बन्धित होने के कारण नाम के पीछे पुनः पुनः क्षित्रय शब्द का प्रयोग नहीं किया जाता। परन्तु यदि क्षित्रयवंश से संबोधित होने पर जब कोई वीरोचित कार्य करता है अथवा राषकुल से संबोधित होता है तो कहा जाता है कि क्षित्रय ही ऐसा ही हो! यह उसके प्रति. सम्मान प्रकट करने केलिये क्षित्रय शब्द का प्रयोग किया जाता है।

इसके अतिरिक्त जैन ग्रंथों में कितने ही स्थानों पर त्रिशाला माता केलिये देवी शब्द का भी प्रयोग किया गया है। दिगम्बर पूज्यपाद कृत दशभिक्त में यह पंक्ति इस प्रकार है—

- (क) देव्यां प्रियकारिण्यां स्स्वप्नान संप्रदर्शय।।
- (ख) दधार त्रिशलादेवी मुदिता गर्भमद्भुतम्।।३३।।
- (ग) उपसृत्यागतो **देव्याश्चास्वामिकां दवो।।३४।।**
- (घ) देख्या पाश्वें च भगवन्प्रतिरूपं निधाय सः।। ५५।।
- (ङ) उवाच त्रिशलादेवी सदने क्षमस्त्वागमः।।१४९।।
- (च) तस्स घरे तं सहार तिसंला-दवी क्च्छांस । । ५ १ । ।
- (छ) सिद्धत्थो य निरंदो तिसला देवी रायती ओ य ।।६८।। (नेमिचंद्र महावीर चरित्रं)

त्रिशाला माता के नाम के साथ सात संदर्भों में देव शब्द का प्रयोग यहां पर दिया ही है। खोज करने से बहुत कुछ और भी मिल सकता है। अतः त्रिशाला-रानी अवश्य थी। अब संदेह को कोई अवकाश नहीं रहा।

- ९. डा. हार्नले ने सिन्नवेश का अर्थ मोहल्ला लिखा है और डा. जैकोवी ने इस का अर्थ पड़ाव लिखा है। दोनों ने ही इस का अर्थ भामक किया है। क्योंकि सिन्नवेश के जहां बहुत से अर्थ हैं वहां एक अर्थ नगर भी है— (पाइय. सद्द-महण्णवो कोश पृ. १०५४) में सिन्नवेश के निम्न अर्थ किये हैं।
- (क) १- नगर के बाहर का प्रदेश। २. गांव-नगर आदि स्थल। ३. यात्रियों का डेरा। ४. ग्राम-नगर आदि। ५. रचना आदि।
- (स) भगवितस्त्र सटीक प्रथम खंड पृ. ८५ में सिन्नवेश का निम्न अर्थ किया हैं। सिन्नवेशोघोषादि एषां इन्द्र सतत्सित अथवा शामावयो ये सिन्नवेशस्ति तथा तेष्।।
- (ग) निशीधवूर्णमें सन्निवेश का अर्थ दिया है कि— सत्यवासण थाणं सन्निवेसो गामो वा पीडितो सन्निवेट्टो जत्तागतो वा लोगे सन्निवेट्टो सो सन्निवेसं पण्णते। अभिधान राजेन्द्र भाग ७

(घ) बृहत्करूपसूत्र विभाग २ पत्र २४२-४५ में लिखा है कि निवेशो नाम यत्र सार्थव। वसितः आदि प्रहणेन ग्रामे वा अन्यत्र प्रस्थिताः सन् यत्रान्ते वासमिद्यवस्ति यात्रियो वागतो लोके। यत्र अधिष्ठति एष सर्वेऽपि निवेशा उच्यते।।

१० पटेल गोपालदास जीवाभाई द्वारा संपादित-श्री महावीर कथा पृ. ७९ से ५१ में (१) डा. हार्नले के आधार पर राजा सिद्धार्थ को सामान्य क्षत्रिय बतलाते हुए भी उन के राजत्व को स्वीकार कर लिया है (पृ. ७९) (२) इसी प्रकार विदेह, मिथिला, वैशाली और वाणिज्यग्राम को एक मान लिया है इस का प्रतिवाद हम पहले कर चुके हैं कि ये सब नगर अलग अलग थे। (३) पृ. ६९ पर कुल का अर्थ घर किया है। कुल का अर्थ घराना होता है घर नहीं (४) पृ.२६९ में आनन्द श्रावक को जातृकुल का लिखा है। जो कि नितांत भ्रामक है। आनन्द कौटुम्बिक था न कि जातृक। बिना आगे-पीछे का विचार किये लिखने से ऐसी भूलें पग-पग पर होना संभव है।

११. उवासगद्साओ आगम में प्रयुक्त 'उच्च-नीच-मिक्सम कुलाई' के आधार पर डा. हार्नले ने वाणिज्यप्राम के तीन विभाग करने का प्रयत्न किया है। इस प्रकार दुन्व के आये वैशाली वर्णन के साथ उसका मेल बैठाने का प्रयत्न करके वैशाली और वाणिज्यप्राम को एक बनाने की चेष्टा की है। जैसे साधुओं केलिये नियम है कि साधु कहीं भी ग्राम, नगर, सिन्नवेश या कर्वट आदि में भिक्षार्थ जावे। वहां बिना वर्ण और वर्ग विभेद के ऊच, नीच और मध्यम सभी वर्गों में भिक्षा ग्रहण करने से जिस प्रकरण को डा. महोदय ने उद्धृत किया है, वहां भी भगवान ने गौतम स्वामी को भिक्षा केलिये अनुज्ञा देते हुए ऊच, नीच और मध्यम सभी वर्गों में भिक्षा करने का ऑदेश दिया है। दशवैकालिक सूत्र (हरिभद्रीय टीका पत्र १६३ में साधु केलिये निर्देश है कि—

#### "गोचरः मध्यमाधमोच्च -क्लेप्व रक्ताद्विष्टस्य भिक्षाटनम्।।

इसिल्ये इसे अपनी मान्यता को पुष्ट करने केलिये डा. महोदय का प्रयत्न व्यर्थ है। आगम अंतगढदसाओं में भी कहा गया है कि भगवान ने पुलासपुर द्वारिकादि में ऊंच, नीच, मध्यम कुलों में भिक्षा ग्रहण करने का आदेश दिया है। ऐसा ही वर्णन भगवतीसूत्र आदि अन्य आगमों में भी आये हैं। अतः इसे वैशाली के प्रकरण में कैसे जोडा जा सकता है?

१२. डा. जेकोवी ने कोटिग्राम और हार्नले ने कोल्लाग, वसुकुंड आदि को ध्वनात्मकसाम्य के आधार पर कुंडग्राम से मिलाया है। किन्तु जैनसूत्रों में कुंडग्राम का बौद्धमूत्रों के कोटिग्राम में रूपांतरण किसी भी युक्ति से संभव नहीं है। कुंड अथवा कोटि सर्वथा भिन्न हैं। कोट से कोटि का विकास हो सकता है। पुंड़बर्धनभुक्ति में कोटिवर्ष नामक स्थान का विकास उसके प्राचीन नाम देवीकोट के कोट से हुआ था। संभव है कि वैशाली के इस दक्षिण सीमांत पर कोई कोट या किला रहा हो जिससे कोटिग्राम नाम का विकास हुआ हो। किन्तु कुंड से तो इसकी कोई संगति स्थापित नहीं होती। ब्राह्मण कुंड और वासुकुंड में भी केवल कुंड शब्द की समानता है। अन्यथा ब्राह्मण और वसु सर्वथा भिन्न शब्द हैं। ब्राह्मण का एक प्राकृत रूप 'माहण' जैनसूत्रों में मिलता है और दूसरा प्राकृत रूप बमन आदि अशोक के शिला लेखों में मिलता है। ये दोनों प्राकृत रूप बिहार राज्य के कुछ ब्राह्मण ग्रामों के 'माहना और बमनगामा' जैसे आज भी मगध जनपद के लच्छुआड़ के आस-पास विद्यमान हैं। अतः ब्राह्मणकुंड से वास्कृड का विकास नहीं हो सकता। वासो का वासव या वसु का विकास हो सकता है। इस प्रकार ब्राह्मणकुंडग्राम अथवा क्षत्रियकुंडग्राम का इससे कोई सर्वध नाम के अधार पर नहीं बन पाता है।

भूगोल की दृष्टि से भी कोटिग्राम वैशाली का एक मोहल्ला नहीं हो सकता क्योंकि जब बद्ध अपनी अंतिम यात्रा में अम्बपालिका उद्यान से वैशाली को जा रहे थे तो रास्ते में अम्बपालिका, नालंदा, पाटलीग्राम, कोटिग्राम, नांदिका, वैशाली ये नगर आये थे। इसलिये सब नगर-ग्राम अलग अलग थे। एवं कोटिग्राम से वैशाली तीसरा नगर था। 60

१३. इतिहासकारों ने जिन प्राच्यविदों के मतों को प्रमाणिक मानकर वैशाली को भगवान महावीर का जन्मभृमि मान लिया है। उन में भी वैशाली में कृंडग्राम की पहचान के संबंध में मतभेद है, एक मत नहीं है। (१) बिसंटिस्मिथ ने बसुकृंड को ब्राह्मणकृंडग्राम माना है। क्षत्रियकृंडग्राम केलिये वह एकदम मौन है। संभव है कि क्षत्रियकृंडग्राम के संबंध में वह जेकोबी के मत से सहमत हो। लेकिन बौद्धस्त्रों के कोटिग्राम, नादिका और आध्निक वसुकृंड (प्राचीन नाम वासोकृंड) की भौगोलिक स्थिति यह नहीं है। जो जैनसूत्रों में क्षत्रियकृंड और ब्राह्मणकृंड की है। जैनसूत्रों में क्षत्रियकृंड जौर ब्राह्मणकृंड की है। जैनसूत्रों में क्षत्रियकृंड उत्तरदिशा में और ब्राह्मणकृंड दिक्षणिदशा में निर्दिष्ट है। जब कि वैशाली के मानचित्र में कोटिग्राम और आधुनिक वस्कृंड की स्थिति सर्वथा विपरीत है। वासोकृंड मुख्य वैशाली या विशालगढ़ से ठीक उत्तर में है। बौद्ध महापरिनिव्वाण सुत्त से पता चलता है कि कोटिग्राम पटना के सामने वैशाली की दिक्षण सीमान्त पर गंगा तटवर्ती (संभवतः हाजीपुर के समीप) अवस्थित था। बुद्ध पाटलीग्राम से विहार करने के बाद उसके समीप ही गंगा को पार कर कोटिग्राम गये। वहां से आगे बढ़ कर

नांदिका से विहार किया और नांदिका से अम्बर्पालका के आग्रवन में पधारे। इस विवरण के अनुसार बुद्ध के इस यात्रा पथ पर क्रमशः पाटलीग्राम (आधुनिक पटना), गंगानदी, कोटिग्राम, नांदिका, आग्रपालीवन अथवा वैशाली के भूभाग आते हैं। वैशालीसंघ ने भी जैकोबी के मत को मान्यता नहीं दी। उसने हार्नले के मत का अनुसरण किया है। किन्तु वासुकुंड भगवान महावीर की जन्मभूमि नहीं है।

१४ श्रीमती स्टीवेंसन ने डा. हार्नले की भूलों को दोहराया है और उसने एक और भयंकर भूल की हैं। उसने अपने ग्रंथ (हार्ट आफ जैनिज्म) पृ. २१-२२ में भगवान महावीर को वैश्यकुलोत्पन्न बताया है। उस की इस स्थापना की पृष्टि किसी प्रमाण से सिद्ध नहीं होती। उस ने यह ग्रंथ विद्वान की दृष्टि से नहीं लिखा है। इस को पूर्णतः पढें तो लेखिका का विचार पूर्णतः स्पष्ट हो जाता है कि उसने ग्रंथ को एक मिशनरी की दृष्टि से लिखा है। 62

### वर्त्तमान भारतीय इतिहासकारों की भ्रांत मान्यताएं

9. आचार्य विजयेन्द्र सूरि (काशीवाले आ. विजयधर्म सृरि के पट्टधर)। भगवान महावीर के जन्मस्थान केलिये इनके तीन मत हैं- (१) वसाढ़ के निकट बसुकुंड (२) व्यांतिका (३) वैशाली और कोटिग्रम के बीच कोई स्थान (इन का कोई एक मत निश्चित नहीं) भगवान महावीर का जन्म विदेह जनपद में हुआ था, इसकी पृष्टि के लिये इन्होंने आचार्य नेमिचन्द्र कृत महावीर चरियं का नीचे लिखा प्रमाण दिया है।

''अत्थि इह भारहे वासे मज्जिम देसस्स मंडनं परमं।। सिरिकंडग्गामंनयरं वसमइ रमणी तिलयं भूयं।।''(पत्र २६)

अर्थातु- इस भारतवर्ष के **मध्यदेश में परममंडन श्री कुंडग्राम नगर** जो पृथ्वीतल पर एक र्जातस्वर तिलकसमान है **ऐसा लगता है।** 

ध्यानीय है कि आचार्य श्री ने अपनी खोखली मान्यता की पृष्टि केलिये उपर्युक्त उद्धरण के अर्थ में नीचे लिखी बातें और जोड़ दी हैं। १. विदेह जनपद में और २. ऐसा लगता है। यानि कुंडग्रामनगर (जो भगवान महावीर का जनम स्थान है।) वह विदेह जनपद में है ऐसा (मुझे) लगता है। इन शब्दों से यह प्रतिध्वनित होता है कि- "कुंडग्रामनगर विदेह जनपद में था ऐसा संभव हो सकता है। ये शब्द इन की इस मान्यता से स्वयं ही शंकाशील बतला रहे हैं। 63

- २. **पन्यास कल्याचित्रय (शवा सिद्धिस्**रि के शिष्य) का मत वैशाली के एक मोहल्ले में भगवान महावीर का जन्मस्थान क्षत्रियकुंड था।
- (क) इन्होंने जन्मस्थान वैशाली-विदेह के समर्थन जो दिगंबर साहित्य के प्रमाण दिये हैं इनकी निःसारता दिगंबरों के प्रकरण में कर दी है। इनके जो जन्मस्थान के विषय में अन्य मत हैं अब उन पर विचार करें। (क) इनका मत है कि भारतवर्ष के विदेह में कुंडग्राम में भगवान महावीर का जन्मस्थान है। क्योंकि कल्पसूत्र सूत्र ४०२ में लिखा है कि (ख) जाए जाएपुते जायकुलचंदे विदेह विदेहिदने विदेह जुन्मे विदेह सुमाने तीसं कासई विदेहिस ति कहु। यही जाठ आचारांगसूत्र द्वितीय अतस्कन्द भावना अध्ययन सूत्र ४० में भी है।

कल्पमृत्र की सुबोधिका टीका में उपाध्याय विनयविजय जी ने विदेह शब्द का अर्थ इस प्रकार किया है। (विदेहे) वजऋषभनाराचसहनन समचतुस संस्थान मनोहरत्वाब् विशिष्टो देहा (विदेहा = वि—विशिष्ट+देहा—शरीर) यस्य सः विदेहा।

अर्थात् ज्ञात, २. ज्ञातपुत्र, ३. ज्ञात-कुल-चन्द्र, ४. विदेह, ५. विदेहदत्त ६. विदेहजात और ७. विदेह-स्कमाल आदि विशेषण दिये हैं।

पहले तीन विशेषण पिता के पक्ष के हैं, और बाद के तीन विशेषण माता के पक्ष के हैं। एवं अंतिम दो विशेषण भगवान महावीर के पक्ष के हैं। मध्य के चार विशेषणों का अर्थ टीकाकार के आधार से ४. (विदेहे) वज्रऋषभ-नाराच-सहनन समचतुम्रसंस्थान शरीरवाला ५. (वैदेहीदत्त) महावीर ६. (वैदेहीजात) त्रिशला का पृत्र ७. (विदेहेसुमाले) कामदेव के समान सुकुमाल (अंतिम) ६. (तीसं) तीस ९. (वासाइ) वर्षों तक, १०. (वि+देहोंस) शरीर का ममत्व त्याग ११. (कटट्) करके।

भावार्थ- ज्ञातृवंशी, ज्ञातृपुत्र (राजासिद्धार्थ का पुत्र) ज्ञातृकुल में चन्द्र के समान (शीतल स्वभाव तथा नयनाभिराम स्वभाव वाला) और सुडौल शरीर वाला) माता त्रिशला देवी का पुत्र, कामदेव के समान सुक्रोमल शरीर वाला, अपने शरीर के ममत्व को छोड़ कर भगवान महावीर तीस वर्षों तक घर में रहे।

आचार्य विजयेन्द्र सूरि जी का कहना है कि उपाध्याय विनयविजय जी का विदेह शब्द का अर्थ संगत नहीं बैठता। मालूम पड़ता है कि आवश्यक चूर्णि के पाठ की तरफ उनका ध्यान नहीं गया। आवश्यक चूर्णि का पाठ यह है। अत्रियक्ड

ं ..... नाते नातपुत्ते नातकुल विणिवट्टे (विदेहे) विदेहदिन्ने विदेहज्ज्वे विदेहत्तम् सत्तुत्सहे समज्जरस-संवाचे सहिते वज्यरिसहणाराय-संवयचे अज्लोग वायुवेचे कंकगहणी कवोयपरिण। (आवश्यक निर्युक्ति पत्र २६२)।

इसमें विदेह शब्द अलग होने पर भी कल्पसूत्र के टीकाकार ने जो अर्थ विदेह का किया है, वह यहां पृथक रूप से है। जो समचजरससंख्रेष सिहते-बज्बरसिहणारायसंख्ये "इन शब्दों से निहत है। इससे मालूम होता है कि उनका लक्ष्य भगवान की जन्मभूमि की और (विदेह) जो मुख्य विषय था न जाते हुए उन के मुख्य लक्षणों पर ही चला गया है।" आचार्य श्री की यह धारणा भ्रमपूर्ण है क्योंकि इस पाठ में विदेह का अर्थ निर्युक्तिकार ने (वि+देह) देहातीत किया है। यानि मोहममता से निर्लिप्त शरीर वाला अर्थ करके उनके निर्दिष्ट शरीर के लक्षण रूप (समरचउरसं संठाण व वज्जरिसह नारायसंघयण अलग लिखा है।

जबिक उपाध्याय जी ने पहले बिदेह शब्द केलिये भगवान के विशिष्ट शरीर तथा अंतिम विदेहींस शब्द केलिये विदेहातीत यानि मोह-ममता से निर्मिप्त शरीरवाला अर्थ किया है। आचार्य श्री ने यदि पहले पाठ पर विशेष् ध्यान दिया होता तो ने ऐसी भूल न करते। पहले पाठ में प्रथम बिदेह शब्द तथा अंतिम विदेही शब्द का प्रयोग हुआ है। जबिक दूसरे पाठ में बिदेह शब्द मात्र एक बार आया है और शरीर का लक्षण अलग दिया है। अतः इन दोनों पाठों में कोई असमानता का प्रसंग न होने पर भी आचार्य श्री ने अपनी मान्यता की पृष्टि केलिये ही वास्तविक अर्थ की तरफ लक्ष्य नहीं दिया। यह खेद का विषय है।

- (ग) क्षत्रियकुंड को विदेह जनपद में सिद्ध करने केलिये वसुकुंड, ञार्तिका या वैशाली-कोटिग्राम के मध्य का कोई स्थान (तीनों) मानकर किसी एक का निश्चय ही नहीं कर पाये- यह भी उनकी भ्रामक मान्यता की पीप्ट करता है।
- (घ) अब हम यहां शास्त्र में प्रयुक्त भगवान महावीर केलिये **वैशालीय** शब्द पर विचार करेंगे।

''एवं से उदाहु अणुत्तर-नाणी अणुत्तरदंसी-अणुत्तर-नाणदंसणधरे अरहा णाएप्ते भगवं वेसिनए विथाहिये ।।२२।।

(१) टीका

विशालकुलोद्भवाब् वैशालिकः तथा चोनतं विशाला जननी यस्य, विशाल कुलमेव च। विशालं प्रवचनं यस्य, तेन विशालको जिनः।। (सूत्रकृतांग तिलंकाचार्य टीका) अर्थातु- जिनकी माता विशाला है, जिनका कुल विशाल है, जिन के प्रवचन विशाल हैं, इसलिये वे (भगवान) महावीर वैशालिक जिन हैं।

(२) विसालिअ सावयंति- विशाला महावीरजननी तस्या अपर्त्यार्मात. वैशालीको भगवान् तस्य वचनं श्रृणोति तद्रिमकल्पार्दित वैशालिक श्रावक (भगवतीसृत्र अभयदेव सृरि कृत टीका भाग १ श. ३ उ. १)

अर्थात्— विशाला (विश्वाली पृत्री)— भगवान महावीर की माता त्रिशाला रानी थी इमलिये भगवान वैशालिक नाम से प्रसिद्ध हुए, उनके रसपूर्ण प्रवचन (उपदेश) को जो सुनता है। वह वैशालिक श्रावक है।

(३) यहा श्लोक नं. १ के उत्तराध्ययन की चूर्ण में निम्न अर्थ किये हैं— १ उन के गण विशाल थे, २. वे ईक्ष्वाककल में उत्पन्न हुए थे, ३. उनकी माता वैशाला थी, ४. उनका कल और ५ प्रवचन विशाल थे। उपर्यक्त दोनों सदभों में वैसालीये शब्द से भगवान महावीर के जन्मस्थान वैशाली का कोई संकत नहीं है।

पहले में भगवान की माता, कल और प्रवचन को विशाल वतला कर भगवान को वैशालिक जिन कहा है।

दमरे में वेशालिक श्रावकों का लक्षण बतलाते हुए कहा है कि विशाला माता क पत्र होने के कारण भगवान महाबीर वैशालिक कहा ये एवं उनके रसपण प्रवचन मन कर जो उनके सिद्धान्तों को स्वीकार करता है और उनका अनुयायी बनता है वह वैशालिक श्रावक है।

इसम भगवान महावीर के श्रावकों को जो वैशालिक होना कहा है वह वैशाली नगर की अपेक्षा से नहीं परन्त उनके प्रवचन की अपेक्षा से कहा है। आचार्य श्री एवं पन्यास जी न वैशाली शब्द से भगवान का नाम पड़ने का कारण वैशाली नगर से जन्म होना मानकर उनका जन्मस्थान वैशाली माना है और अपने इस मत की पीष्ट के लिये आचार्य श्री यह भी कहते हैं कि यहां कल का तात्प्य जनपद ही है। इसकी पीष्ट के लिये अमरकोष का प्रमाण देते हैं। परन्त श्र्यानीय है कि वे यहां अमरकोश का वह पाट ही नहीं दे सके।

प्राकृतकोश – पाडम-सह-माहण्णवो पृ. ३९१ में कल शब्द के अर्थ "**पेतृकवंश,** गोत्र, जाति किये हैं। अत. आप भगवान महाशीर का जन्मस्थान विदेह वैश ली को सिंह करने में एकदम असफल रहे हैं।

### पं. कल्याणविजय का मत है कि

पन्यास जी भी आचार्य श्री की ही पृष्टि करते हैं। देखिये इन्हीं की पुस्तक श्रमण भगवान महावीर—

आप भगवान महावीर का जनमस्थान 'वैशाली' को सिद्ध करने केलिये एक और तर्क उपस्थित करते हैं। आप कहते हैं कि "भगवान महावीर का जनम लच्छुआड़ के निकट क्षत्रियकुंड में हुआ इस परम्परा को मैं सच्चा नहीं मानता। इस केलिये नीचे लिखे कई कारण है।"

- (१) सूत्र में भगवान महावीर केलिये विवेहे विवेहिबन्ने विवेह बच्चे विवेहसमाले' आदि पाठ है और वेसालिये नाम भी मिलता है। इस से मानना पड़ता है कि भगवान का जन्मस्थान विदेह में वैशाली का एक महल्ला रूप है।
- (२) क्षत्रियकुंड जो एक बड़ा नगर था, भगवान महावीर ने दीक्षा लेने के बाद वहां एक भी चौमासा नहीं किया। और न ही वहां पधारे
- (३) भगवान महावीर ने दीक्षा लेने के बाद क्षत्रियकुंड में विहार कर कुमारग्राम, कोल्लाग सिन्नवेश, मोराक सिन्नवेश आदि ग्राम नगरों में विहार कर अस्थिग्राम में (पहला) चौमासा किया। दूसरे वर्ष मोराक, वाचाला, सुरिभपुर, श्वेतांबी जाकर वहां से राजगृही वापिस आकर चौमासा किया। इस लेखानुसार भगवान (पहले) चौमासे बाद श्वेतांबी जाते हैं। (जो विदेह जनपद में है।) और गंगानदी पार करके राजगृही (मगध जनपद में) पधारने हैं। इसमें सिद्ध होता है कि लच्छआड वाला क्षत्रियकुंड असली नहीं है। क्योंकि उसके पाम श्वेताम्बी नगरी नहीं है और वहां से राजगृही जाते हए उन्हें गंगानदी पार करनी पड़ी। यदि क्षत्रियकुंड लच्छआड़ के निकट होता तो नदी पार नहीं करनी पड़ती। इसलिये मानना पड़ता है कि क्षत्रियकुंड गंगा के उत्तर विहार में था। (४) वैशाली के पश्चिम में गंडकी नदी थी। उसके पश्चिम बाहमणकड़, क्षत्रियकुंड, वाणिज्यग्राम, कुमारग्राम, कोल्लाग सिन्नवेश आदि महल्ले थे। ब्राहमणकुंड-क्षत्रियकुंड पूर्व-पश्चिम में थे। इन दोनों के बीच में बहुशालचैत्य था।

## पन्यास कल्याणविजय जी की तर्कणाओं पर विचार

(१) इस पहली तर्कणा का समाधान हम आ. विजयेन्द्र स्रृ के प्रकरण में कर आये हैं।

(२) भगवान महावीर की लच्छुआड़ के निकट क्षत्रियकुंड ब्राह्मणकुंड में पदार्पण—

भगवान ४२ वर्षकी दीक्षा पर्याय में अनेक बार ब्राह्मणकुंड और क्षत्रियकुंड पधारे थे, पर इस का व्यवस्थित उल्लेख नहीं मिलता तो भी यहां पधारेण के प्रसंगों के कतिपय उल्लेख मिल ही जाते हैं। जो इस प्रकार हैं—

- (क) भगवान राजगृही में दूसरा चौमासा करके चम्पा जाते हुए ब्राह्मणकुंडग्राम में आए थे। वहां नन्द और उपनन्द ब्राह्मणों के दो मुहल्ले थे। भगवान के साथ रहने वाले गोशाल ने यहां उपनन्द के मोहल्ले को तेजोलेश्या से जला दिया था।
- (ख) केवलज्ञान प्राप्त होने के बाद भगवान ब्राह्मणकुंडग्राम में पधारे। यहां एक पर्वतघाटी पर बहुशालचैत्य उद्यान में समवसरण में विराजमान होकर धर्मदेशना दी पश्चातु इस अवसर पर ऋपभदत्त ब्राह्मण तथा उसकी भार्या देवानन्दा ब्राह्मणी को श्रमण-श्रमणी की दीक्षाएं दी। (ग) भगवान दूसरी वार यहां दूसरी पर्वतघाटी पर आकर समवसरण में अपने जमाता जमाली को ५०० क्षित्रयों के साथ दीक्षायें दी। (घ) भगवान तीसरी वार यहां तीसरीघाटी पर आकर समवसरे और अपनी पुत्री प्रियदर्शना को १००० क्षत्राणियों के माथ दीक्षाएं दी। ल ब्राह्मण दम्पत्ति ब्राह्मकुंड के और जमाली एवं प्रियदर्शना महित १४०० क्षत्रिय-क्षत्राणियां क्षत्रियकुंड नगर के निवामी थे। ब्राह्मणकुंड और क्षत्रियकुंड-कुंडपुर महानगर के दो विभाग थे। इस्तिये दोनों के मध्यभाग की तीनों पर्वतघाटियों पर दीक्षाएं दी गयीं थीं।
- (ङ) आचार्य हेमचन्द्र ने त्रिष्णिट शलाका पुरुष चरित्र पर्व १० सर्ग ८ शलोक २८, २९ में लिखा है कि भगवान क्षत्रियकंड पधारे उस समय क्षत्रियकंड का राजा नन्दीवर्धन उनके दर्शन करने आये। यथा—

#### स्वामिनं समोसृतं नृपति नन्दीवर्धनः। ऋद्वया महत्या भरत्या च तत्रोपेयाय वन्दितुः।।

(च) आचार्य गुणभद्र कृत महाबीरचिंग्यं प्रम्ताव ८ में भी ऐसा ही लिखा है।

भगवान महाबीर ने क्षत्रियकुंड एवं ब्राह्मणकुंड में चौमामा इर्मालये नहीं किया कि पूर्व-परिचित स्थान और परिवार में अधिक रहना उन्हें उचित नहीं लगा। चाहे अपने को ममता न हो तो भी दूमरे ममतालु जीव अथवा संबन्धी आदि मोहवश दःसी न हों तािक अपना और दूसरों का अनिष्ट न हो जाय। इस काल में भी अनेक श्रमण-श्रमणियां ऐसे हैं जो दीक्षा लेने के बाद कभी भी अपने जन्मस्थान नहीं गये। जैसे-मृनि श्री बृद्धिवजय (बृद्धिचंद) जी ३. आत्माराम (श्री विजयानन्द सिंग) जी। आचार्य श्री विजयवल्लभ सृरि जी के शिष्य (४) आचार्य श्री विजयलित सिंग (५) आचार्य विजय-उमंग सृरि आदि (ये सब पंजाबी मिनगज थे) क्या ऐसा मानना उचित है कि वे अपने जन्मस्थान कभी नहीं गये इसलिय वे उनके जन्मस्थान नहीं हैं। ऐसा मान लेना भ्रम नहीं तो और क्या है? अतः यदि भगवान महावीर ने अपने जन्मस्थान क्षत्रियकुंड में चौमासा नहीं किया हो अथवा न भी आये हों तो लच्छुआड़ के निकट क्षत्रियकुंड को उनका जन्मस्थान न मानना नकसंगत नहीं है।

#### गंगा पार विहार

भगवान महावीर ने ४२ वर्ष दीक्षित अवस्था में लम्बे लम्बे विहार भी किये थे। अनेक नगरों, ग्रामों, मन्निवेशों, जनपदों, निदयों, जंगलों में विहार किया था। चम्पा (अग जनपद) वीतभयपत्तन (मिन्धु-सौवीर जनपद), काश्मीर, हिम्निनापर (करुक्षेत्र जनपद), मगध, विदेह, वंग, गढ़, गंधार, आदि जनपदों में विचरे थे। वे ऐसे उग्र विहारी थे, यह वात आगमों से म्पष्ट ज्ञात हो जाती है। राम्ते में अनेकानेक निदयों, नालों, पवंतों, घाटियों आदि को पार करना पड़ा हागा। बीहड़ जंगलों में होकर जाना पड़ा होगा। प्रभु को कहां कहां से होकर गजरना पड़ा होगा इसका कोई लेखा-जोखा शास्त्र में नहीं मिलता तो इससे ऐसा मान लेना कि यह विवरण शास्त्रों में न होने से कोई नदी-नाला पार नहीं किया होगा? इस वात का कोई सामान्य-अकल (बुद्धि) वाला भी नकार नहीं सकता कि अनेकानेक नदी नाले अनेक घार इन विहारों में प्रभु को पार करने पड़े थे। शास्त्र में तो जहां-जहां विशेष घटनाएं घटी थीं मात्र उस स्थान पर नदी आदि को लांघने का उल्लेख किया है। वह भी अतिसंक्षेप में, शेष का उल्लेख नहीं किया गया।

भगवान महावीर के विहार क्रमका विवरण इस प्रकार है— क्षत्रियकुंड के वाहर ज्ञातखंडवन उद्यान में दीक्षा ली, पश्चात कुमारग्राम में पहला रात्रि निवास, खाले का उपसर्ग, कोल्लाग सिन्नवेश में बहुलब्राह्मण के घर छठ तप का पारणा, आधा वस्त्र दान, मोराक सिन्नवेश के कुलपित की विनती, आठ मास तक विहार, मोराक में पुन! आगमन, अस्थिग्राम में पहला चीनाता। यहां शृलपाणि यक्ष का उपसर्ग, मोराक सिन्नवेश में तप का पारणा, दक्षिण बाचाला

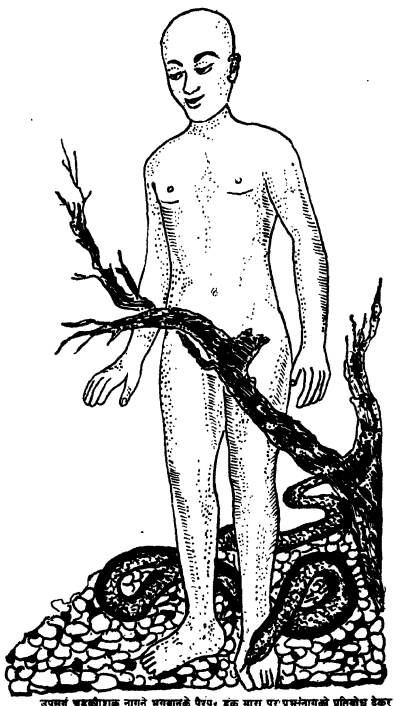


भगवान महावीर अपना आधा देवदन्य वस्त्र दानदेते हुए

में जाते स्वर्णवालुका नदी के किनारे बचे हुए आधे वस्त्र का पत्म, स्वर्णवालुका एवं रीप्यवालुका नदियों का उल्लंघन उत्तरवाचाला के वनखंड में चंडकोशक सर्प का उपसर्ग और उसे प्रतिबोध, उत्तरवाचाला में प्रदेसी राजा द्वारा किया हुआ भगवान का भावभीना सत्कार, गंगानदी के किनारे पर सूक्ष्म-मिट्टी में विहार करते हुए प्रमु के चरणविवित पद पंक्ति में चक्रध्या, अंकुश आदि शुष्र लक्षणों को देख कर पुष्पक नामक सामुद्रिक का भगवान के निकट आना और इन्द्र का पुष्पक की शंकाओं का समाधान करना। सुर्राभपुर से श्वेतांवी जाने वाले पांच रथवाले राजाओं द्वारा प्रभु को वन्दना, गंगा पार करते हुए नौका में सुवंष्ट्र का उपसर्ग, राजगृही के नालंदा पाड़े में दूसरा चीमासा। चीमासे वाद कोल्लग सन्निवेश में आकर चौमासी तप का पारणा करना इत्यादि (कल्पमत्र)

हम लिख आये हैं कि पहले चर्तुमास के बाद जब भगवान सुरिभप्र जा रहे थे तब गंगा के तट पर उनके पर्दाचन्हों को देखकर पृष्मक सामृद्रिक प्रभ के निकट पहुंचा था और इन्द्र ने उसकी शंका का समाधान किया था। (मात्र इतना कहकर शास्त्र मौन है) ' विचारणीय है कि यह घटना तब घटी है जब भगवान सुरिभपुर से श्वेतांबी जा रहे थे। अतः भगवान यहां में गंगा पार कर श्वेतांवी गये थे क्योंकि सुरिभपुर गंगा के दक्षिण तट पर था यहां में श्वेतांबी उत्तर तट पर गंगा पार करके ही प्रभु गये थे यह मानना पड़ेगा और वहां में लौटते हुए दोवारा गंगा पार करके सुरिभपुर राजगृही आकर चौमामा किया था। यह बात निश्चय है। क्योंकि कुमारग्राम, मोराकर्मान्तवंश आस्थिग्राम, वाचाला, मर्गभपर राजगृही, नालंदा, चंपा आदि ये सब नगर ग्राम आज भी गंगा के दक्षिण में हैं और भगवान ने क्षत्रियकुंड के बाहर जातखंडवन में दिक्षा लेकर उपयंक्त नगरा-ग्रामों से होते हुए श्वेतांबी गये थे। अतः कुंडपर (क्षत्रियकुंड-ब्राह्मणकंड) भी गगा के दक्षिण में ही था। यह स्वतः सिद्ध हो जाता है। गंगा के उत्तर में नहीं था। यह भी सच्च है।

- (१) भगवान १६ वें चौमासे के बाद चंपा (अंगजनपद) में बिहार करेक वीतभयपत्तन (सिन्धु-सीवीर जनपद) में पधारे। वहां के राजा उदायन को दीक्षा दे कर बापिस लौट कर १७ वां चौमामा वाणिज्यग्रामं (बिदेह जनपद) संकिया। इस विहार में हज़ारों मील आना जाना पड़ा।
- (२) भगवान २७ वां चौमामा मिथिला (विदेह जनपद) में करके वहां म हस्तिनापुर (कुरू जनपद) में पद्मारे और लौट कर २८ वां चौमामा बाजिज्यग्राम (विदेह जनपद) में किया। इस विहार में प्रभु को हज़ारों मील जाना जाना पदा।



उपसर्व चडकीशक नागने भगवानके पैरंपर डंक मारा पर प्रम्नेनायको प्रतिबोध देकर उसका आत्मकरवाण किया।

(३) भगवान ३० वां चौमासा वाणिज्यग्राम (विदेह जनपद) में करके वहां से काम्पिल्य (मांचाल जनपद) में पधारे वहां से लौटकर ३१ वां चौमासा इन्होंने वैशाली (विदेह जनपद) में किया। इस विहार में भी प्रभु को हजारों मील जाना आना पड़ा। इस प्रकार भगवान ने ४२ वर्ष की दीक्षा पर्याय में सैकड़ों छोटे बड़े विहार किये। इन विहारमार्गों में कितने कितने (बेशुमार) नदी-नाले आये होंगे और उन्हें कितनी बार पार करना पड़ा होगा। इस बात को भूगोल का विद्यार्थी भलीभांति जानता है। लेकिन शास्त्र इसके लिए एकदम मौन है। इससे यह मान लेना कि इन विहारों में भगवान ने कोई नदी-नाला पार नहीं किया क्योंकि इसका शास्त्र में कोई उल्लेख नहीं है इसलिये ये सब स्थान गंगा की उत्तरदिशा में वैशाली (विदेह जनपद) की परिधि में ही होने चाहिये अन्यत्र नहीं। यह कितनी बेसमझी (अज्ञानता) की बात है। इससे यह भी स्पष्ट सिद्ध हो जाता है कि शास्त्र में भगवान के विहार में आने वाले नदी नालों को पार करते समय यदि कोई उल्लेखनीय घटना हुई हो तो उसी का उल्लेख है अन्यथा नहीं।

अतः सुरिभपुर से श्वेतांबी जाने से पहले गंगा नदी के दिक्षणतट पर पृष्यक सामुद्रिक का प्रभु को मिलने की घटना का तो शास्त्र में उल्लेख है 'योंकि यह एक विशेष घटना थी। पर नदी पार करना कोई महत्वपूर्ण घटना न होने में शास्त्र में इसका उल्लेख न होना स्वाभाविक है, जैसे अन्य नदी-नालों का कोई विशेष घटना न होने से उल्लेख नहीं किया गया। पर गंगा नदी के दिक्षण तट पर श्वेतांबी जाने से पहले विहार करके पृष्पक घटना के तुरंत बाद भगवान का श्वेतांबी पहुंचना इस बात का स्पष्ट संकेत है कि इस समय गंगानदी पार करके भगवान नदी के उत्तरतट पर पहुंचकर श्वेतांबी पंधारे और वहां से लौटकर राजगृही में चौमासा किया।

(४) भगवान ने चौदह चौमासे राजगृही में किये, बारह चौमाम वाणिज्यग्राम और वैशाली में किये। यहां जाने-आने में गंगानदी और गंडकी नदी को कितनी बार पार करना पड़ा होगा? पाठक इसे म्वयं ही भलीभांति जान सकते हैं। आगम में तो मात्र इन निंदयों के एक-दो बार ही पार करने का उल्लेख है। अन्य समय में नदी पार करने को नकारा नहीं जा मकता। मच्च बात तो यह है कि भगवान महावीर मोराक, अस्थिग्राम के चौमासे के बाद गंगानदी पार करके श्वेतांबी गये थे /और वहां में लौटने हुए दूसरी बार गंगानदी पार करके राजगृही पधारे। इस बात की पृष्टि पुष्पक मार्माइक के प्रमंग में होती है।

## क्षत्रियकुंड और वैशाली के मोहल्ले

पं. कत्याणिवजय जी गंडकी नदी के पूर्व में वैशाली और पश्चिम किनारे कुंडपुर, वाणिज्यग्राम, कुमारग्राम और कोल्लाग सिन्नवेश मानते हैं। जबिक विजयेन्द्र सूरि इस मान्यता को भ्रामक मानकर लिखते हैं कि गंडकी नदी के पूर्व में वैशाली तथा कुंडग्राम को तथा पाश्चिमी किनारे पर कुमारग्राम, कोल्लाग सिन्नवेश और वाणिज्यग्राम मानते हैं। जोिक कुंडग्राम की स्थापना केलिये बोनों में मत्तेव हैं। परन्तु शास्त्रों में कुंडग्राम और कुमारग्राम के बीच में जलमार्ग और स्थलमार्ग दोनों बतलाये हैं। इससे इन दोनों की मान्यताएं गलत सिद्ध हो जाती हैं। यह बात तो सच्च है कि वैशाली के निकट गंडकी नदी थी। क्षत्रियकुंड के पास गंडकी नदी होने अथवा गंडकी के कनारे कुंडपुर होने का शास्त्र में एक भी उल्लेख नहीं है। अतः क्षत्रियकुंड के निकट गंडकी नदी थी यह सप्रमाण नहीं है। फलस्वरूप मानना पड़ता है कि वैशाली और वाणिज्यग्राम के बीच में जलमार्ग ही था, स्थलमार्ग नहीं था।

#### वैशाली के ग्राम

बिग्धनिकाय बौद्धग्रंथ में बुद्ध का विहार इस प्रकार है- वैशाली, भंडग्राम, हस्तिग्राम, आग्रग्राम, जम्बुग्राम, भोगनगर और पावा। सुसनिपात में वर्णन है कि अजित आदि १६ जटाधारी अल्लक से निकल कर कौशांबी, साकेत, श्रावस्ति, श्वेतांबी, किपलवस्त्, कुशीनारा, मंदिर, पावा। भोगनगर और वैशाली होकर मगधप्र (राजगृही) पहुंचे।

महापरीनिव्वाणसूत्त में बुद्ध का अंतिम विहार अंबला, अस्थिया, नालंदा, पाटलीग्राम (पटना), गंगानदी, कोटिग्राम, नादिका, वैशाली और भंडग्राम आदि में बिहार माना है।

हेमी महावीर चरित्र में लिखा है कि भगवान महावीर वैशाली से निकल कर नाव में बैठकर वाणिज्यग्राम पधारे। (पर्व १० सर्ग ४ श्लोक १३९)

चीनी बौद्धवात्री फाहियान लिखता है कि बुद्धदेव अपने शिष्यों सहित परिनिर्वाण केलिये जाते हुए आग्रपाली वैश्या के बाग के पास से होकर भंडग्राम गये थे उनकी दाहिनी दिशा में वैशाली थी।

आचारांपसूत्र और कल्पसूत्र में उल्लेख है कि भगवान महावीर ने वैशाली और वाणिज्यग्राम में १२ चौमासे किये।

उपासकवशांग- सूत्र में वर्णन है कि वाणिज्यग्राम नगर था, वहां का राजा जितशत्रु था। भगवान दुतिर्पलाशचैत्य में समवसरो यह वाणिजग्राम के ईशानकोण में था। बाणिजग्राम के बाहर ईशानकोण में ही कोल्लाग सन्तिबेश था। गीतम इन्द्रभृति प्रभु की आजा लेकर वाणिज्यग्राम में गोचरी केलिए गये और लौटते हुए पास के कोल्लाग सन्तिवेश में जहां ज्ञातकुल के लोग वे और उनकी चौचपशाला थी वहां पधारे।

# वैशाली नगरी का मानचित्र

उपर्युक्त पाठों के आधार से वैशाली का मानिचन इस प्रकार तैयार होता है (१) वैशाली के दक्षिण में अणुक्रम से नादिका, कोटिग्राम और गंगानदी। नादिका का दूसरा नाम ञातिक था। (२) वैशाली के एक तरफ जल से भरी गंडकी नदी (३) उसके सामने किनारे वाणिज्यग्राम (४) उस के ईशानकोण में पास-पास में दितिपलासचैत्य और कोल्लाग सिन्नवेश। (५) वैशाली से संभवतः बायव्यकोण में भोगनगर था।

र्ञातिकग्राम में जातक्षित्रयों की बस्ती थी, कोल्लाग में जातक्षित्रयों के घर तथा उपाश्रय था। इन दोनों स्थानों में जातखंडवणउद्धान था ही नहीं परन्तु दूतिपलामचैत्यउद्यान था। इसके बीच में चैत्य था। वैशाली और वाणिज्यग्राम गंडकी नदी के आर-पार अलग-अलग तटों पर आबाद थे। वैशाली गंडकी के पूर्व में था और वाणिज्यग्राम पश्चिमतट पर था। उनके युग्मनाम भी मिलते हैं। जैसे वैशाली-वाणिज्यग्राम। वर्तमान में दिल्ली-आगरा आदि। ये निकटवर्ती सूचक हैं ,पर एक नहीं हैं। ऊपर दिये गये विवरण के अतिरिक्त दूसरे कौन कौन से ग्रामनगर थे उनका इसमें कोई उल्लेख नहीं मिलता। इस स्थिति में वैशाली-कंडपुर या वैशाली-क्षित्रयकुंड अथवा वैशाली ब्राह्मणकुंड से युग्मनाम कैसे संभव हो सकते हैं।

हम लिख आये हैं कि कुंडग्राम (क्षत्रियकुंड ब्राह्मणकुंड) पहाड़ियों से घिरा हुआ था। इमिलिये यहां पहाड़ नहीं थे। जैसे गंडकी नदी और पहाड़ी नदी जुदा-जुदा हैं, वैसे ही उनके बहाब भी जुदा-जुदा दिशाओं में हैं। इसी प्रकार वैशाली और कुंडपुर-क्षत्रियकुंड का भी आपस में कोई संबंध नहीं है।

अतः आचार्य विजयेन्द्र सृरि एवं पं. कत्याणविजय जी की भगवान महाबीर के जन्मस्थान की मान्यताएं भी सर्वथा भामक हैं।

आचार्य तुलसी और मुनि नथमल आचार्य तुलमी और मुनि नथमल ने विदेहे, विदेहदिन्स, विदेहदिन्स विवेहचाने, विवेहस्माले आदि विशेषणों का भगवान महावीर के मातपक्ष संबोधित तो माना है। किन्त वेशाली के संबंध में उनकी अनिश्चित स्थिति है। जनका कहना है कि इसका निश्चित अर्थ भी अनवेचणीय हैं। 67 (अतीत का सनाबरण पुठ १३१) वस्त्तः उत्तराध्ययनसूत्र की चूर्णि के दूसरे अर्थ ने उन्हें अनिश्चय में डाल दिया है। क्योंकि वे लिखते है कि वैशालिक विशेषण का संबन्ध पणवान की साता या जन्मभूमि से होना चाहिए। 68 लेकिन टीकाकारों ने इसके जितने भी अर्थ स्वीकार किये हैं, उनमें जन्मभूमि का कोई संकेत नहीं मिलता। अतः वैशालिक भी विदेह की तरह मातुकल से संबंधित था। भगवान महाबीर संबन्धित विशेषण हैं। उत्तराध्ययन चीर्ण का तीसरा अर्थ ही इस का वास्तविक अर्थ जात होता है। शेष विकसित और संभावित अर्थ ही प्रतीत होते हैं। बाह्मण परम्परा में भी जनपदवाची विदेह शब्द के अर्थ का विकास पाया जाता है। शतपथ ब्राह्मण माधवविदेघ ने नये जनपद की नींव डाली थी। यह उसके नाम पर आगे चलकर विदेह (विदेघ) कहा जाने लगा। विदेह जनपद के पराच प्रापित राजा जनक के नाम के साथ यह शब्द विशेषण प्रयक्त किया बाता है। तब इसका विशेष अर्थ भी होता है- मुक्त बन्धनरहित या देहातीत। यहां सुत्रकारों ने भी वैशालीय, विदेह, आदि विशेषणों का भगवान महावीर के लिये प्रयोग करते हुए अर्थबोध के एकाधिकस्तरों का उद्घाटन किया है।

यदि भगवान महावीर का सारा परिवार विदेह जनपद या वैशाली का निवासी होता तो उन के पिता, भाई केलिये "विदेहिदना, विवहिदता, विकास" के विशेषणों के प्रयोग की कोई सार्थकता नहीं देती? यानि उन केलिये शास्त्रकारों ने इन शब्दों का प्रयोग क्यों नहीं किया? वस्तुतः वैशाली और विदेह से संबंधित विशेषण महावीर के मातृकुल की विशेषता और भगवान केलिये प्रयुक्त किये गये हैं और यह स्पष्ट सूचित करता है कि मातृकुल का जनपद उनके पितृकुल से सर्वथा भिन्न है और इसी कारण से उस के पृथक उल्लेख की सार्थकता भी है। प्रभु की माता त्रिशला क्षत्रियाणी वैशाली के महाराजा चेटक की बहन थी। चेटक की छोटी पुत्री चेलना का विवाह मगध के राजा श्रीणिक से हुआ था। यह अजातशत्रु (कृणिक) की माता थी। पाली ग्रंथों में अजातशत्रु केलिये वैवेहीपुत्र का प्रयोग किया गया है जो उसके मातृकुल को ज्ञापित करता है। यह दूसरी बात है कि भगवान महावीर के नाम के साथ प्रयुक्त मातृकुल सचक विशेषणों में सूत्रकारों और टीकाकारों ने एकाधिक अर्थों का आधासन कर दिया है। भगवान केलिये विदेह विशेषण का प्रयोग कर सूत्रकारों ने भौगोलिक निदंश नहीं किया, बल्क उनकी महत्ता का उत्कीण किया है। आचारांगसूत्र की

वीर-वाचना में कहा गया है कि माता के गर्भ में प्रवेश करते समय भगवान तीन जात (मित, श्रुत, अविध) से युक्त थे। बचपन से यौवन तक की अवस्था का वर्णन करते हुए उन की विज्ञान संपन्नता का स्पष्ट निर्देश किया गया है। इसलिये तीस वर्ष तक गृहवास का उल्लेख करते समय विदेह शब्द का प्रयोग भौगोलिक क्षेत्र का निर्देशन नहीं करता, बिल्क उनकी आत्मस्थ अथवा देहातीत अवस्था का निर्देश करता है। आचारांग वृत्ति में उनके विदेह शब्द का अर्थ विशिष्ट देहग्रहण केलिये किया है। देहातीत का अर्थ भी ग्रहण किया गया है। त्रिशाला माता केलिये विदेहदिन्ना आदि विशेषणों में विदेह का जनपद अर्थ किया है। हम पहले इस का विस्तार से विवेचन कर आये हैं। परम्परा से भिन्न एवं आगा-पीछा सोचे समझे बिना अर्थ को स्थापित करने केलिये ऐतिहासिक ग्रमाण की आवश्यकता बनी ही रह जाती है।

#### डा. योगेन्द्र मिश्र

डा. योगेन्द्र मिश्र ने वैशाली के एक मोहल्ले वास्कुंड को भगवान का जन्मस्थान माना है। इसकी प्राचीनता की पृष्टि केलिये वैशाली में प्राप्त गप्तकालीन एक मिट्टी की मोहर के लेख की ओर संकेत क़िया है। जो इस प्रकार है- वैशालीनामकंडे कुमारामात्यं अधिकरण। उनका कहना है कि इस अभिलेख का कुंड स्पष्टतः क्षत्रियकुंड है। क्योंकि इस क्षेत्र में कुंड नामका और कोई स्थान किसी भी स्रोत से जात नहीं है। 69 लेखक के इस वक्तव्य से स्पष्ट है कि उन्होंने पहले ही यह मान लिया है कि कंडग्राम-वैशाली में ही होना चाहिये और वैशाली में जहां भी कंड शब्द स्थान के नाम के रूप में मिल जाता है उसे वह भगवान की जन्मभिम कंडग्राम अथवा क्षत्रियकंड मान लेते हैं। किन्त वस्तिस्थित तो यह है कि मोहर के लेख का कुंड शब्द-क्षत्रियकुंड को ही अभिहित करता है ऐसा उसमें कोई संकेत नहीं मिलता। इसके अतिरिक्त कुंड शब्द का प्रयोग स्थान के नामों में बहुत देखने में आते हैं। वाराणसी में लोह्यार्ककंड, दर्गाकंड आदि मुलतः तालाव अथवा पुष्करणी हद (हद) सागर आदि के नाम पर कतिपय स्थानों के नाम मिलते हैं। शाहकंड पोखरामा (पष्करग्राम) नागहद (हद) चक्कदह (चक्कहद) आदि ऐसे ही नामों के उदाहरण हैं। ये सारे नाम विहार राज्य में ही ग्रामों के नाम हैं। अतः इस अभिलेख के वैशालीकंड का अपना भिन्न महत्व हो सकता है। इस का नामांतर वसुकंड भी हो सकता है। किन्तु केवल कुंड शब्द की समानता के आधार पर उसे क्षत्रियकुंड या कंडग्राम मानना संगत नहीं है।

# बौद्ध-राहुल साकृत्यायन एवं अन्य विद्वान

पालियंथों के कोटिग्राम एवं नादिकाग्राम जिन्हें जैकोबी का अणुकरण करते हुए राहुल सांकृत्यायन, भरतिसंह उपाध्याय बादि ने जातृ या णायकुल के क्षित्रयों के ग्राम माने हैं, ये बुद्धदेव के प्रभाव क्षेत्र में बाते हैं। पर यहां जिनशासन का कोई संकेत नहीं मिलता। नादिका को भगवान महावीर के क्षत्रियकुल का ग्राम मानना सर्वथा बसंगत है। क्योंकि इस कुल में तीर्थंकरों की परम्परागत प्रतिष्ठि थी। भगवान के पिता सिद्धार्थ तेइसवें तीर्थंकर भगवान पाश्वंनाथ की परम्परा के बनुयायी थे, और स्वयं भगवान महावीर जैसे तीर्थंकर इस कुल में उत्पन्न हुए थे। जो बुद्धदेव के समकालीन थे। ऐसा महत्वपूर्ण संदर्भ नादिका के विवरण में अछूता छूट जाना विश्वसनीय प्रतीत नहीं होता। क्योंकि बौद्धसूत्रों में अन्यत्र बुद्धदेव के उपदेशों के संदर्भ में भिन्न मतावलिन्वयों का भी उल्लेख पाया जाता है।

पालिग्नंथों में नादिकाग्राम के दो प्रचलित नाम मिलते हैं। १. नादिका एवं २. जातिका। भरतिसंह उपाध्याय का मत है कि यह जातिक लोगों का गांव था जो विज्जिसंघ के ही एक अंग थे। जातिक शब्द की कई व्याख्याएं की गयी हैं।

आधनिक विद्वानों ने ञांतिक का संबंध भगवान महावीर के जात नामक क्षत्रियक्ल से स्थापित किया है और वैशाली में इस कल के वंशधरों को भी ढंढ निकाला है। काशीप्रसाद जयसवाल और राहुल सांकृत्यायन की यह धारणा कि म्जफ्फरप्र के जेथरिया नामक भूमिहार बाह्मणों की एक शाखा भगवान महावीर के नाम या जात कल से संबंधित थी। यह उनकी अटकल मात्र है। जातृ और जैथरिया में ध्वनिसाम्य देखकर यह धारणा वना ली गई है। वसदेवशरण ने भी बिना जांच किये इस वात को मान लिया है। स्वामी सहजानन्द सरस्वती ने यथेष्ठ प्रमाण से इस भ्रांत मान्यता को निरमन किया है। उन्होंने जेथरिया को मुलस्थान का वाचक माना है। कुल का वाचक नहीं। जेथर छुपरा जिले में है और उस मूल के ब्राह्मण जेथिंग्या छपरा और म्जफ्फरप्र दोनों जिलों में पाये जाते हैं। 70 मुलस्थान छपरा में होने की बातें ज्ञात होते ही राहुल जी ने अपनी धारणा में यह संशोधन कर लिया कि जातृक क्षत्रियों का कुल मुजफ्फरपुर में नहीं छपरा में था। '। राहल जी के इस मशोधन से वैशाली में भगवान महावीर की जन्मभूमि होने की मान्यता स्वतः खाँडत हो जाती है। यह दूसरी बात है कि जातुकों का संबन्ध होने का आग्रह उन्होंने नहीं छोडा। पालि में ञानिक शब्द का अर्थ जाति या नात होता है। आंति सेखें का अर्थ है- जाति श्रेष्ठ। 🗅 भगवान महावीर के कल का नाम नाय (पालि-नात) का संबन्ध नादिकाग्राम के स्थापित करने का मलकारण यह है कि इसमें भगवान की जन्मभीम वैशाली की सिद्ध

करने केलिये एक सबल आधार मिल जाता है। लेकिन अन्ततः यह आधार भी खोखला सिद्ध हो जाता है। जैनसूत्रों में भगवान महावीर के नाम केलिये प्राकत में नाथ, णाय और नायपुत्त का प्रयोग हुआ है, एवं पालिग्रंथों में नातपुत्त का। संस्कृत ज्ञात के प्राकृत णाय, नाय और नात पाये जाते हैं। इसलिये जैनसत्रों के टीकाकार ने प्राकृत नाय के लिये संस्कृत में ज्ञात और ज्ञात शब्दों को स्वीकार कर लिया है। इन संस्कृत शब्दों के कारण भी अटकलपिच्चयां और भ्रांतियां फैली हैं। इस संदर्भ में आचार्य त्लीस और मृनि नथमल की धारणा सर्वाधिक विचारणीय हैं। उनका कहना है कि "प्रतीत होता है कि ज्ञात और ज्ञातु-ये दोनों यथार्थ नहीं हैं। भगवान का क्ल नाम होना चाहिए णायपुत्त की संस्कृत छाया नागपुत्र भी हो सकती है। चुर्णियां प्राकृत में हैं, इन में नाय या णात ही मिलता है। क्वचित ज्ञात भी मिलता है। टीकाकाल में यह भ्रम पृष्ट हुआ है। अधिकांश टीकाकारों का ध्यान ज्ञात शब्द की ओर गया है। हमारी जानकारी में उभयदेव सुरि ही पहले टीकाकार हैं। जिन्होने नाय शब्द का अर्थ नाग भी किया है। उन्होंने औपपाकिस्त्र स्त्र १४ की वृत्ति ने नाय का अर्थ जात (इक्ष्वाक्वंश का एक भेद) अथवा नाग (नागवंशी) किया है। इसी आगम के सूत्र २७ वें की वृत्ति में उन्होंने नाग का अर्थ नागवंशी और गौण रूप से ज्ञातवंशी किया है। इसी आगम् के सुत्र २७ में वृत्ति में उन्होंने नागवंशी किया है। सुत्रकृतांग (२।१।९) में इक्खाग, इक्खागपत्ता, नाया, नायपत्ता, कोरुव्वा, कौरव्वपता यह पाठ है। इस सुत्र के पाठ संशोधन केलिये हम जिन दो हस्तीलिखित प्रतियों का अवलोकन कर रहे हैं उनमें एक प्रति जो वि. सं. १५८१ में लिखी है उसमें नाया-नायपुत्ता के स्थान में नाग-नागप्ता पाठ हैं। इतिहास में ज्ञात नाम का कोई प्रसिद्ध वंश हो पढ़ने-सनने में नहीं आया। 🌣

जैनागमों में भगवान महावीर केलिये नाय, णाय, नात शब्दों का प्रयोग हुआ है और बौद्धग्रंथों में नात-नाथ शब्दों का प्रयोग हुआ है। पालिभाषा में नाय, णाय शब्दों का प्रयोग नहीं है। नाय, णाय का संस्कृत में अर्थ ज्ञात, ज्ञातृ, नाग ये तीनों रूप होते हैं और नात, नाथ का संस्कृत में नाग रूप नहीं बनता। नात, नाथ के संस्कृत रूप ज्ञात, ज्ञातृ ही होते हैं, नाग नहीं। इसलिये भगवान महावीर का पितृक्ल ज्ञात-ज्ञातृ ही होना चाहिए।

अब हम भगवान महावीर के जन्मस्थान के लिये निर्दिष्ट साहित्य की दृष्टि से परीक्षण करें।

पाश्चिमात्य और भारतीय आधुनिक विद्वानों का जो दावा भगवान महावीर की जन्मभूमि वैशाली में कुंडपुर की मान्यता का है वह समाप्त हो जाता है। क्योंकि (१) इन दोनों के निकट कोई पहाड़ नहीं है। (२) न ही वैशाली के निकट ब्राह्मणकुंडग्राम, क्षत्रियकुंडग्राम, कुमारग्राम, कोल्लाग सिन्नवेश, मोराक-सिन्नवेश, अस्थिग्राम, स्वर्णखिल्ल, लोहागल आदि नगर-ग्राम हैं। (३) ये लोग वसुकंड, वसाढ़ को क्षत्रियकुंड और कोलुहा को कोल्लाग-सिन्नवेश मानते हैं और इन्हें वैशाली के मुहल्ले कहते हैं। यह सब गलत मान्यताएं हैं। मात्र अटकलों पर अधारित हैं। (४) इस साहित्यिक विश्लेषण से यही मान्यता सच्च सिद्ध होती है कि मगध जनपद में मुंगर जिले में जमुई सर्बाडिबजन में लच्छुआड़ के निकट जो क्षत्रियकुंडनगर था वही वास्तव में भगवान महावीर का जन्मस्थान था। यह बात निर्विवाद और निःसंदेह है।

### २. भूतत्त्व विद्या (GEALOGICAL)

पावापरी भगवान महावीर की निर्वाणभीम और वैशाली की दरी पावापरी और लच्छआड की दरी से बहत अधिक है। आगमों में वर्णन है कि पावापरी में भगवान महावीर के निर्वाण के समाचार पाकर क्षत्रियकंड के राजा नन्दीवर्धन (भगवान महावीर का बडा भाई) भगवान महावीर के पार्थिव शरीर को र्आग्नसंस्कार के समय पावापरी में पहंच गये। लच्छआड से पावापरी घड-सवारी से कछ ही घंटों में पहंचा जा सकता है। क्योंकि दोनों स्थानों में लगभग ३६ मील का अन्तर है। पावापुरी और वैशाली में इतनी अधिक दरी है कि वहा एक दिन में नहीं पहुंचा जा सकता। आधनिक विद्वान लच्छआड़ के नजदीक माहना, कडचाट, कमार, कोल्लाग, अस्थावन, जमई, लोहागल, मोराक आदि ग्रामों नगरों को, सक्क-सक्क्यानी, दिक्करानी, किन्दआनी, चक्कणाणी पर्हााडयों को ढंढने का कष्ट क्यों नहीं करते। जिनके नाम भगवान महावीर की जीवन घटनाओं की याद दिलाते हैं। इसी क्षेत्र में क्रमशः बाह्मणकंडग्राम, क्षत्रियकंडग्राम, कमार, कोल्लाग, अस्थिग्राम, जम्भीयग्राम, लोहागल, और मोराक कछ साधारण विकसित नामों से वर्त्तमान लच्छआड कोठी मे बीस मील के घेरे में अवस्थित हैं। जन्मस्थान के निकट प्राना खंडहर रूप किला भी है जो कि राजा सिद्धार्थ का है और पहाड़ी की गोदी में बना हुआ है।

जो नालंदा के निकट कुंडलपुर को दिगम्बर संप्रदाय दूसरा जन्मम्थान मानता है वह राजगृही के उत्तर में छह मील दूर म्थित है और वह भी पहाड़ों से दूर हैं इसके निकट आस-पास कोई ऐसा ग्राम-नगर उद्यान भी नहीं है जहां भगवान के क्रीड़ास्थल, दीक्षास्थल, दीक्षा के बाद विहार स्थल हो। अतः हमें भूतत्व विधा के प्रमाण से भी लच्छुंआड़ के निकट भगवान महावीर का जन्मस्थान मानने में सहयोगी हैं।

### ३. इतिहास (HISTORICAL)

इस मामले में ऐतिहासिक तथ्य भी वैशाली के विरुद्ध हैं। विदेह जनपद वैशाली के राजा चेटक की सात प्रिया थीं। १. प्रभावती, २. पद्मावती, ३. मृगावती, ४. शिवा, ४. ज्येष्ठा, ६. सृज्योष्ठा और ७. चेलना। तथा चेटक की बहन त्रिशला थी। त्रिशला का विवाह मगध जनपद में क्षत्रियकंड के राजा-सिद्धार्थ के साथ हुआ था। जो भगवान महावीर की माता थी। १. प्रभावनी का विवाह वीतभयपत्तन (सिंध-सौवीर जनपद) के राजा उदायण में हुआ था। २. पद्मावती का विवाह चंपा (अंग जनपद) के राजा उदायण में हुआ था। ३ मृगावती का विवाह कोशाबी (वत्म जनपद) के राजा शीतानिक में हुआ था। ४ शिवा का विवाह उज्जैन के राजा चन्द्रपद्मीत में हुआ था। ५. ज्येष्ठा का विवाह क्षत्रियकंड (मगध जनपद) के राजा नन्दीबर्धन (भगवान महावीर के वडे भाई के साथ) हुआ था। और ६ चेलना का विवाह राजगृही (मगध जनपद) के राजा श्रीणक (बिंबसार) में हुआ था। एवं ७. सृज्येष्ठा ने विवाह नहीं किया। उस ने दीक्षा ले ली थी और श्रमणीसघ में शामिल हो गई थी।

वर्तमान के कछ पाश्चिमात्य तथा भारतीय विद्वानों का मत है कि भगवान महावीर का जन्म विदेह जनपढ़ के वैशाली नगर के एक मोहल्ले में हुआ था जिस मोहल्ले के स्वामी भगवान महावीर के पिता मिद्धार्थ माधारण मरदार (उमराव) थे। हम उनकी इस मान्यता का निराकरण बहुत विस्तार के साथ-साहित्य के प्रकरण में कर आये हैं कि उन की यह मान्यता एकदम भात और सोखली है।

(१) हम लिख आये हैं कि भगवान महावीर का पिता सिद्धार्थ एक स्वनत्र समृद्धिशाली राजा था। उसने भगवान का जन्ममहोत्सव वेड आइम्बर और ठाठ-बाठ से मनाया था, उस समय अपने बन्दीखानों (जेलों) में कैंदियों को मक्त कर (छोड़) दिया था। उसके राजकोप (खज़ाने) से भगवान महावीर ने दीक्षा लेने से पहले पूरे एक वर्ष तक तीन अरब अठयासी करोड अस्सी लाख (३८८००००००) सौनैयों का वर्षीदान दिया था। सिद्धार्थ के पास बहुत बड़ी

सेना थी, उस ने युद्ध में इन्द्र को भी हराया था। (ये सब जैनागमों-शास्त्रों के प्रमाणों के साथ साहित्यिक प्रकरण में लिख आये हैं।)

- (२) ऐसे समृद्धिशाली स्वतंत्र राजा को एक सामान्य मुहल्ले का उमराव वह भी मात्र ज्ञातविशयों का कैसे माना या कहा जा सकता है!
- (३) भगवान महावीर के गर्भ में आने से लेकर दीक्षा के प्रसंगों में शास्त्रों में जो उल्लेख आये हैं, उनमें किसी भी प्रसंग के वैशाली के साथ कोई भी उल्लेख नहीं है। यदि क्षत्रियकुंड वैशाली का एक मोहल्ला होता तो किसी एक प्रसंग में भी वैशाली का उल्लेख अवश्य होता। पर ऐसा नहीं हुआ है। विदेह और वैशाली का कहीं भी उल्लेख नहीं होने से यह बात स्वतः सिद्ध हो जाती है कि वैशाली अथवा उसका कोई मोहल्ला या उसके आस-पास का कोई ग्राम भगवान महावीर का जनमस्थान नहीं था।
- (४) शास्त्रों में भगवान महावीर के च्यवन (गर्भावतरण) जन्म, दीक्षा कल्याणक जिस ढंग से मनाने का उल्लेख है, उस ढंग से एक मोहल्ले में मनाया जाना एक दम असंभव था। कदापि नहीं मनाये जा सकते थे।
- (५) मात्र विदेह, विदेहिदन्न, विदेह-दिन्ना, आदि एवं वेसालिए के सूत्र पाठों से इनका अर्थ क्षेत्र मान लेना सर्वथा भ्रांत है। बिना आग-पीछा सोचे प्रसंग-संदर्भ का बिना विचार किये मात्र कल्पना और अनुमान लगाने का कारण यही है कि इन गुणवाचक विशेषणों को क्षेत्र वाचक मानलेना यह कोई समझदारी नहीं है। यदि विदेह आदि शब्दों का संबंध भगवान महावीर के जन्मस्थान से है तो ये विशेषण उनके माता-पिता, भाई-बहन, पुत्री-दोहितृ तथा अन्य परिवार जनों के साथ क्यों प्रयुक्त नहीं किया गया? केवल भगवान के साथ ही क्यों प्रयुक्त है? इस से ये शब्द क्षेत्रवाचक न होकर केवल गुणवाचक हैं। रानी त्रिशला विदेह की राजकन्या थी और भगवान महावीर वैदेही राजकन्या के पुत्र थे। इसीलिये उनके नामों के साथ गुणरूप दोनों विशेषणों का प्रयोग हुआ है। इस सारे प्रकरण का हम पूरे विस्तार के साथ पहले विवेचन कर आये हैं। अतः इन शब्दों का विदेह जनपद अथवा वैशाली में भगवान महावीर का जन्मस्थान मान लेना कोई समझदारी नहीं है।
- (६) हम यहां एक घटना का उल्लेख करना आवश्यक समझते हैं-

एकदा एक व्यक्ति अपने परमस्नेही मित्र को बड़े स्नेहपूर्ण भावोत्लास से बाय पिलाने के लिये प्याला भर लाया। परन्तु मित्र को बाय पीना पसद नहीं था। मित्र किव था। उसने मुस्कराते हुए हाथ जोड़ कर विनम्न भाव से कहा- भाई साहब- "इस चाह की मुझे चाह नहीं, इस चाह को चाह में डाल हो।"

यहां चाह शब्द का चार बार प्रयोग हुआ है। चारो शब्दों का अर्थ अलग अलग है। १. इस (चाह) चाय को, २. (चाह) कुंए में डाल दो ३. इस (चाह) प्यार-स्नेह की, मुझे ४. (चाह) इच्छा नहीं है। (यह वाक्य उर्दू भाषा के है)।

यहां यदि कोई व्यक्ति अपनी विशेष बुद्धिमत्ता का प्रदर्शन करने केलिये विवेह-वेसालीय के अनुसार बिना आगा-पीछा, प्रसंग-संदर्भ के सोचे कि चारों चाह शब्दों का एक अर्थ लगाकर सफल होना चाहे तो सर्वथा असंगत और असंभव है। समझदार लोग उसे एकदम अज्ञानी ही मानेंगे। यही बात विदेह आदि शब्दों के अर्थ लगाने में हुई है। शब्द प्रायः अनेकार्थवाची होते हैं। अतः किसी भी सत्य को समझने के लिये आगा-पीछा सोचकर संदर्भ के अनुकूल अर्थ को स्वीकर करने से ही सच्ची सफलता पाना संभव और बुद्धिमत्ता है (७) राज्य संबन्ध में भी सूचित करते हैं कि क्षत्रियकुंड नगर एक महत्वपूर्ण स्वतंत्र राज्य की राजधानी थी। विदेह वैशाली में तो भगवान महावीर की निनहाल थी। वहां उन्होंने वैशाली और वाणिज्यग्राम में कुल मिलाकर बारह चौमासे किये थे। चार चौमासे मिथिला में किये थे। कुल मिलाकर विदेह जनपद में भगवान ने १६ चौमासे किये थे। इन चौमासों के अतिरिक्त विदेह जनपद में श्वेतांबी, वैशाली, श्रावस्ती, मिथिला, वाणिज्यग्राम कोसांबी आदि प्रसिद्ध नगरों में भगवान १७ बार पधारे थे। १४ चौमासे राजगृही (मगध जनपद) में एवं इसी जनपद में अन्य अनेक बार पधारे भी थे।

(६) इस से यह स्पष्ट है कि भगवान का अधिकतर विहार समय-अंग, मगध और विदेह जनपदों में रहा। यही कारण है कि इन क्षेत्रों में भगवान महावीर के प्रवचनों का आशातीत प्रभाव पड़ा। इसलिये उनके धर्म को यहां की जनता ने बड़ी श्रद्धा से अपनाया। यदि इस कारण से भगवान महावीर का नाम वैशालिक अथवा वैदेही भी प्रसिद्ध हो गया हो तो कोई आश्चर्य नहीं है। इन नामों के कारण भगवान महावीर का जन्मस्थान विदेह या वैशाली मान लेना कोई युक्तिसंगत नहीं है। कार्यक्षेत्र के कारण उस व्यक्ति को उस क्षेत्र के नाम से भी संबंधित किया जाता है। जैसे (१) मोहनलाल कर्मचंद गांधी (महात्मा गांधी) का जन्म पोरवन्दर (सीराष्ट्र) में हुआ, पर उनका कार्यक्षेत्र साबरमती (अहमदाबाद) होने से साबरमती के बाबा कहलाये। (२) विनोधा बाबे का बन्म महाराष्ट्र के किसी बांव में हुआ, परन्तु उनका कार्यक्षेत्र शांवर के सन्त कहलाये। ३. जैनाचार्य विजयबल्लभ सूरि का जन्म बड़ोदा (गुजरात) में हुआ, परन्तु उनका कार्यक्षेत्र प्रायः पंचाब होने से पंचाबी कहलाये। (४) आचार्य

विजयधर्म सुरि का जन्म वला (सीराष्ट्र) में हुआ किन्तु काशी में एक आदर्श शिक्षण संस्था "यशोविजय जैन पाठशाला" स्थापित कर उसे अपना कार्यक्षेत्र बनाने से काशीवाले आचार्य कहलाये (५) उन्हीं का शिप्य मीन विद्याविजय जी का जन्म गजरात प्रदेश में हुआ। पर उन्होंने अपना कार्यक्षेत्र-वीरतत्व प्रकाशक मंडल (जैर्नाशक्षण संस्था) शिवप्री (ग्वालियर) को बनाया इमलिये वे शिवप्री के संत कहलाये। (६) म्थानकवामी संप्रदाय के उपाध्याय अमरम्नि का जन्म उत्तरभारत मे हुआ पर उन्होंने राजगृही (मगध जनपद) में विरायतन को अपना कार्यक्षेत्र बनाया, इस लिये वे राजगृही विरायतन के संत कहलाये। (७) श्रावक हीरालाल दग्गड शास्त्री (इस शोधग्रंथ के लेखक) का जनम गजरांवाला पंजाव (वर्तमान पाकिम्तान) में हुआ पर वर्त्तमान में इनका निवास कार्यक्षेत्र दिल्ली में होने से दिल्लीवाले कहलाये (८) यदि कोई गृहस्थ पंजाब, राजस्थान, राजरात अथवा अन्य किसी प्रदेश से जाकर मद्रास में आबाद हो जाय और उसे अपना कार्यक्षेत्र बना ले ता वह मद्रासवाला कहलायेगा। (९) कोई भारती अमरीका. केनेडा, इंग्लैंड आदि में जा कर आवाद हो जावे और उसे अपना कार्यक्षेत्र बना ले तो वह उसी देशवाला कहलायेगा। यानि अपने-अपने कार्यक्षेत्र के कारण बह उस-उस क्षेत्र का कहलायेगा। (१०) भगवान महावीर के प्रवचन को सनकर उनके धर्म को स्वीकार करने वालों को भी शास्त्र की टीकाएं करनेवाले आचार्यों ने वैशालिक भावक कहा है। यानि अपने-अपने कार्यक्षेत्र के कारण वे लोग उस उस क्षेत्र के कहलाये। ऐसा होने पर भी यदि कोई शोधकर्ता उस क्षेत्र को ही उसका जनमस्थान मान ले तो उसकी यह धारणा सत्य नहीं मानी जा मकती। इसी प्रकार यदि महाबीर का कार्यक्षेत्र अधिकतर विदेह रहा है या वैदेही राजकन्या विशाला के कारण वैदेही रहा भी हो तो उनका जन्मस्थान विदेह अथवा वैशाली मान लेना भ्रामक और खोखलापन नहीं है क्या? अत: यहा ऐसा ही हुआ है। क्योंकि विदेह एवं वेसालिए शब्दों से भगवान महावीर का जनमन्थान वैशाली का एक मोहल्ला मानने में अन्य मंभी शास्त्रीय प्रमाण इसके विरोध में है। इस मान्यता का कोई समर्थन नहीं करना। इसका विस्तार में हम पहले विवेचन कर आये हैं। यहीं कारण है कि आधुनिक शोधकर्ता भल के पात्र वने हैं। पर इस में संदेह नहीं कि अंग-मगध-विदेह जनपदों में जैनधर्म की प्राचीनकाल में प्रधानता रही है। इसलिये विदेह जनपद में भी जैन धर्मानयायियों की अधिक संस्या थी। कारण यह था कि यहां भगवान महावीर के पूर्ववर्ती तथा भगवान महावीर ने तथा उन के बाद उन की परम्परा के श्रमणसंघों ने इस जनपद में नितात विचरण करके जैनधमं का व्यापक प्रचार किया। जिस मे जैनधर्म ख़ब फला-फ़्ला और अनुयायियों में वृद्धि होती गयी।

- (९) यदि प्राचीन शास्त्र माहित्य में अथवा किसी विदेशी या भारतीय विद्वान ने विदेह जनपद में जैनों की मंख्या अधिक लिखी या देखी हो और उससे अनमान किया हो कि भगवान का जन्मस्थान वैशाली है तो यह भी कोई तर्कमगत नहीं है। ऐसा जरूरी नहीं है कि जिस प्रदेश में धर्मानुयायों की मंख्या अधिक हो वहां उसके धर्मप्रवर्तक का जन्मस्थान भी हो। हम वर्तमान में देखते हैं कि गजरान प्रदेश अहमदावाद में जैनों की मंख्या अधिक है तो इस का कारण यह नहीं है कि भगवान महावीर का जन्मस्थान गुजरात या अहमदाबाद था।
- (५०) भाम्त्र और इतिहास कहता है कि भगवान महावीर अपने जीवनकाल में कभी भी गजरान नहीं गये इसीलये जैन जनसंख्या को अधिक देख कर मान लेना कि गजरान-अहमदावाद भगवान महावीर का जन्म स्थान है कितनी भयंकर भल है। प्राचीनकाल में भगवान महावीर के पिता सिद्धार्थ का राज्य मगध्र जनपद में जमइं सर्वाइविजन में लच्छुआड़ के निकट क्षत्रियकुंड में था यह बात आगम सम्मत होने हेए भी वर्तमान में वहां जैन धर्मान्यायी न होने से यह मान लेना कि न तो वहां सिद्धार्थ का राज्य था और न हीं भगवान महावीर का जन्म हआ था। इसमें बढ़कर और क्या भयंकर भल हो सकती है? शास्त्र के साथ इतिहास और भगोल भी स्वीकार करते हैं कि यहीं राजा सिद्धार्थ का निवासस्थान था एवं यहीं भगवान महावीर का जन्म हुआ था। यदि इस दलील को न मानकर इस क्षत्रियकंड को भगवान महावीर का जन्म हुआ था। यदि इस दलील को न मानकर इस क्षत्रियकंड को भगवान महावीर का जन्म हुआ था। यदि इस दलील को न मानकर इस क्षत्रियकंड को भगवान महावीर का जन्मस्थान मानने में नकारने हैं तो यह बात विदेह वैशाली पर भी लागू हो सकती है क्योंकि वर्तमान में बहां जैनधमानयायी एकदम नहीं हैं। अतः यह स्पष्ट है कि ऐसी आमक-कल्पनाए एकदम खोलली हैं। ऐसी कुयुक्तियों से भी भगवान महावीर का जनमस्थान वैशाली कदािप स्वीकार नहीं किया जा सकता।

## राजा सिद्धार्थ का.पुत्र राजा नन्दीवर्धन

(११) अंग-मगध के राजा अजातरात्र (कोणिक) ने उग्र मेना लेकर वंशाली पर प्रलयकारी और विदेह जनपद के महाराजा चेटक (अपने नाना) के माथ १२ वर्षों तक प्रलयंकारी भयंकर युद्ध करके उन्हें परास्त किया। पश्चान वंशाली में गधों से हल चलाकर उसे नष्ट-भ्रष्ट (तहस-नहस) कर विया एवं उसका नामा-निशान मिटाकर विदेह गणतंत्र को अपने राज्य में मिला लिया। यदि यह घटना भगवान महावीर के जीवनकाल में हुई। यदि कड़ंग्राम (क्षत्रियकुड-ब्रह्मणकुड) वंशाली के मोहल्ले होते तो उस मोहल्ले के उमराब वड़ा भाई राजा नन्दीवर्धन होता तो उसका राज्यक्षेत्र भी वंशाली के माथ ही

सम्बद्ध हो जाता और वह स्वयं भी मारा जाता या अपना निवासस्थान छोड़कर कहीं ब्राच्य वाला जाता। न नन्दीवर्धन रहता न धनियकुंड रहता। वह भी अपने राज्य से हाथ धो बैठता। परन्तु वैशाली ध्वस हो जाने पर भी राजा नन्दीवर्धन और उसका राज्य भर्गक्षत रहे। न्योंकि राजा नन्दीवर्धन और उसका राज्य भरावान महावीर के समय में विद्यमान थे। तभी तो भगवान महावीर के पावापुरी में निर्वाण होने के समाचार पाते ही उनके वाहसंस्कार के अवसर पर शीम पावापुरी पहुंच गये। यह बात भी ध्यानीय है कि यदि वैशाली में क्षत्रियकुंड होता तो यह पावापुरी से अधिक दूर होने से वे वहां दाहसंस्कार के समय पर कदापि नहीं पहुंच सकते थे। अतः नन्दीवर्धन और उसके राज्य का सुरक्षित रहना ही हमें लच्छुआड़ वाले क्षत्रियकुंड को ही भगवान महावीर का जन्मस्थान मानने को बाध्य करती है।

(१२) विजयी अजातशत्रु ने अंग जनपद को पहले ही अपने राज्य में मिला लिया था। क्षत्रियकुंडग्रामनगर पहाड़ों से घिरा होने से प्राचीनकाल में राजा अपने राज्य को सुरक्षित रखने के लिये ऐसे स्थानों में ही राजधानी बनाया करते थे और ऐसी पहाड़ी पर ही मज़बूत किला बनाते थे। राजा सिद्धार्थ ने भी इन पहाड़ियों पर सुदृढ़ किला बनवाया था। जिस की टूटी-फूटी दीबारें आज भी इन पहाड़ियों पर देखी जा सकती हैं। अजातशत्रु केलिये इस किले को जीतना असंभव था। क्योंकि वैशाली के युद्ध में उसकी सैनिकशक्ति कम हो गई थी। इसलिये यह अजातशत्रु के अधीन नहीं हो पाया।

#### ४. भाषाशास्त्र (LINGUSTICAL)

भगवान महावीर ने अपने सिद्धान्तों का प्रचार अपनी स्थानीय भाषा अर्धमागधी में किया था। यदि वैशाली में उनका जन्म होता तो उनकी भाषा अर्द्धमागधी न होकर वज्जी अथवा वैदेही होती। अर्द्धमागधी भाषा का यह एक महत्वपूर्ण प्रमाण है जो कि भगवान महावीर का वास्तिबक जन्मस्थान ढूंढने में अमोच सहयोगी है। लच्छुआड़ का सभी पवंतीय प्रदेश आज भी मागधी भाषा-भाषयों की परिधि में आता है।

क्छ नोगों का मत है कि भगवान महावीर के समय में सोरे भारत की भाषा "अर्द्धमागधी थी, पर यह मान्यता निराधार है यदि उस समय सारे भारत की भाषा अर्धमागधी होती तो समकालीन बुद्धदेव ने यह भाषा न अपना कर पालीभाषा में अपना उपदेश क्यों दिया? संस्कृत नाटकों में जिस प्राकृत भाषा का प्रक्रोग किया

गया है। वह भी अर्द्धमागधी से भिन्न है। दिगम्बर सम्प्रदाय के ग्रन्थों की प्राकृत भाषा भी अर्द्धमागधी नहीं है। अतः यह प्रमाण हमें मानने केलिये बाध्य करते हैं। कि अर्द्धमागधी सारे भारत की भाषा नहीं थी अपित अर्द्धमागधी मगध और इसके निकटवर्ती प्रदेश की भाषा थी। भगवान महावीर की यह मातृभाषा होने से उन्होंने इसी भाषा में उपदेश करने का निर्णय लिया कि जनता को मातृभाषा समझने में सुविधा रहेगी।

### ५. पुरातस्व (ARCHAEOLOGICAL) केन्द्र

वैशाली को भगवान महावीर का जनमस्थान माननेवाले अपनी बात की पुष्टि केलिये कुछ पुरातात्विक प्रमाण भी देते हैं जो इस प्रकार हैं। ई. मर्ने १९०३-४ डा. ब्लॉक की देख-रेख में यह खुदाई का काम हुआ। बाद में १९१३-१४ में डा. स्पनर ने यहां खदाई शरू की। विशालगढ़ की खदाई में बहुत सी महरें और पदार्थ मिले जिससे वैशाली की स्थित पूर्णरूप में मुद्रहें हों? गयी और अब तो यहां बुद्ध की अस्थियां भी मिल गयी हैं अतः इसके वारे में किंचित भी शंका नहीं की जा सकती। इन अस्थियों की चर्चा बौद्ध चीनीयात्री ह्वेनसांग ने भी की हैं। उसके यात्रा विवरण के आधार पर प्रातत्ववेत्ता वर्षों म ढंढ निकालने के प्रयास में थे। यह स्थान अब तक राजा विशालगढ़ के नीम मे प्रसिद्ध है यह आयताकार है और ईंटों से भरा है इसकी पर्रिध लगभग एके मील है। डा. ब्लाख के अनुसार यह गढ़ उत्तर की ओर ७५७ फुट र्डाक्षण की ओर ७८० फुट पूर्व की ओर १६४४ फुट और पश्चिम की ओर १६४० फट मेंस्ब्री है। पास के खेतों की अपेक्षा खंडहरों की ऊंचाई लगभग आठ फट है। वीक्षणें की छोड़ कर इसके तीनों ओर खाई है। इस ममय यह खाई १२५ फट चौर्डिहिं किन्त कनियम ने इसकी चौडाई २०० फट लिखी है इसमें महज ही अनिमान लगाया जा सकता है कि इस किलें के तीन और खाई थी। वर्षा और जाई मिनिकेंग का रास्ता दक्षिण दिशा से रहा होगा। गढ़ में पश्चिम की ओर ५२ (बाबन) पोखरों के उत्तरी भोटे पर एक छोटा सा आर्धानक मन्दिर है वहां बद्ध, बोधिसत्व, विष्णु हर, गोरी गणेश, सप्तमातुका, तथा जैन तीर्थकर की एक खाँडत मध्यकालीन प्रतिमा प्राप्त हुई है। वह भी महाबीर अथवा चेंद्रक के कास की नहीं इनसे 9000 वर्ष बाद की है। इन मनियां के अनिर्देशन यहीं में जो अत्यन्त महत्वपर्ण चीजें मिली हैं वे राजाओं रानियां तथा अन्य अधिकारियों के नाम महित मैकड़ों मुद्राए हैं इनमें में कुछ मद्राओं पर लख उन्कीली

१. महाराजाधिराज चन्द्रगुप्त की पुत्नी महाराज श्री गोविन्दगप्त की माता महादेवी श्री धुवस्वामिनी। अर्थात् महाराज श्री चन्द्रगप्त की पत्नी, महाराज श्री गोविन्दगप्त की माता महादेवी श्री ध्रवस्वामिनी। २. यवराज भट्टारक पादीय बलाधिकरण। अर्थात् माननीय श्री य्वराज की मेना का कार्यालय। ३. श्री परमभट्टारक पादीय कमारामात्याधिकरण। अर्थात् राजा की मेना में लीन कमार के मन्त्री का कार्यालय। ४. दण्डपाशाधिकरण। अर्थात् दण्डाधिकारी का कार्यालय। १. तीरभक्त्यपरिकाधिकरण। अर्थात् निरहत (तिरभक्त) के राज्यपाल का कार्यालय। ६. तीरभक्तो विना मिर्थानस्थापिकाधिकरण। अर्थात् तिरहत (तीरभक्ति) के समाचार-संशोधक का कार्यालय। ७. वैशाल्याधिष्ठानाधिकरण। अर्थात् वैशाली नगर के राज्यशामन का कार्यालय।

जैनश्रुति के अनुमार यहां बावन पोखरें (एष्करणियां) थीं। किन्त किनंघम बावन में में केवल १६ का पता पा सके थे। वैशाली के राजाओं के राज्याभिषेक केलिए इन पोखरों का जल काम में लिया जाता होगा।

#### बनियाऔर चक्रामदास

बंसाढ़गढ़ के उत्तर-पश्चिम में लगभग एक मील की दूरी पर र्वानयागांव है इसका दक्षिणी भाग चक्रामदास है। एच. बी. डब्ल्य गैरिक ने यहां से प्राप्त दो प्रस्तर मृतियों का उल्लेख किया है जो माप में (१) १२ फ्ट २ इंच १ १४ फ्ट २ इंच और (२) एक फ्ट १० इंच १ १ फ्ट ३ इच थी। (ये प्रतिमाण जैन नहीं थीं) यहां सिक्के, मिट्टी के पात्र आदि भी प्राप्त हुए हैं। यहां से मिली वस्त्ओ में मिट्टी का बना दीवट भी है। गले के आभृषण मिले हैं। गढ़ और चक्रामदास के बीच लगभग आधा मील लम्बा पोखर है जो घुडदौड़ के नाम से प्रसिद्ध है चक्रामदास के दक्षिण-पश्चिम में कुछ ऊंचे स्थल हैं जिनपर प्राचीन खंडहर है।

## कोलुआ

गढ़ के उत्तर-पश्चिम में लगभग एक मील की दूरी पर कोलुआ नामक स्थान में अशोक का स्तम्भ (बरबरा की दक्षिण पूर्व में एक मील की दूरी पर स्तूप), मर्कट हुद (रामकुंड) है। वैशाली के संबंध में हचुड़सांग ने जो लिखा है उससे इन स्थानों का ठीक-ठीक मेल बैठता है। इसमें वैशाली के राजप्रासाद की परिधि ४-५ ली (५ ली = १ मील) लिखी है। वर्तमान गढ़ की परिधि ५ हजार फट से कछ कम है। ये दोनों स्थितियां एक दूसरे से अत्यन्त निकट हैं। उसने लिखा है कि उत्तर पश्चिम में अशोक द्वारा बनाया हुआ एक स्तृप है और १०-६० फट ऊंचा पत्थर का एक स्तम्भ है इसके शिखर पर सिंह की मूर्ति है। स्तम्भ के दक्षिण में एक तालाब है जब बढ़देव इस स्थान पर रहते थे तब उनके उपयोग केलिए ही यह निर्माण किया गय था। पोखर से कुछ दूर पश्चिम में एक दसरा स्त्प है यह उस स्थान पर है जहां बन्दरों ने बढ़ को मध् अपण किया था। पोखर के उत्तर पर्व के कोने पर बन्दर की एक मूर्ति भी है।

आजकल की स्थिति यह है कि कोलुआ में एक स्तम्भ है। जिस पर सिंह की मित है उसके उत्तर में अशोक स्तम्भ है इसके दक्षिण की ओर रामकुंड पोखर है जो कि बौद्ध इतिहास में मर्कटहद के नाम से प्रसिद्ध है।

यहां की जनता अशोकस्तम्भ को भीम की लाठी कहती है यह भीम में २५ फट २ इंच ऊंचा है। स्तम्भ का शीर्षभाग घंटी के आकार का है। जो २ फट ९० इच ऊंचा है। इसके ऊपर के प्रस्तर खंड पर उत्तराभिमल एक सिंह बैठा है। जनरल क्रिनंघम ने चौदह फट नीचे तक इसकी खदाई की थी तब भी स्तम्भ उन्हें उतना ही चमकीला मिला था जिनना कि वह ऊपर था। मनम्भ के उत्तर में बीम गज की दरी पर एक ध्रमन मनप है यह १५ फट ऊचा है। धरनी पर इसका व्याम ६५ फट है इसमें लगी ईटों का आकार १२ ६९ ६२% इच है। रनप क जपर एक आधीनक मंदिर है। इसमें वौधिवक्ष के नीचें स्पर्शमद्रा में बैठी बद की एक विशाल मित् है। जो मकट हार और कर्णभएण पहने है। (अलंकृत मित् बोधिमत्व की कहलाती है ऐसी अलंकत मनिया बढ़देव की बोधि प्राप्ति स पहली अवस्था की हैं) इस मिर्त के दोनों तरफ अलकारों से ऑकत बैठी हुई मित्यां भी हैं। उनके हाथ इस प्रकार हैं कि माना बोधि प्राप्ति के लिए प्रार्थना कर रहे हैं इन दोनों छोटी मिर्नयों के नीचे निम्निलियन पौक्तयां नागरी म उत्कीर्णे है- १. देय धर्मों इयार प्रवर महायान यांधनः कांणकोछाहः (उत्साहस्य) मा (ि) णक्य स्त्तस्म। २. यदत्र प्ण्य नदभवत्वाचार्यो-पाध्याय माना पितोरात्मानञ्च पर्वागमम (कृ) ३ त्वा में कल (तृ) त्वरारोरनत्तर (ज्ञाना वा धुयेति)। अर्थात् माणिक्य के पत्र लेखक और महायान के परमानयायी उत्साह का धर्म प्रवंतक किया गया यह दान है। इसमें जो भी पण्य हा वह आचायं उपाध्याय, माता पिता और अपने से लेकर समस्त प्राणिमात्र के अनन्तकन्याण केलिये हो।

स्तम्भ से ५० फ्ट की दृरी पर रामहृद अथवा मकंटहृद है। इसके किनार कृटागारशाला थी इसी शाला में हा बद्ध ने अपने निवांग की अपने शिष्य आनन्द को सूचना दी थी। यहां खुदाई करने पर पूर्व से पश्चिम की ओर आनेवाली एक मोटी दीकार है यह पक्की ईंटों की बनी है। इसकी ईंट ४ x 5 ½ x २ इंच की है। दीवार के पश्चिमी छोर पर एक छोटे स्तूप के अवशेष पाए गए हैं। इसकी ईंटें इक्षर-उधर बिखरी पड़ी थीं। जिसका ऊपढ़ी भाग बोल था उसके बीच में एक बौबार छेद था। किनंघम का मत है कि यह स्तूप के ऊपर की ईंट रही होगी। कोलुखा, बनिया और बसाढ़ से पश्चिम में न्योरीनाला का पुराना घाट बहुत दूर तक चला गया है। अब इसमें खेती होती है।

यह जनश्रुति प्रसिद्ध है कि प्राचीन वैशाली के चारों कोणों पर चार शिविलग स्थापित थे। इस का आधार क्या है कहा नहीं जा सकता। इसके सम्बन्ध में कोई प्रमाण भी उपलब्ध नहीं है। उत्तरपूर्वी महादेव जो क्पनछपरागाच्छी में है वह वास्तव में बुद्ध की मूर्ति है जो नागार्जुण है। उत्तरपश्चिम में एक संगमरमर का लिंग बना हुआ है। यह बिल्कुल आधुनिक है इन दोनों को यहां की जनता बड़ी श्रद्धा भूकित भाव से पूजती है।

### बौद्ध यात्रियों के काल में वैश्वाली

बद्ध की अन्तिम यात्रा के कथन के बाद लोगों ने यह स्तुप बनवाया था। यहां से पश्चिम में तीन चार ली की दूरी पर एक स्तूप है। बुद्ध के परिनिवर्णि से सौ वर्ष बाद वैशाली के भिक्षओं ने विनयदशशील के विरुद्ध आचरण किया था। इस स्थान से चार योजन चलकर पांच नदियों के संगम पर पहुंचे। आनन्द मगध से अपने परिनिर्वाण केलिए वैशाली को चले, देवताओं ने अजातशत्र को सुचना दी। वह त्रन्त रथ पर बैठकर सेना के साथ नदी पर पहुंचा। जब वैशाली के लिच्छिबयों ने आनन्द का आगमन सुना तो उन्हें लेने केलिए वे भी नदी पार पहुंचे। आनन्द ने सोचा कि आगे बढ़ता हूं तो अजातशत्र बुरा मानता है यदि लौटता हूं तो लिच्छिबी रोकते हैं। परिणामस्वरूप आनन्द ने नदी के बीच ही तेजोकसिन (तेजाकृत्सन) योग के द्वारा परिनिर्वाण लाभ किया। इनके शरीर को दो विभागों में विभक्त कर एक-एक दोनों तटों पर पहुंचाया गया। दोनों राजाओं आधा-आधा शरीर मिला। वे लौट आये और अपने स्थानों पर स्तुप बनवाये। युवांगच्यांड ने लिखा है कि इस (वैशाली) राज्य का क्षेत्रफल लगभग ५००० ली (एक हजार मील) है। भूमि उत्तम तथा उपजाऊ है, फल फल बहुत अधिक होते हैं। विशेषकर आम और मोच (केला) अधिकता से होते हैं। महर्ग बिकते हैं। जलवायु सहज और मध्यम है। मनुष्यों का आचरण शुद्ध और सच्चा है। बौढ़ एवं बौढ़ितर दोनों ही मिलजूल कर रहते हैं। यहां कई सी संघाराम खंडहर हैं। तीन पांच ऐसे हैं जिनमें बहुत ही कम भिक्ष रहते हैं १०-२० मिल्दर देवताओं के हैं जिनमें जनेक धर्मानुषाया उपासना करते हैं बैच धर्मानुषाया काफी संख्या में हैं। वैशाली राजधानी कुछ-कुछ खंडहर है। पुराने नगर का चेरा लगभग ६०-७० ली (१२-१४ मील) है और राजमहल का विस्तार ४-५ सी (लगभग १ मील) के घेरे में है। बहुत थोड़े लोग इसमें निवास करते हैं। राजधानी के पश्चिमोत्तर ५-६ ली की दूरी पर एक संधाराम (बौढ़मठ) है उसमें कुछ बौद्धिमक्ष रहते हैं ये लोग सम्मतिय संस्था के अनुवायी है।

उपर्युक्त सारे विवरण में विशेषरूप से बौद्ध संप्रदाय केलिए ही लिखा गया है क्योंकि इस विवरण में बौद्ध यात्री ह्वेनसांग के लेखों का आधार है। बैक्छर्म के विषय में कोई विशेषजानकारी नहीं है अतः यहां पर दो तीन मुद्दों पर ही विचार करना है—

१. लेखक ने विशालगढ़ के पश्चिम में ५२ पोखर के उत्तरी मोड़ पर एक छोटे से आधुनिक जैनेतर मन्दिर का उल्लेख किया है और इस क्षेत्र में नौड़, वैष्णव आदि संप्रदायों की मूर्तियों के प्राप्त होने का भी जिक्र किया है। एवं जैन तीर्थंकर की मध्यकालीन खंडित मूर्ति भी प्राप्त हुई है ऐसा लिखा है। २. सैकड़ों मुद्राएं मिली हैं जिन पर जैनेतर राजा रानी अथवा उनके कार्यालयों बादि के लेख आंकत हैं। ३. कोलुआ, बनिया और बसाढ़ एक ही पंक्ति में एक-एक मील की दूरी पर हैं। ४. इस क्षेत्र में आम और केले के वृक्षों की विशेष पैदाबार है। ५. हवेनसांग के समय में वैशाली में जैन धर्माबलम्बयों की संख्या काफी थी। ६. विदेह में प्राचीनकाल में बौद्धस्तंभ और स्तूप विद्यमान थे जो वर्तमान में प्रायः खण्डत है।

आचार्य श्री विजयेन्द्र सूरि ने क्षत्रियकुंड को वैशाली में सिद्ध करने के लिए उपर्युक्त इन बातों का आलंबन लिया है।

# उपर्युक्त संदर्भ पर विचारणा

१. यहां जो जैनतीर्थंकर की मध्यकालीन खाँडत मूर्ति मिलने का उल्लेख किया है। वह विक्रम की १२/१५ शक्तास्टी की है इस पर कोई लेख अथवा लांछन अंकित होने का भी उल्लेख नहीं किया गया अतः यह महावीर की प्रतिमा नहीं है और न महावीरकालीन है। यदि यह मूर्ति महावीर की होती तो आचार्य श्री इसका नाम और समय फोटो आदि अपने मत की पुष्टि केलिए अवश्य देते इसरी बात यह है कि एक अथवा अनेक तीर्थंकरों की प्राचीन अथवा अर्वाचीन खंडित या बखंडित मूर्तियां मिल भी जाती तो जरूरी नहीं है कि इस बाधार से वैशाली को भगवान महावीर का जन्मस्थान मानलिया जाय। जहां जिसके अनयायी होते हैं वहां वे लोग अपने इंप्टदेव की पूजा-अर्चा-भिनत केलिये उनके स्मारक, मंदिर, प्रतिमाएं, स्थापित करलेते हैं। इसलिये जहां जिस तीर्थंकर का स्मारक, मंदिर, प्रतिमा हो उसे उस तीर्थंकर का जन्मस्थान होना ही है ऐसी मान्यता भांत और खोखली है। (२) वैशाली में जो सैकडों मुद्राए व मुहरें मिली हैं उनमें जैनों संबंधी एक भी नहीं है। अतः जन्मस्थान की पृष्टि केलिये इनका कोई उपयोग नहीं है (३) वैशाली में कोल्आ, बनिया और बसाद एक ही दिशा में हैं। और एक-एक मील की दरी पर पंक्तिबद्ध होने से भी कोल्आ अथवा बसाढ को क्षत्रियकंड की कल्पना करलेने से भी उन्हें भगवान महाबीर का जन्मस्थान नहीं माना जा सकता क्योंकि प्राचीन जैनागम शास्त्रों की मान्यता इन्हें एक ही दिशा में मानना स्वीकार नहीं करती। हम पहले भी विस्तार से लिख आये हैं कि वैशालीगड नदी के पर्वी तट पर था एवं बनिया (वाणिज्यग्राम) और कोलआ (कोल्लाग) गडकी नदी के पश्चिमी तट पर थे अतः ये उस समय की भौगोलिक मान्यता के विरोध में जाते हैं (४) वैशाली क्षेत्र में आम और केले के वक्षों की उपज बहुत संख्या में थी इस क्षेत्र में शाल, आवला, आदि के उपज का कोई उल्लेख नहीं है। भगवान महावीर के दीक्षा लेने के बाद दीक्षा स्थान से चलकर जहां-जहां उनका विहार हुआ वहां वहां शाल, आंवला आदि वृक्षों की बहतायत थी। बहशालादि उद्यानों कां जिक्र बार-बार आता है अतः इससे भी वैशाली को भगवान महावीर का जन्मस्थान मानने की पष्टि नहीं होती (४) कहीं पर जैनधर्मियों की अधिकता होने से ही उस स्थान को तीर्थंकर का जन्मस्थान नहीं माना जा सकता। क्योंिक जैन धर्मानयायी प्राचीनकाल से वर्तमान तक यत्र-तत्र-सर्वत्र देश-विदेश के नगरों, ग्रामों में अधिक संख्या में भी रहते आये हैं और रहेंगे अत इस आधार से भी भगवान महावीर का जनमस्थान वैशाली मान लेना यिनतसंगत नहीं है। इसपर हम विस्तार से लिख आये हैं (६) विदेह आदि जनपदो में जैनों के बहुत संख्या में स्तम्भ, स्तुप आदि थे जिन्हें विदेशी बौद्धर्यात्रयों ने बौद्धों के मानकर अपनी यात्राविवरणों में लिखकर बौद्धधर्मकी रजाप लगा दी है और इसी को आधार मानकर इतिहासकार इस भ्रांत मान्यता को पाट करते जा रहे हैं यह खेद का विषय है।

## जैनशासन में स्तूपों का निर्माण

यह बात निर्विवाद है कि जैनधर्म विश्व का प्राचीनतम धर्म है इसे कालकी परिधि में नहीं बांधा जा सकता (इसका हम जैनधर्म के प्रकरण में विस्तार से उल्लेख कर आये हैं) वर्तमान अवसर्पिणीकाल में इस धर्म के आदि प्रवर्तक भगवान श्री ऋषभदेव (बादिनाय) हुए हैं और क्रमशः वर्धमान महावीर तक २४ तीर्यंकर धर्मप्रवर्तक हो चुके हैं। महावीर बुद्ध के समकालीन थे। शाक्यमिन गौतमबद्धदेव ने बद्धधर्म की स्वापना की। तीर्यंकरों, श्रमणों, श्रमणियों की स्मृति में श्री ऋषभदेव से लेकर बाजतक जैनों ने स्तूपों का निर्माण किया है। जैन साहित्य में अनेक जैनस्तुपों के उल्लेख मिलते हैं। आचार्य जिनदत्त सिर के जैनस्तपों में स्रक्षित शास्त्र भंडारों से कुछ ग्रंथ प्राप्त करने के उल्लेख मिलते हैं। जैनसम्राट संप्रति मौर्य ने अपने पिता क्णाल के लिए तक्षशिला में स्तप का निर्माण कराया था। जैनसाहित्य में तक्षशिला, कैलाश (अष्टापद) पर्वत पर तीन स्तुपों, हस्तिनाप्र में पांच स्तुपों, सिंहप्र (पंजाब), भगवान महावीर की निर्वाण भीम पावापरी आदि भारत में सर्वत्र जैनस्तपों के निर्माण के प्रमाण मिलते हैं। मथरा में स्पार्श्वनाथ के ध्वंस जैनस्तुपों की खुदाई से सैकड़ों जैनप्रतिमाएं आयागपट्ट आदि मिले हैं। वैशाली में अतिप्राचीनकाल से बीसवें तीर्थंकर म्निस्व्रतस्वामी का जैनस्तूप तथा अन्य भी स्तूप थे। जिसका जिक्र ब्रु ने अपने शिष्य आनन्द से किया है। जिसकी पजा अर्चा वहां के राजा चेटक तथा प्रजा करते थे। उस मृनिस्वतस्वामी के स्तुप को वैशाली विजय करते समय ध्वंस कर दिया गया था। तक्षशिला में बीसों जैनस्तूप थे। काश्मीर में ई. पू. १५वीं शताब्दी में राजा सत्यप्रतिज्ञ अशोक, उसके पत्र जलोक, ललितादित्य आदि अनेक राजाओं, मीत्रयों आदि ने जैनस्तपों का निर्माण कराया था। कलिगाधिपति जैनराजा महामेघबाहन खारवेल ने (वि. प.) उड़ीसा में खंडिगिरि उदयगिरि पर्वत में जैनगुफाओं का निर्माण कराया। भरत चक्रवर्ती, सम्प्रति मौर्य, नवनन्दों आदि ने, महाभारत-कालीन कांगडा (हिमांचलप्रदेश) केलिये आदि में अनेक चक्रवर्तियों, प्रतापी राजा, महाराजा हुए है। जिन्होंने जैनस्तुपों, गफाओं, गगनचम्बी मन्दिरों, जैनतीर्थों का निर्माण कराया था। ऐसे उल्लेख जैनसाहित्य और शिलालेखों में भरे पड़े हैं। ऐसा होने पर भी बौद्ध-चीनीयात्रियों ने किसी भी जैनगफा का उल्लेख नहीं किया। कवि-कल्हण ने राजतर्रोगनी में कहा है कि काश्मीर के जैननरेशों द्वारा अनेक राजाओं महाराजाओं, मंत्रियों, गृहस्थों ने जैनस्पतीं, गफाओं, मींदरों का निमार्ण कराया था विदेशी बौद्ध यात्रियों ने भारत में आकर जहां भी कोई स्तुप पाया उसे वौद्धों केनाम की घोषणा कर दी। र्कानश्रम आदि पश्चात्य परातत्ववेत्ताओं ने भी जैनस्तपों, घेरों को हमेशा बौद्धों का कहा है। यह आश्चर्य की बात है। ई. मं. १८९७ में बल्ह साहब ने जब मधरा के वैनस्तूप का पता लगाया और जब तक एक क्या शीर्षक उनका निक्य प्रकाशित नहीं हुआ तब तक ऐसी ही भारत चलती रही है. सं १९०१ में अब उनका यह निबन्ध प्रकाशित हुआ तब मालूम हुआ कि वौद्धों के समान बौद्धकाल से भी पहले जैनों के घेरे और स्तूप बहुनता से मौजूद थे।

भारतीय पुरातात्विक विद्वान दृढ़ता के साथ वैशाली को भगवान महावीर का जन्मस्थान शायद इसलिए भी मानने लगे हैं कि इस क्षेत्र में कुछ जैनतीर्थंकरों की खंडित अखंडित मूर्तियां प्राप्त हुई है परन्तु सैर्वश्री अजयकुमार सिन्हा रिजस्टिरिंग पदाधिकारी पुरातत्व विभाग भागलपुर लिखते हैं कि पुरातत्ववेत्ता होने के नाते मैंने वैशाली, कुंडलपुर और लच्छुआड़ इन तीनों स्थानों का मर्वेक्षण किया है।

लच्छुआड़ और उँसके आस-पाम के क्षेत्रों में भगवान महावीर की काले पाषाण की बैठी हुई कुछ आकर्षक मृतिया देखी हैं। जिनपर लेख ऑकत हैं और काफी मृतिया जिनपर लेख ऑकत नहीं हैं प्राचीनकाल की हैं वह जो मृन्दिनों में पधारी हुई हैं और उनकी पूजा अर्चा होती है। निश्चय ही विक्रम की ९वीं शाताब्दी की हैं तथा बहत ही विशाल हैं। कुछ इन में भी प्राचीन हैं। ये मब बाते इस स्थान को जनमस्थान मानने की पींग्ट करती हैं। परन्त कोई भी ऐमा प्राचीन अवेशाय वैशाली में नहीं पाया गया। ध्यानीय है कि परम्परायें मुश्रांकल में स्वतम हुआ करती हैं। प्राचीनकाल में ही इस परम्परा ने मदरवर्ती यात्रियों को लच्छुआड़ की ओर आकर्षित किया है। परन्त वैशाली में भगवान महावीर का जनमस्थान मान कर वहां कभी भी कोई जैनयात्रीसध या जैनयात्री नहीं गया और न हीआजतक इसका उल्लेख या विवरण ही मिल पाया है।

### क्षत्रियकुंड की प्राचीन और अर्वाचीन मान्यताओं पर विचार

६-७ भौगोलिक और तर्क (GEOGRAPHICALLY & LOGICALLY) आर्यदेश और क्षत्रियक्ंडनगर (१) भारतक के भाषाबंध में २ ६१। (साई पच्चीस) आयदेश (जनपद) है— जहां तीर्थंकर, चक्नवर्ती, वासुदेव आदि शालाका-पुरुष जनम लेते हैं, वे आयदेश कहे जाते हैं। तीर्थंकर, श्रमण-श्रमणियां प्रायः इन्हीं क्षेत्रों में विहार (आते, जाते और निवास करते हैं) इसलिए तीर्थंकरों की विहार-भूमियां, कल्याणक-भूमियां इन्हीं जनपदों में हैं। क्षत्रियकंडनगर मगध जनपद में और वैशाली विदेह जनपद में हैं। ये दोनों आयदेश में हैं। यथा—

#### आर्यदेश नामाचलि

| आर्यदेश  | राजधानी       | आर्यदेश       | राजधानी           | आर्यदेश          | राजधानी       |
|----------|---------------|---------------|-------------------|------------------|---------------|
| १. मगध   | राजगृही       | १०. जांगल     | अहिछत्रा          | <b>१९</b> . चेटी | श्राक्तिर्मात |
| २ अंग    | चम्पा         | ११. वत्स`     | कौशाम्बी          | २०. सिध्सौवीर    | बीतभयपतन      |
| ३ बग     | तार्भार्लाप्त | १२. सौराष्ट्र | द्वारवती          | २१. स्रमेन       | मथ्रा         |
| ४ कलिंग  | काचनप्र       | १३. विदेह     | र्मिथला           | २२. भंगी         | पावा          |
| ५. काशी  | वाराणसी       | १४, मलय       | भहिलपुर           | २३. वर्त         | मामप्री       |
| ६. कोशल  | साकेत         | १५. मत्स्य    | वेराट             | २४. क्णाल        | श्रीवस्ती     |
| ७. कुरु  | हस्तिनापुर    | १६ शांडिल     | <b>रनन्दीप्</b> र | २५. गंड          | कोटिवर्ष      |
| < क्शातं | शौरीप्र       | १७. अस्त्य    |                   | २५।।केकेय        | श्वेतांविका   |
| •        | -             |               |                   | (पंजाव)          | (स्यालकोट)    |
| ९. पाचाल | कांपिल्य      | १८, दशार्ण    | मृतिकावती         | के निकट एक न     | यर)           |

बौद्धग्रंथों में १६ जनपद मध्यदेश में होना लिखा है। यथा— १. काशी, २. कौशल, ३. अंग ४. मगध ५. विज्जि, ६. चैतीय (चेटी) ७. मल्ल, ६. वंश (वत्स), ९. कुरु, १०, पांचाल, ११. मच्छ (मत्स्य) १२. शूरसेन १३. अम्मा (अश्यक), १४. अवन्ती १५. गांधार १६. कम्बोज।

जैनशास्त्रों २५।। आर्यदेशों, और बौद्धग्नंथों में १६ जनपदों को भारतवर्ष में मध्यदेश कहा है। यानि ये धर्मक्षेत्र हैं। अंब, मगुध और बिज्ब (विदेह) इन तीनों जनपदों को इन दोनों ने धर्मक्षेत्र कहा है।

भगवान महावीर की प्राचीन जन्मभूमि का मान्यता लच्छुआड़ के निकट कुंडग्राम मगध्य जनपद की है। अवांचीन मान्यता विज्ञ (विदेह) जनपद की राजधानी वैशाली के एक मोहल्ले की है। ये दोनों मध्यंदेश-आयंक्षेत्रों में हैं।

### विदेह की राजधानी वैशाली

भगवान महावीर के समय में वैशाली विज्ञ गणतंत्र राज्य का केंद्र नगर एवं राजधानी थी। लिच्छिवी क्षत्रिय जीत के चेटक यहां के महाराजा थे। उस समय लिच्छिवयों का प्रभाव और प्रसिद्ध खब थी। विदेह जनपद सभ्यता और संस्कृति की चरमसीमा पर थे। इतिहास में विदेह, वैदेही, विदेहदत्ता, लिच्छिबी दोहित्र, वैशालिक आदि विशेषण अथवा नाम विशेष आदरणीय एवं प्रशंसनीय थे। महाराजा चेटक के शासनकाल में वैशाली महावैभवशाली और उन्नत नगर था। यह भगवान महावीर की निनहाल थी। महाराजा चेटक भगवान महावीर के मामा और नन्दीवर्धन के समुर थे एवं दृढ जैनधर्मी थे।

### वैशाली और वसाढ़

वैशाली ध्वंस हो जाने पर आज उसके स्थान पर वसाइंगढ़ है। जो पटना से २७ मील उत्तरं की तरफ है। इसके वायव्यकोण में वीनयांगांव है। वायव्योत्तर में कोल्आगांव है। ईशान में वस्क्डग्राम है और पर्व में कामनगाच्छी है। नैकात्य कोण में स्तप, बनिया और कोलआ के पश्चिम में त्योरी नाला है। इसे नेवला नाम की नदी भी कहा जाता है। प्राचीनकाल की वैशाली, वाणिज्यग्राम और कोल्लाग के साथ अर्वाचीन वसाढ, र्वानयां और कोलआ की मात्र नामसम्याता है। जर्बाक बनिया और बसाड के बीच गंडकी नदी है। यह भिन्नता है। नदी का बहाव बदल गया हो अथवा गांवों का स्थान यदल गया हो परन्त यह बात चौकम है कि इम वमाढ और बीनया के बीच नदी नहीं है। ञांतिका अथवा नादिका गांव वैशाली के दक्षिण में था. यह वसाढ़ के दक्षिण में नहीं है। वसकंडग्राम वैशाली के ईशान में नहीं था। यह आज वसाढ़ के ईशान में है। क्षत्रियकड और ये दोनों एक कैसे बन सकते हैं? कड़प्र के बदले वसकड़ शब्द बने इसका आधार पाठ भी नहीं मिलता। कर्दाचित कल्पना करें तो भी कृडग्राम के स्थान पर वसकंड बना हो ऐसा मानने के बदले वैश्यग्राम के स्थान पर वासकंड बना हो ऐसा मानना अधिक तकसगत है। अलग प्रमाणों से यहां तो इतना ही कहा जा सकता है कि वैशाली के स्थान पर आज वसाढ़ गांव बसा हुआ है।

# राजधानी कुंडपुर

आचारांग. भगवती, कल्पमत्र, आवश्यक निर्युक्ति में क्षत्रियकंड केलिये कंडपरनगर, माहणकंडग्रामनगर, खित्रयकंडग्राम, नगर, दक्षिण ब्राह्मणकंड, मिन्नवेश, उत्तरक्षत्रियकंडपर मिन्नवेश ब्राह्मकुंडग्राम आदि शब्दों का प्रयोग है। " हमने यहां फुटनोट में आचारांग, कल्पसूत्र, भगवती, आवश्यक निर्युक्ति आदि के पाठों में आए कुंडपुर आदि शब्दों के प्रमाण दिये हैं।

इससे जात होता है कि कुंडपुर बड़ा नगर था। उस के दो भाग थे। पूर्व में ब्राह्मणकुंडनगर और पश्चिम में क्षित्रियकुंडनगर था। इन दोनों के भी दो-दो विभाग थे। १. उत्तर ब्राह्मणकुंडनगर और २. दक्षिण ब्राह्मणकुंडनगर। इन विभागों में ब्राह्मणों के घर विशेष थे। ३. उत्तर क्षित्रयकुंडनगर ४. दक्षिण क्षित्रयकुंडनगर इन दो विभागों में क्षित्रय अधिक रहते थे। ब्राह्मणकुंड के पास बहुशालचैत्य उद्यान था। इस उद्यान के बीच में चैत्य था। क्षित्रयकुंड के पास जातखंडवनउद्यान था। इस उद्यान में चैत्य (मंदिर) नहीं था। भे इसी उद्यान में भगवान महावीर ने दीक्षा ग्रहण की थी।

हम लिख आये है कि सन्निवेश के अनेक अर्थ है। सार्थवाह और मर्साफर निवास जहां एक अर्थ यह भी होता है। जैसे वर्त्तमानकाल में अमुक-अमुक कोम के फासले पर मुसाफिरों की स्विधा केलिये डाकबंगले होते हैं। औरों केलिए पड़ाव म्थान होते हैं। मिनार होते हैं, सराय होती है, वैसे प्राचीन काल में मुनाफिरों र्कोलये बड़े-बड़े नगरों-गावों में वैरान जगलों में अमक कोस के फासले पर बावडी, जलाशय, पृष्करणी के निकट सन्निवेश होते थे। क्षत्रियकुंड भी एक वड़ा नगर था, राजधानी भी थी। उसके बाहर माथवाहों, मुमाफिरो केलिये राज्य की तरफ से विश्रामस्थल बनाये जाते थे। इसलिए वे नगर-ग्राम सन्निवेश के नाम से भी प्रसिद्ध थे। कडपुर के राज्यपुत्र जमाली ने ५०० क्षत्रियों केमाथ और उसकी भायां प्रियदशंना ने १००० क्षत्रियाणियों के माथ भगवान महावीर के पास दीक्षाए ग्रहण की थीं। इन आंकड़ों से जात होता है कि यंहा बहुत बड़ी सस्या में क्षत्रिय परिवार आबाद थे। इनकी ज्ञातृ प्रमुख अनेक जातियां थीं। इसी प्रकार बाह्मणकंड में बाह्मणों के घर वड़ी सख्या में थे। इस प्रकार इस समचय कंडपरनगर में मुख्य रूप से क्षत्रिय एवं ब्राह्मण और गौण रूप से वैश्य. शिर्हपकार और अन्त्यज (चारों वर्णों के लोग रहते थे। इर्मालए यह महानगर था। तथा ज्ञातृवंशीय सिद्धार्थ के पश्चात् उसके पुत्र नन्दीर र्जन की राजधानी था। इसलिये यह महानगर था)। केंडपुर के नगर विभाग, घरों, उद्यानों, दकानों, सन्निवेश के आंकड़ों में निःसंकोच कह सकते हैं कि भगवान महाबीर के समय

कुंडपुर एक बड़ा जाहोजलाली वाला महानगर था। भगवान महाबीर के स्वप्न, जन्म, वर्षीदान, दीक्षा बादि महोत्सवों के वर्णन भी कुंडपुर को बड़े महानगरों के रूप में समर्थन करते हैं।

कुंडपुरनगर के राज्यपरिवार के वर्णन में नरेन्द्र, दंडनायक, युवराज, सेनापति, कोतवान, मंत्री, महामंत्री, दूत, द्वारंपाल आदि कीस प्रकार के पदाधिकारियों के कल्पसूत्र में वर्णन से स्पष्ट है कि कुंडपुर को राजधानी के रूप में पूरा समर्थन मिलता है। (हम इस का वर्णन विस्तार पूर्वक पहले कर आए हैं)

जैसे वैशाली लिच्छिवियों (बिज्जियों) का राजधानी भी, वैसे ही कुँडपुर भी एक महानगर और ज्ञातृक्षत्रियों की राजधानी था।

- १. कुडपुर किस स्थान में था, शास्त्रों में इस का वर्णन नहीं मिलता। किन्तु भगवान महावीर के विहार में बाह्मणकुंडग्राम का शास्त्रों में वर्णन आता है। यदि यह वही भगवान महावीर वाला बाह्मणकुंडपुर नगर हो तो निश्चय है कि कुंडपुर नगर गंगानदी के दक्षिण में था। क्योंिक भगवान राजगृही से विहार करते हुए कोल्लाग, स्वर्णखल, और बाह्मकुंडग्राम होकर चंपा पधारे थे और उन्होंने वहां चौमासा किया था। इसका उल्लेख हम आवश्यक निर्युक्ति गाथा ७४-७५ मूलपाठ से कर आए हैं। इस संदर्भ में मान सकते हैं कि कुंडपुर गंगानदी के दक्षिण में राजगृही और चंपा के बीच में था। हम यह भी स्पष्ट कर आए हैं कि कुंडपुर एक स्वतंत्र राज्य था। उसके वायव्य में मगधराज्य उत्तर में मेदागिरि का प्रदेश और दक्षिण में मलय राज्य था।
- २. हम बिस्तार से लिख आए हैं कि कुंडपुरनगर पहाड़ी-घाटियों पर था। भगवान के गर्भावस्था में दोहलों की पूर्ति, जन्मोत्सव, क्रीड़ास्थल, दीक्षा; जमाली, प्रियदर्शना, ऋषभदत्त ब्राहमण दम्पत्ति की दीक्षाएं सभी इन्हीं घाटियों पर हुए थे और उन घटनाओं की स्मृति में उन घाटियों के नाम की दिक्करानी आदि आज भी इस क्षेत्र के आबाल-वृद्धों के मुख से मुखरित होते हैं। यद्यपि इन घाटियों के ये नामकरण क्यों हुए? इसे बे भूल चुके हैं।
- ३. ब्राह्मणकुंड के निकट बहुशालचैत्य उद्यान था जहां ऋषभदत्त आदि की दीक्षाएं हुई थीं। आज भी इस क्षेत्र में शाल-आवला आदि वृक्षों की बहुतायत है। ये वृक्ष ऊंची पहाड़ियों पर ही पाए जाते हैं।
- ४. क्षत्रियकुंड से कुमारग्राम जाने के लिए जल-स्थल दो मार्ग थे ऐसी स्थिति पहाड़ी जमीन होने के कारण ही हो सकती है। क्योंकि नदियां पहाड़ों पर बल (मोड़) खाती हुई चलती हैं।

४. ऐसी कियति में कुंडप्र पहाड़ी-घाटी पर ही होना चाहिए। ऐसा अनुमल किया जा सकता है। ऐसा जी हम लिख आए हैं कि प्राचीनकाल में अपनी एवं अपने देश की सुरक्षा केलिए अधिकतर पहाड़ियों पर ही राजधानियों का निर्माण होता था और उन्हें घेरते हुए किलों का निर्माण भी पहाड़ियों पर ही किया जाता था। जैसे निह्तीड़गढ़ आदि।

## क्षत्रियकुंड और नादिया (ञातिक) गांव

आवश्यक निर्युक्ति में ज्ञातखंडवन से कुमारग्राम जाने केलिये जो नदीमार्ग है। उस नदी का नाम नहीं लिखा एवं यह भी नहीं पता चलता कि उसमें बारह मास पानी रहता था या नहीं। पर यह तो स्पष्ट है कि चौमासे में वर्षा के कारण सब नदियों में भरपूर पानी रहता है। इसलिये यह नदी कार्तिक-मगिसर मास में पानी से अवश्य भरपूर होगी। यह नदी पहाड़ी होने के कारण ऐसा बल खाती होगी कि थोड़ा अधिक चलने पर बल खाती हुई आगे चले जाने से कुमारग्राम को स्थलमार्ग से भी जाया जा सकता था।

नदी के सामने गांव हो तो नदी को पार करना ही पंड़ता है। यदि नदी के इसी तट पर गांव-नगर हो और नदी बल खाती आगें बढ़ जावे और बीच में दूसरा बल खा कर पीछे चली जाती हो तब नदी के किनारे-किनारे स्थलमांग से चलकर सामने ग्राम पहुंच सकते हैं। यानि यदि ऐसा बल खायी नदी हो तो उसे लांघने की जरूरत नहीं पड़ती।

एक बात पहाड़ी निदयों की विशोध होती है- १. चानसमा और पीपर, २. लच्छुआड़ और क्षत्रियकुंड ३. खापा का बंगला और कालीकांकर, ४. वेतरबदनूर और एलचिपुर के बीच इसी प्रकार की निदयों में जलमार्ग और स्थलमार्ग पड़ते हैं।

क्षत्रियकुंड पहाड़ी-वाटी पर तो है ही। पहाड़ पर से समतल भूमि पर जाने केलिये नदी किनारे का मार्ग अधिक सरल होता है। क्योंकि चौमासे में पहाड़ी नदियों का पानी अचानक वेग से तुफान बनकर बहता है। प्राचीनकाल में यहां नदी के पास एक ऐसा मार्ग होगा कि जहां से गुजरते हुए मुसाफिरों को नदी के खड़े-पाट चलना पड़ता होगा। अधवा नदी को खेबारा लांच कर समतलभूमि पर जाने केलिये उतार-चढ़ाव कठिन मार्ग भी होते हैं। अतः वहां नदी से दूर ऐसा रास्ता भी होगा कि जहां चलते हुए बीच में नदी नहीं आवे। क्षत्रियकुंड से कमारग्राम जाने केलिये इसी प्रकार के दो मार्ग होना संभव है।

वैशाली वाली गंडकी नदी और क्षत्रियकुंड की पहाड़ी नदीये दोनों एक नहीं हैं। इन दोनों के बहने की दिशाएं भी अलग-अलग थीं। गंडकी द्वारा वैशाली में वाणिज्यग्राम जाने के लिए एक ही जलमार्ग था। एवं क्षत्रियकुंड से क्मारग्राम जाने केलिये जल-स्थल दो मार्ग थे।

जैसे गंडकी नदी और पहाड़ी नदी जुदा हैं वैसे वैशाली और कुंडपुर भी जुदा-जुदा नगर थे। वैशाली का राजा चेटक और कुंडपुर का राजा मिद्धार्थ परस्पर साला बहनोई थे। दोनों के राज्य भी जुदा जुदा थे। चेटक का राज्य गंगा के उत्तर विदेह में था और मिद्धार्थ का राज्य मगध जनपद में गंगा नदी के दिक्षण में था।

कुंडपुर और वैशाली के भौगोलिक परिपेक्ष में आगम में उिल्लिखन नगरो, ग्रामों, निदयों का मेल नहीं खाता एवं दोनों के ग्रामों नगरों आदि के अन्तर और दिशाओं में भी मेल नहीं खाता। अतः ञानिक (निदयागांव) क्षत्रियकंड नहीं हो सकता।

#### क्षत्रियकुंड और वसुकुंड

वसक्ड क्षित्रयकंड नहीं है और कमारग्राम भी नहीं है। यदि कामनछपरागाच्छी को कमारग्राम मान लिया जाय तो दिशा फेर हैं। वसकड़ के वायच्य में कोलआगांव है। अतः पहले कमारग्राम चाहिए और बाद में कोलुआ। कामनछपरागाछी वसकड़ के दक्षिण में है यह दिशा उल्टी पड़ती है। वसकंड और कमारग्राम के बीच में नदी पड़ती है। कोल्लाग के बाद मोराक और अस्थिग्राम भी नहीं है। आ. विजयेन्द्र सरि बौद्ध दिश्शीनकाय में बतलाए हए वैशाली, भड़ग्राम, हस्थिग्राम एवं जस्बग्राम में से हस्थिग्राम को अस्थिग्राम मानते हैं। जो वास्तव में शब्द भ्रममात्र है। भगवान महावीर अस्थिग्राम पथारे और बद्धदेव हस्तिग्राम यानि हाथीखाल गए। इन दोनों को एक मान लेना मात्र कल्पना नहीं तो और क्या है।

दसरी बात यह है कि आचायं श्री शक्तिसगम के आधार से पश्चिम में गड़की नदी तक ही विदेह मानते हैं ऐसा मानने पर भी हाथीखाल को विदेह के अन्तर्गत मानते हैं। यह आश्चयं की बात है। इस प्रकार चारों तरफ से विचार करे तो बसकड़ को प्राचीन क्षत्रियकड़ के स्थान पर मानना प्रमाण संगत नहीं है। यह बात ध्यानीय है कि इस प्रकरण में भौगोलिक दृष्टि से विचार चल रहा है। इसलिए प्राचीन क्षत्रियकुंड-लच्छुआड़ क्षेत्र के गांवों नगरों के परिपेक्ष्य पर भी भौगोलिक दृष्टि से विचार करना परमावश्यक है।

प्राचीन क्षत्रियकुंड और अर्वाचीन क्षत्रियकुंड में कुछ एकता भी मिलती है। प्राचीन क्षत्रियकुंड टूटकर अनेक छोटे-छोटे गांवों में बट गया है। गांवों में दीपाकरहर, गायघाट आदि सूचक नाम हैं। जन्मस्थान और माहना पास-पास में हैं। क्षत्रियकुंड के निकट कुराव-वन हैं। फिर वहवार (वहुवारि) नदी होकर कुमारग्राम जाते हैं। कुमारग्राम में ब्राह्मणों की बस्ती है, लच्छुआड़ से वायव्यकोण में तीन मील की दूरी पर कुमारग्राम है और वहां से वायव्यकोण में पांच मील दूर कोनागन्नाम है। वहां से बस मील की दूरी पर मोराग्राम है। इस के निकट बड़ नदी है। जो क्यूल नदी की शोखा रूप है। यह सब नाम भगवान महाबीर के शुरूआत के विहार में जातखंडवण से जल-स्थल मार्ग से कुमारग्राम, कोल्लाग (कोनाग) सिन्नवेश, मोराक (मोरा) सिन्नवेश, अस्थिग्राम के पास की वेगवती (बहवार) आदि नामों के साथ (सामान्य परिवर्तन के साथ) बराबर मिलते हैं। लच्छुआड़ से अग्निकोण में बसबुट्टी गांव है। वर्त्तमान में इम क्षत्रियकुंड के चारो ओर छोटे बड़े ग्रामों में जैनमंदिर थे। पर वर्त्तमान में नहीं है।

इस प्रकार यदि क्षत्रियकुंड तथा उसके समीप में भगवान के प्रथम विहार के अथवा घटनाओं के स्थान प्राचीन नामों अथवा साधारण अपभ्रंश केमाथ मिल जावें तो भगवान महावीर का जन्मस्थान मानने में कोई आर्पात नहीं होनी चाहिए।

भगवान महावीर का जन्म क्षत्रियकुंड में हुआ था। यह म्थान आज भी जन्मधान के नाम से प्रसिद्ध है। आज भी शत-प्रतिशत यहां की म्थानीय जनना इसे जन्मस्थान (जन्मस्थान) के नाम से पहचानंती है। किन्तु इसके वास्तिवक अर्थ से अनिभज्ञ हैं। यहां एक प्राचीन जैनमंदिर भी है। यह स्थान विहार राज्य के मुंगेर जिले के अन्तर्गत जमुई सबडिविजन के लच्छुआई नामक गांव के दक्षिण पर्वतश्रेणी के दक्षिण पाश्व में अवस्थित है। उनत मंदिर के हाई कोम दरी पर सोद्याधानी नामक स्थान है। यहां पुरातत्व के अवशेष प्राप्त होने हैं। लगना है कि यहां राजा सिद्धार्थ का महल स्थापित होगा। परन्तु आज यह पहाड़ी जंगली भीषणता के कारण वहां तक सभी बात्री नहीं जा फते। सभी मंदिर नक पहुंचकर वापिस आ जाते हैं। विशेषतः क्षत्रियकुंड को उत्तरी भाग किनने ही छोटे बड़े और पहाडों बीर पहाडियों से थिया है। देखने से स्पष्ट ज्ञान होना है कि

उस समय के राजा ने बाहरी शुत्रओं के आक्रमण से बचने केलिये अपनी राजधानी की सुरक्षा केलिए इस सुरक्षित स्थल को चुना होगा। ये छोटी बड़ी सुदृढ़ पहाड़ियां आज भी सुदृढ़ किले का काम कर रही हैं। उत्तर-पर्वत श्रेणी के उत्तर पश्चिम में कुंड नामक वह पवित्र स्थान है, जहां भगवान महावीर सर्वप्रथम माता के गर्भ में आए थे। यह स्थान आज भी गर्भ कल्याणक के नाम से प्रसिद्ध है इस स्थान के सभी कोड़ा-बाहमण जाति की बस्ती है जिसके नाम पर उस कोडालगोत्रीय ऋषभदत्त बाहमण के गोत्रका नाम कल्पसूत्र में आया है। जिस की स्त्री देवानन्दा के गर्भ में सर्वप्रथम भगवान महावीर आए थे। यहां पर दो जैनमंदिर हैं। जो क्रमशः गर्भ-कल्याणक और दीक्षा-कल्याणक के नाम से प्रसिद्ध हैं। भगवान महावीर का दीक्षास्थान भी यही हैं।

भगवान महावीर देवलोक के पुष्पोत्तरिवमान से च्युत होकर ब्राह्मणकुंडग्रामनगर में कोडाल गोत्रीय ब्राह्मण ऋषभदत्त की भार्या देवानन्दा की कुक्षी में अवतरित हुए थे। उसी गर्भ को शकेन्द्र ने दूत द्वारा क्षत्रियाणि माता त्रिशला के गर्भ में स्थापित कर दिया था।64

जिस क्षत्रियकुंडनगर का हम ऊपर जिकर कर आए हैं वहां पर जाने केलिये ब्राहमणकुंडनगर से बहुत बड़े और पांच छोटे-छोटे पहाड़ों तथा फिर एक बहुत बड़े सघणवण युक्त पहाड़ (सात पहाड़) लांघने पड़ते हैं। यह जब्मकस्याणक पर्वतश्रेणी के दक्षिण-पाश्च पर अवस्थित है।

हम लिख आए हैं कि अजातशत्रु ने वैशाली को ध्वंस कर दिया था। वहां की प्रजा को विवश होकर अपनी मातृभूमि को छोड़ना पड़ा। भगवान महावीर के बड़े भाई क्षत्रियकुंड के राजा नन्दीवर्धन जो लिच्छिवियों (राजा चेटक) के जंबाई (दामाद) थे इसलिए वैशाली से लिच्छिवियों के अनेक परिवार इन के संरक्षण में आकर बस गए। यह नगर लिच्छिवियों का निवासस्थान होने से लिच्छिजाड़ नाम से प्रसिद्धि पा गया। वर्त्तमान लिच्छुआड़ नाम का नगर इस प्रसंग की पृष्टि करता है।

इसी लच्छुआड़ में मुशिदाबाद (बंगाल) निवासी बीसा ओसवाल (बड़े साजन) वंशीय दुग्गड़ गोत्रीय जैन श्वेतांबर धर्मान्यायी श्री प्रतापसिंह जी के सुपुत्र राय धनपतिसंह जी बहादुर के बनवाये हुए एक बहुत बड़ी जैनधर्मशाला और भगवान महावीर स्वामी का जैनमंदिर हैं। यहां जो यात्री जन्मस्थान क्षत्रियकुंड की यात्रा करने आते हैं, इसी धर्मशाला में निवास करते हैं।

इसी गांव के निकट जनसंघडीह नामक गांव है। जो जैन संघडीह का नपग्रंश सर्वया प्रतीत होता है। लच्छुबाड़ से दो मील दूर बसबुट्टी गांव है जो वैश्यपट्टी का द्योतक है। यहां से आठ मील पर माहणागांव है। जो बाह्मणकंडग्राम का प्रतीक है। महावीरप्रभु के नाम पर वीरडीह है जो अपभंश होकर वरडीह कहाजाता है। इसके समीप ही किसी टीले से मूर्तियां प्राप्त हुई हैं। लच्छुआड़ के पूर्व में पांच मील की दूरी पर महावेच-सिमरिया में पांच जिनलों (जैन मंदिरों) का उल्लेख भी मुनिश्री दर्शनविजय जी (त्रिप्टी) ने अपनी पुस्तक क्षत्रियकंड में किया है। गिरुआ- परषंडा जो लच्छुआड़ से पाचमील दूर पूर्वोत्तर की ओर है, वहां एक प्राचीन जैन तीर्थंकर की मूर्ति है जिसे जैनेतर लोग किसी अन्य देवता के नाम से बड़ी श्रद्धा और भिक्त से पूजते हैं।

श्री नरेशचंद्र मिश्र 'भंजन' जो मननगांव निवासी है। वे लिखते हैं कि यायावर बनकर में इन गांवों में घूम-घूम कर देख चुका हूं और गेरुआएरषंडा में भी मुझे लगातार ११वर्षों तक रहने का सौभाग्य प्राप्त हुआ है। इसी गांव के ममीप धनामागांव में एक छोटी पहाड़ी है। जिस पर लगभग ढाई हजार वर्ष के एक विशाल मंदिर के अवशेष हैं। नींव की ईंटें बहुत ही बड़ी हैं। जैसे ई. पू. तीमरी शती की होती हैं। उसी की बगल में एक गहरा कुंआ है। जिस में जैन और जैनेतर मूर्तियां उपलब्ध होती रहती हैं।। अगर प्रयत्न किया जाय तो इस कंग में जैनमृर्तियां का उद्घार संभव है और इस क्षेत्र के जैन इबिहास पर महत्वपूर्ण प्रकाश पड़ सकता है। इसी पहाड़ी में एक गुफा है, जो संभवतः जैनम्नियों का ध्यानस्थान रहा होगा। पहाड़ी के नीचे विस्तृत क्षेत्र में प्राचीन आबार्टी के अवशेष हैं। ढाई हजार वर्ष पुराने कितने ही कुंए हैं। जो उस समय की बड़ी-बड़ी ईंटों से बने हैं।

#### काकंदी

गेरुआपरषंडा से केवल चार मील की दूरी पर काकंदी जैनों का प्रसिद्ध तीर्थ है। यहां नौवें तीर्थंकर सुविधिनाथ (पुष्पदंत) के च्यवन (गर्भ), जन्म, दीक्षा तीन कल्याणक हुए हैं। भगवान महावीर के समय यहां का राजा जितशत्र था। इस नगर के बाहर सहसाभ वन उद्यान था। भगवान महावीर यहां कितनी ही बार आए थे। भद्र सार्थवाह के पुत्र धन्ना एवं सुनक्षत्र ने यहीं पर भगवान महावीर से दीक्षाएं ग्रहण की थीं। प्रभु महावीर के श्रमण शिष्य क्षेमक और धृतिधर गृहस्थाश्रम में यहीं के रहने वाले थे। स्थानीय सर्वसाधारण जनता आज इस गांव को बाकन नाम से पहचानती है। यहां टीले पर एक विस्तृत भव्य जैनमंदिर है। टीले का वृहद् आकार सुरस्य स्थान तथा प्राचीन तालाब बोदि इसकी प्राचीन महत्ता के प्रमाण है। प्राकृत भाषा में इस नगरी के नाम के कितने

ही रूप है। यथा— काकन्दी, कागंदी और काइदी कल्पसूत्र की स्थविराविल में जैन श्रमणों के गणों, शाखाओं और कुलों की विस्तृत सूचि मिलती हैं। जिसके अनुसार काकंदीय शाखा का संबन्ध यहीं से ज्ञात होता है 'विक्रम संवत्' १४८९ में जिनवर्धन सूरि चतुर्विध संघ के साथ यहां यात्रा करने आये थे। पावापुरी, नालंदा, कुडंग्राम और काकंदी आदि जैनतीथों की यात्रा करने का उन्होंने उल्लेख किया है। इससे भी सिद्ध है कि कुंडग्राम और काकंदी समीप में अवस्थित थे। हाल में ही उक्त मंदिर का जीणोंद्धार हुआ है। मंदिर के आसपास प्राचीन भवनों के प्रस्तर, ईंटों, मिट्टी के वर्तनों के थोड़े बहुत अवशेष बिखरे पड़े हैं। भूमि की खुदाई से जो ईंटे मिली हैं वे १६ ४९१४३ की हैं। उपर्युक्त भव्य विशाल जैनमंदिर में तेईसवें तीर्थंकर श्री पाश्वनाथ की मूर्ति और नौवें तीर्थंकर श्री सुविधिनाथ के चरणबिंब हैं। उनपर लेख भी अंकित हैं जो वि. सं. १५०४ के हैं। इस स्थान की पृष्टि तब और हो जाती है जब लच्छुंआड़गांव से तीन मील की दूरी पर लोहड़ाग्राम को देखते हैं। उस समय यह भी राजा जितशत्र के अधिकार में था। प्राचीन लोहर्गला और आज का लोहड़ा अपनी प्राचीनता को प्रकट करता है।

- ५. जैनस्त्रों से ज्ञात होता है कि भगवान महावीर बहुशालचैत्य उद्यान में कई बार पधारे थे। आज भी यह स्थान औषधियों का भंडार है और शालवृक्षों की बहुलंता भी है। आज भी जो बहुशालचैत्य नाम को सार्थक करती है।
- २. इस क्षेत्र में आमिलिकी (आवला) वृक्षों का आज भी आधिक्य है।
  यहां वाल्यकाल में राजकुमार वर्धमान महावीर अपने बाल मित्रों के साथ खेलने
  आते थे। जो जैनशास्त्रों में आमिलिकी क्रीड़ा के नाम से प्रसिद्ध है। शाल,
  आंवला, अर्जुन, पलाशा, आदि के वृक्ष पहाड़ी भाग में ही पैदा होते हैं। मैदानी
  इलाके में पैदा नहीं होते। यह भी ध्यानीय है कि शास्त्र में क्षत्रियकुंडनगर से
  बहशालचैत्य उद्यान तक के वर्णन में जितने प्रकार के वृक्षों के वर्णन आए हैं वे
  मब पहाडी भाग में ही पैदा होते हैं।
- ३. यद्यपि आज यहां के स्थानीय लोग बहुशालचैत्य उद्यान और बाहमणकुंडग्राम को भूल चुके हैं। ये लोग आज इसे कुंडचाट कहते हैं। क्योंकि आज यहां प्राचीन विशाल कुंड पर्वतश्रेणी की तलहटी में उस स्थान की सुंदरता में चारचांद लगा रहा है। इसके बीच में एक बरसाती नदी बहती है जिसे लोग बहवार कहते हैं। बहुशालचैत्य उद्यान के पास इस नदी के किनारे के भाग निरीक्षण करने से काफी दूर तक ऐसा प्रतीत होता है कि' अतिप्राचीन काल में कोई मजबूत दीवार रही होगी। क्योंकि विचित्र गारे के मसाले से बना हुआ किनारे का भाग सदृढ़ प्रतीत होता है।

- ४. इसके समीप ही ऋषड़ी नामक ग्राम है। ब्राह्मणकुंड के समीप होने से ऋषभदत्त ब्राह्मण के नाम पर इसका नाम सहज ही संभाव्य है।
- ४. भगवान महावीर दीक्षा लेने के बाद क्षत्रियकुंड के ज्ञातखंडवण उद्यान से क्मारग्राम गये। यह स्थान यहां से पांच मील की दूरी पर है। यह आज भी कमार नाम से प्रसिद्ध है।
- ६. इसके अनन्तर भगवान कोल्लाग-सिन्नवेश में गए थे। अगम में चार कोल्लाग कहे हैं, इन नामसाम्य के कारण आज विद्वान निष्फल हो जाते हैं कि कमारग्राम से विहार करके भगवान कौन से कोल्लाग में गये। उन्हें चाहिए कि आगे-पीछे का खूब गहरायी से विचार कर भौगोलिक दृष्टि से निर्णय लें। जातखडवन से कुमारग्राम और वहां से कोल्लाग-सिन्नवेश, वहां से मोराक मिन्नवेश, अम्थग्राम आदि समग्र का विचार करने से मगध-जनपद में लच्छआड़ के समीप क्षत्रियकुंड के निकट जो कोल्लाग-सिन्नवेश है, प्रभु ने दीक्षा लेने के बाद वहीं छठ तप का पारणा किया था। इसका निर्णय अवश्य कर पायेंगे। शेष तीन कोल्लाग भगवान महावीर के दीक्षा स्थल जातखंडवण से इतने दूर थे कि पारणे वाले दिन चंद घंटों में वहा पहुंच पाना एकदम असभव था। अतः लच्छआड़ के समीप भगवान कोल्लाग सिन्नवेश में पारणा करके वहां से विहार करके स्वर्णखल नाम के ग्राम में पहुंचे।
- ७. स्वर्णखल, कोल्लाग से सात मील की दूरी पर सोनखार नामक ग्राम है। संभव है कि स्वर्णखल शब्द अपभंश होकर सोनखार हो गया हो। इस प्रकार प्रभ भ्रमण करते थे।
- ५. प्रभु मोराक सिन्नवेश पहुंचे और दूइज्जंत नामक तापस के आश्रम में आये। 67 लच्छुआड़ से १४ मील की दूरी पर आज भी मोरा नामक ग्राम है। संभवतः मोराक का अपभंश मोरा हो गया है।
- ९. जैनागमों से ज्ञात होता है कि क्षत्रियकुंड से चलकर भगवान राजगृही पहुंचे तो दक्षिण-वाचाला से उत्तर-वाचाला होकर जाना पड़ता था। आज के नक्शो (मानचित्र) के अनुसार भी राजगृही क्षत्रियकुंड से उक्त दिशा में ही पड़ता है। क्या ऐसा दशा में भी क्षत्रियकुंड वैशाली का मोहल्ला या उपनगर माना जा सकता है? कदापि नहीं। क्योंकि क्षत्रियकुंड वैशाली से बिल्कुल अलग-थलग प्रभुता सम्पन्न राज्य था। वैशाली भगवान के मामा चेटक के गणतंत्र की राजधानी थी। मामा के घर में भगवान महावीर के जन्म होने का कोई संकेत शास्त्र में अथवा इतिहास में नहीं मिलता

- १०. हम लिख आये है कि भगवान महावीर के उपदेश की भाषा अर्धमागधी थी जो उस समय मगध्तथा उस क्षेत्र के आस-पास की मातृभाषा थी। उनके उपदेशों का संग्रह रूप जैनागम भी इसी भाषा<sup>67</sup> में विद्यमान हैं। यिद भगवान का जन्म वैशाली में होता तो उनकी भाषा अर्द्धमागधी न होकर कोई दूसरी भाषा होती। पर ऐसा नहीं हुआ। हम इस का वर्णन पहले विस्तार से कर आए हैं।
- ११. उपर्युक्त विवरण से स्पष्ट होता है कि भगवान की भाषा अर्द्धमागधी अंग, मगध, बंग-जनपदों में होने से उनका जन्मस्थान कुंडपुर क्षत्रियकुंडनगर मगध जनपद में ही था। यदि भगवान का जन्म वैशाली में हुआ होता गृहस्थात्रस्था के तीस वर्ष वहां व्यतीत किये होते तो उनकी भाषा अद्धमागधी न होकर कोई दूसरी भाषा होती। अतः मगध जनपद में ही लच्छुआड़ के निकट वाला कुंडपुर ही जन्मस्थान था। यह निःसंदेह है ।

कल्पसूत्र में भगवान महावीर के पिता सिद्धार्थ के तीन नामों का उल्लेख है— १. मिद्धार्थ, २. श्रेयांस ३. यशस्वी। माता त्रिशला के भी तीन नामों का उल्लेख है— १. त्रिशला, २. विदेहदिन्ना और ३. प्रियकारिण। 6%

- १२ भगवान महावीर की माता रानी-त्रिशला केलिये विदेहिदना तथा भगवान के लिये विदेह, वेसालिए शब्दों का प्रयोग हुआ है। वह भगवान के जन्मक्षत्र के लिये नहीं परन्त उनके गुण-निष्पन्त हैं। इसलिये इन शब्दों से भगवान महावीर के जन्मस्थान की धारणा करना आध्निक विद्वानों की एकदम भात मान्यता है। हम इस की विस्तार से विवेचना कर आए हैं। अत: यहां पिल्एपण करना अनावश्यक है।
- १३. हमने यहां भगवान महावीर के प्राचीन पक्षधरों की क्षत्रियक्षेत्र की जन्मस्थान की मान्यता की सिद्धि भौगोलिक प्रमाणों का उल्लेख करके तर्कसंगत विवेचन से कर दिया है।
- १४ वैशाली को भगवान महावीर का जनमस्थान मानने वाले अर्वाचीन पक्षधरों के पास अन्य प्रमाणों के अभाव के साथ भौगोलिक प्रमाणों का भी प्रायः अभाव ही है। इस विषय में आजतक वे मौन पाए जाते हैं। इनकी सारी भ्रांत मान्यताओं पर हम विस्तार से उहापोह कर आए हैं। अतः स्पष्ट है कि इन की वैशाली की जन्मस्थान की मान्यताएं मात्र अटकलों पर आधारित होने से स्वीकार नहीं की जा सकतीं।
- १५. अतः सब दृष्टियों से विचार करने पर प्राचीन मान्यता ही सच्ची प्रतीत होती है। आधूनिक विद्वानों की खोखली, भ्रांत और गलत धाराणाओं और

प्रेरणा से प्रभावित होकर बिहार सरकार ने इन्हें सच्ची मानकर भगवान महावीर का जन्मस्थान वैशाली को स्थापित करने और विकास केलिए काफी प्रयत्न व प्रोत्साहन दिया है। वहां भगवान महावीर का जन्मदिन चैत्र शक्ला 93 को भगवान महाबीर की जयंती के रूप में मनाया जाने लगा है, वहां पहली जन्मजयंती के अवसर पर दस हजार लोग शामिल हुए थे और बड़े ठाठ के साथ जयन्ती महोत्सव मनाय्रा गया था। इससे दिगम्बर संप्रदाय को डबते को तिनके का सहारा मिल गया। वह क्हां जन्मस्थान मानकर भगवान महाबीर का दिगम्बर संप्रदाय का मंदिर और जैन-शोधसंस्थान बनाने में सक्रिय हो गया। बिहार सरकार और श्वेतांबर जैनों ने भी इस शोधसंस्थान के निर्माण और संचालन में पर्याप्त आर्थिक आदि योगदान दिया। दिगम्बर संप्रदाय प्राचीनकाल से ही नालंदा के निकट बड़गांव को कंडलपर मानकर भगवान महावीर का जन्मस्थान मानता आ रहा था। पर इसके समर्थन में उन्हें कोई विशेष प्रमाण न मिल रहे थे इसलिए उनका झुकाव अर्वाचीन वैशाली को भगवान महावीर का जन्मस्थान मानने केलिये स्वाभाविक था। क्योंकि उन्हें अर्वाचीन विद्वानों और बिहार सरकार का समर्थन मिल रहा था चाहे यह मान्यता भी खोखली और भ्रांत थी।

परन्त श्वेताम्बर जैन परम्परा के पास मगध जनपद में मुगेर जिलातगंत लच्छुआड़ के निकट कुंडपुर-क्षत्रियकुंड की जन्मस्थान की मान्यता १ जैन आगम शास्त्र, साहित्य २. इतिहास ३. भृगोल ४. भृतत्त्विवधा, ५ परातत्त्व ६. भाषाशास्त्र एव ७. प्राचीनकाल सें ही इस महानतीर्थ पर यात्रा केलिए यात्रियों, यात्रासंधों के पधारने और लिखित समर्थित प्रमाणों के विद्यमान होने से भगवान महावीर के समय से ही उनकी वास्त्रविक जनमस्थान की मान्यता स्थाई रूप से चली आ रही है। आज भी इमे ही तीर्थ रूप मानकर हजारों जैन श्रद्धाल यहां यात्रा करने केलिए आते रहते हैं और आराधना-साधना में आत्मकल्याण कर कृतकृत्य होते हैं। तथापि स्व. आचार्य विजयेन्द्र मिर एवं स्व. पं. कल्याणविजय जी श्वेतांबर साधुओं ने भी वैशाली को जन्मस्थान मानन की आर्वाचीन खोखली और भांत मान्यता का समर्थन कर दिया है तो भी श्वेतावर जैनपरम्परा का झकाव वैशाली की ओर नहीं हो सका।

आज से ३७ वर्ष पहले तपगच्छीय श्वेतांबर जैन परम्परा के स्व. मूर्नि श्री दर्शन-विजय जी (त्रिप्टी) ने वैशाली के जन्मस्थान को अमान्य और श्वेतावर जैन परम्परा एवं जैनागमों की प्राचीन मान्यता क्षत्रियकृंड के भगवान महावीर के जन्मस्थान की पुष्टि में अकाटच प्रमाणों से गुजराती में प्रमुक लिखकर

अहमदाबाद से प्रकाशित कराई थी। खेद है कि इसकी ओर विद्वानों ने ध्यान ही नहीं दिया और न हीं प्रकाशिक संस्था ने इस कें व्यापक प्रचार-प्रसार की जरूरत समझी। परिणाम यह हुआ कि पाश्चिमात्य और उनका अंधानुकरण करने वाले आधुनिक भारतीय अन्वेशकों के प्रभाव में ही सब बहते चले गए। अतः यह भ्रांत मान्यता सर्वव्यापक रूप धारण करती गई।

मुनि श्री दर्शानुविजया जी (त्रिपुटी) ने अपने मुनियों के साथ कलकत्ता में चतुर्मास करने केबाद विहार करके विक्रम संबत् १९६७ में इस प्रदेश में स्वयं पैदल भ्रमण कर प्रत्यक्ष वास्तविक तथ्यों का उद्घाटन किया था। वर्त्तमान में एक दो पुस्तकें इसी विषय के समर्थन में विहार प्रदेश के जैनेतर कालरों ने भी हिन्दी में लिखकर प्रकाशित की है।

## ८. यात्री (PILGRIMS) यात्रियों द्वारा लिखित तीर्थमालाएं आदि

इस क्षत्रियकुंड के आस+पास कई नगरों गावों में प्राचीनकाल से ही जैनमंदिर थे। जिनका उल्लेख तीर्थमालाओं में हुआ है। महादेव-समिरिया में (लच्छुआड़ को पूर्व दिशा में) पांच जैनमंदिर थे, जिन की प्रतिमाएं वहां के लोगों ने तालाब में डाल दी हैं। यद्यपि आसपास के गांवों में काफी जैन अवशेष नष्ट कर दिए गए हैं तो भी खोज करने से आज भी बहत अवशेष मिल सकते हैं।

वर्तमान क्षत्रियकुंड बहुत प्राचीन स्थान है। कुंडघाट की नदी के किनारों पर दो प्राचीन जैनमंदिर हैं। एवं पहाड़ी पार करने पर जनमस्थान का मंदिर हैं जहां सिद्धार्थ राजा का महल था। वर्तमान जनमस्थान से दो मील दूर लोधापानी में जंगल-झाड़ियों के बीच इस महल के खंडहर विद्यमान हैं। यहां के मंदिरों की इंटें १५०० वर्ष पुरानी हैं। प्राचीनकाल से जैन यात्रीसंघ यहां यात्रा केलिये आते रहे हैं। यद्यपि प्राचीन इतिहास के नष्ट हो जाने से और जो हैं उनकी नकलें करके प्रचारित न होने से अधिक नेख प्राप्य नहीं हैं। फिर भी यहां के यात्रीसंघों के यात्रा वर्णन मिलते हैं। यह प्राचीन अविच्छिन्न परम्परा को प्रभावित करते हैं।

## १. युगप्रधान आचार्य गुर्वावली

यह एक प्राचीन और प्रमाणिक ग्रंथ है। जिसमें वि. सं. की १४ वीं शताब्दी तक की घटनायें देनदिनी की भांति समसामयिक लिखी हुई मिलती हैं। उसमें लिखा है कि वि. सं. १३५२ में श्री जिनचंद्र सूरि के उपदेश से वाचक राजशेखर सुबुद्धिराज, हेमतिलक गणि, पुण्यकीर्तिगणि, रत्नमंदिर मुनि के साथ बडगांव नालंदा के निकट गौतमस्वामी के जन्मस्थान में पधारे। वहां के ठक्कर रत्नपाल, सा. चाहड़, प्रधानश्रावक प्रेषित भाई हेमराज वांचू श्रावक युक्त सा. बोहित्थ पृत्र मूलदेव श्रावक ने कौशांबी, वाराणसी, काकंदी, राजगृही, पावापुरी, नालंदा, अत्रियकुंडग्राम, अयोध्या, रत्नपुरी आदि जिनजन्म आदि पवित्र तीथों की यात्रा की। उसी श्रावकसंघ के साथ समुदाय सहित राजशेखरगणि ने हस्तिनापुर तीर्थ आदि की यात्रा करके राजगृही के समीपवर्ती उद्दृड़ विहार में चतुर्मास किया। यहां मालारीपन आदि नन्दीमहोत्सव हुए।

ध्यानीय है कि क्षत्रियकुंड की यात्रा नालंदा की यात्रा के बाद और अयोध्या की यात्रा से पहले का उल्लेख है। अतः क्षत्रियकुंडग्राम नालंदा, राजगृही के निकट गंगानदी के दक्षिण में था। इस क्षत्रियकुंडग्राम की भगवान महाबीर के जन्मस्थान के केंप में संघ ने यात्रा की। इस से स्पष्ट है कि वैशाली को न तो जन्मस्थान की मान्यता थी और न ही इसे सामान्य तीर्थ की मान्यता थी। इसी लिये यात्रासंघ ने यहां की यात्रा नहीं की। यद्यपि कौशांबी की यात्रा के बाद अथवा पहले भी वैशाली रास्ते में थी।

#### २. श्री जिनोदय सूरि द्वारा विज्ञिप्त

वि. सं. १४३१ में अयोध्या स्थित श्री लोकहिताचार्य के प्रति अनिहलपुर से श्रीजिनोदय सूरि द्वारा प्रेषित विज्ञिप्त महालेख से विदित होता है। कि लोकहिताचार्य इतः पूर्वमंत्रीमंडलीय वंशोद्भव ठक्कर चंद्रांगज सुश्रावक राजदेव आदि के निवेदन से विहार करके राजगृही आदि में विचरे थे। उस समय वहां कई भव्य जिनप्रासादों का निर्माण हुआ था। सूरि जी यहां से **बाह्मण** कुंड, श्रितियकुंड जाकर यात्रा कर आए और वापिस राजगृही आकर विपुलाचल वैभारगिरि पर जिन्निबंबादि की प्रतिष्ठाएं कराई।

इस लेख से भी यहीं संकेत मिलता है कि क्षात्रयकुंड्यू बाह्मणकुंड राजगृही के निकट गंगानदी के दक्षिण में थे।

#### ३. जिनवर्धन सूरि कृत पूर्वदेश चैत्यपरिपाटी स्तवन

वि. सं. १४६१ से १४८६ के बीच में इस चैत्यपरिपाटी स्तवन में लिखा है कि--

सिद्धगणराय सिद्धत्थकुल मंडनं रुद्द्-दालिद खंडणं।

वनणकंडपुरी थुणकं जणरंजण खत्तियाकंड गामिम वीरिजण

४. श्री जिनवर्द्धन सूरि कृत रास

वि सं १४६९ में रचित इस रास में उनके पांच वर्षों तक प्रूवदेश में विचरन कर नाना धर्म प्रभावनाएं करने का उल्लेख है। जिन में पावापुरी, नालंदा. कुंडगाम, काकंदी की यात्रा का भी वर्णन है। उन्होंने स्वयं १४६७ वि. सं. प्रवंदश चैत्यर्पारपाटी की रचना की, जिस में बाह्मणकुंड, क्षत्रियकुंड और काकंदी की यात्रा करने का उल्लेख किया है।

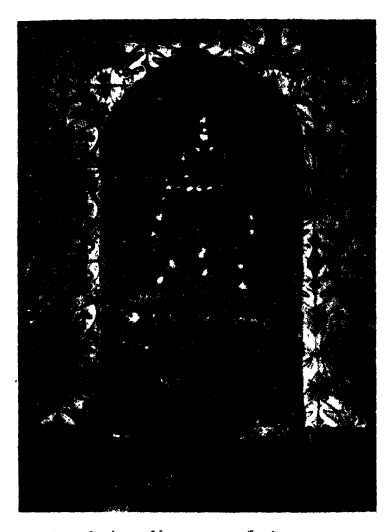
#### ५. उपाध्याय जयसागर द्वारा लिखित प्रशस्ति

उपाध्याय जी के कि सं १५३४ में राजगृही में प्रतिष्ठादि कराने के अभिलल हैं। उन्होंने वहां ए जाकर **क्षत्रियकुंड की यात्रा** की थी। इन के द्वारा लिखित वि. सं. १५२५ में आवश्यक पीष्पका और दशवैकालिक वृत्ति की प्रशास्ति में इस यात्रा का उल्लेख पाया जाता है।

#### ६. कवि हंससोम कृत तीर्थमाला

इस तीर्थमाला में लिखा है कि वि स. १५६५ में इन्होंने भगवान महावीर के जन्मस्थान **अत्रियकंड** तथा नौवें तीर्थकर सर्विधनाथ के जन्मस्थान **कार्कढी** आदि तीर्थों की यात्राएं की थीं

> 'हिवइ चालिया **क्षत्रियकुंड** मिन भावधरीजइ। तीस कोम पंथई गया देवल देखईजइ।। **निर्मल** कुंडइ करी म्नान धोअति पहिरीजइ। वीरनाह वंदी करी महापूजा रचीजइ।। बालपिष क्रीड़ा करी ए देखि आंवला रूख। राय सिद्धार्थ घरई निरखई पेखता गइ त्रिस-भूख ।।२३।। दोह कोस पासइ अच्छइ माहणकुडंगाम

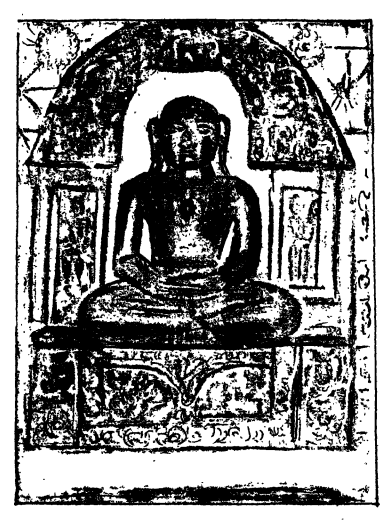


क्षत्रियक्ंडकी पर्वत तलहटीमे च्यवनकल्याणक मॉटर में भगवान महावीरकी प्रतिमा।

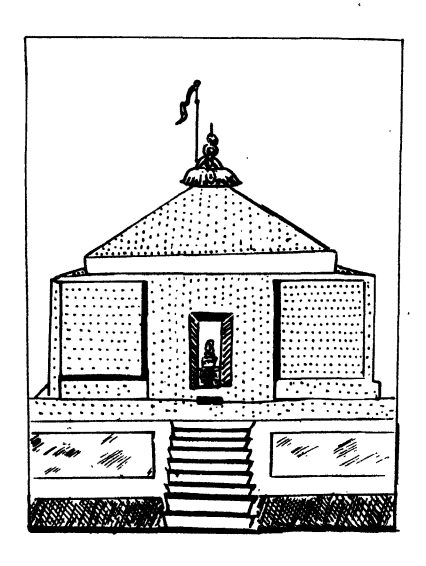
#### जन्म स्थान क्षत्रिय कुण्ड



जन्मस्थान क्षात्रयकड के मॉटरमें भगवान महावीर की प्रांतमा।



क्षत्रियकुंड पर्वत की तलहटी में भगवान महाबीर के दीक्षा कत्याणक मेंदिर में भगवान महाबीर की प्रतिमा



क्षत्रियकड स्थित भगवान महाबीर का मींदर

वेकानंक तणी कुखई अवतरया ठाम।।
ते पूरइ मुझ मन आस भावन भावई गोरडीए।
गाई नितु रास वीरनाह निहालताए।।
ते प्रतिमा बंदइ करइ सारिया सिव काम।'
पांच कोश काकन्दीनगर श्री स्विधिइ जनम।।२४।।

अर्थात्- राजगृही -ऋजुबालुका से तीस कोस चलकर क्षत्रियकुंड महावीर जन्मस्थान पहुंचे। कुंड के निर्मल जल से स्नान करके पूजा के धोती आदि शुद्धवस्त्र पहनकर प्रमु विरनाथ (भगवान महाबीर) के मंदिर में श्रद्धा और भिन्त पूर्वक बड़े ठाठ-बाठ के साथ पूजा की। जहां भगवान महावीर ने बचपन में आमिलकी (आंवला के वृक्ष पर) क्रीड़ाएं की थीं। वहां आंवले के वृक्ष को देखा। राजा सिद्धार्थ का महल भी देखा। जिन्हें देख कर भूख-प्यास मिट गई। यहां से दो कोस चल कर बाह्मचक्रंडगाम में पहुंचे, जहां देवानंदा की क्क्षी में भगवान महावीर अवतरित हुए यहां भगवान महावीर की प्रतिमा की अर्चा-पूजन-वन्दन-गीतगान, गानाबजाना नृत्य आदि से भिन्त करके यह भावना की कि हे प्रभु मेरी मोक्ष पाने की भावना पूरी करो। यहां से पांच कोस चल कर नौवें तीर्थंकर श्री सुविधिनाथ की जन्मभूमि काकदी के तीर्थं की यात्रा की।

- १. उपर्युक्त विवरण में १. क्षत्रियकुंडनगर जहां प्रभ् का जन्मस्थान था में वि. सं. १५६५ में भगवान महावीर का मंदिर २. आंवले का वृक्ष जहां वर्धमानकुमार बचपन में बालसखाओं के माथ खेलने गये थे, ३. निर्मल जल का कुंड जहां यात्रियों ने स्नान किया, ४. राजा सिद्धार्थ का राजमहल विद्यमान थे। ध्यानीय है कि जलकुंड आज भी क्षत्रियकुंड पर्वत की तलहटी में विद्यमान है, जिस में से आज भी बहुवारि नदी निकल कर इस प्रदेश में बहती है। जिस का उल्लेख हम पहले कर आए हैं।
- २. **बाह्मणकुंड** जहां भगवान महावीर देवानंदा बाह्मणी के गर्भ में अवतरित हुए थे। वहां भी यात्रियों ने प्रभु महावीर के मींदर में बड़ी श्रेष्ट भीवत से पूजा गीतगान आदि किए।
- इस से स्पष्ट है कि क्षत्रियकुंड और ब्राह्मणकुड पास-पास थे, दोनों जगह भगवान महाबीर के मंदिर थे।
- ४. यहां से पांच कोस की दूरी पर काकंदी में नौवें तीर्थंकर भगवान सुविधिनाथ का जन्मस्थान था और वहीं टीले पर इन का मेंदिर था।

५. इसी तीर्थमाला में लिखा है कि यहां से ६० मील चंपा नगर था। इसी तीर्थमाला में सम्मेतिशाखर तीर्थ से ऋजुबालुका नदी के तट पर जंभीग्राम में भगवान के केवलज्ञान स्थल में भगवान महावीर के मंदिर का महत्वपूर्ण उल्लेख है।

#### ७. म्निप्रभसूरि कृत तीर्थंमाला

इस तीर्थमाला में **माहच- खत्तियकुंडगाम में** मंदिर का महत्वपूर्ण उल्लेख है।

## श्रीपति भैरव कृत तीर्थमाला

श्री विजयदान सूरि शिष्य श्रीपित नाम से युक्त भैरव कृत तीर्थमाला में अलवर के संघ के वर्णन में पावापुरी से विहार करके तुंगिया होकर **क्षत्रियकुंड-**बाह्मजकुंड यात्रा का उल्लेख है।

खित्रयकुंड सोहमणउ जिहां जन्मया चरम जिनंद।
आज तीर्थनं उराजियं जसु सेवत हो चंउसठी इंद।।६२।।
कोश त्रिणि जिहां थी अच्छूइ माहणकुंड सुखेव।
सुर सुख भोगीय अवतर्यों तिण बीरई किय ठाम पवित्त।।६३।।
जिनहर ने निम चालिया इम नगर उपरी अधकोस।
जन्मभूमि जिन गुणथुनूं हिव रसिया बहु भव चो दोस।।६४।।
क्षाकंदीनगरी कही एक योजन गाउ एक (पांच मील)।
सुविधिनाथ तिहां जनमियां ते थान कहो युणउ धरिय विवेक।
चंउदस सहित मुनिबर भला तिहां मई प्रशंसई धीर।।६४।।
भद्रानंदन जोइ धन्य धन्ना हो साहस धीर।।६६।।

अर्थात्— क्षत्रियकुंड बहुत सुहावना है जहां अंतिम तीर्थंकर (महावीर) ने जन्म लिया। वे इस तीर्थं के स्वामी हैं जिन की चौसठ इंद्रों ने चरण पूजा-सेवा की है। यहां से तीन कोस बाह्मणकुंडचाम सुखदाता है। जहां देवलोक का सुख भोग कर (महावीर) अवतरित हुए और इस भूमि को पिवत्र किया। यहां प्रभु महावीर के मंदिर में वंदना-नमस्कार कर आधा कोस से अधिक चलकर भगवान महावीर की जन्मभूमि पर संघ पहुंचा। यहां प्रभु महावीर के मंदिर में प्रभु के गुणों की स्तवना कर बहुत भवों के कर्मदोषों की निर्जरा की। यहां से पांच मील चलकर काकंदी नगरी पहुंचे जहां नौवे तीर्थंकर सुविधिनाथ ने जन्म लिया।

मेठानी भद्रा के पुत्र महाश्रेष्ठि धन्ता ने भी यहीं बन्म लिया था। जिसने ३२ मित्रयां, सब परिवार, अखूट लक्ष्मी इंपदा बादि सब परिवाह का त्याग कर भागवती दीक्षा ग्रहण की थी। यहां संघ के जिनमंदिर की यात्रा करने का वर्णन है। किव ने १४ साधुओं के साथ क्षत्रियकुड, बाहमणकुंड और काकंदी का यात्रा करने का वर्णन किया है।

#### ९. कवि मुनि विन्यसागर कृत-यात्रासंघ विवरण

वि. सं. १६७० में आगरा (उत्तरप्रदेश) के लोढ़ा गोत्रीय बीसा आसवाल कंवरपाल मोनपाल के यात्रासंघ के वर्णन में इस प्रकार कहा है कि—

> खत्रियकुंड सुहामणाउ तिहां जनम्या व्रथमान रै। काकंदी, परिवन्दयङ श्री सुविधनाथ जिनभान रे।।७२।।

अर्थान्- क्षात्रयकृड जहां भगवान महाबीर का जन्म हुआ, काकंदी जहा भगवान सर्विधनाथ का जन्म हुआ था। संघ ने इन तीथों की भी यात्रा की थी।

पनश्च- इन्हीं कवरपाल सोनपाल ने आगरा के मोतीकटड़ा के मेन-वाजार में भव्य जैनर्मीदर का निर्माण और प्रतिष्ठा कराई और पौषधशाला का निर्माण कराया था।

## १०. मुनि श्री पुण्यसागर जी कृत यात्रा विवरण

वि. मं. १६०९ में तपागच्छीय मुनि पुण्यसागर जी ने इस प्रकार लिखा है कि-

> क्षत्रियकुंड मुठाम महावीर जिन रामित रमइए। ए चउवीसई नाम इ पूरबदिस जाणी संघ आवई यात्रा घणाए ।।१४३।।

अर्थात्- भगवान महावीर **चौवीसवें तीर्यंकर के जन्मस्थान क्षत्रियकुंड** में बहुत यात्रासंघ आते हैं।

#### ११. मुनि शीलविषय जी कृत तीर्थमाला

वि. सं. १७११-१२ में मुनिश्री शीलविजय जी ने पूर्वदेश की तीर्थमाला में यात्रा के वर्णन में लिखा है कि- तिहां थी आविया क्षत्रियकुंड वीर जी वन्दू माहणकुंड। च्यवन-जन्म वीर ना अहिठाण पावापुरी पामया निर्वाण।।

इस में क्षत्रियकुंड के च्यवन-जन्म कल्याणक मंदिरों को वन्दना करने का और पावाप्री में भगवान महावीर के निर्वाण का वर्णन है।

# १२. तपागच्छीय मुनिश्री विजयसागर कृतसम्मेतिशिखर तीर्थमाला

वि. सं. १६४८ चैत्रशुक्ला त्रयोदशी (भगवान महावीर के जन्म कल्याणक) को आगरा (उत्तर प्रदेश) का यात्रासंघ **क्षत्रियकुंड** पहुंचा-मुनि श्री ने इसका वर्णन इसप्रकार है।

खांतिखरी खत्रीयकुंड नो जाणी जन्म कल्याण हो वीरजी।
चैत्रशुक्ल तेरसी दिने यात्रा चढ़ी सुप्रमाण हो वीरजी।।खां०।।१।।
मास बर्मात वन विस्तरइ मलयाचल ना वाय हो वीरजी।
वण-राजी फूली भली परिमल पुहवी न माय हो वीरजी।।२।।
मोर्आरय मचकुंद 'मोगरा मरुआ मंजरी-वंत हो वीरजी।
'बउलिर्सार वली पाडली भृंग-युगल विलसंत हो वीरजी।। खां।।३।।
क्स्मकली मीन मोकली विमणा दमणा नी जोड़ी हो वीरजी।
तलहटीइ वोय देहरा पूजी जिन मिन कोड़ी हो वीरजी।।खां।।४।।
सिद्धारथ घर गिरि-शिरि तिहां वंदु एक बिंब हो वीरजी।।खां०
-।।४।।

प्रिय गिरि थकी उतर्या गामि कुमारिय हो वीरजी।
प्रथम प्रिषह चउतरई वंद्या वीर ना पाय हो वीरजी।।खां०।।६।।
इम तीर्थमाला में पवंत की तलहटी में (१) प्रभु महावीर के दो जैनमंदिर
(२) जन्मस्थान में एक मंदिर (३) पर्वतिशिखर पर राजा सिद्धार्थ का राजमहल
था। सघ ने वहां एक जिन बिंब की पूजा की। यहां से दो मील ब्राह्मणकुंड
जाकर जहा प्रभु महावीर का मूल (ब्राह्मण ऋषभदत्त और उसकी भार्या
देवानदा जिसके गर्भ में प्रभु प्रथम आए थे) परिवार रहता था। वहां के
जिनमंदिर में पूजा करके संघ पर्वत से नीचे उत्तरा और (४) कुमारग्राम में
पहंचा। वहां चब्तरे पर भगवान महावीर के चरणों की पूजा की यहीं पर प्रभु
को ग्वाले ने प्रथम उपसर्ग किया था।

- 9. यहा कवि ने पद्म २ से ४ में क्षित्रयकुंड के पर्वत पर बसंत ऋतु में पुष्पवाटिका में नाना प्रकार को सुगंधित पृष्पों का वर्णन करते हुए वहां मलयाचल की चलती वायु द्वारा पृष्पों की सुगंध, सुगंधित पर्वतिशिखर और सुगंधी से आकर्षित होकर पृष्पों पर भ्रमर वृद की शोभा का वर्णन लिखा है।
- २. वहां से संघ भगवान सुविधिनाथ की जन्मभूमि काकंदी में पांच कोस गया वहां पूजा सेवा की। बिहार से काकंदी २६ कोस का उल्लेख है।
- ३. उपर्युक्त ग्रामों-नगरों के उल्लेख प्राचीन जैनागमों से भौगोलिक दृष्टि से बराबर मेल खाते हैं।

#### १३. मुनिश्री सौभाग्यविजय जी रचित तीर्थमाला

इस तीर्थमाला में बिक्रम संवत १७५० में मुनिश्री मौभाग्यांवजय जी ने लिखा है कि—

> कोश छबीस बिहार थकी चित्त चैतो रे क्षात्रयकंड कहवाय। परवत तलहटीये बसे चित्त चेतो रे मचूतपुर छे जाय।।१३।। कोश दोय परवत गयां। चित्तं चेतो रे माहणकंड कहे नाय। ऋषभवत ब्राह्मण तणो चित्त चेतो रे हुतो तिणे स्रमे बास

> हिबणा तिहां तटनी बहै बिल चेतो रे गाम-ठाम नहीं कांय जीरण श्री जिनराज ना चित्त चेतो रे बंदं देहरा दाय।। ११।। तिहां थी पर्वत ऊपिर चढ़या चित्त चेतो रे कोम जिमे छे च्यार। गिरि कडखें एक देहरो चित्त चेतो रे बीर-बिंब संख्वकार।। १६।।

> तिहां थी **क्षत्रियकुंद** कहे चित्त चेतो रे कोश दाय भाम होय। देवल पूजी सहू बले चित्त चेतो रे पिण तिहां नीव जाय काय

> गिरि फरसी ने आविया चित्त चेतो रे गाम-कोरार नाम। प्रथम परिचार बीर ने चित्त चेतो रे बड़ ससे छे से क्षम ११९६१। तिहां थी चिहुं कोशे भली चित्त चेतो रे काकंडी कहवाय। चन्ना अनगार ए नगर नो चित्त खेतो रे आज काकंडी कहवाय।

मुनि श्री सीभाग्यविजय जी ने लिखा है कि बिहार से क्षत्रियकुंड छन्बीस कोस है। वे मथुरापुर तलहटी के मार्ग से दो कोस गये और वहां नदी के दोनों ओर दो प्राचीन जीर्ण जैनमंदिर हैं। वहीं खुहमणकुंड और ऋषभदत्त का घर लिखा है। वहां से पर्वत पर वर्तमान जन्मस्थान के मंदिर में गये। फिर वहां से दो कोस पर क्षत्रियकुंड (सिद्धार्थ का महल जन्मस्थान) लिखा है। वहां कोई नहीं जाता। मंदिर के दर्शन करके ही लोग लौट जाते हैं। वहां से भगवान के प्रथम उपसर्ग स्थान कुमारग्राम जिसे आजकल कोराई कहते हैं वहां बड़ के नीचे उस स्थान पर गये जहां भगवान महावीर के चरणिबंब स्थापित हैं यात्रा की। यहां से चार कोस गए जहां का धन्ना अनगार (मुनि) था।

- १. उपर्युक्त सब तीर्थमालाओं के वर्णन से स्पष्ट है कि आठ-नौ सौ वर्षों की यात्राओं के प्रमाणों से वीरप्रभु की जन्मभूमि के सहस्राब्दि से चली आयी परम्परा का सबल संकेत देती है। वहां का ब्राह्मणकुंड-माहणा और कुमारग्राम (कोराईगांव) तथा पुरातत्त्व सामग्री इस बात की साक्षी है। कोल्लाग आज कोनाग कहलाता है। काकंदी आज काकन कहलाती है। आज जिस वैशाली को भगवान महावीर की जन्मभूमि बतलया जाता है वहा न तो पुरातत्त्व है न परम्परा और न ही जैनतीर्थ की मान्यता भी।
- २. वैशाली जनमभूमि न होने का यह बहुत ही महत्वपूर्ण प्रमाण है कि चेटक और अजातशत्रु के साथ जो महाशिलाक ट्रंक महाभयंकर युद्ध हुआ था उस समय वैशाली का एकदम ध्वंस हो चुका था। यदि क्षत्रियक डं वैशाली का ही एक मोहल्ला या उपनगर होता तो नन्दीवर्धन (भगवान महावीर के बड़े भाई) का स्वतंत्र राज्य कायम कैसे रह सकता था। नन्दीवर्धन जीवित रहे और उनका राज्य भी कायम रहा तभी तो वे भगवान महावीर के निर्वाण होने पर दाहसंस्कार के समय पावापुरी पहुंच गये थे। (इसका हम पहले विस्तार से वर्णन कर आए हैं)।
- ३. वस्तुतः भगवान महावीर की जन्मभूमि की पहचान के संबंध में सर्वाधिक प्राचीन मत श्वेतांबरजैनों का है इन के मतानुसार बिहार प्रदेश के मुंगेर जिला अंतर्गत जमुई सबडिविजन में लच्छुआड़ जो सिमरिया से पांच मील पश्चिम में और सिकंदरा से चार मील दक्षिण-पश्चिम के समीप कुंडग्राम क्षत्रियकुंड ही भगवान महावीर का वास्तिविक जन्मस्थान है। इसका समर्थन अर्द्धमागधी भाषा के प्राचीन जैनागम, इतिहास, भूगोल, भूतत्वाविधा, पुरातत्व, यात्रियों द्वारा लिखित प्राचीन तीर्थ मालायें, भाषा आदि से बराबर होता है। इन सब दृष्टियों के पूरे विवेचन, विश्लेषण और विस्तार से हम कर आए हैं।

४. हम लिख आये हैं कि यहां आनेवाले जैनयात्रियों की सुविधा केलिये मुर्शिदाबाद (बंगाल) के दूगड़ मोत्रीय बीसा ओसवाल श्वेतांबर जैन रायधनपंत सिंह बहादुर ने लच्छुआड़ में ई. सं. १८७४ में एक विशाल धर्मशाला और भगवान महावीर के जैनमंदिर का निर्माण कराया था। जहां आजकल भी भारत के कोने-कोने से आनेवाले तीर्थयात्री यहां आकर ठहरते हैं और पहाडियों से घिरे हुए उस जन्मस्थान तथा इस क्षेत्र में विद्यमान अन्य तीर्थों की यात्रा करके अपने आप को धन्य मानते हैं और जीवन सफल करते हैं।

प्र. अगवान महावीर के दीक्षा लेने के बाद इस क्षेत्र में उन के विहार में आये नगरों, गांवों, सिन्नवेशों के नामों में जो, कुछ परिवर्तन पाया जाता है, ऐसा होना स्वाभाविक है। क्योंकि ढाई हजार वर्षों में कई उतार-चढ़ाव आये। इस केलिये सिकंदरा (मुंगेर) निवासी डा भगवानदास केसरी लिखते हैं कि इन नगरों, ग्रामों में क्यों परिवर्तन आये? इस का एक कारण यह भी है कि ई. सं. १५४० में इसी स्थान पर एवं इस के इलाके में शेरशाह और हुमायूं की सेना में घमामान युद्ध हुआ। हुमायूं अपनी विजय के बाद उस ने जहां जहां वैभवपूणं नगर पाया उसकी संस्कृति एवं कला का नाश किया तथा इस्लामी संस्कृति और कला में ढाल दिया। माहणकुंडग्गाम की एक मस्जिद में सन हिजरी ५७५ के फारमी में लिखे तीन शिलालेख मिले हैं। उस समय भारत में मुसलमानों का राज्य स्थापिन नहीं हुआ था। यह काल हर्षवर्धन का था। उस समय भारत में जो भी मुसलमान आए वे लुटेरों की हैसियत से आये। संयोग ऐसा रहा कि एक ही रंज में जैनतीर्थ रहने के कारण मुहम्मदगोरी ने उन्हें खूब लूटा और नाश किया। हर्पवर्धन की मृत्यु के बाद का युग दृढ़ता से विघटनशील प्रवृत्तियों का था।

#### शोध-कर्ता का दायित्व

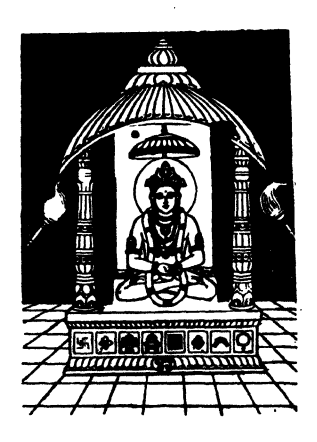
शोधकर्ता की दृष्टि पूर्वाग्रहक, दाग्रह, दृष्टिराग और पक्षपात-र्गहत उदार होनी चाहिए। इसी क्ल-को लेकर वह सत्य का पा सकता है। इसी बात को लक्ष्य में रखकर भगवान महावीर के जन्मस्थान का विवादास्पद विगय पर हमने विचारणा की है। इस विषय को साहित्य, इतिहास, भृतन्व विधा, भृगोन आदि आठ दृष्टिकोणों की कसौटी पर परख कर लिखा है। भगवान महावीर का बन्मस्थान विहार (भगध चनपव) में उमुई अनुमंडल के लच्छुआड़ गांव के निकट क्षत्रियकुंड ही भगवान महावीर का वास्तविक बन्मस्थान है। वंशानी और कुंडलपुर इस कसौटी पर खरे नहीं उतरे। अतः यह दानो अस्वकृत है।

#### जन्मस्थान जाने के मार्ग

- 9. जन्मस्थान जाने का मुख्य मार्ग कुंडघाट से जाता है। जहां उस घाटी में को मींवर है। यहां से पर्वत की कठिन चढ़ाई शुरू होती है पांच छोटी, दो बड़ी पहाड़ियों को पार करके जन्मस्थान का मन्दिर मिलता है। पहाड़ियां बनों से बाच्छादित हैं। जन्मस्थान का मंदिर इस पर्वतमाला की आखिरी ढलान की बाधित्यका में है।
- २. स्थलमार्ग जांबियागांव (जमुई) से खेरा होते हुए चौदह मील पहाड़ी के किनारे से क्षत्रियकुंड जाने का मार्ग है। क्षत्रियकुंड की रक्षा केलिए जमुई से पांच किलोमीटर दूर पूर्व-खेरा के पास किले के दो भग्नवशेष हैं। जो २०१ से कम नहीं है। ये दोनों अवशेष इनपेगढ़ नवलखागढ़ के नाम से जाने जाते हैं।
- ३. तीसरा मार्ग पकरीबराना कौआकोल से होते हुए **क्षत्रियकुंड जाया जाता** है क्षत्रियकुंड की रक्षा केलिए को आकोल के एक प्राचीन किले का भग्नावशेष है इस सब रास्ते में प्रातत्व के काफी अवशेष हैं। 71
- ४. पूर्व-रेलवे में पटना हावड़ा मुख्य-लाइन पर क्यूल जंक्शन और झाझा रेलवे स्टेशन के बीच जमुई रेलवे स्टेशन है। इस स्टेशन से जमुई शहर (अनुमंडलीय मुख्यालय) लगभग चार पांच मील दक्षिण में है। स्टेशन से शहर तक जाने के लिए बस, टैम्पो, टैक्सी, तांगा आदि उपलब्ध हैं। पैदल आने के लिए पक्की सडक है।
- ४. जमुई स्टेशन से लच्छुआड़ की दूरी लगभग अट्ठारह मील है। जमुई-शहर से सिकन्दरा (अंचल-मुख्यालय) जानेवाली सड़क से तेरह मील चलकर लच्छुआड़ पहुंचा जा सकता है।
- ६. जमुई-शहर से लगभग प्रमील की दूरी पर महादेव सिमरियाग्राम पहुंचते हैं। वहां प्रसिद्ध शिवमंदिर, बाजार तथा धर्मशाला भी हैं।
- ७. महादेव सिमरिया से सीधे मुख्य सड़क पर आधा मील चलकर धघारे नामक ग्राम के निकट पहुंचते ही बायीं ओर सड़क के किनारे यक्षस्थान (जखराजस्थान) के सामने से एक रास्ता पगम्बर मुबारकपुर नामक ग्राम होते हुए लच्छुआड़ पहुंचता है। यह रास्ता बस, जीप, कार के योग्य है। घघारे के मोड़ से लच्छुआड़ की दूरी लगभग पांच मील है।
- म. लच्छुआड़ जैनधर्मशाला से दक्षिण पर्वतश्रेणी तक पहुंच कर जन्मस्थान के दर्शनार्थ पहाड़ों के पार तक की चढ़ाई पैदल की जा सकती है। बहां डोली की सवारी भी मिलती है। अथवा जीप से भी पहाड़ों के पार तक की

यात्रा की जा सकती है। जीप जाने योग्य यह सड़क वन-विभाग द्वारा निर्मित है।

९. पटना- हावड़ा मुख्य रेलवे लाइन पर क्यूल से पहले लखीसराय रेलवे स्टोशन है यहां से सीधे दक्षिण बस, टैक्सी या किसी भी साधन से लगभग १७ मील चल कर सिकन्दरा नामक बाजार पहुंचा जा सकता है। सिकन्दरा से लगभग तीन मील दक्षिण चलकर लच्छुआड़ धर्मशला पहुंच सकते हैं लच्छुआड़ में दक्षिण पर्वतश्रेणी तक आकर पैदल या जीप से पर्वतों के पार जलस्थान के पृण्य दर्शन किये जा सकते हैं। 72



## ३ परिशिष्ट-१ मगध और जैन संस्कृति

वर्तमान भारतीय-संघ के बिहार राज्य के पटना कमिशनरी (डिविजनल) विशेषकर इसके पटना, गया, हजारीबाग और शाहबाद जिलों के बहुभाग में व्याप्त क्षेत्र- इतिहास में मगध के नाम से प्रसिद्ध था। भारतवर्ष के प्राचीन इतिहास में मगध जनपद का नाम स्वणिक्षरों में अंकित है। जैनसाहित्य में विणंत २५।। आर्यदेशों, महाभारत में उल्लिखित १६ जनपदों, भगवती सूत्र में १६ जनपदों और बुद्ध कालीन १६ जनपदों में मगध परिगणित है। जैन स्थानागसूत्र एवं निशीथसूत्र में उल्लिखित भारत की दस राजधानियों और बौद्ध दिग्धनिकाय के महासुदर्शन सुत्त में वर्णित छह महानगरियों में मगध की प्रसिद्ध राजधानी राजगृही सम्मिलत है।

सीमा और विस्तार— सामान्यतया मगध जनपद की उत्तरी सीमा गगावदी बनाती थी। जिसके पार (उत्तरिबहार) में विदेह जनपद अवस्थित था। मिर्थिला और वैशाली उसकी प्रसिद्ध नगरियां थीं। मगध के पूर्व में अंगदेश था। इमकी राजधानी चंपा थी। चंपानदी इन दोनों जनपदों को अलग करती थी। पड़ोसी अंगदेश के साथ मगध के कुछ ऐसे घनिष्ठ संबंध थे कि बहुधा अंग-मगध का एक युवस के रूप में भी उल्लेख हुआ है। मगध के दक्षिण मणि और मलय नाम के दो छोटे जनपद थे। पश्चिम में काशी जनपद, उत्तर-पश्चिम में कोशल (अपरनाम कुणालदेश-राजधानी श्रावस्ती) और दक्षिण-पश्चिम में कत्स (राजधानी कौशांबी) अवस्थित थे। वर्तमान मंगरमडल का अधिकांश माग भी मगध का उपातभाग था। प्राचीन काल में ही यह क्षेत्र मगध माना जाता था। चंपेयजातक के अनुसार चंपानदी अंग और मगध राज्य विभावजक-प्राकृतिक सीमा थी। पालकालीन अभिलेखों से यह प्रमाणित होता है कि पुराने मुंगर बिलें के अंतर्गत था? वर्तमान मुंगर और दक्षिण

वेग्सगय का प्रायः सारा क्षेत्र श्रीनगर (पटना का एक प्राचीन नाम) भुक्ति के अंतर्गत था। म्गेरमंडल के जम्ईअन्मंडल का प्रायः सारा क्षेत्र प्राचीन जैनस्थानों, स्मारकों और अवशेषों से भरा पड़ा है। सिकन्दरा अंचल के जनसंघडीह (जैनसंघडीह), जैनडीह, आचारजडीह कमारकंड, माहना (माहण-ब्राह्मणकंडपुर), परसंडा, रिसडीह (ऋषभदत्त डीह) महादेव सिमरिया अनेक ग्राम प्राचीन जैनक्षेत्र हैं जैनडीह, जैनसंघडीह, आचार्यडीह आदि ग्रामों कें नाम से ही स्पष्ट है कि इस क्षेत्र में कभी जैनों के संघ उनके आचार्य और धर्मस्थान विद्यमान थे। इसी अंचल में भगवान महावीर की जन्मभीम कंडग्राम या क्षत्रियकंडनगर भी है। जहां भगवान के च्यवन (गर्भावतरण), जन्म, दीक्षाकल्याणक हुए हैं। उसके आसपास के कई ग्रामों ने प्राचीन जैनमंदिर थे। जिनका उल्लेख जैनयात्रीसंघों ने स्वलिखित तीर्थमालाओं में किया है। लच्छआड के पूर्व महादेव-सिमिरिया में पांच जैनमंदिर थे। जिनकी प्रतिमाएं लोगों ने कएं में डाल दी थीं। परसंडा (सिकन्दरा अंचल) में एक जिनप्रतिमा थी जिसे अन्य नाम से वहां की जनता पुजती है असिकंदरा से पांच मील की दूरी पर भगवान महाबीर की एक विशाल मुर्ति है। जिसकी हथेली पर चक्र का चिन्ह है। इसके अतिरिक्त कुमारग्राम, बोब, मसोज, आदि अन्य ग्रामों में भी जिनप्रतिमाएं पाये जाने की सचनाएं मिलती रहती हैं। जमईअनमंडल में इन्दर्भे, गृद्धेश्वर और महादेव-सिमरिया में छोटे आकार की कई जैनप्रतिमाएं हैं। इन्दर्भगढ़ के ध्वंसावशेष के समीप एक शिलापट्ट भी है जिस पर चौबीस तीर्थंकरों की कई आकार प्रकार की मर्तियां उत्कीर्ण हैं

महादेव-सिमरिया में जिन पांच जैनमंदिरों का जैनयात्रियों की तीर्थमालाओं में उल्लेख पाया जाता है वे संभवतः वर्तमान में शिवमंदिर और उसके सलग्न मंदिर हैं और उस समूह के प्रमुख मंदिरके नाम पर उस ग्राम का नाम महादेव-सिमरिया प्रसिद्ध हो गया होगा। यह ग्राम जमुई से सात मील पश्चिम में जमुई सिकंदरा जनपथ के समीप है। यहां छह देवालयों का एक समूह है और यह स्थान तीन ओर से विशाल पुष्करणियों से घिरा है। इस समूह के मुख्य मंदिर में शिवलिंग स्थापित है और शेष मंदिरों में लघु आकार की जैन एवं अन्य प्रतिमाएं देखने को मिलती हैं। अनुश्रुति से स्पष्ट है कि सिमरिया के जैनतीर्थ पर शैवतीर्थ के आरोपण का कार्य गिद्धोर के राजा पूर्णमल ने किया और इसका औचित्य सिद्ध करने के लिये स्वप्न में शिव का आदेश प्राप्त करने की कथा घड़ी गई। इस क्षेत्र में कुछ अन्य जैनस्थानों को विनष्ट करने में इस राजवंश का ही योगदान रहा हो तो बाशचर्य नहीं भऐसा प्रतीत होता है कि मगध

में जैनधर्म का पूर्णतः उच्छिन्न हो जाने से अनेक प्राचीन जैनतीर्थ भी विस्मृत हो गये थे और मध्यकाल में उनका उद्धार किया गया है<sup>77</sup>

मगध की राजधानी राजगृही थी। यहां पांच पहाड़ियां हैं। उनके नाम १. विपूर्लागरि, २. रत्निगरि, ३. उदयीगरि, ४. स्वर्णीगरि एवं ५. वैभारीगरि हैं। इं. पृ. पांचवीं शताब्दी में राजगृही से नवीन-नगर पाटलीपुत्र (पटना) में राजधानी स्थानांतरित हो गयी थी। मगध एक ऐतिहासिक और महत्वपूर्ण जनपद होते हुए भी प्राचीन ब्राह्मणीय साहित्य एवं अनुश्रुतियों में मगध और मगधवासियों की निन्दा, भर्त्सना, तिरस्कार एवं उपेक्षा ही की गयी है। ऋग्वेद में मगध का उल्लेख नहीं है। किन्त एक मंत्र (२/५३/१४) में कहा गया है।

किं ते कृण्वन्ति कीकटेषु गावो नाशिरं दुहेन तर्पान्त धर्मम् आं नो भर प्रमगन्धस्य वेदो नेचा शास्त्र मध्वन रन्धयाः नः।।

अर्थातु— वे क्या करते हैं कीकटों के देश में, वहां गाये पर्याप्त द्ध नहीं देती और न उनका दूध (सोमयाग केलिए) सोमरस के साथ मिलता है। हे मध्वन तु प्रमगन्ध के सोमलता वाले देश को भलीभांति जानता है।

यहां प्रमगन्ध से नेचा शाला (नीच जानि-अनायं: स्थान पर्व) की ओर संकेत है। यह याद रहे कि इस समय वैदिक आयों की आवास-भीम भी मध्यदेश था। (यहां मगध शुद्ध का उल्लेख नहीं है। पर कीकटों का देश ही मगध है। मगध के प्रति हीनभावना। मगध मध्यप्रदेश के पर्व में है।

२. अथर्ववेद में (४।२३।५४) ज्वरनाशक-देव से प्रार्थना की गयी है कि "गन्धारिभ्यो मृजवद्भ्योऽअगेभ्यो मगधेभ्य प्रेपन जर्नामवशेवो तकमन परिदद्भीस।।"

अर्थात् - हे ज्वरनाशक-देव । तम तकमन (ज्वर) को गर्धारियो मजवन्त्रवासियों, अगर्वासियों तथा मगधवासियों के पास उसी प्रकार सरलता से भेजते हो जिसप्रकार कि व्यक्ति या कोप को एक स्थान से दसरे स्थान पर भेजते हो।

३ फिर अथवंबेट में ही (१५।२।४५) में कहा है कि-

.... प्रियधाम भवति तस्य प्राच्य दिशि ।।४।। श्रद्धापंश्चिल मित्रोमगिधो विज्ञान वासो हरूणीय रात्रि केशा हरिसौ प्रवर्ती कलमली कर्माणि।।४।।

अर्थात्- (ब्रात्योंका) प्रियधाम प्राची दिशा, उसके पृश्चिल (रखैल) के श्रद्धा और मित्रमागध्र (मगधवासी) वतलाये गये हैं।

- ४. शतपथ ब्राह्मण (१।४।१०) में मागधों को ब्राह्मण या वेदधर्म के बाहर बताया गया है।
- क्रात्यायन (२२।४।२२) और लास्यायन (८।६।२८) के श्रौत सूत्रों
   में कहा गया है कि ब्रात्यधन या तो पितत ब्राह्मण को अथवा मगध के ब्राह्मणों
   को दिया जाय।
- ६. मनुस्मृति आदि अनेक ब्राह्मणीय गंथों में स्पष्ट लिखा है कि गांधार (भारत का उत्तर-पिश्चमी) सीमाप्रान्त, मध्यप्रदेश (मंजूबन-अंग और मगध) को वैदिकआर्य पाप भूमि कहते हैं और इन जनपदों में आने-जाने का निषेध करते थे। यहां तक कह दिया गया था कि काशी में कोई कौवआ भी मरे तो सीधा वैकंठ जाय और यदि (मगध) में मन्ष्य भी मरे तो गधे की योनी में जन्म लेता है। मगधवासियों को अपज्वयन, अकर्म, अन्यव्रत, देविपय आदि अपशब्दों से संबोधित किया जाता था। वहां के क्षत्रियों को घृणापूर्वक ब्रात्य क्षत्रिय, दास, क्षत्रियवंध, वृषल आदि संज्ञायें दी जाती थीं। मध्यप्रदेशीय वेदिकआर्य उन्हें बहुत ही नीच समझते थे। इतना ही नहीं, मगध के ब्राह्मणों को भी पश्चिमी-ब्राह्मणों की अपेक्षा इन्हें अतिनिम्न कोटि का समझा जाता था। उनके विषय में धारणा थी कि ये लोग वेद और वेदान्मोदित याग-यज्ञ एव कर्मकांडों को सहज ही छोड़ देते हैं।

#### श्रमण संस्कृति का केन्द्र मगध

उपर्य्वत विवेचन से स्पष्ट है कि भारत के प्राचीन मप्तलंडों में में प्राच्यलंड से स्चित भूभाग जिस में मगध और उसके पडोमी विदेह, अंग, वंग, किलंग तथा गांधार आदि जनपद जो उस समय विद्यमान थे, वे वैदिकआयों की सभ्यता. संस्कृति और धमं से बहुत पीछे के समय तक अछता रहते आये थे। न केवल यहां के निवासी वैदिकआयं बाहमण एवं क्षित्रयों की मंतित नहीं थे परन्तु वे वातराना, मुनि, अर्हत्, बात्य, निर्मंथ, भ्रमण, तीर्थंकरों की परंपरा के उपासक तथा अनुयायी थे। जो इतिहासातीत ही नही अनुमानातीत-काल में यहां रहते आए हैं। उनकी सम्यता भी नाग, यक्ष, विज्ञ, लिच्छवी, जातृक, भल्ल, मल्ल, मोरिय, कोलिय, भंगी आदि अनार्य-अवैदिक तत्वों द्वारा संपोपित एवं पल्लवित हुई थी। जो ज्ञान, विज्ञान कला, कौशल, शिल्पादि की दृष्टि में वैदिक आर्य सभ्यता की अपेक्षा श्रेष्ठतम एवं नागरिक सभ्यता महाउत्कृष्ट थी। चिरकाल तक नाग जाति का प्राधान्य रहने के कारण यह नाग सभ्यता भी

कहलायी। प्राचीनयुग की भाषामागधी या अर्द्धमागधी प्राकृत थी। जो यहां की लोक भाषा थी जैन श्रमण तीर्थंकर का उपदेश इसी भाषा में होता है।

#### श्रमण संस्कृति की विशेषताएं

9. इस धार्मिक और सांस्कृतिक, परम्परा के प्रस्तोता जितेन्द्रिय होने के कारण जिन, जिनेंद्र, या जिनेश्वर २. समस्त पूज्य गुणों के युक्त होने से अर्हत् ३. निरन्तर योगपूर्वक साधना करते हुए कैवल्य प्राप्त करने के कारण वातरशाना, ४. व्रत पूर्वक सदाचरण के मार्ग पर आरूढ़ होने के कारण वातरशाना, ४. समस्त अंतरंग और बहिरंग से मुक्त होने से निर्प्रथ, ६. सम्पूर्ण समस्व के साधक और उद्योचक होने के कारण समन ७. स्वेच्छा एवं अमपूर्वक तप-त्यान-संयम का मार्ग अपनाने के कारण अमण ५. संसार को दुःखरूप जान और मानकर उससे पार होने केलिये धर्मरूपी तीर्थ का उद्घाटन करने के कारण तीर्यंकर, ९. रागद्वेष रूपी आंतरिक शत्रुओं पर विजय पाने के कारण आरिहंत १०. सब भवबीजाकुर क्षीण करने के कारण अरुहंत १०. चार घातियां कर्मों को क्षय करके केवलज्ञान केवलदर्शन प्राप्त करने के कारण वीतराग सर्वज्ञ आहीत कहलाते है। ये सब गुण जैनधर्मप्रवर्तक तीर्थंकरों के होते है।

9. यह आईतों की परम्परा अहिंसा पर आधारित- कदाचरण निवृत्ति प्रधान तथा सदाचार प्रवृत्तिप्रधान है। २. मनुष्य के बीच से किसी प्रकार का ऊंच-नीच आदि भेदभाव इसे अभिष्ठ नहीं है, यहां तक कि क्षित्रय-ब्राह्मण-वैश्य-श्रृद्ध-वर्ण, स्त्री-पुरुष और नपुंसक तीनों में से कोई भी मानव-शरीरधारी परमसाधाना से मोक्ष निर्वाण तक प्राप्त कर सकता है। ३. सभी प्राणियों का हित सम्पादन एवं सर्वोदयमार्ग का प्रयोजक है। ४. इसकी दृष्टि उदार, सिहष्णु, और अनेकान्तिक है, इससे कदाग्रह दूर रहता है ५. आज्ञा प्रधानता की अपेक्षा परीक्षा प्रधानता पर बल देता है। ६. स्वपुरुषार्थ द्वारा परमप्रातव्य की प्राप्ति इसका लक्ष्य है। ७. यह वेदों, वैदिकहिंसा और वैदिकक्रियाकांडों का विरोधी है। साधना और तपस्या के ये प्रयोग मगध में भी हुआ करते थे इन्हीं एतिहासिक कारणों से जैनों ने मगध को पुण्यभूमि माना और वैदिक ब्राह्मणों केलिए पापभूमि हो गया।

महाभारतोत्तर काल के श्रमणधर्म पुनरुत्थान आन्दोलनका प्रधान केन्द्र मगध रहा और तदनन्तर लगभग भगवान महावीर के बाद दो हजार साल तक इस प्रदेश को जैनधर्म का मुख्यगढ़ रहने का सौभाग्य प्रप्त रहा! इसलिए कतिपय विद्वानों ने उक्त श्रमण या जैनसंस्कृति और इसके धर्म को मगधसंस्कृति और मगधधर्म भी नाम दिये हैं।

#### श्रमण परम्परा एवं मगध

जैनधर्म के अतिप्राचीन अर्द्धमागधी भाषा के आचारांग आदि आगमों में मगह (मगध) का उल्लेख है। प्रज्ञापना सूत्र (१ पद) सूत्रकृतांग और स्थानांगसूत्र में मगह को राजगृही का आर्य जनपद कहा है। आचारांगसूत्र में मगह और राजगृही का उल्लेख है। एक समय में तीर्थंकर महावीर साकेत में धर्मप्रचार कर रहे थे तो उन्होंने कहा कि जैनों का चिरत्र और ज्ञान मगध और विदेह में अक्षुण्ण रह सकता है। इन सब उदाहरणों से स्पष्ट है कि श्रमण संस्कृति में मगध को पितत्र माना है उसे आर्यश्रेष्ठ लोगों का जनपद कहा गया है। मगध में जैन ज्ञान और आचार की रक्षा मानी है। उस समय मगध खूब उत्कर्ष में था और आर्य राज्यों और उपनिवेशों की स्थापनाएं भी हो चुकी थीं। सुशासन और स्व्यवस्था से चोर-डाक्ओं से स्रक्षित और सामाजिक आचार की मृत्वधा थी।

हम लिख आए हैं कि अथर्ववेद में ब्रात्यों का प्रियधाम प्राचीदिशा को बताया है। वहां मगध का संकेत हैं। जैन श्रमण संस्कृति में ब्रत धारक को व्यत्य कहा है। जैन निर्ग्रथ ब्रात्य थे। तपस्या से आत्मशोधन में विश्वास रखते थे। इसलिए उन्हें ब्रात्य कहा गया है। ये ब्रात्य मगध के अतिरिक्त भारतवर्ष के अन्य भागों में भी रहते थे तथा भारतवर्ष के बाहर के देशों में भी रहते थे।

वर्तमान अवसर्पिणी काल के प्रथम प्रस्तोत्ता आदिदेव ऋपभ थे। जो स्वयंभ्, महादेव, ब्रह्मा और प्रजापित कहलाये। ऋग्वेद के कई मत्रों में उनके प्रत्यक्ष या परोक्ष उल्लेख हैं। सिंधुघाटी की सभ्यता के अवशेपों में उन यग में उनकी पूजा के प्रचलन के संकेत पाए जाते हैं। उनका च्यवन (गर्भावतरण), जन्म, दीक्षा अयोध्या में, केवलज्ञान प्रयाग में, मोक्ष (निर्वाण), कैलाश (अष्टापद) पर्वत पर हुआ। परन्त उनका विहार प्राच्यलंड में भी हआ था। वे चौबीस तीर्थंकरों में से प्रथम थे। बाइमवें तीर्थंकर औरप्टनेमिका निर्वाण उज्जयंत (गरनार) पर्वत पर सौराष्ट्र में हुआ था। शेप बाइम नीर्थंकरों का निर्वाण विहार प्रांत में ही हुआ। जिनमें से १२वें तीर्थंकर वाम्पुज्य का निर्वाण चंपा (अंग जनपद) में और अन्तिम तीर्थंकर महावीर का निर्वाण पावापुरी (मगध जनपद) में शेष बीस का सम्मेतिशखर पर्वत (पाश्वंनाथ पर्वत) पर निर्वाण (मगध जनपद में) हुआ।

नौवें तीर्थंकर सूविधिनाथ (पुष्पदंत) की च्यवन, जन्म, दीक्षा, मूर्कि क्राकंदी थी। दसवें तीर्थंकर शीतलनाथ की च्यवन, जन्म, दीक्षा भूमि भिद्दलपुर (जिला हज़ारीबाग), बारहवें तीर्थंकर बासुपुज्य की च्यवन, जन्म, दीक्षा, भूमि चंपा थी। बीसवें तीर्थंकर मुनिसुव्रतस्वामी की जन्म दीक्षा, च्यवन भूमि राजगृही थी। अतिम तीर्थंकर महावीर की च्यवन, जन्म, दीक्षा, भूमि कुंडपुर (क्षत्रियकुंड) (मुंगेर जिला अन्तर्गत) थी।

तीर्थंकर महावीर की केवलज्ञान भूमि ऋजुकूलानदी के तटवर्ती जृंभिकाग्राम के बाहर थी इनकी प्रथम देशना (धर्मोपदेश) चतुर्विधसंघ, साधु साध्वी, श्रावक, श्राविका तीर्थ की स्थापना, इंद्रभूति आदि ग्यारह ब्राह्मणों को दीक्षा देकर गणधरों की स्थापना, ये सब कार्य पावापुरी में हुए। ग्यारह गणधर राजगृही में वैभारगिरि पर निर्वाण पाए थे। इन्द्रभूति, अग्निभूति, वायुभूति ये तीनों गणधर सगे भाई थे इनका जन्म नालन्दा के निकट गुब्बरगांव (वर्तमान बड़गांव) में हुआ था। गणधर इन्द्रभृति (गौतमस्वामी) को गुणाया (जिला नालन्दा) में केवलज्ञान हुआ था। ये मब घटनाएं भी मगध जनपद में हुई थी।

मगध नरेश बिंबसार श्रेणिक भगवान महावीर का परमभक्त क्षायिक सम्यतत्वधारी अगली चौबीसी में पद्मनाभ नाम का होने वाला प्रथम तीर्थंकर, भगवान महावीर के प्रथम पट्टधर गणधर सुधर्मास्वामी इनके शिष्य जम्बूस्वामी (दोनों केवली) की जन्मभूमि भी मगध ही थी। भगवान महावीर के आगमों की प्रथम सम्मिलत वाचना केलिए श्रमण संगति स्थूलिभद्रकी अध्यक्षता में मगध की राजधानी पटना (पाटलिप्त्र) में हई, चौबीसों तीर्थंकर तथा उनके श्रमणश्रमणियां मगध में विचरे। भगवान महावीर के उपरांत काल में भी श्रमण-श्रमणियों का इस प्रदेश में सतत विहार (आना-जाना) होते रहने से यह प्रदेश विहार नाम से प्रसिद्ध हुआ। प्रभु महावीर अपनी दीक्षा के बयालीस वर्षों में से चौदह चौमासे राजगृही में किये। दीक्षाकाल के बयालीस वर्षों में से अधिक समय मगध में ही व्यतीत किये।

#### जैनधर्म एवं मगध

मगध को शिश्नाग-वंशी बिंबसार श्रेणिक, अतातशत्रु (कोणिक) सिद्धार्थ नन्दीवर्धन, महानन्दी आदि राजवंशी और मौर्यवंशी सभी सम्राट ब्रात्यक्षत्रिय थे। ये सब भगवान महावीर के अनुयायी तथा प्रवलपोषक थे। उनके अभयकुमार आदि शाकटायन, राक्षस और चाणिक्य महामंत्री भी मगधनिवासी थे और जैनधर्म के अनुयायी थे। पूर्व मध्यकाल में जैनों को मगध छोड़ना पड़ा।

किन्तु जैनों ने अपनी पुण्यभूमि मगध को कभी विस्मृत नहीं किया। इसका चप्पा-चप्पा जैनों के सांस्कृतिक इतिहास से रंगा है। राजगृही पंचपहाड़ी, पावापुरी, बड़गांव के क्षित्रयकुंड, ब्राह्मणकुंड (कुंडपुर), काकन्दी. गया, गोरथिगिर (चराचर पर्वत), बंभीयग्राम, भद्दीय, गुणावां, नवादा, विहारशरीफ सम्मेतिशाखर, पाटलिपुत्र (पटना) महसारनगर, पचारपहाड़, श्रावकपर्वत आदि अनेकों स्थानों में प्राचीन एवं मध्यकालीन जैन पुरातत्व अवशेष, जिनमंदिर, जिनतीर्थ, जिनप्रतिमाएं, पवित्रस्मारक आदि प्राप्त हैं। इनमें अधिकांश स्थल तीर्थक्षेत्रों के रूप में पूज्यनीय हैं। भारत के कोने -कोने से प्रतिवर्ष लाखों जैनयात्री चिरकाल से मगध के इन तीर्थस्थानों की यात्रा करने आते रहते हैं।

संक्षेप में मगधदेश का जैनधर्म और जैनसंस्कृति के साथ अत्यन्त प्राचीन काल से ही अटूट घनिष्ठ संबंध है। एक को प्रथक करके दूसरे के विषय में सोचा समझा ही नहीं जा सकता।

मगध का अस्तित्व और उसका इतिहास, उसकी मगधसंस्कृति, श्रमणपरंपरा, अर्द्धमागधी प्राकृतआगम, साहित्यपंचागी, जैनधर्म के स्थापत्य और इतिहास के अभिन्न अंग हैं। इन दोनों के अभ्युदय और उत्थान एवं पतन ही अन्योन्याश्रित रहे हैं। मगध ने यदि जैनधर्म को पोषण दिया है और उसका वर्तमान इतिहास दिया है तो जैनधर्म ने भी मगध को सर्वतोमुखी उत्कर्ष साधन दिया है और उसे विश्वविश्रुत बना दिया है।8

#### परिशिष्ट-२ वैशाली गणतंत्र

आज से लगभग २६ सौ वर्ष पहले वैशालीनगर सभी प्रकार की सुविधाओं से सम्पन्न था जो नौ मील की परिधि में बसा हुआ था। सुन्दर चैत्यों, तालों तथा बाग-बगीचों से परिपूर्ण था। नगर की बहुत ही सुव्यवस्थित ढंग से तीन भागों में रचना की गई थी। पहले भाग में स्वर्णकलशों से युक्त सात हजार घर थे। दूसरे भाग में चांदी के कलशों से चौदह हजार घर थे। तीसरे भाग में तांबे के कलशों से युक्त २१ हजार घर थे। इन तीनों भागों में क्रमशः उत्तम, मध्यम और निम्न वर्ग के लोग अपनी स्थिति के अनुसार रहते थे उस समय वैशाली की जनसंख्या १ लाख ६४ हजार थी। (प्रति घर में लगभग चार जनसंख्या की

3 ति थी।) इस विभाजन के आधार पर यहां का समाज भी तीन वर्गों में ि 1क्त था। इस नगर की सुन्दरता का बखान वृद्धदेव अपने शिष्यों में करते हुए र-बार यहां आने की बात कहते थे। यह वैशाली विदेह गणतंत्र की राजधानी

विदेह भारत के तत्कालीन गणतंत्र राज्यों में में एक प्रधान शक्तिशाली राज्य था। इस गणतंत्र के महाराजा चेटक लिच्छिवी जाति के क्षत्रिय थे।

#### तीर्थंकर भगवान महावीर के वंश के साथ चेटक का संबंध

तीर्थंकर महावीर की माना रानी त्रिशला चेटक की वहन थीं। सबसे प्राचीन जैनागम आवश्यक चींण में इसका उल्लेख मिलता है। विशाला (त्रिशला) के बड़े पत्र (महावीर के बड़े भाई) नन्दीवर्धन की पत्नी ज्येष्टा चेटक की पत्री थीं।। जैनागमों में सबसे प्राचीन एवं प्रथम आचारांग सत्र में भगवान महावीर की कुछ जीवनी मिलती है। उसमें एक स्थान पर महावीर की माना का एक नाम 'विदेहदिन्ना' भी आया है। अर्थान महावीर की माना के तीन नाम—विश्ला, विदेह-दिन्ना और प्रियकारिणी थे। भगवान का भी एक नाम विदेहदिन्न है। अर्थान-विदेहदिन्ना त्रिशला का पत्र-विदेह दिन्न — वर्धमान महावीर थे। इस प्रकार त्रिशला विदेह की कन्या महाराजा चेटक की बहन थी। कड़पर के राजा सिद्धार्थ चेटक के बहनोई थे। नन्दीवर्धन एवं वर्धमान महावीर त्रिशला और सिद्धार्थ के पत्र थे और महाराजा चेटक के भानेज थे। नन्दीवर्धन को चेटक की वेटी ज्येष्टा व्याही थी। अतः नन्दीवर्धन महाराजा चेटक के जवाई (दामाद) भी थे।

बौद्ध माहित्य में बैशाली और उमपर आधिपत्य रखने वाली लिच्छिवी जाति का बहुत कुछ वर्णन तो मिलता है किन्तु इस जनपद और समाज पर सर्वोपिर अधिकार रखने वाले किसी खाम व्यक्ति का नाम नहीं मिलता। पर यह वर्णन तो मिलता है कि यह नगरी विज्ञ (वृजि) मंघ गणतंत्र की राजधानी वैशाली थी। जैनप्रथों के अनुमार वैशाली गणतंत्र के राजाओं द्वारा निर्वाचित महाराजा चेटक था। वह भगवान महावीर का मामा था। भगवान महावीर से पहले चेटक तेइमवें तीर्थंकर भगवान पाश्वनाथ की परंपरा का अनुयायी था। पहले बुद्ध ने तीर्थंकर पाश्वनाथ की परंपरा में दीक्षा ली थी और कठार तपस्या की थी। पर यह इसमें वदांशत नहीं हुई। इमिला। इस परंपरा का त्याग कर इसने अपना मध्यममार्ग का पंथ स्थापित किया जो आज विश्व में बुद्धधर्म के नाम से विख्यात है। े

महारीजा चेटक बाद में भगवान महाबीर का अनुयायी होकर दृढ़ जैनधर्मी परमार्हत श्रावक बना।

भारत में उस समय अनेक गणतंत्र राज्य थे। परन्तु बैशाली राज्य का इतिहास तथा कार्यप्रणाली का विस्तृत वर्णन ग्रंथों से मिलता है। संभवतः इसी कारण से श्री जैसवाल ने इस गणतंत्र को विवरणयुक्त गणराज्य Recorded Republic) शब्द से संबोधित किया है। क्योंकि अधिकांश गणराज्यों का अनुमान कुछ सिक्कों या मुद्राओं से अथवा पाणनीय-व्याकरण के कुछ सूत्रों से या कुछ ग्रंथों में उपलब्ध संकेतों से किया गया है। इसी कारण विद्वान लेखक ने इसे प्राचीनतम गणतंत्र घोषित किया है। जिसके लिखित साक्ष्य हमें प्राप्त हैं और जिसकी कार्यप्रणाली की झांकी हमें बुद्ध के अनेक संवादों से मिलती है।

विज्ज (वृजि) एक महासंघ का नाम है। जिसके अंग थे— १. ज्ञातृक २. विदेह ३. लिच्छिवी ४. वृजि ५. उग्र ६. भोग ७. कौरव एवं ६. इक्ष्वाकु इनमें से मुख्य थे वृजि और लिच्छिवी। बृद्ध दर्शन और भारतीय-भूगोल के अधिकारी विद्वान श्री भरतिसंह उपाध्याय ने अपने ग्रंथ बृद्धकालीन भारतीय भूगोल पृष्ठ ३५३-५४ में अपना मत प्रकट किया है कि वस्तुतः लिच्छिवियों और बिज्ज्यों में भेद करना कठिन है। क्योंकि बिज्ज् न केवल एक जाति के थे परन्तु लिच्छिवी आदि गणतंत्रों को मिलाकर उनका सामान्य अभिधान बिज्ज्ञ था। विज्ज्ञ आयों के छः कुल थे। यथा— १. उग्र २. भोग ३. राजिन्य ४. इश्वाकु ५. ज्ञातृ और ६. कौरव अर्थात् विज्ज्ञ महासंघ के आठ अंगों एवं आयों के छह कुलों पर विचार करने से भी ज्ञात होता है कि १. उग्र २. भोग ३. ज्ञातृक ४. कौरव तथा ५. ईक्ष्वाकु नाम दोनों में हैं परन्तु विदेह, लिच्छिवी और बिज्ज इन तीनों अंगों का राजन्य में समुचय । रूप से स्वीकार किया गया है। इससे यह स्पष्ट है कि लिच्छिवी जाति के राजा चेटक और ज्ञातृ जाति के राजा सिद्धार्थ (महाबीर के पिता) भिन्न-भिन्न क्षत्रिय जातियों के थे।

परन्तु अलग जाति के रूप में विज्जियों का उल्लेख पाणिनी ने किया है और कोटिल्य ने भी जातुकों को लिच्छिवियों से अलग माना है। युवांगणांग (चीनी बौद्धयात्री) ने भी विज्जि देश और वैशाली में मेद किया है। उसने लिच्छिवियों को ब्रात्य लिखा है। हम लिख आए हैं कि ब्रात्य बैन धर्मानुयायियों को कहा जाता था।

कम्बोज, सुराष्ट्र आदि क्षत्रियों की श्रेणियां कृषि व्यापार तथा शस्त्रों द्वारा जीवनयापन करते थे और लिष्डिजी, वृजि, मल्लक, भद्रक, कुरु, पांचाल एवं जातृ आदि श्रेणियां राजा के समान जीवन बिताती थीं।

रामायण और विष्णुपुराण के अनुसार वैशालीनगरी की स्थापना इक्ष्वाकु-पुत्र विशाल द्वारा की गई थी। इसलिए यह विशाला नाम से प्रसिद्ध हुई। वैशाली धन धान्य से समृद्ध तथा जन-संकुल नगरी थी। बौद्ध और जैन दोनों धर्मों के इतिहास से वैशाली के इतिहास से घीनेष्ठ संबंध रहा है। पांच सौ वर्ष ईसापूर्व में भगवान महावीर और बुद्धदेव इन दोनों की पवित्र स्मृतियां वैशाली से निहित हैं

जैनाचार्य हेमचन्द्र सूरि त्रिशाष्टिशलाका पुरुष चरित्र पर्व 40 शल १८४-८५ में कहा है कि धन धान्य एवं समृद्धियों से भरपूर वैशालीने रोति? थी उस पर चेटक का शासन था। वैसाली की जनसंख्या का मुख्य अंग क्षत्रिय थे। श्री रे चौधरी के शब्दों में— "कट्टर हिन्दूधर्म के प्रति उन क्षत्रियों का मैत्रीभाव प्रकट नहीं होता। इसके विपरीत ये क्षत्रिय जैन, बुद्ध, जैसे अबाह्मण परंपराओं के प्रबल पोषक थे। मनुस्मृति के अनुसार वे बात्य राजन्य थे। सुविधित है बातय का अर्थ यहां बैन है क्योंकि जैन साधु एवं श्रावक तप, अहिंसा, सयंम (अहिंसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य, अपरिग्रह) वतों का पालन करते हैं।"

## सातधर्म

मगधराज अजातशत्रु (कृणिक) राज्यविस्तार केलिये लिच्छिवियों पर आक्रमण करना चाहता था। उसने अपने मंत्री वस्सकार को बुद्ध के पास भेजा और कहलाया कि वाज्जिगण चाहे कितना ही शक्तिशाली हो, मैं उसे पूर्ण विनाश कर देना चाहता हूं। इस कार्य की सफलता केलिये उपाय बतलाइये। यह कहकर सावधान होकर उनके वचन सुनो और आकर मुझे बताओ। तथागत का वचन मिथ्या नहीं होता।

बद्ध ने मंत्री के वचन सुन कर उसे कोई उत्तर नहीं दिया। पर अपने शिष्य आनन्द के क्छ प्रश्न पूछे हुए निम्नलिखित सात परिहानिय धर्मों का वर्णन

 हे आनन्द! जबतक विज्ञ पूर्णरूप से निरंतर परिषदों का आयोजन करते रहेंगे:

- २. जब तक विज्ञ संगठित होकर मिलते रहेंगे, संगठित होकर उन्नित करते रहेंगे तथा संगठित होकर कर्तव्य-कर्म करते रहेंगे।
- 3. जबतक अप्रज्ञप्त (अस्थापित) विधाओं को स्थापित करते रहेंगे, स्थापित विधाओं का उल्लंघन नहीं करेंगे तथा पूर्व काल में स्थापित प्राचीन विज्ञ विधानों का अनुसरण करते रहेंगे।
- ४. जबतक वे बिज्ज-पूर्वजों का तथा नागरिकों का सम्मान पूजा. समर्थन करते रहेंगे और उन के वचनों को सुनकर मानते रहेंगे।
- ५. जब तक वे विज्जिकुल की महिलाओं का सम्मान करते रहेंगे और कोई भी क्लस्त्री, क्लक्मारी उनके द्वारा बलपूर्वक अपहृत या निरुद्ध न की जाएगी।
- ६. जब तक वे नगर या नगर के बाहर विज्य वैत्यों (जिन-मंदिरों) का आदर सम्मान करते रहेंगे। पूर्ववत सत्कार बहुमान पूजादि करते रहेंगे और पहले किये गये धर्मानुष्ठानों की अवमानना न करेंगे।
- ७. जब तक विज्जियों द्वारा अरिहंतों की रक्षा-सुरक्षा, समर्थन किया जाता रहेगा तबतक विज्जियों का पतन नहीं होगा, उनका कोई भी बालबांका न कर सकेगा। उन्नति और उत्थान ही होता रहेगा।

आनन्द को इसप्रकार बताने के बाद बृद्ध ने अजातशत्र, के मंत्री वस्सकार से कहा कि मैंने ये कल्याणकारी सात धर्म विज्जियों को वैशाली में बताये हैं। तब वस्सकार मंत्री ने बृद्ध से कहा कि हे गौतम! तो क्या तब तक विज्जियों को नहीं जीत सकते? जबतक कूटनीति द्वारा उनके संगठन को तोड़ नहीं दिया जाता? बृद्ध ने उत्तर दिया कि तुम्हारा विचार ठीक है। इसके बाद मंत्री वापिस चला गया और सारी बात अजातशत्र से कह दी।

उपर्युक्त विवरण से वैशाली गणतंत्र की उत्तम व्यवस्था, अनुशासन, सच्चिरित्रता, संगठन एवं धर्मीनिष्ठा की पुष्टि होती है। इससे स्पष्ट है कि अरिहंतों और जैनचैत्यों के उपासक होने से वे जैनधर्मानुयायी थे। अतः ध्यानीय है कि २६०० वर्ष के प्राचीन गणतंत्रों में वैशाली गणतंत्र श्रेष्ठ, सर्वोत्कृष्ट था। विज्ञयों, लिच्छिवियों कुछ अन्य गणों ने भी इसे महान बनाया था। उनके जीवन में आत्मसंयम की भावना थी। वे लकड़ी के तख्त पर मोते थे और वे सदैव कर्तव्यिनिष्ठ थे। यह सब जैनधर्म का ही प्रताप था। जब तक उन में गण रहे तब तक उन का कोई बालबांका न कर सका। वे विज्ञ अरिहंतों (जैनतीर्थंकरों) उनके मंदिरों के उपासक थे, वे ब्रात्य क्षत्रिय थे। वे जैन धर्मानुयायी थे। उन के आचरण पर जैनधर्म की अमिट गहरी छाप थी।

## वैदेशिक संबंध

लिच्छिवियों के विदेशी संबन्धों का नियंत्रण अठारह (१८) गणराज्यों की. परिषद से होता था। इस का वर्णन बौद्ध और जैनसाहित्य में मिलता है। नौ लिच्छिवियों और नौ मल्लों के साथ मिलकर यह महासंघ (Council) करता था। अजातशत्र वैशाली पर आक्रमण के मुकाबले में उन्होंने अपने सन्देश भेजने केलिए दूत नियुक्त किए वे (बैशालिकानां लिच्छिविनां वचनेन)।

बुद्ध के समय में वैशाली गंगा से तीन योजन (लगभग सत्ताइस मील की दूरी पर थी।) और उन दिनों गंगानदी से वैशाली पहुंचते थे। है युवानच्याड़ ने भी गंगानदी से वैशाली की दूरी १३५ ली (२७ मील) लिखी है।

## वैशाली गणतंत्र का अन्त

वैशाली गणतंत्र पर मगधनरेश श्रीणक बिंबसार की रानी चेलना (चेटक की पृत्री) के पृत्र अजातशत्र (कोणिक) का वैशाली, पर आक्रमण घातक प्रहार था। उसकी साम्राज्य विस्तार अकांक्षा ने वैशाली का अन्त करिंदया। बुद्ध की भेंट के बाद मन्त्री वस्तकर को अजातशत्र ने वैशाली भेजा उसने वैशाली के लोगों में फूट के बीज बोए अजातशत्र ने ई. पू. ५४४ वर्ष (भगवान महावीर की दीक्षा के चौबीस पच्चीस वर्ष बाद) बहुत बड़ी सेना लेकर वैशाली पर आक्रमण कर दिया जिसका वर्णन जैनागम निर्याविलयाओं में इस प्रकार है—

"तब राजा कोणिक (अजातशत्रु) हजारों हाथियों, घोड़ों, रथों और पैदल मेना (चत्रांगणी सेना) सहित सब स्विधाओं महित अंग जनपद के बीच में से निकला एवं विदेह जनपद की वैशाली नगरी की ओर युद्ध केलिए गया।

वहां पहुंच कर उसने वैशाली को घेर लिया उधर से वैशाली नरेश चेटक अपनी और अपने सहयोगी १० गणराज्यों की सेनाओं के साथ अजातशत्रु की सेना से अपने राज्य की रक्षा केलिए युद्धक्षेत्र में आ डटा। प्रलयकारी घमासान युद्ध हुआ। १२ वर्षों तक युद्ध चालू रहा। अंत में अजातशत्रु की विजय हुई।"

आचार्य हेमचन्द्र कृत त्रिशाष्टिशालाका परुष चरित्र पर्व दस सर्ग बारह में कहा है कि— अजातशत्र की सेना ने वैशाली में निर्मित बीसवें तीर्थंकर श्री म्निस्त्रतस्वामी के स्तूप को तो इकर ध्वस्त कर दिया। जो परमार्हत महाराजा चेटक के उपास्यदेव का जैनमन्दिर था। अतः अजातशत्रु ने अपने मंत्री बस्सकार द्वारा क्टनीति से विज्ययों में फूट डलवाई और उनके उपास्य इष्टदेव

मृनिसुव्रतस्वामी का चैत्यस्तूप ध्वंस करवाया। जिसका परिणाम यह हुआ कि वाज्जियों का पतन हुआ। मुनिसुव्रतस्वामी बैनधर्म के २०वें तीर्थंकर थे।

हम लिख आये हैं कि— "वस्सकार को बुद्ध ने कहा था कि विज्ञ जब तक संगठित रहेंगे एवं विज्ञ चैत्यों की रक्षा और सम्मान करते रहेंगे त्क्ष तक विज्ञयों का पतन नहीं होगा।

वैशाली पर विजय पाने केलिए अजातशत्र ने वैशाली का छांस किया और उसपर गधों से हल चलवाकर एकदम नष्ट-भ्रष्ट करवा दिया। युद्ध में ई. पू. ५३२ में महाराजा चेटक पराजित हुए एवं वैशाली छांस और नष्ट-भ्रष्ट कर वी गई। यहां की प्रजा को विवश होकर अन्यत्र जाना पड़ा। कुछ लिच्छिनी परिवार क्षत्रियकुंड के राजा निन्दवर्धन (सिद्धार्थ का पुत्र, भगवान महाबीर का बड़ा भाई, महाराजा चेटक का जवाई) की शरण में गए और उनके राज्यान्तर्गत नगर बमाकर स्थाईरूप से आबाद हो गए। तब उस नगर का नाम (लच्छु + वाल = लच्छुआल) पड़ गया पश्चात अपभ्रंश होकर लच्छुआड़ प्रसिद्ध हो गया। यह नगर आज भी विद्यमान है जो इस घटना की याद दिलाता है।

जैन-परम्परा के आर्यावर्त (भारत वर्ष) से सबसे बड़ी जनसहारक लड़ाई महाराजा चेटक को अपने दोहित्र, मगधराज अजातशत्र (कोणिक) के साथ लड़नी पड़ी।

अजातशत्रुं ने अपने पिता श्रेणिक की मृत्यु के बाद राजगृही से हटाकर अंग जनपद में चंपानगरी को अपनी राजधानी बनाया। व्यक्तिगत महत्वाकांक्षाओं तथा फूट से इतने वैभवशाली महागणतंत्र राज्य का विनाश हुआ। महाभारत ने भी गणतंत्रों के विनाश केलिए ऐसे ही कारण बतलाये हैं। भीष्म पितामह ने युधिष्ठिर से कहा था कि हे राजन! गणों तथा राजकुलों में शत्रुता की उत्पत्ति का मूल कारण है लोभ और ईर्ध्या-द्वेष जब कोई गण या कुल लोभ के वशीन्त्रत होता है तब दोनों के मेल से पारस्परिक विनाश होता है।

वैशाली गणतंत्र के महाराजा चेटक तथा अंग-मगघ के राजा अजातशत्रु दोनों भगवान महावीर के अनुयायी होने से जैन धर्मानुयायी थे। चेटक नाना था और अजातशत्रु दोहित था। युद्ध बारह वर्ष चालू रहते हुए बीच-बीच में भगवान महावीर के वैशाली में तथा गंडकी नदी के दूसरे तट पर वाणिज्यग्राम में चार चतुर्मास हुए। युद्ध समाप्ति के बाद ई. पू. ५३३ से ५२७ तक भगवान अपने निर्वाण तक फिर कभी वैशाली नहीं गए। इससे मी.स्पष्ट है कि ई. पू. ५३२ में वैशाली ध्वंस हो चंकी थी। हम लिख आए हैं कि लिच्छिवी और जातृ दोनों क्षत्रिय जातियां अलग-अलग हैं। कईयों ने लिच्छिवियों और विज्जियों के प्रायः एक माना है और इन्हें राजन्य क्षत्रिय माना है। इससे स्पष्ट जात होता है कि यह दोनों उच्चक्षत्रिय, राज गीय, ब्रात्य शुद्धक्षत्रिय थे। महाराजा चेटक वैशाली के और सिद्धार्थ एवं नन्दीवर्धन (पिता-पुत्र) मगध जनपद में कुंडपुर के राजा थे। अतः ये दोनों स्वतंत्र राजा थे।

## वैशाली पर आक्रमण का कार जं

वैशाली पर आक्रमण के कई कारण बतलाए जाते हैं। १ एक जैनकथा के अनुसार सचेतक नामक हाथी और अट्ठारह लिड़यों का हार राजा श्रेणिक ने अपने छोटे पुत्र बहल्ल को दिया था। परन्तु अजातशत्रु इन दोनों को अपने छोटे भाई बहल्ल से हड़पना चाहता था। बहल्ल हाथी और हार को अपने साथ लेकर नाना चेटक के पास वैशाली चला गया और चेटक ने उसे संरक्षण दिया। इसलिए अजातशत्रु ने युद्ध किया। २. कुछ लोगों के अनुसार रत्नों की एक खान से अजातशत्रु ललचाया था। ३ मगधराज्य और वैशाली राज्य की सीमा गंगातट पर चुंगी के विभाजन के प्रश्न पर झगड़ा हो गया था। चाहे जो कुछ भी हो। इतना तो निश्चित है कि अजातशत्रु ने लोभवश इस युद्ध केलिए बड़ी तैयारियां की थीं। सर्वप्रथम इसने गंगातट पर पाटलिपुत्र (पटना) की स्थापना की। जैन विवरणों के अनुसार यह युद्ध बारह वर्षों तक चला। अन्त में वैशाली गणतंत्र मगध का अंग बन गया।

## चेटक के भारत के राज्यों के साथ कौट्ंबिक सम्बन्ध

महाराजा चेटक की एक बहन त्रिशला थी और प्रभावती आदि सात पा थी। इनमें से छह पुत्रियों का विवाह हुआ था और एक ने विवाह नहीं अक्षा उसने दीक्षा ले ली थी। अब यहां चेटक का दूसरे राज्यों के साथ संबंध बतान के लिए उनकी राजधानियों सहित नामों का उल्लेख करते हैं— १. क्षा स्वान के लए उनकी राजधानियों सहित नामों का उल्लेख करते हैं— १. क्षा स्वान का राजा सिद्धार्थ (बहनोई) २. वीतभय-पत्तन (सिंधु-सौवीर) का राजा उल्लेख करते हैं— १. राजा उल्लेख करते हैं— १. क्षा स्वान का राजा उल्लेख करते हैं— १. क्षा स्वान इंग्लेख का राजा चंद्रपद्धीत ६. क्षत्रियकुंड (मगध) का राजा चंद्रपद्धीत ६. क्षत्रियकुंड (मगध) का राजा निन्दवर्धन ७. राजगृही (मगध) का राजा श्रीणक-बिबसार। नम्बर दो से सात ये छह चेटक के दामाद बे। इस प्रकार सात राज्यों से चेटक के कौटुंबिक संबंध थे।

### राज्य प्रणालियां

उस काल में दो प्रकार की राज्य प्रणालियां थीं। १. गणतंत्र राज्यप्रणाली २. एक राज्य की स्वतंत्र एक सत्ताक राज्यप्रणाली। महाराजा चेटक के बहनोई और छः दामाद (ये सातों) एक अपने-अपने राज्यों के एक सत्ताक राजा थे। एक सत्ताक राज्य की व्यवस्था वहां का राजा अपनी इच्छा के अनुसार स्वयं करता था। ये सब राजा भगवान महावीर के अनुयायी दृढ जैनधर्मी थे।

ध्यानीय है कि चेटक की छोटी पुत्री चेलना के साथ विवाह करने केलिए राजगृही के राजा श्रेणिक बिंबिसार ने स्वयं मांगा था। पर चेटक ने यह कहकर उसे मना कर दिया था कि "तुम शिशु नागवंशी हर्षकुल के बाहिकवासी। हो इस्रालए मेरी पुत्री का रिश्ता तुमसे नहीं हो सकता"। परन्तु चेलना ने श्रेणिक से स्वयं विवाह कर लिया था। हम लिख आए हैं कि राजा चेटक ऊंचे राजन्यकुल के क्षत्रिय थे इसीलिए उन्होंने श्रेणिक के साथ चेलना का विवाह करने से इनकार कर दिया था। क्योंकि वह हीनकुल का था। यह भी स्पष्ट है कि श्रोष जंवाई उनके ममान उच्चकुल के थे और समृद्धिशाली भी थे। हम पहले इन के बहनोई राजा सिद्धार्थ की समृद्धिशालीनता का उल्लेख कर आए हैं। अब हम सबसे बड़े जंवाई उदायन के राज्य विस्तार, जैनधर्म में दृढ़ता और उसकी समृद्धशालीनता का उल्लेख करते हैं—

# सिंध-सौवीर का राजा उदायन

भगवान महावीर के समंकालीन सिंधु-सौवीर जनपद नरेश महाप्रतापीं यथाख्यात नामा राजा उदायन वैशाली के महाराजा चेटक के सबसे बड़े जवाई थे। जो राजकुमारी प्रभावती के पित थे। इनकी राजधानी सिन्धनदी के तटवर्ती वीतभयपत्तन नगरी थी। इनके अधीन ३६३ नगर ६८५० ग्राम अनेक खाने और १६ देशों के राजा थे। उदायन की आज्ञा से महासेन (उज्जैननरेश चंद्र-प्रद्यौत) आदि १० महापराक्रमी मुकुटबद्ध राजा रहते थे। महारानी प्रभावती के महल में देवताप्रदत्त गोशीर्षचन्दन काष्ट्र की भगवान महावीर की जीवितस्वामी की कुंडलंमुकुट आदि अलकारों से अलंकृत अत्यंत सुन्दर महाचमत्कारी प्रभावित प्रतिमा घर चैत्यालय में विराजमान थी। राजा-रानी प्रतिदिन इसकी पूजा करते थे। राजा धर्मपरायण, प्रजावत्सल और महा सूर-वीर था। इसकी सूरवीरता के कारण शत्रु राजा इसके देश पर आक्रमण करने का साहस नहीं करते थे। इसलिए न तो स्वचक्र-परचक्र का भय था और

न ही प्रजा का उत्पीड़न था। सब निर्भय होकर सुख और शांति से निवास करते है। यही कारण था कि राज्य शांत-धार्मिक-धन-धान्य से समृद्ध था।

अन्त में राजा उदायन और रानी प्रभावती ने राजपाट गृहस्थ परिवार सर्व परिग्रह का त्याग कर भगवान महावीर के शासन में निर्ग्रंथ श्रमण-श्रमणी की दीक्षाएं लेकर निरातिचार-चरित्र पालकर आयु समाप्त होने पर प्रभावती ने देवगित प्राप्त की और (राजा उदायन) राजिष केवलज्ञान, केवलदर्शन प्राप्त कर सर्वज्ञ सर्वदर्शी बने और अन्त में सर्वकर्म क्षय करके निर्वाण प्राप्त किया। 12

इसी प्रकार चेटक के बहनोई सिद्धार्थ तथा छहों ही दामाद सभी बड़े समृद्धिशाली राज्यों के स्वामी बने।

#### फुटनोट्स:-

- 9. ऋग्बेद १०, १०२, ६ १३६, २, ३३। भागवत ४, ६ विष्णुपूराण ३. १८ आदि। इनमें ऋषभ, केशी, वातरशाना मुनियों के उल्लेख ध्यान देने योग्य हैं। विशेष जानकारी के लिये देखें—हमारा मध्यऐशिया और पंजाब में जैनधर्म-ग्रंष अध्याय १ पृष्ठ १ से २१
- २. जैनागम संमवायांग पृष्ठ २४६। और कल्पसूत्र। आ. हेमचंद्र कृत त्रि. शा. पु. चरित्र आदि। विगम्बर-तिसोयपण्णित्तिमताधिकार ४। जिनसेन कृत आदिपुराण, गुणभद्र कृत उत्तरपुराण, पृष्यदंत कृत महापुराण (अपभ्रश)
- 3. भागबतपुराण ४, ४, ९ ११, २। विष्णुपुराण २३, १, ३१ वायुपुराण ३३, ४२। अग्निपुराण १,७,११-१२. ब्रिह्मांड पुराण ४, ६२, लिंग पुराण ४७, २२ स्कन्द पुराण कौमार खड ३७, २७, मार्कन्ड पुराण ४०।४१ इन में स्पष्ट उल्लेख है कि ऋषभ के पुत्र भरत के नाम से इस देश का नाम भारतवर्ष पड़ा।
- ४. कल्पसूत्र एवं आचार्य हेमचन्द्र कृत त्रि. श. प्रुष्यित्र
- ५. कल्पसूत्र।
- ६. देखें हमारा लिखा- मध्यएशिया और पंजाब में जैनधर्म ऐतिहासिक ग्रंथ में विस्तृत वर्णन। ७. दिगम्बरपंथी महावीर का विवाह नहीं मानते। इस भ्रांत मान्यता के स्पष्टीकरण किल्ये
- मेरी पुस्तक-राजकुमार वर्धमान महाबीर विवाहित थे- अवस्य पढ़ें।
- दगम्बर पं. फूलबंद सिद्धांतशास्त्री कृतं जाति, वर्ण, और धर्म नामक पुस्तक पृ. २८० भारतीय ज्ञानपीठ द्वारा प्रकाशित
- ९. डा. हीरालाल जैन M.A.D.Litt कृत महाबीर पुस्तक।
- ९०, डा. हीरालाल M. A. D. Liu कृत पुस्तक महाबीर।
- ११. भगवान महावीर के ६०९ साल बाद दिगम्बर संप्रदाय की स्थापना हुई।
- १२. डा. भूपसिंह राजपूत- हाली (हरियाणा) श्रमण हिन्दी मासिक पत्रिका वर्ष २२ अंक १२ पृ. ५ से ११

- १३. उपर्युक्त सब षटनाओं का उल्लेख अर्धमागधी भाषा के प्राचीन जैनागमों कल्पसूत्र आचारांग आदि में आता है जिनकी ज्योतिष शास्त्र में पुष्टि करता है। यद्यपि दिवजर भी इस जन्मकुंडली को अक्षरशः मानते हैं पर इस विषय में दिगम्बर शास्त्र मौन हैं।
- The Gains, both Svetambaras and Digambaras, state that 98. Mahavira was the son of King Siddhartha of Kundapura or Kundagrama. They would have us believe that Kundagrama was a large town, and Siddhartha a powerful monarch. But they have misrepresented the matter in overrating the real state of things, just as the Buddhists did with regard to Kapilavastu and Suddhodhana. For Kundagrama is called in the Akaranga Sutra a samnivesa, a term which the commentator interprets as denoting a halting-place of caravans or processions. It must therefore have been an insignificant place, of which tradition has only recorded that it lay in Videha (Akaranga Sutra, II 15 & 17 Yet by combining occasional hints in the Bauddha and Gaina scriptures we can, with sufficient accuracy, point out where the birthplace of Mahavira was situated; for in the Mahavagga of the Buddhists! we read that Buddha, while sojourning at Kotiggama, was visited by the courtezan Ambapali. and the Likkhavis of the Neighbouring capital Vesali. From Kotiggama he went to where the Natikas? (lived). There he lodged in the Natika Brickhall<sup>2</sup>, in the neighbourhood of which place the courtezan

Ambpali possessed a park, Ambapaliyana, which she bequeathed on Buddha and the community. From there he went to Vasali, where he converted the general-in-chief (of the Likkhavis), a lay-disciple of the Nirgranthas (or Gaina monks.) Now it is highly probable that the Kotigama of the Buddhists is identical with the Kundaggama of the Gainas. Apart from the similarity of the names, the mentioning of the Natikas, apparently identical with the Gnatrika Kshatriyas of whose clan-Mahavira belonged, and of Siha, the Gaina, point to the same direction. Kundagrama, therefore, was probably one of the suburbs of Vaisah the capital of Videha. This conjecture is borne out by the, name Vesalic, i.e. Vaisalika given to Mahavira in the Sutrakritanga 1, 3. The commentator explains the passage in question in two different ways, and at another place a third explanation is given. This inconsistency of opinion proves that there was no distinct tradition as to the real meaning of Vaisalika. and so we are justified in entirely ignoring the artificial explanations of the later Gainas. Vaisalika apparently means a native of Vaisali: and Mahavira could rightly be called that when Kundagrama was a suburb of Vaisali, just as a native of Turnham Green may be called a Londoner. If then Kundagrama was scarcely more than an outlying village of Vaisali, it is evident that the sovereign of that village could at best have been only a petty chief. Indeed, though the Gainas fondly imagine Siddhartha to have been a powerful monarch and depict his royal state in glowing, but typical colours, yet their statements, if stripped of all rhetorical ornaments, bring out the fact constitution of Vessli. So we are enabled to understand why the Bddhists took no notice of him, as his influence was very great, and besides, was used in the interest of their rivals. But the Gainas cherished the memory of the maternal uncle and patron of their prophet, to whose influence we must attribute the fact, that Vaisali used to be a stronghold of Gainism, while being looked upon by the Buddhists as a seminary of heresies and dissent.

That Sidhartha was but a baron; for he is frequently called merely Kshatriya - his wife Trisala is, so far as I remember, never styled Devi, queen, but always Kshatriyani. Whenever the Gnatrika Kshatriyas are mentioned, they are nerer spoken of as Sidhartha's Samantas or dependents, but are treated as his equals. From all this it appears that Sidhartha was no king, nor even the head of his clan, but in all probability only exercised the degree of authority which in the East usually falls to the share of landowners, especially of those belonging to the recognised aristocracy of the country. Still he may have enjoyed a greater influence than many of his fellow-chiefs; for he is recorded to have been highly connected by marriage. His wife Trisala was sister to Ketaka, King of Vasali! She is called Vaidehi or Videhdatta' because she belonged to the regning line of Videha

Buddhist works do not mention, for aught I know, Ketaka, King of Vaisali, but they tell is that the government of Vesali was vested in a senate composed of the nobility and presided over a king, who shared the power with a viceroy and a general-in-chief. In Gaina books we still have traces of this curious government of the Likkhavis; for in the Nirayavali Sutrat it is related that king Ketaka, whom Kunika, al. Agatasatru, king of Kampa, prepared to attack, with a strong army, called together the eithteen confederate kings of Kasi and Kosala, the Likkhavis and Mallakis, and asked them whether they would satisfy Kunika's demands or go to war with him. Again, of the death of Mahavira the eighteen confederate kings mentioned above, instituted a festival to be held in memory of that events, but no separate mention is made of Ketaka, their pretended sovereign. It is therefore probable that Ketaka was simply one

of these confederate kings and of equal power with them. In addition to this, his power was checked by the constitutin of Vesali. So we are enabled to understand why the Buddhists took no notice of him, as his influence was not very great, and besides, was used in the interest of their rivals. But the Gainas cherished the memory of the maternal uncle and patron of their prophet, to whose influence we must attribute the fact, that Vaisali used to be a stronghold of Gainism, while being looked upon by the Buddhists as a seminary of heresies and dissent.

- is see Oldenberg's edition. PP. 231, 232, the translation, P. 184 seq. of the second part. Sacred Books of te fast. Vol. von
- 2. The physiques in which the Natikas occur seen to have been insunderstood by the commentator and the modern translators. Rhys Davids in his translation of the Mahaparinibhana-Sutta (Sacred Books of the East vol. xi) says in a note p. 24. "At first Nadika is (trace) spoken of in the plural number, but then

thirdly in the clause, in the singular Buddhaghosa explains this by saving that there were two villages of the same name on the shore of the same piece of water. The plural Natika denotes in my opinion, the Kyhatrivas, the singular is the adjective specifying Corganicassaths, which occurs in the first mention of the place in the Mahaparinibhana-suita and in the Mahayaga. VI, 30-5 and must be supplied in the former book wherever Nadika is used in the singular. I think the form Nadika is wrong, and Natika, the spelling of the Mahayagga, is correct. Mr. Rhys Davids is also instalten in assign in the index to his translation. "Nadika neer Patha," it is apparent from the narative in the Mahayagga that the place in question as well as Konggama, was near Vesali.

- J Sec Weber, Indische Studien, XVI, p. 262
- 1 See Kalpa Sutra invedition, p. 113 Ketaka is called the maternal uncle of Mahavira
- 2 See Kalpa Sutra. Lives of the Gainas, 110, Akaranga Sutra II, 15-15
- C. Lumour in the Journal of the Royal As. Soc. of Bengal. VII. P. 992
- 4 Id Warren P 27
- 5 Sec Kalpa Sutra. Lives of the Ginasi
- १५. इहेव भरहेवासे पुच्वदेसे। विदेहे नाम जनवओ संपुडकाले तिरह्गित्तदेसो ति भण्णड। तत्थे ....... मिहिला नाम नयरी होत्या। संपर्योजमर्ड ति प्रसिद्धा। (जिनप्रभ तीर्थ कल्प)
- (४) तीरक्त्युपरिकाधिकरणस्य। (५) तीरभुक्तौ विनयिम्धित स्थापिकाधिकरणस्य (६) तीरक्मारापत्याधिकरणस्य। वैशाल्याधिष्ठानाधिकरण (वैशाली मे मिली हुई मुद्राए वैशाली पृष्ठ १६)
  - 9६. वज्जी संघ, विदेहीपुत्र, आठसघ, वैशाली वज्जीसंघ की राजधानी थी। अजातशत्र को वेदेहीपुत्र कहा जाता था। क्योंकि उस की माता विदेह की राजकन्या थी। मिथिला विदेह की राजधानी थी। बद्ध के समय वज्जीसंघ आठ प्रमुख सुघों में से एक था।
  - १७. चीनीयात्री फाहियान यात्रा (वैशाली पृष्ठ १९)
  - 9 मा इस पाठ में विदेह का कोई उल्लेख नहीं है। विजयेन्द्र मूरि ने भगवान का जन्म विदेह जनपढ़ में हुआ या इसकी पुष्टि के लिये अपनी कल्पना मात्र में लिख कर अनुचित प्रयोग करके अक्षम्य चेप्टा की है।
- 9९. P. C. Roy choudhary Jainism in Bihar म १३-१४.

दिगम्बर त्रैमासिक जैनसिद्धान्तत्रास्करे हिन्दी-आरा बिहार भाग १० किरण २ पृ० ३० (भगवान महावीर का जन्मस्थान नालंदा से दो मील की दरी पर।

२०. सिन्नवेश का अर्थ नगर के बाहर का प्रदेश जहां अमराव यगैरह लोग रहते हैं. गांव, नगर आदि स्थान यात्रियों आदि का देश, मार्गस्थान, पढ़ाव (पाइस्-सद्द-महण्णवो कोष)

- R". Jagdish Chandra Jain Life of Ancient India as dispitched in the Jain canons-Mahari as Itinrory Page 257
- २२. उपासगदशांग १।६७ आंचार्य तुलसी और नवमलम्नि अतीत और अनागत पृ. १३३-३४।
- २३. इह खलु जंबदोवेणं दीवे भारहेवासे दिहणहुभरहे माहणकुंडपुर सिन्निमेसं। बाचारांग १।१७५ कल्पसूत्र सुत्र १४।
- RY, Life of Ancient India as despited in the Jain Canon p. 248.
- २५. डा. रामरघ्वीर कृत मंगेर के प्राचीन जैनतीर्थ पृ. ३०.
- २६. P. C.Ray Chaudhary Jainim in Behar P. 13/14
- २७. Yogendra Misra. An early History of Vaishali.
- 35, P. C. Raj Chaudhary Jainism in Bihar 14.
- २९, इन सब धारणाओं का विस्तारपूर्वक विश्लेषण हम आगे करेगे।
- ३०. माहणक्डरगामे कोडालसगुत्ती माहणो अस्थि तस्मध्रे उववण्णो देवानंदाई कच्छींस।।४५७।।

व्यास्या-पय्मोत्तरा च्युतो नगरे कोडालसगोत्र ऋषभटर्नाभधानेऽस्तितस्या गृहे उत्पन्नः देवानंदायाः कक्षोमिति गाथा।। ४३७

- 39 जब्दीर्व ज्वीने, भारहेवासे..... दाहिण माहणकुंडस्प्र सिन्निवेसाओ उत्तरखितअकुंडपुर मन्निमम्मणायाण खितयाणे। मिद्धत्थ-खोत्तअस्म कामवग्त्तस्म तिसलाए खितियाणीए असभाणं प्रगलाण उवहारे किरता सुभाणं प्रमलाण पक्खेव किरता कि च्छीसं गट्भ महारङ (अचारांगस्त्र टीका महित पु ३८८)
- ३२. कल्पमत्रे वालावोध गजराती भाषातर व्याख्यान चौथा।(श्री विजयराजेन्द्र मीर)
- ३३ अह चित्तसद्धस्म तेरिमी पृत्वरत्त कार्लीम्म हत्थ्तर्गाहं. जाओ कडग्गामे महावीरो (आवश्यकनियीक्त भाष्य)
- ३४ तत्र तीर्थकृता जनमन स्तिक कर्माण प्रथमन पट्पंचच्सित दिक्क्भारिया समागत्य शाश्वितक स्वचार कर्मकर्वन्ति तद्यथा (१) दिक्कमार्योऽष्टाशो लोक वासिन्य क्रीन्पतासन अहीज्जनावधेऽयेयस्तत्मितिकशर्मात तत्वा प्रभ अवा चेशाने सितकागृह व्यध् में स्वितंनशोधयेन क्षमानाये जनमितो गृहात् (अष्टनामानि)। (२) अष्टाध्वलोकस्थेनामत्वीऽहेन्त समानकां तत्रगथास्वपप्पणधवर्षोहपंद्वनो नीरे (अष्टनामानि) (३) एनापवंश्चकादेत्यः विलोकनाथं द्रपंण अग्रे धर्यन्त (अष्टनामानि) (४) एना द्रिष्णस्चकदेत्याः स्नानाथं करें पृणं कलशाः धृत्वा गीतगान विधानि (नामानि) (५) एना पश्चिम स्चकदेत्यः वानाथं द्यवनं पाणायोऽग्रे निष्टिन्ति (नामानि)। (६) अष्टोत्तर दिक् एन स्चकदित्यः चामगणि वीवर्यन्त (अष्टादिककृमार्याः नामानि) (७) विदेवचेत्यास्य विदिगसचक्यस्यादितः स्चक द्वीपतोऽभ्येयुश्च चनुभोदिककृमार्याः (दिक्कमायां नामानि)। (६) चनुगलतो नाल च्छित्वा सानोदरे सिपेन। इत्यादि

(कन्पमत्र मर्वोधिका टीका) व्याख्यान पाचवा

३५ कल्पमुत्र व्याख्यान पांचवां।

३६ दिगवागुप्यदत कृत महापुराण मीध ९५ कडबक ६, ७।

३७, पञ्चपाद कृत निर्वाणश्रीका मिद्धार्थनृपीनतनया भारतवासे विदेहे क्रुंडप्रे।

३८. दिगम्बर जिनमेन कृत महापुगण मर्ग २ श्लोक १-५।

''अथ देशोऽस्तिविस्तारो जम्बूढीपस्य भारते विदेह इति व्याख्यातः स्वर्गमंडनसम् श्रयं तन्नड खंडलनेत्रःश्रील पद्मनी खंड मंडल सुरखम्मः कृडभाषाति नामः कृंडप्रम परम

- ३९. भरतेSस्मिन विदेह विषये भवनांगने राज्ञेः कृंडपुरस्य वसुधारा पतत्य पृष।
- ४०. दिगम्बर ज्ञानपीठ पूजांजलि पृष्ठ ५१।
- ४१. दिवम्बर जयमाला पूजा-ज्ञानपीठ पूजांजली पृष्ठ ६३
- ४२. प्ष्यदंत कृत महाप्राणु सीध ९८ कड़वक ९१।
- ४३. महाबीर तीर्थंकर की जन्मभूमि (हार्नले) जै. सा. संशोधक खण्ड १ से ४ पृ. २१८
- ४४. उपयंक्त लेख।
- ४५. भारतीयविद्यापीठ पृ. १८६।
- ४६. माथोऽपि सिद्धार्थप्राद वैशालीनगरी ययौ शंखः पितृ सुहतत्राभ्यर्चनगणराटप्रभुम्। तथा पृतस्थे। भगवान ग्राम वाणिज्यके प्रति मार्गे गंडकी नाम नदी नाबोततारेत्रच (त्रि शा. पुरुष चरित्र पर्व १०)
- ४७. कल्पसूत्र ३१. ३३'
- ४८. निय्कित ३३२५
- ४९. निर्यक्ति ४७४
- ५०. निर्यक्ति ४७६.
- ४१. तस्सणं वाणियग्गामस्स उत्तर-पच्छिमे दिसिभाए दृइपलासे णामं उज्जाण होत्था। (विपाकसूत्र पृष्ठ १६)
- ५२. कुंडपुरणयर मज्झेणं निगच्छेइ। जणेव णायसंडवणे उज्जाणे जेणैव असोगवरपायव तेणेव उवागच्छेइ। (कल्पसूत्र निर्णय-सागर प्रेस पत्र २८१)
- ५३. कल्पसृत्र सूत्र ५५-५६.
- ४४. कल्पसूत्र ४१-🕰
- ५५. कप्पतं क्वाए विव अर्लीक्य विभूसिय निरंदे मो, कोरिट मल्लदामिण छत्तेण धरिज्जमाणेण से यवरं चामराहि उद्धव माणिहि मंगल जय सह गया लोए अणेग गणणायग, दंडणायग, राईसर, तलवर, मांडविय मीत महामीत गणग दोवारिय अमच्च चड पीठमह नगर निगम सिद्धि मेणावर्ड मत्थवाह दृअ सीधवाल सिद्धि संपृश्चिक्ने... (कल्पमृत्र सत्र ६२)
- ४६ क्षत्रं तु क्षत्रियो राजा राजन्यो वाहुमंभवः।। महासेणेयं खनिए। (इसपर टीका लिखी है)
- ''चन्द्रप्रभस्य महासेनः क्षत्रियो राजाः।। (प्रवचनसारोद्वार सटीक)।
- ५७ तत्थ निच्चकालं रज्जंकारेत्वा वसंताणंत एव राजाणं मत्तमहम्माणि मत्त-मताणि सत्त राजानो (७७७७)। होति मत्तकायेव उपाराजानौ तत्तका सेनापित जो ततंका भाडागारिका। (अट्टकथा प. ३३६)
- प्रः घणेणं धन्नेणं रज्जेणं रहेग बलेणं वाहणेणं कोसेणं कोहुगारेण पुरेण अंते उरेणं जणपयेणं जसवाएणं वृद्धिता (कल्पस्त्र स्त्र ८९) सोवणेणं धणेणं धन्नेणं रज्जेण जावं सहविज्जेणे पीइसक्करेणं अईच अईच अभिबहुामो। सामतरायणो। वसमागया (कल्स्त्र स्त्र १०६) ५९ वीर अरिहुणेमि पासं मिल्ल व वासपञ्ज च। एए मृत्तृण जिणे अवसेसा आसि रायाणों ।।२२।। राएक्लेस् व जाया विसद्धं वंसेस् सित्तिए क्लेस्। (टीका) एव हि महावीर प्रभृत्यः पचतीर्थकृता राजक्लेष्विप विश्रुद्धवशेष् क्षित्रयक्लेष्- विज्ञित क्षीणेक्लेष्विप भवति। यथा नन्दराज-क्लं अतः उक्त कलेष् ।।२२२।। (आवश्यक निर्मीक्त २२२ आ. मलयागीर टीका)

- ५०. बहिआ य णायसडे आपृच्छिताणं णाए सव्वे दिवसे मृहुत्त सेसे कमारग्गामं समण्पत्तो।। भा. १११।। (हरिभद्र टीका) तत्र च पथंद्वयं एकों जलेन अपरः स्थल्ये। तत्र भगवान स्थल्यो गत्वानु गच्छंश्च दिवसे मृहुर्तशेषे कुमारग्राममनुप्राप्तु इति गावार्षः। (पृ. १८८)
- ६९. गौतमब्द्ध की अंतिम यात्रा महापरिनिवाणस्ता।
- ६२. डा. रामरघुवीर्रासंह मुंगेर के प्राचीन जैनतीर्थ क्षत्रियकुंड पृ. ३२ से ३८
- ६३. स्टीवेंमन कृत दी हार्ट आफ जैनिजम। पृ. २१-२२.
- ६४. हम आगे इनका आचार्य जी तथा पन्यास जी दोनों की मान्यताओं पर साथ साथ विचार करेंगे।
- ६५. देखें आचार्य श्री कृत तीर्थंकर महावीर भाग १ पृ. ८३
- ६६. पंठ कल्यार्णावजय जी कृत- श्रमण भगवान महावीर पृ. ५
- ६७ यद्यपि शास्त्र में ऐसा सकेत नहीं मिलता कि अलग-अलग स्थानों में दीक्षाएं हुईं। क्योंकि यहा के तीन पर्वतों के नाम चक्कणाणि हैं। जिस का अर्थ है कि भगवान ने इन तीनों पर्वतों पर धर्म-चक्र का प्रवर्तन किया इस का विशेष खुलासा हम पहले कर आये हैं।
- ६८ आचार्य तुलसी और मान नथमल कृत अतीत का अनावरण पृ १३१
- ६९ उपरोक्त पृ ५३२
- 70 An early History of Vaishali Page 224
- ७९ स्वामी सहजानद सरस्वती कृत ब्रह्मणं वंश विस्तार पु ३४०, ३३९
- ७२. मज्जिमनिकाय (हिन्दी अनुवाद) प १२७ पदमकेत १ प ६१९ में जातृक को वर्तमान मे जेदरडीह, मसरस्य जिला सारण (छपरा) से मिलाया गया है।
- ७३. अथ खो कपिलवत्थवामी सक्याकोसिका नारकनादृत पाइेम् भगवा अम्हाक ञातिसेठो (महापरिव्वान सृत सूत्र ५८५) यहा ञातिसेठो का अर्थ है- ज्ञाति श्रेष्ठ (उत्तम जाति)। ज्ञात या ज्ञातुकल नहीं है।
- ७४ अतीत का अनावरण पृ. १३३ (आ. त्लसी मृनि नथमल कृत)।
- ७५ आचार्य श्री विजेन्द्र स्रि कृत तीर्थंकर महावीर भाग १ ए ७१ से ७७
- ७६ रार्यागह मगध, २. चंपा-अगा, ३. तार्मालित्त बगाय। ४. कचनपुर-कलिंग, ४. वाराणसी चैव कामीय ।।१।। ६ साकंत-कोमला ७ गयपुर च कुरु ह. सीरिय कुसहाया ९. किपल-पाचाला १० ऑहछत्ता-जागला चेव।।२।। १९. वारवड्या-सोरठा १२. विदेह-मिथिला १३ वच्छ कोठ १४. निदपुर-मिडब्सा, १४. भिहलपुर मेव मलया।।३।। १६. वराड-वच्छ १७ बरणा-अच्छा, १६. भित्तंडं दसन्ता। १९. सुत्तिवड-चेदि, २० वीयभय-सिन्धसौवीरा।।४।। २१ महुरा य-सूरमेना, २२. पावा मंगीय, २३. मासपुरी-बहुा। २४ सावन्धिय कृणाला २४. कोडिवरिस च कृणाला।।४।। २६. सेवियाविय नयरी केगड अहं च आरिया भाणिया। जत्य उत्पति जिणाणं चक्कीणं रांय कणहाणं। ।।६।।

(बृहत्कल्पसूत्र उद्देशा १ पृ. ९१३)

७७. (१) अह चितसुद्ध पुरुखस्स तेरीस पुरुबरत्त कालाम्म हत्युत्तराहि जाओ कुडरगामि महावीरो। (भा. ६१)

हत्थुत्तर जोएण क्डरगामिम्स खत्तिओ जच्चो।

वज्जरिसह संघयणो भविजन विवाहो वीरो। (आवंशयक निर्युक्ति ४५९५)

एवं अभिन्यु अंवं तो बुद्धो बुद्धारीवदे सरिस म्हो।

लोगतिग देवेहि क्डरगामे महावीरो।। भा ८८।।

जावयं कुंडग्गामो जावयं देवाणं भवणं आवासं। देवेहिं या देवीहिं य अक्षिर रहिबं संचरनेहिं

(मा. २२९) आवशयक नियंक्ति हरि पृ० ६०-६४

कुंडरगामनगरं, कुडपुरनयरं, कुंडरगामनगरं (कल्पसूत्र ६६, १००, १०१-५)

अत्थि इह भरहवासे मौज्ज्ञम देसस्स मंडनं परमं।'

सिरि क्ंडरगामं नयरे वसुमई रमणि तिलय भूयं। (आ. नेमिचंद्र महा. च.)

(२) खतियकुंडग्राम नगरं सन्निवेश। खतिअकुंडग्गामे सिद्धत्यो नाम खतिरां अतिथ। सिद्धत्य भारिआए साहर त्रिसलाइ कुंच्छोस।। (आ.नि. पृ. १७८)

गमनिका क्षत्रियकुंडग्रामे सिद्धार्थौ नामे क्षत्रियोऽस्ति तत्र सिद्धर्थ भाषायां संहर तिशलायाः कुक्षाविति गाथार्थ (भा. ४२)

उत्तर-खतियकुंड सन्निवेस (आचारांग, श्रु० २ चूर्णि ३, भा. वना सूत्र ३९९, ४६२ ४०३) खित्रअकुंडग्गामनयर कल्पसूत्र २०, २५, २७, २९, ६७).

३ माहणुकुंडग्गाम, नयर, सन्निवेस।

वाहिष-महणकुंड सन्निबेस (आचारांग चू. ३ भा. सू. ३९१-९९)

माहबकुंडग्वाम नयर (कल्पसूत्र २, १४, १९, २०, २२, २४, २७, २९)

माहणकुँडग्गामे कोडालास्सगुतस्स माहणो अत्थि।

तस्स घरे उव्बण्णो देवानदाई क्चिछिस।। ।।४५७।।

- -- अस्या-व्याख्या- पृष्पोत्तराच्च्यतो **बाह्मणकुंड ग्रामे नगरे** कोडालस गोत्रो बाह्मण. ऋषभ दत्ताभिधाननो Sस्ति तस्य गृहे उत्पन्नः देवानन्दायाः कुक्षाविति गाथार्थः ।।४५७ (आवश्यक निर्मृक्ति हारि. वृत्ति पृ. १५८)
- ४ **बमनगाम** रायगिहि तंतुसाल मासखमणे च गोसाले। (नि. ४९२) कोल्लाग बहुल पायल दिव्वा गोसाल दिट्टा पावज्जा।।
- बाहिं सुवण्णंखलए पायस थाली नियद्ध गहण। ४७४ **बंसनगामे** नंदोवनद तय पच्चद्धे। चंपा दुमासखमणे वासावासं मुनि खमई।। (आ. नि. ४७५) '

🗱 १. आसम पयम्मि विय जिणिदो **चायसांडम्मि।** 

अवसेसा निक्खत्ता सहसंव वर्णाम्म उज्जतेण।। (नि. ३३१)

- एवं सदेव मण्आ-सुराए परिवृद्धी भयवं।

अभिद्युवंतो गिरीहिं संपत्तो जायवंडवजा। (भा. १०५)

बहिया या **पायसंडे** आपुच्छिताण णाये सव्वे।

दिवस मृहुत्त सेसे कुमारग्गामं समणुपत्तो।। (भा. १११)

(आवश्यक निर्युक्ति भावना हरि. टीका १३७ १८६-८७)

- २. जैणेव जायसंडे उज्जाने तेणेव उवागच्छेइ।। (आचारांग सूत्र ४०२ श्रु. २ चू. ३
- ३. **कुंडपुर नगर म**ज्ज्ञे मज्ज्ञेण णिगिच्छेइपामिगच्छेइ जेणेव **वायसंडवचे उज्याचे** जेणेव असोगवर पायवेण उवागच्छेइ।। (कल्पसूत्र)
- ४. बहुसाल अ चेड्ये, बहुसालए चड्छ।। (भगवती सूत्र)
- साहणकुंडग्गामे कुंडालिस गुत्तस्स माहणो अतिथा।
   तस्स घरे उववण्णो देवानंदाई कुच्छिस।।४५७।।

अस्यांच्याच्या- पुष्पोत्तराच्चुतो ब्राह्मणकुंडग्रामे नगरे कोडालस गोत्रो ब्राह्मण ऋषभदत्ताभिधानोऽस्ति तस्य गृहे उत्पन्नः देवानंदायाः कुक्षाविति गाथार्थः (आव. नि. हारिवृत्ति पृ. १७८) खतिअकुंडग्गामे सिद्धत्थो नाम खतिओ अतिथ।

सिद्धत्य मारिबाए साहर तिसलाई क्विडासि।। ५२।। (हरिणगमेसी दूतेण) बा. नि. पृ. १७९

- ६६. बीरप्रं बारवर्ड, को अंगऊ कोल्लायग्गामो (आ. नि. २३२५)
- ६७ विहरतो मोराक सन्निवेस प्राप्तस्य भगवतः सन्निवासी दुईज्जत नामाभिधाना पाषंडस्थो। (कन्तसूत्रटीका)
- ६८ भगवं य अद्धमागहीए भासाए धम्म-माखर्ड।। (श्यामाचार्यकृत प्रज्ञायणा सूत्र)
- ६९. संमणस्य भगवओ महाबीरस्स पिया कासवब गुणे न्तस्सणं तेओ नामधिज्यां एवमाहिज्जितंगुलेणजहा सिद्धणो वा सिज्जंसई वा जसंसेइव। समणस्य भग विओ महाबीरस्स माया वासिटुगुलेणं तीसे ताओ नाम धिज्जा। एवमाहिज्जितं तं जहा तिसल्ला। इवा विदेहदिन्नाइ वा पीइकारिणी वा (कल्पसूत्र)
- ७०. कुशलनिदश मासिक दिसम्बर १९८६ पृ. ३८
- ७१ क्शल निर्देश मासिक दिसंबर १९८६ पृ. ६८
- ७२. क्शलनिर्देश दिसंबर १९८६ पृ. २९
- ७२. श्रमण भगवान महावीर (परिशिष्ट) का जन्मस्थान क्षत्रियकुंडग्राम (जमुइ) डा. श्यामानन्दप्रसाद
- १. भरतसिंह उपाध्याय कृत बुद्धकालीन भारतीय भूगोल।
- R. Select Inscription of Bihar P. 6, 35, 3
- ३. म्निदर्शन विजय जी (त्रिपुटी) कृत क्षत्रियकुंड
- ४. डा. भगवानदास केसरी -सिकंदरा का लेख
- ५. डा. रामरघुबीरसिंह कृत मुंगेरके प्राचीन-जैनतीर्थ पृ. १६
- 6. Bihar District Gangeteers Munger (1960) P. 514
- ७. डा. रामरघुदीरसिंह-मुंगेर के प्राचीन-जैनतीर्थ पृ. १७
- न, वही पृ. १८
- भगवतो माया चेडगस्स भगिणि, भोजई चडगस्स धूया (आ. चू.)
- २. तिसलाई वा विदेहदिन्नाई वा पियकारिणी वा (आचारांग सूत्र)
- ३. टीकाकार की व्याख्या- विदेहदिन्ना त्रिशला यस्या अपत्य विदेहदिन्न
- ४. जेट्ठा कुंडगामे वद्धमाण सामिणे। जेट्ठस्स नंदीबढ्ढेणस दिन्ना (आ. टीका)
- ५. निग्गंठ णायप्त श्रमणभगवान महावीर और मांसाहार परिहार (हीरालाल द्ग्गंड)
- ६. कुलारिया छहविहा पं. व. १. उग्गा २. भोगा ३. राइन्न ४. इक्खागं ५. णाया, ६. कारेव्वा ६. स्थानांग सूत्र ४९७
- इतश्च वसुधावध्वा मौली मणिक्य सिन्निभा वैशालीति नगर्यस्त्य गरीयसी।।१८४।।
   अखडंल इवा खंड शासना पृथ्वीपित चेटी कृतश्च भूपालस्तत्रं चटकाख्यभूत।। १८४।।
- डिक्शनरी आफ पाली श्रमरनेक्स भाग २ पृ. ९४१
- ९. तएणं से किणए राया तेतीसाए दंती सहस्सिहं तेतीसाए आस सहस्सिहं तेतीसाए रह सहस्सिहं, तेतीसाए मानुस्स कोडिहिं सिद्धि संपुविटढ् व्यिढिए जाव जावेणं सुभेहिंदेसिहं सुभेहि अवरावासिहं वत्तेभाए वसमिण अंगजणवयस्स मज्जे मज्जे जेणेव विदेहे जणवए वसाली तेणेव पट्टारेत्य गमणाका
- ९०. पंचानां सिन्धु षष्टानांस नदीनां अंतरिश्रतः वाहिकानाम देशाजाः (महाभारत में बाहिक का अर्थ पंजाबवासी किया है)
- ११. मध्यऐशिया और पंजाब में जैनधर्म (हीरालाल दुग्गड़) पृ. १०६-७