

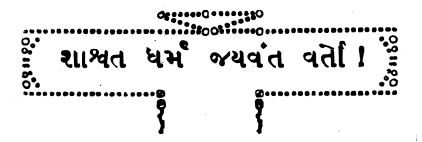
પ્રકાશક અને પ્રાપ્તિસ્થાન શ્રેયસ પ્રચારક સભાના ટ્રસ્ટીઓ વતી શ્રી જે.બી. મોદી, પ્રમુખ ૩૫, મોરવી હાઉસ, ડૉ. સુંદરલાલ બહલ પથ, ગોવા સ્ટ્રીટ, ફોર્ટ, મુંબઈ - ૪૦૦૦૦૧. ફોન - ૨૨૬૧ ૨૪૫૪

અન્ય પ્રાપ્તિ સ્થાન કિરીટભાઈ સંઘવી શ્રેયસ, ૫૦-બી સ્થા. જૈન સોસાયટી, નારણપુરા રેલવે ક્રીસિંગ પાસે, વાડજ અમુદ્યવાદ - ૩૮૦ ૦૧૩ ફોન : ૨૭૫૫ ૨૭૫૭, ૨૭૫૫ ૨૨૫૬

## ગીરીશ છોટાલાલ ભીમાણી

બી-૨, સિદ્ધાંત, શ્રોક રોડ, શારદાબાગ સામે, રાજકોટ - ૩૬૦ ૦૦૧. ફોન : (ઘર) : ૫૫૨૬૮૨૧ (દુકાન) ૨૨૨૭૩૫૦

નૂતન આવૃતિ ઈ.સ. ૨૦૦૬ વિ. સ. ૨૦૬૨ અમર પ્રીંટસ ૩૯, પોલીસ કોર્ટ લેન હેન્ડલુમહાઉસ, ફોર્ટ, મુંબઈ ૪૦૦૦૦૧.



भ્રીમત્ વીતરાગ ભગવંતાએ નિશ્ચિતાર્થ કરેલેા એવા અચિંત્ય ચિંતામણિસ્વરૂપ, પરમ હિતકારી, પરમ અદ્ભુત, સર્વ દુઃખનાે નિઃસંશય આત્યંતિક ક્ષય કરનાર, પરમ અમૃતસ્વરૂપ એવા સર્વોત્કુષ્ટ શાશ્વત ધર્મ જયવંત વર્તી ! ત્રિકાળ જયવંત વર્તી !

— શ્રીમદ્ રાજ્ય દ



## ન મ સ્કાર



सरसशांति सुधारससागरं, शुचितरं गुणरानमहाकरम् । भविकपंकज बोधदिवाकरं, प्रतिदिनं प्रणमामि जिनेश्वरम् ॥

—શ્રી ગુણરાનસરી

સરસ શાંત સુધારસના સાગર, અતિ પવિત્ર ગુણુ રૂપી રત્નાના મહાનિધિ તથા ભવ્ય જીવરૂપ કમળાને વિકસ્વર કરવા માટે દિવાકર (સૂર્ય ) સમાન શ્રી જિનેશ્વરદેવને હું પ્રતિદિન નમસ્કાર કરૂં છું.

अन्यथा शरणं नाऽस्ति, ध्वमेव शरणं मम । तस्मारकारुण्यभावेन, रक्ष रक्ष जिनेश्वरम्।।

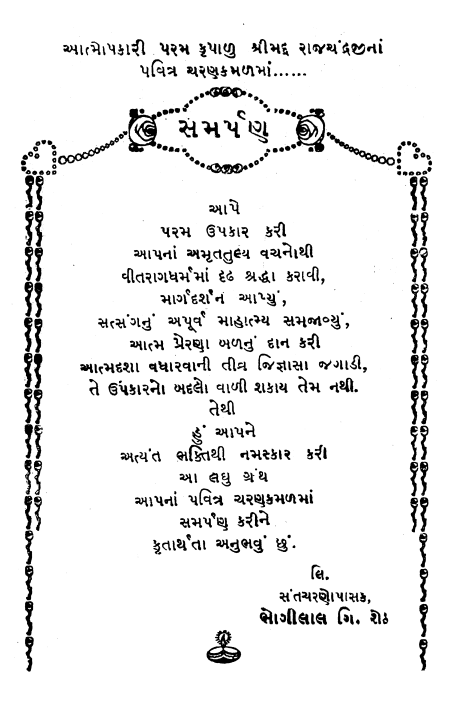
**દે જિનેશ્વર ભગવાન ! તું જ એક મને શરણ છે**, તારું **સ્વરુપ જ એક શરણ છે**, તારા વિના બીજું કાેઈ **મારે શરણ નથી. તેથી કરુણાભાવથી** મારૂં રક્ષણ કર, રક્ષણ કર !





|                         |          | •       | पानु       |
|-------------------------|----------|---------|------------|
| શાશ્વત ધર્મ જયવંત વતે   | lf       | ••••    | 3          |
| નમસ્કાર                 |          |         | 8.         |
| સમર્પણ                  | • ••••   | ••••    | \$         |
| પ્રસ્તાવના              | • ••••   |         | U          |
| પ્રકરણા :               |          | · .     | •          |
| મારા ભગવાન કેવા રૂડા    | 9 !      |         | ٩          |
| 'ભગ' શબ્દના અર્થ        | • ••••   | ••••    | ૧૩         |
| ભગવાનના પ્રેમીની વિચા   | રધારા    | ••••    | 34         |
| ભગવાનની ભક્તિનું સ્વરૂપ | 4        |         | <b>٤</b> ٩ |
| ભક્તિનાં સાધના અને પ્ર  |          |         | <٩         |
| ભગવાનને ભક્તની વિનંતિ   | à        |         | ૧૨૭        |
| ભગવાનરૂપ સત્પુરૂષનું મ  |          |         | ૧૫૩        |
| ભગવાનના ભારતનું આત્મ    |          | ••••    | ૧૭૧        |
| ભક્તનાં વિચાર-પુષ્પા    | • • •••• | • • • • | १८७        |
| ભગવાનના ભક્તની સાધ      |          | ••••    | ૨૦૫        |
| સ્મરણુ–મંત્રા           | • •••    |         | २३७        |
| પરિશિષ્ટ :              |          |         |            |
|                         |          |         | -          |
| શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર : પદેા | ••••     |         | ર૪૫        |
| • . it                  |          |         |            |







આ લઘુ કૃતિના સજેનમાં પ્રેરણા આપનાર પરમ આત્મજ્ઞાની શાંતમૂર્તિ શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્રજીનાં વચના, તથા તેમના આધ્યાત્મિક રહસ્યયુક્ત બાધ ખૂબ ઉપકારી થયેલ છે. તે ઉપકાર માટે આ આત્મા તેમને અત્યંત વિનયભક્તિ સહ વંદન કરી સંતાષ અનુભવે છે.

આ ગ્રંથમાં ભક્તિમાર્ગનું માહાત્મ્ય ખતાવવાના અને ભક્તિનું રહસ્ય પ્રગટ કરવાના અલ્પ પ્રયાસ કર્યો છે. તેમાં ભક્તિમાર્ગને પ્રાધાન્ય પદ આપી, જ્ઞાનમાર્ગને ગૌણતામાં રાખેલ છે. તેથી જ્ઞાનમાર્ગના નિષેધ કરવાના કે અપલાપ કરવાના કાઇ જ હેતુ નથી એમ સુજ્ઞ વાંચકે યથાયાગ્ય સમ જવું. મતલબ કે ભક્તિમાર્ગની યથાર્થ સાધનાથી જ્ઞાનમાર્ગ પર જિજ્ઞાસુ વિચારકે આવવાનું છે. કેમકે ભક્તિ એ જ્ઞાનના હેતુ છે, જ્ઞાન માક્ષના હેતુ છે, માક્ષમાર્ગ પામવાના હેતુ છે.

આધ્યાત્મિક વિકાસ સાધવાની જેને સાચી જિજ્ઞાસા છે, તેણુ તેા પાતાની પ્રાથમિક ભૂમિકામાં સદ્ગુરુદ્ધારા ભગવાનના સ્વરુપને એાળખી તેમનાં લાકોત્તર ઉત્તમાત્તમ ગુણેાને સમજમાં લઇ એાળખી, તેમાં અંતરથી પ્રેમ લાવી, શ્રદ્ધા કરી ભક્તિમાં જોડાવું અને બને તેટલું પ્રેમભક્તિનું આરાધન કરી ભગવાનનાં ઉપકારી વચનાના હાર્દને સમજી હૃદયમાં ઉતારવા. પરમ કૃપાળુ શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીએ પણુ કહ્યું છે કે-'સત્પુરુષને વિષે, તેનાં વચનને વિષે, તે વચનના આશયને વિષે પ્રીતિ-ભક્તિ થાય નહીં ત્યાં સુધી આત્મવિચાર પણ જીવમાં ઉદય આવવા યેગ્ય નથી.' (પત્રાંક પરર); માટે જિજ્ઞાસુ જીવે જ્ઞાનીપુરુષની પ્રીતિ-ભક્તિપૂર્વંક તેમની આજ્ઞાભક્તિનું યથાર્થ આરાધન કરવું કે જેથી તે દ્વારા કાંઈ ધન્ય પળે પરાભક્તિની-પરમાત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થાય. સુસુક્ષ જીવનું લક્ષ તે જ હાેવું જોઇએ, મતલબ કે પ્રથમ ભેદભક્તિનાં આરાધનથી અભેટભક્તિ કે જેમાં આત્મા ને પરમાત્માની એક્તાના અનુભવ છે તેની સિદ્ધિ થાય છે

ભક્તિમાગ' સહેલા છે, સરળ છે, સુગમ છે. કાંઈ પશુ ભવ્ય તેનું આનંદથી આરાધન કરી શકે છે. તેમાં ખાસ કાંઈ મુશ્કેલી નથી, કઠિનતા નથી, દાેષા ઉત્પન્ન થવાની સંભવિ તતા નથી. ભક્તિમાર્ગના થથાથ' સાધક આત્મિક વિકાસ ઝડપી ગતિથી સાધી શકે છે અને પાતાની આત્મદશા જલદી ઊચી લાવી શકે છે. તેનામાં સ્વચ્છંદાદિ દાેષા શીઘ તાએ ટળી જઇ, નમ્રતા, લઘુતા, સરળતા, સમતા આદિ ગુણા પ્રગટ થાય છે. આત્મા કાેમળ, નિર્મળ ને પવિત્ર થતા જાય છે. માત્ર ભક્તિનું રહસ્ય સમજાવું જોઇએ. એ ભક્તિ ઉત્તરાત્તર વર્ધમાન થતી થતી પરાભક્તિની છેવટની હદ સુધી પદ્ધાંચે છે અને ત્યારે આત્મા પરમાત્મરૂપ થાય છે. આત્મા અને પરમાત્માના લેદ મટે છે. પવિત્ર જૈનદર્શન અનુસાર આ ચોથા ગુણસ્થાનથી માંડી સાતમા ગુણસ્થાનની ભૂમિકા છે. ચાથે અલ્પ બે ધના પ્રકાશ છે, પાંચમે છઠ્ઠે તેથી વિશેષ છે, સાતમે વિશેષ વિશેષ સ્પષ્ટ પ્રત્યક્ષ-અત્યંત પ્રત્યક્ષ અનુભવ છે. અલ્પ થાંડા પણુ પ્રકાશ તે પ્રકાશ અંધકારના ગમે તેટલા પ્રકાર કરીએ તેમાંથી પ્રકાશનું એક કિરણુ પણુ નહીં નીકળે, માટે જ કહ્યું કે, એક ચીનગારી માત્ર કર્મરૂપી ઘાસની ગ જીને બાળી નાંખવા સમર્થ છે, તેમ અલ્પ પણુ સમ્યક્ બાધ અંગે સમજવું. સમ્યગ્દર્શનના કાંઈ અપૂર્વ અલીકિક પ્રભાવ છે, તે ભક્તિમાર્ગના યથાર્થ આરાધનથી સુગમતાએ પ્રાપ્ય છે. કેમકે જ્ઞાનમાર્ગ દુરારાધ્ય છે. આટલું પ્રસંગાચિત.

આ સ્થળે પરમકૃપાળુ **શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીના ભ**ક્તિમાર્ગ સંબ'ધી ટ'કાેત્કીર્ણું વચના જોઇએ—

'' ભગવત્ મુક્તિ આપવામાં કૃપણ નથી, પણ ભક્તિ આપવામાં કૃપણ છે. ''—પત્રીક ૨૮૩

''ઘણા ઘણા પ્રકારથી મનન કરતાં અમારાે દઢ નિશ્ચય છે કે ભક્તિ એ સર્વોપરી માર્ગ છે, અને તે સત્પુરુષના ચરણુ સમીપ થાય તાે ક્ષણુવારમાં મેહ્સ કરી દે તેવા પદાર્થ છે."--પત્રાંક ૨૦૧

ં પ્રભુભક્તિમાં જેમ અને તેમ તત્પર રહેવું, માેક્ષના એ ધુર ધર માર્ગ મને લાગ્યાે છે. ગમે તાે મનથી પણ સ્થિર થઇને બેસી પ્રભુભક્તિ અવશ્ય કરવી યાેગ્ય છે. મનની સ્થિરતા થવાનાે મુખ્ય ઉપાય હમણા તાે પ્રભુભક્તિ સમજો, આગળ પણ તે અને તેવું જ છે. "—પત્રીક ૩૮૦ "શુદ્ધ ચિદાનંદસ્વરૂપ, અનંત સિદ્ધની ભક્તિથી તેમજ સર્વ દ્રષણુરહિત, કર્મમલરહિત, મુક્ત, નિરાગી, સકળ ભય રહિત, સર્વ જ્ઞ, સર્વ દર્શી જિનેશ્વર ભગવાનની ભક્તિથી આત્મશક્તિ પ્રકાશ પામે છે....દર્ષણુ હાથમાં લેતાં જેમ મુખાકૃતિનું ભાન થાય છે, તેમ સિદ્ધ કે જિનેશ્વરસ્વરૂપનાં ચિંતવનરૂપ દર્પણુથી આત્મસ્વરૂપનું ભાન થાય છે....તેમના ચિંતવનરૂપ દર્પણુથી આત્મસ્વરૂપનું ભાન થાય છે....તેમના ઉપકારને લીધે પણુ તેઓની ભક્તિ અવશ્ય કરવી જોઇએ. વળી તેઓના પુરુષાર્થનું સ્મરણુ થતાં પણુ શુભ વૃત્તિઓના ઉદય થાય છે, જેમ જેમ શ્રી જિનના સ્વરૂપમાં વૃત્તિ લય પામે છે, તેમ તેમ પરમ શાંતિ પ્રગટે છે. ઈજ્ "

" ભક્તિ જ્ઞાનનાે હેતુ છે, જ્ઞાન માક્ષના હેતુ છે. " —પત્રીક પ૩•

''શુભ શીતળતામય છાંય રહી, મનવાંછિત જ્યાં ફળપ'ક્તિ કહી; જિનભક્તિ ગ્રહા તરુકલ્પ અહેા, ભજીને ભગવ'ત ભવ'ત લહા." '' પ્રભુભક્તિ ત્યાં ઉત્તમ જ્ઞાન, પ્રભુ મેળવવા શરૂ ભગવાન. "

" જ્ઞાનમાર્ગ દુરારાધ્ય છે : પરમાવગાઢ દશા પામ્યા પહેલા તે માગે પડવાનાં ઘણાં સ્થાનક છે. સંદેહ, વિકલ્પ, સ્વચ્છંદતા, અતિ પરિણામીપણું એ આદિ કારણે વારંવાર જીવને તે માગે પડવાના હેતુઓ થાય છે; અથવા ઊધ્વ બૂમિકા પ્રાપ્ત થવા દેતા નથી. ''કિયા માગે' અસદ્ર અભિમાન, વ્યવહાર આગ્રહ, સિદ્ધિમાહ, પૂજાસત્કારાદિ યાેગ, અને દૈહિક ક્રિયામાં આત્મ-નિષ્ઠાદિ દેાષાના સંભવ રહ્યો છે.

કાેઈક મહાત્માને બાદ્ર કરતાં ઘણા વિચાારવાન જીવાેએ ભક્તિમાર્ગના તે જ કારણેાથી આશ્રય કર્યો છે અને આજ્ઞા-શ્રિતપણું અથવા પરમ પુરુષ-સદ્દગુરૂને વિષે સર્વાપ'ણુ શિરસા-વંઘ દીઠું છે અને તેમ જ વર્ત્યા છે. "—પત્રાંક ક્લ્ટ્ર

આ બધાં વચના અતિ સ્પષ્ટ અને સ્વયં પ્રકાશિત છે, તેથી તે સંબંધે કાંઇ વધુ કહેવાની આવશ્યકતા રહેતી નથી. આ સંસાર દુ:ખના સમુદ્ર છે, તેમાં સુખ તાે શું, સુખની છાયા સરખીયે નથી, એવું જેને સત્પુરુષના અનુગ્રહે લક્ષ થયું છે, અને તેથી તેનાથી છૂટવાની કામના ઉત્પન્ન થઇ છે અને પાતાના સહજ અનંત અવ્યાબાધ આત્મિક સુખવાળા આત્માની શુદ્ધ સ્વરૂપે પ્રાપ્તિ કરવાની જિજ્ઞાસા થઈ છે, તેણુ તાે સર્વોત્તમ ભક્તિમાર્ગના આશ્રય કરવા ઘટે છે. ભક્તિ ગ્રાનના હેતુ છે એટલે ભક્તિના પ્રભાવથી શાસ્ત્રમાં નથી, સાંભળવામાં નથી એવું રહસ્યભૂત જ્ઞાન પ્રગટ થાય છે, તેના અળથી ભેદના ભેદ ખુદ્ધાં થતા જઈ સમજાતા જાય છે.

તેથી તેા પરમ શાસ્ત્રજ્ઞ, અનેક ઉત્તમ બ્ર'થાના પ્રણેતા પ્<sub>જ</sub>ય ઉપાધ્યાય શ્રી ય**શાવિજયજી મહારાજ પા**તાની એક કુતિમાં પ્રકાશે છે કે :— सारमेतन्मया लब्धं श्रुताब्धेरवगाहनात् । भक्तिभागवती बीजं परमानंदसंपदाम् ।।

મે' શ્રુતસાગરનું અવગાહન કર્યું તેા તેમાંથી મને એટલાે જ સાર મળ્યાે કે, ભગવાનની ભક્તિ એ જ પરમાન દ સંપદાએાનું બીજ છે.

' મુ<mark>ક્તિથી અધિક તુંજ ભક્તિ મુજ મન વસી '…</mark>.ઈ૦ —શ્રી ૠ૦ જિન સ્તવન, ઉ. શ્રી યશાવિજય

આ ઉપરથી ભક્તિમાર્ગ નું માહાત્મ્ય સમજી શકાય તેમ છે. ભક્તિ એ મુખ્યપણુ આજ્ઞાના આરાધનની અપેક્ષા રાખે છે ને 'આજ્ઞાનું આરાધન એ જ ધર્મ, આજ્ઞાનું આરાધન એ જ તપ.'

'आणाए घम्मो आणाए तवो ' એ શાસ્ત્રવચન છે. આત્મજ્ઞાની શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી પણુ એ જ હેતુને જણાવતાં સમસ્ત દ્વાદશાંગીનાં સારભૂત વચનાે પ્રકાશે છે કે-

''સર્વ દુઃખથી સુક્ત થવાના અભિપ્રાય જેને થયા હાય તે પુરુષે આત્માને ગવેષવા, અને આત્મા ગવેષવા હાય તેણે યમ-નિયમાદિક સર્વ સાધનના આગ્રહ અપ્રધાન કરી સત્ સ ગને ગવેષવા તેમ જ ઉપાસવા. સત્સ ગની ઉપાસના કરવી હાય તેણે સ સારને ઉપાસવાના આત્મભાવ સર્વથા ત્યાગવા. પાતાના સર્વ અભિપ્રાયના ત્યાગ કરી પાતાની સર્વ શક્તિએ તે સત્સ ગની આજ્ઞાને ઉપાસવી. તીર્થ કર એમ કહે છે કે જે કાેઇ તે આજ્ઞા ઉપાસે છે તે અવશ્ય સત્સંગને ઉપાસે છે, એમ જે સત્સંગને ઉપાસે છે તે અવશ્ય આત્માને ઉપાસે છે, અને આત્માને ઉપાસનાર સર્વ દુઃખથી મુક્ત થાય છે. "

( દ્રાદર્શાગીનું સળંગ સૂત્ર )

" સ્વરૂપલક્ષે જિન આજ્ઞા આધીન જો."

સ્વસ્વરૂપના લક્ષપૂર્વંક ભ૦ જિનની આજ્ઞાનું આરાધન અથવા જ્ઞાની પુરુષની આજ્ઞાનું આરાધન એ જ ધર્મ ને એ જ તપ. ' આણાએ ધર્મ્મા 'નું રહસ્ય એ જ છે તથા ભક્તિ-માર્ગનું રહસ્ય પણુ એ જ છે. એમાં યમ નિયમાદિક સવ<sup>°</sup> સાધના સમાવેશ પામી જાય છે.

ઉપરાેક્ત ભાવ ખતાવવા માટે યાેગાદિ વિષયા પર અનેક ગ્રંથા રચનાર બહુશ્રુત ગુપ્તરહસ્યના દર્શંક મહ**ર્ષિ હરિસદા**-થાર્થજી સ્વરચિત 'અષ્ટક' ગ્રંથમાં જણાવે છે કે—

'यस्य चाराधनोपायः सदाज्ञानाभ्यास एव हि । यथाशक्ति विधानेन नियमात्स फलप्रदः ॥ अहिं सा स त्य म स्ते यं ब्रह्म च यं म सं ग ता । गूरूभक्तिस्तपो ज्ञानं सत्पुष्पाणि चचक्षते ॥ '

અર્થાત—પ્રભુની આરાધનાનેા શ્રેષ્ઠ ઉપાય તેની આજ્ઞાનું આરાધન નિત્ય કરવું એ જ છે. આરાધન યથાશક્તિ વિધાનથી નિશ્વર્ય ફળદાયી થાય છે. અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, બ્રદ્ધચર્ય, અસ ગતાં, સદ્રગ્રુટુલક્તિ, તપ, જ્ઞાન એ રૂપી સત્પુષ્પાથી તે મુસુક્ષુ લગવાનની પૂજા કરે છે.

વળી એજ આશય પ્રદર્શિત કરનાર શ્રીમદ્દ રાજય ંદ્રજીનાં વચનાે આ સ્થળે ઉતારીએ છીએ. તેેેઆશ્રી પત્રાંક ૮૫૫માં જણાવે છે કે :--

'' પરમ પુરુષની મુખ્ય ભક્તિ, ઉત્તરાત્તર **ગુણુની** વૃદ્ધિ ધાય એવા સદૂવર્ત નથી પ્રાપ્ત થાય છે, ચરણપ્રતિપત્તિ (શુદ્ધ આચરણુની ઉપાસના) રૂપ સદૂવર્તન જ્ઞાનીની મુખ્ય આજ્ઞા છે, જે આજ્ઞા પરમ પુરુષની મુખ્ય **ભ**ક્તિ છે. "

અત્રે ' શુદ્ધ ' શખ્દના પ્રયાગ થયા હાવાથી સમ્યગ્ દર્શનપૂર્વંક અહિંસાદિ સદૂવર્તાન સમજવા યાગ્ય. ' ચરણ-પ્રતિપત્તિ 'ની સિદ્ધિ ત્યારે જ થાય છે. મહર્ષિ હરિલદ્રા ચાર્યજીનાં વચનામાં ' જ્ઞાન ' અને 'અસંગતા' શખ્દથી પણ એજ આશય નીકળે છે. યથા 'દ્રવ્યસ્ય સિદ્ધે चरणस्य સિદ્ધિ' આત્મદ્રવ્યની સિદ્ધિ થયે ચારિત્રની સિદ્ધિ–ચારિત્રની સમ્યક્તા.

આ ઉપરથી ભક્તિનું માહાત્મ્ય અને રહસ્ય, તેનેા ઉત્તરાત્તર વિકાસક્રમ સમજાશે. ભક્તિનું ફળ ખતાવવા શારત્રામાં કહ્યું છે કે–

तद्वत्तोर्थकरान्ये त्रिभुवनभावप्रभावकान् भक्त्या। समुपाश्रिता जनास्ते भवशीतमपास्य यान्ति शिवम् ॥ અर्थात् –' तेनी केभ त्रष्ठे क्षुवनना कावेाने प्रगट કરનાર શ્રી તીર્થ'ંકરાેના જેએા ભક્તિપૂર્વંક આશ્રય કરે છે, તેએા ભવરૂપી શીતને દ્ભર કરી માેક્ષને પામે છે. '

' શીત ' શબ્દ અંત્રે ' તાપ ' અર્થમાં સમજાય છે. ' ભવરૂપી તાપ '

भतीए जिणवराणां खिज्जति पुव्वसंचिय कम्मा। गूणपगरिसबहुमाणो कम्मणदवाणळो जेण।।

અર્થાત:-' શ્રી જિનેશ્વરાની ભક્તિથી પૂર્વે ઉપાર્જન કરેલા કર્મા નારા પામે છે. કારણુ કે ગુણુપ્રકર્ષનું બહુમાન એ કર્મ'રૂપી વનને બાળવા માટે દાવાનળ સમાન છે '

ગ્રંથ છાપવાનું કામ ભાવનગર, સાધના મુદ્રણાલયવાળા શ્રી ગીરધરભાઈ કુલચંદ શાહે પૂખ કાળજીપૂર્વંક અને ઉદ્વસિત ભાવથી કરેલ છે તે માટે તેમના પણ આભાર માનવાનું ઉચિત સમજીએ છીએ.

મુદ્રણુ અંગે કાેઇ ભૂલ રહી જવા પામેલ હાેય તે સુજ્ઞ વાંચકે સુધારી લઇ વાંચવા વિનતિ છે.

' સહ્યુર્વાનું ચાગભળ જગતનું કલ્યાણ કરે ?

સંતચરણેાપાસક **ભાેગીલાલ ગિ. રાઠ** 

Jain Education International

**ઢ૪**, મેારબી હાઉસ

ગાવા રદ્રીટ, **મુંભઇ–૧** 

dl. 11-0-1605

# જિનભક્તિ–પ્રયાેજન



" જિનપદ નિજપદ એકતા, ભેદભાવ નહીં કાંઈ; લક્ષ થવાને તેહના, કહ્યાં શાસ્ત્ર સુખદાયિ. " —શ્રીમદ્દ રાજ્ય દ્રછ

શ્રી જિન લગવાતનું જેવું શુદ્ધ આત્મસ્વરુપ છે, તેવું જ શુદ્ધ નિશ્ચયનયની દષ્ટિએ આ આત્માનું મૂળ સ્વરુપ છે માત્ર કર્મ-ઉપાધિકૃત-ઔપાધિક લેદ છે, પણુ મૂળ સ્વરુપદષ્ટિથી તે બન્નેમાં કંઈ પણુ લેદ નથી. જેવું 'અન'ત સુખ સ્વરુપ ' તે જિનપદ છે, તેવું જ ' મૂળ શુદ્ધ તે આત્મપદ છે ' આ જિનપદ અને નિજપદની એકતા છે, એ લક્ષ થવાને માટે જ સુખદાયક એવા સર્વ શાસ્ત્રનું નિરૂપણુ છે અને એ જ આ બક્તિનું પ્રયોજન છે.

" ક્રચ્છે છે જે જોગીજન, અનંત સુખસ્વરુષ; મૂળ શુદ્ધ તે આત્મપદ, સાંચાેગી જિનસ્વરુપ. " —શ્રીમદ્દ રાજ્યંદ્રજી



# મારા ભગવાન કેવા રડા છે!

# અહેા આશ્ચર્ય ! પરમ આશ્ચર્ય !





હે પ્રભુ! આપતા ઉપકાર અનંત છે. એ ઉપકારતા બદલા કેમ વાળી શકાય? ઉપકાર માટે કરી કરી વારવાર વંદન કરું છું.

દુઃખાર્ત અને શાકાર્ત એવા આ સંસારના સ્વરૂપનું સત્ય સ્વરૂપે દર્શન કરી, સંસારમાં રહીને સંસારરાગ મટાડવાની અદિ્તીય અને અમેાધ ઔષધિની શાધ કરી સંસારના છેદ કર્યા તથા જીવના કલ્યાણ અર્થે પરમ ઉદારતાથી પરમ ઔષધિ પ્રકાશિત કરી, શાશ્વત સુખના શ્વાશ્વત માર્ગ સર્વ કાળને માટે ખુલ્લા મૂકતા ગયા, એવા ધીર વીર તીર્થ કર વીતરાગ પ્રભુજીને અત્ય ત ભક્તિથી ત્રિકાળ વ'દન હાે! સમય સમયના વંદન હાે!



• • • • • • • • • • •

# મારા ભગવાન કેવા રૂડા છે! અહાે, આશ્ચર્ય, પરમ આશ્ચર્ય!

· · · · · · · · · · · · ·

હે પ્રભુ, આપ...

| પરમ | શુદ્ધ  | છેા, | પરમ | બુદ્ધ | છેા,        |
|-----|--------|------|-----|-------|-------------|
| પરમ | ज्ञानी | છેા, | પરમ | દશી°ં | <b>છ</b> ા; |
| પરમ | સુખી   | છેા, | પરમ | આન દી | છેા.        |

| પરમ | શાંત  | છેા,  | પરમ | કાંત | છેં, |
|-----|-------|-------|-----|------|------|
| પરમ | શીતળ  | છેા,  | પરમ | વિમળ | 91;  |
| પરમ | સીમ્ય | છેા,  | પરમ | શીત  | છેા. |
|     |       | ••••• | •   |      |      |

| પરમ  | ધીર   | છેા, ં | પરમ | વીર    | છેા, |
|------|-------|--------|-----|--------|------|
| પરસ્ | ગ લીર | છેા,   | પરમ | ઉદ્યાર | છેા; |
| પરમ  | શરુ   | છેા,   | પરમ | वैद्य  | છેા. |

## ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

| પરમ | નિરાગી છેા,          | પરમ નિર્મોહી છેા,                |
|-----|----------------------|----------------------------------|
| પરમ | <u>નિરીહ</u> છેા,    | પરમ <u>નિમ<sup>°</sup>મ</u> છેા; |
| પરમ | <u>નિર્માની</u> છેા, | પરમ નિર્માયી છેા,                |
| પરમ | નિર્લાભી છેા,        | પરમ નિવિંકારી છે.                |

| પરમ | ક્ષમાવંત | છેા, | પરમ | વિનમ્ર   | છેા, |
|-----|----------|------|-----|----------|------|
| પરમ | સરળ      | છેા, | પરમ | સં તાેથી | છેા; |
| પરમ | નિઃસ્પૃહ | છેા, | પરમ | નિલિય    | છેા. |

| પરમ | પિતા          | છેા, | પરમ | ભ્રાતા     | છેા, |
|-----|---------------|------|-----|------------|------|
| પરમ | ત્રાતા        | છેા, | પરમ | રક્ષાકત્તી | છેા; |
| પરમ | મિત્ર         | છેા, | પરમ | સખા ્      | છેા, |
| પરમ | બ <b>ંધ</b> વ | છેા, | પરમ | સ્નેહી     | છેા. |

પરમ ધૈર્યાવ′ત છેા, પરમ વીર્યવ′ત છેા; પરમ વૈરાગી છેા, પરમ શુક્લધ્યાની છેા.

## એવા....

જિજ્ઞાસુ જીવેાના **પ**રમ પૂજ્ય, પરમ સેવ્ય, પરમ ઉપાસ્ય, પરમ આરાષ્ય,

لا

પરમ ધ્યેયરૂપ પરમ ઇષ્ટ, પરમ મિષ્ટ, પરમ વદ્યભ, પરમ વાલેસરી; પરમ માહન, પરમ સાહન, પરમ નાથ, પરમ સાથ; પરમ નંદન, પરમ વંદન.

એવા....

| માેક્ષમાર્ગના | નેતા,   |
|---------------|---------|
| કમદળના        | ભેત્તા; |
| ં તત્ત્વેાના  | જ્ઞાતા, |
| કેવળસુખના     | દાતા;   |
| અભયદાન        | દાતા.   |

| કર્મના             | કાળ,    | કમ <sup>°</sup> ના | શત્રુ,  |
|--------------------|---------|--------------------|---------|
| કમ <sup>૧</sup> ના | સંહારક, | કમ°ના              | વિનાશક; |
| કમ°ના              | દાહક,   | કમ°ના              | મારક.   |

## એવા....

ભવ્ય જીવના હુદયના નવસરહાર, કરૂષ્ટ્રાના સાગર, સમતાના અગર; ક્ષમાના સમુદ્ર, શાંતિના ઉદ્ધ.

## वाछीना पद्मसरे।वर, किनशासनना शछ्गार.

| અમૃતના | સાગર,  | પીયૂષના | ભાંડાર, |
|--------|--------|---------|---------|
| સુધારસ | લાેગી, | આનંદરસ  | ભાેગી.  |

આ ત્મા રામી, આ ત્મવિશ્રામી; આ ત્મપરિણામી.

એવા....

ગુણ સમૂહના ભંડાર, પ્રકાશના કરનાર; દિવ્ય તેજપુંજના ધર્ત્તા, સર્વ તિમિરપુંજના હત્તાં.

અનાથના નાથ, અસહાયના સાથ, અશરણના શરણ, વિલ્લોના હરણ; તરણુ તારણ, મરણુ મારણ. એવા અનંત અનંત અનુપમેય, લેાકેાત્તર ગુણેાના ધારક; સહ્રુજાત્મસ્વરૂપ પરમ ગુરુ, વીતરાગ પરમાત્મા.

ચૈતન્યઘન પ્રભુ, જ્યાેતિસ્વરૂપ વિભુ, અનંત ઐશ્વર્યના ધણી, રત્નત્રયના મુકુટમણિ

## એવા...

મુક્તિસુંદરીના વરરાજા, ગણુધરપ્રભુના ગુરુરાજ, ચાેસઠ ઈન્દ્રોથી પૂજનિક, વંદનિક, અર્ચંનિક; શ્રી દેવાધિદેવ, દેવદેવેશ્વર નાથ !

શ્રી તીર્થ કર મહાપ્રભુજને આત્ય ત આત્ય ત પૂર્ણ વિનયસહ ભક્તિથી ત્રિકાળ ત્રિવિધ વ દન હાે! વ દન હાે! સમયાત્મક નમસ્કાર હાે! નમસ્કાર હાે!



ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

## હે ભગવાન !

## આપના એકેક ગુણના વિસ્તાર અનંત છે.

આપતા એવા અતુપમ, અદ્ભુત, આશ્ચિય કારક, વિસ્મયકારક, અચિંત્ય, કલ્પનાતીત, વચનાતીત, વચન– અગાેચર, ઇન્દ્રિય–અગાેચર, બુદ્ધિ–અગાેચર અનંત અનંત ગુણેાતું હું પામર શું વર્ણું કરી શકું ? અનંત શક્તિને હીનબુદ્ધિ કેવી રીતે ન્યાય આપી શકે ?

માત્ર સ્વલ્પ મતિથી યથાશક્તિ કહેવાના ભાવ કર્યા છે. તેમાં રહેલી ત્રુટિએા, ક્ષતિએા, ભૂલેા, દેાષાની આત્મભાવે ક્ષમા ચાહું છું.

હે પ્રભુ ! આપના એકેક ગુણુનેા વિસ્તાર અન'ત છે, અપાર છે, અદ્ભભુત છે.

> એ સર્વ ગુણાની પ્રાપ્તિ અર્થ, આત્મદશા પરમ ઉજવળ થવા માટે; સ્વકલ્યા છુના ઉત્કૃષ્ટ હેતુએ, સર્વેહ્યુષ્ટ શુદ્ધિ અને સિદ્ધિ માટે...

હે લગવ'ત ! આપના અચિંત્ય દ્રવ્યની પૃર્થુ શુદ્ધિરૂપ લાેકાત્તર ગુણેાનું સ્મરથુ કરૂં છું, ચિંતન કરૂં છું, સન્માન કરૂં છું, સત્કાર કરૂં છું, બહુમાન કરૂં છું. આપના એકેક ગુ**ણ**ને પૂર્ણું પ્રેમથી, પૂર્ણું ભાવથી, પૂર્ણું સ્નેહથી, અહા અહાે ભાવથી વંદન કરૂં છું, પ્રણામ કરૂં છું, નમસ્કાર કરૂં છું.

હુદયના શુદ્ધ ભાવથી, અંતરના ઉલ્લાસથી, અંતઃકરણુના એકાગ્ર પરિણામથી આપના પ્રત્યેક ગુણુનું સ્તવન કરૂં છું, કીર્તાન કરૂં છું, પૂજન કરૂં છું, અર્ચન કરૂં છું.

## હે ભગવાન ! અવિતય, આશાતના બદલ ક્ષમા થાહું છું.

હે પ્રભા ! આપની તથા આપના કાેઇ ગુણુની જાણતાં અજાણતાં, પ્રમાદપણે, અનુપયાગપણે, ઉન્મત્તપણે કે અશુભ યાેગે કાેઇ પણ પ્રકારની આશાતના, વિરાધના કરી અવિનય આદિ અપરાધ, દાેષ કર્યા હાેય, કરાવ્યા હાેય, કરતા પ્રત્યે અનુમાદ્યા હાય તાે તે સવે<sup>°</sup>ને આપની પાસે અનંત સિદ્ધ ભગવંત ને કેવળી ભગવંતની સાક્ષીએ બે હાથ જોડી, માન માડી, મસ્તક નમાવી અતિ વિનસ ને દીનભાવે પશ્ચાતાપપૂર્વંક ખમાવું છું. આપની કૃપાથી મારા તે સર્વ દાેષા ક્ષય થાઓ, ક્ષય થાઓ !

## હે કૃપાનિધાન !

આપની પરમ શાંત, પરમ કાંત, પરમ વીતરાગ, મુખ-મુદ્રાનાં પવિત્ર દર્શન કરી આ અપવિત્ર નેત્રને પવિત્ર કરૂં છું.

ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

આપના ઉત્તમાત્તમ સવેહિકુષ્ટ ગુણેાનું શ્રવણ કરી આ અપવિત્ર કર્ણને પવિત્ર કરૂં છું.

આપના અચિત્ય, નિમ<sup>૬</sup>ળ ગુણેાની અનુપમ સુવાસથી આ અપવિત્ર નાસિકાને પવિત્ર કરૂં છું.

આપના વચનાતીત સવેત્તિમ ગુણેાનું સ્તવન કરી, પરમાર્થ રસનેા આસ્વાદ લઈ આ અપવિત્ર જી**લને પવિત્ર** કરૂં છું.

આપના વચન–અગાચર ગુણાની શીતળતાથી આ અપવિત્ર્તવચાને પવિત્ર કરૂં છું.

તે સવ<sup>°</sup> વડે અશાંત, મલિન અને સમયે સમયે પર ભાવમાં કુદકા મારતા અપવિત્ર મનને શાંત અને પવિત્ર કરૂં છું.

અને તેથી કરીને આ આખા અપવિત્ર અને દુર્ગ'ધ મારતા ભયંકર અશુચિમય મલિન દેહને પવિત્ર કરૂં છું અને આપના અદૂભુત ગુણેાનું સ્મરણ કરી, દેહાત્મભાવથી પર થવાને ઉદ્યમી થઇ મારા આત્માને ઉજમાળ કરૂં છું.

#### અને...

## હે કરણાના અખૂર ભંડાર!

તેમ કરવામાં પણ આપ શ્રીમદ્દ ભગવંતની બેહદ કૃષા જ કારણુભૂત છે, આપની કરૂણુામય દષ્ટિ જ સહાયભૂત છે. તે અનુપમ કૃપાના કારણે હું, આપનું નાનું બાળક, આપના અત્યંત અત્યંત ઉપકાર માનું છું, આભાર માનું છું. અને,

#### આપને

| પ્રણામ | કર્  | છું. |
|--------|------|------|
| વંદન   | ુ કર | છું. |
| નમન    | કર્  | છું. |



. લક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

### પૂરક વચનામૃત

## આત્મજાગ્રતિપૂર્વંક સામ્યભાવની પરાકાષ્ઠા

સર્વ દ્રવ્યથી, સર્વ ક્ષેત્રથી, **સ**ર્વ કાળથી અને સર્વ ભાવથી જે સર્વ પ્રકારે અપ્રતિબંધ થઈ નિજરવરુપર્મા રિથત થયા તે પરમ પુરુષેાને નમરકાર.

#### × **x** ×

દેહ પ્રત્યે જેવા વસ્ત્રના સંબંધ છે, તેવા આત્મા પ્રત્યે જેણે દેહના સંબંધ યથાતથ્ય દીઠા છે, ગ્યાન પ્રત્યે તરવારના જેવા સંબંધ છે તેવા દેહ પ્રત્યે જેણે આત્માના સંબંધ દીઠા છે, અબદ્ધરપષ્ટ આત્મા જેણે અનુલબ્યા છે, તે મહત્પુરુષાને જીવન અને મરણુ બન્ને સમાન છે.

#### × ×

અત્રાનથી અને સ્વસ્વરુપ પ્રત્યેના પ્રમાદથી આત્માને માત્ર મૃત્યુની બ્રાંતિ છે, તે જ બ્રાંતિ નિવૃત્ત કરી શુદ્ધ ચૈતન્ય નિજ-અનુભવ પ્રમાણુમાં પરમ જાગ્રત થઈ ગ્રાની સદાય નિર્ભય છે. એ જ સ્વરુપના લક્ષથી સર્વ જીવ પ્રત્યે સામ્યભાવ ઉત્પન્ન થાય છે. સર્વ પરદ્રવ્યથી વૃત્તિ વ્યાવૃત્ત કરી આત્મા અકલેશ સમાધિને પામે છે.

પરમ સુખરવરુપ. પરમેાત્કૃષ્ટ શ્રીત, શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરુપ સમાધિતે સર્વ કાળને માટે પામ્યા તે ભગવ તને નમરકાર, તે પદર્મા નિરંતર લક્ષરૂપ પ્રવાહ છે જેના તે સત્પુરુષોને નમરકાર.

--- શ્રીમદ્દ રાજ્ય પત્રાંક, ૮૩૩

X

# 'ભગ' શબ્દના અર્થ



#### પૂરક વચનામૃત

## સંસારની અશરણતા

' સમરત સંસાર મૃત્યુ આદિ ભયે અશરણ છે તે શરણના હેતુ થાય એવું કલ્પવું તે મૃગજળ જેવું છે. વિચારી વિચારીને તીર્થ કર જેવાએ પણ તેથી નિવર્તવું, છૂટવું એ જ ઉપાય શાે ધ્યાે છે. તે સંસારના મુખ્ય કારણ પ્રેમબ ધન તથા દ્વેષબ ધન સર્વ જ્ઞાનીએ સ્વીકાર્યા છે. તેની મૂંઝવણે જીવને નિજવિચાર કરવાના અવકાશ પ્રાપ્ત થતા નથી, અથવા થાય એવા યાેગે તે બ ધનના કારણથી આત્મવીર્ય પ્રવર્તી શકતું નથી, અને તે સૌ પ્રમાદના હેતુ છે. અને તેવા પ્રમાદે લેશમાત્ર, સમયકાળ પણ નિર્ભય રહેવું કે અજાગૃત રહેવું તે આ જીવનું અતિશય નિર્બળપશું છે, અવિવેકતા છે, બ્રાંતિ છે, અને ટાળતાં અસ ત કઠણ એવા માહ છે. '

પત્રીક, પક્ક

×

×

X

' જન્મ–જરા–મરણાદિ દુઃખે કરી સમરત સંસાર અશરણ છે. સર્વ પ્રકારે જેણે તે સંસારની આરથા તજી તે જ આત્મ-રવભાવને પામ્યા છે અને નિર્ભય થયા છે. વિચાર વિના તે સ્થિતિ જીવને પ્રાપ્ત થઇ શકતી નથી, અને સંગના માહે પરાધીન એવા આ જીવને \*વિચાર પ્રાપ્ત થવા દુર્લલ છે. '

--- શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર

## \* વિચાર=સ્વ-પરનાે વિવેક, જઢ-ચેતનનું બેદનાન,



# 'ભગ' શબ્દના અર્થ

ભગવાન અથવા ભગવ ત એટલે 'ભગ'વાળા ત્યાં ભગ શખ્દના ઘણા અર્થ થાય છે.

" भगोऽर्कज्ञान माहारम्य यशो वैराग्य मुक्तिषु । रुपवीर्य प्रयत्नेच्छा श्री धर्में श्चर्य योनिषु ॥ "

આ ગાથાથી ભગ શખ્દના અર્થ (૧) અર્ક (૨) જ્ઞાન (૩) માહાત્મ્ય (૪) યશ (૫) વૈરાગ્ય (૬) સુક્રિત (૭) રૂપ (૮) વીર્ય (૯) પ્રયત્ન (૧૦) ઇથ્છા (૧૧) શ્રી (૧૨) ધર્મ (૧૩) ઐશ્વર્ય અને (૧૪) ચાનિ થાય છે; તેમાંથી પહેલા અને છેલ્લા (અર્ક તથા ચાનિ) અર્થ છેાડી બાકીનાં અર્ધ જેમના સંબંધમાં રહ્યા છે તે ભગવાન કહેવાય છે.

#### গ্রান

હે શ્રી તીર્થ'કર પ્રભુ! આપને ગર્ભાવાસથી જ ત્રણ નિર્મળ જ્ઞાન—મતિ, શ્રુત, અવધિ હેાય છે, તે આપના અતિશય છે. આપ દીક્ષા અંગીકાર કરા છેા ત્યારે ચાેશું મનઃપર્યવજ્ઞાન પ્રગટે છે અને આપ ચાર જ્ઞાનના ધર્ત્તા થાએા છેા એ આશ્ચર્યકારક ઘટના છે. અને ત્યારપછી આપ ચાર ઘાતી કર્માના સ'પૂર્ણું ક્ષય કરા છા, ત્યારે અનંત પદાર્થા અને તેના પર્યાયાને એક જ સમયમાં જાણવા દેખવા-વાળું કેવળજ્ઞાન પ્રગટાવા છા તેથી આપનું સર્વજ્ઞ સર્વ-દર્શાંપણું સિદ્ધ થાય છે. એ આપ ભગવંતનું જ્ઞાન અમારૂં બહુમાન આકર્ષે છે.

#### માહાત્મ્ય

હે પ્રભુ ! આપના માહાત્મ્યનું શું વર્ણુન કરૂં ? તે તેા વર્ણુનાતીત છે, છતાં થાડું પણુ ખતાવી–તે કહીને આત્મ-સંતાષ લઈ કૃતાર્થ થઉં છું.

પ્રભુ ! આપના બધા કલ્યાથુકા-ગર્ભમાં આવવું, જન્મ, દીક્ષા, કેવળજ્ઞાન અને સિદ્ધત્વ-પ્રભાવના અતિશયવાળા હાેઈ તે સમયે સમસ્ત નારકી અને સ્થાવર જીવાેને પશુ એક સમયની શાતા ઉપજે છે. ઘાેર અંધકારથી સદા વ્યાપ્ત એવા નરકમાં પશુ એક સમય માટે પ્રકાશ પથરાય છે. એ આપના અતિશય બુદ્ધિગમ્ય કેમ થાય ?

દે પ્રભુ ! આપ ગર્ભંમાં આવતા પહેલાના છ માસે ક્ષાયિક સમકિતી એવા માતાપિતાની યશકીર્તિ ચાતરફ ફેલાય છે અને સમૃદ્ધિની વૃદ્ધિ થાય છે. ગર્ભમાં પ્રવેશ કરા છેા ત્યારથી તાે આપના અત્યુત્તમ ઉચ્ચ કુળમાં જાણે ધન, વૈભવ, યશ આદિની વૃષ્ટિ થતી હાેય તેમ જણાય છે

Jain Education International

'ભગ' શખ્દના અર્થ

અને સાથે સાથે મારી, માહ મરી, ઉપદ્રવ, વિપ્લવ આદિને નાશ થઇ સુખના સૂર્ય ઊગી દેદીપ્યમાન થાય છે. અતિ વૃષ્ટિ અને અનાવૃષ્ટિ આપના આત્મતેજ સામે મુખ પણુ બતાવી શકતા નથી. આપના પ્રભાવથી ઇન્દ્રોનાં આસના ચલાયમાન થાય છે ત્યારે ઇંદ્ર અવધિજ્ઞાનથી આપના કલ્યાણુકા જાણી, આપના વંદનને માટે હર્ષિંત થઈ આવ-જા કરે છે અને મહાત્સવ ઉજવે છે.

હે પ્રભુ ! આપનું માહાત્મ્ય અચિંત્ય છે. આપને અમારા સમય સમયના વંદન હેા ! વંદન હેા !

#### યશ

હે પ્રભુ ! ગર્મમાં આવતાં જ આપના યશ-સૂર્ય પ્રકાશ આપવાનું શરૂ કરે છે અને આપની કીર્તિ ત્રણે લાેકમાં પ્રસરે છે. દેવલાેકના દેવ-દેવીઓ અને ઈન્દ્રો તથા પાતાળ લાેકમાં નાગકન્યાઓ આપની નિરંતર સ્તુતિ કરી આપના યશ ઉપર કળશ ચડાવે છે. અનેક પરિષહાે અને ઉપસર્ગોને તથા રાગદ્વેષને સંપૂર્ણે પણે જીતા છા, ત્યારથી આપના યશ સદાકાળને માટે પ્રતિષ્ઠિત થાય છે. હે પ્રભુ ! આપના યશના સદાકાળને માટે પ્રતિષ્ઠિત થાય છે. હે પ્રભુ ! આપના યશના અવશેષ બાકી ન રહેવાથી આપ ત્રિકાળ તપા છા છતાં એ સુયશના અંશની પણ નિરીહ એવા આપને કદી ઈચ્છા નથી એવા આપને ત્રિકાળ નમસ્કાર હાે! वैशभ्य

હુ પ્રલુ! જન્મથી જ ક્ષાયિક સમકિતી અને ત્રણ ગાનના ધત્તા હેાઇ ગર્ભાવાસમાં પણ આપના વૈરાગ્ય ઝળકે છે. પૂર્વ લવમાં દેવલાકના ઉત્તમ સુખ અને શાંતિ મળવા છતાં કેવળ ઉદાસીનભાવે રહ્યા, ત્યાર પછી મનુષ્યભવમાં ઉત્તમ કુળ, સુખસામગ્રીની વિપુલતા, શ્રેષ્ઠ રાજ્યનાં શ્રેષ્ઠ સુખ અને વૈભવ પ્રાપ્ત છતાં આપને વૈરાગ્ય દઢતર કાયમ રહે છે તે જોઈ આશ્ચર્ય થાય છે. હે પ્રલુ! સાંસાંસિક સુખનાં ખંધન, રાજ્યના ખંધન, લાક સંખંધી ખંધન, માતપિતા, સ્વજનાદિ સંખંધી બંધન, દેહાદિ સંબંધી બંધન એ આદિ સવે બંધનાને છેદી ભેદી સર્વમાંગપરિત્યાગ કરી પ્રવજ્યા સ્વીકારી ત્યારે આપના વૈરાગ્ય કેવેા હશે! તેની કલ્પના કરવી કઠિન છે. અને જ્યારે સર્વ ધનઘાતી કર્મોના સંપૂર્ણ ક્ષય કરી સર્વજ્ઞ થયા ત્યારે આપની ઉદાસીનતા અને આપના વૈરાગ્ય કેવેા ઊજવળ, ઉત્કૃષ્ટ અને અપૂર્વ હશે તે તાે કુદપનાતીત છે. અહેા ! અપૂર્વ વૈરાગ્ય કેલું અપૂર્વ સદૃભાગ્ય સર્જે છે! એ અપૂર્વ વૈરાગ્યને અમારા અગણિત નમન હા ! નમન હાે!

## મુક્તિ

હે પ્રભુ ! આપે પ્રથમ સમકિત લીધું ત્યારથી જ મુક્તિ સાથે સગપણુ સંબંધથી બેડાયા છેા. આપનું વચન છે કે સમકિત થયું ત્યારથી મુક્તપણું છે. ત્યાર પછી આપ કર્માની જાળમાંથી છૂટવા ચુક્તિ કરી સફળતાને વરતા ગયા, તેમ તેમ આપ મુક્તિસુંદરીની સમીપ ને સમીપ જતા ગયા. અને પછી તા એવા જખ્બર પુરુષાર્થ ઉપાડ્યો ને તેને એવા વેગ આપ્યા કે શેષ રહેલાં કર્મા બિચારા રાંકડા બની ગયા, અને આપના ઉગ્ર વેગ આગળ અને શુક્લધ્યાનના અપૂવ બળ આગળ ટકી ન શકવાથી ભયભીત થઈ નાસવા માંડ્યા. પરિણામે જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, માહનીય અને અંતરાય કર્મ ને આપના અદ્ભુત સામર્થ્યના યાંગે ભરમીભૂત કરી આપે મુક્તિસુંદરી સાથે લગ્ન કર્યા. અને અપૂર્વ અબ્યાબાધ શાશ્વત સુખ ને આનંદના ભાષ્ઠતા થયા. એ મુક્તિસુખની બ્યાખ્યા કરવાની કાંઈની શક્તિ નથી.

હે પ્રભુ ! મુક્તિને વરવા માટેની આપની અદ્ભુત સુક્તિ, અનુપમ સ્વરૂપ ભક્તિ અને અદ્વિતીય શક્તિ જોઈ અમને બાશ્વર્ય સાથે આનંદ થાય છે. એ મુક્તિસુંદરીની વરમાળા પાતાની ગ્રીવામાં શાભાવવા કાેણુ ન ઇચ્છે ? હે પ્રભુ ! અમે આપનાં શરણુનાે આશ્રય કરીએ છીએ. આપના જેવી ચુક્તિ, ભક્તિ અને શક્તિનું દાન કરાે જેથી અમે મુક્તિ પામીએ.

¥Ч

હે પ્રલુ ! લુવનબૂષણ ! આપના આત્મઐશ્વય'થી આપનુ શરીર જગતનાં ઉત્તમમાં ઉત્તમ પુદ્રગલાેનું અનેલું દ્વાવાથી

## ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

તેજ, કાંતિ, સૌ દર્યંતા, શીતળતા, ૨૫શં, ગધ, રસાદિની બાબતમાં પણ તે અદૂભુત છે. અમને આશ્ચર્ય થાય છે કે આત્મિક ગુણેા જડ જેવા જડ પદાર્થીને પણ કેવા બદલી નાંખે છે!

હે પ્રભુ ! આપનું રૂપ કેવું તેઓમય, લાવષ્ટ્યમય અને શાભામય છે ! આપના દેહના લાહી તથા માંસ કેવા ધવળ, દૂધ જેવા સફેદ અને ઉજળા અને સુરભિશુક્ત છે ! એવી આશ્ચય કારક દેહની કાંતિ અને રૂપ આપે કેવી રીતે પ્રાપ્ત કર્યા ? કેમ કે એવું રૂપ દેવ -મનુષ્યામાં કચાંય જોવામાં આવતું નથી.

હે પ્રભુ ! આપની શાંત કર્પૂંરમય વીતરાગી સુદ્રાનું દર્શન કરવા માત્રથી ભવેભવના પાપનાે નાશ થાય છે અને વંદન સ્તવન કરવાથી ઇચ્છિત ફળને આપનાર થાય છે. ખરેખર પ્રભુ ! આપ સાક્ષાત્ કલ્પવૃક્ષ છેા.

હે પ્રભુ ! આપનું રૂપ અનૂપ છે; આપનું દર્શન એ જ સુદર્શન છે. આપના ચરણકમળમાં બ્રમરની જેમ મારો આત્મા પરમ લયપણાને પામા એ જ માગું છું.

#### વીર્થ

હુ પ્રભુ ! આપનું વીર્ય વચનથી કહી શકાય તેવું નથી. એટલે એ બળનું વ્યવહારિક માપ કાઢવા માટે મહર્ષિંઓએ નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે, તેનેા આધાર લઇ થાડું કહું છું :—

20

૧૨ ચેાદ્વાનું બળ એક ગાેધામાં, ૧૦ ગાેધાનું બળ એક ઘાેડામાં, ૧૨ ઘાેડાનું બળ એક પાડામાં, ૧૫ પાડાનું બળ એક હાથીમાં, ૫૦૦ હાથીનું બળ એક સિંહમાં, ૨૦૦૦ સિંહનું બળ એક અષ્ટાપદમાં, ૧૦ લાખ અષ્ટાપદનું બળ એક બળદેવમાં, ૨ બળદેવનું બળ એક વાસુદેવમાં, ૨ વાસુ-દેવનું બળ એક ચક્રવર્તીમાં, ૧૦ લાખ ચક્રવર્તીનું બળ એક નાગેન્દ્રમાં, ૧ કરાડ નાગેન્દ્રનું બળ એક ઈન્દ્રમાં અને અનંત ઈન્દ્રોનું બળ શ્રી તીર્થ'કર પ્રભુની ટચલી આંગળીમાં હાેય છે. અહાે ! પ્રભુનું વીર્ય બળ તાે જુઓ !

'ભગ' શખ્દના અર્થ

શાસ્ત્રમાં વાત છે કે શ્રી મહાવીર પ્રભુનેા જન્મ થયેા ત્યારે ઇન્દ્રો આવી ભગવાનને સ્નાત્રપૂજા માટે અડેાલ મેરૂ પર્વતના શિખર પર લઈ ગયા. ઈન્દ્રને શંકા ઉત્પન્ન થઇ કે આ બાળ ભગવાન સહસ્ત્ર કળશાનો ભાર કેમ સહી શકશે ? અવધિજ્ઞાનથી ભગવાને તે જાજ્યું અને ઇન્દ્રની શંકા દૂર કરવા અર્થે ડાબા પગના અંગુઠાથી પર્વતને સહેજ ધક્કો માર્યો, ત્યાં તા પર્વતમાંથી શિલાએા ગબડવા માંડી, મેરૂ પર્વત કંપાયમાન થયા. ઇન્દ્ર અવધિજ્ઞાનથી થયેલી હકીકત જાણી. ઇન્દ્રે પ્રભુને આશાતના બદલ ક્ષમાવ્યા. સાર એ છે કે પ્રભુનું અનંત અદૂભુત આત્મએશ્વર્યથી સહજ નિષ્પન્ન બળ કેવું અદ્ભુત છે !

આ તે<mark>ા થઈ શરીરબળની વાત. પરંતુ તેથીયે</mark> અતિ આશ્ચર્યંકારક પ્રલુનું આત્મબળ દ્વાય છે, જે આત્મવીર્યંના અળથી ભગવાન પરમ પરાક્રમ ફેારવીને અનંત કર્મીના ધ્વંશ કરે છે, અને પાતાના અનંત સ્વાભાવિક ગુણેા પ્રગટાવે છે

**હે પ્ર**ભુ ! આપનું વીર્ય અનંત છે, આપનું બળ અનંત છે. તે વીર્ય સંબંધી કાેઈ દાેષ થયેા હાેય તાે તે માટે ક્ષમાપના ચાહું છું.

#### પ્રયત્ન

દે પ્રભુ ! આપનું અચિંત્ય વીર્યંબળ જન્મથી જ કેવું છે તે જેતાં જો આશ્ચર્ય ઉપજાવે છે તા તે વીર્યને કામે લગાડી કર્મક્ષય માટે પ્રયત્ન કરા છેા અને અદૂભુત ચમત્ કૃતિઓ સર્જો છેા તે જેતાં આશ્ચર્યની અવધિ કેમ હાય ! અડાેલ આસન, રાત્રીની મહાપ્રતિમા, સમુદ્ધાત, ઉપસર્ગી સામે જખ્બર પુરુષાર્થ, શૈલેશી અવસ્થા એ વગેરે વિસ્મય-જનક છે.

દ્દે પ્રભુ! આપના પુરુષાર્થ'ની પ્રગટતા અને પ્રયત્નની પ્રબળતા અમાપ ને અગાધ છે. એ પુરુષાર્થ'ને અમારા વાર વાર ભક્તિ સહિતના નમસ્કાર હેા!

#### પ્રજ્ર્ણ

હે પ્રભુ ! આપે ત્રીજા ભવે તીર્થ કર નામકર્મ ઉપાર્જન કર્યું ત્યારે આપે કેવી વિશ્વવ્યાપક પ્રબળ ભાવના ભાવી હુશે તે પૂર્ણ પણે અમે સમજી શકવા અશક્ત છીએ. આપની 'ભગ' શખ્દના અર્થ

લેાકકલ્યાણુની વિશ્વવ્યાપક અનુક પાચુક્ત ઇચ્છા કેવી બળવાન હશે, કેવી નિર તર પ્રવહતી હશે, તે કાર્ય આપ કેવા પ્રકારે કરી શકચા હશેા એ આદિ પ્રશ્નો સમાધાન પામી શકતા નથી.

અહેા ! આપે પૂવ ભવમાં ભગવાન ગુરુજીને આધીન રહી ઇચ્છાને એવા વેગ આપ્યા કે હે નાથ ! આ દુઃખમાં સબડતા અને પીડાથી પીડિત સમસ્ત સંસારના જીવાને જિનશાસનના રસિક બનાવી, શક્તિ આપી દુઃખથી મુક્ત કર, તેઓનું દુઃખ નજરથી જોઇ શકાતું નથી, તેમને જન્મ મરણના દુઃખથી છાડાવવાની શક્તિ આપ. આવી વિશ્વવ્યાપક સહજસ્કુરિત લાકાત્તર કરૂણાભાવનાથી આપે તીર્થ કર નામ-કર્મ ઉપાર્જન કર્યું. બાકી આપ જેવા પરમ જ્ઞાનીપુરુષને તીર્થ કર થવાની ઇચ્છા કદાપિ હાતી નથી. જો આપ જેવા ગ્રાની પુરુષને પણ તેવી અભિલાષા ઇચ્છા થાય તા જ્ઞાન પર આવરણ આવી જાય, પરંતુ આપને રાગના રાગ હાતા નથી; પૂર્વ-પ્રારબ્ધજનિત સહજ છે, તેના આપ સાક્ષી માત્ર છે તેવી આપની વીતરાગી ઇચ્છા, વીતરાગી કરૂણાભાવ હાય છે અને તે આપ જેવા સ્વરુપાનુભવી, સ્વરુપગુપ્ત પરમ વૈરાગી એવા આપ જેવાને જ ઘટે છે.

વ્યવહારદષ્ટિએ ગુરુજીએ શિષ્યની પ્રાર્થના સાંભળી અને જેટલા જિનશાસનને શરણે આવે તેટલાને શક્તિ આપવાનું વચન આપ્યું અર્થાત્ તીર્થંકર નામકર્મ ઉપાજન કર્યું.

## ભક્તિમાગ નું રહસ્ય

બાકી તેા આપ જેવા જ્ઞાની પુરુષને પૂ. ઉ. યશાવિજ્ય છ મહારાજના કથનાનુસાર "તું હી ગુરુ તું હી ચેલેા, ચેતન અબ માહે દર્શન દીજે", જ્ઞાની પુરુષનેા આત્મા એ જ તેનેા ગુરુ અને એ જ તેનેા ચેલા (સામાન્ય બધા જીવેાને માટે આ વસ્તુ ન સમજવી.) એ રીતે આપે આત્મામાંથી સહજસ્કુરિત અનુક પાપૂર્વંક પ્રાર્થના કરી હશે, પણુ આવી ગુપ્ત રહસ્યભૂત વાત સામાન્ય જીવથી કેમ સમજાય ? આપની વીતરાગી કરૂણા કેટલી બળવાન હશે તેનું રહસ્ય સમજવું એ પણુ એક કાયડારૂપ છે.

દેવઞતિના ત્યાર પછીના ભવમાં પણ તત્પ્રકારની ભાવના કાયમ રહી અને મનુષ્યગતિમાં આવી સર્વત્ત થતાં તિર્થ કર નામકર્મ ઉદયમાં આવ્યું ને લાખ્ખા ભવ્ય જીવાને બાધ આપી તાર્યા એથી આપ તરણતારણ કહેવાઓ છેા.

અહેા ! ભગવ તની વીતરાગી ઇચ્છાનું આત્મસામથ્ય કેટલું ! વિશેષ આશ્ચર્ય તો એ છે કે સ્વરુપાનુ ભવી એવા આપે સ્વરૂપે નિરીચ્છક વિશ્વવ્યાપક કરૂણા ભાવથી પ્રયમ (ત્રીજા ભવે) તીવ ઇચ્છા કરી, પછી તેના ઉદય નિવૃત્ત થતાં સર્વથા નિરીચ્છાના આશ્રય કર્યો છતાં ઇચ્છાનું ફળ નિષ્ફળ ન થયું. અર્થાત્ ભવ્ય જીવાને તારવાને પરમ ઉત્કૃષ્ટ લાે કે ત્તર પુષ્ટ્યજન્ય સવેત્કૃષ્ટ તીર્થ કરનામકર્મના ભાગવટાના વિપાક ઉદય થયા, એવા આપ તીર્થ કર ભગવ તને વિનયસ હિત પરમ ભક્તિએ નમસ્કાર હા, નમસ્કાર હા ! 'ભગ' શખ્દના અથ

શ્ર

શ્રી એટલે લક્ષ્મી, સંપત્તિ, સંપદા.

દે પ્રભુ ! કષાયેારૂપ ચાર ડાકુઓ આપની આત્મ સંપત્તિની લૂંટાલૂંટ કરી રદ્યા હતા, તેમની સામે પરમ પરાક્રમ ફેારવીને ડાકુઓને જીતી તેમના કેવળ ક્ષય કરી આપે આત્મલક્ષ્મી પૂર્ણ શુદ્ધસ્વરૂપે પ્રાપ્ત કરી એ સુપ્રસિદ્ધ છે. અનંતજ્ઞાન, અનંતદર્શન, અનંતસુખ, અનંતઆનંદ, અનંત વીર્ય, અનંત સમતા, અનંત શાંતિ, અનંત ધીરજ, અનંત વીરતા, અનંત સ્થિરતા એ આદિ આપની સંપદાઓ અનેક પ્રકારની વિપદાઓ અને ભય ઠાળીને કેવળજ્ઞાન સ્વરૂપે સર્વકાળને માટે સંપ્રાપ્ત કરી અને લખ્ધિ–રિદ્ધિ–સિદ્ધિ-ઓના સ્વામી થયા છતાં તેની સામું પણ નેયું નહીં; એવા આપ શ્રીમદ્દ ભગવંતને અત્યંત ભક્તિથી કાેટિ કાેટિ વદન કરૂં છું. દે પ્રભુ ! આપની સંપદાઓના વર્ણન સંબંધી કાેઈ દાેલ થયાે હાેય તે માટે પુનઃ પુનઃ ક્ષમાવું છું. આપ કૃપા કરી ક્ષમા આપશા એ માશું છું.

હે નાથ ! આપ ' શ્રી 'ને વરીને સર્વં શ્રી પણ થયા છેા. આપની 'શ્રી'નું તાે માટા માટા ઇન્દ્રો, નરેન્દ્રો, ચકવર્તીં એા પણુ બહુમાન કરે છે, આપના ચરણુમાં રહી શરણ ઈચ્છે છે અને આપના જેવા સમર્થ થવા ભાવના ભાવે છે.

## ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

२६

ધર્મ

હે પ્રભુ ! આપજ સવેત્ક્ષિષ્ઠ મંગળ ધર્મના પ્રવર્તક છેા, ધર્મનો ઉપદેશ કરનાર છેા, ધર્મના નાયક છેા અને ધર્મના સારથિ છેા. ધર્મ વિના કાેઇને કચારે પણુ સુખ મળી શકતું નથી. તે ધર્મ–આત્મધર્મ આપે પરમ કૃપા કરી બતાવ્યા અને શાશ્વત સુખના માર્ગ ખુલ્લાે કરી આપ્યા તે આપ ભગવંતના અનંત ઉપકાર છે.

હે પ્રભુ ! આપે સંસારમાં રહી સંસારનાં ભીષણ દુઃખા જન્મ, જરા, મરણનાં દુઃખા સંપૂર્ણ પણું છેદવાની અજબ ઔષધિ શાેધી, તે ઔષધિનું સેવન કરી, આરાધન કરીને અનંત અવ્યાબાધ આત્મિકસુખને પ્રાપ્ત કર્યું અને પછી તે ઔષધિનું જીવના કલ્યાણા**થે' દાન કરી પ્રકાશન** કર્યું. એ કાેઈ અપૂવ જીવના કલ્યાણા**થે' દાન કરી પ્રકાશન** કર્યું. એ કાેઈ અપૂવ અદૂભુન છે. એવા અનાશ્રવરૂપ, મહાયાગાત્મક, પરમ નિર્જ રાના કારણરૂપ અને અતિ કલ્યાણુકર ધર્મ પ્રવર્તાવ્યા અને ઉપદેશ્યા તથી આપ જ સાચા ધર્મના નાયક અને ધર્મના સારથિ ઠરા છાે તેમાં સંદેહ શું?

હે પ્રભુ ! સંસારરુપી પ્રજ્વલિત અગ્નિને એાલવવા આપે નિષ્કારણ કરુણાથી ધર્મંરૂપી મેઘ વરસાવ્યા. તે ધર્મ દેશ-વિરતિ અને સર્વવિરતિ એમ બે પ્રકારે બતાવ્યા, તેથી ગૃહસ્થદશામાં પણ ધર્મપ્રાપ્તિના લાભ સારી રીતે લઈ શકાય તેવું આપે બતાવી અનંત ઉપકાર કર્યો છે. જીવ ગૃહસ્થદશામાં રહીને પણ બે યથાર્ય પુરુષાર્થ કરે તા આ કાળે ને આ ક્ષેત્રે સાતમા અપ્રમત્ત ગુણુસ્થાન સુધી પહેાંચી શકે છે, એક લવ બાકી રહે ત્યાં સુધીના પુરુષાર્થ કરી શકે છે, એ આપના શાસ્ત્રનિદિષ્ટ જાગૃતિપ્રેરક અને ઉત્સાહપ્રેરક વચનાને વારંવાર નમસ્કાર કરીએ છીએ.

" અપારવત્ સંસારસ**ઝુદ્રથી** તારનાર નિષ્કારણ કરૂણાથી જેણે ઉપદેશ કર્યા તે જ્ઞાની પુરુષના ઉપકારને નમસ્કાર હેા ! "

'' પ્રાણીમાત્રનેા રક્ષક, બાંધવ અને હિતકારી એવેા જે કાેઇ ઉપાય હેાય તાે તે વીતરાગનાે ધર્મ જ છે. ''

--- શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર

20

એ રીતે આપ કેવળજ્ઞાની સવ<sup>\*</sup>જ્ઞ પ્રભુના ઉપદેશધર્મતું આપના ભક્ત (પ્રભુથી વિભક્ત નહિ તે ભક્ત) જ્ઞાની પુરુષે પાને પાને ને પદે પદે ભવ્ય જીવાને પ્રેરણા પાતું ઉત્કીર્તાન કરેલું છે, તે સહ્વમ<sup>\*</sup> આપની કૃપાથી જ્ઞાનગાચર થઇ હે પ્રભુ! મારા હૃદયાંધકારમાં પ્રકાશ પાથરા!

અદ્વા ! શ્રી સર્વદ્ય જિનેશ્વર ભગવ તપ્રણીત ધર્મ રૂપી ઉદ્યોત જગતમાં વિદ્યમાન હાેવા છતાં ગાઢ માહાંધકારથી બ્યાપ્ત દુઃખિત અને પીડિત પ્રાણીઓ સંસારમાં પરિભ્રમણુ કરે છે, તે એક આશ્ચર્ય છે. સંસારરાગના ક્ષય માટેની ઉત્તમાત્તમ ઔષધિ પ્રાપ્ત છતાં પ્રાણીઓ રાગના ભાેગ બની રહેવા શા માટે ઇચ્છતા હશે એ વળી અધિક આશ્ચર્ય ઉપજાવે છે.

www.jainelibrary.org

આત્મવિકાસના મમ°ને પ્રગટ કરનાર અને કર્મ'નેા સંહાર કરનાર ધર્મ' ત્રિકાળ જયવ'ત વર્તા, જયવ'ત વર્તા ! અમૃત રૂપી ધર્મ'ચંદ્ર સદા શીતળ પ્રકાશ પાથરા !

ઐશ્વય

હે તીર્થ કર પ્રભુ ! સમસ્ત લાકમાં સર્વથી ચઢીયાતી અવસ્થારૂપ આપના અતિશયા અત્યંત ચમત્કાર ઉત્પન્ન કરે એવું આપનું ઐશ્વર્ય સાનંદાશ્ચર્ય ઉપજાવે છે.

હે પ્રભુ ! આપને જન્મથી લાેકાેત્તર રૂપ અને કાંતિ-વાળી, દિવ્ય સુગંધથી સુવાસિત, પ્રસ્વેદ અને મલરહિત અને તિરાેગી પરમ ઔદારિક કાયા હાેય છે, વાસાવાસ પદ્મ-કમળથી પણુ અધિક સુગંધિત હાેય છે; માંસ તથા લાેહી દ્રધની જેમ ઉજ્વળ અને દુર્ગંધરહિત હાેય છે, આહાર અને નીહાર ચર્મચક્ષુને અગાચર હાેય છે.

હે કરુણાનિધિ પ્રભુ ! આપ જ્યારે સવ' ઘાતિ કર્માના ક્ષય કરીને કેવળજ્ઞાન કેવળદર્શન પ્રાપ્ત કરી પૂર્ણ શુદ્ધ સ્વરુપ પ્રગટાવા છા ત્યારે બીજા અગિયાર અતિશયા ઉત્પન્ન થાય છે, આપની દિવ્ય વાણી મનુખ્ય, તિયં'ચ અને દેવતા-આેની ભાષામાં સ્વયં પરિણમી જાય છે. મસ્તકના પાછલા ભાગમાં સૂય'ને પણ ઝાંખા પાડી દે એવા મનાહર તેજનું મંડળ-ભામંડળ પ્રગટ થાય છે. બસા ગાઉથી અધિક વિસ્તા-રમાં રાગ, વૈર, ઇતિ, મરકી, અવૃષ્ટિ, અતિવૃષ્ટિ, દુભિ'ક્ષ, સ્વરાષ્ટ્ર અને પરરાષ્ટ્રના <mark>સય હ</mark>ાતાં નથી આ સર્વ અતિ શયેા આપનું ઐશ્વર્ય પ્રગટ કરે છે. એવું અદ્રભુત ઐશ્વર્ય અમ જીવાને ખૂબ આશ્ચર્યમાં ગરકાવ કરી દે છે.

હે કરુણામૂર્તિ પ્રભુ ! આપના ઐશ્વર્યની તેા અવાધ જ નથી દેવતાએા આપતું અદ્ભુત સામર્થ્ય અને આશ્વર્યયુક્ત સર્વોત્કૃષ્ટ એશ્વર્યથી પ્રભાવિત થઈ આપની ચરણુસેવાના દહાવા લેવા અન્ય આગણીસ અતિશયાે ઉત્પન્ન કરી કૃતાર્થતા અનુભવે છે.

હે પ્રભુ! તે દેવા પરમ પ્રસન્ન થઇને રત્ન, સુવર્ણ અને રૂપ્યમય ત્રણ મનાહર કિલ્લાએાથી શાભતું સમવસરણ છ. રચે છે; તેની રચનાનું મનારમ દશ્ય અદૂભુત વિસ્મયકારક છે રત્નજડિત પાદપીઠ પર પ્રભુજીના ઉત્તમાત્તમ પરમાણુ-એાથી સુશાભિત કાંતિવાળા દેહ પીઠના વ્યાસને સ્પર્શ કર્ય વિના વિરાજે છે. પ્રભુની સુખસુદ્રા ઉપર સમ્યક્ દર્શન–જ્ઞાન-ચારિત્રની એકતારૂપ રત્નત્રયનું ભાન કરાવતાં ત્રણ છત્રો શાભે છે, પાદપીઠની પાછળ વિશાળ અશાક વક્ષ, સર્વના શાકને હરનાર અને આત્માનંદ પ્રગટ કરવામાં કુશળ એવું સુરમ્ય અલૌકિક વૃક્ષ, આનંદ અને પ્રસન્નતાની છેાળા ઉડાડતું મઘમઘી રહ્યું છે તથા તેની ડાળીઓ, સર્વ અંગ–ઉપાંગા પ્રભુજી અને પ્રભુજીના અનંત ચતુષ્ટય શુણાને ભાવભક્તિથી વાંદવા પ્રભુજી તરક ઝૂકી ધન્ય ધન્યતા અનુભવે છે.

પ્રલુજીની જમણી તથા ડાબી ખાજીએ દેવેન્દ્રો ચામર

ઢાળે છે તે જાણુ એટલા માટે કેમ ન હાય કે પ્રભુજીના ગુણુંાની સુગંધ ચાતરક સર્વત્ર પ્રસરી પર્વદામાં ઉપસ્થિત દેવ, મનુષ્ય અને તિર્યં ચ્ ગતિના ભગ્યાત્માઓ તે થડી લાભ મેળવી આત્મલાભ, આત્મકલ્યાણ અને આત્મશ્રેય ભાવદશાનુ-સાર પ્રાપ્ત કરે; વળી ચામરનું નીચે જવું એટલે મિથ્યાત્વ, અજ્ઞાન અને રાગદ્વેષાદિ દાષાનું તિરાભાવે જવાનું કે ક્ષીથ્ થવાનું કે ક્ષય થવાનુ સૂચન કરે છે, તથા ચામરનું ઊચે જવાનું તે સમક્તિ પ્રાપ્ત થવાનું ને શુદ્ધ થવાનું, ગુણાનું પ્રગટવાનું ને વૃદ્ધિ પામી પૂર્ણતાએ પહાંચવાનું કહી જય છે.

પ્રભુના આખા દેહમાંથી સુંદર અને મધુર રણકારથી નીકળતા દિવ્ય ધ્વનિ પર્ષદામાં હાજર રહેનાર સર્વ જીવાના વિધ વિધ પ્રશ્નોનું એક સાથે સમાધાન સહુ પાતપાતાની ભાષામાં સમજી શકે એ રીતે કરવા સામર્થ્ય ધરાવે છે. મહા-પ્રભુજીના અતિશય પુણ્યની આ અતિશયતા છે અને વિચાર, તર્ક કે બુદ્ધિને અગમ્ય એવી વિસ્મયકારક ઘટના છે. પ્રભુજીની દિવ્ય ધ્વનિરૂપ વાણી, પર્વતના શિખર પરથી પ્રવહતી નિર્મળ બ્રીઠા પાણીની સરવાણીની જેમ, જેને જેને સ્પર્શે છે, તેને ધ્રળદ્વપ થઈ યાેગ્યતાનુસાર નીઠું ધળ આપનાર અને ઉચ્ચ ઉચ્ચ દશાના અધિકારી બનાવનાર થાય છે. આત્મશુદ્ધિ અને આત્મસિદ્ધિનું ઉત્તમાત્તમ પવિત્ર દાન કરનાર તે અપૂર્વ, અલૌકિક દિવ્યવાણી ત્રિકાળ જયવંત વર્તો, જયવંત વર્તો.

પ્રલુજીના સુખકમળની પાછળ દિવ્ય, તેનેમય કાંતિઓથી

30

અલંકૃત અને દેદીપ્યપણે ઓપતું પ્રંભુના આત્મિક તેજપુંજના પ્રતીક સમું ભામંડળ અનેરી શાભા પ્રસરાવી જેનારનાં હૃદયને હર્ષિંત કરે છે. આ તેજસ્વી ભામંડળની આશ્ચર્યંતા એ છે કે તેમાં દષ્ટિ સ્થિર કરનાર ભબ્ય જીવેા પાતપાતાની આત્મિક દશાની લાયકાત પ્રમાણે કાં તા પૂર્વ ભવ અથવા ભવા, કાં તા આગામી ભવ કે ભવા, કાં તા પૂર્વ ભવ અથવા ભવા, કાં તા આગામી ભવ કે ભવા, કાં તા ગુપ્ત પશ્નોનું સમાધાન અથવા રહસ્યના ઉકેલ જીએ છે; તે ઉપરાંત આત્મજ્ઞાન પિપઃસુને જ્ઞાન થાય છે, ક્ષયાપશમ સમકિતી ક્ષાયિક સમકિતની પ્રાપ્તિ કરે છે, છર્કા ગુણ સ્થાન વર્તી સુનિ અપ્રમત્ત ગુણુસ્થાનને સ્પર્શવાના અદ્વિતીય લાભ મેળવે છે, ઈત્યાદિ આગળ માટે સમજવું.

હે ત્રિલેાકીનાથ ! આપની આગળ આકાશમાં (સામ્રાજ્યને) ષ્વનિ કરતા દુ દુલિ આપના મહાન આત્મિક સામ્રાજ્યને ખતાવી આપના ચરણુશરણુમાં આવનાર સર્વ જીવાે આપના સમસ્ત ઐશ્વર્ય ને પ્રાપ્ત થશે એવી ઉદ્દેાષણુા કરતાે હાેયતેમ જણાય છે.

હે પ્ર**ભુ ! આવી તમારી ચમત્કારિક પ્રાતિહાર્ય** લક્ષ્મીને જોઇને કયા મિથ્યાદષ્ટિએા વિસ્મ<mark>ય ન પામે.</mark>

હે પ્રભુ ! આપ વિહાર કરાે છેા ત્યારે કાંટાએા અધેા-મુખવાળા થઈ જાય છે અને સુખકર અનુકૂળ વાચુ થાય છે. દેવતાએા પાદન્યાસ માટે સુવર્ણકમળાેની રચના કરે છે.

હે પ્રલુ! આપના કેશ, રાેમ, કૂચ (દાહીમૂછ) અને

ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

32

હાથપગના નખની વૃદ્ધિ થતી નથી.

હે પ્રભુ! આપની રિદ્ધિ, સિદ્ધિ, અતિશયે৷ અને ઐશ્વયૈની સ્તુતિ અમ પામર જીવે৷ કયાં સુધી કરી શકે! આપના ઐશ્વર્યની કથા સાંભળીને પણુ અમારી વ્યથા દ્વર થઇ અમારૂં ધીર્ય ઉલ્લસિત થાય છે. એ આપ ભગવંતને જ અનુગ્રહ છે.

હે પ્રભુ ! લાેકાત્તર પુષ્ટયના પ્રકર્ષથી સહજ નિષ્પન્ન આપના આવા ઐશ્વર્યથી જ્ઞાની પુરુષના વચનાનુસાર હું મુગ્ધ નથી થતાે. પરંતુ ભગવાનનું આહ્ય સ્વરૂપ પછ્ કેવું અલૌકિક અદ્ભુત છે-હાેય તે બતાવી બાળ–અજ્ઞાન જીવાને આપની પ્રત્યે સાત્ત્વિક પ્રેમ ઉત્પન્ન થાય એ હેતુએ આ પામર જીવે કથન કર્યું.

શ્રી સંમતભદ્રસૂરિજીએ 'દેવાગમસ્તેાત્ર 'ની રચના કરી છે. 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ' ગ્રંથમાં સ્વ. શ્રી મનસુખભાઇ સાથે થયેલ વાર્તાલાપની 'ઉપદેશ નાંધ ' પા. ૬૭૨માં ઉલ્લેખિત છે, તે મહત્વની હાેઇ અત્રે આપવાનું ઉચિત સમજાં છું.

'देवागमननभोयान चामरादि विभूतयः, मायाविष्वपि दृश्यंते, नातस्त्वमसि नो महान.'

'' સ્તુતિકાર શ્રી સંમતભદ્રસૂરિને વીતરાગદેવ જાણે કહેતા હેાય હે સંમતભદ્ર ! આ અમારી અષ્ટ પ્રાતિહાર્ય આદિ વિભૂતિ તું જો, અમારૂં મહત્ત્વ જો. ત્યારે સિંહ ગુક્ષામાંથી

#### 'ભગ' શખ્દના અર્થ

ગ'લીર પગલે બહાર નીકળતાં ત્રાડ પાંડે તેમ શ્રી સંમત ભદ્રસૂરિ ત્રાડ પાડતાં કહે છે :—' દેવતાએાનું આવવું, આકાશમાં વિચરવું, ચામરાદિ વિભૂતિનું લાગવવું, ચામરાદિ વૈભવથી વીંઝાવું, એ તાે માયાવી એવા ઇંદ્રજાળિયા પછ્ ખતાવી શકે છે. તારી પાસે દેવાનું આવવું થાય છે, વા આકાશમાં વિચરવું વા ચામર છત્ર આદિ વિભૂતિ લાગવે છે માટે તું અમારા મનને મહાન ! ના, ના. એ માટે તું અમારા મનને મહાન નહીં, તેટલાથી તારૂં મહત્વ નહીં. એવું મહત્વ તાે માયાવી ઇંદ્રજાળિયા પછું દેખાડી શકે.' ત્યારે સદૂદેવનું મહત્વનું વાસ્તવિક શું ? તાે કે વીતરાગપછું એમ આગળ બતાવે છે."

--- શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર



#### પૂરક વચનામૃત

## સ'સારગત વહાલપ-અસંસારગત વહાલપ

" બ્રીતિંગતપણે સુખરવરૂપ માસે છે એવા સંસારી પ્રસ્નંગ અને પ્રકારામાં જ્યાં સુધી જીવને વઢાલપ વર્તે છે, સાં સુધી જીવને પાતાનું સ્વરૂપ માસવું ઐસંભવિત છે, અને સત્સગનું માહાત્મ્ય પણ તથારૂપપણે ભારયમાન થવું અસંબવિત છે, જ્યાં સુધી તે સંસારગત વઢાલપ અસંસારગત વઢાલપને પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી ખચીત કરી અપ્રમત્તપણે પુરુષાર્થના સ્વીકાર યાગ્ય છે, આ વાત ત્રણે કાળને વિષે અવિસંવાદ જાણી નિષ્કામપણે સખી છે. "

-- શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર પત્રીક, ૩૩૧

# ભગવાનના પ્રેમીની વિચારધારા...



પ્રેમ એ ભગવાનની દિવ્ય પ્રસાદી છે. પ્રેમ એ પ્રત્યેકની સ્વતંત્ર અણમાલ મૂડી છે. પ્રેમ એ નિરંતર વહેતું અમૃતઝરણું છે. પ્રેમ એ ગજબનું વશીકરણ છે. પ્રેમ એ સુખ શાંતિ અપ'નાર અમાઘ મંત્ર છે. પ્રેમ એ દુઃખક્ષય માટે અદ્વિતીય ઔષધ છે.





## ભગવાનના પ્રેમીની વિચારધારા....

**હે ભ**ગવાન ! આપ પરમપૂજ્ય છેા, હું હીન પૂજક છું.

હે પ્રભુ, વ્યવહારધર્મે પ્વ<sup>\*</sup>કાળના ઋણાનુબ ધથી સંબ ધમાં આવેલા ઉપકારી માતા, પિતા, ભ્રાતા, ભગિની, વડિલ આદિ તેઓ પ્રત્યેની ફરજ ચૂકવી દઇ ઋણમુક્ત થાઉ ત્યાં સુધી પુજ્ય છે. પરંતુ પ્રભુ, પરમાર્થે પરમ પૂજ્ય તેા આખા લાેકમાં આપ એક જ છેા. અન્ય કાેઇ પણ નથી એવા નિશ્ચય વતે છે. તેથી આપની સાથે કેવળ એકરૂપતા થતાં સુધી ભવાેભવ હું આપના દીન પૂજક રહું તે આ દાસની હુદયની ભાવના છે.

## હે ભગવાન ! આપ પરમ સેવ્ય છે, હું પામર સેવક છું.

હે પ્રભુ, સંસારધર્મે શેઠ, સત્તાધારી, અધિકારી, ઉપરી આદિ પૂર્વે નિબંધન કરેલાં કર્માના ઉદય પૂર્ણ થતાં સુધી સેવ્ય ભલે હેા, પરંતુ વિશેષ ધર્મ તાે પરમ સેવ્ય આખા જગતમાં આપ એકલા જ છાે, અન્ય કાેઇ પણ નથી એવી

#### **ભક્તિમાર્ગ હું રહ**સ્ય

દઢતા છે. તેથી 'હું' અને 'આપ' એવા લેદ મઢતાં સુધી આ અને આગામી લવામાં હું આપના પામર સેવક રહું એવી અંતરની ઈચ્છા છે.

હે ભગવાન ! આપ પરમ ઉપાસ્ય છેા, હું રંક ઉપાસક છું

હે પ્રભુ ! સ'સારના કલ્પિત સુખ અર્થે વા દુઃખનિવારણ અર્થ, માનાર્થે વા પૂજાર્થે એ આદિ ભ્રાંતિગત ભાવથી કાેઇ તાે દેવ દેવીઓ આદિને ઉપાસ્ય ગણી ઉપાસના કરે છે અને તેથી મિથ્યાત્વને દઢ કરી દીર્ઘ સંસાર વધારે છે. દેવ દેવીઓ પણ પાતાના કર્મને આધીન હાેઇ દુઃખના અનુભવ કર્યા કરે છે, તે અન્ચનું દુઃખ કેમ ટાળી શકે ? માટે હું મિથ્યાત્વને પાેષણુરૂપ માન્યતાને માન આપું નહીં, તેમને સ્વહિતાર્થ ઉપાસ્ય ગણું નહીં અને તેમ છતાં તેઓ પ્રત્યે મધ્યસ્થ રહું.

દુ નાથ ! નિશ્ચય ધર્મે તેા સકળ લાૈકમાં પરમ ઉપાસ્ય આપ એક જ છાે, અન્ય કાેઇ પણુ નથી એવી પ્રતીતિ વતે<sup>\*</sup> છે, તેથી ભેદભાવ મટી અભિન્નભાવ પ્રકાશતાં સુધી ભવાેભવ હું આપ સર્વત્ર અને સર્વ શક્તિમાન પ્રભુનાે રંક ઉપાસક રહુ એ મારી આત્માભિલાષા છે.

હે ભગવાન ! આપ પરમ આરા<sup>દ</sup>ય છેા, હું નમ્ર આરાધક છું.

દ્હ પ્રભુ ! આ અશરણરૂપ અને અનિત્ય સંસારમાં કાઇ

તેા દુઃખના ડરથી, ભયથી, વૈરથી, ભય પમાડવાના, વશ કરવાના, ચમત્કાર દેખાડવાના હેતુથી, ધનાદિની પ્રાપ્તિની ઇચ્છાથી, અથવા એવા અનેક પ્રકારના બ્રાંતિવાળા વિપરીત ભાવેાથી વિવિધ પ્રકારના મંત્રાને આરાધ્ય ગણી આરાધના કરે છે, કરાવે છે, કર્ત્તાને અનુમાેકે છે. તે સર્વ અકલ્યાણુનું કારણ હાેઇ ત્રિવિધ તાપથી બળતા એવા સંસારની વૃદ્ધિ કરે છે. માટે હું એવા કાેઈ મંત્રનું આરાધન કરૂં નહીં, કરાવું નહીં, અને કર્ત્તા પ્રત્યે ભલું જાણું નહીં.

પરમાર્થ હેતુએ અને સ્વકલ્યાણુની પ્રાપ્તિ અર્થ મારે મન તા આખા જગતમાં એક આપ પ્રભુ જ પરમ આરાધ્ય છા. આપના પવિત્ર નામસ્મરણુના મદ્દામંત્ર, આપના પરમ ઉપકારી વચનરૂપ મંત્ર મને સર્વ પ્રકારે આરાધ્ય છે. તેથી આપના અને મારા વચ્ચેનું અંતર તૂટી જતાં સુધી પ્રત્યેક ભવે હું આપ ભગવંતના વિનસ્ર આરાધક રહું એ જ આત્મેચ્છા છે.

હે ભગવાન ! આપ પરમ ધ્યેયરૂપ છેા, હું આજ્ઞાંકિત ધ્યાતા છું.

દ્હે પ્રભુ ! આ સંસારમાં ભવાભિન દી જીવેા વિવિધ પ્રકારના મિચ્યા ધ્યેયથી પીડિત થઈ, અનેક કષ્ટ સહી સિદ્ધિ મેળવવા માટે દુઃખી થઈ રહ્યા છે. કેાઇ તેા લૌકિક મહત્તાને, કેાઇ યશકીતિ<sup>°</sup>ને, કેાઇ ધનવૈભવાદિની પ્રાપ્તિને, કાેઈ સત્તા અધિકારને, કાેઇ લાેકનું મનરંજન કરવાના હેતુને, કાેઇ જગતને રૂડુ દેખાડવાના હેતુને, કાેઈ અનેકવિધ કુજ્ઞાનની વૃદ્ધિના હેતુને, ઉપાદેય ધ્યેય સમજી પ્રયત્ન કરે છે, તેમાં સફળતા મળવી, ન મળવી તે તેા પ્રારબ્ધાધીન છે. સફળતામાં અભિમાન કરે છે; નિષ્ફળતા મળતાં ખેદ કરે છે, રડે છે; કલ્પાંત કરે છે. બંને અવસ્થા જન્માની પરંપરા વધારનાર હાેઈ, આ રત્નચિંતામણિ સમાન મનુષ્યદેહ વૃથા ગુમાવે છે અને પરિણામે ભાવિ દુઃખાને આમંત્રે છે.

હે ભગવાન ! હું આપની કૃપાપ્રસાદીથી સમજ્યેા છું કે એ સવે દુઃખદાયક ધ્યેય છે. તેમાં કલ્યાણના અને સુખના અંશ પણ નથી. તેથી હું એવા કાેઈ અહિંતકારી ધ્યેયને ધ્યેયરૂપ સ્વીકારીશ નહીં. પૂર્વ કર્માનુસાર જેમ થવાનું હાે તેમ થાએા. હે કરૂણાસાગર ! મારા ચિત્તમાં તાે આપ એકજ ધ્યેયરૂપ છા. આપનું અનંત જ્ઞાનદર્શનમય, પરમ જ્યાતિર્મય, પરમ શાંત વીતરાગ સ્વરૂપ મારૂં ધ્યેય છે, ધ્યાન છે. તેથી મારૂં તેવું પૂર્ણ સ્વરૂપ પ્રગટતાં સુધી હું આપની આજ્ઞાભક્તિમાં નિશદિન વર્તા ધ્યાતા રહું એ મારી આકાંક્ષા છે.

## દ્હે ભગવાન ! આપ પરમ પિતા છા, પરમ ત્રાતા છેા.

હુ પ્રભુ ! સંસારમાં કવચિત દુર્ભાગ્યવશાત કુસંસ્કારી પિતા મળે તેા રક્ષણ તેા દૂર રહ્યું પરંતુ ઊલટું કુસંસ્કારના વિષમ વારસેા મળવાના સંભવ રહે, અનિષ્ટ પાપભાવાેતું સિંચન થઈ કુસંસ્કારના સમૂહને પાેષણુ મળે અને તે કારણે ચાર ગતિનાં ભયંકર દુઃખાે ભાેગવવાના વખત આવે અને મનુષ્યદેહ એળે જાય.

અને સદ્કાગ્યે સુસંસ્કારી પિતા હેાય તા તે બાળકના સ્વચ્છંદને ગાળે છે, દાેષાને ટાળે છે, ભૂલાેની ક્ષમા આપી સુધારે છે, ગુણુેાના ઉત્કર્ષ કરવામાં સાથ આપે છે, અને છેવટે પાતે ઉપાર્જન કરેલ પૌદ્દગલિક લક્ષ્મી, વૈભવ આદિના વારસા આપે છે. તેથી સંસાર અપેક્ષાએ પિતા સારી રીતે રક્ષણુકર્ત્તા અને ઉપકારી છે, પરંતુ તે માત્ર એક ભવ પૂરતા જ થઇ શકે છે.

માટે, હે પ્રભુ ! મારા ચિત્તમાં તા એમ નિશ્ચય આવે છે કે એક આપ જ મારા પરમ પિતા છેા, પરમ ત્રાતા છેા. કેમકે આપ આપના શરણે આવેલા બાળકને સંદૈવ સદાકાળ રક્ષણુ આપી, યથાર્થ માર્ગ દર્શનથી, બાધથી, પ્રેરણાથી તેના નાના દાેષા ટાળી, પવિત્ર પરમાર્થમાર્ગમાં પ્રવેશ કરાવી, અપૂર્વ આત્મિક શુણે પ્રગટાવવાનું સામચ્ચ આપી, સંસારનાં ભીષણુ દુ:ખાથી છાડાવી, નિર્ભય બનાવી, આપની અંતત રિદ્ધિ સિદ્ધિના અણુમાલ વારસા આપી, આપના જેવા સર્વસમર્થ, સર્વ જ્ઞ, સર્વદર્શી અને પરમાનંદસ્વરૂપ કરા છા. હે નાથ ! આપની કૃપા અસીમ અને અપર પાર છે.

ભક્તિમાગ નું રહસ્ય

જગતમાં આપના જેવા કાેઈ પિતા થઈ શકે તેમ નથી, આપ જ જગતપિતા છે৷ અને જગળ'ધુ છે৷.

હે જગતપિતા ! આથી હું, આપનું ભૂલું પડેલું અશક્ત ને નિર્ધ'ન બાળક, મારા પરમ પિતા એવા આપના પાવનકારી ચરણકમળમાં હું અને મારૂં કહેવાતું, મનાતું સવ'સ્વ આપને અપ'ણ કરીને આપનું અનન્ય શરણ અંતરના નિર્મળ ભાવથી સ્વીકારૂં છું અને આપની કૃપા વરસાે એમ ભાવું છું.

તે જ પ્રમાણું હે કૃપાળુ ! સંસારના જૂઠા સંબંધામાં બ્રાતા, મિત્ર, સખા, સ્નેહીએા વ્યવહારદષ્ટિએ કાેઈ પ્રકારે ઉપકારી થાય છે, પરંતુ આત્માર્થે જોતાં તાે આપ જ પરમ બ્રાતા છેા, પરમ મિત્ર છેા, પરમ સખા છેા, પરમ સ્નેહી છેા, કેમ કે આપ સાચા અનંત ઉપકારી છેા, જે ઉપકારના બદલા વાળવા હું સવ<sup>6</sup>થા અસમર્થ છું, વળી આપ કંઈપણ લેવાને સર્વથા નિઃસ્પૃહ છેા, જેથી હું મન, વચન અને કાયાની એકાગ્રતાથી આપના ચરણારવિંદમાં નમસ્કાર કરૂં છું.

હે ભગવાન! આપ પરમ ઇષ્ટ છેા, પરમ મિષ્ટ છેા.

હે પ્રભુ ! ત્રણુ લાેક અને ત્રણુ કાળમાં પ્રાપ્ત કરવા યાેગ્ય સવેહ્કિષ્ટ પદાર્થ તાે અનંત ચતુષ્ટયશુક્રત એવાે એક શુદ્ધ આત્મા છે. એ સવેસ્ચિપદની પ્રાપ્તિ તાે આપના અનુગ્રહથી થાય છે, કેમ કે આપ નિષ્કારણ કરૂણા કરી આપના શરણાગતને આપની સર્વ સમૃદ્ધિ, શકિત અને સામર્થ્ય અપીંને નવાનો છેા અને આપના જેવા કરા છે. આપની એવી સનાતન પદ્ધતિને કારણે હું એવા ૯૯ નિશ્વય પર સ્થિર થાઉં છું કે આપ એક્લા જ પરમ ઇષ્ટ છેા, પરમ મિષ્ટ છેા, આપ જ પરમ વાલેસરી છેા, પરમ ઇષ્ટ છેા, પરમ મિષ્ટ છેા, આપ જ પરમ વાલેસરી છેા, પરમ હિતસ્વી છેા, પરમ વલ્લભ છેા, પરમ દુલ બ છતાં પરમ સુલભ છેા. આ લાકમાં આપ વિના અન્ય કાઈ એ પદની યાગ્યતા ધરાવતુ નથી. માટે અન્ય કાંઇનું શરણ મને ઇષ્ટ નથી, પ્રિય નથી. એક આપનું જ શરણ અને રક્ષણ મને ઇષ્ટ છે અને તે અમારી પરિપૂર્ણ જ્ઞાનાનંદ દશા થતાં સુધી રહેા એ ઉત્કૃષ્ટ ભાવના છે.

દુ પ્રભુ ! જેમ જેમ હું સૂક્ષ્મ વિચારથી ઊડાે ઉતરૂં છું, તેમ તેમ આપના તત્ત્વના ચમત્કારા, અપૂર્વ ગુણેા દષ્ટિ-ગાેચર થાય છે. તે અનંત ગુણેા મતિથી અગ્રાદ્ય છે, વર્ણુંનથી અતીત છે. કેમ કે આપ ગુણરત્નાના સાગર છા, સવેત્કિષ્ટ કલ્યાણ ભાવનાના ભંડાર છા, સમસ્ત અપૂર્વ શક્તિઓના મહાેદધિ છા, પરમ ઉત્કૃષ્ટ સિદ્ધિઓના નિધિ છા. તેથી આપ જ પરમ ઇષ્ટ, પરમ મિષ્ટ છા.

હે ભગવાન ! આપ પરમ શુદ્ધ છેા, પરમ બુદ્ધ છેા,

અહેા ! પરમ આશ્ચર્યકારક <u>પરાક્રમ</u> વડે આત્મવીય<sup>ા</sup>

## ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

કેારવી રાગ, દ્વેષ, અજ્ઞાનને સંપૂર્ણપણે ટાળી આપ શુદ્ધ થયા છેા; ક્ષુધા, તૃષા, પ્રસ્વેદ આદિ અઢાર દેાષ રહિત થઈ શુદ્ધતાને વર્યા છેા; પરપરિણતિરૂપ વિકારના અંશના પણ વિધ્વંસ કરી, વિભાવભાવના અત્યંત અભાવ કરી શુદ્ધાપયાગી થયા છા; જ્ઞાનાવરણાદિ ઘનઘાતી કર્માનાં પુદ્દગલ રજકણાને વીણી વીણીને ભસ્મ કરી પરમ શુદ્ધતાને પામ્યા છા અને શેષ અઘાતી કર્મપ્રકૃતિને મળેલી સીંદરીની આકૃતિવત્ કરી છે, એવા આપના નિર્મળ ઝળહળતા પ્રકાશરૂપ શુદ્ધ ચૈતન્ય જ્યાેતિને અત્યંત ભક્તિથી નમસ્કાર કરું છું.

વળી દે પ્રભુ ! લાક અને લાકનું સ્વરૂપ, કર્મ અને કર્મનું સ્વરૂપ, સંસાર અને સંસારનું સ્વરૂપ, જડ અને ચેતન દ્રબ્યા, તેના સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ ભેદા, ચેતનનું સહજ સ્વરૂપ, ચેતનની મહા ઐશ્વય રૂપ ગુપ્ત, નિગૂઢ મહાન્ ચમત્કૃતિઓ આદિ જે જાણવા યાગ્ય હતું તે જાણી લીધું છે, છાંડવા યાગ્ય હતું તે છાંડી દીધું છે અને આદરવા યાગ્ય હતું તે આદરી લીધું છે. તેથી હવે લાકાલાકના સાયક એવા આપને કંઈ વિશેષ જાણવાનું, છાંડવાનું, આદરવાનું શેષ ન રહેતાં આપ પરમ બુદ્ધ છે

દ્હે પ્રભુ ! હું આપના એ પરમ ગુણુનેા આદર કરૂં છું એ ઉત્તમ ગુણેા મને બહુ ઇષ્ટ છે, મિષ્ટ છે તેથી ઉપાદેય અને ઉપાસ્ય સમજું છું. હું આપના નમ્ર બાળક એ આપની મ્વરૂપશુદ્ધતાને વિચારૂં, ધ્યાવું, શુદ્ધતામાં કેલિ કરૂં અને સ્થિર રહું એ અભિલાષા છે. હે પ્રભુ ! હું આપના દીન ઉપાસક આપની કૃપાથી પરાક્રમને ફારવી, ઉપયાગની અશુદ્ધતા ટાળવા પુરુષાર્થી થઈ શુદ્ધતાના પૃર્ણુ ઉઘાડ થતાં સુધી આપની આજ્ઞાભક્તિમાં રહું અને ઉપાસક એ નામ સાર્થક કરૂં એવી ભાવના છે.

**હે ભગવાન ! આપ પરમ જ્ઞાની છે**, પરમ દ**શી**<sup>°</sup> છે.

હે પ્રભુ! અચિંત્ય સામર્થ્યયોગે માહનીયાદિ ચાર ધાતીકર્મોના નિઃશેષ સંહાર કરી આપે પૂર્ણુ જ્ઞાનજ્યાેતિ પ્રગટાવી છે તે અમાેને પરમ આશ્ચર્યમાં ગરકાવ કરી દે છે. પરમ જ્ઞાન અને પરમ દર્શન પરિપૂર્ણુ પ્રગટ કરી આપ પરમ જ્ઞાની ને પરમ દર્શી થયા છે.

દ પ્રભેા ! પરમ જ્ઞાન અથવા કેવળજ્ઞાનનું થથાતચ્ય સ્વરૂપ સમજવું તે પણ સામાન્ય છવ માટે અતિ અતિ દુર્ઘટ છે. અહા ! આપ તા જેટલા જ્ઞેય પદાર્થી છે, તેના જેટલા ગુણેા છે અને તેના જેટલા ત્રણે કાળના પર્યાયા છે, તે બધાને એકી સાથે એક સપાટે, એક જ સમયમાં યુગપત્ જાણેા છેા, દેખા છેા, એ આપની આશ્ચર્ય ઉપજાવનાર અનંત જ્ઞાનશક્તિ, દર્શનશક્તિ માટે અહા ! અહા ! સિવાય શું કહી શકાય !! હે પ્રભુ ! જીવ આદિ અરૂપી દ્રવ્યના એકેક પ્રદેશને.

### ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

રૂપી પુદ્ગલના એક એક પરમાણુને અને કાળના અવિભાજ્ય ભાગરૂપ સમયને આપની અદ્ભુત જ્ઞાનશક્તિ પ્રકાશિત કરે છે ત્યાં આશ્ચર્યની અવધિ કેમ હાય ?

હે પ્રભુ ! આપ પરમ જ્ઞાની છેા, પરમ દર્શી છેા, આપ સમય સમયની વાત જાણી દેખી રહ્યા છેા, ઘટઘઢની વાત જાણી દેખી રહ્યા છેા. આપનાથી કાંઈ અજાવ્યું નથી, કાંઇ છાનું નથી, કાંઇ ગુપ્ત નથી. હે સર્વજ્ઞાદેવ ભગવાન ! આપના જ્ઞાનપ્રકાશ તેા પ્રગટ કે ગુપ્ત, સ્થૂળ કે સૂક્ષ્મ, સૂક્ષ્મ કે અતિસૂક્ષ્મ, પૂર્વકાળના, આ કાળના કે આગામી કાળના દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયોને એક સમયમાં જાણે છે, દેખે છે. તેથી આપનું જ્ઞાન અનંત ઠરે છે.

હે જ્ઞાનશક્તિના મહાેદધિ, જ્ઞાનપ્રકાશના પુંજ, સવજ્ઞ દેવ ! આપના જ્ઞાનના મહિમા અચિંત્ય છે, અપરંપાર છે, અનંત છે. એ સર્વેાત્કૃષ્ટ જ્ઞાનના વિચાર કરતાં મને અત્યંત અહાેભાવ આવે છે, પરમ આદર થાય છે. આપના એ સર્વેાત્તમ ગુષ્યુ મને બહુ બહુ પ્રિય છે. તેની પ્રાપ્તિ અર્થ સર્વાત્તમ ગુષ્યુ મને બહુ બહુ પ્રિય છે. તેની પ્રાપ્તિ અર્થ આ બાળક આપ પરમ પિતાના માશ્રય કરી, આપને આધીન વતી, આપની આજ્ઞાનું શુદ્ધ ભાવે આરાધન કરી, આપના ખતુશ્રહ મેળવી આપની અતુલ સિદ્ધિના વારસદાર થવા પૂર્ણપશે આકાંક્ષિત છે. તે ઇગ્છા પૂર્ણ કરવા આપને પૂબ પૂળ પ્રાર્થના કરે છે.

## લગવાનના પ્રેમીની વિચારધારા

## હે ભગવાન ! આપ પરમ સુખી છા, પરમ આનંદી છેા.

હે પ્રભુ! આપ ભગવતે જગતના માંહી છવાને બાધ આપ્યા કે સુખ અંતરમાં છે, બાદ્યમાં નથી. સંસારમાં સુખ તાે શું સુખની છાયા સરખી પણ નથી. છતાં જેમ કસ્તુરીઓ મૃગ પાતામાંથી નીકળતી સુગંધને બાણતા નથી અને તેની શાધ માટે બહાર દાંડે છે, ખુવાર થાય છે, થાકે છે અને ખેદ પામે છે તેમ વિષયાથી જેની ઇન્દ્રિયા આત્ત છે, પીડિત છે એવા સંસારના કલ્પિત સુખના રાગી જીવા સુખની શાધ માટે બહાર દાંડે છે, ખુવાર થાય છે, થાકે છે અને ખેદ પામે છે. ''માટા ચક્રવર્તી રાજા તે પણ વધતા વૈમવ, પરિ ચહના સંકલ્પમાં પ્રયત્નવાન છે અને મેળવવામાં સુખ માને છે '', તે ભૂલી જાય છે કે '' જ્ઞાનીઓએ તા તેથી વિપરીત જ સુખના માર્ગ નિર્ણીત કર્યા કે કિંચિત્ માત્ર પણ ગ્રહવું એ જ સુખના નાશ છે. ''

વળી આપે કરૂણા લાવી ઉપદેશ કર્યો કે સુખને ઉપાય પણુ પાતાની પાસે છે, પાતાના જ હુદયમાં છે. સુખને ઉપાય હુજારા કે લાખા ગાઉ દૂર નથી, સ્વર્ગમાં કે પાતાળમાં નથી, હિમાલય આદિ પર્વતની સુક્રામાં કે દડકારણ્યની ઝાડીમાં નથી, ઘરમાં કે વનમાં નથી. તે માત્ર પાતાના અંતરમાં છે, પાતાના આત્મામાં છે. હે પ્રભુ ! આપે તા સ'સારના સ્વરૂપનું સત્ય સ્વરૂપે દર્શન કરી, સ'સારની વિષમતાને છેદ્રી-ભેદીને, સવ' છવા પ્રતિ ઉત્તમ ક્ષમાભાવ રાખી, સર્વ'સ ગપરિત્યાગ કરીને, રાગ દ્વેષ, અજ્ઞાનના નિઃશેષ ક્ષય કરી, તે ક્ષય કરવામાં વિસ્મય-જનક આત્મવીર્થ પ્રગટાવી, સહજ, સ્વાધીન, નિરાલ ળી, અનંત અવ્યાબાધ, સદાકાળ ટકે એવું, સર્વોત્તમ, અવર્ણુનીય, વચનાતીત આત્મિક સુખ પ્રગટ કર્યું છે, તેથી આપ પરમ સુખી છેા, પરમ આનંદી છેા, પરમ સ'તાેષી છેા, અનંત ચતુષ્ટયયુક્ત, અનંત અધ્વર્યના ધાણી એવા આપ શુદ્ધ ચૈતન્ય-સ્વામી છેા. એ શુદ્ધ ચિદ્રૂપના એક્રેક પ્રદેશથી નિરંતર નિર્વ'હતી સુખામૃતની અખંડ રસધારાના અને આનંદરસના અખ્રૂટ પ્રવાહના આપ સમયે સમયે અનુભવ કરા છા. આપના એક સમયના સુખની પાસે ત્રણે કાળના દેવદેવીઓના સુખના સમૂહ અલ્પમાં અલ્પ છે.

હે સુખના મહાેદધિ, સુખના સાગર! આપ જ સાચા અમૃતના સાગર છેા, પીચૂષના ભંડાર છેા, સુધારસના ભાેગી છેા, આનંદરસના ભાેગી છેા, આત્મારામી, આત્મપરિણામી છેા. હું આપના લાનહીન બાળક આપના એ સમ્રાટ આત્મિક સુખ અને આનંદ ગુણને અત્યંત અહાેભાવથી સત્કારૂં છું. એ ગુણુ મને બહુ બહુ પ્રિય છે, ઇષ્ટ છે. તે ગુણુ મારામાં પ્રગટાવવા આપનું શરણ ગ્રહું છું. પરમ કૃપા કરીને આપ પ્રેરણા આપા, માર્ગદર્શન આપા, શક્તિ આપા અને તેની

## **ભગવાનના પ્રેમીની** વિચારધારા

પ્રાપ્તિ માટે પુરૂષાર્થ'ને યેાગ્ય બનાવેા એજ આપની પાસે માંગુ છું તે સફળ કરશેા. કૃપા કરીને મારી ભાવના પૂર્ણ કરશા, પૂર્ણ કરશા.

હે ભગવાન ! આપ પરમ નીરાગી છેા, પરમ નિર્મોહી છેા.

હે પ્રભુ ! રાગ અને દ્વેષનાં બળતાં પ્રબળ નિમિત્તોના ઘેરાવાની વચ્ચે રહીને આપ નીરાગી અને નિર્મોહી કેમ કરીને થઈ શકચા ? તે બુદ્ધિમાં ઉતરતું નથી. ખરેખર, આપનું સામર્થ્ય અદ્ભુત છે, અકળ છે.

સંસારના સમસ્ત ભૌતિક પદાર્થી અને સગપણના વિવિધ સંબંધો આપને જરા સરખી પણ અસર કરવા સમર્થ ન થયા અને આપે તે સવે ને જીતી અજિત થઇ, વિજયધ્વજ કરકાવ્યા તે અમાને આશ્ચર્ય પમાઉ છે. એક સમય પણ અસંગપણાથી રહેવું એ અતિ અતિ વિકટ કાર્ય છે, તેવું અસંગપણું, નિર્મોહીપણું, નિવિ કારીપણું, નીરાગીપણું સવ કાળને માટે આપે પ્રગટ કર્યું તે જોઇ પરમાશ્ચર્ય પામી અમે આપને કાર્ટિ કોર્ટિ વંદન કરીએ છીએ.

હે પ્રભુ ! આપે ક્રોધ સામે ક્રોધ કરીને ક્રોધને જીત્યા તેમ છતાં અક્રોધી ઠર્યા. માન સામે દીનપણાના માનથી માનને જમીનદાસ્ત કર્યો તે છતાં નિર્માની કહેવાયા. માયા સામે સાક્ષીભાવની માયા કરી તેની છાયા સરખી પણુ ન રહેવા દ્રીધી તેમ છતાં નિર્માયી પદ્ય મેળવ્યું અને લાેભ સામે

## **લક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય**

શુદ્ધ સ્વરૂપ પ્રગટાવવાનાે લાેભ કરી લાેભને ભસ્મીબૃત કર્યાં, તેમ છતાં નિલેોિભી (વીતરાગ)નું ઉત્તમ બિરૂદ પ્રાપ્ત કર્યું તે અમને સાનંદાશ્ચર્ય ઉપજાવે છે.

અહેા ! એટલું કરવાથી અનેકાનેક ગુણેા આપના પવિત્ર ચરણારવિંદમાં આવીને પડ્યા અને આપ પરમ ક્ષમાવત, પરમ વિનસ્ર, પરમ સરળ, પરમ સંતાેષી, પરમ નિઃસ્પૃહ અને પરમ નિર્ભય ગુણાના ધારક બન્યા. વળી હે પ્રભુ ! સમસ્ત પ્રકારની લબ્ધિઓ, સિદ્ધિઓ અને શક્તિઓ આપની દાસીઓ થઇને આપના ચરણુકમળમાં આવીને સેવા માટે હાજર થઈ ગઈ, છતાં તેની સામું પણ જોયું નહીં.

હે પ્રભુ ! આવા આપના ઉત્તમાત્તમ ગુણેા મને બહુ મહુ પ્રિય છે, મને આકર્ષ છે અને મીઠી મૌનતાના ઇશારાથી મને જાણે કેમ બાલાવતા ન હાય તેવા આભાસ થાય છે. તેથી હે પ્રભુ ! હું પણ આપના ગુણેાથી આકર્ષાઈ મારૂં સર્વસ્વ અર્પણ કરી આપના ચરણુક્રમળમાં સેવા માટે હાજર થઇ સ્થિર રહું એવી ભાવના રહે છે. આપની સંપૂર્ણ આત્મદશાને પ્રાપ્ત ન થાઉં ત્યાંસુધી આપની આજ્ઞામાં રહી સાચા ઉપાસક થઇ ઉપાસક નામ સાર્થંક કરૂં.

હે ભગવાન ! આપ તાે ગુણ ગુણના ભાંડાર છા.

હે પ્રભુ ! આપના સમસ્ત અપૂર્વ ગુણેાનું યથાર્થ વર્ણન મહાન લબ્ધિઓને વરેલા મહાન યેાગીશ્વરા કે

40

દેવતાઓના ઇન્દ્રો કચારેય પણ કરી શકચા નથી જેમ પ્રલયકાળને લીધે સમુદ્રનું પાણી ખસી જાય અને પેટાળમાં રહેલેા અમૂલ્ય તેજસ્વી રત્નાના સમૂહ જે ખુલ્લાે થાય, તે કાેઇથી માપી શકાતા નથી તેમ હે નાથ ! આપના સદાય દેદીપ્યમાન ગુણાના ભંડારને માપવાને કાેઇ જ સમર્થ નથી. કેમકે આપ તા ઉત્તમ ગુણરત્નાના સમુદ્ર છાે, તે સમુદ્રના પાર કાેણ પામી શકે ?

શાંત ચૈતન્યમૂર્તિ પરમકૃપાળુ **શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજી** પાતાના '' અપૂર્વ અવસર " નામની અમરકૃતિની ૨૦મી ગાથામાં અમૃતવચનેા પ્રકાશે છે કે :—

> 'જે પદ શ્રી સવંજ્ઞે દીઠું જ્ઞાનમાં, કહી શકચા નહિ પણુ તે શ્રી ભગવાન જો; તેહ સ્વરૂપને અન્ય વાણી તે શું કહે ? અનુભવગેાચર માત્ર રહ્યું તે જ્ઞાન જો. '

જે અચિંત્ય જ્ઞાનાદિ અનંત ગુણેાના સમૂહથી શાેલતું પરમપદ, પરમાત્મસ્વરૂપ શ્રી સર્વંજ્ઞ ભગવંતે પાેતાના કેવળ-જ્ઞાનમાં દીઠું, તે પદનું વર્ણુન અપૂર્વ વચનચાેગના ધારક એવા ખુદ સર્વંજ્ઞ શ્રી તીર્થ કર પ્રભુ પણ પૂર્ણું પણે કહી શકચા નહિ, તાે તેવા ચિંતનાતીત, વચનાતીત, ગુપ્ત ચમત્કારરૂપ સ્વરૂપને બીજા કેાઇ છવ્નસ્થની વાણી કેમ વર્ણુવી શકે ! કેમકે તે સર્વોત્તમ પદનું સંપૂર્ણું જ્ઞાન માત્ર અનુભવ-ગાેચર છે.

## શક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

તાે કે પ્રભુ ! હું અલ્પજ્ઞ, મંદ્રમતિ આપના અદ્ભુત ગુણુાના પાર કેમ પામી શકું ? હે ગુણુના સસુદ્ર, ગુણુ ગણુના ભંડાર, દિવ્ય તેજસ્વી ગુણુાના ધર્તા ! મને આપના પ્રગટ ગુણુા જોઇને બહુમાન થાય છે. તે સવ' ગુણુા મને અત્યંત અત્યંત પ્રિય છે, ઇષ્ટ છે. હે કુપાળુ ! પરમ કૃપા કરી, ઉપકાર કરી આપના અપૂર્વ, દિવ્ય, અલૌકિક અને અદ્ભુત ગુણુાનું સિચન આ આત્મામાં કરતા જશાે એવી આ દીન પામરની વિનંતિ છે.

વળી હે પ્રભુ ! આત્મપ્રભુની સહજ અપૂર્વ શાંતિ અને શીતળતા પુદ્દગલના પરમાણુઓને પણ કેવા પલટાવે છે તે જ્ઞાન પણ આપ પ્રભુએ અનુચહ કરી કરાવ્યું છે. એક તાે તે કર્માના સંહાર કરે છે, નાશ કરે છે. બીજીં તેના બળથી દેહનાં અશુભ પરમાણુઓના નાશ થઈ, પરમ શુભ, ઉત્તમાત્તમ, પરમ શ્રેષ્ઠ, પરમ તેનેમય, પરમ કાંતિમય પર-માણુઓ બ્રહાય છે, આ કારણે હે પ્રભુ, આપ પરમ કાંત છેા.

હે નાથ ! આપનેા આ ઉત્તમ ગુણ મને બહુ બહુ પ્રિય છે, ઇષ્ટ છે. આપતું આ બાળક તે ગુણુનેા ઇચ્છુક છે. આપની કૃપાથી તેની પ્રાપ્તિ જલદી જલદી થાય એવી ભાવના છે તે આપના અનુચહથી સિદ્ધ થાએા એ જ માંગુ છું. હે ભગવાન ! આપ પરમ ધીર છેા, પરમ વીર છેા.

ંહે પ્ર**લુ ! આપના**ંધીરજ અને વીરતાના ગુણે<sub></sub>ાનું હું

શ' કીર્તાન કરાં! આપે સંસારમાં રહીને સંસારને છેઘો તે એક માટું આશ્વર્ય છે.

સંસારના વિષમમાં વિષમ ઉદ્દયકાળા અને પરિભળા સામે આપ એકલા હાથે વીરતાથી ઝઝુમ્યા અને સફળતાને વર્યા એ તા વળી વિશેષ આશ્ચર્ય ઉત્પન્ન કરે છે.

આપે મનુષ્ય, દેવ, તિય ચકુત ભીષણ ઉપસગે અને ડાંસ, મચ્છર, ક્ષુધા, તુષા આદિ ભયંકર પરિષદ્ધાને અદુભુત **ધૈર્ય અને સમતાથી વેદી તેમને કેવળ નિઃસત્ત્વ કર્યા, ક**થાંય પણ અધીરજ કે અસમતા, ખેદ કે ગ્લાનિનેા અંશ પણ રહેવા ન દીધેા એ આપ ભગવંતનું અદ્વિતીય પરાક્રમ અને નિર્ભયપણું મારા હૃદયમાં સાનંદાશ્ચર્ય ઉપજાવે છે.

સામાન્ય જીવેા તેા કર્માના સામાન્ય ઉદય સમયે પણ ક્ષેણ પામી સ્થિરતા રાખી શકતા નથી, જ્યારે આપે વિકટમાં વિકટ સંજોગે વચ્ચે પરમ ઘૈર્યવંત અને વીર્યવંત રહીને આત્મસ્થિરતા, આત્મશાંતિ અને આત્મસમાધિના દ્રગં'ની એક કાંકરી સરખી પણ ખરવા ન દીધી એ કાંઈ એાછું વિસ્મયજનક નથી.

હે પ્રભુ ! ઐવી રીતે આપે કર્મદળના ભેત્તા થઇ, કર્મ શત્રુઓના કાળ બનીને કાળને જ કિંકર કર્યો, પરમ વૈરાગી અને પરમ શુકુલધ્યાની થઇને, કેવળજ્ઞાન, કેવળદર્શન, કેવળ સુખ અને કેવળ વીર્ય સંપૂર્ણપણે પ્રગટ કરીને, પૂર્ણ

## ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

વીતરાગ થઇ, શુદ્ધ સ્વરૂપ પ્રાપ્ત કરી સુક્તિસુંદરીને વર્યા. અહેા આશ્ચર્ય ! અહેા આશ્ચર્ય !!

હે કૃપાળુ નાથ ! આપના એ સર્વોત્તમ ગુણે મને બહુ બહુ પ્રિય છે, ઇષ્ટ છે. હું તે ગુણેવું સાચા મનથી સન્માન કરૂં છું. હે નાથ ! આ જીવ તે જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, માહનીય અને અંતરાય કર્માની જાળમાં સપડાયા છે અને પૂબ પામર, દીનહીન અને નિર્વીર્થ થયા છે. તે હવે તેનાથી છૂટવા આપ પ્રભુજીના શરણે આવ્યા છે તા પરમ કૃપા કરી, સાથ આપી, આપના ધૈર્ય અને વીરતાના ગુણેવું દાન કરી આ પામરને જલદી જલદી છેાડાવશા એ જ આ રંકની વિનંતિ છે. હે પ્રભુ, આ રંક સેવકની એ વિનંતિ માન્ય રાખશા.

હે ભગવાન ! આપ પરમ શાંત છેા, પરમ કાંત છેા

દુ પ્રભુ ! શાંતિ ને સમતાને આપનાર આપના અદૂભુત બાધ સ્મરણમાં આવે છે. આપે સંસારસુખના અભિલાષી જીવાને બાધ કર્યા કે "દે જીવા, સમને. રાગદ્વેષની પરિણતથી વિરામ પામા, વિરામ પામા. પ્રમાદ છેાડી જાગ્રત થાએા, જાગ્રત થાએા ! સંકલ્પ-વિકલ્પ, રાગ-દ્વેષના પરિણામા આત્માની સહજ શાંતિને હરી લે છે. કષાયભાવા સ્વભાવથી ઉખ્ય હાઇ તે આત્માના સહજ શીતળ સ્વભાવને ઉખ્યુ કરે છે. આત્માને અશાંતિ ઉપજાવી અકળાવે છે, સુંઝવે છે, અને વીતરાગતા શાંત સ્વભાવ પ્રગટ કરી પરમ શાંતિના નિરંતર અનુભવ કરાવે છે. માટે એ વિભાવ પરિણામને ભાવસ'યમ પ્રાપ્ત કરાવી શાંત કરા, શાંત કરા અને બરફની પાટ પાસે બેઠા ઢાઇએ અને શીતળતા અનુભવીએ એવી આત્માની સહજ સ્વાભાવિક શીતળતાના અનુભવ કરાવા, અનુભવ કરાવા,

પરંતુ પ્રભુ ! મેં આપનાં અમૂલ્ય વચનાને લક્ષમાં લીધા નહીં, આપના ચીંધેલા માર્ગ ને એાળખ્યેા નહીં અને હું બ્રાંતિથી અશાંતિને જ શાંતિ માની વર્ત્યા કર્યો છું તે હવે આપની કૃપાથી સમજાય છે. હવે બરાબર સમજાય છે કે સંકલ્પ–વિકલ્પ એ જ આકુળતા વ્યાકુળતા છે અને આકુળતા એ જ અશાંતિ છે.

દ્ધે પ્રભુ ! આપે તેા પરમ આશ્ચર્યકારક આત્મવીય' પ્રગટાવી, વિષમ ઉદય કાળા સામે પડી, કમેનિ બાળી પ્રજાળી, રાગદ્વેષની શુંખલાને તેાડી ફાેડી, પરપરિણતિને ભસ્મ કરી આત્માની અપૂર્વ શાંતિ, અપૂર્વ શીતળતા પ્રગટ કરી છે. આપનું એ અદ્ભુત પરાક્રમ પરમ આશ્ચર્ય ઉપજાવે છે.

## **હે ભ**ગવાન ! આપ પરમ ગંભીર છેા, પરમ ઉદ્યાર છેા.

જી પ્રલુ! આપ અનંત લબ્ધિમોના ધત્તાં છેા, અનંત

સિદ્ધિઓના સ્વામી છેા, અનંત શક્તિએઃના ધારણહાર છેા. આપતું અનંતુ જ્ઞાન છે, અનંતુ દર્શન છે, અનંતુ સુખ છે, અનંતુ વીર્થ છે. એવી રીતે આપ અનંત અનંત ગુણેાના નિધિ છેા તેમ છતાં આપ કેવા સાગર જેવા ગંભીર છેા તે જોઈ અમને પરમ આશ્ચિર્ય થાય છે. આટલા બધા સવેત્કિષ્ટ ગુણેાને આપે અંતરમાં કેવા સમાવી દીધા છે કે કાેઈ કળી પણ ન શકે!

આપ પ્રત્યેક જીવ સંબધી સમયે સમયે શું બન્યું, શું બને છે અને શું બનશે એવી ત્રણુ કાળની વાત જાણી દેખી રહ્યા છેા. કાૈણુ ભવ્ય છે, કેાણુ અભવ્ય છે, કાૈણુ કચારે માક્ષને પ્રાપ્ત થશે, કાેણુ કેટલા ભવેા કરશે અને કેટલા દુઃખ પામશે એ આદિ સમસ્ત પ્રકારનું સંપૂર્ણું જ્ઞાન આપ ભગવંત ધરાવા છેા છતાં એ સર્વ'ને અત્યંત ગુપ્તપણુ અંતરમાં ગાેપવી રહ્યા છેા એ આપની કેવી અદ્ભુત ગંભીરતા છે!

હે પ્રભુ ! કાે **લ**બ્ય જીવ આપનામાં પ્રેમ લાવી, શ્રદા કરી, આપને શરણે આવી, આપની આજ્ઞાનું આરાધન કરી આપની રિદ્ધિસિદ્ધિની માંગણી ન કરે ત્યાં સુધી આપ પરમ ઉદાર અને દાનેશ્વરી હેાવા છતાં લેશ પણ દાન કરતા નથી અને પરમ ગંભીર રહેા છેા એ એક અદ્ભુત રહસ્ય છે. આપે તાે અબાધિત સિ**દ્ધાં**ત આપ્યા છે કે ભગવાનમાં પ્રેમ

46

કરાે, શ્રદ્ધા કરાે, ભગવાનની આજ્ઞા આરાધાે પછી પ્રાર્થનામાં જે માગશા તે મળશે.

હે પ્રભુ ! આપ કેવા ઉદાર છેા ! આપે આપના અમૂલ્ય ગુણુરત્નાના અખૂટ ભંડાર સદા ખુલ્લાે જ રાખ્યા છે. જે કાેઈ યાેગ્યતા મેળવી આપની પાસે માંગે છે, તેને આપ તેની યાેગ્યતાનુસાર દાન કર્યા જ કરા છા, કચારે પણ અટકતા નથી, થાકતા નથી અને તે એટલે સુધી કે આપ આપના સવે અદૂભુત ગુણુાનું દાન કરા છા અને લેનારને આપના જેવા જ સમૃદ્ધ બનાવા છા. દાન લેનાર અનેકાનેક હાેવા છતાં આપના ભંડાર કદી ખાલી થતા નથી પણ સદાય ભરપુર જ રહે છે. આ પણ એક ન સમજાય તેવું આપ્રિ

હે પ્રભુ! આપ તા ખરેખર કલ્પવૃક્ષ છેા. '' અચિંત્ય જેનું માહાત્મ્ય છે એવું આ ( પરમાત્મરૂપ ) સત્સંગરૂપ કલ્પવૃક્ષ પ્રાપ્ત થયે જવ દરિદ્ર રહે એમ બને તા આ જગતને વિષે તે અગિયારમું આશ્ચર્ય જ છે. " — શ્રીમદ્ રાજ્ય દ હે પ્રભુ! આપનું વચન છે કે જગતમાં સ્વભાવથી સિદ્ધ સમાન એવા બિચારા અભવ્ય જીવા પણ ઘણા ઘણા છે જેઓ કદી આ દુ:ખથી પીડિત અને ભયાકુળ સંસારના આંત લાવી માક્ષને પ્રાપ્ત થવાના નથી અને અનંતકાળ સુધી ચારે ગતિઓમાં ભટકવાના છે. તા પછી શું એમ હશે કે

### સક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

તેઓ કચારેય પણ આપ ભગવ તમાં સાચા પ્રેમ અને સાચી બ્રદ્ધા કરી શકતા નથી અને સાચા મનથી આપનું અનન્ય શરણ સ્વીકારી શકતા નથી તેથી તેઓ અભવ્ય રહે છે ? હે પ્રભુ ! અભ્પના જ્ઞાનમાં દેખાતું હેાય તે સત્ય છે.

હે સર્વજ્ઞદેવ ! આપની કુપાથી આપના ધૈર્ય, ગંભીરતા અને ઉદારતા એ ત્રણે ગુણે અને તેનું રહસ્ય મને સમજાશું છે, કે કાઇપણ જીવ આપની અને આપના પવિત્ર ધર્મ ની સત્ય સ્વરૂપે શ્રદ્ધા કરી આપને શરણે ન આવે ત્યાં સુધી મૌનપણે ગંભીર રહી ધીરજ રાખા છે. ગમે તેટલાે વિલંબ થાય અને કાળ વ્યતીત થાય તા પણ અખૂટ ધીરજના લેશ પણ ન્યૂન થતા નથી. આપનું શરણ સ્વીકાર્યા પછી આપ આપના ભક્તનું રક્ષણ કરા છા ને તેની સર્વ માગણીઓને સંતાષા છા. છેવટે આપનું સર્વ આપી દઈ તેને આપના સમાન સમર્થ કરા છા.

હે પ્રભુ ! આ આપના રહસ્યશુક્ત ગુણુાનું સાગું જ્ઞાન આપે કરાવ્યું તેથી હું આપના ખરા અંતઃકરણુપૂર્વક ખુબ ઉપકાર માનું છું અને આપને અત્યંત ભક્તિભાવથી કાેટિ કાેટિ વંદન કરૂં છું. તે અદ્દભુત જ્ઞાનના સંપૂર્ણ લાભ મારે લેવા જ છે અને તે માટે હું પ્રમાદના ત્યાગ કરૂં છું, આપનું શરણ અને રક્ષણ મેળવી, આપની કુપા અને અનુ-બ્રહને પામીને હું પુરુષાર્થી થઉં. હે પ્રસુ! સાથ આપી મારા પુરુષાર્થંને એવાે વેગ અપાવજો કે જેથી હું આત્મવિકાસની સીડી જલદીથી ચઢી શકું અને પરમ પવિત્ર અને પરમ પાવનકારી આપના ચરણ-કમળ સમીપ રહી આપની સેવાના ઉત્તમલાલ મેળવી શકું.

હે પ્રભુ ! આપ તેા પરમ ગુરુ છેા તેા સમયે સમયે ગ્રાનકાન કરતા રહેશા, બૂલ થતી હાય ત્યાં ચેતાવી અચાવશા. વળી હે પ્રભુ ! આપ પરમ વૈદ્ય છેા. તાે મારા રાગ, દ્વેષ ને અજ્ઞાનરૂપ ત્રિદેાષને અનુપાન સહિતના ઔષધથી નિવારશાે ને મને વીતરાગ બનાવી વીતરાગ કરશા. એ જ મારી ભાવના છે, અભિલાષા છે, માગણી છે, કૃપા કરીને તે પૂર્ણ કરશા.



46

#### પૂરક-વચનામૃત

# જ્ઞાનીના આશ્રયે મનુષ્યદેહની સાર્થ કતા

" દુર્લભ એવા મનુષ્યદેહ પણ પૂર્વે અન તવાર પ્રાપ્ત ચવા છતાં કંઈ પણ સફળપણું થયું નહિ, પણ આ મનષ્ય-દેહતે કૃતાર્થતા છે કે જે મનુષ્યદેહે આ છવે ગ્રાનીપુરુષને આેળખ્યા તથા તે મહાભાગ્યના આશ્રય કર્યો, જે પુરૂષના આશ્રયે અનેક પ્રકારના નિથ્યા આગ્રહાદિની મંદતા થઈ, તે પુરૂષના આશ્રયે આ દેહ છૂટે એ જ સાર્થક છે જન્મ– જરા–મરણાદિકને નાશ કરવાવાળું આત્મગ્રાન જેમને વિષે વતે છે, તે પુરૂષના આશ્રય જ જન્મ–જરા–મરણાદિકને નાશ કરી શકે, કેમકે તે યથાસંભવ ઉપાય છે સંયોગ સંબંધે આ દેહ પ્રત્યે આ છવને જે પ્રારબ્ધ હશે તે વ્યતીત થયે તે દેહના પ્રસંગ નિવૃત્ત થશે. તેના ગમે ત્યારે વિયોગ નિશ્વયે છે, પણ આશ્રયપૂર્વક દેહ છૂટે એ જ જન્મ સાર્થક છે, કે જે આશ્રયને પામીને જીવ તે ભવે અથવા ભાવિ એવા થોડા કાળે પણ સ્વસ્વરૂપર્મા સ્થિતિ કરે."

--- શ્રીમદ્દ રાજ્યંદ્ર પત્રીક, ૬૯૨

3

# ભગવાનની ભક્તિનું સ્વરૂપ....



Jain Education International

" ઘણા ઘણા પ્રકારથી મનન કરતાં અમારાે દઢ નિશ્ચય છે કે ભક્તિ એ સવેપિરી માર્ગ છે, અને તે સત્પુરૂષના ચરણ સમીપ થાય તાે ક્ષણવારમાં માક્ષ કરી દે તેવા પદાર્થ છે. " ( પત્રાંક ૨૦૧ )

" કાેઇક મહાતમાને બાદ કરતાં ઘણા વિચારવાન જીવેાએ ભક્તિમાર્ગ ના તે જ કારણાથી આશ્રય કર્યો છે અને આજ્ઞા શ્રિતપ**ણું અથવા પરમ પુરૂષ સદૂગુરૂને વિષે સર્વા**ર્પ**ણ** શિરસાવ ઘદીઠું છે અને તેમ જ વર્ત્યા છે. " ( પત્રીક કુલ્ક )

" ભક્તિ જ્ઞાનનાે હેતુ છે, જ્ઞાન માક્ષના હેતુ છે. " ( પત્રાંક પઢ૦ ) — શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર

**ભક્તિનું બળ** સંસારનાં વિપરીત પરિબળાેને નિર્બળ કરે છે; આત્માને ઉજવળ કરી નિર્મળ કરે છે.

ભક્તિની શક્તિ અનુપમ છે. તે શક્તિની સીમા અમર્યાદ છે. અમર્યાદ શક્તિ મુક્તિનું દાન દે છે.

#### 5



# ભગવાનની ભક્તિનું સ્વરૂપ

પ્રવણ, કીર્તાન, પૂજન, અર્ચન આદિ નવધા ભક્તિના નામે ઓળખાતા નવ પ્રકાર પ્રસિદ્ધ છે. તેની પાછળ તેના ઢાર્દમાં રહેલ અંતર્ગત સાવાનું મૂલ્ય અમૂલ્ય છે અને સર્વ સિદ્ધિને આપનાર છે. ભક્તિનું સ્વરૂપ સદૂગુરૂગમે સમ જવા યાગ્ય છે એ જ્ઞાની ભગવ તના વિધાનના મૂળમાં જે રહસ્ય વાત છૂપાયેલી છે તે માત્ર અંતર્ગત ભાવા અને તેના આરાધન સંબંધે છે. તે જણાવી તેની વ્યાખ્યા કરતાં પહેલાં, જેને સ્વાત્મકલ્યાણની પ્રાપ્તિ અર્થે સાધના કરવાની તીન જિજ્ઞાસા વર્ત છે, તેણે શું કરવું, કયા ક્રમથી ચાલવું તે બતાવનાર શ્રેણિ પરમ કૃપાળુ આત્મજ્ઞ શ્રીમદૂ રાજ-ચંદ્રજીએ પત્રાંક ૧૨૮માં અદ્ભુત શૈલીથી માંગણીરૂપ વચના દ્વારા પ્રકાશિત કરી છે, તે માર્ગ દર્શા કરૂપ અપૂર્વ બાધવચના આ રહ્યાં :---

" ક્ષણે ક્ષણે પલટાતી સ્વભાવવૃત્તિ નથી જોઇતી, અમુક કાળ સુધી શૂન્ય સિવાય કંઇ નથી જોઇતું; તે ન હાેય તા અમુક કાળ સુધી સંત સિવાય કંઇ નથી જોઇતું, તે ન હાેય તાે અમુક કાળ સુધી સત્સંગ સિવાય કંઈ નથી જોઇતું; તે ન હાેય તાે આર્યાચરણ (આર્ય પુરૂષાએ કરેલાં આચરણ ) સિવાય કંઇ નથી જોઇતું, તે ન હાેય તાે જિન ભક્તિમાં અતિ શુદ્ધ ભાવે લીનતા સિવાય કંઇ નથી જોઇતું; તે ન હાેય તાે પછી માગવાની ઈચ્છા પણ નથી. "

સહજ વિચારથી સમજાશે કે સૌથી પ્રથમ ઉત્તમ વસ્તુની જિજ્ઞાસા બતાવી, અને તેના અભાવમાં તેની પ્રાપ્તિ થવા અર્થે અતિ ઉપકારી ભાવદશાની ઇચ્છા વ્યક્ત કરી છે; એમ ઉત્તરાત્તર કરવામાં આવ્યુ છે. માેક્ષાબિલાષીએ ઠેઠ નીચેના પગથિએથી શરૂ કરી ઉપર ચઢતા જઇ અંતિમ શ્રેષ્ઠ ધ્યેય સુધી પહેાંચવાનું છે એવાે નિદેધ્શ કર્યો

પ્રથમ કહ્યું કે ક્ષણે ક્ષણે પલટાતી સ્વભાવવૃત્તિ નથી જોઇતી, અર્થાત્ સહજ સ્થિર સ્વભાવરૂપ અથવા ક્ષાયકભાવ વાળી આત્મદશા જોઇએ છે. તે કયારે આવે? તે જણાવવા માટે ત્યારપછીનાં. વચના કહે છે, કે જ્યારે અમુક કાળ સુધી દેહ, પ્રાણ, ઇન્દ્રિયા, મન, વચન, વિકલ્પ આદિથી પર એવી સ્વભાવ સ્થિરતારૂપ આત્મદશા અથવા સ્વાનુભૂતિ સ્વરૂપ શૂન્યાવસ્થા સંપ્રાપ્ત થાય ત્યારે ઉત્કૃષ્ટ ધ્યેય સુધી અંતમાં પહોંચી શકાય છે. તે સ્વાનુભવરૂપ સમ્યક્ દર્શનની પ્રાપ્તિના અપૂર્વ લાભ સંત કે સત્પુરૂષના સમાગમના નિમિત્તથી મળે છે, તે કારણે તેવી માગણી કરી. સંતની સાચી એાળખાણ સત્સંગના આરાધનથી થાય છે અને આત્મકલ્યાણના હેતુની સિદ્ધિનું રહુસ્ય પણ સત્સંગના યાેગે પ્રાપ્ત થાય છે, તેથી સત્સંગ માટેની માગણી કરી પાપથી નિવર્તવારૂપ સદાચારના સેવન વિના સત્સંગ ફળવાન થતાે નથી, તેથી આર્યાચરણ માટે ઇચ્છારૂપ માંગણી કહી; અને સદાચારનું સેવન જિન-ભક્તિ એટલે જિનસગવ'ત અને તેમણે પ્રકાશેલાં ધર્મવચનામાં પ્રેમ અને શ્રદ્ધા આવ્યા વિના થઈ શકતું નથી, તેથી જિન ભક્તિમાં શુદ્ધ ભાવ રાખી લીન થવાની માંગણી કરી.

જે જિજ્ઞાસ જીવને મહત્ પુષ્ટયનાે ઉદય હાેય, તેને પાતાના પૂર્વના શુભ ૠણાનુબંધી સંતપુરૂષ કે સત્પુરૂષના સમાગમયાેગ સુલભપણે આવીને મળે છે, તેમની ઓળખાણ તથા પ્રતીતિ સહજતાએ થાય છે અને તેના શુભ પરિણામે તેમની ભક્તિને પ્રાપ્ત થવાથી તે ભાગ્યવંત જીવનું પરમાર્થ માર્ગમાં પ્રવેશવું અને પ્રયાણ કરવું જલદીથી થાય છે.

હવે જે ભક્તિ જ્ઞાનનાે હેતુ છે અને જ્ઞાન માેક્ષના હેતુ છે, તે ભક્તિનું સત્ય સ્વરૂપ સમજીએ; અને તે સ્વરૂપ સમજવાથી સાથે સાથે પરમ કૃપાળુ શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીનાં ''માેક્ષના એ ધુરંધર માર્ગ મને લાગ્યા છે" (પત્રાંક ૩૮૦) એ વચનાે પ્રતીતરૂપ થશે.

જેના પર પરાએ રૂઢીગત અર્થ જીવના જાણુવામાં છે એવા રૂડા ''ભક્તિ'' શબ્દમાં પરમ હિતકારી ત્રણુ ભાવા અંત ગ'ત રદ્યા છે : (૧) પ્રેમ (૨) શ્રદ્ધા અને (૩) અર્પણુતા. આ ત્રણુ આત્માના અલૌક્કિ ગુણુા છે. જીવ એ ત્રણુના અશુદ્ધ ઉપયોગ તેના સંસારી જીવનવ્યવહારમાં કરતે આવ્યા છે ને કરે છે, તે ઉપયાગને શુદ્ધતા પ્રત્યે વાળવાથી પરમાર્થલાભની પ્રાપ્તિ થાય છે.

પ્રેમ એ જીવનાે સહજ ગુણ છે, ઇશ્વરી બક્ષિસ છે, સત્ના અનુ**ગ્રહની** દિવ્ય પ્રમાદી છે. તેનું ઉત્પત્તિ ક્ષેત્ર પવિત્ર હૃદય છે અને તેના આવિર્ભાવનુ સ્થાન નેત્ર છે, નેત્રમાંથી નીતરતાે અમીરસ તે જ શુદ્ધ પ્રેમનું પ્રતીક છે.

શ્રદ્ધા એ પણ જીવનેા સ્વાભાવિક ગુણુ છે, પ્રલુએ બક્ષેલી દિવ્ય શક્તિ છે, તળેટીથી પર્વતના શિખર સુધી સુગમતાએ પહેાંચાડનાર પ્રકાશ જ્યાે(ત છે, નિર્બળને બળ આપનાર સબળ પદાર્થ છે.

જ્યાં પ્રેમ છે ત્યાં શ્રદ્ધા છે; શ્રદ્ધા છે ત્યાં પ્રેમ છે. પ્રેમને ટકાવનાર, ઉજ્જવળ રાખનાર અને સાથે ને સાથે રહેનાર જે પદાર્થ છે, તે શ્રદ્ધા છે. પ્રેમ અને શ્રદ્ધા એક જ સિક્કાની બે બાજુઓ છે.

શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યકૃત '' પ્રાકૃત વ્યાકરણ ''માં ભક્તિને શ્રદ્ધા કહી છે. આચાર્ય સંમતભદ્રે ''સમીચીન ધર્મ'શાસ્ત્ર''માં ભક્તિ અને શ્રદ્ધા એકાર્થ વાચક કદ્યા છે. અરહ ત, આચાર્ય, શ્રીગુરૂ અને પ્રવચનમાં ભાવવિશુદ્ધિયુક્ત અનુરાગ એટલે પ્રેમ એ જ ભક્તિ છે, એમ શ્રી પૂજ્યપાદસ્વામી કહે છે; તેઓ તેા એટલે સુધી ઉપદેશ વચન પ્રકાશે છે કે શ્રી જિન

÷ ;

**ભ**ગવાનની ભક્તિનું સ્વરૂપ

દેવની સુખસુદ્રાના દર્શન માત્રથી જીવ આત્મજ્ઞાન પામી સુક્રિતરૂપી લક્ષ્મી મેળવે છે.

શ્રી કુંદકુંદાચાર્ય ''મેાક્ષપ્રાભૃત'' ગાથા પર માં કહે છે કે '' દેવ અને ગુરૂની ભક્તિ કરનાર સાધર્મીંએા પ્રત્યે તથા સંયમી જ્ઞાનીપુરૂષ પ્રત્યે પ્રેમ રાખનારા તથા સમ્યક્ષ્ત્વને ધારણ કરનારા યાેગી ધ્યાનમાં લીન થાય છે. ''

આચાર્ય દેવેાનાં ઉપરાક્ત વચનાથી સ્પષ્ટ થશે કે ભક્તિ શબ્દમાં પ્રેમ અને શ્રદ્ધાના ભાવા અપેક્ષિત છે જ શ્રદ્ધા વિનાના પ્રેમ પાંગળા છે અને પ્રેમ વિનાની શ્રદ્ધા આંધળી છે, માટે જ કહ્યું કે સાચા પ્રેમ અને સાચી શ્રદ્ધા સાથે રહેવાના સ્વભાવવાળા અને પરસ્પર બળ આપી સહાયભૂત થનારા ઉત્તમ ગુણા છે. જ્યારે પ્રેમ પાંગરે છે, ત્યારે શ્રદ્ધા પણ વિકસે છે; જેમ જેમ શ્રદ્ધા ઉચ્ચતર સ્તરને પ્રાપ્ત થતી જાય છે, તેમ તેમ પ્રેમામૃતનું શાંતિદાયક ઝરણ નિરાવરણ પણે વેગથી વહે છે અને બંને સંપથી સાથે મળી જંપ વિના આવરણ-અંતરાયાને તાેડે છે.

પ્રેમ અને શ્રદ્ધાનું શુદ્ધ અને સત્ય સ્વરૂપ આગળ કહેવામાં આવશે; દરમ્યાન અહીં પ્રેમ અને રાગના અર્થીમાં શું તકાવત છે તે અવલાકી જવાનું ઉચિત જણાશે

પ્રેમ એ પરમ મિત્ર છે. રાગ વા સ્નેહ એ ગુપ્ત શત્રુ છે. પ્રેમ અનાસક્રિતના દ્યોતક છે; રાગ આસક્રિતના પાષક છે. પ્રેમ નિઃસ્વાર્થ અને નિસ્પૃહ છે; રાગ સ્વાર્થી અને

For Personal & Private Use Only

## ભક્તિમાર્ગનું રહસ્ય

**સ્પૃદ્ધાવાળા છે. પ્રેમ કર્મ બ ધનથી છેાડાવે છે; રાગ કર્મ બ ધને** આકર્ષે છે. પ્રેમ ભવકદિ કરવામાં કુશળ છે; રાગ ભવવૃદ્ધિ કરવામાં સફળ છે. પ્રેમ ચારિત્રનું ઘડતર કરે છે; રાગ ચારિત્રને નડતર કરે છે. પ્રેમ પરના ભાગ આપવા નિરંતર તત્પર છે; રાગ પરના ઉપભાગ કરવા સતત અનુરક્ત રહે છે. પ્રેમ અમૃતસ્વરૂપ છે; રાગ વિષસ્વરૂપ છે. પ્રેમ સ્થિર સ્વભાવી છે; રાગ અસ્થિર સ્વભાવી છે.

ભક્તિમાં સમાવેશ પામતા પ્રેમ અને શ્રદ્ધાના ભાવે જોયા પછી અંતર્ગત ''અર્પ ઘુતા''ના ત્રીજા ભાવ પ્રતિ વળીએ. પ્રેમ અને શ્રદ્ધાનું પ્રાપ્ત કળ તે અર્પ ઘુતા. વ્યવહાર દષ્ટાંતે પણુ વિચારથી સમજાશે કે જ્યાં પ્રેમ (રાગ) અને શ્રદ્ધા છે ત્યાં અર્પ ઘુતાના જન્મ સહજ થાય છે; પતિ–પત્નીના સંબધે જીઓ કે પિતા–પુત્રના સંબધે જીઓ, ધના પાર્જન વેળાની સ્થિતિ સંબંધે જીઓ કે આપત્તિની કસાટી વેળાએ અચાવી શકે એવી વ્યક્તિ પ્રત્યેના પાતાના ભાવા સંબંધે જુઓ તા દરેક સ્થળે પ્રેમ (રાગ)-શ્રદ્ધા–અર્પ ઘુતા જ જોવા મળશે. વ્યવહારમાં આ સ્થિતિ હાવાને લીધે તેને ''સંસાર ભક્તિ' કહેવામાં આવે છે.

જેમ જેમ પ્રેમ અને શ્રદ્ધા વધે છે એટલે નિર્મળ થઇ શુદ્ધતા તરક જાય છે, તેમ તેમ અપ'ંચુતા વિકસે છે; ખીલે છે અને તેની ઉપકારિતા પ્રગટતાએ અનુભવાય છે. અપ'ંચુતા એટલે આજ્ઞારાધન, આજ્ઞાંકિતપણું, સ્વેચ્છાના ત્યાગ અથવા ભગવાનની ભક્તિનું સ્વરૂપ

તેમની પ્રવૃત્તિએા પરત્વે અહંતા મમતાના ત્યાગ. અર્પથતા એટલે પાતાના બાહ્ય સ્વરૂપી વ્યક્તિત્વના હાસ.

આ રીતે પ્રેમ, શ્રદ્ધા અને અર્પણતા એ ત્રણુની ત્રિપુટી એટલે ભક્તિ, એ ત્રણની એકતા એટલે ભક્તિ અને પરમાર્થે એ ત્રણ શુદ્ધ ગુણાના ત્રિવેણી સંગમ એટલે અગમ અને અગેાચર એવા સનાતન સત્યસ્વરૂપનાે, દિવ્ય જ્યાેતિથી સદા પ્રકાશિત અલૌકિક પદાર્થના અનુભવ, આ પરથી ભક્તિ એ માેક્ષના હેતુ છે એ પણ સ્પષ્ટ થશે.

અધ્યાત્મપ્રેમીની પ્રાથમિક બ્રુમિકામાં તે સક્તિ એટલે પ્રેમ-શ્રદ્ધા-અર્પણતા શ્રી જિનેશ્વર ભગવંત પ્રત્યે કરવાના હાેય છે અને જે વિશુદ્ધ ભાવે કરવાથી ચાેગ્યતા આપે છે. સાચા મુમુક્ષુએ આ નીચેનાં વચનાે દઢતાપૂર્વંક વિચારી અવધારવા ચાગ્ય છે.

" પૂર્વે થઈ ગયેલા અનંત જ્ઞાનીઓ ને કે મહાજ્ઞાની યઈ ગયા છે, પણ તેથી કંઇ જીવના દાેષ જાય નહીં; એટલે કે અત્યારે જીવમાં માન **હા**ય તે પૂર્વ**ે ય**ઈ ગયેલા જ્ઞાની કહેવા આવે નહીં; પરંતુ હાલ જે પ્રત્યક્ષ જ્ઞાની બિરાજમાન હાય તે જ દેાષને જણાવી કઢાવી શકે. જેમ દરના ક્ષીર. સસુદ્રથી અંત્રેના તુષાતુરની તથા છીપે નહીં, પણ એક મીઠા પાણીના કળશા અત્રે દ્વાય તા તેથી તુષા છીપે. "

( પત્રાંક ૪૬૬ )

٤E

" પૂવે થઈ ગયેલા માટા પુરૂષનું ચિંતન કલ્યાણકારક છે; તથાપિ સ્વરૂપસ્થિતિનું કારણ હાેઈ શકતું નથી; કારણ કે જીવે શું કરવું તે તેવા સ્મરણથી નથી સમજાતું. પ્રત્યક્ષ જોગે વગર સમજાવ્યે પણ સ્વરૂપસ્થિતિ થવી સંભવિત માનીએ છીએ, અને તેથી એમ નિશ્ચય થાય છે કે તે જોગનું અને તે પ્રત્યક્ષ ચિંતનનું ફળ માક્ષ હાેય છે. કારણ કે મૂર્ (તે માન માક્ષ તે સત્પુરૂષ છે. માક્ષે ગયા છે એવા (અર્હ તાદિક) પુરૂષનું ચિંતન ઘણા કાળે ભાવાનુસાર માક્ષાદિક ફળદાતા હાય છે. સમ્યક્રત્વ પામ્યા છે એવા પુરૂષના નિશ્ચય થયે અને જોગ્યતાના કારણે જીવ સમ્યક્રત્વ પામે છે." (પત્રીક ૨૪૯)

"પરમાત્મા અને આત્માનું એકરૂપ થઇ જવુ (!) તે પરાભક્તિની છેવટની હુદ છે એક એજ લય રહેવી તે પરા-ભક્તિ છે પરમ મહાત્મ્યા ગાપાંગનાઓ મહાત્મા વાસુદેવની ભક્તિમાં એ જ પ્રકારે રહી હુતી; પરમાત્માને નિરંજન અને નિર્દે હુરૂપે ચિંતવ્યે એ લય આવવી વિકટ છે, એટલા માટે જેને પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર થયા છે, એવા દેહધારી પર-માત્મા તે પરાભક્તિનું પરમ કારણ છે. તે જ્ઞાની પુરૂષનાં સર્વ ચરિત્રમાં એકચભાવના લક્ષ થવાથી તેના હૃદયમાં વિરાજમાન પરમાત્માના અકચભાવ હાય છે; અને એ જ પરાભક્તિ છે જ્ઞાની પુરૂષ અને પરમાત્મામાં અંતર જ નથી; અને જે કાઇ અંતર માને છે, તેને માર્ગની પ્રાપ્તિ પરમ વિકટ છે. જ્ઞાની તા પરમાત્મા જ છે અને તેની આળખાણ વિના પરમાત્માની પ્રાપ્તિ થઈ નથી; માટે સર્વ પ્રકારે ભક્તિ કરવા યેાગ્ય એવી દેહધારી દિવ્યમૂર્તિ – જ્ઞાનીરૂપ પરમાત્માની– ને નમસ્કારાદિ ભક્તિથી માંડી પરાભક્તિના અંત સુધી એક લયે આરાધવી, એવા શાસ્ત્ર લક્ષ છે. પરમાત્મા આ દેહધારી રૂપે થયેા છે એમ જ જ્ઞાનીપુરૂષ પ્રત્યે જીવને છુદ્ધિ થયે ભક્તિ ઊગે છે અને તે ભક્તિ ક્રમે કરી પરાભક્તિરૂપ હાય છે. આ વિષે શ્રીમદ્દ ભાગવતમાં, ભગવદ્ ગીતામાં ઘણા ભેદ પ્રકાશિત કરી એ જ લક્ષ પ્રશ સ્યા છે; અધિક શું કહેવું ? જ્ઞાની તીર્થ કરદેવમાં લક્ષ થવા જૈનમાં પણ પ ચપરમેકી મંત્રમાં "નમા અરિહ તાણ " પદ પછી સિદ્ધને નમસ્કાર કર્યો છે; એ જ ભક્તિ માટે એમ સૂચવે છે કે પ્રથમ જ્ઞાની પુરૂષની ભક્તિ; અને એ જ પરમાત્માની પ્રાપ્તિ અને ભક્તિનું નિદાન છે. " (પત્રાંક ૨૨૩) –-શ્રીમદ્દ રાજ્ય દ

જે શ્રી જિનદેવની અને તેમનાં વચનાની શ્રદ્ધાયુક્ત ભક્તિથી શમ, સંવેગ, સરળતા, નમ્રતાદિ ગુણેા પ્રગટાવી આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિના સાચા જિજ્ઞાસ થયા છે, તેને ઉપરનાં વચનાના ગભીર, કલ્યાણકારક આશય થયાર્થ તાએ લક્ષગત થઇ સમજાય છે. તેના આત્મામાં જ્ઞાનીપુરૂષના પરમાપકારી સમાગમયાગની તીવેચ્છા રહ્યા કરે છે; અને તેની ઝંખના અને લય પ્રબળતાએ પહેાંચે છે ત્યારે પૂર્વના પરમાર્થ પુષ્ટયના ઉદય સંપ્રાપ્ત થતાં કાઇ ધન્ય કાળે અને ધન્ય ક્ષેત્રે પાતાના પૂર્વના શુભ જાણાનુબંધી જ્ઞાનીપુરૂષ કે સત્પુરૂષના સમાગમના સુયાગ થાય છે. તે જીવ તે પુરૂષને ગુણ લક્ષણથી આળખી લે છે, તેમના પવિત્ર ચરણકમળના આશ્રય સ્વીકાર છે અને તન-મનથી આત્મભાવે તેમની પ્રેમ-શ્રદ્ધા-અર્પણુતા વાળી ભક્તિમાં નેકાઈ કલ્યાણુ પ્રાપ્ત થઈ વીતરાગ માર્ગમાં આગળ વધે છે; અને પછી તેા શ્રી ગુરૂદેવની સર્વ ઝડદિ સિદ્ધિ મેળવવી જ છે એવા અંતર ગ ૯૯ નિશ્ચય પ્રકાશતાે હેાવાથી આત્મિક બળવીર્ય ને પ્રબળપણે પ્રગટાવી, ગુરૂ-આજ્ઞામાં રહી પુરૂષાર્થી થાય છે અને ગુરૂકૃપા થકી તેમની હચ્ચ આત્મદશાને મેળવી ભાગ્યશાળી થાય છે.

આ રીતે ભક્તિમાર્ગ સરળ અને સુગમ છે, સ્વચ્છ અને સુમધુર છે, અલ્પ પ્રયાસે અને અલ્પ કાળે ફળ દેનાર છે. અબુધ અને અશકત પણ તેના ઉત્તમ લાભ મેળવી શકે છે. આ માર્ગના આરાધકામાં ક્રિયામાર્ગીઓના અસદ્ અભિમાનને સ્થાને સત્સ્વરૂપી શ્રી સદ્રગુરૂ પ્રત્યે નમ્રતાપૂર્વંકનું બહુમાન હાય છે, વ્યવહારક્રિયાના આગ્રહને બદલે પ્રેમ-બ્રહા-અપવાતા વધારવાના ઉત્સાહયુક્ત આગ્રહ હાેય છે અને સિદ્ધિમાહને સ્થાને આત્મશુદ્ધિ અને આત્મસિદ્ધિ માટેનેા ઉમળકાભર્યો માહ હાય છે, વળી આ આરાધકાે જ્ઞાનમાર્ગીઓની જેમ સંદેહશલ્યથી પીડાતા નથી. વિક્રલ્પાેના વંટાેળમાં અટવાતા નથી, સ્વચ્છંદાદિ દેાષમાં સપડાતા નથી તેમ પ્રાણને જ હરી લે એવા અતિ પરિણામીપણામાં કદી પરિણમતા નથી, કેમકે **તેમના માથા પર સ્વરૂપનિષ્ઠ સ**ત્પુરૂષ સમાન ધિંગધણી વિરાજમાન છે; અને આથી જ '' કેાઇક મહાત્માને બાદ કરતાં ઘણા વિચારવાન જીવાેએ ભક્તિમાર્ગના તે જ કારણાથી આશ્રય કર્યો છે અને આજ્ઞાશ્રિતપણું અથવા પરમ પુરૂષ સદ્રગુરૂને વિષે સર્વા**પ**ૈછુ શિરસાવ'લ દીઠું છે અને તેમ જ વર્ત્યા છે. " ( ગ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, પત્રીક ૬૯૭ )

ગ્રાન અને ભક્તિ બંનેતું લક્ષ્ય એક જ છે, સ્વાત્માપ લખ્ધિ વા આત્મસિદ્ધિ કરવાનું એટલે માક્ષનું જ્ઞાનમાગ માં તર્ક, **ણુદ્ધિ અને અનુમાન શક્તિની બહુલતા હાેય** છે; ભક્તિમાગ<sup>°</sup>માં હુદયમાંથી નિર્ઝરતી પ્રેમ, કરુણા, આર્દ્રતા અને ઉપકારભૂત ભાવભીની લાગણીઓની પ્રબળતા હેાય છે. જ્ઞાનમાર્ગ શુષ્ક કઠણ અને દુરારાધ્ય હેાવાથી બહુ થાેડા મનુષ્યાે તેના લાભ લઈ શકે છે; ભક્તિ માર્ગ સ-રસ, સહેલેા અને એાછા પરિશ્રમે સાધ્ય થતે৷ હેાવાથી ઘણા ઘણા મનુષ્યેા તેના આશ્રયલી માટા લાભ ઊઠાવી શકે છે. જ્ઞાનમાર્ગમાં પાતાને ચાર ઘાતી કમેાની બેડીઓથી જકડાયેલ પાતાના આત્માનું જ આલંબન લેવાનું હાય છે તેથી કાર્ય સિદ્ધિ કઠિનતાથી થાય છે; ભક્તિ-માર્ગ માં લક્તને ચાર ઘાતીકર્મોના અળવાન ક્ષ**યેાપશમથી** ઉત્પન્ન બળવતી શક્તિઓના ધારક પરમકૃપાળુ જ્ઞાનીપુરૂષ કે સત્પુરૂષની પ્રત્યક્ષ તેમ જ પરાક્ષ સહાય હાેવાથી તેમના સાથ તથા સહારા છે અને તે કારણે સિદ્ધિની સફળતા સહેલાઇથી થાય છે, જ્ઞાનમાગી ને શાસ્ત્રજ્ઞાનની મુખ્યતા હાેવાથી શાસ્ત્રા-ધ્યયનનું મુખ્યપણું હાય છે; ભગવાનરૂપ સત્પુરૂષના ભક્તને તેમની અપૂર્વ, એકાંત હિતકારી અને પૂર્વાપર અવિરાધ વાણી એ જ મુખ્યતાએ શાસ્ત્ર સ્વરૂપ છે અને તેથી આજ્ઞાન મળી દ્વાય ત્યાં સુધી શાસ્ત્રાધ્યયનનું અત્યંત ગૌણુપણું છે. જ્ઞાન માગી ને સમાધિના શીતળ સુખ માટે એકાગ્રતા અને ધ્યાનના

કઠિન પ્રચાેગા કરવા પડે છે; આ પ્રયાેગ વેળાએ વિક્ષિપ્ત ચિત્ત વાર વાર અંતરાયા નાંખી હેરાન પરેશાન કરે છે અને અતિ પરિશ્રમ બાદ સફળતા મળે છે; ત્યારે ભક્તને તેવા કાેઈ લીનતા થવા માટેના પ્રયાેગની જરૂર પડતી નથી; તે ''સત્પુરૂષની મુખાકૃતિનું હુદયથી અવલાેકન'' કરતા હાેવાથી તથા ''તેનાં મન, વચન, કાયાની પ્રત્યેક ચેષ્ટાનાં અદ્લુત રહસ્યાે' નિહાળતા હાેવાથી તેમના ઉત્તમ ગુણા—શાંતિ, સૌમ્યતા, ક્ષમા, નિલેંભિતા, નમ્રતા, પ્રેમ, વીતરાગતા, કટુણા આદિ-દષ્ટિગાચર થતાં અને તે પર વિચાર કરતાં સત્પુરૂષ પ્રત્યેના અત્યંત બળવાન અહાેભાવ તેના આત્મામાં ઊઠતાં, વિકસતાં તે સહસા સહજ પ્રેમસમાધિમાં આવે છે અને પછી તા તેના ફળરૂપે આત્મસમાધિના અપૂર્વ લાભ તેને સ પ્રાપ્ત થાય છે. આ પ્રકારે ભક્તિમાર્ગ સરળ અને સહેલા છે. જ્ઞાનમાર્ગ અને ભક્તિમાર્ગ ધ્યેય, લક્ષ્ય, પ્રયાેજનભૂત હેતુ અને ફળજન્ય અનુભવના અમૃતસ્વાદની અપેક્ષાએ સમાન છે.

અહીં કાેઇને વિકલ્પ આવે કે શ્રી જિનેશ્વરદેવ પ્રણીત પવિત્ર જૈનદર્શનમાં સમ્યક્ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રને માેક્ષમાર્ગ કહ્યો છે, ત્યારે પરમ આત્મદષ્ટા શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીએ, ''ભક્તિ એ સવેપિરી માર્ગ છે, માેક્ષના એ ધુર ધર માર્ગ મને લાગ્યે છે'' એમ જે પ્રતિયાદન કર્શું ત્યાં વિરાધાભાસ નથી ? તેનું સમાધાન આ રીતે વિચારવાથી થઇ જશે.

હવે આપણે જાણીએ છીએ કે ભક્તિ શબ્દમાં પ્રેમ, શ્રદ્ધા અને અપંણતાના ભાવા અંતર્ગત રહ્યા છે. ભગવાનની ભક્તિનું સ્વરૂપ

વિદ્યમાન સજીવનમૂર્તિ સત્પુરૂષમાં પ્રેમ એટલે તેના દેહમાં, પૌદ્રગલિક આકૃતિમાં પ્રેમ નહીં પરંતુ દેહથી લિન્ન છતાં દેહસ્થિત, લાેકાત્તર અદ્યર્થ, વેભવ અને ગુણેાથી સુશા-ભિત, જ્યાતિ સ્વરૂપ, સ્વપર પ્રકાશક આત્મા પ્રત્યે, સના-તન સત્ પ્રત્યે, સત્યસ્વરૂપ પ્રત્યે પ્રેમ અને આદર. આથી જડ અને ચેતન વચ્ચેની વહેં ચણી, દેહ અને આત્મા વચ્ચેની સાચી અને યથાર્થ ખતવણી સત્પુરૂષમાં પ્રેમ કરવાથી સહજ થાય છે અને તેને જ સાચું જ્ઞાન કહે છે. વળી સત્પુરૂષ ઉપદેશવચનથી તે જ વાત જણાવે છે ત્યારે તે સત્યજ્ઞાનની દૃઢતા થાય છે. આને વચવહારથી સમ્યક્જ્ઞાન કહ્યું છે. સત્પુરૂષનાં સ્વરૂપ અને વચનામાં વિધ્વાસ તે બ્રહા; આ '' સાચા પુરૂષ છે, સાચા માક્ષમાર્ગના ઉપદેશ છે, જેમ તે કહે છે તેમ જ માક્ષમાર્ગ છે....તેમ જ માક્ષમાર્ગ દ્વાય.... " તેવી આત્મામાં પ્રતીતિ થતાં તેને વ્યવહાર સમ્યક્ દર્શન કહે છે.

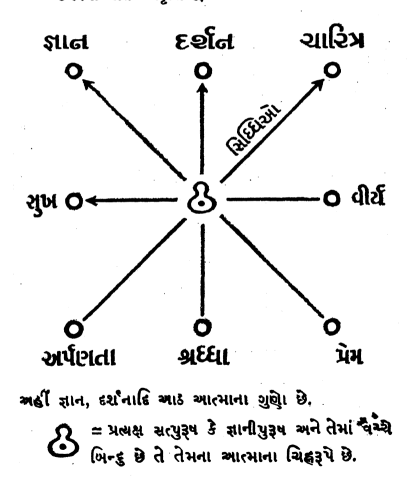
જ્યારે પ્રેમ અને શ્રદ્ધાની પવિત્ર એડી બહારની બંધન-કારક આસક્તિને કમપૂર્વંક તાેડીને શુદ્ધતા પ્રત્યે જાય છે અથવા બીજા શબ્દાેમાં જ્યારે પ્રેમ ઉજ્જવળ તથા નિર્મળ થતા જાય છે તથા શ્રદ્ધા તેની સાથે સાથે રહી, બળ આપી એકાગ્રપણે પ્રવર્તે છે, ત્યારે "પ્રેમસમાધિ" આવે છે, " પ્રેમ સમાધિ" એટલે ભાગવાનરૂપ સત્પુરૂષના અથવા બાેધસ્વરૂપ શ્રીગુરૂના સતત સુખરૂપ સ્મરણ્ટ્યી ઉત્પન્ન થતી એકાગ્રતા અને ધ્યાનાવસ્થા પછી એકાગ્ર સ્મરણ્ટ્ય તે ધ્યાનાવસ્થા ટકી રહે તા તેના કળરૂપે આનંદપ્રદ શૂન્યતા જન્મ પામે છે; આ અનુભવ અદૂભુતતા સર્જવા સમર્થ થાય છે, એટલે કાંઇ અતિ શુભ, સુભગ અને ધન્ય પળે સ્વાત્માનુભૂતિ અર્થાત્ નિશ્ચય સમક્તિ અથવા સમ્યક્દર્શન થાય છે. ત્યારે આ સમ્યક્ દર્શનના પ્રભાવથી વ્યવહારથી ગણાતું સમ્યક્ જ્ઞાન નિશ્ચય સમ્યક્ર્જ્ઞાન થઇ જાય છે. અંનેની નિશ્ચયથી ઉત્પત્તિ એક જ સમયે છે આમ પ્રેમ અને શ્રદ્ધા સમ્યક્ જ્ઞાન-દર્શનની સાથે સંબંધિત છે એટલે તેમની વચ્ચે સામ્યતા છે એ આથી સ્પષ્ટ સમજાશે.

હવે સમજવાનું રહ્યું તે ભક્તિમાં સમાવેશ પામતા ત્રીજો ભાવ અર્પંછુતા છે. સત્પુરૂષમાં પ્રેમ અને શ્રદ્ધા ઊપજી વિકસ્યાં પછી તેમના પ્રત્યે ભક્તના અર્પંછુ ભાવ જન્મ લે છે, જે કંઇ પાતાનું માનવામાં આવતું હતું, તે સર્વાંસ્વ શ્રી ગુરૂદેવના પવિત્ર ખાળામાં સમર્પછુ કરવાનું આત્મભાવે થતું કાર્ય શરૂ થઇ પૂર્ણાંતા તરક જાય છે.

જેમ જેમ સત્પુરૂષ પ્રત્યેના ભક્તના ભાવા પ્રેમ અને શ્રદ્ધારૂપી ગુકાની ઊંડાણુમાં જાય છે અને અર્પણુતાના પ્રકાશ તેને અજવાળી સહાયભૂત થાય છે, તેમ તેમ તે બંને ગુણુાની વિશુદ્ધતા વધે છે, દાેષાનું જવું અને ગુણુાનું પ્રગટવું થાય છે, સૂક્ષ્મ દાેષા દેખાવા શરૂ થાય છે, તેના ક્ષય માટેના પુરૂષાર્ય ગુરૂઆજ્ઞામાં રહી થાય છે અને વૃત્તિઓ ક્ષીણુ થતી જાય છે. આ પ્રમાણુ રાગદ્ધષના પરિણામાનું મંદ થવું, ⊌ચ્છાએાનું ક્ષીણુ થવું અને તેના સંયમ થવા તે વ્યવહાર સમ્યક્ ચારિત્ર છે, આત્મવીર્થની વિશાળ અને પ્રબળ પ્રગટતા યતાં ભક્ત જ્યારે તે જ પ્રેમ ગુફાની વધુને વધુ ઊડાણુમાં ઉતરે છે, ત્યારે તેના પવિત્ર અને નિર્મળ આત્મા પાતાના સત્સ્વરૂપના અનન્ય ચિંતન પ્રત્યે સહજ જ વળે છે અને ગુરૂ આજ્ઞાના આરાધનના કળરૂપે તેમની કૃપાથી પાતાના શુદ્ધસ્વરૂપી ચૈતન્યાત્માના શુદ્ધ અનુભવ કરવા પરમ ભાગ્ય-વંત બને છે. આ નિશ્ચય સમ્યક્ ચારિત્ર છે; પ્રેમ, શ્રદ્ધા અને અર્પણુતાની એકતારૂપ પરાભક્તિનું પૂર્ણ પણે પ્રકાશવું છે; આત્માનું પરમાત્મારૂપ થવું છે; જ્યાં જ્ઞાન, જ્ઞેય અને જ્ઞાતા તથા ધ્યાન, ધ્યેય અને ધ્યાતા એકપણે પરિણુમે છે, અને અંતમાં આત્મા પરમપદ કે કૈવલ્યપદને પ્રાપ્ત થઇ અનંત અવ્યાબાધ સુખસ્વરૂપ સ્થિતિમાં સર્વાંકાળને માટે રહે છે.

આથી સિદ્ધ થશે કે ભક્તિ એટલે પ્રેમ, શ્રદ્ધા અપ'-ઘુતા તથા શ્રી જિનદેવના સિદ્ધાંતમાં પ્રરૂપેલ સમ્યક્ જ્ઞાન– દર્શન–ચારિત્ર વચ્ચે કાેઇ ભેદ નથી, વિષમતા નથી; શબ્દા જુદા જીદા પણ ભાવા એક સરખા સમાન છે.

આગળ પરમકૃપાળુ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીનાંવચનાે જણુાવ્યાં તેમ '' જ્ઞાનીપુરૂષ અને પરમાત્મામાં અંતર જ નથી '' અથવા શ્રી સદૃગુરૂ અને પરમાત્મામાં લેદ નથી; અર્થાત જ્ઞાનીપુરૂષ એટલે આત્મા, પરમાત્મા, ઇશ્વર. આથી તેમના પ્રત્યે પ્રેમ તે પરમાર્થે સ્વાત્મા પ્રત્યેનાે પ્રેમ છે; તેમના પ્રત્યે શ્રદ્ધા તે પરમાર્થે સ્વાત્માની શ્રદ્ધા છે; અને તેમના પ્રત્યે અર્પથુતા તે પરમાર્થે સ્વાત્મા પ્રત્યેની અર્પથુતા છે, એટલે અહ કાર– મમકાર રહિત તથા કર્ત્તા ભાષ્ક્રતાના સ્વામીત્વપથુા રહિત થઇને અનાસક્તભાવે ઉદયાધીનપ**ણે** વર્તવારૂપ અર્પથુતા છે. ઉપરની વાત આકૃતિ દ્વારા બેઇએ.



પ્રેમ ને જ્ઞાન વચ્ચે બિન્દુમાંથી પસાર થતી લીટી દેારા. શ્રદ્ધા ને દર્શ'ન વચ્ચે બિન્દુમાંથી પસાર થતી લીટી દેારા અર્પંચુતા ને ચારિત્ર વચ્ચે બિન્દુમાંથી પસાર થતી લીટી દેારા.

ભક્તનું આત્મવીર્ય સ્કુરાયમાન થઇ સત્પુરૂષમાં પ્રેમ કરવા પ્રત્યે વળે છે, ત્યારે પ્રેમની માત્રા અનુસાર ભક્તના આત્માના ઉપયાેગ સત્પુરૂષના પવિત્ર આત્મા સાથે ગુપ્તતાએ અનુસ ધાન કરે છે, તેમના થકી અળ મેળવે છે અને વિવેક-પૂર્વકના સત્યજ્ઞાનના લાભ પ્રાપ્ત કરે છે. આવી રહસ્યમય ગુપ્ત પ્રક્રિયા થવા પાછળ જે વૈજ્ઞાનિક નિયમ છે, તે જેના જ્ઞાનમાં હશે, તેને આ પ્રક્રિયા સમજવાનું સુગમ થશે.

તે જ પ્રમાણે ભક્તનું આત્મવીર્ય સત્પુરૂષમાં શ્રદ્ધા કરવા તરફ કાર્યશીલ થાય છે, ત્યારે શ્રદ્ધાના ખળ અનુસાર તેવી જ ગુપ્ત પ્રક્રિયાથી ઉત્પન્ન થતું ફળ પ્રાપ્ત થાય છે, એટલે સત્યદર્શન થાય છે.

એ જ રીતે ભક્તનું આત્મવીર્ય સત્પુરૂષનાં પવિત્ર ચર ણેામાં પાતાનું માનેલું સર્વસ્વ અર્પ છુ કરવા તત્પર થાય છે, ત્યારે અપ ણમાવની સ્થિતિ અનુસાર તે જ પ્રક્રિયાજનિત ઉત્તમ ફળ મળે છે અર્થાત્ સત્ય ચારિત્રનાે લાભ થાય છે. ઘણા ઊચા પ્રકારની લબ્ધિઓને સિદ્ધિઓ અહીં પ્રગટ થાય છે.

્રુસર્વ વીર્ય જ્યારે પ્રેમ, શ્રદ્ધા અને અર્પણુતાની એકત્રતા અને પૂર્ણતા માટે કામે લાગી જાય છે, ત્યારે અનંત અવ્યા-બાધ સુખમાં સ્થિતિ થાય છે.

#### પૂરક વચનામૃત

# મનુષ્યદેહની દુર્લંભતા

" ચક્રવર્તાં ની સમસ્ત સંપત્તિ કરતાં પણ જેને એક સમયનાત્ર પણ વિશેષ પ્રૂલ્યવાન છે એવા આ મનુખ્યદેહ અને પરમાર્થને અનુકૂળ એવા યોગ સંપ્રાપ્ત, છર્તા જો જન્મ–મરણથી રહિત એવા પરમ-પદનું ખ્યાન રહ્યું નહીં તા આ મનુખ્યત્વને અધિષ્ઠિત એવા આત્માને અનંતવાર ધિક્કાર હેા!

હે છવ ! આ કલેશરૂપ સંસારથકો, વિરામ પામ, વિરામ ષામ, કાંઈક વિચાર, પ્રમાદ છેાડી ભગૃત થા ! જગૃત થા ! ! નહીં તાે રત્નચિંતામણિ જેવા આ મનુષ્યદેહ નિષ્કળ જશે. "

-- શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર

# ભક્તિનાં સાધનો અને પ્રાર્થનાક્રમ



લક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

પ્રાર્થના એ અલૌકિક તત્ત્વ પામવાનું ઉત્તમ સાધન છે. તેનું ફળ અદ્ભુત અને અચૂક છે. પાપી પણુ તેમાં ડૂબકી દઇને પુરૂચશાળી બને છે. જેમ જેમ હુદયપૂર્વકના ભાવ વધતા જાય છે તેમ તેમ પ્રાર્થનાનું બળ વધે ને ભગવાન પાસે આગળ આગળની દશા માટે શું માગવું તે સમજાતું જાય છે.

જેમ આળક બાલતાં શીખવાનું શરૂ કરે છે ત્યારે પ્રયમ અસ્પષ્ટ અને અસંબંધિત શબ્દો ઉચ્ચારે છે, પરંતુ ધીમે ધીમે બાલતાં બાલતાં જ સ્પષ્ટ બાલવાનું શીખે છે, તેમ પ્રાર્થનાના પ્રથમ અભ્યાસી પ્રાર્થના કરતાં કરતાં સાચી હુદયપૂર્વકની ગહન ને ગંભીર પ્રાર્થના કરવાનું આપાઆપ શીખે છે.



|     |           |           | ত   | •                 |
|-----|-----------|-----------|-----|-------------------|
| આપ  | ક્ષમાવત   | છેા       | 23  | કોધથી ભરપૂર છું   |
| આપ  | દયાવંત    | છેા       | હું | દયાહીન છુ         |
| આપ  | વીર્યંવત  | છેા       | હં  | નિવીંય છું        |
| આપ  | અકષાયી    | છેા       | હું | સકષાયી છું        |
| આપ  | નિર્મોહી  | છેા       | હું | માહથી મુઝાયેલા છુ |
| આપ  | નિષ્પાય   | છેા       | હું | સપાપ છું          |
| આપ  | પવિત્ર    | છેા       | હું | અપવિત્ર છું       |
| આપ  | અપ્રમાદી  | છેા       | હું | પ્રમાદી છું       |
| આપં | ંસર્વંજ્ઞ | છેા       | Ś   | અલ્પત્ર છું       |
| આપ  | નિર્ભય    | છેા       | હું | ભયવાળાે છું       |
| આપ  | અજરામર    | છેા       | હું | મરણુશરણ છું       |
| ભાપ | આત્માનંદી | છેા       | ંહુ | પુદ્રગલાનંદી છું  |
| આપ  | આત્મરસલા  | ગી છેા    | હું | વિષયરસભાેગી છું   |
| આપ  | અમૃતરસના  | કું ભ છે। | હું | કડુરસને કું લ છું |
|     |           |           | -   |                   |

હે ભગવાન !

આપ વીતરાગી છે

ભાગવાન અને ભંક્ત

હું રાગી છું

# ભહિતનાં સાધનાે અને પાર્થનાક્રમ



| આપ | સમતાના     | સાગર          | છેા | હું વિષમતાનેા અગર છું   |
|----|------------|---------------|-----|-------------------------|
| આપ | શાંતિના    | સરેાવર        | છેા | હું અશાંતિથી ભરપૂર છું  |
| આપ | ગુણુગુણુના | <b>ભ</b> ંડાર | છેા | હું અનંત દેાષથી સભર છું |

હે પ્રભુ ! ગમે તેવા પાપી, અન ત દાેષથી ભરેલાે, એક પણુ ગુણુરહિત, રાગી અને માેહી જીવ પણુ જે આપનામાં પ્રેમ રાગ કરી આપને શરણુ આવે છે તા તેને આપ પૂર્ણુ પ્રેમથી સ્વીકારા છા, તેના પાપદાેષ જોઈ તિરસ્કાર કરતા નથી એ આપની નિષ્કારણ કરુણા આશ્ચર્ય ઉપજાવે છે. અહાે ! આપને આપના સમસ્ત બાળકા પ્રતિ કેવા અનન્ય અનુપમ લાેકાત્તર પ્રેમ છે ! અને વળી જે બાળક આપના જેવા અન ત, અવ્યાબાધ, સહજ, આત્મિક સુખની ઈચ્છા કરે છે, તેને તા આપ ઉત્તરાત્તર યાગ્યતાનુસાર વિશેષ વિશેષ સાથ આપી સનાથ કરા છા અને તેની આત્મદશા હુંચ ને હુંચે લઈ જાએા છે.

### પ્રેમનું સ્વરૂપ અને ભક્તના પ્રેમ તથા તેની ભાવના

હે પ્રભુ! પ્રેમ એ તાે આપની દિવ્ય પ્રસાદી છે. એ પ્રસાદી આપ ભગવંતે દરેક જીવને કરૂણા કરીને આપી છે. પરંતુ જીવને તેના સાચા ઉપયાગ કરતાં કચારેય આવડ્યું નથી, જો આવડ્યું હાેત તાે તે કચારના વિષમ દુઃખથી પીડિત એવા આ અનિત્ય અને અશરણરૂપ સંસારથી છૂટી જઇ, પાતાના પરમાનંદસ્વરૂપ, શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપને સંપ્રાપ્ત થયેા હેાત. તેણે તા એ અમૃતઝરણાના દાતા, દુઃખક્ષય માટે અદ્વિતીય ઔષધિના દેનાર, અને સુખશાંતિ માટે અમેાઘ મંત્રના આપનાર એવા આપને કેવળ ભૂલી જઇ એ સાત્વિક પવિત્ર પ્રેમને વૈષયિક રાગમાં પલટાવી સંસારના પૌદ્દગલિક વિષયા ને સંસારના જૂઠા સગપણથી બેડાયેલા સંબ'ધીઓમાં પ્રેમ (રાગ) કર્યા અને સંસાર પરિભ્રમણ વધાર્યુ'.

હે ભગવાન ! એ બ્રાંતિથી બ્રમિત થઇ કેવળ બહુ ભૂલી ગયેા કે ઈશ્વર એ જ પ્રેમ છે, પ્રેમ એ ઈશ્વર છે. જે કાેઈ બીજું બધું ભૂલી જઇ, જાણેલું વિસ્મરણ કરી ભગવાનના પ્રેમમાં સ્થિર થઇ રહે છે, તેની ભગવાન સાથે એકરૂપતા થાય છે અને ભગવાનની તેની સાથે એકતા થાય છે. આવું અલૌક્કિ, અદ્ભુત, પરમ આશ્ચર્યકારી પ્રેમનું સ્વરૂપ છે, પ્રેમનું સામર્થ્ય છે.

પ્રેમ શાહી ખમીર માગી લે છે, અજબ પુરુષાર્ય'ની અપેક્ષા રાખે છે, સર્વ'ત્ર જ્યાં ત્યાં વેરાયેલી પ્રેમમાત્રાએાને એકત્ર કરી એક ભગવાનમાં સ્થિર કરવાનું જ્ઞાનીએા સૂચવે છે.

પ્રેમ છે ત્યાં લેદાલેદ નથી, પક્ષાપક્ષ નથી. પ્રેમ છે ત્યાં દ્વેષ નથી, ઇર્બ્યા નથી, વૈર નથી. પ્રેમ છે ત્યાં સ્વાર્થ નથી, માન નથી, ભય નથી. પ્રેમ ક્રોધને આધીન થતાે નથી પણ ક્ષમાવત છે. માનને વશ થતાે નથી પણ વિનસ છે.

ભક્તિમાર્ગનું રહસ્ય

માયાથી લેપાતાે નથી પણુ સરળ છે<sup>.</sup> લાે<mark>લથી લ</mark>ાેભાતાે નથી પણુ સંતાેષી છે.

પ્રેમ સત્ના ચાહક છે, મલિનભાવના મારક છે. શાંતિના કારક છે, અશાંતિના દાહક છે. સખના પાષક છે, દુઃખના સંહારક છે.

પ્રેમ પરની માગણી કરતેા નથી, પરનાે ભાેગ આપે છે. પ્રેમ સ્વાર્થવૃત્તિના ત્યાગી છે, પરમાર્થવૃત્તિના ભાેગી છે. પ્રેમ કાંઇ સહી શકતાે નથી, છતાં બધું સહે છે.

આવું છે શુદ્ધ પ્રેમનું શુદ્ધ સ્વરૂપ, પ્રેમનું અલૌકિક સામર્થ્ય ! તેની વિસ્મયજનક અદૂભુત શક્તિ. અહેા ! આશ્ચર્ય ! હે પ્રભુ ! આપે અનુગ્રહ કરી પ્રેમની દિવ્ય પ્રસાદી આપી છે. તા હવે એટલી બધી શક્તિ આપશા કે જેથી હું પ્રેમની પરાકાષ્ટાએ પહેાંચી પરાભક્તિને પામી આપની સાથે એકરૂપ થઉં.

હે પ્રેમમૂર્તિ, પ્રેમ શક્તિના દાતા ! આપ આ બાળકને શક્તિનું એવું દાન કરેા કે તે આપને પૂર્ણ પ્રેમથી ચાહી શકે, મન, વચન અને કાયાની એકાગ્રતાથી ચાહી શકે, તેના લાહીના અણુએ અણુમાં પરમ પવિત્ર અને કલ્યાણુકારી પ્રેમરસ પ્રવહે, તેના હૃદયના એકેએક ગુપ્ત અને ગહન ખૂણુ-ખૂણાના પ્રદેશથી શીતળ પ્રેમન્યોતિ જલતી રહે, અને આત્માના એકેક પ્રદેશથી પ્રેમના સુમધુર મીઠા થ્વનિનીકળ્યા જ કરે. લક્તિનાં સાધનાે અને પ્રાર્થનાક્રમ

હે પ્રેમસાગર વિભા ! મારાં હુદયને અને મનને આપ નામાં સ્થિર કરી, એક કરા. મારી તા એવી ભાવના છે કે મારે આપના પ્રેમસરાવરમાં ડૂબકી મારી ખાેવાઈ જવું છે, સર્વ ભાન ભૂલી જઇ આપનામાં લીન થવું છે અને એ દિવ્ય આનંદરસના, સુધારસના, આત્મરસના કેવળ ભાેકતા બનવું છે. સર્વ દુઃખ અને કલેશથી મુક્ત થઈ એક પરમ શાંતરસમાં સર્વકાળને માટે ઝુલવું છે. ડૂબકી મારવી છે. હે કરૂણ્યાના ભંડાર ! પરમ કરૂણ્યા લાવી આ આપના પ્રેમી બક્તની ભાવના પૂરી કરશા.

# શ્રદ્ધાનું સ્વરૂપ અને ભગવાનના ભક્તની શ્રદ્ધા, ભાવના

હે પ્રભુ ! આપના ઉપકાર અપર પાર છે. આપ કેટ કેટલી શક્તિઓના અંશા પ્રત્યેક જીવને તેના સ્વાત્મકલ્યાણાર્થ આપા છા. જીવ જો સમજે અને તેના યથાર્થ લાભ લેવાના નિર્ણય કરે તા આત્મવિકાસ સાધી આત્મશ્રેય સુલભતાએ પ્રાપ્ત કરી શકે.

શ્રદ્ધા આત્માના ત્રિકાળી ગુણ છે, શ્રદ્ધા એ જીવનનું અમૃત છે, હુદયમાંથી વહેતું પરમ માધુર્ય છે, સત્પુરૂષના અનુબ્રહની ઉત્તમ પ્રસાદી છે, પરમપદપ્રાપ્તિનું કલ્યાણુકારી બીજ છે, સિદ્ધિનું પ્રથમ અને અંતિમ સાપાન છે. શ્રદ્ધા એ પ્રેરણા છે, પ્રકાશ છે. માહની જડતામાં ચેતનની સરવાણી એટલે શ્રદ્ધા. શ્રદ્ધા એ જ સાચું વાસ્તવિક જીવન છે. શ્રદ્ધાથી જીવવું એટલે ભગવાન અર્થે જીવવું.

ભગવાનનાં અમૃતમય વચનના આશયનાે સ્વીકાર, તે પ્રત્યે ચિત્તનું એકાગ્ર વલણ અને તેમાં તલ્લીનતા તે બ્રદ્ધા. સર્વ પદાર્થોમાં શું આદરવા યાેગ્ય છે, પ્રાપ્ત કરવા યાેગ્ય છે તેના વિવેક કરાવવા ઉપરાંત જે અદશ્ય પદાર્થ અને તેના રહસ્યા છે તેની ખાત્રી–નિશ્ચય કરાવનાર જે તત્ત્વ તે બ્રદ્ધા. જે જે દશ્ય છે તે સર્વ ક્ષણિક અને વિનાશી છે તથા જે અદશ્ય છે, તે શાશ્વત અને અવિનાશી છે એવું ભાન કરાવે તે બ્રદ્ધા.

આ શ્રદ્ધારૂપી ચક્ષુદ્વારા ગુપ્ત રહેલા કરૂગુાસાગર આત્મપ્ર<mark>ભુ અને</mark> અદશ્ય જગતની વાસ્તવિક ચમત્કૃતિએાનું પ્રથમ અપ્રત્યક્ષ અને અંતે પ્રત્યક્ષ દર્શન થાય છે.

જે શ્રદ્ધાથી જીવે છે તે તત્ત્વને પામે છે. તેનું બાહ્ય જીવન ગમે તેટલું ઉપાધિમય, કે દુઃખમય ભલે હેા તા પણ તેના આંતર્જીવનમાં તે અક્ષાભપણે રહી પરમ તત્ત્વના લક્ષમાં, ભગવાનના ધ્યાનમાં અધિકતાએ સ્થિર થાય છે. એક માત્ર શ્રદ્ધાના બળથી ભગવાન પ્રગટ થઇ સાક્ષાત્ દર્શન આપે છે. અહા આશ્રાર્ય! પરમ આશ્રાર્ય!

ત્રિકાળી શુદ્ધ સ્વરૂપજ્ઞાન અને સ્વરૂપાચરથ્યુથી પ્રસિદ્ધ એવા આધ્યાત્મિક દિવ્ય જીવનમાં ભાગીદાર થવું તે સમ્યક્

"

ભક્તિનાં સાધનાે અને પ્રાર્થનાક્રમ

દર્શન. તે ચિદાકાશમાં દિવ્ય જ્યાતિદર્શન છે. સત્ય દર્શનની કાેઈ એક ચાક્ષ્કસ અનુભવની અંક્તિ છાપ છે. અલાૈકિક પાર માર્થિક જીવનનું અને ભગવાન સાથે એકતા થવાનું એ પવિત્ર નિર્મળ દર્શન છે. આ દર્શન ઠેઠ પ્રભુજીના પરમ પાવનકારી ચરણા સુધી લંખાઈને ત્યાં જ ચાંટી જઈ, સ્થિર થઇ એકરૂપ થાય છે. એ ભવ્ય જીવને પાતાપણાના અહં-ભાવના અભાવ કરાવી ભગવાનની પ્રેમબક્તિમાં તન્મયતાવાળી દશા લાવીને દેહાત્મખુદિ અને સકલ વ્યક્તિત્વને ભૂલાવી દે છે. અહા ! એવી પરમ કલ્યાણુકારી સમ્યક્ષ શ્રદ્ધાનું બળ તાે જીઓ ! કેવું આશ્ચર્યકારક છે !

હે પ્રભુ ! આપના અનુગ્રહથી આપની અને આપના પવિત્ર વીતરાગધર્મની શ્રદ્ધા થઈ છે. કૃપા કરીને આપ એ શ્રદ્ધાને ખૂબ બળવાન અને પવિત્ર કરાવતા જશા કે જેથી ઉઘમાં કે સ્વપ્નમાં, જાગતાં કે નિદ્રા–તંદ્રામાં એક ક્ષણુ પણુ તે ડગે નહીં; પૂર્વની ભૂલાેના પરિણામે ગમે તેવા વિષમ ઉદ્દયકાળા કસાેટીરૂપે આવે તેમ છતાં પણુ એ શ્રદ્ધાના અંશ પણુ વિધ્વંશ ન થાય અને મને તેમાંથી જરા પણુ ચલિત ન કરે. હે પ્રભુ ! મારી તાે એવી ભાવના છે કે વીતરાગ-ધર્મના પાયારૂપ એ શ્રદ્ધાને ઠેઠ મિનારા સુધી લઇ જવી છે તા આપ પરમ સહાયભૂત થશા એવી આપને વિનંતિ છે.

ઢુ પ્ર**ભુ ! મને આપના ઉપદેશપ્રસાદથી બરાબર સમ-**જાય છે કે શ્રદ્ધા એ આત્માનાે ત્રિકાળી ગુણુ છે પણ

26

અપરિષ્ણામી કે સ્થિર નથી; શ્રદ્ધા પરિષ્ણામ સ્વભાવવાળી હાેઈ વિકાસના સ્વભાવવાળી છે, તેથી તે ઉત્તરાત્તર વર્ષમાન થવી જોઇએ, નિર્મળ બનવી જોઇએ અને બળવતી થવી જોઇએ. નહિતર તે ઘટે છે અને ઘટતાં ઘટતાં પતનના માર્ગે ચાલી જાય છે. તાે હે પ્રભુ! મને સતત જાગૃત રખાવશા, ભૂલ થતી હાેય ત્યાં ચેતાવશા અને સાચા માર્ગે આ રંક બાળકને આગળ ધપાવશા.

વળી હે પ્રભુ ! આપના 'ઉત્તમ બાધ મને સ્મરણમાં છે કે શ્રદ્ધાને પરિણામી કરવા અને કાય શીલ બનાવવા ચિંતન એ મુખ્ય સાધન છે. આપ ભગવ તના દિવ્ય લાેકા તર ગુણે તું ચિંતન જેમ જેમ વધે છે, તેમ તેમ શ્રદ્ધા વધે છે, આત્મિક પ્રેમ વધે છે અને ગુણે ની પ્રાપ્તિ થવા માટે જિજ્ઞાસા અને ઝંખનાનું બળ વધે છે. આ ચિંતનસાધનાના આરાધનથી દિવ્ય રહસ્યપૂર્ણ જ્ઞાન ક્રમથી પ્રગટતું જાય છે અને તે થકી પાંષણ પામતી શ્રદ્ધા બળવતી અને વેગવતી થતી જાય છે. તેના પરિણામે તે ગુપ્ત રહસ્યોના ઊંડાણ સુધી પહેાંચવા કિયાશીલ બને છે. જેમ જેમ તેવી આત્મદશા થતી જાય છે તેમ તેમ અંતરંગ કર્માનાં આવરણ નાશ પામી પરમ સત્ના અપ્રગટ ભેદાનું વિશેષ જ્ઞાન પ્રગટે છે ને પછી જ્ઞાનપ્રકાશના આદ્લાત શીતળ તેજમાં સ્નાન કરી પૂર્ણ શુદ્ધ સ્વરુપના આદહાદ અનુભવાય છે, સમ્યક્ષ્ શ્રદ્ધાનું બળ કાઇ અલો કિક છે !

હે પ્રભુ ! શ્રદ્ધાનું સ્વરૂપ કેવું આશ્ચર્યકારક છે ! !

## પ્રાર્થનાતું સ્વરુપ ભગવાનને પ્રાર્થના અને તેનું બળ

હે ગુપ્ત રહેલા કરૂણાસાગર ! આપના કેવા મહાન્ ઉપકાર છે ! આપે કરૂણા કરી જીવના કલ્યાણુ અર્થ અને તેના શાશ્વત સુખની પ્રાપ્તિ અર્થ કેવા સત્સાધના બતાવ્યાં છે ! અને તે સાધના પણ સાદા, સરળ અને સુગમ હાેવા છતાં કળની અપેક્ષાએ કેટલાં સુંદર, ઉત્તમ અને અલીકિક છે ! કાેઇ પણ જીવ ઈચ્છે તા તેના ઉપયાગ કરી સત્ય પુરુષાર્થ જરા પણ કષ્ટ વિના કરી શકે છે અને તેથી નીપજતા ઉત્તમ પરમાર્થલાલ સહેલાઇથી પામી શકે છે.

પ્રેમ, શ્રદ્ધા અને ભાવનાને અધિક બળ આપવા માટે આપે પ્રાર્થના બતાવી છે. આપે વચન આપ્યું છે કે સાચા મનથી કરેલી પ્રાર્થનામાં જે માગશા તે મળશે. હે પ્રભુ! આ પણ કેટલું આશ્ચર્યકારક છે!

પ્રાર્થના એ કાંઈ ઉત્તમ, પરમાપકારી, આત્માપલબ્ધિ પ્રાપ્ત કરવા માટેનું સાધન છે. પ્રાર્થના એટલે ભગવાનની ઓળખાણ, ભગવાનના દિવ્ય સ્વરૂપનું સ્પષ્ટ જાણપણું. પ્રાર્થના એટલે ભગવાનના લાેકાેત્તર ગુણેાનું દર્શન, પ્રાર્થના એટલે તે દિગ્ર સ્વરૂપ અને લાેકાેત્તર ગુણેામાં હૃદયથી પ્રીતિ–આસકિત. પ્રાર્થના એટલે તે પ્રીતિ–આસકિતના બળના શીતળ તેજથી હૃદય ઝળહળી ઊઠી પ્રશસ્ત રાગયુક્ત ભાવાર્મિનું ઉછળવું અને અનુપમ શબ્દાેદ્વારા પ્રકાશિત થવું. પ્રાર્થના એટલે તેવી ભાવવિભાર દશામાં કાેઈ વાર ચિત્ત શાંત થઈ જતાં તથા મન અંતરના ઊડાણુમાં ઊતરી વિલીન થતાં ભગવાનને અનુભવથી મળવું એટલે આત્મપ્રભુના ભેટા થવા.

#### પ્રાર્થનાની પહેલી અવસ્થા

#### આ પહેલી અવસ્થા ક્ષમાપના કરવારૂપ છે.

અહીં ભક્તે ભગવાનની પ્રતિમા અથવા ચિત્રપટ સન્સુખ <u>બે કર જોડી</u> વિનસ્રપ**ણે શાંતિથી બેસવું અને ભગવાનનાં** નયનમાં દર્ષિ સ્થિર કરવી. અભ્યાસથી દર્ષિ સ્થિર થતાં જે ચમત્કારિક મનુભવ થાય તે જોયા કરવું. શરૂમાં ચિત્તમાં વિકલ્પાે ઊઠશે. અકળાવશે અને અભ્યાસ છેાડી દેવાના વિચાર સુધી ખેંચી જશે, પરંતુ તેથી નિરાશ ન થવું, ધૈર્યંને ત્યાગ ન કરવા. વિકલ્પાે જવા માટે આવે છે એમ માની શ્રદ્ધાબળ વધારી ધીરજનેા આશ્રય કરવાે. વિકલ્પાેની નિવૃત્તિ માટે સરળમાં સરળ ઉપાય એ છે કે વિકલ્પ આવે અથવા આવે છે એવું અંદરમાં ભાન થાય ત્યારે તેની સામે રૂડા "શાંતિ" શખ્દ ઉચ્ચારવા. તેથી વિકલ્પ તત્કાળ દ્વર થશે. વારવાર 'શાંતિ' શખ્દ બાલવા પડે તા તેમ કરવું. આમ વિકલ્પાના દુષ થવાથી તે નિરાધાર થશે અને આખરે તેનું બળ તુટતાં જતા રહેશે. થાડા કાળના અભ્યાસથી આખરે મન શાંત થતું ∢તં અનુભવાશે.

પ્રમાણમાં ચિત્તની સ્થિરતા ઞ્યાવ્યા પછી પાતાના પૂર્વ'ના દેાષા, પાપા, ભૂલાે અને અપરાધાનું સ્મરણ કરીં, પ્રગઠપછે

્પ્રભ સમક્ષ મુખથી બાેલીને કહી જવા અને તે માટે ક્ષમાન પના માગી માક કરવા વિનંતિ કરવી. આ બધું કંઈપથ ગાપવ્યા વિના નિષ્કપટપણે અંતરના વિશુદ્ધ ભાવથી અત્યંત પ્રમાણિકપણે કરવું. આ અભ્યાસ દરરોજ બે વખત નિર્ણિત કરેલા ચાક્કસ સમયે ઉલ્લસિત ભાવથી કરવા. આ અભ્યાસથી કાઇ એક વખત આત્મપ્રદેશાને સ્પર્શીને સ્વદેાષની આલેા-ચનાના અત્યંત બળવાન, રુંવાડાં ઊભા કરી દે એવાે નિર્મળ સત્ય પ્રાયશ્ચિતભાવ સ્વયં આવી જશે; અને એ છે પરમકુપાળુ ભગવાનની અપ્રગટ કપા, કેમકે એ અનુભવના ખળથી આત્મા કર્માના ભારથી હળવા થાય છે, મહાઅ ધનથી છૂટે છે અને પાવનકારી કલ્યાણને લેટવા માટે સુઅવસર પ્રાપ્ત થાય છે. આ અવસ્થામાં સ્વદેાષદર્શન કરવાથી અને તે પ્રભુ પાસે ્રપ્રગટ કરવાથી તથા હુદયપૂર્વંક ક્ષમા યાચવાથી, તેના આત્માની મલિનતા દ્વર થાય છે; અને તે હળવેા, નમ્ર અને લઘુ બને છે; તેનામાં કેટલાક અંશે અનુકંપા અને સમતા પ્રગટી. આત્મજાગતિ આવે છે.

#### ક્ષમાપના

" હે ભગવાન ! હું ખહુ મૂલી ગયા. મે તમારાં અમૂલ્ય વચનાને લક્ષમાં લીધાં નહીં, મે તમારા કહેલા અનુપમ તત્ત્વના વિચાર કર્યા નહીં, તમારા પ્રણીત કરેલા ઉત્તમ શીલને સેવ્યું નહીં, તમારા કહેલાં દયા, શાંતિ, ક્ષમા અને પવિત્રતા મેં આળખ્યા નહીં.

વૃત્તિ થાએા.

www.jainelibrary.org

અનંતજ્ઞાની, અનંતદર્શી અને ત્રૈલાકય પ્રકાશક છેા. હું માત્ર મારા હિતને અથે તમારી સાક્ષીએ ક્ષમા ચાહું છું. એક પળ પણ તમારા કહેલા તત્વની શંકા ન થાય; તમારા

કહેલા રસ્તામાં અહારાત્ર હું રહું, એ જ મારી આકાંક્ષા અને

તમે નિરાગી, નિર્વિકારી, સચ્ચિદાનંદસ્વરૂપ, સહજાનંદી, અનંતજ્ઞાની, અનંતદર્શી અને ત્રૈલાકય પ્રકાશક છા.

થઉં, એ મારી અભિલાષા છે. આગળ કરેલાં પાપાના હું હવે પશ્ચાત્તાપ કરૂં છું. જેમ જેમ હું સૂક્ષ્મ વિચારથી ઊડાે ઉતરૂં છું, તેમ તેમ તમારા તત્ત્વના ચમત્કારા મારા સ્વ-રૂપના પ્રકાશ કરે છે.

તમારા કહેલા તત્ત્વ વિના મારા માેક્ષ નથી. હું નિરંતર પ્રપંચમાં પડ્યો છું, અજ્ઞાનથી અંધ થયેા છું. મારામાં વિવેક-શક્તિ નથી અને હું મૂઢ છું, નિરાશ્રિત છું, અનાથ છું.

હવે હું તમારૂં, તમારા ધર્મંનું અને તમારા સુનિનું શરણ ગ્રહું છું. મારા અપરાધ ક્ષય થઇ, હું તે સર્વ પાપથી સુક્રત

હે ભગવન્! હું ભૂલ્યેા, આથડ્યો, રઝળ્યેા અને અનંત સંસારની વિટંબણામાં પડ્યો છું. હું પાપી છું. હું બહુ મદેાન્મત્ત અને કર્મરજથી કરીને મલિન છું.

ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

& પરમાત્મા!

નિરાગી પરમાત્મા !

ભક્તિનાં સાધનાે અને પ્રાર્થનાક્રમ ઢે સર્વજ્ઞ ભગવાન !

તમને હું વિશેષ શું કહું ?

તમારાથી કંઈ અજારુયું નથી, માત્ર પશ્ચાત્તાપથી <mark>હું કમ</mark>જન્ય પાપની ક્ષમા ઇ<sup>ટ</sup>છું છું. "

🕉 શાંતિઃ શાંતિઃ શાંતિઃ

--- શ્રી મદ્દ રાજચંદ્ર

#### પ્રાર્થનાની બીજ અવસ્થા

આ બીજી અવસ્થામાં ભગવાન સન્મુખ બેસી તેમના ગુણુેાનું કીર્તાંન થાય છે. તેમના ઉત્તમ ગુણુેા પ્રત્યે અંતરમાં પ્રમાદભાવ, અહેાભાવ આવે છે; શ્રી ભગવાનના ચરિત્રમાંથી અનુપમ પ્રસંગા યાદ કરી ગુણુેાની પ્રશંસા કરાય છે; ગુણુાની ઉત્કૃષ્ટતા ધ્યાનમાં આવતાં પ્રેમભક્તિથી શિર ભગવાનનાં ચરણુમાં નમી પડે છે; દયા, શાંતિ, સમતા, ક્ષમા, ધૈય', નિઃસ્પૃહતા, નિરહંકારતા, નિર્મંમતા, નિર્લેભિતા, સંપૂર્ણ અક્ષાભતા, એ આદિ ગુણુાની સુવાસ પ્રસરતી અનુભવાય છે.

આથી ભક્તના આત્મા એ પવિત્ર ગુણેાના ભાવને ગ્રહણું કરે છે, પકડે છે અને તેના સુસંસ્કાર ચિત્તમાં અંકિત થાય છે. અંકિત થયેલી છાપ અંદરને અંદર ગુપ્તપણે વિક્રસિત થઇ, સ્પષ્ટ થઇ આગળ ઉપર સુંદર ઇચ્છિત ફળને આપવા સન્સુખ થાય છે, અર્થાત્ તે ગુણેા અંશે અંશે પાતાનામાં પ્રગટતા જઇ ઇષ્ટ ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે. આ અવસ્થાની પ્રાર્થનાનું ફળ એ છે કે પ્રાર્થનાકારના આત્મામાં કંઇ વધુ જાગૃતિ આવે છે, અહંભાવ ઘટવા તરક પ્રવર્તે છે, સ્થૂળ પાપાથી નિવર્તવાનું થાય છે, શુભ ભાવમાં રહેવા માટે વૃત્તિના ઝુકાવ તે તરફ હાેય છે, ભૂલાે થાય છે છતાં પાછા વળી શકવાની શક્તિ આવે છે અને ગુણાે પ્રત્યે પ્રમાદભાવ વધે છે.

ભગવાનના જે જે ગુણુ સગીત કરતાં આત્મા ઉલ્લસિત થઈ તે ભાવે પરિણુમે છે ત્યારે તે ભાવ અંતરંગમાં અપ્રગટ-તાએ ખીલે છે. આવા દિવ્ય અલૌકિક ભાવના એકાદ અંકુરા, અંશદષ્ટિ પણ અદ્ભુત ચમત્કારિક ફળને અપવા સમર્થ થાય છે. એ પણ અલૌકિક તત્ત્વનું અલૌકિક આશ્ચર્ય છે. પ્રાર્થનાની ત્રીજી અવરથા

આ અવસ્થામાં ભગવાનના પ્રેમી ભક્તમાં શ્રી સત્પુરુષનાં વચનામૃતના વાંચન-અભ્યાસથી વિવેક ઊગે છે કે આ સ સાર અસાર અને અશરણરૂપ છે, દુઃખથી આત્ત અને ભયાકૂળ છે, દેહ નાશવ'ત છે અને ભાેગ રાગ સમાન છે; માત્ર એક શુદ્ધ, ચૈતન્યસ્વરૂપ, અવિનાશી આત્મા જ સવેહ્યિકૃષ્ટ પદાર્થ છે અને તેથી તે અચિલ્ય, અનુપમ, સ્વપર પ્રકાશક, જ્ઞાનદર્શનમય તત્ત્વ પ્રાપ્ત કરવા યાગ્ય ઉપાદેય અને આરાધવા યાગ્ય છે.

આ વિવેકપૂર્વ કના વિચારથી તેનામાં ઉચિત વૈરાગ્ય અને ઉપશમ પ્રગટ થાય છે, અથવા કહેા કે કલ્યાણુમૂર્તિ પવિત્ર સમ્યક્ષ્ દર્શનની પ્રાપ્તિ અર્થેનાં લક્ષણુા, શમ–સ વેગ -નિવે<sup>\*</sup>દ-આસ્થા-અનુકંપા, ઉદિત થઇ વર્ધં માનતાને પામતાં જાય છે; વૃત્તિઓ ને ક્ષાયા હપશાંત થાય, વાળી લેવાય એવી આત્મદશા થાય તે 'શમ', આત્માની નિજ શુદ્ધતા પ્રાપ્ત કરવાની અભિલાષા તે 'સ વેગ', કલેશમય સ સારથી વિરામ પામવાના ભાવ તે 'નિવે<sup>\*</sup>દ', સત્પુરૂષનાં વચનાેના ભાવના અંતરથી સ્વીકાર તે 'આસ્થા ' અથવા દેહાદિથી ભિન્ન હું ચેતન છું એવી શ્રદ્ધા તે આસ્થા અને અંધાયેલા ચિદ્દ ચમત્કાર માટે કરુણા આવવી તે 'અનુકંપા'.

ઉપર કહ્યા તે ગુણા પ્રગટવાથી તેનામાં તત્ત્વ પામવાની યાગ્યતા આવી છે. કાેઇના સહારા વગર કાર્યની સિદ્ધિ થવી કઠણ છે એમ તેની પાત્રતાને લીધે સમજાય છે; કાેઈ વિદ્ય-માન પ્રત્યક્ષ સતપુરૂષ અથવા જ્ઞાનીપુરૂષ, જેઓ આત્માનુ-ભવી હાેય, માર્ગને પામેલા હાેય અને માર્ગના મર્મથી સુવિદિત હાેય, તેઓ જ માર્ગ પમાડી શકે એવી સુવિચારણા તેના અંતરમાં તેના સદ્દભાગ્ય યાગે ઊગે છે અને તેવા સુયાગની પ્રાપ્તિ માટે તેનું હુદય ઝંખે છે. વળી તે સત્પુરુષનાં વચનના અવલ બને એ પણ જાણે છે કે કાેઈ પૂર્વનો આરાષક છવ પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનીપુરૂષની અવિદ્યમાનતા હાેય તે છતાં તેમનાં વચનના આશ્રયે આત્મજ્ઞાનના ઉત્તમ લાભ મેળવી શકે છે. પરંતુ તેના આત્મામાં જ્ઞાનીપુરૂષના પ્રત્યક્ષ સમાગમયાગ થાય તેવી ભાવના પ્રકાશિતપણુ રદ્યા કરે છે અને તેથી તે ભગવાનની સન્સુખ શાંત ચિત્તથી બેસી પ્રભુને પ્રાર્થના કરે છે:—

### સક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

" હે વીતરાગ પરમાત્મા, આપ અનાથના નાથ છે, અશરણના શરણ છે, આપને અત્યંત હૃદયપૂર્વકની ભક્તિથી વંદન કરૂં છું. ત્રણે કાળના પંચપરમેષ્ઠી ભગવંતાને પૂર્ણ વિનયસહ પ્રણામ કરૂં છું. આપ 'નિરાગી, નિવિંકારી, સચ્ચિદાનંદસ્વરૂપ, સહજાનંદી, અનંતજ્ઞાની, અનંતદર્શી અને ત્રૈલાકચપ્રકાશક છેા'; હું આપનું અજ્ઞાન, અબુધ અને અશક્ત પામર બાળક છું. મારા કલ્યાણને અર્થે આપના શરણે આ ગ્યા છું.

"મારી આપને વિનંતિ છે કે આપ જ મારા નાવિક થઇ મને આત્મજ્ઞાનના માર્ગ પર ચઢાવા, વીતરાગમાર્ગમાં પ્રવેશ કરાવી આગળ આગળ વધારા, અથવા મારા પૂર્વભવના શુભ ૠણાનુબંધી જે જ્ઞાનીપુરૂષ હાય તેમના સમાગમયાગ કરાવા જેથી હું શ્રેયને પામી શકું હે પ્રભુ, આપ તા બધું જાણા છા. આપ સવર્ષની ભાવના પૂરી કરા છા, તા મારી તીવ જિજ્ઞાસા પૂર્ણ કરશા, પૂર્ણ કરશા.

> ૐ અરિંહ ત, જય અરિંહ ત; જય અરિંહ ત, ૐ અરિંહ ત.

### પ્રાર્થનાની ન્ચાથી અવસ્થા

ત્રીજી અવસ્થામાં પ્રતિદિન બે કે ત્રણુ વખત નિયમિત પ્રાર્થના કરવાથી, તે સિવાયના સમયમાં રૂડા ભાવમાં ચિત્તને રાકવાથી અને શમસ વેગાદિ ગુણેા આવવાથી યાગ્યતા વધ વાને કારણે ભક્ત અનુપકારી તેમ ધ્યેયમાં વિઘરૂપ અસત્ સંગથી નિવૃત્ત થતા જાય છે અને ઉપકારી તથા આત્મભાવને પાેષણરૂપ એવા રત્નચિંતામણિ સમાન અથવા કલ્પવૃક્ષ સમાન અતિ કલ્યાણકારી સત્સંગના યાેગને પામે છે. સત્સંગના મહિમા અપરંપાર અને વચનાતીત છે, તે તેને અનુભવથી સમજાય છે. સત્સંગમાં શાંતિ અને આનંદનું જે વેદન થાય છે, તથા પ્રભુ પ્રત્યેની પ્રેમ–શ્રદ્ધા વધવાના જે અનુભવ થાય છે, તે પૂર્વે વેદેલા નહીં હાેવાથી તેને અપૂર્વ લાગે છે.

તેથી ભગવાનના દિવ્ય દર્શન માટે તેના અંતરમાં તાલા વેલી લાગે છે તેમ સ્વાનુભવ માટેની ઝંખના પ્રદીપ્ત થાય છે, સત્પાત્રતા આવતાં અને વધતાં શું નથી થતું તે કલ્પવું કઠણુ છે.

આ અવસ્થામાં પ્રાર્થનાકાર, સત્પાત્રતાચુક્ત ભક્ત ભગ-વાનની સન્મુખ વિનયાન્વિત્ થઇને બેસી ભગવાન બાેલાવે તેમ બાેલવાના નિર્ધાર કરે છે; અને પછી તેના દ્વદયમાંથી નીકળતાં પ્રાર્થનાનાં ભાવામિંથી ભીંજાયેલાં વચના બહાર આવે છે.

" હે પરમકૃપાળુ ભગવાંત, અપાર કરુણાના સાગર, શુણગુણુના ભંડાર, સહજાત્મસ્વરૂપ ચૈતન્યપ્રભુ,

હું, આપતું અનાથ પામર બાળક સનાથ થવા આપના શરણે આવ્યા છું. મારૂં સર્વંસ્વ, મારાં મન, વચન, કાયા સહિત બધું આપનાં પવિત્ર ચરણે ધરું છું. મારૂં કંઇ નથી. હવે આપને વિનંતિ છે કે અનુગ્રહ કરી આપના દર્શનનાે અમૂલ્ય લ્હાવા આપી આ જીવને આનંદિત કરશા. તે શુભ અવસર આવશે ત્યારે આ જીવના આનંદની અવધિ કયાંથી હશે ? તે મંગળ પ્રસંગની અતીવ ઉત્કંઠાથી પ્રતીક્ષા કરૂં છું, જલદીથી આવે એવી ભાવના ભાવું છું.

હે પ્રભુ, અત્યારે હું આપના ચિત્રપટ સામે બેસી આપની મુખાકૃતિનું પ્રેમપૂર્વંક હૃદયથી અવલેાકન કરૂં છું તેમાં પણુ કેટલાે આનંદ વેદાય છે.

અહેા, શી આપની અનુપમ શાંત મુખસુદ્રા, અહેા, કેવી આપની મધુર, દિવ્ય મુખકાંતિ, અહેા, કેવું આપનું તેનેમય લલાટ, અહેા, કેવાં આપનાં પ્રકાશમય નયનેા ને તેમાંથી નીતરતાં અમીરસઝરણેા !!! હે અસહાયના સાથ,

આપની વીતરાગ સ્વરૂપ મુખાકૃતિનાં દર્શન કરી હુ પાવન થાઉં છું. આપનાં દર્શન કર્યા જ કરૂં એમ આત્માથી ભાવ રહે છે. "

એ પ્રકારે ભક્તના પ્રેમના ભાવા હુદય ગુફામાંથી બહાર આવે છે ત્યારે ભક્તના આત્મા પ્રેમસભર થતાં હળવા થાય

क्रितनां साधने। अने पार्शनाइय

સુભાગ્યના શુભ ઉદયે ભગવાનનાં દર્શન થાય છે અને તેના આત્મા પ્રકૃલ્લિત થઈ આનંદરસનેા અપૂર્વ આસ્વાદ કરે છે. આ ભગવાન અન્ય કાેઇ ન**થી પણ** જે ભગવાનરૂપ સત્પુરૂષનાે તે સત્સંગ કરે છે, તે જ છે. આ દર્શનનું ઉત્તમ ફળ સમ્યક્ <mark>દર્શંનની, આ</mark>ત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ છે, અને તેમ થશે તેવી ખાત્રી આપે છે.

છે તેમ કામળ થાય છે. વારવારની આ પ્રેમ-ભક્તિથી તેને

હવે સત્સંગનું આરાધન તે પ્રેમીભ્રષ્તને વિશેષ વિશેષ ઉપકારી થતું જાય છે. સત્પુરૂષ પ્રત્યેના તેના પ્રેમ-શ્રદ્ધાભાવ ઊર્ધ્વ થતે। જાય છે. ભાવની સ્થિરતા વેળાએ ચૈતન્ય સ્વરૂપનાં लिन्न लिन्न प्रतीरें। लिन्न लिन्न समये तेने दृष्ट्रिगेयर थाय છે. તે પ્રતીકેા છે–ઊગતાે સૂર્ય, બીજનાે ચંદ્ર, તારાે અથવા તારાએાનું ઝુમખું, વિદ્યુત જેવા પ્રકાશિત ઝબકારા, હીરા, હીરાકણીઓ, હીરાના હાર, ઝાંખા કે તેજસ્વી પ્રકાશ, દીવી, જ્યાત ઇત્યાદિ યાદ રાખવું આવશ્યક છે આ અધા પ્રતીકા માત્ર બાહ્ય છે અને ઉત્સાહ વધારવા માટે. સ્વાત્માની ઉજ્જવળતા થવા અર્થે નિમિત્ત માત્ર છે. તે આત્મા નથી: તે પ્રતીકને જોનાર આત્મા છે. કચારેક મેલધનુષ અથવા તેના જુદા જુદા રંગામાંથી એક અથવા વધારે જોવામાં આવે છે અને દરેક રંગના પરમાર્થ તેમ માહાત્મય છે; તાે વળી કચારેક જિનમંદિર, જિનપ્રતિમા, સાધુસંત દર્શંનરૂપ થાય છે; અથવા મીઠી સુગંધ અનુભવાય છે.

સક્તિમાર્ગનું રહસ્ય

#### પ્રાર્થનાની પાંચમી અવસ્થા

ઉપકારી ચાથી અવસ્થાના અંતમાં થયેલા અનુભવાને કારણે ભગવાનના પ્રેમીભક્તના અંતરમાં પ્રતીતિ આવે છે કે તેના સંસાર કિનારા હવે દૂર નથી એટલે આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ સમીપમાં છે. તે પાતાના હૃદયથી સ્વીકારેલા શ્રી ગુરૂદેવ પાસે જઇ વિનયપૂર્વંક વંદન કરી, નહીં દૂર તેમ નહીં સમીપ, બેસે છે. શ્રી ગુરૂની શાંત મુખમુદ્રાના દર્શનથી હર્ષિત થાય છે, શાંત થાય છે; અને પછી પાતાના આત્મકલ્યાણ માટે માર્ગદર્શન આપવા ભક્તિસહ વિનવે છે, તે કહે છે:--

" હે પ્રસુ, અનાથના નાથ, આપ સર્વ સમર્થ છે. આપના પવિત્ર અને કલ્યાછ્યુકારી સત્સમાગમથી આ જવને સંસાર, દેહ અને લાેગતું સત્યસ્વરૂપ સમજાયું છે અને તેનાથી સર્વથા છૂટવાની અને અબ્યાબાધ સુખસ્વરૂપ નિજાત્માની પ્રાપ્તિ કરવાની જિજ્ઞાસા થઇ છે. આપના શુદ્ધ જ્ઞાનમાં આ પામર જીવની સત્પાત્રતા જણાતી હાેય તાે આપને યાેગ્ય લાગે તેમ આજ્ઞા આપી વીતરાગમાર્ગ પર આરૂઢ કરવા વિનવું છું. કૃપા કરી આજ્ઞા આપા અને કૃતાર્થ કરાે. "

શ્રી સદ્રગુરૂદેવને ભક્તની સત્પાત્રતા જેઇને અને સાચા છૂટવાના કામી છે એમ જાહ્યીને પ્રમાદભાવ ઉપસી આવે છે અને તેઓ નિષ્કારણ કરુણાથી સત્પથદર્શન કરાવે છે, લક્તિનું રહસ્યમય સત્યસ્વરૂપ સમજાવે છે અને અત્ય'ત પાવનકારી આરાધનમંત્રનું દાન કરે છે. ભક્ત હર્ષ અને ભક્તિનાં સાધનેા અને પ્રાર્થ'નાક્રમ ૧૦૩

પ્રેમના અતિરેકથી પુલકિત થઈ ઊઠીને પરમ ઉપકાર માને છે ત્યારે શ્રીગુરૂ મૂક આશિષ આપી તેને નવાજે છે.

શ્રી સદૂગુરૂના સાનિષ્યમાં કાેઈ ખાદ્ય કારણ વિનાની શાંતિના સુંદર અનુભવ, સુગંધની લહેરના અનુભવ, રાગ– દ્વેષની પરિણુતિના ઉપશમ, અંદરની શીતળતા, પ્રેમનું વહેતું નિર્મળ ઝરણ, શ્રદ્ધાના તેજનું પ્રકાશિતપણું, જરૂર સુક્રત થવાશે એ ભાવની સ્વયં ઉદ્ભવ પામતી પ્રતીતિ એ આદિ કારણાથી ભક્તના હર્ષના કાેઇ પાર નથી, આનંદની કાેઈ અવધિ નથી, ઉદ્ધાસ અને ઉમંગની કાેઇ સીમા નથી. તેના દિલના દરિયાનાં ઊંડાણુમાં એક જ ભાવ ગુંજે છે, ''આજ્ઞાનું આરાધન એ જ ધર્મ; આજ્ઞાનું આરાધન એ જ તપ. "

ભક્તિના ભારથી નમેલા પ્રેમીભક્તનાં આ વચનાે સહસા સરી પડે છે :----

'' હે પરમ કૃપાળુ દેવ ! જન્મ, જરા, મરણાદિ સર્વ દુ:ખાેના અત્યંત ક્ષય કરનારા એવા વીતરાગપુરૂષના મૂળ માર્ગ આપ શ્રીમદે અનંત કૃપા કરી મને આપ્યા તે અનંત ઉપકારના પ્રત્યુપકાર વાળવા હું સર્વથા અસમર્થ છું. વળી આપ શ્રીમદ્ કંઈ પણુ લેવાને સર્વથા નિઃસ્પૃહ છા, જેથી હું મન, વચન, કાયાની એકાબ્રતાથી આપના ચરણાવિંદમાં નમસ્કાર કરૂં છું. આપની પરમ ભક્તિ અને વીતરાગ પુરૂષના મૂળ ધર્મની ઉપાસના મારા હુદયને વિષે ભવપર્યંત અખંડ

ભક્તિમાગ નું રહસ્ય

908

જાગૃત રહેા એટલું માગું છું તે સફળ થાએા, સફળ થાએ. ૐ શાંતિઃ શાંતિઃ શાંતિઃ " — બ્રીમદ્દ રાજ્યંદ્ર

હવે તે સાધક ભક્ત અપૂર્વ હિતને સાધનાર આજ્ઞા. મંત્રની પ્રાપ્તિથી ઉદ્યસિત થઈ ઇષ્ટ ધ્યેયની સિદ્ધિ માટે પુરૂષાર્થી થાય છે. ભગવાન રૂપ સદ્ગુરૂદેવમાં પ્રેમ અને શ્રદ્ધાના अरे। निर्भण करते। अने आराधनमंत्रनी साधना करते। ते દિન પ્રતિદિન આગળ વધે છે અને ભાવનું અળ પ્રબળ કરતા જાય છે. શ્રી ગુરૂદેવનાં ચરણે સવ સમર્પણ કરવાની તેની તીવેચ્છા પ્રગટ થાય છે. પ્રેમ, શ્રદ્ધા અને અર્પણભાવેચ્છાના અળથી તેના આત્માપયાગ સ્થિર થતા જાય છે. ઉપયાગ જેમ જેમ સ્થિરતા પકડે છે તેમ તેમ ગ્રાનના ઉદય સમીપ આવે છે અને પછી એક વખત શ્રી ગુરૂદેવની અનુપમ કૃપાથી પેમસમાધ બાદ ઉપયોગ એકદમ સ્થિર થઇ સહજતાએ શાંત થાય છે. એવી શાંત દશા અમુક સમય સુધી રહે છે અને એ અપૂર્વ શાંતિના અનુસવમાંથી બહાર નીકળતાં અલૈકિક અને પરના અવલંબન વિનાના આનંદનું વેદન થાય છે. આ જ ગ્રંથિલેદ છે. આત્મજ્ઞાન છે. સ્વસંવેદન છે. આત્માનુભૂતિ છે.

ભક્ત આ અનુભવ શ્રીગુરૂ સમક્ષ વર્ણવી બતાવે છે, ત્યારે શ્રી ગુરૂ તેની તથ્યતાના સ્વીકાર કરે છે અને તેને સમક્તિ થયાની મ્હાર મારે છે અને આશિષ આપી આગળ વધવા પ્રેરણા આપે છે. ચૈતન્ય પ્રભુનેા દિવ્ય અનુભવ થયાનું શ્રી સદ્ગુરૂદેવ પાસેથી જાણતાં ભક્તનું હુદય આનંદથી ઉભરાય છે અને તેમની અસીમ કૃપા બદલ હર્ષથી ઘેલાે થઇ વારંવાર વંદન નમસ્કાર કરે છે અને ઉપકાર માને છે. યથાર્થપણે ઉપકાર માનવા જેટલા શબ્દાે જડતા નથી; વળી હર્ષામિં એટલી વેગવાળી છે કે અંતરમાં પ્રગટેલા ભાવાે પૂરા બહાર આવી શકતા નથી. તેનાથી આટલું જ બાેલાય છે:–

" અહેા, અહેા, શ્રી સદ્દગુરૂ, કરુણાસિંધુ અપાર; આ પામર પર પ્રભુ કર્યી, અહેા, અહેા, ઉપકાર શું પ્રભુ ચરણુ કને ધરૂં, આત્માથી સહુ હીન; તે તેા પ્રભુએ આપીયા, વર્તું ચરણાધીન. આ દેહાદિ આજથી, વર્તો પ્રભુઆધીન; દાસ, દાસ, હું દાસ છું, આપ પ્રભુનાે દીન. " —શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર

#### પ્રાર્થનાની છઠ્ઠી અવસ્થા

ઉપરની બ્રૂમિકામાં લવ્ય પ્રાર્થંનાકાર ભક્તને દેહ અને આત્માના ભિન્ન ભિન્ન સ્વરૂપની પ્રતીતિ થતાં સ્વાત્માનુભવરૂપ સમ્યકુ દર્શન–જ્ઞાનની અપૂર્વ પ્રાપ્તિ થઇ.

'' તે પવિત્ર દર્શન થયા પછી ગમે તે વર્તન હેા, મરંતુ તેને તીવ્ર બંધન નથી, અનંત સંસાર નથી, સાળ ભવ નથી, અભ્યંતર દુ.ખ નથી, શંકાનું નિમિત્ત નથી, અંત રંગ માેહિની નથી, સત્ સત્ નિરુપમ, સવેાંત્તમ, શુકલ, શીતળ, અમૃતમય દર્શનજ્ઞાન, સમ્યક્ જ્યાેતિર્મંય, ચિરકાળ આનંદની પ્રાપ્તિ, અદ્ભુત સત્સ્વરૂપ દર્શિંતાની અલિહારી છે! જ્યાં મતલેદ નથી, જ્યાં શંકા, કંખા, વિતિગિચ્છા, મૂઢ દર્ષિ એમાંનું કાંઈ નથી, છે તે કલમ લખી શકતી નથી, કથન કહી શકતું નથી, મન જેને મનન કરી શકતું નથી.''

श्रीमह राज्यंद्र (५७ ७१)

આત્માની આત્મામાં સમ્યક્ષપ્રતીતિ આવતાં પૂર્વંના અને ઉત્તરના પરિણામામાં જે અગત્યના ફેરકાર થાય છેતે સમકિતી ભક્તને અનુભવમાં આવે છે. શમ, સ'વેગ, નિવેદિ, દયા, શાંતિ, ક્ષમા અને સમતા એ આદિ ગુણેા વર્ષમાન થતા જાય છે. તેનું કળ આ પ્રમાણે જોવા મળે છેઃ–

- (૧) પ્રકૃષ્ટ શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્મા પાતાની શાંત અને સ્થિર સ્થિતિમાં રહી પરિણુમે એવી વૃત્તિ રહે છે.
- (૨) આત્મવિકાસની સુરૂચિ વધે છે અને સમયાનુકુળ પ્રયત્ન થાય છે.
- (૩) સત્પુરૂષ અને તેના વચનેામાં અભિરૂચિ, પ્રેમ અને શ્રદ્ધા વિશેષ બળવાન થાય છે.
- (૪) વ્યાધિ ઉપાધિના માઠા પ્રસંગે આત્મવીર્ય સહજ પ્રગ-ટતાં પૂર્વની અપેક્ષાએ વધુ શાંતિ વેદાય છે.

- (૫) સ સારના ખેદરૂપ, શાકરૂપ પ્રસંગા નેઇ આત્મામાં વૈરામ્ય અને ઉદાસીનતાનું બ્રહણ વધારે થાય છે.
- ( ૬ ) પાેતા**ને અહિતરૂપ અને હાનિકર્તા નિમિત્તો મળે છે** ત્યારે પર દાેષ બેેવાની વૃત્તિ અટકી જાય છે. અને પૂર્વ'ની પાેતાની ભૂલનું પરિ**ણામ છે એેમ નિજ દાેષ** તરફ દષ્ટિ રહે છે.
- (ં૭) પૂર્વના કાંઈ વૈરીનું પાતા પ્રત્યે અસદ્ અશુસ વર્તન હાય, તે છતાં મૌન સેવી, શાંતિને અવગાહી પ્રસુ પાસે તેના હિતની માગણી કરે છે. દ્વેષ બુદ્ધિના અંકુરા પણુ ન રહે તેવી તેની આત્મેચ્છા, આત્મ-જગૃતિ અને આત્મપુરૂષાર્થ દાય છે.
- (૮) પરિચયમાં આવતા જનેાને ધર્મમાર્ગ માટે ઇચ્છા ઉત્પન્ન કરાવવાની વૃત્તિ થાય છે; તેએાની વિમુખતા જણાય તાે મધ્યસ્થ રહે છે.
- ( ૯ ) મુમુક્ષુની વૃત્તિ સ'સારનાં તીવ દુઃખના નિમિત્તે ઉત-રતી જણાય ત્યારે ધર્મમાં સ્થિર કરવાનું કાર્ય કર્ત્તવ્ય રૂપ લાગે છે અને કરે છે.
- (૧૦) <mark>ધર્મભાવની વૃદ્ધિ જે</mark>મ થાય તેવા નિમિત્તો મેળવવામાં આનંદ માને છે ને તે કારણેાને સેવે **છે.**
- (૧૧) ગૃહસ્થ છવનના ઉદય હેાય તેા ત્યાં વ્યવહારશુદ્ધ જાળવી વ્યવહારધર્મ, કરજ પાર પાડી નિવૃત્ત થવાની ભાવના સેવે છે.

(૧૨) દુંકામાં આત્મ ઉજ્જવળતા, આત્મ પવિત્રતા, આત્મ નિર્મળતા અને આત્મશુદ્ધતા પ્રત્યે ઉપયાગ પ્રેરાય

છે, જેથી ક્રમે ક્રમે સફળતા પ્રાપ્ત થતી લાય છે

અહીં જેટલી સફળતા તેષ્ટલી આત્મદશા ઊર્ધ્વ ગામી થાય છે. હવે ભક્રતની પ્રબળ અંતરેચ્છા એવી રહે છે કે રાગદ્વેષની પરિણુતિના ક્ષય અને શુદ્ધાત્માના આવિર્ભાવ થાય. તેને સમજાય છે કે રાગદ્વેષનો પરિણુતિને સંયમમાં લેવા માટે સદૂગુરૂદેવ પ્રત્યે સમર્પણુ ભાવની અત્યંત આવશ્યકતા છે અને તે માટે દ્વદયપૂર્વકના પુરૂષાર્થ ઉપાડે છે.

સમર્પ ખુભાવ એક એવી અદ્ભુત અજબ શક્તિ છે કે જે સર્વ શક્તિમાન ભગવાનને પણુ સુતરના કાચા તાંતણાથી બાંધી લે છે અને તેમાંથી તેઓ છૂટી શકતા નથી, છૂટવા ઇચ્છતા પણુ નથી. અર્પ ખુતા ભગવાનમાં પ્રેમ-શ્રદ્ધા વધ્યા વિના આવી શકતી નથી; એટલે જ કહ્યું છે કે પ્રેમ-શ્રદ્ધા-અર્પ ખુતાના ત્રિવેણી સંગમરૂપ ભક્તિ કરનાર ભક્તને ભગવાન ખાધીન છે. બદલામાં ભગવાન તેનું ગુપ્તતાએ રક્ષણ કરે છે અને તેની સર્વ ભાવના પાર પાડી સંતોષે છે, તે એટલે સુધી કે મન અને હૃદયથી ખરેખર રંગાયેલા ભક્ત ઇચ્છે ત્યારે ભગવાનને પ્રત્યક્ષ હાજર થવું પડે છે અને આત્મપ્રભુ ઉજવળ, પવિત્ર અને નિર્મળ થાય છે. જેટલા અંશે સમપ ખુભાવ તેટલા અંશે ભગવાનનું રક્ષણ.

ખીજી રીતે જોઈએ તેા ભગવાનરૂપ સત્પુરૂષ પ્રત્યે જેટલે

For Personal & Private Use Only

ભક્તિનાં સાધનાે અને પ્રાર્થનાક્રમ ૧૦૯

અંશે સમર્પં છુભાવ તેટલે અંશે અહંકાર-મમકારના ત્યાગ. જેટલા પ્રમાણુમાં અહંના અભાવ તેટલા પ્રમાણુમાં આત્મ વિશુદ્ધિના આવિર્ભાવ; અને જેટલે અંશે આત્મવિશુદ્ધિના પ્રગટ પ્રભાવ તેટલે અંશે આત્માના નિર્મલત્વ, હળવાશ, પ્રસન્નતા અને આનંદના ઉઘાડ.

ભક્તના હુદયમાં અર્પં ઘુતાનું માહાત્મ્ય અને તેથી ઉત્પન્ન થતી શક્તિઓ, લબ્ધિઓ અને સિદ્ધિઓનું યથાર્થ જ્ઞાન વર્તે છે; જો કે સિદ્ધિ આદિ માટે તેના અંતરમાં કિચિત માત્ર માહ નથી અને લાજ્યરૂપ ગણે છે, તેા પણ તે શક્તિઓ આત્માની અનંત શક્તિનું સ્પષ્ટ ભાન અને જ્ઞાન કરાવનાર છે એમ સમજે છે અને તેથી આત્મા પ્રત્યેના વિશુદ્ધ ભાવ શુદ્ધતા તરફ જાય છે અને તે કલ્યાણુની વૃદ્ધિ કરે છે. તે કારણે ભક્ત ભગવાનને પ્રાર્થે છે.

" હે પરમકૃપાળુ ભગવંત ! આપની કૃપાથી આ બાળકે પ્રેમથ્રદ્ધાના સંયાગી બળથી સ્વરુપ પ્રતીતિ મેળવી છે અને કાેઇ પ્રકારે આ રત્નચિંતામણિ સમાન મનુષ્ય દેહની સાર્થકતા સાધ્ય કરી છે. પરંતુ તેથી અટકવાની તેની કાેઈ વૃત્તિ નથી. તેને તા આપના અનુગ્રહથી ઊંચી ઊંચી પાયરી પર આરૂઢ થઇ ઠેઠ પૂર્ણુતાની ટાેચ પર પહેચિવું છે. અનાથ-માંથી સનાથ થવું છે.

તેથી હું આપના પવિત્ર ખાેળામાં માશું મૂકી, મારૂ મનાતું સર્વસ્વ, મન, વચન અને કાયા અને તેની સમસ્ત

## ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

પ્રવૃત્તિ આપ**ને અપ'**ણુ કરૂં છુંઃ તે સવ<sup>૬</sup> પ્રવૃતિ આપની આજ્ઞાનુસાર થાએા અને મારા આત્મામાં અહંમમના ભાવેા ઊંડાણુમાં પણુ રહ્યા હેાય તે નિવૃત્ત થાએા, એ આપની પાસે માર્ગુ છું તે સફળ થાએા.

**હે દયાનિધિ,** મારે તેા આપના જેવા પરમ શુદ્ધ, નિર્મોહી, અસંગ થવું છે તેા મારી પાસે તેવા પુરૂષાર્થ કરાવશાે, પ્રેરણુા આપશા તથા બળ આપશા. "

પ્રેમ શ્રદ્ધાપૂર્વંકની વિનંતિ અને અપંણતાના અંશે અશે વધતા ભાવાનું ઇષ્ટ કળ એ છે કે વિનંતિકારના ભાવા કેામળ, દયામય, સમતામય અને શાંતિમય અધિક અધિક યતા જાય છે. ચિત્તમાં પ્રસન્નતાનું બળ વધે છે, વિક્રો દૂર યતાં જાય છે. ચિત્તમાં પ્રસન્નતાનું બળ વધે છે, વિક્રો દૂર યતાં જાય છે, દુશ્મના દ્વેષભાવ છેાડી દઇ મિત્રા બનતા જાય છે, પુષ્ટયના સંચય ને ઉદય પ્રાપ્ત ગ્સ વધતાં અનુકૂળ નિમિત્તો અને સંજોગા સંપ્રાપ્ત થાય છે. જે બરાબર ધ્યાન પૂર્વંક તપાસવામાં આવે તા જણાશે કે કાર્યે કાર્ચે, પ્રસંગે પ્રસંગે ભગવાનની અનુપમ કૃપા કામ કરી રહી છે. કાેઈ ચમત્કારિક રીતે પાતાનું રક્ષણ થાય છે ભૂલા અથવા દાેષા વિના પ્રયત્ને અટકતા જાય છે. આવું છે સાચા પ્રેમ–શ્રદ્ધા– અર્પણતાનું રહ્ય અને તેનું ક્લા આ આશ્ચર્યંકારક ફળનું ક્યાંસુધી વર્ણન કરવું ? અનુભવથી વિશેષ સમજાય તેમ છે

ભગવાનની કૃપારૂપ અમીદદિથી ભીંજાયેલ ભક્તના હુદય માંથી આનંદસભર વચના સહસા સરી પડે છે. " હે પ્રભુ, સંસારમાં રહીને સંસાર છેઠવાની જડી-બુટ્ટીઓ શાેધી, પ્રકાશિત કરી અમને સમજણુ આપી તે માટે અમે આપના ખૂબ ખૂબ ઉપકાર માનીએ છીએ. સંસાર રાગ મટાડવા માટે પ્રેમ-શ્રદ્ધા-અર્પ ણુતા અને ભાવના-પ્રાર્થનારૂપ અદ્વિતીય અમાઘ ઔષધિએા આપી જે ઉપકાર કર્યો છે, તેના બદલા અમા કાેઈ રીતે વાળી શકવા સમર્થ નથી. તેથી અમારાં મન, વચન અને કાયા આપના ખાળામાં આત્મભાવે અર્પણુ કરી સંતાષ માનીએ છીએ. "

#### પ્રાર્થનાની સાતમી અવરથા

પાર્થનાકાર ભક્ત હવે વિશેષ સુવિચારવાન થયેા છે, તેનામાં સુવિવેકની પણ વૃદ્ધિ થઈ છે. શ્રી તીર્થ કર મહાપ્રભુના વિચારમાં, ગુણેામાં તલ્લીન થતાં કેટલાક સુખદ, આશ્ચર્ય કારક અને આનંદદાયક વિરાધાભાસ તેની વિશાળ ખુદ્ધિમાં આવે છે અને માર્મિક રીતે અંતરમાં ખુશી થાય છે; સાથે સાથે તેના પ્રભુ પ્રત્યેના અદ્વાભાવ એકદમ વધી જાય છે.

## તે અંતરમાં જ કહે છે કે:-

હે પ્રલુ,

આપ અંતરંગ શત્રુઓને હણનારા છતાં ક્ષમાવંત છે.

રાગાદિ પ્રત્યે નિર્દંય છતાં પરમ દયાળુ છેા. વીતરાગ છતાં મુક્તિસુંદરીને લેાગવનાર છેા. ક્રાઈની સાથે સંબંધ વિના સહુના બંધવ છેા. કાઇના પિતા નથી છતાં જગતપિતા છેા. કેવળ અસંગ છતાં લેાકના નાથ છેા. કેવળ મધ્યસ્થ છતાં ત્રિજગતના રક્ષક છેા. કેવળ ઉદાસીન છતાં પરમ ઉપકારી છેા. કેવળ મમતારહિત છેા છતાં સવ<sup>°</sup> પર કૃપા કરા છેા. રત્નાદિકના ત્યાગ કર્યો છે છતાં રત્નત્રયના ધારક છેા. શાંત સ્વરુપી થયા છેા છતાં ચિરકાળ ત**પા છે**ા. અદીસ છેા છતાં આત્મતેજથી દીસ છેા. તારક છેા છતાં અભવીને તારતા નથી.

આટલું મનેામન કહેતાં એકાએક તેને પાતાના ઉપકારી સદ્ગુરૂદેવના પવિત્ર સમાગમની સ્મૃતિ આવે છે, તેમની શાંત મુખમુદ્રા નજર સમક્ષ તાદશ્ય થાય છે અને તેમનાં "મન, વચન, કાયાની ચેષ્ટાનાં અદ્ભુત રહસ્યાે" પ્રલયકાળે સમુદ્રનું પાણી ખસી જાય અને પેટાળમાં રહેલ રત્નસમૂહ ખુલ્લા થાય તેમ પ્રગટ થાય છે, સમજાય છે અને તેમની અપૂર્વ આત્મદશાની આશ્ચર્યથુક્ત સ્થિતિ જોઇ અત્યંત અહાે-ભાવ આવે છે. તે પવિત્ર સ્મૃતિ અને આનંદદાયક સ્મરણમાં ગરકાવ થતાં તે ખહારના વાતાવરણની અસરથી મુક્ત થાય છે, ઇન્દ્રિયા પાતપાતાનું કાર્ય અટકાવે છે તેથી તેનાથી પણ છૂટે છે, દેહનું ભાન ભૂલે છે અને મન શાંત થઇ ઊડે ઊડે ઉતરતું હાય તેમ અનુભવે છે. અંદરની જગૃત અવસ્થા જેવી ને તેવી ઉજવળ, સુખસ્વરૂપ અને શાંતિવાળી વેદાય છે. ર્જ્ઞાન લેતી વેળાએ જે અનુસવ થયેા હતા તે પ્રકારના આ અનુસવ કરીથી પ્રકાશિત થયેા; કરક માત્ર એટલા જ કે આ અનુસવ ઘેરા, વિશેષ ઊંડાણુવાળા અને વર્ણવી ન શકાય તેવી મગ્નતાવાળા હતા. આ અનુસવની મીઠાશથી તેના આનંદના કાઈ પાર નથી, કેમકે તે અનુસવ પછી તેને પ્રસુનાં દર્શન, શ્રી ગુરૂદેવનાં દર્શન ઈત્યાદિ તથા અપૂર્વ શાંતિનું વેદન થયું છે.

આ અનુભવની જાણ કરવા નમ્ર ભક્ત શ્રી ગુરૂદેવ પાસે ધીમે પગલે, અંદરમાં મુદિત થતા, શાંતભાવે જઇ પાતાની વાત વિનયસહ વિદિત કરે છે અને મૌન થાય છે. થાડી જ વારના મૌન પછી શ્રી ગુરૂ હર્ષસહિત નિવેદન કરે છે અને સંતાષપૂર્વક પ્રકાશે છે કે:---

" હે શિખ્ય ! વીતરાગ ભગવ તની અમીમય કૃપા દષ્ટિથી તું પરમ ભાગ્યવંત થયેા છે. તારી આત્મદશા ઉચ્ચગામિની થઈ છે. અનંત સંસારમાં રખડાવનાર, રગદેાડનાર, અનંત કલ્પનાતીત દુઃખાનું વેદન કરાવનાર અને સ્વભાવથી નીરાગી, નિર્વિકારી પ્રકૃષ્ટ શુદ્ધ આત્માને રાગદ્વેષની પ્રબળ જળમાં સપડાવી આધિ, વ્યાધિ અને ઉપાધિના પ્રસંગામાં આત્મસ્થિર-તાથી ચ્યૂત કરનાર અનાદિના શત્રુઓ મિથ્યાત્વ અને અનંતાનું-ખંધી કષાયની ચાંડાલ ચાંકડીના તથા સિદ્ધિમાહ, ચમત્કાર-માહ આદિના નાશ કરવા તું સંપૂર્ણ સંકળ થયેા છે.

હે કુપાપાત્ર, 'નિજ સ્વભાવ જ્ઞાનમાં કૈવળ ઉપયાગ,

993

તન્મયાકાર, સહજ સ્વભાવે, નિર્વિકલ્પપણું આત્મા પરિણુમે તે કેવળજ્ઞાન છે " (શ્રીમદૂ રાજચંદ્ર) તેની તથારૂપ પ્રતીતિ નિરંતર વર્ત્યા કરે તેવા શુદ્ધ સમક્તિની ઊર્ધ્વ દશા તને પ્રાપ્ત થઇ છે તે માટે અભિનંદન આપું છું અને આગળની ઉચ્ચ ભૂમિકામાં પ્રવેશ મેળવ એ આશિર્વાદ છે. "

શ્રી શુરૂદેવમાં પ્રેમ-શ્રદ્ધા-અપ<sup>°</sup>ણતા એટલે જ શ્રી ગુરૂની કૃષા. પાતાપણું છેાડી ગુરૂને આધીન થઈ વર્તવું એ જ કૃષા મેળવવાની ચાવી છે. એ કૃષાથી જેના અંતરમાં આત્માનું અજવાળું પ્રકાશિત થયું છે તે ભક્ત શ્રી ગુરૂદેવનાં ઉપરાક્ત વચનાથી આનંદમગ્ન થયાે થકાે તેમનાં પવિત્રચરણુ કમળને નમસ્કાર કરે છે અને ઉપકાર માને છે.

પછી તા ઉત્કૃષ્ટ ત્રણ ભવ (કાેઈ અપેક્ષાએ ચાર) બાકી રહે એવી આત્મદશા સૂચક પરમ કૃપાળુ દેવનાં વચનામૃતના પાનથી ઉદ્યસિત થતા ભક્તને અંદરમાં આશ્ચર્ય થાય છે અને વિચાર સ્વયં સ્કુરી આવે છે કે પાતે એવા કરેા માટેા પુરૂષાર્થ કર્યો છે કે તેનું આવડું માટું ફળ મળ્યું ! જગતમાં ઘણું જીવા ખૂબ ઊંડા ઉતરી શાસ્ત્રાસ્યાસ કરે છે, ઝીણું ઝીણું કાંતે છે, તર્ક બુદ્ધિ ચલાવી શંકાઓનું સમાધાન મેળવવા તનતાેડ મહેનત કરે છે, કેટલાક થમ, નિયમ, પ્રાણાયામ આદિ સાધનાની સિદ્ધિ માટે તીવ પરિશ્રમ કરે છે, તા વળી કેટલાક દેહને કષ્ટ આપીને કષ્ટસાધ્ય તપાચરણ સેવે છે, તેમાંનું કંઈ પાતે તા કર્યું નથી, તા પછી આવા ઉત્તમ સક્તિનાં સાધના અને પ્રાર્થનાક્રમ

ક્ળની પ્રાપ્તિ કેમ થઈ હશે ? એ પ્રશ્ન તેના માટે કાયડારૂપ બની રહ્યો છે. સમાધાન જાણવાના હેતુએ પરમ જિજ્ઞાસા– –સંચુક્ત ઉહાપાહ તેના અંતરમાં કેટલાક સમય સુધી એમને એમ જીવંત રહ્યા કરે છે ને ગુરૂદેવને તેના આનંદપ્રદ ઉકેલ માટે ભીના હુદયથી વિનંતિ કરે છે.

સાચા મનથી અને પ્રેમપૂર્વંકના દિલથી કરેલી પ્રાર્થનામાં પ્રભુજી પાસે જે કંઇ માગણી કરાય છે, તે આવીને મળે છે એવા જે સિદ્ધાંત છે તે ભક્તના સંબંધમાં સત્ય થાય છે ભાવનાની ભવ્યતાથી પરમાર્થ પુષ્ટયનાે ઉદય ખેંચાઇને ઉદિત થાય છે અને શ્રીગુરૂના પરમ પ્રેમી ભક્તને એક સુભગ પળે પૂર્વ ભવાના કેટલાક આકર્ષંક અને હૈયું ઠરી જાય એવા પ્રસ ગા સ્મૃતિમાં આવે છે; અને તેની અજબ, ચિરકાળ ટકે એવી અને ઉત્સાહપ્રેરક ઘેરી છાપ તેના આત્મામાં અમાપ પણે અંકિત થાય છે. તેના હર્ષ અંદરમાં સમાતા નથી અને ઉછળી ઉછળીને બહાર આવી રૂંવાળાં ઉભાં કરે છે.

પૂર્વ ભવામાં શ્રીગુરૂદેવ સાથેના પાતાના સંસાર– સગપણુના સંબંધા, તેથી બંધાયેલ શુભ ઝાણાનુબંધા, લાેઠા-પયાગી સત્કાર્યા, લાેક પ્રત્યથી સેવા, પ્રભુ ભક્તિ તથા ધર્મા-રાધન એ સર્વનું તાદશ્ય ચિત્ર ભાસમાં બેચું હતું તેનું શ્રી ગુરુ પાસે નિવેદન કર્યું ત્યારે તેઓએ સહજભાવે તેની સત્યતાની ખાત્રી આપી અને તેના આત્મામાં વધુ બળનેા અને પ્રેરણાના સંચાર થાય તેવાં વચના પ્રકાશી શાબાસી આપી. વિનસ અને વિનથી ભક્તનાં નયના હષાશ્રુનાં બિંદુ

## લક્તિમાગ નું રહસ્ય

એાથી ભીંજાયા; પ્રકાશિત માતી જેવાં સ્વચ્છ બિંદુઓની ધારા ગાલ પ્રદેશ પર વહેવા લાગી, જાણે કેમ પ્રેમસમુદ્રનાં નીર વીરતાથી ઉછળીને કિનારાથી દૂર દૂર ફે કાતા ન હાેય ! અથવા આંખની કયારીમાંથી શ્રી ગુરુની કૃપા રૂપ અમીરસ-ધારા વહેતી ન હાેય !

શ્રી ગુરૂએ ઉપકાર કરી સિદ્ધાંતિક રીતે બાધથી સમજાવ્યું હતું કે આ કળિયુગ કે પંચમકાળમાં પૂર્વના શુભ કાળની <mark>અપેક્ષાએ જ્ઞાનની પ્રા</mark>પ્તિ તથા આત્મદશાના વિકાસ સુલભ• તાએ અને અલ્પકાળે સાધ્ય થાય છે અને લવ્ય જવ કાઈ વિદ્યમાન સત્પુરુષ કે જ્ઞાની ભગવંતમાં પ્રેમ-શ્રદ્ધા-અર્પંચતા લાવી લાભ લેવાના નિર્ણય કરે તા અલ્પ પ્રયાસે શ્રેયને સાધી શકે છે. તે સિદ્ધાંતમાં ભક્તની અહેાલ શ્રદ્ધા હતી અને પુરૂષાર્થ પણ તદનુસાર હતા, તેથી તાે ટુંકા સમયના ગાળામાં તેને ગુરૂકૃપાથી અદ્ભુત ચમત્કારિક સામર્થ્યવાળું, ઝડપથી કેવળજ્ઞાન પ્રતિ લઇ જનાર અતુલ અળવાળું અને ગુપ્ત લેદેાનાં દ્વારાને ખાલવામાં કુશળ એવા પ્રભુત્વવાળું શુદ્ધ સમક્તિ પ્રાપ્ત થયું. વાર'વાર વ'દન હેા એ પરમ શાંતિ અને શીતળતાને અર્પનાર પરમ કલ્યાણમૂર્તિ શુદ્ધ સમ્યક્ દર્શનને અને સમ્યક જ્ઞાનને ! ત્રિકાળ જયવાંત વર્તી " શ્રી સત્પુરુષનાં વચનામૃત, મુદ્રા અને સત્સમાગમ ! "

પ્રાર્થનાની આઠમી અવસ્થા :

આત્મદશા ત્વસ્તિ ગતિએ વધવામાં ઉત્તમ નિમિત્ત**રૂપ** શ્રી સદ<mark>્રગુરૂદેવની</mark> અદ્વિતીય કૃપાથી પ્રમુદિત થતા ભક્તના

હુદયમાં પ્રેમની <sup>શ્</sup>વેત નિર્મળ છેાળે। ઊચેને ઊચે ઉડી રહી છે ને શ્રદ્ધાના પ્રકાશ વિશેષ વિશેષ ક્ષેત્રમાં પથરાતા જાય છે. આથી તેનાં મન, વચન, કાયાની પ્રવૃત્તિની અને ઈચ્છાની સાંપણી શ્રી ગુરૂનાં ચરણક્રમળમાં આત્મભાવે કરવાના ભાવ દઢીભૂત થયા છે અને તેવેા પુરૂષાર્થ હુદયપૂર્વક ઉપાડે છે, તેમ કરવા માટે તેના અત્મા તલસે છે. કાર્ય દેખીતી રીતે કઠણ છે પરંતુ જ્યાં પ્રેમ અને શ્રદ્ધા બળવાનપણે ઉદયમાં હાેય ત્યાં તે બંનેના પરમ મિત્ર અપ ઘતાને હાજર થવું પડે છે; સાથ અને સહારાે આપવા હાજર થાય છે. અહાે ! પ્રભ્ આજ્ઞામાં રહી પ્રભુકૃષા થકી પ્રાપ્ત પ્રેમ-શ્રદ્ધા-અર્પણતા કર્યુ કાર્ય સાધી ન શકે ! એ ત્રિપુટીની વિદ્યમાનતાએ આત્મ વિકાસ અને આત્મ શુદ્ધતારૂપ પવ'તના ઉન્નત શિખર પર પહાંચી નિવાસ કરવાની સમર્થતા કેમ ન આવે ? અર્થાત જે જેનું કળ હાય તે સફળ થઈ સંપ્રાપ્ત થાય એ અખાધિત નિયમ છે. ભારતના અંતરમાં આ અટલ સિદ્ધાંત લાડાે કાત-રાઇને પ્રકાશિતપણે રહ્યો છે અને જ્યારે અપ ઘતાની કેડી પર ચાલવાની પગદંડી અટકી જાય છે, ત્યારે સિદ્ધાંત પ્રકાશી ઊઠી તેના આત્માને અજવાળે છે, તે વેળાએ શ્રી સદ્દગુરુની કૃપાનું માહાત્મ્ય તેને વિશેષતાએ સમજાય છે અને તે થકી **બળ મળતાં પુરુષાર્થમાં આગળ વધે છે**.

એક વેળા નીરવ શાંતિ હતી ત્યારે પ્રેમીભક્ત શ્રી ગુરૂ દેવના ઉપદેશપ્રસાદમાંથી સદ્ધર્ધની અભિરૂચિના પ્રારંભથી વધતા આત્મિક વિકાસનાં કારણે પર વિગ્રાર કરીને તેની

## ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

તારવણી કરવામાં ગુ'થાય છે. તેના વિવેકી વિચારમાં આટલા કારણા દષ્ટિ ગાેચર થાય છે, પ્રલુ લક્તિ, શાસ્ત્ર શ્રવણ અને અધ્યયન, સદુવિચાર, સામાન્ય સત્સંગ, સદાચાર, સત્સમા ગમ, પ્રત્યક્ષ વિદ્યમાન સત્પુરૂષ કે જ્ઞાની ભગવાંતની ભક્તિ એટલે તેમનામાં પ્રેમ-શ્રદ્ધા-અર્પણતાના ભાવ અને તેવા તથારૂપ પુરૂષ સાથે પાતાના પૂર્વના ઘણા ભવાના શુભ ઋષ્ણનું. **મંધને** સંચય અને ઉદય; અને આ કારણામાંના છેલ્લા બે ઝડપી ગતિએ વિકાસ સાધવા માટે અત્યંત ઉપકારી થાય છે: તે બે કારણાના સુયાગ થાય ત્યારે ભક્ત અલ્પ કાળે અને અલ્પ પ્રયાસે. દેહને તપાદિથી કષ્ટ દીધા વિના કે માન-સિક પરિષદ્ધ વેદ્યા વિના પરમાર્થમાર્ગના સ્વચ્છ, સુંદર અને દ્યારી રસ્તા પર વેગથી દાેડી ઇષ્ટ સ્થાને આનંદ અને સંતા ષથી પહેાંચી જાય છે. વચ્ચે દેખા દેતી કંટકરૂપ મુશ્કેલી શ્રી ગુરૂના માર્ગદર્શન અને અનુગ્રહથી દૂર થવામાં વિલંખ શતા નથી તેમ ખેદ અને નિરાશા પાસે આવી શકતા નથી. આમ માેક્ષની સરળ વાટ હાેવા છતાં તથારૂપ પુરૂષના ચાેગ પ્રાપ્ત થવા દલભ છે, અતિ દુર્લભ છે.

આ વિચાર શ્રેણુિના અંતમાં ભક્ત પાતાને તે સુયાેગની પ્રાપ્તિ થઈ હેાવાથી પરમ ભાગ્યવંત સમજે છે અને જરાખ્ણુ પ્રમાદન સેવવાના અને સત્પુરૂષાર્થ ના વેગ વધારવાના નિર્ધાર કરે છે. એક ક્ષણુના પણુ પ્રમાદ કરવાથી મળેલી અમૂલ્ય તક ખાઈ બેસવાના વખત આવે છે, તેવી સાચી સમજણુ તેનામાં આવી ગઇ છે. પ્રાપ્ત અવસર અ**કળ જાય અને નવેસરથી કાર્ય** કરવું પડે એનેા તેના આત્મામાં પ્ર**ખળ નકાર વતે** છે.

આત્મદશાના ઝ્રડપી વિકાસનેા આકાં<mark>સી ભક્ત</mark> એકાએક ભાવસભર પ્રાર્થંના કરવા પ્રેરાય છે અને <mark>ભગવાનની</mark> આજ્ઞાથી જે વચનાે બાલાય તે જ બાલવાના નિર્ધારથી શરૂ કરે છે.

" હે પરમ ક્રુપાળુ શ્રી સદ્રગુરૂ ભગવંત,

આપે મને આટલી ઊચી દશા સુધી લઇ જઈ મહાન ઉપકાર કર્યો છે; પરંતુ મારી આત્મેચ્છા લેશ પણ અટકવાની નથી, મારી તમન્ના તેા આપ પ્રભુની સર્વ રિદ્ધિસિદ્ધિ મેળવ-વાની છે. તે માટે બળ આપી યાગ્ય પુરૂષાર્થ કરાવશા.

આપનાં ટ કાૈત્કીર્ણુ ઉપદેશ વચના મારા હુદયમાં કાૈત રાઇ ગયા છે કે સર્વ ભાવની અપ'ૈણુતા એ જ સિદ્ધિનું રહસ્ય છે. તેમ થવા માટે અહુંતા-મમતાના ત્યાગ, મન, વચન અને કાયાની સાંપણી તથા ક્વેચ્છાની નિવૃત્તિ અત્યંત આવશ્યક છે; અને તે સર્વ આપ પ્રભુજીનાં ચરણુકમળમાં સમપ'ંણુ કરવાં ઘટે છે.

તેા આ ક્ષણથી મારૂ કહેવાનું સર્વ સ્વ આત્મભાવથી આપને ચરણે ધરૂં છું અને તેના બંધનથી સુક્ત થઉં છું. આપ કૃપા કરી તે સ્વીકારશાે અને મને સનાથ કરશાે. સનાથ થયાે છું તેવા મંગલ વચનાે પ્રકાશી આનંદિત કરશાે હે પ્રભુ, મને આપના ઉપદેશથી અરાબર સમજાશું છે કે મન,

996

## લ ક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

વચન, કાયાને અર્પછ્ કરવાનું કાર્ય કેટલું કઠણુ છે; અર્પણુતા કરી છે એમ લાગે અને મનાય, તેા પણુ આત્માના ઊડાણુમાં રહેલું અહું રહી જવાના સંપૂર્ણ સંભવ છે અને તે અહું-વૃત્તિના સદ્ભાવમાં અર્પણુતાની કચાશ ગણાય તેવી કાેઈ ન્યૂનતા આ આત્મામાં ન રહે તેવી આશિષ આપી બળનું દાન કરશેા, અને તેને ઊંચી પાયરી પર ચઢાવશા.

હે કરૂણાસાગર, હું આપને વિશેષ શું કહું ? આપ બધું જાણા છા. મારે તા આપ પ્રભુની આજ્ઞાને આધીન થઈ વર્ત'વું છે; આપની ઇચ્છાનુસાર જ ચાલવુ છે. આપ ભાવ કરાવા તેમ ભાવ કરવા છે, બાેલાવા તેમ બાેલવું છે અને કાર્ય કરાવા તેમ કાર્ય કરવું છે. એક સમયથી માંડીને અખંડપણુ આજ્ઞારાધનમાં રહુ એ જ માત્ર અભિલાષા છે. એ મારી ભાવના કૃપા કરી પૂર્ણુ કરશા. "

ભક્તના આત્મામાંથી નીકળેલી આ સ્વહિત સાધક પ્રાર્થના શ્રી ગુરૂદેવ પાસે પદ્ધાંચી ગઇ અને તેના સ્વીકાર થયા. શ્રી ગુરૂદેવના સુખદાયક સમાગમ વેળાએ લકતે આ વાત શ્રીમુખેથી સાંભળી ત્યારે ઉપકારના ભારથી અને હર્ષાર્મિના આવેશથી તેના કંઠ ગદ્દગદિત થઈ જતાં આભાર વચના બહાર આવી શક્યાં નહીં, પરંતુ એકદમ પ્રભુનાં ચરણેામાં તે ઢળી પડયા. ચરણના શીતળ સ્પર્શથી તેના આત્મપ્રદેશાએ જે અપૂર્વ શાંતિનું વેદન કર્યું તે વચનાતીત હતું; અને તેમાંય જ્યારે શ્રીગુરૂદેવે આશિષ આપવા તેના મસ્તક અને પીઠ પર જમણા **હા**થ ફેરવ્યો ત્યારે તેા ભક્તના અંતરાનંદની કાેઇ અવધિ ન રહી; તે અમનસ્ક, વિકલ્પથી રહિત, કેવળ શાંત પ્રેમસમા ધિમાં લીન થઈ ગયાે. તે સમાધિસુખમાંથી બહાર આવતાં જ વંદન કરી પ્રભુજીના ખૂબ ખૂબ ઉપકાર માન્યા. ધન્ય છે તે અપૂર્વ અનુભવને, ધન્ય છે તે પવિત્ર ક્ષેત્રને અને ધન્ય છે તે સુભગ કાળને ! ભક્તની ભાવના આ રીતે પૂરી થઈ. સદ્ગુરૂદેવની ભક્તિનું ફળ અંજેડ છે તેની આથી વિશેષ પ્રતીતિ કઈ હાેઈ શકે ?

#### પ્રાર્થનાની નવમી અવસ્થા

ભકતના આત્મિક વીર્યની વર્ધમાન પામતી પ્રગટતાથી સમર્પ છુ ભાવ ઊંડો ઉતરી સૂક્ષ્મતા તરફ દિનપ્રતિદિન આગળ વધે છે અને તેની પૂર્ણતાના લક્ષે તેના પુરૂષાર્થ પણ વધતા જાય છે. સદ્ગુરૂદેવની કૃપાથી અને આશિષથી તેનામાં પ્રબળ બળના સંચાર થયા છે અને પૂર્ણ સમર્પ છુને અવરાધક બળની સામે પડવા અને તેને હરાવવા શક્તિવ ત થયા છે. આ પ્રકારનું અંતર્યુ હ ચાલી રહ્યું છે તેમાં જય મેળવવાની કામનાવાળા ભક્ત જ'પ્યા વિના સદ્ગુરૂદેવને માથે રાખીને જ'ગ ખેલી રહ્યો છે. કયારેક હાર તા કયારેક જીત એવી અવસ્થા પ્રારંભ કાળે રહ્યા પછી 'હાર' હાર ખાતી જાય છે અને 'જય' વિજયની ઊજળી દિશા તરફ જાય છે. ભક્ત જયનાં પાદચિન્હાે પારખી શ કે છે તેમ અનુભવી શ કે છે. તે ચિન્હા આ પ્રમાણે છે.

ભક્તને શ્રી ગુરૂદેવની અને તેમના વીતરાગ શાંતસ્વરૂપ આત્માની સ્મૃતિ અને દરેક પ્રવૃત્તિ કરતી વખતે તેમણે આપેલ

અગ્જ્ઞાનું સ્મરણુ તેના પાતાના પ્રગટ ખ્યાલ વિના આશ્ચર્ય કારક રીતે સહજ રહ્યાં કરતાં હાય એમ લાગે છે. કત્તાંપણાના ભાવના અભાવ જણાય છે '' હું ''નું સ્વામીત્વપણું સ્વરૂપમાં ભળી જઇ પરિવર્તાન પામ્યું હાય એવી કાેઈ દશા અનુભવગમ્ય દેખાય છે. ચિત્ત સૌમ્ય અને શાંત થયું છે અને ચારિત્રમાહના ઉદયથી તેમાં ઊઠતા પરિણામ પાતાના નહીં એવા પારકા લાગે છે, અને તે પણ ઘટતી જતી સ્થિતિવાળા દ્વાય એમ દષ્ટિમાં સ્પષ્ટ ભાસે છે. માહનીયના વિશેષ ક્ષયાપશમની સાથે સાથે આવરણા અને અંતરાયેા તૂટતાં હાેય એમ અનુભવ થાય છે; કેમકે આત્માની સ્થિર અને શાંત દશામાં નિર્મળ જ્ઞાનના ઉઘાડ થતાં ગુપ્ત ભેદેા સમજાતા જાય છે; શાસ્ત્રમાં નથી એવા રહસ્ય જ્ઞાનનું પ્રગ૮પણું થતું જાય છે; જાતિસ્મૃતિ-જ્ઞાન વિશેષતાએ પ્રભાવ ખતાવે છે; અને જ્યારે શ્રી ગુરૂ-દેવનેા પરમ પ્રેમી લક્ત આ સર્વ અનુલવની સુંદર કહાણી તેમની પાસે વિનમ્રતાથી નિવેદિત કરે છે અને શ્રી ગુરૂ સંતાેષપૂર્વ ક તેની તથ્યતાના સ્વીકાર કરવા ઉપરાંત રહસ્યા અને લેદેાને વિશેષ સમજાવતી જ્ઞાનવાણી પ્રકાશે છે ત્યારે લક્ત આનંદ વિભાર અની જાય છે. પવિત્ર વીતરાગ ધર્મનું અર્ચિત્ય માહાત્મ્ય તથા નિર્મળ આત્માનું અદુભુત સામર્થ્ય જોઇ તેના અદ્વાભાવ અત્યંત વર્ધમાન થાય છે અને હવે તા આત્મા પરમ શુદ્ધતા જલદીથી પામે તેવી તાલાવેલી ઉત્કૃષ્ટ તાએ વતે છે.

તેવામાં શ્રી સદ્રગુરૂદેવ ભક્તને પ્રેમ-શ્રદ્ધા-અર્પંઘુતાની

નિષ્ઠાપૂર્વંક એક લય લગાડી તેની એકતારૂપ પરિણુમવાના ઉપકારી ઉપદેશ અને આદેશ આપે છે. કેમકે તે ત્રણુ ગુણુાનું એકત્રતારૂપ પરિણુમન તે આત્માનું શુદ્ધ ચારિત્ર જ છે, અર્થાત્ ત્યાં ભેદરૂપ અવસ્થા વિલીન થતાં શુદ્ધ આત્માના શુદ્ધ અનુભવ પ્રકાશિત થાય છે, આત્મા પરમાત્મારૂપ થાય છે; પરાભક્તિની છેવટની હદ આ છે. ભક્ત આ વિકાસ સાધક ઉપદેશથી અત્યંત પ્રસન્ન થાય છે અને આદેશને શિરસાવંઘ ગણી તે પુરૂષાર્થ ઉપાડી તેમાં લીન થવાના દઢ નિશ્ચય કરે છે. આવા અદ્ભુત માર્ગદર્શન અને પ્રેરણાબળ પ્રદાન કરવા માટે શ્રી સદ્દગુરુદેવના ખૂબ આભાર માને છે.

ભક્ત શાંતભાવથી શ્રી ગુરુને પ્રાથે છે :--

'' હે કરૂણા સાગર, પૂર્ણ નિર્ભયતાનું દાન કરનાર, સવેત્કિષ્ટ આત્મસિદ્ધિની પ્રાપ્તિના માર્ગદર્શાંક તથા ઉત્તમાત્તમ પ્રેરણાના દાતા શ્રી ગુરુ ભગવંત,

આપે અનંત કરૂણા કરી આપના આ ભક્તને ગુણુના ઊંચા ઊંચા સ્થાન પર આરૂઢ કરવાનાે જે મહાન ઉપકાર કર્યો છે અને કરતા રહેા છેા તેથી તે આપનાં પવિત્ર ચરણેામાં પડી ભાવ પૂર્વંક નમન કરે છે; આપ દયાળુદેવને સમય સમ યના વંદન કરે છે. તે વંદનના આપના સ્વીકાર તે આના સદ્ભાગ્યના પરમ પુણ્યના ઉદયરૂપ પ્રકાર છે એમ તેને સમજાય છે.

આપે શુદ્ધતાની ઉત્તમ શ્રેણુિ પર ચઢવા પથદર્શન કરાવી આદેશ આપ્યેા, તે<mark>ા આપની</mark> આજ્ઞાથી અને આપની ક્રુપા થકી તે પવિત્ર આદેશનું આરાધન એકનિષ્ઠાએ કરવાનું ચૂકીશ નહીં અને મને નિઃશંક ખાત્રી છે કે તેમ કરવાથી સર્વ પરભાવ વિદેશ જઈ આપે ખતાવેલ ઉદ્દેશની સિદ્ધિ થશે.

હે શાંતમૂર્તિં, જ્ઞાનમૂર્તિં, ચૈતન્યમૂર્તિં પરમાત્મા,

મને આપ સમાન જલદી જલદી કરેા એ જ મારી અંતિમ ઇચ્છા છે, ભાવના છે અને પ્રાર્થના છે, તે ઉપકાર ક્રરીને પૂર્ણ કરશા. "

ઉલ્લાસથી ભક્તનું આત્મવીર્ય સર્વ પ્રદેશે ઇષ્ટની સિદ્ધિ માટે ઊછળી રહ્યું છે : તેના રામ રામમાં એ એક જ લગની થનગની રહી છે. તેનું ચિત્ત કેાઇ અન્ય સ્થળે પ્રતિબદ્ધતા પામતું નથી; તેનું મન કેાઇ અન્ય વિષયનું મનન કરી શકતું નથી.

એવી દશામાં એક ધન્ય દિવસે ભક્ત શ્રી સદ્રગુરૂદેવના ચૈતન્યસ્વરૂપ પ્રત્યેના (પરમાર્થથી પાતાના સ્વરૂપ પ્રત્યેના) પ્રેમ શ્રદ્ધાના પૂરમાં તરતા તરતા અર્પ હાતારૂપ હલેસાં મારતા મારતા, વેગની ગતિ વધારતા આગળ ને આગળ જઇ પંચ કાપે છે. પંચના છેડા નજીક જ છે અને ત્યાં પહેાંચતાં ગુરૂ-કૃપાના બળથી અને આજ્ઞાના અદ્વિતીય આરાધનથી પ્રેમ-શ્રદ્ધા-અર્પ હાતા એકરૂપ થાય છે; લેદના લ'ગ થઇ સ્વાત્માની અસ'ગ દશા, શુદ્ધ દશા, અતિ અતિ પવિત્ર અને નિર્મળ દશા ભક્તને અનુભવગમ્ય થાય છે. ભક્ત તેમાંથી બહાર નીકળે છે ત્યારે તેના અપૂર્વ આનંદના કાઈ પાર નથી. અત્યાર પર્ય'ત ભક્તિનાં સાધના અને પ્રાર્થનાક્રમ ૧૨૫ આટલી ઊડાણવાળા તેંમ નિમગ્નતા સહિતના આત્માનુભવ તેને થયાે નહાેતા.

પરમકૃપાળુ શ્રી ગુરૂ પાસે જઈ, દર્શનથી હર્ષિત થઇ, ભક્ત અનુભવની વાતનું નિવેદન કરે છે, ત્યારે ગુરૂદેવ પ્રસન્ન તાથી તેના આત્માની અપ્રમત્ત સંયમવાળી દશાની પ્રાપ્તિ થયા બદલ શાબાશી આપે છે અને આશિષ આપી આગળ વધવા માટે પ્રેરણા આપે છે. આત્માની પરમ શુદ્ધ, પ્રકૃષ્ટ શુદ્ધ સ્થિતિ પામવી હવે સાવ સમીપ છે તે જાણી ગુરૂદેવના અથાગ ઉપકાર માને છે. હવે તેને ક્ષપક શ્રેણુમાં આરૂઢ થઇ, ગારે ઘાતીકર્મોના ક્ષય કરી નિજ શુદ્ધતા પૂર્ણુપણે પ્રગઢ કરવાનું કાર્ય શેષ રહ્યું છે અને તે સુલભ છે.

પરમાત્તમ આત્મકલ્યાણુને સાધનાર પ્રેમ, શ્રદ્ધા અને અર્પણતાના ભાવા ત્રિકાળ જયવ'ત વર્તા ! તે ભાવાની પ્રાપ્તિ માટેના ''સત્પુરૂષનાં વચનામૃત, સુદ્રા અને સત્ સમાગમ"રૂપ નિમિત્ત કારણુંા પણુ ત્રિકાળ જયવ'ત વર્તા, જયવ'ત વર્તા !



#### પૂરક-વચનામૃલ

## આર્ય-સુસુસુજનાને સંબાધન

" દેહથી ભિન્ન સ્વ–પરપ્રકાશક પરમ જ્યેાતિ-સ્વરૂપ એવા આ આત્મા તેમાં નિમગ્ન થાએા. હે આય જેના ! અંતર્મુખ થઈ, સ્થિર થઈ, તે આત્મામાં જ રહેા તા અનંત અપાર આનંદ અતુભવરા. x x x વિષયથી જેની ઈન્દ્રિયા આત્તં છે, તેને શીતળ એવું આત્મસુખ, આત્મતત્ત્વ કર્યાથી પ્રતીતિમાં આવે ! xx સર્વોત્કૃષ્ટ શુદ્ધિ ત્યાં સ્વેત્કિષ્ટ સિદ્ધિ.

હે આર્યજના ! આ પરમ વાક્યના આત્માપણે તમે અતુલવ કરા. ''

# ભગવાનને ભક્તની વિનંતિ....



Jain Education International

પ્રાર્થ'ના અને વિનંતિ બંને દિવ્ય ઇશ્વરી બક્ષિસ ને પ્રસાદી છે. બંનેના બળ અત્યંત પ્રબળ છે.

અન્નેનું અંતિમ ધ્યેય પ્રભુને મળવાનું અને ભેટવાનું છે. અન્ને હુદયના વિશુદ્ધ પ્રેમના સ્વયં સ્કુરણ્રથી બાહ્ય અથવા અંતર્ વાચાના માધ્યમ દ્વારા બહાર આવે છે. અન્નેમાં વચનાની સરળતા, સરસતા, નમ્રતા અને મૃદુતા હાય છે. અન્ને ચિત્તની વિશુદ્ધિ લાવી અંતર્ ચક્ષુના ઉધાડ માટે સહાયભૂત થાય છે.

મુખ્યપણે ફરક માત્ર એટલાે છે કે પ્રાર્થનામાં પ્રભુનું પ્રભુત્વ સંગીત થાય છે, વિન તિમાં જીવનું દાેષત્વ પ્રગટ થાય છે. પ્રાર્થનામાં પ્રભુ અથવા ભગવાનરૂપ સત્ પુરૂષના હલ્લસિત પ્રમાદભાવથી ગુણેાનું કીર્તન થાય છે અને આત્મ-દશાના વિકાસ અર્થે તે ગુણેાની પ્રાપ્તિ અર્થે પ્રાર્થના થાય છે. વિન તિમાં પ્રભુ પાસે સ્વદેાષા જણાવી તેની નિવૃત્તિ માટે ક્ષમાપના માગી આત્મકલ્યાણુના માર્ગે જવા માટે માર્ગદર્શન, પ્રેરણા તથા અળ આપવા વિનંતિ કરાય છે.





# ભગવાનને મક્તની વિનંતિ

# [٩]

હે પ્રસુ ! આ જીવ અનાદિકાળથી આ સંસાર અટવીમાં અજ્ઞાનદસામાં મૂઢ થઈ રઝળ્યા કરે છે, આથડ્યા કરે છે. તે દેવ, નરક, મનુષ્યમાં અને તિર્યંચ ગતિઓમાં ભમ્યાે છે. બીજાઓને દુઃખી કર્યા છે અને પાતે દુઃખી થયા છે. અનંત પરિભ્રમણકાળમાં ઈર્બ્યા, વૈર, અવગણના, અવજ્ઞા, અસૂયા, મદ, મત્સર, તૃષ્ણા, ક્રોધ આદિ તીવ્ર માઠા પરિણામ કરીને તેને વશ માઠાં કૃત્યા કરી પાપકર્મના ભારથી બંધાયા છે, તે સર્વથી મુક્ત થવા ઈચ્છે છે.

હે પ્રભુ ! આ જીવે ભૂલાે કરવામાં કંઇ જ બાકી રાખેલ નથી. અજ્ઞાનવશ, પ્રમાદવશ, નિર્જળતાવશ તેણુ આ અનાદિ સ'સારમાં સર્વ પ્રકારના ભાવાે અને સર્વ પ્રકારનાં કૃત્યાે કર્યાં છે, તે સર્વ દાેષથી આપની કૃપાએ છૂટવા ઇચ્છે છે.

હે પ્રભુ ! આ જીવે મનથી, વચનથી, કાયાથી, જાણતાં અજાણતાં, ઉપયાગપણુ કે અનુપયાગપણુ, આપના સંબંધી, આપના જ્ઞાન–દર્શન–ચારિત્ર સંબંધી, પંચ પરમેષ્ઠી ભગવ'ત સંબંધી, જ્ઞાન અને જ્ઞાની સંબંધી, દર્શન અને દર્શની

#### ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

સંબંધી, સદ્ગુરુ સંબંધી, મુમુક્ષુ ને જિજ્ઞાસુ સંબંધી, સાધર્મી અને પરધર્મી ભાઈ-બેન સંબંધી, માતા-પિતા સંબંધી, પતિ (પત્ની) સંબંધી, સગા-પિત્રાઇ ભાઈ-બેન સંબંધી, કુટુંબ સંબંધી, સંસારના સમસ્ત છવા સંબંધી અવિનય, અશાતના, વિરાધના આદિ કાઇ પણુ દાેષ કર્યા હાેય, કરાવ્યા હાેય, કર્ત્તા પ્રત્યે અનુમાદ્યા હાેય તે આપની પાસે અનંત સિદ્ધ ભગવંત અને કેવળી ભાગવંતની સાક્ષીએ પશ્ચાતાપપૂર્વક ક્ષમાવું છું. હે પ્રભુ! તે મારા સર્વ દાેષો ભાસ્મ કરશે આ વાનંતિ છે.

હે નાથ ! પ્રાણ્યાતિપાત, મૃષાવાદ, અદત્તાદાન, અપ્રદ્ધ, પરિગ્નહ, ક્રાેધ, માન, માયા, લાૅેભ, રાગ, દ્વેષ, કલહ, અભ્યાખ્યાન, પૈશુન્ય, પરપરિવાદ, રતિ–અરતિ, માયા– મૃષાવાદ અને મિથ્યાદર્શાનશલ્ય એ અઢાર પાપસ્થાનકમાંથી કાેઈપણુ સેવ્યા હાેય, સેવરાવ્યા હાેય, સેવતા પ્રત્યે અનુમાદ્યા હાેય તે સર્વ દાેષાની આપની પાસે સિદ્ધ પ્રભુ અને અરિહ ત પ્રભુની સાક્ષીએ બે હાથ જોડી, માન માડી ક્ષમાવુ છું. હે પ્રભુ ! મારા તે સર્વ દાેષા મિથ્યા થાઓ, મિથ્યા થાઓ એ વિનંતિ છે.

ઢ પ્રભુ ! ઉદયકાળ પ્રમાણે વર્તંતા રાગદ્વેષ આદિ કર્યા હાેય તે માટે માફી માગું છું. કૃપા કરીને મારા અપરાધા નિષ્ફળ કરી ક્ષમા કરાે એ વિનંતિ છે.

હે પ્રભુ ! મને સદાય આપનું સ્મર**ણ** અને શરણ રહેા એ વિન'તિ છે.

[ર]

હે પ્રભુ ! કરૂણાના ભ**ંડાર,** નિષ્કારણ દયાના સાગર !

હું આપતું અજ્ઞાન, અબુધ, અને અશક્ત પામર બાળક છું. પરમ દીનતાથી મારા આત્મકલ્યાણના અર્થે આપના શરણે આવ્યો છું. અનાથમાંથી સનાથ થવા આપના નિષ્પાપ, નિર્દોષ ચરણુકમળમાં રહેવાની જિજ્ઞાસા થઇ છે.

હે અનાથના નાથ, અસ**હાયના સાથ ! મને કંઈ** આવડતું નથી. પ્રાર્થના કેમ કરવી તથા આપની પાસે શું માંગવું તેનું પણુ જ્ઞાન નથી. મારી તેા એટલી જ ખુદ્ધિ ચાલે છે કે આપ ભગવંતના આશ્રયે મારૂં કલ્યાણુ છે. તે સિવાયનું બધું આપ કૃપા કરીને શીખવશે.

હે કેવળ સુખના દાતા ! હું આપના પાવનકારી ખાળામાં માથું મૂકું છું. આપ મારી સંભાળ લેશા એ માગું છું. મારી તાે એવી ઇચ્છા રહે છે કે હું આપની આજ્ઞાલક્તિમાં સદા રહું, આપની ઇચ્છાને અનુસરૂં અને આપની કૃપાદષ્ટિના અધિકારી થઉં.

હે ગુથ્ગુથુના ભંડાર, ચૈતન્યપ્ર**લુ સ્વામી ! આપ** નીરાગી, નિવિધારી, સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપ, અનંતજ્ઞાની,

#### ભક્તિમાર્ગ તું રહસ્ય

અનંતદર્શી છેા. એ આપના ઉત્તમ ગુણેા વાર વાર સ્મરણમાં આવે છે. આપની કૃષાથી એ સર્વ ગુણેા મારામાં પ્રગટે અને હું આપના જેવાે થાઉં એ મારી જિજ્ઞાસા છે, તાે તે સક્ષ્ળ કરશાે એવી આપના આ દીનહીન બાળકની નમ્ર વિનંતિ છે.

આઈડી તેા હે પ્રભુ! આ જીવને કઈ બાેલતાંય આવડતું નથી અને કરતાંય આવડતું નથી, તે આપ સવ સદેવથી કચાં અજાણ્યું છે ? આપને આશ્રચે છું તા તેની જવાબદારી આપની જ છે. હવે આપને ચાેગ્ય લાગે તેમ કરશા અને મારી પાસે કરાવશા. હું અજ્ઞાન છું તેને જ્ઞાની કરવા, અબુધ છું તેને બુદ્ધ કરવા અને અશકત-હીનપુરુષાર્થી છું તેને સાઇત-પુરુષાર્થી કરવા તે આપને આધીન છે તા તે સર્વ કૃપા કરીને કરાવશા એ આપને પ્રાર્થના છે.

હે પ્રભુ ! અપરાધી એવા આ રંકની નીચેની વિનતિ અવધારી મને મારી પ્રભુતા પમાડી આત્મિક સુખના ભાેક્તા અનાવશા.

#### ( ઝુલણા છંદ )

" તાર હૈા તાર પ્રલુ મુજ સેવક ભણી, જગતમાં એટલું સુજશ લીજે,

દાસ અવગુણુભર્ચી જાણી પાતાતણેા, દયાનિધિ દીન પર દયા કીજે. ૧

· 933

ચિત્ત પ્રભ ચરઘને શરઘ વાસ્યેા; તારને બાપજ બિરૂદ નિજ રાખવા, દાસની સેવના રખે જેશેા. ૬

જગત વત્સલ મહાવીર જિનવર સુશી,

ज्ञान ચारित्र तभ वीर्थं ઉલ્લાસથી. કમ ઝીપી વસે મુક્તિ ધામે પ

દરિશણ શુદ્ધતા તેહ પામે;

દેાષ કાે વસ્તુનાે અહવા ઉદ્યમતણા. સ્વામી સેવા સહી નિકટ લાશે. ૪

સ્વામી ગુણ એાળખી, સ્વામીને જે લજે,

સ્વામી દર્શન સમા નિમિત્ત લહી નિમ'ળા, જો ઉપાદાન એ શચિ ન થાશે:

શુદ્ધ શ્રદ્ધાન વલી આત્મ અવલ અવિન. તેહવા કાર્ય તિછે કાે ન સીધા 3

આદર્યુ" આચરણ લાેકઉપચારથી. શાસ્ત્રઅભ્યાસ પણ કાંઈ કીધા;

રાગદ્વેષે ભર્ચા માહ વૈરી નડ્યો. લાકની રીતમાં ઘણુંય રાતા; ક્રોધવશ ધમધમ્યે৷ શુદ્ધ ગુ<mark>ણ</mark> નવિ રમ્યેા, ભમ્યાે ભવમાંહી હું વિષય માતાે. ૨

ભગવાનને ભક્તની विनंति

ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

138

વિનતિ માનને શક્તિ એ આપને,

ભાવ સ્યાદાદતા શુદ્ધ ભાસે;

સાધી સાધકદશા સિદ્ધતા અનુભવી, દેવચંદ્ર વિમલ પ્રભુતા પ્રકાશે. " ૭

પૂ<mark>ન્ય શ્રીમદ્દ દેવચંદ્ર</mark> જી મહારાજ સાહેબ રચિત આ શ્રી મહાવીરજિન સ્તવન પર વિવેચન પણ પાેતે જ કર્યું છે તે અહીં આપીએ છીએ.

(૧) કાેઇક અવસરે શ્રી જિનાગમના અભ્યાસે કરીને સંસાર બ્રમણુ જ્ઞાનાવરણાદિ આવરણુે આવૃત્ત પાતાની આત્મ શક્તિ જાણીને અનાદિ પરભાવાનુષ ગતા દાેષને દુઃખે ઉદ્વિગ્ન આત્મા તે પાતાની સાધકતા શક્તિ અણુદેખતા પરમ નિર્યામક સમાન ચાેવીશમા શ્રી વીરનાથના ચરણુ શરણુ નિર્ધારીને,

શ્રી વીરપ્રભુની આગળ પ્રાર્થના સહિત, વિન તે કરે છે દે નાથ ! દે દીનદયાળ ! હે પ્રભુજ ! મુજ સરીખા જે

હ નાથ ! હ દાનદયાળ ! હ પ્રભુજ ! મુજ સરાખા જ તત્ત્વસાધન તથા આજ્ઞા નિર્વાહમાં અસમર્થ, તેને માત્ર નામથી સેવક જાણી તાર, તાર ! ! એ ગુણરાધકરૂપ દુ:ખથી નિસ્તાર ! ! તુજ સરીખા પ્રભુ વિના બીજા કોને કહુ ? જગતમાં એટલું સુજશ લીજે, યઘપિ પ્રભુ તા જશના કામી નથી, પરંતુ ઉપચારે, ભક્તિ આતુરતાએ કહે છે, જે મુજ સરીખા દાસ તે યઘપિ રાગ, દ્વેષ, અસંયમ, અનુષ્ઠાનાશ સાદિ દાષ, એકાંતાદિ દેાષ, અનાદરાદિ દાષરૂપ અવગુણે ભર્યા છે, તા પણ તાહરા કહેવાય છે. તે માટે હે દયાનિધિ ! કેતાં ભાવકરુણાના નિદાન! દીન જે હું રંક, અશરણ, દુઃખિત, તત્ત્વશૂન્ય, જ્ઞાનાદિ સંપદારહિત, ભાવદરિવ્રી, માર્ગ ના વિરાધક, અસંયમ સંચારી, મહાવિકારી, તમારી આજ્ઞાથી વિમુખ, અનાદિના ઉદ્ધત, એવા મુજ ઉપર દયા કરજે. તાહરી કૃપા તેહી જ ત્રાણ (શરણ) થશે. યદ્યાપિ અસ્હિંત તા કૃપાવંત જ છે, તા કૃપા શી કરવી છે ? તા પણ અર્થી વિચારે નહીં માટે અર્થીં નું એ વચન છે, જે દયાવંતને જ એમ કહેવાય છે, જે હે દેવ ! તમે દયાના ભાંડાર છા, તમને જ અવલં છે તરીશ, એ જ સત્ય છે.

(ર) દાસ કેવા છે, રાગદ્વેષે ભર્યા, જગતમાં પડયા, ગુણીથી ઇર્બ્યા કરે છે, માહ જે મુંજિતપણું તે તત્ત્વની અજાણતા વિપર્યાસતા, હેતુએ માહવેરી નડયા તેથી દબાણા છે, તથા લાકની જે રીત કેતાં ચાલ તેમાં દે ઘણા જ માતા છે, તથા લાકની જે રીત કેતાં ચાલ તેમાં દે ઘણા જ માતા છે, લાકની ચાલ માંહે મગ્ન છે, લાકર જનના અર્થી છે, કાેધ જે તાતા ચંડપરિણામ તેહને વિષે ધમધમી રહ્યો છે, કાેધ જે તાતા ચંડપરિણામ તેહને વિષે ધમધમી રહ્યો છે, જેમ ધમણુ ધમતાં અગ્નિ તપે, તેમ તપી રહ્યો છે, શુદ્ધ ગુણ જે સમ્યગ્ દર્શન, સમ્યક્ષ જ્ઞાન, શુદ્ધ ચારિત્ર, ક્ષમા, માર્દવ, આર્જવાદિ આત્મગુણુ તેને વિષે રમ્યા નહીં, તન્મચી ન થયા, તે રૂપ ન ગ્રહ્યું. વળી ભમ્યા ચતુર્ગંતિરૂપ ભવચક્ર માંહે, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવરૂપ સંસાર તેને વિષે હું વિષય જે પંચેન્દ્રિયના સ્વાદ, તેમાંહે માતા કેતાં મગ્ન થયા, વિષય ગ્રસ્ત થયા થકા, એમ સંસારચક્ર અનુભવ્યું તે હવે મુજને

934

For Personal & Private Use Only

## ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

તાર તાર હે નાથ ! દીનઅંધુ ! નિઃકારણુ દયાળ ! મુજને તાર લવદુઃખથી ઉગાર.

(3) કદાચિત કાેઇ કહેશે જે આવશ્યકરણાદિક આચ-રણ આદર્શું અંગીકાર કર્શું, પરંતુ તે સર્વ લોકાપચારથી એટલે વિષ તથા ગરલ તથા અન્યાન્યાનુષ્ઠાનથી ભાવના ધર્મ (વના ઉપચારે અંગીકાર કર્યું. તથા કાઇ કહેશે ઉચ્ચ ગાત્ર, યશાદિક કર્મના વિપાર્ક જ્ઞાનાવરણીય ક્ષચાપશામ ચાંગે શાસનો અભ્યાસ પણ કીધા, શાસ્ત્ર ભણ્યા, શાસના યથાર્થ અર્થ પણ જાણ્યા તથા અધ્યાત્મ ભાવનાએ સ્પર્શ-જ્ઞાનાનુભવ વિના શ્રુતાભ્યાસ કીધા, પરંતુ શુદ્ધ યથાર્થ સ્યાદ્વાદાપેત ભાવધર્મ તે વિના શેષ ભાવધર્મની રૂચિએ જે પ્રવર્તન દાન દયાદિક કરીએ તે સર્વ કારણ સમજવાં, પરંતુ મૂળ ધર્મ નહીં. ધર્મ તે વસ્તુની સત્તા આત્માને વિષે સ્વરૂપ-પણે પરિણામિકતાએ રહ્યો છે. તે માંહે જે પ્રગટયાે તે ધર્મ એવું શુદ્ધ શ્રદ્ધાન, શુદ્ધ પ્રતીતિ તથા વળી આત્માની સ્વરૂપ પ્રગટ કરવારૂપ રુચિ તથા આત્માના સ્વગુણને આલં અન વિના જે આચરઘ તે આચરણે તથા શ્રુતાલ્યાસે તેવું કાર્ય જે કાર્યથી આત્માનું સાધન થાય, તે કાેઈ નીપન્યું નહીં, જે થકી આત્મગુણ કાેઇ પ્રગટે તે થયું નહીં, તે માટે અહાે પરમેશ્વર! તાહરી જ કૃપા પાર ઉતારે, નિસ્તારે, તે માટે તાર તાર!

(૪) સ્વામી શ્રી વીતરાગ જે પરકાર્યના અકર્ત્તા, પર-

ભાવાદિના અભેાકતા, ઇચ્છા, લીલા, ચપળતા રહિત છે એટલે જે ઇચ્છા તે તેા ઊછુતાવ તને છે અને જે પરમેશ્વર તે તા પૂર્ણ સુખી છે, તે માટે ઇચ્છા રહિત. વળી લીલા પણ સુખની લાલચવાળાને હાય અને લાલચીપણું નથી એહવા સ્વામીના દર્શન સમાન નિર્મળ નિમિત્ત લહી કેતાં પામીને જો એ આત્માનું ઉપાદાન મૂળ પરિણતિ તે શૂચિ કેતાં પવિત્ર નહીં થાશે તેા બાણીએ છીએ જે વસ્તુ, જે જીવ તેહના જ દેાય કેતાં અવગુણ છે, એટલે રખે એ જીવના દલ અયાગ્ય હાય ? એ જીવની સત્તા કેવી રીતની છે ? અથવા પાતાના ઉદ્યમની ખામી છે ? કેમકે આકરે પ્રયત્ને ઉદ્યમ કરી આત્માને સમાન્ રવા જોઇએ, તે એ જીવ પાતાની ઊણાશે આત્માને સમાન્ તો બ્રી અરિહ તની સેવા તેહીજ નિશ્વે નિકટ કેતાં નજીકતા લાસે કેતાં પમાડશે એટલે એ આત્મા દુષ્ટ છે, પરંતુ શ્રી જિનરાજની સેવનાથી દુષ્ટતા તજશે

(૫) સ્વામી જે શ્રી અસ્દિંત, તેના ગુણુને એાળખીને જે પ્રાણી શ્રી અસ્દિંતને ભજે કેતાં સેવે તે દર્શન કેતાં સમક્રિતરૂપ ગુણુ પામે, જ્ઞાનદર્શનની નિર્મળતા પામે. જ્ઞાન તે યથાર્થ ભાસન, ચાસ્ત્રિ તે સ્વરુપરમણ, તપ તે તત્ત્વ એકાગ્રતા, વીર્થ તે આત્મસામથ્ય, તેના ઉલ્લાસથી કેતાં ઉલ્લસવેથી જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મને ઝીપીને વસે કેતાં રહે; મુક્તિ કેતાં માક્ષ નિરાવરણ સંપૂર્ણ સિદ્ધતારૂપ ધામે કેતાં થાનકે વસે.

## ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

१३८

(દ) જગત્રય વત્સલ કેતાં જગત્રયના ધર્મહિતકારી, એવા મહાવીર શ્રી ચાવીશમા જિનવર, તેહને સુણી કેતાં સાંભળીને ચિત્ત કેતાં મન તે પ્રભુને ચરણને શરણે વાસ્યાે કેતાં વસાવ્યા. તે માટે હે પ્રભુ પરમેશ્વર! મારા આત્મા તા પલટીને સર્વ સાધન કરે એવી શક્તિ દેખાતી નથી, માટે ભદ્રક ભક્તિએ કહું છું જે હે તાત! હે દીનબધા! મુજ દાસને તુમે તારબે, તમારૂં તારકતાનું બિરુદ રાખવા માટે દાસ જે સેવક તેની સેવના ભક્તિ સામું બેશા નહીં, પણ તમારે સંયોગે તરીએ, એહી જ નિયમા આધાર છે.

(૭) માહરી એટલી વિનતિ માનજો, એ પણુ ભદ્રક-પણાથી ભક્તિનું વચન છે, જે શક્તિ સામચ્ય એવી આપજો, તે કહે છે. જે ભાવ કેતાં વસ્તુધમ તે સ્યાદ્વાદ રીતે નિત્ય અનિત્ય, એક અનેક, અસ્તિ નાસ્તિ, ભેદ અભેદ પણુ છ દ્રવ્યના અનેતા ધર્મ શુદ્ધ, શંકાદિક દ્વષણુ રહિત ભાસે કેતાં જાણુ-પણામધ્યે આવે, સાધી કેતાં નીપજાવીને સાધકદશા તે ભેદ-રત્નત્રથી, સિદ્ધતા, નિષ્પન્નતા અનુભવે કેતાં ભાગવે, સવ દેવમાંહે ચંદ્રમા સમાન સિદ્ધ ભગવાન તેહની વિમળ કેતાં નિર્મળ જે પ્રભુતા તે પ્રકાશે કેતાં પ્રગટ કરે, એટલે સ્યાદ્વાદ જ્ઞાને સાધકતા પ્રગટે, સાધકતાથી સિદ્ધતા પ્રગટે, એહી જ સાર પદ્ધતિ છે.

# [3]

અનન્ય શરણના આપનાર, **મહ**જાત્મ સ્વરૂપ, દીનના બેલી, અનાથના નાથ, કેવળ કરુણામૂર્લિ એવા આપત્રી ભગવાનને ભક્તની વિનંતિ ૧૩૯ ભગવાતને અત્યાંત ભક્તિથી નમસ્કાર કરૂં છું, નમસ્કાર

કરં છું.

હે પ્રભુ! આપનાં પરમ શાંતરસમય અમૃત વચના પ્રવણ કરી, વાંચી, વિચારવાથી મને પ્રતીતરૂપ જણાયાં છે. સંસાર, દેહ અને ભાેગનું સ્વરૂપ ક્ષણિક, વિનાશી અને દુઃખદાયક જેમ આપ ભગવંતે કહ્યું છે તેમ જ છે, એવું ભાન આપના અનુગ્રહથી થયું છે. અનાદિકાળની કલ્પિત સુખની બ્રાંતિ લક્ષમાં આવી છે અને સ્વાધીન, અખંડ સુખવાળા નિજાત્માની પ્રતીતિ થઇ છે, તે આપની કૃપા માટે અતિ ઉપકાર માનું છું. હવે આ દેહાદિના બંધનથી છૂટવાની જિજ્ઞાસા છે તે આપ પ્રભુ પાર પાડા એવી વિનંતિ છે.

હે પ્રભુ! આ છવ અનંતકાળથી સંસારની ચારે ગતિમાં રઝળ્યાે છે અને દુઃખી થયાે છે. હવે તે સંસાર-સાગર તરી જવાની ઇચ્છાવાળાે થયાે છે. આપ ભગવંતના સાથ વગર તેમ થવું અસંભવિત છે, તેથી તે આપના પવિત્ર ખાેળામાં તેના મન, વચન, કાયા અને તેનું પાતાનું કહેવાતું સર્વં સ્વ આત્મભાવે અપ'ણુ કરે છે અને આપનું કહેવાતું સર્વં સ્વ આત્મભાવે અપ'ણુ કરે છે અને આપનું શરણુ સ્વીકારે છે. આપ તેને પ્રેરણા આપશા, માગ<sup>6</sup>દર્શન આપશા, પુરુષાર્થ કરાવશા અને પુરુષાર્થ કરવાની જોઈતી શક્તિ પણુ આપશા. હે પ્રભુ! આપ તા અધું જ કરવા સમર્થ છા, આપનાથી કાંઇ જ અશકય નથી.

દે પ્રલુ! આપ તા અનાથના નાથ છેા તા આ જીવને

For Personal & Private Use Only

સનાથ કરશેા, પરમ પિતા છેા તેા આ બાળકના હાથ ઝાલશાે અને પરમ ત્રાતા છેા તેા આ સંસારથી ભયભીત આત્માને રક્ષણુ આપશાે. આ બાળકે ભૂલાેની પરંપરા કરેલ છે, અન'ત દાેષ કર્યા છે તે સર્વ'ની ક્ષમા આપી, માક કરવા વિનંતિ છે. મારા તે સર્વ દાેષા ભસ્મ કરશા અને મને તેનાથી છાેડાવશાે.

દે પ્રલુ! હું આપની આજ્ઞાભક્તિમાં રહું, આપની ઇચ્છાને અનુસરૂં, આપ રાજી રહાે તેમ જ કરૂં એ જ જિજ્ઞાસા છે, તાે આ બાળકને પ્રેરણા, બળ અને શક્તિઓ આપતા જ રહાે એવી વિનંતિ છે.

હે પ્રભુ ! આપની કૃપાથી આપની અને વીતરાગધર્મની શ્રદ્ધા થઈ છે તા તે શ્રદ્ધાને બળ અપાવી બળવાન કરાવશા, જેથી વિષમ ઉદયકાળ વખતે પણ તેમાંથી ચલિત ન થઉં. મારે તા આપના સિવાય બીજું કાેઈ શરણ નથી. આપ જ આ આત્માને ઊંચે ચડાવશા અને ઉત્તરાત્તર ઊંચી ઊંચી પાયરી પર લઈ જશા, જેથી પરિણામે હું આપના અનંત સુખવાળા જ્ઞાનદર્શનમય સ્વરૂપમાં ભળી જઈ એકરૂપ થાઉં. એ પરમ મંગળ અવસરની ખૂબ ઉત્કંઠાથી પ્રતીક્ષા કરી રહ્યો છું ને જલદી જલદી પ્રાપ્ત થાએા એવી આપને હુદય-પૂર્વંકની પ્રાર્થના છે.

હે પ્રભુ! મને માહના કંદામાંથી સુક્રત કરશા. રાગદ્વેષના ઝેરથી રક્ષણ કરશા. વિકલ્પ-સંકલ્પની જાળથી છેાડાવશા અને આનંદસાગરમાં લીન કરશા.

#### [४]

સંસારના સ્વરૂપનું સત્ય સ્વરૂપે દર્શન કરી, સંસા-રની વિષમતાને છેદી સેદીને, સર્વ જીવા પ્રતિ ઉત્તમ ક્ષમાભાવ રાખી શાવ્યત સુખની પ્રાપ્તિ કરી, ઉપકાર કરીને ઉત્તમ માક્ષગતિના દ્વાર સર્વકાળને માટે સાવ પ્યુદ્ધા મૂકી ગયા છે એવા શ્રી ધીર, વીર, ગંભીર ને ઉદાર શ્રી તીર્થ કર પ્રભુજને આત્યંત ભાક્તિથી કાર્ટિકાર્ટિવદન કરું છું, વંદન કરૂં છું.

દુ પ્રસુ ! આ જીવ અનાદિકાળથી આ સંસાર અટવીમાં પાતાના સ્વચ્છ દને પાેષીને રખડ્યો છે. તે ચારે ગતિઓમાં ભમ્યાે છે. અણુઘટતા ભાવા કરી કરીને જ્ઞાનાવરણાદિ ચાર ઘાતી કર્માની જાળમાં કસાયાે છે. આપ સમર્થ પ્રસુની આજ્ઞાનું ઉલ્લ ધન કરીને કર્માના અસદ્ય ભારથી આત્માના ઉત્તમાત્તમ ગુણેાને દબાવી કચડી દીધા છે અને આપના ચીંધેલા માર્ગને આળખ્યા વિના મન, વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિ કરીને કેવળ દુ:ખી થયાં છે.

હે પ્રભુ ! આપનાં એકાંત ઉપકારી વચનાને <mark>લક્ષમાં</mark> લીધા નહીં. આપે અન**ં**તી કૃપા કરી અમૃતબાે**ધના** ધાેધ વરસાવ્યાે કે :—

#### ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

દે જિવ! આ સંસાર દુઃખે કરીને આર્ત્ત અને લયા કુળ છે, તેના થકી વિરામ પામ, વિરામ પામ! તેમાં કશું સુખ છે એ વિચાર! સાચું અનંત અવ્યાબાધ સુખ તા તારા આત્મામાં છે. તેનું વિસ્મરણ કરી મિથ્યા સુખની વાસનાને લઇ બહારના પદાર્થી પાછળ શા માટે દાેડે છે, અને ખુવાર થાય છે ! હે જીવ, સમજ, કાંઇક સમજ, બુઝ, લગૃત થા, લગૃત થા! પ્રમાદના ત્યાગ કર, ત્યાગ કર!

દે જિવ! વિચાર કર. આ સંસારમાં જવ એકલાે જન્મે છે, એકલાે મરે છે અને એકલાં જ પાતાના પૂવે બાંધેલા શુભાશુભ કર્માંનું કળ ભાેગવે છે. તેને કાેઈ સગું નથી, કાેઈ વહાલું નથી, બધા તેનાથી કેવળ ભિન્ન છે. માત્ર પૂર્વના ૠણાનું બંધના યાેગે જીવા સંસારના જૂઠા સગપણથી સબંધિત થાય છે, મેળાે ભરાય છે અને ૠણનું ચૂકવણું પૂરૂં થતાં વિના વિલંબે, આદર્યા અધૂરાં રાખી, જીવા વિદાય લેતા જાય છે. એક સમય માત્રના ગાટાળા કે વિલંબ તેમાં થતા નથી. જે જન્મમરણા પરવશતાએ થયા કરે છે તેમાં શરણરૂપ કાઇ થતું નથી. એવા આ અનિત્ય અને અશરણરૂપ સંસારથી વિરામ પામ, વિરામ પામ! તારૂં હિત સંભાળ, ડાદ્યો થઈ સમજ.

હે પ્રભુ ! આપનાં અમૂલ્ય વચનાે પર શાંતિપૂવ'ક ચિત્ત દઇને વિચાર સરખાે કર્યાં નહીં અને તેની ભારાભાર ઉપેક્ષા भगवानने भक्तनी विनंति

કરી તે ભૂલ હવે આપની કૃપાથી સમજાય છે તે અક્ષમ્ય ભૂલ માટે આપ દયાળુ લગવંતની ક્ષમા ચાહું છું.

દ્વે પ્રસ ! હવે તા એવા ભાવ રહે છે કે ગમે તે સંજોગામાં પણ આ વિષમ સંસારથી છુટવું જ છે ને આત્મ કલ્યાણ સાધી આત્મશ્રેય કરવું જ છે. આ ભાવનાને ખૂબ વેગ અપાવશા ને ખૂબ બળવતી બનાવતા જશા.

તે માટે આપનું શરણ સિદ્ધ પ્રભુ ને અરિંદ્વંત પ્રભુની સાક્ષીએ સ્વીકારૂં છું મને સદા આપનાં ચરણ સમીપ રાખશા, દાેષાથી છેાડાવશા, માર્ગદર્શન આપી સાચા માગે આગળ વધારશા. દ્વે પ્રભા! આ જીવને તાે કંઇ આવડતું નથી તે તેા અત્યાર સુધી કર્મ નચાવે તેમ નાચ્યા કર્યો છે અને ભૌતિક સુખની પાછળ દારૂ પીધેલાની જેમ પાગલ બની વગર વિચાર્ય દાડ્યા જ કર્યો છે. અને હે પ્રભુ! પરિણામે લાતી કર્મોના થરના થર પાતાના નિર્મળ નિઃસંગ જ્યાતિસ્વરૂપ શુદ્ધાત્માના પ્રદેશે પ્રદેશે લેળા કર્યા છે. મારા તે સર્વ ક્રમોના થરાના ક્ષય કરાવા એજ આપને વિન તિ છે. જેથી આપના જેવાે શુદ્ધ અને સમર્થ થઉં.

દુ પ્રભુ! આ બાળકને હવે આપની આજ્ઞાનુસાર ચાલવું છે, આપ રાખા તેમ રહેવું છે, કાર્ય કરાવા તેમ કાર્ય કરવાં છે, ભાવ કરાવા તેમ ભાવ કરવા છે અને પાતા પણુ છેાડવું છે. સ્વચ્છ દથી કે મતિકલ્પનાથી વર્તાવાની જરા પણ ઇચ્છા નથી. તા આપના શરણે આવેલા આ આળકના

ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

હાથ ઝાલી, સાથ આપી આપની ખાથમાં લેશા. અને આપના

ઉત્તમાત્તમ ગુણેાનું દાન કરીને ધન્ય કરશા, ધન્ય કરશા.

# [પ]

હે દેવાધિદેવ, તીર્થ કરપ્રભુ ! આપ તેા અમારા પરમ પિતા છેા, ને અમે તમારાં બાળકાે છીએ. આપને બાળકાે પ્રતિ અનન્ય પ્રેમ છે; તાે આપ અમને આપનાં અનંત જ્ઞાન, દર્શન અને સુખના અખૂટ ભંડારના વારસદાર જલદીથી કરાે.

મારી ઉપાદાનની યાગ્યતા ક્ષણે ક્ષણે વધારા અને જેમ ખને તેમ ત્વરાથી આપ જેવી અનંત શાંતિ અનુભવીએ અને ધીરજ તથા સમતાને અવગાહીએ એવી આપને વિનંતિ છે.

હે પ્રભુ ! વર્તમાનમાં ન કલ્પેલા ઉદયકાળા આવતાં અમે અમારી સ્વસ્થતા અને આત્મશાંતિ રાખી શકતા નથી. હે નાથ ! એટલી બધી શક્તિ આપશા કે જેથી તે ઉદયકાળ સામે વીરતાથી લડી તેને નિઃસત્ત્વ કરી શકીએ.

હે સર્વજ્ઞદેવ ! આપની છાયા નીચે કંઇ જ કરવું અશકચ નથી. અમારે તાે આપની કૃપાથી અદ્ભુત પુરૂષાર્થ ઉપાડવા છે, કયાંય પણ અટકવાની વૃત્તિ નથીં, દિન-પ્રતિ દિન અમારી શ્રદ્ધાને વધુ અળવતી કરવી છે અને સમયે સમયે આપ પ્રભુના સાથ પામવા છે, જેથી અમા ત્વરાથી આપનાં પવિત્ર ચરણેામાં વાસ થતાં અમારૂં જીવન ધન્ય કરીએ, ને આપના જેવા થઈએ. પરંતુ હે કૃપાનાથ ! અમારી બ્રૂલાેની પરંપરાને લીધે અમે ભયસ જ્ઞાના ઉદયથી, અણુધારેલા ઉદયકાળથી અને અશુભ નિમિત્તોથી ગભરાઇ જઇ અમારી સ્થિરતા ગુમાવીએ છીએ અને અશાંતિના વંટાેળમાં આમ તેમ અટવાઇએ છીએ. આપ કૃપા કરીને તેની સામે પડવાનું ખૂબ બળ આપશા, અને નિમિત્તાધીન દષ્ટ છાેડાવશા.

હે પ્રભુ ! અમારે તેા અમારી એવી આત્મદશા જોઇએ છે કે કાેઈપ્રત્યે રાગ કે દ્વેષ ન થાય, અમારી શાંતિ ન જેખમાય, અને સમાધિભાવ બન્યેા રહે. આ અમારી ભાવના પૂરી કરશા. અમારે તમારા સિવાય કાેઈ આશરા નથી, કાેઇ શરણ નથી. અમે તાે આપ પ્રભુના રક્ષણ નીચે રહી સર્વ પ્રકારે નિર્ભય થવા ઈચ્છીએ છીએ.

હે નાથ ! આપ તા પરમ પિતા છેા, પરમ ત્રાતા છેા, અમારી શ્રદ્ધાની કચાશને લીધે અમે ભયથી ઘ્રજીએ છીએ અને ડરથી મરીએ છીએ. કૃપા કરીને અમારી શ્રદ્ધા વધારતા જશા. અમારે પણ શ્રદ્ધાને વધારીને કેવળ નિઃશંક, નિર્ભય ને નિઃસંગ થવું છે. આપને અમારા માથા ઉપર રાખવા છે, જેથી કાેઈ પ્રકારે ભયના અંશ અમારા હૃદયમાં પ્રવેશ કરવાની હિંમત સરખી ન કરે.

અનંત શક્તિઓને ધાેધ ભક્તજનાના હુદયમાં વરસા-વનાર, અખૂટ આત્મવીર્ય પ્રગટાવનાર, સર્વજ્ઞ, સર્વદર્શી

ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

પ્રભુજીને મારા આત્મકલ્યાણુ માટે અત્યાંત ભક્તિપૂર્વંક ક્રેા(ટ કેાટિ વાંદન કરૂં છું, વાંદન કરૂં છું.

# [१]

હે પ્રભુ ! નિંગાદથી માંડોને મનુષ્ય સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય-પછું પ્રાપ્ત કરી વર્તમાનકાળ પર્ય તે જે જે ભગવાનરૂપ સત્પુરૂષે અને જ્ઞાનીપુરૂષે આ જીવના ક્રમિક આત્મદશાના ઇષ્ટ વિકાસમાં ત્ષ્કિકારણ કરૂ જ્યા કરી ઉપકારભૂત થયા છે અને આગામી કાળમાં પૂર્ણ શુદ્ધતા, નિર્વિકારતા અને વીતરાગતા પામતાં સુધીમાં થશે તે સર્વ ભગવતોને અત્યંત અત્યંત વિનયભક્તિસહ વંદન કરૂં છું, વંદન કરૂં છું.

હે અમૃતસાગર ! કૃપાવ ત પ્રભુ ! આપની અસીમ કૃપાથી, અગમ અગા ચર અમી મય દિવ્યદર્શાથી મારૂ હૃદય આજે પ્રભાતના ઉદયકાળથી નિર્મળ પ્રેમાન દથી ઉભરાય છે; અંત-રંગમાં ઉછર ંગનાં તર ંગા ઊછળી ઊછળીને શમાય છે; તર ંગા શમાતાં વિશુદ્ધ પ્રેમ શ્રદ્ધાના પ્રેમળ ઝરા દેહમાં કાઈ ન સમજાય તેવી શીતળતા પાથરતા હાય તેવા આભાસ થાય છે અને ચિત્ત પ્રસન્નતા અનુભવાય છે. આ પ્રકારના સુરમ્ય અને આન દપ્રેરક અનુભવ અત્યાર સુધી કયારે પણ થયા નહાતા, તેથી અંતરમાં એમ દઢ નિશ્ચય થાય છે કે આપને પ્રાથ ના સહિત કરેલી વિન તિ કેટલી બળવાન, એકાંત હિતકારી અને કલ્યાણકારી ફળ આપવામાં સમર્થ છે !

સૂક્ષ્મ અભ્યંતર અવલાેકનથી જોતાં પ્રગટ લાસે છે કે વિશુદ્ધતાએ કરેલી વિન'તિ મારા ચિત્તની વિકારી, વ્યભિ ચારી અને મલિન અવસ્થાને ટાળી વિશુદ્ધ કરવા પ્રવૃત્ત થઇ ચૂકી છે; મળ વિક્ષેપની વિશેષ ન્યૂનતાથી ઉત્પન્ન વિશુ<sub>·</sub> હિના કારણે એજ હુદયપૂર્વક કરેલી વિનંતિ નિરાગી, સહજાત્મસ્વરૂપ પરમશુરૂ આપ પ્રભુની સમીપ લઇ જવામાં પ્રગટેલા દ્વીપ સમાન પ્રકાશરૂપ બની છે; અને મારી પ્રબળ 6મેદરૂપ આશા છે, અચળ શ્રદ્ધા છે કે તે એક દિવ્ય જ્યાેતિ મેંય સુભગ કાળે યથાતથ્ય નિમિત્તને પામીને મારા અંતર \_ચક્ષુની બ'ધ**્રબારી પરભારી ઉઘાડવામાં પ્ર**તિબ'ધનેા હ્રાસ કરી સહાયકારી થશે. મને વિશ્વાસ છે કે તેનું સુંદર કળ એ આવશે કે મારૂં વિક્ષિપ્ત ચિત્ત અક્ષાભપણાને પામીને આપનાં પવિત્ર ચરણકમળમાં ચાંટી રહેશે; અને એક વખત એવેા પરમાર્થ પુષ્ટ્યના અદ્વિતીય ઉદય આવશે કે આને નિવાસ સર્વ બંધનપાશના નાશ કરી આપનાં ચરણ પાસે જ હશે, તે મારાે દિવસ પરમ ધન્ય હશે.

હે પરમકુપાળુ પરમાત્મા ! આપની ભક્તિનું ફળ આવડું માટું છે તેની યથાર્થ પ્રતીતિ આ આત્મામાં નિશ્ચયે પ્રકાશિત થઈ છે. મારે તેા હવે આપની કૃપાથી આપની આજ્ઞાનું આરાધન એક ચિત્તે, મન, વચન અને કાયાની એકાગ્રતાથી અને એકનિષ્ઠાએ કરવું છે; કેવળ (નઃશંક, નિર્ભય અને નિઃસંગ થવું છે.

## સક્તિમાર્ગનું રહસ્ય

તે માટે હે પરમગુરૂ ! આપના અનુપમ, સવેત્તિમ સહારાની પરમ આવશ્યકતા છે; સહારાના આશરા વિના વિકાસ સાધવા તે આકાશકુસુમવત્ છે. તા હે નાથ ! મને સાથ આપી, મારી ખાંદ્ય ઝાલી, સત્વર તારા, તારા, એ જ મારી હૃદયપૂર્વં કની આત્મભાવે વિનંતિ છે. મારી ભાવના પૂર્ણ્ય કરશા, પૂર્ણ કરશા. ૐ શાંતિઃ શાંતિઃ શાંતિઃ

## [ ອ ]

#### છેલ્લી ઘડીની વિનંતિ

ઢુ પ્રભુ, આ નશ્વર દેહના આચુષ્યની છેલ્લી ઘડી આવે તે અવસરે હું તારી પાસે આટલી માગણી કરૂં છું, તે તું પૂરી કરજે, પૂરી કરજે.

દેહાચુષની પૂર્ણુતા એકાએક ચાેડી ક્ષણેામાં થાય તા પણ તારૂં સ્મરણ અને ધ્યાન આત્મજાગૃતિપૂર્વંકની તલ્લિનતા-વાળું રખાવજે. દેહ વ્યાધિગ્રસ્ત બની નિર્બંળ થતાે જાય અને વ્યવહારાપચારા નિષ્ફળતાને પામતા જઈ અંતિમ ક્ષણુ સમીપ આવે ત્યાં સુધીના ઉપકારી કાળમાં તારૂં જ ચિંતન રટણ રહે એવું અવશ્ય કરાવજે.

દુ પ્રભુ, દેહત્યાગની આકરામાં આકરી કસાેટી વેળાએ અનંત કાળથી જીવ સુંઝાયાે છે અને તે પ્રસંગે આત્માપ-ચાેગ દેહાદિમાં રાખીને વત્યાં છે; પરંતુ હવે તારી અસીમ કૃષા મારા પર ઉતરી હાેવાથી તેમ ફરીથી નહીં બને એવાે વિશ્વાસ છે તે માન્ય રાખજે. ભગવાનને ભક્તની વિનંતિ

હે પ્રભુ, મારાથી સર્વ પ્રકારે સર્વથા ભિન્ન એવા આ નાશવંત દેહની મરણુ પથારી પાસે સ્વજનાે અને સગા– સંબંધીઓ એકઠાં મળ્યા હાેય અને આ દેહને જેતાં હાેય, ત્યારે મને માયાનું એક પણુ બંધન ન હાે, માહનાે અંશ ન હાે, અને મમતાને સ્થાને સમતા હાે એ તારી પાસે માગું છું અને તેમાં સફળતા મળશે એમ તારા અનુપમ અનુગ્રહથી અંદરમાં પ્રતીતિ વતે છે. હે પ્રભુ, સંસારના એ સર્વ સગાંસંબંધીઓ પ્રત્યે એક મીઠી નજર ફેરવી જઇ તેમની જગતના સમસ્ત જીવાની થયેલા સર્વ અપરાધ બદલ ક્ષમા યાચના કરૂં તેમ તેમનું કલ્યાણુ ઈચ્છું તેમ મારી પાસે

હે પ્રભુ, અશાતા વેદનીયના કદી વિષમ ઉદયકાળ હાેય અને મારાથી સહન ન થઈ શકે એવી દેહપીડા ઉપડે તાે મને તારાે ભક્તજન જાણી તું એકદમ દાેડીને હાજર થજે અને તારી તેજસ્વી મુખમુદ્રાના દર્શનથી વેદનાને ભૂલાવી હર્ષિત કરજે.

હે પ્રભુ, પૂર્વે જ્યારે તે મને કરુણા લાવી ભક્તિનું દાન દીધું હતું, પ્રેમપીચૂધની અંજલિ ભરીને પાઈ હતી અને શ્રદ્ધાના તેજને પાથરી અંતરનાં દ્વાર ઉઘાડયાં હતાં, ત્યારે તે મને નિર્ભયપણે રહેવાનું વચન આપ્યું હતું, તે તું પ્રીતથી અને હેતથી પાળજે અને મને આ કસાેટી કાળે નિર્ભય રાખજે. વળી હે પ્રભુ, ઉપકાર કરી આ દેહ છૂટવાના દિવસનું અને સમયનું જ્ઞાન તું મને ત્રણુ દિવસ પહેલાં અગાઉથી આપજે જેથી હું તારા દિવ્ય સ્વરૂપના સ્મરણ ચિંતન અને ધ્યાનની પૂર્ણું તૈયારીમાં ઉત્સાહપૂર્ણું હેાંશથી અને આનંદથી રહી શકું.

ઢ પરમકૃપાળુ ! તારાં આ વચનેા મારા હૃદયમાં સતત ગુંજયા કરી બળ આપે છે કે ઃ–

"પરમયેાગી એવા શ્રી ૠષભદેવાદિ પુરૂષા પણ જે દેહને રાખી શકયા નથી, તે દેહમાં એક વિશેષપણું રહ્યું છે તે એ કે, તેના સંબંધ વતે ત્યાં સુધીમાં જીવે અસંગપણું, નિર્મોહપણું કરી લઈ અબાધ્ય અનુભવસ્વરૂપ એવું નિજસ્વ રૂપ જાણી, બીજા સર્વ ભાવ પ્રત્યેથી વ્યાવૃત્ત (છૂટા) થવું, કે જેથી ફરી જન્મમરણુના કેરા ન રહે. તે દેહ છેાડતી વખતે જેટલા અંશે અસંગપણું, નિર્મોહપણું, યથાર્થ સમરસપણું રહે છે તેટલું માક્ષપદ નજીક છે એમ પરમ જ્ઞાનીપુરૂષના નિશ્ચય છે. " --- શ્રીમદ્દ રાજ્યંદ્ર (૭૮૦)

તા હવે હે પ્રભુ, મારી છેલ્લી ઘડીની વિન'તિ છે કે મારા છેલ્લા શ્વાસ સંચરે ત્યારે તારી પ્રેમભક્તિના આરા ધનથી મારી આત્મદશાની જે યાેગ્યતા તારા જ્ઞાનમાં દેખાતી હાેય તે અનુસાર મારા આત્માની સમતા, સ્થિરતા કે શાંતિની નિમગ્નતા રખાવજે. ૐ શાંતિઃ શાંતિઃ શાંતિઃ ભગવાનને ભક્તની વિનંતિ

#### 149

# [<]

#### અંત સમયની ભાવના

પ્રભુ આટલું મને આપજે આયુષ્યની છેલ્લી ઘડી, ના રહે મને કાેઇ બંધન માયાતણું છેલ્લી ઘડી. મરણ પથારી પાસ સ્વજનાે ને સંબ'ધી હાે ભલે. <u> </u> જોયા કરે આ દેહુને પણ ચિત્ત મારૂં નવ ચલે. મારી નજર મીઠી કરે માગે ક્ષમા સહુ જીવની, પ્રભુ આપજે માફી મને નાની માેટી મુજ ભૂલની. સહેવાય ના મારા થકી એવી પીડા કહી ઉપડે: તે৷ દેાડીને હાજર થજે તું તેજસ્વરૂપી સુખડે છેલ્લી કસાેટી આકરી પ્રભુ મુઝવે સહુને ઘણી; કપા કરીને તારજે મને ભક્તજન તારા ગણી. તે ભક્તિદાન આપી કહ્યું, રહેજે હવે નિબધ્ય બની; વચન આપ્યું છે તે મને તેા પાળજે પ્રલુ હેતથી. દિવસ ત્રણ ખાકી રહે. ભગવાન ! ત્યારે આપજે; દેહત્યાગના સમયતું ને દિનતું તું જ્ઞાન મને. જેથી મંગલ હેતુએ હું લીન થઇને કરી શકું; ચિંતન રૂડું ને ધ્યાન ઊંડું દિવ્ય જ્યાતિ સ્વરૂપનું. શરીર બહુ નિર્ખળ બને ને શ્વાસ છેલ્લાે સંચરે; વેળા એવી તું આપજે ના હાેય અગવડ કાેઇને.

પ્રભુ આટલું મને આપજે તું આશુની છેલ્લી પળે; શાંતિ, સમતા, સ્થિરતા મને આવીને સહેજે મળે.



#### પૂરક વચનામૃત

જેતે ખૃત્યુની સાથે મિત્રતા હેાય, અથવા જે ખૃત્યુથી ભાગી છૂટી **શકે એમ હાેય, અથ**વા હું નહીં જ મરૂં એમ જેતે નિશ્વય હાેય, તે ભલે સુખે સ્ટ્એ.

--- શ્રી તીર્થ કર છજીવનિકાય અધ્યયન



# ભગવાનરૂપ સત્પુરુષનું માહાત્મ્ય....



આ કાળમાં સત્પુરૂષનું દુલ ભપશું હેાવાથી, ઘણેા કાળ થયાં સત્પુરૂષના માર્ગ, માહાત્મ્ય અને વિનય ઘસાઇ ગયાં જેવાં થઈ ગયા હેાવાથી અને પૂર્વ'ના આરાષક જીવા ઓછા હેાવાથી જીવને સત્પુરૂષનું આળખાણુ તત્કાળ થતું નથી. ઘણા જીવા તા સત્પુરૂષનું સ્વરૂપ પણ સમજતા નથી. કાં તાે છકાયના રક્ષપાળ સાધુને, કાં તાે શાસ્ત્રો ભગ્ગ્યા હાય તેને, કાં તાે કાઇ ત્યાગી હાય તેને અને કાં તાે ડાદ્યો હાય તેને સત્પુરૂષ માને છે, પણ તે યથાર્થ નથી.

---- શ્રી મદ્દ રાજ્યંદ્ર (ઉપદેશ છાયા)

સત્પુરૂષેા કહેતા નથી, કરતાં નથી; છતાં તેની સત્ પુરૂષતા નિવિ<sup>°</sup>કાર મુખમુદ્રામાં રહી છે. (પત્રીક ૨૧)

મૂર્તિંમાન માક્ષ તે સત્પુરૂષ છે. (પત્રાંક ૨૪૯)

-શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર





# ભગવાનરૂપ સત્પુરૂષનું માહાત્મ્ય

શ્રી સત્પુરૂષનું માહાત્મ્ય અચિંત્ય, અગાધ અને અપાર છે; તેનું પૂર્ણું પણું વ્યાખ્યાન કરવું અસંભવિત જેવું છે કેમકે સત્પુરૂષ એટલે જ '' મૂર્તિં માન માક્ષ " અથવા શુદ્ધ આત્મા અથવા અચિંત્ય દ્રવ્ય." જે અચિંત્ય દ્રવ્યની શુદ્ધ ચિતિસ્વરૂપ કાંતિ પરમ પ્રગટ થઈ અચિંત્ય કરે છે, તે અચિંત્ય દ્રવ્ય સહજ સ્વાભાવિક નિજસ્વરૂપ છે એવા નિશ્વય જે પરમ કૃપાળુ સત્પુરૂષે પ્રકાશ્યા તેના અપાર ઉપકાર છે."

---(શ્રીમદ્દ રાજ્યંદ્ર (૩૩)

" આ લેાક ત્રિવિધ તાપથી આકુળવ્યાકુળ છે. ઝાંઝ વાનાં પાણીને લેવા દાેડી તૃષા છીપાવવા ઇચ્છે છે, એવા દીન છે. અજ્ઞાનને લીધે સ્વરૂપનું વિસ્મરણ થઇ જવાથી ભયંકર પરિભ્રમણ તેને પ્રાપ્ત થયું છે. સમયે સમયે અતુલ ખેદ, જવરાદિક રાગ, મરણાદિક ભય, વિયાગાદિક દુઃખને તે અનુભવે છે; એવી અશરણતાવાળા આ જગતને એક સત્પુરૂષ જ શરણ છે. સત્પુરૂષની વાણી વિના કાેઇ એ તાપ અને તૃષા છેદી શકે નહીં એમ નિશ્ચય છે. માટે ફરી ફરી તે સત્પુરૂષના ચરણનું અમે ધ્યાન કરીએ છીએ. "સંસાર કેવળ અશાતામય છે. કાેઇ પણ પ્રાણીને અલ્પ પણ શાતા છે, તે પણ સત્પુરૂષના જ અનુગ્રહ છે; કાેઈ પણ પ્રકારના પુષ્ટય વિના શાતાની પ્રાપ્તિ નથી; અને એ પુષ્ટય પણ સત્પુરૂષના ઉપ્રદેશ વિના કાેઇએ જાષ્ટ્યું નથી; ઘણે કાળે ઉપદેશેલું તે પુષ્ટય રૂઢિને આધીન થઇ પ્રવર્તે છે; તેથી જાણે તે ગ્રંથાદિકથી પ્રાપ્ત થયેલું લાગે છે; પણ એનું મૂળ એક સત્પુરૂષ જ છે; માટે અમે એમ જ જાણીએ છીએ કે એક અંશ શાતાથી કરીને પૂર્ણ કામતા સુધીની સર્વ સમાધિ તેનું સત્પુરૂષ જ કારણ છે; આટલી બધી સમર્થતા છતાં જેને કંઈ પણ સ્પૃહા નથી, ઉન્મત્તતા નથી, પાતાપણું નથી, ગવં નથી, ગારવ નથી, એવા આશ્ચર્યની પ્રતિમારૂપ સત્પુરૂષને અમે ફરી કરી નામરૂપે સ્મરીએ છીએ.

"એક સમય પણુ કેવળ અસંગપણાથી રહેવું એ ત્રિલેાકને વશ કરવા કરતાં પણ વિકટ કાર્ય છે; તેવા અસંગ-પણાથી ત્રિકાળ જે રહ્યા છે, એવાં સત્પુરૂષનાં અંતઃકરણુ, તે જોઈ, અમે પરમાશ્ચર્ય પામી નમીએ છીએ.

" હે પરમાત્મા અમે તેા એમ જ માનીએ છીએ કે આ કાળમાં પણ જીવના માક્ષ હાેય. તેમ છતાં જૈન ગ્રંથામાં કવચિત્ પ્રતિપાદન થશું છે તે પ્રમાણે આ કાળમાં માક્ષ ન હાેય, તાે આ ક્ષેત્રે એ પ્રતિપાદન તું રાખ અને અમને માક્ષ આપવા કરતાં સત્પુરૂષના જ ચરણતું મ્યાન કરીએ અને તેની સમીપ જ રહીએ એવા યાેગ આપ. '' દુ પુરાણુપુરૂષ ! અમે તારામાં અને સત્પુરૂષમાં કંઈ લેદ હાેય એમ સમજતા નથી; તારા કરતાં અમને તા સત્પુરૂષ જ વિશેષ લાગે છે; કારણુ કે તું પણુ તેને આધીન જ રદ્યો છે; અને અમે સત્પુરૂષને ઓળખ્યા વિના તને ઓળખી શક્યા નહીં; એ જ તારૂં દુર્ઘટપણું અમને સત્પુરૂષ પ્રત્યે પ્રેમ ઉપજાવે છે. કારણુ કે તું વશ છતાં પણુ તેઓ ઉન્મત્ત નથી અને તારાથી પણુ સરળ છે, માટે હવે તું કહે તેમ કરીએ !

" હે નાથ ! તારે ખાેટું ન લગાડવું કે અમે તારા કરતાં પણ સત્પુરૂષને વિશેષ સ્તવીએ છીએ; જગત આખું તને સ્તવે છે; તેા પછી અમે એક તારા સામા બેઠા રહીશું તેમાં તેમને કયાં સ્તવનની આકાંક્ષા છે; અને કયાં તને ન્યૂન-પણું પણુ છે ? " — શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર (૨૧૩)

સાતમા અપ્રમત્ત સંયમ નામના ગુણ્વસ્થાનકે અમુક ઊચી દશાએ પહેાંચતાં સત્પુરૂષનું પદ પ્રાપ્ત થાય છે; ત્યાંથી શરૂ કરી કેવળીપદને પ્રાપ્ત એવા પરમ પુરૂષા સુધીના સર્વ માટા પુરૂષા સત્પુરૂષ કહેવાય છે; એટલે સત્પુરૂષના મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ એ બે લેદ પડે છે.

'' મધ્યમ સત્પુરૂષ હેાય તેા થાેડા કાળે તેમનું ઓળ-ખાણુ થવું સંભવે, કારણુ કે જીવની મરજી અનુકૂળ તે વતે<sup>°</sup>, સહજ વાતચીત કરે અને આવકારભાવ રાખે તેથી જીવને પ્રીતિ થવાનું કારણુ બને; પણુ ઉત્કૃષ્ટ સત્પુરૂષને તેા તેવી ભાવના હેાય નહીં અર્થાત્ નિસ્પૃહતા હેાવાથી તેવેા ભાવ રાખે નહીં, તેથી કાં તેા જીવ અટકી જાય અથવા મુંઝાય અથવા તેનું થવું હેાય તે થાય "

પૃષ્ટ ડઉ --- ગ્રીમદ્દ રાજ્યંદ્દ, ઉપદેશછાયા

અહીં ઉપર સત્પુરૂષના માહાત્મ્યનું જે વર્ણુંન આપ્યું છે તે ઉત્કૃષ્ટ સત્પુરૂષ સંબંધનું છે. મધ્યમ સત્પુરૂષની વ્યાખ્યા અને તેમનું અદ્ભુભુત માહાત્મ્ય દર્શાવતાં અપૂર્વ વચના આ રહ્યાં–

'' બીજીં કાંઈ શાેધ મા. માત્ર એક સત્પુરૂષને શાેધીને તેનાં ચરણુકમળમાં સર્વ ભાવ અપ'ણુ કરી દઈ વત્યેં જિ. પછી જે માક્ષ ન મળે તાે મારી પાસેથી લેજે.

" સત્પુરૂષ એ જ કે નિશ દિન જેને આત્માના ઉપ-યેાગ છે; શાસ્ત્રમાં નથી અને સાંભળ્યામાં નથી, છતાં અનુ-ભવમાં આવે તેવું જેનું કથન છે; અંતરંગ સ્પૃદ્ધા નથી એવી જેની ગુપ્ત આચરણા છે. બાકી તાે કંઇ કહ્યું જાય તેમ નથી અને આમ કર્યા વિના તારા કાેઈ કાળે છૂટકાે થનાર નથી; આ અનુભવપ્રવચન પ્રમાણિક ગણ

" એક સત્પુરૂષને રાજી કરવામાં તેની સર્વ ઇચ્છાને પ્રશંસવામાં, તે જ સત્ય માનવામાં આખી જિંદગી ગઈ તાે ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ પંદર ભવે અવશ્ય માેક્ષે જઈશ."

---શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર (૭૬)

સત્પુરૂષની વિલક્ષણતા એ છે કે તેઓની મન, વચન અને કાયાથી જે કંઇ પ્રવૃત્તિ થતી હાય, ત્યાં પણ તેમના અંતમુંખ ઉપયાગ રખલના પામતા નથી. આત્મજાગૃતિ એવી ને એવી તીક્ષ્ણ હેાય છે; જેથી કર્મખ થવાના अवडाश ઉपस्थित थते। नधी. प्रारण्धव्यनित ઉदयगत प्रवृत्ति થતી દેખાય છે તેમાં અહંતા મમતાના અભાવે કેવળ નીરસપણું હેાવાથી પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિ માટે જ દેાય છે. કયારેક તેમના આત્માપયાગની તીક્ષ્ણતા મંદ હાેય ત્યારે આત્મ જાગૃતિની વિશેષતાથી ઉપયાગમાં ચારિત્રમાહના ઉદય<mark>થ</mark>ી લાઢતા ભાવાની પાછળ આત્માના ઊંડાણમાં રહેલ રાગભાવનું જોડાણ સત્પુરૂષ જાણી લે છે, પકડી પાડે છે અને આત્મવીર્ય પ્રબળતાએ પ્રગટાવી પટકી મારે છે એટલે તેના નાશ કરે છે. લક્ષ અને ધ્યેય એક જ છે કે નિજાત્માને પરભાવથી સુક્ત કરી શુદ્ધ કરવે અર્થાત્ ચૈતન્યાત્માનું શુદ્ધ, પ્રકૃષ્ટ શુદ્ધ ં રૂપ જેવું છે તેવું પ્રગટ કરવું.

એ એક જ એકાંત ધ્યેયને વળગી રહી તેમના મન, વચન, કાયાની પ્રવૃત્તિ થતી હાેય છે અને પરમાં સ્વામીત્વ-પણું નહીં હાેવાથી તે પ્રવૃત્તિ ખાધાકારક કે બંધનકારક થઇ શકતી નથી અને તે જ "તેમને આત્માના ઉપયોગ છે" એ વચનથી જણાવ્યું.

" આત્માનેા ઉપયાેગ છે" એ વચનાેને સમજાવવા બીજા શબ્દાેમાં કહીએ તાે તેએાની બધા પ્રકારની બાહ્ય પ્રવૃત્તિ આત્માના ઉપયોગપૂર્વ'ક થતી હાેય છે, એટલે બાેલવું પડે, ચાલવું પડે, આહાર-વિહાર ઈત્યાદિ ક્રિયા કરવી પડે ત્યારે આજ્ઞામાં રહી ઉપયાગપૂર્વંક કરતા હાેય છે. આ દશાનું વર્ણુન કરતાં એમ કહેવાય છે કે ખાય છે છતાં ખાતા નથી, પીએ છે છતાં પીતા નથી, બાેલે છે છતાં બાેલતા નથી, ચાલે છે છતાં ચાલતા નથી, ઈત્યાદિ. આ વિરાધાભાસી વચનાના સમાધાન માટે અથવા તેનું રહસ્ય સમજાવવા માટે કહ્યું છે કે તેમને આસક્તિ ન હાેવાથી અનાસક્તભાવે ક્રિયા થાય છે એટલે "વિચરે ઉદયપ્રયાગ"ના ભાવમાં જણાવ્યા પ્રમાણે તેમની વર્તાના હાેય છે, અર્થાત્ તેઓ "ભાવ અપ્રતિબદ્ધતાથી નિરંતર" વર્તે છે.

સત્પુરૂષની વ્યાખ્યાના બીજા બાેલમાં એમ કહ્યું કે "શાસ્ત્રમાં નથી, સાંભળ્યામાં નથી છતાં અનુભવમાં આવે એવું જેનું કથન છે." આ વચનાે ગંભીર, ગહન અને પુદ્ધિથી તત્કાળ ન સમજાય તેવાં છે. કાેઈ શાસ્ત્રમાં ન હાેય અને કચારેય સાંભળવામાં ન આવ્યું હાેય એવું જે કથન સત્પુરૂષ પ્રકાશે છે, તે કથન કેવું અદ્ભુત હાેય તેની કલ્પના સામાન્ય જીવથી થવી દુષ્કર છે. વળી તે કથનની પરમ સત્યતા અનુભવમાં આવે તેવી હાેવાથી તે સિદ્ધકથન કહી શકાય. આ કથન કેવા પ્રકારનું હાેય તે સમજવા પ્રયત્ન કરીએ."

જે પુરૂષ શ્રીગુરૂનાે ઉપદેશબાધ શ્રવણ કરી તેમની આજ્ઞાનુસાર આત્માના ઉપયાગને સ્થિર કરવાનાે આરંભ કરી પુરૂષાર્થ ઉપાડે છે ત્યારથી માંડી ક્રમશઃ સ્થિરતા અને શાંત તાનાં સુખદ સાપાન ચઢતા જઈ "નિશદિન જેને આત્માના ઉપયાેગ છે" તે દશાને પ્રાપ્ત કરે છે ત્યાં સુધીમાં પરમકૃપાળુ શ્રીગુરૂની કૃપાથી તેને અવનવા આશ્ચર્ય કારક અદ્ભુત અનુભવા થાય છે; તે અનુભવાના પરમાર્થ સમજાઇ હૃદયમાં ઉતરી જાય છે; શાસ્ત્રામાં કહેલાં કથનાના વિશેષ અર્થ દૃષ્ટિગાચર થાય છે; મનાનિગ્રહરૂપ તપના બળથી તથા બાહ્યાભ્ય તર સંયમના પ્રભાવથી ચારેય ઘાતી કર્મા–જ્ઞાનાવરણીય, દર્શના વરણીય, માહનીય અને અંતરાય કર્માના વિશેષ વિશેષ ક્ષયાપશમ ઉત્પન્ન થતાં અનેક પ્રકારની જ્ઞાનાદિ શક્તિઓ તથા લબ્ધિઓ પ્રગટ થાય છે; બાહ્ય શૈલીને અંતર્ શૈલી જેમ છે તેમ સમજાય છે.

સમસ્ત શાસ્ત્રો બાહ્ય રૈોલીથી લખાયેલાં હાય છે, તે જો કે મહા ઉપકારી છે, દ્રવ્ય શ્રુતજ્ઞાન આપવામાં ઉત્તમ નિમિત્તરૂપ છે અને તે જીવને અનુભવજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ અર્થ અધિકારીપણું આપે છે તા પણુ તેની અંદર રહસ્ય કે મર્મ (જે અંતર રૈાલીના વિષય છે) પ્રગટ ન કર્યો હાવાને લીધે સ્વરૂપસ્થિતિ થવી સંભવતી નથી; આથી જ કહ્યું છે કે "શાસ્ત્રમાં માર્ગ કહ્યો છે પણુ મર્મ કદ્યો નથી; મર્મ તા સત્પુરૂષના અંતરાત્મામાં રહ્યો છે." વળી પત્રાંક ૨૦૦, 'વચનાવલી'માં શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્રજીએ કહ્યું કે ''શાસ્ત્રમાં કહેલી આજ્ઞાએા પરાક્ષ છે અને તે જીવને અધિકારી થવા માટે કહી છે. માક્ષ થવા માટે પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનીની આજ્ઞા આરાધવી

#### ભક્તિમાર્ગનું રહસ્ય

નોઇએ. " કારણ કે સત્પુરૂષને અંતર્ શૈલીનું ગુપ્ત લેદવાળું અપૂર્વ જ્ઞાન પ્રાપ્ત હાેવાથી યથાર્થ માર્ગદર્શન આપી શકે છે; જીવમાં રહેલા સ્થૂળ તેમ સૂક્ષ્મ દાેષા બતાવી કઢાવી શકે છે.

આ અંતર ્રેશેલી અને તેમાં રહેલું ગુપ્ત જ્ઞાન ગુરૂ– શિષ્યની અખંડ પરંપરા દ્વારા અખંડપણે ચાલ્યા કરે છે અને માક્ષમાર્ગ પણ અખંડિતપણે પ્રવદ્યા કરે છે.

આ અંતરશાલી શી છે, કેવી છે? તેનું જ્ઞાન જો કે ગ્રપ્ત છે, તેા પણુ તે સમજવા માટે અંગુલિનિર્દેશ કરીએ. જેથી તેની ઝાંખી કરી શકાય. દેહ અને આત્મા સંચાગી અવસ્થામાં છે તથા આત્મા દેહવ્યાપી છે. હવે જ્યારે આત્મા <mark>જ્ઞાન પામે છે (</mark>ચાેશું ગુણુસ્થાનક) તે વેળાએ તે બ<sup>:</sup>ને દ્રવ્<mark>ય</mark>ેા વચ્ચે અને તેમના સંબંધમાં કૈવા પ્રકારની ગુપ્ત પ્રક્રિયા યાય છે તેનું જ્ઞાન તે અંતરૃશૈલીનાે વિષય છે. તે જ પ્રમાણે આત્મા ગુણસ્થાનનાં સાેપાન ચઢતાે જાય છે ત્યારે પણ તે એ પદાર્થી વચ્ચે થતી ગૂઢ પ્રક્રિયાનું જ્ઞાન તે જ શૈલીમાં સમાય છે. શાસ્ત્રમાં આ આત્મિક વિકાસના ક્રમને કર્મોની પ્રકૃતિની બંધ અવસ્યા, ઉદય, ક્ષય, સત્તાગતસ્થિતિ આદિથી ખતાવ્યા છે અને સર્વ ગુણસ્થાનકોના ચઢતા ક્રમ માહનીય કર્મની અપેક્ષાએ સમજાવ્યો છે. પરંતુ ઉપર જણાવ્યું તે વિષય સંબંધનું જ્ઞાન જણાવેલ નથી. સવૈવિરતિ, અપ્રમત્ત. સંચમ નામના ગુણસ્થાનકા, ઉપશમ ત્યા ક્ષપક શ્રેણિએા વગેરેના પરમાર્થ અંતર્રેશેલીના જ્ઞાનથી જ માત્ર સમજાય છે.

આત્મદશાની વર્ધમાનતાના રહસ્યમય ગુપ્ત પ્રતીકેાનું અદ્વ-ભુત આશ્ચર્યકારક જ્ઞાન હેાવું તે અંતર્રશૈલીના વિષય છે. આત્મભાવ વધતાં અને આત્માની પવિત્રતા તથા નિર્મળતા થતાં થતાં કેવા કેવા અનુભવા થાય તે બધું સત્પુરૂષના અંતરાત્મામાં છૂપાઇને રહ્યું હાય છે અને તે જ અંતર્રશૈલીનું જ્ઞાન છે. આથી જ કહ્યું કે સત્પુરૂષનું શિષ્ય પ્રત્યે અનુભવમાં આવે એવું કથન હાય છે.

સત્પુરુષનું માહાત્મ્ય દર્શાવતા ત્રીજા બાલમાં એમ કહ્યું કે ''અંતરંગસ્પૃહા નથી એવી જેની ગુપ્ત આચરણા છે. ''

આ તેા અનુભવગમ્ય પ્રમાણભૂત વચન છે કે જેમ જેમ જીવના સત્પુરૂષ પ્રત્યે પ્રેમ વધતા જાય છે તથા શ્રદ્ધા ભક્તિ ઊર્ધ્વ ગતિને પામતા જાય છે, તેમ તેમ જીવના હૃદયમાં અદ્ધાદિથી સ્થિત સંસારગત પ્રીત તથા વહાલપ ઘટતાં જાય છે અને આગળ જતાં પ્રક્ષીણ થઈ નહિવત્ સ્થિતિએ પહેાંચે છે. સત્પુરૂષ પ્રત્યેના પ્રેમ તે સત્પુરૂષના નિર્મળ, વીતરાગ સ્વરૂપ આત્મા પ્રત્યેના પ્રેમ છે અને તે પરમાર્થ નિજાત્મા પ્રતિના પ્રેમ છે અને તેના સુખદ પરિણામથી સંસારભાવ ન્યૂન ન્યૂન થતા જઇ આત્મભાવ વૃદ્ધિ પામતા જાય છે. આત્મભાવ વધવાથી આત્માના ઉપયાગ સ્વસ્વરૂપ પ્રતિ વાર-વાર વળવાથી ઉપયાગ શુદ્ધતાની કેડી પર આગળ વધે છે અને તે જ પુરૂષાર્થના અને સંયમના બળથી તે પુરૂષ પાતે જ સત્પુરૂષના પવિત્ર પદને પામે છે, જ્યાં તેને '' નિશદિન

#### સક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

આત્માના ઉપચાગ '' રહે એ આદિ માહાત્મ્યવાળી અપૂર્વ દશા સંપ્રાપ્ત થાય છે, જ્યાં ભેદના ભેદ ખુદ્ધા થાય છે, ગુપ્ત તાના પડદાે ખસી જાય છે અને અનેક પ્રકારની શક્તિઓ પ્રગટ થાય છે.

આવા સત્પુરૂષના અતરમાં એક જ ઉદ્દાસ છે, એક જ મંગલ ભાવના છે, એક જ ધ્યેય છે કે પરમેાત્કૃષ્ટ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરવી. તેમના અંતરંગમાં એ સિવાય અન્ય કાઇ સંસારગત સ્પૃહાના રંગનથી, તેથી તેઓ નિસ્પૃહ થયા છે કિંતુ તેમની નિઃસ્પૃહતા બહારથી કાઇ જાણી શકે નહીં, કળી શકે નહીં એવી તેમની અંતરંગ ગુપ્ત આચરણા હાેય છે. જ્ઞાનીની કળા અને વિદ્યાંના અનભિજ્ઞ જીવા તેમના અંતર્ ચારિત્રને કેમ પારખી શકે ? તેમનાં બાહ્ય અને અંતર્ ચારિત્ર વચ્ચે કાઈ એકરૂપતા હાતી નથી. ઉદયાધીન બાહ્ય ચારિત્ર કર્મીનાં બંધ-નથી છૂટવા માટે થતું હાેય છે. સ્વવીર્યના ઉપયાગથી ઉત્પન્ન સ્વપુરૂષાર્થરૂપ અંતર્ ચારિત્ર સર્વોત્કૃષ્ટ શુદ્ધિ અને સર્વેાત્કૃષ્ટ સિદ્ધિ અર્થે થતું હાેય છે.

" નિજ સ્વભાવ જ્ઞાનમાં કેવળ ઉપયોગે, તન્મયાકાર, સહજ સ્વભાવે, નિર્વિકલ્પપણે આત્મા પરિણુમે તે કેવળજ્ઞાન છે, '' અને તે જ સવેત્કિષ્ટ સિદ્ધિ છે. (૭૧૦)

" સર્વ દ્રવ્યથી, સર્વ ક્ષેત્રથી, સર્વ કાળથી અને સર્વ ભાવથી જે સર્વ પ્રકારે અપ્રતિબદ્ધ થઇ નિજસ્વરૂપમાં" (૮૭૩) સ્થિતિ થાય તે સર્વોત્કૃષ્ટ સિદ્ધિ છે. પરમકૃપાળુ શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજી (પત્રાંક ૮૭૫) શ્રી સત્પુરૂષનું અદ્દુભુત માહાત્મ્ય અળવાન ઉપકારી વચનેાથી જણાવતાં પ્રકાશે છે :—

" અહેા સત્પુરૂષનાં વચનામૃત, મુદ્રા અને સત્સમાગમ ! સુષુપ્ત ચેતનને જગૃત કરનાર, પડતી વૃત્તિને સ્થિર રાખનાર, દર્શાંન માત્રથી પણુ નિર્દોષ અપૂર્વ સ્વભાવને પ્રેરક, સ્વરૂપ પ્રતીતિ, અપ્રમત્તસંયમ અને પૂર્ણુ વીતરાગ નિર્વિકલ્પ સ્વભાવનાં કારણબૂત;— છેલ્લે અયાગી સ્વભાવ પ્રગટ કરી અનંત અવ્યાખાધ સ્વરૂપમાં સ્થિતિ કરાવનાર ! ત્રિકાળ જયવંત વર્તો ! ૐ શાંતિ:, શાંતિ:, શાંતિ: '

અહીં જીવની આત્મદશાની ઊચી ઊચી શ્રેચિને પ્રાપ્ત યવાનાં શ્રેષ્ઠ નિમિત્ત કારણે પ્રથમની લીટીમાં સ્પષ્ટપણે જણાવ્યાં, તે સત્પુરૂષનાં વચનામૃત, તેમની ગુણેથી સુરોાભિત પવિત્ર મુખસુદ્રા અને અપૂવ<sup>4</sup>તાને પ્રાપ્ત કરાવનાર પરમ ઉપ કારી સત્સમાગમ. તે નિમિત્તોના આશ્રય વિના જીવને માગ<sup>4</sup>ની પ્રાપ્તિ થવી અત્યંત કઠાયુ છે એ સિદ્ધાંત રહસ્ય પણ ગૂઢપણે નિદે<sup>4</sup>શ કરી બતાવ્યું, ભગવાનરૂપ સત્પુરૂષની મહત્તા અપક્ષ-પાતપણે જણાવતાં આ વચના સ્વયંસિદ્ધ છે.

#### **લ**ક્તિમાર્ગં રહસ્ય

સત્પુરૂષ અને તેમનાં અમૃત સ્વરૂપ, શાંતભાવને પમાડ નાર વચના અનાદિની માહનિદ્રામાં સ્ત્રેલા ચેતનને જાગ્રત કરે છે, વૃત્તિ શિથિલ થઈ નીચે ઉતરે તા ત્યારે તેને સ્થિર રાખવામાં સહાય કરે છે, માત્ર દર્શનથી જીવને પાતાના નિર્દીષ અપૂર્વ સ્વભાવ પ્રતિ વળવાની પ્રેરણા આપે છે અને તેના સુંદર ફળરૂપ સ્વરૂપ પ્રતીતિથી આત્મજ્ઞાન આત્મ-દર્શનની પ્રાપ્તિ કરાવે છે (૪શું ગુણસ્થાનક), તેથી પણ આગળ વધારી અપ્રમત્ત સંયમ, જ્યાં આત્માની શુદ્ધતાના નિર્વિ કલ્પપણે અનુભવ થાય છે એવા સાતમા ગુણસ્થાનક લઇ જાય છે, અને ત્યાર પછી પાતાના પૂર્ણ વીતરાગ નિર્વિ-કલ્પ સ્વભાવ પ્રગટ કરાવી કેવળીપદને પમાડે છે (૧૩સું ગુણસ્થાનક).

તેરમા ગુણુસ્થાનક હેજુ મન, વચન અને કાયાના યાેગ પ્રવર્તમાન છે તથા ચાર અઘાતી કર્મા ભાગવવાં શેષ રહ્યાં છે. ત્યાં કેવળી પ્રભુના આયુષ્યકાળ અંતર્મુહૂર્તના બાકી રહે ત્યારે તે ભગવંત ત્રણેય યાેગને રૂંધે છે અને છેલ્લે સમુદ્ધાત કરી, ચારે અઘાતી કર્માની સ્થિતિ સમાન કરી, ભાગવી લઇ, ક્ષય કરી, શુદ્ધ ખુદ્ધ અને મુક્ત થાય છે અને એક સમયમાં ઊધ્વ ગતિએ સિદ્ધાલયમાં વિરાજી અનંત અબ્યાબાધ સહ-જાનંદ સ્વરૂપમાં સર્વ કાળને માટે રહે છે. આયુષ્યના છેલ્લા આંતર્મુહૂર્તના કાળ તે અયાેગીકેવળી નામનું ચૌદમું ગુણુ-સ્થાનક છે. તે અહીં "છેલ્લે અયાેગી સ્વભાવ પ્રગઠ કરી અનંત અબ્યાબાધ સ્વરૂપમાં સ્થિતિ કરાવનાર " એ વચનાથી જણાવ્યું. તે પરમ ઉપકારી, પરમ કલ્યાણકારી, પરમ હિત રૂપ ત્રણે નિમિત્ત કારણે৷ ત્રિકાળ જયવંત વર્તો જયવંત વર્તો

શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીએ છ પદના અપૂર્વ અમૃત પત્રમાં સત્પુરૂષનું માહાત્મ્ય દર્શાવતાં અન્ય વચનાે તથા તેમને નમસ્કારરૂપ વચનાે કહ્યાં તે અહીં ઉતા**રીએ** છીએ.

" જે સત્પુરૂષેાએ જન્મ, જરા, મરણના નાશ કરવાવાળા, સ્વસ્વરૂપમાં સહજ અવસ્થાન થવાના ઉપદેશ કહ્યા છે, તે સત્પુરૂષાને અત્યંત બક્તિથી નમસ્કાર છે. તેની નિષ્કારણ કરુણાને નિત્ય પ્રત્યે નિરંતર સ્તવવામાં પણ આત્મસ્વભાવ પ્રગટે છે. એવા સર્વ સત્પુરૂષા, તેનાં ચરણારવિંદ સદાય હુદયને વિષે સ્થાપન રહા !

" જે છ પદથી સિદ્ધ છે એવું આત્મસ્વરૂપ તે જેનાં વચનને અંગિકાર કર્યે સહજમાં પ્રગટે છે, જે આત્મસ્વરૂપ પ્રગટવાથી સર્વ કાળ જીવ સંપૂર્ણ આનંદને પ્રાપ્ત થઈ નિર્ભય થાય છે, તે વચનના કહેનાર એવા સત્પુરૂષના ગુણની બ્યાખ્યા કરવાને અશક્તિ છે; કેમકે જેના પ્રત્યુપકાર ન થઈ શકે એવા પરમાત્મભાવ તે ભણે કંઇપણ ઇચ્છા વિના માત્ર નિષ્કારણ કરૂણાશીલતાથી આપ્યા, એમ છતાં પણ જેણે અન્ય જીવને વિષે આ મારા શિષ્ય છે અથવા ભક્તિના કત્તાં છે, માટે મારા છે, એમ કદી જોશું નથી, એવા જે સત્પુરૂષ તેને અત્યંત ભક્તિએ કરી કરી નમસ્કાર હા!

# ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

245

"જે સત્પુરૂષાએ સદૂગુરુની ભક્તિ નિરૂપણ કરી છે, તે ભક્તિ માત્ર શિખ્યના કલ્યાણને અર્થે કહી છે. જે ભક્તિને પ્રાપ્ત થવાથી સદૂગુરૂના આત્માની ચેષ્ટાને વિષે વૃત્તિ રહે, અપૂર્વ ગુણ દેષ્ટિગાચર થઈ અન્ય સ્વચ્છંદ મટે, અને સહેજે આત્મબાધ થાય એમ જાણીને જે ભક્તિનું નિરૂપણ કર્શું છે તે ભક્તિને અને તે સત્પુરૂષાને કરી કરી ત્રિકાળ નમસ્કાર હેા!

" નો કદી પ્રગટપણે વર્તંમાનમાં કેવળજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ થઇ નથી, પણ જેના વચનના વિચારયાેગે શક્તિપણે કેવળ જ્ઞાન છે એમ સ્પષ્ટ બાણ્યું છે, બ્રદ્ધાપણે કેવળજ્ઞાન થયું છે, વિચારદશાએ કેવળજ્ઞાન થયું છે, ઇચ્છાદશાએ કેવળ-જ્ઞાન થયું છે, મુખ્ય નયના હેતુથી કેવળજ્ઞાન વતે છે, તે કેવળજ્ઞાન સર્વ અવ્યાબાધ સુખનું પ્રગટ કરનાર, જેના યાેગે સહજ માત્રમાં છવ પામવા યાગ્ય થયા, તે સત્પુરૂષના ઉપ-કારને સર્વોત્કૃષ્ટ ભક્તિએ નમસ્કાર હાે! નમસ્કાર હાે!"

(863)

એવા સત્પુરૂષના પ્રત્યક્ષ દર્શનથી ગુપ્તતાએ માહતું મર્દન થાય છે.

સત્પુરૂષને સદ્દ્વૃત્તિએ વંદન તે આત્મામાં જાગૃતિનું સ્પંદન લાવે છે.

સત્પુરૂષની સુખાકૃતિનું પ્રેમથી અવલેાકન તે સ્વાત્માની આવૃત્તિ માટે અવલ'બન છે.

#### ભગવાનરૂપ સત્પુરૂષનું માહાત્મ્ય

સત્પુરૂષનાં નેત્ર સ્થિર ને શાંત બેઈ પાતાના હૃદયક્ષેત્રમાં પ્રેમનું નીર વહે છે.

સત્પુરૂષની દષ્ટિ અમી વરસતી જોઈ પાતાની વિકારવૃષ્ટિ શમી જાય છે.

સત્પુરૂષનાં વચનાના શ્રવણુથી અંતરમાં ઉલ્લાસનું દ્રવણ થાય છે.

સત્પુરૂષનાં વચનના વિચારથી દેાષાનું વમન થઇ સદાચાર આવે છે.

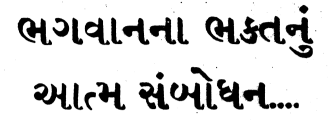
સત્પુરૂષનાં વચનના ચિ<sup>-</sup>તનથી વ્યવહાર ચિંતા ઘટતી **લય છે**.

સત્પુરૂષનાં વચનના અનુપ્રેક્ષણુથી આત્મા ઉત્તમ શિક્ષણુ પામે છે. મિથ્યાત્વ છેરથી રક્ષણુ મળે છે.

સત્પુરૂષની (તેમના આત્માની) સતત સ્મૃતિથી જગતની વિસ્મૃતિ હેાય છે. વૃત્તિની આત્મામાં સ્થિતિ હાેય છે. સર્વ દેાષાની શીઘ્ર નિવૃત્તિ થાય છે.

સત્પુરૂષનાં ચરણ જેવું શરણ બીજું કાૈઈ નથી, તે મરણુનું મરણ કરાવે છે. સત્પુરૂષનાં ચરણ સમીપ નિવાસ જેવેા વાસ અન્ય કાૈઈ નથી. તે વાસને લીધે કાૈઈ ત્રાસ વેઠવાે પડતાે નથી. સર્વ પાશ નિરાશ થઈ છૂટી જાય છે. કર્માના વ્યાસ સંકળાઇ નાશ પામે છે. અને સર્વાત્કુષ્ટ સિદ્ધિ થાય છે.







ચિંતન એ પ્રકાશ છે. પ્રકાશ પ્રેરણા આપે છે. ચિંતનથી સ્મરણશક્તિ વધે છે. ચિંતનથી પ્રતિભાશક્તિ ખીલે છે. ચિંતનથી ગ્રાનાવરણ તૂટે છે. ગ્રાનાવરણ તૂટવાથી ગ્રાનના ઉધાડ થાય છે. ગ્રાનના ઉધાઢથી માહનીય કર્મ દબાય છે. ગ્રાહનીય કર્મ દબાવાથી વૈરાગ્ય વર્ધમાન થાય છે. વૈરાગ્ય વધતાં ફરીથી ગ્રાન વધે છે. આવેા અદ્ભુત ગ્રાન-વૈરાગ્યના સંબંધ છે. તેનું પૂર્ણપાણું એટલે સંપૂર્ણ ગ્રાન ને વીતરાગતા. સંપૂર્ણ ગ્રાન ને વીતરાગતા એ જ પૂર્ણાનંદ, એ જ પ્રદ્યાનંદ.



508



# ભગવાનના ભક્તનું આત્મસંબાધન

# [٩]

રાગદ્વેષ ને અજ્ઞાન જેના સંપૂર્ણ પછુે ટળી ગયા છે, જેમણે અનંત ઐશ્વર્ય યુક્ત સ્વસ્વરૂપ પ્રગટ કર્શું છે, જેઓ અઢાર દેાષરહિત થઈ શુદ્ધ ને ખુદ્ધ થયા છે, જેઓ શાંતરસમાં ઝુલી અમૃતસાગર થયા છે, જેઓ કૃતકૃત્ય થઇ અરિહ ત કેવળીપદને પામ્યા છે, તે ભગવાનને અત્ય ત ભક્તિથી કાેટિ કાેટિ વંદન હાે ! સમય સમયના વંદન હાે ! પરમ પ્રેમે વંદન હાે ! મારા શુદ્ધ સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ અર્થ ત્રિકાળ નમસ્કાર હાે !

હે આત્મન્!

એ પરમ પુરૂષનાં એકેક વચનમાં શ્રદ્ધા કર, શ્રદ્ધા કર. એ વચનમાં કચારે પણ સંદેહ કરીશ નહિ. એમની એકેય આજ્ઞાનું વિરાધન કરીશ નહિ. તેમના એકેક વચનમાં અનંત આગમ ભર્યા પડ્યા છે. તેમના એક વચનના આશ્રયે નિર્વાથુમાર્ગ પમાય છે. તેમનું એક એક વચન અમૃતક્ળનું દેનાર છે. ન સમજાય તાે પણ કદી શંકા લાવીશ નહીં. આ યથાર્થ છે, સત્ય છે, એમ ભાવથી કહેજે.

ભક્તિમાગ'નું રહસ્ય

डे आत्मन्!

એ અમૃતમય વચનેાનું અવલંબન લઈ, અમૃતરસને। અનુભવ કર, અનુભવ કર; અને પાતાને પવિત્ર કર, પવિત્ર કર.

# [२]

#### હે આત્મન્!

તમે પાેતે જ પરમાનંદ સ્વરૂપ છેા, શાંતસ્વરૂપ છેા. આનંદાનુભવ શાંતિ મળતાં થાય છે. શાંતિ સંકલ્પ–વિકલ્પ દ્વર થતાં વેદાય છે. માટે આનંદ એ જ શાંતિ. શાંતિ એ જ આનંદ.

આનંદ વેદતાં થાક ન હાેય. થાક હાેય તાે આનંદ કેમ કહેવાય ર સંસારનું ગમે તેટલું સુખ હાેય, તાે પણ થાક આપે છે અને થાકની નિવૃત્તિ માટે નિદ્રા જોઇએ છે.

મત, વચન અને કાયાની પૌદ્રગલિક સુખ સંબંધે થતી પ્રવૃત્તિથી આનંદ કલ્પાતા હતા ત્યાં પણ થાકના અનુભવ થતાં તે આનદ મિચ્યા ઠર્યા. વળી તે આનંદ પરના આધારે થતા હાવાથી કલ્પિત અને પરાધીન થયા અને પરાધીનતાને આનંદનું નામ તા, માત્ર અવિવેકી મૂખે જ આપે. વિવેકી સલજન કદી ન આપે. ભગવાનના ભક્લતું આત્મ સંબાેધન

માટે,

નિવિ<sup>°</sup>કલ્પતા એ જ આનંદ. નિવિ<sup>°</sup>કલ્પતા એ જ આનંદ.

> તેથી હું નિવિંકલ્પતાને ચાહું છું. નિવિંકલ્પ સમાધિ ઈચ્છું છું. નિવિંકલ્પ જ્ઞાતા–દષ્ટા થવા ભાવું છે.

# [3]

હે આત્મન્ !

અત્યંત અત્યંત વિવેક કર, વિવેક કર. બાહ્ય રસાસ્વાદના ત્યાગ કર, ત્યાગ કર. પરમાર્થરસના શાંતપણામાં વૃત્તિને સ્થિર કર, સ્થિર કર. મૌન થા, મૌન થા. ચૈતન્યપ્રભુના ઉત્કૃષ્ટ સુવાસિત ગુણેાનું સ્મરણ કર. તે દિવ્ય ગુણેાના સ્મરણરૂપ દિવ્ય ધ્વનિમાં અનુક્રમે લીન થા. તેમાં સ્થિર થઈ અમૃતસાગરનું અવલાેકન કર. પરમ શીતળ એવા આત્માનંદના અનુભવ કર, અનુભવ કર.

🕉 શાંતિ: શાંતિ: શાંતિ:

ભક્તિમાર્ગ'નું રહસ્ય

#### 105

#### [8]

हे प्रियात्मन् !

જડ ઈન્દ્રિયાના જડ વિષયાનું તારે શું પ્રયાજન છે? કશું નથી. જગતનું આશ્ચર્ય મૂક. તેમાં કશું સુખ છે તે વિચાર. બાહ્યનું માહાત્મ્ય ભૂલ. તે માહાત્મ્યના દેનાર તું પાતે જ છેા, તારૂં નિધાન તારી પાસે જ છે, એ ન બૂલ.

બાદ્ય પદાર્થી કાંઈ કરજ પાડી કહેતા નથી કે હે જવેા ! તમે અમારા માહાત્મ્યને ઇચ્છેા, પ્રશંસાે નહિતર દુઃખી થશેા.

ખાદ્ય પદાર્થી તેા જેમ છે તેમ છે.

માહાસક્તિને લીધે તેમાં મહાત્મ્યના આરાપ છે.

તેને તું માહાત્મ્ય દેવાનું છેાડીશ તેા છૂટશે.

તેથી રાગદ્વેષ રહિત થવા**થી** તું સુખી થશે.

દ્હે આત્મન્!

તું સવ પ્રકારે શુદ્ધ, શુદ્ધ, પ્રકૃષ્ટ શુદ્ધ છેા.

તું પાેતે જ શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વામી છે.

એ સ્વામીના નિરંતર શીતળ સ્પર્શ, અલૌકિક દર્શન, સ્વભાવરમણુતારૂપ દિવ્ય સંગીત, પરમાત્કૃષ્ટ અનુપમ ગુણાની

જિજ્ઞાસુપણું પરદ્રવ્યનુ માહાત્મ્ય મદ પડવાથા છૂટવાથી અને સ્વદ્રવ્ય પ્રત્યે મહિમા આવી તે પ્રત્યે થવાથી સસુત્પન્ન થાય છે. , ત્યારે જ નિજદેાષ પ્રતિ અપક્ષપાત **છુદ્ધિ થાય છે**. પર દ્રવ્યનું માહાત્મ્ય વિચારબળથી છૂટે છે. વિચારબળ સત્સંગના સેવનથી સંપ્રાપ્ત થાય છે. સ્વદ્રવ્ય પ્રતિ લક્ષ સત્સમાગમના યેાગથી થાય છે.

સ્વરૂપદર્શન વિના તેમ થવું બની શકે નહીં. સ્વરૂપદર્શન પરદ્રવ્યના ત્યાગથી ને આંતર્વિચારથી થાય. પરદ્રવ્યના ત્યાગ જિજ્ઞાસુપણું આવ્યા વિના સંભવે નહીં. જિજ્ઞાસુપણું પરદ્રવ્યનું માહાત્મ્ય મંદ પડવાથી અને છૂટવાથી અને સ્વદ્રવ્ય પ્રત્યે મહિમા આવી તે પ્રત્યે લક્ષ

# [પ]

આનંદસ્વરૂપ શુદ્ધાત્મા. આનંદસ્વરૂપ શુદ્ધાત્મા. આનંદસ્વરૂપ શુદ્ધાત્મા.

પ્રલુની આજ્ઞાલક્તિથી તેમજ....

અનુપમ સુવાસ અને અમૃતમય માન'દરસની મધુરતાનેા ગ્રાહક થા, તેમાં વૃત્તિને જોડ અને ઇમ્છાનેા વાસ પણુ ત્યાં જ સ્થિર કર.

લગવાનના લક્તનું આત્મસંબાધન

સ્વભાવે છે તેવા થા.

પરમ દુર્લંભ ઐવા સત્સંગ અને સત્સમાગમના યેાગે સત્પાત્રતાનું જન્મવું ને વૃદ્ધિ પામવું સુલભતાથી થાય છે. સુપાત્રતા વધતાં સ્વસ્વરૂપ યથાર્થ સમજાતું જાય છે. સમજાયા પછી અંતર્શાધ શરૂ થાય છે.

સ્વરૂપપ્રાપ્તિ માટે ઝુરણા થાય છે, ત્યારે, નિજભાવ ને પરભાવથી છૂટા પડવાના આરંભ થાય છે, સ્વ–પરના વિવેકના ઉદય થાય છે.

વીર્યખળ વધતાં સ્વભાવ તરફ ઉપયાગ વળે છે અને....

#### [१]

હું સર્વથી સર્વ પ્રકારે ભિન્ન છું. હું ચૈતન્યસ્વરૂપ અવિનાશી આત્મા છું. મારા શુદ્ધસ્વરૂપ વિના એક પરમાણું માત્ર મારૂં નથી. હું કેવળ જ્ઞાતાદેષ્ટારૂપ છું, તેમ જ થઉં. હું સ્વરૂપે રાગદ્વેષ રહિત છું, તેથી રાગ રહિત વીતરાગ થઉં. કુર્મના ઉદ્દયે મન, વચન, કાયાની જે કાેઈ પ્રવૃત્તિ થાય તેના કત્તાં-ભાેક્તા હું નથી. તેને માત્ર જોયા કરૂં. જ્ઞાતા– દષ્ટા રહું. કર્મના ઉદ્દયે થતી અવસ્થામાં ઉદાસીન રહું. હુર્ષ-વિષાદ કરૂં નહીં. ઠીક–અઠીક માનું નહીં. સર્વ જીવા કર્માધીન છે.

ભગવાનના ભક્તનું આત્મસંબાધન 906 કર્મના ઉદયાનુસાર તેમની પ્રવૃત્તિ છે. તે પ્રત્યે રાગદ્વેષ કરું નહીં. વિના માગ્યે કાેઇપણ જીવને સલાહ સૂચન કરૂં નહીં. માગ્યેથી જિનમત અનુસાર ભગવાનના સિદ્ધાંત લક્ષમાં રાખી કલ્યાણુરૂપ થાય તેમ કહ્રું. અસત્ય–માયા–કપટ સેવું નહીં. ન સમજાય ત્યાં મૌન રહું. બીજા કેમ મારૂં માનતા નથી એવા વિકલ્પ કરૂં નહીં. બીજા મારૂંમાને છે તે ઠીક છે એવા ભાવ કરૂં નહીં. આમ હાેય તેા ઠીક એવી ઇચ્છા કરૂં નહીં. આમ ન હાય તાે ઠીક એવી આશા કરૂં નહીં. વિના કારણ બાેલું નહીં, વાત કરૂં **નહીં, વિકથામાં** રસ લઉં નહીં. **બાલવાના પ્રસ** ગે સત્ય, પ્રિય ને હિત**રૂપ** કહું. અસત્ય, હિંસા, ચારી, મૈશુન ને પરિગ્રહ કરી આત્માને અંધનમાં નાંખુ નહીં. સત્ય, અહિંસા, અસ્તેય, પ્રદ્વાચર્ય ને નિષ્કિંચનત્વને ખુબ વખાણું, તેના આશ્રય કરૂં, તેનું સેવન કરૂં. ઉદય કર્માને સમભાવે વેદી, કરજ ચૂકવી દઈ ઋણુ**મુક્ત થ**ઉં મારૂં શુદ્ધ કૈવળજ્ઞાન સ્વરૂપ પ્રગટ કરું.

१८०

મારા અખંડ અન્યાબાધ સુખના લાકતા થઉં.

આનંદ. આનંદ. આનંદ.

#### [ ७ ]

ર્હે આત્મન્ !

આ વચના તારા કલ્યાણુ માટે ખૂબ લક્ષમાં લેવા જેવાં છે. તેમ થવા માટે ખૂબ પુરૂષાર્થ ઉપાડ. સિદ્ધિ મળશે.

સરળ અને નમ્ર સુભાગી છે, કારણ તેઓ ભગવાનના ઉત્તમ ગુણેાના પ્રેમી વારસદાર થાય છે.

સ**હર્મ પ્રેમી,** જિજ્ઞાસુ અને પિપાસુ ભાગ્યવંત છે, **કેમકે તેએા** સંતાેષ અને શાંતિના અધિકારી બને છે.

દયા, શાંતિ અને ક્ષમાના ધારક પવિત્રતાને વરે છે, અને પવિત્ર હુદયી ભાગ્યશાળી છે, કારણુ કે તેઓ ભગવાત્રનાં દર્શન કરે છે, અને કૃતાર્થ થાય છે.

લાેક નિંદે, અપમાન કરે, ધિક્કારે અથવા વિવિધ પ્રકારે કષ્ટ આપે તે છતાં જે ભગવાનની આજ્ઞાને આધીન રહી સમતાભાવે વેદી સહન કરે છે તે પરમ ભાગ્યવંત છે. કારણુ કે કરૂણાસાગર ભગવાન તેના અત્યુત્તમ બદલા આપી તેને પરમ આનંદિત કરે છે. વિનમ્ર થઈ મૃત્યુ પર્ય ત ભગવાનની આજ્ઞાનું એકધારૂં આરાધન કરનાર નિશ્ચયે આત્મદશાની ઉંચી પાયરી પર આરાહણુ કરે છે અને સુખી થાય છે.

## [&]

હે આત્મન્!

તમે શાંતસ્વરૂપ છેા. શાંત થાએા, શાંત થાએા. તમે શીતળસ્વરૂપ છેા. શીતળ થાએા, શીતળ થાએા. તમારા સહજ શાંત શીતળ સ્વભાવનાે અનુભવ કરાે. તેથી કેવળ પરમાનંદ અનુભવશાે.

કેમકે તમે સ્વભાવે પરમાન**ંદરૂપ છે**ા.

આહ્ય શાંતિનું તમારે શું પ્ર**યાેજન છે ? સહજ શાંતિ ઇ**ચ્છાે. આહ્ય શીતળતાને તમારે શું કરવી છે ? સહજ શીતળતા ઇચ્છાે. આહ્ય આનંદનું તમારે શું કામ છે ? સહજ આનંદ ઈચ્છાે. તેમ થવા માટે ભગવાનની કૃપા મેળવાે.

તે મેળવવા માટે ભગવાનને રાજી કરા.

રાજી કરવા માટે ભગવાનની આજ્ઞાનું આરાધન ક<mark>રેા.</mark> આરાધન કરવા, મન, વચન, કાયા તેમના ખાેળામાં *અપ<sup>°</sup>ણુ કરેા.* 

ભગવાનમાં પ્રેમ કરા, શ્રદ્ધા કરા,

X

X

ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

તેમના ગુ**ણેાની પ્રા**પ્તિ માટે સુદઢ ભાવના કરા, વિનંતિ કરાે. તેમના સ્વરૂપમાં ભળવા માટે પ્રાથ'નામાં લીન થાએા.

ભગવાન પરમાત્મા અન'ત જ્ઞાનનાે પ્રકાશ હાેવાથી જેટલા પ્રમાણુમાં આપણુ તેની સાથે આત્મિયતા કેળવીએ તેટલા જ પ્રમાણુમાં ઉચ્ચતમ પ્રજ્ઞા આપણામાં અને આપણા દ્વારા વ્યક્ર્ત થવા માંડે છે.

પ્રાર્થનાનું ઉત્કૃષ્ટ સ્વરૂપ એ છે કે પ્રાર્થનાકાર પાતાના વ્યક્તિત્વને ભૂલી જાય છે અને ભગવાનના સ્વરૂપમાં સ્થિર થઇ લીન થાય છે.

ત્યારે પ્રાર્થ'ના પરાલક્તિનું નામ પામે છે, અને પરાલક્તિ એ આત્મા ને પરમાત્માની એકતારૂપ છે.

#### [૯]

હે આત્મન્!

922

ભગવાનનાં વચનમાં શ્રદ્ધા કરી મુગ્ધ રહેશા, તાે તમે ભગવાનના સાચા ભક્ત થઈ શકશા. તેમ કરવાથી ભગવાન પ્રેરણા આપશે, માર્ગદર્શન આપશે. તેથી તમે સત્યને ઓળખશા. સત્ની ઓળખાણુ મુક્તિ અપાવશે. તમે ભક્તમાંથી ભગવાન અનશા.

х

લગવાનના લક્તનું આત્મસંખાધન

ભગવાનનું વચન સદાય જીવંત ને શક્તિવંત છે. બ્રેધારી તીક્ષ્ણુ તરવાર કરતાં અતિ તીક્ષ્ણુ છે, દુર્ગંમ્ય છે. સદૂગુરુના અવલંબને તે સમજાય છે અને સ્વપરનાે ભેદ સુલભતાથી થાય છે.

એવાે એકેય ભાવ નથી જે તેમાં પ્રકાશિત ન થાય.

આરાધન બળથી સમસ્ત પદાર્થો, પદાર્થોના સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ ભાવા ને ગુપ્ત લેદાે પ્રગટ થાય છે.

આ છે ભગવાનની કૃપાનું કળ, ભગવાનની શાંતસ્વરૂપ વાણીનું માહાત્મ્ય અને ભગવાનની નિષ્કામ ભક્તિનું પ્રભુત્વ.

#### [ ૧૦ ]

હે આતમા !

જ્ઞાની ભગવ તે!એ અનુભવ કરી આ વચને! કહ્યાં છે, તે પર વિચાર કરી અંતરમાં ઉતાર. ભગવાનમાં પૂર્ણુ પ્રેમથી શ્રદ્ધા કરે!. સમ્યક્ષ્ પ્રતીતિ બળવાન તેટલી વેદવાની શક્તિ બળવાન. સંકલ્પ-લિકલ્પ કર્યા વિના ઉદયાનુસાર વર્તવાની ટેવ પાડે!. ઉદ્દયને સમતાથી વેદે તેને નવા કમ<sup>6</sup>નું બંધન નથી. રાગદ્વેષનાં બંધન એ જ ઝાણાનુબંધ છે. ઝાણાનુબંધ ચૂકવ્યા વિના મુક્તિ નથી. અને મુક્તિ વિના સુખ પણ નથી.

**X** . . . . . . . .

х

X

લક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

X

૧૮૪

સદ્દચિંતન માટે એકાંતવાસને વખાણુા. જે જેનું ધ્યાન કરે તે તેવેા થઈ જાય છે. માટે જેવું ઇચ્છાે છેા તેવું વિચારા. મળશે.

×

બીજાનું તારે શું કામ ? તું તારૂં સંભાળ. તારે થવું છે પૂર્ણુ નિષ્કામ, તારૂં પદ અજવાળ.

# [ ૧૧ ]

हे आत्मन!

X

ભગવાનની કૃપાનું ફળ તાે જાે. કેવું આશ્ચર્યકારક છે ! થાેડા પણ પ્રેમ આપતાં પ્રેમીને ઉપર ખેંચે છે. કેવડું માટું ફળ ! ભગવાન કેવા વત્સલપૂર્ણ છે !

રાઈ જેટલી શ્રદ્ધા કરતાં તેને વિશાળ વૃક્ષમાં ફેરવી નાંખે છે. ભગવાન કેવા શક્તિશાળી છે!

સ્વલ્પ અપ<sup>e</sup>ણતા કરતાં અધિક લાભથી નવાજે છે. ભગવાન કેવા ઉદાર છે !

પ્રાર્થ'ના કરી માગતાં ભગવાન અધું આપે છે. ભગવાન કેવા રૂડા છે!

ભગવાનનું શરણુ કષ્ટ, દુઃખ ને મરણુનાે નાશ કરે છે. ભગવાન કેવા મરણુમારણુ છે !

દ્રવ્યકર્મથી ભિન્ન હું આત્મ સ્વરૂપ ભાવકર્મથી ભિન્ન હું આત્મ સ્વરૂપ નાકમધી ભિન્ન હુઁ આત્મ સ્વરૂપ સર્વ જીવેાથી પર હું શુદ્ધ ચિદ્રપ જડ દ્રવ્યાથી પર હું શુદ્ધ ચિદ્રપ સર્વ ભાવેાથી પર હું શુદ્ધ ચિદ્રપ

#### આત્મપ્રકાશ

#### [92]

આપ નિત્ય સનાતન છેા, તેથી આપની તુષમાનતા પણુ નિત્ય ને સનાતન છે.

જગત અનિત્ય અને અશરણ હાઇ તેની તુષમાનતા પણુ અનિત્ય અશરણરૂપ છે.

મારે જગતની તુષમાનતાને શું કરવી છે ?

મારી આત્મેચ્છાનાે વાસ પણુ ત્યાં જ હાે.

હું આપની તુષમાનતા જ ઈચ્છું છું.

માટે હે કુપાનાથ !

અહેા! ભગવાનની ઠેવી અસીમ કપા!

ભગવાન કેવા તરણતારણ છે! ભગવાનના ભક્ત સુક્ત થઇ ભગવાન થાય છે.

ભગવાનના ભક્તનું આત્મસંધાધન ૧૮૫ ભગવાનના સાથ ભવસસુદ્રથી તારી ઉત્કૃષ્ટ સિદ્ધિ આપે છે.

. •

| શાત સ્વરૂપ હુ      | ચતન ભાવ         |
|--------------------|-----------------|
| સમતા રૂપ હું       |                 |
| ચેતન ભાવ હું       | ચેતન ભાવ        |
| ત્તાયક ભાવ હું     | જ્ઞાયક ભાવ      |
| પરભાવથી મુક્ત      | ડું આત્મ સ્વરૂપ |
| કેવળ અસંગ હું      |                 |
| અસંખ્ય પ્રદેશી હું |                 |
| નિજ અવગાહના        | પ્રમાણુ સ્વરૂપ  |
| અજરામર ધ્રુવ       | શુદ્ધ સ્વરૂપ    |
| સ્વપર્યાય પરિણોમી  | સમયાત્મક રૂપ    |
| શુદ્ધ ચૈતન્ય હું   | આત્મ સ્વરૂપ     |
| નિવિ'કલ્પ દષ્ટા    | હું સ્વ સ્વરૂપ. |

| હું છું ચેતન<br>ત્રિકાળી નિર્મળ<br>ચૈતન્યઘન હું                      | બુદ્ધ સ્વરૂપ                  |
|----------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| અખંડ કેવળ<br>શુદ્ધ નિરંજન જ<br>અમલ અરૂપી                             | જ્ઞાન સ્વરૂપ<br>∗યેાતિ સ્વરૂપ |
| અવિનાશી હું<br>અજરામર હું<br>સહજાન દ હું<br>પરમાન દ હું              | જ્ઞાયક ભાવ                    |
| રાંત સ્વરૂપ હું<br>શાંત સ્વરૂપ હું<br>શીત સ્વરૂપ હું<br>સમતા રૂપ હું |                               |
| ચેતન ભાવ હું                                                         | ચેતન ભાવ                      |

१८६

ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

# ભકતનાં વિચાર-પુષ્પો....



ભક્ત જ્યારે ચિંતનની ઊડી ગુકામાં પ્રવેશ કરે છે ત્યારે ચિંતનની ચિનગારીએા પ્રકાશ પાથરી હુદય ગુકાને અજવાળે છે. તે તેના હુદયાકાશને પ્રકાશિત કરી ઉજવળ ને ધવળ પવિત્રતાથી દેદીપ્યમાન કરે છે.

ભક્રત જ્યારે વિચારસાગરમાં ડૂખકી મારી ઊંડાે ઉતરે છે ત્યારે રંગબેરંગી, આકર્ષંક, રમણીય વિચારમાતી ભગવાનની કૃપાથી મેળવવા સમર્થ થાય છે, અને તે તેના આત્માને ઉપકારી થાય છે.

ભક્ત જ્યારે સુંદર વિચારબગીચામાં પગલાં માંડી ડગ ભરે છે, ત્યારે તેની દષ્ટિ વિવિધ ર'ગેાથી સુશાભિત અને અનુ પમ સુગંધથી સુવાસિત પુષ્પા પર પડે છે અને તેને લલચા-ઇને ચૂંટે છે. તે પુષ્પા પરના માહ તેના જીવનનું વહેણુ બદલાવે છે.





# **બક્તનાં વિચાર–પુ**ષ્પાે

\* લાખેણી ક્ષણ ક્ષણ જાય છે, તેને સદુપયાગ કરે.
 \* કાળ વણ્યાલ્યા ચાલ્યા જાય છે, એક ક્ષણ પણ પાછી
 આવતી નથી. પાછળથી પસ્તાવું ન પડે એવું કરા.

- \* સમજી <mark>સમજ્યા પછી</mark> જરાય પ્રમાદ કરતા નથી. અણુસમજુ પ્રમાદનું સ્વરૂપ સમજતા નથી. પ્રમાદના છેદનું ઉત્તમ કા**રણુ સ**ત્સમાગમ છે.
- ∗ પરભાવ, રાગદ્વેષ એજ ગતિ–આગતિના હેતુ છે. આત્મલક્ષે જેટલા રાગદ્વેષ ઘટ્યા તેટલે અંશે પ્રલુકૃપા.
- ⊭ જીવના અનાદિના <mark>ગુપ્ત શ</mark>ત્રુએો છે, રાગ અને દ્વેષ. તે બ`નેનેા વિસ્તાર **અન`ત છે.** તે અતિ સૂક્ષ્મ **અને ગહન** છે. તેનાં મૂળ ખૂબ ઊઠાં છે.
- \* રાગદ્રેષના સદ્ભાવમાં આત્મા પાતાના ચંદ્રથી પણુ અન તગણા અધિક શીતળ પ્રકાશનાે ઉઘાડ કરી શકતાે નથી. તેના ઉપશાંત થવાથી, ક્ષય થવાથી આત્મા પ્રકાશિત થતાે જાય છે ને પાતાની દશાની પ્રતીતિ આપતા જાય છે.

\* જ્ઞાની ભગવ તાએ રાગ અને દ્વેષને મહા વિષધર સપં, ધાડપાડુ ડાકુ, ચાર અને ડરપાક વૈરીની ઉપમા આપી છે તે ઠીક જ છે, એવા શત્રુઓને કેમ સાંખી લેવાય ? સંસાર–વ્યવહારમાં એવા જીવાના ત્રાસ કાેણુ સહે છે? કાેઇ નહીં. તા પરમાર્થ આ ગુપ્ત રિપુઓના નાશ કરવા.

અવશ્ય ઘટે છે.

- \* અંતરંગ શત્રુના નાશથી બાદ્ય શત્રુએા જલદી જીતાય છે અને શરણે આવે છે.
- \* હે આત્મા ! તું માહ ન કર, રાગ ન કર, દ્વેષ ન કર; માહ ન કર, રાગ ન કર, દ્વેષ ન કર.
- \* પરના દેષ જેવા નહિ, પરના દેષ જેવાથી તે દેષે પાતામાં આવે છે. તેથી આત્મા મલિન થાય છે. લગવાનના પ્રેમીએ કાેઇની નિંદા કરવી નહિ. નિંદા એ વિષ્ટા સમાન છે. નિંદા કરનાર વિષ્ટાની દુર્ગ'ધને અનુભવ કરે છે.

\* પાતાના દાેષને ઐાળખીને તેને ટાળવા. ઐાળખવા માટે અપક્ષપાતપણુ વિશાળ ખુદ્ધિ રાખવી, હુદયની કાેમળતા-સરળતા રાખવી જેથી સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ દાેષ પણુ જોઈ તેને દૂર કરી શકાય. સ્વદાેષ કદી ઢાંકવા નહિ. ક્રોધ, ઈર્ષ્યા, અસૂયા, અહંકાર આદિ દાેષા અગ્નિની જવાળા જેવા છે, તે આત્માને તપ્તાયમાન કરે છે. તેનાથી ખચવું.

- \* ભગવાનરૂપ સત્પુરૂષેાના ગુણ્રેાનું સ્મરણુ કરવું. સ્મરણુ, ચિંતન કરવાથી તે ગુણ્રાે પાતામાં આવે છે. તેથી આત્મા વિશુદ્ધ થઈ પવિત્ર થાય છે. ગુણ્રાે પ્રાપ્ત કરનાર પવિત્રાત્મા દિવ્ય સુગંધનાે અનુભવ કરે છે. ભગવાનરૂપ 'પ્રશસ્ત' પુરુષની ભક્તિ કરા, તેનું સ્મરણુ કરા, તેનું ગુણ્ચિંતન કરા.
- \* સવે ગુણા એક સમ્રાટ શાંત ગુણમાં સમાય છે.

" શાંતપણું પ્રાપ્ત કરવાથી જ્ઞાન વધે છે. "

- " આત્મસિદ્ધિ માટે દ્વાદશાંગીનું જ્ઞાન જાણુતાં ઘણુે। વખત જાય, જ્યારે એક માત્ર શાંતપણું સેવ્યાથી તરત પ્રાપ્ત થાય છે. "
- '' જીવ જ્ઞાનીની આજ્ઞા પ્રમાણે શાંતપણામાં વિચરે તે। અંતર્સું હૂર્તમાં સુક્રત થાય છે. "

" જ્ઞાનીઓ જો કે વાણુિયા જેવા હિસાબી ( સૂક્ષ્મપણુ શાધન કરી તત્ત્વા સ્વીકારનારા) છે, તા પણ છેવટે લાેક જેવા લાેક (એક સારભૂત વાત પકડી રાખનાર) થાય છે. અર્થાત્ છેવટે ગમે તેમ થાય તા પણ એક શાંતપણાને ચૂકતા નથી, અને આખી દ્વાદશાંગીના સાર પણ તે જ છે." —આત્મત્તાની શ્રીમદ્દ રાજ્ય દ્વજી

અહા, કેવાે અદ્લુત છે શાંતિ ગુણુનાે મહિમા !

શ ંગાર, વીર, કરૂણા, હાસ્ય, રૌદ્ર, બિભત્સ, ભય, અદૂભુત અને શાંત એ નવે રસમાં શાંતરસ ઉત્તમ છે. શાંતરસ એ અમૃતરસ છે, અનંત આનંદ મેળવવાનું સાધન છે; શાંતરસ સહજ છે, સુગમ છે, સ્વચ્છ છે, નિર્મળ છે; સર્વ રસોનો સાર છે અને તેથી રસાધિરાજ છે. તે મેળવવામાં શરીરને કષ્ટ પડતું નથી, મનને ચિંતામાં નાંખવું પડતું નથી, અને અન્ય સાધનાની જરૂર પડતી નથી.

" સવ<sup>°</sup> મંગલ નિધો દ્રદિ યસ્મિન્, સંગતે નિરુપમં સુખમેતિ; સુક્રિત શર્મ ચ વશીભવતિ દ્રાક્, તં બુધા **ભ**જત શાંતરસેન્દ્રમ્."

અર્થાત્ સર્વ મંગલને નિધાન એવે શાંતરસ જેના હુદયમાં પ્રાપ્ત થાય તે નિરુપમ સુખને પામે છે અને સુક્રિતનું સુખ એકદમ તેના કબજામાં આવી જાય છે. માટે દે વિછુધજના, એવા શાંતરસેશ્વરને તમે ભજે, તેને જ સેવેા, તેને જ આરાધા, તેને જ ભાવા.

#### \* ભાવના તેવી સિદ્ધિ

રૂડા પુરૂષેાએ નિષ્કારણુ કરૂણુા કરી જીવના કલ્યાણુાથે' એક સાદેા, સરળ અને સુગમ ઉપાય પ્રબાેષ્યા છે કે– જેવી ભાવના તેવી સિદ્ધિ. આ સિદ્ધાંત અખ'ડ, અબા . લક્તનાં વિચાર–પુષ્પેા

ધિત અક્ર છે. તેના સેવનથી સહુ કાેઇ ઇષ્ટ મેળવી શકે છે.

\* ભગવાને વિચારની અચિંત્ય શક્તિ દીઠી છે અને તેમ કહી બતાબ્યું છે. આ વાત સહુને અનુભવગમ્ય પણ છે. માટે પરમાર્થને જો ઇચ્છતા હા તા તેના વિચારમાં અપ્રમત્ત રહેવું, તે જ સ્વ-પરના વિવેકવિચારના ભાવમાં રમવું, ખંત, ધીરજ અને ઉત્સાહથી પ્રવર્તવું કાંઈ ધન્ય પળે એક સમય એવા આવી જશે જ્યારે આત્મા તે ભાવે પરિણુમશે, આત્મા આત્મભાવે પરિણુમશે, આ જ સિદ્ધિના મંગળ પ્રારંભ. આત્મજ્ઞાન પણ તેવા જ ક્રમે થાય છે. આગળની દશા તે જ શક્તિથી વધે છે. એટલે કે સ્વ-પર વિવેકરૂપ ભેદજ્ઞાનના વિચારથી વધે છે.

\* સત્ના સતત વિચાર સત્ પ્રત્યે લઇ જાય છે, શાંતિના સતત વિચાર શાંતિના અનુભવ કરાવે છે. અખંડ દિવ્ય જીવન માટેના વિચાર શાશ્વત જીવન આપે છે. શાશ્વત સુખપ્રાપ્તિના વિચાર શાશ્વત સુખ અપે છે.

\* સંસારના સતત વિચાર સંસાર આપે છે. ક્રોધના નિરંતરના વિચાર ક્રોધ કરાવે છે. તે પ્રમાણે માન, માયા, લાભના વિચારનું ફળ મળે છે. સંસારથી છૂટવાના વિચાર સંસારથી છેાડાવે છે.

\* જેટલે અંશે રાગનું મંદપણું તેટલે અંશે શાંતપણું.

For Personal & Private Use Only

968

જેટલે અંશે રાગનું તીવ્રપણું તેટલે અંશે શાંતિનું ભંગપણું માટે શાંતિના ચાહકે રાગના ત્યાગના ક્રમ સેવવા રાગ (પ્રેમ) કરવા તા સત્પુરૂષ પ્રત્યે કરવા અને અંતે રાગને વીતરાગભાવમાં પલટાવવા.

- \* ચૈતન્યસ્વરૂપ શાંત ને વીતરાગભાવના સ્વભાવવાળુ છે. તે સ્વરૂપનું ઉપયાગપણે ધ્યાન કરવું. તેથી આત્મશુદ્ધિ અને આત્મસિદ્ધિ પમાય છે. સર્વ જ્ઞાનીએાએ તેમ જ કર્યું છે.
- \* કારણ–કાર્યંભાવને ખૂખ સૂક્ષ્મતાએ ને ઉપયાેગની તીક્ષ્ણુ-તાએ વિચારવાથી ઘણુા ભેદેા ખુલ્લા થતા જાય છે. રહસ્યાે સમજાય છે ને જ્ઞાનની વૃદ્ધિ અને નિર્મળતા થાય છે.
- \* આત્માર્થના ઈચ્છુકે માનાર્થ તજવા જોઇએ. માનાર્થના ઇચ્છુકે આત્માર્થની અપેક્ષા ન રાખવી.
- \* અહેા ! આશ્ચર્ય છે કે એક તણુખલાના બે ટુકડા કરવાની શક્તિ જેનામાં નથી એવા આ શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્મા અનંત શક્તિના ધણી છે.

એક વખત જો તે જાગૃત થાય અને પાેતાના સ્વરૂપને, ભગવાનને યથાર્થ પણે તન્મય ઉપયાગપણે ધ્યાવે તા બે ઘડીમાં માક્ષ પામે.

\* અંતર્ધાન થયેલા આત્માને પ્રગટ કરા.

## ભક્તનાં વિચાર–પુષ્પેા

વિસારી મૂકેલાનું સ્મરણુ કરા. બિચારા કેદમાં પુરાયેલા દુ:ખીને છેાડાવા ત્રિવિધ તાપાગ્નિથી બળતાને શીતળ કરા. દુ:ખથી કચડાયેલાને સુખી કરા. રાગદ્વેષથી પ્રજ્યલિત અગ્નિને શાંત કરા.

- \* તેમ કરવા માટે ભગવાનને શરણે જાઓ. તેમની પાસે પ્રેરણા માગેા, માર્ગદર્શન માગેા, શક્તિઓ માગેા ને પુરૂષાર્થ કરા. તેમની આજ્ઞાનું એક નિષ્ઠાએ આરાધન કરા.
- \* મહત્ પુષ્ટયાદય હેાય ત્યારે જ ભગવાનરૂપ સત્પુરૂષની પ્રત્યક્ષ આજ્ઞા મળે છે. પ્રત્યક્ષ આજ્ઞાની પ્રાપ્તિ તે સત્પુરૂષની કૃપાદષ્ટિ. કૃપાદષ્ટિ એ જ કલ્યાણના હેતુ.
- \* સમ્યક્ શ્રદ્ધા એ માેક્ષના પાચા છે. અને એ જ કેવળજ્ઞાન સુધીના મિનારા છે. માટે શ્રદ્ધા એ વાસ્તવિક જીવન છે. જેણે શ્રદ્ધારૂપ અમૃતરસનું પાન નથી કર્સું તેનું જીવન નિષ્ફળ છે.
- \* શ્રદ્ધા એ જીવન છે, શંકા મૃત્યુ છે. શ્રદ્ધા એ પ્રકાશ છે, શંકા અંધકાર છે. શ્રદ્ધા એ પ્રેમ છે, શંકા દ્વેષ છે. શ્રદ્ધા એ સુણુદ્ધિ છે, શંકા દુર્ણુંદ્ધિ છે.

**સક્તિમાર્ગ** નું રહસ્ય

- \* જેમ જેમ પરિણામ શુદ્ધ થતા જાય છે, તેમ તેમ સૂક્ષ્મ રીતે શ્રદ્ધા વધતી જાય છે.
- \* ભગવાન તેા એમ કહે છે કે એ તમે રાઇના દાણા જેટલી પણ શ્રદ્ધા રાખશાે તાે તમારે માટે કાેઇ વસ્તુ અશકય નથી. નાનાે એવા અગ્નિનાે તણુખાે માટી ઘાસની ગંજીને બાળે છે, તેમ તણુખારૂપ શ્રદ્ધા કર્મનાં પુંજને બાળવા સમર્થ થાય છે.

આ શ્રદ્ધા, સ્વરૂપ શ્રદ્ધા, સ્વરૂપપ્રતીતિ, સ્વસ્વરૂપનેા નિશ્ચય કરાવી પૂર્ણ શુદ્ધ સ્વરૂપ પમાડે છે, આવું સમ્યક્ષ્ શ્રદ્ધાનું બળ છે.

- \* ભગવાન કહે છે કે જો તમે શ્રદ્ધા રાખી મારા સ્વરૂપમાં વાસ કરશા અને મારા વચના તમારામાં વાસ કરશે, તા જે કાંઈ તમે ઈચ્છશા તે અવશ્ય મળશે.
- સત્ય તે એ છે કે, આપણે કલ્પીએ તેનાં કરતાંય ભગવાન રૂડા છે. ભગવાન અતિ અતિ રૂડા છે.
- \* જો એવા રૂડા ભગવાનના સ્વરૂપમાં સાચાે પ્રેમ હાેય, સાચી શ્રદ્ધા હાેય, સાચાે અપ<sup>6</sup>ણુભાવ હાેય, તાે આપણી ઇચ્છા કરતાં અનેકગણું તેએા આપવા ઇચ્છે છે. અને તેથી ઉત્તરાત્તર આત્મવિકાસ વર્ષમાન પામે છે.

ભક્તનાં વિચાર–પુ•પેા

ભગવાન તેા અમૃતસાગર છે, જે રસ જગતનું છવન
 છે, તે તેનેા નિરંતર વહેતા ઝરા છે.
 જે કાઇ તે રસનું પાન ક્રરે છે તે શાશ્વત સખને વરે છે.

\* ભગવાન ચર્મચક્ષુથી નેઈ શકાતા નથી. પરંતુ જે કાંઇ પ્રેમથી ભગવાનની ભક્તિ કરે છે, પ્રાર્થના કરે છે, તેને ભગવાન પ્રત્યક્ષ દર્શન આપી કૃતાર્થ કરે છે. ભગવાનના દિવ્ય, અલૌકિક, મહા તેજસ્વી સ્વરૂપના દર્શન કરવાં હાય તેલે હુદયને ભગવાનના સતત વિચારથી ભાવિત કરવું, તે ભાવમાં અપ્રમત્ત રહેવું, અન્ય ભાવેા ભગવાનને અપ'ણ કરવા. તેમ કરવાથી ભગવાન પ્રસન્ન થાય છે ને કપા વરસાવે છે.

- \* પરમાર્થ માર્ગ ની એક અજબ વિચિત્રતા છે, અને તે વ્યવહારમાર્ગ થી સ્પષ્ટ ભિન્ન પડે છે. આ માર્ગ માં પાતાની કલ્પના-બુદ્ધિના ત્યાગી થઈ, બધું ભગવાનને આશ્રયે છેાડી બુદ્ધ થાય છે, તેને ભગવાન શુદ્ધ બુદ્ધ બનાવે છે, ભગવાનના જ્ઞાનમાં જગતનું ડહા પછ્ય મૂર્ખાઇ દેખાય છે.
- ભગવાનની તેા એવી લીલા છે કે જે લઘુ થાય છે તેને
  ભગવાન ગુરૂ કરે છે.
  જે ગુરૂ થાય છે તેને ભગવાન લઘુ કરે છે.

\* જે લઘુ, નમ્ર, અભિમાન રહિત થતા જાય છે, તેને

ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

ભગવાન પાતાના વૈભવના ગુપ્ત અખૂટ ભંડારમાંથી રત્ના આપે છે ને શાંતિ અપે છે.

- \* જે ગુરૂ, માેટા, અભિમાની થતાે જાય છે તેને ભગવાન સંસારમાં રખડાવી તેનાં કર્માનું ફળ ભાગવાવી, લઘુ કરે છે.
- \* ભગવાન સર્વ<sup>°</sup>શક્તિમાન છે. તેએા બધું કરવા સર્વ સમર્થ છે. તેમની કૃપા તેમના જેટલી જ બળવાન છે. તેમણે પ્રરૂપેલાે ધર્મ સવેર્ાિકૃષ્ટ મંગળ છે.
- \* જેને ત્યાં કલ્પવૃક્ષા ચાકર છે, ચિંતામણી દાસ છે, કામ-ધેનુ દાસી છે એવા.... હે કલ્યાણમૂર્તિ ધર્મ ! તું તારા આશ્રિતને કશું સુખ ન આપી શકે ? સ્વર્ગ ને ઠેઠ માક્ષ સુધીનું સુખ આપવા તું સમર્થ છે. માટે હે શાંતસ્વરૂપ ધર્મ ! હું તને નમસ્કાર કરૂં છું, વંદન કરૂં છું. એ પરમ ધર્મ ને પ્રકાશનાર, વીતરાગ ભગવંત, સહજાત્મ-સ્વરૂપ પરમગુરુ શ્રી દેવાધિદેવને પણ અત્યંત ભક્તિથી કાટિ કાટિ વંદન કરૂં છું.
- \* હે પરમ ઉપકારી સવેત્કિષ્ટ સુખના હેતુભૂત ધર્મ ! કયા શબ્દેાથી તારા ગુણુગ્રામ કરૂં !

- તું સુખનેા મહા હમ્ય'(મહેલ) છે. ધર્મ વિના સુખ નથી. તું વેદનાના અવસરે શાંતિ આપનાર છે. તું સુખના સમયે સુખની વૃદ્ધિ કરનાર છે. હે વીતરાગ ધર્મ ! મને તમારાે સદાય આશ્રય રહાે !
- \* હે મંગળમય ધર્મ ! તારા પ્રભાવ અદૂભુત છે. તારા પ્રભાવ બાહ્ય ને અભ્યંતર રીતે અનુભવાય છે. મુખ શાંત ભાવની રેખાઓથી ચળકે છે. કપાળે તેજસ્વીતાના પ્રકાશ પથરાય છે. ચક્ષુ અમીરસથી ભીના થઈ નિર્દોષતાથી ચમકે છે. વાણીમાં મીઠાશ અને માધુર્ય ઉભરાય છે. વાણીમાં મીઠાશ અને માધુર્ય ઉભરાય છે. વાણીમાં સીઠાશ અને માધુર્ય ઉભરાય છે. વાણીમાં સિઠાશ અને માધુર્ય ઉભરાય છે. વાવના સહજ સંયમ વર્ધમાન થતા જાય છે. ચિત્ત સ્થિર, સ્વસ્થ ને શાંત થાય છે.

વિષમ નિમિત્તો અસર કરવા સમર્થ <mark>થતાં નથી</mark>. હુદય પવિત્રતાના વાસથી કાેમળ, સરળ અને પ્રેમાળ બને છે.

- ∗ ભગવાનના દ્રો<mark>હી થઈ તેને નારાજ કરવા કરતાં આ</mark>ખું જગત દુશ્મન અ<mark>ની</mark> વિમુખતાએ વતે<sup>૧</sup> તે વધુ પસ**ંદ** કરવા ચેાગ્ય છે.
- ∗ ભગવાન એક તેજસ્વરૂપ સાચા ભાૈમિયા અને સર્વદા સહાયક સાથી છે, તાે પછી તેના આશ્રિતને કાેના ભય હાેઈ શકે **ક**ે

## **શ**ક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

- \* ભગવાનનું વચન છે કે તમે નમ્ર અને શાંતિપ્રિય થશે। તે। હુ તમારી સ.ચે જ રહીશ અને ને તમે મારી ભક્તિમાં લીન થઇ શાંત થશે। તે। હું તમારા દ્વદયકમળમાં વાસ કરીશ.
- \* ભગવાનને। પ્રજ્ઞાવ ત પ્રેમીભક્ત ભગવાન તરફથી પ્રાપ્ત અધ્યાત્મ વિભૂતિ કરતાં દાનને દેનાર એવા ભગવાનની કૃપાને અધિકાધિક મૂલ્યવતી ગણે છે.
- # ભગવાનના સાચા ભક્ત ને ધર્માનુરાગી તે એક પણુ કાર્ય પાતાની બુદ્ધિથી કરતા નથી. ભગવાનની આજ્ઞાનુસાર જ વતે છે. બધુ ભગવાનને પૂછી પૂછીને કરે છે.
- \* જ્યારે ભગવાનમાં પ્રેમ વધે છે, શ્રદ્ધા વિકસે છે, ભાવના વેગવતી થાય છે, વિનંતિનું ખળ વધે છે, દયા, શાંતિ અને સમતાના ગુણેુા સારી રીતે ઉઘડી ભક્રતનું હૃદય પવિત્રતાને પામે છે ત્યારે........
- \* ભગવાન કૃપા કરીને ભક્ત સાથે વાતા કરે છે. તેને પૂર્વ ભવાનું સ્મરણ કરાવી બાેધ આપે છે. ભાવિમાં અનવાના પ્રસ ગાેનું જ્ઞાન કરાવે છે. જ્ઞાનમાં ગુપ્ત રહુસ્યાે પ્રગટ કરી ધન્ય કરે છે.
- \* અહેા ! ભગવાનની કૃપા અદ્ભુત ને અપાર છે તે કૃપાના અપૂર્વ લાભ લેવા સત્ય પુરૂષાથી થવુ'.

**લક્તનાં વિચાર–પુ**ષ્પેા

- \* અસત્સંગ ને અસત્પ્રસંગ આત્મલક્ષે છેાડતા જવું. જગતની તુષમાનતા સંગધે ઉદાસીનતાના ક્રમ સેવવેા. ભગવાનમાં ને તેમના ગુણોમાં ચિત્તને સ્થિર કરવું. સાચા ભક્રતો સાથે સત્સંગતું આરાધન કરવું.
- તેથી ભગવાન પ્રસન્ન થઇ સિદ્ધિચ્ચાનું દાન કરે છે.
  અનંત અવ્યાબાધ સુખ અને શાંતિ અપે છે.
  ભક્ત ભગવાન થાય છે, જીવ શિવ થાય છે.
- \* વીર પુરૂષોના વીર્યંની ગતિ સ સારમાર્ગમાં કે પરમાર્થ માર્ગમાં સરખી દ્વાય છે. વીર પુરૂષેા બાંધવામાં તેમ છેાડવામાં શૂરવીર હાય છે. વીર પુરૂષેા મિત્ર અને શત્રુ અંનેની સામે પઢે છે. વીર પુરૂષેા સિક્ષારસ કે લાગવગ વાપરતા નથી; સ્વઅળ એ તેમનું સફળ શસ્ત્ર છે. વીર પુરૂષેા કહેતા નથી, કરી બતાવે છે. વીર પુરૂષેા ચાચક મટી અયાચક થાય છે.
- \* સત્પુરૂષની સંગતિ ગતિ–આગતિના નાશ કરે છે. સત્પુરૂષના સંગ આત્મર ગ જગાવી, અસંગ થવા માટે કર્માની સામે અભંગપણે જંગ ખેલાવે છે. સત્પુરૂષની ચરણ સેવા કર્મનાં દેવા ટાળે છે. સત્પુરૂષની પ્રેમભક્તિ કલ્પવૃક્ષની જેમ ફળે છે, અને શક્તિનું દાન દઈ સુક્તિને આપે છે. સત્પુરૂષના અંતકાળ પર્વંરૂપે થાય છે. સત્પુરૂષના અંતકાળ પર્વંરૂપે થાય છે. સત્પુરૂષના અંતકાળે હાજરી સદ્ભાગ્ય સૂચવે છે. સદ્દભ ગ્યની તરતમતા ભાવાનુસાર હાય છે.

\* સવ' ભાષા ''ઓમ્'' શબ્દમાં સમાય છે. સવ' મંત્ર ઓમ્ શબ્દમાં વિલીન થાય છે. ''ઔા″ અક્ષર બે હોઠ ઉઘાડ-વાથી અને ''મ્' અક્ષર બે હાઠ બીડવાથી બાલાય છે, ત્યાં ઉઘાડ-બંધના રહસ્યયુક્ત પરમાર્થ ઉત્તમ છે.

🔹 હે પરમકૃપાળુ,

આપે આ પૃથ્વી પર રૂપી દેહ ધર્યો ન હાત તા અમારાં નયન આપનાં પવિત્ર દર્શન કયાંથી કરી શક્ત? દર્શન વિના આપની દિવ્યતાની ઓળખાણ કયાંથી થાત ? ઓળખાણ વિના અમારા હૃદયમાં શ્રદ્ધા અને પ્રેમ કેમ જન્મત ? પ્રેમ વિના અમારા ચિત્તમાં હર્ષના ઉદ્લવ કયાંથી થાત ? હર્ષ થયા વિના આપના સમાગમ વારંવાર કેમ ઇચ્છત ?

સમાગમ વિના આપનું વીતરાગસ્વરૂપ કેવી રીતે જાણી શકત ? સ્વરૂપ જાષ્ટ્યા વિના આપના ગુણેાને કેમ એાળખી શકત ? ગુણેા જાષ્ટ્યા વિના તેની પ્રાપ્તિ માટેના અમારા ઉત્સાહ કેમ વધત ? ઉત્સાહ વિના અમારા આત્મા વિકાસ કેમ સાધત ? વિકાસ થયા વિના અમારા આત્માની વિશુદ્ધિ કયાંથી થાત ?

વળી હે પ્રભુ,

સમાગમ વિના આપનાં વચનામૃતનું પાન કેમ કરી શકત ? તે અમૃતપાન વિના અમારી જાગૃતિ કેવી રીતે વર્ષમાન ભક્તનાં વિચાર-પુષ્પા

યાત ? જાગૃતિ વધ્યા વિના અમારા દેાષાની નિવૃત્તિ શાથી થાત ? દાેષાની નિવૃત્તિ વિના અધ્યાત્મભાવની વિશુદ્ધિ કયાંથી થાત ?

માટે હે પ્રભુ,

અમે એમ જ માનીએ છીએ કે આપના પરમાપકારી પ્રત્યક્ષ સમાગમ વિના અને આપનાં એકાંત હિતકારી વચનામૃતના અવલંબન વિના ધ્યાનદશા, આત્મશાંતિ અને શાંતસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થતી નથી. આપની ભક્તિ વિના ભક્તની મુક્તિ થતી નથી.

\* સાધનાની સફળતા માટે :--

જે કંઈ થાય છે એ યાગ્ય છે એમ માનવું પાતાનાં કર્માનું કળ ધીરજ, શાંતિ, સમતાથી વેદવું. કયારે પણ બીજાના દાેષ જોવા નહીં. પરના દેાષ સંબંધે ક્ષમા આપવી. નિંદા, બુરૂં કરનારનું કરૂણા લાવી કલ્યાણ ઇચ્છવું પાતાના દાેષાની ક્ષમાયાચના કરવી. સ્વદાેષ સૂક્ષ્મતાએ આળખીને ટાળવા. જગતની માહિની ને કલેશિત ભાવાથી લેપાવું નહીં. મન, વચન, કાયાથી કાેઇ જીવને દુભવવા નહીં. સર્વ જીવાને આત્મારૂપ માનવા. પાતા થકી સમસ્ત જીવા શાંતિ પામે એમ વર્તવું. ભગવાનમાં પ્રેમ અને શ્રદ્ધા ખૂબ જ વધારવા. ભગવાનને આત્મભાવે સવં અર્પણ કરતા જવું. ભગવાનનું સ્મરણ સમય માત્ર ન ભૂલવું. ભગવાનનું રારણ અવિરતપણે સ્વીકારવું. અધી પ્રવૃત્તિ તેમની આજ્ઞાનુસાર કરવી, સ્વચ્છંદથી કંઈ પણ કરવું નહીં. ભગવાનની ભક્તિમાં પ્રેમથી લીનતા કરવી. મન, વચન, કાયા સ્થિર શાંતભાવે રાખવાં. ગુણનું ઉત્કૃષ્ટપણું સહન કરવું. ભગવાનરૂપ ન થવાય ત્યાં સુધી જંપવું નહીં.



# ભગવાનના ભકતની સાધના...



ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

સાધના એ પુરૂષાર્થ છે.

પુરૂષાર્થ પુરૂષ ને અર્થ એ બે શબ્દોને સમાસ છે. પુરૂષ એટલે આત્મા અને અર્થ એટલે ભાવ, લક્ષ્મી વગેરે.

આત્મા પાેતાનેા સ્વભાવભાવ પામે તે હેતુએ જે પ્રયત્ન <mark>શાય</mark> વા આત્મારૂપ ઉત્તમ લક્ષ્મીની પ્રાપ્તિના <sup>દ</sup>યેયથી જે કરવામાં આવે તે પુરૂષાર્થ અથવા સાધના.

સા<mark>ધના (પુરૂષાર્થ) વગર ક</mark>ેાઇ પણુ સિદ્ધિ સુધી પહેાંચી શકે ન<mark>હીં.</mark>

ભગવાનનાે ભક્ત સાધનાના બળથી જ અંતિમ ધ્યેય સુધી પદ્ધાંચી મનુષ્ય દેહને સાર્થંક કરે છે ને કૃતકૃત્ય થાય છે.





# ભગવાનના ભક્તની સાધના

ભગવાનરૂપ સત્પુરૂષના શ્રીમુખેથી નીકળેલાં અમૃત-સ્વરૂપ બાેધવચનાના શ્રવણુથી ઉદ્યસિત થયેલ ભક્ત તે રહસ્ય-મય નિર્વાણપથદર્શક વચનાને હૃદયમાં પ્રેમથી અંક્તિ કરે છે, આનંદિત થાય છે અને તેમની આજ્ઞાનુસાર સાધનાની કેડી પર ચાલવા પરમ ઉત્સાહી બને છે.

આ રહ્યાં તે અપૂર્વ વચના :---

- ૧ " નિરંતર ઉદાસીનતાનાે ક્રમ સેવવાે,
- ર સત્પુરૂષની શક્તિ પ્રત્યે લીન થવું;
- ૩ સત્પુરૂષાનાં ચરિત્રાનું સ્મરણ કરવું,
- ૪ સત્પુરૂષેાનાં લક્ષણુનું ચિંતન કરવું;
- પ સત્પુરૂષેાની મુખાકૃતિનું હુદયથી અવલાકન કરવું,
- ૬ તેનાં મન, વચન, કાયાની પ્રત્યેક ચેષ્ટાનાં અદ્રભુત રહ્રસ્યાે કરી કરી નિદિધ્યાસન કરવાં;
- તેઓએ સમ્મત કરેલું સર્વ સમ્મત કરવું. "

શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર (પત્રાંક ૧૭૨)

શક્તિમાર્ગનું રહસ્ય

" ઉપયોગ એ જ સાધના છે. વિશેષ સાધના તે માત્ર સત્પુરૂષનાં ચરઘ્રુકમળ છે. "

" ઉપયેાગ શુદ્ધ કરવા આ જગતના સંકલ્પ-વિકલ્પને બૂલી જેને; પાર્શ્વ'નાથાદિક ચેાગીશ્વરની દશાની સ્મૃતિ કરને; અને તે જ અભિલાષા રાખ્યા રહેને. "

શ્રીમદ્દ રાજચદ્ર (પત્રાંક ૩૭)

"ઉપયોગ એ જ સાધના છે" એ પરમ જ્ઞાનીના વચનના અર્થ એ છે કે સતત જાગૃતિ રાખી આત્માપયાંગની શુદ્ધતા કરવાના પુરૂષાર્થ એ સાધના છે, આત્મા જ્ઞાનદર્શનમય છે એટલે જાણવા દેખવાવાળા પદાર્થ છે. જેથી વસ્તએ બોધ થાય ને અનુભવ થાય તે ઉપયાગ છે. પ્રકારે છે. એક જ્ઞાના પયોગ અને બીજો દર્શાનાપયાંગ. અસંખ્ય પ્રદેશી આત્માના એક એક પ્રદેશથી ઉપયાગ શ પ્रતની ધારા નિરંતર વદ્યા કરે છે અને પદાર્થના બાેધ કરે છે. તે ધારા જ્યાં સુધી પર-પદાર્થીને માહથી પકડે છે અને પરનું રાગદ્વેષથી જ્ઞાન-દર્શન કરે છે. ત્યાં સુધી ઉપયાગ અશુદ્ધ છે અને તેથી તેને શુદ્ધ કરવાના રહે છે. ઉપયાગની શુદ્ધિ માટે ત્રણ વિભાગમાં જે સરળ ઉપાય ખતાવ્યા છે તે ભગવાનના ભક્તને સારી રીતે લક્ષગત છે. તે ઉપાયનાં આદેશ વચના જગતના સંકલ્પ-(વકલ્પ બૂલી જવા ઇત્યાદિ છે તે મક્ત અરાઅર સમજે છે. તેના વિચારમાં એ પણ યથાતથ્ય આવે છે કે જગતના સંકલ્પ વિકલ્પ ઊઠવાનું અને તેમાં પ્રીતિ થવાનું કારણુ સંસારની

માેહાસકિત છે; અને તે માેહાસકિતની મ<sup>'</sup>દતા તથા નિવૃત્તિ ભગવાનરૂપ સત્પુરૂષના પવિત્ર સમાગમ અને તેમનાં વૈરાગ્ય-પ્રેરક વચનાના આશ્રયે શીઘ્રતાથી થાય છે

આ વિચિત્ર સંસારમાં પૂર્વ ભવામાં થયેલી માતા બેન, ભાભી. કાકીને આજે પત્ની તરીકે ભેગવાય છે અને પિતા, ભાઇ, બનેવીને આજે પતિ તરીકે સ્વીકારાય છે, ઇત્યાદિ અનેક પ્રકારે કર્મ'ની વિચિત્રતા દર્શાવનાર શ્રીગુરૂનાં વ**ચનેાથી ભ**ક્તનું હુદય વૈરાગ્યથી સભર રહ્યા કરે છે અને એજ વૈરાગ્યના શીતળ જળથી તેની વૃત્તિએા ઉપશાંત થાય છે; જગતની માહિની અને કલેશિત પરિણામાની ધારા મંદ પડતી જાય છે અને માક્ષાભિલાષી ભક્ત શ્રી ગુરૂદેવના સાંનિષ્યની સુવા-સથી વાસિત થઇ તથા વૈરાગ્ય-ઉપશામના અળથી પ્રેરિત અની ઉદાસીનતાના ક્રમમાં દિન પ્રતિદિન આગળ વધતો જાય છે. જગત પ્રત્યેની કાેઈ રૂચિએા કે વૃત્તિઓ ચિત્તમાં ન ઉઠે તે ઉદાસીનતા છે; સંસાર સંબંધે રાગદ્વેષની પરિણતિના અભાવ અથવા આત્માપયાગની સ્થિરતા તે ઉદાસીનતા છે: જેટલા અંશે પર ભાવાથી પર રહેવું એટલે આત્માથી ન નેડાવું, તેટલા અંશે ઉદાસીનતા કહેવાય.

" સુખકી સહેલી હૈ, અકેલી ઉદાસીનતા; અધ્યાત્મની જનની, તે ઉદાસીનતા. " (૭૭) "જહાં રાગ અને વળી દ્વેષ, તહાં સવ<sup>°</sup>દા માના કલેશ; ઉદાસીનતાના જ્યાં વાસ, સકળ દુ:ખના છે ત્યાં નાશ." —શ્રીમદ્દ રાજ્ય ંક (૧૦૭)

### લક્તિમાર્ગં નું રહસ્ય

સંસારમાં સુખ-દુઃખ, સંયાગ-વિયાગ, લાલ-અલાલ, જય-પરાજય, સંપત્તિ-વિપત્તિ, આદિના પ્રસંગાએ આકુળતા વ્યાકુળતા કે હર્ષ-શાક થવાથી આત્મા અસ્થિર પરિણામી થાય છે. તે અસ્થિર પરિણામા ઘટતા જાય અને સ્થિરતા તરફ જઈ શકાય એવા પુરૂષાર્થમાં જવું તે ઉદાસીનતાના ક્રમનું સેવન છે, તે ક્રમમાં સફળતાથી આગળ વધવા માટે સત્પુરૂષાનાં ચરિત્રાનું સ્મરણ અને પ્રસંગ આગ્યે અવલંબન લેવું ઉપકારી થાય છે, તે હવે જોઇએ.

**દરેક જીવના જીવનમાં** સાતા અસાતા વેદનીય કર્મના ઉદય આવ્યા કરે છે, કયારેક તીવ્રપણે તેા કયારેક મંદપણે. સાતાથી સુખનું અને અસાતાથી દુઃખનું વેદન થાય છે. તીવ સાતાના ઉદ્યે સંસારસુખનાં ઉત્તમ સાધના સુલલ-તાએ સંપ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે તે સ્થિતિ સમપરિદ્યામે વેદવી કે જરવવી કઠણ પડે છે અને ગર્વ, મદ, પ્રતિષ્ઠા મેહ, તખ્ણા, અવગણના, તિરસ્કાર આદિ દેાષા ઉત્પન્ન થાય છે અને જવને પછાડે છે. મુમુક્ષુ છવને તેવા દાષનું ન્યૂનપણું હાય તે સંભવિત છે, છતાં દેાષની નિવૃત્તિ હેાતી નથી. તે નિવૃત્ત યવા અર્થે સત્પુરૂષાનાં ચરિત્રાના આશ્રય લેવા અત્ય ત જરૂરી મને છે; તેવા તીવ કે મંદ પરિણામવાળા દેાષભાવેા અંતરમાં €પસ્થિત થતાં જ તેને ડામવા માટે માટા પુરૂષાનાં ચરિત્રાની સ્મૃતિ લે છે. ભાવિ તીર્થ કર ભગવ તાની ખાહ્ય રિદ્ધિ, વૈભવ વગેરે અનુપમપણે હાેવા છતાં તથા ઉત્તમ શક્તિએા હાેવા છતાં તેઓ કેવા મનાવિજયી, શાંત, ગંભીર અને ઉદાસીન

હતા, કેવા સ્વસ્થ અને સમપરિષ્ટ્રામી હતા, તેમના આત્માની કેવી અદૂભુત વીતરાગદશા હતી, તે બધા પ્રકાર અદરમાં અપક્ષપાત બુદ્ધિએ વિચારી માક્ષાભિલાષી અને સાધનામાં ઉત્સાહી મુમુક્ષુજન શાંતભાવને અવગાહે છે. અથવા કાેઈ સમ્ચક્ર્દષ્ટિ ચક્રવર્તીંને યાદ કરી, તેમને રિદ્ધિ સિદ્ધિ બહૂલ તાએ હાવા છતાં, છ ખંડનું સ્વામીત્વપણું હાેવા છતાં, અદ્વિતીય વૈભવ હાેવા છતાં અને ચૌદ અદ્ભુત રત્ના સેવામાં હાજર હાેવા છતાં, તેઓ કેવી આશ્ચર્યકારક અલિપ્તતાથી રહેતા હતા અને ગર્વ કે ગારવથી કેવા અબદ્ધ રહેતા હતા એ આદિ પ્રકારના સ્મરણથી આત્માર્થી જીવ બાધ લઈ, બળ મેળવી ઉદાસીનપણે, સમપરિષ્ટ્રામે રહેવાનું શકય બનાવે છે. આ રીતે પુષ્ટયના ઉદયમાં સુખપ્રાપ્તિ વેળાએ આત્મસ્થિરતા ને આત્મશાંતિ જાળવવા સતપુરૂષાનાં ચરિત્રા આધારભૂત થાય છે.

વળી અસાતાના તીવ ઉદ્યે દૈહિક વેદના, વિયાગ આદિ વખતે માનસિક વ્યથા, સ્વજના વગેરેના મરણ પ્રસંગાએ ઉત્પન્ન થતા અકથ્ય ખેદ એ આદિ પરિસ્થિતિ હાય ત્યારે ચિત્ત સ્થિર રહેવું કે દુઃખને સમ્યક્ પ્રકારે વેદવું ઘણું ઘણું કઠણ છે. મુમુક્ષ જીવને પણ તેવી આકરી કસાટીના પ્રસંગાએ આત્માને સ્વસ્થ રાખવા મુશ્કેલ ખને છે; પરંતુ તેવા સંયાગે પ્રાપ્ત થાય ત્યારે ધીરજ, સમતા, ક્ષમા અને વેદવાની શક્તિ મેળવવા માટે જિજ્ઞાસ, મુમુક્ષુ કે આત્માર્થી જ્યારે સત્પુરૂષાનાં ચરિત્રાની સ્મૃતિ લે છે, ત્યારે તેવા પુષ્ટ આલંખનથી સાધકનું

ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

આત્મવીર્ય પ્રગટે છે અને તે નિજ ગુણેના અંશે અંશે ઉદ્યાડથી સ્થિર થઇ ઉત્તરાત્તર સાેપાન ચઢતાે જાય છે.

સા<mark>ધનામાં બળ આપનાર</mark> અને ચિત્તસ્થૈર્ય<sup>ુ</sup>ને ટકાવનાર પુષ્ટ આલંખનાનાં ઉદાહરણે આ રહ્યાં.

ત્રેવીશમા તીર્થ કર શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભ્રુ સાર જ્ઞાનના ધર્ત્તા છે. અનેક આશ્ચર્યકારક લખ્ધિ અને સિદ્ધિઓના સ્વામી છે. આત્મસ્વભાવ પૂર્ણ તાએ પ્રગટાવવાના કામી છે. તેવામાં પૂર્વ જન્માના વેરી કમઠના જીવ (જે દેવગતિમાં છે)ના અંતરમાં પૂર્વનું વૈર સાંભરી આવતાં ઉલ્લસે છે, વેરના ઉદયથી અનેક પ્રકારના ભય ઉપજાવનાર, પ્રાણહાનિ થતાં વાર ન લાગે તેવા ઉપસર્ગો કરે છે, પ્રભુ કેવળ સમભાવે સ્થિર છે તે જોઈ આખરે જળવૃષ્ટિ અને ખૂબ ગાજવીજના ભય કર કડાકા સાથે ભયાનક વરસાદ વરસાવે છે; પાણીની સપાટી ઊચીને ઊચી આવી ઠેઠ પ્રભુના ખભા સુધી પહેાંચે છે, તે છતાં પ્રભુ સ્થિર અને અડાેલ છે. તેમને ભય નથી, ખેદ નથી, ક્રોધ નથી, ધ્વેષ નથી તેમ કાેઇ અન્ય ભાવ નથી. તેઓના આત્મામાં આ ભાવા છે:-

'' સવ'થી સવ' પ્રકારે હું ભિન્ન છું. એક કેવળ શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ, પરમાત્કૃષ્ટ, અચિત્ય સુખસ્વરૂપ, માત્ર શુદ્ધ અનુભવરૂપ હું છું. ત્યાં વિક્ષેપ શાે ? વિકલ્પ શાે ? ભય શાે? એદ શાે ? બીજી અવસ્થા શીં ? હું માત્ર નિર્વિકલ્પ શુદ્ધ, શુદ્ધ, પ્રકૃષ્ટ શુદ્ધ, પરમ શાંત ચૈતન્ય છું. હું માત્ર નિર્વિંકલ્પ છું, નિજ સ્વરૂપમય ઉપયાગ કરૂં છું, તન્મય થાઉ છું. " —-બ્રીમદ્દ રાજ્યંદ્ર (૮૩૩)

તેવામાં ધરણેન્દ્રદેવનું આસન ચળે છે અને ઉપયાેગ મૂકી જેતાં પૂર્વ ભવના પાતાના રક્ષણદાતા અને સન્માર્ગ બતાવનાર એવા પરમ ઉપકારી પ્રભુને ઉપસર્ગ થાય છે તે જુએ છે. વિના વિલંબે ઉપકારના કાઇ અંશે બદલા વાળવાના હેતુએ ઉપસર્ગ દ્વર કરવા એક વિરાટકાય સર્પના પૃષ્ટ ભાગના ઘુંચડાથી પ્રભુનું આસન કરે છે અને વિશાળ સપ્તક્ષણાની છત્રી બનાવી પ્રભુનું રક્ષણ કરે છે. પાણીની સપાટી ઊચે ચડે છે, તેમ તેમ આસન પણ ઊચી સ્થિતિએ આવે છે, ત્યારે કમઠના જીવ થાકે છે અને તેનું જોર તૂટે છે, ત્યાં જ પ્રભુને કેવળજ્ઞાન પ્રગટે છે અને બધું શાંત થાય છે.

આ ઘેાર, જીવલેણ, અત્યંત વિષમ ઉપસર્ગાની વેળાએ પ્રભુ કેવા નિરાગી અને નિવિ<sup>\*</sup>કારી હતા ! કેવી પરમ શાંત અને સમ આત્મદશા હતી ! એ વેળાએ નહાેતા પ્રભુને ઉપસર્ગંકર્તા પ્રત્યે કિંચિત્ દ્રેષ કે રક્ષણકર્ત્તા પ્રત્યે કિંચિત્ રાગ. તેએા કેવળ સમતાભાવમાં હતા, સમાધિમાં સ્થિત હતા અને શુદ્ધોપયાંગની સુધારસધારામાં તરએાળ હતા.

'' પાર્શ્વ'નાથસ્વામીનું ધ્યાન ચાેગીઓએ અવશ્ય સ્મરવું જોઇએ....એ નાગની છત્રછાયા વેળાના પાર્શ્વ'નાથ એાર હતાે ! '' —શ્રીઞદ્દ રાજ્ય દ્ર (૨૧)

ભય કર ઉપસગેાંનું બીજું દર્ષાત ચાવીશમા અ તિમ તીર્થ કર શ્રી મહાવીરસ્વામીનું સુપ્રસિદ્ધ છે. સૌથી માટેા ઉપસર્ગ તેમના પૂર્વભવના મહા વૈરી સંગમ દેવતા થકી થયેા હતા; ઉપસગ'ના ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારાે અકથ્ય કષ્ઠ આપનાર, પીડા અને લય ઉપજાવનાર, સામાન્ય જીવના તેા છાતીનાં પાટીયાં તત્કાળ બેસી જઈ પ્રાણુઘાત કરે એવા દુષ્ટ અને ઘાતકી હતા, છતાં તેવા જીવલેણ ઉપસગેથી આકરામાં આકરી સ્થિતિ વેળાએ પ્ર<mark>ણુની કેવી અદ</mark>ૂભુત સૌમ્યતા હતી ! કેવી વિસ્મયકારક ક્ષમાનીરની પ્રવહુતી નિર્મળ ધારા હતી ! જેમના દર્શન માત્રથી સ્વરૂપસ્થિતિ પામી મુક્ત થવાય એવા પુરૂષને ઉપસર્ગ પમાડી અનંત સંસારમાં રઝળાવે, રગદાેળાવે એ પ્રકારના કર્મનું ઉપાર્જન અજ્ઞાન અને મૂઢતાવશ આ જીવ કરે છે તે નેઈ પ્રભુની કરુણા કેવી અનુપમ અને ઉત્કૃષ્ટ હતી ! પરમ પરમ **વેરાગ્યની કેવી પ્રભાવિત ઉજ**જવળતા હતી ! પરમ આશ્ચર્યકારક ઉદાસીનતાની કેવી ઉત્તમ સ્કુરણા હતી ! કેવી ઉત્કૃષ્ટ નિર્ભયતા હતી ! નિલેભિતાની પરમ વિમળ અમૃતધારા કેવી સુગમપણે અને સહજતાએ ઝરતી હતી ! પ્રલુના પ્રલુત્વથી અસંગપણુ સવેત્કિષ્ટતાએ કેવું દેદીપ્યમાન હતું ! એવા સર્વ પ્રકારના સુસ્મરણથી સુસુક્ષુ સાધકના અંતરમાં પ્રેરણા બળ, ઈચ્છાબળ અને નિશ્વયબળનું આવવું સુગમ થાય છે.

એવું જ ઉત્તમ અને અનુપમ ત્રીજું દર્ષાત શ્રી કૃષ્ણુ ભગવાનના નાના ભાઇ મહા યેાગીશ્વર અંતઃકૃત કેવળી શ્રી ગજસુકુમારનું અતીવ પ્રસિદ્ધ છે, તે સંક્ષેપે જોઇએ. શ્રી ગજસુકુમાર વયમાં નાના, મનાહર રૂપવાળા અને સુવિવેકી છે. તેમની સગાઈ થઇ ચૂકી છે, તેવામાં શ્રી નેમનાથ તીર્થ કર પ્રભુના સમવસરણમાં પ્રભુની દેશના સાંભળી વૈરાગ્ય આવતાં પ્રભુની પાસે દીક્ષા લે છે. શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ માટે જેના અંતરમાં ઉછરંગ સમાતા નથી અને આત્મવીર્યના કવચથી સુરક્ષિત સુકુમાર પ્રભુને શીધ્રાતિશીધ્ર માક્ષ કેમ થાય તેના ઉપાય વિનયસહ પૂછે છે. આળયાગીની પરમ યાગ્યતા અને ભાવિમાં જે બનવાનું છે તે જોઈ પ્રભુજી ઉપાય બતાવે છે કે જે પરમ વિષમ નિમિત્તો વચ્ચે પણ સમતા ધારણ કરી નિજ આત્મદ્રવ્યમાં ઉપયાગને સબળપણે જોડી રાખે તે અતિ અલ્પકાળમાં શિવસું દરીને વરે છે.

પ્રભુની આજ્ઞા અને આશીર્વાદ મેળવી મુનિવર ગજસુકુમાર સ્મશાનમાં જઈ આરાધના શરૂ કરે છે. કમેના ઉદયાનુસાર તેમના પૂર્વાશ્રમના સસરા સામિલ પાતાની પ્રિય પુત્રીનું ઉજ્જવળ ભાવિ બગાડનાર જમાઇને શાધતાં શાધતાં તે ભૂમિમાં ધ્યાનસ્ય ગજસુકુમાર પાસે આવી પહેાંચે છે; તેનામાં પૂર્વના વેરનાે ઉદય ઊછળે છે; અને સાનભાન ભૂલી, ક્રાધના અતિરેકથી ઉન્મત્ત બની જમાઇના માથા પર માટીની સગડી કરી તેમાં બળતા અંગારા મૂકે છે. મુનિવર સ્થિતિ પારખી લે છે અને પરમ સમતારૂપ પરમ શીતળ અમૃતજળથી આત્માને ન્હવ-ડાવે છે, ક્ષમાનીરથી પવિત્ર અને શુદ્ધ કરે છે તથા પરમ પરમ ઉદાસીનતાની ઉત્તમાત્તમ શ્રેષ્ઠિ પર આરૂઢ કરે છે. આમ બાળયાેગી સુની ક્ષરનું મસ્તક ભડભડ બળવા માંકે છે

#### ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

અને અગ્નિ અગ્નિનું કામ કરે છે, ત્યારે મુનિશ્રી મુનિને ઉચિત ઉપરાષ્ઠ્ર કાર્ય કરે છે. અને પછી આત્માની પરમ શીતળ અમૃતધારામાં તરબાળ થઈ, ઉપયાેગને સ્વભાવમાં નિશ્ચલ પણે સ્થિર કરી, ક્ષપકશ્રેણિ માંડી બે ઘડીમાં કેવળી થઈ, આયુષ્ય કર્મની પૂર્ણતા થતી દ્વાવાને કારણે છેલ્લું અયાેગી ગુણસ્થાનક પુર્ણ કરી પરમ શુદ્ધ, બુદ્ધ અને મુક્ત થાય છે.

વિષમ ઉપસર્ગ'ના કસાેટી કાળે સુનિવરના અંતરમાં નહેાતે। ભય કે ક્રોધ તેમ નહાેતા વેર કે વેદનાના ભાવ. એ ભગવાંત તા કેવળ સમતારસના યાેગી અને આત્મરસના ભાેગી હતા.

પવિત્ર સત્પુરૂષાનાં આવા અદ્ભુત ચ(રત્રાનું સ્મરણ કરવાથી સાધનામાં અનુરક્ત સાધકમાં પીડા, દુઃખ અને કસાેટીના પ્રસંગે સમભાવે રહેવા માટે પ્રેરણાબળ મળે છે, સહનશીલતા વધે છે અને ઉદાસીનતા ક્રમ પર આગળ વધવાનું બની શકે છે.

આ દેષ્ટાંતાે પરથી સાધકને નીચેનાં અમૃતવચનાેના આશય તેમ પરમાર્થ વિશેષતાએ સમજાય છે અને નિજકલ્યાણાથૈ તેને ઉપયાેગમાં લેવાના ક્રમિક પુરૂષાર્થમાં પ્રવતે છે. "

"શાતા અશાતાના ઉદય કે અનુભવ પ્રાપ્ત થવાનાં મૂળ કારણેાને ગવેષતા એવા તે મહત્ પુરૂષાને એવી વિલક્ષણ સાન'દાશ્ચર્ય'વૃત્તિ ઉદ્ભવતી કે શાતા કરતાં અશાતાના ઉદય સંપ્રાપ્ત થયે અને તેમાં પણુ તીવૃપણુે તે ઉદય સંપ્રાપ્ત થયે ભગવાનના ભક્તની સાધના

તેમનું વીર્ય વિશેષપણું જાગ્રત થતું, ઉદ્યાસ પામતું અને તે સમય કલ્યાણકારી અધિકપણું સમજાતા " શ્રામદ્દ રાજ્યંદ્ર (૯૧૩)

વળી પાતાના '' મૂર્તિ'માન માક્ષ " સ્વરૂપ શ્રી ગુરુદેવની કલ્યાણકારી પ્રેમભક્તિમાં દિન પ્રતિદિન અધિકતાએ લીન થવાના તથા તેમની પવિત્ર અને શાંત મુખમુદ્રાનું હુદયથી અવલાેકન કરી પાતે શાંત થવાના પુરૂષાર્થ કરવા ઉપરાંત શ્રી ગુરુનાં અમૃતતુલ્ય વચનાેના બાધ અંતરમાં પ્રેમથી અવગાહી, ગારિત્રમાં ઉતારી, તેને આત્મસાત્ કરવાના પ્રયત્ન સાધક ઉત્સાહપૂર્વંક આચરે છે, તે બાધવચના આ પ્રમાણે છે :---

" ઉપયાેગ લક્ષણે સનાતન સ્કુરિત એવા આત્માને દેહુથી, તૈજસ અને કામ'ણુ શરીરથી પણુ ભિન્ન અવલાેકવાની દષ્ટિ સાધ્ય કરી,

તે ચૈતન્યાત્મક સ્વભાવ આત્મા નિરંતર વેદક સ્વભાવ-વાળાે હાવાથી અબંધદશાને પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી શાતા--અશાતારૂપ અનુભવ વેદ્યા વિના રહેવાનાે નથી એમ નિશ્ચય કરી,

જે શુભાશુભ પરિણામ ધારાની પરિણતિ વડે તે શાતા-આશાતાના સભધ કરે છે તે ધારા પ્રત્યે ઉદાસીન થઈ,

દેહાદિથી ભિન્ન અને સ્વરૂપ મર્યાદામાં રહેલા તે આત્મામાં જે ચલસ્વભાવરૂપ પરિણામધારા છે તેના આત્ય તિક વિયાગ કરવાના સન્માર્ગ બહણ કરી,

## ભક્તિમાર્ગં રહસ્ય

પરમ શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વભાવરૂપ પ્રકાશમય તે આત્મા કર્મચાગથી સકલંક પરિણામ દર્શાવે છે તેથી ઉપરામ થઇ, જેમ ઉપશમિત થવાય, તે ઉપયાગમાં અને તે સ્વરૂપમાં સ્થિર થવાય, અચલ થવાય, તે જ લક્ષ, તે જ ભાવના, તે જ ચિંત-વના અને તે જ સહજ પરિણામરૂપ સ્વભાવ કરવા યાગ્ય છે." શ્રીમદ્દ રાજ્ય ૬ (૯૧૩)

" ભાવ અપ્રતિઅદ્ધતાથી નિરંતર વતે છે " એવા કૃપા-નિધિ શ્રી ગુરદેવનાં ઉપકારી બાેધવચનાના અળથી ભક્ત સાધનાને અળવાન કરતા જાય છે. તેના આત્મા કાેમળ, નમ્ર, લપશાંત અને દયાર્ક થયા પછી અને વૈરાગ્યથી સભર બન્યા પછી તે સવ જીવા પ્રત્યે આત્મદષ્ટિએ જોવાનું કરતા જાય છે. સવે આત્માઓ છે. તે સર્વ જીવેા પાત પાતાના કર્મને આધીન થઈ વર્તે છે, તેા પછી પરની દેાષવાળી પર્યાયેા (અવસ્થાએા) સામે શું જેવું ? પરમાં દાેષ દેખવાની બુદ્ધિથી શા લાલ ? જે જીવા પ્રત્યેથી પાતાનું અહિત થતું જણાય, પાતાના લાભને હાનિ થતી દેખાય, કાેઇ પૂર્વના વેરના કારણે રૈહિક દુ:ખ કે માનસિક વ્યથા ભાેગવવાના પ્રસંગ દેખાય ત્યારે સામા પ્રત્યે દેાષ ન લાવતાં પાતાના પૂર્વંકર્મનું આ અનિષ્ટ કળ છે એમ સુવિવેકથી વિચારી આત્મપરિણામને સ્વસ્થ અને સ્થિર રાખવાના પ્રયત્નમાં રહે છે અને તેવા અશુભ નિમિત્તોથી દૂર રહેવાની ઇચ્છા કરે છે; પરંતુ પ્રતિકાર-૩૫ કંઈ પણ કરવાના ભાવ કે આત્મભાવે સામાનું અનિષ્ટ કરવાના માઠા પરિણામ તે કરતા નથી. ઊલટું તેવા સંબેગામાં

વિશાળ દિલથી અને દયા સંયુક્ત ભાવથી સામાને ક્ષમા આપે છે અને ભગવાન પાસે પ્રાર્થના કરી તેનું કલ્યાણુ ઇચ્છે છે.

ભકતના અંતરમાં ઉપયાગને શુદ્ધ કરવાની અભિલાષા રહ્યા જ કરે છે પૂવે થઈ ગયેલા મહાન યાગીશ્વરાની અને પ્રત્યક્ષપણે વિદ્યમાન એવા પાતાના શ્રી શુરુદેવની જ્ઞાનદશા, સમદશા, અપૂર્વ સ્થિરતાવાળી આત્મદશા મેળવવાની તેની તીવ્રેચ્છા વર્ત્યા કરે છે. તે સતત ભાવના ભાવ્યા કરે છે કે હું પણ તેમના જેવા પરમ નિર્મળ, પરમ નિરાગી અને પરમ નિવિ કારી થઉં. નિર્ભળતા, રાગ અને દ્વેષનાં અધાં બંધના તાંડી નાંખુ એવી ઇચ્છા કરે છે ને વારંવાર તે ઇચ્છાને વાગાળે છે. ભક્ત સમ્યક્ પ્રકારે જાણે છે કે તે ઇચ્છાનું ફળ ભગવાનરૂપ સત્પુરૂષમાં અનન્યભાવે પ્રેમ કરવાથી, અતૂટ શ્રદ્ધા રાખવાથી અને નિષ્કપટપણે તેમની આજ્ઞાનું આરાધન એક નિષ્ઠાએ કરવાથી શીઘ અને સુલભતાએ સંપ્રાપ્ત થાય છે. તેમ કરવાથી આત્મકલ્યાણથી માંડી સર્વોચ્ચ પદની પ્રાપ્તિ થઈ શકે છે.

આ પ્રમાણે ઉપયાગને શુદ્ધ કરવાને માટે એટલે ઉત્કૃષ્ટ આત્મશુદ્ધિ માટે ઉપર કદ્યાં તે ત્રણ અંગથી સુવાસિત એવા ઉત્તમ ઉપાયની સાધનામાં તત્પર થઈ લક્ક્ત પુરૂષાર્થ કરે છે; આ તેની અજબ સાધના છે; અચૂક ક્લ દેનાર છે; તેમાં તેને ખેદ થતા નથી, કંટાળા આવતા નથી, ઉત્સાહ મંદ પડતા નથી. જેમ જેમ વિષમ નિમિત્તો સન્સુખ થાય છે તેમ તેમ મનઃચક્ષુ સમક્ષ શ્રી ગુરુદ્દેવની શાંત મુખમુદ્રાના પવિત્ર દર્શાનથી અથવા તેમની સ્મૃતિ લેવાથી અને તેમનાં વચનાના આશ્રયથી આત્મવીર્ય પ્રગટાવવાનું બળ મેળવે છે, તેની સામે વીરતાથી લડે છે અને યુદ્ધને અંતે જય મેળવે છે. આ પ્રકારે ભગવાનની કૃપાથી તેના આત્મા સ્વસ્થ પરિણામી થઈ પવિત્ર થતા જાય છે, સમતાભાવ વધારતા જાય છે અને ક્રમશ: શાંતપણાને ભજતા જાય છે.

પરમાત્મરૂપ શ્રી ગુરુદેવમાં પ્રેમ, શ્રદ્ધા અને અપ હુભાવ, એ ત્રિપુટી માક્ષની પ્રાપ્તિ કરાવનાર સરળ અને શ્રેષ્ઠ ઉપાય છે. તે સાધનામાં વેગ લાવવા માટે અને ચિત્ત સ્થૈર્યની પગ-દંડી આગળ વધારવા માટે શ્રીગુરૂએ ઉપદેશ આપેલ સાધ-નાના પ્રયોગો સાધક-ભક્ત ઉત્કંઠા પૂર્વંક નિયમિત કરે છે અને તેથી નિષ્પન્ન થતા લાભ પ્રાપ્ત કરે છે. આ પ્રયાગા સાવ સાદા, સીધા, સરળ, કષ્ટરહિત છે અને છતાં કલ્પનામાં ન આવે તેવા ઉત્તમ ફળને દેનાર છે. આજ્ઞાપૂર્વ ક કરેલું આરા-ધન શ્રી ગુરૂદેવની ગુપ્ત કૃપાથી શીઘતાએ સિદ્ધિ આપનાર થાય છે; પૂર્વ કર્મના ઉદયથી ઉત્પન્ન થતાં વિધો કાેઈ અગમ્ય પશુ અદશ્ય થઇ જાય છે અને અનેક પ્રકારની સુવિધા આવીને મળે છે. આવું છે આજ્ઞારાધનનું પ્રભુત્વ આજ્ઞારાધન, આજ્ઞાં ક્તિ-પણું અપંછુતા એ એકાર્થ વાચક શબ્દા છે. તેનું બળ જેમ જેમ વધે તેમ તેમ સિદ્ધિ સમીપપણે વતે છે.

ભગવાનના ભક્રતની સાધના આધ્યાત્મિક પ્રયોગા :

## [ ٩ ]

શ્રી ગુરુદેવે ઉપદેશેલ નીચે જણાવેલ નવ ભાવનાઓનું સમજણુપૂર્વંકનું અનુપ્રેક્ષણ તેમની આજ્ઞાનુસાર કરવું આત્મ જ્ઞાનના લાભ માટે તે પૂર્વ તૈયારીરૂપ દ્રાઇ પરમ યાગ્યતા આપે છે. જેટલા અંશે હૃદયના વિશુદ્ધ ભાવચુક્ત પુરૂષાર્થ, તેટલા અંશે શુભ ફળની ઉપલબ્ધિ. આ અભ્યાસ પ્રતિદિન નિયમિતપણે એક જ સ્થળ અને સમયે દિવસના આછામાં આછા છે વખત સવારે અને રાત્રે શાંત ચિત્તથી અને એકા-ગ્રતાથી પંદર મિનિટ સુધી કરવા. ઉપયાગને વચનના ભાવા સાથે જોડી દઇ તેની સાથે એકતાર થવાના પયત્નમાં રહેવું. અભ્યાસથી સર્વ સિદ્ધિ છે એ સિદ્ધાંત વિસ્મરણ ન કરવા. આ પ્રયાગ એક માસ કર્યા પછી જો તે ભાવા સારી પેઠે અંતરમાં ઊતરી જય તા બીજા મહિને છેલ્લી ૭, ૮, ૯ના આંકવાળી ભાવનાઓ તે જ રીતે ભાવવી અને એક માસ પર્ય'ત તેના અભ્યાસ કરવા.

#### ભાવનાઓ :

- (૧) મારાં ચક્ષુથી જે જે દશ્ય પદાર્થી હું નેઉં છું, તે તે સર્વે પર્યાયસ્વરૂપ અને વિનાશી છે. હું તે સવ'થી સર્વથા કેવળ ભિન્ન છું. હું અવિનાશી, નિત્ય ચૈતન્યાત્મા છું.
- (૨) જે જે પદાર્થી પાતે નાશવંત છે અને પાતાને સહાયરૂપ થઈ શકતા નથી, તાે તે મને રક્ષણકર્ત્તા કેવી રીતે થઈ

#### ભક્તિમાર્ગનં રહસ્ય

શકે ? આથી હું તે પદાર્થો પ્રત્યેની શ્રદ્ધા અને માહિનીને પ્રીતિ અને આસક્તિના આ ક્ષણથી જ ત્યાગ કરૂં છું અને મારા શાશ્વત, અવ્યાબાધ સુખસ્વરૂપ આત્મામાં જ પ્રેમ અને શ્રદ્ધા કરૂં છું.

- (૩) હું દેહ નથી, લાગણીઓ નથી તેમ વિકલ્પસ્વરૂપ નથી, દેહનું અસ્તિત્વ પ્રમાણમાં ટુંકા કાળે નાશ પામે છે, લાગણી કે વિકલ્પ અનિત્ય હેાઈ ક્ષણ માત્રમાં ક્ષય થાય છે, તે સવ<sup>°</sup>ને જ્ઞાતા દષ્ટા એવે હું સદા નિત્ય છું.
- (૪) અનાદિકાળથી ક્રાધ, માન, માયા, લાેભ આદિ કષાય અને નેાકષાય ભાવા મારા અંતરંગ સાચા શત્રુઓ છે. હવે મેં તેમને તેમનાં સાચા સ્વરૂપે એાળખી લીધા છે અને મારા અળવાન તથા અચળ નિશ્વયબળથી તેમને જીતવા માટે કટિબદ્ધ થયેા છું. અનુભવથી મને લાગે છે કે શ્રી ગુરૂદેવની કૃપાથી કષાયેા ઉપશાંત થતા જાય છે, આથી મારા આત્મામાં શ્રદ્ધા પ્રકાશે છે કે આખરે તેમની સતામણી દ્વર થશે.
- (૫) જેમ જેમ ઉપરાક્ત કષાયભાવા વધુ અને વધુ દખાતા જાય છે, તેમ તેમ મારૂં સત્યસ્વરૂપ અંધકારના પડદાને ચીરીને વધારે ને વધારે બહાર આવતું જાય છે.
- (૬) મનની સમસ્ત કલ્પિત પ્રવૃત્તિ અટકી જઈ તે શાંત થતાં જ મારૂં સહુજાનંદી શુદ્ધ કેવળજ્ઞાનસ્વરૂપ પ્રગટ થશે એવી આનંદપ્રેરક પ્રતીતિ અંતરમાં વતે છે.

- (૭) આથી હવે સંકલ્પ-વિકલ્પ કે રાગદ્વેષ કરવાની મારી લેશ માત્ર ઈચ્છા નથી. શ્રીગુરૂની કૃપા થકી હું મનની સ્થિરતા અને ચિત્તની શાંતિનું સર્જન કરૂં છું.
- (૮) હું સ્થિર અને શાંત થઉં છું. હું જ પ્રલુ છું એમ જાણું છું. હું જ ઇશ્વર છું એમ ચિંતન કરૂં છું.
- (૯) હું ખૂબ સ્થિર અને શાંત થઉં છું. હું પરમાત્મસ્વરૂપ છું એમ પ્રતીત કરૂ છું.

## [२]

પ્રાથમિક ભૂમિકામાં સ્થિત તથા પરમાર્થના રૂચિવત જીવને માટે આત્મવિકાસ અર્થે શ્રી ગુરૂદેવે અકારણ કરુણાથી બતાવેલ પ્રયાગ વિધિવિધાન સહીત કહેવામાં આવે છે, તેનું કળ એકાગ્રતા અને સ્થિરતાની ક્રમશઃ પ્રાપ્તિ એ છે. દરરાજ નિયમિત સમયે અને સ્થળે બે વખત (અથવા વધારે વખત) સવારે અને રાત્રે ત્રીશ મિનિટથી એક કલાક સુધી પ્રયાગ કરવા, ઊઠતા વિકલ્પા પર સંયમ લાવવા માટે આ અભ્યાસ ઘણા ઉપકારી છે.

ભગવાનરૂપ સત્પુરૂષ એટલે પાેતાના પરમ ઉપકારી શ્રી શુરુદેવના ચિત્રપટ સન્મુખ બેસવું. દેહની સ્થિરતા જાળવવી, એટલે હલનચલન ન થાય એવા સુખાસને બેસવું. ઇચ્છિત સમય પર્યાંત સંસારના સવં ભાવેાથી વિરામ પામી ચિત્તને પહ્યું સ્થિર કરવું. પછી એક દીર્ઘ ધાસ ખેંચી છેાડી દેવેા.

#### ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

શ્રી ગુરૂદેવના ચિત્રપટ પર ચરણુથી શીર્ષ સુધી ત્રણ વખત દષ્ટિને ધીમે ધીમે કેરવી, અંતરના પ્રેમપૂર્વંકના નિર્મળ ભાવથી સુખાકૃતિનું અવલાકન કરવું. થાડીવાર તેમ કર્યા પછી દષ્ટિને ગુરૂદેવનાં પવિત્ર નયનમાં સ્થાપન કરી સ્થિર રાખવી. મટકું મારવાની ફરજ આવી પડે તા તેમ કરવું. એ પવિત્ર ચક્ષુમાંથી પ્રેમ અને કરુણાના પ્રબળ અને શીતળ પ્રવાહ વહીને પાતા પ્રત્યે આવે છે અને સુખદ્દ અનુભવ કરાવે છે એમ કલ્પનાથી માનવું. અભ્યાસથી કલ્પના સત્ય ઠરશે. પ્રયોગ વચ્ચે ચિત્તમાં વિચારા કે વિકલ્પા ઊઠે તા તેને ઉપ-શમ કરવા એટલે તેના પર મનન ન કરતાં તેના જ્ઞાતા કે સાક્ષી તરીર્કે રહેવાના પુરૂષાર્થ કરવા, તેવા પુરૂષાર્થથી વિકલ્પાનું બળ તૂટશે અને તેની નિરાધાર સ્થિતિ થતાં સ્થિરતા આવશે.

સ્થિરતા આવ્યેથી આત્મામાં કાેઈ પ્રકારે સમતા અથવા શાંતિ અનુસવાશે. તેની સાથે તે સ્થિરતાના કારણે કેટલાંક ચમત્કારિક પરિણામા આવશે. ચિત્રપટની ચારે કિનાર સાનેરી પીળા રંગવાળી અથવા શ્વેત રંગથી પ્રકાશિત દેખાશે. ચિત્રપટની આસપાસની બ્રૂમિનું ક્ષેત્ર સામાન્ય તેજવાળું અને ચિત્રપટ પ્રકાશથી ઝળહળતું દેખાશે. આ વગેરે દેશ્યા નિહાળતાં આનંદ ઊપજશે.

બાદ આંખ બંધ થઇ જતાં, સ્થિરતા હશે તા મનઃચક્ષુ સામે રંગબેરંગી વાદળાં પસાર થતાં અથવા ઊચે ચઢી વિખ રાતા જેવામાં આવશે. કાળી છાંઠથી મિશ્રિત લાલ, પીળાે, વાદળી, જાંબુડી રંગવાળાં વાદળાં હશે; પ્રત્યેક રંગનાે પર માર્થ ભિન્ન ભિન્ન છે અને તેનું જ્ઞાન દશા જાણવા માટે ઉપકારી થાય છે

આ પ્રયેાગના અભ્યાસથી ચિત્રપટની સહાયતા વિના ભાસ કે સ્વપ્નમાં શ્રી ગુરુદેવના દર્શ'નનેા અનુપમ અને અમૂલ્ય લાભ પ્રાપ્ત થાય છે અને તેનું ફળ પરમાર્થે ઘણું માટું છે.

" એનું સ્વપ્ને જો દર્શન પામે રૈ, તેનું મન ન ચઢે બીજે ભામે રૈ; થાય કૃષ્ણુનાે લેશ પ્રસંગ રે, તેને ન ગમે સંસારનાે સંગ રે. "

--- શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર ( પત્રીક ૧૬૮ )

## [3]

આષ્યાત્મિક વિકાસ માટે મનની સ્થિરતા હાેવી ખૂબ જરૂરી છે. નિરંકુશ મન એ જ સર્વ સુખદુઃખનું તેમ બંધ-માેક્ષનું કારણ છે. આ મર્કટ જેવું મન કયારે પણ શાંત થઇને બેસતું નથી અને ક્ષણે ક્ષણે ક્રૂદકા મારી દાેડધામ નિરંતર કર્યા કરે છે. સંકલ્પ-વિકલ્પમાં રાચતું અસ્થિર મન કેવી રીતે સંયમમાં આવે તેના જુદા જુદા ઉપાયા ગ્રાની પુરૂષોએ ઉપદેશવચનામાં બતાવ્યા છે અને તે અવશ્ય કલ્યાણુકારી છે, તે ઉપાયા આ પ્રમાણે છે. (૧) સત્દ્ર્યુતનું

રંરપં

## ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

વાંચન, શ્રવણ અને ચિંતન; મનન કરતાં કરતાં એકાગ્રતા અને પછી લીનતા આવે છે; (૨) શ્રી ગુરૂદેવનાં વચનામૃતનું પાન ચિત્તને ભટકતું અટકાવી સ્થિરતા લાવે છે; (૩) એકાંત શાંત સ્થળમાં ઉપાધિરહિત થઈ બેસવુ અને શ્વાસાશ્વાસમાં ''સાહ'" અથવા '' આમ્"ના અજપાજપ સહજતાએ ચાલે છે તેમાં ચિત્તને રાકવું, તેનાથી સ્થિરતા આવી શાંતિના અનુભવ થાય છે; (૪) શ્રી ગુરૂદેવમાં પ્રેમ અને શ્રદ્ધાની ઠીક પ્રમાણમાં વૃદ્ધિ થયા પછી તેમની સ્મૃતિ વાર વાર સ્નેહપૂર્વંક લેવાથી એકાગ્રતા અને સ્થિરતા પાતાના કબજામાં એકદમ આવી જાય છે અને તેમના પ્રેમ, કરુણા, શાંતિ, સમતા, ક્ષમા, વીતરાગતા આદિ ગુણાના ચિંતવનથી લીનતા, અપૂર્વં શાંતિનું વેદન અને ચિરકાળ ટકેએવા મનાસંચમ અનુસવાય છે.તાેફાની મનને શાંત કરવા માટે આ સરસ અને સરળ ઉપાય છે.

આ ઉપરાંત મનેાસ યમની સાધનામાં સહાય અર્થે બ્રી ગુરૂદેવ સાધક-ભક્તને એક અનેાખાે પ્રયાગ બતાવે છે તે આ પ્રમાણે છે :—

ભાવાનું અંતરમાં સુલભતાએ પરિણમન થવા માટે સર્વ'થી ઉત્તમ સમય જાગ્રત અને નિદ્રા વચ્ચેના સ ધિકાળ છે; કુદરતે મા કાળ જનદિતાર્થે સહજતાએ આપ્યા છે. તેના શ્રેષ્ઠ લાભ સહુ કાેઈ લઈ શકે છે. ઊંઘ પહેલાના સમયે મન સ્વાભાવિક રીતે વિકલ્પ રહિત અને લગભગ શાંત હાેય છે, તે જ પ્રમાણે સવારે જાગૃત થયા પછી પણ તેવી જ સ્થિતિ હેાય છે. આ અનુકૂળ સમયનાે સદુપયાેગ પ્રયાેગથી કરવાનાે છે

રાત્રે પથારીમાં જઇ સૂતા સૂતા ઊંઘના આક્રમણ સુધી શ્રી ગુરૂદેવે આશીર્વાદપૂર્વંક આપેલ આત્મગુણદર્શંક આજ્ઞામ ત્રનું સ્મરણ કરવું; શરૂમાં ઉપયાગને તેમાં જોડી રાખવાના યત્ન કરવા અને સ્મરણ ચલાવ્યા કરવું. આ સ્મરણ એાછામાં એાછું અડધી કલાક સુધી તેા અવશ્ય થવું જોઇએ. તેમ થયા પછી નિદ્રાનાે ઉદય આવતાં ઊંઘી જવું ને તેમાં ખાધ નથી. આથી આ મંત્રના ભાવ આત્મા પકડતા જશે, સ્થિર અને શાંત થતા જશે. અભ્યાસના થાડા કાળ પછી રાત્રિમાં કાઇ હેતએ જગી જવાનું અને ત્યારે જણાશે કે સ્મરણ આશ્ચર્યકારક રીતે ચાલુ છે અને એજ આત્માએ ભાવનું પ્રેમપૂર્વંક ગ્રહણ કર્યું છે અને તેનામાં ઇષ્ટ પરિણમન થયું છે તેની પ્રતીતિ છે. આની અસર બીજા આખા દિવસ દરમ્યાન શાંતભાવમાં લગભગ રહેવારૂપ હશે, એટલે મનમાં ઉઠતા વિકલ્પાેની વધુઝાર અટકી ગયેલી અનુભવાશે; સતાવતા નકામા વિચારા પાતાથી દૂર દૂર નિર્જન રણમાં નિરાધારપણે જતા રહેશે. સવારે જાગૃત થયા પછી પથારીમાંથી એકદમ ઊભા થવું નહીં પરંતુ તે વેળાએ પાંચથી દશ મિનિટ સુધી તે જ સ્મરણ કરવું અને પછી શાંતિપૂર્વ ક ઊઠવું આ પ્રયેાગ ચિત્તની શાંતિ તથા મનની સ્થિરતા માટે અતીવ લાભદાયી છે એટલું જ નહીં પણ તે આધ્યાત્મિક દશાની વર્ષમાનતા માટે પરમ ઉપકારી છે. દરરાજ નિયમિતપણે કરવાથી તેની અસર દીર્ઘંકાળ સુધી ટકી રહે છે.

## [४]

આ ચાેથા પ્રયાગ, પરમાર્થને અવરાધક વ્યવહાર ચિંતા કે મુંઝવણુ, પારમાર્થિક આવરણ કે અંતરાય, સ્વાત્મદશાની વર્તમાન સ્થિતિ, આત્મદશાના ભાવિ વિકાસ એ આદિ સંખધે કાેઇપણુ પ્રશ્નના ઉત્તર શ્રીગુરૂની કૃપાથી ભગવાન આત્મા પાસેથી મેળવવા સંખધે છે.

ભગવાનરૂપ સત્પુરૂષનાે ભક્ત પ્રેમ અને શ્રદ્ધાની નિર્મળ તામાં અસુક હદે પહેાંચ્યા પછી તથા ધીરજ, શાંતિ ને સમતા ગુણુા અસુક ઇચ્છિત અંશાે સુધી પ્રગટાવ્યા પછી ભગવાનની વાણી પ્રયાગદ્ધારા સાંભળવા ભાગ્યવંત થાય છે, તે આત્માના અવાજ એ નામથી સુપ્રસિદ્ધ છે, તે માટેનાે આધ્યાત્મિક પ્રયાગ આ પ્રમાણે છે.

કાેઈ એકાંત શાંત સ્થળમાં જઈ બેસવું અથવા સુવું. જે કાેઈ પ્રશ્નનાે ઉત્તર ભગવાનઆત્મા પાસેથી મેળવવાે હાેય તે સંબંધે ભગવાનને વિનંતિ કરવી અને પ્રશ્નના સમાધાન માટે બળવાનસાવપૂર્વંક માગણી કરવી, તેમની કૃષા ઈચ્છવી અને કૃષા બદલ ઉપકાર માનવાે.

દેહને શખવત્ શિથિલ કરવા અને પછી મનમાં '' હું શાંત થઉં છું, સ્થિર થઉં છું '' એ મંત્રવચનાનું સ્મરણ એક ચિત્તે ધ્યાનપૂર્વંક કરવું, તેમ લગભગ પંદર મિનિટ સુધી કર્યા બાદ સ્મરણ બંધ કરી શાંત થવું, વચ્ચે વિકલ્પ ઊઠે તેને નહીં લંખાવતા ઉપશમ કરવા એટલે વિકલ્પની ઉપેક્ષા કરવી. તેના અભ્યાસથી વિકલ્પાે ધીમે ધીમે એાછા થતા જશે અને શાંત રહેવાશે, ધીરજ રાખવી.

મંત્રસ્મરણુ બાદ શાંત થયા પછી પ્રશ્નના ઉત્તરરૂપ જે વિચાર સહજતાએ પ્રથમ આવે તે પ્રશ્નના સમાધાનરૂપે છે એમ માનવું અને શ્રદ્ધા રાખવી. પ્રશ્ન ભવિષ્યકાળ સંબંધી હાેય તાે તેની સત્યતાની ખાત્રી કરવી અને શ્રદ્ધા વધારીને તેને નિર્મળ કરવી. આત્માની યાેગ્યતા હશે તાે ઉત્તર સત્ય જ મળશે. કદાચ પ્રથમ પ્રયત્ને ઉત્તર ન મળે તાે નિરાશ થવુ નહીં સર્વ કાર્યમાં પ્રથમ ભૂમિકા હંમેશ વિકટ હાેય છે. એ વિકટ કાર્યને અવિકટ બનાવવા કરી કરી યત્ન કરવા; આખરે વિજય મળશે જ.

આત્મદશાની સ્થિરતા અને શાંતિ વધતાં કયારેક અથવા ઘણું કરીને ઉત્તર અંતરમાં ધ્વનિથી મળે છે. એ ધ્વનિ દિવ્ય મધુર રણકાર જેવા હાય છે; તે સાંભળતાં ચિત્ત પ્રસન્ન અને આનંદિત થાય છે. આ અનુભવ અદૂભુત અને અલૌકિક હાય છે ધ્વનિથી મળેલા સંદેશા કયારે પણ અસત્ય હાતા નથી. જેમ ધ્વનિથી મળેલા સંદેશા કયારે પણ અસત્ય હાતા નથી. જેમ ધ્વનિથી કહ્યું હાય તેમ જ હતું, છે, અથવા બનશે તેના નિઃશંક નિશ્વય થાય છે. તેથી પણ આગળની દશા થતાં વગર પ્રયાગે અને વગર પ્રયાસે ભગવાનઆત્મા અંતર્ધ્વનિશ્વી માર્ગંદર્શન આપ્યા કરે એવી સંભવિતતા છે. અંતર્ધ્વનિશ્વી આશચિતવેલ કે અણક્લપેલ ભાવા પ્રગટે તા તે પણ માર્ગ. સૂચક ગણવા ચાગ્ય છે. તેવા અંતર્ પ્રેરણાથી ઉત્પન્ન સહજ ભાવાની ઉપેક્ષા ન કરવી.

## [૫]

પરમકૃપાળુ શ્રી ગુરૂદેવે ઉપકાર કરી બતાવેલ આ પ્રયાગ અત્યંત ઉપયાગી, લાભદાયી અને પ્રભાવશાળી છે. શ્રીગુરૂની આજ્ઞા લઇ અને આશીર્વાદ મેળવી તેની સાધના કરવાથી સિદ્ધિ જલદીથી મળે છે. આ સાધનાનું ઉત્તમ ફળ આગળ જણાવવામાં આવશે. આ સાધનાનું નામ '' દશ મિનિટનું મૌન '' કહેવું ઉચિત છે. પ્રયાગના પ્રારંભ પહેલાં પૂર્વ ભૂમિકાની તૈયારી પાંચ મિનિટ સુધી કરવાની છે.

# પૂર્વ ભૂમિકા :

બતાવેલ સમય સુધી (અંદાજે) નિશ્ચયપ્વ<sup>ક</sup>કના ભાવથી જણાવ્યા પ્રમાણે સ્વયંસૂચન કરવું. (૧) બે મિનિટ સુધી

" ભગવાનની કૃપાથી હું મારા નિષ્કારણુ કરૂણાવ'ત શ્રી ગુરૂદેવ પાસેથી ખૂબ બળ ખેંચું છું. અને મેળવુ છું તે બળના સુખદ પ્રવાહ મારા આખાય દેહમાં વહેતા હું અનુભવું છું."

(૨) છે મિનિટ સુધી

" હે કાયા, તમે અનુપ્રહ કરી સ્થિર થાએા, સ્થિર

થાએા હવે તે સ્થિર થાય છે અને તેમાંથી મારાે ઉપયાેગ છૂટી જાય છે.

'' હે મન, તું મારાે સન્મિત્ર થઈ મારા પરમાર્થ પુર્ ષાર્થમાં સહાયરૂપ થા. શાંત થા, શાંત થા અને કાેઇ વિકલ્પ ન કર. "

(૩) એક મિનિટ સુધી

ભગવાનના ભુક્તાની સાધના

" હું **મનને સ્થિર કરૂં છું. હું શાંત થઉં છું. હુ**ં શાંતિમય છું. હું શાંતસ્વરૂપ છું "

મૂળ પ્રયાગ : દશ મિનિટનું મૌન :

પૂર્વ ભૂમિકા તૈયાર કર્યા પછી દશ મિનિટના મૌનનેા અભ્યાસ કરવાના છે. દશ મિનિટ પૂરી થયાની જાણુ માટે કાેઇ સાધનના ઉપયાેગ કરવા અથવા અંદાજે ખ્યાલ કરવા. અભ્યાસથી દશ મિનિટ પૂર્ણ થયાનું જ્ઞાન અંદરમાં નિશ્ચિય કરેલા હશે તેથી સહજ થશે.

સ્થિર આસને ટદાર બેસવું અથવા સીધા ચત્તા સૂઇ જવું. આંખા બંધ રાખવી. આ અભ્યાસની શરૂઆત દશ મિનિટના મૌનથી કરવી. વિચારા અને વિકલ્પાને સંયમમાં લેવાના પ્રયત્ન કરા. ચિત્તમાં વિકલ્પ ઊઠવાની જાણુ માટે અંદાજે ત્રીશ સેકન્ડ પર્યંત કાેઈ પરિશ્રમ વિનાના હળવા સહજ ધ્યાનથી અંતરમાં નિરીક્ષણ કરા. વિકલ્પ પ્રવેશ થયાનું જણાય તાે તુરત અંતરમાં માત્ર "શાંતિ" શખ્દના શાંતભાવે

ર૩૧

## **લ**ક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

ઉચ્ચાર કરા અને તેમ થતાં જ તત્કાળ તે દૂર થઇ જશે. "શાંતિ" શખ્દ જ એવા રૂડા છે કે તેના ઉચ્ચાર માત્રથી અંદરમાં શાંતિ પથરાય છે અને વિદ્યો તથા અંતરાયા નાશ થાય છે. અનુભવથી આ વાત પ્રમાણુભૂત લાગશે. શાંતિ આત્માના પરમાત્તમ ગુણુ હાઇ વ્યવહારજીવનમાં પ્રવૃત્ત રહેવા છતાં તેના નિરંતર સ્મરણના અભ્યાસથી આત્મા તે ગુણુના ભાવને બહુણુ કરી શાંત થતા જાય છે, શાંત થાય છે. દશ મિનિટના અભ્યાસ દરમ્યાન જ્યારે જ્યારે વિકલ્પા ઊઠે કે આવવાના છે એવી આગળથી જાણુ થાય ત્યારે ત્યારે ''શાંતિ" શખ્દ અંદરમાં બાલી તેને હાંકી કાઢવાનું ચૂકવું નહીં.

આ આધ્યાત્મિક ને અત્યંત શ્રેયસાધક અભ્યાસની દશ મિનિટ પૂરી થયા બાદ તપાસાે કે તેટલા સમય દરમ્યાન અંદાજે કેટલી વાર ''શાંતિ" શબ્દ ઉચ્ચારવાની ફરજ આવી પડી હતી અભ્યાસ વેળાએ ઉચ્ચાર કર્યાની સંખ્યા ગણવા તરફ લેશ માત્ર ઉપયાગને જોડવા નહીં; તે સંખ્યાના અંદાજ એની મેળે લક્ષમાં આવી જશે.

દશ મિનિટમાં ઉચ્ચાર કર્યાની સંખ્યા ૨૪ની હ્રાય તા ત્રીજા વર્ગમાં, ૧૬ની હ્રાય તાે બીજા વર્ગમાં, ૮ની હાેય તાે પહેલા વર્ગમાં, ૮થી એાછી હાેય તાે ઉત્તમ પ્રેણીમાં પાસ થયા તેમ સમજવું. અને ઉચ્ચાર ન કરવાે પડ્યો હાેય અને શાંત રહેવાનું અની શકશું હાેય તાે ઉત્તમ સિદ્ધિ ગણવી.

સાધનાની શરૂઆતમાં વિકલ્પાે ચારિત્રમાહના ઉદયથી

બળપૂર્વક ઘૂસી આવે અથવા આવવાના યત્ન કરે તા નિરાશ થવું નહીં; કેમકે તેમ બનવું અત્યંત સહજ છે. હિંમત રાખવી અને સફળતા અવશ્ય મળશે એવી બળવતી આશાને અવગાહી પ્રયત્ન જારી રાખવા. પ્રથમ, દિવસના એક વાર એક જ સમય અને સ્થળે આઠ દિવસ સુધી અનુકૂળ શાંત વાતાવરણ હાય ત્યારે આ અભ્યાસ કરવા; ત્યાર પછી એક પખવાડિયા સુધી દિવસના બે વાર કરવા; ને ત્યાર પછી આઠ દિવસ સુધી દરરાજ ત્રણ વાર કરવા.

અભ્યાસના પરિણામે પ્રથમ વર્ગની ઉત્તમ શ્રેણિમાં આવ વાની સફળતા પ્રાપ્ત થાય તાે મનનાે સંયમ ઘણાે વધ્યાે છે તેમ જાણવું; અને હવે દશના ખદલે પંદર મિનિટ સુધી મૌન રહેવાની સાધના કરવી અને તે પ્રમાણે ક્રમશા મિનિટા વધાર્યા જવી.

#### સાધનાનું ફળ :

આ અભ્યાસ એકાગ્ર થવાની શક્તિ વધારે છે અને તેથી મૌનની સપાટીથી વધુ ને વધુ ઊંડાણુમાં જવાનું બળ સંપ્રાપ્ત થાય છે. આત્મવીય ના ઉદ્યાડ, વિકાસ, તીવ્રતા અને ગુણુવિશુદ્ધિ કાેઈ અગમ્યપણે વધતાં જાય છે. અંતરમાં શ્રદ્ધાના વિસ્તરતા નિર્મળ પ્રકાશ આત્મદ્રવ્યને ઉજ્જવળ અને પવિત્ર બનાવતા જાય છે. તેના સુંદર પરિણામરૂપે મનની સ્થિરતા, ચિત્તની શાંતિ, ઇન્દ્રિયાના વિષયા પર ક્રમશા વિજય, અંત રંગ વૃત્તિઓના સંયમ અને આત્માના વિશુદ્ધ પ્રત્યેના

## સક્રિતમાર્ગનું રહસ્ય

અપૂર્વ વિકાસ અનુભવગમ્ય થાય છે. વિચિત્ર અને કસેાટીવાળા સંજોગા અને પ્રસ ગા વચ્ચે પણુ સમતા, ઉદાસીનતા અને આંતરિક શાંતિ વેદાય છે. મૌન રહેવાના અભ્યાસમાં જેમ આગળ વધાય છે, તેમ તેમ બાદ્ય રૂચિ ઓસરી ઉત્કૃષ્ટ વૈરાગ્ય, પરમ ઉદાસીનતા દશ્યરૂપ થાય છે; માહાસક્તિના કિલ્લામાં ઠેકઠેકાણુ તડા પડે છે અને આગળ ઉપર રાગના કિલ્લામાં ઠેકાઈ લાગ કે લાગા લાંગી પડી જમીનદેાસ્ત થાય છે; અને શ્રી ગુરૂદેવની અસીમ કૃપાથી આખરે આત્મશાંતિ પૂર્ણ પણે પ્રકાશિત થાય છે.

અહેા, ભગવાનસ્વરૂપ શ્રી ગુરૂદેવની કુપા અનુપમ છે અને તેએા જ અનુપમ સુખના દાતા છે એ કેમ બૂલાય !



સ્મરણ-મંત્રો



જ્ઞાની ભગવતાએ શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપમાં લીન થઈ, અમૃતસાગરનું અવલાેકન કરી, અનુભવ કરીને આત્મજ્યાતિ સંબંધી જે ઉત્તમ, અનુપમ, પ્રેરણાત્મક, પરિણામ પમાડી શકે તેવા સામર્થ્યવાળાં વચના જીવનાં કલ્યાણાથે પ્રકાશિત કર્યાં છે તે રૂડા પવિત્ર મહાત્માઓને વિનયભક્તિસહિત વારંવાર

નમસ્કાર કરૂં છું, નમસ્કાર કરૂં છું.

આત્મસ્મૃતિજનક કાેઈ પણુ એક મંત્રનું સર્વ અન્ય ચિંતાનાે ત્યાગ કરી, હુદયના ઉદ્વસિત સાચા ભાવથી નિરંતર સ્મરણ કરવામાં આવે તાે ઉત્તમ સ્વરુપલાભનાે ધર્મલાભ મળે એ નિઃસંદેહ છે એમ જ્ઞાની પુરૂષાેએ કહ્યું છે, તે સત્ય છે.

### આત્મા

' દ્રવ્યથી–હું એક છું, અસંગ છું, સવ' પેરભાવથી મુક્ત છું. ક્ષેત્રથી અસંખ્યાત પ્રદેશાત્મક નિજ અવગાહના પ્રમાણ છું. કાળથી–અજન્મ–અજર–અમર શાશ્વત છું, સ્વપર્યાય પરિણામી સમયાત્મક છું. ભાવથી-શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ માત્ર નિર્વિકદ્દપ દેષ્ટા છું." શ્રીમેદ્દ રાજ્ય દ્વે



સ્મરણ–મંત્રાે

ભગવાનરૂપ સત્પુરૂષાનાં આત્મગુણુદર્શક તથા અન્ય ઉપકારી વચના મંત્રસ્વરૂપ છે. તેમની વાણી તે તા અનુભવના નિચાેડ છે, અનુભવનું અમૃત છે. તે અપૂર્વ વાણીમાં અગાધ અને અમાપ શક્તિ રહેલી છે. ભવ્ય ભક્તજનના હુદયમાં સાંસરી ઊતરી જઇ તેનામાં પરિણામ પામે એવી અદૂભુતતા તે વચનયાેગ ધરાવે છે.

અનુભવસિદ્ધિ થયા પછી નિશદિન આત્માપયાેગી, આત્મારામી અને આત્મનિષ્ઠ પુરૂષની પરમ પવિત્ર ને નિર્મળ હૃદયસરિતામાંથી સહજતાએ પ્રવહતી વચનજળધારાનું સામચ્ય અલૌકિક કેમ ન હાેય ? આત્મપ્રદેશાના બળવીર્યના સ્પર્શાથી પૂરી રીતે રંગાયેલ વાણીમાં અચિંત્ય શક્તિના સંચય કેમ ન સંભવે ?

એ મધુર અને મિષ્ટ, ઉપયાગી અને ઉપકારી વચનમ ત્રના સ્વાભાવિક પ્રભાવ જ એવા છે કે તેનું ઉત્સાહપૂર્ણ અને શ્રદ્ધાપૂર્ણ ભાવથી સ્મરણ કરનાર સાધક–ભક્તની સ્થૂલ પ્રકૃતિનું આમૂલ પરિવર્તન થાય છે, તેની પાર્થિવ વૃત્તિ એકદમ પલટાય

## ભક્તિમાગ નું રહસ્ય

છે અને અનાદિકાળથી પ્રવાહરૂપે ચાલી આવતી મિચ્યાદષ્ટિ ટળી જઈ સમ્યક્દષ્ટિના ઉદય થાય છે; અને તેના હિતકારી પરિશ્વામે ભક્તના આત્મા ઊધ્વ ગતિ તરક પ્રયાણ કરતા કરતા શુદ્ધતાને પામે છે.

અનાદિકાળથી જીવ પાતાના અનુપમ શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપને અને તેની અચિંત્ય અનંત શક્તિને બૂલી જઇ, '' દેહ તે <u>હ</u>ં" એવી બ્રાંતિમાં રહી આ અનિત્ય, અશરણરૂપ અને અસાર સંસારની ચારે ગતિમાં પરત ત્રતાએ મુસાકરી કર્યા કરે છે અને પ્રત્યેક વેળાએ પરમાં સુખ બુદ્ધિ રાખી તેમાં જ રચ્યેા પચ્ચાે રહી સંસારની સફર વધાર્યા કરે છે. તે બ્રાંતિરૂપ અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ માટે તથા વાસ્તવિક નિજ નિરૂપમ સ્વરૂપની પ્રતીતિ થવા અર્થે જ્ઞાની પુરૂષાનાં સ્વરૂપદર્શંક મ**ંત્ર સ્વ**રૂપ વચના બ્રાંતિ છેઠક હાેઈ તેનું સ્મરણ, રટણ અને ચિંતન સતત, એકમના થઇને કરવા યેાગ્ય છે. સ્વરૂપ પ્રતીતિરૂપ અનુભૂતિના અપૂર્વ લાભની પ્રાપ્તિ અર્થે શ્રી ગુરુદેવની આજ્ઞા-પૂર્વ ક તે વચન મંત્રાનું આરાધન કરવું, તેમાં ચિત્તને ઉપ-યેાગપૂર્વ કે એડવું, તેમાં રહેલ ભાવ સાથે એકતાર થવું અને લય લગાડવી. ઉત્કૂષ્ટ કૂળ તેથી શીઘતાએ સંપ્રાપ્ત થાય છે.

આત્મવિશુદ્ધિનાં ઉચ્ચ ઉચ્ચ શિખરાે ક્રમશઃ સર કરવા માટે વિકાસની ભિન્ન ભિન્ન ભૂમિકાએ ભિન્ન ભિન્ન વચનમંત્રાેનું શ્વારાધન કરવાનું વધુ લાભદાયી અને અતીવ ઉપકારી થાય છે એ નિઃશંક છે. તે જ પ્રમાણે ઘાતી કર્માના અધિક ક્ષયેા પશમના લાભાથે પણ જુદા મંત્રવચનાે છે. તેનું એકચિત્તે સ્મરણ કરવાથી જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રનું બળ વધે છે.

પ્રત્યેક આસ્તિક ધર્મ માં-જેન, વેદાંત, બૌદ્ધ કે ઈસ્લામ-મંત્રની ઉપાસનાનું પ્રભાવશાળી માહાત્મ્ય ગાયું છે અને તે તે ધર્મમાં પાે**તપાેતાના બીજાક્ષરા સદિતના મ**ંત્રા છે અહીં બીજાક્ષરાવાળા મંત્રા સહેત આપવામાં આવ્યા નથી વાસ્તani dela di 26 mil we a fa fa bis a sustai સમાય છે. એટલે 🕉 એ છેદ્વામાં છેદ્વો અત્ય ત પ્રભાવશાળી અને અદભત પરમ શાંતિને આપનાર પ્રણવ મંત્ર છે. પવિત્ર જેત દર્શનના પવિત્ર પંચપરમેષ્ઠી નમસ્કાર મંત્રના પહેલા પહેલા અક્ષરાના સમાસ કરતાં 🕉 શબ્દ બને છે અને તે જ તેનું પ્રાભાવિક માહાત્મ્ય સૂચવે છે. વળી શ્રી તીર્થ કર પ્રસની વાણી ૐ ધ્વનિથી સતત છૂટતી હાેય છે, જે ૐને મહિમા સિદ્ધ કરે છે. 🕉 એટલે પરમ પ્રેમ, ૐ એટલે પરમ કરુણા, ઢઢ એટલે પરમ સમતા, 🕉 એટલે પરમ ઉદાસીનતા. 3ૐ એટલે પરમ શાંતિ, ટુંકામાં ૐ એટલે સર્વ ભાષા, સર્વ ભાષાના સર્વોત્તમ ગુણા અને ભાવાના સમાસ અને આ રીતે જોતાં 🕉 મંત્રના મહિમા અપરંપાર છે.

સ્મરણ-મંત્રા:

મિચ્યાદર્શનના ઉપશમ-ક્ષયાપશમ થવા માટે :---

- \* હુ સચ્ચિદાન દ સ્વરૂપ ચેતન છું.
- \* હું સિ**હ**સદેશ **શુદ્ધ આ**ત્મા છું.
- 🗶 હું શુદ્ધ ચિદ્રપ છું.
- 🗰 હું માત્ર અસંગ, જ્ઞાલાદેષ્ટા છું.
- \* હું એક છું, શુદ્ધ છું, ણુદ્ધ છું.
- \* હું પરમાનંદસ્વરૂપ છું.
- કેવળ હું જ્ઞાનસ્વરૂપ આતમા છું.

\* સહબાત્મસ્વરૂપ હું ચૈતન્યાત્મા છું.

- \* '' દેહથી ભિન્ન સ્વપરપ્રકાશક પરમ જ્યાેતિસ્વરૂપ એવેા " હું આત્મા છું. (૮૩૨)
- \* " હું માત્ર નિર્વિકલ્પ શુદ્ધ, શુદ્ધ, પ્રકૃષ્ટ શુદ્ધ પરમ શાંત ચૈતન્ય છું. '' શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર (૮૩૩)

ચૈતન્યસ્વરૂપ,....અચિત્ય સુખસ્વરૂપ....હું છું. "

- આત્મા છું. " શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર (૬૯૨) \* "સર્વથી સર્વ પ્રકારે હું ભિન્ન છું, એક કેવળ શુદ્ધ
- " હું દેહાદિ સ્વરૂપ નથી અને દેહ, સ્રી, પુત્રાદિ કાેઈપણ મારાં નથી; શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ અવિનાશી એવેા હુ

<u>ભક્તિમાગ'નું રહસ્ય</u>

- www.jainelibrary.org
- મારામાં અન'ત વીય'શક્તિ છે, તે શક્તિથી મારા અંતરાયે દ્રર થાએા, દ્રર થાએા.

**અંતરાય કર્મના વધુ ક્ષચાેપશમ માટે** :—

- ∗ હું દિવ્ય દષ્ટા છું, દિવ્ય દષ્ટિથી મારૂં **દર્શનાવરણુ નાશ** પામા.
- \* દિવ્ય દેષ્ટિના તેજથી મારૂ દર્શનાવરણ નાશ પામે.
- ¥ હું જ્ઞાન જ્યાેતિ સ્વરૂપ છું, જ્યાેતિથી મારૂં જ્ઞાનાવરણ ક્ષય થાએા. દર્શાનાવરણના વિશેષ ક્ષયાેપશમ માટે :---

\* હું જ્ઞાનરૂપ પ્રકાશ છું, પ્રકાશથી મારૂં જ્ઞાનાવરણુ ક્ષય થાએા.

\* હું પરમ પરમ શાંત ચૈતન્યધન છું.

ગ્રાનાવરઘના વિશેષ ક્ષયાપશમ માટે :---

\* હું '' શુદ્ધ, ખુદ્ધ, ચૈતન્યધન, સ્વયં જ્યાેતિ, સુખધામ " છું.

\* હું અજર, અમર, શાધત આત્મા છું.

મિચ્યાદર્શનના અભાવ માટે :-

સ્મરણ મંત્રો

### પરમાર્થંચિંતાના અકળાવનાર પ્રસંગે :---

- \* 5\*
- \* 🕉 શાંતિ:
- 🔹 હું શાંતસ્વરૂપ આત્મા છું, હું શાંત થાઉ છું.
- આત્મશાંતિના લાભ માટે :---
- ( શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર–પત્રાંક ૮૩૩ )

ભક્તિમાર્ગ નું રહ્ય થ્ય

- 🛊 '' હુ' નિજસ્વરૂપમય ઉપયોગ કરૂં છું, તન્મય થાઉં છું ''
- \* હું સ્થિર થઉં છું, હું શાંત થઉં છું.
- કરને રક્ષણ હંમેશ દયાળું. આત્મસ્થિરતાના લાભ માટે :---

\* હે ભગવાનસ્વરૂપ ગુરૂદેવ, મારે છે એક શરણ તમારં

- \* ઉપયાગની જાગૃતિથી મારા અંતરાય કર્મા શિથિલ થઇ ક્ષય થાએા.
- ભૂત થાએા.

\* શ્રી ગુરૂદેવની શુદ્ધ ભક્તિથી મારાં અંતરાયકર્મા ભસ્મી·

" ખેદ નહીં કરતાં શૂરવીરપછું બ્રહીને જ્ઞાનીને માગે ચાલતાં માક્ષપાટણ સુલભ જ છે. " (બ્રીમદ્દ રાજ્યંદ્ર-૮૧૯) માટે હું રૂડા મહુંત પુરૂષાનાં વાકચાનું અવલંબન લઈ મારા આત્મામાં શૌર્ય ઉપજાવી ખેદ–ચિંતાને હુઠાવું છું.

કષાય ભાવનું પ્રઅળપણું તાેડવા માટે :---

\* " જ્યાં ત્યાંથી રાગ–દ્રેષ રહિત થવું એ જ મારે ધર્મ છે." (શ્રીમદ્દ રાજયંદ્ર–૩૭) એ કલ્યાણુકારી વચનાનું પરિણુમન થવા અર્થ હું તેનું સ્મરણુ કરી રાગ–દ્રેષની બેડીને તાેડતા જઉ છું.

\* હે આત્મન,
 તું માહ ન કર, રાગ ન કર, દ્વેષ ન કર.
 તું માહ ન કર, રાગ ન કર, દ્વેષ ન કર.

શારીરિક વેદનાના ઉદયકાળે :-

\* "શારીરિક વેદનાને દેહના ધર્મ જાણી અને આંધેલાં એવાં કર્મોનું ફળ જાણી સમ્યક્ષ પ્રકારે અહિયાસવા યાગ્ય છે,....અને વેદના, વેદનાના ક્ષયકાળે નિવૃત્ત થયે કરી તે વેદના કાઇ કર્મનું કારણ થતી નથી. " એ જ્ઞાની પુરૂષનાં વચનાને ફરી કરી અંતરમાં ઉતારૂં છું તેથી વેદનાનું અળ મંદ થતું અનુભવું છું.

( ઉપરર્ના વચનેા શ્રીમદ્દ રાજ્ય દ્રજીનાં છે–પત્રીક ૪૬૦ )

ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

## 🗱 શાંતિઃ શાંતિઃ શાંતિઃ

ભબ્ય જીવાે ભક્તિમાર્ગના યથાર્થ સ્વરૂપને સમજી, લક્ષમાં લઈ, આ અનાદિ મધનથી અત્યંત નિવૃત્તિ પામી શ્રીગુરૂની કૃપાથી અનંત અબ્યાખાધ શાશ્વત સુખના લાેક્તા મના એજ શુનેચ્છાથી આ લઘુ ગ્રંથ પૂર્ણતા પામે છે.



.

# પરિશિષ્ટ

### શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્રે છતાં વયતાપૃત

### જિનેશ્વરની વાણી

અનંત અનંત ભાવ ભેકથી ભરેલી ભલી, અનંત અનંત નય નિક્ષેપે બ્યાખ્યાની છે; સકળ જગત હિતકારિણી હારિણી માહ, તારિણી ભવાબ્ધિ માક્ષ ચારિણી પ્રમાણી છે; ઉપમા આપ્યાની જેને તમા રાખવી તે વ્યર્થ, આપવાથી નિજ મતિ મપાઇ મેં માની છે; અહા, રાજરાંદ્ર બાલ ખ્યાલ નથી પામતા એ, જિને ધરતણી વાણી જાણી તેણે જાણી છે.

### મૂળ માર્ગ રહસ્ય

મૂળ મારગ સાંભળા જિનના રૈ, કરી વૃત્તિ અખંડ સન્મુખ; મૂળ∘ ના'ય પૂજાદિની જો કામના રૈ, ના'ય વ્હાલું અંતર ભવદુઃખ. મૂળ∘ ૧ કરી જો જો વચનની તુલના રૈ, જો જો શાધીને જિન સિદ્ધાંત; મૂળ∘ માત્ર કહેવું પરમારથ હેતુથી રૈ, કાેઈ પામે મુમુક્ષુ વાત. મૂળ∘ ૨

ભક્તિમાર્ગં રહસ્ય

ज्ञान. દર્શન, આરિત્રની શુદ્ધતા રે, એકપણે અને અવિરુદ્ધ; મૂળ૦ જિન મારગ તે પરમાર્થથી રે. એમ કહ્યું સિદ્ધાંતે ખુદ્ધ. મૂળ૦ З લિંગ અને લોદા જે વતના રે, દ્રત્ય દેશ કાળાદિ લેદ: મળ• પણ જ્ઞાનાદિની જે શુદ્ધતા રે, તે તા ત્રહ્યે કાળે અલેદ. મૂળ૦ ૪ હવે જ્ઞાન દર્શનાદિ શખ્દના રે, સંદ્વેપે સુંગ્વા પરમાર્થ; મૂળ૦ તેને જેતાં વિચારી વિશેષથી રે, સમલાશે ઉત્તમ આત્માર્થ. મૂળ૦ પ છે દેહાદિથી ભિન્ન આત્મા રે, ઉપયોગી સદ્દા અવિનાશ: મળ૦ એમ જાણે સદ્રગ્રૂર ઉપદેશથી રે, કહ્યું જ્ઞાન તેનું નામ ખાસ. મૂળ૦ ૬ જે જ્ઞાને કરીને જાણિયું રે, તેના વતે છે શુદ્ધ પ્રતીત; મૂળ જ કહ્યું લગવંતે દર્શન તેહને રે, જેનું બીજાં નામ સમકીત. મૂળ૦ ૭ જેમ આવી પ્રતીતિ જીવની રે, જાણ્યા સવે<sup>લ્</sup>ક્ષી ભિન્ન અસંગ; મળ૦ તેવાે સ્થિર સ્વભાવ તે ઉપજે રે, નામ ચારિત્ર તે અણલિંગ. મળ૦ ૮

Jain Education International

તે ત્રણે અભેદ પરિણામથી રે, જ્યારે વતે<sup>૬</sup> તે આત્મારુપ; મૂળ૦ તેહ મારગ જિનના પામિયા રે,

શ્રીમદ રાજ્ય દ્રજીનાં વચનામૃત

કિંવા પામ્યાે તે નિજ સ્વરૂપ. મૂળ૦ ૯ એવાં મૂળ જ્ઞાનાદિ પામવા રે,

અવા મૂળ સાનાહ પામપા ર, અને જવા અનાદિ અંધ; મૂળ૦

ઉપદેશ સદ્ગુરૂનેા પામવા રે, ટાળી સ્વચ્છ'દ ને પ્રતિબંધ. મૂળ૦૧૦

એમ દેવ જિનંદે ભાખિશું રે, માક્ષ મારગનું શહ્હ સ્વરૂપ; મૂળ૦

લવ્ય જનાના હિતને કારણે રે, સંક્ષેપે કહ્યું સ્વરૂપ. મૂળ૦ ૧૧

### અમૂલ્ય તત્ત્વ વિચાર

બહુ પુષ્ટય કેરા પુંજથી, શુભ દેહ માનવનાે મળ્યાે, તાેચે અરે ! ભવ ચક્રનાે, આંટાે નહીં એક્કે ટળ્યાે; સુખ પ્રાપ્ત કરતાં સુખ ટળે છે, લેશ એ લક્ષે લહાે, સણુ સણુ ભયંકર ભાવ મરણુે, કાં અહાે રાચિ રહાે ? ૧ લક્ષ્મી અને અધિકાર વધતાં, શું વધ્યું તે તાે કહાે ? શું કુટુંબ કે પરિવારથી, વધવાપણું, એ નયગ્રહાે; વધવાપણું સંસારનું, નર દેહને હારી જવાે, એના વિચાર નહીં અહાેહાે ! એક પળ તમને હવાે !! ર નિદાંધ સુખ નિદાંધ આનંદ, લ્યા ગમે સાંથી લલે, એ દિવ્ય શક્તિમાન જેથી, જંજિરથી નીકળે;

## શક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

પર વસ્તુમાં નહિ સુંઝવેા, એની દયા સુજને રહી, એ ત્યાગવા સિદ્ધાંત કે પશ્ચાત્ દુઃખ તે સુખ નહીં. ૩ હું કાેઘ્રુ છું ? કયાંથી થયેા ? શું સ્વરૂપ છે મારૂં ખરૂં ? કાેના સંબધે વળગણા છે ? રાખું કે એ પરિહરૂં ? એના વિચાર વિવેક પૂર્વંક, શાંત ભાવે જો કર્યા, તાે સર્વ આત્મિક જ્ઞાનનાં, સિદ્ધાંત તત્ત્વ અનુભવ્યાં. ૪ તે પ્રાપ્ત કરવા વચન કાેનું, સત્ય કેવળ માનવું ? નિર્દોષ નરનું કથન માના, 'તેહ ' જેણે અનુભવ્યું;

રે ! આત્મ તારા ! આત્મ તારા ! શીધ્ર એને એાળખેા, સર્વાત્મમાં સમદ્રષ્ટિ દો, આ વચનને હુદયે લખેા. પ

### ભાવનાએા

### અનિત્ય ભાવના

વિદ્યુત્ લક્ષ્મી પ્રભુતા પતંગ, આયુષ્ય તે તેા જલના તરંગ; પુરદરી ચાપ અનંગ રંગ, શું રાચીયે ત્યાં ક્ષણુનાે પ્રસંગ ! \*

### અશરણ ભાવના

સર્વદ્વના ધર્મ સુશર્ણ જાણી, આરાધ્ય આરાધ્ય પ્રભાવ આણી; અનાથ એકાંત સનાથ થાશે, એના વિના કૈાઈ ન ખાંદ્ય સ્હાશે.

### \*

### એકત્વ ભાવના

શરીરમાં વ્યાધિ પ્રત્યક્ષ થાય, તે કાેઈ અન્ચે લઈ ના શકાય; એ લાેગવે એક સ્વ–આત્મ પાેતે, એકત્વ એથી નયસુત્ર ગાેતે.

રાણી સર્વ મળી સુચંદન ઘસી, ને ચર્ચવામાં હતી, ખૂઝયેા ત્યાં કકળાટ કંકચતાથેા, શ્રોતી નમિ ભૂપતિ, સ<sup>ે</sup>વાદે પણ ઇંદ્રથી **દ**ઢ રહ્યો, એકત્વ સાચું કર્યું, એવા એ મિથિલેશનું ચરિત આ, સંપૂર્ણ અંત્રે થયું.

### \*

### અન્યત્વ ભાવના

ના મારાં તન રૂપ કાંતિ સુવતી, ના પુત્ર કે બ્રાત ના, ના મારાં ભુત સ્નેહીઓ સ્વજન કે, ના ગાત્ર કે જ્ઞાત ના; ના મારાં ધન ધામ યૌવન ધરા, એ માહ અજ્ઞાત્વના, રે ! રે ! જીવ વિચાર એમ જ સદા, અન્યત્વદા ભાવના.

દેખી આંગળી આપ એક અડવી વૈરાગ્ય વેગે ગયા, છાંડી રાજ સમાજને ભરતજી કૈવલ્ય જ્ઞાની થયા; ચાેશું ચિત્ર પવિત્ર એ જ ચરિતે પામ્સું <mark>અહીં</mark> પૂર્ણતા, જ્ઞાનીનાં મન તેહ રંજન કરેા, વૈરાગ્ય ભાવે યથા.

### અશચિ ભાવના

ખાણ મૂત્ર ને મળની, રાગ જરાનું નિવાસનું ધામ; કાયા એવી ગણીને, માન ત્યજીને કર સાર્થંક આમ.

### નિવૃત્તિ બાેધ

અનંત સૌખ્ય નામ દુઃખ ત્યાં રહી ન મિત્રતા ! અનંત દુઃખ નામ સૌખ્ય પ્રેમ ત્યાં વિચિત્રતા !! ઉઘાડ ન્યાય-નેત્રને નિહાળ રે! નિહાળ તું; નિવૃત્તિ શીઘ્ર મેવ ધારી તે પ્રવૃત્તિ આળ તું.

ज्ञान ધ્યાન વૈશગ્યમય, ઉત્તમ જહાં વિચાર; એ ભાવે શુભ ભાવના, તે ઉત્તરે ભવ પાર. જ્ઞાની કે અજ્ઞાની જન, સુખ દુઃખ રહિત ન કાય; ગ્રાની વેદે ધેય થી, અજ્ઞાની વેદે રાય. 3 મંત્ર તંત્ર ઔષધ નહીં, જેથી પાપ પલાય; વીતરાગ વાણી વિના, અવર ન કાઇ ઉપાય. X જન્મ, જરા ને મૃત્યુ, મુખ્ય દુ:ખના હેત; કારણ તેનાં એ કહ્યાં, રાગ-દ્વેષ અણ્હેતુ. U. વચનામૃત વીતરાગનાં, પરમ શાંત ૧સ મૂળ; ઔષધ જે સવ રાંગનાં, કાયરને પ્રતિકળ. ¢ નથી ધર્યો દેહ વિષય વધારવા. નથી ધર્ચી દેઢ પરિગ્રહ ધારવા. સદ્રગુરુ લક્તિ-રહસ્ય (२० हे।ढरा)

હ પ્રભુ ! હું પ્રભુ ! શું કહું, દીનાનાથ દયાળ; હું તેા દેાષ અનંતનું, ભાજન છું કરૂણાળ. ૧ શુદ્ધ ભાવ મુજમાં નથી, નથી સર્વ તુજરૂપ; નથી લઘુતા કે દીનતા, શું કહું પરમસ્વરૂપ ? ર

નથી આન્ના ગુરુદેવની, અચળ કરી ઉરમાંહી: આપ તાણા વિશ્વાસ દઢ, ને પરમાદર નાહીં. ૩ નોગ નથી સતસંગના, નથી સતસેવા નેગ: કેવળ અપંણતા નથી, નથી આશ્રય અનુચાેગ. ૪ ' હું પામર શું કરી શકું ? ' એવેા નથી વિવેક; ચરણ શરણ ધીરજ નથી, મરણ સુધીંની છેક. પ અચિંત્ય તુજ માહાત્મ્યનેા, નથી પ્રકુદ્ધિત ભાવ; અંશ ન એકે સ્નેહના, ન મળે પરમ પ્રભાવ. Ę અચળરૂષ આસક્તિ નહીં, નહીં વિરહને તાપ; કથા અલસ્ય તુજ પ્રેમની, નહીં તેના પરિતાપ. ૭ ભાક્તિમાર્ગ પ્રવેશ નહીં. નહીં લજન દઢ ભાન: સમજ નહીં નિજ ધર્મની, નહીં શુભ દેશે સ્થાન. ૮ માળદાષ કળથી થયા. નહીં મર્યાદાધર્મ: તાેયે નહીં વ્યાકુળતા, <u>ભ</u>ુએા પ્ર**લુ** સુજ ક**મ**. ૯ સેવાને પ્રતિકૂળ જે, તે અંધન નથી ત્યાગ; ટ્રેટ્રેન્દ્રિય માને નહીં, કરે ખાદ્ય પર રાગ. ૧૦ तूक विधेाश स्रूरते। नथी, वयन नयन यम नाही; નહીં ઉદાસ અનભક્તથી, તેમ ગૃહાદિક માંહીં. ૧૧ અહ ભાવથી રહિત નહીં, સ્વધર્મ સંચય નાહીં; નથી નિવૃત્તિ નિર્મળપણે, અન્ય ધર્મની કાંઈ. ૧૨ એમ અનંત પ્રકારથી, સાધન રહિત હુંય; નહી' એક સદ્ગુણ પણ, મુખ બતાવું શુંય ? ૧૩

ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

કેવળ કરુણામૃતિ છેા, દીનબધુ દીનનાથ; પાપી પરમ અનાથ છું, ગ્રહા પ્રભુજ હાથ. ૧૪ અનંતકાળથી આયડ્યો, વિના ભાન ભગવાન; સેવ્યા નહીં ગુરુ સ તને, મૂક્યું નહીં અભિમાન. ૧૫ સ ત ચરણ આશ્રય વિના, સાધન કર્યાં અનેક; પાર ન તેથી પામિયા, ઊગ્યા ન અંશ વિવેક. ૧૬ સહુ સાધન બંધન થયાં, રદ્યો ન કાંઇ ઉપાય; સત્ સાધન સમજ્યા નહીં, ત્યાં બંધન શું જાય ? ૧૭ પ્રભુ, પ્રભુ, લય લાગી નહીં, પડ્યો ન સદૃગુરુ પાય; દીઠા નહીં નિજ દેાષ તા, તરીએ કાેણ ઉપાય ? ૧૮ અધમાધમ અધિકા પતિત, સકલ જગતમાં હુંય; એ નિશ્વય આવ્યા વિના, સાધન કરશે શુંય ? ૧૯ પડી પડી તુજ પદ્દપ કજે, ફરી ફરી માગું એ જ; સદૃગુરુ સ ત સ્વરૂપ તુજ, એ દહતા કરી દે જ. ૨૦

જીવનું કત્તવ્ય

યમ નિયમ સંજમ આપ કિયેા, પુનિ ત્યાગ બિરાગ અથાગ લદ્ધો; વનવાસ લિયા મુખ મૌન રદ્ધો, દઢ આસન પદ્મ લગાય દિયા. ૧ મન પૌન નિરાધ સ્વબાધ કિયા, હઠ નેગ પ્રયાગ સુતાર ભયાઃ જપ ભેદ જપે તપ ત્યાંહિ તપે, ઉરસેંહિ ઉદાસી લહિ સબપેં. ર

સબ શાસ્ત્રન કે નય ધારી હિંચે. મત મંડન ખંડન ભેદ લિચે: વહ સાધન ખાર અનંત કિયેા. તદપિ કછુ હાથ હજુ ન પર્ધા. ૩ અબ કર્યાં ન બિચારત હેં મનસેં, કછ્ર ઔર રહા ઉન સાધનસે ? બિન સદ્ગુરુ કેાય ન ભેદ લહે. મુખ આગલ હૈં કહ બાત કહે? × કરુના હમ પાવત હે તમકી. વહ ખાત રહી સુગુરુ ગમકી; પલમેં પગટે મુખ આગલસેં. જળ સદ્રગુરુ ચર્નસુ પ્રેમ ખસે. પ તનસેં. મનસેં. ધનસેં સબસેં. ગુરુદેવકી આન સ્વ આત્મ બસે; તબ કારજ સિદ્ધ અને અપના. રસ અમૃત પાવહિ પ્રેમ ઘના. È વહુ સત્ય સુધા દરશાવર્હિંગે. . ચતુરાંગુલ હે દૃગસે મિલ હે; રસદેવ નિરંજન કે પિવહી. ગહિ નેમ જુગાજુગ સા જિવહી. ७ પર પ્રેમ પ્રવાહ બંદે પ્રભુસે. સબ આગમ લેદ સુઉર બસેં: વહ કેવલકાે બીજ ગ્યાનિ કહે. નિજકાે અનુભૌ બતલાઇ દિયે.

www.jainelibrary.org

ભક્તિમાગ<sup>°</sup>નું રહસ્ય

### શ્રી સદ્રગુરૂકૃપા માહાત્મ્ય

બિના નયન પાવે નહીં, બિના નયનકી બાત; સેવે સદ્ગુરૂ કે ચરન, શા પાવે સાક્ષાત. ૧ બુઝી ચહત ને પ્યાસકા, હે બુઝનકી રીત; પાવે નહિ ગુરુગમ બિના, એહી અનાદિ સ્થિત. ૨ એહી નહીં હે કલ્પના, એહી નહીં વિભંગ; કથિ નર પંચમ કાળમેં, દેખી વસ્તુ અભંગ. ૩ નહીં દે તું ઉપદેશકું, પ્રથમ લેહિ ઉપદેશ; સબસે ન્યારા અગમ હે, વા જ્ઞાનીકા દેશ ૪ જપ તપ ઔર વતાદિ સબ, તહાં લગી બ્રમરૂપ; જહાં લગી નહિ સંતકી, પાઈ કૃપા અનૂપ. પ પાયાકી એ બાત હે, નિજ છંદન કા છાડ; પિછે લાગ સત્પરૂથ કે, તા સબ બંધન તાડ. ૬

## સદ્રગુરૂ સ્તુતિ

બીજાં સાધન બહુ કર્યા, કરી કલ્પના આપ, અથવા અસદ્રગુરૂ થકી, ઉલટા વધ્યા ઉતાપ. પૂર્વ પુષ્ટયના ઉદયથી, મળ્યા સદ્રગુરૂ યાગ, વસન સુધા શ્રવછે જતા, થયું હુદય ગત શાગ. નિશ્વય એથી આવીયા, ટળશે અહીં ઉતાપ, નિત્ય કર્યો સત્સંગ મેં, એક લક્ષથી આપ. " મારગ સાચા મિલ ગયા "

મારગ સાચા મિલ ગયા, છૂટ ગયે સંદેહ; હાતા સાે તા જલ ગયા, ભિન્ન કિયા નિજ દેહ. સમજ પિછે સબ સરલ હૈ, બિન સમજ સુશકીલ; ચે સુશકીલી કયા કહુ ? ..... ખાજ પિંડ પ્રદ્યાંડકા, પત્તા તેા લગ જાય; ચેહિ **બ્ર**હ્માંડિ ખાસના, જ**બ જાવે** તખ...... ...... આપ આપકું ભૂલ ગયા, ઈનસે કયા અધેર! સમર સમર અબ હસત હૈ, નહીં ભૂલે ગે ફેર. જહાં કલપના જલપના, તહાં માનું દુ:ખ છાંઈ; મિટે કલપના જલપના, તબ વસ્તુ તિન પાઇ. કયા ઈચ્છત ખાવત સંબે, હૈ ઇચ્છા દુઃખ મૂલ; જબ ઇચ્છાકા નાશ તબ, મિટે અનાદિ ભૂલ. ઐસિ કહાંસે મતિ ભઈ, આપ આપ હૈ નાહીં; આપનકું જબ ભૂલ ગયે, અવર કહાંસે લાઇ. આપ આપ એ શાધસે, આપ આપ મિલ જાય: આપ મિલન નય બાપકો. .....

ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

## અપૂર્વ અવસર

અપૂર્વ અવસર એવેા કયારે આવશે ? કયારે થઇશું ખાદ્યાંતર નિગ્ર'ય જે ? સર્વ સંબંધનું બંધન તીક્ષ્ણ છેદીને, વિચરશું કવ મહત્પુરૂષને પંથ જો. અપૂર્વ ૧ સર્વ ભાવથી ઔદાસીન્ય વૃત્તિ કરી, માત્ર દેહ તે સંયમ હેતુ હાય જો; અન્ય કારણે અન્ય કશું કલ્પે નહીં, દેહે પણ કિંચિત્ મૂર્સ્થાં નવ દ્વાય જો. અપૂર્વં ર દર્શન માેહ વ્યતીત થઇ ઉપજ્વેા બાેધ જે, દેહ ભિન્ન કેવલ ચૈતન્યનું જ્ઞાન ને; તેથી પ્રક્ષીણ ચારિત્ર માહ વિલેાકિયે, વર્તે એવું શુદ્ધ સ્વરૂપનું ધ્યાન જો. અપૂર્વં ગ 3 આત્મ સ્થિરતા ત્રણ સંક્ષિપ્ત યાગની, મુખ્યપ**ણે તે**ા વતે<sup>•</sup> દેહ પર્યંત એ; ઘાર પરિષહ કે ઉપસર્ગ ભયે કરી, આવી શકે નહીં તે સ્થિરતાના અંત જો. અપૂર્વ૦ ૪ સંયમના હેતુથી યેાગ પ્રવર્તના, સ્વરૂપલક્ષે જિન આજ્ઞા આધીન જે; તે પણ ક્ષણ ક્ષણ ઘટતી જાતી સ્થિતિમાં, અંતે થાયે નિજસ્વરૂપમાં લીન જો. અપૂર્વ પ પંચ વિષયમાં રાગદ્વેષ વિરહિતતા, પંચ પ્રમાદે ન મળે મનના ક્ષાલ જો; દ્રવ્ય ક્ષેત્રને કાળ ભાવ પ્રતિબંધવણ; વિચરવું ઉદયાધીન પણ વીત લાેભ ને. અપૂર્વ૦ ૬

ક્રાધ પ્રત્યે તેા વતે કોધ સ્વભાવતા. માન પ્રત્યે તાે દીનપણાનું માન એ; માયા પ્રત્યે માયા સાક્ષી ભાવની, લાેભ પ્રત્યે નહીં લાેભ સમાન જો. અપૂર્વ૦ 6 બહ ઉપસર્ગ કત્ત પ્રત્યે પણ ક્રોધ નહીં, વંદેં ચક્રિ તથાપિ ન મળે માન જો; દેહ જાય પણ માયા થાય ન રામમાં, લાેલ નહીં છેા પ્રભળ સિદ્ધિ નિદાન જો. અપૂર્વ ન 6 નગ્ન ભાવ, મુંડભાવ સહ અસ્નાનતા, અદંત ધાેવન આદિ પરમ પ્રસિદ્ધ નો; કેશ રામ નખ કે અંગે શાંગાર નહીં, દ્રવ્ય ભાવ સંયમમય નિર્શોય સિદ્ધ જો. અપૂર્વ૦ ૯ શત્ર મિત્ર પ્રત્યે વત્તે સમદર્શિતા, માન અમાને વત્તે તે જ સ્વભાવ જો; જવિત કે મરણે નહીં ન્યૂનાધિકતા, ભવ માેક્ષે પણ શુદ્ધ વતે સમભાવ જો. અપૂર્વ ૧● એકાકી વિચરતેા વળી સ્મશાનમાં, વળી પર્વતમાં વાઘ સિંહ સંયાગ ને: અહેાલ આસન ને મનમાં નહીં ક્ષાલતા, પરમ મિત્રના જાણે પામ્યા યેાગ જો. અપૂર્વ ૧૧ દ્વાર તપશ્ચર્યામાં પણ મનને તાપ નહીં, સરસ અને નહીં મનને પ્રસન્નભાવ ને; રજકણ કે રિદ્ધિ વૈમાનિક દેવની, સવે માન્યા પુદ્રગલ એક સ્વભાવ જો. અપૂર્વ ૧૨

ભક્તિમાર્ગ નું રહસ્ય

એમ પરાજય કરીને ચારિત્ર માહના. આવું ત્યાં જ્યાં કરણ અપૂર્વ ભાવ જો; શ્રેણી ક્ષપકતણી કરીને આરૂઢતા, અનન્ય ચિંતન અંતિશય શુદ્ધ સ્વભાવ જો. અપૂર્વ૦ ૧૩ માહ સ્વયં**ભૂરમથ**ુ સમુદ્ર તરી કરી, સ્થિતિ ત્યાં જ્યાં ક્ષીથ માહ ગુણસ્થાન જે; અંત સમય ત્યાં પૂર્ણુ સ્વરૂપ વીતરાગ થઇ, પ્રગટાવું નિજ કેવળજ્ઞાન નિધાન ને. અપૂર્વ૦ ૧૪ ચાર કમે ઘનઘાતી તે વ્યવચ્છેદ જ્યાં, ભવનાં બીજતાણા આત્ય તિક નાશ જે; સર્વ ભાવ જ્ઞાતા દેષ્ટા સહ શુદ્ધતા, કૃતકૃત્ય પ્રભુ વીર્ય અનંત પ્રકાશ જો. અપૂર્વ૦૧૫ વેદનીયાદિ ચાર કર્મ વત્તે જહાં. અળી સીંદરીવત આકૃતિ માત્ર જે; તે દેહાયુષ્ આધીન જેની સ્થિતિ છે, આશુષ્ **પૃણે** મટિયે દૈહિક પાત્ર **જો**. અપૂર્વ ૧૬ મન વચન કાયા ને કમ°ની વગ'ૈણા, છૂટે જહાં સકળ પુદ્રગલ સંબંધ ને; એવું અચાેગી ગુણસ્થાનક ત્યાં વર્ત્ત, મહાભાગ્ય સુખદાયક પૂર્ણ અબંધ જે. અપૂર્વ૦ ૧૭ એક પરમાણુ માત્રની મળે ન સ્પર્શતા, પૂર્ણ કલંક રહિત અડાેલ સ્વરૂપ ને; શહુ નિરંજન ચૈતન્ય મૂર્તિ અનન્ય મય, . અગુરૂ લઘુ અમૂર્લ સહુજ પદરૂપ જો. અપૂર્વ ૧૮

Jain Education International



સાદી અનંત અનંત સમાધિ સુખમાં, અનંત દર્શન, જ્ઞાન, અનંત સહિત જો. અપૂર્વ૦ ૧૯ જે પદ શ્રી સર્વંજ્ઞે દીઠું જ્ઞાનમાં, કહી શક્યા નહીં પણ તે શ્રી ભગવાન જો; તેહ સ્વરૂપને અન્ય વાણી તે શું કહે ? અનુભવગાગ્રર માત્ર રહ્યું તે જ્ઞાન જો. અપૂર્વ૦ ૨૦ એહ પરમ પદ પ્રાપ્તિનું કર્યું ધ્યાન મેં, ગજા વગરને હાલ મનારથરૂપ જો; તા પણ નિશ્ચય રાજચંદ્ર મનને રહ્યો, પ્રહ્યુ આજ્ઞાએ થાશું તે જ સ્વરૂપ જો. અપૂર્વ૦ ૨૧

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીનાં વચનામૃત

પૂર્વ પ્રયાગાદિ કારણના યેાગથી, ઉષ્વ'ગમન સિદ્ધાલય પ્રાપ્ત સુસ્થિત જે; રપદ

### પૂરક-વચન!મૃત

### લેદજ્ઞાનનાે મહીમા

જગત વિષયના વિક્ષેષમાં સ્વરુષ વિભ્રાંતિવડે વિશ્રાંતિ પામતુ નથી.

અનંત અત્ર્યાબાધ સુખને અગ્રેક અનન્ય ઉપાય રવરુપરય થવું તે જ છે. એ જ હિતકારી ઉપાય જ્ઞાનીએ દીઠા છે.

ભગવાન જિતે દાદશાંગી એ જ અર્થે નિરૂપણ કરી છે, અને એ જ ઉત્કુષ્ટનાથી તે શાજો, છે જયવંત છે.

ज्ञानીના વાકયના શ્રવણુથી ઉદ્યાસિત થતાે એવાે જીવ, ચેતન-જડને ભિન્નસ્વરુપે યથાર્થપણે પ્રતીત કરે છે, અનુભવે છે, અનુક્રેમે સ્વરુપસ્થ થાય છે.

દર્શ ન<mark>મેાહ</mark> બ્યતીત થવાથી જ્ઞાનીના માર્ગમાં પરમભક્તિ સસુત્પન્ન <mark>થાય છે. તત</mark>્ત્વપ્રતીતિ સમ્યક્ષ્પણે ઉત્પન્ન થાય છે.

શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર પત્રાંક, ૯૦૧



શ્રેયસ પ્રચારક સભાનાં આધ્યાત્મિક પ્રકાશનો

- ૨ નિર્વાશ માર્ગનું રહસ્ય
- ૩ શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર અધ્યાત્મ જ્ઞાનકોષ

આત્મસિદ્ધિશાસ - વિવેચન

૪ સમાધિમરશ

9

- ૫ શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર અધ્યાત્મ જીવનગાથા
- ૬ આધ્યામ્તિક નિબંધો
- લ ૠશાનુબંધ
- ૮ છેલી ધડીના અવસરે
- ૯ ભક્તિમાર્ગનું રહસ્ય
- ૧૦ રૂડા મનુષ્યોનો અંતિમ ઉદ્ગારો
- ૧૧. જાતિ સ્મૃતિજ્ઞાન
- ં ૧૨ પ્રેમ અને પૂર્જાતા
  - ૧૩ શ્રીમદ્ની જીવનસિદ્ધિ
  - ૧૪. ભક્તામર સ્તોત્ર વિવેચન
  - ૧૫ કલ્યાશમંદિર સ્તોત્ર વિવેચન
  - ૧૬. સિદ્ધપદભાવના
  - ૧૭ અપૂર્વ આરાધન
  - ۹८. A Great Seer

- વિ. ભોગીલાલ ગિ. શેઠ લે ભોગીલાલ ગિ. શેઠ
- વિ. ભોગીલાલ ગિ. શેઠ
- વિ. ભોગીલાલ ગિ. શેઠ
- ટી. ભોગીલાલ ગિ. શેઠ
- લે. સરયુ ૨. મહેતા
- લે. સરય ૨ મહેતા
- લે. સરય ૨ મહેતા
- લે. સરય ૨. મહેતા
- લે. સરય ૨. મહેતા
- લે.સ.૨.મહેતા, ભો.ગિ.શેઠ

### અન્ય પ્રકાશનો

નિત્ય નિયમ આલોચના જ્ઞાનાંજન,

