# भारतीय तत्त्वविद्या



પંડિત સુખલાલજ સંઘવી

# મહારાજ સયાજરાવ ગાયકવાડ પારિતાષિક વ્યાખ્યાનમાલા, ૧૯૫૬-૫૭

# ભારતીય તત્ત્વવિદ્યા

લ્યાખ્યાતા :

પંડિત સુખલાલજ સંઘવી ડી. લિર્.



મહારાજ સચાજરાવ વિશ્વવિદ્યાલય, વડોદરા.

પ્રકાશક :

ડાૅ. ભાગાલાલ જ. સાંડેસરા નિયામક, પ્રાચ્યવિદ્યા મન્દિર, વડાદરા

दितीयावृत्ति, अत १०००

વિ. સ<sup>\*</sup>. ૨૦૨૮]

િઇ. સ. ૧૯૭૧

મૂલ્ય રા<sub>ન જેમ્ન્ય</sub>ાન.પૈ.

(सर्व ६५% प्रकाशक्ते स्वाधीन)

પ્રાપ્તિસ્થાન :

યુનિવર્સિટી પુસ્તકવેચાણ વિભાગ, મહારાજ સયાજરાવ યુનિવર્સિટી પ્રેસ, રાજમહેલ રાડ, રાજમહેલ દરવાજ પાસે, વડાદરા

## भुद्र :

શ્રી. રમણુલાલ જવણુલાલ પટેલ, વ્યવસ્થાપક, ધી મહારાજ સયાજરાવ યુનિવર્સિટી ઑફ ખરાડા પ્રેસ (સાધના પ્રેસ), રાજમહેલ દરવાજા પાસે, રાજમહેલ રાડ, વડાદરા.

# નિવેદન

# ( प्रथम आवृत्ति )

ભૂતપૂર્વ વડોદરા સરકાર તરફથી ' મહારાજા સયાજીરાવ ગાયકવાડ પારિતાિષક વ્યાપ્યાન માલા 'ની યોજના કરવામાં આવી હતી. આ યોજના અનુસાર, પ્રસિદ્ધ વિદ્વાનોને દર વર્ષે વડોદરામાં વ્યાપ્યાનો આપવા આમ ત્રહ્યુ આપવામાં આવતું હતું, અને વ્યાપ્યાને આપ્યા બદલ તેઓને રા. પ૦૦૦/નનું પારિતાિષિક અપાતું. વડોદરા રાજ્યનાં વિલીનીકરણ પછી, આ વ્યાપ્યાન-માલાના નિયમાનુસાર, પ્રતિવર્ષ વ્યાપ્યાને યોજવાનું કાર્ય મુંબઈ સરકારે મહારાજા સયાજીરાવ વિશ્વવિદ્યાલયને સુપ્રત કર્યું અને આ વ્યાપ્યાને માટે વિશ્વવિદ્યાલયને વાર્ષિક રા. ૫૦૦૦/- પાંચ હજારની ખાસ મદદ આપવા કરાવ્યું, તદનુસાર, વિશ્વવિદ્યાલય પ્રતિવર્ષ આ વ્યાપ્યાનમાલાની યોજના કરે છે.

નીચે જણાવેલા આઠમાંથી ગમે તે એક વિષય ઉપર આ વ્યાખ્યાનમાલામાં વ્યાખ્યાના આપવા કરાવેલું છે.

૧. કવિતા, ૨ સાહિત્ય, ૩. ઇતિહાસ, ૪. તત્ત્વજ્ઞાન, ૫. અર્થશાસ્ત્ર, ૬. વૈજ્ઞાનિક સંશોધન, ૭. લલિત કલાએા, ૮. સમાજસેવા અને સમાજસુધારા.

આજ સુધીમાં આ વ્યાખ્યાનમાલાના ઉપક્રમે. ડાં. રાધાકુમુદ મુકરછ, ડાં. રવીન્દ્રનાથ ટાગાર, શ્રી. સી. વી. વૈદ્ય, શ્રી. કે. નટરાજન્, દીવાન ખહાદુર કેશવલાલ ધ્રુવ, પંડિત વિષ્ણુ નારાયણુ ભાતખણું, ડાં. સુરેન્દ્રનાથ દાસગુપ્તા, ડાં. શકાત અહમદખાન, ડાં. (શ્રીમતી) સરોજિની નાયડુ, ડાં. આર. કે. દાસ, ડાં. ટી. ઇ. શ્રેગરી, ડાં. સી. વી. રામન, શ્રી. કે. વી. રાંગસ્વામી આયંગર, ડાં. ખિરખલ સહાની, ડાં. જે. સી. ઘોષ, પ્રોફેસર કે. ટી. શાહ, ડાં. કે. એસ. કૃષ્ણુન, ડાં. ડી. એન. વાડિયા, ડાં. આર. સી. મજમુદાર અને ડાં. સી. પી. રામસ્વામી આયર જેવા સમર્થ વિદ્યાનાએ વ્યાખ્યાના આપ્યાં છે.

આ વ્યાખ્યાનમાલાનાં ૧૯૫૬-૫ ૧ સાલનાં વ્યાખ્યાના આપવા સુપ્રસિદ્ધ વિદ્વાન પ્રતાચક્ષુ પંડિત સુખલાલજી સંઘવીને વિનંતી કરવામાં આવતાં, તેઓએ વિશ્વવિદ્યાલયની વિનંતીના સ્વીકાર કરી, વડાદરા કોલેજ-બિલ્ડી ગના સેન્ડ્રલ હૉલમાં, ઈ. સ. ૧૯૫૭ના ફેબ્રુઆરી માસમાં, તા. ૨૧ થી તા. ૨૩ સુધીમાં 'ભારતીય તત્ત્વવિદ્યાં' એ વિષય પર વ્યાખ્યાના આપ્યાં હતાં. પંડિતજીએ વ્યાખ્યાનાની હસ્તપ્રત ફરી એક વાર તપાસી લઈ, તે મુદ્રશુકાર્ય માટે તૈયાર કરી આપી તે માટે અમે તેઓના આભારી છીએ.

આશા છે કે તત્ત્વવિદ્યા–ફિલસફીમાં રસ ધરાવનાર સર્વ વિદ્વાના અને વિદ્યાર્થાઓ આ વ્યાખ્યાનાને આવકારશે.

મહારાન સયાજરાવ વિશ્વવિદ્યાલય, ) વડાદરા, તા. ૨૦ નવેમ્બર, ૧૯૫૮ / **બ્રજ કૃષ્ણ** ઝુત્શી રજિસ્ટ્રાર

# પુરાવચન

વડાદરા યુનિવર્સિટીના આશ્રયે ચાલતી સર સયાજરાવ ગાયકવાડ ઍાનરેરિયમ લૅકચર સિરીઝમાં વ્યાપ્યાનો આપવાનું મને આમ'ત્રણ મળ્યું અને જેને લીધે હું પ્રસ્તુત વ્યાપ્યાનો આપી શક્યો, તે બદલ ઉકત લૅકચર સિરીઝના વ્યવસ્થાપેકા અને ખાસ કરી વડાદરા યુનિવર્સિટીના તત્કાલીન ઉપકુલપતિ વિદુષો શ્રીમતી હંસાળહેન મહેતાના સર્વ પ્રથમ મારે હાર્દિક આભાર માનવા જોઈએ. એમના તરફથી આ સમ્માનપ્રદ સિરીઝમાં વ્યાપ્યાના આપવાનું આમ'ત્રણ મળ્યું ન હોત તો જે રીતે આ વ્યાપ્યાના તૈયાર થયાં છે તે રીતે મારા જીવનકાળ દરમિયાન લખવાના પ્રસંગ ભાગ્યે જ આવત. આ વ્યાપ્યાનામાં ચર્ચાયેલ વિષયા મનમાં તા સ'સ્કારફપે પછ્યા હતા. પણ એને સુપ્રથિત રૂપે વ્યક્ત કરવાનું કામ એકાગ્રતા અને પરિશ્રમ, બન્નેની અપેક્ષા રાખતું હતું. વડાદરા યુનિવર્સિટીએ આ કામ કરવાની તક આપી એ મારા જીવનના એક વિશેષ લહાવા જ છે, એમ હું સમજું છું.

મે' નક્કી કર્યું હોત તો હું આ વ્યાખ્યાના રાષ્ટ્રભાષા હિન્દીમાં લખી શકત. અને હિન્દીમાં લખ્યાં હોત તા સહેજે એનું વાચકવર્તુલ બહુ માટું પ્રાપ્ત થાત. હું રાષ્ટ્રભાષાના પૂરા હિમાયતી પણ છું. આ બધું છતાં મેં માતૃભાષા ગુજરાતીને પસંદ કરી, તેનું એક અને મુખ્ય કારણ તા એ છે કે હું માતૃભાષાના માધ્યમ દારા અનેક વિષયોનાં શિક્ષણના જ નહીં, પણ તે તે વિષયોના ઉચ્ચ અને ઉચ્ચતર શિક્ષણના પણ સમર્થક રહ્યો છું. તેથી મારા વિષયને માતૃભાષામાં જ નિરૂપવાના ધર્મ મને પ્રાપ્ત થાય છે. આ ધર્મ બજાવતાં મને ગુજરાતી ભાષાનું વિશિષ્ટ શક્તિનું પહેલાં કરતાં વધારે ભાન થયું. કાઈ પણ સાચા અભ્યાસી પાતાના વિષયની રજૂઆત માતૃભાષામાં કરવા પ્રામાણિક પ્રયત્ન કરે, તા તે વિષયને વિશેષ ન્યાય આપી શકે છે, અને માતૃભાષાનું કાંઠું વિકસાવવા સાથે તેનું આંતરિક બળ પણ પ્રગટ કરી શકે છે. એ રીતે જુદી જુદી પ્રાંતીય ભાષાઓમાં રચાયેલું વિશિષ્ટ સાહિત્ય છેવટે તો રાષ્ટ્રભાષાનું ખમીર જ પાષે છે અને એના સાહિત્યમાં વિરલ ઉમેરા પણ કરે છે.

ગુજરાતીમાં હોવા છતાં જો એ વિયારામાં કાંઇક સત્ત્વ જેવું હશે, તા તે રાષ્ટ્રભાષામાં અવતાર પામી તેને કાંઇક દીપાવશે. જો કાંઇ પણ એવું સ્થાયા સત્ત્વ ન હાય તા તે પ્રથમથી રાષ્ટ્ર-ભાષામાં લખાયું હાય તાય તે એક ખૂણામાં પડ્યું જ રહે. આ વિચારથી મેં પાતાની જાતને એક રીતે આકરી કસાડીએ ચઢાવી છે. હવે પરીક્ષા કરવાનું કામ તજરા નિષ્ણાતાનું છે.

કાંઈ પણ લખવું હોય, ત્યારે સામે પ્રશ્ન આવે છે કે તે લાેકભાગ્ય બને એ રીતે લખવું કે વિદ્વાણાગ્ય બને એ રીતે ? શિક્ષણના વધતા જતા ફેલાવા, વાચકવર્ગના વધતા જતા સંખ્યા અને સાહિત્યના વધતા જતા પ્રચાર, આ બધું જોતાં લાેકભાગ્ય રીતે લખવું જોઇ એ એમ મન કહે છે. પણ હું બીજી દિશાએ ચાલ્યા. તેનું એક કારણ તાે એ છે કે જે સિરાઝના આશ્રય તળે મારે વ્યાખ્યાના આપવાનાં હતાં તેની કક્ષા સાધારણ કાટિની નથી. બીજાું કારણ મારી સામે એ પણ રહ્યું છે કે તત્ત્વજ્ઞાનને લગતા જુદા જુદા પ્રશ્નો તેમ જ તેની સાથે સંબંધ ધરાવતી પર પરાઓ, એ બધાંના સાચા ખ્યાલ મેળવવા હાય તાે તે વિચારની ઉપરજ્લ્લી સપાટીએ રહેવાથી મળા શકતા નથી. જો કાઈ એના ઊંડાણમાં ઊતરવા પ્રયત્ન ન કરે તાે છેવટે તત્ત્વજ્ઞાનના વિષયા માત્ર સ્થૂળ

અને વ્યવહારુ જેવા બની જાય. તેથી ઊલટું, જો કેમાઈ એનાથી બની શકે તેટલું એ વિષયોમાં ઊંડાણ કેળવવા પ્રયત્ન કરે, તેા દિવસે દિવસે એ વિષય પરત્વે સાચું જ્ઞાન મેળવવાની દિશા ઊઘડે, વળા, જ્યારે આવા વિષયો ઊંડાણ પકડતા જાય છે, ત્યારે ક્રમે ક્રમે તેને ઉપયુક્ત એવી ભાષા-પરિભાષા પણ વધારે સ્થિર થાય છે, અને ઘડાય છે. આ સામગ્રી આગળ જતાં લાકભાગ્ય રીતે વિષયની રજૂઆત કરવામાં બહુ કામની નીવડે છે.

સંસ્કૃત, પ્રાકૃત અને પાલિ જેવી શાસ્ત્રીય ભાષાઓમાં જે અનેક વિષયા પરત્વે સૂક્ષ્મ અને સૃક્ષ્મતર ચર્ચાઓ થયેલી છે, તેને લીધે જ તે તે ભાષાનું સાહિત્ય ગૌરવ અને સ્થાયિત્વ પામ્યું છે. અંગ્રેજી આદિ પાશ્ચાત્ય ભાષાઓમાં તે તે વિષય પરત્વે લખનારાઓ બધું જ માત્ર લાકભોગ્ય થાય એ દિષ્ટિએ નથી લખતા. જો એમણે એ જ માર્ગ સ્વીકાર્યો હોત તા, આજે છે તેટલું ગૌરવ પાશ્ચાત્ય ભાષાઓ અને તેના સાહિત્યનું કદી ન હોત. આ અને આવી બીજી વિચારણાથી મેં આ વ્યાખ્યાનોમાં લાકભાગ્યતાની સહેલી કેડી છોડી દીધી છે.

પરંતુ હું પાતે એમ માનું છું કે લાકિભાગ્ય સાહિત્ય પણ તૈયાર થવું જ જોઈએ. એનું એક દર મૂલ્ય જરાય એાછું નથી; ઊલડું એવું સાહિત્ય લખાવાથી અને પ્રચારમાં આવવાથી વાચકવર્ગ ક્રમે ક્રમે વધતા જાય છે, અને એમાંથી નાના પણ જિજ્ઞાસુવર્ગ વિદ્વદ્ભાગ્ય સાહિત્યને સમજ શકે એવા નિર્માણ પણ થાય છે. જો આ વ્યાખ્યાનામાં ચર્ચાયેલા વિષયો યાગ્ય રીતે રજૂ થયા હશે અને તેમાં ભ્રમને અવકાશ નહીં હાય અથવા ઓછામાં ઓછા હશે, તા તેને આધારે જ કાઇ કુશળ વ્યક્તિ લાકભાગ્ય રીતે એને બીજું રૂપ આપી પણ શકશે.

કૉલેજ અને યુનિવર્સિટીમાં ભારતીય તત્ત્વજ્ઞાનની જુદી જુદી શાખાએાનું અધ્યયન-અધ્યાપન ચાલે છે, અને કદાચ તે વધતું જવાના પણ સંભવ છે. આ તત્ત્વજ્ઞાનના અબ્યાસીઓ અને અધ્યાપેકા માટે ભાગે અ'ગ્રેજીમાં લખાયેલ તે તે વિષયને લગતાં પુસ્તકાના ઉપયાગ કરે છે અને શક્ચ હાય ત્યાં સંસ્કૃત, પ્રાકૃત આદિ પ્રાચીન ભાષાઓમાં લખાયેલ ઉચ્ચ કાેટિના શ્રંથાના પણ ઉપયાગ કરે છે. વિદ્યાર્થી અને અધ્યાપેકા એ સાહિત્યના ઉપયાગ તા કરે છે, પણ મેં ઘણી વાર જોયું છે કે, તેમને તે તે વિષય જાણવાની સામગ્રી ઓછી કે વધતી જે માતૃભાષામાં કે છેવટે રાષ્ટ્ર-ભાષામાં મળે તા તેમની સમજ વિશેષ ચાપ્ખા બને છે, અને તેમને એ વિષયમાં, સમજણ વધવાને કારણે, રસ પણ પડે છે. ઘણી વાર વિદ્યાર્થીઓ જ નહીં, પણ અધ્યાપેકા સુદ્ધાં પૂછે છે કે તત્ત્વજ્ઞાનના અમુક અમુક મુદ્દા પરત્વે સર્વ શાહી અને તુલનાત્મક નિરૂપણ કરતું કશું પુસ્તક ગુજરાતી કે હિન્દીમાં છે શે આ તેમની પૃચ્છા અને માગણી મારી નજર સામે હતી. તેથી મેં એ માગણીને કાંઇક પણ સંતાષે અને અબ્યાસમાં થાડી પણ મદદ મળે એ ધારણા રાખી આ વ્યાખ્યાનામાં તત્ત્વજ્ઞાનના મુખ્ય ત્રણ—જગત, જીવ અને ઇશ્વર—વિષયોની આસપાસ ભારતીય પર પરાઓમાં જે વિચારા ખીલ્યા છે, તેની મારી રીતે ફૂલગું થણી કરી છે. એની ઉપયાગિતાના કચાસ તો હવે એ વિષયના અબ્યાસીઓ જ કાઢે.

પાંચમા વ્યાખ્યાનને અંતે ' દર્શન અને જીવન 'ના મથાળા નીચે ( પૃ. ૮૯ ) જે ઉપસંહાર કર્યો છે, તે વાચકા પ્રથમ વાંચી લે અને પછી વ્યાખ્યાના વાંચે તા એમને વિષયની રજૂઆતના કેટલાક ક્રમ ધ્યાનમાં આવશે, અને વ્યાખ્યાનાના વિષયાની ગાઠવણી પાછળ મારી શી દષ્ટિ રહી છે, તેના પણુ ખ્યાલ આવશે, જેને લીધે તેમને વિષય સમજવામાં કાંઇક મદદ મળશે. પાંચે વ્યાખ્યાના ભારતીય તત્ત્વિવાને લક્ષી લખાયેલાં છે. દરેક વ્યાખ્યાનના મુખ્ય વિષય તે તે વ્યાખ્યાનને મથાળ નિદે શેલા છે, અને તે તે વિષયને લગતા જે જે નાના-માટા મુદ્દાઓ ચર્ચ્યા છે, એનાં પેટા-મથાળાં પણ ત્યાં ત્યાં આપ્યાં છે. વ્યાખ્યાનાને અતે એક સ્થિ આપેલી છે, જેમાં પારિભાષિક-શબ્દો, વિશિષ્ટ વ્યક્તિએા, પ્ર'થા, પ્ર'થકારા વગેરેની પાનાવાર યાદી છે. તેમ જ જે જે પ્ર'થાના આધાર તરીકે મેં ઉપયોગ કર્યો છે, અને જે પ્ર'થા ટિપ્પણામાં નિર્દિષ્ટ છે તેની યાદી પણ એ સ્થિમાં આવી જાય છે.

હું અમદાવાદમાં હતા, અને વ્યાખ્યાના લખવાના પ્રસંગ આવતાં કાશી ચાલ્યા ગયા. લગભગ ત્રણ મહિના રહ્યો, પણ આ વ્યાખ્યાના તા દાઢ-એ માસમાં જ લખાઇ ગયેલાં. કાશીમાં જવાથા જે ઝડપ થઇ અને લખવામાં મને જે ઘણી અનુકૂળતા રહી તેના યશ બહુશ્રુત અને કર્મઠ પાંડિત દલસુખ માલવણ્યાને કાળે જાય છે. હું ત્યાં ગયા ન હાત, અને ત્યાં ગયા છતાં તેમના સચેતન સહકાર મળ્યા ન હાત, તા મારું આ કામ ઢીલમાં પડત, અને કાંઈક પાંગળું તા રહેત જ તેઓ મારા વિદ્યાર્થી તા છે જ, પણ તેથા ય વધારે મારા સહદય સખા છે. એટલે આભાર શબ્દ ન લખતાં અત્રે માત્ર તેમનું સ્મરણ જ પૂરતું છે.

કાચો ખરડા કરી લીધા પછી પણ તેના ઉપર અનેક રીતે હાથ અજમાવવાના હાય છે. હું પોતે છું તો પરચક્ષુપ્રત્યય, પણ મને અનેક ચક્ષુષ્માન મિત્રો મળી રહે છે. અમદાવાદ આવીને એ કાચા ખરડા ઉપરથી પાકું લખાણ તૈયાર કરવા સુધીમાં અનેક મિત્રોએ સદ્દભાવપૂર્વ ક મદદ આપી છે. તે બધાંનું નામાલ્લેખપૂર્વ ક સ્મરણ કરી જગ્યા રાકતા નથી. પણ ત્રણ નામાનો ઉલ્લેખ કર્યા વિના ન જ રહી શકું. ગુજરાત વિદ્યાસભા—ભા. જે. વિદ્યાભવનના અધ્યક્ષ અને વિવિધ વિષયાના તલસ્પર્શી વિદ્વાન શ્રીયુત રસિકલાલ છા. પરીખ, એ મારા ચિરમિત્ર અને ચિરસાથી પણ ખરા. હું જ્યારે પણ કાંઈક ગંભાર લખું કે વિચારું ત્યારે તેમની સંમતિની મુદ્રા પછી જ એને પ્રકાશમાં મૂકવાનું હંમેશાં વિચારતા આવ્યો છું. તેથી મેં મારાં આ પાંચે વ્યાખ્યાના તેમને વંચાવ્યાં. તેમણે સંમતિ આપી અને યત્રતત્ર સુધારણાની સૂચના પણ કરી. તેમના આ કાર્યનું મારે મન ળહુ મોડું મૂલ્ય છે. ડાં. ઇન્દુકલા એચ. ઝવેરી, જે મારાં વિદ્યાર્થની પણ છે, તેમણે વ્યાખ્યાનાની પાકી નકલ કરવામાં તા ખૂબ જહેમત લીધેલી જ, પણ સ્ચિનું અટપડું અને કંટાળાલરેલું કામ પણ તેમણે જ કરી આપયું છે.

વડાદરા યુનિવર્સિટીના ગુજરાતી વિભાગના અધ્યક્ષ અને ઑરિયેન્ટલ ઇન્સ્ટિટ્યૂટના ડિરેક્ટર, મારા યુવાન મિત્ર ડા. ભાગીલાલ સાંડેસરાના પ્રથમથી જ અનુરાધ હતા કે મારે આ વ્યાખ્યાના માટેના આમ ત્રહ્યુંને સ્વીકારવું. મેં એ સ્વીકાર કર્યા. વ્યાખ્યાના આપવા વડાદરા ગયા ત્યારે એમને જ ત્યાં રહ્યો—જોક તેઓ પાતે તે વખતે અમેરિકામાં હતા, પહ્યુ તેમનાં પત્ની શ્રીમતી ચન્દ્રકાન્તા, એ તેમનાં સાચાં પ્રતિનિધિ સિદ્ધ થયાં. આ રીતે આ વ્યાખ્યાના માટેના આમ ત્રહ્યા સ્વીકારથી માંડી એ અપાયાં અને પ્રથસ્થ થયાં ત્યાં સુધીની લાંબી પ્રક્રિયામાં સાંડેસરા કુટું બના મમતાભર્યો સાથ રહ્યો છે, તેનું સ્મરહ્યુ કર્યા વિના મારાથી આ પુરાવચન પૂરું કરી શકાય તેમ છે જ નહીં.

સરિત્કું જ, અમદાવાદ – ૯ ) તા. ૧૮ – ૧૧ – ૧૯૫૮ )

સુખલાલ

ખીજી આવૃત્તિ વખતે કશું ઉમેરવાનું નથી.

અમદાવાદ, તા. ૧૭–૧૧–'૭૧

સુખલાલ

# અનુક્રમણિકા

નિવેદન

પુરાવચન......પંડિત સુખલાલજ

#### વ્યાખ્યાન ૧

તત્ત્વવિદ્યા, તેના પ્રાર'ભ અને તેના વિષયા (જગત, જીવ, ઇશ્વર) પૃ. ૧ થી ૧૪ તત્ત્વ શબ્દના અર્થો-૨; સત્યનિષ્ઠા-૩; દર્શનાના અર્થની મીમાંસા-૫; શ્રીક અને ભારતીય તત્ત્વચિંતનના સંખ'ધ-૯; તત્ત્વચિંતનના વિકાસક્રમ-૧૧.

#### વ્યાખ્યાન ર

કાર્ય-કારણભાવ—તત્ત્વજ્ઞાનના પાયા અને પ્રમાણશક્તિની મર્યાદા યુ. ૧૫ થી ૩૧ કાર્ય-કારણભાવના ભૂમિકાલેદ-૧૫; સામાન્ય અને વિશેષની ઉપપત્તિ-૧૮; સત્કાર્ય અને અસત્કાર્યવાદની સમજૂતી-૨૧; આર'લ આદિ ચાર વાદોનાં લક્ષણા: આર'લનાદ-૨૨; પરિણામવાદ-૨૨; પ્રતીત્યસમુત્પાદવાદ-૨૨; વિવર્ત વાદ-૨૩; પ્રમાણશક્તિની વિચારણા-૨૩; પ્રમાણની સ્વતંત્ર ચર્ચા વિનાના યુગ અને એની સ્વતંત્ર ચર્ચાવાળા યુગ-૨૬; ઉત્તરકાલીન દર્શન-સાહિત્યનાં ખાસ લક્ષણા-૨૮; વિચારણાની પ્રેરક દષ્ટિએા-૨૯; દર્શનાનાં વિવિધ વર્ગી કરણા-૩٠.

#### વ્યાખ્યાન ૩

# જગત-અચેતન તત્ત્વ

પ્ર ૩૨ થી ૪૯

જગતના વિષે ચાર્વાકદિષ્ટ—૩૨; સૂક્ષ્મ કારણની શાધનાં પ્રસ્થાના—૩૩; જગત સ્વરૂપ અને કારણ વિશે સાંખ્યદિષ્ટ—૩૫; જગતના સ્વરૂપ અને કારણ વિશે લક્ષ્મવાદી દિષ્ટ—૩૫; જગતના સ્વરૂપ અને કારણ વિશે વૈશેષિક દિષ્ટ—૩૮; જગતના સ્વરૂપ અને કારણ વિશે જૈન દિષ્ટ—૪૦; જગતના સ્વરૂપ અને કારણ વિશે જિન દિષ્ટ—૪૦; જગતના સ્વરૂપ અને કારણ વિશે ભિન્ન ભિન્ન બૌદ્ધ દિષ્ટિઓ—૪૧; જગતના સ્વરૂપ પરત્વે મહાયાની અને કેવલાદ્વૈતી દિષ્ટની તુલના—૪૬; ઉપસંહાર—૪૯.

#### વ્યાખ્યાન ૪

# જીવ–ચેતનતત્ત્વ

**પ્ર**. ૫૦ થી *૭*૦

भूतચૈત-યવાદી યાર્વાક-૫૦; સ્વતંત્ર ચૈત-યવાદ ભણી પ્રસ્થાન-૫૨; છવ સ્વરૂપ પરત્વે જૈન દષ્ટિ-૫૩; છવ પરત્વે જૈન દષ્ટિ સાથે સાંખ્ય-યાગની તુલના-૫૪; છવ પરત્વે જૈન અને સાંખ્ય-યાગ સાથે ન્યાય-વૈશેષિક દષ્ટિની તુલના-૫૬; છવ વિશે બૌદ્ધ દષ્ટિઓ-૬૦; જીવસ્વરૂપ વિશે ઔપનિષદ વિચારધારા-૬૬; પ્રતિબિબવાદ-૬૯; અવચ્છેદવાદ-૬૯; હ્લક્ષ્છવવાદ-૬૯.

#### લ્યાખ્યાન પ

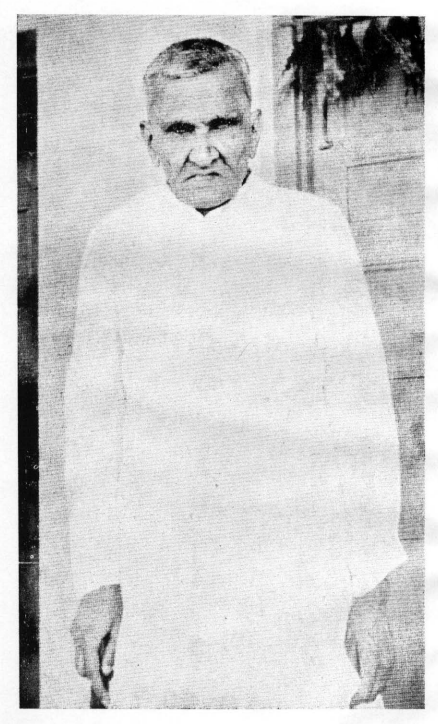
#### ઇંધરતત્ત્વ

પૃ. ૭૧ થી ૯૪

પ્રાસ્તાવિક-૭૧; ઈશ્વર વિષે માહેશ્વર મતો-૭૨; ઈશ્વર વિષે ન્યાય-વૈશેષિક દિષ્ટ-૭૨; ઈશ્વર વિષે સાંખ્ય-યોગ પર'પરા-૭૪; ઈશ્વર વિષે મધ્વદિષ્ટ-૭૫; ઈશ્વર વિષે પૂર્વ મામાંસક દિષ્ટ-૭૧; ઈશ્વર વિષે સાંખ્ય, જૈન અને બૌદ્ધ દિષ્ટેઓ-૭૧; ઈશ્વર વિષે પૂર્વ નિર્દેષ્ટ દિષ્ટેઓના મુખ્ય મુખ્ય મુદ્દા-૭૮; ઈશ્વર વિષે ધ્વલ્લાદી દર્શના-૭૯; ઈશ્વર સ'બ'ધી વિવિધ માન્યતાઓના સાર-૮૮; દર્શન અને જીવન-૮૯.

સૂચિ

મૃ. હપ થી ૧૦૩



પ'ડિત સુખલાલજ સ<mark>'ઘવી</mark>

#### વ્યાખ્યાન ૧

# તત્ત્વવિદ્યા, તેના પ્રારંભ અને તેના વિષયા

( જગત, જીવ, ઇદ્ધર )

મારા વિષય છે તત્ત્વવિદ્યા અને તે પણ ભારતીય. ભારતમાં જે તત્ત્વચિન્તન થયુ, જે આજ લગી અનેક રૂપે સચવાઈ રહ્યું, વિકસ્યું અને ભારતની બહાર પણ વિસ્તયું તેના ઇતિહાસ જેટલા લાંબા છે તેટલા જ અને કદાચ તેથીય વધારે રાચક તેમ જ ઉત્સાહપ્રેરક પણ છે. આની વિગતવાર ચર્ચાનું આ સ્થાન નથી અને મારી પણ મર્યાદા છે. તેથી એ વિશે કેટલાક ખાસ મહત્ત્વના છે એવા જ પ્રશ્ન અને મુદ્દા પરત્વે હું મારું ધ્યાન કેન્દ્રિત કરવા ઇચ્છું છું.

વિશ્વના વિસ્તાર, લંખાણુ અને ઊંડાણનાં નથી આદિ કે અન્ત; અને આદિ કે અન્ત ન હોવાને કારણે જ એનું મધ્યખિન્દુ કર્યું, એ પણ કહી ન શકાય. આ રીતે સમગ્ર વિશ્વ જ નહિ પણ તેમાં રહેલી નાનામાં નાની ગણાતી એક એક વસ્તુ યા તેમાં ખનતી એક એક ઘટના એના પૂર્ણ સ્વરૂપમાં ગૃઢ છે, અગમ્ય છે. એની ગૃઢતા એવી નિઃસીમ અને અનન્ત છે કે માનવજાતિના કેટલાય સુગોના કેટલાય પ્રયત્ના છતાં, એક રીતે, એ ગૃઢતા અને અગમ્યતા હજીયે પૂરા અને યથાર્થ રૂપમાં ઉકેલી શકાઈ નથી, અને કચારેય પૂર્ણપણે ઉકેલાશે એવી પ્રત્યાશા પણ ભાગ્યે જ રહે છે. પરન્તુ બીજી બાજુએ માનવબુદ્ધિ અને એની જિજ્ઞાસા, એ બે વસ્તુઓ એવી છે કે

१. नैवाग्रं नावरं यस्य तस्य मध्यं कुतो भवेत् ।

माध्यमिककारिका. ११.२

आदावन्ते च यन्नास्ति वर्तमानेऽपि तत् तथा ।

माण्ड्रक्यकारिका. २.६.

जस्स नित्थ पुरा पच्छा मज्ज्ञे तस्स कओ सिया ?

आचाराङ्ग. १.४.४.

२. यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह ।

तैत्तिरीयोपनिषदु. २.४.

सब्वे सरा नियद्वन्ति । तका जस्य न विजाई । मई तत्थ न गाहिया ।

आचाराङ्ग. १.५.६.

इयं विस्रष्टिर्यत आवभूव यदि वा दधे यदि वा न। यो अस्याध्यक्षः परमे व्योमन् त्सो अंग वेद यदि वा न वेद ॥

ऋग्वेद, नासदीयसूक्त. १०.१२९.७

તે ગૃઢ અને અગમ્ય લેખાતી ગમે તે વસ્તુઓના સ્વરૂપના તાગ લેવાના પુરુષાર્થ કર્યા વિના જંપતી જ નથી. માનવીય જિજીવિષા એ માત્ર શારીરિક જીવન, ભૌતિક જીવન કે પ્રજાત તુના જીવનની ગમે તેટલી સમૃદ્ધિથી પણ સંતાષાતી નથી. એની જિજીવિષાનાં મૂળ ઊડાં છે. તે મૂળ એટલે અજ્ઞાતને જાણવું; જાણવું તે પણ અસંદિગ્ધ અને અભ્રાન્ત. એટલું જ નહિ, પણ જે જ્ઞાત થયું હોય તેને સાચવવું, તેની પુનઃપુનઃ પરીક્ષા કરવી અને તેમાંથી ઊભા થતા નવા પ્રશ્નો વિશે પાછી શોધ ચલાવવી. જિજીવિષાનાં આવાં મૂળાએ મનુષ્યને પાતા વિશે अजरामरवत प्राज्ञो विद्यामर्थ च चिन्तवेद એવી ભાવના સેવતા રાખ્યા છે. એ જ ભાવનાને લીધે મનુષ્યે અગમ્યને અવગત કરવાના પ્રયત્ના કર્યા છે. એ પ્રયત્નાની હારમાળા તે જ વિદ્યા.

### તત્ત્વ શબ્દના અર્થો

तत्त्वं ब्रह्मणि याथार्थ्ये— કે। ઈ કે। શકાર तत्त्व पहने। संक्षेपमां અર્થ निर्देश કરે છે કે तत्त्व એટલે ખ્રદ્ધા અને વસ્તુનું યથાર્થ સ્વરૂપ. એમ તો तत्त्व શબ્દ<sup>9</sup>

अपरप्रत्ययं शान्तं प्रपद्धरेप्रपश्चितम् ।
 निर्विकल्पमनानार्थमेतत् तत्त्वस्य छक्षणम् ॥

एवं तावदार्याणां जातिजरामरणसंसारपरिक्षयाय कृतकार्याणां तत्त्वलक्षणम् । लौकिकं तु तत्त्वलक्षणमधिकृत्योच्यते—

> प्रतील यद् यद्भवति न हि तावत् तदेव तत्। न चान्यदपि तत् तस्मान्नोच्छिन्नं नापि शाश्वतम्॥

> > माध्यमिककारिका. १८.९,१०.

किं पुनस्तत्त्वम् ? सतश्च सद्भावोऽसतश्चासद्भावः । सत्सदिति गृह्यमाणं यथाभूतमविपरीतं तत्त्वं भवति । असचासदिति गृह्यमाणं यथाभूतमविपरीतं तत्त्वं भवति ॥

न्यायभाष्य. १.१.१.

किं पुनस्तत्त्वम् ?...तत्त्वं पदार्थानां यथावस्थितात्मप्रत्ययोत्पत्तिनिमित्तत्वं, यो यथावस्थितः पदार्थः स तथाभूतप्रत्ययोत्पत्तिनिमित्तं भवति यत् तत् तत्त्वम् ।

न्यायवार्तिक. १.१.१.

द्रव्यस्य हि तत्त्वमविक्रिया, परानपेक्षत्वात् । विक्रिया न तत्त्वं, परापेक्षत्वात् । तैत्तिरीयोपनिषद् शाकरभाष्य. पृ. ३८९.

प्रकृत्यपेक्षत्वात् प्रत्ययस्य भावसामान्यसंप्रत्ययः तत्त्ववचनात् ॥ ५ ॥ तदित्येषा प्रकृतिः सामान्याभिधायिनी सर्वनामत्वात् । प्रत्ययश्च भावे उत्पद्यते । कस्य भावे ? तदित्यनेन योऽर्थ उत्त्यते । कश्चासौ ? सर्वोऽर्थः । अतस्तदपेक्षत्वाद्भावस्य भावसामान्यमुच्यते तत्त्वशब्देन । योऽर्थो यथावस्थितस्तथा तस्य भवनमित्यर्थः ।

तत्त्वार्थराजवार्तिकम्. १.२.५.

અનેક સ્થળાએ જુદે જુદે પ્રસંગે અનેક અર્થામાં વપરાયેલા દેખાય છે, પણ ઉપર સૂચિત બે અર્થામાં ઇતર અર્થાની છાયાના સંગ્રહ થઈ જાય છે. અહીં પ્રદ્ધાના અર્થ મૂળ કારણ લઈએ અને યથાર્થતાના ભાવ કાેઈ પણ વસ્તુ યા ઘટનાની યથાવત્ સ્થિતિ–મૂળ સાથે સંવાદી સ્થિતિ–લઈએ તાે પછી બીજા અર્થોના ભાવ સમજવાનું સહેલ અની જાય છે.

તત્ત્વ અર્થના 'મૂળ કારણ' અને 'યથાર્થતા' એવા જે બે પ્રકારા (Ontological અને Epistemological) ફલિત થયા છે તે માનવીય જિજ્ઞાસાનું વલણ સૂચવે છે. પહેલેથી જ એ જિજ્ઞાસા વિશ્વની ઘટનાઓના મૂળ કારણને જાણવા અભિમુખ રહી છે. માનવબુદ્ધિના વિકાસના જે ઇતિહાસ એની કૃતિઓ ઉપરથી ફલિત થાય છે તે એક તત્ત્વવિદ્યા શબ્દથી જ સૂચવાય છે. એ વિકાસનું પહેલું સોપાન તે અવિદ્યા યા અજ્ઞાનના ગમે તે રીતે સામના કરવા, એને નિવારલું યા એક કરવું. બીજું સોપાન એટલે અજ્ઞાન નિવારી માત્ર જ્ઞાન મેળવલું; એટલું જ નહિ, પણ મેળવેલું જ્ઞાન બ્રમ અને સંશયથી પણ પર છે એવી ખાતરી કરવી તે. ત્રીજું સોપાન એટલે માત્ર ઉપર ઉપરની હકીકતમાં જ સન્તુષ્ટ ન રહેતાં એના કારણની ગવેષણા કરવી, અને ગવેષણા પણ અન્તિમ કારણ પર્યન્ત.

વિકાસનાં આ ત્રણ સાપાન યથાસંભવ સિન્દ કરવામાં અનેક યુગની અને અનેક સમ્પ્રદાયાની અનેક વ્યક્તિઓના પુરુષાર્થના ફાળા છે. એના પ્રતીકર્પે જે લગભગ ત્રણ હજાર વર્ષ જેટલું તાં જૂનું સાહિત્ય આપણી સામે છે તેના નિર્વવાદ એક સૂર એ છે કે સત્ય જ શાધવું, સત્ય જ ચિન્તવવું, સત્ય જ આચરવું.

## સત્યનિષ્ઠા

પ્રશ્નોપનિષદમાં છઠ્ઠો પ્રશ્ન પૂછનાર સુકેશા ભારદ્રાજ છે. તે પાતાના ગુરુ પિપ્પલાદને પાતાના પ્રશ્ન પૂછતી વખતે જે એક વાત કહે છે તે જિજ્ઞાસુના હૃદયમાં રહેલી સત્ય-ઝંખનાની દ્યોતક છે. સુકેશા ગુરુને કહે છે કે મારી પાસે એક વાર હિરણ્યનાભ કૌસલ્ય રાજપુત્ર આવ્યો અને મને પૂછ્યું કે તું ષાડશકલ એવા પુરુષને જાણે છે? મેં એ રાજપુત્રને કહ્યું—હું નથી જાણતા. જો હું જાણતા હાત તા તને કેમ ન કહેત ? જે જૂઠું બાલે છે તે મૂળમાંથી જ સુકાઈ જાય છે, નાશ પામે છે. આ મુકેશાએ રાજપુત્રને આપેલા જવાબમાં અજ્ઞાનની કખૂલાત

९. अथ हैनं मुकेशा भारद्वाजः पप्रच्छ । भगविन्हरण्यनाभः कौसल्यो राजपुत्रो मामुपेत्यैतं प्रश्नमपृच्छत । षोडशकलं भारद्वाज पुरुषं वेत्थ १ तमहं कुमारमबुवं नाहिममं वेद । यद्यहिमममवेदिषं कथं ते नावक्ष्यमिति । समूलो वा एष परिशुष्यित योऽनृतमभिवदि । तस्मान्नाहिम्यनृतं वक्तुम् । स तूर्णीं रथामारुह्य प्रवत्नाञ्ज । तं त्वा पृच्छामि क्वासौ पुरुष इति ॥ प्रश्नोपनिषद्, षष्ठ प्रश्न.

અને સત્યનિષ્ઠા ભારાભાર દેખાય છે. સત્યકામ જાબાલની વાત ખહુ જાણીતી છે. એને એની માતા એના પિતા વિશે કશી જ માહિતી ન આપે અને છતાં એ કુમાર ગુરુ પાસે, છે તેવી હકીકત રજૂ કરે ત્યારે વિદ્વાન અને સત્યપ્રિય ગુરુ એ કુમારની માત્ર સત્યનિષ્ઠાને કારણે જ સત્યકામ કહી પ્રતિષ્ઠા કરે અને હંમેશ માટે દાખલા બેસાડે કે સાચું બ્રાહ્મણત્વ સત્યનિષ્ઠામાં રહેલું છે, તે હકીકત ગુરુ-શિષ્યપર પરામાં સત્યનું કેટલું ઊંચું સ્થાન હતું એની સ્થક છે. ઉપનિષદામાં આવાં તા સત્યનિષ્ઠા સ્થવતાં અનેક આખ્યાના છે.

અહીં ઈશાવાસ્યના એ શાશ્વત મંત્ર યાદ આવ્યા વિના રહેતા નથી:

हिरण्मयेन पात्रेण सत्यस्यापिहितं मुखम् । तत् त्वं पूषत्रपादृणु सत्यधर्माय दृष्टये ॥ १५ ॥

આમાં ઋષિ પૂષન્–દેવ પ્રત્યે પ્રાર્થના કરતાં માગણી કરે છે તે એ છે કે જે કાંઈ સત્યનું પ્રલાભક આવરણ હાય તે દ્વર કર, જેથી સત્યનું ભાન કરાવનાર દિષ્ટિ ઊઘડે.

સિદ્ધાર્થ ગૌતમે છ વર્ષની કઠાર સાધના શા માટે કરી ? જવાબ એક જ છે કે સત્ય જાણવા. જ્યારે સિદ્ધાર્થ મૃગદાવ વનમાં પોતાને ત્યજી ગયેલા પૂર્વ પાંચ સાથીઓ સમક્ષ પહેલવહેલા જાય છે અને તેઓ તેને સાંભળવા તત્પર દેખાતા નથી ત્યારે ખુદ્ધ તેમને એક જ વેણથી જીતી લે છે. તે વેણ એટલે એ કે શું ભિક્ષુઓ, હું તમારી સમક્ષ કદી મૃષા બાલ્યો છું? આ એક જ વેણથી પેલા ભિક્ષુઓ જિતાઈ ગયા. એ વેણમાં બળ કયું હતું ? એક જ બળ અને તે સત્યશાધ અને સત્યનિષ્ઠાનું. આપણે મહાવીરના નામથી અપરિચિત નથી. તે ક્ષત્રિયપુત્રે બાર વર્ષ લગી ઉચ સાધના કરી. તે ધારત તો ત્યાગના પહેલા દિવસથીયે ધર્માપદેશનું કામ

१. तं होवाच किंगोत्रो नु सोम्यासीति । स होवाच नाहमेतद्वेद्व भो यद्गोत्रोऽहमस्मि । अपृच्छं मातरे । सा मा प्रत्यव्रवीद्, बह्वहं चरन्ती परिचारिणी यौवने त्वामलमे । साऽहमेतज्ञ वेद यद्गोत्रस्वमि जवाला तु नामाहमस्मि, सत्यकामो नाम त्वमसीति । सोऽहं सत्यकामो जावालोऽस्मि भो इति ॥ ४ ॥ तं होवाच नैतदब्राह्मणो विवक्तुमईति सिमधं सोम्याहरोप त्वा नेच्ये न सत्यादगा इति......

छान्दोग्योपनिषद्. ४.४.४.

एवं वृत्ते भगवा पञ्चविग्यिभिक्ख् एतद्वीच — "अभिजानाथ मे नो तुम्हे भिक्खवे इतो पुब्बे एवरूपं भासितं एतं ति । नो हे'तं भन्ते ति अरहं तथागतो सम्मासंबुद्धो ।"

महावग्ग. १.१.७.

પ્રારંભી શકત. પણ ના. તે સાધકાના લાહીમાં અને પ્રાણમાં એક વસ્તુ એકરસ થઈ હતી કે જ્યાં લગી આત્મખળે સત્યની શાધ પૂરી ન થાય અને પૂરા આત્મ-વિશ્વાસ ન જામે ત્યાં લગી તત્ત્વના ઉપદેશ ન જ થાય. સત્યજ્ઞાનની આવી અદમ્ય અને ઉત્કટ ઝંખના માત્ર આધ્યાત્મિક શાધકા પૂરતી જ મર્યાદિત નથી રહી; એ ઝંખના વિદ્યાના એકએક ક્ષેત્રમાં વ્યાપેલી દેખાય છે. કાઈ શખ્દશાસ્ત્રના અભ્યાસી હાય તાય તે શખ્દવિદ્યાના પ્રમેયાને યથાસંભવ અંત સુધી જાણવા પ્રયત્ન કરશે. એ જ વસ્તુ જ્યાતિષ, વૈદ્યક, અર્થશાસ્ત્ર આદિ ઇતર વૈજ્ઞાનિક વિદ્યાઓને લાગુ પડે છે.

## દર્શનના અર્થની મીમાંસા

તત્ત્વવિદ્યા એટલે મુખ્યપણે અધ્યાત્મવિદ્યા. એમાં અધિભૂત (બાહ્ય), અધિદૈવ (આન્તર) વિષયા આવે છે અવશ્ય; પણ છેવટે એમનું નિરૂપણ અધ્યાત્મ-વિદ્યામાં પર્યવસાન પામે છે. તેથી બીજા બધાં નિરૂપણા છેવટે અધ્યાત્મલક્ષી હોઈ અધ્યાત્મવિદ્યાના અંગ-પ્રત્યંગ જ બની રહે છે.

તત્ત્વવિદ્યા, અધ્યાત્મવિદ્યા યા પરાવિદ્યા 'દર્શન' શખ્દથી પણ વ્યવહારાય છે. ભારતીય ભાષાઓમાં "દર્શન", "દાર્શનિક સાહિત્ય" યા "દાર્શનિક વિદ્રાન" જેવા શખ્દો પ્રચલિત છે અને તે ખધા સીધી રીતે અધ્યાત્મવિદ્યા સાથે સંખંધ ધરાવે છે. અહીં પ્રશ્ન એ છે કે દર્શન શખ્દના પ્રચલિત અને સિદ્ધ અર્થ તો છે ચક્ષુર્જન્ય જ્ઞાન, કેમ કે ચાક્ષુષ જ્ઞાનના ખાધક દ્ધાતુ ઉપરથી તે શખ્દ નિષ્પન્ન થયેલા છે. તો પછી તે અતીન્દ્રિય અધ્યાત્મજ્ઞાન અર્થમાં કઈ દેષ્ટિથી વપરાતા થયા ? આના ઉત્તર ઉપનિષદનાં કેટલાંક વાક્યામાંથી આડકતરી રીતે પણ મળી રહે છે.

ઉપનિષદોમાં અહિરિન્દ્રિયોની શક્તિનું અળાઅળ યા તારતમ્ય દર્શાવતાં કહ્યું છે કે चक्षुर्वे सत्यम् (ખૃહ. ૫. ૧૪. ૪.) चक्षुर्वे प्रतिष्ठा (ખૃહ. ६. ૧. ૩.). કાઈ આખતમાં વિવાદ ઊભા થતાં નિર્ણય માટે સાક્ષીની જરૂર પડે. તે વખતે બે સાક્ષી ઉપસ્થિત થાય, જેમાંથી એકે એ ઘટના વિશે માત્ર સાંભળ્યું હાય અને બીજાએ એ ઘટના નજરાનજર નિહાળી હાય; ત્યારે સાંભળનાર કરતાં જોનાર ઉપર જ વધારે વિશ્વાસ મુકાય છે અને તેની વાત સાચી મનાય છે. આ રીતે શ્રવણ-ઇન્દ્રિય કરતાં ચક્ષુનું પ્રામાણ્ય વધારે મનાય છે. એ જ રીતે ચક્ષુ જ એક એવી ઇન્દ્રિય છે, જે સમ-વિષમ સ્થાનાનું યા ઉચ્ચાવચ પ્રદેશાનું અન્તર દર્શાવી મનુષ્ય તેમ જ પ્રાણી-માત્રને સ્બલિત થતાં રાષ્ટ્રી સ્થિરતા યા પ્રતિષ્ઠા આપે છે. આ રીતે અન્ય

<sup>9. ...</sup>चक्क्षुर्वे सत्यं चक्कुिहं वे सत्यं तस्माद्यदिदानीं द्वौ विवदमानावेयातामहमदर्शमहमश्रौषिमिति । य एवं मुयादहमदर्शमिति तस्मा एव श्रद्भ्याम तद्वै तत्सत्यं...

ઇન્દ્રિયાની સરખામણીમાં ચક્ષુનું સ્થાન સત્યની અને સમત્વની નજીક વધારેમાં વધારે છે, એમ ઉપનિષદો સૂચવે છે. તેથી જ અન્ય ઇન્દ્રિયજન્ય જ્ઞાન કરતાં નેત્રજન્ય જ્ઞાન, જે દર્શન તરીકે જાણીતું છે, તેનું સ્થાન ઉત્કૃષ્ટ છે. વ્યવહારમાં દર્શનના મહિમા હોવાથી જ સાક્ષી શબ્દના અર્થ પણ સાક્ષાત્ દ્રષ્ટા એવા જ વૈયાકરણાએ કર્યો છે.

વ્યાવહારિક અને સ્થૂળ જીવનમાં દર્શન એ સત્યની નજીક વધારેમાં વધારે હોવાથી તે જ દર્શન શખ્દ અધ્યાત્મજ્ઞાનના અર્થમાં વપરાયા. ઋષિ, કવિ યા યાગીઓએ આત્મા-પરમાત્મા જેવી અતીન્દ્રિય વસ્તુઓના સાક્ષાતકાર કર્યા હાય, અર્થાત્ જેમને એવી વસ્તુઓની બાબતમાં અક્ષાલ્ય ને અસંદિગ્ધ પ્રતીતિ થઈ હાય તેઓ દ્રષ્ટા તરીકે ઓળખાય છે. આધ્યાત્મિક પદાર્થોનું તેમનું સાક્ષાત્ આકલન એ સત્યસ્પર્શી હોઈ દર્શન કહેવાય છે. આ રીતે અધ્યાત્મવિદ્યાના અર્થમાં પ્રચલિત દર્શન શખ્દના કલિતાર્થ એ થયા કે આત્મા, પરમાત્મા આદિ ઇન્દ્રિયાતીત છે. દર્શન એ જ્ઞાનશુદ્ધિની અને તેની સત્યતાની પરાકાષ્ઠા છે. દર્શન એટલે જ્ઞાનશુદ્ધિના પરિપાક. આ રીતે આપણે જોયું કે અધ્યાત્મવિદ્યાના અર્થમાં રૃઢ થયેલ દર્શન શખ્દના અસલી—મૂળ શા ભાવ છે.

किं पुनस्तत्सत्यमित्युच्यते-चक्क्षेवें सत्यम् । कथं चक्कः सत्यमित्याह्-प्रसिद्धमेतचक्किहिं वै सत्यम् । कथं प्रसिद्धतेत्याह-तस्मात्-यद्यदीदानीमेव द्वौ विवदमानौ विरुद्धं वदमानावेयातामा- गच्छेयातामहमदर्शं दृष्टवानस्मीत्यन्य आहाह्मश्रौषं त्ययाद ष्टं न तथा तद्वस्त्वित । तयोर्थ एवं वृयादहमद्रीक्षमिति , तस्मा एव श्रदृष्याम । न पुनर्यो वृयादहमश्रौषमिति । श्रोतुर्मृषा श्रवणमि संभवति । न तु चक्कषो मृषा दर्शनम् । तस्मानाश्रोषमित्युक्तवते श्रदृष्याम । तस्मात्मत्रयप्रतिपत्तिहेतुत्वात्सत्यं चक्कः ।

बृहदारण्यकोपनिषद्, शांकरभाष्य. ५.१४.४,

बक्षुवें प्रतिष्ठा। चक्षुषा हि समे च दुर्गे प्रतितिष्ठति...

यदोवमुच्यतां काऽसो प्रतिष्ठा । चक्षुवैं प्रतिष्ठा । कथं चक्षुषः प्रतिष्ठात्विमित्याह—चक्षुषा हि समे च दुर्गे च हष्ट्रा प्रतितिष्ठति । ''

बृहदारण्यकोपनिषद्, शांकरभाष्य. ६.१.३.

'स्।क्षाद् द्रष्टा । 'साक्षातो द्रष्टेत्यरिमन्नर्थे इन् नाम्नि स्यात् । साक्षी ।
 सिद्धहेम (लघुवृत्ति ). ७.१.१९७.

આ વસ્તુ સભાપવ ગત દૂતપવ માં વિદુરે સભા સમક્ષ એક પ્રાચીન સવાદ વર્ષો વતાં બહુ સુંદર રીતે રજા કરી છે:

समक्षदर्शनात् साक्ष्यं श्रवणाचेति धारणात् । तस्मात्सत्यं प्वन्साक्षी धर्मार्थाभ्यां न हीयते ॥ (२.६१.७६.) પરંતુ આ સાથે બીજા મુદ્દાઓ પણ સંકળાયેલા છે. તેય વિચારવા જેવા છે. તત્ત્વવિદ્યા અને તત્ત્વદર્શન જેવા શખ્દોની પેઠે બીજા પણ કેટલાક શખ્દો એ જ અર્થમાં પ્રયુક્ત થાય છે; જેમ કે તત્ત્વચિન્તન, તત્ત્વવિચારણા, તત્ત્વજિજ્ઞાસા અને તત્ત્વજ્ઞાન આદિ. ઉપર ઉપરથી જેનારને તેા એમ જ લાગે કે દર્શન, તત્ત્વચિન્તન આદિ ઉક્ત શખ્દો પર્યાય હાઈ એક અર્થના બાધક છે, પણ શાસ્ત્ર અને અનુભવની મર્યાદાથી તપાસીએ તા વસ્તુસ્થિતિ જરા જીદી છે. એ વસ્તુસ્થિતિ જાણીએ તા જ સમજાય કે દર્શન જેવી જ્ઞાનશુદ્ધિની સર્વાપરિ ભૂમિકાએ પહોંચવા માટે કેટલા અને કેવા માનસિક વ્યાપાર કરવા પડે છે અને તે વ્યાપારનાં મુખ્ય મુખ્ય કયાં સાપાન છે, તેમ જ દર્શન અને તત્ત્વચિન્તન આદિ ઉક્ત શખ્દાની અર્થા છાયામાં શું અન્તર છે.

અતીન્દ્રિય વસ્તુઓનું દર્શન સૌને કાંઈ એકાએક થતું નથી. ત્યાં સુધી પહોંચવાના ક્રમ છે. એનાં મુખ્યપણે ત્રણ સાપાન છે. પહેલાં તા અનુભવીઓ પાસેથી અથવા અનુભવીઓના સંગૃહીત ઉદ્ગારા ઉપરથી જે તત્ત્વના દર્શનની લાલસા હાય તે વિશે જાણવું પડે છે. આ થઈ શ્રવણભૂમિકા. જે સાંભળ્યું અને તે ઉપરથી કાંઈક સમજાયું તેના ઉપર તર્ક, ન્યાય તેમ જ યુક્તિને આધારે વધારે ચિન્તન-મનન કરવું પડે છે. આ થઈ બીજી ભૂમિકા. ત્યાર બાદ વિશેષ એકાગ્રપણે અને કલેશમુક્ત ચિત્તે વસ્તુના હાર્દમાં પ્રવેશવાના પ્રયત્ન કરવા પડે છે. આ થઈ ત્રીજી ભૂમિકા. આ ત્રણ ભૂમિકાઓ યથાવત્ સિદ્ધ ન થાય ત્યાં લગી દર્શન યા સાક્ષાતકારની ભૂમિકા કદી સિદ્ધ થતી જ નથી; અને એ ત્રણ ભૂમિકાઓ સિદ્ધ થઈ તા પછી દર્શન પ્રાપ્ત થતાં વિલંખ થતા નથી. આ રીતે જોઈએ તા દર્શન એ તત્ત્વ- બાધનું શિખર છે અને પહેલાંની ત્રણ ભૂમિકાઓ એ એનાં કમિક સાપાન છે. તત્ત્વિજજ્ઞાસા, તત્ત્વચિન્તન, તત્ત્વિચારણા અને તત્ત્વમીમાંસા જેવા શબ્દો એ દર્શનની કક્ષા પહેલાંના માનસિક વ્યાપાર સૂચવે છે; નહિ કે દર્શન-વ્યાપાર. પરન્તુ દ્રષ્ટા વિરલ હાય છે, જ્યારે અધ્યાત્મિજજ્ઞાસુ ઘણા સંભવે છે. કાઈ પહેલી ભૂમિકામાં હાય કે કાઈ બીજી યા ત્રીજી ભૂમિકામાં, પણ એ બધા દર્શનાભિમુખ હાવાથી

बृहदारण्यकोपनिषद्. २.४.५.

आगमेनानुमानेन ध्यानाभ्यासरसेन च। त्रिधा प्रकल्पयन् प्रज्ञां लभते योगमुत्तमम् ॥

योगसूत्र. १.४८ लाष्यभां ઉद्धृत

आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्यः। मैत्रेयि ! आत्मनो वा अरे दर्शनेन श्रवणेन मत्या विज्ञानेनेदं सर्व विदितम् ॥

તેમના પૂર્વ વર્તી ક્રમિક માનસિક વ્યાપાર દર્શન તરીકે વ્યવહારાય છે; અને તેથી જ ઘણી વાર દર્શનના પર્યાય તરીકે તત્ત્વચિન્તન, તત્ત્વવિચારણા, તત્ત્વજિજ્ઞાસા જેવા શખ્દો લોકવ્યવહારમાં જ નહિ, પણ શાસ્ત્રો સુધ્ધાંમાં વપરાતા દેખાય છે.

આટલી લાંબી ચર્ચાના ઉદ્દેશ એ છે કે આપણે દર્શન અને તત્ત્વચિંતન આદિ શબ્દોના અર્થની છાયાનું અન્તર બરાબર સમજ લઈએ. ઘણી વાર આ સમજણ ન હાવાને કારણે આપણે માત્ર શ્રવણ, મનન યા નિદિધ્યાસનને દર્શન સમજ લઈ તેને આધારે જ અન્તિમ સત્યના દાવા કરીને યા તા સન્તુષ્ટ થઈ જઈએ છીએ યા બીજા સાથે મતભેદ થતાં દ્રાગ્રહ સેવતા થઈ જઈએ છીએ.

તત્ત્વદર્શન એ ખરી રીતે યાેગિજ્ઞાન છે, જે ઋતમ્ભરા પ્રજ્ઞા<sup>૧</sup> યા કેવળજ્ઞાન-દર્શનના નામે જુદી જુદી પરંપરાએામાં જાણીતું છે. પણ એ સાથે જ અધી પરંપરાએામાં એવા દર્શન વિના પણ એવા દર્શન પ્રત્યે સેવાતી દઢ શ્રદ્ધાનેય દર્શન તરીકે જણાવવામાં આવ્યું છે; પરંતુ આ અતીન્દ્રિય વસ્તુઓના સાક્ષાદ્ દર્શન વિનાની તે પ્રત્યેની શ્રદ્ધા એ તાે ગૌણ, વ્યવહારુ યા પરાક્ષદર્શન કહેવાય.

એક બાબત એ પણ સમજ લેવી ઘટે છે કે અધ્યાત્મવિદ્યા નિરૂપતાં જે જે દર્શ નશાસ્ત્રો છે, તેમાં પણ મેાટા ભાગનું નિરૂપણ શ્રવણ, ચિન્તન અને મનન કેાટિનું, કચારેક નિદિધ્યાસન કેાટિનું પણ હોય છે. આ ક્રમે દર્શન શખ્દ મૂળ ચાક્ષુષ અનુભવ માટે, પછી અતિદેશથી અતિસ્પષ્ટ એવા ચક્ષુનિરપેક્ષ મનાગત અનુભવ માટે સિદ્ધ થયા. એ પછી આ અતિસ્પષ્ટ મનાગત અનુભવની શ્રદ્ધા માટે અને એ જ ક્રમે તેનાં સાધક તર્ક, ઊહાપાહ આદિ અને તેને નિરૂપતા શ્રાંથા માટે પ્રચારમાં આવ્યા.

તેથી જ તેવાં શાસ્ત્રો અધ્યાત્મલક્ષી હોવા છતાં પરસ્પર પ્રખળ મતભેદવાળાં અને એકમેકની ઉગ્ર સમાલાેચના કરતાં પણ દેખાય છે. અન્તિમ દર્શનની બાબાતમાં મતભેદ ન હાેય ત્યાંય શાસ્ત્રામાં દેખાતા મતભેદ, વિવાદ અને સમાલાેચનના ખુલાસાે આ જ છે.<sup>3</sup>

योगसूत्र, १.४८-४९.

मोहक्षयात् ज्ञानदर्शनावरणान्तरायक्षयाच्च केवलम् । कुसलचित्तसम्पयुत्तं विपस्सना वाणं पञ्जा । तत्त्वार्थ. १०.१ विसुद्धिमग्ग. १४.२.

तत्त्वार्थ १.२.

१. ऋतम्भरा तत्र प्रज्ञा। श्रुतानुमानप्रज्ञाभ्यामन्यविषया विशेषार्थत्वात् ।

२. तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम् ।

૩. દર્શન શબ્દના વિવિધ અર્થોની ચર્ચા માટે જીએા, મારા હિન્દી લેખસંગ્રહ ' दर्शन ... और चिन्तन', ५. ६७-६८.

સામાન્ય રીતે આજ સુધીમાં મનાતું રહ્યું છે કે તત્ત્વચિન્તનનાં પ્રારંભિક ળીજકાે ઋગ્વેદનાં કેટલાંક સુક્તોમાં <sup>૧</sup> છે. આવી ધારણા વિચારકને એમ માનવા પ્રેરે છે કે જાણે તત્ત્વચિન્તનના પ્રારંભ તે તે સુક્તોના દ્રષ્ટાઐાથી જ થયેા હાય પરંતુ હવે આ ધારણામાં સુધારા થવા માંડ્યો છે. જ્યારથી સિન્ધુસંસ્કૃતિ અને દ્રાવિડ-સંસ્કૃતિની શાેધ વિષે ચર્ચા શરૂ થઈ અને સિન્ધુસંસ્કૃતિના ધર્મ અને ઉપાસના-વિષયક મળી આવતા અવશેષા વિષે વિચાર થવા લાગ્યા તેમ જ વૈદિક આર્યાના આગમન તેમ જ પ્રસરણ પહેલાંના યુગમાં તળપદ ભારતીય લાેકાેના આચાર-વિચાર વિષે કાંઈક સખળ અનુમાના થવા લાગ્યાં, ત્યારથી હવે વિચારકાને વધારે ને વધારે ચાક્કસપણે એમ સમજાતું જાય છે કે એ વેદપ્રાક્કાલીન સિન્ધુ અને દ્રાવિડસ સ્કૃતિના આચાર-વિચારવિષયક પ્રવાહા ઉત્તરકાલીન પ્રજાએાના આચાર-વિચારમાં કેટલેક અંશે આવી ગયેલા છે, રૂપાન્તર પામ્યા છે; પણ એના સમૂલ નાશ થયા નથી, થવાના સંભવ પણ નથી. એ ખર્ર છે કે સિન્ધુસંસ્કૃતિના અવશેષામાં જે લિપિઅદ્ધ અંશા છે તેના અસંદિગ્ધ અર્થ હજી સુધી તારવી શકાયા નથી. એ પ્રાચીન દ્રાવિડ-સિન્ધુસ સ્કૃતિના કયા અંશા કેવે રૂપે ઉત્તરકાલીન સાહિત્યમાં સચવાઈ રહ્યા છે, એ નક્કી કરવાનું કામ હજી બાકી છે અને ઘણું શ્રમસાધ્ય પણ છે. આ ઉપરાંત ડૉ. દેવદત્ત ભાંડારકરે એમના 'Some Aspects of Ancient Indian Culture' પુસ્તકમાં વેદસાહિત્યનું પૃથક્કરણ કરી વેદપાક્કાલીન ભારતના પૂર્વ પ્રદેશની ધર્મ-સંસ્કૃતિની જે શકચતા અતાવી છે તે પણ નાંધવી જોઈ એ.

## થીક અને ભારતીય તત્ત્વચિંતનના સ'બ'ધ

સામાન્ય રીતે એમ મનાય છે કે ચીક અને ભારતીય એ બે તત્ત્વચિન્તનની ધારાઓ પ્રાચીન છે. વિદ્વાના લાંબા વખત થયા વિચાર કરતા રહ્યા છે કે આ બે વિચારધારાઓના પારસ્પરિક કાંઈ સંખંધ છે કે નહિ. આવા પ્રશ્ન મૂળે તા પ્રાશ્ચાત્ય સંશાધકાએ જ ઊભા કર્યા. એના ઉત્તર આપવાની કાશિશ પણ પહેલવહેલાં એમણે જ શરૂ કરી. ત્યાર બાદ એના ઉત્તર આપવામાં ભારતીય વિદ્વાના પણ ભાગ લેતા રહ્યા છે. કેટલાક જર્મન અને બીજા વિદ્વાના, પાતાના તુલનાત્મક અધ્યયનને અળે, એમ માનતા કે ચીક તત્ત્વચિન્તનની ભારતીય તત્ત્વચિન્તન ઉપર અસર છે; તા ગામે જેવા એમ પણ માનતા કે ભારતીય તત્ત્વચિન્તનની ચીક તત્ત્વચિન્તન ઉપર અસર છે. મેક્સમૂલરે આ પ્રશ્ન વિષે ઠીક ઠીક ઊહાપાહ કર્યો છે. એનું ચાક્કસ મંત્તવ્ય એ છે કે કાઈ એક વિચારધારાના બીજી વિચારધારા ઉપર પ્રસાવ પડ્યો

૧. ૠગ્વેદ ૧.૧૬૪; ૧૦.૫, ૨૭, ૮૮, ૧૨૯ આદિ.

ર. Philosophy of Ancient India (1897), પૃ. ૩૨થી આગળ

<sup>3.</sup> The Six Systems of Indian Philosophy (1903), મૃ. મટ-૬૭.

છે એમ માનવાને કાઇ ચાંક્કસ પુરાવા નથી. તે એમ કહે છે કે શ્રીક અને ભારતીય વિચારધારા વચ્ચે ઘણું જ સામ્ય છે; પણ માત્ર એ સામ્ય એકના બીજા ઉપર પ્રભાવ સાબિત કરવા પૂરતું સમર્થ નથી. ઘણીવાર માનવજાતિમાં જુદે જુદે સ્થળે અને જુદે જુદે કાળે સહજ રીતે જ વિચારસામ્ય ઉદ્દભવે છે. તેથી જ્યાં લગી અસંદિગ્ધ પુરાવાઓ ન મળે ત્યાં લગી શ્રીક ને ભારતીય તત્ત્વચિન્તન સમાન્તર, પરસ્પરના પ્રભાવ વિના પ્રવૃત્ત થયાં છે, એમ માનલું જોઈ એ.

પૂર્વ વર્તી અધાં સંશોધનાના વિશેષ ઊહાપાહ કરી ડા. રાધાકૃષ્ણને મા પ્રશ્નની છણાવટ વિગતે કરી છે. તેમણે અંતે પાતાનું મંતવ્ય સ્થિર કર્યું છે કે ચીક તત્ત્વચિન્તનની ઘણી આધ્યાત્મિક આખતા તેમ જ સંયમપ્રધાન જીવનની આખતા ઉપર ભારતીય તત્ત્વચિન્તન અને સંયમી જીવનની ચાેક્કસ અસર છે.

એટલું ધ્યાનમાં રહે કે પરસ્પર પ્રભાવ વિશેના આ પ્રશ્ન એ સિકંદર પહેલાંના સમયને લક્ષીને છે. સિકંદરના આક્રમણથી માંડી ત્રીક અને ભારતીય પ્રજાઓના જે સંખધ વધારે ને વધારે થતા ગયા તેને લક્ષમાં લેતાં તા એમ માનવાને અડચણ નથી કે કેટલીક બાબતામાં ત્રીકાએ ભારતીય વિચાર ઝીલ્યા છે, તા બીજી કેટલીક બાબતામાં શ્રીકાએ ભારતીય છે.

તત્ત્વચિન્તનની બાબતમાં વિદ્વાનાએ એક મુદ્દો એ પણ ચર્ચો છે કે પાશ્ચાત્ય તત્ત્વચિન્તન ધર્મ દૃષ્ટિથી નિરપેક્ષપણે મૂળમાં શરૂ થયેલું; જ્યારે ભારતીય તત્ત્વચિન્તન પહેલેથી ધર્મ દૃષ્ટિ સાથે સંકળાયેલું રહ્યું છે. આનું કારણ, કેટલાક પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનોને મતે, એ છે કે યૂરાપમાં ખ્રિસ્તી ધર્મ એશિયામાંથી આવ્યા, જ્યારે તેની ફિલસૂફી ગ્રીક પર પરામાંથી આવી. પણ અહીં ભારતમાં ફિલસૂફી દર્શન અંતર્ગત હોવાથી એવો કોઈ વિભાગ હોવાની જરૂર ઊભી થઈ ન હતી. એમ જણાય છે કે ભારતીય ઋષિએ જવનના અવિભાજય એવા બે— શ્રદ્ધા અને મેધા—અંશા ઉપર યથાયા અલા ભાર આપતા આવ્યા છે.

ભારતમાં જે તત્ત્વજ્ઞાન જીવિત રહેવા પામ્યું છે તે ધર્મસંપ્રદાયના આશ્રયને લઈને જ. જેના કાઈ ધર્મસંપ્રદાય અસ્તિત્વમાં ન આવ્યા અથવા ટક્કી ન શક્યા તે તત્ત્વજ્ઞાન નામશેષ થઈ ગયું છે; જેમ કે ચાર્વાક, આજીવક જેવા. તેથી ઊલદું, જે જે તત્ત્વજ્ઞાને કાઈ ને કાઈ ધર્મસંપ્રદાયના આશ્રય લીધા તે તે તત્ત્વજ્ઞાન ધર્મસંપ્રદાયના અળાઅળ પ્રમાણે વિકસતું અને વિસ્તરતું રહ્યું છે, જેમ કે ઔદ્ધ, જૈન, ત્યાય-વૈશેષિક, સાંખ્ય, પૂર્વાત્તર-મીમાંસા આદિ.

<sup>1.</sup> Eastern Religion and Western Thought, Ch. IV.

# તત્ત્વચિંતનના વિકાસક્રમ

તત્ત્વચિન્તનના મુખ્ય ત્રણ વિષયે৷ મનાય છે: જગત, જીવ અને ઇશ્વર. આ ત્રણ વિષયોની આસપાસ અનેક પ્રશ્નાે ઊભા થયા છે અને દરેક પ્રશ્નને અંગે ઝીણી ઝીણી વિગતા પણ ચર્ચાઈ છે. અત્યાર લગીનું ભારતીય દર્શનસાહિત્ય જેતાં, એટલે કે સમગ્રપણે તત્ત્વચિન્તન યા દાર્શનિક ચિન્તન લઈ પ્રથક્કરણ કરતાં, એમાં છે અંશા નજરે પડે છે : એક અંશ તર્ક-કલ્પનમૂલક ચિન્તનના અને બીજો અનુભવમૂલક ચિન્તનના. સામાન્ય રીતે બુદ્ધિનું કાર્ય નવી નવી જિજ્ઞાસાને અનુસરી તે વિષેનં સમાધાન શાેધવાનું હાેય છે. આવું સમાધાન અનેક વાર તર્ક-કલ્પનદ્વારા સધાય છે અને કાેઇવાર અનુભવદ્વારા પણ. અનુભવ કરતાં તર્ક-કલ્પનના વિસ્તાર હ મેશાં વધારે જ રહેવાના: પણ જ્યાં જ્યાં તત્ત્વચિન્તનમાં અનુભવ હાય છે. ત્યાં સર્વત્ર તત્ત્વચિન્તન પાકું અને નક્કર જ રહેવાનું, જેમ વિજ્ઞાનમાં કાૈેે પણ તર્ક યા હાઇપાેથિસિસ પ્રચાેગથી સાખિત થાય તાે જ તે વૈજ્ઞાનિક સિદ્ધાન્ત અને છે—પ્રચાેગ વિનાની હાઇપાેથિસિસ એ માત્ર કલ્પના અની રહે છે—તેમ તત્ત્વચિન્તનમાં જે અંશ અનુભવમુલક હાેય છે તે અબાધિત અને છેવટે સર્વ માન્ય અની રહે છે: પણ જે તત્ત્વચિન્તનને અનુભવનું અળ નથી હોતું તે તત્ત્વચિન્તન માત્ર કલ્પનાકાેટિમાં આવે છે: ગમે ત્યારે વિરુદ્ધ પ્રમાણ મળતાં એ કલ્પના તૂટી જવાની અને એ અંશ ખાધિત થવાના. આવી વસ્તુસ્થિતિ છે. ભારતીય તત્ત્વચિન્તનના કાેઈ પણ પ્રવાહ લઈએ તાે એમાં આ બન્ને અંશા જોવા મળશે, પણ એમાંય કલ્પનમૂલક અંશ વધારે રહેવાના. તેથી જ કલ્પનમૂલક સ્થળામાં અધા દાર્શનિક પ્રવાહો પરસ્પર વાદવિવાદ કરતા આવ્યા છે ને તે દાર્શનિક સાહિત્યમાં વિગતે સ્થાન પણ પામ્યા છે. આપણે તેા અહીં એટલું જ સમજવાનું છે કે દરેક સંપ્રદાયમાં તત્ત્વચિન્તન યા દર્શનને નામે જે અને જેટલું મળી આવે છે તે બધું અનુભવમૂલક યા અ'તિમ છે એમ માની લેવાની ભૂલ ન કરીએ.

અનુભવની પણ કહ્યાઓ હોય છે. કોઈ અનુભવ એક કહ્યાના હોય, પણ એ અનુભવને છેવટના માની જ્યારે તર્ક-કલ્પનના અળ વહે તેનું સમર્થન કરવામાં આવે છે ત્યારે, મૂળમાં એ અનુભવ અમુક અંશે યથાર્થ હોવા છતાં, તેને ઉપરની કે અન્તિમ કહ્યાના માનવા જતાં, તેમ જ માત્ર તર્ક-કલ્પનને ખળે તેવા સિદ્ધ કરવા જતાં, ઘણી વાર તેની આંશિક યથાર્થતા પણ વિચારકોના ધ્યાનમાંથી સરી જાય છે. આ જ વસ્તુ જૈન પરિભાષામાં નય અને નયાભાસરૂપે વર્ણવાઈ છે.

તત્ત્વચિન્તનની દિશા પ્રગતિલક્ષી રહી છે. તે સ્થૂલમાંથી સુક્ષ્મમાં અને

पए पुण संगहओ पाडिक्समलक्खणं दुनेण्हं पि ।
 तम्हा मिच्छिद्दिद्री पत्तेयं दो वि मूलणया ।। १३ ॥

સક્રમમાંથી સક્રમતમ—એમ છેવટે અગમ્યમાં વિરમે છે. જૈન પરિભાષાનાે ઉપયોગ કરીને કહેવું હોય તાે એમ કહી શકાય કે તત્ત્વવિચાર દ્રવ્ય-સ્થૂલથી શરૂ થઈ છેવટે ભાવ–સૂક્ષ્મતમ પર્યાય યા અગમ્યમાં અંત પામે છે. ઉપલબ્ધ ભારતીય દર્શન-સાહિત્યનું ઐતિહાસિક તેમ જ તુલનાત્મક અધ્યયન એ વાતના પુરાવા પૂરા પાડે છે. દર્શનના મુખ્ય વિષયા જગત, જીવ અને ઈશ્વર એ ત્રણેને લઈ એના વિચાર પરત્વે જે વિકાસ દેખાય છે તે જ ઉક્ત કથનની પૃષ્ટિ કરે છે. જગતની રચના પરત્વે પ્રથમ ભૌતિક દર્ષિખિન્દ્ર શરૂ થાય છે. આ દર્ષિખિન્દ્ર ધરાવનાર ચાર્વાક હોય કે ન્યાય-વૈશેષિક યા સાંખ્ય, જૈન અને બૌદ્ધ, એ બધા એક યા બીજે રૂપે જગતને ભૌતિકરૂપ જ કલ્પી વિચારતા રહ્યા છે. તેઓમાં અંદરાઅંદર થાડાઘણા વિચારલેદ અવશ્ય છે, છતાં મૂળ બાબતમાં એ બધા સમાન દેષ્ટિ ધરાવે છે. એ મૂળ બાબત એટલે દરયમાન વિશ્વ એ કોઈ ને કોઈ પ્રકારના ભૌતિક દ્રવ્યથી ખનેલું યા ભૌતિક દ્રવ્યમય હોય છે. આ થયા જગત પરત્વે અધિભતવાદ. પરંત કાલક્રમે બીજો એક અધિચૈતસિક યા અધિવિજ્ઞાનવાદ શરૂ થાય છે. તે વાદ પ્રમાણે દેશ્યમાન કે અનુભૂય-માન જગત એ કાેઈ નક્કર એવાં ભૌતિક દ્રવ્યાેથી નિર્મિત નથી, પણ એ તાે એક માત્ર વિજ્ઞાનનું સ્વરૂપ છે. જે વિજ્ઞાન આંતરિક છે તેનાે બાહ્યરૂપે ભાસતાે આકાર એ જગત છે. એ આકાર વાસ્તવમાં વિજ્ઞાનથી ભિન્ન નથી, અને છતાં ભિન્ન ભાસતા હોાઈ સાંવૃત અર્થાત્ આરાપિત છે. આ પછી પણ એક નવું પ્રસ્થાન આવે છે. તે પ્રસ્થાન એટલે અધ્યાત્મવાદ યા અધિખ્રહ્મવાદ. આ વાદ પ્રમાણે જગત એ પારમાર્થિક રૂપે માત્ર અખંડ સચ્ચિદાન દરૂપ યા ખ્રદ્ધારૂપ છે અને એમાં અનુસવાતી સ્થૃલતા યા ભિન્નતા એ માત્ર માચિક છે-અપારમાર્થિક છે.

જીવ પરત્વે પણ આવા જ વિચારવિકાસ દેખાય છે. ભૌતિકવાદી ચાર્વાક જેવા જીવ-ચેતન્યનું સ્વતંત્ર વ્યક્તિત્વ ન માનતા, પણ એને કેવલ ભૌતિક વિકારરૂપે

> ण य तह्ओ अत्थि णओ ण य सम्मत्तं ण तेसु पिडपुण्णं । जेण दुवे एगंता विभज्जमाणा अणेगन्तो ॥ १४ ॥ तम्हा सब्वे वि णया मिच्छादिद्वी सपक्खपिडबिद्धा । अण्णोण्णिस्सिआ उण हवंति सम्मत्तसन्भावा ॥ २१ ॥ तह णिययवायसुविणिच्छिया वि अण्णोण्णपक्खिनिरवेक्खा । सम्महंसणसहं सब्वे वि णया ण पार्नेति ॥ २३ ॥ णिययवयणिज्ञसच्चा सब्बनया परवियालणे मोहा । ते उण ण दिद्वसमओ विभयइ सच्चे व अलिए वा ॥ २८ ॥ सम्मति, प्रथम कांड तथा कुंगे। कांड ३, गाथा ४६-४९.

માનતા અને અનુભવાતા જીવનવ્યવહાર ઘટાવતા; પરંતુ એ ચાર્વાક માન્યતાથી આગળ જનાર બીજા દાર્શનિકો ઉપસ્થિત થયા, જેઓ જીવ યા ચેતનનું સ્વતંત્ર વ્યક્તિત્વ માની તેને ભૌતિક દ્રવ્યથી સર્વધા ભિન્ન માને છે. આમ છતાં એવા સ્વતંત્ર ચેતન-વાદી દાર્શાનિકોની વિચારસરણીમાં કાંઈ ને કાંઈ ભૌતિકતાની છાયા સચવાઈ રહેલી દેખાય છે. જૈના કે બૌદ્ધો જુદે જુદે નામે ચૈતન્યનું સ્વતંત્ર વ્યક્તિત્વ સ્વીકારે છે. તેમ છતાં તેમના સંમત ચેતનતત્ત્વમાં શરીરાનુસારી પરિમાણની હાનિવૃદ્ધિ અને ભૂતતત્ત્વગત દ્વિત્વ-અહુત્વ સંખ્યા જેવા ભૌતિક અંશાની વાસ્તવિકતા રહી છે. ન્યાયવૈશેષિક અને પચીસ કે છવ્વીસ તત્ત્વવાદી સાંખ્યે શરીરાનુસારી હાનિવૃદ્ધિની માન્યતાના ઈન્કાર કર્યો; તેમ છતાં તેમને સંમત એવા જીવ, ચેતન યા આત્મ-તત્ત્વમાં પણ ભૌતિકતાની અમુક છાયા દેખાય જ છે. ન્યાય-વૈશેષિક જીવને વ્યાપક અને કૂટસ્થનિત્ય માને છે, પણ તેઓ વાસ્તવમાં આત્મતત્ત્વમાં એવી કાેઈ અભિન્ન ચેતના નથી માનતા કે જેથી એ આત્મતત્ત્વ હ મેશા સ વેદન અનુભવતું રહે; તેમને મતે મુક્તિદશામાં એ આત્મતત્ત્વ કેવળ જડ અને કૂટસ્થનિત્ય આકાશ જેવા ભૌતિક દ્રવ્યની કાેટિનું જ અની રહે છે. અલઅત્ત, સાંખ્યો જીવ–પુરુષને સ્વયંસિદ્ધચેતન સ્વરૂપ માને છે, છતાં તેઓને મતે પણ પુરુષગત ખહુત્વ એ એક ભૌતિક ગુણની છાયા છે. વિજ્ઞાનવાદીઓ જીવનું સ્વરૂપ વિજ્ઞાનસ તતિરૂપ સ્વીકારે છે; એને કાેઈ સ્થાયી દ્રવ્યરૂપ નથી માનતા, છતાં તેઓ પણ એવી સંતતિઓનું બહુત્વ સ્વીકારતા હાેઈ ભોતિક ગુણની છાયાના વિચારથી મુક્ત નથી. જીવન સ્વરૂપ પરત્વે તત્ત્વ-ચિન્તનનું આ બીજું સાેપાન કહેવાય. એનું અંતિમ સાેપાન અધિષ્રહ્મવાદ છે. તે પ્રમાણે જીવ કે જીવાે એ કાેઈ ભૌતિક તત્ત્વના વિકારા નથી અને તેઓ એક યા થીજે રૂપે સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ ધરાવનાર વ્યક્તિએા પણ નથી. પણ એ જીવા, આત્માઓ, પુરુષા કે વિજ્ઞાનસ તિએા—જે કહાે તે બધું—એક માત્ર અખ'ડ ચેતનાનું ઔપાધિક સ્વરૂપ હાેઈ માત્ર કાલ્પનિક ભેદ ધરાવે છે. વસ્તુતઃ જીવાેમાં નથી શરીરાનુસારી હાનિવૃદ્ધિ, નથી ભૌતિક તત્ત્વગત ખહુત્વ કે નથી એમાં ચૈતન્યશૂત્ય જડતા—આ રીતે આત્મતત્ત્વના સ્વરૂપમાં પણ વિચારના વિકાસક્રમ દેખાય છે.

ઈશ્વરતત્ત્વની બાબતમાં પણ લગલગ એ જ સ્થિતિ દેખાય છે. કચારેક ઈશ્વર એક સ્વતંત્ર વ્યક્તિરૂપે અને સૃષ્ટિ-સંહારના કર્તારૂપે કલ્પાયા. એમ મનાવા લાગ્યું કે એવા કર્તાધર્તા ઈશ્વર ન હાય તો સૃષ્ટિ ન સર્જાય કે ન એનું તંત્ર નિયમિત ચાલે. ખરી રીતે ઈશ્વર વિષેની આવી કલ્પના એ આધિલીતિક કલ્પના જ છે; કેમ કે એવા ઈશ્વરને સહસ્વશીર્ષા આદિરૂપે વર્ણવાયેલ છે; અને આગળ જતાં તાર્કિકાએ એનું

सहस्रशीर्षा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रपात् ।
 स भूमिं विश्वतो वृत्वाऽत्यतिष्ठदशाङ्गुलम् ॥ ऋग्वेद १०.९०.१

પરમાણુમય શરીર પણ સ્વીકાર્યું છે. પરંતુ ક્રમે ક્રમે ઇશ્વર એક બીજું સ્વરૂપ પણ ધારણ કરે છે; તે પ્રમાણે ઇશ્વર એ સદાતન સ્વતંત્ર વ્યક્તિ હોવા છતાં માત્ર ઉપાસ્ય-રૂપે વિચારાય છે. યોગપર પરામાં જે ઇશ્વરતત્ત્વ છે તે મૂળમાં કાઈ કર્તાધર્તારૂપે નથી કલ્પાયું, પણ સાધકાના પુરુષાર્થમાં પ્રેરક બને એવા એક શુદ્ધ આદર્શ ઉપાસ્ય-રૂપે કલ્પાયું છે, અને એમાંથી ભૌતિકતા સરી ગઈ છે. આ થયા ઇશ્વર વિષેના અધિઆદર્શવાદ. પણ તત્ત્વચિન્તકા ત્યાં જ ન થાલ્યા. એમણે એથી પણ આગળ કાળ ભરી કહ્યું કે જીવની પેઠે ઇશ્વર પણ સાપાધિક છે. મૂળમાં પારમાર્થિક તત્ત્વ તો એક અને અખંડ સચ્ચિદાન દરૂપ જ છે, પણ જેમ અવિદ્યાની ઉપાધિથી જીવોનો લેદ દેખાય છે, તેમ માયાની ઉપાધિથી ઇશ્વર તત્ત્વનું અસ્તિત્વ જાદું લેખવાનું છે, નહિ કે વાસ્તિવક.

આ રીતે જોઇ એ તેા જણાય છે કે દાર્શનિક ચિન્તકાે જગત, જીવ અને ઈશ્વર પરત્વે ઉત્તરાત્તર વિચારનું ઊંડાણ જ કેળવતા રહ્યા છે.

વિસ્તૃત યર્યા માટે જુઓ-

Origin and Development of the Sāṃkhya System of Thought—Pulinbihari Chakravarti, Calcutta, 1952, યુ. ૨૮-૨૯, ૬૫-૬૯.

साक्षादिधिष्ठातिर साध्ये परमाण्वादीनां शरीरत्वप्रसङ्ग इति-किमिदं शरीरत्वं यत् प्रसज्यते ?
 यदि साक्षात्प्रयत्नवदिधिष्ठयत्वं तदिष्यत एव ।

न्यायकुसुमाञ्जलि, पंचम स्तबक का० २नी वृत्ति पृ. ४५ ( चौखम्बा, १९१२).

२. क्लेशकर्मविपाकाशयैरपरा**मृष्टः पुरुषविशेष ईश्वरः ।** तत्र निरितशयं सर्वज्ञबीजम् ॥ योगसृत्र. १. २४-२५.

#### વ્યાખ્યાન ર

# કાર્ય-કારણભાવ—તત્ત્વજ્ઞાનના પાયા, અને પ્રમાણશક્તિની મર્યાદા

તત્ત્વચિન્તનો પાયો છે કાર્ય-કારણભાવની વિચારણા. જ્યાં કાર્ય-કારણ-ભાવની વિચારણા જન્મ ન લે ત્યાં કદી તત્ત્વમીમાંસાના ઉદય જ સંભવિત નથી. કાર્ય-કારણભાવની વિચારણા એ દેશ તેમજ કાળની મર્યાદામાં જ પ્રવર્તી શકે. જેમ જેમ દેશ વિષેનું અવલોકન વધતું, વિસ્તરતું અને સ્પષ્ટ થતું જાય તેમજ કાળવિષયક અનુભવના સંસ્કાર વધારે ને વધારે સમૃદ્ધ તેમજ પુષ્ટ થતો જાય, તેમ તેમ કાર્ય-કારણભાવની વિચારણા વધારે ને વધારે વિસ્તરતી જવાની. તેમાં ઊંડાણ અને ચોકસાઈ પણ વધારે ને વધારે આવવાનાં. કાર્ય-કારણભાવની વિચારણાના વિકાસ, વિસ્તાર, અને સંશોધનની સાથે જ તત્ત્વચિન્તનનું વર્તુલ પણ વિસ્તરવાનું, વિકસવાનું અને વિશેષ સંશોધિત થવાનું. આવા વિસ્તાર, વિકાસ અને સંશોધનને લીધે જ તત્ત્વચિન્તનમાં નવા નવા ચિન્ત્ય વિષયા ઉમેરાય છે; એના સ્વરૂપચિન્તનમાં પણ પરિવર્તન થતું રહે છે.

જ્યારે દેશ-કાળની મર્યાદાથી પર એવી ભૂમિ વિષે તત્ત્વચિન્તકા વિચાર કરવા શરૂ કરે છે, ત્યારે ત્યાં તેમને કાર્ય-કારણભાવની કલ્પના મદદ કરી શકતી નથી, અને છતાંય એવી ભૂમિ એ તત્ત્વચિન્તનના એક વિષય મનાય છે, જેને તત્ત્વચિન્તકા અગસ્ય, અનિર્વાચ્ય યા અવ્યાકૃત શબ્દથી સૂચવે છે.

# કાર્ય-કારણભાવના ભૂમિકાભેદ

કાર્ય કાને કહેવાય ? કારણ એ શું ? કારણ કેવા કેવા પ્રકારનાં હાઇ શકે ? —ઇત્યાદિ કાર્ય-કારણભાવને લગતું ચાક્કસ લક્ષણશાસ્ત્ર જો કે આગળ જતાં રચાય છે. પણ એ લક્ષણા અને એના વિભાગા પૂરા પાડે એવી વિગતા તા વેદ, ખ્રાહ્મણ, ઉપનિષદ્ અને આગમ-પિટક આદિ ગ્રન્થામાં બહુ સ્પષ્ટપણે અને ઘણી વાર

वैशेषिकदर्शन १.२.१-२

પ્રતીત્યસમુત્પાદ વિશે અનુલામ-પ્રતિલામના વિચાર મહાવગ્ગ-धम्मचक्कपवत्तनसत्त-માં છે. विसुद्धिमाग पृ. ३६३; ૧७.९.

१. कारणाभावात् कार्याभावः । न तु कार्याभावात् कारणाभावः ।

વિગતે ચર્ચાયેલી છે. આ વિગતાનું અધ્યયન કરતાં પણ એમ સમજાય છે કે કાર્ય-કારણ-ભાવની વિચારણા ઈહલાક, લાેકાન્તર અને અલાેકિક એવી ત્રણ ભ્મિકાઓને વ્યાપે છે. તેથી કરીને એમ કહી શકાય કે તત્ત્વચિન્તનમાં ચર્ચાતા વિષયા પણ આવી ત્રણ ભ્મિકાઓને સ્પર્શે છે.

નજીકના કે દૂરના દેશ-કાળમાં ખનતી ઇન્દ્રિયગમ્ય ભૌતિક ઘટનાઓનું અનિવાર્ય પૌર્વાપર્ય જોઈ આપણે જે કાર્ય-કારણભાવ કરીએ છીએ તે લૌકિક કે દિના છે. એટલે કે એ કાર્ય-કારણભાવ સમજવા માટે મુખ્યપણે ઇન્દ્રિય-શક્તિના આધાર લઈ મન પ્રયત્ન કરે છે. વ્યવહારમાં જોઈ એ છીએ કે કપડું એ ખનાવટ છે અને એના ખનાવનાર તથા એ ખનાવટનાં અમુક સાધના પણ છે. આવું નિરીક્ષણ મનુષ્યમાં વિશ્વરચનાના કારણની જિજ્ઞાસા ઉત્પન્ન કરે છે અને તેને લીધે તે વિશ્વમાં ખનતી નવનવી ઘટનાઓના કારણ તરીકે કાઈ ને કાઈ દૈવી સત્ત્વ તેમજ એવાં સૂક્ષ્મ ઉપાદાનાને કલ્પે છે. આ થયા ઈહલોકિક કાર્ય-કારણભાવ.

પણ મનુષ્ય એ જ કાર્ય-કારણભાવના સ'સ્કારાથી પ્રેરાઈ વધારે ઊંડું ચિન્તન શરૂ કરે છે અને તેને અનેક પ્રશ્નો થાય છે. તેને એમ લાગે છે કે આ જીવનમાં જે સામાજિક ધર્માચાર યા નૈતિક આચાર અનુસરવામાં આવે છે તે શું સાવ નિરર્થક જવાના ? એનું પરિણામ માત્ર વર્તમાન જીવનમાં જ સ'ભવે કે ત્યાર ખાદ પણ ? એ જ રીતે પ્રાણીજગતમાં જે સુખ-દુ:ખનું તારતમ્ય દેખાય છે કે જે સ'સ્કારભેદ દેખાય છે, તે શું માત્ર ઇહલોકિક કાર્ય- કારણભાવને જ અધીન છે કે તેનું બીજાં પણ કોઈ નિયામક કારણ છે?—આ અને આના જેવા પ્રશ્નોમાંથી પુનર્જન્મ યા લાેકાન્તરવાદ વિષે વિચાર થવા લાગ્યા. આ વાદ પ્રમાણે જેમ ઇહલાેકમાં અનતી પૂર્વાપર ઘટનાઓ કાર્ય-કારણભાવના નિયમને અધીન છે, તેમ પ્રાણીજગતનું વૈષમ્ય એ પણ પૂર્વ-જીવનના સ'સ્કારને અધીન હાેઈ લાેકાન્તરસ્પર્શી કાર્ય-કારણભાવની કાેટિમાં પડે છે. કાર્ય-કારણભાવનું વર્તુ લ આથી આગળ પણ વિકસિત થયું છે, જેને અલાેકિક શખ્દથી

<sup>असद्वा इदमत्र आसीत् ।-तैत्तिरीयोपनिषद्. २.७.
आत्मा वा इदमेक एवाग्र आसीनान्यत् - एतरेयोपनिषद्. १.१.
भिग्नते हृदयग्रन्थिश्चिख्यन्ते सर्वसंशयाः ।
क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तिस्मन्दष्टे परावरे ॥-मुण्डकोपनिषद्-२.२.८.
सदेव सोम्येश्मत्र आसीत् ।-छान्दोग्योपनिषद्. ६-२-१.
प्रयोगपरिष्युत, भिश्रस्तपरिष्युत अने विस्त्रसापरिष्युत पुद्दगल-स्थानांग सूत्र १८६, स्थानांग-समवायांग गुजराती अनुवाद, गुजरात विद्यापीठ, पृ. पउर.</sup> 

એાળખાવી શકાય. એની સીમામાં ભૌતિક ઘટનાએાના ખુલાસા વિવક્ષિત નથી, કે પુનર્જન્મ યા લાેકાન્તરવાદની વિશેષે ચર્ચા નથી. પણ એમાં તદ્દન જુદ્દી વિચારણા છે. એ વિચારણા એટલે એવી સ્થિતિ કઈ રીતે અને કયા કારણથી નિર્માણ કરી શકાય કે જ્યાં ઇહલાેક અને પરલાેકના લાેદ જ ન રહે. આ અલાેકિક ભૂમિને સ્પર્શતાે કાર્ય-કારણલાવ એ ખરી રીતે આધ્યાત્મિક શુદ્ધિના કાર્ય-કારણલાવ છે.

આ રીતે કાર્ય-કારણભાવના વિચારવિકાસનાં ત્રણ સાપાને તત્ત્વચિન્તનને પણ ત્રિભૂમિક અનાવ્યું છે. એની પહેલી ભૂમિકામાં ઇહેલાકસ્પર્શી—અર્થકામપ્રધાન ચર્ચા મુખ્યપણે છે. બીજીમાં પરલાકસ્પર્શી ચર્ચા અર્થ-કામ ઉપરાંત પ્રવર્તક ધર્મ-પ્રધાન અને ત્રીજીમાં માેક્ષ યા અધ્યાત્મલક્ષી ચર્ચા નિવર્તક ધર્મપ્રધાન મુખ્યપણે છે. આ રીતે તત્ત્વચિન્તનમાં પુનર્જન્મવાદ અને માેક્ષવાદ અને દાખલ થતાં તત્ત્વ-ચિન્તનના સ્વરૂપે નવા જ આકાર લીધા છે.

આ સાપાના અને આ ભૂમિકાનાં ઉદાહરણા દર્શનકાળ પહેલાંના સાહિત્યમાં સર્વંત્ર વીખરાયેલાં પડ્યાં છે.૧

કાર્ય-કારણભાવ એ સર્વ'ત'ત્રસિદ્ધાન્ત હાેઈ તેમાં કાેઈ દાર્શ'નિકની વિપ્રતિ-પત્તિ નથી. આંતર-આહ્ય વિશ્વનું કારણ શું, તેનું સ્વરૂપ શું, પુનર્જન્મ એ શું, તેનું કારણ અને તેનું સ્વરૂપ શું, માેક્ષના ઉપાયા કયા, તેનું સ્વરૂપ શું—ઇત્યાદિ વ્યાવહારિક અને આધ્યાત્મિક વિષયાને લગતા પ્રશ્નોના ઉત્તર આપવા દરેક

બ્રાહ્મણુત્ર'થામાં ઇહલીકિક સાપાન-જેમ કે पुत्रकामो यजेत, वृष्टिकामो यजेत, राज्यकामो यजेत आदि.

પરલીકિક સાપાન—જેમ કે स्वर्गकामो यजेत तथा દક્ષિણાયનમાં ઉપકારક શ્રાહ્નાદિ કર્મો.

भे।क्षस'બ'धी से।पान—ઉપનિષદો—જેમ કે, ब्रह्मविद् ब्रह्मैव भवति ।

પ્રશ્નોપનિષદના પાંચમા પ્રશ્નમાં આમરણાંત એાંકારના અભિધ્યાનનું કૃળ પૂછવામાં આવ્યું છે. તેના જવાળ પિપ્પલાદે આપ્યા છે કે એક એક માત્રાના અભિધ્યાનથી અનુક્રમે મનુષ્યલાક, અ'તરિક્ષ અને બ્રહ્મલાક પમાય છે. આમ આ મ'ત્રમાં ત્રણે સાપાન એકસાથે સૂચિત છે.

મગધરાજ અજાતશત્રુએ બુદ્ધને શ્રમણપણાનું પ્રત્યક્ષ ફળ શું એમ પૂછ્યું ત્યારે બુદ્ધે જે પ્રત્યક્ષ ફળાના નિર્દેશ કર્યો છે, તેમાં શ્રમણત્વનાં અનેકવિધિ પ્રત્યક્ષ ફળા છે. એમાં કોઈ એહિક છે તા બીજું પારલીકિક પણ છે. જુઓ દીવનિક્રાય, સામગ્ચમ્રત્રસુત્ત.

જૈન પર પરામાં પણ સ્તાત્ર આદિ દ્વારા ઐહિક-પારલૌકિક આદિ ફળની પ્રાપ્તિ સ્ચવાય છે.

ઋડ્વેદના આર્યો કેવા આન દી અને ઐહિક સુખપરાયણ હતા તેના ખ્યાલ ડૉ. વિન્ટરનિટ્સે પોતાના 'History of Indian Literature' પુસ્તકમાં ઇન્દ્ર, અગ્નિ, આદિ સૂક્તોમાંથી તારવી ખતાવ્યો છે. જુએા પૃ. ૬૮, ૮૦, ૮૬, ૮૭.

દાર્શાનિક પ્રવર્તે છે. એ ઉત્તર આપવામાં દરેક દાર્શનિક કાર્ય-કારણભાવના સિદ્ધાન્તના સમાનપણે ઉપયાગ તાે કરે છે અને છતાં દરેકનાં મન્તવ્યા કે નિશ્વયા જીદાં પડે છે. આમ કેમ બને છે ? એનાે ખુલાસાે કરવાે અસ્થાને નથી.

# સામાન્ય અને વિશેષની ઉપપત્તિ

ગ્રાન યા ચેતના-વ્યાપારનું સ્વરૂપ સામાન્ય અને વિશેષ એમ ઉભયને અવગાહવાનું છે. કાેઇ ગ્રાન એવું નથી સંભવતું કે જેમાં કાેઇ ને કાેઇ પ્રકારના સામાન્ય અને વિશેષ ભાસ થતા ન હાેય. ખરી રીતે આવા ભાસને લીધે જ પ્રાણી-માત્રનું જીવન નભે છે. પશુ-પક્ષી જેવાં ઊતરતી કાેઠિનાં પ્રાણીઓ પણ પાતપાતાના વર્ગ યા વર્તુ લ પૂરતું સામાન્ય ગ્રાન ધરાવે છે ને તેને આશરે હૂં ક મેળવે છે; પાતપાતાના ખારાક, આશ્રય અને રક્ષણસ્થાન તેમજ સંતતિપૂરતું વિશેષ ભાન પણ ધરાવે છે, ને જીવન જવે છે. મનુષ્ય ખુદ્ધિની કક્ષા એથી બહુ ચડિયાતી છે. તે માત્ર આહાર, ભય અને કામસં ગ્રાથી પ્રેરિત નથી; પણ એની જિગ્નાસા અને વિકાસની શક્યતા એટલી બધી છે કે તે ગમે તેટલી પરિમિત હાય છતાં ત્રિકાળને તેમજ સમીપ-અસમીપ દેશને અવગાહવા મથે છે. આ મથામણ જ દાર્શનિકને ખુદ્ધિમાં અનુભવાતા સામાન્ય અને વિશેષ ઉભય આકારના ખુલાસા શાધવા પ્રેરે છે.

જ્ઞાનમાં અનુભવાતા સામાન્ય અને વિશેષ એ બે આકારો, તેના ગ્રાહ્ય વિષયના એવા સ્વરૂપને જ આભારી હોઈ શકે, એવા સામાન્ય નિશ્ચય તા દરેક દાર્શનેક કર્યા. પણ અનુભવમાં આવતા દૈશિક અને કાલિક એવા વ્યક્ત કાર્ય-પ્રપંચનું અંતિમ કારણ કેવું હશે કે જેને લીધે એ વ્યક્ત કાર્યપ્રપંચમાં સામાન્ય અને વિશેષ ઉભયરૂપતા સંભવી શકે?—આ પ્રશ્નના જવાબ મેળવવા દાર્શનિકા પ્રવૃત્ત તા થયા. પણ દરેકની વારસાગત, અભિનિવેશગત અને રુચિવૈચિત્ર્યગત વિશેષતાએ દાર્શનિક પ્રસ્થાનભેદ જન્માવ્યા. આ કેવી રીતે તે હવે સંક્ષેપમાં વિચારીએ.

કપિલ જેવા દાર્શનિકે વ્યક્ત કાર્યપ્રપંચની પરસ્પર વિશેષતા અને એમાં અનુભવાતું સામ્ય શું છે તેના એક રીતે ખુલાસા કર્યા; તા ઇતર દાર્શનિકાએ તેથી સાવ જાદી રીતે કર્યા. કપિલ સામાન્યના અર્થ સામ્ય યા સાદશ્ય કરે છે, અને કહે છે કે સ્થ્લ—સૃક્ષ્મ બધાં જ કાર્યા પરસ્પર વ્યાવૃત્ત અને ભિન્ન હોવા છતાં તેમાં એક પ્રકારનું સાદશ્ય છે. આ સાદશ્ય ક્યાંથી, કેવી રીતે આવે છે, એના ખુલાસારૂપે તેણે એક એવું પ્રકૃતિ તત્ત્વ સ્વીકાર્યું કે જે સમગ્ર વિશ્વમાં પથરાયેલું છે, અને સદાતન પણ છે. આ તત્ત્વમાં એણે પરિમિત કાર્યક્રપે પરિણમવાની અને કાળક્રમે પ્રયાજનાનુ સારી વિકારાના આવિર્ભાવ-તિરાભાવની શક્તિ સ્વીકારી. તેને લીધે તે મૂળ કારણ એક જ હોવા છતાં અનેકવિધ દૈશિક અને કાલિક વિશેષતાવાળાં કાર્યો જન્માવી શકે

છે. એ બધાં કાર્યોમાં તે મૂળ કારણ એાતપ્રાત રહે છે. તે મૂળ કારણ પાતાના ઘટક અંશા કે ગુણાને તારતમ્યથી એવી રીતે વિકસાવે, વિસ્તારે કે કુલાવે છે કે તે પાતાના મૂળ સ્વરૂપમાં કાયમ રહીને પણ પાતામાંથી આવિલાવ પામતા વિશેષાને પાતાનું દ્રવ્ય પૂરું પાડે છે, અને છતાંય તે મૂળ કારણ તા અખૂટ જ રહે છે. કપિલની આ કલ્પના પરિણામિનિત્ય એવા કારણની સ્થાપના કરે છે, જેથી સમગ્ર વ્યક્ત પ્રપંચમાં અવ્યક્ત એવા મૂલ કારણનું દ્રવ્ય અસ્તિત્વ ધરાવે છે. એ જ અસ્તિત્વ સામ્યભાનનું નિયામક બની રહે છે. આ રીતે કપિલના ખુલાસા એ થયા કે દેશિક-કાલિક વિશેષા વાસ્તવિક છે અને તેમાં અનુભવાતું સામ્ય પણ વાસ્તવિક છે. આ માન્યતાને અનુસરનાર બીજા પણ દાર્શનિકા છે; જેમ કે રામાનુજ અને વદ્ધભ આદિ. આ દાર્શનિકા પણ પાતે કલ્પેલ મૂળ અંતિમ તત્ત્વના પરિણામમાંથી સામાન્ય અને વિશેષના વાસ્તવિક રૂપે ખુલાસા કરે છે.

જૈન દેષ્ટિ કાર્ય પ્રપંચના કારણ લેખે મૂળ એક કારણ ન માનતાં, ન્યાય-વૈશેષિકની પેઠે, અનન્તાનન્ત સ્વતઃસિદ્ધ મૂળ દ્રવ્યાે સ્વીકારે છે; પણ તે પરિણામિ-નિત્યતાવાદી હાેઈ સ્ક'ધ આદિ કાર્યોમાં કારણદ્રવ્યનું અસ્તિત્વ વાસ્તવિક માની સામાન્ય-વિશેષ ઉભયની વાસ્તવિકતાના ખુલાસા કરે છે.

પરંતુ શંકર જેવા દાર્શનિકા સામાન્ય-વિશેષ એ ઉભયના ભાનના ખુલાસા બીજી રીતે જ કરે છે. તે કહે છે કે સામાન્ય એટલે સાદશ્ય નહિ; સાદશ્ય તો વાસ્તવિક ભેદ વિના સંભવે જ નહિ; પણ તે સામાન્યના અર્થ એકતા યા અભિન્નતા એવા છે. આ વિચાર પ્રમાણે એમ મનાય છે કે મૂળમાં એક જ અખંડ અને અભિન્ન એવું સત્ તત્ત્વ છે, જેમાં કાઈ ઘટક અંશા કે ગુણા નથી. એ સત્ તત્ત્વ અખંડ અને અભિન્ન હાઈ ફૂટસ્થ નિત્ય છે. તેમાં કાઈ પ્રકારના પરિણામ યા વિકાર સંભવતા જ નથી. આ સત્ તત્ત્વ એ જ પારમાર્થિક છે. ભાનમાં જે દૈશિક-કાલિક પ્રપંચના વિશેષા દેખાય છે, તેમાં કાઈ દ્રવ્યના અંશ છે જ નહિ. તે વિશેષા માત્ર અન્નાન યા અવિઘાકલ્પિત છે. એમાં જે સત્ત્વ ભાસે છે તે તેમનું પાતાનું નથી, પણ પેલા અખંડ અને અભિન્ન એવા અધિષ્ઠાનભૂત મૂળ તત્ત્વનું છે. તેથી કાર્યપ્રપંચ એ વાસ્તવિક અસ્તિત્વ વિનાના હોવા છતાં અધિષ્ઠાનના અસ્તિત્વથી સદ્ભૂપ ભાસે છે. આ વિચારસરણી પ્રમાણે ફલિત એમ થાય છે કે કાર્યપ્રપંચના વિશેષા એ કાઈ વાસ્તવિક નથી, માત્ર આવિઘક છે–વિવર્ત છે. અને વાસ્તવિક યા પારમાર્થિક તા મૂળ અધિષ્ઠાનનું અસ્તિત્વ જ છે. આ ફૂટસ્થનિત્યઅદ્ભૈતવાદને માત્ર શંકર જ અનુસરે છે.

જ્ઞાનગત વિશેષ આકારના ખુલાસા પણ કાઈ એક જ રીતે નથી થયા. જેમ સામાન્યના સાદશ્ય અને એકત્વ એ છે અર્થામાંથી અનુક્રમે પરિણાનિમિત્યતા અને કૂટસ્થનિત્યતાના વાદા ક્લિત થયા, તેમ વિશેષની આખતમાં પણ ખન્યું છે. ખુલ જેવા દ્રષ્ટાએ કહ્યું છે કે અનુભવાતા કાર્ય પ્રપંચના આધાર લેખે મૂળમાં નથી કાઈ પરિણામિનિત્ય દ્રવ્ય કે નથી કાઈ ફૂટસ્થનિત્ય દ્રવ્ય. આવા મૂળ કારણના સર્વથા અસ્વીકાર કરીને જ બૌદ્ધો ખુલિના સામાન્ય ને વિશેષ બેય આકારાના ખુલાસા કરે છે. તેમના ખુલાસા પ્રમાણે દેશ અને કાળના ક્રમમાં નવા નવા કાર્ય વિશેષા પૂર્વપૂર્વના વિશેષને લીધે અસ્તિત્વમાં આવે છે અને વિલય પામે છે. એ સંતતિખદ્ધ દેખાતાં વિશેષામાં, ખરી રીતે, સાદશ્ય કે એકત્વ કાઈ તત્ત્વ છે જ નહિ. સમાન દેખાતી વિશેષની શ્રેણીઓમાં પણ વસ્તુતઃ દરેક વિશેષ એકબીજાથી અત્યન્ત વ્યાવૃત્ત છે. એમાં જે સમાનતાનું કે અભિન્નતાનું ભાન થાય છે તે એ વિશેષાના પારમાર્થિક સ્વરૂપના અધૂરા ભાનને લીધે. જેટલે અંશે એ વિશેષાના સ્વરૂપનું યથાવત્ આકલન કરવાની અશક્તિ, એટલે અંશે એમાં સાદશ્ય યા એકતા ભાસવાનાં. આ રીતે આ વાદ એટલે વાસ્તવિક વિશેષવાદ થયા. જેમ શંકર અખંડ અને અભિન્ન એવા એક તત્ત્વને જ પારમાર્થિક માની વિશેષભાનને અપારમાર્થિક યા વ્યાવહારિક કહે છે તેમ, એથી તદ્દન સામે છેડે જઈ, બૌદ્ધો દેશકાળકૃત વિશેષોને પારમાર્થિક માની તેમાં અનુભવાતા સાદશ્ય યા એકત્વને અપારમાર્થિક યા વ્યાવહારિક કહે છે.

ખુહિના ઉપર સૂચવેલ બે આકારાની ઉપપત્તિ વળી જુદી જ રીતે કરનાર પણ દાર્શાનિકા થયા છે. કણાદ જેવા દાર્શાનિકા એમ માને છે કે સમગ્ર કાર્યપ્રપંચના

ર. જુએા, હેતુબિન્દુ ટીકા, પૃ. ૮૬; તથા

यथा धात्र्यभयादीनां नानारोगनिवर्तने । प्रत्येकं सह वा शक्तिर्नानात्वेप्युपलक्ष्यते ॥ ७२३ ॥

न तेषु विद्यते किश्चित्सामान्यं तत्र शक्तिमत् ।

चिरक्षिप्रादिभेदेन रोगशान्त्युपलम्भतः ॥ ७२४ ॥

एवमत्यन्तभेदेऽपि केचित्रितयशक्तितः ।

तुत्यप्रत्यवमर्शादेहेंतुत्वं यान्ति नापरे ॥ ७२६ ॥

—तत्त्वसंग्रह

૧. ન્યાયવૈશેષિક પરિણામવાદી નથી, અને અદ્ભૈતકૃટસ્થનિત્યતત્ત્વવાદી પણ નથી. તે અનેક મૂળભૂત પરમાણુ, આકાશ આદિ દ્રવ્યોને કૂટસ્થનિત્ય અને પરસ્પર અત્યન્ત વ્યાવૃત્ત માને છે. તેમ છતાં તે સાદશ્ય સ્વીકારે છે; પણ તેની ઉપપત્તિ એવી રીતે કરે છે કે કૂટસ્થનિત્ય અને પરસ્પર અત્યન્ત વ્યાવૃત્ત એવાં તત્ત્વોમાં પણ એક અનુગત અખંડ સામાન્ય હોય છે, જે વ્યાવૃત્ત વ્યક્તિઓમાં સાદશ્યનું નિયામક બને છે. જેમ પાર્થિવ પરમાણુઓમાં પૃથ્લીત્વ અને નવે દ્રવ્યોમાં દ્રવ્યત્વ, તથા દ્રવ્યગુણુકર્મમાં સત્તા. જૈન, બીહ આદિ દર્શનોમાં આવું કાઈ સાદશ્યનિયામક નિત્ય તત્ત્વ નથી.

મૂળ કારણ લેખે કાઇ એક પરિણામિનિત્ય યા કાઇ એક ફૂટસ્થનિત્ય તત્ત્વ નથી; પણ એના કારણરૂપે મૂળમાં અનન્ત ફૂટસ્થ દ્રવ્યા છે. એ અનન્ત મૂળ દ્રવ્યા પરમાણુરૂપ હાય કે વિભુરપ; પણ તે બધાં એકબીજાંથી અત્યન્ત વ્યાવૃત્ત હાઈ પરસ્પર ભિન્ન છે. મૂળ દ્રવ્યાત આ ભેંદ વાસ્તવિક છે, અને છતાં તે દ્રવ્યામાં સમાનતાનું નિયામક એક સામાન્ય તત્ત્વ યા જાતિ પણ છે. આ રીતે કણાંદે સામાન્ય અને વિશેષ એ એ તત્ત્વા તદ્દન વાસ્તવિક અને સ્વતન્ત્ર માની સામાન્ય-વિશેષ ઉભયરૂપ ખુદ્ધિના ખુલાસા કર્યા. એણે મૂળ ફૂટસ્થનિત્ય પરમાણુઓમાંથી નીપજતાં કાર્ય દ્રવ્યાને પણ કારણથી ભિન્ન અને છતાં વાસ્તવિક માન્યાં. એનાં ગુણકર્માને પણ એણે ભિન્ન અને વાસ્તવિક માન્યાં. એનાં ગુણકર્માને પણ એણે ભિન્ન અને વાસ્તવિક માન્યાં. એ દ્રવ્ય-ગુણ-કર્મના પ્રપંચમાં એણે, કારણભેંદને લીધે યા કાર્ય ભેંદને લીધે, વિશેષા વાસ્તવિક સ્વીકાર્યા અને તેમાં અનેકવિધ સામાન્યોને પણ વાસ્તવિક તત્ત્વ-રૂપે સ્વીકાર્યો. આ રીતે એણે મૂળ કારણદ્રવ્યોને શંકરની જેમ ફૂટસ્થનિત્ય માનવા છતાં સામાન્ય ને વિશેષ એવા એ વાસ્તવિક તત્ત્વોના સ્વીકારથી ખુદ્ધિગત ઉભય આકારનું સમર્થન કર્યું.

આ રીતે આપણે જોયું કે દરેક દાર્શનિક કાર્ય કારણભાવ સ્વીકારીને જ સામાન્ય-વિશેષ ઉભયાકારવાળી બુહિનું ઉપપાદન કરવા પ્રવૃત્ત થયો; અને છતાંય દેષ્ટિભેક્થી દરેકનાં મન્તવ્યો સાવ જુદાં પડ્યાં.

# સત્કાર્ય અને અસત્કાર્યવાદની સમજૂતી

મૂળ કારણને જે પરિણામિનિત્ય માને છે તે કાર્યમાત્રમાં મૂળ કારણના અંશોના વાસ્તવિક પુરવહા યા અસ્તિત્વ સ્વીકારે છે. એટલે તે સત્કાર્યવાદી કહેવાય છે. કાર્યોમાં કારણનું વાસ્તવિક અસ્તિત્વ એ એક અર્થ, અને મૂળ કારણમાં કાર્યોનું શક્તિરૂપે અસ્તિત્વ એ એના બીજો અર્થ. શંકર જેવા અદ્ભૈતવાદી પણ સત્કાર્યવાદી છે, પણ તે જીદા અર્થમાં. એ અર્થ એટલે પારમાર્થિક સત્—અધિષ્ઠાનમાં કાર્યપ્રપંચનું ભાન. બૌદ્ધો માત્ર વિશેષવાદી છે. તેમને મતે કાઈ મૂળ કારણ ત્રિકાલવર્તી છે જ નહિં; એટલે એક વિશેષમાંથી બીજો વિશેષ ઊપજે છે. પણ તે ઊપજનાર વિશેષ પ્રાક્તન વિશેષમાં અસ્તિત્વ ધરાવતા ન હાઈ એ અસત્કાર્યવાદમાં આવે છે. ન્યાય-વૈશેષિક જેવા પણ અસત્કાર્યવાદી છે; જો કે તેઓ મૂળ દ્રવ્યને સદાતન માને છે અને કાર્યદ્રવ્યો એમાં જ ઉત્પન્ન થાય છે. છતાં એ કાર્યરૂપ દ્રવ્ય યા ગુણ–કર્મ, સામગ્રી- ખળે, તદ્દન નવેસર ઉત્પન્ન થતાં હાઈ એ અસત્કાર્યવાદની કાર્ટમાં આવે છે.

૧. સત્કાર્યવાદ અને અસત્કાર્યવાદની ચર્ચાએ દાર્શનિક પર'પરાઓમાં બહુ માટા ભાગ ભજવ્યાે છે અને એ અનેક શતાબ્દીઓ થયાં ચાલતી પણ રહી છે. ઈશ્વરકૃષ્ણે (કા. ૯) સત્કાર્ય-વાદની સ્થાપના કરી છે અને અસત્કાર્યવાદના નિષેધ કર્યાે છે. યાેગસૂત્રકાર પત'જિલ અને તેના ભાષ્યકાર પણ સત્કાર્યવાદને માને છે. ઉક્ત કારિકા ઉપર વિવરણ કરતાં

કાર્ય-કારણભાવના સિદ્ધાન્તદ્ધારા સામાન્ય-વિશેષ ઉભયાકાર પ્રતીતિનું ઉપપાદન કરવા પ્રવૃત્ત થયેલા દાર્શનિકા, પાતપાતાની દૃષ્ટિ પ્રમાણે, છેવટે જે અને જેવા મૂળ કારણના સ્વરૂપ વિષે નિશ્ચય કરી શક્યા, તે અને તેવા કારણના સૂક્ષ્મ અને સ્થ્લ એવા કાર્યરૂપ વિશ્વપ્રપંચ સાથે સંઅંધ ઘટાવવાના પ્રયત્નમાંથી અંતે આરંભવાદ, પરિણામવાદ, પ્રતીત્યસમુત્પાદવાદ અને વિવર્તવાદ સુધી તેઓ પહોંચ્યા.

# આરમ્ભ આદિ ચાર વાઢાનાં લક્ષણા

આ વાદોનાં લક્ષણા સંક્ષેપમાં નીચે પ્રમાણે છે:

આરમ્ભવાદ :—(૧) પરસ્પર ભિન્ન એવાં અનન્ત મૂળ કારણોનો સ્વીકાર; (૨) કાર્ય અને કારણના આત્યન્તિક ભેદ; (૩) કારણ નિત્ય હાય કે અનિત્ય, પણ કાર્યોત્પત્તિમાં એનું અપરિણામિરૂપે રહેવું; (૪) અપૂર્વ અર્થાત્ ઉત્પત્તિ પહેલાં અસત્ એવા કાર્યની ઉત્પત્તિ યા અલ્પકાલીન સત્તા.

પરિણામવાદ:—(૧) એક જ મૂળ કારણના સ્વીકાર; (૨) કાર્ય-કારણના વાસ્તવિક અલેદ; (૩) નિત્ય કારણનું પણ પરિણામી બનીને જ રહેલું તથા પ્રવૃત્ત થલું; (૪) કાર્યમાત્રનું પાતપાતાના કારણમાં અને બધાં કાર્યોનું મૂળ કારણમાં ત્રૈકાલિક અસ્તિત્વ અર્થાત્ અપૂર્વ વસ્તુની ઉત્પત્તિના સર્વથા ઇન્કાર.

મતીત્યસમુત્પાદવાદ:—(૧) કારણ અને કાર્યના આત્યન્તિક ભેદ; (૨) કાઈ પણ નિત્ય યા પરિણામી કારણના સવધા અસ્વીકાર; (૩) પહેલેથી જ અસત્ એવા કાર્યમાત્રના ઉત્પાદ.

શ્રી. પુલિન વિહારીએ 'Origin and Development of the Sāmkhya System of Thought 'માં પૃ. ૧૯૬થી એ વિશે ઠીક ઠીક ચર્ચા કરી છે અને યોગભાષ્યકારના વિચારા પણ સ્પષ્ટ કર્યા છે.

પરંતુ એમણે પૃ. ૨૦૦ની પાદદીપમાં શ્રી. ગાપીનાથ કવિરાજના લેખને આધારે જે ચર્ચા કરી છે તે કાર્ય-કારહ્યુભાવના અભ્યાસી માટે ખાસ અગતની છે. કવિરાજજીએ 'The Problem of Causality' લેખમાં (સરસ્વતી ભવન સ્ટડીઝ વેા. ૪, પૃ. ૧૨૫, ૧૯૨૫) કાર્ય-કારહ્યુભાવની વિગતે ચર્ચા કરી છે અને સત્કાર્યવાદ સામે ઉપસ્થિત થતા પ્રશ્નો વિશે પણ ઊહાપોહ કર્યો છે. જો કાર્ય કારહ્યુમાં લીન થતું હોય અને નાશ ન પામતું હોય તો કારહ્યુ કરીથી કાર્ય પેદા કરે ત્યારે શું એનું એ જ કાર્ય ફરી દશ્યમાન થાય છે કે તેના જેવું બીજુ'?—આ પ્રશ્નનો ઉત્તર ચિંતકાએ બે રીતે આપ્યા છે: ભર્ત હરિ અને યાગના લાધ્યકાર એમ માને છે કે પ્રકૃતિ પુનઃ સર્ગ ઉત્પન્ન કરે ત્યારે નવા સર્ગ પ્રથમ જેવા થાય છે, નહિ કે એના એ. અને પંચાધિકરહ્યુ તેમજ પંચપાદિકા—વિવરહ્યુના મત એવા છે કે પુનઃ સર્ગ થાય છે તે એના એ જ છે. આ વિશે કવિરાજજીએ વિશેષ ઊહાપોહ કરેલા હોવાથી તે મૂળ લેખ ખાસ દ્રષ્ટવ્ય છે.

બૌદ્ધસંમત કાર્ય-કારણભાવ સ્પષ્ટ કરવા શ્યેરળાત્સ્ક્રીએ જે લંબાણ ચર્ચા કરી છે તે દ્રષ્ટવ્ય છે—Buddhist Logic ભાગ ૧, ૫, ૧૧૯થી આગળ વિવર્ત વાદ:—(૧) કાઈ એક પારમાર્થિક સત્યના સ્વીકાર, જે નથી ઉત્પાદક કે નથી પરિણામી; (૨) સ્થૃલ યા સૂક્ષ્મ ભાસમાન જગતની ઉત્પત્તિના તથા તેને મૂળ કારણના પરિણામ માનવાના સવધા નિષેધ; (૩) સ્થૃલ જગતનું અવાસ્તવિક યા કાલ્પનિક અસ્તિત્વ અર્થાત્ માયિક ભાસમાત્રતા.

આટલા સંક્ષિપ્ત વિવેચન ઉપરથી જાણી શકાશે કે કાર્ય-કારણનાે સિદ્ધાન્ત સર્વ'સંમત હાેવા છતાં પણ, દેષ્ટિભેદને લીધે તેનાે ઉપયાગ જીદી જીદી રીતે થવાથી, દાર્શનિક પ્રસ્થાનભેદાે કેવી રીતે અસ્તિત્વમાં આવ્યા.

# પ્રમાણશક્તિની વિચારણા

'मानाधीना मेयव्यवस्था' અથવા તો 'प्रमेयसिद्धः प्रमाणाद्धि' આ સિદ્ધાન્ત ભારતીય ખધા દાર્શનિકાએ સ્વીકાર્યો છે. તેથી તે સવ્તતંત્રસિદ્ધાન્ત છે. દરેક દાર્શનિક તત્ત્વ યા પ્રમેય વિષે પોતાનું દર્શન યા મન્તવ્ય પ્રમાણને ખળે જ સ્થાપે છે. આમ પ્રમાણશક્તિના આશ્રય લેવા છતાં દાર્શનિકો તાત્ત્વિક મન્તવ્યની આખતમાં અનેક વાર પ્રખળ મતભેદ પણ ધરાવતા રહ્યા છે, જેને લીધે અનેક દાર્શનિક પ્રસ્થાના અસ્તિત્વમાં આવ્યાં છે. આમ ખનવાનું મૂળ કારણ પ્રમાણશક્તિનું તારતમ્ય છે. એક અમુક દાર્શનિક પોતાનું મન્તવ્ય નિરૂપે ત્યારે તે અમુક પ્રકારની જ પ્રમાણશક્તિને છેવટની માની તેને આધારે મન્તવ્ય સ્થાપે છે; ત્યારે બીજો દાર્શનિક તેથી વધારે વિકસિત એવી પ્રમાણશક્તિ સ્વીકારી પ્રવૃત્ત થાય છે. આ રીતે પ્રમેય યા તત્ત્વના જે સ્થૃલ, સૃદ્ધમ, સૃદ્ધમતમ અને અગમ્ય પ્રદેશા વિષે દર્શનામાં ચિન્તન થયું છે, તે પ્રમાણશક્તિના ઉત્તરોત્તર વધતા તારતમ્યને ખળે જ થયું છે.

ભૌતિકવાદી ચાર્વાકથી માંડી ચેતનવાદી અને તેમાંય અદ્ભૈતવાદી દર્શાનાની માન્યતાના મૂળમાં કઈ કઈ પ્રમાણશક્તિ કામ કરે છે તે અહીં વિચારલું પ્રાપ્ત છે.

ભૌતિકવાદી ચાર્વાંકા ઇન્દ્રિયશક્તિને જ અંતિમ માને છે. તેઓ કહે છે કે જે તત્ત્વ ઇન્દ્રિયગમ્ય હોય તે વાસ્તિવિક છે. ઇન્દ્રિયગમ્ય થઈ ન શકે એવાં તત્ત્વો વિષે તો માત્ર કલ્પનાઓ કરવાની રહે છે; પણ એવી કલ્પનાઓની યથાર્થતાની કસોડી શી? તેથી તેઓ ઇન્દ્રિયશક્તિ ઉપર મુખ્ય આધાર રાખી ઇન્દ્રિયજન્ય જ્ઞાનને પ્રમાણ માને છે, અને કહે છે કે પ્રત્યક્ષ એ એક જ પ્રમાણ છે. તેઓ અનુમાનપ્રમાણ સ્વીકારે છે, પણ તેનીયે મર્યાદા છે. તેઓ કહે છે કે ઇન્દ્રિયગમ્ય ન હોય એવા વિષયનું અનુમાન પણ પ્રમાણકારિમાં ત્યારે જ આવી શકે, જો એ અનુમિત વિષય ઇન્દ્રિયગમ્ય થવાની શક્યતા ધરાવતા હોય. આના અર્થ એ થયા કે છેવટે અનુમાનના પ્રામાણ્યના આધાર પણ પ્રત્યક્ષ શક્તિ ઉપર છે. તેથી જ અમુક અંશે

<sup>9.</sup> सांख्यकारिका ४.

અનુમાન માનવા છતાં ચાર્વાકા <sup>૧</sup> પ્રત્યક્ષવાદી કહેવાય છે. દેખીતું છે કે ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષ પ્રમાણની પ્રવૃત્તિ સ્થૂલ ભૌતિક વિષ્**યાે**થી આગળ શક્ય નથી. એટલે ચાર્વાકાેનું પ્રસ્થાન સ્થૂલ ભૌતિક જગત સુધી છે.

પરંતુ ખીજા દાર્શનિકા તેથી આગળ વધી વિચારે છે. તેઓ કહે છે કે ઇન્દ્રિયાની શક્તિ છે તે કરતાં મનની શક્તિ વધારે છે. પ્રત્યેક ઇન્દ્રિય પાતપાતાના વિશિષ્ટ વિષયને ગ્રહે છે, તાે મન એ બધા ઇન્દ્રિયગ્રાહ્ય વિષયાનું આકલન કરી શકે છે. તેથી એમ માનલું કે મન એ માત્ર ઇન્દ્રિયગ્રાહ્ય વર્ત માન કાળ અને સમીપ દેશના જ વિચાર કરી શકે એ બરાબર નથી. જેમ સૂક્ષ્મદર્શક આદિ બાહ્ય ઉપકરણાને બળે ઇન્દ્રિય પાતાની સામાન્ય શક્તિ કરતાં વધારે દૂરનું અને સૂક્ષ્મ જોઈ-જાણી શકે છે, તેમ ચાેગ્ય સ'સ્કારથી મન પણ વધારે અતીત અને અનાગત વિષેના ખ્યાલ બાંધી શકે છે. અલખત, મન જ્યારે વર્તમાન ઉપરાંત અતીત અને અનાગતના વિચાર કરે છે ત્યારે તેને એ વિચારના આધાર તા વર્ત માનકાલીન વિષયાની વ્યાપ્તિ ઉપરથી જ મળે છે. પુનઃ પુનઃ અવલાેકન અને તે ઉપર કરાતા તર્કના પ્રયાેગથી મન ત્રૈકાલિક વ્યાપ્તિના પણ અબાધિત નિશ્ચય કરી શકે. આવી વિશિષ્ટ પ્રકારની મનઃશક્તિ માનનાર દાર્શાનિકાએ અનુમાનને પણ એક સ્વતંત્ર પ્રમાણ સ્વીકાર્યું. સ્વતંત્ર એ અર્થમાં કે જ્યાં ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષના સંવાદ ન હોય ત્યાં પણ અનુમાન પ્રવૃત્ત થઈ તત્ત્વ-નિર્ણય કરી શકે છે. ચાર્વાક સિવાયના બધા જ દાર્શનિકા અનુમાનનું સ્વતંત્ર પ્રામાણ્ય માનનારા છે. તેઓ અનુમાનપ્રમાણદ્રારા સ્થલ ભૌતિક જગતથી આગળ વધી સુક્ષ્મ ભૌતિક તત્ત્વ સ્થાપે છે. આ દાર્શનિકા પાતાના અનુમાન-પ્રયાગમાં મુખ્યપણે કાર્ય-કારણનાે સિદ્ધાન્ત અને સાદશ્યનાે સિદ્ધાન્ત સ્વીકારે છે. જેવું કાર્ય તેવું કારણ, અને કાર્ય હાેય તેનું કારણ હાેવું જ જોઈએ—આ વ્યાપ્તિને ખળે તેઓ સૂક્ષ્મ ભૌતિક તત્ત્વ સ્થાપે છે. અલખત, વ્યાપ્તિના સિદ્ધાન્ત સમાન હાેવા છતાં, દરેક અનુમાન-પ્રમાણવાદી એક જ નિશ્ચય ઉપર નથી આવ્યા. કાઈ એ જ વ્યાપ્તિને ખળે સ્થૂલ ભૌતિક જગતના મૂળ કારણ લેખે એક જ તત્ત્વના નિશ્ચય ઉપર આવ્યા છે: તો બીજા એવા મૂળ કારણ લેખે અનેક તત્ત્વાના નિશ્ચય ઉપર પણ આવ્યા છે.

प्रत्यक्षमेवैकं प्रमाणमिति वचनं तत् तान्त्रिकलक्षणालक्षितलोकसंव्यवहारिप्रत्यक्षापेक्षया । अत
 एव लक्षणलक्षितप्रत्यक्षपूर्वकानुमानस्य 'अनुमानमप्रमाणम् '-इत्यादिप्रन्थसन्दर्भेणाप्रामाण्य प्रतिपादनं विधीयते । न पुनर्गोपालाद्यज्ञलोकव्यवहाररचनाचतुरस्य धूमदर्शनमात्राविर्भूतानल प्रतिपत्तिरूपस्य—इत्यादि ।

सन्मतितर्कटीका, भाग १, पृ. ७३.

तत्त्वसंग्रह का. १४८२नी ઉत्थानिश पुरन्दरस्तु आह—ઇसाहि.

પણ બન્નેમાં એટલું સામ્ય તાે છે જ કે તેઓ ઇન્દ્રિયગમ્ય ન હાેય એવા અવ્યક્ત યા પરમાણુતત્ત્વના નિશ્ચય સુધી પહાેંચ્યા છે.

અનુમાનપ્રમાણની વિશેષ શક્તિની માન્યતા એથી પણ આગળ વધી છે. અનેક દાર્શનિકાને પ્રશ્ન થયા કે જગતમાં શું સ્થૂલ કે સૃક્ષ્મ એવું એક ભૌતિક તત્ત્વ જ છે, કે એથી પર બીજું પણ કાંઈ છે?—આ પ્રશ્નના જવાબ તેમને અનુમાન-પ્રમાણથી મળ્યો હાય તેમ લાગે છે. તેઓ સુખદુ:ખ આદિના અનુભવના અને અન્ય જવનગત વિશેષતાઓના ખુલાસા ભૌતિક તત્ત્વથી કરી ન શક્યા, ત્યારે તેમણે અભૌતિક એવું ચેતનતત્ત્વ સ્વીકાયું હાય એમ લાગે છે. આ રીતે અનુમાનપ્રમાણની શક્તિના વિસ્તારમાંથી ભૌતિક અને ચેતન એવાં બે તત્ત્વો તો સ્થપાયાં, પણ આની સાથે જ એક નવા પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થયો.

આ પ્રશ્ન એ હતા કે અનુમાનથી સહમ ભૌતિક તત્ત્વ કે ચેતનતત્ત્વ સાધી શકાય તાપણ, શું એવા કાઈ માર્ગ નથી કે જે દ્વારા એવાં સક્ષ્મ અતીન્દ્રિય તત્ત્વોનું પ્રત્યક્ષ થઈ શકે ? આના ઉત્તર સરલ ન હતા. છતાં પણ કેટલાક વિરલ પુરુષા એ પાછળ પડ્યા. તેમને એમાંથી યાગમાર્ગ લાધ્યા. તેમણે અનુભવ્યું કે જ્યારે મન મુખ્યપણે ઇન્દ્રિયલક્ષી-અહિર્ગામી હોય છે ત્યારે તેની અમુક જ શક્તિ ખીલે છે. પણ જ્યારે તે અન્તર્મુખ થઇ વિશેષ એકાગ્ર થાય છે ત્યારે તેની શક્તિના ખીજો પ્રકાર ઊઘડે છે. તેમણે અનુભવથી એ પણ જોયું કે જ્યારે મનમાં પડેલા વાસનાઓના સ્તરા દ્વર થાય છે ત્યારે તેની શક્તિ એાર વધારે ખીલે છે. આવા પ્રયાગવીરાએ યાગાનુભવમાંથી એક નવીન પ્રમાણની શાધ કરી. એ પ્રમાણ એટલે નહિ ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષ કે નહિ વ્યાપ્તિમૂલક અનુમાન; એ પ્રમાણ સૂક્ષ્મ ને અતીન્દ્રિય એવા વિષયોના સાક્ષાત્કાર કરી શકે છે, એવા એમને અનુભવ થયા. તેથી તેમણે કહ્યું કે પ્રમાણ એટલે માત્ર ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષ કે માત્ર અનુમાન નહિ. પણ તેથીયે પર એલું એક અતીન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ, યા એક આર્ષજ્ઞાન યા ઋતં ભરા પ્રજ્ઞા. આ જ આગમપ્રમાણનું મૂળ. આ રીતે પ્રત્યક્ષ, અનુમાન અને આગમ એ ત્રણ પ્રમાણા મૌલિક છે, જેમાં આગમ એ એના મૂળ અર્થમાં સર્વ શ્રેષ્ઠ કહેવાય; કેમ કે તેમાં પ્રત્યક્ષ અને અનુમાનના અધા જ વિષયા સમાઈ જાય છે.

દાર્શનિક પ્રસ્થાનભેંદ મૂળે તેા આ ત્રણ પ્રમાણને જ આભારી છે. પણ પ્રમાણની ખાબતમાંય દાર્શનિક વર્તું લમાં સંક્ષેપ–વિસ્તાર થતા રહ્યો છે. રે કાેઈ એ

૧. યોગસૂત્ર ૧. ૪૮-૪૯.

ર. પ્રત્યક્ષમાત્રવાદી ચાર્વાક, અનુમાન સાથે બેપ્રમાણવાદી ળૌદ્ધ આદિ, આગમ સહ ત્રણ-પ્રમાણવાદી સાંખ્યાદિ, ઉપમાન સહ ચારપ્રમાણવાદી નૈયાયિક આદિ, અભાવ સહ પાંચ પ્રભાકર, અર્થાપત્તિ સહ છ કુમારિલ, યુક્તિ સહ સાત ચરકને મતે, ઐતિહ્ય સહ આડ

આગમને અનુમાનમાં સમાવ્યું છે તો વળી બીજાઓ એ અનુમાનના અવાન્તર પ્રકાર તરીકે અર્થાપત્તિ આદિ પ્રમાણે પણ કલ્પ્યાં છે. અહીં એક વસ્તુ નેંધવી જેઈ એ કે યોગીઓ મૂળે ઋતં ભરા પ્રજ્ઞાને જ આગમ માનતા; પણ તેમના વિચારા શબ્દોમાં રજૂ થતાં તે શબ્દો પણ આગમ મનાયા અને તે શબ્દાગમ સંપ્રદાયભેદોના પ્રવાહમાં પડતાં, તેમાં પ્રત્યક્ષ અને અનુમાનના અનેક અંશો પણ આગમરૂપે દાખલ થયા; એટલું જ નહિ પણ ઘણી વાર આગમની પ્રતિષ્ઠાને કારણે તેમાં સંબદ્ધ—અસંબદ્ધ એવી કલ્પનાઓ પણ દાખલ થઈ છે. પણ આપણે તો અહીં એટલું જ જોવાનું છે કે દાર્શનિક પ્રસ્થાનાના ભેદમાં જે મૂળભૂત તાત્ત્વિક માન્યતાના ભેદ છે તે મુખ્યપણે કઈ કેઈ કાેટિની પ્રમાણશક્તિને આધારે છે, અને ટ્રંકમાં એ પણ જોયું કે એવી પ્રમાણશક્તિ ત્રિભૂમિક છે. બાકીની પ્રમાણચર્ચા એનું જ પલ્લવન છે.

મણિમેખલાઈ નામના તામિલ ગ્રન્થમાં દશ પ્રમાણાના નિદેશ છે; તા ચરક, મીમાંસા, પુરાણ આદિમાં નવ, આઠ અને છ પ્રમાણ સુધીના ઉલ્લેખ છે.

## પ્રમાણની સ્વત'ત્ર ચર્ચા વિનાના યુગ અને એની સ્વત'ત્ર ચર્ચાવાળા યુગ

ઉપનિષદો અને આગમ-પિટકામાં જે જે ભૌતિક-અભૌતિક કે જડ-ચેતન વિષે નિરૂપણ દેખાય છે, તેમાં તે તે નિરૂપણ કાઈ ને કાઈ પ્રમાણને આધારે જ થાય છે. પણ એ પ્રાચીન બ્રન્થામાં પ્રમાણશાસ્ત્ર જેવા કાઈ જાદા વિભાગ રચાયા ન હતા. આવું કામ દાર્શનિક સ્ત્રકાળથી શરૂ થયું, અને ઉત્તરાત્તર વિકસતું ગયું; તે ત્યાં સુધી કે છેવટે વૈદિક, બૌહ, જૈન ચાર્વાક આદિ બધા દાર્શનિકાને પાતપાતાના બ્રન્થામાં પાતપાતાને અભિમત હાય એવા પ્રમાણવિભાગ વિશેષ વિસ્તારથી ચર્ચવા પડ્યો. આમ કરીને તેમણે એક રીતે એ પણ સ્પષ્ટ કરી દીધું કે અમે જે કહીએ કે માનીએ છીએ તે આ અને આવાં પ્રમાણોને આધારે; જેથી સામા પ્રતિવાદી કે શ્રોતા એ બ્રમમાં ન રહે કે તે જે કહે છે તે બધું અમારી પ્રમાણવિષયક કલ્પનાને આધારે જ કહે છે. દાર્શનિકા પ્રમેયતત્ત્વની પેઠે પ્રમાણતત્ત્વની ચર્ચામાં પણ બહુ

પૌરાણિક, સંભવ આદિ સહ અન્ય વાદીએા—જુએા "તત્ત્વસંગ્રહ" પ્રત્યક્ષ, અનુમાન અને પ્રમાણાન્તરપરીક્ષા—કા. ૧૨૧૩-૧૭૦૮; તથા યુક્તિદીપિકા—પૃ. ૩૬-૩૯.

મિં માર્પિયા માં વેદવ્યાસ, કૃતકારિ અને જૈમિનીને મતે દશ પ્રમાણા છે, એમ કહ્યું છે. વિશેષમાં સ્વભાવ અને પરિશેષ એ બે નામા મળે છે.

<sup>— &#</sup>x27;Manimekhalai—in its Historical Settings.'—Aiyangar ૫. ૫૭ અને ૧૮૯.

૧. આ માટે યુક્તિદીપિકાનું વિવરણ કરતું પુસ્તક—' Origin and development of the Sāṃkhya System of Thought.' પૃ. ૨૨૨ થી આગળ જોવું.

ઊંડે ઊતર્યા છે અને તેમણે પ્રામાણ્ય શું, તેના ઉત્પાદક અને જ્ઞાપક કારણા શાં, ઇત્યાદિ વિષે સુક્ષ્માતિસુક્ષ્મ ઊહાપાહ કરી સ્વતંત્ર પ્રમાણવિદ્યા રચી છે. ધ

પ્રા. મેક્સમૂલર એમના 'Six Systems of Indian Philosophy 'માં ન્યાયદર્શ'નની ચર્ચા કરતાં એક વાત કહે છે કે ભારતીય દાર્શ'નિકા પ્રમેયતત્ત્વની ચર્ચા કર્યા પહેલાં પ્રમાણતત્ત્વની ચર્ચા કરી લે છે. જો સવ'ત્ર આ માર્ગ' સ્વીકારવામાં આવ્યા હોત તા ઘણી ગેરસમજૂતીએા દૂર થઈ શકત.

દાર્શાનિક વિચારપ્રવાહ સમયની દેષ્ટિએ બે ભાગમાં બહુ સ્પષ્ટપણે વહેં ચાયેલા દેખાય છે : બુહ-મહાવીરના સમય સુધીના એક પ્રવાહ; અને ત્યારબાદથી અત્યાર સુધીના બીજો પ્રવાહ. પ્રથમ પ્રવાહમાં પ્રાચીન ઉપનિષદના અંશા, મહાભારતના પ્રાચીન અંશા તેમ જ બૌહ પિટક અને જૈન આગમમાંના પ્રાચીન અંશા આવે છે: ત્યારે બીજા ઉત્તરકાલીન પ્રવાહમાં દાર્શનિક સૂત્રરચનાથી માંડી અત્યાર સુધીના સમગ્ર વાહમયના સમાવેશ થાય છે. આ રીતે અનેક દેષ્ટિએ બે પ્રવાહા જુદા હોવા છતાં તેમાં મૌલિક પ્રશ્નોની બાબતમાં એકરૂપતા અને સાતત્ય દેખાય છે. ઉત્તરકાલીન વાહમયમાં જે દાર્શનિક મુખ્ય પ્રશ્નો ચર્ચાયા છે તે જ પ્રશ્નો પૂર્વ કાલીન વિચારપ્રવાહ-માં ચર્ચાયા છે. છતાં બન્નેમાં મહદ્દ અન્તર છે. સંક્ષેપમાં એ અન્તર બે બાબતમાં તરી આવે છે: (૧) પ્રાચીન વિચારપ્રવાહતું લક્ષણ એ છે કે તેમાં તત્ત્વચિન્તક પાતાને જે સ્થાપનું હાય તેનું પ્રતિપાદક શૈલીએ નિરૂપણ કરે છે—જાણે કે એને કહેવાની વસ્ત આર્ષદેષ્ટિથી નિશ્ચિત હેાય. વચ્ચે વચ્ચે જ્યાં તેને મતાન્તરના નિરાસ કરવા હાય ત્યાં તે માટે ભાગે તે તે મતાન્તરનાે ઉલ્લેખ માત્ર કરી એટલું જ કહી દે છે કે એ દર્ષિ મિથ્યા છે યા સમ્યક નથી. અથવા તા એ એવા મતાન્તરાને પાતાના સિદ્ધાન્ત સુધી પહેાંચવાના પૂર્વ પૂર્વ સાપાન લેખે ગણાવી તે મતાન્તરાના પણ અધિકારભેદે સમન્વય કરે છે. (૨) બીજું લક્ષણ એ છે કે ઉત્તરકાલીન વિચાર-પ્રવાહમાં મુખ્ય પ્રશ્નની આસપાસ જે વિગતા છે અને તેમાંથી જે બીજા નવા ઊભા થયેલ મુદ્દાની ચર્ચાએા છે તે પૂર્વ કાલીન વિચારપ્રવાહમાં નથી.

सर्व तथ्यं न वा तथ्यं तथ्यं चातथ्यमेव च ।
नैवातथ्यं नैव तथ्यमेतद्बुद्धानुशासनम् ॥ १८.८ अने तेनी पृत्ति.
कुओ, ये। १९ प्रिसमुन्थ्य आ. १३२थी, तद्मूमिकाः सर्वदर्शनस्थितयः प्रत्यिसिग्राहृह्य, सू. ८.

૧. આ વિષે જુઓ મારા સ્વતઃ પરતઃ પ્રામાણ્યની ચર્ચા કરતાે લેખ, "દર્શન અને ચિન્તન", પ. ૧૦૩૨.

૨. અધિકારભેદે સમન્વયના ઉદાહર્ય માટે જુઓ મધુસદન સરસ્વતીકૃત 'પ્રસ્થાનભેદ'; વિજ્ઞાનિભિક્ષુકૃત 'સાંખ્યપ્રવચનભાષ્ય', પૃ. રથી આગળ (ચોખમ્યા આવૃત્તિ); નાગાર્જુનકૃત 'માધ્યમિકકારિકા'—

આયોવર્તમાં દાર્શનિક ચિન્તન જૂના વખતથી કેવું ચાલતું આવ્યું છે અને તે કેવું વિપુલ છે, એ અંગે આધુનિક પાશ્ચાત્ય અને ભારતીય વિદ્વાનાએ મહત્ત્વનાં સંશોધના કર્યાં છે. એ જોવાથી અને તેમાં આવતાં મૂળ ગ્રન્થસ્થાના જોવાથી કાઈને પણ એ જણાઈ આવશે કે ઉક્ત અન્ને પ્રવાહામાં દાર્શનિક મુખ્ય પ્રશ્ના કેવા એક-સરખા ચર્ચાતા રહ્યા છે.

## ઉત્તરકાલીન દર્શન-સાહિત્યનાં ખાસ લક્ષણા

સામાન્ય રીતે ખુદ્ધ-મહાવીર પછી દાર્શાનિક સ્ત્રકાલ શરૂ થાય છે. આ સ્ત્રકાલથી દાર્શાનિક પ્રશ્નાએ જે નવતા ધારણ કરી તેનાં પ્રેરકખળા ટૂંકમાં આ પ્રમાણે છે—

- ૧. દરેક પ્રશ્નતું લક્ષણપુરસ્સર વ્યવસ્થિત નિરૂપણ.
- ર. પરીક્ષાપદ્ધતિ—જેમાં પર-તન્ત્રસ મત મન્તબ્યનું ઉત્તરાત્તર વિશેષ વિશ્લેષણપૂર્વ ક નિરાકરણ અને સ્વ-તન્ત્રસ મત મન્તબ્યની સતર્ક સ્થાપનાના પ્રયત્ન .
- 3. સંભવિત પર-તન્ત્રોનાં મન્તવ્યાના વધારે ને વધારે વિસ્તૃત તેમ જ ઊંડા અભ્યાસ અને એ દ્વારા યથાસ્થાન સ્વ-તન્ત્રનાં મન્તવ્યાને વિશદ તેમ જ પરિ-માર્જિત કરવાની વૃત્તિ.
- ૪. ગદ્ય, પદ્ય અને મિશ્ર રૂપમાં ઉત્તરાત્તર વિશેષ અને વિશેષ વિકસતી સ'સ્કૃત ભાષાની શૈલી અને એની સૂક્ષ્મતાના આશ્રયથી પાતપાતાની દાર્શનિક પરિભાષાએાનું નિર્માણ અને તેનું અસ'દિગ્ધ અર્થ'કથન.
- પ. ઉત્તરાત્તર તર્ક અને અનુમાનપદ્ધતિના થતા વિકાસને લીધે ખીલેલી વાદકળાદ્વારા ભિન્ન ભિન્ન પક્ષા વચ્ચે પ્રત્યક્ષ ચાલે<mark>લી ચર્ચાએ</mark>ા અને તેવી કલ્પિત ચર્ચાએા દ્વારા પ્રશ્નાનું વિશદીકરણ.
- દ. સૂત્ર, વૃત્તિ, ભાષ્ય, વાર્તિક, ટીકા, અનુટીકા આદિ વ્યાખ્યાયનથા ઉપરાંત પ્રત્યેક દર્શનનાં સમય મન્તવ્યાને આવરી લેતા નાનામાટા સ્વતન્ત્ર નિખન્ધા તેમ જ વિશેષ પ્રશ્નને લઈ રચાતાં નાનામાટા પ્રકરણા.
- ૭. અગિયારમી શતાબ્દી પછી ખીલેલી નવ્યન્યાયની પરિભાષા અને શૈલીના વિકાસદ્વારા દાર્શનિક પ્રશ્નો પરત્વે કાંઇક વધેલું ઊંડાણ.

આ અને આના જેવાં બીજાં ખળાને લીધે દાર્શનિક ઉત્તરપ્રવાહની ચર્ચાંએાનું સ્વરૂપ એટલું ખધું નાે ખું તરી આવે છે કે જાણે એના અનુશીલન વખતે એ જ પ્રાચીન પ્રશ્નોની આખતમાં કાેઈ નવા વિચાર-વર્તાલમાં પ્રવેશ કરતા હાેઈએ તેવા

અનુભવ થાય છે. ઉત્તરકાલીન વિપુલ અને વિવિધ દાર્શનિક સાહિત્ય દરેક પર પરાએ એવી નિષ્ઠા અને જાગ્રત બુદ્ધિથી ખીલવ્યું છે કે આજે તેના સાચા અભ્યાસીને તે પ્રત્યે અનન્ય આદર થયા સિવાય નથી રહેતો; એટલું જ નહિ, પણ એ સાહિત્ય— રાશિમાં એટલી બધી વિચારસામગ્રી છે કે કાેઈ પણ સંશાધક તે ક્ષેત્રમાં વર્ષો લગી કામ કરે તાેય તેને તેમાંથી નવનવું મળી જ આવવાનું. આ સાહિત્ય રચનારાઓમાં દરેક પર પરામાં થયેલા કેટલાક અસાધારણ વિદ્વાના તાે એવા છે કે તેમનું એકલાનું જ ચિન્તન અને લખાણ અનેક વિદ્વાના ધ્યાનને રાેકી રાખે તેવું છે.

ઉકત સામાન્ય વિધાનાને કેટલાક દાખલાએાથી સ્પષ્ટ કરીએ તો જ તે યથારૂપ ધ્યાનમાં આવે :

૧. લક્ષણપુરસ્સર વ્યવસ્થિત નિરૂપણના દાખલા કણાદ, ન્યાય આદિ દરેક દર્શનના સૂત્રગ્રન્થા છે. ૨. પરીક્ષાપદ્ધતિના દાખલા નાગાર્જૂનની મધ્યમકારિકા અને ન્યાયસૂત્ર જેવા પરીક્ષાપ્રધાન ગ્રન્થા છે. ૩. સ્વ-તન્ત્રનાં મન્તવ્યાના પરિમાર્જનની વૃત્તિ ધર્મ કીર્તિનું પ્રમાણવાર્તિક, જયંતની ન્યાયમ જરી અને વાચસ્પતિ મિશ્રના દીકાગ્રન્થા આદિમાં જોવા મળે છે. ૪. પરિભાષાઓનાં નિર્માણ અને તેનાં અસંદિગ્ધ અર્થ કથન—એ દરેક પરંપરામાં સ્થાયેલ ભાષ્ય, વાર્તિક, દીકા આદિ ગ્રન્થોદ્ધારા સ્પષ્ટ છે. પા વાદકળાના નમૂના લેખે ઉદ્ઘોતકરનું ન્યાયવાર્તિક, કુમારિલનું શ્લોકવાર્તિક, પ્રજ્ઞાકરનું પ્રમાણવાર્તિકભાષ્ય અને વિદ્યાનન્દની અષ્ટસહસી આદિ સ્થવી શકાય. ૬. સ્વદર્શના બધા પ્રશ્નોને આવરતા ગ્રન્થાનાં ઉદાહરણ અકલંકનું રાજવાર્તિક અને વિદ્યાનન્દનું તત્ત્વાર્થ શ્લોકવાર્તિક આદિ ગ્રન્થો છે. તેમ જ વિશેષ વિશેષ મુદ્દા પરત્વે સ્થાયેલા ગ્રન્થોનું ઉદાહરણ પ્રદ્ધસિદ્ધિ, આત્મસિદ્ધિ, સર્વજ્ઞસિદ્ધિ અને કુસુમાંજલિ જેવા ગ્રન્થો છે. ૭. નવ્યન્યાયની પરિભાષાનું ઉદાહરણ ગંગેશના તત્ત્વચિન્તામણિ આદિ ગ્રન્થો છે.

## વિચારણાની પ્રેરક દબ્ટિઓ

દાર્શનિક પ્રશ્નો સામાન્ય રીતે જગત, જીવ, ઈશ્વર અને મુક્તિ—એ ચાર વિભાગમાં સમાઈ જાય છે. એ ખધા જ પ્રશ્નોની છણાવટ ત્રણ દિષ્ટિઓને અવલં બી થયેલી છે: લોકિક, લોકાન્તર અને લોકોત્તર. જે દિષ્ટ માત્ર દેશ્યમાન ઈહેલોકને સ્પર્શી પ્રવર્ત છે, અને તેને આધારે મુદ્દાની ચર્ચા કરે છે તે છે લોકિક દિષ્ટ, જેમ કે ચાર્વાક આદિ. જે દિષ્ટ વર્તમાન જન્મ ઉપરાંત પુનર્જન્મ માની વિચાર કરે છે તે લોકાન્તર દિષ્ટ, જેમ કે ચાર્વાક સિવાયનાં આત્મવાદી ખધાં દરાઁના. લોકાન્તર દિષ્ટમાં લોકિક દિષ્ટનો અસ્વીકાર નથી. જે દિષ્ટ માેક્ષને લક્ષી વિચાર કરે છે તે લોકોત્તર દિષ્ટ. એમાંય પૂર્વની એ દિષ્ટએમોના અસ્વીકાર નથી. છતાંય દાર્શનિક ચિન્તનમાં એવાં વલણો અસ્તિત્વમાં આવ્યાં કે જ્યારે ઐહિક દિષ્ટ જ નહિ પણ

લોકાન્તર દળ્ટિ પણ ગૌણ અની જાય અને માત્ર લોકોત્તર દબ્ટિનું પ્રાધાન્ય દેખાય. તાત્પર્ય એ છે કે લોકાન્તર કે લોકોત્તર દબ્ટિના પ્રાધાન્ય વખતે લક્ષ્ય અદલાતું હોઈ, એના એ જ વર્તમાન જીવનપ્રવાહમાં નવનવા માર્ગોની સાધના અસ્તિત્વમાં આવતી જાય છે, અને જીવનનાં વહેણા અદલાતાં જાય છે. ઉદાહરણાર્થ માત્ર ગીતા લઈ એ. તેમાં યજ્ઞ, તપ, ધ્યાન, દાન, જપ, સ્વાધ્યાય, ભક્તિ આદિ ધર્મો જે સકામભાવે પ્રથમ આચરાતા તેની નિષ્કામભાવે જ પ્રતિષ્ઠા સ્થાપવામાં આવે છે અને એ બધા ધર્મો કર્મમાર્ગનાં અગ અની રહે છે.

## દર્શાનાનાં વિવિધ વગીઉકરણા

પોતાના સમયમાં પ્રચલિત દર્શનાનું સંક્ષેપમાં પ્રથમ નિરૂપણ કરનાર આચાર્ય હરિભદ્રે ષડ્દર્શનસમુચ્ચયમાં છ દર્શના સ્વીકાર્યા છે. તેમાં વૈદિક અને અવૈદિક ખન્ને આવે છે. અવૈદિકમાં બૌદ્ધ, જૈન અને ચાર્વાક છે; જ્યારે વૈદિકમાં ન્યાય-વૈશેષિક, સાંખ્ય-યાગ અને મીમાંસા છે. પણ ૧૪મા સૈકાના માધવાચાર્યે સર્વદર્શનસંગ્રહમાં સાળ દર્શના સ્વીકાર્યા છે; તેમાં વૈદિક—અવૈદિક લગભગ બધાં જ દર્શના આવે છે. છતાં બીજી કેટલીક દાર્શનિક પર પરાઓ તેમાં પણ સમાસ નથી પામી; જેવી કે—શ્રીકં કું શિવાદૈત આદિ.

પ્રા. મેકસમુલરે 'The six systems of Indian Philosophy 'માં છ દર્શનનું નિરૂપણ કર્યું' છે. તે દર્શના કેવળ વૈદિક છે.

૧. મહાભારત અને પુરાણામાં દર્શ નાેનું વર્ગીકરણ કેવું છે એ માટે નીચેના <sup>શ્</sup>લાેકા ઉપયાેગી થશે ઃ

દર્શાનાનાં વર્ગી કરણા <sup>૧</sup> તે તે પ્રરૂપકા ખાસ ખાસ દષ્ટિથી કરે છે. પણ એક દર

| सांख्यं योगः पाशुपतं वेदा वे पञ्चरात्रकम् ।<br>कृतान्तपञ्चकं ह्येतत् गायत्री च शिवा तथा ॥     | अग्निपुराण २१९.६१.       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| एवमेकं सांख्ययोगं वेदारण्यकमेव च ।<br>परस्पराङ्गान्येतानि पञ्चरात्रं च कथ्यते ॥               | <b>ञांतिपर्व</b> ३३६.७६. |
| सांख्यं योगं पंचरात्रं वेदारण्यकमेव च ।<br>ज्ञानान्येतानि ब्रह्मर्षे, लोकेषु प्रचरन्ति ह ॥    |                          |
| किमेतान्येकनिष्ठानि पृथङ्निष्ठानि वा सुने ।<br>प्रबृहि वै सया पृष्ठ: प्रवृत्ति च यथाक्रसम् ।! | शांतिपर्व ३३७.१-२.       |

ब्राह्मं शेवं वैष्णवं च सौरं शाक्तं तथाईतम् । षड्दर्शनानि चोक्तानि स्वभावनियतानि च ॥

તેમ જ 'સુંદર ગ્ર'થાવલી–સર્વાંગયાેગ પ્રદીપિકા ' પૃ ૮૮-૯૪માં ૯૬ પાખ ડોનું વર્ણું ન છે. વળા ડૉ. અગ્રવાલ સ'પાદિત ' પદ્માવત ' પૃ. ૩૦માં દર્શ તાેની સ'ખ્યાની તાેંધ છે

वायुपुराण १०४.१६

એ વર્ગી કરણમાં ધ્યાન આપવા જેવી બાબત એ છે કે અમુક દર્શના વેદનું પ્રામાણ્ય સ્વીકારીને જ પ્રવૃત્ત થયાં છે; જ્યારે બીજાં તેનું પ્રામાણ્ય ન સ્વીકારતાં પાતપાતાને સવિશા માન્ય હાય એવી વ્યક્તિનું પ્રામાણ્ય સ્વીકારી પ્રવૃત્ત થયાં છે. વેદપ્રમાણવાદી દર્શનામાં પૂર્વ મીમાંસક, ઉત્તરમીમાંસક, ન્યાય અને વૈશેષિક છે; જ્યારે વ્યક્તિવિશેષ-પ્રમાણવાદી દર્શનામાં બીહ, જૈન, શૈવ આદિ દર્શના છે.

દર્શનો પૈકી સાંખ્ય—યાગ અને ન્યાય—વૈશેષિક દર્શનની એક અસાધારણ વિશેષતા જાણવા જેવી છે; તે એ છે કે તે દર્શનો પાતપાતાનાં મન્તવ્યા મુખ્યપણ પ્રત્યક્ષ અને અનુમાનપ્રમાણથી ચર્ચે અને સ્થાપે છે. તેઓ શાસ્ત્રવિશેષનું પ્રામાણ્ય માનતા હોય તાય પાતાનાં મન્તવ્યાની સ્થાપનામાં કે પર-પક્ષના નિરાકરણમાં તેવાં શાસ્ત્રોનો કોઈ આધાર નથી લેતા, જેવા કે પૂર્વ મીમાંસક કે વેદાન્તીઓ વૈદિક વાકચો અને ઉપનિષદાના આધાર લે છે; અથવા સ્થવિરયાની મહાયાની બધા જ બૌદ્ધો યુદ્ધનાં વચનાનો આને જૈના મહાવીરનાં વચનાનો આધાર લે છે. આથી એમ કહી શકાય કે દર્શનો પૈકી ન્યાય-વૈશેષિક અને સાંખ્ય-યાગ એ મુખ્યપણે તર્ક યા અનુમાનપ્રધાન છે અને આર્ષજ્ઞાનને સ્વીકારવા છતાં તે જ્ઞાન તેમના નિરૂપણનું પ્રધાન સાધન નથી બનતું. ઇતર દાર્શનોકોમાં અંદરાઅંદર ફાંટા પડે ત્યારે દરેક ફાંટા પોતપાતાના અભિપ્રેત અર્થને સિદ્ધ કરવા મુખ્યપણે ચન્ચોના જ આશ્રય લે છે અને તે ચન્ચાને આધારે, તર્ક અળે, પાતાના અભિપ્રેત અર્થને તેમાંથી તારવે છે; જ્યારે ન્યાય-વૈશેષિક અને સાંખ્ય-યાગ પર પરામાં અંદરાઅંદર વિચારભેદ ઉપસ્થિત થાય ત્યારે તેઓ કાઈ પાતાની પર પરાને માન્ય એવા સર્વ સંમર્થન કરે છે.

#### વ્યાખ્યાન 3

## જગત–અચેતન તત્ત્વ

સામાન્ય રીતે જગત પદના અર્થમાં ચેતન–અચેતન બન્ને <mark>લાવોના સમાવેશ</mark> થાય છે. પણ ચેતન પરત્વે સ્વતંત્ર રીતે જુદા વ્યાખ્યાનમાં કહેવાનું હાેવાથી અત્રે "જગત" પદથી અચેતનભાવ માત્ર વિવક્ષિત છે.

જગતનું સ્વરૂપ શું ? એનાં કારણા કયાં અને કેવાં ? મૂળ કારણા ઉપરથી સૃષ્ટિની રચનાના ક્રમ કેવા ? અને આ રચનાની પ્રક્રિયા આપમેળે ચાલે છે કે એનાં સંચાલક તત્ત્વા મૂળ કારણાથી ભિન્ન એવાં કાઈ છે ?–ઇત્યાદિ પ્રશ્નો માનવમનમાં એકસાથે કે કમે ઉદ્દભવ્યા. એના ઉત્તર મેળવવા અનેક દિશામાંથી પ્રયત્ના થયા. એ પ્રયત્નાના પરિણામરૂપે જે તત્ત્વવાદા સ્થિર થયા છે અને પહેલેથી ચર્ચાતા આવ્યા છે તે ઉપરથી આપણે અત્રે તાલ બાંધીશું કે જગત વિષે ચિન્તકા શું શું વિચારતા હતા.

### જગત વિશે ચાર્વાકદૃષ્ટિ

મૂળ કારણની શોધ કરનારાએોનાં બે વલણ મુખ્ય દેખાય છે: પહેલું વલણ જગતના મૂળમાં, એના કારણ તરીકે, કાઈ એક તત્ત્વની શાધ કરનારું છે; જ્યારે ળીજાં. એના મળ કારણ લેખે અનેક તત્ત્વાની શાધ કરનાર છે. પહેલું વલણ મુખ્ય-પણે ઉપનિષદામાં છે; જ્યારે બીજું વલણ જૈન, બૌદ્ધ આદિ શ્રમણમાગીં ય પરંપરા-એામાં દેખાય છે. મૂળ એક તત્ત્વની શોધ કરનાર હોય કે અનેક તત્ત્વની, પણ એ શાિધના પ્રારંભ તાે ઇન્દ્રિયગમ્ય વિષયથી થાય છે. તેથી ચિન્તક કાેઈ પણ હાેય, તે પ્રથમ ઇન્દ્રિયગમ્ય વિષય કયા અને કેવા છે તે જુએ છે–અન્ને પ્રકારના વલણાની આ સામાન્ય ભૂમિકા છે. એમ લાગે છે કે પહેલવહેલાં જે ઇન્દ્રિયગમ્ય જગત ધ્યાનમાં આવ્યું તેને જ લક્ષી કેટલાંક ચિન્તકાેએ જગતનું સ્વરૂપ પંચભૂતમય યા પંચધાતુ કે સ્કંધમય માની લીધું અને એ જ માન્યતાને આધારે તેઓ બીજા બધા ખુલાસા કરવા લાગ્યા. પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાસુ અને આકાશ—એ પાંચ ભૂત કહેવાય છે. એને જ સ્ક'ધ પણ કહે છે. ધાતુ અને કાય એ શબ્દો પણ તે અર્થમાં વપરાય છે. આગળ જતાં તે માટે દ્રવ્યપદ પણ વપરાયું છે. પૃથ્વી આદિ ચાર તત્ત્વાે તા ઇન્દ્રિયગમ્ય હાઇ તે વિષે કાઇની વિપ્રતિપત્તિ છે જ નહિ. એ જ રીતે એ ચાર તત્ત્વોના આધાર લેખે આકાશ તત્ત્વ પણ સર્વસ મત છે. તે અર્થમાં ભૂતપદ વપરાયું; એટલે કે એ તત્ત્વા અસ્તિત્વ ધરાવે છે, અને સત્ય પણ છે. જેમ કાઈ વૃક્ષ સ્કન્ધ-થડને આધારે ઊભું રહે છે. તેમ આ પાંચ ભૂતને આધારે જગતમંડપ છે. તેથી એ ભૂતોને

રકન્ધ પણ કહ્યા. ધાતુના અર્થ પણ એવા જ છે: જે વિશ્વને ધારે અને પાષે તે ધાતુ—જેમ વાત–પિત્ત–કફ શરીરનાં ધારક અને પાષક હોઈ ધાતુ કહેવાય છે તેમ. કાયના અર્થ છે સંઘટિત સંસ્થાન. ઉક્ત તત્ત્વા વિશ્વનાં જીદાં જીદાં સંસ્થાના હોઈ કાય પણ કહેવાય છે. એ જ તત્ત્વા દેશ અને કાળના પટમાં અનુભવાતાં વિવિધ ગુણા અને કિયાઓના દ્રવ–પ્રવાહવાળાં હોવાથી દ્રવ્ય પણ કહેવાય છે. આ રીતે જગત પાંચભીતિક છે એ માન્યતા અસ્તિત્વમાં આવી. આ પાંચ ભૂતના નિદેશ ઉપનિષદામાં છે, તેમ ઔદ્ધ અને જૈન આદિ પ્રાચીન શ્રન્થામાં પણ છે.

પરંતુ જેમ જેમ શાેધ આગળ વધતી ગઈ અને ઇન્દ્રિયગમ્ય સ્થૂળ ભાૈતિક ઉપરથી સૃક્ષ્મ કારણ તરફ વળી, તેમ તેમ પાંચભાૈતિક માન્યતાના સંપ્રદાય એથી જુદાે પડી ગયા. એ ત્યાં જ વિરમ્યાે અને સ્થાપવા લાગ્યાે કે પાંચભૂત સિવાય બીજું કશું નથી. આ મત બાહે સ્પત્ય, લાેકાયત, પારે દર કે ચાર્વાક તરીકે જાણીતાે છે. એમાં કાળક્રમે આકાશ સિવાયનાં ચાર ભૂતાે માનવાની એક પરંપરા પણ ચાલી છે.

## સૂક્ષ્મ કારણની શાધનાં પ્રસ્થાના

જે ચિન્તકા માત્ર ઇન્દ્રિયગમ્ય તત્ત્વાના વિચારમાં જ સંતુષ્ટ ન હતા, તેમણે એવાં તત્ત્વાનાં કારણની વિચારણા કરવા માંડી. તેમને જણાયું કે દેશ્ય ભૌતિક तत्त्वे। ઉत्पन्न थाय छे अने नाश पए पामे छे. के वस्त धार्य है।य तेनं अरए है।वं જ જોઈ એ, અને કારણથી વિરૂપ કાર્ય સંભવી ન શકે—એવા કાર્યકારણભાવના તેમ જ સાદશ્યના સિદ્ધાન્તને અવલ'ળી તેમણે કારણમીમાંસા પ્રાર'ભી. તેમાંથી જેઓ મુખ્યપણે વાયુતત્ત્વના સંસ્કારવાળા હતા, તેમણે વાયુરૂપે મૂળ કારણ માની .તેમાંથી જ્ઞાતસૃષ્ટિ ઘટાવી. જેઓ વળી આપ=જળ યા તેજ = અગ્નિ તેમ જ આકાશતત્ત્વના ઉપાસક હતા, તેમણે તે તે નામથી એક જ તત્ત્વને મૂળ કારણ માની પાતાની રીતે સૃષ્ટિ ઘટાવી. આમ મૂળ કારણની વિચારણાનાં વિવિધ પ્રસ્થાના અસ્તિત્વમાં આવ્યાં. તેમાં બીજાં એક ઉમેરાયું: કાેઈએ વિચાર્યું કે દેશ્ય જગત અસ્તિ છે તાે તેનું કારણ સત્-સદા-અસ્તિરૂપ હાેલું જોઈએ. એ રીતે તેેણે સત્રુપે જ મૂળ કારણ નિરૂપ્યું: પણ કાઈએ વિચાર્યું હાેલું જોઈએ કે જેમ દશ્યમાન વસ્તુએ "નથી હાેતી " અને છતાં તે અસ્તિત્વમાં આવે છે, તેમ એ મૂળ કારણ તરીકે કલ્પાતું સતૃતત્ત્વ પણ અસતમાંથી જ કેમ ઉદ્ભવ્યું ન હોય ? એ પ્રશ્ને બીજા કાઈ વિચારકને એમ માનવા પ્રેર્યા કે મૂળ કારણ અસત્ અર્થાત્ નાસ્તિ હોાવું જોઈ એ. અત્યાર લગીનાં પ્રસ્થાનામાં સત્ અને અસત્ એ બે વિચારા તદ્દન પરસ્પરવિરાધી હતા; અને વિચારકામાં પ્રવત્તો

१. જુએ। 'सामञ्**ञफलसुत्त '**માં અજિત કેસમ્બલીના મત; 'स्त्रक्कृतांग ' ૧.૧.૧७.; મૃतानि ग्रोनिः ।—श्वेताश्वतरोपनिषद्. ૧.૨.

આ વિરાધ મૌલિક હતા. તેથી એક ઋષિએ તૈત્તિરીય ઉપનિષદ્માં પ્રશ્ન કર્યો કે જે સવ'થા અસત્ યા નાસ્તિરૂપ હાય તેમાંથી સત્ કેવી રીતે જન્મે ? કાય' કારણથી વિરુદ્ધ ન હાઈ શકે. આ પ્રશ્નમાંથી બે એકાન્તિક દૃષ્ટિઓના સમન્વયમાર્ગ પણ કાઈને સ્ઝચો. તેણે કહ્યું કે અસત્ એટલે સવ'થા નાસ્તિરૂપ નહિ પણ નામરૂપ–સ્વભાવે અવ્યક્ત દશા, એટલું જ. તેમાંથી સત્ જન્મે એના અર્થ એ વ્યક્ત થાય એટલે જ. આ બધા વિચારા ઉપનિષદામાં જાદે જાદે સ્થાને નાંધાયા છે. '

નાસદીયસ્ક્રતમાં જે અસત્ અને સત્ના નિષેધ છે તે ઉપર સૂચવેલ પ્રાથમિક ખે એકાન્તાના જ નિષેધ છે. પણ સૂક્તના પ્રણેતાને મૂળ કારણનું સ્વરૂપ અવ્યક્ત ભાસે છે. તેથી જ તે અનેક વિરાધી દ્વંદ્વાના નિષેધ કરી 'आનીદવાતમ્' એ શખ્દમાં મૂળ કારણનું સ્કુરણ સૂચવે છે અને એના સ્વરૂપને અન્તે પ્રશ્નરૂપે રજૂ કરે છે; જે એક રીતે અવ્યાક્તના જ ભાવ સૂચવે છે. '

ઋગ્વેદના પહેલા મંડળમાં એક જ સત્તત્ત્વને અગ્નિ, આપ આદિ અનેક રૂપે વર્ણ વનાર વિચારકાના નિર્દેશ છે. તે પણ એક સમન્વયમાર્ગ છે. જેમ સત્ અને અસત્ એ એ એકાન્તાના, અગ્યક્ત, અને વ્યક્તરૂપે સમન્વય થયા, તેમ મૂળ કારણ તરીકે નિર્વિવાદ સ્વીકૃત થયેલ સત્તત્ત્વમાં પ્રથમથી જીદા જીદા પ્રવર્તમાન એવા વાયુ, આપ, અગ્નિ, આકાશ આદિ નામથી ચાલતા વિચારપ્રવાહાના પણ સમન્વય થયા.

नैवेह किंचनात्र आसीत्, मृत्युनैवेदमावृतमासीत्—बृहदारण्यकोपनिषद्. १.२.१.

असदेवेदमग्र आसीत्। तत् सदासीत्। तत् समभवत्। तदाण्डं निरवर्ततः— छान्दोग्योपनिषद्. ३.१९.१.

तद्भैक आहुरसदेवेदमम् आसीदेकमेवाद्वितीयम् । तस्मादसतः सज्जायत । कृतस्तु खल्ल सोम्यैवं स्यादिति होवाच कथमसतः सज्जायेतेति । सत्त्वेव सोम्येदमम् आसीदेकमेवाद्वितीयम् — छान्दोग्योपनिषद्. ६.२.

ર. "સાક્ષાત્ ક્રાણુ જાણું છે? અહીં કાેણુ કહેશે કે 'કચાંથી આ જન્મી? કચાંથી આ સર્જન થયું? આના સર્જન પછી દેવા થયા. તેથી ક્રાણુ જાણું છે કે શેમાંથી (આ બધું) થયું?

જેમાંથી આ વિસૃષ્ટિ થઈ તેણે એ નિર્માણ કરી કે નહીં ? જે આના અધ્યક્ષ પરમ વ્યામમાં છે તે જ જાણે છે, અથવા તે પણ ન જાણતા હાય ! "

— नासदीयसूक्त, ऋग्वेद. १०.१२९.६-७.

१. असद्वा इदमग्र आसित्। ततो वै सदजायत।—तैत्तिरीयोपनिषद्. २.७.

 <sup>&#</sup>x27;एकं सद् विप्रा बहुधा वदन्ति —ऋग्वेद. १.१६४.४६.

અત્યાર લગીમાં દાર્શનિક ચિન્તન એટલું તા સ્થિર થયું કે દેશ્યમાન વિશ્વનું મૂળ કારણ સત્ છે, તે માત્ર નાસ્તિરૂપ યા અભાવાત્મક હાઈ ન શકે—આ ભૂમિકા મૂળ બહુતત્ત્વવાદી પરંપરાઓમાં પણ સચવાઈ રહી છે. ન્યાય–વૈશેષિક સત્તાને શાશ્વત માને છે. અક્ષપાદ પણ અભાવના એકાન્તને નિષેધે છે. જૈન પરંપરા પણ મૂળ તત્ત્વને અસ્તિકાયરૂપે જ વર્ણવે છે. 3

પરન્તુ ચિન્તકા મૂળ કારણ સદ્દર્પ છે એટલા વિચારથી જ ન સંતાષાયા. તેમને સહેજે પ્રશ્ન થયા કે મૂળ કારણ સત્ છે એ ખરું; તે અવ્યક્ત પણ ભલે હાય; છતાં એનું સ્વરૂપ તા કાંઈ તર્ક યા ખુદ્ધિથી જાણવું અને ઘટાવવું જ જોઈએ. આ પ્રશ્ને કાેઈ કપિલ જેવા ઋષિને એક રીતે પ્રેયા તાે બીજા કાેઈ ઋષિને બીજી રીતે પ્રેયા અહીંથી મૂળ કારણના સ્વરૂપ પરત્વે બે પ્રવાહા ફંટાયા લાગે છે: જેઓએ મુખ્યપણે ખુદ્ધિ—સંવેદનને આધારે સ્થૂલ ભૌતિક તત્ત્વમાંથી મૂળ કારણની શાેધ આદરી તેમનાે એક પ્રવાહ; અને જેઓએ મુખ્યપણે ઇન્દ્રિયાનુભવને આધારે મૂળ કારણના સ્વરૂપની વિચારણા કરી તે બીજો પ્રવાહ.

## જગતના સ્વરૂપ અને કારણ વિશે સાંખ્યદેષ્ટિ

ઋષિઓએ ઇન્દ્રિયાથી થતા ભૌતિક તત્ત્વાના રૂપ, રસ, ગન્ધ, સ્પર્શ આદિ ગુણાના વિવિધ અનુભવ તા સ્વીકાર્યા; પણ એ અનુભવમાંથી જે બુદ્ધિગત સુખ, દુઃખ અને માહની પ્રતીતિ થાય છે તે પ્રતીતિને પ્રાધાન્ય આપી તેમણે વિચાર્યું તા તેઓને જણાયું કે અનુભવના વિષયા, અનુભવનાં ઉપકરણા અને અનુભવ કરનાર બુદ્ધિ એ બધું જ સુખ, દુઃખ ને માહરૂપ છે. તેમાંથી કાઈએક એ ભાવાથી મુક્ત હાય તા એવી પ્રતીતિ ન સંભવે. એક જ વસ્તુ જુદા જુદા દ્રષ્ટાઓને સુખ, દુઃખ યા માહરૂપે અનુભવાય છે; એટલું જ નહિ, પણ એક જ દ્રષ્ટાને એક જ વસ્તુ કાળભેદે તેવી

सामान्यादीनां त्रयाणां स्वात्मसत्त्वं, बुद्धिलक्षणत्वं, अकारणत्वं, असामान्यविशेषवत्त्वं, नित्यत्वम्, अर्थशब्दानभिषेयत्वं.....

<sup>---</sup> प्रशस्तपादभाष्य, साधम्य-विधम्धप्रकरण.

लक्षणमेदादेशां द्रव्यगुणकर्मभ्यः पदार्थान्तरत्वं सिद्धम् । अत एव च नित्यत्वम् । —प्रशस्तपादभाष्य, सामान्यप्रकरण.

२. न्यायसूत्र. ४.१.१४ थी १८.

<sup>3.</sup> अजीवकाया धर्माधर्माकाशपुद्रलाः । द्रव्याणि जीवाश्च । नित्यावस्थितान्यरूपाणि । रूपिणः पुद्रलाः ''— तत्त्वार्थे • ५.१-४.

सत्ता सव्वपयत्था सविस्सह्वा अगंतपञ्जाया। भंगुप्पादधुवत्ता सपडिवखा हवदि एका॥ —पंचास्तिकाय. ८.

અનુભવાય છે અને અનેક વસ્તુઓ એકીસાથે પણ તેવી અનુભવાય છે. જ્યારે ઇન્દ્રિયાનુભવ પ્રવર્તમાન ન હોય ત્યારે પણ બુદ્ધિ સુખ, દુઃખ અને માહની કાંઇને કાંઈ પ્રતીતિ કરે જ છે. તેથી એમ માનલું જોઈએ કે સ્થલ યા સૃક્ષ્મ, ખાદ્ય યા આન્તર, ત્રેય, જ્ઞાનાપકરણ યા જ્ઞાતા એ બધું સુખ-દુ:ખ-માહાત્મક જ હાેલું ઘટે. આ રીતે તેઓએ સ્થલથી સહમ ખુદ્ધિ સુધીનું સારૂપ્ય અને એ વચ્ચેના કાર્ય-કારણભાવ સ્થાપ્યા. પણ તેમને તાે એ વ્યક્ત બુદ્ધિથી આગળ વધી સત્ અને અબ્યક્તરૂપે મનાચેલ મૂળ કારણના સ્વરૂપના ખુલાસા કરવા હતા. તેથી તેમણે એ વ્યક્ત ખુદ્ધિના કારણ લેખે એ જ સર્વ સ્વીકૃત સત્ અને અવ્યક્ત તત્ત્વને માની લીધું. પણ મૃળ પ્રશ્ન તા એ તત્ત્વના સ્વરૂપનિર્ણયના હતા. તેથી તેમણે પાતે સ્વીકારેલ સુખ-દુ:ખ-માહાત્મક સામાન્ય તત્ત્વને આધારે તે મૂળ કારણનું સ્વરૂપ નિશ્ચિત કર્યું. તેમણે કહ્યું કે જે વસ્તુમાત્રમાં સુખ-દુ:ખ-માહાત્મકતા સાધારણ હાેય તાે એના મૂળ કારણમાં એ સાધારણ સ્વરૂપના નિયામક અંશાે હાેવા જ જોઈ એ. એ કલ્પના ઉપરથી તેમણે એવા પણ અંશા મૂળ કારણમાં માન્યા કે જેને આધારે સુક્ષ્મ સ્થૂલ વૈશ્વરૂપ્યના ખુલાસા પણ થાય અને પેલું સામાન્ય સ્વરૂપ પણ અખાધિત રહે. તે અંશા એટલે સત્ત્વ, રજ્સ અને તમસ્. એ ગુણા કહેવાય છે, તે એટલા અર્થમાં કે મૂળ તત્ત્વના તે પરસ્પર અવિભાજ્ય ઘટકા છે. આ ત્રણ ગુણાનાં કાર્યો પરસ્પરભિન્ન છે. છતાં તે બધા પરસ્પર સહકારથી અંગાંગીભાવે પ્રવૃત્તિ કર્યા કરે છે. તેથી એ ત્રણ ગુણાનાં અનન્તવિધ તારતમ્યવાળાં પારસ્પરિક મિશ્રણાથી આગળની સમગ્ર સુક્ષ્મ-સ્થૂલ સૃષ્ટિ વિકસે છે.

એમને એ પ્રશ્ન તો થયા જ કે એ અંતિમ કારણનું પણ કારણ કેમ ન હાય ! તેના જવાળ બધા દાર્શાનિકા આપે છે તેમ તેમણે પણ આપ્યા કે છેવટે તા કયાં ક વિરમનું રહ્યું. આ રીતે આ વિચારકાની દૃષ્ટિએ ત્રિગુણાત્મક અવ્યક્ત એવું સત્કારણ તા મનાયું; પણ અહીં પાછા અનેક પ્રશ્ના ઊભા થયા. જેમ કે દેશ્યમાન જગત નિઃસીમ અને વિશ્વરૂપ છે અર્થાત્ નાનાવિધ છે; તેમ જ તે સ્થૂલતમ, સ્થૂલતર, સ્થૂલ, સૂક્ષ્મ, સૂક્ષ્મતર અને સૂક્ષ્મતમ એવી અનેક કાટિઓમાં વિભકત છે. જેમ કાળપટમાં એ ગતિશીલ છે તેમ સ્થિતિશીલ પણ ભાસે છે. તા આ બધાના ખુલાસા માત્ર એક જ મૂળ કારણમાંથી કેવી રીતે થઈ શકે! આના જે ઉત્તરા અપાયા છે તે ડૂંકમાં આ છે: મૂળ કારણ સર્વાવ્યાપી છે. એ કાળની પૂર્વાપરાન્ત કાટિથી પર છે. એમાં ગતિ અને સ્થિતિનું પણ સૂક્ષ્મ બીજ છે; અને તે એક ક્ષણમાત્ર પણ નવનવાં રૂપાન્તરામાં પરિણત થયા સિવાય રહેતું જ નથી. અને છતાં તે પાતાનું મૂળ સ્વરૂપ કાયમ સાચવી રાખે છે. એનામાં કુલવાની અર્થાત્ સૂક્ષ્મતમ અવસ્થામાંથી સૂક્ષ્મ અવસ્થામાં અને એ કમે સ્થૂલતમ ભૌતિક અવસ્થા સુધી પરિણમવાની શક્તિ

છે, જેને લીધે તે એક જ તત્ત્વ. વટબીજ મહાન વૃક્ષને સાકાર કરે તેમ, વિશ્વરૂપ જગતને, કાેઈ બીજાની પ્રેરણા સિવાય જ, સ્વયંભૂ શક્તિથી આકાર આપે છે. તેની એવી શક્તિ છે કે કચારેક તે સત્ત્વપ્રધાન ખુહિતું રૂપ ધારણ કરી સુખ-દુઃખ આદિ ભાવાના અનુભવ કરે છે અને વળી તે જ અન્ય અવસ્થા પામી એ અનુભવનું ઉપકરણ અને છે. તેા વળી તે જ તત્ત્વ તેમની પ્રધાનતાથી ગ્રાહ્ય-વિષયરૂપે પણ પરિષ્મે છે. આ રીતે તે વિચારકાએ એક જ મૂળ કારણની અન્તર્ગત નાના શક્તિઓને આધારે સમગ્ર વિશ્વના ખુલાસા કર્યો, પણ તેમને એ પ્રશ્નના જવાબ તા આપવા જ હતા કે જો વિશ્વરૂપ જગત એક કારણમાંથી સાકાર થતું હાેય તાે એમાં ક્રમવિપર્યાસ કેમ નથી થતા ? પાછળ થનાર પરિણામ પ્રથમ, અને પ્રથમ થનાર પાછળ કેમ ન થાય ? આના ઉત્તર તેમણે એ મૂળ તત્ત્વમાં કાળશક્તિ યા ક્રમનિયમ માનીને આપ્યા છે. તેમણે કહ્યું છે કે એ મૂળ કારણની પરિણામશક્તિ એવી છે કે તે ક્રમનું કદી ઉદ્ઘાંઘન કરતી નથી. અને જેમ જેમ તે સ્થળ પરિષ્ણામ ધારણ કરે છે તેમ તેમ તે પરિણામાનાં સ્થિતિ અને વિસ્તાર ઘટે છે; જ્યારે સૃકમ અને સુક્રમતમ પરિણામ ધારણ કરે છે ત્યારે તેનાં સ્થિતિ અને વિસ્તાર લંખાય છે. એટલું જ નહિ, પણ અનંતાનંત નવનવાં પરિણામારૂપે વિકસવા અને વ્યક્ત થવા છતાં તે મૂળ તત્ત્વ અખૂટ અને અનન્ત જ રહે છે.

આ વિચારસરણી સાંખ્યદર્શન તરી કે જાણીતી છે. કપિલ એના આદિ-વિદ્વાન અને પરમર્ષિ ગણાય છે. આ વિચારસરણીનાં બીજ કાે ઉપનિષદોમાં તો છે જ, પણ મહાભારત, ચરક, પુરાણો, સ્મૃતિ અને અનેક કાવ્યામાંય એ અનેક રીતે ચર્ચાઈ છે. ગીતા તાે એને આધારે જ રચાઈ છે. પાત જલ યાેગશાસની તાે એ આધાર-શિલા છે જ, પણ હિરણ્યગર્ભની પ્રાચીન યાેગપર પરાનીયે એ ભૂમિકા રહી છે. સામાન્ય રીતે એમ કહી શકાય કે આ સાંખ્યવિચારસરણીએ અને તેના કેટલાક મોલિક સિદ્ધાન્તોએ ભારતીય દર્શનાના બહુ માેટા ભાગને આવરેલા છે— ભલે તેમાં બીજા સુધારા કે ઉમેરા થયા હાેય.

ઉપર જે ટૂંક વર્ણન કર્યું છે તે ચાવીસ તત્ત્વવાદી સાંખ્યપર પરાને લક્ષી કર્યું છે. એને અનુસરી આપણે જોયું કે મૃળ કારણ, જે પ્રકૃતિ તરીકે જાણીતું છે અને આગળ જતાં જેને પ્રધાન પણ કહેવામાં આવ્યું છે, તેમાંથી જ જ્ઞાતા-લાકતા, જ્ઞાન અને લાગનાં સાધનાં, તેમ જ જ્ઞેય અને લાગ્ય વસ્તુઓ—એ બધું પરિણમે છે.

## જગતના સ્વરૂપ અને કારણ વિશે શ્રક્ષવાદી દર્ષિ

પરંતુ મૂળ કારણનાે વિચાર ત્યાં જ નથી થાેલ્યાે. કેટલાકને વિચાર આવ્યાે કે વિલક્તાોમાં અવિલક્ત, વિશેષાેમાં સામાન્ય, વ્યક્તમાં અવ્યક્ત **એવું** ત્રિગુણાત્મક, સર્વ બ્યાપી, પરિણામી દ્રબ્ય ભલે હાય, પણ છેવટે તો તે સહજ ચેતના અને આનન્દહીન છે, અને માત્ર અચેતન સત્ત્વ-રજસ્–તમસ્ ગુણનાે સમુદાય છે. તાે એમાંથી ચેતન એવા સવધ્યા વિલક્ષણ જ્ઞાતા-ભાષ્ટ્રતાના ઉદ્ભવ કેવી રીતે સંભવે ? આ પ્રશ્ને તેમને એક એવું મૂળ તત્ત્વ માનવા પ્રેર્યા કે જે સત્, ચિત્ અને આનન્દ એમ ત્રિરૂપ હાય. ચાવીસ તત્ત્વવાદી સાંખ્યે સત્ત્વ, રજસ અને તમસ એ ત્રણ અ શવાળી પ્રકૃતિને મૂળ માની લીધું હતું; તો આ નવા પ્રસ્થાને એના સ્થાનમાં સત્ ચિત્ અને આનંદ એવા ત્રણ અંશવાળું ચેતનતત્ત્વ મૂળ કારણ તરીકે કલ્પ્યું. અસ્તિત્વ-અંશ બન્ને માન્યતામાં સમાન છે. ફેર છે તે એટલા જ કે પ્રથમ માન્યતામાં સત્ત્વગુણ જ્ઞાન, સુખ આદિ અનુભવરૂપે પરિણમે છે; એથી કાેઈ જુદી ચેતના યા આનંદ નથી; ત્યારે બીજી માન્યતામાં ચેતના અને આનંદ-અંશ સહજ છે. તેમાંથી જ જ્ઞાન, સુખ, દુઃખ આદિ પરિણામાં આવિર્ભાવ પામે છે. જ્યારે આવું સચ્ચિદાન દ-રૂપ મૂળ તત્ત્વ કલ્પાયું ત્યારે ચિન્તકોએ એ તત્ત્વને જ પ્રધાન યા પ્રકૃતિની પેઠે પરિણામી માની એમાંથી સહજ શક્તિને ખળે જ્ઞાતા-ભાકતા જીવ અને જ્ઞેય-ભાગ્ય જડ જગત-એ બન્નેની ઉત્પત્તિ ઘટાવી. આ રીતે મૂળ કારણ પ્રકૃતિને બદલે એક ળીજું મૂળ કારણ કલ્પાયું. એને બ્રહ્મતત્ત્વ પણ કહે છે અને નારાયણ આદિ રૂપે પણ એાળખાવે છે. આ વિચારસરણી મહાભારતમાં તાે છે જ, પણ ગીતામાંય છે. મહાભારતમાં જ્યાં છવ્વીસ તત્ત્વવાદી સાંખ્યપર'પરાનું વર્ણન આવે છે ત્યાં આ માન્યતા સ્પષ્ટ છે. એમ લાગે છે કે ખ્રહ્મ, નારાયણ યા સચ્ચિદાન દરૂપ મૂળ તત્ત્વને આધારે જે વિચારસરણી જન્મી તે બાેધાયન આદિ આચાર્યાની પર પરામાં સચવાઈ અને વિકસી. એ પ્રહ્મતત્ત્વ એવું છે કે જે એક તરફથી ત્રિગુણાત્મક પ્રકૃતિનું પણ પ્રભવસ્થાન છે અને સાથે જ જ્ઞાતા-ભાેકતા છવનું પણ પ્રભવસ્થાન છે. આ રીતે એ <u> બ્રહ્મવાદીઓને મતે બ્રહ્મના જે પ્રધાનાત્મક પરિણામ છે, તે જ અચેતન વિશ્વકાેટિમાં</u> આવે છે. આ પરિણામી બ્રહ્મવાદ કાળક્રમે જુદી જુદી પર પરાએામાં કાંઈક ને કાંઈક ભિન્ન ભિન્ન રૂપે નિરૂપાતા રહ્યો છે; જેમ કે સાપાધિક બ્રહ્મવાદ, વિશિષ્ટાદ્વૈત પ્રદ્લાવાદ, યા શુદ્ધાદ્રેત પ્રદ્ભાવાદ. આ અધા વાદોમાં મૂળ તત્ત્વ તો એક જ છે, પણ તે પરિણામી હાેઈ તેમાંથી બધું વૈવિધ્ય ઘટાવાય છે.

# જગતના સ્વરૂપ અને કારણ વિશે વૈશેષિક દબ્દિ

આ મૂળ એક તત્ત્વની શાેધના વિચારપ્રવાહનું ટ્ર'કું નિરૂપણ થયું. ધ હવે આપણે મૂળ અહુતત્ત્વવાદી શાેધ તરફ વળીએ. જે વિચારકા આહ્ય ઇન્દ્રિયાના અનુભવને

વિવિધ કાર્યો ઉપરથી સાદશ્યના સિદ્ધાંતને આધારે મૂળ એક કારણને શોધવાની પ્રક્રિયા સાંખ્યકારિકામાં સ્પષ્ટ છે. જુઓ, સાંખ્યકારિકા ૮ થી ૧૬ સુધી.

પ્રાધાન્ય આપતા તેમણે પાર્થિવ, જલીય, તૈજસ અને વાયવીય સપ્ટિના રૂપ, રસ, ગન્ધ, સ્પર્શ, દ્રવત્વ આદિ ગુણા તરફ મુખ્ય ધ્યાન આપ્યું. તેમણે કાર્યકારણના અને સાદશ્યના સિદ્ધાન્ત તાે સ્વીકાર્યા, પણ તેમને ઉક્ત રૂપ, રસ આદિ ગુણાની સ્થૂલ ભૂતામાં થતી અનુભૂતિના ખુલાસા તેનાં કારણોમાંથી મેળવવા હતા. એટલે તેઓ દેશ્ય સ્થ્રુલ ભૂતાનાં કારણાને પણ સમાન ગુણવાળા જ માની કારણપર પરાની શાેધમાં આગળ વધ્યા. સ્થલ પાર્થિવ વસ્તુમાં જે ગુણા અનુભવાય છે તે તેના કારણમાં પણ હોવા જ જોઈ એ. અને કારણ એ તાે કાર્યથી સૂક્ષ્મ હાેવાનું. આ રીતે વિચારતાં તેઓ છેવટે એ નિષ્કર્ષ પર આવ્યા કે પાર્થિવનાં અંતિમ કારણા પાર્થિવ જ હાય અને જલીય, તૈજસ અને વાયવીય સૃષ્ટિનાં મૂળ કારણા પણ તે તે તત્ત્વની જાતિનાં જ હાવાં જોઈ એ. આ અન્તિમ મૂળ કારણ તરીકે તેમણે જે ભૂતતત્ત્વા કલ્પ્યાં તે પરમાણુસ્વરૂપ કલ્પ્યાં. એટલે પરમાણની સૂક્ષ્મતા એ અ તિમ અને તેના આગળ વિભાગ પણ નથી થતા. આ રીતે અનેક જાતિના તદ્દન પરસ્પરવિલક્ષણ એવાં અનન્તાનંત પાર્થિવ, જલીય, તૈજસ અને વાયવીય પરમાણુઓને આધારે તેમણે કાર્ય જગતની ઉપપત્તિ કરી. કારણ ગમે તેટલું સૃક્ષ્મ હાેય પણ તે બીજાં સજાતીય સૂક્ષ્મ કારણાના સંયાગથી ક્રમે ક્રમે સ્થૂલ, સ્થૂલતર કાર્યા આરંભે છે એમ માની તેમણે આર'ભવાદ સ્થાપ્યા. એટલે કે બે પરમાણુઓના સંયાગથી એક નવું દ્વચણક દ્રવ્ય ઉદ્દર્ભવે, જે કારણભૂત એ પરમાણએાથી જુદું છતાં તેને વ્યાપીને રહે છે. આ રીતે ત્રણ દ્વચાલુકમાંથી એક ત્ર્યાલુક અને ચાર ત્ર્યાલુકમાંથી એક ચતુરાલુક—એ ક્રમે તેઓએ પર્વાત, નદી, સૂર્ય આદિ સ્થુલ સૃષ્ટિની રચના ગાહેવી. આવે વાદની પરિણામ-વાદથી ભિન્નતા એ છે કે પરિણામવાદ મૂળ કારણમાં જ ખધાં ક્રમિક કાર્યોનું અસ્તિત્વ સ્વીકારી એ કાર્યો અનુક્રમે આવિર્ભાવ પામતાં જાય ત્યારેય તેમાં મૂળ કારણને એાત-પ્રાત માને છે; અને આ આવિલોવ પામનાર કાર્યો, એ કાેઈ તદ્દન નવાં અસ્તિત્વમાં નથી આવતાં, પણ અવ્યક્ત રૂપે કારણમાં હતાં તે જ નિમિત્ત આદિની અનુકૂળતા પ્રાપ્ત થતાં દેશ્ય ખને છે: જ્યારે આર'ભવાદમાં ખધાં જ કાર્યો કારણથી તદ્દન ભિન્ન અને નવાં જ ઉત્પન્ન થતાં મનાય છે. એટલે તે તે જાતિના અનંતાનંત પરમાણએ! પાતાની મૂળ સ્થિતિમાં જેવાં ને તેવાં રહીને પાતામાંથી જ સામગ્રીને બળે પાતાનાં જેવાં અસં ખ્ય કાર્યો નવાં જ આરંભે છે. આરંભવાદમાં કાર્યકારણનાે સવધા લેદ છે; જ્યારે પરિણામવાદમાં અભેદનું પ્રાધાન્ય છે. આરંભવાદમાં પાર્થિવ કાર્યનાં

प्रशस्तपादभाष्यनी सृष्टिस ढारप्रियामां आ वाडये। পুओः । ततः प्रविभक्ताः परमाणवोऽवतिष्ठन्ते । एवं समुत्यन्नेषु चतुर्षु महाभूतेषु ।

१. सदकारणविन्नित्यम् । तस्य कार्यं लिङ्गम् । कारणाभावात् कार्याभावः ।

<sup>--</sup>वैशेषिकदर्शन. ३.३.१-३.

કારણા પાર્થિવ પરમાણુઓ જ છે, અને જળકાર્યના જળપરમાણુઓ, ઇત્યાદિ. વળી પાર્થિવ અનન્તાનન્ત પરમાણુઓ પણ પૃથ્વીરૂપે તુલ્યજાતીય હાેવા છતાં પરસ્પર અત્યન્ત વ્યાવૃત્ત છે, અને આ પાર્થિવ દ્રવ્યમાં સંભવે તેવા બધા ગુણા ધરાવતા હાેય છે. આર'ભવાદ પ્રમાણે પાર્થિવ, જલીય, તૈજસ, વાયવીય એમ ચાતુભો તિક અનન્તાનન્ત પરમાણુઓ જડ જગતનાં મૂળ કારણ મનાયાં અને સાથે જ આકાશ, દિશા, કાળ જેવાં નિત્ય તત્ત્વોને પણ જડ જગતમાં સ્થાન મળ્યું. આ વૈશેષિક માન્યતા થઈ, જે મૂળમાં અનેક તત્ત્વોને કારણ તરીકે માનનાર પર'પરાઓમાંના એક પ્રવાહ છે.

## જગતના સ્વરૂપ અને કારણ વિશે જૈન દબ્દિ

એવા જ એક બીજે પણ વિચારપ્રવાહ છે, જે મૂળમાં અનેક તત્ત્વાને કારણ માની જગતનું સ્વરૂપ વિચારે છે. તે પ્રવાહ જૈન પરંપરા તરીકે જાણીતો છે. એ કહે છે કે અચેતન જગત મૂળે ચાર અસ્તિકાયરૂપ છે. તેમાં આકાશ તત્ત્વ તો એક જ છે, જેવું વૈશેષિક દર્શન સ્વીકારે છે; પણ મૂળ પરમાણુઓના સ્વરૂપની આખતમાં તે પ્રવાહ વૈશેષિક દર્શનના આરંભવાદથી તદ્દન જીદો પડે છે. જૈન પરંપરા માને છે કે પરમાણુઓ અનસ્તાનન્ત છે ખરા, પણ તેમાં પાર્થિવ, આપ્ય આદિ જેવા કાઈ મીલિક લેદ નથી. ધ ગમે તે પરમાણુ નિમિત્ત પ્રમાણે ગમે તે રૂપ ધારણ કરે. જે પરમાણુઓ એક વાર પાર્થિવ રૂપે પરિણામ પામ્યા હાય તે જ બીજી વાર સામગ્રી અદલાતાં જલીય તૈજસ યા વાયવીય રૂપે પણ પરિણમે. એટલે પરમાણુઓમાં કાઈ જાતિલેદ નથી. બીજી બાબત એ છે કે દરેક પરમાણુમાં વર્ણ, ગન્ધ, રસ અને સ્પર્શની શક્તિઓ સમાન છે; તે નિમિત્ત પ્રમાણે અનેક રૂપે પરિણમે એટલું જ. એમ નથી કે કાઈ એક પરમાણુમાં વર્ણ, ગન્ધ, રસ અને સ્પર્શની અમુક જ શક્તિ હોય

धर्मेण गमनमूर्धं गमनमधस्ताद्भवत्यधर्मेण । ज्ञानेन चापवर्गो विपर्ययादिष्यते बन्धः ॥ ४४ ॥

આ કારિકા શબ્દદષ્ટિએ સરખાવવા જેવી છે. अजीवकाया धर्माधर्माकाशपुद्रलाः : १ ।

द्रव्याणि जीवाश्व । २ । गतिस्थित्युपप्रहो धर्माघर्मयोरुपकारः : १० ।

---तत्त्वार्थ० अध्याय. ५.

૧. જૈન પર'પરા ધર્માસ્તિકાય નામનું દ્રવ્ય માને છે. તેનું કાર્ય ગતિમાં ઉપયોગી થવાનું છે, અને અધર્માસ્તિકાયનું કાર્ય સ્થિતિમાં ઉપયોગી થવાનું. આ બે દ્રવ્યાની તુલના સાંખ્ય-સ'મત પ્રધાનતત્ત્વનાં બે ઘટેકા સાથે કરી શકાય: રજોગુણ એ ચલ હોઈ ગતિશીલ છે. તે પ્રાકૃત કાર્યોને ગતિમાં રાખે છે, જ્યારે તમાગુણ એ ગતિનું નિયન્ત્રણ કરે છે. (સાંખ્ય-કારિકા ૧૩.) આ સાથે વળી ઈશ્વરકૃષ્ણની—

અને બીજામાં તે ન હાય. ખધા જ પરમાણુઓમાં એ શક્તિઓ મૂળમાં સમાન હાેવા છતાં તેનું પરિણામવૈચિત્ર્ય સામગ્રીભેદને લીધે થાય છે. વળી એ પરંપરા એમ માને છે કે પરમાણુઓના સંઘાતથી ઉદ્દભવનાર સ્કન્ધ એ કોઈ વૈશેષિકની માન્યતા જેવું નવું દ્રવ્ય નથી, પણ એ તાે પરમાણુસમુદાયની એક વિશિષ્ટ રચના યા સંસ્થાન માત્ર છે. વળી વૈશેષિક પરંપરા પરમાણુઓને ફૂટસ્થનિત્ય માની, ઉત્પાદ-વિનાશ પામનાર દ્રવ્ય યા ગુણ-કર્મ એ બધાંને તદ્દન ભિન્ન માની, ફૂટસ્થનિત્યતા ઘટાવે છે; ત્યારે જૈન પરંપરા એવી ફૂટસ્થનિત્યતા ન માનતા સાંખ્યસંમત પરિણામિનિત્યતા માને છે અને સમગ્ર પરમાણુઓને પાતપાતાના વૈયક્તિક સ્વરૂપે શાશ્વત માનવા છતાં તેના સ્કન્ધા, તેમાં ઉદ્દભવતા ગુણ-કર્મા—એ બધાંને મૂળ પરમાણુઓના પરિણામ લેખી તેનાથી અભિન્ન અને છતાં કાંઈક ભિન્ન માની પરિણામિનિત્યતાની વ્યાખ્યા કરે છે. ધ

જેમ સાંખ્ય પરંપરા મૂળ એક જ પ્રકૃતિમાંથી ગુણાનાં તારતમ્યયુક્ત મિશ્રણો અને પરિણામશક્તિને આધારે સ્થૂલ-સૂક્ષ્મ જગતનું વૈશ્વર્પય ઘટાવે છે, તેમ જૈન પરંપરા અનન્તાનન્ત પરમાણુઓની પરિણામશક્તિ અને તેના વિવિધ સંશ્લેષણ—વિશ્લેષણને આધારે સ્થૂલ-સૂક્ષ્મ સમગ્ર ભૌતિક સૃષ્ટિની ઉપપત્તિ કરે છે. વૈશેષિક અને જૈન પરંપરા વચ્ચે પરમાણુના સ્વરૂપ પરત્વે અનેક પ્રકારની જીદી જીદી માન્યતાઓ છે. અહીં ધ્યાન આપવા જેવા એક ભેદ નાંધી આ વિચારસરણી પૂરી કરીએ. તે ભેદ એટલે પરમાણુના કદ યા પરિમાણના. વૈશેષિક પરંપરા સૂર્ય જાળમાં દેખાતા રજકણના છઠ્ઠા ભાગને જ અંતિમ પરમાણુ માની ત્યાં વિરમે છે; તો જૈન પરંપરા એવા એક પરમાણુને પણ અનન્તાનન્ત પરમાણુઓના સ્કન્ધ તરીકે નિરૂપે છે, અને એમ પણ માને છે કે જેટલા અવકાશમાં એક અંતિમ પરમાણુ રહે, તેટલા અવકાશમાં તેવા બીજા અનન્તાનન્ત પરમાણુઓ જ નહિ પણ એવા સ્કન્ધા પણ રહી શકે. આ રીતે જેતાં જૈન પરંપરાસંમત પરમાણુઓ વ્યક્તિશઃ અનન્તાનન્ત હોવા છતાં તેની સૂક્ષ્મતા એવી ખની જાય છે કે જાણે સાંખ્યની પ્રકૃતિની જ સૂક્ષ્મતા ન હાય! અલખત, એ તો ફેર જ છે કે પ્રકૃતિ સૂક્ષ્મ છતાં એક અને વ્યાપક છે, જ્યારે એ પરમાણુઓ સૂક્ષ્મ છતાં અનન્તાનન્ત અને પરમ અપકૃષ્ટ છે.

# જગતના સ્વરૂપ અને કારણ વિશે ભિન્ન ભિન્ન ખૌદ્ધ દષ્ટિઓ

ઔદ્ધ પર પરા જગતને રૂપાત્મક કહે છે એને મતે રૂપ એટલે માત્ર નેત્રગ્રાહ્ય એટલાે અર્થ નથી પણ જે જે ઇન્દ્રિયગ્રાહ્ય થઈ શકે એ બધાં ભૂત–ભૌતિક તત્ત્વને એ

૧. તત્ત્વાર્થ ૫.૪,૧૦,૧૧,૨૩ થી ૨૮.

પુદ્દગલની વિશેષ વિચારણા માટે જુએ। स्थानांग-समवायांग (ગુજરાતી ભાષાંતર ગુજરાત વિદ્યાપીડ), પૃ. ૧૩૧થા અને લાેકપ્રકાશ ભાગ ૧, સર્ગ ૧૧.

રૂપ કહે છે. ન્યાય-વૈશેષિક અને જૈન પરંપરાની પેઠે બૌલ પરંપરાએ પણ ઇન્ડ્રિય- બ્રાહ્ય સ્થૂલ રૂપ, રસ આદિ ભૌતિક કાર્યને પ્રધાન રાખી તેના કારણના વિચાર કર્યો છે. એણે પણ કાર્યકારણના સિલ્લાન્તમાં સાદશ્યના સિલ્લાન્ત સ્વીકાર્યો છે: જેનું કાર્ય તેનું જ કારણ. જે ભૌતિક કાર્ય રૂપ, રસ આદિ રૂપે ઇન્ડ્રિય બ્રાહ્ય છે તા એનું સફમ, સૃક્ષ્મતર અને સૃક્ષ્મતમ અર્થાત્ અતીન્દ્રિય એનું અંતિમ કારણ પણ એનું જ અર્થાત્ રૂપ, રસ, ગન્ધ અને સ્પર્શાદિ સ્વરૂપ જ હાઈ શકે. આ વિચારસરણી પ્રમાણે તેણે સ્થૂલ-સૃક્ષ્મ સમગ્ર જગતને રૂપ પદથી નિર્દે શ્યું છે. પણ બૌલસ મત રૂપ અર્થાત્ ભૂત-ભૌતિક અને ન્યાય-વૈશેષિક તેમ જ જૈનસ મત ભૂત-ભૌતિકના સ્વરૂપ વચ્ચે બહુ માડું અંતર છે. જેમ ન્યાય-વૈશેષિક અને જૈન પરંપરા અણુ પરમાણુવાદી છે, તેમ બૌદ્ધ પરંપરા પણ અણુ-પરમાણુવાદી છે. તેમ છતાં એની માન્યતા, જેમ સાંખ્ય- સ મત એક પ્રકૃતિતત્ત્વવાદથી બુદી પડે છે તેમ; ન્યાય-વૈશેષિક અને જૈનસ મત નિત્ય અનન્ત પરમાણુતત્ત્વવાદથી પણ બુદી પડે છે.

ઔદ્ધ પરંપરા ભૂતઅહત્વવાદી છે. પણ તે કાેઈ પણ તત્ત્વમાં નિત્યત્વ યા ધ્રુવત્વ સ્વીકારતી નથી. તે કહે છે કે તત્ત્વનું અંધારણ જ સતત ફેરફાર પામવાનું છે. તે કાળ નામના કાઈ તત્ત્વને સ્વતન્ત્ર માની તેની અસરથી વસ્તુમાં ફેરફાર ન માનતાં વસ્તુમાત્રના સ્વભાવથી જ પ્રવર્તમાન એવા ક્ષણિક પરિવર્તનના ક્રમને જ કાળ કહે છે. તેથી તે સાંખ્ય અને જૈનની પેઠે પ્રત્યેક ક્ષણે થતાં નવનવાં પરિણામા યા પર્યાયોની ધારામાં સદા અનુસ્યૃત એવું કાઈ તત્ત્વ નથી માનતી. પણ તે સતત ગતિશીલ ક્ષણિક પરિવર્તનધારાને સ્વીકારે છે. સાંખ્ય દર્ષિએ અનેક ક્રમિક પરિણામામાં એક પ્રકૃતિતત્ત્વ સદાવર્તમાન અને વ્યાપક હાય છે; ભલે તે પરિણામા પ્રમાણે પાતે પણ અવસ્થાન્તર પામતું રહે. ન્યાય-વૈશેષિક દેષ્ટિએ નવાંનવા દ્રવ્ય આદિ કાર્યા ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે તે કાર્યાના આધારે મુળ પરમાણુઓ, કાઈ પણ જાતના ફેરફાર પામ્યા સિવાય કૂટસ્થનિત્ય રહે છે. જૈન દેષ્ટિએ નવાં નવાં ભૌતિક કાર્યોના આધાર પણ પરમાણુએ જ છે. ભલે તે પરમાણુએ વૈશેષિક મતની પેઠે કાર્યાથી તદ્દન ભિન્ન અને સ્વતન્ત્ર ન હોય. પણ સાંખ્ય, ન્યાય– વૈશેષિક અને જૈન એ બધામાં એક ખાબત સમાન છે અને તે એ કે મૂળ દ્રવ્યનું ધર્મી રૂપે વ્યક્તિત્વ અખંડ રહે છે. સાંખ્યમતે જેમ એક પ્રકૃતિતત્ત્વનું સર્વાધાર યા સવ ધમી લેખે વ્યક્તિત્વ અખંડિત રહે છે, ર તેમ ન્યાય-વૈશેષિક અને જૈન મતે

१. विसुद्धिमाग. १४.३३-८०.

२. सांख्यकारिका, १०.

अाश्रितत्वं चान्यत्र नित्यद्रव्येभ्यः ।...अनाश्रितत्वनित्यत्वे चान्यत्र अवयविद्रव्येभ्यः ।

 — प्रशस्तपादभाष्य, द्रव्यसाधर्म्यप्रकरण.

પણ અનન્તાનન્ત પરમાણએાનું વ્યક્તિત્વ સદાતન રહે છે.૧ આ રીતે આ ત્રણે પરંપરાએ પાતપાતાની રીતે નિત્યધમી વાદી છે; જ્યારે બૌદ્ધ પરંપરા આથી સાવ જુદી પડે છે. તે કહે છે કે પૂર્વ અને ઉત્તર ક્ષણરૂપે જે બે ભિન્ન કાર્યો થાય છે, તેમાં કાઈ એક અનુગામી ધર્મી તત્ત્વ નથી રહેતું. એટલે બૌહ દષ્ટિએ કાઈ એક અખાડ વ્યક્તિને આધારે સુક્ષ્મ-સ્થૂલ ભૌતિક સર્જના નથી થતાં, પણ તે એકને લઈને બીજાં અને બીજાને લઈને ત્રીજાં એમ પ્રતીત્યસમુત્પન્નરૂપે રૂપજગતનું પરિવર્તાન ચાલ્યા જ કરે છે. બૌદ્ધ પરંપરા કાેઈ એવું ઉપાદાનતત્ત્વ નથી કલ્પતી કે જે કાર્યરૂપે પરિણમે અથવા જેમાં કાર્યો જન્મે. તે તાે એટલું જ કહે છે કે પૂર્વ ક્ષણમાં કાેઈ એક અવસ્થા છે, જેને લીધે ઉત્તર ક્ષણમાં નવી અવસ્થા ઉત્પન્ન થાય છે. આ રીતે ધર્મા રૂપે એક યા અનેક મૌલિક તત્ત્વાના અસ્વીકાર કર્યા છતાં તે ખહુત્વવાદી તાે છે જ. ખૌદ્ધસંમત રૂપખહુત્વ એ સંતતિખહુત્વ છે. એમાં પણ એક વિશેષતા એ છે કે એક જ સંતતિમાં એક ક્ષણે જુદી જુદી ઇન્દ્રિયાથી અનુભવાતા રૂપ, રસ, ગન્ધ, સ્પર્શ આદિ ગુણા એ પણ પરસ્પર અવિભાજ્ય હોવા છતાં ભિન્ન છે. તેથી બૌદ્ધ દેષ્ટિએ પરમાણના અર્થ એટલા જ કલિત થાય છે કે એકક્ષણજીવી જે રૂપધર્મ યા રસધર્મ તે જ રૂપ, રસ, ગન્ધ આદિ અ'તિમ ભૂત પરમાણુએા. આ રીતે બૌદ્ધ પરંપરાએ ધર્મીના નિષેધ કરી માત્ર ક્ષણિક ધર્માને સ્વીકાર્યા, એવા ધર્મોની અનન્ત સંતતિએ એ જ ભૌતિક જગત, એવી સંતતિએ કચારેક પ્રથમ અસ્તિત્વમાં આવી અને કચારેક સર્વધા અન્ત પામશે. એમ ન મનાતું હાવાથી તે અનાદિઅનંત મનાય છે. આ રીતે પરિણામિનિત્યતા અને કૂટસ્થનિત્યતાની તાર્કિક સમાલાેચનાને પરિણામે<sup>ર</sup> બૌદ્ધ પર'પરામાં સ'તતિનિત્યતા-વાદ અસ્તિત્વમાં આવ્યાે.

સામાન્ય રીતે એમ કહી શકાય કે સાંખ્ય, ન્યાય-વૈશેષિક અને જૈન પરંપરામાં જે તત્ત્વ પરત્વે મૌલિક ધારણાઓ પ્રથમ સ્થપાઈ તેમાં આજ સુધી કોઈ અન્તર પડશું નથી; જ્યારે બૌદ્ધ અને ઔપનિષદ પરંપરાઓની સ્થિતિ નાખી છે. જેમ ઉપનિષદાને આધારે તત્ત્વના વિચાર કરનાર વેદાન્તીઓમાં એકબીજાથી તદ્દન જીદી પડતી માન્યતાઓ અસ્તિત્વમાં આવી છે—જેમ કે પરિણામવાદી બાધાયન અને માયાવાદી શંકર આદિની—તેમ બૌદ્ધ પરંપરામાં પણ અન્યું છે. બુદ્ધના ઉપદેશના આધાર લેનાર સર્વાસ્તિવાદી પરંપરા જે સ્વરૂપે છે તે કરતાં તે જ

१. नित्यावस्थितान्यरूपाणि । रूपिणः पुद्गलाः । छत्याहि.—तत्त्वार्थ० ५. ३-४.

ર. તત્ત્વસંત્રહ-ગત સ્થિરભાવપરીક્ષા, કર્મકૃલસંબ'ધપરીક્ષા, દ્રવ્યપરીક્ષા, સ્યાદ્વાદપરીક્ષા અને ત્રૈકાલ્યપરીક્ષા.

ઉપદેશને આધારે સૌત્રાન્તિક પરંપરા જુદું સ્થાપે છે. વળી વિજ્ઞાનવાદી અને શૂન્યવાદી ઉક્ત અન્ને પરંપરાએાથી તદ્દન જુદું મન્તવ્ય ધરાવે છે અને પરસ્પર પણ મંતવ્યભેદ સેવે છે.

સર્વાસ્તિવાદી અને સૌત્રાન્તિક બન્ને શાખાઓ પરિણામી કે ફૂટસ્થ એવા કાઈ નિત્ય ધર્મી ને ન સ્વીકારતાં ધર્મ બહુત્વ સ્વીકારે છે; પણ સર્વાસ્તિવાદીસ મત ધર્મ એ ત્રૈકાલિક હાઈ એક રીતે ધર્મીસ્વરૂપ બની જાય છે. જે અનાગત અવસ્થામાં હતું તે જ વર્તમાન બને છે અને પાછું તે જ વર્તમાનતા ત્યજી અતીતતા ધારણ કરે છે. આમ સર્વ ધર્મોનું અસ્તિત્વ માનવા જતાં પ્રત્યેક ધર્મ ત્રૈકાલિક હાઈ ધર્મી જેવા બને છે અને તેનું કાળભેદે લક્ષણ અને અવસ્થાનું સ્વરૂપ એ તેના ધર્મો બને છે.

આ માન્યતા બીજા ઔદ્ધાને ખુદ્ધના ઉપદેશથી વિરુદ્ધ લાગી. એટલે તેમણે પ્રત્યેક ધર્મ નું અસ્તિત્વ માત્ર વર્ત માન કાળમાં સીમિત કર્યું. તેમણે કહ્યું કે જે અસ્તિત્વ ધરાવે છે તે જ વર્ત માન છે. ભૂત અને ભવિષ્યનું અસ્તિત્વ હાઈ જ કેમ શકે? અસ્તિત્વના અર્થ એવા છે કે કાંઇક પણ અર્થ ક્રિયા કરવી. એવી ક્રિયા તાે વર્તમાન જ કરી શકે; આ રીતે ધર્મીના ઉચ્છેદમાંથી ધર્મની સ્થાપના અને ધર્મના ત્રૈકાલિકત્વમાંથી તેની માત્ર વર્ત માનતા ઔદ્ધ પરંપરામાં સ્થપાઈ.

જયારે સર્વાસ્તિવાદીઓએ ધર્મોનું ત્રૈકાલિકત્વ સ્થાપ્યું, ત્યારે તેમના ઉપર સાંખ્ય યા બીજા પરિણામવાદીઓની અસર હોય એમ લાગે છે. પણ માત્ર વર્તમાન ધર્મને સ્વીકારનાર સૌત્રાન્તિક કાર્યકારણભાવની માળા કેમ ગાહવે છે, એ પણ એક ધ્યાન દેવા જેવા મહત્ત્વના મુદ્દા છે. તે કહે છે કે પૂર્વ ક્ષણમાં જે રૂપ, રસ, ગન્ધ, સ્પર્શ આદિના અવિભાજ્ય સમુદાય હાય તે ઉત્પન્ન થતાવે ત જ નાશ પામે છે; એના ઉત્પાદ અને નાશ વચ્ચે કોઈ સ્થિતિ-ક્ષણ નથી હોતો. એટલે પૂર્વ ક્ષણ કોઈ પણ નાશક કારણ સિવાય જ સ્વતઃ વિનશ્વર છે. અને એના વિનાશ થાય એટલે બીજા નવા ક્ષણના ઉત્પાદ; આનું નામ આનન્તર્યના નિયમ. આ બે ક્ષણા વચ્ચે કાળકૃત કોઈ અન્તર નથી. તે અન્ને અવિચ્છિન્ન કહી શકાય એ જ રીતે ચાલતી ક્ષણોની ધારા તે ક્ષણસંત્રિ. જે રૂપ, રસ, આદિ ધર્મા ઇન્દ્રિયગમ્ય થાય છે તે તત્કાલીન દશ્યસંત્રિત છે. પણ એવી અદશ્ય સંત્રિતોય હોય છે.

૧. આ માટે જુઓ, ધર્મત્રાત આદિ ચાર આચાર્યોના પક્ષે – તત્ત્વસંત્રહપંજિકા પૃ. ૫૦૪; તુલના કરા, યાેગસૂત્ર વિભૂતિપાદ સૂત્ર ૧૩–૧૪ ભાષ્ય સાથે;

ખુએ, 'History of Philosophy—Eastern and Western 'Vol. 1. Buddhist Philosophy (IX)—B. Historical Introduction to the Indian Schools of Buddhism by Vidhushekhara Bhattācārya, p. 173.

આ રીતે કાળ અને દેશના જુદા જુદા અંશામાં વહેં ચાયેલું જગત માનનાર બીન્દ્રો એકત્વબુન્દિ યા પ્રત્યભિજ્ઞાનું સમર્થન કેમ કરતા હશે, એ પણ પ્રશ્ન છે. બીન્દ્રો કહે છે કે જેમ ન્યાય-વૈશેષિક અને જૈન મતે દરેક પરમાણુ દ્રવ્યરૂપે પરસ્પર અત્યન્ત ભિન્ન છે, છતાં તેઓ નવા અવયવી દ્રવ્યની યા સંઘાતની સ્થિરતા માની તેમાં એકત્વ- બુન્દ્રિ કરે છે, તેમ અમે એનું કાઈ દીર્ઘકાલીન અવયવી યા સંઘાત દ્રવ્ય નથી માનતા, જે પ્રત્યભિજ્ઞાના વિષય ખને પણ જ્યાં લગી દ્રષ્ટાને સાદશ્યનું ભાન થાય છે, ત્યાં લગી તે સંતતિના તેટલા ભાગમાં એકત્વબુન્દ્રિ બ્રમથી કરે છે. જેને સર્વથા અન્તઃપ્રજ્ઞા ઉદિત થઈ હોય તેવા તથાગત વગેરે તે પ્રત્યેક ધર્મને પરસ્પર ભિન્ન જ નિહાળે છે. પણ એવા પારમાર્થિક ભેદ ચર્મ ચક્ષુના વિષય નથી, તેથી સાધારણ લાકો સાદશ્ય યા બ્રાન્ત અભેદ બુન્દ્રિથી બધા વ્યવહાર કરે છે. વ

જગતના સ્વરૂપ પરત્વે છેલ્લે બે મહત્ત્વની વિચારધારાઓનો ઉલ્લેખ પણ કરવા જોઈએ. પહેલી બૌદ્ધ પરંપરામાંથી ઉદય પામી છે, અને બીજી ઔપનિષદ પરંપરામાંથી. બન્ને વિચારધારાના મૂળમાં તત્ત્વલેદ છે, નિરૂપણલેદ પણ છે; છતાં જાદા જાદા શખ્દોમાં પણ તે બન્ને લગલગ એક જ સિદ્ધાન્તનું પ્રતિપાદન કરે છે. મહાયાની વિચારધારા દેશ્યમાન લેદમય રૂપાદિ પ્રપંચને અવિદ્યાકલ્પિત યા સંવૃતિસલ કહી નિરૂપે છે. આ નિરૂપણમાં વિજ્ઞાનવાદી અને શ્ન્યવાદી બન્નેના સામાન્ય રીતે સમાસ થઈ જાય છે; જ્યારે કેવલાદ્વૈતવાદી શંકર જગતને માયિક કહી નિરૂપે છે. મહાયાની વિચારધારા જગતને અવિદ્યામૂલક સાંવૃત કહે છે ત્યારે તેના ભાવ એ છે કે આ દેશ્યમાન સ્થૂલ, સૂક્ષ્મ તેમ જ લેદપ્રધાન ખાદ્ય વિશ્વ એ કાઈ વાસ્તવિક નથી, પણ માત્ર અવિદ્યા યા અજ્ઞાનની વાસનાથી તેનું લાસે છે. શંકરની દેષ્ટિએ પણ દેશ્યમાન નામરૂપાત્મક જગત એ કાઈ વાસ્તવિક નથી, પણ માયાના પરિણામરૂપે અધિષ્ઠાનમાં લાસે છે, એટલે જ.

આપણે પહેલાં જોયું છે કે સાંખ્યાચાર્યોએ સુખ-દુ:ખ-માહાત્મકતાના સાવ ત્રિક અનુભવને આધારે તેના અંતિમ કારણ લેખે એકમાત્ર ત્રિગુણાત્મક સર્વ વ્યાપી પ્રધાનતત્ત્વની સ્થાપના કરી તેમાંથી વૈશ્વરૂપ્ય ઘટાવ્યું; તો જૈન, ન્યાય-વૈશેષિક અને સ્થવિરવાદી બૌદ્ધોએ ઇન્દ્રિયગ્રાદ્ય રૂપ, રસ, ગન્ધ, સ્પર્શાદિ ગુણાને વાસ્તવિક માની તેના આધારે તેની કારણપર પરાના વિચાર કર્યો; અને છેવટે અંતિમ કારણ લેખે, કાઈએ પરિણામિનિત્ય અનન્તાનન્ત નિરંશ પરમાણુદ્રવ્યો માન્યાં, તો કોઈએ ફ્ટસ્થનિત્ય એવાં નિરંશ અનંત પરમાણુદ્રવ્યો માન્યાં, વળી બીજાએ તેવાં કાઈ સ્થિર પરમાણુદ્રવ્યા ન માનતાં માત્ર અસ્થિર અને ક્ષણિક ધર્મોને

૧. તત્ત્વસંત્રહની સ્થિરભાવપરીક્ષા—કા૦ ૩૫૦-૪૭૫; હેતુબિન્દુ ટીકા, પૃ. ૧૪૧ આદિ.

જ માન્યા. અને સૌએ પાતે માનેલ મૂળ તત્ત્વામાંથી પાતપાતાની રીતે દશ્યમાન સૂક્ષ્મ-સ્થૂલ કાર્યપ્રપંચના વાસ્તવિક રૂપે ખુલાસા કર્યો. એટલે કે આ પ્રપંચ જેવા મન અને ઇન્દ્રિયથી અનુભવાય છે તે પરિવર્ત નશીલ હાય છતાં મૂળ કારણમાંથી યથાર્થ રૂપે નિષ્પન્ન થયેલા હાઇ વાસ્તવિક છે. જેનું અજ્ઞાન સર્વથા નિવૃત્ત થયું હાય તેની દૃષ્ટિએ પણ દશ્યમાન વિશ્વપ્રપંચ તેવા જ છે, દ્રષ્ટા જ્ઞાની હાય કે અજ્ઞાની, તેથી કાંઈ વિશ્વના સ્વરૂપમાં ફેર પડતા નથી. આ વાસ્તવવાદી વિચારધારા થઈ.

## જગતના સ્વરૂપ પરત્વે મહાયાની અને કેવલાક્ષૈતી દષ્ટિની તુલના

પણ મહાયાની અને શાંકર વિચારધારા જુદી જ કસાટીને આધારે પ્રવૃત્ત થઈ હાૈય યા સમર્થિત થઈ હાૈય એમ લાગે છે. તેએા એમ માનતા રહ્યા છે કે ઇન્દ્રિયજ્ઞાનને આધારે જગતનું સ્વરૂપ અને તેનું મૂળ કારણ થયાવત્ જાણી ન શકાય. ઇન્દ્રિયા બહુ જ અધુ ર્ અને દ્ધષિત સાધન છે. તે માત્ર વર્તમાન અને સન્નિષ્ટ્રષ્ટ વસ્તુથી આગળ જતી જ નથી; એટલું જ નહિ, પણ એક જ વસ્તુના જે રૂપ, રસ આદિ ગુણા હાય તે જુદા જુદા પ્રાણીવર્ગની ઇન્દ્રિયાથી તદ્દન જાદી જાદી રીતે જ ગ્રહાય છે. માત્ર માનવવર્ગની વાત કરીએ તાય દરેકની ઇન્દ્રિયશક્તિ એકસરખી નથી હોતી અને એ શક્તિએ પણ એકસરખું કામ નથી આપતી. તેથી જગતના સ્વરૂપ અને તેના મૂળ કારણનાે નિશ્ચય કરવામાં ઇન્દ્રિયજ્ઞાન સફળપણે કાર્ય સાધક થઈ ન શકે. મન એ બાહ્ય ઇન્દ્રિયા કરતાં ભલે વિશેષ શક્તિશાળી હોય, છતાં તેને થતાં સખ-દ:ખ-માહાત્મકતાના અનુભવને આધારે પણ જગતનું સ્વરૂપ અને તેનું મૂળ કારણ યથાવત્ જાણી ન શકાય. એક જ વસ્તુ સમકાળે જુદાં જુદાં મનાને જુદી જુદી રીતે અનુભવાય છે, અને એક જ મનને પણ કાળભેદે એક જ વસ્તુમાં એકસરખાે અનુભવ નથી થતાે. વળી જ્યારે મન નિરુદ્ધ દશામાં યા વિવેકદશામાં હાય ત્યારે તે, એનાં એ લાેગ્ય પદાર્થી અને ભાગસાધના હાવા છતાં, સુખ, દુ:ખ યા માહાત્મકતાના અનુભવ કરતું નથી. જે જો ભાગ્ય, ભાગસાધન અને ભાકતા–મન એ ત્રણે સ્વાભાવિક રીતે સુખ-દુ:ખ-માેહાત્મક હાેય, તાે મન કાેઈ પણ દશામાં એવા અનુભવથી મુક્ત રહી શકે નહિ. તેથી સ્થૂલ જગતના સ્વરૂપ અને તેના કારણના સ્વરૂપની બાબતમાં કાેઈ જુદું જ ધારણ સ્વીકારવું જોઈ એ, જે બાહ્ય ઇન્દ્રિયો તેમ જ મનના અનુભવ ઉપર આધાર રાખતું ન હોય, એવા કોઈ ધારણની શાધમાંથી મહાયાની અને કેવલાદ્વૈતી વિચારધારા પ્રવૃત્ત થઈ હોય તેમ લાગે છે.

૧. ભૂઓ, તત્ત્વસંગ્રહે. કા૦ ૩૬થી.

तथा न्यायावतारवार्तिकृष्टित्तुं टिप्पण्, पृ. १५५ तथा १३५ (हितोऽपि). જુએા, अणुभाष्य १ १.३ 'तत्तु समन्त्रयात् ' तथा ભાષ્यनी ગાસ્વામી પુરુષोत्तमજીની प्रकाश टीका.

એ ધારણ એટલે યાંગજ્ઞાન. જે જ્ઞાન વાસના, સંક્લેશ યા અવિદાશી સર્વાથા મુક્ત એવા ચિત્તમાં આવિર્ભાવ પામે તે યાંગજ્ઞાન. આવું જ્ઞાન સમગ્ર ભાવના યથાવત્ સાક્ષાત્કાર કરી શકે છે. તેથી એ જ્ઞાનને આધારે જ જગતના સ્વરૂપના નિર્ણય થઈ શકે. આ માન્યતાને આધારે મહાયાની પરંપરા જગતના સ્વરૂપ પરત્વે એક નિર્ણય ઉપર પહોંચી, તા કેવલા હૈતી પરંપરા કાંઈક જુદા નિર્ણય ઉપર પહોંચી. મહાયાની પરંપરાએ કહ્યું કે જે ઇન્દ્રિયગ્રાહ્ય યા મના-ગ્રાહ્ય બાહ્ય રૂપે ભાસે છે તે બાહ્યતા માત્ર અવિદ્યાને લીધે છે. ખરી રીતે અવિદ્યાન હાય તા રૂપાદિ યા સુખ-દુ:ખાદિ જેવું દશ્યમાન જગતનું અસ્તિત્વ છે જ નહિ. તેથી તેવું જગત મિથ્યા યા સાંવૃત છે. કેવલા હૈતી પરંપરાએ સ્થાપ્યું કે દશ્યમાન નામ-રૂપાત્મક પ્રપંચલેદ એ માયા યા અવિદ્યાનું કાર્ય હાઈ વાસ્તિધ રીતે તે અસ્તિત્વ ધરાવતું નથી, માત્ર માયિક છે. ખન્ને એક જ જાતનાં ઉદાહરણોથી પાતપાતાનાં મન્તવ્યા સ્થાપે છે. જેમ સ્વપ્નમાં કાઈને હાથી દેખાયા અને તે પણ બારીના એક નાના કાણામાંથી આવ્યા. તેને લીધે તે પુરુષ ભય પામ્યા, અને તે એારડામાંથી નીકળી ગયા—આ સ્વપ્નગત વસ્તુ જેમ માત્ર અભૂતપરિકલ્પ યા પરિકલ્પિત છે, તેમ જાગ્રતકાલીન બાહ્ય બધું વિશ્વ અસત્કલ્પ અને પરિકલ્પિત યા પરિકલ્પિત છે, તેમ જાગ્રતકાલીન બાહ્ય બધું વિશ્વ અસત્કલ્પ અને પરિકલ્પિત યા પરિકલ્પિત છે, તેમ જાગ્રતકાલીન બાહ્ય બધું વિશ્વ અસત્કલ્પ અને પરિકલ્પિત યા પરિકલ્પિત છે, તેમ જાગ્રતકાલીન બાહ્ય બધું વિશ્વ અસત્કલ્પ અને પરિકલ્પિત

—Buddhist Logic, Vol. 1. p. 525.

સ્વાપ્તિક હસ્તીના આ સ્થાનમાં વસુળનધુમાં માયાહસ્તિનું ઉદાહરણ છે—

मायाकृतं मन्त्रवशाल्ख्याति हस्त्यात्मना यथा। आकारमात्रं तत्रास्ति हस्ती नास्ति तु सर्वथा।। स्वभावः कल्पितो हस्ती परतन्त्रस्तदाकृतिः। यस्तत्र हस्त्यभावोऽसौ परिनिष्पन्न इष्यते॥ अमत्कल्पस्तथा ख्याति मूलचित्ताद् द्वयात्मना। द्वयमत्यन्ततो नास्ति तत्रास्त्याकृतिमात्रकम्॥ मन्त्रवन्मूलविज्ञानं काष्ट्वत्तथता मता। हस्त्याकारवदेष्टव्यो विकल्पो हस्तिवद् द्वयम्॥

त्रिस्वभावनिर्देश. का. २७-३०.

અને તેની તુલના પણ, જુઓ, તેમાં પૃ. ૪૨.

a. "This would mean that when I see in a dream an elephant entering my room through a chink in a window, that the elephant has really entered the room; and when I in a dream see my own self quitting the room in which I sleep, it will mean that my person has been doubled."

છે. મહાયાનીના આ દેષ્ટાન્તનાં જેવાં જ કેવલાદ્વેતીનાં પણ દેષ્ટાન્તો છે. તેઓ પણ કહે છે કે ઐન્દ્રજલિક જે જે રૂપા રજ્ર કરે છે યા જેમ ઝાંઝવામાં જળ દેખાય છે, તેવું આ વિશ્વ વસ્તુત: માયિક છે. આ રીતે અને પર પરાઓ જીદા જીદા શબ્દમાં પણ આદ્યા જગતને અવાસ્તવિક માની પાતપાતાની તાત્ત્વિક માન્યતા સ્થાપે છે.

મહાયાની પરંપરાએ વૈભાષિક અને સૌત્રાન્તિક પરંપરાએ કલ્પેલ અનેક બાહ્ય આન્તર ક્ષણિક ધર્માત્મક વાસ્તિવિક જગતના ઇન્કાર કરી તેને સાંવૃત યા કાલ્પનિક માન્યું, અને પાતાની માન્યતાના આધાર ખુદ્ધવચનમાંથી તારવ્યા; જ્યારે કેવલાદ્વૈતી માયાવાદી પરંપરાએ પાતાની માન્યતાના આધાર ઉપનિષદોમાંથી તારવ્યા. અને પાતપાતાનાં આધારભૂત વચના યા શાસ્ત્રોને યાગજ્ઞાનમૂલક જ માની પાતપાતાની તર્કપરંપરા તેના સમર્થનમાં રજ્ કરે છે. મહાયાની ખાદ્ધ જગતને અસત્કલ્ય યા પરિકલ્પિત માનવા છતાં તેમાં પ્રવર્તતા સમગ્ર લેદમ્લક છવનવ્યવહારા, વૈભાષિક સ્વીકારેલી ધાતુ, સ્કન્ધ, આયતન, ધર્મ, આદિ કલ્પનાએાને આધારે ઘટાવે છે; જ્યારે માયાવાદી કેવલાદૈતી વિશ્વપ્રપંચને મિથ્યા માનવા છતાં

द्वे सत्ये समुपाधित्य बुद्धानां धर्मदेशना । लोकसंत्रतिसत्यं च सत्यं च परमार्थतः ॥

--- मध्यमककारिका २४.८

यदि तर्हि परमार्थो निष्प्रपञ्चस्वभावः स एवास्तु, तिक्तमनयाऽपरया स्कन्धधात्वायतनार्यसत्य-प्रतीत्यसमृत्पादादिदेशनया प्रयोजनमपरमार्थया। अतत्त्वं हि परित्याज्यम्। यच्च परित्याज्यं किं तेनोपदिष्टेन । उच्यते। सत्यमेतदेव। किन्तु लौकिकं व्यवहारमनभ्युपगम्याभिधानाभिधेयज्ञान-ज्ञेयादिलक्षणमशक्य एव परमार्थो देशियतुम्।

--मध्यमकवृत्ति. पृ. ४९४

વિત્રહવ્યાવર્તિનીમાં નાગાર્જીને શ્રન્યતા સ્થાપતાં કુશલ-અકુશલ આદિ ધર્મોના સ્વભાવ નિષેધી તેમનું પ્રતીત્યસમુત્પન્નત્વ માત્ર સ્થાપ્યુ છે. જુઓ, વિત્રહવ્યાવર્તિની કા. ૭, ૫૩ આદિ.

व्यहारमनाश्रित्य परमार्थो न देश्यते । परमार्थमनागम्य निर्वाणं नाधिगम्यते ॥

---मध्यमककारिका---२४.१०

સંવૃતિ અને પરમાર્થસત્ય વિષે વિસ્તાર માટે અભિધર્મદીપ કા ૩૦૪ પૃ. ૨૬૨ નાટા સાથે જોવી. એમાં વૈભાષિક, સૌત્રાન્તિક યાગાયાર અને માધ્યમિક એ ળધાની દર્ષિએ સંવૃતિસત્ય તથા પરમાર્થસત્ય બ'ને સત્યનું નિરૂપણ અનેક પ્ર'થાને આધારે સંકલિત છે.

तदेवं हेतुप्रत्ययापेक्षं भावानामुत्पादं परिदीपयता भगवता अहेत्वेक्वहेतुविषमहेतुसंभूतत्वं स्वपरोभय कृतत्वं च भावानां निषिदं भवति । तिल्लेषेघाच सांवृतानां पदार्थानां यथावस्थितं सांवृतं
 स्वरूपमुद्भावितं भवति । -- मध्यमकवृत्तिः पृ. १०.

તેમાં ચાલતા સમગ્ર પ્રાણીઓના જીવનવ્યવહારને સાંખ્યસંમત પ્રકૃતિવાદના આશ્રય લઈ ને જ અને લગભગ એ જ વાદની પરિભાષામાં ઘટાવે છે. આ રીતે જગતની વ્યાવહારિક વ્યવસ્થામાં એકના આધાર વૈભાષિક દર્શન છે, જ્યારે બીજાના આધાર સાંખ્યદર્શન છે.

### ઉપસ'હાર

અચેતન જગતના સ્વરૂપ પરત્વે જે પ્રથમ જુદા જુદા મતા સંક્ષેપમાં વર્ણ વ્યા તેના ટ્રંકમાં સાર એ છે કે જેઓ મૂળકારણબહુત્વવાદી છે, તેઓ મૂળ કારણાનું વ્યક્તિત્વ કાયમ રાખી પાતપાતાની રીતે તેમાંથી કાર્ય સૃષ્ટિ ઘટાવે છે; અને તે કાર્ય સૃષ્ટિને મૂળ કારણ જેટલી જ વાસ્તવિક માને છે. અલખત્ત, એ મૂળકારણબહુત્વ- વાદીઓમાં પરસ્પર મૂળ કારણના સ્વરૂપ પરત્વે અને તેમાંથી નીપજતી સૃષ્ટિના કાર્ય કારણભાવની પ્રક્રિયા પરત્વે માટે મતભેદ છે જ. જેઓ એકમૂળકારણવાદી છે તેઓ તો એકમાંથી જ નાનાવિધ વાસ્તવિક સૃષ્ટિની ઉપપત્તિ પરિણામ- મશક્તિને સ્વીકારીને કરે છે. તેથી તેમને મતે સમગ્ર કાર્ય પ્રપંચમાં મૂળ કારણ ઓતપાત છે અને મૂળ કારણમાં બીજરૂપે વ્યક્ત પ્રપંચ અસ્તિત્વ ધરાવે છે, એટલે તેઓ પણ જગતના સ્વરૂપ પરત્વે વાસ્તવવાદી છે. આથી ઊલટું, જેઓ અનેક મૂળતત્ત્વવાદી કે એકમૂળતત્ત્વવાદી હોવા છતાં જગતને એ મૂળતત્ત્વરૂપ નહિ પણ અવિદાકિપત યા માયિક માને છે તે અવાસ્તવવાદી કાટીમાં આવે.

૧. ઉદાહરણાર્થ, પંચીકરણ (પંચદશી) અને ત્રિકૃત્કરણપ્રક્રિયા— છાં દેાગ્ય, અ. ૬,૩,૨-૪.

#### વ્યાખ્યાન ૪

## જવ–ચેતનતત્ત્વ

આપણે પહેલાં સંક્ષેપમાં એ જોયું કે અચેતન વિશ્વની આખતમાં તત્ત્વ-ચિન્તકાએ કઈ કઈ રીતે વિચાર કરી પાતપાતાના સિદ્ધાન્તા સ્થાપ્યા છે. હવે જીવ યા ચેતન વિશ્વની આખતમાં જોવું પ્રાપ્ત થાય છે કે તત્ત્વચિન્તન એ વિષયમાં કયે ક્રમે આગળ વધ્યું છે, અને એને ઉત્તરાત્તર વિકાસ કરતાં કરતાં વચ્ચે કેટકેટલા પડાવા કરવા પડ્યા છે અને તે કયા કયા રૂપમાં નાંધાયેલા મળે છે?

જીવ યા ચૈતન્યની બાબતમાં સૌથી પહેલાં ભૂતચૈતન્યવાદનું સ્થાન આવે છે. ત્યાર પછી સ્વતન્ત્ર જીવવાદનું સ્થાન છે. તે પછી સ્વતંત્ર છતાં એક રીતે પરાશ્રિત જીવ-વાદ આવે છે. આ માન્યતાની દિરેક ભૂમિકામાં પણ પરસ્પરિવિટુદ્ધ એવા અનેક મતો સ્થપાયા છે. અહીં એ બધા વિષે, પણ ટ્રંકમાં ખ્યાલ આપવાના પ્રયત્ન છે.

## ભૂતચૈતન્યવાદી ચાર્વાક

જ્યાં લગી જીવ યા ચૈતન્યની ચર્ચાનો સંખંધ છે ત્યાં લગી સૌથી પ્રાચીન એવો ભૂતચૈતન્યવાદના વિચારસ્તર મળી આવે છે. ઉપનિષદોમાં, જૈન આગમામાં અને બીદ્ધ પિટકામાં એના નિર્દેશ પૂર્વ પક્ષરૂપે છે. શ્વેતાશ્વતરમાં વિશ્વના મૂળ કારણની પૃચ્છા કરતી વખતે ભૂતાને એક કારણ તરીકે નિર્દેશેલ છે. આ નિર્દેશથી પણ ખૃહદારણ્યકના નિર્દેશ પ્રાચીન ગણી શકાય. તેમાંય વિજ્ઞાનઘન ચૈતન્યને ભૂતાથી ઉત્થિત થઈ તેમાં જ વિલય પામવાના નિર્દેશ છે અને સાથે સાથે "ન પ્રત્યસંગ્રા અસ્તિ" એવા પણ નિર્દેશ છે. આ ઉલ્લેખ ભૂત-ચૈતન્યવાદપરક માત્ર જૈન ચન્ચામાં જ નથી મનાચા, "પણ પ્રબળ નૈયાયિક જયંત જેવાએ પણ એને ચાર્વાકના મત તરીકે નોંધ્યા છે. વળી જૈન આગમામાં પાંચ ભૂતમાંથી જીવ જન્મે છે એવા નિર્દેશ છે. ' એ જ રીતે બીદ્ધ પિટકમાં અજિતકેસકમ્બલીના મત નેાંધાયેલ છે, જે ચાર ભૂતમાંથી પુરુષા ઉત્પન્ન થયેલ માનતા. ' આ ઉલ્લેખા ઉપરથી

१. श्वेताश्वतर. १.२.

२. बृहदारण्यक २.४.१२.

३. विशेषावश्यकभाष्य. गाथा १५५३.

४. न्यायमंजरी. पृ. ४७२ (विजयनगरम्)

५. सूत्रकृतांग १.१.१.७-८

६. सामञ्ज्ञफलसुत्त, दीर्घानकाय.

એક બાબત ફલિત થાય છે, તે એ કે કાેઈ જમાનામાં ચૈતન્ય યા જીવને માત્ર ભૂતાનું પરિણામ યા કાર્ય માની તેને આધારે જીવનવ્યવહાર ગાેઠવનારાએનનું પ્રાબલ્ય હતું. કદાચ તે કાળના લાેકામાં એ વિચારની છાપ ઊંડી હશે. તેથી જ એ મતને આગળ જતાં લાેકાયત તરીકે નિદેશી એક રીતે વગાેવવામાં આવ્યાે છે.

જેમ ચાર યા પાંચ ભૂતોના સંઘાતથી પ્રગટનાર ચૈતન્યને જ માનનાર ભૂત-ચૈતન્યવાદીના મત નાંધાયેલા છે, તેમ એક તેના જેવા, પણ તેનાથી કાંઇક જીદા દેખાતા, તજ્લવતચ્છરીરવાદ પણ પ્રાચીન કાળમાં પ્રચલિત હતા, એની નાંધ પણ સચવાઈ રહી છે. આની નાંધ શખ્દશઃ ઉપનિષદામાં નથી, જ્યારે જૈન આગમ<sup>૧</sup> અને ખૌદ્ધ પિટકામાં તે શખ્દશઃ છે. તે ભૌતિકવાદીઓથી જીદી જ છે. ચાર યા પાંચ ભૂતોના અર્થ બહુ જાણીતા છે, અને આગળ જતાં દાર્શનિક ચન્થામાં જ્યાં જ્યાં ચાર્વાક મતનું ખંડન આવે છે ત્યાં ત્યાં સવ'ત્ર એ માન્યતાનું સમર્થ'ક કાઈ પ્રાચીન-સૂત્ર પણ નાંધાયેલું મળે છે. 3

હવે પ્રશ્ન એ છે કે ભૂતચૈતન્યવાદીથી ભિન્ન નાંધાયેલા તજ્જવતચ્છરીર-વાદના અર્થ શા ? ભૂતચૈતન્યવાદથી જો એ કાઈ પણ અર્થમાં જુદા ન હાય તા એટલા પ્રાચીનકાળમાં એ બેય મતા જુદા નાંધાય કેમ ? સામાન્ય રીતે તો તજ્જવતચ્છરીરના અર્થ એ જ થાય છે કે જીવ અને શરીર એ બન્ને અભિન્ન છે. બુદ્ધે પાતાના અવ્યાકૃત પ્રશ્નો ગણાવતા તજ્જવતચ્છરીરવાદને પણ એમાં લીધા છે અને કહ્યું છે કે જીવ અને શરીર ભિન્ન છે, એ જેમ એક અંત છે, તેમ એ બન્ને અભિન્ન છે એ પણ એક અંત હાઈ અવ્યાકૃત છે. આ ઉપરથી તા એમ જણાય છે કે જીવ અને શરીરને અભિન્ન માનવાં એટલે ભૂતસમુદાયરૂપ શરીરને જ જીવ માનવા એમ થયું. અને તે તા ભૂતચૈતન્યવાદ થયા.

<sup>9.</sup> सूत्रकृतांगना द्वितीय श्रुतस्कंधना पोण्डिरिय अध्ययनना नवभा सूत्रभा इति पढमे पुरिसजाए तजीवतच्छरीरए ति आहिए—अभ ५७ छे अने ६शमा सूत्रने अते दोचे पुरिसजाए पञ्चमहन्भ्इए ति आहिए—अभ ५७ छे तथा अअभ सूत्रकृतांगमां नि. गा. ३० तथा अध्यरवादमां त्रीका गण्धर वायुभूतिनी शंका, ए. ५०.

२. मज्ज्ञिमनिकायना चूलमालुंक्य सूत्रमां भुद्धना अप्याकृत प्रश्नो जुर्थे।.

३. पृथिव्यापस्तेजोवायुरिति तस्त्रानि । तत्समुदाये शरीरेन्द्रियविषयसंज्ञा ।

<sup>—</sup>तत्त्वोपप्लवसिंह. प्र. १.

तेभ्यश्चेतन्यमिति । तत्र केचिद्धृत्तिकारा व्यावक्षते—उत्पद्यते तेभ्यश्चेतन्यम् । अन्ये अभिव्यज्यत इत्याहः ।

<sup>—</sup> तत्त्वसंग्रहपंजिका. पृ. २०**५** 

સૂત્રકૃતાંગના પુંડરીક અધ્યયનમાં તજ્જવતચ્છરીરવાદીના મત સ્પષ્ટ કરતાં કહ્યું છે કે જેમ કાઈ પુરુષ મ્યાનથી તલવારને જીદી કરી દર્શાવે છે યા હથેળીમાં આમળું જીદું દર્શાવે છે, અથવા દહીંમાંથી માખણ કે તલમાંથી તેલ કાઢી જીદું દર્શાવે છે, તેમ જીવ અને શરીરને તદ્દન જીદાં માનનાર શરીરથી જીવને જીદા કરી દર્શાવી શકતા નથી. તેથી જે શરીર તે જ જીવ છે.

એમ લાગે છે કે ભૂતચૈતન્યવાદની આ બન્ને માન્યતાએ આગળના દાર્શનિક ચન્ચામાં સચવાઈ રહી છે. તેથી જ "પૃથિચ્યાપસ્તેનો बायुरित तत्त्वानि" એ સૂત્રમાં ચાર ભૂતો નિર્દેશી "તેમ્યશ્રૈતન્યમ્" એ સૂત્ર દ્વારા ચાતુભાતિક ચૈતન્યની ઉત્પત્તિના વાદ મળે છે. તે જ રીતે તત્ત્વસં ગ્રહમાં કમ્ખલાશ્વતરના મત તરીકે " कायादेव चૈતન્યમ્" એ સૂત્ર પણ નાંધાયેલું છે. સંભવ છે કે આ કમ્ખલાશ્વતરના મત એ જ તજ્ળવત્ચ્છરી-વાદનું રૂપ હાય. દીઘનિકાયમાં અજિતકેસં ખલી એવું ભૂતવાદીનું નામ છે; જ્યારે તત્ત્વસં ગ્રહમાં કમ્ખલાશ્વતર એવું નામ છે. ધ્યાન દેવા જેવી ખાખત એ છે કે ખન્ને નામામાં "કમ્ખલ " પદ છે. કદાચ એમ હાય કે એ પંચના અનુયાયી-ઓના સંખંધ કોઈ પણ જાતની કામળી સાથે હાય. આજે પણ એવા કામળી-વાળાના અનેક પંચા આ દેશમાં ખહુ જાણીતા છે. ગમે તેમ હા, પણ એટલું ખરું કે સ્વતંત્ર ચૈતન્યવાદની પ્રતિષ્ઠા પહેલાંની આ માન્યતા હોવી જોઈએ.

## સ્વતંત્ર ચૈતન્યવાદ ભણી પ્રસ્થાન

પરંતુ આ માન્યતાની વિરુદ્ધ પુનર્જન્મ, પરલાક અને સ્વતંત્ર જીવવાદના વિચાર બહુ જોર પકડતા જતા હતા. આના પ્રારંભ કાેેેેેેેે, કચારે અને કચાં કર્યા તે તા અજ્ઞાત છે; પણ આ વાદના પુરસ્કર્તાઓનાં અનેક વર્તું લાેં હતાં અને તે પાત-પાતાની રીતે આ વાદની વિચારણા કરતા હતા એટલું નક્કી.

કયું કર્મ વ્યર્થ જતું જ નથી અને જે કર્મ કરે તે જ તેનું ફળ ભાગવે છે— એ વિચારમાંથી જન્માન્તર અને પરલાકવાદ અસ્તિત્વમાં આવ્યા. આ વાદે ક્રમે ક્રમે પણ સરળપણ ભૂતચૈતન્યવાદને ફટકા માર્યા. એની પ્રતિષ્ઠા ઘટતી ચાલી. પણ પરલાકવાદીઓને એ તા વિચાર કરવા જ હતા કે દેહનાશ પછી જે સ્વતંત્ર જીવ જન્માન્તર ધારણ કરે છે યા પરલાકમાં જાય છે તેનું સ્વરૂપ શું ? તે એક દેહ છાડી દેહાન્તર ધારણ કરવા કઈ રીતે જતા હશે ? ઇત્યાદિ. આવા પ્રશ્નોના વિચાર ચાલતા જ હતા. અને સાથે સાથે એ પણ વિચાર ચાલતા કે, વર્તમાન જીવનથી વધારે સુખી પારલાકિક જીવન કેવી રીતે અને કચાં સાધનાથી પામી શકાય ? આવા વિચારાએ એક તરફથી લાકાની જીવનદષ્ટ ખદલી અને બીજી તરફથી અનેક મતનતાન્તરા અસ્તિત્વમા આવતાં ગયા.

જે પરંપરા જે પ્રકારના આચારા કે સામાજિક વ્યવસ્થાને માનતી હશે, તે પરંપરાએ પણ તે જ આચારા અને તે જ વ્યવસ્થામાં પરલાકલક્ષી જીવનદૃષ્ટિ દાખલ કરી અને પરલાકલક્ષી ધર્માની પ્રતિષ્ઠા વિશેષ સ્થિર થતી ગઈ. જેઓ વર્તમાન જન્મમાંથી જન્માન્તર કેવી રીતે પમાય છે તેના વિચાર કરતા, તેઓએ પણ પાત-પાતાની કલ્પનાએ કરી જન્માતરગમનની વ્યવસ્થા સ્થિર કરી, અને સ્વતંત્ર જીવના સ્વરૂપ વિષે અનેક પ્રકારની વિચારણાએ અસ્તિત્વમાં આવી અને સ્થિર અની.

આ વિચારણાનાં જીદાં જીદાં પરિણામાં જીદી જીદી પર પરાઓમાં સચવાઇ રહ્યાં : છે ને ઉત્તરકાલીન દાર્શનિક સાહિત્યમાં એ ચર્ચા-પ્રતિચર્ચાનાં કેન્દ્ર પણ બન્યાં છે. પરંતુ દરેક ધાર્મિકે અને વિચારકે એટલું તા સ્વીકારી જ લીધું કે સ્વતંત્ર ચેતન જેવું કાંઈક તત્ત્વ છે અને તે કદી નાશ પામતું નથી. એ જ કૃતકર્મનું ફળ અનુભવે છે, અને સંકલ્પ પ્રમાણે ઉત્થાન પણ કરી શકે છે.

## छवस्व३५ परत्वे कैन ६ष्टि

સ્વતંત્ર જીવવાદોમાં પ્રથમ જૈન પરંપરાનું સ્થાન આવે છે, તે બે દેષ્ટિએ : એક તો એ પરંપરાની જીવવિષયક કલ્પના એવી છે કે જે બીજી વિકસિત કલ્પનાએ કરતાં પ્રાથમિક અને સર્વ સાધારણને ખુદ્ધિગ્રાદ્ધ લાગે છે. બીજી એ કે ઈ. પૂ. આઠમા સૈકામાં થયેલ લગવાન પાર્શ્વનાથની નિર્વાણસાધનાના આધાર લેખે એ જીવવાદની કલ્પના સુસ્થિર થયેલી હતી. જૈન પરંપરામાં જીવ યા આત્મવાદની જે માન્યતા પહેલાં હતી તેમાં અત્યાર સુધીમાં કરોા મૌલિક ફેરફાર થયેા જ નથી, જેવા કે બૌદ્ધ અને વૈદિક પરંપરાએામાં મૌલિક ફેરફાર થયા છે. પહેલેથી આજ સુધીના જે જીવ-સ્વરૂપવિષયક મન્તવ્યા સચવાઈ રહ્યાં છે, તે એક જ પ્રકારનાં છે. તેના મુખ્ય મુદ્દા નીચે પ્રમાણે છે:

- ૧. જીવ છે અને તે સ્વાભાવિક ચેતનામય છે. તે સ્વતંત્ર છે અને તેથી તે અનાદિ-નિધન છે.
  - ર. જીવા નાના અને અનંત છે; દેહભેદે ભિન્ન છે.
- 3. જીવમાં અનેક શક્તિઓ પૈકી મુખ્ય અને સવ<sup>°</sup>ને સંવિદિત થઈ શકે એવી શક્તિઓ છે: જ્ઞાનશક્તિ, પુરુષાથ°-વીય શક્તિ અને શ્રદ્ધાશક્તિ યા સંકલ્પશક્તિ, કે જે એનું અભિન્ન સ્વરૂપ છે. <sup>ર</sup>

उत्तराध्ययन. २८.११

१ नित्यावस्थितान्यस्पाणि ।

<sup>—</sup>तत्त्वार्थ. ५.३.

नाणं च दंसणं चेव चिरतं च तवो तहा ।
 वीरियं उवओगो य एयं जीवस्स लक्खणं ॥

- ૪. જીવ જે જે પ્રકારે વિચારે કે વર્તે છે તે તે જાતનાં તેમાં સંસ્કારા પડે છે અને એ સંસ્કારાને ઝીલતું તેની સાથે એક સૃક્ષ્મ પૌદ્દગલિક શરીર રચાય છે, જે દેહાન્તર ધારણ કરવા જતી વખતે તેની સાથે જ રહે છે. ધ
- પ. જીવ સ્વત ત્રપણે ચેતન અને અમૂર્ત સ્વરૂપ હેાવાં છતાં તેણે સંચિત કરેલ મૂર્ત શરીરના યાગથી તે, તેવા શરીરનું અસ્તિત્વ રહે ત્યાં લગી મૂર્ત જેવા અની જાય છે.<sup>ર</sup>
- દ. શરીરાનુસાર એનું પરિમાણ ઘટે યા વધે છે. પરિમાણની હાનિ-વૃદ્ધિ એ એના મૌલિક દ્રવ્યતત્ત્વમાં અસર નથી કરતી; એનું મૌલિક દ્રવ્ય યા કાઠું જે હોય તે જ રહે છે; માત્ર પરિમાણ નિમિત્તલેદે વધે અને ઘટે છે. આ એક પ્રકારના પરિણામવાદ, અને તે પણ પરિણામિનિત્યવાદ થયા. બીજો એના પ્રકાર એના ગુણે યા શક્તિઓના વિકાસની હાનિ-વૃદ્ધિ એ છે. મૌલિક શક્તિએ યા સહજ ગુણે એના એ જ હોવા છતાં પુરુષાર્થને પરિણામે એમાં શુદ્ધિ-અશુદ્ધિની માત્રા વધે યા ઘટે છે. આ શક્તિની પરિણામિનિત્યતા થઈ.
- ૭ સમગ્ર જીવરાશિમાં સહજ યાગ્યતા એકસરખી સ્વીકારાઈ છે. અને છતાં દરેકના વિકાસ એકસરખી રીતે ન થતાં તે તેનાં પુરુષાર્થ અને અન્ય નિમિત્તોના અળાબળ ઉપર અવલ બિત છે.
- ૮. વિશ્વમાં એવું કોઈ સ્થાન નથી કે જ્યાં સૃક્ષ્મ યા સ્થ્ર્લ શરીરી જીવાતું અસ્તિત્વ ન હોય.

## જીવ પરત્વે જૈન દષ્ટિ સાથે સાંખ્ય-યાગની તુલના

ઉપેર જે જૈન પર પરાસ મેત છવતત્ત્વને લગતી માન્યતા આપી છે તેની

--योगमाध्य. ४.१.

औपशिमिकक्षायिकौ भावौ मिश्रश्च जीवस्य स्वतत्त्वमौदयिक पारिणामिकौ च । — तत्त्वार्थ २.१.

मोहक्षयाज्ज्ञानदर्शनावरणान्तरायक्षयाच केवलम् । बन्धहेत्वभावनिर्जराभ्याम् । कृत्स्नकर्मश्चयो

मोक्षः । — तत्त्वार्थं १०.९-३.

११ विष्रहगतौ कर्मयोग । २.२६ आहि सूत्रो, तत्त्वार्थसूत्र.

ર. જુઓ, 'ગગુધરવાદ' (ગુજરાત વિદ્યાસભા, અમદાવાદ) ગા. ૧૬૩૮.

<sup>3.</sup> लुओ, तत्त्वार्थ. ५.१५-१६ अने तेनी विविध टीक्षओ. आ रीते यित्तने। सं क्षेत्रय-विस्तार अने शरीरपरिमाण्दव सांज्य पर परामां पण् मनाय छे: घटप्रासादप्रदीपकर्त्यं संकोचिवकासि चितं शरीरपरिमाणाकारमात्रमिखपरे....

સાંખ્ય-યાેગ પર પરાસ મત પુરુષ, જીવ યા ચેતનતત્ત્વ સાથે સરખામણી ખાસ ધ્યાન ખેંચે છે. (૧) જૈન પર પરા જીવમાત્રને સહજ અને અનાદિનિધન ચેતનારૂપ માને છે, તેમ સાંખ્ય-ચાગ પણ પુરુષતત્ત્વને તેલું જ માને છે. ( ર ) જૈન પર પરા દેહભેદે જીવ ભિન્ન માની અનંત જીવાનું અસ્તિત્વ સ્વીકારે છે, તેમ સાંખ્ય-યાગ પર પરા પણ સ્વીકારે છે. ર (૩) જૈન પર પરા જીવતત્ત્વને દેહપરિમિત માની સંકાેચ-વિસ્તારશીલ અને તેથી કરી દ્રવ્યદેષ્ટિએ પરિણામિનિત્ય માને છે, તા સાંખ્ય-યાગ પરંપરા ચેતનતત્ત્વને કૃટસ્થનિત્ય અને વ્યાપક સ્વીકારે છે; એટલે ચેતનમાં કોઈ સંકાચ વિસ્તાર કે દ્રવ્યદેષ્ટિએ પરિણામિત્વ સ્વીકારતી જ નથી. (૪) જૈન પર પરા જીવતત્ત્વમાં કુઈત્વ-ભાકતૃત્વ વાસ્તવિક માને છે અને તેથી તે તેમાં શુદ્ધિ-અશુદ્ધિ રૂપે ગુણાની હાનિવૃદ્ધિ યા પરિણામ સ્વીકારે છે; ત્યારે સાંખ્ય-યાગ પરંપરા એવું કાંઈ માનતી જ નથી. તે ચેતનમાં કર્તુ ત્વ-ભાેકતૃત્વ માનતી ન હાેઈ તેમ જ ગુણ્ગુણિ-ભાવ યા ધર્મ-ધર્મિભાવ સ્વીકારતી ન હેાઈ કાઈ પણ જાતના ગુણ યા ધર્મના સંભવ અને પરિણામ સ્વીકારતી નથી.<sup>૩</sup> (૫) જૈન પરંપરા શુભાશુભ વિચાર યા અધ્યવસાયને પરિણામે પડતા સ'સ્કારાને ઝીલે એવું જીવતત્ત્વ સ્વીકારી તેને લીધે <mark>તેની</mark> આસપાસ રચાતું એક પૌદુગલિક સૃક્ષ્મ શરીર સ્વીકારે છે. તે જ એક જન્મથી જન્માન્તરની ગતિમાં જીવતત્ત્વનું વાહક--માધ્યમ અને છે. સાંખ્ય-યાગ પર પરામાં ચૈતન પાતે સર્વા અપરિણામી, અલિપ્ત અને કર્તૃત્વ-ભોકૃતૃત્વ રહિત તેમ જ વ્યાપક હાેવા છતાં તેના પુનર્જન્મ ઘટાવવા માટે પ્રતિપુરુષ એકએક સુક્ષ્મ શરીર કલ્પાયેલું છે. તે સક્ષ્મ શરીર પાતે જ જૈનસ મત જીવની જેમ કર્તા ભાેકતા છે; જ્ઞાન-અજ્ઞાન, ધર્મ-અધર્મ આદિ ગુણાના આશ્રય અને તેની હાનિ-વૃદ્ધિરૂપ પરિણામવાળું છે; એટલું જ નહિ પણ તે, જૈન જીવતત્ત્વની પેઠે દેહપરિમાણ અને સંકાચ-વિસ્તારશીલ પણ છે. સંક્ષેપમાં એમ કહી શકાય કે સહજ ચેતનાશક્તિ સિવાયના જેટલા ધર્મો ગુણા યા પરિણામા જૈનસ મત જીવતત્ત્વમાં મનાય છે, તે બધા જ સાંખ્ય-યાેગ-સંમત ખુદ્ધિતત્ત્વ યા લિંગશરીરમાં મનાય છે. ( ૬ ) જૈન પરંપરા પ્રમાણે જીવ-તત્ત્વ સહજ રીતે અમૂર્ત હાેવા છતાં મૂર્ત કાર્મણ શરીરના તાદાત્મ્યયાેગથી વાસ્તવિક રીતે મૂર્ત જેવું ખની જાય છે; ત્યારે સાંખ્ય-યાગસંમત ચેતનતત્ત્વ એટલં ખધું એકાંત દેષ્ટિએ અમૂર્ત મનાય છે કે તેના સતત સન્નિધાનમાં રહેનાર અચેતન યા મૂર્ત સુક્ષ્મ શરીરની મૂર્ત તાની તેના ઉપર વાસ્તવિક કોઈ છાપ પડતી નથી, પણ એ

૧. સાંગ્યકારિકા. ૧૦-૧૧,૧૭.

ર. સાંખ્યકારિકા. ૧૮,

<sup>3.</sup> સાંખ્યકારિકા. ૧૯-૨૦.

૪. સાંખ્યકારિકા. ૪૦; ગણુધરવાદ (ગુજરાત વિદ્યાસભા, અમદાવાદ)ની પ્રસ્તાવના, પૃ. ૧૧૨.

સ્વચ્છ બુદ્ધિતત્ત્વમાં પુરુષની અને પુરુષમાં બુદ્ધિગત ધર્મોની જે છાપ સન્નિધાનની કારણે મનાય છે તે માત્ર આરાપિત, અવાસ્તિવિક અને તેથી કરી વ્યવહાર પૂરતી છે — જેમ આકાશમાં ચિત્રની કાઈ વાસ્તિવિક છાપ નથી ઊઠતી અને છતાં તેમાં તે ભાસે છે તેમ. (છ) જૈન પર પરા અનેક ગુણ યા શક્તિ પૈકી જે જ્ઞાન, વીર્ધ અને શ્રદ્ધા જેવી શક્તિઓને જીવમાં સહજ અને અનુભવસિદ્ધ માને છે, તેમ સાંખ્ય-યાગ પર પરા ચેતનમાં ન માનતા એ શક્તિઓને સૂક્ષ્મશરીરરૂપ બુદ્ધિતત્ત્વમાં માને છે. (૮) જૈન પર પરામાં જેમ જીવમાત્રની સહજ યાગ્યતા સમાન છતાં તેના પુરુષાર્થ અને નિમિત્તના બળાબળ પ્રમાણે વિકાસ મનાય છે, તેમ સાંખ્ય-યાગ પર પરામાં સૂક્ષ્મ યા બુદ્ધિતત્ત્વને લઈ ને એ બધું ઘટાવવામાં આવે છે. અર્થાત બધાં જ બુદ્ધિતત્ત્વો સહજ રીતે સમાન યાગ્યતાવાળાં છે, પણ તેના વિકાસ તો પુરુષાર્થ અને અન્ય નિમિત્તોના બળાબળ ઉપર અવલ બે છે.

## જીવ પરત્વે જૈન અને સાંખ્ય-યાગ સાથે ન્યાય-વૈશેષિક દર્ષિની તુલના

ન્યાય-વૈશેષિક પરંપરા સ્વતંત્ર જીવવાદી તો છે, પણ તે જૈન અને સાંખ્ય-યાગ પરંપરાસ મત જીવસ્વરૂપથી અનેક બાબતામાં ભિન્ન સ્વરૂપ કલ્પે છે, તેથી અત્રે ઉક્ત બે પરંપરાના મન્તવ્યા સાથે એની સરખામણી કરવી જેમ આવશ્યક છે તેમ રાચક પણ છે. ન્યાય-વૈશેષિક પરંપરા જૈન અને સાંખ્યયોગ પરંપરાની પેઠે દેહલેદે ભિન્ન એવા અનન્ત તેમ જ અનાદિનિધન જીવદ્રવ્યા તા સ્વીકારે છે પણ તે જૈન પરંપરાની પેઠે તેને મધ્યમપરિમાણ ન માનતાં સાંખ્ય-યાગ પરંપરાની જેમ સવ્વ-વ્યાપી માને છે. તે મધ્યમપરિમાણ વા સંકાચ-વિસ્તારશીલતા ન માનતી હાઈ દ્રવ્યદ્ધિએ જીવતત્ત્વનું કૂટસ્થનિત્યત્વ સાંખ્ય-યાગ પરંપરાની જેમ જ સ્વીકારે છે. છતાં તે ગુણગુણિ યા ધર્મ ધર્મિભાવની બાબતમાં સાંખ્ય-યાગ પરંપરાથી જીદી પડી અમુક અંશે જૈન પરંપરા સાથે સામ્ય ધરાવે છે. સાંખ્ય-યાગ પરંપરા ચેતનાને નિરંશ અને કાઈ પણ જાતના ગુણ યા ધર્મના સંબંધ વિનાની માને છે, તો ન્યાય-વૈશેષિક પરંપરા જીવતત્ત્વને જૈન પરંપરાની પેઠે અનેક ગુણા યા ધર્મોના આશ્રય

૧. સાંખ્યકારિકા ધર.

ર. સાંખ્યકારિકા. ૪૦.

३. व्यवस्थातो नाना । शास्त्रसामर्थ्यात् च ।

<sup>—</sup>वैशेषिकदर्शन. ३.२.२०.

<sup>--</sup>वैशेषिकदर्शन. ३.२.२१.

४. विभवान्महानाकाशस्तथा चात्मा ।

<sup>-</sup> वैशेषिकदर्शन. ७.१.२२.

५, अनाश्रितत्वनित्यत्वे चान्यत्रावयविद्रव्येभ्यः ।

<sup>---</sup> प्रशस्तपादभाष्य, द्रव्यसाधर्म्यप्रकरण.

માને છે. <sup>૧</sup> આમ છતાં તે જૈન પર પરાના મન્તવ્યથી પણ જુદી તો પડે જ છે. જૈન પરંપરા જીવતત્ત્વમાં સાહજિક અને સદાતન એવી ચેતના, આનંદ, વીર્ય આદિ અભિન્ન શક્તિઓ સ્વીકારી તેના પ્રતિક્ષણ નવનવાં પરિણામા યા પર્યાયા સ્વીકારે છે; જ્યારે ન્યાય વૈશેષિક પર પરા જીવતત્ત્વમાં એવી કાઈ ચેતના આદિ સહજ શક્તિએ। નથી સ્વીકારતી; અને છતાં તેમાં જ્ઞાન, સુખ, દુ:ખ, ઇચ્છા, દ્રેષ, ધર્માધર્મ આદિ ગુણા સ્વીકારે છે, જે માત્ર શરીરના સંબંધ સુધી જ અસ્તિત્વ ધરાવે છે, તેમ જ ઉત્પન્ન અને વિનષ્ટ થતાં રહે છે. એક રીતે ન્યાય વૈશેષિકે કલ્પેલા આ જ્ઞાન, સુખ આદિ જીવદ્રવ્યના નવ ગુણા એ જૈન પરંપરાસંમત સહજ શક્તિના પર્યાયસ્થાનીય છે. તેમ છતાં બન્નેની માન્યતામાં મૌલિક અન્તર એ છે કે જ્યારે શરીરયાેગ ન હાેય એવી વિદેહમુક્ત અવસ્થામાં પણ જૈન પરંપરા પ્રમાણે જીવતત્ત્વમાં સહજ ચેતના, આનંદ, વીર્ય આદિ શક્તિઓનાં વિશુદ્ધ પરિણામા યા પર્યાયાનું અવિરત ચક્ર ચાલ્યા કરે છે; ત્યારે ન્યાય-વૈશેષિક પર પરાની દૃષ્ટિએ જીવતત્ત્વમાં વિદેહમુક્તિ વખતે એવા કાેઈ શુદ્ધ કે અશુદ્ધ, ક્ષણિક કે સ્થાયી જ્ઞાન આદિ ગુણાના સંભવ જ હોતા નથી;<sup>ર</sup> કેમ કે તે મૂળે જ જીવદ્રવ્યમાં સાહેજિક ચેતના આદિ શક્તિએ માનતી નથી. અહીં સાંખ્ય-ચાગ્ય પર પરા સાથે ન્યાય વૈશેષિક પર પરા એક ખાબતમાં મળી જાય છે, તાે બીજી આખતમાં જુદી પણ પડે છે. સાંખ્ય-યાગ પરંપરા તાે ચેતનને માત્ર નિરંશ અને કૂટસ્થનિત્ય અને સ્વપ્રકાશ-ચેતનારૂપ માનતા હાેઈ, જેમ સંસારદશામાં કાેઈ પણ જાતના જ્ઞાનાદિ ગુણાના સંખંધ વિનાની માને છે તેમ, મુક્તિદશામાં પણ તેવી જ માને છે: જ્યારે ન્યાય-વૈશેષિક પર પરા જીવતત્ત્વને સહજ ચેતનરૂપ તા નથી માનતી અને છતાંય સશરીર દશામાં જ્ઞાનાદિ ગુણવાળું માને છે, પરંતુ મુક્તિકાળમાં એવા કાેઈ ગુણાતું અસ્તિત્વ રહેતું ન હાેવાથી તે જીવદ્રવ્ય એક રીતે સાંખ્ય-પરંપરાસંમત ચેતન જેવું નિર્ગુણ ખની જાય છે. એટલે કે મુક્તિદશામાં તે સર્વથા ઉત્પાદ-વિનાશ-શીલગુણવિહીન હાેઈ સાંખ્ય-યાેગ પર પરાની જેમ નિર્ગણ દ્રવ્ય બની જાય છે. આ રીતે ન્યાય વૈશેષિક પર પરા પ્રમાણે મુક્ત જીવ આકાશકલ્પ બની રહે છે; ભેદ એટલા કે આકાશ એ અમૂર્ત છતાં ભૌતિક કલ્પાયું છે, ત્યારે જીવદ્રવ્ય અમૂર્ત અને અભૌતિક છે, એટલું જ. સહજ ચેતના તેમ જ જ્ઞાન આદિ ગુણા કે પર્યાયાના અભાવની દિષ્ટિએ મુક્ત જીવતત્ત્વમાં અને આકાશતત્ત્વમાં કરોા જ ફેર નથી. આકાશ એક દ્રવ્ય છે તાે મુક્ત જીવાે અનંત છે. એ સંખ્યાકૃત ફેર ધ્યાનમાં આવે છે.

ન્યાય-વૈશેષિક પર પરા બીજી પણ કેટલીક બાબતામાં જૈન અને સાંખ્ય-યાગ

१. প্রামা, वैशेषिकदर्शन ३.२.४; ५.३.५; ९.२.६. अने प्रशस्तपादभाष्यगत आत्मिनि३५७।

ર. જુએ।, न्यायभाष्य. १.१.२२. ગણધરવાદ, પ્રસ્તાવના. પૃ. ૧૦૫

પરંપરા સાથે વિલક્ષણ સામ્ય અને વૈષમ્ય ધરાવે છે. જૈન પરંપરા જીવતત્ત્વમાં સ્વાભાવિક કર્તૃત્વ અને ભાેકતૃત્વ માને છે, તે તેમ ન્યાય-વૈશેષિક પરંપરા પણ માને છે. પરંતુ જૈન પરંપરાસંમત કર્તૃત્વ અને ભાેકતૃત્વ એ જીવની વિશુદ્ધ અને મુક્ત દશામાં પણ રહે છે; જ્યારે ન્યાય-વૈશેષિક પરંપરામાં તેમ નથી. શરીર હાય અને સાન, ઇચ્છા આદિ ગુણાના ઉત્પાદ-વિનાશ થતા રહે, ત્યાં લગી તા એમાં કર્તૃત્વ એક ત્યાં લગી તા એમાં કર્તૃત્વ અને ભાેકતૃત્વ છે; પણ મુક્તદશામાં એવું કાેઈ કર્તૃત્વ-ભાેકતૃત્વ શેષ રહેતું નથી. આ રીતે તે મુક્તિદશામાં સાંખ્ય-યાગની કલ્પના સાથે મળી જાય છે.

ન્યાય-વૈશેષિકસ મત કર્તુ ત્વ-ભાેકતૃત્વ પણ જીવતત્ત્વમાં જીદા પ્રકારનું છે. તે જીવતત્ત્વને કૂટસ્થનિત્ય માને છે, એટલે તેમાં સીધી રીતે કાઈ કર્તું ત્વ કે ભાે કન્દ્ર ઘટાવી ન શકાય, તેથી તે તેવું કર્તૃત્વ-ભાેક્તૃત્વ ગુણાના ઉત્પાદ-વિનાશને લઈ ઘટાવે છે. તે કહે છે કે જ્યારે જ્ઞાન, ઇચ્છા, પ્રયત્ન આદિ ગુણા હાય છે ત્યારે જીવ કર્તા અને ભાષ્ટ્રતા છે; પણ એ ગુણાના સર્વાયા અભાવ થાય ત્યારે, મુક્તિદશામાં કાઈ સાક્ષાત્ કર્તુ'ત્વ-ભાેકતૃત્વ નથી રહેતું—ભલે એના વ્યવહાર ભૂતપૂર્વ નયથી કરવામાં આવે. આ રીતે ન્યાય વૈશેષિક પરંપરા, જૈન પરંપરાની પેઠે, જીવમાં કર્તૃ ત્વ-ભાેકતૃત્વ માનવા છતાં જીવતત્ત્વને કૂટસ્થનિત્ય ઘટાવી શકે છે; કારણ કે એને મતે ગુણા એ જીવતત્ત્વરૂપ આધારથી સર્વથા ભિન્ન છે. એટલે ગુણાના ઉત્પાદ-વિનાશ થતા હાય ત્યારે પણ ગુષ્યુગુષ્યાની ભેદદષ્ટિને લીધે તે સ્વસંમત કૂટસ્થનિત્યતા ઘટાવી લે છે. કૂટસ્થ-નિત્યતા ઘટાવવા માટે સાંખ્ય-યાગ પર પરાએ ચેતનમાં કાઈ પણ જાતના ગુણાનું અસ્તિત્વ જ ન સ્વીકાર્યું, અને જ્યાં અન્ય દ્રવ્યના સંખંધથી પરિવર્તન યા અવસ્થા-ન્તરના પ્રશ્ન આવ્યા, ત્યાં તેણે એને માત્ર ઉપચરિત યા કાલ્પનિક માની લીધું; તા ન્યાયવૈશેષિક પર પરાએ સ્વસ મત કૂટસ્થનિત્યત્વ બીજી રીતે જ ઘટાવ્યું. તેણે દ્રવ્યમાં ગુણા તેા સ્વીકાર્યા, એ ગુણા ઉત્પદિષ્ણ અને વિનશ્વર પણ **હોય,** છતાં તેને લીધે આધારદ્રવ્યમાં કશું જ વાસ્તવિક પરિવર્ત ન યા અવસ્થાન્તર તેણે નકાર્યું. તેની સુકિત એ છે કે આધારદ્રવ્ય કરતાં ગુણા સર્વ'થા ભિન્ન છે, એટલે એનાે ઉત્પાદ-વિના**શ** એ કાંઈ આધારભૂત જીવદ્રવ્યના નથી ઉત્પાદ-વિનાશ કે નથી અવસ્થાન્તર. આમ સાંખ્ય-યાગ અને ન્યાય-વૈશેષિક અન્નેએ પાતપાતાની રીતે કૂટસ્થનિત્યત્વ ઘટાવ્યું. પણ કૂટસ્થનિત્યત્વની માન્યતાના મૂળ પ્રવાહ એ બન્નેમાં આત્મદ્રવ્ય પરત્વે એકસરખા સચવાઈ રહ્યો છે.

જૈન પર'પરાની પેઠે ન્યાય-વૈશેષિક પર'પરા એ તો માને જ છે કે શુલ-અશુલ

१. सन्मति ३.५५.

२. कुंभा, न्यायवार्तिक. ३.१,६; ग्रश्धरवाह, प्रस्तावना. ए. ७६.

યા શુદ્ધ-અશુદ્ધ વિચાર યા વૃત્તિઓને લીધે જીવદ્રવ્યમાં સંસ્કારા પડે છે. પણ એ સંસ્કારાને ઝીલે એવું ભૌતિક સૃક્ષ્મ શરીર જૈન પરંપરા સ્વીકાર છે, તેવું ન્યાય-વૈશેષિક પરંપરા નથી સ્વીકારતી અને છતાંય એ પુનર્જન્મ માનતી હોઈ તેને કાંઈક તા કલ્પના કરવી જ પડે છે. તદનુસાર એણે માન્યું છે કે જીવા તા વ્યાપક હાઈ ગમનાગમન કરી શકતા નથી. પણ જીવદીઠ એક એક પરમાણરૂપ મન છે, એ જ મન એક દેહ પડતાં જ્યાં દેહાન્તર થવાના હાય ત્યાં ગતિ કરીને જાય છે; એ જ મનનું સ્થાનાન્તર; તે જ આત્માના પુનર્જન્મ છે. જૈન પરંપરા પ્રમાણે તો જીવ પાતે જ પાતાના સૃક્ષ્મ ભૌતિક શરીર સાથે સ્થાનાન્તર કરે છે; ત્યારે ન્યાય-વૈશેષિક પરંપરા પ્રમાણે પુનર્જન્મના અર્થ જીવનું સ્થાનાન્તર નહિ, પણ તેના મનનું સ્થાનાન્તર એટલા જ છે.

અહીં સાંખ્ય-યાગ પરંપરાની પુનર્જન્મ ઘટાવવાની રીત સરખાવવા જેવી છે. તે ખુદ્ધિ યા સૂક્ષ્મ લિંગશરીર, જે ધર્મ-અધર્મ આદિ ગુણાનું આશ્રય છે અને જે મધ્યમ પરિમાણ હાઈ ગતિશીલ પણ છે, તેને મૃત્યુકાળમાં સ્થૂળ દેહ છાડી એક સ્થાનથી સ્થાનાન્તરમાં જતું કલ્પે છે; તેને ન્યાય-વૈશેષિક પરંપરા પ્રકૃતિજન્ય એલું સૂક્ષ્મ શરીર ન માનતાં નિત્યપરમાણુરૂપ મનને જ ગતિશીલ માની પુનર્જન્મની વ્યવસ્થા કરે છે. જૈન પરંપરા પ્રમાણે જીવ પાતે જ સૂક્ષ્મ શરીર સહ વાસ્તવિક રીતે ગતિ-આગતિ કરતા મનાય છે; તા સાંખ્ય-યાગ અને ન્યાય-વૈશેષિક પરંપરા પ્રમાણે જીવમાં એવી કાઈ ગતિ-આગતિને સ્થાન જ નથી. એના પુનર્જન્મ એટલે એની ઉપાધિનું ગમનાગમન.

ન્યાય-વૈશેષિક પરંપરા જૈન પરંપરાની જેમ જીવમાં જ્ઞાન, શ્રદ્ધા અને વીર્ય અર્થાત્ પ્રયત્ન યા પુરુષાર્થની શુદ્ધિ-અશુદ્ધિના વિકાસના પ્રમાણમાં તેની ઉત્કાન્તિ તેમ જ અપકાન્તિ સ્વાભાવિક માને છે, નહિ કે સાંખ્ય-યાગ પરંપરાની પેઠે ઉપાધિ-ભૂત સૂક્ષ્મ લિંગશરીરના સંખંધથી આરાપિત યા કાલ્પનિક.

-- न्यायवार्तिक. ३.२.६८.

૧. જૈન પર પરાએ પૌદ્દગલિક કાર્મણશરીર માન્યું તે તો દ્રવ્યકર્મ છે. ભાવકર્મ તેને મતે જીવગત સ સ્કારા છે. નૈયાયિકાએ કાર્મણશરીરના સ્થાનમાં મનને કલ્પ્યું. તે એક દ્રવ્ય છે. પરંતુ તેમણેય ભાવકર્મસ્થાનીય અવ્યક્તને કર્મપ્રકૃતિ તરીકે સ્વીકારેલ છે—

द्वे शरीरस्य प्रकृती व्यक्ता च अव्यक्ता च, तत्र अव्यक्तायाः कर्मसमाख्यातायाः प्रकृतेरुपभोगात् प्रक्षयः । प्रक्षीणे च कर्मणि विद्यमानानि भूतानि न शरीरमुत्पादयन्ति इति उपपन्नोऽपवर्गः।

ગણુધરવાદ, પસ્તાવના પૃ. ૧૨૧.

સાંખ્યકારિકાની ' યુક્તિદીપિકા ' (કા. ૩૯ )માં લિંગશરીર વિષે અનેક મતા આપવામાં આવ્યા છે. તેમાં 'પ'ચાધિકરણ, પતજિલ અને વિન્ધ્યવાસીના ત્રણ જીદા જીદા મતા છે. પતજિલની વિશેષતા એ છે કે પ્રત્યેક જન્મમાં નવું નવું સહ્મ શરીર કલ્પે છે; જ્યારે

### જીવ વિશે બૌદ્ધ દર્ષિઓ

સ્વતંત્ર જીવતત્ત્વની વિચારસરણી ધરાવનારાઓમાં હવે બૌદ્ધ વિચારસરણી છેલ્લે આવે છે. સામાન્ય રીતે દરેક બૌદ્ધેતર પરંપરા બૌદ્ધ પરંપરાને નિરાત્મવાદી કહેતી આવી છે. એટલે જ્યારે અહીં એને સ્વતંત્ર જીવવાદમાં સ્થાન આપી ચર્ચા કરવી હોય ત્યારે પહેલું એ વિચારનું પ્રાપ્ત થાય છે કે પ્રતિપક્ષીઓ એને નિરાત્મવાદી કઈ દિષ્ટિએ કહેતા આવ્યા છે, અને તે કયા અર્થમાં સ્વતંત્રજીવવાદી છે ?

તથાગત ખુદ્ધના પહેલાં અને તેમના સમય દરમિયાન અહીંના તત્ત્વચિંતકામાં આત્મા, ચેતન યા જીવના સ્વરૂપ પરત્વે પ્રધાનપણે બે વિચારધારાઓ ચાલતી : એક એમ માનતી કે આત્મતત્ત્વ યા એની શક્તિ ઉપર કાઈ પણ જાતની કાળતત્ત્વની અસર થતી નથી. તે પૂર્ણ અર્થમાં કાલપટમાં અસ્તિત્વ ધરાવવા છતાં એના પ્રભાવથી અલિમ રહે છે; જ્યારે બીજી વિચારધારા એવી હતી કે આત્મતત્ત્વ અને એની શક્તિઓ પૂર્ણ અર્થમાં તદવસ્થ રહેવા છતાં તે કાળતત્ત્વના પ્રભાવથી સર્વથા અલિમ રહી શકતી નથી. પહેલી વિચારધારા પ્રમાણે અસ્તિત્વ યા સત્ત્વના અર્થ એ છે કે જે સર્વથા ત્રણે કાળમાં અબાધિત યા અપરિવર્તિષ્ણુ રહે. બીજી વિચારધારા પ્રમાણે

વિન્ધ્યવાસી એવું અન્તરાવર્તી શરીર માનવાની જ ના પાડે છે. આવા જ એક મત મહાભારત (૩.૧૯૭.૭૭)માં નાંધાયેલા છે. તે ઉપરાંત સંસ્કૃત 'પ્રપંચસારતંત્ર 'માં પણ જન્માન્તરગામાં સદ્ધમ શરીર વિષેના બીજા પણ મતા છે. એ મતાને ટીકાકાર પદ્મપાદે જીદા જીદા આચાર્યાનાં નામથી ઓળખાવ્યા છે, જેમ કે—પંચાધિકરણ, વાર્ષ ગણ્ય, આવવ્ય, વિન્ધ્યવાસી, પતંજલિ અને ધન્વન્તરિ. તેમાં શંકરાચાર્ય એક મત એ પણ નાંધ્યા છે કે પિતાના જીવ જ પુત્રમાં સંકાન્ત થાય છે. આ વિચાર ઐતરેય ઉપનિષદ અ, ૨.૧-૩માં છે. આ યુક્તિદીપિકાગત અને પ્રપંચસારગત બધા મતાનું વિવરણ પુલિનબિહારાએ Origin and Development of the Sāmkhya System of Thought 'નામના પુસ્તક (પૃ. ૨૮૮-૨૯૮)માં બહુ વિસ્તાર અને સ્પષ્ટતાથી કર્યું છે. તેમાં તેમણે ચરક, સુશુત, કાશ્યપસંહિતા, અષ્ટાંગહદય જેવા આયુર્વેદિક પ્ર'થોના પણ ઉપયાગ કર્યા છે. છેવટ ઇશ્વરકૃષ્ણ પાતે સૃદ્ધમ શરીર વિષે જે મંતવ્ય ધરાવે છે તે કા. ૪૦ને અનુસરી સ્પષ્ટ કર્યું છે.

વળા મૃત્યુ થતાં જ સૂક્ષ્મ શરીર નવા જન્મ ધારણ કરવા કઈ રીતે પ્રવર્ત છે, એની પણ ચર્ચા મળે છે. કાઈ કહે છે કે જેમ જલુકા આગલા પાંદડાને મજબૂત પકડ્યા પછી જ તે પહેલાંનું પાદકું છોડે છે, તેમ નવા જન્મસ્થાનને પ્રાપ્ત કરતા વેંત જ સૂક્ષ્મ શરીર પૂર્વ સ્થાન છોડે છે; બે વચ્ચે કાંઈ સમય જતા નથી. વળી કાઈ કહે છે, કે એક દીવામાંથી ખીજો દીવા પ્રગટ તેમ પૂર્વ જન્મ પછી નવા જન્મ થાય છે. આ સાથે જૈન પરંપરાની કામ ખુશરીરની ગતિ સરખાવવા જેવી છે. તે ઋજુ અને વિશ્રહ એમ બે ગતિ સ્વીકારે છે અને ઋજુગતિ વખતે વચ્ચે કાંઈ અંતર રહેતું નથી.

પુનજ ન્મ અને તેને લગતી વિગતા વિશે શ્રી અરવિંદનું Rebirth ખાસ જોવા જેવું છે.

અસ્તિત્વના અર્થ એ છે કે સત્-તત્ત્વ પરિવર્તિષ્ણ હાય છે, છતાં તેનું વ્યકિતત્વ એક અને અખંડ જ રહે છે. આ બન્ને વિચારધારાઓ શાધતવાદી છે. શધતના અર્થ છે નિરન્તર. જે, પરિવર્તાન પામ્યા વિના કે પરિવર્તાન પામવા છતાં, ત્રણે કાળમાં સ્થાયી અને શશ્વત્ રહે તે શાશ્વત. આ બન્ને વિચારધારાએ પાતપાતાની દર્ષિએ ચૈતનતત્ત્વને પણ શાધ્યત માનતી, એટલે કે પાતપાતાની દૃષ્ટિએ તે ચૈતન યા આત્મતત્ત્વને એક અખંડ દ્રવ્ય માનતી. આ માન્યતાની સામે બુદ્ધના વિચાર અસ્તિત્વમાં આવ્યો. તેણે કહ્યું કે કાઈ તત્ત્વ યા સત્ત્વ એવું નથી કે જે કાળપ્રવાહમાં અખંડ યા અબાધિત રહી શકે. પ્રત્યેક તત્ત્વ યા અસ્તિત્વ એના સ્વભાવથી જ કાળના આનન્તર્ય નિયમ યા ક્રમનિયમને વશત્રર્તી છે. તેથી એવા બે ક્ષણો પણ નહિ હોાઈ શકે કે જેમાં કાેઈ એક સત્ તદવસ્થ રહે. આ રીતે ખુદ્ધે એક પ્રકારે વસ્તના મૌલિક સ્વરૂપ યા સત્ત્વને જ કાળસ્વરૂપ માની લીધું. એટલે તેમણે શાધતદ્રવ્યવાદના સ્થાનમાં ક્ષણિકવાદ યા ગુણસંઘાતવાદ અર્થાત્ ધર્મસંઘાતવાદ સ્થાપ્યા. આ સ્થાપનામાં તેમણે અચેતનતત્ત્વ સાથે ચેતન યા આત્મતત્ત્વને પણ મૂક્યું. આથી કરી જેએા શાશ્વત આત્મવાદની માન્યતાથી પૂર્ણપણે રંગાયેલા હતા તેમને સહજ રીતે જ એમ લાગ્યું કે ખુદ્ધે તેા આત્મતત્ત્વના ઇન્કાર જ કર્યા. એમની એ માન્યતાએ બુહને નિરાત્મવાદી કહેવા પ્રેયો; અને બુહ નિરાત્મવાદી તરીકે સામાન્ય લાેકામાં જાણીતા પણ થયા.

પરંતુ ખુદ્ધની દૃષ્ટિ સાધારણ ન હતી. તેમને જેમ શાશ્વતવાદમાં કાઇ પ્રભળ યુકિત યા સમર્થ આધાર ન જણાયા તેમ તેમને ચેતન યા ચૈતન્યતત્ત્વના સર્વથા નિષેધમાં પણ કાઇ સમર્થ યુકિત ન જણાઇ. ખુદ્ધ પાતે પુનર્જન્મવાદી હાઇ કર્મવાદ, પુરુષાર્થવાદ અને આધ્યાત્મિક ઉત્કાન્તિવાદના માત્ર સમર્થ ક જ નહિ પણ એના સ્વાનુભવી હતા. તેથી તેમણે લાકાયતના ભૂતચૈતન્ય જેવા ઉચ્છેદવાદને પણ ન આવકાર્યા, ન સત્કાર્યા. તેમણે પાતાના મધ્યમમાર્ગમાં જીવ, આત્મા યા ચેતન-તત્ત્વને સ્વતંત્ર તત્ત્વરૂપે સ્થાન આપ્યું, પણ તે પાતાની રીતે. આ વસ્તુને સહાનુ-ભૂતિથી નહિ જોનાર ને નહિ જાણનાર પ્રતિપક્ષીએ તેમના વાદને નિરાત્મક વાદ કહે એ સ્વાભાવિક છે. પણ ખરી રીતે તે વાદ નિરાત્મ નથી.

આત્મતત્ત્વને પૂર્ણપણે સ્વતન્ત્ર રૂપે સ્વીકારનાર વિચારસરણીએામાં એના સ્વરૂપપરત્વે પરસ્પર પ્રબળ મતભેદાે ચાલ્યા આવે છે. એટલે કાઈ એકબીજાને પાતાથી વિરુદ્ધ મત ધરાવાને કારણે નિરાત્મવાદી નથી કહેતું. જેમ કે જૈન દર્શનને

૧. ખુદ્ધના અનાત્મવાદ વિષે જાઓ, ન્યાયાવતારવાર્તિકદૃત્તિ, પ્રસ્તાવના, પૃ. ૬, ૧૫, ૧૮,-૧૯, ૨૧; ગણધરવાદ, પ્રસ્તાવના. પૃ. ૮૨; તથા The Tibetan Book of the Dead, p. 225.

સાંખ્ય-યાગ યા ન્યાય-વૈશેષિક આદિ નિરાત્મવાદી નથી કહેતા; તો જૈન દર્શન પણ તેમને નિરાત્મવાદી નથી લેખતું. એટલે ચેતનના સ્વરૂપ પરત્વે અતિ ઉત્ર મત-લેદ ધરાવનાર બૌદ્ધ વિચારસરણીને કાઈ વિચારક તા નિરાત્મવાદી કહી જ ન શકે — લલે એ બીજાથી તદ્દન જુદી રીતે અને જુદી પરિભાષામાં આત્મસ્વરૂપ નિરૂપે. છેવટે સ્વતંત્ર આત્મતત્ત્વની માન્યતા શા માટે છે? એના શા આધાર છે? –એના ઉત્તર તા પુનર્જન્મવાદ અને તેના આનુષં ગિક બીજા નૈતિક અને બન્ધ-માલ જેવા આધ્યાત્મક-વાદા છે. જે બુદ્ધ એ બધા જ વાદાને સંપૂર્ણપણે સ્વીકારતા હાય તા એમના મન્તવ્યને કદી નિરાત્મવાદ કહી શકાય નહિ; ઊલડું, એ તો એ વાદનું પડુતમ બુદ્ધિ-કીશલ લેખાનું જેઈ એ કે તે પાતાના દેષ્ટિપૂત ક્ષણિકવાદમાં પણ પુનર્જન્મ આદિની યાગ્ય રીતે વ્યવસ્થા કરે છે.

હવે આપણે જોઈએ કે સ્વતંત્ર જીવતત્ત્વની આબતમાં બૌદ્ધ કઈ રીતે વિચારતા આવ્યા છે? ખુદ્ધનું પોતાનું જ દિષ્ટિબિન્દુ વેધક હતું. તેથી તે કાઈ પણ સત્ યા દ્રવ્યની સ્થિરતા જોઈન શકતું. સ્થાપકના આ દિષ્ટિબિન્દુએ તેના ઉત્તરવર્તી સમગ્ર અનુયાયીવર્ગો ઉપર પ્રબળ અસર કરી છે. તેથી જેમ જૈન, સાંખ્ય-યાગ યા ન્યાય-વૈશેષિક જેવી પર પરાઓમાં આત્મસ્વરૂપ પરત્વે પાતપાતાની સળંગ એક-વાકયતા રહી છે, તેમ બૌદ્ધ નિકાયમાં નથી બન્યું. એના તત્ત્વનિરૂપણના ઇતિહાસમાં આત્મસ્વરૂપ પરત્વે આપણે પાંચ તબક્કા જોઇએ છીએ: (૧) પુદ્દગલનૈરાત્સ્યવાદ, (૨) પુદ્દગલાસ્તિત્વવાદ, (૩) ત્રૈકાલિક ધર્મવાદ અને વાર્તમાનિક ધર્મવાદ, (૪) ધર્મનૈરાત્સ્ય યા નિઃસ્વભાવ યા શ્ન્યવાદ અને (૫) વિજ્ઞપ્તિમાત્રતાવાદ. ર

અહીં એ સમજી લેવું ઘટે કે આ બધા વાદના પુરસ્કર્તાઓએ ખુદ્ધતું મુખ્ય દેષ્ટિબિન્દુ અને ધ્યેય માન્ય રાખીને જ પાતપાતાના વિચારા વિકસાવ્યા છે. એ ધ્યેય એટલે ચાર આર્ય સત્યને આધારે આધ્યાત્મિક શુદ્ધિ અને ઉત્કાન્તિની સ્થાપના.

પાલિ પિટકા એકસ્વરથી કહે છે કે જેને ઇતર ચિન્તકા આત્મા તરીકે વર્ણવે છે તે તત્ત્વ પરસ્પર અવિભાજ્ય એવા વેદના, સંજ્ઞા, સંસ્કાર અને વિજ્ઞાનના પ્રતિક્ષણ બદલાતા સંઘાતસ્વરૂપ છે, જેને બૌદ્ધો 'નામ 'પદથી પણ નિદે'શે છે. ઉપનિષદોમાં 'નામ-રૂપ' યુગલ આવે છે અને એમ પણ છે કે કાઈ મૂળભૂત એક

૧. જુઓ, તત્ત્વસં પ્રહેગત 'કર્મફલસં ખંધપરીક્ષા '. કા. ૪૭૬-૫૪૬.

ર. બૌદ્ધ તત્ત્વગ્રાનની ત્રણ ભૂમિકા માટે જુઓ, Buddhist Logic, Vol. 1, pp. 3-14; અને Central Philosophy of Buddhism p. 26.

જુઓ, विसुद्धिमाग, खंधिनद्देस, १४; तथा ગણુધરવાદની પ્રસ્તાવના, પૃ. ૮૨-૮७.

તત્ત્વ પોતાને નામ અને રૂપ સ્વરૂપે વ્યાકૃત કરે છે. ખુદ્ધ એવું કાેઈ જુદું મૂળ તત્ત્વ નથી માનતા કે જેમાંથી નામનું વ્યાકરણ થાય, પણ તે તા રૂપની પેઠે નામને જ સ્વતંત્ર તત્ત્વ માને છે, અને એ તત્ત્વ પણ ઉપર સૂચિત સંઘાતરૂપ હાેઈ, સંતતિખદ્ધ હાેવાને કારણે, અનાદિનિધન છે. પિટકની આ સ્થાપનામાં આપણે એ જાેઈ શકીએ છીએ કે સંસારમાં વેદના, સંજ્ઞા, સંસ્કાર અને વિજ્ઞાનની સંઘાતધારા અનવરત વદ્યા કરે છે. તે ધારાની નથી કાેઈ આદિ કે નથી કાેઈ અન્ત. આ વિજ્ઞાનકેન્દ્રિત ધારામાં ચેતન યા પુદ્દગલદ્રવ્યના સ્થાયી વ્યક્તિત્વનું કાેઈ સ્થાન ન હાેવાથી તે માન્યતા પુદ્દગલનૈરાત્મ્યવાદ તરીકે એાળખાય છે.

પરંતુ ખુદ્ધસંઘની ચારે તરફ શાશ્વત આત્મવાદીઓનાં અનેક મંડળા હતાં. જ્યારે તેમના તરફથી નિરાત્મવાદના આક્ષેપા શરૂ થયા હશે, અને કેટલાક શાશ્વતવાદી સંસ્કાર ધરાવનાર ખુદ્ધસંઘમાં દાખલ થયા હશે, ત્યારે તેમણે પાતાની રીતે પાછા પુદ્દગલવાદ સ્થાપ્યા. કથાવત્યુ અને તત્ત્વસંગ્રહ આદિમાં આ વાદ એકદેશીય બૌદ્ધના પૂર્વપક્ષ તરીકે આવ્યા છે. એ સમ્મિતીય યા વાત્સીપુત્રીય પુદ્દગલવાદીઓએ કહ્યું કે પુદ્દગલ યા જીવદ્રવ્ય ખરા અર્થમાં છે, પણ જ્યારે પૂછવામાં આવ્યું કે શું તેનું અસ્તિત્વ 'રૂપ' જેવું છે, ત્યારે તેમણે તેની ના પાડી. આમ બૌદ્ધ-સંઘમાં પુદ્દગલાસ્તિત્વવાદ આવ્યા ખરા, પણ ખુદ્ધના મૂળ દેષ્ટિબિન્દુ સાથે એ સંગત થઈ શક્યો નહિ અને છેવટે નામશેષ થઈ ગયા.

પુદ્દગલનેરાત્મ્યવાદ અનેક રીતે વિકસતો જતો હતો. તેને મુખ્ય ચિન્તા તો એ હતી કે તે શાશ્વત આત્મવાદીઓ સામે કેમ ટકી શકે અને એ પણ ચિન્તા હતી કે બીજાના આક્ષેપોના જવાબ આપવા ઉપરાંત તેણે કઈ રીતે પુનર્જન્મ અને બ'ધ-માક્ષ આદિની વ્યવસ્થા વિશેષ ખુદ્ધિત્રાદ્ય રીતે ગાઠવવી અથવા કરવી ? આ ચિન્તામાંથી સર્વાસ્તિવાદ અસ્તિત્વમાં આવ્યા. તેણે એ નામતત્ત્વને ચિત્તપદથી પણ વ્યવહાર્યું અને એ ચિત્તને યા વેદના, સંજ્ઞા, સંસ્કાર અને વિજ્ઞાનના સંઘાતને અનેક સહજાત અને આગનતુક, સાધારણ અને અસાધારણ અંશામાં યા ધર્મામાં વિભક્ત કરી નિરૂપ્યું.

१. तदेदं तर्ह्यव्याकृतमासीत् । तन्नामरूपाभ्यामेव व्याकियत । —बृहदारण्यकोपनिषद्. १.४.७.

२. कः पुनरत्र संयुज्यते ?.....( पृ. २५४ )

<sup>.....</sup>पौद्गलिकस्यापि अन्याकृतवस्तुवादिनः पुद्गलोऽपि द्रव्यतोऽस्तीति । (पृ. २५८)

<sup>.....</sup>नग्नाटपक्षे प्रक्षेप्तव्याः । (पृ. २५९)

<sup>—</sup>અભિધમ દીપ અને તેની નાટા પૃ. ૨૫૪થા.

એમાં બૌહસ મત અનાત્મવાદની પ્રક્રિયાનું અનેક ગ્ર'થાને આધારે સ'કલન છે. જાઓ, તત્ત્વસંગ્રહ, કા. ૩૩૬થી.

આ જ સર્વાસ્તિવાદ છે. આ વાદે ચિત્ત અને તેની વિવિધ અવસ્થાઓ યા ચૈતસિકાનું સૂક્ષ્મ—અતિસૂક્ષ્મ નિરૂપણ કર્યું, પણ તેણે પાતાના મોલિક ક્ષણિકવાદને વળગી રહેવા છતાં અનાગત અને અતીત અધ્વાના સ્વીકાર કરી પ્રત્યેક ક્ષણિક ચિત્ત અને ચૈતસિકની પાતાની રીતે ત્રૈકાલિકતા સ્થાપી. આની સામે પાછા વિરાધ શરૂ થયા : યુદ્ધ માત્ર ક્ષણવાદી છે અને વર્તમાનવાદી છે તો ત્રૈકાલિકતા એ સાથે કેમ સંગત થઈ શકે ? ત્રૈકાલિકતા એ તા પાછલા દ્વારમાંથી શાધ્યતવાદના પ્રવેશ છે. એ વિચારમાંથી સૌત્રાન્તિકમત અસ્તિત્વમાં આવ્યા. તેણે ધર્માનું એટલે ચિત્ત-ચૈતસિકાનું વિકસિત ખાપ્યું સ્વીકારી લીધું, પણ તે ધર્માને ત્રૈકાલિક અસ્તિત્વથી સર્વથા મુક્ત કર્યા અને માત્ર વાર્તમાનિક સ્થાપ્યા.

આ રીતે પરસ્પર પક્ષ-પ્રતિપક્ષની પ્રબળ ચર્ચાઓ, વાદગાષ્ટીઓ ચાલતી. કાેઈ સત્નું સ્થાપન કરે તાે બીજે તદ્દન વિરુદ્ધ અસત્ પક્ષ સ્થાપે; કાેઈ સદસદુભય તાે કાેઈ અનુભય; એ જ રીતે નિત્ય, અનિત્ય; ઉભય, અનુભય; અને એક, અનેક, ઉભય, અનુભય આદિની અનેક ચતુષ્કાેટીઓ ચાલતી. નાગાર્જુન જેવાને લાગ્યું કે આ કાેટીઓમાં પડવું એ તાે બુદ્ધના મધ્યમમાર્ગ સાથે સંગત નથી. એ વિચારે તેને ચતુષ્કાેટીવિનિમું કતર તત્ત્વની દિશામાં પ્રેયાં અને તેમાંથી તેણે શૂન્યવાદ સ્થાપ્યાે.

तस्मान भावो नाभावो न लक्ष्यं नापि लक्षणम् । आकाशं आकाशसमा धातवः पञ्च ये परे ॥ ७ ॥ अस्तित्वं ये तु पश्यन्ति नास्तित्वं चाल्पबुद्धयः । भावानां ते न पश्यन्ति द्रष्टन्योपशमं शिवम् ॥ ८ ॥ — मध्यमककारिका, ५.७.८.

### यथोक्तमार्थरत्नावल्याम् —

नास्तिको दुर्गित याति सुगित यात्यनास्तिकः । यथाभूतपरिज्ञानान्मोक्षमद्वयिनःश्रितः ॥ आर्यसमाधिराजे चोक्तं भगवता— अस्तीति नास्तीति उमेऽपि अन्ता शुद्धी अशुद्धीति इमेऽपि अन्ता । तस्मादुमे अन्त विवर्जियत्वा मध्येऽपि स्थानं न करोति पण्डितः ॥ अस्तीति नास्तीति विवाद एषः शुद्धी अशुद्धीति अयं विवादः । विवादप्राप्त्या न दुःखं प्रशाम्यते अविवादप्राप्ता च दुःखं निरुध्यते ॥ —माध्यमिक वृत्ति, पृ. १३५-१३६.

તત્ત્વસંગ્રહ, ત્રૈકાલ્યપરીક્ષા, કા. ૧૭૮૬થી, પૃ. પ૦૩થી; અભિધર્મદીપ કા. ૨૯૯, પૃ. ૨૫૦ ટિપ્પણ સહિત, એમાં બૌદ્ધ શાસનમાં રહેલ ચાર વાદીઓનું વર્ણન કરતાં સર્વાસ્તિવાદનું વર્ણન છે, જેઓ કાલત્રયને સ્વીકારી બધું ઘટાવે છે.

२. भाष्यभिष्ठवृत्ति. ५. १६, २६, १०८; ५. ३७५ धा. ५.७; स्याद्वादमंजरी. का. १७.

શૂત્ય એટલે ધર્મ નૈરાત્મ્ય યા નિઃસ્વભાવતા. કેાઈ ધર્મી યા ધર્મમાં, તેમજ આ કે તે પક્ષમાં બંધાલું એ મધ્યમમાર્ગ નથી. જે પારમાર્થિક તત્ત્વ છે તે ચતુષ્કાેટિવિનિર્મુક્ત અને માત્ર પ્રજ્ઞાગમ્ય છે. એટલે તેણે શૂત્યવાદ નિરૂપીને પણ ભુદ્ધની મધ્યમપ્રતિપદા તેમજ પુનર્જન્મ યા આધ્યાત્મિક ઉત્કાન્તિવાદની રક્ષા તેા કરી જ.

આ પછી છેવટે યાગાચાર આવે છે. તેને એમ લાગ્યું હાેવું જોઈ એ કે શૂન્ય-વાદ એ કોઈ તત્ત્વનું ભાવ યા વિધિરૂપે નિરૂપણ નથી કરતા, એટલે ખુલનું વિજ્ઞાન-કેન્દ્રિત 'નામ 'તત્વ પણ લાંકાની દિષ્ટમાં શૂન્યવત્ અની જાય છે. કઢાચ આવા કોઈ વિચારે જ યાગાચારવાદીઓને વિજ્ઞાનવાદ તરફ પ્રેર્યા. એમણે નામ, ચિત્ત, ચેતના યા આત્મા, જે કહાે તેને માત્ર વિજ્ઞમિરૂપે સ્થાપ્યું. એમણે પહેલાંના વાઢા કરતાં વિશેષ એ સ્થાપ્યું કે પહેલાંના ખૌલવાદીઓ વિજ્ઞાનબાદ્ય રૂપ-ઇન્દ્રિયગ્રાદ્ય ભૂત-ભૌતિક તત્ત્વ—નું વાસ્તવિક અસ્તિત્વ સ્વીકારીને વિચાર કરતા, ત્યારે પ્રાચીન અને નવીન બધા જ વિજ્ઞાનવાદીઓએ એવા બાદ્ય રૂપનું પૃથક અસ્તિત્વ ન સ્વીકાર્યું; અને કહ્યું કે જેને બૌહો અને ઇતર વાદીઓ 'રૂપ' કહે છે તે મૂર્ત તત્વ માત્ર વિજ્ઞાનનું એક સ્વરૂપ જ છે, પણ અવિદ્યા, વાસના યા સંવૃત્તિને કારણે તે વિજ્ઞાનથી જીદું હોય એમ ભાસે છે. આ રીતે બૌહ પરંપરા આત્મસ્વરૂપ પરત્વે અનેક તબક્કામાંથી પસાર થતાં થતાં છેવટે યાગાચારસંમત વિજ્ઞપ્તિમાત્રતાવાદમાં પ્રતિષ્ઠા પામે છે અને ધમં કીર્તિ, શાન્તરક્ષિત અને કમલશીલ જેવા એને ખુલ્લિગ્રાદ્ય બનાવવાનો સમર્થ પ્રયત્ન કરે છે. '

ઔદ્ધ પરંપરાની કાેઈ પણ શાખા કેમ ન હાેય, તે દરેકને દેહભેદે સ્વસંમત ચિત્તસંતાન યા જીવના વાસ્તિવિક ભેદ ઇંષ્ટ છે. વિજ્ઞાનાદ્વૈતવાદી જેવા, જેઓ વિજ્ઞાન- ખાદ્ય કશું જ વાસ્તિવિક નથી માનતા, તેઓ પણ વિજ્ઞાનસંતિતઓના પરસ્પર વાસ્તિવિક ભેદ માની, દેહભેદે જીવભેદની માન્યતા, જે શ્રમણપરંપરાનું એક સામાન્ય લક્ષણ છે, તેનું જ અનુસરણ કરે છે. ર

ઔદ્ધ પરંપરા ચિત્ત, વિજ્ઞાનસં તિ યા જીવના પરિમાણ વિષે કાેઈ ખાસ વિચાર રજૂ નથી કરતી, જેથી ચાેક્કસપણે એમ કહી શકાય કે તે અણુવાદી છે કે દેહપરિમાણ વાદી છે. છતાં ખોદ્ધ બ્રન્થામાં જ્યાં ત્યાં એમ કહેવામાં આવ્યું છે કે ચિત્ત યા વિજ્ઞાનના આશ્રય હદયવત્યું છે. તેથી સામાન્ય રીતે એમ કહી શકાય કે બોદ્ધો પરિમાણની દેષ્ટિએ ચિત્ત યા જીવતત્ત્વના ખાસ વિચાર કરતા નહિ હાેય તાેય તેઓ હદયવત્યુ-નિશ્રિત વિજ્ઞાનની સુખ-દુ:ખાદિ વેદનારૂપ અસર દેહવ્યાપી ઘટાવતા જ હશે.

૧. પ્રમાણવાર્તિક, ૨.૩૨૭ આદિ; તત્ત્વસંગ્રહની ળહિરથ પરીક્ષા, પૃ. ૫૫૦-૫૮૨.

ર. આ વસ્તુને સિદ્ધ કરવા જ ધર્મ કાર્તિએ સન્તાનાન્તરસિદ્ધિ ગ્રન્થ લખ્યો છે.

૩, વિસુદ્ધિમગ્ગ, ૧૪.૬૦; ૧૭.૧૬૩ આદિ.

જેમ જૈન, સાંખ્ય, યાગ આદિ પાતપાતાની રીતે જન્માન્તર ઘટાવવા એક સ્થાનથી સ્થાનાત્તરમાં સંચરે એવું સૂક્ષ્મ શરીર માને છે, તેમ બૌદ્ધો પણ પહેલેથી માનતા આવ્યા હાય એમ લાગે છે. દીઘનિકાયમાં 'ગન્ધવ' પદ આવે છે. તેના અર્થ એમ કરવામાં આવ્યા છે કે કોઈ મૃત્યુ પામી અન્યત્ર જન્મ લેવાના હાય ત્યારે, એ ગન્ધવ સાત દિવસ સુધી અનુકૂળ તકની પ્રતીક્ષા કરે છે. આ ગન્ધવ'ની કલ્પનાને આધારે કથાવત્યુ જેવા ચન્યામાં અન્તરાભવ શરીરની ચર્ચા થઈ છે. આગળ જતાં વસુખન્ધુ જેવા વૈભાષિકો અને બીજાઓએ પણ અન્તરાભવ શરીર માની તેનું સમર્થન કર્યું છે. માત્ર અપવાદ છે ચેરવાદી ખુદ્ધદેશવના. એણે એનું કોઈ અન્તરાભવ શરીર માન્યા વિના જ પ્રતિસન્ધિની ઉપપત્તિ કેટલાંક દેશાન્તો આપી કરી છે. ર

## જીવસ્વરૂપ વિષે ઔપનિષદ વિચારધારા

હવે જીવના સ્વરૂપ પરત્વે ઔપનિષદ વિચારધારા લઈ કહેવું પ્રાપ્ત છે. જીદા જીદાં પ્રાચીન ઉપનિષદોમાં અને કેટલીકવાર એક જ ઉપનિષદના જીદા જીદા ભાગોમાં જીવ અને પ્રદ્ધાના સ્વરૂપ પરત્વે કલ્પનાભેદ તેમજ વિચારભેદ દેખાય છે. તેથી એમ કહી શકાય કે સમગ્ર ઉપનિષદોના સૂર એક જ પ્રકારના નથી. આને લીધે જ ઉપનિષદો ઉપર આધાર રાખતા ચિન્તકોમાં પહેલેથી જ જીવના સ્વરૂપ પરત્વે અનેક વિચાર-પ્રસ્થાના ચાલતાં. એ પ્રસ્થાનામાંથી પાતાને અભિપ્રેત એવા મન્તવ્યની સ્થાપના માટે બાદરાયણે પ્રદ્ધાસ્ત્ર રચ્યું, અને તેમાં કેટલાક પૂર્વ પ્રચલિત મતાન્તરોના ઉલ્લેખ કર્યો. ઉપનિષદોની પેઠે પ્રદ્ધાસ્ત્રની પણ બહુ પ્રતિષ્ઠા ખંધાઈ તેથી એના ઉપર અનેક વ્યાખ્યાઓ રચાવા લાગી; અને જે વિચારપ્રસ્થાના પ્રથમથી અસ્તિત્વમાં હતાં, તે પ્રદ્ધાસ્ત્રની વ્યાખ્યારો પાછાં વિકસ્યાં. પરંતુ એ પ્રાચીન વ્યાખ્યાએ આજે જેમની તેમ ઉપલબ્ધ નથી.

આચાર્ય શંકરે પ્રદ્વાસ્ત્ર આદિ ગ્રન્થા ઉપર ભાષ્યા લખ્યાં અને માયાવાદ સ્થાપ્યા કે તરત જ પાછી પ્રતિક્રિયા શરૂ થઈ. જે વિચારપ્રસ્થાનાને માયાવાદ માન્ય ન હતો, તેમણે કાઈ ને કાઈ પૂર્વવર્તી આચાર્યાના માર્ગનું અનુસરણ કરી પ્રદ્વાસૂત્ર ઉપર માયાવાદ વિરુદ્ધ વ્યાખ્યાઓ કરી. આમાં ભાસ્કર, રામાનુજ, નિમ્બાર્ક આદિ આચાર્યા જાણીતા છે. એ આચાર્યોની વિચારણામાં પરસ્પર થાડાઘણા મતભેદ છે, કાંઈક પરિભાષા અને દેષ્ટાન્તાના ઉપયોગમાં પણ ભેદ છે, છતાં એક ખાખતમાં એ

૧. જુઓ, અભિધર્મદીપ, પૃ.૧૪૨ ટિપ્પણ સાથે; તથા The Tibetan Book of the Dead by Y. W. Evans-Wentiz; Published by Oxford University Press.

ર. વિસુદ્ધિમગ્ગ, ૧૭.૧૬૩.

અધા મળતા છે કે શાંકર કહે છે તેલું જીવનું માત્ર માયિક અસ્તિત્વ નથી; પણ એ વાસ્તિવિક છે, અને તે વાસ્તિવિક અસ્તિત્વ ધરાવતા જીવા પણ દેહલેદે લિન્ન અને નિત્ય છે. શાંકર આદિ દરેક આચાર્ય પાતપાતાના મન્તવ્યના સમર્થનમાં ઉપનિષદાના આધાર જ મુખ્યપણે લે છે, અને ઘણે સ્થળે એક જ પાઠને તેઓ જુદી જુદી રીતે ઘટાવે છે. આ રીતે ઔપનિષદ પ્રસ્થાના અનેક છે, પણ એનું વર્ગીકરણ કરી કહેલું હાય તા એમ કહી શકાય કે એક શાંકરના પક્ષ, બીજા મધ્વના પક્ષ અને ત્રીજા પક્ષમાં બાકી બધા.

શાંકર પ્રદ્ધા સિવાય બીજા કોઈ પણ તત્ત્વને પારમાર્થિક સત્ ન માનતા હોવાથી વ્યવહારમાં અનુભવાતા જીવભેદની ઉપપત્તિ માયા યા અવિદ્યા શક્તિથી કરે છે. એ શક્તિ પણ પ્રદ્ધાથી સ્વતંત્ર નથી. એટલે શાંકરના મત પ્રમાણે જીવા અને તેમના પરસ્પર ભેદ એ તાત્ત્વિક નથી. આથી તદ્દન વિરુદ્ધ મધ્વના મત છે. તે કહે છે કે જીવા કાલ્પનિક નહિ પણ વાસ્તવિક છે. તેમના પરસ્પર ભેદ પણ વાસ્તવિક છે અને એ પ્રદ્ધાથી પણ ભિન્ન છે. આ રીતે મધ્વમત વાસ્તવ અનન્ત-નિત્ય-જીવવાદમાં સ્થાન પામે. ર

ભાસ્કર આદિ અધા આચાર્યોએ જીવને વાસ્તવિક માનેલ છે ખરાે, પણ પ્રદ્મના એક પરિણામ, કાર્ય યા અંશ લેખે. આ પરિણામ, કાર્ય કે અંશાે ભલે પ્રદ્મશક્તિજનિત હાેય, પણ તે કાેઈ રીતે માયિક નથી જ. આમ આ વિચાર-પ્રસ્થાના ચાલે છે.

મહાભારતમાં સાંખ્યના મત તરીકે ત્રણ વિચારભેદો નાંધાયેલા મળે છે: એક ચાવીસતત્ત્વવાદી છે, બીજો સ્વતંત્ર અનંત પુરુષા માનનાર પચીસતત્ત્વવાદી છે; અને ત્રીજો પુરુષાથી ભિન્ન એવું એક પ્રદ્ભાતત્ત્વ માનનાર છવ્વીસતત્ત્વવાદી છે. એમ લાગે છે કે કદાચ મૂળમાં આ ત્રણ વિચારપ્રસ્થાના હશે. તેને આધારે જીદા જીદા આચાર્યોએ પાતપાતાની માન્યતા વિકસાવી અને ઉપનિષદાના આધાર પણ લીધા. આગળ જતાં શંકર જેવાએ પ્રકૃતિ યા પ્રધાનતત્ત્વના સ્વતંત્ર વ્યક્તિત્વ અને કર્તૃત્વને ગાળી નાખી તેને પ્રદ્મશક્તિ યા અવિદ્યા–માયાનું સ્થાન આપ્યું, ત્યારે તેની સાથે જ પચીસમા

जीवेश्वरिमदा चैव जडेश्वरिमदा तथा । जीवमेदो मिथश्वेव जडजीविमदा तथा ॥ मिथश्व जडमेदो यः प्रपन्नो मेदपञ्चकः । —सर्वदर्शनसंग्रह, पूर्णप्रज्ञदर्शन.

 <sup>&#</sup>x27;जीवो ब्रह्मीव नापरः'। — ब्रह्मसिद्धि, पृ. ९.
 ळु. એ।, ડૉ. સી. ડી. શર્માનું बौद्धदर्शन और वेदान्त, पृ. २२४.

२. तथा च परमा श्रुतिः:--

તત્ત્વરૂપે મનાયેલ સ્વતંત્ર અનંત જવા યા પુરુષોનું સ્થાન પણ ન રહ્યું. અને બધું જ પ્રદ્ભામાંથી ઘટાવવામાં આવ્યું. બીજી બાજી જેઓએ પ્રકૃતિ અને પુરુષોનું વ્યક્તિત્વ સાવ ગાળી ન નાપ્યું, પણ પ્રદ્ભાના એક પરિણામ, કાર્ય અને અંશરૂપે તેનું વ્યક્તિત્વ સાચવી રાખ્યું, તેમણે પ્રદ્ભાના પરિણામની, કાર્યની યા અંશની વાસ્તિવિકતા સ્થાપીને જીવસ્વરૂપની પ્રતિષ્ઠા સ્થાપી. આ બધા એક રીતે વાસ્તવજીવવાદી છતાં પ્રદ્ભાપરિણામવાદી હાઈ પરતન્ત્રજીવવાદી કાર્ટમાં આવે. આને લગતી સવિસ્તર ચર્ચાનું આ સ્થાન નથી, છતાં એ વેદાન્તી મતાનું દિગ્દર્શન કર્યા વિના જીવને લગતા વિચાર પૂરા થઈ શકે નહિ, તેથી હવે આપણે એ પણ વિચારી લઈ એ.

જીવ વિશેની વેદાંતવિચારધારા કેવલાઢેત, સત્યાપાધિ અઢેત, વિશિષ્ટાઢેત, ઢેતાઢેત, અવિભાગાઢેત, શુદ્ધાઢેત, અચિત્યભેદાભેદ જેવી મુખ્યપણે અઢેતલક્ષી પરંપરાએામાં પ્રવર્તમાન છે અને ઢેતવાદ તરીકે પણ સમર્થન પામતી રહી છે.

કૈવલાદ્રૈતવાદ શંકરનાે છે. તે એકમાત્ર ખ્રહ્મને પારમાર્થિક માની જગતની પેંઠે જીવના લેદ પણ માયાખળે ઘટાવે છે. તેથી એ વાદ પ્રમાણે જીવ એ કાઈ સ્વતંત્ર અને નિત્ય તત્ત્વ નથી, પણ માયા અવિદ્યા યા અન્તઃકરણના સંબંધથી થતા પારમાર્થિક ષ્રદ્ધાના આભાસમાત્ર છે, અને જ્યારે જીવતું ષ્રદ્ધા સાથે ઐક્ષ્ય અનુભવાય છે ત્યારે એ આભાસ પણ રહેવા નથી પામતા. કેવલાદ્વેતવાદને માત્ર શુદ્ધ અને અખંડ ચિત્-તત્ત્વ જ ઇષ્ટ હોવાથી તેને જેમ શુદ્ધ ખ્રદ્ધ સાથે જીવતત્ત્વના સંઅંધની ઉપપત્તિ કરવી પડે છે, તેમ જીવના પારસ્પરિક ભેદની પણ ઉપપત્તિ કરવી પડે છે. વળી એને પુનર્જન્મ ઘટાવવા દેહથી દેહાન્તરના સંક્રમ પણ ઘટાવવા પડે છે. મળમાં એક જ તત્ત્વ પારમાર્થિક હોય અને અનેક જાતના ભેદો ઘટાવવા પ્રાપ્ત થાય, ત્યારે તેનાે ઉપાય એકમાત્ર માયા યા અવિદ્યાનાે આશ્રય લેવાે એ જ છે. કેવલા દ્વૈતવાદે તેથી જ માયા યા અવિદ્યાના આશ્રય લઇ અધા જ લોકિક અને શાસ્ત્રીય ભેદપ્રધાન વ્યવહાર ઘટાવ્યા છે, પણ આ ઘટના કાઈ એક રીતે નથી થઈ. શ'કરને અ'તિમ સ્વરૂપે શું ઇષ્ટ હતું તે તેમના શખ્દમાં નિર્દિષ્ટ નથી. તેથી તેમના શિષ્યા અને વ્યાખ્યાકારાએ આ વિષયમાં અનેક કલ્પનાએા કરી છે, જે ઘણી વાર પરસ્પરવિરુદ્ધ પણ દેખાય છે. આ સ્થળે આપણે શંકરના વ્યાખ્યાકારાએ કરેલી જુદી જુદી કલ્પનાઓના ચાડાક નમૂના જોઈશું, જે ઉપરથી એમ કહી શકાય ખરં કે જીવના સ્વરૂપ આદિની બાબતમાં કેવલાદ્રેતવાદમાં દેખાય છે તેટલા મતભેદો ખીજ કાૈક વેદાંતવિચારધારામાં ઊભા નથી થયા. અહીં એ પણ જાણી લેવું ઘટે કે દરેક વ્યાખ્યાકારે પાતપાતાની માન્યતા યા કલ્પના સિદ્ધ કરવામાં મુખ્યપણે શ્રુતિઓના જ આશ્રય લીધા છે.

ગંગાધર સરસ્વતી નામના વિદ્વાને વેદાન્તસિદ્ધાન્તસ્કૃષ્ટિતમંજરી નામના કારિકાશ્રંથ રચ્યા છે. અપ્યયદીક્ષિતની એના ઉપર સિદ્ધાન્તલેશસંગ્રહ નામની વ્યાખ્યા છે. આ મૂળ અને વ્યાખ્યામાં કેવલા ફ્રેંતીના જીવવિષયક લગભગ બધા જ મતલેદો સંગૃહીત છે અને એની ચર્ચા પણ છે. એમાંથી આપણે અત્રે મુખ્ય મુખ્ય લઈએ.

- ૧. પ્રતિખિબવાદ—પ્રકટાર્થ કાર, સંક્ષેપશારીરકકાર, વિદ્યારણ્યસ્વામી અને વિવરણકાર જેવા આચાર્યો પાતપાતાની રીતે જીવને પ્રદ્યના પ્રતિખિબરૂપે વર્ણ વે છે. કેાઈ એવું પ્રતિખિબ અવિદ્યાગત તા કાેઈ અંતઃકરણગત તાે બીજો કાેઈ અજ્ઞાનગત, એમ જીદી જીદી રીતે એ પ્રતિખિબવાદનું સમર્થન કરે છે (વેદાન્તસ્કિતમંજરી, પ્રથમ પરિચ્છેદ, કા. ૨૮-૪૦).
- ર. અવચ્છેદવાદ—બીજા કાેઈ આચાર્ય પ્રતિબિંબના સ્થાનમાં 'અવચ્છેદ' પદ મૂકી કહે છે કે અન્તઃકરણ આદિ પ્રતિબિંબ બ્રહ્મ એ જીવ નહિ પણ અન્તઃકરણા-વચ્છિન્ન બ્રહ્મ એ જીવનું સ્વરૂપ છે. (વે. સૂ. મં. કા. ૪૧.)
- 3. પ્રહ્મજીવવાદ—આ વાદ કહે છે કે જીવ એ નથી પ્રહ્મનું પ્રતિખિંખ કે નથી એના અવચ્છેદ, પણ અવિકૃત પ્રદ્ધા પાતે જ અવિદ્યાને લીધે જીવ છે અને વિદ્યાને લીધે પ્રદ્ધા છે (વે. સૂ. મં. કા. ૪૨). આ રીતે જીવના સ્વરૂપની ખાબતમાં પ્રતિખિંબ, અવચ્છેદ અને પ્રદ્ધાલેદ એમ ત્રણ પક્ષા મુખ્યપણે પ્રચલિત છે.

વળી કેવલાફ્રેતવાદીઓમાં જીવ એક છે કે અનેક એ પણ પ્રશ્ન ચર્ચાયા. કેાઈએ એક જ જીવ માની એક શરીરને સજીવ કહ્યું અને અન્ય શરીરને નિર્જવ કલ્પ્યાં; તો બીજાએ એક જ જીવ છતાં બીજાં શરીરોને સજીવ પણ કલ્પ્યાં. અને વળી ત્રીજાએ જીવા જ અનેક માન્યા. આ રીતે ચર્ચા વિસ્તરી (વે. સૂ. મં. કા. ૪૩-૪૪). આ વિસ્તારને મધુસૂદન સરસ્વતીએ સિદ્ધાન્તબિંદુમાં અને સદાનન્દે વેદાન્તસારમાં તદ્દન ડૂંકાવ્યા છે.

ભાસ્કર કહે છે કે બ્રહ્મ એની વિવિધ શક્તિએ દ્વારા જગતની પેઠે જીવરૂપમાં પણ પરિણમે છે. જેવા એ બ્રહ્મના પરિણામ છે અને તે કિયાત્મક-સત્ય-ઉપાધિથી જનિત હાેઈ સત્ય છે. બ્રહ્મ એક જ છતાં તેના પરિણામાં અનેક સંભવે છે. ભાસ્કર-મતે એકત્વ અને અનેકત્વ વચ્ચે વિરોધ નથી. એક જ સમુદ્ર તરંગરૂપે અનેક દેખાય છે, તેમ જીવા એ બ્રહ્મના અંશ અને પરિણામ છે અને અજ્ઞાન હાેય ત્યાં લગી તેનું વાસ્તવિક અસ્તિત્વ છે. અજ્ઞાન નિવૃત થયે એ અણુપરિમાણ જીવા બ્રહ્માં લેદ અનુભવે છે.

રામાનુજ વિશિષ્ટાદ્વૈતનું પ્રતિપાદન કરતાં જીવને જગતની પેઠે મૂળમાં ષ્રદ્ધના અવ્યક્ત શરીરરૂપે વર્ણવી તે અવ્યક્તને જ અનુક્રમે વ્યક્ત જીવ અને વ્યક્ત પ્રપંચરૂપે ઘટાવે છે. અવ્યક્ત ચિત્-શક્તિ વ્યક્ત-જીવરૂપ પામે અને પ્રવૃત્તિ કરે એ બધું પરષ્રદ્ધ નારાયણને જ આભારી છે. સૃક્ષ્મ અને સ્થૂલ, અચિત્ કે ચિત્ એ બન્નેમાં પરષ્રદ્ધા તો વ્યાપીને જ રહે છે.

નિમ્બાર્ક સ્વાભાવિક ભેદાભેદવાદી હોઈ દ્વેતાદ્વેતવાદી કહેવાય છે. તે પરખ્રદ્ધાને અભિન્ન સ્વરૂપ માનવા છતાં તેના અનંત જીવરૂપે પરિણામ સ્વીકારે છે. એક જ વાસુ જેમ સ્થાનભેદે નાનારૂપે પરિણમે છે તેમ, ખ્રદ્ધા પણ અનેક જીવરૂપે પરિણમે છે. એ જીવા કોઈ કાલ્પનિક કે આરાપિત નથી.

વિજ્ઞાનિલક્ષુ કહે છે કે પ્રકૃતિની પેઠે પુરુષા–જીવા અનાદિ અને સ્વતંત્ર છતાં તે પ્રદ્ભાથી જીદા કદી રહી શકતા નથી. જીવા બધા જ પ્રદ્ભમાં અવિલક્તરૂપે રહે છે અને તેની જ શક્તિથી સંચાલિત થાય છે. આ અવિલાગાઢેત.

વલ્લભ કહે છે કે જીવ એ જગતની પેઠે ખ્રહ્મનાે વાસ્તવિક પરિણામ છે. એવા પરિણામા લીલાવશ ઊપજવા છતાં ખ્રહ્મ પાતે અવિકૃત અને શુદ્ધ જ રહે છે. આ શુદ્ધાદ્વૈત.

ચૈતન્ય પણ કહે છે કે જીવ-શક્તિ વડે ખ્રક્ષ અનંત જીવાેરૂપે પ્રગટે છે. અને એ જીવાેના ખ્રદ્ધ સાથે ભેદાભેદ છે, પણ તે અચિંતનીય છે. આ અચિંત્યભેદાભેદ.

ભાસ્કરથી માંડી ચૈતન્ય સુધીના ખધા વાદો પ્રમાણે જીવ એ અણુરૂપ છે અને જ્ઞાન તેમજ ભક્તિ આદિ દ્વારા અજ્ઞાનના નાશ થાય ત્યારે તે મુક્ત થાય છે. મુક્તિ-દશામાં એક યા બીજી રીતે તે બ્રહ્મનું સાન્નિધ્ય અનુભવે છે. આ બધા જ અણુજીવ-વાદી આચાર્યો પુનર્જન્મની ઉપપત્તિ સૂક્ષ્મ શરીર દ્વારા ઘટાવે છે.

મધ્વ વેદાન્તી છતાં કાેઇ પણ જાતના અદ્ભેત કે અલેદના આશ્રય લેતા જ નથી. તે ઉપનિષદા અને અન્ય બ્રન્થાને આધારે એમ સ્થાપે છે કે જીવા છે અણુ અને અનન્ત, પણ તે સ્વતંત્ર અને નિત્ય હાેઇ નથી પરખ્રદ્યાના પરિણામ કે નથી કાર્ય કે નથી અંશ. જ્યારે અજ્ઞાનથી મુક્ત થાય ત્યારેય જીવા એ ખ્રદ્ય યા વિષ્ણુનું સ્વામિત્વ અનુભવે છે.

વેદ અને વેદાન્તના આધાર લીધા સિવાય જ સ્વતંત્રપણે વિચાર કરનારા શૈવામાં એક પ્રત્યભિજ્ઞાદરાન પણ છે. તે કહે છે કે પરપ્રદ્ધા એ જ શિવ; એનાથી બીજું કંઈ ચડિયાતું ન હાઈ તે અનુત્તર પણ કહેવાય છે. આ અનુત્તર પ્રદ્ધા જ પાતાની ઇચ્છાથી જગતની પેઠે અનંત જીવાને પણ પ્રગટાવે છે. એ જીવા તત્ત્વતઃ શિવથી અભિજ્ઞ જ છે.

#### વ્યાખ્યાન પ

## ઈ શ્વેરતત્ત્વ

આપણે જીવતત્ત્વ વિષે કાંઇક વિચારી ગયા. તત્ત્વજ્ઞાનમાં અચેતન, ચેતન—જીવ અને ઇશ્વર આદિ અનેક તત્ત્વોની ચર્ચા છે, પણ એક રીતે એ બધી ચર્ચાનું મધ્યબિન્દુ ચેતન યા જીવતત્ત્વ છે. દરેક તત્ત્વ સ્વરૂપમાં અસ્તિ હોય તોય તેનું જ્ઞાન, તેની વિચારણા, તેના ઉપયાગ અને ઉપલાગ એ બધું જીવને લીધે છે. ખરી રીતે તત્ત્વમાત્રનું મૂલ્યાંકન એ જીવની ચેતનાને આભારી છે. ચેતના, જ્ઞાનશક્તિ અને જીવનવ્યાપાર એ જીવ યા આત્મતત્ત્વની કમિક અથવા વિકસિત અવસ્થાઓ છે. તેથી ચેતન એ માત્ર અચેતન વસ્તુઓના વિચાર તેમજ ઉપયોગ અને ઉપલાગ કરીને સંતુષ્ટ રહી નથી શકતું. તેનામાં એવી ગૃઢ શક્તિ છે, જે તેને પાતાથી વધારે શ્રેષ્ઠ, વધારે શિવ એવા તત્ત્વ પ્રત્યે આકર્ષે છે. આ આકર્ષણમાંથી જ ઇશ્વરતત્ત્વના વિચાર અસ્તિત્વમાં આવ્યો છે અને દાર્શનકો, સૂક્ષ્મ ચિન્તકો તેમજ આધ્યાત્મિક સાધકોએ તેને વિકસાવ્યો પણ છે અને જીવનમાં પચાવ્યો પણ છે.

#### પ્રાસ્તાવિક

કુત્હલ યા આશ્ચર મૂલક સ્પષ્ટિના કારણની જિજ્ઞાસા, ભય અને ત્રાસમાંથી ત્રાણ પામવાની તેમજ સ્થાયી સુખ મેળવવાની અભિલાષા, મહત્ આલમ્બન પ્રત્યે આકર્ષાવાની સહજ વૃત્તિ, અને તેને અવલ બી આધ્યાત્મિક પ્રગતિ કરવાની ભાવના, મહત્ અને અગમ્યને સર્વાપ છું કરવાની ઝંખના અને તેની સાથે સામ્ય કે અભેદ સાધવાની વૃત્તિ—આ અને આના જેવાં અનેક બળા ચેતન કે જીવમાં કમે કમે યા એકસાથે ઉદયમાન થાય છે અને તેને લીધે ઇશ્વરની માન્યતા અનેક સ્વર્ષે અસ્તિત્વમાં આવે છે. માનવજાતિમાં કોઈ એવા વર્ગ નથી કે જે એક યા બીજે રૂપે, એક યા બીજે નામે, પાતાથી શ્રેષ્ઠ એવા તત્ત્વના સ્વીકાર કર્યા વિના આશ્વાસન મેળવી શકતો હાય. અહીં તો ઇશ્વરવિષયક માન્યતાના વિચાર, મુખ્યપણે દાર્શનિક પર પર પરાઓને અવલ બી, કરવાના હોઇ તેની એક મર્યાદા છે. પહેલાં દર્શાવવામાં આવ્યું છે કે કેટલાક દાર્શનિકા અચેતનબહુત્વવાદી તા બીજા અચેતનએકત્વવાદી છે; એ જ રીતે કેટલાક ચેતનબહુત્વવાદી તો બીજા એકચેતનવાદી પણ છે. આમાંથી જેઓ અચેતન–અજીવ અને ચેતન–જીવનું બહુત્વ સ્વીકારે છે તેમણે તો ઇશ્વરને અચેતન અને ચેતનથી ભિન્ન એવા એક અનાદિ-અનંત સ્વતંત્ર તત્ત્વ તરીકે જ સ્વીકારેલ છે, એમાં જે અપવાદ છે તે જૈન, બૌદ્ધ અને સાંખ્યના એક વિશિષ્ટ પ્રકારના.

જેઓ મૂળમાં જ એકતત્ત્વવાદી છે તેમણે તેા જીવની પેઠે ઇશ્વરતત્ત્વના વિચાર પણ એ મૂળ સાથે જ ઘટાવ્યા છે. હવે આ વિષે સ્પષ્ટીકરણ કરીએ.

એમ લાગે છે કે સ્વતંત્ર ઈશ્વરતત્ત્વની માન્યતા ખહુ જૂની છે અને તેથી તે સામાન્ય લાકામાં રઢ પણ થયેલી. જે માન્યતાનાં મૂળ લાકામાં વધારે ઊડાં હાય છે તે દાર્શનિકા અને તત્ત્વચિન્તકાને પણ વિચાર કરવા પ્રેરે છે. તેથી જ ઈશ્વરની માન્યતા વિષે દાર્શનિકાએ ખહુ પહેલેથી જ વિચાર કર્યા હોય એવા સંભવ છે.

#### ઇશ્વર વિષે માહેશ્વર મતા

સિન્ધુ-સંસ્કૃતિના અવશેષામાં પાશુપત જેવા કાઇ પણ સંપ્રદાયની પ્રતીકા મળે છે. ' અને આજે પણ ઇશ્વર તરીકે માહેશ્વર રુદ્ર અને શિવનું નામ વધારે વ્યાપક છે. જે ચાર પ્રકારના માહેશ્વરાનું વર્ણન અને તેનું સાહિત્ય મળે છે તે ઉપરથી એટલું તા સિન્દ છે કે બધા જ માહેશ્વરા, કાઈ ને કાઈ નામે, કાઈ ને કાઈ રૂપે, મહેશ્વરને માનતા રહ્યા છે. આ બધા અચેતન અને જીવનું બહુત્વ સ્વીકારનાર જ છે. તેમાં કાઈ એવા છે કે જે ઈશ્વરને જગત્કારણ માનવા છતાં જીવ-કમંનિરપેક્ષ અને તેથી કરી પૂર્ણ સ્વતંત્ર એવા કારણ તરીકે કલ્પે છે; જ્યારે બીજા એવા પૂર્ણ સ્વતંત્ર કારણ તરીકે ન કલ્પતાં જીવકમંસાપેક્ષ કર્તા તરીકે કલ્પે છે. આમ માહેશ્વરામાં બે મુખ્ય વિચારસરણી છે. '

### धश्वर विषे न्याय-वैशेषिक दृष्टि

ન્યાય-વૈશેષિક પરંપરા પણ અચેતન અને ચેતનખહુત્વવાદી છે. કણાદનાં સૂત્રો વધારે પ્રાચીન છે. પણ તેમાં ઈધરતત્ત્વની કાેઈ સ્પષ્ટ ચર્ચા નથી. તેના ઉપર જે પ્રશસ્તપાદનું ભાષ્ય છે તે તેની ઉપલબ્ધ વ્યાખ્યાઓમાં પ્રાચીન છે. એ ભાષ્યમાં

૧. આ વિષે આગ્રામાં ભરાયેલ ઇન્ડિયન હિસ્દ્રી કોંગ્રેસના અધ્યક્ષપદેથી શ્રી. ટી. એન. રામચંદ્રને આપેલા ભાષણનાં પૃ. ૫ થી ૧૦ ખાસ દ્રષ્ટવ્ય છે.

२. ननु महदेतदिन्द्रजालं यन्निरपेक्षः परमेश्वरः कारणमिति । तथात्वे कर्मवैफल्यं सर्वकार्याणां समसमयसमुत्पादश्वेति दोषद्वयं प्रादुःच्यात् । मैवं मन्येथाः ।

<sup>—</sup>सर्वेदरीनसंग्रहगत नकुलीशपाशुपतद्शेन, पृ. ६५.

तिममं परमेश्वरः कर्मादिनिरपेशः कारणमिति पश्चं वैषम्यनैर्घृष्यदोषदृषितत्वात्प्रतिक्षिपन्तः केचन माहेश्वराः शैवागमसिद्धान्ततत्त्वं यथावदीक्षमाणाः कर्मादिसापेशः परमेश्वरः कारणमिति पश्चं कक्षीकुर्वाणाः पक्षान्तरमुपक्षिपन्ति ।

<sup>-</sup> सर्वदर्शनसंप्रहगत शैवदर्शन, पृ. ६६.

મહેલ્વરનું સૃષ્ટિના કર્તા અને સંહર્તા તરીકે વિસ્તૃત વર્ણન આવે છે. અને સાથે સાથે એમાં એ પણ સૂચિત છે કે તે મહેલ્વર પ્રાણીઓના શુભાશુભ કર્મને અનુસરી સર્જન-સંહાર કરે છે. વૈશેષિક દર્શનમાં મહેલ્વરની કર્તા તરીકેની પ્રતિષ્ઠા પ્રશસ્તપાદથી થઈ હોય એવા સંભવ કલ્પી શકાય. વૈશેષિક દર્શનનું સમાનતંત્ર ન્યાયદર્શન છે. ન્યાયના સૂત્રકાર અક્ષપાદે પણ ઈલ્વરની ચર્ચા સંક્ષેપમાં કરી છે. વે પણ એના ભાષ્યકાર વાત્સ્યાયને એ ચર્ચા વધારે વિશદ કરી છે. ભાષ્યના વ્યાખ્યાકારોમાં ઉદ્દઘોતકર અને વાચસ્પતિ મિશ્રનું સ્થાન બહુ અસાધારણ છે. એ બન્નેએ તા ઈલ્વરના સ્વતંત્ર વ્યક્તિત્વની અને તેના કર્તૃત્વની એવી પ્રબળ સ્થાપના કરી છે કે જાણે તે સર્વ-સાધારણ લાકેમાં પ્રચલિત અને રૃદ એવા કર્તૃત્વવાદને લગતી યુક્તિએા–દલીલાનું દાર્શન અને તાર્કિક પરિષ્કૃત રૂપ જ હોય.

વાત્સ્યાયને, ઉદ્ઘોતકરે અને વાચસ્પતિ મિશ્રે ઇશ્વરને સૃષ્ટિના કર્તા અને નિયંતા તરીકે જ માત્ર નથી સ્થાપ્યા, પણ તેમણે મૂળ સૂત્રા ઉપરથી જ એ સ્પષ્ટ કર્યું છે કે ઇશ્વર જગતના સૃષ્ટા છે, પણ તે જીવકમેં સાપેક્ષ, નહિ કે નિરપેક્ષ. તેથી એમ કહી શકાય કે માહિશ્વરામાં જે કમેં સાપેક્ષ-કર્તૃત્વ અને કમેં નિરપેક્ષ-કર્તૃત્વના મતલેદ હતા, તે તેમની સામે કદાચ હાય અને તેમાંથી તેમણે કમેં સાપેક્ષકર્તૃત્વવાદનું વધારે સબળપણે સંગત સમર્થન કર્યું.

અહીં એક બીજી બાબત પણ સરખાવવા જેવી છે. તે એ કે કેટલાક ચિન્તકા ઈશ્વરને કર્તા તરીકે માનતા, પણ તેઓ તર્ક યા અનુમાનને બળે મુખ્યપણે તેનું સ્થાપન કરતા; જ્યારે બીજાઓ તેની સ્થાપનામાં મુખ્યપણે સ્વાભિપ્રેત આગમના જ આધાર લેતા અને કહેતા કે અનુમાનથી એ નિર્વિવાદ સ્થાપી ન શકાય; કેમ કે બીજા અનીશ્વરવાદીઓ પણ પાતાના સમર્થ અનુમાનથી વિરાધ કરે ત્યારે ઈશ્વરસાધક અનુમાન સબળ નથી રહી શકતું. આ રીતે ઈશ્વરની કર્તા તરીકેની સ્થાપનામાં કાઈ અનુમાનના તો કાઈ આગમના મુખ્યપણે આશ્રય લેતા અને પછી વધારામાં ઇતર પ્રમાણના ઉપયાગ કરતા. નકુલીશ, પાશુપત અને શૈવામાં આ જ મુદ્દા પરત્વે મતલેદ છે. તેમાંથી ન્યાયપર પરા એ મુખ્યપણે ઈશ્વરના કર્તુ ત્વસ્થાપનમાં અનુમાનાવલમ્બી રહી છે; એ વાત ઉદ્દદોતકર અને વાચસ્પતિ બહુ સ્પષ્ટ કરે છે.

१. प्रशस्तपादभाष्यगत सृष्टिसंहारप्रक्रिया ।

ईश्वरः कारणं पुरुषकर्माफल्यदर्शनात् ॥ १९ ॥
 न पुरुषकर्म्माभावे फलानिष्पत्तेः ॥ २० ॥
 तत्कारितत्वादहेतुः ॥ २१ ॥ --- न्यायसूत्र, २५, ४-१.

ન્યાય-વૈશેષિક પરંપરામાં ઈશ્વરની સ્વતંત્ર વ્યક્તિ તરીકે—અને તે પણ કર્તા, નિયન્તા તરીકે—એટલી ખધી સમર્થ સ્થાપના થઇ છે અને તે વિષે એટલા ખધા ચિન્તન તેમજ તર્કપૂર્ણ અન્થા લખાયા છે કે કેમ જાણે એને લીધે જ ન હાય કે બીજા દાર્શનિકાએ એ મુદ્દા પરત્વે પાતપાતાના અનુકૂળ કે પ્રતિફૂળ વિચારાથી સમૃદ્ધ એવું પુષ્કળ સાહિત્ય રચ્યું છે. ન્યાય-વૈશેષિક પરંપરામાં સૌથી માખરે તરી આવે એવી વ્યક્તિ છે ઉદયન. ઉદયને તા ન્યાયકુસુમાંજલિની રચના માત્ર ઈશ્વરની સ્થાપના માટે જ કરી છે અને તેમાં એણે પાતાની રીતે તમામ અનીશ્વરવાદીઓને જવાખ આપી છેવટે મહેશ્વરને કર્તા, નિયંતા તરીકે સ્થાપેલ છે. આ ઉપરથી અને બીજાં કેટલાંક કારણાથી એમ લાગે છે કે ન્યાય-વૈશેષિક પરંપરા અને માહેશ્વર, પાશુપત આદિ પરંપરાઓના વધારે આંતરિક સંખંધ રહ્યો છે.

#### **ઈશ્વર વિષે સાંખ્ય-યાગ પર**'પરા

ન્યાય-વૈશેષિક પછી સાંખ્ય-યાગ અને મધ્વપર પરાના વિચાર કરીએ. સાંખ્ય-યાગ પર પરાં એ માત્ર રજ કે રપ તત્ત્વમાં નથી માનતી; એ તો ર દ તત્ત્વ પણ સ્વીકારે છે. તેમાં જેમ સ્વતંત્ર પુરુષખહુત્વનું સ્થાન છે, તેમ સ્વતંત્ર પુરુષવિશેષ ઇશ્વરનું પણ સ્થાન છે. ઉપલબ્ધ પાત જલસૂત્રથી પહેલાં પણ સાંખ્ય-યાગ પર પરામાં અનેક અન્યા હતા અને હિરણ્યગલ કે કે સ્વયં ભૂના નામથી યાગમાર્ગ પણ પ્રસિદ્ધ હતા. એ યાગમાર્ગમાં પણ સ્વતંત્ર ઇધારતત્ત્વનું સ્થાન હતું જ. પણ આજે એ નક્કી કરનું સરલ નથી કે તે બધા પુરુષવિશેષ રૂપ ઇશ્વરને માત્ર સાક્ષી, ઉપાસ્ય યા જપ્ય રૂપે જ માનતા કે તેઓ તેની ન્યાય-વૈશેષિકની પેઠે સ્થા-સંહર્તા તરીકે પણ સ્થાપના કરતા. ઉપલબ્ધ પાત જલસૂત્રા ઉપરથી તા સીધી રીતે એટલું જ ક્લિત થાય છે કે યાગ પર પરામાં ઇશ્વરનું સ્થાન સાક્ષી યા ઉપાસ્ય રૂપે રહેલું છે. યરંતુ જ્યારે એ સૂત્રાનું લાધ્ય વાંચીએ છીએ ત્યારે સ્પષ્ટ થાય છે કે લાધ્યકાર ઇશ્વરને ઉદ્ધારક તરીકે પણ માને છે. તે કહે છે કે ભૂતાનુ એહ એ ઇશ્વરનું પ્રયોજન છે. તે જ્ઞાન અને ધર્મના ઉપદેશથી સમગ્ર પ્રાણીઓને ઉદ્ધરવાના સંકલ્પ કરે છે. આવા સંકલ્પ તે સત્ત્વ- ગુણના પ્રકર્ષને અવલં બી કરે છે. જોકે વ્યાસે પોતાના કથનમાં એવું સ્પષ્ટ

Origin and Development of Samkhya System of Thought, pp. 49 etc.

R. Buddhist Logic, Vol. I, pp. 17, 20.

૩. યાેગસૂત્ર ૧. ૨૩-૨૯.

४. प्रकृष्टसत्त्वोपादानादीश्वरस्य शाश्वतिक उत्कर्षः । — योगभाष्य. १.२४. तस्य आत्मानुप्रहाभावेऽपि भूतानुप्रहः प्रयोजनम् । ४८४। ६. — योगभाष्य. १.२५.

નથી કહ્યું કે એ પુરુષિવશે ઈશ્વર કર્તા યા સંહર્તા પણ છે; છતાં એ તો સ્પષ્ટ જ કહ્યું છે કે તે પ્રાણીઓનો ઉદ્ધારક છે જ. આ રીતે ભાષ્યમાં ઇશ્વરનું ઉદ્ધારકપણું દાખલ થતાં જ તેના વ્યાખ્યાકારોને—ખાસ કરી વાચસ્પતિ મિશ્ર અને વિજ્ઞાનિભક્ષુ જેવાને—પાતપાતાનાં મંતવ્યા સ્પષ્ટ કરવાની અનુકૂળ તક મળી; તેથી તેમણે ભાષ્યનું વ્યાખ્યાન કરતાં પાતપાતાની રીતે પણ સમર્થપણે સ્થાપ્યું છે કે એ યાગસ મત ઇશ્વર સૃષ્ટિના કર્તા પણ છે. એમની સ્થાપના મુખ્યપણે આગમપ્રમાણને અવલ બી છે.

### ઈશ્વર વિષે મધ્વદૃષ્ટિ

મધ્વપર પરા જોકે વેદાન્તી તરીકે જાણીતી છે અને પ્રદ્મસૂત્ર જેવા ઔપનિષદ ગ્રન્થાને આધારે પાતાનાં મ'તવ્યા સ્થાપે છે, છતાં તે બીજી બધી વેદાન્તી યા ઔપનિષદ પર'પરાઓથી સાવ જુદી પડે છે. એનું તત્ત્વજ્ઞાન જોતાં તા એમ જ લાગે છે કે તેના ઉપર મુખ્યપણે પ્રભાવ ન્યાય વૈશેષિક તત્ત્વજ્ઞાનનાે છે. પણ જાણે કે ઉપનિષદ્દાની વધેલી અને વધતી જતી પ્રતિષ્ઠાને ∶લઈ તેણે એનાે ઉપયાગ પાતાની રીતે કર્યો છે; અને તે રીત એટલે ન્યાય વૈશેષિક પર'પરા પ્રમાણે અચેતન પરમાણ અને ચેતન જીવના વાસ્તવિક ખહુત્વ ઉપરાંત તદ્દન સ્વતંત્ર ઇશ્વરનું એક વ્યક્તિરૂપે સ્થાપન કરવું તે. જોકે એ પરંપરાએ ઈશ્વરને ખ્રહ્મ યા વિષ્ણુ જેવા પદથી નિર્દેશેલ છે, છતાં સ્વરૂપ દર્ષિએ એ પર પરાસ મત ઈશ્વર ન્યાય-વૈશેષિક યા સાંખ્ય-યાગસ મત કર્તા ઇશ્વર જેવા જ દેખાય છે. મધ્વપરંપરા ઇશ્વરને સૃષ્ટિના કર્તા, સંહર્તા તરીકે વર્ણવે છે અને પ્રાણીઓના ધર્માધર્મને અનુસરી સૃષ્ટિ નિર્માણ કરે છે એમ પણ કહે છે. આ રીતે જેતાં, જેમ ન્યાય-વૈશેષિક પરંપરા ઇશ્વરને પ્રાણિકમ સાપેક્ષ કર્તા માને છે. તેમ મધ્વપર પરા પણ માને છે. એટલાે ફેર અવશ્ય છે કે મધ્વ સ્વાભિમત ઈશ્વરને ખ્રહ્મ કહી તેનું વર્ણન ખ્રહ્મસૂત્રમાંથી પણ તારવે છે; જ્યારે ન્યાય-વૈશેષિક પર પરા ઈશ્વરસ્થાપનામાં કાેઈ બ્રહ્મસૂત્ર કે ઉપનિષદાના આધાર લેતી જ નથી. તેથી એમ પણ કહી શકાય કે મધ્વપરંપરાના ઈશ્વરકર્તૃત્વવાદને મુખ્ય આધાર ઉપનિષદોના હાઈ તે આગમાવલ બી છે.

જીવબહુત્વવાદી પરંપરાના ઇશ્વર પરત્વે વિચાર ચાલે છે એટલે તેવી જ ષીજી પરંપરાઓ, જે ઈશ્વરવાદી નથી, તેના વિચાર અત્રે કરી લેવા એ પ્રાપ્ત છે. પૂર્વમીમાંસક, સાંખ્ય અને જૈન-બૌદ્ધ એ પરંપરાઓ પણ સ્વતંત્રજીવબહુત્વવાદી છે. પણ પરંપરાઓ પુનર્જન્મ અને પરલાકવાદી હોવા છતાં જીવના ભાવીમાં ઈશ્વરતું કાઈ સ્થાન નથી માનતી. તેનું શું રહસ્ય છે એ જાણવાચી ઈશ્વરકર્જ્તવાદી પરંપરાઓ સાથે તેના વિચારભેદતું મૂળ યથાવત્ સમજી શકાય,

## ઇશ્વર વિષે પૂર્વ<sup>૧</sup>મીમાંસક દષ્ટિ

પ્રથમ આપણે પૂર્વ મીમાંસક પરંપરા લઈ એ. તેને માેક્ષ વિષે વિચાર કરવા નથી; માત્ર વર્ત માન લાક અને સ્વર્ગાદિ પરલાક એ બે વિષે વિચાર કરવા છે. બનને લાક માં જે કાંઈ પ્રાપ્તવ્ય સિદ્ધ કરવું હાય તેના સાધન તરીકે તે પરંપરા યજ્ઞાદિ કમેં કાંડ ઉપર આધાર રાખે છે. એવા કમેં કાંડમાં વૈદિક મંત્રા અને સમુચિત વિધિપ્રક્રિયા તેમજ હાતા આદિ પુરાહિતાનું જ મુખ્ય સ્થાન છે. તેથી જે યથાવિધિ યજ્ઞ આદિ કમેં કરે તે ઇષ્ટક્ળ પામે. એટલે આ માન્યતામાં ક્લેચ્છ પુરુષાના કર્તૃત્વને જ સ્થાન છે. અને તેવું કર્તૃત્વ જીવામાં છે જ. તેથી ઈશ્વરની કૃપા યા અનુચહના એ પરંપરામાં પ્રશ્ન જ ઊભા નથી થતા. એટલે એમાં ઈશ્વરકર્તૃત્વના વિચાર પણ અપ્રસ્તુત છે. એ પરંપરામાં જે કાંઈ મુખ્ય કર્તૃત્વ છે તે છેવટે વેદાજ્ઞામાં સમાવેશ પામે છે. એટલે કે વૈદિક આજ્ઞા પ્રમાણે કરાયેલું કર્મ એવું શક્તિસંપન્ન હાય છે કે તે પાતે જ પુરુષના ઇષ્ટ ફળનું જનક અને છે. એટલે આ પરંપરામાં મન્ત્ર, દેવતા, વિધિવત કર્મ અને સામગ્રીજન્ય શક્તિ એ જ ઈશ્વરના કર્તૃત્વનું સ્થાન લે છે. વ

## ઈશ્વર વિષે સાંખ્ય, જૈન અને બૌદ્ધ દષ્ટિઓ

પરંતુ પચીસતત્ત્વવાદી સાંખ્ય અને જૈન-ઔદ્ધ પરંપરાની સ્થિતિ એથી સાવ જુદી છે. આ ત્રણે પરંપરાઓ તો સ્વર્ગાદિ પરલાક ઉપરાંત માેક્ષ પણ માને છે, અને તેને જ મુખ્ય પુરુષાર્થ તરીકે લેખે છે. તેમ છતાં તે માેક્ષની સિદ્ધિમાં કે બીજા કાેઈ પણ પ્રકારના ફળની સિદ્ધિમાં સ્વતંત્ર ઈશ્વરનું સ્થાન નથી જ કલ્પતી. આ ત્રણે પરંપરાઓ પુરુષાર્થવાદી છે. તે શ્રદ્ધા, નિયતિ અને અદેષ્ટ જેવાં તત્ત્વાને માને છે અવશ્ય, પણ એ તત્ત્વા સાધક છવના પુરુષાર્થને અધીન રહી ઉપયાગી અને છે. આ પરંપરાઓ એમ માને છે કે આત્મા, છવ યા પુરુષ પાતે એવી સહજ શક્તિ ધરાવે છે કે જેને લીધે તે ધારે તેવું ભાવી નિર્માણ કરી શકે. તે જેમ અજ્ઞાન અને કલેશની વાસનાને વશ વર્તે છે, તેમ પુરુષાર્થને બળે જ તે જ્ઞાન અને નિર્માહત્વની પરાકાષ્ઠા પણ સિદ્ધ કરે છે. તેના પુરુષાર્થની દિશા ઊધ્વંગામી બનતાં જ તેમાં રહેલ શ્રદ્ધા, નિયતિ અને અદૃષ્ટ આદિ તત્ત્વો તેને એ જ દિશામાં ઉપકારક બને છે. એટલે આ પરંપરાએ! માં જીવમાં એટલું બધું સ્વાતંત્ર્ય કલ્પાયેલું છે કે તેમને પાતા સિવાય કર્તા તરીકે બીજા કાંઈના અનુગ્રહની આવશ્યકતા નથી રહેતી.

આ ત્રણ પર'પરાએામાં પણ એક મહત્ત્વના લેંદ છે, જે ધ્યાનમાં લેવા જોઈએ. સાંખ્ય-પર'પરા પુરુષાર્થવાદી છે ખરી, પણ એમાં પુરુષ, ચેતન યા જીવના પુરુષાર્થનું

૧. શળરભાષ્ય, ૨.૧.૫ આદિ. ખીજાં કુમારિલનાં અવતરણા માટે જીએા, ન્યાયાવતારવાર્તિક-ષૃત્તિ, ટિપ્પણ પૃ. ૧૭૯ (સિંઘી જૈન સિરીઝ) અને તેમાં આપેલ નીચેની ટિપ્પણીએા.

કોઇ સ્થાન જ નથી; જે પુરુષાર્થ છે તે પ્રકૃતિ યા અચેતન તત્ત્વના છે. પ્રકૃતિ જ સૃષ્ટિનું ઉપાદાન અને કર્ત્રી-નિયન્ત્રી છે. તે પાતાના સમગ્ર વ્યાપાર ફૂટસ્થ ચેતનના દ્વિવિધ ભાગ માટે કરે છે. ઇન્દ્રિયજન્ય જ્ઞાન અને વિવેકપ્યાતિ એ અન્ને ભાગા પ્રકૃતિ પુરુષ માટે સિદ્ધ કરે છે. વસ્તુત: એ ભાગા પણ પ્રકૃતિના જ છે; પુરુષમાં તા એના ઉપચાર માત્ર છે. એટલે સાંપ્ય-પરંપરામાં પ્રકૃતિતત્ત્વનું કર્તૃત્વ, સૃષ્ટિ-સંહારકારિત્વ એટલું બધું પૂર્ણ મનાયું છે કે તેને લીધે જેમ ફૂટસ્થનિત્ય ચેતન સ્વીકૃત છતાં તેમાં કર્તૃત્વ કે ભાકતૃત્વના કાઈ અવકાશ નથી રહેતા, તેમ ઈધરતત્ત્વના કર્તૃત્વને તા શું, પણ તેની માન્યતાને પણ અવકાશ નથી રહેતા. અલબત, કાઈ કાઈ વિચારકા એવા પણ થયા છે કે જે એમ માનતા કે સાંપ્ય-પરંપરા ઇધર-તત્ત્વના સાવ નિષ્ધ નથી કરતી. એમનું કહેવું એટલું જ છે કે માક્ષના સાધનભૂત વિવેકપ્યાતિની પ્રાપ્તિમાં ઇધ્વરની કાઈ આવશ્યકતા નથી. પણ ખરી રીતે પચીસ-તત્ત્વવાદી સાંપ્યપરંપરામાં ઇધ્વરતત્ત્વનું સ્થાન ઘટી જ નથી શકતું.

હવે જૈન-ખૌદ્ધ પરંપરા વિષે વિચાર કરીએ. આ બન્ને પરંપરાઓ સાંખ્યની જેમ કૂટસ્થનિત્યચેતનવાદી નથી. બન્ને જીવ યા ચિત્તતત્ત્વમાં સહજ સદ્દગુણના વિકાસ માને છે. અચેતન યા રૂપતત્ત્વ જીવ યા ચિત્તને પાતાની સદ્દગુણવિકાસની દશામાં ઉપકારક થઈ શકે, પણ વિકાસનું મૂળગત બીજ તા જીવ, ચેતન યા ચિત્તમાં જ રહેલું છે. જે સાધકા આ બીજને પૂર્ણ પણે વિકસાવી સિદ્ધિ મેળવે છે, તે બધા પાતે જ પૂર્ણ હાઈ ઈશ્વર બની રહે છે. આથી લિન્ન કાઈ એવા ઈશ્વર નથી, જે સ્ટિક્સ હાર કરતા પણ હાય, યા તટસ્થ સાક્ષી પણ હાય. સાધકા સાધકદશામાં યા અપૂર્ણ અવસ્થામાં કાઈ ને કાઈ આલમ્બનની અપેક્ષા રાખે છે. એવું આલમ્બન, આ બન્ને પરંપરા પ્રમાણે, સ્વપ્રયત્નથી પૂર્ણતા પામેલ સિદ્ધ યા ખુદ્ધ જ બની રહે છે; અને જેઓ આવું આલમ્બન લઈ પૂર્ણતા પામે છે તેઓ પણ પાછા બીજા સાધકા માટે આલમ્બનનું કામ આપી શકે છે. આમ જૈન અને બીદ્ધ પરંપરા પ્રમાણે સિદ્ધ, મુક્ત અને ખુદ્ધ એવા આત્માઓ કે ચિત્તો એ જ ઈશ્વર કે પરમેશ્વર છે.

મીમાંસક, સાંખ્ય, જૈન અને બૌહ એ ચારેય પર'પરા વિશ્વમાં પરિવર્તન માને છે. પણ તેઓ વિશ્વને કચારેય પ્રથમ ઉત્પન્ન થયું એમ ન માનતા હાેઈ વિશ્વની

૧. વિજ્ઞાનભિક્ષુએ સાંખ્યપ્રવચનભાષ્યની પ્રસ્તાવનામાં આ જ વાત કહી છે:

<sup>...</sup>ब्रह्मभीमांसाया ईश्वर एव मुख्यो विषय उपक्रमादिभिरवश्वतः । तत्रांशे तस्य बाघे शास्त्रस्यैवाप्रामाण्यं स्याद्, यत्परः शब्दः स शब्दार्थं इति न्यायात् । साङ्ख्यशास्त्रस्य तु पुरुषार्थतत्साधनप्रकृतिपुरुषविवेकावेव मुख्यो विषय इतीश्वरप्रतिषेधांशवाघेऽपि नाप्रामाण्यम् । यत्परः शब्दः स शब्दार्थं इति न्यायात् । अतः सावकाशतया साङ्ख्यमेवेश्वरप्रतिषेधांशे दुर्वछिमिति ।

સૃષ્ટિમાં પણ ઈશ્વરકર્તુ ત્વને અવકાશ નથી આપતા. ઉપરની ચર્ચાના સાર એ છે કે મીમાંસકા જેમ પાતાની દૃષ્ટિએ કર્મવાદી છે તેમ સાંખ્ય, જૈન અને બીન્દ્ર પણ કર્મવાદી જ છે. કર્મ કરવાનું અને તેનું ક્ળ ભાગવવાનું સામર્થ્ય પાતામાં જ છે. તેથી કર્મ કરવામાં કે તેનું ક્ળ ભાગવવામાં જેમ ઈશ્વરકર્તુ ત્વવાદી ઈશ્વરની પ્રેરણાને સ્થાન આપે છે, તેમ આ પર પરાઓ આપતી નથી. તે કહે છે કે કૃત કર્મના પરિપાક થતાં તે પાતે જ સ્વસામર્થ્યથી ક્ળ આપે છે, અને સમગ્ર વિશ્વ-વૈચિત્ર્ય એ કર્માં છે. મેં સાંખ્ય પર પરામાં પ્રકૃતિના પૂર્ણ કર્તુ ત્વનું જે સ્થાન છે તે જૈન અને બીન્દ્ર પર પરામાં છવ યા ચિત્તના કર્તુ ત્વે લીધું છે.

## ઈશ્વર વિષે પૂર્વનિર્દિષ્ટ દષ્ટિઓના મુખ્ય મુખ્ય મુદ્દા

હવે ખ્રહ્મવાદી ઔપનિષદ દર્શાનાની ઇશ્વરવિષયક માન્યતાના વિચાર કરીએ તે પહેલાં ઉપર જે ભિન્ન ભિન્ન દર્શાનાને લઈ ચર્ચા કરી છે, તેના મુખ્ય મુદ્દા જાણી લેવા જરૂરી છે, જેથી એ સમજવું સહેલું પડે કે ઔપનિષદ દર્શાનાની માન્યતામાં તે જ મુદ્દાઓ કચાં અને કઈ રીતે સ્થાન પામ્યા છે. ન્યાય-વૈશેષિક, પાશુપત-માહેશ્વર, સાંખ્ય-યાગ અને મધ્વ એ ઈશ્વરને કર્તા માને છે, ત્યારે તેમની માન્યતામાં પહેલી વાત એ છે કે ઈશ્વર એ માત્ર નિમિત્ત યા અધિષ્ઠાયક કારણ છે, નહિ કે ઉપાદાન. તેવું કર્તું ત્વ યા નિમિત્તકારણત્વ પણ કાઈને મતે પ્રાણિકર્મસાપેક્ષ તો બીજાને મતે પ્રાણિકર્મનિરપેક્ષ છે. આવા કર્તું ત્વની સિદ્ધિ કાઈ મુખ્યપણે અનુમાન પ્રમાણથી કરી આગમના આધાર લે છે, તો બીજા કાઈ એ સિદ્ધિ મુખ્યપણે આગમને અવલંબી કરે છે અને તર્કને માત્ર એના ઉપાદ્મલક તરીકે સ્વીકારે છે. છવ્વીસ-તત્ત્વવાદી સાંખ્યયોગ પુરુષવિશેષને ઈશ્વર કહે છે, ત્યારે પણ તે પ્રકૃષ્ટ સત્ત્વના આશ્રયથી જ પ્રાણીઓના ઉદ્ધારક તરીકેનું સ્થાન પામે છે. પણ એવા સત્ત્વના આશ્રય વિના તે સ્વતંત્રપણે કાંઈ કરી શકે નહિ.

ચાવીસ કે પચીસતત્ત્વવાદી સાંખ્ય તા એક માત્ર મૂળપ્રકૃતિનું જ કર્તૃત્વ અને નિયામકત્વ સ્વીકારે છે. તે જ સ્વતંત્રપણે પુરુષાર્થ વાસ્તે પ્રવૃત્ત થાય છે. એટલે જેમ તે જગતનું ઉપાદાન તેમ નિમિત્ત કારણ પણ છે. જે શુભાશુભ કર્મ ખુદ્ધિ દ્વારા થાય છે તે પાતે જ કાળ-પરિપાકે ફળ આપે છે. તે માટે બીજા કાઈ પ્રેરકની અપેક્ષા

१. कर्मजं लोकवैचित्र्यम् । —अभिधर्मकोष. ४. १.

ર. યેાગસુત્ર ૨.૧૨-૧૪—આ સૂત્રો અને ભાષ્યમાં જે કર્માશય તેમજ તેના વિષાકનું વર્જુન છે તે જોતાં એમ લાગે છે કે સાંખ્યપર પરાની કર્મગત ફળદાનશક્તિ અહીં વર્જિત છે. તેથી જ વિષાકના પ્રસંગમાં ઇશ્વર યા એવી કાઈ તટસ્થ શક્તિને અવકાશ અપાયા નથી. છતાંય પ્રથમ પાદમાં ઇશ્વરના નિર્દેશ તા આવે જ છે. તે સૂચવે છે કે મૂળમાં એ નિર્દેશ સાધનામાં પ્રશિધાન પૂરતા હાય.

ગણુધરવાદની પ્રસ્તાવનાનું કર્મ વિચારપ્રક્રરણ, પૃ. ૧૦૯.

નથી રહેતી. જૈન, બૌદ્ધ અને મીમાંસક પણ પાતપાતાની રીતે જીવ યા પુરુષા-પાર્જિત કર્મનું જ ઈશ્વરનિરપેક્ષપણે ફલદાન-સામર્થ્ય સ્વીકારે છે. આ બ્રહ્મવાદી સિવાયનાં દર્શનાની સામાન્ય વિચાર-ભૂમિકા છે.

### ઈશ્વર વિષે પ્રક્રાવાદી દર્શના

હવે પ્રદ્મવાદી દર્શના વિષે વિચાર કરીએ. તે અધાં જ, મધ્વને આદ કરતાં, સામાન્ય રીતે મૂળએકતત્ત્વવાદી છે. પણ એ એક તત્ત્વ એટલે સાંખ્યસંમત પ્રકૃતિ યા પ્રધાન નહિ. પણ તેથી ભિન્ન એવું પ્રદ્મતત્ત્વ. પ્રધાનતત્ત્વ મૂળે અચેતન સ્વીકારાયું છે, તા પ્રદ્ભાતત્ત્વ મૂળે જ ચિદ્ધુપ સ્વીકારાયું છે. એમ લાગે છે કે વેદના સમયથી અનેકના આધાર તરીકે કાઈ એક તત્ત્વની શાધ તા ચાલતી. આ શાધ અનેક તખક્કાઓ માંથી પસાર થઈ ઉપનિષદામાં વિરમે છે, અને એક સચ્ચિદાન દરૂપ મૂળ તત્ત્વ સ્થપાય છે. પણ આ તખક્કાઓામાં એક એવા પણ તખક્કો આવેલા લાગે છે કે જ્યારે મૂળ તત્ત્વ તરીકે પ્રધાન જેવું પણ એક તત્ત્વ મનાયું અને સ્થપાયું હોય. આ બન્ને વિચારધારાએ મૂળમાં એકતત્ત્વવાદી છે ખરી, પણ તેમને અનુભવસિદ્ધ અને સર્વ લાકગમ્ય એવા જડ-ચેતનઅહત્વના ખુલાસા પણ અનિવાર્ય રીતે કરવા જ પહે છે. તેથી પ્રધાનવાદી સાંખ્યાેએ પ્રધાનને સ્વતંત્ર કર્તાનું સ્થાન આપ્યા છતાં પુરુષ-ખહત્વ સ્વીકારી વાસ્તવિક ખહ્ત્વની ઉપપત્તિ કરી; તા મૂળએક પ્રદ્ભાત ત્વવાદીઓ એ પ્રદ્માનાં સહકારી, ઉપાધિ, વિશેષણ આદિ જુદાં જુદાં નામાથી ઇતર તત્ત્વ સ્વીકાયું. આ રીતે ખન્ને વિચારધારાઓ મૂળએકતત્ત્વવાદી છતાં પાતપાતાની રીતે બહત્વ અને નાનાત્વની ઉપપત્તિ કરતી જ હતી. પ્રકૃતિવાદી સાંખ્યા પ્રકૃતિનું સ્વતંત્ર કતુ ત્વ જેમ તર્કથી સ્થાપતા, તેમ કેટલાક તે સ્થાપનામાં ઉપનિષદ્દોના પણ ઉપ**રો**ાગ કરતા.<sup>૧</sup> તેમની દેષ્ટિએ પ્રકૃતિનું જ મુખ્ય કર્તૃત્વ અને પુરુષ એ તે৷ માત્ર ઉદાસીન, કર્તૃત્વ– ભાેકતત્વશત્ય. આ સામે ખ્રદ્મવાદીના પ્રખળ વિરાધ એ હતા કે ગમે તેવું તાય

भाष्यादयः स्वपक्षस्थापनाय वेदान्तवाक्यान्यप्युदाहृत्य स्वपक्षानुगुण्येनैव योजयन्तो व्याचक्षते ।
 तेषा यद् व्याख्यानं तद् व्याख्यानाभासं न सम्यग् व्याख्यानमित्येतावत् पूर्वकृतम् ।

<sup>---</sup> ब्रह्मसूत्र-शांकरभाष्य. २. २. १.

ઉપનિષદ સાથે સાંખ્યદર્શનના સંભંધની ચર્ચા માટે ભુંઓ History of Indian Philosophy (Belvalkar and Ranade) Vol. 2, pp. 412-430.

सांख्यादयस्त्वास्तिकाः नात्र प्रतिवादिनः । तैबौँद्धगताभ्युपगमवादत एव स्वस्वप्रतिज्ञातानां वैदान्तार्थैकदेशानां प्रतिपादनादिति मन्तव्यम् ।

<sup>—</sup> ब्रह्मसूत्र-विज्ञानामृतभाष्य. २. १. १. तुं Gत्थान.

પ્રધાનતત્ત્વ છેવટે તો અચેતન જ છે; અને અચેતન એ આવા ખહુવિધ અને અચિન્ત્ય રચનાવાળા વિશ્વનું સર્જન કે નિયમન કેવી રીતે કરી શકે? એ માટે તો અચિન્ત્ય-શક્તિસંપન્ન કાઈ ચેતનતત્ત્વ જ જોઈએ. આ વિચાર જેમ જેમ પ્રખળ થતો ગયો તેમ તેમ તે અનેક આકાર પણ લેતા ગયા. પ્રદ્માસ્ત્રની રચના એ આ વિચારને જ આભારી છે. એમાં સ્વતંત્ર પ્રધાનકર્તૃત્વવાદના આગમ અને તર્કને આધારે નિરાસ કરવામાં આવ્યો છે; અને એકમાત્ર પ્રદ્માતત્ત્વનું મુખ્ય કર્તૃત્વ સ્થાપવામાં આવ્યું છે. પ્રદ્માસ્ત્રનાં ઉપલબ્ધ બધાં જ ભાષ્યો એ બાબતમાં એકમત છે કે પ્રદ્માતત્ત્વ એ જ વિશ્વનું મુખ્ય અને સ્વતંત્ર કારણ છે. પણ અહીં માત્ર કારણતાના વિચારમાં જ ભાષ્યોની વ્યાપ્યા સમાપ્ત નથી થતી. તેમને એ મૂળ કારણના પ્રસાસો ઇશ્વરત્વની પરિભાષામાં પણ કરવા પહે છે. તેથી બધા જ ભાષ્યકારા, પરસ્પર ગમે તેટલા મતલેદ હાય છતાં, જ્યારે પ્રદ્માતત્ત્વમાં ઇશ્વરત્વ ઘટાવે છે, ત્યારે તેમને તેમની સામેના અવૈદિક ઇશ્વરવાદીઓની કેટલીક માન્યતાએ અને ઉપપત્તિઓને પણ સ્વાભિમત ઇશ્વરત્વની વ્યાપ્યામાં ઘટાવવી પહે છે.

પ્રદ્વાસત્રનાં ઉપલબ્ધ ભાષ્યા મુખ્ય બે વર્ગમાં વહે ચાઈ જાય છે: એક વર્ગમાં માત્ર શંકર આવે છે અને બીજા વર્ગમાં ભાસ્કરથી માંડી ચૈતન્ય સુધીના બધા. શંકર એ કેવલાદ્વેતી છે. એને બ્રહ્મ સિવાય બીજા કાઈ તત્ત્વનું પારમાર્થિકત્વ ઇષ્ટ નથી; અને સાથે સાથે એને એ પણ મુશ્કેલી છે કે કેવળ કૂટસ્થનિત્ય પ્રદ્રા જ હોય તો ખહુત્વ કચાંથી આવે અને કેમ અનુભવાય ? એવું કૂટસ્થનિત્ય ખ્રદ્યા પરિણામી તા હાઈ શકે નહિ. વળી બધ-માેક્ષ અને જીવભેદની પણ વ્યવસ્થા ઘટાવવી રહી. આવી બધી મુશ્કેલીઓના અંત શંકરે માયાવાદ સ્વીકારીને કર્યો. માયાને સ્વતંત્ર तत्त्व माने तीय કेव साद्रेत न ८ કે. એટલે તેણે એને સદસદનિવ ચનીય આદિ રૂપે વર્ણી પ્રદ્માતત્ત્વથી ભિન્ન પણ ન માની અને સર્વથા અભિન્ન પણ ન માની, અને છતાંય માયાનું અસ્તિત્વ સ્વીકારી કેવલાદ્વૈતવાદની ઉપપત્તિ કરી અને દેશ્યમાન વ્યાવહારિક પ્રપંચનું અસ્તિત્વ માયિક છે એમ સ્થાપ્યું. ખરી રીતે સ્વતંત્રપ્રધાન-વાદી સાંખ્યને જે એકમાંથી ખહુત્વ ઘટાવવાની મુશ્કેલી હતી, તે જ મુશ્કેલી શાકરને પણ હતી. પણ સાંખ્યના માર્ગ પરિણામિનિત્યતાવાદને લીધે સરલ હતા. શંકરના માર્ગ તેવા સરલ ન હતા. તાેય તેણે પાતાના માર્ગ બહુ કુશળતાથી સરલ બનાવ્યો. જોકે શાંકરે માયાના આશ્રયથી ખ્રહ્મતત્ત્વનું કૂટસ્થનિત્યત્વ અને પાતાના કેવલાકૈતવાદ બન્ને સ્થાપ્યાં, પણ એણે તત્કાળ કે ક્રમે કરી ઉપસ્થિત થનારા પ્રશ્નો વિષે કાઈ સર્વાંગીણ ખુલાસા ન કર્યા. એ ખુલાસા તેના સમકાલીન અને ઉત્તર-કાલીન ધુરન્ધર વિદ્રાન શિષ્યાેએ કર્યાે. તેથી એ ખુલાસાના અનેક પ્રકારાે મળી આવે છે. સર્વજ્ઞાત્મમુનિ એક જાતના ખુલાસા કરે, તાે વાચસ્પતિ મિશ્ર બીજી

જાતના; અને ત્રીજ આચાર્ય ત્રીજી જાતના, ઇત્યાદિ. પણ એ બધા ખુલાસાએામાં શ'કરનું મુખ્ય અભિપ્રેત તત્ત્વ પૂરેપૃટું સચવાઈ રહ્યું છે. તે તૃત્ત્વ એટલે કેવલાઢે તવાદ. ધ

જ્યારે ખુદ્ધાને જ ઇશ્વર કહેવા હાય ત્યારે એ ખુલાસા કરવા પડે છે કે એકમાત્ર પ્રદ્રા એ ઈશ્વર અને એ જ જીવ યા જીવાે—એ કેવી રીતે ઘટે ? તેથી શાંકર વિચારકાએ એની ઉપપત્તિ કરવામાં માયા અને અવિદ્યાનું દ્વિતય પણ સ્વીકાર્યું. માચાપાધિક પ્રદ્રા તે ઇશ્વર અને અવિદ્યોપાધિક પ્રદ્રા તે જીવ. માયા એ સમષ્ટિગત અવિદ્યા જ છે; જ્યારે વૈયક્તિક અવિદ્યા તે જીવની ઉપાધિ. ખ્રહ્મને ઈશ્વરરૂપે વર્ણવ્યા અને સ્થાપ્યા પછી પણ અનેક પ્રશ્નો ઊભા થાય જ છે. તેમાંના મુખ્ય આ રહ્યાઃ પ્રહ્ના જે માયાના આશ્રયથી સૃષ્ટિ સર્જે છે તે માયાનું સ્વરૂપ શું ? વળી, એ સર્જન પ્રાણીઓના કર્મ સાપેક્ષ છે કે નિરપેક્ષ, અને ઇશ્વરતું સ્થાપન મુખ્યપણે તર્કથી કરવું કે આગમથી ? ઇત્યાદિ. આ પ્રશ્નોના જવાબ પણ શાંકર વિચારે આપ્યા છે. એના એક ંદર ધ્વનિ એ છે કે સૃષ્ટિ અનાદિ છે, પ્રાણીઓના કર્મને અનુસરી નવનવા કલ્પમાં ઈશ્વર સર્જન કરે છે, અને મુખ્યપણે એ આગમને-ખાસ કરી ઉપનિષદોને-આધારે સિદ્ધ છે. તર્ક બહુ તા એનું અનુકૂળ સમર્થ ન કરવામાં ઉપયોગી છે. આ રીતે ઉપલબ્ધ લાખ્યા પૈકી સૌથી પ્રાચીન શાંકરભાષ્યે સચ્ચિદાન'દ પ્રહ્માને જ ઈશ્વરતત્ત્વરૂપે સ્વીકારીને તેને જ ચરાચર જગતના ઉપાદાન તથા નિમિત્તકારણરૂપે સ્થાપ્યું, અને જે ન્યાય-વૈશેષિક આદિના સ્વતાંત્ર ઇશ્વરનિમિત્તવાદ હતા તેનું નિરાકરણ કર્યું, અને સાથે જ સાંખ્ય-સંમત સ્વતંત્ર પ્રકૃતિના કર્તુ ત્વવાદનું પણ નિરાકરણ કર્યું. તેમ જ જેઓ અનીશ્વરવાદી હતા તેમના મતાને પણ અવૈદિક કહી નિષેધ્યા. આ રીતે પ્રદ્મવાદીઓમાં પ્રદ્મના પૂર્ણ કર્તુ ત્વની અને ઈશ્વરત્વની સ્થાપના સિદ્ધ થઈ.

પરંતુ શંકરની પહેલાં પણ બ્રહ્મસૂત્રના વ્યાખ્યાકારા અનેક થઇ ગયાનાં પ્રમાણા મળે છે; તે બધા જ વ્યાખ્યાકારા એક જ પ્રકારે વ્યાખ્યા કરતા એમ પણ ન હતું; છતાં એ બધા વ્યાખ્યાકારામાં એકસમાનતા એ રહેલી લાગે છે કે તેમાંથી કાઈ શંકરની જેમ કેવલાદ્વૈતી યા માયાવાદી ન હતા. અને કાઈ હાય તાય તેના કાઈ સ્પષ્ટ આધાર મળતા નથી. તે બધા જ મુખ્યપણે બ્રહ્મતત્ત્વને પ્રકૃતિથી ભિન્ન એલું સ્વીકારતા; છતાં તેઓ બ્રહ્મને પરિણામી માનતા. સાંખ્યા પણ પ્રકૃતિને પરિણામી માને અને બ્રહ્મવાદીઓ બ્રહ્મને પરિણામી માને તાં, બન્નેમાં અન્તર શું રહ્યું ?—એ પ્રશ્ન તેમની સામે પણ હાવા જોઈ એ. તેથી લગભગ તે બધા વ્યાખ્યાકારાએ બ્રહ્મને પરિણામી માની તેમાંથી જ અચેતન અને ચેતનની સૃષ્ટિ ઘટાવી; છતાં બ્રહ્મના

૧. જુએા, દાસગ્રુપ્તા—હિસ્ટ્રી ઑફ ઇન્ડિયન ફિલોસોફી, ભા. ૩, પૃ. ૧૯૭, ૧૯૮ની પાદટીય ન**ે.** ૨.

તાત્ત્વિક સ્વરૂપને એ પરિણામાંમાંય કૂટસ્થ તરીકે સાચવવાની અનેક ચુક્તિએા, ઉપપત્તિએા આપી, અને અનેક દેશાન્તો દ્વારા એનું સમર્થન કર્યું.

શાંકર પહેલાંના વ્યાખ્યાકારોના અન્શા અખંડ તો ઉપલખ્ધ નથી, પણ એમના વિચારપ્રવાહો જુદી જુદી આચાર્યપરંપરા દ્વારા સચવાયા, પાષાયા અને વિકસ્યા પણ છે. તેમાંથી ભાસ્કર પ્રથમ આવે છે. તે પ્રદ્ધાતત્ત્વને પરિણામી માની તેમાં વિવિધ શક્તિએ સ્વીકારે છે, અને એક શક્તિથી ભાગ્યસ્ટિનું તો બીજી શક્તિથી ભાેક્તા—જીવસ્ટિનું સર્જન ઘટાવે છે; અને પ્રદ્ધાને જ સ્વષ્ટા, પાલચિતા અને સંહારક તરીકે ઈશ્વરનું સ્થાન આપી તેને જ ઉપાદાન અને નિમિત્તરૂપે માની શંકરની પેઠે બીજા વાદોના નિરાસ કરે છે. ભાસ્કર પણ ઈશ્વરની સ્થાપનામાં મુખ્ય આધાર ઉપનિષદોનો લે છે અને સ્ટિને પ્રાણિકમંસાપેક્ષ માને છે. તે અચેતન-ચેતન વિશ્વને ઉપાદાનસ્વરૂપ પ્રદ્ધાતત્ત્વથી ભિનનાભિન્ન માને છે. તે કહે છે કે વસ્તુમાત્ર અમુક દિષ્ટિએ એક તો બીજી દિવ્ટિએ અનેક છે. એક જ વસ્તુમાં એકત્વ અને અનેકત્વ સ્વાભાવિક છે, વાસ્તવિક છે. જેમ સમુદ્ર એક છતાં તરંગરૂપે અનેક છે, તેમ પ્રદ્ધારૂપ ઈશ્વર એક છતાં તે જગત્જીવાત્મક પરિણામરૂપે અનેક પણ છે. આ પરિણામા ભલે અલ્પકાલીન હોય, પણ તેથી એ કાંઈ અવાસ્તવિક ઠરતા નથી. આ રીતે ભાસ્કરને પ્રદ્ધામાં ઈશ્વરત્વ સ્થાપવા માટે શંકરની પેઠે માયાના આશ્રય લેવા નથી પડ્યો, પણ એણે પ્રદ્ધમાં સહભૂ વાસ્તવિક અનેક શક્તઓ જ સ્વીકારી છે.

અહીં એક બાબત ધ્યાન આપવા જેવી છે, તે એ કે સાંખ્યા જેમ મૂળ પ્રકૃતિમાંથી તન્માત્રા આદિ ભાેગ્યસૃષ્ટિ અને ખુદ્ધિ, અહંકાર આદિ રૂપ ભાેકતૃશકિત ઘટાવતા, તેમ ભાસ્કર મૂળ ખ્રદ્ધમાંથી જ ઘટાવે છે.

આમ તો ઉપનિષદકાળમાંય અદ્ભૈતિવિચારની પ્રતિષ્ઠા વધતી અને જમતી જતી હતી, પણ બીજી બાજુએ દ્વૈતિવિચારકો પણ ઔપનિષદ વર્તું લની અંદર તેમ જ બહાર સ્પષ્ટપણે દ્વૈતિવિચારનું સ્થાપન કરે જ જતા હતા. આ વિચારસંઘર્ષ માંથી એક પ્રકારના દ્વૈતાદ્વૈતાદ પણ જુદા જુદા સ્વરૂપમાં અસ્તિત્વમાં આવતો જ હતો. સદદ્વૈત, દ્રવ્યાદ્વૈત, ગુણાદ્વેત, પ્રદ્યાદ્વૈત, વિજ્ઞાનાદ્વૈત અને શખ્દાદ્વેત જેવા અદ્વૈત વિચારાનું પ્રાધાન્ય હતું ત્યારે તેમાં શંકરના કેવલાદ્વૈતવાદ સબળપણે ઉમેરાયા. આની પ્રતિક્રિયા દ્વૈતિવચારકા ઉપર અને દ્વૈતાદ્વૈતિવચારકા ઉપર પણ થઈ. તેથી તે બન્નેએ પાતપાતાની રીતે માયાશ્રિત કેવલાદ્વૈતવાદના વિરાધ કરવા માંડ્યો. જેમ ભાસ્કરે, તેમ અન્ય પ્રબળ અને પ્રખળતમ આચાર્યોએ કેવલાદ્વૈતવાદને નિર્યુક્તિક

૧. જુઓ, દાસગુપ્તા—ઉક્ત પુસ્તક, ભા. ૩; પૃ. ૬; અને ભાસ્કરભાષ્ય (પ્રક્ષસૂત્ર) ૨.૧.૧૪, પૃ. ૯૭.

અને નિષ્પ્રમાણુક સિદ્ધ કરવા કમર કસી. તેમાં ઉપનિષદને અનુસરનાર આચાર્યો પણ થયા. સાંપ્ય અને મધ્વ જેવાએ તાે શુદ્ધ દ્વૈતને અવલં બી વિરાધ કર્યો, પણ રામાનુજ આદિ જેવાઓએ અદ્રેતનું અવલંબન કર્યા છતાં એક જુદા જ પ્રકારનું અદ્ભેત સ્થાપી શ'કરના કેવલાદ્વૈતના પ્રખળ નિરાસ શરૂ કર્યા. આવા અદ્ભૈતવાદીઓમાં સાંખ્ય-યાગ, વૈષ્ણુવ અને શૈવ પર પરાને અનુસરનાર આચાર્યા થયા છે. રામાનુજ, નિસ્બાર્ક, વલ્લભ અને ચૈતન્ય જેવા આચાર્યા પાતપાતાની રીતે વૈષ્ણવ પર પરાના આશ્રય લઈ પ્રદ્યાદ્વેત સ્થાપવા છતાં વસ્તુતઃ તેમાં ભેદાભેદ અને દ્વૈતાદ્વેતવાદનું જ સમર્થન કરતા. ભાસ્કરે ખ્રદ્ધા યા ઈશ્વરતત્ત્વમાં જે વાસ્તવિક એકાનેકત્વ યા ભેંદાભેંદ સ્થાપ્યાે હતાે તેને જ સહેજ જુદા જુદા રૂપમાં આ વૈષ્ણુવ અને શૈવ આદિ આચાર્યોએ વધારે વિગતથી ચર્ચો અને સ્થાપ્યા. બીજી બાજુએ વિજ્ઞાનભિક્ષ જેવાએ પણ બ્રહ્માદ્રૈત સ્થાપ્યું. પણ તેણે મૂળમાં સાંખ્ય-ચાેગ વિચારને અદ્વૈત પરિભાષામાં ગાેઠવ્યા; તા શ્રીકંઠ જેવાએ શૈવ પરંપરાને અવલં બી બ્રહ્મતત્ત્વની શિવર્પે વ્યાખ્યા કરી અને પાતાની રીતે અઠત પણ સ્થાપ્યું. આ રીતે ઉપનિષદ અને પ્રક્ષસ્ત્રત્રના આધાર લઈ ને પણ શાંકરના કેવલાદ્વેતના પ્રેમળ વિરોધ કરનાર અનેક પરંપરાચ્યાના અનેક આચાર્યોએ ખ્રહ્મસૂત્ર ઉપર વ્યાખ્યાએ લખી છે. અને તેમાં દરેક ખ્રહ્મતત્ત્વને ઈશ્વર, પરમેશ્વર, નારાયણ, વિષ્ણુ, કૃષ્ણ, શિવ આદિ જુદાં જુદાં નામાથી અદ્ભેત અને કૃટસ્થરૂપે સ્થાપે છે. અને છતાંય એ ઈશ્વરતત્ત્વમાંથી અચિત્-ચિત્ની યા જડ-येतनसृष्टिनी वास्तविक उत्पत्ति घटावे छे.

રામાનુજ જેવા કહે છે કે પરખ્રદ્ધ યા નારાયણ સવે વ્યાપી અને સર્વાન્તર્યામી હોવા ઉપરાંત વાસ્તિવિક મંગળગુણનું નિધાન છે. તેના મૂળ સ્વરૂપમાં તો તે ફૂટસ્થ જ છે, પણ પોતાની શિક્ષાઓથી તે પોતાના અવ્યક્ત યા કારણાવસ્થ અચિત્ અને ચિત્તત્ત્વરૂપ સૃક્ષ્મ શરીરને વ્યક્ત યા કાર્યાવસ્થ અનાવે છે. નારાયણની શિક્તિની જ પ્રકૃતિ અને જીવતત્ત્વ, જે પોતાના શરીરરૂપે પોતાની સાથે હતાં તે જ, સંચાલિત થાય છે. અને તે અચિત્ તેમજ ચિત્સિષ્ટિ અર્થાત્ જડ-ચેતનજગત વાસ્તિવિક છે, માયિક નથી. રામાનુજે પરખ્રદ્ધોને ઇશ્વર અને વાસુદેવરૂપે સ્થાપવામાં મુખ્યપણે આગમના જ આધાર સ્વીકાર્યો છે, અને કહ્યું છે કે અનુમાન એ સ્થાપના માટે સમર્થ પ્રમાણ છે જ નહિ, વળી તેણે પ્રાણિકમેં સાપેક્ષ સૃષ્ટિની રચના ઇશ્વર દ્વારા સ્વીકારી છે, છતાંય ઇશ્વરેચ્છાનું સ્વાતન્ત્ર્ય પણ સાચવ્યું છે. પોતાના પૂર્વ ગુરુ યામુનાચાર્યથી અનુમાનપ્રમાણની પ્રધાનતાની બાબતમાં જીદા પડીને પણ રામાનુજે આગમપ્રમાણની વાસુદેવ યા નારાયણરૂપ પરખ્રદ્ધાનું સ્થાપન કરવામાં ઉપનિષદોના ઉપયોગ છૂટથી કર્યો છે, અને જ્યાં જ્યાં શંકરે કેવલાદ્યતપરક અર્થ ઘટાવ્યો હતો ત્યાં પણ એણે, વિશિષ્ટાદ્યેતપરક અર્થ તારવી, ખતાવ્યું છે કે ઉપનિષદો અને

પ્રદ્વાસૂત્રનું તાત્પર્ય નારાયણરૂપ પરપ્રદ્વામાં જ છે. અને એ પણ ઘટાવ્યું છે કે એ નારાયણ પરપ્રદ્વા જ ચેતનાચેતન જગતનાં ઉપાદાન અને નિમિત્તકારણ છે. ધ

નિમ્બાર્ક પણ બ્રહ્મતત્ત્વની ઈશ્વરરૂપે સ્થાપના કરી તેને જ વિષ્ણુ કહેલ છે. એ પણ પારમાર્થિક લેદાલેદ યા દ્વૈતાદ્વૈતવાદી છે. એને મતે પણ પરમબ્રદ્ધા વિષ્ણુ જ વાસ્તવિક ચરાચર જગતનું ઉપાદાન અને નિમિત્તકારણ છે. એ પણ પાતાની સ્થાપનામાં મુખ્યપણે આગમપ્રમાણના આધાર લે છે, અને પ્રાણિકમ સાપેક્ષ જ સૃષ્ટિ સ્વીકારે છે. ર

વિજ્ઞાનિભક્ષ એ સાંખ્ય, ચાગ અને વેદાન્તની વ્યાખ્યાએ કરી છે. તેણે પણ પ્રદ્વાસુત્રની વ્યાખ્યા કરતાં પાતાના ભાષ્યમાં પ્રદ્વાતત્ત્વને ઈશ્વરરૂપે સ્થાપ્યું છે. પણ તેણે ભાસ્કર, રામાનુજ આદિ કરતાં પાતાના રાહ જુદા લીધા છે. તેણે પરખ્રદ્યાને ઈશ્વર સ્થાપતી વખતે ચાગપર પરાસ મત ઈશ્વરની સ્થાપનામાં લીધેલ ચુક્તિના ઉપયોગ કરી કહ્યું છે કે સત્ત્વરૂપ શુદ્ધ પ્રકૃતિનું અવલંખન કરી ખ્રદ્ધ પાતામાં જ સદા વર્ત માન એવા પ્રકૃતિ અને પુરુષતત્ત્વને સર્જે છે, વિકસાવે છે. પ્રકૃતિ અને પુરુષો-જીવેા એ વાસ્તવિક છે, ખ્રહ્મથી ભિન્ન પણ છે; છતાં તે ખ્રહ્મરૂપ અધિષ્ઠાન સિવાય અન્યત્ર રહેતા જ નથી. તેથી તે ભિન્ન છતાં પ્રદ્માર્થી અવિભક્ત છે. અને એણે પ્રદ્મતત્ત્વની ઉપાદાન યા નિમિત્તકારણ3૫ ચાલુ વ્યાખ્યા છોડી અધિષ્ઠાનકારણરૂપે વ્યાખ્યા કરી, અને કહ્યું કે આ અધિષ્ઠાનકારણ એ સમવાયિ, અસમવાયિ અને નિમિત્તકારણથી જાદું જ ચાથા પ્રકારનું કારણ છે. જેમાં અવિભાગરૂપે કાર્ય રહેતું હાય અને જેનાથી ઉપષ્ટંભ પાસી પ્રવૃત્તિ કરી શકતું હોય તે જ અધિષ્ઠાનકારણ. આવું અધિષ્ઠાન-કારણ છ્રદ્ધા છે અને પ્રકૃતિ-પુરુષ એમાં જ અવિભક્ત થઈ રહે છે. તેથી વિજ્ઞાનભિક્ષુ અવિભાગાદ્વૈતવાદી કહેવાય છે. એ શંકરના માયાવાદના બહુ જ ઉત્રપણે વિરાધ કરે છે અને ઉપનિષદાે તેમ જ અનેક પુરાણ, સ્મૃતિ આદિને આધારે બ્રહ્મનું નિર્વિ-ભાગાદૈતરૂપે સ્થાપન કરી તેને જ ઇશ્વર કહે છે. વિજ્ઞાનભિક્ષ પ્રદ્યાને જ ઇશ્વર માની

सूक्ष्मचिदचिद्वस्तुशरीरस्यैव ब्रह्मणः स्थूलचिदचिद्वस्तुशरीरत्वेन कार्यत्वात् ।

—શ્રીભાષ્ય. ૧.૧.૧.

(બામ્બે સંસ્કૃત સિરીઝ; પૃ. ૧૧૧.)

ર. જુઓ, દાસગુપ્તા ઉકત પુસ્તક, ભા. ૩, પૃ. ૪૦૫–૪૦૬ આદિ; તથા

निभ्यार्ड लाष्य (श्रह्मसूत्र) १. १. ४—तस्मात् सर्वज्ञः सर्वाचिन्त्यशक्तिविश्वजनमादि-हेतुर्वेदैकप्रमाणगम्यः सर्वभिन्नाभिन्नो भगवान् वासुदेवो विश्वात्मैव जिज्ञासाविषयस्तत्रैव सर्वे शास्त्रं समन्वेतीत्यौपनिषदानां सिद्धान्तः ॥

૧. જુઓ, દાસગુપ્તા—ઉક્ત પુસ્તક, ભા. ૩, પૃ. ૧૫૬;

જયારે પ્રદ્વાસ્ત્ર ઉપર લખે છે ત્યારે એ સ્પષ્ટ દીસે છે કે તેણે યાંગભાષ્ય ઉપર વાર્તિક લખતી વખતે ઈશ્વરસ્વરૂપ માટે જે યુક્તિ વાપરેલી તેને જ પ્રદ્વાના પ્રતિપાદનમાં તે લે છે. એટલે એમ કહી શકાય કે વિજ્ઞાનભિક્ષુ એ શંકરની પેઠે સાંખ્ય અને સાંખ્ય-યાંગ પરંપરાને અવૈદિક નથી માનતા. તે તો એટલે સુધી કહે છે કે સાંખ્યસંમત પ્રકૃતિ એ વૈદિક છે. તે તેના આધારા પણ ટાંકે છે, અને કહે છે કે અલખત્ત, પ્રકૃતિ એ પ્રદ્વાના અંશ છે એટલું જ. વળી પ્રદ્ધાને ઈશ્વરકાર્ય કરવું હાય ત્યારે જે અનાદિશુદ્ધ તત્ત્વના આશ્રય લેવા પડે છે તે માયાની પેઠે અસત્ યા અપારમાર્થિક નથી. પ્રદ્ધાસ્ત્રની વ્યાખ્યા કરતાં સાંખ્યમતના નિષેધ કરવાના પ્રસંગ આવે છે, ત્યારે તે મુખ્યપણે એટલું જ કહે છે કે પ્રકૃતિરૂપ મૂળ કારણ એ માત્ર અનુમાનથી સિદ્ધ ન થઈ શકે. એ સૃષ્ટિને પ્રાણિકમ સાપેક્ષ માને છે. વ

વલ્લભાચારે પણ પ્રદ્ધાને ઇશ્વરરૂપ સ્થાપવા પાતાના ભાષ્યમાં પ્રયત્ન કર્યો છે. દેખીતી રીતે એ પ્રયત્ન બીજા આચાર્યોથી ભિન્ન ભાસે છે, પણ વસ્તુતઃ એમની પ્રક્રિયા મૂળમાં રામાનુજ આદિથી જુદી નથી. વલ્લભાચાર્ય શુદ્ધાદ્વેત-વાદી હોઈ પ્રદ્ધાને વિશ્વસ્વરૂપ અને વિશ્વને પ્રદ્ધાસ્વરૂપ કહે અને વિશ્વનું પારમાર્થિકત્વ સ્થાપે એટલું જ. એમણે વળી પ્રદ્ધારૂપ ઇશ્વરને જગતનું કારણ કહેતી વખતે બીજા પૂર્વવર્તી આચાર્યો કરતાં પરિભાષા જુદી વાપરી છે. તે કહે છે કે ઇશ્વર-પ્રદ્ધા એ વિશ્વનું ઉપાદાન કારણ નહિ પણ સમવાયિકારણ છે. અને એમણે સમવાયિ-કારણની વ્યાખ્યા પણ કાંઇક અંશે ન્યાય વૈશેષિકની વ્યાખ્યા કરતાં જુદી કરી છે. પ્રદ્ધાને જ મુખ્યપણે આગમપ્રમાણથી એ સ્થાપે છે, અને સ્પષ્ટિને પણ પ્રાણિકમ સાપેક્ષ સ્વીકારે છે, છતાં ઇશ્વરની ઇચ્છા યા લીલાનું પૂર્ણ સ્વાતંત્ર્ય સાચવે છે.

વક્ષભાચાર્યે એક પ્રશ્ન એ ઉડાવ્યા છે કે જો ઈશ્વરતત્ત્વ સત્, ચિત્ અને આનંદરૂપ હાય તો એના કાર્ય યા પરિણામરૂપ વિશ્વમાં પણ તે સમવાયિકારણરૂપ ઈશ્વરના ત્રણ અંશા અનુભવાવા જોઈએ; જ્યારે અચિત્ યા ચિત્જગતમાં સમાનપણે તો માત્ર અસ્તિત્વઅંશ જ અનુભવાય છે, અને જીવજગતમાં ચૈતન્ય અનુભવાય છે, અને તે પણ તારતમ્યથી અનુભવાય છે. જો ઈશ્વર-પ્રદ્ધા અને વિશ્વના અભેદ હોય, અથવા કહા કે વિશ્વ સમવાયિકારણનું કાર્ય હોય, તો એ કાર્યમાં સમવાયિકારણના અધા ગુણા સમાનપણે આવવા જ જોઈએ; પણ તે સમાનપણે અનુભવાતા નથી. આમ કેમ ? આના ઉત્તર એમણે પ્રદ્ધાસ્ત્ર ૧.૧.૩ ના ભાષ્યમાં સંદ્યેપમાં પણ પ્રદ્ધાસાદ રીતે આપ્યા છે. અને એ સંદ્યેપના વિસ્તાર ભાષ્યના ડીકાકાર

૧. જુઓ, દાસગ્રમા—ઉકત પુસ્તક, ભા. ૩, પૃ. ૪૪૫–૪૯૫; તથા વિજ્ઞાનામૃતભાષ્ય ૧.૧.૨, ૧.૧.૪, ૨.૧.૩૨.

પુરુષાત્તમજીએ કર્યો છે. તે કહે છે કે સમવાયિકારખુર્પ પ્રદ્મના સત્ત્વ આદિ ગુણો કાર્યજગતમાં તારતમ્યથી વ્યક્ત થતા દેખાય છે, તેનું કારણ આવરણભંગનું તારતમ્ય છે. અચિત્વિશ્વમાં ચૈતન્ય વ્યક્ત નથી, ત્યાં તેનું આવરણ છે, પણ ચિત્જગતમાં એ આવરણ શિથિલ હાઇ ચૈતન્ય અનુભવાય છે અને ચિત્જગતમાં પણ ચૈતન્યનું તારતમ્ય છે. તેનું કારણ પણ આવરણભંગનું તારતમ્ય છે. શુદ્ધ આનંદાંશ તા દિશ્વમાં જ અભિવ્યક્ત હાય છે.

વલ્લભાચાય ને એ પ્રશ્ન પણ થયા કે જો વિશ્વનું મૂળ કારણ ત્રિગુણાત્મક પ્રકૃતિ મનાય છે અને તેનાથી જ વિશ્વવૈચિત્ર્યની ઉપપત્તિ સાંખ્યાચાર્યો કરતા આવ્યા છે, તો એ મૂળતત્ત્વને ખસેડી તેના સ્થાનમાં અતિરિક્ત પ્રદ્માતત્ત્વની ઈશ્વરરૂપે સ્થાપના કરવામાં વિશેષતા શી છે? આના ઉત્તર તેમણે આપ્યા છે. તે કહે છે કે ત્રિગુણાત્મક પ્રકૃતિમાં જે સત્ત્વ અંશ છે તેને લીધે સુખનું ભાન ઘટાવી ન શકાય, કેમકે પ્રધાનજન્ય સૃષ્ટિમાં સર્વત્ર સત્ત્વ અંશ તો છે જ. જો એને લીધે સુખ અને જ્ઞાન સંભવિત હોય તો સમગ્ર વિશ્વમાં તે એકસરખાં અનુભવાવાં જોઈ એ. પણ આપણે જોઈ એ છીએ કે કાઈ એક જ વસ્તુ અનેક જીવાને સમાન કાળમાં સુખ, દુ:ખ અને મોહનું કારણ ખને છે. તેમ જ એક જીવને પણ કાળભેદે એ જ વસ્તુ સુખ, દુ:ખ આદિ રૂપ બને છે. તેથી સુખ, દુ:ખ, જ્ઞાન આદિનો થતા અનુભવ સત્ત્વ આદિ ગુણમૂલક માનવા ન જોઈ એ, પણ ઈશ્વરગત ચિત્-આનંદશક્તિની તારતમ્યયુક્ત અભિવ્યક્તિને જ આભારી છે, એમ માનનું જોઈ એ. આ રીતે વલ્લભાચાર્યે મૂળકારણ પ્રકૃતિના સ્થાનમાં પ્રદ્મની પ્રતિશ કરી અને તેને પરમેશ્વર કહ્યો.

શ્રી ચૈતન્યપ્રભુની પ્રક્રિયામાં તત્ત્વજ્ઞાનની દેષ્ટિએ કાેઈ ખાસ નવાે મુફાે નથી.

હવે છેલ્લે શૈવાચાર્ય શ્રીકંઠને લઈ જોઈએ કે તે બ્રહ્મસ્ત્રની વ્યાખ્યામાં બ્રહ્મને ઈશ્વર તરીકે સ્થાપતાં કયું દૃષ્ટિખિન્દુ સ્વીકારીને ચાલે છે. શ્રીકંઠ અન્ય પૂર્વા-ચાર્યાની પેઠે કહે છે કે બ્રહ્મ સચ્ચિદાનંદ રૂપ છે, પણ તે શિવરૂપે છે, અને એ જ ઈશ્વર છે. વળી, એ ઈશ્વર, કેટલાક માહેશ્વરા યા શૈવા કહે છે તેમ, માત્ર નિમિત્ત-કારણ નથી, પણ ઉપાદાન અને નિમિત્ત ઉભય સ્વરૂપ છે. શ્રીકંઠ એ માટે સમવાયિ-

१. ळुओ अष्डुलाष्य १. १. ३......तद् ब्रह्मैव...समवायिकारणम् । कुतः । समन्वयात् सम्यगनुवृत्तत्वात् । अस्तिभातिप्रियत्वेन सिचदानंदरूपेणान्वयात् । नामरूपयोः कार्यरूपत्वात् । प्रकृतेरिप स्वमते तदंशत्वात् । अज्ञानात् परिच्छेदाप्रियत्वे । ज्ञानेन वाधदर्शनात् । नानात्वम् स्वैच्छिकमेव । तथा आ ७५२नी जे।स्वाभी पुरुषे।त्तभळकृत लाष्यप्रकाशटीकाः

કારણપદ પણ વાપરે છે. શ્રીકંઠાચાર્યનું કહેવું છે કે ઉપનિષદામાં જે અનેક વિરાધો હતા, તેનું નિરાકરણ કરી ઉપનિષદના સાચા મર્મને દર્શાવી શકે એવા આગમાં શ્વેત નામના શૈવાચાર્યે રચ્યા હતા. શ્વેત પછી બીજા પણ સત્યાવીશ શૈવાચાર્યો થયા છે. એ આગમાને અનુસરી શ્રીકંઠ ભાષ્ય રચવાના દાવા કરે છે અને અંતે અનેક ઉપનિષદ વાકચો તેમ જ પુરાણ, સ્મૃતિને આધારે સ્થાપે છે કે મહેશ્વર એ જ પરખ્રદ્દા છે. શિવ, શર્વ, ભવ, મહેશ્વર, ઈશાન આદિ અનેક નામાથી એ જ પ્રદ્દા વ્યપદેશાય છે.

શ્રીકંઠાચાર્યે બ્રહ્મને શિવરૂપે ઇશ્વરપદનું અને તે પણ ઉપાદાન-નિમિત્તરૂપે સ્થાન આપી નકુલીશ, પાશુપત અને ન્યાય-વૈશેષિક આદિ મહેશ્વર-નિમિત્તકારેણ- વાદીએ શી પાતાના દિષ્ટભેદ સિદ્ધ કર્યો છે. જો કે તે બ્રહ્મસ્ત્રનું ભાષ્ય રચે છે, પણ તે અનેક શૈવાગમાંના આધાર લેતા હાય એમ પણ લાગે છે. એ શૈવાગમાં મૂળે ઉપનિષદને આધારે રચાયા કે કાઈ દ્રાવિડ ભાષામાં વર્તમાન ગ્રંથાને આધારે રચાયા હતા તે બાબત સ્પષ્ટતા નથી થતી. પણ એમ લાગે છે કે તેમની સામે ઉપનિષદના વિચારનું પ્રતિબિબ પાડે એવા કાઈ શૈવાગમાં હતા જ.

શ્રીકંકને પણ એક પ્રશ્નના જવાબ આપવા જ પડ્યો છે. બ્રહ્મસૂત્રના બીજા અધ્યાયના બીજા પાદમાં 'पत्युरसामझस्यात્ 'થી શરૂ થતા અધિકરણમાં શંકરાચાર્યે' ચાર પ્રકારના માહેશ્વરાના મતના નિરાસ એ દૃષ્ટિએ કર્યો છે કે તું માહેશ્વરા મહેશ્વરને જગતનું ઉપાદાન ન માનતા માત્ર નિમિત્તકારણ માને છે, તો તે બ્રહ્મવાદ નથી. જ્યારે શ્રીકંકને એ જ સ્ત્રોની વ્યાખ્યા કરવાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થયા, ત્યારે તે પાતે તો શૈવાચાર્ય હાઈ, શિવ—બ્રહ્મપરક ભાષ્ય કરવા પ્રવૃત્ત થયા હતા. અને ઉક્ત સ્ત્રસંદર્ભમાં શૈવ મતના નિરાસ શંકરાચાર્ય આદિ અનેક આચાર્યોએ કર્યો હતો. આ સ્થળે શ્રીકંઠે શું કરવું ?—એ શ્રીકંઠ માટે પ્રશ્ન હતો. તે શૈવ હોઈ ઉક્ત સ્ત્રસંદર્ભને, શંકરાચાર્ય આદિની પેઠે, માહેશ્વરમતિનરાસપરક તો વર્ણવી શકે નહિ. તેથી એણે પણ પોતાના રાહ જીદી રીતે લીધા. શ્રીકંઠે કહ્યું કે એ સ્ત્રસંદર્ભ જે માહેશ્વર મતના નિરાસ કરે છે તે એકદેશીય શૈવાના મત છે. કેટલાક શૈવા એવા પણ હતા, જે શ્રીકંઠના કથન પ્રમાણે મહેશ્વરને માત્ર નિમિત્તકારણ માનતા. તેથી શ્રીકંઠ પણ શંકરાચાર્ય આદિ આચાર્યોને અનુસરી એ સ્ત્રસંદર્ભથી એકદેશીય મતનું નિરાકરણ કરે છે અને ઔપનિષદ તેમ જ સર્વસંમત શૈવાગમને અનુસરી શિવનું ઉપાદાન-નિમિત્તકારણત્વ સ્થાપે છે. '

આપણે પહેલાં જોઈ ગયા છીએ કે ન્યાય વૈશેષિક પર'પરામાં ઇધારકર્તૃત્વની

૧. જુઓ, શ્રીક ેલાષ્ય, ૧.૧.૨; તથા દાસગુપ્તાનું ઉક્ત પુસ્તક, ભા. ૫, પૃ. ૭૯.

માન્યતા છે. અને તે ઇશ્વર પશુપતિ યા મહેશ્વર આદિ નામે વિશેષ જ્ઞાત છે. ત્યાં તે ઇશ્વરનું કર્તૃત્વ માત્ર નિમિત્તકારણતા પૂરતું છે; તેમાં ઉપાદાનત્વના સ્પર્શ જ નથી. અને આપણે સર્વદર્શનસં ગ્રહમાંના નકુલીશ, પાશુપત તથા શૈવ દર્શનમાં જોઈ એ છીએ કે તેમાં પણ પશુપતિ યા શિવને માત્ર નિમિત્તકારણરૂપે માનેલ છે. એટલે એમ કહી શકાય કે વેદાંતી છતાં જેમ મધ્વ ઇતર વેદાન્તી આચાર્યોથી જુદા પડી પ્રદ્ભાને માત્ર નિમિત્તકારણરૂપે વર્ણવે છે, તેમ શિવપર પરામાં પણ બન્યું હાય. કેટલાક એવા પણ શૈવાચાર્યો હશે કે જે પાતાની શૈવપર પરા સાથે ઉપનિષદોના મેળ બેસાડતા. તેવા આચાર્યો સ્વાભાવિક રીતે જ ઉપનિષદગત પ્રદ્ભાને શૈવ કહી તેમાં ઉપાદાન નિમિત્તત્વ ઘટાવતા; તો બીજા તે વિચારથી જુદા પડી માત્ર નિમિત્તકારણરૂપ ઈશ્વર માનતા. શ્રીકંઠ વેદાંતપર પરાને અનુસરી વધારે પ્રમાણમાં ઉપનિષદોના આશ્રય લે છે, તો ન્યાય–વેશેષિક, નકુલીશ, પાશુપત, શૈવ આદિ કાં તો પ્રધાનપણે તર્કનો આશ્રય લે છે અને કાં તો તેઓ બીજા પોતાના સ્વતંત્ર શૈવાગમાને પ્રમાણ માની વર્ત છે. '

અહીં ખાસ નાંધવા જેવી એક બાબત એ છે કે શ્રીકંઠ શિવને પ્રહ્મરૂપે સ્થાપે છે ત્યારે તે કહે છે કે સૃક્ષ્મ અચિત્ અને ચિત્રશક્તિયુક્ત પ્રદ્મા તે કારણ્પ્રક્ષ છે અને સ્થૂલ યા દરયમાન અચિત્—ચિત્યુક્ત વિશ્વ તે કાર્ય પ્રદ્મા છે. શ્રીકંકનું આ કથન શ્રીરામાનુ બચાર્યની માન્યતાનું પ્રતિબિમ્બમાત્ર છે. રામાનુજે સૃક્ષ્મ અચિત્ અને ચિત્ને શરીર કહી એને પ્રદ્માનું કારણાવસ્થરૂપ કહેલું છે, અને વ્યક્ત યા સ્થૂલ પ્રપંચને પ્રદ્માનું કાર્યાવસ્થરૂપ કહેલું છે. આ બન્ને અનુકંમે શૈવ અને વૈષ્ણવ આચાર્યો પરિણામવાદી છતાં તે પરિણામના આધાર પ્રદ્માની શક્તિ છે એમ કહી પ્રદ્માને કૃટસ્થ-નિત્ય યા અપરિણામી ઘટાવે છે. શ્રીકંઠ તો સ્પષ્ટ કહે છે કે પરિણામ એટલે વિકાર. જે પરિણામી હાય તે વિકારી હોય જ. એટલે પ્રદ્માને નિર્વિકાર રાખવા તે પરિણામાને પ્રદ્માની શક્તિએ ઉપર લાદે છે. પ્રદ્મામાં એવી શક્તિએ અનેક છે. શ્રીવલ્લભાચાર્યનો મત અવિકૃતપરિણામવાદ કહેવાય છે. તેનું રહસ્ય શ્રીકંઠના કથનમાં જ છે. શ્રીકંઠ પરિણામને વિકાર કહે તો ફ્લિત એ જ થાય કે પરિણામી પ્રદ્મા એ વિકારી છે. વલ્લભાચાર્ય પ્રદ્માપરિણામવાદી છે, એટલે એમના મત ઉપર વિકારી પ્રદ્માવાદનો આરોપ કોઈ પણ સહેલાઈથી કરી શકે. સંભવ છે કે એવા આરોપથી મુક્ત રહેવા એમણે પોતાના વાદને અવિકૃતપરિણામવાદ કહોો હોય. ર

### ઈશ્વર સ'બ'ધી વિવિધ માન્યતાઓના સાર

ઉપર જે ઇશ્વરતત્ત્વની કાંઇક વિગતે ચર્ચા કરી છે તેનાે સાર નીચે પ્રમાણે છે∶—

૧. જુઓ, દાસગુપ્તા—ઉક્ત પુસ્તક, ભા. ૫, પૃ. ૬૫થી; તથા શ્રીકંઠભાષ્ય ૧.૧.૨.

२. लुओ, श्रीः 'उलाष्य १. १. ५.....कारणविकृतिरूपत्वात्परिणामस्य ।

- 1. પરમાણુવાદીઓમાં મુખ્ય બે પર પરા છે. જૈન અને બૌદ્ધ એ પરમાણુ-વાદી છતાં ઈશ્વરને સ્વતંત્ર વ્યક્તિ તરીકે સ્થાન આપતી જ નથી; જ્યારે મધ્વ અને ન્યાય વૈશેષિક આદિ પર પરાઓ ઇશ્વરને સ્વતંત્ર વ્યક્તિ માને છે ખરી, પણ તેને કેવળ નિમિત્તકારણરૂપે સ્થાપે છે.
- ર. મૂળએકતત્ત્વવાદી સાંખ્યપંરંપરામાં જે ૨૪ કે ૨૫ તત્ત્વવાદી છે તે તેા ઈશ્વરને સ્થાન આપતી જ નથી પણ ૨૬ તત્ત્વવાદી સાંખ્ય-યાગપરંપરા સ્વતંત્ર ઈશ્વરતત્ત્વ માની તેને માત્ર નિમિત્તકારણ કલ્પે છે.
- 3. મૂળએકતત્ત્વવાદી છતાં પ્રધાનવાદી નહીં, પણ પ્રદ્માવાદી એવી બધી જ વેદાન્તપરંપરાઓ પ્રદ્ધાને જ વિશ્વનું ઉપાદાન અને નિમિત્ત કારણ કહી તેને જ ઈશ્વર તરીકે ઘટાવે છે. કાઈ વેદાન્તી એવા પ્રદ્ધાને માત્ર ઈશ્વર, પરમેશ્વર જેવું સાધારણ વિશેષણ આપી વર્ણવે છે; તો બીજા કોઈ નારાયણ, વાસુદેવ, કૃષ્ણ, શિવ જેવાં સાંપ્રદાયિક નામાથી પણ વર્ણવે છે. પણ બધા જ એક યા બીજી રીતે પાતાના વિચારનું મંડાણ પ્રદ્ધાતત્ત્વ ઉપર યાજે છે.
- ૪. શ'કરથી માંડી અધા જ ખ્રહ્મસૂત્રના ભાષ્યકારાનું એક વલણ સમાન રહ્યું છે કે તેઓ મૂળતત્ત્વ તરીકે ખ્રહ્મની પ્રતિષ્ઠા કરવા છતાં અને તેમાં જ વિશ્વનું ઉપાદાનાભિન્ન-નિમિત્તકારણત્વ સ્થાપવા છતાં, સાંખ્યસંમત પ્રકૃતિ અને પ્રાકૃત કાર્યોના આશ્રય લીધા વિના, પાતાનું કાઈ મન્તવ્ય વ્યવસ્થિતપણે ગાઠવી શકતા નથી. બીજી રીતે એમ કહી શકાય કે આ બધા જ ખ્રહ્મવાદીઓની અદ્ભેત ભૂમિકાનું સમર્થન છેવટે સાંખ્યસંમત પ્રકૃતિતત્ત્વના આશ્રયથી જ સુઘટિત કરવામાં આવે છે. જો દરેક ખ્રહ્મવાદીના સમર્થનમાંથી સાંખ્ય પ્રક્રિયાને સેરવી લેવામાં આવે તો કાઈ પણ ખ્રદ્મવાદ ઊભા જ થઈ શકતો નથી. તેથી એમ કહી શકાય કે પ્રધાનેકતત્ત્વવાદી સાંખ્ય વિચારકાએ પ્રધાનમાં જે સ્વતંત્ર કર્તૃત્વ તેમજ ઉપાદાનાભિન્ન-નિમિત્તકારણત્વ કલ્પ્યું અને માન્યું હતું તે જ ખ્રદ્મવાદીઓએ પ્રધાનમાંથી ખેસવી ખ્રદ્મમાં ઘટાવ્યું છે; અને સાંખ્યસંમત પ્રકૃતિને એક યા બીજી રીતે એક યા બીજે નામે સ્વીકારીને પણ, તેના સ્વતંત્ર કર્તૃત્વના ઉપનિષદાને આધારે તેમજ તર્કને આધારે નિષેધ કર્યો છે.

## દર્શન અને જીવન

જીવન સાથે દર્શનના શાે સંખંધ છે અને તેના વિકાસક્રમ કેવાે છે એ ભાવને દર્શાવતાે કંઠાપનિષદમાં એક મંત્ર છે:

> परांचि खानि व्यतृणात्स्वयंभूस्तस्मात्पराङ् पश्यति नान्तसात्मन् । कश्चिद्धीरः प्रत्यगात्मानमैक्षदात्रत्तचक्षुरमृतत्विमच्छन् ॥

આ મંત્ર કહે છે કે સ્વતઃસિદ્ધ એવા જીવાત્માની નેત્ર વગેરે ઇન્દ્રિયા બહિમું ખ પ્રવૃત્તિ કરવાના સ્વભાવવાળી રચાયેલી છે. તેથી એ જીવાત્મા ઇન્દ્રિયા દ્વારા પ્રથમ બાહ્ય રૂપાદિ વિષયોને જ જાણે છે; પણ અન્તરાત્માને—પાતાના આંતરિક સ્વરૂપને—તે જીવાત્મા જાણતા નથી. આમ છતાં કાેઈ કાેઈ ધીરજધારી વ્યક્તિ એવી હાેય છે કે જે અમૃતત્વ અર્થાત્ પાતાના આંતરિક અને પારમાર્થિક સ્વરૂપને જાણવા અને પામવા ઇચ્છતી હાેય છે. તેથી તે એ બહિમું ખ ઇન્દ્રિયદ્વારાને આવત્ત કરે છે અર્થાત્ એ દ્વારાને અંતર્મું ખ બનાવી પાતાના સ્વરૂપદર્શન તરફ વાળે છે. જ્યારે આમ કરે છે ત્યારે તે વ્યક્તિને અંતરાત્માનું ઇક્ષણ એટલે દર્શન સિદ્ધ થવા પામે છે.

દર્શ નવિદ્યાનું પ્રભવસ્થાન માનવ છે, પણ મનુષ્યને પાતાના ખરા સ્વરૂપનું દર્શન એકાએક ન થતાં ક્રમે જ થાય છે. જેમ શિશ ઉંમર વધવા સાથે જ ક્રમે ક્રમે જ્ઞાન અને અનુભવની વૃદ્ધિ કરતું જાય છે તેમ માનવજાતિનું છે. ઇન્દ્રિયાની સહજ રચના જ એવી છે કે તે મનુષ્યને પણ ઇતર પ્રાણીઓની જેમ પ્રથમ બાહ્ય વિશ્વના અવલાકનની તરફ જ પ્રેરે છે; પણ ખાહ્ય વિશ્વના અવલાકનની યાત્રા કરવામાં ગમે તેટલા રસ કે આનંદ સધાતા હાય છતાં માનવણદ્ધિ એમાં અંતિમ સંતાષ અનુભવતી નથી. આમ થાય છે ત્યારે એ જ માનવ ઇન્દ્રિયાને તેના ખહિર્ગામી વ્યાપારથી મુક્ત કરવા પ્રયત્ન કરે છે અને એને અંતમું ખબનાવે છે. જ્યારે તે ઇન્દ્રિયા અ'તમુ ખ થઇ શક્તિ વિકસાવે છે ત્યારે તેની સામે અગાઉ નહિ દેખેલ એવું અંતર્જગત યા આત્મસ્વરૂપ પ્રગટ થાય છે. આ અંતર્જગતનું દર્શન અંતે અમૃત-દર્શન યા પરમાત્મદર્શનમાં પરિણમે છે. આ રીતે દર્શનવિદ્યા પણ પ્રથમ ખાદ્ય જગતના નિરૂપણમાં પ્રવૃત્ત થાય છે. ત્યાર ખાદ તે ઊંડાણ કેળવતાં કેળવતાં આંતર-જગત યા આત્મનિરૂપણ ભણી વળે છે. અને એના પરિપાકરૂપે એમાં પરમાત્માનું નિરૂપણ પણ આવે છે. એડવર્ડ કેડે ધર્મવિકાસની ત્રણ ભૂમિકાએ! સૂચવી છે; જેમ કે, "We look out before we look in; and we look in before we look up."

આ કથન કઠાપનિષદના મંત્રના જ પ્રતિદાષ છે. આ જ ક્રમને ઉપનિષદામાં અધિભૂત, અધિદૈવ અને અધ્યાતમપદથી સૂચવવામાં આવેલ છે. ઉપનિષદામાં અને અન્યત્ર, જ્યાં જ્યાં અપરા અને પરા વિદ્યાના અથવા લોકિક અને લાકાત્તર વિદ્યાના નિર્દેશ છે ત્યાં, આ જ વસ્તુ સૂચવાયેલી છે. મનુષ્ય પ્રથમ અપરા વિદ્યા યા લોકિક વિદ્યા તરીકે ઓળખાતી દુન્યવી અનેક વિદ્યાઓને ખેડે છે, પણ માત્ર એ વિદ્યાઓમાં જ તે વિશ્રામ નથી લેતા. તેથી આગળ વધી તે પરા વિદ્યા લણી પ્રસ્થાન કરે છે. એ પરા વિદ્યા તે જ આત્મવિદ્યા અને પરમાત્મવિદ્યા.

નારદ અને શૌનક જેવાં આખ્યાના દ્વારા એ સ્ચવવામાં આવ્યું છે કે અનેક જાતની અપરા વિદ્યાઓ મેળવ્યા છતાં તેમને તેમાં રતિ ન ઊપછ અને તેઓ પરા વિદ્યા માટે યાંગ્ય ગુરુ પાસે ગયા. એ આખ્યાનામાં પરા વિદ્યાના અર્થ એક જ છે અને તે અર્થ એટલે આત્મવિદ્યા. આત્મવિદ્યામાં જિજ્ઞાસુ પાતાના વૈયક્તિક સ્વરૂપ ઉપરાંત સર્વ ગત યા સર્વ સાધારણ પરમાત્મસ્વરૂપને પણ જાણવા તલસે છે. શંકરાચાર્ય ઉપનિષદના શખ્દને જ અનુસરી અર્થ કરતાં કહે છે કે હું મંત્રવિદ્ અર્થાત્ કર્મવિદ્ છું યા હું સાર્થક વેદ આદિ અપરા વિદ્યાઓ જાણું છું, પણ આત્મવિદ્ નથી અર્થાત્ પરા વિદ્યાથી અનભિજ્ઞ છું. રામાનુજ અપરા વિદ્યાના શાબ્દિક અર્થ ન લેતાં પરાક્ષ વિદ્યા એવા ભાવ તારવી પરા વિદ્યાને અપરાક્ષ જ્ઞાન અર્થમાં લે છે. ગમે તે અર્થ લઇ એ, પણ વાત છેવટે એ જ ફલિત થાય છે કે પ્રથમ અપરા વિદ્યાઓ ખેડાઈ, જેમાં આત્મજ્ઞાનનું મુખ્ય લક્ષ્ય ન હતું યા એાછામાં એાછું હતું, અને પછી જ જિજ્ઞાસુવર્ગ પરા વિદ્યા ભણી વળ્યો, અર્થાત્ વધારે ને વધારે પાતાના અને પરમાત્માના સ્વરૂપને તેમજ એના સંખંધને જાણવા, અનુભવવા ભણી વળ્યો.

માનવ-જિજ્ઞાસા અને એના પ્રયત્નની વિદ્યાયાત્રાને પરિણામે એણે ત્રણ વિષયાનું ખેડાણ કર્યું. એ જ વિષયા જગત, જીવ અને ઇશ્વરરૂપે દર્શનવિદ્યાના મુખ્ય પ્રતિપાદ્ય બન્યા છે.

ઉકત ત્રણ વિષયોનું ખેડાણ અનેક પુરુષોએ જુદા જુદા ક્ષેત્રમાં અને જુદે જુદે કાળે કર્યું છે. દરેકનાં શક્તિ, ભૂમિકા, દેષ્ટિ અને સાધન પણ એકસરખાં નથી રહ્યાં. તેથી સત્યશોધના આગ્રહ એકસરખાં હોવા છતાં એ શાધનાં પરિણામાં એકસરખાં આવેલાં નથી દેખાતાં. આને લીધે જ, આપણે જોઈએ છીએ કે, બાહ્ય જગતના તેમજ અંતરાત્મા અને પરમાત્માના સ્વરૂપ પરત્વે અનેક પ્રસ્થાના પ્રવૃત્ત થયાં છે. આ પ્રસ્થાનામાં દેખીતી રીતે, અને કેટલીક વાર તાત્ત્વિક રીતે, ભેદ દેખાય છે; છતાં એ બધાંમાં અંતર્ગત મુખ્ય સૂર એ લાગે છે કે દરેક પ્રસ્થાન સત્ય સિવાય બીજા કશાની આકાંક્ષા સેવતું નથી. દાર્શનિક પ્રસ્થાનાની આ એક સિદ્ધિ જ છે. જો દરેક પ્રસ્થાનના આગ્રહ સત્યના જ હાય તો એ દ્વારા માણસ કચારેક ને કચારેક અજ્ઞાન- ગ્રાંથને નિવારી શકે.

મતુષ્યે જે જે વિદ્યાઓ ખેડી છે તે બધી જ પાતાના પુરુષાથ ને સિદ્ધ કરવા. એણે અર્થ-કામ સિદ્ધ કરવા વિદ્યાઓ ઉપજાવી. વળી, એણે ધર્મ સિદ્ધ કરવા પણ વિદ્યાઓ ઉપજાવી અને અંતે એણે માક્ષ સિદ્ધ કરવાના માર્ગો પણ વિચાર્યા; એટલું જ નહિ, પણ ઘણા દાખલાઓમાં એ માર્ગો ઉપર ચાલી એણે એમને અનુભવથી

પણ કસ્યા. આ રીતે મનુષ્યે આજ સુધીમાં વિદ્યા અને અનુભવની સુદીર્ઘ યાત્રા કરી છે. એ યાત્રાનાં જે પરિણામા ભારતીય વાહ્મયમાં તૃષ્તિકર રીતે વર્ણવાયેલાં મળે છે, તેના ચિર પરિશીલન અને તજજન્ય રસાસ્વાદની એક નજીવી વાનગીરૂપે મેં આ વ્યાખ્યાનામાં એનું નવનીત આપવા પ્રયત્ન કર્યો છે.

ઉદ્દેશ એ છે કે, પ્રત્યેક દર્શનવિદ્યાના અભ્યાસી જગત, જીવ અને ઇશ્વર પરત્વે તે તે ભારતીય દર્શના શું શું અને કઈ કઈ રીતે વિચારતા આવ્યા છે, તે સંક્ષેપમાં સમજી શકે અને એ વિચારાનું તુલનાત્મક અધ્યયન પણ કરી શકે. મૂળ પ્રશ્નો પરત્વે સમજણ થાય તો એમાંથી વિગતે જાણવાની જિજ્ઞાસા ઉદ્દલવે અને એ જિજ્ઞાસા સંતાષવા તે મૂળ શ્રંથા અવગાહવા લણી વળે. આ દૃષ્ટિએ તે તે વિષય પરત્વે અને તે તે વિષયને લગતા મતલેદા પરત્વે ઉપયાગી થઈ શકે એવા અનેક મહત્ત્વના શ્રંથાની સૂચના પણ મેં ટિપ્પણામાં કરી છે.

મેં જગત, જીવ અને ઇશ્વર એ ત્રણ ત્રિષયોને લગતાં દાર્શનિક પ્રસ્થાનાના વિચારભેદા જ નથી દર્શાવ્યા, પણ એ વિચારભેદા કઈ કઈ દિષ્ટિમાંથી અસ્તિત્વમાં આવ્યા અને કઈ કઈ રીતે વિકસ્યા અને એમાં પરસ્પર સમતા કે વિષમતા શી છે, એ દર્શાવવા પણ સ્વલ્પ યત્ન કર્યો છે, જેથી દરેક પ્રસ્થાનપ્રવર્તકના મૂળ આશયને સમજવામાં મદદ મળે.

દર્શનિવિદ્યા એ છેવટે માણસને પોતાનું સ્વરૂપ વિચારવા અને તેને અનુભવવા પ્રેરે છે. આ પ્રેરણા મનુષ્યને વિશ્વ સાથેના તેમજ ઇતર પ્રાણીજગત સાથેના તેના સંખંધ વિશે વિચાર કરવામાં મદદ કરે છે. આ વિચારમાંથી મનુષ્યનું રૂપાન્તર થાય છે. તેનું જીવન માત્ર સ્થૂળલક્ષી મટી સૂક્ષ્મલક્ષી અને સવેલક્ષી થવાની દિશામાં વળે છે, જેને લીધે તે વ્યક્તિરૂપે જુદો દેખાવા છતાં તાત્ત્વિક રીતે સર્વમાં આત્મીપમ્યની અથવા તો અભેદની દૃષ્ટિ કેળવે છે. આ દૃષ્ટિ જ માનવતાનું સાધ્ય છે અને એ જ ચરિત્રનિર્માણના પાયા છે. જ્યાં દર્શનવિદ્યાને લીધે ખરેખરી દાર્શનિક દૃષ્ટિ યા પરા વિદ્યાના સ્પર્શ થયા ત્યાં જીવનનું ઊદ્વીંકરણ અવશ્યં ભાવી છે. એ ઊદ્વીંકરણ સિદ્ધ કરવાના પ્રયત્ન એ જ અધ્યાત્મયાગ યા યાગવિદ્યા.

ભારતીય તત્ત્વવિદ્યા એ માત્ર તત્ત્વના નિરૂપણમાં કૃતાર્થ નથી થઈ; એણે તો મુખ્યપણે અધ્યાત્મયાગ યા યાગવિદ્યાના માર્ગ ખેડવાની ભૂમિકા જ પૂરી પાડી છે. જો આ યાગમાર્ગના વિચાર અને તે વિશેનાં શાસ્ત્રામાં નાંધાયેલા તેમજ પરંપરા- એમાં પ્રચલિત અનુભવ છાડી દેવામાં આવે તા પછી ભારતીય દર્શનવિદ્યામાં કાંઈ જીવાતુભૂત તત્ત્વ રહેવા પામતું જ નથી. આ દર્ષિએ આ વ્યાખ્યાનામાં યાગ યા

અધ્યાત્મવિદ્યાની ચર્ચા કરવી પ્રાપ્ત હતી. છતાં વ્યાખ્યાનાની એક મર્યાદા હાેઈ મેં એ વિશે કાંઈ ચર્ચા કરી નથી. વળી, મેં અન્યત્ર 'અધ્યાત્મવિચારણા 'ે નામક વ્યાખ્યાનામાં એ વિશે યથામતિ ચર્ચા પણ કરી છે.

દર્શ નિવિદ્યાના અંતિમ પ્રશ્ન તો આત્મતત્ત્વ ને પરમાત્મતત્ત્વની વિચારણા, એ છે. આ વિચારણા અનેક યુગા થયાં અનેક વ્યક્તિઓએ કરી છે, પણ તે ખધાની રીતિ એકસરખી જ નથી રહી. જેમ ઉપર સૂચવાયું તેમ, માણસ પહેલવહેલાં ખાદ્ય જગતને જાએ છે, અર્થાત્ પોતાના દેહને જ ' હું અંતિમ છું ' એમ માની પ્રવર્તે છે. આમાંથી તે ઊંડા ઊતરે ત્યારે તેને સમજાય છે કે દેહ, ઇન્દ્રિય, પ્રાણ અને મન આદિથી પણ પર એવું કાંઇક સ્વાનુભવી તત્ત્વ છે, જે ખરી રીતે હું છું. હું એ માત્ર ઇન્દ્રિયગમ્ય કે મનાગમ્ય પણ નથી; એથીય એ પર છે અને સ્વસંવેદ્ય છે. જ્યારે આટલું સમજાય છે ત્યારે તેની સામેથી દેહ, પ્રાણ આદિનાં ભેદક આવરણા કે પડળા અર્થાત્ અધ્યાસ ખસી જાય છે અને તેને જણાય છે કે જેમ તેના અહં એ દેહાદિમાં રહેવા છતાં દેહાદિથી પર એવા ચિદાતમાં છે, તેમ પ્રાણીમાત્રના અહં વિશે પણ છે. જ્યારે આ ભાન થાય છે ત્યારે એનામાં એમાંથી કાઈ એક વૃત્તિ સ્થિર થાય છે કે તે પ્રાણીમાત્રને આત્મીપમ્યની દર્ષિએ જ નિહાળે છે—આ એક વૃત્તિ; અને કાં તો તે પાતાના ચિદાત્માને પ્રાણીમાત્રના અહં જેવા તાત્ત્વક રીતે અભિન્ન લેખતા થઈ જાય છે—આ બીજી અભેદ યા પ્રદ્રાવૃત્તિ—ત્તર્વ હિવર ન્ના લા

'જે પિંડમાં તે ખ્રહ્માંડમાં 'એ કહેતી પ્રમાણે જેમ દેહ, ઇન્દ્રિય, પ્રાણ આદિથી પર એવા ચિદાત્મા દેહાદિ સંઘાતમાં વસે છે, તેમ સ્થળ વિશ્વનાં ઘટક પાર્થિવ, જલીય આદિ ભૌતિક દ્રવ્યા અને તેથી પણ સૂક્ષ્મ વાયવીય, આકાશીય કે ચિત્ત-તત્ત્વાથી પર એવા એક સવે વ્યાપી ચિદાત્મા પણ હાવા જ જોઈ એ. જો પિંડે પિંડે ચિદાત્મા છે તેા એ જ ન્યાયે સમગ્ર ખ્રદ્ધાંડમાં પણ એવા જ, એથી ઉદાત્ત, સવે વ્યાપી ચિદાત્મા કેમ ન હાય ? એવા ચિદાત્મા વિના ખ્રદ્ધાંડનું સચેતન સંચલન સંભવે જ કેમ ? આ વિચારમાંથી ખ્રદ્ધાંડના મૂળમાં એક ખૃહત્તત્ત્વના અસ્તિત્વની વિચારણાએ પણ દર્શનવિદ્યામાં પ્રખળ સ્થાન લીધું છે. એ જ વિચારણા આત્મા-અલેદની માન્યતાના પાયા છે. પિંડ-વિચારણામાંથી આત્મીપમ્યની ભાવના અને ખ્રદ્ધાંડ–વિચારણામાંથી આત્મા-અલેદની વિચારણા એ છે જ મુખ્ય પ્રવાહે દર્શનવિદ્યાના પ્રેરક છે.

આત્મીપસ્યની દેષ્ટિએ જીવનમાં સમત્વભાવના કેળવી અને આત્મા-અભેદની દેષ્ટિએ જીવનમાં વિશ્વ-એક્ય યા પ્રદ્મભાવના કેળવી. આ ખન્ને ભાવનાઓ અન્તે તો

૧. પ્રકાશક: ગુજરાત વિદ્યાસભા, ભદ, અમદાવાદ-૧.

અહિંસાને જ સિદ્ધ કરે છે. જો અહિંસા માનવ જીવનમાં સાકાર ન થાય તા એ બન્ને ભાવનાઓ માત્ર શાળ્દિક ખની રહે. પણ માનવજાતિએ એવા વીરા જન્માવ્યા છે, જેમણે અહિંસાને સાકાર કરી છે. ઉપનિષદામાં સત્, જીવ અને આત્માને જયારે પ્રદ્ધાર્પે વર્ણવવામાં આવે છે ત્યારે એમાં પ્રદ્ધાંડની અલેદ-ભાવના ગુંજે છે; અને જ્યારે આત્માને દેહાદિથી પર તરીકે વર્ણવે છે ત્યારે આત્મીપમ્યની દિશા સ્ચવાય છે. અન્તે પ્રદ્ધા અને સમ એ બન્ને શબ્દો અહિંસા અને તેના અનુષંગી મૂળ વ્રતામાં એકાર્થક જ ખની જાય છે.

વ્યક્તિગત કે સામાજિક જીવનના દરેક ક્ષેત્રમાં અર્થાત્ આર્થિક, રીક્ષણિક, રાજકારણ અને સામાજિક આદિમાં આત્મીપમ્યમૂલક કે આત્માભેદમૂલક અહિંસાના સાચા વ્યવહારની આવશ્યકતા વધારેમાં વધારે આજે જ છે.

# સૂચિ

[નોંધ: શબ્દ સામેના અંક પૃષ્ઠસૂચક છે અને પા. ટી. એ તે જ પૃષ્ઠની પાદદીપ સૂચવે છે. દેવનાગરીમાં છપાયેલા શબ્દો શ્રંથ, શ્રંથકાર કે વ્યક્તિવિશેષનાં નામા છે.]

अवलंक २८ अक्षपाद ३५, ७३ અમિતત્ત્વ ૩૩. ૩૪ अमिपुराण ३० पा. टी. અચિત ૭૦ અચિંત્યભેદાભેદ-ચૈતન્યના ૬૮, ૭૦ અચેતનએકત્વવાદી ૭૧ અચેતનખહત્વવાદી ૭૧ अजितकेसकम्बली ५०, ५२ અહપરિમાણ જ્વા-ભાસ્કરમાં ૬૯ अणुभाष्य ४६ પા. ટી., ૮૬ પા. ટી., ૩;–ની પ્રકાશ ટીકા ૪૬ પા. ટી. अतीन्द्रियप्रत्यक्ष २५ અદ્દષ્ટ હદ્ અધર્માસ્તિકાય તત્ત્વ-ની સાંખ્યના તમાગુણ સાથે સરખામણી ૪૦ પા.ટી. અધિઆદરાવાદ-ઇશ્વર વિશે ૧૪ અધિયૈતસિક યા અધિવિજ્ઞાનવાદ ૧૨ અધિદૈવ ૫, ૯૦ અધિ બ્રહ્મવાદ ૧૨. ૧૩ અધિભૂત ૫, ૯૦;-વાદ જગતપરત્વે ૧૨ અધ્યવસાય ૫૫ અધ્યાત્મ-નાન ક, ૯૦;-યાેગ ૯૨;-વાદ ૧૨; –વિદ્યાપ, ક अनेन्तपरभाश्वतत्त्ववाह ४२ અનીશ્વરવાદો ૭૪, ૮૧ अनुत्तर**ध**क्ष-शिव ७० અનુમાનપ્રમાણ ૨૪, ૨૫

અનેકમૂળતત્ત્વવાદી ૪૯ અન્તરાભવ શરીર ૬૬ અપક્રાન્તિ-જીવની ન્યાય-વૈશેષિક. જૈન અને સાંખ્યમાં ૫૯ અપરાક્ષ ज्ञान-પરા વિદ્યા ૯૧ अप्पयदीक्षित ६५ अभिधर्मकोष ७८ पा. टी. अभिधर्मदीप ४८ पा. टी., ६३ पा. टी., ક્ષ્યા ટી., ક્ક્રુ પા. ટી. અભૂત પરિકલ્પ યા પરિકલ્પિત-બૌદ્ધમાં ૪૭ અમૃત –જીવદ્રવ્ય ૫૭ અમતદર્શન ૯૦ अरविंद ६० पा. टी. અર્થાપત્તિ ૨૬ અવચ્છેદવાદ ૬૯ અવાસ્તવવાદી ૪૯ अविक्रतपरिणाभवाह ८८ અવિદ્યા ૪૭, ૫૦, ૬૭, ૬૮, ૬૯, ૮૧ અવિભાગાદ્વૈત-વિજ્ઞાનભિંદ્ધના ૬૮, ७०, –વાદી ૮૪ અવૈદિક દર્શના ૩૦ અલ્યક્ત ૩૪, ૩૫, ૩૬, ७०, ૮૩ अप्याक्त उ४ अष्टसहस्री २८ અસત્ ૩૩, ૩૪ અસત્કલ્પ ૪૭ અસત્કાર્યવાદની સમજાતી ૨૧થી. અસ્તિકાય ૪૦

અહિંસા ૯૩ અ તજેગત ૯૦ અત:કરણ ૬૯ આકાશતત્ત્વ ૩૨, ૩૩, ૩૪, ૪૦, ૫૭ આગમ-જૈન ૨૭:-પિટેકા-૨૬ આગમપ્રમાણ ૨૫, ૨૬ आचाराङ्ग १ ५। टी. આજવક ૧૦ આત્મતત્ત્વ ૯૩;-ના સ્વરૂપના વિકાસક્રમ ૧૩ આત્મવિદ્યા ૯૦, ૯૧ आत्मसिद्धि २ ८ આત્મસ્વરૂપ-પરત્વે બૌદ્ધ તત્ત્વનિરૂપણના પાંચ તબક્કા દર આત્મીપમ્ય ૯૨, ૯૩, ૯૪ આનંદ ૮૫ આપ-તત્ત્વ ૩૩, ૩૪ આયતન ૪૮ આરંભવાદ ૩૯;-નાં લક્ષણા ૨૨ આર્થસત્ય ધર આષ્તાન ૨૫ आवट्य ६० पा. टी. ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષ ૨૪. ૨૫ ઇશાન ૮૭ ईशावास्य ४ ઈશ્વર ૧૩,૧૪, ૭૩, ૭૪, ૭૫, ૭૭, ૮૧, ૮૨, ૮૩, ૮૫;-તત્ત્વનાે વિચાર ૭૧થી;-વિશે ન્યાય-વૈશેષિક દષ્ટિ ૭૨, ૭૩;- વિશે પૂર્વ-મીમાંસક દર્ષિ ७६;- બ્રહ્મવાદી દર્શના ૭૯; –ભિત્રભિત્ર દષ્ટિએાના મુખ્ય મુદ્દા ૭૮; –મધ્વદ્ધિ ૭૫;–માહેશ્વર મતો ૭૨;–રામા-નુજદ્રષ્ટિ ૮૩;-સાંખ્ય,-ખૌદ્ધ અને જૈન દષ્ટિએા;-સાંખ્ય-યાગ પર પરા;-સ ળધી વિવિધ માન્યતાના સાર ૮૮, ૮૯ ઇશ્વરકત<sup>ર</sup>ત્વ ૭૮, ૮૭;-વાદ ૭૫

ईश्वरकृष्ण २१ पा. टी., ४० पा. टी., ६० પા. ટી. ध्रिश्वरिनिभित्तवाह ८१ ઈશ્વરવાદી-અવૈદિક ૮૦ ईस्टर्न रिलिजियन एन्ड वेस्टर्न थॉट १० पा. टी. ઉચ્છેદવાદ ૬૧ ઉત્ક્રાન્તિ-જીવમાં ન્યાય-વૈશેષિક, જૈન તથા સાંખ્યમાં ૫૯ ઉત્તરમીમાંસક ૩૧ उत्तराध्ययन ५३ ५१. टी. उदयन ७४ उद्योतकर २६, ७३ उपनिषद ५, ६, २६, २७, ३१, ३७, ४३, ४८, ५०, ५२, ६२, ६६, ६७, ७०, ७८, ८१, ८७, ८८, ७०, ७४ ઉપાદાન-નિમિત્તકારણત્વ-શિવનું ૮૭ ऋग्वेद ૧ પા. ટી., ૯, ૯ પા. ટી., ૧૩ પા. ટી., ૩૪ ઋજુ-વિત્રહગતિ-કાર્મણ શરીરની ૬૦ પા. ટી. ઋત ભરા પ્રતા ૮, ૨૫, ૨૬ એકચેતનવાદી ૭૧ એકતત્ત્વવાદી ૭૨.૭૯, ૮૯ એકત્વણહિ ૪૫ એકમૂળકારણવાદી ૪૯ એકમૂળતત્ત્વવાદી ૪૯ ऐतरेय उपनिषद ६० पा. टी. ओरिजिन ॲन्ड डेवलप्मेन्ट ऑफ थी सांख्य सिस्टम ऑफ थॉट ૧૪ પા. ટી., २२ पा. टी , ७४ ઔપનિષદ–ગ્રન્થાે ૭૫:-વિચારધારા જીવસ્વરૂપ વિશે કક कठोपनिषद् ८५, ५० कणाद २७, ७२;-संभत साभान्य-विशेषनी ઉपपत्ति २०-२१ कथावत्थु ६३, ६६

कपिल ३५, ३७ कमलज्ञील ६५ कम्बलाश्वतर पर કર્તુ ત્વ-ભોકતૃત્વ જીવમાં ૫૫.- તુલના ૫૮ કર્મ પર;-વાદી ૭૮;-સાપેક્ષ કર્તૃ ત્વવાદ ૭૩ કાર્મણ શરીર ૫૫, ૫૯, ૬૦ ૫ા ટી. કાર્યકારણભાવ ૩૩: –અલૌકિક ૧૬, ૧૭;-ઇહલૌકિક ૧૬; -ના ભમિકાભેદ ૧૫ંથી;-માં વિચાર-વિકાસનાં ત્રણ સાપાન ૧૭ કાર્ય જગત-વૈંશેષિકમાં ૩૯ કાર્ય ધ્વસ ૮૮ कुमारिल २८, ७६ पा. टी. ४२ કુટસ્થનિત્ય–અદ્વૈતવાદ ૧૯ કુટસ્થનિત્યતા ૨૦, ૪૧, ૪૩;–ત્વ ૫૭; ૫૮ कृष्ण ८३, ८७ केई ८० કેવલાદૈત ૬૮, ૮૩;–વાદ ૮૦, ૮૧, ૮૨; -વાદી શંકર ૪૫ કેવલાદૈતી ૪૮, ૬૯, ૮૦;-અને મહાયાની દર્ષિની તુલના, જગતપરત્વે ૪૬થી કેવળગ્રાન ૮ क्रमनियम उ७ ક્ષણસ તતિ ૪૪ ક્ષણિકવાદ ૬૨, ૬૪ गणधरवाद ५१ था. टी., ४४ था. टी., ४५ પા. ટી., ૫૭ પા. ટી., ૫૯ પા. ટી., ક૧ પા. ટી., કર પા. ટી., ૭૮ પા. ટી. ગન્ધવ<sup>ર</sup>–બૌહમાં ૬૬ गंगाधर सरस्वती ६५ गंगेश २८ गार्बे ८ गीता ३७, ३८ ગુણસંધાતવાદ ૬૧

ગુણાદ્વેત ૮૨ गोपीनाथ कविराज २२ था. टी. ચતુષ્કાટી સત-અસત વગેરેની બૌદ્ધમાં ૬૪ ચરક ૩૭;-માં નવપ્રમાણ ૨૬ ચાર્વાક ૧૦, ૧૨, ૨૩, ૩૩;-ની લોકિક દષ્ટિ ર૯;-પ્રત્યક્ષવાદી ૨૪;-ભૌતિકવાદી ૧૨. 93 यित्ततत्त्व ६३, ७७, ७८;-विज्ञिप्तिइपे ६५ ચિત્તસતાન કપ ચેતનબહુત્વવાદી ૭૧. ૭૨ ચેતના. આનંદ વગેરે જીવશક્તિએ। પછ चैतन्यने। અચિત્ય ભેદાભેદ ७० चैतन्यप्रभ ८६ ચૈતન્યવાદ ભણી પ્રસ્થાન પર ચૈતસિક ૬૪ छान्दोग्योपनिषद् ४, ३४ पा. टी., ४५ पा. टी. જગત-અર્થ. વિશે ચાર્વાક દષ્ટિ ૩૨;-સ્વરૂપ અને કારણ વિશે જૈન દર્ષ્ટિ ૪૦; શ્રદ્ધાવાદી દબ્રિ ૩૭. ભિન્નભિન્ન ળૌદ્ધ દબ્રિએા ૪૧થી, વૈશેષિક દર્ષ્ટિ ૩૮;–સ્વરૂપ પરત્વે બે મહત્ત્વની વિચારધારા ૪૫: મહાયાની અને કેવલાદૈતી દષ્ટિની તુલના ૪૬થી જન્માન્તર પર, પ૩ जयंत २७, ५० जाबाल ४ જીવ-તત્ત્વ ૫૭, ૫૮, ૫૯;-વિચારમાં ક્રમ-વિકાસ ૫૦થી;- વિશે ઔપનિષદ વિચાર-ધારા ૬૬; જૈન મ'તવ્યોના મુખ્ય મુદ્દા ૫૩, ૫૪; જૈન દષ્ટિ સાથે સાંખ્ય-યાગની તુલના ૫૪-૫૬; જૈન-સાંખ્ય-યાગ સાથે -યાય-વૈશેષિકની તુલના ૫૬થી; ખે શાધ્વત-વાદી વિચારધારાઓ ૬૦, ળૌદ્ધ દષ્ટિઓ **૬૦થી: વેદાંતવિચાર** ૬૮ જીવન અને દર્શનનાે સંબંધ ૮૯થી જીવપરિમાણ-બૌદ્ધમાં ૬૫

9.3

જીવવાદ-સ્વતંત્ર પર, પર; -સ્વત ત્ર અને પરાશ્રિત ૬૦ જૈન ૧૦, ૧૨, ૪૨, ૪૩, ૪૫, હ૧, ૭૫, ૭૯, .. ૮૯; - આગમા ૫૦, ૫૧; - દર્શન ૧૧, **કર, પર પરા ૩૫, ૫૩, ૫૫, ૫ક,** 40-46, 00, 02 જૈન દર્ષિ-ઇશ્વર વિશે ७૬;–જગતના સ્વરૂપ અને કારણ વિશે ૪૦:–૭વરવરૂપ પરત્વે પરથી; –સાથે સાંખ્ય-યાગની તુલના પ૪-૫૬ તજ્જવતચ્છરીરવાદ પ૧, પર તત્ત્વચિંતન ૭, ૮, ૯, ૧૦, ૧૫;–થ્રીક અને ભારતીયના સંબંધ ૯:–નાે વિકાસક્રમ ૧૧થી तत्त्वचिन्तामणि २५ તત્ત્વજિજ્ઞાસા ૭, ૮ તત્ત્વદર્શન ૭. ૮ તત્ત્વવિદ્યા ૧, ૩, ૫, ૭;–ભારતીય ૯૨ તત્ત્વ-શબ્દના અર્થોર तत्त्वसंत्रह २० पा. टी., २४ पा. टी., २प પા. ટી., ૪૩ પા. ટી., ૪૫ પા. ટી., ૪૬ પા. ટી., પર, કર~કપ પા. ટી. तत्त्वसंग्रह-पंजिका ४४ पा. टी. प१ पा. टी. तत्त्वार्थ ८, ३५ पा. टी., ४० पा. टी., ४१ પા. ટી., ૪૩ પા. ટી., ૫૩ પા. ટી., પ્રયા. ટી. तत्त्वार्थराजवार्तिक २ तत्त्वार्थश्लोकवार्तिक २५ तत्त्वोपप्लवसिंह ५१ ५। टी. तथागत बुद्ध ६० તમસ ૩૬ तेल-तत्त्व ३३ तैत्तिरीयोपनिषद १ पा. टी., ३४ पा. टी., શાંકરભાષ્ય ૨ ત્રિગુણાત્મક અવ્યક્ત સત્ :-પરિણામી દ્રવ્ય 30, 32 त्रिस्वभावनिर्देश ४७ पा. टी.

ત્રૈકાલિક ધર્મવાદ ૬૨ દર્શન અને જીવનના સંખંધ ૮૯ થી;-ના અર્થની મીમાંસા ૫;-માં વિવિધ વર્ગી-કરણા ૩૦થી दर्शन और चिन्तन ८ દર્શનવિદ્યા ૯૦, ૯૧, ૯૨, ૯૩ દર્શ<sup>વ</sup>નસાહિત્ય ૨૮ દાર્શનિક વિચારપ્રવાહના ખે ભાગ તથા તેના લક્ષણ ૨૭ • दासगुप्ता ८१ पा. टी., ८२ पा. टी., ८४ પા. ટી., ૮૫ પા. ટી , ૮૭, પા. ટી., ૮૮ પા. ટી. बीघनिकाय १७ पा. टी., पर, ६६ देवदत्त भांडारकर ७ દ્રવ્યાદ્વૈત ૮૨ द्राविड संस्कृति ७ द्वैतवाह ६८ દ્વૈતાદ્વૈતવાદ ૬૮, ૮૨, ૮૩, ૮૪ धन्वन्तरि ६० पा. टी. धर्मकित्ति २७. १५ ધર્મ નૈસત્મય કર, કપ ધર્મ બહુત્વ ૪૪ ધર્માસ્તિકાય-ની સાંખ્યના રજોગુણ સાથે ં સરખામણી ૪૦ પા. ટી. ધાતુ ૩૩,.૪૮ धी टिबेटन बुक ऑफ घी डेड ६१ पा. टी., કુક પા. ટી. नकुलीश ७३, ८७, ८८ નય ૧૧ नागार्जुन २५, ४८ पा. टी., ६४ नाभ तत्त्व ६२, ६३, ६५, नाम-३५ ७५निषदमां ६२, ६३ नारायण ३८, ८३, ८६;-३५ ५२५६। ७०, ८४ नासदीयसूक्त ३४

નિત્યધર્મીવાદી ૪૩ निम्बार्क ६६, ७०, ८३;-भते ध्यर ८४ निम्बार्कभाष्य ८४ पा. टी. नियति ७६ નિરાત્મવાદ ૬૨, ૬૩:–વાદી, ૬૦, ૬૧ न्यायकुमुमांजलि १४ पा. टी., ७४ न्यायदर्शन ७३ न्यायभाष्य ५७ ५। . टी. न्यायामंजरी २, २७, ५७ ५।. टी. न्यायवार्तिक २७, ५० पा. टी. ન્યાય-વૈશેષિક ૧૦, ૧૨, ૧૩, ૩૧, ૩૫, ૪૨, ४३, ४५, ५७, ५८, ५६, ६१, ६२, ७४, ૭૫, ૮૧, ૮૫, ૮७, ૮૯;–દષ્ટિ ઇશ્વર વિશે ૭૨:-દષ્ટ્રિની જૈન તથા સાંખ્ય સાથે જીવ પરત્વે તુલના પકથી न्यायसूत्र २६, ७३ पा. टी. न्यायावतारवातिकवृत्ति ६१ पा. टी., ७६ पा. टी. पतंजिल ૫૯-६० પા. ઠી., ૨૧ પા. ટી. पद्मपाद ६० पा. टी. पद्मावत ३० पा. टी. परभात्मतत्त्व ७३ પરમાત્મવિદ્યા ૯૦ પરમાણ-અર્થ બૌહમાં ૪૩;-નું સ્વરૂપ જૈનમતે ૪૦:-સ્વરૂપ વિશે વૈશેષિક અને જૈનના લેદ ૪૧ પરલાક પર પરાવિદ્યા પ પરિણામ ક્રમશક્તિ ૪૯ પરિણામવાદ-અને આર'ભવાદના તફાવત ૩૯; –નાં લક્ષણો ૨૨ પરિણામિનિત્યતા ૧૯, ૪૧, ૪૩ परिषाभिनित्यवाह ५४, ८० पश्चपति ८८ पंचपादिकाविवरण २२ ५।. टी.

पंचाधिकरण २२ पा टी., पट-६० पा टी. पंचास्तिकाय ३५ ५।, टी. पातंजलयोगशास्त्र ३७ पातंजलसूत्र ७४ पालि पिटको ६२, ६३ પાશુપત ૭૨, ૭૩, ૭૪, ૭૮, ૮૭, ૮૮ पार्श्वनाथ ५३ पिप्पलाद अ પુદ્દગલનૈરાત્મ્યવાદ કર, ક૩, પુદ્દગલવાદ ૬૩ पुराणो ३७, ८४, ८७ પુરુષ–સાંખ્યમાં ૫૫; ૫૬ पुरुषविशेष ७४, ७५, ७८ प्रहषोत्तमजी ८६ पुलिनबिहारी ६० ५। टी. પૂર્વમીમાંસક ૩૧, ૭૫;~દિષ્ટ ઇશ્વર વિશે ૭૬ પૌરદર ૩૩ प्रकटार्थकार ६८ પ્રકૃતિ ૩૭, ૩૮, ૪૧, ૪૨, ૬૭, ७७, ૮૬, ૮૯ प्रज्ञाकर २५ પ્રતિભિ'બવાદ ૬૯ પ્રતીત્યસમુત્પાદવાદ-લક્ષણા ૨૨ પ્રત્યભિજ્ઞાનું –સમર્થન બૌદ્ધમાં ૪૫ પ્રત્યભિતાદશ ન ૭૦ प्रत्यभिज्ञाहृदय २७ पा. टी. प्रधान तत्त्व ३७, ३८, ४५, ७६ પ્રધાનૈકતત્ત્વવાદી ૮૯ प्रयंचसारतंत्र ६० पा. टी. પ્રમાણ-વિશે ચર્ચા ૨૫. ૨૬:-શક્તિની વિયારણા ૨૩થી प्रमाणवार्तिक २७, ६५ भा. टी.;-लाष्य २७ प्रशस्तपाद ७3

प्रशस्तवादभाष्य ३५ पा. टी., ३७ पा. टी., ૪૨ પા. ટી., ૫૬-૫૭ પા. ટી., ૭૨ प्रश्नोपनिषद् 3, १७ पा. टी. પ્રસ્થાના–સૂક્ષ્મ કારણની શાધના ૩૩ फिलोसोफी ऑफ एन्शीअन्ट इन्डिया ७ पा. टी. बादरायण ६६ बार्हस्पत्य ३३ बुद्ध २०, ३१, ५१, ६१-६४;-प्रभाशे सामान्य વિશેષની ઉપપત્તિ ૨૦ बुद्धघोष ६६ ખુદ્ધિ-તત્ત્વ ૫૫, ૫૬;–સ્થૂલ-સૂક્ષ્મ ૩૫, ૩૬ बुद्धिरट लोजीक २२ था. टी., ४७ था. टी., १२ પા. ટી. ૭૪ बृहदारण्यकोपनिषद् ३४ पा. टी., ५०, ६३ પા. ટી. શાંકરભાષ્ય ૬, ૭ बोधायन ३८, ४३ ળૌદ્ધ ૧૦, ૧૨, ૪૧, ૪૩, ૫૩, ૬૦, ૬૫, ૭૧ ૭૫, ૭૭, ૭૮, ૭૯, ૮૯;–તત્ત્વનિરૂપણમાં આત્મરવરૂપ પરત્વે પાંચ તળકા કર;-દષ્ટિ ઇધિર વિશે ૭૬, જગતના સ્વરૂપ અને કારણ વિશે ૪૧ છવ વિશે ૬૦થી बौद्धदर्शन और वेदान्त ६७ था. टी. बौद्ध पिटक २७. ५०. ५१. धहा २, ३, ४, ३८, ६६-७०, ७५, ७८, ८०-८२, ८५-८७, ५४ **બ્રહ્મપરિણામવાદી ક**ેટ **ધ્રહ્મભાવના ૯**૩ બ્રહ્મવાદી ૭૮, ૮૧, ૮૯;–દર્શના ઇશ્વર વિશે ૭૯; –દષ્ટિ જગતનાં સ્વરૂપ અને કારણ વિશે ૩૭ ब्रह्मसिद्धि २५, ६७ पा. टी.

ब्रह्मसूत्र ६६, ७५, ७૯ મા. ટી., ८०, ८९,

८३, ८४, ८५, ८६, ८७, ८७

**બ્લાદ્રેત ૮૨, ૮૩ પ્રહ્માંડ, ૯૩;-ની અલેદ ભાવના ૯૪** મદાચાર્ચ ૪૪ પા. ટી. મર્તદ્વરિ ૨૨ પા. ટી. भास्कर ६६, ७०, ८०, ८४;-लाष्य ८२ પા. ટી.;-મતે ઈશ્વર ૮૨, છવ ૬૭, ૬૮ ભૂતચૈતન્યવાદ ૫૦, ૫૧, ૫૨, ૬૧ ભૂતતત્ત્વ-બૌહ્ધમતની ઇતર મતાે સાથે તુલના ૪૨ ભૂતાનુગ્રહ ૭૪ ભેદાભેદ ૯૩:-વાદ નિમ્બાર્કના ૭૦ मज्जिमनिकाय ५१ ५। टी. मणिमेखलाइ २६ मधुसूदन सर्खती २७ पा. टी., ६८ मध्यमककारिका २७, ४८ પા. ટી. તથા ભૂઓ માધ્યમિકકારિકા मध्यमकवृत्ति ४८ પા. ટી. તથા જુઓ भाष्यभिष्ठवृत्ति मध्व ७०, ७२, ७४, ७४, ८३, ८८;-६ष्टि छव विशे ६७. धिश्वर विशे ७५ महाभारत २७, ३७, ३८, ६० था. टी. ६७ મહાયાની ૩૧, ૪૮;-અને કેવલાદ્રૈતી દષ્ટિની તુલના જગત પરત્વે ૪૬થી महावग्ग 😗 महावीर ४, ३१ माण्डक्यकारिका १ पा. टी. माधवाचार्य ३० माध्यमिककारिका १ पा. टी., २ पा. टी., २७ પા. ટી. माध्यमिकत्रति ६४ पा. टी. માયા ૪૭, ૬૭, ૬૮, ૬૯, ૮૧;-વાદ ૬૬, ¿0. ¿8 માહેશ્વર ૭૩, ૭૪, ૭૮, ૮૭, ૮૮;–મત ઇશ્વર વિશે હર મીમાંસક ૭૭, ૭૮, ૭૯ મીમાંસામાં આઠ પ્રમાણા કર

#### 101

में≆समूलर ७, २७, ३० यामुनाचार्य ८३ युक्तिदीपिका २५-२६ था. टी., ५७-६० था. टी. योगदृष्टिसमुचय २७ ५। टी. યાગપર પરા–માં ઈશ્વરતત્ત્વ ૧૪ योगभाष्य ५४ ५।. टी., ७४ ५।. टी., ८५ યાેગમાર્ગ ૭૪ યાેગવિદ્યા ૯૨ योगसूत्र ७, ८, १४ पा. टी., २५ पा. टी., ૪૪ પા. ટી., ૭૪ પા. ટી., ૭૮ પા. ટી. યાગાચાર ૬૫ યાેગિજ્ઞાન ૮ २०४स ३६ राजवार्त्तिक २८ राधाकृष्णन् १० रामचंद्र टी. एन. ७२ पा. टी. रामानुज १८, ६६, ७०, ८४, ८८;-भते धिश्वर ં ૮૩, પરાવિદ્યા ૯૧ રુદ્ર હર રૂપ તત્ત્વ-પૌદ્ધમાં ૪૧, ૪૨;-ની ઇતર મત સાથે તુલના ૪૨ લિંગ શરીર ૫૫, ૫૯;-વિશે જુદા જુદા મતા ૬૦ પા. ટી. लोकप्रकाश ४२ पा. टी. લાકાન્તર દષ્ટિ–દાર્શનિક પ્રશ્નામાં ૨૯ લાકાયત ૩૩, ૫૧, ૬૧ લાેેકાત્તર દબ્રિ રહ લૌકિક દર્ષ્ટ્રિ રહ वल्लभ १६, ८३, ८६, ८८;-भते धश्वर ८५;-ने। શુદ્ધાદૈત ૭૦ वसुबन्धु ४७ पा. टी., ६६ वाचस्पति मिश्र २८, ७३, ७५, ८० वात्स्यायन ७३

વાયુ તત્ત્વ ૩૩, ૩૪ वायपुराण ३० पा. टी. वार्षगण्य ६० पा. टी. વાસદેવ, ૮૩, ૮૯ વાસ્તવજીવવાદી ६८ વાસ્તવવાદી-જગતપરત્વે ૪૯ विम्रहव्यावर्तिनी ४८ पा. टी. વિજ્ઞપ્તિમાત્રતાવાદ કર, કપ विज्ञानभिश्च २७ पा. टी., ७५, ७७ पा. टी., ૮૩, ૮૫:-ના અવિભાગાદૈત ૭૦:-મતે ઈશ્વર ૮૪ વિજ્ઞાનવાદ ૬૫;–વાદી ૧૩, ૪૪, ૪૫ વિજ્ઞાનસ તિ ૬૫ વિજ્ઞાનાદૈત ૮૨:–વાદી ૧૫ विज्ञानामृतभाष्य ८५ ५। . टी. વિદેહમૂક્તિ ૫૭ વિદ્યા-પરા-અપરા-લૌકિક, લાેકાત્તર ૯૦ विद्यानन्द २८ विद्यारण्यस्वामी ६५ विन्टरनीट्झ १७ पा. टी. विन्ध्यवासी ५८-६० ५।. टी. विवरणकार ६८ વિવત વાદ-નાં લક્ષણા ૨૩ विवेष्ठभ्याति ७७ विशिष्टाद्वैत ३८, ६८, ७० વિશેષ-સામાન્યની ઉપપત્તિ ૧૮;-સાંખ્યમતે ૧૮-૧૯, જૈન મતે ૧૯, શંકરમતે ૧૯, બુદ્ધમતે ૨૦; કણાદમતે ૨૦-૨૧ વિશેષવાદ ૨૦ विशेषावश्यकभाष्य ५० ५।. टी. विष्ध ७०, ७५, ८३, ८४ विसिद्धिमग्ग १५ . था. टी., ४२ था. टी., ६२ પા. ટી., ૬૫ પા. ટી., ૬૬ પા. ટી.

વેદના, સંજ્ઞા આદિના સંઘાત-બૌલમાં કર કર वेदान्तसार ६८ वेदान्तसिद्धांतम् किमंजरी ६८ વેદાન્તી મતાનું દિગ્દર્શન ૬૮થી વૈદિક દર્શ નાે ૩૦ વૈભાષિક દર્શન *૪*૯ વૈશેષિક દર્શન ૧૫ પા. ટી., ૩૯ પા. ટી., ૫૬ પા. ટી., ૭૩;-દષ્ટિ, જગતના સ્વરૂપ અને કારણ વિશે ૩૮ વ્યક્ત ૮૩ व्यास ७४ शबरभाष्य ७६ ५।. टी. શબ્દાદૈત ૮૨ શવ / છ शंकर ४३, ६० पा. टी., ६६, ८०, ८१, ८२, ૮૩, ૮૫, ૮७, ૮૯, ૯૧;–નાે કેવલાદ્વૈત ٤2 शान्तरक्षित ६५ શાશ્વત-અર્થ દ૧ शांतिपर्व ३० पा. टी. શિવ ૭૨, ૮૮ શિવાદૈત ૩૦ શુકાદ્વેત ૩૮, ૬૮, ७०;-વાદી ૮૫ શુન્યવાદ ૬૨. ૬૪, ૬૫;-વાદી ૪૪, ૪૫ શૈવદર્શન ૮૮ शैवागमो ८७ શૈવાચાર્યો ૮૦, ૮૮ शौनक ७१ इयेरबात्सकी २२ पा. टी. श्रीकंठ ३०, ८३, ८६;-भते धश्वर ८७ શ્રીकંઠમાધ્ય ૮૭-૮૮ પા. ટી. શ્રીભાષ્ય ૪ પા. ટી. શ્વેત-શૈવાચાર્ય ૮૭ श्वेताश्वतर ५०;-७५निष६ ३३ ५।. टी.

श्लोकवार्त्तिक २५ षडदर्शनसमुच्चय ३० सत् ३३, ३४, ३५, ३६ સત્કાર્ય વાદ-અસતકાર્ય વાદ સમજાતી-શંકર, ળૌહ આદિ **પ્ર**માણે ૨૧ થી सत्त्व ३६, ३८, ८६ સત્યાપાધિઅદ્વૈત ૬૮ સદદ્રૈત ૮૨ સદસદનિવ ચનીયરૂપ માયા ૮૦ सदानन्द ६७ સન્તાનાન્તરસિદ્ધિ ધ્ય પા. ટી. सन्मति ૧૨ પા. ટી.:–ટીકા ૨૪ પા. ટી. सम आस्पेक्टस ऑफ इन्डियन कल्चर ७ સમત્વભાવના ૯૩ सर्वजसिद्धि २५ सर्वज्ञात्ममुनि ८० सर्वेदर्शनसंप्रह ३०, ६७ पा. टी., ७२ पा. टी. સર્વાસ્તિવાદ ૬૩, ૬૪;-વાદી ૪૩, ૪૪ सर्वागयोगप्रदीपिका ३० पा. टी. संक्षेपशारीरककार ६७ મ તિનિત્યતાવાદ ૪૩ સ સ્થાન 33 सादश्यसिद्धांत ३३, ३५ सामञ्ज्ञफलसुत्त ३३ पा. टी., प० पा. टी. સામાન્ય-વિશેષની ઉપપત્તિ-જુઓ 'વિશેષ' સાંખ્ય ૧૦, ૧૨, ૪૨, ૪૩, ૭૧, ૭૯, ૮૨, ૮૩. ૮૪;-ચાવીસ તત્ત્વવાદી ૩૭, ૩૮; —છવ્વીસ તત્ત્વવાદી ૩૮;-પરંપરા ૪૧, ७७, ७८, ૮૯;-મહાભારતમાં ૬७ सांख्यकारिका ३८ पा. टी., ४० पा. टी., ४२ પા. ટી., પપ પા. ટી., પક પા. ટી. સાંખ્યદ્ધિ-જગતસ્વરૂપ અને કારણ વિશે ૩૫ सांख्यप्रवचनभाष्य ७७ ५१. टी.

सांण्य-याग ६१, ६२, ७५, ७८, ८५;—६७ सो.पाधि अस्तवाह ३८ ४१६२ विशे ७४;—५२ ५२। ५५, ५६, ५७, १८, ५८ सांण्यायार्थी ४५, ८६ स्थांण्यायार्थी ४५, ८६ स्थांच्यायार्थी ४५, ८६ स्थांच्यायार्थी ४५, ८६ स्थांच्यायार्थी ४५, ८६ स्थांच्यायार्थी ६८ स्थांच्यायांच्यायार्थी ६८ स्थांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्यायांच्याय

सूत्रकृतांग ३३ पा. टी., ५० पा. टी., ५१

सेन्टल फिलोसोफी ऑफ बुद्धिझम ६२ था. टी.

પા. ટી., પર

સૌત્રાન્તિક ૪૮, ૬૪;-માં કાર્યકારણભાવની ગાઠવણ ૪૪ સ્કુંધ ૩૨, ૪૧, ૪૮ સ્થવિરયાની ૩૧ स्थानांग-समवायांग १६ था. टी., ४१ था. टी. स्मृतिग्रंथ ८४, ८७ स्याद्वादमंजरी ५४ पा. टी. સ્વયંભુ હજ हरिभद्र ३० હિરણ્યગર્ભ ૩૭, ૭૪ हिस्टरी ऑफ इन्डियन फिलोसोफी (बेल्वेल्कर) **૭૯ પા.ટી.** हिस्टरी ऑफ फिलोसोफी-ईस्टर्न ॲन्ड वेस्टर्न ૪૪ પા. ટી. हिस्टोरिकल इन्टोडक्शन दु धी इन्डियन स्कूल्स आफ बुद्धिझम ४४ पा. टी.

हेतुबिन्दु टीका ४५ ५।. टी.

