# श्रीभिक्षु आगम विषय कोश

CYCLOPAEDIA OF JAIN CANONICAL TEXTS

PART I



<sub>याचना</sub> प्रमुख **गणाधिपति तुलसी**  प्रधान सम्पादक आचार्य महाप्रज्ञ

संपादिका साध्वी विमलप्रज्ञा साध्वी सिखप्रज्ञा

# श्रीभिक्षु ग्रागम विषय कोश

(पांच आगमों — आवश्यक, दशवंकालिक, उत्तराध्ययन, नन्दी और अनुयोगद्वार तथा उनके व्याख्या-ग्रंथों के आधार पर)

वाचना प्रमुख गणाधिपति तुलसी प्रधान सम्पादक आचार्य महाप्रज्ञ

निर्देशन मुनि दुलहराज डॉ. सत्य रंजन बनर्जी

संग्रहण/अनुवाद/सम्पादन साध्वी विमलप्रज्ञा साध्वी सिद्धप्रज्ञा

प्रकाशन

जैन विश्व भारती संस्थान
[मान्य विश्वविद्यालय]
लाडनुं, राजस्थान-३४१३०६

प्रकाशक:

#### जैन विश्व भारती संस्थान

(मान्य विश्वविद्यालय) लाडनूं, राजस्थान

सर्वाधिकार सुरक्षित जैन विश्व भारती, लाइन्

प्रथम संस्करण : सितम्बर, १६६६

मूल्य : ५००/- रुपये

मित्र परिषद् कलकत्ता के आर्थिक सीजन्य से स्थापित **जैन विश्व भारती प्रेस**, लाडनुं (राजस्थान)

## SRĪ BHIKŞU ĀGAMA VIŞAYA KOŚA

CYCLOPAEDIA OF JAIN CANONICAL TEXTS-PART I

(Āvaśyaka, Daśavaikālika, Uttarādyayana, Nandī and Anuyogadvāra—Compiled on the basis of these five Agamas and their different Commentaries)

Synod Chief
GANADHIPATI TULSI

Chief Editor

Direction by

Muni Dulaharāj Dr. Satya Ranjan Banerjee

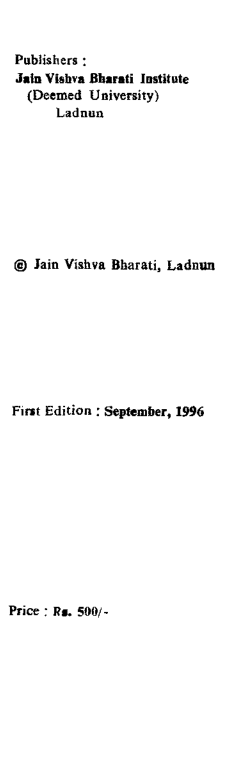
Compilation/Translation/Edition

Sādhvī Vimalprajāā Sādhvī Siddhaprajāā

Published by

JAIN VISHVA BHARATI INSTITUTE

LADNUN (Rajastban)



Printers : Jain Vishva Bharati Press Ladnun (Raj.)

### समर्पण

विलोडियं आगमदुद्धमेव, लद्धं सुलद्धं णवणीयमच्छं । सज्झायसज्झाणरयस्स निच्चं, भिक्खुस्स तस्स प्पणिहाणपुद्वं ।।

जिसने आगम-दोहन कर कर, पाया प्रवर प्रचुर नवनीत । श्रुत-सद्ध्यानलीन चिर चिन्तन, आर्य भिक्षु को विमल भाव से।।

#### अन्तस्तोष

अन्तस्तोष अनिर्वचनीय होता है, उस माली का जो अपने हाथों से उप्त और सिञ्चित द्रुम-निकुञ्ज को पल्लिवत, पुष्पित और फलित हुआ देखता है, उस कलाकार का जो अपनी तूलिका से निराकार को साकार हुआ देखता है और उस कल्पनाकार का जो अपनी कल्पना को अपने प्रयत्नों से प्राणवान् बना देखता है। चिरकाल से मेरा मन इस कल्पना से भरा था कि जैन-आगमों का शोध-पूर्ण सम्पादन हो और मेरे जीवन के बहुश्रमी क्षण उसमें लगें। संकल्प फलवान बना। मुफ्ते केन्द्र मानकर मेरा धर्म-परिवार उस कार्य में संलग्न हो गया और कार्य को निष्ठा तक पहुंचाने में पूर्ण श्रम किया।

कुछ वर्ष पूर्व मेरे मन में कल्पना उठी कि 'जैन आगम विषय कोश' तैयार किया जाए। सभी आगमों का एक विषय कोश अभीष्ट था। परन्तु वह दीर्घ समय सापेक्ष था। अतः उस कार्य को अनेक खंडों में विभक्त कर दिया गया, जिसकी फलश्रुति प्रस्तुत खंड है।

अत: मेरे इस अन्तस्तोष में मैं सबको समभागी बनाना चाहता हूं, जो इस प्रवृत्ति में संविभागी रहे हैं। संक्षेप में वह संविभाग इस प्रकार है—

प्रधान संपादक : आचार्य महाप्रज्ञ

संपादिका : साध्वी विमलप्रज्ञा

: साध्वी सिद्धप्रज्ञा

संकलन सहयोगी : साध्वी संचितयशा

: समणी उज्ज्वलप्रज्ञा

संविभाग हमारा धर्म है। जिन-जिन ने इस गुरुतर प्रवृत्ति में उन्मुक्त भाव से अपना संविभाग समिपत किया है, उन सबको मैं आशीर्वाद देता हूं और कामना करता हूं कि उनका भविष्य इस महान् कार्य का भविष्य बने।

गणाधिपति तुलसी

#### अनुक्रम

- ० पुरोबाक्
- ॰ भूमिका (Foreword)
- ० सम्पादकीय
- ० ग्रन्थ-परिचय
- ० सन्दर्भ-ग्रन्थ : संकेत-विवरण
- ० मुख्य विषय : अनुक्रम
- ० विषय कोश
- ० परिशिष्ट १ : कथा-संकेत
- परिशिष्ट २ : दार्शनिक और तात्त्रिक चर्चास्थल-संकेत

#### पुरोवाक्

दो इन्द्रिय वाले प्राणी में भाषा की लब्धि का विकास नहीं है। तीन, चार, पांच इन्द्रिय वाले प्राणियों में भी भाषा का विकास नहीं होता। पशु और पक्षी समनस्क हैं, वे सोचते हैं, कल्पना भी करते हैं लेकिन उनमें भाषा का स्वल्प मात्रा में ही विकास हुआ है। उनका मस्तिष्क विकसित नहीं है इसलिए उनका शब्दकोश बहुत छोटा है। मनुष्य ने मस्तिष्क का विकास बहुत किया है। उसकी चिन्तनशक्ति, कल्पनाशक्ति, स्मृति और विवेक बहुत विकसित है। उसने बुद्धि और मन का संयोग कर भाषा का विकास किया है। उसका शब्दकोश बहुत बड़ा है।

भाषा का विकास विषय के विकास के साथ-साथ चलता है। जैसे-जैसे अर्थ या वस्तु का नया निर्माण होता है, शब्द गढ़े जाते हैं, बैसे-वैसे शब्दकोश की वृद्धि होती जाती है। ज्ञान और साधनों के विकास के साथ-साथ कोशों के प्रकारों की भी वृद्धि होती जाती है। हिन्दी, राजस्थानी, संस्कृत, प्राकृत आदि सभी भाषाओं में कोशों का निर्माण हुआ है। वैदिक विद्वानों ने उपनिषद् वाक्य महाकोश, प्राचीन भारतीय संस्कृति कोश, ब्राह्मणोद्धार कोश, उपनिषद् उद्धारकोश आदि कोशों का तथा बौद्ध विद्वानों ने बुद्धिस्ट एनसाइक्लोपीडिया का निर्माण किया। जैन विद्वानों ने भी इस दिशा में अपनी लेखनी उठाई है। अब तक अनेक कोश हमारे सामने आ चुके हैं। कुछेक कोशों का विवरण इस प्रकार है—

#### १. पाइयलच्छीनाममाला

यह किव धनपाल की लघु कोशकृति है। इसकी २७९ गायाओं में लगभग एक हजार प्राकृत शब्द हैं। उनमें तत्सम, तद्भव और देशी शब्द भी हैं। इसका रचना काल वि० सं० १०२९ है। लेखक ने धारानगरी में रहकर अपनी बहिन सुन्दरी के लिए इस ग्रन्थ का निर्माण किया। लेखक का अभिप्राय है कि यह ग्रन्थ प्राकृत कवियों के कविता-प्रणयन में सहयोगी बनेगा। यह प्राकृत भाषा का पहला कोश है।

#### २. देशीनाममाला

इसका अपर नाम है—'रत्नावली'। यह कलिकाल सर्वज्ञ आचार्य हेमचन्द्र की प्रसिद्ध कृति है। इसमें लगभग छह हजार सब्द ७८३ गाथाओं में संदृब्ध हैं। सभी गाथाएं जब्द-प्रयोग की माध्यम हैं। इसकी संयोजना अपने आप में अपूर्व है।

#### ३. पाइयसद्महण्णओ

इसके प्रणेता हैं --हरगोविन्ददास सेठ, जिन्होंने २५० से भी अधिक ग्रन्थों से लगभग ७५ हजार शब्द संगृहीत किए हैं। हजार पृष्ठों का यह कोश ससन्दर्भ शब्दों का अर्थ प्रस्तुत करता है। अर्थ की दृष्टि से यह कोश अस्यन्त उपयोगी है। प्राकृत जगत् में यह अत्यधिक प्रचलित है। इसका पहला संस्करण सन् १९२८ में तथा दूसरा संस्करण सन् १९६१ में प्रकाशित हुआ है।

#### ४. सचित्र अर्धमागधी कोश

श्री रतनचन्दजी महाराज ने ४९ ग्रन्थों के आधार पर इसका प्रणयन किया। इसमें प्राकृत शब्दों के हिन्दी अर्थ के साथ गुजराती और अंग्रेजी के अर्थ भी उपलब्ध हैं। संगृहीत शब्दों की संख्या पचास हजार है। इसका प्रथम संस्करण सन् १९२३ में हुआ था। अभी-अभी यह सुन्दर साजसज्जा के साथ पांच भागों में

जापान से तथा मोतीलाल बनारसीदास से छपा है। मूल प्राकृत शब्द, उसका संस्कृत रूपान्तरण तथा तीन भाषाओं में अर्थ होने के कारण इसका आकार कुछ बड़ा हो गया है।

#### ५. अरुपपरिचित सैद्धान्तिक शब्दकोश

इसके प्रणेता हैं — सागरानन्दसूरि। यह पांच भागों में सन् १९५४ से १९७९ के मध्य प्रकाशित हुआ था। इसमें मूल १२५६ पृष्ठ हैं, जिनमें विशेष रूप से उन्हीं शब्दों को लिया है जो जैनदर्शन के पारिभाषिक शब्द हैं। उनका चूणि, टीका आदि में उपलब्ध अर्थ भी दिया गया है। इनमें ४५ आगमों तथा अन्य कुछेक ग्रंथों के शब्द संगृहीत हैं। अन्त में ५६ पृष्ठों के परिशिष्ट में आचार्य हेमचन्द्र की देशीनाममाला के शब्द अकारादि अनुक्रम में अर्थ-सहित दिये गए हैं।

#### ६. अभिधान राजेन्द्रकोश

यह श्वेताम्बर आगम साहित्य का एक आकर कोश है। इसके निर्माता हैं—विजयराजेन्द्रसूरी और संपादक हैं—उन्हीं के दो शिष्य दीपविजय और यतीन्द्रविजय। इसका प्रकाशन सात भागों में सन् १९१०-१९२४ के मध्य नौ हजार पृष्ठों में हुआ। कोशकार ने लगभग सौ ग्रन्थों का इसमें उपयोग किया है। इस कोश का निर्माण यदि आज होता तो यह कोश और अधिक वैज्ञानिकता लिए हमारे सामने आता। इसका निर्माण विषयों के आधार पर हुआ है, लेकिन वर्तमान में उनके प्रमाण यथार्थ रूप में उपलब्ध न होने के कारण कोश की उपयोगिता में कमी अनुभव होती है।

#### ७. जैनलक्षणावलि (जैन पारिभाषिक शब्दकोश)

यह एक महत्त्वपूर्ण कोश है, जिसमें जैनधर्म-सिद्धांत के पारिभाषिक शब्दों की परिभाषाएं दो गई हैं। इसमें दिगम्बर तथा खेताम्बरों के ४०० ग्रन्थों से शब्द संगृहीत हैं। इसके संपादक हैं —बालचंद्र सिद्धांतशास्त्री और यह बीर सेवा मंदिर से सन् १९७२ में प्रकाशित हुआ है।

#### ८. जैनेन्द्र सिद्धांतकोश

चार भागों में प्रकाशित इस कोश में शब्दों के अर्थ के साथ-साथ उनसे संबंधित विषयों का ससंदर्भ समावेश है। यह केवल दिगम्बर साहित्य के आधार पर निर्मित है। इसके कर्त्ता हैं—क्षुल्लक जिनेन्द्रवर्णी और प्रणयन काल है—सन् १९७०।

#### ९. डिक्सनरी ऑफ दी प्राकृत लेंग्वेजेज

इस कोश का निर्माण पूना में डा॰ ए. एम. घाटगे के निर्देशन में भंडारकर ओरियन्टल रिसर्च इस्टीट्यूट के अन्तर्गत हो रहा है। इसमें लगभग ५०० ग्रन्थों के शब्द ससदर्भ लिए गए हैं। शब्दों का अंग्रेजी भाषा में अर्थ किया गया है। यह विशाल कोशग्रन्थ अपने आप में एक शलाकाग्रन्थ होगा। इसके दो लघु भाग प्रकाशित हो चुके हैं, शेष प्रकाशाधीन हैं।

#### ९०. आगम शब्दकोश

प्रस्तुत कोश में ग्यारह अंगों (आचारांग, सूत्रकृतांग आदि) के शब्द संगृहीत हैं। प्रत्येक शब्द का संस्कृत ह्यांतरण और उसके सभी प्रमाण-स्थल निर्दिष्ट हैं। इसमें तत्सम, तद्भव और देशी—तीनों प्रकार के शब्द हैं। दूर पृष्ठों का यह कोश अंग आगमों में अनुसंधान करने वालों के लिए बहुत उपयोगी है क्योंकि ग्यारह अंगों में एक शब्द कहां-कहां आया है, उसके समस्त संदर्भ-स्थल एक ही स्थान पर प्राप्त हो जाते हैं। विभिन्न आगमों के शब्द-चयन पृथक्-पृथक् मुनियों ने किए और उनका समग्रता से आकलन मुनि श्रीचन्द 'कमल' ने किया। इसका प्रकाशन वर्ष है सन् १९८०।

#### ११. एकार्थक कोश

इसमें लगभग १०० ग्रन्थों से एकार्थक शब्दों का संग्रहण किया है। उनमें आगम तथा उनके व्याख्याग्रन्थों के साथ-साथ अंगविज्जा का भी समावेश है। इस कीश में लगभग १७०० एकार्थकों का अर्थ-निर्देश और प्रमाण दिया गया है। सारे शब्द लगभग ८००० हैं। इसमें धातुओं के एकार्थक भी हैं। अनेक एकार्थकों के सभी शब्द देशी हैं। उनका भी संकलन किया गया है। इसका संपादन समणी कुसुमप्रज्ञा ने सन् १९८४ में किया था।

#### १२. निरुक्त कोश

निरुक्त या निर्वचन विद्या बहुत प्राचीन है। प्रस्तुत कोश में अकारादि अनुऋम से मूल प्राकृत शब्दों का प्राकृत या संस्कृत में निर्वचन प्रस्तुत किया गया है। इसमें मूल में १७५४ शब्दों का निर्वचन है तथा प्रथम परि-शिष्ट में कृदन्तव्युत्पन्न २०८ निरुक्त और दूसरे परिशिष्ट में तीर्थकर-अभिधान निरुक्त हैं। इसमें ७४ ग्रन्थों का समावेश है। साध्वी सिद्धप्रज्ञा और साध्वी निर्वाणश्री ने सन् १९८४ में इसका संपादन किया था।

#### १३. देशी शब्दकोश

प्रस्तुत कोश में आगम, निर्युक्ति, भाष्य, चूणि और टीका आदि में प्रयुक्त देशी शब्दों का सप्रमाण संकलन है। इसमें दस हजार से अधिक देशी शब्द संगृहीत हैं। आचार्य हैमचन्द्र की देशीनाममाला का इसमें अविकल समावेश किया गया है। इसमें कुछ शब्द कन्नड, तिमल, मराठी आदि भाषाओं के भी हैं। ४३९ पृष्ठों में अकारादि कम से देशी शब्द, उनका अर्थ, संदर्भ-स्थल और व्यवहृति का उल्लेख है। इसमें शताधिक ग्रन्थों का उपयोग हुआ है। इसके दो परिशिष्ट हैं—अविशिष्ट देशी शब्द तथा देशी धातु चयनिका। इसका संपादन मुनि दुलहराज ने सन् १९८५ में किया था।

#### १४. आगम वनस्पति कोश

जैन आगमों में वनस्पितयों के नाम प्रचुरता से प्राप्त हैं। टीकाकाल में भी उनकी पहचान विस्मृत-सी हो गई थी। कुछेक वनस्पितयों की पहचान विपरीत अर्थ में की जा रही थी। प्रस्तुत कोश में लगभग ४५० वनस्पितयों का सचित्र प्रस्तुतीकरण और उनकी सप्रमाण विज्ञिष्ति मुनि श्रीचन्द्र 'कमल' ने की है। यह जैन आगम वनस्पित का पहला कोश है, जिससे प्राचीन वनस्पितयों का आधुनिक परिचय प्राप्त होता है। इसका प्रकाशन वर्ष है सन् १९९६। (नं० १० से १४—ये पांचों कोश जैन विश्व भारती, लाडनूं से प्रकाशित हैं।)

#### १५. लेश्याकोश

#### १६- कियाकोश

#### १७- योगकोश

इन तीनों के संपादक हैं —स्व० मोहनलाल बांठिया तथा श्रीचन्द्र चोरिड्या। संपादकद्वय ने लेश्या, किया और योग के विखरे संदर्भों को जैन आगम साहित्य से एकत्रित कर उनके सुसंयोजित रूप को लेश्याकोश, कियाकोश और योगकोश के रूप में प्रकाशित किया था। सारा विषय उपिंबदुओं में विभक्त है तथा हिन्दी भाषा के अनुवाद से अन्वित है। लेश्याकोश सन् १९६६ में, कियाकोश १९६९ में जैन दर्शन समिति, कलकत्ता से प्रकाशित हुआ है।

#### श्रीभिक्ष आगम विषय कोश

प्रस्तुत कोश में पांच आगम—(१) आवश्यक (२) दशवैकालिक (३) उत्तराध्ययन (४) नन्दी (४) अनुयोगद्वार और इनके व्याख्याग्रन्थों का समवतार किया गया है।

इस लघुकाय समक्तार में भी विषयों की विविधता बहुल परिमाण में है। आवश्यक छोटा आगम है

किन्तु उस पर सृविस्तृत व्याख्याएं लिखी गईं। आवश्यकितर्युक्ति, विशेषावश्यक भाष्य, चूणि, हारिभद्रीया तथा मलयिगरीया वृक्ति—इन व्याख्या ग्रन्थों में विश्वकोश बन सके उतने विषय हैं। उन सब विषयों का समाहार करना संभव नहीं था। इसलिए उनमें से प्रमुख-प्रमुख विषयों का चयन किया गया, जो आधुनिक ज्ञान, विज्ञान और आचारशास्त्रीय दृष्टि से बहुत महत्त्वपूर्ण लगे। विज्ञान के क्षेत्र में परामनोविज्ञान की शाखा विकसित हुई, उसमें अतीन्द्रिय ज्ञान को मान्यता दी गई। अन्य लेखकों ने भी ज्ञान के विषय में लिखा किन्तु अतीन्द्रिय ज्ञान के विषय में जितना सांगोपांग निरूपण इसमें है, उतना अन्य किसी ग्रन्थ में प्राप्त नहीं है, अतः परामनोविज्ञान के अध्येता के लिए यह कोश अत्यन्त उपयोगी होगा।

इस कोश में १७५ विषयों का संग्रहण है। तत्त्व-दर्शन, आचार-शास्त्र, इतिहास आदि अनेक दृष्टियों का इसमें समावेश है। जैन आगमों की व्याख्या में नयों का मुक्त प्रयोग हुआ है। जिनभद्रगणी क्षमाश्रमण ने नय की महत्ता का प्रतिपादन इस रूप में किया है—जो जाता नय-निक्षेप-विधि से अर्थ की समीक्षा नहीं करता, उसके लिए अयुक्त युक्त और युक्त अयुक्त हो जाता है।

इसमें हाथी के दृष्टांत से नय को समकाया गया है। सात अंधे व्यक्ति थे। उनमें से प्रत्येक ने हाथी के एक-एक अवयव का स्पर्श किया। पैर का स्पर्श करने वाले ने कहा - हाथी खंभे जैसा है। दूसरों ने हाथी के अन्यान्य अवयवों के स्पर्श के आधार पर हाथी की भिन्न-भिन्न कल्पना की। इस प्रकार एक-एक अवयव के आधार पर पूरे हाथी की कल्पना जैसे ठीक नहीं है, वैसे ही वस्तु के एक अंश को सम्पूर्ण वस्तु मानना सम्यक् नहीं है। यह हस्ति-दर्शन का दृष्टांत बौद्ध साहित्य में भी उपलब्ध है।

ऐतिहासिक दृष्टि से भी कुछ तथ्य बहुत महत्त्वपूर्ण हैं। भद्रबाहु स्वामी ने महाप्राण ध्यान की साधना सम्पन्न की। स्थूलभद्र ने प्रतिपूर्ण नौ पूर्व पढ़ लिए। दो वस्तुओं (प्रकरणों) से न्यून दसवां पूर्व भी पढ़ लिया। भद्रबाहु और स्थूलभद्र नेपाल से प्रस्थान कर पाटलिपुत्र आ गए। एक घटना के बाद भद्रबाहु ने स्थूलभद्र को अन्तिम चार पूर्व नहीं पढ़ाए। बहुत अनुरोध करने पर उनको पढ़ाना ग्रुरू किया। साधारणतया यह माना जाता है कि भद्रबाहु स्वामी ने अन्तिम चार पूर्व पढ़ाए लेकिन उनका अर्थ नहीं बताया। किन्तु आवश्यकचूणि में ऐसा उल्लेख नहीं है। वहां उल्लेख है—भद्रबाहु स्वामी ने स्थूलभद्र से कहा—अविषष्ट चार पूर्व तुम पढ़ो किन्तु दूसरों को उनकी वाचना नहीं दोगे। स्थूलभद्र के बाद अन्तिम चार पूर्व विच्छिन्न हो गए। दसवें पूर्व की अन्तिम दो वस्तुएं भी विच्छिन्न हो गई। दस पूर्व की परम्परा उनके बाद भी चली।

महाप्राण (महापान) व्यान की साधना सम्पन्न होने पर चतुर्दशपूर्वी प्रयोजन उपस्थित होने पर अन्त-र्मुहुर्त्त में चौदह पूर्वी की अनुप्रेक्षा पर्यालोचन कर लेता है, अनुक्रम-व्युत्क्रम से उनका परावर्तन कर लेता है।

आगमों में उपयुक्त चतुर्दंशपूर्वी मुनि अन्तर्मृहूर्त्तमात्र के उपयोगकाल में जितने अर्थ-पर्यायों को जान लेता है, उनमें से एक-एक समय में एक-एक पर्याय को अवहूत किया जाए तो अनन्त उत्सर्पिणी और अनन्त अवसर्पिणी में भी उनका अवहार नहीं हो सकता में

इस अवसर्पिणी कालखंड में चतुर्दशपूर्वी हुए हैं । उनके पश्चात् दशपूर्वी ही हुए, किन्तु तेरहपूर्वी, बारहपूर्वी या ग्यारहपूर्वी नहीं हुए।"

१. प्रस्तुत कोश, पृ. ४४-६४. २२४-२३१, ४१०-४१४

२. वही, पृ. ३७४

३. वहीं, पृ. ३७५

४. खुद्दक निकाय, उदान, पृ. १४३-१४५

**४. प्रस्तुत कोश, पृ. ८३,८४** 

६. अनुचू, पृ. ८८

७. प्रस्तुत कोश, पृ. ४२९

प्रस्तुत कोश में जीव विज्ञान की दृष्टि से भी बहुत मूल्यवान् सामग्री उपलब्ध है। जीव का व्यक्त लक्षण है—इिन्द्रय चेतना। इिन्द्रय चेतना के विकास के आधार पर जीवों के पांच वर्ग किए गए हैं (१) एकेन्द्रिय (२) द्वीन्द्रिय (३) वीन्द्रिय (४) चतुरिन्द्रिय और (५) पंचेन्द्रिय। जिनभद्रमणी क्षमाश्रमण ने एकेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय का दो दृष्टियों से प्रतिपादन किया है - इिन्द्रिय रचना और लब्धि की दृष्टि से जीवों के पांच वर्ग बनते हैं। उपयोग इन्द्रिय की अपेक्षा सब जीव एकेन्द्रिय हैं क्योंकि एक समय में एक ही इन्द्रिय का उपयोग होता है।

एकेन्द्रिय में पांचों इन्द्रियों का स्वीकार जीव विज्ञान की दृष्टि से बहुत महत्त्वपूर्ण है । जिनभद्रगणी क्षमा-श्रमण के अनुसार—

बकुल, चम्पक, तिलक, विरहक आदि वृक्षों में स्पर्श के अतिरिक्त शेष इन्द्रियां भी प्रतीत होती हैं, क्योंकि उनमें इन्द्रिय ज्ञानावरण का क्षयोपशम संभव है।

सब विषयों को ग्रहण करने के कारण बकुल मनुष्य की तरह पंचेन्द्रिय है, फिर भी बाह्य इन्द्रियों का अभाव होने से उसे पंचेन्द्रिय नहीं कहा जा सकता।

एकेन्द्रिय जीवों में श्रोत्र आदि द्रव्येन्द्रिय के अभाव में भी भावेन्द्रिय का ज्ञान कुछ अंशों में देखा जाता है। वनस्पति में इसके स्पष्ट चिह्न प्राप्त होते हैं, जैसे—

श्रोत्रेन्द्रिय—सुन्दर कंठ एवं पंचम स्वर मे उद्गीत गीत-श्रवण से 'विरहक वृक्ष' पर पुष्प उग आते हैं। इससे उसमें श्रोत्रेन्द्रिय ज्ञान का स्पष्ट चिह्न परिलक्षित होता है।

चक्षुरिन्द्रिय सुन्दर स्त्री की आंखों के कटाक्ष से 'तिलक वृक्ष' पर फूल खिल जाते हैं। इससे उसमें चक्षुरिन्द्रिय ज्ञान का स्पष्ट चिह्न परिभासित होता है।

द्राणेन्द्रिय --विविध सुगन्धित पदार्थों से मिश्रित निर्मल शीतल जल के सिचन से 'चस्पक वृक्ष' पर फूल प्रगट हो जाते हैं। इससे उसमें घ्राणेन्द्रिय ज्ञान का स्पष्ट चिह्न दिखाई देता है।

रसनेन्द्रिय — अतिशय रूप वाली तरुण स्त्री के मुख से प्रदत्त स्वच्छ स्वादु शराब के कुल्ले का आस्वादन करने से बकुल वृक्ष पर फूल निकल आते हैं। इससे उसमें रसनेन्द्रिय ज्ञान का स्पष्ट चिह्न देखा जाता है।

भाषा का विषय आगम साहित्य और व्याख्या साहित्य में बहुत विस्तार से चर्चित है। दशवैकालिक निर्यक्ति और अगस्त्य चूणि में भाषायोग्य द्रव्य, भाषा रूप में परिणामित और जरूपमान का अन्तर बहुत स्पष्ट किया गया है—

भाषा के योग्य द्रव्य द्रव्यवाक्य हैं। भाषा रूप में परिणत, बोले जाते हुए भाषा के द्रव्य, जो भावों को प्रकट करते हैं, वे भाववाक्य हैं। जीसे वेदना की अनुभूति स्वयं को और पर को होती है वैसे ही जिस वचन-प्रणिधान से व्यक्ति स्वयं अर्थ का अवधारण करता है, फिर दूसरे को अर्थबोध कराता है, वह भावभाषा है।

द्रव्यभाषा के तीन प्रकार हैं—

- १. ग्रहण विचनयोग में परिणत आत्मा के द्वारा ग्रहणकाल में भाषाद्रव्य का उपादान/ग्रहण ।
- २. निस्सरण —उर, कंठ, सिर, जिह्वामूल, तालु, नासिकः, दांत और ओष्ठ पर —यथास्थान सम्मूर्चिछत भाषाद्रव्यों का विसर्जन ।
- ३. पराघात निःसृष्ट द्रव्यों के द्वारा विषद्धित भाषाद्रव्यों की भाषा-परिणित । रें प्रस्तुत कोश विश्वकोश की परिकल्पना से निर्मित नहीं हैं। फिर भी विषय की विविधता और विस्तार की दृष्टि से यह विश्वकोश जैसा बन गया है। यह सामग्रीमात्र का संग्रह हैं। इस पर अनेक कोणों से मीमांसा की जा सकती है। मीमांसा की दृष्टि से यह कोश विशाल आकार ले सकता है। आगम, कर्मग्रन्य, निर्युक्ति और

१. प्रस्तुत कोश, पृ. १४७

२. वही, पृ. ४५९

न्याख्या साहित्य का तुलनात्मक अध्ययन करने पर मीमांसा का क्षेत्र बहुत न्यापक बन सकता है। जयाचार्य ने आगम और निर्युक्ति का तुलनात्मक अध्ययन कर दोनों के अन्तर का निर्देश दिया था। वह मीमांसा की दृष्टि से एक उदाहरण के रूप में यहां प्रस्तुत है---

आगम और आवश्यक निर्युक्ति में तथ्यगत अंतर--

| सिद्ध की उत्कृष्ट पूर्व अवगाहना | ५०० धनुष         | ओवाइयं १८७             |
|---------------------------------|------------------|------------------------|
|                                 | <b>४</b> २५ धनुष | आविन १५३.१५७,१६३       |
| सनत्कुमार चक्रवर्तीकी गति       | मोक्ष            | ठाणं ४।१               |
|                                 | तृतीय करुपविमान  | आविन ४२४               |
| अईत्मल्सिकी दीक्षा और           | पौष शुक्ला ११    | नायाधम्मकहाओ =।२२२,२२५ |
| कैवल्य-प्राप्ति                 | मृगशिर गुक्ला ११ | आविन २६२               |
| अर्हत् अजित के गणधर             | ९०               | समबाओ ९०।२             |
|                                 | ९४               | आवनि २८८               |
| अर्हत् पार्श्व के गणधर          | <b>د</b>         | समवाओ ६।६              |
|                                 | १०               | आवनि २६=               |

(प्रश्नोत्तर तत्त्वबोध, थिरावली अधिकार २०।३६-५१ के आधार पर)

प्रस्तुत कोश में द्रश्यानुयोग, चरणकरणानुयोग, गणितानुयोग और धर्मकथानुयोग — इन चारों का समावेश हैं। तीन अनुयोग का संग्रह मूल में हैं। धर्मकथा का संकेत-संग्रह परिशिष्ट में है।

वि० सं० २०१२ औरंगाबाद में महावीर जयन्ती के अवसर पर 'आगम-सम्पादन' की घोषणा की गई। सम्पादन के विविध पक्षों पर विचार चल रहा था। उस समय आगम विषय कोश की भी कल्पना की गई। यात्रा और अन्य प्रवृत्तियों के कारण यह कार्य अवहद्ध रहा। इस अवधि में आगम शब्द कोश, एकार्यक कोश, निरुक्त कोश और देशी शब्द कोश निर्मित हुए। जैन आगम साहित्य पर इस प्रकार के कोश प्रथम बार ही सामने आये। सन् १९९० से आगम विषय कोश का कार्य प्रारम्भ हुआ।

यह कोश जैन दर्शन के गंभीर चितन, अतीन्द्रिय दृष्टि और सूक्ष्म सत्यों की खोज का प्रतिनिधि ग्रन्थ इन गया है। इसका निर्माणकाल प्रारम्भ में जितनी कठिनाइयों में रहा, उतना ही निष्पत्तिकाल सुखद अनुभूतियों से भरा हुआ है। इस कार्य में साध्वी विमलप्रज्ञा व साध्वी सिद्धप्रज्ञा ने श्रमपूर्ण साधना की है। मुनि दुलहराजजी उस साधना की सफलता के आरोहण में स्वयंभू सफल बने हैं। डॉ॰ सत्यरंजन बनर्जी भी समय-समय पर इसका निरीक्षण और परीक्षण करते रहे हैं समणी उज्ज्वलप्रज्ञा का प्रतिलिपि, परिशिष्ट आदि में पर्याप्त सहयोग रहा। साध्वी संचित्यशा की प्रतिलिपि और यंत्रों के निर्माण में सहभागिता रही।

यह 'श्रीभिक्ष आगम विषय कोश' कोश का प्रथम चरण है, प्रतीक्षा है अग्रिम चरणों की। वह दिन बहुत उल्लासपूर्ण होगा जिस दिन कोश का समग्र रूप पाठक वर्ग के सामने प्रस्तुत होगा। तेरापंथ धर्मसंघ में यह एक नया उच्छ्वास है कि साध्वियां इस प्रकार के गंभीर ग्रन्थों का संग्रहण और सम्पादन कर रही हैं।

जैन विश्व भारती लाडन्ं १ सितम्बर १९९६ गणाधिपति तुलसी आचार्य महाप्रज्ञ

#### FOREWORD

- 1. This is an authentic dictionary of technical terms of Jainism, based on a limited number of books. The entries are very judiciously selected to give a comprehensive idea of the contents of the literature utilized. The translations given are very faithful and lucid. The reader can easily understand the meanings of the technical terms, and get inspiration for further thought on the ideas in allied systems. While going through the dictionary, I was specially impressed by some entries, and inspired to write comparative notes on: cakravartin. deva. tīrthankara, samiñā, śrutajñāna, bhāsā and karana.
- 2. The concept of cakravartin in Jainism, as explained in the dictionary, has interesting features that are comparable to their counterparts in Buddhism and Hinduism.

The ideas of the Buddhists concerning the miraculous cakra, and the part it plays in the success of the cakravartin, are well illustrated in passages occurring in several Pali Sutras and in the Lalitavistara. The latter describes it as follows:

"For the anointed Ksatriya King, the mighty and ausoicious wheel appears in the east: a wheel comprising a thousand radii ornamented with gold works, of the height of seven palm trees... When the majestic wheel proceeds in its aerial course towards the east for the promotion of prosperity, the cakravartin rājā follows it with all his army, and wherever it halts, there he likewise halts with all his forces. Thereupon all the provincial rājās of the east receive him with offerings of silver dust in golden vessels.....saying. "Hail, O Deva ! thou art welcome; all these are thine—this rich, extensive..... populous kingdom thou hast earned it; may it ever continue thine..... The anointed Ksatriya King and lord should then address them : "Virtuously rule ye these provinces, destroy not life; act not fraudulently... It is sinful to conquer him who sues for mercy. Thus, when an anointed Kşatriya King has conquered the east, bathing in the eastern sea, he crosses the same. When the wheel, having crossed the eastern sea proceeds southward, he follows it with the army, and like unto the east, conquers the south; and, as the south, so does he conquer the west and the north; then bathing in the northern sea, returns to his metropolis, and sits as an invincible monarch in the inner recesses of his palace. Thus does a cakravartin rājā acquire the cakraratna, or the jewel of a wheel".

In the same way the cakravartin attains to the six remaining ratnas, viz. elephant, the horse, the jewel (which changes night into day), the wife, the steward, and the general.

The idea of a universal monarch is very ancient in India. Famous kings of old are said, after their anointing, to have conquered the earth and then to have offered the asvamedha. A king who is acknowledged by the other kings as lord paramount is, in ancient literature, called a samrāj. The word cakravartin first occurs in the Maitrāyaņa Upaniṣad (Encyclopedia of Religion and Ethics, S.V. chakravarti).

3. In Jainism the human beings by their hard austerity (tapascaryā) actain to life in heaven. The hard austerity contains elements of meditation which, however, are difficult to

१६ Foreword

discern. Consequently the popular impression is that meditation did not play any vital role in attaining celestial life according to Jainism.

In the Buddhist and Pātañjala Yoga traditions we find a very clear statement of the vital role of meditation for birth in heaven. In Buddhism, there are four bhūmis (Abhidhammatthasamgaho, Chapter V), viz. apāya bhūmi. kāmasugati bhūmi. rūpāvacarabhūmi and arūpāvacara bhūmi. The infernals, animals, pretas and asuras constitute the apāya bhūmi. The kāmasugati bhūmi consists of the humans, catummahārājikā, tāvatīmsa, yāmā, tusita, nimmānarati, parantmmitavasavatti, all of whom owe their status of men and gods due to their good works in life, meditation not playing any important role in their career. The rūpāvacara and arūpāvacara bhūmi comprise gods in the heaven who attain these states on account of their practice of meditation as human beings. Their mental make-up is strictly in accordance with the states of meditation that they attained in human life. The rūpāvacara gods fall in sixteen categories, such as, brahmapārisajja, brahmapurohita, mahābrahma, abhāssara, asaññasatta, suddhāvāsa etc, In the arūpāvacara bhūmi there are four categories of gods who are the highest in the Buddhist pantheon.

In the Pātañjala Yoga Bhāṣya (3.26) there are six categories of Mahendra gods, viz. tridaśa, agniṣvātta, yāmya, tuṣita, aparinirmita-vaṣavarti and parinirmita-vaṣavarti, who are of the kāmasugati level, to use a Buddhist term. These gods are sankalpasiddha and endowed with animādi aiśvarya. Higher than these are the prājāpatya gods, viz. kumuda, rbhu, pratardana, añjanābha and pracitābha, who attain their respective states because of their control of the mahābhūtas through meditation. Higher than these are the gods of the janaloka who are in control of their sense-organs, comprising Brahmapurohita, Brahmapāyika, etc. Higher than them are the gods of the tapolaka who include abhāsvara, mahābhāsvara and satyamahābhāsvara, attaining their status due to higher kind of meditation that endow them with the control over tanmātras. Still higher are the four categories of gods of the satyaloka, viz. acyuta, śuddhanivāsa, satyābha and samjñāsamjñi, who have control over pradhāna. Out of these four, the acyutas enjoy the pleasure of savitarka meditation, the śuddhanivāsagaṇa, the pleasure of ānandamātra meditation, and the samjñāsamjñigāna the pleasure of asmtāmātra meditation. The videhagaṇa and prakṛtilaya-gaṇa enjoy the state of liberation during their states of meditation.

The Jaina concept of tapaścaryā as the condition of heavenly status can be compared with the Mahābhārata view embodied in the following verse:

```
yakşa-rākşasa-gandharvāḥ siddhāścānye divaukasaḥ | saṃsiddhāstapasā tāta ye cānye svargavāsinaḥ || (Sāntiparva 295/16)
```

4. The concept of *tīrthankara* has found a comprehensive representation in the dictionary. The *tīrthankaras*, unlike Buddhas in Buddhism, were never deified, though identified with Buddha, Śańkara, Brahmā and Viṣṇu with respect to the latters' qualities, as in the following hymn to Rsabha in the *Bhaktāmara-stotra*:

buddhastvameva vibudhārcitabuddhtbodhāt tvam śankarosi bhuvanatrayaśankaratvāt / dhātasi dhīra śivamārgavidher vidhānāt vyāktam tvameva bhagavan purusottamosi // Foreword 89

In the Cauvisatthao we find the following prayers for beneficence and spiritual elevation; 'tit'hayarā me pasīyantu; samīhivaramuttamam dintu, siddhā siddhim mama disantu. The commentator here explains that these are not prayers, but expression of devotion which leads to the decaying of karma stored up in the past. Jainism, however, did not remain static. In the words of R. Willams, "the changelessness of Jainism is no more than a myth. Admittedly there have been no spectacular changes in basic assumptions such as there were, for example, in Mahāyāna Buddhism. At most there have been variations in emphasis. Had Jainism, as at one time must have seemed possible, become a majority religion in Southern India some thing akin to a Digamtara Mahayana might, with continuing favourable circumstances, have emerged. But all that can be detected today are the traces of aborted development; thus in Ratna-karanda, the devadhideva is apostrophized as the annihilator of Kamadeva who seems from the context cast for the role of the Buddhist Mara. But whilst the dogma remains strikingly firm the ritual changes and assumes an astonishing complexity and richness of symbolism. From implying merely the feeding of religious mendicants the duty of dana comes to mean the provision of rich ecclesiastical endowments and, amongst the svetambaras, the monk is no longer, except in theory, a homeless wanderer. It is recognized that he needs comfort, shelter, warmth to enable him to concentrate on study. The Yātrā ceases to be a mere promenading of the idols through the city on a festival day and comes to denote an organized convoy going on pilgrimage to distant sacred places. And all the time more and more stress is being laid on the individual's duties to the community" (Jaina Yoga, pp. xix-xx).

5. Samjñā as intelligence is due to the elimination-cum-suppression of the know-ledge-covering karma whereas samjñā as an impulse or instinct is due to the rising of the conduct-deluding karma.

Samjñā as intelligence is the common feature of all classes of living beings. The five classes of one-sensed beings possess üha-samjñā. The beings possessing two or more sense organs possess hetusamjñā. The denizens of heaven and hell as well as beings born of womb possess kālikī-samjñā. The samjñā of the samyagdṛṣṭi chadmastha is dṛṣṭivāda-samjñā. The kevalins (omniscient beings), however, are free from the function of matijñāna and as such are beyond samjñā.

Samjiā as impulse or instinct has fourteen varieties: āhāra, bhaya, maithuna, pari-graha, krodha, māna, māyā, lobha, loka, ogha, sukha-duhkha, moha, vicikitsā and dharma. The first eight are predominently impulses, the next two are of the nature of intuition. The last four are concerned with feeling, delusion and instinct.

Here a reference to the concepts samjña and asamjñi will not be irrelevent. Asamjña does not mean total absense of samjña, but only an indistinct presence of it. The capacity by which one remembers the bygone past and ponders over the coming future is dîrghakā-likī (or simply kālikī) samjñā. Only those who have mind can possess this capacity. A being possessing this samjñā enjoys the capacity for the utilization of all the sense-organs including mind. The human beings as well as the sub-human beings born of wombs (garbhajā) possess this samjñā. The five-sensed sammurchanajā beings possess this capacity

₹oreword

in a very small measure and as such are regarded as asamjiins in comparison with those possessing a developed capacity. Those beings who can discriminate between the desirable and the undesirable and can act accordingly for maintenance of their bodies, but cannot think on the past or future are called hetuvāda-samjiins. The beings having two or more sense-organs are included in this category. The comparatively inactive one-sensed organisms such as the earth-bodied beings are called asamjiins in comparision with the organisms possessing two or more sense-organs. Now we come to the destivādopadešikī samjiā. A being having right faith and possessed of knowledge due to elimination-cum-suppression of karmic veil is called samjiin from the viewpoint of desti (faith) and such being having wrong faith is called asamjiin. A being possessed of perfect knowledge born of complete elimination of knowledge-covering veil is not samjiin because he, being omniscient, cannot possess the function of recollection and pondering of uture, which constitute samjiā. A being having wrong or perverted faith is mithyādesti and is also called asamjiin, because his samjiā is, from the viewpoint of desti faith), perverted or misplaced.

Sămjñā as intelligence and instinct is present in all living beings. The Jaina thinkers held that a soul could never (except when it has attained perfect knowledge) be bereft of mati (sensuous) and śruta (verbal) knowledge, which are intimately connected with samjñā. Even the one-sensed organisms, which are the least developed beings, are beld to be possessed of these. To be bereft of these is to lose the nature of soul and become nonsoul. Now, the one-sensed organism has the feeling of touch and so can have matifiana (sensuous cognition), but how can it possess śruta-jñāna (verbal knowledge)? This is a difficult problem to answer. Jinabhadra says that although the one-sensed organisms do not possess dravya-śruta (symbols-written or spoken) they possess bhāva-śruta (potential verbal knowledge) which can be likened to the verbal knowledge of a sleeping ascetic (vati). But even bhava-śruta is possible only with those who have the capacity to speak and to hear and with none else, and it is nothing but the mental disposition that precedes a speech or follows a hearing. And as such how can it be possible for the one sensed organisms who have neither the capacity to speak nor the capacity to hear? Jinabhadra answers this objection as follows: Even as subtle internal sensuous cognitions are possible in spite of the absence of the external physical sense-organ, so 'potential verbal knowledge' is possible even for (the one-sensed) such as the earth-bodied (beings) in spite of the absence of dravya-śruta. It is admitted that the one-sensed organisms have neither the tongue to speak nor the ear to listen, nor have they any symbols of their own. But nevertheless, according to the Jaina thinkers, the one-sensed organisms are capable of potential verbal thinking. Though we are unable to know the exact nature of the process of their thinking. yet we can have some inkling of its nature by the consideration of the external activities of the one sensed organisms The Behadvetti on ViBh. 103 gives a number of instances from the plant world to prove by inference that even the one-sensed plants can hear sound, see colour, smell odour and experience taste, and says that as in these cases the sensuous functions are carried out by the internal capacity of the organisms even in the absence of the external sense-organs so also there can be possible the existence of bhava-śruta in the

Foreword ??

absence of dravya-śruta. Dravya-śruta is the exponent of thinking while bhāva-śruta is such thinking itself. The question whether thinking without language is possible is the upshot of our enquiry. The Jaina scriptures recognize ten instincts (saññā) in the one-sensed organisms—such as the instincts of hunger, fear, sex attraction, possession etc. The famous commentator Malayagiri maintains that the instinct is a kind of desire and quotes a passage from the Āvaśyakaţīkā, which says that the instinct for food means 'desire for food', which is born of the feeling of hunger, and is a particular disposition of the soul. He further maintains that a desire is a determinate willing for the acquisition of the object of desire. It is of the form 'such and such object is wholesome for me; it will be good if I can secure it'. Of course, in the case of one-sensed organisms the desires are not couched in articulate language. But nevertheless, they must have some sort of instrument for their formation. This leads us to the postulation of a peculiar capacity of the soul. This capacity is called bhņva-śruta.

It was stated that samjñā as an impulse or instinct is due to the rise of conduct-deluding karma and that it had fourteen varieties: āhāra, bhaya, maithuna, parigraha, etc. There are definite conditions that generate these instincts. For instance, the āhāra instinct is produced by the kṣudhāvedanīya karma, bhaya by bhaya-mohanīya karma, maithuna by veda-mohanīya karma, parigraha by lobha-mohanīya karma. The instincts of krodha, māna, māyā, and lobha are respectively due to attachment to kṣhetra (land), vāstu (landed property), śarīra (body) and upādhi (belongings). The instinct of ogha is general sensation, common sentience irrespective of senses and the mind. The loka-samjñā is an instinct concerned with popular notions like 'a man without progeny has no future prospects in life hereafter.'

- 6. Śrutajñāna which originally meant 'scripture' gradually came to mean any symbol, written or spoken, and finally was even identified with inarticulate verbal knowledge. This development of meaning is not, stricity speaking, chronological. It is the gradual subtlety of speculation that is responsible for this development. The selfsame thinker could have started from the conception of śruta as scripture and reached the conception of śruta as inarticulate verbal knowledge. The speculations recorded in Jaina scriptures on this subject are so rich, subtle and varied that it is difficult to ascertain the original contribution of the later Jaina authors. Almost every idea can be traced in the scriptures in some form or other
- 7. Sound in Jainism is not the quality of akāśa as conceived in the Nyāya-Vaišeşika philosophy. It is made of material clusters like our body. We take in the material cluster of sound and release it back to produce sound. Bhāṣā or speech accordingly is made of material clusters. The velocity of material clusters that are released by our speech is tremendous. Those clusters reach the border of the cosmos in one time unit. The velocity thus is limitless.

Sound is of two kinds, linguistic and non-linguistic. Linguistic sound can be further categorized into articulate and inarticulate. The articulate variety is the lore composed in the Aryan and non-Aryan languages. The inarticulate variety is apparent in the extra-ordinary faculties of animals with two or more senses, for instance, the abilities of

22 Foreword

animals to know that there is going to be rain and to behave appropriately before its fall. Both linguistic varieties are made by effort. Non-linguistic sound is also of two varieties, that which is natural and that which is made by effort. The natural one is illustrated by thunder, the sound of clouds colliding. The variety that is made by effort is fourfold:

(1) sound produced by instruments made of hide, eg. drum; (2) sound produced by stringed instruments, eg. sitar, (3) sound produced by metal instruments, eg. cymbals, (4) sound produced by wind instruments, eg. flutes, conches.

8. There are three karanas: yathāpravṛtti, apūrva and anivṛtti. Every soul has the first which is eternally active. A karaṇa is an urge or an activity to eliminate karma (kriyate karmakṣapanam aneneti karaṇam, sarvatra jīvapariṇāma ucyate) The last two karaṇas are not possible in reprobate souls which will never attain liberation. By means of apūrvakaraṇa, the soul succeeds in considerably reducing the duration (sthiti) and potency (rasa) of the karma, which he could not in the past, and as such it attains an unprecedented (apūrva) state of spiritual elevation. By means of the third karaṇa, viz. the anivṛtti (literally, not subject to retardation) the soul ensures its spiritual progress which is now unamenable to any set-back and dead sure in achieving liberation.

There is always a tendency in the soul to run away from the circle of worldly existence. But this centrifugal tendency is thwarted by a centripetal force that keeps the soul tracing the circumference of the world process. The centripetal force consists in the passions of attraction (raga) and repulsion (dvesa) or rather their root viz. perverted attitude (mithyātva) towards truth. The centrifugal tendency is that part of the characteristic potency of the soul which still remains unhindered or unobstructed. It is this centrifugal tendency that ultimately leads the soul to the right path. The problem 'why should this tendency develop into a patent force in one soul, and remain only a dormant virtue in another' is not regarded as needing solution. It is a fact of common experience that different individuals have different degrees of power manifest in them. And this is an ultimate fact of experience incapable of being accounted for by further ultimate facts. The soul, during the course of its eternal wanderings in various forms of existence, sometimes is possessed of an indistinct vision of its goal and feels an impulse from within to realize it. This impulse is the work of the eternal centrifugal tendency already mentioned. The impulse is a kind of manifestation of energy, technically known as yathāpravṛttakarṇa. It is not always effective, and so does not always invariably lead to spiritual advancement. But sometimes it is so strong and irresistible that it goads the soul to come to grips with the centripetal force and to weaken it to an appreciable extent in the struggle that ensues. Here the soul is face to face with what is known as granthi or the Gordian knot of intense attachment and repulsion. If the impulse is strong enough to cut the knot, the soul is successful in the struggle and is now bound to be emancipated sooner or later within a limited time. The struggle consists in the two fold processes known as apūrvakaraņa and anivrttikarana (also known as anivartikarana).

9. The dictionary contains many entries which throw light on problems of epistemology, ontology and logic. The entries on Ganadharas. Nihnavas, etc., are representatives of

Foreword ?3

many other aspects of Jainism that are important for the history of the Jain order. The two appendixes reveal the stupendous labour and ingenuity of the editors

10. The editors Sādhvi Vimalprajñā and Sādhvi Siddhaprajñā had before them the very difficult task of selecting appropriate technical terms, giving their precise definitions and providing systematic details spread over a vast mass of unorganized poorly edited literature. Most creditably they fulfilled that onerous task for which they deserve all praise and appreciation.

The guiding spirit behind the excellent dictionary is Muni Dulaharajji who is a silent worker commanding complete mastery over the technicalities of Jaina exegetical literature composed in difficult Prakrit and Sanskrit languages. He guided in the past the editing of many other dictionaries of equal importance and merit, and is at present engaged in editing the momentous work 'Shri Bhikshu Mahākāvyam' written in elegant Sanskrit by the late Muni Nathmalji of Bagor.

I wish such dictionaries should be compiled also on other sections of Jain literature for offering to the world of researchers in Jainism comprehensive source books for comparative studies in Jainism and allied disciplines.

-Nathmal Tatia

Ladn**un** 1-9-96

#### संपादकीय

योगक्षेम वर्ष सम्पन्न हुआ । सन् १९९० में आगम कार्य के अन्तर्गत सभी आगमों के विषयकोण की योजना बनाई गई । पूज्य गुरुदेव तथा आचार्यप्रवर ने डॉ० सत्यरंजन बनर्जी क समक्ष इस योजना की चर्चा की । उन्होंने इस उपक्रम की सराहना करते हुए कहा कि इसकी क्रियान्विति के लिए अनेक व्यक्तियों की अपेक्षा है ।

डॉ॰ बनर्जी तथा मुनिश्ची महेन्द्रकुमारजी ने कोश का प्रारूप बनाया—प्रत्येक मूल विषय का प्राकृत गन्द-रूप, संस्कृत रूपांतरण, रोमन स्किप्ट में उसका अवतरण, हिन्दी और अंग्रेजी में अर्थ, विषय से संबद्ध ससंदर्भ मूलपाठ का उद्धरण और उसका हिन्दी अनुवाद।

पूज्य गुरुदेव एवं आचार्यथ्रवर ने इस कार्य के लिए हमें नियोजित किया। कार्य प्रारम्भ हुआ। लगभग दो वर्ष तक यह कार्य चला। अनेक उतार-चढ़ाव आये। सम्यग् अवगति के अभाव में, भटकाव की-सी स्थिति में गित होती रही। डाँ० बनर्जी का परामर्श रहा कि सब ग्रन्थों को एक साथ न लेकर उन्हें खंडों में विभक्त कर दिया जाए तो कार्यभी होता रहे और उसकी फलश्रुति भी सामने आती रहे।

एक दिन संगोकि हुई और पूज्य गुरुदेव तथा आचार्यप्रवर ने निर्णायक स्वर में यह निर्देश दिया कि समस्त आगमों के विषयकोश के अन्तर्गत प्रारम्भ में तुम पांच आगमों (आवश्यक, दशवैकालिक, उत्तराध्ययन, नन्दी और अनुयोगद्वार) का विषयकोश तैयार करो। इससे दिशा स्पष्ट हो जाएगी और अन्यान्य आगमों के विषय-चयन में सुविधा होगी तथा यह कार्य समुचित काल में सम्पन्न भी हो जाएगा।

सन् १९९२ में हमने यथानिर्देण पुनः कार्य प्रारम्भ किया। एक दिन हम आचार्यप्रवर की सिलिधि में बैठी थीं। आचार्यप्रवर ने कार्य की अवगति ली। हमने निवेदन किया सम्यक् दिशादर्शन के अभाव में हमें इस कार्य से संतोष नहीं है। तत्काल आचार्यप्रवर ने परम अनुग्रहपूर्वक सन्ताह में दो दिन इस कार्य के लिए निर्धारित किये। उस कालांश में मूल पाठ, अनुवाद, विषय और उपविषय से संबंधित समस्यायें सुलभाई जातीं। आचार्यप्रवर की सिन्निधि में हमारी दृष्टि भी स्पष्ट होती चली गई।

सन् १९९४, सुजानगढ़ महोत्सव के बाद पूज्य गुरुदेव और आचार्यप्रवर ने दिल्ली यात्रा के लिए प्रस्थान किया। मुनिश्री दुलहराजजी का लाडनूं आना हुआ। वे आचारांग भाष्य के कार्य में संलग्न थे। पूज्य गुरुदेव और आचार्यप्रवर ने हमें उनके दिशा-निर्देशन में कार्य करने की अनुज्ञा प्रदान की। हम उनकी कार्य मैंली से पूर्व परिचित थीं। देशी शब्दकोश, निरुक्त कोश और एकार्यक कोश उनके निर्देशन में ही सम्पादित किए गए थे। हमने पूज्य गुरुदेव एवं आचार्यप्रवर द्वारा निर्दिष्ट कोश कार्य की बात उन्हें कही। उन्होंने कार्य प्रणाली की अव-गति ली और सहयोग की स्वीकृति दी। कार्य तो चल ही रहा था, अब उसमें गति आ गई।

विषय का निर्धारण कर हम निर्धारित पांच आगमों तथा उनके व्याख्या ग्रन्थों का अनुशीलन करतीं और जहां जैसी सामग्री मिलती, उसकी उपयुक्तता के आधार पर उसका संग्रहण हो जाता। एक ही विषय पर अनेक ग्रन्थों में समान या असमान सामग्री मिलती, तो हम अपनी मित से ग्राह्म-अग्राह्म का निर्णय कर, ग्राह्म का मूल पाठ (प्राकृत या संस्कृत) संगृहीत कर, उसका उपबिंदुओं के आधार पर विभाजन और हिन्दी में अनुवाद कर यथास्थान योजित कर लेतीं। यह कार्य दुष्टह था। एक ही विषय की जानकारी के लिए अनेक व्याख्याग्रंथ पढ़ने होते और वहां उस विषय के जो नए तथ्य प्राप्त होते, उन्हें संकलित कर लिया जाता।

#### विषयकोश की पद्धति : एक परिचय

शब्दकोश शब्दों के अर्थ और प्रयोग देते हैं। कुछेक कोश शब्दों के मूल स्रोत की जानकारी भी देते हैं। प्रस्तुत कोश आगम विषय कोश है। इसमें शब्दकोश की भांति प्रत्येक शब्द का अर्थ नहीं है, किन्तु विषयों का संकलन और उनकी विस्तृत विवेचना है। यह संपूर्ण आगमों का संप्राहक नहीं है, मात्र पांच आगमों के मुख्य-मुख्य विषयों का संप्राहक है।

प्रस्तुत कोश में पांच आगम और उनके व्याख्या-ग्रंथों का समवतार किया गया है। वे आगम और व्याख्या-ग्रंथ ये हैं

- (१) आवश्यक आवश्यक की विर्युक्ति, चूणि (दो भाग), हाश्भिद्रीया वृत्ति (दो भाग), मलयगिरीया वृत्ति ।
  - विशेषावश्यक भाष्य (दो भाग) और उसकी मलयबारीया वृत्ति । कहीं-कहीं कोट्यावार्य की वृत्ति का भी उपयोग किया गया है ।
- (२) दशवैकालिक -- दशवैकालिक की निर्युक्ति, भाष्य, अगस्त्य चूणि, जिनदास चूणि और हारिभद्रीया वृत्ति ।
- (३) उत्तराध्ययन उत्तराध्ययन की निर्युक्ति, चूर्णि, शान्त्याचार्य की बृहद्वृत्ति और नेमिचन्द्र की सुखबोधा वृत्ति ।
- (४) नन्दी -- नन्दी की चूर्णि, हारिभद्रीया वृत्ति और मलयगिरीया वृत्ति । कहीं कहीं श्रीचन्द्रसूरिकृत टिप्पणक का भी उपयोग किया गया है ।
- (५) अनुयोगद्वार अनुयोगद्वार की चूणि, हारिभद्रीया वृत्ति और मलयधारीया वृत्ति । इनके अतिरिक्त ओद्यनियुक्ति और पिडनियुक्ति का भी उपयोग किया गया है।

लगभग ११००० पृष्ठों वाले इस विपुल साहित्य के सभी विषयों को हमने नहीं छुआ है। इस कोश में १७८ विषयों का अकाशदि ऋम से अंकन किया गया है।

सर्वप्रथम मृहीत विषय का शब्दार्थ बताकर उसमें विवेचित बिंदुओं की सूची दी गई है। इससे पाठक को प्रथम दृष्टिपात में ही विषयगत महत्त्वपूर्ण बिंदुओं की सूचना मिल जाती है। जैसे आभिनिबोधिक ज्ञान मूल विषय है। उसमें उसका निर्वचन, परिभाषा, पर्याय, भेद-प्रभेद आदि बिंदुओं का विवेचन है।

#### शब्द की अन्य शब्दों से संबद्धता (cross reference)

जहां एक अब्द दूसरे अब्द से संबद्ध है, वहां उस अब्द का विवेचन एक उपयुक्त स्थान पर कर, दूसरे स्थान पर उसकी संबद्धता सूचित कर दी गई है। इससे पाठक को उस अब्द की पूर्ण विवेचना उस सबद्ध स्थान के समाकलन से मिल जाती है। हमने इसके माध्यम से शताधिक अब्दों की संबद्धता सूचित की है। इसका एक लाभ यह भी है कि एक अब्द दूसरे अब्द के साथ किस प्रकार, कैसे, क्यों संबद्ध है, इसका ज्ञान होता है तथा अत्यधिक पुनरावर्तन से विराध मिल जाता है। हमने इस पद्धति में 'द्र॰' (द्रब्टब्य) का प्रयोग किया है। जैसे अश्वानिश्रित मित के प्रकार (द्र॰ बुद्धि)। इसका तात्पर्य है कि मूल विषय 'बुद्धि' के अन्तर्गत अश्वानिश्रित मित के प्रकारों की अवगति प्राप्त हैं।

- o जो विषय अधिक विस्तृत हैं, उनके भेदों में कहीं सभी को, कहीं कुछ भेदों को स्वतंत्र विषय के रूप से ग्रहण किया है। जैसे अस्तिकाय में पुद्गल और जीव—ये दो भेद स्वतन्त्र रूप से ग्रहीत हैं। ज्ञान के सभी (पांच) भेद स्वतंत्र विषय के रूप में गृहीत हैं। क्रॉस रेफरेन्स के द्वारा मूल विषय के साथ उनकी संबद्धता द्योतित कर दी गई है।
  - ० जो महत्त्वपूर्ण पारिभाधिक जब्द अपने मूल विषय में व्याख्यात हैं, उन शब्दों को स्वतन्त्र रूप से ग्रहण

कर केवल उनका शाब्दिक अर्थ दिया है और शेष जानकारी के लिए द्रष्टब्य (द्र०) लिखकर उसकी सूचना दी गई है। जैसे--अवग्रह (द्र० आभिनिबोधिक ज्ञान)।

#### अन्य जातस्य तथ्य

जहां मूल पाठ की लम्बी संलग्नता थी, वहां उसे अनेक उपणीर्षकों में बांट दिया गया है। जैसे भिक्षु कीन ? इसका पूरा विवरण दो अध्ययनों (उत्तराध्ययन १५ और दशवैकालिक १०) में है। उसे विभिन्न उपिबन्दुओं में विभक्त कर यथास्थान योजित किया गया है। इससे वह विषय विशद और सहज बुद्धिगम्य वन गया है।

- ० कहीं-कहीं निर्युक्ति अथवा भाष्य की गाथाओं का संग्रहण कर विषय की विशदता के लिए चूणि अथवा वृत्ति के आधार पर उनका विस्तृत अनुवाद दिया गया है और अन्त में उसके संदर्भ-स्थल का निर्देश भी कर दिया गया है । जैसे —आत्मा (आत्मा की अस्तित्व सिद्धि), तीर्थंकर (संगम के उपसर्ग), बाहुबली आदि ।
  - ० अपूर्ण पाठ को हमने " इन बिन्द्ओं से द्योतित किया है।
- व्याख्या ग्रंथों में कुछेक विषय ऐसे हैं, जिनमें सभी मनीषी एक मत नहीं हैं। उन विषयों की खंडन-मंडनात्मक चर्चा यत्र-तत्र उपलब्ध है। हमने इस जिटलता को प्रस्तुत कोश में स्थान नहीं दिया है। परिशिष्ट २ में इन विषयों के संदभी का संकेत कर दिया गया है, जिससे जिज्ञासु पाठक वहां उनकी समग्रता से देख सके।
- ० कुछेक जैन पारिभाषिक शब्दों का इन निर्धारित ग्रन्थों में विवेचन नहीं है हमने उन शब्दों का संग्रहण कर उनकी मात्र परिभाषा, अर्थबोध अथवा सामान्य विवरण दिया है। जैसे—अस्पृशद्गति, ईपत्प्राग्भारा पृथ्वी आदि। इसी प्रकार कुछेक शब्दों की अतिसंक्षित्त जानकारी भी इसमें दी गई है, जैसे काकिणी, छद्मस्थ, छ्विपर्य, भूतिप्रज्ञ आदि। बाहुबली, भरत, महदेवा, राजीमती आदि के संक्षिप्त जीवनवृत्त भी उल्लिखित हैं।
- ० गव्द के निर्वचन आदि में हमने प्राचीनतम स्रोत को उद्धृत करने का प्रयत्न किया है। जहां व्याख्या-ग्रंथों के भिन्न-भिन्न मत हों तो वहां हमने सभी को कमणः उल्लिखित किया है। जहां सभी एकमत हों वहां प्राचीन स्रोत को ग्रहण किया है। विषय की विवेचना में जहां कुछ एक भिन्नता के साथ सभी एक मत हों तो वहां स्पष्ट विवेचना को स्थान दिया है। इसमें गञ्च-पद्ध की सुबोधता का भी व्यान रखा है। कुछेक व्याख्याकार एक ही विषय को क्लिब्टतम शब्दों में विवेचित करते हैं तो कुछ उसी विवेचना को सहज-सरल शब्दों में प्रस्तुत करते हैं। हमने सहज सुबोध उद्धरण को प्राथमिकता दी है।
- ० एक ही विषय की विवेचना में यदि व्याख्याकार कोई नई बात प्रस्तुत करते हैं तो हमने उस नए तथ्य को चाहे छोटा हो या बडा, समादत किया है ।
- ० अनुयोगद्वार तथा नन्दी--इन दो आगमों तथा उनके व्याख्या-ग्रन्थों में विवेचित अनेक विषयों का हमने प्रस्तुत कोश में इसलिए ग्रहण नहीं किया कि अभी-अभी ये दोनों ग्रन्थ आचार्य महाप्रज्ञ द्वारा सुसंपादित, विवेचित और विश्लेषणात्मक टिप्पणों से युक्त तैयार हुए हैं। अनुयोगद्वार प्रकाशित हो चुका है और नन्दी प्रकाशनाधीन है। उनमें विवेचित अंशों को पुन: यहां उद्धृत करने के बदले उन्हीं ग्रन्थों से उन विषयों की अवगति प्राप्त करने की सूचना दे दी गई है।
- जिन विषयों की विस्तृत जानकारी सूयगडो, ठाणं, समवाओ आदि आगमग्रन्थों अथवा उनके टिप्पणों में है, उनका संबंध भी प्रस्तुत कोश के साथ यथास्थान जोड़ दिया गया है। जैसे—अवधिज्ञान के संस्थान (देखें—भगवती = १९७-१०३ का भाष्य), सेश्या (देखें—पण्णवणा पद १७), वाद (देखें—सूयगडो १।१२।१ का टिप्पण)।

विषय की स्पष्टता के लिए कहीं-कहीं ससंदर्भ कथाएं भी उद्भृत हैं। जैसे--प्रतिक्रमण, बुद्धि, सामायिक आदि। परिणिष्ट १ में कथाओं का ससंदर्भ सकेत दिया गया है। पाठक की सुगमता के लिए जीवनवृत्त आदि से संबंधित आंकड़ों के यंत्र (चार्ट) कोश में संलग्न हैं। जैसे—कुलकर, गणधर, चक्रवर्ती, तीर्थकर, लेश्या, वासुदेव।

कहीं-कहीं स्थापनाओं और चित्रों का भी उपयोग हुआ हैं, जैसे—आनुपूर्वी, चारित्र (अठारह हजार शीलांग), संस्थान, काकिणी, लोक, संख्या (पत्य) और संहनन ।

प्रस्तुत कोश में १७०० विषय संगृहीत हैं। पहला विषय है — 'अंगप्रिक्टि' और अन्तिम विषय है — स्वाध्याय । कोश के अंत में दो परिशिष्ट हैं —

#### परिशिष्ट १ :

इसमें लगभग ५०० कथाओं के संकेत हैं। इसके तीन विभाग हैं --

प्रमम विमाग में कथाओं और दृष्टांतों का विषयगत विभाजन, कथा-संकेत और सन्दर्भ-स्थल निर्दिष्ट है। जो कथा जिस विषय के प्रसंग में आई है, उसे प्रायः उसी विषय के अन्तर्गत लिया गया है। जैसे—अनुयोग, एवणा, परीषह, बुद्धि, योगसंग्रह आदि। कहीं-कहीं विषयों का निर्धारण स्वतन्त्र रूप से भी किया गया है। जैसे—अंगुलि-निर्देश, अनुग्रह, अनुशासन, ईर्ष्या, जुगुष्सा, निर्जरा आदि। यदि एक ही कथा सब व्याख्या-ग्रंथों में है तो उन सबके संदर्भ ग्रंथ के कालानुकाम से एक साथ दे दिये गये हैं।

द्वितीय विमाग में तीर्थंकर, चक्रवर्ती, प्रत्येकबुद्ध, निह्नव, नगरों की उत्पत्ति — इनसे संबद्ध जीवनवृत्तों तथा घटनाओं के ससंदर्भ संकेत हैं।

तृतीय विभाग में आचार्य, मुनि, राजा तथा अन्य प्रसिद्ध कथानायकों का अकारादि कम से ससंदर्भ नामांकन है।

#### परिशिष्ट २:

प्रस्तुत परिणिष्ट में पांच आगमों —आवश्यक, दशवैकालिक, उत्तराध्ययन, तन्दी और अनुयोगद्वार तथा इनके व्याख्या-प्रन्थों —िर्मयुक्ति, चूिण, वृत्ति आदि में विश्लेषित दार्शनिक और तात्त्विक चर्चा-स्थलों का ससंदर्भ संकेत है। कहीं-कहीं आचार सम्बन्धी विमर्श भी संगृहीत है। विषयों का संकेत एक-एक ग्रन्थ के अनुसार पृथक्-पृथक् दिया गया है. इसलिए कुछेक विषयों की पुनरावृत्ति भी हुई है।

#### कृतज्ञताके स्वर

आगमपुरुष गणाधिपति पूज्य गुरुदेव एवं प्रजापुरुष आचार्यप्रवर की सतत प्रेरणा, मार्गदर्शन एवं समाधान ने हमारा पथ प्रशस्त किया है। इन पूज्यवरों की तीव्र अन्तः अभीष्सा का ही एक पर्याय है—प्रस्तुत आगमः विषय कोश ।

अन्य कुछेक कार्यों को गाँणकर केवल इसी कार्य में प्रमुख रूप से संलग्न रहकर हमने इस अरूपकालावधि में यह कार्य सम्पन्न किया -- यह सब महाश्रमणी साध्वीप्रमुखा श्रीकनकप्रभाजी के अनुग्रह की ही फलश्रुति है।

इस कोश को समृद्ध और सुध्यवस्थित बनाने में अनन्य योग रहा है मुनिश्री दुलहराजजी का। व्यवहार-भाष्य के निरीक्षण और समायोजन में तथा अन्य कार्यों में संलग्न होते हुए भी उन्होंने इस कोश में निष्ठापूर्ण सहयोग किया, उसी का परिणाम है कि यह कोश इतना भोड़ा प्रकाश में आ सका।

कोश निर्माण की संपूर्ण पद्धति का अवबोध मिला डाँ० सत्य रंजन वनर्जी से । गणित से संबंधित विषयों में मुनिश्री श्रीचन्दजी एवं मुनिश्री महेन्द्रकुमारजी का सहयोग रहा । साध्वी संचितयशाजी ने प्रतिलिपि. चित्र एवं चार्ट बनाने में अपना पूर्ण श्रम एवं समय लगाया । समणी उज्ज्वलप्रज्ञाजी ने प्रतिलिपि, प्रूफिनरीक्षण एवं परिशिष्ट निर्माण में अनन्य सहयोग किया । साध्वी अमृतयणाजी, साध्वी दर्शनविभाजी आदि साध्वियां, समणियां एवं मुमुक्षु-बहिनें, जिनका इसमें यत्किंचित् भी उल्लेखनीय सहयोग रहा, उन सबके प्रति मंगलभावना । डॉ. नथमल टाटिया ने कोशग्रन्थ का पारायण कर उस पर विद्वत्तापूर्ण भूमिका लिखी । उनके प्रति हमारी मंगलभावना ।

प्रस्तुत कोश में जिनकी कृतियों का हमने उपयोग किया है, उन सबके प्रति आभार ज्ञापन । इस कोश निर्माण में हम यत् किंचित् योगभूत बन सकीं—यह हमारा परम सौभाग्य है और उसकी पृष्ठभूमि में वरदहस्त रहा अनुपम त्रिमूर्त्ति का—गणाधिपति पूज्य गुरुदेव, आचार्यप्रवर एवं महाश्रमणीजी । उनके अनुग्रह से हमारी श्रुतमयी संयमयात्रा विविध आयामों को उद्घाटित करती हुई निर्वाध गति से चले—यही आशंसा है।

ऋषभद्वार लाडनूं १-९-९६ साध्वी विमलप्रज्ञा साध्वी सिद्धप्रज्ञा

#### ग्रन्थ-परिचय'

#### १. आवश्यक

साधु और श्रावक के लिए यह अवश्य करणीय है, इसलिए इसका नाम आवश्यक है। यह एक श्रुतस्कन्ध है। इसके छह अध्ययन और प्रत्येक अध्ययन का एक-एक अधिकार--विषय-वस्तु है---

- १. सामायिक —सावद्ययोग विरति ।
- २. चतुर्विशतिस्तव--उत्कीतंना ।
- ३. बंदना गुणवान् की प्रतिपत्ति ।
- ४. प्रतिऋमण —स्खलनाकी निदा।
- ५. कायोत्सर्ग व्रण-चिकित्सा ।
- ६. प्रत्याख्यान गुणधारण ।

संभव है भगवान् पार्श्व के समय तक एक सामायिक आवश्यक था और उसे षडावश्यक का रूप भगवान् महावीर के शासन में मिला। षडावश्यक के विषय का प्रतिपादन महावीर ने किया और उसका सूत्र रूप में मुम्फन गणधरों ने किया। इसके मुख्य रूप में नौ व्याख्या ग्रन्थ हैं --

१. आवश्यकनिर्युक्ति

६. आवश्यकनिर्युक्ति दीपिका

२. आवश्यकभाष्य

७. आवश्यकवृत्ति

३. आवश्यकचूणि

८. आवश्यक विवरण

४. आवश्यक हारिभद्रीया वृत्ति

९. आवश्यकटिप्पणकम्

५. आवश्यक मलयगिरीया वृत्ति

#### निर्युक्ति और निर्युक्तिकार

अगम की मूलस्पर्शी पद्यात्मक व्याख्या निर्युक्ति कहलाती है। व्याख्या साहित्य में निर्युक्ति सर्वाधिक प्राचीन और प्रथम व्याख्या है, सूत्रों की अनंतर व्याख्या है। निर्युक्तिकार आचार्य भद्रबाहु हैं —यह सर्वसम्मत है। वे प्रथम हैं अथवा द्वितीय—इसमें मतैक्य नहीं है।

उत्तराध्ययनिर्युक्ति, पिण्डिनर्युक्ति और आंघिनर्युक्ति की वृत्तियों में चतुर्दशपूर्वी भद्रबाहु प्रथम को निर्युक्तिकार कहा गया है।

किंतु दशवैकालिक निर्युक्ति (५५) और अगस्त्यसिंह की चूर्णि के स्पष्ट उल्लेख के आधार पर चतुर्वश पूर्वी भद्रबाहु निर्युक्तिकार नहीं ठहरते (आगमकोश पृ ३८९)। यह बहुत संभव है कि प्राचीन काल में लघुकाय निर्युक्तियां रही हों और उनके कक्ती भद्रबाहु प्रथम रहे हों।

उत्तराध्ययनिर्युक्ति (१२३) में आर्य आषाढ का प्रसंग यह प्रमाणित करता है कि निर्युक्तिकार आचार्य भद्रबाहु द्वितीय हैं। उनका अस्तित्व काल विश्रम की पांचवीं~छठी शताब्दी है। दशाश्रुतस्कंधनिर्युक्ति और पंचकल्पनिर्युक्ति में चतुर्दशपूर्वी भद्रबाहु को नमस्कार किया गया है।

उत्तराध्ययनिर्युक्ति गाथा २३३ में कहा गया है कि पदार्थों का सम्पूर्ण और विशद वर्णन तो केवली और चतुर्दशपूर्वी ही कर सकते हैं ?

१. प्रस्तुत कोल में प्रयुक्त पांच आगम तथा उनके व्याख्या-ग्रन्थ ।

#### आवश्यकनिर्युक्ति

आचार्य भद्रबाहु द्वितोय (वि. छठी शताब्दी) ने आवश्यकिनिर्युक्ति का प्रणयन किया। सामायिक आदि छह विभाग बाले आवश्यक सूत्र की यह प्राकृत भाषा में प्रथम पद्यबद्ध व्याख्या है। इसकी १६२३ गाथाओं में बिविध विषयों का समाकलन है।

इसके प्रारंभ में उपोद्धात है, जिसमें पांच ज्ञान, सामायिक, ऋषभ और महावीर का जीवन-चरित्र, गणधरवाद, आर्थरक्षित-परित्र तथा निह्नवमतों का विशद विवेचन है।

उपोद्घात के पश्चात् नमस्कार, चतुर्विश्वति स्तव, वंदना, प्रतिक्रमण, कायोत्सर्ग, प्रायश्चित्त, ध्यान, प्रत्याख्यान आदि की निक्षेप-पद्धति से व्याख्या की गई है। प्रतिक्रमण के प्रसंग में नागदत्त, महागिरि, स्थूलभद्र, धन्वन्तरी आदि ऐतिहासिक पुरुषों के निदर्शन दिये गये हैं।

#### चूणि

इसमें निर्युक्ति के सभी विषयों का विस्तृत विवेचन है। यत्र-तत्र विशेषावस्थकभाष्य-गायाओं की भी व्याख्या की गई है। इसमें अधिविध्कित चूणि, गोविदिनर्युक्ति, वसुदेवहिंडि आदि प्रंथों का उल्लेख है। यह प्राकृत में है, किन्तु इसमें संस्कृत के बनेक श्लोक उद्धृत हैं। विषय-विस्तार और ऐतिहासिक आख्यानों का यह दुर्लभ दस्तावेज है। सभ्यता एवं संस्कृति की महत्त्वपूर्ण सामग्री इसमें उपलब्ध है। जिनदासगणिमहत्तर कृत यह चूणि अन्य सभी चूणियों से विज्ञाल और दो भागों में प्रकाशित है। मुद्रित चूणि के अनुमार इसका ग्रंथाग्र १९ हजार इलोक परिमाण है।

#### हारिभद्रीया वृत्ति

इसके कर्ता आचार्य हरिभद्र (वि. ८-९ शताब्दी) हैं। इसमें निर्युक्तिगाथाओं का विस्तृत विवेचन है। यत्र-तत्र भाष्य गाथाओं का उपयोग भी किया गया है। इसमें प्राकृत भाषा में अनेक कथानक उद्भृत हैं। यह शिष्यहिता वृत्ति २२००० श्लोक प्रमाण है।

#### मलयगिरीया वृत्ति

यह आवश्यकिनियुक्ति की अपूर्ण वृत्ति ही उपलब्ध है। १०९९ निर्युक्ति गायाओं की यह वृत्ति तीन भागों में प्रकाशित है। सरस एवं सुबोध भाषायैं की में गुंफित इस वृत्ति में प्रज्ञाकरगुटत, आवश्यक चूणिकार, मूल टीकाकार, मूल भाष्यकार, अकलंक, न्यायावतारिववृतिकार आदि का उल्लेख है। वृत्ति के समर्थन के रूप में विशेषावश्यक भाष्य की गाथाएं उद्धृत हैं। प्राकृत में अनेक कथानक भी हैं।

आवध्यक चूर्ण और दोनों वृत्तियों में अनेक ऐतिहासिक, राजनीतिक और सांस्कृतिक तथ्यों का समाकलन है। पूर्वों के बारे में भी अनेक नवीन तथ्य उजागर हुए हैं, जो अन्यत्र दुर्लभ हैं। एक उदाहरण यहां प्रस्तृत है

"आर्य वळ ने कहा—आर्यरक्षित ! अब तुमने दसवां पूर्व पढना प्रारंभ किया है, अतः सबसे पहले 'यिवक' पढ़ो, जो इस पूर्व के परिकर्म के रूप में हैं। यिवक सूक्ष्म हैं, गणितज्ञान के कारण अति गूढ़ हैं। चीबीस यिवक पढ़ने के पश्चात् आर्यरक्षित ने पूछा—अब दसवें पूर्व का कितना भाग अविशिष्ट है ? आर्य वळा ने कहा—अभी तो तुमने बिंदु अथवा सर्षप जितना भाग पढ़ा है, समुद्र अथवा मंदर जितना भाग अविशिष्ट है। "आर्य-रिक्षित के साथ ही दसवां पूर्व और अर्थनाराच संहनन—ये दोनों विच्छिन्न हो गए।"

एक बार शक्तेन्द्र स्थविर के रूप में उपस्थित हो आर्यरक्षित से बोले—मैं महान् व्याधिग्रस्त हूं, अतः मुक्ते अनशन कराओ और यह भी बताओ कि मेरी आयु कितनी है ?

१. आक्चू १ पृ ४०४. हावु १ पृ २०२, २०३. मवु प ३९५

आर्यरिक्षत 'यविकों' के ज्ञाता थे। 'जविएहि किर भणिया आऊसेढी'—यिवकों में आयुश्वेणि प्रज्ञप्त है। वे यविकों में उपयुक्त हुए तो ज्ञात हुआ कि इसकी आयु सी, दो सी, तीन सी वर्ष से भी अधिक है, यह दो सागरोपम की स्थिति वाला देव है। देव ने अपनी वस्तुस्थिति बताकर निगोदजीवों के बारे में सुनना चाहा। आर्यरिक्षत ने निगोद का स्वरूप प्रतिपादित किया।'

#### विशेषावश्यक माध्य

विक्रम की सातवी णताब्दी । आचार्य जिनभद्र ने आवश्यक सूत्र के प्रथम अध्ययन 'सामायिक' पर विशेषावश्यक भाष्य लिखा । १६०३ गाया प्रमाण यह भाष्य आवश्यकितर्युक्ति के गूढ अर्थों की विस्तृत एवं विशद विवेचना है। इसमें ज्ञानवाद, नयवाद, आचारणास्त्र, कर्मणास्त्र आदि अनेक आगिमक विषयों की महत्त्वपूणं चर्चा है। दार्शनिक विषयों की युक्तियुक्त प्रस्तुति के साथ अपर दर्शनों की मीमांसा भी की गई है। प्राय: सभी उत्तरवर्ती आगिमक व्याख्याओं में इसका उपयोग किया गया है। स्वयं भाष्यकार ने इसकी स्वोपज्ञ वृत्ति लिखी, किंतु वह अपूर्ण रह गई, जिसकी संपूर्ति कोट्याचार्य ने की। विक्रम की बारहवीं शती में मलधारी हेमचन्द्र ने इस पर सुबोध एवं सरस ग्रैली में शिष्यहिता वृत्ति लिखी।

#### २. दशवेकालिक

इसके दस अध्ययन हैं। यह विकाल वेला में पूर्ण हुआ, इसलिए इसका नाम दशवैकालिक रखा गया। इसके कक्ता श्रुतकेवली आचार्य शय्यंभव हैं। अपने पुत्र शिष्य मनक के लिए उन्होंने इसकी रचना वीर संवत् ७२ के आसपास चंपा नगरी में की। इसमें दो चूलिकाएं हैं। इसका समावेश चरणकरणानुयोग में होता है। इसका प्रतिपाद्य है मुित का आचार। यह एक निर्यूहण कृति है। इसके कुछ अध्ययनों का निर्यूहण पूर्वों से हुआ है। इसके मुख्य चार व्याख्या ग्रन्थ हैं — निर्युक्ति, भाष्य, चूणि और वृत्ति।

#### निर्धुक्ति

दृशवैकालिक निर्युक्ति की ३७१ गाथाओं में दण, मंगल, बुम, धर्म, श्रामण्य, पूर्वक, भिक्ष्, विनय, रित इत्यादि विषयों को निक्षेप पद्धति से समक्षाया गया है। प्रसंगवण हेतु, उदाहरण, विहंगम, पद, धान्य, रतन, स्वर्ण, काम आदि विषयों का सूक्ष्म विश्लेषण किया गया है।

#### चूणिद्वय

दशवैकालिक निर्युक्ति का अनुसरण करने वाली दो चूर्णियां हैं---

- १. अगस्त्यचूणि वज्रस्वामी की परम्परा के स्थिविर श्री अगस्त्यसिंह द्वारा कृत यह चूणि सरल प्राकृत भाषा में है। यह सबसे प्राचीन चूणि है। इस चूणि में तत्त्वार्थ सूत्र, आवश्यकनिर्युक्ति, ओधनिर्युक्ति, ब्यवहारभाष्य, कल्पभाष्य आदि ग्रन्थों का उत्शिख है।
- २. जिनदासचूर्णि —इसमें अन्यान्य विषयों के साथ ज्ञानाचार, दर्शनाचार, वीयाचार, धर्मकथा, अर्थकथा आदि विषयों पर विशेष प्रकाश डाजा गया है। यह संस्कृत मिश्रित प्राकृत में है। इसका रचनाकाल विक्रम की ७वीं, ≂वीं शताब्दी है।

#### हारिभद्रीया वृत्ति

हरिभद्रसूरि संविग्न-पाक्षिक थे। ये संस्कृत के प्रथम टीकाकार (वि. ५-९ शताब्दी) थे।

१. आवमू १ पृ ४११,४१२. हावृ १ पृ २०६, २०७. मवृ प ३९९, ४००

आचार्य हरिभद्र ने दशवैकालिक निर्युक्ति पर 'शिष्यबोधिनी' वृत्ति लिखी। इसमें दशवैकालिक सूत्र की रचना के संदर्भ में आचार्य अय्यंभव का कथानक उद्धृत है। इसके अतिरिक्त अन्य कथानक और उद्धरण भी है।

तप के संदर्भ में उद्धृत पांच संस्कृत श्लोकों में व्यान का पूरा स्वरूप उजागर है। (पत्र ३२)

श्रोता के प्रसंग में त्याय के अवयवों का सांगोपांग विवेचन है। (पत्र ३३-६८)

षड्जीविनका अध्ययन में जीव के अस्तित्व की सिद्धि, लक्षण आदि से संबद्ध विस्तृत दार्शनिक चर्चा की गई है। (पत्र १२१-१३४) इस प्रकरण में कुछ भाष्य गाथाएं भी उद्घृत हैं।

#### ३. उत्तराध्ययन

जैन आगम चार वर्गों में विभक्त हैं — अंग, उपांग, मूल और छेद। उत्तराध्ययन 'मूल' वर्ग के अन्तर्गत परिगणित होता है। इसमें दो शब्द हैं — उत्तर और अध्ययन। यह एककर्तृक ग्रन्थ नहीं, किन्तु संकलित सूत्र हैं। इसमें छत्तीस अध्ययन हैं। इनमे पांच अध्ययन — ९,१६,२३,२५ और २९ प्रश्नोत्तर शैली में लिखे गए हैं। प्रश्नोत्तर अन्य अध्ययनों में भी हैं। इसका प्रारंभिक संकलन बीर निर्वाण की पहली शताब्दी के पूर्वाई में और उत्तरार्थ का संकलन देविद्धगणी के समय में संपन्न हुआ। इसकी निर्युक्ति में प्रत्येक अध्ययन का विषय निर्दिष्ट है। उनतीसवां अध्ययन पूर्णक्ष्पेण गद्यमय है और दूसरे तथा सोलहवें अध्ययन में मद्य-पद्य दोनों हैं। शेष अध्ययन पद्यात्मक हैं। इसके चार व्याख्या-ग्रन्थ हैं — निर्युक्ति, चूणि, बृहद्वृत्ति और सुखबोधा वृत्ति। निर्युक्ति

इसका प्रथम व्याख्या-ग्रन्थ है — निर्युक्ति । इसमें ६०७ गाथाएं हैं । सर्वप्रथम उत्तर जब्द के १५ निक्षेप बताये गये हैं । द्रव्य श्रुत के प्रसंग में निह्नवों की चर्चा की गई है । संयोग के संदर्भ में परमाणुओं के परस्पर संबंध की विशद जानकारी दी गई है । परमाणु-संयोग से जो संस्थान निर्मित होते हैं, उनकी स्थापनाएं भी दी गई हैं । चूणि

यह प्राकृत-संस्कृत में लिखी गई उत्तराध्ययन की महत्त्वपूर्ण व्याख्या है। अंतिम अठारह अध्ययनों की व्याख्या बहुत ही संक्षिप्त है। ग्रन्थकार ने अपना नाम 'गोपालिक महत्तर शिष्य' के रूप में उल्लिखित किया है। बृहद्वृत्ति (शिष्यहिता या पाइयटोका)

इसके कर्ता हैं — वादिवेताल शान्तिसूरि । इनका अस्तित्व-काल विक्रम की ११वीं शताब्दी है । बृहद्वृत्ति में स्थान-स्थान पर 'वृद्धसंप्रदाय' ऐसा उल्लेख मिलता है । 'वृद्ध' शब्द से उनको चूणिकार अभिष्रेत है । इस चूणि के अतिरिक्त भी कोई प्राचीन व्याख्या रही है, ऐसा प्रतीत होता है । इसमें अवतरणात्मक कथाएं प्राकृत में गृहीत हैं । उत्तराध्ययन की संस्कृत व्याख्याओं में यह सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण है ।

#### मुखबोधा वृत्ति

यह बृहद्वृत्ति से समुद्धृत लघु वृत्ति है। इसके कर्ता नेमिचन्द्रसूरी हैं। सूरिपद प्राप्ति से पूर्व इनका नाम देवेन्द्र था। इस वृत्ति का रचनाकाल वि. सं ११२९ है। यह वृत्ति प्राकृत कथाओं के कारण बहुत ही महत्त्वपूर्ण है। प्राकृत भाषा की इन कथाओं का प्रणयन विशेष भौंनी में हुआ है। इनमें सांस्कृतिक तथ्यों की भी पूर्ण अभिन्यक्ति हुई है।

#### ४. नन्दी

नंदी का एक अर्थ है--आनन्द । ज्ञान सबसे बड़ा आनन्द है । इसमें ज्ञान का सांगीपांग वर्णन है इसलिए

भ्रन्थ-परिचय ३५

इसका नाम नन्दी है। आगम संकलन की चौथी वाचना आचार्य देविद्धिगणी क्षमाश्रमण के समय में हुई। वे ही नंदी के कर्ता हैं। प्रस्तुत आगम का रचनाकाल वीर निर्वाण की दशवीं अताब्दी का दसवां दशक हैं। चूणिकार के अनुसार इसके कर्ता दूष्यगणि के शिष्य देववाचक हैं। कुछ विद्वान् मानते हैं कि देविद्धिगणी का अपर नाम देववाचक था। इसमें प्रारंभ की तीन गाथाओं में महावीर की स्तुति, चौदह गाथाओं में संघ की स्तुति, दो गाथाओं में तीर्यंकराविल, दो गाथाओं में गणधराविल, बावीय गाथाओं में स्थिवराविल और शेष की एक गाथा में परिषद् के स्वरूप का प्रतिपादन है। यह प्रश्नोत्तर भैली की रचना है। इसमें पांचों ज्ञान का सांगोपांग वर्णन है। बारह अंगों का स्वरूप निदर्शन इसमें स्पष्टरूप से हुआ है। इसमें १२७ सूत्र और मध्यगत अनेक संग्रहणा गाथाएं हैं।

इसके मुख्य व्याख्या ग्रन्थ तीन हैं — १. नंदी चूर्णि, २. नंदी हारिभद्रीया वृत्ति, ३. नंदी मलयगिरीया वृत्ति । जैन विश्व भारती से प्रकाशित 'नवसुत्ताणि' में नंदी के साथ उसके दो परिशिष्ट भी मुद्रित हैं —- १. अनुज्ञानन्दी २. योगनन्दी ।

#### चूणि

सूत्रानुसारी नन्दी चूर्णि प्राकृत प्रधान है । नंदीगत विषयों का स्पर्श करते हुए कहीं-कहीं विश्वद व्याख्या भी की गई है । तीर्थसिद्ध आदि सिद्धों के पन्द्रह प्रकारों की विस्तृत जानकारी इसमें उपलब्ध है ।

चूणिकार ने केवलज्ञान और केवलदर्शन के प्रसंग में तीन मत उद्धृत किए हैं — १. केवलज्ञान और केवलदर्शन का योगपद्य। २. केवलज्ञान और केवलदर्शन का अमभावित्व। ३. केवलज्ञान और केवलदर्शन का अभेद। उन्होंने दूसरे मत — केवलज्ञान और केवलदर्शन का अमभावित्व का समर्थन किया है। इस प्रसंग में 'विशेषणवती' की चीवीस गाथाएं भी उद्धृत हैं। (चू. पृ २८-३०)

श्रुतज्ञान की विशव विवेचना में 'अक्षर पटल' एक महत्त्वपूर्ण प्रकरण है। (चू. पृ. ५२-५६)

जिनदासगणी ने सर्वप्रथम नन्दी चूर्णि शक सं. १९० में लिखी। (शकराज्ञो पंचसु वर्षेश्रतेषु व्यतिक्रांतेषु अण्टनवतेषु नन्द्यध्ययनचूर्णी समाप्ता इति चू. १: ०३)। इसके अनुसार ई. सन् ६७६ और वि. सं. ७३३ में यह चूर्णि लिखी गई। अनुयोगद्वारचूर्णि (पृ. १) में नंदी चूर्णि का उल्लेख है। इसका ग्रंथाग्र १५०० श्लोक है। इस चूर्णि में अगप्रविष्ट और अंगबाह्य का अंतर बहुत सुंदर ढंग से प्रतिपादित है (पृ. ५७)। कालिक श्रुत के प्रसंग में अक्योपपात, उत्थानश्रुत, समुत्थानश्रुत आदि ग्रंथों की संक्षिप्त जानकारी भी दी गई है। चूर्णिकार ने प्रकीर्णकश्रुत को भी परिभाषित किया है। इसमें चित्रांतरकंडिका के संदर्भ में पूर्वाचार्यों की २२ गाथाएं उद्धृत हैं, जिनमें विज्ञा भगवान् ऋषभ तथा अजित के अंतराल काल में उनके जितने वंशज राजा अनुत्तरविमानों में उत्पन्त हुए तथा मोक्ष में गए, उनकी संख्या का यंत्र भी दिया गया है। (चू. पृ. ७७-७९)

#### वृत्ति

आचार्य हरिभद्रकृत नन्दी वृत्ति भी चूणि का अनुसरण करती है। इसमें केवलज्ञान और केवलदर्शन के यौगपद्य उपयोग के समर्थक सिद्धसेन आदि का, क्रमिक उपयोग के समर्थक सिद्धांतवादी जिनभद्रगणि आदि का तथा अभेद के समर्थक वृद्धाचार्यों (सिद्धसेन दिवाकर आदि) का उल्लेख है।

आचार्य मलयगिरि कृत नन्दी वृत्ति सुस्पष्ट, सुविश्वद, विस्तृत एवं सरस है। इसमें जीव के अस्तित्व की सिद्धि, शाब्दप्रामाण्य, अपौरुषेय वचन निरास, सर्वज्ञसिद्धि, नैरात्म्यनिराकरण, सांख्यमुक्तिनिरसन, स्त्रीमुक्तिसिद्धि सादि अमेक दार्शनिक चर्चाएं प्रतिपादित हैं।

ग्रन्थ-परिचय

## ५. अनुयोगद्वार

यह चूलिकासूत्र माना जाता है। चूलिका का अर्थ है—विणित विषय के व्याख्या सूत्रों का निरूपण। अनुयोगद्वार में पूर्वों की अध्ययन पद्धित का निरूपण है, इसलिए यह पूर्वज्ञान का परिकिष्ट माना जा सकता है। इस आगम का मूल ग्रन्थाग्र २१६२ एलोक प्रमाण है। यह बहुलांशतः गद्यमय है। यत्र-तत्र पद्यों का भी समावेश है। इसकी रचना प्रश्नोत्तरी शैली प्रधान है। इसमें विविध विषय चित्रत हैं। इसके कर्त्ता पृथक्त्वानुयोग के प्रवर्तक आयंरक्षित माने जाते हैं। इनका अस्तित्व काल है—वीर निर्वाण की पांचवीं-छठी शताब्दी। इस पर तीन मुख्य व्याख्या ग्रन्थ हैं—चूणि, हारिभद्रीया वृत्ति और मलधारीया वृत्ति।

#### चृणि

इसके कर्ला जिनदासगणी महत्तर हैं। इसका ग्रन्थाग्र २२६५ श्लोक प्रमाण है। इसकी भाषा प्राकृत है। इसमें अनुयोगविधि के विस्तृत विश्तेषण के साथ भौगोलिक, सांस्कृतिक, राजनैतिक तथा सामाजिक विषयों का विवरण भी प्राप्त है। जिनभद्रगणि क्षमाश्रमण ने 'शरीर पद' (पन्नवणा, पद १२) पर चूणि लिखी, जो इसमें अक्षरण: उद्धृत है।

#### हारिमद्रीया वृत्ति

आचार्य हरिभद्रकृत यह वृत्ति संक्षिप्त और चूणि की शैली में लिखी गई है। इस वृत्ति में यत्र-तत्र चूणि के पाठ प्राप्त होते हैं। परन्तु यह वृत्ति चूणि से विस्तृत विवरण देती है।

## मलघारीया वृत्ति

मलधारी हेमचन्द्र (वि. बारहवीं शताब्दी) ने इस वृत्ति के माध्यम से चूणि और हारिभद्रीया वृत्ति की ब्याख्या को सरस शैली में प्रस्तुत किया है। इसका ग्रन्थाग्र ५९०० श्लोक परिमाण है। इसमें कुछ नये तथ्य भी हैं। इस टीका का आधारग्रन्थ भी चूणि ही रहा है।

# ६. ओघनिर्युक्ति

यह निर्युक्ति आवश्यक निर्युक्ति का एक अंग है। इसमें ओघ सामाचारी का निरूपण है। इसमें ८११ गाथाएं हैं। प्रथम गाथा में तीर्थंकर, चौदहपूर्वी, दसपूर्वी और एकादशांगधर को नमस्कार किया गया है। तस्पश्चात् प्रतिलेखना, पिण्ड, उपधिप्रमाण, अनायतन वर्जन, प्रतिसेदन, आलोचना और विशोधि—इन सात विषयों का सूक्ष्मता से प्रतिपादन किया गया है। उपसंहार में निर्युक्तिकार ने बताया है कि जो निःशल्य होकर मारणांतिक आराधना करता है, वह उत्कुष्टतः तीन भवों में अवश्य मुक्त हो जाता है।

ओधनिर्युक्ति-लघुभाष्य में करण, चरण, अनुयोग, सेवा, विहारविधि, भिक्षाग्रहणविधि, उपकरण, योग्य-अयोग्य दाता आदि विषय प्रतिपादित हैं। इसमें ३२२ गाथाएं हैं। इसका बृहद् भाष्य अप्रकाशित है।

ओवनिर्युक्तिश्रूणि का उल्लेख आवश्यक श्रूणि (पूर्वभाग, पृ ३४१) में मिलता है, अतः यह आवश्यक श्रूणि से प्राचीन है।

ओविनिर्युक्ति और उसके लघु भाष्य पर द्रोणसूरि ने वृत्ति लिखी है। यह वृत्ति सरल एवं सुबोध है। इसमें कहीं-कहीं संस्कृत-प्राकृत के उद्धरण भी हैं। इसका रचनाकाल विक्रम की ग्यारहवीं-बारहवीं शताब्दी है। वृत्ति का ग्रंथ-परिमाण लगभग ७००० श्लोक है। आचार्य मलयगिरिकृत वृत्ति अनुपलब्ध है। ग्रन्थ-परिचय

# ७. पिण्डनिर्युक्ति

यह दशर्वेकालिकनिर्युक्ति का ही एक अंग है। दशर्वेकालिक के पिण्डेषणा नामक पांचर्वे अध्ययन की निर्युक्ति ग्रंथपरिमाण में विस्तृत थी, अतः निर्युक्तिकार ने उसे पिण्डनिर्युक्ति के रूप में पृथक् किया। इसकी प्रथम गाथा में ही निर्वुक्ति के सम्पूर्ण अधिकारों की सूचना दे दी गई है—पिण्ड, उद्गम, उत्पादना, एषणा, संयोजना, प्रमाण, अंगार, धूम और कारण—इन नौ अधिकारों का विवेचन अनेक ऐतिहासिक कथानकों आदि के माध्यम से किया गया है।

पिण्ड शब्द की व्याख्या में द्रव्य पिंड का विस्तृत विवेचन किया गया है। पृथ्वीकाय आदि जीवों के अनेक भेद-प्रभेद— सिचत्त, अचित्त, मिश्र, व्यवहार सिचत्त, निश्चत सिचत आदि तथा उनकी उपयोगिता की चर्चा ४८ गायाओं (९ से ४४) में की गई है।

आधाकर्म (भिक्षादोष) के प्रसंग में सार्धीमक के प्रकार और उनकी कल्प्याकरूप्य विधि का उल्लेख तेईस गाथाओं (१३७-१५९) में है। वृत्तिकार ने २२ पृष्ठों में इनकी सांगोपांग व्याख्या की है।

इसमें ६७१ गाथाएं हैं। इन्हीं के साथ ४६ भाष्य गाथाएं भी हैं, जिनमें आधाकमें, औद्देशिक, विशोधि-अविशोधि आदि विषयों का निरूपण है। इसकी आचार्य मलयगिरिकृत वृत्ति में निर्युक्ति-भाष्यगत कथानक संस्कृत में व्याख्यायित हैं। इसका ग्रंथपरिमाण ७००० श्लोक है।

# संदर्भ-ग्रन्थ : संकेत-विवरण

| संकेत         | म्रंथ                                  | प्रकाशन                                                                   |
|---------------|----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| अनु           | अणुओगदाराइं                            | जैन विश्व भारती संस्थान, लाडनुं, सन् १९९६                                 |
| अनु <b>च्</b> | अनुयोगद्वार <b>चू</b> णि               | श्री ऋषभदेवजी केसरीमलजी स्वेतास्वर संस्था<br>रतलाम, वि. सं. १९८४          |
| अनुमवृ        | अनुयोगद्वार मलधारीया वृत्ति            | श्री केसरबाई ज्ञानमंदिर, पाटन, सन् १९३९                                   |
| अनुहावृ       | अनुयोगद्वार हारिभद्रीया वृत्ति         | श्री ऋषभदेवजी केशरीमलजी श्वेतांबर संस्था,<br>रतलाम, वि. सं. १९८४          |
| आव            | आवश्यक (नवसुत्ताणि)                    | जैन विश्व भारती, लाडनूं, सन् १९८७                                         |
| आवच् १        | आवश्यकचूणि (पूर्वभाग)                  | श्री ऋषभदेवजी केसरीमलजी क्षेतांबर संस्था,<br>रतलाम, सन् १९२८              |
| आवचू २        | आवश्यक्रवूणि (उत्तरभाग)                | वही, सन् १९२९                                                             |
| आविन          | आवश्यकनिर्युक्ति                       | श्री भेरुलाल कर्नैयालाल कोठारी धार्मिक ट्रस्ट,<br>मुंबई, वि. सं. २०३८     |
| आव परि        | आवश्यक परिशिष्ट (नवसुत्ताणि)           | जैन ति <b>श्व भारती, लाडतूं, सन् १९</b> ८७                                |
| आवभा          | आवश्यकभाष्य                            | श्री भेरलाल कर्नैयालाल कोठारी धार्मिक ट्रस्ट,<br>मुंबई, वि. सं. २०३८      |
| आवमवृ         | आवश्यक मलयगिरीया वृत्ति                | आगमोदय समिति बम्बई, सन् १९२=                                              |
| आवहाकृ १      | आवश्यक हारिभद्रीया वृत्ति (भाग १)      | श्री भेरुलाल कर्नैयालाल कोठारी धार्मिक ट्रस्ट,<br>मुंबई, वि. सं. २०३८     |
| आवहावृ २      | अावस्यक हारिभद्रीया वृत्ति (भाग २)     | वही                                                                       |
| ব             | उत्तरज्ञस्यणाणि                        | र्जन विष्टव भारती संस्थान, लाडनूं (राजस्थान)<br>द्वितीय संस्करणः सन् १९९२ |
| उचू           | उत्तरा <b>घ्ययनचू</b> णि               | श्री ऋषभदेवजी केश्वरीमलजी स्वेताम्बर संस्था,<br>रत्तपुर, सन् १९३३         |
| उभावृ         | उत्तराध्ययन शान्त्याचार्यं बृहद्वृत्ति | देवचन्द लालभाई जैन पुस्तकोद्धार भाण्डागार<br>संस्था, बम्बई, सं. १९७३      |
| उसुवृ         | उत्तराध्ययन सुखबोधा वृत्ति             | सेठ पुष्पचन्द्र सेमचन्द्र, बालापुर (बलाद),<br>सन् १९३७                    |
| ओनि           | ओघनिर्युक्ति                           | आगमोदय समिति, बम्बई, सन् १९१९                                             |
| ओनिव्         | ु<br>ओघनिर्युक्ति वृत्ति               | वहीं                                                                      |
| ओभा           | ओघनियुक्ति भाष्य                       | वही                                                                       |
|               |                                        | .4.                                                                       |

संदर्भ-ग्रन्थ : संकेत-विवरण

| संकेत               | ग्रंथ                              | प्रकाशन                                                     |
|---------------------|------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| द                   | दसवेआलियं                          | जैन विश्व भारती, लाडनूं (राजस्थान) द्वितीय                  |
|                     |                                    | संस्करण, सन् १९७४                                           |
| दअचू                | दशवैकालिक अगस्त्यसिंह स्यविर चूणि  | प्राकृत टेक्स्ट सोसायटी अहमदाबाद—९,                         |
|                     |                                    | सन् १९७३                                                    |
| दजि <b>ष्</b>       | दशवैकालिक जिनदास चूर्णि            | श्री ऋषभदेवजी केशरीमलजी श्वेताम्बर संस्था,                  |
| _                   |                                    | रतलाम, सन् १९३३                                             |
| दनि                 | दशर्वैकालिक निर्युक्ति             | प्राकृत टे <del>ब</del> स्ट सोसायटी अहमदाबाद—९,<br>सन् १९७३ |
| दभा                 | दशवैकालिक भाष्य                    | देवचन्द्र लालभाई जैन पुस्तकोद्धार भाण्डागार                 |
| 441                 | बराज नवारक्षण वर्गाच्य             | संस्था, बम्बई, सन् १९१६                                     |
| दहावृ               | दशवैकालिक हारिभद्रीया वृत्ति       | वही                                                         |
| नर्दी               | नन्दी (नवसुत्ताणि)                 | ्र<br>जैन विश्व भारती, लाडनूं, सन् १९८७                     |
| नन्दीच्             | नन्दी चूर्णि                       | प्राकृत टेक्स्ट सोसायटी, वाराणसी—४,                         |
| मन्या पू            | તા તાર હો. તો                      | सम् १९६६                                                    |
| नन्दोसव             | नन्दी मलयगिरीया वृत्ति             | तप् १८६६<br>श्री आगमोदय समिति, सूरत, सन् १९१७               |
|                     | नन्दी हारि <b>भद्रीया वृ</b> त्ति  |                                                             |
| मन्दीहाबृ           | नन्दर हारिभद्रामा भृति             | प्राकृत टेक्स्ट सोसायटी, वाराणसी──४,<br>सन् १९६६            |
| <b>नन्दीहावृ</b> टि | नन्दी हारिभद्रीया वृत्ति टिप्यनकम् | वही                                                         |
| पिनि                | पिण्डनियुक्ति                      | देवचन्द लालभाई जैन पुस्तकोद्धार, बम्बई,                     |
|                     | 9                                  | सन् १९१=                                                    |
| पिनिव्              | पिण्डनिर्युक्ति <b>वृ</b> त्ति     | वही                                                         |
| विभा                | विशेषा यद्य कभाष्य                 | दिव्यदर्शन कार्यालय, अहमदाबाद,                              |
|                     |                                    | वीर संवत् २४८९                                              |
| विभाकोव             | विशेषावश्यकभाष्य कोट्याचार्यवृत्ति | प्राकृत विद्यापीठ, वैशाली, सन् १९७२                         |
| विभागव्             | विशेषावश्यकभाष्य मलधारीया वृत्ति   | दिव्यदर्शन कार्यालय, अहमदाबाद,                              |
| ÷                   | ·                                  | बीर संवत् २४८९                                              |

# प्रयुक्त ग्रन्थ सूची

| आचारांगभाष्यम्<br>उत्तराध्ययन : एक समीक्षात्मक अध्ययन | जैन विण्व भारती, लाडनूं सन् १९९४<br>जैन स्वेताम्बर तेरापंथी महासभा, कलकत्ता-१, |
|-------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
|                                                       | सम् १९६=                                                                       |
| ঠাৰ্ঘ                                                 | र्जैन विश्व भारती, लाडनूं, वि. सं. २०३३                                        |
| प्रश्नोत्तर तत्त्वबोध (जयाचार्यकृत)                   | जैन विश्व भारती, लाडन्ं, सन् १९८८                                              |
| भगवई (खण्ड १)                                         | जैन विश्व भारती संस्थान, लाडनूं, सन् १९९४                                      |
| समवाओ                                                 | जैन निश्व भारती, लाडनुं, सन् १९६४                                              |
| सूयगडो (१)                                            | जैन विश्व भारती, लाडनुं, सन् १९५४                                              |

# मुख्य विषय : अनुक्रम

| ٤. | अंगप्र | विष्ट |
|----|--------|-------|
|    |        |       |

२. अंगबाह्य

३. अंगुल

४. अजीव

५. अज्ञान

६. अनशन

७. अनाचार

८. अनुप्रेक्षा

९. अनुमान

१०. अनुयोग

११. अर्हत्

१२. अवधिज्ञान

१३. अध्टांग निमित्त

१४. अस्तिकाय

१५. अस्पृशद्गति

१६. अस्वाध्याय

१७. अहिंसा

१८. आगम

१९. आचार

२०. आचार्य

२१. आजीवक

२२. आतमा

२३. आनुपूर्वी

२४. आभिनिबोधिक ज्ञान (मति ज्ञान)

२५. आयतम

२६. आराधना

२७. आलोचना

२८. आवश्यक

२९. आशातना

३०. आश्रव

३१. आहार

३२. इन्द्रिय

३३. ईषत्प्राग्भारा

३४. उपधि

३५. उपमान

३६. उपसर्ग

३७. ऊनोदरी

३८. एषणा समिति

३९. कथा

४०. करण

४१. करणसत्तरी

४२. कर्म

४३. कषाय

४४. कामभोग

४५. कायक्लेश

४६. कायोत्सर्ग

४७. काल

४८. काल-विज्ञान

४९. काव्य-रस

५०. कुत्रिकापण

५१. कुलकर

५२. केवलज्ञान

५३. केवली

५४. केवली-समुद्घात

५५. गणधर

५६. गुणस्थान

| 1                            |
|------------------------------|
| ५७. गुप्ति                   |
| ५८. गोचर <b>च</b> र्या       |
| ५९. गौरव                     |
| ६०. चक्रवर्ती                |
| ६१. चारित्र                  |
| ६२. जातिस्मृति               |
| ६३. जिन                      |
| ६४. जीव                      |
| ६५. जीवनिकाय                 |
| ६६. झान                      |
| ६७. तम                       |
| ६८. तियंच                    |
| ६९. ती <b>र्थ</b>            |
| ७०. तीर्यंकर                 |
| ७१. त्रस                     |
| ७२. हु:ख                     |
| ७३. दृष्टिवाद                |
| ७४. देव                      |
| ७५. द्रव्य                   |
| ७६. द्वीप                    |
| ७७. धर्म                     |
| ७८. ध्यान                    |
| ७९. नक्षत्र                  |
| द०. नमस्कार महा <b>मंत्र</b> |
| द <b>१. नय</b>               |
| द <b>२. नरक</b>              |
| द३. नाथ<br>                  |
| द४ निक्षेप<br>ऽ              |
| ८४. निदान                    |
| न्द. निर्मुत्ति              |
| দও, নিষ্ <b>যা</b>           |
| =द. निह्नव                   |
| द९. प <b>रिन्नड्</b>         |

| د د د د                                                                                                             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ९० परिषद् (श्रोता)                                                                                                  |
| ९१. परीत                                                                                                            |
| ९२. परीषह                                                                                                           |
| ९३. पर्याप्ति                                                                                                       |
| ९४. पल्योपम                                                                                                         |
| ९५. पाषण्ड                                                                                                          |
| ९६. पुद्गल                                                                                                          |
| ९७. पुद्गलपरावर्तन                                                                                                  |
| ९८. पूर्व                                                                                                           |
| <b>९९. पोट्टप</b> रिहार                                                                                             |
| १००. प्रतिक्रमण                                                                                                     |
| १०१. प्रतिमा                                                                                                        |
| १०२. प्रतिलेखना                                                                                                     |
| १०३. प्रतिसंलीनता                                                                                                   |
| १०४. प्रतिसेवना                                                                                                     |
| १०५. प्रत्यास्यान                                                                                                   |
| १०६. प्रत्येकबुद्ध                                                                                                  |
| १०७. प्रमाण                                                                                                         |
| १०५. प्रमाद                                                                                                         |
| १०९. प्रवचन                                                                                                         |
| ११०. प्रायश्चित्त                                                                                                   |
| 7.4 - 11                                                                                                            |
| १११. बहुश्रुत                                                                                                       |
|                                                                                                                     |
| १११. बहुश्रुत                                                                                                       |
| १११. बहुश्रुत<br>११२. बाहुबलि                                                                                       |
| १११. बहुश्रुत<br>१ <b>१</b> २. बाहुबलि<br>११३. बुद्धि                                                               |
| १११. बहुश्रुत<br>१ <b>१</b> २. बाहुबलि<br>११३. बुद्धि<br>११४. ब्रह्मचर्य                                            |
| १११. बहुश्रुत<br>११२. बाहुबलि<br>११३. बुद्धि<br>११४. ब्रह्मचर्य<br>११५. भव्य                                        |
| १११. बहुश्रुत<br>११२. बाहुबलि<br>११३. बुद्धि<br>११४. ब्रह्मचर्य<br>११५. भव्य<br>११६. भाव                            |
| १११. बहुश्रुत<br>११२. बाहुबलि<br>११३. बुद्धि<br>११४. ब्रह्मचर्य<br>११५. भव्य<br>११६. भाव<br>११७. भावना              |
| १११. बहुश्रुत<br>११२. बाहुबलि<br>११३. बृद्धि<br>११४. ब्रह्मचर्य<br>११५. भव्य<br>११६. भाव<br>११७. भावना<br>११८. भाषा |

## मुख्य विषय : अनुक्रम

| १२२. | मंगल |
|------|------|
|------|------|

१२३. मंत्र-विद्या

१२४, मन

१२५. मन:पर्यवज्ञान

१२६. मनुष्य

१२७. मरण

१२८. महावृत

१२९. माहन

१३०. मोक्ष

१३१. योग

१३२. योगसंप्रह

१३३. योनि

१३४. रसपरित्याग

१३५. राजीमती

१३६. रात्रिभोजनविरमण

१३७. लब्धि

१३८. लिग

१३९. लेखा

१४०. लोक

१४१. वन्दना (कृतिकर्म)

१४२. वर्गणा

१४३. वाद

१४४. वासुदेव

१४५. विनय

१४६. वृद्धश्रावक

१४७. वैयावृत्य

१४८. व्याकरण

१४९. व्युत्सर्गे

१५०. शकुन

१५१. शरीर

१५२. शासन-भेद

१५३. शिक्षा

१५४. शिष्य

१५५. श्रमण

१५६. श्रावक

१५७. श्रुतज्ञान

१५८. संख्या

१५९. संघ

१६०. संज्ञा

१६१. संयम

१६२. संलेखना

१६३. संस्थान

१६४. संहनन

१६५. समवसरण

१६६. समाधि

१६७. समिति

१६८. सम्यक्त्व

१६९. साधमिक

१७०. सामाचारी

१७१. सामायिक

१७२. सिद्ध

१७३. सूत्र (सूत)

१७४. स्तव-स्तुति

१७५. स्थविरावलि

१७६. स्याद्वाद

१७७. स्वरमंडल

१७८. स्वाध्याय

# आगम विषय कोश

**अंगप्रविष्ट**—गणधरों द्वारा रचित बारह अंग, द्वादशांग, गणिपिटक ।

- १. अंगप्रविष्ट की परिमाषा
- २. अंगप्रविष्ट के प्रकार
  - \* अंगप्रविष्ट और अंगबाह्यः श्रुतज्ञान के भेद (इ. श्रुतज्ञान)
  - \* अंगप्रविष्ट और अंगबाह्य की भेदरेखा

(द्र. अंगबाह्य)

- ३. ग्यारह अंगों का निर्वृहण
  - \* बारहवां अंग

(ब्र. दृष्टिवाद)

- ४. अंगप्रविष्ट ही द्वादशांग
- ५. द्वादशांग ही गणिपटक
- ६. द्वादशांग ही श्रुतन्नान
- ७. द्वादशांग और श्रुतपुरव
- द. द्वादशांग की शाश्वतता
- ९. द्वादशांग की पौरवेयता
  - \* द्वादशांग के रचनाकार } (ब्र. गणधर)

- ९०. द्वादशांग के विषय
  - \* द्वादशांग : लोकोत्तर आगम (इ. आगम)
  - \* आगम-रचना का आधार, निरूपण शैली और (द्र. आग्रम)
- ११. द्वावशांग और आज्ञा की एकार्थकता
- १२. आज्ञा की विराधना द्वादरांग की विराधना
- १३. झाराधना-विराधना के परिणाम

## १. अंगप्रविष्ट की परिभाषा

जे अरहंतेहि भगवंतेहि अईयाणागयवट्टमाणदव्वकेत-कालभावज्यावित्यतदंसीहि अत्था परूविया ते गणहरेहि परमबुद्धिसन्निवायगुणसंपण्णेहि सयं चेव तित्थगरसगासाओ उवलभिक्षणं सन्वसत्ताणं हितद्वयाय सुतत्तेण उवणिबद्धा तं अंगपविट्ठं, आयाराइ दुवालसविहं।( आवचू १ पृ ८) अतीत, अनागत और वर्तमान के द्रव्य, क्षेत्र, काल,

भाव के यथार्थद्रष्टा अर्हतों ने जिन अर्थों की प्ररूपणा की, उन्हीं अर्थों को अर्हतों से साक्षात् प्राप्त कर परम-बुद्धिसम्पन्न तथा सर्वाक्षरसन्निपातलब्धि से युक्त गणधरौं ने सब प्राणियों के हित के लिए सूत्र रूप में उपनिबद्ध किया । यही आचार आदि द्वादशांग अंगप्रविष्ट कहलाता है।

#### २. अंगप्रविष्ट के प्रकार

अंगपविद्ठं दुवालसविहं पण्णत्तं, तं जहा--आयारी, सूयगडो, ठाणं, समवाओ, वियाहपण्णत्ती, नायाधम्म-कहाओ, उवासगदसाओ, अंतगडदसाओ, अणुत्तरोववाइय-दसाओ, पण्हावागरणाइं, विवागसुयं, दिद्विवाओ ।

(नन्दी ८०)

अंगप्रविष्ट बारह प्रकार का है—

- १. आचार
- ७. उपासकदशा
- २. सूत्रकृत
- अंतकृतदशा
- ३. स्थान
- ९. अनुत्तरोपपातिकदशा
- ४. समवाय
- १०. प्रश्नव्याकरण
- ५. व्याख्याप्रज्ञप्ति
- ११. विपाकश्रुत
- ६. ज्ञातधर्मकथा
- १२. दृष्टिवाद ।

#### आचारांग

आयारे णं समणाणं निग्गंथाणं आयार-गोयर-विणय-वेणइय-सिक्खा-भासा-अभासा-चरण-करण-जाया-माया-वित्तीओ आघविज्जंति । से समासओ पंचविहे पण्णत्ते, तं जहा - नाणायारे, दंसणायारे, चरित्तायारे, तवायारे, वीरियायारे।

आयारे णं परित्ता वायणा, संबेज्जा अणुओगदारा, संखेज्जा वेढा, संखेज्जा सिलोगा, संखेज्जाओ निज्जूतीओ, संखेजजाओ पडिवत्तीओ ।

से ण अंगद्वयाए पढमे अंगे, दो सुयक्खंधा, पणवीस अज्भयणा, पंचासीइं उद्देसणकाला, पंचासीइं समृद्देसण-काला, अट्रारसपयसहस्साणि पथरगेणं, संसेज्जा अक्खरा, अणंता गमा, अणंता पज्जवा, परित्ता तसा, अणंता थावरा, सासय-कड-निबद्ध-निकाइया जिणपण्णत्ता भावा

स्थानांग

आधविज्जंति पण्णविज्जंति परूविज्जंति दंसिज्जंति निदंसिज्जंति।

से एवं आया, एवं नाया, एवं विण्णाया, एवं चरण-करण-परूवणा आघविज्जइ। (नन्दी ८१)

आचार में श्रमण-निर्प्रन्थों के आचार, गोचर, विनय, वैनयिक, शिक्षा, भाषा-अभाषा, चरण-करण, यात्रा-मात्रा, वृत्तियों का निरूपण किया गया है। संक्षेप में आचार पांच प्रकार का है, जैसे — ज्ञानाचार, दर्भनाचार, चारित्राचार, तप-आचार, वीर्याचार।

आचार की वाचनाएं परिमित हैं, अनुयोगद्वार (उपक्रम, अध्ययन) संख्येय हैं, वेढा (वेष्टक छंद) संख्येय हैं, श्लोक (अनुष्टुप् आदि वृत्त) संख्येय हैं, निर्युक्तियां संख्येय हैं और प्रतिपत्तियां (मतांतर) संख्येय हैं।

यह अंग की दृष्टि से पहला अंग है। इसके दो श्रुतस्कंध, पच्चीस अध्ययन, पचासी उद्देशन-काल, पचासी समुद्देशन-काल, पद-परिमाण से अठारह हजार पद, संख्येय अक्षर, अनन्त गम (अर्थ-परिच्छेद) और अनन्त पर्यव हैं। इसमें परिमित त्रस जीवों, अनन्त स्थावर जीवों तथा शाश्वत, कृत, निबद्ध और निकाचित जिन-प्रज्ञप्त भावों का आख्यान, प्रज्ञापन, प्रख्पण, दर्शन और निदर्शन किया गया है।

इसका सम्यक् अध्ययन करने वाला 'एवमात्मा'— आचारमय, 'एवं ज्ञाता' और 'एवं विज्ञाता' हो जाता है। इस प्रकार आचार में चरण-करण-प्ररूपणा का आख्यान किया गया है।

(नोट — वाचना, अनुयोगद्वार, वेष्टक, श्लोक, निर्युक्ति, प्रतिपत्ति, अक्षर, गम, पर्यव, त्रस, स्थावर — इनकी संख्या सूत्रकृतांग आदि शेष ग्यारह अंगों में आचारांग के समान ही जान लेनी चाहिये।)

#### सूत्रकृतांग

…स्यगढे णं लोए सूइज्जइ, अलोए सूइज्जइ, लोयालोए सूइज्जइ । जीवा सूइज्जंति, अजीवा सूइज्जंति, जीवाजीवा सूइज्जंति । ससमए सूइज्जइ, परसमए सूइज्जइ, ससमय-परसमए सूइज्जइ ।

सूयगडे णं आसीयस्स किरियावाइसयस्स, चउरा-सीइए अकिरियावाईणं, सत्तद्वीए अण्णाणियवाईणं, बत्तीसाए वेणइयवाईणं —तिण्हं तेसट्ठाणं पावादुय-सयाणं बृहं किच्चा ससमए ठाविज्जइ। .... से णं अंगट्टयाए बिइए अंगे, दो सुयक्खंधा, तैबीसं अज्भयणा, तेत्तीसं उद्देसणकाला, तेत्तीसं समुद्देसणकाला, छत्तीसं पयसहस्साणि पयग्गेणं । (नन्दी ८२)

सूत्रकृत में लोक की, अलोक की तथा लोक-आलोक — दोनों की सूचना दी गई है। जीवों की, अजीवों की तथा जीव-अजीव — दोनों की सूचना दी गई है। स्वसमय की, परसमय की तथा स्वसमय-परसमय — दोनों की सूचना दी गई है।

सूत्रकृत में एक सौ अस्सी क्रियावादियों, चौरासी अिक्यावादियों, सड़सठ अज्ञानवादियों तथा बत्तीस वैनियकवादियों — इस प्रकार तीन सौ तिरसठ प्रावादुकों — अन्यतीथिकों का ब्यूह (प्रतिक्षेप) कर स्वसमय की स्थापना की गई है।

यह अंग की दृष्टि से दूसरा अंग है। इसके दो श्रुतस्कन्ध, तेईस अध्ययन, तेतीस उद्देशनकाल, तेतीस समुद्देशनकाल हैं। पदप्रमाण से इसके छत्तोस हजार पद हैं।

#### स्थानांग

"''ठाणे णं जीवा ठाविज्जंति, अजीवा ठाविज्जंति, जीवाजीवा ठाविज्जंति । ससमए ठाविज्जइ, परसमए ठाविज्जइ, ससमय-परसमए ठाविज्जइ । लोए ठाविज्जइ, अलोए ठाविज्जइ, लोयालोए ठाविज्जइ ।

ठाणे णंटंका, कूडा, सेला, सिहरिणो, पब्भारा, कुंडाइं, गुहाओ, आगरा, दहा, नईओ आघविज्जंति।

ठाणे णं एगाइयाए एगुत्तरियाए वृड्ढीए दसट्टाणग-विवर्ड्ढियाणं भावाणं परूवणा आघविज्जइ ।''''

से णं अंगद्वयाए तहए अगे, एगे सुयवखंधे, दस अज्भयणा, एगवीसं उद्देसणकाला, एगवीसं समुद्देसणकाला, बावत्तरि पयसहस्साइ पयग्गेणं । (नन्दी ८३)

स्थानाङ्ग में जीवों की, अजीवों की तथा जीव-अजीव —दोनों की स्थापना की गई है। स्वसमय की, परसमय की तथा स्वसमय-परसमय—दोनों की स्थापना की गई है। लोक की, अलोक की तथा लोक-अलोक— दोनों की स्थापना की गई है।

इसमें टंक, कूट, शैल, शिखरी, प्राग्भार, कुंड, गुफा, आकर, द्रह और नदी —इन सबका प्रतिपादन किया गया है।

स्थानांग में एक-एक की अधिकता से अर्थात् एक-

एक की वृद्धि से दस स्थानों तक विभक्त भावों का प्ररूपण किया गया है।

यह अंग की दृष्टि से तीसरा अंग है। इसके एक श्रुतस्कन्ध, दस अध्ययन, इक्कीस उद्देशनकाल, इक्कीस समुद्देशनकाल हैं। पदप्रमाण से इसके बहत्तर हजार पद हैं। समवायांग

समवाए णं एगाइयाणं एगुत्तरियाणं ठाणसय-विविड्ढियाणं भावाणं परूवणा आचिवज्जइ । दुवालस-विहस्स य गणिपिडगस्स पल्लवग्गे समासिज्जइ ।....

से णं अंग्ट्रयाए चउत्थे अंगे, एगे सुयक्खंछे, एगे अज्भयणे, एगे उद्देसणकाले, एगे समुद्देसणकाले, एगे चोयाले पयसयसहस्से पयग्गेणं....। (नन्दी ५४)

समवाय में जीवों की, अजीवों की तथा जीव-अजीव —दोनों की सूचना दी गई है। स्वसमय की, परसमय की तथा स्वसमय-परसमय—दोनों की सूचना दी गई है। लोक की, अलोक की तथा लोक-अलोक— दोनों की सूचना दी गई है।

इसमें पदार्थों की एक, दो, तीन, चार आदि से लेकर सौ की संख्या तक एक-एक के परिमाण से वृद्धि— एकोत्तरिका परिवृद्धि का प्रतिपादन किया गया है। इसमें द्वादशांग गणिपिटक का पल्लव परिमाण बतलाया गया है।

यह अंग की दृष्टि से चौथा अंग है। इसमें एक अध्ययन, एक श्रुतस्कन्ध, एक उद्देशनकाल, एक समुद्देशन-काल तथा पदप्रमाण से एक लाख चौवालीस हजार पद हैं।

#### **स्याख्याप्रश**न्ति

"वियाहे णं जीवा विश्वाहिष्जंति, अजीवा विश्वाहिष्जंति, जीवाजीवा विश्वाहिष्जंति। ससमए विश्वाहिष्जंति, परसमए विश्वाहिष्जंति, ससमय-परसमए विश्वाहिष्जंति, सलेए विश्वाहिष्जंति, अलोए विश्वाहिष्जंति, जोयालोए विश्वाहिष्जंति, जोयालोए विश्वाहिष्जंति ।

से ण अंग्ट्रयाए पंचमे अंगे, एगे सुयक्खंधे, एगे साइरेगे अञ्क्रयणसए, दस उद्देसगसहस्साइं, दस समुद्देसग-सहस्साइं, छत्तीसं वागरणसहस्साइं, दो लक्खा अट्टासीइं प्यसहस्साइं पयग्गेणं....। (नन्दी ८४) व्याख्याप्रक्रित में जीव, अजीव तथा जीव-अजीव दोनों की व्याख्या की गई है। स्वसमय, परसमय तथा स्वसमय-परसमय - दोनों की व्याख्या की गई है। लोक, अलोक तथा लोक-अलोक - दोनों की व्याख्या की गई है।

यह अंग की दृष्टि से पांचवां अंग है। इसके एक श्रुतस्कन्ध, कुछ अधिक सौ अध्ययन, दस हजार उद्देशक, दस हजार समुद्देशक, छत्तीस हजार व्याकरण तथा पद-प्रमाण से दो लाख अठासी हजार पद हैं।

#### ज्ञातधर्मकथा

" नायाधम्मकहासु णं नायाणं नगराइं, उज्जाणाइं, चेइयाइं, वणसंडाइं, समोसरणाइं, रायाणो, अम्मापियरो, धम्मायरिया, धम्मकहाओ, इहलोइय-परलोइया इडि्ड-विसेसा, भोगपरिच्चाया, पव्यज्जाओ, परिआया, सुयपरिग्गहा, तवोवहाणाइं, संलेहणाओ, भत्तपच्च-विखाणाइं, पाओवगमणाइं, देवलोगगमणाइं, सुकुलपच्चा-याईओ, पुणबोहिलाभा, अंतिकरियाओ य आधविज्जंति।

दस धम्मकहाणं वग्गा । तत्थ णं एगमेगाए धम्मकहाए पंच पंच अवखाइयासयाई । एगमेगाए अवखाइयाए
पंच पंच उववखाइयासयाई । एगमेगाए उववखाइयाए पंच
पंच अवखाइओववखाइयासयाई — एवमेव सपुटवावरेणं
अखुट्टाओ कहाणगकोडीओ हवंति क्ति मक्खायं। ....

से णं अंगद्वयाए छट्ठे अंगे, दो सुयवखंधा, एगूणतीसं अज्भयणा, एगूणतीसं उद्देसणकाला, एगूणतीसं समुद्देसणकाला, एगूणतीसं समुद्देसणकाला, संक्षेज्जाइं पयसहस्साइं पयग्गेणं । (नन्दी ८६)

ज्ञातधर्मकथा में जातों (दृष्टान्तभूत व्यक्तियों) के नगर, उद्यान, चैत्य, वनषंड, समवसरण, राजा, माता-पिता, धर्माचार्य, धर्मकथा, इहलोक-परलोक की ऋदि-विशेष, भोगपरित्याग, प्रव्रज्या, दीक्षापर्याय का काल, श्रुत-ग्रहण, तप-उपधान, संलेखना, भक्तप्रत्याख्यान, प्रायोपगमन अनशन, देवलोकगमन, सुकुल में पुनरागमन, पुन: बोधिलाभ और अन्तिक्या का आख्यान किया गया है।

धर्मकथा के दस वर्ग हैं। प्रत्येक धर्मकथा में पांच-पांच सौ आख्यायिकाएं हैं। प्रत्येक आख्यायिका में पांच-पांच सौ उप-आख्यायिकाएं हैं। प्रत्येक उप-आख्यायिका में पांच-पांच सौ आख्यायिक-उपाख्यायिकाएं हैं। इस प्रकार कुल मिलाकर इसमें साढे तीन करोड़ आख्यायि-काएं हैं।

यह अंग की दूष्टि से छठा अंग है। इसके दो

भुतस्कन्ध, उनतीस अध्ययन, उनतीस उद्देशनकाल, उनतीस समुद्देशनकाल तथा पदप्रमाण से संख्येय हजार पद हैं।

उवसग्गपदं णिवातपदं णामियपदं अक्खातपदं मिस्स-पदं च, एते पदे अहिकिच्च पंचलक्खा छावत्तरि च सहस्सा पदग्गेणं भवंति । अहवा सुत्तालावयपदग्गेणं संक्षेज्जाइं पदसहस्साइं भवंति । (नन्दीचू पृ ६६)

ज्ञातधर्मकथा का पदपरिमाण संख्येय हजार पद उल्लिखित है। यह परिमाण सूत्रालापकरूप पदों की अपेक्षा से हैं। उपसर्ग, निपात, नाम, आख्यात और मिश्र इन पदों की अपेक्षा से इसका परिमाण पांच लाख छिहत्तर हजार है।

#### उपासकवशा

्यवासगदसासु णं समणोवासगाणं नगराइ, उज्जाणाइ, वेइयाइ, वणसंडाइ, समोसरणाइ, रायाणो, अम्मापियरो, धम्मायरिया, धम्मकहाओ, इहलोइय-पर-लोइया इड्ढिविसेसा, भोगपरिच्चाया, परिआया, सुय-परिग्गहा, तवोवहाणाइ, सीलव्वय-गुण-वेरमण-पच्च-स्खाण-पोसहोववास-पिडवज्जणया, पिडमाओ, उवसग्गा, संलेहणाओ, भत्तपच्चक्खाणाइ, पाओवगमणाइ, देवलोग-गमणाइ, सुकुलपच्चायाईओ, पुण बोहिलाभा, अंतिकिरि-याओ य आधविज्जंति।

से णं अंगट्टयाए सत्तमे अंगे, एगे सुयक्खंधे, दस अज्भ-यणा, दस उद्देसणकाला, दस समुद्देसणकाला, संखेज्जाई पयसहस्साई पयग्गेणं ... । (नन्दी =७)

उपासकदशा में उपासकों के नगर, उद्यान, चैत्य, वनषंड, समवसरण, राजा, माता-पिता, धर्माचार्य, धर्मकथा, ऐहलौकिक और पारलौकिक ऋद्धि-विशेष, भोग-परित्याग, दीक्षा-पर्याय का काल, श्रुत-ग्रहण, तप-उपधान, शीलव्रत, गुणव्रत, विरमण, प्रत्याख्यान, पौषधोपवास का स्वीकरण,प्रतिमा, उपसर्ग, संलेखना, भक्तप्रत्याख्यान, पादोपगमन, देवलोकगमन, सुकुल में पुनरागमन, पुन: बोधिलाभ और अन्तिक्रया का आख्यान किया गया है।

यह अंग की दृष्टि से सातवां अंग है। इसके एक श्रुतस्कन्ध, दस अध्ययन, दस उद्देशनकाल, दस समुद्देशन-काल तथा पदप्रमाण से संख्येय हजार पद हैं।

सुत्तपदग्गं एककारस लक्खा बावण्णं च सहस्सा पदग्गेणं। सुत्तालावयपदेहिं संखेज्जाणि वा पदसहस्साई पदग्गेणं। (नन्दीचू पृ ६७) सूत्रपदों का परिमाण ग्यारह लाख बावन हजार है। सूत्रालापकपदों का परिमाण संख्येय हजार है।

#### अंतकृतदशा

…अंतगडदसासुणं अंतगडाणं नगराइं, उज्जाणाइं, चेइयाइं, वणसंडाइं, समोसरणाइं, रायाणो, अम्मापियरो, धम्मायरिया, धम्मकहाओ, इहलोइय-परलोइया इड्ढिविसेसा, भोगपरिच्चागा, पव्वज्जाओ, परिआया, सुयपरिग्गहा, तबोवहाणाइं, संलेहणाओ, भत्तपच्चक्खा-णाइं, पाओवगमणाइं, अंतिकरियाओ य आध-विज्जंति।""

से णं अंगट्टयाए अट्टमे अंगे, एगे सुयक्खंधे, अट्टवागा, अट्ट उद्देसणकाला, अट्ट समुद्देसणकाला, संखेज्जाइं पय-सहस्साइं पयग्गेणं ... (नन्दी ८८)

अन्तकृतदशा में अन्तकृत जीवों के नगर, उद्यान, चैत्य, वनषंड, समवसरण, राजा, माता-पिता, धर्माचार्य, धर्मकथा, ऐहलौकिक और पारलौकिक ऋदि-विशेष, भोगपरित्याग, प्रव्रज्या, दीक्षा-पर्याय का काल, श्रुत-ग्रहण, तप-उपधान, संलेखना, भक्तप्रत्याख्यान, पादोपगमन, अंतिक्रिया का आख्यान किया गया है।

यह अंग की दृष्टि से आठवां अंग है। इसमें एक श्रुतस्कन्ध, आठ वर्ग, आठ उद्देशनकाल, आठ समुद्देशन-काल तथा पदप्रमाण से संख्येय हजार पद हैं।

मुत्तपदरगं तेवीसं लक्खा चतुरो य सहस्सा पदरगेणं । संखेज्जाणि वा पदसहस्साणि सुत्तालावगपदरगेणं । (तन्दीचू पृ ६८)

सूत्रपदों का परिमाण तेवीस लाख चार हजार है। सूत्रालापकपदों का परिमाण संख्येय हजार है।

## अनुसरोपपातिकदशा

…अणुत्तरोववाइयदसासु णं अणुत्तरोववाइयाणं नगराइ, उज्जाणाइ, चेइयाइ, वणसंडाइ, समोसरणाइ, रायाणो, अम्मापियरो, धम्मायरिया, धम्मकहाओ, इहलोइय-परलोइया इड्ढिविसेसा, भोगपरिच्वागा, पव्व-ज्जाओ, परिआगा, सुयपरिग्गहा, तवोवहाणाइ, पिड-माओ, उवसम्गा, संलेहणाओ, भत्तपच्चक्खाणाइ, पाओ-वगमणाई, अणुत्तरोववाइयत्ते उववत्ती, सुकुलपच्चायाईओ, पुणबोहिलाभा, अंतिकरियाओ य आध-विज्जंति।…

से णं अंग्रुयाए नवमे अंगे, एगे सुयक्खंधे, तिण्णि वग्गा, तिण्णि उद्देसणकाला, तिण्णि समुद्देसणकाला, संक्षेत्रजाइ पयसहस्साइं पयम्भेणं । (नन्दी ८९)

अनुत्तरोपपातिकदक्षा में अनुत्तरिवमानों में उत्पन्न
व्यक्तियों के नगर, उद्यान, चैत्य, वनषंड, समवसरण,
राजा, माता-पिता, धर्माचार्य, धर्मकथा, ऐहलीकिक और
पारलीकिक ऋद्धि-विशेष, भोगपिरत्याग, प्रवज्या, दीक्षापर्याय का काल, श्रुतग्रहण, तप-उपधान, प्रतिमा, उपसर्ग,
संलेखना, भक्त-प्रत्याख्यान, पादोपगमन, अनुत्तरिवमान
में उत्पत्ति, सुकुल में पुनरागमन, पुनः बोधिलाभ और
अन्तिक्रिया का आख्यान किया गया है।

यह अंग की दृष्टि से नवमां अंग है। इसमें एक श्रुतस्कन्ध, तीन वर्ग, तीन उद्देशनकाल, तीन समुद्देशन-काल तथा पद-प्रमाण से संख्येय हजार पद हैं।

पदग्गं छातालीसं लक्खा अट्ट य सहस्सा, संखेज्जाणि वा पदसहस्साणि । (नन्दीचू पृ ६९)

सूत्रपदों का परिमाण छियालीस लाख आठ हजार है। सूत्रालापकपदों का परिमाण संख्येय हजार है।

#### प्रश्नव्याकरण

…पण्हावागरणेसु णं अट्ठुत्तरं पिसणसयं, अट्ठुत्तरं अपिसणसयं, अट्ठुत्तरं अपिसणस्यं, अण्णे य विचित्ता दिव्वा विज्ञाइसया, नागसुवण्णेहि सिद्ध दिव्वा संवाया आघविज्जंति । …

से णं अंगद्वयाए दसमे अंगे, एगे सुवक्खंघे, पणया-लीसं अज्भवणा, पणयालीसं उद्देसणकाला, पणयालीसं समुद्देसणकाला, संवेज्जाइं पयसहस्साइं पयग्गेणं ....।

(नन्दी ९०)

प्रश्नव्याकरण में एक सौ आठ प्रश्न, एक सौ आठ अप्रश्न, एक सौ आठ प्रश्न-अप्रश्न, अन्य विचित्र और दिव्य विद्यातिशय तथा नाग और सुवर्ण देवों के साथ हुए दिव्य संवादों का आख्यान किया गया है।

यह अंग की दृष्टि से दसवां अंग है। इसमें एक भुतस्कंध, पैंतालीस अध्ययन, पैंतालीस उद्देशनकाल, पैंतालीस समुद्देशनकाल तथा पद-प्रमाण से संख्येय हजार पद हैं।

पदग्गं बाणजीत लक्खा सोलस य सहस्सा पदग्गेणं, संखेजजाणि वा पदसहस्साणि । (नन्दीचू पृ ७०) सूत्रपदों का परिमाण बानवे लाख सोलह हजार है।

सूत्रालापकपदों का परिमाण संख्येय हजार है। विपाकश्रुत

'ंंविनागसुए णं सुकड-दुक्कडाणं कम्माणं फल-विवागे आघविज्जड । तत्थ णं इस दुहविवागा, दस सुहविवागा ।''ं

से णं अंगट्टयाए इक्कारसमे अंगे, दो सुयक्खंधा, वीसं अज्झयणा, वीसं उद्देसणकाला, वीसं समुद्देसण-काला, संखेज्जाइं पयसहस्साइं पयग्गेणं । (नन्दी ९१)

विपाकश्रुत में सुकृत और दुष्कृत कर्मों के फल-विपाक का आख्यान किया गया है। वहां दस दु:खविपाक और दस सुखविपाक हैं।

यह अंग की दृष्टि से ग्यारहवां अंग है। इसके दो श्रुतस्कंध, बीस अध्ययन, बीस उद्देशनकाल, बीस समुद्देशन-काल तथा पद-प्रमाण से संख्येय हजार पद हैं।

सुत्तपदग्गं एगा पदकोडी चुलसीति च लक्खा बत्तीसं च सहस्सा पदग्गेणं, संखेज्जाणि वा पदसहस्साइं पदग्गेणं। (नन्दीचू पृ ७१)

सूत्रपदों का परिमाण एक करोड़ चौरासी लाख बत्तीस हजार है। सूत्रालापकपदों का परिमाण संख्येय हजार है।

# ३. ग्यारह अंगों का निर्यूहण

जइनि य भूतानाए सन्वस्स नओमयस्स ओयारो । निज्जूहणा तहानि हु दुम्मेहे पप्प इत्थी य ॥ (निभा ५५१)

यद्यपि भूतवाद - दृष्टिवाद में समस्त वाङ्मय का अवतरण हो जाता है, फिर भी मन्दबुद्धि उपासक और स्त्रियों पर अनुग्रह कर शेष श्रुत - ग्यारह अंगों का निर्मूहण किया गया है।

# ४. अंगप्रविष्ट ही द्वादशांग

श्रुतरूपस्य परमपुरुषस्याङ्गानीवाङ्गानि द्वादशाङ्गानि आचाराङ्गादीनि यस्मिन् तत् द्वादशाङ्गम् ।

(नन्दीमवृष १९३)

श्रुतपुरुष के अंगस्थानीय आचारांग आदि बारह अंग हैं। यही द्वादशांगी है।

# ५. द्वादशांग ही गणिपटक

गणी — आचार्यस्तस्य पिटकमिन पिटकं, सर्वस्वमित्यर्थः गणिपिटकम् । अथवा गणिशन्दः परिच्छेदवचनोऽप्यस्ति—

आयारंमि अहीए जं नाओ होइ समणधम्मो उ । तम्हा आयारधरो भन्नइ पढमं गणिट्टाणं।।

ततक्च गणीनां पिटकं गणिपिटकं परिच्छेदसमूहः इत्यर्थः। (नन्दीमवृप १९३)

जो गण या गच्छ का अधिपति होता है, वह गणी— आचार्य कहलाता है। गणी का पिटक—सर्वस्व गणि-पिटक है। अथवा गणी का अर्थ है—परिच्छेद, अध्याय, शास्त्रविशेष।

आचारांग के अध्ययन से श्रमणधर्म ज्ञात हो जाता है। आचारांग के धारक मुनि को आचारांगधर कहा जाता है। यह पहला गणिस्थान अर्थात् द्वादशांगी का पहला परिच्छेद है।

इस आधार पर गणिपिटक का अर्थ है --पिरच्छेदों का समूह।

# ६. द्वादशांग हो श्रुतज्ञान

भावे खओवसमिए दुवालसंगंपि होइ सुयनाणं । (आवनि १०४)

यदेव जिनप्रणीतप्रवचनार्थपरिज्ञानं तदेव परमार्थतः श्रुतज्ञानं, न शेषम् । (नन्दीमवृ प २५०)

श्रुतज्ञान द्वादशांगात्मक है। वह क्षायोपश्चिमक भाव है। अर्हत् द्वारा प्रणीत प्रवचन के अर्थ का जो परिज्ञान है, वही परमार्थतः श्रुतज्ञान है, शेष नहीं।

# ७. द्वादशांग और श्रुतपुरुष

पुरुषस्य द्वादशाङ्गानि भवन्ति, तद्यथा —द्वी पादौ द्वे जङ्घे द्वे करुणी द्वे गात्रार्द्धे द्वौ बाहू ग्रीवा शिरश्च, एवं श्रुतरूपस्यापि परमपुरुषस्याऽऽचारादीनि द्वादशाङ्गानि क्रमण वेदितव्यानि —

'पाददुगं जंघोरू गायदुगद्धं तु दो य बाहू य । गीवा सिरं च पुरिसो बारस अंगो सुयविसिद्धो ।।

श्रुतपुरुषस्याङ्गेषु प्रविष्टमङ्गप्रविष्टम् —अङ्गभावेन व्यवस्थितमित्यर्थः। (नन्दीमवृप २०३)

जैसे पुरुष के हाथ-पैर आदि बारह अंग होते हैं, वैसे ही श्रुतरूप परम पुरुष के आचार आदि बारह अंग हैं। जो श्रुतपुरुष के अंगरूप में व्यवस्थित है, वह अङ्ग-प्रविष्ट है।

| पुरुष के अंग | श्रुतपुरुष के अंग    |
|--------------|----------------------|
| दो चरण       | आचार, सूत्रकृत       |
| दो जंघा      | स्थान, समवाय         |
| दो ऊरु       | भगवती, ज्ञातधर्मकथा  |
| उदर, पीठ     | उपासकदशा, अन्तकृतदशा |
| भुजाद्वय     | अनुत्तरोपपातिकदशा,   |
|              | प्रश्नव्याकरण        |
| ग्रीवा       | विषाकश्रुत           |
| सिर          | दष्टिवाद             |

#### द्वादशांग की शाश्वतता

۴,

इन्वेइयं दुवालसंगं गणिपिडगं न कयाइ नासी, न कयाइ न भवइ, न कयाइ न भविस्सइ । भुवि च, भवइ य, भविस्सइ य । धुवे नियए सासए अक्खए अव्वए अवट्टिए निच्चे । (नन्दी १२६)

द्वादशांग गणिपिटक कभी नहीं था, कभी नहीं है और कभी नहीं रहेगा — ऐसा नहीं है। वह था, है और रहेगा। वह ध्रुव, नियत, शास्त्रत, अक्षय, अब्यय, अवस्थित और नित्य है।

## हादशांग की पौरुषेयता

भास्त्रं वचनात्मकम् । वचनं तात्वोष्ठपुटपरिस्पन्दा-दिरूपपुरुषव्यापारान्वयव्यतिरेकानुविधायि । न खलु पुरुषव्यापारमन्तरेण वचनमाकाभे ध्वनदुपलभ्यते । (नन्दोमवृप १६)

शास्त्र वचनात्मक है। वचन तालु, ओष्ठ आदि के परिस्पंदन से उत्पन्न होता है। पुरुष की वाग्प्रवृत्ति के साथ उसका अन्वय-व्यितरेकी संबंध है — जब पुरुष में तालु, ओष्ठ आदि की प्रवृत्ति होती है, तब वचन उत्पन्न होता है, जब पुरुष की प्रवृत्ति नहीं होती, तब वह उत्पन्न नहीं होता।

पुरुष की प्रवृत्ति के बिना वचन आकाश में ध्वनित नहीं होता।

#### १०. द्वादशांग के विषय

दुवालसंगे गणिपिडमे अणंता भावा, अणंता अभावा, अणंता हेऊ, अणंता अहेऊ, अणंता कारणा, अणंता अकारणा, अणंता जीवा, अणंता अजीवा, अणंता भव-सिद्धिया, अणंता अभवसिद्धिया, अणंता सिद्धा, अणंता असिद्धा पण्णता। (नन्दी १२४) द्वादणांग गणिपिटक में अनन्त भावों, अनन्त अभावों, अनन्त हेतुओं, अनन्त अहेतुओं, अनन्त कारणों, अनन्त अकारणों, अनन्त जीवों, अनन्त अजीवों, अनन्त भव-सिद्धिकों, अनन्त अभवसिद्धिकों, अनन्त सिद्धों, अनन्त असिद्धों का उल्लेख है।

# ११. द्वादशांग और आज्ञा की एकार्थकता

दुवालसंगं अणा य एवं एगट्टिता तहा वि अभिधाणतो विसेसो कज्जित यदा आज्ञाप्यते एभिः तदा आज्ञा भवति । (नन्दीचू पृ ५१)

द्वादशांग और आज्ञा एकार्थंक हैं। फिर भी उनमें कुछ भेद है। जब द्वादशांगी के आधार पर निर्देश दिया जाता है, तब उसे आज्ञा कहते हैं।

# १२. आज्ञा की विराधना —द्वादशांग की विराधना

पंचिवहायारायरणसीलस्स गुरुणो हिलोवदेसवयणं आणा, तमण्णधा आयरंतेण गणिपिडगं विराधितं भवति । (तन्दीचू पृ ८१)

पांच आचार की सम्पदा से सम्पन्न आचार्य की हितोपदेशवचन आज्ञा है। जो उससे विपरीत आचरण करता है, वह गणिपिटक की विराधना करता है।

# १३. आराधना-विराघना के परिणाम

इच्चेइयं दुवालसंगं गणिपिडगं तीए काले अणंता जीवा आणाए विराहित्ता चाउरंतं संसारकंतारं अणु-परियद्विसु।''''

पहुष्पण्णकाले परित्ता जीवा''''अणुपरियट्टंति । ''' अणागए काले अणंता जीवा''''अणुपरियट्टिस्संति ।

इन्वेइयं दुवालसंगं तीए काले अणंता जीवा आणाए आराहिता चाउरंतं संसारकंतारं वीईवइंसु । ....

पढुष्पण्णकाले परित्ता जीवा "वीईवयति । "अणागए काले अर्णता जीवा "वीईवइस्संति । (नन्दी १२५)

अतीत काल में अनंत जीव, वर्तमान में परिमित जीव और भविष्य में अनंत जीव द्वादशांग गणिपिटक की आज्ञा की विराधना कर चार गति वाले संसारकांतार में परिभ्रमण कर चुके हैं, करते हैं, करेंगे।

अतीत काल में अनंत जीव, वर्तमान में परिमित जीव और भविष्य में अनंत जीव द्वादशांग की आराधना कर मबभ्रमण से मुक्त हुए हैं, हो रहे हैं और होंगे।

जं मुत्ततो दुवालसंगं गणिपिडगं तं अत्थतो अभि-

निवेसेण अण्णहा पण्णवेंतो ताए अत्थाणाए सृत्तं विरा-हेत्ता तीते काले अणंता जीवा संसारं भमितपुव्वा, गोट्टा-माहिलवत् । (नन्दीचू पृ ८१)

द्वादशांग गणिपिटक को सूत्रतः स्वीकार करते हुए भी जो अपने अभिनिवेश के कारण उसके अर्थ की अन्यथा प्ररूपणा करते हैं, वे वास्तव में सूत्र की विराधना करते हैं। इससे अतीत काल में अनंत जीवों ने संसार में भ्रमण किया है, जैसे आचार्य आर्यरक्षित का शिष्य गोष्ठामाहिल।

जं अत्थतो दुवालसंगं गणिपिडगं तं सुत्ततो अभिणि-बेसेण अण्णहा पढंतो ताए सुत्ताणाए अत्थं विराहेत्ता तीते काले अणंता जीवा संसारं भिमतपुञ्वा, जमालिवत् । (तन्दीचू पृ ८१)

द्वादशांग गणिपिटक को अर्थतः स्वीकार करते हुए भी जो अपने अभिनिवेश के कारण उसके सूत्र का अन्यया पाठ करते हैं, वे वास्तव में अर्थ की विराधना करते हैं। इससे अतीतकाल में अनंत जीवों ने संसार में भ्रमण किया है, जैसे —भगवान महावीर का शिष्य जमालि।

अंगबाह्य-अनंगप्रविष्ट, आचार्यो तथा स्थविरों द्वारा रचित आगमग्रंथ, उपांग।

- १. अंगबाह्य की परिभाषा
- २. अंगबाह्य की रचना का उद्देश्य
  - \* अंगबाह्य: आगम का एक भेद (इ. आगम)
  - \* अंगबाह्य: श्रुतज्ञान का एक भेव (इ. श्रुतज्ञान)
- ३. अंगप्रविष्ट और अंगबाह्य की भेदरेखा
- ४. अंगबाह्य के प्रकार
  - \* आवश्यक

- (ब्र. आवश्यक)
- आवश्यकव्यतिरिक्त
- ५. आवश्यकव्यतिरिक्त के प्रकार
  - ० कासिकधुत
  - ० उस्कालिकधुत
- ६. कालिकथृत
  - ० परिभाषा
  - ० परिमाण
  - ॰ प्रकार और परिचय
  - \* कालिकश्रुत : अयमिकश्रुत
- (इ. भुतज्ञान)
- \* कालिकश्रुत और नय
- (इ. नय)

७. उत्कालिकश्रुत

- ० परिभाषा
- ० प्रकार और परिचय
- द. प्रकोर्णक
- ९. चूला
- १०. अंगबाह्य और पूर्वधर

# १. अंगबाह्य की परिभाषा

स्थिविरैभंद्रबाहुस्वामित्रभृतिभिराचार्येष्ठपिनबद्धं तद-नङ्गप्रविष्टम्। तच्नावश्यकिनर्युक्तयादि। अथवाः गणधर-प्रश्नव्यितरिकेण शेषकृतप्रश्नपूर्वकं वा भगवतो मुत्कलं व्याकरणं, तदिधकृत्य यन्निष्पन्नं जम्बूद्दीप-प्रज्ञप्त्यादि, तदनगप्रविष्टं, यच्च वा गणधरवचांस्येवोप-जीव्य दृब्धमावश्यकिनर्युक्तयादि पूर्वस्थविरैस्तदनङ्ग-प्रविष्टम्। यदि वा यत् सर्वतीर्थंकरतीर्थंष्वनियतं तदनङ्गप्रविष्टम्। (आवमवृप ४८)

आचार्य भद्रबाहु स्वामी आदि स्थिविरों द्वारा रिचत आवश्यकिर्म्युक्ति आदि ग्रंथ अनंगप्रविष्ट हैं। अथवा

गणधरों के प्रश्नों के अतिरिक्त अन्य व्यक्तियों के प्रश्नों का जो समाधान तीर्थं कर ने दिया, उस आधार पर जम्बूद्दीपप्रज्ञप्ति आदि की रचना हुई। यह अनंग-प्रविष्ट है। अथवा

गणधरवाणी के उपजीवी पूर्व स्थविरों द्वारा संदृब्ध आवश्यकिनर्युक्ति आदि ग्रंथ अनंगप्रविष्ट हैं। अथवा

ं सब तीर्थंकरों के तीर्थों में जो अनियत श्रुत है, वह अनंगप्रविष्ट है।

द्वादशाङ्गात्मकस्य श्रुतपुरुषस्य व्यतिरेकेण स्थित-मङ्गवाह्यत्वेन व्यवस्थितं तदनङ्गप्रविष्टम्। अथवा (गणधरान् विहाय) शेषैः श्रुतस्थविरैस्तदेकदेशमुपजीव्य विराचितं तदनङ्गप्रविष्टम्। अथवा यद् श्रुतमनियतं तदनङ्गप्रविष्टम्। (नन्दीमवृप २०३)

वारह अंगों वाले श्रुतपुरुष (द्वादशांगी) के अतिरिक्त जो बाह्य अंगों के रूप में व्यवस्थित है, वह अनंगप्रविष्ट है। अथवा गणधरों के अलावा शेष श्रुतस्थिवरों द्वारा रचित शास्त्र अनंगप्रविष्ट है। अथवा अनियतश्रुत अनंगप्रविष्ट है।

# २. अंपबाह्य की रचना का उद्देश्य

जं पुण अण्णेहि विसुद्धागमबुद्धिजुत्तेहि धेरेहि अप्पा-उयाणं मणुथाणं अप्पबुद्धिसत्तीणं च दुग्गाहकं ति णाऊण तं चेव आयाराइसुयणाणं परंपरागतं अत्थतो गंथतो य अतिबहुं ति काऊण अणुकंपाणिमित्तं दसवेतालियमादि परूवियं। तं अणेगभेदं अणंगपिवट्ट । (आवच् १ पृ ८)

परम्परा से प्राप्त आचारांग आदि श्रुतंज्ञानराशि अर्थतः और ग्रन्थतः बहुत विशाल है। वह अल्प आयुष्य, अल्पमति और अल्पशक्ति वाले मनुष्यों के लिए दुर्ग्राह्म हैं। यह जानकर उनकी अनुकम्पा के लिए गणधरों से अतिरिक्त विशुद्ध आगमज्ञान से सम्पन्न स्थविरों ने दशवैकालिक आदि अनेक आगमग्रन्थों की रचना की, वह अनगप्रविष्ट है।

# ३. अंगप्रविष्ट और अंगबाह्य की भेदरेखा

गणहर-धेरकयं वा आएसा मुक्कवागरणओ वा । धुवचलविसेसओ वा अंगाणंगेसु नाणत्तं ॥ (विभा ५५०)

जो गणधरकृत है, आदेश - त्रिपदी से निष्पन्न है तथा नियत है, वह अंग्रप्रविष्टश्रुत है।

जो स्थविरकृत है, मुक्त प्रतिपादन से गृहीत है तथा अनियत है, वह अंगबाह्य (अनंगप्रविष्ट) श्रुत है।

## ४. अंगबाह्य के प्रकार

अंगबाहिरं दुविहं पण्णत्तं, तं जहा — आवस्सयं च आवस्सयवइरित्तं च । (नन्दी ७४) अंगबाह्य के दो प्रकार हैं — १. आवश्यक

२. आवश्यक-व्यतिरिक्त ।

## ५. आवश्यकव्यतिरिक्त के प्रकार

आवस्सयवहरित्तं दुविहं पण्णतं, तं जहा—कालियं च उक्कालियं च । (नन्दी ७६) आवश्यकव्यतिरिक्त के दो प्रकार हैं—-१. कालिक २. उत्कालिक ।

# ६. कालिकश्रुत को परिभाषा

कालियं जं दिणरातीणं पढमचरिमपोरिसीसु पढिज्जति । (नन्दीचू षृ ५७)

जो श्रुत दिन और रात के प्रथम और अन्तिम प्रहर में पढ़ा जाता है, वह कालिकश्रुत है।

#### परिमाण

कालियसुयपरिमाणसंखा अणेगविहा पण्णत्ता, तं जहां -पज्जवसंखा अक्खरसंखा संघायसंखा पयसंखा पायसंखा गाहासंखा सिलोगसंखा वेढसंखा निज्जुत्तिसंखा अण्योगदारसंखा उद्देसगसंखा अज्भयणसंखा सुयखंधसंखा अंगसंखा। (अमु ४७१)

कालिकश्रुत की परिमाण-संख्या के अनेक प्रकार प्रज्ञप्त हैं, जैसे ─पर्यवसंख्या, अक्षरसंख्या, संघातसंख्या, पद-संख्या, पादसंख्या, गाथासंख्या, श्लोकसंख्या, वेष्टक-संख्या, निर्युक्तिसंख्या, अनुयोगद्वारसंख्या, उद्देशकसंख्या, अध्ययनसंख्या, श्रुतस्कंधसंख्या और अंगसंख्या।

कालियं अणेगविहं पण्णतं, तं जहा —

१६. अरुणोदवाए १. उत्तरज्भवणाइं २. दसाओ १७. वरुणोववाए ३. कष्पो १८. गरुलोबबाए ४. ववहारो १९. धरणोववाए ५. निसीहं २०. वेसमणीववाए ६. महानिसीहं २१. वेलंधरोववाए ७. इसिभासियाइ २२. देविदोववाए जंबुद्दीवपण्णत्ती २३. उट्टाणसुर्य २४. समुद्वाणसुयं ९. दीवसागरपण्पत्ती १०. चंदपण्णत्ती २५. नागपरियावणियाओ ११. खुड्डियाविमाणपविभत्ती २६. निरयावलियाओ १२. महिल्लयाविमाणपविभक्ती २७. कष्पवडंसियाओ २८. पुष्फियाओ १३. अंगचू लिया १४. वियाहचू लिया २९. पुष्फचूलियाओ १५. वम्मचूलिया ३०. विष्हिदसाओ

कालिकश्रुत अनेक प्रकार का है

्(३) बृहत्कल्प (४) व्यवहार (५) निशीथ (६) महानिशीथ (७) ऋषिभाषित

(१) उत्तराध्ययन (१६) अरुणोपपात (२) दशाश्रुतस्कन्ध (१७) वरुणोपपात

(१८) गरुडोपपात (१९) धरणोपनात

(२०) वैश्वमणोपपात (२१) वेलन्धरोपपात

(नन्दी ७८)

(२२) देवेन्द्रोपपात (२३) उत्थानश्रुतः

(६) जम्बूद्रीपप्रज्ञप्ति (९) द्वीपसागरप्रज्ञप्ति (२४) समुपस्थानश्रुत (२५) नागपरिज्ञापनिका

(१०) चन्द्रप्रज्ञप्ति (११) क्षुल्लिकाविमान-(२६) निरयावलिका प्रविभक्ति (२७) कल्पावतंसिका

ं (१२) महाविमानप्रविभक्ति

(२८) पुष्पिका (१३) अंगचूलिका (२९) पुष्पचूलिका

ं (१४) व्याख्याचूलिका (१५) वर्गचूलिका

(३०) वृष्णिदशा

#### उत्तराध्ययन

सर्वाण्यपि चाध्ययनानि प्रधानान्येव तथाऽप्यमून्येव रूढ्योत्तराध्ययनगब्दवाच्यत्वेन प्रसिद्धानि । (नन्दीमवृप २०६)

सारे अध्ययन उत्तर/प्रधान ही हैं। फिर भी रूढ़ि से उत्तराध्ययन सूत्र के लिए ही उत्तर शब्द का प्रयोग हुआ

कमउत्तरेण पगयं आयारस्सेव उवरिमाइं तु। तम्हा उ उत्तरा खलु अज्भयणा हुति णायव्या ॥ शय्यम्भवं यावदेष ऋमः, तदाऽऽरतस्तु दशवैकालिको-त्तरकालं पठ्यन्ते । (उनि ३, शावृ प ४)

प्राचीनकाल में आचारांग के बाद उत्तराध्ययन पढ़ा जाता था। आचारांग के उत्तर में होने के कारण यह उत्तराध्ययन है। आचार्य शय्यम्भव के बाद इस ऋम में परिवर्तन हुआ — उत्तराध्ययन के स्थान पर दशवैकालिक पढ़ा जाने लगा।

अंगप्पभवा जिणभासिया य पत्तेयबुद्धसंवाया । बंधे मुक्खे य कया छत्तीसं उत्तरज्भवणा ॥ (उनि ४)

अंगप्पभवा जहा परीसहा बारसमाओ अंगाओ कम्म-य्पवायपुर्वाओ णिज्जूढा । जिणभासिया जहा दुमपत्त-गादि। पत्तेयबुद्धभासियाणि जहा काविलिज्जादि। संवाओं जहा णमिपव्यज्जा केसिगोयमेज्जं च । तं एते सञ्चेव बंधप्पमोक्खत्थं छत्तीसं उत्तरज्भयणा कया ।

(उचि पृ ७)

उत्तराध्ययन के छत्तीस अध्ययन कर्तृत्व की दृष्टि से चार वर्गों में विभक्त होते हैं -

१. अङ्गप्रभव - कर्मप्रवादपूर्व से उद्धृत परीषह अध्ययन

२. जिनभाषित -- द्रुमपत्रक

३. प्रत्येकबुद्धभाषित--कापिलीय

४. संवाद समुत्थित --निमप्रव्रज्या और केशिगौतमीय

# अंगचूलिका

अंगस्स चूलिका नहा -आयारस्स पंच चूलातो, दिद्विवातस्य वा चूला । (नन्दीच् पृ ५९) अंगों की चूलिका अंगचूलिका है। जैसे --आचारांग की पांच चूलाएं, दृष्टिवाद की चूलाएं।

## म्याख्याच् लिका

वियाहो भगवती । तीए चूला वियाहचूला । (नन्दीच् पृ ५९) व्याख्या का अपर नाम है --भगवती। उसकी चूलिका व्याख्याचूलिका कहलाती है।

#### वर्गचूलिका

विवक्खावसातो अज्भयणादिसमूहो वग्गो, जहा अंतकडदसाणं अट्ठ वग्गा, अणुत्तरोववातियदसाणं तिष्णि वग्गा, तेसि चूला वग्गचूला । (नन्दीचू पृ ५९)

अध्ययन आदि का समूह वर्ष कहलाता है। जैसे—अन्तकृतदशा के आठ वर्ष हैं, अनुत्तरीपपातिकदशा के तीन वर्ष हैं, इन वर्षों की चूला वर्षचूला कहलाती है।

#### अरुणोपपात

• अरुणे णामं देवे तस्स समयनिबद्धे अज्ञायणे, जाहे तं अज्ञायणं उवउत्ते समाणे अणगारे परियट्टेति ताहे से अरुणे देवे समयनिबद्धत्तणतो चलितासणे जेणेव से समणे तेणेव आगच्छिता ओवयित, ताहे समणस्स पुरतो अंत-द्धिते कतंजली उवउत्ते सुणेमाणे चिट्ठति, समत्ते य भणित — सुभासितं, वरेह वरं ति । इहलोगणिष्पिवासे से समणे पिडिभणित — ण मे वरेण अट्टो ति । ताहे से पदाहिणं करेत्ता णमंसिता य पिडिगच्छित । (नन्दीचू १ ४९)

अरुण नामक देव की वक्तव्यता का प्रतिपादक अरुणोपपात नामक कालिकश्रुत है। जब अनगार तन्मय होकर उस अध्ययन का परावर्तन करता है, तब उस अरुण देव का आसन किम्पत हो जाता है। उसी समय देव वहां उपस्थित हो जाता है, जहां वह अनगार श्रमण है। उस श्रमण के सामने प्रच्छन रूप में बढ़ांजिल हो वह देव ध्यान से सूत्र सुनता है। उसकी समाप्ति पर कहता है मुने! आपने अच्छा सुनाया, अब वरदान मांगो। इस लोक से निस्पृह/वितृष्ण श्रमण प्रत्युत्तर में कहता है — मुक्ते वरदान नहीं चाहिए। तब देव मुनि को प्रदक्षिणा दे, नमस्कार कर चला जाता है।

#### उत्पानश्रुत

उट्ठाणसुतं ति अज्भवणं सिंगणाइयक्जे जस्स णं गामस्स वा जाव रायहाणीए वा एगकुलस्स वा समणे आसुरुत्ते स्ट्ठे उवउत्ते तं उट्ठाणसुते त्ति अज्भवणं परिय-ट्टेति एक्कं दो तिष्णि वा वारे ताहे से गामे वा जाव रायधाणी वा कुलं वा उट्ठेति। उव्वसइ त्ति वृत्तं भवति। (नन्दीचू पृ६०)

संघ संबंधी कार्य (सुरक्षा, प्रभावना ") उपस्थित होने पर मुनि जिस ग्राम, नगर, राजधानी अथवा कुल से अत्यंत रुष्ट होकर जब पूरी एकाग्रता से 'उत्थानश्रुत' अध्ययन का एक, दो या तीन बार परावर्तन करता है, तब वह ग्राम, राजधानी अथवा कुल उजड़ जाता है।

#### समुण्ह्यानश्रुत

से चेव (रुट्टे) समणे तस्स गामस्स वा जाव राय-धाणीए वा तुट्टे समाणे पसण्णे पसण्णलेस्से सुहासणत्ये उवउत्ते समुद्राणसुतं परियट्टेड एक्कं दो तिण्णि वा वारे ताहे से गामे वा जाव रायहाणी वा आवासेति। "अप्पणा पुज्वुद्वियं पि कतसंकष्पस्स आवासेति। (नन्दीचू पृ ६०)

किसी कारणवश ग्राम, राजधानी अथवा कुल से रुट मुनि पुन: तुष्ट हो, प्रसन्त मुद्रा में, प्रशस्त भाव-धारा से सुखासन में स्थित हो एकाग्रता से जब एक, दो या तीन बार 'समुपस्थानश्रुत' का परावर्तन करता है, तब वह उजड़ा हुआ गांव, राजधानी अथवा कुल पुन: बस जाता है। अथवा मुनि ने पहले कभी रुट होकर ग्राम, नगर आदि को वीरान कर दिया हो, वह उन्हें इस समुपस्थानश्रुत से आवाद कर सकता है।

#### नागपरिज्ञापनिका

णाग त्ति नागकुमारे, तेसु समयनिबद्धं अज्क्ष्यणं, तं जदा समणे उवयुत्ते परियट्टेति तया अक्तसंकष्पस्स वि ते णागकुमारा तत्थत्था चेव परियाणंति, वंदंति णमंसंति भत्तिबहुमाणं च करेंति । सिंगणाइयकज्जेसु य वरया भवंति । (नन्दीचू पृ ६०)

नाग का अर्थ है — नागकुमार देव। उनकी वक्तव्यता का प्रतिपादक अध्ययन नागपरिज्ञापनिका है। जब
श्रमण एकाग्र हो इस अध्ययन का परावर्तन करता है,
तब चाहे वह देव को आह्वान करे या न करे, अपने
स्थान पर स्थित नागकुमार देव इसे जान लेते हैं। वे
वहीं से उस मुनि को वन्दना-नमस्कार करते हैं, भिक्तबहुमान करते हैं। वे संघ आदि के कार्यों के लिए वरदान
भी देते हैं।

## निरयावलिका

निरयावलियासु ्आवलियपवि<mark>ट्ठेतरे य निरया,</mark> तम्मामिणो य णर-तिरिया पसंगतो विष्णिज्जंति । (नन्दीचू **पृ ६०)** 

निरयावलिका में प्रविष्ट नारकों और नरकगामी नर-तिर्यञ्चों का जिसमें वर्णन है, वह निरयावलिका सूत्र है।

#### कल्पावत सिका

सोहम्मीसाणकष्पेसु जे कष्पविमाणा ते कष्पवडेंसया ते विष्णता, तेसु य देवीओ जा जेण तवोविसेसेण चववण्या ता विष्णता, ताओ य कष्पवडेंसिया भणिया। (नन्दीच् पृ६०)

सौधर्म और ईशान कल्प में जो कल्पविमान हैं, वे कल्पावतंसक कहलाते हैं। तप-विशेष के कारण वहां उत्पन्न होने वाली देवियों का वर्णन जिस अध्ययन में है, उस अध्ययन का नाम कल्पावतंसिका है।

#### वुध्यिका

संजमभावविगसितो पुष्फितो, संजमभाविचु-तोऽवपुष्फितो, अगारभावं परिद्ववेत्ता पव्वज्जाभावेण विगसितो पच्छा सीयइ जो, तस्स इहभवे परभवे य विलंबणा दंसिङ्जइ जत्थ ता पुष्फिया।

(नन्दीच् पृ ६०)

जो संयमभावना से विकसित है, वह पुष्पित है। संयम भाव से च्युत होने वाला अवपुष्पित है। जो गृहस्थ भाव को छोड़कर प्रव्नजित हो गया, पश्चात् प्रव्रज्या-भाव में उदासीन हो गया, उसकी इस भव और परभव संबंधी विडम्बना जिसमें विणित है, वह पुष्पिका सूत्र है।

# वृष्टिणदशा

अंध्रमविष्हिणो जे कुले ते अंध्रमसद्द्वीवातो विष्हिणो भणिया । तेसि चरियं गती सिज्भणा य जत्थ भणिता ता विष्हिदसातो । दस ति — अवत्था अज्भयणा वा । ुँ(तन्दीचू पृ६०)

अंधक और वृष्णि ये दो कुल हैं। अंधकवृष्णि इस पद में अंधक का लोग कर वृष्णि कुल गृहीत है। इस कुल में उत्पन्न होने वालों के चारिक, गिति, सिद्धत्व की प्राप्ति आदि अवस्थाओं का वर्णन होने से इस अध्ययन का नाम है वृष्णिदशा।

# ७. उत्कालिकश्रुत की परिभाषा

जं कालवेलवज्जं पढिज्जिति तं उक्कालियं। (तन्दीचू पृ ५७)

जिस सूत्र का पठन-पाठन/अध्ययन-अध्यापन कितल की मंथींदा में बंधा हुआ नहीं है, वह उत्कालिक सूत्र है।

#### उक्कालियं अणेगविहं पण्णसं, तं जहा-

१. दसवेयालियं १६. सूरपण्णती
२. कप्पियाकिष्पयं १७. पोरिसिमंडलं
३. चुल्लकष्पसूर्यं १६. मंडलपवेसो

४. महाकप्पसुयं १९. विज्जाचरणविणिच्छओ

४. ओवाइयं २०. गणिविज्जा
६. रायपसेणियं २१. भागिविभत्ती
७. जीवाजीवाभिगमो २२. मरणिवभत्ती
६. पण्णवणा २३. आयविसोही

९. महापण्णवणाः २४. बीयरागमुयं **१**०. पमायप्पमायं २५. संलेहणासुयं

११. नंदी २६. विहारकप्पो

१२. अणुओगदाराइ २७. चरणविही

१३. देविदत्यओ २८. आउरपच्चनखाण

१४. तंदुलवेयालियं २९. महापच्चक्खाणं । १४. चंदगविज्भयं (नन्दी ७७)

उत्कालिक सूत्र अनेक प्रकार का है 一

१. दशवैकालिक १६. सूर्यप्रज्ञप्ति २. कल्पिकाकल्पिक १७. पौरुषीमंडल

३. क्षुल्लककरुपश्रुत १८. मंडल प्रवेश ४. महाकल्पश्रुत १९. विद्याचरणविनिश्चय

४. महाकल्पश्रुत १९. विद्याचरणविनिध्चय ५. औपपातिक २०. गणिविद्या

६. राजप्रश्नीय २१. ध्यानविभक्ति

७. जीवाजीवाभिगम २२. मरणविभक्ति इ. प्रज्ञापना २३. आत्मविशोधि

प्रज्ञापना २३. आत्मोवशोधि९. महाप्रज्ञापना २४. वीतरागश्रुत

१०. प्रमादाप्रमाद २४. संलेखनाश्रुत

११. नंदी २६. विहारकल्प

१२. अनुयोगद्वार २७. चरणविधि

१३. देवेन्द्रस्तव २८. आतुरप्रत्याख्यान

१४. तन्दुल वैचारिक २९. महाप्रत्याख्यान

# १५. चन्द्रवेध्यक

## दशदैकालिक : रचना का उद्देश्य और निर्यूहण

…सो पव्वइओ, पच्छा आयरिया उवउत्ता केवइ काल एस जीवति ? जाव छम्मासा, ताहे आयरियाण बुद्धी समुष्पण्णा - इमस्स थोवयं आउं कि कायव्वति ? तं चोह्सपुव्वी कहिपि कारणे समुष्पण्णे णिज्जूहइ, दसपुव्वी पुण अपच्छिमो अवस्समेव णिज्जूहइ। ममंपि डमं कारणं समुष्पण्णं, अहमिव निज्जूहामि, ताहे आढत्तो णिज्जूहिजं। ते य निज्जूहिज्जंता वियाले निज्जूढा थोवावसेसे दिवसे, तेण तं दसवेयालियं भणिज्जति ति। (दिज्जू पृ ७)

बालक मनक आचार्य शय्यंभव (संसारपक्षीय पिता) के पास प्रव्रजित हुआ । आचार्य शय्यंभव चतुर्दशपूर्वी थे । उन्होंने विशिष्ट ज्ञान से देखा यह अल्पायु है, केवल छह मास और जीएगा । मुभे इसके लिए क्या करना चाहिये ? उन्होंने सोचा अपश्चिम दशपूर्वी अवश्य निर्यूहण करते हैं । विशेष प्रयोजन होने पर चतुर्दशपूर्वी निर्यूहण कर सकते हैं ।

मेरे समक्ष यह विशेष प्रयोजन उपस्थित हुआ है। इसलिए मुफ्ते भी निर्युहण करना चाहिये — यह सोच उन्होंने निर्यूहण प्रारंभ किया। इस उपक्रम में विकाल वेला आ गई। दिन थोड़ा अविशिष्ट रहा। विकाल में निर्यूहण होने के कारण (तथा दस अध्ययनों के कारण) इस सूत्र की संज्ञा दशवैंकालिक हुई।

क्षायप्पवायपुर्वा णिज्जूढा होइ धम्मपण्णत्ती। कम्मप्पवायपुर्वा पिडस्स तु एसणा तिविधा॥ सच्चप्पवातपुर्वा णिज्जूढा होति वक्कसुद्धी उ। अवसेसा णिज्जूढा णवमस्स उ तितयवत्थूतो॥ (दिन ४, ६)

दशवैकालिक का चौथा धर्मप्रज्ञित (षड्जीविनका) अध्ययन आत्मप्रवादपूर्व से, पांचवां पिण्डैषणा अध्ययन कर्मप्रवाद पूर्व से, सातवां वाक्यशुद्धि अध्ययन सत्यप्रवाद पूर्व से और शेष सभी अध्ययन प्रत्याख्यान पूर्व की तीसरी वस्सु से निर्मूड (उद्धृत) किए गए हैं।

वितिओ वि य आदेसो गणिपिडगातो दुवालसंगातो । एयं किर णिज्जूढं मणगस्स अणुग्गहद्वाए ।। (दिन ७)

दूसरी मान्यता के अनुसार दशवँकालिक के दस अध्ययनों का निर्यूहण गणिपिटक द्वादशांग से मनक के अनुग्रह के लिए किया गया है।

(दशवैकालिक की दो चूलिकाएं हैं रतिवाक्या और विविक्तचर्या)।

मंगलत्थं पुब्बण्हे सत्थारभो भवति, भगवया पुण अज्जेसेज्जंभवेणं कहमवि अवरण्हकाले उपयोगो कतो, कालातिवायविष्घपरिहारिणा य निज्जूढमेव, अतो विगते काले विकाले दसकमज्भयणाण कतमिति दसवेकालियं। चउपोरिसितो सज्भायकालो तम्मि विगते वि पढिज्ज-तीति विगयकालियं दसवेकालियं। दसमं वा वेतालियो-पजातिवृत्तेहि णियमितमज्भयणमिति दसवेतालियं।

(दअचू पृ ३)

पूर्वाह्न में शास्त्र का प्रारंभ मंगल माना जाता है। किन्तु आर्य भय्यंभव ने अपराह्न में उपयोग लगाया—दिन के तीसरे प्रहर में दस अध्ययनों का निर्यूहण किया। विकाल में रचना होने के कारण इसे दशर्वकालिक कहा गया है।

स्वाध्याय का काल चार प्रहर (दिन और रात के प्रथम और चतुर्थ प्रहर) हैं। इस काल के अतिरिक्त विकाल में भी दशवैकालिक पढा जाता है।

इसका दसवां अध्ययन वैतालिक छंद (उपजाति का एक प्रकार) में रचित होने के कारण इसे दशवैतालिक भी कहा गया है।

#### नन्दी

णंदंति अणयेति णंदी, णंदंति वा णंदी। पमोदो हरिसो कंदप्पो इत्यर्थ:। (नन्दीचू पृ १)

जो आनन्दित करता है, वह नन्दी है। प्रमोद, हर्ष और कन्दर्भ ये नन्दी के पर्याय हैं।

नन्दन्ति समृद्धिमवाष्नुवन्ति भव्यप्राणिनोऽनयेति वा नन्दी। (विभामवृष्ट ४४)

जिसके अध्ययन से भव्य प्राणी ज्ञान आदि से समृद्ध बनते हैं, वह आगम ग्रंथ नन्दी सूत्र है।

#### रचनाकार

अभीष्टदेवतास्तवादिसम्पादितसकलसौहित्यो भगवान् दूष्यगणिपादोपसेवी पूर्वान्तगंत सूत्रायंधारको देववाचको योग्यविनेयपरीक्षां कृत्वा सम्प्रत्यिष्ठकृताध्ययनविषयस्य ज्ञानस्य प्रकृपणां विद्धाति ।

(नन्दीमवृ प ६५)

नन्दी के रचनाकार हैं आचार्य देववाचक। वे आचार्य दूष्यगणी के शिष्य और पूर्वान्तर्गत सूत्र और अर्थ के धारक थे।

दन्वणंदी आणगो अणुवजत्तो अहवा जाणग-भविय-सरीरवितरित्तो बारसविधो तूरसंघातो इमो -- भंभा मुकुंदमहल कडंब भल्लिर हुडुक्क कंसाला । काहल तलिमा वंसो पणवो संखो य वारसमो ॥ (तन्दीचूपृ१)

भावणंदी णंदिसद्दोवयुक्तभावो । अहवा इमं पंचविह-णाणपरूवमं णंदि क्ति अज्भयणं । तं च सुतंसेण सव्वसुत-भांतरभूतं ।

नंदी के दो प्रकार हैं -- द्रव्य और भाव। नन्दी में अनुपयुक्त ज्ञाता द्रव्यनन्दी है। अथवा भंभा, मुकुन्द, मर्दल, कडंबा (करिटका) फल्लरी, हुडुक्क, कंसाल, काहल, तिलमा, वंश, शंख और पणव -- ये वारह प्रकार के वाद्य तद्व्यतिरिक्त द्रव्यनन्दी हैं।

नन्दी शब्द में उपयुक्त ज्ञाता भावनन्दी है। अथवा मित, श्रुत आदि पांच ज्ञानों का प्रतिपादक ग्रंथ भाव नन्दी है। यह नन्दी पांच ज्ञान का प्रतिपादक होने के कारण आगमश्रुत का अंश है, अतः सम्पूर्ण श्रुत में समा-हित है।

#### पौरुषीमण्डल

पीरिसिप्रमाणं उत्तरायणस्य अते दिक्खणायणस्य य आदीए एक्कं दिणं भवति । अतो परं अट्ट एकसिट्ट-भागा अंगुलस्य दिक्खणायणे वड्ढंति, उत्तरायणे य ह्रस्संति । एवं मंडले मंडले अण्णोण्णा पोरिसी जत्य अज्भयणे दंसिज्जति तमज्भयणं पोरिसिमंडलं ।

(नन्दीचू पृ ५८)

उत्तरायण के अंत में, दक्षिणायन के प्रारंभ में पौरुषीप्रभाण एक दिन होता है। इसके बाद/इससे आगे दक्षिणायन में अंगुल का इकसठवां भाग बढ़ता है, उत्तरायण में घटता है। इस प्रकार हर मंडल में अन्योन्य/परस्पर पौरुषी का जिस अध्ययन में प्रतिपादन है, वह पौरुषीमण्डल है।

#### मण्डलप्रवेश

चंदस्स सूरस्स य दाहिणुत्तरेसु मंडलेसु जहा मंड-लातो मंडले पवेसो तहा विष्णज्जित जत्थऽज्भयणे तमज्भयणं मंडलपवेसो। (नन्दीचू पृ ५८)

जिस अध्ययन में चन्द्र और सूर्य का दक्षिण और उत्तर मंडलों में —एक मण्डल से दूसरे मण्डल में प्रवेश का वर्णन है, वह मण्डलप्रवेश सूत्र है।

#### गणिविद्या

सबालवृड्ढाउलो गच्छो गणो, सो जस्स अत्थि सो

गणी । विज्जत्ति णाणं । तं च जोइसिनिमित्तगतं णातुं पसत्थेसु इमे कज्जे करेति, तं जहा -पव्वावणा, सामा-इयारोवणं, उबट्टावणा, सुत्तस्स उद्देस-समुद्देसाऽणुण्णातो, गणारोवणं, दिसाणुण्णा, क्षेत्तेसु य णिग्गम-पवेसा, एमाइया कज्जा जेसु तिहि-करण-णक्खत्त-मुहुत्त-जोगेसु य जे जत्थ करणिज्जा ते जत्थऽज्भयणे वण्णिज्जंति, तमज्भयणं गणिविज्जा। (नन्दीचू पृ ५८)

आवाल-वृद्ध - सभी मुमुक्ष व्यक्तियों का मच्छ गण कहलाता है। गण का अधिपति गणी कहलाता है। विद्या का अर्थ है जान। ज्योतिष-निमित्त-विद्या के जाता गणी प्रशस्त काल आदि में ये कार्य करते हैं प्रवाजन (वीक्षा देना), सामायिक आरोपण, उपस्थापना, श्रुत का उद्देश-समुद्देश-अनुज्ञाकरण, गण-आरोपण (शिष्य की गणिपद पर नियुक्ति), दिशानुज्ञा (यात्रा का निर्देश), नये क्षेत्र (ग्राम आदि) में प्रवेश-निर्गम आदि। जिस प्रशस्त तिथि-करण-नक्षत्र-मुहूर्त-योग में जो कार्य जहां करणीय हैं इन सबका जिस अध्ययन में प्रतिपादन है, वह गणिविद्या अध्ययन है।

#### आतुर-प्रत्याख्यान

आउरो मिलाणो, तं किरियातीतं णातुं गीतत्था पच्चक्खाचेति । दिणे दिणे दव्बह्वासं करेता अते य सव्ब-दव्बदातणताए भत्ते वेरग्गं जणेता भत्ते नित्तण्हस्स भव-चरिमपच्चक्खाणं कारेति । एवं जत्थऽज्भयणे सवित्थरं विण्णज्जइ तमज्भयणं आउर-पच्चक्खाणं ।

(नन्दीचू पृ ४८)

जब आतुर/ग्लान साधक कार्य करने में अक्षम या उदासीन हो जाता है तो गीतार्थ साधु उसको आहार का प्रत्याख्यान कराते हैं। प्रतिदिन खाद्यपदार्थों की संख्या सीमित कर अंत में आहार के प्रति विरक्ति के भाव जगाकर उसे अनशन करा देते हैं। इस विधि का जिस अध्ययन में विस्तृत वर्णन है, वह आतुर-प्रत्या-ख्यानसूत्र है।

#### ८. प्रकोर्णक

चउरासीइं पइण्णगसहस्साइं भगवओ अरहओ उसह-सामिस्स आइतित्थयरस्स । तहा संखिज्जाइं पइण्णगसह-स्साइं मिज्भिमगाणं जिणवराणं । चोद्दस पइण्णगसह-स्साणि भगवओ बद्धमाणसामिस्स । अहवा जस्स जित्या सीसा उप्पत्तियाए, वेणइयाए, कम्मयाए, पारि- णामियाए च चडिव्वहाए बुढीए उववेया, तस्स तत्तियाई पद्मणगसहस्साई । पत्तेयबुद्धावि तत्तिया चेव ।

(नन्दी ७९)

प्रथम अर्हत् ऋषभ के चौरासी हजार प्रकीर्णक थे। मध्यम बाईस तीर्थंकरों के संख्यात हजार प्रकीर्णंक थे। अर्हत् महावीर के चौदह हजार प्रकीर्णंक थे।

अथवा जिनके जितने शिष्य औरपत्तिकी, वैनयिकी, कार्मिकी और पारिणामिकी बुद्धि से सम्पन्न होते हैं, उनके उतने हजार प्रकीर्णक होते हैं और प्रत्येकबुद्ध भी उतने ही होते हैं।

अपरिमाणा पइण्णगा पइण्णगसामिक्षपरिमाणत्तणतो, किंच इह सुत्ते पत्तेयबुद्धप्पणीतं पइण्णगं भाणितव्वं। कम्हा ? जम्हा पइण्णगपरिमाणेण चेव पत्तेयबुद्धपरिमाणं कीरइ। (नन्दीचू पृ६१)

प्रकीर्णककार अपरिमित हैं, इसलिए प्रकीर्णक अपरिमित हैं। किन्तु इस सूत्र में प्रकीर्णकों के परिमाण के आधार पर प्रत्येकबुद्धों की संख्या का नियमन किया गया है, अतः यहां प्रत्येकबुद्धों द्वारा प्रणीत अध्ययन ही प्रकीर्णक के रूप में ग्राह्म हैं।

पइण्णगजभयणा वि सन्वे कालिय-उनकालियाः अरहंतमगगउविद्धे जं सुतमणुसरित्ता किंचि णिज्जूहंते ते सन्वे पइणगगा । अहवा सुतमणुस्सरतो अप्पणो वयण-कोसल्लेण जं धम्मदेसणादिसु भासंते तं सन्वं पइण्णगं । (तन्दीच् पृ ६०)

प्रकीणंक कालिकश्रुत और उत्कालिक श्रुत--दोनों प्रकार के होते हैं।

अर्हुत् के द्वारा उपिदष्ट श्रुत का अनुसरण कर श्रमण जिनका निर्यूहण करते हैं, वे प्रकीर्णक कहलाते हैं। अथवा श्रुत का अनुसरण कर अपने वाणी-कौशल से धर्मोपदेश आदि में जिस विषय का प्रतिपादन करते हैं, वह प्रकीर्णक है।

## ६. चूला

पुञ्चभणितो अभणिओ य समासतो चूलाए अथौं भण्यते। (नन्दीचू पृ ५९)

मूलग्रन्थ में प्रतिपादित-अप्रतिपादित अर्थ का संक्षेप में निरूपण करने वाली ग्रन्थपद्धति का नाम है चूला।

#### दशवैकालिक चूला

दो अज्भयणा चूलिय विसीययंते थिरीकरणमेगं।
बितिए विवित्तचरिया असीयणगुणातिरेगफला।।
(दनि १२)

सेसत्थसंगहत्थं मजडमणित्थाणीयाणि दो चूलज्भय-णाणि। (दअचू पृ ६)

दशवैकालिक सूत्र में दो चूलाएं हैं--

रितवाक्या विषादग्रस्त अस्थिर साधु को संयम में पुनःस्थिर करने का निर्देशक अध्ययन ।

विविक्तचर्या संयम में स्थिर रहने से समुत्पन्न
गुणों का प्रतिपादक अध्ययन।

ग्रंथ के अविशिष्ट अर्थ का संग्रह करने के लिए चूला का वही स्थान है, जो स्थान मुकुट में मणि का है।

एवं च वृद्धवादः — कयाचिदार्ययाऽसहिष्णुः कूर-गडुकप्रायः संयतण्चातुर्मासिकादावुषवासं कारितः, स तदाराधनया मृत एव । ऋषिघातिकाऽहमित्युद्धिग्ना सा तीर्थकरं पृच्छामीति गुणार्वजितदेवतया नीता श्रीसीमन्धर-स्वामिसमीपं, पृष्टो भगवान् । अदुष्टिचित्ताऽघातिकेत्य-भिधाय भगवतेमां चूडां ग्राहितेति । (दहावृष २७९)

भूख को सहने में असमर्थ मुनि ने किसी साध्वी की प्रेरणा से उपवास किया। उसी दिन उसकी मृत्यु हो गई। 'मैं ऋषि-घातिका हूं'—इस चिन्तन से वह साध्वी उद्धिग्न हो गई। समाधान पाने के लिए देव-सहयोग से वह अईत् सीमंधर के समवसरण में पहुंची। अईत् ने कहा—तुम्हारा चित्त शुद्ध है, तुम मारने वाली नहीं हो —यह कहते हुए अईत् ने उसे यह चूला अध्ययन (दशवं-कालिक सूत्र की दूसरी चूलिका—विवित्तचरिया) प्रदान किया।

#### **आचारचू**ला

सिरिओ पव्यइतो, अब्भक्तट्ठेणं कालगतो, महाविदेहे य पुच्छिका गता अज्जा, दोवि अज्भयणाणि भावणा विमोत्ती य आणिताणि। (आवचू २ पृ १८८)

श्रीयक मुनि का अनशन में स्वगंवास हो गया। उसकी बहिन साध्वी यक्षा ने उस मृत्यु में अपने को निमित्त माना और समाधान लेने हेतु वह महाविदेह में अईत् सीमंधर के समवसरण में पहुंची। वहां से बह भावना और विमृक्ति (आयारचूला १५,१६)—ये दो अध्ययम लेकर लौटी।

# १०. अंगबाह्य और पूर्वधर

दशपूर्वधरा अपि शासनस्योपकारका उपाङ्गादीनां संग्रहण्युपरचनेन हेतुना । (ओनिवृ प ३)

दस पूर्वधर भी जिनकासन के उपकारक होते हैं। दे औपपातिक आदि उपांगों तथा संग्रहणी की रचना करते हैं।

अंगविद्या — (द्र. अष्टांग निःमत्त) अंगुल — अंगुली, माप का एक साधन।

#### ५. अंगुल के प्रकार

\* अंगुल: क्षेत्र प्रमाण का एक भेद (इ. प्रमाण)

#### २. आत्मांगुल का स्वरूप

- ० आत्मांगुल और पुरुष की अंचाई
- ० आत्मांगुल और पाद, वितस्ति आदि
- ० आत्मांगुल का प्रयोजन
- आत्मांगुल: इन्द्रियों का विषय-परिमाण (द्र. इन्द्रिय)
- आत्मांगुल के प्रकार सूची, प्रतर, घन

#### ३. उत्सेधांगुल का स्वरूप

- ० उत्सेधांगुल और पाद, वितस्ति आदि
- ० उत्सेधांगुल से शरीर की अवगाहना का माप
- ० उत्सेधांगुल के प्रकार

## ४. प्रमाणांगुल का स्वरूप

- ० भगवान महाबीर की अवगाहना और अंगुल
- उत्सेधांगुल और प्रमाणांगुल
- ० प्रमाणांगुल का प्रयोजन
- ० प्रमाणांगुल के प्रकार

# १. अंगुल के प्रकार

अंगुले तिविहे पण्णत्ते, तं जहा — आयंगुले, उस्से -हंगुले, पमाणंगुले । (अनु ३०९) अंगुल के तीन प्रकार हैं— १. आत्मांगुल, २. उत्सेधांगुल, ३. प्रमाणांगुल ।

## २. अत्मांगुल का स्वरूप

जे णं जता मणूसा तेरिंस जं होइ माणरूवं ति । तं भणियमिहायंगुलमणियतमाणं पुण इमं तु ।। (विभाकोवृ पृ १०८) जिस काल में पुरुष का जो प्रमाण होता है, उस आधार पर आत्मांगुल का प्रमाण माना गया है। पुरुष का प्रमाण अनवस्थित होने के कारण आत्मांगुल का प्रमाण अनियत होता है।

आयंगुले — जे णं जया मणुस्सा भवंति तेसि णं तया अप्पणो अंगुलेणं दुवालस अंगुलाइं मुहं, नवमुहाइं पुरिसे पमाणजुले भवइ, दोणीए पुरिसे माणजुले भवइ, अद्ध-भारं तुल्लमाणे पुरिसे उम्माणजुले भवइ। (अनु ३९०)

आत्मांगुल — जिस समय जो मनुष्य होते हैं, उनके अपने अंगुल से बारह अंगुल का मुख होता है। नव मुख जितना पुरुष प्रमाण-युक्त होता है। द्रौणिक पुरुष मान-युक्त होता है। अर्धभार जितने तोल वाला पुरुष उन्मान-युक्त होता है।

#### द्रौणिक पुरुष

द्रौणिकः पुरुषो मानयुक्तो भवति । महत्यां जल-द्रोण्यां उदकपूर्णायां प्रवेशे जलद्रोणादूनात्तावन्मात्रोनायां वा पूरणादित्यर्थः । (अनुहावृ पृ ७७)

पानी से भरी हुई बड़ी कुण्डिका को द्रोणी कहते हैं। उस कुण्डिका में एक व्यक्ति के प्रवेश करने पर द्रोणी जितना पानी बाहर निकल जाए अथवा उतनी खाली द्रोणी में प्रवेश करने पर वह भर जाए उसे द्रौणिक पुरुष कहते हैं। वह पुरुष मानयुक्त होता है।

वहरमिव सारपोग्गलोविचयदेहे तुलारोविते अद्ध-भारुमिते ओमाणजुत्ते भवति । (अनुच् पृ ५२) सारपुद्गलोपचितत्वात्तुलारोपितः सन्नर्द्धभारं तुलयन् पुरुष उन्मानयुक्तो भवति । (अनुहावृ पृ ७८) सारयुक्त पुद्गलों से निर्मित होने से अर्धभार (५२ई

सेर) वजन वाला पुरुष उन्मान युक्त कहलाता है।

## आत्मांगुल और पुरुष की अंचाई

माणुम्माणप्पमाणजुत्ता, लक्खणवंजणगुणेहि उववेया । उत्तमकुलप्पसूया, उत्तमपुरिसा मुणेयव्वा ॥ होति पुण अहियपुरिसा, अट्टसय अंगुलाण उव्विद्धा । छण्णउइ अहमपुरिसा, चउरुत्तरा मिन्भिमिल्ला उ ॥ (अनु ३९०/१.२)

मान, उन्मान और प्रमाण से युक्त, स्वस्तिक, शंख आदि लक्षण, तिल आदि व्यञ्जन और क्षान्ति आदि गुणों से उपेत तथा उत्तम कुल में उत्पन्न होने वाले उत्तम पुरुष होते हैं। उत्तम पुरुष की ऊंचाई एक सौ आठ (१०=) अंगुल, अधम पुरुष की ऊंचाई छ्यानवे (९६) अंगुल और मध्यम पुरुष की ऊंचाई एक सौ चार (१०४) अंगुल की होती है।

#### आत्मांगुल और पाद, वितस्ति आदि

ाएणं अंगुलप्पमाणेणं छ अंगुलाइं पाओ, दो पाया विहत्थी, दो विहत्थीओ रयणी, दो रयणीओ कुच्छी, दो कुच्छीओ दंडं धणू जुगे नालिया अक्खे मुसले, दो धणुसह-स्साइं गाउयं, चत्तारि गाउयाइं जोयणं। (अनु ३९१)

इस अंगुल प्रमाण से छह अंगुल का पाद, दो पाद की वितस्ति, दो वितस्ति की रित्न, दो रित्न की कुक्षि, दो कुक्षि का दंड अथवा धनुष, युग, नालिका, अक्ष और मुसल होता है। दो हजार धनुष का गव्यूत (एक कोस) और चार गव्यूत का एक योजन होता है।

#### आत्मांगुल का प्रयोजन

एएणं आयंगुलप्पमाणेणं जे णं जया मणुस्सा भवति तेसि णं तथा अप्पणो अंगुलेणं अगड-तलाग-दह-नदी-वावी-पुक्खरिणी-दीहिया-गुंजालियाओ सरा सर-पंतियाओ सरसरपंतियाओ बिलपंतियाओ आरामुज्जाण-काणण-वण-वणसंड-वणराईओ देवकुल-सभा-पवा-थूभ-खाइय-परिहाओ, पागार-अट्टालय-चरिय-दार-गोपुर-पासाय-घर-सरण-लेण-आवण-सिघाडग - तिग-चउक्क, चच्चर - चउम्मुह - महापह -पह-सगड-रह-जाण-जुगा-गिल्लि-थिल्लि-सीय-संदमाणियाओ लोही-लोहकडाह-कडुच्छुय-आसण-सयण-खंभ- भंड - मत्तोवगरणमाईणि, अज्जकालियाइं च जोयणाइं मिवज्जंति ॥ (अनु ३९२)

इस आत्मांगुल प्रमाण से जिस समय जो मनुष्य होते हैं, उस समय उनके अपने अंगुल से कूप, तालाब, द्रह, नदी, बावड़ी, पुष्करिणी, वीधिका, मुञ्जालिका, सर, सर-पंक्तिका, सर-सर-पंक्तिका, बिल-पंक्तिका, आराम, उद्यान, कानन, वन, बनषण्ड, वन-राजि, देवकुल, सभा, प्रपा, स्तूप, खाई, परिखा, प्राकार, अट्टालक, चरिका, द्वार, गोपुर, प्रासाद, घर, शरण, लयन, आपण, प्रृंगाटक, त्रिक, चतुष्क, चत्वर, चतुर्मुख, महापथ, पथ, शकट, रथ, यान, युग्य, गिल्लि, थिल्लि, शिविका, स्यन्दमानिका, लोही, लोहकटाह, करछी, आसन, शयन, स्तम्भ, भाण्ड, अमत्र आदि उपकरण और आजकल के (तत्कालीन) योजन सापे जाते हैं।

#### आत्मांगुल के प्रकार

में समासओ तिबिहे पण्णत्ते, तं जहा -- सूईअंगुले पयरंगुले घणंगुले। अंगुलायया एगपएसिया सेढी सूई-अंगुले। सूई सूईए गुणिया पयरंगुले। पयरं सूईए गुणितं घणंगुले। (अनु ३९३)

वह (आत्मागुल) संक्षेप में तीन प्रकार का है, जैसे — सूची अंगुल, प्रतर अंगुल और घन अंगुल। एक अंगुल लम्बी एक प्रदेश वाली श्रेणी सूची अंगुल है। सूची अंगुल से गुणित सूची अंगुल प्रतर अंगुल है। सूची अंगुल से गुणित प्रतर अंगुल घन अंगुल है।

#### सूची अंगुल

एक अंगुल लम्बी आकाश प्रदेश की रेखा, जिसकी चौड़ाई और मोटाई दोनों एक आकाश प्रदेश जितनी ही हो, उसे सूची अंगुल कहते हैं। सूची अंगुल सरल रेखात्मक होता है।

#### प्रतर अंगुल

एक अंगुल लम्बी और एक अंगुल चौड़ी तथा एक आकास प्रदेश जितनी मोटाई वाली समचतुरस्न आकृति प्रतर-अंगुल है। यह तलात्मक होता है। सूची-अंगुल एक ही आयाम में फैला हुआ होता है, जबकि प्रतर अंगुल दो आयामों में फैला हुआ होता है। सूची-अंगुल को सूची-अंगुल से गुणन करने पर प्रतर-अंगुल प्राप्त होता है। इस प्रकार—

प्रतर अंगुल=(सूची अंगुल) × (सूची अंगुल) =(सूची अंगुल)' सूची अंगुल के वर्ग को प्रतर अंगुल कहते हैं।

# धन अंगुल

एक अंगुल लम्बी, एक अंगुल चौड़ी और एक अंगुल मोटाई वाली घन-आकृति घन-अंगुल कहलाता है। यह घनरत्मक होता है। यह तीनों आयामों में फैला हुआ होता है। प्रतर अंगुल को सूची अंगुल से गुणा करने पर घन अंगुल प्राप्त होता है। इस प्रकार—

धन अंगुल=(प्रतर अंगुल) × (सूची अंगुल) = (सूची अंगुल)

मूची अंगुल के घन को घन अंगुल कहते हैं।

सन्वत्थोवे सूईअंगुले, पयरंगुले असंखेज्जगुणे, घणंगुले असंखेज्जगुणे। (अनु ३९४)

सबसे अल्प सूची अंगुल है। प्रतर अंगुल उससे असंख्यात गुना तथा घनअंगुल उससे असंख्यात गुना है।

# ३. उत्सेधांगुल का स्वरूप

उस्सेहंगुले अणेगविहे पण्णत्ते, तं जहा—
परमाणू तसरेणू, रहरेणू अग्गयं च वालस्स ।
लिक्खा जूया य जवो, अट्रगुणविविद्दया कमसो ॥
(अनु ३९५)

उत्सेध अंगुल के अनेक प्रकार हैं, जैसे —परमाणु, त्रसरेणु, रथरेणु, बालाग्र, लिक्षा, यूका और यव। ये क्रमणः आठ-आठ गुना अधिक हैं।

अणंताणं वावहारियपरमाणुपोग्गलाणं समुदय-समिति-समागमेणं सा एगा उसण्हसण्हिया "अड्ड उसण्हसण्हियाओ सा एगा सण्हसण्हिया, अड्ड सण्हसण्हियाओ सा एगा उड्ढरेणू, अड्ड उड्ढरेणूओ सा एगा तसरेणू, अड्ड तस-रेणूओ सा एगा रहरेणू, अड्ड रहरेणूओ देवकुरुउत्तरकुरु-गाणं मणुस्साणं से एगे वालग्गे, अट्ड देवकुरु-उत्तरकुरुगाणं मणुस्साणं वालग्गा हरिवास-रम्मगवासाणं मणुस्साणं से एगे वालग्गे, अड्ड हरिवास-रम्मगवासाणं मणुस्साणं वालग्गा हेमवय-हेरण्णवयाणं मणुस्साणं से एगे वालग्गे, अट्ड हेमवय-हेरण्णवयाणं मणुस्साणं वालग्गा पुन्वविदेह-अवरिवदेहाणं मणुस्साणं से एगे वालग्गे, अट्ड पुव्वविदेह-अवरिवदेहाणं मणुस्साणं वालग्गा भरहेरवयाणं मणुस्साणं से एगे वालग्गे, अट्ठ भरहेरवयाणं मणुस्साणं वालग्गा सा लिक्खा, अट्ठ लिक्खाओ सा एगा जूया, अट्ठ जूयाओ से एगे जवमण्भे, अट्ठ जवमण्भा से एगे उस्सेहंगुले।

> . (अनु ३९९)

अनन्त व्यावहारिक परमाणु पुद्गलों के समुद्रय, सिमिति और समागम से एक उत्कलक्ष्णक्लिका, आठ उत्कलक्ष्ण-क्लिक्ष्णका की एक क्लक्ष्णक्लिका, आठ उत्कलक्ष्णक्लिक्षणका की एक क्लक्ष्णक्लिका किएक क्रक्वेरेणु, आठ उक्वेरेणु का एक रथ-रेणु, आठ रथरेणु का एक रथ-रेणु, आठ रथरेणु का देवकुरु और उत्तरकुरु के मनुष्यों का एक बालाग्र, देवकुरु और उत्तरकुरु के मनुष्यों का एक बालाग्र का हरिवर्ष और रम्यक् वर्ष के मनुष्यों का एक बालाग्र, हरिवर्ष और रम्यक् वर्ष के मनुष्यों का एक बालाग्र, हरिवर्ष और रम्यक् वर्ष के मनुष्यों के आठ बालाग्र का हैमवत और हैरण्यवत के मनुष्यों का एक बालाग्र, हैमवत और हैरण्यवत के मनुष्यों के आठ बालाग्र, हैमवत और हैरण्यवत के मनुष्यों के आठ

बालाग्र का पूर्व विदेह और अपर विदेह के मनुष्यों का एक बालाग्र, पूर्व विदेह और अपर विदेह के मनुष्यों के आठ बालाग्र का भरत और ऐरवत के मनुष्यों का एक बालाग्र, भरत और ऐरवत के मनुष्यों के आठ बालाग्र की एक लिक्षा, आठ लिक्षा की एक यूका, आठ यूका का एक यवमध्य और आठ यवमध्यों का एक उत्सेध अंगुल होता है।

# उत्सेधांगुल और पाद, वितस्ति आदि

एएणं अंगुलप्पमाणेणं छ अंगुलाइं पादो, बारस अंगुलाइं विहत्थी, चउवीसं अंगुलाइं रयणी, अडयालीसं अंगुलाइं कुच्छी, छन्नउइ अंगुलाइं से एगे दंडे इ वा अणू इ वा जुगे इ वा नालिया इ वा अक्खे इ वा मुसले इ वा, एएणं धणुप्पयाणेणं दो धणुसहस्साइं गाउयं, चत्तारि गाउयाइं जोयणं।

इस अंगुल-प्रमाण से छह अंगुल का पाद, बारह अंगुल की वितस्ति, चौबीस अंगुल की रित्न, अडतालीस अंगुल की कुक्षि और छ्यानवे अंगुल का एक दण्ड अथवा धनुष, युग, नालिका, अक्ष अथवा मुसल होता है। इस धनुष-प्रमाण से दो हजार धनुष का एक गन्यूत (कोस) और चार गन्यूत का एक योजन होता है।

# उत्सेधांगृल से शरीर की अवगाहना का माप

एएणं उस्सेहंगुलेणं नेरइय-तिरिक्खजोणिय-मणुस्स-देवाणं सरीरोगाहणाओ मविज्जंति ।

(अनु ४०१)

नणु भणियमुस्सयंगुलपमाणओ जीवदेहमाणाइ। (विभा ३४१)

इस उत्सेध अंगुल से ही नैरियक, तिर्यक्योनिक, मनुष्य और देवों के शरीर की अवगाहना मापी जाती है।

से समासओ तिबिहे पण्णत्ते, तं जहा सूईअंगुले पयरंगुले घणंगुले । अंगुलायया एगपएसिया सेढी सूई-अंगुले । सूई सूईए गुणिया पयरंगुले । पयरं सूईए गुणितं वणंगुले ।

उत्सेध अंगुल के संक्षेप में तीन प्रकार प्रक्रप्त हैं ---सूची अंगुल, प्रतर अंगुल और घन अंगुल।

एक अंगुल लम्बी एक प्रदेशवाली श्रेणी सूची अंगुल है। सूची अंगुल से गुणित सूची अंगुल प्रतर अंगुल है। सूची अंगुल से गुणित प्रतर अंगुल घन अंगुल है।

#### ४. प्रमाणांगुल का स्वरूप

पमाणंगुले--एगमेगस्स णं रण्णो चाउरंतचक्कवट्टि-स्स अट्टसोवण्णिए कागणिरयणे छत्तले दुवालसंसिए अट्टकण्णिए अहिगरणिसंठाणसंठिए पण्णत्ते । तस्स णं एगमेगा कोडी उस्सेहंगुलविक्खंभा, तं समणस्स भगवओ महावीरस्स अढंगुलं, तं सहस्सगुणियं पमाणंगुलं भवइ । (अनु ४०८)

प्रत्येक चातुरंत चक्रवर्ती राजा का काकणीरत्न आठ सुवर्ण जितने वजन वाला, छह तल, बारह भुजा और आठ कोण वाला तथा अहरन के संस्थान से संस्थित होता है। उसकी प्रत्येक भुजा उत्सेध अंगुल के समान चौड़ाई वाली होती है। वह श्रमण महावीर का अर्ध अंगुल होता है। वह सहस्र गुना होने पर प्रमाण अंगुल होता है।

चत्तारि मधुरतिणफला एगो सेतसरिसवो । ते सोलससरिसवा धन्नमासफलं एगं । दो धन्नमासफला एगा
गुंजा । पंच गुंजातो एगो कम्ममासगो । सोलसकम्ममासगो
एगो सुवण्णो । अहुसोवण्णियं काकणीरयणं । एतं सुवण्णपमाणं जं भरहकाले मधुरतिणफलादिपमाणं ततो
आणेतव्वं, जतो सव्वचक्कवट्टीणं काकणीरयणं एगप्पमाणंति । (अनुचू पृ ११)

४ मधुरतृषफल — १ श्वेत सर्षप

१६ सर्वप -- १ धान्यमाषफल

२ धान्यमाषफल — १ गुंजा

**५ गुंजा ∵ १ कर्ममाषक** 

१६ कर्ममाषक — १ सुवर्ण

८ सौर्वाणक — १ काकिणीरत्न

सब चकर्वात्तयों का काकिणी रत्न समान प्रमाण वाला होता है। अतः भरत चक्रवर्ती के समय जो सुवर्ण-प्रमाण था, उसी से मधुरतृणफल आदि का प्रमाण ज्ञातव्य है। (काकिणीरत्न द्व चक्रवर्ती)

#### भगवान महाबीर की अवगाहना और अंगल

वीरो आदेसंतरतो आयंगुलेण चुलसीतिमंगुलुव्विद्धो, उस्सेहतो पुण सत्तसट्टसतं भवति । अतो दो उस्सेहंगुला वीरस्स आतंगुलं । एवं वीरस्स आयंगुलातो अद्धं उस्सेहंगुलं दिट्ठं । जेसि पुण वीरो आयंगुलेण अट्ठूत्तर- मंगुलसतं तेसि वीरस्स आयंगुलेण एगं उस्सेहंगुलं उस्सेहंगुलस्स य पंच णवभागा भवंति । जेसि पुण वीरो आयंगुलेण वीसुत्तरमंगुलसयं तेसि वीरस्स आयंगुलेणेगमुस्सेहंगुलं उस्सेहंगुलस्स य दो पंचभागा भवंति, एवमेतं सब्वं
तेरासियकरणेण दहुव्वं । (अनुचू पृ ५५,५६)

भगवान महावीर का शरीर उत्सेध अंगुल से सात हाथ प्रमाण था। एक हाथ के २४ उत्सेध अंगुल होते हैं। इसलिए ७ हाथ के उत्सेधांगुल २४×७=१६८ हुए।

१ उत्सेध अंगुल=भगवान महाबीर का  $\frac{3}{2}$  अंगुल। १६८ उत्सेघ अंगुल= $^{9}\frac{5}{8}$  $^{5}$  $\times$ १=८४ अंगुल।

भगवान महावीर का शरीर आत्मांगुल अर्थात् स्वयं के अंगुल से ८४ अंगुल (३१ हाथ) का था।  $८४ \div २४ = ३१ हाथ।$ 

एक मत यह है कि भगवान का शरीर आत्मांगुल से  $8\frac{1}{2}$  हाथ अर्थात् २४ $\times$ १ $\frac{1}{2}$ =१०८ अंगुल का था।

इस मत के अनुसार भगवान महावीर का १ अंगुल उत्सेध अंगुल १ई के बराबर था।

१०८ आत्मांगुल≔१६८ उत्सेध अंगुल

१ आत्मांगुल= दैहें== हैं == १ई

एक मान्यता यह भी रही है कि भगवान महावीर का भरीर अपने अंगुल से ४ हाथ अथवा २४×५=१२० अंगुल का था।

१२० आत्मांगुल=१६८ उत्सेधांगुल

१ आत्मांगुल=१६५=१६

यह सब त्रैराशिक मत के आधार पर द्रष्टव्य है।

(नीट: १. सत्तसट्टसतं इस पाठ के आधार पर १६७ अंगुल होने चाहिये, किन्तु गणित के अनुसार १६८ अंगुल होते हैं।)

## उत्सेधांगुल और प्रमाणांगुल

भरहो आयंगुलेण वीसुत्तरमंगुलसतं, तं च सपादं धणुयं उस्सेहंगुलमाणेण पंचधणुसते लभामि तो एगेण धणुणा कि लभिस्सामि ? आगतं चतारि धणुसताणि सेढीए, एवं सब्वे अंगुलजोयणादयो दहुव्वा । एगंमि सेढिप्पमाणंगुले चउरो उस्सेहंगुलसता भवंति । तं च पमाणंगुलं उस्सेहंगुलप्पमाणेणं अद्धातियंगुलवित्थडं जं तो सेढीए चउरो सता अड्ढाइयंगुलगुणिता सहस्समुस्सेहं-

गुलाण, तं एवं सहस्सगुणं भवति । (अनुचूपृ ५६)
भरत चक्रवर्ती का एक आत्मांगुल एक प्रमाणांगुल के समान था। उनका शरीर अपने आत्मांगुल से १२० अंगुल का था। उत्सेध अंगुल से वे ५०० धनुष के थे। एक धनुष ९६ अंगुल के समान होता है। ५०० धनुष के ४८००० अंगुल होते हैं।

१ धनुष≕९६ अंगुल

४०० धनुष≔५००×९६=४८००० अंगुल

भरत चकवर्ती आत्मांगुल (प्रमाणांगुल) से १२० मंगुल के थे और उत्सेध अंगुल से ४८००० अंगुल के थे। इसलिए एक प्रमाणांगुल ४८००० रे१२० ४०० उत्सेध अंगुल का होता है। उत्सेधांगुल का बाहल्य (मोटाई) २ में अंगुल होता है। इसलिए ४०० ×२ में = १००० अंगुल हो गए। १००० उत्सेध अंगुल का एक प्रमाणांगुल जो माना है, वह बाहल्य (मोटाई) की अपेक्षा से है।

## प्रमाणांगुल का प्रयोजन

एएणं पमाणंगुलेणं पुढवीणं कंडाणं पातालाणं भव-णाणं भवणपत्थडाणं निरयाणं निरयावलियाणं निरय-पत्थडाणं कप्पाणं विमाणाणं विमाणावलियाणं विमाणपत्थडाणं टंकाणं कूडाणं सेलाणं सिहरीणं पञ्भाराणं विजयाणं वक्खाराणं वासाणं वासहराणं पञ्चयाणं वेलाणं वेइयाणं दाराणं तोरणाणं दीवाणं समुद्दाणं आयाम-विक्खंभ-उच्चत्त-उञ्वेह-परिक्खेवा मविज्जंति।

(अनु ४१०)

इस प्रमाण अंगुल से रत्नप्रभा आदि पृथ्वियां, रत्नकाण्ड आदि काण्ड, पाताल, भवन, भवन-प्रस्तट, नरक, नरकावलि, नरक-प्रस्तट, कल्प, विमान, विमान श्रेणी, विमान-प्रस्तट, टंक, कूट, शैल, शिखरी, प्राम्भार, विजय, वक्षस्कार, वर्ष, वर्षधर पर्वत, वेला, वेदिका, द्वार, तोरण तथा द्वीप-समुद्रों की लम्बाई, चौड़ाई, ऊंचाई, गहराई और परिधि मापी जाती है। प्रमाणांग्ल के प्रकार

से समासओ तिविहे पण्णत्ते, तं जहा -सेढीअंगुले पयरंगुले घणंगुले । असंखेज्जाओ जोयणकोडाकोडीओ सेढी, सेढी सेढीए गुणिया पयरं, पयरं सेढीए गुणियं स्रोगो, संखेज्जा लोगा, असंखे- ज्जएण लोगो गुणितो संखेज्जा लोगा, असंखे-

एएसि णं सेढीअंगुल-पयरंगुल-घणंगुलाणं कयरे कयरेहितो अप्पे वा बहुए वा तुल्ले वा विसंसाहिए वा ? सव्वत्थोवे सेढीअंगुले. पयरंगुले असंखेज्जगुणे, घणंगुले असंखेज्जगुणे। (अनु ४११,४१२)

प्रमाण अंगुल के तीन प्रकार हैं----

श्रेणी अंगुल, प्रतर अंगुल और घन अंगुल।

असंख्य कोड़ाकोड़ योजन की एक श्रेणी होती है। श्रेणी को श्रेणी से गुणित करने पर प्रतर और प्रतर को श्रेणी से गुणित करने पर लोक होता है।

लोक को संख्येय से गुणित करने पर संख्येय लोक और असंख्येय से गुणित करने पर असंख्येय लोक होते हैं।

इन श्रेणी अंगुल, प्रतर अंगुल और घन अंगुल में कौन किससे अल्प, अधिक, तुल्य अथवा विशेषाधिक है ?

श्रेणी अंगुल सबसे छोटा है, प्रतर अंगुल उससे असंख्येय गुनाहै, और घन अंगुल उससे असंख्येय गुना है।

अंतःशस्यमरण —मरण का एक भेद । द्र. मरण) अंतकृतदशा—जैन आगम, आठवां अंग ।

(द्र. अंगप्रविष्ट)

अंतरायकर्म —आत्मशक्ति के विकास और प्रयोग में बाधा डालने वाला कर्म। (द्र. कर्म)

अंतर्हीपज—अंतर्हीपों में उत्पन्न होने वाले । (द्र. मनुष्य)

अंतर्मुहूर्त -दो समय से लेकर अड़तालीस मिनिट में एक समय कम तक का कालमान।

(द्र. काल

अकर्मभूमिज—जहां प्राकृतिक साधनों से जीविका चलाई जातो है, वह अकर्मभूमि है। उसमें उत्पन्न होने वाले अकर्म-भूमिज कहलाते हैं। (द्र. मनुष्य)

अक्रियाबाद─(द्र. वाद) ।

अक्षरश्रुत—प्रतिपाद्य भावों का अक्षरों के द्वारा कथन करना । श्रुतज्ञान का एक भेद ।

(द्र. श्रुतज्ञान)

अगमिकश्रुत—असदृश पाठवालाश्रुत । श्रुतज्ञान का एक भेद । (इ. श्रुतज्ञान) अचक्षुदर्शन—(द्र. दर्शन)
अचित्त महास्कन्ध—केवली-समृद्घात के पांचवें
समय में समूचे लोक में व्याप्त
होने वाला कर्मपुद्गलस्कंध।
(द्र. केवलीसमृद्घात)
स्वाभाविक रूप से समूचे लोक
में व्याप्त होने वाला पुद्गल-

अचेल--(द्र. शासनभेद) अजितनाथ-वर्तमान चौबीसी के दूसरे तीर्थंकर। (द्र. तीर्थंकर)

#### अजीव-अचेतन द्रव्य ।

अजीवदव्वाः दुविहा पण्णत्ताः, तं जहा अरूवि-अजीवदव्वा य रूविअजीवदव्वा य । (अनु ४४२) अजीवद्रव्य के दो प्रकार हैं अरूपी अजीवद्रव्य

#### अरूपी अजीवद्रध्य के प्रकार

और रूपी अजीवद्रव्य ।

अरूविअजीवद्यां दसिवहा पण्णत्ता, तं जहा -धम्मित्थिकाए धम्मित्थिकायस्स देसा धम्मित्थिकायस्स
पएसा, अधम्मित्थिकाए अधम्मित्थिकायस्स देसा अधम्मत्थिकायस्स पएसा, आगासित्थिकाए आगासित्थिकायस्स
देसा आगासित्थिकायस्स पएसा, अद्वासमए। (अनु ४४३)

अरूपी अजीवद्रव्य के दस प्रकार हैं—धर्मास्ति-काय, धर्मास्तिकाय के देश, धर्मास्तिकाय के प्रदेश; अधर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय के देश, अधर्मास्तिकाय के प्रदेश; आकाशास्तिकाय, आकाशास्तिकाय के देश, आकाशास्तिकाय के प्रदेश और अद्धासमय—काल।

#### रूपी अजीवद्रध्य के प्रकार

रूविअजीवदव्वा ः चित्रविहा पण्पत्ता, तं जहा — खंधा, खंधदेसा, खंधप्पएसा, परमागुपोग्गला ।

(अनू ४४४)

(द्र. अस्तिकाय)

रूपी अजीवद्रव्य के चार प्रकार हैं --स्कन्ध, स्कन्धदेश, स्कन्धप्रदेश और परमाणुपुद्गल।

(द्र. पुद्गल)

अज्ञान — १. ज्ञानावरणीय कर्म के उदय से होने वाला ज्ञान का अभाव। २. ज्ञानावरणीय कर्म के क्षयोपशम से होने वाला मिथ्यात्वी का ज्ञान।

- १. अज्ञान आवरण है
- २. ज्ञान भी अज्ञान
- \* मिथ्यादृष्टि : प्रथम गुणस्थान (द्र. गुणस्थान)
- ३. झान अज्ञान क्यों ?
- ४. अज्ञान भी क्षयोपशमभाव
- ५. मति-धृत: ज्ञान, अज्ञान दोनों
- ६. विभंगज्ञान
- ७. अज्ञान तीन ही क्यों ?
- \* अनुसर देवों में अज्ञान नहीं (इ. देव)

## १. अज्ञान आवरण है

न हि स्वयं स्वच्छस्फटिकवदतिनिर्मलस्य प्रकाश-रूपस्यात्मनोऽप्रकाशकत्वं किन्तु ज्ञानावृतिवशत एव । उक्तं हि --

तत्र ज्ञानावरणीयं नाम कर्म भवति येनास्य । तत्पङचिधं ज्ञानमावृतं रिवरिव मेथैस्तथा ॥ (उशावृ प १२६)

आत्मा स्वच्छ स्फटिक मणि की तरह अत्यंत निर्मल और प्रकाश स्वभाव वाली है। ज्ञान के आवरण के कारण आत्मा अज्ञान का अनुभव करती है।

ज्ञानावरणीय कर्म के द्वारा मित आदि पांच ज्ञान वैसे ही आवृत हैं, जैसे बादलों से सूर्य ।

## २. ज्ञान भी अज्ञान

जह दुव्वयणमवयणं कुच्छियसीलं असीलमसईए । भण्णइ तह नाणं पि हु मिच्छिद्दिहिस्स अण्णाणं ॥ (विभा ५२०)

जैसे दुर्वचन को अवचन और असती के कुत्सित शील को अशील कहा जाता है, वैसे ही मिथ्यादृष्टि के ज्ञान को भी अज्ञान कहा जाता है।

## ३. ज्ञान अज्ञान क्यों ?

सदसदिवसेसणाओ भवहेउजदिच्छिओवलंभाओ। नाणफलाभावाओ मिच्छिद्दिहस्स अण्णाणं ॥ (विभा ११४)

मिथ्यादृष्टि का ज्ञान अज्ञान कहलाता है। उसके चार हेतु हैं —

- १. मिथ्यावृष्टि में सत्-असत् का विवेक नहीं होता ।
- २. उसका ज्ञान भवश्रमण का हेतु होता है।
- वह अपनी इच्छा के अनुसार मोक्ष के हेतुभूत तत्त्वों
   को भवश्रमण का हेतु मानता है।
- ४. उसको ज्ञान का फल (विरति) प्राप्त नहीं होता ।

  मिथ्यादृष्टिः सर्वमध्येकान्तपुरस्सरं प्रतिपद्यते, न
  भगवदुक्तस्याद्वादनीत्या । ततो घट एवायमिति यदा बूते
  तदा तस्मिन् घटे घटपर्यायन्यतिरेकेण शेषान् सत्त्वज्ञेयत्वप्रमेयत्वादीन्, सतोऽपि धर्मानपलपति, अन्यथा घट
  एवायमित्येकान्तेनावधारणानुपपत्तेः । घटः सन्नेवेति च
  बुवाणः पररूपेण नास्तित्वस्यानभ्युपगमात् पररूपतामसतीमपि तत्र प्रतिपद्यते । ततः सन्तमसन्तं प्रतिपद्यते
  असन्तं च सन्तमिति सदसद्विशेषपरिज्ञानाभावादज्ञाने
  मिथ्यादृष्टेमंतिश्रुते । (नन्दीमवृ प १४३)

मिथ्यादृष्टि प्रत्येक वस्तु को एकान्तदृष्टि से स्वीकार करता है, भगवान महावीर द्वारा प्रतिपादित स्याद्वादपद्धति से नहीं । घट-प्रतिपत्ति के समय जब वह कहता है — 'यह घड़ा ही है' तब वह घड़े में विद्यमान सत्त्व, ज्ञेयत्व, प्रमेयत्व आदि अन्य पर्यायों का अपलाप करता है। अन्यथा 'यह घट ही है' — ऐसी ऐकान्तिक अवधारणा नहीं हो सकती। 'यह घट ही है' इस कथन में घट में अविद्यमान पर-पर्यायों के नास्तित्व को स्वीकार नहीं करता। इस प्रकार वह घट में अविद्यमान पर्यायों को भी स्वीकार कर लेता है। वह सत् को असत् और असत् को सत् मानता है। सद्-असद् के विवेक से शून्य होने के कारण मिथ्यादृष्टि के मित और श्रुत ज्ञान अज्ञान कहलाते हैं। (एकान्तवादी दृष्टिकोण में वस्तु का समग्रता से स्वीकार नहीं होता, इसलिए ज्ञान भी अज्ञान कहलाता है।)

मिथ्यादृष्टीनां मतिश्रुते यथावस्थितं वस्त्विवचार्येव प्रवर्तते । ततो यद्यपि च ते क्वचिद्रसोऽयं स्पर्भोऽयमित्या-द्यवधारणाध्यवसायभावे संवादिनी तथापि न ते स्याद्वादमुद्रापरिभावनातस्तथाप्रवृत्तेः, किन्तु यथा-कथञ्चिद्, अतस्ते अज्ञाने । (नन्दीमवृप १४३)

मिथ्यादृष्टि का मतिश्रुतज्ञान वस्तु की यथार्थता का चिन्तन नहीं करता। यद्यपि उससे कहीं संवादी अवधारण भी होता है, जैसे—यह रस है, यह स्पर्श है। तथापि यह स्यादाद की मर्यादा से परिभावित नहीं है, इसलिए उसके मतिज्ञान और श्रुतज्ञान भी अज्ञान हैं।

#### ४. अज्ञान भी क्षयोपशमभाव

खओवसिमया मइअन्नाणलद्धी, खओवसिमया सुयअन्नाणलद्धी, खओवसिमया विभंगनाणलद्धी....। (अन् २८४)

मतिअज्ञान, श्रुतअज्ञान, विभंगज्ञान--ये क्षायोप-शमिकभाव हैं।

# ४. मति-भृत: ज्ञान, अज्ञान दोनों

अविसेसिया मई मइनाणं च मइअण्णाणं च। विसेसिया सम्मिद्दिहस्स मई मइनाणं, मिच्छिद्दिहस्स मई मइअण्णाणं। (नन्दी ३६)

निर्विशेषणमति मितिज्ञान और मितिज्ञान दोनों हैं। सविशेषणमित सम्यग्दृष्टि की मिति मितिज्ञान तथा मिथ्यादृष्टि की मिति मितिज्ञान कहलाती है।

अविसेसियं सुयं सुयनाणं च सुयअण्णाणं च। विसेसियं —सम्मदिद्धिस्स सुयं सुयनाणं, मिच्छदिद्धिस्स सुयं सुयअण्णाणं। (नन्दी ३६)

निविभेषणश्रुत श्रुतज्ञान और श्रुतअज्ञान दोनों है। सविशेषणश्रुत सम्यक्दृष्टि का श्रुत श्रुतज्ञान तथा मिथ्यादृष्टि का श्रुत श्रुतअज्ञान कहलाता है।

#### ६. विभगज्ञान

तं चेव ओहिणाणं मिच्छादिद्विस्य वितहभाव-गाहित्तणेण विभंगणाणं भण्णति। (आवच् १ पृ ६४)

विपरीत तत्त्वग्राहिता के कारण मिथ्यादृष्टि का अवधिज्ञान विभंगज्ञान कहलाता है।

## ७. अज्ञान तीन ही क्यों ?

ं मइ-ओहिविवज्जासे वि होइ मिच्छं न उण सेसे ॥ (विभा ५३४)

मतिज्ञान, श्रुतज्ञान और अवधिज्ञान का विपर्यास गति अज्ञान, श्रुत अज्ञान और विभंगज्ञान होता है। शेष दो ज्ञानों —मनःपर्यवज्ञान और केवलज्ञान का विपर्यास नहीं होता। अतः अज्ञान तोन ही हैं मति-अज्ञान, श्रुतअज्ञान और विभंगज्ञान।

अज्ञानवाद-(द्र. वाद)

अतिचार—आचार का अतिक्रमण। द्र. आचार)
अतीर्थंकरसिद्ध -तीर्थंकर के अतिरिक्त अन्य मुक्त
होने वाले। (द्र. सिद्ध)
अतीर्थसिद्ध-तीर्थ-स्थापना से पहले मुक्त होने
वाले। (द्र. सिद्ध)

अधमंत्रेश्या कृष्ण, नील और कापोत—ये तीन अधर्म (अणुभ) लेश्यायें हैं।

(द्र. लेश्या)

अधर्मास्तकाय—जीव और पुद्गल की स्थिति में सहायक द्रव्य । (द्र. अस्तिकाय) अधिगम सम्यक्त्व—गुरु के उपदेश अथवा किसी अन्य बाह्य निमित्त से मिलने वाला सम्यक्त्व ।

(इ. सम्यक्त्व)

अनंत संख्या प्रमाण का एक उपभेद।

(द्र. संख्या)

अनंतनाथ—चौदहवें तीर्थंकर। (द्र. तीर्थंकर) अनंतानुबंधी—(द्र. कषाय)

अनक्षरश्रुत श्रुतज्ञान का एक भेद। संकेतात्मक ज्ञानपद्धति। (द्र. श्रुतज्ञान)

अनगार-श्रमण।

अगारं गृहं, तं से णत्थि अणगारो ।

(दअचू पृ २३४)

जिसके स्वयं का अगार—घर नहीं होता, वह अनगर है। (इ. श्रमण) अनवस्थाप्य—तपस्यापूर्वक पुनर्दीक्षा। प्रायश्चित्त का एक भेद। (इ. प्रायश्चित्त)

अनशन - अल्पकालिक अथवा यावज्जीवन आहार का परिहार।

- १. अनशन
  - ० परिभाषा
  - ० प्रकार
- २. इत्बरिक अनशन
  - ॰ परिभाषा
  - ० प्रकार
- ३. यावत्कथिक अनशनः सविचार-अविचारः
  - ० प्रकार प्रायोदगमनः इंगिनी, भक्तप्रत्याख्यान ।
- ४. प्रायोपगमन अनशन
  - ० परिभाषा
  - ० प्रकार
  - ० विधि
  - ० प्रायोपगमन का वैशिष्ट्य

- ५. इंगिनी अनशन
- ६. भक्तप्रत्याख्यात
  - ० परिभाषा
  - ০ বিधি
- ७. अनशन के परिणाम
  - \* अनशन क्यों ?

(द्र. आहार)

\* अनशन : बाह्य तप का भेद

(द्र. तप) (द्र. संलेखना)

\* अनशन से पूर्व संलेखना

(द्र. आसोचना)

\* अन्तरान और आसोचना

(इ. प्रतिक्रमण)

\* अनशन और प्रतिक्रमण

(स. च्या. १.) गडेरे प्रकार

\* प्रायोपगमन आदि अनशन: मरण के प्रकार

(द्र. मरण)

\* तीर्थंकरों के प्रायोपगमन अनशन (ब्र. तीर्थंकर)

# १. अनशन की परिभाषा

असणं ---भोयणं । तस्स परिच्चातो अणसणं । (दअचुपृ १२)

जंन असिज्जइ अणसणं, णो आहारिज्जइत्ति वृत्तं भवति । (दिजिचू पृ २१)

अशन का अर्थ है—भोजन। उसका परित्याग करना अनशन है।

किसी भी प्रकार का आहार ग्रहण न करना अनशन है।

#### अनशन के प्रकार

इत्तिरिया मरणकाले, दुविहा अणसणा भवे। इत्तिरिया सावकंखा, निरवकंखा विद्वज्जिया।। (उ ३०।९)

तं दुविहं इत्तिरियं, आवकहियं च ।

(दअचू पृ १२)

अनशन के दो प्रकार हैं --

१. इत्वरिक, २. मरण काल अथवा यावत्कथिक। इत्वरिक सावकांक्ष (अनशन के पश्चात् भोजन की इच्छा से युक्त) और यावत्कथिक निरवकांक्ष (भोजन की इच्छा से मुक्त) होता है।

## २. इत्वरिक अनशन की परिभाषा

इत्तरियं णाम परिमितकालियं, तं चउत्थाउ आरढं
 जाव छम्मासा । (दिजचू पृ २१)

सीमित अवधि तक किया जाने वाला अल्पकालिक अनशन इत्वरिक कहलाता है। इसकी अवधि है — उपवास से छह मास पर्यन्त।

जो सो इत्तरियतवो, सो समासेण छिन्वहो । सेढितवो पयरतवो, घणो य तह होइ वग्गो य ।। तत्तो य वग्गवग्गो उ, पंचमो छुटुओ पइण्णतवो । मणइच्छियचित्तत्थो, नायव्वो होइ इत्तरिओ ॥ (उ ३०/१०,११)

इत्वरिक तप संक्षेप में छह प्रकार का है-

१. श्रेणितप

४. वर्गतप

२. प्रतरतप

५. वर्गवर्गतप

३. घनतप

६. प्रकीर्णतप

इत्वरिक तप नाना प्रकार के मनोवां छित फल देने वाला होता है। (द्रतप)

# ३. यावत्कथिक अनशन : सिवचार-अविचारः

जा सा अणसणा मरणे, दुविहा सा वियाहिया।
सवियारअवियारा, कायचिट्ठं पई भवे।
अहवा सपरिकम्मा, अपरिकम्मा य आहिया।
नीहारिमणीहारी, आहारच्छेओ य दोसु वि॥
(उ ३०/१२, १३)

कायचेष्टा के आधार पर यावत्कथिक (यावज्जीवन) अनुजन के दो भेद होतें हैं—

सविचार — हलन-चलन सहित।
अविचार — निश्चल, स्थिर।
अथवा इसके दो भेद होते हैं —
सपरिकर्म — शुश्रूषा या संलेखना सहित।
अपिरकर्म — शुश्रूषा या संलेखना रहित।
अविचार अनशन के दो भेद होते हैं —
निर्हारि — उपाश्रय में किया जाने वाला।
अनिर्हारि — उपाश्रय के बाहर गिरिकन्दरा आदि
एकान्त स्थानों में किया जाने वाला।
आहार का त्याग दोनों (सविचार, अविचार अथवा

#### सपरिकर्म-अपरिकर्में---

सपरिकर्म, अपरिकर्म) में होता है।

सह परिकर्मणा — स्थाननिषीदनत्वग्वर्त्तनादिना विश्रामणादिना च वर्त्तते यत्तत्सपरिकर्म अपरिकर्म च तद्विपरीतम्। (उशावृ प ६०२) जिसमें उठना, बैठना, सोना आदि क्रियाएं होती हैं, शरीर की परिचर्या, शुश्रूषा की जाती है, वह सपरिकर्म अनशन है।

जिसमें शारीरिक परिचर्या, शुश्रूषा नहीं की जाती, वह अपरिकर्म अनशन है।

यद्वा परिकर्म — संलेखना सा यत्रास्ति तत्सपरि-कर्म । व्याघाते गिरिभित्तिपतनाभिषातादिरूपे संलेखनामविधायैव भक्तप्रत्याख्यानादि कियते तदपरिकर्म । (उशावृ प ६०३)

संलेखनापूर्वक किया जाने वाला अनशन संपरिकर्म है।

शिलाखंड, भित्तिपतन आदि का व्याघात होने पर संलेखना किये बिना जो तत्काल अनशन किया जाता है, वह अपरिकर्म है।

#### प्रकार

आवकहियं — जावज्जीविग, तं तिविहं — पादोवगमणं इंगिणिमरणं भत्तपच्चक्खाणं ।

(दअचू पृ १२)

यावस्कथिक—यावज्जीवन अनशन के तीन प्रकार हैं—

प्रायोपगमन, इंगिनीमरण, भक्तप्रत्याख्यान।

## ४. प्रायोपगमन अनशन की परिभाषा

पाओवगमणं णाम जो निष्पडिकम्मो पादउन्व जओ पडिओ तओ पडिओ चेव। (दिजचू पृ २१)

प्रायोपगमन अनशन निष्प्रतिकर्म होता है। इसको स्वीकार करने वाला साधक जहां अनशन स्वीकार करता है, वहीं वृक्ष की भांति निश्चेष्ट होकर पड़ा रहता है। तं चिय होइ तहच्चिय जनरं चलणं परप्यओगाओ। वार्यार्टींट नहस्सा व पहिणीयार्टींट नहस्सा।

बायाईहि तहस्स व पडिणीयाईहि तह तस्स ॥ (उशाव प ६०३)

पर-प्रयोग के द्वारा ही उसमें हलन-चलन होती है। जैसे वायु के द्वारा वृक्ष प्रकंपित होता है, वैसे ही वह साधक प्रत्यनीक — देवकृत, मनुष्यकृत अथवा अन्यकृत परिस्थितियों से ही प्रकम्पित होता है।

#### प्रकार

तं दुविहं — वाघातिमं निष्वाघातिमं च । (दअचू पृ १२)

प्रायोपगमन अनशन के दो प्रकार हैं— १. सञ्याघात २. निर्व्याघात ।

#### सध्याघात

वाघातिमं जं आउयं पहुष्पंतं बला उनकामेति, वाधिगहितो वेयणाणहितासे वेहासादी वा करेति।

(दअचू पृ १२)

किसी व्याघात—बाधा के उपस्थित होने पर आयु-कर्म की उदीरणा कर जो अनशन किया जाता है, वह सव्याघात प्रायोपगमन है। अथवा व्याधिग्रस्त साधु वेदना के असहा हो जाने पर वैहायस आदि मरण-प्रकारों को अपनाता है, वह सव्याघात अनशन है।

#### निर्ध्याचात

निव्वाघातं सुत्तऽत्थ-तदुभयाणि गेण्हिऊण अव्वो-च्छित्तं कातुं जरापरिणतो करेति । (दअच् पृ १२)

मुनि अपने गुरु के पास सूत्र, अर्थ और सूत्रार्थ की स्वयं वाचना लेता है तथा सूत्रार्थ परम्परा की अविच्छिन निता के लिए शिष्यों को वाचना देता है, फिर वृद्धावस्था में प्रायोपगमन अनशन स्वीकार करता है—यह निर्व्याघात अनशन है।

# निहरी-अनिहरिी-

तिण्णि वि णीहारिमा अनीहारिमा वा । (दअचू पृ १२)

भक्तप्रत्याख्यान, इंगिनी और प्रायोपगमन—ये तीनों प्रकार के अनशन निर्हारी और अनिर्हारी—दोनों प्रकार के होते हैं।

निर्हारो — गिरिकन्दरादिगमनेन ग्रामादेवेहिर्गमनं तिहृद्यते यत्र तिम्रहोरि । तदन्यदिनहोरि यदुत्थातुकामे म्राजकादौ विधीयते । एतच्च प्रकारद्वयमि पादपोपगमन-विषयम् । (उशावृ प ६०३)

प्रायोपगमन अनशन दो प्रकार का है---

निर्हारी— उपाश्रय में किया जाने वाला अनशन। जिससे मृत्यु के पश्चात् उसका बाहर निर्हरण किया जा सके -बाहर ले जाया जा सके।

अनिर्हारी —ग्राम से बाहर गिरि, कंदरा आदि एकान्त स्थानों में किया जाने वाला अनशन ।

## प्रायोपगम्न की विधि

अभिवंदिऊण देवे जहाविहं सेसए य गुरुमाई । पच्चक्खाइत् ततो तयंतिए सव्वमाद्वारं !! समभाविम ठियप्पा सम्मं सिद्धंतभणितमग्गेणं । गिरिकंदरं तु गंतुं पायवगमणं अह करेइ ॥ सन्वत्थापिडवद्धो दंडाययमादिठाणिमह ठाउं । यावज्जीवं चिद्रइ णिच्चिद्दो पायवसमाणो ॥ (उन्नाव प ६०२)

प्रायोपगमन अनशन करने वाला मुनि अर्हत् और गुरु को यथाविधि बंदन कर उनके पास चारों आहार का प्रत्याख्यान करता है। वह समभाव में स्थित हो सर्वथा अप्रतिबद्ध हो जाता है। फिर आगमिक विधि से गिरिकन्दरा में जाकर, दण्डायत आदि में से किसी एक आसनमुद्रा में स्थित हो जाता है। जीवनपर्यन्त वह पादप के समान निश्नेष्ट होकर वहीं, उसी मुद्रा में स्थित रहता है।

## प्रायोगगमन का वंशिष्ट्य-

भत्तपरिण्णा इंगिणी पाओवगमं च तिष्णि सरणाइं। कन्नसमज्भिमजेट्ठा धिइसंघयणेण उ विसिद्धा।। (उनि २२४)

भक्तपरिज्ञा, इंगिनी और प्रायोपगमन – ये तीनों मरण क्रमशः विशिष्ट, विशिष्टतर और विशिष्टतम हैं। धृति (चित्त-स्वास्थ्य) और सहनन (शरीर-सामर्थ्य) की अपेक्षा भक्तपरिज्ञा जघन्य, इंगिनी मध्यम तथा प्रायोपगमन छत्तम मरण है।

पढमंभि य संघयणे वट्टंते सेलकुडुसमाणे। तेसिपि य बोच्छेऔं चोद्सपुब्बीण बोच्छेए॥ (उन्नाव प २३६)

शैलकुड्च के समान मजबूत वज्रऋषभनाराच सहनन वाला मृनि ही प्रायोपगमन अनशन कर सकता है। चौदह पूर्वों के विच्छेद के साथ ही इस प्रथम सहनन का भी विच्छेद हो गया।

पूब्बभवियवेरेणं देवो साहरइ कोऽवि पायाले। मासो चरिमसरीरो न वेयणं किपि पावेज्जा।। इंदभवणं वा । नयइ देवारण्णं व जहियं इट्टा कंता सव्वसुहा हुंति स्हभावा ॥ माणुस्सए तिरिक्खेय। उष्पण्णे उवसग्गे दिव्वे पाओवगया परिहरंति ॥ पराजिणित्ता 💎 दाहिणवाएहि आवडतेहि । पूब्बावरउत्तरीह जह निव कंपइ मेरू तह भाणातो निव चलति॥ (उशाव् प २३६)

० पूर्व जन्म के वैर की स्मृति होने पर कोई देव प्रायोपगमन अनक्षन में स्थित मुनि का संहरण कर उसे पाताल में ले जाता है, तब भी वह चरमशरीरी मुनि किसी वेदना का संवेदन नहीं करता।

० कोई देव स्नेहवश उसे देवकानन अथवा इन्द्रभवन में ले जाता है, जहां सब प्रकार के सुख उपलब्ध हैं, वहां ्भी वह उन कामभोगों में लुब्ध नहीं होता।

० वह दैविक, मानुषिक और तैरिश्चिक उपसर्गों से अभिभूत नहीं होता।

पूर्व, पश्चिम, उत्तर, दक्षिण -चारों दिशाओं से आने वाली वायु से जैसे मेरु प्रकंपित नहीं होता, वैसे ही जपसर्ग आने पर वह मुनि ध्यान से विचलित नहीं होता।

# ५. इङ्गिनीमरण

इंगियमरणविहाणं आपव्यज्जं तु वियडणं दाउं। काउं जहासमाही जहाकालं ॥ संलेहणं च पच्चक्खति आहारं चउव्विहं णियमओ गुरुसगासे। इंगियदेसंमि तहा चेट्ठंपि हु इंगिय कुणइ॥ उव्यक्तइ परियत्तइ काइयामाईसु होइ उ विभासा। किच्चंपि अप्पणुच्चिय जुंजइ नियमेण धीबलिओ।। (उशाव्य ६०२)

इंगिनीमरण अनशन के लिए उद्यत मुनि गुरु के पास आलोचना कर संलेखना प्रारंभ करता है। फिर अवसर देखकर यथासमाधि गुरु के समक्ष नियमतः चारों आहारों (अशन-पान-खाद्य-स्वाद्य) का प्रत्याख्यान करता है। वह इंगित/निर्दिष्ट सीमित स्थान में सीमित प्रवृत्ति करता है। वह धृतिसम्पन्न मुनि उद्वर्तन-परिवर्तन आदि कियाएं तथा अपनी सारी आवश्यक प्रवृत्तियां स्वयं करता है।

# ६. भक्तप्रत्याख्यान की परिभाषा

. सव्वं च असणपाणं चउव्विहं जा य बाहिरा उवहीं। जावङजीवं च अब्भितरं च उवहि वोसिरे । (उशाव प २३४)

भत्तपच्चवखाणं नियमा सपडिकम्मं । पडिकम्मं उव्वत्तण-परियत्तणादि । (दअचू पृ १२) भक्तपरिज्ञा अनशन में चारों आहार (अशन-पान-

खाद्य-स्वाद्य), बाह्य तथा आभ्यन्तर उपधि का याव-

ज्जीवन के लिए त्याग किया जाता है।

भक्तप्रत्याख्यान अनशन नियमतः सप्रतिकर्म होता है। प्रतिकर्मका अर्थ है — उद्वर्तन-परिवर्तन (करवट बदलना) आदि कियाएं करना।

#### विधि

भक्तप्रत्याख्याने गच्छमध्यवर्ती गुरुदत्तालोचनो मरणायोद्यतो विधिना संलेखनां विधाय ततस्त्रिविधं चतुर्विधं वाऽऽहारं प्रत्याचष्टे । स च समाश्रितमृदुसंस्तारकः समुत्सृष्टशरीराद्युपकरणममत्वः स्वयमेवोद्ग्राहितनमस्कारः समीपवर्त्तिसाधुदत्तनमस्कारो वा । सत्यां शक्तौ स्वयमुद्धर्त्तते । शक्तिविकलतायां चापरैरपि किञ्चित्कारयति ।

(उशावृष ६०२)

भक्तप्रत्याख्यान अनशन के लिए उद्यत मुनि संघ में रहता हुआ गुरु के पास आलोचना कर विधिपूर्वक संलेखना करता है। फिर तीनों अथवा चारों आहारों का त्याग करता है। वह मृदु संस्तारक पर सोता है, शरीर और उपकरणों पर ममत्व नहीं करता, नमस्कार महामंत्र का स्वयं जप करता है तथा दूसरों से सुनता है। शक्ति होने पर स्वयं अपना कार्य करता है। शक्ति न दोने पर दूसरों से भी अपना कार्य करवाता है।

## ७. अनशन के परिणास

भत्तपच्चक्खाणेणं भंते ! जीवे कि जणयइ ? भत्त-पच्चक्खाणेणं अणेगाइं भवसयाइं निरुंभइ । (उ २९/४१)

भन्ते ! भक्तप्रत्याख्यान अनशन से जीव क्या प्राप्त करता है ? भक्तप्रत्याख्यान से जीव अनेक सैंकड़ों जन्म-मरणों का निरोध करता है।

तथाविधद्ढाध्यवसायतया संसारात्पत्वापादनात् । (उशावु प ५५९)

भक्तप्रत्याख्यान अनशन का परिणाम है जन्म परम्परा का अल्पोकरण । इसका हेतु है —आहार-त्याग तथा ममत्वत्याग का दृढ अध्यवसाय।

्पन्चक्खाणं अणुपालेऊण सुविहिओ सम्मं। वेमाणितो व देवो हवेज्ज अहवाऽवि सिष्भिज्जा।। (उशावु प २३६)

अनशनपूर्वक जीवन यात्रा सम्पन्न करने वाला मुनि या तो वैमानिक देव होता है या वह सिद्ध होता 🕻 ।

# अनाचार --विहित आचार का अतिक्रमण।

- १. अनाचार के अर्थ
- २. बावन अनाचार
- ३. अनाचार के हेतु
- \* औट्टेशिक आदि अनाचार : एषणा के दोष

(द्र. एषणा)

- \* अनाचीर्ण का प्रतिक्रमण
- (द्र. प्रतिक्रमण)

\* आचार के स्थान

(द्र. आचार)

#### १. अनाचार के अर्थ

अणायारो अकरणीयं वत्थुं। (दअचू पृ १९३) अणायारो उम्मग्गोत्ति वृत्तं भवदः।

(दजिचू पृ २८४)

अनाचारं सावद्ययोगम् । (दहावृप २३३) अनाचार के तीन अर्थ हैं—अकरणीय कार्य,

#### २. बावन अनाचार

उन्मार्ग-गमन और सावद्य प्रवृत्ति ।

उद्देसियं कीयगडं, नियागमभिहडाणि य । राइभत्ते सिणाणे य, गंधमल्ले य वीयणे !! सन्निही गिहिमत्ते य, रायपिडे किमिच्छए। संबाहणा दंतपहोयणा य, संपुच्छणा देहपलीयणा य ।। अट्ठावए य नालीय, छत्तस्स य धारणट्टाए। तेगिच्छं पाणहा पाए, समारंभं च जोइणो।। ਚ, आसंदीपलियंकए। सेज्जायरपिडं गिहंतरनिसेज्जा य, गायस्सुव्वट्टणाणि य ॥ गिहिणो वेयावडियं जा य आजीववित्तिया। तत्तानिव्वुडभोइतं आउरस्परणाणि मूलए सिंगबेरे य, उच्छुखंडे अनिव्बुडे। कंदे मूले य सच्चित्ते, फले बीए य आगए।। सोवच्चले सिधवे लोगे, रोमालोगे य आमए। सामुद्दे पंसुखारे य, कालालीणे य आमए॥ य, बत्यीकम्म विरेयणे। ध्वणेति वमणे अंजणे दंतवणे गायाभंगविभूसणे ॥ य. (द ३।२-९)

बावन अनाचार जो निग्नंन्थ के लिए अनाचीर्ण हैं वे इस प्रकार हैं—

- १. औद्देशिक निर्ग्रन्थ के निमित्त बनाया गया आहार आदि लेना।
- २. क्रीतकृत निग्रंन्थ के निमित्त खरीदा गया आहार आदि लेना।
- ३. नित्याप्र आदरपूर्वक निमन्त्रित कर प्रतिदिन दिया जाने वाला आहार आदि लेना।
- ४. अभिहृत-- निर्ग्रन्थ के निमित्त दूर से सम्मुख लाया गया आहार आदि लेना ।
- ४. रात्रि-भक्त--रात्रि-भोजन करना ।
- ६. स्नान नहाना ।
- ७. गंध —गंध सूंघना या गंध-द्रव्य का विलेपन करना।
- दः माल्य-माला पहनना ।
- ९. वीजन-पंखा भलना।
- १०. सन्निधि—खाद्यवस्तु का संग्रह करना—रात-बासी रखना ।
- ११. गृहि-अमत्र -- गृहस्य के पात्र में भोजन करना।
- राजपिण्ड मूर्घाभिषिक्त राजा के घर से भिक्षा लेना।
- १३. किमिच्छक 'कौन क्या चाहता है ?' यों पूछकर दिया जाने वाला भोजन आदि लेना ।
- १४. संबाधन अंग-मर्दन करना ।
- १५. दंत-प्रधावन—दांत पखारना ।
- १६. संप्रच्छन गृहस्थ को कुशल पूछना।
- १७ देह-प्रलोकन—दर्पण आदि में शरीर देखना।
- १८. अष्टापद— शतरंज खेलना ।
- १९. नालिका—नलिका से पासा डाल कर जुआ खेलना।
- २०. छत्र -- विशेष प्रयोजन के बिना छ<mark>त्र धारण</mark> करना।
- २१. चैिकत्स्य रोग का प्रतिकार करना, चिकित्सा करना।
- २२. उपानत् जूते पहनना ।
- २३. ज्योति:समारम्भ---अग्नि जलाना ।
- २४. शय्यातरिषण्ड स्थान-दाता के घर से भिक्षा लेना।

२५. आसंदी - मञ्चिका पर बैठना।

२६. पर्यंक --पलंग पर बैठना ।

२७. गृहांतरिनषद्या—भिक्षा करते समय गृहस्य के घर में बैठना।

२८. गात्र-उद्वर्तन उबटन करना।

२९. गृहि-वैयापृत्य — गृहस्य को भोजन का संविभाग देना, गृहस्य की सेवा करना।

३०. आजीववृत्तिता — जाति, कुल, गण, शिल्प और कर्म का अवलम्बन ले भिक्षा प्राप्त करना।

३१. तप्त-अनिर्वृतभोजित्व अर्ध पक्व सजीव वस्तु का उपभोग करना ।

३२. आतुरस्मरण—आतुर-दशा में भुक्त भोगों का स्मरण करना।

३३-३९. सजीव मूली, अदरक, इक्षुखंड, कंद और मूल; अपक्रव फल और बीज — इन्हें लेना व खाना।

४०-४५. अपक्व सौवर्जल नमक, सैन्धव नमक, रुमा नमक, समुद्र का नमक, अधर भूमि का नमक तथा काला नमक—इन्हें लेना व खाना।

४६. धूम-नेत्र —धूम्रपान की नलिका रखना।

४७. वमन —रोग की संभावना से बचने के लिए तथा रूप~बल आदि को बनाए रखने के लिए वमन करना।

४८. वस्तिकर्म-विरेचन —अपान-मार्ग से तैल आदि चढ़ाना और विरेचन करना।

४९. अंजन—आंखों में अंजन आंजना ।

५०. दंतवण--- दांतों को दतीन से धिसना।

५१. गात्र-अभ्यंग — शरीर पर तैल-मर्दन करना ।

५२. विभूषण---शरीर को अलंकृत करना।

# ३. अनाचार के हेतु

उद्देसियादि विभूसणंतं अणायरणकारणाणि - उद्दे-सिते सत्तवहो । कीतकडे गवादिअहिकरणं । णीताए तदट्टमुपक्खडणं । आहडे छक्कायवहो । रातिभत्ते सत्त-विराहणा । सिणाणे विभूसाउप्पीलावणादि । गंध-मल्ले सुहुमघाय-उड्डाहा । वीयणे संपादिमवायुवहो । सिण्णहीए पिपीलियादिवहो । गिहिमत्ते आउक्कायवहो , हिय-णट्ठे य दवावणं । रायपिंडे संबाहेण विराहणा उक्कोसलंभे य एसणाघातो । संबाहणे सुत्तत्थपलिमंथो (अ)तबभावणं च, दंतपद्योवणं दंत-विभूसा। संपुच्छणे पावाणुमोदणं। संलोवणेण बंभपीडा। अट्ठावय-णालीयाए गेण्हणादतो उड्डाहो य। छत्ते उड्डाहो गव्को य। तेमिच्छे सुत्त-ऽत्यपलिमंथो। उवाहणाहि गव्कादि। जोतिसमारभे कायवहो। सेज्जातर्रापडे एसणादोसा। आसंदी-पल्यंकेषु सुसिरदोसा। गिहंतरणिसेज्जाए अगुत्ती बंभचेरस्स संका-दतो य। गाउव्वट्टणाए गायिवभूसा। गिहिणो वेताविडए अहिकरणं। आजीविवत्ती अणिस्संगता। तत्तानिव्वुड-भोइयत्ते सत्तवहो। आउरसरणे उष्पव्वावणादि। सुलादिग्गहणे वणस्सितिघातो। सोवच्चलादीणं पुढिव-कायवहो। धूवणादि विभूसा। एते दोसा इति।

(दअचू पृ ६२,६३)

अनाचार के हेतु--

१. औद्देशिक — जीववध ।

२. क्रीतकृत - अधिकरण।

३. नित्याग्र — मुनि के लिए भोजन का समारंभ ।

४. आहुत - षट्जीवनिकाय का वध !

रात्रिभक्त—जीववध ।

६. स्नान—विभूषा और उत्प्लावन ।

७. गंधमाल्य सूक्ष्म जीवों की घात और लोकापवाद।

वीजन—संपातिम वायु का वध।

९. सन्निधि--पिपीलिका आदि जीवों का वध ।

१०. गृहस्थ का भाजन-—अप्कायिक जीवों का वध । कोई उस पात्र का हरण कर ले या नष्ट हो जाए तो दूसरा दिलाना होता है ।

११. राजिंगड —भीड़ के कारण विराधना । उत्कृष्ट भोजन के प्राप्त होने से एषणा का घात ।

१२. संबाधन — सूत्र और अर्थ की हानि तथा शरीरासिक का विकास।

१३ दंतधावन — दंत-विभूषा ।

१४. संप्रश्न-पाप का अनुमोदन ।

१५. संलोकन - ब्रह्मचर्य का घात ।

१६. द्यूत—निग्रह आदि तथा लोकापवाद ।

१७. नालिकाचूत--निग्रह आदि तथा लोकापवाद ।

```
१८. छत्र-लोकापवाद, अहंकार ।
```

१९. चिकित्सा — सूत्र और अर्थकी हानि ।

२०, उपानत् -- गर्व आदि ।

२१. अग्निसमारंभ--जीववध ।

२२. शय्यातरपिंड---एषणा दोष ।

२३. आसन्दी और पर्य ङ्क — शुषिर में रहे जीवों की विराधना की संभावना ।

२४. गृहान्तरनिषधा — ब्रह्मचर्य की अगुप्ति, शंका आदि दोष ।

२५. गात्र-उद्वर्तन - विभूषा ।

२६. गृहिवैयापृत्य-अधिकरण ।

२७: आजीववृत्तिता-आसक्ति ।

२८. तप्तानिर्वृतभोजित्व -- जीववध ।

२९. आतुरस्मरण - दीक्षात्याग आदि।

३०. मूल आदि का ग्रहण-वनस्पति का घात।

३१. सीवर्चल आदि नमक का ग्रहण— पृथ्वीकाय का विघात ।

३२. धूपन आदि -- विभूषा।

अनाथ--(द्र. नाथ)

भनाविश्रुत — वह श्रुत जो आदि रहित है। श्रुतज्ञान का एक भेद। (द्र. श्रुतज्ञान)

अनानुगामिक अवधिज्ञान का एक प्रकार, जो ज्ञाता का अनुगमन नहीं करता। (द. अवधिज्ञान)

अनानुपूर्वी—(इ. आनुपूर्वी)

अनित्य अनुप्रेक्षा-पदार्थों की नश्वरता का अनुचिन्तन। (द्र. अनुप्रेक्षा)

अनिवृत्तिकरण-ग्रंथि-भेद होने पर जिस परिणाम
से अन्तर्मुहूर्ते स्थिति वाले
मिध्यात्व दिलकों का पूर्ण उपशमन किया जाता है। करण का

तीसराप्रकार। (द्र. करण)

अनिवृत्तिबादर-जिस जीव के स्यूल कषाय का थोड़ा अंश बाकी रहता है, उसकी आत्म-विशुद्धि । नीवां गुणस्थान ।

(द्र. गुणस्थान)

अनुगम — व्याख्या का तीसरा द्वार । अस्तित्व, नास्तित्व, द्रव्यमान, क्षेत्र, स्पर्शना, काल आदि अनेक पहलुओं से व्याख्या करना ।

(इ. अनुयोग) स्टब्स्ट विमान में जन्मच होने

अनुत्तरोपपातिक अनुत्तर विमान में उत्पन्न होने वाले देव । (द्र. देव)

अनुत्तरोपपातिकदशा—जैन आगम, नौवां अंग। (द्र. अंगप्रविष्ट)

अनुप्रेक्षा— मन की मूर्च्छा को तोड़ने वाले विषयों का अनुचिन्तन ।

१. बारह अनुप्रेक्षाएं

२. अतित्य अनुप्रेक्षा

३. अशरण अनुप्रेक्षा

४. संसार अनुत्रेक्षा

५. एकत्व अनुप्रेका

६. अन्यस्य अनुप्रेक्षा

७. अभीच अनुप्रेक्षा

६. आधव अनुप्रेक्षा

९ संवर अनुश्रेक्षा १०. निर्जरा अनुश्रेक्षा

११. धर्म अनुप्रेका

१२. लोक अनुप्रेक्षा

१३. बोधिदुलंग अनुप्रेक्षा

१४. अनुप्रेक्षा के परिणाम

\* अनुत्रेक्षाः स्वाध्याय का एक प्रकार (द्व. स्वाध्याय)

\* धमंशुक्ल ध्यान की अनुत्रेक्षा (द्र. ध्यान)

अनुप्रेक्षा और मावना (द्र. मावना)

# १. बारह अनुप्रेक्षाएं

.....अणिच्चाइभावणा.....आदिशब्दादशरणैकत्व-संसारपरिग्रहः, एताश्च द्वादशानुप्रक्षा भावयितव्याः । (आवहाव् २ पृ ७६)

अनुप्रेक्षा के बारह प्रकार हैं—

अनित्य

७. आश्रव

२. अशरण २. अशरण

८. संवर

₹. संसार

९. निर्जरा १०. धर्म

४. एकत्व

११. लोक

ंध्र. अन्यत्वे ६. अ**भौ**च

१२. बोधिदुर्लभ

# २. अनित्य अनुप्रेक्षा

संगिवजयिणिमित्तमिणस्वताणुष्पेहं अररमते — सञ्बट्टाणाइं असासताइं इह चेव देवलोगे य । सुर-असुर-नरादीणं रिद्धिविसेसा सुहाइं वा ।! (दअचू पृ १८)

आसक्ति-विलय के लिए अनित्य अनुप्रेक्षा का अभ्यास किया जाता है—

सब स्थान अजाश्वत हैं — चाहे इहलोक हो या देवलोक । सुर, असुर, मनुष्य आदि की ऋदि, सुख — सब अनित्य हैं ।

दुमपत्तए पंड्यए जहा, निवडइ राइगणाण अच्चए। एवं मण्याण जीवियं, समयं गोयम ! मा पमायए।। कुसम्मे जह ओर्साबदुए, थीवं चिट्ठइ लंबमाणए। एवं मण्याण जीवियं, समयं गोयम ! मा पमायए॥ (उ १०।४,२)

रात्रियां बीतने पर वृक्ष का पका हुआ पत्ता जिस प्रकार गिर जाता है, उसी प्रकार मनुष्य का जीवन एक दिन समाप्त हो जाता है, इसलिए हे गौतम ! तू क्षण भर भी प्रमाद मत कर।

कुश की नोक पर लटकते हुए ओस-बिन्दु की अविध जैसे थोड़ी होती है, वैसे ही मनुष्य का जीवन भी अल्पकालिक है, इसलिए हे गौतम! तूक्षण भर भी प्रमाद मत कर।

जीवियं चेव रूवं च, विज्जुसंपायचंचलं। जत्थ तं मुज्भक्षी रापं, पेच्चत्थं नावबुज्भक्षे।। (उ १८।१३)

राजन् ! तू जहां मोह कर रहा है, वह जीवन और सौन्दर्य बिजली की चमक के समान चंचल है। तूपरलोक के हित को क्यों नहीं समक रहा है?

परिजूरियपेरंतं, चलंतबेंटं पडंतनिच्छीरं। पत्तं वसणप्पत्तं कालप्पत्तं भणइ गाहं।। जह तुब्भे तह अम्हे तुम्हे वि अ होहिहा जहा अम्हे। अप्पाहेइ पडंतं पंडुयपत्तं किसलयाणं।। (अनु ५६९।२,३)

वृन्त से टूटते हुए पीले पत्तों को देख कोंपलों ने उपहास किया, तब पत्तों ने कहा —जरा ठहरो, एक दिन तुम पर भी वही बीतेगी जो आज हम पर बीत रही है।

परिभविस किमिति लोकं, जरसा परिजर्जरीकृतशरीरम् । अचिरात् त्वमपि भविष्यसि, यौवनगर्वं किमुद्वहसि ।। (उसुवृ प १६०)

दूसरों के जरा से जीर्ण शरीर को देख उपहास क्यों करते हो ? एक दिन तुम भी ऐसे ही हो जाओंगे, इस-लिए यौवन का गर्व मत करो।

परिजूरइ ते सरीरयं, केसा पंडुरया हवंति ते ।
से सोयबले य हायई .....चक्खुबले य हायई ....

""घाणबले य हायई .....जब्भबले य हायई ....

"फासबले य हायई .....सच्बबले य हायई,
समयं गोयम ! मा पमायए ॥

(उ १०।२१-२६)

तेरा शरीर जीर्ण हो रहा है, केश सफेद हो रहे हैं। श्रोत्र, चक्षु, झाण, जिह्वा और स्पर्श — इन पांचों इन्द्रियों की शक्ति तथा पूर्ववर्ती सब प्रकार का बल क्षीण हो रहा है, इसलिए हे गौतम! तू क्षण भर भी प्रमाद मत कर।

असासयं दट्ठु इमं विहारं बहुअन्तरायं न य दीहमाउं।'''' (उ १४।७)

यह मनुष्य-जीवन अनित्य है। इसमें भी विघ्न बहुत हैं और आयु थोड़ी है।

#### शरीर की अनित्यता

असासए सरीरिम्म रइं नोवलभामहं। पच्छा पुरा व चइयव्वे फेणबुब्बुयसन्तिभे॥ माणुसत्ते असारिम्म वाहीरोगाण आलए। जरामरणघत्थिम्म खर्णि प न रमामहं॥ (उ १९।१३,१४)

इस अशाक्वत शरीर में मुक्ते आनन्द नहीं मिल रहा : है । इसे पहले या पीछे जब कभी छोड़ना है । यह पानी के बुलबुले के समान नक्वर है ।

मनुष्य-जीवन असार है, ब्याधि और रोगों का घर है, जरा और मरण से ग्रस्त है। इसमें मुफ्ते एक क्षण भी आनन्द नहीं मिल रहा है।

### काम-भोगों की अनित्यता

अच्चेइ कालो तूरंति राइओ न यावि भोगा पुरिसाण निच्चा। उविच्च भोगा पुरिसं चर्गति

दुमं जहा खीणफलं व पक्खी।। (उ १३।३१) जीवन बीत रहा है। रात्रिया दौड़ी जा रही हैं। मनुष्यों के भोग भी नित्य नहीं हैं। वे मनुष्य को प्राप्त कर उसे छोड़ देते हैं, जैसे क्षीण फल वाले वृक्ष को पक्षी।

कुसम्ममेत्ता इमे कामा सन्निरुद्धमि आउए। कस्स हेउ पुराकाउं जोगक्लेमं न संविदे ?॥ (उ ७।२४)

इस अति-संक्षिप्त आयु में ये काम-भोग कुशाग्र पर स्थित जल-बिन्दु जितने हैं। फिर भी किस हेतु को सामने रखकर मनुष्य योगक्षेम को नहीं समऋता?

जया सव्वं परिच्चज्ज गंतव्वमवसस्स ते। अणिच्चे जीवलोगम्मि कि रज्जम्मि पसज्जसि ?॥ (उ १८।१२)

राजन् ! तूपराधीन हैं और इसलिए सब कुछ छोड़कर तुभ्रे चले जाना है, तब इस अनित्य जीव-लोक भें तूक्यों राज्य में आसक्त हो रहा है ?

# ३. अशरण अनुप्रेक्षा

### धम्मे चिरताणिमत्तं असरणतं चितयति ---

जम्म-जरा-मरण-भएहऽभिद्दुते विविहवाहिसंतत्ते। लोगम्मि णश्थि सरणं जिणिदवरसासणं मोत्तुं।। (दअचु पृ१८)

धर्मनिष्ठा के विकास के लिए अशरण अनुप्रेक्षा की जाती है —

जन्म, जरा और मृत्यु के भय से पीड़ित तथा विविध व्याधियों से संतप्त लोक में अन्य कोई भरण नहीं है। अईत्-प्रज्ञप्त धर्म ही सच्ची शरण है।

माया पिया ण्हुसा भाया, भज्जा पुत्ता य ओरसा । नालं ते मम ताणाय, लुप्पतस्स सकम्मुणा ॥ (उ ६१३)

जब मैं अपने द्वारा किए गए कर्मों से खिल्ल-भिल्त होता हूं, तब माता-पिता, पुत्रवधू, भाई, पत्नी और पुत्र—ये सभी मेरी रक्षा करने में समर्थ नहीं होते। जहेह सीहो व मियं गहाय,

मच्चू नरं नेइ हु अंतकाले । न तस्स माया व पिया व भाया कालम्मि तर्मिसहरा भवंति ।। (उ १३।२२) जिस प्रकार सिंह हरिण को पकड़ कर ले जाता है, उसी प्रकार अन्तकाल में मृत्यु मनुष्य को पकड़ कर ले जाती है। उस समय उसके माता-पिता या भाई अंशधर नहीं होते—अपने जीवन का भाग देकर उसे बचा नहीं पाते।

सन्वं जगं जइ तुहं सन्वं वावि धणं भवे। सन्वं पि ते अपज्जत्तं नेव ताणाय तं तव।। (उ १४।३९)

यदि समूचा जगत् तुम्हें मिल जाए अथवा समूचा धन तुम्हारा हो जाए तो भी वह तुम्हारी इच्छापूर्ति के लिए पर्याप्त नहीं होगा और वह तुम्हें त्राण भी नहीं दे सकेगा।

# ४. संसार अनुप्रेक्षा

### संसारक्वेगकरणं संसाराणुष्पेहा---

धी ! संसारो जहियं जुवाणओं परमरूवगिव्वयओ।
मरिकण जायइ किमी तत्थेव कलेवरे नियए।।
(दअचू पृ१६)

धिक्कार है इस संसार को, जहां अपने सौन्दर्य पर अभिमान करने वाला युवक मृत्यु के पश्चात् अपने ही शरीर में कृमि के रूप में उत्पन्न हो जाता है। इस प्रकार संसार से विरक्त होने के लिए संसार अनुप्रेक्षा का अभ्यास किया जाता है।

अधुवे असासयंमि, संसारंमि दुक्खपउराए। कि नाम हं,ज्ज तं कम्मयं, जेणाहं दोग्गइं न गच्छेज्जा॥ (उ ८११)

अध्यव, अशास्वत और दु:ख-बहुल संसार में ऐसा कौन-सा अनुष्ठान है, जिससे मैं दुर्गति में न जाऊं ?

जम्म दुक्खं जरा दुक्खं रोगा य मरणाणि य। अहो दुक्खो हु संसारो जत्थ की संति जंतवो।। (उ १९।१४)

जन्म दुःख है, बुढ़ापा दुःख है, रोग दुःख है और मृत्यु दुःख है। अहो ! यह संसार दुःखमय है। इसमें जीव क्लेश पा रहे हैं।

समावन्नाण संसारे, नाणागोत्तासु जाइसु। कम्मा नाणाविहा कट्टु, पुढो विस्संभिया पया॥ (उ ३/२)

संसारी जीव विविध प्रकार के कर्मी का अर्जन कर

विविध गोत्र वाली जातियों में उत्पन्न हो, पृथक्-पृथक् रूप से समूचे विश्व का स्पर्श कर लेते हैं—सभी स्थानों में उत्पन्न हो जाते हैं।

जारिसा माणुसे लोए, ताया ! दीसंति वेयणा । एत्तो अणंतगुणिया, नरएसु दुक्खवेयणा ॥ (उ १९/७३)

मनुष्य लोक में जैसी वेदना है, उससे अनन्तगुनी दु:खदायी वेदना नरक में है।

सन्वभवेसु अस्साया, वेयणा वेदया मए। निमेसंतरमित्तं पि, जंसाया नितथ वेयणा।। (उ १९।७४)

़ मैंने सभी जन्मों में दुःखमय वेदना का अनुभव किया है। वहां एक निमेष का अन्तर पड़े उतनी भी सुखमय वेदना नहीं है।

सारीरमाणसा चेव, वेयणाओ अणंतसी। मए सोढाओ भीमाओ, असइं दुक्खभयाणि य।। (उ १९।४४)

मैंने संसार में भयकर शारीरिक और मानसिक वेदनाओं को अनन्त बार सहा है और अनेक बार दुःख एवं भय का अनुभव किया है।

# ५. एकत्व अनुप्रेक्षा

# संबंधिसंगविजताय एगत्तमणुपेहेति-

एक्को करेति कम्मं, फलमवि तस्सेक्कओ समणुहोइ। एक्को जायइ मरइ य, परलोयं एक्कओ जाइ॥ (दअचूपृ१८)

जीव अकेला कर्म करता है, अकेला उसका फल भोगता है, अकेला जन्मता है, अकेला मरता है और अकेला ही परलोक में जाता है। इस प्रकार पारिवारिक ममत्व-विसर्जन के लिए एकत्व अनुप्रेक्षा का अभ्यास किया जाता है।

सुहं वसामी जीवामी, जेसि मी नित्थ किंचण।
मिहिलाए डज्भमाणीए, न मे डज्भइ किंचण।।
बहुं खु मुणिणो भद्दं, अणगारस्स भिक्खुणो।
सब्बओ विष्पमुक्कस्स, एगंतमणुपस्सओ।।
(उ ९/१४,१६)

वैराग्य से ओतप्रोत महाराज निम अभिनिष्क्रमण के समय ब्राह्मण के रूप में उपस्थित देवेन्द्र को एक प्रश्न के उत्तर में कहते हैं — जिनके पास अपना कुछ भी नहीं है, वे सुखपूर्वक रहते हैं और सुख से जीते हैं। मिथिला जल रही है, उसमें मेरा कुछ भी नहीं जल रहा है। सब बन्धनों से मुक्त, 'मैं अकेला हूं, मेरा कोई नहीं' इस प्रकार एकत्वदर्शी, गृहत्यागी एवं तपस्वी भिक्षु को विपुल सुख होता है।

एकोऽहं न च मे कश्चिन्, नाहमन्यस्य कस्यचित्। न तं पश्यामि यस्याहं, नासौ दृश्योऽस्ति यो मम ॥ (उशावृ प ३०७)

मैं अकेला हूं, मेरा कोई नहीं है। मैं किसी का नहीं हूं। मैं उसको नहीं देखता, जिसका मैं हूं। जो मेरा है, वह दृश्य नहीं है।

एगभूओ अरण्णे वा, जहा उ चरई मिगो। एवं धम्मं चरिस्सामि, संजमेण तवेण य॥ (उ १९/७७)

जैसे जंगल में हरिण एकाकी विचरता है, वैसे मैं भी संयम और तप के साथ एकाकी भाव को प्राप्त कर धर्म का आचरण करूंगा।

> न तस्स दुक्खं विभयंत्ति नाइओ, न मित्तवग्गा न सुया न बंधवा। एकको सयं पच्चणुहोइ दुक्खं, कत्तारमेवं अणुजाइ कम्मं॥

(उ १३/२३)

ज्ञाति, मित्रवर्ग, पुत्र और बान्धव कोई दुःख नहीं वंटा सकता। व्यक्ति स्वयं अकेला दुःख का अनुभव करता है। क्योंकि कर्म केवल कर्त्ता का ही अनुगमन करता है। वेच्चा दुपयं च चउप्पयं च, खेत्तं गिहं धणधन्नं च सब्वं। कम्मप्पबीओ अवसो पयाइ, परं भवं सुंदर पावगं वा॥ (उ १३/२४)

यह पराधीन आत्मा द्विपद, चतुष्पद, खेत, घर धान्य, वस्त्र आदि सब कुछ छोड़कर केवल अपने किये कर्मों को साथ लेकर अकेला ही सुखद या दु:खद परभव में जाता है।

संसारमावन्न परस्स अट्टा, साहारणं जं च करेइ कम्मं। कम्मस्स ते तस्स उ वेयकाले, न बंधवा बंधवयं उर्वेति ॥ (उ ४/४)

संसारी प्राणी अपने बन्धुजनों के लिए जो साधारण कर्म (इसका फल मुफ्तें भी मिले और उनको भी एसा कर्म) करता है, उस कर्म के फल-भोग के समय वे बन्धुजन बन्धुता नहीं दिखाते — उसका भाग नहीं बंटाते। कर्म करने वाले को ही फल भुगतना पड़ता है।

# ६. अन्यत्व अनुप्रेका

दाराणि य सुया चेव, मित्ता य तह बंधवा । जीवंतमणुजीवंति मयं, नाणुव्वयंति य ॥ (उ १८।१४)

स्त्री, पुत्र, मित्र और बांधव जीवित व्यक्ति के साथ जीते हैं। किन्तु वे मृतक का अनुगमन नहीं करते।

तं इक्कगं तुच्छसरीरगं से,

चिईगयं डिहय उ पावगेणं।

भज्जा य पुत्ता विय नायओ य,

दायारमन्नं अणुसंकमंति ॥

(उ १३।२५)

(अपने प्रिय के) उस अकेले और असार शारीर को अग्नि से चिता में जलाकर स्त्री, पुत्र और ज्ञाति किसी दूसरे दाता (जीविका देने वाले) के पीछे चले जाते हैं।

नीहरंति सयं पुत्ता, पियरं परमदुक्खिया । पियरो वि तहा पुत्ते, बंधू रायं ! तवं चरे ॥ (उ १८।१४)

पुत्र अपने मृत पिता को परम दु:ख के साथ शमशान ले जाते हैं और इसी प्रकार पिता भी अपने मृत पुत्रों और बंधुओं को श्मशान ले जाता है। (कोई किसी का नहीं है।) इसलिए है राजन्! तू तपश्चरण कर।

# ७. अशौच अनुप्रेक्षा

इमं सरीरं अणिच्चं, असुइं असुइसंभवं । असासयावासमिणं, दुक्खकेसाण भायणं ॥ (उ **१**९।१२)

यह शरीर अनित्य है, अशुचि है और अशुचि से उत्पन्न है। यह आत्मा का अशास्त्रत आवास तथा दुःख और क्लेशों का भाजन है।

अरई गंडं विसूइया, आयंका विविहा फुसंति ते। विवडइ विद्धंसइ ते सरीरयं, समयं गोयम ! मा पमायए।। (उ १०।२७)

पित्त-रोग, फोड़ा-फुन्सी, हैजा और विविध प्रकार के भीघ्रधाती रोग शरीर का स्पर्श करते हैं, जिनसे यह शरीर शक्तिहीन और विनष्ट होता है। यह शरीर नक्ष्मरशील है।

# ८. आश्रव अनुप्रेक्षा

" अज्भत्यहेउं निययस्य बंधो । संसारहेउं च वयंति बंधं ॥

(उ १४।१९)

आत्मा के आन्तरिक दोष (आश्रव) ही उसके बन्धन के हेतु हैं और बन्धन ही संसार का हेतु है।

अहे वयइ कोहेणं, माणेणं अहमा गई। माया गईपडिग्घाओ, लोभाओ दुहओ भयं।। (उ ९।**५४)** 

मनुष्य क्रोध से अधोगित में जाता है। मान से अधम गित होती है। माया से सुगित का विनाश होता है। लोभ से दोनों प्रकार का ऐहिक और पारलीकिक भय होता है।

एवं भवसंसारे, संसरइ सुहासुहेहि कम्मेहि। जीवो पमायबहुलो, समयं गोयम ! मा पमायए।। (उ १०।१५)

प्रमाद-बहुल जीव शुभ-अशुभ कर्मो द्वारा जन्म-मृत्युमय संसार में परिश्वमण करता है। इसलिए भगवान् ने कहा - गौतम! समय मात्र का भी प्रमाद मत करो।

जावंतऽविज्जापुरिसा. सव्वे ते दुक्खसंभवा। लुप्पंति बहुसो मूढा, संसारंगि अणंतए।। (उ ६।१)

जितने अविद्यावान् (मिथ्यात्व से अभिभूत) पुरुष हैं, वे सब दुःख को उत्पन्न करने वाले हैं। वे दिङ्मूढ की भाति मूढ़ बने हुए इस अनन्त संसार में बार-बार लुप्त होते हैं।

न हु पाणवहं अणुजाणे,

मुच्चेज्ज कयाइ सञ्बदुक्खाणं ।

(उ ८।८)

प्राण-वध का अनुमोदन करने वाला पुरुष कभी भी दु:खों से मुक्त नहीं हो सकता।

## ६. संवर अनुप्रेक्षा

पाणे य नाइवाएज्जा, से समिए ति बुच्चई ताई। तओ से पावयं कम्मं, निज्जाइ उदगं व थलाओ ॥ (उ ८१९)

जो जीवों की हिंसा नहीं करता, उसे 'समित' (संवरयुक्त) कहा जाता है। उससे पाप-कर्म वैसे ही दूर

हो जाते हैं, जैसे उन्नत प्रदेश से पानी।
पाणवहमुसावाया, अदत्तमेहुणपरिग्गहा चिरओ।
राईभोयणविरओ, जीवो भवइ अणासको।
(उ ३०।२)

प्राणवध, मृषावाद, अदत्त-ग्रहण, मैथुन, परिग्रह और रात्रि-भोजन से विरत जीव अनाश्रव होता है। पंचसमिओ तिगुत्तो, अकसाओ जिइंदिओ। अगारवो य निस्सल्लो, जीवो होइ अणासवो।। (उ ३०।३)

पांच समितियों से समित, तीन गुष्तियों से गुष्त, अकथाय, जितेन्द्रिय, ऐश्वर्य आदि का गर्व नहीं करने वाला और निःशल्य जीव अनाश्रव होता है।

# १०. निर्जरा अनुप्रेक्षा

जहा महातलायस्स, सन्निरुद्धे जलागमे। उस्सिचणाए तवणाए, कमेणं सोसणा भवे॥ एवं तु संजयस्सावि, पावकम्मनिरासवे। भवकोडीसंचियं कम्मं, तवसा निज्जरिज्जइ॥ (उ ३०।४,६)

जिस प्रकार कोई बड़ा तालाब जल आने के मार्ग का निरोध करने से, जल को उलीचने से तथा सूर्य के ताप से सूख जाता है, उसी प्रकार संयमी पुरुष के पाप-कर्मों के आने के मार्ग का निरोध होने से करोड़ों भवों के संचित कर्म तपस्या के द्वारा निर्जीण हो जाते हैं।

तवनारायजुत्तेण, भेत्तूणं कम्मकंचुयं। मुणी विगयसंगामो, भवाओ परिमुच्चए ॥ (उ.९।२२)

तप-रूपी लोह-बाण से युक्त धनुष के द्वारा कर्म-रूपी कवच को भेद कर संग्राम का अन्त करने वाला मुनि संसार से मुक्त हो जाता है।

# ११. धर्म अनुप्रेक्षा

जा जा वच्चइ रयणी, न सा पडिनियत्तई ! धम्मं च कुणमाणस्स, सफला जंति राइओ ॥ (उ १४।२४)

जो-जो रात बीत रही है, वह लौटकर नहीं आती। धर्म की आराधना करने वाले की रात्रियां सफल बीतती हैं।

जरा जाव न पीलेइ, वाही जाव न वड्ढई । जाविदिया न हायंति, ताव धम्मं समायरे ॥ (द ८।३४) जब तक बुढ़ापा पीड़ित न करे, व्याधि न बढ़े और इन्द्रियां क्षीण न हों, तब तक धर्म का आचरण करने में व्यक्ति तत्पर रहे।

अद्धाणं जो महंतं तु, सपाहेओ पवज्जई।
गच्छंतो सो सुही होइ, छुहातण्हाविवज्जिओ।।
एवं धम्मं पि काऊणं, जो गच्छइ परं भवं।
गच्छंतो सो सुही होइ, अप्पकम्मे अवेयणे।।
(उ १९।२०,२१)

जो मनुष्य पाथेय के साथ यात्रा का लम्बा मार्ग लेता है, वह भूख-प्यास से पीड़ित नहीं होता और सुख-पूर्वक यात्रा करता है।

इसी प्रकार जो मनुष्य धर्म की आराधना कर परभव में जाता है, वह अल्पकर्म वाला और वेदना रहित होकर जीवन-यापन करता हुआ सुखी होता है।

जहा सागडिओ जाणं, समं हिच्चा महापहं। विसमं मन्गमोइण्णो, अक्षे भग्गम्मि सोयई।। एवं धम्मं विजक्तम्म, अहम्मं पडिविज्ञिया। बाले मच्चुमुहं पत्ते, अक्षे भग्गे व सोयई।। (उ ४।१४,१४)

जैसे कोई गाड़ीवान् समतल राजमार्ग को जानता हुआ भी उसे छोड़कर विषम मार्ग से चल पड़ता है, वह गाड़ी की धुरी टूट जाने पर शोक करता है।

इसी प्रकार धर्म का उल्लंघन कर, अधर्म को स्वीकार कर, मृत्यु के मुख में पड़ा हुआ अज्ञानी धुरी टूटे हुए गाड़ीवान् की तरह शोक करता है।

सोही उज्जुयभूयस्स, धम्मो सुद्धस्स चिट्ठई। निव्वाणं परमं जाइ, घयसित्त व्व पावए।।

(उ ३।१२)

गुढि उसे प्राप्त होती है, जो ऋ जुभूत होता है। धर्म उसमें ठहरता है, जो गुढ होता है। जिसमें धर्म ठहरता है, वह घृत से अभिषिक्त अग्नि की भांति परम निर्वाण समाधि की तेजस्विता को प्राप्त होता है।

अज्जेव धम्मं पडिवज्जयामी,

जिंह पवन्ना न पुणवभवामी । अणागयं नेव य अत्थि किंचि,

> सद्घाखमं णे विणइत्तु रागं ॥ (उ १४।२८)

भृगुपुत्रों ने अपने पिता से कहा हम आज ही उस मुनि-धर्म को स्वीकार कर रहे हैं, जहां पहुंच कर फिर जन्म लेना न पड़े। भोग हमारे लिए अप्राप्त नहीं हैं ─ हम उन्हें अनेक बार प्राप्त कर चुके हैं। राग-भाव को दूर कर श्रद्धापूर्वक श्रेय की प्राप्ति के लिए हमारा प्रयत्न युक्त है।

जस्सित्थ मञ्जुषा सक्खं, जस्स वित्थ पलायणं। जो जाणे न मरिस्सामि, सो हु कंखे सुए सिया॥ (उ १४।२७)

कल की इच्छा वहीं कर सकता है, जिसकी मृत्यु कें साथ मैंत्री हो, जो मौत के मुंह से बच कर पलायन कर सकें और जो जानता हो—मैं नहीं मरूंगा।

# १२. लोक अनुप्रेक्षा

पंचित्थकायमद्यं, लोगमणाइणिहणं जिणक्खायं। णामाइभेयविहियं, तिविहमहोलोयभेयादं॥ (आवहाव २ पृ ६३)

जहां धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकासास्तिकाय, पृद्गलास्तिकाय और जीवास्तिकाय — ये पांच अस्तिकाय हैं, वह लोक है। उसकी न आदि है और न अंत। उसके तीन विभाग हैं — ऊर्ध्वलोक, मध्यलोक और अधोलोक।

# १३. बोधिदुर्लभ अनुप्रेक्षा

लद्भूण वि माणुसत्तर्ण, आरिअतं पुणरावि दुल्लहं।
बहवे दसुया मिलेक्खुयाः ।।
लद्भूण वि आरियत्तणं, अहीणपंचिदियया हु दुल्लहा।
विगलिदियया हु दीसईः ।।
अहीणपंचिदियत्तं पि से लहे, उत्तमधम्मसुई हु दुल्लहा।
कुतित्थिनिसेवए जणे ।।
लद्भूण वि उत्तमं सुइं, सद्दहणा पुणरावि दुल्लहा।
मिच्छत्तनिसेवए जणे ।।
धम्मं पि हु सद्दहंतया, दुल्लहया काएण फासया।

इह कामगुणेहि मुच्छिया, समयं गोयम ! मा पमायए ॥ (उ १०।१६-२०)

मनुष्य-जन्म दुर्लभ है। उसके मिलने पर भी आर्यत्व पाना और भी दुर्लभ है। बहुत सारे लोग मनुष्य होकर भी दस्यु और म्लेच्छ होते हैं।

आर्य देश में जन्म मिलने पर भी पांचों इन्द्रियों से पूर्ण स्वस्थ होना दुर्लभ है। बहुत सारे लोग इन्द्रियहीन दीख रहे हैं।

पांचों इन्द्रियां पूर्ण होने पर भी उत्तम धर्म की

श्रुति दुर्लभ है। बहुत सारे लोग कुतीर्थिकों की सेवा करने वाले होते हैं।

उत्तम धर्म की श्रुति मिलने पर भी श्रद्धा होना और अधिक दुर्लभ है। बहुत सारे लोग मिथ्यात्व का सेवन करने वाले होते हैं।

उत्तम धर्म में श्रद्धा होने पर भी उसका आवरण करने वाले दुर्लभ हैं। इस लोक में बहुत सारे लोग कामगुणों में मूर्चिछत होते हैं, इसलिए भगवान् ने कहा— हे गौतम! तू क्षण भर भी प्रमाद मत कर।

इह जीवियं अणियमेत्ता, पश्भट्टा समाहिजोर्णीह । ते कामभोगरसिवद्धा, उववज्जंति आसुरे काए ॥ (उ ८११४)

जो इस जन्म में जीवन को अनियंत्रित रखकर समाधि-योग से परिभ्रष्ट होते हैं, वे कामभोग और रसों में आसक्त बने हुए पुरुष असुर-काय में उत्पन्न होते हैं।

तत्तो वि य उवट्टित्ता, संसारं बहुं अणुपरियडंति । बहुकम्मलेवलित्ताणं, बोही होइ सुदुल्लहा तेसि ॥ (उ ८।१४)

वहां से निकल कर भी वे संसार में बहुत पर्यटन करते हैं। वे प्रचुर कर्मों के लेप से लिप्त होते हैं। इसलिए उन्हें बोधि प्राप्त होना अत्यन्त दुर्लभ है।

# १४. अनुप्रेक्षा के परिणाम

अणुप्पेहाए णं आउयवज्जाओ सत्तकम्मप्पगडीओ धणियबंधणबद्धाओ सिहिलबंधणबद्धाओ पकरेइ, दीहकालिहुइयाओ हस्सकालिहुइयाओ पकरेइ, तिव्वाणु-भावाओ मंदाणुभावाओ पकरेइ, बहुपएसन्गाओ अप्पपए-सन्गाओ पकरेइ, आउयं च णं कम्मं सिय वंधइ सिय नो बंधइ। असायावेयणिज्जं च णं कम्मं नो भुज्जो भुज्जो उविचणाइ। अणाइयं च णं अणवदन्गं दीहमद्धं चाउरंतं संसारकंतारं खिप्पामेव वीइवयइ। (उ २९।सू० २३)

अनुष्रेक्षा के छह परिणाम हैं—

- १. कर्म के गाढ बंधन का शिथिलीकरण।
- २. दीर्घकालीन कर्म-स्थिति का अल्पीकरण ।
- ३. तीव्र कर्म-विपाक का मंदीकरण।
- ४. प्रदेश-परिमाण का अल्पीकरण ।
- ५ असाता वेदनीय कर्म के उपचय का अभाव I
- ६. संसार का अल्पीकरण।

# अनुमान - हेतु से होने वाला साध्य का ज्ञान ।

- १. अनुमान की परिभाषा
- २. अनुमान के प्रकार
  - ० पूर्ववत्
  - ० शेषवत्
  - ० दुष्टसाधम्यंवत्
- ः. पूर्ववत् अनुमान
- ं. शेषवत् के प्रकार और दृष्टांत
- ५. दृष्टसाधर्म्यवत्
- ६ अनुमान के प्रकार-सादृश्य आबि
  - \*अनुमान : ज्ञानगुणप्रमाण का भेद

(द्र. ज्ञान)

## ५. अनुमान की परिभाषा

"लिंगमणुमाणं "।। (विभा ४६९) लिंगग्रहणसंबंधस्मरणाभ्यामनु पश्चाद् मानमनुमानं लिंगजं ज्ञानमुच्यते । (विभामवृ पृ २१९)

लिंग से होने वाला ज्ञान अनुमान है।

लिंग के ग्रहण और संबंध के स्मरण से होने वाला ज्ञान अनुमान कहलाता है।

# २. अनुमान के प्रकार

अणुमाणे तिविहे पण्णत्ते, तं जहा—पुब्ववं सेसवं विट्ठसाहम्मवं। (अनु ५१९) अनुमान के तीन प्रकार हैं - पूर्ववत्, शेषवत्

और दृष्टसाधर्म्यवत् ।

# ३. पूर्ववत् अनुमान

माता पुत्तं जहा नट्ठं, जुवाणं पुणरागतं। काई पच्चिभिजाणेज्जा, पुर्विलगेण केणई।। तं जहा—खतेण वा वणेण वा संख्णेण वा मसेण वा तिलएण वा। से तं पुरुववं। (अनु ५२०)

कोई माता अपने खोए हुए पुत्र को युवावस्था में लौटा हुआ देखकर किसी पूर्व लिंग से पहचान लेती है—'मेरा पुत्र है' यह अनुमान कर लेती है, जैसे— क्षत से, त्रण से, चिह्न से, मल से अथवा तिल से।

कारण को देखकर कार्य का अनुमान करना पूर्ववत् अनुमान है।

### ४. शेष्यत् अनुमान के प्रकार

सेसवं पंचिवहं पण्णतां, त जहा — कज्जेणं कारणेणं गुणेणं अवयवेणं आसएणं । (अनु ५२१) कार्य, कारण, गुण, अवयव और आश्रय—इन पांच से होने वाला अनुमान शेषवत् अनुमान है ।

(न्यायभाष्यकार ने क.यं से कारण के अनुमान को शेषवत् कहा है। अवयव के ज्ञान से संपूर्ण अवयवी का ज्ञान शेषवत् है - यह उपायहृदय, माठर और गौडपाद का मत है। अनुयोगद्वार में निर्दिष्ट शेषवत् के पांच भेदों का मूल क्या है — यह कहा नहीं जा सकता।

### कार्य से कारण का अनुमान

कज्जेणं —संखं सद्देणं, भेरि तालिएणं, वः भं ढिकिएणं, मोरं केकाइएणं, हयं हेसिएणं, हर्त्थि गु:-गुलाइएणं, रहं घणघणाइएणं। (अनु ५२२)

शब्द से शंख का, ताड़ना से भेरी का, रंभाने से वृषभ का, केका से मोर का, हिनहिनाहट से घोड़े का, चिघाड़ने से हाथी का और फंकार से रथ का अनुमान किया जाता है।

### कारण से कार्य का अनुमान

कारणेणं — तंतवो पडस्स कारणं न पडो तंतुकारणं, वीरणा कडस्स कारणं न कडो वीरणकारणं, मिंपडो घडस्स कारणं न घडो मिंपडकारणं। (अनु ५२३)

तंतु वस्त्र के कारण हैं, वस्त्र तंतुओं का कारण नहीं होता। वीरण (कुश आदि के तृष्ण) चटाई के कारण हैं, चटाई वीरण का कारण नहीं होती। मृत्पिण्ड घट का कारण है, घट मृत्पिण्ड का कारण नहीं होता।

### गुण से गुणी का अनुमान

गुणेगं-—सुवण्गं निकसेणं, पुष्कं गंधेणं, लवणं रसेणं, मइरं आसाएणं, वत्थं फासेणं। (अनु ५२४)

निकष से सुवर्ण, गन्ध से पुष्प, रस से लवण, आस्वाद से मदिरा और स्पर्श से वस्त्र का अनुमान किया जाता है।

## अवयव से अवयवी का अनुमान

अवयवेणं — महिसं सिगेणं, कुक्कुडं सिहाए, हिंथ विसाणेणं, वराहं दाढाए, मोरं पिछेणं, आसं खुरेणं, वर्षं नहेणं, चमरि वालगुंछेणं, दुपयं मणुस्सयादि, चउप्पयं गवमादि, बहुपयं गोम्हियादि, वानरं नंगुलेणं, सीहं केसरेणं, वसहं ककुहेणं, महिलं वलयबाहाए। गाहा — परियरबंधेण भडं, जाणेज्जा महिलियं निवसणेणं। सित्थेण दोणपागं, कवि च एगाए गाहाए।। (अनु ४२४) सींग से भैंस, शिखा से कुक्कुट, विषाण से हाथी, दंण्ट्रा से वराह, पिच्छ से मोर, खुर से घोड़ा, नख से व्याझ, बाल-गुच्छ से चमरी गाय, द्विपद से मनुष्य आदि, चतुष्पद से गाय आदि, बहुपद से कनखजूरा आदि, पूंछ से बंदर, अयाल से सिंह, ककुद् से बंत और बलय वाली भुजा से महिला का अनुमान किया जाता है।

''कवच आदि हथियारों के बंधन से योद्धा, घघरी से विवाहित स्त्री, एक चावल सिक्थ से द्रोण-पाक और एक गाथा से कवि जाना जाता है।''

# आश्रय से आश्रयी का अनुमान

आसएणं-- अग्गि धूमेणं, सलिलं बलागाहि, वुट्टि अब्भविकारेणं, कुलपुत्तं सीलसमायारेणं ।

इङ्गिताकारितैज्ञेंयैः, क्रियाभिभाषितेन च। नेत्रवक्त्रविकारैण्च, गृह्यतेऽन्तर्गतं मनः॥ (अनु ४२६)

धूम से अग्नि, बलाका से पानी, अभ्रविकार से वर्षा और भीलसमाचरण से कुलपुत्र का अनुमान किया जाता है।

इंगित और आकाररूप ज्ञेय किया, वचन, नेत्र और मुख के विकार से अन्तर्गत मन का ग्रहण किया जाता है।

# ४. दृष्टसाधर्म्यवत् अनुमान के प्रकार

विद्वसाहम्मवं दुविहं पण्णतं, तं जहा - सामन्नदिट्ठं च विसेसदिट्ठं च। (अनु ४२७) दह्टसाधर्म्यवन के दो प्रकार हैं—सामान्यवहर और

दृष्टसाधर्म्थवत् के दो प्रकार हैं—सामान्यदृष्ट और विशेषदृष्ट ।

### सामान्यवृष्ट अनुमान

सामन्नदिट्ठं जहा एगो पुरिसो तहा बहवे पुरिसा, जहा बहवे पुरिसा तहा एगो पुरिसो। (अनु ५२०)

जैसे एक पुरुष है, वैसे अनेक पुरुष हैं। जैसे अनेक पुरुष हैं, वैसे एक पुरुष हैं — यह सामान्यदृष्ट अनुमान है।

# विशेषदृष्ट अनुमान

विसेसदिट्ठं —से जहानामए केइ पुरिसे बहूणं पुरिसाणं मज्मे पुज्वदिट्ठं पुरिसं पञ्चभिजाणेज्जा — अयं से पुरिसे । .... (अनु ४२९)

जैसे कोई पुरुष अनेक पुरुषों के बीच उपस्थित पूर्व-दृष्ट पुरुष को पहचान लेता है 'यह वह पुरुष है'—यह विशेषदृष्ट अनुमान है।

# ६. अनुमान के प्रकार—सावृश्य आदि

सारिक्ख-विवक्खोभय-मुवमा-गममेद सव्वमणुमाण । (विभा ४७०)

एक मान्यता के अनुसार अनुमान के ये पांच प्रकार

- ₹---
- सादृश्य सदृश आकृति को देखकर परिचित व्यक्ति की स्मृति होना ।
- त्वपक्ष -- सर्प को देखकर उसके प्रतिपक्षी नकुल की स्मृति होना ।
- ३. उभय वेग के आधार पर अध्व और खर की स्मृति होना।
- ४. उपमान भौ को देखकर गवय की स्मृति होना।
- ४. आगम आगम के आधार पर स्वर्ग-नरक आदि गतियों का ज्ञान होना।

# अनुयोग-सूत्र के अनुरूप अर्थ की योजना।

- १. अनुयोग
  - ० निर्वचन और परिभाषा
  - ० पर्धायः भाषा-विभाषा-वार्तिक
  - ० चार दृष्टियां
  - ० निक्षेप
- २. अनुयोग के प्रवेशद्वार
  - ० उपक्रम
  - \*तिक्षेप

(इ. निक्षेप)

- ० अनुगम
- \*न्य

- (द्र. नय)
- ० उपक्रम नय के क्रम का प्रयोजन
- ३. उपक्रम/उपोद्घात
  - ० परिभाषा
  - ॰ प्रकार
  - \*आनुपूर्वी

् (द्र. आनुपूर्वी)

- ० नाम
- \*प्रम!ण

(द्र. प्रमाण)

- ० वक्तस्यता
- ० अर्थाधिकार
- ० समवतार
- ४. अनुगम
  - ० परिभाषा
  - ० प्रकार

- ० सूत्र-अनुगमः सूत्र के गुण
- ० निर्युक्ति-अनुगम
- ० उपोद्घात निर्युक्ति
- ० सूत्रस्पशिक निर्युक्ति
- ० व्याख्या के लक्षण
- ५. अनुयोग के चार विभाग
- ६. अपृयक्त्व अनुयोग-पृथक्त्व अनुयोग
- ७. अनुयोगविधि

# १ अनुयोग

#### निवंचन और परिभाषा-

अणुओयणमणुओगो, सुयस्स नियएण जमिभिछेएणं। वावारो वा जोगो, जो अणुरूवोऽणुकूलो वा।। अहवा जमत्थओ थोव-पच्छभावेहिं सुयमणुं तस्स। अभिछेये वावारो, जोगो तेण व संबंधो॥ (विभा १३८६, १३८७)

- ० सूत्र की अर्थ के साथ योजना करना अनुवोग है।
- ० सूत्र के अभिधेय का कथन योग है। वह सूत्र के अनुरूप होने पर अनुयोग कहलाता है।
- सूत्र का अर्थ के बाद कथन होता है। सूत्र संक्षिप्त होता है, इसलिए उसका नाम अनु है। उस अनु का अपने अभिधेय/प्रतिपाद्य के साथ संयोजन अनुयोग है।
- अध्ययनार्थकथनविधिरनुयोगः । (अनुहावृष्टृ २६)
   अनुयोग का अर्थ है अध्ययन के अर्थ की प्रति-पादन-पद्धति ।

#### **प**र्याय

अणुओगो य नियोगो, भास विभासा य वित्तयं चेव । अणुओगस्स उ एए, नामा एगद्विआ पंच ॥ (आविन १३१)

अनुयोग के पांच पर्याय हैं — अनुयोग, नियोग, भाषा, विभाषा और वार्तिक।

# वार्तिक (भाष्य) के अर्थ

वित्तीए वक्खाणं वित्तयिमिह सब्वपज्जवेहि वा । वित्तीओ वा जायं जिम्म व जह वत्तए सुत्ते ॥ (विभा १४२२)

वृत्तेः सूत्रविवरणस्य व्याख्यानं भाष्यं वार्तिकमुच्यते । यथा इदमेव विशेषावश्यकम् । अथवा उत्कृष्टश्रुतवतो गणधरादेभगवतः सर्वपर्यायैर्यद् व्याख्यानं तद् वार्तिकम् । वृत्तेर्वा सूत्रविवरणाद् यदायातं सूत्रार्थानुकथनरूपं तद् वार्तिकम् । यदि वा यस्मिन् सूत्रे यथा वर्तते सूत्रस्यैवोपरि गुरुपारम्पर्येणायातं व्याख्यानं तद् वार्तिकमिति ॥

(विभामवृ पृ ५२८)

- सूत्र की वृत्ति की व्याख्या वार्तिक या भाष्य कहलाता है। जैसे – विशेषावश्यक भाष्य।
- २. उत्कृष्ट श्रृतपारगामी गणधर आदि वस्तु का समग्र पर्यायों से जो व्याख्यान करते हैं, वह वार्तिक कहलाता है।
- ३. सूत्र की वृत्ति (विवरण) से जो ज्ञात होता है, उसके आधार पर सूत्र और अर्थ के अनुरूप कथन करना वार्तिक कहलाता है।
- ४. जिस सूत्र का जो अर्थ है, उसकी गुरु-परम्परा से प्राप्त जो व्याख्या है, वह वार्तिक कहलाता है।

#### वातिक के अधिकारी

उक्कोसयसुयनाणी, निच्छयओ वित्तयं वियाणाइ । जो वा जुगप्पहाणो, तओ व जो गिण्हए सन्वं ।। (विभा १४२३)

वार्तिक के अधिकारी तीन हैं -

- १. उत्कृष्ट श्रुतज्ञानी, जैसे —गणधर ।
- २. युगप्रधान आचार्य, जैसे --भद्रबाहुस्वामी ।
- युगप्रधान से जो समग्रता से श्रुतग्रहण करते हैं,
   जैसे स्थूलभद्रस्वामी।

### भाषक, विभावक और भाष्यकार

ऊणं सममहियं वा, भणियं भासंति भासगाइया। अहवा तिण्णिव साहेज्ज कटुकम्माइनाएहि॥ कट्ठे पोत्थे चित्ते, सिरिघरिए पोंड-देसिए चेव। भासग-विभासए वा, वत्तीकरणे य आहरणा॥ (विभा १४२४, १४२५)

अनुयोगाचार्य शिष्य को जितना पढ़ाते हैं, उससे कम मात्रा में वह दूसरों को बता पाता है, वह भाषक कहलाता है। आचार्य जितना पढ़ाते हैं, उतना ही दूसरों को बता देता है, वह विभाषक है। अनुयोगाचार्य से प्राप्त श्रुत को जो अपनी प्रज्ञा के अतिशय से अधिक विस्तार के साथ दूसरों को बता सकता है, वह वार्तिककार/ भाष्यकार कहलाता है।

निर्युक्तिकार ने भाषक, विभाषक और वार्तिककार के भेद को छह दृष्टांतों से समभाया है— काष्ठ, पुस्त (लेप्य), चित्र, श्रीगृहिक, पौण्ड्र (कमल) और पथदर्शक।

पढमो रूवागारं थूलावयवोनदंसणं वीओ।
तइओ सञ्चावयवे निद्देसे सञ्ज्ञहा कुणइ ॥
कट्ठसमाणं सुतां तदत्यरूवेगभासणं भासा।
थूलत्थाण विभासा सब्वेसि वित्तयं नेयं॥
(विभा १४२६, १४२७)

एक व्यक्ति काष्ठपट्टिका को सामान्य आकार देता है। दूसरा उसे स्थूल अवयवों के रूप में निष्पादित करता है। तीसरा सुव्यवस्थित रूप में संपूर्ण अंगोपांगों का निर्माण कर सुन्दर कृति के रूप में प्रस्तुत करता है। प्रस्तुत संदर्भ में काष्ठ के समान है — सूत्र। प्रथम व्यक्ति के समान है भाषक, दूसरे के समान है विभाषक और तीसरे के समान है वातिककार।

#### चार दृष्टियां

दव्वेणेगं दव्वं संखाईयप्पएसओगाढं। कालेऽणाइ अतिहणो भावे नाणाइयाणंता॥ (विभा १३९४)

जीव द्रव्य का अनुयोग चार दृष्टियों से किया गर्या है—

द्रव्य से ---एक द्रव्य क्षेत्र से ---असंख्य प्रदेशावगाढ काल से ---अनादि-अनन्त भाव से ----ज्ञान आदि अनन्त अगुरुलघु पर्याय ।

### ब्रध्य, क्षेत्र आदि में नियमा-भजना

दब्बे नियमा भावो न विणा ते यावि खेत्त-कालेहि। खेत्ते तिण्ह वि भयणा कालो भयणाए तीसुं पि॥ (विभा १४० ८)

द्रव्य में भाव/पर्याय निश्चित रूप से होता है। क्षेत्र और काल के बिना द्रव्य-भाव नहीं होते। क्षेत्र में द्रव्य-काल-भाव की भजना है--लोकक्षेत्र में तीनों होते हैं, अलोकक्षेत्र में नहीं होते। द्रव्य-क्षेत्र-भाव में काल की भजना है—काल समयक्षेत्रवर्ती द्रव्य-क्षेत्र-भाव में होता है, उसके बाहर नहीं।

### अनुयोग के निक्षेप

नामं ठवणा दविए क्षेत्ते काले वयण-भावे य । एसो अणुओगस्स उ निक्सेवो होइ सत्तविहो॥ (विभा १३८८) अनुयोग के सात निक्षेप हैं — नाम, स्थापना, द्रव्य, क्षेत्र, काल, वचन और भाव ।

### नाम अनुयोग

नामस्स जोऽणुओगो अहवा जस्साभिहाणमणुओगो । नामेण व जो जोग्गो जोगो नामाणुओगो सो॥ (विभा १३८९)

नाम अनुयोग के तीन रूप हैं—

- वीर आदि नामों का अनुयोग/व्याख्या करना नामानु-योग है।
- िकसी वस्तु का 'अनुयोग' नाम रखना नामानुयोग है।
- नाम के साथ जो कोई योग्य योग अनुरूप संबंध है,
   वह नामानुयोग है। जैसे दीप नाम का अनुकूल
   दीप के साथ संबंध।

### स्थापना अनुवोग

ठवणाए जोऽणुओगो अणुओग इति वा ठविज्जए जं च। जा बेह जस्स ठवणा जोग्गा ठवणाणुओगो सो।। (विभा १३९०)

स्थापना अनुयोग के तीन रूप हैं—

- स्थापना का अनुयोग/व्याख्यान करना स्थापनानुयोग है।
- अनुयोग करते हुए आचार्य आदि की काष्ठ आदि में स्थापना करना स्थापनानुयोग है।
- अनुयोगकर्ता आचार्य की लेप्यकर्म आदि में तदाकार स्थापना स्थापनानुयोग है।

### द्रव्य अनुयोग

दन्बस्स जोऽणुओगो दन्बे दन्बेण दन्बहेऊ वा। दन्बस्स पज्जवेण व जोगो दन्बेण वा जोग्गो। बहुवयणओ वि एवं नेओ जो वा कहे अणुवउत्तो। दन्बाणुओग एसो एवं सेताइयाणं पि॥ (विभा १३९१, १३९२)

- ० द्रव्य का अनुयोग व्याख्या करना।
- निषद्या आदि द्रव्य पर स्थित (व्यक्ति) का अनुयोग करना । क्षीर, प्रस्तरखण्ड आदि करणभूत द्रव्यों के द्वारा अनुयोग करना ।
- ० शिष्य-द्रव्य को प्रतिबोध देने के लिए अनुयोग करना।
- ० द्रव्य का पर्याय के साथ योग्य संबंध करना।
- अनुपयुक्त/उपयोगश्रून्य अवस्था में अनुयोग करना ।

### क्षेत्र अनुयोग

पन्नत्तिजंबुद्दीवे सेत्तस्सेमाइ होइ अणुओगो। सेत्ताणं अणुओगो दीव-समुद्दाण पन्नत्ती।। (विभा १३९९)

जम्बूद्वीपप्रज्ञप्ति में जम्बूद्वीप क्षेत्र का अनुयोग है। द्वीपसागरप्रज्ञप्ति में अनेक द्वीपों और सागरों का अनुयोग है।

स्रेतं मथमागासं सञ्बदञ्वावगाहणा लिगं। तंद्रव्वं चेव निवासमेत्तपज्जायओ सेतं॥ (विभा २०८८)

आकाश को क्षेत्र कहते हैं। उसका लक्षण है सब द्रव्यों को स्थान देना। वह द्रव्य ही है किन्तु द्रव्यों की अवगाहना की अपेक्षा वह क्षेत्र है।

### कास अनुयोग

कालस्स समयरूवण कालाण तदाइ जाव सन्वद्धा ।"" (विभा १४०२)

उत्पलशतपत्रभेद आदि दृष्टान्तों से समय का प्ररूपण करना तथा काल के समस्त भेद-प्रभेदों की व्याख्या करना कालानुयोग है!

### वचन अनुयोग

॰॰॰॰वयणस्तेगवयाई वयणाणं सोलसण्हं तु । (विभा १४०३)

लिंगतियं वयणतियं कालतियं तह परोक्ख-पञ्चक्खं। उवणयऽवणयचउद्धा अरुक्षलं होइ सोलसमं॥ (विभामवृष्ट्र ११५)

एकवचन, द्विवचन तथा बहुवचन की व्याख्या करना वचन अनुयोग है। इसके सोलह अंग हैं— लिंग — १ स्त्री, २ पुरुष, ३ नपुंसक—लिंगप्रधान वचन वचन—४ एक वचन, ५ द्वि वचन, ६ बहुवचन काल — ७ अतीत, ६ वर्तमान, ९ अनागत परोक्ष—१० वह प्रत्यक्ष — ११ यह

उपनय -१२ स्तुत्यात्मक वचन
अपनय--१३ निन्दात्मक वचन
उपनय-अपनय--१४ स्तुति-निन्दात्मक वचन
अपनय-उपनय--१५ निन्दा-स्तुत्यात्मक वचन
अध्यात्म--१६ आंतरिक वचन ।

### भाव अनुयोग

भावस्सेगयरस्स उ अणुओगो जो जहिंद्विशं भावो । दोमाइसंनिगासे अणुओगो होइ भावाणं ।। (विभा १४०५)

जो भाव जिस रूप में अवस्थित है, उसका उसी रूप में प्ररूपण करना भाव अनुयोग है। दो, तीन आदि संयुक्त भावों का प्ररूपण करना भाव अनुयोग है।

# २. अनुयोग के प्रवेशद्वार

…चत्तारि अणुओगदारा भवंति, तं जहा—उवक्क.वे, णिक्खेवे, अणुगमे, नए। (अनु ७५)

अणुओगद्दाराइं महापुरस्सेव तस्स चक्तारि। अणुओगो त्ति तदत्थो दाराइं तस्स उ मुहाइं॥ (विभा ९०७)

अनुयोग इत्यध्ययनार्थः । द्वाराणि तत्प्रवेशमुखानि । यथेह पुरमद्वारमधिगन्तुमभवयम् । एकद्वारमपि च कृच्छे-णाधिगम्यते कार्यातिपत्तये च भवति । चतुभिः पुनर्मूल-द्वारैश्च सुखेनाधिगम्यते न च कार्यातिपत्तये भवति । (उचू पृ ८)

अनुयोग का अर्थ है — ग्रंथ का अर्थ । उसमें प्रिकिट होने के मार्ग द्वार कहलाते हैं । अनुयोग के चार द्वार हैं — उपक्रम, निक्षेप, अनुगम और नय । इस द्वारचतुष्टियी से शास्त्र को सुगमता से समभा जा सकता है, कार्याति—पत्ति भी नहीं होती । द्वाररिहत नगर में प्रवेश नहीं किया जा सकता । एक द्वार वाले नगर में प्रवेश नहीं प्रवेश होता है और कार्य में विलम्ब हो जाता है । चार द्वार वाले नगर में सुख से प्रवेश किया जा सकता है और कार्य में बाधा नहीं आती । इसी प्रकार श्रुतरूप महानगर में भी अर्थाधिगम के उपायरूपी द्वार के बिना प्रवेश नहीं किया जा सकता । केवल एक अनुगमद्वार से भी प्रवेश बड़ी किठनाई और लम्बे समय से हो सकता है । उपक्रम आदि चारों द्वारों से सहज ही अल्प-काल में प्रवेश किया जा सकता है ।

### उपक्रम '''नय के कम का प्रयोजन

दारककमोऽयमेव उ निक्खिष्पइ जेण नासमीवत्थं। अणुगम्मइ नाणत्थं नाणुगमो नयमयिवहूणो॥ संबंधोवक्कमओ समीवमाणीय नत्थिनिक्खेवं। सत्थं तओऽणुगम्मइ नएहिं नाणाविहाणेहिं। (विभा ९१५,९१६) अनुयोगद्वारों उपकम, निक्षेप, अनुगम और नय का कम यही है क्योंकि असमीपस्थ का निक्षेप नहीं किया जाता ! निक्षेप किए बिना व्याख्या नहीं की जाती और नयमत से रहित का अनुगम नहीं होता । उपकम संबंध रूप होता है । उससे प्रारम्भ की भूमिका बनाकर उस पद को निश्चित अर्थ में स्थापित किया जाता है, फिर नाम, स्थापना आदि निक्षेपों से युक्त शास्त्र के अर्थ को नाना प्रकार के नयों से व्याख्यायित किया जाता है।

# ३. उपक्रम/उपोद्घात परिभाषा

सत्थस्तोवककमणं उवककमो तेण तम्मि व तओ वा । सत्थसमीवीकरणं आणयणं नासदेसम्मि ।। (विभा ९११)

> उवक्कमो णासस्स अपत्तावत्थापावणं। (आवच् १ पृ ८०)

शास्त्र का प्रारम्भ करना उपक्रम कहलाता है। वह तीन प्रकार से होता है ... १. प्रतिपादन का प्रकार २ शिष्य की जिज्ञासा ३. शिष्य की विनम्रता। प्रारम्भिक भूमिका बताकर ग्रन्थ को निक्षेप के योग्य बना देना उपक्रम है।

निक्षेप की अप्राप्त अवस्था का प्रापक है उपक्रम । नासस्स व संबंधणमुबककमोऽयं तु सुत्तवक्खाए । संबंधीवग्घाओं भण्णइ जं सा तदंतम्मि ।। (विभा ९९४)

अध्ययन से संबंधित नाम आदि निक्षेपों का सम्बन्ध जोड़ना उपक्रम कहलाता है और जब सूत्र की व्याख्या के साथ उनका सम्बन्ध जोड़ा जाता है तब उसे उपोद्-धात कहते हैं।

उवोग्घातो णाम उद्देसनिग्गमादी णिरूवणं । मेघच्छन्नो यथा चंद्रो, न राजति नभस्तले । उपोद्घातं विना शास्त्रं, न तथा भ्राजते विधी ॥ (आवचू १ पृ ५४)

उद्देश, निर्मम आदि का निरूपण उपोद्धात कहलाता है।

जैसे आकाश में बादलों से आच्छादित चन्द्रमा शोभित नहीं होता, वैसे ही उपोद्घात के बिना अपने विधि-विधान में शास्त्र शोभित नहीं होता। उवक्कमे छिन्वहे पण्णत्ते, तं जहा -आणुपुक्वी नामं पमाणं वत्तव्वया अत्थाहिगारे समोयारे । (अनु १००)

उपक्रम के छह प्रकार हैं -आनुपूर्वी, नाम, प्रमाण, वक्तव्यता, अर्थाधिकार और समवतार ।

#### बक्तस्यता

अज्भयाइसु सुत्तपगारेण सुत्तविभागेण वा इच्छा परूविज्जंति सा वत्तव्वया भवति । (अनुचू पृ ८५) एक विषय की प्ररूपणा, प्रतिनियत अर्थ का प्रति-पादन वक्तव्यता कहलाता है।

वत्तव्वया तिविहा पण्णता, तं जहा - ससमयवत्तव्वया परसमयवत्तव्वया ससमय-परसमयवत्तव्वया ।

(अनु६०५)

धर्मास्तिकायद्रव्यादीनां

वक्तव्यता के तीन प्रकार हैं---स्वसमय वक्तव्यता, परसमय वक्तव्यता और स्वसमय-परसमय वक्तव्यता।

····ससमयवत्तव्वया जित्थ णं ससमए आघ-विज्जइ····। (अनु ६०६)

सूत्रे

····यत्राध्ययने

आत्मसमयस्वरूपेण प्ररूपणा कियते । (अनुचू पृ = ५)
अपने सिद्धान्त का प्रतिपादन करना स्वसमय
वक्तव्यता है । जैसे — धर्मास्तिकाय,अधर्मास्तिकाय आदि
द्रव्यों के स्वरूप का प्रतिपादन अपने सिद्धान्त के अनुसार
करना ।

्रापरसमयवत्तव्यया — जत्थ णं प्रसमए आघविज्जइः ाः (अनु ६०७)

यत्र पुनरध्ययनादिषु जीवद्रव्यादीनां एकान्तग्राहेण नित्यत्वमनित्यत्वं वा परसमयरूपेण प्ररूपणा क्रियते । (अनुचु पृ ८४)

अन्यतीथिकों के सिद्धान्त का प्रतिपादन परसमय वक्तव्यता है। जैसे -जीव आदि द्रव्य एकान्त नित्य हैं अथवा एकान्त अनित्य हैं।

····ससमय-परसमयवत्तव्वया — जत्थ ससमए परसमए आघविज्जइ····। (अनु ६०८)

अपने तथा अन्यतीर्थिकों के सिद्धान्त का प्रतिपादन करना उभयरूप वक्तव्यता है।

#### अर्थाधिकार

अत्थाहिगारे — जो जस्स अज्भव्ययस्स अत्थाहिगारो । (अनु ६१०) अर्थाधिकारो ह्यध्ययने आदिपदादारभ्य सर्व-पदेष्वनुवर्त्तते, पुद्गलास्तिकाये मूर्त्तत्त्ववद् ।

(अनुहावृ पृ ११८)

जिस अध्ययन या ग्रन्थ का जो प्रतिपाद्य अर्थ है, वह उसका अर्थाधिकार है।

जो शास्त्र के आदि पद से लेकर अंतिम पद तक अनुकृत्त होता है, वह अर्थाधिकार है। जैसे — पुद्गला- स्तिकाय में मूर्तता।

#### समवतार

सर्वेद्रव्याण्यात्मसमवतारेणात्मभावे समवतरन्ति । (अनुहावृ पृ ११८)

सब द्रव्य अपने-अपने भाव में समवतरित होते हैं— यही समवतार (अन्तर्भाव) है।

… वन्वसमीयारे तिविहे पण्णते, तं जहा — आयसमो-यारे परसमीयारे तदुभयसमीयारे। सन्वदन्वा वि णं आयसमीयारेणं आयभावे समीयरंति, परसमीयारेणं जहा कुंडे बदराणि, तदुभयसमीयारेणं जहां घरे थंभी आयभावे य, जहा घडे गीवा आयभावे य। (अनु ६१३) द्रव्य समवतार के तीन प्रकार हैं—-

- आत्म-समवतार सब द्रव्य आत्मसमवतार के द्वारा आत्मभाव में समवतिरत होते हैं।
- २. पर-समवतार—सब द्रव्य परसमवतार के द्वारा परभाव में समवतित होते हैं, जैसे —कुण्ड में बैर।
- ३. तदुभयसमबतार सब द्रव्य तदुभय समयतार के द्वारा दोनों में समवतरित होते हैं, जैसे -खंभा घर में और आत्मभाव में समवतरित है। जैसे -ग्रीवा घट में और आत्मभाव में समवतरित है।

# ४. अनुगम की परिभाषा

····अणुषोऽणुरूवओ वा जं सुत्तत्थाणमणुसरणं ॥ (विभा ९१३)

सूत्र का अनुसरण करना---व्याख्या करना अनुगम है।

# अनुगम के प्रकार

अणुगमे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा सुत्ताणुगमे य निज्जुत्तिअणुगमे य। (अनु ७१०) , अनुगम के दो प्रकार हैं—

१. सूत्र-अनुगम - सूत्र का कथन करना।

२. निर्युक्ति-अनुगमः सूत्र से संपृक्त अर्थ का प्रतिपादन करना।

#### सूत्र-अनुगम : सूत्र के गुण

अष्टाभिश्च गुणैरुपपेतं यत्तत्तक्षणयुक्तमिति वर्तते, ते चेमे गुणाः---

> निद्दोसं सारवंतं च, हेउजुत्तमलंकियं। उनणीयं सोनयारं च, मियं महुरमेन य ॥ (अनुमन् प २४३)

सूत्र के आठ गुण---

१. निर्दोष

५. उपनीत

२- सारवान्

६. सोपचार

३. हेतुयुक्त

७. मित और

४. अलंकार युक्त

५. मधुर ।

अप्पक्खरमसंदिद्धं सारवं विस्सओमुहं। अत्थोभमणवज्जं च, सुत्तं सव्वण्णुभासियं।। (अनुमवृ प २४३)

प्रकारान्तर से सूत्र के छह गुण—

१. अल्पाक्षर

२. असंदिग्ध

३. सारवान्

४. विश्वतोमुख (जिसका प्रत्येक सूत्र अनुयोग-चतुष्टय से व्याख्यात हो।)

५. अस्तोभक (च, वा आदि निपात से वियुक्त ।)

६. अन्वद्य

### निर्युक्ति-अनुगम

निज्जुत्तिअणुगमे तिबिहे पण्णत्ते, तं जहा — निक्सेव-निज्जुत्तिअणुगमे उवग्वायनिज्जुत्तिअणुगमे सुत्तफासिय-निज्जुत्तिअणुगमे । (अनु ७११)

निर्युक्ति अनुगम के तीन प्रकार हैं -निक्षेप निर्युक्ति-अनुगम, उपोद्घात निर्युक्ति-अनुगम और सूत्रस्पण्णिक निर्युक्ति-अनुगम ।

## उपोद्घात निर्युक्ति-अनुगम

उवग्यायनिष्जुत्तिअणुगमे अणुगतब्बे, तं जहा — उद्देसे निद्देसे य, निग्गमे, खेत्त काल पुरिसे य। कारण पच्चय लक्खण, नए समीयारण णुमए॥ कि कइविहं कस्स कहिं, केसु कहं केच्चिर हवइ,कालं। कइ संतर मिवरहियं, भवा गरिस फासण निरुत्ती॥ (अनु ७१३) उद्देश, निर्देश, निर्गम, क्षेत्र, काल, पुरुष, कारण, प्रत्यय, लक्षण, नय, समवतार और अनुमत तथा क्या, कितने प्रकार का, किसका, कहां, किनमें, कैसे, कितने काल तक, कितने, अन्तर काल, अविरह काल, भव, आकर्ष, स्पर्यन, निरुक्ति इन २६ हेतुओं से उपोद्धात निर्युक्ति-अनुगम जाना जाता है।

## सूत्रस्पशिक निर्धृक्ति-अनुगम

…सुसफासियनिज्जुत्तिअणुगमे सुत्तं उच्चारेयव्यं अक्खलियं अमिलियं अवच्चामेलियं पडिपुण्णं पडिपुण्णंघोसं कंडोट्टविष्पमुक्कं गुरुवायणोवगयं । तओ निज्जिहिति ससमयपयं वा परसमयपयं वा बंधपयं वा मोक्खपयं वा सामाइयपयं वा नोसामाइयपयं वा…। (अनु ७१४)

सूत्रस्पिषक निर्मुक्ति-अनुगम में अस्खलित, अन्य वर्णों से अमिश्रित, अन्य ग्रंथों के अंशों से अमिश्रित, प्रतिपूर्ण घोषयुक्त, कण्ठ और होठ से निकला हुआ, गुरु की वाचना से प्राप्त सूत्र का उच्चारण करना चाहिए। इससे स्वसमय पद, परसमय पद, बन्ध पद, मोक्षपद, सामायिक पद और नो-सामायिक पद —ये सब जाने जाते हैं।

ः संहिता य पदं चेव, पदत्थो पदविग्गहो। चालणा य पसिद्धी य, छिटवहं विद्धि लक्खणं।।ः (अनु ७१४)

व्याख्या के छह लक्षण हैं --

- १. संहिता-अस्खलित पदोच्चारण ।
- २. पद --- एक -- एक पद कानिरूपण।
- ३. पदार्थ प्रत्येक पद का अर्थ।
- ४. पदविग्रह --सभस्त ५दों में समास विग्रह ।
- ५. चालना सूत्र के अर्थ में प्रश्न उपस्थित करना।
- ६. प्रसिद्धि युक्ति पुरस्सर अर्थ की स्थापना ।

# प्र. अनुयोग के चार विभाग

चत्तारि उ अणुओगा चरणे धम्मगणियाणुओगे य । दिवयणुओगे य तहा अहवकमं ते महिड्ढीया ॥ (ओभा ४)

अनुयोग के चार विभाग हैं—

- १. चरणानुयोग ३. गणितानुयोग
- २. धर्मकथानुयोग ४. द्रव्यानुयोग ।

ये चारों क्रमशः महद्धिक (प्रतिपादन की अपेक्षा प्रधान) हैं।

#### चरणानुयोग का प्राधान्य

सविसयबलवत्तं पुण जुज्जइ तहिव अ महिड्डिं चरणं। चारित्तरक्खणट्टा जेणिअरे तिम्नि अणुओगा।। (ओभा ६)

ये चारों अनुयोग अपने-अपने विषय में सर्वशक्ति-सम्पन्न हैं। फिर भी चरणानुयोग इन सबमें महर्दिक हैं। चारित्र की सुरक्षा के लिए ही ये शेष तीन अनुयोग हैं।

चरणपडियत्तिहेउं धम्मकहा कालदिक्खमाईआ । दविए दंसणसुद्धी दंसणसुद्धस्स चरणं तु ।। (ओभा ७)

तीनों अनुयोग चारित्र की प्राध्ति के कारण हैं --

- १. धर्मकथानुयोग—आक्षेपणी आदि धर्मकथा को सुनकर जीव चारित्र प्राप्त करता है।
- २. कालानुयोग (गणितानुयोग) शुभितिथि, मुहूर्त, नक्षत्र आदि में दीक्षा दी जाती है।
- इव्यानुयोग से दर्शन की विशुद्धि होती है। दर्शन विशुद्धि से ही चारित्र की प्राप्ति होती है।

### अनुयोग और भूतग्रंथ

जं च महाकष्पसुयं जाणि अ सेसाणि छेअसुताणि। चरणकरणाणुओगो त्ति कालियत्थे उवगयाणि॥ (आवनि ७७७)

कालियसुयं च इसिभासियाइं तद्दश्रो य सूरपन्नती। सञ्जो य दिट्टिवाओ चउत्थओ होइ अणुओगो॥ (आवभा १२४)

- १. चरणकरणानुषोग —कालिकश्रुत, महाकल्पसूत्र, छेदसूत्र ।
- २. धर्मकथानुयोग -- ऋषिभाषित ।
- ३. गणितानुयोग सूर्यप्रज्ञप्ति ।
- ४. द्रव्यानुयोग—दृष्टिवाद।

# ६. अपृथक्तव अनुयोग

अपुहुत्तमेगभावो सुत्ते सुत्ते सवित्थरं जत्थ। भण्णंतअणुओगा चरण-धम्म-संखाण-दव्दाणं॥ (विभा २२८१)

अपृथक्तव का अर्थ है - एकीभाव - अविभाग।

अपृथक्त अनुयोग में एक सूत्र की व्याख्या चरणकरणानु-योग, धर्मकथानुयोग, गणितानुयोग, द्रव्यानुयोग-इन चारों अनुयोगों से की जाती है।

### पृथक्त अनुयोग

जावं ति अज्जवदरा अपुहत्तं कालियाणुओगस्स । तेणारेण पुहत्तं कालियसुय दिद्विवाए य ॥ (आविन ७६३)

आसी पूरा सो नियओ अणुओगाणमपुहुत्तभाविमा। संपद्द नित्थ पुहुत्ते होज्ज व पुरिसं समासज्ज ॥ (विभा ९५०)

आर्यरक्षित से पहले अपृथक्त अनुयोग था — कालिकश्रुत आदि प्रत्येक सूत्र में चारों (चरणकरण, धर्मकथा, गणित और द्रव्य) अनुयोगों का यूगपत् प्रयोग होता था। आर्थरक्षित ने कालिकश्रुत और दृष्टिबाद में पृथक्तव अनुयोग की व्यवस्था की । पृथक्तव अनुयोग में प्रत्येक सूत्र की एक-एक अनुयोग से व्याख्या की जाती है। यदि अध्येता प्राज्ञ हो तो चारों अनुयोगों और सब नयों से व्याख्या की जा सकती है।

देविदवंदिएहि महाणुभावेहि रक्खियज्जेहि । जुगमासज्ज विभत्तो अणुओगो तो कओ चउहा ॥ नाऊण रक्खियज्जो मइ-मेहा-धारणासमग्गं पि। किच्छेण धरेमाणं स्यण्णवं पूसमित्तं पि।। अइसयकओवओगो भइ-मेहा-धारणाइपरिहीणे। नाऊणमेस्सपुरिसे खेलं-कालाणुरूवं (विभा २२८६, २२९०)

देवेन्द्र द्वारा वन्दित आर्थरक्षित ने देखा कि पुष्यमित्र जैसा बुद्धि, मेधा और धारणा से सम्पन्न प्रान्न शिष्य भी श्रुतरूप समुद्र का अवगाहन कठिनाई से कर रहा है, तब भविष्य में अल्प बुद्धि, मेधा और शिथिल धारणा वाले व्यक्ति पूरेश्रुत का समग्रता से अवगाहन कैसे कर पायेंगे ? तब युग, क्षेत्र और काल के अनुरूप उन्होंने शिष्यों पर अनुग्रह कर पृथक्त्व अनुयोग की व्यवस्था की।

# ७. अनुयोग-विधि

सुत्तत्यो खलु पढमो, बीओ निज्जुत्तिमीसओ भणिओ । तइओ य निरवसेसो, एस विही होइ अणुओगे।। (नन्दी १२७।५) अनुयोग-विधि के तीन स्थान हैं —

१. सूत्र और अर्थके प्रतिपादन का ऋम ।

२. निर्युक्ति सहित सूत्र और अर्थ का प्रतिपादन ।

३. निरवशेष - प्रसंग-अनुप्रसंग सहित प्रतिपादन ।

सव्वे काउस्सगं करेंति सव्वे पृणोऽवि वंदंति। णासण्णे नाइदूरे गुरुवयणपडिच्छगा होति ॥ णिद्दाविगहापरिवज्जिएहिं गुत्तेहिं पंजलिउडेहिं। भत्तिबहुमाणपुर्वः उवउत्ते**हि** सुणेयव्य ॥ अभिकंखतेहि सुहासियाइं वयणाइं अत्थसाराइं। विम्हियमुहेहि हरिसागएहि हरिसं जलतेहि ॥ गुरुपरिओसगएणं गुरुभत्तीए तहेव विणएणं।

(आवनि ७०६-७०९)

अनुयोग को प्राप्त करने के इच्छुक सभी शिष्य कायोत्सर्ग करते हैं, गुरु को वंदना करते हैं। वे गुरु से न अधिक निकट और न अति दूर, मर्यादित दूरी तक बैठते हैं।

इच्छिय सुत्तत्थाणं खिष्पं भारं सम्बयंति ॥

शिष्य निद्रा, विकथा को छोड़कर, त्रिगुष्त, करबद्ध तथा सावधान होकर भक्तिबहुमानपूर्वक गुरुवाणी को सुनते हैं ।

उस समय वे जिज्ञासा से अर्थसार वाले सुभाषित वचनों को सुनते हैं और उनका बदन विस्मय और हवं से प्रफुल्लित हो जाता है।

वे विनीत शिष्य गुरु के सन्तुष्ट होने पर, गुरुभक्ति और विनय से सूत्र और अर्थ के अवबोध का शी छाही पार पालेते हैं।

अनेक सिद्ध-एक समय में अनेक जीवों का सिद्ध होना । (इ. सिद्ध)

अन्यत्व अनुप्रेक्षा—मैं शरीर से भिन्न हूं और शरीर मुक्त से भिन्न है—इस सचाई की अनुभूति करना।

(द्र. अनुप्रेक्षा)

अन्यलिगसिद्ध-अन्य साधुओं के देश में मुक्त होने (द्र. सिद्ध) वाले ।

अपरिग्रह--ममत्व-विसर्जन । (द्र. महाव्रत) अपर्यवसितश्रुत—वह श्रुत जो अंतरहित है। (द्र. श्रुतज्ञान) अपूर्वकरण — आत्मा के विशिष्ट परिणाम से राग-द्वेषात्मक ग्रन्थि को तोडने की चेष्टा करना। करण का दूसरा प्रकार। (द्र. करण)

अच्काय जीवनिकाय का दूसरा भेद। (द्र. जीवनिकाय)

अप्रतिपाति - अवधिज्ञान का एक प्रकार, जो उत्पन्न होकर नष्ट नहीं होता। (द्र. अवधिज्ञान)

अप्रत्यस्यानचतुष्कः - (द्र. कषाय) अप्रमत्तसंयतः - जो पूर्णं व्रती और अप्रमादी होता है, उसकी आत्म-विशुद्धि । सातवां गुणस्थान । (द्र. गुणस्थान)

अप्रमाद -- जागरूकता (द्र. प्रमाद)
अप्रध्य -- जिसमें मुक्त होने की योग्यता नहीं है,
वह प्राणी। (द्र. भव्य)

अभिनन्दन चौथे तीर्थंकर। (द्र. तीर्थंकर) अभ्युत्थान गृष्पूजा, आचार्य आदि गृष्णनों के आने पर खडे होता, सम्मान करना। सामाचारी का एक भेद।

(द्र. सामाचारी)

अयोगिकेवली—जिसके सम्पूर्ण योग का निरोध हो जाता है, जो शैलेशी अवस्था को प्राप्त है, उसकी आत्म-विशुद्धि । चौदहवां गुणस्थान । (द्र. गुणस्थान)

अरनाथ — अठारहवें तीर्थंकर । (द्र. तीर्थंकर) अरिष्टनेमि —बाईसवें तीर्थंकर । (द्र. तीर्थंकर) अर्थावग्रह —पदार्थ का जाति, द्रव्य, गुण आदि की कल्पना से रहित अवबोध । (द्र. आभिनिबोधिकज्ञान)

अर्हत् --तीर्थंकर

'''अरिणो हंता रयं हंता अरिहंता तेण बुज्वति ॥ (आवनि १०७६)

जो कर्मशत्रुका नाश करते हैं, कर्मों के उपादान का नाश करते हैं, वे अरिहंत -- अहंत् कहलाते हैं। इंदिय-विसय-कसाए परीसहे वेतणा उवस्सग्गे । एते अरिणो हंता, अरिहंता तेण उच्चंति ।। (विभा ३५६२ कोवृ पृ ७०६)

इंद्रिय-विषय, कषाय, वेदना, परीषह और उप-सर्गे इन शत्रुओं का नाश करने वाले अरिहंत कहलाते हैं।

अरिहन्ति वन्दण-णमंसणाणि अरहन्ति पूय-सक्कारं । सिद्धिगमणं च अरहा अरहन्ता तेण वुञ्चंति ।। देवासुरमणुआणं अरहा पूया सुरुत्तमा जम्हा ।

····अरिहंता तेण वुच्चंति ।।

(विभा ३४६४,३४६४ कोवृ पृ ७०६)

जिनमें सिद्धिगमन की अर्हता है, वे अर्हत् हैं। सुर, असुर, मनुष्य —ये सब जिनकी बंदना, पूजा-अर्चा करते हैं, वे अर्हत् हैं।

जस्स न रहो संभवति अरहा।

(अनुचू पृ ४३)

जिसके लिए कोई रहस्य नहीं होता, वे अरह/ अर्हत् हैं।

अशोकाद्यव्यमहात्रातिहार्यादिरूपां पूजामह्नेन्तीन् त्यह्नेन्तः तीर्थकराः। (आवमवृष ७९) जो अशोकवृक्ष, पुष्पवृष्टि, दिव्यध्वनि, देवदुंदुभि,

स्फटिक सिंहासन, भामंडल, छत्र, चामर इन आठ महाप्रातिहायों के अतिशय से सम्पन्न हैं, वे अहेंत्---तीर्यंकर हैं। (द्र. तीर्यंकर)

जह नरवइणो आणं अइक्कमंता पमायदोसेणं। पार्वति बंधवहरोहछिज्जमरणावसाणाई।। तह जिणवराण आणं अइक्कमंता पमायदोसेणं। पार्वति दुग्गइपहे विणिवायसहस्सकोडीओ।। (ओभा ४४,४६)

जैसे प्रमादवश राजाज्ञा का अतिक्रमण करने वाला बंध, वध, रोध (निग्रह), छेदन और अन्त में मृत्यु को प्राप्त करता है, वैसे ही अहंत्-आज्ञा का अतिक्रमण करने वाला प्रमत्त व्यक्ति अनन्त दुःखों को प्राप्त करता है।

अलोक आकाश का वह भाग, जिसमें केवल एक आकाश द्रव्य हो। (द्र. लोक)

अवगाहना जीव और पुद्गल के द्वारा व्याप्त क्षेत्र। (देखें — पन्नवणा पद २१)

उत्सेधांगुल से शरीर की अवगाहना का माप । (द्र. संगुल) सिद्धों की अवगाहना ।

(द्र. सिद्ध)

अवगाहना वर्गणा-(द्र. भाषा)

अवग्रह—इन्द्रिय और पदार्थ के संयोग से होने वाला सामान्य अवबोध।

(द्र. आभिनिबोधिक ज्ञान)

अवधिज्ञान — इन्द्रिय और मन की सहायता के बिना आत्मा से होने वाला मूर्त्त पदार्थों का ज्ञान । ज्ञेय वस्तु में अवधान — एकाग्रता से होने वाला अतीन्द्रिय ज्ञान ।

- १. अवधिज्ञानः निर्वचन और परिमाषा
- २. अवधिज्ञान का विषय
- ३. अवधिज्ञान के दो प्रकार
  - ० भवप्रत्यिक
  - ० क्षायोपशमिक
- ४. अवधिज्ञान के निशेष
- ४. अवधिज्ञान के छह प्रकार
- ६. आनुगामिक अवधि की परिमाषा
  - ० प्रकार —अंतगत, मध्यगत ।
  - ० अंतगत की परिमाषा
  - प्रकार पुरतः, पृथ्ठतः, पार्श्वतः
  - ० मध्यगत की परिभाषा
  - ० अंतरात और मध्यगत में अंतर
- ७. अनानुगामिक अवधि की परिभाषा
  - ० आनुगामिक और अनानुगामिक के अधिकारी
- ८. वर्धमान अवधि की परिभाषा
  - ० वधंमान अवधि : द्रव्यचतुष्टयी की वृद्धि-हानि
  - ० वृद्धि-हानि का नियम
  - ० बृद्धि-हानि के प्रकार
  - ० वर्धमान अवधि का जघन्य क्षेत्र : पनक का दृष्टांत
- ९. वर्धमान अवधि (परमावधि) का उत्कृष्ट क्षेत्रः अग्नि जीवों का दृष्टांत
  - परमावधि का विषय
  - ० परमाथिं नौ पूर्वजन्मों को जानता है
  - ० परमावधि की परिणति—कैवल्य प्राप्ति
- १०. हीयमान अवधि

- ११. प्रतिपाति अवधि
- १२. अप्रतिपाति अवधि
- १३. स्पर्धक अवधि की परिभाषा
  - ॰ स्पर्धक अवधि : आनुगामिक आदि
  - ॰ स्पर्धक : तीव्र, मंद, मिश्र
  - ० स्पर्धकों के स्थान
- १४. बाह्य लिब्ध-आभ्यंतर लिब्ध अवधि
- १५. संबद्ध-असंबद्ध अवधि
- १६. अवधिज्ञान की असंख्येयता-अनंततः
- १७. अवस्थित-अनवस्थित अवधि
- १८. अवधिज्ञान के संस्थान
- १९. अवधिज्ञान और क्षेत्रमर्थास
  - ० वंमानिक देवों का अवधिक्षेत्र
  - ० देवों का आयुष्य और अवधिक्षेत्र
  - ० नारकों का अवधिक्षेत्र
- २०. तियँच : उत्कृष्ट-जघन्य अबधि
- २१. अवधिज्ञान और देशविरति सामाधिक
- २२. अवधिज्ञान की पूर्वप्रतिपन्नता
- २३. अवधिज्ञान के प्रास्ति-स्थान
- २४. अवधिज्ञान के पश्चात् अवधिदर्शन
- २५. मति-श्रुतज्ञान और अवधिज्ञान में साधर्म्य
  - \* मनःपर्यवज्ञान और अवधिज्ञान में साधर्म्य तथा अंतर (द्र. मन:पर्यवज्ञान)
  - \* अवधिज्ञान और केवलज्ञान में साधम्यं

(द्र. केवलझान)

- \* अवधिज्ञान : ज्ञान का एक भेद
- (द्र. ज्ञान) (द्र. ज्ञान)
- \* अवधिज्ञान स्वार्थ \* विभंधज्ञान
- (द्र. अज्ञान)

\* अवधिदर्शन

् (द्र. दर्शन)

# १. अवधिज्ञान : निर्वचन और परिभाषा

तेणावहीयए तम्मि वाऽवहाणं तओऽवही सो य मज्जाया । जंतीए दब्बाइ परोष्परं मुणइ तओऽवहित्ति ॥ (विभा ८२)

जो अवधान से जानता है, वह अवधिज्ञान है। अंगुल के असंख्येय भाग क्षेत्र को जानने वाला अवधिज्ञानी आविलिका के असंख्येय भाग तक जानता है—
इस प्रकार जो परस्पर नियमित द्रव्य, क्षेत्र, काल आदि
को जानता है, वह अवधिज्ञान है।

अवशब्दोऽधःशब्दार्थः । अव -अधोऽधो विस्तृतं वस्तु धीयते -परिच्छिद्यतेऽनेनेत्यवधिः ।

अवधिर्मयीदा रूपिष्वेव द्रव्येषु परिच्छेदकतया प्रवृत्तिरूपा तदुपलक्षितं ज्ञानमप्यवधिः

अवधानम् — आत्मनोर्थसाक्षात्करणव्यापारोऽवधिः । (नन्दीमवृ प ६५)

अव शब्द का अर्थ है --- अधः । अधो-अधोवर्ती रूपी द्रव्यों को विशेष रूप से जानता है, वह अवधिज्ञान है । अवधि का अर्थ है --- मर्यादा । जिस ज्ञान की मर्यादा

है केवल रूपी द्रव्यों को जानना, वह अवधिज्ञान है।
अर्थ को साक्षात् करने का जो आत्मप्रयत्न है,
अवधान है, वह अवधिज्ञान है।

#### २. अवधिज्ञान का विषय

तं समासओ चउव्विहं पण्णतं, तं जहा—दव्बओ, बेत्तओ, कालओ, भावओ। तत्थ दव्बओ णं ओहिनाणी जहण्णेणं अणंताई रूविदव्वाइं जाणइ पासइ। उक्कोसेणं सव्वाइं रूविदव्वाइं जाणइ पासइ।

क्षेत्रओ णं ओहिनाणी जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेज्जइन भागं जाणइ पासइ। उनकोसेणं असंखेज्जाइं अलोगे लोयमेत्ताइं खंडाइं जाणइ पासइ।

कालओ णं ओहिनाणी जहण्णेणं आवलियाए असंखे-ज्जइभागं जाणइ पासइ। उक्कोसेणं असंखेज्जाओ ओसिष्पणीओ उस्सिष्पणीओ अईयमणागयं च कालं जाणइ पासइ।

भावओ णं ओहिनाणी जहण्णेणं अणंते भावे जाणइ पासइ । उक्कोसेण वि अणंते भावे जाणइ पासइ, सब्ब-भावाणमणंतभागं जाणइ पासइ । (नन्दी २२)

अवधिज्ञान का विषय चार प्रकार का है---

द्रव्य से —अवधिज्ञानी जघन्यतः अनन्त रूपी द्रव्यों को तथा उत्कृष्टतः सब रूपी द्रव्यों को जानता-देखता है।

क्षेत्र से—अवधिज्ञानी जघन्यतः अंगुल का असंख्या-तवां भाग तथा उत्कृष्टतः अलोक में लोकप्रमाण असंख्य खण्डों को जानता-देखता है।

काल से—अवधिज्ञानी जधन्यतः आविलका के असंख्यातवें भाग को जानता-देखता है तथा उत्कृष्टतः अतीत और अनागत काल के असंख्यात अवसर्पिणी- उत्सर्पिणी को जानता देखता है।

भाव से—अवधिज्ञानी जघन्यतः तथा उत्कृष्टतः

अनन्त भावों (पर्यायों) को जानता-देखता है। दे अनन्त भाव भी सब भावों का अनन्तवां भाग ही हैं।

तेआभासादव्वाण, अन्तरा इत्थ लहइ पट्टवओ । गुरुलहुअअगुरुलहुअं, तंपि अ तेणेव निट्ठाइ ॥ (आवनि ३८)

पट्टवओ नामावहिनाणस्सारंभओ तयाईए।
उभयाजोग्गं पेच्छइ तेयाभासंतरे दथ्वं।।
गुरुलहु तेयासन्तं भासासन्तमगुरुं च पासेऽः
आरंभे जं दिट्ठं दट्ठूणं पडइ तं चेवः
(विभा ६२८,६२%)

अवधिज्ञानी प्रारम्भ में तैजसवर्गणा और भाषावर्गणा के अन्तरालवर्ती गुरुलघु और अगुरुलघुपर्याय वाले द्रव्य-पुद्गलों को जानता है। वे पुद्गल तैजस और भाषा के अयोग्य होते हैं। उनमें तैजसद्रव्यासन्न पुद्गल गुरुलघु और भाषाद्रव्यासन्न पुद्गल अगुरुलघु होते हैं।

अवधिज्ञानावरण का उदय हो जाने पर प्रतिपाति अवधिज्ञान उतने द्रव्य को जानकर समाप्त हो जाता है।

तेयकसरीरस्स अतिथूरत्तणेण अग्गहणपाउग्गाणि दव्वाणि । भासाए य अतिसुहुमत्तणेण अग्गहणपाउग्गाणि दव्वाणि । ताणि अंतराले वट्टमाणाणि दव्वाणि गुरुलहु-याणि अगुरुलहुयाणि य भण्णंति । (आवच् १ पृ ५०)

अतिस्थूल होने से तैजस शरीर के द्रव्य ग्रहण-प्रायोग्य नहीं हैं और अतिसूक्ष्म होने से भाषा के द्रव्य भी ग्रहणप्रायोग्य नहीं हैं। तैजस और भाषा के अन्त-रालवर्ती द्रव्य गुरुलघु और अगुरुलघु—दोनों हैं और वे ही अवधिज्ञान के ग्रहणप्रायोग्य हैं।

जित पसत्थेहि अज्भवसाणेहि बहुति ततो विसुद्ध-परिणामगो ओहिणा परिवड्ढमाणेष उवरि जाव अचित्त-महाखंधो ताव पासित । हेट्टावि जाव परमाणू पोग्गला ताव पासित । (आवचू १ पृ ४५)

यदि प्रशस्त अध्यवसाय होते हैं तो विशुद्धपरिणामी अवधिज्ञानी वर्धमान अवधिज्ञान से अधिक से अधिक अचित्तमहास्कन्ध तक और कम से कम परमाणु-पुद्गल तक देखता है।

संखिज्ज मणोदन्वे, भागो लोगपलियस्स बोद्धन्वो । संखिज्ज कम्मदन्वे, लोए थोवूणगं पलियं ॥ (आविन ४२)

मनोद्रव्य को देखने वाला अवधिज्ञानी क्षेत्रत: लोक

के संख्येय भाग को तथा कालतः पल्योपम के संख्येय भाग को जानता है। कमंद्रव्य की वर्गणाओं को देखने बाला अवधिज्ञानी क्षेत्रतः लोक के संख्येय भागों को और कालतः पल्योपम के संख्येय भागों को जानता है। पूरे लोक को देखता हुआ अवधिज्ञानी कालतः कुछ कम पल्योपम को जान लेता है।

तेयाकम्मसरीरे, तेआदब्वे अ भासदब्वे अ। बोद्धब्वमसंखिरजा, दीवसमुद्दा य कालो अ॥ (आवनि ४३)

तैजस शरीर, कार्मण शरीर, तैजस द्रव्य और भाषा द्रव्य को जानने वाला अवधिज्ञानी असंख्येय द्वीप-समुद्रां और असंख्येय काल को जानता है।

दन्वाओ असंखिज्जे, संखेज्जे आवि पज्जवे लहइ। दो पज्जवे दुगुणिए, लहइ य एगाउ दन्वाउ॥ (आविन ६४)

एगं दव्वं पेच्छं खंधमणुं वा स पज्जवे तस्स । उवकोसमसंखिज्जे संखिज्जे पेच्छइ कोइ॥ दो पज्जवे दुगुणिए सन्वजहण्लेण पेच्छए ते य । वण्णाईय चउरो नाणंते पेच्छइ कयाइ॥ (विभा ७६१,७६२)

अवधिज्ञानी जघन्यतः प्रत्येक द्रव्य के वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श लक्षणात्मक चार पर्यायों को जानता है। मध्यम अवधि में वह अनेक भेद वाले संख्येय पर्यायों को जानता है।

उत्कृष्ट अवधिज्ञानी प्रत्येक द्रव्य के असंख्येय पारियों को जानता है, अनन्त पर्यायों को कभी नहीं जानता।

····खेत्त-कालदुगं ।

रूवाणुगयं पेच्छइ न य तं चिय तं जओऽमुत्तं ॥ (विभा ६८८)

अवधिज्ञान का विषय रूपी - मूर्त द्रव्य है, अतः वह अमूर्त क्षेत्रकाल को नहीं देखता । मूर्त द्रव्य से सम्बद्ध क्षेत्र-काल को देखता है।

## ३. अवधिज्ञान के दो प्रकार

आहिनाणपच्चक्खं दुविहं पण्णत्तं, तं जहाः — भवपच्चद्वयं च खओवसमियं च । (नन्दी ७)

अवधिज्ञान प्रत्यक्ष दो प्रकार का है--

- १. भवप्रत्ययिक--भवहेतुक अवधिज्ञान ।
- २. क्षायोपशमिक अवधिज्ञानावरणकर्मे के क्षयो-पशम से उत्पन्न अवधिज्ञान।

#### भवप्रत्ययिक अवधिज्ञान

दुण्हं भवपच्चइयं, तं जहा विवाण य, नेरइयाण य। (नन्दी ७)

देवता और नारक -- इन दोनों का अवधिज्ञान भवप्रत्ययिक होता है।

जहा पक्खीणं विज्जादिसयादिकारणविरिहयाणि भवपच्चएण चेव आगासगमणलद्धी भवति। एवं देवणेरइयाणं भवपच्चइया ओहिणाणलद्धी भवति। (आदच् १ पृ ३७)

जैसे पक्षियों को जिना किसी विद्यातिशय के आकाश-गमन की लब्धि जन्म से ही प्राप्त होती है, वैसे ही देव और नारकों के अवधिज्ञान भवप्रत्यिक होता है। ओही खओवसमिए भावे भणिओ भवो तहोदइए। तो किह भवपच्चइओ बोत्तुं जुत्तोऽबही दोण्हं।। सो विह खओवसमओ किंतु स एव उ खओबसमलाभो। तिम्म सह होअवस्सं भण्णइ भवपच्चओं तो सो।। (विभा ४७३,४७४)

अवधिज्ञान क्षायोपशिमिक भाव है और देवगित-नरकगित औदियिक भाव है, तब देव और नारक का अवधिज्ञान भवप्रत्यिक कैसे हो सकता है? देव-नारक को अवधिज्ञान अवधिज्ञानावरण के क्षयोपशम से ही प्राप्त होता है, किन्तु उस भव में उनके अवश्य होता है, इसलिए वह भवप्रत्यिक अविध कहलाता है।

### क्षायोपशमिक अवधिज्ञान

को हेऊ खत्रीवसिमयं ? खओवसिमयं — तयावरणि-ज्जाणं कम्माणं उदिग्णाणं खएणं, अणुदिण्णाणं उवसमेणं ओहिनाणं समुप्पज्जइ। (नन्दी ८)

येन कारणेन अवधिज्ञानावरणीयानां कर्मणामुदीर्णानां क्षयेण अनुदीर्णानाम् उदयाविकामप्राप्तानामुपश्रमेन-विपाकोदयविष्कम्भणलक्षणेनावधिज्ञानमुत्पद्यते, तेन कारणेन क्षायोपश्रमिक[मत्युच्यते। (नन्दीमव् प ७७)

उदयाविलका में प्रविष्ट अविधिज्ञानावरण कर्म के क्षय से, अनुदीर्ण अविधिज्ञानावरण कर्म के उपश्रम से — विपाकोदय को रोक देने से जो अविधिज्ञान प्राप्त होता है, वह क्षायोपश्रमिक अविधिज्ञान है।

'''अहवा — गुणपडिवण्णस्स अणगारस्स ओहिनाणं समुप्पञ्जइ । (नन्दी ८)

गुणप्रतिपन्न अनगार को अवधिज्ञान की प्राप्ति होती है। गुणाः —मूलगुणादयस्तैः प्रतिपन्नः —गृहीतो गुण-प्रतिपन्न इति । अनेन अतिशयपात्रतामाहः तस्य प्रणस्ताध्यवसायस्य तदावरणकर्मक्षयोपशमे सत्यवधिज्ञानं समुत्पद्यते । (नन्दीहावृ पृ २२)

गुणप्रतिपन्न का अर्थ है मूलगुण और उत्तरगुणों से प्रतिपन्न । यह अवधिज्ञान की अतिशयपात्रता है। जो इससे संयुक्त और प्रशस्त अध्यवसाय (भावधारा) वाला होता है, उसकी अवधिज्ञानावरण कर्म का क्षयोपशम होने पर अवधिज्ञान की प्राप्ति होती है।

खयोवसमो गुणमंतरेण गुणपडिवित्तितो वा भवति ।
मुणमंतरेण जहा गगणब्भच्छादिते अहापवित्तितो छिद्देणं
दिणकरिकरण व्व विणिस्तिता दव्वमुज्जोवंति तहाऽविधआवरणखयोवसमे अविधलंभो अधापवित्ततो विण्णेतो ।
गुणपडिवित्तितो — उत्तरुत्तरचरणगुणविमुज्भमगणमवेवखातो
अविधणाणदंसणावरणाण खयोवसमो भवति । तक्खयोवसमे य अवधी उप्पज्जति । (नन्दीचू पृ १५)
क्षयोपशम दो तरह से होता है—

- १ गुण की प्रतिपत्ति के बिना होने वाला क्षयोपशम— जैसे बादलों से आच्छन आकाश में कोई छिद्र रह जाये, उस छिद्र में से स्वाभाविक रूप से नि:सृत सूर्य की किरण द्रव्य को प्रकाशित करती है, वैसे ही अवधिज्ञानावरण का क्षयोपशम होने पर यथाप्रवृत्त अवधिज्ञान की प्राप्ति होती है।
- २. गुण की प्रतिपत्ति से होने वाला क्षयोपशम -उत्तरोत्तर चरणगुण की विशुद्धि से अवधिज्ञानदर्शना-वरण का क्षयोपशम होने पर अवधिज्ञान की प्राप्ति होती है।

### ४. अवधिज्ञान के निक्षेप

ओही खेत्तपरिमाणे संठाणे आणुगामिए । अवद्विए चले तिन्व-मंदपडिवाउप्पाई य ।। नाण-दंसणविन्भंगे देसे खित्ते गई इय । इड्डीपत्ताणुओगे य एमेथा पडिवत्तीओ ।।

(आविन २७,२८)

पन्द्रह निक्षेपों (दृष्टियों) के आधार पर अवधिज्ञान की मीमांसा की गई है

- १. अवधि---नाम, स्थापना, द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव, भाव ।
- २. क्षेत्र-परिमाण-- अवधि का जघन्य-मध्यम-उत्कृष्ट क्षेत्र-परिमाण।

- संस्थान क्षेत्र के आधार पर अवधिज्ञान के संस्थान।
- ४. आनुगासिक आनुगासिक अनानुगासिक सिक्ष अवधि ।
- अवस्थित लिब्ध और उपयोग की अपेक्षा से अविधि का अवस्थान ।
- ६. चल —वर्धमान-हीयमान अवधि ।
- ७. तीव्र-मंद विशुद्ध-अविशुद्ध अवधि ।
- द. प्रतिपात-उत्पाद एक समय में अवधि की उत्पत्ति और विनाश।
- ९. ज्ञान---अवधिज्ञान ।
- १०. दर्शन अवधिदर्शन।
- ११. विभंग मिथ्यात्वी का अवधिज्ञान ।
- १२. देश देश-सर्व (आंशिक-सम्पूर्ण) अवधिज्ञान
- १३. क्षेत्र--संबद्ध-असंबद्ध आदि क्षेत्रसंबंधी अवधि।
- १४. गति —गति, इन्द्रिय, काय, लेक्या आदि के आधार पर अवधि का प्रतिपादन ।
- १५. ऋदि अवधिज्ञान-ऋदि के प्रसंग में अन्य ऋदियों का वर्णन ।

### ४. अवधिज्ञान के छह प्रकार

तं समासओ छिन्वहं पण्णत्तं, तं जहा—आणुगामियं अणाणुगामियं वड्ढमाणयं हायमाणयं पिडवाइ अप्पडिबाइ । (नन्दी ९)

अवधिज्ञान के छह प्रकार हैं —आनुगासिक, अनानु-गामिक, वर्धमान, हीयमान, प्रतिपाति, अप्रतिपाति ।

### ६. आनुगामिक अवधि की परिभाषा

अणुगामिओऽणुगच्छइ गच्छंतं लोयणं जहा पुरिसं। (विभा ७१५)

अणुगमणसीलो अणुगामितो तदावरणखयो-वसमाऽऽतप्पदेसविसुद्धगमणत्तातो लोयणं व । (नन्दीचू पृ १५)

अवधिज्ञानावरण के क्षयोपणम से आत्मप्रदेशों की विशुद्धि हो जाने पर जो ज्ञान एक स्थान से दूसरे स्थान पर जाते हुए अपने स्वामी का आंख की तरह अनुममन करता है, वह आनुगामिक अवधिज्ञान है।

### अानुगामिक अवधि के प्रकार

आणुगामियं ओहिनाणं दुविहं पण्णत्तं, तं जहा— अंतर्भयं च मज्भगयं च । (नन्दी १०) ४९

आनुगामिक अवधि के दो प्रकार हैं --

 अंतगत -शरीर के पर्यंतभागवर्ती चैतन्यकेन्द्रों से होने वाला अवधिज्ञान ।

२. मध्यगत- शरीर के मध्यभागवर्ती चैतन्यकेन्द्रों से होने वाला अवधिज्ञान ।

#### अंतगत अवधिज्ञान

आत्मनोऽन्ते --पर्यन्ते स्थितमितिकृत्वा अन्तगतमित्यु-च्यते । तैरेव पर्यन्तर्वात्तिभरात्मप्रदेशैः साक्षादवधिरूपेण ज्ञानेन ज्ञानात् न शेषैरिति ।

अीदारिकशरीरस्यान्ते गतं स्थितं अन्तगतं, कयाचिदेकदिशोपलम्भात्। इदमपि स्पर्द्धकरूपमवधि-ज्ञानम्।

सर्वेषामध्यात्मप्रदेशानां क्षयोपशमभावेऽपि औदारिक-शरीरान्तेनैकया दिशा यद्वशादुपलभ्यते तदप्यन्तगतम् ।

(नन्दीमव् प ८३)

अंतनत अवधिज्ञान की व्याख्या तीन प्रकार से की जा सकती है—

जो पर्यन्तवर्ती आत्मप्रदेशों से साक्षात् जानता है, वह अन्तगत अवधिज्ञान है।

जो औदारिक शरीर के अन्त —िकसी एक भाग से जानता है, वह स्पर्धक रूप अवधिज्ञान है।

सब आत्मप्रदेशों का क्षयोपशम होने पर भी जो ज्ञान औदारिक शरीर के एक भाग से एक दिशा में जानता है, वह अन्तगत अवधिज्ञान है।

#### अंतगत के भेव

अंतगयं तिविहं पण्णत्तं, तं जहा —पुरओ अंतगयं, मग्गओ अंतगयं, पासओ अंतगयं। (नन्दी ११)

अंतगत अवधिज्ञान तीन प्रकार का है--

१. पुरतः अंतगत, २. पृष्ठतः अंतगत, ३. पार्श्वतः अंतगत।

### पुरतः अंतगत

पुरओ अंतगयं ---से जहानामए केइ पुरिसे उनकं वा चुडिलयं वा अलायं वा मींण वा जोई वा पईवं वा पुरओ काउं पणोल्लेमाणे-पणोल्लेमाणे गच्छेज्जा। (नन्दी १२)

जैसे कोई एक पुरुष उल्का (दीपिका), मशाल (पर्यन्त भाग में ज्वलित तृषपुलिका), अलात (अग्रभाग में ज्वलित काष्ठ), मणि, ज्योति (शराव आदि में स्थित अग्नि) अथवा प्रदीप को आगे करके उसे प्रदीप्त रखता हुआ चलता है, उसे आगे के पदार्थ दिखाई देते हैं। इसी प्रकार पुरत: अंतगत अवधिज्ञानी अपने सामने के रूपी पदार्थों को जानता-देखता है।

पुरतो अंतगयं णाम तमोहिण्णाणि पडुच्च चित्रख-दियमिव अग्गतो दरिसणसामत्यजुत्तं। जत्य जत्य ओहिणाणी गच्छइ तत्य तत्य पुरतो अवद्विया रूवावबद्धा अत्था जाणित पासति य। (आवच् १ पृ ४६)

पुरतः अंतगत अवधिज्ञानी चक्षुइन्द्रिय की तरह सामने के पदार्थों को देखने में समर्थ होता है। वह अवधिज्ञानी जहां-जहां जाता है, वहां-वहां सामने अव-स्थित मूर्त पदार्थों को जानता-देखता है।

### पृष्ठतः अंतगत

मगाओ अंतगयं — से जहानामए केइ पुरिसे उक्कं या चुडलियं वा अलायं वा मणि वा जोइं वा पईवं वा मग्गओ काउं अणुकड्ढेमाणे-अणुकड्ढेमाणे गच्छेज्जा।

(नन्दी १३)

जत्थ जत्थ सो ओहिण्णाणी गच्छति तत्थ तत्थ संफरिसिया फासिदियमिव पिहुतो अविद्वता रूवावबद्धा अत्था ओहिणा जाणति शसति । (आवच् १ पृ ५६)

जैसे कोई एक पुरुष दीपिका, मणाल, अलात, मणि, ज्योति अथवा प्रदीप को पीठ पीछे करके चलता है, उसे पीठ पीछे के पदार्थ दिखाई देते हैं। इसी प्रकार पृष्ठतः अंतगत अवधिज्ञानी जहां-जहां जाता है, वहां-वहां पीठ पीछे के रूपी पदार्थों को स्पर्णनइन्द्रिय से स्पृष्ट की तरह जानता-देखता है।

### पार्श्वतः अंतगत

पासओ अंतगयं —से जहानामए केइ पुरिसे उक्कं वा चुडलियं वा अलायं वा मिंण वा जोइं वा पईवं वा पासओ काउं परिकड्ढेमाणे-परिकड्ढेमाणे गच्छेज्जा। (नन्दी १४)

जीसे कोई एक पुरुष दीपिका, मशाल, अलात, मिण, ज्योति अथवा प्रदीप को दक्षिण पार्श्व और वाम पार्श्व में करके चलता है तो उसे पार्श्व भाग के पदार्थ दिखाई देते हैं। इसी प्रकार पार्श्वत: अंतगत अवधिज्ञानी पार्श्ववर्ती भाग के रूपी पदार्थों को जानता-देखता है।

पासतो अंतमयं णाम वामतो दाहिणतो वित्त । जत्थ जत्थ सो ओहिणाणी गच्छिति तत्थ तत्थ सोइंदिएणिनव पासतो अवित्थिता रूवावबद्धा अत्था ओहिणा जाणित पासित य । (आवचू १९५५)

पार्खित: अंतगत से तात्पर्य है - बायें-दायें भाग में

अवस्थित पदार्थं का ज्ञान । जहां-जहां पार्श्वतः अंतगत अवधिज्ञानी जाता है, वहां-वहां श्रोत्रेन्द्रिय की तरह उभय पार्श्व में अवस्थित रूपी पदार्थों को अवधि से जानता-देखता है।

#### सध्यगत

मज्भगयं — से जहानामए केइ पुरिसे उक्कं वा चुडलियं वा अलायं वा मणि वा जोइं वा पईवं वा मत्थए काउं गच्छेज्जा। (नन्दी १४)

जैसे कोई एक पुरुष दीपिका, मशाल, अलात, मणि, ज्योति अथवा प्रदीप को मस्तक पर रखकर चलता है, उसे चारों ओर के पदार्थ दिखाई देते हैं। इसी प्रकार मध्यगत अवधिज्ञानी सब ओर के रूपी पदार्थ जानता-देखता है।

मज्भगतं पुण ओरालियसरीरमज्भे फहुगविसुद्धीता सञ्वातप्पदेसविसुद्धीतो वा सञ्वदिसोवलंभक्तणतो मज्भगतो क्ति भण्णति । (नन्दीचू पृ १६)

औदारिक शरीर के मध्यवर्ती स्पर्धकों की विशुद्धि से अथवा सब आत्म-प्रदेशों की विशुद्धि से सब दिशाओं का ज्ञान मध्यगत अवधिज्ञान कहलाता है।

मज्भगतं णाम जं समंततो अत्थग्गाहि । जहा फरि-सिंदिएणं समंतओ फरिसिए जीवो अत्थे जवलभति, एवं सोवि ओहिणाणी जत्थ-जत्थ गच्छति तत्थ-तत्थ समंतओ ह्वावबद्धे अत्थे ओहिणा जाणति पासति य ।

(आवचू १ पृ ५६,५७)

मध्यगत अवधिज्ञानी चारों और के पदार्थों को ग्रहण करता है। जैसे जीव स्पर्शनेन्द्रिय के द्वारा चारों और से स्पर्श करके विषय को जान लेता है, उसी प्रकार वह अवधिज्ञानी जहां-जहां जाता है, वहां-वहां चारों और के रूपी पदार्थों को अवधि से जानता-देखता है।

मध्यवितिष्वात्मप्रदेशेषु गतं - स्थितं मध्यगतम् । इदं च स्पर्धकरूपसविधिज्ञानं सर्वदिगुपलम्भकारणं मध्य-वित्तनामात्मप्रदेशानामवसेयम् ।

सर्वेषामप्यात्मप्रदेशानां क्षयोपशमभावेऽप्यौदारिक-शरीरमध्यभागेनोपलब्धिस्तन्मध्ये गतं मध्यगतम् ।

तेनावधिज्ञानेन यदुद्योतितं क्षेत्रं सर्वासु दिक्षु, तस्य मध्यभागे गतं – स्थितं मध्यगतम्, अवधिज्ञानिनः तदु-द्योतितक्षेत्रमध्यवत्तित्वात् । (नन्दीमवृ प ८३,८४)

मध्यगत अवधि की व्याख्या के तीन कोण हैं -यह स्पर्धकरूप अवधिज्ञान मध्यवर्ती आत्मप्रदेशों से सब दिशाओं में जानता है, इसलिए मध्यगत अवधिज्ञान है।

सब आत्मप्रदेशों का क्षयोपशम होने पर भी जो ज्ञान औदारिक शरीर के मध्य भाग से जानता है, वह मध्यगत अवधिज्ञान है।

सब दिशाओं में अवधिज्ञान से जितना क्षेत्र प्रकाशित हुआ है, अवधिज्ञानी उस क्षेत्र के मध्य में स्थित है, इसलिए वह मध्यगत अवधिज्ञान है।

#### अंतगत और मध्यगत में अन्तर

अंतगयस्स मज्भगयस्स य को पइविसेसो ? पुरओ अंतगएणं ओहिनाणेणं पुरओ चेव संखेज्जाणि वा असंखेज्जाणि वा जोयणाइं जाणइ पासइ। मग्गओ अंतगएणं ओहिनाणेणं मग्गओ चेव संखेज्जाणि वा असंखेज्जाणि वा जोयणाइं जाणइ पासइ। पासओ अंतगएणं ओहिनाणेणं पासओ चेव संखेज्जाणि वा असंखेज्जाणि वा जोयणाइं जाणइ पासइ। मज्भमएणं ओहिनाणेणं सन्वओ समंता संखेज्जाणि वा असंखेज्जाणि वा जोयणाइं जाणइ पासइ। (नन्दी १६)

शिष्य ने पूछा - अंतगत अवधिज्ञान और मध्यगत अवधिज्ञान में क्या अन्तर है ? आचार्य ने कहा—

पुरतः अंतगत अवधिज्ञानी सामने स्थित संख्यात अथवा असंख्यात योजनों को ही जानता-देखता है। पृष्ठतः अंतगत अवधिज्ञानी पीछे-पीछे के संख्यात अथवा असंख्यात योजनों को ही जानता-देखता है। पार्श्वतः अंतगत अवधि-ज्ञानी पार्श्व भागों में स्थित संख्यात अथवा असंख्यात योजनों को ही जानता-देखता है। मध्यगत अवधिज्ञानी चारों ओर के संख्यात अथवा असंख्यात योजनों को जानता-देखता है।

# ७. अनानुगामिक अवधि को परिभाषा

से जहानामए केइ पुरिसे एगं महतं जोइट्ठाणं काउं
तस्सेव जोइट्ठाणस्स परिपेरतेहिं-परिपेरतेहिं परिघोलेमाणेपरिघोलेमाणे तमेव जोइट्ठाणं पासइ, अण्णत्थ गए न
पासइ। एवमेव अणाणुगामियं ओहिनाणं जत्थेव समुप्पज्जइ तत्थेव संखेज्जाणि वा असंखेज्जाणि वा संबद्धाणि
वा असंबद्धाणि वा जोयणाई जाणइ पासइ, अण्णत्थ गए
प पासइ।
(नन्दी १७)

जैसे कोई एक पुरुष एक बहुत बड़ा ज्योति कुण्ड बनाकर उसके आस-पास चारों ओर चक्कर लगाता हुआ उस ज्योतिस्थान को देखता है। अन्यत्र चले जाने पर उसे नहीं देखता।

इसी प्रकार अनानुगामिक अवधिज्ञान जिस क्षेत्र में उत्पन्न होता है, उसी क्षेत्र से सम्बद्ध अथवा असम्बद्ध संख्येय अथवा असंख्येय योजन तक जानता देखता है, क्षेत्र का परिवर्तन होने पर नहीं देखता।

इयरो य नाणुगच्छइ ठियपईवो व्व गच्छंतं। (विभा ७१५)

अनानुगामुकं नावधिज्ञानिनं गच्छन्तमनुगच्छिति, सङ्कलाप्रतिबद्धप्रदीपवत् । (नन्दीहावृष्टु २३) एक स्थान पर स्थित अथवा सांकल से प्रतिबद्ध दीपक की भांति जो ज्ञान गमनप्रवृत्त अवधिज्ञानी का अनुगमन नहीं करता, वह अनानुगामिक अवधिज्ञान है।

## मानुगामिक-अनानुगामिक के अधिकारी

अणुगामिओ उ ओही, नेरइयाणं तहेव देवाणं। अणुगामी अणणुगामी, मीसो य मणुस्सतेरिच्छे।। (आवनि ५६)

नारक और देवों का अवधिज्ञान आनुगामिक होता है। मनुष्य और तिर्यचों का अवधिज्ञान आनुगामिक, अनानुगामिक और मिश्र--तीनों प्रकार का होता है।

### वर्धमान अवधि की परिभाषा

वड्ढमाणयं ओहिनाणं - पसत्थेसु अज्भवसाणहाणेसु वहुमाणस्स वहुमाणचरित्तस्स विसुज्भमाणस्स विसुज्भमाणचरित्तस्स सव्वओ समंता ओही बड्ढइ। (नन्दी १८)

जो प्रशस्त अध्यवसायों में वर्तमान और चरित्र में वर्तमान हैं, जो विशुद्ध्यमान और विशुद्ध्यमान चरित्र वाला है, उसका अवधिज्ञान सब ओर से बढ़ता हैं। यह वर्धमान अवधिज्ञान है।

पुन्नावत्थातो उवहवरि वड्ढमाणं ति । तं च उस्सण्णं चरणगुणविसुढिमपेवखं, ततो पसत्थचभवसाणद्वाणा तेआदिपसत्थलेसाणुगता भवंति । पसत्थदभ्वलेसाहि अणु-रंजितं चित्तं पसत्थचभवसाणो भण्णति । पसत्थजभवसाणातो य चरणाऽऽतिवसुद्धी । चरणाऽऽतिवसुद्धीतो य चरणपच्चत-लद्धीणं वड्ढी भवति । (नन्दीच् पृ१८)

पूर्व अवस्था की अपेक्षा से जो उत्तरोत्तर बढ़ता है, वह वर्धमान कहलाता है। वर्धमान अविध प्रायः चारित्र-पर्यवों की विशुद्धि से होता है। चारित्रविशुद्धि से प्रशस्त तेजोलेक्या, पद्मलेक्या और शुक्ललेक्या वाले प्रशस्त

अध्यवसाय होते हैं। प्रश्नस्त अध्यवसायों से चरणगुण-सम्पन्न आत्मा की विशुद्धि होती है। इससे चरणशुद्धि-जन्य लब्धि (अवधिज्ञान) की वृद्धि होती है।

उत्पत्तिकालादारभ्य प्रवर्द्धभानम् ।

(नन्दीहावृ पृ २३)

जो उत्पत्तिकाल से निरन्तर बढता जाता है, वह वर्धमान अवधिज्ञान है।

बहुबहुतरेन्धनप्रक्षेपादिभिर्वर्द्धमानदहन ग्वालाकलाप इव पूर्वावस्थातो यथायोगं प्रशस्तप्रशस्ततराध्यवसायभाव-तोऽभिवर्द्धमानमविधन्नानं वर्द्धमानकं, तच्चासकृद्धिशिष्ट-गुणविशुद्धिसापेक्षत्वात्। (तन्दीमवृप ५२)

जैसे प्रचुर इन्धन डालने से अग्नि बढती है, वैसे ही प्रशस्त-प्रशस्ततर अध्यवसायों के कारण उत्तरोत्तर बढ़ने बाला अवधिज्ञान वर्धमान अवधिज्ञान है। उसकी बार-बार बृद्धि गुण-विशृद्धि सापेक्ष होती है।

# वर्धमान अवधि: द्रव्यचतुष्टयी की वृद्धि-हानि

अंगुलमाविलयाणं, भागमसंखेज्ज दोसु संखेज्जा । अंगुलमाविलयंतो, आविलया अंगुलपुहत्तं ॥ हत्थिम्म मुहुत्तंतो, दिवसंतो गाउयिम्म बोद्धव्वो । जोयणदिवसपुहत्तं, पक्खंतो पण्णवीसाओ ॥ भरहिम्म अद्धमासो, जंबुद्दीविम्म साहिओ मासो । वासं च मणुयलोए, वासपुहत्तं च स्यगम्मि ॥ संखेज्जिम्म उ काले, दीवसमुद्दा व हुंति संखेज्जा । कालिम्म असंखेजि, दीवसमुद्दा उ भइयव्वा ॥ (नन्दी १८/३-६)

अंगुल के असंख्येय भाग क्षेत्र को देखने वाला काल की दृष्टि से आवलिका के असंख्येयभाग तक देखता है। अंगुल के संख्येय भाग क्षेत्र को देखने वाला आवलिका के संख्येयभाग तक देखता है। अंगुल जितने क्षेत्र को देखने वाला भिन्न (अपूर्ण) आवलिका तक देखता है। काल की दृष्टि से एक आवलिका तक देखने वाला क्षेत्र की दृष्टि से अंगुलपृथक्त्व (दो से नौ अंगुल) क्षेत्र को देखता है।

एक हाथ जितने क्षेत्र को देखने वाला अन्तर्मुहूर्त जितने काल तक देखता है, एक गव्यूत (गाऊ) क्षेत्र को देखने वाला अन्तर्दिवस काल (एक दिन से कुछ कम) तक देखता है। एक योजन क्षेत्र को देखने वाला दिवस पृथक्त (दो से नौ दिवस) काल तक देखता है। पच्चे स योजन क्षेत्र को देखने वाला अन्तःपक्ष काल (कुछ कम एक पक्ष) तक देखता है।

भरा निर्मते क्षेत्र को देवने वाला अर्द्धमास काल तक देखता है, जम्बूद्धीप जितने क्षेत्र को देखने वाला साधिक मास (एक महिने से कुछ अधिक) काल तक देखता है, मनुष्यलोक जितने क्षेत्र को देखने वाला एक वर्ष तक देखता है, रुचक द्वीप जितने क्षेत्र को देखने वाला वर्ष-पृथक्त्व (दो से नौ वर्ष) तक देखता है।

संख्येय काल तक देखने वाला संख्येय द्वीप-समुद्र जितने क्षेत्र को देखता है। असंख्येय काल तक देखने वाला असंख्येय द्वीप-समुद्र जितने क्षेत्र को देख सकता है, पर नियामकता नहीं है।

### वृद्धि-हानि का नियम

काले चउण्ह वृड्ढी, कालो भइयव्वु खेत्तवृड्ढीए। वृड्ढीए दव्वपज्जव, भइयव्वा खेत्तकाला उ॥ (नन्दी १८॥७)

कालवृद्धि के साथ द्रव्य, क्षेत्र और भाव की वृद्धि में कालवृद्धि की भजना है। द्रव्य और पर्याय की वृद्धि में क्षेत्र और काल की वृद्धि की भजना है।

सुहुमी य होइ कालो, तत्तो सुहुमयरयं हवइ खेत्तं। अंगुलसेढीमित्ते, ओसप्पिणिओ असंखेज्जा।। (नन्दी १८/८)

काल सूक्ष्म होता है, क्षेत्र उससे सूक्ष्मतर होता है। अंगुलश्रेणि मात्र आकाशप्रदेश का परिमाण असंख्येय अवसर्पिणी की समय राशि जितना होता है।

क्षेत्रं ह्यत्यन्तसूक्ष्मम् । कालस्तु तदपेक्षया परि-स्यूरः, ततो यदि प्रभूता क्षेत्रवृद्धिस्ततो वर्द्धते शेषकालं नेति । द्रव्यपर्यायौ तु नियमतो वर्द्धते ।

द्रव्यं क्षेत्रादिष सूक्ष्मं, एकस्मिन्निष नभःप्रदेशेऽनन्तस्कन्धावगाहनात् । द्रव्यादिष सूक्ष्मः पर्यायः, एकस्मिन्निष द्रव्येऽनन्तपर्यायसम्भवात् । ततो द्रव्यपर्यायवृद्धौ क्षेत्रकालौ भजनीयावेव भवतः । द्रव्ये च वर्धमाने
पर्याया नियमतो वर्धन्ते, प्रतिद्रव्यं संख्येयानामसंख्येयानां
चाविधना परिच्छेदसंभवात् । पर्यायतो वर्द्धमाने द्रव्यं
भाज्यं, एकस्मिन्निष द्रव्ये पर्यायविषयाविधवृद्धिसम्भवात् । (नन्दीमवृष ९४)

क्षेत्र अत्यन्त सूक्ष्म है। उसकी अपेक्षा काल स्थूल है। इसलिए यदि अवधिज्ञान की क्षेत्र-वृद्धि प्रचुर मात्रा में होती है तो कालवृद्धि होती है, अन्यथा नहीं। द्रव्य और पर्याय की वृद्धि निश्चित रूप से होती है। द्रव्य क्षेत्र से भी सूक्ष्म होता है। क्योंकि एक आकाश प्रदेश में भी अनन्त स्कन्धों का अवगाहन हो सकता है। पर्याय द्रव्य से भी सूक्ष्म हैं। एक ही द्रव्य में अनन्त पर्याय होते हैं। द्रव्य और पर्याय की वृद्धि होने पर क्षेत्र और काल की वृद्धि भजनीय है होती भी है और नहीं भी होती। द्रव्य की वृद्धि होने पर पर्याय की वृद्धि निश्चित है। अवधिज्ञानी प्रत्येक द्रव्य के संख्येय और असंख्येय पर्यायों को जानता है। पर्याय की वृद्धि होने पर द्रव्य की वृद्धि होने पर हव्य की वृद्धि होने भजना है वृद्धि होती भी है और नहीं भी होती। एक द्रव्य में भी पर्यायविषयक अवधिज्ञान की वृद्धि होना संभव है।

### वृद्धि-हानि के प्रकार—

बुड्ढी वा हाणी वा, चउन्विहा होइ खित्तकालाणं । दन्वेसु होइ दुविहा, छन्विह पुण पज्जवे होइ ॥ (आवनि ५९)

अवधिज्ञान के विषयभूत क्षेत्र और काल में वृद्धि-हानि चार प्रकार की होतो है। द्रव्यों में वृद्धि-हानि दो प्रकार की और पर्यायों में वृद्धि-हानि छह प्रकार की होती है।

पइसमयमसंखिज्जइभागहियं कोइ संखभागहियं। अन्तो संखेजजगुणं खित्तमसंखेजजगुणमण्णो।। पेच्छइ विवड्ढमाणं हायंतं वा तहेव कालंपि। नाणंतवुड्ढि-हाणी पेच्छइ जंदो विनाणंते।। (विभा ७३०, ७३१)

क्षेत्र और काल की वृद्धि-हानि के चार प्रकार -

१. असंख्यात भाग वृद्धि १. असंख्यात भाग हानि

२. संख्यात भाग वृद्धि २. संख्यात भाग हानि

३. संख्यात मुण वृद्धि ३. संख्यात गुण हानि

४. असंख्यात गुण वृद्धि ४. असंख्यात गुण हानि

दन्त्रमणंतंसहियं अनंतगुणवड्ढियं च पेच्छेज्जा । हायंतं वा भावम्मि छन्विहा वृड्ढि-हाणीओ ॥ (विभा ७३२)

द्रव्य की वृद्धि-हानि के दो प्रकार 😁

१. अनन्त भाग वृद्धि १. अनन्त भाग हानि

२. अनन्त गुण वृद्धि २. अनन्त गुण हानि । पर्याय की वृद्धि-हानि के छह प्रकार—

भवाय का मृख्य होता के अह करता है

१. अनन्त भाग वृद्धि १. अनन्त भाग हानि

२. असंख्यात भाग वृद्धि २. असंख्यात भाग हानि ३. संख्यात भाग वृद्धि ३. संख्यात भाग हानि ४. संख्यात गुण बृद्धि ४. संख्यात गुण हानि

५. असंख्यात गुण वृद्धि ५. असंख्यात गुण हानि

६. अनन्त गुण वृद्धि ६. अनन्त गुण हानि

वृड्ढीए चिय वृड्ढी हाणी हाणीए न उ विवज्जासो ।

भागे भागो गुणणे गुणो य दन्वाइसंजोए॥

(विभा ७३३)

द्रव्य-क्षेत्र-काल-भाव में परस्पर द्रव्य की वृद्धि होने पर क्षेत्र आदि की भी वृद्धि होती है और एक की हानि होने पर दूसरे की भी हानि होती है। इनमें से परस्पर एक की वृद्धि और दूसरे की हानि —यह विपर्यास नहीं होता। द्रव्य आदि में से एक की भाग रूप में वृद्धि-हानि होने पर दूसरे की वृद्धि-हानि भाग रूप में ही होती है। एक की वृद्धि-हानि गुणन रूप में होने पर दूसरे की वृद्धि-हानि गुणन रूप में होने पर दूसरे की वृद्धि-हानि गुणन रूप में होती है। अविध्वान का जघन्य क्षेत्र: पनक का वृद्धांत

जानइआ तिसमयाहारगस्स सुहुमस्स पणगजीनस्स । ओगाहणा जहण्णा, ओहीसेत्तं जहण्णं तु ॥ (नन्दी १८।१)

तीन समय के आहारक सूक्ष्म पनक (वनस्पति विशेष) जीव के शरीर की जितनी जघन्य अवगाहना होती है, उतना अविध का जघन्य क्षेत्र है।

पढम-विईएऽतिसण्हो जमइत्थूलो चउत्थयाईसु । तइयसमयम्मि जोग्गो गहिओ तो तिसमयाहारो ॥ (विभा ४९४)

प्रथम और द्वितीय समय में 'पनक' की अवगाहना अत्यन्त सूक्ष्म होती है। चतुर्थ, पंचम आदि समयों में वह अतिस्थूल हो जाती है। तृतीय समय में उसकी जितनी अवगाहना होती है, उतना क्षेत्र अवधिज्ञान का विषय बनता है। इसलिए 'त्रिसमयआहारक पनक' का ग्रहण उचित है।

जो जोयणसाहस्सो मच्छो नियए सरीरदेसम्मि । उववज्जंतो पढमे समए संखिवइ आयामं ।। पयरमसंखिज्जंगुलभागतणुं मच्छदेहिविच्छिण्णं । बीए तइए सूइं संखिविजं होइ तो पणओ ॥ उववायाओ तइए जं देहमाणमेयस्स । तण्णेयद्व्यभायणमोहिक्खित्तं जहन्नं तं ॥ (विभा ४८९-४९१)

अत्र चायं सम्प्रदायः —यः किल योजनसहस्रपरिमा-णायामो मत्स्यः स्वशरीरबाह्यं कदेश एवोत्पद्यमानः प्रथम- समये सकलिजणरीरसम्बद्धमात्मप्रदेशानामायामं संहृत्याङ् गुलासंख्येयभागबाहृत्यं स्वदेहविष्कम्भायाम-विस्तारं प्रतरं करोति । तमिप द्वितीयसमये संहृत्याङ् गुला-सङ्ख्येयभागबाहृत्यविष्कम्भां मत्स्यदेहविष्कम्भायामात्म-प्रदेशानां सूचि विरचयति । ततस्तृतीयसमये तामिप संहृत्याङ् गुलासङ् ख्येयभागमात्र एव स्वयारीरबहिः प्रदेशे सूक्ष्मपरिणामपनकरूपतयोत्पद्यते । तस्योपपातसमयावारम्य तृतीये समये वर्त्तमानस्य यावत्प्रमाणं शरीरं भवित तावत्परिमाणं जघन्यमवधेः क्षेत्रमालम्बनवस्तुभाजनम्वस्यम् । (नन्दीमवृप ९१)

इस विषय की गुरुपरम्परा यह है— एक मत्स्य, जो हजार योजन लम्बा है, जो अपने ही शरीर के बाह्य भाग के एक देश में उत्पन्न होने वाला है, वह पहले समय में अपने शरीर में व्याप्त सब आत्मप्रदेशों की लम्बाई को संकुचित कर प्रतर बनाता है। उस प्रतर की मोटाई अंगुल के असंख्येयभागप्रमाण तथा लम्बाई-चौड़ाई अपने देहप्रमाण होती है।

दूसरे समय में वह उस प्रतर को संकुचित कर स्व-देहप्रमाण लम्बाई-चौड़ाई वाले आत्मप्रदेशों की सूची बनाता है। उस सूची की मोटाई और चौड़ाई अंगुल के असंख्येयभागप्रमाण होती है।

तीसरे समय में उस सूची को संकुचित कर अंगुल के असंख्येयभागप्रमाण, अपने शरीर के बाहरी प्रदेश में सूक्ष्म परिणित वाले पनक के रूप में उत्पन्न होता है। उत्पत्ति के तीसरे समय में पनक के शरीर का जितना प्रमाण होता है, उतने ही प्रमाण वाला जधन्य क्षेत्र है अवधिज्ञान का। इतने क्षेत्र में अवस्थित रूपी वस्तु अवधिज्ञानी का विषय बनती है।

# ९. वर्धमान अवधि (परमावधि) का उत्कृष्ट क्षेत्र

सब्बबहु अगणिजीवा, निरन्तरं जित्तयं भरिज्जंसु । खेत्तं सब्बदिसागं, परमोही खेत्तनिहिट्टो ॥ (नन्दी १८।२)

जिस समय अग्नि के सर्वाधिक जीवों ने निरन्तर जितने क्षेत्र को व्याप्त किया था, उतना सब दिशाओं में परमावधि का क्षेत्र होता है।

उक्कोसयाय सुहुमा जया तया सब्बबहुगमगणीणं। परिभाणं संभवओ तं छद्धा पूरणं कुणइ।। (विभा ६००) जब सूक्ष्म अग्निजीव उत्कृष्ट रूप में उत्पन्त होते हैं, तब बादर अग्निजीवों के साथ मिलकर सर्वबहु अग्नि जीवों का परिमाण संभव होता है। यह अवस्पिणी में द्वितीय तीर्थंकर के काल में हुआ था। इस संभावना को छह प्रकार से व्यवस्थापित किया जा सकता है।

एक्केक्कागासपएसजीवरयणाए सावगाहे य । चउरंसघणं पयरं सेढी छट्टो सुयाएसो ॥ (विभा ६०१)

एक-एक आकाश-प्रदेश में जीव रचना के द्वारा और स्व-अवगाह (स्थापना) द्वारा चतुरस्न संस्थान में घन, प्रतर और श्रेणि के भेद से छह प्रकार के आदेश संभव हैं। उनमें केवल छठा आदेश ही श्रुतादेश है। प्रथम पांच आदेश सदीष हैं, अत: अग्राह्म हैं।

तैः सर्वेरप्यग्निजीवैः समचतुरस्रो घनो यतो द्विभेदः स्थाप्यते । .... एकैकाकाशप्रदेश एकैकाग्निजीवरचनया स्वावगाहे चासंख्येयाकाशप्रदेशलक्षण एकैकाग्निजीव-रचनयेति । ....

एवमेकैकाकाशप्रदेशे एकैकजीवस्थापनयाऽसंख्येयप्रदेशास्मकस्वावगाहस्थापनया च प्रतरोऽपि द्विभेदः । सूचिरपि
द्विभेदा । तत्र घनप्रतरपक्षश्चतुर्भेदः, पञ्चमश्चैकैकाकाशप्रदेशव्यवस्थापितैकैकजीवलक्षणसूचिपक्षोऽपि न ग्राह्यः,
दोषद्वयानुषङ्कात् । तथाहि पञ्चिवधयाऽप्यनया
स्थापनया स्थापिता अग्निजीवाः षट्स्विप दिक्ष्वविधज्ञानिनोऽसत्कल्पनया भ्रम्यमाणाः स्तोकमेव क्षेत्रं स्पृशन्तीत्येको दोषः । एकैकाकाशप्रदेशे एकैकजीवस्थापनायामागमिवरोधश्च द्वितीयदोषः, असंख्येयाकाशप्रदेशानन्तरेणाऽगमे जीवावगाहनिषेधात् ।

(विभामवृषु २६९, २७०)

घन, प्रतर, सूची — ये दो-दो प्रकार के होते हैं —

- १. एक-एक आकाश प्रदेश में एक-एक जीव।
- २. असंख्यात-असंख्यात आकाशप्रदेशों में एक-एक जीव।

इस प्रकार तीनों के छह प्रकारों में पांच सदोष हैं। दोष के दो कारण हैं—

 असत्कल्पना से अवधिज्ञानी के छहों दिशाओं में भ्रम्यमाण ये जीव थोड़े ही क्षेत्र का स्पर्श करते हैं।  एक-एक आकाशप्रदेश में एक-एक जीव की स्थापना आगमविरुद्ध है। क्योंकि आगम में असंख्येय आकाशप्रदेशों के बिना जीव के अवगाह का निषेध है।

### सूचीप्रहण के दो गुज

सूचिरेकैंकजीवस्यासंख्येयाकाशप्रदेशावगाहे व्यवस्था-पितत्वाद् बहुतरं क्षेत्रं स्पृशति, इत्येको गुणः। अवगाह-विरोधाभावस्तु द्वितीयः। (विभामव पृ २७०)

 सूची में एक-एक जीव असंख्येय आकाश प्रदेशों में पंक्ति रूप में अवगाढ़ होता है, तब बहुतर क्षेत्र की स्पर्शना करता है।

२ इस अवगाह का आगम में विरोध नहीं है। इसलिए सूचीलक्षणात्मक छठे विकल्प का ही आगम में आदेश---ग्रहण है।

घण-पयरसेढिमणियं नणु तुल्लं चिय विगप्पणा कीस । छुद्धा कीरइ भण्णइ पुरिसपरिक्खेवओ भेओ ।। (विभा ६०२)

एकंकप्रदेशावगाढजीवघनो भ्रम्यमाणो यावत् क्षेत्रं स्पृशितः, तस्मादसंख्येयप्रदेशावगाढजीवघनोऽसंख्येयगुणं स्पृशितः, ततोऽप्येकंकप्रदेशावगाढजीवप्रतरोऽसंख्येयगुणं, ततोऽप्येकंकप्रदेशावगाढजीवप्रतरोऽसंख्येयगुणं, ततो-ऽप्येकंकप्रदेशावगाढजन्तुप्रतरोऽसंख्येयगुणं, ततो-ऽप्येकंकप्रदेशावगाढजीवसूचिरसंख्येयगुणं, तस्मादप्यसंख्येयाकाशप्रदेशावगाढजेकंकाग्निजीवसूचिरविध्ञानिनः सर्वासु दिक्षु भ्रम्यमाणाऽसंख्येयगुणं क्षेत्रं स्पृशितः, तच्चाऽलोकं लोकप्रमाणान्यसंख्येयाकाशखण्डानि । अत एतावदेवावधेहत्कृष्टं क्षेत्रं विषयः ।

(विभामव पृ २७१)

एक-एक प्रदेशावगाढ जीवघन भ्रमण करता हुआ जितना क्षेत्र स्पर्श करता है, उससे असंख्यप्रदेशावगाढ जीवघन असंख्यात गुना स्पर्श करता है। उससे एक-एक प्रदेशावगाढ जीवप्रतर असंख्यात गुना स्पर्श करता है। उससे प्रताह । उससे असंख्यात गुना स्पर्श करता है। उससे असंख्यात गुना स्पर्श करता है। उससे प्रतावगाढ जीवपूची असंख्यात गुना स्पर्श करता है। उससे असंख्येय प्रदेशावनगाढ जीवसूची असंख्यात गुना स्पर्श करता है। यह अग्निकाय के जीवों की सूची है।

ये सर्व दिशाओं में भ्रमण करते हुए असंख्यात गुना क्षेत्र-स्पर्शन करते हैं। यह अलोक में लोक प्रमाण असंख्येय आकाशखण्ड जितना है। यह अवधिज्ञान का उत्कृष्ट क्षेत्र है।

निययावगाहणागणिजीवसरीरावली समंतेणं। भामिज्जइ ओहिलाणिदेहपज्जंतओ सा य।। अइगंतूण अलोगं लोगागासप्पमाणमेत्ताई। ठाइ असंखेज्जाइं इदमोहिखेत्तमुक्कोसं॥ (विभा ६०३, ६०४)

लोक के असंख्येय प्रदेशों में अवगाहित पंक्तिरूप में व्यवस्थित उन अग्निजीवों की सूची काल्पनिक रूप से अवधिज्ञानी के शरीर के चारों और घुमाइ जाए तो वह लोक जितने व्यापक असंख्येय आकाश खंडों का अति- क्रमण कर आलोक में जा ठहर जाती है। यह अवधि- ज्ञानी का उत्कृष्ट क्षेत्र है।

सामत्थमेत्तमेयं जइ दट्टव्वं हवेज्ज पेच्छेज्जा। न य तं तत्थित्थि जओ से रूविनिबंधणो भणिओ।। (विभा ६०४)

यदि इतने क्षेत्र में कुछ भी द्रष्टच्य रूपी पदार्थ हो तो अवधिकामी उसे देख सकता है। यह अवधिकान का मात्र सामर्थ्य बताया गया है। अवधिकान का विषय है रूपी पदार्थ, जो आलोक में नहीं है।

#### परमावधि का विषय

परमोहि असंखिज्जा, लोगमित्ता समा असंखिज्जा। रूवगयं लहइ सव्वं, खित्तीवमिश्रं अगणिजीवा॥ (आवनि ४५)

परमावधि क्षेत्रतः असंख्येय लोक परिमित खंडों को जानता है। कालतः वह असंख्येय उत्सर्पिणी-अवसर्पिणी को जानता है। द्रव्यतः सब मूर्त्तं द्रव्यों को जानता है। उसका क्षेत्रोपमान अग्नि जीवों के समान है।

वड्ढंतो पुण बाहि लोगत्थं चेव पासई दव्वं। सुहुमयरं सुहुमयमं परमोही जाव परमाणुं।। (विभा ६०६)

सामर्थ्य से लोक के बाहर बढ़ता हुआ वह अविध-ज्ञान लोक में स्थित द्रव्यों को ही देख सकता है। वह परमाविध सूक्ष्मतर तथा सूक्ष्मतम परमाणु को भी देख सकता है।

# परमावधि नौ पूर्वजन्मों को जानता है

एमपएसोगाढं परमोही लहइ कम्मगसरीरं। लहइ य अगुरुयलघुअं, तेयसरीरे भवपुहत्तं॥ (आविन ४४)

तेयसरीरं पासं पासइ सो भवपुहुत्तमेगभवे। णेगेसुं बहुतरए सरिज्ज न उ पासए सब्वे।। (विभा ६७७)

परम अवधिज्ञानी एक प्रदेश में अवगाढ परमाणु यावत् अनंतप्रदेशी स्कन्ध, कार्मण शरीर और गुरुलघु-अगुरुलघु द्रव्यों को देखता है। जो अवधि तैजस शरीर को देखता है, वह कालतः भवपृथवत्व (दो से नी) भवों को देखता है उस भवपृथवत्व के मध्य किसी भव में यदि उसे अवधिज्ञान उत्पन्न हुआ हो तो उस अवधिज्ञान से दृष्ट पूर्व भवों की उसे स्मृति होती है, उनका साक्षात् नहीं होता।

एगपएसोगाढे भणिए कि कम्मयं पुणो भणियं। (विभा ६७८)

यः सूक्ष्मं परमाण्वादि पश्यति तेन बादरं कार्मण-शरीराद्यवश्यमेव द्रष्टव्यम्, यो वा बादरं पश्यति तेन सूक्ष्ममवश्यं ज्ञातव्यमित्ययं न कोऽपि नियमः।

(विभामव पु २९२)

शिष्य ने पूछा —एक प्रदेशावगांढ परमाण आदि सूक्ष्म वस्तुओं को जानने वाला परमाविध कर्मशरीर आदि स्थूल वस्तुओं को तो जानता ही है, फिर कर्म- शरीर को स्वतंत्र रूप से क्यों ग्रहण किया गया है ?

गुरु ने कहा — यह कोई नियम नहीं है कि जो सूक्ष्म परमाणु को देखता है, वह बादर कार्मणशरीर आदि को अवश्य देखता है अथवा जो बादर को देखता है, वह सूक्ष्म को अवश्य देखता है।

ः सण्हयर पेच्छंतो थूलयरं न मुणइ घडाइं ।। जह वा मणोविओ नित्थ दंसणं सेसएऽतिथूले वि । (विभा ६८०, ६८१)

सूक्ष्मतर पदार्थों को जानने वाला अवधिज्ञानी घट आदि स्थूल पदार्थों को नहीं जानता। जैसे मन:पयंवज्ञानी सूक्ष्म मनोद्रव्य को तो जानता है, पर वह शोष अतिस्थूल पदार्थों को नहीं जानता।

### परम अवधिज्ञानी को कैवल्य

परमोहिन्नाणविओ केवलमंतोमुहुत्तमित्तेण ।...... (विभा ६८९) परमोही अंतोमुहुत्तं भवति । ततो परं केवलनाणं समुप्पज्जति । (आवच् १ पृ४०)

परम अवधिज्ञान का कालमान है --अन्तर्मुहूर्त्त । उसके पश्चात् केवलज्ञान उत्पन्न हो जाता है ।

# १०. हीयमान अवधिज्ञान

हायमाणयं ओहिनाणं अप्पसत्थेहि अज्भवसाणहाणेहि वट्टमाणस्स वट्टमाणचिरत्तस्स, संकिलिस्समाणस्स संकिलिस्समाणचिरत्तस्स सव्वओ समंता ओही परिहायइ। (नन्दी १८)

अप्रशस्त अध्यवसायों में वर्तमान, अप्रशस्त आचरणवाले तथा उत्तरोत्तर संक्लेश को प्राप्त और संक्लिश्यमान आचरणवाले व्यक्ति का अवधिज्ञान चारों और से क्षीण होता है।

उदयसमयसमनन्तरमेव हीयमानं दग्धेन्धनप्रायः धूम-ध्वर्जाचिर्वातविदत्यर्थः । (नन्दीहावृष्ट २३)

उत्पत्तिकाल के साथ ही जो बुक्तती हुई अग्ति-ज्वाला की तरह क्षीण होने लगता है, वह हीयमान अवधिज्ञान है।

#### ११. प्रतिपाति अवधिज्ञान

पडिवाइ ओहिनाणं — जण्णं जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेज्जयभागं वा संखेज्जयभागं वा, वालग्गं वा वालग्ग-पुहत्तं वा, लिक्खं वा लिक्खपुहत्तं वा, जूयं वा जूयपुहत्तं वा, जवं वा जवपुहत्तं वा, अंगुलं वा अंगुलपुहत्तं वा, पायं वा पायपुहत्तं वा, विहत्थि वा विहत्थिपुहत्तं वा, पायं वा पायपुहत्तं वा, विहत्थि वा विहत्थिपुहत्तं वा, र्याण वा रयणिपुहत्तं वा, कृच्छि वा कृच्छिपुहत्तं वा, धणं वा धण्पुहत्तं वा, गाउयं वा गाउयपुहत्तं वा, जोयणं वा जोयणपहत्तं वा, जोयणसमयपुहत्तं वा, जोयणसहस्सं वा जोयणसहस्सं वा जोयणसहस्तं वा, जोयणकोडि वा जोयणकोडिपुहत्तं वा, जोयण कोडाकोडि वा जोयणकोडाकोडिपुहत्तं वा, उक्कोसेणं लोगं वा — पासित्ताणं पडिवएज्जा।

(नन्दी २०)

जो अवधिज्ञान जघन्यतः अंगुल का असंख्यातवां भाग, संख्यातवां भाग, बालाग्र, बालाग्रपृथक्तव, लिक्षा, लिक्षापृथक्तव, यूका, यूकापृथक्तव, यव, यवपृथक्तव, अंगुल, अंगुलपृथक्तव, पाद, पादपृथक्तव, वितस्ति, वित-स्तिपृथक्तव, रित्न, रित्नपृथक्तव, कुक्षि, कुक्षिपृथक्तव, धनुष्य, धनुष्यपृथक्तव, गव्यूत, गव्यूतपृथक्तव, योजन, योजनपृथक्तव, योजनस्रत, योजनस्रतपृथक्तव, योजन-सहस्र, योजनसहस्रपृथक्तव, योजनलक्ष, योजनलक्षपृथक्तव, योजनकोटि, योजनकोटिपृथक्तव, योजनकोटाकोटि, योजनकोटाकोटिपृथक्तव, अथवा उत्कृष्टतः संपूर्ण लोक को देखकर गिर जाये—नष्ट हो जाए, वह प्रतिपाति अवधिज्ञान है।

यदुत्पन्नं सत् क्षयोपशमानुरूपं कियत्कालं स्थित्वा प्रदीप इव सामस्त्येन विध्वंसमुपयाति तत्प्रतिपातीत्यर्थः। (नन्दीमवृप ८२)

जो अवधिज्ञान उत्पन्न होने पर क्षयोपशम के अनुरूप कुछ काल तक अवस्थित रहकर बाद में प्रदीप की तरह पूर्ण रूप से बुक्त जाता है, वह प्रतिपाति अवधिज्ञान है।

## १२. अप्रतिपाति अवधिज्ञान

अपडिवाइ ओहिनाणं—जेणं अलोगस्स एगमवि आगासपएसं पासेज्जा, तेण परं अपडिवाइ ओहिनाणं। (नन्दी २१)

जो अवधिज्ञान अलोकाकाश के एक प्रदेश अथवा उससे आगे देखने की क्षमता रखता हो, वह अप्रतिपाति अवधिज्ञान है।

न प्रतिपाति — यत् न केवलज्ञानादर्वाक् भ्रंशमुपयाति तदप्रतिपातीत्यर्थः । (नन्दीमवृ प ८२)

जो ज्ञान केवलज्ञान की प्राप्ति से पूर्व नष्ट नहीं होता, वह अप्रतिपाति अवधिज्ञान है।

### १३. स्पर्धक अवधि : परिभाषा और स्वरूप

जालकडगस्स अंतो दीवको पलीविओ। तओ तस्स पईवस्स लेसातो तिंह जालंतरेिंह निग्गच्छंति। निग्गताओ य समाणीओ बाहि अविद्वियाणि रूविद्व्वाइं उज्जोवेंति। एवं जीवस्सिव जेसु आगासपदेसेसु ओहिण्णाणावरणिज्जाणं कम्माणं खओवसमो भवित, तेसु ओहिण्णाणं समुप्पज्जति। जेसु पुण आगासपदेसेसु ओहिण्णाणावरणक्खओवसमो णित्थ, तेसु ओहिण्णाणं ण उप्पज्जति। जेसि जीवाणं केसुवि आगासपदेसेसु ओही उप्पण्णो, केसुवि न उप्पन्नो, तत्थ जेसु उप्पण्णो ते फहुगा भण्णांति। (आवच् १ पृ ६१)

एक दीपक जल रहा है। उस पर जालीदार ढक्कन लगा हुआ है। उससे प्रकाश की रिश्मयां छिद्रों से बाहर आती हैं। वे रिश्मयां बाहर आकर बाह्य रूपी पदार्थों को प्रकाशित करती हैं। इसी प्रकार जीव के भी जिन आकाशप्रदेशों (आत्मप्रदेशों) में अवधिज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपश्रम होता है, उनमें अवधिज्ञान उत्पन्न होता है। जिन आकाशप्रदेशों में अवधिज्ञानावरण का क्षयोपश्रम नहीं होता, उनमें अवधिज्ञान उत्पन्न नहीं होता। जीवों के कुछ आकाशप्रदेशों में अवधिज्ञान उत्पन्न होता है, कुछ में नहीं होता। जिन आकाशप्रदेशों में अवधिज्ञान उत्पन्न होता है, उन्हें स्पर्धक कहा जाता है।

अवधिरुत्पद्यमानः कोऽपि स्पर्धकरूपतयोत्पद्यते । स्पर्धकं च नामावधिज्ञानप्रभाया मवाक्षजालादिद्वारिविनिमंतप्रदीपप्रभाया इव प्रतिनियतो विच्छेदविशेषः। तथा चाह जिनभद्रक्षमाश्रमणः स्वोपज्ञभाष्यटीकायां — 'स्पर्धकमवधि-विच्छेदविशेषः' इति । तानि चैकजीवस्य सङ्ख्रयेयान्य-सङ्ख्रयेयानि वा भवन्ति, यत उक्तं मूलावश्यकप्रथमपीठि-कायां — ''फहुा य असङ्खेज्जा सङ्खेज्जा आवि एग-जीवस्स।'' स्पर्धकानि विचित्ररूपाणि । (नन्दीमव् प ८३)

अवधिज्ञान के अनेक प्रकार हैं। उत्पन्न होता हुआ कोई अवधिज्ञान स्पर्धक रूप में उत्पन्न होता है। जैसे करोचे की जाली में से निकलने वाली दीपक की प्रभा का प्रतिनियत आकार होता है, वैसे ही स्पर्धक अवधि-ज्ञान की प्रभा का प्रतिनियत विच्छेद करते हैं। वे स्पर्धक एक जीव के संख्येय अथवा असंख्येय होते हैं। वे विचित्र (विभिन्न) आकार वाले होते हैं।

#### असंख्येय स्वर्ध क

फहुा य असंख्रिजा, संबेज्जा यावि एगजीवस्स । एगप्फड्डुतओंगे, नियमा सन्बत्थ उवउत्ती ॥ (आवनि ६०)

····उवउज्जद जुगवं चिय जह समयं दोहि नयणेहि।। (विभा ७४१)

एक जीव के असंख्येय अयवा संख्येय स्पर्धक होते हैं। एक स्पर्धक का उपयोग करने वाला जीव निश्चित रूप से एक साथ सब स्पर्धकों का उपयोग करता है। जैसे कि एक आंख का उपयोग करने वाला व्यक्ति दोनों आंखों से उपयुक्त होता है — एक साथ देखता है।

# स्पर्धकः आनुगामिक आदि

फड्डा य आणुगामी अणाणुगामी य मीसया चेव। पडिवाई अपडिवाई मीसा य मणुस्स-तेरिच्छे।। (आवनि ६१)

स्पर्धक तीन प्रकार के होते हैं - १. आनुगामिक

२. अनानुगामिक ३. मिश्र । इनमें से प्रत्येक के तीन-तीन प्रकार होते हैं ─१. प्रतिपाति २. अप्रतिपाति ३. मिश्र । ये स्पर्धक मनुष्यों और तिर्यंङ्वों के अवधिज्ञान में घटित होते हैं।

# स्पर्धक : तीव्र, मंद, मिश्र

जालंतरत्यदीवप्पहोवमो फड्डगावही होइ। तिन्वो विमलो मंदो मलीमसो मीसरूवो य।। (विभा ७४०)

भरोखे की जाली में रखे दीपक की प्रभा के समान स्पर्धक अवधि होता है। विशुद्ध क्षयोपशमजन्य स्पर्धकों से उत्पन्न निर्मल अवधिज्ञान तीव्र कहलाता है। अविशुद्ध क्षयोपशमजन्य स्पर्धकों से होने वाला मिलन अवधिज्ञान मन्द कहलाता है। मध्यम क्षयोपशमजन्य अवधिज्ञान मिश्र (तीव्र-मंद) कहलाता है।

#### स्पर्धकों के स्थान

कानिचित् पर्यन्तर्वात्तिध्वात्मप्रदेशेषूत्वज्ञन्ते, तत्रापि कानिचित्पुरतः कानिचित्पृष्ठतः कानिचिदधोभागे कानि-चिदुपरितनभागे तथा कानिचिन्मध्यवात्तिध्वात्मप्रदेशेषु । (नन्दीमव प ८३)

अवधिज्ञान के कुछ स्पर्धक पर्यन्तवर्ती आत्मप्रदेशों में उत्पन्न होते हैं। कुछ आगे के आत्मप्रदेशों में, कुछ पृष्ठ-वर्ती आत्मप्रदेशों में, कुछ अधोभाग में, कुछ उपरितन भाग में तथा कुछ मध्यवर्ती आत्मप्रदेशों में उत्पन्न होते हैं।

# १४. बाह्यलब्धि-आभ्यंतर लब्धि अवधि

बाहिरलंभे भज्जो, दब्बे खित्ते य कालभावे य । उप्पा पडिवाओऽवि य तं उभयं एगसमएणं ॥

बाहिरलंभो नाम जत्थ से ठियस्स ओहिण्णाणं समुप्पण्णं तम्मि ठाणे सो ओहिण्णाणी न किंचि पासति । तं
पुण ठाणं जाहे अंतरियं होति, तं जहा —अंगुलेण वा
अंगुलपुहत्तेण वा एवं जाव संबेज्जेहि वा असंबेज्जेहि
वा जीयणेहि, ताहे पासइ । जेसि दव्ववेत्तकालभावाणं
काणिवि एगसमएण चेव पुव्वदिट्टाणि ण पासति । काणिइ
पुण अदिद्रपुव्वाणि पासति ।

(आविन ६२ चू १ पृ ६२,६३)

जिस स्थान पर अवधिज्ञान उत्पन्न हुआ है, उसी स्थान पर स्थित अवधिज्ञानी कुछ नहीं देख पाता । उस स्थान से हटकर अंगुल, अंगुलपृथक्तव यावत् संख्येय योजन अयवा असंख्येय योजन दूर जाने पर देख पाता है, यह बाह्यलब्धि अवधिज्ञान है।

इसमें पूर्वदृष्ट द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव के कुछ हिस्से को जिस एक समय में नहीं देखता, उसी एक समय में कुछ अदृष्टपूर्व को देख लेता है। इस प्रकार एक ही समय में ज्ञान का उत्पाद और प्रतिपात होता है।

बाहिरओ एगदिसो फड्डोही वाऽहवा असंबद्धो । .... बाह्यावधिर्वेशावधिरयम्। (विभा ७४९ मब् पृ ३१२)

अवधिज्ञानी अपने जिस ज्ञान से एक दिशा में स्थित पदार्थों को जानता है अथवा कुछ स्पर्धक विशुद्ध, कुछ स्पर्धक अविशुद्ध होने से अनेक दिशाओं में अंतर सहित जानता है अथवा क्षेत्रीय व्यवधान के कारण असंबद्ध जानता है, वह बाह्याविध कहलाता है। बाह्याविध को देशाविध कहा जाता है।

अब्भितरलद्धीए उ तदुभयं नित्थ एगसमएणं । जन्मा पडिवाओऽविय, एगयरो एगसमएणं ॥

अब्भितरलद्धी नाम जत्थ से ठियस्स ओहिनाणं समुप्पणां तत्थ ठाणातो आरब्भ ओहिनाणी निरंतरं संबद्धं संखेज्जमसंखेज्जं वा खेत्तं ओहिणा जाणइ पासइ।

(आविन ६३ चू १ पृ ६४)

आभ्यन्तरलब्धि में उत्पाद और प्रतिपात — दोनों एक समय में नहीं होते। एक समय में उत्पात अथवा प्रतिपात होता है।

जिस स्थान में अवधिज्ञान उत्पन्न होता है, उस स्थान से अवधिज्ञानी निरन्तर सम्बद्ध संख्येय अथवा असंख्येय योजन क्षेत्र को अवधि से जानता-देखता है।

अयं ह्यभ्यन्तराविधः प्रदीपप्रभापटलवदविधमता जीवेन सह सर्वतो नैरन्तर्येण संबद्धोऽखण्डो देशरहित एक-स्वरूपः, अत एवायं सम्बद्धाविधरदेशाविधश्चोच्यते । (विभामव पृ ३१३)

प्रदीपप्रभा की तरह आभ्यंतर अवधि अवधिज्ञानी से निरंतर संबद्ध, अखंड, विभागरिहत और एक स्वरूप होने से अदेशाविध (सर्वाविध) कहलाता है।

नेरइयदेवितत्थंकरा य, ओहिस्सवाहिरा हुति । पासित सव्वओं खलु, सेसा देसेण पासित ॥ (नन्दी २२/२)

नैरियक, देव और तीर्थंकर अवाह्य अवधिज्ञान वाले होते हैं—ने सर्वतः देखते हैं। शेष (अंतगत अवधिज्ञान वाले) मनुष्य और तिर्यंच एक देश से देखते हैं।

# १५. संबद्ध-असंबद्ध अवधि

संखिज्जमसंखिज्जो, पुरिसमबाहाइ खित्तओ ओही। संबद्धमसंबद्धो, लोगमलोगे य संबद्धो ॥ (आवनि ६७)

संबद्ध और असंबद्ध — दोनों प्रकार का अवधि क्षेत्र की दृष्टि से संख्येय अथवा असंख्येय योजन तक जानता है।

पुरुष आदि के अबाधा (देह और अवधिज्ञान से प्रकाशित क्षेत्र का अन्तर) का प्रमाण भी संख्येय या असंख्येय योजन है। यह अन्तर असम्बद्ध अवधि में ही होता है, सम्बद्ध अवधि में नहीं। यह अवधि लोक और अलोक में भी सम्बद्ध-असम्बद्ध होता है।

ओही पुरिसे कोई संबद्धो जह पभा पदीविम्म । दूरंधयारदीवयदरिसणियव कोइ विच्छिण्णो ॥ (विभा ७७३)

किसी अवधिज्ञानी में अवधिज्ञान प्रदीप में प्रभा की तरह सम्बद्ध होता है - वह ज्ञानी अपने अवस्थिति क्षेत्र से निरन्तर द्वष्टव्य वस्तु को जान लेता है। कोई अवधिज्ञान अवधिज्ञानी में असम्बद्ध होता है। जैसे दूरी और अन्धकार के कारण प्रदीप की प्रभा विच्छिन्न हो जाती है।

संखेज्जमसंखेज्जं देहाओ खित्तमंतरं काउं। संखेज्जाऽसंखेज्जं पेच्छेज्जं तदंतरमबाहा।। (विभा ७७४)

अवधिज्ञानी की देह से क्षेत्र का अन्तर संख्येय अथवा असंख्येय योजन है। पुरुष और अबाधा की दृष्टि से इन दोनों के चार-चार विकल्प बनते हैं—

१. संख्येय योजन अन्तर संख्येय अवधि २. संख्येय योजन अन्तर असंख्येय अवधि

३. असंख्येय योजन अन्तर संख्येय अवधि

संबद्धाऽसंबद्धो नर-लोयंतेसु होइ चउभंगो। संबद्धो उ अलोए नियमा पुरिसे वि संबद्धो॥ (विभा ७७४)

जो अवधि अलोक में सम्बद्ध है, वह पुरुष में भी सम्बद्ध ही होता है। लोकान्त और पुरुष की अपेक्षा से चार विकल्प बनते हैं—

- पुरुष में संबद्ध, लोकान्त में संबद्ध लोक प्रमाण अविधि।
- २. पुरुष में संबद्ध, लोकान्त में असंबद्ध---लोकदेशवर्ती आभ्यन्तर अवधि।
- ३. पुरुष में असंबद्ध, लोकान्त में सम्बद्ध---यह भंग शून्य है।
- ४. पुरुष में असंबद्ध, लोकान्त में असंबद्ध--बाह्य अवधि।

## १६. अवधिज्ञान की असंख्येयता-अनंतता

संखाईआओं। खलु, ओहिनाणस्स सञ्वपयडीओ । (आवित २४)

क्षेत्रकालाख्यप्रमेयापेक्षयैव संख्यातीताः, द्रव्यभावाख्य-ज्ञेयापेक्षया चानन्ताः । (आवहावृ १ पृ १८)

क्षेत्र और काल रूप ज्ञेय की अपेक्षा से अविधज्ञान की प्रकृतियां असंख्य हैं। ज्ञेय के भेद के आधार पर ज्ञान के भेद होते हैं। अत: द्रव्य और भाव रूप ज्ञेय की अपेक्षा से अविधज्ञान की प्रकृतियां अनंत हैं।

वित्थरेण खयोवसमिवसेसतो असंखेज्जविधमोधिण्णाणं । (नन्दीचू पृ २०)

क्षयोपक्षम के तारतस्य के आधार पर अवधिज्ञान असंख्य प्रकार का है।

### १७. अवस्थित-अनुबस्थित अवधि

द्रव्यादिषु कियन्तं कालमप्रतिपतितः सन्तुपयोगतो लब्धितश्चाऽऽस्ते ? इत्येवमवस्थितोऽवधिर्वक्तव्यः। तथा वर्धमानतया हीयमानतया च चलोऽनवस्थितोऽवधिर्वक्तव्यः। (विभामवृष्टः २६२)

एक द्रव्य अथवा एक पर्याय में लिब्ध और उपयोग की अपेक्षा से अविधिज्ञान जितने समय तक स्थिर रहता है, वह अवस्थित अविधिज्ञान है।

कोई अवधिज्ञान प्राप्ति के पश्चात् क्षेत्र आदि की अपेक्षा से बढ़ता है और कोई अवधिज्ञान क्षीण होता चला जाता है —यही चल अथवा अनवस्थित अवधिज्ञान है।

बर्वधिज्ञान का अवस्थान : आधार क्षेत्र की अपेक्षा खित्तस्स अवट्टाणं, तित्तीसं सागरा उ कालेणं।''''

(आविन ५७)

आधार क्षेत्र की अपेक्षा अवधिज्ञान उत्कृष्टतः तेतीस सागरोपम तक ववस्थित रहता है।

केत्तगहणेणं भवकेत्तस्स गहणं कतं। तं च पडुच्च ओहिन्नाणं जहन्नेणं एकं समयं होज्जा, उक्कोसेणं तेतीसं सागरोवमाणि होज्जा। एत्थ एगो समओ तिरियस्स वा मणुयस्स वा भवति। जस्स कस्सइ एकंमि समए ओहिण्णाणं उप्पण्णं वितिए समए से आउयं पहीणं चेव। देवस्स वा मिच्छिदिष्टिस्स एगं समयं सम्मतं पिडवन्नस्स नवरं वितियसमए आउयं पहीणं चेव। उक्कोसयं पुण तेत्तीससागरोविमयं भवकेत्तावद्वाणं देवे णेरइए पडुच्च भविज्जा। (आवचू १ पृ १६)

भवक्षेत्र (आधार क्षेत्र) की अपेक्षा अवधिज्ञान की अवस्थित जमन्य एक समय और उत्कृष्ट तेतीस सागरो-पम है। किसी मनुष्य या तिर्थंच को यदि प्रथम समय में अवधिज्ञान उत्पन्न होता है और दूसरे समय में उसकी आयु क्षीण हो जाती है तो उसके अवधिज्ञान की स्थिति एक समय की होती है।

कोई मिन्यादृष्टि देव जब प्रथम समय में सम्यक्त प्राप्त करता है और दूसरे समय में उसकी आयु क्षीण हो जाती है, तब एक समय का अवधिज्ञान होता है। अवधि का उरक्रव्ट क्षेत्र-अवस्थान देव और नारक की अपेक्षा तेतीस सागरोपम का है।

#### उपयोग की अपेक्षा अवस्थान

दव्वे भिण्णपुहुत्तो, पज्जवलंभे य सत्तद्व ॥ (आवनि ५७)

अवधिज्ञानी उपयोग की अपेक्षा एक द्रव्य में अन्त-र्मृहुर्त्त और एक पर्याय में सात-आठ समय तक अवस्थित रह सकता है।

भिन्नमुहुत्तं ओहिण्णाणी एकदन्ते णिरंतरोवउत्तो अच्छेज्जा। ततो परेणं निरोहमसहमाणो ण सक्केति तंमि दन्वंमि उवउत्तो अच्छिउं। जह कोइ पुरिसो अईव सण्हसूईए पासछिद्दे णिरंतरोवउत्तो न सक्केति दीहं कालं अच्छितुं। (आवचू १ पू ५८)

अवधिज्ञानी का एक द्रव्य में अन्तर्मुहुर्त तक निरन्तर उपयोग रह सकता है। उससे आगे निरोध को सहन नहीं कर सकता, इसलिए उस द्रव्य में अन्तर्मुहूर्त से अधिक अवस्थित नहीं रह सकता। जैसे —कोई व्यक्ति अत्यन्त सूक्ष्म सूई के पार्श्विख्य में लम्बे समय तक निरन्तर नहीं देख सकता। भावओऽवि अवट्ठाणं जहण्णेणं एक्कं समयं, उक्कोसेणं सत्तद्व समया । तिव्वयरेण उक्कोगेण द्व्वस्स पज्जबोवलंभो भवति, अओ तिव्वोवओगेण य सुट्ठुतरं निरोहमसहणो न सक्केति तंमि पज्जए सत्तण्हं अट्टण्हं वा समयाणं उविरं अच्छिछं । (आवच् १ पृ ५०)

भाव पर्याय की अपेक्षा अवधिज्ञानी का उपयोग जघन्यतः एक समय, उत्कृष्टतः सात-आठ समय तक अव-स्थित रह सकता है। द्रव्य के पर्यायों का ज्ञान तीव्रतर उपयोग (गहरी एकाग्रता) से होता है। वह अवधिज्ञान तीव्रतर उपयोग से होने वाले सघन निरोध को सहन नहीं कर सकता। अतः वह उस पर्याय पर सात-आठ समयों से अधिक अवस्थित नहीं रह सकता।

जह-जह सृहुमं वत्थुं तह-तह थोवोवओगया होइ। दब्व-गुण-पज्जवेसुं तह पत्तेयं पि नायव्यं।। (विभा ७२३)

वस्तु जितनी-जितनी सूक्ष्म होती है, उपयोग का काल उतना-उतना कम होता जाता है। द्रव्य, गुण और पर्याय के लिए यह एक सामान्य नियम है।

### लिंध की अपेक्षा अवस्थान

अद्धाइ अवट्ठाणं, छावट्ठी सागरा उ कालेणं। उक्कोसगं तु एयं, इक्को समओ जहण्णेणं॥ (आविन ५८)

सा सागरोवमाइं छार्वीट्ठं होज्ज साइरेगाइं। विजयाइसु दो वारे गयस्स नरजम्मणा समयं॥ (विभा ७२५)

अवधिज्ञान का लब्धितः उत्कृष्ट अवस्थान कुछ अधिक छियासठ सागरोपम है। जो जीव उत्कृष्ट स्थिति वाले विजय आदि अनुत्तर विमानों में दो बार उत्पन्न होता है, उसकी अपेक्षा से अवधि की अवस्थिति छियासठ सागरोपम है। मनुष्य जन्म की स्थिति साथ मिलाने से यह सातिरेक हैं। इसका जघन्य अवस्थान एक समय है। चरिमसमयम्मि सम्मं पडिवज्जंतस्स जं चिय विभंगं। तं होइ ओहिनाणं मयस्स बीयम्मि तं पडइ।।

जीवन के अन्तिम समय में सम्यक्तव प्राप्त होने पर विभंगज्ञान अवधिज्ञान वन जाता है। तत्काल मृत्यु होने पर दूसरे समय में वह क्षीण हो जाता है।

#### १८. अवधिज्ञान के संस्थान

थिबुयायार जहण्णो, वट्टो उक्कोसमायओ किंची।"" (आविन ४४)

सव्वृक्कोसओ ओही सो बट्टो व्याविक सो पुण लोगं पड्डच किंचि आयतो भवति। (आवचू १ पृ ५५) जघन्य अवधि का संस्थान जलबिन्दु के समान होता है। सर्वोत्कृष्ट अवधि का संस्थान लोक की अपेक्षा से कुछ दीर्घता लिए/आयत वृत्ताकार होता है।

#### मध्यम अवधि का संस्थान —

"अजहण्णमणुक्कोसो य खित्तओ णेगसंठाणो ॥
तप्पागारे पल्लग पडहग फल्लिर मुइंग पुष्फ जवे ।""
नेरइय-भवण-वणयर-जोइस-कप्पालयाणमोहिस्स ।
गेविज्जणुत्तराण य होंतागिइओ जहासंखं ॥
(आविन ५४, ५५; विभा ७०७)

मध्यम अवधि का संस्थान अनेक प्रकार का होता है। नारक जीवों का अवधिज्ञान तप्राकार होता है। भवनपति देवों का अवधि पल्लक (धान्यकोष्ठक) के आकार वाला, व्यन्तर देवों का पटह के आकार वाला, ज्योतिष्क देवों का फल्लरी (आतोद्यविशेष) के आकार वाला, सौंधर्म आदि कल्पवासी देवों का मृदंग के आकार वाला, मौंधर्म आदि कल्पवासी देवों का मृदंग के आकार वाला, मौंधर्म के वेवों का पुष्पचंगेरी के आकार वाला तथा अनुत्तरविमानवासी देवों का अवधिज्ञान यवनालक (कन्याचोलक/सरकंचुक) के आकार वाला होता है।

नाणागारो तिरियमणुएसु मच्छा सयंभूरमणेव्य । तत्थ वलयं निसिद्धं तस्सिह पुण तं पि होज्जाहि॥ (विभा ७१२)

स्वयंभूरमण समुद्र के मत्स्यों की भांति तियँच और मनुष्यों का अवधिज्ञान नाना संस्थान वाला होता है। उन मत्स्यों में वलयाकार मत्स्य नहीं होते, किंतु तिर्यंच और मनुष्य के अवधिज्ञान का संस्थान वलयाकार भी होता है।

मिजभाभोही सो क्षेत्तं पड्डच्च अणेगविहसंठाणो भवति । तं जहा तप्पागारसंठाणसंठियं क्षेत्तं पड्डच्च तप्पागारसंठितो भवति स्वयंठाण-संठियं क्षेत्तं पड्डच्च हयसंठिओ प्याप्यसंठाणसंठिअं क्षेत्तं पड्डच्च पव्वय-संठिओ भवति । (आवच् १ पृ ५५)

(विभा ७२७)

क्षेत्र के आधार पर मध्यम अवधिज्ञान अनेक प्रकार के संस्थान वाला होता है। जैसे — तप्राकार संस्थान~ संस्थित क्षेत्र की अपेक्षा से वह तप्राकार संस्थान वाला होता है। अथव संस्थान-संस्थित क्षेत्र की अपेक्षा अथव के संस्थान वाला होता है। पर्वत संस्थान-संस्थित क्षेत्र की अपेक्षा अवधिज्ञान का संस्थान पर्वत जैसा होता है।

विशेष — नंदी में अवधिकान का जधन्य क्षेत्र तीन समय का आहारक सूक्ष्म पनक जीव बतलाया गया है। आवश्यकिनर्युक्ति में जघन्य अवधिकान का संस्थान जल-बिन्दु बतलाया गया है। अवधिकान का क्षेत्रपरिमाण और संस्थान का अंतर विमर्शनीय है। इस अन्तर का हेतु है — क्षेत्र परिमाण जेय की दृष्टि से बतलाया गया है। संस्थान कान के आकार की दृष्टि से बतलाया गया है। संस्थान ज्ञान के आकार की दृष्टि से बतलाया गया है।

आवश्यकिनर्युक्ति के व्याख्याकारों ने अवधिज्ञान के संस्थानों को शरीरगत संस्थान नहीं माना । गोम्मटसार और धवला में उन्हें शरीरगत संस्थान माना गया है। शरीरगत संस्थान वाला मत अधिक उपयुक्त प्रतीत होता है। अवधिज्ञान की रिष्मयों का निर्ममन शरीर के माध्यम से होता है, ऐसा आवश्यकवृक्ति और नंदीचूिण में स्पष्ट उल्लेख मिलता है। श्वेताम्बर आचार्यों ने अवधिज्ञान की प्रकाशरिशमयों के संस्थान का प्रतिपादन किया है, किंतु उनके संस्थान का आधार शरीरगत संस्थान बनते हैं, इसका उल्लेख नहीं किया है। भगवती (८।१०३) में विभंगज्ञान के संस्थानों का उल्लेख है। जैसे—वृषभ का संस्थान, हय का संस्थान, गज का संस्थान आदि। (देखें—भगवती ८।९७-१०३ का भाष्य।)

### १६. अवधिज्ञान और क्षेत्र-मर्यादा

भवणवइ-वंतराणं उड्ढं बहुगो अहो य सेसाणं । नारग-जोइसियाणं तिरियं ओरालिओ चित्तो ।। (विभा ७१३)

भवनपित और व्यंतर देवों का अवधिज्ञान ऊर्ध्व लोक को अधिक जानता है। वैमानिक देवों का अवधि-ज्ञान अद्योलोक को अधिक जानता है। ज्योतिष्क और नारकी जीवों का अवधिज्ञान तिर्यंग्लोक को अधिक जानता है। औदारिक अवधिज्ञान विविध प्रकार का होता है।

तियंग्-मनुष्याणां तु सम्बन्धी अवधिरौदारिकावधि-

रुच्यते । अयं पुनश्चित्रो नानाप्रकार: - केषांचिद्रध्वं बहु:, अन्येषां त्वध:, अपरेषां तु तिर्यक्; केषांचित् स्वल्प इति भावः । (विभामवृ पृ ३०१)

तिर्यंच और मनुष्यों का अवधिज्ञान औदारिक अवधि कहलाता है। यह नाना प्रकार का होता है। किसी का यह अवधिज्ञान ऊर्ध्व लोक को अधिक जानता है, किसी का अधोलोक को और किसी का तिरछे, लोक को। किसी का अवधिज्ञान स्वल्प होता है।

वेमाणियाणमंगुलभागमसंखं जहण्णको होइ । उनवाए परभविओ तबभवजो होइ तो पच्छा ॥

उक्कोसो मणुएसुं मणुस्स-तेरिन्छिएसु य जहण्णो। .... (विभा ७०२, ७०३)

सौधर्म आदि बैमानिक देवों में जधन्य अवधिज्ञान अंगुल के असंख्येय भाग जितना होता है—यह कथन पिछले भव की अपेक्षा से हैं। उपपातकाल में पारभविक अवधिज्ञान इतना हो सकता है। उपपात के अनन्तर तद्भविक—देवभवसंबंधी अवधिज्ञान होता है।

उत्कृष्ट अवधिज्ञान मनुष्यों में ही होता है, अन्य योनियों में नहीं होता। मनुष्यों और तिर्यञ्चों में ही जघन्य अवधिज्ञान होता है।

जहण्णुककोसवन्जो मन्भिमओधी भण्णति । सो य चउसु वि गतीसु भवति । (आवचू १ पृ ५४)

जघन्य और उत्कृष्ट को छोड़कर शेष मध्यम अवधि कहलाता है। यह चारों गतियों में होता है।

### र्वमानिक देवीं का अवधिक्षेत्र

सक्कीसाणा पढमं, दुच्चं च सणंकुमारमाहिदा।
तच्चं च बंभलंतगं, सुक्कसहस्सारय चउित्य।।
आणयपाणयकप्पे, देवा पासंति पंचीम पुढिति।
तं चेव आरणच्चुय, औहीनाणेण पासंति।।
छिट्ठि हेट्टिममज्भिमगेविज्जा सत्तीम च उवरिल्ला।
संभिण्णलोगनालिं, पासंति अणुत्तरा देवा।।
(आवनि ४८-५०)

सौधर्म और ईशान कल्पवासी देव अविधिज्ञान से प्रथम (रत्नप्रभा) पृथ्वी को देखते हैं। सन्तकुमार और माहेन्द्र कल्पवासी देव दूसरी (शर्कराप्रभा) पृथ्वी को देखते हैं। ब्रह्म और लान्तक कल्पवासी तीसरी (बालुका-प्रभा) पृथ्वी को देखते हैं। शुक्र और सहस्रार कल्पवासी देव चतुर्थ (पंकप्रभा) पृथ्वी को देखते हैं। आनत और प्राणत कल्पवासी देव पांचवीं (धूमप्रभा) पृथ्वी की देखते हैं। अधस्तन व मध्यम ग्रैवेयक विमानवासी देव छठी (तम:- प्रभा) पृथ्वी को तथा उपरितन ग्रैवेयक विमानवासी देव सातवीं (तमस्तम:प्रभा) पृथ्वी को देखते हैं। अनुत्तर- विमानवासी देव अवधिज्ञान से सम्पूर्ण लोकनाड़ी को देखते हैं।

जो जं पुढिंव देवो ओहिणा जाणित पासित, सो तीए पुढवीए सकातो सरीराओ आरब्भ जाव हिट्ठिल्लो चरि-मंतो ताव णिरंतरं संभिष्णं पव्वयकुड्डादीहि णिरावरणं ओहिणा जाणित पासित । (आवचू १ पृ ४४)

जो देवता जिस पृथ्वी को अवधिज्ञान से जानता-देखता है, वह अपने शरीर से प्रारम्भ कर उस पृथ्वी के अधस्तलवर्ती चरमान्त तक जानता-देखता है। उसका ज्ञान निरन्तर परिपूर्ण होता है तथा उसमें पर्वत, भींत आदि का व्यवधान नहीं होता।

एएसिमसंखिज्जा, तिरियं दीवा य सागरा चेव । बहुअअरं उवरिमगा, उड्ढं सगकप्पथूभाई॥ (आवनि ५१)

वैमानिक देव अवधिज्ञान से तिर्यंग्लोक के असंख्येय द्वीपों और समुद्रों को देख लेते हैं। ये देव ऊर्ध्वलोक में अपने कल्प के ही स्तूपध्वजापर्यंत देखते हैं।

# देवों का आयुष्य और अवधिक्षेत्र

संक्षेज्जजोयणा खलु, देवाणं अद्धसागरे ऊणे । तेण परमसंखेज्जा, जहण्णयं पंचवीसं तु ॥ (आवनि ५२)

पणुवीसजोयणाइं दसवाससहस्सिया ठिई जेसि । दुविहो वि जोइसाणं संखिज्ज ठिईविसेसेणं ॥ (विभा ७०१)

जिन देवों का आयुष्य अर्ध सागरोपम से कुछ कम होता है, उनके अवधिज्ञान का क्षेत्र संख्येय योजन परिमाण है। जिन देवों का आयुष्य पूर्ण अर्ध सागरोपम और उससे अधिक होता है, उनके अवधिज्ञान का क्षेत्र असंख्येय योजन परिमाण है। दस हजार वर्षों की जघन्य स्थिति वाले भवनपित और व्यंतर देवों के अवधिज्ञान का जघन्य क्षेत्र पच्चीस योजन परिमाण है।

ज्योतिष्क देवों का जघन्य और उत्कृष्ट अवधिक्षेत्र संख्येय योजन ही होता है। (क्योंकि उनका जघन्य आयुष्य पत्योपम का आठवां भाग तथा उत्कृष्ट आयुष्य एक लाख वर्ष अधिक एक पत्योपम का होता है।) सागारमणागारा ओहि-विभंगा जहण्णया तुल्ला । उवरिमगेवेज्जेसु परेण ओही असंक्षेज्जो ॥ (विभा ७६३)

ग्रैवेयकविमानेभ्यः तु परतोऽनुत्तरिवमानेष्वधिज्ञाना-विधवर्शनेक्पोऽविधरेव भवति, न तु विभंगज्ञानम्, मिथ्या-दृष्टेरेव तत्सद्भावात्, अनुत्तरसुरेषु च मिथ्यादृष्टेरभा-वात् । स चाऽनुत्तरसुराविधः क्षेत्रतः कालतक्चाऽसंख्ये-योऽसंख्यातिवषयो भवति, द्रव्यभावैस्त्वनन्तविषय इति । इह च तिर्यग्-मनुष्याणां तुत्यस्थितीनामिष क्षयोपशम-तीत्रमन्दतादिकारणवैचित्यात् क्षेत्रकालविषयेऽप्यविध-विभङ्गज्ञानदर्शनयोविचित्रता, न पुनस्त्त्यतैव ।

(विभामवृष् ३१६, ३१७)

भवनपति, व्यन्तर, ज्योतिष्क और वैमानिक (ग्रैवेयक पर्यंत) देव — इनमें जिनकी स्थित (आयु) तुत्य होती है, उनका अवधिज्ञान-अवधिदर्शन अथवा विभंगज्ञान-विभंग-दर्शन विषय, क्षेत्र आदि की अपेक्षा से तुत्य होता है — जघन्य स्थिति वाले देवों का अवधिज्ञान जघन्य, मध्यम स्थिति वाले देवों का मध्यम और उत्कृष्ट स्थिति वाले देवों का उत्कृष्ट होता है।

ग्रैवेयक विमानों से आगे पांच अनुत्तरिवमानों में . अविधिज्ञान ही होता है, विभंगज्ञान नहीं होता । विभंग-ज्ञान मिथ्यादृष्टि के ही होता है । अनुत्तर विमानों के देव सम्यम्दृष्टि ही होते हैं । अनुत्तरिवमानवासी देव अविध-ज्ञान से असंख्येय क्षेत्र और काल को ज्ञानते हैं, अनन्त द्रव्यों और पर्यायों को जानते हैं ।

तुल्य स्थिति वाले पंचेन्द्रिय और मनुष्यों का अवधि-ज्ञान या विभंगज्ञान तुल्य नहीं होता। क्षयोपणम की तीवता, मन्दता आदि कारणों की विचित्रता से उनका अवधिज्ञान या विभंगज्ञान भी विविध प्रकार का होता है।

### नारक जीवों का अवधिज्ञान

…भवपच्चइओ स चरिमपुढवीए ।
गाउयमुक्कोसेणं पढमाए जोयणं होइ ॥
चत्तारि गाउयाइं, अद्भुट्टाइं तिगाउयं चेव ।
अङ्ढाइच्जा, दोण्णि य दिवङ्ढमेगं च नरएसु ॥
अद्भुट्टगाउयाइं जहण्णयं अद्धगाउयंताइं ।
जंगाउयं ति भणियं तं पइ उक्कोसयजहण्णं ॥
(विभा ६९२-६९४)

सात पृथ्वियों के नारक जीव अपने भवप्रत्ययिक अवधिज्ञान से जचन्य आधा गव्यूत (कोस) तथा उत्कृष्ट चार गब्यूत (एक योजन) क्षेत्रवर्ती पदार्थी को जानते हैं—

| ₽ -           |                    |                       |
|---------------|--------------------|-----------------------|
| सात पृष्टियां | जघन्य अवधि-क्षेत्र | उत्कृष्ट अवधि-क्षेत्र |
| रत्नप्रभा     | साढे तीन गन्यूत    | चार गब्यूत            |
| भर्क राप्रभा  | तीन गव्यूत         | साढे तीन गव्यूत       |
| बालुकाप्रभा   | ढाई गव्यूत         | तीन गव्यूत            |
| पंकप्रभा      | दो गध्यूत          | ढाई गव्यूत            |
| धूमप्रभा      | डेढ़ गन्यूत        | दो गव्यूत             |
| तम:प्रभा      | एक गध्यूत          | डेढ गर्व्यूत          |
| महातम:प्रभा   | अर्ध गव्यत         | एक गव्यत              |

### २०. तिर्यंच का उत्कृष्ट-जद्यस्य अवधि

ओरालिय-वेउव्विय-आहारग-तेयगाइं तिरिएसु । उक्कोसेणं पेच्छइ जाइं च तदंतरालेसु ॥ (विभा ६९१)

तिरिक्खनोणिया जहण्णेण ओहिणा ओरालियं सरीरं जाणिज्जा। ""कम्मगसरीरं पुण ण चेव जाणंति ण वा पासंति। (आवच् १ पृ ५२)

तिर्यंचयोनिक जीव अवधिज्ञान से उत्कृष्टतः भौदारिक, वैक्रिय, आहारक और तैजस द्रव्यों तथा उनके अन्तरालवर्ती द्रव्यों को जानते हैं तथा जघन्यतः औदारिक शरीर को जानते हैं। किन्तु कर्म शरीर को न जानते हैं, न देखते हैं।

## २१. अवधिज्ञान और देशविरति सामायिक

श्रावकोऽप्यविधज्ञानं प्राप्य देशविरति प्रतिपद्यत इत्येवं न । किन्तु पूर्वमभ्यस्तदेशविरतिगुणः पश्चादविध प्रतिपद्यते, देशविरत्यादिगुणप्राप्तिपूर्वकत्वादविधज्ञान-प्रतिपत्तेरित्येतावद् गुरुभ्योऽस्माभिरवगतम् । तत्त्वं तु केविलनो विदन्ति । (विभा २ मवृ पृ १५८)

श्रावक अवधिज्ञान की प्राप्ति के पश्चात् देशविरित को प्राप्त नहीं करता। देशविरित आदि गुणों के अभ्यास के पश्चात् ही अवधिज्ञान प्राप्त होता है —यह तथ्य हमें गुरु-परम्परा से ज्ञात हुआ है। इसका रहस्य तो केवली जानते हैं।

# २२. अवधिज्ञान की पूर्वप्रतिपन्नता

सम्मा सुर-नेरइयाऽणाहारा जे य होंतपज्जता । ते च्चिय पुव्वपवण्णा वियलाऽसण्णी य मोत्तूणं॥ (विभा ७७८) सम्यग्दृष्टि तियंच और मनुष्य जब देव और नरकगति में उत्पन्न होते हैं, तब उनका अविधिज्ञान प्रतिपद्यमान (नये सिरे से प्राप्त) होता है। अनाहारक और
अपर्याप्त अवस्था में अविधिज्ञान मितज्ञान की भांति पूर्वप्रतिपन्न हो सकता है। विकलेन्द्रिय और असंज्ञी पंचेन्द्रिय
इस नियम के अपवाद हैं क्योंकि इनका मितज्ञान पूर्वप्रतिपन्न है किन्तु अविधिज्ञान न पूर्वप्रतिपन्न है और न
प्रतिपद्यमान है।

# २३. अवधिज्ञान के प्राप्ति-स्थान

जे पडिवज्जंति यइं तेऽविह्नाणं पि समिहिआ अण्णे । वेय-कसायाईया भणपज्जवनाणिणो चेव ॥ (विभा ७७७)

जो मितज्ञान का प्रतिपत्ता (प्राप्त करने वाला) है, वही अवधिज्ञान का प्रतिपत्ता है। अवधिज्ञान के लिए कुछ अतिरिक्त स्थान हैं —औपशमिक और क्षायिकश्रेणी की अवस्था में अवेदक और अकषायी को अवधिज्ञान प्राप्त होता है—ये मितज्ञान से अतिरिक्त स्थान हैं। जिन्हें मनः पर्य वज्ञान पहले प्राप्त हो जाता है, उन्हें अवधिज्ञान बाद में प्राप्त होता है। इस प्रकार मितज्ञान से अवधिज्ञान के तीन स्थान अधिक हैं—

१. अवेदक, २. अकषायी, ३. मनःपर्यंव के पश्चात्।

# २४. अवधिज्ञान के पश्चात् अवधिदर्शन

सर्वा लब्धयः साकारोपयोगोपयुक्तस्योत्पद्यन्ते। अवधिरिप लब्धिहपवर्ण्यते। ततः स प्रथममृत्पद्यमानो ज्ञानरूप एवोत्पद्यते न दर्शनरूपः। ततः क्रमेणोपयोग-प्रवृत्तेर्ज्ञानोपयोगानन्तरं दर्शनरूपोऽपीति प्रथमतो ज्ञान-मुक्तं पश्चाहर्णनम्। (नन्दीमवृप ९७, ९६)

सारी लब्धियां साकार उपयोग की अवस्था में ही उत्पन्न होती हैं। अवधि भी एक लब्धि है, इसलिए पहले जानरूप में ही उत्पन्न होती है। उपयोग की प्रवृत्ति का कम होता है—पहले जान-उपयोग और पश्चात् दर्शन-उपयोग होता है, इसलिए पहले जान और पश्चात् दर्शन प्रतिपादित है।

# २५. मतिश्रुतज्ञान और अवधिज्ञान में साधम्यं

काल-विवज्जय-सामित्त-लाभसाहम्मओऽवही तत्तो । (विभा ५७) मति-श्रुतज्ञान और अवधिज्ञान में चार बातों में साधम्य है—

काल - एक जीव की अपेक्षा से जितना काल मित और श्रुत ज्ञान का है उतना ही काल अवधिज्ञान का है।

विपर्यय - सिच्यात्व का उदय होने पर मित और श्रुतज्ञान अज्ञान में बदल जाते हैं, वैसे ही अवधिज्ञान विभगज्ञान में बदल जाता है।

स्वामित्व मित और श्रुत ज्ञान का स्वामी ही अवधिका स्वामी होता है।

लाभ — किसी को कभी तीनों ज्ञान एक साथ प्राप्त हो जाते हैं।

अवधिमरण—(द्र. मरण)

अवमान प्रमाण-जिससे लम्बाई, चीड़ाई और गहराई का नाप किया जाए। (द्व. मानोन्मान)

अवसर्पिणी---१. काल चक्र का एक विभाग, जिसमें पदार्थों की गुणवत्ता का क्रमशः हास होता है। २. ह्रासकाल -- सुख से दु:ख की ओर अग्रसर होने वाला काल। (द्र. काल)

अवाय — किसी निश्चित प्रमाण के आधार पर वस्तु का निश्चयात्मक अवबोध। (द्र. आभिनिबोधिक ज्ञान)

अविरत सम्यग्द्धि - जो सम्यग्द्धि वृती नहीं होता, उसकी आत्म-विशुद्धि। चतुर्थं गुणस्थान। (द्र. गुणस्थान)

अशरण अनुप्रेक्षा—दूसरों में अपनी अत्राणता और अशरणता का अनुचितन। (द्र. अनुप्रेक्षा)

अशौच अनुप्रेक्षा—शरीर की अशुचिता का अनु-चिन्तन। (द्र. अनुप्रेक्षा)

अश्रुतनिश्रित मति—(द्र. आभिनिवोधिक ज्ञान)

# अध्टांगनिमित्त--आठ अंग वाला निमित्तशास्त्र ।

- १. निमित्त का निर्वचन
- २. निमित्त के आठ अंग
- ३. सूत्र आदि उनतीस भेव
- ४. अंगनिमित्त-अंगविद्या
  - ० अंगस्फुरण के परिणाम
- ४ स्वर निमित्त
- ६. लक्षण निमित्त
  - ० लक्षणों के फल
- ७. स्वध्न निमित्त
  - ० स्वप्नों के फल
  - ० स्वप्त आने के कारण
- ८. छिन्न निमित्त
- ९. भौम निमित्त
- १०. अंतरिक्ष निमित्त

## १. निमित्त का निर्वचन

इंदिएहिंदियत्थेहि, समाहाणं च अप्पणो । नाणं पवत्तए जम्हा, निमित्तं तेण आहियं ॥ (पिनिवृ प १२१)

निमित्तशास्त्र का अर्थ है—इन्द्रियों और इन्द्रिय-विषयों के माध्यम से अतीत, वर्तमान और अनामत संबंधी शुभ-अशुभ का प्रतिपादक ग्रन्थ।

## २. निमित्त के आठ अंग

अंगं सरो लक्खणं च, वंजणं सुविष्गो तहा । छिन्नं भोमंतलिक्खा य, एए अट्ठ विथाहिया ॥ (पिनिवृप १२१)

आठ अंग ये हैं—

- शंग─शारीरिक अवयवों के स्फुरण अथवा स्पन्दन के आधार पर शुभ-अशुभ फल की उद्भावना करने वाला निमित्त शास्त्र ।
- २. स्वर─जीव और अजीव से संबद्ध स्वरों के फल का प्रतिपादक शास्त्र ।
- ३. लक्षण—लांछन आदि लक्षणों का व्युत्पादक शास्त्र ।
- ४. च्यंजन—मष, तिल आदि व्यञ्जनों के आधार पर श्भ-अध्भ फल का उपदर्शक शास्त्र।
  - ४. स्वव्न—स्वय्न के फल का प्ररूपक शास्त्र।

६. छिन्न - वस्त्र आदि के छिद्रों के आधार पर शुभ-अशुभ का निरूपण करने वाला शास्त्र ।

(कहीं-कहीं छिन्न के स्थान पर उत्पात निमित्त — रुधिरवृष्टि आदि के आधार पर शुभ-अशुभ फल के प्रतिपादक शास्त्र का उल्लेख है।)

- ७. भौम भूकम्प आदि के परिणाम का प्रतिपादक शास्त्र ।
- इ. अंतरिक्ष —आकाशीय ग्रहयुद्ध आदि के परिणाम
   का निरूपण करने वाला शास्त्र ।

# ३. सूत्र आदि उनतीस भेद-

मुत्तं वित्ती तह वित्तियं च पावसुय अउणतीसविहं । गंधव्वनट्टवत्युं आउं धणुवेयसंजुतं ॥ (उन्नावृ प ६१७)

इन आठ निमित्तों के तीन-तीन भेद होते हैं — सूत्र, वृत्ति और वार्तिक । इस प्रकार कुल चौबीस भेद हुए । शेष पांच भेद ये हैं — गांधर्व, नाट्य, वास्तु, आयुर्वेद और धनुर्वेद ।

अष्टांग निमित्त के इन उनतीस भेदों को पापश्रुत भी कहा गया है।

## ४. अंगनिमित्त-अंगविद्या

अंगविद्या नाम आरोग्यशास्त्रम् । (उचू पृ १७४) अंगविद्या का अर्थ है —आरोग्यशास्त्र ।

अंगविद्यां च शिरःप्रभृत्यंगस्फुरणतः शुभाशुभ-सूचिकां 'सिरफुरणे किर रज्जं' इत्यादिकां विद्यां प्रणव-मायाबीजादिवर्णविन्यासात्मिका वा । यद् वा अंगानि — अंगविद्याच्याविणितानि भौमान्तरिक्षादीनि विद्या 'हिल ! हिल ! मातंगिनी स्वाहा' इत्यादयो विद्यानुवादप्रसिद्धाः ।

(उशावृ प २९४)

अंगविद्या का अर्थ है—

- श्वरीर के अवयवों के स्फुरण के आधार पर
   श्वभ-अशुभ बताने वाला शास्त्र ।
  - ॰ प्रणव, माया बीज आदि वर्ण विन्यास युक्त विद्या।
- अंगविद्या में विणित भौम, अन्तरिक्ष आदि अंग,
   उनके शुभ-अशुभ को बताने वाली विद्या, विद्यानुवाद में
   प्रसिद्ध विद्याएं, जैसे —हिल ! हिल ! मातंगिनी
   स्वाहा ।

## अंगस्फ्रां के परिणाम

सिरफुरणे किर रज्जं, पियमेलो होइ बाहुफुरणिम ।
अच्छिफुरणिम च पियं, अहरे पियसंगमो होइ ।।
गंडेसुं थीलाभो, कन्नेसु य सोहणं सुणइ सद्दं ।
नेतंते धणलाभो, उट्ठे विजयं वियाणाहि ।।
पिट्ठे पराजओ वि हु, भोगो अंसे तहेव कंठे य ।
हत्थे लाभो विजओ, वच्छे नासाए पीई य ।।
लाभो थणेसु हियए, हाणी अंतासु कोसपरिवृड्ढी ।
नाभीए थाणभंसो, लिंगे पुण इत्थिलाभो य ।।
कुल्लेसु सुउप्पत्ती, ऊर्हाह बंधुणो अणिट्ठं तु ।
पासेमु वल्लहतं, वाहणलाभो फिजे भणिओ ।।
पायतले फुरणेणं, हवइ सलाभं नरस्स अद्धाणं ।
प्रवित्तं च थाणनाभो, जंघाहि थोवमद्धाणं ॥
पुरिसंसयमहिलाए, पुरिसस्स य दाहिणा जहुत्तफला ।।
महिलंसपुरिसमहिलाण होंति वामा जहुत्तफला ॥

(उसुवृ प १३०,१३१)

सिर का स्फुरण राज्य प्राप्ति और भुजा का स्फुरण प्रियमिलन का सूचक है। अक्षिस्फुरण और अधरस्फुरण प्रियसंगम का सूचक है।

कपोल के स्फुरण से स्त्री की प्राप्ति होती है। कान का स्फुरण होने पर मनोज्ञ शब्द सुनने को मिलते हैं। नेत्रान्त के स्फुरण से धन प्राप्ति और होठ के स्फुरण से विजय प्राप्त होती है।

पीठस्फुरण से पराजय, कंधे और कंठ के स्फुरण से भोगों की प्राप्ति होती है। हाथ का स्फुरण लाभ और विजय का सूचक है। वक्ष और नासिका का स्फुरण प्रीति का सूचक है।

स्तनस्फुरण लाभ का, हृदयस्फुरण हानि का और आंतों का स्फुरण कोशपरिवृद्धि का सूचक है। नाभि-स्फुरण स्थानभ्रंश का और लिंगस्फुरण स्त्री-लाभ का सूचक है।

नितंब के स्फुरण से पुत्रोत्पत्ति तथा ऊरु के स्फुरण से बन्धुजन का अनिष्ट होता है। दोनों पाक्वों के स्फुरण से प्रियता तथा टखनों के स्फुरण से बाहन का लाभ होता है।

पैरों के स्फुरण से पंथ-गमन लाभदायक होता है। पैरों के उपरि भाग के स्फुरण से स्थानलाभ और जंघा के स्फुरण से लघु विहरण का योग होता है।

पुरुष और पुरुषत्वप्रधान स्त्री के दायें अंगस्फुरण

तथा स्त्री और स्त्रीत्वप्रधान पुरुष के बायें अंगस्फुरण यथोक्त फल के सूचक हैं।

#### ५. स्वरनिमित्त

पुरुषः दुंदुभिस्वरो काकस्वरो वा एवमादिस्वरव्या-करणं। (उच् पृ २३६)

अमुक पुरुष का स्वर दुंदुभि के समान मृदु है। अमुक पुरुष का स्वर कौए के समान कर्कश है —इस प्रकार स्वरों को सुनकर शुभ-अशुभ का ज्ञान कर लेता स्वरनिमित्त है।

### ६. लक्षणनिमित्त

लक्ष्यतेऽनेनेति लक्षणं, सामुद्रवत्।

(उचू पृ १७४)

लक्षणं च शुभाशुभसूचकं पुरुषलक्षणादि, किंदितः तत्प्रतिपादकं शास्त्रमपि लक्षणम् । (उशावृष्ट २९४) शरीर के लक्षणों — चिह्नों के आधार पर शुभ-अशुभ फल का प्रतिपादन करने वाले शास्त्र को लक्षणशास्त्र (सामृद्धिकशास्त्र) कहा जाता है।

#### लक्षणों के फल

अस्थिष्वर्थाः सुखं मांसे, त्विच भोगाः स्त्रियोऽक्षिषु। गतौ यानं स्वरे चाऽऽज्ञा, सर्वं सत्त्वे प्रतिष्ठितम् ॥ पदा-वज्रांकुशच्छत्र-शंख-मत्स्यादयस्तले पाणिपादेषु दृश्यन्ते, यस्याऽसौ श्रीपतिः पुमान् ॥ उत्तुङ्गाः पृथुलास्ताम्ताः, स्निग्धा दर्पणसन्निभाः। भवन्ति धन्यानां, धनभोगसुखप्रदाः॥ नखा श्रमणता जेया, रूक्षपृष्पितकैः पुनः। जायते किल दुःशीलो, नर्खैलेकिऽत्र मानवः॥ शुद्धाः समाः शिखरिणो, दन्ताः स्निग्धघनाः शुभाः । विपरीताः पुनर्ज्ञेया, नराणां दु:खहेतव: ॥ भोगी स्यादेकहीनकः। द्वात्रिशदशनो राजा, मध्यमो ज्ञेयस्ततोऽधस्तान्न सुन्दरः॥ स्तोकदन्ताऽतिदन्ता ये, श्यामदन्ताश्च ये नराः। मुषकै: समदन्ताक्च ते पाषा: परिकीतिता:॥ अंगुष्ठयवैराढ्याः, सुतवन्तोऽङ्गुष्ठमूलजैश्च यवैः। ऊध्वाकारा रेखा, पाणितले भवति धनहेतुः॥

(उसुवृष १२९) अस्थि में धन, मांस में सुख, त्वचा में भोग, आंखों में स्त्रियां, गति में वाहन और स्वर में आज्ञा—इस प्रकार सत्त्वशील पुरुष में सब कुछ प्रतिष्ठित है। जिस व्यक्ति के हाथ और पैर के तलवे में पदा, वज्ज, अंकुश, छत्र, शंख, मत्स्य आदि चिह्न होते हैं, वह श्रीसम्पन्न होता है।

उभरे हुए स्यूल, स्निग्ध, दर्षण के समान पारदर्शी, रक्त आभा वाले नख सौभाग्यशाली व्यक्तियों के होते हैं और वे धन, भोग और सुख प्राप्ति कराते हैं।

म्वेत नख श्रामण्य/साधुता के सूचक हैं। रूक्ष तथा फूले हुए नखों वाला व्यक्ति दुःशील होता है।

शुद्ध, समश्रेणि में स्थित, शिखरी (तीक्ष्ण, उभरे हुए), स्निग्ध और सघन दांत शुभ होते हैं। अशुद्ध, विषमस्थित, छोटे, रूक्ष और विरल दांत दु:ख के हेतु हैं।

बत्तीस दांत वाला राजा होता है। इकतीस दांत वाला भोगी तथा तीस दांत वाला मध्यम होता है। तीस से कम दांतों वाला सुंदर नहीं होता। बत्तीस से कम अथवा अतिरिक्त दांत वाले, श्याम वर्ण के दांत वाले तथा चूहे के समान दांत वाले व्यक्ति पापी होते हैं।

अंगूठे में जी के चिह्न ऋदिसम्पन्नता के सूचक हैं। अंगुष्ठमूल में जौ के चिह्न पुत्र-प्राप्ति के सूचक हैं। हथेली में अर्घ्वरेखा धन का हेतु है।

वामावर्त्तो भवेद्यस्य, वामायां दिशि मस्तके। निर्रुक्षणः सुधाक्षामो, भिक्षामद्यात् स रूक्षिकाम् ॥ दक्षिणो दक्षिणे भागे, यस्याऽऽवत्तीस्ति मस्तके। तस्य नित्यं प्रजायेत, कमला करवित्तनी ॥ यदि स्याद्क्षिणे वामो, दक्षिणो वामपाप्रविके। पण्चात्काले ततस्तस्य, भोगा नास्त्यत्र संशय:॥ उरोमुखललाटानि, पृथूनि सुखभागिनाम् । गम्भीराणि पुनस्त्रीणि, नाभि: सत्त्वं स्वरस्तथा । केश-दन्त-नखाः सूक्ष्मा, भवन्ति सुखहेतवः। कण्ठः पृष्ठं तथा जङ्घे, ह्रस्वं लिङ्गश्च पूजितम् ॥ रक्ता जिह्वा भवेद् धन्या, पाणिपादतलानि च। पृथुलाः पाणिपादाश्च, धन्यानां दीर्घजीविनाम् ॥ स्निग्धदन्तः शुभाहारः, सुभगः स्निग्धलोचनः। नरोऽतिह्नस्वदीर्घाश्च, स्थूलाः कृष्णाश्च निन्दिताः ॥ शतमुद्दिष्टं, चतुर्भिर्नवतिस्तथा । त्रिभः षष्टिः समुद्दिष्टा, लेखाङ्कीर्भालवर्तिभिः॥ चत्वारिशत् पुनः प्रोक्तं, वर्षाणि नरजीवितम्। ताभ्यां द्वाभ्यां तथैकेन, त्रिशद्वर्षाणि जायते।।

कुशीला श्यामलोलाक्षी, रोमजङ्घा च भतृ<sup>°</sup>हा। महिलोन्नतोत्तरोष्ठी, नित्यञ्च कलहप्रिया॥ (उसुवृप १२९)

जिसके मस्तक के बायें भाग में वामावर्त्त होता है, वह लक्षणहीन पुरुष भूख से क्लान्त बना रूक्ष भोजन प्राप्त करता है।

जिस व्यक्ति के मस्तक के दायें भाग में दक्षिणावर्ते होता है, उसके हाथ में सदा लक्ष्मी निवास करती है।

यदि सिर के दायें भाग में वामावर्त्त और बायें भाग में दक्षिणावर्त्त हो तो उस व्यक्ति को जीवन के सन्ध्याकाल में भोग प्राप्त होते हैं।

भाग्यशाली व्यक्ति का हृदय, मुंह और ललाट विशाल होता है। उसकी नाभि, सत्त्व और स्वर—ये तीनों गम्भीर होते हैं।

महीन केश, सूक्ष्म दांत और सूक्ष्म नख सुख के हेतु हैं। लघु कण्ठ, पीठ, जंघा और लिंग शुभ होते हैं। जो धन्य और दीर्घजीवी हैं, उनकी जीभ, हथेली और पैर के तलवे लाल होते हैं तथा हाथ-पैर मोटे होते हैं।

दांतों और आंखों की स्निग्धता, अच्छे भोजन की प्राप्ति और सुभगता—ये मनुष्य के शुभ लक्षण हैं। जो अत्यन्त नाटा, अत्यन्त लंबा, स्थूलकाय और काला होता है, बह निन्दनीय है।

जिसके ललाट पर पांच रेखाएं होती हैं, वह शतायु होता है। चार रेखाओं वाला नब्बे वर्ष, तीन रेखाओं वाला साठ वर्ष, दो रेखाओं वाला चालीस वर्ष तथा एक रेखा वाला तीस वर्ष तक जीवित रहता है।

श्यामवर्ण और चंचल आंखों वाली स्त्री कुशील होती है। जिसकी जंघा पर रोम होते हैं, वह स्त्री अपने पति का हनन करने वाली होती है। वह स्त्री कलहिप्रय होती है, जिसके उपरितन होठ मोटे होते हैं। ७. स्वप्निमित्त

स्वप्नं चेत्यत्रापि रूढितः स्वप्नस्य शुभाशुभफलसूचकं शास्त्रमेव, तद्यथा —

अलंकतानां द्रव्याणां, वाजिवारणयोस्तथा। वृषभस्य च शुक्लस्य, दर्शने प्राप्नुयाद्यशः॥ मूत्रं वा कुरुते स्वप्ने, पुरीषं चापि लाहितम्। प्रबुध्येत तदा कश्चिल्लभते सोऽर्थनाशनम्॥ (उशाव् प २९५)

स्वप्न के शुभ-अशुभ फल का सूचक शास्त्र स्वप्न-शास्त्र कहलाता है। अलंकृत द्रव्य, घोड़ा, हाथी, श्वेत वृषभ—इनके दर्शन से यश प्राप्त होता है। जो स्वप्त में मूत्र अथवा रक्तवर्ण का मल विसर्जित करता है और फिर जाग जाता है, उसका धन नष्ट हो जाता है।

#### स्वध्नों के फल

अणुहूय-दिट्ट-चितियविविज्जियं सब्बमेव जं सुमिणं।
जायइ अवितहफलयं, सत्थसरीरेहि जं दिट्ठं॥
पढमिम्म वासफलया, बीए जामिम्म होति छम्मासा।
तइयिम्म तिमासफला, चरिमे सज्जप्फला होति॥
आरोहणंगो-विस-कुंजरेसुं, पासाय-सेलग्ग-महादुमेसु।
विद्वाणुलेवो हदयं मयं च, अगम्मगम्मं सुविणेसु धन्नं॥
तुरगाहहणे पंथो, करह खरे सेरिभे हवद मच्चू।
सिरछेयिम्म य रज्जं, सिरप्पहारे धणं लहदः॥
दिह-छत्त-सुमण-चामर-वत्थ-ऽक्ष-फलं च दीव-तंबोलं।
संख सुवन्नं मंतज्भओ य लढ़ो धणं देदः॥
गय-वसह-अल्लमंसाण दंसणे होइ सोक्खधणलाभो।
रत्तवडखमणयाणं, मरणं पुण दंसणे होइ॥
(उसुवृप १३०)

स्वप्न शुभ-अशुभ फल के सूचक होते हैं। एक स्वस्य व्यक्ति स्वप्न में जो कुछ देखता है यदि वह दृश्य पूर्व अनुभूत, दृष्ट और चितित न हो तो उस व्यक्ति का स्वप्न अवश्य फलित होता है।

रात्रि के पहले प्रहर में देखा गया स्वप्न वर्ष भर में फलित होता है। दूसरे प्रहर में दृष्ट स्वप्न छह महीनों में, तीसरे प्रहर का तीन महीनों में और चौथे प्रहर का स्वप्न तत्काल फल देता है।

गाय, बैल, हाथी, प्रासाद, पर्वतिशिखर और विशाल वृक्ष पर आरोहण, विष्ठा-लेप, रुदम करना, मर जाना, अप्राप्त को प्राप्त कर लेना—ऐसा स्वप्न देखने वाला धन्य होता है।

स्वप्न में अक्व पर आरोहण का फल है — याता। करभ, गर्दभ और सेरिभ पर चढ़ने वाला मृत्यु प्राप्त करता है। स्वप्न में शिरच्छेद होने पर राज्य मिलता है सिर पर प्रहार होने पर धन प्राप्त होता है।

दही, छत्र, फूल, चामर, वस्त्र, अन्न, फल, दीप, तंबोल, शंख, स्वर्ण और मन्त्रध्वज की प्राप्ति का स्वष्न-दर्शन धन देता है।

हाथी, वृषभ और आई मांस का स्वप्न-दर्शन सुख

और धन का लाभ कराता है। स्वय्न में रक्तपट भिक्षु के दर्शन से मृत्यु होती है।

करह तुरंगे रिच्छिम्मि वायसे देवहसियकंपे थ। मरणं महाभयं वा, सुविणे दिट्ठे वियाणाहि ॥ गायंतं नन्नंतं, हसमाणं चोव्पडं च अप्पाणं। क्ंकुमलित्तं दट्ठुं, चितेसु उवट्टियं असुहं।। दाहिणकरम्मि सेयाऽहिभवखणे होइ रज्जधणलाभो। नइ-सरतरणं सुरखीरपाणयं हवइ सुहहेऊ ॥ सिरे सयसहस्सं तु, सहस्सं बाहुभक्खणे। पाए पंचसओ लाभो, माणुस्सामिसभक्खणे ॥ दारगल-सेज्जा-सालभंजणे भारिया विणस्सेज्जा। पिइ-माइ-पुत्तमरणं, अंगच्छेए वियाणे<del>ऽ</del>जा ॥ सिंगीणं दाढीणं, उवद्वो कुणइ नूणं राजभयं। पुत्तो व पद्दा वा नियलभुयापासबंधेसु॥ आसणे सयणे जाणे, सरीरे बाहणे गिहे! जलमाणे वि बुज्भेज्जा, सिरी तस्स समंतओ।। आरोग्गं धणलाभो वा, चंदसूराण दंसणे। रज्जं समुद्दिषयणे, सूरस्स गहणे तहा।। (उसुवृ प १३०)

करभ (अल्पवय हाथी या ऊंट), घोड़ा, भालू, कीआ, देवताओं का अट्टहास और भूकंप—स्वप्न में यदि ये दिखाई दें तो उस स्वप्न का फल होता है —महान् भय अथवा मृत्यु।

स्वप्न में यदि अपने आपको गाते हुए, नाचते हुए, हंसते हुए, तैलमर्दन करते हुए या कुंकुम का लेप किए हुए देखे तो समभना चाहिए कि कोई अणुभ होने वाला है।

स्वप्न में यदि सफेद सर्प अपने दायें हाथ को डसे तो राज्य और वैभव प्राप्त होता है। स्वप्न में नदी और सरोवर में संतरण तथा देव-दर्शन तथा क्षीर-पान सुख का हेतु होता है।

स्वप्त में मनुष्य के सिर का मांसमक्षण करते हुए देखे तो लाख गुना लाभ होता है। इसी प्रकार मनुष्य के बाहु का मांसभक्षण हजार भुना और पैरों का मांसभक्षण पांच सौ गुना लाभदायक होता है।

स्वप्न में द्वार को, अर्गला को, मकान को तथा प्राकार को भग्त देखे तो भार्या का विनाश होता है। स्वप्न में अपना अंगच्छेद दिखे तो माता-पिता और पुत्र की मृत्यु होती है। स्वप्न में सींग वाले पशुओं और मुअर, वराह आदि दाढा वाले हिंस पशुओं के उपद्रव को देखने का फल है— राजभय। सांकल से अपनी भुजाओं को बंधा हुआ देखें तो पुत्र की या प्रतिष्ठा की प्राप्ति होती है।

स्वप्न में आसन, शयन, यान, शरीर, वाहन और घर = इन्हें प्रज्वलित होते देख जाग जाए तो उसको सब ओर से लक्ष्मी प्राप्त होती है।

स्वप्न में सूर्य और चन्द्र के दर्शन से आरोग्य तथा धन की प्राप्ति होती है। स्वप्न में समुद्र का पान और सूर्य का ग्रहण देखने पर राज्य की प्राप्ति होती है। स्वप्न आने के कारण

अण्हूय-दिट्ठ-चितिय-सुय-पयइवियार-देवयाऽणूया । सिमिणस्स निमित्ताइं पुण्णं पावं च नाभावो ॥ विण्णाणमयत्तणओ घडविण्णाणं व सुमिणओ भावो । अहवा विहियनिमित्तो घडो व्व नेमित्तियत्ताओ ॥

(विभा १७०३,१७०४)

स्वप्न आने के कारण

- १. अनुभूत पूर्व अनुभूत स्नान, भोजन, विलेपन आदि
- २. दृष्ट पूर्व दृष्ट हाथी, अष्व आदि
- ३. चिन्तित पूर्व चिन्तित वैभव आदि
- ४. श्रुत पूर्व श्रुत स्वर्ग आदि
- प्रकृतिविकार─वात-पित्तजनित विकार आदि
- ६. देवता-अनुकूल या प्रतिकूल देव
- ७. अनूप सजल प्रदेश

ये सब स्वप्न में निमित्त बनते हैं। पुण्यकर्म और पापकर्म इष्ट-अनिष्ट स्वप्न में निमित्त बनते हैं।

स्वप्न भाव/पदार्थ है। उसके दो हेतु हैं --

- १. विज्ञानमय होने से घट-ज्ञान की तरह।
- २. अनुभूति आदि निमित्तजन्य होने से।

# ८. छिन्ननिमित्त

छिन्नमिति वस्त्रच्छेद: काष्ठादीनां वा छेदान् मुभामुभं<sup>....</sup>। (उच् पृ २३६)

वस्त्र, काष्ठ, आसन, शयन आदि में चूहे, शस्त्र, कांटे आदि से हुए छेद के द्वारा शुभाशुभ का ज्ञान करना खिन्ननिमित्त है।

# ६. भौमनिमित्त

भौमादित्वात् भौमः । अकाले जं पुष्पफलं, स्थिराणां चलनं, प्रतिमानां जल्पनादि । (उच्चू पृ २३६) भूकम्प, अकाल में होने वाले पुष्प-फल, स्थिर वस्तुओं के चलन एवं प्रतिमाओं के बोलने से, भूमि की स्निग्ध-रूक्ष आदि अवस्थाओं के द्वारा शुभाशुभ का ज्ञान करना भौमनिमित्त है।

#### १०. अंतरिक्षनिमित्त

अन्तरिक्षाद्दिग्दाहपांशुवृष्ट्यादयः, दिव्या ग्रहयुद्धादि । (उच् पृ २३६)

आकाश में होने वाले गन्धर्व नगर, दिग्दाह, धूलि की वृष्टि आदि के द्वारा अथवा ग्रहों के युद्ध तथा धारा-अस्त के द्वारा शुभ-अशुभ का ज्ञान करना अंतरिक्ष निमित्त है।

असंख्येय -- संख्या प्रमाण का एक उपभेद । (द्र. संख्या)

असंजिश्रुत—बिना मन वाले प्राणी का अवबोध। (द्र. श्रुतज्ञान)

अस्तिकाय-त्रैकालिक सत्ता वाला सावयवी, सप्रदेशी पदार्थ।

- १. अस्तिकाय के अर्थ
- २. पंचास्तिकाय---
  - ० धर्मास्तिकाय
  - ० अधर्मास्तिकाय
  - ० आकाशास्त्रिकाय
  - \* जीवास्तिकाय

(द्र. जीव)

\* पुद्गलास्तिकाय

(ब्र. पुद्गल)

\* पंचास्तिकाय द्रव्य है

(ब्र. ब्रध्य)

- ३. काल अस्तिकाय नहीं
  - \* काल का स्वरूप

(द्र. काल)

- ४. धर्मास्तिकाय
  - ० सक्षण
  - ० भेव
  - ० धर्मास्तिकाय का अस्तित्व
  - असोक में धर्मास्तिकाय नहीं
  - ० परिणमन की सबुशता
- ५. अधर्मास्तिकाय
  - ० सक्षण
  - भेव
  - पर्वाय
  - धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय का मेव

- ६. आकाशास्त्रिकाय
  - ० निर्वचन
  - ० सक्षण
  - भेव
- ७. धर्म-अधर्म-आकाश : क्षेत्र काल की अपेक्षा से
- द. धर्मास्तिकाय आदि का सप्रदेशत्व-अप्र**दे**शत्व
- ९. अरूपी अस्तिकाय में उत्पाद-ध्यय
- १०. आकाश: पर्याय-परिमाण
  - \* लोकविमाग का हेतु: धर्म-अधर्म

(द्र. लोक)

\* आकाश के भेद: लोक-अलोक

(द्र. लोक)

## १. अस्तिकाय के अर्थ

काया समुदाया अत्थी य काया य अत्थिकाया ।

(दअच् पृ १०) अत्थि वेज्जति काया य अत्थिकाया ।

(दिजचूपृ१६)

अवयव एव समुदायशब्दोपचारादस्तिकायधर्मः । (दहावृ प २२)

अस्ति का अर्थ है विद्यमानता और काय का अर्थ है—समुदाय। अवयवों का समुदाय अस्तिकाय कहलाता है।

अस्तीति ध्रौव्यं, आयक्ति कायः उत्पादविनाशो, अस्तिश्चासी कायश्च अस्तिकायः। (अनुचूपृ २९) अस्ति का अर्थं है -- ध्रौव्य और काय का अर्थं है -- उत्पाद और विनाश। जिसमें उत्पाद, व्यय और ध्रौव्य हो, वह अस्तिकाय है।

अस्तिशब्दः प्रदेशवाचकोऽस्तित्वे वा । कायशब्दोप्यत्र समूहवचनः । समूहः प्रदेशानां सावयवद्रव्यसमूहवचनो वा । (अनुच् पृ २९,३०)

अस्ति शब्द के दो अर्थ हैं —प्रदेश और अस्तित्व। काय का अर्थ है समूह। प्रदेशों के समूह अथवा सावयव द्रव्यों के समूह को अस्तिकाय कहते हैं।

## २. पंचास्तिकाय

····अत्थिकाया, ते य इमे पंच धम्माऽधम्मा-गासजीवपोग्मला। (दअचूपृ१०)

अस्तिकाय पांच हैं ---

१. धर्मास्तिकाय

४. जीवास्तिकाय

२. अधर्मास्तिकाय

**४. पुद्गलास्तिकाय** 

३. आकाशास्तिकाय

ं अत्थिति बहुपएसा तेणं पंचित्थकाया उ ॥ (आविन १४३६)

अस्तीत्ययं त्रिकालवचनो निपातः, अभूवन् भवन्ति भविष्यन्ति चेति भावना । (आवहावृ २ पृ १८४)

अस्ति शब्द त्रिकालवाची है – था, है और रहेगा। जिसकी त्रैकालिक सत्ता हो, जिसके प्रचुर प्रदेश हों, वह अस्तिकाय कहलाता है, अतः अस्तिकाय पांच ही हैं।

#### ३. काल अस्तिकाय नहीं

णिच्छयणताभिष्पायतो एक एव वर्त्तमानसभयः तस्स एगत्तणतो खंधदेसादिकायकप्पणा परिथ, तीताणा-गताण य विणट्ठाणुष्पन्नत्तणतो अभावो। आविलिकादि-ग्रहणं संववहारस्स हेउं। (अनुचू पृ ३०)

निश्चय नय के अनुसार वर्तमान क्षण एक ही है, अतः उसमें स्कंध, देश आदि विभागों की कल्पना नहीं की जा सकती।

अतीत के क्षण नष्ट हो जाते हैं, अनागत का क्षण जित्पन्न नहीं है। अतः काल अस्तिकाय नहीं है। काल के आविलिका, मुहूर्त्त आदि विभाग सांव्यवहारिक काल है।

## ४. धर्मास्तिकाय का लक्षण

गइलक्खणो उधम्मो। (उ२८।९) धर्म (धर्मास्तिकाय) का लक्षण है – गति।

जीवपोग्नलद्दव्याण गतिकिरियापरिणयाण उवग्गह-करणत्तणओ धम्मो । (अनुचू पृ २९)

जो गतिकिया में परिणत जीव और पुर्गल की गति में उपकारक है, वह धर्मास्तिकाय है।

#### धर्मास्तिकाय के भेद

धम्मत्थिकाए तद्देसे, तप्पएसे य आहिए।

(उ ३६।४)

धर्मास्तिकाय के तीन भेद हैं—

धर्मास्तिकाय और उसका देश तथा प्रदेश।

दिश्यते — प्रदेशापेक्षया समानपरिणतरूपत्वेऽपि देशापेक्षायां असमानपरिणतिमाश्रित्य विशिष्टरूपतया विवक्ष्यते — उपदिश्यत इति देशः — त्रिभागचतुर्भागादि-स्तदेशः । (उशावृ प ६७२)

प्रदेश की अपेक्षा समान परिणति होने पर भी देश की अपेक्षा असमान परिणति के आधार पर जिसकी तीन भाग, चार भाग आदि के रूप में विशेष विवक्षा होती है, वह देश है।

प्रदेशाः — धर्मास्तिकायादिसम्बन्धिनो निर्विभागा भागाः । (उशावृ प २४)

धर्मास्तिकाय आदि स्कंधों के निरंश भाग प्रदेश कहलाते हैं।

#### धर्मस्तिकाय का अस्तित्व

अत्थि परिमाणकारी लोगस्स पमेयभावओऽवस्सं । नाणं पिव नेयस्सालोगत्थित्ते य सोऽवस्सं ॥ (विभा १८५५)

जैसे ज्ञेय पदार्थों का प्रमाता है ज्ञान, वैसे ही लोक-प्रमेय का प्रमाता/लोक का परिमाणकारी द्रव्य अवश्य है और वह है धर्मास्तिकाय। अलोक के अस्तित्व से उसकी उपयोगिता सिद्ध होती है।

## अलोक में धर्मास्तिकाय नहीं

निरणुग्गहत्तणाओ न गई परओ जलादिव भत्तस्स । जो गमणाणुग्गहिया सो धम्मो लोगपरिमाणो ॥ (विभा १८४४)

धर्मास्तिकाय के अनुग्रह के अभाव में जीव की लोक से परे गति नहीं है। जैसे जल के अभाव में मछली की गति नहीं होती है। गति में अनुग्रह करने वाला धर्मा-स्तिकाय लोकपरिमाण है।

## धर्मास्तिकायः परिणमन की सदुशता

धर्मश्चासावस्तिकायश्च धर्मास्तिकाय: - सकलदेश-प्रदेशानुगतसमानपरिणतिमद्विशिष्टं द्रव्यम् । (उशाव् प ६७२)

धर्मप्रदेशों का समूह धर्मास्तिकाय है। यह एक विशिष्ट द्रव्य है —सम्पूर्ण देश और प्रदेशों से अनुगत अखण्ड द्रव्य है। इसमें परिणमन की सदृशता है।

## ५. अधर्मास्तिकाय का लक्षण

अहम्मो ठाणलक्खणो । (उ २८१९)

अधर्म (अधर्मास्तिकाय) का लक्षण है स्थिति।

ठितिहेतुत्तणतो अधम्मो जीवपोग्गलाण ठितिपरिण-ताण उवग्गहकरणा वा अधम्मोति। (अनुचूपृ २९) जो स्थितिकिया में परिणत जीव और पुद्गल की

स्थिति में उपकारक है, वह अधर्मास्तिकाय है।

#### अधर्मास्तिकाय के भेद

अहम्मे तस्स देसे य, तप्पएसे य आहिए। (उ ३६।४)

अधर्मास्तिकाय के तीन भेद हैं — अधर्मास्तिकाय, उसका देश तथा प्रदेश।

#### अधर्मास्तिकाय के पर्याय

अधर्मः अधर्मास्तिकायः स्थितिः स्थानं गतिनिवृत्ति - रित्यर्थः । (उशावृ प ५५९)

अधर्म, अधर्मास्तिकाय, स्थिति, स्थान और गति-निवृत्ति — ये अधर्मास्तिकाय के पर्याय हैं।

#### धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय में भेद

धर्माधर्मास्तिकायौ परस्परं लोलीभावेनैकस्मिन्ना-काशदेशे व्यवस्थितौ, तथापि यो गतिपरिणामपरिणतयो-जीवपुद्गलयोर्गत्युपष्टम्भहेतुर्जलिमव मत्स्यस्य स खलु धर्मास्तिकायः। यः पुतः स्थितिपरिणामपरिणतयोजीव-पुद्गलयोरेव स्थित्युपष्टम्भहेतुः क्षितिरिव भषस्य स खलु अधर्मास्तिकाय इति लक्षणभेदाद्भेदो भवति।

(नन्दीमवु प १४०)

धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय परस्पर एकीभूत हैं, एक आकाशदेश में अवस्थित हैं फिर भी दोनों के लक्षण भिन्न हैं। जो गमन में प्रवृत्त जीव और पुद्गल की गित का उपष्टम्भ-हेतु बनता है, वह धर्मास्तिकाय हैं। जैसे—मत्स्य के लिए जल। जो स्थिति परिणाम में परिणत जीव और पुद्गल की स्थिति का उपष्टम्भ-हेतु बनता है, वह अधर्मास्तिकाय है। जैसे मछली के लिए पृथ्वी। यही इनमें भेद हैं।

## ६. आकाशास्त्रिकाय का निर्वचन

आङिति मर्यादया — स्वस्वभावापरित्यागरूपया काशन्ते — स्वरूपेणैव प्रतिभासन्ते तस्मिन् पदार्था इत्याकाशं यदा त्वभिविधावाङ् तदा अङिति — सर्वभावा-भिथ्याप्त्या काशत इत्याकाशं तदेवास्तिकाय आकाशा-स्तिकाय:। (उशावृ प ६७२)

जिसमें रूपी पदार्थ अपने-अपने स्वभाव का त्याग किए बिना ही अपने स्वरूप में प्रतिभासित होते हैं, वह द्रव्य है — आकाश।

अथवा जो समस्त पदार्थों की व्याप्ति से शोभित होता है, वह आकाश है। वही आकाशास्त्रिकाय है।

#### आकाशास्तिकाय का लक्षण

भायणं सञ्वदन्वाणं, नहं ओगाहलक्खणं । (उ २८१)

आकाश सर्व द्रव्यों का भाजन है। उसका लक्षण है — अवकाश देना।

तद्यवगाढुं प्रवृत्तानामालम्बनीभवति, अनेनावगाह-कारणत्वमाकाशस्योक्तम् । (उशावृ प ५६०) अवगाह लेने में प्रवृत्त द्रव्यों को यह आलम्बन देता है।

#### आकाश के भेद

आगासे तस्स देसे य, तप्पएसे य आहिए। (उ ३६।६)

आकाशास्तिकाय के तीन भेद हैं -आकाशास्तिकाय, उसका देश तथा प्रदेश।

## ७. धर्म-अधर्म-आकाश : क्षेत्र-काल की अपेक्षा

धम्माधम्मे य दोवेए, लोगमित्ता वियाहिया । लोगालोगे य आगासे । (उ ३६।७) धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय —ये दोनों लोक-प्रमाण हैं। आकाश लोक और अलोक —दोनों में व्याप्त है।

धम्माधम्मागासा, तिन्नि वि एए अणाइया । अपज्जवसिया चेव, सव्बद्धं तु वियाहिया ॥ (उ ३६॥०)

धर्म, अधर्म और आकाश — ये तीन द्रव्य अनादि, अनन्त और सार्वकालिक होते हैं।

## द. धर्मास्तिकाय आदि का सप्रदेशस्य-अप्रदेशस्य

अरूवीअजीवाणं तिण्हं अत्थिकायाणं परनिमित्तं सपदेसत्तं वा अपदेसत्तं वा । (आवचू २ पृ ५) धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय और आकाश।स्तिकाय

धमास्तिकाय, अधमास्तिकाय आर आकाशास्तिकाय अरूपी अजीव हैं। ये पर-निमित्त से सप्रदेशी या अप्रदेशी होते हैं।

## अरूपी अस्तिकाय में उत्पाद-व्यय

अरूविदन्वाणं परपच्चया उत्पायिठितिभंगा भण्णंति । जहा घडागासेणं संजुत्तस्स आगासस्स घडागाससंयोगेण उत्पायो पडागासत्तेण विगमो आगासत्तेण अवद्विई । (दजिन् पृ १६)

अरूपी द्रव्यों में उत्पाद-व्यय-धौव्य की त्रिपदी पर-

पदार्थों के निमित्त से घटित होती है। जैसे — आकाश एक द्रव्य है। उसमें घट के संयोग से घटाकाश के रूप में उत्पाद, पटाकाश के रूप में विनाश और आकाश के रूप में धीव्य घटित होता है।

#### १०. आकाश: पर्याय-परिभाण

किमणंतगुषा भणिया जमगुरुलहुषज्जया पएसिम्म । एक्केक्किम्म अणता पण्णत्ता वीयरागेहि॥ (विभा ४९१)

सब आकाशप्रदेशों का परिमाण सब आकाशप्रदेशों से अनन्तगुण है। आकाशप्रदेश अगुरुलधु हैं। उनके पर्याय भी अगुरुलधु हैं। अर्हतों द्वारा प्रज्ञप्त है कि प्रत्येक आकाशप्रदेश में अनन्त अगुरुलधु पर्याय हैं।

# अस्पृशद्गति स्पर्शन करते हुए गति करना।

अस्पृश्चद्गितिरिति नायमर्थो यथा नायमाकाश-प्रदेशाम्न स्पृशिति अपि तु यावत्सु जीवोऽवगाढस्तावत एव स्पृशित न तु ततोऽतिरिक्तमेकमिष प्रदेशम्।

(उशावृ प ४९७)

अस्पृणद् गित का अर्थ यह नहीं है कि इसमें जीव आकाशप्रदेशों का स्पर्श नहीं करता। अस्पृणद्गति में जीव उतने ही आकाशप्रदेशों का स्पर्श करता है, जितने आकाशप्रदेशों में वह अवगाढ/व्याप्त है। उससे अतिरिक्त एक आकाशप्रदेश का भी स्पर्श नहीं करता।

मुक्त जीव अस्पृशद्गति से ही ऊपर जाते हैं।

(द्र. सिद्ध)

## अस्वाध्याय-स्वाध्याय का प्रतिषेध ।

- १. अस्वाध्याय के प्रकार
  - \* आत्मसमुत्य
  - ० परसमुत्थ
- २. परसमुत्य के प्रकार
  - ० संयमघाती
  - ० औत्पातिक
  - ॰ देवप्रयुक्त
  - ० ध्युद्ग्रह-संबंधी
  - ० शरीर-संबंधी
- ३. अस्थि संबंधी अस्वाध्याय
- ४. राजा आदि की मृत्यु और अस्वाध्याय

- ५. अस्वाध्यायः महामारी, दुर्भिक्ष, युद्ध
- ६. अस्वाध्याय : चन्द्रग्रहण-सूर्यग्रहण
- ७. अस्वाध्याय की तिथियां
- द. अस्वाध्याय काल का निर्धारण
  - \* स्वाध्याय का काल (द्र. स्वाध्याय)
  - \* अस्वाध्याय : ज्ञान का अतिचार (इ. साचार)
- ९. अस्वाध्याय के हेतु
- १०. अस्वाध्याय से उत्पन्न बोख

#### १. अस्वाध्याय के प्रकार

असज्भायं तु दुविहं आयसमुत्थं च परसमृत्यं च । .... (आविन १३२२)

अस्वाध्याय के दो प्रकार हैं --

१. आत्मसमृत्थ — अपने शरीर में व्रण आदि से रक्त भरना। २. परसमृत्य — दूसरे से संबंधित।

# २. परसमुत्थ अस्वाध्याय के प्रकार

संजमघाउ उप्पाए सादिव्ये बुग्गहे य सारीरे ।'''' (आविन १३२३)

परसमुत्य अस्वाध्यायिक के पांच प्रकार हैं—

- १. संयमघाती, २. औत्पातिक, ३. देवप्रयुक्त,
- ४. व्युद्ग्रह, और ५. भरीर संबंधी।

#### संयमघाती

महिया य भिन्नवासे सिन्चित्तरए य संजमे तिविहं। दव्वे खित्ते काले जिह्मं वा जिन्चरं सव्वं॥ (आविनि १३२७)

·······ठाणाइभास भावे मुत्तुं उस्सासउम्मेसे ॥ (आवभा २१७)

संयमघाती अस्वाध्याय के तीन भेद हैं -

१. महिका ─ कुहरा, २ भिन्नवर्षा ─ बुद्बुद व फुंआर वाली वर्षा, ३. सचित्त रज ।

जिस क्षेत्र में जितने काल तक कुहरा आदि गिरता हो, उस क्षेत्र में उतने काल तक स्वाध्याय नहीं करना चाहिए। उस समय कायोत्सर्ग, संभाषण, प्रतिलेखन, गमनागमन आदि कियाएं भी प्रतिषिद्ध हैं। क्योंकि उस समय सब कुछ अन्काय से भावित हो जाता है। उच्छ्वास और उन्मेष-निमेष की किया निषिद्ध नहीं है।

#### **जो**त्यातिक

पंसू अ मंसरुहिरे केससिलावृद्धि तह रउग्घाए । मंसरुहिरे अहोरत्तं अवसेसे जिन्नरं सुत्तं ॥ (आवनि १३३१)

औत्पातिक अस्वाध्याय के छह प्रकार हैंं— १. पांशुवृष्टि, २. मांसवृष्टि, ३. रुधिरवृष्टि, ४. केशवृष्टि, ६. ओलावृष्टि, ६. रजोद्धात ।

मांस और रुधिरवृष्टि के समय एक अहोरात्र और शेष चारों में जब तक उनकी वृष्टि होती हो, तब तक सूत्र का स्वाध्याय वीजित है।

#### देवप्रयुक्त

गंधव्विदिसाविज्जुक्कगिज्जए जूअजक्खआित । इिक्किक्क पोरिसी गिज्जियं तु दो पोरिसी हणइ ॥ दिसिदाह खिन्नमूलो उक्क सरेहा पगासजुत्ता वा ॥ संभाछेयावरणो उ जूवओ सुिक्क दिण तिन्नि ॥ केसिच हुंतिऽमोहा उ जूवओ ता य हुंति आइन्ना ॥ जेसि तु अणाइन्ना तैसि किर पोरिसी तिन्नि ॥ (आविन १३३४-१३३६)

देवप्रयुक्त अस्वाध्याय के सात प्रकार हैं—

- गन्धर्व →गन्धर्व द्वारा नगर का निर्माण।
- २. दिग्दाह कभी-कभी दिशाएं प्रज्वलित जैसी हो उठती हैं। उस समय का प्रकाश छिन्नमूल होता है — आकाश में स्थित दीखता है, भूमि पर स्थित नहीं दीखता।
- ३. विद्युत् --बिजली का चमकना।
- ४. उल्कापात —पुच्छल तारे आदि का ट्टना। कुछ उल्काएं रेखा खींचती हुई गिरती हैं और कुछ केवल उद्योत करती हुई गिरती हैं।
- ५. गजित--बादलों का गर्जना।
- ६. यूपक सन्ध्या के विभाग का आवरण अथवा सन्ध्याप्रभा और चन्द्रप्रभा का मिश्रण। शुक्लपक्ष की प्रतिपदा, द्वितीया और तृतीया का चन्द्रमा सन्ध्यागत होने से सन्ध्या का यथार्थ ज्ञान नहीं होता अतः यह अस्वाध्यायिक काल है।

कई आचार्यों का अभिमत है कि शुक्लपक्ष की इन प्रथम तीन तिथियों में सूर्य के उदय और अस्त के समय ताम्रवर्ण जैसे लाल और कृष्ण-श्याम अमोच मोघा (आकाश में प्रलम्ब स्वेत श्रेणियां) होते हैं, उन्हें यूपक कहा जाता है। कुछ आचार्य इसमें अस्वाध्यायिक नहीं मानते। जो मानते हैं, उनके अनुसार यूपक में तीन प्रहर तक अस्वाध्यायिक रहता है।

 अ. यक्षादीष्त — आकाश में कभी-कभी दिखाई देने वाला विद्युत् जैसा प्रकाश ।

इनमें गन्धर्वनगर और यक्षादीप्त निश्चित ही देवकृत होते हैं, शेष दिग्दाह आदि देवकृत भी होते हैं और स्वभाविक भी।

गर्जित में दो प्रहर तथा शेष सबमें एक-एक प्रहर तक अस्वाध्यायिक रहता है।

## व्युद्पह संबंधी

सेणाहिवई भोइय मयहरपृंसित्थिमत्लजुढे य । लोट्टाइभंडणे वा गुज्भग उड्डाहमचियतं॥ (आवनि १३४४)

राजा, सेनापति, ग्रामभोजिक, ग्राममहत्तर, मल्ल, विशिष्ट स्त्री-पुरुष, व्यंतर देव —इनमें परस्पर कलह-युद्ध हो जाने पर, पथराव या हाथापाई होने पर जब तक विग्रह शांत न हो, तब तक अस्वाध्यायिक रहता है। विग्रहकाल में स्वाध्याय करने पर उड्डाह—अवहेलना और अप्रीति होती है।

#### शरीर संबंधी अस्वाध्याय

सारीरिपय दुविहं माणुस तेरिन्छियं समासेणं।
तेरिन्छं तत्थ तिहा जलथलखहजं चउढा उ॥
काले तिपोरिसिऽह व भावे सुत्तं तु नंदिमाईयं।
सोणिय मसं चम्मं अट्ठी विय हुंति चतारि॥
माणुस्सयं चउढा अट्टि मुत्तूण सयमहोरतं।
परिआवन्नविवन्ने सेसे तियसत्त अट्ठेव॥
(आवनि १३४९, १३५१, १३५५;

हावृ २ पृ १६६-१६९) दो प्रकार हैं—

भरीर संबंधी अस्वाध्याय के दो प्रकार हैं— मनुष्य संबंधी—मनुष्य का कलेवर, रुधिर आदि । तिर्यंच संबंधी—मत्स्य, गौ, मयूर आदि के रुधिर आदि ।

द्रव्य आदि दृष्टियों से इन पर विचार किया गया है—

द्रव्य से — अस्थि, मांस, रक्त, चर्म । क्षेत्र से — मनुष्य संबंधी हो तो सौ हाथ और तिर्यंच संबंधी हो तो साठ हाथ । काल से — मनुष्य संबंधी मृत्यु का एक अहोरात्र । हड्डियां यदि सौ हाथ के भीतर स्थित हों तो मनुष्य की मृत्यु के दिन से लेकर बारह वर्षों तक । यदि हड्डियां चिता में दग्ध या वर्षों से प्रवाहित हों तो अस्वाध्यायिक महीं होता । लड़की उत्पन्न हो तो आठ दिन । लड़का उत्पन्न हो तो सात दिन । तिर्यंच संबंधी हो तो जन्म-काल से तीसरे प्रहर तक । यदि बिल्ली चूहे आदि का धात करती हो तो एक अहोरात्र तक अस्वाध्याय रहता है।

भाव से —नन्दी, अनुयोगद्वार, तन्दुलवैचारिक आदि सूत्रों के अध्ययन का वर्जन ।

अंडगमुज्भियकप्पे न य भूमि खणंति इहरहा तिन्नि । असज्भाइयपमाणं मच्छियपाओ जहि न बुड्डे॥ (आवभा २१९)

साधु के उपाश्रय से साठ हाथ की दूरी तक कोई अंडा फूट जाये तो तीन प्रहर तक अस्वाध्यानिक रहता है। मक्खी का पंख डूबे, उतना अंडे का रस हो तो अस्वाध्याय होता है।

## ३. अस्थि संबंधी अस्वाध्याय

दंते दिट्ठि विगिचण सेसट्ठी बारसेव वासाइं। फामिय वूढे सीआण पाणरुद्देय मायहरे॥ (आवनि १३५७)

सीयाणे जं दिट्ठं तं तं मुत्तूणऽनाहिनहयाणि । आडंबरे य रुद्दे माइसु हिट्ठिट्टिया बारे ॥ (आवभा २२२)

दांत-अस्थि कहीं गिर जाये तो उसे प्रयत्नपूर्वक खोजकर सौ हाथ की दूरी पर परिष्ठापित करे। यदि वह न मिले तो उद्घाटन कायोत्सर्ग कर स्वाध्याय करे। शेष अस्थियों का बारह वर्ष तक अस्वाध्याय रहता है।

श्मशान में अस्थियों के दग्ध हो जाने पर अथवा जल-प्रवाह में बह जाने पर अस्वाध्याय नहीं होता। श्मशान में शव पड़ा हो, पाण-रुद्र-मातृ-गृह (यक्षायतन) के नीचे मृत व्यक्ति की अस्थियां स्थापित की गई हों और वह स्थान सौ हाथ की सीमा में हो तो बारह वर्ष तक अस्वाध्यायिक रहता है।

# ४. राजा आदि की मृत्यु और अस्वाध्याय

बोग्गह दंडियमादी संखोभे दंडिए य कालगए। अणरायए य सभए जिंचर निद्दोच्चऽहोरसं॥ (आवनि १३४४) राजा, अमात्य, सेनापित आदि विशिष्ट व्यक्ति यों के मर जाने पर अथवा राज्य में किसी प्रकार का क्षोभ उत्पन्न हो जाने पर, जब तक दूसरे राजा की नियुक्ति न हो अथवा क्षोभ समान्त न हो तब तक अस्वाध्यायिक रहता है। दूसरे राजा की नियुक्ति होने पर भी एक अहोरात्र तक अस्वाध्याय-काल रहता है।

# ५. अस्वाध्याय : महामारी, दुर्भिक्ष, युद्ध

असिवोमाघयणेसुं बारस अविसोहियमि न करंति । भामिय वूढे कीरइ आवासिय सोहिए चेव ॥ (आविन १३५९)

महामारी, दुर्भिक्ष अथवा युद्ध में अनेक व्यक्तियों की मृत्यु हो गई हो और वह स्थान अग्नि, जल आदि द्वारा शुद्ध न किया गया हो तो बारह वर्ष तक अस्वाध्याधिक रहता है।

# ६. अस्वाध्याय : चन्द्रग्रहण-सूर्यग्रहण

उनकोसेण दुवालस चंदु जहन्नेण पीरिसी अट्ट । सूरो जहन्न बारस पीरिसि उनकोस दो अट्ट ॥ (आवनि १३४२)

चंदो उदयकाले गहिओ संदूसियराईए चउरो अण्णं च अहोरत्तं एवं दुवालस । अहवा उप्पायगहणे सन्वराइयं गहणं, सम्महो चेव निबुड्डो संदूसियराईए चउरो अण्णं च अहोरत्तं एवं बारस । अहवा अजाणओ, अब्भछण्णे संकाए न नज्जइ, केवलं ग्रहणं, परिहरिया राई, पहाए दिट्ठं सम्महो निब्बुडो, अण्णं च अहोरत्तं एवं दुवालस ।

सूरस्स अत्थमणगहणे सग्गहनिब्बुडो, उवहयरादीए चउरो अण्णं च अहोरत्तं एवं बारसः। अह उदयंतो गहिओ तो संदूसिए अहोरत्ते अट्ठ अण्णं च अहोरत्तं परिहरइ एवं सोलसः।

(आवहावृ २ पृ १६५)

चन्द्रग्रहण में जघन्यतः आठ प्रहर (रात्रि के चार प्रहर तथा दूसरे दिन के चार प्रहर) और उत्कृष्टतः बारह प्रहर तक अस्वाध्यायिक रहता है। सूर्यग्रहण में जघन्यतः बारह प्रहर और उत्कृष्टतः सोलह प्रहर तक अस्वाध्यायिक रहता है।

चन्द्र के उदयकाल में ही यदि ग्रहण हो जाता है तो उस संदूषित रात्री के चार प्रहर तथा अहोरात्र के आठ प्रहर— इस प्रकार बारह प्रहर का अस्वाध्याय-काल हौता है। अथवा जब उत्पादग्रहण—चन्द्र का सार्वरात्रिक प्रहण होता है तब वह पूरा छुप जाता है। उस संदूषित रात्री के चार प्रहर तथा अहोरात्र के आठ प्रहर—इस प्रकार बारह प्रहर का अस्वाध्याय-काल रहता है। अथवा— चन्द्रग्रहण की जानकारी नहीं थी। चांद बादलों से आच्छन्न था। कुछ आशंका हुई। उस रात्रि में चार प्रहर तक अस्वाध्यायिक माना। प्रभात में देखा कि पूरा चांद ग्रहण के कारण डूब गया है। उस स्थिति में अहोरात्र के आठ प्रहर की अस्वाध्यायी रहेगी। इस प्रकार बारह प्रहर का अस्वाध्याय-काल रहा।

यदि सूर्य ग्रहण-काल में ही अस्त होता है तो उस रात्रि के चार प्रहर तथा दूसरे दिन-रात के चार-चार प्रहर—इस प्रकार अधन्यतः बारह प्रहर अस्वाध्याय के होते हैं।

यदि सूर्यग्रहण प्रातःकाल ही प्रारम्भ हो जाता है तो उस दिन-रात के चार-चार प्रहर तथा दूसरे दिन-रात के चार-चार प्रहर तथा दूसरे दिन-रात के चार-चार प्रहर — इस प्रकार उत्कृष्टतः सोलह प्रहर अस्वाध्याय के होते हैं।

# ७. अस्वाध्याय को तिथियां

आसाढी इंदमहो कत्तिय सुगिम्हए य बोद्धव्वे । एए महामहा खलु एएसि चेव पाडिवया ॥ (आवनि १३३८)

चैत्र की पूर्णिमा, आषाढ की पूर्णिमा, आसोज की पूर्णिमा, कार्तिक की पूर्णिमा तथा उनके साथ आने वाली प्रतिपदा को भी स्वाध्याय नहीं करना चाहिए।

## द्र. अस्वाध्याय-काल का निर्धारण

चंदिमसूरुवरागे निग्घाए गुंजिए अहोरत्तं। संभा चउ पाडिएया जं जहि सुगिम्हए नियमा॥ (आवनि १३३७)

चन्द्रग्रहण, सूर्यंग्रहण तथा निर्घात (साभ्र या निरभ्र आकाश में व्यन्तरकृत महान् गर्जन की ध्वनि) में एक दिन-रात तक अस्वाध्यायिक रहता है।

चार सन्ध्याओं —सूर्यास्त होने पर एक मुहूर्त्त तक, आधी रात में, सूर्योदय से एक मुहूर्त्त पूर्व और मध्याह्न में स्वाध्याय विजित है।

# ६. अस्वाध्याय के हेत्

रागेण व दोसेण वऽसज्काए जो करेइ सज्कायं। आसायणा व का से ? को वा भणिओ अणायारो?॥ (आवनि १४१२)

जो राग और द्वेष से अस्वाध्याय में स्वाध्याय करता है, वह सोचता है — अमूर्त ज्ञान की क्या आशातना ? ज्ञान से कौनसा अनाचार होता है ?

### १०. अस्वाध्याय से उत्पन्न दोष

एए सामन्नयरेऽसण्काए जो करेइ सण्कायं। सो आणाअणवत्यं मिच्छत विराहणं पावे।। सुअनाणंमि अभत्ती लोअविरुद्धं पमत्तछलणा य। विज्जासाहणवद्दगुण्णधम्मया एव मा कुणसु।। (आवनि १४०२,१४०८)

अस्वाध्याय में स्वाध्याय करने से होने वाले दोष-

- ० आज्ञाका अतिक्रमण।
- अनवस्था (दोष-श्रृंखला का प्रारम्भ) ।
- ० मिथ्यात्व की प्राप्ति ।
- ० ज्ञान की विराधना।
- ० श्रुतज्ञान की अभक्ति।
- ० लोकविरुद्ध व्यवहार ।
- ० प्रमत्त छलना।
- ० विद्या साधन का वैगुण्य ।
- ० श्रुतज्ञान के आचार की विराधना !

उम्मायं च लभेज्जा रोगायंकं व पाउणे दीहं। तित्थयरभासियाओ भस्सइ सो संजमाओ वा।। इहलोए फलमेयं परलोए फलं न दिति विज्जाओ। आसायणा सुयस्स उ कुक्वइ दीहं च संसारं।। (आविन १४१४,१४१५)

उन्माद, दीर्घकालिक रोग और सद्योघाति आतंक, तीर्थंकर प्रज्ञप्त धर्म से च्युति और चारित्र धर्म से च्युति —ये इहलोक सम्बन्धी दोष हैं। परलोक (भविष्य) में ज्ञानावरणीय कर्म के उदय के कारण वह व्यक्ति किसी विद्या को नहीं साध सकता। श्रुत की आज्ञातना से वह दीर्घकाल तक संसार में भ्रमण करता है।

# अहिंसा—संयम । सब जीवों के प्रति समता। अवध।

- **९. अहिंसा की परिभाषा**
- २. हिंसा-अहिंसा का स्वरूप
- ३. हिंसा के प्रकार
- ४. हिंसा से दुःख
- ५. हिंसा में योगों की तरतमता और कर्मबन्ध
- ६. हिसक कीन ? अहिसक कौन ?
- ७. अन्नती हिसक
- ८. अप्रमत्त नियमतः अहिसक
- ९. अहिंसा का क्यावहारिक हेतु
- १०. हिसा-अहिसा और नय
- ११. अहिसा: धमण का आचार
- १२. अहिंसक यज
  - \* अहिंसा महाव्रत

(इ. महावत)

• अहिंसा व्रत

(द्र. धावक)

\* रात्रिमोजनविरमण और अहिसा

(द्र. रात्रिभोजनविरमण)

\* हिंसा के द्रव्य, क्षेत्र....

(इ. महावत)

# १. अहिंसा की परिभाषा

····अहिंसा निउणं दिट्ठा, सव्वभूएसु संजमो ।।

(द ६/८)

सब जीवों के प्रति संयम रखना अहिंसा है।

# २. हिसा-अहिसा का स्वरूप

पमत्तजोगस्स पाणववरोवणं हिंसा ।

(दअचू पृ १२)

प्रमादयुक्त प्रवृत्ति से प्राणिवयोजन करना हिसा है।
मणवयणकाएहि जोएहि दुप्पडतेहि जं पाणववरोवणं
कज्जद सा हिसा।
(दजिचू पृ २०)

हिंसा का अर्थ है—दुष्प्रयुक्त मन, वचन और काया के योगों से प्राणध्यपरोपण करना।

पाणातिवातवज्जणं। (दअचू पृ ९) अहिंसा नाम पाणातिवायविरती। (दजिचू पृ १४) प्राणातिपात पाण-वियोजन न करना अहिंसा है।

अणुमित्तोऽवि न कस्सई बंधो परवत्युपच्चओ भणिओ।
तहिव अ जयंति जइणो परिणामिवसोहिमिच्छंता।।
(ओनि ४७)

बाह्य वस्तु के निमित्त से किसी के भी स्वल्प मात्र भी बन्ध नहीं होता फिर भी परिणामों की विशुद्धि चाहने वाले को पृथ्वी आदि जीवों तथा समस्त बाह्य वस्तुओं के प्रति संयम रखना चाहिए।

### ३. हिंसा के प्रकार

पाणातिवाते दुविहे—संकप्पओ य आरंभओ य । (आवच् २ पृ २८१)

प्राणातिपात दो प्रकार से होता है-

१. संकल्प से

२. आरंभ (प्रवृत्ति) से ।

जाणमाणो नाम जेसि चितेऊण रागद्दोसाभिभूओ घाएइ। अजाणमाणो नाम अपदुस्समाणो अणुवओगेणं इंदियाइणावी पमातेण घातयति। (दिजचू पृ २१७)

हिंसा दो प्रकार से होती हैं—जान में और अनजान में। जान-बूभकर हिंसा करने वालों में राग-द्वेष की प्रवृत्ति स्पष्ट होती है और अनजान में हिंसा करने वालों में अनुपयोग या प्रमाद होता है।

## ४. हिंसा से दुःख

न हु पाणवहं अणुजाणे, मुच्चेज्ज कथाइ सव्वदुक्खाणं । (उ ८।८)

प्राणवध का अनुमोदन करने वाला पुरुष कभी दु:खों से मुक्त नहीं हो सकता।

# ५. हिंसा में योगों को तरतमता और कर्मबंध

जो य पओनं जुंजइ हिसत्यं जो य अन्नभावेणं। अमणो उ जो पउंजइ इत्य विसेसो महं वृत्तो ।। हिंसत्यं जुंजंतो सुमहं दोसो अणंतरं इयरो। अमणो य अप्पदोसो जोगनिमित्तं च विन्नेओ।। (ओनि ७५४,७५६)

जो हिंसा के लिए मन, वाणी और काययोग का प्रयोग करता है, उसके महान् कर्मबन्ध होता है। जो अन्यभाव (अन्यमनस्कता) से योग का प्रयोग करता है, उसके अस्पतर कर्मबन्ध होता है। अमन (वीतराग) के अल्पतम कर्मबन्ध होता है। कर्मबन्ध योगनिमित्तज है। एक्कंमिवि पाणिवहंमि देसिअं सुमहदंतरं समए।
एमेव निज्जरफला परिणामवसा बहुविहीआ।।
(ओनि ५२)

एक ही समय में समान प्राणवध होने पर भी उसके बंध में महान् अन्तर रह सकता है। एक जीव अति संक्लिष्ट परिणाम से प्राणवध करता हुआ सातवीं नरक में उत्पन्न हो सकता है। दूसरा जीव प्राणवध करते समय अति संक्लिष्ट परिणाम नहीं होने के कारण दूसरी नरक में उत्पन्न हो सकता है। निर्जरा में भी परिणामधारा के अनुसार विसद्गता रहती है।

# ६. हिसक कौन ? अहिसक कौन ?

पंचसमिओ तिगुत्तो नाणी अविहिसओ न विवरीओ । होउ व संपत्ती से मा वा जीवोवरोहेणं॥ (विभा १७६४)

पांच समिति से समित और तीन गुन्ति से गुन्त, जीव और अजीव के ज्ञाता मुनि द्वारा यदि कोई जीव-वध हो भी जाए तो भी वह अहिंसक है, क्योंकि वह अप्रमत्त होकर चलता है।

अहणंतो वि हु हिंसो दुद्वत्तणओ मओ अहिमरो व्व । बाहितो न वि हिंसो सुद्धत्तणओ जहा विज्जो॥ (विभा १७६४)

जिसके परिणाम अशुद्ध हैं, वह न मारता हुआ भी हिंसक है, जैसे—गजधातक। जिसके परिणाम शुद्ध हैं, वह प्राणिवध करता हुआ भी अहिंसक है, जैसे—वैद्य।

असुभो जो परिणामो सा हिसा सो उ बाहिरनिमित्तं। को वि अवेक्क्षेज्ज न वा जम्हाऽणेगंतियं बज्भं॥ (विभा १७६६)

जो अशुभ परिणाम है, वह हिसा है। हिसा में बाहरी निमित्त अनैकान्तिक है--वहां प्राणवध होता भी है और नहीं भी होता।

असुभवरिणामहेऊ जीवाबाहो ति तो मयं हिसा। जस्स उ न सो निमित्तं संतो वि न तस्स सा हिसा॥ (विभा १७६७)

जिस जीववध का हेतु अशुभ परिणाम है, वह हिंसा है। जहां प्राणवध का निमित्त अशुभ परिणाम नहीं है, वहां प्राणवध होने पर भी हिंसा नहीं है।

जो य पमत्तो पुरिसो तस्स य जोगं पडुच्च जे सत्ता। वादज्जंते नियमा तेसि सो हिंसओ होइ॥ जेवि न वावज्जंती नियमा तेसि पहिंसओ सो उ। सावज्जो उ पओगेण सन्वभावेण सो जम्हा ॥ (ओनि ७५२,७५३)

जो प्रमत्त पुरुष अपने प्रमत्त योगों के प्रयोग से प्राणिवध करता है, वह अवश्य हिंसक है। यदि उसकी प्रवृत्ति से प्राणिवध न भी हो, तब भी वह निश्चयतः हिंसक है, क्योंकि उसके मन, वचन और काया का प्रयोग सावध/सपाप है।

# ७. अन्नती हिंसक है

यो यस्मादिवरतः स तदकुर्वन्निष परमार्थतः कुर्वन्नेव अवसेयो यथा रात्रिभोजनादिनवृत्तो रात्रिभोजनम् । (पिनिवृ प ३७)

जो अविरत — असंयमी है, वह हिंसा न करता हुआ भी वस्तुतः हिंसा करता ही है। जैसे रात्रिभोजन से जो निवृत्त नहीं है, वह रात्रिभोजन न करता हुआ भी रात्रिभोजी होता है।

# अप्रमत्त नियमतः अहिसक

नाणी कम्मस्स खयहमुद्विओऽणुद्वितो य हिंसाए। जयइ असढं अहिंसत्थमुद्विओ अवहओ सो उ॥ तस्स असंचेअयओ संचेययतो य जाई सत्ताई। जोगं पष्प विणस्संति नित्थ हिंसाफलं तस्स॥ (ओनि ७५०,७५१)

जो जानी पुरुष कर्मक्षय के लिए उत्थित और हिंसा में अनुत्थित है, वह कर्मबन्ध नहीं करता। अहिंसा में उत्थित पुरुष यदि शुद्धभाव से प्रवृत्ति करता है, उससे जान या अनजान में सहसा प्राणिवध होने पर भी वह अवधक है, उसे हिंसा का दोष नहीं लगता।

रत्तो वा दुट्टो वा मूढो वा जं पउंजइ पओगं। हिंसावि तत्थ जायइ तम्हा सो हिंसओ होइ।। न य हिंसामित्तेणं सावज्जेणावि हिंसओ होइ। सुद्धस्स उ संपत्ती अफला भणिया जिणवरेहि॥

(ओनि ७५७,७५⊄)

राग-द्वेष और मूढ़ता के वशीभूत हो जो मन, वचन, काया का प्रयोग करता है, उसे हिंसा का दोष लगता है, वह हिंसक है। हिंसामात्र से हिंसक नहीं होता। जो रागद्वेष मुक्त शुद्ध है, वह हिंसा से होने वाले कर्मफल का भागी नहीं होता—ऐसा अहंतों ने कहा है। जा जयमाणस्स भवे विराहणा सुत्तविहिसमग्गस्स । सा होइ निज्जरफला अज्भत्थविसोहिजुत्तस्स ॥ परमरहस्समिसीणं समग्गणिपिडगभ्रितिसाराणं। परिणामियं पमाणं निच्छयमवस्रंबमाणाणं॥ (ओनि ७५९,७६०)

जो सूत्र और अर्थ का ज्ञाता है, जिसकी भावधारा विशुद्ध है, उस जागरूक गीतार्थ मुनि द्वारा होने वाली विराधना भी निर्जरा फल वाली होती है (एक समय में बद्धकर्म दूसरे समय में क्षीण हो जाते हैं)—यह द्वादशांगवेता ऋषियों से प्राप्त रहस्य है। निश्चयनयाव-लम्बी के लिए परिणामधारा ही प्रमाण है।

नास्ति तस्य साधोहिंसाफलं—साम्परायिकम् । यदि परमीर्याप्रत्ययं कर्मे भवति, तच्चैकस्मिन् समये बद्धमन्यस्मिन् समये क्षपयति ।

(ओनिवृष २२०,२२१)

हिंसा के फलस्वरूप सांपरायिक कर्मबंध होता है। उस अप्रमत्त मुनि के साम्परायिक कर्मबन्ध नहीं होता, ईर्यापिथक कर्मबन्ध होता है। प्रथम समय में बद्ध वह कर्म दूसरे समय में क्षीण हो जाता है।

अविसिट्ठंमिवि जोगंमि बाहिरे होइ विहुरया इहरा। सुद्धस्स उ संपत्ती अफला जं देसिआ समए॥ (ओनि ५१)

गृहस्थ और साधु के प्राणातिपात आदि बाह्य कियायें समान होने पर भी उनका परिणाम असमान होता है। बीतराग साधु के प्राणातिपात आदि की किया अफल हो जाती है। उससे बन्ध नहीं होता, ऐसा सिद्धांत में कहा गया है।

# ६. अहिसा का व्यावहारिक हेत्

सक्वे जीवा वि इच्छंति, जीविडं न मरिज्जिउं। तम्हा पाणवहं घोरं, निग्गंथा वज्जयंति णं॥ (द ६।१०)

सभी जीव जीना चाहते हैं, मरना नहीं। इसीलिए प्राणवध भयानक है। निर्म्नन्थ उसका वर्जन करते हैं। अज्भत्यं सन्वओ सन्वं, दिस्स पाणे पियायए। न हणे पाणिणो पाणे, भववेराओ उवरए।। (उ ६।६)

सब दिशाओं से होने वाला सब प्रकार का अध्यात्म (सुख) जैसे मुभ्ने इष्ट है, वैसे ही दूसरों को इष्ट है और सब प्राणियों को अपना जीवन प्रिय है—यह देखकर भय और वैर से उपरत पुरुष प्राणियों के प्राणों की घात न करे।

## १०. हिंसा-अहिंसा और नय

आया चेव अहिंसा आया हिंसत्ति निच्छओ एसो । जो होइ अप्पमत्तो अहिंसओ, हिंसओ इयरो ॥ (ओनि ७५४)

निश्चय नय से आत्मा ही अहिंसा है और वहीं हिंसा है। जो अप्रमत्त है, वह अहिंसक है। जो प्रमत्त है, वह हिंसक है।

नैगमस्य जीवेष्वजीवेषु च हिंसा संग्रहन्यवहारयोः षट्मु जीविनकायेषु हिंसा, संग्रहण्यात्र देशग्राही द्रष्टव्यः सामान्यरूपण्च नैगमान्तर्भावी । व्यवहारण्च स्थूलविशेष-ग्राही लोकव्यवहरणणीलण्यायं । ऋजुसूत्रण्य प्रत्येकं प्रत्येकं जीवे जीवे हिंसां व्यतिरिक्तामिण्छतीति । शब्द-समिभ्रूढवंभूताण्च नया आत्मैवाहिसा आत्मैव हिंसेति । (ओनिवृष २२१)

नैगम नय के अनुसार हिंसा और अहिंसा का प्रयोग जीव और अजीव—दोनों से संबंधित है। संग्रह और व्यवहार नय के अनुसार हिंसा छह जीवनिकाय से संबंधित है—यह कथन देशग्राही संग्रह की अपेक्षा से हैं। सामान्य संग्रहनय नैगम के अन्तर्भूत हैं। व्यवहार स्थूल विशेषग्राही है।

ऋजुसूत्र नय के अनुसार हिंसा प्रत्येक जीव के साथ पृथक्-पृथक् रूप से संबंधित है। मन्द, समिम्ब्रह्म एवं एवंभूत नय के अनुसार आत्मा ही हिंसा है और आत्मा ही अहिंसा है।

## ११. अहिंसाः श्रमण का आचार

पुढिविकायं न हिसंति, मणसा वयसा कायसा । तिविहेण करणजोएण, संजया सुसमाहिया ॥ पुढिविकायं विहिसंतो, हिसई उ तयस्सिए। तसे य विविहे पाणे, चक्खुसे य अन्वस्छुसे॥ (द ६।२६,२७)

सुसमाहित संयमी मन, वचन, काया—इस त्रिविध करण और कृत, कारित एवं अनुमति—इस त्रिविध योग से पृथ्वीकाय की हिसा नहीं करता। जो पृथ्वीकाय की हिसा करता है, वह उसके आश्रित अनेक प्रकार के चाक्षुष (दृश्य), अचाक्षुष (अदृश्य) त्रस और स्थावर प्राणियों की हिंसा करता है।

आउकायं न हिसंति, मणसा वयसा कायसा। तिविहेण करणजोएण, संजया सुसमाहिया।। आउकायं विहिसंतो, हिसई उ तयस्सिए। तसे य विविहे पाणे, चक्खुसे य अचक्खुसे॥ (द ६।२९,३०)

सुसमाहित संयमी मन, वचन, काया—इस त्रिविध करण और कृत, कारित एवं अनुमित—इस त्रिविध योग से अप्काय की हिंसा नहीं करता। जो अप्काय की हिंसा करता है, वह उसके आश्रित अनेक प्रकार के चाक्षुष, अचाक्षुष त्रस और स्थावर प्राणियों की हिंसा करता है।

> जायतेयं न इच्छंति पावगं जलइत्तए। तिक्खमन्त्रयरं सत्थं सन्वओ वि दुरासयं॥ (द ६।३२)

मुनि जाततेज अग्नि जलाने की इच्छा नहीं करते। क्योंकि अग्नि दूसरों शस्त्रों से तीक्ष्ण शस्त्र और सब ओर से दुराश्रय है।

> अनिलस्स समारंभं बुद्धा मन्नेति तारिसं। सावज्जबहुलं चेयं नेयं ताईहि सेवियं।। तालियंटेण पत्तेण साहाविहुयणेण वा। न ते वीइउमिच्छन्ति वीयावेऊण वा परं।।

> > (द ६।३६,३७)

तीर्यंकर वायुके समारम्भ को अग्निसमारम्भ के तुल्य ही मानते हैं। यह प्रचुर पापयुक्त है। यह छहकाय के त्राता मुनियों के द्वारा आसेवित नहीं है।

इसलिए मुनि वीजन, पत्र, शाखा और पंसे से हवा करना तथा दूसरों से हवा कराना नहीं चाहते।

वणस्सइं न हिंसंति, मणसा वयसा कायसा । तिविहेण करणजोएण, संजया सुसमाहिया ॥ वणस्सइं विहिसंतो, हिंसई उ तयस्सिए। तसे य विविहे पाणे, चक्खुसे य अचक्खुसे ॥

(द ६।४०,४१)

सुसमाहित संयमी मन, वचन, काया—इस त्रिविध् करण तथा कृत, कारित और अनुमति —इस त्रिविध् योग से वनस्पति की हिंसा नहीं करते। जो वनस्पति की हिंसा करता है, वह उसके आश्रित अनेक प्रकार के चाक्षुष, अचाक्षुष त्रस और स्थावर प्राणियों की हिंसा करता है। तसकायं न हिंसंति, मणसा वयसा कायसा। तिविहेण करणजोएण, संजया सुसमाहिया।। तसकायं विहिंसंतो, हिंसई उतयस्सिए। तसे य विविहे पाणे, चक्खुसे य अचक्खुसे।। (द ६।४३,४४)

सुसमाहित संयमी मन, वचन, काया—इस त्रिविध करण तथा कृत, कारित और अनुमति—इस त्रिविध योग से त्रसकाय की हिंसा नहीं करते। जो त्रसकाय की हिंसा करता है, वह उसके आश्रित अनेक प्रकार के चाक्षुष, अचाक्षुष त्रस और स्थावर प्राणियों की हिंसा करता है।

तसे पाणे न हिंसेज्जा, वाया अदुव कम्मुणा । उवरओ सब्बभूएसु, पासेज्ज विविहं जर्ग ॥

(द ६।१२)

मुनि वचन अथवा काया से त्रस प्राणियों की हिंसा न करें। वह सब जीवों के वध से उपरत होकर विभिन्न प्रकार वाले जगत् को देखे —आत्मीपम्यद्ष्टि से देखे।

> अटु सुहुमाइं पेहाए, जाइं जाणित्तु संजए। दयाहिगारी भूएसु, आस चिटु सएहि वा।। सिणेहं पुष्फसुहुमं च, पाणुत्तिगं तहेव य। पणगं बीय हरियं च, अंडसुहुमं च अटुमं।। (द =1१३,१५)

संयमी मुनि आठ प्रकार के सूक्ष्म शरीर वाले जीवों को देखकर बैठे, खड़ा हो और सोए। इन सूक्ष्म शरीर वाले जीवों को जानने पर ही कोई सब जीवों की दया का अधिकारी होता है।

वे आठ सूक्ष्म जीव इस प्रकार हैं—

१. स्नेह

५. काई

२. पुष्प

६. बीज

३. प्राण

७. हरित

४. उत्तिग

५. अंडसूक्ष्म

## १२. ऑहंसक यज्ञ

तवो जोइ जीवो जोइठाणं,

जोगा सुया सरीरं कारिसंगं । कम्म एहा संजमजोगसंती,

> होमं हुणामी इसिणं पसत्थं ॥ (उ १२।४४)

तप ज्योति है, जीव ज्योति-स्थान है। योग (मन, वचन और काया की सत् प्रवृत्ति) घी डालने की करछिया हैं। शरीर अग्नि जलाने के कण्डे हैं। कर्म इँधन है। संयम की प्रवृत्ति शांति-पाठ है। इस प्रकार मैं ऋषि-प्रशस्त (अहिंसक) होम करता हूं।

#### यज्ञ का अधिकारी

छुज्जीवकाए असमारभंता, मोसं अदत्तं च असेवमाणा। परिग्गहं इत्थिओ माणमायं, एयं परिक्षाय चरंति दंता ॥ (उ १२।४१)

मन और इन्द्रियों का दमन करने वाले छह जीव-निकाय की हिंसा नहीं करते, असत्य और चौर्य का सेवन नहीं करते, परिग्रह, स्त्री, मान और माया का परित्याग करके विचरण करते हैं, वे ही यज्ञ के अधिकारी होते हैं।

सुसंवुडो पंचींह संवरेिंह, इह जीवियं अणवकंखमाणो । वोसट्ठकाओ सुइचत्तदेहो, महाजयं जयई जन्नसिट्ठं॥ (उ १२।४२)

जो पांच संवरों से सुसंवृत होता है, जो असंयम जीवन की इच्छा नहीं करता, जो काय का व्युत्सर्ग करता है, जो शुचि है और जो देह का त्याग करता है, वहीं यज्ञ का अधिकारी है और वहीं यज्ञों में श्रेष्ठ महायज्ञ करता है।

आगम - यथार्थ जाता और यथार्थ वक्ता आगम कहलाते हैं। उपचार से उनके वचन को भी आगम कहा जाता है।

- १. आगम का निर्वचन और परिभाषा
- २. आगम-रचना और त्रिपदी
  - आगम-रचना और गणधर (द्र. गणधर)
- ३. आगम रचनाकार
- ४. आगम की भाषा और निरूपण शैली
- ५. आगम के प्रकार
  - ० सौकिक आगम
  - ० लोकोत्तर आगम
  - लोकोत्तर आगम के प्रकार (द्र. अंगप्रविष्ट, अंगबाह्य)
  - ० शास्त्र के प्रकार

#### ६. आगमवाचना

- ० आचार्य भद्रबाहुः पाटलिपुत्रीय बाचना ।
- ० आचार्य स्कन्दिल : मायुरी वाचना
  - \* आगम वाचना की अहंता (द्र. शिष्य)
  - \* आगमग्रहण-विधि (द्र. शिक्षा)
  - \* आगम व्याख्या के चार विभाग (द्र. अनुयोग)
  - \* आगम: ज्ञानयुषप्रमाण का भे€ (इ. ज्ञान)
  - \* प्रवचन का अर्थ —आगम (द्र. प्रवचन)
  - \* आगम का मूल: विनय (इ. विनय)

### १. आगम का निवंचन और परिभाषा

आगमो णाम अत्तवयणं। (आवन् १९२८) आ—अभिविधिना सकलश्रुतविषयव्याप्तिरूपेण मर्याच्या वा यथावस्थितप्ररूपणया गम्यन्ते परिच्छिच-न्तेऽर्या येन स आगमः। (नन्दीमवृ प २४९)

आप्तवचन आगम कहलाता है।

समस्त श्रुतगत विषयों से जो व्याप्त है, मर्यादित है, यथार्थ प्ररूपणा के कारण जिससे अर्थ जाने जाते हैं, वह आगम है। (केवलज्ञानी, मनःपर्यवज्ञानी, अवधिज्ञानी, चतुर्दशपूर्वी, दशपूर्वी और भिन्नदशपूर्वी — इनके द्वारा रचित शास्त्र ही सूत्र-आगम हैं।)

# २. आगम-रचना और त्रिपदी

आगमरचना के संदर्भ में तीन अभिमत प्राप्त हैं— तीहिं निसेज्जाहिं चोद्सपुट्वाणि उप्पादिताणि ।

कि च बागरेति भगवं ! उप्पन्ने विगते घुवे— एताओ तिम्नि निसेज्जाओ । उप्पन्नेति जे उप्पन्निमा भावा ते उवागच्छंति । विगतेत्ति जे विगतिस्सभावा ते विगच्छंति । धुवा जे अविणासधम्मिणो । सेसाणं अणि-यता णिमेज्जा । ते य ताणि पुच्छिऊण एगतमं ते सुत्तं करेति, जारिसं जहा भणितं । (आवच् १ पृ ३७०)

गणधर गौतम ने तीन निषद्याओं (प्रणिपत्य पृच्छा निषद्या) से महावीरवाणी को ग्रहण कर चौदह पूर्वों का निर्माण किया। प्रक्त है—भगवान महावीर ने क्या व्याकरण किया? भगवान् ने तीन निषद्याओं में त्रिपदी (तीन पदों) का व्याकरण किया—-

- १. उत्पन्न-उत्पन्न होने वाले पर्याय ।
- २. विगत-विनष्ट होने वाले पर्याय।
- ३. ध्रुव--ध्रुव रहने वाला द्रव्य ।

शेष आगमनिर्माण की निषद्याएं अनियत हैं। गणधर उन निषद्याओं से प्रश्न पूछकर किसी एक सूत्र का निर्माण करते हैं, जैसा भगवान् बतलाते हैं।

जवा य गणहरा सब्बे पब्बजिता ताहे किर एगिन-सेज्जाए एगारस अंगाणि, चोद्दसींह चोद्दस पुब्बाणि । एवं ता भगवता अत्थो कहितो, ताहे भगवतो एगपासे सुत्तं करेति, तं अक्खरेहि पदेहि वंजणेहि समं।

(आवचू १ पृ ३३७)

गणधर प्रव्रजित हुए। उन्होंने एक निषद्या में आचारांग आदि ग्यारह अंगों को तथा चौदह निषद्याओं में चौदह पूर्वों को ग्रहण किया। अर्हत् महावीर ने अर्थ-वाचना दी और गणधरों ने एक साथ उसे वर्ण, पद और व्यंजन से परिपूर्ण सूत्र रूप में गुम्फित किया।

गौतमस्वामिना निषद्यात्रयेण चतुर्दशपूर्वाणि गृही-तानि। "भगवांश्चाचण्टे — उप्पण्णे इ वा विगमे इ वा धुवे इ वा — एता एव तिस्रो निषद्याः। आसामेव सकाशाद् गणभृतां 'उत्पादव्ययझौव्ययुक्तं सदिति' प्रतीतिष्ठपजायते, अन्यया सत्ताऽयोगात्। ततश्च ते पूर्वभवभावितमत्तयो द्वादशाङ्गमुपरचयन्ति। (आवहावृ१पृ१८५)

गणधर गौतम ने तीन निषद्याओं से चौदह पूर्वों को ग्रहण किया।

भगवान् ने कहा—'उप्पणे इ वा, विगमे इ वा, धुवे इ वा' ये ही तीन निषद्माएं हैं! इन्हीं के आधार पर गणधरों को 'सत् उत्पाद-व्यय-ध्रीव्य से युक्त है' — इसकी प्रतीति होती है। तत्पश्चात् वे द्वादशांगकी रचना करते हैं। उनकी बुद्धि पूर्वजन्म में प्राप्त ज्ञान से भावित होती है।

गणभृतः सर्वेऽपि तथाकरपत्वाद् भगवदुपदिष्टं उप्पन्ने इ बेत्यादि मातृकापदत्रयमधिगम्य सूत्रतः सकल-मपि प्रवचनं दृब्धवन्तः । (नन्दीमवृ प ४८)

अर्हतों द्वारा उपिकष्ट तीन मातृकापदों …'उप्पन्ने इ वा, विगमे इ वा, धुवे इ वा' की अवधारणा कर गण-धर समग्र प्रवचन का सूत्र रूप में मुंफन करते हैं। ऐसा करना गणधरों का आचार है।

#### ३. आगम रचनाकार

अत्थं भासति अरहा, सुत्तं गंथंति गणधरा णिउणं। सासणस्स हितट्ठाए, ततो सुत्तं पवत्ततो॥ (आवनि ९२)

अर्हत् अर्थ का प्ररूपण करते हैं। गणधर शासन हित के लिए निपुणता के साथ उसका सूत्ररूप में गुफन करते हैं। उससे सूत्र का प्रवर्तन होता है।

गणधरदेवा हि मूलभूतमाचारादिकं श्रुतमुपरचयन्ति, तेषामेव सर्वोत्कृष्टश्रुतलब्धिसम्पन्नतया तद्रचयितुमीश-त्वात्। (नन्दीमवृप २०३)

गणधरों में सर्वोत्कृष्ट श्रुतलब्धि होती है, उसी से वे मूलभूत आचार आदि आगमों की रचना करने में समर्थ होते हैं।

अर्हत्त्रोक्तं गणधरदृब्धं प्रत्येकबुद्धदृब्धं च। स्थविरप्रथितं च तथा प्रमाणभूतं त्रिधा सूत्रम्।। (ओनिवृप ३)

अर्हतों द्वारा प्रतिपादित, गणधरों द्वारा सूत्रित, प्रत्येकबुद्ध और (पूर्वधर) स्थविरों द्वारा रचित आगमों — सूत्रागम, अर्थागम और तदुभयागम को प्रमाण माना गया है।

#### ४. आगम की भाषा और निरूपण शेली

सर्वमिप हि प्रवचनमर्छमागधिकभाषात्मकम्, अर्छमागधिकभाषया तीर्थकृतां देशनाप्रवृत्तेः ।

(नन्दीमवृप ८३)

(भगवं च णं अद्धमागहीए भासाए धम्ममाइक्खइ।) (समवाओ ३४।२२)

सारा प्रवचन (आगम) अर्द्धमागधी भाषा में निबद्ध है, क्योंकि तीर्थंकर अर्द्धमागधी भाषा में धर्मदेशना देते हैं। एएहिं दिट्ठिवाए परूवणा सुक्त-अत्थकहणाए।

इह पुण अणब्भूवगमो अहिगारो तीहि औसन्तं ॥ (विभा २२७४)

दृष्टिवाद में सूत्र और अर्थ का निरूपण नैगम आदि सात नयों से होता है। कालिक श्रुत में सब नयों के द्वारा व्याख्या आवश्यक नहीं है। श्रोता के आधार पर वहां अर्थ-निरूपण प्रायः नैगम, संग्रह, व्यवहार इन तीन नयों से होता है।

## ५. आगम के प्रकार

आगमे तिविहे पण्णत्ते, तं जहा - सुत्तागमे अत्थागमे तदुभयागमे। (अनु ४५०)

आगम के तीन प्रकार प्रज्ञप्त हैं - सूत्रागम, अर्थागम और तदुभयागम।

आगमे तिबिहे पण्यसं, तं जहा — अत्तागमे अणंतरागमे परंपरागमे । तित्थगराणं अत्थस्स अत्तागमे । गणहराणं सुत्तस्स अत्तागमे । गणहराणं सुत्तस्स अणंतरागमे । गणहरसीसाणं सुत्तस्स अणंतरागमे । तेण पर सुत्तस्स

वि अत्थस्स वि नो अत्तागमे, नो अणंतरागमे, परंपरागमे। (अनु ५५१)

आगम के तीन प्रकार प्रज्ञप्त हैं —आत्मागम, अनन्तरागम और परम्परागम।

तीर्थंकरों के लिए अर्थ आत्मागम है। गणधरों के लिए सूत्र आत्मागम और अर्थ अनन्तरागम है। गणधर के शिष्यों के लिए सूत्र अनन्तरागम और अर्थ परम्परागम है।

उसके पत्रचात् सूत्र और अर्थ दोनों ही न आत्मागम हैं, न अनन्तरागम हैं, किन्तु परम्परागम हैं।

अविवृतमत्थतो मुकुलकप्पं सुत्तं । तदेव हि विवेचितं समुत्फुल्लकमलकल्पं अत्थ इति ।

(आवचू १ पृ १०७,१०५)

अर्थ से अविवेचित सूत्र मुकुल —अर्धविकसित कलिका के समान होता है। वही सूत्र अर्थ से विवेचित होकर विकसित कमल के समान हो जाता है।

आगमे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा - लोइए लोगुत्तरिए य। (अन् ५४७)

आगम के दो प्रकार प्रज्ञप्त हैं—लौकिक और लोकोत्तर।

#### लौकिक आगम

लोइए आगमे जण्णं इमं अण्णाणिएहि मिच्छदि-द्वीहिं सच्छंदबुद्धिमइविगिष्पियं, तं जहा — भारहं. रामायणं, हंभीमासुरुत्तं, कोडिल्लयं, घोडमुहं, सगभिद्याओ, कप्पासियं, नागसुहुमं, कणगसत्तरी, वेसियं, वइसेसियं, खुद्धवयणं, काविलं, लोगायतं, सिट्टतंतं, माढरं, पुराणं, वागरणं, नाडगादि । अहवा — बावत्तरिकलाओ चत्तारि वेया संगोवंगा । (अनु ५४६)

अज्ञानी, मिथ्यादृष्टि और स्वच्छंद बुद्धि-मित द्वारा विरिचित आगम लौकिक हैं। जैसे — महाभारत, रामायण, मंभी, आसुरोक्त, कौटिल्य अर्थशास्त्र, घोटकमुख, शक-भद्रिका, कार्पासिक, नागसूक्ष्म, कनकसप्तिति (सांख्य-कारिका), वैशिक (कामशास्त्र), वैशेषिक, बुद्धवचन, कार्पिल, लोकायत, षष्टितन्त्र, माठर, पुराण, व्याकरण, नाटक आदि। अथवा बहक्तर कलाएं और अंग-उपांग सहित चार वेद — ये लौकिक आगम हैं।

#### लोकोत्तर आगम

लोगुत्तरिए आगमे —जण्णं इमं अरहंतेहि भगवंतेहि

"पणीयं दुवालसंगं गणिपिडगं"। (अनु १४९)

अर्हतों द्वारा प्रणीत द्वादशांग गणिपिटक लोकोत्तर
आगम है।

#### शास्त्र के प्रकार

अप्पक्खरं महत्त्र्यं महक्खरऽप्पत्य दोसुऽवि महत्यं। दोसुऽवि अप्पं च तहा भणिअं सत्यं चउिवगप्पं।। सामायारी ओहे नायज्क्षयणा य दिट्टिवाओ य। लोइअकप्पासाई अणुक्कमा कारगा चउरो।। (ओभा ११,१२)

शास्त्र के चार प्रकार हैं —

- १. अल्प अक्षर महान् अर्थः जैसे ओघनिर्युक्ति ।
- २ महान् अक्षर अल्प अर्थ जैसे ज्ञातधर्मकथा।
- ३. महान् अक्षर महान् अर्थ जैसे दृष्टिवाद ।
- ४. अल्प अक्षर अल्प अर्थ जैसे कार्पासिक आदि लौकिक शास्त्र।

#### ६. आगम बाचना

#### आचार्य भद्रबाहु : पाटलिपुत्रीय बाचना

तिमा य काले बारस विरसो दुक्कालो उविद्वितो, संजता इतो इतो य समुद्दतीरे अच्छिता पुणरिव पाडिलपुत्ते मिलिता । तेसि अण्णस्स उद्देसओ अण्णस्स खंडं । एवं संघाडितेहि एक्कारस अंगाणि संघातिताणि, दिद्विवादो नित्य ।

नेपालवत्तणीए य भइबाहुस्सामी अच्छंति चोइसपुव्वी।
तेसि संघेणं पत्थिवतो संघाडओ दिद्विवादं वाएहित्ति।
गतो। निवेदितं संघकज्जं तं। ते भणंति - दुक्कालनिमित्तं महापाणं ण पिवद्वो मि, इयाणि पिवद्वो मि, तो
न जाति वायणं दातुं। पिडिनियत्तेहि संघस्स अक्खातं।
तेहि अण्णोवि संघाडओ विसिष्जितो — जो संघस्स आणं
अतिककमित तस्स को डंडो ? ते गता। कहितं। तो
अक्खाइ — उग्घाडेज्जइ। ते भणंति — मा उग्घाडेह, पेसेह
मेहावी। सत्त पाडिपुच्छुगाणि देमि — १. भिक्खायरियाए
आगतो, २. कालवेलाए, ३. सण्णाए आगतो, ४. वेयालियाए, ५-७ आवस्सए पिडपुच्छा तिष्णि। ....

ताहे थूलभद्दसामिष्पमुक्खाणि पंच मेहावीणं सताणि गयाणि । ते य पपिढता, मासेण एक्केण दोहि तिहिति सब्बे ओसरिता, न तरंति पाडिपुच्छएणं पढितुं । थूलभद्दसामी ठितो । थोवावसेसे महापाणे पुच्छितो—न हु किलंमिस ? न किलंमामि । खमाहि कचि कालं, तो दिवसं सब्बं वायणा होहिति । पुच्छिति—कि पढितं ? केत्तियं वा अच्छिति ? आयरिया भणंति—अट्ठासीति सुत्ताणि सिद्धत्थकेण, मंदरेण य उपमाणं । भणिओ य

एतो ऊणंतरेषं कालेणं पढिहिसि, मा विसादं वच्चेज्जासि।

समत्ते महापाणे किर पिढयाणि णव पिछपुण्णाणि, दसमकं च दोहिं वत्यूहिं ऊणकं। एतिम अंतरे विहरंता आगता पाडलिपुत्तं। थूलभद्दस्य य ताओ भगिणीओ सत्तिव पव्वदितकाओ भणिति—आयिरका! भाउकं वंदका वच्चामो, उज्जाणे किर ठितेल्लका। आयिरए वंदित्ता पुच्छति—कहिं जेट्ठभाते? भणित— एताए देवकुलिकाए गुणित। तेण य चितितं— भगिणीणं इड्ढिं दिसीमित्ति सीहरूवं विज्वितं, ताओ सीहं पेच्छिति। ताज चेव भीता नट्टाओ, भणित—सीहेण खद्दयो। आय-रिएणं भणितं—ण सो सीहो, थूलभद्दो।

बितियदिवसे उद्देसणकालो उवद्वितो । न उद्दिसंति । कि कारणं ? अजोगो । तेण जाणितं कल्लत्तणकं । भणितं — ण काहामि । भणितं — ण तुमं काहिसि, अण्णे काहिति । पच्छा महता किलेसेण पडिवण्णा । उवरिल्लाणि चतारि पुव्वाणि पढाहि, मा अण्णस्स देज्जासि । ते चतारि ततो वोच्छिण्णा, दसमस्स य दो पच्छिमाणि वत्थूणि वोच्छिण्णाणि । दस पुव्वाणि अणुसज्जंति ।

(आवच् २ पृ १८७,१८८)

वीरनिर्वाण की दूसरी शताब्दी में बारह वर्ष का दुर्भिक्ष हुआ। साधु-संघ समुद्र के किनारे चला गया! सुभिक्ष होने पर पाटलिपुत्र में पुनः मिला। दुर्भिक्ष के समय अनेक श्रुतधर मुनि स्वर्गवासी हो गए। जो शेष बचे, उनमें से किसी को श्रुत का उद्देशक याद रहा, किसी को उसका एक अंश। संघ के अग्रणी मुनियों ने उन सबको व्यवस्थित रूप में संकलित किया। इस प्रकार ग्यारह अंग संकलित हो गए। दृष्टिवाद को जानने वाला कोई मुनि नहीं बचा।

उस समय आचार्य भद्रवाहु नेपाल देश में थे। वे चतुर्दशपूर्वी थे। संघ ने परामर्श कर एक संघाटक (दो मुित) वहां भेजा और कहलवाया — आप यहां आकर दृष्टिवाद की वाचना दें। उन मुिनयों ने वहां जाकर उनके सामने संघ का आवेदन प्रस्तुत किया।

भद्रबाहु ने कहा — 'पहले दुष्काल था, इसलिए मैं महाप्राण की साधना में प्रविष्ट नहीं हुआ। अब मैंने उसकी साधना प्रारंभ की है, अतः मैं वाचना देने के लिए आने में असमर्थ हूं ।'

मुनियों ने लौटकर सारा वृत्त संघको बतलाया।

संघ ने दूसरा संघाटक भेजकर कहलवाया— महामुने ! जो संघ की आज्ञा का अतिक्रमण करता है, उसके लिए कौन-सा दंड है ? आचार्य भद्रबाहु ने कहा— 'संघ की आज्ञा के अतिक्रमण का अर्थ होता है— संघ से बहिष्कार। संघ मुभे बहिष्कृत न करे, इसलिए कुछ मेधावी साधुओं को भेजो। मैं प्रतिदिन सात वाचनाएं दंगा—

- १. भिक्षाचरी से आने के बाद
- २. स्वाध्याय के समय
- ३. शौच से आने के बाद
- ४. विकाल वेला में

५-७. आवश्यक के बाद प्रतिपृच्छा के लिए तीन ।'

संघ ने संघाटक से यह संवाद पाकर स्थूलभद्र आदि पांच सौ मेधावी मुनियों को वहां भेजा। उन्होंने वाचना प्रारंभ की। प्रायः सभी मुनिन पढ़ सकने के कारण एक, दो, तीन महीनों में पाटलिपुत्र लौट गए। उन्होंने कहा—'हम प्रतिपृच्छक से पढ़ नहीं सकते।' केवल स्थूलभद्रस्वामी दृढ़ता से अध्ययन में संलग्न रहे।

महाप्राण ध्यान की साधना थोड़ी शेष रही, तब भद्रवाहु ने स्थूलभद्र से पूछा—'तुम खिन्न तो नहीं हो रहे हो?'

स्थूलभद्र बोले — 'मैं खिन्न नहीं हो रहा हूं।' तब भद्रबाहु ने कहा — 'कुछ दिन प्रतीक्षा करो, फिर मैं तुम्हें पूरे दिन वाचना दूंगा।' स्थूलभद्र ने पूछा — 'मैंने कितना पढ़ा है, कितना शेष रहा है ?' भद्रबाहु बोले — 'तुमने अभी ८८ सूत्र ही पढ़े हैं। सरसों जितना पढ़े हो, मंदर पर्वत जितना पढ़ना शेष है। किंतु विषाद मत करो। जितना समय लगा है, उससे कम समय में तुम पढ़ लोगे।'

महाप्राण ध्यान संपन्न हो गया । स्थूलभद्र ने प्रति-पूर्ण नौ पूर्व पढ़ लिए । दो वस्तुओं (विभागों) से न्यून दसवां पूर्व भी पढ़ लिया । भद्रवाह और स्थूलभद्र नेपाल से प्रस्थान कर पाटलिपुत्र आ गए । स्थूलभद्र की सात बहिनें प्रव्रजित हुई थीं । वे आचार्य भद्रबाहु और अपने भाई स्थूलभद्र को वंदन करने गई । आचार्य भद्रबाहु उद्यान में ठहरे हुए थे । उन्होंने वंदन कर पूछा — 'भंते ! हमारा ज्येष्ठ भ्राता कहां है ?' भद्रबाहु ने कहा 'इसी देवकुल में परावर्तन स्वाध्याय कर रहा है ।' बहिनें स्थूलभद्र को वंदना करने गईं। स्थूलभद्र ने आती हुई बहिनों को देखा। उन्होंने अपनी ज्ञानलब्धि का प्रदर्शन करने के लिए सिंह का रूप बना लिया। साध्वियों ने सिंह को देखा। वे डरकर लौट आई और आचार्य से बोलीं — 'स्थूलभद्र को सिंह खा गया।' भद्रबाहु वोले — 'वह सिंह नहीं है, स्थूलभद्र है।'

दूसरे दिन वाचना के समय स्थूलभद्र भद्रबाहु के सामने उपस्थित हुए। भद्रबाहु ने वाचना नहीं टी। स्थूलभद्र ने सोचा, क्या कारण है जिससे मुफे वाचना के योग्य नहीं माना। उन्होंने इस पर ध्यान केन्द्रित किया और जाना—इसका कारण कल की घटना है। वे बोले 'मैं भविष्य में ऐसा नहीं करूंगा।' भद्रवाहु बोले 'तुम नहीं करोगे, पर दूसरे कर लेंगे।' बहुत प्रार्थना करने पर बड़ी कठिनाई से वाचना देना स्वीकार किया। उन्होंने स्थूलभद्र से कहा - 'अविशष्ट चार पूर्व तुम पढ़ो, पर दूसरों को उनकी वाचना नहीं दोगे।'

स्थूलभद्र के बाद अंतिम चार पूर्व विच्छिन्न हो गए। दसवें पूर्व की अंतिम दो वस्तुएं भी विच्छिन्न हो गर्दं। दस पूर्व की परम्परा उनके बाद भी चली।

#### आचार्य स्कन्दिल : माथुरी वाचना

वारससंबच्छिरः महंते दुब्भिक्खकाले भत्तद्वा अण्णणतो फिडिताणं गहण-गुणणा-ऽणुष्पेहाभावातो सुते विष्पणट्ठे। पुणो सुभिक्खकाले जाते मधुराए महंते साहु-समुदए खंदिलायरियप्पमृहसंघेण 'जो जं संभरति' ति एवं संघडितं कालियसुतं। जम्हा य एतं मधुराए कतं तम्हा माधुरा वायणा भण्णति। सा य खंदिलायरिय-सम्मय ति कातुं तस्संतियो अणुओगो भण्णति। अण्णे भणंति जहा—सुतं ण णट्ठं, तम्मि दुब्भिक्खकाले जे अण्णे पहाणा अणुओगधरा ते विण्डा, एगे खंदिलायरिए संघरे, तेण मधुराए अणुयोगो पुणो साधूणं पवित्ततो ति माधुरा वायणा भण्णिति, तस्संतितो य अणियोगो भण्णित।

बारह वर्ष तक दुष्काल रहा। साधु आहार के िए दूर-दूर क्षेत्रों में जाते। समयाभाव के कारण वे सूत्र और अर्थ का ग्रहण, परिवर्तन एवं अनुप्रेक्षण नहीं कर पाते थे, इसलिए सूत्र विनष्ट/विस्मृत हो गये। दुष्काल-सम्पन्नता के बाद विश्वाल साधुसमुदाय मधुरा में एकत्रित हुआ। आचार्य स्कन्दिल की अध्यक्षता में आगमवाचना हुई। जिसको जो याद था, वह संकलित किया गया। यह मधुरा में होने कारण माथुरी वाचना कहलाई।

स्कन्दिलाचार्यं से सम्मत होने के कारण इसे स्कन्दिल का अनुयोग कहा गया। एक मान्यता है कि दुष्काल में श्रुत नष्ट नहीं हुआ था। जो विशिष्ट अनुयोगधर साधु थे, वे कालकविलत हो गये। एकमात्र स्कन्दिलाचार्यं ही अनुयोगधर बचे। उन्होंने मथुरा में साधुओं के लिए पुनः अनुयोग का प्रवर्तन किया और इसलिए इसे माथुरी वाचना कहा गया तथा यह स्कन्दिलाचार्यं का अनुयोग कहलाया।

(जैन परंपरा में चार आगम-वाचनाएं विश्रुत हैं—

- श. आचार्य भद्रबाहु की पाटलीपुत्रीय वाचना विश्व निर्वाण दूसरी शताब्दी (आवश्यक चूर्णि)
- २. आचार्य स्कन्दिल की माथुरी वाचना वीर निर्वाण नौवीं शताब्दी (नंदी चूर्णि)
- अाचार्य नागार्जुन की बल्लभी वाचना वीर निर्वाण नौंवी शताब्दी (भद्रेश्वरसूरी कृत कहावली)
- ४ आचार्य देविद्धगणी क्षमाश्रमण की वल्लभी वाचना वीर निर्माण दसवीं शताब्दी (समय-सुंदरगणीकृत सामाचारी शतक)। वर्तमान में जो आगम उपलब्ध हैं, वे प्राय: देविद्धगणी क्षमाश्रमण की वाचना के हैं।)

आचार—शास्त्रविहित आचरण, मोक्ष के लिए किया जाने वाला अनुष्ठान ।

- १. आचार की परिमाषा
- २. आचार के प्रकार
  - \* दर्शन के आचार

(द्र. सम्यक्त्व)

- ३. ज्ञान के आचार
- ४. चारित्र के आचार
- ५. तप के आचार
- ६. बीर्य के आचार
- ७. ध्रमण-आचार के स्थान
  - \* छह बत

(द्र. महाव्रत)

\* छह काय-संयम

(द्र. अहिंसा)

- ० अकल्प-वर्जन
- ० गृहस्थ-पात्र-वर्जत
- ० पर्यंक-वर्जन
- ० गृहनिषद्या-वर्जन

० स्नान-वर्जन

० विभूषा-वर्जन

द. अकल्प आदि के वर्जन का प्रयोजन

९. आचार समाधि के प्रकार

१०. आचार-सम्पन्तता के परिणाम

५९ आचार-अतिक्रमण के चार स्थान

० अतिक्रम

० ध्यतिश्रम

० अतिचार

\* अनाचार

(द्र. अनाचार)

१२. अतिचार क्या?

**१३. अतिचार का हेतु** 

१४. ज्ञान के अतिचार

\* दर्शन के अतिचार

(द्र. सम्यक्त्व)

\* धायक का आचार

(द्र. धावक)

\* श्रमण का आचार

(द्र. श्रमण)

\* आचारपालन में प्रमत्तः पापश्रमण

(द्र. धनण)

#### १. आचार की परिभाषा

शिष्टाचरितो ज्ञानाद्यासेवनविधिः।

(नन्दीहावृ पृ ७५)

आचारो – वेषधारणादिको बाह्यः क्रियाकलापः । (उशावृ प ४९९)

आचार का अर्थ है ----

शिष्ट व्यक्तियों द्वारा आचीर्णज्ञान-दर्शन आदि के आचरण—अभ्यास की विधि।

आचार का अर्थ है - वेश-धारण आदि बाह्य क्रिया-कलाप।

#### २. आचार के प्रकार

दंसण नाण चरित्ते तवआयारे य वीरियायारे। एसो भावायारो पंचिवहो होइ नायव्वो ॥ (दनि ८६)

आचार के पांच प्रकार हैं---

१. दर्शन आचार

४. तप आचार

२. ज्ञान आचार

५. वीर्य आचार।

३. चारित्र आचार

### ३. ज्ञान के आचार

काले विषये बहुमाणे उवहाणे तहा अनिण्हवणे । वंजण अत्थ तदुभए अट्टविहो नाणमायारो ।। (दनि ८८)

#### ज्ञानाचार के आठ प्रकार

काल - श्रुत का अध्ययन करने के लिए निर्दिष्ट-काल में श्रुत का अभ्यास करना।

विनय — ज्ञानप्राप्ति के प्रयत्न में विनम्र रहना।
बहुमान — ज्ञान के प्रति आन्तरिक अनुराग रखना।
उपधान — श्रुतवाचन के समय आयम्बिल आदि
विशेष तप का अनुष्ठान करना।

अनिह्नवन- ज्ञान और ज्ञानदाता आचार्य का गोपन न करना।

सूत्र —सूत्र का वाचन करना। अर्थ —अर्थ का वाचन करना। सूत्रार्थ-—सूत्र और अर्थ --दोनों का वाचन करना।

## ४. चारित्र के आचार

पणिहाणजोगजुत्तो पंचहि समितीहि तिहि य गुत्तीहि । एस चरित्तायारी अटुविहो होइ णायव्वो ॥ (दिन ८९)

चारित्राचार के आठ प्रकार पांच समिति और तीन गुप्ति।

(द्र. समिति, गुप्ति)

#### ५. तप आचार

बारसविहम्मि वि तवे सिंब्भितर बाहिरे कुसलदिट्ठे। अगिलाए अणाजीवी णायन्वो सो तवायारो॥ (दनि ९०)

पूजा-प्रतिष्ठा की आकांक्षा से विहीन, अदीनभाव से बारह प्रकार के बाह्य और आभ्यंतर तप का आचरण करना तप आचार है। (द्र. तप)

## ६. बीर्य आचार

अणिगूहितबल-विरिओ परक्कमित जो जहुत्तमाउत्तो । जुंजइ य जहाथामं णायव्वो वीरियायारो ॥ (दनि ९१)

अपनी शक्ति का गोपन न करते हुए ज्ञान-दर्शन-चारित्र-तप की आराधना में पराक्रम करना वीर्याचार है। उसके छत्तीस प्रकार हैं ज्ञान के आठ आचार दर्शन के आठ आचार चारित्र के आठ आचार तप के बारह आचार

#### ७. श्रमण-आचार के स्थान

वयछक्कं कायछक्कं, अकप्पो गिहिभायणं । पलियंक निसेज्जा य, सिणाणं सोहवज्जणं ।। (द ६।७)

#### श्रमण-आचार के अठारह स्थान ---

१. अहिंसा १०. वायुकाय-संयम
२. सत्य ११. वनस्पतिकाय-संयम
३. अचौर्य १२. त्रसकाय-संयम
४. ब्रह्मचर्य १३. अकल्प वर्जन
४. अपरिग्रह १४. गृहि-भाजन-वर्जन

६. रात्रि-भोजन त्याग १५. पर्यंक-वर्जन

७. पृथ्वीकाय-संयम १६. गृहान्तर निषद्या-वर्जन

द. अप्काय-संयम १७. स्नान-वर्जन
 ९. तेजस्काय-संयम १८. विभूषा-वर्जन

#### अकल्प-वर्जन

पढमं उत्तरगुणो अकप्पो । सो दुविधो, तं जहा— सेहट्ठवणाकप्पो अकप्पट्ठवणाकप्पो य ।

(दजिच् पृ० २२६)

अकल्प-वर्जन प्रथम उत्तरगुण है। अकल्प के दो भेद हैं ग्रैंकस्थापना अकल्प, अकल्पस्थापना अकल्प। पिंड सेज्जं च वत्यं च, चउत्यं पायमेव य। अकप्पियं न इच्छेज्जा, पडिगाहेज्ज किप्पियं।। (द ६१४७)

मुनि अकल्पनीय पिण्ड, शय्या-वसित, वस्त्र और पात्र को ग्रहण करने की इच्छा न करे किन्तु कल्पनीय ग्रहण करे। (यह अकल्पस्थापना अकल्प है।)

सेहट्टवणाकप्पो नाम जेण पिण्डणिजजुत्ती ण सुता तेसु आणियं न कप्पइ भोत्तुं। जेण सेज्जाओ ण सुयाओ तेण वसही उग्गमिता ण कप्पइ। जेण वत्येसणा ण सुया तेण वत्थं। उडुबद्धे अणला ण पञ्चाविज्जंति, वासासु सक्वेऽवि। (दिजचू पृ २२६)

जिसने पिण्डनिर्युक्ति का अध्ययन न किया हो, उसके द्वारा लाया हुआ भक्तपान, जिसने शब्या (आयार- चूला २) का अध्ययन न किया हो, उसके द्वारा याचित वसति और जिसने 'वस्त्रैषणा' (आयारचूला ५) का अध्ययन न किया हो, उसके द्वारा आनीत वस्त्र, ऋतु-बद्ध काल में अयोग्य व्यक्ति को प्रवजित करना तथा वर्षाकाल में किसी को भी प्रवजित करना—यह 'शैक्ष स्थापना अकल्प' कहलाता है।

#### गृहस्थपात्र-वर्जन

कंसेसु कंसपाएसु, कुंडमोएसु वा पुणो। भुंजंतो असणपाणाई, आयारा परिभस्सइ।। (द ६।५०)

जो गृहस्थ के कांसे के प्याले, कांसे के पात्र और कुण्डमीद (कुंडे के आकार का कांस्य भाजन) में अश्वन, पान आदि खाता है, वह श्रमण के आचार से भ्रष्ट होता है।

सीओदगसमारभे, मत्तक्षीयणछडुणे।
जाइ छन्नति भूयाइ, दिट्ठो तत्थ असंजमो।।
....पच्छाकम्म पुरेकम्मं, सिया तत्थ न कष्पई।।
(द ६।४१,४२)

वर्तनों को सिचला जल से धोने में और वर्तनों के धोए हुए पानी को डालने में प्राणियों की हिसा होती है। तीर्थंकरों ने वहां असंयम देखा है।

मृहस्थ के बर्तन में भोजन करने में 'पश्चात् कर्म' और 'युर:कर्म' की संभावना है। वह निर्ग्रन्थ के लिए कल्प्य नहीं है।

## पर्यंक-वर्जन

आसंदीपिवयंकेसु, मंचमासालएसु वा । अणायरियमज्जाणं, आसइतु सइतु वा ॥ गंभीरिवजया एए, पाणा दुष्पडिलेहगा । आसंदीपिवयंका य, एयमट्ठं विविज्जिया ॥ (द ६।५३,५५)

आर्यों के लिए आसंदी, पलंग, मंच और आसालक (अवष्टंभ सहित आसन) पर बैठना या सोना अनाचीर्ण है।

आसंदी आदि गंभीर छिद्र वाले होते हैं। इनमें प्राणियों का प्रतिलेखन करना कठिन होता है। इसलिए आसंदी, पलंग आदि पर बैठना या सोना वर्जित किया है।

#### गृहनिषद्या-वर्जन

विवत्ती बंभचेरस्स, पाणाणं अवहे वहो । वणीमगपडिग्धाओ, पडिकोहो अगारिणं ॥ अगुत्ती बंभचेरस्स, इत्थीओ यावि संकणं । कुसीलवड्ढणं ठाणं, दूरओ परिवज्जए ॥ (द ६।४७,४८)

गृहस्थ के घर में बैठने से ब्रह्मचर्य — आचार का विनाश, प्राणियों का अवधकाल में वध, भिक्षाचरों के अन्तराय और घर वालों को क्रोध उत्पन्न होता है। ब्रह्मचर्य असुरक्षित होता है तथा स्त्री के प्रति भी शंका होती है। यह (गृहान्तर निषद्या) कुशीलवर्धक स्थान है इसलिए मुनि इसका दूर से वर्जन करे।

#### गृहनिषद्या का अपवाद

तिण्हमन्नयरागस्स, निसेज्जा जस्स कप्पई। जराए अभिभूयस्स, बाहियस्स तवस्सिणो॥ (द ६।५९)

जराग्रस्त, रोगी, तपस्वी —इन तीनों में से कोई भी साधु गृहस्थ के घर में बैठ सकता है। एमंतेण निसेहो जोगेसु न देसिओ विही वावि। दलिअं पष्प निसेहो होज्ज विही वा जहा रोगे।।

(ओनि ५५)

गमनागमन आदि योगरूप व्यापार का एकान्त रूप से विधि और निषेध नहीं है। रोग में पथ्य-अपथ्य की तरह प्रयोजन के अनुसार ही विधि और निषेध है।

#### स्मान-वर्जन

वाहिओ वा अरोगी वा, सिणाणं जो उ पत्थए। वोक्कतो होइ आयारो, जढो हवइ संजमो॥ (द ६।६०)

साधुरोगी हो या नीरोग, जो स्नान करने की अभिलाषा करता है, उसके आचार का उल्लंघन होता है। वह संयम से च्युत हो जाता है।

संतिमे सुहुमा पाणा, घसासु भिलुगासु य । जे उ भिक्खू सिणायंतो, वियडेणुप्पिलावए ॥

(द ६।६१)

पोली भूमि और दरारयुक्त भूमि में सूक्ष्म प्राणी होते हैं। अप्रासुक जल से स्नान करने वाला भिक्षु उन्हें जल से प्लावित करता है।

#### शोभा-वर्जन

सिणाणं अदुवा कक्कं, लोढं पत्रमगाणि य । गायस्सुव्वट्टणट्ठाए, नायरंति कयाइ वि ॥ (द ६।६३)

मुनि भरीर की भोभा बढ़ाने के लिए गन्धचूर्ण, करूक, लोध्न, पद्मकेसर आदि का उबटन न करे।
निगणस्स वा वि मुंडस्स, दीहरोमनहंसिणो।
मेहुणा उवसंतस्स, कि विभूसाए कारियं।।
विभूसावत्तियं भिक्खू, कम्मं बंधइ चिक्कणं।
संसारसायरे घोरे, जेणं पडइ दुक्तरे।।
विभूसावत्तियं चेयं, बुद्धा मन्नंति तारिसं।
सावज्जबहुलं चेयं, नेयं ताईहि सेवियं।।
(द ६।६४-६६)

नग्न, मुण्ड, दीर्घ रोम और नख वाले तथा मैथुन से निवृत्त मुनि को विभूषा से क्या प्रयोजन हैं ?

विभूषा के द्वारा भिक्षु चिकने कर्म का बन्धन करता है। उससे वह दुस्तर संसार-सागर में गिरता है।

विभूषा में प्रवृत्त मन को तीर्थं द्धर विभूषा के तुल्य ही चिकने कर्म के बन्धन का हेतु मानते हैं। यह प्रचुर पापयुक्त है। यह छहकाय के त्राता मुनियों द्वारा आसेवित नहीं है।

#### द्र. अकल्प आदि के वर्जन का प्रयोजन

जहा पंचमहञ्चयाणं रक्खणिनिमित्तं पत्तेयं पंच पंच भावणाओ तह अकष्पादीणि छद्वाणाणि वयकायाणं रक्खणत्थं भणियाणि। जहा वा गिहस्स कुडुकवाड-जुत्तस्सवि पदीवजागरमाणादि रक्खणाविसेसा भवन्ति तह पंचमहव्वयज्तस्सवि साहुणो तैसिमणुपालणत्थं इमे उत्तरगुणा भवन्ति। (दजिचू पृ २२६)

जैसे पांच महात्रतों की रक्षा के लिए पच्चीस (प्रत्येक महात्रत की पांच) भावनाएं हैं ती हैं, वैसे ही व्रत और छह काय की रक्षा के लिए ये छह स्थान वर्जनीय हैं—अकल्पग्रहण, गृह-पात्र, पर्यंक, निषद्या, स्नान और विभूषा। जिस प्रकार भीत और किवाड युक्त गृह के लिए भी दीपक और जागरण—ये दो रक्षा के हेतु होते हैं, वैसे ही पंचमहात्रत युक्त साधु के लिए भी उत्तरगुण महात्रतों के अनुपालन के हेतु होते हैं।

#### ६. आचार समाधि के प्रकार

चउिवहा खलु आयारसमाही भवइ, तं जहा-

नो इहलोगट्टयाए आयारमहिट्ठेज्जा । नो परलोगट्टयाए आयारमहिट्ठेज्जा । नो कित्तिवण्णसद्दिलोगट्टयाए आयारमहिट्ठेज्जा । नन्नत्य आरहंतेहिं हेऊहिं आयारमहिट्ठेज्जा । (द ९।४।७)

आचार-समाधि के चार प्रकार-

इहलोक के निमित्त आचार का पालन नहीं करना चाहिए।

परलोक के निमित्त आचार का पालन नहीं करना चाहिए।

कीर्ति, वर्ण, शब्द और श्लोक के निमित्त आचार का पालन नहीं करना चाहिए।

आईत-हेतु के अतिरिक्त अन्य किसी भी उद्देश्य से आचार का पालन नहीं करना चाहिए।

#### १०. आचार-सम्पन्नता के परिणाम

जिणवयणरए अतितिणे, पडिपुण्णाययमाययद्विए । आयारसमाहिसंवुडे, भवइ य दंते भावसंघए॥ (द ९।४।५)

जो जिनवचन में रत होता है, जो प्रलाप नहीं करता, जो सूत्रार्थ से परिपूर्ण होता है, जो अत्यन्त मोक्षार्थी होता है, वह आचारसमाधि के द्वारा संवृत होकर इन्द्रिय और मन का दमन करने वाला तथा मोक्ष को निकट करने वाला होता है।

## ११. आचार-अतिक्रमण के स्थान-

आहाकम्मनिमंतण पडिसुणमाणे अइक्कमो होइ। पयभेयाइ वडक्कम गहिए तइएयरो गिलिए॥ (पिनि १८२)

साधु के योग्य आचार का अतिक्रमण करना अति-क्रम है। जैसे — साधु के लिए आधाकर्म आहार का ग्रहण निषिद्ध है। उस आहार का निमन्त्रण स्वीकार करना अतिक्रम, उसको लाने के लिए प्रस्थान करना व्यतिक्रम, उसे ग्रहण करना अतिचार तथा उसका परि-भोग करना अनाचार है।

## १२. अतिचार क्या ?

सयणासणण्णपाणे, चेइयजइसेज्जकाय उच्चारे । समितीभावणगुत्ती, वितहायरणम्मि अइयारो ॥ (आवनि १४९८) शयन, आसन, अन्त, पानी, चैत्य, यति, शय्या, उच्चार-प्रस्तवण, समिति, भावना और मुप्ति—इन विषयों में विपरीत आचरण करना अतिचार है।

# १३. अतिचार का हेतु

सब्वे चिय अइयारा संजलणाणं तु उदयओ होंति। मूलछेज्जं पुण होइ बारसण्हं कसायाणं।। (विभा १२४९)

सब अतिचार संज्वलन कथाय के उदय से होते हैं।
मूल (संयमघाती) अतिचार अनन्तानुबन्धी चतुष्क,
अप्रत्याख्यान चतुष्क और प्रत्याख्यान चतुष्क के उदय
से होते हैं।

#### १४. ज्ञान के अतिचार

…वाइद्धं वच्चामेलियं, हीणक्खरं, अच्चक्खरं पयहीणं, विषयहीणं, घोसहीणं, जोगहीणं, सुट्ठुदिन्नं, दुट्ठुपडिच्छियं, अकाले कओ सज्भाओ, काले न कओ सज्भाओ, असज्भाइए सज्भाइयं, सज्भाइए न सज्भाइयं। (आव ४१८)

ज्ञान के चौदह अतिचार हैं

- १. व्याविद्ध ---आगम पाठ को आगे-पीछे करना ।
- २. व्यत्याम्नेडित मूल पाठ में अन्यपाठ का मिश्रण करना।
- ३. हीनाक्षर--अक्षरों को न्यून कर उच्चारण करना।
- ४. अत्यक्षर—अक्षरों को अधिक कर उच्चारण करना।
- ५ पदहीन पदों को कम कर उच्चारण करना।
- ६. विनयहीन -- विराम-रहित उच्चारण करना।
- ७. घोषहीन ─उदात्त आदि घोष-रहित उच्चारण करना।
- पोगहीन ─सम्बन्ध-रहित उच्चारण करना।
- ९. सुब्दुदत्त योग्यता से अधिक ज्ञान देना।
- १०. दुष्ठु-प्रतीच्छित ज्ञान को सम्यग्भाव से ग्रहण न करना।
- ११. अकाल में स्वाध्याय करना ।
- १२. स्वाध्याय काल में स्वाध्याय न करना।
- १३. अस्वाध्याय की स्थिति में स्वाध्याय करना।
- १४. स्वाध्याय की स्थिति में स्वाध्याय न करना।

अखारांग -- प्रथम अंग । (द्र. अंगप्रविष्ट) आचार्य-जो स्वयं आचार का पालन करते हैं और दूसरों से आचार का पालन करवाते हैं।

- ० जो शिष्यों को सूत्र और अर्थ की वाचना
- जो तीर्थंकर के प्रतिनिधि होते हैं।
- ० जो नमस्कार महामंत्र में तीसरे पद के वाचक हैं।

#### १. आचार्य

- ० परिभाषा
- ० प्रकार
- २. आचार्य के उपमान
- ३. आचार्यका बायित्व
- ४. अध्वार्यं का वैयावृत्त्य
- ५. आचार्य के प्रायोग्य आहार 🗥
- ६. आचार्यं की क्षाराधना
- ७. आचार्य की आशातना के परिणाम
- ८. अचार्य-उपाध्याय
- ९. वाचनाचार्यः वाचक वंश
  - \* आचार्य के पास बैठने की विधि (द्र. शिष्य)
  - \* आचार्य के साथ कातचीत की विधि (ब्र. शिष्य)
  - \* आचार्य के प्रति शिष्य के कर्तस्य (द्र. शिष्य)
  - \* आचार्य का अनुशासन : शिष्य की दृष्टि (द्र. शिष्य)
  - \* आचार्य और विनय (द्र. विनय)

  - \* आचार्य की गुभूषा से श्रुत-प्राप्ति (द्र. शिक्षा)
  - \* आचार्य-उपाध्याय नमःकार की निष्पत्ति (द्र. नमस्कार)
  - \* आषार्यं : अंगसाह्य के रचयिता (द्र. अगबाह्य)
  - (द्र. स्थविरावलि) \* आचार्य-परंपरा

## १. आचार्य की परिभाषा

पंचिवहं आयारं आयरमाणा तहा पभासंता। आयारं दंसंता आयरिया तेण व्च्चंति ॥ (आवनि ९९४)

जो पांच आचार-- जान, दर्शन, चारित्र, तप और वीर्य का अनुपालन करते हैं, अनुरूप अर्थ की व्याख्या

करते हैं और दूसरों को आचार की कियाओं का सक्रिय प्रशिक्षण देते हैं, वे आचार्य हैं।

स्त्तत्थतद्भयादिगुणसम्पन्नो अप्पणो गुरुहि गुरुपदे (दअच् पृ २१९) त्थावितो आयरिओ।

जो वा अन्नोऽवि स्तत्थतद्भयगुणेहि अ उववेओ गुरुपए ण ठाविओ सोऽवि आयरिओ चेव।

(दजिच् पृ ३१८)

आचार्यं सुत्रार्थप्रदं तत्स्थानीयं वान्यं ज्येष्ठार्यम् । (दहाव प २५२)

- ० जो सूत्र, अर्थ और तदुभय का ज्ञाता है तथा अपने गुरु द्वारा गुरुपद घर स्थापित है, वह आचार्य कहलाता है।
- ० जो भूत्र और अर्थका ज्ञाता है किन्तु गुरुपद पर स्थापित नहीं है, वह भी आचार्य कहलाता है।
- ० सूत्रार्थदाता अथवा गुरुस्थानीय ज्येष्ठ आर्य आचार्य कहलाता है।

#### आचार्य के प्रकार

आयरियो पंचविहो, तं जहा पव्वावणायरियो, दिसायरियो, सुयस्स उद्दिसणायरियो, सुयस्स समुद्दिसणा-यरिओ, सूयस्स वायणायरिओ। (दअच्पृ१५)

आचार्य के पांच प्रकार हैं 🕟

प्रश्नाजनाचार्यं --- प्रवज्या देने वाले ।

दिशाचार्य - व्युत्पन्न शिष्य को यात्रा का निर्देश देने वाले।

उद्देशनाचार्य-- सूत्र-पठन का निर्देश देने वाले । समृहेशनाचार्य -- सुत्र-स्थिरीकरण का निर्देश देने वाले।

वाचनाचार्य – बाचना देने वाले – पढ़ाने वाले।

पंचिवहे आयरिए पन्नत्ते, तं जहा - धम्मायरिए पव्यावणायरिए उवट्रावणायरिए वायणायरिए वक्खाणा-(विभाकोव् पृ ५) यरिए।

अ।चार्य के पांच प्रकार हैं — धर्माचार्य -- धर्म का उपदेश देने वाले । प्रवाजनाचार्य - प्रवज्या देने वाले । उपस्थापनाचार्य- उपस्थापित करने वाले । वाचनाचार्य -- वाचना देने वाले। व्याख्याचार्य --अनुयोग करने वाले।

## २. आचार्य के उपमान

जहा निसंते तवणिचिमाली पभासई केवलभारहं तु ! एवायरिओ सुयसीलबुद्धिए विरायई सुरमण्भे व इंदो ॥ (द ९।१।१४)

जैसे दिन में प्रदीप्त होता हुआ सूर्य सम्पूर्ण भारत (भरतक्षेत्र) को प्रकाशित करता है, वैसे ही श्रुत, शील और बुद्धि से सम्पन्न आचार्य विश्व को प्रकाशित करते हैं और जिस प्रकार देवताओं के बीच इन्द्र शोधित होता है, उसी प्रकार साधुओं के बीच आचार्य सुशोधित होते हैं।

जहा ससी कोमुइजोगजुत्तो नवखत्ततारागणपरिवृडप्पा। स्रे सोहई विमले अब्भमुक्के एवं गणी सोहइ भिक्खुमज्भे ॥ (द ९।१।१५)

जिस प्रकार बादलों से मुक्त विमल आकाश में नक्षत्र और तारागण से परिवृत कार्तिक पूर्णिमा का चन्द्रमा शोभित होता है, उसी प्रकार भिक्षुओं के बीच आचार्य शोभित होते हैं।

## आचार्यः दीप का दृष्टांत

जह दीवा दीवसयं, पड्प्पए सो य दिप्पए दीवो। दीवसमा आयरिया, दिप्पंति परं च दीवेंति।। (अनु ६४३।१)

एक दीप सैंकड़ों दीपों की प्रदीप्त करता है और स्वयं भी प्रदीप्त रहता है। आचार्य भी अपने ज्ञान के आलोक से दूसरों को आलोकित करते हैं और स्वयं भी आलोकित रहते हैं।

### ३. आचार्य का दायित्व

जे माणिया सययं माणयंति जत्तेण कन्नं व निवेसयंति । ते माणए माणरिहे तवस्सी जिइंदिए सच्चरए स पुज्जो ॥ (द ९।३।१३)

अभ्युत्थान आदि के द्वारा सम्मानित किए जाने पर जो शिष्यों को सतत सम्मानित करते हैं —श्रुतग्रहण के लिए प्रेरित करते हैं, पिता जैसे अपनी कन्या को यतन-पूर्वक योग्य कुल में स्थापित करता है, वैसे ही जो आचार्य अपने शिष्यों को योग्य मार्ग में स्थापित करते हैं, उन माननीय, तपस्वी, जितेन्द्रिय और सत्यरत आचार्य का जो सम्मान करता है, वह पूज्य है।

# ४. आचार्य का वैयावृत्य

जहाहियग्गी जलणं नमंसे नाणाहुईमंतपयाभिसित्तं। एवायरियं उविचट्ठएज्जा अर्णतनाणोवगओ वि संतो।। (द ९।१।११)

जैसे आहिताग्नि ब्राह्मण विविध आहुति और मन्त्र पदों से अभिषिक्त अग्नि को नमस्कार करता है, वैसे ही शिष्य अनन्तज्ञान संपन्न होते हुए भी आचार्य की विनय-पूर्वक सेवा करें।

आयरियं अग्गिमिवाहियग्गी, सुस्सूसमाणो पडिजागरेज्जा। आलोइयं इंगियमेव नच्चा, जो छंदमाराहयइ स पुज्जो।। (द ९।३।१)

जैसे आहिताग्नि अग्नि की शुश्रूषा करता हुआ जागरूक रहता है, वैसे ही जो आचार्य की शुश्रूषा करता हुआ जागरूक रहता है, जो आचार्य के आलोकित और इङ्गित को जानकर उनके अभिप्राय की आराधना करता है, वह पूज्य है।

# ५. आचार्य के प्रायोग्य आहार

सुत्तत्यिथरीकरणं विणओ गुरुपूयसेहबहुमाणो । दाणवितसद्धवुद्धी बुद्धिबलबद्धणं चेव ।। एएहिं कारणेहि उ केइ सहस्सिव वयंति अणुकंपा । गुरुअणुकंपाए पुण गच्छे तित्थे य अणुकंपा ।। (ओनि ६०९, ६१०)

अग्चार्य के प्रायोग्य आहार की गवेषणा के लाभ —

- मनोज्ञ आहार से सूत्र-अर्थ का स्थिरीकरण सुख-पूर्वक होता है।
- २. विनय सामाचारी का पालन होता है।
- ३. गुरुपूजा सहज संपादित होती है।
- ४. शैक्ष के मन में आचार्य के प्रति बहुमान के भाव उत्पन्न होते हैं।
- ५. दाता के मन में श्रद्धाभाव की वृद्धि होती है।
- ६. आचार्य का भारीरिक बल और बुद्धि-बल बढ़ता है।
- ७. शिष्यों के महान् निर्जरा होती है।
- इन कारणों से जो जिष्य गुरु के प्रायोग्य आहार की गवेषणा करता है, वह गच्छ और तीर्थ की अनुकंपा – सेवा करता है।

आयरिय मिलाणाण य महला महला पुणोऽवि धावंति । मा हु गुरूण अवण्णो लोगंमि अजीरणं इयरे ॥ (पिनि २७)

आचार्य और रुग्ण मुनि के वस्त्रों कः बार-बार प्रक्षालन विहित है। क्योंकि आचार्य के मिलन वस्त्र लोगों में जुगुप्सा पैदा करते हैं, इससे संघ की अवहेलना होती है। रुग्ण साधु यदि मिलन वस्त्र पहनता है तो उसके अजीर्ण आदि रोगों की संभावना रहती है।

### ६. अःचार्य की आराधना

जो जेण पगारेणं तुस्सइ करण-विणया-ऽणुवत्तीिह । आराहणाए मग्गो सो च्चिय अब्वाहओ तस्स ।। (विभा ९३२)

आचार्यं की आराधना के उपाय -

- ० गुरु द्वारा आदिष्ट कार्य का सम्पादन करना।
- विनय --आसन प्रदान करनः, पर्युपासना करना ।
- इंगित का अनुवर्तन करना।
- जिस उपाय से गुरु प्रसन्त हों, उसी का आचरण करना।

#### ७. आचार्य को आशातना के परिणाम

जे यावि मंदि ति गुरुं विइत्ता डहरे इमे अप्पसुए ति नच्चा। हीलंति मिच्छं पडिवज्जमाणा करेंति आसायण ते गुरूणं।। पगईए मंदा वि भवंति एगे डहरा वि य जे सुयबुद्धोववेया। आयारमंता गुणसुट्ठिअप्पा जे हीलिया सिहिरिव भास कुज्जा! जे यावि नागं डहरं ति नच्चा आसायए से अहिषाय होइ। एवायरियं पि हु हीलयंतो नियच्छई आइपहं खु मंदे।। आसीविसो यावि परं सुरुट्ठो कि जीवनासाओ परं नु कुज्जा। आयरियपाया पुण अप्पसन्ना

> अबोहि आसायण नित्य मोक्खो ।। (द ९।१।२-५)

जो मुनि गुरु को 'ये मंद (अल्पप्रज्ञ) हैं' 'ये अल्प-वयस्क और अल्पश्रुत हैं,'— ऐसा जानकर उनके उपदेश को मिथ्या मानते हुए उनकी अवहेलना करते हैं, वे गुरु की आशातना करते हैं।

कई आचार्य वयोवृद्ध होते हुए भी स्वभाव से ही मन्द (अल्पप्रज्ञ) होते हैं और कई अल्पवयस्क होते हुए भी श्रुत और बुद्धि से सम्पन्न होते हैं। आचारवान् और गुणों में सुस्थितात्मा आचार्य, भने फिर वे मन्द हों या प्राज्ञ, अवज्ञा प्राप्त होने पर गुणराणि को उसी प्रकार

भस्म कर डालते हैं जिस प्रकार अग्नि ईंधनराणि को।

'यह सर्प छोटा है'—ऐसा जानकर जो उसकी आशातना (कदर्थना) करता है, वह प्रवृत्ति उसके अहित के लिए होती है। इसी प्रकार अल्पवयस्क आचार्य की भी अवहेलना करने वाला ढीठ मुनि संसार में परिश्रमण करता है।

आशीविष सर्प अत्यन्त ऋद होने पर भी 'जीवन-नाश' से अधिक क्या कर सकता है ? परन्तु आचार्यपाद के अप्रसन्त होने पर बोधि-लाभ नहीं होता। उनकी आशातना से मोक्ष नहीं मिलता।

सिया हु से पावय नो डहेज्जा

आसीविसो वा कुविओ न भक्खे।

सिया विसं हालहलं न मारे

न यावि मोक्खो गुक्हीलणाए ।। (द ९।१।७)

संभव है कदाचित् अग्नि न जलाए, संभव है आश्रीविष सर्प कुपित होने पर भी न काटे और यह भी संभव है कि हलाहल विष भी न मारे, परन्तु गुरु की अवहेलना से मोक्ष संभव नहीं है।

सिया हु सीसेण गिरि पि भिदे

सिया हु सीहो कुविओ न भक्खे । सिथा न भिदेज्ज व सत्तिअग्मं

> न यानि मोक्खो गुरुहीलणाए। (द ९।१।९)

संभव है शिर से पर्वत को भी भेद डाले, संभव है सिंह कुपित होने पर भी न खाए और यह भी संभव है कि भाले की नोक भेदन न करे, पर गुरु की अवहेलना से मोक्ष संभव नहीं है।

## ८. आचार्य-उपाध्याय

आयारदेसणाओ आयरिया विषयणादुवज्काया । अत्थपदायमा वा गुरवो सुत्तस्सुवज्काया ॥ (विभा ३२००)

आचार्य आचार की देशना देते हैं। उपाध्याय शिक्षा का कार्य करते हैं।

अथवा आचार्य अर्थपदों की वाचना देते हैं। उपा-ध्याय सूत्रपदों की वाचना देते हैं।

नावश्यमाचार्योपाध्यार्यैभिन्नैः भवितव्यम् । अपितु

क्वचिदसावेव सूत्रं शिष्येभ्यः प्रयच्छत्यसावेव चार्थम् । (ओनिवृ प ३)

यह आवश्यक नहीं हैं कि आचार्य और उपाध्याय भिन्न-भिन्न व्यक्ति हों। कदाचिद् जो सूत्र की वाचना देते हैं, वे ही अर्थ की वाचना दे देते हैं।

धम्मोबदेस दिक्खा वओअदेस दिस वायगा गुरवो । एत्थेव उवज्भाओ गहिओ सुयवायणायरिओ ।। (विभा १८१८ कोवृ पृ ३९३)

जो धर्म का उपदेश देते हैं, शिष्यों को दीक्षित करते हैं, उन्हें उपस्थापित करते हैं, वाचना देते हैं, यात्रा का निर्देश देते हैं, वे आचार्य हैं। श्रुतवाचनाचार्य को उपाध्याय कहा गया है।

बारसंगो जिणक्खाओ सज्भाओ कहिओ बुहेहि। तं उवइसंति जम्हा उवभाया तेण वुच्चंति॥ (आवनि ९९७)

अर्हत्-प्रणीत द्वादशांगी का जो स्वयं स्वाध्याय करते हैं और शिष्यों को वाचना देते हैं, वे उपाध्याय हैं।

अविदिण्णदिसो गणहरपदजोग्गो उवज्भातो । (दअच् पृ १४)

जो आचार्यपद पर प्रतिष्ठित नहीं हैं और जो गण-धर पद के सोग्य हैं, वे उपाध्याय कहलाते हैं।

उत्ति उवओगकरणे वत्ति अ पावपरिवज्जणे होइ!
भत्ति अ भाणस्स कए उत्ति अ ओसक्कणा कम्मे ।।
(आवनि ९९९)

उबज्भाओं (उपाध्याय) में उका अर्थ उपयोग, वका अर्थ पापवर्जन, भा का अर्थ ध्यान और ओ का अर्थ कर्म का अपनयन है।

जो सूत्रार्थ में उपयोगवान् हैं, पापभी हैं. ध्यान की महराइयों में जाते हैं तथा कर्म का अपनयन करने में संलग्न हैं, वे उपाध्याय हैं। यह शब्द का निरुक्तार्थ है। जो सूत्रवाचना देने में अपने सूक्ष्म चिन्तन का उपयोग करते हैं, वे उपाध्याय हैं।

स्वगम्म जओऽहीयइ जं चोवगयमण्भगाविति । जं चोवायम्भाया हियस्स तो ते उवण्भाया ॥ (विभा ३१९९)

शिष्य जिनके पास आकर पढ़ते हैं अथवा जो समागत शिष्यों को पढ़ाते हैं, वे उपाध्याय हैं। जो स्व- पर-हित के उपाय का चिन्तन करते हैं, वे उपाध्याय हैं। **६. बाचनाचाय: वाचकवंश** 

वायणायरिओ नाम जो उवज्ञायसंदिद्वो उद्देसादि करेति । (आवचू २ पृ २१७)

जो उपाध्याय द्वारा संदिष्ट उद्देश-समुद्देश-अनुज्ञा-अनुयोग का संपादन करता है सूत्र और अर्थ की वाचना देता है, वह वाचनाचार्य है।

वायगवंसो णाम जेहि परंपरएणं सामाइयादि अत्थो गंथो य वादितो। (आवच् १ पृ ८६)

जो परम्परा से आचारांग आदि आगमों के सूत्र और अर्थ की बाचना देता है, वह बाचक वंश है।

वाचका उपाध्यायास्तेषां वंशः (वाचकवंशः) । (विभागवृ पृ ४१८)

वाचक का अर्थ है उपाध्याय। उपाध्याय की परंपरा को वाचक वंग कहा जाता है।

वार्येति सिस्साणं कालिय-पुन्वसुतं ति वातगा— आचार्या इत्यर्थः । गुरुसण्णिहाणे वा सिस्सभावेण वाइतं सुतं जेहि ते वायगा। वंसो ति पुरिसपन्वपरंपरेण ठितो। (नन्दीचू पृ ९)

 जो शिष्यों को कालिक श्रुत और पूर्वश्रुत की वाचना देते हैं, वे वाचक अथवा आचार्य कहलाते हैं।

२. जिन्होंने गुरु की सिन्निधि में शिष्यभाव से श्रुत का वाचन किया है, वे वाचक हैं।

उनकी वंशपरम्परा वाचकवंश कहलाती है। आजीवक -- महावीरकालीन एक श्रमण सम्प्रदाय।

आजीविका पासंडत्था गोसालपवित्तता। तेसि सिद्धंतमतेण चुताऽचुतसहिता सत्त परिकम्मा पण्ण-विज्जति। ""ते तिविहं णयमिच्छंति, तं जहा— दब्बट्टितो, पज्जबद्वितो उभयद्वितो।

(नन्दीच् पृ ७२,७३)

आजीवक सम्प्रदाय गोणालक द्वारा प्रवर्तित है। उनके सिद्धांत के अनुसार सात परिकर्म प्रज्ञापनीय हैं। उन्हें तीन नय मान्य हैं द्वयास्तिक, पर्यायास्तिक और उभयास्तिक।

आजीविका तेरासिया भणिता। ते सर्व जगं ह्यात्मकं इच्छति, जहा - जीवो अजीवो जीवाजीवहच, संते असंते संतासंते एवमादि। (नन्दीचू पृ ७३) आजीवक मत त्रेराशिक कहलाता है। वह संपूर्ण जगत् को स्थात्मक मानता है। जैसे जीव, अजीव, जीव-अजीव; सत्, असत्, सद्-असत्।

आतमा — अविनाशो चेतन द्रव्य, चेतनामय असंख्य प्रदेशों का अविभाज्य पिण्ड।

- १. आत्मा के अस्तित्व की सिद्धि के हेतु
  - ० पूर्वजन्म-पुनर्जन्म
  - ० स्वसंवेदन
  - संशय आदि विज्ञान
- २. आत्मा की अदृश्यता के हेतु
- ३. आत्मा का कर्तृत्व-मोक्तृत्व
- Y. आत्मा की नित्यता-अपूर्त्तता-अन्यता
- ४. आत्मा शरीरव्यापी
  - \* आत्मा और कर्म कर संबंध

(द्र. कर्म)

- ६. आत्मा के विविध स्तर
  - १. चित्त
  - २. मन
  - \*. लेश्या

(ब्र. लेश्या)

- ३. वरिणाम
- ४. अध्यवसाय
- ७. आत्म-जयः परम जय
  - \* मुक्त आत्मा की अर्ध्वगति

(द्र. मोक्ष)

- \* मुक्त आत्मा (सिद्ध) के प्रकार
- (इ. सिट्ट)
- \* संसारी आत्मा (जीव) के प्रकार 🛚
- (द्र. जीव)
- \* पृथ्वी, अप्, आदि में जीवत्व की सिद्धि (द्व. जीवनिकाय)

# १. आत्मा के अस्तित्व की सिद्धि पूर्वजन्म-पुनर्जन्म

आन्तरशरीरयुक्तोऽप्यात्मा आगच्छन् गच्छन् वा नोप-लभ्यते, लिङ्गतस्तूपलभ्यते एव । तथाहि कृमेरपि जन्तो-स्तत्कालोत्पन्नस्याप्यस्ति निजशरीरविषयः प्रतिबन्धः, उपघातकमुपलभ्य पलायनदर्शनात् । यश्च यद्विषयः प्रतिबन्धः स तद्विषयपरिशीलनाभ्यासपूर्वकः, तथादर्शनात्। न खल्वत्यन्तापरिज्ञातगुणदोषवस्तुविषये कस्याप्याग्रह उपजायते । ततो जन्मादौ शरीराग्रहः शरीरपरिशीलना-भ्यासजनितसंस्कारनिबन्धन इति सिद्धमात्मनो जन्मान्तरा-दागमनम् । (नन्दीमवृप ४,४)

आत्मा स्थल शरीर को छोड़कर भवान्तर से आती है, भवान्तर में जाती है। उसके साथ दो सूक्ष्म शरीर (तैजल-कार्मण) सदा रहते हैं, फिर भी वह आते-जाते दुग्गोचर नहीं होती, किन्तु उसके लक्षण अवश्य प्राप्त होते हैं। तत्काल उत्पन्न कीट में भी अपने गरीर के प्रति प्रतिबन्ध — मोह होता है। वह उपघात करने वाले को देखकर पलायन कर जाता है। जीव में जिस विषय का प्रतिबंध होता है, वह प्रतिबंध उसी विषय के परिशीलन के सतत अभ्यास से लब्ध होता है। सभी जीवों में यह स्पब्ट है। जो जीव जिस वस्तु के गूण-दोष से अपरिचित है, उसमें उस वस्तू के प्रति किसी प्रकार का प्रतिबन्ध नहीं होता । इसलिए जन्म के प्रारंभ में ही जीव में अपने शरीर के प्रति जो प्रतिबंध होता है, वह जन्म-जन्मान्तर में शरीर के परिशीलन के सतत अभ्यास के कारण ही होता है। इससे आत्मा का जन्मा-न्तर से आगमन स्वतः सिद्ध होता है।

#### स्वसंवेदन

कयवं करेमि काहं वाहमहं पच्चया इमाउ य। अप्पा स प्पच्चक्खो तिकालकज्जोवएसाओ।। (विभा १४४४)

मैंने किया, मैं करता हूं, मैं करूंगा —इस त्रिकालवर्ती व्यवदेश से होने वाले 'अहं प्रत्यय' से आत्मा प्रत्यक्ष सिद्ध होती है।

#### संशय आदि विज्ञान

गोयम ! पच्चक्खो च्चिय जीवो जं संस्याइविन्नाणं। पच्चक्खं च न सज्भं जह सुह-दुक्खा सदेहिम्म।। (विभा १५५४)

संगय, जिज्ञासा आदि विज्ञान जीव में होते हैं इसलिए जीव प्रत्यक्ष सिद्ध है। जो प्रत्यक्ष सिद्ध है, उसे दूसरे प्रमाणों से सिद्ध करने की अपेक्षा नहीं रहती। जैसे शरीर में होने वाले सुख-दु:ख के संवेदन को दूसरे प्रमाणों से सिद्ध नहीं किया जाता।

फरिसेण जहा वाऊ, गिज्भई कायसंसिओ। नाणाईहि तहा जीबो, गिज्भई कायसंसिओ।। (दभा ३३)

जैसे शीत आदि के स्पर्श से देह-संगत वायु का अस्तित्व जाना जाता है, वैसे ही ज्ञान, दर्शन, इच्छा आदि के द्वारा देहस्य आत्मा का अस्तित्व जाना जाता है।

# २. आत्माको अवृश्यताके हेतु—

सो जइ देहादन्नों तो पविसंतो व निस्सरंतो वा। कीस न दीसइ, गोयम ! दुविहाऽणुवलद्धिओ सा य ॥ असओ खरसंगस्स व सओ वि दूराइभावओऽभिहिया। सुहुमामुत्तत्त्रणओ कम्माणुगयस्स जीवस्स ॥

(विभा १६८२, १६८३)

यदि जीव शरीर से भिन्न है तो उसका शरीर में प्रवेश और निर्गम दिखाई क्यों नहीं देता ?

अनुपलब्ध (दिखाई न देना) दो प्रकार की होती

- १. असत् की अनुपलब्धि जैसे गधे के सींग।
- २. सत् की अनुपलब्धि जैसे स्वर्ग ।

पदार्थं की सत्ता हं ने पर भी उसके दिखाई न देने के अनेक कारण हैं। मलधारी हेमचन्द्र ने (विभामवृ पृ ६१७) इसके इक्कीस कारण बतलाये हैं —

- १. दूरी के कारण जैसे स्वर्ग ।
- २. अतिनिकटता **--जैसे नयनता**रिका ।
- ३. अतिसूक्ष्मता --जैसे परमाणु ।
- ४. मन की चंचलता

१३. विस्मृति

५. इन्द्रियों की अपटुता १४. दुरागम

६. मतिमान्द्य

१५. मोह

७. अशक्यता

१६. विदर्शन — जन्मान्धता

द. आवरण

१७. विकार

९. अभिनव

१८. अक्रिया

१०. सामान्य

१९. अनिधगम

११. अनुपयोग

२०. काल-विप्रकर्ष

१२. अनुपाय

२१. स्वभाव-विप्रकर्ष

आत्मा अमूर्त्त है, अतः वह दृश्य नहीं है। यद्यपि संसारी आत्मा कर्मशरीर से अनुमत है, किंतु कर्मशरीर अत्यंत सुक्ष्म होने के कारण आत्मा दिखाई नहीं देती।

# ३. आत्मा का कर्तृत्व-भोक्तृत्व

अप्पाकत्ता विकत्ताय, दुहाण य सुहाण य । अप्पा मित्तममित्तं च, दुप्पद्वियसुपद्विओ ॥ (उ २०१३७)

आत्मा ही दु:ख-सुख की करने वाली है और वही उनका क्षय करने वाली है। सत्प्रवृत्ति में लगी हुई आत्मा ही मित्र है और दुष्प्रवृत्ति में लगी हुई आत्मा ही शत्रु

यो मिथ्यात्वादिकलुषिततया वेदनीयादिकम्मंणा-मभिनिर्वर्त्तकस्तरफलस्य च सुखदुःखादेष्पभोक्ता, नारकादि-भवेषु च यथाकर्म्मविषाकोदयं संसत्तां, सम्यग्दर्शनादिरत्न-त्रयाभ्यासप्रकर्षवशाच्चाशेषकम्मौशापगमतः परिनिवता, स प्राणान् धारयति स एव चात्मेत्यभिधीयते ।

(नन्दीमवृप३)

जो मिध्यात्व आदि दोषों के कारण वेदनीय आदि कर्मों का कर्त्ता है, कर्मफल--- सुख-दुःख का भोक्ता है, कर्मोदय के अनुसार नारक आदि भवों में संसरण करता है तथा सम्यक् दर्शन, ज्ञान और चारित्र की उत्कृष्ट आराधना से कर्मक्षय कर परिनिर्वाण को प्राप्त करता है, वही आत्मा है।

अप्पानई वेयरणी, अप्पामे कूडसामली। अप्पा कामदुहा धेगू, अप्पा मे नंदण वर्ण ।। (उ २०/३६)

आत्मा ही वैतरणी नदी है और आत्मा ही कूट-शात्मली वृक्ष है, आत्मा ही कामदुघा धेनु है और आत्मा ही नन्दनवन है।

# ४. अत्मा की नित्वता-अपूर्त्तता-अभ्वता

कारणविभाग-कारणविणास-बंधस्स पच्चयाभावा । विरुद्धस्स य अत्थस्सापादुब्भावाविणासा य ।। निरामयामयभावा बालकयाणुसरणादुवद्वाणा। सोताईहिं अगहणा जाइसरणा थणभिलासा ॥ सञ्बण्णुवदिद्वत्ता सकम्मफलभोयणा अमुत्तत्ता । जीवस्स सिद्धमेवं णिच्वत्तममुत्तमण्णत्तं ॥ (दिन १३२-१३४; अचू पृ ६९,७०)

आत्मा की नित्यता आदि के पोषक बिन्दु --

- १. कारण-विभाग का अभाव तन्तु पट का कारण है और उस तन्तु में विभाग होते हैं। परन्तु जीव के आत्मप्रदेशों के समवाय में विभाग नहीं होता। उसके घटक का कोई कारण नहीं है।
- २. कारण-विनाश का अभाव जैसे घट के विनाश का कारण मुद्गर आदि है, वैसे आत्मा के विनाशक कारणों का अभाव है। इसलिए कारण के विनाश का प्रश्नही नहीं होता।
- बंध-प्रत्यय का अभाव आत्मा नित्य है। उसे

क्षणस्थायी मानने से बंध और मोक्ष घटित नहीं

- ४. विरुद्ध पदार्थ का अप्रादुर्भाव -जैसे पट का विनाश होने पर भस्म का प्रादुर्भाव होता है, वैसे आत्मद्रव्य का विनाश होने पर किसी विरुद्ध द्रव्य का प्रादुर्भाव नहीं होता, इसलिए आत्मा नित्य है।
- ५ अविनाश जैसे आकाश का विनाश नहीं होता, वैसे ही आत्मा का विनाश नहीं होता।
- ६. निरामय-सामय आत्मा को नित्य मानने पर ही रोग और निरोगता संभव है।
- ७. अनुसंस्मरण --आत्मा नित्य है इसलिए वह पूर्व अनुभूत का स्मरण कर सकता है।
- -. उपस्थान आत्मा नित्य है, इसलिए शुभ-अशुभ कर्म और विभुता-दीनता का भोक्ता है।
- ९. इन्द्रियों से अग्राह्य आत्मा अमूर्त्त है अतः वह इन्द्रियों से ग्राह्य नहीं है।
- १०. जातिस्मरण आत्मा नित्य है, अतः वह पूर्वजन्मों कास्मरण कर सकता है।
- ११. स्तनाभिलाषा जन्मते ही बच्चे को स्तनपान करने की इच्छा होती है। यह इच्छा पूर्वप्रेरित है।
- १२. सर्वज्ञ-उपदिष्ट —जीव नित्य है--ऐसा सर्वज्ञ द्वारा उपदिष्ट है। सर्वज्ञ मिथ्या उपदेश नहीं देते।
- १३. स्वकर्मफल का भोग आत्मा नित्य है क्योंकि वह स्वकृत कर्मों का भोग करता है।

(दअचू पृ६९,७०)

#### निस्यता

संसाराओ आलोयणाउ तह पच्चभिन्नभावाओ। खणभंगविघायत्यं भणिअं तेलोक्कदंसीहि।। (दभा ४३)

आत्मा क्षणभंगुर नहीं है। वह परिणामीनित्य है, इसके तीन हेतु हैं —

- १. संसरण —नारक, तिर्यंच आदि के रूप में संसरण।
- २. आलोचन -- त्रिकाल सम्बन्धी आलोचन -- मैंने किया, मैं करता हूं, मैं करूंगा।
- प्रत्यभिज्ञान यह वही है अथवा मैं वही हूं इस रूप में अभेद का ग्रहण।

#### भपूर्तता

अणिदियगुणं जीवं, दुन्तेयं मंसचक्खणा । सिद्धा पासंति सन्वन्तू, नाणसिद्धा य साहुणो ॥ (दमा ३४)

रूप, रस आदि इन्द्रिय-विषय आत्मा के गुण नहीं हैं क्योंकि आत्मा अमूर्त है। छद्मस्य व्यक्ति चर्म चक्षुओं से अमूर्त्त आत्मा को नहीं जान सकता। सर्वदर्शी सिद्ध और केवली ही आत्मा को साक्षात् जानते-देखते हैं।

नो इंदियगोज्मः अमुत्तभावा

अमूत्तभावा वियहोइ निच्चो।''' (उ१४/१९) जो अमूर्त्त हैं, वे इन्द्रियग्राह्य नहीं होते। आत्मा अमूर्त्त है। जो अमूर्त्त हैं, वे नित्य होते हैं। आत्मा नित्य

संपयममुत्तदःरं अइदियत्ता अछेयभेयता । रूवाइविरहओ वा अणाइपरिणामभावाओ।। (दभा ४०)

आत्मा अमूर्त्त है, अतः वह द्रव्य-इन्द्रिय से ग्राह्य नहीं है और खड्ग, शूल आदि द्वारा उसका छेदन-भेदन संभव नहीं है। उसकी अमूर्त्तता अनादि-परिणाम-भाव है ।

#### अन्यता

नाणादओ न देहस्स मुत्तिमत्ताइओ घडस्सेव। तम्हा नाणाइगुणा जस्स स देहाहिओ जीवो ॥ (विभा १५६२)

ज्ञान आदि देह के गुण नहीं हैं, क्योंकि देह घट की तरह मूर्तिमान है। इसलिए ज्ञान आदि जिसके गुण हैं, वह देह से अतिरिक्त आत्मा ही है।

····अन्नो देहा गिहाउ पुरिसो व्व । तज्जीवतस्तरीरियमयघायत्थं इमं भणियं ॥ (दभा ३७)

तज्जीवतच्छरीरवादियों का अभिमत है - जो आत्मा है, वही शरीर है। अहंत्-दर्शन के अनुसार आत्मा देह से अन्य है। जैसे अप घर में रहने वाला पुरुष घर से अन्य है।

देहिदियाइरित्तो आया खलु तदुवलद्धअत्थाणं। त्तव्विगमेऽवि सरणओ गेहगवन्खेहि पुरिसोव्व ॥ (दभा३८)

जैसे गवाक्ष से देखे गये पदार्थ का स्मरण करने वाला पुरुष होता है, वैसे ही इन्द्रियों द्वारा उपलब्ध अर्थ का इन्द्रियों के न होने पर भी स्मरण होता है। (अंधा-बहरा व्यक्ति पूर्व अनुभूत रूप आदि का स्मरण करता है।) जो स्मरण करता है, वह आत्मा है और वह शरीर तथा इंद्रियों से अन्य है ।

#### ४. आत्मा शरीरव्यापी

जोवो तणुमेत्तत्थो जह कुंभो तग्गुणोवलंभाओ । अहवाऽणुवलंभाओ भिन्नम्मि घडे पडस्सेव ॥ (विभा १५८६)

आत्मा शरीर-प्रमाण है, वह अपने गुणों से शरीर में उपलब्ध होता है। जैसे घट अपने गुणों से घट में उप-लब्ध होता है।

जैसे भिन्न स्वरूप वाले घट में पट का अभाव है, वैसे ही शरीर के बाहर आत्मा की अनुपलब्धि है। तम्हा कत्ता भोत्ता बंधो मोक्खो सुहं च दुक्खं च। संसरणं च बहुत्तासव्यगयत्ते सुजुत्ताइं॥ (विभा १४८७)

जीव में कर्तृत्व, भोक्तृत्व, बन्ध, मोक्ष, सुख, दुःख एवं संसरण—ये सब युक्तिसंगत तभी होते हैं, जब आत्मा को अनेक और असर्वगत शरीरव्यापी माना जाए।

ं व । जीवो न उ सन्वगओ देहे लिगोवलंभाओ ।। (दभा ५१)

जैसे अग्नि का लिंग उष्णता अग्नि में ही होता है, वैसे ही आत्मा के लिंग सुख आदि शरीर में ही उपलब्ध होते हैं, अतः आत्मा शरीरव्यापी है, सर्वव्यापी नहीं है।

## ६. आत्मा के विविध स्तर

#### १. चित्त

णिच्छयणयाभिष्पाएण चित्त इत्यात्मा । अहवा मतिसुतणाणभावे चित्तं । अहवा आवस्सयकरणकाले चेव अण्णोण्णसुत्तत्यिकिरियालोयणं चित्तं । तदेव मनोद्रव्योप-रंजितं मनः । तदेव चित्तं द्रव्यलेश्योपरंजितं लेश्या । (अनुचू पृ १३, १४)

- ० निश्चय नय के अनुसार चित्त आत्मा है।
- ० मतिज्ञान और श्रुतज्ञान से संपन्न आत्मा चित्त है।
- जो आवश्यक करने के समय सूत्र, अर्थ और किया
   के परस्पर संबंध का आलोचन करता है, वह चित्त
   है।
- ं ॰ मनोवर्गणा के पुद्गलों से उपरंजित चित्त ही मन है ।
- द्रव्यलेश्या के पृद्गलों से उपरंजित चित्त का नाम है लेश्या।

जो पुण जोगपरिणामो अण्णोण्लेहि अज्भवसाणेहि अंतरितो सो चित्तं। (आवचू २ पृ ६९) जो योग-परिणाम भिन्त-भिन्न अध्यवसायों से अंतरित (ध्यवहित) होता है, वह है चित्त ।

वित्तं तिकालविसयं ।।। (दभा १९)

जो अतीत, अनागत और वार्तमानिक विषयों का ग्राहक है, वह चित्त है।

ं चलं तयं चित्तं ा। (आवहावृ २ पृ ६२) जो अस्थिर अध्यवसाय है, वह चित्त है। जंहोज्ज भावणा वा अणुपेहा वा अहव चिता।। (आवहावृ २ पृ ६२)

चित्त के तीन रूप —

- भावना ध्यान के योग्य चेतना का निर्माण,
   ध्यानाभ्यास की क्रिया।
- २. अनुप्रेक्षा ध्यान के उत्तर काल में होने वाली चित्त की चेष्टा।
- ३. चिन्ता चिन्तन, मानसिक चेष्टा ।

#### २. मन

मण्णं व मन्तए वाऽणेण मणी तेण दव्वओ तं च। तज्जोग्गपोग्गलमयं भावमणी भण्णए मंता।। (विभा ३५२५)

जिससे मनन किया जाता है वह मन है। मनोयोग्य मनोवर्गणा से गृहीत अनन्त पुद्गलों से निर्मित मन द्रव्य-मन है। द्रव्यमन के सहारे जो चिन्तन किया जाता है वह भावमन -- आत्मा है।

मणदञ्वाणि जाणि मणपाउग्गाणि दव्वाणि गहियाणि न ताव मणेति ताणि मणदव्वाणि भण्णंति । जाहे य मनिताणि भवंति ताहे मणो भण्णति ।

(आवच् १ पृ ५०,५१)

ग्रहण किए हुए मन के प्रायोग्य द्रव्य मनन से पूर्व मनोद्रव्य कहलाते हैं। मननकाल में उनकी संज्ञा है मन।

मनः द्विधा -- द्रव्यरूपं भावरूपं च।

मनःपर्याप्तिनामकर्मोदयतो यत् मनःप्रायोग्यवर्गणा-दलिकमादाय मनस्त्वेन परिणमितं तद्द्रव्यरूपं मनः । द्रव्यमनोऽवष्टम्भेन जीवस्य यो मननपरिणामः स भावमनः । (नन्दीमवृ प १७४)

मन के दो प्रकार हैं — द्रव्यमन, भावमन ।
मनःपर्याप्तिनामकर्म के उदय से मन के प्रायोग्य
वर्गणाओं को ग्रहण कर जो मनरूप में परिजंत होने वाला
द्रव्य है, वह द्रव्यमन है। द्रव्यमन के सहारे जीव का जो
मनन-परिणाम है, वह भावमन है।

.....मणस्स न विसयपमाणं । पोग्गलमित्तनिबंधाभावाओ केवलस्सेव ॥

(विभा ३५०)

मन का विषय प्रतिनियत नहीं है—वह दूर-निकट, सर्वत्र प्रवृत्त होता रहता है। केवल पुद्गल ही मन का विषय नहीं है। केवलज्ञान की तरह मूर्त्त-अमूर्त्त सब पदार्थ मन के विषय बनते हैं।

#### केवली के द्रव्यमन

द्रव्यमनोऽन्तरेण भावमनसोऽसम्भवात्, भावमनो विनापि च द्रव्यमनो भवति, यथा भवस्थकेवलिनः । (नन्दीमव् प १७४)

द्रव्यमन के बिना भावमन नहीं होता। किन्तु भाव-मन के बिना भी द्रव्यमन हो सकता है। जैसे — भवस्थ केवली के द्रव्यमन होता है, भावमन नहीं।

#### एकेन्द्रिय में अव्यक्त मन

असंज्ञी ....स हि स्वल्पस्वल्पतरमनोलिब्धसम्पन्नत्वाद-स्फुटनस्फुटतरमर्थं जानाति । तथाहि संज्ञिपञ्चेन्द्रिया-पेक्षया सम्मूर्ण्छिमपञ्चेन्द्रियोऽस्फुटमर्थं जानाति, ततोऽप्य-स्फुटं चतुरिन्द्रियः, ततोऽप्यस्फुटतरं त्रीन्द्रियः, तत्य प्रायो स्फुटतमं द्वीन्द्रियः, ततोऽप्यस्फुटतममेकेन्द्रियः, तस्य प्रायो मनोद्रव्यासम्भवात्, केवलमव्यक्तमेव किञ्चिदतीवाल्पतरं मनो द्रष्टव्यं, यद्वशादाहारादिसंज्ञा अव्यक्तरूपा प्रादुष्पन्ति । (नन्दीमव् प १९०)

स्वत्प, स्वत्पतर मनोलब्धि—मानसिक विकास होने के कारण असंज्ञी (सम्मूच्छिम पंचेन्द्रिय आदि) जीव अर्थ को अस्फुट, अस्फुटतर जानता है।

समनस्क पञ्चेन्द्रिय की अपेक्षा अमनस्क पञ्चेन्द्रिय अर्थे को अस्फुट जानता है, उससे भी अस्फुट चतुरिन्द्रिय, उससे अस्फुटतम द्वीन्द्रिय, उससे अस्फुटतम द्वीन्द्रिय, उससे अस्फुटतम द्वीन्द्रिय, उससे अस्फुटतम एकेन्द्रिय जानता है। एकेन्द्रिय जीव के मनोद्रिय प्रायः असभव है। उसके केवल अव्यक्त अत्यन्त अल्पतर मन होता है। उससे एकेन्द्रिय में आहार आदि संज्ञाएं अव्यक्तरूप में उत्पन्न होती हैं।

### ३. परिणाम

परिणामो बज्फालंबणो सया चेव चित्तधम्मो ति । विण्णाणं पिव, तम्हा सुहबज्फालंबणपयत्तो ॥ (विभा ३२८६)

परिणाम चित्त का धर्म है। वह सदा बाह्य आलंबन

से प्रवृत्त होता है, जैसे — विज्ञान विषयभूत पदार्थ के आलंबन से प्रवृत्त होता है। इसलिए मोक्षार्थी को भुभ बाह्य आलंबन से प्रवृत्त होना चाहिये।

#### ४. अध्यवसाय

सामान्यतो द्रव्यलेश्योपरञ्जितं चित्तमध्यवसाय-स्थानमुच्यते, तच्चानवस्थितं, तत्तल्लेश्याद्रव्यसाचिव्ये विशेषसम्भवात्। (नन्दीमवृप९०)

सामान्यतः द्रव्यलेश्या से उपरंजित चित्त को अध्य-वसायस्थान कहा जाता है। अध्यवसायस्थान अनवस्थित हैं, नाना प्रकार के लेश्या द्रव्यों के संयोग से वे बदलते रहते हैं।

#### ७. अर्रमजय: प्रमज्य

जो सहस्सं सहस्साणं, संगामे दुज्जए जिणे। एगं जिणेज्ज अप्पाणं, एस से परमो जओ।। अप्पाणमेव जुज्माहि, किं ते जुज्मेण बज्मओ। अप्पाणमेव अप्पाणं, जइत्ता सुहमेहए।। पंचिदियाणि कोहं, माणं मायं तहेव लोहं च। दुज्जयं चैव अप्पाणं, सब्ब अप्पे जिए जियं।।

(उ ९।३४-३६)

जो पुरुष दुर्जय संग्राम में दस लाख योद्धाओं को जीतता है, उसकी अपेक्षा वह एक अपने आपको जीतता है, यह उसकी परम विजय है।

आत्मा के साथ ही युद्ध कर, बाहरी युद्ध से तुभे क्या लाभ ? आत्मा को आत्मा के द्वारा ही जीतकर मनुष्य सुख पाता है।

पांच इन्द्रियां, क्रोध, मान, माया, लोभ और मन— ये दुर्जेय हैं। एक आत्मा को जीत लेने पर ये सब जीत लिए जाते हैं।

आत्मांगुल अपना अंगुल। अपने हाथ का चौबीसवां भाग। (इ. अंगुल)

आत्यंतिकमरण - मरण का एक प्रकार ।(द्र. मरण) आदानिक्षेप - सावधानीपूर्वक वस्त्र-पात्रों को लेना-रखना। समिति का चौथा प्रकार। (द्र. समिति)

आनुगामिक-अवधिज्ञान का एक प्रकार जो स्वामी का अनुगमन करता है।

(इ. अवधिज्ञान)

#### औपनिधिकी : परिभाषा....

## आनुपूर्वी - द्रव्यों की कम-व्यवस्था। पदार्थ-संरचना और उसके कम का सिद्धान्त।

- १. आनुदूर्वीः परिभाषा और पर्याय
- २. आनुष्वीं के प्रकार
- ३. द्रव्यानुपूर्वी के प्रकार
  - ० औपनिधिकी
  - ॰ अनौपनिधिकी
- ४. औपनिधिको : परिभाषा और प्रकार
- ५. आनुपूर्वी-अरानुपूर्वी बनाने की विधि
- ६. अनौपनिधिकी : परिभाषा और प्रकार
- ७. नैगम-ध्यवहार-नय-सम्मत अनौपनिधिकी
- ८. अर्थपदप्ररूपणा
- ९. भंगसमुत्कीर्तन
- १०. भंगोपदर्शन
- ११. समवतार
- १२. अनुगम
- १३. संग्रहनय सम्मत अनौपनिधिकी
- १४. क्षेत्रानुपूर्वी
- १५. कालानुपूर्वी

# १. आनुपूर्वी : परिभाषा और पर्याय

अनुपूर्वभावः आनुपूर्वी अनुक्रमोऽनुपरिपाटीति पर्यायाः ह्यादिवस्तुसंहतिरिति भावः। (अनुहावृष्ट ३०) अनुपूर्वभाव, आनुपूर्वी, अनुक्रम और अनुपरिपाटी — ये चारों शब्द एकार्थक है। आनुपूर्वी का अर्थ है —तीन,

चार आदि प्रदेशों की संहति।

# २. आनुपूर्वी के प्रकार

आणुपुब्बी दसविहा पण्णता, तं जहा—नामाणुपुब्बी, ठवणाणुपुब्बी दन्वाणुपुब्बी खेताणुपुब्बी कालाणुपुब्बी उनिकत्तणाणुपुब्बी गणणाणुपुब्बी संठाणाणुपुब्बी सामायारियाणुपुब्बी भावाणुपुब्बी। (अनु १०१)

आनुपूर्वी के दस प्रकार प्रज्ञम्त हैं — १. नाम आनु-पूर्वी, २. स्थापना आनुपूर्वी, ३. द्रव्य आनुपूर्वी, ४. क्षेत्र आनुपूर्वी, ४. काल आनृपूर्वी, ६. उत्कीर्तन आनुपूर्वी, ७. गणना आनुपूर्वी, व. संस्थान आनुपूर्वी, ९. सामाचारी आनुपूर्वी और १०. भाव आनुपूर्वी।

## ३. द्रव्यानुपूर्वी के प्रकार

दञ्वाणुपुञ्बी दुविहा पण्णत्ता, तं जहा— ओवणिहिया अणोवणिहिया य । (अनु १११)

द्रव्यानुपूर्वी के दो प्रकार प्रज्ञप्त हैं —

- १. औपनिधिकी- द्रव्य की कमन्यवस्था का बोध।
- २. अनौपनिधिकी द्रव्यों का नय के आधार पर विस्तार से बोध।

## ४. औपनिधिकी : परिभाषा और प्रकार

अधिकृताध्ययनपूर्वानुपूर्व्यादिरचनाश्रयप्रस्तारोपयो-गिनी औपनिधिकीत्युच्यते । (अनुहावृ पृ ३१)

औपनिधिकी का अर्थ है - विवक्षित अध्ययनों की पूर्वानुपूर्वी आदि के कम से स्थापना करना। इससे विषयवस्तु का बोध सुगम हो जाता है।

ओवणिहिया दन्वाणुपुन्वी तिबिहा पण्णत्ता, तं जहा —पुन्वाणुपुन्वी पच्छाणुपुन्वी अणाणुपुन्वी ।

(अनु १४७)

औपनिधिकी द्रव्य आनुपूर्वी के तीन प्रकार हैं— पूर्वानुपूर्वी, पश्चानुपूर्वी और अनानुपूर्वी ।

प्रथमात्प्रभृति आनुपूर्वी अनुक्रमः परिपाटी पूर्वानु-पूर्वी । पाश्चात्यात् — चरमाद्यारभ्य व्यत्ययेनैवानुपूर्वी पश्चानुपूर्वी । न आनुपूर्वी अनानुपूर्वी यथोक्तप्रकारद्वयाति-रिक्तरूपेत्यर्थः । (अनुहानृ पृ ४१)

- १. पूर्वानुपूर्वी अनुलोमक्रम प्रथम से गणना प्रारम्भ करना।
- २. पश्चानुपूर्वी प्रतिलोमकम अन्तिम से गणना प्रारम्भ करना।
- अनानुपूर्वी अनुलोमकम और प्रतिलोमकम को छोडकर कहीं से भी गणना प्रारम्भ करना।

पुञ्वाणुपुञ्वी — धम्मित्थिकाए अधम्मित्थिकाए आगासित्थिकाए जीवित्थिकाए पोग्गलित्थिकाए अद्वासम् । (अनु १४८)

पूर्वानुपूर्वी — धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय, जीवास्तिकाय, पुद्गलास्तिकाय और अध्वासमय।

पच्छाणुपुन्वी--अद्धासमए पोग्गलस्थिकाए जीव-

रियकाए आगासित्थकाए अद्यम्मित्यकाए धम्मित्थिकाए । (अनु १४९)

पश्चानुपूर्वी-अध्वासमय, पुद्गलास्तिकाय, जीवास्तिकाय, आकाशास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय और धर्मास्तिकाय।

एयाए चेव एगाइयाए एगुत्तरियाए छगच्छगयाए सेढीए अण्णमण्णक्यासी दुरूवृषी। से तं अणाणुपुव्वी। (अनु १५०)

प्रारम्भ में एक और उत्तरोत्तर एक-एक वृद्धि वाली छह समुदाय वाली श्रेणी को परस्पर गुणन करने पर जो प्राप्त होता है, उससे दो (आदि और अन्त) कम, वह अनानुपूर्वी है।

करणं अणाणुपुन्नीणं एगो बेहि गुणिज्जित जाता दोन्नि । दोन्नि तिहिं गुणिज्जित जाता छ । चर्जिह गुणि-ज्जित जाता चउन्नीसं । चउन्नीसा पंचिह गुणिज्जित जातं सयं नीसं । तं छहिं गुणेत्ता जानितओ रासी सो दोहि ऊणो कीरति । पुन्नाणुपुन्नी य पच्छाणुपुन्नी य दोनि अन्निण्जिति, तो अण्णाणुपुन्नीतो होति ।

(आवचू १ पृ ८२)

यहां एक से छह तक के अंक स्थापित हैं—१,२,३, ४,५,६। एक को दो से गुणन करने पर दो, दो को तीन से गुणन करने पर छह, छह को चार से गुणन करने पर चौबीस, चौबीस को पांच से गुणन करने पर एक सौ बीस होते हैं। एक सौ बीस को छह से गुणन करने पर सात सौ बीस होते हैं। इनमें से दो कम करने पर—पूर्वानुपूर्वी और पश्चानुपूर्वी का अपनयन करने पर अनानुपूर्वी होती है।

(देखें - अनुयोगद्वार सूत्र १५० का टिप्पण)

# ५. आनुपूर्वी बनाने की विधि

पुब्बाणुपुब्बि हेट्टा समयाभेदेण कुण जहाजेट्ठं। उवरिमतुल्लं पुरओ नसेण्ज पुब्बक्कमो सेसे॥

हेट्टित्त - पढमाए पुब्बाणुपुव्विलताए अहो भंगरयणं बितियादिलतासु । समया इति इह अणाणुपुव्विभंगरयण- व्यवस्था समयो तं अभिदमाणोत्ति तं भंगरयणव्यवस्थं अबिणासेमाणो । तस्स य बिणासो जित सिरसंकं एगलताए ठवेति, जित व तितय लक्खणातो उवक्कमेणं पट्टवेति ता भिष्णो समयो । तं भेदं अकुव्वमाणो, कुणसु जधाजेट्ट ति

जो जस्स आदीए स तस्स जेट्ठो भवति । जहा दुगस्स एगो जेट्ठो, अणुजेट्ठो तिगस्स एकको, जेट्ठाणुजेट्ठो जहा चउक्कस्स एक्को, अतो परं सन्वे जेट्ठाणुजेट्ठा भाणितन्वा। (अनुचू पृ ३१)

विवक्षित पदों की क्रमण: स्थापना पूर्वानुपूर्वी है। उसके नीचे शेष भंगों की यथाज्येष्ठ स्थापना की जाती है। जो जिसके आदि में होता है, वह ज्येष्ठ है। जैसे — दो का ज्येष्ठ एक है। तीन के लिए एक अनुज्येष्ठ है। चार, पांच आदि के लिए एक ज्येष्ठानुज्येष्ठ है। उपितन अंक के नीचे ज्येष्ठ अंक स्थापित किया जाता है। यदि ज्येष्ठ अंक न हो तो अनुज्येष्ठ और उसके अभाव में ज्येष्ठानुज्येष्ठ का न्यास किया जाता है। विशेष ज्ञातव्य है कि इस अंकन्यास में समयभेद का वर्जन अनिवार्य है। समयभेद का अर्थ है—एक ही भंग रचना में दो सदृश अंकों की स्थापना।

द्वितीय भंगरचना की पंक्ति में अंतिम अंकन्यास प्रथम पंक्ति के अंतिम अंक के सदृश होता है। शेष अंक पूर्वक्रम से स्थापित किये जाते हैं। पूर्वक्रम का अर्थ है— पहले छोटी संख्या तत्पश्चात् बड़ी संख्या अर्थात् एक के बाद दो…।

पुन्वाणुपुन्वीइच्छित जित वण्णा ते परोप्परन्भत्था।
अंतिहयभागलद्धा वोच्चत्थंकाण ठाणंते।।
आदित्थेसुवि एवं जे जत्य ठिता य ते तु वज्जेज्जा।
सेसेहि य वोच्चत्थं कमुक्कमा पूर सरिसेहि॥
भागहित्तलद्धठवणा दुगावि एगुत्तरेहि अन्भत्था।
सरिसंकरयणठाणा तिगावियाणं मुणेयव्वा॥
पढमदुगहुाणेसु जेहादितिगेण अत्तविट्ठंतो।
अणुलोमं पडिलोमं पूरे सेसेहि उवउत्तो॥
(अनुचू पृ ३१)

पूर्वानुपूर्वी में स्थापित अंकों का परस्पर गुणन करने पर जो संख्या आती हो, उतने ही विकल्प होते हैं। हैं। जैसे —तीन संख्या के विकल्प करने हों तो

8×5×3=&

अंतस्थित का भाग देने पर- ६ = २

दो विकल्पों में अंतिम अंक सदा अपरिवर्तित रहेगा। दो विकल्पों के बाद तीसरे विकल्प में तीसरा अंक परि-वर्तित होगा।

प्रथम दो स्थान सदा अनुलोम-विलोमकम से बदलते रहेंगे। उनके नीचे सदृश अंक नहीं आयेगा। उदाहरण के लिए यहां तीन अंकों की स्थापना की जा रही है -१२३। इनका परस्पर गुणन करने पर छह भंग (१×२×३=६) बनते हैं। प्रथम भंग पूर्वीतु-पूर्वी कम से, अंतिम भंग पण्चानुपूर्वी कम से और मध्यवर्ती चार भंग अनानुपूर्वी कम से स्थापित किए जाते हैं-

| स्थापना— |   |   |
|----------|---|---|
| १        | २ | ₹ |
| २        | ? | 3 |
| 8        | ₹ | २ |
| ₹        | 8 | २ |
| २        | ₹ | १ |
| 3        | Ş | 9 |

यहां दूसरे भंग में एक का ज्येष्ठ नहीं है। दो का ज्येष्ठ है एक, जो दो के नीचे स्थापित है। एक के आगे तीन स्थापित है, क्योंकि यह उपर्युक्त अंक के सदृश है। एक के पीछे शेष बचा अंक दो स्थापित है।

इसी कमपद्धित से चार, पांच यावत् अनन्त पदों की आमुपूर्वी की रचना की जा सकती है।

## ६. अनौपनिधिको : परिभाषा और प्रकार

याऽसावनीपनिधिकी सा नयवक्तव्यताश्रयणात् द्रव्यास्तिकनयमतेन द्विविधा प्रज्ञप्ता ।

(अनुहावृ पृ ३१)

अनौपनिधकी द्रव्यानुपूर्वी का विचार नयवक्तव्यता के आधार पर होता है। द्रव्यास्तिक नय के आधार पर इसके दो भेद विवक्षित हैं।

अणोविणिहिया सा दुविहा पण्णता, तं जहा — नेगमववहाराणं संगहस्स य । (अनु ११३)

अनौपनिधिकी के दो प्रकार प्रज्ञप्त हैं नैगम-व्यवहार नय की अनौपनिधिकी और संग्रह नय की अनौपनिधिकी।

# ७. नेगम-व्यवहार नय सम्मत अनौपनिधिकी

नेगम-ववहाराणं अणोविणिहिया दव्वाणुपुव्वी पंचिवहा पण्णत्ता, तं जहा ---अट्टपयपरूवणया भंगसमु--विकत्तणया भंगोवदंसणया समोयारे अणुगमे ।

(अनु ११४)

नैगम-व्यवहार नय सम्मत अनौपनिधिकी द्रव्य-आनुपूर्वी के पाच प्रकार प्रज्ञप्त हैं — अर्थपदप्ररूपण —संज्ञा और संज्ञी के संबंध की प्ररूपणा।

भंगसमुत्कीर्त्तन — भंगों (विकल्पों) का निर्देश । भंगोपदर्शन — द्रव्य के साथ भंगों की थोजना । समवतार — अपनी जाति में होने वाला अन्तर्भाव या अवतरण ।

अनुगम --- आनुपूर्वी आदि की सत्, द्रव्य, क्षेत्र आदि अनेक कोणों से व्याख्या।

### द्र. अर्थपदप्ररूपणा

नेगम-ववहाराण अट्ठपयपरूवणया — तिपएसिए आणुपुव्वी चउपएसिए आणुपुव्वी जाव दसपएसिए आणुपुव्वी संखेज्जपएसिए आणुपुव्वी असंखेज्जपएसिए आणुपुव्वी अणतपएसिए आणुपुव्वी । परमाणुपोग्गले अणाणुपुव्वी । दुपएसिए अवत्तव्वए । तिपएसिया आणुपुव्वी जाव अणतपएसिया आणुपुव्वीओ परमाणु-पोग्गला अणाणुपुव्वीओ । दुपएसिया अवत्तव्वयाइं ।

(अनु ११५)

तिप्रदेशिक आनुपूर्वी, चतुष्कप्रदेशिक आनुपूर्वी यावत् दसप्रदेशिक आनुपूर्वी, संख्येयप्रदेशिक आनुपूर्वी, असंख्येयप्रदेशिक आनुपूर्वी। असंख्येयप्रदेशिक आनुपूर्वी। परमाणुपुद्गल अनानुपूर्वी। द्विप्रदेशिक अवक्तव्य। तिप्रदेशिक आनुपूर्वियां यावत् अनंतप्रदेशिक आनुपूर्वियां, परमाणुपुद्गल अनानुपूर्वियां और द्विप्रदेशिक अवक्तव्य (अनेक) हैं —यह नैगम-व्यवहार-नय-सम्मत अर्थपद की प्रस्पणा है।

## आनुपूर्वी

यस्मात्परमस्ति न पूर्वं स आदि:, यस्मात्पूर्वमस्ति न परमन्तः सः, तयोरतरं मध्यमुपचरति । तदेतत् त्रयमिष यत्र वस्तुरूपेण मुख्यमस्ति तत्र गणनाक्रमः सम्पूर्णं इति-कृत्वा पूर्वस्य पण्चादनुपूर्वं तस्य भाव आनुपूर्वो । एतदुक्तं भवति – संबन्धिणब्दा ह्यते परस्परसापेक्षाः प्रवर्तन्त इति यत्रैणां मुख्यो व्यपदेण्यव्यपदेणकभावोऽस्ति अयम-स्यादिरयमस्यान्त इति तत्रानुपूर्वीव्यपदेण इति, त्रिप्रदेशा-दिषु संभवति नान्यत्र । (अनुहावृ षृ ३२)

जिस वस्तु में आदि, मध्य और अंत — ये तीनों होते हैं, उसी में कम की व्यवस्था बनती है। जिससे पहले कोई नहीं है, वह आदि है। जिसके पहले कोई है, पर बाद में नहीं है, वह अन्तिम होता है। आदि और अन्त के बीच मध्य उपचरित होता है। यह इसका आदि है, यह इसका मध्य है, यह इसका अन्त है— इस प्रकार जहां परस्पर सापेक्ष कथन होता है, वहां आनुपूर्वी घटित होती है। अत: आनुपूर्वी के लिए कम से कम तीन प्रदेश (तीन अवयव) अपेक्षित हैं। दो अवयवों में आनुपूर्वी अथवा क्रमयोजना संभव नहीं है।

## अनानुपूर्वी

यः पुनरसंसक्तं रूपं केनचिद्वस्त्वन्तरेण शुद्ध एव परमाणुस्तस्य द्रव्यतः अनवयवत्वात् आदिमध्यावसान-त्वाभावात् अनानुपूर्वीत्वम् । (अनुहावृ पृ ३२)

एक परमाणु-पुद्गल में आनुपूर्वी नहीं होती। आनु-पूर्वी वहां होती है, जहां कम से कम तीन अवयव हों — आदि, मध्य और अंत। परमाणु निरवयव है, एक है, किसी अन्य वस्तु से असंबद्ध है।

#### अवस्तव्य

यस्तु द्विप्रवेशिकः स्कन्धस्तस्याप्याद्यन्तव्यपदेशः परस्परापेक्षयाऽस्तीतिकृत्वा अनानुपूर्वीत्वमशक्यं प्रतिपस्तं, अथानुपूर्वीत्वं प्रसक्तं तदिष चाविधभूतवस्तुरूपस्यासंभ-वात् अपरिपूर्णत्वात् न शक्यते वक्तुमिति उभाभ्याम-वक्तव्यत्वात् अवक्तव्यकमुच्यते, यस्मान्मध्ये सति मुख्य आदिर्लभ्यते मुख्यश्चान्तः परस्परासंकरेण, तदत्र मध्यमेव नास्तीति कृत्वा कस्यादिः कस्य वान्त इति कृत्वा व्यपदेशा-भावात् स्फुटमवक्तव्यकम् । (अनुहावृष्ट ३२)

द्विप्रदेशिक द्रव्य 'अवक्तन्य' कहलाता है। इस द्रव्य के दो प्रदेशों में आदि, अन्त का व्यवहार सापेक्ष है। मध्यवर्ती द्रव्य की अपेक्षा आदि, अन्त मुख्य होते हैं। मध्यभाग ही नहीं होगा तो आदि और अन्त का आधार क्या होगा? दो प्रदेशों में आमुपूर्वी और अनानुपूर्वी दोनों घटित नहीं होती। इसलिए इन दोनों की अपेक्षा वह अवक्तन्य है।

# आनुपूर्वी आदि का ऋमभेद

द्रव्यवृद्या पूर्वानुपूर्वीक्रममाश्चित्य प्रथममनानुपूर्वी ततोऽवक्तव्यकः ततश्चाऽऽनुपूर्वीत्येवं निर्देशो युज्यते, पश्चानुपूर्वीकमाश्चयेण तु व्यत्ययेन युक्तः, तत् कथं क्रम-द्वयमुल्लङ् घ्यान्यथा निर्देशः कृतः ?

… त्यणुकचतुरणुकादीन्यानुपूर्वीद्रव्याण्यनानुपूर्व्य-वक्तव्यकद्रव्यभ्यो बहूनि तेभ्योऽनानुपूर्वीद्रव्याण्यल्पानि तेभ्योऽप्यवक्तव्यकद्रव्याण्यल्पतराणि । (अनुमवृ प ४९) आनुपूर्वीद्रव्यबहुत्वज्ञापनार्थं स्थानवहुज्ञापनार्थं चादावानुपूर्व्या उपन्यासः । ततोऽल्पतरद्रव्यत्वादवक्तव्य-कस्येति । (अनुहावृ पृ ३२,३३)

अनानुपूर्वी द्रव्य एक परमाणु से, अवक्तव्य द्रव्य दो परमाणुओं से तथा आनुपूर्वी द्रव्य तीन, चार आदि परमाणुओं से निष्पन्न होते हैं। अतः क्रम की दृष्टि से पहले अनानुपूर्वी, फिर अवक्तव्य और फिर आनुपूर्वी होती है। किन्तु विषय की बहुलता और अल्पता के आधार पर यह कम-भेद हुआ है। आनुपूर्वी द्रव्य अनानुपूर्वी और अवक्तव्य द्रव्यों से अधिक हैं। अनानु-पूर्वी द्रव्य अल्पतर हैं।

# ६. भंगसमुत्कीर्तन

नेगम-ववहाराणं भंगसमुक्तित्तणया १. अस्थि आणुपुन्वी २ अस्थि अणाणुपुन्वी ३. अस्थि अवत्तः वए ४. अस्थि आणुपुन्वीओ ५. अस्थि अणाणुपुन्वीओ ६. अस्थि अवत्तन्वयाइं।

अहना १. अस्थि आणुपुन्नी य अणाणुपुन्नी य ७ अहना २. अस्थि आणुपुन्नी य अणाणुपुन्नीओ य द अहना ३. अस्थि आणुपुन्नीओ य अणाणुपुन्नी य ९ अहना ४. अस्थि आणुपुन्नीओ य अणाणुपुन्नीओ य १०.।

अहवा १. अतिथ आणुपुच्वी य अवसच्वए य ११ अहवा २ अत्थि आणुपुन्वी य अवत्तन्त्रयाइं च १२ अहवा ३. अत्थि आणुषुव्वीओ य अवत्तव्वए य १३ अहवा ४. अत्थि आणुपुच्वीओ य अवत्तन्वयाइं च १४ अहवा १. अत्थि अणाणुपुब्बी य अवत्तव्वए य १५ अहवा २. अत्थि अणाणुपुक्की य अवत्तक्वयाइं च १६ अहवा ३. अत्थि अणाणुपुब्बीओ य अवत्तव्वए य १७ अहवा ४. अत्थि अणाणुपुव्वीओ य अवत्तव्वयाइं च १८। अहवा १. अत्थि आणुपुट्वी य अणाणुपुट्वी य अवत्तव्वए य १९ अहवा २. अत्थि आणुपुन्वी य अणाणुपुन्वी य अवत्तव्वयाइं च २० अहवा ३. अत्थि आणुपुव्वी य अणाणुपुन्नीओ य अवत्तन्वए य २१ अहवा ४. अत्थि आणुपुन्नी य अणाणुपुन्नीओ य अनत्तन्नयाइं च २२ अहवा ५. अत्थि आणुपुटवीओ य अणाणुपुटवी य अवत्तन्वए य २३ अहवा ६. अत्थि आणुपुन्वीओ य अणाणुपुरुवीय अवत्तव्वयाइं च २४ अहवा ७. अत्थि आणुपुन्नीओ य अणाणुपुन्नीओ य अनत्तन्नए य २५ अहवा ८. अस्थि आणुपुन्वीओ य अणाणुपुन्वीओ य

अवत्तव्ययाइं च २६३ (एए अट्ट भंगा)। एवं सब्वे वि छुव्वीसं भंगा। से तं नेगम-ववहाराणं भंगसमुविकत्तणया। (अनु ११७)

प्रस्तुत सूत्र में नैगम-व्यवहार-तय-सम्मत आनुपूर्वी आदि द्रव्यों के एकवचन, बहुवचन तथा असंयोगी, द्विकसंयोगी तथा त्रिकसंयोगी भंग निर्दिष्ट हैं। वे कुल २६ होते हैं

एकवचनान्त भंग -- बहुवचनान्त भंग -- १. आनुपूर्वी १ ४. आनुपूर्वियां ३

२. अवक्तन्यक १ 💢 अवक्तन्यक ३

३. अनानुपूर्वी १ ६. अनानुपूर्वियां ३

### द्विकसंयोगी भंग--

७. आनुपूर्वी १ अनानुपूर्वी १

८. आनुपूर्वी १ अनानुपूर्वियां ३

९. आनुपूर्वियां ३ अनानुपूर्वी १

१०. आनुपूर्वियां ३ अनानुपूर्वियां ३

११. आनुपूर्वी १ अवक्तव्यक १

१२. आनुपूर्वी १ अवक्तव्यक ३

१३. आनुपूर्वियां ३ अवक्तव्यक १

१४. आनुपूर्वियां ३ अवक्तव्यक ३

१५. अनानुपूर्वी १ अवक्तव्यक १

१६. अनानुपूर्वी १ अवक्तव्यक ३

१७. अनानुपूर्वी ३ अवक्तव्यक १

् १८. अनानुपूर्वी ३ अवक्तव्यक ३ त्रिकसंयोगी भंग—

१९. आनु. १ अनाः १ अवः १

२०. आनु. १ अना. १ अव. ३

२१. आनु. १ अना. ३ अव. १

२२. आनु. १ अना. ३ अन. ३ २३. आनु. ३ अना. १ अन. १

२४. आनु. ३ अनाः १ अवः ३

२४. आनु. ३ अना ३ अव १

२६. आनु. ३ अना. ३ अव. ३

# १०. भंगोपदर्शन

नेगम-ववहाराणं भंगोवदंसणया —१. तिपएसिए आणुपुन्वी २.परमाणुपोग्गसे अणाणुपुन्वी ३.दुपएसिए अवत्तन्वए ४.तिपएसिया आणुपुन्वीओ ५.परमाणु-पोग्गला अणाणुपुन्वीओ ६.दुपएसिया अवत्तन्वयाइं। (अनु ११९) नैगम और व्यवहारनय-सम्मत भंगोपदर्शन— १. त्रिप्रदेशिक आनुपूर्वी, २. परमाणुपुद्गल अनानुपूर्वी, ३. द्विप्रदेशिक अवक्तव्य, ४. त्रिप्रदेशिक आनुपूर्वियां, ४. परमाणु पुद्गल अनानुपूर्वियां, ६. द्विप्रदेशिक अवक्तव्य हैं।….

#### ११. समवतार

""नेगम-ववहाराणं आणुपुन्विदन्वाइं आणुपुन्वि-दन्वेहिं समोयरति, नो अणाणुपुन्विदन्वेहिं समोयरति, नो अवत्तन्वयदन्वेहिं समोयरति । " (अनु १२०)

नैगम और व्यवहारतय-सम्मत आनुपूर्वी द्रव्य आनुपूर्वी द्रव्यों में समवतिरत होते हैं, वे अनानुपूर्वी द्रव्यों में समवतिरत नहीं होते, अवक्तव्य द्रव्यों में समवत-रित नहीं होते।

# १२. अनुगम आनुपूर्वी के प्रकार

अणुगमे नविवहे पण्णते, तं जहा— संतपयपरूवणया द्व्वपमाणं च खेत फुसणा य । कालो य अंतरं भाग भाव अप्पाबहुं चेव ॥ (अनु १२१)

अनुगम आनुपूर्वी के नौ प्रकार---

- सत्पदप्ररूपणा—द्रव्य के अस्तित्व और नास्तित्व का विचार।
- २. द्रव्यप्रमाण—विवक्षित पदार्थ की संख्या का निरूपण।
- ३. क्षेत्र-पदार्थं के आधारभूत क्षेत्र का निरूपण।
- ४. स्पर्शना पदार्थद्वारा किये गये आकाश प्रदेशों के स्पर्शन का निरूपण !
- ५. काल—पदार्थकी कालावधिका निरूपण।
- ६. अन्तर-विरहकाल ।
- भाग विवक्षित पदार्थ शेष पदार्थों के कितने भाग में हैं, इसका निरूपण ।
- पाव विवक्षित पदार्थ में औदयिक आदि भावों का निरूपण ।
- ९. अल्पबहुत्व—द्रव्यों की परस्पर द्रव्यार्थ आदि की अपेक्षा से अल्पता और बहुलता का निरूपण।

#### १. सत्वदप्ररूपणा

नेगम-ववहाराणं आणुपुब्विदव्वाइं कि अत्य ? नित्य ? नित्यमा अत्य । .... (अनु १२२) नैगम और व्यवहार नयसम्मत आनुपूर्वी द्रव्य हैं या महीं ? वे नियमतः हैं।

#### २. द्रव्यप्रमाण

नेगम-ववहाराणं आणुपुन्विदन्वाइं कि संखेज्जाइं ? असंखेज्जाइं ? अणंताइं ? नो संखेज्जाइं नो असंखेज्जाइं, अणंताइं । एवं दोण्णि वि । (अनु १२३)

नैगम और व्यवहार नय-सम्मत आनुपूर्वी द्रव्य संख्येय हैं ? असंख्येय हैं ? या अनन्त हैं ? वे संख्येय नहीं हैं, असंख्येय नहीं हैं, अनन्त हैं ।

इसी प्रकार अनानुपूर्वी द्रव्य और अवक्तव्य द्रव्य भी अनन्त हैं।

असंख्येयप्रदेशात्मके च लोकेऽनन्तानामानुपूर्व्यादि-द्रव्याणां सूक्ष्मपरिणामयुक्तत्वादवस्थानं भावनीयमिति । (अनुहावृ पृ ३४)

सूक्ष्म परिणति के कारण अनन्त आनुपूर्वी द्रव्य भी असंख्य-प्रदेशात्मक लोक में समा जाते हैं।

#### ३. क्षेत्र

नेगम-ववहाराणं आणुपुन्विद्यादं लोगस्स कति भागे होज्जा ? "एगदव्यं पडुच्च लोगस्स संखेजजदभागे वा होज्जा, असंखेजजदभागे वा होज्जा, संखेजजेसु भागेसु वा होज्जा, असंखेजजेसु भागेसु वा होज्जा, सन्वलीए वा होज्जा। नाणादन्वादं पडुच्च नियमा सन्वलीए होज्जा।

नेगम-ववहाराणं अणाणुपुव्विद्वववाइं '''एगदव्वं पढुच्च लोगस्स नो संखेज्जइभागे होज्जा, असंखेज्जइभागे होज्जा, नो संखेज्जेसु भागेसु होज्जा, नो असंखेज्जेसु भागेसु होज्जा, नो सव्वलोए होज्जा। नाणादव्वाइं पडुच्च नियमा सव्वलोए होज्जा। एवं अवत्तव्वगदव्वाणि वि। (अनु १२४)

नेगम और व्यवहार नय-सम्मत आनुपूर्वी द्रव्य लोक के कितने भाग में हैं ?

आनुपूर्वी द्रव्य एक द्रव्य की अपेक्षा लोक के संख्यातवें भाग में हैं, असंख्यातवें भाग में हैं, संख्येय भागों में हैं, असंख्येय भागों में हैं अथवा समूचे लोक में हैं। अनेक द्रव्यों की अपेक्षा वे नियमतः समूचे लोक में हैं।

नैगम और व्यवहार नय-सम्मत अनानुपूर्वी द्रव्य— एक द्रव्य की अपेक्षा लोक के संख्यातवें भाग में नहीं हैं, असंख्यातवें भाग में हैं, संख्येय भागों में नहीं हैं, असंख्येय भागों में नहीं हैं और समूचे लोक में नहीं हैं। अनेक द्रव्यों की अपेक्षा वे नियमतः समूचे लोक में हैं। इसी प्रकार अवक्तव्य द्रव्यों का प्रतिपादन करना चाहिए।

सब्बलोए वा होज्ज ति यदुक्तं तत्राचित्तमहा-स्कन्धः सर्वलोकव्यापकः समयावस्थायी सकललोक-प्रमाणोऽवसेयः। (अनुहावृष्टृ ३४)

स्वाभाविक परिणमन से होने वाला अचित्त महास्कंध संपूर्ण लोक मे व्याप्त हो जाता है। उसका अवस्थान एक समय तक रहता है। उसकी अपेक्षा एक द्रव्य को सर्वलोकव्यापी कहा गया है।

यस्मादेकैकस्मिन्नाकाशप्रदेशे सूक्ष्मपरिणामपरिणता-न्यनन्तान्यानुपूर्वीद्रव्याणि विद्यन्त इति भावना । अनानु-पूर्वी-अवक्तव्यकद्रव्ये तु एकं द्रथ्यं प्रतीत्यासंख्येयभाग एव वर्त्तन्ते, न शेषभागेषु । यस्मात्परमाणुरेकप्रदेशावगाढ एव भवति, अवक्तव्यकं त्वेकप्रदेशावगाढं द्विप्रदेशावगाढं च । (अनुहावृष्ट ३१)

एक-एक आकाशप्रदेश में अनंत आनुपूर्वी द्रव्य विद्यमान हैं । इसका हेतु है — पुद्गल द्रव्य की सूक्ष्म परिणति ।

अनानुपूर्वी द्रव्य अथवा अवक्तव्य द्रव्य लोक के असंख्यातवें भाग में ही अवस्थित होते हैं, क्योंकि परमाणु एक प्रदेश का ही अवगाहन करता है। अवक्तव्य द्रव्य (द्विप्रदेशी स्कंध) एक प्रदेश का भी अवगाहन कर सकता है और दो प्रदेशों का भी अवगाहन कर सकता है।

## ४. स्पर्शना

नेगम-ववहाराणं आणुपुव्विद्ववाइं लोगस्स कित भागं फुसंति ? एगदव्वं पडुच्च लोगस्स संखेज्जइभागं वा फुसंति, असंखेज्जइभागं वा फुसंति, संखेज्जे भागे वा फुसंति, असंखेज्जे भागे वा फुसंति, सव्वलोगं वा फुसंति। नाणादव्वाइं पडुच्च नियमा सव्वलोगं फुसंति।

नेगम-ववहाराणं अणाणुपुव्विद्ववाणं पुच्छा । एगदव्वं पडुच्च नो संबेज्जदभागं फुसंति, असंबेज्जदभागं फुसंति, नो संबेज्जे भागे फुसंति, नो असंबेज्जे भागे फुसंति, नो सव्वलोगं फुसंति । नाणादव्वाइं पडुच्च नियमा सव्वलोगं फुसंति । एवं अवस्तव्वगदव्वाणि वि भाणियव्वाणि ।

(अनु १२५)

नैगम और व्यवहार नय-सम्मत आनुपूर्वी द्रव्य लोक के कितने भाग का स्पर्श करते हैं ? एक द्रव्य की अपेक्षा आनुपूर्वी द्रव्य लोक के संख्यातवें भाग का स्पर्श करते हैं, असंख्यातवें भाग का स्पर्श करते हैं, असंख्येय भागों का स्पर्श करते हैं, असंख्येय भागों का स्पर्श करते हैं, असंख्येय भागों का स्पर्श करते हैं।

नैगम और व्यवहार नय-सम्मत अनानुपूर्वी द्रव्य एक द्रव्य की अपेक्षा लोक के संख्यातवें भाग का स्पर्श नहीं करते, असंख्यातवें भाग का स्पर्श करते हैं। संख्येय भागों का स्पर्श नहीं करते, असंख्येय भागों का स्पर्श नहीं करते, समुचे लोक का स्पर्श नहीं करते।

क्षेत्र और स्पर्धना में अंतर—
अवगाहणाइरित्तं पि फुसइ बाहि जहाणुणोभिहियं।
एगपएसं खेत्त सत्तपएसा य से फुसणा।।
(विभा ४३२)

क्षेत्रस्पर्शनयोरयं विशेषः - क्षेत्रमवगाहमात्रं स्पर्शना तु स्वचतसृष्विपि दिक्षु तद्बहिरिप वेदितव्येति । यथेह परमाणोरेकप्रदेशं क्षेत्रं सप्तप्रदेशा स्पर्शनेति । स्यादेतद्— एवं सत्यणोरेकत्वं हीयत इति । उक्तं च 'दिग्भागभेदो यस्यास्ति, तस्यैकत्वं न युज्यते'— इत्येतदयुक्तं, अभि-प्रायापिरज्ञानात् । नह्यं शतः स्पर्शना नाम काचिद्, अपि तु नैरन्तर्यमेव स्पर्शना बूम इति । (अनुहावृ पृ ३४)

क्षेत्र पदार्थ द्वारा अवगाहित मात्र होता है और स्पर्शना में अनन्तरित आकाश-प्रदेशों का भो ग्रहण होता है। जैसे -परमाणु द्वारा अवगाहित क्षेत्र एक प्रदेश है पर वह स्पर्श सात आकाश प्रदेशों का करता है। चार दिशाओं में चार प्रदेश और ऊर्ध्व व अधः दो दिशाओं में दो प्रदेश तथा एक प्रदेश वह जिसमें वह अवगाढ है— इस प्रकार स्पर्शना सात प्रदेश की हो जाती है।

प्रश्न उपस्थित होता है यदि सात आकाण प्रदेशों की स्पर्शना हो तो अणु का एकत्व या अविभाजित्व खण्डित हो जाता है, वह निरंश नहीं रह पाता। जिसका दिग्भाग होता है उसका एकत्व युक्ति-संगत नहीं होता। इसका समाधान यह है कि स्पर्शना के द्वारा परमाणुओं के अंशों का निर्देश नहीं किया गया है अपितु उनका आकाश के साथ निरन्तर स्पर्श का निर्देश किया गया है।

#### ५. काल

नेगम-ववहाराणं आणुपुव्विद्वव्याइं कालओ केविच्चरं होति ? एगदव्यं पडुच्च जहण्येणं एगं समयं, उक्कोसेणं असंबेज्जं कालं। नाणादव्याइं पडुच्च नियमा सव्यद्धा। एवंदोण्णिवि। (अनु१२६)

नैगम और व्यवहार नय-सम्मत आनुपूर्वी द्रव्य काल की दृष्टि से कितने समय तक होते हैं ?

एक द्रव्य की अपेक्षा वे जघन्यतः एक समय और उत्कृष्टतः असंख्य काल तक होते हैं। अनेक द्रथ्यों की अपेक्षा वे नियमतः सर्वकाल में होते हैं। इसी प्रकार अनामुपूर्वी और अवक्तव्य द्रव्यों के काल का भी प्रतिपादन करना चाहिए।

#### ६. कालकृत अंतर

नेगम-ववहाराणं आणुपुविवद्व्वाणं अंतरं कालओः एगदव्वं पडुच्च जहण्णेणं एगं समयं, उक्कोसेणं अणंतं कालं । नाणादव्वाइं पडुच्च नित्थ अंतरं ।

नेगम-ववहाराणं अणाणुपुव्विद्यव्वाणं एगदव्वं पढुच्च जहण्णेणं एगं समयं, उनकोसेणं असंखेज्जं कालं। नाणादव्वाइं पडुच्च नित्य अंतरं। (अनु १२७)

नैगम और व्यवहार नय-सम्मत आनुपूर्वी द्रव्यों में कालकृत अन्तर एक द्रव्य की अपेक्षा जघन्यतः एक समय और उत्कृष्टतः अनन्त काल का होता है। अनेक द्रव्यों की अपेक्षा उनमें कालकृत अन्तर नहीं होता।

नैगम और व्यवहार नय-सम्मत अनानुपूर्वी द्रव्यों में कालकृत अन्तर एक द्रव्य की अपेक्षा जघन्यतः एक समय और उत्कृष्टतः असंख्येय काल का होता है। अनेक द्रव्यों की अपेक्षा उनमें कालकृत अन्तर नहीं होता।

#### ७. भाग

नेगम-ववहाराणं आणुपुव्विद्ववाइं सेसद्वाणं .... नियमा असंबेज्जेसु भागेसु होज्जा । नेगमववहाराणं अणाणुपुव्विद्ववाइं सेसद्वाणं ....असंबेज्जइभागे होज्जा । .....एवं अवत्तव्वगद्वाणि वि । (अनु १२८)

नैगम और व्यवहार नय-सम्मत आनुपूर्वी द्रव्य नियमतः शेष द्रव्यों के असंख्येय भागों में होते हैं। अनानुपूर्वी और अवक्तव्य द्रव्य शेष द्रव्यों के असंख्यातवें भाग मे होते हैं।

#### ८. भाव

नेगम-ववहाराणं आणुपुव्विद्वववाहं ......... नियमा साइपारिणामिए भावे होण्जा । एवं दोण्णि वि । (अनु १२९)

नैगम और व्यवहार नय-सम्मत आनुपूर्वी द्रव्य

नियमतः सादि पारिणामिक भाव में होते हैं। इसी प्रकार अनानुपूर्वी और अवक्तव्य द्रव्यों के भाव को भी जानना चाहिए।

## ९. अल्पबहुत्व और उसका हेतु

सन्वत्थोवाइं नेगम-वयहाराणं अवत्तव्यग-दन्वाइं दन्बद्वयाए, अणाणुपुन्विदन्वाइं दन्बद्वयाए विसेसाहियाइं, आणुपुन्विदन्वाइं दन्बद्वयाए असंखेज्ज-गुणाइं। पएसद्वयाए सन्वत्थोवाइं नेगम-ववहाराणं अणाणुपुन्विदन्वाइं अपएसद्वयाए, अवत्तव्यगदन्वाइं पए-सद्वयाए विसेसाहियाइं, आणुपुन्विदन्वाइं पएसद्वयाए अणंतगुणाइं। दन्बद्वपएसद्वयाए सन्वत्थोवाइं नेगम-ववहाराणं अवत्तव्यगदन्वाइं दन्बद्वयाए, अणाणुपुन्विदन्वाइं दन्बद्वयाए अपएसद्वयाए विसेसाहियाइं, अवत्तव्यगदन्वाइं पएसद्वयाए विसेसाहियाइं, आणुपुन्विदन्वाइं दन्बद्वयाए असंखेजजगुणाइं, ताईं चेव पएसद्वयाए अणंतगुणाइं।

(अन् १३०)

नैगम और व्यवहार तय-सम्मत अवक्तव्य द्रव्या द्रव्यार्थ की अपेक्षा सबसे कम हैं, अनानुपूर्वी द्रव्य द्रव्यार्थ की अपेक्षा अवक्तव्य द्रव्यों से विशेषाधिक हैं, आनुपूर्वी द्रव्यार्थ की अपेक्षा अनानुपूर्वी द्रव्यों से असंख्येय गुण हैं।

प्रदेशार्थ की अपेक्षा--नैगम और व्यवहार नय सम्मत अनानुपूर्वी द्रव्य अप्रदेशार्थ की अपेक्षा सबसे कम हैं। अवक्तव्य द्रव्य प्रदेशार्थ की अपेक्षा अनानुपूर्वी द्रव्यों से विशेषाधिक हैं। आनुपूर्वी द्रव्य प्रदेशार्थ की अपेक्षा अवक्तव्य द्रव्यों से अनन्त गुण हैं।

द्रव्यार्थ और प्रदेशार्थ की अपेक्षा—नैगम और व्यवहार नय सम्मत अवक्तव्य द्रव्यार्थ की अपेक्षा सबसे कम हैं, अनानुपूर्वी द्रव्य द्रव्यार्थ और अप्रदेशार्थ की अपेक्षा अवक्तव्य द्रव्यार्थ और अप्रदेशार्थ की अपेक्षा अवक्तव्य द्रव्यों से विशेषाधिक हैं। अवक्तव्य द्रव्या प्रदेशार्थ की अपेक्षा अनानुपूर्वी द्रव्यों से विशेषाधिक हैं। आनुपूर्वी द्रव्या द्रव्यार्थ की अपेक्षा अवक्तव्य द्रव्यों से असंख्येय गुण हैं, प्रदेशार्थ की अपेक्षा वे ही अनन्त गुण हैं।

दन्बहुया एग।णेगपुग्गलदन्बेसु जधासंभवतो पदेसगुण-पञ्जायाधारया जा सा दन्बहुता भण्णति, पदेसहुया पुण तेसु चेव दन्बेसु प्रतिपदेसं गुणपञ्जायाधारया जा सा पदेसहुया, उभतक्षवा उभतहुया। (अनुचू पृ २६) द्रव्यार्थता की विवक्षा में एक-एक आनुपूर्वी द्रव्य की गणना होती है। प्रदेशार्थता की विवक्षा में प्रदेशों की गणना होती है। द्रव्यार्थता और प्रदेशार्थता की विवक्षा में द्रव्य और प्रदेश - दोनों की गणना होती है।

अवक्तव्यादव्या दव्यतो सव्यत्थोवा, कहं ? उच्यते, संघातभेदा उप्पत्तिहेतुअप्पत्तणतो । तेहितो अणाणुपुव्यिद्व वव्या विसेसाहिया, कहं ? उच्यते, बहुतरासयउप्पत्तिहेतु- तणतो । तेहितो आणुपुव्यिद्व सासे उज्जुणा, कहं ? उच्यते, तिगादि एगपदेसुत्तरबृङ्दिद्व व्याणबहुत्तणतो संघातभेदद्व बहुत्तणतो, एत्थ भावणविही इमा एगदुति- चतुपदेसे य अविता १-२-३-४, एत्थ संघातभेदयो पंच अवक्तव्या दव्या भवति । दस अणाणुपुव्यद्या भेदतो भवति । संघाततो वा एगकाले तिन्ति आणुपुव्यद्या भवती भवति । कमेण वा एगदुगदिसंजोगभेदतो एत्थ चउदस आणुपुव्यद्य भवति । (अनुचू २६)

अवक्तव्यक द्रव्य द्रव्यार्थ की अपेक्षा सबसे अल्प हैं। इसका हेतु यह है — द्विप्रदेशी स्कन्धों को संघात और भेद के निमित्त कम मिलते हैं। इसलिए ये सबसे कम होते हैं। अनानुपूर्वी द्रव्य इनकी अपेक्षा विशेषाधिक होते हैं। इसका हेतु यह है कि परमाणु बहुतर द्रव्यों की उत्पत्ति में निमित्त बनते हैं। आनुपूर्वी द्रव्य इनसे असंख्य मुणा अधिक होते हैं। इसका हेतु है — द्रव्य की प्रचुरता। तीन प्रदेश से आगे एक-एक प्रदेश बढ़ाते-बढ़ाते अनन्त प्रदेश तक चले जाते हैं। इस प्रकार इनके स्थान बहुत बन जाते हैं। इन्हें संवात और भेद के निमित्त भी बहुत मिलते हैं, इसलिए ये सबसे अधिक हैं। चूर्णिकार ने इसे स्थापना के द्वारा समक्ताया है।

कल्पना करें, चार द्रव्य हैं — एकप्रदेशी यावत् चतुष्प्रदेशी — १२३ ४।

अनानुपूर्वी द्रव्यः — उपर्युक्त द्रव्यों के भेद से अनानुपूर्वी द्रव्य दस बनेंगे।

अवक्तव्यक द्रव्य — इन्हीं द्रव्यों को यदि संघात और भेद से स्थापित किया जाए तो अवक्तव्यक द्रव्य पांच बनेंगे।

आनुपूर्वी द्रव्य - इन्हीं द्रव्यों के विविध प्रकार के संघात-भेदों से आठ विकल्प करने पर आनुपूर्वी द्रव्य चौदह बनेंगे।

## १३. संग्रह नय-सम्मत अनौपनिधिकी

संगहरस अणोवणिहिया दन्वाणुपुन्वी पंचविहा पण्णत्ता, तं जहा अदुपयपक्षवणया भंगसमुनिकत्तणया भंगोवदंसणया समोयारे अणुगमे । (अनु १३१) संग्रह नय-सम्मत अनौपनिधिकी द्रव्य-आनपर्वी के

संग्रह नय-सम्मत अनौपनिधिकी द्रव्य-आनुपूर्वी के पांच प्रकार प्रज्ञन्त हैं — अर्थपद प्ररूपण, भंगसमुत्कीर्तन, भंगोपदर्शन, समवतार और अनुगम ।

संगहस्स अट्ठपयपक्तवणया — तिपएसिया आणु-पुत्रवी चउपएसिया आणुपुत्रवी जाव दसपएसिया आणु-पुत्रवी संखेज्जपएसिया आणुपुत्रवी असंखेज्जपएसिया आणु-पुत्रवी अर्णतपएसिया आणुपुत्रवी। परमाणुपोग्गला अणाणुपुत्रवी। दुपएसिया अवत्तत्वत्। (अनु १३२)

संग्रह नय का अर्थपदप्ररूपण त्रिप्रदेशिक आनुपूर्वी, चार प्रदेशिक आनुपूर्वी, यावत् दस प्रदेशिक आनुपूर्वी, संख्येय प्रदेशिक आनुपूर्वी, असंख्येय प्रदेशिक आनुपूर्वी, अनन्त प्रदेशिक आनुपूर्वी, परमाणुपुद्गल अनानुपूर्वी, द्विप्रदेशिक अवक्तव्य है।

विशेष नैगम और व्यवहार नय द्रव्य को अनेक भेदयुक्त मानता है। संग्रह नय सामान्य को स्वीकार करता है। इसीलिए संग्रह नय की अनौपनिधिको द्रव्य में केवल एक वचन का प्रयोग होता है। जितने त्रिप्रदेशी स्कन्ध हैं वे त्रिप्रदेशिकत्व सामान्य का अतिक्रमण नहीं करते, इसलिए त्रिप्रदेशिक आनुपूर्वी एक ही होगी। विशुद्धतर संग्रहनय की अपेक्षा आनुपूर्वीत्व का सामान्य होने के कारण आनुपूर्वी एक ही होगी।

अनानुपूर्वी और अवक्तव्य के लिए भी यही नियम है। बहुत्व का अभाव होने के कारण बहुवचन का प्रयोग नहीं हो सकता।

# १४. क्षेत्रानुपूर्वी

दन्नावगाधोवलिक्खतं सेत्तं सेत्ताणुपुन्नी । अहवा अवगाहावगाहीण अण्णोण्णसिद्धिहेतुत्तणेवि आगासस्सा-वगाहलक्खणत्तणतो सेत्ताणुपुन्नी भण्णति । अहवा दन्नाण चेव सेत्तावगाहमगणा सेत्ताणुपुन्नी । (अनुचू पृ ३२)

द्रव्यों के अवगाह से उपलक्षित क्षेत्र क्षेत्रानुपूर्वी है। अयवा अवगाह और अवगाही परस्पर संबद्ध होने पर भी अवगाह लक्षण के कारण आकाश को क्षेत्रानुपूर्वी कहा गया है। अथवा द्रव्यों के क्षेत्रावगाह की मार्गणा ही क्षेत्रानुपूर्वी है।

## क्षेत्रानुपूर्वी के प्रकार

केत्ताणुपुब्बी दुविहा पण्णत्ता, तं जहा - ओवणिहिया य अणोविगिहिया य । (अनु १५५)

क्षेत्रानुपूर्वी के दो प्रकार प्रज्ञप्त हैं - औपनिधिकी और अनौपनिधिकी।

ओवणिहिया खेत्ताणुपुर्वी तिविहा पण्णता, तं जहा पुरवाणुपुरवी पच्छाणुपुरवी अणाणुपुरवी । (अनु १७६)

औपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी के तीन प्रकार हैं —

१. पूर्वानुपूर्वी, २. पश्चानुपूर्वी, ३. अनानुपूर्वी । अणोवणिहिया सा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा --नेगम-ववहाराणं संगहस्स य । (अनु १५७)

अनौपनिधिकी के दो प्रकार प्रज्ञप्त हैं — नैगम-व्यवहार नय-सम्मत और संग्रह नय-सम्मत ।

नेगम-ववहाराणं अणोवणिहिया खेताणुपुब्वी पंचिवहा पण्णत्ता, तं जहा — १. अट्ठपयपरूवणया २. भंगसमुक्कि-त्तणया २. भंगोवदंसणया ४. समोयारे ५. अणुगमे ।

नैगम और व्यवहार नय-सम्मत अनौपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी के पांच प्रकार प्रज्ञप्त हैं—

१. अर्थपदप्ररूपण, २. भंग-समुत्कीर्तम, ३. भंगोपदर्शन ४. समवतार ५. अनुगम ।

....नेगम-ववहाराणं अटुपयपरूवणया — तिपएसोगाढे आणुपुन्वी चउपएसोगाढे आणुपुन्वी जाव दसपएसोगाढे आणुपुन्वी संसेज्जपएसोगाढे आणुपुन्वी असंसेज्जपए-सोगाढे आणुपुन्वी। एगपएसोगाढे अणाणुपुन्वी। दुपए-सोगाढे अवसन्वए।..... (अनु १५९)

नैगम और व्यवहार नय-सम्मत अर्थपदप्ररूपण— त्रिप्रदेशावगाढ आनुपूर्वी, चार प्रदेशावगाढ आनुपूर्वी, यावत् दस प्रदेशावगाढ आनुपूर्वी, संख्येय प्रदेशावगाढ आनुपूर्वी, असंख्येय प्रदेशावगाढ आनुपूर्वी, एक प्रदेशाव-गाढ अनानुपूर्वी, द्विप्रदेशावगाढ अवक्तव्य है।

## आनुपूर्वी द्रथ्यों का अवगाह-क्षेत्र

नेगम-ववहाराणं आणुपुव्विद्यव्वाइं "एगदव्वं पहुच्च लोगस्स संक्षेरजइभागे वा होरुजा, असंक्षेरजइभागे वा होरुजा, संक्षेरजेसु भागेसु वा होरुजा, असंक्षेरजेसु भागेसु वा होरुजा, देसूणे लोए वा होरुजा। नाणादव्वाइं पहुच्च नियमा सव्वलोए होरुजा। (अनु १६८)

नैगम और व्यवहार के आनुपूर्वी द्रव्य एक द्रव्य की

अपेक्षा लोक के संख्येय भाग में हैं, असंख्येय भाग में हैं, संख्येय भागों में हैं अथवा देशोनलोक में हैं। अनेक द्रव्यों की अपेक्षा वे नियमतः समूचे लोक में हैं।

## क्षेत्रानुपूर्वी सादि-पारिणामिक

नेगम-ववहाराणं आणुपुव्विद्ववाहं कयरिमा भावे होज्जा ? नियमा साइपारिणामिए भावे होज्जा।

(अनु १७३)

भाविचन्तायामानुपूर्वीद्रव्याणि नियमात् सादिपारि-णामिके भावे, विशिष्टाधेयाधारभावस्य सादिपारिणा-मिकात्मकत्वाद्। (अनुहावृष्ट ४९)

द्रव्यानुपूर्वी के द्रव्य सादि पारिणामिक हैं। वे किसी न किसी क्षेत्र में रहते हैं। अतः क्षेत्रानुपूर्वी के प्रकरण में आनुपूर्वी आदि द्रव्यों को आधार-आधेय संबंध के कारण सादि-पारिणामिक कहा गया है।

## १५. कालानुपूर्वी

द्रव्यपर्यायत्वात्कालस्य द्रयादिसमयस्थित्याद्युपलक्षित-द्रव्याण्येव । (अनुहान् पृ ५१)

द्रव्य का एक पर्याय है काल। तीन समय, चार समय, पांच समय यावत् अभंख्यात समय से उपलक्षित द्रव्य कालानुपूर्वी कहलाता है।

## कालानुपूर्वी के प्रकार

""कालाणुपुन्ती दुविहा पण्णत्ता, तं जहा — ओव-णिहिया य अणोवणिहिया य । (अनु १९६)

कालानुपूर्वी के दो प्रकार हैं — औपनिधिकी और अनौपनिधिकी।

## औपनिधिको के प्रकार

ओवणिहिया कालाणुपुब्बी तिविहा पण्णता, तं जहा —पुब्बाणुपुब्बी पच्छाणुपुब्बी अणाणुपुब्बी । (अनु २१८)

औपनिधिकी कालानुपूर्वी के तीन प्रकार हैं — १. पूर्वानुपूर्वी, २. पश्चानुपूर्वी, ३. अनानुपूर्वी।

## अनौपनिधिकी के प्रकार

् अणोवणिहिया सा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा — नेगम-ववहाराणं संगहस्स य । (अनु १९८)

अनौपनिधिकी के दो प्रकार हैं---

- १. नैगम और व्यवहार नय-सम्मत अनौपनिधिकी।
- २. संग्रह नय-सम्मत अनीपनिधिकी ।

### नैगम-व्यवहार सम्मत

नेगम-ववहाराणं अणोवणिहिया कालाणुपुब्वी पंच-विहा पण्णत्ता, तं जहा --अट्टपयपरूवणया, भंगसमुक्कि-त्तणया, भंगोवदंसणया, समोवारे, अणुगमे ।

(अनु १९९)

नैगम और व्यवहार नय सम्मत अनौपनिधिकी कालानुपूर्वी के पांच प्रकार हैं—-

१. अर्थपदप्ररूपण, २. भंग-समुत्कीर्तन, ३. भंगोप-दर्शन, ४. समवतार, ५. अनुगम ।

### अर्थवदप्ररूपण

'''नेगम-ववहाराणं अटुपयपक्ष्वणया - तिसमयद्विईए आणुपुन्वी जाव दससमयद्विईए आणुपुन्वी संखेजजसमय-द्विईए आणुपुन्वी असंखेजजसमयद्विईए आणुपुन्वी। एगसमयद्विईए अणाणुपुन्वी। दुसमयद्विईए अवत्तन्वए। ''

(अनु२००) पदप्ररूपण---

नैगम और ज्यवहार नय-सम्मत अर्थपदप्ररूपण— तीन समय की स्थिति वाला पुद्गल आनुपूर्वी यावत् दस समय की स्थितिवाला पुद्गल आनुपूर्वी, संख्येय समय की स्थिति वाला पुद्गल आनुपूर्वी, असंख्येय समय की स्थिति वाला पुद्गल आनुपूर्वी। एक समय की स्थिति वाला पुद्गल अनानुपूर्वी। दो समय की स्थिति वाला पुद्गल अनक्ष्य है।

# आनुपूर्वीनाम -नाम-कर्म को एक प्रकृति ।

आनुपूर्वी —वृषभनासिकान्यस्तरज्जूसंस्थानीया, यया कर्मपुद्गलसंहत्या विशिष्टं स्थानं प्राप्यतेऽसौ । यया बोध्वीत्तमांगाधश्चरणादिरूपो नियमतः शरीरविशेषो भवति साऽऽनुपूर्वी । (आवहावृ १ पृ ५६) आनुपूर्वीनाम के दो अर्थं हैं—-

- १. बैल की नासिका में डाली गई रस्सी के समान कर्मपुद्गलों की वह संहति, जो जीव को अपने उत्पत्ति स्थल पर ले जाती है, वह आनुपूर्वीनाम-कर्म है।
- २. नामकर्म की जिस प्रकृति के उदय से मस्तक, चरण आदि अंगों की रचना होती है, वह आनुपूर्वीनाम-कर्म है।

आपृच्छना — कार्य करने के लिए गुरु की स्वीकृति लेना। सामाचारी का एक भेद। (द्र. सामाचारी)

## आभिनिबोधिक ज्ञान — मितज्ञान, इन्द्रिय और मन के माध्यम से होने वाला ज्ञान ।

### १. आभिनिबोधिक ज्ञान

- ० निर्वचन
- ० परिभाषा
- ॰ पर्याय
- ० कालमान
- ० द्रुदान्त
- २. आमिनिबोधिक शान के प्रकार
  - ০ श्रुतनिश्रित
  - ০ अञ्चतनिश्चित
- ३. श्रुतनिश्रित-अश्रुतनिश्रित की परिमाषा
  - ० अध्रतनिधित के प्रकार
- ४. शृतनिश्चित के प्रकार --अवग्रह, इहा....
- ५. अवग्रहचतुष्टयी
  - ० परिभाषा
  - ० उत्पत्तिकाक्रम
  - ० फालमान
  - ० अठाईस प्रकार
  - ० तीन सौ छत्तीस प्रकार
- ६. अवग्रह की परिमावा
  - ० पर्याय
  - · प्रकार ब्यंजनावग्रह, अर्थावग्रह
- ७. व्यञ्जनावग्रह
  - ० परिभाषा
  - ० प्रकार
  - ० मल्लक का वृष्टांत
  - ० ज्ञाने या अज्ञान
  - ० चक्षु और मन के व्यंजनावग्रह नहीं
- ८. अर्थावग्रह
  - ० परिभाषा
  - ० प्रकार
- ९. ईहा
  - ० परिभाषा
  - ० पर्याय
  - ० प्रकार
  - ० ईहा अज्ञान नहीं
  - ० ईहा और संशय में अन्तर

- १०. अवाय
  - ० परिभाषा
  - ० पर्याय
  - ० प्रकार
  - ० अदाय औपचारिक अर्थावप्रह
- ११. धारणा
  - ० परिभाषा
  - ॰ पर्याय
  - ० प्रकार
- १२. अःभिनिबोधिकज्ञान ही मतिज्ञान
- १३. श्रुतनिरपेक्ष मति ही श्रुद्ध मतिज्ञान
- १४. मतिज्ञान का विषय
- १५. मति और श्रुत में भेद
- १६. मित और श्रुत में अभेद
- १७. मतिपूर्वक श्रुत
- १८. द्रव्यश्रुतपूर्वेक मित
- १९. मतिज्ञान का क्षेत्र
- २०. साकारोपयोग और मतिज्ञान
- २१. मतिज्ञान से शून्य जीव
- २२. मितज्ञान का विरहकाल
- २३. ज्ञान-उत्पत्ति और नय
- २४. मतिज्ञान की प्रतिपन्नता-प्रतिपद्यमानता
  - \* मतिज्ञान परोक्ष है
- (द्र. ज्ञान)
- \* मतिज्ञान स्वार्थिक प्रत्यय
- (द्र. ज्ञान)
- \* मति-श्रुत और अवधि में साधर्म्य
  - (द्र. अवधिज्ञान)

\* मति अज्ञान

- (द्र. अज्ञान)
- \* श्रुतज्ञानः मतिज्ञान का एक भेद (द्र. श्रुतज्ञान)
- \* चक्षु-अचक्षु दर्शन
- (द्र. दर्शन)
- \* सम्यक्त्व और ज्ञान की युगपत् उत्पत्ति
  - (द्र. सम्यक्त्व)

# १. आभिनिबोधिक का निर्वचन

अभिनिबुज्भइत्ति आभिणिबोहियनाणं।

(नन्दी ३५)

अत्थाभिमुहो नियओ बोहो जो सो मओ अभिनिबोहो। सो चेवाऽऽभिणिबोहिशंःः।। (विभा ५०)

प्रतिनियत अर्थ को ग्रहण करने वाला अर्थाभिमुखी ज्ञान अभिनिबोध है, वही आभिनिबोधिक है।

#### परिभाषा

अभिनिबोधः — तदावरणकर्मक्षयोपश्चमः । तेन निर्वृत्त-माभिनिबोधिकम् । इन्द्रियमनोनिमित्तो योग्यदेशावस्थित-वस्तुविषयः स्फुटप्रतिभासो वोधविशेषः ।

(नन्दीमवृष ६५)

आभिनिबोधिक ज्ञान अभिनिबोधावरण कर्म (मिति-ज्ञानावरण कर्म) के क्षयोपशम से निष्पन्न है।

यह इन्द्रिय और मन के निमित्त से होने वाला तथा उचित क्षेत्र में अवस्थित वस्तु को ग्रहण करने वाला स्वष्ट अवबोध है।

#### पर्याय

ईहा अपोह वीमंसा मग्गणा य गवेसणा। सण्णा सई मई पण्णा सन्वं आभिणिबोहियं॥ (नन्दी ५४।६)

ईहा, अपोह, विमर्श मार्गणा, गवेषणा, संज्ञा, स्मृति, मित और प्रज्ञा - ये सब आभिनिबोधिक ज्ञान के पर्याय हैं।

मइपन्नाभिणिबोहियबुद्धीओ होति वयणपञ्जाया । जा उग्गहाइसण्णा ते सन्वे अत्थपञ्जाया ।। (विभा ३९८)

मित, प्रज्ञा, आभिनिबोधिक और बुद्धि—ये आभिनिबोधिक ज्ञान के वचन-पर्याय (सम्पूर्ण वस्तु के प्रतिपादक गड़द) हैं।

अवग्रह, ईहा, अपोह आदि आभिनियोधिक के अर्थ-पर्याय (एकदेश प्रतिपादक शब्द) हैं।

#### कालमान

""एगस्स अणेगाण व उवओगंतोमुहुत्ताओ ॥ लढी वि जहन्नेणं एगस्सेवं परा इमा होइ । अह सागरोवमाइं छाविंदु सातिरेगाइं॥ दो वारे विजयाईसु गयस्स तिन्तच्चुए अहव ताइं। अइरेगं नरभवियं नाणाजीवाण सन्त्रद्धं॥ (विभा ४३४-४३६)

आभिनिबोधिकज्ञानी जघन्यतः और उत्कृष्टतः अन्तर्मूहूर्त्तं तक उपयुक्त रह सकता है। आवरणक्षयोपभम की अपेक्षा से जघन्य लब्धिकाल भी अन्तर्मूहूर्त्त ही है। उत्कृष्ट काल साधिक छियासठ सागरोपम है।

तैतीस सागरोपम आयुष्य वाले विजय आदि अनुत्तर विमानों में दो बार अथवा बावीस सागरोपम आयुष्य बाले अच्युत आदि विमानों में तीन बार उत्पन्न होने वाले मितज्ञानी देवों का लब्धिकाल छित्रासठ सागरोपम है। इसमें मनुष्य भव का कालमान मिलाने पर साधिक हो जाता है। यह कथन एक मितज्ञानी की अपेक्षा से है। अनेक मितज्ञानी जीवों की अपेक्षा मितज्ञान का कालमान सर्वकाल है।

### बुष्टान्त

एत्थ निदिस्सणं जहा — कस्सइ मंदपगासाए रयणीए
पुरिसप्पमाणमेत्रं खाणुं दट्ठूण चिंता समुप्पज्जित कि पुण
एस पुरिसो भिवज्ज उदाहु खाणुत्ति ? ततो तं खाणुं
विल्विणद्धं दट्ठूण पिक्ख वा तिह णिलीणं पासिऊणं
आभिणिबोधो भवति जहा एवं खाणुत्ति । तं च जइ
अभिमुहमत्थं जाणित णो विवरीयं ततो आभिणिबोहियं
भवति । अभिमुहमत्थं णाम जो खाणुं खाणुं चेव अभिणबुज्भिति ण पुण खाणुं पुरिसं मण्णिति, एयं अभिमुहमत्थं भण्णिति । (आवचू १ पृ ७, ६)

रात्रि में मंद प्रकाश के कारण पुरुषप्रमाण स्थाणु को देखकर व्यक्ति सोचता है प्यह पुरुष है अथवा स्थाणु? विल्लयों से परिवेष्टित अथवा पक्षियों से युक्त उस स्थाणु को देखकर यह जात हो जाता है कि यह स्थाणु है। जो अभिमुख अर्थ को जानता है, विपरीत अर्थ को नहीं जानता, वह आभिनिबोधिक है। अभिमुख अर्थ का आशय है —सामने दिखाई देने वाले पदार्थ का सही बोध होना। जैसे —सामने स्थित स्थाणु को स्थाणु जानना, उसे पुरुष नहीं जानना।

## २. आभिनिबोधिक ज्ञान के प्रकार

आभिणिबोहियनाणं दुविहं पण्णत्तं, तं जहा —सुय-निस्सियं च असुयनिस्सियं च । (नन्दी ३७) आभिनिबोधिक ज्ञान के दो प्रकार हैं — १ श्रुतनिश्रित । २ अश्रुतनिश्रित ।

# ३. श्रुतनिश्रित-अश्रुतनिश्रित को परिभाषा

पुज्वं सुयपरिकम्मियमइस्स जं संपयं सुयाईयं । तं निस्सियमियरं पुण अणिस्सियं मइचउक्कंतं ॥ (विभा १६९)

जो मित श्रुत से परिकींमत/संस्कारित है, किन्तु वर्तमान व्यवहारकाल में श्रुत से निरपेक्ष है, वह श्रुत-निश्चित मित है। श्रुत संस्कार से निरपेक्ष सहज मित अश्रुतिश्रित मित है। वह औत्पत्तिकी आदि बुद्धि चतुष्करूप है।

## श्रुतनिश्रित मति

शास्त्रपरिकर्मितमतेहत्पादकाले शास्त्रार्थपर्यालोचन-मनपेक्ष्यैव यदुपजायते मतिज्ञानं तत् श्रुतनिश्रितम् । (नन्दीमवृ प १४४)

जिसकी मित शास्त्र के अध्ययन से परिष्कृत हो गई है, उस व्यक्ति को ज्ञान की उत्पत्ति के समय शास्त्र की पर्यालोचना के बिना जो मितज्ञान उत्पन्न होता है, वह श्रुतनिश्रित है।

## अध्वतिश्रित मति

सर्वथा शास्त्रसंस्पर्शरिहतस्य तथाविधक्षयोपशम-भावत एवमेव यथावस्थितवस्तुसंस्पांश मितज्ञानमुपजायते तत् अश्रुतिनिश्रतम् । (नन्दीमवृ प १४४)

शास्त्र-संस्पर्श से सर्वथा रहित, तथाविध क्षयोपशम से जो यथार्थ वस्तुसंस्पर्शी मितज्ञान होता है, वह अश्रुत-निश्चित मित है।

## अञ्चतनिश्चित के प्रकार

असुयनिस्सियं चउन्विहं पण्णत्तं, तं जहा---उप्पत्तिया वेषदया, कम्मया पारिणामिया । बुद्धी चउन्विहा वृत्ता, पंचमा नोवलब्भई ॥ (नन्दी ३८।१)

अश्रुतिनिश्रित मितज्ञान के चार प्रकार हैं — १. औत्पत्तिकी बुद्धि, २. वैनियिकी बुद्धि, ३. कर्मजा बुद्धि, ४. पारिणामिकी बुद्धि। बुद्धि के ये चार प्रकार हैं, पांचवां प्रकार उपलब्ध नहीं होता। (द्र. बुद्धि)

# ४. श्रुतनिश्रित के प्रकार

सुयनिस्सियं चउन्विहं पण्णत्तं, तं जहा —उग्गहे ईहा अवाओ धारणा । (नन्दी ३९)

श्रुतनिश्रित मतिज्ञान के चार प्रकार हैं — १. अवग्रह, २. ईहा, ३. अवाय, ४. धारणा।

## ५. अवप्रहचतुष्टयो : परिभाषा

अत्याणं उग्गहणं, च उग्गह तह वियालणं ईहं । ववसायं च अवायं, धरणं पुण धारणं विति ॥ (नन्दी ५४।२) वस्तु का सामान्य अवग्रहण अवग्रह है। वस्तुधर्म का विचार करना ईहा है। ईहित वस्तु का नैश्चयिक ज्ञान अवाय है। वस्तु के निश्चित ज्ञान की अविच्युति, वासना और स्मृति धारणा है।

सामण्णत्थावग्गहणमुग्गहो भेयमग्गणमहेहा । तस्सावगमोऽवाओ अविच्चुई धारणा तस्स ॥ (विभा १८०)

बस्तु का सामान्य अवग्रहण अवग्रह, वस्तु के भेद की भार्गणा ईहा, वस्तु का निश्चय अवाय और उस निश्चय की अविच्युति धारणा है।

### उत्पत्ति का क्रम

उक्कमओऽइक्कमओ एगाभावे वि वा न वत्युस्स । जं सब्भावाहिगमो, तो सच्चे नियमियक्कमा य ॥ (विभा २९४)

अवग्रह आदि चारों का ऋम नियमित है। इनका उत्ऋम या व्यतिऋम होने पर अथवा एक का भी अभाव होने पर वस्तु के स्वभाव का अवबोध नहीं होता।

ईहिज्जइ नाऽगहियं नज्जइ नाणीहियं न याऽनायं । धारिज्जइ जं वत्थुं तेण कमोऽवग्महाई उ ॥ (विभा २९६)

अवग्रह से अगृहीत वस्तु में ईहा प्रवृत्त नहीं होती। अनीहित (अविचारित) का अवाय (निश्चय) महीं होता। अनिश्चित अथवा अज्ञात अर्थ की धारणा नहीं होती। इसलिए अवग्रह आदि क्रमशः होते हैं।

एतो चिनय ते सब्बे भवंति भिन्ना य णेव समकालं । न बड्क्कमो य तेसि न अन्नहा नेयसब्भावो॥ (विभा २९७)

अवग्रहचतुष्टयी उत्तरोत्तर वस्तु के विशेष पर्याय को ग्रहण करती है, अतः यह भिन्न —परस्पर असंकीर्ण है। ये चारों समकालीन — युगपत् नहीं होते क्योंकि इनका उत्पत्ति-काल भिन्न है। इनका च्युत्क्रम (या उत्क्रम) भी नहीं होता। ज्ञेय का स्वभाव ऐसा ही है। वह केवल अवग्रह, केवल ईहा, केवल अवाय या केवल धारणा से नहीं जाना जा सकता।

#### कालमान

उग्गहे इक्कसामइए, अंतोमुहुत्तिया ईहा, अंतोमुहु-तिए अवाए, धारणा संक्षेज्जं वा कालं असंक्षेज्जं वा कालं। (नन्दी ५०) अवग्रह का कालमान एक समय, ईहा और अवाय का एक-एक अन्तर्मृहूर्त तथा धारणा का संख्येय अथवा असंख्येय काल है।

अत्थोग्गहो जहन्तो समयं सेसोग्गहादओ वीसुं । अंतोमुहुत्तमेगं तु वासनाधारणं मोत्तुं ।।

अर्थावग्रहो निश्चय-व्यवहारभेदतो द्विधा। अति-स्तोककालत्वेन जघन्यो नैश्चियकोऽर्थावग्रह एकसमयं भवति। शेषास्तुः व्यञ्जनावग्रहव्यावहारिकार्थावग्र-हेहावायाविच्युतिस्मृतिरूपा मितभेदास्ते सर्वेऽिप विष्वक् पृथगेकमेवाऽन्तर्मृहृत्तं भवन्ति। अविच्युति-स्मृति-वासनाभेदाद्धारणा त्रिविधा। स्मृतेबीजभूता वासनाख्या धारणा, सा संख्येयवर्षायुषां सत्त्वानां संख्येयं कालं, असंख्येयवर्षायुषां तु पत्योपमादिजीविनामसंख्येयं कालं भवति। (विभा ३३४ मवृ पृ १६८)

अर्थावग्रह दो प्रकार का है — निश्चय और व्यवहार।
नैश्चियक अर्थावग्रह अत्यन्त अल्पकालिक होता है।
उसका कालमान एक समय है।

शेष — व्यञ्जनावग्रह, व्यावहारिक अर्थावग्रह, ईहा, अवाय तथा अविच्युति और स्मृति (धारणा के प्रथम दो भेद) — इनमें से प्रत्येक का कालमान अन्तर्मुहूर्त्त है। स्मृति की जननी वासना (धारणा का तीसरा भेद) का कालमान है — संख्येय काल (संख्यातवर्षजीवी की अपेक्षा) और असंख्येय काल (पल्योपम आदि असंख्यात वर्ष आयुष्य वाले जीवों की अपेक्षा)।

## अठाईस प्रकार

सोइंदियाइभेएण छिव्वहावग्गहादओऽभिहिआ । ते होंति चउच्वीसं चउव्विहं वंजणोग्गहणं ।। अट्ठावीसद्दभेयं एयं सुयनिस्सियं समासेणंःः । (विभा ३००, ३०१)

अवग्रह (अर्थावग्रह). ईहा, अवाय और धारणा के छह-छह (पांच इन्द्रियां और मन) भेद हैं। व्यञ्जनावग्रह के (चक्षु और मन को छोड़कर) चार भेद हैं। इस प्रकार अनुतिश्वित मित के अठाईस भेद होते हैं— ध्यंजनावग्रह -श्रोत्रेन्द्रिय, घाणेन्द्रिय, रसनेन्द्रिय,

अर्थावब्रह -श्रोत्रेन्द्रिय, चक्षुरिन्द्रिय, झाणेन्द्रिय, रसनेन्द्रिय, स्पर्शनेन्द्रिय, मन । **ईहा -श्रोत्रे**न्द्रिय, चक्षुरिन्द्रिय, झाणेन्द्रिय, रसनेन्द्रिय,

स्पर्धनेन्द्रिय ।

स्पर्भनेन्द्रिय, मन ।

अवाय-शोत्रेन्द्रिय, चक्षुरिन्द्रिय, घ्राणेन्द्रिय, रसनेन्द्रिय, स्पर्शनेन्द्रिय, मन ।

धारणा-श्रोत्रेन्द्रिय, चक्षुरिन्द्रिय, छाणेन्द्रिय, रसनेन्द्रिय, स्पर्शनेन्द्रिय, मन ।

### तीन सौ छत्तीस प्रकार

जं बहुबहुविहिखिप्पानिस्सियनिच्छिय धुवेयरविभिन्ना । पुणरुग्गहादओ तो तं छत्तीसित्तसयभेयं।। (विभा ३०७)

श्रुतिधित मित के अवग्रह आदि अठाईस भेदों को बहु-अबहु, बहुविध-अबहुविध, क्षिप्र-अक्षिप्र, अनिधित-निश्चित, निश्चित-अनिश्चित, ध्रुव-अध्रुव— इन बारह भेदों से गुणन करने पर आभिनिबोधिक ज्ञान के २८× १२ = ३३६ भेद होते हैं।

## बहु-बहुविध आदि अवग्रह की परिभाषा

नाणासद्दसमूहं बहुं विहं मुणइ भिन्नजाईयं । बहुविहमणेगभेयं एक्केक्कं निद्धमहुराइं॥ खिप्पमचिरेण तं चियं सरूवओ जं अणिस्सियमर्लिगं । निच्छियमसंसयं जं ध्रुवमच्चंतं न उ कयाइ॥ (विभा ३०८, ३०९)

बहु - यह पटह का शब्द है, यह भेरी का शब्द है, यह शंख का शब्द है - इत्यादि विभिन्न वाद्यों के नाना प्रकार के शब्दों को एक साथ ग्रहण करना।

बहुविध --शंख, भेरी आदि के एक-एक शब्द के स्निग्धत्व, मधुरत्व आदि अनेक धर्मों को एक साथ ग्रहण करना।

क्षिप्र-शीघ्र ग्रहण करना।

अनिश्चित — हेतु का सहारा लिए बिना स्वरूप को जान लेना।

निश्चित-असंदिग्ध रूप में जानना।

ध्रुव - जैसे पहले बहु-बहुविध आदि का ज्ञान किया, वैसे सर्वदा जानना । यह कादाचित्क नहीं होता । भेद क्यों ?

एवं बज्फव्मंतरनिमित्तवइचित्तओ मइबहुत्तं । किंचिम्मेत्तविसेसेण भिज्जमाणं पुणोऽणंतं॥

तत्र बाह्यं निमित्तं मितज्ञानस्य कारणमालोक-विषयादिकम्। "अभ्यन्तरनिमित्तं पुनरावरणक्षयोपशमो-पयोगोपकरणेन्द्रियाणि। (विभा ३११ मवृष्टृ १५६) मितज्ञान के विविध भेदों का हेतु है --निमित्तों की विचित्रता ~

- १. बाह्य निमित्त आलोक, विषय आदि ।
- २. आभ्यन्तर निमित्त आवरण का क्षयोपशम, उपयोग इन्द्रिय तथा उपकरण इन्द्रिय ।

इन निमित्तों के किञ्चिन्मात्र भेद से मितज्ञान के अनन्त प्रकार होते हैं तथा मितज्ञान से युक्त जीव अनन्त होने के कारण और उनके मितज्ञान के क्षयोपश्रम की भिन्नता के कारण भी उसकी अनन्तता है।

## ६. अवग्रह: परिभाषा

रूप-रसादिभेदैरनिर्देश्यस्याऽव्यक्तस्वरूपस्य सामा-न्यार्थस्याऽवग्रहणं परिच्छेदनमवग्रहः । "अर्थानां रूपा-दीनां प्रथमं दर्शनानन्तरमेवावग्रहणमवग्रहं बुवते । (विभामवृषृ९०)

जिसमें रूप, रस आदि का निर्देश न किया जा सके, जिसका स्वरूप स्पष्ट न हो, उस सामान्य मात्र अर्थ का ग्रहण अवग्रह है।

(इन्द्रिय और पदार्थ का संबंध रूप योग होने पर अस्तित्व मात्र का आभास होना दर्शन है।) दर्शन के बाद सामान्य रूप से पदार्थ का ग्रहण अवग्रह है।

#### पर्याय

उग्गहस्स णं इमे एगट्टिया नाणाधोसा नाणावंजणा पंच नामधिज्जा भवंति, तं जहा — ओगेण्हणया उवधार-णया सवणया अवलंबणया मेहा। (नन्दी ४३)

अवग्रह के नाना घोष और नाना पर्याय वाले पांच एकार्यक हैं --

१. अवग्रहण, २. उपधारण, ३. श्रवण, ४. अव-लम्बन, ५. मेधा।

#### प्रकार

उग्गहे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा—अत्थुग्गहे य वंजणुग्गहे य । (नन्दी ४०)

अवग्रह दो प्रकार का है — अर्थ अवग्रह और व्यञ्जन अवग्रह।

तत्थुग्महो दुरूवो गहणं जं होज्ज वंजणत्थाणं।'''
(विभा १९३)

व्यंजन और अर्थं का ग्राहक होने के कारण अवग्रह दो प्रकार का है।

## ७. व्यञ्जनावग्रहः परिभाषा

वंजिज्जइ जेणत्थो घडोव्य दीवेण वंजणं तं च । उवगर्राणदियसद्दाइपरिणयद्दव्यसंबंधो ॥

(विभा १९४)

दीपक से घट की भांति जिससे अर्थ अभिन्यंजित होता है, वह न्यञ्जन है। उपकरण इन्द्रिय और शब्द आदि रूप में परिणत द्रव्य का परस्पर संबंध होना व्यंजन है।

उपकरणेन्द्रिय शब्दादिपरिणतद्रव्यसम्बन्धे प्रथम-समयादारभ्यार्थावग्रहात् प्राक् या सुप्तमत्तमूर्विछतादि-पुरुषाणामिव शब्दादिद्रव्यसम्बन्धमात्रविषया काचिद-व्यक्ता ज्ञानमात्रा सा व्यञ्जनावग्रहः।

(नन्दीमबुप १६९)

जपकरण इन्द्रिय और शब्द आदि रूप में परिणत द्रव्य का संबंध होने पर प्रथम समय से लेकर अर्थावग्रह से पूर्व का जो अव्यक्त ज्ञान है, वह व्यञ्जनावग्रह है। यह अव्यक्त ज्ञान सुन्त-मत्त-मूच्छित पुरुष के ज्ञान जैसा होता है।

#### प्रकार

वंजणुरगहे चंजिवहे पण्णत्ते, तं जहा—सोइंदिय-वंजणुरगहे, घाणिदियवंजणुरगहे, जिब्भिदियवंजणुरगहे; फासिदियवंजणुरगहे। (नन्दी ४१)

व्यञ्जनावग्रह के चार प्रकार हैं---

१. श्रोत्रेन्द्रिय व्यञ्जनावग्रह, २. ध्राणेन्द्रिय व्यञ्जनावग्रह, ३. जिह्ने न्द्रिय व्यञ्जनावग्रह, ४. स्पर्शने-न्द्रिय व्यञ्जनावग्रह ।

## मल्लक का बूब्टांत

मल्लगिद्द्ठंतेण — से जहानामए केइ पुरिसे आवाग-सीसाओ मल्लगं गहाय तत्थेगं उदगिबन्दुं पिनखिनिज्जा से नट्ठे, अण्णे पिनखन्ते से वि नट्ठे। एवं पिनखप्प-माणेसु-पिनखप्पमाणेसु होही से उदगिबन्दू जेणं तं मल्लगं रावेहिति, होही से उदगिबन्दू जेणं तं मल्लगं भरेहिति, होही से उदगिबन्दू जेणं तं मल्लगं भरेहिति, होही से उदगिबन्दू जेणं तं मल्लगं भरेहिति, होही से उदगिबन्दू जेणं तं मल्लगं पवाहेहिति। एवामेव पिनखप्पमाणेहि-पिनखप्पमाणेहि अणंतेहि पुग्ग-लेहि जाहे तं वंजणं पूरियं होइ, ताहे 'हुं' ति करेइ, नो नेव णं जाणइ के वेस सहाइ ? तओ ईहं पिनसइ, तओ से उवगयं हवइ । तओ णं धारणं पिवसइ, तओ णं धारेइ संक्षेज्जं वा कालं, असंक्षेज्जं वा कालं। (नन्दी ५३)

एक व्यक्ति ने कुंभकार के जलते आवे के ऊपर से एक गराव लिया। उस पर पानी की एक बूंद डाली। वह सूख गई। दूसरी बूंद डाली और वह भी सूख गई। इस प्रकार बूंदें डालते-डालते एक अंतिम बूंद ऐसी भी गिरी जो शराव में ठहरी। एक-एक बूंद गिरते-गिरते वह गराव पानी से भर गया और फिर बूंद के गिरने से उससे पानी बाहर बहने लगा।

इसी प्रकार जब व्यंजन (कान) अनन्त पुद्गलों से भर जाता है तब व्यक्ति 'हूं' ऐसा करता है। पर वह नहीं जानता कि ये भव्द आदि क्या हैं? तब वह ईहा में प्रवेश करता है उस समय वह जान जाता है कि यह अमुक शब्द है। फिर अवाय में उसे शब्द का निश्चय हो जाता है। उसके बाद धारणा में प्रवेश करता है। तब वह ज्ञान संख्यात काल अथवा असंख्यात काल तक बना रह सकता है।

### ज्ञान है या अज्ञान

अण्णाणं सो बहिराइणं व तक्कालमणुबलंभाओ । न तदंते तत्तो चिचय उवलंभाओ तओ नाणं।। (विभा १९५)

'व्यञ्जनावग्रह अज्ञान है। इसमें इन्द्रिय और विषय के संबंध काल में ज्ञान की अनुभूति नहीं होती जैसे बंधिर व्यक्ति को प्रारंभ में ज्ञान की अनुभूति नहीं होती'—यह कथन अयुक्त है। व्यञ्जनावग्रह के अनन्तर अर्थावग्रह ज्ञान होता है। यद्यपि व्यञ्जनावग्रह में ज्ञान की अनुभूति नहीं होती, किन्तु वह ज्ञान का कारण है, अतः वह भी ज्ञान है।

## चक्षु और मन का व्यंजनावग्रह नहीं

नयन-मणोर्वाज्जदिय भेयाओ वंजणोग्महो चउहा ।"" (विभा २०४)

लोयणमपत्तविसयं मणो व्व जमणुग्गहाइसुम्णं ति ।\*\*\* (विभा २०९)

चक्षु और मन का व्यंजनावग्रह नहीं होता।
चक्षु और मन विषय से असंबद्ध रहकर उसका ज्ञान
कर लेते हैं, अतः ये अप्राप्यकारी हैं। ये ग्राह्म-वस्तु-कृत
अनुग्रह-उपघात से शून्य हैं।

समए समए गिण्हइ द्वाइं जेण मुणइ य तमत्थं। जं चिदिओवओमे वि वंजणावग्गहेऽतीते॥ होइ मणीवाबारो पढमाओ चेव तेण समयाओ। होइ तदत्थग्महणं तदण्णहा न प्यवत्तेज्जा॥ (विभा २४२, २४३)

किसी पदार्थ के चिन्तन के समय समनस्क जीव प्रति समय मनोद्रव्य ग्रहण करता है। ग्रहण के प्रथम समय से ही मन की प्रवृत्ति प्रारम्भ हो जाती है, उसे पदार्थ का अर्थवोध होने लग जाता है। अतः मन के व्यञ्जनावग्रह नहीं होता। यदि प्रथम समय में मन को अर्थबोध नहीं होता है तो अग्निम क्षणों में भी मन की प्रवृत्ति नहीं हो सकती।

इन्द्रियों के उपयोगकाल में अर्थावग्रह से ही मन की प्रवृत्ति प्रारम्भ होती है, व्यञ्जनावग्रहकाल में नहीं होती।

# द. अर्थावग्रह : परिभाषा

दब्वं माणं पूरियमिदियमापूरियं तहा दोण्हं ! अवरोप्पसंसम्गो जया तया गिण्हइ तमस्यं।। सामन्तमणिद्देसं सरूव-नामाइकप्पणारिहयं।..... (विभा २५१, २५२)

जब व्यञ्जनावग्रह में श्रोत्र आदि इन्द्रियां शब्द आदि द्रव्यों से आपूरित होती हैं, तब द्रव्य और इन्द्रिय का परस्पर संसर्ग होता है। उस संसर्ग के पश्चात् सामान्य, अनिर्देश्य (अनिभालाप्य) तथा स्वरूप, नाम, जाति आदि की कल्पना से रहित अर्थ का ग्रहण होना अर्थावग्रह है।

अत्युगाहे छिविहे पण्णत्ते, तं जहा — सोइंदिय अत्यु-गाहे, चिविखदियअत्युगाहे, घाणिदियअत्युगाहे, जिविभ-दियअत्युगाहे, फासिदियअत्युगाहे, नोइंदियअत्युगाहे। (नन्दी ४२)

अथिवग्रह के छह प्रकार हैं - १ श्रोत्रेन्द्रिय अथिव-ग्रह, २. चक्षुरिन्द्रिय अथिवग्रह, ३. झाणेन्द्रिय अर्थाव-ग्रह, ४. जिब्हेन्द्रिय अथिवग्रह, ५. स्पर्शनेन्द्रिय अथिवग्रह, ६. नोइन्द्रिय अथिवग्रह।

# ६. ईहा : परिभाषा

प्रकार

इय सामण्णग्यहणाणंतरमीहा सदत्थवीमंसा । किमिदं सद्दोऽसद्दो को होऽज व संख्संगाणं ॥ (विभा २८९) सामान्य ग्रहण के अनन्तर सत् अर्थ की मीमांसा करना ईहा है। नैश्चियक अर्थावग्रह के अनन्तर यह मीमांसा होती है कि यह शब्द है अथवा अशब्द? ब्यावहर्गरिक अर्थावग्रह के अनन्तर यह मीमांसा होती है—यह शब्द शंख का है अथवा सींग का?

#### पर्याय

तीसे णं इमे एगद्विया नाण। घोसा नाणावं जणा पंच नामधिज्जा भवंति, तं जहा — आभोगणया, मग्गणया, गवेसणया, चिता, वीमंसा। (नन्दी ४५)

ईहाके नाना घोष और नाना पर्याय वाले पांच एकार्थक हैं—

१. आभोगनता, २. मार्गणा, ३. गवेषणा, ४ चिन्ता, ५. विमर्श ।

#### प्रकार

ईहा छव्तिहा पण्णत्ता, तं जहा सोइंदियईहा, चिंक्छिदयईहा, घाणिदियईहा, जिब्भिदियईहा, फासिदिय-ईहा, नोइंदियईहा। (नन्दी ४४)

ईहाके छह प्रकार हैं -

१. श्रोत्रेन्द्रिय ईहा, २. चक्षुरिन्द्रिय ईहा, ३. घ्राणे-न्द्रिय ईहा, ४. जिब्हेन्द्रिय ईहा, ४. स्पर्शनेन्द्रिय ईहा, ६. नोइन्द्रिय ईहा।

## ्रईहा अज्ञान नहीं

ईहा संसयमेत्तं केई, न तयं तओ जमन्नाणं । मइनाणं सा चेहा, कहमन्नाणं तई जुत्तं ? (विभा १८२)

कुछ दार्श्वनिक मानते हैं — ईहा संशयमात्र है। संशय अज्ञान है, इसलिए ईहा अज्ञान है — यह कथन मिथ्या है। ईहा मितज्ञान का अंश है। वह ज्ञान है। उसे अज्ञान मानना युक्त नहीं है।

## ईहा और संशय में अंतर

जमणेगत्थालंबणमपज्जुदासपरिकुंठियं चित्तं । सेय इव सन्वष्पयओ तं संसयक्ष्वमन्नाणं ॥ तं चिय सयत्थहेऊववत्तिवावारतप्परममोहं । भूयाभूयविसेसायाणच्चायाभिमुहमीहा ॥

(विभा १८३, १८४)

संशय है —

- १. चित्त की अनेकार्थ अवलंबनता।
- २. अपर्युदास निषेध का अभाव ।

- ३. चित्त की जड़ीभूत अवस्था अवस्तु की निश्चायकता।
- ४. सुप्त की भांति सर्वात्मना वस्तु का अनवबोध । ईहा है
- चित्त सदर्थ विवक्षित अर्थ के हेतु और उपपत्ति (संभाव्य व्यवस्थापन) की प्रवृति में संलग्न।
- २. अमिथ्या, अमोध चित्त ।
- ३. यथार्थ के ग्रहण और अयथार्थ के परित्याग में तस्पर।
- ४. निश्चयाभिमुखता ।

न हि 'किमयं स्थाणुः, पुरुषो वा' इत्यादि रूपः संशय ईहाऽभ्युपगम्यते । अन्वयधर्मघटन-व्यतिरेकधर्मनिराकर-णाभ्यां निश्चयाभिमुखो बोध ईहा । न चायं संशयः, निश्चयाभिमुखत्वात् । नापि निश्चयः, तत्प्रत्यासत्तिमात्र-प्राप्तत्वात् । (विभामवृष्ट १५७)

'यह स्थाणु है या पुरुष' इस प्रकार का संशयात्मक ज्ञान ईहा नहीं है। अन्वयधर्मों के स्वीकरण तथा व्यतिरेक धर्मों के निराकरण द्वारा जो निश्चयाभिमुखी बोध है, वह ईहा है। निश्चय के अभिमुख होने के कारण यह संशय नहीं है। निश्चय के प्रत्यासन्त होने मात्र से यह निश्चय भी नहीं है।

## १०. अवाय : परिभाषा

महुराइगुणत्तणओ संखस्सेव त्ति जं न संगस्स । विण्णाणं सोऽवाओ अणुगम-वइरेगभावाओ ॥ (विभा २९०)

यह शब्द मधुर है, स्निन्ध है, इसलिए यह शंख का ही होना चाहिए, सींग का नहीं — इस प्रकार अन्वय धर्मा और व्यतिरेक धर्मों के आधार पर किया जाने वाला निश्चयात्मक ज्ञान अवाय है।

### पर्याय

तस्स णं इमे एगद्विया नाणायोसा नाणावंजणा पंच नामधिज्जा भवंति, तं जहा - आवट्टणया, पच्चावट्टणया, अवार, बुद्धी, विष्णाणे । (नन्दी ४७)

अवाय के नाना घोष और नाना पर्याय वाले पांच एकार्थक हैं—

१. आवर्तनता, २. प्रत्यावर्तनता, ३. अवाय, ४. बुद्धि, ५. विज्ञान ।

#### प्रकार

अवाए छव्विहे पण्णत्ते, सं जहा सोइंदियअवाए,

चिन्वदियअवाए, चाणिदियअवाए, जिन्भिदियअवाए, फासिदियअवाए, नोइंदियअवाए। (नन्दी ४६) अवाय छह प्रकार का है—१. श्रोत्रेन्द्रिय अवाय, २. चक्षुरिन्द्रिय अवाय, ३. द्राणेन्द्रिय अवाय, ४. जिन्हेन्द्रिय अवाय, ६. नोइन्द्रिय अवाय,

## अवाय औषचारिक अर्थावग्रह

सञ्बत्येहावाया निच्छयओ मोक्तुमाइसामण्णं । संववहारत्थं पुण सञ्वत्थाऽवग्गहोऽवाओ ॥ (विभा २८४)

सर्वत्र विषयपरिच्छेदे कर्तव्ये निश्चयतः परमार्थत ईहाऽपायौ भवतः । ईहा, पुनरपायः पुनरीहा, पुनर-प्यपायः इत्येवं ऋमेण यावदन्त्यो विशेषः, तावदीहा-ऽपायावेव भवतः, नाऽर्थावग्रहः।'''आसम्ब्य्यक्तं सामान्य-मात्रालम्बनमेकसामयिकं ज्ञानं मुक्त्वाऽन्यत्रेहाऽपायौ भवतः । इदं पुनर्नेहा, नाऽप्यपायः, किन्त्वर्थावग्रह एवेति भावः । संव्यवहारार्थं व्यावहारिकजनप्रतीत्यपेक्षं पुनः सर्वत्र यो योऽपायः स स उत्तरोत्तरेहाऽपायापेक्षया, एष्य-विशेषापेक्षया चोपचारतोऽर्थावग्रहः । (विभामवृ पृ १४२)

नैश्चियक दृष्टि के अनुसार विषय का परिच्छेद हो जाने पर, सर्वत्र अन्तिम विशेष तक पुनः पुनः ईहा और अपाय होते रहते हैं, अर्थावग्रह नहीं होता। केवल आदि-सामान्य इसका अपवाद है — प्रथम एक सामियक अव्यक्त सामान्य मात्र के ज्ञान में अर्थावग्रह होता है, ईहा और अपाय नहीं होते। सांव्यवहारिक दृष्टि के अनुसार उत्तरोत्तर ईहा और अपाय की अपेक्षा तथा भावी विशेष बोध की अपेक्षा अपाय को भी औपचारिक अर्थावग्रह कहा जा सकता है।

## ११. धारणाः परिमावा

तयणंतरं तयत्थाविच्चवणं जो य वासणाजोगो। कालंतरे य जं पुणरणुसरणं धारणा साउ।। (विभा २९१)

अपाय के अनन्तर उस निर्णीत अर्थ की अविच्युति, तदावरण कर्म के क्षयोपशम से वासना रूप में अर्थ का उपयोग और कालान्तर में पुनः उसका अनुस्मरण करना धारणा है।

अपावेन निश्चितेऽर्थे तदनन्तरं यावदद्यापि तदर्थोपयोगे सातत्येन वर्तते. न तु तस्माद् निवर्तते, तावत् तदर्थोपयो-गादविच्युतिनीम सा धारणायाः प्रथमभेदो भवति । तत- स्तस्याऽयोपयोगस्य यदावरणं कर्मं तस्य क्षयोपशमेन जीवो युज्यते, येन कालान्तरे इन्द्रियञ्यापारादिसामग्रीवशात् युनरिप तदर्थोपयोगः स्मृतिरूपेण समुन्मीलितः। सा चेयं तदावरणक्षयोपश्यमरूपा वासना नाम द्वितीयस्तद्भेदो भवति। कालान्तरे च वासनावशात् तदर्थस्येन्द्रियं रूप-लब्धस्य अथवा तैरनुपलब्धस्याऽपि मनसि या स्मृति-राविर्भवति, सा तृतीयस्तद्भेदः। (विभामवृ पृ १४५)

धारणा के तीन रूप हैं --

- १. अविच्युति जब तक अपाय द्वारा निर्णीत अर्थ में उपयोग की धारा का सातत्य रहता है, उससे निवृत्ति नहीं होती है, तब तक धारणा का प्रथम भेद — अविच्युति होता है।
- २. वासना उस अर्थोपयोग के आवारक कर्म के क्षयोपशम से जीव उस उपयोग से युक्त होता है। इससे कालान्तर में इन्द्रिय-प्रवृत्ति के अनुकूल सामग्री मिलने पर वह अर्थोपयोग पुनः स्मृति के रूप में व्यक्त होता है। यह तदावरण का क्षयोपशम रूप धारणा का दूसरा भेद हैं वासना।
- ३. स्मृति —कालान्तर में वासना के कारण इन्द्रियों के द्वारा उपलब्ध अथवा अनुपलब्ध उस अर्थ की मानस-पटल पर स्मृति उभरती है। यह धारणा का तीसरा भेद है।

तस्यैवार्थस्य निर्णीतस्य धरणं धारणा। सा च त्रिधा—अविच्युतिर्वासना स्मृतिष्च। तत्र तदुपयोगाद-विच्यवनमिवच्युतिः। सा चान्तर्मुहूर्त्तप्रमाणा। ततस्तया-ऽऽहितो यः संस्कारः स वासना। सा च संख्येयम-संख्येयं वा कालं यावद् भवति। ततः कालान्तरे कुतिष्चता-दृशार्थदर्शनादिकारणात् संस्कारस्य प्रबोधे यज्ज्ञानमुदयते तदेवेदं यत् मया प्रागुपलब्धमित्यादिरूपं सा स्मृतिः। (नन्दीमवृष १६८)

अवाय द्वारा निर्णीत अर्थ को धारण करना धारणा है। उसके तीन प्रकार हैं - १ अविच्युति २ वासना, ३ स्मृति। उपयोग (ज्ञान की प्रवृत्ति) की धारा का अविच्छन्त रहना अविच्युति है। इसका कालमान अन्त-मृहूर्त प्रमाण है। इसके द्वारा आहित/स्थापित संस्कार का नाम है वासना। यह संख्येय या असंख्येय काल तक होती है। कालान्तर में कहीं पहले जैसा पदार्थ देखने से संस्कार जागृत होने पर 'यह वही है, जिसे मैंने पहले उपलब्ध किया था' —ऐसा ज्ञान उदित होता है, यह स्मृति है।

तीसे णं इमे एगट्टिया नाणावीसा नाणावंजणा पंच नामधिज्ञा भवंति, तं जहा १ धरणा २ धारणा ३ ठवणा ४ पहट्टा ५ कोट्ठे। (नन्दी ४९) धारणा के नाना धोष और नाना पर्याय वाले पांच एकार्थंक हैं — धरणा, धारणा, स्थापना, प्रतिष्ठा और कोष्ठ।

धारणा छिव्वहा पण्णता, तं जहा —सोइंदियधारणा, चिव्छदियधारणा, जिव्धिदियधारणा, फासिदियधारणा, नोइंदियधारणा। (नन्दी ४८)

धारणा के छह प्रकार हैं — १. श्रोत्रेन्द्रिय धारणा, २. चक्षुरिन्द्रिय धारणा, ३. घ्राणेन्द्रिय धारणा, ४. जिब्हेन्द्रिय धारणा, ४. स्पर्णनेन्द्रिय धारणा, ६. नो-इन्द्रिय धारणा।

## १२. आभिनिबोधिक ज्ञान हो मतिज्ञान

आभिनिबोधिकम् — अवग्रहादिरूपं मितज्ञानमेव। (नन्दीहावृ पृ १८)

मतिशब्दोऽत्राभिनिबोधिकसमानार्थो द्रष्टव्यः । आभिनिबोधिकं ह्रौत्पत्तिक्यादिमतिप्रधानत्वाद् मतिरित्य-प्युच्यते । (विभामवृ पृ ४८)

अवग्रह आदि रूप वाला आभिनिबोधिक ज्ञान मति-ज्ञान ही है।

मित शब्द आभिनियोधिक के समान अर्थ वाला है। औत्पत्तिकी आदि मित की प्रधानता के कारण आभि-नियोधिक ज्ञान मितजान भी कहलाता है।

## १३. श्रुतनिरपेक्ष मति हो शुद्ध मतिज्ञान

जे अक्खराणुसारेण मइविसेसा तयं सुयं सन्वं। जे उण सुयनिरवेक्खा सुद्धंचिय तं मइन्नाणं॥ (विभा १४४)

अक्षर (श्रुत-ग्रन्थ) का अनुसरण करने वाली मति-विशेष श्रुतज्ञान है। श्रुतनिरपेक्ष मति ही श्रुद्ध मतिज्ञान है।

## १४. मतिज्ञान का विषय

दन्वओ णं आभिणिबोहियनाणी आए गेणं सन्वदन्वाइं जाणइ, न धासइ। खेत्तओ णं आभिणिबोहियनाणी आएसेणं सन्वं खेतां जाणइ, न पासइ। कालओ णं आभिणिबोहियन णी आएसेणं सन्वं कालं जाणइ, न पासइ। भावओ णं आभिणिबोहियनाणी आएसेणं सन्वे भावे जाणइ, न पासइ। (नन्दी ५४)

द्रव्य की अपेक्षा से मितजानी सामान्यतया सब द्रव्यों

को जानता है, देखता नहीं। क्षेत्र की अपेक्षा से वह सामान्यतया सब क्षेत्रों को जानता है, देखता नहीं। काल की अपेक्षा से वह सामान्यतया सर्व काल को जानता है, देखता नहीं। भाव की अपेक्षा से वह सामान्यतया सब भावों को जानता है, देखता नहीं।

आएसो ति पगारो, ओहादेसेण सन्वदन्वाइं। धम्मित्थआइयाइं जाणइ, न उ सन्वभेएणं।। खेत्तं लोगालोगं, कालं सन्बद्धमहव तिविहं ति। पंचोदइयाईए भावे, जं नेयमेवइयं।। (विभा ४०३, ४०४)

आभिनिबोधिकज्ञानी सामान्य प्रकार से धर्मास्ति-काय आदि सब द्रव्यों को जानता है, उनके सब पर्यायों को नहीं जानता।

वह लोकालोक क्षेत्र और अतीत-वर्तमान-अनागत काल तथा उदय आदि पांच भावों को जानता है। ज्ञेय इतना ही है।

आदेश: -- प्रकार:, स च द्विधा -- सामान्यरूपो विशेषरूपश्च, तत्रेह सामान्यरूपो ग्राह्य: । तत आदेशेन -- द्वव्यजातिरूपसामान्यदेशेन सर्वद्रव्याणि धर्मास्तिकाथा-दीनि जानाति, किञ्चिद्विशेषतोऽपि । यथा धर्मा-स्तिकायो धर्मास्तिकायस्य प्रदेश: तथा धर्मास्तिकायो गत्युपष्टम्भहेतुरमूर्तो लोकाकाश्रप्रमाण इत्यादि । न पश्यति -- सर्वात्मना धर्मास्तिकायादीन्न पश्यति, घटा-दींस्तु योग्यदेशावस्थितान् पश्यत्यपि ।

(नन्दीमवृष १८४)

आदेश का अर्थ है — प्रकार । उसके दो भेद हैं — सामान्य और विशेष । यहां उसका सामान्यरूप ग्राह्म है ।

मितज्ञान सामान्यरूप से धर्मास्तिकाय आदि सब द्रव्यों को जानता है, कुछ अंशों में विशेषरूप से भी जानता है। यथा धर्मास्तिकाय गतिसहायक द्रव्य है। वह अमूर्त और लोकाकाशप्रमाण है। मितज्ञान उचित देश में अवस्थित घट आदि को देखता भी है, किन्तु धर्मास्तिकाय आदि को सर्वात्मना नहीं देखता।

आएसो त्ति व सुत्तं, सुउवलद्धेसु तस्स मइनाणं। पसरइ तब्भावणया विणा वि सुत्तानुसारेण॥ (विभा४०५)

आदेश का अर्थ है—श्रुत। श्रुत से उपलब्ध अर्थ में मतिज्ञान प्रवृत्त होता है। श्रुतोपयोग के बिना भी श्रुत की वासना मात्र से मतिज्ञान उस अर्थ का स्वतन्त्र चिन्तन करता है।

सूत्रादेशात्सर्वद्रव्याणि धर्मास्तिकायादीनि जानाति, न तु साक्षात् सर्वाणि पश्यति । श्रुतभावितमतेः श्रुतो-पलब्धेष्वपि अर्थेषु सूत्रानुसारमात्रेण येऽवग्रहेहापायादयो बुद्धिविशेषाः प्रादुब्ब्यन्ति ते मितज्ञानमेव, न श्रुतज्ञानं, सूत्रानुसारनिरपेक्षत्वात् । (नन्दीमवृप १८४)

मितज्ञान सूत्रादेश से (सूत्र के आधार पर) धर्मा-स्तिकाय आदि सब द्रव्यों को जानता है, उन्हें साक्षात् नहीं देखता। श्रुत से भावित मित वाला पुरुष श्रुत से कुछ अर्थों को जानता है, वह मात्र श्रुतानुसारी है, इसलिए उसमें होने वाले अवग्रह, ईहा आदि ज्ञान के विशेष प्रकार मितज्ञान के ही भेद हैं। श्रुत से निरपेक्ष होने के कारण वह श्रुतज्ञान नहीं है।

# १५. मित और श्रुत में भेद

जमत्यं कहिकण णो निद्सित तं आभिणिबोहिय-णामं भण्णति । ""जो पुण अत्यं क्रहिकण निद्सिह तं सुयणाणं भण्णइ ।

(आवच् १ पृ ७, ६)

जो अर्थ का विमर्श कर उसका निर्देश नहीं करता, वह मितज्ञान है। जो विमर्शपूर्वक अर्थ का निर्देश करता है, वह श्रुतज्ञान है।

लक्खणभेआ हेऊ फलभावओ भेगइन्दियविभागा । वाग-क्खर-मूए-यर भेआभेओ मइ-सुयाणं ॥ (विभा ९७)

मतिज्ञान और श्रुतज्ञान में निम्न दृष्टियों से भेद है --

- लक्षण भेद दोनों के लक्षण भिन्न-भिन्न हैं।
- २. हेतु-फल मतिज्ञान हेतु है, श्रुतज्ञान फल है।
- ३. भेद-विभाग —दोनों के विभाग भिन्त-भिन्त हैं। अवग्रह आदि मितिज्ञान के विभाग हैं, अक्षर श्रुत, अनक्षर श्रुत सादि श्रुतज्ञान के विभाग हैं।
- इन्द्रिय-विभाग —श्रुतज्ञान केवल श्रोत्रेन्द्रिय से संबंधित है, मितज्ञान शेष इन्द्रियों से संबंधित है।
- ५. कारण-कार्य -- मतिज्ञान कारण है, श्रुतज्ञान कार्य है।
- ६. अनक्षर-अक्षर--मितज्ञान अनक्षर है, श्रुतज्ञान अक्षर है।
- ७. मूक-अमूक मितज्ञान भूक है, श्रुतज्ञान अमूक है।

## लक्षण की दृष्टि से

····अभिनिबुज्भइ त्ति आभिणिवोहियं, सुणेड त्ति सुयं । (नन्दी ३५)

जो जाना जाता है, वह मतिज्ञान है। जो सुना जाता है, वह श्रुतज्ञान है।

दृष्टश्च परस्परमनुगतयोरिष लक्षणभेदाद्भेदः । ..... अभिमुखं — योग्यदेशे व्यवस्थितं नियतमर्थमिन्द्रिय-मनोद्वारेण बुध्यते आत्मा येन परिणामविशेषेण स परिणामविशेषो ज्ञानापरपर्याय आभिनिवोधिकम् । .... शृणोति वाच्यवाचकभावपुरस्सरं श्रवणविषयेन शब्देन सह संस्पृष्टमर्थं परिच्छिनत्त्यात्मा येन परिणामविशेषेण स परिणामविशेषः श्रुतम् । (नन्दीमपृ प १४०)

परस्पर अनुगत होने पर भी मित और श्रुत अपने-अपने लक्षण से भिन्न हैं। जिस परिणामिश्रिष से आत्मा इन्द्रिय और मन के माध्यम से योग्य देश में अवस्थित नियत अर्थ को जानती है, वह परिणामिश्रिष आभिनिश्रीधक ज्ञान है।

आत्मा जिस परिणामविशेष से वाच्यवाचकसंबंध-युक्त शब्द से संस्पृष्ट अर्थ को सुन्ती-जानती है, वह परिणामविशेष श्रुतज्ञान है।

## हेतु-फल की वृष्टि से

मइपुब्वं सुयमुत्तं न मई सुयपुन्विया विसेसोऽयं । पुब्वं पूरण-पालणभावाओ जं मई तस्स ॥ (विभा १०५)

श्रुत मितपूर्वक होता है, मित श्रुतपूर्वक नहीं होती— यह दोनों में भेद है। श्रुत की प्राप्ति तथा वैशिष्ट्य सम्पादन के कारण मितपूर्वक श्रुत कहा गया है।

मत्या पूर्यते प्राप्यते श्रुतम् । न खलु मतिपाटनिभवमन्तरेण श्रुतिवभवभुत्तरोत्तरमासादयित जन्तुः । यच्च
यदुत्कर्षापकर्षवभादुत्कर्षापकर्षभाक् तत्तस्य कारणं, यथा
घटस्य मृत्पिण्डः । " पाल्यते अवस्थिति प्राप्यते मत्या
श्रुतं, श्रुतेष्वपि वहुषु ग्रंथेषु यद्विषयं स्मरणमीहापोहादि
वा अधिकतरं प्रवर्तते स ग्रंथः स्फुटतरः प्रतिभाति, न
शेषाः । (नन्दीमवृ प १४१)

मित से श्रुत की प्राप्ति होती है। मितपाटव के वैभव के बिना श्रुत का वैभव उत्तरोत्तर प्राप्त नहीं होता। एक वस्तु का उत्कर्ष और अपकर्ष जिस दूसरे द्रव्य के अधीन होता है, वह उसका कारण बनता है।

जैसे घड़े का कारण है मृत्पिण्ड । मितज्ञान से ही श्रुत को विशेष अवस्था प्राप्त होती है । बहुत सारे श्रुतग्रंथों में भी जिस श्रुतग्रंथ के विषय में स्मरण, ईहा, अपोह आदि मितस्पों का अधिकतर प्रयोग होता है, वह ग्रन्थ अत्यन्त स्पष्ट हो जाता है, शेष उतने स्पष्ट नहीं होते ।

## मेद-विभाग की दृष्टि से

भेयकथं व विसेसणमट्ठावीसइविहंगभेयाइ। (विभा ११६)

मतिज्ञान के अवग्रह, ईहा आदि अठाईस भेद हैं और श्रुतज्ञान के अंगप्रविष्ट, अनंगप्रविष्ट आदि चौदह भेद हैं।

## इन्द्रिय-विभाग की दृष्टि से

सोइंदियओवलद्धी होइ सुयं सेसयं तु मइनाणं। मोत्तूणं दव्वसुयं अक्खरलंभो य सेसेसु॥ (विभा ११७)

श्रोत्रेन्द्रिय के माध्यम से होने वाला ज्ञान श्रुतज्ञान है। चक्षु आदि शेष चार इन्द्रियों के निमित्त से होने बाला ज्ञान मितज्ञान है। द्रव्यश्रुत (पुस्तक आदि) ही नहीं, शेष चारों इन्द्रियों से जो अक्षर-लाभ होता है, वह भी श्रुत है।

## कारण-कार्य की दृष्टि से

····मई वग्गसमा सुम्बसरिसयं सुत्तं ।।····

(विभा १५४)

मितिज्ञान कारण है। श्रुतज्ञान कार्य है। मिति वल्क के समान है। श्रुत रज्जु के समान है। (वल्क कारण है, रज्जु कार्य है।)

## अक्षर-अनक्षर की दृष्टि से

......अणक्खरं होज्ज वजणक्खरओ । मइनाणं, सुत्तं पुण उभयं पि अणक्खरक्खरओ ।। (विभा १७०)

व्यञ्जनाक्षर की अपेक्षा से मतिज्ञान अनक्षर है। श्रुतज्ञान अक्षर और अनक्षर दोनों प्रकार का है।

## मूक-अमूक की दृष्टि से

सपरप्पच्चायणओ भेओ मूओयराण वाभिहिओ। जं मूयं मइनाणं सपरप्पच्चायगं सुत्तं॥ (विभा १७१)

मतिज्ञान मूक के सदृश है। वह केवल अपने को ही

प्रकाशित करता है। श्रुतज्ञान अमूक के सदृशा है। वह स्व-पर—दोनों को प्रकाशित करता है।

## काल की दृष्टि से

वार्तमानिकं वस्त्वभिनिबोधिकज्ञानस्य ज्ञेयं, त्रिकाल-साधारणः समानपरिणामो ध्वनिर्गोचरः श्रुतज्ञानस्य । (नन्दीमव् प ६६)

मितज्ञान का विषय है—वर्तमानवर्ती वस्तु । श्रुत-ज्ञान का विषय है —अतीत, वर्तमान और अनागत— तीनों कालों में समान परिणमन वाली ध्वनि ।

# १६. मति और श्रुत में अभेद

जत्थाभिणिबोहियनाणं, तत्थ सुयनाणं। जत्थ सुयनाणं, तत्थाभिणिबोहियनाणं। दोवि एयाइं अण्णमण्ण मणुगयाइं। (नन्दी ३५)

जहां मितिज्ञान है, वहां श्रुतज्ञान है और जहां श्रुत-ज्ञान है, वहां मितिज्ञान है। ये दोनों परस्पर अनुगत हैं। जं सामिकाल-कारण-विसय-परोक्खलणेहिं तुल्लाइं। तब्भावे सेसाणि य तेणाईए मइ-सुयाइं।। (विभा ८५)

स्वामि-काल-कारण-विषय-परोक्षत्वसाधम्यात् तद्-भावे च भेषज्ञानभावादादावेव मितज्ञान-श्रुतज्ञानयोरुप-न्यासः । य एव मितज्ञानस्य स्वामी स एव श्रुतज्ञानस्य । यावान् मितज्ञानस्य स्थितिकालस्तावानेवेतरस्य । यथा च मितज्ञानं क्षयोपशमहेतुकं तथा श्रुतज्ञान मिष । यथा । मितज्ञानमादेशतः सर्वद्रव्यादिविषयमेवं श्रुतज्ञानमिष । यथा मितज्ञानं परोक्षं एवं श्रुतज्ञानमपीति तथा मितश्रुत-ज्ञानयोरेव अवध्यादिज्ञानभावादिति । (नन्दीहावृ पृ १९)

मति और श्रुत में निम्न दृष्टियों से साधम्यं है-

- अधिकारी जो मितज्ञान का अधिकारी है, बही श्रुतज्ञान का अधिकारी है।
- र. काल जितनी स्थिति मितज्ञान की है, उतनी ही स्थिति श्रुतज्ञान की है।
- ३. कारण --दोनों ज्ञान क्षयोपशमहेतुक हैं।
- ४. विषय--दोनों का विषय सर्वद्रव्य है।
- परोक्षत्व इन्द्रिय और मन के निमित्त से होने के कारण दोनों परोक्ष हैं।
- ६. मित और श्रुत होने पर ही अविध आदि शेष ज्ञान होते हैं।

# १७. मतिपूर्वक श्रुत

मइपुब्वं सुयं, न मई सुयपुब्विया । (नन्दी ३५) श्रुतज्ञान मतिपूर्वक होता है, मतिज्ञान श्रुतपूर्वक नहीं होता ।

इह लद्धिमइसुयाइं समकालाइं, न तूवओगो सि । मइपुन्वं सुयमिह पुण सुओवओगो मइप्पभवो ॥ (विभा १०८)

श्रुत मतिपूर्वक होता है— यह कथन उपयोग की अपेक्षा से है, न कि लब्धि की अपेक्षा से। क्योंकि मित और श्रुत की प्राप्ति (लब्धि) समकालीन होती है, पहले पीछे नहीं। श्रुत का उपयोग मित से प्रसूत है।

सर्वत्रापि पूर्वमवग्रहाविरूपं मितज्ञानमुदयते पश्चाद् श्रुतम् । " मितपूर्वं च श्रुतमुच्यते उपयोगापेक्षया । न खलु मत्युपयोगेनासिञ्चन्त्य श्रुतग्रन्थानुसारि विज्ञानमासा-दयित जन्तुः । सम्यक्त्वोत्पत्तिकाले समकालं मितश्रुते लिब्धमात्रमेवाङ्गीकृत्य प्रोच्यते, न तूपयोगम् ।

(नन्दीमवृष ७०)

पहले मितज्ञान होता है, फिर श्रुतज्ञान — यह कथन उपयोग की अपेक्षा से है। मिति के उपयोग के बिना प्रन्थानुसारी श्रुतज्ञान प्राप्त नहीं होता। लब्धि की अपेक्षा से सम्यक्त की प्राप्ति के समय मिति और श्रुत को समकालीन कहा गया है। उपयोग की अपेक्षा से मिति और श्रुत समकालीन नहीं हैं।

# १८. द्रव्यश्रुतपूर्वक मति

सोऊण जा मई'''''। सा दव्वसुयप्पभवा भावसुयाओ मई नत्थि।। (विभा १०९)

किसी के शब्द को सुनकर जो मित उत्पन्न होती है, वह द्रव्यश्रुत से प्रसूत है। भावश्रुतपूर्वक मित नहीं होती।

## १६. मतिज्ञान का क्षेत्र

खेतं हवेज्ज चोदसभागा सत्तोवरि अहे पंच। इलिआगईए विग्गहगयस्स गमणेऽहवाऽऽगमणे।। (विभा ४३०)

लोक चौदह रज्जु प्रमाण है। मितज्ञानी का क्षेत्र है — ऊर्घ्वलोक में सात रज्जु तथा अधोलोक में पांच रज्जु। विग्रहगितसमापन्न जीव इलिकागित से अनुत्तर विमान में जाता है अथवा वहां से आता है, तब सात रज्जुप्रमाण क्षेत्र का स्पर्श करता है तथा जो जीव छठी नरक में जाता है अथवा वहां से आता है, तब पांच रज्जुप्रमाण क्षेत्र का स्पर्श करता है।

## २०. साकारोपयोग और मतिज्ञान

सागारोवउत्तो पडिवज्जिति, णो अणागारोवउत्तो । जम्मि समए पडिवण्णो आभिणिबोहियणाणं तंमि समए सो जीवो सागारोवउत्तो लब्भिति ।

(आवचू १ पृ १९,२०)

साकार उपयोग में उपयुक्त जीव मितज्ञान प्राप्त करता है, अनाकार उपयोग में नहीं। जिस समय जीव मितज्ञान प्राप्त करता है, उस समय वह साकारोपयोग में उपयुक्त होता है।

# २१. मतिज्ञान से शून्य जीव

एगिदियजाईओ सम्मामिच्छो य जो य सव्वण्णू। अपरित्ताऽभव्वा अचरिमा य एए सया सुण्णा॥ (विभा ४११)

एकेन्द्रिय जीव (पृथ्वी, पानी, अग्नि, वायु, वनस्पति), सम्यक्मिथ्यादृष्टि, सर्वज्ञ, अ-परीत, अभव्य, अ-चरम—ये सब मतिज्ञान से सदा शून्य होते हैं।

# २२. मतिज्ञान : विरहकाल

एगस्स जहन्नेणं अंतरमन्तोमुहुत्तमुक्कोसं । पोग्गलपरिअट्टद्धं देसूणं दोसबहुलस्स ॥ (विभा ४३७)

एक व्यक्ति की अपेक्षा सम्यक्त्व से प्रतिपतित मित-ज्ञान का अन्तरकाल —िवरहकाल जघन्यतः अन्तर्मृहूर्त्त और उत्कृष्टतः देशोन अर्धपुद्गलपरावर्त्त है।

## २३. ज्ञान उत्पत्ति और नय

सम्मत्त-नाणरहियस्स नाणमुष्पज्जइ ति ववहारो। नेच्छइयनओ भासइ उष्पज्जइ तेहि सहिअस्स।। (विभा ४१४)

सम्यक्त्व और ज्ञान से रहित मिथ्यादृष्टि अज्ञानी जीव में ज्ञान उत्पन्न होता है —यह व्यवहारनय का अभिमत है। निश्चयनय के अनुसार सम्यक्त्व और ज्ञान से सहित जीव में ही ज्ञान उत्पन्न होता है।

## २४. मतिज्ञान की प्रतिपन्नता-प्रतिपद्यमानता

वियलाऽविसुद्धलेसा मणपज्जवणाणिणो अणाहारा। असण्णी अणागारोवओगिणो पुच्वपडिवन्ना॥ सेसा पुरुवपवण्णा नियमा पडिवज्जमाणया भइया। भयणा पुरुवपवण्णा अकसायाऽवेयया होति॥ (विभा ४१२,४१३)

विकलेन्द्रिय (द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय), अविशुद्धलेश्य (कृष्ण-नील-कापीत), अनाहारक, असंजी, अनाकारोपयोगी - ये सब यदि मतिज्ञानी हों तो पूर्व-प्रतिपन्न ही होंगे। मन:पर्यवज्ञानी पूर्वप्रतिपन्न ही होते हैं।

नारक, देव, पंचेन्द्रिय तिर्यंच और मनुष्य — ये सब जाति की अपेक्षा (समुच्चय दृष्टि से) मतिज्ञान से पूर्व-प्रतिपन्न होते हैं। इनमें प्रतिपद्यमानता वैकल्पिक है।

अकषाय और अवेदक में पूर्वप्रतिपन्नता वैकिल्पक है- छुद्मस्थ की अपेक्षा पूर्वप्रतिपन्न होते हैं, केवलो की अपेक्षा पूर्वप्रतिपन्न नहीं होते तथा ये दोनों प्रतिपद्यमान नहीं होते ।

# आयतन - विशुद्धि के योग्य स्थान ।

- १. अध्यतन-अनायतन
  - ० परिभाषा
  - ॰ पर्याय
  - ० प्रकार
- २. अनायतम-सेवन का निवेध
- ३. आयतन-अनायतन-सेवन की फलश्रुति

## १. आयतन-अनायतन : परिभाषा

जत्थ साहम्मिया बहवे, सीलमंता बहुस्सुया। चरित्तायारसंपन्ना, आययणं तं विधाणाहि।। (ओनि ७८३)

जहां बहुत से सार्धामक साधु बहुश्रुत, शीलसंपन्न और चारित्राचारसंपन्न होते हैं, वह आयतन है। जत्थ साहम्मिया बहवे, भिन्नचित्ता अणारिया। लिंगवेसपडिच्छन्ना, अणायतणं तं वियाणाहि॥ (ओनि ७८१)

जहां बहुत से साधु चंत्रल (व्याक्षिप्त, व्याकुल) चित्त वाले, अनार्थ, मात्र लिंग और वेपदारी होते हैं, वह अनायतन है।

एविमणं उवगरण धारेमाणो विहीसुपरिसुद्धं। हवित गुणाणायतणं अविहिअसुद्धे अणाययणं॥ (ओनि ७६२) आगमोक्त विधि से निर्दोष उपकरण आदि धारण करना गुणों का आयतन है। अविधि से अणुद्ध उपकरण आदि रखना अनायतन है।

अह लोउत्तरियं पुण अणायतणं भावतो मुणेयव्वं । जे संजमजोगाणं करेंति हाणि समत्थावि ।। (ओनि ७६९)

जहां मुनि समर्थ होने पर भी संयमयोगों की हानि करते हैं, वह लोकोत्तर भाव अनायतन है।

### पर्याय

सावज्जमणायतणं असोहिठाणं कुसीलसंसग्गी। एगट्टा होति पदा एते विवरीय आययणा।। (ओनि ७६३)

अनायतन के पर्याय सावद्य (अविशुद्ध, सपाप), अनायतन, अशोधस्थान, कुशीलसंसर्ग ।

आयतन के पर्याय असावद्य (निर्दोष, परिशुद्ध) आयतन, शोधिस्थान, सुशीलसंसर्ग।

#### प्रकार

आययणंपि य दुविहं दब्बे भावे य होइ नायव्वं। दव्वंमि जिणधराई भावंमि य होड तिविहं तु॥ (ओनि ७=२)

आयतन के दो प्रकार हैं-

- १. द्रव्य आयतन -- जिनमन्दिर आदि ।
- २. भाव आयतन ज्ञान, दर्शन, चारित्र।

## २. अनायतन-सेवन का निषेध

खणमिव न खमं गंतुं अणायतणसेवणा सुविहियाणं। जंगंधं होइ वणं तंगंधं मारुओ वाइ॥ (ओनि ७६७)

सुविहित मुनि क्षणभर के लिए भी अनायतन का सेवन नहीं करते। उपवन जिस गंध वाला होता है, उसमें से प्रवाहित पवन भी उसी गंध वाला होता है।

न या लभेजजा निउणं सहायं,
गुणाहियं वा गुणओ समं वा।
एकको वि पावाइ विवज्जयंतो,
विहरेज्ज कामेसु असज्जमाणो ॥ (दचूला २।१०)
यदि कदाचित् अपने से अधिक गुणी अथवा अपने
समान गुण वाला निपुण साथी न मिले तो मुनि पापकर्मों का वर्जन करता हुआ काम-भोगों में अनासक्त रह
अकेला ही (संध-स्थित) विहार करे।

णागस्स दंसणस्स य चरणस्स य जत्थ होइ उवघातो । वज्जेज्जऽवज्जभीरू अणाययणवज्जओ खिप्पं ॥ (ओनि ७७८)

जहां ज्ञान-दर्शन-चारित्र की हानि हो, उस अनायतन का पापभीरु मुनि वर्जन करे।

न चरेज्ज वेससामंते, बंभचेरवसाणुए। बंभयारिस्स दंतस्स, होज्जा तत्थ विसोत्तिया। अणायणे चरंतस्स, संसग्गीए अभिक्खणं। होज्ज वयाणं पीला, सामण्णिम्म य संसओ।। तम्हा एयं वियाणित्ता, दोसं दुग्गइवड्ढणं। वज्जए वेससामंतं, मुणी एगंतमस्सिए॥ (द ४।१।९-११)

ब्रह्मचर्यं का वशवर्ती मुनि वेश्याबाड़े के समीप न जाये। वहां दमितेन्द्रिय ब्रह्मचारी के भी विस्नोतिसिका हो सकती है —साधना का स्रोत मुड़ सकता है।

अस्थान में बार-बार जाने वाले के (वेण्याओं का) संसर्ग होने के कारण व्रतों का विनाश और श्रामण्य में संदेह हो सकता है।

इसलिए इसे दुर्गति वढ़ाने वाला दोष जानकर एकान्त (मोक्ष-मार्ग) का अनुगमन करने वाला मुनि वेश्या-बाड़े के समीप न जाये।

## ३. आयतन-अनायतन-सेवन की फलश्रुति

अंबस्स य निवस्स य दुण्हंपि समागयाइं मूलाइं। संसम्भीए विषद्वो अंबो निबत्तणं पत्तो॥ (ओनि ७७०)

आम्नवृक्ष और नीमवृक्ष की जड़ें जब आपस में मिल जाती हैं, तब उस संसर्ग से आम्नवृक्ष नष्ट हो जाता है, वह नीम की कटुता को प्राप्त हो जाता है।

जह नाम महुरसलिलं सागरसिललं कमेण संपत्तं।
पावद लोणियभावं मेलणदोसाणुभावेणं।।
एवं खु सीलमंतो असीलमंतेहि मेलिओ संतो।
पावद गुणपरिहाणी मेलणदोसाणुभावेणं।।
(ओनि ७७६, ७७७)

जैसे मधुरजल सागर के जल में मिलकर खारा हो जाता है, अपनी मधुरता को खो देता है, वैसे ही शीलसंपनन व्यक्ति शीलहीन व्यक्ति के साथ रहकर अपने अजित गुणों को खो देता है। यह कुसंगति का अनुभव है। सुंदरजणसंसग्गी सीलदरिह्ंपि कृणइ सीलङ्ढं। जह मेरुगिरीजायं तणंपि कणगत्तणमुवेदः।। (ओनि ७८४)

अच्छे व्यक्ति का संसर्ग शीलहीन को भी शीलसंपन्न बना देता है। जैसे मेहपर्वत पर उत्पन्न तृष भी स्वर्ण बन जाता है।

सुचिरंपि अच्छमाणो नलथंबो उच्छुवाडमज्भंमि। कीस न जायइ महुरो जइ संसम्मी पमाणं ते।। सुचिरंपि अच्छमाणो वेहलिओ कायमणियओमीसे। न उवेइ कायभावं पाहन्नगुलेख नियएण ॥ भावुगअभावुगाणि य लोए दुविहाइं हुति दन्बाई। वेरुलिओ तत्थ मणी अभावगो अन्तदव्वेणं ॥ ऊणगसयभागेणं बिबाइं परिणमंति तब्भावं। लवणागराइसु जहा वज्जेह कुसीलसंसग्गी ।। (ओनि ७७१-७७४)

शिष्य ने पूछा — भंते ! यदि संसर्ग ही प्रमाण है तो इक्षुवाटिका में दीर्थकाल तक रहने पर भी नलस्तम्ब मधुर क्यों नहीं होता ? गुरु ने कहा दो प्रकार के पदार्थ होते हैं — भावुक और अभावुक । वैंडूर्य मिण अभावुक (अन्य से अप्रभावित) द्रव्य है । वह अपने विशिष्ट गुण के कारण काचमणियों के साथ रहने पर भी काच नहीं बनता । काष्ठ, चर्म आदि भावुक द्रव्य हैं । काष्ठ आदि का सौवां हिस्सा भी यदि नमक की खान का स्पर्श कर लेता है तो वह भी नमक बन जाता है । अतः कुशील का संसर्ग वर्जनीय है ।

आयुष्यकम - जोव की भवस्थिति में हेतुभूत कर्म। (द्र. कर्म)

आराधना —स्वीकृत नियमों की सम्यक् अनुपालना करना। ज्ञान के अनुकूल किया करना।

आराधकः विराधक

पंचिदिएहिं गुत्तो मणमाईतिविहकरणमाउत्तो । तवनियमसंजमंमि अ जुत्तो आराधओ होइ॥ (ओनि २८०)

जो पांच इन्द्रियों से गुप्त, तीन गुप्तियों में जागरूक, तप, नियम, संयम से युक्त होता है, वह आराधक होता है।

आराधयन्ति -अविकलतया निष्पादयन्ति सम्यग्-दर्शनादीनि इत्याराधका भवन्ति । (उजावृ प २३३) जो सम्यक्दर्शन, सम्यक्ज्ञान, सम्यक् चारित्र की अविकल आराधना करते हैं, वे आराधक हैं।

आराहणाइ जुत्तो सम्मं काऊण मुविहिओ कालं। उक्कोसं तिन्ति भवे गंतूण लभेज्ज निब्वाणं।।

जघन्यत एकेनैव भवेन सिद्ध्यतीति तद्वज्जर्षभना-राचसंहननमङ्गीकृत्योक्तं, छेबट्टिकासंहननो हि यद्यतिशये-नाराधनं करोति ततस्तृतीये भवे मोक्षं प्राप्नोति । उत्कृष्ट-शब्दश्चात्रातिश्रयार्थे द्रष्टच्यो न तु भवमङ्गीकृत्य । भवाङ्गीकरणे पुनरष्टभिरेवोत्कृष्टतो भवे छेबट्टिकासंहननो सिध्यतीति । (आंनि ८०८; वृष २२७)

जो उत्कृष्ट आराधना कर समाधिमरण करता है वह तीसरे भव में अवश्य मुक्त हो जाता है। वज्रऋषभनाराच संहनन वाला उत्तम आराधक एक भव (उसी जन्म) में मुक्त हो जाता है। सेवार्त्त संहनन वाला उत्तम आराधक जघन्य तीन तथा उत्कृष्ट आठ भवों में मुक्त हो जाता है।

परिक्खभासी सुसमाहिइंदिए,

चउनकसायावगए अणिस्सिए । स निद्धुणे धुन्नमलं पुरेकडं, आराहए लोगमिणं तहा परं ।। (द ७।४७)

गुण-दोष को परख कर बोलने वाला, सुसमाहित-इन्द्रियवाला, चार कषायों से रहित, अनिश्रित (तटस्य) भिक्षु पूर्वकृत पाप-मल को नष्ट कर वर्तमान तथा भावी लोक की आराधना करता है।

एवं तु गुणप्पेही, अगुणाणं च विवज्जओ। तारिसो मरणंते वि, आराहेइ संवरं।। आयरिए आराहेइ, समणे यावि तारिसो।…… (द ४।२।४४,४४)

मुण की प्रेक्षा (आसेवना) करने वाला और अगुणों को वर्जने वाला, मुद्ध भोजी मुनि मरणान्तकाल में भी संवर की आराधना करता है। वह आचार्य और श्रमणों की आराधना करता है।

"""तिहिं विराहणाहि — नाणविराहणाए, दंसणविराहणाए, चरित्तविराहणाए। (आव ४।८) विराधना के तीन प्रकार हैं — ज्ञान विराधना, दर्शन विराधना, चारित्र विराधना।

लज्जाइ गारवेण य बहुस्सुयमएण वाऽवि दुच्चरिअं। जेन कहंति गुरूणं न हु ते आराहगा हुंति॥ (उनि २१=) जो मुनि लज्जा, गौरव और बहुश्रुतता के अभिमान के कारण गुरु के समक्ष अपने दोषों की आलोचना नहीं करते, वे आराधक नहीं होते।

आत्तंध्यान — प्रिय के संयोग और अप्रिय के वियोग के लिए एकाग्र होना। (द्र. ध्यान)

अलोचना - गुरु के समक्ष अपने दोषों का निवेदन।

- १. आलोचना
- ० परिभाषा
- ॰ पर्याय
- ० प्रकार
- ० विधि
- २. आलोचना कब ?
- ३. आलोचना किससे ?
- ४. आलोचना परसाक्षी से
- ४. आलोचना काल में वर्जनीय दोष
- ६. आलोचना-निन्दा-गर्हा के परिणाम
- \* आलोचना : प्रायश्चित्त का प्रकार (इ. प्रायश्चित्त)।
- \* आहार से पूर्व आलोचना (इ. आहार)

## १. आलोचना की परिभाषा

आलोयणमरिहंति आ मज्जा लोयणा गुरुसगासे। जंपाव विगडिएणं सुज्क्कइ पन्छित्तपढमेयं। (उज्ञाव प ६०८)

आलोचना का अर्थ है - गुरु के समक्ष अपने दोषों को प्रकट करना। जिस पाप की शुद्धि आलोचना से ही हो जाती है, उसे आलोचनाई प्रायश्चित्त कहा गया है। यह प्रायश्चित्त का पहला भेद है।

परोप्परस्स वायण-परियट्टण-लोयकरण-वत्थदाणादि-अणालोइए गुरूणं अविणयोत्ति आलोयणारिहं । (दअचू पृ १४)

परस्पर अध्ययन-अध्यापन, परिवर्तना, केशलूंचन, वस्त्रों का आदान-प्रदान आदि कार्य गुरु-आज्ञा के बिना करने से गुरु का अविनय होता है। इस पाप की मुद्धि मात्र आलोचना से हो जाती है।

#### पर्याय

आलोयणा वियडणा सोही सब्भावदायणा चेत्र । निदण गरिह विउट्टण सल्लुद्धरणंति एमट्टा । (ओनि ७९१)

आलोचनं विकटनं प्रकाशनमाख्यानं प्रादुष्करण-मित्यनर्थान्तरम् । (उशावृ प ६०८)

आलोचना, विकटना, शोधि, सद्भावदर्शन, निन्दा, गर्हा, विकुट्टन, शल्योद्धरण, प्रकाशन, आख्यान और प्रादुष्करण— ये आलोचना के पर्याय हैं।

#### प्रकार

आलोयणा उ दुविहा मूलगुणे चेव उत्तरगुणे य ।.... (ओनि ७९०)

आलोचना के दो प्रकार हैं -- मूलगुणों की आलोचना, उत्तरगुणों की आलोचना।

#### विधि

जह बालो जंपंतो कज्जमकज्जं व उज्जुयं भणइ। तं तह आलोएज्जा मायामयविष्पमुक्को उ॥ (ओनि ८०१)

जैसे एक बालक अपने कार्य-अकार्य को सरलता से बता देता है, वैसे ही साधक को माया और अहंकार से मुक्त होकर आलोचना करनी चाहिए।

आहच्च चंडालियं कट्टु न निण्हविज्ज कयाइ वि । कडं कडे ति भासेज्जा, अकडं नो कडे ति य । (उ १।११)

भिक्षु सहसा चण्डालोचित कर्म कर उसे कभी भी न छिपाए। अकरणीय किया हो तो किया और नहीं किय। हो तो न किया कहे।

## २. आलोचना कब करे?

अञ्वक्खित्ताउत्तं उवसंतमुबद्धिअं च नाऊणं। अणुन्नवेत्तु मेहावी आलोएज्जा सुसंजए॥ (ओनि ५१५)

जब गुरु अन्याक्षिप्त/अक्लांत, उपयुक्त, उपशांत— अनाकुल और आलोचना सुनने में तत्पर हों, तब गुरु से अनुजा प्राप्त कर मुनि आलोचना करे।

काले य पहुष्पते उच्चाओ वावि ओहमालोए। वेला गिलाणगस्स व अइच्छइ गुरू व उच्चाओ।। पुरकम्मपच्छकम्मे, अष्पेऽसुद्धे य ओहमालोए। तुरियकरणमि जंसे न सुज्भई तत्तिअं कहए।। (ओनि ५१८,५१९) आलोचनाकाल पर्याप्त न हो — आलोचना करते-करते यदि सूर्य अस्त हो रहा हो, रोगी की परिचर्या-वेला का अतिक्रमण हो रहा हो, आलोचक स्वयं श्रान्त हो या गुरु श्रान्त हों तो उस समय संक्षेप में ही आलोचना करे। यथा — पश्चात्कर्म, पुर:कर्म का आसेवन किया। आधाकर्म का दोष लगा इत्यादि।

अन्य शीघ्र करणीय कार्य हो तो आसेवित दोष संबंधी बात उतनी ही बतानी चाहिये, जिसे बिना बताये शुद्धिन हो।

## ३. आलोचना किससे ?

····एक्केक्का चउकन्ना दुवग्ग सिद्धावसाणा य ॥ द्वयोरिप साधुसाध्वीवर्गयोरेकैकस्य चतुष्कर्णा भवति, एक आचार्यो द्वितीयश्चालोचकः साधुः एवं साधुवर्गे चतुष्कर्णा भवति । साध्वीवर्गेऽपि चतुष्कर्णा भवति. एका प्रवर्तिनी द्वितीया तस्या एव या आलोचयति साध्वी .....द्योश्च साधुसाध्वीवर्गयोमिलितयोरष्ट-कर्णा भवति। कथम् ? आचार्य प्रवर्तिनी चात्मद्वितीया आलोचयति यदा तदाऽष्टकर्णा भवति, सामान्यसाध्वी यद्यालोचयति तदाऽप्यष्टकर्णेवेति । अहवा छक्तना होज्जा यदा बृड्ढो आयरिओ हवइ तदा एगस्सवि साहुणीदुगं आलोएइ एवं छकन्ना हवति । सन्वहा साहुणीए अप्पबितियाए आलोए-अन्वं न उ एगागिणीएति । एवं तावदुत्सर्गत आचार्याय आलोचयति, तदभावे सर्वदेशेषु निरूपितवा गीतार्थाया-लोचियतव्यं, एवं तावद्यावित्तिद्धानामप्यालोच्यते साधूना-(ओनि ७९०; वृष २२५)

साधु-साघ्वीवर्ग की आलोचना चतुब्कर्णा होती है — साधुवर्ग —आचार्य और आलोचना करने वाला साधु। साघ्वीवर्ग —प्रवर्तिनी और आलोचना करने वाली साघ्वी।

जब प्रवर्तिनी अथवा अन्य साध्वी आलोचना करती है, आलोचना अब्टकर्णा होती है -एक आचार्य और एक साधु, एक प्रवर्तिनी और एक साध्वी ।

यदि वृद्ध आचार्य के पास आलोचना करे तो वह षट्कर्णा भी होती है -एक आचार्य, एक प्रवर्तिनी और एक साध्वी । आचार्य के पास अकेली साध्वी आलोचना न करे, कम से कम दो साध्वियां अवश्य हों।

सामान्यतः आलोचना आचार्य के पास ही करे।

आचार्यं का योग न हो तो गीतार्थं मुनि की खोज कर उसके पास आलोचना करे। गीतार्थं साधु आदि के अभाव में सिद्धों की साक्षी से आलोचना करने का विधान है।

(व्यवहार सूत्र के अनुसार—आचार्य, उपाध्याय, बहुश्रुत साधाँमक साधु, बहुश्रुत अन्य साभौगिक साधु, बहुश्रुत अन्य साभौगिक साधु, बहुश्रुत पश्चात्कृत श्रमणोपासक, सम्यक् भावित चैत्य, अर्हत्-सिद्ध— इस प्रकार कमणः एक के अभाव में दूसरे के पास आलोचना करना विहित है। देखें — व्यवहार १।३)

## ४. आलोचना : परसाक्षी से

छत्तीसगुजसमन्नागएण तेणवि अवस्स कायव्या । परसिक्वया निसोही सुट्ठुवि ववहारकुसलेणं।। (ओनि ७९४)

जाति, कुल, बल आदि छत्तीस गुणों से सम्पन्न व्यवहार-कुशल मुनि को भी दूसरों की साक्षी से ही आलोचना करनी चाहिये।

जह सुकुसलोऽिव विज्जो अन्नस्स कहेइ अप्पणो वाही। सोऊण तस्स विज्जस्स सोवि परिकम्ममारभइ।। एवं जाणंतेणिव पायिन्छित्तविहिमप्पणो सम्मं। तहिव य पागडतर्यं आलोएतव्वयं होइ।। (ओनि ७९४, ७९६)

जैसे वैद्य कुशल होने पर भी अपनी व्याधि दूसरे वैद्य को बताता है तथा उस वैद्य द्वारा निर्दिष्ट चिकित्सा करता है, वैसे ही स्वयं प्रायश्चित्त-विधिवेता होने पर भी मुनि को अपने दोषों की प्रकट रूप में आलोचना अन्य बहुश्रुत के पास करनी चाहिए।

## ५. आलोचना काल में वर्जनीय दोष

नट्टं बलं चलं भासं मूर्यं तह ढड्ढरं च वज्जेज्जा। आलोएज्ज सुविहिओ हत्थं मत्तं च वावारं॥ एयहोसिवमुक्कं गुरुणा गुरुसम्मयस्स वाऽऽलोए। जंजह गहियं तुभवे पढमाओ जा भवे चरिमा॥ (ओनि ५१६, ५१७)

नृत्य — अंगों को नचाते हुए आलोचना करना।
वल — शरीर को मोड़ते हुए आलोचना करना।
चल — अंगों को चालित करते हुए आलोचना करना।
भाषा — असमत या गृहस्थ की भाषा में आलोचना करना।
पूक — मूक स्वर से 'गुणमुण' करते हुए आलोचना करना।

ढड्ढर---उच्च स्वर से आलोचना करना--

इन दोषों का वर्जन करते हुए गुरु के समक्ष संमुद्ध-असंमुद्ध हाथ, पात्र आदि संबंधी तथा दाता संबंधी आलोचना करनी चाहिए। आहार आदि जिस रूप में ग्रहण किया है, उसी रूप में कमश: गुरु को निवेदन करना चाहिये।

## ६. आलोचना के परिणाम

… आलोयणाए णं मायानियाणिमच्छादंसणसल्लाणं मोक्खमग्गविग्धाणं अणंतसंसारवद्धणाणं उद्धरणं करेइ। उज्जुभावं च जणयइ। उज्जुभावपिडवन्ने य णं जीवे अमाइ इत्थीवेयनपुंसगवेयं च न बंधइ पुज्ववद्धं च णं णिज्जरेइ। (उ २९।६)

आलोचना से जीव अनन्त संसार को बढ़ाने वाले, मोक्षमार्ग में विघ्न उत्पन्न करने वाले माया, निदान तथा मिथ्यादर्शन शल्य को निकाल फेंकता है और ऋजुभाव को प्राप्त होता है। वह अमायी होता है, इसलिए वह स्त्रीवेद और नपुंसकवेद कर्म का बन्ध नहीं करता और यदि वे पहले बंधे हुए हों तो उनका क्षय कर देता है।

उद्धरियसव्वसल्लो आलोइयनिदिओ गुरुसगासे। होइ अतिरेगलहुओ ओहरियभरो व्व भारवहो ॥ (ओनि ८०६)

जैसे भारवाहक भार को नीचे उतारकर हल्केपन का अनुभव करता है, वैसे ही गुरु के समक्ष आलोचना तथा निन्दा कर नि:शल्य बना साधक अतिरिक्त हल्केपन का अनुभव करता है।

निव तं सत्यं व विसं व दुष्पउत्तो व कुणइ वेयालो । जंतं व दुष्पउत्तं सष्पो व पमाइणो कुद्धो ॥ जं कुणइ भावसल्लं अणुद्धियं उत्तमटुकालंमि । दुल्लभवोहीयत्तं अणंतसंसारियत्तं च ॥ (ओनि ८०३, ८०४)

शस्त्र, विष, दुःसाधित वेताल, दुष्प्रयुक्त यन्त्र और कृद्ध सर्प उतना कष्टदायक नहीं होता, जितना माया आदि भावशत्य ।

अनशनकाल में सशल्य मरने वाला व्यक्ति दुर्लभवोधि और अनन्तसंसारी हो जाता है।

## निन्दा और उसके परिणाम

सप्पच्चनखदुगंछा तह निदा "। (विभा ३४७४)

निन्दनम् — आत्मनैवात्भदोषपरिभावनम् । (उशावृ प ५७९)

स्वयं ही अपने दोषों का चिन्तन करना निन्दा है।
""निदणयाए णं पच्छाणुतावं जणयइ। पच्छाणुतावेणं
विरज्जमाणे करणगुणसेढि पडिवज्जइ। करणगुणसेढि
पडिवन्ने य णं अणगारे मोहणिज्जं कम्मं उग्धाएइ।

उ २९१७

निंदा से जीव पश्चात्ताप को प्राप्त होता है। उसके द्वारा विरक्त होता हुआ मोह को क्षीण करने में समर्थ परिणामधारा को प्राप्त हुआ अनगार मोहनीयकर्म को क्षीण कर देता है।

### गर्हा और उसके परिणाम

'''गुरुपच्चक्खदुगंछा गम्मइ गरिहा '''ा।

(विभा३४७४)

गर्हणेन परसमक्षात्मनो दोषोद्भावनेन । (उशावृ प ५८०)

गुरुसाक्षी से अथवा दूसरों के समक्ष अपने दोषों को प्रकट करना गर्ही है।

… गरहणयाए णं अपुरक्कारं जणयइ । अपुरक्कारगए णं जीवे अप्पसत्थेहितो जोगेहितो नियत्तेइ । पसत्थजोगपडि-वन्ने य णं अणगारे अणंतघाइपञ्जवे खवेइ । (उ २९।८)

गहीं से जीव अमादर को प्राप्त होता है। अनादर को प्राप्त हुआ वह अप्रणस्त प्रवृत्तियों से निवृत्त होता है और प्रणस्त प्रवृत्तियों को अंगीकार करता है। वैसा अनगार आत्मा के अनन्त विकास का घात करने वाले ज्ञानावरण आदि कर्मों की परिणतियों को क्षीण करता है।

आवश्यक — प्रातः और सायं — दोनों संघ्याओं में अवश्यकरणीय छह अध्ययन वाला विधिसूत्र । अंगबाह्य आगम का एक भेद ।

### ९. आवश्यक के निबंचन

- ० परिभाषा
- ० एकार्यक
- \* प्रकार--(१) सामायिक
  - (२) चतुविशतिस्तव
  - (३) बंदना

- (४) प्रतिक्रमण
- (५) कायोत्सर्ग
- (६) प्रत्याख्यान
- ० अर्थाधिकार

(इ. संबद्ध नाम)

- २. द्रव्य आवश्यक
- ३. भाव आवश्यक
- ४. आवश्यक के निक्षेप
  - \* आवश्यकः अंगबाह्य का भेद

(द्र. अंगबाह्य)

## १. अ।वश्यक के निर्वचन

समणेण सावएण य अवस्सकायव्यं हवइ जम्हा । अंतो अहोनिसस्स उ. तम्हा आवस्सयं नाम ॥

नता अहा।नसस्स उ. तम्हा आवस्सय नाम।। (अनु२= गाथा २)

जदबस्सं कायव्वं तेणावस्सयमिदं गुणाणं वा ।

आवस्सयमाहारो आ मज्जायाभिविहिवाई !।

आवस्संवाजीवं करेड् जं नाण-दंसण-गुणाणं ।

संनिज्य-भावण-च्छायणेहि वावासयं गुणओ ॥

(विभाद७४, द७५) संस्कृत रूप प्राप्त हैं।

'आवस्सय' शब्द के चार संस्कृत रूप प्राप्त हैं। उनका निर्वचन इस प्रकार है —

आवश्यक—जो श्रमणों और श्रावकों के लिए दोनों संघ्याओं में अवश्य करणीय है।

आपाश्रय —जो गुणों का आधार है।

आवश्य — जो व्यक्ति को ज्ञान, दर्शन आदि गुणों का वसवर्ती बनाता है।

आवासक—जो गुणों का सान्निध्य प्रदान करता है, आत्मा को गुणों से वासित/आच्छादित करता है।

## परिभाषा

अवश्यकर्त्तव्यसामायिकादिकियानुष्ठानं तत्प्रतिपादकं श्रुतमपि आवश्यकम् । (नन्दीमव् प २०४)

अवश्य करणीय सामायिक आदि क्रियाअनुष्ठान को आवश्यक कहते हैं। इन अनुष्ठानों का प्रतिपादक शास्त्र भी आवश्यक कहलाता है।

आवश्यकं ज्ञानदर्शनचारित्रत्रयप्रसाधकप्रतिनियत-कालानुष्ठेययोगपरम्पराप्रतिसेवनमित्यर्थः । .............मुख-वस्त्रिकाप्रत्युपेक्षणादारभ्य सकलाहोरात्रान्तर्व्याप्यसपत्न-कर्त्तव्यतोक्तचक्रवालसमाचार्याचरणमावश्यकमभिधीयते ।

(विभाकोवुपु२)

जो ज्ञान, दर्शन, चारित्र इन तीनों का प्रसाधक है और प्रतिनियत काल में अनुष्ठेय योगपरम्परा का आसेवन है, वह आवश्यक है। मुखबस्त्रिका की प्रतिलेखना से प्रारंभ कर संपूर्ण दिन-रात में करणीय चक्रवाल सामाचारी का आचरण आदि समस्त कियाएं आवश्यक कहलाती हैं।

भव्वस्स मोक्खमग्गाहिलासिणो ठियगुरुवएसस्स । आईए जोग्गमिणं बालगिलाणस्स वाऽऽहारं॥ (विभाकोवृष्ट्र ५)

जैसे बाल और ग्लान के लिए आहार आवश्यक है, वैसे ही गुष्ठ-आज्ञा के अनुपालक और मोक्षाभिलाधी भव्य के लिए 'आवश्यक' का अनुष्ठान आवश्यक है।

### एकार्थक

आवस्सयं अवस्सकरणिज्ज धुविनग्गहो विसोही य । अज्भयणछ्ककवग्गो, नाओ आराहणा मग्गो।। (अनु २८।१)

आवस्सगं — अवस्सकरणिज्जं जं तमावासं अहवा
गुणाणमावासत्तणतो । कम्ममद्वविहं कसाया इंदिया वा
धुवा इमेण जम्हा तेसि णिग्गहो कज्जइ तम्हा धुवणिग्गहो, अवस्सं वा णिग्गहो । कम्ममिलणो आता विसोहिज्जतीति विसोही । सामायिकादि गण्यमानानि घडध्ययनानि समूहः वग्गो । णायो युक्तः अभिष्रेतार्थसिद्धः ।
आराधणा मोवखस्स सव्वयसत्थभावाण वा । लद्धीण पंथो
मार्ग इत्यर्थः । (अनुचू पृ १४)

आवश्यक के आठ पर्यायवाची नाम हैं —

- १. आवश्यक 🚶 -यह अवश्यकरणीय है अथवा
- २. अवश्यकरणीय 🕽 यह गुणों का आवासस्थल है।
- ध्रुव-निग्रह आवश्यक से कर्म, कथाय और इन्द्रियों
   का निश्चित रूप से निग्रह होता है।
- ४. विशोधि —इससे कर्म से मलिन आत्मा की विशोधि होती है।
- प्र. अध्ययनषट्कवर्ग यह सामायिक आदि छह अध्ययनों का समूह है।
- ६. न्याय इससे अभिप्रेत अर्थ की सिद्धि होती है।
- अाराधना इससे मोक्ष अथवा सर्व प्रशस्त भावों
   की आराधना होती है।
- मार्ग यह आत्मालोचन और आत्मिनिरीक्षण की ओर ले जाने वाला तथा उपलब्धियों का मार्ग है।

#### प्रकार

आवस्सयं छव्विहं पण्णलं, तं जहा – सामाइयं, चउवीसत्थओ, वंदणयं, पडिक्कमणं, काउस्सग्गो, पच्चक्खाणं। (नन्दी ७५)

आवश्यक छह प्रकार का है-

- १. सामायिक ४. प्रतिक्रमण
- २. चतुर्विशतिस्तव ५. कायोत्सर्ग
- ३. वन्दना ६. प्रत्याख्यान ।

### अर्थाधिकार

सावज्जजोगिवरई उक्कित्तण गुणवओ य पडिवत्ती । खलियस्स निंदणा वणितिगिच्छ गुणधारणा चैन ॥ (अनु ७४)

पढमे सामादियण्क्षयणे पाणादिवायादिसव्वसावण्जजोगिवरती कायव्वा । वितिए दिसणिविसोहिणिमिस्तं
पुणवोधिलाभत्थं च कम्मखवणत्थं च तित्थगरणामुक्कित्तणा कता । तितए चरणादिगुणसमूहवतो वंदणणमंसणादिएहि पडिवत्ती कातव्वा । चउत्थे मूलुत्तरावराहक्खलणाए क्खलितो पच्चागतसंवेगे विसुज्क्षमाणभावो
पमातकरणं संभरतो अप्पणो णिदणगरहणं करेति । पंचमे
पुण साधू वणोवणएण दसविहपच्छित्तेण चरणादियाइयारवणस्स तिगिच्छं करेति । छट्ठे जहा मूलुत्तरगुणपडिवत्ती
निरतियारधारणं च जधा तेसि भवति तथा अत्यपक्ष्वणा । (अनुच् पृ १८)

आवश्यक के छह अर्थाधिकार हैं —सावद्ययोगिवरित, उत्कीर्तन, गुणवान की प्रतिपत्ति, स्खलित की निन्दा, वर्णाचिकित्सा और गुणधारणा।

- १. सामायिक अध्ययन का प्रतिपाद्य है लश्राणातिपात आदि सावद्य —संपापकारी प्रवृत्तियों से विरति ।
- २. चतुर्विशतिस्तव दर्शनविशोधि, पुनर्बोधिलाभ और कर्मक्षय के लिए अर्हतों की उत्कीतंना।
- ३. वन्दना —चारित्रसम्पन्न, गुणसम्पन्न व्यक्तियों का वन्दना-नमस्कार द्वारा सम्मान-बहुमान करना।
- ४. प्रतिकमण सूलगुणों-उत्तरगुणों में स्खलना होने पर संवेगसम्पन्न हो, विशुद्धभावों से प्रमाद की स्मृति कर अपनी निन्दा-गर्हा करना।
- ५. कार्यात्सर्ग चारित्र आदि के अतिचाररूप द्रण की आलोचना आदि दस प्रकार के प्रायश्चित्त द्वारा चिकित्सा करना।

६. प्रत्याख्यान मूल और उत्तरगुणों की प्रतिपत्ति तथा उनको निरित्वार रूप में जैसे धारण किया जाए, उस रूप में अर्थ की प्ररूपणा करना।

#### २. द्रव्य आवश्यक

जह सन्वदोसरिहयं पि निगदओ सुत्तमणुवउत्तस्स । दन्वसुयं दन्वावासयं च तह सन्विकरियाओ॥ (विभा ८५९)

जैसे उपयोगभून्य मुनि द्वारा उच्चारित सर्वदोषरहित सूत्र भी द्रव्यश्रुत, द्रव्यावश्यक होता है, वैसे ही उपयोग-भून्य सारी क्रिया द्रव्यक्रिया होती है।

### ३. भाव आवश्यक

उवउत्तस्स उ खलियाइयं पि सुद्धस्स भावओ सुत्तं । साहइ तह किरियाओ सञ्वाओ निज्जरफलाओ ।। (विभा ८६०)

उपयोगयुक्त मुनि का स्खलित आदि दोषयुक्त सूत्र भी, भावना की शुद्धि के कारण भावसूत्र होता है। इसी प्रकार उसकी सारी कियाएं कर्मनिर्जरा के फलवाली होती हैं।

### ४. आवश्यक के निक्षेप

आवस्सयं चउन्विहं पण्णत्तं, तं जहा — नामावस्सयं ठवणावस्सयं दन्वावस्सयं भावावस्सयं । (अनु प्र) आवश्यक के चार प्रकार हैं — नाम आवश्यक, स्थापना आवश्यक, द्रव्य आवश्यक, भाव आवश्यक।

#### नाम आवश्यक

जस्स णं जीवस्स वा अजीवस्स वा जीवाण वा अजीवाण वा तदुभयस्स वा तदुभयाण वा आवस्सए ति नामं कज्जइ। से तं नामावस्सयं। (अनु ९)

जिस जीव या अजीव का, जीवों या अजीवों का, जीव-अजीव दोनों का, जीवों और अजीवों दोनों का 'आवश्यक' यह नाम किया जाता है, वह नाम आवश्यक है।

#### स्यापना आवश्यक

जण्णं कट्ठकम्मे वा चित्तकम्मे वा पोत्थकम्मे वा लेप्पकम्मे वा गंथिमे वा वेढिमे वा पूरिमे वा संघाइमे वा अक्से वा वराडए वा एगो वा अणेगा वा सब्भावठवणाए वा असब्भावठवणाए वा असब्भावठवणाए वा आवस्सए त्ति ठवणा ठविज्जइ। से तं ठवणावस्सयं। (अनु १०)

काष्ठाकृति, चित्राकृति, पुस्तक में अंकित चित्र, लेप्याकृति में अथवा गूंथकर, वेष्टित कर, भरकर या जोड़कर बनाई हुई पुतली में अथवा अक्ष या कौड़ी में एक या अनेक सद्भाव स्थापना (वास्तविक आकृति) अथवा असद्भाव स्थापना (काल्पनिक आरोपण) के द्वारा आवश्यक (आवश्यक किया करते हुए व्यक्ति) का जो रूपांकन या कल्पना की जाती है, वह स्थापना आवश्यक है।

#### द्रव्यावश्यक के निक्षेप

दब्बावस्सयं दुविहं पण्णत्तं, तं जहा--आगमओ य नोआगमओ य । (अनु १२)

द्रव्य आवश्यक के दो प्रकार हैं — आगमतः (ज्ञान की अपेक्षा से) और नोआगमतः (ज्ञानाभाव और क्रिया की अपेक्षा से)।

#### आगमत: द्रब्यावश्यक

आगमओ दन्नावस्सयं — जस्स णं आवस्सए ति पदं सिविखयं ठियं जियं मियं परिजियं नामसमं घोससमं अहीणक्खरं अण्च्चक्खरं अन्नाइद्धक्खरं अक्खलियं अमि-लियं अवच्चामेलियं पडिपुण्णं पडिपुण्णघोसं कंठोट्टविष्व-मुक्कं गुरुवायणोवनयं, से णं तत्थ वायणाए पुच्छणाए परियट्टणाए धम्मकहाए, नो अणुष्मेहाए। (अनु १३)

जिसने 'आवश्यक' यह पद सीख लिया, स्थिर कर लिया, चित (स्मृति योग्य) कर लिया, मित (श्लोक आदि की संख्या से निर्धारित) कर लिया, परिचित कर लिया, नाम-सम (अपने नाम के समान) कर लिया, घोषसम — सही उच्चारणयुक्त कर लिया, जिसे उसने हीन, अधिक और विपर्यस्त — अक्षर रहित, अस्खलित, अन्य वर्णों से अमिश्रित, अन्य ग्रन्थ के वाक्यों से अमिश्रित, प्रतिपूर्ण, प्रतिपूर्ण घोषयुक्त, कण्ठ और होठ से निकला हुआ तथा पृष्ठ की वाचना से प्राप्त किया है, वह उस आवश्यक पद के अध्ययन, प्रश्न, परावर्तन और धर्मकथा में प्रवृत्त होता है, तब आगमतः द्रव्य आवश्यक है। वह अनुप्रेक्षा (अर्थ के अनुचिन्तन) में प्रवृत्त नहीं होता क्योंकि द्रव्य निक्षेप उपयोग रहित (चित्त की प्रवृत्ति से सून्य) होता है।

### नोआगमतः द्रव्यावश्यक

नोआगमओ दव्यावस्सयं तिबिहं पण्णतं, तं जहा जाणगसरीरदव्यावस्सयं भवियसरीरदव्यावस्सयं जाणग-सरीर-भवियसरीर-वितिरित्तं दव्यावस्सयं । (अनु १४) नोआगमतः द्रव्यावश्यक तीन प्रकार का है —जशरीर द्रव्यावश्यक, भव्यशरीर द्रव्यावश्यक और जशरीर-भव्य-शरीर-व्यतिरिक्त द्रव्यावश्यक।

#### ज्ञशरीर द्रव्यावश्यक

… आवस्सए ति पयत्थाहिगारजाणगस्स जं सरीरयं ववगयत्रुय-चाविय-चत्तदेहं जीविष्पजढं … पासित्ताणं कोइ वएज्जा — अहो णं इमेणं सरीरसमुस्सएणं जिणविद्ठेणं भावेणं आवस्सए ति पय आघिवयं पण्णवियं … । जहा को दिट्ठंतो ? अयं महुकुंभे आसी, अयं घयकुंभे आसी । से तं जाणगसरीरद्व्वावस्सयं। (अनु १६)

'आवश्यक' इस पद के अर्थाधिकार को जानने वाले व्यक्ति का जो शरीर अचेतन, प्राण से च्युत, किसी निमित्त से प्राणच्युत किया हुआ, अनशन द्वारा त्यक्त, जीव-विप्रमुक्त है, उसे देखकर कोई कहें - आश्चर्य है! इस पौद्गलिक शरीर से अर्हत् द्वारा उपदिष्ट भाव के अनुसार 'आवश्यक' इस पद का आख्यान-प्रज्ञापन किया है। जैसे -कोई दृष्टान्त है? (आचार्य ने दृष्टांत बताया) यह मधुघट था, यह घृतघट था। वह ज्ञ-शरीर द्वयावश्यक है।

#### मध्यशरीर द्रव्यावश्यक

जे जीवे जोणिजम्मणिनक्खंते इमेणं चेव आदत्तएणं सरीरसमुस्सएणं जिणिदिट्ठेणं भावेणं आवस्सए ति पयं सेयकाले सिक्खिस्सइ, न ताव सिक्खइ। जहा को दिट्ठंतो ? अयं महुकुंभे भविस्सइ, अयं घयकुंभे भवि-स्सइ। से तं भवियसरीरदञ्जावस्सयं। (अनु १७)

गर्भ की पूर्णाविध से निकला हुआ जो जीव इस प्राप्त पौद्गलिक गरीर से 'आवश्यक' इस पद को अर्हत् द्वारा उपिंदिष्ट भाव के अनुसार भविष्य में सीखेगा, वर्तमान में नहीं सीखता है तब तक वह भव्य-गरीर-द्रव्य-आवश्यक है। जैसे कोई दृष्टान्त है? (आचार्य ने कहा—इसका दृष्टांत यह है) यह मधुषट होगा, यह घृतघट होगा। वह भव्यगरीर-द्रव्य-आवश्यक है।

## तब्ब्यतिरिक्त द्रव्यावस्यक

जाजगसरीर-भिवयसरीर-वितिरित्तं दन्वावस्सयं तिविहं पण्णत्तं, तं जहा —लोइयं कुष्पावयणियं लोगु-त्तरियं। (अनु १८)

जगरीर-भव्यशरीर-व्यतिरिक्त द्रव्य आवश्यक के

तीन प्रकार हैं —लौकिक, कुप्रावचनिक और लोकोत्त-रिक।

#### सौकिक इञ्यावश्यक

जे इमे राईसर-तलवर "सत्थवाहप्पभिद्यओं करूलं पाउप्पभायाए" मुह्योयण-दंतपक्खालण " पुष्फ-मल्ल-गंध-तंबोल-बत्थाइयाइं दब्बावस्सयाइं काउं तओ पच्छा रायकुलं वा देवकुलं वा "गच्छंति । से तं लोइयदब्बाव-स्सयं। (अनु १९)

उषाकाल में पौ फटने पर राजा, युवराज, कोतवाल, सार्थवाह आदि मुख धोते हैं, दांत पखालते हैं, फूल, माला, गन्ध, ताम्बूल, वस्त्र आदि का प्रयोग करते हैं, वे इन सभी द्रव्य सम्बन्धी आवश्यक कियाओं को सम्पन्न कर राजकुल, देवकुल आदि में जाते हैं। वह लौकिक द्रव्य आवश्यक है।

### कुप्रावचनिक द्रव्यावश्यक

ं जे इमे चरम-चीरिय-चम्मखंडिय-भिक्खोंड इंदस्स वा खंदस्स वा ज्ञवलेवण-सम्मज्जण मिल्लाइ-याइं दब्बावस्सयाइं करेंति। से तं कुष्पावयणियं दब्बाव-स्सयं। (अन् २०)

जो चरक, चीरिक, चर्मखण्डिक, भिक्षाजीवी आदि विभिन्न धर्म सम्प्रदायों के अनुयायी इन्द्र, कार्तिकेय आदि के (मंदिर में) उपलेपन, संमार्जन तथा धूप-गंध-माला आदि द्रव्य-सम्बन्धी आवश्यक ऋियाओं को सम्पन्न करते हैं, वह कुप्रावचनिक द्रव्य आवश्यक है।

### लोकोत्तर द्रव्यावश्यक

जे इमे समणगुणमुक्कजोगी छक्कायनिरणुकंपा ह्या इव उद्दामा गया इव निरंकुसा घट्टा मट्टा तुष्पोट्टा पंडुर-पाउरणा जिणाणं अणाणाए सच्छंदं विहरिक्षणं उभओ-कालं आवस्सयस्स उवट्ठंति । से तं लोगुत्तरियं दब्बाव-स्सयं। (अनु २१)

जो श्रमण श्रमणगुण से शून्य प्रवृत्ति वाले, छहकाय के जीवों के प्रति अनुकम्पा रहित, घोड़े की भांति उद्दाम, हाथी की भांति निरंकुश, शरीर का घर्षण और तैल आदि से मर्दन करने वाले, चुपड़े होठ वाले, खेत-पीत वस्त्र पहनने वाले हैं, वे तीर्थंकरों की आज्ञा से बाहर स्वच्छन्द विहार कर जो दोनों समय आवश्यक के लिए उपस्थित होते हैं, वह लोकोत्तरिक द्रव्य आवश्यक है।

#### भ।व आवश्यक के निक्षेप

····भावावस्सयं दुविहं पण्णत्तं, तं जहा—आगमओ य नोआगमओ य । (अनु २२)

भाव आवश्यक के दो प्रकार हैं---आगमत: और नोआगमत:।

#### आगमतः भावावश्यक

····आगमओ भावावस्सयं —जाणए उवउत्ते ।···· (अनु २३)

जो आवस्थक को जानता है और उसमें उपयुक्त (दत्तचित्त) है, वह आगमतः भाव आवश्यक है।

#### नोआगमतः भावावश्यक

····नो आगमओ भावावस्सयं तिविहं पण्णत्तं, तंजहा — लोइयं कुष्पावयणियं लोगुत्तरियं। (अनु २४)

नोआगमतः भाव आवश्यक के तीन प्रकार हैं --लौकिक, कुप्रावचनिक और लोकोत्तरिक।

#### लौकिक भावायश्यक

लोइयं भावावस्सयं - पुब्वण्हे भारहं, अवरण्हे रामायणं। (अनु २५)

(वक्ता और श्रोता) पूर्वाह्म में भारत और अपराह्म में रामायण के पाठ में उपयुक्त होते हैं, वह लौकिक भाव आवश्यक है।

## क्प्रावसनिक भावावश्यक

जे इमे चरग-चीरिय-चम्मखंडिय-भिक्खोंड इज्जं-जिल-होम-जप-उंदुस्कक्ष-नमोक्कारमाइयाइ भावावस्स-याइ करेंति । से तं कुष्पावयणियं भावावस्सयं । (अनु २६)

जो चरक, चीरिक, चर्मखण्डिक, भिक्षाजीवी आदि विभिन्न सम्प्रदायों के अनुयायी देव-पूजा, अञ्जलि, होम, जप, देव आदि के सामने बैल की तरह रंभाना और नमस्कार आदि भावयुक्त आवश्यक कियाओं को सम्पन्न करते हैं, वह कुप्रावचनिक भाव आवश्यक है।

### लोकोत्तरिक भाव।वश्यक

जण्णं इमं समणे वा समणी वा सावए वा साविया वा तिच्वते तम्मणे ....अण्णत्य कत्थइ मणं अकरेमाणे उभओ कालं आवस्सयं करेति । से तं लोगुत्तरियं भावाव-स्सयं। (अनु २७)

जो साधु, साध्वी, श्रावक और श्राविका आवश्यक

में एक चित्त, एक मन "अन्यत्र कहीं भी मन की प्रवृत्ति नहीं करते हुए, दोनों समय (प्रातः और सायं) आवश्यक करते हैं, वह लोकोत्तरिक भाव आवश्यक है।

आवश्यकव्यतिरिक्त —अंगबाह्य का एक भेद। (द्र. अंगवाह्य)

आवश्यको -- सामाचारी का एक भेद । उपाश्रय से बाहर जाते समय 'आवस्सइ' शब्द का उच्चारण करना ।

(द्र. सामाचारी)

आशातना — अवमानना । ज्ञान आदि गुणों का नाश करने वाली किया ।

- १. आशातना की परिभाषा
- २. आशासना के प्रकार
- ३. आशातना की फलश्रुति
- ४. एक की आशातना सबकी आशातना
  - \* आचार्य की आशातना के परिणाम (द्र. आचार्य)
  - \* अनाशातना विनय

(द्र. विनय)

## १. आशातना की परिभाषा

आसायणाणामं नाणादिआयस्स सातवा ।

(आवचू २ पृ २१२)

सम्यक्तवादिलाभं शातयति —विनाशयतीत्याशातना । (उशावृ प ५७८)

सम्यक्तव, ज्ञान आदि की उपलब्धि में बाधा अथवा न्यूनता उत्पन्न करने वाली अवज्ञापूर्ण प्रवृत्ति आशातना कहलाती है।

## २. (क) आशातना के प्रकार

१. अरहंताणं आसायणाए २. सिद्धाणं आसायणाए ३. आविरियाणं आसायणाए ४. उनक्कायाणं आसायण्णाए ४. साहणं आसायणाए ६. साहूणीणं आसायणाए ७. सावयाणं आसायणाए ६ सावियाणं आसायणाए ९. देवाणं आसायणाए १०. देवीणं आसायणाए ११. इह-लोगस्स आसायणाए १२. परलोगस्स आसायणाए १३. केवलिपण्णत्तस्स धम्मस्स आसायणाए १४. सदेव-मणुयासुरस्स लोगस्स आसायणाए १४. सन्वपाणभूतजीव-सत्ताणं आसायणाए १६. कालस्स आसायणाए १७. सुयस्स आसायणाए १६. सुयदेवयाए आसायणाए १९. वायणा- (आव ४।८)

यरियस्स आसायणाए २०. जं वाइद्धं २१. वच्चामेलियं २२. हीणक्खरं २३. अच्चक्खरं २४. पयहीणं २५. विणय-हीणं २६. घोसहीणं २७. जोगहीणं २८. सुट्ठुदिण्णं २९. दुट्ठुपडिच्छियं ३०. अकाले कओ सज्काओ

३१. काले न कओ सज्माओ ३२. असज्माइए सज्माइयं

३३. सज्काइए ण सज्काइयं। आशातना के तेतीस प्रकार हैंं ─

१. अईन्तों की आशातना।

२. सिद्धों की आशातना ।

३. आचार्यों की आशातना।

४. उपाध्यायों की आशातना ।

साधुओं की आशातना ।

६. साध्वयों की आशातना ।

७. श्रावकों की आशातना।

८. श्राविकाओं की आशातना।

९. देवों की आशातना।

१०. देवियों की आशातना ।

११. इहलोक की आभातना।

१२. परलोक की आशातना।

१३. केवली प्रज्ञप्त धर्मकी आशातना।

१४. देव, मनुष्य और असुर सहित लोक की आशातना ।

१५. सर्व प्राण, भूत, जीव और सत्त्वों की आशातना।

१६. काल की आशातना।

१७. श्रुत की आशातना।

१८. श्रुत देवता की आशातना।

१९. वाचनाचार्यकी आशातना।

२०. व्याविद्ध - व्यत्यासित वर्ण-विन्यास करना - कहीं के अक्षरों को कहीं बोलना।

२१. व्यत्याम्रेडित — उच्चार्यमाण पाठ में दूसरे पाठों का मिश्रण करना।

२२. हीनाक्षर -- अक्षरों को न्यून कर उच्चारण करना।

२३. अत्यक्षर – अक्षरों को अधिक कर उच्चारण करना।

२४. पदहीन - पदों को कम कर रच्चारण करना।

२५. विनयहीन — विराम-रहित उच्चारण करना ।

२६. घोषहीन — उदात्त आदि घोषरहित उच्चारण करना।

२७. योगहीन - सम्बन्ध-रहित उच्चारण करना ।

२८. सुष्ठुदत्त -योग्यता से अधिक ज्ञान देना ।

२९. दुष्ठु-प्रतीच्छित — ज्ञान को सम्यग् भाव से ग्रहण न करना।

३०. अकाल में स्वाध्याय करना।

३१. काल में स्वाध्याय न करना।

३२. अस्वाध्याय काल में स्वाध्याय करना।

३३. स्वाध्याय काल में स्वाध्याय न करना।

## (ख) आशातना के प्रकार—

 सेहे रातिणियस्स पुरतो गंता भवति, आसातणा सेहस्स ।

२. सेहे रातिणियस्स सपक्खं गंता भवति, आसातणा सेहस्स ।

३. सेहे रातिणियस्स आसण्णं गंता भवति, आसातणा सेहस्स ।

४ सेहे रातिणियस्स पुरतो चिट्ठिता भवति, आसातणा।

५. सेहे रातिणियस्स सपक्खं चिट्ठित्ता भवइ, आसातणा ।

६ सेहे रातिणियस्स आसण्णं चिट्ठित्ता भवइ, आसातणा।

७. सेहे रातिणियस्स पुरतो निसीइत्ता भवति, आसातणा।

सेहे रातिणियस्स सपक्खं निसीइत्ता भवति,
 आसातणा।

 सेहें रातिणियस्स आसण्णं निसीइत्ता भवति, आसातणा।

१०. सेहे रातिणिएण सिंद्ध बहिया वियारभूमि निक्खंते समाणे तत्य पुष्वामेच सेहतराए आयमित पच्छा रातिणिए, आसायणा मेहस्स ।

११. सेहे रातिणिएण सिद्ध बहिया वियारभूमि वा विहारभूमि वा निक्खंते समाणे तत्थ पुन्वामेव सेहतराए आलोएति पच्छा रातिणिए, आसायणा सेहस्स ।

१२. केथी रातिणियस्स पुव्वसंलत्तए सिया, तं पुव्वामेव सेहतराए आलवित पच्छा राइणिए, आसातणा सेहस्स ।

१३. सेहे रातिणियस्स रातो वा दिया वा वाहरमाणस्स अज्जो ! के सुत्तो के जागरे ? तत्थ सेहे जागरमाणे रातिणियस्स अपडिसुणेत्ता भवति, आसातणा सेहस्स ।

- १४. सेहे असणं वा पाणं वा खाइमं वा साइमं वा पडिगाहेत्ता तं पुव्वामेव सेहतरागस्स आलोएति पच्छा रातिणियस्स, आसातणा सेहस्स ।
- १५. सेहे असणं वा पिडिगाहेता तं पुव्वामेव सेहत-रागस्स पडिदंसेति, आसातणा सेहस्स ।
- १६. सेहे असण वा<sup>....</sup> पडिगाहेत्ता पुव्वामेव सेहतरागं उविणमंतेति पच्छा रातिणियं, आसातणा सेहस्स ।
- १७. सेहे रातिणिएण सिंद्ध असणं पिडिगाहेता तं रातिणियं अणापुन्छिता जस्स इच्छिति तस्स तस्स खद्धं खद्धं दलयित, आसातणा सेहस्स ।
- १८ सेहे रातिणिर्ण सिद्धि असणं वा''' आहारेमाणे तस्थ सेहे खद्धं खद्धं '' आहारेत्ता भवति, आसातणा सेहस्स ।
- १९. सेहे रातिणियस्स वाहरमाणस्स अपडिसुणेता भवति, आसातणा सेहस्स ।
- २०. सेहे रातिणियस्स वाहरमाणस्स तत्य गते चेव पडि-सुणेता भवति, आसातणा सेहस्स ।
- २१ सेहे रातिणियं किंति वत्ता भवति, आसातणा सेहस्स ।
- २२. सेहे रातिणियं तुमंति वत्ता भवति, आसातणा सेहस्स।
- २३. सेहे रातिणियं खद्धं खद्धं वदति, आसायणा सेहस्स ।
- २४. सेहे रातिणियं तज्जाएणं तज्जातं पिंडहणेता भवति, आसातणा सेहस्स ।
- २५. कीस अज्जो ! गिलाणस्स न करेसि ? भणइ तुमं कीस न करेसि ? \*\*\*\*
- २६. सेहे रातिणियस्स कहं कहेमाणस्स इति एतंति वत्ता भवति, आसातणा ।
- २७ सेहे रातिणियस्स कहं कहेमाणस्स णो सुमणसे भवति, आसातणा सेहस्स ।
- २८. सेहे रातिणियस्स कहं कहेमाणस्स परिसं भेत्ता भवति, आसातणा सेहस्स ।
- २९. सेहे रातिणियस्स कहं कहेमाणस्स कहं अच्छिदित्ता भवति, आसातणा सेहस्स ।
- ३०. सेहे रातिणियस्स कहं कहेमाणस्स तीसे परिसाए अणुट्ठिताए दोच्चंपि तच्चंपि तमेव कहं कहेत्ता भवति, आसातणा सेहस्स ।
- ३१ सेहें रातिणियस्स सेज्जासंथारगं पादेन संघट्टेसा हत्थेणं अणणुष्णवेत्ता गच्छति, आसातणा सेहस्स ।

- ३२. सेहे रातिणियस्स सेज्जासंथारगंसि चिट्ठिता वा णिसीतित्ता वा तुयद्विता वा भवति, आसातणा सेहस्स ।
- ३३. सेहे रातिणियस्स उच्चासणे वा समासणे वा चिट्ठित्ता वा निसीतित्ता वा तुयट्टिता वा भवति, आसातणा सेहस्स । (आवचू २ पृ २१२-२१४) दैनिक व्यवहारों के आधार पर शैक्षकृत आशातना के तेतीस विभाग किए गए हैं—
  - १. छोटे साधु का बड़े साधु के आगे चलना।
  - २. छोटे साधु का बड़े साधु की समश्रीण में चलना।
  - ३. छोटे साधु का बड़े साधु से सटकर चलना।
  - ४. छोटे साधु का बड़े साधु के आगे खड़ा रहना।
  - छोटे साधुका बड़े साधुकी समश्रेणि में खड़ा रहना।
  - ६. छोटे साधु का बड़े साधु से सटकर खड़ा रहना ।
  - ७. छोटे साधुका बड़े साधुके आगे बैठना।
  - द. छोटे साधु का बड़े साधु की समश्रेणि में बैठना।
  - ९. छोटे साधु का बड़े साधु से सटकर बैठना ।
- १०. छोटे साधु का बड़े साधु से पहले (एक जलपात्र हो, उस स्थिति में) आचमन करना — शृचि लेना।
- ११. छोटे साधु द्वारा स्थान में आकर बड़े साधु से पहले गमनागमन की आलोचना करना।
- १२. जिस व्यक्ति से बड़े साधु को वार्तालाप करना है, उसके साथ छोटे साधु का पहले ही वार्तालाप करना।
- १३. बड़े साधु द्वारा यह पूछने पर कि कौन जागता है, कौन सो रहा है, छोटे साधु का जागते हुए भी उत्तर नहीं देता।
- १४. गृहस्थ के घर से भिक्षा ला पहले छोटे साधु के पास आलोचना करना कहां से, क्या, कैसे प्राप्त हुआ ? यह बतलाना। फिर बड़े साधु के पास आलोचना करना।
- १५. मृहस्थ के घर से भिक्षा ला पहले छोटे साधु को दिखाना, फिर बड़े साधुको।
- १६. गृहस्थ के घर से भिक्षाला पहले छोटे साधु को निमंत्रित करना, फिर बड़े साधु को।
- १७. गृहस्य के घर से भिक्षा ला बड़े साधु को पूछे बिना अपने प्रिय-प्रिय साधुओं को प्रचुर-प्रचुर दे देना।
- १८. गृहस्य के घर से भिक्षा ला बड़े साधु के साथ

भोजन करते हुए सरस आहार खाने की उतावल करना।

- १९. बड़े साधु द्वारा आमंत्रित होने पर सुना-अनसुना करना।
- २०. बड़े साधु द्वारा आमंत्रित होने पर अपने स्थान पर बैठे हुए उत्तर देना।
- २१. बड़े साधु को अनादर-भाव से 'क्या कह रहे हो'— इस प्रकार कहना।
- २२. बड़े साधुको तू कहना।
- २३. बड़े साध् के समक्ष उद्धततापूर्वक बोलना।
- २४. बड़े साधुकी, उसी का कोई शब्द पकड़ अनजा करना।
- २५. आर्य ! ग्लान की सेवा क्यों नहीं करते हो ? राह्निक मुनि द्वारा ऐसा कहे जाने पर प्रत्युत्तर में कहना - तुम क्यों नहीं करते ?
- २६. बड़ा साधु व्याख्यान कर रहा हो, उस समय 'यह ऐसे नहीं किन्तु ऐसे हैं' --इस प्रकार कहना।
- २७. बड़ा साधु व्याख्यान कर रहा हो, उस समय अन्य-मनस्क होना।
- २ द. वड़ा साधु व्याख्यान कर रहा हो, उस समय बीच में ही परिषद् को भंग करना।
- २९. बड़ा साधु व्याख्यान कर रहा हो, उस समय बीच में ही कथा का विच्छेद करना — विघ्न उपस्थित करना।
- ३०. वड़ा साधु व्याख्यान कर रहा हो, उस समय उसी विषय में अपनी व्याख्या देने का बार-बार प्रयत्न करना।
- ३१. बड़े साधु के उपकरणों के पैर लग जाने पर विनम्रतापूर्वक क्षमायाचना न करना।
- ३२. बड़े साधुके बिछीने पर खड़े रहना, बैठना या सोना।
- ३३. बड़े साधु से ऊंचे या बराबर के आसन पर खड़े रहना, बैठना या सोना।

## ३. आशातना की फलश्रुति

तित्थयर पवयण सुयं आयरियं गणहर महिड्ढीयं । आसायंतो बहुसो अणंतसंसारिओ होइ॥ (विभामवृ २ पृ १७२)

तीर्थंकर, गणधर, आचार्य, प्रवचन और जिनशासन की आशातना करने वाला जीव अनंत काल तक संसार में परिश्रमण करता है।

## ४. एक को आशातना-सबको आशातना

भरहेरवयविदेहें पन्नरसिव कम्मभूमिगा साहू।
एक्कंमि हीलियंमी सब्बे ते हीलिया हुंति।।
भरहेरवयविदेहे पन्नरसिव कम्मभूमिगा साहू।
एक्कंमि पूइयंमी सब्बे ते पूइया हुंति।।
नाणं व दंसणं वा तवो य तह संजमो य साहुगुणा।
एक्के सब्बेसुवि हीलिएसु ते हीलिया हुंति।।
एमेव पूइयंमिवि एक्कंमिवि पूइया जङ्गुणा उ।…

(ओनि ४२६, ४२७, ४२९, ४३०)

ज्ञान, दर्शन, तप और संयम — ये साधु के गुण हैं। ये गुण जैसे एक साधु में होते हैं, वैसे ही सब साधुओं में होते हैं।

एक गुण की अवमानना सभी गुणों की अवमानना है। एक गुण की पूजा सभी गुणों की पूजा है। एक साधु की अवमानना भरत, ऐरवत और विदेह क्षेत्रवर्ती सभी साधुओं की अवमानना है। एक साधु की पूजा सभी साधुओं की पूजा है।

## आश्रव - कर्म-ग्रहण में हेतृभूत आत्मपरिणाम ।

- १. आश्रव की परिमाषा
- २. आश्रव के प्रकार
  - \* आश्रव से कर्मबंध

- (द्र. कर्म)
- \* प्रत्याख्यान से आश्रव-निरोध (द्व. प्रत्याख्यान)
- ३. आश्रव-निरोध: संबर
- ४. अध्यव-संवर-हेतु
- ५. संवर के प्रकार
- ६. संवर के परिणाम
- ७. अनाश्रव कौन ?
- द. आश्वव : भवश्रमण का हेतु
  - \* गुप्तिका परिणामः संवर

(द्र. गुप्ति)

\* इन्द्रियसंवर (इन्द्रियनिग्रह) के परिणाम

(द्र. इन्द्रिय)

\* आश्रव-संवर-भादना

## (द्र. अनुत्रेका)

## १. आश्रव को परिभाषा

आश्रवति—आगच्छत्यनेन कर्मेत्याश्रवः— कर्मो-पादानहेतुहिंसादिः । (उशावु प ५६२) जिससे कर्मों का आगमन होता है, वह आश्वव है। हिंसा आदि आश्वव कर्मों के उपादान हेतु हैं।

जीवस्स कम्मबंधत्ताए परिणममाणाण पोम्मलाण आगमो अ।सवो तस्स दाराणि आसवदाराणित्ति । आसवदारेहि पिहितेहि जा अज्भवसायतण्हा सा वोच्छिण्णा भवति । तण्हाए वोच्छिण्णाए प्रशमो भवति । (आवच् २ पृ ३१४)

आत्मा में कर्मबंध के रूप में परिणत होने वाले पुद्गलों के आगमन के द्वारों को आश्वव कहा जाता है। आश्वद्वारों का निरोध करने से तृष्णा का अध्यवसाय क्षीण होता है, जिससे प्रशम भाव विकसित होता है।

## २. आश्रव के प्रकार

पाणातिवातादीणि पंच आसवदाराणि ।

(दअचूपृ६३)

आश्रवद्वार पांच हैं—प्राणातिपात, मृषावाद, अदत्तादान, मैथुन, परिग्रह । अथवा

मिथ्यात्वाविरतिप्रमादकषाययोगा बन्धहेतवः । (विभामवृष्ट ६८५)

आश्रव पांच हैं --मिध्यात्व, अविरित, प्रमाद, कषाय, योग। आश्रव बंध के हेतु हैं।

## ३. आश्रवनिरोधः संवर

संवरो नाम पाणवहादीण आसवाणं निरोहो भण्णइ। (दिजचू पृ १६२)

संवरः गुप्त्यादिभिराश्रवनिरोधः ।

(उशावृष ४६२)

प्राणातिपात आदि आश्ववों का निरोध संवर है। गुप्ति आदि की साधना के द्वारा आश्रवों का निरोध करना 'संवर' है।

# ४. आश्रव-संवर-हेतु

जे जित्तिआ अ हेऊ भवस्स ते चेव तित्तिया मुक्ले । .... इरिआवहमाईआ जे चेव हवंति कम्मबंधाय । अजयाणं ते चेव उ, जयाण निव्वाणगमणाय ।। (ओनि ५३,५४)

जितने संसार के हेतु हैं — आश्रव हैं, उतने ही मोक्ष के हेतु हैं संवर हैं। अयतना से की गई गमन-आगमन की किया बन्ध का कारण है। वही किया यतना से करने पर मोक्ष का कारण बन जाती है।

### ४. संवर के प्रकार

पञ्चाश्रवाद्विरमणं पञ्चेन्द्रियनिग्रहः कषायजयः । दण्डत्रयविरतिश्चेति संयमः सप्तदशभेदः ।। (नन्दीमवृप ४३)

संवर के सतरह प्रकार हैं— प्राणातिपातिवरमण, मृषावादिवरमण, अदत्तादानिवरमण, मृष्युनिवरमण, परिग्रहिवरमण, स्पर्शनेन्द्रियनिग्रह, रसनेन्द्रियनिग्रह, प्राणेन्द्रियनिग्रह, चक्षुरिन्द्रियनिग्रह, श्रोत्रेन्द्रियनिग्रह, कोधविवेक, मानविवेक, मायाविवेक, लोभविवेक, मनोदण्डविरति, वचनदण्डविरति, कायदण्डविरति।

नियमो द्विधा —इन्द्रियनियमो नोइन्द्रियनियमश्च । नोइन्द्रियनियमः — कोधादिकः आदिग्रहणान्मानमाया-लोभा गृह्यन्ते, एतेषां नियमो निरोधः ।

(ओनि प ११३,११४)

संवर (नियम) के दो प्रकार हैं---

- १. इन्द्रियनियमन-पांच इन्द्रियों का निरोध।
- २. नोइन्द्रियनियमन-- क्रोध, मान, माथा और लोभ का निरोध ।

## ६. संवर (विनिवर्तना) के परिणाम

विणियट्टणयाए णं पावकम्माणं अकरणयाए अब्भृट्ठेइ । पुल्वबद्धाण य निज्जरणाए तं नियत्तेइ तओ पच्छा चाउरंत संसारकतारं वीइवयइ । (उ २९।३३)

विनिवर्तना (संवर) से जीव नए सिरे से पापकर्मों को नहीं करने के लिए तत्पर रहता है और पूर्वअजित पापकर्मों का क्षय कर देता है - इस प्रकार वह पापकर्म का विनाश कर देता है। उसके पश्चात् चार गति रूप चार अंतों वाली संसार अटवी को पार कर जाता है।

## ७. अनाश्रव कौन ?

पाणवहमुसावाया, अदत्तमेहुणपरिग्गहा विरओ। राईभोयणविरओ, जीवो भवइ अणासवो।। पंचसिमओ तिगुत्तो, अकसाओ जिइंदिओ। अगारवो य निस्सल्लो, जीवो होइ अणासवो॥ (उ ३०।२,३)

प्राणवध, मृषावाद, अदत्त-ग्रहण, मैथुन, परिग्रह और रात्रि-भोजन से विरत जीव अनाश्रव होता है।

पांच समितियों से समित, तीन गुप्तियों से गुष्त, अकषाय, जितेन्द्रिय, ऋदि-रस-सात—इस गौरव-त्रिक से रहित और नि:भल्य जीव अनाश्रव होता है।

## अाश्रव: भवश्रमण का हेतु

ं अज्भत्यहेउं निययस्स बन्धो । संसारहेउं च वयंति बन्धं ।। (उ १४।१९) आत्मानं प्रति यद वर्तते तदध्यातमं । तच्च रमा-

आत्मानं प्रति यद् वर्तते तदध्यात्मं । तच्च राग-द्वेषमोहिमिथ्यादर्शनाविरतिष्रमादकषाययोगाः ।

(उचू पृ २२६)

राग-द्वेष, मोह, मिथ्यात्व, अविरित, प्रमाद, कषाय और योग - ये आत्मा के आन्तरिक दोष ही उसके बंधन के हेतु हैं और बन्धन ही संसार का हेतु है।

आश्रव भावना — कर्मों के आकर्षण के हेतुभत साधनों का अनुचिन्तन करना। (द्र. अनुप्रेक्षा)

आहार—भोजन। भूख-प्यास को शांत करने वाले, शरीर को पोषण देने वाले पदार्थों का ग्रहण। यहां मुनि से संबद्ध आहार के विधि-निषेध का आकलन है।

- १. आहार के प्रकार
- २. आहार: सात आलोक
- ३. आहार से पूर्व आलोचना
  - ० कायोत्सर्ग
  - ० स्वाध्याय
  - ० सार्धामकों को निमन्त्रण
  - ० आहार का स्थान
- ४. आहार करने की विधि
- ५. आहार और भावना
- ६. आहार-विवेक
- ७. आहार-परिमाण
- ८. अपेय वर्जन
- ९. परिष्ठायनीय आहार और परिष्ठायन विधि
- १०. सार्त्विक आहार का फल
- ११. आहार करने के हेतु
- १२. आहार न करने के हेत्
- १३. आहार: मांडलिक दोष
- १४. संभोजी और असंभोजी मृति
- १५. मंडली आहार का प्रयोजन

१६. सम्भोज-प्रत्याख्यान के परिणाम

१७. मुनिका आहार

१८. आहारलुब्ध व्यक्ति की वृत्ति

\* अतिमात्र और प्रणीत आहार : ब्रह्मचर्य का विद्यन (द्र. ब्रह्मचर्य)

\* आहारग्रहण-विधि

(द्र. गोचरचर्या)

\* आहार-प्राप्ति के दोष

(द्र. एषणा)

\* आचार्य के प्रायोग्य आहार

(द्र. आचार्य)

\* अल्प आहार

(ब्र. ऊनोदरी)

# १. आहार के प्रकार

असणं पाणगं चेव, खाइमं साइमं तहा। एसो आहारविही, चडिवहो होइ नायक्वो।। आसुं खुहं समेई, असणं पाणाणुवग्गहे पाणं। खे माइ खाइमं ति य, साएइ गुणे तओ साई॥

(आविन १४८७,१४८८)

असिज्जद खुहितेहि जं तमसणं जहा कूरो एवमा-दीति । पिज्जंतीति पाणं, जहा मुद्दियापाणमं एवमाद । खज्जतीति खादिमं, जहा मोदओ एवमादि । सादिज्जति सादिमं, जहा सुंठिगुलादी । (दिजचू पृ १५२) आहार के चार प्रकार हैं —

- १. अगन जो क्षुधा का गीघ्र गमन करता है, भूसे व्यक्ति द्वारा जिसे खाया जाता है, उसे अगन कहते हैं। जैसे ओदन आदि।
- २. पान जो प्राणों का उपग्रह करता है, जिसे पीया जाता है, उसे पान कहते हैं। जैसे द्राक्षा का पानक आदि।
- ३. खाद्य जो मुखविवर में समा जाता है, जिसे खाया जाता है, उसे खादिम या खाद्य कहते हैं। जैसे — मोदक, खजूर आदि।
- ४. स्वाद्य जिसका स्वाद लिया जाये, जो मुखवास के रूप में काम आए, उसे स्वादिम अथवा स्वाद्य कहते हैं। जैसे — ताम्बूल, सोंठ आदि।

# २. आहार : सात आलोक

ठाणदिसिषगासणया भायणपन्खेवणे य गुरुभावे । सत्तविहो आलोको सयावि जयणा सुविहियाणं ॥

(ओनि ५५०)

आहार करते समय सात तथ्य विशेष ध्यान देने

योग्य हैं। वे सात 'आलोक' कहलाते हैं --

- १. स्थान आलोक -जहां आवागमन न हो।
- २. दिशा आलोक आहार करते समय मुनि गुरु के आगे-पीछे न बैठे, किन्तु गुरु की ईशान अथवा आग्नेय दिशा में बैठे।
- ३. प्रकाश आलोक—आहार का स्थान प्रकाशयुक्त हो।
- ४. भाजन आलोक -- पात्र संकीर्ण मुख वाला न हो ।
- ४. प्रक्षेप आलोक कवल प्रमाणोपेत हो।
- ६. गुरु आलोक आहार आदि गुरु को दिखाकर उनके दृष्टिपथ में बैठकर खाये ।
- भाव आलोक ज्ञान, दर्शन, चारित्र की वृद्धि और उनकी अध्यवच्छित्ति के लिए आहार करे।

# ३. आहार से पूर्व आलोचना

उज्जुष्पन्नो अणुव्विग्गो, अव्वक्खित्तेण चेयसा । आलोए गुरुसगासे, जं जहा गहियं भवे ॥ (द ४।१।९०)

ऋजुप्रज्ञ, अनुद्धिन्न संयति व्याक्षेपरहित चित्त से गुरु के समीप आलोचना करे। जिस प्रकार से भिक्षा ली हो, उसी प्रकार से गुरु को कहे।

### कायोत्सर्ग

ताहे य दुरालोइय भत्तपाण एसणमणेसणाए उ । अट्ठुस्सासे अहवा अणुग्गहादीउ भाएज्जा ॥ (ओभा २७४)

भिक्षाचर्या से लौटकर गुरु के पास यदि भलीभांति आलोचना न की हो, भक्तपान पूरा न दिखाया हो, कदाचित् सूक्ष्म एषणा दोष लगा हो, अथवा अनजान में एषणा न की हो तो इनकी विशुद्धि के लिए श्वासोच्छ्-वास के साथ आठ बार नमस्कार मंत्र का कायोत्सर्ग करे अथवा अनुग्रह का चिन्तन करे। जैसे—

अहो जिणेहि असावज्जा, विस्ती साहूण देसिया । मोक्खसाहणहेउस्स, साहुदेहस्स धारणा ॥ (द ४।१।९२)

अहो ! अर्हतों ने साधुओं के मोक्षसाधना के हेतु-भूत शरीर को धारण करने के लिए निरवद्य (निर्दोष) आहारवृत्ति का प्रतिपादन किया है।

#### स्वाध्याय

विणएष पट्टविता सज्भायं कुणइ तो मुहुत्तागं। पुज्वभणिया य दोसा परिस्समाई जढा एवं।।

(ओनि ५२१)

कायोत्सर्ग के पश्चात् स्वाध्याय को प्रस्थापित कर मुहूर्त्त भर के लिए स्वाध्याय करे (जघन्यतः तीन गाथाओं का और उत्कृष्टतः सूक्ष्म-आनप्राण-लिख्य सम्पन्न मुनि अन्तर्मृहूर्त्त में चौदह पूर्वों का परावर्तन कर लेता है)। इस कालक्षेप से श्रमजन्य विषमता, धातुक्षोभ रो उत्पन्न दोष स्वतः शान्त हो जाते हैं।

नमोक्कारेण पारेता, करेता जिणसंथवं। सज्भायं पट्टवेत्ताणं, वीसमेज्ज खणं मुणी ॥ (द ४।१।९३)

इस चिन्तनमय कायोत्सर्ग को नमस्कार मंत्र के द्वारा पूर्ण कर जिनसंस्तव (तीर्थङ्कर-स्तुति) करे, फिर स्वाध्याय की प्रस्थापना (प्रारम्भ) करे। क्षण-भर विश्वाम ले।

वीसमंतो इमं चिते, हियमट्ठं लाभमट्ठिओ। जइमे अणुग्गहं कुज्जा, साहू होज्जामि तारिओ॥ (द ५।१।९४)

विश्राम करता हुआ मोक्षार्थी मुनि इस हितकर अर्थ का चिन्तन करे-—यदि आचार्य और साधु मुक्त पर अनुग्रह करें तो मैं निहाल हो जाऊं —मानूं कि उन्होंने मुक्ते भवसागर से तार दिया।

## साधमिकों को निमन्त्रण

इयरोवि गुरुसगासं गंतूण भणइ संदिसह भंते !। पाहुणगखवगअतरंतवालवृड्ढाण सेहाणं ॥ दिण्णे गुरूहि तेसि सेसं भूजेज्ज गुरुअणुन्नायं। गुरुणा संदिट्टो वा दाउं सेसं तओ भूंजे॥ (आंति ४२३,४२४)

भिक्षा लाने के बाद आहार करने से पूर्व मुनि गुरु को निवेदन करे 'आयंवर ! मेरे द्वारा आनीत यह भोजन आप अतिथि, अपक (तपस्वी), रोगी, बाल, ग्रैक्ष एवं वृद्ध मुनियों को प्रदान करें।' इस निवेदन पर जब गुरु दूसरों को भोजन दे दे, तब गुरु की आज्ञा से गेष बचे भोजन को स्वयं खाए। अथवा गुरु के कहने पर वह मुनि स्वयं अतिथि आदि साधुशों को भोजन दे तो शेष बचे भोजन से अपना निर्वाह करे। साहवा तो चियत्तेणं, निमंतेज्ज जहक्कमं।
जड तत्थ केइ इच्छेज्जा, तेहि सद्धि तु भुंजए।।
अह कोइ न इच्छेज्जा, तओ भुंजेज्ज एक्कओ।
आलीए भायणे साहू, जयं अपरिसाडयं।।
(द ४।१।९४,९६)

आहार के लिए मुनि प्रेमपूर्वक साधुओं को यथाकम निमन्त्रण दे। उन निमन्त्रित साधुओं में से यदि कोई साधु भोजन करना चाहे तो उनके साथ भोजन करे।

यदि कोई साधुन चाहे तो अकेला ही खुले पात्र में
यतनापूर्वक नीचे नहीं डालता हुआ भोजन करे।
इच्छिज न इच्छिज व तहविय पयओ निमंतए साहू।
परिणामविसुद्धीए अ निज्जरा होअगहिएवि॥
(ओनि १२५)

मुनि साधुओं को सद्भाव से आहार के लिए निमन्त्रित करे। कोई साधु इच्छापूर्वक निमन्त्रण स्वीकार करेया न करे, परिणामिवशुद्धि के कारण निमन्त्रणकर्त्ता के तो निर्जरा होती ही है।

#### आहार का स्थान

अणुझवेत्तु मेहाबी, पडिच्छन्नम्मि संबुडे । हत्थमं संपमण्जित्ता, तत्थ भुंजेज्ज संजए।। (द प्र।१।८३)

गोचराग्र के लिए गया हुआ मेधावी मुनि स्वामी से अनुज्ञा लेकर, छाये हुए एवं संवृत स्थल में बैठे, हस्तक (वस्त्र-खंड) से गरीर का प्रमार्जन कर वहां आहार करे।

अप्पपाणेऽप्पवीयांमि, पडिच्छन्नंमि संबुडे । समयं संजए भुंजे, जयं अपरिसाडयं ॥ (उ १।३४)

संयमी मुनि प्राणी और बीज रहित, ऊपर से ढके हुए और पार्श्व में भित्ति आदि से संवृत आश्रय में अपने सहधर्मी मुनियों के साथ, भूमि पर न गिराता हुआ, यतनापूर्वक आहार करे।

# ४. आहार करने की विधि

कागसियालक्खइयं दिविअरसं सब्वओ परामट्ठं। एसो उ भवे अविही, जहगहिअं भाषणम्मि विही।। (ओनि ५९३)

उच्चिणइ व विद्वाओ कागो अहवावि विक्खिरइ सव्वं। विष्पेक्खइ य दिसाओ सियालो अन्नोन्नीहं गिण्हे॥ सुरहीदीच्चंग्ट्ठा छोढ्ण दवं तु पियइ दिवयरसं। हेट्टोवरि आमट्ठं इय एसी भुंजणे अविही।। जह गहिअंतह नीयं गहणिवही भोयणे विही इणमो। उक्कोसमणुक्कोसं समकयरसं तु भुंजेज्जा।। (ओभा २९६-२९८)

काक और शृगाल की तरह खाना अविधिभुक्त है। जैसे काक गोवर आदि में छिपे अनाज के दानों को खाता है, शेष को इधर-उधर बिखेर देता है तथा खाते समय इधर-उधर देखता रहता है। शृगाल अपने भाज्य के भिन्न-भिन्न भागों को खाता है, क्रमण नहीं खाता। वैसे ही मनोज्ञ-मनोज्ञ आहार करना, परिणाटन करते हुए खाना, पात्र में रखे आहार को उथल-पुथल कर, इधर-उधर फांकते हुए खाना अविधि-भुक्त है।

सुरिभत तीमन, ओदन आदि से मिला हुआ हो तो ओदन को छोड़कर सुरिभत तीमन को पीना द्रवित रस है। यह विधिसम्मत नहीं है।

जो आहार गृहस्थ से जिस रूप में ग्रहण किया, उसे उसी रूप में लाना तथा उत्कृष्ट-अनुत्कृष्ट द्रव्यों को समीकृत कर खाना विधिसम्मत है।

कडपयरच्छेएणं भोत्तव्वं अहव सीहखइएणं ।'''' (ओभा २८८)

खण्ड-खण्ड करके खाना, प्रतररूप में खाना, सिंह की तरह अपने भोज्य के भिन्न-भिन्न भागों को क्रमणः खाना विधिसम्मत है।

## सर्प का दृष्टांत

जहा सप्पो सर त्ति बिलं पविसति तहा साहुणा अरत्तदुट्ठेणं हणुयाओ हणुयं असंकामेतेण भोतव्यं। (दअचू पृ ८)

जैसे सर्प विल में सीधा प्रविष्ट होता है, वैसे ही रागद्वेषमुक्त मुनि आहार को सीधा निगल जाए, स्वाद के लिए एक जबड़े से दूसरे जबड़े में न ले जाए।

एसो आहारिवही जह भणिओ सब्बभावदंसीहि। धम्मावस्सगजोगा जेण न हायंति तं कुण्जा ॥ (पिनि ६७०)

यह आहार-विधि अर्हतों द्वारा प्रतिपादित है। इसके पालन से श्रुत-अध्ययन, चारित्र और आवश्यक योगों की हानि नहीं होती — प्रतिक्रमण आदि प्रवृत्तियां निर्बाध चलती हैं।

### बचे हुए आहार की व्यवस्था

होज्ज सिआ उद्धरियं तत्थ य आयंत्रिलाइणो हुज्जा।
पडिदंसि अ संदिट्ठो वाहरइ तओ चउत्थाई।।
मोहिचिगिच्छिविगिट्ठं गिलाण अत्तिद्वियं च मोत्तूणं।....
(ओनि ४८७,४८८)

आहार शेष बच जाने पर मुनि आचार्य से अनुमित प्राप्त कर आयंबिल, लंधन आदि करने वाले मुनियों में उस आहार का वितरण कर दे। मोह-चिकित्सा के लिए उपनास करने वालों, विकृष्ट तम (तेला आदि) करने वालों तथा ग्लान और आत्मलब्धिक मुनि को बचा हुआ आहार न दे।

# ४. आहार और भावना

अह होइ भावधासेसणा उ अप्पाणमप्पणा चेव । साह भूंजिजकामो अणुसासइ निज्जरहाए ।। बायालीमेसणसंकडींम गहणींम जीव ! न हु छलिओ । एण्हि जह न छिलिज्जिस भूंजतो रागदोसेहिं ।। (ओनि ५४४,५४५)

मैं मनोज्ञ-अमनोज्ञ आहार में राग-द्वेष करता हुआं आधाकमं आदि एषणा के बयालीस दोषों के गहन वन में भटक न जाऊं — इस भावना से आहाराधीं मुनि अपने आपको भावित और अनुशासित करता है — यह भाव ग्रासंषणा है।

अंततं भोक्खामित्ति बेसए भुंजए य तह नेव।
एस संसारिनिबिट्टो ससारओ उद्विओ साहू॥
एमेव य भंगतिअं जोएयव्वं तु सारनाणाई।
तेण सहिओ ससारो समुद्द्वणिएण दिट्ठतो।।
(ओनि ४७१,४७२)

'मैं अन्तप्रान्त/रूखा-सूखा आहार करूंगा'—इस परिणाम से आहार करने वाला मुनि 'ससार उपविष्ट' और 'ससार उत्थित' अर्थात् ज्ञान-दर्शन-चारित्र से सम्पन्न होता है। इसके चार विकल्प हैं—

ससार उपविष्ट, ससार उत्थित ससार उपविष्ट, असार उत्थित असार उपविष्ट, ससार उत्थित असार उपविष्ट, असार उत्थित

एक सामुद्रिक व्यापारी अपने जहाज को माल से भर कर लेगया और लौटते समय हिरण्य, सुवर्ण का अर्जन कर लौटा —ससारो गओ, ससारो आगओ। एक विणिक् जहाज को भाण्ड से भरकर ले गया, पर खाली हाथ लौटा—ससारो गओ, असारो आगओ।

एक विषिक् खाली जहाज लेकर गया पर लौटते समय जहाज को भरकर लौटा--असारो गओ, ससारो आगओ।

चौथा विशक् खाली गया और खाली लौटा— असारो गओ, असारो आगओ।

### ६. आहार-दिवेक

निद्धमहुराणि पुन्वं पित्ताइपसमणदुया भुंजे । बुद्धिबलवड्ढणद्वाःः।। (ओभा २५४)

आहार करते समय सबसे पहले स्निग्ध और मधुर पदार्थ खाने चाहिए। इनसे पित्त आदि का शमन होता है, शक्ति और बुद्धि का संवर्धन होता है।

'घृतेन वर्धते मेधा'—धृत से मेधा बढ़ती है।

तेल्लदहिसमाओगा अहिओ खीरदिह कंजियाणं च । पत्थं पुण रोगहरं न य हेऊ होइ रोगस्स ॥ (पिनि ६४९)

विरोधी अथवा बेमेल द्रव्यों को मिलाने से आहार अहितकर बन जाता है। दही और तैल का तथा दूध, दही और कांजी का मिश्रण अहितकर है। इससे अनेक रोग उत्पन्न हो सकते हैं। अविरुद्ध द्रव्यों का मिश्रण पथ्य आहार की कोटि में आता है। पथ्य आहार के सेवन से पुराना रोग नष्ट हो जाता है, नया रोग उत्पन्न नहीं होता।

असुरसुरं अचवचवं अदुयमविलंबिअं अपरिसाडि । मणवयणकायगुत्तो, भुंजइ अह पक्खिवणसोहि ॥ (ओभा २८९)

मुित आहार करते समय 'सुर-सुर' या 'चवचव' शब्द न करे। बहुत जल्दी-जल्दी या बहुत धीरे-धीरे न खाये। नीचे गिराता हुआ न खाये। 'यह आहार मनोज्ञ है या अमनोज्ञ'—इस विषय में न सोचे, मन-वचन-काया का संयम करे।

पडिग्गहं संलिहित्ताणं, लेवमाथाए संजए। दुगंधं वा सुगंधं वा, सन्वं भुंजे न छहुए॥ (द ४।२।१)

संयमी मुनि लेप लगा रहे तब तक पात्र को पोंछ-

कर सब खा ले, शेष न छोड़े, भले फिर वह दुर्गन्धयुक्त हो या सुगन्धयुक्त ।

## ७. आहार-परिमाण

बत्तीसं किर कवला आहारो कुच्छिपूरओ भणिओ।
पुरिसस्स महिलियाए अट्टावीसं भने कवला।
(पिनि ६४२)

पुरुष का पूरा आहर बत्तीस कवलप्रमाण तथा स्त्री का अट्टाईस कवलप्रमाण माना गया है।

कवलाण य परिमाणं, कुक्कुडिअंडगपमाणमेत्तं तु । जो वा अविगियवयणो, वयणंमि छुहिज्ज वीसत्थो ।। (उजाव प ६०४)

एक कवल का परिभाण मुर्गी के अण्डे जितना बतलायागया है अथवा एक बार में जितना आहार मुख में डालने से मुख विकृत न हो, वह प्रमाणोपेत कवल है।

अद्धमसणस्स सञ्बंजणस्स कुज्जा दवस्स दो भागे । वाऊपविद्यारणट्टा छब्भायं ऊणयं कुज्जा ।। (पिनि ६५०)

कत्पना से उदर के छह भाग कर तीन भाग आहार से तथा दो भाग पानी से पूरित करें। छठा भाग वायु-संचरण के लिए खाली छोड़ें।

सीए दवस्स एगो भत्ते चत्तारि अहव दो पाणे। उसिणे दवस्स दोन्नि उ तिन्नि व एसा उ भत्तस्स।। (पिनि ६५२)

अत्यन्त शीतकाल में पानी के लिए एक भाग तथा आहार के लिए चार भाग कित्पत हैं। मध्यम शीतकाल और उष्णकाल में दो भाग पानी और तीन भाग आहार के लिए तथा अत्यन्त उष्णकाल में तीन भाग पानी और दो भाग आहार के लिए कित्पत हैं। छठा भाग सर्वत्र वायु-संचरण के लिए है।

## ८. अयेय-वर्जन

सुरं वा मेरगं वा वि, अन्तं वा मज्जगं रसं। ससक्खं न पिबे भिक्खू, जसं सारक्खमप्पणो ॥ (द ५।२।३६)

अपने संयम का संरक्षण करता हुआ भिक्षु सुरा, मेरक या अन्य किसी प्रकार का मादक रस आत्मसाक्षी से न पीए। वड्दई सोंडिया तस्स, मायामोसं च भिक्खुणो । अयसो य अनिन्वाणं, सययं च असाहुया ॥ (द ४।२।३८)

मादक रस पीने वाले भिक्षु के उन्मत्तता, माया-मृषा, अयश, अतृष्ति और सतत असाधुता—ये दोष बढ़ते हैं।

## **१. परिष्ठापनीय आहार और परिष्ठापन विधि**

सा पुण जायमजाया जाया मूलोत्तरेहि उ असुद्धा । लोभातिरेगगहिया अभिओगकया विसकया वा ॥ आयरिए य गिलाणे पाहुणए दुल्लभे सहसदाणे । एवं होइ अजाया । । (ओनि ५९४,६०७)

परिष्ठापनीय आहार के दो प्रकार हैं -

- १. जाता (अशुद्ध) भिक्षा प्राणातिपात आदि मूल दोधों से, ऋति आदि उत्तर दोधों से दूषित तथा लोभ से दूषित और वशीकरण चूर्ण मिश्रित, मंत्र से अभिमंत्रित तथा विधमिश्रित आहार परिष्ठा-पनीय है।
- २ अजाता (गुद्ध) भिक्षा आचार्य, ग्लान तथा अतिथि इनके लिए लाया गया आहार यदि अतिरिक्त हो, कोई खाने वाला न हो, तो वह परिष्ठापनीय होता है। द्रव्य की दुर्लभता से अत्यधिक लाया गया हो या दान की प्रचुरता से पदार्थ अधिक आ गया हो तो वह परिष्ठापनीय होता है।

एगंतमणावाए अच्चित्ते थंडिले गुरुवइट्ठे ।
आलोए एगपुंजं तिट्ठाणं सावणं कुण्जा ॥
एवं विज्जाजोए विससंजुत्तस्स वावि गहियस्स ।
पाणच्चएवि नियमुज्भणा उ वोच्छं परिट्ठवणं ॥
एगंतमणावाए अच्चित्ते थंडिले गुरुवइट्ठे ।
छारेण अक्कमित्ता तिट्ठाणं सावणं कुण्जा ॥
(ओनि ५१५,६०३,६०४)

मुनि गुरु की अनुज्ञा प्राप्त कर एकांत अचित्त स्थान में जाता है। वहां समभूभाग में उस भिक्षा का परि-ष्ठापन कर 'वोसिरे' (व्युत्सृष्ट) शब्द का तीन बार उच्चारण करता है। इसी प्रकार मुनि विद्या से अभि-मंत्रित, योगचूर्णकृत अथवा विषमिश्रित भिक्षा आ जाने पर उसमें राख मिलाकर उसके तीन पुंज कर एकान्त अचित्त स्थान में 'वोसिरे' 'वोसिरे' कहता हुआ विसर्जित कर देता है।

तत्थ से भुंजमाणस्स, अट्टियं कंटओ सिया।
तण-कट्ट-सक्करं वा वि, अन्नं वा वि तहाविहं।।
तं उक्खिवित्तु न निक्खिवे, आसएण न छड्डए।
हत्थेण तं गहेऊणं, एगंतमवक्कमे।।
एमंतमवक्कमित्ता, अचित्तं पडिलेहिया।
जयं परिट्टवेज्जा, परिट्टप्प पडिक्कमे।।
(द ४।१।=४-०६)

भोजन करते हुए मुनि के आहार में गुठली, काटा, तिनका, काठ का टुकड़ा, कंकड़ या इसी प्रकार की कोई दूसरी वस्तु निकले तो उसे उठाकर न फेंके, मुंह से न थूके, किन्तु हाथ में लेकर एकान्त में चला जाए। एकान्त में जा अचित्त भूमि को देख, यतनापूर्वक उसे परिष्ठापित करे। तत्पश्चात् स्थान पर आकर प्रतिक्रमण करे।

तं च अच्चंबिलं पूइं नालं तण्हं विणित्तए । देंतियं पडियाइबेखे न मे कप्पइ तारिसं ।। तं च होज्ज अकामेणं विमणेण पडिच्छियं । तं अप्पणा न पिबे नो वि अन्नस्स दावए ।। एगंतमवक्कमित्ता अचित्तं पडिलेहिया । जयं परिटुवेज्जा परिटुप्प पडिक्कमे ।। (द ५११।७९-८१)

यदि जल बहुत खट्टा, दुर्गन्धयुक्त और प्यास बुक्ताने में असमर्थ हो तो देती हुए स्त्री को मुनि प्रतिषेध करे— इस प्रकार का जल मैं नहीं ले सकता।

यदि अनिच्छा या असावधानी से पानी लिया गया हो तो उसे न स्वयं पीए और न दूसरे साधुओं को दे परन्तु एकान्त में जा अचित्त भूमि को देख, यतना-पूर्वक उसे परिष्ठापित करे। परिष्ठापित करने के पश्चात् स्थान में आकर प्रतिक्रमण करे।

## १०. सात्विक आहार का फल

हियाहारा मियाहार, अष्पाहारा य जे नरा।
न ते विज्जा तिभिच्छंति, अप्पाणं ते तिभिच्छगा।।
(ओनि ५७८)

हित-मित-सात्विक आहार करने वाले व्यक्ति स्वयं अपने चिकित्सक होते हैं। उनकी चिकित्सा के लिए अन्य वैद्य की आवश्यकता नहीं होती।

## ११. आहार करने के हेत्

वेयणवेयावच्चे इरियद्वाए य संजमद्वाए । तह पाणवत्तियाए छट्ठं पुण धम्मचिताए ॥ (उ २६।३२)

आहार करने के छह कारण-

- १. वेदना भूख की पीड़ा मिटाने के लिए।
- २. वैथावृत्त्य करने के लिए।
- ३. ईर्यासमिति का पालन करने के लिए।
- ४. संयम की रक्षा के लिए।
- ५. प्राण-धारण के लिए।
- ६. धर्म-चिन्ताके लिए ।

नित्य छुहाए सिरसा वियणा भुंजेज्ज तत्पसमणट्टा।
छाओ वेयावच्चं ण तरइ काउं अओ भुंजे।।
इरिअं नऽवि सोहेई पेहाईअं च संजमं काउं।
थामो वा परिहायइ गुणऽणुष्पेहासु अ असत्तो।।
(पिनि ६६३, ६६४)

भूख के समान कोई वेदना नहीं है। इसलिए भूख को गांत करने के लिए भोजन करना चाहिए। भूखा साधु वैयावृत्य नहीं कर सकता, इसलिए वैयावृत्य करने के लिए भोजन करना चाहिए।

अशक्तता के कारण बुभुक्षित साधु न ईयिपय का शोधन कर सकता है और न प्रेक्षा, उपेक्षा आदि संयम-स्थानों का अनुपालन कर सकता है। भूख के कारण प्राणमक्ति क्षीण हो जाती है, इसलिए भोजन करना चाहिए। भूखा साधु ग्रंथपरावर्तन तथा अनुप्रेक्षा नहीं कर सकता, इसलिए भोजन करना चाहिए।

जह अब्भंगणलेवा सगडक्खवणाण जुत्तिओ होति। इय संजमभरवहणटुयाए साहूण आहारो।। (ओनि ५४६)

जैसे भारवहन के लिए गाड़ी के अक्ष (धुरा) को न अधिक, न कम, किन्तु युक्तिपूर्वक तैल आदि से चुपड़ा जाता है, वर्ण पर उचित मात्रा में लेप किया जाता है, वैसे ही केवल संयमभार को वहन करने के लिए मुनि उचित मात्रा में आहार करे।

## व्रण का दृष्टान्त

जहा 'त्रणो मा फुट्टिहिति' ति मनखणादिदाणं एवं जीवस्स सरीरद्वितिनिमित्तमाहारो, ण रूत्रादिहेतुं। (दअचू पृ८) त्रण फूटे नहीं अथवा विकृत न हो इस दृष्टि से उसे घी आदि से चुपड़ा जाता है। इसी प्रकार मृनि शरीर को टिकाये रखने के लिए आहार करे, सौन्दर्य-वृद्धि के लिए नहीं।

जत्तासाहणहेउं आहारेंति जवणहुया जइणो । छायालीसं दोर्शेहं सुपरिसुद्धं विगयरागा ॥ (ओनि ५७७)

संयम-यात्रा के निमित्त, शरीर-संधारण के लिए मुनि अनासक्त भाव से आहार करता है। वह आहार उद्गम उत्पादन, एषणा आदि के छ्यालीस दोषों से परिशुद्ध होता है।

> नाणाइसंधणट्ठा न वन्नबलरूविसयट्ठा ।। (ओभा २८०)

ज्ञान-दर्शन-चारित्र के सन्धान/अविच्छिन्नता के लिए आहार करना चाहिए। वर्ण, बल और रूप की दीप्ति के लिए तथा विषय-सेवन के लिए आहार नहीं करना चाहिए।

आहारित तबस्सी विगइंगालं च विगयधूमं च । भागजभावणनिमित्तं एसुवएसो पवयणस्स ॥ (पिनि ६६०)

ह्यान और स्वाध्याय करने के लिए मुनि राग-द्वेष से उपरत हो आहार करें —यह जिनशासन का उपदेश हैं।

## १२. आहार न करने के हेतु

आयंके उवसगो तितिक्खया बंभचेरगुत्तीसु। पाणिदया तबहेउं सरीरवोच्छेयणद्वाए।। (उ २६।३४)

मुनि छह कारणों से आहार न करे—

- १. आतंक-आकस्मिक बीमारी हो जाने पर।
- २. राजा आदि का उपसर्ग हो जाने पर।
- ३. ब्रह्मचर्यं की तितिक्षा (मुरक्षा) के लिए।
- ४. प्राणिदया के लिए।
- ५. तपस्या के लिए ।
- ६. भरीर का ब्युत्सर्ग करने के लिए।
  छहि कारणेहि साध् आहारितोऽवि आयरइ धम्मं।
  छहि चेव कारणेहि णिज्जूहितोऽवि आयरइ।।
  (पिनि ६६१)

छह कारणों से आहार करता हुआ भी तथा छह

कारणों से आहार न करता हुआ भी साधु धर्म की आराधना करता है।

## १३. आहार: मांडलिक दोष

····संजीयणा पमाणं च। इंगाल धूम कारण···।। (पिनि १)

मांडलिक दोष पांच हैं -

संयोजना - स्वादवृत्ति से खाद्यपदार्थों को परस्पर मिलाकर खाना ।

प्रमाणातिरेक — आहार की मात्रा का अतिक्रमण करना। अंगार — द्रव्य की प्रशंसा करते हुए खाना। धूम — द्रव्य की निन्दा करते हुए खाना। कारण — बिना कारण आहार करना।

#### संयोजना

संयोयणाए दोसो जो संजीएइ भत्तपाणं तु।
दव्याई रसहेछं वाघाओ तस्सिमो होई।।
संजीयणा उभावे संजीएऊण ताणि दव्वाणि।
संजीयइ कम्मेणं कम्मेण भवं तओ दुक्खं।।
(पिनि ६३८,६३९)

स्वाद के लिए अनुकूल द्रव्यों की परस्पर संयोजना कर खाना संयोजना दोष है। द्रव्यों की संयोजना से आत्मा रसगृद्धि के अप्रशस्त भाव से संयोजित होती है। इस संयोजन से कर्मबंध और कर्मबंध से दु:खद भव-परम्परा बढ़ती है।

## प्रमाणातिरेक आहार

पगामं च निगामं च, पणीयं भत्तपाणमाहरे।
अइबहुयं अइबहुसो, पमाणदोसो मुणेयव्यो।।
बत्तीसाइ परेणं पगाम निरुचं तमेव उ निकामं।
जं पुण गलंतनेहं पणीयमिति तं बुहा वेंति।।
बहुयातीयमइबहुं अइबहुसो तिन्नि तिन्नि व परेणं।
तं चिय अइप्पमाणं भुंजइ जं वा अतिप्यंतो।।
(पिनि ६४४,६४५,६४७)

प्रमाणातिरेक आहार के पांच रूप हैं—
प्रकाम बत्तीस कवल से अधिक खाना।
निकाम--प्रतिदिन अधिक खाना।
प्रणीत गरिष्ठ या अतिस्निग्ध आहार करना।
अतिब्रहुक अपनी भूख से अधिक खाना।

अतिबहुश:─-दिन में अनेक बार या तीन बार से अधिक खाना !

अइबहुयं अइबहुसो अइप्पमाणेण भोयणं भोत्तुं। हाएज्ज व वामिज्ज व मारिज्ज व तं अजीरंतं।' (पिनि ६४६)

अत्यधिक खाने से, तीन बार से अधिक खाने से, बार-बार खाने से वह भोजन पचता नहीं है। न पचने के कारण अतीसार, वमन आदि रोग तथा मृत्यु तक हो सकती है।

### अंगार और धूम

तं होइ सइंगालं जं आहारेइ मुच्छिओ संतो।
तं पुण होइ सधूमं जं आहारेइ निदंतो।
(पिनि ६५५)

रागभाव या आसक्ति से आहार की प्रशंसा करते हुए आहार करने वाले का संयम अंगारे की तरह दग्ध हो जाता है—यह अंगार दोष है। नीरस-विरस आहार की निन्दा करता हुआ द्वेषभाव से खाने वाला अपने संयम को धूमिल करता है—यह धूम दोष है।

सोही चउक्कभावे विगइंगालं च विगयधूमं च ।\*\*\* (ओनि ५७६)

आहार करते समय चार प्रकार की शुद्धि रखनी होती है —नाम, स्थापना, द्रव्य और भाव। भोजन करते समय अंगार, धूम आदि दोषों से मुक्त रहना भावशुद्धि है।

## १४. संभोजी और असंभोजी

दुविहो य होइ साहू मंडलिउवजीवओ य इयरो य । मंडलिमुवजीवंतो अच्छइ जा पिडिया सब्वे ॥ आगाढजोगवाही निज्जूढत्तद्विआ व पाहुणगा । सेहा सपायछिता बाला वुड्देवमाईया ॥ (ओनि ४२२,४४८)

साधुके दो प्रकार हैं --

- १. मंडली उपजीवी मंडलीभोजी मुिन भिक्षा लाने के बाद तब तक प्रतीक्षा करते हैं, जब तक सब साधु इकट्ठे नहीं हो जाते। इकट्ठे होने पर सब साथ मिलकर खाते हैं।
- २. अमंडली उपजीवी आगाढ योगवाही (गणि-योगस्य), शैक्ष, बाल, वृद्ध और प्राघूर्णक

(अतिथि)—ये मंडली में भोजन नहीं करते। इन्हें सर्वप्रथम पर्याप्त आहार परोस दिया जाता है। प्रायश्चित्तवाही, निर्यूढ (असांभोजिक) और आत्म-लब्धिक भी मंडली में भोजन नहीं करते।

### १५. मंडली भोजन का प्रयोजन

अतरंतबालवृड्ढा सेहाएसा गुरू असहुवग्गो । साहारणोग्गहाऽलद्धिकारणा मंडली होइ ॥ (ओनि ५५३)

ग्लान, बाल, वृद्ध, श्रेक्ष, अतिथि, गुरु, राजपुत्र, अलब्धिक आदि—इनके लिए भोजन-मंडली की व्यवस्था की जाती है, क्योंकि अति ग्लान, बाल और वृद्ध भिक्षा लाने में असमर्थ होते हैं। श्रेक्ष भिक्षाविधि नहीं जानता। अतिथि और गुरु सम्मान्य होते हैं, उन्हें भिक्षा के लिए नहीं भेजा जाता। राजपुत्र आदि मुनियों को मुकुमारता के कारण भिक्षा के लिए नहीं भेजा जाता। अलब्धिक—अंतराय कर्म के उदय के कारण जिन्हें सहजतया आहार प्राप्त नहीं होता, वे मंडली में आहार करते हैं।

### १६. सम्भोज-प्रत्याख्यान के परिणाम

संभोगपच्चक्खाणेणं भंते ! जीवे कि जणयह ? संभोगपच्चक्खाणेणं आलंबणाइं खवेइ । निरालंबणस्स य आययद्वियाजोगा भवंति । सएणं लाभेणं संतुस्सइ, पर-लाभं नो आसाएइ नो तक्केइ नो पीहेइ नो पत्थेइ नो अभिलसइ । परलाभं अणासायमाणे अतक्केमाणे अपीहे-माणे अपत्थेमाणे अणभिलसमाणे दुच्चं सुहसेज्जं उवसं-पिज्जत्ताणं विहरइ । (उ २९।३४)

भंते ! सम्भोज प्रत्याख्यान से (मंडली-भोजन का त्याग करने वाला) जीव क्या प्राप्त करता है ?

सम्भोज-प्रत्याख्यान से वह परावलम्बन को छोड़ता है। उस परावलम्बन को छोड़ने वाले मुनि के सारे प्रयत्न मोक्ष की सिद्धि के लिए होते हैं। वह भिक्षा में स्वयं को जो कुछ मिलता है, उसी में संतुष्ट हो जाता है। दूसरे मुनियों को मिली हुई भिक्षा में आस्वाद नहीं लेता, उसकी ताक नहीं करता, स्पृहा नहीं करता, प्रार्थना नहीं करता और अभिलाषा नहीं करता। दूसरे को मिली हुई भिक्षा में आस्वाद न लेता हुआ, उसकी ताक न रखता हुआ, स्पृहा न करता हुआ, प्रार्थना न करता हुआ और अभिलाषा न करता हुआ वह दूसरी सुख शय्या को प्रान्त कर विहार करता है।

## १७. मुनि का आहार

तित्तगं व कडुयं व कसायं अंविरुं व महुरं लवणं वा।
एय लद्धमन्नद्वपउत्तं, महुधयं व भूंजेज्ज संजए।।
अरसं विरसं वा वि सूइयं वा असूइयं।
उल्लं वा जइ वा सुक्कं मन्थु-कुम्मास-भोयणं।।
उप्पण्णं नाइहीलेज्जा अप्पं पि बहु फासुयं।
मुहालद्धं मुहाजीवी भूंजेज्जा दोसवज्जियं।।
(द ४।१।९७-९९)

गृहस्थ के लिए बना हुआ तिक्त या कडुवा, कसैला या खट्टा, मीठा या नमकीन -- जो भी आहार उपलब्ध हो, उसे संयमी मुनि मधुघृत की भांति खाए।

मुधाजीवी (निष्काम भाव से भिक्षा लेने वाला) मुनि अरस या विरस, व्यंजन सिंहत या व्यंजन रहित, आई या शुष्क, मन्यु और कुल्माप का जो भोजन विधिपूर्वक प्राप्त हो उसकी निन्दा न करे। निर्दोष आहार अल्प या अरस होते हुए बहुत या सरस होता है, इसलिए उस मुधालब्ध और दोष-वर्जित आहार को समभाव से खाये।

पंताणि चेव सेवेज्जा, सीर्यापडं पुराणकुम्मासं। अदु बुक्कसं पुलागं वा, जवणद्वाए निसेवए मंथुं।। (उ ८।१२)

भिक्षु प्रान्त (नीरस) अन्न-पान, शीत-पिण्ड, पुराने उड़द, बुक्कस (सारहीन), पुलाक (रूखा) या मंधु (वैर या सत्तू का चूर्ण) का संयम-जीवन-यापन के लिए सेवन करे।

ळूहिनत्ती सुसंतुट्ठे, अध्यच्छे सुहरे सिया ।'''' (द ८।२५)

मुनि रूक्षवृत्ति, सुसन्तुष्ट, अल्प इच्छा वाला और अल्पाहार से तृप्त होने वाला हो।

अतितिणे अचवले, अप्पभासी मियासणे। हवेज्ज उयरे दंते, थोवं लद्धुं न खिसए॥ (द ८।२९)

आहार न मिलने पर या अरस आहार मिलने पर प्रलाप न करे, चपल न बने । मुनि अल्पभाषी, मितभोजी और उदर का दमन करने वाला हो । थोड़ा आहार पाकर दाता की निन्दा न करें।

# १८. आहार-लुब्ध व्यक्ति की बृत्ति

सिया एगइओ लद्धुं, लोभेण विणिगूहई।
मा मेयं दाइयं संतं, दट्ठूणं सयमायए।।
अत्तहगुरुओ लुद्धो, बहुं पावं पकुव्वई।
दुत्तोसओ य से होइ, निव्वाणं च न गच्छई।।
(द ५।२।३१,३२)

कदाचित् कोई एक मुनि सरस आहार पाकर उसे, आचार्यं आदि को दिखाने पर वे स्वयं ग्रहण न कर लें इस लोभ से छिपा लेता है, वह अपने स्वार्थं को प्रमुखता देने वाला और रसलोलुप मुनि बहुत पाप करता है। वह जिस किसी वस्तु से संतुष्ट नहीं होता और निर्वाण को नहीं पाता।

सिया एगइओ लद्धुं, विविहं पाणभोवणं। भद्गं भद्गं भोच्चा, विवण्णं विरसमाहरे।। जाणंतु ता इमे समणा, आययट्टी अयं मुणी। संसुद्रो सेवई पतं, लूहवित्ती सुतोसओ।। (द ४।२।३३,३४)

कदाचित् कोई एक मुनि विविध प्रकार के पान और भोजन पाकर कहीं एकान्त में बैठ निनेज्ञ-मनोज्ञ आहार खा लेता है, विवर्ण और विरस आहार को स्थान पर लाता है। वह सोचता है—ये श्रमण मुक्ते यों जानें कि यह मुनि बड़ा मोक्षार्थी है, सन्तुष्ट है, प्रान्त (असार) आहार का सेवन करता है, रूक्षवृत्ति और जिस किसी भी वस्तु से सन्तुष्ट होने वाला है।

आहारक शरीर — आहारक लब्धि से निष्पन्न शरीर। (द्व. शरोर)

आहारपर्याप्ति—आहार के योग्य पुद्गलों का ग्रहण, परिणमन और उत्सर्ग करने वाली पौद्गलिक शक्ति। (द्व. पर्याप्ति)

हंगिनो अनशन - अनशन का एक भेद। (द्र. अनशन)

इच्छ।कार--कार्य करने या कराने में इच्छाकार का प्रयोग। दसविध सामाचारी का एक भेद। (द्र. सामाचारी)

## इन्द्रभूति —गौतम गणधर का मूल नाम। (द्र. गणधर)

इन्द्रिय —चेतना के विकास का प्राथमिक स्तर। प्रतिनियत और वर्तमान अर्थ को ग्रहण करने वाली चेतना।

- १. इन्द्रिय का निर्वचन
- २. इन्द्रिय की परिभाषा
- ३. इन्द्रिय के प्रकार
  - ० द्रव्येन्द्रिय
  - ० भावेत्द्रिय
- ४. द्रव्येन्द्रिय के प्रकार
  - ० निवृत्ति
  - ० उपकरण
  - ० निर्वृत्ति और उपकरण में अन्तर
- ५. भावेन्द्रिय के प्रकार
  - ० सब्धि
  - ० उपयोग
  - ० लब्धि आदि का प्राप्ति-क्रम
- ६. इन्द्रियविषय : ग्राह्य-ग्राहक भाव
- ७. विषय-ग्रहण की क्षेत्र-मर्यादा
- ८. विषय-ग्रहण की क्षमता
- ९. श्रोत्रेग्द्रिय की पट्ता
- १०. दूरस्थ गंध-रस-स्पर्श का ग्रहण
- ११. विषय-परिमाण आस्मांगल से
- १२. चक्षु और मन अप्राप्यकारी
  - \* इन्द्रियों के आधार पर जीव के भेद (द्र. जीव)
- १३. सभी जीव एकेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय
- १४. एकेन्द्रिय में पांचों इन्द्रियों का अस्तित्व
  - (द्र. जीवनिकाय) \* पृथ्वो आदि एकेन्द्रिय जीव
  - \* शेष इन्द्रिय वाले जीव

(इ. त्रस)

- १५. इन्द्रिय-आसक्ति के परिकाम
- १६. इन्द्रिय-निग्रह के परिणाम
  - \* इन्द्रिय-संयम : ब्रह्मचर्य

(द्र. ब्रह्मचर्य) (द्र. ज्ञान)

\* इन्द्रिय विकास का ऋम

\* इन्द्रियज्ञान परोक्ष

(द्र. ज्ञान)

- \* इन्द्रियज्ञान सांग्यावहारिक प्रत्यक्ष (द्र. ज्ञान)
- \* इन्द्रियज्ञान : आभिनिबोधिकज्ञान

(द्र. अ।भिनिबोधिक ज्ञान)

## १. इन्द्रिय का निर्वचन

इंदो जीवो सन्वोवलद्धिभोगपरमेसरत्तणओ । सोत्ताइभैयमिदियमिह तर्हिलगाइभावाओ ॥ (विभा २९९३)

जीव सब वस्तुओं की उपलब्धि और परिभोग रूप ऐश्वर्य से सम्पन्न होता है, इसलिए वह इन्द्र है। श्रोत्र, चक्षु, ध्राण, रसन और स्पर्शन जीव के चिन्ह हैं और ये ही इन्द्रियां कहलाती हैं।

इन्दनादिन्द्रः —आत्मा सर्वद्रव्योपलब्धिरूपपरमैश्वर्य-योगात् । तस्य लियं – चिह्नमविनाभावि इन्द्रियम् । (नन्दीमवृग ७५)

आत्मा सभी द्रव्यों की उपलब्धि रूप परम ऐश्वर्य से सम्पन्न है, इसलिए वह इन्द्र है। उसका जो अविनाभावी चिह्न है, वह इन्द्रिय है।

### २. इन्द्रियों की परिभाषा

सोयस्स सहं गहणं वयंति । (उ ३२।३४) जो भव्द का ग्रहण करती है, वह श्रोत्रेन्द्रिय है। चक्खुस्स रूवं गहणं वयंति । (उ ३२।२२) जो रूप का ग्रहण करती है, वह चक्षुइन्द्रिय है। गंधस्स घाणं गहणं वयंति । जो गन्ध का ग्रहण करती है, वह घ्राणेन्द्रिय है। जिहाए रसं गहणं वयंति । जो रस का ग्रहण करती है, वह रसनेन्द्रिय है। कायस्स फासं गहणं वयंति । (उ ३२।७४) जो स्पर्श का ग्रहण करती है, वह स्पर्शनेन्द्रिय है।

## ३. इन्द्रिय के प्रकार

ः दिवदिय-भाविदियसामण्णाओ कओ भिण्णो ॥ (विभा ३००३)

पूरगलेहि संठाणणिव्वत्तिरूवं दव्विदियं सोइंदिय-मादिइंदियाणं सन्वातप्यदेसेहि स्वावरणक्खतोवसमातो (नन्दीचू पृ १४) जालद्वीतं भाविदियं।

इन्द्रिय के दो प्रकार हैं —

- १. द्रव्य-इन्द्रिय -- इन्द्रिय की पौद्गलिक आकार-रचना (संस्थान-रचना)।
- २. भाव-इन्द्रिय इन्द्रिय-आवारक कर्म के क्षयोपशम से प्राप्त शक्ति और उसका उपयोग।

## ४. द्रव्य-इन्द्रिय के प्रकार

····दब्वं निब्बित्ति उवगरणं च ।···· (विभा २९९४) द्रव्येन्द्रिय के दो प्रकार हैं -निवृंति और उपकरण।

### निवृत्ति इन्द्रिय

निवृत्तिर्नाम प्रतिविशिष्टः संस्थानविशेषः। सापि द्विधा--बाह्या अभ्यन्तरा च। तत्र बाह्या कर्णपर्यटकादि-रूपा । सापि विचित्रा—न प्रतिनियतरूपतयोपदेष्टुं शक्यते । तथाहि - मनुष्यस्य श्रोत्रे भ्रूसमे नेत्रयोरुभय-पार्श्वतः संस्थिते । वाजिनोः मस्तके नेत्रयोरुपरिष्टाद्-भाविनी तीक्ष्णे चाग्रभागे इत्यादिजातिभेदान्नानाविधाः। आभ्यन्तरा तु निर्वृत्तिः सर्वेषामिष जन्तूनां समाना ।"" स्पर्शनेन्द्रियनिवृत्तेः प्रायो न बाह्याभ्यन्तरभेदः ।

(नन्दीमव् प ७५)

पुष्फं कलंबुयाए धन्नमसूराइमुत्तचंदो य । होइ खुरप्पो नाणागिई य सोइंदियाईणं ॥ (विभा २९९५)

निर्वृत्ति का अर्थ है - इन्द्रिय का अपना संस्थान---आकार रचना। उसके दो प्रकार हैं बाह्य और आभ्यन्तर। कर्णविवर आदि का बाह्य आकार भिन्न-भिन्न होता है, वह प्रतिनियत नहीं है। जैसे मनुष्य के कान भौंहों की समरेखा में नेत्रयुगल के दोनों पार्श्वों में संस्थित हैं। घोडे के कान आंखों से ऊपर मस्तक पर होते हैं। उनका अग्रभाग तीक्ष्ण होता है। इस प्रकार भिन्न-भिन्न जातियों में इन्द्रियों की बाह्य आकृति भिन्न-भिन्न होती है। आभ्यन्तर निर्वृत्ति-भीतरी आकार रचना सब जीवों की समान होती है। स्पर्शन इन्द्रिय की निवृत्ति में बाह्य-आभ्यन्तर का भेद नहीं है। श्रोत्रेन्द्रिय का आभ्यंतर आकार कदम्ब पुष्प के समान, चक्षुरिन्द्रिय का मसुर धान्य के समान, घ्राणेन्द्रिय का अतिमुक्तक पुष्पचिन्द्रका के समान, रसनेन्द्रिय का क्षुरप्र के समान होता है। स्पर्शनेन्द्रिय का आभ्यंतर आकार नाना प्रकार का होता है।

### उपकरण इन्द्रिय

विसयग्गहणसमस्थं उवगरणं इंदियंतरं तंपि । जं नेह तद्वघाए गिण्हइ निव्वत्तिभावे वि॥ (विभा २९९६)

जो विषय ग्रहण करने में समर्थ पौद्गलिक शक्ति है, वह उपकरण इन्द्रिय है। निवृत्ति इन्द्रिय के होने पर भी यदि उपकरण इन्द्रिय का उपघात हो जाता है तो विषय का ग्रहण नहीं हो सकता।

## निर्वृत्ति और उपकरण में अन्तर

उपकरणं — खड्गस्थानीयाया बाह्यनिवृत्तेर्या खड्ग-धारासमाना स्वच्छतरपुद्गलसमूहात्मिका अभ्यन्तरा निवृत्तिः--तस्याः शक्तिविशेषः। इदं चोपकरणरूपं द्रव्येन्द्रियमान्तरनिर्वृत्तेः नथञ्चिदर्थान्तरं, शक्तिशक्ति-मतोः कथञ्चिद्भेदात्। कथञ्चिद्भेदश्च सत्यामपि तस्याभान्तरनिर्वृत्तो द्रव्यादिनोपकरणस्य विघातसम्भवात् । तथाहि — सत्यामपि कदम्बपुष्पाद्याकृतिरूपायामान्तर-निर्वृत्तावितकठोरतरघनगजितादिना अक्त्युपघाते सति न परिच्छेत्त्मीशते जन्तवः शब्दादिकमिति ।

(नन्दीमवृष ७४)

तलवार के समान है बाह्य निर्वृत्ति । तलवार की धार के समान है आभ्यन्तर निर्वृत्ति । वह स्वच्छतर पुद्गलसमूह से निष्पन्न है। आभ्यन्तर निर्वृत्ति की शक्ति विशेष का नाम है उपकरण। शक्ति और शक्तिमान् किसी अपेक्षा से भिन्न हैं। अत: आभ्यन्तर निर्वृत्ति और उपकरण भी किसी दृष्टि से भिन्न हैं। इसलिए आभ्यन्तर निर्वृत्ति होने पर किसी द्रव्य आदि से उपकरण इन्द्रिय का विचात भी हो सकता है। जैसे — कदम्ब पुष्प के समान आकार वाली श्रोत्र की आभ्यन्तर निर्वृत्ति विद्यमान है, पर भयंकर गर्जारव आदि से उपकरण शक्ति का उपघात हो जाने पर प्राणी शब्द का परिच्छेद नहीं कर सकता।

## ५. भावेन्द्रिय के प्रकार

लद्ध्वओगा भाविदियं ... । (विभा २९९७) भावेन्द्रिय के दो प्रकार हैं - लिब्ध और उपयोग।

### लब्धि इन्द्रिय

···लद्धित्ति जो खओवसमो । होइ तदावरणाणं तल्लाभे चेव सेसंपि ॥ (विभा २९९७)

लब्धिः श्रोत्रेन्द्रियादिविषयः सर्वीत्मप्रदेशानां तदा-(नन्दीमवृष ७५) वरणक्षयोपशमः ।

सब आत्मप्रदेशों में इन्द्रियों के आवारक कर्म (इन्द्रिय-ज्ञानावरण) का जो क्षयोपश्रम है, वह लब्धि-इन्द्रिय है।

उपयोग इन्द्रिय

जो सविसयवावारो सो उवओगो 🗀 👭 (विभा २९९८) श्रोत्र आदि इन्द्रियों की अपने-अपने विषय में जो प्रवृत्ति होती है, वह उपयोग इन्द्रिय है।

पदीविद्ठंतसामत्यतो, जहा चतुसालभवणेगदेस-जालितो पदीवो सञ्वं भवणमुज्जोवेति तहा दिव्विद्यमेत्त-पदेसविसयपिडवोधओ सञ्वातप्पदेसोवयोगत्थपरिच्छेययो खयोपसमसाफल्लया य भवति । (नन्दीच् पृ १४)

घर के एक कोने में अथवा चतुःशाल में रखा प्रदीप्त दीपक पूरे घर को प्रकाशित करता है। इसी प्रकार द्रव्येन्द्रिय में अवस्थित आत्मप्रदेशों का क्षयोपशम होने पर भी उपयोग की दृष्टि से सभी आत्मप्रदेशों से विषय का बोध होता है।

#### लब्धि आदि की प्राप्ति का क्रम

लाभक्कमे उ लद्धी निञ्चत्तुवगरण उवओगो य ।'''' (विभा ३००३)

लब्धि इन्द्रिय होने पर ही निवृंत्ति, उपकरण और उपयोग इन्द्रिय होती है।

### ६. इन्द्रिय-विषय : ग्राह्य-ग्राहक भाव

रूपस्य चक्षुः गृह्णातीति ग्रहणं । चक्षुषो रूपं गृह्यत इति ग्रहणं — ग्राह्यं । अनेन रूपचक्षुषो-ग्राह्यग्राहकभाव उक्तः । तथा च न ग्राहकं विना ग्राह्यत्वं नापि ग्राह्यं बिना ग्राहकत्विनत्यनयोः परस्परमुप-कार्योपकारकभाव उक्तो भवति । एतेन त्वनयोः रागद्वेष-जनने सहकारिभावः ख्याप्यते । तथा च यथा रूपं राग-देषकारणं तथा चक्षुरिष । (उशावृ प ६३०)

अंख रूप का ग्रहण करती है, इसलिए वह ग्रहण-ग्राहक है। आंख के द्वारा रूप का ग्रहण होता है, इसलिए वह ग्रहण-ग्राह्य है। रूप और आंख का ग्राह्य-ग्राहक संबंध है। ग्राहक के बिना ग्राह्य नहीं होता, ग्राह्य के बिना ग्राहक नहीं होता, अत: इनमें परस्पर उपकार्य-उपकारक भाव है। इससे इनका रागद्वेष की उत्पत्ति में सहकारी भाव प्रकट होता है। जैसे रूप राग-द्वेष का कारण है, वैसे ही आंख भी रागद्वेष का कारण है—यह इनका सहकारी भाव है।

## ७. विषयग्रहण की क्षेत्रमयीदा

…नयणस्स विसयपरिमाणं। आयंगुसेण लक्खं अइरित्तं जोयणाणं तु।। लक्खेहि एक्जवीसाए साइरेगेहि पुक्खरद्धम्मि। उदये पेच्छंति नरा सूरं उक्कोसए दिवसे।। (विभा ३४०,३४५) एतदिष वाभासुरद्रव्यमधिकृत्योच्यते । भासुरं तु द्रव्यमेकविशितियोजनलक्षेभ्योऽिष परतः पश्यन्ति । यथा पुष्करवरद्वीपार्धे मानुषोत्तरनगप्रत्यासन्नवितनः कर्क-संक्रान्तौ सूर्यविभ्वम् । (नन्दीमवृषृ १८६)

आंख आत्मांगुल की अपेक्षा से उत्कृष्टतः कुछ अधिक एक लाख योजन तक अभास्वर द्रव्य को तथा कुछ अधिक इक्कीस लाख योजन तक भास्वर द्रव्य को देख सकती है।

मानुषोत्तर पर्वत के समीप पुष्करार्धद्वीप है। वहां के मनुष्य कर्कसंकान्ति के समय कुछ अधिक दक्कीस लाख योजन की दूरी पर स्थित सूर्य को देख सकते हैं।

संखेज्जइभागाओ नयणस्सः ।। (विभा ३५०) आंख जघन्यतः अंगुल के संख्येय भागवर्ती रूपीद्रव्य को देखती है।

बारसहितो सोत्तं सेसाइं नवहिं जोयणेहितो । गिण्हिति पत्तमत्थं एत्तो परओ न गिण्हिति ॥ द्वाण मदपरिणामयाए परओ न इंदियबलं पि । अवरमसंबेज्जगुलभागाओ नयणवज्जाणं॥ (विभा ३४८, ३४९)

श्रोत्रेन्द्रिय — कान उत्कृष्टतः बारह योजन की दूरी से आने वाले शब्द को सुन सकता है। जघन्यतः अंगुल के असंख्येय भाग से समागत शब्द सुनता है।

घ्राण, रसन, स्पर्धन इन्द्रिय ये इन्द्रियां उत्कृष्टतः नौ योजन तक तथा जधन्यतः अंगुल के असंख्येयभागवर्ती अपने-अपने विषय (गन्ध, रस और स्पर्ध द्रव्य) को ग्रहण कर सकती हैं।

इन्द्रियों की जो विषयग्रहण की उत्कृष्ट क्षमता या
मर्यादा बताई गई है, उसका कारण यह है कि इससे
अधिक दूरी से आने वाले गब्द आदि द्रव्यों की परिणति
(frequency) मन्द हो जाती है, उस मन्द परिणमन
(low frequency) को इन्द्रियां ग्रहण नहीं कर
सकती।

इन्द्रिय जघन्य क्षेत्र उत्कृष्ट क्षेत्र
श्रीत्र अंगुल का असंख्येय भाग बारह योजन
चक्षु अंगुल का संख्येय भाग कुछ अधिक एक लाख
योजन
घ्राण अंगुल का असंख्येय भाग नौ योजन
रसन ,, ,, ,, ,,

### ८. विषयप्रहण की क्षमता

पुट्ठं सुणेइ सहं, रूवं पुण पासइ अपुट्ठं तु । गंधं रसं च फासं च, बद्धपुट्ठं वियागरे ॥ (नन्दी ५४।४)

श्रोत्र स्पृष्ट शब्द को सुनता है। चक्षु अस्पृष्ट रूप को देखता है। घ्राण, रसन और स्पर्शन इन्द्रियां गंध, रस और स्पर्श को बद्धस्पृष्ट (निकटतम संबंध स्थापित) होने पर जानती हैं।

### स्पृष्ट और बद्ध

पुट्ठं रेणुं व तणुम्मि बद्धमप्पीकयं पएसेहि । (विभा ३३७)

आरीर पर रजकण के स्पर्श की भांति शब्द आदि का जी स्पर्शमात्र होता है, वह स्पृष्ट है। आत्मप्रदेशों के साथ गाढतर आक्लेष होना बद्ध कहलाता है।

## **६. श्रोत्रेन्द्रिय की प**ट्ता

····· छिक्काइं चिय मिण्हइ सहदब्वाइं जं ताइं ।। बहु-सुहुम-भावुगाइं जं पढुयरं च सोत्तविण्णाणं । ··· (विभा ३३७, ३३८)

श्रोत्रइन्द्रिय स्पृष्ट शब्द द्रव्यों की ग्रहण करती है। झाण आदि इन्द्रियों की अपेक्षा श्रोत्रइन्द्रिय पद्तर है। इसके विषयभूत शब्द द्रव्य अन्य विषयों की अपेक्षा मात्रा में प्रभूत, सुक्ष्म तथा भावुक —संवेदनशील हैं।

## १०. दूरस्थ गंध-रस-स्पर्श का ग्रहण

ननु मेधगजितादिविषयः शब्दः प्रथमप्रावृषि प्रथममेधवृष्टौ सत्यां मृत्तिकादिगन्धश्च दूरादप्यायातो गृह्यमाणः समनुभूयते; रसस्पर्शौ तु कथम् ? इति चेत्,
उच्यते — दूरादागतानां गन्धद्रव्याणां रसोऽपि तावत्
कश्चिद् भवत्येव । स च तेषां जिह्वासंबन्धे सित यथासंभवं कदाचित् केनचिद् गृह्यत एव । तथा च वक्तारो
भवन्ति — 'कटुकस्य, तीक्ष्णादेवी वस्तुनः संबन्धी अयं
गन्धः' इति । यच्चेह कटुकत्वं, तीक्ष्णादित्वं चोच्यते, तद्
रसस्यैव धर्मः । ततश्च ज्ञायते — जिह्वासंबन्धे तेषां
कटुकादिको रसोऽपि गृहोत इति । स्पर्शोऽपि श्रीतादिर्दूरादिप शिशारपद्मसरः-सरित्-समुद्रादेर्गध्येनाऽऽयातस्य
वातादेरनुभूयत एवेति । (विभामनृ १ पृ १७४)

श्रोत्र उत्कृष्टतः वारह योजन की दूरी से समागत मेघगर्जन आदि शब्द प्रथम प्रावृट्काल में सुन सकता है। प्रथम मेघवृष्टि होने पर बहुत दूरी से आने वाली मिट्टी आदि की गंध का भी अनुभव होता है। दूर से समागत गन्ध द्रव्यों का कोई न कोई रस भी होता ही है। उन द्रव्यों को चखने पर रस का ग्रहण होता है। उन्हें चखकर व्यक्ति कहता है — यह गंध किसी कडवी अथवा तिक्त वस्तु की है। यह कड़वाहट या तिक्तता रस का ही धर्म/ गुण है। इससे स्पष्ट है कि वस्तु का जिह्ना से सम्पर्क होने पर रस का भी ग्रहण होता है। शिशिर ऋतु तथा दूरस्थ पद्मसरोवर, सरिता, समुद्र आदि से आने वाले पवन के शीत स्पर्श का भी अनुभव होता है।

## ११. विषय-परिमाण आत्मांगुल से

नणु भणियमुस्सयंगुलपमाणओ जीवदेहमाणाइ । देहपमाणं चिय तं न उ इंदियविसयपरिमाणं ॥ (विभा ३४१)

उत्सेधांगुल प्रमाण से देह का परिमाण मेय होता है— ऐसा प्रतिपादित हुआ है। यह केवल देह का परिमाण है, न कि इन्द्रियों का विषय-परिमाण। इन्द्रियों का विषय-परिमाण आत्मांगुल प्रमाण से मेय होता है।

## १२. चक्षु और मन अप्राप्यकारी

अप्पत्तकारि नयणं सणी य""। (विभा ३४०) आंख और मन —ये दो इन्द्रियां अश्राप्यकारी हैं — ये अपने विषयभूत अर्थ का स्पर्श किए विना ही उसको जान लेती हैं।

## १३. सभी जीव एकेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय-

····एगेण चेव तम्हा उवओगेगिविओ सन्बो ॥ (विभा २९९८)

एक समय में एक इन्द्रिय का ही उपयोग होता है, इसलिए उपयोग की दृष्टि से सभी जीव एकेन्द्रिय हैं।

एगेंदियाइभेया पडुच्च सेसेंदियाइ जीवाणं । अहवा पडुच्च लिंद्धिदयं पि पंचेंदिया सन्वे ॥ (विभा २९९९)

एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय आदि का भेद निर्वृत्ति, उपकरण और लब्धि इन्द्रिय की अपेक्षा से है। अथवा लब्धि इन्द्रिय की अपेक्षा सभी जीव पंचेन्द्रिय हैं।

## १४. एकेन्द्रिय में पांचों इन्द्रियों का अस्तित्व

जं किर बउलाईणं दीसइ सेसेंदिओवलंभो वि । तेणस्थि तदावरणक्खओवसमसंभवो तेसि ॥ पंचेदिउ व्व बउलो नरो व्व सव्वविसओवलंभाओ । तहिव न भण्णइ पंचेंदिउ ति बज्केंदियाभावा ॥ (विभा ३०००, ३००१)

बकुल, चम्पक, तिलक, विरहक आदि वृक्षों में स्पर्श के अतिरिक्त शेष इन्द्रियां भी प्रतीत होती हैं क्योंकि उनमें भी इन्द्रिय-ज्ञानावरण का क्षयोपशम संभव है।

सब विषयों को ग्रहण करने के कारण बकुल मनुष्य की तरह पंचेंद्रिय है फिर भी बाह्य इन्द्रिय का अभाव होने से उसे पंचेन्द्रिय नहीं कहा जा सकता।

एकेन्द्रियाणां श्रोत्रादिद्रव्येन्द्रियाभावेऽपि भावेन्द्रिय-ज्ञानं किञ्चिद् दुश्यत एत्र, वनस्पत्यादिष् स्पष्टतत्त्वङ्गो-पलम्भात् । तथाहि - कलकण्ठोद्गीर्णमधुरपञ्चमोद्गार-श्रवणात् सद्यः कूसूम-पल्लवादिप्रसवो विरहकवृक्षादिषु श्रवणेन्द्रियज्ञानस्य व्यक्तं लिङ्गमवलोक्यते । तिलका-दितरुषु पुनः कमनीयकासिनी "लोचनकटाक्षविक्षेपात् क्स्म।द्याविभविश्चक्षुरिन्द्रियज्ञानस्य । चम्पकाद्यंह्रिपेषु तु विविधमुगन्धिगन्धवस्तुनिकुरम्बोन्मिश्रविमलशीतलसलिल-सेकात्, तत्प्रकटनं घाणेन्द्रयज्ञानस्य । बकुलादिभूरुहेषु तु रम्भातिशायिप्रवररूपवरतरूणभामिनीमुखप्रदत्तस्वच्छ-सुस्वादुसुरिभवारुणीगण्डूषास्वादनात् तदाविष्करणं रसने-न्द्रियज्ञानस्य । ""अशोकादिद्रुमेषु"" आभरणभूषितभव्य-भामिनीभुजलताऽवगृहनसुखाद् .... ऋगिति प्रसून-पहर-वादिप्रभवः स्पर्शनेन्द्रियज्ञानस्य स्पष्टं लिङ्गमभिवीक्ष्यते । (विभामवृ १ षृ ५९)

एकेन्द्रिय जीवों में श्रोत्र आदि द्रव्येन्द्रिय के अभाव में भी भावेन्द्रिय का ज्ञान कुछ अंशों में देखा जाता है। वनस्पति में इसके स्पष्ट चिन्ह प्राप्त होते हैं, जैसे—-

श्रोत्रेन्द्रिय — सुन्दर कण्ठ एवं मधुर पञ्चम स्वर से उद्गीत गीत-श्रवण से विरहक वृक्ष पर पुष्प उग आते हैं। इससे श्रोत्रेन्द्रिय ज्ञान का स्पष्ट चिन्ह परिलक्षित होता है।

चक्षरिन्त्रिय — सुन्दर स्त्री की आंखों के कटाक्ष से तिलक वृक्ष पर फूल खिल जाते हैं। इससे चक्षुरिन्द्रिय ज्ञान का स्पष्ट चिन्ह परिभासित होता है।

व्राणेन्द्रिय --विविध सुगन्धित पदार्थों से मिश्रित निर्मल शीतल जल के सिचन से चम्पक वृक्ष पर फूल प्रकट हो जाते हैं। इससे उसमें घ्राणेन्द्रिय ज्ञान का स्पष्ट चिन्ह दिखाई देता है।

रसनेन्द्रिय — अतिशय रूप वाली तरुण स्त्री के मुख से प्रदत्त स्वच्छ मुस्वादु शराब के कुल्ले का आस्वादन करने से बकुल वृक्ष पर फूल निकल आते हैं। इससे उसमें रसनेन्द्रिय ज्ञान का स्पष्ट चिन्ह देखा जाता है।

## १५. इन्द्रिय आसक्ति के परिणाम

सद्देसु जो गिद्धिमुवेइ तिव्वं, अकालियं पावइ से विणासं । रागाउरे हरिणमिगेव मुद्धे,

> सद्दे अतित्ते समुवेद मच्चुं ॥ (उ ३२।३७)

जो मनोज्ञ सब्दों में तीन्न आसक्ति करता है, वह अकाल में ही विनाश को प्राप्त होता है। जैसे सब्द में अतृप्त बना हुआ रागातुर मुग्ध हरिण नामक पशु मृत्यु को प्राप्त होता है।

रूवेसु जो गिद्धिमुवेइ तिव्वं,

अकालियं पावइ से विणासं ।

रागाउरे से जह वा पयंगे,

आलोयलोले समुवेह मच्चुं ॥ (उ ३२।२४)

जो मनोज्ञ रूपों में तीव आसक्ति करता है, वह अकाल में ही विनाश को प्राप्त होता है। जैसे— प्रकाश-लोलुप पतंगा रूप में आसक्त होकर मृत्यु को प्राप्त होता है।

गंधेसु जो गिद्धिमुवेइ तिब्बं,

अकालियं पावइ से विणासं।

रागाउरे औसहिगंधगिद्धे,

सप्पे बिलाओ विव निक्खमंते ॥

(उ ३२।५०)

जो मनोश गन्ध में तीव्र आसक्ति करता है, वह अकाल में ही विनाश को प्राप्त होता है। जैसे – नाग-दमनी आदि औषधियों की गन्ध में गृद्ध बिल से निकलता हुआ रागातुर सर्प।

रसेसु जो गिढिमुवेइ तिव्वं, अकालियं पावइ से विणासं ।

रागाउरे बडिसविभिन्नकाए,

मच्छे जहा आमिसभोगगिद्धे ॥ (उ ३२।६३) जो मनोज्ञ रसों में तीव आसिक करता है, वह अकाल में ही विनाश को प्राप्त होता है। जैसे मांस खाने में गृद्ध बना हुआ रागातुर मत्स्य कांटे से बींधा जाता है।

फासेसु जो गिद्धिमुवेइ तिव्वं,

अकालियं पावइ से विणासं।

रागाउरे सीयजलावसन्ते,

गाहागहीए महिसेव रण्णे ॥ (उ ३२।७६)

जो मनोज्ञ स्पर्धों में तीव आसक्ति करता है, वह अकाल में ही विनाश को प्राप्त होता है। जैसे घड़ियाल के द्वारा पकड़ा हुआ अरण्य-जलाशय के शीतल जल के स्पर्श में मग्न बना रागातुर भैंसा।

जस्स पुण दुप्पणिहिताणि, इदियाई तवं चरतस्स । सो हीरति असहीणेहि, सारही वा तुरगेहि॥ (दिन २००)

तप का आचरण करने पर भी जिसकी इन्द्रियां असमाहित हैं, वह साधक उन अस्वाधीन इन्द्रियों के द्वारा वैसे ही अपहृत होता है, जैसे उच्छृंखल घोड़ों के द्वारा सारिथ।

## १६. इन्द्रिय-निष्ठह के परिणाम

सोइंदियनिगाहेणं मणुण्णामणुण्णेसु सद्देसु रागदोस-निगाहं जषयइ, तप्पच्चइयं कम्मं न बंधइ, पुत्र्वबद्धं च निष्जरेइ।

चित्रखदियनिगाहेणं मणुण्णामणुण्णेसु रूवेसु रागदोस-निगाहं जणयइ, तथ्पच्चइयं कम्मं न बंधइ, पुव्यबद्धं च निज्जरेइ।

घाणिदियनिग्गहेणं मणुण्णामणुष्णेसु गंधेसु रागदोस-निग्गहं जणयइ, तप्पच्चइयं कम्मं न बंधइ, पुव्वबद्धं च निज्जरेइ।

जिक्भिदियनिग्गहेणं मणुण्णामणुण्णेसु रसेसु रागदोस-निग्गहं जणयइ, तप्पच्चइयं कम्मं न बंधइ, पुन्वबद्धं च निज्जरेइ।

फासिदियनिग्गहेणं मणुण्णामणुण्णेसु फासेसु राग-दोसनिग्गहं जणयइ, तत्पच्चइयं कम्मं न बंधइ, पुव्वबद्धं च निज्जरेइ! (उ २९।६३-६७)

श्रोत्रेन्द्रिय के निग्रह से जीव मनोज और अमनोज्ञ भव्दों में होने वाले राग और द्वेष का निग्रह करता है। वह ग्रव्द सम्बन्धी राग-द्वेष के निमित्त से होने वाला कर्म-बन्धन नहीं करता और पूर्व-बद्ध तिन्नमित्तक कर्म को क्षीण करता है।

चक्षु-इन्द्रिय के निग्रह से जीव मनोज्ञ और अमनोज्ञ रूपों में होने वाले राग और द्वेष का निग्रह करता है। वह रूप सम्बन्धी राग-द्वेष के निमित्त से होने वाला कर्मबन्धन नहीं करता और पूर्वबद्ध तिज्ञमित्तक कर्म को क्षीण करता है।

न्नाण-इन्द्रिय के निग्रह से जीव मनोज्ञ और अमनोज्ञ गन्धों में होने वाले राग और द्वेष का निग्रह करता है। वह गन्ध सम्बन्धी राग-द्वेष के निमित्त से होने वाला कर्मबन्धन नहीं करता और पूर्वबद्ध तिन्निमित्तक कर्म को क्षीण करता है।

जिह्ना-इन्द्रिय के निग्रह से जीव मनोज्ञ और अमनोज्ञ रसों में होने वाले राग और द्वेष का निग्रह करता है। वह रस सम्बन्धी राग-द्वेष के निमित्त से होने वाला कर्मबन्धन नहीं करता और पूर्वबद्ध तिन्निमित्तक कर्म को क्षीण करता है।

स्पर्श-इन्द्रिय के निग्रह से जीव मनोज्ञ और अमनोज्ञ स्पर्शों में होने वाले राग और द्वेष का निग्रह करता है। वह स्पर्श सम्बन्धी राग-द्वेष के निमित्त से होने वाला कर्मबन्धन नहीं करता और पूर्वबद्ध तिन्निमित्तक कर्म को क्षीण करता है।

इन्द्रिय पर्याप्ति इन्द्रियों के योग्य पुद्गलों का ग्रहण, परिणमन और उत्सर्ग करने वाली पौद्गलिक शक्ति। पर्याप्ति का एक प्रकार।

(द्र. पर्याप्ति)

इन्द्रिय प्रत्यक्ष — ज्ञान का एक भेद। (द्रे. ज्ञान) ईर्या समिति — शरीर-प्रमाण भूमि को देखकर यतनापूर्वक चलना। समिति का एक प्रकार। (द्र. समिति)

ईषत्प्राग्मारा — आठवीं पृथ्वी । इसका अपर नाम सिद्धिशाला है । इसके ऊर्ध्व भाग में सिद्ध जीव अवस्थित हैं ।

बारसिंह जोयणेहि, सन्बहुस्सुवरि भवे । ईसीपक्भारतामा उ, पुढवी छत्तसंठिया।। पणयालसयसहस्सा, जोयणाणं तु आयया । तावइयं चेव विदिथण्णा, तिगुणो तस्सेव परिरओ ॥ अठ्ठजोयणबाहल्ला, सा मज्भन्मि वियाहिया । परिहायंती चरिमते, मच्छियपत्ता तणुयरी ॥ अज्जुणसुवण्णगमई, सा पुढवी निम्मला सहावेणं । उत्ताणगञ्जत्तगसंठिया य, भणिया जिणवरेहि ॥ (उ ३६।४७-६०)

सर्वार्थसिद्ध विमान से बारह योजन ऊपर ईष्त्-प्राग्भारा नामक पृथ्वी है। वह छत्राकार में अवस्थित है।

उसकी लम्बाई और चौड़ाई पैतालीस लाख योजन की है। उसकी परिधि उस (लम्बाई-चौड़ाई) से तिगुनी है।

मध्यभाग में उसकी मोटाई आठ योजन की है। वह क्रमणः पतली होती-होती अन्तिम भाग में मक्खी के पंख से भी अधिक पतली हो जाती है।

वह श्वेत-स्वर्णमयी, स्वभाव से निर्मल और उत्तान (सीधे) छत्राकार वाली है – ऐसा जिनवर ने कहा है। संखंककुंदसंकासा, पंडुरा निम्मला सुहा। सीयाए जोयणे तत्तो, लोयंते उ वियाहिओ।। जोयणस्स उ जो तस्स, कोसो उवरिमो भवे। तस्स कोसस्स छ्रुभाए, सिद्धाणोगाहणा भवे।। तत्य सिद्धा महाभागा, लोयगम्म पइट्टिया। भवष्यवंच उम्मुक्का, सिद्धि वरगई गया।।

वह शंख, अंक-रत्न और कुन्दपुष्प के समान भ्वेत, निर्मल और शुद्ध है। उस सीता नाम की ईषत्-प्राम्भारा पृथ्वी से एक योजन ऊपर लोक का अन्त है। उस योजन के उपरिवर्ती कोस के छठे भाग में सिद्धों की अवगाहना होती है।

भवप्रपंच से उन्मुक्त और सर्वश्रेष्ठ गति (सिद्धि) को प्राप्त होने वाले अनन्त मक्तिमाली सिद्ध वहां लोक के अग्रभाग में स्थित होते हैं।

## ईवत्प्राग्भारा पृथ्वी का प्रमाण

अत्यीसीपङभारोवलिखयं मणुयलोगपरिमाणं । लोगग्गनभोभागो सिद्धिक्षेत्तं जिणक्खायं ॥ (विभा ३१६२)

ईषत्प्राग्भारा पृथ्वी का परिमाण मनुष्यलोक जितना है। लोकाग्र का नभोभाग सिद्धि क्षेत्र है।

**ईहा**—यह अमुक व्यक्ति या अमुक पदार्थ होना चाहिए, ऐसी वितर्कमूलक वस्तु-धर्म की अवधारणा। (इ. आभिनिकोधिक ज्ञान) उत्कालिक आगम का एक विभाग । अकाल और अस्वाध्यायी के अतिरिक्त दिन-रात के सभी भागों में पढ़े जाने वाले आगम । (द्र. अंगबाह्य)

उत्पादन-आहार-ग्रहण से संबंधित भिक्षादोष । (द्र. एषणा)

उत्सर्ग समिति —विधिपूर्वक परिष्ठापन करना। समिति का पांचवां प्रकार।

(द्र. समिति)

उत्सिपिणी—काल नक का वह विभाग जिसमें पदार्थों को शक्ति में क्रमश: वृद्धि होती है। विकास काल, दुःख से सुख की ओर अग्रसर होने वाला काल। (द्र. काल)

उत्सेधांगुल शरीर की ऊंचाई का मापन करने का साधन। यह भगवान महाबीर के अंगुल का अर्धभाग होता है।

(द्र अंगुल)

उद्गम-आहार की निष्यत्ति से संबंधित भिक्षा-दोष। (इ. एषणा)

उपक्रम - उपोद्घात । इससे श्रोता और पाठक को ग्रंथ के अभिधान, प्रतिपादा, विभाग, प्रकरण आदि की प्रारम्भिक जानकारी मिल जातो है । व्याख्या का प्रथम द्वार । (द्व. अनुयोग)

## उपधान--त्रयोमय अनुष्ठान ।

उपधानम् -अंगानंगाध्ययनादौ यथायोगमः चाम्लादि-तपोविशेषः । (उशावृ प ३४७)

अंग, उपांग आदि के अध्ययन काल में करणीय आगम में निर्दिष्ट तपविशेष उपधान कहलाता है। उसमें आचाम्ल, उपवास आदि तप विहित हैं।

## उपधि -- मुनि के उपयोग में आने वाले वस्त्र, पात्र आदि आवश्यक उपकरण।

#### १. उपधि का निर्वचन

- ० पर्वाय
- ० प्रयोजन
- २. उपधि के प्रकार
  - ० औधिक
  - ० औषप्रहिक

### ३. औधिक उपधिकी संख्या

- जिनकल्पी की उपधि
- ॰ स्यविरकल्पो की उपधि
- ० साध्वी की उपधि

#### ४. उपधि का प्रमाण और प्रयोजन

- ० रजोहरण
- ० मुखबस्त्रिका
- ॰ कल्प (प्रच्छादक)
- ० चोलपट्ट
- ० संघाटी
- ० संस्तारक
- ० पात्र
- ० पात्र-बंध आदि
- ५. सुलक्षण पात्र तथा अलक्षण पात्र
- ६. औपग्रहिक उपधि
- ७. उपधि परिग्रह नहीं
- द्र. एषणीय उपधि **प्र**हण
- अनेषणीय वस्तु ग्रहण का बुख्यरिणाम (द्र. एषणा)
- ९, उपधि-परित्याम के परिणाम
- \* उपधि-प्रतिलेखन विधि

(द्र. प्रतिलेखना)

\* उपधि-संयम

(द्र. संयम)

\* उपधि और बोटिकमत

(द्र. निह्नव)

## १. उपधि का निर्वचन

उपदधातीत्युपिधः । उप – सामीप्येन संयमं धारयित पोषयित चेत्यर्थः । (ओतिवृ प १२)

जो संयम के धारण-पोषण में सहयोगी है, वह उपिध है।

#### पर्याय

उवही उवग्गहे संगहे य तह पग्गहुग्गहे चेव। भंडग उवगरणे या करणेवि य हुंति एगट्टा॥ (ओनि ६६६)

उपिध, उपग्रह, संग्रह, प्रग्रह, अवग्रह, भंडक, उपकरण, करण—ये एकार्थक शब्द हैं।

#### प्रयोजन

संजमिनिमत्तं वा वत्थस्स गहणं कीरइ मा तस्स अभावे अग्गिसेवणादिदोसा भिवस्संति । पाताभावेऽवि संसत्तपरिसाडणादी दोसा भिवस्संति । कम्बलं वासकप्पादी तं उदगादिरक्खणद्वा घेष्पति । लज्जानिमित्तं चोलपट्टको घेष्पति । (दिजचू पृ २२१)

शीतकाल में शीत से पीड़ित होकर मुनि संयम के निमित्त अग्नि का सेवन न करे, इसलिए वस्त्र रखने का, पात्र के अभाव में संसक्त और परिशाटन दोष उत्पन्न होते हैं, इसलिए पात्र रखने का, पानी आदि के जीवों की हिंसा से बचने के लिए कम्बल (वर्षाकल्प) रखने का तथा लज्जा के निमित्त 'चोलपट्टक' रखने का विधान किया गया है।

### २. उपधि के प्रकार

ओहे उबग्गहंमि य दुविहो उवही उ होइ नायब्बो। एक्केक्कोबि य दुविहो गणणाए पमाणतो चेव।। (ओनि ६६७)

उपधि के दो प्रकार हैं —

- १. ओघ उपि सदा पास में रखी जाने वाली।
- २. उपग्रह उपधि --- प्रयोजन विशेष से ग्रहण की जाने वाली।

दोनों प्रकार की उपिध गणना और प्रमाण से दो-दो प्रकार की है।

## ३. औधिक उपधि की संख्या

जिणा बारसरूवाइं, थेरा चउद्दसरूविणो। अज्जाणं पन्नवीसं तु, अओ उड्ढं उवग्गहो।। (ओनि ६७१)

जिनकल्पिक मुनि बारह, स्थविरकल्पिक मुनि चौदह तथा साध्वी पचीस प्रकार की ओघ उपिध रख सकती है।

#### जिनकल्पी की उपधि

पत्तं पत्ताबंधो पायट्टवणं च पायकेसरिया।
पडलाइं रयत्ताणं च गुच्छओ पायनिज्जोगो।।
तिन्नेव यपच्छागा रयहरणं चेव होइ मुहपत्ती।
एसो दुवालसविहो उवही जिणकप्पियाणं तु॥
(ओनि ६६८, ६६९)

जिनकत्पिक की ओघ उपिध के बारह प्रकार हैं — पात्र, पात्रबन्ध, पात्रस्थापन, पात्रकेसरिका (पात्रमुख-वस्त्रिका), पटल, रजस्त्राण, गोच्छम, तीन प्रच्छादक (कल्प), रजोहरण और मुखबस्त्रिका।

### स्यविरकल्पी की उपधि

एए चेव दुवालस मत्तग अइरेगचोलपट्टो य । एसो चउद्दसविहो उवही पुण थेरकप्पम्मि ।। (ओनि ६७०)

स्थिवरकल्पी की ओघ उपिघ के चौदह प्रकार हैं— पात्र, पात्रबन्ध, पात्रस्थापन, पात्रकेसरिका, पटल, रज-स्त्राण, गोच्छग, रजोहरण, मुखवस्त्रिका, तीन प्रच्छादक, चोलपट्ट और मात्रक (पात्र विशेष)।

#### साध्वी की उपधि

पत्तं पत्ताबंधो पायट्रवणं च पायकेसरिया । रयत्ताणं च गोच्छओ पायनिज्जोगो ॥ तिन्नेव य पच्छागा रयहरणं चेव होइ तत्तो य मलगो खलु चउदसमो कमढगो उग्महणंतगपट्टी अद्धोरुग चलणिया य बोद्धव्या। अब्भितर बाहिरियं सणियं तह कंचुगे चेव।। उक्कच्छिय वेकच्छी संघाडी चेव खंधकरणी य। ओहोवहिमि एए अज्जाणं पन्नवीसं त्।। (ओनि ६७४-६७७)

साध्वी की ओघ उपिध के पच्चीस प्रकार हैं— पात्र, पात्रबंध, पात्रस्थापन, पात्रकेसरिका, पटल, रजस्त्राण, गोच्छग, रजोहरण, मुखपत्ती, मात्रक, कमठक (भोजनपात्र), चार संघाटी (प्रच्छादिका), उपग्रहणंतक, पट्ट, अर्धोरुक, चलनिका, औपकक्षिका (वस्त्रविशेष), वैकक्षिका (उत्तरासंग), कंचुक, स्कन्धकरणी, अंतोनि-यंसणी, बाह्यनियंसणी।

## ४. उपधि का प्रमाण और प्रयोजन रजोहरण

बत्तीसंगुलदीहं चउवीसं अंगुलाइं दंडो से । अट्ठंगुला दसाओ एगयरं हीणमहियं वा ॥ (ओनि ७०८) रजोहरण की दीर्घता बत्तीस अंगुल प्रमाण, दण्ड चौबीस अंगुल तथा दशिका आठ अंगुल प्रमाण होती है। यह प्रमाण कदाचित् न्यूनाधिक भी हो सकता है।

उण्जियं उद्दियं वावि, कंबलं पायपुंछणं। तिपरीयल्लमणिस्सट्ठं, रयहरणं धारए एगं।। (ओनि ७०९)

रजोहरण के तीन प्रकार हैं - औणिक, औष्ट्रिक और कंबलमय । मुनि को तीन वेष्टन वाला मृदु रजोहरण धारण करना चाहिए ।

आयाणे निक्खेवे ठाणनिसीयण तुयट्टसंकोए। पुब्बं पमज्जणट्टा लिंगट्टा चेव रयहरणं।। (ओनि ७१०)

वस्तु को लेने-रखने से पूर्व, कायोत्सर्ग, निषीदन, शयन और हाथ-पैरों के संकोच-प्रसार से पूर्व रजोहरण से प्रमार्जन करना चाहिए। यह मुनि का लिंग-चिह्न है।

### मुखवस्त्रिका

चउरंगुलं विहत्थी एयं मुहणंतगस्स उपमाणं। बितियं मुहष्पमाणं गणणपमाणेण एक्केक्कं।। (ओनि ७११)

चार कोण वाली मुखवस्त्रिका एक बालिश्त चार अंगुल प्रमाण होती है। अथवा वह मुखप्रमाण होती है—स्थान प्रमार्जन करते समय जिससे मुख ढका जा सके तथा गर्दन के पीछे गांठ लगाई जा सके, उतने प्रमाण वाली होती है। गणना की दृष्टि से प्रत्येक मुनि एक~ एक मुखवस्त्रिका रख सकता है।

संपातिमरयरेणू पमज्जण बहुायंति मुहपत्ति। नासं मुहं च बंधइ तीए बसहि पमज्जंतो॥ (ओनि ७१२)

बोलते समय संपातिम जीवों की रक्षा के लिए (हिंसा से बचने के लिए) मुख पर मुखवस्त्रिका लगाई जाती है। सचित्त रजों तथा रेणुओं के प्रमार्जन के लिए और स्थान प्रमार्जन के समय रजों से सुरक्षा के लिए नाक और मुंह को बांधने हेतु इसका उपयोग किया जाता है।

#### कल्प

कप्पा आयपमाणा अड्ढाइज्जा उ वित्यडा हत्था। दो चेव सोत्तिया उन्निओ य तहओ मुणेयव्यो॥ (ओनि ७०५) जो कल्प (वस्त्र) शरीर-प्रमाण लंबा और ढाई हाथ चौड़ा होता है, मुनि ऐसे तोन कल्प रख सकता है—दो सूती और एक ऊनी।

तणगहणानलसेवानिवारणा धम्मसुक्ककाण्टुा । दिट्ठं कप्पग्गहणं गिलाणमरणद्वया चेव ॥ (ओनि ७०६)

कल्प ग्रहण के प्रयोजन—

- ० तृण-ग्रहण के निवारण के लिए।
- ० अग्नि-सेवन के वर्जन के लिए।
- ॰ धर्मशुक्ल ध्यान के समय शीत आदि से बचने के लिए।
- ० ग्लान के संरक्षण के लिए।
- ० मृतको आच्छादित करने के लिए।

#### घोलपट्ट

दुगुणो चउम्मुणो वा हत्या चउरंस चोलपट्टो उ । थेरजुवाणाणट्टा सण्हे थुल्लंमि य विभासा ॥ (ओनि ७२१)

स्थिवरों के लिए दो हाथ प्रमाण एवं क्लक्ष्ण तथा युवा भुनि के लिए चार हाथ प्रमाण एवं मोटा चोलपट्ट विहित है।

#### संघाटी

ः संघाडीओ चउरो तत्य दुहत्था उवसयंमि ॥ दोण्णि तिहत्थायामा भिवखट्ठा एग एग उच्चारे । ओसरणा चउहत्था णिसन्नपच्छायणी मसिणा॥ (ओभा ३१८,३१९)

साइवी चार संघाटी (पछेवड़ी) रख सकती है। उनका प्रमाण और उपयोग इस प्रकार होता है—- १. दो हाथ लम्बी पछेवड़ी — उपाश्रय में। २. तीन हाथ लम्बी पछेवड़ी — भिक्षा के समय। ३. तीन हाथ लम्बी पछेवड़ी — उत्सर्ग के समय। ४. चार हाथ लम्बी पछेवड़ी—समवसरण (परिषद्) में।

## संस्तारक-उत्तरपट्ट

संथारुत्तरपट्टो अड्ढाइज्जा य आयया हत्था। दोण्हंपि य वित्थारो हत्थो चउरंगुलं चेव॥ (ओनि ७२३)

संस्तारक और उत्तरपट्ट की लम्बाई ढाई हाथ तथा चौड़ाई एक हाथ चार अंगुल होती है।

#### पात्र

तिष्णि विहत्थी चउरंगुलं च भाणस्स मिष्किमपमाणं । इत्तो हीण जहन्नं अइरेगतरं तु उक्कोसं॥ (ओनि ६००)

एक धागे से वृत्त और समचतुरस्र पात्र को अधः, ऊर्ध्व, तिर्यक् मापने पर यदि धागा तीन बालिश्त चार अंगुल होता है तो वह पात्र मध्यम प्रमाण है। इससे हीन होने पर जवन्य और अतिरिक्त होने पर उत्कृष्ट प्रमाण है।

छक्कायरक्खणट्टा पायग्महणं जिणेहि पन्नत्तं। जे य गुणा संभोए हवंति ते पायगहणेवि। अतरंतबालवृड्ढ सेहाएसा गुरू असहवर्गे। साहारणोग्गहाऽलढिकारणा पादगहणं तु।। (ओनि ६९१, ६९२)

छह जीवनिकाय की रक्षा के लिए पात्रग्रहण विहित है। मंडली-संभोज में जो लाभ हैं, वे पात्रग्रहण में भी हैं। ग्लान, बाल, गैंक्ष, गुरु, वृद्ध, असहिष्णु और अलब्धि-मान् - इन सबके उपकार के लिए पात्र-ग्रहण अपेक्षित है। मंडली-संभोज (द्र. आहार)

आयरिए य गिलाणे पाहुणए दुल्लभे सहसदाणे। संसत्तभत्तपाणे मत्तगपरिभोग अणुनाओ।। (ओनि ७१६)

आचार्य, ग्लान और अतिथि के लिए तथा दुर्लभ द्रव्य ग्रहण, सहसा ग्रहण एवं संसक्त भक्तपान ग्रहण के लिए मात्रक (पात्रविशेष) का उपयोग अनुजात है।

### पात्रबन्ध आदि

पत्ताबंधपमाणं भाणपमाणेण होइ कायव्यं । जह गंडिमि कयमि कोणा चउरगुला हुति ।। पत्तद्ववणं तह गुच्छओ य पायपडिलेहणीआ य । तिण्हपि यप्पमाणं विहत्थि चउरगुलं चेव ।। (ओनि ६९३,६९४)

पात्रबन्ध - यह भाजनप्रमाण होता है तथा गांठ लगाने पर दोनों कोण चार अंगुलप्रमाण होते हैं। पात्र-स्थापन, पात्रकेसरिका तथा गोच्छग ये तीनों एक बालिक्त चार अंगुलप्रमाण होते हैं।

रयमादिरक्खणहा पत्तहुवणं जिणेहि पन्नत्तं। होइ पमज्जणहेउं तु गोच्छओं भाणवत्थाणं॥ पायपमञ्जणहेउं केसरिया पाए पाए एककेक्का । गोच्छगपत्तद्ववणं एककेक्कं गणणमाणेणं ।। (अोनि ६९४, ६९६)

पात्रस्थापन आदि का प्रयोजन— पात्रस्थापन—रज आदि की सुरक्षा के लिए। गोच्छग—पात्र पटलों के प्रमार्जन के लिए। पात्रकेसरिका—पात्र प्रमार्जन के लिए।

प्रत्येक मुनि एक-एक गोच्छग और पात्रस्थापन रख सकता है। प्रत्येक पात्र की एक-एक पात्रकेसरिका होती है!

### ५. सुलक्षण पात्र तथा अलक्षण पात्र

यद्टं समचउरंसं होइ थिरं थावरं च वण्णं च । हुंडं वायाइद्धं भिन्नं च अधारणिज्जाइं ॥ (ओनि ६८६)

वृत्त, समचतुरस्न, सुप्रतिष्ठित, दीर्घकालस्थायी और स्निग्ध वर्ण वाला पात्र सुलक्षण होता है, वह ग्राह्म है। विषम, गुष्क, संकृचित और सच्छिद्र पात्र अप-

लक्षणयुक्त होता है, वह अग्राह्य है। संठियंमि भवे लाभो, पतिहा सुपतिद्विते।

निन्वणे कित्तिमारोगं, वन्नड्ढे नाणसंपया ॥ (ओनि ६८७)

सुलक्षण पात्र उपलब्धि

वृत्त-समचतुरस्र लाभ

स्थिर प्रतिष्ठा

निश्चिद्र -- कीर्ति, आरोग्य

स्निग्ध वर्ण --- ज्ञानसम्पदा

#### असक्षण पात्र

हुंडे चिर्त्तभेदो सबलंगि य चित्तविडभमं जाणे।
दुप्पते खीलसंठाणे गणे च चरणे च नो ठाणं।।
पउमुप्पले अकुसलं, सब्बणे वणमादि से।
अंतो बहिं च दड्ढंमि, मरणे तत्थ निद्दिसे।।
(ओनि ६८८, ६८९)

अलक्षण पात्र उपलब्धि
विषम (निम्नोन्नत) — चारित्रविनाश
चितकबरा — चित्तविश्रम/चित्त विलुप्ति
अस्थिर तथा कील संस्थान वाला है गण और चारित्र
(दीर्घ-उच्च) में असंस्थिति
पद्मोत्पल (नीचे से स्थासकआकार वाला)

सवण (नख आदि से क्षत) भीतर या बाहर से दग्ध

—व्रण —मरण

## ६. औपप्रहिक उपधि

दंडए लट्टिया चेव चम्मए चम्मकोसए। चम्मच्छेदणपट्टेवि चिलिमिली धारए गुरू॥ (ओनि ७२८)

साधु की औपग्रहिक उपिध—दण्ड, यब्टि, वियब्टि । गुरु की औपग्रहिक उपिध—चर्मकृति, चर्मकोश, चर्मपट्टिका, चर्मच्छेदन (कैंची आदि) योगपट्ट और चिलिमिली (पर्दा)।

वेयावच्चगरो वा नंदीभाण धरे उवग्गहियं। सो खजु तस्स विसेसो पमाणजुत्तं तु सेसाणं॥ (ओभा ३२१)

एयं चेव पमाणं सविसेसयरं अणुग्यहपवत्तं। कतारे दुव्भिक्से रोहगमाईसु भइयव्वं॥ (ओनि ६८३)

वैयावृत्य करने वाला साधु बृहत्तर प्रमाण वाला नन्दीभाजन (पात्रविशेष) रख सकता है। यह औपग्रहिक उपिध है। अत्रुद्धारा नगर पर आक्रमण किये जाने पर, दुभिक्ष, अटवीगमन आदि विशेष प्रसंगों पर ही इसका उपयोग किया जाता है। शेष साधुओं के लिए प्रमाणयुक्त पात्र ही विहित है।

## ७. उपधि परिग्रह नहीं

अज्भत्थित्रसोहीए उवगरणं बाहिरं परिहरंतो । अप्परिग्गहीत्ति भणिओ जिणेहि तेलुक्कदंसीहि ॥ (ओनि ७४५)

अध्यात्म विशुद्धि के हेतु से बाह्य चस्त्र-पात्र आदि उपकरण धारण करने वाले मुनि को त्रिलोकदर्शी अर्हतों ने अपरिग्रही कहा है। उसके धर्मोपकरण परिग्रह नहीं हैं।

## प्रवणीय उपधि-ग्रहण

उग्गमज्पायणासुद्धं, एसणादोसवज्जियं । उविह धारए भिक्खू, जोगाणं साहणहुया ॥ (ओनि ७४३)

मुनि संयमयोगों की साधना के लिए उद्गम, उत्पाद और एषणा के दोषों से रहित उपिध धारण करता है।

### ह. उपधि-परित्याग के परिणाम

···· उविहपच्चक्खाणेणं अपिलमयं जणयइ । निरुविहए ण जीवे निक्कंसे उविहमितरेण य न संकिलिस्सइ । (उ २९।३५) उपिध के प्रत्याख्यान से जीव स्वाध्याय, ध्यान में होने वाली क्षति से बच जाता है। उपिध रहित मुनि अभिलाषा से मुक्त होकर उपिध के अभाव में मानसिक संक्लेश को प्राप्त नहीं होता।

उपभोग-परिभोग-परिमाण—भोजन, व्यवसाय आदि का परिसीमन । श्रावक का छठा व्रत । (द्र. श्रावक)

उपमान सादृश्य और वैसादृश्य के आधार पर किया जाने वाला ज्ञान । प्रसिद्ध वस्तु के साधम्यं अथवा वैधम्यं के आधार पर अप्रसिद्ध वस्तु का ज्ञान ।

- १. उपमान के प्रकार
  - ० साधम्यॉपनीत
  - ० बंधम्योपनीत
- २. साधम्योपनीत
  - ० किचित साधम्यं
  - ० प्रायःसाधर्म्य
  - ॰ सर्वसाधर्म्य
- ३. वैधर्म्योपनीत
  - ० किचित वैद्यम्यं
  - ॰ प्राय:वैधर्म्य
  - ० सर्ववैद्यम्पं
  - \* उपमानः ज्ञानगुणप्रमाण का भेद (द्र. ज्ञान)

### १. उपमान के प्रकार

ओवम्मे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-साहम्मोवणीए य वेहम्मोवणीए य । (अनु ५३८)

उपमान के दो प्रकार हैं— साधम्योंपनीत और वैधम्योंपनीत ।

# २. साधम्योंपनीत

साहम्मोवणीए तिविहे पण्णत्ते, तं जहाः—िकिचि-साहम्मे पायसाहम्मे सञ्बसाहम्मे । (अनु ५३९)

साधर्म्योपनीत के तीन प्रकार हैं — किंचित् साधर्म्य,

प्रायः साधर्म्यं और सर्वे साधर्म्य ।

## किचित् साधर्म्य

किंचिसाहम्मे - जहा मंदरो तहा सरिसबो, जहा

सरिसवो तहा मंदरो । जहा समुद्दो तहा गोप्पयं, जहा गोप्पयं तहा समुद्दो । (अनु ५४०)

कि चित् साधम्यं — जैसा मेरु है वैसा सर्वप है, जैसा सर्वप है वैसा मेरु है। जैसा समुद्र है वैसा गोष्पद है, जैसा गोष्पद है वैसा समुद्र है।

#### प्राय:साधर्म्य

पायसाहम्मे — जहा गो तहा गवओ, जहा गवओ तहा गो।

(अनु ५४१)

प्राय: साधर्म्य -- जैसी गाय है वैसा गवय है, जैसा गवय है वैसी गाय है।

#### सर्वसाधर्म्य

सब्वसाहम्मे ओवम्मं नित्थ, तहा वि तस्स तेणेव ओवम्मं कीरइ, जहा अरहंतेहि अरहंतसरिसं कयं।

(अनु ५४२)

सर्वसाधम्यं में उपमा नहीं होती फिर भी उसको उसी से उपमित किया गया है, जैसे अईत् ने अईत् जैसा कार्य किया।

## ३. वैधम्योपनीत

वेहम्मोवणीए तिविहे पण्णत्ते, तं जहा — किंचि-वेहम्मे पायवेहम्मे सञ्बवेहम्मे । (अनु ५४३)

वैधर्म्योपनीत के तीन प्रकार हैं — किंचित् वैधर्म्य, प्रायः वैधर्म्य और सर्व वैधर्म्य।

## किंचित् वैधर्म्य

किंचिवेहम्मे — जहा सामलेरो न तहा बाहुलेरो, जहा बाहुलेरो न तहा सामलेरो । (अनु ५४४)

किचित् वैधर्म्य जैसा शाबलेय (चितकबरा) है वैसा बाहुलेय (काला) नहीं है, जैसा बाहुलेय है वैसा शाबलेय नहीं है।

## प्राय:वैधम्यं

पायवेहम्मे - जहा वायसो न तहा पायसो, जहा पायसो न तहा वायसो । (अनु ५४५)

प्रायःवैधर्म्य - जैसा वायस (कौआ) है वैसा पायस (खीर) नहीं है, जैसा पायस है वैसा वायस नहीं है।

### सर्ववैधर्म्य

सञ्बवेहम्मे ओवम्मं नित्थ, तहा वि तस्स तेणेव ओवम्मं कीरइ, जहा—नीचेण नीचसरिसं कयं. काकेण (अनु ५४६)

काकसरिसं कयं।

सर्वविधर्म्य में उपमा नहीं होती फिर भी उस उपमेय को उसी उपमान के द्वारा उपमित किया जाता है। जैसे – नीच ने नीच जैसा कार्य किया। कौए ने कीए जैसा कार्य किया।

उपशांतमोह —ग्यारहवां गुणस्थान जहां मोह उपशांत हो जाता है। (द्र. गुणस्थान)

उपसम्पदा—ज्ञान, दर्शन और चारित्र की विशेष प्राप्ति के लिए कुछ समय तक दूसरे आचार्य का शिष्यत्व स्वीकार करना। समाचारी का एक भेद। (द्र. सामाचारी)

### उपसम उपद्रव ।

उवसज्जणमुवसम्मो तेण तओ व उवसज्जए जम्हा । .... (विभा ३००५)

उप - सामीप्येन सृज्यन्ते - तिर्यग्मनुष्यामरैः कम्मे-वशगेनात्मना क्रियन्त इत्युपसर्गाः। (उशावृ प १०९) कर्म के वशीभूत हो तिर्यंच, मनुष्य और देव द्वारा साक्षात् कृत उपद्रव उपसर्ग कहलाते हैं। ....सो दिव्व-मणुय-तेरिच्छियायसंवेयणाभेओ।। (विभा ३००५)

उपसर्ग के चार प्रकार हैं --

- १. दिव्य -- देवकृत ।
- २. मानुष-- मनुष्यकृत ।
- ३. तैर्यग्यं निज तिर्यं चक्रत ।
- ¥. आत्मसंवेदनीय— स्वयं के शरीर से होने वाले।

## उपसर्ग चतुष्टयी के हेतु

हास-प्यओस-वीमसओ विमायाए वा भवो दिन्वो।
एवं चिय माणुस्सो कुसीलपडिसेवणचउत्थो।।
तिरिओ भयप्पओसाहारावच्चाइरक्खणत्थं वा।
घट्ट-त्यंभण-पवडण-लेसणओ चायसंवेओ ।।
(विभा ३००६, ३००७)

देव चार कारणों से उपसर्ग कर सकते हैं— १. हास्य-क्रीडा के लिए २ प्रदेष—पूर्वभव सम्बन्धी हेष के कारण ३. विमर्श—प्रतिज्ञा से चिलत करने के लिए। ४. विमिश्र—हास्य, प्रहेष, विमर्श आदि विविध प्रकारों से।

मनुष्य संबंधी उपसर्ग के चार कारण हैं—

हास्य से २. प्रद्वेष से ३. विमर्श से और
 अ. कुशील प्रतिसेवन के लिए।

तिर्यंच सम्बन्धी उपसर्ग के चार कारण हैं-

१. भय से २. द्वेष से ३. आहार के लिए ४. संतान और अपने स्थान की सुरक्षा के लिए।

आत्मसंवेदनीय उपसर्ग के चार कारण हैं— १. आंखों में तिनका गिरना २. अंगों का जड़ीभूत होना ३. गड्ढे में गिरना ४. विगुणित बाहु आदि का परस्पर फ्लेष ।

दिव्वे य जे उवसम्मे, तहा तेरिच्छमाणुसे। जे भिक्खू सहई निच्चं, से न अच्छइ मंडले।। (उ ३१/५)

जो भिक्षु देव, तियँच और मनुष्य संबंधी उपसर्गों को सदा सहता है, वह भव-भ्रमण नहीं करता।

भगवान् महावीर के उपसर्ग । (इ. तीर्थंकर)

जपाध्याय – सूत्रदाता, अध्ययन-अध्यापन में कुशल। (द्र. आचार्य) पंचपरमेष्ठी में चतुर्थ पद पर प्रति-

उपासक प्रतिमा—श्रमणोपासक की साधना का एक विशिष्ट प्रयोग।

(द्र. प्रतिमा)

क्रनोदरी — आहार, उपिध, कषाय आदि की अरूपता। बाह्य तप का प्रकार। (द्र. तप)

- १ अनोदरी के पांच प्रकार
  - ० द्रस्य
  - ० क्षेत्र
  - \* क्षेत्र ऊनोदरी के प्रकार (द्र. भिक्षाचर्या)
  - ० काल
  - ० भाव
  - ० पर्यय

- २. क्रनोदरी के दो प्रकार
  - उपकरण तथा भवतपान अनोदरी
  - ० भाव ऊनोदरी
  - \* पूर्ण आहार का प्रमाण

(द्र. आहार)

## १. ऊनोदरी के पांच प्रकार

ओमोयरियं पंचहा, समासेण वियाहियं। दब्बओ खेतकालेणं, भावेणं पञ्जवेहि य।। (उ ३०।१४)

द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव और पर्यंव की दृष्टि से ऊनोदरी तप पांच प्रकार का है।

#### ब्रध्य अनोदरी

जो जस्स उ आहारो, तत्तो ओमं तु जो करे। जहन्नेणेगसित्थाई, एवं दब्वेण ऊभवे॥ (उ ३०।१५)

जिसका जितना आहार है, उससे जो जघन्यतः एक सिक्थ (धान्यकण) और उत्कृष्टतः एक कवल कम खाता है, उसके द्रव्य से अवमीदर्य तप होता है।

### क्षेत्र ऊनोदरी

गामे नगरे तह रायहाणिनिगमे थ आगरे परुली।
सेडें कव्वडदोणमुहपट्टणमडंबसंबाहे॥
आसमपए विहारे, सिन्नवेसे समायघोसेय।
थिलसेणाखंधारे, सत्थे संवट्टकोट्टे य॥
वाडेसुवरच्छासुव, घरेसुवा एविमित्तियं खेतां॥
कप्पइउ एवमाई, एवं खेलेण ऊ भवे॥
(उ ३०।१६-१८)

मुनि ग्राम, नगर, राजधानी, निगम, आकर, पल्ली, खेड़ा, कर्बट, द्रोणमुख, पत्तन, मंडप, संवाध, आश्रमपद, विहार, सन्निवेश, समाज, घोष, स्थली, सेना का शिविर, सार्थ, संवर्द, कोट, पाड़ा, गलियां, घर—इनमें अथवा इस प्रकार के अन्य क्षेत्रों में से पूर्व निश्चय के अनुसार निर्धारित क्षेत्र में भिक्षा के लिए जा सकता है। इस प्रकार यह क्षेत्र से अवमौदर्य तप होता है।

#### काल ऊनोबरी

दिवसस्स पोरुसीणं, चउण्हं पि उ जित्तओ भवे कालो।
एवं चरमाणो खलु, कालोमाणं मुणेयव्यो।।
अहवा तइयाए पोरिसीए, ऊणाइ घासमेसंतो।
चउभामूणाए वा, एवं कालेण ऊ भवे।।

(उ ३०।२०, २१)

दिवस के चार प्रहरों में जितना अभिग्रहकाल हो उसमें भिक्षा के लिए जाऊंगा, अन्यया नहीं — इस प्रकार चर्या करने वाले मुनि के काल से अवमौदर्य तप होता है। अथवा कुछ न्यून तीसरे प्रहर (चतुर्थ भाग आदि न्यून प्रहर) में जो भिक्षा की एषणा करता है, उसे काल से अवमौदर्य तप होता है।

### भाव ऊनोदरी

इत्थी ना पुरिसो वा, अलंकिओ वाणलंकिओ वा वि । अन्नयरवयत्थो वा, अन्नयरेणं व वत्थेणं॥ अन्नेण विसेसेणं, वण्णेणं भावमणुमुयंते उ । एवं चरमाणो खलु, भावोमाणं मुणेयव्वो॥ (उ ३०।२२, २३)

स्त्री अथवा पुरुष, अलकृत अथवा अनलंकृत, अमुक वय वाले, अमुक वस्त्र वाले, अमुक विशेष प्रकार की दशा, वर्ण या भाव से युक्त दाता से भिक्षा ग्रहण करूंगा, अन्यथा नहीं - इस प्रकार चर्या करने वाले मुनि के भाव से अवसीदर्य तप होता है।

### पर्यव अनोवरी

दब्वे खेत्ते काले, भाविम्म य आहिया उ जे भावा।
एएहि ओमचरओ, पज्जवचरओ भवे भिक्खू।।
(उ ३०।२४)

द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव में जो पर्याय कहे गए हैं, उन सबके द्वारा अवमौदर्य करने वाला भिक्षु पर्यव-चरक होता है।

## २. ऊनोदरी के दो प्रकार

सा दुविहा — दब्वे भावे य। (दअचू पृ १३)
 ऊनोदरी के दो प्रकार हैं — द्रव्य ऊनोदरी और भाव
ऊनोदरी।

## उपकरण तथा भक्तपान ऊनोदरी

दब्वे उवकरणे भत्तपाणे य । उवकरणे एगवत्थधारित्तं एवमादि । भत्तपाणोमोदरिया अप्पष्पणो मुहुष्पमाणेण कवलेणं पंचिवगपा—अप्पाहारोमोदरिया, अवब्ढो-मोदरिया, दुभागोमोदरिया, पमाणोमोदरिया, किंचूणो-मोदरिया। (दअचू पृ १३)

द्रव्य ऊनोदरी के दो प्रकार हैं-

- उपकरण ऊनोदरी—एक वस्त्र धारण करना आदि।
- २. भक्तपान अनोदरी-अपने मुखप्रमाण ग्रास के

आधार पर इसके पांच प्रकार हैं-

- १. अल्पाहार-- आठ ग्रास प्रमाण ।
- २. अपार्ड बारह ग्रास प्रमाण।
- ३. द्विभाग सोलह ग्रास प्रमाण।
- ४. प्रमाणोपेत चौबीस ग्रास प्रमाण ।
- ५. किचित् अनोदरी इकतीस ग्रास प्रमाण ।

### भाव ऊनोदरी

भावोमोयरिया चउण्हं कसायाणं उदयनिरोहो उदय-प्यत्तविफलीकरणं च । (दअचू पृ १३)

क्षोध आदि चार कथायों के उदय का निरोध और

उदयप्राप्त का विफलीकरण भाव अनोदरी है।

ऋजुमति — मनःपर्यवज्ञान का एक भेद। (द्र. मनःपर्यवज्ञान)

ऋजुसूत्र — वर्तमान पर्याय को स्वीकार करने वाला अभिप्राय । वर्तमान क्षण को ग्रहण करने वाला दृष्टिकोण । (द्र. नय)

ऋद्धि - ऐश्वर्यं। (द्र. लिब्ध)
ऋषभ - प्रथम तीर्थंकर (द्र. तीर्थंकर)
एकत्व भावना - अपने आपमें अकेलेपन का अनुभव
करना। (द्र. अनुप्रेक्षा)
एकसिद्ध -- एक समय में एक जीव का सिद्ध होना।
(द्र. सिद्ध)

एकेन्द्रिय — वे जीव जिनके केवल एक स्पर्शनेन्द्रिय ही होती है। (द्र. जीव)

एवंभूत - किया की परिणति के अनुरूप ही शब्द के प्रयोग को स्वीकार करने वाला अभिप्राय। (द्र. नय)

एषणासमिति कल्पनीय आहार, पानो आदि को गवेषणा करना। समिति का तीसराभेद।

- १. एखणा की परिभाषा
- २. एवणा के प्रकार—
  - ० गवेषणा उद्गम और उत्पादन के दोष
  - ० प्रहणेषणा एषणा के दोष
  - \* परिभोगैषणा —मांडलिक दोष (इ. अन्हार्)

- ३. उद्गम-उत्पादन की परिभाषा
- ४. उद्गम बोचों के प्रकार और विवरण
- ५. उद्गम : विशोधिकोटि-अविशोधिकोटि
- ६. उत्पादन दोषों के प्रकार
- ७. ग्रहणैयणा की परिभाषा
- द. ग्रहणेयणा के प्रकार और विवरण
- ९. नवकोटि गुद्ध भिक्षा

१०. अनेषणीय आहार आदि के दुष्परिणाम

- \* एथणा: समिति का एक प्रकार (द्र. समिति)
- \* एषणा के सात प्रकार
- (त्र. भिक्षाचर्या)
- \* औट्टेशिक आदि अनाचार
- (द्र. अनाचार)
- \* निर्दोष आहार ग्रहण-विधि
- (द्र. गोचरचर्या)
- \* सदोव भिक्षा और कायोत्सर्ग
- े(द्र. कायोत्सर्ग)

## १. एषणा को परिभाषा

एषण(समितिर्नाम गोचरगतेन मुनिना सम्यगुप-युक्तेन नवकोटिपरिशुद्धं ग्राह्मम् । (आवहावृ २ पृ ५४)

गोचरचर्या के समय मुनि सावधानी से नवकोटि-परिशुद्ध भिक्षा ग्रहण करता है, इसे एषणा समिति कहा जाता है।

एत्य य समणसुविहिया परकडपरिनद्वियं विगयधूमं । आहारं एसंति जोगाणं साहणद्वाए ॥ (दनि ४३)

संयमयोगों की साधना के लिए श्रमण दूसरों के लिए कृत - निष्पन्न, धूम आदि दोषों से मुक्त आहार की एषणा करते हैं।

## २. एषणा के प्रकार

नवेसणाए गहणे य, परिभोगेसणा य जा। आहारोवहिसेज्जाए, एए तिन्नि विसोहए ॥ (उ २४।११)

एषणा के तीन प्रकार हैं ज्यावेषणा, ग्रहणैषणा और परिभोगैषणा। मुनि आहार, उपिध और शय्या के विषय में इन तीनों का विशोधन करे।

उग्गमुप्पथणं पढमे, बीए सोहेज्ज एसणं । परिभोयमि चउनकं, विसोहेज्ज जयं जई।। (उ २४।१२)

यतनाशील यति प्रथम एवणा में उद्गम और उत्पादन के दोषों का शोधन करे। दूसरी एवणा में एवणा (ग्रहण) सम्बन्धी दोषों का शोधन करे और परिभोगैवणा में दोषचतुष्क (संयोजना, अप्रमाण, अंगार-धूम और कारण) का शोधन करे।

## ३. उद्गम-उत्पादन की परिभाषा

सोलस उग्गमदोसे गिहिणो उ समुद्विए वियाणाहि। उप्पायणाए दोसे साहूउ समुद्विए जाण॥ (पिनि ४०३)

उद्गम के सोलह दोष गृहस्थ द्वारा समुत्थित हैं। उत्पादना के सोलह दोष साधु के द्वारा समुत्थित हैं।

## ४. उद्गमदोष के प्रकार और विवरण

आहाकम्मुद्देसिय पूर्दकम्भे य मीसजाए य।
ठवणा पाहुडियाए पाओअर कीय पामिच्चे ॥
परियट्टिए अभिहडे उन्भिन्ने मालोहडे इय।
अच्छिज्जे अणिसट्ठे अज्भोयरए य सोलसमे ॥
(पिनि ९२, ९३)

उद्गम के सोलह दोष-

१. आधाकर्म
२. औहेशिक
३. पूर्तिकर्म
४. अभिहृत
४. मिश्रजात
१२. उद्भिन्न
४. स्थापना
१३. मालापहृत
५. प्राभृतिका
१४. आच्छेद्य
५. प्रातुष्करण
१५. अतिस्टट

#### १. आधाकर्म

८. ऋीत

ओरालसरीराणं उद्दवण तिवायणं च जस्सट्टा । मणमाहित्ता कीरइ, आहाकम्मं तयं बेंति ॥ (पिनि ९७)

१६. अध्यवतरक

आधाकमं का अर्थ है— मन से साधु के निमित्त पचन-पाचन आदि का संकल्प कर आहार आदि निष्पन्न करना।

## आधाकमं के दुष्परिणाम

बंधइ अहेभवाऊ पकरेइ अहोमुहाइं कम्माइं। घणकरणं तिब्वेण उ भावेण चओ उवचओ य ॥ (पिनि १०१)

आधाकर्म आहार ग्रहण करने वाला मुनि अधोगति का आयुष्य बांधता है। वह कटुफल वाली अन्य कर्म-प्रकृतियां तथा तीच्र अशुभ परिणामों से निकाचित कर्म बांधता हुआ प्रचुर कर्मों का चय-उपचय करता है। भावावयारमाहेउमप्पगे किंचिनूणचरणग्गो। आहाकम्मग्गाही अहो अहो नेइ अप्पाणं।। (पिनि १००)

आधाकर्म आहार ग्रहण करने वाला उपणांत मोह गुणस्थानवर्ती मुनि भी अपने आपको हीन-हीनतर अध्य-वसायों में ले जाता हुआ नरक में जाता है। सामान्य मुनि की तो बात ही क्या?

तत्थाणंता उ चित्तपज्जवा होंति संजमट्ठाणं। संखाईयाणि उ ताणि कंडमं होइ नायव्यं।। संखाईयाणि उ कंडमाणि छट्ठाणमं विणिह्ट्ठं। छट्ठाणा उ असंखा संजमसेढी मुणेयव्या।। किण्हाइया उ लेसा उक्कोसियसुद्धिठिइविसेसाओ। एएसि विसुद्धाणं अष्यं तम्माहमो कुणइ।। (पिभा २८-३०)

चारित्र के पर्यंव अनन्त हैं। वे संयम-स्थान कहलाते हैं। समुदित असंख्येय संयम-स्थानों की आगमिक संज्ञा है 'कण्डक'। असंख्येय कंडक षट्स्थानक (छह प्रकार की वृद्धि-हानि वाले) होते हैं।

असंख्येय लोकाकाशप्रदेशपरिमाण घट्स्थानक की संज्ञा है—संयम-श्रोण । कृष्ण, नील आदि छह लेक्याएं हैं। सर्वोत्कृष्ट सातवेदनीय आदि विशुद्ध कर्म प्रकृतियों की विशुद्ध स्थित 'स्थित विशेष' कहलाती है।

इन संयम-स्थानों आदि से संबंधित शुभ स्थानों में वर्तमान मुनि आधाकर्मदोषयुक्त आहार ग्रहण कर अपनी आत्मा को हीन-हीनतर स्थानों में ले जाता है। यह भाव-अध:कर्म है।

### २. औट्टेशिक

उद्दिस्स कज्जइ तं उद्देसियं, साधुनिमित्तं आरंभोत्ति वृत्तं भवति । (दिज्जू पृ १११)

उद्देशनं साध्वाद्याश्रित्य दानारम्भस्येत्युद्देशः ।

(दहावृप ११६)

उद्शः —यावद्धिकादिप्रणिधानं तेन निवृत्तमौद्दे-शिकम्। (पिनिवृप ३४)

औद्देशिक के दो अर्थ हैं—

- निग्नेन्थ को दान देने के उद्देश्य से आरंभ-समारंभ कर बनाया गया आहार आदि ।
- २. परिक्राजक, श्रमण, निर्फ्रन्थ आदि सभी को दान

देने के उद्देश्य से बनाया गया भोजन, वस्तु अथवा मकान आदि।

वहणं तसथावराण होइ, पुढवितणकट्टनिस्सियाणं। तम्हा उद्देसियं न भुंजे<sup>....</sup>॥ (द १०।४)

मुनि औदेशिक भोजन न करे, क्योंकि भोजन बनाने में पृथ्वी, तृण और काष्ठ के आश्रय में रहे हुए त्रस-स्थावर जीवों का वध होता है।

### ३. पूतिकर्म

समणकडाहाकम्मं समणाणं जं कडेण मीसं तु। आहार उविह वसही सव्वं तं पूद्यं होइ।। (पिनि २६९)

जो आहार आदि श्रमण के लिए बनाया जाए, वह आधाकर्म कहलाता है। उस आधाकर्म से मिश्रित जो आहार आदि होते हैं, वे पूर्तिकर्मयुक्त कहलाते हैं। पढमदिवसंमि कम्मं तिन्ति उ दिवसाणि पूड्यं होइ। पूर्दमु तिसु न कष्पइ कष्पइ तद्दओ जया कष्पो।। (पिनि २६८)

जिस घर में जिस दिन आधाक में आहार बने उस दिन और उसके बाद तीन दिन तक उस घर का आहार पूर्ति-दोष युक्त होता है। इसलिए तीन दिन तक मुनि उस घर से भिक्षा नहीं ले सकता।

#### ४. मिधजात

मीसज्जायं जावंतियं च पासंडिसाहुमीसं च । सहसंतरं न कप्पइ कप्पइ कप्पे कए तिगुणे ॥ अत्तद्वा रंधंते पासंडीणंपि बिइयओ भणइ । निग्गंथद्वा तइओ अत्तद्वाएऽवि रंधंते ॥ (पिनि २७१)

गृहस्थ अपने लिए भोजन पकाए, उसके साथ-साथ साधुके लिए भी पका ले, वह 'मिश्रजात' दोष है। उसके तीन प्रकार हैंं ─

- १. यावदिश्विक मिश्र भिक्षाचर और कुटुम्ब के लिए एक साथ पकाया जाने वाला भोजन 'यावदिश्वक' कहलाता है।
- २. पाखण्डिमिश्र —पाखण्डी और अपने लिए एक साथ पकाया जाने वाला भोजन 'पाखण्ड-मिश्र' कहलाता है।
- ३. साधु-मिश्र -- जो भोजन केवल साधु और अपने लिए

एक साथ पकाया जाए, वह 'साधु-मिश्न' कहलाता है ।

मिश्रजात आहार हजार व्यक्तियों से अंतरित होने पर भी ग्राह्म नहीं है। जिस पात्र में मिश्रजात आहार ले लिया हो तो उसे विसर्जित कर पात्र का तीन बार प्रक्षालन करने से ग्रुद्धि होती है।

विसवाइय पिसियासी मरइ तमन्नोवि खाइउं मरइ।
इय पारंपरमरणे अणुमरइ सहस्ससो जाव।।
एवं मीसज्जायं चरणप्पं हणइ साहु मुविसुद्धं।
तम्हा तं नो कप्पइ पुरिससहस्संतरगयंपि॥
(पिनि २७४, २७४)

एक व्यक्ति वेधक विष खाकर मरता है, उस मृत व्यक्ति के मांस को खाने वाला दूसरा व्यक्ति भी मर जाता है। दूसरे मृत व्यक्ति के मांस को खाने वाला तीसरा व्यक्ति भी मर जाता है। यह क्रम हजार व्यक्तियों तक चलता है। जैसे वेधक विष का प्रभाव हजारवें व्यक्ति को भी मार देता है, वैसे ही मिश्रजात आहार सहस्र पुरुषान्तर होने पर भी शुद्ध नहीं होता और उसको भोगने वाले श्रमण के चारित्र का हनन कर देता है।

#### ५. स्थापना

ठवणा भिक्खायरियाण ठविया उ ।

(आवहावृ २ पृ ५७)

भिक्षाचरों के लिए स्थापित की हुई भिक्षा लेना स्थापना दोव है।

साधुभ्यो देयमितिबुद्ध्या देयवस्तुनः कियन्तं कालं व्यवस्थापनं स्थापना । (पिनिवृ प ३५)

यह वस्तु अमुक साधु के लिए है—इस बुद्धि से देय वस्तु को कुछ समय के लिए स्थापित करना स्थापना दोष है।

## ६. प्राभृतिका

कस्मैचिदिष्टाय पूज्याय वा बहुमानपुरस्सरीकारेण यदभीष्टं वस्तु दीयते तस्प्राभृतमुच्यते । ततः प्राभृतमिव प्राभृतं साधुभ्यो भिक्षादिकं देयं वस्तु । (पिनिवृ प ३५)

प्राभृत का अर्थ है—अपने इष्ट अथवा पूजनीय व्यक्ति को बहुमानपूर्वक अभीष्ट वस्तु देना। साधु को उपहारस्वरूप विशिष्ट वस्तु देना प्राभृतिका है।

#### ७. प्रादुरुकरण

पाओकरणं दुविहं पागडकरणं पगासकरणं च । पागड संकामण कुड्डदारपाए य छिन्ने वा ॥ (पिनि २९८)

प्रादुष्करण के दो प्रकार हैं —

- १. प्रकटकरण—देय वस्तु को अन्धकार से हटाकर प्रकाशित स्थान में रखना।
- २. प्रकाशकरण अंधकार युक्त स्थान को प्रकाशित करने के लिए दीवार में छिद्र करना अथवा मणि, दीपक, अग्नि आदि सं उसे प्रकाशित करना। नीयदुवारं तमसं, कोट्टगं परिवज्जए। अचक्खुविसओ जत्थ, पाणा दुप्पडिलेहगा।। (द ४।१।२०)

जहां चक्षुका विषय न होने के कारण प्राणी न देखे जा सकें, वैसे निम्न द्वार वाले अंधकारमय कोष्ठक का मुनि परिवर्जन करे।

#### द. ऋोत

क्षेतं यत्साघ्वर्थं मूल्येन परिगृहीतम् । (पिनिवृ प ३५)

साधुके निमित्त खरीद कर भिक्षा देना फीत दोष है।

### ९. प्रामित्य

प्रामित्यं —साध्वर्थमुच्छिद्य दानलक्षणम् । (दहावृ प १७४)

प्रामित्य का अर्थ है - साधु को देने के लिए कोई वस्तु दूसरों से उधार लेना।

### १०. परिवर्स

परिवर्त्तितं — यस्साधुनिमित्तं कृतपरावर्त्तम् । (पिनिवृ प ३५)

साधुको देने के निमित्त वस्तु का विनिमय कर भिक्षा देना परिवर्त्त दोष है।

## ११. अभिहृत

अभिह्नतं — यत्साधुदानाय स्वग्रामात्परग्रामाद्वा समा-नीतम् । (पिनिवृ प ३५)

साधुको देने के लिए दूर से अर्थात् अपने ग्राम से अथवा दूसरे ग्राम से लाकर भिक्षा देना अभिहृत दोष है।

### १२. उद्धिन्न

पिहिउब्भिन्नकवाडे फासुय अप्फासुए य बोद्धव्वे । अप्फासु पुढविमाई फासुय छगणाइदद्दरए ॥ (पिनि ३४७)

उद्भिन्न दोष के दो प्रकार है-

- विहित उद्भिन्न —चपड़ी आदि से बंद पात्र का मुंह खोल कर भिक्षा देना।
- २. कपाट उर्भिन्न बंद किवाड़ को खोलकर भिक्षा देना।

दगबारएण पिहियं, नीसाए पीढएण वा । लोढेण वा वि लेवेण, सिलेसेण व केणइ ।। तंच उक्तिपदिया देज्जा, समण्ट्राए व दावए। देंतियं पडियाइक्ले, न मे कप्पइ तारिसं॥ (द ४।१।४४,४६)

जल-कुंभ, चक्की, पीठ, जिलापुत्र (लोढा), मिट्टी के लेप और लाख आदि क्लेब द्रव्यों से पिहित (ढके, लिपे और मूंदे हुए) पात्र का श्रमण के लिए मुंह खोलकर, आहार देती हुई स्त्री को मुनि प्रतिषेध करे — इस प्रकार का आहार मैं नहीं ले सकता। क्योंकि यह उद्भिन्न दोषयुक्त भिक्षा है।

उब्भिन्ने छक्काया दाणे कयविक्कए य अहिनरणं।
ते चेव कवाडंमिवि सविसेसा जंतमाईसु॥
(पिनि ३४८)

उद्भिन्न दोषयुक्त भिक्षा लेने से उत्पन्न दोष-

- १. छहेकायिवराधना कुप्पी आदि को खोलते समय और पुनः बन्द करते समय सचित्त पृथ्वी, पानी आदि की विराधना होती है। लाख आदि द्रव्यों से मुद्रित करते समय अग्नि और वायु की विराधना होती है तथा मिट्टी में होने वाले चींटी आदि प्राणियों की भी विराधना होती है।
- २. अधिकरण घी, तैल आदि को देते हुए या ऋय-विऋय करते हुए हिंसा आदि दोष लगते हैं।

## १३. मालापहृत दोष

निस्सेणि फलगं पीढं, उस्सवित्ताणमारुहे।
मंचं कीलं च पासायं, समणद्वाए व दावए॥
दुरूहमाणी पवडेज्जा, हत्थं पायं व लूसए।
पुढविजीवे विहिसेज्जा, जे य तिन्नस्सिया जगा॥
(द ५।१।६७,६८)

श्रमण के लिए दाता निसैनी, फलक और पीढे को

ऊंचा कर, मचान, स्तम्भ और प्रासाद पर चढ़ भक्तपान लाये तो साधु उसे ग्रहण न करे। निसैनी आदि द्वारा चढ़ती हुई स्त्री गिर सकती है। हाथ-पैर टूट सकते हैं। उसके गिरने से नीचे दबकर पृथ्वी के जीवों की तथा पृथ्वी आश्रित अन्य जीवों की विराधना हो सकती है।

### १४. आच्छेरा

अच्छिज्जंपि य तिविहं पभू य सामी य तेणए चेव । अच्छिज्जं पडिकुट्ठं समणाण न कप्पए घेतुं।। गोवालए य भयएऽखरए पुत्ते य धूय सुण्हाए। अचियत्त संखडाई केइ पओसं जहा गोवो।। (पिनि ३६६,३६७)

आच्छेद्य के तीन प्रकार हैं—

- १. प्रभु गृहस्वामी अपने पुत्र, पुत्री, नौकर, ग्वालों आदि की वस्तु को बलात् छीनकर साधु को देता है – यह प्रभु आच्छेद दोष है।
- २. स्वामी ग्रामनायक किसी कुटुम्ब आदि की वस्तु बलात् छीनकर साधु को देता है — यह स्वामी आच्छेद्य दोष है।
- इ स्तेन चोर किसी से वस्तु को छीनकर साधु को देता है यह स्तेन आच्छेच दोष है। बलात् छीनकर दी हुई भिक्षा लेने से साधु के निम्न दोषों की संभावना रहती है अप्रीति, कलह, अन्तराय, प्रदेष, आश्रय या ग्राम से निष्काशन, आहार

आदिकी अग्राप्ति आदि।

### १५. अनिसृष्ट

अणिसिट्ठं पिंडकुट्ठं अणुनायं कप्पए सुविहियाणं । लड्डुग चोल्लग जंते संखडि खीरावणाईसु ।। (पिनि ३७७)

स्वामी की अनुमति के बिना आहार आदि ग्रहण करना अनिसृष्ट दोष हैं। इसके दो भेद हैं—

- १. चोल्लक अनिसृष्ट भोजन सम्बन्धी ।
- २. साधारण अनिमृष्ट मोदक, क्षीर, कोल्हू, विवाह, दूकान आदि से संबंधित ।

अननुज्ञात वस्तु ग्राह्म नहीं है। गृहस्थ द्वारा अनुज्ञात वस्तु सुविहित मुनि के लिए ग्राह्म है।

दोण्हं तु भुंजमाणाणं, एगो तत्य निमंतए। दिण्जमाणं न इच्छेज्जा, छंदं से पडिलेहए॥ (द ४।१।३७)

जिस आहार के दो स्वामी या भोक्ता हों और उनमें

से एक निमन्त्रित करे तो मुनि वह दिया जाने वाला आहार न ले। दूसरे के अभिप्राय को देखे — उसे देना अप्रिय लगता हो तो न ले और प्रिय लगता हो तो ले ले।

दोण्हं तु भुंजमाणाणं, दोवि तत्थ निमंतए। दिज्जमाणं पडिच्छेज्जा, जं तत्थेसणियं भवे।।

(द ४।१।३८)

जिस आहार के दो स्वामी या भोक्ता हों और दोनों ही निमन्त्रित करें तो मुनि उस दीयमान आहार को, यदि वह एवणीय हो तो ले ले।

#### १६. अध्यवतर

अज्भोयरओ तिविहो जावंतिय सघरमीसपासंडे । मूर्लिम य पुव्वकये ओयरई तिण्ह अट्ठाए ॥ (पिनि ३८८)

अपने लिए पक रहे भोजन में साधु के निमित्त अधिक डालकर पकाना अध्यवतर दोष है। इसके तीन प्रकार हैं-—

- १. स्वगृहयावदिथक मिश्र।
- २. स्वगृहसाधु मिश्व ।
- ३. स्वगृह पाखंडी मिश्र ।

### मिध और अध्यवतर में अंतर

तंदुलजलआयाणे पुष्फफले सागवेसणे लोणे । परिमाणे नाणत्तं अ**ऽफो**यरमीसजाए य ।ः

(पिनि ३८९)

मिश्रजात में चावल, जल, फल, शाक आदि का परिमाण साधु के निमित्त प्रारंभ में अधिक कर दिया जाता है और अध्यवतर में इनका परिमाण मध्य में बढ़ाया जाता है।

५. उद्गम : विशोधिकोटि-अविशोधि कोटि

एसो सोलसभेओ, दुहा कीरइ उग्गमो।
एगो विसोहिकोडी, अविसोही उ चावरा।
आहाकम्मुद्देसिय चरमितगं पूद मीसजाए य।
बायरपाहुडियावि य अष्मोयरए य चरिमदुगं।।
कोडीकरणं दुविहं उग्गमकोडी विसोहिकोडी य।
उग्गमकोडी छक्कं विसोहिकोडी अणेगविहा।।
(पिनि ३९२,३९३,४०१)

सोलह उद्गम के दोष दो श्रेणियों में विभक्त हैं— अविशोधिकोटि और विशोधिकोटि ।

 अविशोधिकोटि—इसके छह प्रकार हैं— आधाकमं, औदेशिक, पृतिकमं, मिश्रजात, बादर- प्राभृतिकातथा अध्यवतर।

औद्देशिक, मिश्रजात तथा अध्यवतर के कुछ भेद अविशोधिकोटि में तथा कुछ भेद विशोधिकोटि में हैं।

२. विशोधिकोटि — इसके अनेक प्रकार हैं — ऋति, प्रामित्य आदि ।

### ६. उत्पादन दोषों के प्रकार

धाई दूइ निमित्ते आजीव वणीमगे तिगिच्छा य। कोहे माणे माया लोभे य हवति दस एए।। पुन्वि पच्छा संयव विज्जा मंते य चुन्न जोगे य। उप्पायणाइ दोसा सोलसमे मूलकम्मे य।। (पिनि ४०८,४०९)

उत्पादन के सोलह दोष हैं —

- धात्री—धाय की तरह बालक को खिलाकर भिक्षा लेना।
- २. दूती--दूती की तरह संवाद बताकर भिक्षा लेना।
- ३. निमित्त भावी शुभ-अशुभ बताकर भिक्षा लेना ।
- ४. आजीव --- अपनी जाति, कुल आदि का परिचय देकर भिक्षा लेना।
- ५. वनीपक भिखारी की तरह दीनता दिखाकर भिक्षा लेना।
- ६. चिकित्सा—वैद्य की तरह चिकित्सा कर भिक्षा लेना ।
- ७. क्रोध —क्रोध का प्रदर्शन कर भिक्षा लेना।
- द. मान-मान ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,,
- ९. माया माया ,, ,, ,, ,, ,,
- १०. लोभ लोभ ,, ,, ,, ,, ,, ,,
- ११. संस्तव-- परस्पर परिचय-प्रशंसा कर भिक्षा लेना ।
- १२. विद्या विद्या (देवी अधिष्ठित) का प्रयोग कर भिक्षा लेना।
- १३. मत्र मंत्र (देव अधिष्ठित) का प्रयोग कर भिक्षा लेना।
- १४. चूर्णे ─अंजन, इष्ट का चूर्ण आदि का प्रयोग कर भिक्षा लेना।
- १५. योग -- आकाशगमन आदि के निष्पादक द्रव्यसंघात का प्रयोग कर भिक्षा लेना।
- १६. मूलकर्म गर्भपात, बशीकरण आदि के उपाय बताकर भिक्षा लेना।

धम्मकह वाय खमणं निमित्त आयावणे सुयट्ठाणे । जाई कुल गण कम्मे सिष्पम्मि य भावकीयं तु ॥ (पिनि ३१२)

मैं धर्मकथाकार हूं, मैं वादी हूं, मैं तपस्वी हूं, मैं निमित्तज्ञ हूं, मैं आतापना लेता हूं, मैं आचार्य हूं, मैं अमुक जाति, कुल और गण का हूं, मेरा अमुक शिल्प-कर्म है—इस प्रकार जो आत्मभावों को खाद्य-पदार्थों के लोभ से बेच देता है —यह भावक्रीत दोध है।

इत्थियं पुरिसं वा वि, डहरं वा महल्लगं। बंदमाणो न जाएज्जा, नो य णंफरुसं वए।।

(द प्राशावर)

मुनि स्त्री या पुरुष, बाल या वृद्ध की वन्दना (स्तुति) करता हुआ याचना न करे, (न देने पर) कठोर वचन न बोले।

## ७. ग्रहणैवणा की परिभावा

एवं तु गविद्वस्सा उग्गमउप्पायणाविसुद्धस्स । गहणविसोहिविसुद्धस्स होइ गहणं तु पिंडस्स ।। (पिनि ५१३)

उद्गम और उत्पादन के दोषों से रहित मनेषणा करने के पश्चात् शंका आदि एषणा के दोषों से विशुद्ध आहार का ग्रहण करना ग्रहणैषणा है।

…गहणेसणाइ दोसे आयपरसमुद्विए वोच्छं।। दोन्नि उ साहुसमुत्था संकिथ तह भावओऽपरिणयं च। सेसा अटुवि नियमा गिहिणो य समुद्विए जाण॥ (पिनि ५१४,५१५)

ग्रहणैषणा के दोष साधु और गृहस्थ — दोनों से संबंधित हैं। शंकित और भावतः अपरिणत — ये दो दोष साधु से समुत्थित तथा शेष आठ दोष गृहस्थ से समुत्थित हैं।

## प्रहणेषणा के प्रकार और विवरण

संकिय मनिखय निक्खित पिहिय साहरिय दायगुम्मीसे। अपरिणय लित्त छड्डिय एसणदोसा दस हवंति॥ (पिनि ५२०)

ग्रहणेषणा के दस प्रकार हैं —

- १. शंकित--आधाकमें आदि दोषों की संभावना ।
- २. म्रक्षित सचित्त रजों से युक्त हाथ आदि ।
- . ३. निक्षिप्त -- सचित्त वस्तु पर स्थापित देय वस्तु ।
- ४. पिहित-सिचत्त वस्तु से ढकी हुई देय वस्तु ।

- ५. संहत देय पात्र से सचित्त निकालकर देना।
- ६. दायक अविधि से देने वाला अंधा, पंगु व्यक्ति ।
- ७. उन्मिश्र -- सचित्त और अचित्त का मिश्रण।
- अपरिणत जो पूर्ण प्रासुक न हो ।
- लिप्त खरड़ा हुआ, दही आदि से लिप्त पात्र आदि से देना।
- १०. छर्दित अशन आदि को भूमि पर गिराते हुए देना।

#### १. शंकित

जंभवे भत्तपाणं तु, कष्पाकष्पम्मि संकियं। देंतियं पडियाइक्खे, न मे कष्पइ तारिसं॥ (द ५।१।४४)

जो भक्तपान कल्प और अकल्प की दृष्टि से शंका-युक्त हो, उसे देती हुई स्त्री को मुनि प्रतिषेध करे — इस प्रकार का आहार मैं नहीं ले सकता।

#### २. म्रक्षित

दुविहं च मिवख्यं खलु सिन्चित्तं चेव होइ अच्चित्तं। सिन्चित्तं पुणं तिविहं अच्चित्तं होइ दुविहं तु॥ (पिनि ५३१)

म्रक्षित के दो प्रकार हैं—

- सिचत म्रक्षित─सिचित्त वस्तु से लिप्त हाथ आदिः।
- २. अचित्त म्रक्षित अचित्त वस्तु से लिप्त हाथ आदि।

पुढवी आउ वणस्सइ तिविहं सिच्चित्तमिवखयं होइ। अच्चित्तं पुण दुविहं गरिह्यिमियरे य भयणा उ।। सुक्केण सरक्खेणं मिक्खिय मोल्लेण पुढविकाएण। सन्वंपि मिक्खियं तं एत्तो आउंमि वोच्छामि॥ पुरपच्छकम्म सिसिणिद्धुदउल्ले चउरो आउभेयाओ। उक्किट्टरसालित्तं परित्तऽणंतं महिरुहेसु॥ (पिति ५३२-५३४)

सचित्त ऋक्षित के तीन प्रकार हैं—

- १. पृथ्वीकाय शुष्क या आर्द्र सचित्त रजों से लिप्त ।
- २. अप्काय --- इसके चार प्रकार हैं ---
  - पुर:कर्मं -आहार आदि देने से पूर्व साधु के निमित्त जल से हाय आदि घोना।
  - पश्चात् कर्म साधु को देने के पश्चात् जल से हाथ धोना।

- ० संस्निग्ध--ईषत् आर्द्र हाथ ।
- ० उदकाई गीले हाथ।
- ३. वनस्पितकाय वनस्पित के प्रचुर रस तथा प्रत्येक और साधारण वनस्पित के क्लक्ष्णखंडों से लिप्त हाथ।

एवं उदओक्ले सिसणि है, ससरक्षे मिट्टया ऊसे ।
हरियाले हिंगुलए, मणोसिला अंजणे लोणे ।।
गेरुय विष्णय सेडिय, सोरिट्टय पिट्ट कुक्कुसकए य ।
उक्कट्टमसंसट्ठे, संसट्ठे चेव बोधव्वे ।।
असंसट्ठेण हत्थेण, दन्वीए भायणेण वा ।
दिज्जमाणं न इच्छेज्जा, पच्छाकम्मं जिह भवे ।।
(द ४।१।३३-३४)

जल से आई, सिस्निग्ध, सिचत्त रजकण, मृत्तिका, क्षार, हरिताल, हिंगुल, मैनिजिल, अञ्जन, नमक, गैरिक, विजिका, घेतिका, सौराष्ट्रिका, तत्काल पीसे हुए आटे या कच्चे चावलों के आटे, अनाज के भूसे या खिलके और फल के सूक्ष्म खण्ड से सने हुए (हाथ, कड़छी और वर्तन से भिक्षा देती हुई स्त्री) को मृनि प्रतिषेध करे—इस प्रकार का आहार मैं नहीं ले सकता। जहां पश्चात् कर्म का प्रसंग हो, वहां असंसृष्ट (भक्तपान से अलिप्त) हाथ, कड़छी और वर्तन से दिया जाने वाला आहार मृनि न ले।

तहेव सत्तुचुण्णाइं, कोलचुण्णाइं आवणे। सक्कुर्लि फाणियं पूर्यं, अन्तं वा वि तहाविहं।। विक्कायमाणं पसढं, रएण परिफासियं। देंतियं पडियाइक्से, न मे कप्पइ तारिसं॥ (द ५।१।७१,७२)

सत्तु, बेर का चूर्ण, तिल-पपड़ी, गीला गुड़, पूआ— इस तरह की दूसरी वस्तुएं भी जो बेचने के लिए रखी हों, परन्तु न बिकी हों, रज से स्पृष्ट हो गई हों तो मुनि देती हुई स्त्री को प्रतिखंध करे—इस प्रकार की वस्तुएं मैं नहीं ले सकता।

संसट्ठेण हत्येण, दव्वीए भायणेण वा। दिज्जमाणं पडिच्छेज्जा, जं तत्थेसणियं भवे ॥ (द ४।१।३६)

संसृष्ट (भक्त-पान से लिप्त) हाथ, कड़छी और वर्तन से दिया जाने वाला आहार, जो वहां एवणीय हो, मुनि ले ले। पुरेकस्मेण हत्थेण, दन्त्रीए भायणेण वा । देतियं पडियाइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥

(द प्राशा३२)

पुराकर्म कृत हाथ, कड़छी और बर्तन से भिक्षा देती हुई स्त्री को मुनि प्रतिषेध करे—इस प्रकार का आहार मैं नहीं ले सकता।

संसट्ठेयर हत्थो मत्तो विय दब्ब सावसेसियरं। एएसु अट्ट भंगा नियमा गहणं तु ओएसु॥ (पिनि ६२६)

द्वितीयादिषु भंगेषु द्रव्ये निरवशेषे पश्चात्कर्म-सम्भवान्न कल्पते, प्रथमादिषु तु पश्चात्कर्मासम्भवात्कल्पते । (पिनिवृ प १६९)

असंसृष्ट और संसृष्ट के आठ विकल्प होते हैं—

- १. संसृष्ट हस्त संसृष्ट मात्र (पात्र) सावशेषद्रव्य ।
- २. संसुब्ट हस्त संसुब्ट मात्र निरवशेषद्रव्य ।
- ३. संसृष्ट हस्त असंसृष्ट मात्र सावशेषद्रव्य ।
- ४. संसुष्ट हस्त असंसुष्ट मात्र निरवशेषद्रव्य ।
- असंसृष्ट हस्त संसृष्ट मात्र सावशेषद्रव्य ।
- ६. असंसृष्ट हस्त संसृष्ट मात्र निरवशेषद्रव्य ।
- ७. असंसृष्ट हस्त असंसृष्ट मात्र सावशेषद्रव्य ।
- असंस्ट हस्त असंस्ट मात्र निरवशेषद्रव्य ।

इनमें दूसरे, चीथे, छठे और आठवें विकल्प में पश्चात् कर्म की संभावना होने के कारण उन रूपों में भिक्षा लेने का निषेध और शेष रूपों में उसका विधान है।

### ३. निक्षिप्त

असणं पाणमं वा वि, खाइमं साइमं तहा । उदगम्मि होज्ज निक्खितं, उत्तिगपणगेसु वा ॥ ....तेउम्मि होज्ज निक्खित्तं, तं च संघट्टिया दए ॥ तं भवे भत्तपाणं तु संजयाण अकष्पियं।....

(द प्राशाध्य, ६१,६२)

यदि अशन, पानक, खाद्य और स्वाद्य पानी, उत्तिग और पनक पर निक्षिप्त (रखा हुआ) हो, अग्नि पर निक्षिप्त हो और अग्नि का स्पर्श कर दे तो वह भक्तपान संयती के लिए अकल्पनीय होता है।

## ४. पिहित

सिंचत्ते अभ्यित्ते मीसग पिहियंमि होइ चउभंगो । आइतिगे पडिसेहो चरिमे भंगमि भयणा उ ॥ मुरु गुरुणा मुरु लहुणा लहुयं गुरुएण दोऽवि लहुयाइं। अच्चित्तेणवि पिहिए चउभंगो दोसु अग्गेज्भः।। (पिनि ४४८,४६२)

सचित्त, अचित्त, मिश्र—इन तीन पदों के आधार पर पिहित वस्तु की तीन चतुर्भंगियां बनती हैं।

प्रथम चतुर्भंगी —

- १. सचित्त से पिहित सचित्त देय वस्तु
- २. मिश्र से पिहित सचित्त देय वस्तु
- ३. सचित्त से पिहित मिश्र देय वस्तु
- ४. मिश्र से पिहित मिश्र देव वस्तु
- ये चारों विकल्प अकल्पनीय (अग्राह्म) हैं। दितीय चतुर्भंगी—
- १. सचित्त से पिहित सचित्त देथ वस्तु
- २. अचित्त से पिहित सचित्त देव बस्तु
- ३. सचित्त से पिहित अचित्त देय वस्तु
- ४. अचित्त से पिहित अचित्त देय वस्तु

इनमें प्रथम तीन विकल्प अकल्पनीय हैं। चतुर्थ विकल्प में भजना है।

तृतीय चतुर्भंगी --

- १. मिश्र से पिहित मिश्र देय वस्तु
- २. मिश्र से पिहित अचित्त देय वस्तु
- ३. अचित्त से पिहित मिश्र देय वस्तु
- ४. अचित्त से पिहित अचित्त देय वस्तु

इनमें प्रथम तीन विकल्प अकल्पनीय हैं। चतुर्थं विकल्प में भजना है। इस चतुर्थं विकल्प की चतुर्भंगी बनती है—

- १. भारी वस्तु से पिहित भारी देव वस्तु
- २. हल्की वस्तु से पिहित भारी देय वस्तु
- ३ भारी वस्तु से पिहित हल्की देय वस्तु
- ४. हल्की वस्तु से पिहित हल्की देव वस्तु

इनमें प्रथम और तृतीय भंग अग्राह्य है, द्वितीय और चतुर्थ भंग ग्राह्य है।

## ५. संहृत

मत्तेण जेण दाहिइ तत्थ अदिज्जं तु होज्ज असणाई। छोढु तयम्नीह तेणं देई अह होइ साहरणं॥ (पिनि ५६५)

जिस पात्र से भिक्षा दी जा रही हो, उसमें यदि

कोई अदेय (सचित्त आदि) वस्तु हो तो उसे अलग निकालकर देय वस्तु देना संहृत दोष है।

साहट्टु निक्खिवित्ताणं, सच्चित्तं घट्टियाण य । तहेव समणद्वाए, उदगं संपणोल्लिया ॥ आगाहइत्ता चलइत्ता, आहरे पाणभोयणं । देंतियं पडियाइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥ (द ५।१।३०,३१)

एक बर्तन में से दूसरे बर्तन में निकालकर, सिचत्त वस्तु पर रखकर, सिचत को हिलाकर, इसी तरह पात्रस्थ सिचत जल को हिलाकर, जल में अवगाहन कर, आंगन में ढुले हुए जल को चालित कर श्रमण के लिए आहार पानी लाए तो मुनि उस देती हुई स्त्री को प्रतिषेध करे— इस प्रकार का आहर मैं नहीं ले सकता।

#### ६. दायक

सम्मद्दमाणी पाणाणि, बीयाणि हरियाणि य । असंजमकरि नच्चा, तारिसं परिवज्जए ।। (द ४।१।२९)

प्राणी, बीज और हरियाली को कुचलती हुई स्त्री असंयमकरी होती है - यह जान मुनि उसके पास से भक्त-पान न ले।

मुन्त्रिणीए जवन्नत्थं, विविहं पाणभोयणं । भुज्जमाणं विवजनेज्जा, भुत्तसेसं पडिच्छए ॥ (द ५।१।३९)

गर्भवती स्त्री के लिए बना हुआ विविध प्रकार का भक्तपान वह खारही हो तो मुनि उसका वर्जन करे, खाने के बाद बचा हो, वह ले ले।

सिया य समणद्वाए, गुन्विणी कालमासिणी । उद्विया वा निसीएज्जा, निसन्ना वा पुणुद्वए ॥ षणगं पिज्जेमाणी, दारगं वा कुमारियं । तं निक्खिवित्तु रोयंतं, आहरे पाणभोयणं ॥ (द ५।१।४०,४२)

कालमासवती गर्भिणी खड़ी हो और श्रमण को भिक्षा देने के लिए कदाचित् बैठ जाए अथवा बैठी हो और खड़ी हो जाए तो उसके द्वारा दिया जाने वाला भक्तपान श्रमण के लिए अकल्प्य होता है।

बालक या बालिका को स्तनपान कराती हुई स्त्री उसे रोते हुए छोड़ भक्तपान लाए तो वह भक्तपान संयति के लिए अकल्पनीय होता है। एवं उस्सिकिया ओसिकिया

उज्जालिया पञ्जालिया निव्वाविया।

उस्सिचिया निस्सिचिया

ओवत्तिया ओयारिया दए ॥ (द ५।१।६३)

इसी प्रकार (चूल्हे में) ईधन डालकर, (चूल्हे से) ईधन निकालकर, (चूल्हे को) उज्ज्वलित कर (सुलगा कर), प्रज्वलित कर (प्रदीप्त कर), बुभाकर, अग्नि पर रखे हुए पात्र में से आहार निकालकर, पानी का छींटा देकर, पात्र को टेढ़ा कर, उतार कर दे तो वह भक्तपान संयति के लिए अकल्पनीय होता है।

#### अवात्र दायक

बाले बुड्ढे मत्ते उम्मत्ते थेविरे य जरिए य। अधिल्लए (य) पगरिए आरूढं पाउयाहि च।। हित्यदुनियलबद्धे निविज्जिए चेव हत्थपाएहि। तेरासि गुव्विणी बालवच्छ भुजंति घुमुलिती।। भज्जंती य दलंती कंडती चेव तह य पीसती। पीजंती रुंचती कत्तित पमद्माणी य।। छक्कायवग्गहत्था समणद्वा निक्खिवित्तु ते चेव। ते चेवोगाहंती संघट्टंतारभंती य।। संसत्तेण य दव्वेण लित्तहत्था य लित्तमत्ता य। उव्वत्तंती साहारणं व दिती य चोरिययं।। पाहुडियं च ठवंती सपच्चवाया परं च उद्दिस्स। आभोगमणाभोगेण दलंती वज्जणिज्जा ए।।

बालादीनां दायकानां मध्ये केषाञ्चिन्मूलत आरभ्य पंचितिकातिसंख्यानां ग्रहणं भजनीयं ""केषाञ्चित् षट्-कायव्यग्रहस्तादीनां पंचदशानां हस्तादग्रहणं भिक्षायाः। (पिनि ५७२-५७७ वृ प १५८)

निम्न चालीस व्यक्तियों के हाथ से भिक्षा लेने का निषेध—

- १. बाल
- २. अतिवृद्ध
- ३. उन्मत्त
- ४. यक्षाविष्ट
- ५. कम्पमानशरीर
- ६. ज्वरग्रस्त
- ७. अन्धा

- ⊏. कोढी
- ं ९. खड़ाऊ पहने हुए
  - १०. हथकड़ी पहने हुए
  - ११. बेडियों से बद्ध
  - १२. हाथ-पैर कटे हुए
  - १३. नपुंसक
  - १४. गर्भवती स्त्री
  - १५. स्तनपान कराती हुई स्त्री
  - १६ भोजन करती हुई स्त्री
  - १७. दिधमन्थन करती हुई स्त्री
  - १८. चने भुनती हुई स्त्री
  - १९. गेहूं आदि पीसती हुई स्त्री
  - २०. ऊखल में चावल आदि कूटती हुई स्त्री
  - २१. शिला पर तिल आदि पीसती हुई स्त्री
  - २२. रूई धुनती हुई स्त्री
  - २३. कपास लोठती हुई (बीनती हुई)
  - २४. सब्जी काटती हुई
  - २५ चरखा चलाती हुई
  - २६. हाथ में सचित जल, वनस्पति आदि हों
  - २७. सचित्त लवण आदि को नीचे रखती हुई
  - २८. छह काय को पैरों से चालित करती हुई
  - २९. छहकाय का शरीर से स्पर्श करती हुई
  - ३०. छहकाय की हिंसा करती हुई
  - ३१. दही आदि से लिप्त हाथ
  - ३२. दही आदि से लिप्त पात्र
  - ३३. बड़े पात्र से निकाल कर देती हुई
  - ३४. दूसरों की वस्तु दे
  - ३५. चोरी की वस्तु दे
  - ३६. अग्रकवल निकालती हुई
  - ३७. गिरने आदि की सम्भावना हो
  - ३८. अन्य साधु के लिए स्थापित कर देती हुई
  - ३९. जान-बूभकर अशुद्ध देती हुई
  - ४०. अनजान में अगुद्ध देती हुई।

इनमें से बाल आदि पच्चीस तक की संख्या वाले व्यक्तियों के हाथ से भिक्षाग्रहण की भजना है — विशेष प्रयोजन होने पर इनसे भिक्षा ली जा सकती है। शेष पन्द्रह प्रकार के व्यक्तियों के हाथ से भिक्षा लेने का निषेध है।

### निषेध के हेतु

कब्बद्विग अप्पाहण दिन्ने अन्तन्त गहण पज्जत्तं। खंतिय मग्गणदिन्ने उड्डाह पओस चारभडा।। **थे**रो गलंतलालो कंपणहत्थो पडिज्ज वा देंतो । अपहुत्ति य अचियत्तं एगयरे वा उभयओ वा।। अवयास भाणमेओ वमणं असुइत्ति लोग गरिहा य। एए चेव उ मत्ते वमणविवज्जा य उम्मत्ते।। वेविय परिसाडणया पासे व छुभेज्ज भाणभेओ वा । एमेव य जरियमिवि जरसंक्रमणं च उड्डाहो ।। उड्डाह कायपडणं अंधे भेओ य पास छुहणं च। तद्दोसी गलंतभिसभिन्नदेहे य। संक्रमण पाउयदुरूढपडणं बद्धे परियाव असुइखिसा य ! करिछन्नासुइ खिसा ते च्चिय पायेऽवि पडणं च ॥ आयपरोभयदोसा अभिक्खगहणंमि खोभण नपुंसे। लोगदुर्गुछा संका एरिसया नुणमेएऽवि ॥ गुन्विण गडभे संघट्टणा उ उट्ठंतुवेसमाणीए। बालाई मंसुंडग मज्जाराई विराहेज्जा ॥ भुंजंती आयमणे उदगं छोट्टी य लोगगरिहा य ! धुसुलंती संतत्ते करंमि लित्ते भवे रसमा॥ दगवीए संघट्टण पीसणकंडदल भन्जणे उहणं। पिजंत रुंचणाई दिन्ने लिसे करे लोणं दग अगणि वत्थी फलाइ, मच्छाइ सजिय हत्थंमि । पाएणोगाहणया -संघट्टण सेसकाएणं ।। खणमाणी आरभए मज्जइ धोयइ व सिचए किचि। छेयविसारणमाई छिदइ छट्ठे फुरफुरंते ॥ संसज्जिमम्मि देसे संसज्जिमदव्वलित्तकरमत्ता । संचारो ओयत्तण उविखय्यतेऽवि ते साधारणं बहूणं तत्थ उ दोसा जहेव अणिसिट्ठे। गहणाई भयए सुण्हाइ वा दंते ॥ चें∖रियए पाहुडि ठवियगदोसा तिरिउड्ढमहे तिहा अवायाओ । धम्मियम।ई ठिवयं परस्स परसंतियं वावि।। अणुकंपा पडिणीयद्वया व ते कुणइ जाणमाणोऽवि। एसणदोसे बिइओ कुणइ उ असढो अयाणतो।। (पिनि ५७९-५९०, ५९३-५९६)

यदि मुनि छोटे बच्चे से (जो घर में अकेला है) भिक्षा लेता है तो प्रद्वेष और जनापवाद हो सकता है कि यह कैसा साधु, जो बच्चे से सब कुछ ले लेता है। वह वृद्ध, जिसके लार टपकती हो, उसके हाथ से भिक्षा लेने से लोक में जुगुप्सा पैदा हो सकती है। उसके हाथ कांपते हों, तो देय वस्तु अथवा वह स्वयं गिर सकता है। यदि घर में उसका प्रभुत्व न हो तो परिवार में अप्रीति भी उत्पन्न हो सकती है।

मदिरापायी, उन्मत्त आदि से भिक्षा लेने पर आर्लिंगन, पात्रभेदन, लोकगर्ही आदि दोष उत्पन्न हो सकते हैं। कांपते व्यक्ति से भिक्षा लेने पर परिशाटन आदि दोष संभव हैं।

ज्वरग्रस्त अथवा कोढी से भिक्षा लेने पर रोगसंक्रमण हो सकता है। पादुकारूढ, बेडियों से बद्ध, हाथ-पैर कटे हुए इन व्यक्तियों से भिक्षा लेने पर लोक में निन्दा हो सकती है। इनके गिरने आदि से परिताप हो सकता है।

नपुंसक से निरन्तर भिक्षा लेने से काम उद्दीष्त हो सकता है। उससे अतिपरिचय होने पर लोगों में मुनि के आचार के प्रति शंका हो सकती है।

स्तनपान कराती हुई अथवा गर्भवती स्त्री से भिक्षा लेने पर बच्चे को कण्ट हो सकता है।

भोजन करती हुई स्त्री भिक्षा दे तो बीच में आचमन आदि करने पर जलजीवों की विराधन। संभव है। बिलौना करती हुई से भिक्षा लेने में लिप्त-दोष संभव है।

धान्य का पेषण, कंडन या दलन करती हुई स्त्री से भिक्षा लेने में सचित्त बीज आदि अथवा हाथ धोने से जस आदि की जीव-विराधना हो सकती है।

इसी प्रकार रूई आदि के पिजन, रुंचन, कर्त्तन आदि के समय भिक्षा देकर खरंटित हाथ धोने से जल-जीवों की विराधमें। होती है। गेहूं आदि भुनने के समय भिक्षा देने से गेहूं आदि के जलने की संभावना रहती है।

लवण, उदक, अग्नि, हवा भरी हुई मशक, बीजयुक्त फल आदि को नीचे रखती हुई, सचित्त पृथ्वी आदि का स्पर्शन, खनन अथवा संघट्टन करती हुई, सचित्त जल से स्नान, प्रक्षालन, सिचन आदि करती हुई स्त्री भिक्षा दे तो इससे छह जीवनिकाय के आरंभ से हिंसा का दोष लगता है।

दही आदि से संसक्त हाथ आदि से भिक्षा लेने से रसजीवों की हिंसा होती हैं। बड़ा पात्र उठाकर उससे भिक्षा दे तो उसके नीचे रहे कीटिका आदि जन्तु मर सकते हैं।

कर्मकर, पुत्रवधू आदि चोरी से कोई वस्तु दे तो उसे लेने से ग्रहण-बन्धन-ताड़न आदि दोष संभव है।

बलि आदि के निमित्त स्थापित अग्रपिंड की भिक्षा लेने से प्रवर्तन आदि दोष लगते हैं।

अन्य साधु के निमित्त स्थापित अथवा ग्लान आदि के निमित्त से निमित भिक्षा लेने से अदत्तादान का दोष लगता है।

साधु की अनुकम्पा अथवा प्रत्यनीकता वश जानबूक अशुद्ध भिक्षा दे तो उसे लेने से आधाकर्म आदि एषणा के दोष लगते हैं।

इन सब दोषों की संभावना अथवा अनिवार्यता के कारण बालक आदि के हाथ से भिक्षा लेने का निषेध किया गया है।

### निषिद्धदायक संबंधी अपवाद

भिक्ख मित्ते अवियालणा उ बालेण दिज्जमाणंमि । संदिर्ठे वा गहणं अइबहुय वियालणेऽण्न्ना ॥ थेर पह अरथरंते धरिए अन्नेण दढसरीरे वा। अव्वत्तमत्तसङ्ढे अविभन्ने वा असागरिए ॥ सुइभइग दित्ताई दढगाहे वेविए जरंमि सिवे। अन्नधरियं तु सड्ढो देयंधोऽन्नेण वा धरिए॥ मंडलपस्तिकृट्रीऽसागरिए पाउयागए सवियारे इयरे विट्ठे असागरीए ॥ पंडग अप्पडिसेवी वेला थणजीवि इयर सन्वंपि। उक्खित्तमणावाए न किंचि लग्गं पीसंती निष्पिट्ठे फासुं वा घुसुलणे असंसत्तं। कत्तणि असंखचन्तं चुन्तं वा जा अचीवखिलणी॥ उन्बद्गणिऽसंसत्तेण वावि अट्ठील्लए न घट्टेइ। विजणपनदृणेसु य पच्छाकम्मं अहा नित्थ।। सेसेस्य पडिवक्खो न संभवइ कायगहणमाईसु। पडिवक्खस्स अभावे नियमा उ भवे तयग्गहणं॥

बालक, वृद्ध आदि के हाथ से भिक्षा लेने का निषेध वैकल्पिक है – निम्न स्थितियों में उनके हाथ से भिक्षा ली जा सकती है—

बालक को मां आदि से अनुज्ञा प्राप्त होने पर उससे भिक्षा ली जा सकती है।

(पिनि ५९७-६०४)

वृद्ध व्यक्ति यदि अन्य व्यक्ति का सहारा लिये हुए हो, सुदृढ़ शरीर वाला हो अथवा घर का स्वामी हो तो उससे भिक्षा ली जा सकती है।

मत्त व्यक्ति श्रावक हो, परवश न हो, वहां अन्य गृहस्य न हो तो उससे भिक्षा ली जा सकती है।

उन्मत्त, यक्षाविष्ट व्यक्ति पवित्र और भद्र हो, कम्पमान व्यक्ति के हाथ से वस्तु न गिर रही हो, ज्वरित व्यक्ति का ज्वर उतर गया हो, अन्धा व्यक्ति देय वस्तु को पुत्र आदि के हाथ के सहारे दे रहा हो — इन सबके हाथ से भिक्षा ली जा सकती है।

भरता हुआ कोढ न हो, सामने अन्य गृहस्थ न हो तो कोढी व्यक्ति से भिक्षा ग्राह्म है।

पादुकारूढ व्यक्ति स्थिर हो, सांकल से बंधा व्यक्ति चलने में कष्ट का अनुभव न करता हो, हाथ-पैर कटा व्यक्ति बैठा हो, पास में अन्य गृहस्थ न हो तो इन सबके हाथ की भिक्षा ग्राह्म है।

अप्रतिसेवी नपुंसक से भिक्षा ली जा सकती है। कालमास प्राप्त गर्भवती स्त्री से तथा स्तनोपजीवी बाल-युक्त स्त्री से स्थिविरकल्पी मुनि भिक्षा नहीं लेते। जिन-कल्पी मुनि गर्भवती स्त्री मात्र से तथा जिसका शिशु अभी बाल अवस्था में है, उस स्त्री से भिक्षा नहीं लेते। मूंग आदि का कंडन करती हुई स्त्री मुशल को निरवद्य स्थान में रख भिक्षा दे सकती है। मुशल पर सचित्त बीज न लगा हो तो वह भिक्षा कल्पनीय है।

इसी प्रकार अचित्त धान्य पीसती हुई, शंखचूणं आदि से असंसक्त दिध को मथती हुई, सचित्त चूणं से अलिप्त हाथों से सूत कातती हुई स्त्री से तथा जहां भी पश्चात् कर्म आदि दोषों की संभावना न हो तो उसके हाथ से भिक्षा ली जा सकती है।

जहां छह काय के जीवों की विराधना का प्रसंग हो, वहां कोई अपनाद नहीं है, वैसी भिक्षा अग्राह्म ही है।

#### ७. उन्मिथ

असण पाणमं वा वि, खाइमं साइमं तहा । पुष्फेसु होज्ज उम्मीसं, बीएसु हरिएसु वा ॥ तं भवे भत्तपाणं तु, संजयाण अकप्पियं।"" (द ४।१।४७,४८)

यदि अशन, पानक, खाद्य और स्वाद्य पुष्प, बीज

और हरियाली से उन्मिश्र हो तो वह भक्तपान संयति के लिए अकल्पनीय होता है।

#### ८. अपरिणत

कंदं मूलं पलंबं वा. आमं छिन्नं व सन्निरं। तुंबागं सिंगबेरं च, आमगं परिवज्जए॥ (द ४।१।७०)

मुनि अपक्व कंद, मूल, फल, छिला हुआ पत्ती का शाक, घीया और अदरक न ले।

#### ९. लिप्त

भेत्तव्यमलेवकडं लेवकडे मा हु पच्छकम्माई । न य रसगेहिपसंगों । । (पिनि ६१३)

लेपकृति गृह्यमाणे पश्चात्कर्मादयो दध्यादिलिप्त-हस्तादिप्रक्षालनादिरूपा दोषाः। आदिशब्दात् कीटि-कादिसंसक्तवस्त्रादिना प्रोच्छनादिपरिग्रहः।

(पिनिवृ प १६६)

मुनि को अलेपकृत आहार ग्रहण करना चाहिये। इससे रसगृद्धि का प्रसंग नहीं आता। लेपकृत आहार लेने से पश्चात्कर्म आदि दोष लगते हैं—दही आदि से लिप्त हाथों को सचित्त जल से धोया जाता है।

## १०. छदित

आहरती सिया तत्थ, परिसाडेज्ज भोयणं। देंतियं पडियाइक्खे, न मे कष्पइ तारिसं॥ (द ४।१।२८)

यदि साधु के पास भोजन लाती हुई गृहिणी उसे गिराए तो मुनि उस देती हुई स्त्री को प्रतिषेध करे — इस प्रकार का आहार मैं नहीं ले सकता।

## ६. नवकोटि शुद्ध भिक्षा

भवकोडीपरिसुद्धं उग्गम-उप्पायणेसणासुद्धं।'''' (दनि ४४)

प्रथमतः कोटयो नव भवन्ति, तद्यथा - स्वयं हनन-मन्येन घातनमपरेण हन्यमानस्यानुमोदनं, तथा स्वयं पचनमन्येन पाचनमपरेण पच्यमानस्यानुमोदनं, तथा स्वयं क्रयणमन्येन क्रायणमपरेण क्रीयमाणस्यानुमोदनम् । इहाद्याः षडविशोधिकोटयोऽन्तिमास्तु तिस्रो विशोधि-कोटयः। (पिनिवृ प ११९) कोटि के नौ प्रकार हैं—

हनन—१. स्वयं हिंसा करना

२. दूसरे से हिंसा करवाना

३. हिंसा का अनुमोदन करना

पाचन - ४. स्वयं पकाता, ५. दूसरों से पकवाना

६. पचन-पाचन का अनुमोदन करना

क्रयण--७. स्वयं खरीदना, ८. दूसरों से खरीदवाना

९. खरीदने का अनुमोदन करना।

इनमें प्रथम छह भेद अविशोधिकोटि के और अंतिम तीन भेद विशोधिकोटि के हैं। इन नौ कोटियों तथा उद्गम-उत्पाद-एषणा के दोषों से रहित गुद्ध आहार आदि मुनि के लिए ग्राह्म है।

## १०. अनेवणीय आहार आदि का दुष्परिणाम

उद्देसियं कीयकडं नियागं,

न मुंचई किंचि अहेसणिज्जं।

अगी विवा सन्वभक्खी भविता,

इओ चुओ गच्छइ कट्टु पावं ॥ (उ २०।४७)

जो औहे जिक, कीतकृत, नित्याग्र और कुछ भी अनेषणीय को नहीं छोड़ता वह अग्नि की तरह सर्वभक्षी होकर पापकर्म का अर्जन करता है और यहां से मरकर दुर्गति में जाता है।

जे नियागं ममायंति, कीयमुद्देसियाहडं। वहं ते समणुजाणंति, इइ वृत्तं महेसिणा।।

(द ६।४८)

जो नित्याय, कीत, औई शिक और आहृत (निर्यन्य के निमित्त दूर से लाया गया) आहार ग्रहण करते हैं — वे प्राणिवध का अनुमोदन करते हैं —ऐसा महर्षि महा-वीर ने कहा है।

सोलस उग्गमदोसा सोलस उप्पायणाए दोसा उ । दस एसणाऍ दोसा संखोयणमाइ पंचेव ॥ (पिनि ६६९)

एषणा के सैतालीस दोष हैं - उद्गम के सोलह, उत्पादना के सोलह, एषणा के दस और मांडलिक के पांच।

उग्गमदोसाइजढ अहवा बीअं जिंह जहापिडिअं। इय एसो गहणिवही असुद्धपच्छायणे अविही।। (ओभा २९५)

उद्गम आदि दोषों से रहित शुद्ध भिक्षा लेना और

जो जिस रूप में ग्रहण किया है, उसे उसी रूप में रखना—सार-असार भोजन को विभक्त न करना विधि-गृहीत है।

सदोष भिक्षा लेना तथा सरस, मनोज्ञ द्रव्य को नीरस द्रव्य से ढक देना अविधिगृहीत है।

औत्पत्तिको बुद्धि-अदृष्ट तथा अश्रुत अर्थ के विषय में तत्काल उत्पन्न होने वाली क्षमता। (द्र. बुद्धि)

औदियक भाव-कमीं के उदय से होने वाली आत्मा की अवस्था। (द्र. भाव)

औदारिक शरीर — स्थूल पुद्गलों से निष्पन्न तथा रस आदि सप्त धातुमय शरीर। (द्र. शरीर)

औदेशिक—अमुक-अमुक साघु को उद्दिष्ट कर बनाया जाने वाला आहार आदि। एषणा (उद्गम) का एक दोष। (द्र. एषणा)

औपम्य संख्या —संख्या प्रमाण का चौथा प्रकार। (द्र. संख्या)

औषशिक सम्यक्तव --मोहकर्म के उपशम से प्राप्त सम्यक्तव । (इ. सम्यक्तव)

कथा काल्पनिक अथवा घटनात्मक वचन-पद्धति ।

- १. कथा की परिभाषा
- २. कथा के प्रकार
  - ० अर्थकथा
  - ० कामकया
  - ० धर्मकथा
  - ० मिश्रकया
- ३. अर्थकचा के अंग
- ४. कामकया के अंग
- ५. धर्मकथा के प्रकार
  - आक्षेपणी
  - ॰ विक्षेपणी
  - ॰ संवेजनी
  - ० निर्वेदनी

- ६. मिश्रक्या
- ७. क्या के अन्य प्रकार-- क्या, अक्या, विकया
- विकथा के प्रकार
- \* धर्मकथा: स्वाध्याय का एक भेद (इ. स्वाध्याय)
- \* धर्मकथा के परिणाम (द्व. स्वाध्याय)
  - स्त्रीकथा से ब्रह्मचर्य की हानि (इ. ब्रह्मचर्य)

# १. कथा की परिभाषा

तवसंजमगुणधारी जं चरणरया कहेंति सब्भावं । सब्बजगज्जीवहियं सा उ कहा देसिया समए ॥ (दिन १०९)

कथा वह है, जिसमें सद्भाव/यथार्थता का निरूपण हो और जो सब जीवों का हित करने वाली हो।

### २. कथा के प्रकार

अत्थकहा कामकहा धम्मकहा चेव मीसिया य कहा। एत्तो एक्केक्का विय णेगविहा होइ नायव्या।। (दनि ९२)

कथा के चार प्रकार हैं --अर्थकथा, कामकथा, धर्म-कथा और मिश्रकथा। इनमें से प्रत्येक कथा के अनेक प्रकार हैं।

### ३. अर्थकथा के अंग

विज्जा सिप्पमुवाओ अणिवेओ संचओ य दक्खतं। सामं दंडो भेओ उवप्पयाणं च अत्थकहा॥ (दनि ९३)

विद्या, शिल्प, उपाय, अनिवेंद संचय, दक्षता, साम, दंड, भेद और उपप्रदान ये अर्थ उपार्जन के हेतु हैं। इनकी कथा करना अर्थकथा है।

## ४. कामकथा के अंग

रूवं वतो व वेसो दिक्खण्णं सिक्खियं च विसएसुं। दिट्ठं सुयमणुभूयं च संथवी चेव कामकहा।। (दिन ९५)

रूप, वय, वेश, दक्षता, विषयकला का शिक्षण, दृष्ट, श्रुत, अनुभूत तथा परिचय—ये कामकथा के अंग है।

### ५. धर्मकथा

धम्मकहा बोधव्वा चउव्विहा धीरपुरिसपण्णता । अक्खेबणि विक्खेवणि संवेगे चेव निब्बेए॥ (दनि ९६)

जाए सोता रंजिज्जित सा अक्लेवणी। विविहं विष्णाण-विसयादीहिं खिवति विक्लेवणी। संवेगं संसारदुक्खेहितो जणेति संवेदणी। भोगेहितो निक्वेदणी। (दअच् पृ ५४)

धर्मकथा के चार प्रकार हैं —

- १. आक्षेपणी ज्ञान-चारित्र आदि में आकर्षण उत्पन्त करने वाली कथा।
- २. विक्षेपणी सन्मार्गकी स्थापना करने वाली कथा।
- संवेजनी सांसारिक दुःखों का प्रतिपादन कर वैराग्य उत्पन्न करने वाली कथा।
- ४. निर्वेदनी --भोगों के प्रति उदासीन बनाने वाली कथा।

#### आक्षेपणी कथा

विज्जा चरणं चततो पुरिसक्कारो य समितिगुत्तीओ। उवह्स्सइ खलु जहियं कहाइ अक्खेवणीइ रसो॥ (दिन ९७)

ज्ञान, चारित्र, तप, वीर्य, सिमिति और गुप्ति—इन विषयों से सम्बन्धित प्रज्ञापन करना आक्षेपणी कथा है और यही आक्षेपणी कथा का रस—सार है।

आक्षिप्यन्ते मोहात् तत्त्वं प्रत्यनया भव्यप्राणिन इत्याक्षेपणी । (दहावृ प ११०)

भव्य जीवों को मोह से दूर कर तत्त्व के प्रति आकृष्ट करने वाली कथा आक्षेपणी कथा है।

अक्खेवणी चतुब्विहा, तं जहा — शायारक्खेवणी, यदहारक्खेवणी, पण्णत्तिअक्खेवणी, दिट्टिवायअक्खेवणी।

- १. साधुणो अट्ठारससीलंगसहस्सधारका बारसविहतवो-कम्मरता दुक्करकारक त्ति आयारक्षेवणी ।
- २. अक्खित्तमितमु सोतारेमु एवं परूविज्जिति दुरणुचर-तवोजुत्ता वि साधुणो जिंदि किंचि अतिचरंति तो जहा अव्ववहारिस्स लोए डंडो कीरित तहा पायच्छितं ति ववहारक्खेवणी ।
- संदेहसमुग्घाते णिब्वेदकर-मधुर-सज्ज्वायपण्णित्तगतो-दाहरणेहि पत्तियावणं पण्णित्तअक्षेवणी ।

४. दब्ब-जीवातिचिता णिपुणमतीसु सोतारेसु विविध-भंगणयहेउवादसमुपगूढा दिट्टिवादअक्सेवणी । (दअच् पृ ५६)

आक्षेपणी कथा के चार प्रकार हैं —

- श. आचार आक्षेपणी ─ जिसमें साधु के आचार और तप का निरूपण हो।
- २. व्यवहार आक्षेपणी जिसमें व्यवहार-प्रायश्चित्त का निरूपण हो ।
- प्रज्ञप्ति आक्षेपणी जिसमें संशयग्रस्त श्रोता को समभाने के लिए निरूपण हो।
- ४. दृष्टिवाद आक्षेपणी जिसमें श्रोता की योग्यता के अनुसार विविध नयदृष्टियों से तत्त्व का निरूपण हो ।

#### विक्षेपणी कथा

जा ससमयवज्जा खलु होइ कहा लोग-वेयसंजुता ।
परसमयाणं च कहा एसा विक्खेवणी नाम ॥
जा ससमएण पुन्वि अक्खाया तं छुभेज्ज परसमए ।
परसासणवक्खेवा परस्स समयं परिकहेति ॥
(दनि ९८,९९)

स्व-सिद्धान्त से भून्य तथा रामायण, वेद आदि लौकिक सिद्धान्तों से युक्त और पर-सिद्धान्त का कथन करने वाली कथा विक्षेपणी कथा है।

स्व-सिद्धान्त की बात का पर-सिद्धान्तों में क्षेपण करना तथा कथ्यमान परशासन के व्याक्षेप के द्वारा पर-समय का कथन करना विक्षेपणी कथा है।

विक्षिष्यतेऽनया सन्मार्गात् कुमार्गे कुमार्गद्वा सन्मार्गे श्रोतेति विक्षेपणी । (दहावृ प १११)

जिस कथा को सुनकर श्रोता सन्मार्ग से कुमार्ग में अथवा कुमार्ग से सन्मार्ग में प्रस्थित होता है, वह विक्षेपणी कथा है।

कहिऊण ससमयं तो कहेइ परसमयमह विवच्चासा। मिच्छासम्मावाए एमेव हवंति दो भेया॥ (दहावृप ११०)

विक्षेपणी कथा के चार प्रकार हैं

- अपने सिद्धांत का प्रतिपादन कर फिर दूसरों के सिद्धांत का प्रतिपादन करना।
- ैर. दूसरों के सिद्धांत का प्रतिपादन कर फिर अपने सिद्धांत की स्थापना करना।

- ३. सम्यक्वाद का प्रतिपादन कर फिर मिथ्याबाद का प्रतिपादन करना।
- ४. मिथ्यावाद का प्रतिपादन कर फिर सम्यग्वाद की स्थापना करना।

#### कथा-कथन का पौर्वापर्य

वेणतितस्स पढमया कहा उ अक्सेवणी कहेतव्वा।
तो ससमयगहितत्थे कहेज्ज विक्सेवणी पच्छा॥
अक्सेवणिअक्खिला जे जीवा ते लभंति सम्मत्तं।
विक्सेवणीए भज्जं गाढतरागं व मिच्छतं॥
(दिन १०३,१०४)

सर्वप्रथम श्रोता को आक्षेपणी कथा सुनानी चाहिए। इससे स्व-सिद्धांत का अर्थ जान लेने पर विक्षेपणी कथा करनी चाहिए। आक्षेपणी कथा से आकृष्ट श्रोता सम्यक्त्व को प्राप्त करता है। विक्षेपणी कथा में सम्यक्त्व की प्राप्त वैकल्पिक है। अपने मिथ्या अभिनिवेश के कारण श्रोता इस कथा से सघन मिथ्यात्व को भी प्राप्त कर सकता है।

#### संवेजनी कथा

वीरिय-विज्व्वणिड्ढी नाण-चरण-दंसणस्स तह इड्ढी। उवइस्सइ खलु जहियं कहाइ संवेयणीइ रसो॥ (दिन १००)

तपःसामर्थ्योद्भवा आकाश्रगमनजङ्घाचारणादि-वीर्यवैक्तियनिर्माणलक्षणा 'ज्ञानचरणदर्शनानां तथिद्धः' तत्र ज्ञानिद्धः 'पभू णं भंते ! चोद्दसपुत्र्वी घडाओ घड-सहस्सं पडाओ पडसहस्सं विउग्वित्तए?, हंता पहू विउग्वित्तए।'

जिस कथा में सवेग के सारभूत रस का प्रतिपादन होता है, वह संवेजनी कथा है। जैसे —वीर्यवैक्तियऋद्धि— यह तप के सामर्थ्य से उत्पन्न होती है। इस लब्धि वाला व्यक्ति मेरपर्वत पर जाने की शक्ति आंजत कर लेता है। इससे आकाशगमन और जंधाचारण की शक्ति के

इसस आकाशगमन आर जधाचारण का शाक्त क साथ विविध रूपों के निर्माण की क्षमता भी पैदा हो जाती है।

यह ऋदि ज्ञान, दर्शन और चारित्र रूप भी होती है। चौदहपूर्वी मुनि एक घट से हजार घट और एक पट से हजार पट बना सकता है —यह ज्ञान ऋदि है।

सुभाणं कम्माणं विपाककहणेणं संवेगमुष्पाएति — जहा इहलोए चेव इमाओ लढीओ सुभकम्माणं भवंति । (दअचू पृ ५७) शुभ कर्मों के परिणामों का प्रतिपादन करने से संवेग उत्पन्न होता है। जैसे—इस लोक में वैकिय आदि लब्धियां शुभ कर्मों के फलस्वरूप होती हैं।

संवेगणी चतुव्विहा, तं जहा — आतसरीरसंवेदणी, परसरीरसंवेदणी, इहलोगसंवेदणी, परलोगसंवेदणी।

आयसरीरसंवेदणी - जं एतं अम्हं तुब्भं वा सरीरयं एयं सुकक-सोणित-वसा-मेत-संघातिनष्कण्णं मृत्त-पुरीस-भायणत्तणेण य असुति त्ति कहेमाणो सोतारस्स संवेगमुष्पादयति।

परसरीरसंवेदणीए वि परसरीरमेवमेवासुर्ति, अहवा परतो मततो, तस्स सरीरं वण्णेमाणो संवेगमुष्पाएति ।

इहलोकसंवेदणी जहा सम्बमेव माणुस्समणिच्चं कदलीथंभनिस्सारं एवं संवेगमुप्पाएति ।

परलोकसंवेदणी जहा - जित देवेसु वि एरिसाणि दुक्खाणि णरग-तिरिएसु को विम्हतो ? (दअचू पृ ५७) संवेजनी कथा के चार प्रकार हैं --

- १. आत्मशरीर संवेजनी शरीर की अशुचि का वर्णन कर श्रोता के मन में संवेग उत्पन्न करने वाली कथा।
- २. परशरीर संवेजनी—परशरीर अथवा मृतक के शरीर की अशुचि का वर्णन कर संवेग उत्पन्न करने वाली कथा।
- ३. इहलोक संवेजनी---मनुष्य-जीवन की असारता दिखाने वाली कथा।
- ४. परलोक संवेजनी देव, तिर्यंच और नरक के जन्मों की मोहमयता व दु:खमयता बताने वाली कथा।

#### निर्देदनी कथा

पावाणं कम्माणं असुभविवागो कहिज्जए जत्थ । इह य परत्थ य लोए कहा उ णिव्वेयणी णाम ॥ (दनि १०१)

जिस कथा में पापकर्मों के अशुभ विपाकों का कथत हो, वह निर्वेदनी कथा है। जिस कथा में यह बताया जाता है कि इहलोक में किए हुए कमं इहलोक में भी उदय में आ सकते हैं, परलोक में भी उदय में आ सकते हैं, वह निर्वेदनी कथा है।

निब्वेदणीकहा चउब्बिहा, तं जहा इहलोए दुच्चिणा कम्मा इहलोगदुहिववागसंजुत्ता भवंति चुउभंगोः। पढमे भंगे चोरपारदारियाणं पढमा निक्वेदणी। बितिया निक्वेदणी— इहलोए दुन्चिण्णा कृम्मा परलोए दुहविवागसंजुत्ता भवन्ति। जहा णेरतियाणं इह मणुस्सभवे कतं कम्मं णिरयभवे फलति। तितया निक्वेगणी—परलोए दुन्चिण्णा कम्मा इहलोकदुहविवागसंजुत्ता भवंति। जहा बालत्तणे चेव दरिद्कुलसंभूता खय-कुटु-जलोयराभिभूता। चतुत्थी निक्वेगणी—परलोए दुन्चिण्णा कम्मा परलोए चेव दुहविवागसंजुत्ता भवंति। जहा पुन्वि दुक्कएहि कम्मेहि चंडालादिदुगुंखितजातीजाता एकंताणि-द्धिसा णिरयसंवत्तणीयं पूरेऊणं णिरयभवे वेदंति।

(दअचू पृ ५७)

निर्वेदनी कथा के चार प्रकार हैं—

- १ इहलोक में दुश्चीणं कर्म इसी लोक में फल देने वाले होते हैं। जैसे—चोर, पारदारिक आदि के कर्म।
- २. इहलोक में दुश्चीर्ण कर्म परलोक में दु:खमय फल देने वाले होते हैं। जैसे नैरियकों को मनुष्य भव में कृत कर्म नरक में फल देते हैं।
- ३. पूर्वभव में दुश्चीणं कर्म इहभव में दु:खमय फल देने वाले होते हैं। जैसे —दिरद्रकुल में उत्पन्न कोई-कोई जीव बचपन में ही क्षय, कोढ, जलोदर आदि रोगों से अभिभूत हो जाता है।
- ४. पूर्वभव में दुश्चीर्ण कर्म परभव में दुःखमय फल देते वाले होते हैं। जैसे पूर्वभव में इन्त दुष्कमों के द्वारा चंडाल आदि जुगुस्सनीय जातियों में उत्पन्न हो अत्यन्त कूर कर्म कर नरक में उन कर्मों का वेदन करना।

#### कथा से संवेग-निवेंद

सिद्धी य देवलोगो सुकुलुप्पत्ती य होइ संवेगो।
नरगो तिरिक्खजोणी कुमाणुसत्तं च णिव्वेओ ॥
(दिन १०२)

मुक्ति, देवलोक और सुकुल में जन्म — इनका निरूपण करने से श्रोता में संवेग उत्पन्न होता है। नारक, तियँच और कुमनुष्यत्व — इनका निरूपण करने से श्रोता में निर्वेद उत्पन्न होता है।

## ६. मिश्रकथा

धम्मो अत्थो कामो उवइस्सइ जत्थ सुत्त-कव्वेसु। लोगे वेदे समए सा उ कहा मीसिया णामं॥ (दिन १०४) सूत्रों और काव्यों में धर्म, अर्थ और काम — इन तीनों का जहां एक साथ निरूपण हो, वह मिश्र कथा है। लौकिक (महाभारत आदि), वैदिक (यज्ञित्रया आदि) और सामयिक (तरंगवती आदि) कथा मिश्र कथा है।

#### ७. कथा के अन्य प्रकार

एता चेव कहातो पण्णवगपरूवगं समासज्ज। अकहा कहा व विकहा व होज्ज पुरिसंतरं पष्प॥ (दिन १०७)

कथाकार और श्रोता के आधार पर कथा के तीन प्रकार हैं ---अकथा, कथा और विकथा।

#### अक्या

मिच्छत्तं वेदेंतो जं अण्णाणी कहं परिकहेइ। लिंगत्थो व गिही वा सा अकहा देसिया समए।। (दिन १०८)

मोहाकुल, निथ्याज्ञानी, अज्ञानी, वेषधारी और गृहस्थ जो कथा करता है, उसे अकथा कहा गया है। विकया

जो संजतो पमत्तो राग-होसवसगो परिकहेइ। सा उ विगहा पवयणे पण्णत्ता धीरपुरिसेहि।। (दनि ११०)

राग्ढेष के वशीभूत हो जो कथा, चर्चा, आलोचना की जाती है, वह विकथा है।

विरुद्धा विनष्टा वा कथा विकथा।

(आवहावृ २ पृ ६०)

कथाविपक्षभूता त्याज्यां विकथामाह ।

(दहावृ प ११४)

जो कथा के लक्षणों से शून्य है, जिससे संयम में बाधा उपस्थित होती है, ब्रह्मचर्य प्रतिहत होता है, उस वर्जनीय कथा को विकथा कहा जाता है।

#### विकया के प्रकार

चर्जिह विकहाहि—इत्थीकहाए, भत्तकहाए, देस-कहाए, रायकहाए। (आव ४।०)

विकथा के चार प्रकार हैं —
स्त्रीकथा — स्त्री संबंधी कथा करना।
भक्तकथा — भोजन संबंधी कथा करना।
देशकथा — देश सबंधी कथा करना।
राज्यकथा — राज्य सबंधी कथा करना।

इत्थिकहा भत्तकहा रायकहा चोरजणवयकहा य। नडनट्टजल्लमुट्टियकहा उ एसा भवे विकहा॥ (दिन १०६)

स्त्री, भोजन, राज्य, चोर, जनपद, नाट्य, नृत्य, जल्ल, नट, मल्ल —इनसे संबंधित कथा करना विकथा है।

#### स्त्रीकथा

इत्थिकथा चतुन्विधा—जातिकथा कुलकथा रूबकथा नेवत्थकथा। (आवचू २ पृ ८१)

स्त्रीकथा के चार प्रकार हैं —

- १. स्त्रियों की जाति की कथा,
- २. स्त्रियों के कूल की कथा,
- ३. स्त्रियों के रूप की कथा,
- ४. स्त्रियों की वेशभूषा की कथा।

#### मत्तकया

भत्तकधा चतुर्विधा —अतिवावे निवावे आरंभे निद्वाणे। अतिवावे एतिया दव्वा सागघतादीए उवउत्ता। निव्वाए एत्तिया वंजणभेदादी एत्थ। आरंभे एत्तिलगा तित्तिर-हिंगुकडुमेंढद्रेथितदुद्धदहियतंदुला एवमादी। णिहाणे एत्ति-एहिं रूवेहिं वेलाए संभत्तं निद्वितं। (आवचू २ पृ ८१) भक्तकथा के चार प्रकार हैं—

- श. आवापकथा रसोई की सामग्री घृत, साग आदि
   की चर्चा करना।
- २. निर्वापककथा अन्त व व्यञ्जन आदि की चर्चा करना।
- ३. आरंभकया इस जीमनवार आदि में इतने तित्तिर, हिंग, कटुक, मेष आदि तथा इतना दूध, दही और ओदन आवश्यक होगा।
- ४. निष्ठानकथा अमुक भोज में इतनी सामग्री और इतना धन लगा - - इस प्रकार की चर्चा करना।

#### देशकथा

देसकथा चतुन्विधा — छंदो विधी विकप्पो नेवत्थो।
देसच्छंदो माउलधीता गंमा लाडाणं, गोल्लविसए भगिणी,
मातिसंवित्तिओ विच्चाण गंमा अण्णेसि अगम्मा एमादि।
विधी नाम भोयणविधी विवाहविधी एवमादि। विकप्पो
परिसा घरा देवकुलाण नगरनिवेसा गामादीण एवमादि।
नेवत्थो इत्थीणं पुरिसाणं साभाविओ विजन्विओ वा।
(आवच् २ ९ ८१)

देशकथा के चार प्रकार हैं—

- १. देशच्छंद कथा विभिन्न देशों में प्रचलित विवाह संबंधी रीतिरिवाजों की कथा करना। जैसे — लाट देश में मामा की बेटी के साथ और गोल्ल देश में बहिन के साथ विवाह सम्मत है। माता की सपत्नी बुनकरों के लिए विवाह योग्य है, दूसरों के लिए उसका निषेध हैं।
- २. देशविधि कथा भोजन विधि, विवाह विधि आदि की कथा करना।
- देशविकल्प कथा—परिषद्, गृह, देवकुल, नगर-निवेश, ग्राम आदि की कथा करना।
- ४. देशनेपथ्य कथा विभिन्न देशों के पहनावे की कथा करना।

#### राजकथा

रायकथा चतुब्बिधा निज्जाणकथा अतिजाण कथा बलकथा कोसकथा। निज्जाणकथा एरिसीरिद्धीए नीति, अतिजाणकथा - एरिसियाए अतीति, बलकथा एत्तियं बलं, कोसकथा एत्तिओं कोसो। (आवचू २ पृ ८१) राजकथा के चार प्रकार हैं—

- १. निर्याणकथा--राजा के निष्क्रमण की कथा करना।
- २. अतियानकथा राजा के नगर आदि के प्रवेश की कथा करना।
- ३. बलकथा—राजा की सेना और वाहनों की कथा करना।
- ४. कोशकथा—राजा के कोश और कोष्ठागार— अनाज के कोठों की कथा करना।

#### कथा-विवेक

सिगाररसुग्गुतिया मोहकुवितक्षुंकुगा हसहसेति।
जं सुणमाणस्स कहं समणेण ण सा कहेयव्वा।।
समणेण कहेतव्वा तव-णियमक्हा विरागसंजुता।
जं सोऊण मणुस्सो वच्चइ संवेग-निव्वेगं॥
अत्यमहंती वि कहा अपरिक्केसबहुला कहेतव्वा।
हंदि महया चडगरत्तणेण अत्यं कहा हणइ॥
देसं खेत्तं कालं सामत्यं चऽप्पणो वियाणेता।
समणेण उ अणवज्जा पगयम्मि कहा कहेयव्वा॥
(दिन १११-११४)

जिसे सुनने से प्रृंगार रस की उत्कट उद्भावना हो,

मोह की वृद्धि हो, वैसी कथा श्रमण को नहीं करनी चाहिए।

वैराग्य रस से परिपूर्ण, तप और नियम संबंधी कथा करनी चाहिए, जिसे मुनकर व्यक्ति संवेग और निर्वेद को प्राप्त होता है।

महान् अर्थ वाली कथा भी यदि अक्लेशकारी हो तो कहनी चाहिए।

व्यक्ति, देश, क्षेत्र, काल और अपनी शक्ति को जानकर निर्दोष प्रासंगिक कथा कहनी चाहिए।

करण-जीव के परिणाम-विशेष। किया।

- १. करण की परिभाषा
- २. करण के प्रकार और अधिकारी
- ३. तीन करण : चींटी का दृष्टांत
- ४. यथाप्रवृत्तिकरण
  - ० धान्ययल्य का दृष्टांत
  - गिरिसरिद्ग्रावघोलना स्याय
- ५. प्रंथिभेद और सम्यक्त्व प्राप्ति
- ६. प्रथम बार सम्यक्त्व प्राप्ति : तीन अभिमत
- \* सम्यक्त्व के प्रकार

(द्र. सम्यक्त्व)

- ७. ग्रंथि भेद: भव्य-अभव्य
  - महाज्वर का दृष्टांत
  - ० चोरों का दृष्टांत
- द. करण (किया) की परिभाषा
- ९. करण के निक्षेप
  - ० नामकरण स्थापनाकरण
  - ० द्रव्यकरण
  - ० क्षेत्रकरण
  - \* कालकरण

(द्र. कालविज्ञान)

• भावकरण

## १. करण की परिभाषा

·····करणं ति परिणामो ॥

क्रियते कर्मक्षपणमनेनेति करणं, सर्वत्र जीवपरिणाम एवोच्यते । (विभा १२०२ मवृ पृ ४४८)

करण का अर्थ है जीव के परिणाम।
जीव के वे परिणाम, जिनसे कर्म क्षीण होते हैं,
करण कहलाते हैं।

### २. करण के प्रकार और अधिकारी

करणं अहापवत्तं अपुष्वमनियद्वियमेव भव्वाणं । इयरेसि पढमं चिय भन्नइः.....।।

अनादिकालात् कर्मक्षपणप्रवृत्तोऽध्यवसायविशेषो यथाप्रवृत्तकरणम् । अप्राप्तपूर्वमपूर्वं स्थितिचातरसघाताश्च-पूर्वार्थनिवंतंकं वापूर्वम् । निवर्तनशीलं निवर्ति, न निवर्ति अनिवर्ति —आ सम्यग्दर्शनलाभाद् न निवर्तते ।

(विभा १२०२; मबृ पृ ४५८)

करण के तीन प्रकार हैं-

- यथाप्रवृत्तिकरण अनादि काल से कर्मक्षीण करने में प्रवृत्त अध्यवसाय।
- २. अपूर्वकरण जो पहले प्राप्त नहीं हुआ, ऐसा अध्यवसाय । अथवा अपूर्व स्थितिघात और रसघात करने वाला आत्मपरिणाम ।
- ३. अनिवृत्तिकरण— जिस परिणास की श्रेणी में सम्यक्त्व की अभिमुखता होती है। उसके अनंतर सम्यक्त्व प्राप्त होता है। भव्य जीवों के तीनों कारण होते हैं। अभव्य जीवों के केवल यथाप्रवृत्तिकरण होता है।

जा गंठी ता पढमं गंठि समइच्छओ अपुर्व्यं तु । अनियट्टीकरणं पुण सम्मत्तपुरनखडे जीवे ॥

अनादिकालादरभ्य यावद् ग्रन्थिस्थानं तावत् प्रथमं यथाप्रवृत्तकरणं भवति । कर्मक्षपणनिबन्धनस्याध्यवसाय-मात्रस्य सर्वदैव भावात्, अष्टानां कर्मप्रकृतीनामुदय-प्राप्तानां सर्वदैव क्षपणादिति । ग्रन्थि तु समितिकामतो भिन्दानस्यापूर्वकरणं भवति, प्राक्तनाद् विशुद्धतराध्यव-सायष्ट्षेण तेनैव ग्रन्थेर्भेदादिति । अनिवर्तिकरणं पुनः सम्यक्त्वं पुरस्कृतमभिमुखं यस्यासौ सम्यक्त्वपुरस्कृतः"" तत एव विशुद्धतमाध्यवसायक्ष्पादनन्तरं सम्यक्त्वलाभात् । (विभा १२०३; मवृ पृ ४५९)

अनादिकाल से लेकर प्रनिथदेशप्राप्ति तक प्रथम
सथाप्रवृत्ति करण होता है। कर्मक्षय का हेतुभूत यह
अध्यवसाय निरंतर रहता ही है। इसी अध्यवसाय के
कारण उदय प्राप्त कर्म प्रकृतियों का क्षय होता रहता
है। प्रनिथभेद के समय अपूर्वकरण होता है। इसी
अध्यवसाय से प्रनिथ का भेदन होता है। जिसके
सम्यक्त्व अभिमुख होता है, उस जीव के अनिवृत्तिकरण
होता है। इस अध्यवसाय के अनन्तर ही सम्यक्त्व प्राप्त

होता है। यथाप्रवृत्ति करण विशुद्ध, अपूर्वकरण विशुद्धतर और अनिवृत्तिकरण विशुद्धतम अध्यवसाय है।

# ३. तीन करण: चींटी का दृष्टान्त

खिइगमणं पिव पढमं थाणूसरणं व करणमपुञ्वं । उप्पयणं पिव तत्तो जीवाणं करणमनियाँट्ट ।। (विभा १२०९)

चींटी के पृथ्वी पर सहज गमन के समान हैं— यथाप्रवृत्तिकरण।

उसके स्थाण आरोहण के समान है --अपूर्वकरण। चींटी के कीलिका-उत्पतन के समान है अनिवृत्ति-करण। (इस करण में मिथ्यात्व से सम्यक्तव की ओर प्रस्थान होता है)

# ४. यथाप्रवृत्तिकरण: धान्यपल्य का दृष्टांत

जो पल्लेऽतिमहल्ले धण्णं पिक्खवइ थोवथोवयरं। सोहेइ बहुबहुतरं भिज्जइ थोवेण कालेण ॥ तह कम्मधन्नपल्ले जीवोऽणाभोगओ बहुतरागं। सोहंतो थोवतरं गिण्हंतो पावए गंठि॥ (विभा १२०५, १२०६)

एक बहुत बड़े धान्य के कोठे में थोड़ा धान्य डाला जाये, अधिक मात्रा में बाहर निकाला जाए तो कालांतर में धान्य समाप्त हो जाता है। इसी प्रकार जीव कर्म रूपी धान्य के कोठे से सहज स्वभाव से बहुत कर्मों का घोधन करता है और थोड़े कर्मों को उसमें डालता है, तब वह ग्रन्थि देश तक पहुंचता है।

पल्ले महइमहल्ले कुंभं पिक्खवइ सोहए नार्लि । अस्संजए अविरए बहु बंधए निज्जरे थोवं ॥ पल्ले महइमल्ले कुंभं सोहए पिक्खवे नार्लि । जे संजए पमत्ते बहु निज्जरे बंधए थोवं ॥ पल्ले महइमहल्ले कुंभं सोहेइ पिक्खवे न किचि । जे संजए अपमत्ते बहु निज्जरे बंधए न किचि ॥

प्रायोवृत्तिरेषा यत् असंयतस्य बहुतरकर्मण उपचयः, अल्पतरस्य चापचय इति । यदि पुनिरित्थमेव सर्वदैव स्यात्, तदोपचितवहुकर्मणा जीवानां कदापि कस्यापि सम्यक्त्वादिलाभो न स्यात्, न चैतदिति । इह त्रयो भङ्गा द्रष्टव्याः । तद्यथा — कस्यचिद् बन्धहेतूनां प्रकर्षात्, पूर्वोपचितकर्मक्षपणहेतूनामपकर्षाच्चोपचयप्रकर्षः । कस्य-चित् बन्धहेतूनां क्षपणहेतूनां च साम्यादुपचयापचय-साम्यम् । कस्यचित् पुनर्बन्धहेतूनामपकर्षात् क्षपणहेतूनां

च प्रकर्षादपचयप्रकर्षः । तदिह तृतीयभंगे यदाऽसौ मिथ्या-द्षिटरपि वर्तते तदा प्रन्थिदेशं प्राप्नोति ।

(विभामवृ १ पृ ४६०)

एक बहुत बड़े धान्य के कोठे में बहुत धान्य डाला जाता है, थोड़ा धान्य निकाला जाता है। इसी प्रकार असंयत अविरत मिथ्यादृष्टि के बहु कर्मबंध होता है, अरुप निर्जरा होती है।

एक बहुत बड़े धान्य के कोठे में बहुत धान्य निकाला जाता है, थोड़ा धान्य डाला जाता है। इसी प्रकार प्रमत्तसंयत के बहुत निर्जरा होती है और कर्म-बंध अल्प होता है।

एक बहुत बड़े धान्य के कोठे में बहुत धान्य निकाला जाता है, नया धान्य नहीं डाला जाता । इसी प्रकार अप्रमत्तसंयत के बहुत निर्जरा होती है, कर्मबंध नहीं होता।

यह सापेक्ष कथन है — असंयत के बहुत कर्मों का उपचय और अल्प कर्मों का अपचय होता है। यदि ऐसा निरन्तर होता रहे तो कभी किसी भी बहुलकर्मी जीव को सम्यक्त्व प्राप्त नहीं होगा। किन्तु ऐसा नहीं है।

इस संदर्भ में तीन विकल्प द्रष्यव्य हैं —

- १. जिस जीव को कर्मबंध के हेतु अधिक और कर्मक्षय के हेतु कम प्राप्त होते हैं, उसके कर्मी का उपचय अधिक होता है।
- २. जिस जीव को कर्मबंध और कर्मक्षय के समान हेतु प्राप्त होते हैं, उसके कर्मों का उपचय और अपचय भी समान होता है।
- इ. जिस जीव को बंध के हेतु कम और क्षय के हेतु अधिक प्राप्त होते हैं, उसके कमों का अधिक अपचय (बहुनिर्जरा) होता है। इस तीसरे विकल्प वाला मिथ्यादृष्टि ग्रन्थिदेश तक पहुंचता है।

# गिरिसरिद्यावघोलना न्याय

गिरिनइवत्तिणपत्थरघडणोवम्मेण पढमकरणेणं । जा गंठी कम्मठितिनखवणमणाभोगओ तस्स ॥ (विभा १२०७)

जैसे पहाड़ी नदी के प्रस्तरखण्ड और मार्गवर्ती प्रस्तरखण्ड परस्पर घर्षण (धञ्चनघोलनान्याय) से अनायास ही गोल, त्रिकोण, चतुष्कोण, छोटे, बड़े आदि अनेक आकार वाले हो जाते हैं, वैसे ही यथाप्रवृत्तिकरण

के द्वारा स्वाभाविक रूप से कर्मस्थिति के क्षीण होने पर जीव ग्रन्थि के समीप पहुंचता है।

#### ५. ग्रन्थिभेद: सम्यक्त प्राप्ति

अंतिमकोडाकोडीए सन्वकम्माणमाउवज्जाणं। पिलयासंखिज्जइमे भागे खीणे भवइ गंठी॥ गंठि ति सुदुब्भेओ कक्खडघणरूढगूढगंठि व्व। जीवस्स कम्मजणिओ घणरागद्दोसपरिणामो॥

(विभा ११९४, ११९५)

जब आयुर्वाजित शेष सात कर्मेत्रकृतियों की उत्कृष्ट स्थिति क्षीण हो जाती है, मात्र एक-एक सागरोपम कोटि-कोटि की स्थिति शेष रहती है, इसका भी जब पत्योपम का असंख्यातवां भाग क्षीण हो जाता है, तब ग्रन्थियन की प्रक्रिया प्रारंभ होती है।

डाभ आदि की रस्सी में दुर्भेद्य ग्रन्थि की तरह आत्मा का सघन राग-द्वेष का परिणाम ग्रन्थि कहलाता है। ग्रन्थि भिन्न होने पर सम्यक्त्व ग्राप्त होता है।

#### ६. प्रथम बार सम्यक्तव प्राप्ति : तीन अभिमत

अनादिमिथ्यादृष्टिः कोऽपि तथाविधसामग्रीसद्भावे-ऽपूर्वकरणेन पुञ्जत्रयं झत्वा शुद्धपुञ्जपुद्गलान् वेदयन्नौ-पर्शामकं सम्यक्त्वमलक्ष्ववैव प्रथमत एव क्षायोपशमिक-सम्यग्दृष्टिभवति ।

कार्मग्रन्थिकास्त्विदमेव मन्यन्ते यदुत—सर्वोऽपि अनादिमिथ्यादृष्टिः प्रथमसम्यक्त्वलाभकाले यथाप्रवृ-स्यादिकरण त्रयपूर्वकमन्तरकरणं करोति, तत्र चौपशमिकं सम्यक्त्वं लभते, पुञ्जत्रयं चाऽसौ विद्धात्येव। अत एवौपशमिक सम्यक्त्वाच्च्युतोऽसौ क्षायोपशमिक-सम्यक्षृष्टिः, मिश्रः, मिथ्यादृष्टिर्वा भवति।

अन्यस्तु यथाप्रवृत्त्यादिकरणत्रयक्रमेणान्तरकरणे औपशमिकं सम्यक्त्वं लभते, पुञ्जत्रयं त्वसौ न करोत्येव । ततश्चौपशमिकसम्यक्त्वाच्च्युतोऽवश्यं मिध्यात्वमेव गच्छति । (विभामवृ १ पृ २४२)

सैडांतिक मान्यता अनादिकालीन मिथ्यादृष्टि जीव अनुकूल सामग्री के प्राप्त होने पर औपशमिक सम्यक्त्व को प्राप्त किए बिना ही अपूर्वकरण के द्वारा मिथ्यात्व दलिकों के तीन पुञ्ज करके शुद्ध पुञ्ज पुद्गलों का बेदन करता हुआ सर्वेष्रथम क्षायोपशमिक सम्यक्त्व प्राप्त करता है।

कार्मग्रंथिक मान्यता — मिथ्यादृष्टि जीव प्रथम बार सम्यक्तव प्राप्ति के समय यथाप्रवृत्ति आदि तीनों करणों के बाद अन्तरकरण में औपश्मिक सम्यक्त्व प्राप्त करता है। वह मिथ्यात्व दिलकों के तीन पुञ्ज करता है, इसलिए औपश्मिक सम्यक्त्व से च्युत होकर वह क्षायो-श्मिक सम्यक्ष्टि, मिश्रदृष्टि अथवा मिथ्यादृष्टि भी हो सकता है।

अन्य मान्यता — यथाप्रवृत्ति आदि करणत्रय को कमण्ञः करता हुआ जीव अन्तरकरण में औपणमिक सम्यक्त्व प्राप्त करता है। वह मिध्यात्व दिलकों के तीन पुञ्ज नहीं करता, इसलिए औपणमिक सम्यक्त्व से च्युत होकर निश्चित ही मिध्यात्व को प्राप्त होता है।

#### ७. ग्रन्थिभेद: भन्य-अभन्य

जे भविया ते तं गंठि केवि समितच्छंति । केवि ततो चेव पिडणियत्तंति । जे अभिवया ते नियमा ततो चेव पिडणियत्तंति । जहा पिपीलियाओ बिलाओद्धाइयाओ समाणीओ एगं खाणुयं विलग्गेति, तस्थ जासि पक्खा अत्थिता उड्डेंति, जासि नित्य ता ततो चेव पिडणिय-त्तंति । (आवचू १ पृ ९९)

ग्रन्थिभेद के योग्य कर्म स्थिति होने पर जो भव्य जीव होते हैं, उनमें से कुछ ग्रन्थिभेदन करते हैं, कुछ पुन: लौट जाते हैं, ग्रन्थिभेदन नहीं कर पाते।

अभव्य जीव निश्चित ही ग्रन्थिभेद नहीं कर पाते। जैसे—चींटियां दिल से निकल कर स्थाणुपर चढ़ती हैं। उनमें से जिनके पंख होते हैं, वे उड़ जाती हैं, जिनके पंख नहीं होते, वे गिर जाती हैं।

## महाख्वर का दृष्टांत

भेसज्जेण सर्य वा नस्सइ जरओ न नस्सए कोइ। भव्यस्स गंठिदेसे मिच्छत्तमहाजरो चेवं॥ (विभा १२१६)

ज्वरग्रस्त किसी व्यक्ति का ज्वर स्वतः चला जाता है, किसी का औषधि-सेवन से चला जाता है और किसी का ज्वर नष्ट नहीं होता। वैसे ही भव्य प्राणी के मिध्यात्व रूप महाज्वर की ये तीनों स्थितियां होती हैं—

किसी का मिथ्यात्व ग्रन्थिभेद से स्वतः चला जाता है।

किसी का मिध्यात्व गुरु के उपदेश रूप भेषज से चला जाता है।

किसी का मिथ्यात्व नष्ट नहीं होता ।

### चोरों का दृष्टांत

जह वा तिन्नि मण्सा जंतऽडविषहं सहावगमणेणं। तुरंति पत्ता य दो चोरा ॥ वेलाइक्कमभीआ पडिनियत्तो । दट्ठुं मग्गतडस्थे ते एगो मग्गओ बितिओ गहिओ तइओ समइनकंतुं पुर अडवी भवो मणुसा जीवा कम्मद्विई पहो दोहो। गंठी य भयट्राणं राग-दोसा य दो भग्गो ठिइपरिवृड्ढी गहिओ पुण गंठिओ गओ तइओ। सम्भत्तपुरं एवं जोएज्जा तिष्णि (विभा १२११-१२१४)

तीन मनुष्य एक साथ यात्रा करते हुए अटवी मार्ग से जा रहे थे। समय के अतिक्रमण के भय से उन्होंने त्वरता की। वहां उन्हें दो चोर मिले। उनमें से एक व्यक्ति मार्ग में स्थित चोर को देखकर लौट गया। दूसरा चोरों द्वारा पकड़ा गया। तीसरा गन्तव्य स्थान पर पहुंच गया।

अटवी के समान है भव। मनुष्य के समान है जीव। लम्बा मार्ग है कर्मस्थिति। भय स्थान के समान है ग्रन्थि। राग और द्वेष के तुल्य हैं चोर।

जो चोर लौट गया, उसके तुत्य है - कर्म स्थिति की वृद्धि । जो पकड़ा गया, उसके तुत्य है - ग्रन्थि-स्थान की प्राप्ति । जिसने गन्तव्य स्थान को प्राप्त कर लिया, उसके समान है - सम्यक्त्व की प्राप्ति ।

# s. करण (किया) की परिभाषा

करणं किरिया भावो संभवओ वेह....।। कृतिर्निवृत्तिर्वस्तुनः करणमुच्यते । (विभा ३३०१; मवृष्ट ३०१)

करण का अर्थ है — किया। जो किया जाता है, वह करण है। अथवा जिसके द्वारा, जिससे या जिसमें किया जाता है, वह करण है। किसी भी वस्तु का निर्वर्तन करना करण कहलाता है।

## **६. करण के निक्षेप**

नामं ठवणा दव्वं खित्ते काले तहेव भावे य।
एसो खलु करणंमी णिक्खेवो छन्विहो होइ।।
(उनि १८३)

करण के छह निक्षेप हैं— नाम, स्थापना, द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव।

#### नामकरण स्थापनाकरण

नामं नामस्स व नामओ व करणं ति नामकरणं ति । ठवणा करणन्नासो करणागारो व जो जस्स ॥ (विभा ३३०२)

नाम ही नामकरण है अथवा किसी का प्रियंकर, शुभंकर आदि नाम रखना नामकरण है। अक्ष आदि का न्यास अथवा जिस करण का जो आकार है, वह स्थापना-करण है।

#### ट्र**व्यक र**ण

दव्वकरणं तु दुविहं सन्नाकरणं च नो य सन्नाए।
कडकरणमट्टकरणं वेलूकरणं च सन्नाए।।
नोसन्नाकरणं पुण पओगसा वीससा य बोद्धव्वं।
साईअमणाईअं दुविहं पुण विस्ससाकरणं॥
(उनि १८४, १८४)

द्रव्य करण के दो प्रकार हैं —

१. संज्ञाकरण—द्रव्य का निष्पादन अथवा द्रव्य की किया को ही रूढ़ि से संज्ञाकरण कहा जाता है। इसके अनेक भेद हैं—

कटकरण — कटनिर्वर्तक ओजार आदि का निर्माण। अर्थकरण — सिक्का बनाने के लिए अधिकरणी आदि का निर्माण।

वेळूकरण — रूई की पूणी कातने के लिए वेणुशलाका का निर्माण।

२. नोसंज्ञाकरण - क्रिया होने पर भी जिसकी करणसंज्ञा रूढ़ नहीं है, वह नोसंज्ञाकरण है। इसके दो भेद हैं -

प्रयोगकरण और विस्नसाकरण। विस्नसा करण के दो प्रकार हैं — सादिकरण और अनादिकरण।

धम्माधम्मागासा एयं तिविहं भवे अणाईयं ।'''' (उनि १८६)

…अन्नोन्नसमाहाणं जिमहं करणं न निन्वत्ती ।।
अहव परपञ्चयाओ संजोगाइ करणं नभाईणं।
साइयमुववाराओ पज्जायादेसओ वावि ॥
चन्खुसमचन्खुसं चिय साईअं रूविवीससाकरणं।
अञ्भाणुष्पभिईणं बहुहा संघायभेयक्यं॥
(विभा ३३०९-३३११)

#### विस्नसाकरण

अनादिविस्नसाकरण के तीन प्रकार हैं—धर्मास्ति-काय, अधर्मास्तिकाय और आकाशास्तिकाय। इनकी परस्पर व्यवस्थित अनादिकालीन प्रदेशसंहति के अर्थ में यहां करण शब्द का प्रयोग हुआ है, क्रिया-रमककरण के अर्थ में नहीं।

अथवा उपचार से इनमें कियात्मक करण भी घटित होता है। जैसे —आकाश के साथ घट आदि का संयोग। यह सादिकरण है। पर्याय की अपेक्षा से भी इनमें सादि-करण होता है।

रूपी अजीव द्रव्यों में सादि विस्नसाकरण दो प्रकार का है—

चाक्षुष — अभ्र, इन्द्रधनुष आदि में होने वाला परिणमन ।

अचाक्षुष---परमाण्-स्कन्धों में होने वाला भेद और संघात।

#### प्रयोगकरण

होइ पओगो जीवब्बावारो तेण जं विणिम्माणं । सज्जीवमजीवं वा पओगकरणं तसं बहुहा ॥ (विभा ३३१२)

जीव की प्रवृत्ति से द्रव्य का जो निर्माण होता है, वह प्रयोगकरण है। उसके दो भेद हैं—

१. जीवप्रयोगकरण

(द्र. शरीर)

२. अजीवप्रयोगकरण

(द्र. पुद्गल)

#### क्षेत्रकरण

खित्तस्स नित्थं करणं आगासं जं अकित्तिमो भावो । वंजणपरिआवन्नं तहावि पुण उच्छुकरणाई ॥ (आविन १०१७)

क्षेत्र का करण नहीं होता क्योंकि आकाश अकृतिम
— अकृतक है। किन्तु क्षेत्र के अभिव्यंजक पुद्गलों की
अपेक्षा से क्षेत्रकरण होता है। जैसे — इक्षुक्षेत्रकरण,
शालीक्षेत्रकरण आदि। क्षेत्र के पर्यायों का अवस्थान्तर
ही क्षेत्रकरण है।

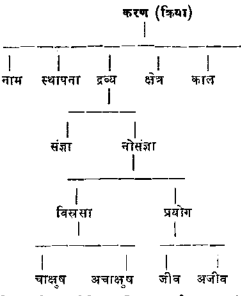
#### मायकरण

भावकरणं तु दुविहं जीवाजीवेसु होइ नायव्वं। .... जीवकरणं तु दुविहं सुयकरणं चेव तो य मुयकरणं। .... (उनि २०१, २०३)

भावकरण के दो प्रकार हैं — जीवभावकरण और अजीवभावकरण। अजीवभावकरण (द्र. पुद्गल)

जीवकरण के दो प्रकार हैं - श्रुतंकरण और नोश्रुत-करण । श्रुतंकरण (द्र. श्रुतंज्ञान) नोसुयकरणं दुविहं गुणकरणं तह य जुंजणाकरणं। गुण तवसंजमजोगा जंजण मणवायकाए य।। (उनि २०४) नोश्रुतकरण के दो प्रकार हैं-

- १. गुणकरण तपोयोग, संयमयोग ।
- २. योजनाकरण-मनोयोग, वचनयोग, काययोग।



**करणसत्तरी**—प्रयोजन होने पर किया जाने वाला अनुष्ठान । इसके सत्तर अंग हैं—

पिडिविसोही सिमिई भावण पिडिमा य इंदियिनिरोही । पिडिलेहणगुत्तीओ अभिमाहा चेव करण तु॥ (ओभा ३)

चार प्रकार की पिडविशोधि, पाच समिति, बारह भावना, बारह प्रतिमा, पांच प्रकार का इंद्रियनिग्रह, पच्चीस प्रकार की प्रतिलेखना, तीन गुप्ति और चार प्रकार का अभिग्रह (पिड, शय्या, वस्त्र, पात्र)—इन्हें करणसत्तरी कहा जाता है।

कर्म—जीव की शुभ-अशुभ प्रवृत्ति से आकृष्ट सुख-दु:ख एवं आवरण के हेतुभूत पुद्गल-स्कन्ध।

- १. कर्मका निवंचन
- २. कर्म बंध का हेतु और प्रकार
- ३. कर्म के प्रकार
- ४. ज्ञानावरण कर्म
  - \* झानावरण का क्षयोपशम सब जीवों में (द्र. ज्ञान)
  - \* स्वाड्याय से ज्ञानावरणीय कर्म का क्षय

(द्र. स्वाध्याय)



- ५, दर्शनावरण कर्म
- ६. वेदनीय कर्म
- ७. मोहनीय कर्म
  - ० दर्शन मोहनीय के प्रकार
  - ० चारित्र मोहनीय के प्रकार
  - \* कवाय मोहनीय (द्र. कवाय) नोकवाय मोहनीय
  - \* मोहकमं के क्षय आदि से सम्यक्त्व प्राप्ति (द्र. सम्यक्त्व)

#### ८. आयुष्य कर्म

- ० अध्युष्य का बंध कब ?
- ० आयुष्यबंध और आकर्ष
- ० सोवक्रम-निरुपक्रम आयुष्य
- ० आयुष्य के उपऋम
- \* शोर्षप्रहेलिका: आयुष्य का मापन (द्र. काल)
- ९. नाम कर्म
  - ० शुभ नामकर्मकी प्रकृतियां
  - ० अशुभ नामकर्म की प्रकृतियां
- १०. गोत्र कर्म
  - \* वन्दनासे नीच गोत्र कर्मकाक्षय (द्व. वन्दना)

११. अन्तराय कर्म

\* सेवा से लामान्तराय कर्म का क्षय (द्र. वैयावृत्य)

१२. कर्म-प्रकृतियों का उपक्रम

१३. कर्म एकक्षेत्रावगाही

१४. सब आत्मप्रदेशों से कर्म बंध

१५. आस्मप्रदेश-कर्मप्रदेश-परिमाण

१६. कर्म-अनुभाग का प्रदेश-परिमाण

१७. एक समय में गृहीत कर्मप्रदेश-परिमाण

१८. कमंबन्धः सुचीकलाप की उपमा

१९. उदय से पूर्व कर्म की अवस्थाएं

२०. कर्मभोग को प्रक्रिया

२१. कर्म-संक्रमण की प्रक्रिया

२२. कर्मों की स्थिति

२३. अबाधा काल

२४. संविलब्ट परिणाम और स्थितिबंध

२५. पुष्यकर्म, पापकर्म, नोकर्म

२६. वं!तराग के कर्मबंध

२७. कम और शरीर का अनादि संबंध

२८. आत्मा और कमं का अनादि संबंध

२९. अनादि संबंध का अन्त कंसे ?

३०. संसारी अहमा कंषचित् मूर्त्त

३१. कर्म की मूर्त्तता के हेतु

३२. मूर्त से अमूत्तं का अनुग्रह-निग्रह

३३. आत्मा ओर कर्म सहगामी

३४. जीव की विविधता का हेतु: कर्म

\* कर्म के अस्तित्व की सिद्धि

(द्र. गणधर) (द्र. आश्रव)

\* आश्रव से कर्मबंध \* कर्मबंध और गुणस्थात

(द्र. आश्रव) (द्र. गुणस्थान)

\* कर्म के उपशम-क्षय की प्रक्रिया

(ब्र. गुणस्थान)

\* कर्मक्षय से गृणों की प्राप्ति

(द्र. सिद्ध)

# १. कर्म का निर्वेचन

क्रियते — मिथ्यात्वाविरतिकषाययोगानुगतेनात्मना निर्वत्त्यंत इति कर्म । (उशावृ प ७२)

मिथ्यात्व, अविरात, कषाय और योग — इन आश्रवों से अनुगत आत्मा द्वारा जो किया जाता है, वह कर्म है।

# २. कर्मबन्ध का हेतु और प्रकार

रागो य दोसो वि य कम्मबीयं ""।।

(उ३२७)

राग और द्वेष कर्म के बीज हैं।

कर्मणां चतुःप्रकारो बंधो भवति—प्रकृतिबंधः स्थितिबंध अनुभागबंधः प्रदेशबंधः । (उच् पृ २७७)

कर्मबंध के चार प्रकार हैं—

१. प्रकृतिबंध — कर्मों का स्वभाव और कर्म के भेदा

२. स्थितिबंध — कर्मी का आत्मा के साथ बंधे रहने का कालमान ।

३. अनुभागबंध — कर्मों का शुभ-अशुभ विपाक।

४. प्रदेशबंध ─जीवप्रदेश और कर्मपुद्गलों का संबंध ।

जोमा पयडिपएसं ठितिअणुभागं कसायओ कुणइ। (उन्नाव प १९०)

योग से कर्मों का प्रकृतिबंध और प्रदेशबंध होता है। कथाय से कर्मों का स्थितिबंध और अनुभागबंध होता है।

#### ३. कर्म के प्रकार

नाणस्सावरिषण्जं, दंसणावरणं तहा । वेयणिज्जं तहा मोहं, आउकम्मं तहेव य ।। नामकम्मं च गोयं च, अंतरायं तहेव य । एवमेयाइ कम्माइं, अट्ठेव उ समासओ ।।

(उ ३३।२,३)

ज्ञानावरण, दर्शनावरण, वेदनीय, मोहनीय, आयु, नाम, गोत्र और अन्तराय — ये आठ प्रकार के कर्म हैं।

## ४. ज्ञानावरण कर्म

ज्ञायतेऽनेनेति ज्ञानम्-- अवबोधस्तस्य आत्रियते --सदप्याच्छाद्यतेऽनेन पटेनेव विवस्वत्प्रकाश इत्यावरणीयम्। (उशाव प ६४१)

जिसके द्वारा जाना जाता है, वह ज्ञान है। जैसे वस्त्र सूर्य के प्रकाश को आवृत करता है, वैसे ही जो पुद्गल-स्कन्ध ज्ञान को आवृत करता है, वह ज्ञानावर-णीय कर्म है।

नाणावरणं पंचिवहं, सुयं आभिणिबोहियं । ओहिनाणं तइयं, मणनाणं च केवलं॥

(उ ३३।४)

#### ज्ञानावरण पांच प्रकार का है—

- (१) मतिज्ञानावरण
- (३) अवधिज्ञानावरण
- (२) श्रुतज्ञानावरण
- (४) मनोज्ञानावरण
- (५) केवलज्ञानावरण।

'ज्ञानस्य ज्ञानिनां चैव, निन्दाप्रद्वेषमत्सरैः । उपचातैश्च विघ्नैश्च, ज्ञानघ्नं कर्म बध्यते ॥' (उशावृ प १२६)

ज्ञानावरणीय कर्मबंध के हेतु ज्ञान तथा ज्ञानी की निन्दा करना। ज्ञान तथा ज्ञानी के प्रति द्वेष रखना। ज्ञान तथा ज्ञानी के प्रति मत्सर भाव रखना। ज्ञान तथा ज्ञानी का उपघात करना। ज्ञान तथा ज्ञानी के मार्ग में विघन डालना।

## ५. दर्शनावरण कर्म

दृश्यतेऽनेनेति दर्शनं — सामान्यावबोधस्तदावियते वस्तुनि प्रतीहारेणेव नृपतिदर्शनमनेनेति दर्शनावरणम् । (उशावृ प ६४१)

जिसके द्वारा देखा जाता है, वह दर्शन है। यह सामान्य अवबोध है। जैसे द्वारपाल राजा के दर्शन में बाधा डालता है, वैसे ही जो पुद्गल-स्कंध दर्शन को आवृत करता है, वह दर्शनावरणीय कर्म है।

निद्दा तहेव पयला, निद्दानिद्दा य पयलपयला य । तत्तो य थीणगिद्धी उ, पंचमा होइ नायन्वा ॥ चक्खुमचक्खुओहिस्स, दंसणे केवले य आवरणे । एवं तु नवविगप्पं, नायन्वं दंसणावरणं ॥ (उ ३३।४,६)

दर्शनावरण कर्म के नी प्रकार हैं -

- १. निद्रा
- ६ चक्षुदर्शनावरण
- २. प्रचला
- ७. अचक्षुदर्शनावरण
- ३. निद्रा-निद्रा
- अवधिदर्शनावरण
- ४. प्रचला-प्रचला
- ९. केवलदर्शनावरण ।
- ५. स्त्यानद्धि

#### निद्रा आदि पांच प्रकार

निद्रा — सुखप्रतिबोधोच्यते । प्रचला — निद्रावत् किञ्चिच्छुभरूपतात्मकेन प्रकारेण प्रचलत्यस्यामासी -नोऽपीतिप्रचला । निद्रानिद्रा — अतिशयनिद्रा दु:खप्रति -बोधात्मका । प्रचलाप्रचला — प्रचलाऽतिशायिनी, सा हि चंक्रम्यमाणस्यापि भवति । स्त्यानिहः -- प्रकृष्टतराग्रुभानुभावतया ताभ्य उपरिवित्तिनी स्त्याना संहतोपचितेत्यथं ऋद्विगृं द्विवा यस्यां सा स्त्यानिहः स्त्यानगृद्धिवा ।
एतदुदये च वासुदेवबलार्द्धेबलः प्रवलरागद्देषोदयवांश्च
जन्तुर्जायते, अतएव परिचिन्तितार्थंसाधन्यसावुच्यते ।
(उशाव प ६४२)

- १. निद्रा जो सहजता से टूट जाये, वह निद्रा है।
- २. प्रचला जो बैठे-बैठे नींद आती है, वह प्रचला है।
- निद्रानिद्रा जो कठिनाई से टूटे, वह निद्रानिद्रा है।
- ४. प्रचलाप्रचला जो चलते-चलते नींद आती है, वह गहरी नींद प्रचला-प्रचला है।
- ५. स्त्यानिं यह निद्राः प्रकृष्टतर अशुभ अनुभाव वाली है। इसमें चेतना प्रगाढ मूच्छी से जम जाती है। इस प्रकृति का उदय होने पर व्यक्ति के रागद्वेष का प्रवल उदय होता है और उस समय उसमें वासुदेव के बल से आधा बल जाग जाता है। व्यक्ति जो सोचता , उसे वह इस नींद में सिद्ध कर लेता है। इसलिए उसे चिन्तित अर्थ को सिद्ध करने वाली निद्रा कहा जाता है।

# स्त्यानींद्व के पांच उदाहरण

पोग्गल-मोयग-दंते फरुसगवडसालभंजणे चेव । शीणद्वियस्स एए आहरणा होंति नायव्वा ॥ तदुदये च वच्चऋषभनाराचसंहननवतः केशवार्धवल-संपन्नता समये निगद्यते ।

(विभा २३४, सब् पृ ११७,११८)

- १. पुद्गल (मांस) एक मुनि के मन में मांसभक्षण की अभिलाषा जगी। वह रात को सोया हुआ था। उसके स्त्यानिंद्ध निद्धा का उदय हुआ। वह उठा और गांव के बाहर जाकर एक भैंसे को मारकर उसका मांस खाकर लौट आया, उपाश्रय में आकर पुनः सो गया। उसने मुबह गुरु के पांस दुःस्वप्न की आलोचना की। उपाश्रयद्वार पर गिरे मांस को देख ज्ञात हुआ कि इसके स्त्यानिंद्ध नींद का उदय हुआ है। अतः उसे मुनिसंघ से बहिष्कृत कर दिया गया।
- २. भोदक एक मुनि के मन में मोदक खाने की

इच्छा जगी। स्त्यानिद्ध के उदय से वह रात्रि में उठा, दिन में जिस घर में मोदक देखे थे, उसी घर में पहुंचा, मनइच्छित मोदक खाकर शेष बचे मोदकों को पात्र में डाल, उपाश्रय में आकर सो गया। पुन: जगने पर मुह के पास आलोचन की। उसे संघ से बहिष्कृत कर दिया गया।

- ३. गजदंत एक दिन एक हाथी ने मुनि को उत्पीड़ित किया । प्रतिशोध की आग में जलता हुआ वह मुनि रात को उठा । नगरकपाटों को तोड़कर हाथी को मार, उसके दांत उखाड़ लाया । उन दांतों को उपाश्रय द्वार पर रखकर सो गया । प्रातः गुरु के पास अपने दुःस्वष्न की आलोचना की । स्त्यानिद्ध के उदय के कारण उसे संघ से बहिष्कृत कर दिया गया ।
- ४. फरुसग (कुंभकार) एक कुंभकार मुनि बना। उससे पूर्व वह मृत्पिडों को कूट-पीट कर घड़े बनाता था। उस पूर्वाभ्यास की स्मृति हुई। रात को स्त्यानिद्धि निद्रा का उदय होने से उसने कई साधुओं की कपालिकया कर दी। उसे भी संघ से विसर्जित कर दिया गया।
- ५. वटवृक्षशाखा एक बार एक मुनि ग्रामान्तर से भिक्षा लेकर आ रहा था। गर्मी की भयंकरता के कारण छायाभिलाधी मुनि मार्ग में एक बटवृक्ष के नीचे बैठा। उसकी एक भाखा से उसका सिर टकराया, बड़ा परिताप हुआ। मन क्रोध से प्रज्व-लित हो उठा। वह रात को सो रहा था। स्त्यानिं इति का उदय हुआ। रात्रि में ही वह उस वटवाखा को तोड़कर ले आया और पुनः सो गया। संघ ने उसे लिंग-अपनयन कर विसर्जित कर दिया।

स्त्यानिद्धि निद्धा के समय वज्रऋषभनाराच संहनन वाले व्यक्ति में वासुदेव के बल से आधा बल जाग जाता है।

#### ६. वेदनीय कर्म

वेद्यते - सुखदुःखतयाऽनुभूयते लिह्ममानमधुलिप्तासि-धारावदिति वेदनीयम् । (उशावृ प ६४१)

जैसे मधु से लिपटी तलवार की धार को चाटने से स्वाद भी आता है और जीभ भी कट जाती है, वैसे ही जो पुद्गल सुख और दु:ख — दोनों के संवेदन में हेतुभूत बनते हैं, उनका नाम है वेदनीय कर्म । वेयणीयं पि य दुविहं, साथमसायं च आहियं । सायस्स उ बहू भेया, एमेव असायस्स वि ।। (उ ३३।७)

विदनीय दो प्रकार का है—सात वेदनीय और असात वेदनीय । इन दोनों के अनेक प्रकार हैं।

## ७. मोहनीय कर्म

मोहयति जानानमपि मद्यपानवद्विचित्तताजननेनेति मोहः। (उशावृप ६४१)

जैसे मदिरापान किए हुए मनुष्य की चेतना विकृत या मूर्ज्छित हो जाती है, वैसे ही जो कर्म पुद्गल चेतना को मूर्ज्छित और विकृत बनाता है, वह मोहकर्म है।

मोहणिज्जं पि दुविहं, दंसणे चरणे तहा ।

(उ ३३।८)

मोहनीय कर्म दो प्रकार का है—दर्शनमोहनीय और चारित्रमोहनीय।

#### वर्शनमोहनीय

सम्मत्तं चेव मिच्छतं, सम्मामिच्छत्तमेव य । एयाओ तिन्नि पयडीओ, मोहणिज्जस्स दंसणे ॥ (उ ३३।९)

दर्शनमोहनीयत्रैविध्यं तथाऽऽह-सम्यग्भावः सम्य-करवं शुद्धदलिकरूपं यदुदयेऽपि तत्त्वरुचिः स्यात् । मिथ्या-भावः मिथ्यात्वम् अशुद्धदलिकरूपं यतस्तत्त्वेऽतत्त्वम-तत्त्वेऽपि तत्त्वमिति बुद्धिरुत्पद्यते । सम्यग्मिथ्यात्वमेव च शुद्धाशुद्धदलिकरूपं यत उभयस्वभावतः। जन्तांर्भवित । (उशावृ प ६४३)

दर्शनमोह के तीन प्रकार हैं -

- सम्यक्त्वमोह इसके दिलक (पुद्गल) मुद्ध होते हैं। इसके उदयकाल में भी तत्त्वरुचि बनी रहती है।
- २. मिथ्यात्वमोह मिथ्याभाव / गलत दृष्टिकोण मिथ्यात्व है। यह अगुद्धपुद्गलरूप है। इसका उदय होने पर तत्त्व में अतत्त्व और अतत्त्व में तत्त्व की बुद्धि उत्पन्न होती है।
- ३. सम्यक्त्व-मिथ्यात्व इसके पुद्गल भुद्ध-अशुद्ध मिश्र-रूप होते हैं। इनके उदय से प्राणी की तत्त्व-रुचि/श्रद्धा सन्दिग्ध अवस्था में रहती है।

दर्शनमोहं सप्तभेदं अनन्तानुबन्धिनः क्रोधमानमाया-लोभाः सम्यक्तवं सम्यग्निथ्यात्वं मिथ्यात्वं ।

(उच् पृ २७८)

दर्शनमोह के सात प्रकार हैं — अनन्तानुबंधी क्रोध, अनन्तानुबंधी मान, अनन्तानुबंधी माया, अनन्तानुबंधी लोभ, सम्यक्तव, सम्यग्मिथ्यात्व और मिथ्यात्व।

#### चारित्रमोहतीय

चिरत्तमोहणं कम्मं, दुविहं तु वियाहियं। कसायमोहणिज्जं तु, नोकसायं तहेव य ।। (उ ३३।१०)

चारित्रमोहनीय के दो प्रकार हैं—कषायमोहनीय और नोकषायमोहनीय।

चरित्तमोहनीयं एकविश्वतिभेदं अप्रत्याख्याना-क्रोधादयश्चत्वारः प्रत्याख्यानावरणाक्रोधादयश्चत्वारः संज्वलनक्रोधादयश्चत्वारः हास्यरत्यरतिभयशोकजुगुप्सा-स्वीपुंनपुंसकवेदाः। (उचू पृ २७८)

चारित्र मोहनीय के इक्कीस प्रकार हैं—
अप्रत्याख्यान चतुष्क — क्रोध, मान, माया, जोभ।
प्रत्याख्यान चतुष्क — क्रोध, मान, माया, लोभ।
संज्वलन चतुष्क — क्रोध, मान, माया, लोभ।
नोकषाय नौ — हास्य, रित, अरित, भय, शोक,
जुगुप्सा, स्त्रीवेद, पुरुषवेद औ
नपुंसकवेद।

## नोकषाय मोहनीय

नोकषाय:---कषायसहवित्तनो हास्यादयस्तद्रूपेण यद्वेदाते। (उशावृप ६४३)

जो कषाय के सहवर्ती हैं, मूलभूत कषायों को उत्ते-जित करते हैं, हास्य आदि के रूप में जिनका वेदन होता है, वे नोकषाय हैं।

#### नोक्ष्वाय के प्रकार

····सत्तविहं नवविहं वा कम्मं नोकसायजं ॥ (उ ३३।११)

सप्तिविधं हास्यरत्यरितभयशोकजुगुप्साः थड् वेदण्च सामान्यविवक्षयैक एवेति । यदा तु वेदः स्त्रीपुंनपुंसकभेदेन त्रिधेति विवक्ष्यते तदा षड्भिस्त्रयो मीलिता नव भवन्ति । (उशाव प ६४३)

एक गणना के अनुसार नोकषाय सात हैं - हास्य,

रित, अरित, भय, शोक, जुगुष्सा और वेद । दूसरी गणना के अनुसार वे नौ हैं — हास्य, रित, अरित, भय शोक, जुगुष्सा, पुरुषवेद, स्त्रीवेद और नपुंसकवेद ।

## द. आयुष्य क**र्म**

आयाति — अ।गच्छति स्वकृतकर्मावाप्तनरकादि-कुगर्तेनिष्क्रमितुमनसोऽप्यात्मनो निगडवत्प्रतिबन्धकता-मित्यायु: तदेव कर्म आयुःकर्म ।

(उशाव प ६४१)

जैसे बेड़ी से बंधा हुआ आदमी नियत स्थान से प्रतिबद्ध रहता है, वैसे ही आयुष्य के पुद्गल नरक आदि किसी एक गति से प्राणी को प्रतिबद्ध करते हैं।

> नेरइयतिरिक्खाउ, मणुस्साउ तहेव य । देवाउयं चउत्थं तु, आउकम्मं चउव्विहं ॥

(उ ३३।१२)

आयुष्य कर्म चार प्रकार का है — १. नैरियक आयु, २. तियँच आयु, ३. मनुष्य आयु, ४. देव आयु। आयुष्य का बन्ध कब ?

देवा णारया असंखेज्जवासाउया य छम्माससेसा-उया आउगाणि बंघंति, परभविआयुआणि। सेसा तिभागसेसाउया निरुवक्कमा। जे ते सोवक्कमा ते सिया तिभागसेसाउआ परभविआयुअं पकरेंति सिय तिभागति-मागावसेसाउआ सिअ तिभागतिभागतिभागसेसाउआ पकरेंति। (आवच् १ प्र ३६६)

देव, नारक तथा असंख्येय वर्षजीवी मनुष्य और तियंच वर्तमान जीवन का छह माह आयुष्य शेष रहने पर अगले जन्म का आयुष्य बांधते हैं। निरुपक्रम आयु वाले मनुष्य और तियंच वर्तमान भव की है भाग आयु शेष रहने पर अगले भव का आयुबंध करते हैं। सोएक्रम आयु वाले जीव है भाग आयु शेष रहने पर अथवा उत्तरोत्तर तीसरे भाग का तीसरा भाग (छठा, नौवां, सत्ताईसवां) शेष रहने पर आयुबंध करते हैं।

## आयुष्यबन्ध और आकर्ष

यत्तु षड्भिः पञ्चभिश्चतुर्भिर्वा आकर्षैः आगृहीतं दिलकं तदपवर्तनाकरणेनोपक्रम्यते इति सोपक्रमम् । (उशावृ प २३७)

आकर्ष का अर्थ है— कर्म पुद्गलों का ग्रहण। चार, पांच अथवा छह आकर्षों से आयुष्य के पुद्गलों का ग्रहण होता है, वह सोपक्रम आयुष्य है। इसमें अपवर्तनाकरण के द्वारा आयुष्य का अपवर्तन हो सकता है।

सप्तभिरष्टभिर्वाऽऽकर्षेर्गवामिव सरुषु जलगण्डूष-ग्रहणरूपैर्यत्पुद्गलोपादानं तदनुभागोऽतिदृढ इत्यपवर्त-यितुमशक्यतया निरुपकममुच्यते । (उशावृप २३७)

जैसे महभूमि में गाय जलाशय में बार-बार मुंह डालकर जल पीता है, एक साथ नहीं पीती वैसे ही सात-आठ आकर्षों से आयुष्य के पद्गलों का ग्रहण होता है, एक साथ नहीं, वह निरुपक्रम आयुष्य है, क्योंकि उसका अनुभाग अत्यन्त दृढ़ होता है, उपका अपवर्तन संभव नहीं है।

#### सोपक्रम-निरुपक्रम आयुख्य

सोवक्कमो अ निरुवक्कमो अ दुविहोऽणुभावमरणंमि । .... (उनि २२६)

जं जीवियसंबद्धणमज्भवसाणाइहेउसंजणियं । सोवनकमाउयाणं स जीविजवनकमणकालो ॥

स नीवितोपक्रमणकालो यथ'युष्कोपक्रमणकालोऽभि-धीयत इत्यर्थः यत् किम् ? इत्याह—यज्जीवितस्य यथ'बद्धस्य दीर्घकालवेद्यस्यायुष्कस्य संवर्तनं स्वरूपस्थिति-कत्वापादनम् । केषाम् ? सोपक्रमायुषां जीवानाम् । निरूपक्रमायुषां निकाचितावस्थस्यैव बद्धत्वादपवर्तना-योगात् । (विभा २०४४ मवृ पृ ७२१,७२२)

आयुष्य (अनुभावमरण) के दो प्रकार हैं —सोपक्रम मरण और निरुपक्रम मरण । सोपक्रम आयुष्य वाले जीव अध्यवसान, भय आ'द निमित्त मिलने पर दीर्घकाल तक भोगे जाने वाले अपने बद्ध आयुष्य को अल्प काल में ही भाग लेते हैं —इसे यथायुष्क उपक्रमकाल कहा जाता है। निरुपक्रम आयु वाले जीवों का आयुष्य निकांचत रूप में बद्ध होता है, अत: उसका अपवर्तन — ह्रस्वीकरण नहीं होता।

के पुण सोवक्कमा निरुवक्कमा? नेरइया देवा असंवज्जवासाउगा तिरिया मणुया य उत्तमपुरिसा चरिमसरीर ति । सेसा भातया । (आवच् १ पृ ३६६)

नैरियक, देव, असंख्येयवर्षजीवी तियंच और मनुष्य, उत्तम पुरुष (तिरसठ शलाकापुरुष) तथा चरमशरीरी— इन सबका आयुष्य निरुपक्षम होता है। इनके अतिरिक्त शेष सब जीवों का आयुष्य सांपक्षम और निरुपक्रम— दोनों प्रकार का हो सकता है।

#### आयुष्य के उपक्रम

अज्भवसाणनिमित्ते आहारे वेयणा पराघाए । फासे आणापाणु सत्तविहं भिज्जए आउं ।। (आवनि ७२४)

आयुष्य क्षीण होने के सात कारण-अध्यवसान—राग-स्नेह-भयात्मकविचार।
निमित्त—दण्ड, शस्त्र आदि का प्रहार।
आहार—अति अल्प मात्रा में या अधिक मात्रा में
भोजन करना।

वेदना—आंख, कान आदि की पीड़ा।
पराघात—गड्ढे आदि में गिरना।
स्पर्श — सांप आदि से इसा जाना।
आनापान—उच्छ्वास-निःश्वास का निरोध हो
जाना।

#### अन्य कारण

दंडकससत्थरज्जू अग्गी उदगपडण विसं वाला । सीउण्हं अरइ भयं खुहा पिवासा य वाही य ॥ मुनपुरीसिवरोहे जिण्णाजिण्णे य भोयणे बहुसो । घंसणघोलणपीलण आउस्स उवक्कमा एए ॥ (आविन ७२४,७२६)

दण्ड, कश, शस्त्र, रज्जु (फांसी लगाना), अग्नि, उदकपतन, विष, व्याल (सर्प, दुष्ट गज), शीत, उष्ण, अरित, भय, क्षुधा, पिपासा, व्याधि, मल-मूत्र का निरोध करने पर, अंधिक भोजन करने पर, अंजीर्ण होने पर तथा घर्षण-घोलन-पीडन से आयुष्य क्षीण होता हैं—
ये आयुष्य के उपक्रम हैं।

#### ६. नामकर्म

गतिजात्यादिभिः प्रकारैनिमयतीति नाम । (उच् पृ २७७)

जा गति, जाति आदि से प्राणी-विशेष को निर्दिष्ट करता है, वह है नाम कर्म।

नमयति—गत्यादिविविधभावानुभवनं प्रत्यात्मानं प्रवणयति चित्रकर इव करितुरगादिभाव प्रति रेखाकृति-मिति नामकर्मः। (उशावृ प ६४१)

जैसे चित्रकार हाथी, घोड़े आदि का रेखांकन करता है, वैसे ही जीवों को गति, जाति आदि विविध भावों का अनुभव कराने वाला कर्मविशेष नामकर्म है। नामं कम्मं तु दुविह, सुहमसुहं च आहियं। सुहस्स उ बहू भेया, एमेव असुहस्स वि॥ (उ ३३।१३)

नामकर्मदो प्रकार का है— शुभनाम और अशुभ-नाम। इन दोनों के अनेक प्रकार हैं।

#### शुभ नामकर्म की प्रकृतियां

शुभनाम्नोऽनन्तभेदत्वेऽपि विमध्यमविवक्षातः सप्तत्रिण्ञद् भेदाः, तद्यथा मनुष्यगितः देवगितः पञ्चेन्द्रियजातः औदारिकवैक्तियआहारकतैजसकार्मणगरीराणि
पञ्च, समचतुरस्रसंस्थानं वज्जर्षभनाराचसंहननम् औदारिकवैक्तियआहारकअङ्गोपाङ्गानि श्रीण, प्रशस्तवर्णगन्धरसस्पर्णाग्चत्वारः, मनुष्यानुपूर्वीदेवानुपूर्वी वेत्यानुपूर्वीद्वयमगुरुलघु पराघातम् उच्छ्वासः आतपः
उद्योतः प्रशस्तविहायोगितः तथा त्रसबादरं पज्जतं प्रत्येकं
स्थिरं गुभ सुभग सुस्वरम् आदेयं यशःकीत्तिश्चेति निर्माणं
तीर्षकरनाम चेति एताश्च सर्वा अपि शुभानुभावात्
गुभम्। (उशावृ प ६४४)

शुभ नामकर्म के अनंत भेद हैं, किंतु मुख्य भेद सैतीस हैं-—

| सैंतीस हैं             |                       |  |  |
|------------------------|-----------------------|--|--|
| १. मनुष्यगति           | १९. देवानुपूर्वी      |  |  |
| २. देवगति              | २०. अगुरुलघु          |  |  |
| ३. पचेन्द्रिय जाति     | २१. पराघात            |  |  |
| ४. औदारिक शरीर         | २२. उच्छ्वास          |  |  |
| ्र. वैक्रिय शरीर       | २३. आतप               |  |  |
| ६. आहारक शरीर          | २४. उद्योत            |  |  |
| ७. तैजस शरीर           | २५. प्रशस्त विहायोगति |  |  |
| द. कार्मण शरी <b>र</b> | २६. त्रस              |  |  |
| ९. समचतुरस्र संस्थान   | २७. बादर              |  |  |
| १०. वज्रऋषभनाराच संहनन | २८. पर्याप्त          |  |  |
| ११. औदारिक अंगोपांग    | २९. प्रत्येक          |  |  |
| १२. वैक्रिय अंगोपांग   | ३०. स्थिर             |  |  |
| १३. आहारक अंगोपांग     | ३१. शुभ               |  |  |
| १४. प्रशस्त वर्ण       | ३२. सुभग              |  |  |
| १६. प्रशस्त गंध        | ३३. सुस्वर            |  |  |
| १६. प्रशस्त रस         | ३४. आदेय              |  |  |
| १७. प्रशस्त स्पर्भ     | ३५. यशःकीति           |  |  |

३६. निर्माण

३७. तीर्यंकर नाम

#### अशुभनाम कर्म की प्रकृतियां

अशुभनाम्नोऽपि विमहयमविवक्षया चतुरित्रशद्भेदाः,
तद्यथा — नरकगितः तिर्यमितः एकेन्द्रियजातिः द्वीन्द्रियजातिः त्रीन्द्रियजातिः चतुरिन्द्रियजातिः ऋषभनाराचं
नाराचं अर्धनाराचं कीलिका सेवानं न्यग्रोधमण्डलं साति
वामनं कुब्जं हुण्डम् अप्रशस्तवणंगन्धरसस्पर्शचतुष्टयं
नरकानुपूर्वी तिर्यगानुपूर्वी उपधातम् अप्रशस्तवहायोगितः
स्थावरं सूक्ष्मं साधारणम् अपर्योप्तम् अस्थिरम् अशुभं
दुर्भगं दुःस्वरम् अनादेयं अयशःकीतिश्चेति एतानि
चाशुभनारकत्वादिनिबन्धनत्वेनाशुभानि ।

(उशावु प ६४४)

अशुभ नामकर्म के चौतीस भेद हैं—

| १. नरक गति           | १८. अप्रशस्त गंध     |
|----------------------|----------------------|
| २. तिर्यंच गति       | १९. अप्रशस्त रस      |
| ३. एकेन्द्रिय जाति   | २०. अप्रशस्त स्पर्श  |
| ४. द्वीन्द्रिय जाति  | २१. नरकानुपूर्वी     |
| ५. त्रीन्द्रिय जाति  | २२. तिर्यंचानुपूर्वी |
| ६. चतुरिन्द्रिय जाति | २३. उपघात            |
|                      | ~~ ^=====            |

फ. ऋषभनाराच संहनन २४. अप्रशस्त विहायोगित
 न. नाराच संहनन २५. स्थावर
 ५. अर्धनाराच संहनन २६. सूक्ष्म

१०. की लिका संहतन २७. साधारण ११. सेवार्त्त संहतन २८. अपर्याप्त १२. न्यग्रोधपरिमंडल संस्थान २९. अस्थिर

१३. साति संस्थान ३०. अशुभ १४. वामन संस्थान ३१. दुर्भग १४. कुब्ज संस्थान ३२. दुःस्वर १६. हुण्डक संस्थान ३३. अनादेय

१७. अप्रशस्त वर्ण ३४. अयशःकीति नाम

## १०. गोत्र कर्म

प्रधानमप्रधानं वा करोतीति गोत्रं। (उच् पृ २७७) जो पुद्गल आत्मा की प्रतिष्ठा या अप्रतिष्ठा में निमित्त बनते हैं, वह है गोत्र कर्म।

गीयते - शब्दते उच्चावचैः शब्दैः कुलालादिव मृद्दव्यमत आत्मेति गोत्रम् । (उशावृ प ६४१)

जैसे कुम्भकार मिट्टी से बने छोटे-बड़े घड़ों को विभिन्न नामों से पुकारता है बैसे ही आत्मा विभिन्न उच्चावच अब्दों से पुकारी जाती है, वह गोत्र कर्म है।

१८. मनुष्यानुपूर्वी

मोयं कम्मं दुविहं, उच्चं नीयं च आहियं। उच्चं अट्टविहं होइ, एवं नीयं पि आहियं॥ (उ ३३/१४)

गोत्र कर्म दो प्रकार का है — उच्च गोत्र और नीच गोत्र। इन दोनों के आठ-आठ प्रकार हैं।

जाति, कुल, बल, तप, ऐश्वर्य, ज्ञान, लाभ और रूप की उच्चता से उच्च गोत्र तथा इन आठों की निम्नता से नीच गोत्र।

#### ११. अन्तराय कर्म

अन्तरा —दातृप्रतिग्राहकयोरन्तर्भाण्डागारिकवद्विष्त-हेतृतयाऽयते —गच्छतीत्यन्तरायम् । (उशावृ प ६४१)

जैसे कीषाध्यक्ष राजा के द्वारा प्रदत्त राशि को देने में बाधा उपस्थित करता है, वैसे ही जो कर्म दान, लाभ, भोग, उपभोग और शक्ति—इनमें बाधक बनता है, वह है अन्तराय कर्म।

दाणे लाभे य भोगे य, उवभोगे वीरिए तहा । पंचिवहमंतरायं, समासेण वियाहियं।। (उ३३/१५)

दानान्तरायं यत्सति विशिष्टे ग्रहीतिर देये च वस्तुनि तत्फलमवगच्छतोऽपि दाने प्रवृत्तिमुपहन्ति। यत्पुनिव-शिष्टेऽपि दातिरि यावन्निपुणेऽपि याचितिरि उपलब्धिउप-श्वातकृततल्लाभान्तरायं । भोगान्तरायं तु सित विभवादौ सम्पद्यमाने च आहारमात्यादौ यद्वशान्न भुङ्क्ते । उप-भोगान्तरायं तु यस्योदयात्सदिष वस्त्रालङ्कारादि नोप-भुङ्क्ते । वीर्यान्तरायं यद्वशाद्बलवान्नीरुव्यःस्थः अथ च तृशकुढजीकरणेऽप्यसमर्थः । (उशावृ प ६४५)

## अस्तराय कर्म के पांच प्रकार हैं—

- १. दानान्तराय—दान लेने वाला और देय वस्तु विशिष्ट है तथा दाता दान के फल से अभिज्ञ है, किन्तु दान की प्रवृत्ति में बाधा आती है।
- २. लाभान्तराय—दाता भी विशिष्ट है और याचक भी निपुण है किन्तु याचक की उप-लब्धि में बाधा आ जाती है।
- ३. भोगान्तराय—सम्पदा होने पर भी व्यक्ति के भोग में बाधा आती है। वह आहार, माला आदि का भोग नहीं कर पाता।

- ४. उपभोगान्तराय—वस्त्र, अलंकरण आदि की प्राप्ति होने पर भी व्यक्ति उनका उपभोग नहीं कर पाता ।
- ५. बीर्यान्तराय व्यक्ति बलवान् है, स्वस्थ है, तरुण है फिर भी वह एक तिनके को भी तोड़ नहीं सकता ।

# १२. कर्म प्रकृतियों का उपक्रम

सन्वपगईणमेवं परिणामवसादुवककमो होज्जा।
पायमनिकाइयाणं तवसा उ निकाइयाणं पि॥
(विभा २०४६)

शुभ-अशुभ परिणामवश ज्ञानावरणीय आदि सब कर्म प्रकृतियों का अपवर्तनाकरण के द्वारा उपक्रम होता है। यह उपक्रम प्रायः अनिकाचित प्रकृतियों का ही होता है। तपस्या के द्वारा निकाचित प्रकृतियों का भी उपक्रम होता है।

उदय-खय-खयोवसमोवसमा जंच कम्मणो भणिया। दब्बाइपंचयं पइ जुत्तमुवक्कामणमओ वि॥ (विभा २०५०)

कर्मों का उदय, क्षय, क्षयोपश्रम और उपश्रम द्रव्य क्षेत्र, काल, भव और भाव के आश्रित होता है। इसलिए कर्मों का उपऋष युक्तियुक्त है।

जेणोवक्कामिज्जइ समीवमाणिज्जए जओ जंतु।
स किलोवक्कमकालो किरियापरिणामभूइट्टो ॥
(विभा २०३९)

जिस किया विशेष से दूरस्थ को समीप लाया जाता है, वह उपक्रम है। इसमें किया-परिणाम (उपक्रम की हेतुभूत कियाओं) की बहुलता है।

## सोपक्रम कर्म के दृष्टान्त

जह वा दीहा रज्जू डज्भइ कालेण पुंजिया खिप्पं। वियओ पडो व सुस्सइ पिडीभूओ य कालेणं॥ (विभा २०६१)

जैसे फैली हुई रज्जु को जलने में समय लगता है और पुंजीभूत रज्जू शोध्र जल जाती है, फैला हुआ गीला वस्त्र जल्दी सूख जाता है और पिंडीभूत वस्त्र को सूखने में समय लगता है, वैसे ही वेदनकाल में कर्मों का उद्दर्तन और अपवर्तन होता है।

किंचिदकाले वि फलं पाइज्जइ पच्चए य कालेणं। तह कम्मं पाइज्जइ कालेण विषच्चए वण्णं॥ भिण्णो जहेह कालो तुल्ले वि पहिम्म गइविसेसाओ। सत्थे व गहणकालो मइ-मेहाभेयओ भिन्नो।। तह तुल्लिम्म वि कम्मे परिणामाइकिरियाविसेसाओ। भिण्णोऽणुभवणकालो जेट्टो मज्भो जहन्नोय।। (विभा २०५:=२०६०)

फलों का परिपाक दो तरह से होता है। जैसे वृक्षस्य आम्रफल समय आने पर ही पकता है, किन्तु गर्त में डाल पलाल से ढक देने पर वह समय से पहले ही पक जाता है। वैसे ही कर्म का फल अध्यवसान आदि हेतु मिलने पर शीघ्र भोग लिया जाता है। (सौ वर्ष में भोगा जाने वाला आयुष्य अन्तर्मृहूर्त्त में भोग लिया जाता है) अन्यथा यथाकाल सम्पूर्ण रूप से भोगा जाता है।

मार्ग की दूरी तुल्य होने पर भी गित की मन्दता और तीवता के कारण पिक भिन्न-भिन्न काल में अपने गन्तव्य पर पहुंचते हैं। ग्रन्थ का परिमाण समान होने पर भी ग्रहण-अवधारण शक्ति की तरतमता के कारण विद्यार्थी भिन्न-भिन्न काल में उस ग्रंथ का पार पाते हैं। इसी प्रकार बद्ध कमों की स्थित तुल्य होने पर भी परिणाम, बाह्य निमित्त, किया आदि की भिन्नता के कारण कमों का अनुभवकाल भिन्न-भिन्न होता है।

# १३. कर्म एक क्षेत्रावगाही

गिण्हइ तज्जोगं चिय रेणु पुरिसो जहा कयडभंगो । एगक्षेत्तोगाढं जीवो सव्वप्पएसेहिं।।

एकक्षेत्रावगाढमेव गृह्णाति, न तु स्वावगाढप्रदेशेभ्यो भिन्नप्रदेशावगाढम् । (विभा १९४१; मब् पृ ६८७)

जीव कर्म के योग्य कर्मवर्गणा के पुद्गलों को ही ग्रहण करता है। वह एक क्षेत्रावगाही पुद्गलों को ग्रहण करता है—अपने आत्मप्रदेशों से अवगाहित क्षेत्र से भिन्न क्षेत्र में अवगाढ पुद्गलों का ग्रहण नहीं करता। यह ग्रहण सब आत्मप्रदेशों से होता है। जैसे तेल आदि से स्निग्ध शरीर पर रजकण चिपकते हैं, वैसे ही राग-देव से संक्लिब्ट आत्मा पर कर्म चिपकते हैं।

## १४. सब आत्मप्रदेशों से कर्मबंध

सव्वजीवाण कम्मं तु, संगहे छिद्दिसागयं । सव्वेसु वि पएसेसु, सव्वं सव्वेण बद्धगं ॥ (उ ३३/१८)

सब जीवों के संग्रह-योग्य पुर्वाल छहों दिशाओं — अतात्मा से संलग्न सभी आकाशप्रदेशों में स्थित हैं। वे सब कर्म-परमाणु बन्ध-काल में आत्मा के सभी प्रदेशों के साथ सम्बद्ध होते हैं।

#### १५. आत्मप्रदेश-कर्मप्रदेश-परिमाण

ःःः आउमकम्मपएसग्गणंतणंता पएसेहि ।। आत्मप्रदेशो हि एकैकस्तत्प्रदेशैंरनन्तानन्तैरावेष्टितः संवेष्टितः । (उनि २२६ शावृ प २३७)

एक-एक आत्मप्रदेश अनंतानंत कर्मपुद्गलों से आवे-िष्टत-परिवेष्टित है। आयुष्य कर्म का प्रदेशपरिमाण अनंतानंत है, जिससे एक-एक आत्मप्रदेश आवेष्टित है।

# १६. कर्म अनुभाग का प्रदेश-परिमाण

सिद्धाणणंतभागो य, अणुभागा हवंति उ । सव्वेसु वि पएसम्मं, सन्वजीवेसुऽइन्छियं ।। (उ ३३/२४)

कर्मों के अनुभाग सिद्ध आत्माओं के अनन्तर्वे भाग जितने होते हैं। सब अनुभागों का प्रदेश परिमाण --रसविभाग का परिमाण सब जीवों से अधिक होता है।

# १७. एक समय में गृहीत कर्मप्रदेशों का परिसाण

सन्वेसि चेव कम्माणं, पएसम्ममणंतमं । गंठियसत्ताईयं, अंतो सिद्धाण आहियं।। (उ ३३/१७)

एक समय में गृहीत सब कभों का प्रदेशाग्र अनन्त है। वह अभव्य जीवों से अनन्त गुना अधिक और सिद्ध आत्माओं के अनन्तवें भाग जितना होता है।

# १८. कर्मबंध : सूचीकलाप की उपमा

कम्मप्पवायपुत्वे बद्धं पुर्ठं निकाइयं कम्मं। जीवपएसेहिं समं सूईकलावोवमाणाओ।।

अयं च त्रिविधोऽपि बन्धः सूचीकलापोपमानाद् भावनीयः, तद्यथा—गुणाऽऽवेष्टितसूचीकलापोपमं बद्ध-मुच्यते, लोहपट्टबद्धसूचीसंघातसदृशं तु बद्धस्पृष्टिमित्य-भिधीयते, बद्धस्पृष्टिनिकाचितं त्विग्नितप्तधनाहितिकोडी-कृतसूचीनिचयसंनिभं भावनीयमिति।।

(विभा२४१३ मवु प ९३)

कर्म जीव-प्रदेशों के साथ बद्ध, स्पृष्ट और निका-चित होते हैं --ऐसा कर्मप्रवाद पूर्व में प्ररूपित है। इस बंध को सूची-कलाप की उपमा से उपमित किया गया है । सूची-कलाप से उपमित कमँबन्ध के तीन प्रकार हैं---

- श. धारे से बंधे हुए सूची-कलाप के समान कमों की बद्ध अवस्था है।
- २. लोहपट्ट से बद्ध सूची-समूह के समान बद्धस्पृष्ट अवस्था है।
- अग्नि में तपाकर घन से पीटकर सूची-समूह को एकमेक कर देने के समान है बद्धस्पृष्ट निकाचित अवस्था।

# १६. उदय से पूर्व कर्म की चार अवस्थाएं

जोग्गा बद्धा बज्भतया य पत्ता उईरणाविलयं। अहं कम्मदन्वराओं चउन्यिहा पोग्गला हुंति॥ (विभा २९६२)

- १. योग्य जो कर्म पुद्गल बंधपरिणाम के अभिमुख हैं।
- २. बघ्यमान जिन कर्म पुद्गलों की बंध-किया प्रारंभ हो चुकी है।
- बद्ध जिन कर्म पुद्गलों की बंध-किया सम्पन्त हो चुकी है।
- ४. उदीरणाविलिका प्राप्त जो कर्मपुद्गल उदीरणा-करण द्वारा उदीरणाविलिका को प्राप्त हैं, लेकिन उदयाविलिका को प्राप्त नहीं हुए हैं।

## २०. कर्मभोग की प्रक्रिया

पावाणं च खलु भो ! कडाणं कम्माणं पुष्टिंव दुच्चिण्णाणं दुष्पडिक्कंताणं वेयइत्ता मोक्खो, नित्य अवेयइत्ता, तवसा वा भोसइत्ता । (दचू १/सूत्र १८)

दुश्चरित्र और दुष्ट पराक्रम के द्वारा पूर्वकाल में अजित किए हुए पाप-कर्मों को भोग लेने पर अथवा तप के द्वारा उनका क्षय कर देने पर ही मोक्ष होता है।

भणियं च सुए जीवो वेएइ न वाऽणुभावकम्मं ति । जं पुण पएसकम्मं नियमा वेएइ तं सव्वं ॥ नाणुद्धियं निज्जीरइ नासंतमुदेइ जं तक्षोऽवस्सं । सव्वं पएसकम्मं वेएउं मुच्चए सव्वो ॥

(विभा १२९५, १२९६)

आगम श्रुत में कहा गया है - जीव अनुभाव कर्म का वेदन करता भी है, नहीं भी करता। प्रदेश कर्म का वेदन नियमत: होता है। अनुदित कर्म की निर्जरा नहीं होती, असत् का उदय नहीं होता, इसलिए प्रदेश कर्म का वेदन होने पर ही जीव कर्मों का निर्जरण करता है।

किरियाए कुणइ रोगो मंदं पीलं जहाऽविणिज्जंतो । किरियामेत्तकयं चिय पएसकम्मं तहा तक्सा ॥ (विभा १२९९)

औषध सेवन के द्वारा अपनीयमान रोग की पीड़ा मन्द हो जाती है। चिकित्साकाल में जो कुछ कियाएं की जाती हैं, मात्र उतनी सी पीड़ा होती है। वैसे ही तपस्या के द्वारा अपनीयमान प्रदेशकर्म से गुणों का विघात नहीं होता, मात्र तपः किया से थोड़ा कष्ट होता है।

नरकगत्यादिकाः कमं प्रकृतयस्तद्भवसिद्धिकानामिष मुनीनां सत्तायां विद्यन्त एव, न चाननुभूतास्ताः कदा-चिदिषि क्षीयन्ते, न च तद्भवसिद्धिको नरकादिजन्मविषा-केन ताः समनुभवति, किन्तु तपसा प्रदेशरूपतया समनुभूय ताः क्षपयति । (विभामवृष्ट ४८ ३)

उसी भव में सिद्ध गित को प्राप्त करने वाले मुनियों के भी नरकर्गात आदि कर्म प्रकृतियां सत्ता में रहती हैं। उनका अनुभव किए बिना वे कभी क्षीण नहीं होती। तद्भवसिद्धिक जीव नरक आदि जन्मों के विपाकोदय के रूप में उनका अनुभव नहीं करता, किन्तु प्रदेश।दय में उनका अनुभव कर तपस्या से उनको क्षीण कर देता है।

### कर्मभोग अवश्यंभावी

सब्बं सुचिण्णं सफलं नराणं

कडाण कम्माण न मोक्ख अत्थि। .... (उ १३/१०)

मनुष्यों का सब सुचीर्ण (सुकृत) सफल होता है। किए हुए कर्मों का फल भोगे बिना मोक्ष नहीं होता।

.....कम्मसच्चा हु पाणिणो । (उ ७/२०)

प्राणी कर्म-सत्य होते हैं — अपने किये हुए का फल अवस्य पाते हैं।

पुण्य-पापलक्षणमुभयमपि सिवपाकमिवपाकं च मन्त-व्यम् यथाबद्धं तथैव विपाकाः किञ्चिद् वेद्यते, किञ्चित्तु मन्दरसं नीरसं वा कृत्वा प्रदेशोदयेनाविपाकं वेद्यते। (विभामवृ १ पृ ६९०)

पुण्य कर्म और पापकर्म सिवपाकी, अविपाकी — दोनों तरह के होते हैं। कुछ कर्म सिवपाकी होते हैं— जिस रूप में बधे हैं, उसी रूप में भोगे जाते हैं। कुछ कर्म अविपाकी होते हैं—जिन्हें मंदरस अथवा नीरस कर प्रदेशोदय के रूप में भोगा जाता है, उनका विपाकोदय नहीं होता।

#### २१. कर्म-संश्रमण की प्रश्रिया

मोत्तूण आउयं खलु दंसणमोहं चरित्तमोहं च। सेसाणं पगईणं उत्तरविहिसंकमो भज्जो।।

ज्ञानावरणादिमूलप्रकृतीनामन्योन्यं संक्रमः कदापि न भवत्येव, उत्तरप्रकृतीनां तु निजनिजमूलप्रकृत्यभिन्नानां परस्परं संक्रमो भवति । ""भजना चैवं द्रष्टब्या - याः किल ज्ञानावरणपञ्चक-दर्शनावरणनवक-कषायषोडशक-मिथ्यात्व-भय-जुगुप्सा - तैजस - कार्मणवर्णादिचतुष्कागुरु-लघूपघातनिर्माणाऽन्तरायपञ्चकलक्षणाः सप्तचत्वारिशद् ध्रुवबन्धिन्य उत्तरप्रकृतयः । तासां निजैकमूलप्रकृत्यभिन्ना-नामन्योन्यं संक्रमः सदैव भवति । यथा ज्ञानावरणपञ्च-कान्तर्वतिनि मतिज्ञानावरणे श्रुतज्ञानावरणादीनि, तेष्वपि मतिज्ञानावरणं संकामतीत्यादि । यास्तु शेषा अध्यवबन्धि+ न्यस्तासां निजैकमूलप्रकृत्यभेदवर्तिनीनामपि बध्यमानायाम-बध्यमाना संकामति, न त्वबध्यमानायां बध्यमानाः यथा साते बध्यमानेऽसातमबध्यमानं संकामति, न तु बध्यमान-मबब्यमाने इत्यादि वाच्यमिति । एषः प्रकृतिसंक्रमे विधि:। शेषस्त् प्रदेशादिसंक्रमविधिः मूलप्रकृत्यभिन्नास् वेद्यमानासु संक्रमः भवति ।

(विभा १९३९; मवृ पृ ६८६, ६८७)

कर्म की ज्ञानावरण आदि मूल आठ प्रकृतियों का परस्पर संक्रमण कभी भी नहीं होता । सजातीय उत्तर प्रकृतियों का परस्पर संक्रमण हो सकता है, अनिवार्य नियम नहीं है । आयुष्य कर्म की चारों प्रकृतियों का तथा दर्शनमोह और चारित्रमोह का परस्पर संक्रमण नहीं होता ।

ज्ञानावरण की पांच, दर्शनावरण की नौ, कषाय की सोलह, मिथ्यात्व की एक, भय की एक, जुगुष्सा की एक तैजस की एक, कामंण की एक, वर्ण, गंध, रस, स्पर्भ, अगुष्तम्भ, उपघात, निर्माण और अंतराय की पांच — इन ४७ ध्रुवबन्धिनी उत्तर प्रकृतियों का अपनी सजातीय प्रकृति के साथ संक्रमण होता है। जैसे — मितज्ञानावरण का श्रुतज्ञानावरण आदि के साथ, श्रुतज्ञानावरण का मितज्ञानावरण आदि के साथ संक्रमण होता है।

शेष अध्रुवबंधिनी प्रकृतियों के संक्रमण का नियम यह है कि पूर्वबद्ध सजातीय प्रकृति बध्यमान (वर्तमान में बंधने वाली) प्रकृति में संक्रांत होती है। बध्यमान प्रकृति पूर्वबद्ध प्रकृति में संक्रांत नहीं होती। जैसे—पूर्वबद्ध असात वेदनीय बध्यमान सात वेदनीय में संक्रांत होता है किन्तु बध्यमान सात वेदनीय पूर्व बद्ध असात वेदनीय में संक्रांत नहीं होता—यह प्रकृति-संक्रमण का नियम है। स्थिति, अनुभाग और प्रदेश के संक्रमण का नियम इससे भिन्न है। वह वेद्यमान अवस्था में होता है।

पुब्बगहियं च कम्मं परिणामवसेण मीसयं नेज्जा । इयरेयरभावं वा सम्मा-मिच्छाइं न उ गहणे ॥ (विभा १९३८)

पूर्वगृहीत सत्तावर्ती कर्म का संक्रमण होता है। यह संक्रमण परिवर्तन परिणामधारा की तीव्रता-मंदता और शुद्ध-अशुद्धि के आधार पर होता है। जैसे—पूर्वबद्ध मिथ्यात्व के पुद्गल विशुद्ध परिणामों से शोधित होने पर सम्यक्तव में संक्रांत हो जाते हैं। इसी प्रकार अशुद्ध परिणामों की तीव्रता के कारण सम्यक्तव के पुद्गल मिथ्यात्व में संक्रांत हो जाते हैं।

### २२. कमों की स्थिति

उदहीसरिनामाणं, तीसई कोडिकोडिओ। उक्कोसिया ठिई होइ, अंतोमुहुत्तं जहन्निया।। आवरणिज्जाण दुण्हं पि, वेयणिज्जे तहेव य। अंतराए य कम्मम्मि, ठिई एसा वियाहिया। (उ ३३।१९,२०)

ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय और अन्तराय —इन कर्मों की उत्कृष्ट स्थिति तीस कोटि-कोटि सागर और जघन्य स्थिति अन्तर्मुहर्त्त की होती है।

ं (विभा ११८८) वेदनीय की जघन्य स्थिति बारह मुहूर्त्त की है।

(वेदनीय कर्म बन्ध के दो प्रकार हैं —साम्पराधिक और ईर्यापथिक । साम्पराधिक बन्ध सकषायी के होता है, उसकी जघन्य स्थिति है बारह मुहूर्त्त । ईर्यापथिक बन्ध वीतराग के होता है, उसकी जघन्य स्थिति है अन्तर्मुहूर्त्त (दो समय)।)

## मोहनीय कर्म

उदहीसरिनामाणं, सत्तर्रि कोडिकोडिओ। मोहणिज्जस्स उक्कोसा, अन्तोमुहुत्तं जहन्निया॥ (उ ३३।२१)

मोहनीय कर्म की उत्कृष्ट स्थिति सत्तर कोटि-कोटि

सागर की और जघन्य स्थिति अन्तर्मुहूर्त्त की होती है। आयुष्य कर्म

तेत्तीस सागरोवमा, उनकोसेण वियाहिया।

िर्वह उ आउकम्मस्स, अन्तोमुहुत्तं जहन्निया।।

(उ ३३।२२)

आयु-कर्म की उत्कृष्ट स्थिति तेतीस सागर की और जघन्य स्थिति अन्तर्मुहूर्त्त की होती है।

#### नाम-गोत्र-कर्म

उदहीसरिनामाणं, वीसई कोडिकोडिओ। नामगोत्ताणं उक्कोसा, अट्ट मुहुत्ता जहन्तिया।! . (उ ३३।२३)

नाम और गोत्र कर्म की उत्कृष्ट स्थिति बीस कोटि-कोटि सागर और जघन्य स्थिति आठ मुहूर्त्त की होती है।

#### उत्तर प्रकृतियों की उत्कृष्ट स्थिति

उत्तरप्रकृतिविषया (स्थितः) प्रदर्श्यते तत्रोत्कृष्टा स्त्रीवेद-सातवेदनीयमनुजगत्यानुपूर्वीणां चतसृणामुत्तर-प्रकृतीनां पञ्चदश सागरोपमकोटीकोट्य:। कषाय-चत्वारिशन्नपुंसकारतिशोकभयजुगुप्सानां पञ्चानां विशतिः। पुंवेदहास्यरतिदेवगत्यानुपूर्वीद्वयाद्य-संहननसंस्थानप्रशस्तविहायोगतिस्थिरशुभसुभगसुस्वरादेय-यशःकीर्त्युच्चैर्योत्राणां पञ्चदशानां दश। न्यग्रोध-संस्थानद्वितीयसंहननयोद्घिदश। सातिसंस्थाननाराचसंह-ननयोश्चतुर्दश । कुब्जार्द्धनाराचयोः षोडश । संस्थानकी लिकासंहननद्वित्रचलुरिन्द्रियजातिसूक्ष्मापर्याप्त-तिर्यग्मनुष्यायुषोः कसाधारणानामष्टानामष्टादश । अवशिष्टानां तु मुलप्रकृतिवदुत्कृष्टा पल्योपमत्रयं । (उशावू प ६४७) स्थिति: ।

# कर्म की उत्तर प्रकृतियां

स्त्रीवेद, सात वेदनीय, मनुष्यगित } पन्द्रह कोटाकोटि मनुष्य गति आनुपूर्वी सागरीयम सोलह कथाय चालीस कोटाको

नपुंसकवेद, अरित, शोक, भय जुगुप्सा पुरुष वेद, हास्य, रित, देवगति, देवगत्यानुपूर्वी, प्रथम संहनन, प्रथम संस्थान, प्रशस्त विहायोगित

सागरीपम चालीस कोटाकोटि सागरीपम बीस कोटाकोटि सागरीपम

दस कोटाकोटि

सागरोपम

उत्कृष्ट स्थिति

स्थिर, शुभ, सुभग, सुस्वर, आदेय, यशोकीति, उच्चगोत्र, न्यग्रोध संस्थान, ऋषभनाराच संहनन सादि संस्थान, नाराच संहनन

कुब्ज, अर्धनाराच संहतन

दस कोटाकोटि सागरोपम बारह कोटाकोटि सागरोपम चौदह कोटाकोटि सागरोपम सोलह कोटाकोटि सागरोपम

वामन संस्थान, कीलिका संहनन, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रय जाति, सूक्ष्म, पर्याप्त, साधारण तिर्यञ्च तीन

अठारह कोटा− कोटि सागरोपम

शेष प्रकृतियों की स्थिति

तीन पत्योपम मूल प्रकृतिवत्

#### उत्तर प्रकृतियों की जघन्य स्थिति

निद्रापञ्चकासातावेदनीयानां षण्णां जघन्या तु सागरोवम सप्तभागास्त्रयः पत्योपममासंख्येयभागन्यूनाः । सातस्य त् द्वादश मृहुत्तीः । मिथ्यात्वस्य परुयोपमासंख्येय-भागोनं सागरोपमम्। आद्यकषायद्वादशकस्य चत्वारः सागरोपमसप्तभागास्तावर्तव न्यूनाः । ऋोधस्य संज्वल∽ नस्य मासद्वयं। मानस्य मासो। मासार्ख्व मायायाः। पुंवेदस्याष्टी वर्षाण । शेषनोकषायमनुष्यतिर्यगातिजाति-पञ्चकौदारिकशरीरतदङ्गोपाङ्गतैजसकार्मणसंस्थानषट्क-संहतनषर्कवर्णे चतुष्कतियंग्मनुष्यानुपूर्व्यमुरुलघूपचातपरा-घातोच्छ्वासातपोद्योतप्रशस्ताप्रशस्त-विहायोगतियश:-कीर्तिवर्जत्रसादिविश्वतिनिर्माणनीचैर्गोत्राणो घट्षष्ट्युत्तर-प्रकृतीनां सागरोयमसप्तभागौ हो पल्योपमासंख्येय-वैक्षियषट्कस्य सागरोपमसहस्रभागौ हौ आहारकतदङ्गीपाञ्च-पत्योपमासंख्येयभागन्यूनौ । तीर्थकरनाम्नामन्तःसागरोपमकोटीकोटी।

(उशाव प ६४७, ६४८)

#### कर्म की उत्तर प्रकृतियां कघन्य स्थिति

निद्रा पञ्चक पत्योपम का असंख्येय भाग न्यून असात वेदनीय डें सागरोपम सात वेदनीय बारह मुहूर्त्त पत्योपम का असंख्येय भाग न्यून एक सागरोपम

चतुष्क ) पल्योपम

अनन्तानुबन्धी चतुष्क अप्रत्याख्यान चतुष्क प्रत्याख्यान चतुष्क पल्योपम का असंख्येय **भाग** कम हुँ सागरोपम

| संज्वलन ऋोध                                     | दो मास                                     |
|-------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| संज्वलन मान                                     | एक मास                                     |
| संज्वलन माया                                    | पन्द्रह दिन                                |
| संज्वलन लोभ                                     | अन्तर्मृहूर्त्त                            |
| पुरुष वेद                                       | आठ वर्ष                                    |
| पुरुषवेदवीं जत नोकषाय<br>से नीच गोत्र पर्यंत ६६ | ) पल्योपम का असंख्येय भाग<br>कम हु सागरोपम |
| प्रकृतियां                                      | <b>)</b>                                   |
| वैकियषट्क −−                                    | पल्योपम का असंख्येय भाग                    |
|                                                 | कम <sub>पठ्ठेठ</sub> सागरोपम               |
| आहारक शरीर<br>आहारक अंगीपांग<br>तीर्थंकर नाम    | अन्तःकोटिकोटि सागरोपम                      |

### आहारकः अकृष्ट-जधन्य स्थिति

नन्त्कृष्टाऽपि एतावत्येवासां तिसृणां स्थिति-रभिहिता, सत्यं, तथाऽपि ततः संख्येयगुणहीनत्वेनास्या जधन्यत्वमिति सम्प्रदायः। (उशावृ प ६४८)

आहारकशरीर, आहारकशरीरअंगोपांग और तीर्थंकर नाम—इन तीन प्रकृतियों की उत्कृष्ट स्थिति भी जघन्य स्थिति की तरह अन्तःकोटाकोटि सागरोपम ही है। किन्तु वह जघन्य स्थिति उत्कृष्ट स्थिति से संख्येयगुण हीन होती है —यह तथ्य परम्परा से प्राप्त है।

#### २३. अबाधाकाल

णाणावरणीयस्य अविधा व वर्षसहस्राणि आबाधा अंतरं भवति। न वाधा अवाधा, तत्र उदयो न भवती-त्यर्थः, तैश्च सित्स्थितिरूना भवति, एवं दर्शनावरणीया-न्तराययोः। वेदनीयस्थितिः तदेव ""दर्शनमोहनीयं अत्तरं भवति चित्रस्थाता अन्तरं भवति चित्रस्थाता भवति। नामगोत्रयोः वर्षसहस्राह्मे अाबाधा अन्तरं भवति। नामगोत्रयोः वर्षसहस्रद्धयं आबाधा अंतरं भवति।

(उचू पृ २७८)

| कर्म                | अबाधाकाल      |  |  |
|---------------------|---------------|--|--|
| ज्ञानावरण           | तीन हजार वर्ष |  |  |
| द्रशंनावरण          | तीन हजार वर्ष |  |  |
| वेदनीय              | तीन हजार वर्ष |  |  |
| <b>अं</b> तराय      | तीन हजार वर्ष |  |  |
| <b>दर्श</b> नमोहनीय | चार हजार वर्ष |  |  |
| चारित्रमोहनीय       | सात हजार वर्ष |  |  |

नाम दो हजार वर्ष गोत्र दो हजार वर्ष

आयुष्य कर्म का अबाधाकाल नहीं होता। २४. संक्लिष्ट परिणाम और स्थितिबंध

मोहस्तुक्कोसाए ठिईए सेसाण छण्हमुक्कोसा। आउस्सुक्कोसा वा मण्भिमिया वा न उ जहण्णा।। (विभा ११८९ मवृष्ट ४५४)

मोह कर्म का स्थिति बंध उत्कृष्ट हो तो शेष छह (आयुष्य वर्जित) कर्मों का स्थिति बंध भी उत्कृष्ट ही होता है। संक्लिष्ट परिणामों की उत्कृष्टता इस दीर्घ स्थितिबंध में निमित्त बनती है।

उत्कृष्ट स्थिति वाले मोह कमं के साथ उत्कृष्ट आयुष्य बंध होने पर जीव नरकगित का आयुष्य बंध नर पर जीव नरकगित का आयुष्य बंध कर सातवीं पृथ्वी में उत्पन्न होता है। उसकी उत्कृष्ट स्थिति तेतीस सागरोपम होती है। जब जीव छठी आदि पृथ्वियों में उत्पन्न होता है, तब मध्यम स्थितिबंध होता है, जघन्य नहीं। अत्यधिक संक्षिष्ट परिणामों वाला जीव नरक में ही उत्पन्न होता है। वह जघन्य आयु-स्थिति वाले क्षुल्लक भव में उत्पन्न नहीं होता। जब नैरियक और देव संक्षिष्ट परिणामों से उत्कृष्ट मोहस्थिति का बंध कर तियंचगित में उत्पन्न होते हैं, तब भी उनका जघन्य स्थिति वाला आयुष्य नहीं होता। देव और नैरियक क्ष्लक भव में उत्पन्न नहीं होता। देव और

मोहिववज्जुक्कोसयिठिईए मोहस्स सेसियाणं च। उक्कोस मिज्यामा वा कासइ व जहिण्णया होज्जा॥ (विभा ११९० मवृ पृ ४५५)

जब जीव मोहर्वाजत उत्कृष्ट स्थिति वाला ज्ञाना-वरण आदि कर्म बांधता है, तब मोह तथा शेष कर्मों की उत्कृष्ट अथवा मध्यम स्थिति का बंध करता है।

मोहनीय, दर्शनावरण आदि कमों की जघन्य स्थिति का बंध अनिवृत्ति बादर और सूक्ष्मसम्पराय—इन दो गुणस्थानों में ही होता है। इन दोनों गुणस्थानों में ज्ञानावरण आदि कमों की उत्क्रब्ट स्थिति का बंध कभी नहीं होता। उत्क्रब्ट स्थिति का बंध मिध्यादृष्टि के ही होता है। ज्ञानावरण आदि की उत्क्रब्ट स्थिति में मोहनीय आदि की जघन्य स्थिति संभव नहीं है। किन्तु किसी-किसी के आयु कर्म की जघन्य स्थिति संभव है। जैसे— ज्ञानावरण आदि की उत्क्रब्ट स्थिति का बंध करता हुआ तियंच अथवा मनुष्य जघन्य क्षुल्लक भव का आयुष्य बांध लेता है।

मोहनीय कर्म की जघन्य स्थिति का बंध करते हैं—
अनिवृत्ति बादर नामक गुणस्थानवर्ती जीव। आयुष्य
कर्म की जघन्य स्थिति का बंध करते हैं—मिध्यादृष्टि
तियंच और मनुष्य। ज्ञानावरण, दर्शनावरण, वेदनीय,
नाम, गोत्र और अन्तराय कर्म की जघन्य स्थिति का
बंध करते हैं – सूक्ष्मसम्पराय नामक दसवें गुणस्थानवर्ती
जीव। यह जघन्य स्थितिवन्ध कषायप्रत्ययिक है। योगप्रत्ययिक जघन्य स्थितिवन्ध उपकातमोह आदि गुणस्थानों में होता है।

# २५. पुण्यकर्म पापकर्म

सोहणवण्णाइगुणं सुभाणुभावं च जंतयं पुण्णं। विवरीयमओ पावं न बायरं नाइसुहुमं च।। (विभा १९४०)

जिसके वर्ण, मन्ध, रस, स्पर्ण आदि शुभ तथा जिसका विपाक सुभ है, वह पुण्य कर्म है। जिसके वर्ण, गन्ध आदि अशुभ हैं और जिसका विपाक अशुभ है, वह पाप कर्म है। ये दोनों पुद्गल न परमाणु के समान अति सुक्ष्म हैं और न अति स्यूल हैं।

## कर्म की पुष्य प्रकृतियां

सायं सम्मं हासं पुरिस-रइ-सुभाउ-नाम-गोत्ताइं । पुण्णं, सेसं पावं सविवागमविवागं ॥ नेयं (सायं उच्चागोयं नर-तिरि-देवाउयाइं तह नामे। पणिदिजाई य तणुपणगं।। देवदुगं भणुयदुगं अंगोवंगाण तिगं पढमं संघयणमेव संठाण । सुभवण्णाइचउवकं अगुरुलहू तह य परघायं ॥ ऊसासं आयावं उज्जोय विहगगई वि य पसत्था। तस-बायर पज्जतं पत्तेय थिरं सुर्भ सुभगं॥ सुस्सर आएज्ज जसं निम्मिण तित्वयरमेव एयाओ। बायालं पगईओ पुण्णं ति जिणेहि भणिआआ ॥)

भणितशेषास्तु द्वचशीतिप्रकृतयस्तत् सर्वमशुभत्वात् पापं विज्ञेयम् ।

अन्ये तु मोहनीयभेदान् सर्वानिप जीवस्य विपर्यास-हेतुत्वात् पापमेव मन्यन्ते । ततः सम्यक्तव-हास्य-पुरुषवेद-रतिवर्जा द्विनत्वारिजदेव प्रकृतयः पुण्यम् ।

(विभा १९४६ मवृ पृ ६८९, ६९०) सातवेदनीय, सम्यक्त्वमोहनीय, हास्य, पुरुषवेद, रित मोहनीय, तियंच आयुष्य, मनुष्य आयुष्य, देव आयुष्य, देव आयुष्य, देवगित, देव आनुपूर्वी, मनुष्यगित, मनुष्य आनुपूर्वी, पंचेन्द्रिय जाति, पांच शरीर (औदारिक, वैक्रिय, आहारक, तैजस, कार्मण), तीन अंगोपांग (औदारिक, वैक्रिय, आहारक), वज्रऋषभनाराच सहनन, समचतुरस संस्थान, शुभ वर्ण, शुभ गंध, शुभ रस, शुभ स्पर्श, अगुरुलघु, पराघात, उच्छ्वास, आतप, उद्योत, प्रभस्त विहायोगित, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येक, स्थिर, शुभ, सुभग, सुस्वर, आदेय, यश, निर्माण और तीर्थंकर नाम तथा उच्च गोत्र—ये छियालीस पुण्य कर्म की प्रकृतियां हैं।

एक मान्यता यह है कि मोहनीय कर्म की सर्व अठाईस प्रकृतियां विषयींस का हेतु होने से पाप ही हैं। उस मान्यता के अनुसार सम्यक्त्व मोह, हास्य, पुरुषवेद और रित इन चार प्रकृतियों को छोड़ शेष बयालीस पुण्य प्रकृतियां हैं।

सम्यक्त्वं शोधितिमिथ्यात्वपुद्गलरूपम्, तच्च शङ्का-द्यनर्थहेतुत्वादशुभमेव, अशुभत्वाच्च पापम् ।

(विभामवृ १ पृ ६९०)

यद्यपि सम्यक्त्वमोहनीय मिथ्यात्व के पुद्गलों का शोधितरूप है फिर भी शंका आदि दोषों का हेतु होने से अशुभ ही है और अशुभ होने से यह पाप प्रकृति है।

## पाप प्रकृतियां

ज्ञानावरण—-५

दर्शनावरण— ९

वेदनीय---१

मोहनीय २६ (चारित्रमोह २५, दर्शनमोह १)

आयुष्य — १

नाम—३४

गोत्र-१

अन्तराय-५

ये बय्यासी पाप प्रकृतियां हैं। दर्शनमोहनीय की तीन प्रकृतियां मानी जाएं तो चौरासी पाप प्रकृतियां होती हैं। दर्शनमोहनीय की मूल प्रकृति एक मिथ्यात्व ही है। सम्यक्त्व मोहनीय और मिश्रमोहनीय प्रकृति का स्वतंत्र बन्ध नहीं होता। ये दोनों प्रकृतियां मिथ्यात्व के पुद्गलों का शोधित रूप हैं।

#### पुष्य पाप अपना-अपना

तं पुण्णं पावं वा ठियमत्तिणि बज्भःपच्चयाविक्खं। कालंतरपागाओ देइ फलं न परओ लब्भं॥ (विभा ३२३८)

पुण्य और पाप आत्मस्थित हैं किन्तु बाह्य निमित्तों की अपेक्षा रखते हैं, काल-परिपाक से फल देते हैं। पुण्य-पाप का फल स्वतः प्राप्त होता है, दूसरों से नहीं।

पत्तेयं पुण्णपावं । (दचू १ सूत्र १४) पुण्य और पाप अपना-अपना होता है ।

#### नो कर्म

नोकर्म--- ग्रहणप्रायोग्यानि मुक्तानि द्रव्याणि । (उच् पृ २७७)

कर्मग्रहण के प्रायोग्य पुर्मलद्रव्य तथा कर्मरूप में भोगने के बाद आत्मा से छूटे हुए कर्म पुर्गलद्रव्य नो-कर्म कहलाते हैं।

### २६. बीतराग के कर्मबन्ध

ईरियावहिया सा अप्यमत्तसंजतस्स वीतरागछउमत्थकेवितस्स वा । आउत्तं गच्छमाणस्स वा आउत्तं चिट्टमाणस्स वा आउत्तं निसीदमाणस्स वा आउत्तं तुयट्टमाणस्स वा आउत्तं भूजमाणस्स वा आउत्तं भासमाणस्स वा
आउत्तं वत्य पिडग्गहं कंवलं पादपुंछणं गेण्हमाणस्स
निक्खेवमाणस्स वा जाव चक्खुपम्हनिवातम्यि अत्थि वेमाता
सुहुमा किरिया इरियावहिया कज्जति । सा पढमसमये
बद्धपुटुया वितियसमये वेदिता तितयसमये निज्जिण्णा ।
सा बद्धा पुट्टा उदिता वेदिता निज्जिण्णा, सेअकाले अकम्मं
वावि भवति । (आवच् २ प ९२)

अप्रमत्तसंयत छ्यस्थ वीतराग अथवा केवली वीतराग के ईर्यापिथक कर्म का बन्ध होता है। जब केवली संयम पूर्वक चलते हैं, खड़े होते हैं, बैठते हैं, सोते हैं, आहार करते हैं, बोलते हैं, वस्त्र-पात्र कम्बल-पादप्रोञ्छन लेते-रखते हैं अथवा आंख का उन्मेष-निमेष करते हैं, तब उनके ईर्यापिथक सूक्ष्म किया होती है। उस बंध की स्थित दो समय की होती है। प्रथम समय में वह कर्म बद्ध-स्पृष्ट होता है, दूसरे समय में वेदित होता है और तीसरे समय में निर्जीण हो उदित, वेदित और निर्जीण कर्म अंत में अकर्म भी हो जाता है।

# २७. कर्म और शरीर का अनादि संबंध

संताणोऽणाई उ परोप्परं हेजहेजभावाओ। देहस्स य कम्मस्स य गोयम! वीयंकुराणं व॥ (विभा १६३९)

प्रवाह रूप से अनादिकालीन कर्म और देह में परस्पर हेतु-हेतुमद्भाव है। कर्म से मरीर और शरीर से कर्म उत्पन्न होते हैं। जैसे – बीज से अंकुर और अंकुर से बीज पैदा होता है।

# २८. आत्मा और कर्म का अनादि संबंध

न य कम्मस्स वि पुर्व्व कत्तुरभावे समुब्भवो जुत्तो।
निक्कारणओ सो वि य तह जुगवुष्पत्ति भावे य।।
न हि कत्ता कज्जं ति य जुगवुष्पत्तीए जीवकम्माणं।
जुत्तो ववएसोऽयं जह लोए गोविसाणाणं।।
(विभा १८०९,१८१०)

- १. क्या पहले कर्म और बाद में जीव हुआ ? नहीं। कर्म का कर्त्ता जीव है इसलिए जीव के अभाव में कर्म नहीं होते।
- २. कर्म निष्कारण नहीं होते । निष्कारण होते हैं ऐसा मानने से वे निष्कारण ही विनष्ट हो जायेंगे ।
- शे. जीव और कर्म की उत्पत्ति युगपत् भी नहीं होती। युगपद् उत्पन्न होने पर 'यह जीव कर्त्ता है' और 'यह ज्ञानाबरणीय आदि कर्म-समूह उसका कार्य है — ऐसा व्यपदेश नहीं हो सकता। जैसे — गाय के दो सीगों में एक सीग दूसरे का कर्त्ता या कार्य नहीं होता।

तो कि जीव-नहाण व अहजोगो-कंचणोवलाणं व । जीवस्स य कम्मस्स य भण्णइ दुविहो वि न विरुद्धो ॥ पढमोऽभव्वाणं चिय भव्वाणं कंचणोवलाणं व ।\*\*\* (विभा १८२०, १८२१)

क्या जीव और कर्म का संबंध जीव और आकाश की तरह अनादि-अनन्त है या स्वर्ण और उपल की तरह अनादि-सान्त है ? जीव और कर्म में दोनों प्रकार का सबंध है । जैसे — अभव्य प्राणी में जीव और कर्म का संबंध अनादि-अनन्त है और भव्य प्राणी में जीव और कर्म का संबंध अनादि-सान्त है ।

## २६. अनादि संबंध का अन्त कैसे ?

जं संताणोऽणाई तेणाणंतोऽवि णायमेगंतो। दीसइ संतो वि जओ कत्थइ बीयं-कुराईणं।। जह वेह कंचणोवेलसंजोगोऽणाइसंतइगओवि। वोच्छिज्जइ सोवायं तह जोगो जीव कम्माणं॥ (विभा १८१७, १८१९)

जीव और कर्म के संयोग की सन्तित (प्रवाह/ परम्परा) अनादि है, अतः वह अनन्त है- यह बात एकान्तिक नहीं है। जैसे--बीज और अंकुर का अनादि-कालीन संबंध भी सान्त होता है। जैसे स्वर्ण और मिट्टी का अनादिकालीन संयोग संतानगत होने पर भी अग्नि आदि उपायों से विच्छित्र होता है, वैसे ही जीव और कर्म का सन्तानगत/प्रवाह रूप से अनादि संबंध तप, संयम आदि उपायों से विच्छित्न होता है।

# ३०. संसारी आत्मा कथंचित् मूर्त्त

अहवा नेगंतोऽयं संसारी सब्वहा अमुत्तो ति । जमणाइकम्मसंतइपरिणामावन्तरूवो सो ॥ वह्नचयःपिण्डन्यायेनः भूर्त्तकर्मणः कथिंच-दनन्यत्वाद् मूर्तोऽपि कथिंवचजीवः ।

(विभा १६३८ सवृ पृ ६०१)

एकान्त रूप से संसारी जीव सर्वथा अमूर्त नहीं है। अनादिकाल से कर्मसंतित जीव के साथ वैसे ही एकमेक है, जैसे लोहपिण्ड में अग्नि। मूर्त कर्म के साथ जीव का कथंचित् अनन्य संबंध होने से जीव कथंचित् मूर्त है।

# ३१. कर्म की मूर्त्तता के हेतु

तह सुहसंवित्तीओ संबंधे वेयणुब्भवाओ य। बज्भवलाहाणाओ परिणामाओ य विण्णेयं॥ आहार इवानल इव घडुव्व नेहाइकयवलाहाणो। खीरिमवोदाहरणाइं कम्मरूबित्तगमगाइं॥ (विभा १६२६, १६२७)

कर्म की मूर्तता के चार हेतु-

- १. सुख संवित्त कर्म का संबंध होने पर सुख का संवेदन होता है। (जिसके संबंध से सुख का संवेदन होता है, वह मूर्त्त है) जैसे — आहार से क्षुधाशान्ति-रूप सुख का संवेदन होता है।
- २. वेदना का उद्भव -- कर्म के संबंध से वेदना का उद्भव होता है। जैसे -- अग्नि से ताप का उद्भव।
- इ. बाह्य बल का आधान मिथ्यात्व आदि की हेतुभूत बाह्य सामग्री से कर्म का उपचय होता है, इससे कर्म की शक्ति बढ़ जाती है। जैसे — स्नेह से अभि-षिक्त घट परिपक्त होता है।

४. परिणामित्व — शरीर आदि के रूप में कर्म का परिणामित्व परिलक्षित होता है। जैसे — दही का तक्ष के रूप में परिणमन होने से दूध का परिणामित्व जाना जाता है।

# ३२. सूर्त्त से अमूर्त्त का अनुग्रह-निग्रह

मुत्तेणामुत्तिमओ उवधायाऽणुग्गहा कहं होज्जा ? जह विण्णाणाईणं मदरापाणोसहाईहि।

यथाऽमूत्तांनामिष विज्ञान-विविदिषा-धृति-स्मृत्यादि-जीवधर्माणां मूर्तेरिष मदिरापान-हृत्पूर-विष-पिपीलि-कादिभिभक्षितंरुपघातः क्रियते, पयःशकंरा-घृतपूर्णभेष-जादिभिस्त्वनुग्रह इत्येविमहापीति । एतच्च जीवस्यामूर्त्त-त्वभभ्युपगम्योक्तम् । (विभा १६३७ मवृ पृ ६०१)

कर्म मूर्त्त है, जीव अमूर्त्त है। इस स्थिति में कर्म जीव का अनुग्रह-निग्रह कैसे कर सकता है? इसका समाधान यह है—जैसे मिदरापान और विषभक्षण आदि से विज्ञान, जिज्ञासा, धृति, स्मृति आदि जीव के अमूर्त्त गुणों का उपघात तथा दूध, क्षकरा, घृतपूर्ण, भेषज आदि से उनका अनुग्रह होता है, वैसे ही मूर्त्त कर्म से अमूर्त्त जीव का उपघात और अनुग्रह होता है!

## ३३. आत्मा और कर्म सहगामी

चेच्चा दुपयं च चउप्पयं च, खेतां गिहं धणधन्नं च सब्वं। कम्मप्पत्नीओ अवसो पयाइ, परं भवं सुंदर पावगं वा॥ (उ १३।२४)

यह पराधीन आत्मा दिपद, चतुष्पद, खेत, घर, धन, धान्य, वस्त्र आदि सब कुछ छोड़कर केवल अपने किए कर्मों को साथ लेकर सुखद या दुःखद परभव में जाता है।

तेणावि जं कयं कम्मं सुहं वा जइ वा दुहं। कम्मुणा तेण संजुत्ता, गच्छई उ परं भवं।। (उ १८।१७)

मरने वाले व्यक्ति ने भी जो कर्म किया — मुखकर या दु:खकर, उसी के साथ वह परभव में चला जाता है।

# ३४. जीव की विविधता का हेतु-कर्म

समानयोनिका अपि विचित्रवर्णसंस्थाना दृश्यन्ते प्राणिन: । तथाहि---गोमयाद्येकयोनिसम्भविनोऽपि केचिन्नीलतनवोऽपरे पीतकाया अन्ये विचित्रवर्णाः। संस्थानमध्येतेषां परस्परं विभिन्नमेव । तद्यदि भूतमात्र-निमित्तं चैतन्यं तत एकयोतिकाः सर्व्वे उप्येकवर्णसंस्थाना भवेयुः, न च भवन्ति । तस्मादात्मन एव तत्तत्कम्मेवकात् तयोत्पद्यन्ते इति प्रतिपत्तव्यम् । (नन्दीमवृ प ४)

समान योनि वाले प्राणी भी विचित्र वर्ण और संस्थान वाले होते हैं। जैसे— गोबर आदि की एक ही योनि में उत्पन्न कोई प्राणी नील वर्ण वाले और कोई पीत वर्ण वाले होते हैं। यदि चैतन्य को भूतमात्र से होने वाला माना जाये तो एक योनिक प्राणियों के समान वर्ण और समान संस्थान होना चाहिये, पर ऐसा होता नहीं है। इसलिए यह सिद्ध है कि आत्मा ही अपने-अपने कर्म के अनुसार उत्पन्न होती है।

कम्मस्स वि परिणामो सुहम्म ! धम्मो स पोग्गलमयस्स । हेऊ चित्तो जगओ होई सहावो त्ति को दोसो ? ॥ (विभा १७९३)

पौद्गलिक कर्म का स्वभाव है — परिणयन । यह विविध प्रकार का होता है । जगत् की विचित्रता का यही हेतु है ।

कर्मभूमि—पांच भरत, पांच ऐरवत और पांच विदेह—ये पन्द्रह कर्मभूमियां हैं। यहां कर्म—असि, मिष, कृषि से आजीविका चलाई जाती है। (द्र. मनुष्य)

## कर्मसम्पदा-दसविध सामाचारी की सम्पदा।

कम्मसंपयत्त कर्म — किया दशविधचक्रवालसामा-चारीप्रभृतिरितिकर्त्तं व्यता । तस्या: सम्पत् — सम्पन्नता । ""कर्मसम्पदा — यत्यनुष्ठानमाहात्म्यसभुत्पन्नपुला-कादिलब्द्यसम्पत्त्या""। (उशावृ प ६६) अक्खीणमहाणसीयादिलद्धिजुत्तो । (उसू पृ ४४) कर्मसम्पदा के दो अर्थ हैं — १ दस प्रकार की चक्र-वाल सामाचारी आदि की सम्पदा । २. मुनि के अनुष्ठान के माहात्म्य से उत्पन्न पुलाक, अक्षीणमहानस आदि योगज विभूतियों की सम्पदा ।

## कर्माश—विद्यमान कर्म

'कम्मंस' ति कार्मग्रन्थिकपरिभाषयांऽशशब्दस्य सत्पर्यायत्वात् सत्कर्माणि केवलिसत्कर्माणि भवाप-ग्राहीणि क्षपयति । (उशाव् प ५८९) कमंग्रन्थ की परिभाषा के अनुसार कर्माण का अर्थ है - विद्यमान कर्म (अंग = सत् = विद्यमान) । शुक्ल-ध्यान के चतुर्थ चरण में केवली के जो भवोपग्राही चार अधात्य कर्म विद्यमान रहते हैं, वे क्षीण हो जाते हैं।

कल्पातीत—जिनमें स्वामी-सेवक का भेद नहीं होता, सब अहिमन्द्र —समान होते हैं, वे देव। (द्र. देव)

कल्पोपग - जिनमें स्वामी सेवक, छोटे बड़े आदि का भेद होता है, वे देव। (द्र. देव)

कषाय-मोहजनित आंतरिक उत्ताप।

- १. कषाय का निर्वचन
  - \* कथाय: मोहनीय कर्म-का एक भेद (ब्र. कर्म)
- २. कषाय के प्रकार
- ३. कवाय से होने वाले अभिचात
- ४. कषाय की स्थिति और उत्पत्तिस्थल
- ५. कषाय के उदाहरण
- ६. कषाय: पुनर्जन्म का हेतु
- ७. कषाय : पतन का हेत्
- ८. क्षाय-विजय के उपाय
- ९. कषाय-प्रत्याख्यान के परिणाम
- १०. कवाय के द्रव्य आदि अन्य प्रकार
  - \* कषाय प्रतिसंलीनता (द्र. प्रतिसंलीनता)
  - \* कवाय-उपशम-क्षय की प्रतिया (द्र. गुणस्थान)
  - \* कषायनिरोध: भाव ऊनोदरी (द्व. ऊनोदरी)
  - \* कवाय और लेश्या
- (द्र. लेश्या)
- \* कषाय : शिक्षा का बाधक तत्त्व
- (द्र. शिका)

# १. कषाय का निर्वचन

कम्मं कस भवो वा कसमाओ सि जओ कसाया तो। कसमाययंति व जओ गमयंति कसं कसाय ति॥ (विभा २९७६)

- १ जिससे प्राणी पीड़ित होते हैं वह है कष अर्थात् कर्म या भव । जिनसे कर्म या भव की प्राप्ति होती है, वह है कषाय ।
- २. जो कष संसार को प्राप्त कराते हैं, वे हैं कथाय।

३. जो कथ — संसार के उपादान कारण हैं, वे हैं कथाय।

#### २. कषाय के प्रकार

सोलसविहभेएणं कम्मं तु कसायजं । ""(उ ३३।११)
षोडशविधत्वं चास्य क्रोधमानमायालोभानां चतुर्णामिष प्रत्येकमनन्तानुबन्ध्यप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानावरणसंज्वलनभेदतश्चतुर्विधत्वात् । (उशावृ प ६४३)
कथाय-मोहनीय कर्म के १६ प्रकार हैं--

अनन्तानुबन्धी — (१) कोध, (२) मान, (३) माया और (४) लोभ। अप्रत्याख्यानी — (५) कोध, (६) मान, (७) माया और (८) लोभ। प्रत्याख्यानी — (९) कोध, (१०) मान, (११) माया और (१२) लोभ। संज्वलन — (१३) कोध, (१४) मान, (१५) माया और (१६) लोभ।

# ३. कषाय से होने वाले अभिघात

पढमिल्लुयाण उदए नियमा संजोबणा कसायाण । सम्मद्दंसणलंभं भवसिद्धीयावि न लहंति ।। (आविनि १०५)

अनन्तानुबन्धी कषायचतुष्क के उदयकाल में भव्य जीव भी सम्यक्तव प्राप्त नहीं कर सकते।

विद्यकसायाणुदए अपच्चक्खाणनामधेज्जाणं । सम्मद्दसणलंभं विरयाविरइं न उ लहंति ॥ (आवनि १०९)

अप्रत्याख्यानकषायचतुष्क के उदयकाल में सम्यक् दर्शन प्राप्त होता है, विरताविरति —श्रावकत्व प्राप्त नहीं होता। सन्वं देसो व जओ पच्चक्खाणं न जेसिमुदएणं। ते अप्पच्चक्खाणा सन्वित्तिसेहे मओऽकारो॥ (विभा १२३२)

अप्रत्याख्यान कषाय के उदय से देश (आंशिक) और सर्व — दोनों प्रकार के प्रत्याख्यान नहीं होते। यहां 'अकार' सर्वप्रतिषेध का वाचक है।

तइयकसायाणुदए पञ्चनखाणावरणनामधिज्जाणं। देसिक्कदेसविरइं चरित्तलंभं न उ लहंति॥ (आवनि ११०)

जो सर्वप्रत्याख्यान को आवृत करते हैं, अंश को नहीं, वे प्रत्याख्यानावरण कषाय हैं।

मूलगुणाणं लंभं न लहइ मूलगुणघाइणं उदए। उदए संजलणाणं न लहइ चरणं अहक्खायं।। (आवनि १११)

मूल गुणों (महाव्रत आदि) का घात करने वाले प्रत्याख्यानकषायचतुष्क आदि का उदय रहने पर भूल गुणों की प्राप्ति नहीं होती। संज्यलन कषाय का उदय होने के कारण यथाख्यात चारित्र प्राप्त नहीं होता।

ईसि सयराहं वा संपाए वा परीसहाईणं। जलणाओं संजलणाः ॥

(विभा १२४६)

संज्वलन कषाय का अर्थ है—अल्पदीष्त, शीझ दीष्त अथवा परीषह आदि के कारण दीष्त कषाय।

## ४. कवाय की स्थित और उत्पत्तिस्थल

पनख-चउम्मास-वच्छर-जावज्जीवाणुगामिणो कमसो । देव-नर-तिरिय-नारयगइसाहणहेयवो नेया ॥ (विभा २९९२)

|              | अन-तानुबंधी | अव्रत्याख्यानावरण | प्रत्य।ख्यानावरण | संज्वलन |
|--------------|-------------|-------------------|------------------|---------|
| स्थिति       | यावज्जीवन   | सवत्सर            | चार मास          | एक पक्ष |
| उत्पत्तिस्थल | नरकगति      | तिर्यञ्चगति       | मनुष्यगति        | देवगति  |

# ५. कवाय के उदाहरण

जल-रेणु-भूमि-पञ्चयराईसरिसो चउव्विहो कोहो। तिणिसलयाकट्टेड्वियसेलत्थंभोवमो माणो।।

मायावलेहि-गोमुत्ति-मेढसिंग-घणवंसिमूलसमा

लोहो हरिद्द-खंजण-कद्म-किमिरागसामाणो ॥

(विभा २९९०,२९९१)

|       | अनन्तानुबंधी        | अप्रत्याख्यानावरण    | प्रत्याख्यानावरण     | सज्बलन                    |
|-------|---------------------|----------------------|----------------------|---------------------------|
| क्रोध | शैल की रेखा के समान | भूमि की रेखा के समान | रेणुकी रेखा के समान  | जल की रेखा के समान        |
| मान   | शैल स्तम्भ के समान  | अस्थि स्तम्भ के समान | काष्ठ स्तम्भ के समान | विविश्वलता स्तम्भ के समान |
| माया  | वंशीमृल के समान     | मेष-विषाण के समान    | गोमूत्रिका के समान   | अवलेखनिका के समान         |
| लोभ   | । कृमिराग के समान   | कर्दमराग के समान     | खंजनराग के समान      | हिरिद्राराग के समान       |

# ६. कषाय : पुनर्जन्म का हेत्

कोहो य माणो य अणिग्गहीया माया य लोभो य पवड्ढमाणा । चत्तारि एए कसिणा कसाया सिचंति मूलाइं पुणब्भवस्स ॥ (द ५।३९)

अनिगृहीत कोध और मान, प्रवर्धमान माया और लोभ - ये चारों संक्लिब्ट कषाय पूनर्जन्म रूपी वृक्ष की जड़ों का सिंचन करते हैं।

# ७. कषाय : पतन का हेत्

अहे वयइ कोहेणं, माणेणं अहमा गई। माया गईपडिग्घाओ, लोभाओ दहओ भयं ।।

(उ ९।५४)

मनुष्य क्रोध से अधोगति में जाता है। मान से अधम गति होती है। माया से सुगति का विनाम होता है। लोभ से दोनों प्रकार का — ऐहिक और पारलीकिक भय होता है।

कोहो पीइं पणासेइ, माणो विणयनासणो। माया मित्ताणि नासेइ, लोहो सन्वविणासणो ॥ (द ८।३७)

कोध प्रीति का नाश करता है, मान विनय का नाश करने वाला है, माया मैत्री का विनाश करती है और लोभ सब का नाश करने वाला है।

सामन्नमण्चरंतस्स, कसाया जस्स उनकडा होति। मन्नामि उच्छुपुरलं व, निषफलं तस्स सामन्तं ॥ (दनि २०३)

जिस श्रमण का कषाय प्रवल होता है, उसका श्रामण्य इक्षुपुष्प की भांति निष्फल होता है। इसलिए श्रमण को कषाय का निग्रह करना चाहिए।

अण्योवं वण्योवं अग्गीयोवं कसाययोवं च । ण हुभे वीससियव्वं थेवंपि हुतं बहुं होड।। (आवनि १२०)

ऋण, त्रण, अग्नि और कष्य -- इनकी अल्पतापर भी विश्वास नहीं करना चाहिए। ये अल्पमात्रा में होते हुए भी बहुत होते हैं।

उवसामं उवणीआ गुणमहया जिणचरित्तसरिसंपि । पडिवायंति कसाया कि पुण सेसे सरागत्थे ?॥ (आविन ११८)

कषायों का उपशमन करने वाले तथा महान् गुणों से अर्हत् के समान चारित्र वाले व्यक्ति को भी कथाय नीचे गिरा देते हैं, फिर सरागी व्यक्तियों की तो बात ही क्या?

#### ८. कवाय-विजय के उपाय

उवसमेण हणे कोहं, माणं मद्दवया जिणे। मायं चज्जवभावेण, लोभं संतोसओ जिणे ॥ (द ८।३८)

उपशम से ऋोध का हनन करे, मृदुता से मान को जीते, ऋजुभाव से माया को और संतोध से लोभ को जीते ।

कसाया अग्गिणो वृत्ता, सुयसीलतवो जलं। सुयधाराभिहया संता, भिन्ना हु न डहंति मे ॥ (उ २३।५३)

गौतम ने केशीकुमार श्रमण से कहा - कथायों को अग्नि कहा गया है। श्रुत, शील और तप जल है। श्रुत की धारा से आहत किए जाने पर निस्तेज बनी हुई वे अग्निया मुभ्ते नहीं जलातीं।

बारसविहे कसाए खइए उवसामिए व जोगेहि। लब्भइ चरित्तलंभोः । ।।

(आवनि ११३)

प्रशस्त ध्यानयोग के द्वारा बारह प्रकार के कषायों का क्षय, उपशम अथवा क्षयोपशम होता है, तब चारित्र की प्राप्ति होती है।

कवाय

#### **६. कथाय-प्रत्याख्यान के परिणाम**

····कसायपच्चक्खाणेणं वीयरागभावं जणयइ । बीय-रागभावपडिवन्ने वि य णं जीवे समसुहदूक्से भवइ। (उ २९।३७)

कषाय के प्रत्याख्यान से जीव वीतरागभाव को प्राप्त होता है। वीतरागभाव को प्राप्त हुआ जीव सुख-दुःख में सम हो जाता है।

""कोहविजएणं खंति जणयइ । कोहवेयणिज्जं कम्मं न बंधइ पुब्वबद्धं च निज्जरेइ।

""माणविजएणं मद्वं जणयद् । माणवेयणिज्जं कम्मं न बंधइ, पुव्वबद्धं च निज्जरेइ।

\*\*\*मायाविजएणं उज्जुभावं जगयइ । मायावेयणिज्जं कम्मं न बंधइ, पुब्बबद्धं च निज्जरेइ।

····लोभविजएणं संतोसीभावं जणयइ । लोभवेय<mark>णिज्जं</mark> कम्म न बंधइ, पुव्वबद्धं च निज्जरेइ । (उ २९।६८-७१)

कोध-विजय से जीव क्षमा को उत्पन्न करता है। वह कोधवेदनीय कर्म का बंधन नहीं करता और पूर्वबद्ध तिनिमित्तक कर्म को क्षीण करता है।

मान-विजय से जीव मृदुता को उत्पन्न करता है। वह मानवेदनीय कर्म का बन्धन नहीं करता और पूर्व-बद तन्निमित्तक कर्म को क्षीण करता है।

माया-विजय से जीव ऋजुता को उत्पन्न करता है। बह मायावेदनीय कर्म का बंधन नहीं करता और पूर्वबद्ध तन्निमित्तक कर्म को क्षीण करता है।

लोभ-विजय से जीव सन्तोष को उत्पन्न करता है। वह लोभवेदनीय कर्म का बंधन नहीं करता और पूर्वबद्ध तन्निमित्तक कर्म को क्षीण करता है।

#### १०. कषाय के द्रव्य आदि प्रकार

नामं ठवणा दविए उप्पत्ती पच्चए य आएसे। रस-भाव-कसाए'''

(विभा २९८०)

कषाय के आठ प्रकार ----

१. नाम कषाय ५. प्रत्यय कषाय

२. स्थापना कषाय ६. आदेश कषाय

३. द्रव्य कषाय ७. रस कषाय

४. उत्पत्ति कषाय ८. भाव कषाय

#### द्रव्य कषाय

१९८

दुविहो दव्वकसाओ कम्मदव्वे य नो य कम्मम्मि । चउन्विहा षोग्गलाणुइया ॥ कम्मदृब्दकसाओ (विभा२९८१)

द्रव्य कषाय के दो प्रकार हैं —

१. कर्म-द्रव्य-कथाय ।

२. नोकर्म-द्रव्य-कषाय ।

कर्म-द्रव्य-कषाय के चार प्रकार के पुद्गल होते हैं — योग्य — बंधपरिणामाभिमुख, बध्यमान, 🛮 बद्ध तथा उदीरणावलिका में प्राप्त।

सज्जकसायाइओ नोकम्भदव्वओ कसाओऽयं। (विभा २९८२)

सर्ज (साखू का पेड़), बेहड़ा, हरीतकी आदि कषाय गुण वाली वनस्पतियां नोकर्म-द्रव्य-कषाय है।

#### उत्पत्ति कषाय

खेताइ समुप्पत्ती जत्तोष्पभवो कसायाणं ॥ (विभा २९८२)

जिस क्षेत्र या द्रव्य आदि से कषाय की उत्पत्ति होती है, वह उत्पत्ति-कषाय है।

#### प्रत्यय कवाय

होइ कसायाणं बंधकारणं जंस पच्चयकसाओ । सद्दाइउ ति केई न समुप्पत्तीए भिन्नो सो ॥ (विभा २९५३)

जो कषायबंध का आन्तरिक कारण अविरति आदि है, वह अत्यय कषाय है।

कुछ आचार्यं शब्द आदि बाह्य कारणों को प्रत्यय-कषाय मानते हैं, लेकिन यह युक्त नहीं है, क्योंकि शब्द आदि बाह्य कारणों का उत्पत्ति-कषाय में समावेश हो जाता है।

#### आदेश कवाय

आएसओ कसाओ कइयवकयभिउडिभंगुरागारो । केई चित्ताइगओ ठवणाणस्थंतरो सोऽयं ॥ (विभा २९५४)

अन्तरंग कारण के बिना मट आदि के द्वारा कपट युक्त कोध आदि दिखाया जाता है, वह आदेश कषाय है।

कुछ मानते हैं, चित्र आदि में जो कोध आदि कथाय दिखाई देता है, वह आदेश-कषाय है, लेकिन इसका स्थापना-कषाय में समावेश हो जाता है।

#### रस और भाव कवाय

रसओ रसो कसाओ कसायकम्मोदओ य भावम्मि।.... (विभा २९०५)

हरीतकी आदि का जो कसैला रस है, वह रस-कषाय है।

मोहनीय कर्म के उदय से होने वाला कषाय का परिणाम भाव-कषाय है।

#### राग कवाय के प्रकार

जं रायवेयणिज्जं समुइण्णं भावओ तओ राओ।
सो दिद्वि-विसय-नेहाणुरायरूवो अभिस्संगो।।
कुप्पवयणेसु पढमो बिइओ सद्दाइएसु विसएसु।
विसयादिनिमित्तो वि हु सिणेहराओ सुयाईसु।।
(विभा २९६४,२९६५)

राग-वेदनीयकर्म के उदय से होने वाला जीव-परि-णाम भावराग है।

उसके तीन प्रकार हैं -

- १. दृष्टिराग —कुप्रवचन में अनुराग।
- २. विषयराग—शब्द आदि इन्द्रिय-विषयों मे अनुराग ।
- स्नेहराग विषय आदि के निमित्तों के अभाव में भी पुत्र, स्वजन आदि के प्रति होने वाला अनुराग ।

कािकणी— १. चकवर्ती के चौदह रत्नों में एक रतन। (द्र. चकवर्ती) २. एक प्रकार का सिक्का।

कार्गिणी णाम रूवगस्स असीतिमो भागो । वीसोव-गस्स चतुभागो । (उच्पृ १६१)

एक रुपये के अस्सीवें भाग तथा विशोपक के चौथे भाग को काकिणी कहा जाता है।

कार्किणः - विश्वतिकपर्दकाः। (उशावृप २७२) बीस कौड़ियों की एक कार्किणी होती है।

कापोत लेश्या—अप्रशस्त भावधारा तथा उसकी उत्पत्ति में हेतुभूत कापोत वर्ण वाले पुद्गल। (इ. लेश्या)

# कामभोग—शब्द आदि इन्द्रियविषयों का आसेवन।

- १. कामभोग की परिभाषा
- २. द्रव्यकाम-भावकाम
- ३. दिव्य कामभोग
- ४. कामभोग : उपमाएं
- प्र. काममोग के परिणास
- ६. कामभोग-परित्याम के परिणाम
- ७. पदार्थ : आध्यात्मिक वृद्धिकीण
- कामभोग-विरति का उपाय

### १. कामभोग की परिभाषा

ते इट्टा सहरसरूवगंधकासा कामिज्जमाणा विसय-पसत्तेहिं कामा भवंति । भोगा सहादयो विसया । (दिज्व पृ ७४,८२)

विषयासक्त मनुष्यों द्वारा काम्य -- इष्ट भव्द, रूप, गन्ध, रस तथा स्पर्श काम कहलाते हैं।

इन्द्रिय-विषय -- शब्द, रूप, गंध, रस और स्पर्श का आसेवन भोग कहलाता है।

काम्यन्ते इति कामाः। भुज्यन्ते इति भोगाः।
....कामी च शब्दरूपाख्यौ । भोगाश्च स्पर्शरसगन्धाख्याः।
(उशाव् प २४३)

जिनकी कामना की जाती है वे काम हैं और जिनका उपभोग किया जाता है वे भोग हैं।

शब्द और रूप काम कहलाते हैं। स्पर्श, रस और गंध भोग कहलाते हैं।

विसयसुहेसु पसत्तं अबुहजणं कामरागपडिबद्धं। उक्कामयंति जीवं धम्माती तेण ते कामा। अण्णं पि य सि णामं कामा रोग त्ति पंडिया बेंति। कामे पत्थेमाणो रोगे पत्थेति खलु जंतू॥ (दनि ७१,७२)

विषय सुख में आसक्त और काम-राग में प्रतिबद्ध अज्ञानी जीव को जो धर्म से उत्क्रमण कराते हैं, वे काम हैं। ज्ञानी काम को रोग कहते हैं। जो कामों की प्रार्थना करते हैं, वे प्राणी निश्चय ही रोगों की प्रार्थना करते हैं।

विषीदन्ति -- धर्म प्रति नोत्सहन्त एतेष्विति विषयाः । यद्वाऽऽसेवनकाले मधुरत्वेन परिणामे चाति-

कामभोग : उपमाएं

कटुकत्वेन विषस्योपमां यान्तीति विषयाः । (उणाव

(उशावृ प १९०)

विषय वे हैं, जिनके कारण धर्म के प्रति उत्साह नहीं रहता।

विषय वे हैं, जो आसेवनकाल में मधुर हैं और परिणाम में कटु होने से विष की उपमा से उपमित हैं।

#### २. द्रव्यकाम-भावकाम

सहरसरूवगंधाफासा उदयंकरा य जे दव्वा।
दुविहा य भावकामा, इच्छाकामा समणकामा।।
(दिन ६९)

काम के दो प्रकार हैं — द्रव्यकाम — मोहोदय में हेतुभूत द्रव्य - शब्द, रस आदि विषय।

भावकाम — इच्छाकाम — अभिलाषारूप काम और मदनकाम — विषयभोग की प्रवृत्ति ।

# ३. दिव्य कामभोग

जहा क। गिणि हेउं, सहस्सं हारए नरो। अपत्यं अम्बगं भोच्चा, राया रज्जं तु हारए।। एवं माणुस्सगा कामा, देवकामाण अंतिए। सहस्सगुणिया भुज्जो, आउं कामा य दिव्विया।। अणेगवासानउया, जा सा पन्नवओ ठिई। जाणि जीयंति दुम्मेह, ऊणे वाससयाउए।।

(उ ७।११-१३)

जैसे कोई मनुष्य काकिणी के लिए हजार कार्षापण गंवा देता है, जैसे कोई राजा अपथ्य आम को खाकर राज्य से हाथ धो बैठता है, वंसे ही जो व्यक्ति मानवीय भोगों में आसक्त होता है, वह देवी भोगों को हार जाता है।

दैवी भोगों की तुलना में मनुष्य के कामभोग उतने ही नगण्य हैं, जितने कि हजार कार्षापणों की तुलना में एक काकिणी और राज्य की तुलना में एक आम । दिव्य आयु और दिव्य कामभोग मनुष्य की आयु और काम-भोगों से हजार भुना अधिक हैं।

प्रज्ञावान् पुरुष की देवलोक में अनेक वर्ष नयुत (असंख्यकाल) की स्थिति होती है—यह ज्ञात होने पर भी मूर्ख मनुष्य सौ वर्ष जितने अल्प जीवन के लिए उन दीर्घकालीन सुखों को हार जाता है।

# ४. कामभोग : उवमाएं

जहां य कियागकला मणोरमा रसेण वण्लेण य भुजनमाणा।

ते खुडुए जीविय पच्चमाणा

एअ)वमा कामगुणा विवागे ॥ (उ ३२।२०)

जैसे किंपाक फल खाने के समय रस और वर्ण से मनोरम होते हैं और परिपाक के समय क्षुद्र जीवन का अन्त कर देते हैं, कामगुण भी विपाक काल में ऐसे ही होते हैं।

उवलेवो होइ भोगेसु, अभोगी नोवलिप्पई।
भोगी भमइ संसारे, अभोगी विष्पमुच्चई।।
उल्लो सुक्को य दो छूढा, गोलया मिट्टवामया।
दो वि आवडिया कुड्डे, जो उल्लो सो तत्थ लग्गई।।
एवं लग्गति दुम्मेहा, जे नरा कामलालसा।
विरत्ता उ न लग्गति, जहा सुक्को उ गोलओ॥
(उ २५।३९-४१)

भोगों में उपलेप होता है। अभोगी लिप्त नहीं होता। भोगी संसार में भ्रमण करता है। अभोगी उससे मुक्त हो जाता है। मिट्टी के दो गोले—एक गीला और एक सूखा—फेंके गए। दोनों भींत पर गिरे। जो गीला था वह वहां चिपक गया।

इसी प्रकार जो मनुष्य दुर्बुद्धि और कामभोगों में आसक्त होते हैं, वे विषयों से चिपट जाते हैं। जो विरक्त होते हैं, वे उससे नहीं चिपटते, जैसे सुखा गोला।

····दुहओ मलं संचिणइ, सिसुणागु व्व मट्टियं ॥ (उ ५।१०)

कामभोगों में आसक्त व्यक्ति आचरण और चिन्तन—दोनों से उसी प्रकार कर्ममल का संचय करता है, जैसे शिशुनाग मुख और शरीर—दोनों से मिट्टी का।

अञ्चेइ कालो तूरंति राइओ

न यावि भोगा पुरिसाण निच्चा ।
उविच्च भोगा पुरिसं चयंति,

दुमं जहा खीणफलं व पक्खी ॥ (उ १३।३१)

जीवन बीत रहा है। रात्रियां दौड़ी जा रही हैं। मनुष्यों के भोग भी नित्य नहीं हैं। वे मनुष्य को प्राप्त कर उसे छोड़ देते हैं, जैसे क्षीण फल वाले वृक्ष को पक्षी।

भोगामिसदोसविसण्णे, हियनिस्सेयसबुद्धिवोज्वत्थे । बाले य मंदिए मूढे, बज्भई मण्डिया व खेलंमि ॥ दुपरिज्वया इमे कामा, नो सुजहा अधीरपुरिसेहिं। अह संति सुव्वया साहू, जे तरंति अतरं विणया व ॥ (उ ८।५,६)

आत्मा को दूषित करने वाले भोग मिष में निमन्न, हित और श्रेयस् में विपरीत बुद्धि वाला अज्ञानी, मन्द और मूढ़ जीव उसी तरह बंध जाता है जैसे क्लेष्म में मक्खी। ये कामभोग दुस्त्यज हैं, अधीर पुरुषों द्वारा ये सुत्यज नहीं हैं। जो सुव्रती साधु हैं, वे दुस्तर कामभोगों को उसी प्रकार तर जाते हैं, जैसे विणक् समुद्र को।

नागो जहा पंकजलावसन्नो,

दट्ठुं थलं नाभिसमेइ तीरं।

एवं वयं कामगुणेसु गिद्धा,

न भिक्खुणो मग्गमणुव्वयामो ।। (उ १३।३०)

जैसे दलदल में फंसा हुआ हाथी स्थल को देखता हुआ भी किनारे पर नहीं पहुंच पाता, वैसे ही काम-गुणों में आसक्त बने हुए हम श्रमणधर्म को जानते हुए भी उसका अनुसरण नहीं कर पाते।

## ५. कामभोग के परिणाम

सल्लं कामा विसं कामा कामा आसीविसोवमा। कामे पत्थेमाणा अकामा जंति दोगाई।। (उ ९।५३)

कामभोग शत्य हैं, विष हैं और आशीविष सर्प के तुत्य हैं। कामभोग की इच्छा करने वाले, उनका सेवन न करते हुए भी दुर्गति को प्राप्त होते हैं।

> इह कामाणियट्टस्स, अत्तट्ठे अवरज्भई । सोच्चा नेयाउयं सम्मं, जं भुज्जो परिभस्सई ॥ (उ ७।२५)

इस मनुष्य भव में कामभोगों से निवृत्त न होने वाले पुरुष का आत्म-प्रयोजन नष्ट हो जाता है। वह पार ले जाने वाले मार्ग को सुनकर भी बार-बार भ्रष्ट होता है। परिव्वयंते अणियत्तकामे अहो य राओ परितप्पमाणे । अन्नप्पमते धणमेसमाणे पप्पोति मच्चुं पुरिसे जरं च ।। (उ १४।१४)

जिसे कामनाओं से मुक्ति नहीं मिली, वह पुरुष अतृष्ति की अग्नि से संतप्त होकर दिन-रात परिश्रमण करता है। दूसरों के लिए प्रमत्त होकर धन की खोज में लगा हुआ वह जरा और मृत्यु को प्राप्त होता है।

जे गिद्धे कामभोगेसु, एमे कूडाय गच्छई।
न में दिट्ठे परे लोए, चक्खुदिट्ठा इमा रई!।
हत्थागया इमे कामा, कालिया जे अणागया।
को जाणइ परे लोए, अत्थि वा नित्थ वा पुणो।।
जगेण सिंद्ध होक्खामि, इह बाले पगब्भई।
कामभोगाणुराएणं, केसं संपंडियज्जई।।
(उ ४।४-७)

जो कोई कामभोगों में आसक्त होता है, उसकी गति
मिथ्याभाषण की ओर जाती है। वह कहता है—परलोक
तो मैंने देखा नहीं, यह रित (आनन्द) तो चक्षु-दृष्ट है—
आंखों के सामने है। ये कामभोग हाथ में आए हुए हैं,
भविष्य में होने वाले संदिग्ध हैं। कौन जानता है—परलोक
है या नहीं? मैं लोकसमुदाय के साथ रहूंगा। ऐसा
मानकर वाल अज्ञानी मनुष्य धृष्ट बनता है। कामभोग
के अनुराग से क्लेश (संक्लिष्ट परिणाम) को प्राप्त करता
है।

तओ से दंडं समारभई, तसेसु थावरेसु य । अहाए य अणट्ठाए, भूयग्गामं विहिसई ॥ हिसे बाले मुसावाई, माइल्ले पिसुणे सढे । भुंजमाणे सुरं मंसं, सेयमेयं ति मन्नई ॥ (उ ४।८,९)

फिर वह त्रस तथा स्थावर जीवों के प्रति दण्ड का प्रयोग करता है और प्रयोजनवश अथवा बिना प्रयोजन ही प्राणी समूह की हिंसा करता है। हिंसा करने वाला, भूठ बोलने वाला, छल-कपट करने वाला, चुगली खाने वाला, वेश परिवर्तन कर अपने आपकी दूसरे रूप में प्रकट करने वाला अज्ञानी मनुष्य मद्य और मांस का भोग करता है और 'यह श्रेय हैं' — ऐसा मानता है।

सव्वं विलिवियं गीयं, सव्वं नट्टं विडंबियं। सव्वे आभरणा भारा, सब्वे कामा दुहावहा।। (उ १३।१६) सब गीत विलाप हैं, सब नाट्य विडम्बना हैं, सब आभरण भार हैं और सब कामभोग दुःखकर हैं।

खणमेत्तसोनखा बहुकालदुक्खा
पगामदुक्खा अणिगामसोक्खा ।
संसारमोक्खस्स विपक्खभूया
काणी अणस्थाण उ कामभोगा ।।

खाणी अणस्थाण उ कामभोगा ।। (उ १४।१३)

२०२ -

ये कामभोग क्षण भर सुख और चिरकाल दुःख देने वाले हैं, बहुत दुःख और थोड़ा सुख देने वाले हैं, संसार-मुक्ति के विरोधी हैं और अनर्थों की खान है।

## ६. कामभोग-परित्याग के परिणाम

इह कामणियट्टस्स, अत्तट्ठे नावरज्मई।
पूइदेहिनरोहेणं, भवे देव ति मे सुयं।।
इड्ढी जुई जसो वण्णो, आउं सुहमणुत्तरं।
भुज्जो जत्थ मणुस्सेसु, तत्य से उववज्जई।।
(उ ७।२६,२७)

इस मनुष्य भव में कामभोगों से निवृत्त होने वाले पुरुष का आत्म-प्रयोजन नष्ट नहीं होता। वह पूतिदेह का निरोध कर देव होता है—ऐसा मैंने सुना है।

(देवलोक से च्युत होकर) वह जीव विपुल ऋदि, द्युति, यश, वर्ण, आयु और अनुत्तर सुख वाले मनुष्य कुलों में उत्पन्न होता है।

# ७. पदार्थ : आध्यात्मिक दृष्टिकोण

न कामभोगा समयं उर्वेति न यावि भोगा विगई उर्वेति । जे तप्पओसी य परिग्गही य सो तेसु मोहा विगई उवेइ।। (उ ३२।१०१)

कामभोग समता के हेतु भी नहीं होते और विकार के हेतु भी नहीं होते। जो पुरुष उनके प्रति द्वेष या राग करता है, वह तद्विषयक मोह के कारण विकार को प्राप्त होता है।

## कामभोग-विरति का उपाय

....सुहसाएणं अणुस्सुयत्तं जणयइ । अणुस्सुयाए णं जीवे अणुकंपए अणुक्भडे विगयसोगे चरित्तमोहणिज्ञं कम्मं खवेइ । (उ २९।३०)

सुख की स्पृहा का निवारण करने से जीव विषयों (कामभोगों) के प्रति अनुत्सुक भाव को प्राप्त करता है। विषयों के प्रति अनुत्सुक जीव अनुकम्पा करने वाला, प्रशान्त और शोकमुक्त होकर चारित्र को विकृत करने वाले मोहकर्म का क्षय करता है।

# कामस्कन्ध-मनोज्ञ पुद्गलसम्ह ।

काम्यत्वात् कामाः — मनोज्ञशब्दादयः । तद्धेतवः स्कन्धाः — पुद्गलसमूहाः ततः कामस्कन्धाः । (उशावृ प १८८)

कामस्कन्ध का अर्थ है—मनोज्ञ शब्द आदि के हेतु-भूत पुद्गलसमूह।

क्षेत्तं वत्यु हिरण्णं च, पसनो दासपोरुसं। चतारि कामखंधाणि ।। (उ ३।१७)

क्षेत्र-वास्तु, स्वर्ण, पशु और दासपौरुषेय— ये चारों कामरुकन्ध कहलाते हैं।

कायवलेश — आसन, आतापना, केशलोच आदि निरवद्य प्रवृत्तियों द्वारा शरीर को साधना। बाह्यतप का एक भेद। (द्र. तप)

ठाणा वीरासणाईया, जीवस्स उ सुहाबहा। उग्गा जहा धरिज्जंति, कायकिलेसं तमाहियं।। (उ ३०।२७)

आत्मा के लिए सुखकर वीरासन आदि उत्कट आसनों का जो अभ्यास किया जाता है, उसे कायक्लेश कहा जाता है।

कायिकलेसो लोयाऽऽतावणाती। (दअचूपृ१४) केशों का लुंचन करना, आतापना लेना आदि काय-क्लेश तप है।

कायिकलेसो नाम वीरासणउक्कुडुगासणभूमी-सेज्जाकट्टसेज्जालोयमादियाउ भाणियव्वाउ । (दिजचू पृ २४)

वीरासन, उत्कटुकासन, भूमिशयन, काष्ठपट्टशयन, केशलोच आदि कायक्लेश के मुख्य प्रकार हैं।

### केशलोच के गुण

केसलोओ य दारुणो....। (उ १९।३३)

णिस्संगया य पच्छापुरकम्मविवज्जणं च लोअगुणा । दुवखसहत्तं नरगादिभावणाए य निब्वेओ ।। पक्वात्कर्म पुरःकर्म ईयपिथपरिग्रहः । दोषा ह्येते परित्यक्ताः, भिरोलोचं प्रकुर्वता ।। (दहावृ प २८,२९)

केशलोच — हाथ से सिर आदि के बालों को उखा-इना बहुत दारुण होता है। लोच से अनेक गुण प्राप्त होते हैं - निर्लेपता, पश्चात्कर्म-वर्जन, पुर:कर्म-वर्जन, कष्टसहिष्णुता, विरक्ति, मुनिचर्या की अनुपालना आदि।

#### कायक्लेश की निव्यत्ति—

····कायिकलेसो संसारवासणिव्वेयहेउत्ति ।।

कायस्य क्लेको — बाधनं कायक्लेकः: ....संसार्यात्मनः कायानुगतत्वेन तत्क्लेके यद्यप्यवश्यं क्लेशसम्भवस्तयाऽपि भावितात्मनामसौ सन्नप्यसत्सम एवेति ।

(उशावृप ६०७)

कायक्लेश संसार-विरक्ति का हेतु है। शरीर को तपाना कायक्लेश है। यद्यपि अरीर को तपाने या साधने में संसारी आत्मा को कष्ट होता है, फिर भी जिसने आत्मा को भावित कर लिया है, उसके लिए वह कष्ट नहीं जैसा है।

कायगुष्ति—शरीर की प्रवृत्ति का निरोध तथा असत् प्रवृत्ति से निवर्तन ।

(द्र. गुप्ति)

कायोत्सर्ग —शारोरिक प्रवृत्ति और शारीरिकः ममत्व का विसजन ।

- १. कायोत्सर्ग की परिमाषा
  - ० काथ-उत्सर्ग के पर्याय
- २. कायोत्सर्ग के प्रयोजन
  - ० अमंगल-निवारण
  - \* कायोत्सर्गः आवश्यक का एक विभाग

(द्र. आवश्यक)

- ३. कायोत्सर्गके प्रकार
  - ० द्रव्य-भाव कायोत्सर्ग
  - चेष्टा-अभिभव कायोत्सर्ग
- ४. चेट्टा कायोत्सर्गः उच्छ्वास-लोगस्स परिमाण
- ५. अभिभव कायोत्सर्ग- कालमान
- ६. कायोत्सगं के अधिकारी
- ७. कायोत्सर्ग-विधि

- द. कायोत्सर्ग-प्रतिज्ञा सूत्र
- ९. कायोत्सगं के बोष
- १०. कायोत्सर्ग के परिणाम
- ११. कायोत्समं चिकित्सा
  - \* आहार से पूर्व कायोत्सर्ग

(द्र. आहार)

\* गोचरचर्या के पश्चात् कायोत्सर्ग

(द्र. गोचरचर्या)

# १. कायोत्सर्ग की परिभाषा

सयणासणठाणे वा, जे उ भिक्खू न वावरे। कायस्स विजस्सम्गोः ।

(उ ३०।३६)

सोने, बैठने या खड़े रहने के समय जो भिक्षु न्यापृत नहीं होता (काया को नहीं हिलाता-डुलाता) उसके काया की चेष्टा का जो परित्याग होता है, उसे न्युत्सर्ग/कायोत्सर्ग कहा जाता है।

असइं वोसद्वचत्तदेहे । .... (द १०।१३)

जो बार-बार शरीर का व्युत्सर्ग और त्याग करता है, उसे व्युत्सृष्ट-त्यक्तदेह कहा जाता है।

वोसट्ठो पडिमादिसु विनिवृत्तिऋयो ।

(दअचू पृ २४०)

अभिग्रह और प्रतिमा स्वीकार कर शारीरिक-क्रिया का त्याग करना व्युत्सर्ग है!

व्युत्सृष्टो भावप्रतिबन्धाभावेन त्यक्ती विभूषाकरणेन देह: । (दहानृ प २६७)

शरीर के प्रति प्रतिबंध का अभाव व्युत्सर्ग है। शरीर की विभूषान करनात्याम है।

कायः — ग्रारीरं तस्योत्सर्गः — आगमोक्तनीत्या परित्यागः कायोत्सर्गः । (उशावृ प ५८१)

आगमोक्तनीति के अनुसार शरीर का त्याग (क्रिया-विसर्जन और ममत्व-विसर्जन) करना कायोत्सर्ग है।

#### काय-उत्सर्ग के पर्वाय

काए सरीर देहे बुंदी य चय उवचए य संघाए ।
उस्सय समुस्सए वा कलेवरे भत्य तज पाणू ।।
उस्सम्म विउस्सरणुज्भणा य अविगरण छडुण विवेगो ।
वज्जण चयणुम्मुअणा परिसाडण साडणा चेव ।।
(आविन १४४६,१४५१)

काय के एकार्थंक — काय, शरीर, देह, बोन्दी, चय, उपचय, संघात, उच्छ्रय, समुच्छ्रय, कलेवर, भस्त्रा, तनु, पाणु । उत्सर्ग के एकार्थंक — उत्सर्ग, व्युत्सर्ग, उज्भता, अविकरण, छर्दन, विवेक, वर्जन, त्याग, उन्मोचना, परिशातना, शातना।

#### २. कायोत्सर्ग के प्रयोजन

पावुग्घाई कीरइ उस्सग्गो मंगलंति उद्देसो । अणुवहियमंगलाणं मा हुज्ज कहिचि णे विग्घं ॥ (आविन १५३७)

कायोत्सर्ग मंगल है। पाप (अनिष्ट या अमंगल) का निराकरण करने के लिए यह किया जाता है। मंगल का अनुष्ठान न करने पर हमारे कार्य में कहीं विष्न न आ जाए, इस दृष्टि से कार्य के प्रारम्भ में मंगल का अनुष्ठान (कायोत्सर्ग) करणीय है।

अन्नं इमं सरीरं अन्नो जीवृत्ति एव कथबुद्धी । दुक्खपरिकिलेसकरं छिंद ममत्तं सरीराओ ।। (आवनि १५५२)

शरीर भिन्न है और आत्मा भिन्न है—इस प्रकार की बुद्धिका निर्माण कर तू दु:खद और क्लेशकारी शरीर के ममत्व का छेदन कर।

जानइया किर दुक्खा संसारे जे मए समणुभूया । इस्तो दुन्त्विसहतरा नरएसु अणोवमा दुक्खा ॥ तम्हा उ निम्ममेण मुणिणा उवलद्धसुत्तसारेणं । काउस्सम्मो उग्गो कम्मक्खयट्टा कायन्वो ॥ (आवनि १४५३,१५५४)

संसार में मैंने जितने दु:खों का अनुभव किया है, उनसे अति दु:सहा और अनुपम दु:ख नरक के होते हैं यह सोचकर निर्ममत्व की साधना करने वाला तथा सूत्र के सार को उपलब्ध मुनि अपने कर्मों को क्षीण करने के लिए कायोत्सर्ग करे।

मोहपयडीभयं अभिभवित्तु जो कुणइ काउस्सग्मं तु । भयकारणे य तिविहे, नाभिभवो नेव पडिसेहो ॥ (आविन १४५४)

मोहनीयकर्म की भय आदि प्रकृतियों का अभिभव करने के लिए अभिभव कायोत्सर्ग किया जाता है, बाह्य कारणों का पराभव करने के लिए नहीं। भय उत्पन्न होने के तीन बाह्य कारण हैं—देव, मनुष्य और तिर्यञ्च । उनका अभिभव करने के लिए कायोत्सर्ग नहीं किया जाता । भय को मिटाने के लिए कायोत्सर्ग करने का निषेध नहीं है।

काउरसम्मं मोक्खपहदेसियं जाणिकण तो धीरा। दिवसाइयारजाणणट्टयाइ ठायंति उस्सम्मं॥ (आवनि १४९७)

कायोत्सर्ग मोक्षमार्ग के रूप में उपदिष्ट है — ऐसा जानकर धृतिमान् मुनि दैवसिक आदि अतिचारों की स्मृति करने के लिए चेष्टा कायोत्सर्ग करते हैं।

#### अमंगल निवारण

कज्जणिमित्तं गच्छंतो अवनखिततो अट्ट उस्सासे काउस्सागो कातब्बो, ताहे गंमित, जिंद बितियंपि तो सोलस उस्सासा । तितयं जिंद अवसउणो तो अच्छिति अण्णं सोभणं सउणं पिंडच्छंतो, सुतन्खंधपरियष्ट्रणे पणु-वीसं उस्सासा । (आवचू २ पृ २६६,२६७)

किसी कार्य के निमित्त स्थान से बाहर जाते समय अपशकुन हो जाये तो आठ उच्छ्वास का कायोत्सगं कर फिर जाए। दूसरी बार फिर अपशकुन हो जाये तो सोलह उच्छ्वास का कायोत्सगं करे। तीसरी बार अपशकुन होने पर ठहर जाये, शुभ शकुन की प्रतीक्षा करे।

## ३. कायोत्सर्ग के प्रकार

काउस्सम्मो दन्वतो भावओ य भवति । दन्वतो कायचेट्टानिरोहो, भावतो काउस्सम्मो भाणं ।

(आवचू २ पृ २४९)

कायोत्सर्ग के दो प्रकार हैं —
द्रव्य कायोत्सर्ग —कायचेष्टा का निरोध, शरीर की
स्थिरता।

भाव कायोत्सर्ग — प्रश्नस्त ध्यान । उसिउस्सिओ य तह उस्सिओ अ उस्सिअनिसन्नओ चेव । निसनुस्सिओ निसन्नो, निसन्नगनिसन्नओ चेव ॥ निवन्नुसिओ निवन्नो, निवन्ननिवन्नगो अ नायव्वो ।\*\*\*

(आवनि १४४९,१४६०)

कायोत्सर्ग के नौ प्रकार—

१. उच्छित-उच्छित

६. निषण्ण-निषण्ण

२. उच्छित

**৩. নি**দন-ডচ্চিত্র

३. उच्छ्रित-निषण्ण

निपन्न (सुप्त)

४. निषण्ण-उच्छित

९. निपन्न-निपन्न

५. निषण्ण

### उच्छितः "इव्यतः भावतः

धम्मं सुक्कं च दुवे, भायइ भाणाइ जो ठिओ संतो । एसो काउस्सम्मो, उसिउसिओ होइ नायव्वो ॥ (आवनि १४७९)

खड़े होकर धर्म और शुक्ल — इन दो ध्यानों में प्रवृत्त होना उच्छित-उच्छित कायोत्सर्ग है।

ेखड़े होकर कायोत्सर्ग करना—द्रव्यतः उच्छ्रित कायोत्सर्ग है ।

धर्म-शुक्ल ध्यान करना—भावतः उच्छ्रित कायोत्सर्गे है ।

धम्मं सुक्कं च दुवे, न वि भायइ न वि य अट्टरुहाई। एसो काउस्सम्मो, दन्बुस्सिओ होइ नायन्वो ॥ अट्टं रुद्दं च दुवे, कायइ काणाइं जो ठिओ संतो । एसो काउस्सग्गो, दब्बुस्सिओ भावओ निसन्नो ॥ धम्मं सुक्कं च दुवे, भायइ भाणाइं जो निसन्नो अ ! एसो काउस्सग्गो निसनुसिओ होइ नायव्वो ॥ धम्मं सुक्कं च दुवे, न वि भायइ न वि य अट्रुरुद्दाई । एसो काउस्सन्गो, निसन्नओ होइ नायव्वो ॥ अट्टं रुद्दं च दुवे, भायइ भागाई जो निसन्नो य । एसी काउस्सम्गो, निसन्नगनिसन्नगो नामं ॥ धम्मं सुक्कंच दुवे, भायइ भाणाइं जो निवन्नो य। एसो काउस्सग्गो, निवनुसिओ होइ नायव्वी ॥ धम्मं सुक्कं च दुवे, न वि भायइ न वि य अट्टरहाई । एसो काउस्सन्गो, निवन्नओ होइ नायव्वो ॥ अट्टं रुद्दंच दुवे, भायइ माणाइ जो निवन्नो उ ! एसो काउस्सम्गो, निवन्नगनिवन्नगो नामं ।। (आवनि १४८०, १४८९-१४९५)

- खड़े होकर धर्म, शुक्ल, आर्त्त और रौद्र िकसी
   ध्यान में प्रवृत्त नहीं होना, यह द्रव्य-उच्छ्रित कायो-त्सर्ग है।
  - खड़े रहकर कायोत्सर्ग करना—द्वव्यतः उच्छ्रित, ध्यान का अभाव—भावतः शून्य।
- खड़े होकर आत्तं और रौद्र—ये दो ध्यान करना
  द्रव्यतः उच्छ्रित और भावतः निषण्ण कायोत्सर्ग
  है।
- बैठकर धर्म और शुक्ल ध्यान में संलग्न होना निषण्ण-उच्छित कायोत्सर्ग है।
   बैठकर कायोत्सर्ग करना—द्रव्यतः निषण्ण।
   धर्म-शुक्ल ध्यान करना—भावतः उच्छित।

- बैठकर धर्म-शुक्ल अथवा आर्त्त-रौद्र किसी ध्यान
  में संलग्न नहीं होना निषण्ण कायोत्सर्ग है।
  बैठकर कायोत्सर्ग करना द्रब्यतः निषण्ण।
  ध्यान का अभाव भावतः शून्य।
- बैठकर आर्स और रौद्र ध्यान में संलग्न होना
  निषण्ण निषण्ण कायोत्सर्ग है।
  बैठकर कायोत्सर्ग करना—द्रव्यतः निषण्ण।
  आर्स-रौद्र ध्यान करना—भावतः निषण्ण।
- सोकर धर्म और शुक्ल ध्यान में संलग्न होना निपन्न-उच्छित कायोत्सगं है।
   सोकर कायोत्सगं करना — द्रव्यतः निपन्न।
   धर्म-शुक्ल ध्यान करना — भावतः उच्छित।
- सोकर धर्म-शुक्ल अथवा आर्त्त-रौद्र--किसी ध्यान में संलग्न नहीं होना निपन्न कायोत्सर्ग है। सोकर कायोत्सर्ग करना —द्रव्यतः निपन्न।
   ध्यान का अभाव —भावतः शून्य।
- भोकर आर्त्त और रौद्र ध्यान में संलग्न होना
  निपन्न-निपन्न कायोत्सर्ग है।
  सोकर कायोत्सर्ग करना —द्रव्यतः निपन्न।
  आर्त्त-रौद्र ध्यान करना—भावतः निपन्न।
  उड्दिनसीयतुयट्टण ठाणं तिविहं तु होइ नायव्वं।\*\*\*
  (ओभा १५२)

स्थान (कायोत्सर्ग) के तीन प्रकार-

- १. ऊर्ध्वं -- खड़े-खड़े कायोत्सर्ग करना !
- २. निषीदन बैठे-बैठे कायोत्सर्ग करना ।
- ३. त्वक्वर्त्तन-सोए-सोए कायोत्सर्ग करना ।

सो उस्सम्गो दुविहो, चिट्ठाए अभिभवे य णायव्यो । भिक्खायरियाड एढमो, उनसम्मभिजुंजणे विद्दशौ ॥ (आवनि १४५२)

कायोत्सर्ग के दो प्रकार—

- चेष्टा भिक्षाचर्या आदि की प्रवृत्ति के पश्चात् कायोत्सर्ग करना।
- २. अभिभव प्राप्त उपसर्गी को सहन करने के लिए कायोत्सर्ग करना।

## चेच्टा कायोत्सर्ग

विओसगो —काउस्सगो, गमणागमण सुविण-णइ-संतरणादिसु । (दअचू पृ १४)

कायोत्सर्गः उच्छ्वास और''''

चेट्ठाउस्सग्गो चेट्ठातो निष्फण्णो जथा गमणागमणा-दिसु काउस्सग्गो कीरति । (आवच् २ पृ २४८)

चेष्टा से निष्पन्न कायोत्सर्ग चेष्टा कायोत्सर्ग है। गमन-आगमन, स्वप्न, नदी-संतरण आदि—ये चेष्टा कायोत्सर्ग के स्थान हैं।

#### अभिभव कायोत्सर्ग

अट्ठविहंपि य कम्मं अरिभूयं तेण तज्जयट्ठाए । अब्भुद्विया उ तवसंजमंमि कुव्वंति निग्मंथा ।। (आवनि १४५६)

अभिभवो णाम अभिभूतो वा परेणं परं वा अभिभूय कुणति । परेणाभिभूतो, जया हूणादीहि अभिभूतो सब्वं सरीरादि वोसिरामित्ति काउस्सग्गं करेति । परं वा अभिभूय काउस्सग्गं करेति । जथा तित्थगरौ देवमणुया-दिणो अणुलोमपिंडलोमकारिणो भयादी पंच अभिभूय काउस्सग्गं कातुं प्रतिज्ञां पूरेति । (आवचू २ पृ २४८)

अष्टिविध कर्मशत्रु को अभिभूत करने के लिए निर्मंथ अभिभव कायोत्सर्ग करते हैं। अभिभव कायोत्सर्ग के दो प्रकार हैं—

- १. पराभिभूत हूण, शक आदि आक्रामक लोगों से अभिभूत होकर 'मैं शरीर आदि सबका व्युत्सर्ग करता हूं' — इस संकल्प के साथ कायोत्सर्ग करना।
- २. पराभिभव अनुलोम-प्रतिलोम उपसर्ग करने वाले देव, मनुष्य आदि को तथा भय, क्षुधा, अज्ञान, ममत्व और परीषह — इन पांचों को अभिभूत कर कायोत्सर्ग का संकल्प करना।

# ४. चेष्टा कायोत्सर्गः उच्छ्वास और लोगस्स-परिमाण

साय सर्य गोसऽद्धं तिन्नेव सया हवंति पक्खंमि । पंच य चाउम्मासे अट्टसहस्सं च वारिसए ॥ चत्तारि दो दुवालस वीसं चत्ता य हुंति उज्जोआ । देसिय राइय पक्खिय चाउम्मासे अ वरिसे य ॥ (आवनि १५३०,१५३१)

सार्यकालीन कायोत्सर्ग में श्वासोच्छ्वास का परि-माण सौ, प्रातःकालीन में पचास, पाक्षिक में तीन सौ, चातुर्मासिक में पांच सौ और वार्षिक में १००८ है। दैवसिक कायोत्सर्ग — सौ श्वासोच्छ्वास। इस प्रकार दैवसिक प्रतिक्रमण के चार, रात्रिक के दो, पाक्षिक के बारह, चातुर्मासिक के बीस और वार्षिक प्रतिक्रमण के चालीस उद्योतकर (लोगस्स) होते हैं।

गमणागमणिवहारे सुत्ते वा सुमिणदंसणे राओ । नावानइसंतारे इरियावहियापिडक्कमणं ॥ (आविन १४३३)

गमन, आगमन विहार, शयन, स्वप्नदर्शन तथा नौका आदि से नदीसंतरण करने पर ईर्यापथिकी प्रति-क्रमण में पच्चीस स्वासोच्छ्वास का कायोत्सर्ग किया जाता है।

उद्देससमुद्देसे सत्तावीसं अणुन्नविणयाए। अट्ठेव य ऊसासा पट्टवणपिडक्कमणमाई।।. जुज्जइ अकालपिडयाइएसु दुट्ठु अ पिडिच्छियाईसु। समणुन्नसमुद्देसे काउस्सग्गस्स करणं तु।। (आविनि १५३४,१५३५)

सूत्र के उद्देश और समुद्देश के समय सत्तावीस श्वासोच्छ्वास का कायोत्सर्ग तया अनुज्ञा, प्रस्थापना एवं काल-प्रतिक्रमण में आठ श्वासोच्छ्वास का कायो-त्सर्ग करना होता है।

इसी प्रकार अकाल में स्वाध्याय करने, अविनीत को वाचना देने तथा दूसरों को पढ़ाने और अर्थ की बाचना देने में भी कायोत्सर्ग करना होता है।

पाणवहमुसावाए अदत्तमेहुणपरिग्गहे चेव । सयमेगं तु अणूणं ऊसासाणं हविज्जाहि ॥

(आविन १५३८)

स्वप्न में प्राणिवध, मृषाबाद, अदत्तादान, मैथून और परिग्रह का सेवन करने पर पूरे सौ श्वासोच्छ्वास का कायोत्सर्ग करना होता है।

मेहुणे दिंद्वीविष्परियासियाए सतं, इत्थीए सह अट्ठसयं। (आवच् २ पृ २६७)

स्वष्त में मैथून — दृष्टिविपर्यास होने पर सौ उच्छ्-वास तथा स्त्री-विपर्यास होने पर एक सौ आठ उच्छ्-वास का कायोत्सर्ग किया जाता है।

अग्यंबिलविसज्जणे विगयंविसज्जणे य सत्तावीसं उवस्सयदेवयाए य सत्तावीसं, कालग्गहणे पट्टवणे य अणेसणाए पडिक्कमणे अट्ट उस्सासा ।

(आवचू २ पृ २६६)

आयंबिल और निर्विकृति
के पारणे में २७ उच्छ्वास का कायोत्सर्ग उपाश्रयदेवता हेतु २७ ,, ,, अनेषणीय वस्तुग्रहण-प्रतिक्रमण हेतु ८ उच्छ्वास का कायोत्सर्ग कालप्रतिलेखन-स्वाध्याय-प्रस्थापन में श्रुतस्कन्धपरिवर्तना के समय २४

#### उच्छ्वास का कालमान

पायसमा ऊसासा कालपमाणेणं हुंति नायन्त्रा । एयं कालपमाणं उस्सग्गेणं तु नायव्यं ॥ (आवनि १५३९)

एक उच्छ्वास का कालमान है एक चरण (क्लोक के एक पाद) का स्मरण । इस प्रकार कायोत्सर्ग से कालप्रमाण ज्ञातव्य है।

# ४. अभिभव कायोत्सर्ग-कालमान

संवच्छरमुक्कोसं, अंतमुहत्तं च अभिभवुस्सम्मे । ... वाहुबलिना संवत्सरं कायोत्सर्गः कृतः। (आविन १४५८ हावू २ पृ १८८)

अभिभव कायोत्सर्ग का जधन्य कालमान अन्तर्मृहर्त्त तथा उत्कृष्ट कालमान एक वर्ष का होता है। अर्हत् ऋषभ के पुत्र बाहुबलि एक वर्ष तक कायोत्सर्ग की मुद्रा में रहे।

## ६. कायोत्सर्ग का अधिकारी

वासीचंदणकष्पो जो मरणे जीविए य समसण्णो। देहे य अपडिबद्धो काउस्सम्मो हवइ तस्स॥ (आविन १५४८)

जो मुनि वसौले से काटने या चंदन का लेप करने पर समता रखता है, जीवन और मरण में सम रहता है तथा देह के प्रति अप्रतिबद्ध है, उसी के कायोत्सर्ग होता है ।

# ७. कायोत्सर्ग विधि

निक्कूडं सविसेसं वयाणुरूवं बलाणुरूवं च। खाणुव्व उद्धदेही काउस्सम्मं तु ठाइज्जा ॥ चउरंगुल मुहपत्ती उज्जूए डब्बहत्थ रयहरणं। बोसद्रवत्तदेहो काउस्सग्गं करिज्जाहि ॥ (आवनि १५४१,१४४५)

मुनि मायारहित होकर, विशेष रूप से अपनी

अवस्था और बल के अनुरूप स्थाणु की भांति निष्प्रकंप खड़े होकर कायोत्सर्ग करे। वह पंजों के बीच चार अंगुल का अंतर रखकर, दाएं हाथ में मुखबस्त्रिका और बाएं हाथ में रजोहरण धारण कर शरीर की प्रवृत्ति का विसर्जन और परिकर्म का त्याग कर कायोत्सर्ग करे।

नियमा असमत्यत्तणेणं जावतिओ उद्गितओ सक्केति कातुं तावतिए तथा करेति, सेसे उवविद्रो करेति। जितए सक्केति उववेट्टो कातुं तेत्तिकं करेति। सेसे असमत्थो संविद्वी करेति । (आवचू २ पृ २५०)

शारीरिक असामर्थ्य के कारण जब तक खड़ा रह सके, तब तक खड़े-खड़े काथोत्सर्ग करे, तत्पश्चात् बैठ कर कायोत्सर्ग करे। इसमें भी असमर्थ हो तो लेटकर कायोत्सर्गकरे।

# s. कायोत्सर्ग-प्रतिज्ञा सूत्र

तस्स उत्तरीकरणेणं पायच्छित्तकरणेणं विसोहीकर-णेणं विसल्लीकरणेणं पावाणं कम्माणं निग्घायणद्वाए ठामि काउस्सग्गं '''जाव अरहंताणं भगवंताणं नमोक्का-रेणं न पारेमि ताव कायं ठाणेणं मोणेणं भाणेणं अप्पाणं वोसिरामि ।

मैं अविधिकृत आचरण के परिष्कार, प्रायश्चित्त, विशोधन और शल्य-विमोचन द्वारा पापकर्मों को नष्ट करने के लिए कायोत्सर्ग करता हूं।

जब तक मैं अर्हत् भगवान् को नमस्कार कर, उसे सम्पन्न न करूं तब तक मैं स्थिर मुद्रा, मौन और शुभ-ध्यान के द्वारा अपने शरीर का विसर्जन करता हूं।

....अन्नतथ कससिएणं नीससिएणं खासिएणं छीएणं जंभाइएणं उड्डुएणं वायनिसम्भेणं भमलीए पित्तमूच्छाए सुहुमेहि अंगसंचालेहि सुहुमेहि खेलसंचालेहि सुहुमेहि दिद्विसंचालेहि एवमाइएहि आगारेहि अभग्गो अविराहिओ होज्ज मे काउस्सग्गो''''। (आव ५१३)

उच्छ्वास, नि:श्वास, खांसी, छींक, जम्हाई, डकार, अधोषायु, चक्कर, पित्तजनितमुच्छी, शारीरिक अवयवों का, कफ और दुष्टिका सूक्ष्म संचालन — ये प्रवृत्तियां कायोत्सर्ग में बाधक नहीं बनेंगी। इस प्रकार की अन्य स्वाभाविक और विकारजनित बाधाओं के द्वारा भग्न और विराधित नहीं होगा मेरा कायोत्सर्ग - ये कायो-त्सर्ग के अपवाद हैं।

## ६. कायोत्सर्ग के दोष

घोडग लयाद खंभे कुड्डे माले अ सर्वार बहु नियले। लंबुत्तर घण उद्धी संजय खलि वायसकविट्ठे॥ सीसुक्कंपिय सूई (मूअ) अंगुलिभमुहा य वारुणी पेहा।"" (आविन १५४६,१५४७)

कायोत्सर्ग के इक्कीस दोष हैं --घोटक --- अग्रव की भांति पैरों को विषम स्थिति में रखना।

लता — हवा से प्रेरित लता की तरह प्रकंपित होना।
स्तंभ
कुड्य

माल — ऊपर की छत से सिर को सटाकर खड़ा होना।

शाबरी — नग्न भीलनी की तरह अपने गुह्य प्रदेश को
हाथों से ढककर खड़ा होना।

बहू — कुलबधू की तरह सिर की नमाकर खड़ा रहना।
निगड — पैरों को सटाकर या चौड़ा कर खड़ा होना।
लम्बोक्तर — चोलपट्ट की नाभि के ऊपर बांधकर नीचे
उसे घुटनों तक रखना।

स्तन— दंश-मशक से बचने के लिए अथवा अज्ञान से चोलपट्ट को स्तनों तक बांधकर खड़ा होना।

उद्धि एड़ियों को सटाकर, पंजों को फैलाकर खड़े होना। यह बाह्य उद्धिका है। दोनों पैरों के अंगूठों को सटाकर, एड़ियों को फैलाकर खड़े होना, यह आभ्यन्तरिक उद्धिका है।

संयती— सूत के कपड़े या कम्बल से शरीर को साध्वी की भांति ढंककर खड़े होना।

खलीन-रजोहरण को आगे कर खड़े होना।

वायस—कौवे की भांति दृष्टि को इधर-उधर घुमाना। कपित्थ—जूं के भय से कपित्थ की भांति गोलाकार में जंघाओं के बीच कपड़ा रखकर खड़े होना।

शीष प्रकंपन---यक्षाविष्ट ध्यक्ति की भांति सिर को धुनते हुए कायोत्सर्ग करना ।

मूक --- प्रवृत्ति के निवारण के लिए कायोत्सर्ग में 'हूं हूं' ऐसे भव्द करना।

अंगुणि आलापकों की गिनने के लिए अंगुलियों को पालित करना। भू — भौहों को नवाना। वारुणी — कायोत्सर्ग में मदिरा की भांति बुदबुदाना। प्रेक्षा — बंदर की भांति होठों को चालित करना।

## १०. कायोत्सर्ग के परिणाम

काउस्सम्मेणं भंते ! जीवे कि जणयइ ? काउस्सम्मेणं तीयपडुप्पन्नं पायच्छित्तं विसोहेइ । विसुद्धपायच्छित्ते य जीवे निव्दृयहियए ओहरियभारोव्ब भारवहे पसत्यज्भाणोवगए सुहंसुहेणं विहरइ ।

(उ २९।१३)

भंते ! कायोत्सर्ग से जीव क्या प्राप्त करता है ? कायोत्सर्ग से जीव अतीत और वर्तमान के प्राय-क्वित्तोचित कार्यों का विशोधन करता है। ऐसा करने वाला व्यक्ति भार को नीचे रख देने वाले भारवाहक की भांति स्वस्थ हृदय वाला अर्थात् हल्का हो जाता है और प्रशस्त ध्यान में लीन होकर सुखपूर्वक विहार करता है।

देहमइजङ्कमुद्धी, सुहदुक्खतितिक्खया अणुष्पेहा। भायइ य सुहं भाणं, एगगो काउस्सग्गम्मि। (आवनि १४६२)

कायोत्सर्ग के पांच लाभ निर्दिष्ट हैं-

- देहजाड्यशुद्धि क्लेब्स आदि दोषों के क्षीण होने से देह की जड़ता नष्ट होती है।
- २. मितजाड्यशुद्धि जागरूकता के कारण बुद्धि की जड़ता नष्ट होती है।
- सुख-दु:ख-तितिक्षा'— सुख-दु:ख को सहन करने की शक्ति का विकास होता है।
- ४. अनुप्रेक्षा भावनाओं से मन को भावित करने का अवसर प्राप्त होता है।
- एकाग्रता एकाग्रचित्त से शुभव्यान करने का अवसर प्राप्त होता है।

काउस्सर्गे जह सुद्वियस्स भज्जंति अंगमंगाइं। इय भिदंति सुविहिया अट्टविहं कम्मसंघायं।। (आवित १५५१)

लम्बे समय तक खड़े होकर कायोत्सर्ग करने वाले मुनि के अंगोपांग टूटने लगते हैं, उसी प्रकार कायोत्सर्ग करने वाला मुनि अपने आठ प्रकार के कर्मसंघात को तोड़ देता है।

#### कायोत्सर्ग चिकित्सा

काउस्सम्मेण तिमिच्छा अवस्सं कातव्वा निरत्ता-दीण उत्तरीकरणादिणा पावकम्मणिग्घातत्वं काउस्सम्मो कातव्वो नद्वववणो ओसहादीहि तिमिच्छज्जति । भाववणो संजमातियारो तस्स पायच्छित्तेण तिमिच्छणा । (आवच् २ पृ २४५,२४६)

मुनि को कार्योत्सर्ग से चिकित्सा अवश्य करनी चाहिए। चारित्र आदि की विशुद्धि के द्वारा पापकर्म को नष्ट करने के लिए कार्योत्सर्ग किया जाता है। शारीरिक व्रण (द्रव्यव्रण) की औषधि आदि से चिकित्सा की जाती है। भावव्रण हैं संयम के अतिचार। उनकी चिकित्सा प्रायश्चित्त से होती है।

कार्मण शरीर-—कर्मवर्गणा से निष्पन्न शरीर । (द्र. शरीर)

कार्मिकी बुद्धि-कर्म-अभ्यास से उत्पन्न क्षमता। (द्र. बुद्धि)

काल – चेतन और अचेतन के परिणमन में हेतुभूत कारूपनिक द्रव्य।

- १. काल का निर्वचन
- २. काल की परिभाषा
- \* काल: एक द्रव्य

(ब्र. द्रव्य)

\* काल अस्तिकाय नहीं

(द्र. अस्तिकाय)

- ३. काल : जीव-अजीव का पर्याय
- ४. काल का क्षेत्र-काल-भाव

सुक्ष्म क्या — काल या क्षेत्र ?

- ५. काल के प्रकार
- ६. द्रव्य काल (निश्चयकाल)
- ७. अद्धा काल (व्यवहारकाल)
- अद्वाकाल के प्रकार : समय<sup>…</sup>शीर्षप्रहेलिका<sup>…</sup>
- ९. शीर्षप्रहेलिका (गणित) का प्रयोजन
- \* असंख्य-अनंत

(द्र. संख्या)

- १०. यथायुष्ककाल
- ११. उपक्रमकाल
- १२. देशकाल
- १३. कालकाल

- १४. प्रमाणकःल
- १५. वर्णकाल
- १६. भावकाल
  - \* कः ल: प्रमाण का एक भेद

(इ. प्रमाण)

- १७. कालप्रमाण के प्रकार
  - ० प्रदेशनिष्यञ्च
  - ० विभागनिष्पन्न समय । पृद्गलपरावर्त्तं
  - १८. औपमिक काल
  - \* कालप्रतिलेखना }

(द्र. कालविज्ञान)

\* कालकरण

# १. काल का निर्वचन

कलणं पण्जायाणं कलिज्जए तेण वा जओ वत्थु। कलयंति तयं तिम्म व समयाइकलासमूहो वा॥ (विभा २०२८)

जिससे वस्तु के पर्याय का कलन/ज्ञान किया जाता है, वह काल है अथवा समय आदि कलाओं के समूह की काल कहते हैं।

सूक्ष्मामिष कलां कलयति इति कालः । सकलयति भूतानि वा कालः। (उचू पृ २९)

जो सूक्ष्म विभाग का भी आकलन करता है, वह काल है। जो प्राणियों के आयुष्य को पूर्ण करता है, वह काल है।

# २. काल की परिभाषा

वत्तणालक्खणो कालो (उ २८।१०) वर्त्तन्ते — भवन्ति भावास्तेन तेन रूपेण तान् प्रति प्रयोजकत्वं वर्त्तना सा लक्षणं - लिङ्गमस्येति वर्त्तना-लक्षणः कालः । (उणावृ प ५६१)

काल का लक्षण है — वर्त्तना। पदार्थ अपने-अपने रूप में रहते हैं, उनके प्रति जो प्रयोजक तत्त्व है, वह है वर्तना।

# ३. काल : जीव-अजीव का पर्याय

जीवाजीवपज्जायत्तणतो कालस्स णियमा आहेयत्तणतो य अंते अद्धासमयः। (अनुचू पृ ३०)

काल जीव और अजीव का पर्याय है। यह आधार नहीं, आधेय है -- जीव-अजीव के आश्रित है। अतः पड् द्रव्यों में यह अंतिम द्रव्य है।

# ४. काल का क्षेत्र-काल-माव

····समए समयखेत्तिए ।। (उ ३६।७) समय (कालविभाग) समयक्षेत्र—मनुष्यलोक में ही होता है ।

समए वि सन्तइं पप्प, एवमेव विधाहिए। आएसं पप्प साईए, सपज्जवसिए वि य ॥ (उ ३६।९)

काल प्रवाह की अपेक्षा अनादि-अनन्त है। एक-एक क्षण की अपेक्षा से वह सादि-सान्त है। ....अद्धासमए चेव अरूवी....। (उ ३६१६) भाव की अपेक्षा से काल अरूपी है।

## सूक्ष्मक्या —कालयाक्षेत्र ?

अंगुनप्पमाणमेत्ते आगासे जावितया आगासपदेसा ते बुद्धीए समए समए एगमेगं आगासपदेसं गहाय अवहीर-माणा अवहीरमाणा असंबेज्जाहि उस्सिप्पणीहि अवहिया भवंति । अतो कालतो क्षेत्तं सुहुमतरागं भवति । (आवच् १ पृ ४४)

अंगुलप्रमाण आकाश में जितने आकाश प्रदेश हैं, उनमें से यदि एक-एक समय में एक-एक आकाश प्रदेश का अवहरण किया जाये तो उस क्षेत्र की खाली होने में असंख्यात उत्सिंपणी काल बीत जाएगा। अतः काल से क्षेत्र सूक्ष्मतर है।

# ५ काल के प्रकार

दन्वे अद्ध अहाउयं उवक्कमे देसकालकाले य । तह य पमाणे वण्णे भावे पगयं तु भावेणं ॥ (आवनि ६६०)

- १. द्रव्यकाल वर्तना आदि।
- २. अद्धाकाल सूर्य और चन्द्र द्वारा प्रवर्तित ढाई द्वीप समुद्र में वर्तन करने वाला काल (समय आदि)।
- ३. यथायुष्ककाल-देव आदि का आयुष्य ।
- ४. उपक्रमकाल सामाचारी और यथायुष्क ।
- ५. देशकाल अभीष्ट वस्तु प्राप्ति का अवसर।
- ६. कालकाल- मरणकाल।
- ७. प्रमाणकाल-- अद्धाकाल-विशेष, दिवस आदि ।
- □. वर्णकाल —काला आदि वर्ग।
- ९. भावकाल--- औदियक आदि भाव।

#### ६. द्रव्यकाल

सो वत्तणाइरूवो कालो द्व्वस्स चेव पज्जाओ । किचिम्मेत्तविसेसेण द्व्वकालाइववएसो ॥ (विभा २०२९)

वर्तन आदि रूप काल द्रव्य का ही पर्याय है। किचित् विशेष विवक्षा से द्रव्यकाल, अद्धाकाल आदि का व्यवहार होता है।

गइ सिद्धा भवियाया अभविय पोग्गल अणागयद्धा य । तीयद्ध तिन्ति काया जीवाजीवट्टिई चउहा ॥ (आवृति ६६२)

चेतन-अनेतन की स्थिति द्रव्यकाल है। चेतन द्रव्यकाल के चार विकत्य—

> सादि सपर्यवसित — देव, भनुष्य आदि गति सादि अपर्यवसित — सिद्ध अनादि सपर्यवसित — कुछ भन्य जीव अनादि अपर्यवसित — अभव्य जीव

अचेतन द्रव्यकाल के चार विकल्य-

सादि सपर्यवसित - पुद्गल सादि अपर्यवसित — अनागत काल अनादि सपर्यवसित — अतीत काल अनादि अपर्यवसित — धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय और अकाशास्तिकाय

निच्छयनयस्स दव्यपरिणामो चेव कालो भन्नति । (आवच् १ पृ ४२)

निश्चयनय की दृष्टि से द्रव्य का परिणाम ही काल है।

णिण्छयनयस्स पुण ण चेव दव्वाववद्वातो खेलातो कालो अण्णो भवति । जञ्चेव सा तस्स दव्वावद्वस्स खेत्तस्स परिणती सो कालो भण्णति । (आवचू १ पृ ४२)

निश्चयनय की दृष्टि से द्रव्य से सम्बद्ध क्षेत्र से काल अन्य नहीं है। जो द्रव्य से अवबद्ध क्षेत्र की परिणति है, वहीं काल है।

#### ७. अद्धाकाल

अद्धासमयेति अद्धा इति कालः समूहवचनतः तद्विसेसः समयं । अहवा आदिच्चादिधावणिकरिया चेव परिमाण- । विसिद्धावस्थगता अद्धा एवं काल उभयथावि तस्स समयः। (अनुचू पृ ३०) अद्धा पद सामान्य काल का वाचक है। समय पद विभिष्ट काल का वाचक है। अथवा सूर्य-चन्द्र आदि की गतिकिया का जो विभिष्ट परिमाण है वह अद्धासमय है

सूरिकिरियाविसिट्ठो गोदोहाइकिरियासु निरवेक्खो। अद्धाकालो भण्णइ समयक्खेत्तिम्म समयाई॥ (विभा २०३४)

सूर्यं की गतिकिया के आधार पर अद्धाकाल होता है। यह गतिकिया गोदोहिका आदि कियाओं से निरपेक्ष है। समयक्षेत्र (मनुष्य क्षेत्र) में समय, आविलिका आदि का प्रवर्तन अद्धाकाल है।

# ¤. अद्धाकाल के प्रकार─समय<sup>......</sup>

असंखेज्जाणं समयाणं समुदय-सिमिति-समागमेणं सा एगा आविलया ति वृच्चइ । संखेज्जाओ आविलयाओं कसासो, संखेज्जाओ आविलयाओं नीसासो । सिलोगा — हट्टस्स अणवगल्लस्स, निरुविकहस्स जंतुणो । एगे कसास-नीसासे, एस पाणु ति वृज्चइ ॥ सत्त पाणूणि से थोवे, सत्त योवाणि से लवे । लवाणं सत्तहत्तिरए, एस मुहृत्ते वियाहिए ॥ तिण्णि सहस्सा सत्त य, सयाइं तेहत्तरि च कसासा । एस मुहुत्तो भणियो, सब्वेहि अणंतनाणीहि ॥

एएणं मुहुत्तपमाणेणं तीसं मुहुत्ता अहोरत्तं, पण्णरस अहोरत्ता पक्खों, दो पक्खा मासो, दो मासा उऊ, तिण्णि उक्त अयणं, दो अयणाइं संवच्छरे, पंच संवच्छराइं जुगे, वीसं जुगाइं वाससयं, दस वाससयाइं वाससहस्सं, सयं वाससहस्साणं वाससयसहस्सं, चउरासीइं वाससयसहस्साइं से एगे पुव्वंगे, चउरासीइं पुव्वंगसयसहस्साइं से एगे पुव्वे, चउरासीइ पुक्वसवसहस्साइ एगे तुडियंगे, चउरासीइं तुडियंगसयसहस्साइं से एगे तुडिए, चउरासीइं तुडिसय-सहस्साई से एगे अडडंगे, चउरासीई अडडंगसयसहस्साई से एगे अडडे, एवं अववंगे अववे, हुहुयंगे हुहुए, उप्पलंगे उपले, पडमंगे पडमे, नलिणंगे नलिणे, अत्यनिउरंगे अत्यनिउरे, अउयं गे अउए, नउयंगे नउए, पउयंगे पउए, चूलियंगे चूलिया, सीसपहेलियंगे सीसपहेलिया। एताव-ताव गणिए, एतावए चेव गणियस्स विसए, अतो परं ओवमिए। (अनु४१७)

## समय के अवबोध की तालिका

असंख्येय समय-आवलिका

संख्यात आविलका — एक उच्छ्वास-निःश्वास । आन प्राण — रोगरहित स्वस्थ व्यक्ति को एक उच्छ्वास और एक निःश्वास में जो समय लगता है, उसको 'आन प्राण' कहते हैं।

सात प्राण— स्तोक सात स्तोक— लव

७७ लव (३७७३ उच्छ्वास-नि:श्वास)— मुहूर्त्त

३० मुहूर्त्त – अहोरात्र

१५ अहोरात्र—-पक्ष

२ पक्ष--मास

२ मास—ऋतु

३ ऋतु - अयन

२ अयन — संवत्सर

५ संवत्सर - युग

२० युग---शत वर्ष

१० शतवर्ष - सहस्र वर्ष

१०० सहस्रवर्ष — लाख वर्ष

८४ लाख वर्ष – पूर्वांग

ू इ४ लाखपूर्वांग − पूर्व

≤४ लाखपूर्व — त्रुटितांग

=४ लग्ख त्रृटितांग — त्रृटित

६४ लाख त्रुटित─अटटांग

५४ लाख अटटांग—अटट

८४ लाख अटट ─अयवांग

५४ लाख अयवांग--अयव

प्रशाख अयव — हूहूकांग

=४ लाख हूहूकांग — हूहूक .

**८४ लाख हूहूक**—उत्पलांग

५४ लाख उत्पलांग—उत्पल

८४ लाख उत्पल—पद्मांग

८४ लाख पद्मांग-पदा

८४ लाख पद्म—नलिनांग

८४ लाख नलिनांग—नलिन

≂४ लाख नलिन—अर्थनिकुरां**ग** 

द४ लाख अर्थनिकुरांग—अर्थनिकुर

८४ लाख अर्थनिकुर-अयुतांग

८४ लाख अयुतांग -- अयुत

≈४ लाख अयुत—नयुतांग

८४ लाख नयुताग--- नयुत

< ४ लाख नयुत — प्रयुतांग

५४ लाख प्रयुतांग — प्रयुत

=४ लाख प्रयुत - चूलिकांग

८४ लाख चूलिकांग ─चूलिका

८४ लाख चूलिका - शीर्षप्रहेलिकांग

८४ लाख शीर्षप्रहेलिकांग - शीर्थप्रहेलिका

यहां तक गणित (संख्या) है, यहां तक ही गणित का विषय है, इसके पश्चात् औपिमिक काल प्रवृत्त होता है।

# पूर्वांग, पूर्व ''''-शोर्षप्रहेलिका

इच्छियमाणेण गुण पणसुण्णं चउरासीतिगुणितं वा। काऊण तत्तिवारा पुग्वंगादीण मुण संखं।।

पुत्वंगे परिमाणं पण सुण्णा चउरासीती य। एतं एगं पुन्वंगं चुलसीतीए सयसहस्सेहिं गुणितं एगं पुन्वं भवति। तस्सिमं परिमाणं — दस सुण्णा छप्पण्णं च सहस्सा कोडीणं सत्तरि लक्खा य ""सीसपहेलियाए चत्तालं सुण्णसयं ततो छ णत्र दो ति अट्ठ एक्को सुण्णं अट्ठ सुण्णं अट्ठ चतु अट्ठ छ छ णव अट्ठ एक्को दो छ सुण्णं चतु छ णव छ पण सत्त णव सत्त पण्व छ पण ति सत्त णव सत्त पण एक्को एक्को चतु दो सुण्णं एक्को सुण्णं ति सत्त सुण्णं ति पण दो ति छ दो अट्ठ पण सत्त य ठवेण्जा। (अनुचू षृ ३७-४०)

विवक्षित संख्या को चौरासी लाख से गुणित करने पर जो फलित आये, वह पूर्वांग आदि है।

पूर्वांग का संख्यापरिमाण है— ८४०००००। इस एक पूर्वांग (८४ लाख) को एक पूर्वांग (८४ लाख) से गुणन करने पर एक पूर्व होता है — पूर्वांग × पूर्वांग = पूर्व ८४०००० × ८४००००० = ७०५६००००००००।

इसी प्रकार त्रुटितांग आदि संख्याएं उत्तरोत्तर चौरासी लाख से गुणित होने पर होती हैं। अंतिम संख्या 'शीर्षप्रहेलिका' में ५४ संख्यांक और १४० शून्य — कुल १९४ अंक होते हैं। वे संख्यांक ये हैं — ७५०२६३२५३० ७३०१०२४११५७९७३५६९९७५६९६४०६२१८९६८ ४८०८०१८३२९६। इनके आगे १४० शून्य लगाने से एक शीर्षप्रहेलिका होती है। (माथुरी वाचना में यह संख्या स्वीकृत है। वल्लभी वाचना के अनुसार शीर्षप्रहेलिका की संख्या २५० अंकों (७० अंक और १८० शून्य) की है। इसका उल्लेख ज्योतिष्करंड में हुआ है।)

# शोर्षप्रहेलिका (गणित) का प्रयोजन

अंतोमुहुत्तादिया जाव पु॰वकोडीएत्ति - एतानि धर्मंचरणकालं पडुच्च णरितिरियाण आउपरिमाणकरणे उवजुज्जंति । णारगभवणवंतराणं दसविरससहस्सादि उवजुज्जंति । आउयिचिताए तुडियादिया सीसपहेलियंता एते
प्रायसो पु॰वगतेसु जविएसु आउयसेढीए उवउज्जंति ।
अन्यत्र यदृच्छातः एताव ताव गणियं अंकटुवणाए । ......
जावयं अंकटुवणहाणादिट्ठा ताव गणितज्ञानमपि दृष्टं
तुडिगादि सीसपहेलियंतं । (अनुचू पृ ५७)

अन्तर्मृहृत्तं से पूर्वकोटि तक की संख्या का उपयोग मनुष्यों और तियंचों के धर्माचरणकाल के संदर्भ में आयुष्यपरिमाण के लिए किया जाता है। नारक, भवनपति और व्यंतर देवों के आयुष्य का मापन दस हजार वर्ष आदि में होता है। त्रुटित से लेकर णीर्षप्रहेलिका तक की संख्या का उपयोग प्रायः पूर्वगत-यविकों में आयुष्यश्रेणी के लिए किया जाता था। अन्यत्र भी इच्छान्तुसार इसका उपयोग किया जाता था। "" जहां तक अंकस्थान स्थापित किये जा सकते हैं, वहां तक गणित के जान का निरूपण किया गया है।

सीसपहेलियाए चतुणतुयं ठाणसयं जाव ताव संवव-हारकालो। जाव संववहारकालो ताव संववहारकालिवसए, तेण य पढमपुढविणेरइयाणं भवणवंतराण भरहेरवतेसु य सुसमदूसमाए पिच्छिमे भागे णरितिरयाणं आऊ उविभ-ज्जंति। किं च सीसपहेलियाए य परतो अत्थि संसेज्जो कालो सो य अणितसईणं अववहारिजित्तकाउं ओविम्म पिक्खत्तो। (अनुचू पृ४०)

शीर्षप्रहेलिका के अंकों की संख्या १९४ है--यहां तक संव्यवहारकाल है। इस संव्यवहारकाल से प्रथम पृथ्वी के नैरियकों, भवनपतियों, व्यंतरों, भरत तथा ऐरवत क्षेत्र के सुषम-दुःषमा काल के पश्चिम भाग के मनुष्यों और तिर्यंचों के आयुष्य का माप किया जाता है।

शीर्षप्रहेलिका से आगे भी संख्येय काल होता है किन्तु उसका उपयोग अतिशयज्ञानी ही कर सकता है। अनितशयज्ञानी के लिए वह व्यवहार्य नहीं है, इसलिए औपम्य काल में उसका समावेश किया गया है।

## १०. यथायुष्ककाल

नेरइयतिरियमणुयादेवाण अहाउयं तु जं जेण । निव्वत्तियमण्णभवे पार्लेति अहाउकालो सो ॥ (आवनि ६६४)

नैरियक, तियंच, मनुष्य और देव अपने-अपने भव में जो आयुष्य कर्म का वेदन करते हैं, वह यथायुष्ककाल है।

#### ११. उपक्रमकाल

दुविहोवक्कमकालो सामायारी अहाउयं चेव । (आवनि ६६४)

उपक्रमकाल के दो प्रकार हैं---

१. सामाचारी - ओघ, पदिवभाग आदि । (द्र. सामाचारी)

२. यथायुष्क — सोपक्रम आयुष्य । (द्र. कर्म)

## १२. देशकाल

जो जस्स जयाऽवसरो कज्जस्स सुभासुभस्स सोपायं। भण्णइ स देसकालो .....।।

(विभा २०६३)

जो जिस शुभाशुभ कार्य का अवसर है, वह देशकाल है। वह सोपाय है।

## १३. कालकाल

कालो ति मयं मरणं जहेह मरणं गउ ति कालगओ। तम्हा स कालकालो जो जस्स मओ स मरणकालो।। (विभा २०६६)

लोक में मृत व्यक्ति के लिए कहा जाता है कि वह कालधर्म को प्राप्त हो गया। लोकरूढ़ि से यहां प्रथम काल का अर्थ है — मरण। अतः कालकाल का अर्थ है मरणकाल।

## १४. प्रमाणकाल

अद्धाकालिवसेसी पत्थयमाणं व माणुसे खित्ते । सो संववहारत्थं पमाणकालो अहोरत्तं ॥ (विभा २०६८)

मनुष्यक्षेत्र में अहोरात्र आदि अद्धाकाल विशेष प्रभाणकाल है। प्रस्थकमान की तरह व्यवहार का प्रवर्तन इसका प्रयोजन है।

# १५. वर्णकाल

पंचण्हं वण्णाणं जो खलु वण्णेण कालओ वण्णो । सो होइ वण्णकालो विष्णिज्जइ जो व जं कालं॥ (आविन ७३१)

पांच वर्णों में जो काला वर्ण है वह वर्णकाल है। अथवा जिस काल में जीव आदि पदार्थों का वर्णन किया किया जाता है, वह वर्णकाल है।

#### १६. भावकाल

सादीसपज्जवसिओ चउभंगविभागभावणा एत्थं। ओदइयादीयाणं तं जाणसु भावकालं तु ॥ (आवनि ७३२)

जिससे औदयिक आदि भावों की सादि-सपर्यवसित आदि चार विकल्प व्यवस्था को जाना जाता है, वह भावकाल है।

## १७. कालप्रमाण के प्रकार

कालप्पमाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा - पएसिनिष्फण्णे य विभागनिष्फण्णे य । (अनु ४१३)

कालप्रमाण के दो प्रकार प्रज्ञप्त है— प्रदेशनिष्पन्न और विभागनिष्पन्न।

पएसनिष्फण्णे — एगसमयद्विईए दुसमयद्विईए तिसमयद्विईए जाव दससमयद्विईए संखेज्जसमयद्विईए असंखेज्जसमयद्विईए। (अनु ४१४)

एक समय की स्थिति, दो समय की स्थिति, तीन समय की स्थिति यावत् दस समय की स्थिति, संख्येय समय की स्थिति, असंख्येय समय की स्थिति—यह प्रदेशनिष्पन्न काल है।

विभागनिष्कण्णे —

समयावितय-मृहुत्ता, दिवसमहोरत्तपक्खमासा य । संवच्छर-जुग-पविया सागर-ओसप्पि-परियट्टा ॥ (अनु ४१५)

समय, आविलका, मुहूर्त्त, दिवस, अहोरात्र, पक्ष, मास, संवत्सर, युग, पत्योपम, सागरोपम, उत्सर्पिणी, अवसर्पिणी और पुद्गलपरावर्त्त — यह विभागनिष्पन्न काल है।

#### समय

समयः परमितकृष्टः कालविभागः, स च प्रवचनप्रति-पादितादुत्पलपत्रशतन्यतिभेदोदाहरणात् जरत्पट्टशाटिका-पाटतदृष्टान्ताच्चावसेयः । (नन्दीमवृ प १६५) काल का सबसे सूक्ष्म भाग समय कहलाता है। आगमप्रतिपादित कमलशतपत्रभेदन और जीर्णशाटिका-पाटन दृष्टांत से उसे जाना जा सकता है।

सूक्ष्मस्तावत्काली भवति यस्मादुत्पलपत्रशतभेदे
प्रतिपत्रमसंख्येयाः समयाः प्रतिपाद्यन्ते ततः सूक्ष्मः कालः
तस्मादिष कालात् सूक्ष्मतरं क्षेत्रं भवति, यस्मादंगुलमात्रे
क्षेत्रे — प्रमाणांगुर्लकमात्रे श्रेणिरूपे नभःखण्डे प्रतिप्रदेशं
समयगणनया असंख्येया अवसिष्ण्यस्तीर्थंकृद्भिराख्याताः । (नन्दीमनृष ९४. ९६)

कमल के सौ पतों का भेदन करते समय प्रत्येक पत्ते के भेदन में असंख्य समय लगते हैं, इससे स्पष्ट है कि काल सूक्ष्म है। काल से भी सूक्ष्मतर है —क्षेत्र। क्योंकि एक अंगुलप्रसाण मात्र आकाशखण्ड के प्रत्येक प्रदेश पर समय की गणना के आधार पर असंख्य अवस्पिणियां वर्तन करती हैं।

से जहणामए तुण्णामदारए तहणे बलवं णिडणसिप्पो-बगयादिगुणजुत्ते पडसाडियं वा पट्टसाडियं वा गहाय सयराहं हत्थमेत्तं ओसारेज्जा। जम्हा संकेज्जाणं पम्हाणं समागमेण तंतू णिष्फज्जति। जबरिल्ले य पम्हाम अणि-च्छण्णांमि हेहिल्ले पम्हे ण छिज्जति। अण्णांमि काले जबरिल्ले पम्हे छिज्जति। अण्णांमि काले हेहिल्ले पम्हे छिज्जति। अतो सेऽवि समए न भवति। एतेण सुहुमतराए समए पण्णाते। (आवन् १ पृ ४३, ४४)

एक निपुण, बलवान और तरुण जुलाहा शाटिका में से एक हाथ प्रमाण कपड़ा भीघ्र फाड़ देता है। संख्येय पक्ष्मों से तंतु निष्पन्न होता है। इसलिए प्रथम क्षण में ऊपर का पक्ष्म छिन्न होने पर ही दूसरे क्षण में नीचे का पक्ष्म छिन्न होता है — इतना काल भी समय नहीं है। समय इससे भी सूक्ष्मतर है।

# अन्तर्मृहूर्त्त

मृहूर्त्तो घटिकाद्वयप्रमाणः कालविशेषः तस्यार्द्धं मृहूर्त्तार्द्धं व्यवहारापेक्षया एतन्मुहूर्त्तार्द्धंमित्युच्यते, पर-मार्थतः पुनरन्तर्मुहूर्त्तंभवसेयम् । (नन्दीमवृ प १८५)

दो घड़ी प्रमाण काल को मुहूर्त्त कहते हैं। व्यवहार-दृष्टि से मुहूर्त्त के अर्धभाग (एक घड़ी) को मुहूर्तार्द्ध कहा जाता है। वास्तव में वह अन्तर्मुहूर्त्त ही है।

#### दिवस

रिवणो गइपरिणयस्स णं पुट्विदसादरिसणं सो

पुब्बण्हकाली भण्णति । तस्सेव गतिपरिणयस्स जं णहमज्भे दिस्सणं सो मज्भण्हकालो भण्णति । तस्सेव गतिपरिण-यस्स जं पच्चित्थमेण गमणं सो अवरण्हकालो भन्नइ । (आवच् १ पृ ४२)

दिन के तीन विभाग हैं -- १. पूर्वाह्स काल २. मध्याह्म काल ३. अपराह्म काल ।

ये तीनों विभाग सूर्य की गति के आधार पर हैं। जब सूर्य पूर्व दिशा में दिखाई देता है तब पूर्वाह्न काल कहलाता है। वही गतिपरिणत सूर्य जब नभ के मध्य में दिखाई देता है, तब मध्याह्न काल कहलाता है। जब उसकी गति पश्चिम की ओर होती है, तब अपराह्न काल कहलाता है।

#### अवसर्विणी काल

अवसर्पेन्ति प्रतिसमयं कालप्रमाणं जन्तूनां वा शरीरायुःप्रमाणादिकमपेक्ष्य हासमनुभवन्त्यवश्यमित्यव-सर्पिण्यो दशसागरं।पमकोटीकोटिपरिमाणाः ।

(उशावृप ६५७)

जिस कालखण्ड में प्राणियों के शरीर और आयुष्य के प्रमाण का ऋमणः हास होता है, वह अवसंपिणी काल है। यह काल दस कोटिकोटि सागरोपम प्रमाण होता है।

## उरसर्पिणी काल

तत्परिमाणानामेव उत्सर्पन्ति — उक्तन्यायतो वृद्धिमनु-भवन्त्यवश्यमित्युत्सर्पिण्यः । (उशावृ प ६५७)

जिस कालखण्ड में शरीर, आयुष्य आदि के परिमाण का क्रमणः विकास होता है, वह उत्सर्पिणी काल है। वह दस कोटिकोटि सागरोपमप्रमाण होता है।

# पुद्गलपरावर्त

सव्वपोग्गला जावतिएण कालेण सरीरफासअशना-दीहिं फासेज्जंति सो पोग्गलपरियट्टो । (उच् पृ १८९)

एक जीव को शरीर, आहार आदि के रूप में सब पुद्गलों का स्पर्श करने में जितना समय लगता है, वह एक पुद्गलपरावर्त है।

अनन्ता उत्सर्पिण्यवसर्पिण्यः पुद्गलपरावर्तः। (अनुमवृ प ९१) .

अनंत उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी का एक पुद्गल∽ परावर्त होता है ।

## १८. औपमिक काल

ओविमिए दुविहे पण्णत्ते, तं जहा —पिलओवमे य सागरोवमे य । (अनु ४१८) औपिमिक काल के दो प्रकार हैं — पल्योपम और सागरोपम । (द्र. पल्योपम)

कालिब झान - समय को जानने का विज्ञान।
स्वाध्याय आदि के उपयुक्त समय
का ज्ञान। कालज्ञान के प्राचीन
साधनों में 'दिक्-प्रतिलेखन' और
'नक्षत्रावलोकन' प्रमुख थे। मुनि
स्वाध्याय से पहले काल की प्रतिलेखना करते थे। नक्षत्रविद्या में
कुशल मुनि इस कार्य के लिए
नियुक्त होते थे।

- १. कालप्रतिलेखना
- २. कालप्रतिलेखक की अहंता
- ३. कालग्रहण-विधि
  - ० दिक्-प्रतिलेखन
  - ० नक्षत्र-अवलोकन
- ४. काल के व्याघात
- ५. स्वाध्यायकाल
- \* गोचरकाल

(ब्र. गोचरचर्या)

- ६. प्रतिलेखना काल
- ० पौरुषी का कालमान
- ० पौरुषी का प्रमाणकाल
- ७. कालकरण
- प्रकालप्रतिलेखना की निष्पत्ति

## १. कालप्रतिलेखना

कालः — प्रादोषिकादिस्तस्य प्रत्युपेक्षणा — आगम-विधिना यथावित्ररूपणा ग्रहणं प्रति जागरणरूपा काल-प्रत्युपेक्षणा। (उशावृ प ५८३)

आगमोक्त विधि के अनुसार स्वाध्याय आदि के काल का ग्रहण-निर्धारण और प्रज्ञापन करना कालप्रतिलेखना/ कालविज्ञान है।

# २. कालप्रतिलेखक को अर्हता

पियधम्मो दढधम्मो संविभगो चेवऽवज्जभीरू य । खेयन्नो य अभीरू कालं पडिलेहए साहू ॥ (ओनि ६४७)

जो प्रियधर्मा, दृढ्धर्मा, संवेगप्राप्त, पापभीरू, गीतार्थं और सत्त्वसम्पन्न है, वह कालप्रतिलेखना के योग्य है।

# ३. कालग्रहण-विधि

आवासमं तु काउं जिणोवदिट्ठं गुरूवएसेणं। तिन्निथुई पडिलेहा कालस्स विही डमो तत्थ।। निसीहिया नमोक्कारे काउस्सग्गे य पंचमंगलए। पुब्बाउत्ता सब्बे पहुबणचउक्कनाणत्तं।। (ओनि ६३८,६४९)

मुनि आवश्यक (प्रतिक्रमण) को सम्पन्न कर तीन स्तुतिपाठ करता है। फिर स्वाध्याय के योग्य काल की प्रतिलेखना हेतु गुरु के पास जाकर निषद्यापूर्वक वन्दना-नमस्कार करता है। वह गुरु से अनुज्ञा प्राप्त कर आठ उच्छ्वास प्रमाण कायोत्सर्ग को पंच मंगल (नमस्कार महामंत्र) से पूर्ण कर कालग्रहण के लिए जाता है। कालग्रहण के पश्चात् सभी मुनि स्वाध्याय की प्रस्थापना करते हैं। राजिकालीन स्वाध्याय के चार भाग हैं—प्रादोषिक, अर्धरात्रिक, वैरात्रिक और प्राभातिक।

योवावसेसियाए संभाए ठाइ उत्तराहुत्तो । चउवीसगदुमपुष्फियपुव्वग एक्केक्कयदिसाए ॥ (ओनि ६५०)

कालप्रतिलेखक मुनि सन्ध्या का थोड़ा भाग अविधिष्ट रहने पर काल-मण्डल में प्रविष्ट हो उत्तरदिशा में मुंह कर कायोत्सर्ग करता है।

वह पंच नमस्कार एवं आठ उच्छ्वास के कायोत्सर्ग के पश्चात् एक-एक दिशा में मौनभाव से चतुर्विणतिस्तव, दश्चवैकालिक सूत्र का पहला और दूसरा अध्ययन— इनकी अस्खलित अनुप्रेक्षा करता है।

# दिक्-प्रतिलेखन

पाओसियअड्ढरत्ते उत्तरदिसि पुव्य पेहए कालं। वेरित्तयंमि भयणा पुव्यदिसा पच्छिमे काले॥ (ओनि ६६२)

कालप्रतिलेखक मुनि प्रादोषिक और अर्धरात्रि में सर्वप्रथम उत्तर दिशा की, वैरात्र (रात्रि के तीसरे प्रहर) में उत्तर अथवा पूर्व दिया की तथा प्रभातकाल में पूर्व दिशा की प्रत्युपेक्षा करता है, तत्पश्चात् दक्षिण आदि दिशाओं की प्रत्युपेक्षा कर कायोत्सर्ग करता है।

#### मक्षत्र-अवलोकन

जं नेइ जया रित्त नक्खत्तं तिम नहच्छक्भाए । संपत्ते विरमेज्जा सज्कायं प्रजोसकालम्मि ।। तम्मेव य नक्खत्ते, गयणच्छक्भागसावसेसंमि । वेरित्तयं पि कालं, पडिलेहित्ता मुणी कुज्जा ।। (उ २६।१९,२०)

जो नक्षत्र जिस रात्रि की पूर्ति करता हो, वह नक्षत्र जब आकाश के चतुर्व भाग में आए (प्रथम प्रहर समाप्त हो) तब मुनि प्रदोष-काल (रात्रि के प्रारम्भ) में प्रारब्ध स्वाध्याय से विरत हो जाए।

वही नक्षत्र जब आकाश के चतुर्थ भाग में शेष रहे तब वैगत्रिक काल (रात का चतुर्थ प्रहर) आया हुआ जान फिर स्वाध्याय में प्रवृत्त हो जाए।

## ४. काल के व्याघात

आपुच्छण किइकम्मं आवस्सियखलियपडियवाघाओ । इंदिय दिसा य तारा वासमसक्भाइयं चेव ॥ सक्भायमचितंता कणनं दट्ठूण तो नियत्तंति । वेलाए दंडधारी मा बोलं गंडए उनमा ॥ आघोसिए बहूहि सुयंमि सेमेसु निवडइ दंडो । अह तं बहूहि न सुयं दंडिज्जइ गंडओ ताहे ॥ (ओनि ६४१,६४४ ६४४)

गुरु की आज्ञा के बिना जाना, कृतिकर्म न करना, आवस्सई आदि का उच्चारण न करना, जाते-जाते स्खलित होना, गिर जाना, अमनोज्ञ इन्द्रिय-विषयों की संप्राप्ति होना, दिग्मोह होना, ताराओं का टूटना, वर्षा होना, अस्वाध्यायिक होना – ये सारे काल के व्याघात हैं।

कालवेला के निरूपण के लिए गया हुआ मुनि
स्वाध्याय न करता हुआ कालवेला का निरूपण करे।
कनक (रेखायुक्त ज्योतिष्डि) को देखकर लौट आए।
कालग्रहण वेला प्राप्त हो जाने पर दंडधारी गुरु को
निवेदन करता है तथा अन्यान्य मुनियों को मौन और
सावधान रहने के लिए कहता है। जैसे ग्राम-उद्घोषक
प्रयोजन होने पर अवकर पर खड़ा होकर गांव में यह
घोषणा करता है—आज प्रातः यह कार्य करना है।
इसी प्रकार यह दंडधारी भी कहता है—अब कालग्रहण-

वेला प्राप्त है अतः सबको गर्जन आदि के प्रति सावधान हो जाना है।

दंडधारी के द्वारा घोषणा कर दिए जाने पर यदि उस घोषणा को बहुत मुनियों ने सुना है, कुछेक ने नहीं सुना है तो वे कुछेक न सुनने वाले दंड के भागी होते हैं और यदि कुछेक ने घोषणा सुनी है, बहुतों ने नहीं सुनी है तो वह दंडधारी दंड का भागी होता है।

निसीहिया नमुक्कारं आसज्जावडपडणजोइक्खे । अपमज्जियभीए वा छीए छिन्नेव कालवहो ॥ (ओनि ६५३)

कालग्राहक के कालग्रहण कर गुरु के पास निषिधिका, नमस्कार और ग्रहणविधि का पालन नहीं करने से, किसी साधु का संघट्टन करने से, पत्थर या स्वयं के गिरने से, अग्नि का स्पर्श होने पर, प्रमार्जना न करते हुए प्रवेश करने पर, त्रस्त होने पर, छींक आने पर अथवा बिल्ली, कुत्ते आदि द्वारा मार्ग काटने पर काल का व्याघात होता है।

#### ५. स्वाध्याय काल

प्रादोषिके काले गृहीते सति सर्व एव साधव: प्रथम-यामं यावत्स्वाध्यायं कुर्वन्ति, द्वौ त्वाद्यौ यामौ वृषभाणां भवतो गीतार्थानां । ते हि सूत्रार्थं चिन्तयंतस्तावत्तिष्ठन्ति यावत्प्रहरद्वयमतिकान्तं भवति, तृतीया च पौरुष्यवतरित। ततस्ते चैव कालं गृह्णन्ति अड्ढरत्तियं उवज्भायाईणं संदिसावेत्ता ततो काल घेतूणं आयरियं उट्टवेति, वंदणयं दाऊण भणन्ति - सुद्धो कालो। आयरिया भणति -तहत्ति । पच्छा ते वसभा मुयंति, आयरिओवि बितियं उट्टावेत्ता कालं पंडियरावेइ। ताहे एगचित्तो स्तत्यं चितेइ जाव वेरित्तयस्स कालस्स बहुदेसकालो, ताहे तइय-पहरे अतिक्कंते सो कालपडिलेहगो आयरियस्स पडि-संदेसावेत्ता वेरत्तियं कालं गेण्हइ आयरिओवि कालस्स पडिनकमित्ता सोवति । ताहे जे सोइयल्लया साह आसी ते उट्ठेऊण वेरत्तियं सज्भायं करेंति जाव पाभाइयकाल-गहणवेला जाया। (ओनिवृष २०६)

प्राचीन विधि के अनुसार रात्रि के प्रथम प्रहर में सभी मुनि स्वाध्याय करते थे। जब दूसरा प्रहर प्रारंभ होता, तब अन्यान्य मुनि सो जाते, केवल गीतार्थ और वृषभ मुनि स्वाध्याय (सूत्र-अर्थ का चिन्तन) करते। दूसरा प्रहर अतिकांत होने पर तीसरे प्रहर के प्रारंभ में ही वे काल की प्रतिलेखना कर उपाध्याय को ज्ञापित कर आचार्य को जगाते। आचार्य एकाग्रचित हो स्वाध्याय करते। वृषभ और गीतार्थ साधु सो जाते। तीसरे प्रहर के अतिक्रांत होने पर तथा चौथे प्रहर के प्रारंभ होने पर कालप्रतिलेखक वैरात्रिक काल की प्रतिलेखना कर आचार्य को ज्ञापित करते। आचार्य काल का प्रतिक्रमण कर सो जाते और भेष सोए हुए सभी साधुओं को जागृत कर दिया जाता। वे सभी वैरात्रिक स्वाध्याय में रत हो जाते।

## ६. प्रतिलेखना काल

"अरुणावासग पुक्वं परोष्परं पाणिपडिलेहा ।।
एते उ अणाएसा अंधारे उग्गएवि हु न दीसे ।
मुहरयिनिसिञ्जचोले कप्पतिगदुपट्टथुई सूरो ।।
(ओनि २६९,२७०)

प्रभातकालीन प्रतिलेखना काल के चार अभिमत-

- १. सूर्योदय का समय-प्रभास्फाटन का समय।
- २. सूर्योदय के पश्चात् प्रभास्फाटन होने के पश्चात्।
- ३. परस्पर जब मुख दिखाई दे।
- ४. जिस समय हाथ की रेखा दिखाई दे।

ये अनादेश माने गए हैं। निर्णायक पक्ष यह है कि मुनि प्रतिक्रमण के पण्चात् ज्ञान, दर्शन, चारित्र की तीन स्तुति करे, फिर मुखबस्त्र, रजोहरण, दो निषद्याए, चोलपट्ट, तीन उत्तरीय, संस्तारकपट्ट और उत्तरपट्ट—इनकी प्रतिलेखना के अनन्तर ही सूर्योदय हो जाए, वह प्रतिलेखना का काल है।

जेट्टामूले आसाढसावणे छाँह अंगुलेहि पडिलेहा। अट्टाहि बीयतियमी तइए दस अट्टाहि चउत्थे॥ (उ २६।१६)

ज्येष्ठ, आसाढ़, श्रावण —इस प्रथम त्रिक में छह, भाद्रपद, आश्विन, कार्तिक —इस द्वितीय त्रिक में आठ, मृगशिर, पौष, माघ —इस तृतीय त्रिक में दश और फाल्गुन, चैत्र, वैशाख — इस चतुर्थ त्रिक में आठ अंगुल की वृद्धि करने से प्रतिलेखना का समय होता है।

## पौरवी का अर्थ

पुरिसो ति संसू पुरिससरीर वा, ततो पुरिसातो निष्फण्णा पोरिसी, एवं सन्वस्स वत्थुणो जदा स्वप्रमाणा च्छाया भवति तदा पोरिसी भवति, एतं पोरिसीप्रमाणं उत्तरायणस्स अंते दिक्खणायणस्स य आदीए एक्कं दिणं भवति । अतो परं अट्ट एकसिंदुभागा अंगुलस्स दिक्ख-णायणे वड्ढंति, उत्तरायणे य ह्रस्संति ।

(नन्दीचू पृ ५८)

पौरुषी के प्रकरण में 'पुरुष' शब्द के दो अर्थ हैं—
(१) पुरुष-शरीर और (२) शंकु। पुरुष द्वारा उसका माप होता है, इसलिए उसे 'पौरुषी' कहा जाता है।
(शंकु २४ अंगुल प्रमाण का होता है और पैर से जानु तक का प्रमाण भी २४ अंगुल होता है।) जिस दिन वस्तु की छाया उसके प्रमाणोपेत होती है, वह दिन उत्तरायण का अन्तिम दिन व दक्षिणायन का प्रथम दिन होता है।

पौरुषी का छाया प्रमाण दक्षिणायन में प्रतिदिन हैं अंगुल बढता है और उत्तरायण में प्रतिदिन घटता है।

## पौरुषी का कालमान

पोरिसीमाणमिनययं दिवसिनसावुड्दिहाणिभावाओ। होणं तिन्नि मुहुत्तद्वपंचमा माणमुक्कोसं॥ बुड्दी बाबीसुत्तरसयभागो पद्दिणं मुहुत्तस्स। एवं हाणी वि मया, अयणदिणभागओ नेया॥ (विभा २०७०,२०७१)

दिवस अथवा रात्रि का चौथा भाग पौरुषी है। पौरुषी का मान अनियत होता है। दिन-रात की वृद्धि-हानि के आधार पर इसके कालमान का निश्चय होता है। दिवस-पौरुषी का जवन्य मान मकर संकान्ति के दिन तीन मुहूर्त्त (छह घटिका) का होता है। रात्रि पौरुषी का जधन्य मान कर्क संकान्ति के दिन तीन मुहूर्त्त (छह घटिका) का होता है। रात्रि पौरुषी का जधन्य मान कर्क संकान्ति के दिन तीन मुहूर्त्त (छह घटिका) का होता है। दिवस-पौरुषी का उत्कृष्ट मान कर्क-संकान्ति के दिन साढे चार मुहूर्त्त (नौ घटिका) का होता है। रात्रि पौरुषी का उत्कृष्ट मान मकर-संकान्ति के दिन साढे चार मुहूर्त्त (नौ घटिका) का होता है।

प्रतिदिन द्रैर मुहूर्त पौरुषी बढ़ती व घटती है। और एक अयन में १८३ अहोरात्र होते हैं। इसलिए एक अयन में १५३ = 3 = 2 मुहूर्त कालमान बढ़ता है। इस प्रकार तीन मुहूर्त की जघन्य पौरुषी में १५ मुहूर्त मिलाने पर पौरुषी का उत्कृष्ट कालमान ४५ मुहूर्त होता है।

#### पौरुषो का प्रमाणकाल

पोरिसी पमाणकालो निच्छयववहारिओ जिणक्खाओ। निच्छयओ करणजुओ ... । (ओनि २०१)

पौरुषी का प्रमाणकाल दो प्रकार का है — नैश्च-यिक और व्यावहारिक । नैश्चयिक पौरुषी का प्रमाण-काल करण अर्थात् गणित के द्वारा निकाला जाता है।

अयणाईयदिणगणे अटुगुणेगट्विभाइए लद्धं। उत्तरदाहिणमाई पोरिसि पयसुज्भपक्खेवा॥ (ओनि २८२)

अयनातीतिदनगणः उत्कृष्टतस्त्वशीतं शतम्। तच्चा-ष्टगुणं जातानि चतुर्दशशतानि चतुःष्ट्यधिकानि तत्र चैकष्ट्या भागे हते लब्धानि चतुर्विशतिरंगुलानि तत्रापि द्वावशभिरंगुलैः पदमिति जाते द्वे पदे। तत्र हि उत्तरायणप्रथमदिने चत्वारि पदान्यासन् ततस्तन्मध्यात्पद-द्वयोत्सारणे जाते कर्कटसंकान्त्यदिने द्वे पदे। दक्षिणाय-नाद्यदिने तु द्वे पदे अभूतां, तन्मध्ये च द्वयोः क्षिप्तयो-जातानि मकरसंकान्तौ चत्वारि पदानि। इदं चोत्कृष्ट-जघन्यदिनयोः पौष्षीमानम्। (उशावृ प १३७)

अयन के अतीत दिनों के समूह को द से गुणा करके ६१ का भाग देने से जो लब्ध आता है, उसको उत्तरायण के और दक्षिणायन के आदि में कमशः मुद्धि (घटाने) और प्रक्षेप (योग) करने से पौरुषी का प्रमाण आता है।

अयन दो प्रकार का होता है — उत्तरायण और दक्षिणायन । सूर्य दक्षिणायन के अन्तिम दिन से उत्तर की ओर गित करता है उसे उत्तरायण कहते हैं। उत्तरायण के अन्तिम दिन से सूर्य वापस दक्षिण की ओर गित करता है उसे दक्षिणायन कहते हैं।

एक अयन में उत्कृष्ट १८३ दिन होते हैं। एक अयन में पौरुषी का परिमाण दो पाद घटता या बढ़ता है। यह कथन १८३ दिनों की अपेक्षा से कहा गया है। उत्तरायण के प्रथम दिन में पौरुषी का परिमाण चार पाद होता है। वह कमशः घटता-घटता कर्क-संक्रान्ति के दिन तक दो पाद का हो जाता है। दक्षिणायन के प्रथम दिन पौरुषी का परिमाण दो पाद होता है। कमशः बढ़ते बढ़ते मकर-संक्रांति तक दो पाद बढ़ जाता है, तब उसका परिमाण २ +२ =४ पाद हो जाता है। दो पाद का परिमाण पौरुषी का जधन्य परिमाण है और चार पाद का परिमाण पौरुषी का जधन्य परिमाण है और चार पाद का परिमाण पौरुषी का उत्कृष्ट परिमाण है। बीच के दिनों

का परिमाण निकालने के लिए गणित इस प्रकार है-

环 १८३ दिनों में दो पाद अर्थात् २४ अंगुल

∴ १ दिन में क्रेंचेंच=हैंक

पौरुषी अयन के प्रतिदिन में हैं न अंगुल घटती या बढ़ती है।

आसाढे मासे दुपया पोसे मासे चउप्पया। चित्तासोएसु मासेसु तिपया हवइ पोरिसी।। (उ २६।१३)

आषाढ मास में दो पाद प्रमाण, पौष मास में चार पाद प्रमाण, चैत्र तथा आश्विन मास में तीन पाद प्रमाण पौरुषी होती है।

| समय            | वाद-अंगुल | समय              | पाद-अंगुल |
|----------------|-----------|------------------|-----------|
| आषाढ़ पूर्णि   | मा २-०    | वौष पूर्णिमा     | 8-0       |
| श्रावण पूर्णिम | ना २-४    | माघ पूर्णिमा     | ₹-⊏       |
| भाद्रपद पूर्णि | मा २-८    | फाल्गुन पूर्णिमा | ₹-8       |
| आश्विन पूर्वि  | गमा ३-०   | चैत्र पूर्णिमा   | ₹-0       |
| कार्तिक पूर्णि | मा ३-४    | वैशाख पूर्णिमा   | २-=       |
| मृगसर पूर्णि   | मा ३-८    | ज्येष्ठ पूर्णिमा | २-४       |

अंगुलं सत्तरत्तेणं पक्लेण य दुअंगुलं। वड्दए हायए वावी मासेणं चउरंगुलं।।

(उ २६।१४)

पौरुषी के कालमान में सात दिन रात में एक अंगुल पक्ष में दो अंगुल, एक मास में चार अंगुल वृद्धि और हानि होती है। श्रावण मास से पौष मास तक वृद्धि और माघ से आषाढ़ तक हानि होती है।

आसाढबहुलपक्से, भद्दवए कत्तिए य पोसे य । फम्गुणवइसाहेसु य, नायव्वा ओमरत्ताओ ॥ (उ २६।१४)

आषाढ़, भाद्रपद, कार्तिक, पौष, फाल्गुन और दैशाख — इनके कृष्ण-पक्ष में एक-एक अहोरात्र (तिथि) का क्षय होता है। (साधारतया एक मास में ३० अहोरात्र और एक पक्ष में १४ अहोरात्र होते हैं। किन्तु आषाढ़ आदि उपर्युक्त छह मासों का कृष्ण पक्ष १४ अहोरात्र का ही होता है।)

## पादोनपौरुषी-छायाप्रमाण

जेट्टामूले आसाढसावणे छहि अंगुलेहि पडिलेहा । अट्टीहं बीअतियंमि अ तइए दस अट्टीहं चउत्थे ॥ (ओनि २८६) तीन-तीन मास के चार त्रिक—
पहला त्रिक— ज्येष्ठ, आषाढ़ और श्रावण ।
दूसरा त्रिक— भाद्रव, आसोज और कार्तिक ।
तीसरा त्रिक— मृगसर, पौष और माघ ।
चतुर्थ त्रिक— फाल्गुन, चैत्र और वैशाख ।
प्रथम त्रिक के मासों के पौरुषी प्रमाण में ६ अंगुल

जोड़ने से उन मासों के पादोन पौरुषी का छाया-प्रमाण होता है। दूसरे तिक के मासों में द अंगुल, तीसरे तिक के मासों में द अंगुल और चौथे तिक के मासों में द अंगुल बढ़ाने से उन-उन मासों का पादोन पौरुषी छाया-प्रमाण आता है।

| पौरुषी   | छाया-प्रमाण |              | •        |    | पादोन-पौरुषी | छाया-प्रमाण |
|----------|-------------|--------------|----------|----|--------------|-------------|
| पाद      | अंगुल       |              | अंगुल    |    | पाद          | अंगुल       |
| २        | A.          | +            | Ę        | == | २            | १०          |
| २        | o           | +            | Ę        | =  | २            | Ę           |
| २        | x           | +            | Ę        | =  | २            | १०          |
| २        | 5           | +            | <u>ج</u> | =  | ₹            | 8           |
| ₹        | 0           | +            | 5        | =  | ₹            | দ           |
| ₹        | 8           | <del>-</del> | দ        | == | *            | o           |
| ₹        | দ           | ±            | १०       | =  | 8            | Ę           |
| ٧        | ٥           | +            | १०       | =  | X            | १०          |
| ₹        | 5           | +            | १०       | =  | ሄ            | €,          |
| ₹        | 8           | ÷            | <b>ج</b> | =  | x            | o           |
| ₹        | ٥           | +            | <b>5</b> | =  | ą            | 5           |
| <b>2</b> | 5           | +            | 5        | =  | ₹            | 8           |

#### ७. कालकरण

कालेवि नित्थ करणं तहावि पुण वंजणप्पमाणेणं। बवबालवाइकरणेहिऽणेगहा होइ ववहारो।। (आविन १०१८)

काली जो जावइओ जं कीरइ जंमि जंमि कालम्मि। ओहेण नामओ पुण हवंति इक्कारसक्करणा॥ (उनि १९७)

काल के वर्तना, समय आदि अंग स्वभाव से ही होते हैं, अत: काल का करण नहीं होता । किंतु व्यञ्जन-प्रमाण से कालकरण होता भी है। यहां व्यञ्जन का अर्थ है—वर्तना आदि के अभिव्यंजक द्रव्य चर्तना परिणामी द्रव्य।

जिस काल में जो जितना किया जाता है, वह काल-करण है। यह व्यवहार नय की अपेक्षा से होता है। बव, बालव आदि ग्यारह करणों के आधार पर अनेक प्रकार का व्यवहार होता है। बलं च बालवं चेव, कोलवं थीविलोअणं।
गराइ विषयं चेव, विद्वी हवइ सत्तमी।।
सर्जण चरुप्यं नागं, किसुग्यं करणं तहा।
एए चतारि धुवा, सेसा करणा चला सत्त।।
किण्हचरुहसरित्तं सर्जाण पडिवज्जए स्या करणं।
इत्तो अहक्कमं खलु चरुप्यं नाग किछुग्यं।।
(उनि १९८-२००)

ज्योतिष में ग्यारह करण मान्य हैं —

बव, बालव, कौलव, स्त्रीविलोचन, गरादि, वणिज विष्टि, शकुनि, चतुष्पद, नाग और किस्तुष्न। इनमें प्रथम सात करण चल और अंतिम चार करण ध्रुव हैं।

कृष्ण पक्ष की चतुर्दशी को रात्रि में 'शकुनि' करण होता है। अमावस्था को दिन में 'चतुष्पद' तथा रात्रि में 'नाग' करण होता है। प्रतिपदा को दिन में 'किंस्तुष्न' करण होता है।

# द. काल-प्रतिलेखना की निष्पत्ति

का उपडिलेहणयाए णं नाणावरणिज्जं कम्मं खवेइ। (उ २९।१६)

काल-प्रतिलेखना से जीव ज्ञानावरणीय कर्म को क्षीण करता है।

······अकालं च विवज्जेता, काले कालं समायरे ॥ (द ५।२।४)

अकालं च विवज्जेता णाम जहा पडिलेहणवेलाए सुरुभायस्य अकालो, सुरुभायवेलाए पडिलेहणाए अकालो, एवमादि । भिक्खावेलाए भिक्खं समायरे, पडिलेहणवेलाए पडिलेहणं समायरे, एवमादि । भणियं च---

'जोगो जोगो जिणसासणंमि दुक्खक्खया पउंजंतो । अण्णोऽण्णमणाहंतो असवत्तो होइ कायव्वो॥' (दजिच् पृ १९४, १९५)

प्रतिलेखन का काल स्वाध्याय के लिए अकाल है। स्वाध्याय का काल प्रतिलेखन के लिए अकाल है। काल-मर्यादाको जानने वाला भिक्षु अकाल-क्रिया न करे। मूनि को भिक्षा-काल में भिक्षा, प्रतिलेखन-काल में प्रतिलेखन, स्वाध्याय-काल में स्वाध्याय और जिस काल में जो किया करनी हो, वह उसी काल में करनी चाहिए।

जिनशासन में योग्य योग - प्रवृत्ति का विधान है-जिस समय जो योग्य हो, दु:खक्षय के लिए उसका प्रयोग करे, जिससे किसी दूसरे को बाधा न पहुंचे, कोई शात्रुन बने।

कालिकसूत्र -- दिन और रात के पहले और चौथे प्रहर में पढ़े जाने वाले आगम। (द्र. अंगबाह्य)

कालिक्यूपदेश-वह ज्ञान जिसमें ईहा, अपोह, मार्गणा, गवेषणा, चिन्ता और विमर्श होता है। संज्ञोश्रुत का एक (द्र. श्रुतज्ञान)

काव्यरस-स्थायीभाव की अभिव्यवित से होने वाली अनुभूति ।

१. काव्यरस की परिभाषा २. रस के प्रकार बीर रस श्रुगार रस अद्भुत रस

रौद्र रस बीडा रस बीभत्स रस हास्य रस करुण रस प्रशान्त रस

## १. काव्यरस की परिभाषा

कवेरभिष्रायः काव्यं, रस्यन्ते — अन्तरात्मनाऽनुभूयन्त इति रसाः, तत्तत्सहकारिकारणसन्निधानोद्भूताश्चेतो-विकारविशेषाः ।

बाह्यार्थालम्बनो यस्तु विकारो मानसो भवेत्। स भावः कथ्यते सद्भिस्तस्योत्कर्षो रसः स्मृतः ॥ (अनुमन् प १२४)

कविके कर्म, भावया अभिप्राय का नाम काष्ट्रय है। जो अन्तरात्मा के द्वारा अनुभूत होते हैं वे रस कह-लाते हैं। वे सहकारी कारणों की सन्निधि से उद्भूत चैतसिक विकार हैं।

विकार और रस में कुछ अन्तर भी है। बाहरी वस्तु के आलम्बन से जो मानसिक विकार होता है वह भाव कहलाता है। उस भाव का प्रकर्ष रस है।

मिउमहररिभियस्भयरणीतिणिद्दोसभूसणाण्गतो सुहदुहकम्मसमा इव कव्बस्स रसा भवंति तेणं॥ (अनुच् पृ४७)

रस की भांति रसनीय चित्तवृत्तियां भी रस कह-लाती हैं। जैसे सुख वेदनीय और दु:ख वेदनीय अथवा साता-असाता वेदनीय कर्म के रस होते हैं वैसे ही काव्य के रस होते हैं।

## २. रस के प्रकार

नव कव्वरसा पण्णता, तं जहा — वीरो सिंगारो अब्भुओ य रोहो य होइ बोधव्वो । वेलणओ बीभच्छो, हासो कलुणो पसंतो य ॥ (अनु ३०९)

काव्यरस के नौ प्रकार हैं --

१. वीर

६. बीभत्स

२. शृंगार

७. हास्य

३. अद्भुत

८. करुण

४. रौद्र

९. प्रशान्तः।

५. त्रीडा

#### बीर रस की उत्पत्ति और लक्षण

तत्य परिच्चायम्मि य, तवचरणे सत्तुजणविणासे य । अणणुसय-धिति-परक्कमिलाो, वीरो रसो होइ ॥ सो नाम महावीरो, जो रज्जं पयहिळण पव्वइओ । काम-क्कोह-महासत्तु-पक्खनिग्घायणं कुणइ ॥ (अनू ३१०।१,२)

परित्याग (दान), तपश्चरण और शत्रुजनों के विनाश में वीर रस उत्पन्न होता है। अननुशय (गर्व या पश्चात्ताप न करना), धृति और पराक्रम उसके लक्षण हैं। वीर रस, जैसे—

जो राज्य को छोड़कर प्रव्रजित हो गया और काम, क्रोध आदि महाणत्रुओं का निग्नह करता है, वह महावीर है।

#### शृंगार रस की उत्पत्ति और लक्षण

सिंगारो नाम रसो, रितसंजोगाभिलाससंजणको । मंडण-विलास-विब्बोय-हास-लीला-रमणिलगो ।। महुरं विलास-लिविं, हिययुम्मादणकरं जुवाणाणं । सामा सद्दुद्दामं, दाएती मेहलादामं ।। (अनु ३११।१,२)

रित और संयोग की अभिनाषा से शृंगार रस उत्पन्न होता है। विभूषा, विलास (चक्षु आदि का विश्रम), बिब्बोक (कामचेष्टा), हास्य, लीला और रमण उसके लक्षण हैं। शृंगार रस, जैसे —

श्यामा स्त्री मधुर विलास से लिलत, युवकों के हृदय को उन्मत्त करने वाला, घुंघह के शब्दों से मुखर मेखला-सूत्र (करधनी) दिखलाती है।

# अद्भृत रस की उत्पत्ति और लक्षण

विम्हयकरो अपुन्नोऽनुभूयपुन्नो य जो रसो होइ। हरिसिवसायुप्पत्तिलक्खणो, अन्भुओ नाम।। अन्भुयतरिमह एत्तो, अन्नं कि अत्थि जीवलोगिम्म। जं जिणवयणेणत्था, तिकालजुत्ता वि नज्जंति।। (अनु ३१२।१,२)

अपूर्व और अनुभ्तपूर्व वस्तु को देखने पर जो विस्मयकारी रस उत्पन्न होता है, वह अद्भुत रस है। हर्ष और विषाद उसके लक्षण हैं। अद्भुत रस, जैसे—

जिनवचन के द्वारा त्रैकालिक अर्थ जान लिए जाते हैं — इस जीवलोक में इससे बढ़कर और क्या आश्चर्य होगा ?

## रौद्र रस की उत्पत्ति और लक्षण

भयजणणरूव-सद्धकार-चिता-कहासमुप्पन्नो । संमोह-संभम-विसाय-मरणिंतगो रसो रोद्दो ।। भिज्ञ डी-विडंबियमुहा ! संदहोह ! इय रुहिरमोकिण्णा । हणसि पसुं असुरणिभा ! भीमरिसय ! अइरोद्द ! रोद्दोसि ।। (अनु ३१३।१,२)

भयंकर रूप, शब्द, अन्धकार, चिन्ता और भयंकर कथा से रौद्र रस उत्पन्त होता है। संमोह, संभ्रम, विषाद और मरण उसके लक्षण हैं। रौद्र रस, जैसे—

भृकुटि से विडम्बित मुख वाले ! होठ काटने वाले ! रुधिर बिखेरने वाले ! असुर के समान भयंकर शब्द करने वाले ! अतिशय रौद्र ! तूपशुको मारता है, बड़ा रौद्र है।

## क्रीडा रस की उत्पत्ति और लक्षण

विणओवयार-गुज्भ-गुरुदार-मेरावइक्कमुप्पन्नो । वेलणओ नाम रसो, लज्जासंकाकरणिंत्नो ।। किं लोइयकरणीओ, लज्जणीयतरं लिज्ज्या मो ति । वारेज्जम्मि गुरुजणो, परिवंदइ जं वहूपोत्ति ।। (अनु ३१४।१,२)

विनयोपचार, गुह्य और गुरु-स्त्री की मर्यादा के अतिक्रमण से वीडा रस उत्पन्न होता है। लज्जा और शंका उसके लक्षण हैं। बीडा रस, जैसे--

विवाह के बाद प्रथम वार शोणित से सना हुआ वधू का अधोवस्त्र गुरुजनों के सामने ले जाया जाता है। वे उसे सतीत्व की कसौटी मानकर नमस्कार करते हैं। इस लौकिक किया से अधिक लज्जास्पद और क्या है? मैं तो इससे लज्जित हो रही हं।

## बीभत्स रस की उत्पत्ति और सक्षण

असुइ-कुणव-दुद्दंसण-संजोगब्भासमध्वित्प्कण्णो । निष्वेयविहिसालक्खणो रसो होइ बीभत्सो ।। असुइमलभरियनिज्मर, सभावदुग्गधिसव्वकालं पि । धण्णा उ सरीरकलि, बहुमलकलुसं विमृंचंति ।। (अनु ३१४।१,२)

अशुचि पदार्थ, शव, बार-बार अनिष्ट दृश्य के संयोग और दुर्गन्ध से बीभत्स रस उत्पन्न होता है। निर्वेद (उदासीनता) और अविहिसा (जीव हिंसा के प्रति होने वाली ग्लानि) उसके लक्षण हैं। बीभत्स रस, जैसे— अशुचि, मलसमूह के निर्भर, सर्वकाल में स्वभाव से दुर्गन्धित, नाना प्रकार के मलों से कलुषित निकृष्ट शरीर को जो छोड़ देते हैं, वे धन्य हैं।

## हास्य रस की उत्पत्ति और सक्षण

रूव-दय-वेस-भासाविवरीयविलंबणासमुष्पन्नो । हासो मणप्पहासो, पगासीलगो रसो होइ।। पासुत्त-मसीमंडिय-पडिबुढं देयरं पलोयंती। ही!जह घण-भर-कंपण-पणमियमज्भा हसइ सामा।। (अनु ३१६।१,२)

रूप, नय, वेष और भाषा के निपर्यय की निडम्बना (प्रयोग) से मन को आह्नादित करने वाला हास्य रस उत्पन्न होता है। प्रकाश (मुख, नेत्र आदि का निकास) उसका लक्षण है। हास्य रस, जैसे—

स्तनों के भार के कम्पन से भुकी हुई कटिप्रदेश वाली श्यामा स्त्री अपने सुप्त देवर को मसि-मण्डित करती है और जब वह जागता है, तब 'ही ही' शब्दोच्चारणपूर्वक हंसती है।

## करुण रस की उत्पत्ति और लक्षण

पियविष्पओग-बंध-वह-वाहि-विणिवाय-संभमुप्पन्नो । सोइय-विलविय-पव्वाय-रुर्णालगो रसो करुणो ॥ पज्काय-किलामिययं, बग्हागयपप्पुयच्छियं बहुसो । तस्स विओगे पुत्तिय ! दुब्बलयं ते मुहं जायं ॥ (अनु ३१७।१,२)

प्रिय-वियोग, बंध, वध, व्याधि, विनिपात (पुत्र आदि की मृत्यु) और संभ्रम से करुण रस उत्पन्न होता है। शोक, विलाप, म्लान और रोदन उसके लक्षण हैं। करुण रस, जैसे —

हे पुत्रि ! उसके वियोग में दुश्चिन्ता से क्लान्त और आंसुओं से भरी हुई आंखों वाला तुम्हारा मुख दुर्बल हो गया है।

## शान्त रस की उत्पत्ति और सक्षण

निद्दोसमण-समाहाणसंभवो जो पसंतभावेण । अविकारलक्खणो सो, रसो पसंतो त्ति नायव्वो ॥ सब्भाव-निव्विगारं, उवसंत-पसंत-सोमदिट्टीयं । ही ! जह मुणिणो सोहइ, मुहकमलं पीवरसिरीयं ॥ (अनु ३१८।१,२)

स्वस्थ मन की समाधि (एकाग्रता) और प्रशान्त भाव से शान्त रस उत्पन्न होता है। अविकार उसका लक्षण है। शान्त रस, जैसे—

स्वभाव से निर्विकार, उपशान्त, प्रशान्त, सौम्यदृष्टि

युक्त और पुष्ट कान्ति वाला मुनि का मुखकमल सुशोभित हो रहा है।

एए नव कव्वरसा, बत्तीसदोसविहिसमुप्पन्ना।
गाहाहि मुणेयव्वा, हवंति सुद्धा व मीसा वा।।
(अनु ३१८।३)

बत्तीस दोष-विधियों से समुत्पन्न ये नौ काव्य रस उक्त गाथाओं से जानने चाहिए। ये रस किसी काव्य में शुद्ध और किसी में मिश्र (अनेक रसों के मिश्रण वाले) होते हैं।

कुंथु—सतरहवें तीर्थंकर। (द्र. तीर्थंकर) कुत्रिकापण—वह आपण, जहां तीन लोक में प्राप्य सभी वस्तुएं मिलती हैं।

भुवनत्रयेऽिष यद्वस्तुजातं तत् कुत्रिकमित्युच्यते । तस्य पणायानिमित्तमाषणो — हट्टः कुत्रिकाषणः । यदिवा कौ — पृथिव्यां त्रिकस्य — जीवधातुमूलात्मकस्य समस्त-लोकभाविनो वस्तुजातस्यापणः कुत्रिकाषणः । अस्मिश्च कुत्रिकाषणे वणिजः कस्यापि मन्त्राद्याराधितः सिद्धो व्यन्तरः सुरः कायकजनसमीहितं समस्तमिष वस्तु कुतोऽप्यानीय सम्पादयति, तन्मूल्यद्रव्यं तु विणग् गृह्णाति ।

अन्ये त्विभदधित—विणिग्विविज्ञताः सुराधिष्ठिता एव ते आपणाः सन्ति, मूल्यद्रव्यमिष स एव व्यन्तरसुरः स्वीकरोति । एते च कुत्रिकापणाः प्रतिनियतेष्वेव नगरेषु भवन्ति, न सर्वत्र । (आवमवृष ४१४)

स्वर्ग, मर्त्यलोक और पाताल—इन तीनों लोकों की वस्तुएं जहां उपलब्ध होती हैं, वह कुत्रिकापण है। इसका स्वामी वणिक् मंत्र-आराधना से किसी व्यंतर देव को सिद्ध करता है। वह देव ग्राहक द्वारा याचित सारी वस्तुएं कहीं से भी लाकर दे देता है। उस वस्तु का मूल्य वणिक् ग्रहण करता है।

एक मत यह भी है कि कुत्रिकापण के अधिष्ठाता व्यन्तर देव ही होते हैं और वहां कोई विणक् नहीं होता। वस्तु का मूल्य भी देव ही ग्रहण करते हैं। कुत्रिकापण प्रतिनियत नगरों (उज्जियनी, भृगुकच्छ आदि) में ही होते हैं, सर्वत्र नहीं।

कुल—िवृसत्ताक व्यवस्था वाला पारिवारिक संगठन ।

कुलनामे — उग्ने भोगे राइण्णे खत्तिए इक्खागे नाते कोरव्वे । (अनु ३४३) कुल सात हैं --

- १. उग्न भगवान् ऋषभ ने आरक्षक वर्ग के रूप में जिनकी नियुक्ति की थी, वे उग्न कहलाये। उनके वंशजों को भी उग्न कहा गया है।
- २. भोज जो गुरुस्थानीय थे, वे तथा उनके वंशज ।
- राजन्य जो मित्रस्थानीय थे, वे तथा उनके वंशज ।
- ४. क्षत्रिय--- रक्षा का दायित्व वहत करने वाले।
- ५. इक्ष्वाकु भगवान् ऋषभ के वंशज ।
- ६. ज्ञात-भगवान् महावीर के वंशज ।
- ७. कौरव भगवान् शान्ति के वंशज ।

(देखें --- ठाणं ६।३५ का टिप्पण)

# कुलकर —यौगलिक युग में कुल को व्यवस्था करने वाले पुरुष ।

- १. सात कुलकर
- २. कुलकर-अंगना
- ३. उत्पत्ति-काल-क्षेत्र
- ४. कुलकर-अवगाहना
- ५. संहनन-संस्थान-वर्ण
- ६. कुलकर-आयु
- ७. कुलकरों की गति
- ८. कुलकर और दंडनीति
  - \* यौगलिक-जीवन चर्या

(द्र. मनुष्य)

\* यौगलिक युग के पश्चात् समाज व्यवस्था

(द्र. तीथँकर)

९. विमलवाहन कुलकर का पूर्वभव

# १. सात कुलकर

पढिमित्थ विमलवाहण चक्खुम जसमं चउत्थमभिचंदे । तत्तो अ पसेणइए महदेवे चेव नाभी य ॥ (आविन १५४)

कुलकर सात हैं — विमलवाहन, चक्षुष्मान्, यशस्वी, अभिचन्द्र, प्रसेनजित्, सरुदेव और नाभि ।

# २. कुलकर-अंगना

चंदजसचंदकंता सुरूव पडिरूव चक्खुकंता य । सिरिकंता मरुदेवी कुलगरपत्तीण नामाइं॥ (आविनि १५९) कुलकरों की पत्नियों के क्रमशः ये नाम हैं— चन्द्रयशा, चन्द्रकांता, मुरूपा, प्रतिरूपा, चक्षुकान्ता, श्रीकान्ता, मरुदेवी।

## ३. उत्पत्ति-काल-क्षेत्र

ओसिष्पणी इमीसे तइयाएँ समाएँ पिन्छमे भागे।
पिलओवमहुभाए सेसीम उ कुलगरुप्पत्ती।।
अद्धभरहमिन्भित्लुतिभागे गंगसिंघुमन्भीम।
इत्थ बहुमन्भदेसे उप्पण्णा कुलगरा सत्त।।
(आविति १४०,१५१)

इस अवसर्पिणी के तीसरे अर (सुषमदुष्यमा) के पश्चिम भाग में पत्योपय का आठवां भाग शेष रहने पर कुलकरों की उत्पत्ति हुई।

अर्धभरत के मध्य भाग में गंगा-सिधु के मध्य सात कुलकर पैदा हुए।

# ४. कुलकर-अवगाहना

णवधणुसया य पढमो अह य सत्तद्वसत्तमाइं च । छच्चेव अद्बख्हा पंचसया पण्णवीसं तु ॥ (आविन १५६)

| कुलकर               | अवग | ाहना |
|---------------------|-----|------|
| विमलवाहन            | ९०० | धनुष |
| चक्षुष्मान्         | 500 | ,,   |
| यशस्वी              | 900 | ,,   |
| अभिचन्द्र           | ६५० | ,,   |
| प्रसे <b>न</b> जित् | ६०० | ,,   |
| मरुदेव              | ४५० | 77   |
| नाभि                | ४२५ | ,,   |

# ५. संहनन-संस्थान-वर्ण

वज्जरिसहसंघयणा समचउरंसा य हुंति सठाणे।""
चक्खुम जसमं च पसेणइअं एए पित्रंगुवण्णाभा।
अभिचंदो सिसगोरो निम्मलकणगप्पभा सेसा॥
संघयण सठाणं उच्चत्तं चेव कुलगरेहि सम।
वण्णेण एकवण्णा सञ्जाओ पिअंगुवण्णाओ॥
(आवनि १५७,१५८,१६०)

सब कुलकर वज्रऋषभनाराच संहनन और सम-चतुरस्र संस्थान वाले होते हैं। चक्षुष्मान्, यशस्वी और प्रसेनजित् लाल वर्ण वाले, अभिचन्द्र चन्द्रमा के समान गौर वर्ण वाले और शेष कुलकर स्वर्ण आभा वाले थे।

कुलकर अंगनाओं का संहनन, संस्थान तथा ऊंचाई अपने-अपने पति कुलकर के समान थी। सबका वर्ण प्रियंगुथा।

## ६. कुलकर-आयु

पितिओवमदसभाए पढमस्साउं तओ असंखिज्जा ।
ते आणुपुन्विहीणा पुन्वा नाभिस्स संखेजजा ॥
जं चेव आउयं कुलगराण तं चेव होइ तासिपि ।
जं पढमगस्स आउं तावइयं चेव हित्थस्स ॥
(आविन १६१,१६२)

प्रथम कुलकर विमलवाहन की आयु पत्योपम का दसवां भाग थी। चक्षुष्मान् आदि कुलकरों की आयु असंख्येय पूर्व और अन्तिम कुलकर नाभि की आयु संख्येय पूर्व थी। कुलकर-अंगनाओं की आयु कुलकरों के समान थी। उनके हाथियों की आयु भी उतनी ही थी।

# ७. कुलकरों की गति

....ते पयणुपिज्जदोसा सन्वे देवेसु उववण्णा ।।
दो चेव सुवण्णेसुं उदिहकुमारेसु हुति दो चेव ।
दो दीवकुमारेसुं एगो नागेसु उववण्णो ॥
हत्थो छिच्चत्थोओ नागकुमारेसु हुति उववण्णा ।
एगा सिद्धि पत्ता मरुदेवी नाभिणो पत्ती ।।
(आविन १६४-१६६)

सभी कुलकरों के रागद्वेष प्रतनु थे। अतः वे सभी मरकर देवगित में उत्पन्न हुए। दो कुलकर सुपर्णकुमार, दो उद्धिकुमार, दो द्वीपकुमार तथा एक नागकुमार देवों में उत्पन्न हुए। सातों हाथी और छह कुलकर-अंगनाएं— ये सब नागकुमारदेवों में उत्पन्न हुए। नाभि कुलकर की पत्नी महदेवी सिद्धि को प्राप्त हुई।

# **द. कुलकर और दंडनीति**

हुक्कारे मक्कारे धिक्कारे चेव दंडनीईओ। ""
पढमबीयाण पढमा तद्यचल्लाण अभिनवा बीया।
पंचमछद्वस्स य सत्तमस्स तद्दया अभिनवा छ।।
(आविनि १६७,१६८)

तीन दण्डनीतियां थीं -- हाकार, माकार और धिक्कार। प्रथम और द्वितीय कुलकर के समय हाकार-नीति का प्रयोग होता था। तीसरे और चौथे कुलकर के समय माकार और अंतिम तीन कुलकरों के समय धिक्कारनीति का प्रयोग होता था।

# ६. विमलवाहन कुलकर का पूर्वभव

अवरिवदेहे दो विणय वयंसा, माइ उज्जूए चेव। कालगया इह भरहे, हत्थी मणुओ अ आयाया॥ दट्ठुं सिणेहकरणं गयमारुहणं च नामिणिष्कत्ती। परिहाणि गेहि कलहो सामत्थण विन्नवण हत्ति॥ (आविनि १५३,१५४)

तेसि च जातिसरणं जायं। ताहे कालदोसेण ते हिन्छा परिहायती "ते परिहायतेसु कसाया उप्पण्णा। "तेहि सो विमलवाहणो एस अम्हेहितो अहितो ति ठिवतो।

तस्स य चंदजसा भारिया। तीए समं भोगे भुंजंतस्स अवरं मिथुणं जायं। तस्स वि कालंतरेण अवरं, एवं ते एगवंसम्मि सत्त कुलगरा उप्पण्णा। पूर्वभवाः खल्वमीषां प्रथमानुयोगतीऽवसेयाः। (आवहावृ १ पृ ७४)

अपरिवदेह में दो विणक मित्र थे - एक ऋजू, दूसरा मायावी । ऋजु वणिक् मरकर भरतक्षेत्र में यौग-लिक रूप में उत्पन्न हुआ। मायावी वणिक् उसी प्रदेश में श्वेत, चतुर्दन्त हाथी बना। दोनों ने एक-दूसरे को देखा, प्रीति उत्पन्न हुई, वह हाथी पर आरूढ हो गया। लोगों ने देखा - यह व्यक्ति हम सबसे अधिक अतिशायी है, इसका वाहन विमल है — इस प्रकार उसका नाम विमलवाहन हो गया। उसने जातिस्मृति से जान लिया कि अब कालदोष से कल्पवृक्षों में क्षीणता आयेगी, इससे ममत्वभाव बढ़ेगा, कलह होगा- यह जान लेने पर लोगों ने विमर्शपूर्वक विमलवाहन को अपना अधिपति बनाया, जो प्रथम कूलकर कहलाया । उसने हाकार नीति का प्रवर्तन किया ! चंद्रयशा उसकी भागी थी। उसने एक युगल को जन्म दिया। उस युगल ने कालांतर में अन्य युगल को जन्म दिया। इस प्रकार एक वंश में सात कुलकर उत्पन्न हुए। उनके पूर्वभव 'प्रथमानुयोग' से ज्ञातव्य हैं।

| कुलकर          | अवगाहना    | वर्ण     | पत्नी        | आयु                     | कल                  | दंडनीति | गति         |  |
|----------------|------------|----------|--------------|-------------------------|---------------------|---------|-------------|--|
| १. विमलवाहन    | ९०० धनुष   | कनक      | चन्द्रयशा    | पत्योपम का<br>दसवां भाग | अवसर्पिणी<br>काल के | हाकार   | सुपर्णकुमार |  |
| २. चक्षुष्मान् | 500 ,,     | प्रियंगु | चन्द्रकान्ता | असंख्येय पूर्व          | तीसरे अर            | "       | ,,          |  |
| ३. यशस्वी      | 900 ,,     | "        | सुरूपा       | 1,                      | का पत्योपम          | माकार   | उदधिकुमार   |  |
| ४. अभिचन्द्र   | ६५० ,,     | गौर      | प्रतिरूपा    | ***                     | का आठवां<br>भाग शेष | ,,      | 1)          |  |
| ५. प्रसेनजित्  | ₹00 ,,     | प्रियंगु | चक्षुकान्ता  |                         | रहा तब              | धिककार  | द्वीपकुमार  |  |
| ६. मरुदेव      | ५५० ,,     | कनक      | श्रीकान्ता   |                         | 7                   |         | ***         |  |
| ७. नाभि        | प्रदर्भ ,, | 7,       | मरुदेवी      | संख्येय पूर्व           | <u> </u>            | ,,      | नागकुमार    |  |

कृतिकर्म - वंदना की विधि।

(द्र. वंदना)

कृष्ण लेश्या— अप्रशस्त भावधारा तथा उसकी उत्पक्ति में हेतुभूत कृष्ण वर्ण वाले पुद्गल। (इ. लेश्या)

केवलज्ञान —समस्त द्रव्यों और पर्यायों को साक्षात् जानने वाला ज्ञान ।

- १. केवलज्ञान का स्वरूप
- २. केवलज्ञान का विषय
- \* केवलज्ञान स्वार्थ है
- \* केवलज्ञान: ज्ञान का एक प्रकार

(द्र. ज्ञान)

- ३. केवलज्ञान के प्रकार--
  - १. भवस्य केंबलज्ञान २. सिद्ध केंबलज्ञान
- ४. भवस्य केवलज्ञान : परिभाषा एवं प्रकार
- ५. सिद्ध केवलज्ञान : परिभाषा एवं प्रकार
- \* केवलज्ञान: एक लब्धि

(द्र. सच्छि)

- ६. केवलज्ञान-प्राप्ति का हेतु
- ७. केवलज्ञान-प्राप्ति की प्रक्रिया
- ८. आवरणक्षय और नय
- \* मित-श्रुत-ज्ञान और केवलज्ञान में साधम्य तथा उनके ज्ञेय की सीमा (द्र. श्रुतज्ञान)
- \* भृतज्ञान और केवलज्ञान में अन्तर
- \* मनःपर्यवज्ञान और केवलज्ञान में साधम्यं तथा अंतर (ब्र. मनःपर्यवज्ञान)
- ९. केवलज्ञान-केवलदर्शन

# १. केवलज्ञान का स्वरूप

अह सञ्वदव्यपरिणामभावविण्णत्तिकारणमणंतं । सासयमप्पडिवाई, एगविहं केवलं नाणं॥ (तन्दी ३३।१)

जो सब द्रव्यों, उनके परिणामों, उनकी सत्ता की बिज्ञिन्ति का कारण तथा अनन्त, शाश्वत, अप्रतिपाति और एक प्रकार का है, वह केवलज्ञान है।

पज्जायओ अर्णतं सासयमिट्ठं सदीवशोगाओ । अन्वयओऽपडिवाई एगविहं सन्वसुद्धीए ॥ (विभा ८२८)

पर्याय अनन्त होने से केवलज्ञान अनन्त है। सदा उपयोगयुक्त होने से वह शाश्वत है। इसका व्यय नहीं होता इसलिए अप्रतिपाति है। आवरण की पूर्ण शुद्धि के कारण वह एक प्रकार का है।

केवलमेगं सुद्धं सगलमसाहारणं अणंतं च।\*\*\* (विभा ५४)

केवलम् —असहायं मत्यादिज्ञानिनरपेक्षम् । सुद्धं वा केवलम्, आवरणमलकलङ्काङ्करहितम् । सकलं वा केवलम्, तत्प्रथमतयैवाशेषतदावरणाभावतः सम्पूर्णोत्पत्तेः । असाधारणं वा केवलम्, अनन्यसदृशमितिहृदयम् । ज्ञेया-नन्तत्वादनन्तं वा केवलम् । (नन्दीहावृ पृ १९)

- केवलज्ञान मित आदि ज्ञानों से निरपेक्ष है,
   इसलिए असहाय है।
- ० वह निरावरण है, इसलिए शुद्ध है।
- अशेष आवरण की क्षीणता के कारण प्रथम क्षण में ही पूर्णरूप में उत्पन्न होता है, इसलिए वह सकल/संपूर्ण है।

- वह अन्य ज्ञानों के सदृश नहीं है, इसलिए असाधारण है।
- ॰ ज्ञेय अनन्त हैं, इसलिए वह अनन्त है।

## २. केवलज्ञान का विषय

तं समासओ चउव्विहे पण्णत्ते, तं जहा—दव्वओ, खेत्तओ, कालओ, भावओ। तत्य

द्वव्यओं णं केवलनाणी सव्वद्व्वाइं जाणइ-पासइ। स्रेत्तओं णं केवलनाणी सव्वं स्रेत्तं जाणइ-पासइ। कालओं णं केवलनाणी सव्वं कालं जाणइ-पासइ। भावओं णं केवलनाणी सव्वं भावे जाणइ-पासइ।

(नन्दी ३३)

केवलज्ञान का विषय संक्षेप में चार प्रकार का है — द्रव्यत:, क्षेत्रत:, कालत:, भावत:।

द्रव्य की अपेक्षा से —केवलज्ञानी सभी द्रव्यों को जानता-देखता है।

क्षेत्र की अपेक्षा से — केवलज्ञानी सभी क्षेत्रों को जानता देखता है ।

काल की अपेक्षा से —केवलज्ञानी सभी कालों को जानता-देखता है।

भाव की अपेक्षा से - केवलज्ञानी सभी भावों को जानता-देखता है।

# ३. केवलज्ञान के प्रकार

केवलनाणं दुविहं पण्णत्तं, तं जहा — भवत्थकेवलनाणं च सिद्धकेवलनाणं च । (नन्दी २६)

केवलज्ञान के दो प्रकार है भवस्थ केवलज्ञान और सिद्ध केवलज्ञान।

# ४. भवस्थ केवलज्ञान : परिभाषा एवं प्रकार

मणुस्सभवद्वितस्स जं केवलनाणं तं भवत्थकेवलनाणं । (नम्दीचू पृ २५)

भवत्थकेवलणाणं नाम जं मणुस्सभवे चेव अवित्थितस्स चउिंह घातिकम्मेहिं खोणेहिं समुप्पज्जित । तं जाव चउरो केवलिकम्मा अक्खीणा ताव भवत्थकेवलणाणं भन्नति । (आवचू १ पृ ७४)

मनुष्य भव में स्थित मनुष्य का केवलज्ञान भवस्य केवलज्ञान है।

भवस्थ केवलज्ञान वह है, जो मनुष्यभव में अवस्थित व्यक्ति के ज्ञानावरणीय आदि चार घातिकमों के क्षीण होने पर उत्पन्न होता है। जब तक शेष चार अधाति- कर्म क्षीण नहीं होते, तब तक वह भवस्थ केवलज्ञान कहलाता है।

भवत्थकेवलनाणं दुविहं पण्णतं, तं जहा — सजोगिः भवत्थकेवलनाणं च अजोगिभवत्थकेवलनाणं च ।

(नन्दी २७)

भवस्थ केवलज्ञान दो प्रकार का है— सयोगी भवस्थ केवलज्ञान और अयोगी भवस्थ केवल-ज्ञान।

#### सयोगी भवस्य केवलज्ञान

केवलणाणसमुप्पत्तीओ आरङ्भ जाव पंचहस्सक्खरियं सेलेंसि ण पडिवज्जति ताव सयोगिभवत्थकेवलणाणं भन्नति। (आवचू १ पृ ७४)

केवलज्ञान की प्राप्ति से लेकर जब तक पंच हस्था-क्षरिक शैलेशी अवस्था प्राप्त नहीं होती, तब तक वह केवलज्ञान सयोगी भवस्थ केवलज्ञान कहलाता है।

सजोगिभवत्यकवलनाणं दुविहं पण्णतं, तं जहा— पढमसमयसजोगि भवत्यकेवलनाणं च अपढमसमयसजोगि-भवत्यकेवलनाणं च । अहवा चरमसमयसजोगिभवत्य-केवलनाणं च अचरमसमयसजोगिभवत्यकेवलनाणं च ।

(नन्दी २८)

सयोगी भवस्थ केवलज्ञान दो प्रकार का है —प्रथम समय सयोगी भवस्य केवलज्ञान, अप्रथम समय सयोगी भवस्थ केवलज्ञान। अथवा —चरम समय सयोगी भवस्थ केवलज्ञान, अचरम समय सयोगी भवस्थ केवलज्ञान।

## अयोगी भवस्य केवलज्ञान

जाहे पुण पंचहस्सविखरियं सेलेसि पडिवन्ने भवति ताहे अजीगिभवत्थकेवलणाणं भन्नति ।

(आवचू १ पृ ७४)

जब पंच हिस्वाक्षरिक शैलेशी अवस्था प्राप्त हो जाती है, तब वह अयोगी भवस्थ केवलजान कहलाता है।

अजोगिभवत्थकेवलनाणं दुविहं पण्णत्तं, तं जहा — पढमसमयअजोगिभवत्थकेवलनाणं च अपढमसमय-अजोगिभवत्थकेवलनाणं च। अहवा — चरमसमयअजोगि-भवत्थकेवलनाणं च अचरमसमयअजोगिभवत्थकेवलनाणं च। (तन्दी २९)

अयोगी भवस्थ केवलज्ञान दो प्रकार का है — १. प्रथम समय अयोगीभवस्थ केवलज्ञान २. अप्रथम समय अयोगी भवस्थ केवलज्ञान ।

अथवा चरम समय अयोगी भवस्थ केवलज्ञान। अचरम समय अयोगी भवस्थ केवलज्ञान।।

# ५. सिद्धकेवलज्ञानः परिभाषा एवं प्रकार

सन्वकम्मिविष्पमुक्को सिद्धो, तस्स जंणाणं तं सिद्ध-केवलनाणं। (नन्दीचू पृ२५)

सर्वकर्ममुक्त सिद्धों का ज्ञान सिद्ध केवलज्ञान है। केवलिकम्मेहि खीणेहि सिद्धस्स तं सिद्धकेवलणाणं भन्नति। (आवचू १ पृ ७४)

जब केवली के भवप्रत्ययिक कर्म क्षीण हो जाते हैं, तब वह सिद्ध अवस्था को प्राप्त करता है। सिद्ध का केवलज्ञान सिद्ध केवलज्ञान कहलाता है।

सिद्धकेवलनाणं दुविहं पण्णत्तं, तं जहा —अणंतर-सिद्धकेवलनाणं च परंपरसिद्धकेवलनाणं च । (नन्दी ३०)

सिद्ध केवलज्ञान के दो प्रकार हैं —

 अनन्तरसिद्ध केवलज्ञान २. परम्परसिद्ध केवलज्ञान अनन्तरसिद्ध केवलज्ञान

जंमि समते एगे। केवली सिद्धो ततो जो अणंतरो बितीओ समतो तंमि अन्नो केवली सिद्धो, तस्स केवलिस्स जंणाणं तं अणंतरसिद्धकेवलनाणं भन्नति ।

(आवचू १ पृ ७५)

जिस समय में एक केवली सिद्ध होता है, उसके अनन्तर दूसरे समय में अन्य केवली सिद्ध होता है, उस केवली का ज्ञान अनन्तरसिद्ध केवलज्ञान है।

अणंतरं णो समयंतरं पत्तं, सिद्धत्वप्रथमसमयवर्तिनः। (नन्दीचू पृ २६)

सिद्धं अवस्था के प्रथम समय का ज्ञान अनन्तरसिद्धं केवलज्ञान है।

अनन्तरसिद्ध केवलज्ञान के भेद (इ. सिद्ध) परम्परसिद्ध केवलज्ञान

पढमसमयसिद्धस्स जो बितियसमयसिद्धो सो परो, तस्स वि य अण्णो, एवं परंपरसिद्धकेवलनाणं भाणितव्वं। (नन्दीच् पृ २७)

प्रथम समय के सिद्ध की अपेक्षा से दूसरे समय का सिद्ध 'पर' है, तीसरे समय का जो सिद्ध है, वह भी 'पर' है—इस प्रकार परम्परसिद्धों का केवलज्ञान परम्परसिद्ध केवलज्ञान है।

परंपरसिद्धकेवलनाणं अणेगिवहं पण्णत्तं, तं जहा— अपढमसमयसिद्धा, दुसमयसिद्धा, तिसमयसिद्धा, चउसमय-सिद्धा जाव दससमयसिद्धा, संक्षेज्जसमयसिद्धा, असंखे-ज्जसमयसिद्धा, अणंतसमयसिद्धा। (नन्दी ३२)

परम्परसिद्ध केवलज्ञान अनेक प्रकार का है— अप्रथमसमय सिद्ध, द्विसमय सिद्ध, त्रिसमय सिद्ध, चतुःसमय सिद्ध यावत् दससमय सिद्ध, संख्येय समय सिद्ध, असंख्येय समय सिद्ध, अनन्त समय सिद्ध।

# ६. केवलज्ञान-प्राप्ति का हेतु

····केवलियनाणलंभो नन्नत्थ खए कसायाणं ।। (आवनि १०४)

केवलज्ञान की प्राप्ति कषाय के क्षय होने पर ही होती है।

खयनिष्फण्णे ......बीणकेवलनाणावरणे ......। (अन् २६२)

केवलज्ञानावरणकर्म क्षीण होने पर केवलज्ञान उत्पन्त होता है, अतः वह क्षयनिष्पन्त है।

## ७. केवलज्ञान-प्राप्ति की प्रक्रिया

…अट्टविहस्स कम्मस्स कम्मगंठिविमोयणयाए तप्प-ढमयाए जहाणुपुण्वि अट्टवीसइविहं मोहणिज्जं कम्मं उग्घाएइ पंचिवहं नाणावरणिज्जं नविवहं दंसणावरणिज्जं पंचिवहं अंतराय एए तिन्ति वि कम्मंसे जुगवं खवेइ । तओ पच्छा अणुत्तरं अणंतं किसणं पिडपुण्णं निरावरणं वितिमिरं विसुद्धं लोगालोगप्पभावगं केवलवरनाणदंसणं समुष्पाडेइ । (उ २९।७२)

साधक सर्वप्रथम आठ कमों की जो कमंग्रन्थि है, उसे खोलने के लिए उद्यत होता है। वह जिसे पहले कभी भी पूर्णतः क्षीण नहीं कर पाया, उस अट्टाईस प्रकार वाले मोहनीय कमें को क्रमशः सर्वथा क्षीण करता है, फिर वह पांच प्रकार वाले ज्ञानावरणीय, नौ प्रकार वाले दर्शनावरणीय और पांच प्रकार वाले अंतराय— इन तीनों विद्यमान कमों को एक साथ क्षीण करता है। उसके पश्चात् वह अनुत्तर, अनन्त, कृत्स्न, प्रतिपूर्ण, निरावरण, तिमिर रहित, विशुद्ध, लोक और अलोक को प्रकाशित करने वाले केवलज्ञान और केवलदर्शन को उत्पन्न करता है।

## **इ. आवरणक्षय और नय**

आवरणक्खयसमए नेच्छइअनयस्स केवलूप्पत्ती। वबहारो केवलं तत्तोऽणंतरसम्ए भणइ ॥ (विभा १३३४)

जिस क्षण केवलज्ञानावरण काक्षय होता है, उसी क्षण केवलज्ञान की उत्पत्ति होती है - यह निश्चयनय का अभिमत है। आवरणक्षय के अनन्तर क्षण में कैवल्य उत्पन्न होता है -यह व्यवहारनय का अभिमत है। नाणं न खिज्जमाणे, खीणे जुत्तं जओ तदावरणे । किरियानिट्राणं, कालेगत्तं जओ जूतं।। (विभा १३३५)

व्यवहारनय के अनुसार आवरण की क्षीयमाण अवस्था में ज्ञान नहीं होता, आवरण के क्षय होने पर ही वह होता है, क्योंकि कियाकाल और निष्ठाकाल में एकरव उचित नहीं है।

किरियाकालम्मि खओ

जइ नत्थि तओ न होज्ज पच्छावि । जइवाकिरियस्स खओ

> पढमम्मि वि कीस किरियाए ॥ (विभा १३३७)

यदि क्रियाकाल में क्षय नहीं होता है तो वह बाद में भी नहीं होगा। यदि किया के बिना ही क्षय होता है, तब पहले क्षण की क्रिया की क्या अपेक्षा है ?

जं निज्जरिज्जमाणं निज्जिण्णं ति भिणयं सूए जंच। नोकम्मं निज्जरइ नावरणं तेण तस्समए ॥ (विभा १३३८)

आगम में निर्जीर्यमाण को निर्जीर्ण कहा गया है। कर्मकावेदन होता है। नोकर्म (अकर्म) की निर्जरा होती है। इसलिए निर्जीयंमाण/क्षीयमाण काल में कर्म का आवरण क्षीण हो जाता है। क्षीयमाण और क्षीण में कालभेद नहीं है।

## ६. केवलज्ञान-केवलदर्शन

उभयावरणाईओ केवलवरनाण-दंसणसहावी। जाणइ पासइ य जिणो नेयं सब्वं सयाकालं !! (विभा १३४१)

केवलज्ञानावरण और केवलदर्शनावरण कर्म के क्षीण होने पर केवली समस्त ज्ञेय को केवलज्ञान से सदा जानता है और केवलदर्शन से सदा देखता है।

## केवली - केवलज्ञान से संपन्न ।

#### १. केवली की परिभावा

- ० प्रकार
- २. केवली के दो उपयोग युगपत् नहीं
- ३. केवली का बोलना वचनयोग
- \* कॅवली के मनोयोग

(द्र. गुणस्थान)

\* केवली के द्रव्यमान

- (द्र. आत्मा)
- ४. केवली नोसंज्ञी-नोअसंज्ञी
- ५. केवली के ईर्घापथिक बंध
- ६. केवली: कायनिरोध ध्यान
- \* केवली: शुक्ल ध्यान (द्र. ध्यान)
- ७. केवली : योगनिरोध की प्रक्रिया
- ८. केवली : शेलेशी अवस्था
- \* शैलेशी अवस्थाः कर्मक्षय काऋम (द्र. गुणस्थान)
- ९. केवली जीविताशंसा से मुक्त
- \* केवली मरण

(द्र. मरण)

१०. केवली छद्मस्य को वन्दना करते हैं

# १. केवली की परिभाषा

कसिणं केवलकप्पं लोगं जाणंति तह य पासंति। केवलचरित्तनाणी तम्हा ते केवली हंति !! (आवनि १०७९)

जो पंचास्तिकायात्मक लोक को सम्पूर्ण रूप से जानते-देखते हैं, वे केवली हैं। यहां केवल शब्द के दो अर्थ विवक्षित हैं - एक और सम्पूर्ण। जिनके एक ज्ञान (केवलज्ञान) और एक चारित्र (यथाख्यात) अथवा सम्पूर्ण ज्ञान और सम्पूर्ण चारित्र होता है, वे केवली कहलाते हैं।

#### प्रकार

त्रिविधः, तद्यथा-श्रुतकेवली, क्षायिक-सम्यक्त्वकेवली, क्षायिकज्ञानकेवली। यदिवा चतुर्विधः, तद्यया - श्रुतकेवली, अवधिकेवली, मनःपर्यायज्ञानकेवली, केवलज्ञानकेवली । (आवमवुष १०४)

केवली के तीन प्रकार हैं - १. श्रुतकेवली २. क्षायिक सम्यक्त केवली ३. क्षायिकज्ञान केवली।

अथवा केवली के चार प्रकार हैं - १. श्रुतकेवली २. अवधिकेवली ३. मनःपर्यायज्ञानकेवली ४. केवलज्ञान-केवली ।

केवली: कायनिरोध ध्यान

# २. केवली के दो उपयोग युगपत् नहीं

नाणमि दसर्णमि अ इत्तो एगयरयमि उवउत्ता । सन्वरस केवलिस्सा जुगवं दो नित्थ उवओगा ।। (अ।वनि ९७९)

केवली के एक समय में दो उपयोग एक साथ नहीं होते। केवली एक समय में ज्ञान और दर्शन - दोनों में से किसी एक में उपयुक्त होते हैं।

अंतोमुहुत्तमेव य कालो भणिओ तहोवओगस्स । साई अपज्जवसिउ त्ति नित्थ कत्यद विणिद्दृो ॥ परिणामियभावाओ जीवत्तं पिव सहाव एवायं । एगंतरोवओगो जीवाणमणण्णहेउ त्ति ॥ (विभा ३१३०,३१३४)

उपयोग का समय अन्तर्मुहर्त्त ही कहा गया है। वह सादि-अपर्यवसित है, ऐसा कहीं भी निर्दिष्ट नहीं है। जैसे पःरिणामिक भाव के कारण जीवत्व जीव का स्वभाव है, वैसे ही एकान्तर उपयोग भी जीव का स्वभाव है, क्योंकि वह भी पारिणामिक भाव है।

केवलज्ञानकेवलदर्शनोपयोगचिन्तायां क्रमोपयोगादि-विषया सूरीणामनेकधा विप्रतिपत्तिः । सिद्धसेनाचार्यादयो बुवते - एकस्मिन् काले केवली न त्वन्यश्छद्मस्थो जानाति पश्यति च नियमेन । अन्ये पुनराचार्या जिनभद्रगणिक्षमा-श्रमणप्रभृतयः मन्यन्ते - एकान्तरितं केवली जानाति पश्यति चेति, एकस्मिन् समये जानाति एकस्मिन् समये पश्यतीत्यर्थः । (नन्दीमव् प १३४)

क्षेवलज्ञान और केवलदर्शन के उपयोग के संबंध में आचार्यों की विभिन्न अवधारणाएं रही हैं। सिद्धसेन आदि आचार्य मानते हैं कि केवली निश्चित रूप से एक समय में जानते-देखते हैं, छद्मस्य नहीं।

जिनभद्रगणि क्षमाश्रमण आदि अन्य आचार्यों की मान्यता है – केवली एक समय में जानते हैं, एक समय में देखते हैं।

(केवलज्ञान और केवलदर्शन के उपयोग के बारे में तीन मत मिलते हैं — फ्रमबाद, युगपत्वाद और अभेद-बाद। फ्रमबाद आगमानुसारी है। उसके मुख्य प्रवक्ता हैं — जिनभद्रगणि। युगपत्वाद के प्रवक्ता हैं — मल्लवादी। अभेदवाद के प्रवक्ता हैं — सिद्धसेन दिवाकर। देखें — भगवती भाष्य दा१८८ का टिप्पण।)

# ३. केवली का बोलना वचनयोग

केवलनाणेणत्ये, नाउं जे तत्थ पण्णवणजोगे । ते भासइ तित्थयरो, वइजोग तयं हवइ सेसं ॥ (नन्दी ३३।२) तीर्थंकर केवलज्ञान के द्वारा अर्थों को जानते हैं, उनमें जो प्रज्ञापन योग्य हैं, उनका निरूपण करते हैं, वह उनका वचनयोग है, शेष द्रश्यक्ष्त है।

केवलज्ञानोपलब्धार्थाभिधायकः शब्दराशिः प्रोच्य-मानस्तस्य भगवतो वाग्योग एव भवति, न श्रुतम् । तस्य भाषापर्याप्त्यादिनामकर्मोदयनिबन्धनत्वात्, श्रुतस्य च क्षायोपशमिकत्वात् । स च वाग्योगः श्रीनृणां भावश्रुत-कारणतया द्रव्यश्रुतं व्यवह्रियते । (नन्दीमवृप १३९)

अर्हत् केवलज्ञान से परिज्ञात तत्व को शब्दों से प्रतिपादित करता है, वह अर्थबोधक शब्दराशि अर्हत् का वचनयोग है, श्रुतज्ञान नहीं। क्योंकि वह वचनयोग भाषा पर्याप्ति आदि नामकर्म के उदय से होता है और श्रुतज्ञान क्षयोप शमजन्य है। वह वचनयोग श्रोता के भावश्रुत का हेतु होने के कारण द्रव्यश्रुत कहलाता है।

## ४. केवली नोसंज्ञी-नोअसंज्ञी

खयनाणी कि सण्णो न होइ होइ व खओवसमनाणी। सण्णा सरणमणागयचितायन सा जिणे जम्हा॥ (विभा ५१८)

क्षायोपणमिक ज्ञानी संज्ञी होते हैं, क्षयज्ञानी (केवली) संज्ञी नहीं होते । संज्ञा का अर्थ है — अतीत का स्मरण और अनागत का चिन्तन । केवली इस संज्ञा से अतीत होते हैं — वे नोसंज्ञी-नोअसंज्ञी होते हैं।

# ५. केवली के ईर्यापश्चिक बंध

जाव सजोगी भवइ ताव य इरियावहियं कम्मं बंधइ सुहफरिसं दुसमयिटिइयं। तं पढमसमए बद्धं बिइयसमए वेइयं तइयसमए निज्जिण्णं। तं बद्धं पुट्ठं उदीरियं वेइयं निज्जिण्णं सेयाले य अकम्मं चावि भवइ। (उ २९।७२)

जब तक मुनि सयोगी होता है तब तक उसके ईर्या-पिथक कर्म का बंध होता है। वह बंध सुख-स्पर्श होता है। उसकी स्थित दो समय की होती है। वह प्रथम समय में बंधता है, दूसरे समय में उसका वेदन होता है और तीसरे समय में वह निर्जीण हो जाता है। वह कर्म बद्ध होता है, स्पृष्ट होता है, उदय में आता है, भोगा जाता है, नष्ट हो जाता है और अन्त में अकर्म भी हो जाता है।

# ६. केवली : कायनिरोध ध्यान

होज्ज न मणोमयं वाइयं च भाणं जिणस्स तदमावे। कायनिरोहपयत्तस्सभाविम कोह निवारेइ?॥ (विभा ३०७२) केवली के मन, वचन का अभाव होने पर भले ही मानसिक या वाचिक ध्यान न हो, परन्तु कायनिरोध का प्रयत्न रूप ध्यान क्यों नहीं होगा ?

## ७. केवली : योगनिरोध की प्रक्रिया

पज्जत्तमित्तसित्तस्स जित्तियाइं जहन्नजोगिस्स ।
होति मणोदन्वाइं तन्वावारो य जम्मत्तो ।।
तदसंखगुणविहीणं समए समए निरुंभमाणो सो ।
मणसो सन्विनिरोहं करे असंखेजजसमएहिं ।।
पज्जत्तमेत्तिविद्यजहन्नवद्यजोगपज्जया जे उ ।
तदसंखगुणविहीणं समए समए निरुंभंतो ।।
सन्ववद्यजोगरोहं संखाईएहिं कुणइ समएहिं ।
तत्तो य सुहुमपणयस्स पढमसमओववन्नस्स ॥
जो किर जहन्नजोगो तदसंखेजजगुणहीणमेक्केको ।
समए निरुंभमाणो देहतिभागं च मुंचतो ।।
रुंभइ स कायजोगं संखाईएहिं चेव समएहिं ।
तो कयजोगिनरोहो सेलेसीभावयामेइ ॥

(विभा ३०४९-३०६४)

केवली का जीवनकाल जब अन्तर्मुहर्त्त मात्र शेष रहता है, तब वह मन, बचन और काया की प्रवृत्ति का निरोध करता है। उसकी प्रक्रिया इस प्रकार है—

शुक्ल ध्यान के तृतीय चरण (सूक्ष्म-क्रिया-अप्रति-पाति) में वर्तता हुआ वह सर्वप्रथम मनोयोग का निरोध करता है। जो जीव पर्याप्त है, संज्ञी है, जघन्य मनयोगी (सबसे कम मन की प्रवृत्ति करने वाला) है, उसके जितने मनोद्रव्य (मन के पुद्गल) हैं और उनका जितना व्यापार (प्रवृत्ति) है, उसमे असंख्येय गुणहीन मनोद्रव्य और व्यापार का प्रतिसमय निरोध करते-करते असंख्य समयों में उसका पूर्ण निरोध करता है।

उसके पश्चात् वचन योग का निरोध करता है।
पर्याप्तमात्र द्वीन्द्रिय प्राणी के जघन्य वचनयोग के पर्यायों
से असंख्येय गुणहीन वचनयोग-पर्यायों का प्रतिसमय
निरोध करते-करते असंख्य समयों में वचनयोग का पूर्ण
निरोध करता है। फिर काययोग का निरोध करता है।
प्रथम समय के उत्पन्न सूक्ष्म पनक जीव के जघन्य काययोग से असंख्येय गुणहीन काययोग के पुद्गल और व्यापार
का प्रतिसमय निरोध करते-करते तथा शरीर की
अवगाहना के तीसरे भाग को छोड़ते (पोले भाग को
पूरित करते) हुए असंख्य समयों में काययोग का
(श्वासोच्छ्वास सहित) पूर्ण निरोध करता है। पूर्ण
योगनिरोध होते ही अयोगी या शंलेशी अवस्था प्राप्त हो

जाती है।

अन्तोमुहुत्तद्धावसेसाउए जोगितरोहं करेमाणे सुहुम-किरियं अप्पिडवाइसुक्कज्काणं कायमाणे तप्पढमयाए मणजोगं निरुंभइ, निरुंभित्ता वइजोगं निरुंभइ, निरुंभित्ता आणापाणुनिराहं करेइ, करेत्ता ईसि पंचरहस्सक्खरुच्चारद्धाए य णं अणगारे समुच्छिन्नकिरियं अनियष्टिसुक्कज्काणं कियायमाणे वेयणिज्जं आउयं नामं गोत्तं च एए चत्तारि वि कम्मंसे जुगवं खवेइ।

(उ २९।७३)

केवली होने के पश्चात् वह शेष आयुष्य का निर्वाह करता है। जब अन्तर्मुहून्तं परिमाण आयु शेष रहती है, तब वह योगनिरोध करने में प्रवृत्त होता है। उस समय सूक्ष्मिकयाअप्रतिपाति नामक शुक्लध्यान में लीन बना हुआ वह सबसे पहले मनोयोग का निरोध करता है, फिर वचनयोग का निरोध करता है, उसके पश्चात् आनापान (उच्छ्वास-निःश्वास) का निरोध करता है। उसके पश्चात् स्वल्पकाल तक पांच हस्वाक्षरों अद उ ऋ कृ का उच्चारण किया जाए, उतने काल तक समुच्छिन्न-कियाअनिवृत्ति नामक शुक्ल ध्यान में लीन बना हुआ अनगार वेदनीय, आयुष्य, नाम और गोत्र इन चारों विद्यमान कर्मों को एक साथ क्षीण करता है।

# केवली : शैलेशी अवस्था

हस्सक्खराइं मज्भेण जेण कालेण पंच भण्णंति। अत्थइ सेलेसिगओ तित्तियमेत्तं तओ कालं।। तणुरोहारंभाओ भायइ सुहुमिकरियानियाँट्ट सो। वुच्छिन्निकरियमप्पडिवाइं सेलेसिकालिम्म।। (विभा ३०६८,३०६९)

'अ इ उ ऋ लू'—इन पांच हस्वाक्षरों के उच्चारण काल तक केवली शैंलेशी अवस्था में रहता है। यह उच्चारण न अतिशीघ होता है, न प्रलम्ब, किन्तु मध्यम भाव में होता है। काययोग के निरोध के प्रारंभ समय में सूक्ष्मित्रयाअतिवृत्ति रूप शुक्लध्यान होता है और शैंलेशी अवस्था के समय समुच्छिन्तित्रयाअप्रतिपाति रूप शुक्लध्यान होता है। (शुक्लध्यान के अतिम दो विभागों के ये नाम एक मतान्तर है।)

# ६. केवली जीविताशंसा से मुक्त

अकेवलिनो हि संयमजीवितं दीर्घमिच्छेयुरिष, मुक्त्यवाप्ति इतः स्यादिति । केवलिनस्तु तदिष नेच्छिन्ति, आस्तां भवजीवितमिति । (उशावृ प २४२) छद्मस्य मुनि दीर्घ संयमी जीवन की इच्छा कर सकता है, इसलिए कि वर्तमान जीवन में मुक्ति हो जाये। केवली दीर्घायु जीवन की इच्छा नहीं करते। वे कृतकृत्य हो चुके हैं, इसलिए उनके जीवन का प्रयोजन शेष नहीं रहा।

# १०. केवली छदास्य को वन्दना करते हैं

ववहारोऽविहु बलवं जं छउमत्यंपि वंदई अरहा। जा होइ अणाभिण्णो जाणंतो धम्मयं एयं।। (आवभा १२३)

ब्यवहार भी बलवान होता है, क्योंकि अहंत् (केवली) छद्मस्थ को भी उस समय तक वन्दना करते हैं, जब तक वे (अहंत्) केवली के रूप में अज्ञात रहते हैं। यह उनका आचार है।

जहाहियम्पी जलणं नमंसे, नाणाहुईमंतपयाभिसित्तं । एवायरियं उनचिद्वएज्जा,अणंतनाणोवगओ वि संतो ॥ (द ९।११)

जैसे आहिताग्नि ब्राह्मण विविध आहुति और मंत्र-पदों से अभिषिक्त अग्नि को नमस्कार करता है, बैसे ही शिष्य अनन्तज्ञानसम्पन्न होते हुए भी आचार्य की विनय-पूर्वक सेवा करे।

# केवली समुद्घात — केवली के वेदनीय, नाम और गोत्र कर्म के आश्वित होने वाला समुद्घात।

समो आयुषो कर्मणां उद्घातः समुद्घातः सन्वे जीवपदेसे विसारेति, एवं सिग्धं कम्मं खविज्जति...... पढममेव अंतोमुहुत्त्रियमुदीरणावलिकायां कम्मपवखेवाइ-रूवं परिस्पन्दनं गच्छति । (आवच् १९ ५७९)

जिस प्रयत्न में प्रबलता से कर्मों की स्थित और अनुभाग का समीचीन उद्घात होता है, वह केवली समुद्घात है। उनमें उदीरणाविलका में प्रविष्ट कर्म-पुद्गलों का प्रक्षेपण होता है — वेदनीय कर्मदिलकों को आयुष्य कर्मदिलकों के समान करने के लिए सब आहम-प्रदेशों का लोकाकाण में निस्सरण होता है और कर्मों का शीझता से क्षय होता है। इसका कालमान है — अन्तर्मृहर्त्त (आठ समय)।

# केवली समुद्घात कब और क्यों ?

नाऊण वेयणिज्जं अइबहुअं आउअं च थोनागं । गंतूण समुग्धायं खर्वेति कम्मं निरवसेसं ॥ जह उल्ला साडीया आसुं सुक्कइ विरिल्लिया संती । तह कम्मलहुयसमए वच्चेति जिणा समुग्घायं ॥ (आवित ९४४, ९४६)

वेदनीय कर्म की बहुलता और आयुष्यकर्म की अल्पता को जानकर केवली समुद्धात करते हैं और अशेष कर्मों का क्षय कर देते हैं।

जिस प्रकार आई वस्त्र फैलाने परशीघ ही सूख जाता है, उसी प्रकार वेबली-समुद्घात से कर्मों की दीर्घकालिक स्थिति अल्प हो जाती है।

कम्मलहुयार् समओ भिन्नमुहुत्तावसेसओ कालो। अन्ते जहन्नमेयं छम्मासमुक्कोसमिच्छंति।। (विभा ३०४८)

केवली के जब अन्तर्मृहूर्त्ता आयुष्य शेष रहता है तब वेदनीय आदि कमों की स्थिति और आयुष्यकर्म की स्थिति को समान करने के लिए केवली समुद्धात का आरम्भ करते हैं। कुछ धाषार्थों की मान्यता है— केवली के जब जघन्य आयुष्य अन्तर्मृहूर्त्त का और उत्कृष्ट आयुष्य छह मास का रहता है, तब केवली समुद्धात करते हैं।

अन्तर्मुहूर्तमादिकृत्वोत्कर्षण आमासेभ्यः षड्भ्यः आयुषोऽविषद्देभ्यः अभ्यन्तर आविर्भूतकेवलज्ञानपर्यायाः ते नियमात्समृद्घातं कुर्वन्ति । ये तु षण्मासेभ्य उपरिष्टा-दाविर्भूतकेवलज्ञानाः शेषास्ते समुद्घातकाद् बाह्याः, ते समुद्घातं न कुर्वन्तीत्यर्थः.......षाण्मासिकाविषद्धे आयुषि आविर्भूतकेवल-ज्ञानपर्यिभ्यः सकाशात् षड्भ्यो मासेभ्यः ये उपरि समयोत्तरवृद्ध्याऽविश्वष्टे आयुषि शेषे आविर्भूतज्ञानाः केविलनः ते शेषाः समुद्घातं प्रति भाज्याः.....अथवा येषां बहु संवेद्यमस्ति आयुष्ट्याल्पमव-तिष्ठते ते नियमात्समुद्घातं कुर्वति नेतर इति ।

(आवचू १ पृ ५७०)

अंतर्मृहूर्त से लेकर अधिकतम छह माह आयु शेष रहने पर जिन्हें केवलज्ञान प्राप्त होता है, वे निश्चित रूप से समुद्धात करते हैं। कैवल्यप्राप्ति के समय जिनकी आयु छह माह से अधिक होती है, वे समुद्धात नहीं करते।

कैंबल्यप्राप्ति के समय जिनकी आयु छह माह से अधिक है. उनकी जब छह माह आयु शेष रहती है, तब उनमें से कुछ समुद्घात करते हैं, कुछ नहीं करते। अथवा जिनके वेदनीय आदि कर्म अधिक तथा आयुष्य कर्म अल्प होता है, वे केवली नियमत: समुद्घात करते हैं।

## समुद्घात की विधि

दंड कवाडे मंथंतरे अ साहरणया सरीरत्थे। भासाजोगिनरोहे सेलेसी सिज्भणा चेव।। (आवनि ९४५)

केवली आत्मप्रदेशों को प्रथम चार समय में क्रमशः दंड, कपाट, मंथान और मंथान्तर (अन्तरावगाह) के आकार में पूरे लोक में फैलाता है, पांचवें, छठे, सातवें, आठवें समय में पुनः प्रतिलोम क्रम से आत्मप्रदेशों का संहरण करता है। समुद्घात के समय वचनयोग नहीं रहता, तत्पश्चात् वह शैलेशी अवस्था को प्राप्त कर सिद्ध हो जाता है।

न किर समुग्धायगओ मण-वइजोगप्पओयणं कुणइ।
ओरालियजोगं पुण जुंजइ पढमदुमे समए॥
उभयव्वादाओं तम्मीसं बीय-छट्ट-सत्तमए।
ति-चउत्थ-पंचमे कम्मयं तु तम्मत्तचेट्ठाओ ॥
(विभा ३०१४,३०४४)

केवली समुद्घात में मनयोग और वचनयोग का व्यापार नहीं होता । पहले और आठवें समय में औदारिक काययोग होता है। दूसरे, छठे और सातवें समय में औदारिकमिश्र और तीसरे, चौथे, पांचवें समय में कामंणकाययोग होता है।

क्षायिक भाव-कर्मी के क्षय से होने वाली आत्मा की अवस्था। (द्र. भाव)

क्षायिक सम्यक्त्व — अनन्तानुबन्धी चतुष्क और दशंन मोहनोय त्रिक — इन सात प्रकृतियों के क्षय से प्राप्त होने बाला सम्यक्तव। (द्व. सम्यक्त्व)

क्षायोपशमिक भाव - चार घात्यकर्मी के विपाक-वेदन के अभाव से होने वाली आत्मा की अवस्था।(इ. भाव)

क्षीणमोह गुणस्थान — जिसका मोह क्षीण हो जाता है, उस प्राणी की आत्मविशुद्धि, बारहवां गुण-स्थान। (द्र. गुणस्थान)

क्षुल्लक भव सबसे छोटा भव २५६ आविलिका का होता है वो य सया छ्प्पन्ना आविल्याणं तु खुडुभवमाणं।

(विभामवृ२पृ३०३)

गणधर-१. तीर्थंकर द्वारा स्वयं अनुज्ञात गण को धारण करने वाले--'तित्यगरींह सयमणुःनातं गणं धारेंति ति गणहरा ।' (आवसू १ पृ ८६)

२. सूत्रागम के कर्त्ता — 'सूलसूत्रकर्तारो गणधरा उच्यन्ते।' (आवहावृ १ पृ ९४)

१. गणधरः एक परिचय

२. गणधर : जिज्ञासा समाधान

३. गणधरों के अतिशेष

४. गणधरों द्वारा आगम (द्वादशांग) रचना

\* हावशांग

(द्र. अंगप्रविष्ट)

५. आगम रचनाका प्रयोजन

\* गणधरीं द्वारा पूर्वी की रचनः

(द्र. पूर्व)

६. गणधर और धमंदेशना

. गण और गणधर

द. गणधर सुधर्मा की शिष्य **प**रम्परा

\* तीर्थकरों की गणधर-सम्पदा

(द्र. तीथंकर)

\* गणधर तीर्थ है

(द्र. तीर्थ)

## गणधर: एक परिचय

पढिमित्थ इंदभूई बीए पुण होइ अग्गिभूइ ति । तइए य वाउभूई तओ वियत्ते सुहम्मे य ॥ मंडिय-मोरियपुत्ते अकंपिए चेव अयलभाया य । मेयज्जे य पहासे य गणहरा हुंति वीरस्स ॥ (नम्दी गाथा २०, २१)

# ग्यारह गणधर

१. इन्द्रभूति

मौर्यपुत्र

२ अग्निभूति ३. वायुभूति ६. अकंपित ९. अचलभ्राता

४. व्यक्त

१०. मेतार्य

५. सुधर्मा

११. प्रभास

६. मंडित

#### स्थान

मगहा गोब्बरगामे जाया तिष्णेव गोयमसगोता।
कोल्लामसिविसे जाओ विअतो सुहम्मो य।।
मोरीयसिविसे दो भायरो मंडिमोरिया जाया।
अयलो य कोसलाए महिलाए अकंपिओ जाओ।।
तुंगीयसिविसे मेयज्जो वच्छभूमिए जाओ।
भगवंपि य प्पभासो रायगिहे गणहरो जाओ।।
(आवनि ६४३-६४५)

#### बन्म-नक्षत्र

जेट्ठा कित्तिय साई सवणो हत्थुत्तरा महाओ य । रोहिणि उत्तरसाढा मिगसिर तह अस्सिणी पूसो ॥ (आविन ६४६)

#### पिता

वसुभूई धणमित्ते धम्मिल धणदेव मोरिए चेव। देवे वसूय दत्ते बले य पियरो गणहराणं।। (आवनि ६४७)

#### माता

पुह्वी य वारुणी भद्दिला य विजयदेवा तहा जयंती य । णंदा य वरुणदेवा अङ्भद्दा य मायरो ।। (आवनि ६४८)

#### गोत्र

तिष्णि य गोयमगोत्ता भारहा अग्गिवेसवासिट्ठा।
कासवगोयमहारिय कोडिण्णदुगं च गोत्ताइं॥
(आविन ६४९)

## गृहस्य पर्याय

पण्णा छायालीसा बायाला होइ पण्ण पण्णा य । तेवण्ण पंचसट्टी अडयालीसा य छायाला ॥ छत्तीसा सोलसगं अगारवासो भवे गणहराणं ।'''' (आवित ६५०,६५१)

# छव्मस्य मुनि पर्याय

तीसा बारस दसमं बारस बायाल चोद्दसदुमं च । णवमं बारस दस अट्टमं च छउमत्थपरियाओ ॥ (आवनि ६५२)

#### जिन पर्याय

बारस सोलस अट्टारसेव अट्टारसेव अट्टारसेव अट्टारसेव । सोलस सोल तहेकवीस चोइ सोले य सोले य ।। (आवनि ६५४)

# सर्वे आयु

बाणउई चउहत्तरि सत्तरि तत्तो भवे असीई य।
एमं च सयं तत्तो तेसीई पंचणउई य।
अट्टतरिं च वासा तत्तो बावत्तरि च वासाइं।
बावट्टी चत्ता खलु सब्वगणहराउयं एयं ॥
(आविन ६५४,६४६)

## शिष्य संपदा

पंचण्हं पंचसया अद्धुदुसया य होंति दोण्ह गणा। दोण्हं तु जुयलयाणं तिसओ तिसओ भने गच्छो।। (आयनि ५९७)

# DIET

| शिष्य<br>संपदा                  | 00            | 400          | 400         | 00               | 000              | 340           | 0 X               | 800        | 000        | 300              | 300             |
|---------------------------------|---------------|--------------|-------------|------------------|------------------|---------------|-------------------|------------|------------|------------------|-----------------|
| ल<br>ख्य                        | व             | वर्ष         | वर्ष        | व                | প্র              | ্ব<br>কু      | <u>।</u><br>विक्र | व दे       | वर्ष       | व                | <u>a</u>        |
| सर्वे                           | 83            | ৪৪           | ၀၅          | o<br>ដ           | 002              | nr<br>mr      | አ                 | ม          | 65         | 6.5              | ٥               |
| जिनपर्याय                       | १२ वर्ष       | १६ वर्ष      | १८ वर्ष     | १८ वर्ष          | न वर्ष           | १६ वर्ष       | १६ वर्ष           | २१ वर्ष    | १४ वर्ष    | १६ वर्ष          | १६ वर्ष         |
| छ्यास्थ मुनिजिनपर्याय<br>पर्याय | ३० वर्ष       | १२ वर्ष      | १० वर्ष     | १२ वर्ष          | ४२ वर्ष          | १४ वर्ष       | १४ वर्ष           | ० अव       | १२ वर्ष    | % वर्ष           | द वर्ष          |
| गृहस्य पर्याय                   | ५० वर्ष       | ४६ वर्ष      | ४२ वर्ष     | ५० वर्ष          | ५० वर्ष          | ५३ वर्ष       | ६५ वर्ष           | ४८ वर्ष    | ४६ वर्ष    | ३६ वर्ष          | १९ वर्ष<br>वर्ष |
| गोत्र                           | गौतम          | गौतम         | गौतम        | भारद्वाज         | अग्निवेश्यायन    | बाशिष्ठ       | काश्यप            | गींतम      | हरितायन    | कौण्डिन्य        | कोण्डिन्य       |
| माता                            | पृथ्वी        | पृथ्वी       | पृथ्वी      | वारुणी           | भद्रिला          | विजयदेवी      | विजयदेवी          | जयन्ती     | नन्दा      | वरुणदेवाः        | अतिभद्रा        |
| पिता                            | बसुभूति       | बसुभूति      | वसुभूति     | धनमित्र          | धर्मिल           | धनदेव         | मौर्ष             | त्रें व    | बसु        | दत्त             | बल              |
| লন্দ-নথস                        | ङ्येष्टा      | कृत्तिका     | स्बाति      | श्रद्यण          | न्तराकाल्गुनी    | मधा           | रोहिणी            | उत्तरीषाढा | मृगक्षिरा  | अभिवनी           | मुख्य           |
| स्थान                           | गोबर ग्राम    | गोबर ग्राम   | गोबर ग्राम  | कोल्लाम सन्निवेश | कोल्लाम सन्निष्म | मीयं सन्निवेश | मौर्य सन्निवेश    | कौशल       | मिथिला     | तुंगिका सन्निषेश | राजगृह          |
| गणधर                            | १. इन्द्रभूति | २. अग्निभूति | ३. वायुभूति | ४. व्यक्त        | ५. सुधम          | ६. मंडित      | ७ मौर्ययुत्र      | न. अकंपित  | ९. अचलभाता | १० मेतायं        | ११. प्रभास      |

## २. गणधर : जिज्ञासा-समाधान

जीवे कम्मे तज्जीव भूय तारिसय बंधमोक्खे य । देवी णेरइए या पुण्णे परलोय णेव्वाणे ॥ (आवनि ५९६)

## जिज्ञासाएं

- १. इन्द्रभूति जीव है या नहीं ?
- २. अग्निभूति -- कर्म है या नहीं ?
- ३. वायुभूति शरीर ही जीव है या अन्य ?
- ४. व्यक्त-भूत है या नहीं ?
- ५. सुधर्मा इस भव में जीव जैसा है, परभव में भी वैसा ही होता है या नहीं ?
- ६. मंडित बन्ध-मोक्ष है अथवा नहीं ?
- ७. मौर्यपुत्र देव है अथवा नहीं ?
- द. अकंपित-नारक है अथवा नहीं ?
- ९. अचलभ्राता पुण्य-पाप है अथवा नहीं ?
- १०. मेतार्य परलोक है अथवा नहीं ?
- ११. प्रभास निर्वाण है अथवा नहीं ?

# गणधर इन्द्रमूति

जीवे तुह संदेहो, पच्चक्खं जं न घिष्पइ घडो व्व । अच्चंतापच्चक्खं च णित्थ लोए खपुष्फं व ॥ (विभा १५४९)

श्रमण महावीर ने कहा — इन्द्रभूति ! तुम्हें जीव के अस्तित्व में संदेह है। तुम मानते हो कि घट की भांति उसका प्रत्यक्ष ग्रहण नहीं होता। जो अत्यन्त परोक्ष है, उसका आकाशकुसुम की भांति अस्तित्व नहीं होता।

ण य सोऽणुमाणगम्मो जम्हा पञ्चक्खपुर्व्यं तं पि । पुन्नोवलद्धसंबंधसरओ सरणओ लिंगलिंगीणं॥ (विभा १५५०)

जीव का अस्तित्व अनुमानगम्य भी नहीं है। क्यों कि
अनुमान प्रत्यक्षपूर्व कही होता है। पहले से जाने हुए
साध्य और साधन की स्मृति व्याप्ति के ज्ञान से होती है।
ण य जीविलिंगसंबंधदिरसणमभू जओ पुणो सरओ।
तिल्लिंगदिरसणाओ, जीवे संपच्चओ होज्जा।।
(विभा १५५१)

जीव को प्रमाणित करने वाले हेतु की न्याप्ति पूर्व-दृष्ट नहीं है, जिससे कि उसकी स्मृति हो सके, उसके हेतु को देखकर जीव की संप्रत्यय— प्रतीति हो सके। नागमगम्मो वि तओ, भिज्जइ जंनागमोऽणुमाणाओ। न य कासइ पच्चक्खो, जीवो जस्सागमो वयण।। जं चागमा विरुद्धा, परोप्परमओ वि संसओ जुत्तो । सञ्बप्पमाणविसयाईओ जीवो ति तो बुद्धी ॥ (विभा १४५२,१४५३)

आगम प्रमाण से भी जीव की सिद्धि नहीं हो सकती। आगम प्रमाण अनुमान प्रमाण से भिन्न नहीं है। ऐसा कोई आप्तपुरुष नहीं है, जिसने जीव का साक्षात्कार किया हो जिसके आधार पर उसके वचन को आगम माना जा सके।

आगम परस्पर विरुद्ध मत का प्रतिपादन करते हैं, इसलिए तुम्हारा जीव के अस्तित्व में संशय होना संभव है। तुम्हारा मत है कि जीव सब प्रमाणों — प्रत्यक्ष, अनुमान और आगम से अतीत है।

गोयम ! पञ्चक्खो चिचय, जीवो जं संसयाइ विष्णाणं । पञ्चक्खं च न सज्भं, जह सुहदुक्खा सदेहिम्म ॥ (विभा १५५४)

गौतम ! तुम्हें संगयात्मक विज्ञान होता है, इसलिए जीव प्रत्यक्ष है। जो प्रत्यक्ष है, वह साध्य नहीं होता। जैसे गरीर में होने वाला सुख-दुःख का संवेदन।

जंच न लिंगेहिं समं, मन्तिस लिंगी जओं पुरा महिओं। संगंससेण व समं, न लिंगओं तोऽणुमेओ सो।। (विभा १५६५)

तुम मानते हो कि जीव को सिद्ध करने वाले हेतु का संबंध (व्याप्ति) प्रत्यक्ष प्रमाण से पूर्व गृहीत नहीं है। जैसे खरगोश के साथ सींग का संबंध। इसलिए जीव हेतु द्वारा अनुमेय नहीं है।

सोऽणेगंतो जम्हा, लिगेहि समं न दिहुपुब्वो वि। गहलिंगदरिसणाओ, गहोऽणुमेओ सरीरिम्म।। (विभा १५६६)

पूर्वदृष्ट हेतु के साथ साध्य को देखा हो तभी उस हेतु से साध्य की सिद्धि होती है, यह एकांत नियम नहीं है। हमने ग्रह (देवयोनि विशेष) को हास्य, रुदन आदि हेतुओं के साथ नहीं देखा फिर भी व्यक्ति के शरीर में इन लक्षणों को देख उसका अनुमान किया जाता है। इसी प्रकार साधन के अभाव में भी जीव का अनुमान हो सकता है।

छिन्निम्म संसयम्मि, जिणेण जरमरणविष्यमुक्केणं। सो समणो पव्वद्दओ, पंचींह सह खंडियसएींह॥ (विभा १६०४)

गणधर

जरा और मृत्यु से मुक्त भगवान महावीर की वाणी सुन इन्द्रभूति का संशय छिन्न हो गया। उसने अपने ५०० शिष्यों के साथ भगवान महावीर के पास प्रव्रज्या स्वीकार कर ली।

## गणघर अग्निभूति

कि मण्णि अस्थि कम्मं, उदाहु णस्थिति संसओ तुज्कः। (आवनि ६०४)

कम्मे तुह संदेहो, मन्नसि तं नाणगोयराईयं। तुह तमणुमाणसाहणमणुभूइमयं फलं जस्स।। (विभा १६११)

अग्निभूति ! तुम्हारे मन में यह संदेह हैं कि कर्म हैं अथवा नहीं । तुम यह मानते हो कि कर्म प्रत्यक्ष आदि किसी ज्ञान का निषय नहीं होता । पर उसका फल अनुभूति का निषय है, इसलिए तुम अनुमान से उसे जान सकते हो ।

अतिथ सुह-दुक्खहेउं, कज्जाओ बीयमंकुरस्सेव। सो दिट्ठो चेव मई, विभचाराओ न तं जुत्तं।। (विभा १६१२)

अग्निभूति— सुख-दुःख कार्य हैं। उनके हेतु — कारण दृष्ट हैं। जैसे अंकुर का हेतु बीज। फिर अदृष्ट कर्म को मानने की क्या आवश्यकता है? महावीर — दृष्टकारण यदि अनेकांतिक हो तो अदृष्टकारण मानना अपेक्षित है। जो तुल्लसाहणाणं, फले विसेसो ण सो विणा हेउं। कष्णत्राणओ गोयम! घडो व्व हेऊ य सो कम्मं।। (विभा १६१३)

जिसके साधन समान हों और फल में वैषम्य हो तो वह अहेतुक नहीं है। घट कार्य है। कार्य का कारण अवश्य होता है। तुल्य साधन होने पर भेद नहीं होता। तुल्य साधन होने पर भी कार्य में भेद होता है, उसका हेतु है — कर्म।

बालसरीरं देहंतरपुब्बं इंदियाइमत्ताओ । जह बालदेहपुब्बो, जुबदेहो पुब्बमिह कम्मं ॥ (विभा १६१४)

बालक का शरीर अन्य शरीरपूर्वक होता है। क्योंकि वह इन्द्रिय आदि से युक्त है। जैसे युवकशरीर बालशरीर पूर्वक होता है, वैसे ही बालकशरीर जिस शरीरपूर्वक होता है, वही है कर्म —कार्मण शरीर।

## गणधर वायुभूति

तज्जीवतस्सरीरं ति, संसओ णवि य पुच्छसे किचि। (आविन ६०५)

वायुभूति ! तुम्हारे मन में यह संशय है कि जो जीव है, वही शरीर है। तुम चाहने पर भी इस संबंध में कुछ पूछ नहीं रहे हो।

वसुहाइभूयसमुदयसंभूया चेयण त्ति ते संका।
पत्तेयमदिट्टा वि हु, मज्जंगमउ व्व समुदाये।।
जह मज्जंगेसु मओ, वीसुमदिट्टो वि समुदए होउं।
कालंतरे विणस्सइ, तह भूयगणिम चेयण्णं।।
(विभा १६४०,१६५१)

तुम्हारा यह संशय है कि पृथ्वी, पानी आदि भूत-समुदाय से चेतना उत्पन्न होती है। जैसे मद्य के प्रत्येक अवयव— फूल, गुड़, पानी आदि में मदशक्ति दिखाई नहीं देती, परन्तु उनके समुदाय में मदशक्ति प्रकट हो जाती है। इसी प्रकार पृथ्वी, पानी आदि अलग-अलग भूतों में चैतन्यशक्ति दिखाई नहीं देती, उनके समुदाय में वह दृष्ट हो जाती है।

मद्य के प्रत्येक अवयव में मदशक्ति नहीं होती, समुदाय में वह हो जाती है और कालान्तर में विनष्ट हो जाती है। उसी प्रकार प्रत्येक भूत में अदृष्ट चैतन्य भूतसमुदाय में दृष्ट होता है और कालान्तर में वह विनष्ट हो जाता है।

पत्तेयमभावाओ, ण रेणुतेल्लं व समुदये चेया। मज्जंगेसुं तु मओ, वीसुं पि ण सन्वसो णत्थि।। (विभा १६५२)

मद्य के प्रत्येक अवयव में मदशक्ति नहीं है तो वह उनके समुदित होने पर भी नहीं हो सकती। जैसे बालू के एक-एक कण में तैल नहीं होता, वैसे ही उनका समुदाय होने पर भी तैल नहीं होता।

#### गणधर व्यक्त

िक मण्णि पंचभूया, अतिथ णतिथ ति संसओ तुज्मं । (आवनिः ६१२)

व्यक्त ! तुम्हारे मन में यह संशय है कि पांच भूतों ्का अस्तित्व है या नहीं। भूयाइसंसयाओं, जीवाइसुका कह ति ते बुद्धी। तं सव्वसुण्णसंकी, मन्तिस मायोवमं लोयं।। (विभा १६९१)

भूत आदि प्रत्यक्ष पदार्थों के विषय में भी जब तुम संदिग्ध हो तो फिर जीव आदि परोक्ष पदार्थों का ज्ञान पुम्हें कैसे होगा ? इसलिए तुम शून्यवाद को स्वीकार कर विश्व को इन्द्रजाल के समान मानते हो। मा कुरु वियत्त ! संसयमसइ न संसयसमुब्भवो जुत्तो। खकुसुम-खरिंसगेसु व, जुत्तो सो थाणु-पुरिरेसु॥ (विभा १६९७)

व्यक्त ! तुम ऐसा संशय मत करो। पदार्थ का अस्तित्व नहीं है तो संशय उत्पन्न ही नहीं होगा। आकाशकुसुम और गधे के सींग के विषय में क्या कभी संशय होता है ? यह स्तंभ है या पुरुष ? ऐसा संशय हो सकता है, क्योंकि स्तम्भ और पुरुष दोनों का अस्तित्व है।

को वा विसेसहेऊ, सच्चाभावे वि थाणु-पुरिसेसु। संकान खपुष्काइसु, विवज्जओ वा कहं न भवे॥ (विभा १६९८)

ऐसा कौन-सा विशेष हेतु है, जिसके कारण सब पदार्थों का अभाव होने पर भी स्तंभ और पुरुष विषय में संदेह होता है, आकाशकुसुम और मधे के सींग के विषय में नहीं होता, इससे स्पष्ट है कि आकाशकुसुम की भांति सब कुछ शून्य नहीं है।

# गणधर सुधर्मा

कि मण्णि जारिसो इहभवम्मि, सो तारिसो परभवेऽवि। (अविनि ६१६)

सुधर्मा ! तुम्हारा मानना है कि जीव जैसा इस भव में होता है वैसा ही परभव में होता है ।

कारणसरिसं कज्जं, बीयस्सेवंकुरो त्ति मण्णंतो । इहभवसरिसं सन्वं, जमवेसि परे वि तमजुत्तं ।। (विभा १७७३)

तुम यह मानते हो कि कारण जैसा ही कार्य होता है, जैसा बीज वैसा अंकुर। इसी प्रकार इस जन्म जैसा ही अगला जन्म होता है, किन्तु तुम्हारा यह मत संगत नहीं है।

जाइ सरो सिंगाओ, भूतणओ सासवाणुलित्ताओ। संजायइ गोलोमाऽविलोमसंजोगओ दुन्वा॥ (विभा १७७४) सींग से सर वनस्पति उत्पन्न होती है। उस वनस्पति पर यदि सरसों का लेप कर दिया जाये तो उससे भूतृण (एक प्रकार की घास) उत्पन्न होती है। गाय एवं बकरी के बालों से दूब उत्पन्न होती है।

इति हक्खायुव्वेदे, जीणिविहाणे य विसरिसेहितो। दीसइ जम्हा जम्मं, सुहम्म ! तो नायमेगंतो॥ (विभा १७७५)

वृक्षायुर्वेद और योनिप्राभृत में यह सिद्धांत प्रति-पादित है कि कार्य कारण से विलक्षण भी हो सकता है। इसलिए सुधर्मा! तुम्हारी उपर्युक्त मान्यता एकान्ततः सम्यक् नहीं है।

अहव जउ च्चिय बीयाणुरूवजम्मं मयं तओ चेव । जीवं गिण्ह भवाओ, भवंतरे चित्तपरिणामं ॥ (विभा १७७६)

यदि तुम कारण के अनुरूप कार्य मानते हो तो भी तुम्हें जीव को वर्तमान जन्म से अगले जन्म में भिन्न मानना होगा। क्योंकि भवांकुर का बीज मनुष्य नहीं, कर्म है ? वह विचित्र प्रकार का होता है।

## गणधर मंडित

कि मण्णि बंधमोक्खा, अत्थि ण अत्थित्ति संसक्षो तुज्भः । (आवनि ६२०)

तं मण्णसि जइ बंधो, जोगो जीवस्स कम्मुणा समयं।
पुक्वं पच्छा जीवो, कम्मं व समं व ते होज्जा।।
(विभा १८०४)

मंडित ! बंध और मोक्ष है या नहीं — तुम्हारे मन में यह संदेह है।

तुम्हारा मानना है कि जीव के साथ कर्म का संयोग ही यदि बंध है तो पहले जीव और पश्चात् कर्म उत्पन्न हुआ अथवा पहले कर्म और पश्चात् जीव उत्पन्न हुआ अथवा दोनों एक साथ उत्पन्न हुए —यह प्रश्न अनुत्तरित है, इसलिए न बन्ध है और न मोक्ष।

संताणोऽणाईओ, परोष्परं हेउ-हेउभावाओ। देहस्स य कम्मस्स य, मंडिय! बीयंकुराणं व ॥ (विभा १८१३)

मंडित ! शरीर और कमें की संतित अनादि है। क्योंकि इनमें बीज और अंकुर के समान परस्पर कार्य-कारण भाव है। अतिथ स देहो जो, कम्मकारणं जो य कज्जमण्णस्स । कम्मं च देहकारणमित्य य जं कज्जमण्णस्स ॥ (विभा १८१४)

शरीर से कर्म और कर्म से शरीर की उत्पत्ति का क्रम भी अनादिकाल से चला आ रहा है। इसलिए शरीर और कर्म की संतति भी अनादि है।

तो कि जीव-नहाण व, अह जोगो कंचणीवलाणं व? जीवस्स य कम्मस्स य, भण्णइ दुविहो वि न विरुद्धो ॥ (विभा १८२०)

क्या जीव और कर्म का संयोग जीव और आकाश के समान अनादि अनन्त है अथवा सोने और मिट्टी के समान अनादि सांत है ? जीव में दोनों प्रकार का संयोग घटित हो सकता है। इसमें कोई विरोध नहीं है। अनादि सांत संयोग की अवस्था में ही मोक्ष संभव बनता है।

## गणधर मौयंपुत्र

कि मन्निस संति देवा उमाहु न सन्तीति संसओ तुज्मं। (आवनि ६२४)

जइ णारगा पवन्ना, पिगद्वपावफलभोइणो तेणं।
मुबहुगपुण्णफलभुजो, पवज्जियव्वा सुरगणा वि॥
(विभा १८७४)

मौर्यपुत्र ! देवता है अथवा नहीं, तुम्हारे मन में यह संदेह है ?

यदि तुम प्रकृष्ट पाप का फल भोगने वाले नरकों को स्थीकार करते हो तो तुम्हें प्रकृष्ट पुण्य का भोग करने वाले देवों को भी स्वीकार करना चाहिए।

# गुणधर अकस्पित

कि मण्णे णेरइया, अत्थि ण अत्थि ति संसओ तुज्यं। (आवनि ६२०)

पावफलस्स पिन्द्रिस्स, भोइणो कम्मओऽवसेस व्व । संति धुवं तेभिमया णेरइया अह मई होज्जा ॥ (विभा १८९९)

अकस्पित ! नारक है अथवा नहीं, तुम्हारे मन में यह संदेह है ?

शेष कर्मों की भांति प्रकृष्ट पाप फल को भोगने वाले नैरियक होते हैं, यह तुम्हारा अभिमत है। अच्चत्थदुक्खिया जे, तिरियनरा णारग ति तेऽभिमया। तंण जओ मुरसोक्खप्पगरिससरिसं ण तं दुक्खं। (विभा १९००)

तुम्हारे इस मत के अनुसार अत्यन्त दुःखी जो मनुष्य और तियंच हैं, वे ही नारक हैं। परन्तु यह अभि-मत समीचीन नहीं है। जैसे देवों में प्रकृष्ट सुख होता है, वैसे ही नरक में प्रकृष्ट दुःख होता है। यदि तुम प्रकृष्ट सुख वाले देवों को स्वीकार करते हो तो प्रकृष्ट दुःख वाले नैरियकों को क्यों नहीं स्वीकार करते ?

#### गणधर अचलस्राता

कि मिन्न पुण्णपायं, अत्थि न अत्थित्ति संसभी तुज्रुकः। (आवनि ६३२)

मण्णिस पुण्णं पावं, साहारणमहव दो वि भिन्नाई। होज्ज न वा कम्मं चिय, सभावओ भवपवंचोऽयं॥ (विभा १९०५)

अचलभ्राता ! पुण्य और पाप है अथवा नहीं, तुम्हारे मन में यह संदेह है ?

- १. केवल पुण्य है, पाप नहीं है।
- २. केवल पाप है, पुण्य नहीं है।
- ३. पुष्य और पाप साधारण है एक ही है।
- ४. पुण्य और पाप दोनों स्वतन्त्र हैं।
- प्र पुण्य जैसा कोई कर्म नहीं है। सुख और दुःख स्वभाव से ही होता है।

सुहदुक्खाणं कारणमणुरूवं कज्जभावओऽवस्सं। परमाणवो घडस्स व, कारणमिह पुण्णपावाइं॥ (विभा १९२१)

मुख और दुःख — दोनों कार्य हैं। वे कारण के अनुरूप ही होते हैं। जैसे घट का कारण परमाणुस्कंध है, वैसे ही सुख-दुःख के कारण पुण्य-पाप हैं।

## गणधर मेतार्थ

किं मण्णे परलोगो अत्थि णत्थित्ति संसओ तुज्भः। (आवनि ६३६)

मन्नसि विणासि चेओ उप्पत्तिमदादिओ जहा कुंभी । नणु एयं चिय साहणमविणासित्ते वि से सोम्म !॥ (विभा १९६१)

भेतार्य ! परलोक है अथवा नहीं, तुम्हारे मन में यह संदेह है ?

मेतार्थ ! तुम आत्मा को अनित्य मानते हो। तुम्हारा मत है जो उत्पत्तिधर्मा होता है, वह अनित्य होता है, जैसे घट। तुम अनित्य होने का जो साधन बता रहे हो, वही साधन नित्य होने का है। उत्पत्ति धर्म है।

धर्म धर्मी में रहता है। इसलिए उत्पत्ति धर्म का जो आधार है, वह नित्य है। नित्य होता है, उसका पुन-जंन्म अवश्य होता है।

#### गणधर प्रभास

कि मण्णे निव्वाणं अत्थि णत्थित्ति संसओ तुज्कं। (आवनि ६४०)

पडिवज्ज मण्डिओ इव वियोगिमिह कम्मजीवजोगस्स । तमणाइणो वि कंचण-धाऊण व णाण-किरियाहि ॥ (विभा १९७७)

प्रभास ! निर्वाण है अथवा नहीं, तुम्हारे मन में यह संदेह है ?

मंडितपुत्र की तरह तुम इस बात को स्वीकार करो कि जीव और कर्म का संयोग अनादि है, फिर भी सम्यक्ज्ञान और सम्यक्चारित्र के द्वारा उसका अन्त हो सकता है, जैसे सोने और धातु के चिरकालिक संयोग का वियोग होता है।

## ३. गणधरों के अतिशेष

सब्बे य माहणा जच्चा, सब्बे अज्भावया विक ।
सब्बे दुवालसंगी य, सब्बे चोह्सपुव्विणो ॥
परिणिव्वुया गणहरा जीवंते णायए णव जणा उ ।
इंदभूई सुहम्मो य रायगिहे निव्वुए वीरे ॥
मासं पाओवगया सब्वेऽिव य सब्बलद्धिसंपण्णा ।
वज्जरिसहसंघयणा समचउरंसा य संठाणा ॥
(आवनि ६५७-६५९)

सभी गणधर जाति से ब्राह्मण थे। गृहस्थ पर्याय में वे सभी विद्वान् अध्यापक (उपाध्याय) थे। दीक्षित होने पर सबने द्वादशांग और चौदह पूर्व ग्रहण किये।

सब गणधर आमशैषिध आदि सब लब्धियों से सम्पन्न थे। उनके वष्त्रऋषभनाराच संहत्त और समचतु-रस्न संस्थान था। सबने प्रायोपगमन अनशन कर निर्वाण प्राप्त किया।

गणधर इन्द्रभूति और सुधर्मा वीरनिर्वाण के पश्चात् निर्वाण को प्राप्त हुए । शेष नौ गणधर भगवान् महाबीर की उपस्थिति में ही मुक्त हो गये ।

वीजबुद्धिः सर्वोत्तमा प्रकर्षप्राप्ता भगवतां गणभृतां,
ते हि उत्पादादिपदत्रयमवधायं सकलमिप द्वादशाङ्गात्मकं
प्रवचनमभिसूत्रयन्ति । (नन्दीमवृ प १०६)
सभी गणधर सर्वोत्तम और चरम शिखर तक पहुंचने

वाली बीजबुद्धि के धारक होते हैं। उत्पाद, व्यय, धौव्य—इस त्रिपदी का अवधारण कर वे सम्पूर्ण द्वादणांगात्मक प्रवचन की रचना करते हैं।

गौतमः चतुर्दशपूर्वधरः सर्वाक्षरसंश्चिपाती सम्भिन्न-श्रोताः सकलप्रज्ञापनीयभावपरिज्ञानकुशलः प्रवचनस्य प्रणेता सर्वज्ञदेशीय एव । (नन्दीमवृप १०१)

गणधर गौतम चतुर्दशपूर्वी, सर्वाक्षरसन्निपाती, संभिन्नश्रोतोलब्धिसम्पन्न, समस्त प्रज्ञापनीय भावों के परिज्ञान में कुशल, प्रवचन—द्वादशांगी के प्रणेता और सर्वज्ञ-तुल्य थे।

# ४. गणधरों द्वारा आगम (द्वावशांग) रचना

तविनयमनाणरुक्खं, आरूढो केवली अमियनाणी ।
तो मुयइ नाणवृद्धि, भवियजणिववोहणद्वाए ॥
तं बुद्धिमएण पडेण, गणहरा गिण्हिउं निरवसेसं ।
तित्थयरभासियाइं, गंथित तओ पवयणद्वा ॥
(आवनि ८९,९०)

अनंतज्ञानसम्पन्न अईत् तण, संयम और ज्ञानरूपी वृक्ष पर आरूढ़ होकर भव्यजनों को जागृत करने के लिए ज्ञान की वृष्टि करते हैं। गणधर उसी वृष्टि को बुद्धि-रूपी पट में समग्रता से ग्रहण करते हैं। तीर्थं कर द्वारा प्ररूपित वाणी को वे शासनहित के लिए गुम्फित करते हैं।

## ५. आगम-रचना का प्रयोजन

घित्तुं च सुहं सुहगणणधारणा दाउं पुच्छिउं चैव । एएहि कारणेहि जीयंति कयं गणहरेहि॥ (आविन ९१)

प्रयोजन के छह बिन्दु —

- पद, वाक्य, प्रकरण, अध्याय, प्राभृत आदि के रूप में व्यवस्थित होने से श्रुत का सुखपूर्वक ग्रहण होता है।
- २. सुगमता से गणना की जा सकती है।
- ३. दीर्घकाल तक उसकी स्मृति बनी रह सकती है।
- ४. ज्ञान देने की सुविधा होसी हैं।
- ५. प्रश्न पूछ्ने की सुविधा होती है।
- ६. द्वादशांगी की अविच्छिन्नता रह सकती है। सब्वेहिंगणहरेहिं जीयं ति सुयं जओ न वोच्छिन्नं। गणहरमज्जाया वा जीयं सव्वाणुचिन्नं वा॥ (विभा १११७)

गणधरों द्वारा आगम-रचना की जाती है, इसके तीन प्रयोजन हैं, जो जीत शब्द में निहित हैं —

- जीत—श्रुत की अव्यविष्युत्ति ।
- जीत —मर्यादा का अनुपालन ।
- जीत —आचार-परम्परा का निर्वहन अर्थात् श्रुत-रचना का आचार सभी गणधरों द्वारा आचीर्ण है।

# ६. गणधर : धर्मदेशना

श्वेयविणोओ सीसगुणदीवणा पच्चओ उभओऽवि । सीसायरियकमोऽवि य गणहरकहणे गुणा होति ॥ तित्थगरो पढमपोरुसीए धम्मं ताव कहेति जाव पढम-पोरुसी-उग्घाडवेलाः उर्वार पोरुसीए उद्विते तित्थकरे गोयमसामी अन्नो वा गणहरो बितियपोरुसीए धम्मं कहेति । (आविनि ४८८ चू १ पृ ३३२, ३३३)

तीर्थंकर जब प्रथम पौरुषी की संपन्नता तक धर्म-देशना देकर उठ जाते हैं, तब दूसरी पौरुषी में गौतम गणधर अथवा अन्य गणधर धर्मीपदेश करते हैं। उनकी देशना के ये प्रयोजन हैं—

- ० तीर्थं कर के शारीरिक श्रम का अपनयन।
- ० शिष्य के गुणों का उद्दीपन।
- तत्त्विनरूपण की अविसंवादिता से श्रोतृ-गण में गुरु-शिष्य के प्रति आस्था—विश्वास की उत्पत्ति ।
- आचार्य और शिष्य की शालीन परम्परा का संवहन।

# ७. गण और गणधर

एक्कारस उ गणहरा जिणस्स वीरस्स सेसयाणं तु । जावइआ जस्स गणा तावइआ गणहरा तस्स ॥ (आवनि २६९)

जिस तीर्थंकर के जितने गण होते हैं, उतने ही गण-धर होते हैं। किन्तु तीर्थंकर महावीर के नी गण और ग्यारह गणधर थे।

अकंपियअयलभातीणं एगो गणो। मेयज्जपभासाणं एगो गणो। एवं णव गणा होति। (आवचू १ पृ ३३७) गणधर अकंपित और अचलभ्राता— इन दोनों का एक गणधा। गणधर मेतार्य और प्रभास— इन दोनों का एक गणधा।

# सुधर्मा और शिष्य परम्परा

ं तित्थं च सुहम्माओ णिरवच्चा गणहरा सेसा ।। (आवनि ५९५)

वर्तमान तीर्थ में जो शिष्य-परम्परा है, वह गणधर आर्य सुधर्मा की है।

शेष गणधर निरमत्य —शिष्य परम्परा से रहित हैं।

सामी जस्स जित्रओ गणो तस्स तित्रयं अणुजाणित । आतीए सुहम्मं करेति, तस्स महल्लं आउयं, एत्तो तित्यं होहिति ति । (आवचू १ पृ ३३७)

गणधर सुधर्मा दीर्घायु हैं, इनसे तीर्थ प्रवर्तित होगा — यह जानते हुए भगवान् महावीर ने सुधर्मा को संघ का दायित्व सौंपा।

गणना-संख्या प्रमाण का सातवां भेद।

(द्र. संख्या)

गणित-गणना ।

(द्र. काल)

गणिपिटक-द्वादशांगी, आचार्य का सर्वस्व । (द्र. आगम)

# गति-एक भव से दूसरे भव में गमन।

जेणुवगिहिओ वच्चइ भवंतरं जिच्चरेण कालेण । एसो खलु गइकाओ सतेयगं कम्मगसरीरं॥ (आवनि १४३४)

चतमृष्वपि गतिषु —नारकतिर्यग्नरामरलक्षणासु । (आवहान् २ पृ १८५)

तैजस और कार्मण शरीर से युक्त जीव एक भव से दूसरे भव में जाता है, उसे गित कहते हैं। इस अन्तराल गित से जीव जहां जाकर उत्पन्न होता है, वह भी 'गिति' शब्द से व्यवहृत होती है। वे गितियां चार हैं—नारक, तियंच, मनुष्य और देव। (द्र. संबद्ध नाम)

**गमिकश्रुत** – सदृश पाठ वाला श्रुत।

(द्र. श्रुतज्ञान)

गर्हा — गुरु-साक्षी से अपने अकृत्य की निन्दा करना। (द्व. आलोचना)

गीत —दशांश लक्षणों से लक्षित स्वरसन्निवेश, पद, ताल एवं मार्ग — इन चार अंगों से युक्त गान। (द्र. स्वरमण्डल)

गुणस्थान कर्मविशोधि की मार्गणा। आध्या-त्मिक विकासक्षम का सोपान।

- १. गुणस्थान के प्रकार
- २. मिथ्याद्हिट गुणस्थान
- ३. सास्वादन सम्यग्द्धिट
- \* सास्वादन सम्यक्त्य (द्र. सम्यक्त्य)
- ४. सम्यग्-मिण्यादृष्टि

५. अविरत सम्यग्दृष्टि

\* सम्यक्त्व का स्वरूप

(द्र. सम्यवत्व)

६. विरताविरत (देशविरत)

\* धावक के देशविरतं गुणस्थान

(द्र. आवक)

७. प्रमसस्यत

द. अप्रमत्तसंयत

९. निवृत्तिबादर

१०. अनिवृत्तिबादर

११. सूक्ष्मसम्पराय

सूक्ष्मसम्पराय चारित्र

(द्र. चारित्र)

**१२. श्रेणि आरोहण कब** ?

१३. उपशम श्रेणिः मोह उपशम की प्रकिया उपशमश्रीण के अधिकारी उपशमधेणि और गति

१४. क्षपकश्रेणि: कर्म क्षय की प्रक्रिया

\* कर्मके प्रकार

(द्र. कर्म)

क्षपकश्रीणः : अकलेवर श्रेणि क्षपकश्रेणि के अधिकारी धेणि-आरोहण : बद्धायु-अबद्धायु

१५. उपशांतमोह गुणस्यान

१६. क्षीणमोह मुणस्थान

१७. सयोगीकेवली गुणस्थान

१८. अयोगीकेवली गुणस्थान

\* योगनिरोध की प्रकिया

(इ. केवली)

१९. शंलेशी अवस्था : कर्मक्षय

२०. गुणस्थान और कर्मबंध

१. गुणस्थान के प्रकार —

भिच्छादिट्टी सासायणे य तह सम्ममिच्छिदिट्टी य । अविरयसम्महिद्री विरयाविरए पमत्ते य ।। तत्तो य अप्पमत्तो नियट्टि अनियट्टिबायरे सुहुमे। होइ सजोगी उवसंतखी**णमोहे** अजोगी य।! (आवहावृ २ पृ १०७)

गुणस्थान के चौदह प्रकार हैं—

१. मिथ्यादृष्टि

६. प्रमत्तसंयत

२. सास्वादन सम्यग्दृष्टि

७. अप्रमत्तसंयत

३. सम्यग्मिष्यादृष्टि

 निवृत्तिबादर ९. अनिवृत्तिबादर

४. अविरत सम्यग्दृष्टि

🦜 विरताविरत

१०. सूक्ष्मसंपराव

११. उपशांतमोह

१३. समोगीकेवली

१२. क्षीणमोह

१४. अयोगीकेवली

# २. मिथ्यादृष्टि गुणस्थान

मिध्यादर्शनं मोहकर्मोदय इत्यर्थः । सो तिविधी-अभिनिवेसेण मितमोहेण संपवेण वा । तत्थ उदाहरणानि जथासंख्यं गोट्टामाहिलो जमाली सावगोत्ति ।

(आवचू२ पृ७९)

मोहकर्म का उदय मिथ्यादर्शन (मिथ्यात्व) कहलाता है । उसके तीन प्रकार हैं — अभिनिवेश, मितमोह और संप्लवन । गोष्ठामाहिल, जमालि और श्रावक — ये ऋमशः इनके उदाहरण हैं। मिथ्यादृष्टि प्राणी का गुणस्यान मिथ्यादृष्टि गुणस्थान कहलाता है।

मिच्छादिट्टी दुविहो, तं जहा - अभिगाहीतमिच्छ-दिट्टी अणभिग्गहीतमिच्छिदिट्टी । तत्थ अभिग्गहीतमिच्छ-दिट्टी संखआजीवयवुड्ढवसणतावसपाणामनिण्हगबोडियादी ।् एगिदियबेइदियतेइदिय-अणभिग्गहीतमिच्छदिद्री चउरिदिय, जेसि च पंचिदियाणं जीवाणं न कत्थइ दंसणे (आवचू २ पृ १३३) अभिप्पायो । मिथ्याद्ष्टि के दो प्रकार हैं—

१. आभिग्रहिक मिथ्यादृष्टि -सांख्य, आजीवक, वृद्ध-वास, तापस, निह्नव, बोटिक आदि।

२. अनाभिग्रहिक मिथ्यादृष्टि - एकेन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, और दर्शन के अभि-प्राय से शून्य पंचेन्द्रिय जीव ।

# ३. सास्वादन सम्यग्दृष्टि गुणस्थान

उवसमसम्मत्ताओ चयओ मिच्छं अपावमाणस्स । सासायणसम्मत्तं तयंतरालम्मि छावलियं 🕕 (विभा ५३१)

सासायणो जस्स ईसि जिणवयणई। अहव जो जीवो उवसमसंमत्ताओं मिच्छत्तं संकामितुकामो । कोई पुरिसो पुष्फफलसमिद्धाओं महदुमाओं पमाददोसेण पवडमाणो जाव धरणितस्रं न पावति ताव अंतराले बट्टति । एवं जीवोवि संमत्तमूलाओ जिणवयणकष्प-रुक्खाओ परिवयमाणो मिच्छत्तं संकामितुकामो एत्थ छावलियमेत्ते काले बट्टमाणो सासायणो भवति । अहवा (आवचू २ पृ १३३) संमत्ते सस्सादो सायणो ।

जिसकी जिनप्रवचन में अत्यत्प रुचि है, वह सास्वादन सम्यग्दृष्टि है। अथवा उपश्रम सम्यक्त्व से मिथ्यात्व की ओर जाने वाले जीव के संक्रमणकाल में सास्वादन सम्यक्त्व होता है। इसका कालमान है — छह आवलिका। यह सम्यक्त्व उस व्यक्ति के समान है, जो वृक्ष से गिर रहा है पर अभी तक भूमि तक नहीं पहुंचा है, अन्तरालवर्ती है। इस सम्यक्त्व वाले प्राणी का गुणस्थान सास्वादन सम्यग्दृष्टि गुणस्थान कहलाता है।

# ४. सम्यग्मिश्यादृष्टिः गुणस्थान

सम्मामिच्छ। दिट्ठी नियमा भवत्थपं चिदयसन्निष्वज्जत्तगसरीरो भवति । पढमं चेव मिच्छिद्द्री होंतो पसत्थेसु
अज्भवसाणेसु वट्टमाणो मिच्छत्तादिभावोवचिते
मिच्छत्तपोग्गले सुभज्भवसाणपयोगेण तिहा करेति, तं
जहा मिच्छतं सम्मामिच्छतं सम्मत्तंति । एत्थ जाहे
जीवो मिच्छत्तोदयातो विसुज्भिऊणं सम्मामिच्छत्तोदयं
परिणमति, ताहे से जिणवयणे सद्धासद्धदंसणी सम्मामिच्छिदिट्ठी अंतोमुहुत्तकालो भवति ति । ततो परं सम्मत्तं
वा मिच्छतं वा परिणमति ।

(आवचू २ पृ १३३, १३४)

सम्यग्मिध्यादृष्टि निश्चित रूप से भवस्थ पर्याप्त संज्ञी पंचेन्द्रिय होता है। वह पहले मिथ्यादृष्टि होता है, फिर गुभ अध्यवसायों के प्रयोग से उपचित मिथ्यात्व-पुदग्लों को तीन भागों में विभक्त करता है — मिथ्यात्व, सम्यक्मिध्यात्व और सम्यक्त्व। जब जीव मिथ्यात्व पुद्गलों को विशुद्ध कर मिथ्यात्व के उदय को सम्यक् मिथ्यात्व के उदय रूप में परिणत करता है, तब वह जिनवचनों पर श्रद्धा और अश्रद्धा करता है — यह सम्यक्-मिथ्यादृष्टि (मिश्र) गुणस्थान है। इसका कालमान है — अन्तर्मुहूर्त्त। उसके पश्चात् वह सम्यक्त्व अथवा मिथ्यात्व को प्राप्त करता है।

येषामेकस्मिन्नपि च बस्तुनि तत्पर्याये वा मित-दौर्बत्यादिना एकान्तेन सम्यक्परिज्ञानमिध्याज्ञानाभावतो न सम्यक्षद्धानं नाप्येकान्ततो विप्रतिपत्तिः ते सम्यग्-मिथ्यादृष्टयः। (नन्दीमवृष १०५, १०६)

जिनमें मितदीर्बस्य के कारण एक ही वस्तु अथवा उसके पर्याय में एकांत रूप से सम्यक् ज्ञान और मिथ्या ज्ञान का अभाव है - न एकांततः सम्यक् श्रद्धा है और न एकान्ततः विप्रतिपत्ति है, वे सम्यम्मिथ्यादृष्टि हैं।

# ५. अविरतसम्यग्द्ष्टि गुणस्थान

अविरतसम्मिद्द्री निरयतिरियमणुयदेवगतीसु महव्वताणुव्वतिवरती न भवति, खओवसमखाइयरोइत-दंसणी भवति। (आवचू २ पृ १३४)

अविरतसम्यग्दृष्टि गुणस्थान के अधिकारी नरक, तिर्यंच, मनुष्य और देव — चारों गति के जीव हो सकते हैं। इस चतुर्थ गुणस्थानवर्ती जीव महाव्रत या अणुव्रत को स्वीकार नहीं कर सकते। वे क्षायोपभामक या क्षायिक सम्यक्त्व वाले होते हैं।

# ६. विरताविरत गुणस्थान

विरताविरतो मणुयपंचेदियतिरियएसु देशमूलुत्तर-गुणपच्चक्खाणी नियमा संनिपंचेदियपज्जत्तसरीरो भवति । (आवचू २ पृ १३४)

विरताविरत गुणस्थान के अधिकारी मनुष्य और तियंच पंचेन्द्रिय हैं। ये आंशिक रूप में मूलगुण और उत्तरगुण संबंधी प्रत्याख्यान करते हैं। ये नियमतः संज्ञी पंचेन्द्रिय और पर्याप्त हो होते हैं।

# ७. प्रमत्तसंयत गुणस्थान

पमत्तो दुविहो भवति — कसायपमत्तो जोगपमत्तो य । (आवचू २ पृ १३४)

प्रमत्त के दो प्रकार हैं क्षायप्रमत्त और योग-प्रमत्त।

#### कषायप्रमत्त

कसायपमत्तो कोहकसायवसट्टो जाव लोभकसाय-वसट्टो त्ति, एस कसायपमत्तो । (आवचू २ पृ १३४) जो क्रोध, मान, माया और लोभ के वशीभूत है, वह कषाय-प्रमत्त है।

#### योगप्रमत्त

जोगप्पमत्तो मणदुप्पणिहाणेणं वइदुप्पणिहाणेणं कायदुप्पणिहाणेणं, तथा इदियेसु सद्दाणुवाती रूवाणुवाती .....तथा इरियासमितादीसु पंचमुवि असमितो भवति, तहा आहारउविहवसिहमादीणि उग्गमउप्पादणेसणाहि अणुवउत्तो गेण्हति। (आवचू २ पृ १३४)

जिसके मन, वाणी और काया के प्रणिधान दूषित हैं, वह योगप्रमत्त है। वह शब्द, रूप आदि इन्द्रियविषयों में आसक्त होता है, ईर्या आदि पांच समितियों से असमित होता है। वह उद्गम-उत्पाद-एषणा से शुद्ध आहार, उपिध और स्थान के ग्रहण में जागरूक नहीं होता।

# द. अप्रमत्तसंयत गुणस्थान

अप्पमत्तो दुविहो —कसायअष्पमत्तो जोगअप्पमत्तो य। (आवच् २ पृ १३४)

अप्रमत्त के दो प्रकार हैं —कषाय-अप्रमत्त और योग-अप्रमत्त ।

#### कवाय-अप्रमस

कषायअष्पमत्तो खीणकसाओ। " कहं तस्स अष्पमत्तत्तं भवित ? कोहोदयिनरोहो वा उदयपत्तस्स वा विफली-करणं। (आववू २ पृ १३४)

जिसका कषाय क्षीण है, वह कषाय अप्रमत्त है। क्षोध के उदय का निरोध अथवा उदयप्राप्त कोध का विकलीकरण—यही उसकी अप्रमत्तता है।

## योग-अप्रमत्त

जोगअप्पमत्तो मणवयणकायजोगेहि तिहि व गुत्तो । अहवा अकुसलमणितरोहो कुसलमणउदीरणं वा, मणसो वा एगत्तीभावकरणं । एवं वइएवि, एवं काएवि । तहा इंदिएसु सोइंदियविसयपयानिरोहो वा सोइंदियविसयपत्तेसु वा अत्थेसु रागदोसविणिग्नहो ।

(आवच् २ पृ १३४,१३५)

मन, बबन और काया —जो इन तीनों योगों से गुप्त है, वह योग-अप्रमत्त है ।

जो अकुशल मन-वचन-काययोग का निरोध (निवर्तन) तथा कुशल मन-वचन-काययोग की उदीरणा (प्रवर्तन) करता है, वह योग-अप्रमत्त है।

जो मन को एकाग्र करता है, वचन और काया को स्थिर करता है, वह योग-अप्रमत्त है।

जो इन्द्रियविषयों की सावद्य प्रवृत्ति से निवर्तन तथा प्राप्त विषयों में रागद्वेष का निग्रह करता है, वह योग-अप्रमत्त है।

## अप्रमत्त कौन ?

अप्पमत्तसंजता जिणकप्पिया परिहारविसुद्धिया अहालंदिया पडिमापडिवण्णगा य, एते सततोवयोगोव-उत्तत्तणतो अप्पमत्ता । (नन्दीचू पृ २२)

जो सतत उपयोगशील/जागरूक रहते हैं, वे अप्रमत्त हैं। अप्रमत्तसंयत, जिनकल्पिक, परिहारविश् द्धिक, यथा-लंदक और प्रतिमाप्रतिपन्न अनगार अप्रमत्त होते हैं।

# ६. निवृत्तिबादर गुणस्थान

नियट्टी - जदा जीवो मोहणिज्जं कंमं खवेति वा जवसमेति वा तदा अप्पमत्तसंजतस्स अणंतरं पसत्थतरेसु अज्भवसाणद्वाणेसु वट्टमाणो मोहणिज्जे कंमे खवेति जब-समेति वा जाव हासरतिअरितसोगभयदुगुंछाणं उदयतो छेदो न भवित ताव सो भगवं अणगारो अंतोमुहुत्तकालं नियद्वित्ति भवित । (आवचू २ पृ १३४)

जब जीव मोहनीय कर्म का क्षय अथवा उपणम करता है तब अप्रमत्तसंयत प्रशस्ततर अध्यवसान स्थानों में वर्तमान होकर मोहनीय कर्म का क्षय करता है अथवा उपशमन करता है और जब तक हास्य, रित, अरित, शोक, भय, जुगुष्सा के उदय का उच्छेद नहीं होता तब तक वह अनगार अन्तर्मृहूर्त्त काल तक निवृत्तिबादर गुणस्थान में होता है।

# १०. अनिवृत्तिबादर गुणस्थान

अनियट्टी नाम जदा जीवो नियट्टिस्स उवरि पसत्य-तरेसु अज्भवसाणट्टाणेसु वट्टमाणो हासच्छक्कोदये वोच्छिण्णे जाव मायाउदयवोच्छेदो न भवति एत्थ बट्टमाणो अणगारो अंतोमुहुत्तकालो अणियट्टियत्ति भवति । (आवचू २ पृ १३५)

जब जीव बादर कथायों से निवृत्त होकर आगे प्रशस्ततर अध्यवसायस्थानों में उपयुक्त होता है और हास्यषट्क का उदय व्युच्छिन हो जाने पर जब तक माया के उदय का व्यवच्छेद नहीं होता, तब तक उसमें वर्तमान अनगार अन्तर्मुहूर्त्तकाल तक अनिवृत्तिबादर गुणस्थान में होता है।

# ११. सूक्ष्मसम्पराय गुणस्थान

सुहुमसंपराइयं कम्मं जो बज्किति सो सुहुमसंपरागो ।
सुहुमं नाम थोवं । आउयमोहणिजनवजाओ छ कम्मप्यडीओ सिढिलबंधणबद्धाओ अप्पकालिहितिकाओ मंदाणुभावाओ अप्पप्पदेसगाओ सुहुमसंपरायस्स बज्किति । एवं
थोवं संपराइयकम्मं तस्स बज्किति । सुहुमो रागो वा जस्स
सो सुहुमसंपरागो । सो य असंखेज्जसमइओ अंतोमुहुत्तिओ
विसुज्कमाणपरिणामो वा पडिपतमाणपरिणामो वा
भवतिति । (आवचू २ पृ १३४)

सूक्ष्मसांपरायिक कर्मबंध जिसमें होता है, वह सूक्ष्म-संपराय गुणस्थान है। सूक्ष्म का अर्थ है अल्प। वह अल्प इसलिए कि आयुष्य और मोहनीय को छोड़कर शेष छह कर्म प्रकृतियों का बंध शिथिल, अल्पकालस्थिति वाला, मंद अनुभाव वाला तथा अल्प प्रदेशाग्र वाला होता है। इस प्रकार उसमें अल्प सांपरायिक कर्मबंध होता है। अथवा इसका अर्थ है जिसमें सूक्ष्म राग की विद्यमानता होती है, वह सूक्ष्म सम्पराय है। वह असंख्येय समय वाले अन्तर्मूहर्त्त की स्थितिवाला, विशुध्यमान परिणाम वाला अथवा प्रतिपाति परिणाम वाला होता है।

## निवृत्तिबादर, अनिवृत्तिबादर और सूक्ष्मसम्पराय

दंसणमोहक्खवणे नियद्धि अनियद्धिवायरो परओ । जाव उ सेसी संजलणलोभसंखेज्जभागो त्ति ॥ तदसंखेज्जइभागं समए समए खवेइ एक्केक्कं । तत्थ य सुहुम सरागं। लोभाणू जावमेक्को वि ॥ (विभा १३३०,१३३१)

दर्शन मोह के क्षय होने पर निवृत्ति बादर गुणस्थान प्राप्त होता है। उसके बाद अप्रत्याख्यान कषाय से लेकर जब तक संख्वलन लोभ के संख्येय भाग को क्षय करता है, तब तक अनिवृत्ति बादर गुणस्थान होता है।

उस संख्येय भाग के चरम खण्ड के असंख्येय खण्ड करता है। उन असंख्येय खण्डों को एक-एक समय में भ्रोण करता है। जब तक लोभ का एक अंश रहता है, तब तक सूक्ष्म सम्पराय गुणस्थान होता है।

# १२. श्रेणि-आरोहण कब ?

सम्मत्तिम उल्दे पिलयपुहत्तेण सावओ होज्जा। चरणो-वसम-खयाणं सागर संखंतरा होति।। (विभा १२२२)

सम्यवत्व के प्राप्तिकाल में मोहकर्म की जितनी स्थित अवशिष्ट रहती है, उस स्थित में से पत्योपम पृथक्त्व (दो से नौ पत्योपम) स्थितिखंड के क्षय होने पर जीव देशविरति को प्राप्त करता है। संख्यात सागरोपम के क्षीण होने पर सर्वविरति प्राप्त करता है। उसमें से संख्यात सागरोपम क्षीण होने पर उपभम श्रंणी, उसमें से संख्यात सागरोपम क्षीण होने पर क्षपक श्रेणी प्राप्त करता है।

# १३. उपशम श्रेणी : मोह-उपशम की प्रक्रिया

अणदंसनपुंसित्थी वेयछक्कं च पुरुसवेयं च । दो दो एगंतरिए सरिसे सरिसे उवसमेइ ।। (आवनि ११६)

मोहकर्म की प्रकृतियों के उपशम का क्रम— अनन्तानुबन्धी कषाय चतुष्क— युगपत् दर्शनिक— युगपत् नपुंसकवेद स्त्रीवेद
हास्यषट्क
पुरुषवेद
अप्रत्याख्यान-प्रत्याख्यान क्रोध—युगपत्
संज्वलन क्रोध
अप्रत्याख्यान-प्रत्याख्यान मान— युगपत्
संज्वलन मान
अप्रत्याख्यान-प्रत्याख्यान माया—युगपत्
संज्वलन माया
अप्रत्याख्यान-प्रत्याख्यान लोभ— युगपत्
संज्वलन माया
अप्रत्याख्यान-प्रत्याख्यान लोभ— युगपत्
संज्वलन लोभ

विशेष — श्रेणी प्रारम्भ करने वाला यदि नपृंसक हो तो पहले स्त्रीवेद फिर पुरुष वेद और अन्त में नपृंसक वेद का उपशमन करता है। यदि श्रेणी प्रारम्भ करने वाली स्त्री हो तो पहले नपृंसक वेद फिर पुरुषवेद और अन्त में स्त्रीवेद का उपशमन करती है।

#### उपशम श्रेणी के अधिकारी

उनसामगसेढीए पट्टवओ अप्पमत्तविरओ उ।
पज्जवसाणे सो वा होइ पमत्तो अविरओ वा।।
अन्ते भणंति अविरय-देस-पमत्ता-ऽपमत्तविरयाणं।
अन्तयरो पडिवज्जइ दंसणसमणम्मि उ नियट्टी।।
(विभा १२८५,१२८६)

उपशम श्रेणि में आरोहण करते समय जीव अप्रमत्त संयत होता है। उपशम श्रेणि से गिरने पर वह पुन: प्रमत्त संयत अथवा अविरत हो जाता है।

कुछ आचार्य ऐसा मानते हैं कि अविरत, देशविरत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत— इनमें से कोई भी जीव उपशम श्रेणि पर आरोहण कर सकता है।

कार्मग्रन्थिकाभिप्रायेण तु प्रतिपतितोऽसौ मिथ्या-दृष्टिगुणस्थानकमपि यावद् गच्छति ।

(विभामवृष्ट्र ४८२)

कर्म ग्रन्थ की मान्यता है - उपशम श्रेणि से गिरने पर वह मिध्यादृष्टि गुणस्थान तक भी चला जाता है। उपशम श्रेणी और गति

बद्धाऊ पडिवन्नो सेढिगको वा पसंतमोहो वा । जइ कृणइ कोइ काल वच्चइ तोऽण्त्रस्पुरेसु ॥ अनिबद्धाऊ होउं पसंतमोहो मुहुत्तमेत्तद्धं । उइयकसायो नियमा नियत्तए सेढिपाडलोमं ॥ (विभा १३०४,१३०५)

क्षपकश्रेणी : कर्मक्षय की प्रक्रिया

बद्धायुष्क कोई जीव उपशमश्रेणी का आरोहण करता है, वह श्रेणि के मध्यवर्ती गुणस्थानों में अथवा उपशांतमीह की अवस्था में यदि काल करता है तो अनुत्तर विमान में पैदा होता है।

अबद्धायुष्क जीव उपशांतमोह गुणस्थान में अन्त-र्मुहर्त्त रहकर कषाय का उदय होने पर नियमत: श्रेणी के प्रतिलोम ऋम से नीचे लीट आता है।

तम्मि भवे निव्वाणं न लभइ उक्कोसओ व संसारं। पोग्गलपरियट्टइं देसोणं कोइ हिण्डेज्जा ॥ (विभा १३०८)

उपशमश्रेणि वाला उस भव में मोक्ष को प्राप्त नहीं होता । वह उत्कृष्टतः अर्धपुद्गलपरावर्तकाल तक संसार में भ्रमण कर सकता है।

सैद्धान्तिकमतेन तस्मिन्नेव भवे क्षपकश्रेणिन करोति, तामन्तरेण चन सिध्यति। (विभामवुषु ४८९)

सैंडान्तिक मत के अनुसार उपशमश्रेणि वाला उसी भव में क्षपकश्रेणि नहीं ले सकता और उसके बिना मोक्ष को प्राप्त नहीं हो सकता।

### १४. क्षपकश्रेणी : कर्मक्षय की प्रक्रिया

अण मिच्छ मीस सम्मं अट्ट नपुंसित्थीवेय छक्कं च। पुंबेयं च खवेइ कोहाइए य संजलणे ॥ गइ आणुप्रवी दो दो जाइनामं च जाव चरुरिंदी। आयावं उज्जोयं, यावरनामं च सुहुमं च ॥ साहारणमपज्जतं निदानिद्दं च पयलपयलं च ! थीणं खवेइ ताहे अवसेसं जं च अट्र०हं।। (आवनि १२१∼१२३)

कर्म प्रकृतियों के क्षय का ऋष इस प्रकार है — अनन्तानुबन्धी कषाय चतुष्क । मिथ्यात्व-मिश्र-सम्यक्त्व मोह । अप्रत्याख्यान-प्रत्याख्यान कषाय अष्टक का यूगपत् क्षय प्रारंभ।

क्षयकालके मध्यम भाग में सोलह अन्य प्रकृतियों काक्षय —

१. नरकगति नाम

७. त्रीन्द्रिय जाति नाम

२. नरकानुपूर्वी नाम

८ चतुरिन्द्रिय जाति नाम

३. तिथंच गति नाम

९ आतपनाम

४. तियँचानुपूर्वी नाम

१०. उद्योत नाम

५ एकेन्द्रिय जाति नाम ११. स्थावर नाम

६. द्वीन्द्रिय जाति नाम १२. सूक्ष्म नाम १३. साधारण

१४. प्रचलाप्रचला

१४. निद्रानिद्रा

१६. स्त्यानद्धि ।

अविभिष्ट अप्रत्याख्यान-प्रत्याख्यान कषाय अष्टक । नपुंसक वेद।

स्त्रीवेद ।

हास्यषट्क (हास्य, रति, अरति, भय, शोक, जुगुप्ता)।

पुरुषवेद ।

संज्वलन ऋोध ।

संज्वलन मान ।

संज्वलन माया।

संज्वलन लोभ।

वीसमिऊण नियंठो दोहि समएहि केवले सेसे। पढमे निद्दं पयल नामस्स इमाओ पयडीओ ॥ देवगइआणुपुव्दीविउब्विसंघयण पढमवज्जाइ। अन्नयरं संठाण तित्थयराहारनामं च ॥ चरमे नाणावरणं पंचिवहं दंसणचउवियव्यं । पंचिवहमंतरायं खबइत्ता केवली होइ।। (आवनि १२४-१२६)

जीव छद्मस्थकाल (क्षीणमोह गुणस्थान) के दो समय शेष रहने पर निद्रा आदि प्रकृतियों का क्षय करता है।

प्रथम समय में क्षय होने वाली प्रकृतियां---

निद्रा ।

प्रचला।

देवगति नाम।

देवानुपूर्वी नाम ।

वैकिय नाम।

संहनन (वज्रऋषभनाराच को छोड़कर)।

संस्थान नाम !

तीर्थंकरनाम।

आहारक नाम।

दूसरे समय (छद्मस्थ काल के अतिम समय) में क्षीण होने वाली प्रकृतियां —

ज्ञानावरण पचक ।

दर्शनावरण चतुष्क ।

अंतराय पंचक।

इन सब प्रकृतियों के क्षीण होने पर केवलज्ञान प्राप्त होता है।

#### श्रपकश्रेणी: अकलेवरश्रेणी

कलेवरं—गरीरम् अविद्यमानं कडेवरमेषामकडेवराः सिद्धास्तेषां श्रेणिरिव श्रेणियंयोत्तरोत्तरगुभपरिणाम-प्राप्तिरूपया ते सिद्धिपदमारोहन्ति, क्षपकश्रेणिरित्यर्थः। (उगाव प ३४१)

सिद्ध अकलेकर होते हैं। उनकी श्रेणी की तरह जो श्रेणी है, जिससे उत्तरोत्तर श्रुभ परिणामों की प्राप्ति होती है और अन्त में सिद्धिपद में आरोहण होता है, उसको अकलेकरश्रेणी/क्षपकश्रेणी कहते हैं।

#### क्षपकश्रेणी का अधिकारी

पडिवत्तीए अविरय-देस-पमना-पमत्त-विरयाणं । अन्नयरो पडिवज्जइ सुद्धज्ञाणोवगयचित्तो ॥ (विभा १३१४)

अविरत, देशविरत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत में से कोई भी शुद्ध ध्यानोषगत चित्त वाला जीव क्षपक-श्रेणी का आरोहण कर सकता है।

### श्रेणि-आरोहण : बद्धायु-अबद्धायु

बढ़ाऊ पंडिवन्नो नियमा खीणम्मि सत्तए ठाइ। इयरोऽणुवरओ च्चिय सयलं सेढि समाणेइ।। (विभा १३२५)

श्रेणि-आरोहण के उपक्रम में जो जीव बढ़ायु होता है, वह अनन्तानुबन्धी चतुष्क और दर्शनमोहित्रक — इन सात प्रकृतियों के क्षीण होने पर नियमतः एक जाता है। अबद्धायु यदि प्रकृतिक्षय के इस क्रम से उपरत न हो तो वह सम्प्रण क्षपकश्रेणि को प्राप्त करता है।

बद्धां पडिवन्नो पढमकसायवखए जइ मरेज्जा। तो मिच्छनोदयओ विणिज्ज भुज्जो न खीणिम्म ।। तम्म मओ जाइ दिव तप्परिणामो य सत्तए खीणे। उवरयपरिणामो पुण पच्छा नाणामझगइओ।। (विभा १३१६,१३१७)

क्षपकश्रेणि-प्रतिपत्ता बद्धायुष्क जीव अनन्तानुबन्धी चतुष्क क्षय होने पर यदि मरता है, तब उसके मिथ्यात्व उदय में रहता है, इसलिए वह अनन्तानुबन्धी चतुष्क का संग्रहण पूनः कर लेता है।

अनन्तानुबन्धीचतुष्क के क्षीण होने पर कोई मरता है, उसका परिणाम शुभ होता है तो वह देवलोक में उत्पन्न होता है। यदि परिणामधारा प्रतिपतित हो जाये तो वह मरकर अपनी मित के अनुसार किसी भी गित में उत्पन्न हो सकता है। दर्शनसप्तक के क्षीण होने पर कोई मरता है तो वह भी देवलोक में उत्पन्न होता है।

## १५. उपशान्तमोह गुणस्थान

जनसंतमोहो नाम जस्स अट्टावीसतिविहंपि मोह-णिज्जकम्ममुनसर्ते अणुमेत्तंपि ण वेदेति, सो य देसपिड-वातेन सब्बपिडवातेण वा नियमा पडिवतिस्सति ।

(आवचू २ पृ १३५)

उपशान्तमोह गुणस्थान में जीव मोहकर्म की अट्ठावीस प्रकृतियों का सर्वथा उपशम करता है, किञ्चित् मात्र भी वेदन नहीं करता। उपशमश्रेणी में आरोहण करने वाले जीव का निश्चित ही देश प्रतिपात अथवा सर्व प्रतिपात होता है।

# १६. क्षीणमोह गुणस्थान

खीणमोहो नाम जेण निरवसेसमिह कम्मणायकं मोहणिज्जं खिवतं, सो य नियमा विसुज्भमाणपरिणामो अंतोमुहुत्तंतरेण केवलनाणी भवति।

(आवचू २ पृ १३५)

क्षीणमोह गुणस्थान में जीव सम्पूर्ण मोहकर्म को मण्ट कर देता है। वह अपने विशुद्ध्यमान परिणाम से नियमत: अन्तर्मृहूर्त्त के बाद केवलज्ञान प्राप्त करता है।

# १७. सयोगी केवली गुणस्थान

जोगा जस्स अत्थि केविलस्स सो सजोगिकेवली।
तस्स धम्मकथासीसाणुसासणवागरणिनिमत्तं वयजोगो,
ठाणिणसीदणतुयट्टणउव्वत्तणपरियत्तणिवहारादिनिमित्तं
कायजोगो, मणजोगो य से परकारणं पडुच्च भज्जो।
अणुत्तरोववातिदेवेहि अण्णेहि वा देवमणुएहि मणसा
पुच्छितो संतो ताहे तेसि संसयवोच्छेदिनिमित्तं मणपायोगगाइं दव्वाइं गेण्हिऊण मणताए परिणामेतूणं ताहे तेसि
मणसा चेव वागरणं वागरेति। ततो तेसि अणुत्तरादीणं
ते भगवतो मणपोग्गले वियाणितूण संसयवोच्छेदो भवति
त्ति। अण्णहा तस्स नित्थ मणेणं पयोयणं। तेणं तस्स
सकारणं पडुच्च मणजोगो पडिसेहिज्जति।

(आवचू २ पृ १३४,१३६)

सयोगी केवली के तीनों योग होते हैं। धर्मकथा करने, शिष्यों पर अनुशासन करने तथा प्रश्न आदि का व्याकरण करने के लिए वाक्योग होता है। खड़े होने, बैठने, सोने, उठने, पार्श्व परिवर्तन करने तथा विहार आदि करने के निमित्त काययोग होता है। मनोयोग की उनमें भजना होती है — उनका मनोयोग दूसरों के लिए प्रवर्तित होता है। जब अनुत्तरोपपातिक देव तथा अन्य देव या मनुष्य अपने मन से उन केविलयों को कोई प्रश्न पूछते हैं तब वे केविली उनके संशय को मिटाने के लिए, प्रश्नों का समाधान देने के लिए मनःप्रायोग्य पुद्गलों को ग्रहण कर, उनको मन रूप में परिणत करते हैं और मन से ही उन प्रश्नों का उत्तर देते हैं। अनुत्तरोपपातिक आदि देव केविली के मन को जान लेते हैं, तब उनका संशय व्युच्छिन्न हो जाता है। यही केविली के मन का प्रयोजन है, अन्यथा उनका मन से क्या प्रयोजन ? इसलिए उनके मनोयोग का निषंध सकारण किया गया है।

## १८. अयोगी केवली गुणस्थान

अजोगिकेवली नाम सेलेसीं पडिवन्नओ । सो य तीहिं जोगेहिं विरहितो जाव कखगषङ इच्चेताइं पंच-हस्सक्खराइं उच्चारिज्जंति एवतियं कालमजोगिकेवली भवितूण ताहे सव्वकम्मविणिमुक्को सिद्धो भवित ।

(आवचू २ पृ १३६)

मन, वचन, काया—इन तीनों योगों का निरोध होते ही अयोगी— शैंलेशी अवस्था प्राप्त हो जाती है, उसे अयोगी केवली गुणस्थान कहा जाता है। पांच हस्य अक्षरों— क ख ग घ ड का उच्चारण करने में जितना समय लगता है, उतने समय तक अयोगी अवस्था रहती है। उसके पश्चात् अयोगी केवली सब कर्मों से मुक्त हो सिद्ध हो जाता है।

## १६. शेलेशी अवस्था: कर्मक्षय

तदसंखेजजगुणाए गुणसेढीए रहयं पुरा कम्मं ।
समए समए खिवयं कमसो सेलेसिकालेणं ॥
मणुयगइ-जाइ-तस-बायरं च पज्जत्त सुभयमाएज्जं ।
अन्तयर्देयखिज्जं नराऽभुच्चं जसोनामं ॥
संभवओ जिणनामं नराणुपुव्वी य चरिमसमयिम्म ।
सेसा जिणसंता ओ हु चरिमसमयिम्म निट्ठंति ॥
ओरालियाहि सव्वाहि चयइ विष्पजहणाहि जं भणियं ।
निस्सेसतया न जहा देसच्चाएण सो पुव्वं ॥
तस्सोदइयाईया भव्वतं च विणिवत्तए समयं ।
सम्मत्त-नाण-दंसण-सुह सिद्धत्ताइं मोतूणं ॥
(विभा ३०८२,३०८४-३०८७)

शैलेशी अवस्था में असंख्यात गुणी गुणश्रेणी में रचित

कृतकर्म कमशः एक-एक समय में क्षीण होते हैं। केवली श्रीलेशी अवस्था के चरम समय में बारह प्रकृतियों को क्षीण करता है मनुष्यगित, पंचेन्द्रिय जाति, त्रस, बादर, पर्याप्त, सुभग नाम, आदेय नाम, सात अथवा असातवेदनीय, मनुष्यायुष्य, उच्चगोत्र, यशःनाम और नरानुपूर्वी। यदि तीर्थंकर हो तो नरानुपूर्वी से पूर्व तीर्थंकर नाम कर्म की प्रकृति को क्षीण करता है। इसके पश्चात् तीन शरीर (औदारिक, तैजस, कार्मण) का त्याग करता है। सम्यक्त्व, ज्ञान, दर्शन, सुख तथा सिद्धत्व को छोड़कर शेष औदियक आदि भाव और भव्यत्व यूगपत क्षीण होते हैं।

## २०. गुणस्थान और कर्मबंध

मिथ्यादृष्ट्यादयो मिश्रविज्ञता अप्रमत्तान्ता आयु-बंन्धकालेऽष्टानामिष कर्म्मणां बन्धकाः, शेषकाले त्वायु-वर्जानां सप्तानाम् । एतेषामेव सप्तकर्मणां मिश्रापूर्वकरणा-निवृत्तिबादरा अषि बन्धकाः । सूक्ष्मसम्पराया मोहायु-वर्जानां षण्णां कर्मणाम् । उपशान्तमोहक्षीणमोहसयोगि-केविलनः सातवेदनीयस्यैवैकस्य । शैलेशीप्रतिपत्तेरारभ्य पुनर्योगाभावादबन्धकाः । (नन्दीमवृष ४२)

पहले, दूसरे, चौथे, पांचवें, छठे और सातवें गुणस्थान में आयुबन्धकाल में आठ कर्मों का बन्ध होता है।

आयुवन्ध से व्यतिरिक्त काल में आयुविजित सात कर्मों का बन्ध होता है। तीसरे, आठवें और नवें गुण-स्थान में भी इन सात कर्मों का बन्ध होता है। दसवें गुणस्थान में छह कर्मों (आयु-मोह विजित) का बन्ध होता है। ग्यारहवें, बारहवें और तेरहवें गुणस्थान में केवल सातवेदनीय का बन्ध होता है। चौदहवें गुणस्थानवर्ती जीवों और सिद्धों के कर्मबन्ध नहीं होता क्योंकि वहां योग नहीं है।

| कर्मवन्ध             | गुणस्थान                           |
|----------------------|------------------------------------|
| आठ कर्म              | <b>१,</b> २,४,५,७                  |
| सात कर्म (आयुर्वाजत) | १,२,३,४,५,६,७,८,९                  |
| छह कर्म (मोह और      |                                    |
| आयुर्वाजत)           | १०वां                              |
| एक कर्म (सात वेदनीय) | <b>₹</b> १, <b>१</b> ₹, <b>१</b> ₹ |
| अबंध                 | १४वां, सिद्ध ।                     |

# गुप्ति-असत् प्रवृत्ति से निवर्तन । योगनिग्रह ।

- १. गृष्ति की परिभाषा
- २. गुप्ति के प्रकार
- ३. मनोगुष्ति
- ४. वचनग्रित
- प्र. कायमप्ति
  - \* गुप्ति समिति भी है

(इ. समिति)

\* गृष्ति ध्यान है

(द्र. ह्यान)

## १. गुब्ति की परिभाषा

गुत्ती नियत्तणे वृत्ता, असुभाव्येसु सन्वसो ॥ (उ

(उ २४।२६)

अशुभ विषयों से निवृत्त होना गुप्ति है। गोपनं गुप्तिः—सम्यग्योगनिग्रहः।

(उजाव प ५१४)

सम्यक् रूप से मन, वचन और काययोग का निग्रह करना गुप्ति है।

प्रवचनविधिना मार्गव्यवस्थापनमुन्मार्गममननिवारणं गुप्तिः । (उशावृ प ५१४)

गुप्ति का अर्थ है - आगमोक्त विधि से प्रवृत्ति करना तथा उन्मार्ग से निवृत्त होना ।

## २. गुप्ति के प्रकार

तिर्हि गुत्तीर्हि—मणगुत्तीए वइगुत्तीए कायगुत्तीए। (आव ४।८)

गुष्ति के तीन प्रकार हैं — मनोगुष्ति —असत् मन से निवर्तन । वचनगुष्ति —असत् वाणी से निवर्तन । कायगुष्ति —असत् प्रवृत्ति से निवर्तन ।

# ३. मनोगुष्ति

सच्चा तहेव मोसा यः सच्चामोसा तहेव यः। चउत्थी असच्चमोसा, मणगुत्तीः चउव्विहाः।।

(उ २४।२०)

मनोगुष्ति के चार प्रकार हैं -

- १. सत्या
- २. मृषा
- ३. सत्यामृषा
- ४. असत्यामृषा ।

संरम्भसमारम्भे, आरम्भे य तहेव य । मणं पवत्तमाणं तु, नियत्तेज्ज जयं जई ॥ (उ २४।२१)

संरम्भ: —सङ्कल्पः स च मानसः । तथाऽहं ध्यास्यामि यथाऽसौ मरिष्यतीत्येवंविधः । समारम्भः — परपीडा-करोच्चाटनादिनिबन्धनं ध्यानम् । आरम्भः — अत्यन्त-क्लेशतः परप्राणापहारक्षममशुभध्यानमेव ।

(उशावृष ५१८,५१९)

संरम्भ (अणुभ संकल्प), समारम्भ (परपीड़ाकारी ध्यान) और आरम्भ (परप्राणापहारी ध्यान) में प्रवृत्त चित्त का निवर्त्तन करना मनोगुष्ति है।

### मनोगृष्ति के परिणाम

मणगुत्तयाए णं जीवे एगग्गं जणयइ। एगग्गचित्ते णंजीवे मणगुत्ते संजमाराहए भवइ। (उ २९।५४)

मनोगुष्तता (कुश्रल मन के प्रयोग) से जीव एकाश्रता को प्राप्त होता है। एकाश्र चित्त वाला जीव अशुभ संकल्पों से मन की रक्षा करने वाला और संयम की आराधना करने वाला होता है।

## ४. वचनगृष्ति

सच्चा तहेव मोसा य, सच्चामोसा तहेव य । चउत्थी असच्चमोसा, वइगुत्ती चउव्विहा ॥ (उ २४।२२)

वचनगुष्ति के चार प्रकार हैं —

- १. सत्या
- २. मृषा
- ३ सत्यामृषा

४. असत्यामृषा । संरंभसमारंभे, आरंभे य तहेव य । वयं पवत्तमाणं तु, नियत्तेज्ज जयं जई ॥

(उ २४।२३)

वाचिकः संरम्भः परव्यापादनक्षमक्षुद्रविद्यादिपरा-वर्त्तनासङ्कर्रम्यको ध्वनिरेवोपचारात्सङ्कर्षशब्दवाच्यः सन् । समारम्भः परपरितापकरमन्त्रादिपरावर्त्तनम् । आरम्भः तथाविधसंक्लेशतः प्राणिनां प्राणव्यपरोपण-क्षममन्त्रादिजपनमिति । (उशावृ प ५१९)

संरंभ — प्राणव्यपरोपण में समर्थ क्षुद्र विद्या आदि के परावर्त्तन की संकल्पसूचक ध्वनि वाचिक संरंभ है।

समारभ परपीड़ाकारक मन्त्र आदि का परावर्त्तन समारम्भ है। आरंभ — संक्लिब्ट परिणामों से प्राणव्यंपरोपण में समर्थ मन्त्र का जाप वाचिक आरम्भ है। संरंभ, समारंभ और आरंभ में प्रवर्त्तमान वचन का निवर्तन करना वचनगुप्ति है।

## वचनगुष्ति के परिणाम

वइगुत्तयाएं णं निव्वियारं जणयइ। निव्वियारेणं जीवे वइगुत्ते अज्ञन्दपजोगज्ञाणगुत्ते यावि भवइ।

(उ २९।४४)

वाग् गुप्तता (कुशल वचन के प्रयोग) से जीव निर्विचार भाव को प्राप्त होता है। निर्विचार जीव सर्वधा वाग्-गुप्त और अध्यात्म योग के साधन—चित्त की एकाग्रता आदि से युक्त हो जाता है।

## कायगुप्ति का स्वरूप

ठाणे णिसीयणे चेव, तहेव य तुयट्टणे। उल्लंघणपल्लंघणे, इंदियाण य जुंजणे॥ संरंभसमारंभे, आरंभम्मि तहेव य। कार्यं पवत्तमाणं तु, नियत्तेज्ज जयं जई॥

(उ २४।२४,२५)

मुनि ठहरने, बैठने, लेटने, उल्लंघन-प्रलंघन करने और इन्द्रियों के व्यापार में — संरंभ, समारंभ और आरंभ में प्रवर्तमान काया का निवर्तन करे।

संरम्भ: — अभिवातो यिष्टमुष्ट्यादिसंस्थानमेव सङ्कल्पसूचकमुपचारात्सङ्कल्पशब्दवाच्यं सत् । समारम्भः — परितापकरो मुष्ट्याद्यभिवातः । आरम्भे — प्राणिवधारमिन कायं प्रवर्त्तमानं निवर्त्तयेत् ।

(उशावृ प ५१९)

प्रहार करने की दृष्टि से लाठी, मुष्टि आदि छठाना कायिक संरंभ है। दूसरों के लिए पीड़ाकारक मुष्टि आदि का अभिघात समारंभ है। प्राणिवध में शरीर की प्रवृत्ति आरम्भ है। इनसे काया का निवर्तन करना कायगुष्ति है।

## कायगुप्ति के परिणाम

कायगुत्तयाए णं संवरं जणयइ । संवरेणं कायगुत्ते पुणो पावासविनरोहं करेइ । (उ २९।५६)

कायगुष्तता (कुशल काय के प्रयोग) से जीव संवर (अशुभ प्रवृत्ति का निरोध) को प्राप्त होता है। संवर के द्वारा कायिक स्थिरता को प्राप्त करने वाला जीव फिर पापकर्म के उपादान हेतु (आश्रवों) का निरोध कर देता है। गृध्नपृष्ठ--मरण का एक भेद। (द्र. मरण) गृहिलिंगसिद्ध-गृहस्थ के वेश में मुक्त होने वाले। (द्र. सिद्ध)

ग्रेवेयक—लोकपुरुष के ग्रीवास्थानीय देवलोक । (द्र. देव)

गोचरचर्या —वह भिक्षाविधि, जिसमें नाना घरों से थोड़ा-थोड़ा आहार लिया जाता है।

- १. गोचरचर्या
  - \* गोचराग्र के प्रकार

(इ. भिक्षाचर्या)

- २. माधुकरी वृत्ति
- ३. कापोती वृत्ति
- ४. उञ्छ्यतृत्ति
- ५. सामुदानिक भिक्षा
- ६. संघाटक व्यवस्था
- ७. भिक्षागमन : विधि-निषेध
- मिक्षाचर्या से उपाध्य में प्रवेश-विधि
- ९. द्रव्य-विवेक
  - \* सचित्त द्रव्य-प्रहण : अनाचार (द्र. अनाचार)
- १०. क्षेत्र-विवेक
- ९१. काल-विवेक
  - ० गोचरकाल
- १२. मिक्षा संबंधी विवेक
- १३. बाधा रोकने का निषेध
  - \* भिक्षाग्रहण के पश्चात् : आहार से पूर्व

(द्र. आहार)

- \* सदोष भिक्षा और श्वासोक्छ्वास
  - (इ. कायोत्सर्ग)
- \* साधमिक को आमन्त्रण
- (द्र. आहार)
- \* भिक्षा संबंधी दोष
- (द्र. एवणा)

# १. गोचरचर्या

गोचराग्रः—अग्रः—प्रधान आधाकर्मादिपरिहारेण स चासी गौरिव चरणम् — उच्चावचकुलेब्वविशेषेण पर्यटनं गोचरः। (उशावृष ६०७)

गोचराग्रका अर्थ है – गाय की तरह उच्चावच कुलों में निर्दोष भिक्षा के लिए पर्यटन करना।

# २. माधुकरी वृत्ति

जहा दुमस्त पुष्फेसु भमरो आवियद रसं।
न य पुष्फं किलामेइ, सो य पीणेइ अप्पयं॥
एमेए समणा मुता, जे लोए संति साहुणो।
विहंगमा व पुष्फेसु, दाणभत्तेसणे रया।।
(द १।२,३)

जिस प्रकार भ्रमर पुष्पों से थोड़ा-थोड़ा रस पीता है, किसी भी पुष्प को म्लान नहीं करता और अपने को भी तृष्त कर लेता है, उसी प्रकार लोक में जो मुक्त (अपरिग्रही) श्रमण साधु हैं वे दानभक्त (दाता द्वारा दिए जाने वाले निर्दोष आहार) की एषणा में रत रहते हैं— जैसे भ्रमर पुष्पों में।

वयं च वित्ति लब्भामो, न य कोइ उवहम्मई। अहागडेसु रीयंति, पुष्फेसु भमरा जहा॥

(द १।४) हम इस तरह से वृत्ति - भिक्षा प्राप्त करेंगे कि किसी जीव का उपहनन न हो। क्योंकि श्रमण यथाकृत (सहज रूप से बना) आहार लेते हैं, जैसे — भ्रमर पुष्पों से रस।

एत्य य भणेज्ज कोती समणाणं कीरती सुविहिताणं ।
पाकोवजीविणो ति य लिप्पंताऽऽरभदोसेण ।
वासित ण तणस्स कते ण तणं वह्दित कते सयकुलाणं ।
ण य क्वसा सतसाहा फुल्लेंति कते महुयराणं ।।
किंच दुमा पुष्केंती भमराणं कारणा अहासमयं ।
मा भमर-महुगरिगणा किलामएज्जा अणाहारा ॥
अत्यि बहू वणसंडा भमरा जत्य ण उवेंति ण वसंति ।
तत्य वि पुष्केंति दुमा पमती एसा दुमगणाणं ॥
पगती एस दुमाणं जं उउसमयम्मि आगए सतं ।
पुष्केंति पादवगणा फलं च कालेण बंधति ॥
(दिन ३३-३७)

सुविहित श्रमण पचन-पाचन की किया नहीं करते; किंतु पाकोपजीवी होने के कारण वे हिंसा के भागी बनते हैं — यह शंका उचित नहीं है।

तृणों के लिए वर्षा नहीं होती, हरिणों के लिए तृण नहीं बढ़ते, मधुकरों के लिए पेड़-पौधे पुष्पित नहीं होते।

भीरों के लिए फून यथासमय पुष्पित होते हैं ताकि भीरे निराहार न रहें, क्लॉत न हों —यह कथन सही नहीं है। क्योंकि ऐसे अनेक वनखंड हैं, जहां भ्रमर न जाते हैं, न रहते हैं, फिर भी वहां फूल खिलते हैं। इसका हेतु है— दुम-नामगोत्र कर्म का उदय। दुमपुष्प अथवा वृक्ष मात्र की यह प्रकृति ही है कि वे समय आने पर अपनी-अपनी ऋतु में पुष्पित-फिलत होते हैं। किण्णु गिही रंधंती समणाणं कारणा सुविहियाणं?। मा समणा भगवंतो किलामएण्जा अणाहारा!। कंतारे दुब्भिक्के आयंके वा महई समुप्पण्णे। रित्त समणसुविहिया सन्वाहारं ण भुंजंति।। अह कीस पुण गिहत्या रित्त आयरतरेण रंधंति?। समणेहिं सुविहिएहिं चजिवहाहारविरएहिं।। अतिथ बहुगाम-देसा समणा जत्थ ण जवेंति ण वसंति। तत्थ वि रंधंति गिही पगती एसा गिहत्थाणं!। पगती एस गिहीणं जं गिहिणो गाम-णगर-णिगमेसुं।

पगती एस गिहीणं जं गिहिणो गाम-णगर-णिगमेसुं।
रंधंति अप्पणो परियणस्स कालेण अट्ठाए।।
एत्थ य समणसुविहिया परकड-परितिद्वयं विगयधूमं।
आहारं एसंती जोगाणं साहणद्वाए।।
(दिन ३८-४३)

कुछ व्यक्ति कहते हैं—श्रमण भूख से क्लांत न हों— इस दृष्टि से उन पर अनुकंपा करने के लिए अथवा पुण्यो-पार्जन के लिए गृहस्थ भोजन पकाता है—यह कथन सही नहीं है।

अटवी, दुर्भिक्ष और आतंक उत्पन्न होने पर तथा रात्रि के समय साधु आहार नहीं करते। उस समय में भी गृहस्थ तो भोजन पकाते ही हैं।

बहुत सारे गांव और नगर ऐसे हैं, जहां श्रमण नहीं जाते। भोजन वहां भी पकता है। भोजन पकाना गृहस्थ की प्रकृति है। वह अपने लिए, अपने परिजनों के लिए यथासमय भोजन पकाता है।

संयमयोगों की साधना के लिए श्रमण दूसरों के लिए कृत —निष्पन्न आहार की एषणा करते हैं।

जह दुमगणा उतह णगरजणवया पयण-पायणसभावा। जह भमरा तह मुणिणो जवरि अदिण्णं ण गेण्हंति॥ (दनि ४८)

जैसे दुम का स्वभाव है—-फलित होना, वैसे ही लोगों का स्वभाव है - पचन-पाचन करना। जैसे भ्रमर अवधजीवी होते हैं, वैसे ही मुनि अवधजीवी होते हैं।

भिक्षागमन : विधि-निषेध

इन दोनों में अंतर इतना ही है कि मुनि अदत्त वस्तु का ग्रहण नहीं करते।

# ३. कापोती वृत्ति

कावोया जाइमा वित्ती<sup>ः</sup>ः। (उ १९।३३)

कपोताः —पिक्षविशेषास्तेषामियं कापोती येयं वृत्तिः —निर्वहणोपायः, यथा हि ते नित्यशंकिताः कणकीट-कादिग्रहणे प्रवर्त्तन्ते । एवं भिक्षुरप्येषणादोषशंक्येव भिक्षादौ प्रवर्त्तते । (उशावृ प ४५६,४५७)

कापोतीवृत्ति का अर्थ है—कबूतर की तरह आजी-विका का निर्वहन करना। जिस प्रकार कपोत धान्य-कण आदि को चुगते समय नित्य सशंक रहता है, जसी प्रकार भिक्षाचर्या में प्रवृत्त मुनि एषणा आदि दोषों के प्रति सशंक होता है।

जया कवोता व कविजला य
गावो चरंती इध पागडाओ।
एवं मुणी गोयरियं चरेज्जा,
नो हीलए नो विय संथवेज्जा।

(आवचू२ पृ७४)

कपोत, कर्पिजल और गाय की तरह मुनि गोचरी/ भिक्षाचरी करे। भिक्षा न मिलने पर किसी की अव-हेलना न करे। भिक्षा मिलने पर किसी की प्रशंसा न करे।

# ४. उञ्छवृत्ति

अन्तायउंछं चरई विसुद्धं, जवणहुया समुयाणं च तिच्चं। अलद्ध्यं नो परिदेवएज्जा, लद्धुं न विकत्थयई स पुज्जो।। (द ९।३।४)

जो जीवनयापन के लिए विशुद्ध सामुदायिक अज्ञातउंछ (भिक्षा) की सदा चर्या करता है, जो भिक्षा न मिलने पर खिन्न नहीं होता, मिलने पर ख्लाघा नहीं करता, वह पूज्य है।

उरममुष्पायणेसणासुद्धं अण्णायमण्णातेण समुष्पादितं भावुंछमण्णाउछं। (दअचू पृ २४२)

उद्गम, उत्पादन और एषणा के दोषों से रहित जो भैक्ष्य उपलब्ध हो, वह 'अज्ञातउद्य' है।

# ५. सामुदानिक भिक्षा

समुयाणं चरे भिक्खू, कुलं उच्चावयं सया। नीयं कुलमइक्कम्म, ऊसढं नाभिधारए।। (द ४।२।२४)

भिक्षु सदा समुदान भिक्षा करे। उच्च और नीच सभी कुलों में जाए। नीच कुल को छोड़कर उच्च कुल में न जाए।

### ६. संघाटक व्यवस्था

एकाणियस्स दोसा इत्थी साणे तहेव पडिणीए। भिनखिनसोहि महत्वय तम्हा सिबतिज्जए गमणं॥ (अोनि ४१२)

भिक्षा आदि के लिए दो मुनियों को एक साथ जाना चाहिए अन्यथा अकेले मुनि के अनेक कठिनाइयां हो सकती हैं। जैसे — स्त्रीजनित उपसर्ग, पशुजनित उपसर्ग, प्रत्यनीकजनित उपसर्ग, भिक्षा की अविशोधि, महावतीं का उपघात आदि।

गारिवए काहीए माइल्ले अलस लुद्ध निद्धम्मे । दुल्लभअत्ताहिठिय अमणुन्ने वा असंघाडो ।। (ओनि ४१३)

भिक्षा के लिए अकेला मुनि कौन जाता है —
जिसे लिध्ध का गर्व है।
जो गृहस्थ के घर में धर्मकथा करता है (उसके साथ कोई जाना नहीं चाहता)।
जो मायावी, आलसी और रसलोलुप है।
जो अनेषणीय वस्तु-ग्रहण की इच्छा करता है।
जो दुर्भिक्ष में भिक्षा की दुर्लभता को जानता

आत्मलब्धिक—जो स्वयं द्वारा आनीत आहार करने वाला है।

अमनोज्ञ - जो चिड्चिड् स्वभाव वाला है।

## ७. मिक्षागमन : विधि-निषेध

से गामे वा नगरे वा, गोयरगगाओ मुणी।
चरे मंदमणुञ्जिगो, अञ्जिक्खत्तेण चेयसा।।
पुरओ जुगमायाए, पेहमाणो महिं चरे।
वज्जंतो बीयहरियाई, पाणे य दगमट्टियं।।
(द ५।१।२,३)

हैं।

गांव या नगर में गोचराग्र के लिए निकला हुआ मुनि धीमे-धीमे अनुद्धिग्न और अव्याक्षिप्त चित्त से चले।

आगे युगप्रमाण भूमि को देखता हुआ और बीज, हरियाली, प्राणी, जल तथा सजीव मिट्टी को टालता हुआ चले।

> अणुन्नए नावणए, अप्पहिट्ठे अणाउले । इंदियाणि जहाभागं, दमइत्ता मुणी चरे ॥ दबदबस्स न गच्छेज्जा, भासमाणो य गोयरे । हसंतो नाभिगच्छेज्जा, कुलं उच्चावयं सया ॥ (द ४।१।१३,१४)

मुनि न अंचा मुंहकर, न भुककर, न हृष्ट होकर, न आकुल होकर, किंतु इन्द्रियों को अपने-अपने विषय के अनुसार दमन कर चले।

उच्च-नीच कुल में गोचरी गया हुआ मुनि दौड़ता हुआ न चले, बोलता और हंसता हुआ न चले।

आलोयं थिग्गलं दारं, संधि दगभवणाणि य । चरंतो न विणिजभाए, संकट्ठाणं विवज्जए ॥ रन्नो गिहवईणं च, रहस्सारिक्खयाण य । संकिलेसकरं ठाणं, दूरओ परिवज्जए ॥ (द ४।१।१४,१६)

मुनि चलते समय आलोक, थिग्गल, द्वार, संधि तथा पानी-घर को न देखे। शंका उत्पन्न करने वाले स्थानों से बचता रहे।

राजा, गृहपति, अन्तःपुर और आरक्षकों के उस स्थान का मुनि दूर से ही वर्जन करे, जहां जाने से उन्हें संक्लेश उत्पन्न हो।

तहेवुच्चावया पाणा, भत्तद्वाए समागया । त-उज्जुयं न गच्छेज्जा, जयमेव परवक्तमे ॥ (द ४।२।७)

नाना प्रकार के प्राणी भोजन के लिए एकत्रित हों, छनके सम्मुख न जाए। उन्हें त्रास न देता हुआ यतना-पूर्वक जाए।

न चरेज्ज वासे वासंते, महियाए व पडंतीए । महावाए व वायंते, तिरिच्छसंपाइमेसु वा ॥ (द ५११।८)

वर्षा बरस रही हो, कुहरा गिर [रहा हो, महावात

चल रहा हो और मार्ग में तिर्यंक् संपातिम जीव छा रहे हों तो भिक्षा के लिए न जाए।

#### निषिद्ध कुल

पडिकुटुकुलं न पिनसे, मामगं परिवज्जए । अचियत्तकुलं न पिनसे, चियत्तं पिनसे कुलं ॥ (द ५।१।१७)

मुनि निदित कुल में प्रवेश न करे। मामक — गृह-स्वामी द्वारा प्रवेश निषिद्ध स्थान का परिवर्जन करे। प्रीतिकर कुल में प्रवेश करे।

पडिक्ट्ठं निन्दितं, तं दुविहं — इत्तिरियं आवकहियं च । इत्तिरियं मयगसूतगादि । आवकहितं चंडालादी । (दअच् पृ १०४)

प्रतिकुष्ट कुल का अर्थ है—निन्दित कुल । वह दो प्रकार का होता है—

- १. अरुपकालिक—वह कुल, जहां मृतक, सूतक आदि हो।
- २. यावत्कालिक डोम, मातंग आदि कुल।

### ८. भिक्षाचर्या से उपाश्रय में प्रवेश-विधि

पायपमज्जणितसीहिआ य तिन्ति उ करे पवेसंमि । अंजिल ठाणिवसोही दंडग उविहस्स निक्सेवो ।। (ओनि ५०९)

भिक्षाचर्या से लौटकर मुनि उपाश्रय से बाहर ही पैरों का प्रमार्जन करता है।

प्रविष्ट होता हुआ उपाश्रय के अग्रद्वार, मध्यभाग और मूलद्वार पर तीन निषीधिका करता है।

'नमो खमासमणाणं' का उच्चारण कर बद्धांजलि नमस्कार करता है। फिर उपिध आदि को रखने के लिए स्थान-विशोधन करता है।

#### कायोत्सर्व

पुन्वृद्द्ि ठाणे ठाउँ चउरंगुलंतरं काउं।
मुह्पोत्ति उज्जुह्तथे वामिम य पायपुंछणयं।।
काउस्सग्गंमि ठिओ चिते समुयाणिए अईआरे।
जा निग्गमप्पवेसो तत्य उ दोसे मणे कुज्जा।।
ते उ पंडिसेबणाए अणुलोमा होति वियडणाए य।
(ओनि १११-५१३)

भिक्षा से लौटकर मुनि कायोत्सर्ग करता है। पैरौं

में परस्पर चार अंगुल की दूरी रखकर, दायें हाथ में मुखवस्त्रका, बायें हाथ में रजोहरण धारण कर निष्क्रमण से लेकर पुनः प्रवेश तक के सामुदानिक (भिक्षा) अतिचारों का कायोत्सर्ग में चिन्तन करता है। प्रतिसेवना का अनुक्रम से चिन्तन करता है और अनुक्रम से ही उनकी गुरु के पास आलोचना करता है।

#### गोचर-अतिचार-प्रतिक्रमण

पडिककमामि गोयरचरिआए भिक्खायरिआए उग्घाडकवाड-उग्घाडणाए साणा-वच्छा-दारा-संघट्टणाए मंडीपाहुडियाए बलि-पाहुडियाए ठवणा-पाहुडियाए संकिए
सहसागारे अणेसणाए पाणभोयणाए बीयभोयणाए
हरियभोयणाए पच्छाकम्मियाए पुरेकम्मियाए बदिटुहडाए
दग-संसटुहडाए रय-संसटुहडाए परिसाडणियाए पारिटुावणियाए ओहासणभिक्खाए जं उग्गमेणं उप्पायणेसणाए
अपरिसुद्धं पडिग्गहियं परिभुत्तं वा जं च न परिटुवियं
तस्स मिच्छामि दुक्कडं। (आव ४।६)

मैं गोचरचर्या - गाय की भांति अनेक स्थानों से धोडा-योड़ा लेने वाली भिक्षाचर्या से सम्बन्धित अति-चारों का प्रतिक्रमण करता हुं -- बंद किवाड़ की खोला हो, कुत्ते, बछड़े और बच्चे को इधर-उधर किया हो, पकाये हुए भोजन में से निकाले गए प्रथम ग्रास की भिक्षा ली हो, देवपूजा के लिए तैयार किया हुआ भोजन लिया हो, भिक्षाचर आदि याचकों के लिए स्थापित भोजन लिया हो, शंका सहित आहार लिया हो, बिना सोचे शीन्नता में आहार लिया हो, एषणा-पुछताछ किए बिना आहार लिया हो, प्राण, बीज और हरितयुक्त आहार लिया हो, भिक्षा देने के पश्चात् उसके निमित्त से हस्त-प्रक्षालन आदि आरंभ किया जाए वैसी भिक्षा ली हो, भिक्षा देने के पूर्व उसके निमित्त से आरम्भ किया जाए वैसी भिक्षा ली हो, अनदेखे लाई हुई भिक्षा ली हो, सचित्त जल से स्पृष्ट वस्तु को लाकर दी जाने वाली भिक्षा ली हो, सचित्त रज से स्पृष्ट वस्तु को लाकर दी जाने वाली भिक्षा ली हो, भूमि पर गिराते-गिराते दी जाने वाली भिक्षा ली हो, खाने-पीने के अयोग्य वस्तु ली हो, विशिष्ट भोज्य-पदार्थ मंगाकर लिए हों, उद्गम, उत्पादन और एषणा के दोषों से युक्त आहार लिया हो, खाया हो, उसका परिष्ठापन न**े**किया

हो, उस संबंधी मेरा दुष्कृत निष्फल हो।

#### ६. द्रव्य-विवेक

कंदं मूलं पलंबं वा, आमं छिन्नं व सन्निरं। तुंबागं सिंगबेरं च, आमगं परिवण्लए।। तहेव सत्तुचुण्णाइं, कोलचुण्णाइं आवणे। सक्कुलिं फाणियं पूर्यं, अन्नं वा वि तहाविहं।। विक्कायमाणं पसढं, रएण परिफासियं। देंतियं पडियाइक्से, न मे कप्पद तारिसं।। (द १।१।७०-७२)

मुनि अपक्व कंद, मूल, फल, छिला हुआ पत्ती का भाक, घीया और अदरक न ले। इसी प्रकार सत्तू, बेर का चूर्ण, तिलपपड़ी, गीला गुड़, पूआ, इस तरह की दूसरी वस्तुएं भी जो बेचने के लिए दुकान में रखी हों, परन्तु न बिकी हों, रज से स्पृष्ट हो गई हों तो मुनि देती हुई स्त्री को प्रतिषेध करें—इस प्रकार की वस्तुएं

मैं नहीं ले सकता।

बहुअद्वियं पुग्गलं, अणिमिसं वा बहुकंटयं। अत्थियं तिदुयं बित्लं, उच्छुखंडं व सिवलि ॥ अप्पे सिया भोयणजाए, बहुउज्भिय-धम्मिए । देतियं पडियाइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं॥ (द ५।१।७३,७४)

बहुत अस्थि वाले पुद्गल, बहुत कांटों वाले अनिमिष, आस्थिक, तेन्दु और बेल के फल, गण्डेरी और फली— जिनमें खाने का भाग थोड़ा हो और डालना अधिक पड़े --देती हुई स्त्री को मुनि प्रतिषेध करे--इस प्रकार के फल आदि मैं नहीं ले सकता।

### १०. क्षेत्र-विवेक

अइभूमि न गच्छेज्जा, गोयरगगाओ मुणी ।
कुलस्स भूमि जाणिता, मियं भूमि परकक्षे ।।
तत्थेव पडिलेहेज्जा, भूमिभागं वियक्खणो ।
सिणाणस्स य वच्चस्स, संलोगं परिवज्जए ॥
दगमट्टियआयाणं, बीयाणि हरियाणि व ।
परिवज्जंतो चिट्ठेज्जा, सर्विवदियसमाहिए ॥
(द ४।१।२४-२६)

गोचराग्र के लिए घर में प्रविष्ट मुनि अतिभूमि (अननुज्ञात) में न जाये, कुल-भूमि को जानकर मितभूमि (अनुज्ञात) में प्रवेश करे। विवक्षण मुनि मित-भूमि में ही उचित भूभाग का प्रतिलेखन करे। जहां से स्नान-घर और शौचगृह दिखाई पड़े, उस भूमिभाग का परिवर्जन करे।

सर्वेन्द्रिय समाहित मुनि उदक और मिट्टी लाने के मार्ग तथा बीज और हरियाली को वर्जकर खड़ा रहे।

अम्मलं फलिहं दारं, कवाडं वा वि संजए। अवलंबिया न चिट्ठेज्जा, गोयरम्गगओ मुणी।। (द ५।२।९)

गोचराग्र के लिए गया हुआ संयमी आगल, परिघ, द्वार या किवाड़ का सहारा लेकर खड़ा न रहे। गोयरग्गपविट्ठो उ, न निसीएज्ज कत्थई। कहं च न पबंधेज्जा, चिट्ठिताण व संजए।।

(द ५।२।८)
गोचराग्र के लिए गया हुआ संयमी कहीं न बैठे और
खड़ा रहकर भी कथा का प्रबन्ध न करे।
परिवाडीए न चिट्ठेज्जा...। (उ १।३२)
भिक्षु भिक्षा के लिए भिखारी की तरह पंक्ति में
खड़ा न रहे।

समणं माहणं वा वि, किविणं वा वणीमगं । उवसंकमंतं भत्तद्वा, पाणट्वाए व संजए।। तं अइक्कमित्तु न पिवसे, न चिट्ठे चक्खुगोयरे। एगंतमवक्कमित्ता, तत्थ चिट्ठेज्ज संजए।। वणीमगस्स वा तस्स, दायगस्सुभयस्स वा। अप्पत्तियं सिया होज्जा, लहुतं पवयणस्स वा।। (द १।२।१०-१२)

भक्त या पान के लिए उपसंक्रमण करते हुए (घर में जाते हुए) श्रमण, ब्राह्मण, कृपण या वनीपक को लांघकर संयमी मुनि गृहस्थ के घर में प्रवेश न करें। गृहस्वामी और श्रमण आदि की आंखों के सामने खड़ा भी न रहे। किन्तु एकान्त में जाकर खड़ा हो जाए।

भिक्षाचरों को लांघकर घर में प्रवेश करने पर वनीपक या गृहस्वामी को अथवा दोनों को अप्रीति हो सकती है अथवा उससे प्रवचन की लघुता होती है।

परमद्धजोयणाओ, विहारं विहरए मुणी । (उ २६।३४)

दूसरे ग्राम में भिक्षा के लिए जाना आवश्यक हो तो अधिक से अधिक अर्घ योजन तक जाए।

#### दूर भिक्षा के लाम

एवं उग्मनदोसा विजढा पइरिक्कया अणोमाणं।
मोहितिगिच्छा अ कया विरियायारो य अणुचिण्णो।।
(ओनि २४९)

- ० आधाकर्म आदि दोषों से बचाव।
- ० प्रचुर आहार की प्राप्ति।
- ० लोक में आदर के भाव।
- ० श्रम के कारण मोहचिकित्सा का लाभ।
- ० वीर्याचार का पालन।

### ११. काल-विवेक

कालेण निक्खमे भिक्खू, कालेण य पडिक्कमे । .... (द रारा४)

भिक्षु समय पर भिक्षा के लिए निकले और समय पर लौट आए। अकाल को वर्जकर जो कार्य जिस समय का हो, उसे उसी समय करे।

अकाले चरसि भिक्खू, कालं न पडिलेहसि । अप्पाणं च किलामेसि, सन्निवेसं च गरिहसि ॥ (द ४।२।४)

भिक्षो ! तुम अकाल में जाते हो, काल की प्रति-लेखना नहीं करते, इसलिए तुम अपने आपको भी क्लान्त (खिन्न) करते हो और सिन्नवेश (ग्राम) की भी निन्दा करते हो।

#### गोचरकास

····तइयाए भिक्खायरियं····।।

(उ २६।१२)

औत्सर्गिकमेतत्, अन्यथा हि स्थविरकल्पिकानां यथाकालमेव भक्तादिगवेषणम्। (उशावृ प ५४३)

मुनि तीसरे प्रहर में भिक्षाचरी करें। यह अभिग्रह-धारी मुनियों की भिक्षा-विधि हैं। स्थावरकल्पी मुनि यथासमय भिक्षा के लिए जाए।

सेज्जा निसीहियाए, समावन्नो व गोयरे । अयावयट्ठा भोच्चा णं, जइ तेणं न संयरे ॥ तओ कारणमुष्पन्ने, भत्तपाणं गवेसए । ....

(द प्रारार,३)

उपाश्रय या स्वाध्याय-भूमि में अथवा गोचर (भिक्षा) के लिए गया हुआ मुनि मठ आदि में अपर्याप्त खाकर यदि न रह सके तो कारण उत्पन्न होने अपर भक्त-पान की गवेषणा करें। सो पुण खमओ वा जधा— ''वियद्वभत्तियस्स कप्पंति सक्वे गोयरकाला, छुधालु वा दोसीणाति पढमालियं काउं पाहुणएहि वा उवउत्ते ततो एवमातिम्मि कारणे उप्पण्णे। (दअच् पृ १२६)

विकृष्ट तपस्वी के लिए सब गोचरकाल विहित हैं। जो अत्यधिक भूख को सहन नहीं कर सकता, वह प्रातराश के लिए जा सकता है। प्राधूर्णक (अतिथि मुनि) के आगमन आदि कारणों से पुनः गोचरचर्या कर सकता है।

## १२. भिक्षा संबंधी विवेक

साणीपावारिपहियं, अप्पणा नावपंगुरे। कवाडं नो पणोलेज्जा, ओग्गहंसि अजाइया॥ (द ४।१।१८)

मुनि गृहपति की आज्ञा लिए बिना सन और मृग-रोम के बने वस्त्र से ढका द्वार स्वयं न खोले, किवाड़ न खोले।

आगमणदायगस्सा हेट्ठा उर्वार च होइ जह पुन्ति । संजमआयविराहण दिट्ठंतो होइ वच्छेण ॥ (ओनि ४७७)

भिक्षा लेकर आती हुई, भिक्षा देती हुई स्त्री को विकृत दृष्टि से न देखे। जैसे—एक भूखा-प्यासा बछड़ा केवल अपने चारे को ही देखता है, चारा डालने वाली अलंकत महिला को नहीं देखता।

बहुं परघरे अत्थि, विविहं खाइमसाइमं। न तत्थ पंडिओ कुप्पे, इच्छा देज्ज परो न वा॥ सयणासण वत्थं वा, भत्तपाणं व संज्ए। अदेंतस्स न कुप्पेज्जा, पच्चक्से वि य दीसओ॥ (द ५।२।२७-२८)

गृहस्थ के घर में नाना प्रकार का प्रचुर खाद्य-स्वाद्य होता है, (किन्तु न देने पर) पण्डित मुनि कोप न करे। (यों चिन्तन करे कि) इसकी अपनी इच्छा है, दे या न दे। संयमी मुनि सामने दीख रहे शयन, आसन, बस्त्र,

भक्त या पान न देने वाले पर भी कोप न करे । जत्थ पुष्फाइ बीयाइं, विष्यइण्णाइं कोट्ठए । अहुणोवलित्तं उल्लं, दट्ठूणं परिवज्जए ।।

एलगं दारगं साणं, वच्छगं वावि कोटुए। उल्लंघिया न पविसे, विऊहित्ताण व संजए॥ असंसत्तं पलोएज्जा, नाइदूरावलीयए। उष्फुल्लं न विणिज्भाए, नियट्टेज्ज अयंपिरी ॥ (द ५।१।२१-२३)

जहां कोष्ठक में या कोष्ठकद्वार पर पुष्प, बीज आदि बिखरे हों, वहां मुनि न जाये। कोष्ठक को तरकाल का लीपा और गीला देखे तो मुनि उसका परि-वर्जन करे।

मुनि भेड़, बच्चे, कुत्ते और बछड़े को लांघकर या हटाकर कोठे में प्रवेश न करे।

मुनि अनासक्त दृष्टि से देखे। अति दूर न देखे। उत्फुल्ल दृष्टि से न देखे। भिक्षा का निषेध करने पर विना कुछ कहे वापस चला जाये।

असर्ण पाणगं वावि, खाइमं साइमं तहा। जंजाणेज्ज सुणेज्जा वा दाणट्टा....पुण्णट्टा.... विणमट्टा....समणट्टा पगडं इमं॥ तं भवे भत्तपाणं तु संजयाण अकिष्पयं।.... (द ५।१।४७-५४)

यह अजन, पानक, खाद्य और स्वाद्य दानार्थ अथवा पुण्यार्थ तैयार किया हुआ है, वनीपकों अथवा श्रमणों के निमित्त तैयार किया हुआ है, मुनि यह जान जाये या सुन ले तो वह भक्त-पान मुनि के लिए अकल्पनीय होता है।

## १३. बाधा रोकने का निषेध

गोयरगपिवट्टो उ, वच्चमुत्तं न धारए । ओगासं फासुयं नच्चा, अणुन्नविय वोसिरे ॥ (द ५।१।१९)

गोचराग्न के लिए घर में प्रविष्ट मुनि मल-मूत्र की बाधा न रोके। प्रामुक स्थान देख, गृहस्वामी की अनु-मति लेकर बाधा से निवृत्त हो जाये।

गोत्र—सम्माननीय और असम्माननीय स्थिति का हेतुभूत कर्म। (द्र. कर्म)

गौरव-गर्व, मद।

गुरुभावो गारवो प्रतिबंधो अतिलोभ इत्यर्थः । (आवचू २ पृ ७९)

गुरुलाभाभिमानाध्मातचित्त आत्मैव तद्भावास्तस्य वैतान्यध्यवसानानि गौरवाणि । (उन्नावृ प ६१२) गौरव का अर्थ है—प्रतिबंध, अतिलंभ । अपनी उपलब्धि के अभिमान से ग्रस्त चित्त वाले व्यक्ति के अध्यवसाय को गौरव कहते हैं ।

#### होरव के प्रकार

तिहिं गारवेहिं — इड्ढीगारवेणं, रसगारवेणं, साया-गारवेणं। (आव ४।०)

इड्ढीगारवो लोगसंणतीए नरिददेविदपूयाए वा भवति । रसगारवो जिब्भादंडो । सातागारवो सुहसागत्तणं सयणासणवसहिवस्थादीहि सुहकारणेहि पडिबंघो ।

(आवच् २ पृ ७९,८०)

गौरव के तीन प्रकार हैं—

ऋदिगौरव - प्रचुर लोगों अथवा राजाओं तथा देवों
 द्वारा वंदना-पूजा प्राप्त होने पर उसके
 प्रति होने वाली प्रतिबद्धता ।

रसगौरव — जिह्ने क्ट्रिय की आसक्ति, रसलोलुपता ।
सातागौरव — सुविधाजनक शयन, आसन, स्थान,
 वस्त्र आदि सुखकारक पदार्थों के प्रति

## ऋदि गौरव

इड्डिगारिवए ति ऋद्धचा गौरवं —श्राद्धा ऋद्धि -मन्तो मम वश्याः संपद्यते च यथाचिन्तितमुपकरण-मित्याद्यात्मबहुमानरूपमृद्धिगौरवं तदस्यास्तीति ऋद्धि -गौरिवको न गुरुनियोगे प्रवर्त्तते किमेतैमंमेति।

(उशावृ प ५५२)

ऋद्धि गौरव का अर्थ है - ऐश्वर्य का गौरव। ऐश्वयं का गौरव करने वाला शिष्य सोचता है - अनेक धनाइय व्यक्ति मेरे धावक हैं। वे मुक्ते यथेष्ट उपकरण आदि लाकर देते हैं। यह सोचकर वह शिष्य आत्म-बहुमानरूप ऋद्धि के अहं से प्रस्त होकर 'गुरु से मुक्ते क्या लेना-देना' इस चिन्तन से गुरु की आज्ञा में नहीं चलता।

### रस गौरव

रसगारवेति रसेषु — मधुरादिषु गौरवं - गार्द्यं यस्यासौ रसगौरवो बालग्लानादिसमुचिताहारदानतपोऽनु-ष्ठानादौ न प्रवर्त्तते । (उशावृ प १५२)

रस गौरव का अर्थ है — जिह्ना की लोलुपता। रसलोलुप शिष्य बाल, ग्लान आदि को समुचित आहार आदि नहीं देता और स्वयं तपस्या भी नहीं करता।

#### साता गौरव

सायागारिवए ति साते — सुखे गौरवं — प्रतिबन्धः सातगौरवं, तदस्यास्तीति सातगौरिवक एकः सुखप्रतिबद्धो हि नाप्रतिबद्धविहारादौ प्रवित्ततुं क्षमः ।
(उशाव प १५२)

सुख-सुविधा में बंध जाना साता गौरव है। सुख-प्रतिबद्ध मुनि अप्रतिबद्ध विहारी नहीं हो सकता।

चक्रवर्ती — भरत क्षेत्र के छह भूखंडों (वैताढ्यगिरि के उत्तर और दक्षिण के तीन-तीन भू-भागों) का अधिपति ।

- १. चक्रवर्ती कौन ?
- २. चक्रवर्ताः एक परिचय
- ३. चौवह रत्न और उनका विवरण
- ० नौ महानिधि
- ४. चक्रवर्ती भरत
- प्र. सगर आदि चक्बर्ती
- \* शांति, कृंषु और अर ये तीनों तीर्यंकर भी थे (द्र. तीर्यंकर)
- ६. चक्रवर्ती और इन्द्र भध्य होते हैं
- \* चक्रवर्ती: एक लब्धि

(द्र. लब्धि)

- ७. चक्रवर्ती और वासुदेव कब ?
- चक्रवर्ती और वासुदेव का क्रम

## १. चऋवर्ती कौन ?

····से चाउरते, चक्कवट्टी महिड्ढिए । चउदसरयणाहिवई·····।।

यथा स चतसृष्विप दिक्ष्वन्तः —पर्यन्त एकत्र हिमवा-नन्यत्र च दिक्त्रये समुद्रः स्वसम्बन्धितयाऽस्येति चतुरन्तः, चतुभिर्वा हयगजरथनरात्मकैरन्तः — शत्रुविनाशात्मको यस्य सः । (उ ११।२२ शावृ प ३५०)

महान् ऋदिशाली, चतुरन्त चक्रवर्ती चौदह रत्नों का अधिपति होता है।

जिसके राज्य में एक दिगन्त में हिमवान् पर्वत और तीन दिगन्तों में समुद्र हो, वह 'चातुरन्त' कहलाता है। इसका दूसरा अर्थ है – हाथी, अश्व, रथ और मनुष्य— इन चार प्रकार की सेनाओं के द्वारा शत्रु का अन्त करने वाला।

चक्रवर्ती: एक परिचय

गोत्र

कासवगुत्ता सब्वे चउदसरयणाहिबा समक्खाया । .... (आवनि ३९४)

### अवगाहना

पंचसय अद्वपंचम बायालीसा य अद्वधणुअं च । इगयाल धणुस्सद्धं च चउत्थे पंचमे चता॥ पणतीसा तीसा पुण अट्ठावीसा य वीसइ घण्णि । पण्णरस बारसेव य अपच्छिमो सत्त य धण्णि।। (आवनि ३९२,३९३)

#### वर्ण

सब्वेऽवि एगवण्णा निम्मलकणगप्पभा मुणेयव्वा । (आविन ३९१**)** 

#### गति

अटठेव गया मोक्खं सुभुमो बंभो अ सत्तमि पुढवि । मधवं सणंकुमारो सणंकुमारं गया कष्पं।। (आवनि ४०१)

#### **अ**।युष्य

चउरासीई बावत्तरी अ पुन्वाण सयसहस्साइं। पंच य तिष्णि अ एगं च सयसहस्सा उ वासाणं ॥ पंचागउइ सहस्सा चउरासीई अ अट्टमे सट्टी। तीसा य दस य तिष्णि अ अपन्छिमे सत्तवाससया ॥ (आविन ३९४,३९६)

(आवनि ३९१) छक्खंडभरहसामी ....।

छह खण्ड वाले भरतक्षेत्र का अधिपति चक्रवर्ती कहलाता है।

## २. चक्रवर्तीः एक परिचय

पढमराया इहाहि भरहाहिवो णरवरिंदो । (आवचू १ पृ २००)

होही सगरो मघवं सणंकुमारो य रायसद्दूलो । संती कुंथु अ अरो होइ सुभूमो य कोरव्वं।।। णवमो अ महापउमो हरिसेणो चेव रायसद्दूलो । जयनामो अ नरवई बारसमो बंभदत्तो अ।। (आविन ३७४,३७५)

#### नगर

जम्मण विणीअ उज्भा सावत्थी पंच हरिथणपूरंमि । वाणारिस कंपिल्ले रायगिहे चेव कंपिल्ले॥ (आविन ३९७)

#### माता

सुमंगला जसवई भद्दा सहदेवि अइर सिरि देवी । तारा जाला मेरायवप्पगा तहय चूलणी अ।। (आवनि ३९८)

#### पिता

उसभे सुमित्तविजए समुद्दिजए अ अस्ससेणे अ । तह वीससेण सूरे सुदसणे कत्तविरिए आ।। पउमुत्तरे महाहरि विजए राया तहेव बंभे अ। ""

(आवनि ३९९,४००)

|             | चक्रवर्ती  | नगर        | भाता      | पिता                     | गोत्र       | अवगा           | हना  | वर्ण         | <b>म</b> ति  | आयुष्य           |
|-------------|------------|------------|-----------|--------------------------|-------------|----------------|------|--------------|--------------|------------------|
| ٤.          | भरत        | विनीता     | सुमंगला   | ऋषभ                      | काश्यप      | ५००            | धनुष | स्वर्ण       | मोक्ष        | =४ लाख पुर्व     |
| ₹.          | सगर        | अयोध्या    | यशस्वती । | सुमित्रविजय              | 31          | ४४०            | "    | "            | मोक्ष        | ७२ लाख पूर्व     |
| ₹.          | मघवा       | श्रावस्ती  | भद्रा     | समुद्रविजय               | "           | ४२३            | 27   | 7"           | तीसरा देवलोक | ५ लाख वर्ष       |
| ٧.          | सनत्कुमार  | हस्तिनापुर | सहदेवी    | अश्वसेन                  | "           | 881            | 17   | 1"           | तीसरा देवलोक | ३ लाख वर्ष       |
| 뵛.          | शान्ति     | 37         | अचिरा     | विश्वसेन                 | "           | 80             | 11   | 1"1          | मोक्ष        | १ लाखा वर्ष      |
| ₹.          | कुन्धु     | 11         | श्री      | सूर                      | 23          | ३४             | 17   | <u>'''</u>   | मोक्ष        | ९५ हजार वर्ष     |
| <u>ა. į</u> | अर         | 11         | देवी      | सूदर्शन                  | £1          | ₹०             | 19   | 1 17 1       | मोक्ष        | ८४ हजार वर्ष     |
| হ.          | सुभूम      | 77         | तारा      | का <del>त्तं</del> वीर्य | **          | <u>-</u><br>२६ | 2)   | 1"           | सातवीं नरक   | ६ - हजार वर्ष    |
| ۹.          | महापद्म    | वाराणसी    | ज्वाला    | पद्मोत्तर                | <u> " i</u> | २०             | 22   | 177          | मोक्ष        | ३० हजार वर्ष     |
| e.          | हरिषेण     | कांपिल्य   | मेरा      | महाहरि                   | "           | १५             | 23   | <u>i "</u> i | मोक्ष        | -<br>१०हजार वर्ष |
| ₹.          | जय         | राजगृह     | वप्रा     | विजय राजा                | \$?         | १२             | 12   | <u> </u>     | मोक्ष        | ३ हजार वर्ष      |
| ₹.          | ब्रह्मदत्त | कांपिल्य   | चुलनी     | ब्रह्म                   | "           | · · ·          | "    | 1771         | सातवीं नरक   | ७०० वर्ष         |

# ३. चौदह रत्न और उनका विवरण

सेणावइ गाहाबइ पुरोहिय गय तुरंग वङ्ढइग इत्थी। चक्कं छत्तं चम्मं मणि कामिणि खग्ग दंडोय॥ (उशावृप ३५०)

- सेनापित यह दलनायक होता है तथा गंगा और सिन्धु नदी के पार वाले देशों को जीतने में बलिष्ठ होता है।
- नृहपित चक्रवर्ती के गृह की समुचित व्यवस्था में तत्पर रहने वाला।
- पुरोहित प्रहों की शांति के लिए उपक्रम करने वाला।
- ४. गज } अत्यन्त वेग और महान् पराक्रम से युक्त ।
- ६. वर्धकी -- गृह, निवेश, सेतु आदि के निर्माण का कार्य करने वाला।
- ७. स्त्री अत्यन्त अद्भुत काम-जन्य सुख को देने वाली होती है।
- त. चक्र सभी आयुधों में श्रेष्ठ तथा दुर्दम सन्नुपर विजय पाने में समर्थ।
- ९. छत्र धूप, हवा, वर्षा से बचाने में समर्थ।
- १०. चर्म बारह योजन लम्बे-चौड़े छत्र के नीचे प्रात:-काल में बोए गए शाली आदि बीजों को मध्य!ह्न में उपभोग योग्य बनाने में समर्थ।
- ११. मणि यह बारह योजन में विस्तृत चक्रवर्ती की सेना में सर्वत्र प्रकाण बिखेरता है। इसके प्रभाव से सभी प्रकार के उपद्रव तथा रोग नष्ट हो जाते हैं।
- १२. काकणी तिमस्रगुहा में यह अन्धकार को समूल नष्ट कर देता है। इसकी किरणें बारह योजन तक फैलती हैं।
- १३. असि संग्राम भूमि में इसकी शक्ति अप्रतिहत होती है। इसका बार खाली नहीं जाता।
- १४. दंड अत्रुओं की सेनाओं को नष्ट करने में समर्थ। सेनापति रत्न

सुसेणं सेणावइरयणं .....से सेणावई बलस्स णेता भरहे वासंमि वीसुतजसे महावलपरक्कमे महप्पा ओगंसी तेजलक्खणजुते मिलक्ख्भासाविसारदे चित्तचार-भासी भरहे वासंमि निक्खुडाणं णिन्नाण य दुग्गगण य दुक्खपवेसणाणं वियाणए अत्थसत्थकुसले।

(आवचू १ पृ १९०)

भरत चक्रवर्ती के सुषेण नाम का सेनापति रत्नथा। वह महापराक्रमी, ओजस्वी और तेजलक्षणगुक्तथा। वह म्लेच्छ भाषाओं का ज्ञाता, मंजुलभाषी, सम-विषम-दुर्गम पथों को पार करने में समर्थ तथा अर्थशास्त्र में निपुण था।

#### गृह्यति रत्न

तस्स य अण्डवरं चारुक्वं सिलणिह्अत्थमंतसेतू
सालिजवगोधूममुग्गमासितलकुलत्थसिट्टगणिष्फावचणकोह्वकोत्थूंभरिकंगुवरालकअणेगधन्नावरत्तहारितगअल्लकमूलकहिनिह्लाउकतउसतुंवकालिगकविट्ठअंवअंबिलियसव्वणिष्फादए मुकुसले गाहावितरयणेत्ति सव्वजणवीसुतगुणे।
गाहावितरयणे भरहस्स रन्नो तिह्वसपडन्नणिष्फादितपूइताणं सव्वधन्नाणं अणेगाइं कुंभसहस्साइं उवट्ठवेति।
(आवचू १ पृ १९७,१९८)

गृहपति रत्न भालि, यव आदि सब धान्यों और माकसिकयों के निष्पादन में कुणल होता है। वह चर्मरत्न पर सुबह बोये गये धान्यों को उसी दिन सूर्यास्त से पहले ही हजारों कुम्भों में भरकर चक्रवर्ती के समक्ष उपस्थित करता है।

#### गज रत्न

····आभिसेगं च हत्थिरयणं पडिकप्पेहत्तिः अंजण-गिरिकूडसंनिभंग्यवितंणरवती दुरूढे।

(आवचू १ पृ १८४)

चक्रवर्ती भरत के आभिषेक्य नाम का हस्ति रत्न था। उसका वर्ण अंजनगिरिकूट के समान श्यामल था।

#### अश्व रत्न

····कमलामेलगं णाम आसरयणं दुरूहति, तए णंतं असीतिमंगुलमूसितं णवणउतिमंगुलपरिणाहं अट्टसयमंगुल-बत्तीसंगुलमूसितसिरं चडरंगुलकन्नाकं वीसति-मायतं अंगुलबाहाकं चतुरंगुलजन्नुकं -सोलसअंगुलजं**घाकं** चतुरगुलमूसितखुरं''' सुजातं अमरमणपवणगरुलजङ्ग-चवलसिग्धगामि ईसिमिव खंतिखमए सुसीसमिव पच्चक्खतो विणीतं उदगहुतवहपासाणपंसुकद्मससक्करस-वालुइल्लतडकडगविसमपब्भारगिरिदरीसु लंघणपीलण-णित्थारणासमत्थं। (आवच् १ पृ १९५)

चक्रवर्ती के अश्वरत्न का नाम था कमलामेलक। उसकी ऊंचाई अस्सी अंगुल, मोटाई निन्यानवे अंगुल और लम्बाई एक सौ आठ अंगुल थी। उसका सिर बत्तीस अंगुल, कान चार अंगुल, बाहु बीस अंगुल, घुटने चार अंगुल, जंघा सोलह अंगुल और खुर चार अंगुल प्रमाण थे।

वह देव, मन, पवन और गरुड़ से भी अधिक शीघ्र-गामी, ऋषि की भांति क्षमाशील और सुशिष्य की भांति विनीत था। वह जल, अग्नि तथा पथरीले आदि सभी प्रकार के मार्गों और विषम गिरि-कंदराओं को लांघने में समर्थ था।

#### वर्धकी रत्न

…स असमदोणमुहगामपट्टणपुरवरखंधावारिगहा-वणविभागकुसले एगासीतिपदेसु सन्वेसु चेव वत्थूसु णेगभुणजाणने पंडिए विहिन्नू ... जलयाणं भूमियाण य भाजणं जलधलगुहासु जंतेसु परिहासु य कालनाणे तहेव सद्दे वत्थुपदेसे पहाणे ...

इय तस्स बहुगुणड्डे थवतीरतणे परिदचंदस्स । तवसंजमणिव्विट्ठे कि करवाणी उवहाति ॥ सो देवकम्मविधिणो खंधावारं परिदवयणेणं । आवसहभवणविलतं करेति सन्वं मुहुत्तेणं ॥

करेति य पवरपोसहघरं....तीसे णं गुहाए बहुमज्भ-देसभाए एत्थ णं उमुगितमुग्गजलाओ नामं दुवे महा-नदीओ पण्णताओ....वड्ढतिरयणे भरहवयणसंदेसेणं तासु णदीसु अणेगखंभसयसहस्ससंनिविट्ठं अचलमक्षं साळंबण-बाहगं सव्वरयणामयं सुहसंकमं करेइ।

(आवचू पृ १८७, १८८,१९४)

वर्धकी रत्न आश्रम, द्रोणमुख, ग्राम, पत्तन, नगर, स्कन्धावार, गृह और आपण की विभागपूर्वक रचना करने में कुशल होता है। वह वास्तुकला के इक्यासी पदों से अभिज्ञ होता है।

वह जलीय और स्थलीय सुरंगों को जानकर उनमें काम आने वाले जलयान, रथलयान तथा यंत्रों को बनाने में कुशल होता है। चक्रवर्ती तप-संयम-साधना के द्वारा अनेक गुणों से सम्पन्न वर्धकी रहन को प्राप्त करता है।

वह वर्धकी देवों की भांति अन्तर्मुहूर्त्त में ही भवन, छावनी आदि की रचना कर देता है तथा चक्रवर्ती के लिए श्रेष्ठ पौषधणाला का निर्माण करता है। तिमिसा गुफा के मध्यभाग में दो महान् निर्द्या हैं - उन्मग्नजला और निमग्नजला। वर्धकी रत्न इन निर्द्यों पर रत्नमय मजबूत, अचल और अप्रकंप पुन का निर्माण करता है, जो लाखों खंभों पर प्रतिष्ठित होता है।

#### स्त्री रत्न

विणमी णाऊण चक्कवट्टी दिव्वाए मतीए चोदितमती माणुम्माणप्पमाणजुत्तं तेयंसी रूवलक्खणजुत्तं ठितजोव्वणं केसवद्वितणहं सञ्चामयणासणि बलकरि इच्छितसीउण्ह-फासजुत्तं समसरीरं भरहे वासमि सव्वमहिलप्पहाणं जुत्तोवयारकुसल अमरबहुणं सुरूवं रूवेण अणुहरति सुभद्दं भद्दीम जोव्वणे वट्टमाणि त्विणमी इत्थीरयणं ।

(आवचू १ पृ २००)

विद्याधर विनमी ने चक्रवर्ती भरत को सुभद्रा नामक स्त्री रत्न समपित किया। वह स्त्री तेजस्वी, श्राक्तिसंपन्न और सर्व शुभ लक्षणों से युक्त होती है। उसका शरीर मान-उन्मान-प्रमाणयुक्त होता है। चिरयौवना उस स्त्री के केण-नख अवस्थित होते हैं। उसका समग्रीतोष्ण स्पर्श सब रोगों का नाण करता है।

उसका संस्थान समचतुरस्र होता है। भरतक्षेत्र में सर्वोत्तम, देवांगनाओं के समान सुन्दर स्त्री रत्न लोक-व्यवहार में कुशल होता है।

#### चक रत्त

अायुह्मरिएणऽवि णिवेदितं जहा—चनकरयणं उप्पन्नं स्वक्तरयणे स्विणिक्खमित अंतिलिक्खपिडिवन्नजक्खसहस्ससंपरिवृडे स्ति विश्वं चनक-रयणं अणुगच्छमाणे जोयणंतिरयाहि वसहीहि वसमाणे जेणेव मागहितित्थे तेणेव उदागच्छति। तं च किल चक्करयणं जोयणं गंतूण ठाति, तत्थ किल जोयणाण संखा जाता दिव्वं चक्करयणे वहरामयतुंबे लोहि-यक्खमयारए जंबूणयणेमीए णाणामणिखुरप्पवालि-परिमते स्णामेण य सुदंसणे णरवहस्स पढमे चक्करयणे। (आवचू १ पृ १८१-१८४) १८७)

आयुधशाला के रक्षक ने सम्राट् भरत से कहा— आयुधशाला में चन्नरत्न उत्पन्न हुआ है। यह चन्न एक हजार देवों से अधिष्ठित होता है जो चन्नवर्ती और उसकी सेना के अगो-आगे चलता है तथा प्रत्येक योजन पर जाकर रुक जाता है। इसी रत्न से योजनों की संख्या का प्रमाण होता है।

चक्रकी नाभि वज्रमय, आरे लोहिताक्षमय और नेमि स्वर्णमय होती है। सम्राट् भरत के चक्ररत्न का नाम था 'सुदर्शन'।

#### छत्र रतन

दिव्वं छत्तरयणं परामुसति, तए णंतं ृणवणवित-

सहस्सकंचणसलागपरिमंडितं महरिहं अतोज्कं ः रन्नो संचारिमं विमाणं सूरातववातवृद्विदोसःण खतकरं तव-मुणेहि लडं -

अहतं बहुगुणदाणं उऊण विवरीतसुहकयच्छायं । छत्तरयणं पहाणं सुदुल्लभं अप्पुन्नाणं ॥ '''दिव्वे छत्तरयणे भरहेणं रन्ना परामुट्ठे खिप्पामेव दुवालस जोयणाइं पवित्थरइ साहियाइं तिरियं, तं खंधावारस्स उवर्षि ठवेति । (आवचू १ पृ १९७)

महामूल्यवान् विव्य छत्र रत्न निन्यानवे हजार स्वर्ण-शलाकाओं से परिमंडित होता है। इसे धारण करने बाला अयोध्य होता है। आतप, वर्षा आदि दोषों का नाशक छत्र तप से प्राप्त होता है। यह गर्मी में ठंडी और सर्दी में गर्म छाया देता है। चक्रवर्ती जब इसे हाथ में उठाता है तो यह कुछ अधिक बारह योजन में तिरछा फैल जाता है।

#### चर्म रत्न

विव्वं चम्मरयणं परामुसति, तए णंतं सिरिवच्छसिरसक्वं मुत्तातारयद्धचंदिचतं अयलमकपं अभिज्जकवयं
जंतं सिललासु सागरेसु य उत्तरणं। दिव्वं चम्मरयणं
सणसत्तरसाइं सव्वधन्नाइं जत्थ रोहंति एगदिवसेण वाविताइं। वासं णाऊण चक्कवट्टीणं परामट्ठे दिव्वचम्म-रयणे दुवालसजोयणाइं तिरियं पवित्थरित तत्थ साहियाइं। तए णं से चम्मरयणे खिष्पामेव णावाभूते जाते, तए णं से सेणावइ सखंधावारवले चम्मरयणं दुरूहति। सिंधुं महानइं विमलजलतुंगवीइयं णावाभूतेणं चम्मरयणेणं उत्तरि। (आवचू १ पृ १९१)

दिव्य चर्म रत्न का आकार श्रीवत्स जैसा होता है। उस पर मुक्ता, तारे और अर्धचंद्राकार चित्र बने होते हैं। वह अचल, अकंप और अभेद्य कवच के रूप में यंत्र जैसा बन जाता है, जिससे नदी और समुद्र आसानी से पार किये जा सकते हैं। इस पर सन आदि सत्रह धान्यों की खेती एक ही दिन में पक जाती है। वर्षा से सुरक्षा के लिए चश्रवर्ती इसका स्पर्ध करता है तो यह चर्म रत्न कुछ अधिक बारह योजन तक तिरछा फैल जाता है। नौका के रूप में परिणत चर्म रत्न पर आरूढ हो ससैन्य सेनापित सिन्धु नदी को पार करता है।

#### मणि रत्न

चउरंगुलप्पमाणमेत्तं च अणग्घेयं तसं छलंसं अणोवम-जुति दिव्वं मणि रयणपतिसमं वेरुलियं सव्वभूतकतं । जेण य मुद्धागतेणं दुक्खं न किचि जाव हवति । अरोगे य सञ्वकालं । तेरिच्छियदिव्वमाणुसकता य उवसग्गा सञ्बे ण करेंति तस्स दुक्खं । संगामेऽवि य असत्थवज्भो होहिति णरो, मणिवरं धरेंतो ठितजोव्वणकेसअवद्वितणहो, हवति य सव्वभयविष्णमुक्को, तं मणिरयणं गहाय से णरवई हित्थरयणस्स दाहिणिल्लाए कुंभीए निक्खिवेइ ।

(आवचू १ पृ १९३)

अमूल्य मणि रत्न चार अंगुल लम्बा और तिरछा होता है। इसके छह कोण हाते हैं। वैंडूर्यमणि-सी आभा बाला यह रत्न अनुपम चुतिमान होता है। जो इसे मस्तक पर धारण करना है, वह सब प्रकार के रोगों और दुःखों से मुक्त रहता है। देश, मनुष्य और तिर्यंच द्वारा कृत उपसर्ग उसे उत्पीड़ित नहीं करते। संग्राम में निःशस्त्र होने पर भी वह वध्य नहीं होता। वह सदा युवा बना रहता है। उसके केश और नख नहीं बढ़ते। वह अभय होता है। चक्रवर्ती इस मणि रत्न को हस्तिरत्न के दाहिने कुम्भस्थल पर स्थापित करता है।

#### काकजी रत्न

से भरहे छत्तलं दुवालसंसियं अट्टवण्णिकं अहिकरण-संठितं अट्टसोवन्तिकं कागणिरयणं परामुसति । तए णं तं चउरंगुलप्पमाणमेत्तं अट्टसुवन्तं च विसहरणं अतुलं चडरंससंठाणसंठियं समतलं माणुम्माणपमाणजोगजुत्तो लोगे चरंति सन्वजणपन्नवणका । ""अंधकारे जत्थ तेहि तकं दिव्वप्पभावजुत्तं दुवालसजोयणाणि तस्स लेसाउ विवड्ढं ति तिमिरणिगरपडिसिहिक्काओ, रित्तं च सब्ब-कालं खंधावारे करेंति आलोकं दिवसभूतं । जस्स पहावेण चक्कवट्टी तिमिसगृहमतीति सेन्नसहिते अभिजेत् बितिय-मङ्ढभरहं । रायपवरे कागिणि गहाय तिमिसगुहापुरिध-मपच्चित्थिमिल्लेसु कडएसु जोयणंतरियाइं पंचश्रण्स-यायामविनखंभाइं जोयणुज्जोयकराइं चनकनेमिसंठियाइं चंदमंडलपडिणिकासाइं एगूणपन्नमंडलाइं आलिहमाणे-आलिहमाणे अणुपविसइ, जाव धरति चक्कवट्टी ताव किर ताणि मंडलाणि धरंति, गुहाय किर तहा उच्घाडिया चेव। तए णंसा तिमिसगुहा तेहि मंडलेहि आलोयभूता उन्जोयभूता जाता यावि होत्था।

(आक्चू १ पृ १९३,१९४)

काकणी रत्न के छह तल, बारह कोटि, आठ कोण होते हैं। वह अहरन के संस्थान से संस्थित और आठ मुवर्ण जितने वजन वाला होता है। उसका प्रमाण है चार अंगुल। वह विषनाशक, अतुल, समतल और समचत्रस संस्थान वाला होता है।

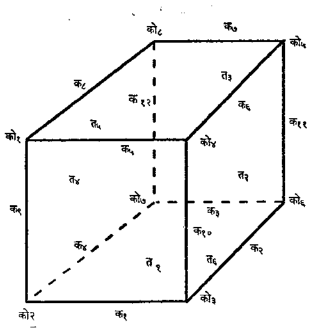
लोक में मान-उन्मान-प्रमाण इसी के आधार पर प्रवृत्त होते हैं। इस दिव्य प्रभावशाली रत्न की रिश्मयां चफ्रवर्ती की सेना में बारह योजन तक के अंधकार को नष्ट कर देती है। इसके प्रभाव से रात्रि भी दिन जैसी आलोकमय बन जाती है।

अपर अर्धभरत क्षेत्र पर विजय पाने के लिए चक्रवर्ती तिमस्रा भुफा में प्रवेश करता है और वहां एक-एक योजन के अन्तर से काकणी रत्न द्वारा चन्द्रमण्डल जैसे प्रकाशक उनपचास मण्डलों का आलेखन करता है। वे मण्डल चक्रनेमि संस्थान वाले, पांच सी धनुष आयाम वाले तथा एक-एक योजन तक प्रकाश करने वाले होते हैं। इनसे तमिस्रा गुफा आलोकमय, उद्योतमय बन जाती है।

भरहें ....कागणिरयणं परामुसति, परामुसित्ता उसभ-कूडस्स पुरित्थिमिल्लंसि कडगंसि णामगं आउडेति । (आवचू १ पृ २००)

चक्रवर्ती भरत ऋषभकूट पर्वत के पूर्वीय भाग में काकणी रत्न से अपना नाम उत्कीर्ण करता है।

# काकणी रत्न



42 कोटि—क<sub>1</sub> = को<sub>2</sub> से को<sub>3</sub>

क<sub>2</sub> = को<sub>3</sub> से को<sub>6</sub>

क<sub>3</sub> = को<sub>6</sub> से को<sub>9</sub>

क<sub>3</sub> = को<sub>6</sub> से को<sub>9</sub>

क<sub>3</sub> = को<sub>6</sub> से को<sub>8</sub>

क<sub>4</sub> = को<sub>7</sub> से को<sub>8</sub>

क<sub>5</sub> = को<sub>7</sub> से को<sub>8</sub>

क<sub>6</sub> = को<sub>7</sub> से को<sub>8</sub>

क<sub>7</sub> = को<sub>8</sub> से को<sub>8</sub>

क<sub>8</sub> = को<sub>8</sub> से को<sub>8</sub>

क<sub>8</sub> = को<sub>8</sub> से को<sub>8</sub>

क<sub>9</sub> = को<sub>8</sub> से को<sub>8</sub>

क<sub>9</sub> = को<sub>7</sub> से को<sub>8</sub>

द कोण - को = सामने तल के ऊपर बाएं को = सामने तल के नीचे बाएं को = सामने तल के नीचे दाएं को = सामने तल के ऊपर दाएं को = पीछे तल के ऊपर दाएं को = पीछे तल के नीचे दाएं को = पीछे तल के नीचे बाएं को = पीछे तल के नीचे बाएं को = पीछे तल के उपर बाएं

६ तल —  $a_9 =$ सामने  $a_8 =$ बाएं  $a_8 =$  अपर  $a_8 =$ पीछे  $a_8 =$ नीचे

(इस स्थापना में 'क' कोटि का सूचक है।)

#### असि रत्न

कुवलयदलसामलं च रयणिकरमङलिनिभं सत्तुजण-विणासणं कणकरतणडंडं णवमालियपुष्फसुरभिगधि णाणामणिलतिकभत्तिचित्तं च पद्योतिमिसिमिसेतं तिवखधारं दिव्वं खग्गरयणं लोके अणोवमाणं, तं च पुणो वंसहक्ख-सिगद्विदंतकालायसिवपुललोहडंडकवरवइरभेदयं जाव सब्वत्थ अप्पडिहतं, कि पुण देहेसु जंगमाणं ?

पन्नासंगुलदीहो सोलस अंगुलाइं विच्छिन्नो । अट्ठंगुलसोणीक्को जेट्ठपमाणो असी भणितो ।। (आवचू १ पृ १९६)

दिव्य असि रत्न नीलकमल के समान श्यामल, चन्द्र के समान चमक वाला, नव मिल्लका के समान गंध वाला होता है। अत्रुओं का विनाशक, तीक्ष्ण धार वाला वह असि रत्न लोक में अनुपम होता है। इसकी मूठ स्वर्ण-रत्नों से मंडित होती है। उस पर मणिरत्नों से नाना चित्र निर्मित होते हैं। असि रत्न वंशवृक्ष, श्रृंग, अस्थि, हाथीदांत, लोहदंड और वज्र को भी भेद डालता है। वह पचास अंगुल लम्बा, सोलह अंगुल चौड़ा और आठ अंगुल मोटा होता है।

#### दंड रतन

तं भवे दंडरयणं पंचलइयं वइरसारमितयं विणासणं सञ्वसत्तुसेन्नाणं खंधावारे णरवइस्स महुदरिविसमपब्भार-गिरिषव्वताणं समीकरणं संतिकरणं सुभकरं रन्नो हिदइच्छितमणोरहपूरगं दिब्यमपिडहतं। ""तिमिसगुहाए दाहिणिक्लस्स युवारस्स कचाडे दंडरयणेण" विहाडेंइ। (आवच् १ पृ १९२)

दिव्य दण्ड रत्न अप्रतिहत, शांतिकारक, शुभकारक और चक्रवर्ती का मनोरथ पूर्ण करने वाला होता है। उसके पांच लताएं होती हैं। बच्च के सारभाग से निर्मित वह रत्न शत्रुसेना को नष्ट कर देता है तथा गड्ढों, गुकाओं और पर्वतों के विषम भागों को सम बना देता है।

सेनापित तमिस्रा गुफा के दक्षिणी भाग के कपाटों को दंड रत्न से ताड़ित कर खोलता है।

## एकेन्द्रिय रत्न

सत्त एमिदियरयणा तं जहा — चक्करयणे, छत्तरयणे, चम्मरयणे, दंडरयणे, असिरयणे, मणिरयणे, कागणिरयणे। (आवचू १ पृ २०३)

चक्रवर्ती के एकेन्द्रिय रत्न सात हैं -

१. चऋ

५. असि

२. छत्र ३. चर्म ६. मणि ७. काकणी

४. दंड

#### रत्नों की उत्पत्ति

भरहस्स णं रन्तो चक्करयणे छत्तरयणे दंडरयणे असिरयणे - एते णं चत्तारि एगिदियरयणा आयुधसालाए समुप्पन्ता । चम्मरयणे मणिरयणे कार्गणिरयणे णव य महाणिहीओ, एते णं सिरिघरंसि समुप्पण्णा, सेणावितरयणे गाहावितरयणे, वड्ढितरयणे पुरोहितरयणे एते णं चत्तारि मणुयरयणा विणीताए रायहाणीए समुप्पन्ता, आसरयणे हित्थरयणे एते णं दुवे पंचेंदियरयणा वेयड्ढिगिरिपादमूले समुप्पन्ता, इश्थिरयणे उत्तरिल्लाए विज्जाहरसेढीए समुप्पन्ते । (आवचू १ पृ २०७)

चक्र, छत्र, दंड और असि—ये चार एकेन्द्रिय रत्न आयुध्यमाला में उत्पन्न होते हैं।

चर्म, मणि, काकणी तथा नव निधियां ये श्रीमृह में उत्पन्न होती हैं।

सेनापति, गाथापति, वर्धकी और पुरोहित —ये चार मनुष्य रत्न विनीता राजधानी में उत्पन्न होते हैं।

अश्व और हस्ति — ये दो पंचेन्द्रिय रत्न वैताढ्य पर्वत की तलहटी में उत्पन्न होते हैं।

स्त्री रत्न उत्तरी विद्याधर श्रेणी में उत्पन्न होता है।

## नौ महानिधि

णेसप्ये पंडुयए पिंगलये सव्वरयण महापउमे। कालेय महाकाले भाणवग महाणिही संसे। (आवच् १ पृ २०२)

चक्रवर्ती के नौ महानिधि होते हैं—

१. नैसर्प

६. काल

२. पांडुक

७. महाकाल

३. पिंगल

८. माणवक

४. सर्वं रत्न

९. शंख

५. महापद्म

### नेसर्वं महानिधि

णेसप्पंमि णिवेसा गामागरणगरपट्टणाणंच। दोणमुहमडंबाणं खंधावारावणगिहाणं॥ (आवच् १ पृ २०२) ग्राम, आकर, नगर, पट्टण, द्रोणमुख, मडंब, स्कंधा-वार और गृहों की रचना का ज्ञान नैसर्प महानिधि से होता है।

### षांडुक महानिधि

गणियस्स य उप्पत्ती माणुम्माणस्स जंपमाणं च । धन्नस्स य बीयाण य णिप्फत्ती पंडुए भणिता । (आवचू १ पृ २०२)

गणित की उत्पत्ति, मान-उन्मान का प्रमाण तथा धान्य और बीजों की निष्पत्ति का ज्ञान 'पांडुक' महा-निधि से होता है।

## पिंगल महानिधि

सब्वा आहरणिवही पुरिसाणं जा य होति महिलाणं। आसाण य हत्थीण य पिंगलगणिहिमि सा भणिया।। (आवचू १ पृ २०२)

स्त्री, पुरुष, घोड़े और हाथियों की समस्त आभरण-विधि का ज्ञान 'पिंगल' महानिधि से होता है ।

#### सर्वरत्न महानिधि

रयणाणि सब्बरतणे चउदसिव बराइं चक्कबिट्टस्स । उप्पञ्जती पंचेंदियाइं एगिदियाइं च ॥ (आवचू १ पृ २०२)

चक्रवर्ती के सात एकेन्द्रिय और सात पञ्चेन्द्रिय रतन – इन चौदह रत्नों की उत्पत्ति का वर्णन 'सर्वरत्न' महानिधि से होता है।

## महावद्म महानिधि

वत्थाण य उप्पत्ती णिप्फत्ती चेव सन्वभत्तीणं। रंगाण य धोव्वाण य सन्वा एसा महापउमे॥ (आवच् १ प २०२)

रंगे हुए या प्वेत सभी प्रकार के वस्त्रों की उत्पत्ति व निष्पत्ति का ज्ञान 'महापद्म' महानिधि से होता है।

## काल महानिधि

काले कालन्नाणं भव्व पुराणं व तिसुवि वासेसु । सिष्पसयं कम्माणि य तिष्णि पयाए हितकराणि ॥ (आवचु १ पृ २०२)

अनागत व अतीत के तीन-तीन वर्षों के शुभाशुभ का कालज्ञान, सौ प्रकार के शिल्पों का ज्ञान और प्रजा के लिए हितकर सुरक्षा, कृषि, वाणिज्य --इन तीन कर्मों का ज्ञान 'काल' महानिधि से होता है।

#### महाकाल महानिधि

लोहस्स य उप्पत्ती होइ महाकालि आगराणं च।
स्प्यस्स सुवण्णस्स य मणिमुत्तिसिलापवालाणं ॥
(आवच् १ पृ २०२)

ले(ह, चांदी तथा सोने के आकर, मिण, मुक्ता, स्फटिक और प्रवाल की उत्पत्ति का ज्ञान 'महाकाल' महानिधि से होता हैं।

#### माणवक महानिधि

जोहाण य उप्पत्ती आवरणाणं च पहरणाणं च । सम्वा य जुद्धणीती माणवगे डंडणीती य ॥ (आवचू १ पृ २०२)

योद्धाओं, कवचों और आयुधों के निर्माण का ज्ञान तथा समस्त युद्धनीति और दण्डनीति का ज्ञान 'माणवक' महानिधि से होता है।

### शंख महानिधि

णट्टविहि णाडगविही कव्वस्स य चउविहस्स उष्पत्ती । संसे महाणिहिम्मी तुडियंगाणं च सव्वेसि ।। (आवचु १ पृ २०२)

नृत्यविधि, नाटकविधि, चार प्रकार के काव्यों तथा सभी प्रकार के वाद्यों की विधि का ज्ञान 'शंख' महानिधि से होता है।

पिलओवमिट्टितीया णिहिसिरिणामा य तेमु खलु देवा। जेसि ते आवासा, अवकेण्णा आहिवच्चाय।। एते णवणिहिरयणा पभूतधणरयणसंचयसमिद्धा। जे वसमणुगच्छती भरहाहिवचवकवट्टीणं।। (आवज् १ पृ २०३)

वे सभी निधि एक पत्योपम की स्थित वाले होते हैं। जो-जो निधियों के नाम हैं, उन्हीं नामों के देव उनमें आवास करते हैं। उनका क्रय-विक्रय नहीं होता और उन पर सदा देवों का आधिपत्य रहता है।

वे नौ निधि प्रभूत धन और रत्नों के संचय से समृद्ध होते हैं और वे समस्त चऋवितयों के वश में रहते हैं।

चक्कट्ठपतिट्ठाणा अट्ठुस्सेहा य णव य विक्खभो।
बारसदीहा मंजूस-संठिता जण्हवीयमुहे।।
वेरुलियमणिकवाडा कणगमया विविहरयणपडिपुन्ना।
ससिमूरचक्कलक्खण अणुसमवयणोववत्तीया।।
(आवस् १ पृ २०२)

प्रत्येक महानिधि आठ-आठ चक्रों पर अवस्थित है। वे आठ योजन ऊंचे, नौ योजन चौड़े, बारह योजन लम्बे तथा मंजूषा के संस्थान वाले होते हैं। वे सभी गंगा के मुहाने पर अवस्थित रहते हैं।

उन निधियों के कपाट वैद्ध्यं-रत्नमय और सुवर्णमय होते हैं। उन पर चन्द्र, सूर्य और चक्र के आकार के चिह्न होते हैं। वे सभी समान होते हैं और उनके दरवाजे के मुखभाग में खंभे के समान वृत्त और लम्बी द्वार-शाखाएं होती हैं।

#### ४. चक्रवर्ती भरत

भरहे रहं परावत्तेता जेणेव उसभकूडे पव्वते तेणेव उवागच्छित उवागच्छिता तं पव्वयं तिक्खुत्तो रहसीसेणं फुसति रहं ठवेति, कागणिरयणं परामुसति, परामुसित्ता उसभक्डस्स प्रतिथमिल्लंसि कडगंसि णामगं आउडेति ।

ओसप्पिणी इमीसे तितथाएँ समाएँ पिच्छमे भाए। अहयंमि चक्कवट्टी भरहो इति णामधेज्जेणं।। अहमंसि पढमराया इहाहि भरहाहिबो णरविरदो। णित्थ महं पिडसत्तू जितं मए भारहं वासं।। (आवचू १ पृ २००)

चक्रवर्ती भरत ऋषभकूट पर्वत के पूर्वी भाग में काकणी रत्न से अपना नाम-परिचय उत्कीर्ण करता है—

इस अवसर्पिणी कालचक के तीसरे अर के पश्चिम भाग में मैं भरत नाम वाला प्रथम चक्रवर्ती हूं। मैं सपूर्ण भरतक्षेत्र का अधिपति हूं। मेरा कोई प्रतिशत्रु नहीं है। मैंने भारतवर्ष को जीत लिया है।

भरहे राया महता हिम्बंतमलयमंदरजावरज्जं पसा-हेमाणे विहरति । (आवचू १ पृ २०७)

भरत सम्राट्का साम्राज्य हिमवान्, मलय और मंदर पर्वत पर्यंत व्याप्त था।

वसुधर गुणधर जयवर हिरिसिरिधितिकित्तिधारकनरिंदे । लक्खणसहस्सधारक नायमिणं णे चिरं धारे ॥ हयवितगजवितणस्वतिणविनिह्विति भरहवासपढमविति !। कत्तीसजणवयसहस्सरायसामी चिरं जीव ॥

पढमणरीसर ईसर हियईसर महिलियासहस्साणं । देवसयसहस्सीसर चोद्दसरयणीसर जसंसी ।। सागरिगिरिपेरंतं उत्तरपाईणमिश्रिजितं तुमए । तं अम्हे देवाणुष्पियस्स विसए परिवसामो ।। (आवच् १ पृ १९८, १९९)

भरत चक्रवर्ती रत्नों का धारक, गुणों का आलय

और ही-श्री-धृति-कीर्ति से सम्पन्न थे। वे हजार शुभ लक्षणों से युक्त थे। वे अश्वपति, गजपति, नरपित और नौ निधियों के स्वामी थे। भरतक्षेत्र के प्रथम अधिपित थे। वे वक्तीस हजार जनपद-राजाओं पर शासन करते थे। उनके हजारों रानियां थीं। लाखों देव उनकी सेवा में थे। उन यशस्वी और चौदह रत्नों के अधिपित चक्र-वर्ती का साम्राज्य पश्चिम में सागर पर्यंत और उत्तर में मंदरगिरिपर्यंत फंला हुआ था।

#### प्रवज्या

भरहसामी दसिंह रायसहस्सेहि सिंह पव्वइओ ! सेसा जब चित्रको सहस्सपरिवारा पव्वइया । आइच्च-जसो सक्तेण अभिसित्तो । एवं अट्ट पुरिसजुगाणि अभिसित्ता । (आवचू १ पृ २२८)

भरत चक्रवर्ती दस हजार राजाओं के साथ प्रव्रजित हुए। शेष नौ चक्रवर्ती हजार-हजार राजाओं के साथ प्रव्रजित हुए। सम्राट् भरत की दीक्षा के पण्चात् शक्र ने आदित्ययण का राज्याभिषेक किया। आठ पुरुषयुग — महायश, अतिवल, बलभद्र, बलवीर्य, वीर्य, जलवीर्य और दंडवीर्य तक यह अभिषेक का क्रम चला।

#### भरत को कैवल्य

एवं पुण्णपयं सोच्चा, अत्यधम्मोवसोहियं। भरहो विभारहं वासं, चेच्चा कामाइ पव्वए॥ (उ १८।३४)

अर्थ (मोक्ष) और धर्म से उपशोभित पवित्र उप-देश को सुनकर भरत चक्रवर्ती ने भारतवर्ष और काम-भोगों को छोड़कर प्रव्रज्या ली।

आयंसघरपवेसो भरहे पडणं च अंगुलीअस्स । सेसाणं उम्मुअणं संवेगो नाण दिक्खा य ॥ (आवनि ४३६)

सन्वालंकारिवभूसितो आयंसघरं अतीति, तत्थ य सन्वंगिओ पुरिसो दीसिति, तस्स एवं पेच्छमाणस्स अंगुली-जजां पिड्यं तं च तेण ण णायं पिड्यं, एवं तस्स पलोएं-तस्स जाहे तं अंगुलि पलोएित जाव सा अंगुली न सोहिति तेण अंगुलीज्जएण विणा, ताहे पेच्छिति पिड्यं, ताहे कडगंपि अवणेति, एवं एक्केक्कं आभरणं अवणतेण सव्वाणि अवणीताणि, ताहे अप्पाणं पेच्छिति, उच्चिय-पडमं व पडमसरं असोभमाणं पेच्छइ। पच्छा भणित आगंतुएहि दव्वेहि विभूसितं इमं सरीरगंति, एत्थं संवेग- मातन्नो । इमंच एवं गतं सरीरं, एवं चितेमाणस्स ईहा-बूहामस्गणगवेसणं करेमाणस्स अपुब्तकरणं भाणं अणुपविद्वो केवलणाणं उष्पाडेति । (आवचू १ पृ २२७)

एक दिन चक्रवर्ती भरत ने आदर्श गृह में प्रवेश किया। वहां ने अपने अलंकारों से अलंकत शरीर को शीश में देख रहे थे। सहसा उनकी अंगुली से एक अंगूठी नीचे गिर गई। जब अंगूठी विहीन अंगुली पर उनकी दृष्टि पड़ी तो वह अंगुली सुन्दर नहीं लगी, इससे चितनधारा बदली और एक-एक कर उन्होंने सभी आभूषण उतार दिये। फिर अपने शरीर को शीश में देखा तो वह प्राविहीन पद्मसरोवर की तरह अरमणीय लगा। शरीर-प्रेक्षा से यह अनुचितन उभरा कि यह शरीर मूल में सुन्दर नहीं है, बाह्य अाभूषणों से सुन्दर लगता है—इस अनुप्रेक्षा से वैराग्यवृद्धि हुई। ईहा, अपोह, मार्गणा और गवेषणा करते-करते सम्राट् भरत ने अपूर्वकरण ध्यानश्रेणी में अनुप्रविष्ट हो केवलज्ञान प्राप्त कर लिया।

#### ५. सगर आदि चक्रवर्ती

सगरो वि सागरंतं, भरहवासं नराहिवो । इस्सरियं केवलं हिच्चा, दयाए परिनिब्बुडे ॥ (उ १८।३५)

सगर चक्रवर्ती सागर पर्यंत भारतवर्ष और पूर्ण ऐश्वर्यं को छोड़ अहिंसा की आराधना कर मुक्त हुए।

#### मधवा चक्रवर्ती

चइत्ता भारहं वासं, चक्कवट्टी महिड्दिओ । पव्वज्जमक्भुवगओ, मघवं नाम महाजसो ।।

(उ १=।३६)

महद्धिक और महान् यशस्वी मघवा चक्रवर्ती ने भारतवर्ष को छोड़कर प्रवज्या ली।

## सनत्कुमार चक्रवर्ती

सणंकुमारो मणुस्सिन्दो, चक्कबट्टी महिड्ढिओ । पुत्तं रज्जे ठवित्ताणं, सो वि राया तवं चरे ॥ (उ १८।३७)

 महर्द्धिक राजा सनत्कुमार चक्रवर्ती ने पुत्र को राज्य सौंप कर तपश्चरण किया।

#### शांति चऋवर्ती

चइत्ता भारहं वासं, चक्कबट्टी महिड्ढिओ । संती संतिकरे लोए, पत्तो गइमणुत्तरं ॥ (उ १८।३८)

महद्धिक और लोक में शांति करने वाले शांतिनाथ चक्रवर्ती ने भारतवर्ष को छोड़कर अनुत्तर गति प्राप्त की। कृथ चक्रवर्ती

इक्खागरायवसभो, कृंयु नाम नराहिनो । विक्खायिकत्ती धिइमं, मोक्खं गओ अणुत्तरं ॥ (उ १८।३९)

इक्ष्वाकु कुल के राजाओं में श्रेष्ठ, विख्यात कीर्ति वाले, धृतिमान् भगवान् कुन्धु नरेश्वर ने अनुत्तर मोक्ष प्राप्त किया।

#### अर चऋवतीं

सागरंतं जहित्ताणं, भरहं वासं नरीसरो। अरो य अरयं पत्तो, पत्तो गइमणुत्तरं।। (उ १८।४०)

सागर पर्यंत भारतवर्ष को छोड़कर, कर्मरज से मुक्त होकर 'अर' नरेश्वर ने अनुत्तर गति प्राप्त की ।

## महापद्म चऋवतीं

चइत्ता भारहं वासं, चक्कवट्टी नराहिबो । चइत्ता उत्तमे भोए, महापउमे तबं चरे ॥ (उ १८४४)

विपुल राज्य, सेना और वाहन तथा उत्तम भोगों को छोड़कर महापद्म चक्रवर्ती ने तप का आचरण किया।

## हरिषेण चक्रवर्ती

एगच्छत्तं पसाहित्ता, महि माणनिसूरणो । हिरसेणो मणुस्सिदो, पत्तो गइमणुत्तरं ॥ (उ १८।४२)

(शत्रु-राजाओं का) मान-मर्दन करने वाले हरिषेण चक्रवर्ती ने पृथ्वी पर एक-छत्र शासन किया, फिर अनु-त्तर गति प्राप्त की।

#### जय चक्रवर्ती

अन्निओ रायसहस्सेहि, सुपरिच्चाई दमं चरे। जयनामो जिणक्खायं, पत्तो गइमणुत्तरं॥ (उ १४।४३) जय चक्रवर्ती ने हजार राजाओं के साथ राज्य का परित्याग कर जिन-भाषित दम का आचरण किया और अनुत्तर गति प्राप्त की।

#### ब्रह्मदत्त चऋवर्ती

जाईपराजिओ खलु, कासि नियाणं तु हत्थिणपुरिमा । चुलणीए बंभदत्तो, उबवन्नो पउमगुम्माओ ।। कंपिल्ले संभूओ, चित्तो पुण जाओ पुरिमतालिमा । सेट्ठिकुलिम्म विसाले, धम्मं सोऊण पव्वइओ ।। कंपिल्लिम्मिय नयरे, समागया दो वि चित्तसंभूया । सुहदुक्खफलिववागं, कहेंति ते एककमेक्कस्स ॥ (उ १३।१-३)

जाति से पराजित हुए संभूत ने हस्तिनापुर में निदान (चक्रवर्ती होऊं --ऐसा संकल्प) किया। वह सौधर्म देवलोक के पद्मगुल्म नामक विमान में देव बना। वहां से च्युत होकर चुलनी की कोख में ब्रह्मदत्त चक्रवर्ती के रूप में उत्पन्न हुआ।

संभूत काम्पिल्य नगर में उत्पन्न हुआ। चित्र प्रिम-ताल में एक विशाल श्रेष्ठिकुल में उत्पन्न हुआ। वह धर्म सुन प्रवृजित हो गया। काम्पिल्य नगर में चित्र (बहादत्त) और सभूत (मुनि) दोनों मिले। दोनों ने परस्पर एक दूसरे के सुख-दु:ख के विपाक की बात की। वि, अन्तमञ्जवसाणुगा। आसिमो भावरा दो अन्नमन्नहिएसिणो अन्नमन्नमणुरत्ता, दासा दसण्णे आसी, मिया कालिजरे नगे। हंसा मयंगतीरे, सोवागा कासिभूमिए ॥ देवा य देवलोगम्मि, आसि अम्हे महिड्डिया । इमा नो छट्टिया जाई, अन्नमन्नेण जा विणा।। (उ १३।५-७)

ब्रह्मदत्त ने मुनि से कहा--

हम दोनों भाई थे — एक दूसरे के वणवर्ती, परस्पर अनुरक्त और परस्पर हितेंथी। हम दोनों दशाणें देश में दास, कालिजर पर्वत पर हरिण, मृतगंगा के किनारे हंस और काशी देश में चांडाल थे।हम दोनों सौधर्म देवलोक में महान् ऋदि वाले देव थे। यह हमारा छठा जन्म है, जिसमें हम एक दूसरे से बिछुड़ गये।

पंचालराया वि य बम्भदत्तो, साहुम्स तस्स वयणं अकाउं। अणुत्तरे भुंजिय कामभोगे, अणुत्तरे सो नरए पविट्ठो॥ (उ १३।३४)

पंचाल जनपद के राजा ब्रह्मदत्त ने मुनि के वचन

का पालन नहीं किया। वह अनुत्तर कामभोगों को भोगकर अनुत्तर (अप्रतिष्ठान) नरक में गया।

### ६. चऋवर्ती और इन्द्र भव्य

पोग्गलपरियट्ट इं जं नरदेवंतरं सुए भणियं। तो सो भव्वो, कालो जमयं निव्वाणभावीणं॥

नरदेवाणं भंते ! केवतियं कालं अंतरं होइ ? गोयमा ! जहन्नेणं साइरेगं सागरोवमं, उक्कोसेणं अर्णतं कालं — अवड्ढं पोग्गलपरियट्टं देसूणं । (भग १२।१९३)

चऋवर्ती भव्य एव भवति नाभव्यः, यस्मादयमपा-धंपुद्गलपरावर्तलक्षणोऽन्तरकालो भाविनिर्वाणपदानामेव घटते । अभव्यानां तु भवनपत्यादिभाविदेवानामुत्कुष्टतो वनस्पतिकालस्यैवाऽन्तराऽभिधानात् । किञ्च, अन्यत्रापि देवेन्द्र-चऋवतित्वादिपदयोग्यकर्मणां बन्धो भव्यानामेवोक्तः । (विभा ८०५ मव् पृ ३२९)

भगवती सूत्र में चक्रवर्ती का अन्तरकाल जघन्यत: सातिरेक सागरोपम और उत्कृष्टतः देशोन अपार्ध पुद्गल परावर्त्तं प्रतिपादित है। इस आधार पर कहा गया है कि चक्रवर्ती भव्य ही होता है, अभव्य नहीं। जो भविष्य में मुक्त होने वाले जीव हैं, उन्हीं के लिए अंतरकाल अपार्ध पुद्गलपरावर्त्तं घटित होता है। भवनपित आदि अभव्य देवों का अन्तरकाल अनन्त है। इन्द्र, चक्रवर्ती आदि पदों के योग्य कमौं का बंध भव्य जीवों के ही होता है—ऐसा अन्य ग्रन्थों में भी प्रतिपादित है।

# ७. चक्रवर्ती और वासुदेव कब ?

उसभे भरहो अजिए सगरो मघवं सणंकुमारो अ।
धम्मस्स य संतिस्स य जिणंतरे चक्कविट्टदुमं।।
संती कृंयू अ अरो अरहंता चेव चक्कवट्टी अ।
अरमल्लीअंतरे उ हवइ सुभूमो अ कोरव्वो ॥
मुणिसुव्वए निर्माम अ हुंति दुवे पउमनाभहरिसेणा।
निर्मामेस जयनामो अरिट्टपासंतरे बभो॥
पंचऽरहंते वंदित केसवा पंच आणुपुव्वीए।
सिष्जंस तिविट्टाई धम्म पुरिससीहपेरंता।।
अरमिल्जंतरे दुण्णि केसवा पुरिसपुंडरिअदत्ता।
मुणिसुव्वयनमिअंतरि नारायण कण्हु नेमिमि॥
(आवनि ४१६-४२०)

(किस तीर्थंकर के कालखंड में कौन से चक्रवर्ती और बासुदेव हुए ? उनकी आयु और अवगाहना कितनी थी, इसका विवरण इस प्रकार है-—)

| तीर्थंकर चक्रवर्ती |            | चकवर्ती वासुदेव अवगाह<br>धनुष |     |           | आयु<br><b>व</b> र्ष   |
|--------------------|------------|-------------------------------|-----|-----------|-----------------------|
| ऋषभ                | भरत        | 0                             | 1   | ४००       | ८४ लाख पूर्व          |
| अजित               | सगर        | 1 0                           | - 1 | ४५०       | 1 97 ,,               |
| सम्भव              | 1 0        | ) 0                           | -   | ४००       | 1 &0 ,,               |
| अभिनन्दन           | 0          | 0                             | 1   | ३५०       | 1 40 ,,               |
| सुमति              | 0          | 1 0                           | 1   | ३००       | ٧٥ ,,                 |
| पद्म               | 0          | 0                             | ĺ   | २५०       | 1 ३० ,,               |
| सुप श्वं           | 1 0        | 1 0                           | 1   | २००       | २० ,,                 |
| चन्द्र             | 0          | 0                             | J   | १५०       | 1 80 ,,               |
| सुविधि             | ] 0        | 0                             |     | १००       | 1 7 ,,                |
| शीतल               | 0          | 0                             | l   | ९०        | ١ ۶ ,,                |
| श्रेयास            | 0          | স্বিদৃষ্ঠ                     |     | 50        | ८४ लाख वर्ष           |
| वासुपूज्य          | 0          | ि द्विपृष्ठ                   |     | ৩৩        | ७२ ,,                 |
| विमल               |            | <b>+</b> वय∓भू                | - 1 | ६०        | ١ ६٥ ,,               |
| अनन्त              | 0          | । पुरुषोत्तम                  | - [ | Хo        | 1 ₹0 ,,               |
| ម្                 | 0          | ] पुरुषसिह                    | _   | ४५        | १० ,,                 |
| 0                  | मधवा       | 0                             | - 1 | ४२३       | ١ ٧ ,,                |
| 0                  | सनत्कुमार  | 0                             | ]   | ४१३       | ₹ ,,                  |
| <b>भान्ति</b>      | शान्ति     | 0                             |     | ४०        | <u>۱</u> ۶ ,,         |
| कुन्धु             | कुन्थ      | 0                             | 1   | ३५        | ९५००० वर्ष            |
| अर                 | अर         | 0                             |     | ३०        | 28000 "               |
| 0                  | 0          | पुरुषपुण्डरीक                 | 1   | <b>२९</b> | <b>\$</b> 2000 ,,     |
| 0                  | सुभूम      | 0                             | ı   | २८        | \ <b>&amp;0000</b> ,, |
| 0 1                | 0          | दत्त                          |     | २६        | ५६००० ,,              |
| मल्लि              | 0          | 1 0                           | _   | २५        | । ११००० ,,            |
| मुनिसुत्रत         | पद्म       | 1 0                           | J   | २०        | ₹ 0000 ,,             |
| 0                  | 0          | नारायण                        |     | १६        | 1 82000 ,,            |
| निम ।              | हरिषेण     | 0                             |     | १५        | 1 80000 ,,            |
| 0                  | जय         | 0                             |     | १२        | ३००० ,,               |
| नेमि               | ٥          | <b>क्र</b> हता                |     | १०        | 1 8000 ,,             |
| 0                  | ब्रह्मदत्त | 0                             | 1   | y         | 900 ,,                |
| पार्श्व            | 0          | 0                             | ١   | ९ हाथ     | 1 800 ,,              |
| महावीर             | ٥          | 0                             | 1   | ७ हाथ     | 1 97 ,,               |

# च चक्रवर्ती और वासुदेव का कम

चिक्कदुगंहरिपणगंपणगंचक्कीण केसनी चिक्की। केसन चक्की केसन दुचक्की केसी अ चक्की अ।। (आविन ४२१) चक्रवर्ती और वासुदेव के होने का क्रम इस प्रकार है--

दो चक्रवर्ती, पांच वासुदेव, पांच चक्रवर्ती, वासुदेव, चक्रवर्ती, वासुदेव, चक्रवर्ती, वासुदेव, दो चक्रवर्ती, वासुदेव, चक्रवर्ती। चतुरिन्द्रिय –स्पर्शन, रसन, छाण और चक्षु--इन चार इन्द्रियों वाले जीव। (इ. त्रस) चतुर्विशतिस्तव —चौवीस अर्हतों की उत्कीर्त्तना । (द्र. स्तवस्तुति) चन्द्रप्रभु--आठवें तीर्थंकर । (द्र. तीर्थंकर) चरणसत्तरी - प्रतिदिन किया जाने वाला चारित्रिक अनुष्ठान । इसके सत्तर अंग हैं —

वय समणधम्म संजम वेयावच्चं च बंभगूतीओ। नाणाइतियं कोहिनगहाई चरणमेयं ॥ तव (ओभा २)

पांच महाव्रत, दस श्रमण धर्म, सतरह प्रकार का संयम, दस प्रकार का वैयावृत्त्य, नौ ब्रह्मचर्यगुप्ति, ज्ञान, दर्शन,चारित्र,बारहप्रकारका तप (अनशन आदि) और कोध आदि चार कषायों का निग्रह - इन्हें चरण-सत्तरी कहा जाता है।

च।रित्र--महावृत आदि का आचरण । सामायिक की साधना।

- १. चारित्र का निवंचन और लक्षण
- २. चारित्र के प्रकार
- ३. सामाधिक चारित्र
- \* तीर्थंकर के सामायिक चारित्र

(द्र. तीर्थंकर)

(द्र. गुणस्थान)

- ४. छेदोपस्थापनीय चारित्र
- ५. परिहारविशृद्धि चारित्र
- ० परिहार तप का ऋम
- आहार विधि
- ० कालमान
- ० तप समाध्ति के बाद का ऋम
- ६. सुक्ष्मसम्पराय च।रित्र
- \* सूक्ष्मसम्पराय गुणस्यान
- ७. यथाख्यात चारित्र
- द. कवाय-विलय से चारित्र-प्राप्ति
- ९. चारित्रिक स्थिरता के आलम्बन सूत्र
- ९०. चारित्र का मूल्य
- ११. चारित्र संम्पन्नता के परिणाम
- १२. चारित्र और सम्यक्त्व
- १३. चारित्र और नय
- १४. चारित्र (शील) के अठारह हजार अंग

- \* चारित्र के आचार (ब्र. आचार)
- \* चारित्र विनय (द्र. विनय)
- \* चारित्र धर्म के प्रकार (द्र. धर्म) \* चारित्र मावना (इ. मावना)
- \* अप्रत्याख्यानकषाय के क्षयोपशम से देश चारित्र
  - (द्र. श्रावक) \* कषाय के उदय से चारित्रधात (इ. कवाय)
- \* चारित्रसम्पन्न को ही मन:पर्यवज्ञान (द्र. मनःपर्यवज्ञान)
- \* चारित्र-अतिशय से जंघाचारण सब्धि (इ. लब्धि)
- \* चारित्रभोह के प्रकार (द्र. कर्म)
- \* चारित्रः सामायिक का एक मेव
- \* चारित्र सामायिक की स्थिति, ग्रहण की अर्हता, काल, दिशा आदि । (द्र. सामायिक)
- \* सामायिक और कालचकः .......... ]
- \* चःरित्रसम्बन्नता और ध्यान

द्र. ध्यान)

# १. चारित्र का निवंचन और लक्षण

····एयं चयरित्तकरं, चारित्तं होइ आहियं।। (उ २=।३३)

जो कर्म-संचय को रिक्त करता है, वह चारित्र है। चरन्ति - गच्छन्त्यनेन मुक्तिमिति चारित्रम्। (उशावृ प ४४६)

जिससे मुक्ति की प्राप्ति होती है, वह चारित्र है। चारित्रं '''सदसत्क्रियाप्रवृत्तिनिवृत्तिलक्षणम् । (उशावुप ५५६)

चारित्र का लक्षण है —सत् आचरण में प्रवृत्ति और असत् आचरण से निवृत्ति ।

## २. चारित्र के प्रकार

चरित्तगुणप्पमाणे पंचिवहे पण्णते, तं जहा-सामा-छेदोवद्रावणियचरित्तगृणप्यमाणे, इयचरित्तगुणप्पमाणे, परिहारविसुद्धियचरित्तगुणप्पमाणे, सुहुमसंपरायचरित्तगुण-ष्पमाणे, अहबखायचरित्तगूणष्पमाणे । (अनू ४४३)

चारित्र के पांच प्रकार हैं -सामाधिक, छेदोपस्थाप-नीय, परिहारविशुद्धि, सूक्ष्मसंपराय और यथाख्यात ।

## ३. सामाधिक चारित्र

सावज्जजोगविरइ त्ति""""।। (विभा १२६३) ं सर्वेथा सावद्ययोग की विरति सामायिक है।

समिति साङ्गत्येनैकीभावेन वा आयो - गमनं-प्रवर्त्तंनं समायः स प्रयोजनमस्य सामायिकम् । तच्च सकलसाव-द्यपरिहारं एव । तत्रैव सित साङ्गत्येन स्वपरिवभागा-भावेन च सर्वत्र प्रवृत्तिसम्भवात् । यद्वा समो—रागद्वेष-विरिहतः स चेह प्रस्तावाच्चित्तपरिणामस्तिस्मन्नायो— गमनं समायः स एव सामायिकम् । (उशावृ प ५६७)

- अपने और पराये का भेद किये बिना प्रवृत्ति करना सामायिक है। सर्वे सावद्य योग का परिहार करने पर ही सामायिक हो सकती है।
- राग-द्वेष से रहित चित्त का परिकाम सम है, उसमें रहना सामायिक है।

#### प्रकार

""सामाइयं दुहा तं च । इत्तरमावकहं ति य पढमं पढमंतिमजिणाणं ॥ तित्थेसुमणारोवियवयस्स सेहस्स थोवकालियं । सेसाणमावकहियं तित्थेसु, विदेहयाणं च ॥ (विभा १२६३,१२६४)

सामायिक चारित्र के दो भेद हैं — इत्वरिक — स्वल्प-कालीन और यावत्कथिक — आजीवन ।

इत्वरिक सामायिक चारित्र भरत और ऐरावत क्षेत्र में प्रथम और अन्तिम तीर्थंकर के समय के उन शैक्ष साधुओं के तब तक होता है, जब तक महावतों का विस्तार से आरोपण नहीं किया जाता। महाविदेह क्षेत्र में सब साधुओं तथा शेष बावीस तीर्थंकरों के शासन में यावत्कथिक सामायिक चारित्र होता है।

# ४. छेदोपस्यापनोय चारित्र

परियायस्स य छेओ जत्थोबहावणं वएसुं च। छेओबहावणमिह ....।।

(विभा १२६८)

जिसमें सामायिक चारित्र की पर्याय का छेद और महाद्रतों का पुनः उपस्थापन किया जाता है, वह छेदोपस्थापनीय चारित्र है।

#### प्रकार

छेओवट्टावणियचरित्तगुणप्पमाणे दुविहे पण्णते त जहा साइयारे य निरइयारे य। (अनु ४५३) सेहस्स निरइयारं तित्थंतरसंकमे च तं होज्जा। मूलगुणघाइणो साइयारमुभयं च ठियकप्पे।। (विभा १२६९) छेदोपस्थापनीय चारित्र के दो प्रकार हैं—

- १. निरतिचार यह दो अवस्थाओं में होता है-
  - शिष्य को विस्तार से महाव्रतों की उपस्थापना दी जाने पर।
  - ० एक तीर्थ से दूसरे तीर्थ में जाने पर!
- सातिचार---मूल गुण का घात हो जाने पर पुनः
   महाक्रतों का आरोपण करना सातिचार छेदोपस्था पनीय चारित्र है।

ये दोनों ही अवस्थाएं स्थितकरूप साधु में होती है।

# ४. परिहारविशुद्धि चारित्र

परिहारेण विसुद्धं सुद्धो वा तओ जिंह विसेसेण । तं परिहारविसुद्धं परिहारविसुद्धियं नाम ॥ (विभा १२७०)

परिहार नामक तपविशेष के द्वारा शुद्धि प्राप्त करना परिहारविशुद्धि चारित्र है।

#### प्रकार

परिहारिवशुद्धियचरित्तगुणप्पमाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा—निव्विसमाणए य निव्विद्वकाइए य । (अनु४४३) तं दुविगप्पं निव्विसमाण-निव्विद्वकाइयवसेणं । परिहारियाणुपरिहारियस्स कप्पद्वियस्स वि य ॥ नवको गणं इदं प्रतिपद्यते, तद्यथा — चत्वारः परि-

नवका गण इद प्रतिपद्यते, तद्यथा — चत्वारः परि-हारिकाः, चत्वारभ्चानुपरिहारिकाः, एकस्तु कल्पस्थितः। तत्र परिहारिकाणां तदासेवकत्वादिदं निर्विशमानकमुच्यते, अनुपरिहारिकाणां कल्पस्थितस्य च विहितवक्ष्यमाणतपसां निर्विष्टकायिकमभिधीयते । (विभा १२७१ मवृष्ट ४७८)

परिहार विशुद्धि के दो प्रकार हैं - निर्विशमान और निर्विष्टकायिक।

नौ साधु इस तप को प्रारम्भ करते हैं। उनमें एक कल्पस्थित, चार पारिहारिक और चार अनुपारिहारिक होते हैं। वर्तमान में जो पारिहारिक मुनि परिहार तप करते हैं, वे निर्विशमान कहलाते हैं। जो परिहार तप कर चुकते हैं और वर्तमान में सेवा में नियुक्त होते हैं, वे निर्विष्टकायिक कहलाते हैं।

## परिहार तप का ऋम

गिम्ह-सिसिर-वासासुं चउत्थयाईणि बारसंताइं। अड्ढापनकंतीए जहण्णमज्यिमुक्कोसयतवाणं।। (विभा १२७३)

| ग्रीष्म       | शिशिर      | वर्षा       |
|---------------|------------|-------------|
| जघन्य उपवास   | बेला       | तेला        |
| (चतुर्थ भक्त) | (षष्ठभक्त) | (अष्टमभक्त) |
| मध्यम बेला    | तेला       | चोला        |
| उत्कृष्ट तेला | चोला       | पंचीला      |
| आहार-विधि     |            |             |

सेसा उ निययभत्ता पायं भत्तं च ताणमायामं । होइ नवण्हं वि नियमा न कप्पए सेसयं सन्वं ॥ (विभा १२७४)

अनुपरिहारिक-कल्पस्थिताः पञ्चापि प्रायो नियत-भक्ता नित्यभोजिनो भवन्ति । प्रायोग्रहणाद् निजेच्छ्या कदाचिदुपवासमपि कुर्वन्ति । भक्तं च तेषां सर्वदैवाऽनु-परिहारिक-कल्पस्थितानां पारणके परिहारिकाणां च सर्वेषामाचाम्लमेव भवति । शेषं तु विकृतिलेपकुदादिकं वस्तु सर्व नवानामपि नियमाद् न कल्पते ।

(विभामवृ पृ ४७९)

अनुपारिहारिक और कल्पस्थित प्रायः नित्यभोजी होते हैं। वे स्वेच्छा से कभी-कभी उपवास कर लेते हैं। वे प्रतिदिन तथा पारिहारिक पारणे के दिन आयम्बिल करते हैं। उनमें से कोई भी साधु विकृति या लेपकृत वस्तु का प्रयोग नहीं करते हैं।

#### कालमान

परिहारिया-ऽणुपरिहारियाण कष्पद्वियस्स वि य भत्तं। छ छम्मासा उत्तवो अट्ठारसमासिओ कष्पो ॥ (विभा १२७५)

परिहारविशुद्धि साधना का कालमान अठारह महीने हैं। पारिहारिक, अनुपारिहारिक और कल्पस्थित —तीनों में से प्रत्येक के छह-छह महीने का तप होता है।

#### तप-समाध्ति के बाद का कम

कप्पसमत्तीए तयं जिणकप्पं वा उवेंति गच्छं वा।
ि ठियकप्पे चित्रथ नियमा दो पुरिसजुगाई ते होंति।।
(विभा १२७६)

परिहार तप की समाप्ति पर कुछेक मुनि पुनः परिहार तप को स्वीकार करते हैं। कुछेक जिनकल्प को स्वीकार करते हैं। कुछेक जिनकल्प को स्वीकार करते हैं। कुछेक संघ में प्रवेश कर लेते हैं। इसलिए पारिहारिक तप स्थितकल्प की अवस्था में होता है। वह प्रथम और अन्तिम तीर्थंकर के समय में ही होता है।

### ६. सुक्ष्मसंपराय चारित्र

कोवाइ संपराओ तेण जओ संपरीइ संसारं। तं मुहुमसंपरायं, मुहुमो जत्थावसेसो सो।। (विभा १२७७)

क्रोध आदि कषाय संपराय हैं। जीव उनसे संसार में भ्रमण करता है। जहां सूक्ष्म कषाय (लोभ) अवशेष रहता है, वह सूक्ष्मसम्पराय चारित्र है।

सुहुमो अस्य रागः सुहुमसंपरागः।

(आवच् १ पृ १०३)

जिसके सूक्ष्म रा**ग शेष** रहता है, वह सूक्ष्मसंपराग(य)

लोभाणुं वेअंतो जो खलु उवसामओ व खवगो वा । सो सुहुमसंपराओ अहक्खाया ऊणओ किची॥ (आविति ११७)

उपशमश्रेणी और क्षपकश्रेणी में आरूढ साधक सूक्ष्म लोभाणुओं का वेदन करता है, उस समय की चारित्रिक स्थिति को सूक्ष्मसंपराय चारित्र कहा जाता है। यह यथाख्यात चारित्र से कुछ न्यून होता है।

दंसणमोहाईओ भण्णइ अनियद्विबायरो परओ।

""जाव उ सेसो संजलणलोभ संबेज्जभागो ति।
तदसंबेज्जइभागं समए समए समेइ एक्केक्कं।
अंतोमुहुत्तमेत्तं तस्सासंबेज्जभागं पि॥

(विभा १३००, १३०१)

दर्शनमोह के अतीत हो जाने पर जब तक संज्वलन लोभ का संख्याततम भाग शेष रहता है, तब तक अनि-वृत्तिबादर गुणस्थान रहता है। श्रेणिआरूढ मुनि संज्व-लन के संख्याततम भाग के असंख्य भाग करता है। उन असंख्य भागों को एक-एक समय में उपशान्त या क्षीण करता है, तब अन्तर्मुहूर्त्त वाला सूक्ष्मसंपराय चारित्र प्राप्त होता है।

#### प्रकार

सुहुमसंपरायचरित्तमुणप्पमाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा — संकिलिस्समाणए य विसुज्भमाणए य । (अनु ५५३)

सिंढि विलग्गओ तं विसुज्कमाणं तभो चयंतस्स । तह संकिलिस्समाणं परिणामवसेण विन्नेयं ॥ (विभा १२७८)

सूक्ष्मसंपराय चारित्र के दो भेद हैं — संक्लिश्यमान और विशुद्धयमान । इन भेदों का कारण है विशुद्ध और संक्लिष्ट परिणाम । यह चारित्र श्रेणिआरोहण के समय विशुद्धधमान होता है। उपशांतमोह गुणस्थान से गिरते समय वह संविलश्यमान होता है।

#### ७. यथास्यात चारित्र

अह सदो जाहत्थे आङोऽभिविहीए कहियमक्खायं। चरणमकसायमुदितं तमहक्खायं जहक्खायं।। (विभा १२७९)

अविद्यमानकषायं क्षपितोपशमितकषायावस्थाभावि । इह चोपशमितकषायावस्थायामकषायत्वं कषायकार्या-भावात्, यथाख्यातम् अर्हत्कथितस्वरूपानतिकमवत् । (उशावृष ५६८)

जब क्रोध, मान, माया और लोभ सर्वथा उपशान्त या क्षीण हो जाते हैं, उस समय की चारित्र-स्थिति को यथाख्यात चारित्र कहा जाता है।

अर्हत् द्वारा प्रस्तुत चारित्र का जो स्वरूप प्ररूपित है उसका अतिक्रमण न करना यथाख्यात है।

#### प्रकार

अहक्खायचरित्तगुणप्पमाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा— पडिवाई य अपडिवाई य । (अनु ५५३)

यथाख्यात चारित्र के दो प्रकार हैं --प्रतिपाती (उप-शम चारित्र) और अप्रतिपाती (क्षायिक चारित्र)।

अकसायं अहक्खायं, छउमत्थस्स जिणस्स वा।

(उ २८।३३) छद्मस्यस्य उपशान्तक्षीणमोहाख्यगुणस्थानद्वयर्वात्तनः । केवलिनः सयोग्ययोगिगुणस्थानद्वयस्थायिनः ।

(उशावृ प ४६९)

मुणस्थान के आधार पर इसके अधिकारी दो वर्गों में विभक्त हैं —

- १. छन्नस्य —उपशान्तमोह और क्षीणमोह गुणस्थानवर्ती ।
- केवली —सयोगिकेवली और अयोगिकेवली गुणस्थान-वर्ती।

### कषाय-विलय से चारित्र प्राप्ति

खयओ वा समओ वा खओवसमओ व तिण्णि लब्भन्ति । सुहुमाहक्खायाइं खयओ समओ व नण्णत्तो ।। (विभा १२५७)

सामायिकच्छेदोपस्थापनीय-परिहारविशुद्धिकलक्षणा-न्याद्यानि त्रीणि चारित्राणि श्रेणिद्धयादन्यत्र कषायक्षयो-पशमात् पूर्वप्रतिपन्नानि प्रतिपद्यमानानि च लभ्यन्ते, अनि-वृत्तिवादरस्य पुनरूपशमश्रेणी तदुपशमात् पूर्वप्रतिपन्नानां तेषां लाभः । क्षपकश्रेणौ तु क्षयादिति । सूक्ष्मसंपराय-यथाख्यातचारित्रे तूपज्ञमश्रेणौ कषायोपज्ञमात्, क्षपकश्रेणौ तु तत्क्षयाल्लभ्येते । (विभागव् पृ ४७४)

सामायिक, छेदोपस्थापनीय, परिहारिवशुद्धि—ये तीनों चारित्र श्रेणी आरोहण से पूर्व कथाय के क्षयोपशम से प्राप्त होते हैं। अनिवृत्ति गुणस्थान में उपशमश्रेणी की अपेक्षा कथाय के उपणम से और क्षायिकश्रेणी की अपेक्षा कथाय के क्षय से प्राप्त होते हैं। सूक्ष्मसंपराय और यथास्थात चारित्र उपशमश्रेणी की अपेक्षा कथाय के उपशम से तथा क्षायिकश्रेणी की अपेक्षा कथाय के क्षय से प्राप्त होते हैं।

चरित्तमोहखतोवसमे णाम बारसकसायोदयखये सदु-वसमे य । संजलणचउक्कअन्नतरदेसघातिफड्डगोदए णोक-सायनवगस्स य यथासंभवोदये । (आवचू १ पृ ९७,९८)

उदय प्राप्त द्वादश कथाय का क्षय तथा अनुदित कथाय का उपशम होने पर क्षयोपशम चारित्र प्राप्त होता है। इसमें संज्वलनचतुष्क के देशघाती स्पर्धकों का उदय तथा नोकषायनवक का यथासंभव उदय रहता है।

न हु नवरिमहक्खाओवधाइणो सेसचरणदेसं पि। घाएंति ताणमुदए होइ जओ साइयारं तं॥ (विभा १२४०)

संज्वलन कथाय केवल यथाख्यात का ही उपघाति नहीं है। वह शेष चारित्र का भी देशघाति है। उसके उदय से शेष चारित्र सातिचार हो जाते हैं।

# ६. चारित्रिक स्थिरता के आलम्बन सूत्र

इह खलु भो ! पव्वइएणं, उप्पन्नदुक्खेणं, संजमे अरइसमावन्नचित्रणं, ओहाणुप्पेहिणा अणोहाइएणं चेव, हयरस्सि-गयंकुस-पोयपडागाभ्र्याइं इमाइं अट्ठारस ठाणाइं सम्मं संपडिलेहियव्वाइं भवंति । तं जहा —

- १. हं भो ! दुस्समाए दुप्पजीवी ।
- २. लहस्सगा इत्तरिया गिहीणं कामभोगा ।
- ३. भूज्जो य साइबहुला मणुस्सा ।
- ४. इमे य मे दुक्ले न चिरकालोवट्ठाई भविस्सइ।
- ५. ओमजणपुरक्कारे।
- ६. वंतस्स य पडियाइयणं ।
- ७. अहरगइवासोवसंपया ।
- द. दुल्लभे खलु भो ! गिहीणं धम्मे गिहिवासमज्भे वसंताणं।
- ९. आयंके से वहाय होइ।

- **१**०. संकप्पे से वहाय होइ ।
- ११. सोवक्केसे गिहवासे । निरुवक्केसे परियाए ।
- १२. बंधे गिहवासे । मोक्खे परियाए ।
- १३. सावज्जे मिहवासे । अणवज्जे परियाए ।
- १४. बहुसाहारणा गिहीणं कामभोगा।
- १५. यत्तेयं पुण्णपावं ।
- १६. अणिच्चे खलु भो ! मणुयाण जीविए कुसम्मजल= बिद्चंचले ।
- १७. बहुं च खलु पावं कम्मं पगडं।
- १८. पावाणं च खलु भो ! कडाणं कम्माणं पुर्विव दुच्चिणाणं दुप्पडिवकंताणं वेयइत्ता मोन्खो, नित्थ अवेयइत्ता,तवसा वा भोसइत्ता। अट्टारसमं पर्य भवइ। (दचूला १ सूत्र १-१८)

निर्ग्रन्थ-प्रवचन में जो प्रविज्ञत है किन्तु उसे मोहवस्य दुःख उत्पन्न हो गया, संयम में उसका वित्त अरित-युक्त हो गया, वह संयम को छोड़ गृहस्थाश्रम में चला जाना चाहता है, उसे संयम छोड़ने से पूर्व अठारह स्थानों का भलीभांति आलोचन करना चाहिए । अस्थितात्मा के लिए इनका वही स्थान है, जो अश्व के लिए लगाम, हाथी के लिए अंकुश और पोत के लिए पताका का है। वे अठारह स्थान इस प्रकार हैं—

- श्रीह! इस दु:पमा (दु:खबहुल पांचवें आरे) में लोग वडी कठिनाई से जीविका चलाते हैं।
- २ गृहस्थों के कामभोग स्वल्प सार सहित (तुच्छ) और अल्पकालिक हैं।
- ३. मनुष्य प्रायः माया बहुल होते हैं।
- ४. यह मेरा परीषहजनित दुःख चिरकालस्थायी नहीं होगा।
- मृहवासी को नीच जनों का पुरस्कार करना होता है — सत्कार करना होता है।
- ६. संयम को छोड़ गृहवास में जाने का अर्थ है— वमन को वापस पीना।
- अ. संयम को छोड़ गृहवास में जाने का अर्थ हैं नारकीय जीवन का अङ्गीकार ।
- अोह ! गृहवास में रहते हुए गृहियों के लिए धर्म का स्पर्श निश्चय ही दुर्लभ है।
- ९. वहां आतंक वध के लिए होता है।
- १०. वहां संकल्प वध के लिए होता है।
- ११. गृहवास क्लेश सहित है और मुनिपर्याय क्लेश रहित ।
- ः १२. गृहवास बन्धन है और मुनिपर्याय मोक्ष ।

- १३. गृहवास सावद्य है और मुनिपर्याय अनवद्य ।
- १४. गृहस्थों के कामभोग बहुजनसामान्य हैं सर्व-सुलभ हैं।
- १५. पुण्य और पाप अथना-अपना होता है।
- १६. ओह ! मनुष्यों का जीवन अनित्य है, कुश के अग्र भाग पर स्थित जलबिन्दु के समान चंचल है।
- १७. ओह ! मैंने इससे पूर्व बहुत ही पापकर्म किए हैं।
- १८. ओह ! दुश्चरित्र और दुष्टपराक्रम के द्वारा पूर्व-काल में अजित किए हुए पापकर्मों को भोग लेने पर अथवा तप के द्वारा उनका क्षय कर देने पर ही मोक्ष होता है। उन्हें भोगे बिना मोक्ष नहीं होता— उनसे छुटकारा नहीं होता।

## १०. चारित्र का मूल्य

सुबहुंपि सुयमहीयं कि काही चरणविष्पहीणस्स ? अध्यस्स जह पिलत्ता दीवसयसहस्सकोडीवि ॥ अध्यंपि सुय महीयं पयासयं होइ चरणजुत्तस्स । एककोऽवि जह पईवो, सचक्खुअस्सा प्यासेइ ॥ जहा खरो चंदणभारवाही, भारस्स भागी न हु चंदणस्स । एवं खुनाणी चरणेण हीणो, नाणस्स भागी न हु सोग्गईए ॥ (आवनि ९८-१००)

पड़ा हुआ बहुत ज्ञान भी आचारहीन की क्या लाभ देगा? अंधे व्यक्ति के सामने करोड़ों दीपक जलाने का क्या अर्थ है? पढ़ा हुआ अल्पज्ञान भी आचार-वान को प्रकाश से भर देता है। चक्षुष्मान को प्रकाश देने के लिए एक दीपक भी काफी है।

चन्दन का भार होने वाला गधा केवल भार का भागी होता है, चन्दन का नहीं। उसी प्रकार चरित्रहीन ज्ञानी केवल जान लेता है, सद्गति को प्राप्त नहीं कर सकता। दसारसीहस्स य सेणियस्सा, पेढालपुत्तस्स य सच्चइस्स। अणुत्तरा दंसणसंपया तया, विणा चरित्तेणऽहरं गई गया।। (आवनि ११६०)

दशारसिंह, श्रेणिक, पेढालपुत्र और सत्यकी अनुत्तर दर्शनसम्पन्न होने पर भी चारित्र के अभाव में अधोगति को प्राप्त हुए।

# ११. चारित्रसम्पन्नता के परिणाम

चरित्तसंपन्नयाए णं भंते ! जीवे कि जणयइ ? चरित्तसंपन्नयाए णं सेलेसीभावं जणयइ । सेलेसि पडिवन्ते य अणगारे चतारि केवितिकम्मसे खवेइ । तभी पच्छा सिज्भइ बुज्भइ परिनिन्नाएइ सन्वदुक्खाणमंतं करेइ। (उ २९।६२)

भंते! चारित्रसम्पन्नता से जीव क्या प्राप्त करता है? चारित्रसंपन्नता से वह शैंलेशी भाव को प्राप्त होता है। शैंलेशी दशा को प्राप्त करने वाला अनगार चार केविलसत्क कर्मों को क्षीण करता है। उसके पश्चात् वह सिद्ध, बुद्ध (प्रशांत), मुक्त, परिनिवृत होता है और सब दु:खो का अन्त करता है।

### १२. चारित्र और सम्यक्त्व

सम्मत्तं अवरित्तस्स हुज्ज भयणाइ नियमसो नित्थ । जो पुण चरित्तजुत्तो तस्स उ नियमेण सम्मत्तं ॥

(आविन ११६२)

चारित्ररहित प्राणी के सम्यक्तव हो भी सकता है और नहीं भी होता। परन्तु जो चारित्रयुक्त होता है उसके सम्यक्तव निश्चित ही होता है।

### १३. चारित्र और नय

निच्छयनयस्स चरणायिकाय नाणदंसणवहोऽिव । ववहारस्स उ चरणे हयंमि भयणा उ सेसाणं ॥ (पिनि १०५)

चारित्र का नाश होने पर ज्ञान, दर्शन भी नब्द हो जाते हैं— यह निश्चय नय का अभिमत है। चारित्र नब्द होने पर ज्ञान-दर्शन का नाश होता भी है, नहीं भी होता—यह व्यवहार नय का अभिमत है।

## १४. चारित्र (शील) के अठारह हजार अंग

जोगे करणे सण्या इंदिय भोमादि समणधम्मे य । सीलंगसहस्साणं अट्ठारसगस्स उप्पत्ती ।। (दिन ६२) (जे जो करंति मणसा, णिज्जियआहारसन्ना सोइंदिये । पुढविकायारंभं, खंतिजुत्ते ते मुणी बंदे ॥)

| जे णो           | जे जो           | । जेणी       | İ           |                 |             |              |              |              |       |
|-----------------|-----------------|--------------|-------------|-----------------|-------------|--------------|--------------|--------------|-------|
| करंति           | कारयंति         | समणुजाणंति   |             |                 |             |              |              |              |       |
| ६०००            | 6000            | £000         |             |                 |             |              |              |              |       |
| मणसा            | वयसा            | कायसा        |             |                 |             |              |              |              |       |
| २०००            | २०००            | 2000         |             |                 |             |              |              |              |       |
| णिज्जिय         | णिज्जिय         | णिजिय        | णिज्जिय     | 1               |             |              |              |              |       |
| आहार-           | भय-             | मेहुण-       | परिग्गह-    |                 |             |              |              |              |       |
| सन्ना           | सन्ना           | सँना         | सन्ना       |                 |             |              |              |              |       |
| _২০০            | Xoo             | ू ५००        | <u> </u>    |                 |             |              |              |              |       |
| श्रोत्रेन्द्रिय | चक्षुरिन्द्रिय  | झाणे न्द्रिय | रसनेन्द्रिय | स्पर्शनेन्द्रिय | 1           |              |              |              |       |
| १००             | १ँ००            | ं १००        | १००         | १००             |             |              |              |              |       |
| पृथिवी          | <u>=</u><br>अप् | तेजस्        | वायु        | वनस्पति         | द्वीन्द्रिय | त्रीन्द्रियः | चतुरिन्द्रिय | पंचे न्द्रिय | अजीव  |
| ँ१०             | १०              | : १०े        | १०          | <b>१</b> 0      | १०          | १० १         | १०           | १०_          | १०    |
| क्षान्ति        | मुक्ति          | आर्जव        | मार्दव      | लाघव            | सत्य        | संयम         | तप           | स्याग        | अकिचन |
| 8               | ર               | ३            | ሄ           | <b>Y</b>        | ६           | <u>'</u>     | ς            | ۹_           | १०    |

यह एक गाथा है। दूसरी गाथा में 'खंति' के स्थान पर 'मुत्ति' शब्द आएगा, शेष ज्यों का त्यों रहेगा। तीसरे में 'अज्जव' आएगा। इस प्रकार १० गाथाओं में दश धर्मों के नाम ऋमशः आएंगे। फिर ग्यारहवीं गाथा में 'पुढ़िव' के स्थान पर 'आउ' शब्द आएगा। पुढ़िव के साथ १० धर्मों का परिवर्तन हुआ था। उसी प्रकार 'आउ' शब्द के साथ भी होगा। फिर 'आउ' के स्थान पर ऋमशः 'तेउ', 'वाउ', 'वणस्सइ', ,बेइंदिय', 'तेइंदिय',

'चतुरिदिय', 'पंचेंदिय' और 'अजीव' ये दश शब्द आएंगे। प्रत्येक के साथ दश धर्मों का परिवर्तन होने से (१०×१०) १०० गाथाएं हो जाएंगी। १०१ गाथा में सोइंदिय के स्थान पर 'चक्खुरिदिय' शब्द आएगा। इस प्रकार पांच इंद्रियों की (१००×५) ५०० गाथाएं होंगी। फिर ५०१ में 'आहारसन्ना' के स्थान पर 'भयसन्ना' फिर 'मेहुणसन्ना' और 'परिग्गहसन्ना' शब्द आएंगे। एक संज्ञा के ५०० होने से ४ संज्ञा के (५००×४) २००० होंगे।

फिर मणसा शब्द का परिवर्तन होगा। 'मणसा' के स्थान पर 'वयसा' फिर 'कायसा' आएगा। एक-एक का २००० होने से तीन योगों के (२००० × ३) ६००० होंगे। फिर 'करंति' शब्द में परिवर्तन होगा। करंति के स्थान पर 'कारयंति' और 'समणुजाणंति' शब्द आएंगे। एक-एक के ६००० होने से तीन करणों के (६००० × ३) १८,००० शील के अंग हो जाएंगे।

चित्त-स्थल भरीर के साथ कार्य करने वाली चेतना। (द्र. आत्मा; ज्ञान)

चूलिका —चोटी, ग्रंथ का परिशिष्ट । मूल ग्रंथ में उक्त या अनुक्त विषय का प्रतिपादन करने वाला प्रकरण । दृष्टिवाद का पांचवां भेद । (द्र. दृष्टिवाद)

# छद्मस्थ —घातिकर्मी के आवरण से युक्त ।

ञ्चादयतीति छद्म घातिकमैचतुष्टयं, तत्र तिष्ठति छद्मस्थः अनुत्पन्नकेवलः। (उशावृष ५६४)

जो आत्मगुणों को आच्छादित करता है, वह छद्म है। जानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय और अंतराय —ये चार घातिकर्म छद्म कहलाते हैं। इनसे युक्त जीव छद्मस्थ कहलाता है। यह केवलज्ञान उत्पन्न होने से पूर्व की अवस्था है।

छद्मस्य मरण—मरण का एक भेद। (द्र. मरण)
छन्दना—आहार के लिए सार्धिमक साधुओं को
आमंत्रित करना। सामाचारी का एक
प्रकार। (द्र. सामाचारी)

## छविपर्व--औदारिक भरीर।

छिवः — त्वक् पर्वाणि च — जानुकूर्षरादीनि छिविपर्व तद्योगादौदारिकशरीरमिष छिविपर्व । (उशावृ प २५१) छिव का अर्थ है त्वचा । जानु, कूर्पर आदि पर्व हैं । इनसे युक्त होने के कारण औदारिक शरीर छिविपर्व कहलाता है ।

छेद — दोष की विशुद्धि के लिए दीक्षापर्याय का छेदन कर उसे कम कर देना। प्रायश्चित्त का सातवां भेद। (इ. प्रायश्चित्त) ह्येदोपस्थापनीय विभागपूर्वक महाव्रतों की उप-स्थापना। (द्र. चारित्र)

जलचर — जल में विचरने वाले जीव। तियँच पंचेन्द्रिय का एक भेद (इ. तियँच)

जातिस्मृति – पूर्व जन्मों का ज्ञान ।

# जातिस्मृति के तीन हेतु

# १. बाह्यनिमित्त से जातिस्मृति 🚽

ं दट्ठूण ते कामगुणे विरत्ता ।। ं सरित्तु पोराणिय तत्थ जाइं, तहा सुचिण्णं तवसंजमं च ।। (उ १४।४,५)

भृगु पुरोहित के पुत्रों ने निर्ग्रन्थ को देखा। उन्हें पूर्वभव की स्मृति हुई और भलीभांति आचरित तप और संयम की स्मृति जाग उठी। वे कामगुणों से विरक्त हो गये।

ते दारण साहू दट्ठूण वितिष्ठं पयत्ता कत्थ अम्हेहि एयारिसाणि रूवाणि दिट्ठपुर्वाणिति ? जाई संभरिया, संबुद्धा । (उच्चू पृ २२१)

साधुओं को देखकर भृगुपुत्र चिन्तन में एकाग्र हो गए— ऐसा रूप हमने पहले कहीं देखा है ऐसा सोचते- सोचते उन्हें पूर्वजन्म की स्मृति हो आयी और वे सम्बुद्ध हो गये।

## २. शुभ अध्यवसाय से जातिस्मृति

अंगरिसी भइओ व्यासंडे चितेइ - सुहच्यत्रवसाणेण जाती सरिया। (आवहावृ २ पृ १४३)

भद्र अंगिष चिन्तन में डूब गया, शुभ अध्यवसाय से उसे जातिरुमृति ज्ञान उत्पन्त्र हुआ। (अध्यवसाय और लेक्या की विशुद्धि के क्षणों में जातिरुमृति ज्ञान उत्पन्न होता है।)

# ३. मोह के उपशम से जातिस्मृति

····ः डवसंतमोहणिज्जो, सरई पोराणियं जाइं ।। (उ ९।१)

दंसणमोहणिज्जं चरित्रमोहणिज्जं च उबसंतं जस्स सो भवति उवसंतमोहणिज्जो। (उच् पृ १८०) जिसके दर्शनमोहनीय और चारित्रमोहनीय—दोनों

उपशांत होते हैं, उसे पूर्वजन्म की स्मृति होती है।

नमी राया स्मिणए पासति सेयं नागरायं मंदरोवरि च अत्ताणमारूढं, णंदिघोसतूरेण य विवोहितो … चितइ .... कत्य मया एवंगुणजातितो पव्वतो दिहु-पुक्वोत्ति ? चित्रयंतेण जाती संभित्ता —पुव्वं माणुसभवे सामण्णं काऊण पुष्फुतरे विमाणे उववण्णो आसी। तत्थ देवते मंदरो जिणमहिमाइसु आगएण दिहुपुक्वोत्ति संबुद्धो पव्वतितो। (उच्च पृ १७९)

निम राजा ने स्वप्न में देखा मैं मंदराचलस्थित श्वेत हाथी पर आरूढ हूं। नित्द्वोधों से जाग जाने पर राजा ने सोचा — ऐसा पर्वत मैंने पहले भी कहीं देखा है — इस चितन की गहराई में उतरते ही उन्हें जाति-स्मृति ज्ञान हो गया। उस ज्ञान से जान लिया कि मैंने देवभव से पूर्व मनुष्य के भव में साधुत्व को स्वीकार किया था। वहां से मरकर पृष्पोत्तर विमान में उत्पन्न हुआ। उस देवभव में देव के रूप में जिनमहिमा के अवसर पर मैं मंदर-गिरि पर आया था — इस स्मृति से वे संबुद्ध हो प्रवजित हो गये।

## ब्रह्मदत्त चक्रवर्ती को जातिस्मृति

"अन्यदा चोपनीतं देवतया मन्दारदाम । समुत्पन्नं तद्दर्शन।दस्य जातिस्मरणम् अनुभूतानि मयैवंविधकुसुम-दामानि । अहं हि निलनगुल्मविमाने देवोऽभवम् ।

(उशावृप ३८२)

देवता द्वारा उपहृत मंदारपुष्पमाला को देखकर ब्रह्मदत्त चक्रवर्ती चिन्तन में डूब गया — ऐसी पुष्पमालाओं का मैंने पहले कभी अनुभव किया है। विमर्श करते-करते उसे जातिस्मरण ज्ञान उत्पन्न हो गया। इससे उसने साक्षात् जान लिया कि मैं पूर्वजन्म में निलनीगुल्म विमान में देवरूप में उत्पन्न हुआ था।

# श्रेयांस को आठ जन्मीं की स्पृति

" रायाणो सोमप्पभादयो लोगा य परेण कोऊहल्लेण पुच्छित सेज्जंसकुमारं सुमृह ! " कहं तुमे विश्वायं जहा भगवतो परमगुरुस्स भिक्खं दायव्वंति, कहेहि णे परमत्थं। ताहे सो तेसि पकहितो, जहा मम पितामहस्स दिक्खि-यस्य रूवदंसणे चिता समुप्पन्ता कत्थ मन्ते एरिसरूवं दिट्टपुट्वित ! वियारेमाणस्स बहुभवितं जातीस्सरणं समुप्पन्नं, ततो मया णायं भगवतो भिक्खादाणं। ततो ते परमिविन्हिता भणंति - साह केरिसोऽसि केसु भवेसु आसी ? ताहे सो तेसि अप्पणो सामिस्स य अट्ठभवागह-णाणि कहेति, जहा वसुदेविहिंडीए। " मया वइरसेण-

तित्थगरो एरिसीए आगीइए तत्य दिद्वीत्ति। पितामह-लिगदरिसणेण पौराणाओ जातिओ सरिताओ, विन्नातं च अन्नपाणादि दःयञ्बं तबस्सीणंति।

(आवचू १ पृ १६४,१८०)

अर्हत् ऋषभ ने संवत्सर तप का पारणा अपने पौत्र श्रेयांसकुमार के हाथ से किया। उस समय अन्य सब लोग मृनि की भिक्षाविधि से अनिभिज्ञ थे। राजा सोमप्रभ आदि ने कुतूहलपूर्वक श्रेयांस से जिज्ञासा की—आयुष्मन्! तुमने कैसे जाना कि हमारे परमगुरु भगव।न् ऋषभ को भिक्षा देनी चाहिये? हमें भी इसका रहस्य समभाओ।

श्रेयांस ने कहा—पूज्य दादागुरु को मुनिपरिवेश में देख मैं चिन्तन में डूब गया - क्या ऐसा प्रतिरूप मैंने पहले कहीं देखा है? चिन्तन की एकाग्रता से मुभ्ने अनेक जन्मों की स्मृति हो आई। उस जातिस्मृति से मुभ्ने भिक्षादान की विधि ज्ञात हो गई। यह सुन लोगों को बड़ा आश्चर्य हुआ। उन्होंने फिर जिज्ञासा की —श्रेयांस! कहो, तुम किस भव में किस रूप में थे? यह पूछने पर श्रेयांस ने अपने तथा अपने पितामह ऋषभ के आठ पूर्वभवों की संबंध-परम्परा का उल्लेख किया, जिसका विशद वर्णन वसुदेवहिंडी में है।

अंत में श्रेयांस ने बताया कि देवभव से पूर्व के भव में मैंने तीर्थं कर वज्रसेन को ऐसे आकार-प्रकार में देखा था, जैसा कि आज अर्हत् ऋषभ को देख रहा हूं। इस मुनिवेश को देख मुक्ते अतीत के जन्मों की स्मृति हुई और उसी के आधार पर मैं इस महान् तपस्वी को इक्षुरस का दान कर धन्य हुआ हूं।

### मृगापुत्र को जातिस्मृति

तं देहई मियापुत्ते, दिट्ठीए अणिमिसाए उ । किंह मन्नेरिसं रूवं, दिट्ठपुत्वं मए पुरा ॥ साहुस्स दरिसणे तस्स, अज्भवसाणिम्म सोहणे । मोहंगयस्स संतस्स, जाईसरणं समुप्पन्नं ॥

(उ १९१६,७)

मृगापुत्र ने श्रमण को अनिमेख दृष्टि से देखा और मन ही मन चिन्तन करने लगा - 'मैं मानता हूं कि ऐसा रूप मैंने पहले कहीं देखा है।' साधु कें दर्शन और अध्यवसाय पित्रत्र होने पर ''मैंने ऐसा कहीं देखा है''— इस विषय में सम्मोहित हो गया, चित्तवृत्ति सघन रूप में एकाग्र हो गई, विकल्प कांत हो गए और जातिस्मृति ज्ञान उत्पन्न हो गया।

### जातिस्मृति की प्रक्रिया

'अध्यवसाने' इत्यन्तःकरणपरिणामे शोभने प्रधाने क्षायोपशमिकभाववर्तिनीति यावत् 'मोहं' क्वेदं सया दृष्टं क्वेदमित्यतिचिन्तातश्चित्तसंघट्टजमूच्छित्मकं गतस्य ।

(उशाबुप ४५२)

पूर्वजन्म के स्मरण की विशेष पद्धति है। कोई व्यक्ति पूर्व परिचित व्यक्ति को देखता है, तत्काल चैतिसक संस्कारों में एक हलचल होती है। वह सोचता है कि इस प्रकार का आकार मैंने कहीं देखा है? ईहा, अपोह, मार्गणा और गवेषणा के द्वारा चिन्तन आगे बढ़ता है। मैंने यह कहां देखा? यह कहां है? इस प्रकार की चिता का एक संघर्ष चलता है। उस समय व्यक्ति संमोहन की स्थित में चला जाता है। उस स्थित में उसे पूर्वजन्म की स्मृति हो जाती है।

इससे जाति-स्मरण की प्रक्रिया के तीन अंग फलित होते हैं —

- १. दृश्य वस्तु या व्यक्ति का साक्षात्कार।
- २. अध्यवसान की शुद्धि।
- ३. संमोहन ।

(जातिस्मृति के द्वारा पूर्ववर्ती संख्येय जन्मों की स्मृति होती है। वे सारे समनस्क जन्म होते हैं। जाति-स्मृति मतिज्ञान का एक प्रकार है। देखें - आचारांग १।१-४ का भाष्य।)

तस्सोवसंपत्ती सहसंमुइयाए परवागरणेणं अण्णेसि वा सोच्चा तत्थ सहसंम्तियाए जातीसरणादिणा ।

(आवच् २ पृ २७५)

सम्यक्तव-प्राप्ति के तीन हेतु —

- १. स्वस्मृति, २. अर्हत् का उपदेश और
- ३ दूसरों से सुनना। यहां स्वस्मृति का अर्थ है जातिस्मृति।

## जिन-वीतराग, अर्हत्।

जियकोहमाणमाया जियलोहा तेण ते जिणा हुंति ।\*\*\* (आविन १०७६)

जो कोध, मान, माया और लोभ पर विजय प्राप्त कर लेते हैं, वे जिन कहलाते हैं। कम्मारिजियसणातो जिणो । (अनुचू पृ ४३) जिनः परीषहोपसर्गेनेता । (उन्नानृ प ४९८) जो कर्म शत्रुओं, परीषहों और उपसर्गों पर विजय प्राप्त करते हैं, वे जिन हैं।

जिन: -जितसकलकर्मा भनोपग्राहिकर्मणामिष दग्धरज्जुसंस्थानतर्यैव तेन व्यवस्थापनात, मुक्त्यवस्था-पेक्षया वा । (उज्ञावृ प ४९८)

जिन को सकलकर्मजेता यहा गया है। इसके दो हेतु हैं - उनके भनोपग्राही (अघाति) कर्म दग्ध-रज्जु-संस्थान की तरह अकि चित्कर होते हैं। उनकी मुक्ति अवश्य होती है।

#### बीतराग के वचन सत्य

भय-राग-दोस-मोहाभावाओ सन्चमणइवाइं च। सन्द्यं चियं मे वयणं जाणयमज्भः थवयणं व॥ (विभा १५७८)

ज्ञाता और वीतराग के वचन मार्गज्ञ के वचन की तरह सत्य और अवाधित होते हैं, क्योंकि वे राग, द्वेष, भय और मोह से अतीत होते हैं।

#### वीतरागता के परिणाम

वीयरागयाए णं नेहाणुबंधणाणि तण्हाणुबंधणाणि य वोच्छिदइ, मणुन्नेसु सद्फरिसरसरूवगंधेसु चेव विरञ्जइ। (उ २९।४६)

वीतरागता से जीव स्नेह के अनुबंधनों और तृष्णा के अनुबंधनों का विच्छेद करता है तथा मनोज्ञ और अमनोज्ञ शब्द, स्पर्श, रस, रूप और गंध से विरक्त हो जाता है।

> एविदियत्था य मणस्स अतथा दुनखस्स हेउं मणुयस्स रामिणो । ते चेव थोवं पि कयाइ दुनखं न वीयरागस्स करेंति किंचि ॥ (उ ३२।१००)

इन्द्रिय और मन के विषय रागी मनुष्य के लिए दुःख के हेतु होते हैं। वे बीतराग के लिए कभी किंचित् भी दुःखदायो नहीं होते।

#### जीव-प्राणधारण करने वाला।

- १. जीव के लक्षण
- २. जीव कास्वरूप
- ३. जीवास्तिकाथ का अर्थ
- ४. जीव का परिम≀ण
- ५. जीवों की अनंतत!
- ६. जीव के प्रकार
  - ० संसारी जीव
  - \* सिळ जीव

(ब्र. सिद्ध)

० संसारी जीव के प्रकार

\* ऋस

(द्र. त्रस)

\* स्थावर

(द्र. जीवनिकाय)

- ७. जीव के चौदह प्रकार
- स्थम जीवों के प्रकार
  - \* जीव (आत्मा) की अस्तित्वसिद्धि (ब्र. आत्मा)
  - \* पृथ्वी आदि में जीवत्वसिद्धि (द्व. जीवनिकाय)
  - \* जोव और कर्मका संबंध

(द्र. कर्म)

\* जीव : द्रव्य का एक भेद

(ब्र. द्रव्यः)

#### १. जीव के लक्षण

''''जीवो उवओगलक्खणो ॥'''' नाणं च दंसणं चेव, चरित्तं च तवो तहा । वीरियं उवओगो य, एयं जीवस्स लक्खणं ॥ (उ २८।१०,११)

जीव का लक्षण है उपयोग। ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तप, वीर्य और उपयोग —ये जीव के लक्षण हैं।

आयाणे परिभोगे जोगुवओंगे कसाय लेसा य । आणापाणू इदिय बंधोदयनिष्जरा चेव ॥ चित्तं चेयण सण्णा विष्णाणं धारणा य बुद्धी य । ईहा मती वितक्का जीवस्स उ लक्खणा एए ॥ (दिन १२४,१२६)

आदान, परिभोग, योग, उपयोग, कषाय, लेण्या, आनापान, इंद्रिय, बंध, उदय, निर्जरा, चित्त, चेतना, संज्ञा, विज्ञान, धारणा, बुद्धि, ईहा, मित, वितर्क—ये जीव के लक्षण हैं।

### २. जीव कास्वरूप

जीवदव्यस्स अणुओगो चउव्यिहो दव्यतो खेत्ततो

कालतो भावतो । दव्वतो एगं जीवदव्वं । खेत्ततो असंखेजजपएसोगाढं । कालतो अणादीए अपज्जवसिते । भावतो अणाता नाणपज्जवा दंसणपज्जवा चरित्तपज्जवा अगुरुलहुयपज्जवा य । (आवच् १ पृ १०६)

जीवद्रव्य -- द्रव्य की अपेक्षा एक द्रव्य -- एक संख्या वाला है। क्षेत्र की अपेक्षा असंख्येय प्रदेशों में अवगाहन करता है। काल की अपेक्षा अनादि और अनन्त है। भाव की अपेक्षा अनन्त ज्ञान-दर्शन-चारित्र पर्यवों वाला तथा अगुरुलघु पर्याय वाला है।

### ३. जीवास्तिकाय का अर्थ

जीव।स्तिकायः यस्माज्जीवितवान् जीवित जीविष्यति च तस्माज्जीवः । अस्तीति वा प्रदेशाः, अस्तिशब्दो वाऽस्तित्वप्रसाधकः । कायस्तु समूहः, प्रदेशानां जीवानां वा उभयथाप्यविरुद्धं इत्यतो जीवास्तिकायः ।

(अनुचु पृ २९)

जीव जीवित था, है और रहेगा, इसलिए वह जीव कहलाता है। अस्ति शब्द प्रदेश और अस्तित्व का वाचक है। काय शब्द प्रदेशों अथवा जीवों के समूह का वाचक है। जीवास्तिकाय के दो अर्थ हैं —जीवप्रदेशों का समूह, जीवों का समूह।

### ४. जीव का परिमाण

जीवस्स उ परिमाणं वितथरओ जाव लोगमेत्तं तु । ओगाहणा य सुहुमा तस्स पदेसा असंखेजजा ॥ जदा केवली समुन्धायगतो भवति तदा लोगं पूरेति जीवपदेसेहि, एककेकको जीवपदेसो पिहीभवति, एवं ओगाहणे सुहुमं । असमुन्धायगतस्स जीवपदेसा उपरि उपरि भवंति । ते य पदेसा असंखेजजा, जावतिया लोगा-गासपदेसा तावतिया जीवपदेसा वि एकजीवस्स परिमाणं भणितं । (दिन १३४, अचू पृ ७१)

केवलीसमुद्धात के समय जीव के प्रदेश पूरे लोक में व्याप्त हो जाते हैं। एक-एक जीवप्रदेश अविभक्त होने पर भी फैलाव की अपेक्षा से पृथक्-पृथक् (एक-एक आकाश प्रदेश पर एक-एक जीवप्रदेश) हो जाता है— यही सूक्ष्म अवगाहना है। असमुद्धात के समय जीव-प्रदेश सबन और एक दूसरे के ऊपर रहते हैं। लोका-काश के असंख्येय प्रदेश हैं। उतने ही प्रदेश एक जीव के हैं।

# ५. जीवों की अनंतता उपयोग की अवेका

जेणीवओर्गालंगो जीवो भिन्नो य सो पइसरीरं। उवओगो उक्करिसावगरिसओ तेण तेऽणंता॥ (विभा १५८३)

जीव का लक्षण है उपयोग । वह प्रत्येक व्यक्ति का भिन्न-भिन्न होता है । उत्कर्ष-अपकर्ष के आधार पर उपयोग के अनन्त भेद हैं । अतः जीव अनन्त हैं ।

### एकेन्द्रिय जीवों की अपेक्षा

सिजमति सोम्म ! बहुसो जीवा नवसत्तसंभवो निव य । परिमियदेसो लोगो न संति चेगिदिया जेसि ।। तेसि भवविच्छित्ती पावइ नेट्ठा य सा जओ तेण । सिद्धमणता जीवा भूयाहारा य तेऽवस्सं ॥ (विभा १७६०,१७६१)

बहुत से जीव निरन्तर मुक्त हो रहे हैं। नया जीव उत्पन्न नहीं होता। लोक परिमित है। बादर जीव तो बहुत थोड़े हैं। यदि एकेन्द्रिय का अस्तित्व नहीं माना जाए तो संसार की व्यवच्छित्ति का प्रसंग आ जाएगा। संसार की व्यवच्छित्ति किसी को भी इष्ट नहीं है। एकेन्द्रिय (वनस्पति) जीवों की अपेक्षा ही जीवों की

## अनन्तता सिद्ध होती है।

६. जीव के प्रकार

संसारत्या य सिद्धा य, दुविहा जीवा वियाहिया।''' (उ ३६१४८)

जीव के दो प्रकार हैं — संसारी और सिद्ध ।
जीवा दुविहा — रूबी अरूबी य । रूबी संसारी,
अरूबी सिद्धा । जीव रूबी सपदेसा य । कालादेसेण
नियमा सपदेसा । लद्धिआदेसेणं सपदेसा वा अपदेसा वा ।
अरूबी कालादेसेणिव लद्धिआदेसेणिव सप्पदेसा वा
अपदेसा वा । (आवचू २ पृ ४)

जीव के दो प्रकार हैं — रूपी और अरूपी। संसारी जीव रूपी हैं। सिद्ध जीव अरूपी हैं। जो जीव रूपी और सप्रदेशी है, वह काल की अपेक्षा से नियमतः सप्रदेश हैं। लब्धि की अपेक्षा से सप्रदेश अथवा अप्रदेश हैं। अरूपी जीव कालादेश से भी और लब्ध्यादेश से भी सप्रदेश अथवा अप्रदेश हैं।

#### संसारी जीव के प्रकार

संसारत्था उ जे जीवा, दुविहा ते वियाहिया।
तसा य थावरा चेव .....।। (उ ३६।६६)
संसारी जीव दो प्रकार के हैं – त्रस और स्थावर।
दुविहा य होति जीवा सुहुमा तह बायरा य लोगम्मि।
सुहुमा य सञ्वलीए दो चेव य बायरिवहाणे।।
(दिन १२४)

जीव के दो प्रकार हैं — सूक्ष्म और बादर। सूक्ष्म जीव सारे लोक में व्याप्त हैं। बादर जीव के दो प्रकार हैं - पर्याप्तक और अपर्याप्तक।

# ७. जीव के चौदह प्रकार

चोइसिंह भूतमामेहि एगिदिया मुहुमा इतरा-बादरा, सुहुमा पज्जत्ता अपज्जत्ता य। एवं बादरावि दुविहा। बेंदियावि दुविहा पज्जत्ता अपज्जता य। तेंदियावि दुविहा, चर्जरिदिया दुविहा पंचिदिया दुविहा— सण्णिणो असण्णिणो य। तत्थ असिष्णपंचिदियावि दुविधा—पज्जत्ता अपज्जत्ता। सण्णिपंचिदियावि दुविधा— पज्जत्ता अपज्जत्ता य। (आवस् २ प १३२)

जीव के चौदह प्रकार—
सूक्ष्म एकेन्द्रिय के दो भेद—पर्याप्त, अपर्याप्त।
बादर एकेन्द्रिय के दो भेद—पर्याप्त, अपर्याप्त।
द्वीन्द्रिय के दो भेद—पर्याप्त, अपर्याप्त।
श्रीन्द्रिय के दो भेद पर्याप्त, अपर्याप्त।
चतुरिन्द्रिय के दो भेद—पर्याप्त, अपर्याप्त।
असंज्ञी पंचेन्द्रिय के दो भेद—पर्याप्त, अपर्याप्त।
संज्ञी पंचेन्द्रिय के दो भेद—पर्याप्त, अपर्याप्त।

… ओह भवग्गहणिम्म य तब्भवजीवे य भाविम्म ॥ संते आउयकम्मे धरती तस्सेव जीवती उदए। तस्सेव निज्जराए मओ ति सिद्धो नयमएणं॥ जेण य धरति भगवतो जीवो जेण य भवाउ संकमई। जाणाहि तं भवाउं चउन्विहं तब्भवे दुविहं॥ (दिन १२१-१२३)

जीव के तीन प्रकार है-

- १. ओघ जीव जीव आयु द्रव्य के कारण जीवन धारण करता है, वह ओघ जीव है। उसके संपूर्ण क्षय होने से वह सिद्ध अवस्था को प्राप्त करता है।
- २. भवजीव गतिनाम कर्म के उदय से जीव नरक आदि चारों गतियों को प्राप्त करता है, वह भवजीव है।

३. तद्भवजीव — जो जीव स्वस्थान से उद्वृत्त होकर पुन: उसी स्थान में उत्पन्न होते हैं, वे तद्भवजीव हैं। इनके दो प्रकार हैं — मनुष्य और तियंच।

## द. सुक्ष्म जीवों के प्रकार

सिणेहं पुष्फसुहुमं च, पाणुत्तिगं तहेव य । पणगं बीय हरियं च, अंडसुहुमं च अट्टमं ॥ (द ८।१५ अचू पृ १८८ जिचू पृ २७८)

सूक्ष्म जीव आठ प्रकार के हैं —

स्तेह सूक्ष्म — ओस, हिम, कुहासा, ओला और उद्भिद् जलबिन्द् ।

पुष्प सूक्ष्म — बड़, उम्बर आदि के फूल या उन जैसे वर्णवाले दुर्विभाव्य फूल।

प्राण सूक्ष्म - कुंखु, जो चलने पर जाना जाता है किन्तु स्थिर अवस्था में दुर्जेय है।

उत्तिग सूक्ष्म — कीटिकानगर, जहां प्राणी दुर्जेय हों।
पनक सूक्ष्म — काई। यह पांच वर्ण की होती है।
बीज सूक्ष्म सरसों और शाल के अग्रभाग पर होने
वाली कणिका।

हरित सूक्ष्म —जो तत्काल उत्पन्न, पृथ्वी के समान वर्ण वाला और दुर्जेय हो, वह अंकुर। अंड सूक्ष्म—मधुमक्खी, कीडी, मकडी, ब्राह्मणी और गिरगिट के अंडे।

# जीवनिकाय-पृथ्वी आदि जीवों के छह वर्ग।

- १. छह जीवनिकाय
  - ० पृथ्वीकाय
  - ० अप्काय
  - o तेजस्काय
  - ० वायुकाय
  - ० वनस्पतिकाय

\* त्रसकाय

(द्र. त्रस)

- २, स्थावर जीव
  - ० स्वावर जीवों के शस्त्र
  - \* तेजस्-वायुत्रस हैं

(द्र. त्रस)

- ३. पृथ्वीकाय की परिमाणा
  - ० जीवस्वसिद्धि
  - ० प्रकार

- सचित्त-अचित्त-मिश्र पृथ्वी
- ० अचित्त पृथ्वी का उपयोग
- पृथ्वीकाय की स्थिति आदि

#### ४. अप्काय की परिभाषा

- ० जीवत्वसिद्धि
- ० प्रकार
- ० सचित्त-अचित्त-मिश्र जल
- ० अप्कान की स्थिति आदि

#### ५. तेजस्काय की परिभाषा

- ॰ जीवत्वसिद्धि
- ० प्रकार
- ० सचित्त-मिश्र अग्नि
- ० सर्वाधिक तेजस्काय का उत्पत्तिकाल
- ० तेजस्काय की स्थित आदि

### ६. वायुकाय की परिमावा

- ० जीवत्वसिद्धि
- ० प्रकार
- ० सचित्त-अचित्त-मिश्र दायु
- ० वायुकाय को स्थिति आदि

### ७. वनस्पतिकाय की परिभाषा

- ० जीवत्वसिद्धि
- \* वनस्पति में पांच इन्द्रियों का अस्तित्व

(द्र. इन्द्रिय)

- ० प्रकार
- ० बादर वनस्पति के प्रकार
- ० साधारण शरीरी
- ० प्रत्येक शरीरी
- ० अग्रबीज आदि
- ० सचित्त-मिश्र वनस्पति
- अचित्त घनस्पति का उपयोग
- ० बनस्पति की स्थिति आदि
- ० वनस्पति के आठ प्रकार
- ० वनस्पति को दस अवस्थायें
- पृथ्वी आदि की अवगाहना
- ९. पृथ्वी आदि में उच्छवास आदि अव्यक्त
- १०. पृथ्वो अर्धिकी सघन मूरुर्झाका हेतु

| ११. पृथ्वी आदि की दुश्यता         |                   |
|-----------------------------------|-------------------|
| पृथ्वी आदि एकेन्द्रिय जीवां में — |                   |
| * पर्वाप्ति                       | (द्र. पर्याप्ति)  |
| * अन्यक्त मन                      | (द्र. अस्मा)      |
| * संज्ञा                          | (द्र. श्रुतज्ञान) |
| * शरीर                            | द्र. शरीर)        |
| * चेतना-विकास का ऋम               | (द्र. ज्ञान)      |
|                                   |                   |

## १. छह जीवनिकाय

छुजीवणिया नामज्भस्यणं समणेणं भगवया महा-वीरेणं कासवेणं पवेदया '''तं जहा पुढविकाइया आउ-काइया तेउकाइया वाउकाइया वणस्सद्काइया तस-काइया। (द ४।सूत्र ३)

भगवान महावीर द्वारा प्रज्ञप्त छह जीवितकाय ये हैं-

१. पृथ्वीकायिक

४. वायुकायिक

२. अप्कायिक

५. वनस्पतिकायिक

३. तेजस्कायिक

े६. त्रसकायिक

(इनमें प्रथम पांच जीवनिकाय स्थावर हैं।)

# २. स्थावर जीव

शीतातपाद्युपहता अपि स्थानान्तरं प्रत्यनभिसपितया स्थानशीलाः स्थानराः । (उशावृ प २४४)

शीत, आतप आदि से उपहत होने पर भी जो जीव स्थानान्तर में गमन नहीं करते, स्थिर रहते हैं, वे स्थावर जीव हैं।

> पुढवी आउजीवा उ तहेव य वणस्सई । इच्चेए थावरा तिविहा<sup>.....</sup>।। (उ ३६।६९)

प्रस्तुत सूत्र में स्थावर के तीन प्रकार प्रज्ञप्त हैं — पृथ्वीकाय, अप्काय और वनस्पतिकाय। (तेजस्काय तथा वायुकाय को गति के कारण त्रस माना गया है।)

## स्थावरजीवों के शस्त्र

दच्वं सत्थ-ऽग्गि-विसं-नेहंबिल-खार-लोणमाईयं। भावो तु दुष्पउत्तो वाया काओ अविरई य।। (दिन १४०)

द्रव्यशस्त्र-अन्ति, विष, स्तेह (तैल आदि), क्षार तथा नमक आदि। भावशस्त्र—दुष्प्रयुक्त मन-वचन-काय और असंयम । किंची सकायसत्थं किंची परकाय तदुभयं किंचि । एतं तु दव्वसत्थं भावे अस्संजमी सत्थं॥ (दिन १४१)

स्वकायशस्त्र —पांच प्रकार की मिट्टी परस्पर शस्त्र है। परकायशस्त्र - पृथ्वीकाय अप्काय के लिए शस्त्र है। उभयशस्त्र - काली मिट्टी जल में मिलने पर पानी और मिट्टी दोनों के लिए शस्त्र है।

# ३. पृथ्वीकाय की परिभाषा

पृथिवी — काठिन्यादिलक्षणा प्रतीता सैव कायः — शरीरं येषां ते पृथिवीकायाः । (दहावृप १३६) काठिन्य आदि लक्षणों से जानी जाने वाली पृथ्वी ही जिनका काय — शरीर होता है, उन जीवों को पृथ्वी-काय कहते हैं।

### जीवस्वसिद्धि

मंसंकुरो व्व सामाणजाइरूवंकुरोवलंभाओ । तरुगणविद्दुम-लवणोवलादओ सासयावत्था ॥ (विभा १७५६)

विद्रुम, लवण उपल आदि पृथ्वीकाय अपने जन्म-स्थानगत सजीव हैं। छिन्न होने पर भी उसी स्थान पर समानजातीय अंकुर की उत्पत्ति होती है, जैसे — अर्थ के मांसांकुर की।

पुढवी चित्तमंतमक्खाया अणेगजीवा पुढोसत्ता अन्नत्य सत्थपरिणएणं । (द ४।सूत्र ४)

मस्त्र-परिणति से पूर्व पृथ्वी चित्तवती (सजीव) कही गई है। वह अनेक जीव और पृथक् सत्त्वों (प्रत्येक जीव के स्वतन्त्र अस्तित्व) वाली है।

#### प्रकार

दुविहा पुढवीजीवा उ, सुहुमा बायरा तहा। पज्जत्तमयज्जत्ता, एवमेए दुहा पुणो ॥ (उ ३६।७०)

पृथ्वीकाय के जीव दो प्रकार के हैं — सूक्ष्म और बादर। इन दोनों के पर्याप्त और अपर्याप्त - ये दो-दो भेद होते हैं।

बायरा जे उ पज्जता दुविहा ते वियाहिया। सण्हा खरा य बोद्धव्वा, सण्हा सत्तविहा तहि॥ (उ ३६।७१) वादर पर्याप्त पृथ्वीकायिक जीवों के दो भेद हैं — मृदु और कठोर। मृदु के सात भेद हैं।

## मृदु पृथ्वीकाय

ि किण्हा नीला य रुहिरा य, हालिहा सुक्किला तहा। पंडुपणगमट्टियाः ॥ (उ ३६१७२)

मृदु पृथ्वीकाय के सात भेद हैं—
कृष्ण, नील, रक्त, पीत, क्वेत, पांडु (भूरी मिट्टी)
और पनक (अतिसूक्ष्म रज)।

## कठोर पृथ्वीकाय

पुढवी य सक्करा वालुया य, उवले सिया य लोणुसे। अयतंत्रतउय सीसग रूपसूत्रको य वइरे हरियाले हिंगुलुए, मणोसिला सासगंजणपवाले। अब्भपडलब्भवालुय, बायरकाए .मणिविहाणा ॥ गोमेज्जए य रुयगे, अंके फलिहे य लोहियक्खे य। भुयमोयगइंदनीले मरगयमसारगल्ले, य ॥ चंदणगेरुयहंसगब्भ, पुलए सोगंधिए य बोद्धव्वे । चंदप्यहवेरुलिए, जलकंते सूरकंते (उ ३६/७३-७६)

कठोर पृथ्वीकाय के छत्तीस प्रकार हैं—

१. शुद्ध पृथ्वी

२०. प्रवाल

२. शर्करा

२१. अभ्रपटल

३. बालू

२२. अभ्रबालुका

४. उपल

मणियों के भेद

५. शिला

२३. गोमेदक

६. लवण

२४. रुचक

७. नौनी मिट्टी

२५. अंक

८. लोहा

२६. स्फटिक और लोहिताक्ष

९. रांगा

२७. मरकत एवं मसारगल्ल

१०. तांबा ११. शीशा २८. भुजमाचक २**९. इन्द्रनील** 

१२. चांदी

३०. चंदन,गेरुक एवं हंसगर्भ

१३. सोना १४. वज्र

३१. पुलक ३२. सौगंधिक

१५. हरिताल

२२. तरगावर ३३. चन्द्रप्रभ

१६. हिंगुल

३४. वैड्ये

१७. मैनसिल

३५. जलकांत और

१८. सस्यक

३६. सूर्यकात

१९. अंजन

एएसि वण्णओ चेव, गंधओ रसफासओ। संठाणादेसओ वावि, विहाणाइं सहस्ससी॥ (उ ३६/८३)

वर्ण, गंध, रस, स्पर्श और संस्थान की दृष्टि से पृथ्वीकाय के हजारों भेद होते हैं।

# सचित्त-अचित्त-मिश्र पृथ्वी

पुढिविक्काओ तिविहो सिच्चित्तो मीसओ य अचित्तो। सिच्चित्तो पुण दुविहो निच्छयववहारिओ चेव।। निच्छयओ सिच्चित्तो, पुढिविमहापव्वयाण बहुमज्मे । अच्चित्तमीसवज्जो सेसो ववहारसिच्चित्तो॥ खीरदुमहेट्ठ पंथे कट्ठोल्ला इंधणे य मीसो य। । सीउण्हखारखत्ते अग्गीलोणूसअंबित्ते नेहे। वक्कतंत्रजोणिएणं ।।

(ओनि ३३७-३४०)

पृथ्वीकाय के तीन प्रकार हैं - सचित्त, अचित्त और मिश्र। सचित्त के दो प्रकार हैं --

- १ निश्चय सचित्त रत्न, शर्करा आदि पृथ्वियों से सम्बन्धित हिमवत आदि महापर्वतों का मध्य भाग निश्चयदृष्टि से सचित्त है।
- २. व्यवहार सिचत अचित्त और मिश्र को छोड़कर शेष व्यवहार सिचत है, जैसे--अरण्य आदि जहां गोबर आदि नहीं है।

मिश्र पृथ्वीकाय---

- क्षीरद्रुम—उदुम्बर आदि के नीचे की पृथ्वी ।
- पंथ-- पथ में विकीर्ण सिचत्त रजकण।
- कट्ठोल्ल हल द्वारा जोती हुई भूमि।
- ईंधन गोबर में पृथ्वीकाय का मिश्रण।
   ये सब मिश्र पृथ्वीकाय हैं।
   अचित्त पृथ्वीकाय —

शीत भस्त्र, उष्ण शस्त्र, क्षार, करीष, अग्नि, लवण, ऊष, अम्ल और स्नेह — ये पृथ्वीकाय जीवों के शस्त्र हैं। इनसे उपहत होने पर पृथ्वीकायिक जीव अचित्त हो जाते हैं।

# अचित्त पृथ्वीकाय का उपयोग

अवरद्धिगविसबंधे लवणेन व सुरभिउवलएणं वा । अच्चित्तस्स उ गहणं पओयणं तेणिमं वऽन्तं ॥ (पिनि १४)

लूतास्फोट (मकड़ीकृत फोड़ा), सर्पदंश आदि के विष

को उतारने के लिए सफेद मिट्टी तथा तलाई आदि के तल की मिट्टी का लेप किया जाता है।

- नमक का प्रयोग भोजन में किया जाता है।
- गंधपाषाण (गंधरोहक) खुजली से उत्पन्न बात का शमन करता है।

ठाणनिसियणतुयट्टण उच्चाराईण चेव उस्सग्गो । घुट्टगडगलगलेवो एमाइ पओयणं बहुहा ॥ (पिनि १५)

- मुनि अचित्त भूमि पर कायोत्सर्ग, उपवेशन, शयन आदि करता है।
- घुट्टक पाषाण से पात्र को घिसकर चिकता करता है।

## पृथ्वीकाय की स्थिति

संतई पप्पणाईया, अपञ्जवसिया वि य । ठिई पडुच्च साईया, सपज्जवसिया वि य ॥ (उ ३६।७९)

प्रवाह की अपेक्षा से पृथ्वीकायिक जीव अनादि अनन्त और स्थिति की अपेक्षा से सादि-सांत हैं।

# **आयुस्थित**

बाबीससहस्साइं, वासाणुक्कोसिया भवे। आउठिई पुढवीणं, अंतोमुहुत्तं जहन्निया।। (उ ३६।८०)

पृथ्वीकाय की आयुस्थिति जघन्यतः अन्तर्मुहूर्त्तं और उत्कृष्टतः बाईस हजार वर्ष की है।

आयुः जीवितं तस्य स्थिति:--अवस्थानमायुःस्थिति:। (उशाव् प ६९०)

प्राणी एक जन्म (भव) में जितने काल तक अव-स्थित रहता है, उस कालमर्यादा को आयुस्थिति या भवस्थिति कहा जाता है।

## कायस्थिति

काये स्थितिः ततोऽनुद्वर्त्तनेनावस्थानं काय-स्थितिः । (उशावृप ६९०)

एक ही जीवनिकाय में निरन्तर जन्म ग्रहण करते रहने की काल-मर्यादा को कायस्थिति कहा जाता है। असंखकालमुक्कोसं, अंतोमुहुत्तं जहन्नयं। कायिठई पुढवीणं, तं कायं तु अमुंचओ ।। (उ ३६।८१)

पृथ्वीकाय की कायस्थिति जघन्यतः अन्तर्मुहूर्त्त और उत्कृष्टतः असंख्यात काल की है।

#### अन्तरकाल

अणंतकालमुक्कोसं, अंतोमुहुत्तं जहन्नयं। विजढंमि सए काए, पुढवीजीवाण अंतरं॥ (उ ३६।५२)

पृथ्वीकाय का अन्तर (पृथ्वीकाय को छोड़कर पुनः
पृथ्वीकाय में उत्पन्न होने तक का काल) जघन्यतः अन्तमुहूर्त्त और उत्कृष्टतः अनन्त काल का है।

#### क्षेत्र

सुहुमा सन्वलोगि≆म, लोगदेसे य बायरा । (उ ३६।७८)

सूक्ष्म पृथ्वीकायिक जीव समूचे लोक में और बादर पृथ्वीकायिक जीव लोक के एक भाग में व्याप्त हैं।

## ४. अय्काय की परिभाषा

आपो — द्रवाः प्रतीता एव ता एव कायः —शरीरं येषां तेऽष्कायाः । (दहावृप १३६)

प्रवाहशील द्रव्य — जल ही जिनका काय — शरीर होता है, उन जीवों को अप्काय कहते हैं।

# जीवत्वसिद्धि

भूमिक्खयसाभावियसंभवओ दद्दुरो व्व जलमुत्तं। अहवा मच्छो व सभाववोमसंभूयपायाओ।। (विभा १७५७)

भूमि को खोदने से पानी प्राप्त होता है, इसलिए पानी को भौम कहा जाता है। वह भूमि का सजातीय है। उसकी प्राप्ति स्वाभाविक है। अतः वह मेंढक के समान सजीव है। अथवा मछली के समान बादलों से गिरने के कारण आकाश का पानी सजीव है।

आऊ चित्तमंतमक्खाया अणेगजीवा पुढोसत्ता अन्नत्य सत्यपरिणएणं। (द ४।सूत्र ४)

ं शस्त्र-परिणित से पूर्व जल चित्तवान् (सजीव) कहा गया है। वह अनेक जीव और पृथक् सत्त्वों (प्रत्येक जीव के स्वतंत्र अस्तित्व) वाला है।

#### प्रकार

दुविहा आउजीवा उ, सुहुमा बायरा तहा। पञ्जत्तमपञ्जत्ता, एवमेए दुहा पुणी।। (उ ३६।=४)

अप्कायिक जीव दो प्रकार के हैं - सूक्ष्म और बादर। इन दोनों के पर्याप्त और अपर्याप्त ये दो-दो भेद हैं।

बायरा जे उपज्जत्ता, पंचहा ते पिकितिया। सुद्धोदए य उस्से, हरतणू महिया हिमे॥ (उ ३६।८५)

बादर पर्याप्त अप्कायिक जीवों के पांच भेद हैं -- १. शुद्धोदक २. ओस ३. हरतनु ४. कुहासा और ४. हिम।

एएसि वण्णओ चेव, गंधओ रसफासओ। संठाणादेसओ वावि, विहाणाइं सहस्ससी।। (उ ३६।९१)

वर्ण, गंध, रस, स्पर्श और संस्थान की दृष्टि से उनके हजारों भेद होते हैं।

## सचित-अचित्त-मिथ जल

घणउदहीघणवलया करगसमुद्द्हाण बहुमज्मे । अह निच्छयसच्चित्तो ववहारनयस्स अगडाइ ॥ उसिणोदगमणुत्ते दंडे वासे य पडिअमेत्ते य । .... सीउण्हखारखत्ते अग्गीलोणूसअबिले नेहे । वक्कंतजोणिएणं ॥

(ओनि ३४३, ३४४,३४६)

घनोदधि, रत्नप्रभा आदि पृथ्वियों के घनवलय, करक (ओले), समुद्र का मध्यभाग और तालाब का मध्यभाग निश्चय सचित्त अप्काय हैं।

कुएं आदि का जल व्यवहार सिचत अप्काय है। जिस उष्ण जल में जब तक दंड अनुद्वृत्त हो — गहरा उबाल न आया हो, वह मिश्र अप्काय है। पतितमात्र वर्षा का जल मिश्र अप्काय है।

श्रीत शस्त्र, उष्ण शस्त्र, क्षार, करीष, अग्नि, लवण, अष, अम्ल और स्नेह— ये अप्कायिक जीवों के शस्त्र हैं। इनसे उपहत होने पर अप्कायिक जीव अचित्त हो जाते हैं।

#### अष्काय की स्थिति

संतर्द पष्पणाईया अपज्जवसिया वि य । ठिद्दं पडुच्च साईया, सपज्जवसिया वि य ॥ (उ ३६॥८७)

प्रवाह की अपेक्षा से ये अनादि अनन्त और स्थिति की अपेक्षा से सादि सान्त हैं।

## आयुस्थित

सत्तेव सहस्साइं, वासाणुक्कोसिया भवे। आउट्टिई आऊणं, अंतोमुहुत्तं जहन्निया।। (उ ३६।८८)

अप्कायिक जीवों की आयुस्थिति जघन्यतः अन्त-र्मुहूर्त्त और उत्कृष्टतः सात हजार वर्ष की है।

#### कायस्थिति

असंखकालमुक्कोसं, अंतोमृहुत्तं जहन्निया। कायद्विई आऊर्ण, तं कायं तु अमुंचओ।। (उ३६।८९)

अप्कायिक जीवों की कायस्थिति (निरन्तर उसी काय में जन्म लेते रहने की काल-मर्यादा) जघन्यतः अन्तर्मृहूर्त्ते और उत्कृष्टतः असंख्यात काल की है।

#### अन्तरकाल

अर्णतकालमुक्कोसं, अंतोमुहुत्तं जहन्नयं । विजढंमि सए काए, आऊजीवाण अंतरं ॥ (उ ३६।९०)

उनका अन्तर (अप्काय को छोड़कर पुनः उसी काय में उत्पन्न होने तक का काल) जधन्यतः अन्तर्भृहूर्त्तं और उत्कृष्टतः अनंतकाल का है।

#### क्षेत्र

एगविहमणाणत्ता, सुहुमा तत्य वियाहिया। सुहुमा सब्वलोगम्मि, लोगदेसे य बायरा॥ (उ३६।८६)

सूक्ष्म अप्कायिक जीव एक ही प्रकार के होते हैं। उनमें नानात्व नहीं होता। वे समूचे लोक में व्याप्त हैं। बादर,अप्कायिक जीव लोक के एक भाग में व्याप्त हैं।

## तेजस्काय की परिभाषा

तेज उष्णलक्षणं प्रतीतं तदेव कायः — शरीरं येषां ते तेजःकायाः । (दहावृप १३८)

उष्ण लक्षण तेज ही जिनका काय - शरीर होता है, उन जीवों को तेजस्काय कहते हैं।

#### जीवरवसिद्धि

.....अनलो आहाराओ विद्धि-विगारोवलम्भाओ ॥ (विभा १७५८)

जैसे मनुष्य में आहार आदि से उपचय और अपचय दृष्टिगोचर होता है, वैसे ही अग्नि में भी ईंधन से वृद्धि और हानि दिखाई देते हैं, इसलिए वह मनुष्य के समान सजीव है।

तेऊ चित्तमंतमक्खाया अणेगजीवा पुढोसत्ता अन्नत्थ सत्थपरिणएणं। (द ४।सूत्र ६)

श्वस्त्र-परिणित से पूर्व तेजस् चित्तवान् (सजीव) कहा गया है । वह अनेक जीव और पृथक् सत्त्वों (प्रत्येक जीव के स्वतंत्र अस्तित्व) वाला है।

#### प्रकार

दुविहा तेउजीवा उ, सुहुमा बायरा तहा। पज्जत्तमपञ्जत्ता, एवमेए दुहा पुणो ।। (उ ३६।१०५)

तेजस्कायिक जीवों के दो प्रकार हैं-- सूक्ष्म और बादर। उन दोनों के पर्याप्त और अपर्याप्त—ये दो-दो भेद होते हैं।

बायरा जे उ पज्जत्ता, णेगहा ते वियाहिया। इंगाले मुम्मुरे अगणी, अच्चि जाला तहेव य॥ उक्का विज्जू य बोद्धन्वा, णेगहा एवमायको। एगिवहमणाणत्ता, सुहुमा ते वियाहिया॥ (उ ३६११०९,११०)

बादर पर्याप्त तेजस्कायिक जीवों के अनेक भेद हैं — अंगार, मुर्मुर, अग्नि, ऑचि, ज्वाला, उल्का, विद्युत् आदि। सूक्ष्म तेजस्कायिक जीव एक ही प्रकार के होते हैं, उनमें नानात्व नहीं होता।

एएसि वण्णओ चेव, गंधओ रसफासओ। संठाणादेसओ वावि, विहाणाइं सहस्ससो।। (उ ३६।११६)

वर्ण, गंध, रस, स्पर्श और संस्थान की दृष्टि से उनके हजारों भेद होते हैं।

#### संचित्त-मिश्र अग्नि

इट्टमपागाईणं बहुमण्भे विज्जुयाइ निच्छइओ । इंगालाई इयरो मुम्मुरमाई य मिस्सो उ॥ (ओनि ३४८) अग्निकाय के तीन प्रकार हैं—

- १. नैश्चियक सचित्त —इष्टका-पाक आदि के बहुमध्य-भाग की विद्युत आदि ।
- २. व्यावहारिक सचित्त-अंगारे आदि ।
- ३. मिश्र—मुर्मुर आदि।

#### सर्वाधिक तेजस्काय का उत्पत्तिकाल

यदा सर्वासु कर्मभूमिषु निर्व्याचातमन्निकायसमा-रम्भकाः सर्वबह्वो मनुष्याः । ते च प्रायोऽजितस्वामि तीर्थकरकाले प्राप्यन्ते, यदा चोत्कृष्टपदवर्तिनः सूक्ष्मा-नलजीवाः तदा सर्वबह्वाग्नजीवाः ।

(नन्दीमवृष ९२)

अर्हत् अजित के तीर्थकाल में सब कर्मभूमियों में अग्नि का समारम्भ करने वाले मनुष्य सबसे अधिक थे।

जब सूक्ष्म अग्निजीव उत्कृष्ट होते हैं, तब सर्वाधिक अग्निजीव होते हैं।

#### स्थिति

संतइं पष्पणाईया, अपञ्जवसिया वि य। ठिइं पडुच्च साईया, सपञ्जवसिया वि य॥ (उ २३।११२)

प्रवाह की अपेक्षा तेजस्कायिक जीव अनादि-अनन्त हैं और स्थिति की अपेक्षा सादिसांत हैं। आयुस्थिति

तिण्णेव अहोरत्ता, उक्कोसेण वियाहिया। आउट्टिई तेऊणं, अंतोमुहुत्तं जहन्निया॥ (उ ३६।११३)

तेजस्कायिक जीवों की आयुस्थिति जघन्यतः अन्त-र्मुहूर्त्तं और उत्कृष्टतः तीन दिन-रात की है।

## कायस्यित

असंखकालमुक्कोसं, अंतोमृहुत्तं जहस्रयं । कायद्विई तेऊणं, तं कायं तु अमुंचओ ॥ (उ ३६।११४)

तेजस्काय की कायस्थिति जघन्यतः अन्तर्मृहूर्त्ते और उत्कृष्टतः असंख्यात काल की है ।

#### अन्तरकाल

अणंतकालमुक्कोसं, अंतोमुहुत्तं जहन्नयं। विजढंमि सए काए, तेउजीवाण अंतरं॥ (उ ३६।११५) उनका अन्तर (तेजस्काय को छाड़कर पुनः उसी काय में उत्पन्न होने तक का काल) जघन्यतः अन्तर्मुहूर्त्तं और उत्कृष्टतः अनन्त काल का है।

#### क्षेत्र

सुहुमा सञ्वलोगिम्म, लोगदेसे य बायरा। (उ ३६।१११)

सूक्ष्म तेजस्कायिक जीव समूचे लोक में और बादर तेजस्कायिक जीव लोक के एक भाग में व्याप्त हैं।

# ६. वायुकाय की परिभाषा

वायु:—चलनधर्मा प्रतीत एव स एव कायः—शरीरं येषां ते वायुकायाः। (दहावृ प १३८) चलनधर्मा वायु ही जिनका कायः—शरीर होता है, उन जीवों को वायुकाय कहते हैं।

#### जीवस्विति

अत्थि अदिस्सापाइयफरिसणाईणं गुणी गुणत्तणओ। रूवस्स घडोव्व गुणी जो तेसि सोऽनिलो नाम।। (विभा १७४९)

स्पर्श आदि गुणों का गुणी अदृश्य होने पर भी विद्यमान होना चाहिए। क्यों कि गुण गुणी में ही रहते हैं और गुणी गुणों के कारण ही गुणी कहलाता है। जैसे रूप गुण का गुणी घट है। इसी प्रकार शब्द, कम्प आदि वायु के गुण हैं, अतः इन गुणों का अधिष्ठाता गुणी वायु है।

अपरप्पेरियतिरियानियमियदिग्गमणओऽणिलो गो व्व । (विभा १७४८)

जैसे गाय किसी की प्रेरणा के बिना ही अनियमित तिर्यक् गमन करती है, वैसे ही वायु भी तिर्येग् गति करता है, अतः वह सजीव है।

वाऊ चित्तमंतमनखाया अणेगजीवा पुढोसत्ता अन्नत्य सत्थपरिणएणं। (द ४।सूत्र ७)

शस्त्रपरिणति से पूर्व वायु चित्तवान् (सजीव) कहा गया है। वह अनेक जीव और पृथक् सत्त्वों (प्रत्येक जीव के स्वतंत्र अस्तित्व) वाला है।

#### प्रकार

दुविहा वाउजीवा उ सुहुमा बायरा तहा। पज्जक्तमपज्जक्ता, एवमेए दुहा पुणी।। (उ ३६।११७) वायुकायिक जीवों के दो प्रकार हैं — सूक्ष्म और बादर। उन दोनों के पर्याप्त और अपर्याप्त — ये दो-दो भेद होते हैं।

#### बादर बायुकाय

बायरा जे उ पज्जत्ता, पंचहा ते पिकत्तिया। उक्किलियामंडलियाघणगुंजा सुद्धवाया य ॥ (उ ३६।११८)

उत्कलिकावाता ये स्थित्वा स्थित्वा पुनर्वान्ति ।

मण्डलिकावाता—वानोलीरूपा । धनवाता—रत्नप्रभाद्यधोवित्तिनां घनोदधीनां विमानानां वाऽऽधारा हिमपटलकल्पा वायवः । गुञ्जावाता—ये गुञ्जन्तो वान्ति ।

सुद्धवाता—उत्कलिकाद्यक्तविशेषविकला मन्दानिलादयाः ।
संवर्त्तकवाताक्व—ये बहिः स्थितमपि तृणादि विवक्षितक्षेत्रान्तः क्षिपन्तीति । (उणावृ प ६९४)

बादर पर्याप्त वायुकायिक जीवों के पांच भेद हैं—

- १. उत्कलिका वायु -- जो ठहर-ठहर कर चलती है।
- २. मण्डलिका वायु जो बवंडर रूप में होती है।
- ३. घनवायु जो रत्नप्रभा आदि पृथ्वियों के अधोवर्ती धनोदिध की अथवा विमानों की आधारभूत है। यह बर्फ जैसी सघन होती है।
- ४. गुंजावायु --जो गुञ्जार करती हुई चलती है।
- ५. शुद्धवायु जो मन्द-मन्द बहती है। जो वायु घासफूस को बाहर से उड़ाकर भीतर ले जाती है, उसे संवर्त्तक वायु कहा गया है। एएसि वण्णओ चेव, गंधओ रसफासओ। संठाणादेसओ वावि, विहाणाई सहस्ससो।। (उ ३६।१२५)

वर्ण, गंध, रस, स्पर्श और संस्थान की दृष्टि से उनके हजारों भेद होते हैं!

# सचित्त-अचित्त-मिश्र वायु

सवलयघणतणुवाया अतिहिम अतिदुद्दिणे य निच्छइओ । ववहार पायमाई अक्कंतादी य अच्चित्तो ॥ हत्थसयमेग गंता दइउ अचित्तो बिदय संगीसो । तइयंमि उ सच्चित्तो वत्थी पुण पोरिसिदिणेहि ॥ (ओनि ३६०, ३६१)

कालो हि द्विविध: — निद्धो लुक्खो य। ....तत्थ निद्धो तिविहो उक्कोसो मज्भिमो जहण्णो य। तत्थ उक्को-सनिद्धे काले पौरुषीमात्रं कालं यावत् वत्थी वायुणाऽऽ- पूरितो अचित्तो होइ तदुवरि सो चेव तइए पहरे सिचत्तो होइ।

लुक्खकालोऽिव तिविहो — जहन्न लुक्खो मिज्कम-लुक्खो, उक्कोसलुक्खो य । तत्थ जहन्न लुक्खे काले वत्थी वाउणाऽऽपूरिओ एगिदवसं जाव अचित्तो होइ, तदुवरि सो चेव बिइयदिवसे मिस्सो होइ, सो चेव तितए दिवसे सचित्तो होइ । उक्कोसलुक्खे काले दिवसितगं जाव अचित्तो होइ, तदुवरि सो चेव चउत्थे दिवसे मीसो होइ, तदुवरि सो चेव पंचमे दिवसे सचित्तो होइ।

(ओनिवृषृ १३४)

वायुकाय के चार प्रकार हैं —

- १. नैश्चियक सिचत—वलय के आकार में स्थित
   घनवात और तनुवात, अतिहिमपात और अतिर्दुदिन
   (मेघकृत अन्धकार) में होने वाली वायु।
- २. ट्यावहारिक मिचल दुर्दिन रहित पूर्व आदि दिशाओं की वायू।
- अचित्त वायु कर्दम आदि पर चलने से उठने वाली वायु ।
- ४. मिश्र बायु दित (मशक) में भरी अचित्त वायु नदी में दो सौ हाथ की दूरी पर मिश्र हो जाती है।

काल दो तरह का होता है — स्निग्ध काल और रूक्ष काल । स्निग्ध काल के तीन रूप हैं — उत्कृष्ट, मध्यम और जघन्य । उत्कृष्ट स्निग्ध काल में वायु से आपूरित मशक एक प्रहर्पर्यंत अचित्त रहती है । तत् पश्चात् वही तीसरे प्रहर में पुन: सचित्त हो जाती है ।

रूक्ष काल के भी तीन रूप हैं - जघन्य, मध्यम और उत्कृष्ट । जघन्य रूक्ष काल में वायु से आपूरित मशक एक दिन तक अचित्त रहती है, तत्पश्चात् दूसरे दिन मिश्र और तीसरे दिन सचित्त हो जाती है। उत्कृष्ट रूक्ष काल में मशक की वायु तीन दिन पर्यंत अचित्त रहती है, वही चौथे दिन मिश्र और पांचवें दिन सचित्त हो जाती है।

#### स्थिति

संतइं पष्पणाईया, अपज्जवसिया वि य । ठिशंपजुन्च साईया, सपज्जवसिया वि य ॥ (उ ३६।१२)

प्रवाह की अपेक्षा से वायुकायिक जीव अनादि-

अनन्त हैं और स्थिति की अपेक्षा से सादिसान्त है। आयुस्थिति

तिण्णेव सहस्साइं, वासाणुक्कोसिया भवे। आउट्टिई वाऊणं, अंतोमुहुत्तं जहन्निया।। (उ ३६।१२२)

वायुकाय की आयुस्थिति जघन्यतः अन्तर्मुहूर्त्त और उस्क्रष्टतः तीन हजार वर्षों की है।

## कायस्थिति

असंखकालमुक्कोसं, अंतोमुहुत्तं जहन्नयं। कायद्विई वाऊणं, तं कायं तु अमृंचओ ।।

(उ ३६।१२३)

वायुकाय की कायस्थिति (निरन्तर उसी काय में जन्म लेते रहने की काल-मर्यादा) जघन्यतः अन्तर्मृहूर्त्ते और उत्कृष्टतः असंख्यात काल की है।

#### अंतरकाल

अर्णतकालमुक्कोसं, अंतोमृहुत्तं जहन्नयं। विजढंमि सए काए, वाउजीवाण अंतरं।। वायुकाय का अन्तर जघन्यतः अन्तर्मृहूर्त्तं और उत्कृष्टतः अनन्त काल का है।

## क्षेत्र

सुहुमा सब्वलोगम्मि, लोगदेसे य बायरा । (उ ३६।१२०)

सूक्ष्म वायुकायिक जीव समूचे लोक में और बादर वायुकायिक जीव लोक के एक भाग में व्याप्त हैं।

# ७. वनस्पतिकाय की परिभाषा

वनस्पतिः — लतादिरूपः प्रतीतः, स एव कायः — शरीरं येषां ते वनस्पतिकायाः । (दहावृप १३८) लता आदि वनस्पति ही जिनका काय — शरीर होता है, उन जीवों को वनस्पतिकाय कहते हैं।

## जीवत्वसिद्धि

जम्म-जरा-जीवण-मरण-रोहणा-हार-दोहला-मयओ । रोग-तिगिच्छाईहि य नारिन्व सचेयणा तरवो।। (विभा १७५३)

वनस्पतिजीव है। उसकी सजीवता के चिह्न हैं— जन्म, वृद्धत्व, जीवन, मृत्यु, व्रणसंरोहण, आहार, दोहद, रोग, रोग-चिकित्सा आदि। छिक्कपरोइया छिक्कमेत्तसंकोयओ कुलिंगो व्व । आसयसंचाराओ वियत्त ! वल्लीवियाणाइं ॥ सम्मादओं य साव-प्पबोह-संकोयणाइओऽभिमया । बजलादओ य सहाइविसयकालोवलंभाओ ॥ (विभा १७४४,१७४४)

- १. कोई वनस्पति स्पर्श से बढ़ने लगती है।
- २. वनस्पति कुलिंग कीट की भांति स्पर्शमात्र से सिकुड़ती है।
- ३. लताएं वृक्ष अ।दि के सहारे ऊपर चढती हैं।
- ४. शमी आदि में निद्रा, जागृति, संकोच आदि होते हैं।
- ५. बकुल, अशोक आदि वृक्ष शब्द, रूप आदि विषयों का यथासमय परिभोग करते हैं।

वणस्सइकाइया सबीया चित्तमंतमक्खाया अणेग-जीवा पुढोसत्ता अन्नत्थ सत्थपरिणएणं। (द ४।८)

शस्त्रपरिणति से पूर्व बीजपर्यन्त (मूल से लेकर बीज तक) बनस्पतिकायिक चित्तवान् कहे गए हैं। वे अनेक जीव और पृथक् सत्त्वों (प्रत्येक जीव के स्वतंत्र अस्तित्व) वाले हैं।

#### प्रकार

दुविहा वणस्सईजीवा, सुहुमा बायरा तहा। पज्जत्तमपञ्जत्ता, एवमेए दुहा पुणी।। (उ ३६।९२)

वनस्पतिकायिक जीव दो प्रकार के हैं — सूक्ष्म और बादर। इन दोनों के पर्याप्त और अपर्याप्त — ये दो-दो भेद होते हैं।

## बादर वनस्पति के प्रकार

बायरा जे उपज्जत्ता, दुनिहा ते नियाहिया।। साहारणसरीरा य, पत्तेगा य तहेन य।। (उ३६।९३)

बादर पर्याप्त वनस्पतिकायिक जीवों के दो भेद होते हैं—साधारणशरीर और प्रत्येकशरीर ।

#### साधारण शरीरी

साधारणम् - अनन्तजीवानामपि समानमेकं शरीरं येषां तेऽमी साधारणशरीराः। साहारणमाहारो साहारणमाणपाणगहणं च। साहारणजीवानां साहारणलक्खणं एयं॥ (उशाव प ६९१)

जिसके एक भरीर में अनन्त जीव होते हैं, उसे साधारण गरीर कहा जाता है।

इन जीवों के आहार, उच्छ्वासिनःश्वास आदि में कोई अन्तर नहीं होता, समानता होती है। ये सब जीव समान होते हैं।

साहारणसरीरा उ णेगहा ते सिंगबेरे आलुए मूलए चेव तहेवः हिरिली सिरिली सिस्सिरिली, जावई केदकंदली। पलंदुलसणकन्दे य, कंदली य लोहि णीह य थिह य, कुहगा तहेव य वज्जकंदे य, कंदे सूरणए तहा ।! अस्सकण्णी य बोद्धव्वा, सीहकण्णी तहेव हलिद्दा य, णेगहा मूसुंढी य एवमायओ ॥ (उ ३६:९६-९९)

साधारणशरीर वनस्पतिकायिक जीवों के अनेक प्रकार है —आलू, मूली, अदरक, हिरलीकन्द, सिरिली-कंद, सिस्सिरिलीकंद, जवाइकंद, केदकदलीकन्द, प्याज, लहसुन, कन्दली, कुस्तुम्बक, लोही, स्निहु, कुहक, कुष्ण, वज्रकन्द, सूरणकन्द, अश्वकणीं, सिहकणीं, मुसंढी, हरिद्रा आदि—ये सब साधारण शरीर हैं!

सब्बो वि किसलओ खलु उप्पयमाणो अणंततो होइ। सो चेव बड्डमाणो होति अणंतो पश्तिो वा॥ (दअचू पृ७६)

सारे किसलय उत्पत्ति के समय अनन्तकायिक साधारणगरीर होते हैं। बढ़ने पर अनन्त भी रह सकते हैं और प्रत्येकगरीर भी बन सकते हैं।

# प्रत्येक शरीरी

प्रत्येकम् — एकैकशो विभिन्नं शरीरमेषामिति प्रत्येकशरीराः, तेषां हि यदेकस्य शरीरं न तदन्यस्थेति । (उशावृ प ६९१)

जिसके एक-एक शरीर में एक-एक जीव होता है, उसे प्रत्येक शरीर कहा जाता है। इन जीवों के असंख्य शरीरों का पिड दृष्टिगत होता है। उनमें जो एक जीव का शरीर है, वह अन्य जीव का शरीर नहीं होता—प्रत्येक जीव का स्वतंत्र शरीर होता है।

एएसि वण्णओ चेव, गंधओ रसफासओ। संठाणादेसओ वावि, विहाणाइं सहस्ससो।। (उ ३६।१०५)

वर्ण, गंध, रस, स्पर्श और संस्थान की वृष्टि से उनके हजारों भेद होते हैं।

पतेगसरीरा उ, णेगहा ते पिकत्तिया।
रक्खा गुच्छा य गुम्मा य लया वल्ली तणा तहा।
लयावलय पव्चगा कुहुणा, जलरुहा ओसहीतिणा।
हरियकाया य बोद्धव्वा, पत्तेया इति आहिया॥
(उ ३६।९४,९४)

प्रत्येक शरीर वनस्पितकायिक जीवों के अनेक प्रकार हैं—वृक्ष, गुच्छ, गुल्म, लता, वल्ली और तृण। लता, वलय (नारियल आदि), पर्वज (ईख आदि), कुहण (भूफोड़ आदि), जलरुह (कमल आदि), औषधि-तृण (अनाज) और हरितकाय — ये सब प्रत्येक शरीर हैं।

#### सचित्त-मिश्र दनस्पति

सब्बो वऽणंतकाओ सिन्चित्तो होइ निच्छयनयस्स । ववहाराउ अ सेसो मीसो पब्वायरोट्टाई ॥ (ओनि ३६३)

वनस्पति के प्रकार

- १. नैश्चयिक सचित्त--अनन्तकाय वनस्पति ।
- २. व्यावहारिक सचित्त प्रत्येक वनस्पति ।
- ३. मिश्र मलान पुष्प-फल, कुट्टित तन्दुल आदि।

## अचित्त वनस्पति के प्रयोजन

संवारपायदंडगखोमिय कप्पा य पीढफलगाई। ओसहभेतज्जाणि य एमाइ पओयणं बहुहा।। (पिनि ४६)

शय्यापट्ट, पीढ, फलक, पात्र, दण्ड, सूती वस्त्र, औषध (केवल हरीतकी आदि), भेषज (हरीतकी बहेड़ा आदि का मिश्चित चूर्ण अथवा बहि: उपयोगी प्रलेप आदि)—इन रूपों में अचित्त वनस्पतिकाय का उपयोग किया जाता है।

#### स्थिति

संतइं पष्पणाईया, अपज्जवसिया विय। ठिइं पडुच्च साईया, सपज्जवसिया विय। (उ ३६।१०१)

प्रवाह की अपेक्षा से वनस्पतिकायिक जीव अनादि अनन्त और स्थिति की अपेक्षा से सादि-सांत हैं।

## **आयुस्यित**

दस चेव सहस्साइं, वासाणुक्कोसिया भवे। वणष्फईण आउं तु, अंतोमुहुत्तं जहन्नगं ॥ (उ ३६।१०२)

वनस्पति जीवों की आयुस्थिति जचन्यतः अन्तर्मुहूर्त्त और उत्कृष्टतः दस हजार वर्ष की है।

#### कायस्यिति

अणंतकालमुक्कोस, अंतोमुहुत्तं जहन्नयं। कायठिई पणगाणं, तं कायं तु अमुंचओ।। (उ ३६।१०३)

वनस्पति की कायस्थिति (निरन्तर उसी काय में जन्म लेते रहने की काल मर्यादा) जघन्यतः अन्तर्मुहूर्तं और उत्कृष्टतः अनन्तकाल की है।

वणस्सइकायमद्दगओ, उक्कोसं जीवो उ संवसे । कालमणंतदुरंतं ।। (उ १०।९)

वनस्पतिकाय में उत्पन्न हुआ जीव अधिक से अधिक दुरन्त अनन्तकाल तक वहां रह जाता है। अन्तरकाल

असंखकालमुक्कोसं, अंतोमुहुत्तं जहन्नयं। विजढंमि सए काए, पणगजीवाण अंतरं॥ (उ ३६।१०४)

उनका अन्तर (वनस्पतिकाय को छोड़कर पुन: उसी काय में उत्पन्न होने तक का काल) जघन्यतः अन्तर्मृहूर्ती और उत्कृष्टतः असंख्यात काल का है।

#### क्षेत्र

एमविह्रमणाणत्ता, सुहुमा तत्थ वियाहिया। सुहुमा सब्वलोगम्मि, लोगदेसे य बायरा॥ (उ ३६।१००)

सूक्ष्म वनस्पतिकायिक जीव एक ही प्रकार के होते हैं। उनमें नानात्व नहीं होता। सूक्ष्म वनस्पतिकायिक जीव समूचे लोक में ज्याप्त हैं तथा बादर वनस्पति-कायिक जीव लोक के एक देश में ज्याप्त हैं।

## वनस्पतिकाय के अन्ठ प्रकार

अग्गबीया मूलबीया पोरबीया खंधबीया बीयरहा सम्मुच्छिमा तणलया। (द ४।सूत्र ८)

वनस्पति के आठ प्रकार हैं—-अग्रबीज —जिसका अग्रभाग बीज हो, जैसे कोरंटक। मूलबीज - जिसका मूल ही बीज हो, जैसे उत्पलकंद आदि।

पर्वबीज - जिसका पर्व ही बीज हो, जैसे इक्षु आदि। स्कत्धबीज - जिसका स्कन्ध ही बीज हो, जैसे थूहर, कपित्थ आदि !

बीजरुह- जो बीज से उत्पन्न हो, जैसे गालि, गेहूं आदि। संमूर्ज्ञिम-जो बीज के बिना पृथ्वी, पानी आदि कारणों को प्राप्त कर उत्पन्न हो, जैसे पद्मिनी आदि

तृण - दूब, दर्भ आदि सभी प्रकार के तृण। लता—सब प्रकार की लताएं।

## वनस्पति की दस अवस्थाएं

वणस्सद्दकाद्दयस्य बीयपञ्जवसाणा दस भेदा गहिया भवंति -- तं जहा---

मूले कंदे खंधे तयाय साले तहप्पवाले य। पत्ते पूष्फे य फले बीए दसमे य नायव्वा ।। (दजिचू पृ १३८)

वनस्पति की दस अवस्थाएं हैं 😁

१. मूल

६. प्रवाल

२. कंद

७. पत्र

३. स्कंध

न. पुष्प

४. त्वचा

९. फल और

५. शाखा

१० बीज।

जोणिब्भूते बीए जीवो वक्कमइ सो व अण्णो वा। जो वियमुले जीवो सो विय पत्ते पढमयाए।। (दनि १४२)

योनिभूत बीज में बीज का जीव जन्म लेता है, अथवा दूसरा जीव जन्म लेता है। प्रारम्भ में मूल में जो जीव है, पत्ते में भी वही जीव है।

# द्र. पृथ्वो आदि एकेन्द्रिय जीवों की अवगाहना

पृथिवीकायिकादीनां त्वंगुलासंख्येय भागमात्रतया ्तुल्यायामध्यवगाहनायां विशेषः ।

> वणऽणंतसरीराण एगाणिलसरीरगं पमाणेण। अणलोदगपुढवीणं असंखगुणिया भवे बुड्ढी ।।

> > (अनुहाव प्र ८०)

पृथ्वीकायिक आदि सभी एकेन्द्रिय जीवों की अव-गाहना अंगुल का असंख्येय भाग मात्र होती है, फिर भी उनमें कुछ अन्तर होता है -

अनन्त वनस्पतिकायिक जीवों के शरीर= एक वायुकायिक जीव का शरीर।

असंख्य वायुकायिक जीवों के भरीर=

एक तेजस्कायिक जीव का शरीर। असंख्य तेजस्कायिक जीवों के शरीर=

एक अप्कायिक जीव का शरीर।

असंख्य अप्कायिक जीवों के शरीर =

एक पृथ्वीकायिक जीव का शरीर।

# ६. पृथ्वी आदि में उच्छ्वास आदि अव्यक्त

चित्तमात्रमेव तेषां पृथिवीकायिनां जीवितलक्षणं, न पुनरुष्ठ्वासादीनि विद्यन्ते । (दजिचु पृ १३६)

पृथ्वीकाय आदि पांच जीवनिकायों में चैतन्य अल्प-विकसित होता है। उनमें उच्छ्वास, निमेष आदि जीव के व्यक्त चिह्न नहीं होते।

# १०. सघन मूर्च्छा का हेतु

जहा पुरिसस्स मज्जपाणिवसोवयोग-सप्पावराह-हिप्पूरभक्खण मुच्छादीहि चेतोविधातकारणेहि जुगपद-भिभूतस्स चित्तं मत्तं एवं पुढविवकातियाणं ।

(दअचू पृ ७४)

जिस प्रकार चित्त के विघातक कारणों से अभिभूत मनुष्य का चित्त मूर्ज्छित हो जाता है, वैसे ही ज्ञानावरण के प्रबलतम उदय से पृथिवी आदि एकेन्द्रिय जीवों का चैतन्य सदा मूर्व्छित रहताहै। इनके चैतन्य काविकास न्यूनतम होता है।

# ११. पृथ्वी आदि जीवों की दुश्यता

ताणि पुण असंबेज्जाणि समुदिताणि चनखुविसय-मागच्छंति । (दअच् पृ ७४)

मिट्टी के कण, जल की बूंद और अग्नि की चिन-गारी में असंख्य जीव होते हैं। इनका एक शरीर दृश्य नहीं बनता। इनके असंख्य शरीरों का समुदय ही हमें दीख सकता है।

**ज्ञातधमेकथा**— छठा अंग । (द्र. अंगप्रविष्ट) **ज्ञान** ज्ञेय का बोध कराने वाला साधन।

- १. ज्ञान का निर्वचन
  - ० परिभाषा
- २. ज्ञान के पांच प्रकार
  - ० चार ज्ञान स्वार्थ, श्रुतज्ञान परार्थ

- ३. मतिकान आदि के कम का हेतु
- ४. चार ज्ञान क्षयोगमश भाव
- ५. ज्ञान-प्राप्ति के विकल्प
- ६. ज्ञान के दो प्रकार
- ७. प्रत्यक्ष ज्ञान का निर्वचन
  - ० परिभाषा
  - ० प्रकार
- द्र. इन्द्रियप्रत्यक्ष की परिभावा
  - ० प्रकार
  - ० इन्द्रियशान संव्यवहार प्रत्यक्ष
  - ० इत्द्रियज्ञान परोक्ष
- ९. नोइन्द्रियप्रत्यक्ष को परिभाषा
  - ० प्रकार
- ९०. परोक्ष ज्ञान की परिभावा
  - ० प्रकार
  - ० परोक्षताकाहेतु
- ११. ज्ञान और नय
- १२. ज्ञान और सम्यक्त्व में भेद
- १३. ज्ञानसम्पन्नता के परिणाम
- १४. चेतना-विकास का कम
- १५. ज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम सब जीवों में
  - \* ज्ञानावरण के प्रकार

(द्र. कर्म)

\* ज्ञान के आचार

(द्र. आचार)

\* ज्ञान विनय

(द्र. विनय)

\* ज्ञान भावना

- (द्र. मादना)
- पांच ज्ञान और सामायिक
- (द्र. सामायिक)
- \* होन : सावप्रमाण का एक भेर

- (द्र. प्रमाण)
- \* मिण्यास्त्री का श्वान अञ्चान
- (द्र. अञ्चान)
- १६. सामान्य बोध- दर्शन
  - ० इशन के प्रकार
  - चक्षुवरोन-अधक्षुदर्शन
  - अवधिवरान
  - \* केथलदशन

- (द्र. केवलज्ञान)
- ० ज्ञान और दर्शन का मेद क्यों ?

# १. ज्ञान का निर्वचन

णाती णाणं — अवबोहमेत्तं । खओवसिमयखाइएण वा भावेण जीवादिपदत्था णज्जंति इति णाणं।

णज्जति एतम्हि ति णाणं, णाणभावे जीवो ति । (नन्दीच् पृ १३)

- ० जानना ज्ञान है।
- ० क्षायोपशमिक अथवा क्षायिक भाव से जीव आदि पदार्थ जाने जाते हैं।
- ० इसके होने पर जाना जाता है, इसलिए यह ज्ञान

#### परिमाषा

स्विसेसं सागारं तं नाणं।'''' (विभा ७६४) जो वस्तु के विशेष रूपों - भेदों का ग्राहक है, वह साकार उपयोग ज्ञान है।

णाणं च णेयाओ अञ्बतिरित्तं। कहं ? जाव जाणि-यच्या भावाताव णाणं। (आवच् १ पृ २९)

ज्ञान और ज्ञेय अभिन्न हैं। क्योंकि जितने ज्ञेय पदार्थ हैं, उतना ज्ञान है।

# २. ज्ञान के पांच प्रकार

नाणं पंचिवहं पण्णत्तं, तं जहा आभिणिबोहिय-नाणं सुयनाणं ओहिनाणं मणपज्जवनाणं केवलनाणं । (नन्दी २)

ज्ञान के पांच प्रकार हैं - आभिनिबोधिक ज्ञान (मितज्ञान), श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान, मनःपर्यवज्ञान, केवल-(द्र. सम्बद्ध नाम)

> एयं पंचिवहं नाणं दव्वाण य गुणाण य। पज्जवाणं च सब्बेसि नाणं नाणीहि देसियं ॥ (उ २८।४)

यह पांच प्रकार का ज्ञान सर्व द्रव्य, गुण और पर्यायों का अवबोधक है--ऐसा ज्ञानियों ने बतलाया

# चार ज्ञान स्वार्थ, धुतज्ञान परार्थ

चत्तारि नाणाइं ठप्पाइं ठवणिज्जाइं - नो उद्दि-स्संति, नो समुद्दिस्संति, नो अणुष्णविष्जंति । सुयना-णस्स उद्देशो समुद्देशो अजुण्णा अजुओगो य पवत्तइ । (अनु २)

चार ज्ञान प्रतिपादन में सक्षम नहीं होने के कारण स्थाच्य-स्थापनीय हैं। इसलिए इनके उद्देश (अध्ययन का निर्देश) समुद्देश (स्थिरीकरण का निर्देश) और अनुज्ञा (अध्यापन का निर्देश) नहीं होते। श्रुतज्ञान के उद्देश,

समुद्देश, अनुज्ञा और अनुयोग होते हैं।

# ३. मतिज्ञान आदि के ऋम का हेतु

किमेस मितनाणादियो कमो ? सकारणो उवण्णासो । इमे य ते कारणा —तुल्लसामित्तणतो सन्वकालाविच्छे-दिंदुतत्तणतो इंदियाऽणिदियणिमित्तत्तणतो तुल्लक्खतोव-समकारणत्तणतो सन्वदन्व दिविसयसामण्णत्तणतो परुक्ख-सामन्नत्तणओ य तब्भावे य सेसणाणसंभवातो अतो आदीए मित-सुताइं कताइं।

मित-सुयसमाणकालत्तणतो मिच्छद्ंसणपरिग्गह-त्तणतो तिव्ववज्जयसाहम्मत्तणतो सामिसाहम्मत्तणतो य कत्यइ कालेगलाभत्तणतो य मितसुताणंतरं अवधि ति भणितो।

ततो य छउमत्थसामिसामण्यत्तणतो य पुग्गलविसय-सामण्यत्तणतो य खयोवसमभावसामण्यत्तणतो य पच्च-विखभावसामण्यत्तणतो य अवहिसमणंतरं मणपज्जवनाणं ति।

सब्बनाणुत्तमत्तणतो सब्बिबसुद्धत्तणतो य विरत-सामिसामण्णत्तणतो य सब्बाबसाणलाभत्तणतो य सब्बुत्तमलद्धित्तणओ य तदंते केवलं भणितं ।

(नन्दीच् पृ १४)

मित और श्रुत को सर्वप्रथम रखा गया है, क्योंकि दोनों के होने पर ही शेष ज्ञान संभव हैं। दोनों के अधिकारी तुल्य/समान हैं, दोनों की स्थिति समान हैं, दोनों का क्षयोपणम तुल्य है, दोनों का क्षयोपणम तुल्य है, दोनों का विषय समान है, दोनों परोक्ष ज्ञान हैं।

मित-श्रुत और अवधिज्ञान का कालमान समान है, अधिकारी समान हैं। ये मिथ्यावृष्टि के भी हो सकते हैं/ इनका विपर्यय भी होता है। कभी-कभी तीनों की प्राप्ति एक साथ भी हो जाती है - इन समानताओं के कारण मित-श्रुत के पश्चात् अवधिज्ञान का कम रखा गया है।

अवधि और मनःपर्यवज्ञान— दोनों के अधिकारी छुद्मस्थ होते हैं। दोनों का विषय है – पुद्गल/रूपी द्रव्य। दोनों क्षायोपशमिक प्रत्यक्ष ज्ञान हैं। अतः अवधि के बाद मनःपर्यव का क्रम उपन्यस्त है।

मन:पर्यव और केवलज्ञान के अधिकारी मुनि/बती होते हैं। केवलज्ञान सब ज्ञानों में उत्तम है, सर्वविशुद्ध है, सर्वोत्तम लब्धि है, सबसे अन्त में प्राप्त होता है, अतः वह अंत में निरूपित है।

#### ४. चार ज्ञान क्षयोपशमभाव

…खओवसमिया आभिणिबोहियनाणलद्धी, खओवसमिया सुयनाणलद्धी, खओवसमिया ओहि-नाणलद्धी, खओवसमिया मणपञ्जवनाणलद्धी।

(अनु २८५)

चार ज्ञानलब्धियां क्षयोपशम-निष्पन्न हैं—

- १. आभिनिबोधिक ज्ञानलब्धि ३. अवधिज्ञानलब्धि
- २. श्रुतज्ञानलब्धि ४. मन:पर्यवज्ञानलब्धि ।

## ४. ज्ञान-प्राप्ति के विकल्प

दोहि वा मित-सुतेहि । तिहि वा मित-सुता-ऽवहीहि अहवा मित-सुय-मणपज्जवेहि । चतुर्हि वा मित-सुतावहि-मणपज्जवेहि । एक्केण वा केवलनाणेण संपण्णं । (दअच् पृ १३०)

एक साथ ज्ञान-प्राप्ति के चार विकल्प-

- १. दो ज्ञान-मित और श्रुत ।
- २. तीन ज्ञान—(१) मित, श्रुत और अवधि।
  (२) मित, श्रुत और मनःपर्यव।
- ३. चार ज्ञान मति, श्रुत, अविध और मनःपर्यव।
- ४. एक ज्ञान-केवलज्ञान।

# ६. ज्ञान के दो प्रकार

तं समासओ दुविहं पण्णत्तं, तं जहा - पञ्चक्खं च परोक्ष्णं च। (नन्दी ३)

ज्ञान के दो प्रकार हैं — प्रत्यक्ष और परोक्ष ।

# ७. प्रत्यक्ष ज्ञान का निर्वचन

जीवो अक्खो अत्थव्वावण-भोयणगुणिणओ जेण । तं पइ बट्टइ नाणं जंपच्चक्खं ...... ।। (विभा ५९)

णाणप्पणताए अत्थे असइ ति इच्चेबं जीवो अक्खो, णाणभावेण वावेति । अक्खं पति वट्टति ति पच्चक्खं । अणिदियं ति बुत्तं भवति । (नन्दीचू पृ १४)

जो ज्ञानात्मा से सभी अर्थो — पदार्थों में व्याप्त होता है, वह अक्ष/जीव है। अक्ष द्वारा होने वाला ज्ञान प्रत्यक्ष है। यह अनिन्द्रिय ज्ञान है।

अश्नाति समस्तित्रभुवनान्तर्वतिनो देवलोकसमृ-द्यादीनर्थान् पालयति भुंको वेतिः अक्षः। "तमक्षं प्रति साक्षात् वर्तते यज्ज्ञानं तत्प्रत्यक्षम् । (विभामवृष्ट ५०)

जो समस्त पदार्थों का पालन/रक्षण और उपभोग करता है, वह अक्ष जीव है। साक्षात् अक्ष से होने वाला ज्ञान प्रत्यक्ष है।

#### दरिमावा

जंसयं चेव जीवो इंदिएण विणा जाणित, तं पच्चक्खंभण्णति। (आवचू १ पृ७)

इन्द्रियों की सहायता के बिना आत्मा स्वयं जिससे ज्ञेय को जानती है, वह प्रत्यक्ष ज्ञान है।

इन्द्रियमनोनिरपेक्षमात्मनः साक्षात् प्रवृत्तिमत्त्रत्यक्षम् । (आवमव् प १६)

इन्द्रिय और मन से निरपेक्ष केवल आत्मा से होने वाला ज्ञान प्रत्यक्ष है।

#### प्रकार

पश्चक्खं दुविहं पण्णतं, तं जहा - इंदियपश्चक्खं च नोइंदियपश्चक्खं च। (नन्दी ४)

प्रत्यक्ष के दो प्रकार - १. इन्द्रिय प्रत्यक्ष । २. नोइन्द्रिय प्रत्यक्ष ।

# ८. इन्द्रिय प्रत्यक्ष को परिभाषा

पुग्गलेहि संठाणणिव्वत्तिरूवं दव्विदयं। सोइंदिय-मा दइदियाणं सव्वातप्पदेसेहि स्वावरणक्खतोवसमातो जा लढी तं भाविदियं। तस्स पच्चक्खं ति इंदियपच्चक्खं। (तस्दीच् पृ १४)

पुद्गलों ं जो इन्द्रिय-संस्थान निर्मित होता है, वह द्रव्येन्द्रिय है। सर्व आत्मप्रदेशों में श्रोत्र आदि इन्द्रियों के आवरण का क्षयोपश्रम होन से श्रोत्र आदि इन्द्रियों की लिब्ध/ज्ञान करने की क्षमता को भावेन्द्रिय कहते हैं। जो भावेन्द्रिय के प्रत्यक्ष है, वह इन्द्रिध प्रत्यक्ष है।

#### प्रकार

इंदियपच्चक्खं पंचिवहं पण्णत्तं, तं जहा-सोइंदिय-पच्चक्खं, चित्रखदियपच्चक्खं, घाणिदियपच्चक्खं, जिब्बिदियपच्चक्खं। (नन्दी ५)

इन्द्रियप्रत्यक्ष पांच प्रकार का है — १. श्रोत्रेन्द्रिय-प्रत्यक्ष, २. चक्षुरिन्द्रियप्रत्यक्ष, ३. झाणेन्द्रियप्रत्यक्ष, ४. रसनेन्द्रियप्रत्यक्ष, ५. स्पर्शनेन्द्रियप्रत्यक्ष।

#### इन्द्रियज्ञान : संव्यवहार प्रत्यक्ष

एगंतेण परोक्खं लिगियमोहाइयं च पच्चक्खं। इंदियमणोभवं जं तं संववहारपच्चक्खं।। (भा९५)

हेतु से होने वाला अनुमान ज्ञान वास्तविक परोक्ष है। अविधि, मनःपर्यव और केवलज्ञान वास्तविक प्रत्यक्ष हैं। इन्द्रिय और मन से होने वाला ज्ञान सांव्यावहारिक प्रत्यक्ष है।

इंदियमणोनिमित्तं पि नाणुमाणाहि भिज्जए किंतु । नाविवखइ लिगंतरिमइ पच्चक्खोवयारो त्थ ॥ (विभा ४७१)

इन्द्रिय और मन के माध्यम े होने वाला ज्ञान भी अनुमान से भिन्न नहीं है। किन्तु इसमें धूम आदि अन्य लिंग या निमित्त की अपेक्षा नहीं रहती, इसलिए इंद्रिय-मनोज्ञान को उपचार से प्रत्यक्षज्ञान कना गया है।

भाविदियोवयारपञ्चकखत्तणतो एतं पञ्चकखं। परम-त्यओ पुण चितमाणं एतं परोक्खं। परा दिव्विदिया, भाविदियस्स य तदायत्तप्पणतो। (नन्दीचू पृ१५)

भाविन्द्रिय के कारण इन्द्रियज्ञान को प्रत्यक्ष कहा गया है। परमार्थत: यह परोक्ष है क्योंकि द्रव्येन्द्रियां 'पर' हैं और भावेन्द्रियां द्रव्येन्द्रियों के अधीन हैं।

## इन्द्रियज्ञान परोक्ष

जीवो च्चेव चक्खुमादिएहिं रूवाईणं विसयत्थाणं गाहतो । कहं ? जम्हा जीवोवओमविरहियाणि इदियाणि णो उवलभंति । अओ जं इदिएहिं उवलब्भति तं णाणं लिंगितं, ""परिनिमत्तिणिष्फण्णं । (आवचू १ १ ७)

जीव ही चक्षु आदि इन्द्रियों के माध्यम से रूप आदि विषयों को ग्रहण करता है। क्योंकि जीव के उप-योग से शून्य इन्द्रियां कुछ भी उपलब्ध नहीं कर सकतीं। इसलिए इन्द्रियों के द्वारा जो उपलब्ध होता है वह ज्ञान परोक्ष है, परनिमित्त से निष्पन्न है।

# ६. नोइन्द्रियप्रत्यक्ष को परिभाषा

नोइंदियपच्चवखं ति इंदियातिरित्तं । (नन्दीच् षृ १४) नोइन्द्रियप्रत्यक्षं यत् इन्द्रियप्रत्यक्षं न भवि । नोभवदः सर्वनिषेधव ची । तेन मनसोऽपि कथाठचदि-न्द्रियत्वाभ्युपगमात्तदाश्रितं ज्ञानं प्रत्यक्षं न भवतीति । नन्दीमव प ७६)

अतीन्द्रियज्ञान नोइन्द्रियप्रत्यक्ष है।

जो इन्द्रियप्रत्यक्ष नहीं है, वह नोइन्द्रियप्रत्यक्ष है। यहां नो शब्द सर्वथा निषेधवाचक है। मन भी किसी अपेक्षा से इन्द्रियरूप में स्वीकृत है इसलिए उसके माध्यम से होने वाला ज्ञान प्रत्यक्ष नहीं होता।

#### प्रकार

नोइंदियपच्चक्खं तिविहं पण्णत्तं, तं जहा — ओहि-नाषपच्चक्खं, मणपज्जवनाणपच्चक्खं, केवलनाणपच्चक्खं। (नन्दी ६)

नोइन्द्रियप्रत्यक्ष तीन प्रकार का है—१. अवधिज्ञान-प्रत्यक्ष, २. मन:पर्यवज्ञानप्रत्यक्ष ३. केवलज्ञानप्रत्यक्ष । (द्र. सम्बद्ध नाम)

## १०. परोक्षज्ञान की परिभाषा

अक्खो जीवो । तस्स जंपरतो तंपरोक्खं। (आवचू१पृ६,७)

अक्खातो परेसु जं णाणं उप्पण्जिति तं परोक्खं इंदियमणोनिमित्तं दहुव्वं। (तन्दीचू पृ १४) अक्षका अर्थ है — जीव। जो उससे पर होता है, वह परोक्ष है।

जो ज्ञान साक्षात् आत्मा से नहीं, 'पर' से होता है, वह परोक्ष है। यह इन्द्रिय और मन के निमित्त से होने बाला ज्ञान है।

#### प्रकार

परोक्खं दुविह पण्णत्तं, तं जहा --आभिणिबोहिय-नाणपरोक्खं च सुयनाणपरोक्खं च। (नन्दी ३४) परोक्ष ज्ञान दो प्रकार का है—१ आभिनिबोधिक-ज्ञानपरोक्ष २. श्रुतज्ञानपरोक्ष ।

## परोक्षता का हेतु

अक्खस्स पोग्गलकया जं दिव्वन्दिय-मणा परा तेणं।
तेहिं तो जं नाणं परोक्खमिह तमणुमाणं व ॥
अपोद्गलिकत्वादमूतों जीवः। पौद्गलिकत्वात् तु
मूर्तानि द्रव्येन्द्रियमनांसि। अमूर्ताच्च मूर्तं पृथग्भूतम्।
ततस्तेभ्यः पौद्गलिकेन्द्रियमनोभ्यो यद् मति-श्रुतलक्षणं ज्ञानमुपजायते, तद् धूमादेरग्न्यादिज्ञानवत्
परनिमित्तत्वात् परोक्षमिह जिनमते परिभाष्यते।

(विभा ९० मवृष्ट ५०)

आत्मा अमूर्त्त है, क्योंकि अपौद्गलिक है। द्रव्य-इन्द्रियां और मन मूर्त्त हैं, क्योंकि पुद्गलों से निष्पन्न हैं। अमूर्त्त से मूर्त्त 'पर' (पृथक्) है। अतः द्रव्येन्द्रियों और मन के माध्यम से जो मित-श्रुतात्मक ज्ञान होता है, वह धूम से अग्निज्ञान की तरह परनिमित्तज होने के कारण परोक्ष है।

इन्दिय-मणोनिमित्तं परोक्खिमिह ससयादिभावाओ । तक्कारणं परोक्खं जहेह साभासमणुमाणं ॥ (विभा ९३)

इन्द्रिय और मन के माध्यम से होने वाले ज्ञान में संशय, विपर्यय, अनध्यवसाय आदि हो सकते हैं, इसलिए वह परोक्ष है। जैसे साभास अनुमान या सम्यग् अनुमान को परोक्ष इसलिए माना है कि वह इन्द्रिय और मन-सापेक्ष होता है त ग उसमें संशय आदि की संभावना बनी रहती है।

होन्ति परोक्खाइं मइ-सुयाइं जीवस्स परिनिमित्ताओ । पुरुवोवलद्धसंबंधसरणाओ वाणुमाणं व ।। (विभा ९४)

जैसे पूर्व उपलब्ध संबंध की स्मृति के कारण उत्पन्न होने वाला अनुमान ज्ञान परोक्ष है, वैसे ही ं ति और श्रुत ज्ञान भी पर अर्थात् इन्द्रिय और मन के निमित्त से उत्पन्न होता है, इसलिए वह परोक्ष है।

## ११. ज्ञान और नय

सम्मत्त-नाणरहियस्स नाणमुप्पज्जइ ति ववहारो । नेच्छइयनओ भासइ उप्पज्जइ तेहि सहिअस्स ।। (विभा ४१४)

व्यवहारनय के अनुसार सम्यक्तव और ज्ञान से विहीन (मिध्यात्वी और अज्ञानी) जीव को ज्ञान उत्पन्न होता है। निश्चयनय के अनुसार सम्यक्त्वी और ज्ञानी को ही ज्ञान उत्पन्न होता है।

## १२. ज्ञान और सम्यक्त में भेद

नाणमवाय-धिईओ दंसणमिट्ठं जहोग्गहे-हाओ। तह तत्तरुई सम्मं रोइज्जइ जेण तं नाणं॥ (विभा ५३६)

जैसे अवग्रह और ईहा सामान्य अवबोध के कारण दर्शन हैं और अपाय तथा धृति—धारणा विशेष अवबोध के कारण ज्ञान हैं, वैसे ही तत्त्वविषयक रुचि—अद्धा सम्यक्त्व है और जिससे जीव आदि तत्त्वों पर श्रद्धा होती है, वह ज्ञान हैं।

# १३. ज्ञानसम्पन्नता के परिणाम

नाणसंपन्नयाए णं भंते ! जीवे कि जणयइ ?

नाणसंपन्नयाए णं जीवे सव्वभावाहिगम जणयइ। नाणसपन्ने णं जीवे चाउरते संसारकंतारे न विणस्सइ।

नाणसपन्न ण जाव चाउरत ससारकतार न विणस्सइ । जहा सूई ससुत्ता पडिया वि न विणस्सइ । तहा जीवे ससुत्ते संसारे न वि स्सइ ॥ नाणविणयतवचि त्तिजोगे संपाउणइ, ससमयपरसमय-संघायणिज्जे भवइ । (उ २९।६०)

भन्ते ! ज्ञान-सम्पन्नता (श्रुतज्ञान की सम्पन्नता) से जीव क्या प्राप्त करता है ?

ज्ञान-सम्पन्नता से वह सब पदार्थों को जान लता है। ज्ञान-सम्पन्न जीव चार गतिरूप चार अन्तों वाली अटवी में विनष्ट नहीं होता। जिस प्रकार ससूत्र (धागे में पिरोई हुई) सूई गिरने पर भी गुम नहीं होती, उसी प्रकार ससूत्र (श्रुतसहित) जीव संसार में रहने पर भी विनष्ट नहीं होता।

ज्ञानसम्पन्न व्यक्ति अविध आदि विशिष्ट ज्ञान, विनय, तप और चारित्र के योगों को प्राप्त करता है तथा स्वसमय और परसमय की व्याख्या या तुलना के लिए प्रामाणिक रुष माना जाता है।

ज्ञानस्य फलं हेयस्य हानि: उपादेयस्य चोपादानं, न च संसारात्परं किञ्चिद्धेयमस्ति न च मोक्षात्परं किञ्चिदुपादेयं, ततो भवमोक्षावेकान्तेन हेयोपादेयौ । भवमोक्षयोश्च हान्युपादाने सर्वसङ्गविरतेर्भवतः । ततः साऽवश्यं तत्त्ववेदिना कर्त्तव्या । सैव च परमार्थतो ज्ञानस्य फलम् । (नन्दीमवृष १४३)

ज्ञान की निष्पत्ति है—हैय का त्याग और उपादेय का स्वीकार । संसार से बढ़कर कोई दूसरा हैय नहीं है और मोक्ष से बढ़कर कोई दूसरा उपादेय नहीं है । इसलिए भव —संसार एकान्ततः हेय है और मोक्ष एकान्ततः उपादेय है । भव की हानि और मोक्ष के उपादान का साधन है — सर्वसंग-विरति । ज्ञानी को विरति अवश्य करनी चाहिए । वस्तुतः ज्ञान का यही फल है ।

जं अन्नाणी कम्मं खवेइ बहुयाहि वासकोडीहि। तं नाणी तिहि गुत्ती खवेइ ऊसासमेत्तेणं।। (उशावृप ६८)

एक अज्ञानी करोड़ों वर्षों में जितने कमों को क्षीण करता है, उतने कमों को एक त्रिगुप्त ज्ञानी उच्छ्वास मात्र में क्षीण कर देता है।

# १४. चेतना-विकास का कम

पुढविकाइतेहितो आउक्कातियाण अणंतभागेण

विसुद्धतरं नाणमक्खरं, एवं कमेणं तेउ-वाउ-वणस्सित-बेइंदिय-तेइंदिय-चतुरिंदिय-असण्णिपंचेंदिय-सण्णिपंचेंदि-याण य विसुद्धतरं भवति । (नन्दीचू पृ ५६)

सन्वजहण्णं चित्तं एगिदियाणं, ततो विसुद्धतरं बेइंदियाणं, ततो तेइंदियाणं, ततो चउरिंदियाणं, ततो असण्णिपंचिदियतिरिक्खजोणिताणं सम्मुच्छिममणूसाण य, ततो गब्भवक्कंतियतिरियाणं, ततो गब्भवक्कंतियमणूसाणं, ततो वाणमंतराणं, ततो भवणवासीणं, ततो जोतिसियाणं, ततो सोधम्मताणं जाव सव्वक्कस्सं अणुत्तरोववातियाणं देवाणं। (दअचू पृ ७४)

पृथ्वीकायिक जीवों में ज्ञान-चेतना का विकास न्यूनतम होता है। उससे अनंत भाग विशुद्धतर ज्ञान अपकायिक जीवों में होता है। इसी प्रकार तेजस्काय, वायुकाय, वनस्पतिकाय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, असन्ती पंचेन्द्रिय तियंच, सम्मूच्छिम मनुष्य, गर्भज तिर्यच, गर्भज मनुष्य, व्यंतर देव, भवनपति देव, ज्योतिष्क देव, सौधर्म आदि कल्पोपपन्न देव और नव ग्रैवेयक देव— इनका ज्ञान क्रमशः विशुद्ध, विशुद्धतर होता है। अमुत्तरोपपातिक देवों में ज्ञानचेतना का विकास सर्वोत्कृष्ट विशुद्धतम होता है।

# १५. ज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम सब जीवों में

णाणावरणिज्जस्स कम्मस्स अणंतेहि अविभागपिल-च्छेदेहि जितिव एक्केक्को जीवपदेसो आवेढितो परिवेढितो भवति तहाबि णाणभावो अत्थि चेव पुढवि-काइयादीणं। (आवच् १ पृ ३०)

यद्यपि ज्ञानावरणीय कर्म के अनन्त अविभागी
परिच्छेदों से एक-एक आत्मप्रदेश आवेष्टित-परिवेष्टित
है, फिर भी पृथ्वीकाय आदि जीवों में ज्ञान की सत्ता
(क्षयोपशम) तो विद्यमान है ही।

# १६. सामान्यबोध--दर्शन

····निव्विसेसमणागारं। तं दंसणं····।।

(विभा ७६४)

जो सामान्य का ग्राहक है, वह दर्शन/अनाकार उप-योग है।

## बर्शन के प्रकार

दंसणगुणप्पमाणे चउन्विहे पण्णत्ते, तं जहा — चक्खु-दंसणगुणप्पमाणे अचक्खुदंसणगुणप्पमाणे ओहिदंसण- गुणप्पमाणे केवलदसणगुणप्पमाणे। (अनु ५५२) दर्शन के चार प्रकार हैं —चक्षुदर्शन, अचक्षुदर्शन, अवक्षुदर्शन, अविध्वदर्शन, केवलदर्शन।

## चक्षुवर्शन-अचक्षुदर्शन

चक्षुर्दर्शने — चक्षुषा रूपसामान्यग्रहणे । अचक्ष्मि — चक्षुःसदृशानि शेषेन्द्रियमनांसि तद्रर्शने तेषां स्वस्वविषय-सामान्यपरिच्छेदे । (उशावृप ६४२)

चक्षु के द्वारा रूप का सामान्य ग्रहण चक्षुदर्शन है। श्रोत्र, घाण, रस, स्पर्श और मन के द्वारा अपने-अपने विषय का सामान्य ज्ञान होता है, वह अचक्षुदर्शन है।

#### अवधिदशंन

सागारमणागारा ओहि....। (आविन ६४) जो रूपी द्रव्यों को विशेष रूप से ग्रहण करता है, वह अवधिज्ञान है। जो रूपी द्रव्यों को सामान्य रूप से ग्रहण करता है, वह अवधिदर्शन है।

## ज्ञान और दर्शन का भेद क्यों?

सामान्यत एकरूपेऽिष क्षयोपश्रमलम्भेऽपान्तराले द्रव्याद्यपेक्षया क्षयोपश्रमस्य विशेषसम्भवाद् विविधोपयोग-सम्भवो भवतीति । (नन्दीमवृष १०९)

ज्ञान-दर्शन की प्राप्ति में ज्ञानावरणीय-दर्शनावर-णीय कर्म के क्षयोपशम की समानता रहती है -सामा-न्यतः क्षयोपशम एक ही प्रकार का है। किन्तु द्रव्य में सामान्य और विशेष-- दोनों धर्म होते हैं, इस दृष्टि से क्षयोपशम के दो रूप बनते हैं - ज्ञान (साकार उपयोग) और दर्शन (अनाकार उपयोग)।

**ज्ञानिकयावाद**-- मुक्ति के लिए ज्ञान और क्रिया की समन्वित साधना का सिद्धान्त । (द्र. वाद)

ज्ञानावरणीय — ज्ञान को आवृत करने वाला कर्म। (द्र. कर्म)

ज्योतिष्क - जो प्रकाशमान विमानों में रहते हैं, वे देव। (द्र. देव)

तत्त्व —पारमार्थिक वस्तु — 'तथ्याः अवितथाः निरुप-चरितवृत्तयः।' (उशावृ प ५६२)

जीवाजीवा व बंधो थ, पुण्णं पावासवो तहा। संवरो निज्जरा मोक्खो, संतेए तहिया नव।। (उ २८।१४) तत्त्व नौ हैं—

जीव - जिसमें चेतना हो, सुख-दु:ख का संवेदन हो। अजीव - जिसमें चेतना न हो।

पुण्य - शुभ रूप में उदय आने वाले कर्मपुद्गल।

पाप — अग्रुभ रूप में उदय आने वाले कर्मपुद्गल। आश्रव — कर्मपद गलों को ग्रहण करने वाली क्षास्मण्य

आश्रव — कर्मपुद् गलों को ग्रहण करने वाली आत्मप्रवृत्ति । संवर —आश्रव का निरोध ।

निर्जरा - तपस्या आदि के द्वारा कर्मविलय से होने वाली आत्मा की आंशिक उज्ज्वलता।

बंध — आत्मा के साथ शुभ-अशुभ कर्मों का संबंध । मोक्ष — अपने स्वरूप में प्रतिष्ठित कर्ममुक्त आत्मा ।

तथाकार — आचार्य के वचनों को तहत्' - आप जो कह रहे हैं, वह वैसाही हैं — इस रूप में स्वीकार करना। सामाचारी का एक भेद। (द्व. सामाचारी)

तद्भवमरण — मरण का एक भेद। (द्र. मरण) तप — कर्मशरीर को तपाने वाला अनुष्ठान, कर्म-क्षय का असाधारण हेतु।

- १. तप की परिभःषा
- \* तयः मोक्षाकामार्ग

(द्र. मोक्ष)

- २. तप के प्रकार
- ३. बाह्य-आभ्यंतर के भेद का हेतु
- ४. इत्वरिक तथ के प्रकार
- ० श्रेणी तप
- ॰ प्रतरतप
- घन तप
- ० वर्गतप
- ० वर्गवर्गतप
- ० प्रकीणंतप
- \* तप:चारित्रधर्मका एक भेद (द्र. धर्म)
- ५. तप चारित्र से पृथक् क्यों ?
- ६. तप का उद्देश्य
- ७. तप को अहंता
- **द. तप के परिणाम**
- \* तप: प्राथश्चित का एक प्रकार (द्र. प्रायश्चित)
- नमस्कारसहिता अवि तप

(ब्र. प्रत्याख्यान्)

\* महाबोर की तपस्या

(द्र. तीर्यंकर)

## १. तप की परिभाषा

तवो णाम तावयति अट्टविहं कम्मगंठि नामेतित्ति वृत्तं भवइ। (दिजचू पृ १५)

जो आठ प्रकार की कर्मग्रन्थियों को तपाता है — उनका नाश करता है, वह तप है।

तपति पुरोपात्तकर्माणि क्षपणेनेति तपो ""यदर्हद्वच-नानुसारि तदेव समी ीनमुपादीयते । (उशावृ प ४४६)

जो पूर्व उपाजित कर्मों को क्षीण करता है, वह तप है। आईत प्रवचन के अनुकूल तप ही सम्यक् तप है और वहीं उपादेय है।

## २. तप के प्रकार

सो तवो दुविहो वृत्तो, बाहिरब्भंतरो तहा। बाहिरो छिव्वहो वृत्तो, एवमब्भंतरो तवो।। अणसणपूणोयरिया, भिवखायरिया य रसपरिच्वाओ। कायिकलेसो संलीणया य, बज्भो तवो होइ।। पायच्छित्तं विणओ, वेयावच्चं तहेव सज्भाओ। भाणं च विजस्सग्गो, एसो अब्भितरो तवो।। (उ ३०।७,८,३०)

तप दो प्रकार का है —बाह्य और आभ्यन्तर। बाह्य तप छह प्रकार का है —

अनशन

४. रस-परित्याग

२. ऊनोदरिका

५. कायक्लेश

३. भिक्षाचर्या

६. प्रतिसंलीनता ।

आभ्यन्तर तप छह प्रकार का है —

१. प्रायश्चित्त

४. स्वाध्याय

२. विनय

५. ध्यान

३. वैयावृत्त्य

६. व्युत्सर्ग ।

# ३. बाह्य-आभ्यन्तर के भेद के हेतु

बाह्यं — बाह्यद्रव्यापेक्षत्वात् प्रायो मुक्त्यवाप्तिवहि-रङ्गत्वाच्य । अभ्यन्तरं तद्विपरीतं । यदिवा लोकप्रतीत-त्वात्कुतीथिकेश्य स्वाभिष्रायेणासेव्यमानत्वाद् बाह्यं तदितरत्त्वाभ्यन्तग्म् ।

लोके परसमयेषु च यत्प्रथितं तत्तपो भवति बाह्यम् । आभ्यन्तरमप्रथितं कुशलजनेनैव तु ग्राह्मम् ॥ (उशाव प ६००)

अनशन आदि निम्न कारणों से बाह्य तप कहलाते हैं—

- १. इनमें बाहरी द्रव्य -अशन, पान आदि का त्याग होता है।
- २. ये मुक्ति के बहिरंग कारण होते हैं।
- ये सर्वसाधारः। के द्वारा तपस्या के रूप में स्वीकृत होते हैं।
- ४. लोक में इनकी स्पष्ट प्रतीति होती है। अन्यतीथिक भी अपने-अपने मत के अनुसार इनका पालन करते हैं।

प्रायण्चित्त आदि निम्न कारणों से आभ्यन्तर तप कहलाते हैं —

- १. इनमें बाहरी द्रव्यों की अपेक्षा नहीं होती।
- २. ये मुक्ति के अन्तरंग कारण होते हैं।
- ये विभिष्ट व्यक्तियों के द्वारा तप के रूप में स्वीकृत होते हैं।
- ४. ये लोकप्रसिद्ध नहीं हैं— लोक में इनकी स्पष्ट प्रतीति नहीं होती है। कुशल आध्यात्मिक व्यक्ति के द्वारा ही ये प्राह्म होते हैं।

## ४. इत्वरिक तप के प्रकार

जो सो इत्तरियतनो, सो समासेण छन्निहो। सेढितनो पयरतनो, घणो य तह होई नगो य॥ तत्तो य नगनगो उ, पंचमो छट्टओ पइण्णतनो।…. (उ ३०।१०,११)

इत्वरिक तथ के छह प्रकार हैं-

१. श्रेणी तप

४. वर्गतप

२. प्रतर तप

५. वर्गवर्गतप

३. घन तप

६. प्रकीर्णतपः।

## श्रेणी तप

श्रेणी — पंक्तिस्तदुपलक्षितं तपः श्रेणितपः । तच्चतु-र्थादिक्रमेण क्रियमाणमिह षण्मासान्तं परिगृह्यते । (उन्नावृ प ६००,६०१)

श्रेणी का अर्थ है—पंक्ति । पंक्तिबद्ध जो तप किया जाता है, वह श्रेणितप है । इसमें उपवास से प्रारम्भ कर छह मास पर्यन्त ऋमपूर्वक तपस्या की जाती है ।

#### प्रतर तप

श्रेणिरेव श्रेण्या गुणिता प्रतर उच्यते, तदुपलक्षितं तपः प्रतरतपः, इह चाव्यामोहार्थं चतुर्थवष्ठाष्टमदश-माख्यपदचतुष्ट्यात्मिका श्रेणिविवक्ष्यते, सा च चतुर्भि- र्गुणिता षोडशपदात्मकः प्रतरो भवति, अयं चायामतो विस्तरतश्च तुल्यः। (उशावृ प ६०१)

श्रीण को श्रीण पदों से गुणा करने पर प्रतर तप होता है। जैमे — उपवास, बेला, तेला और चोला — इन चार पदों की श्रेणी है। इनको चार से गुणा करने पर ४×४=१६ पद होते हैं। स्थापना इस प्रकार है---

| 8 | उपवास | बेला  | तेला  | चोला  |
|---|-------|-------|-------|-------|
| २ | बेला  | तेला  | चोला  | उपवास |
| ą | तेला  | चोला  | उपवास | बेला  |
| 8 | चोला  | उपवास | बेला  | तेला  |

#### घन तप

अत्र च षोडशपदात्मकः प्रतरः पदचतुष्टयात्मिकया श्रेण्या गुणितो घनो भवति, आगतं चतुःष्टिः ६४, स्थापना तु पूर्विकैव नवरं बाहत्यतोऽपि पदचतुष्ट्या-त्मकत्वं विशेषः, एतदुपलक्षितं तपो घनतप उच्यते। (उशाब् प ६०१)

प्रतर तप के १६ पदों को चार पदात्मक श्रेणी से गुणा करने पर घन तप होता है। इसके १६×४≔६४ पद होते हैं।

#### वर्ग तप

घन एव घनेन गुणितो वर्गो भवति, ततश्चतुःषष्टि-श्चतुःषष्ट्यैन गुणिता जातानि षण्णवत्यधिकानि चत्वारि सहस्राणि, एतदुपलक्षितं तपो वर्गतपः । (उशावृ प ६०१)

घन को घन से गुणा करने पर वर्ग तप होता है। खन तप के ६४ पद हैं। इनको ६४ से गुणा करने पर वर्ग तप के ६४ × ६४ = ४०९६ पद होते हैं।

#### वर्गवर्ग तप

वर्ग एव यदा वर्गेण गुण्यते तदा वर्गवर्गो भवति, तथा च चत्वारि सहस्राणि षष्णवत्यधिकानि तावतेव गुणितानि जातेका कोटि: सप्तषष्टिलक्षाः सप्तसप्तिसहस्राणि दे शते षोडशाधिके अङ्कतोऽपि १६७७७२१६ एतदुपलक्षितं तपो वर्गवर्गतप इत्युच्यते । (उशावृ प ६०१) वर्ग को वर्ग से गुणा करने पर वर्गवर्ग तप होता है। वर्ग के ४०९६ पदों को ४०९६ से गुणा करने पर वर्गवर्ग तप के ४०९६ × ४०९६ = १६७७७२१६ पद होते हैं। प्रकीण तप

प्रकीर्णतपयच्छ्रेण्यादिनियतरचनाविरहितं स्वशक्तय-पेक्षं यथाकथिञ्चद्विधीयते । तच्च नमस्कारसहितादि पूर्वपुरुषाचरितं यवमध्यवज्ञमध्यचन्द्रप्रतिमादि च ।

(उशाव्य ६०१)

जो तप श्रेणी आदि निश्चित पदों की रचना किए बिना ही अपनी शक्ति के अनुसार किया जाता है, वह प्रकीर्ण तप है। नमस्कारसहिता, यवमध्यप्रतिमा, वज्रमध्यप्रतिमा, चन्द्रप्रतिमा आदि तप भी इसके अन्तर्गत हैं।

# ४. तप चारित्र से पृथक् क्यों ?

चारित्रभेदत्वेऽपि तपसः पृथगुपादानमस्त्यैव क्षपण प्रत्यसाधारणहेतुत्वमुपदर्शयितुम्। (उशावृ प ५५६) तप चारित्र का ही एक प्रकार है, किन्तु मोक्षमार्ग में इसको पृथक् रूप से ग्रहण किया गया है, क्योंकि कर्म-क्षय करने का यह असाधारण हेतु है।

# ६. तप का उद्देश्य

चउन्विहा खलु तवसमाही भवइ, तं जहा — नो इहलोगट्टयाए तवमहिट्ठेज्जा। नो परलोगट्टयाए तवमहिट्ठेज्जा। नो कित्तिवण्णसद्दसिलोगट्टयाए तवमहि-ट्ठेज्जा। नन्नस्थ निज्जरट्टयाए तवमहिट्ठेज्जा।

(द ९।४।सू६)

तप-समाधि के चार प्रकार हैं-

- १. इहलोक (बर्तमान जीवन की भोगाभिलाषा) के निमित्त तप नहीं करना चाहिए।
- २. परलोक (पारलोकिक भोगाभिलाषा) के निमित्त तप नहीं करना चाहिए।
- ३. कीर्ति, वर्णं शब्द और श्लोक के लिए तप नहीं करना चाहिए।
- ४. निर्जरा के अतिरिक्त अन्य किसी भी उद्देश्य से तप नहीं करना चाहिए।
   विविहगुणतवोरए य निच्चं,

भवइ निरासए निज्जरद्विए ।

तवसा धुणइ पुराणपावगं,

जुत्तो सया तवसमाहिए ॥ (द ९।४।४) सदा विविध गुण वाले तप में रत रहने वाला मुनि पौद्गलिक प्रतिफल की इच्छा से रहित होता है। वह केवल निर्जरा का अर्थी होता है। वह तप के द्वारा पुराने कमों का विनाश करता है और सदा तप:समाधि में युक्त रहता है।

# ७. तप की अर्हता

बलं थामं च पेहाए, सद्धामारोगमप्पणो । सेत्तं कालंच विन्नाय, तहप्पाणं निजुंजए ॥ (द ८।३४)

अपने बल, पराक्रम, श्रद्धा और आरोग्य को देखकर, क्षेत्र और काल को जानकर अपनी शक्ति के अनुसार आत्मा को तप आदि में नियोजित करे।

#### द. तप के परिणा**म**

\*\*\* तवेणं वोदाणं जणयइ। (उ २९।२८) व्यवदानं पूर्वबद्धकर्मापगमतो विभिष्टां शुद्धिम्। (उन्नावृ प ५८६)

वोदाणेणं अकिरियं जणयह । अकिरियाए भिवत्ता तओ पच्छा सिज्मह बुज्मह मुम्चह परिनिव्वाएइ सव्व-दुक्खाणमंतं करेइ । (उ २९।२९)

तप से जीव व्यवदान को प्राप्त होता है। व्यवदान का अर्थ है — पूर्व बद्ध कशीं के विलय से होने वाली विशिष्ट मृद्धि।

व्यवदान से जीव अकिया (मन, वचन और शरीर की प्रवृत्ति के पूर्ण निरोध) को प्राप्त होता है। वह अकियावान् होकर सिद्ध होता है, बुद्ध होता है, मुक्त होता है, परिनिवृत होता है और सब दुःखों का अन्त करता है।

तवेण परिसुज्कई।

(उ २८।३५)

जहा महातलायस्स, सन्निरुद्धे जलागमे । उस्सिचणाए तवणाए, कमेणं सोसणा भवे ॥ एवं तु संजयस्सावि, पावकम्मिनिरासवे । भवकोडीसंचियं कम्मं, तवसा निज्जरिज्जइ ॥ (उ ३०।४,६)

तपस्या से आत्मा की विश्विद्ध होती है।

जिस प्रकार कोई बड़ा तालाब जल आने के मार्ग का निरोध करने से, जल को उलीचने से, सुर्य के ताप से क्रमशः सूख जाता है, उसी प्रकार संयमी पुरुष के पाप-कर्म के आने के मार्ग का निरोध होने से करोड़ों भवों के संचित कर्म तपस्या के द्वारा निर्जीण हो जाते हैं।

एयं तवं तु दुविहं, जे सम्मं आयरे मुणी । से खिप्पं सन्वसंसारा, विष्पमुज्वइ पंडिए ।। (उ ३०।३७)

जो पण्डित मुनि बाह्य और आभ्यंतर — दोनों प्रकार के तपों का सम्यक् रूप से आचरण करता है, वह शीझ ही समस्त संसार से मुक्त हो जाता है।

नि:सङ्गता शरीरलाघवेन्द्रियविजयसंयमरक्षणादिगुण-योगात् शुभव्यानावस्थितस्य कर्मनिर्जरणम् । (उशावृ प ६०८)

निःसंगता, शरीरलाघव, इन्द्रियविजय, संयमरक्षा, शुभध्यान, कर्मनिर्जरण —ये तप के परिणाम हैं।

तियँच — एकेन्द्रिय, विकलेन्द्रिय तथा पशु, पक्षी आदि पंचेन्द्रिय।

१. तिर्यंच का निर्वंचन, परिमावा

\* एकेन्द्रिय तियँच

(द्र. जीवनिकाय)

\* विकलेन्द्रिय तिर्यंच

(ब्र. त्रस)

२. पंचेन्द्रिय तियंच के प्रकार

३. जलघर के प्रकार

o आयुस्यिति-कायस्यिति-अंतरकास

४. स्थलवर के प्रकार

अायुस्थिति-कायस्थिति-अंतरकाल

५. खेचर के प्रकार

 अायुस्थिति-कायस्थिति-अन्तरकास पञ्चेन्द्रिय तिर्यंच में —

\* अवधिज्ञान

(द्र. अवधिज्ञान)

सम्यवस्व

(द्र. सम्यक्त्व)

\* आशीविष सम्बिध

(द्र. लब्धि)

\* लेखा \* शरीर (द्र. लेश्या) (द्र. शरीर)

\* अवगाहना का मापन

(इ. अंगुल)

\* आयुष्य का मापन

(ब्र. काल)

• अन्तद्वीपज तियंच

(ब्र. मनुष्य)

# १. तियँच का निर्वचन, परिभाषा

तिरोऽञ्चन्तीति गच्छन्तीति तिर्यञ्चः, व्युत्पत्ति-निमित्तं चैतत् । प्रवृत्तिनिमित्तं तु तिर्यगातिनाम, एते चैकेन्द्रियादयः । तत एषामायुस्तिर्यगायुर्येनैतेषु स्थिति-र्भवति । (उशावृ प ६४३,६४४)

तिर्यंचः -- एकेन्द्रियादयः पञ्चेन्द्रियपर्यन्ताः द्वष्टब्याः । (पिनिवृ प ३७)

जो तिरछी गति करते हैं, वे तिर्यञ्च हैं —यह तिर्यञ्च का ज्युत्पत्तिलभ्य अर्थ है।

जिन जीवों के तिर्थग् गति नामकर्म का उदय होता है, वे तिर्थञ्च हैं - यह प्रवृत्तिलभ्य अर्थ है। तिर्थञ्चायु कर्म के उदय से ये तिर्थञ्चगित का आयुष्य भोगते हैं। तिर्थंच एकेन्द्रिय से लेकर पंचेन्द्रिय तक होते हैं।

## २. पंचेन्द्रिय तिर्यंच के प्रकार

पंजिदियतिरिक्खाओ, दुविहा ते वियाहिया। सम्मुच्छिमतिरिक्खाओ, गब्भवक्कंतिया तहा॥ दुविहावि ते भवे तिविहा, जलयरा-यलयरा नहा। खहयरा य बोद्धव्वा .....।

(उ ३६।१७०,१७१)

पंचेन्द्रिय तिर्यं क्च जीव के दो प्रकार हैं — सम्मू ज्छिम तिर्यंच और गर्मज तिर्यंच। ये दोनों ही जलचर, स्थल-चर और खेचर के भेद से तीन-तीन प्रकार के हैं।

# ३. जलचर के प्रकार

मच्छाय कच्छभा य, गाहाय मगरा तहा। सुंसुमाराय बोद्धव्या, पंचहा जलयराहिया॥ (उ ३६।१७२)

जलचर जीव पांच प्रकार के हैं —
१. मत्स्य २. कच्छप ३. ग्राह
४. मकर ५. सुंसुमार ।
एएसि वण्णओ चेव, गंधओ रसफासओ ।
संठाणादेसओ वावि, विहाणाइं सहस्ससो ।।
(उ ३६।१७००)

वर्ण, गंध, रस, स्पर्भ और संस्थान की दृष्टि से उनके हजारों भेद होते हैं।

# आयुस्थिति-कायस्थिति-अंतरकाल

एगा य पुन्वकोडीओ, उक्कोसेण वियाहिया । आउद्विई जलयराणं, अंतोमुहुत्तं जहन्तिया ॥ पुल्वकोडीपुहत्तं, उक्कोसेण वियाहिया। कायद्विई जलयराणं, अतोमुहृत्तं जहन्नया।। अणंतकालमुक्कोसं, अंतोमुहृत्तं जहन्नयं। विजढीम सए काए, जलयराणं तु अंतरं।। (उ ३६।१७५-१७७)

आयुस्थिति - जघन्यतः अन्तर्मृहूर्त्त, उत्कृष्टतः एक करोड़ पूर्व ।

कायस्थिति — जघन्यतः अन्तर्मुहूर्त्तं, उत्कृष्टतः पृथक्तव कोटि पूर्वं (दोसे नौ कोटि पूर्वे)।

अन्तरकाल—जघन्यतः अन्तर्मृहूर्त्तं, उत्कृष्टतः अनन्त काल ।

# ४. स्थलचर के प्रकार

चउप्पया य परिसप्पा, दुविहा धलयरा भवे । चउप्पया चउविहा, ते मे कित्तयओ सुण ॥ एगखुरा दुखुरा चेव, मंडीपयसणप्पया । हयमाइमीणमाइ, गयमाइसीहमाइणो ॥ (उ ३६।१७९,१८०)

स्थलचर जीव के दो प्रकार हैं—चतुष्पद और परिसर्प।

चतुष्पद के चार प्रकार हैं—

१. एक खुर--घोड़े आदि।

२. दो खुर—बैल आदि ।

३. गंडीपद — हाथी आदि ।

४. सनखपद – सिंह आदि ।

## परिसर्प

भुओरगपरिसप्पा य, परिसप्पा दुविहा भवे । गीहाइ अहिमाई य, एक्केक्का णेगहा भवे ॥ (उ ३६।१८१)

परिसर्प के दो प्रकार हैं --

- भुजपरिसर्प हाथों के बल चलने वाले गोह आदि प्राणी।
- उर:परिसर्प पेट के बल चलने वाले सांप आदि प्राणी।
   ये दोनों अनेक प्रकार के होते हैं।

एएसि वण्णओ चेव, गंधओ रसफाससी । संठाणादेसओ वावि, विहाणाइं सहस्ससी ॥

(उ ३६।१८७)

वर्ण, गंध, रस, स्पर्श और संस्थान की दृष्टि से उनके हजारों भेद होते हैं।

#### मायुस्थिति-कायस्थिति-अंतरकाल

पिलओवमाउ तिण्णि उ, उक्कोसेण वियाहिया । आउद्विई थलयराणं, अंतोमुहुत्तं जहन्निया ।। पिलओवमाउ तिण्णि उ, उक्कोसेण तु साहिया । पुन्वकोडीपुहत्तंणं, अंतोमुहुत्तं जहन्निया ।। कायद्विई थलयराणं, अंतरं तेसिमं भवे । कालमणंतमुक्कोसं, अंतोमुहुत्तं जहन्नयं ॥ (उ ३६।१८४-१८६)

आयुस्थिति जघन्यतः अन्तर्मुहूर्त्तं, उत्कृष्टतः तीन पत्योपम ।

कायस्थिति - जघन्यतः अन्तर्मुहूत्ते, उत्कृष्टतः पृथक्त्व करोड पूर्वे अधिक तीन पल्योपम ।

अंतरकाल - जधन्यतः अन्तर्मृहूर्त्तं, उत्कृष्टतः अनंतकाल ।

#### ४. खेचर के प्रकार

चम्मे उ लोमपक्खी य, तइया समुगगपिक्खया । विययपक्खी य बोद्धव्वा, पिक्खणो य चउन्तिहा ॥ चर्मपिक्षणः चर्मचटकाप्रभृतयः चर्मरूपा एव हि तेषां पक्षाः "रोमप्रधानाः पक्षा रोमपक्षास्तद्वन्तः रोमपिक्षणः — राजहंसादयः । समुद्गपिक्षणः समुद्गाकारपक्षवन्तः, ते च मानुषोत्तराद्वहिद्वीपवितनः । विततपिक्षणः ये सर्वदा विस्तारिताभ्यामेव पक्षाभ्यामासते ।

(उ ३६।१८८ शावृ प ६९९)

सेचर जीवों के चार प्रकार हैं ---

- १. चर्मपक्षी --चमगीदड़ आदि ।
- २. रोमपक्षी --राजहंस आदि।
- ३. समुद्गपक्षी इतके पंख समुद्ग के आकार वाले होते हैं। ये मानुषोत्तर पर्वत के बाहरी द्वीषों में निवास करते हैं।
- ४. विततपक्षी इनके पंख सदा फॅले हुए रहते हैं।

  एएसि वण्णओ चेव, गंधओ रसफासओ।

  संठाणादेसओ वावि, विहाणाई सहस्ससो।।

  (उ ३६।१९४)

वर्ण, गंध, रस, स्पर्श और संस्थान की दृष्टि से उनके हजारों भेद होते हैं।

# आयुस्थिति-कायस्थिति-अंतरकाल

पिलओवमस्स भागो, असंबेज्जइमो भवे । आउट्टिई खहयराणं, अंतोमुहुत्तं जहन्निया ॥ असंखभागो पिलयस्स, उनकोसेण उ साहिओ । पुग्नकोडीपुहत्तेणं, अंतोमुहुत्तं जहन्नयं ॥ कायद्विई खहयराणं, अंतरं तेसिमं भवे । कालं अणंतमुक्कोसं, अंतोमुहुत्तं जहन्मयं।। (उ ३६।१९१-१९३)

आयुस्थिति - जघन्यतः अन्तर्मृहूर्त्तः, उत्कृष्टतः पत्योपम का असंख्यातवां भाग ।

कायस्थिति — जघन्यतः अन्तर्मृहूर्त्त, उत्कृष्टतः पृथक्त्व करोड़ पूर्व अधिक पत्योपम का असंख्यातवां भाग ।

अंतरकाल —जघन्यतः अन्तर्मृहूर्त्तं, उत्कृष्टतः अनंतकाल । तीर्थ— चतुर्विध श्रमणसंघ । गणधर । प्रवचन । १. तीर्थं को परिभाषा

तित्थं चातुवण्णो समणसंघो वढमादिगणधरा वा। (नन्दीचू पृ २६)

तीर्थं यथावस्थितसकलजीवाजीवादिपदार्थसार्थप्ररूपकं परमगुरुप्रणीतं प्रवचनम् । तच्च निराधारं न भवतीति इत्वा संघः प्रथमगणधरो वा वेदितव्यम् ।

(नन्दीमवृष १३०)

जीव, अजीव आदि पदार्थ जिस रूप में अवस्थित हैं, उसी रूप में उनका प्ररूपण करने वाला प्रवचन तीर्थ है। वह प्रवचन तीर्थं कर द्वारा प्रणीत है। वह निराधार नहीं होता। उसका आधार है—साधु, साध्वी, श्रावक, श्राविका रूप चतुर्विध श्रमणसंघ अथवा गणधर। अतः संघ और प्रथम गणधर तीर्थ हैं।

तित्थं ति पुष्वभणियं संघो जो नाणचरणसंघाओ । इह पवयणं पि तित्थं तत्तोऽणत्थंतरं जेण ॥ (विभा १३८०)

संघ ज्ञान और चारित्र का संघात है। संघ को तीर्थं कहा गया है। प्रवचन और तीर्थ एकार्थक हैं।

# २. तीर्थ के प्रकार

तित्यं दुविहं - दन्यतित्यं च भावतित्यं च । प्रभासा-दीनि द्रव्यतीर्थानि, जीवानामुपरीधकारीनीति कृत्वा न भान्तितीर्थानि भवन्ति । यस्तु आत्मनः परेषां च भान्तये तद्भावतीर्थं भवति । बह्म एव भान्तितीर्थं ।

(उचू पृ२१२)

तीर्थं के दो प्रकार हैं--

 इब्यतीर्थ — प्रभास आदि । यहां जीवों का उपहनन होता है, अतः ये शांतितीर्थ नहीं हो सकते । २. भावतीर्थ — शांतितीर्थ, ब्रह्म, आत्मा । यह स्व और पर की शांति का हेतु है ।

#### ्द्रव्यतीर्थं

दाहोबसमं तण्हाइछेअणं मलपवाहणं चेव । तिहि अत्थेहि निउत्तं तम्हा तं दब्बओ तित्यं ॥ (आवनि १०६६)

द्रव्यतीर्थं से दाह-उपश्रम--शारीरिक ताप का शमन, तृषा आदि का अपनयन और मल का शोधन होता है इसलिए नदी आदि का घाट द्रव्यतीर्थ है।

## मावतीर्थ

कोहंमि उ निग्गहिए दाहस्स पसमणं हवइ तत्थं। लोहंमि उ निग्गहिए तण्हाए छेअणं होइ।। अटुविहं कम्मरयं बहुएहि भवेहि संचिअं जम्हा। तवसंजमेण घुव्वइ तम्हा तं भावओ तित्थं।। (आवनि १०६७,१०६८)

क्रीधिनग्रह से द्वेषदाह का उपश्रम होता है। लोभ-निग्रह से तृष्णा—आसक्ति का छेदन होता है। तप और संयम से अनेक भवों में संचित आठ प्रकार की कर्मरजों का शोधन होता है। इस प्रकार मोक्ष साधक भावों का प्रतिपादक प्रवचन भावतीयं है।

दंसणनाणचरित्तेसु निउत्तं जिणवरेहि सब्बेहि । तिसु अत्येसु निउत्तं तम्हा तं भावओ तित्थं ॥ (आवनि १०६९)

दर्शन, ज्ञान, चारित्र—इन तीन अथॉं में नियुक्त होने से सभी तीर्थंकरों का प्रवचन भावतीर्थं है। धम्मे हरए बम्भे संतितित्थे, अणाविले अत्तपस्रश्लेसे। जहिंसि ण्हाओ विमलो विसुद्धो, सुसीइभूओ पजहामि दोसं। एयं सिणाणं कुसलेहि दिट्ठं, महासिणाणं इसिणं पसत्यं। जहिंसि ण्हाया विमला विसुद्धा, महारिसी उत्तम ठाण पत्ता॥ (उ १२।४६,४७)

अकलुषित एवं आत्मा का प्रसन्न लेक्या वाला धर्म मेरा जलाशय है। ब्रह्मचर्य मेरा शांतितीर्थ है, जहां नहाकर मैं विमल, विशुद्ध और सुशीतल होकर कर्मरज का त्याग करता हूं।

यह स्नान कुशल पुरुषों द्वारा दृष्ट है। यह महास्नान है। अतः ऋषियों के लिए यही प्रशस्त है। इस धर्म-नद में नहाए हुए महिष विभल और विशुद्ध होकर उत्तम-स्थान (मुक्ति) को प्राप्त हुए।

## ३. तीर्थ को प्रणाम क्यों ?

तित्थपणामं काउं कहेइ.... ।।
तप्पुव्विया अरहया पूइथपूता य विणयकम्मं च ।
कयिकच्चोऽवि जह कहं कहए णमए तहा तित्थं ।।
(आविन ५६६,५६७)

तीर्थं कर तीर्थं को प्रणाम कर प्रवचन करते हैं (यह निर्युक्तिकार की मान्यता है)। तीर्थं को प्रणाम करने के प्रयोजन —

- ० तीर्थं के कारण ही तीर्थं कर कहलाते हैं।
- पूजितपूजा अर्हत् स्वयं पूजनीय होते हैं। उनके
   द्वारा तीर्थ की पूजा होने से तीर्थ की प्रभावना
   वृद्धिगत होती है।
- धर्म का मूल विनय है—इसकी प्रस्थापना होती है।
   तीर्थंकर—अर्हत्, प्रवचनकार, तीर्थं के प्रवर्तक।
  - १. तीयं का प्रवर्तन
    - \* तोर्यंकर एक लब्धि

(द्र. लब्धि)

- २. तीर्थंकरनामगोत्र का बंध
  - \* वंयावृत्य से तीर्यंकरनामगोत्र का बंध

(द्र. वैयावृत्य)

- ३. तोर्थंकर और ज्ञान
  - \* तीर्थंकर में अवधिज्ञान की नियमा

(द्र. अवधिज्ञान)

- ४. तीर्थंकर की माता के स्वध्न
- ५. लोकान्तिक देवों द्वारा संबोध
  - \* तीर्थंकर स्वयं संबुद्ध

(द्र. सिद्ध)

- ६. तीर्थंकर के सामाधिक चारित्र
- ७. तीर्यंकरों के अतिशय
- तीर्थंकर के उपदेश का हेतु
- ९. तोथंकर की मावा
  - \* तीर्थंकर और पूर्व देशना

(द्र. पूर्व)

\* तीथंकर और अर्थागम

(द्र. आगम) (द्र. अंगबाह्य)

- \* तीर्थंकर और प्रकीर्णंक १०. तीर्थंकर त्राता
- ११. कैवल्यकाल्
- १२ तीर्थंकर और अनशन
- १३, तीर्थंकर की शुभ कर्मप्रकृतियां
  - \* तीर्थंकर और प्रतिक्रमण आदि का क्रम

(द्र. शासनभेद)

\* तीर्थंकर और समदसरण

(द्र. समवसरण) (द्र. स्तवस्तुति)

\* तीर्थं करों की स्टुति

१४. तीर्थंकर : एक परिचय

१४. ऋषभ नामकरण

१६. ऋषभ के पूर्वभव

१७. मरदेवा के स्वप्त

१८. ऋषभ का जन्म

१९. इक्ष्वाकुवंश, काश्यपगोत्र

२०. गृहस्य पर्याय

२१. आदिम युग की सामाजिक व्यवस्था

२२. ऋषम का अभिनिष्क्रमण

० प्रथम मिक्षाग्रहण

२३. ऋषम की प्रथमता

२४. ऋषभ की शिष्य सम्पदा

२४. ऋषभ का प्रमाद काल

२६. मरुदेवा प्रथम सिद्ध

२७. निम-विनमि की प्रार्थना

२८. तीर्थ का विष्छेंद

२९. अजित आदि अर्हतों का नामकरण

० अहंत् अरिष्टनेमि का अभिनिष्क्रमण

० शिष्य संपदा

० अहंत् पार्श्व की शिष्य संपदा

३०. महावीर के अभिधान

३१. महावीर के पूर्वमद

३२. महाबीर का गर्महरण

३३. महाबीर का परिवार

३४. महावीर की तपस्या

० पांच अभिप्रह

० विशिष्ट अवधिज्ञान

० शूलपाणियक्षकृत उपसर्ग

० महावीर के महास्वय्त

३५. महावीर की प्रतिमा साधना

३६. संगमकृत उपसर्ग

३७. कंबल्यप्रान्ति

३८. महावीर की शिष्य सम्पदा

३९. एक साथ कितने तीर्यंकर ?

\* तीर्थंकर और चकदर्ती

(ब्र. चक्रवर्ती)

## १. तीर्थ का प्रवर्तन

तित्थं चाउन्वण्णो संघो सो पढमए समोसरणे। उप्पण्णो अ जिणाणं वीरजिणिदस्स बीअंमि।।

(आवनि २६५)

तीर्थं कर कैंबल्य-प्राप्ति के पश्चात् सर्वप्रथम चार तीर्थं (साधु, साध्वी, श्रावक, श्राविका) की स्थापना करते हैं। ऋषभ आदि तेईस तीर्थंकरों के प्रथम समव-सरण में तथा भगवान् महावीर के दूसरे समवसरण में तीर्थं की उत्पत्ति हुई।

# २. तीर्थं करनामगोत्र का बंध

अरिहंत सिद्ध पवयण गुरु थेर बहुस्सुए तवस्सीसुं । वच्छल्लया एएसि अभिक्खनाणोवओगे य ।। दंसण विणए आवस्सए य सीलब्बए निरइआरो । खणलव तवच्चियाए वेयावच्चे समाही य ।। अप्पुत्वनाणगहणे सुयभत्ती पवयणे पभावणया । एएहि कारणेहि तित्थयरत्तं लहइ जीवो ॥ (आवनि १७९-१८१)

तीर्थंकरनामगोत्र-बंध के बीस स्थान---

१ अर्हत्-वत्सलता

११. आवश्यक

२. सिद्ध-वत्सलता ३. प्रवचन-वत्सलता १२. शीलवतिवशुद्धि १३. क्षणलव (संवेग भावना

और घ्यान का सतत अभ्यास)

४ गुरु-वत्सलता

१४. तप

५. स्थविर-दत्सलता

१५ त्याग (साधु को प्रासुक एवणीय दान)

६. बहुश्रुत-वत्सलता

१६. वैयावृत्त्य १७. समाधि

७. तपस्वी-वत्सलता ८. अभीक्ष्णज्ञानोपयोग

१८. अपूर्वज्ञान-ग्रहण

९. दर्शन-विशुद्धि

१९. श्रुत-भक्ति

१०. विनय

२०. प्रवचन-प्रभावना ।

नियमा मणुयगईए इत्थी पुरिसेयरो य सुहलेसो। आसेवियबहुलेहि वीसाए अष्णयरएहि।।

(आविन १८४)

इस कर्मबन्ध में निमित्त बनते हैं—अईत्भक्ति आदि बीस स्थान । यह बंध मनुष्य गति में, शुभलेश्या में होता है । स्त्री, पुरुष, नपुंसक—कोई भी इसका बंध कर सकता है ।

पुरिमेण पिछमेण य एए सन्वेऽिव फासिया ठाणा। मिष्मिमएहिं जिणेहिं एक्कं दो तिष्णि सन्वे वा।। (आविन १८३) प्रथम और अन्तिम तीर्थंकर ने इन सभी स्थानों का स्पर्श किया। मध्यम बाईस तीर्थंकरों ने इनमें से एक, दो, तीन अथवा सब स्थानों का आसेवन किया। तंच कहं वेइज्जइ ?अगिलाए धम्मदेसणाईहि। बज्भह तंतु भगवओ तइयभवोसककइत्ताणं।। तस्य ह्युत्कृष्टा सागरोपमकोटीकोटिबंन्धस्थितिः। तच्च प्रारंभवन्धसमयादारभ्य सततमुपचिनोति, यावद-पूर्वंकरणसंख्येयभागैरिति, केवलिकाले तु तस्योदयः। (आवनि १६३, हाव १ प ६०)

तीर्थंकर अग्लान-अक्लांत भाव से धर्मदेशना करते हुए तीर्थंकरनामगोत्र कर्म का वेदन करते हैं।

तीर्थंकर वर्तमान भव से पूर्व तीसरे भव में तीर्थंकर-नामगोत्र कर्म का बंध करते हैं। अथवा जिस भव में इस कर्म का बंध करते हैं, उसके पश्चात् तीसरे भव में अवश्य उस कर्म का वेदन कर मुक्त हो जाते हैं।

तीर्थंकरनामगोत्र कर्म की उत्कृष्ट बंधस्थिति एक कोटीकोटि सागरोपम है। जिस समय इसका बंध प्रारंभ होता है, उस समय से लेकर अपूर्वंकरण (क्षपकश्रेणी) के संख्येयभाग तक इस कर्मप्रकृति का सतत उपचय होता रहता है और केवलज्ञान की अवस्था में इसका उदय होता है। यही भाव तीर्थंकर की अवस्था है। इससे पूर्व द्रव्य तीर्थंकर होते हैं।

# ३. तीर्थंकर और ज्ञान

उिद आ परीसहा सि पराइआ ते अ जिणवरिदेहि। नव जीवाइपयत्थे उवलिभक्रणं च निक्खंता।। पढमस्स बारसंगं सेसाणिक्कारसंग सुवलंभो।'''' (आवित २३५,२३६)

सभी तीर्थंकर निष्क्रमणकाल में जीव, अजीव आदि नौ तत्त्वों के ज्ञाता थे। प्रथम तीर्थंकर पूर्वभव में बारह अंगों तथा भेष तेईस तीर्थंकर ग्यारह अंगों के ज्ञाता थे। सभी ने शीत, उष्ण आदि परीषहों को पराजित किया।

सुतलंभे उसभसामी पुब्बभवे चोहसपुब्बी, अवसेसा एक्कारसंगी। (आवच् १ पृ १५८)

तीर्थंकर ऋषभ पूर्व भव में चतुर्दशपूर्वी थे, शेष तेईस तीर्थंकर आचार आदि ग्यारह अंगों के ज्ञाता थे। तिहिं नाणेहिं समग्गा तित्थयरा जाव हुंति गिहवासे। पडिवण्णंमि चरित्ते चउनाणी जाव छउमत्था।। (आवभा ११०) जब तक तीर्थं कर गृहवास में रहते हैं तब तक उनमें मित, श्रुत और अवधि—ये तीन ज्ञान होते हैं। जब वे प्रविज्ञत होते हैं, तब उनको मनः पर्यवज्ञान की प्राप्ति हो जाती है। ये चारों ज्ञान उनमें छद्मस्य अवस्था तक रहते हैं।

## ४. तीर्थंकर की माता के स्वप्त

गय वसह सीह अभिसेअ दाम सिस दिणयरं भयं कुंभं। पउमसर सागर विमाणभवण रयणुच्चय सिहिं च ॥ (आवभा ४६)

प्रत्येक तीर्थंकर की माता चौदह स्वय्न देखती है—

| •                |                      |
|------------------|----------------------|
| १. गज            | ८. ध्वज              |
| २. वृषभ          | ९. कुम्भ             |
| ३. सिह           | १०. पद्मसरोवर        |
| ४. अभिषेक (श्री) | ११. सागर             |
| ५. माला          | १२. विमान-भवन        |
| ६. चन्द्र        | <b>१</b> ३. रत्नराशि |
| ७. सूर्यं        | १४. अग्नि            |
|                  |                      |

## ४. लोकांतिक देवों द्वारा संबोध

सन्वेवि सयंबुद्धा लोगंतिअबोहिआ य जीएणं । .... सारस्ययमाइच्चा वण्ही वरुणा य गहतीया य । तुनिया अव्वाबाहा अग्गिच्चा चेव रिट्ठा य ।। एए देवनिकाया भयवं बोहिति जिणवरिदं तु । सञ्बजगण्जीवहिअं भयवं ! तित्थं पवत्तेहि ।। (आविन २१२,२१४,२१४)

सब तीर्थंकर स्वयं संबुद्ध होते हैं, फिर भी लोकांतिक देव सारस्वत, आदित्य, विह्न, अरुण, गर्दतीय, तुषित, अन्याबाध, अग्नि और रिष्ट अपनी मर्यादा परम्परा के अनुसार तीर्थंकरों को संबोधित करते हैं —'भंते! जगत् के हित के लिए तीर्थं का प्रवर्तन करें।'

## ६. तीर्थंकर के सामायिक चारित्र

सन्वितित्थगरावि य णं सामाइयं करेमाणा भणंति— करेमि सामाइयं, सन्वं सावज्जं जोगं पच्चक्खामिःः। (आवच् १ पृ १६१)

सब तीर्थं कर प्रवज्या काल में — ''मैं सामायिक की साधना में उपस्थित होता हूं, सर्व पापकारी प्रवृत्तियों का प्रत्याख्यान करता हूं''— इस पाठ का उच्चारण करते हैं।

सन्वेवि एगदूमेण निम्मया जिणवरा चउव्वीसं। न य नाम अण्णालिंगे नो गिहिलिंगे कुलिंगे वा।। (आवनि २२७)

सभी तीर्थंकर अभिनिष्कमणकाल में एक दूष्य (वस्त्र) रखते हैं। वे तीर्थंकर-लिंग में निष्क्रमण करते हैं, अन्यलिंग, गृहिलिंग या कुलिंग में नहीं।

## ७. तीर्थंकरों के अतिशय

#### जन्मसम्बन्धी

जायमाणेसु तित्थयरेसु सञ्चलोए उज्जोओ भवति । तित्थयरमायरो य पञ्छक्षगण्भाओ भवंति । जरहिर-कलमलाणि य न भवंति । (आवचू १ पृ १३४)

तीर्थं कर के जन्म के समय सारे लोक में उद्योत फैलता है। तीर्थं कर की माता प्रच्छन्न गर्भ वाली होती है। गर्भ में जर, रुधिर आदि अमुद्धियां नहीं होतीं।

# आहारसंबंधी ""आहारमंगुलीए ठवंति देवा मणुण्णं तु ॥

सन्वे तित्थगरा वालभावे जढा तण्ह।तिया छुहातिया वा भवंति तदा अप्पणो अंगुलियं वयणे पिक्खवंति, तत्थ देवा सन्वभक्षे परिणामयंति, एस बालभावे आहारो सन्वेसि। णते थणं धावंति। पच्छा सिद्धमेव भुंजंति महतीभूता। उसभस्स पुण सन्वकालं देवोवणीतयाइं उत्तरकुरुफलाइं जाव पव्वतितो।

(आविन १८९ चू १ पृ १४१,१४२)

तीर्थंकर स्तनपान नहीं करते। वे शैशवकाल में जब भूख-प्यास का अनुभव करते हैं, तब अपनी अंगुलि को मुंह में डालते हैं। देव उस अंगुलि में नाना रसों से समायुक्त आहार का प्रक्षेप करते हैं। शिशुवय अतिकांत होने पर वे अग्न में पका हुआ भोजन करते हैं। केवल अईत ऋषभ ने ऐसा नहीं किया। उन्होंने प्रवण्या से पूर्व देवों द्वारा आनीत उत्तरकुष्ठ (एक अकर्मभूमि) के फलों का आहार किया।

## उत्कृष्ट रूप सम्पदा

गणहर आहार अणुत्तरा य जाव वण चिकि वासु बला। मण्डलिया ता हीणा छट्टाणगया भवे सेसा।। (आविन ५७०)

तीर्थंकर की रूपसम्पदा उत्कृष्ट होती है। उनकी अपेक्षा गणधर आदि की रूपसम्पदा कमशः अनन्तगुणहीन

## होती है —

१. गणधर

द. व्यन्तर

२. आहारकशरीरी

९. चक्रवर्ती १०. वासुदेव

३. अनुत्तर वैमानिक देव ४. नव ग्रैवेयक देव

११. बलदेव

५. अच्युत आदि बारह

१२. माण्डलिक राजा

कल्पोपन्न देव

१३. राजा

६. भवनपति

१४. जन साधारण

७. ज्योतिष्क

भगवतो अणुत्तरं संघयणं "अणुत्तरं संठाणं "अणुत्तरो जनसासनिस्सासगंधो ""गोखीरपंडुरं मंसशोणितं। (आवच् १ पृ ३३०)

तीर्थं कर के संहनन और संस्थान अनुत्तर होते हैं। उनके उच्छ्वासिनः श्वास सुरिभ गंध वाले तथा मांस और शोणित गोक्षीर के समान धवल होते हैं।

#### बल

जं केसवस्स उ बलं, तं दुगुणं होइ चक्कवट्टिस्स । तत्तो बला बलवगा, अपरिमियबला जिणवरिंदा ।। (आवनि ७५)

वासुदेव में बीस लाख अध्टापद का बल होता है, चक्रवर्ती में उससे दुगुना—चालीस लाख अध्टापद का बल होता है। तीर्थंकर उनसे अधिक बल वाले, अपरि-मित बल वाले होते हैं।

# आठ प्रातिहायं

अशोकवृक्ष: सुरपुष्पवृष्टि-

ॅदिव्यो ध्वनिश्चामरमासनं च ।

भामण्डलं दुन्दुभिरातपत्रं,

सत्प्रातिहार्थाण जिनेश्वराणाम् ॥ (नन्दीमवृप ४१)

अशोकवृक्ष, पुष्पवृष्टि, दिन्यव्विन, चामर, सिहासन, भामण्डल, देवदुन्दुभि और छत्र —ये तीर्थंकरों के आठ प्रातिहार्य (चामत्कारिक अतिशय) हैं।

# अचेलता आदि के हेतु

निरुपमधिइसंघयणा चउनाणाइसयसत्तसंपण्णा । अच्छिद्पाणिपत्ता जिणा जियपरिसहा सब्बे ॥ तहिव महिएगवत्था सवत्थितत्थोवएसणत्थिव । अभिनिक्खमति सब्वे तिम्म चूएऽचेलया हुति ॥ (विभा २४०१,२४०३) तीर्यंकरों की अचेलता आदि के हेतु-

- १. असाधारण धृति
- २. उत्तम संहनन
- ३. चार ज्ञान सम्पन्नता
- ४. अतिशय शक्ति
- ५. परीषह-विजय

फिर भी सवस्त्र तीर्थं का उपदेश देने के लिए तीर्थं कर एक वस्त्र को ग्रहण कर अभिनिष्क्रमण करते हैं। उसके गिर जाने पर वस्त्र का परित्थाग कर अचेल हो जाते हैं। वे निश्चिद्रपाणि होते हैं, अतः पात्र नहीं रखते।

#### वचना तिशय

सन्वत्य अविसमतं रिद्धिविसेसो अकालहरणं च । सन्वण्णुपच्चओऽवि य अचितगुणभूतिओ जुगवं ।। (आविन ५७६)

तीर्थंकरों की वाणी से निम्नांकित अतिशेष प्रकट होते हैं---

- ० सब प्राणियों के प्रति तुल्यता का भाव।
- ० ऋद्धि-विशेष सबके संशय एक साथ विच्छिन्न ।
- ० अकालहरण —संशयदिच्छत्ति से पूर्व मृत्यु नहीं।
- ० सर्वज्ञता की प्रतीति।
- ० अचिन्त्य गुणसम्पदा ।

साहारणासवत्ते तदुवक्षोगो उ गाहगगिराए । न य निब्विज्जइ सोया किढिवाणियदासिआहरणा ॥

एगस्स वाणियगस्स एगा किढी दासी । किढी थेरी । सा गोसे कट्ठाणं गता । तण्हाछुहाकिलंता मज्भण्हे आगता । अतिथोवा कट्ठा आणियत्ति पिट्टिता अजिमित-पीता पुणो पट्टिवता, सा य वड्डं कट्ठभारं गहाय ओगा-हंतीए पोल्सीए आगच्छिति । जेट्ठामूलमासो । अह ताए थेरीए कट्ठभाराओ एगं कट्ठं पडितं, ताहे ताए थेरीए ओणिमत्ता तं कट्ठं गहितं । तं समयं च भगवं तित्थगरो धम्मं पकहितो जोयणणीहारिणा सरेणं, सा थेरी तं सदं सुणेति तहेव ओणता सोजमाढत्ता, उण्हं तण्हं छुहं परिस्समं च ण विदति । (आवित ४७८, चू १ पृ ३३१,३३२)

अर्हतों की वाणी सर्वजनग्राह्म, अनुपम और सब दुःखों से त्राण देने वाली होती है। उस अद्वितीय अनुपम वाणी को सुनने वाला कभी खेदखिन्न नहीं होता। यहां विणिग्-दासी का उदाहरण मननीय है—

एक वृद्ध दासी प्रातः काष्ठ लाने के लिए जंगल में गई,

मध्याह्न में लौटी। वह भूख-प्यास से क्लांत थी। काष्ठ बहुत थोड़ा था, अतः विणक् ने उसे पीटा। वह बिना कुछ खाये पुनः काष्ठ लाने गई। लौटते समय काष्ठभार अधिक था। ज्येष्ठमास में मध्याह्न का समय था। उसके हाथ से एक काष्ठ्यिष्ट गिर गई, जिसे उठाने हेतु वह नीचे भूकी। उस समय उसे तीर्थंकर की देशना सुनाई दी, वह भुकी हुई ही सुनती रही, उसे भूख-प्यास और गर्मी की अनुभूति ही नहीं हुई।

# तीर्थंकर के उपदेश का हेतु

तित्थयरो कि कारण भासइ सामाइयं तु अज्ययणं ? तित्थयरणामगीतां कम्मं मे वेइयव्वंति ॥ (आवनि ७४२)

तीर्थंकरनामगोत्र कर्म का वेदन करने के लिए तीर्थंकर सामायिक अध्ययन का निरूपण करते हैं। उनका यह वेदन अग्लान/अश्रांत भाव से धर्मदेशना देने से होता है।

- तीर्थंकर केवलज्ञान प्राप्त होने के बाद नियमतः
   उपदेश देते हैं।
  - ० केवली उपदेश देते भी हैं और नहीं भी देते।
- प्रत्येक बुद्ध केवलज्ञान प्राप्त होने के बाद उपदेश नहीं देते।

# ६. तीर्थंकर की माषा

.........कहेइ साहारणेण सद्देणं। सन्वेसि सण्गीणं जोयणणीहारिणा भगवं।। ....सन्वेसिप सभासा जिणभासा परिणमे एवं।।

साहारणेणं सद्देणं अद्धमागहाए भासाए, सावि य णं अद्धमागहा भासा भासिज्जमाणी सन्वेसि तेसि आरिय-मणारियाणं अप्पप्पणो भासापरिणामेणं परिणमति । (आविन ५६६,५७७, चू १ पृ ३२९)

तीर्थंकर साधारण शब्दों के माध्यम से अर्धमागधी भाषा में उपदेश देते हैं। देव, मनुष्य, तियंच—सब संजी प्राणी उन शब्दों को समक्त लेते हैं अर्थात् वे शब्द आयं-अनायं सबकी अपनी-अपनी भाषा में परिणत हो जाते हैं। वे शब्द एक योजन तक सुनाई देते हैं।

## १०. तीर्यंकर त्राता

परतातारो तित्थकरा, कहं ? ते कयकिच्चावि भगवंतो भवियाणं संसारसमुद्द्यारकंखिणो धम्मोवएसेण तारयंति । (दिजचू पृ १११)

सामाइयाइया वा वयजीवणिकायभावणा पढमं । एसी धम्मोवाओ जिणेहि सव्वेहि उवइट्टो ॥ (आविन २७१)

तीर्थंकर पर-त्राता हैं। कैसे ? यद्यपि वे क्रतक्रत्य होते हैं, फिर भी भव्य जीवों को संसार-समुद्र से पार पहुंचाने के लिए सामायिक, वत, जीवनिकाय और भावना विषयक धर्मोपदेश करते हैं।

भगवान् सर्वज्ञोऽत एव भव्यानेव विबोधयित, अभव्यानां बोधनोपायस्य कस्याप्यभावात् । तस्य भगवत-स्त्रैलोक्याधिपतेः पक्षपातिन्रपेक्षमविशेषेण सद्धम्मदेशना कुवंतो विभिन्नस्वभावेषु प्राणिषु तथा तथा स्वभाव्याद् विबोधाविबोधकारिणी पुरुषोलूककमलकुमुदादिष्वादित्यस्य प्रकाशनिक्रयेव सद्धम्मदेशनिक्रयोपजायते ।

त्वद्वाक्यतोऽपि केषाञ्चिदबोध इति मेऽद्भुतम् । भानोर्मरीचयः कस्य, नाम नालोकहेतवः ॥ नैवाद्भुतमुलूकस्य, प्रकृत्या क्लिब्टचेतसः । स्वच्छा अपि तमस्त्वेन, भासन्ते भास्वतः कराः ॥ (आवमवृष १०५)

अर्हत् सर्वंज्ञ होते हैं, अतः वे भव्यों को ही उद्बोध देते हैं। अभव्यों को संबुद्ध करने का कोई भी उपाय नहीं है।

तीन लोक के अधिपति तीर्थंकर निष्पक्षभाव से देशना देते हैं, श्रोता अपनी क्षमता के अनुसार उसे ग्रहण करते हैं। जैसे सूर्य की प्रकाणनिश्रया पुरुष, उल्लू, कमल, कुमुद आदि के स्वभाव के अनुसार भिन्न-भिन्न रूपों में होती है, वैसे ही धर्मदेशना की श्रिया के विविध रूप हैं।

आश्वर्ष ! भंते ! तुम्हारी वाणी सुनकर भी कोई अबोध रह जाता है । सूर्य की रिष्मयां किसे आलोकित नहीं करतीं ? उल्लू स्वभाव से ही क्लिष्ट चित्त वाला है। उसे प्रभास्वर किरणों में भी अंधकार का आभास होता है—इसमें आश्वर्य कैसा ?

#### ११. केवल्य-काल

तेवीसाए तित्थगराणं सूरुगमणमुहुत्ते एगराइयाते पिडमाए णाणं उप्पन्नं, वीरस्स पाईणिगामिणीए। अन्ने भणंति—बाबीसाए पुञ्वण्हे मल्लिबीराणं अवरण्हे। (आवच् १ पृ १५८)

तेईस तीर्थंकरों को एकरात्रिकी प्रतिमा में, सूर्योदय-काल (पूर्वाह्स) में तथा महाबीर को अपराह्स में कैंबल्य उत्पन्न हुआ। एक मान्यता के अनुसार बाईस तीर्थंकरों को पूर्वाह्स तथा अईत् मिल्ल और महाबीर को अपराह्स में कैंबल्य उत्पन्न हुआ।

## १२. तीर्थंकर और अनशन

····सब्वेवि य तित्थयरा पातोवगया उ सिद्धिगया ।। (उन्नावु प २३७)

सभी तीर्थ ङ्करों की सिद्धि प्रायोपनमन/पादपोपगमन अनशन में होती है।

# १३. तीर्थंकर के शुभ कर्मप्रकृतियां

पसत्थाणं वेदणिज्जाउयनामगोत्ताणं अणुभावं पहुच्च उदइयभावस्य उत्तमा । नामस्य एककतीसाए पसत्थुत्तर-पगडीणं । तं जथा —मणुस्सगित पंचिदियजाति ओरा-लियं तेयगं कंमगं समचतुरंससंठाणं ओरालियंगोवंगं, वइरोसभणारायसंघयणं वण्णरसगंधकासा अगुरुलघुं उवधातं पराघातं ऊसासं पसत्थिवहगगती तसं बादरं पज्जत्तयं पत्तेयं थिराथिराणि मुभासुभाणि सुभगं सूतरं आदेज्जं जसिकती निम्मानगं तित्थगरमिति । वेदणिज्जं मणुस्साऊ उच्चागोयं वा। एतेसि चोत्तीसाए उदइयभावेहिं उत्तमा। (आवच् २ पृ६६)

तीर्थं करों के प्रशस्त वेदनीय, आयुष्य, नाम और गोत्र — इन चार कर्मों की चौतीस प्रकृतियां अनुभाव की अपेक्षा से उत्तम होती हैं —

| १. मनुष्य गति                        | २०. पर्याप्त           |
|--------------------------------------|------------------------|
| २. पञ्चेन्द्रिय जाति                 | २१. प्रत्येक           |
| ३. औदारिक शरीर                       | २२. <b>स्थिर</b>       |
| ४. तैजस शरीर                         | २३. अस्थिर             |
| ५. कार्मण झरीर                       | २४. शुभ                |
| ६. समचतुरस्र संस्थान                 | २५ ऑधुभ                |
| ७. औदारिक अंगेग्पांग                 | २६. सुभग               |
| <ul><li>वज्रऋषभनाराच संहनन</li></ul> | २७ स <del>ुस</del> ्वर |
| ९-१२. वर्ण-गंध-रस-स्पर्ण             | २५. आदेय               |
| १३. अगुरुलघु                         | २९ यशःकीति             |
| १४. उपचात                            | ३०. निर्माण            |
| १५. पराघात                           | ३१. तीर्थंकर           |
| १६ उच्छ्वास                          | ३२. वेदनीय             |
| १७ प्रशस्त विहायो गति                | ३३. मनुष्यायु          |
| १ंद. त्रस                            | ३४ उच्चगोत्र ।         |
|                                      |                        |

१९. बादर

## तीर्थंकर: एक परिचय

# १४. तीर्थंकर: एक परिचय

उसभमजियं च वंदे, संभवमिभनंदणं च सुमइं च । पडमप्पहं सुपाद्मं, जिणं च चंदप्पहं वंदे ॥ सुविहि च पुप्फदतं, सीअल सिज्जंस वासुपुज्जं च । विमलमणंतं च जिणं, धम्मं संति च वंदामि ॥ कुंधुं अरं च मिल्लं, वंदे मुणिसुब्वयं निमिजणं च ॥ वंदामि रिट्ठनेमिं, पासं तह वद्धमाणं च ॥ (आव २।२-४)

#### मन्म स्थान

इक्खागभूमि उज्का सावित्य विणिअ कोसलपुरं च। कोसंबी वाणारसी चंदाणण तह य काकंदी।। भिद्दलपुर सीहपुरं चंपा कंपिल्ल उज्क रयणपुरं। तिण्णेव गयपुरंमी मिहिला तह चेव रायिषहं।। मिहिला सोरिअनयरं वाणारसि तह य होइ कुंडपुरं। उसभाईण जिणाणं जम्मणभूमी जहासंखं।। (आविन ३८२-३८४)

#### पिता

नाभी जिअसत्तू आ, जियारी संबरे इअ।

मेहे धरे पइट्ठे अ, महसेणे अ खत्तिए।

सुगीवे दढरहे विण्हू वसुपुज्जे अ खत्तिए।

कयवम्मा सीहसेणे अ भाणू विससेणे इअ।।

सूरे सुदंसणे कुंभे सुमित्तु विजए समुद्दिजए अ।

राया अ अस्ससेणे सिद्धत्येऽवि य खत्तिए।।

(आविन ३८७-३८९)

#### माता

मरुदेवि विजय सेणा सिद्धत्था मंगला सुसीमा य । पुहवी लक्खण रामा नंदा विण्हू जया सामा ॥ सुजसा सुब्वया अइरा सिरी देवी पभावई । पउमावई अ वष्पा अ, सिव वम्मा तिसला इअ ॥ (आविन ३८५,३८६)

# वर्ण और अवगाहना

पउमाभवासुपुज्जा रत्ता ससिपुष्फदंत सिसगोरा।
सुव्वयनेमी काला पासी मल्ली पियंगाभा।।
वरकणगतविअगोरा सोलस तित्थंकरा मुणेयव्वा।
एसो वण्णविभागो चजवीसाए जिणवराणं।।
पंचेव अद्धपंचम चत्तारद्धृष्टु तह तिगंचेव।
अद्धाइज्जा दुण्णि अ दिवद्दमेगं धणुसयं च।।

नउई असीइ सत्तरि सट्ठी पण्णास होइ नायव्या । पण्याल चत्त पण्यीस तीसा पण्यीस वीसा य ।। पण्णरस दस धणूणि य नव पासो सत्तरयणिओ वीरो । (आविन ३७६-३८०)

#### कुमारकाल, राज्यकाल

उसभस्स कुमारत्तं पुव्वाणं वीसई सयसहस्सा। तेवट्टी रज्जंमी अणुपालेऊण णिक्खंतो ॥ अजिअस्स कुमारत्तं अट्टारस पुव्वसयसहस्साइं। तेवण्णं रज्जंमी पुन्वंगं चेव बोद्धव्वं॥ पण्णरस सयसहस्सा कुमारवासो अ संभवजिणस्स । चोआलीसं रज्जे चउरंगं चेव बोद्धव्वं॥ अद्धत्तेरस लक्खा पुन्नाणऽभिणंदणे कुमारतां। छत्तीसा अद्धं चिय अट्ठंगा चेव रज्जंमि।। सुमइस्स कुमारत्तं हवंति दस पुब्वसयसहस्साइं। अउणातीसं रज्जे बारस अंगा य बोद्धव्वा।। पजमस्स कुमारत्तं पुब्वाणऽद्वट्टमा सयसहस्सा । अद्धं च एगवीसा सोलस अंगाय रज्जंमि॥ पुन्वसयसहस्साइं पंच सुपासे कुमारवासो उ । चउदस पुण रज्जंमी वीसं अंगाय बोद्धव्या ॥ अड्ढाइज्जा लक्खा कुमारवासो ससिव्पहे होइ। अद्धं छ च्चिय रज्जे चउवीसंगा य बोद्धन्वा ॥ पण्णं पुव्वसहस्सा कुमारवासो उ पुष्फदंतस्स । तावइअं रज्जंमी अट्ठाबीसं च पुर्विगा ॥ पणवीससहस्साइं पुब्वाणं सीअले कुमारतः। तावइअं परिआओ पण्णासं चेव रज्जंमि ॥ वासाण कुम।रत्तं इगवीसं लक्ख हुति सिज्जंसे। तावइअं परिआओ बायालीसं च रज्जंमि॥ गिहवासे अट्टारस वासाणं सयसहस्स निअमेणं । चउपण्ण सयसहस्सा परिआओ होइ वसुपूज्जे ।। पण्णरस सयसहस्सा कुमारवासो अ तीसई रज्जे। पण्णरस सयसहस्सा परिआओ होइ विमलस्स ॥ अद्धद्वमलक्खाइं वासाणमणतई कुमारत्ते । तावइअं परिआओ रज्जंमी हुंति पण्णरसा। धम्मस्स कुमारत्तं वासाणड्ढाइआइं लक्खाइं। तावइअं परिआओं रज्जे पुण हुंति पंचेव ॥ संतिस्स कुमारत्तं मंडलियचक्किपरिआअ चउसुंपि। पत्तेअं वाससहस्साइं पणवीसं ॥ एमेव य कुंथुस्सवि चउसुवि ठाणेसु हुति पत्तेअं । वरिसाणद्धट्टमसया तेवीससहस्साइं -

तीर्थंकर: एक परिचय

एमेव अरिजिंग्दस्स चउसुिव ठाणेसु हुंति पत्ते अं। इमबीस सहस्साइं वासाणं हुंति णायव्वा ।। मिल्लिस्सिव वासस्यं गिहवासे सेसअं तु परिआओ। चउपण्ण सहस्साइं नव चेव सयाइ पुण्णाइं।। अद्धुमा सहस्सा कुमारवासो उ सुव्वयिजणस्स । तावइअं परिआओ पण्णरससहस्स रज्जंमि॥ निम्णो कुमारवासो वाससहस्साइ दुण्णि अद्धं च। तावइअं परिआओ पंच सहस्साइं रज्जंमि॥ तिण्णेव य वासस्या कुमारवासो अरिट्ठनेमिस्स। सत्त य वासस्याइं सामण्णे होइ परिआओ॥ पासस्स कुमारतं तीसं परिआओ सत्तरी होइ। तीसा य वद्धमाणे बायालीसा उ परिआओ॥

#### अभिनिष्कमण स्थान और दन

उसभो अ विणीआए बारवईए अरिट्ठवरनेमी । अवसेसा तित्थयरा निक्खंता जम्मभूमीसुं॥ उसभो सिद्धत्थवणंमि वसुपुज्जो विहारगेहंमि । धम्मो अ वत्पगाए नीलगुहाए अ मुणिनामा ॥ आसमपयंमि पासो वीरजिणिदो अ नायसंडमि । अवसेसा निक्खंता, सहसंबवणंमि उज्जाणे ॥ (आवनि २२९-२३)

#### अभिनिष्कमण-काल

पासो अरिटुनेमी सिज्जंसो सुमइ मल्लिनामो अ । पुष्वण्हे निक्खंता सेसा पुण पच्छिमण्हंमि ।। (आवनि २३२)

#### बीक्षोपवास

सुमई थ निच्चभक्तेण निग्गओ वासुपुज्ज जिणो चउत्थेणं । पासो मल्लीवि अ अट्टमेण सेसा उ छट्ठेणं ।। (आवनि २२०)

# मिक्षाकव और कहां?

संवच्छरेण भिक्खा लद्धा उसभेण लोगनाहेण ।
सेसेहि बीयदिवसे लद्धाओ पढमभिक्खाओ ।।
हित्थणउरं अओज्मा सावत्यी तहय चेव साकेअं।
विजयपुर बंभयलयं पाडलिसंडं पउमसंडं॥
सेयपुरं रिट्टपुरं सिद्धत्थपुरं महापुरं चेव।
घण्णकड वद्धमाणं सोमणसं मंदिरं चेव॥

चक्कपुरं रायपुरं मिहिला रायगिहमेव बोढव्वं। वीरपुरं बारवई कोअगडं कोल्लयग्गामो।। (आवनि ३१९,३२३-३२५)

#### भिक्षा किसके द्वारा ?

सिज्जंस बंभदत्ते सुरेंददत्ते य इंददत्ते अ ।
पउमे अ सोमदेवे महिंद तह सोमदत्ते अ ॥
पुस्से पुणव्वसू पुणवंद सुनंदे जए अ विजए य ।
तत्तो अ धम्मसीहे सुमित्त तह वग्घसीहे अ ॥
अपराजिअ विस्ससेणे वीसइमे होइ बंभदत्ते अ ।
दिण्णे वरदिण्णे पुण धण्णे बहुले अ बोद्धव्वे ॥
(आवनि ३२७-३२९)

#### भिक्षा बदा ?

उसभस्स उपारणए इक्खुरसो आसि लोगनाहस्स । सेसाणं परमण्णं अमयरसरसोवम आसी ॥ (आवनि ३२०)

#### सहदीक्षा

एगो भगवं वीरो पासो मल्ली अ तिहि तिहि सएहि।
भगवं च वासुपुज्जो छहि पुरिससएहि निक्खंतो।।
उग्गाणं भोगाणं रायण्णाणं च खत्तिआणं च।
चउहि सहस्सेहुसभो सेसा उ सहस्सपरिवारा।।
(आवनि २२४,२२४)

# छद्मस्थमुनि-पर्धाय

वाससहस्सं बारस चउदस अट्टार वीस वरिसाइं।
मासा छ अव तिष्णि अ चउ तिग दुगमिक्कग दुगं च ।।
तिग दुगमिक्कग सोलस वासा तिष्णि अ तहेवऽहोरत्तं।
मासिक्कारस नवगं चउपण्ण दिणाइ चुलसीई।।
तह बारस वासाइं, जिणाण छउमत्यकालपरिमाणं।
उग्गं च तवोकम्मं विसेसओ वद्धमाणस्स।
(आवनि २३८-२४०)

## बोक्षा-पर्याय

उसभस्स पुन्वलक्खं पुन्वंगूणमजिअस्स तं चेव । चउरंगूणं लक्खं पुणो पुणो जाव सुविहित्ति ॥ पणवीसं तु सहस्सा पुन्वाणं सीअलस्स परिआओ। लक्खाइं इक्कवीसं सिज्जंसजिणस्स वासाणं ॥ चउपण्णं पण्णारस तत्तो अढ्डुमाइ लक्खाइं । अड्ढाइज्जाइं तओ वाससहस्साइं पणवीसं ॥ तेवीसं च सहस्सा स्याणि अढ्डुमाणि अहवंति । इग्वीसं च सहस्सा वाससउणा य पणपण्णा ॥

तीर्थकर : एक परिचय

अद्धट्टमा सहस्सा अड्ढाइज्जा य सत्त य सयाइं। सयरी विचत्तवासा विक्खाकालो जिणिदाणं॥ (आविन २७२-२७६)

#### केयलज्ञान तिथि, नक्षत्र

फग्गुणबहुलिक्कारसि उत्तरसाढाहि नाणमुसभस्स। पोसिक्कारसि सुद्धे रोहिणिजोएण अजिअस्स।। कत्तिअबहुले पंचिम मिगसिरजोगेण संभवजिणस्स । पोसे सुद्धचउद्दस्ति अभीइ अभिणंदणजिणस्स ॥ चित्ते सुद्धिक्कारसि महाहि सुमइस्स नाणमुष्पण्णं। चित्तस्स पुण्णिमाए पउमाभजिणस्स चित्ताहि।। फग्गुणबहुले छट्टी विसाहजोगे सुपासनामस्स । फग्गुणबहुले सत्तमि अणुराह ससिप्पहजिणस्स ॥ कत्तिअसूद्धे तइया मूले सुविहिस्स पुष्फदंतस्स। पोसे बहुलचउद्दास पुन्वासाढाहि सीअलाजिणस्स ।। पण्णरसि माहबहुले सिज्जंसिजणस्स सवणजोएणं। सयभिय वासुपुज्जे बीयाए माहसुद्धस्स ॥ पोसस्स सुद्धछट्टी उत्तरभद्दवय विमलनामस्स । रेवइजोएणऽणंतस्स ।। वइसाह बहुलचउदसि पुण्णिमाए नाणं धम्मस्स पुस्सजोएणं। पोसस्स पोसस्स सुद्धनवमी भरणीजोगेष संतिस्स ॥ चित्तस्स सुद्धतइआ कित्तिअजोगेण नाण कृथस्स । कत्तिअसुद्धे बारसि अरस्स नाणं तु रेबइहि॥ मग्गसिरसृद्धइनकारसीइ मल्लिस्स अस्सिणीजोगे। सुव्वयजिषस्स ॥ फग्गुणश्रहुले बारसि सवर्णेणं मगसिरमुद्धिकारसि अस्सिणिजोगेण निमिजिणिदस्स । नेमिजिणिदस्स आसोअमावसाए चित्ताहि ॥ चित्ते बहुलचउत्थी विसाहजोएण पासनामस्स । हत्युत्तरजोगि वइसाह सुद्धदससी वीरस्स ॥ (आवनि २४१-२५२)

#### केवलज्ञान काल और स्थान

तेवीसाए नाणं उप्पण्णं जिणवराण पुरुवण्हे । वीरस्स पिच्छमण्हे पमाणपत्ताए चरिमाए ॥ उसभस्स पुरिमताले वीरस्सुजुवालिआनईतीरे । सेसाण केवलाइं जेसुज्जाणेसु पव्वइया ॥ (आविन २५३,२५४)

#### केवलज्ञान तप

अटुमभत्तंतमी पासोसहमित्तिरिट्टनेमीण । वसुपुज्जस्स चउत्थेण छट्टभत्तेण सेसाणं ॥ (आवित २४४)

#### गण-गणधर

चुलसीइ पंचनउई विउत्तरं सोलसुत्तर सयं च !
सत्तिहिअं पणनउई तेणउई अट्टलीई अ !।
इक्कासीई बावत्तरी अ छाविट्ट सत्तवण्णा य !
पण्णा तेयालीसा छत्तीसा चेव पणतीसा !।
तित्तीस अट्टवीसा अट्टारस चेव तहय सत्तरस !
इक्कारस दस नवगं गणाण माणं जिणिदाणं !।
एक्कारस उ गणहरा जिणस्स वीरस्स सेसयाणं तु !
जावइआ जस्स गणा ताबइआ गणहरा तस्स !।
(आविन २६६-२६९)

#### शिष्य-संपदा

चुलसीइं च सहस्सा एगं च दुवे अ तिष्णि लक्खाइं । तिष्णि अ वीसहिआइं तीसहिआइं च तिष्णेव ॥ तिष्णि अ अङ्ढाइज्जा दुवे अ एगं च सयसहस्साइं । चुलसीइं च सहस्सा बिसत्तरि अहुसिंहु च ॥ छाविंदु चउसिंहु बाविंदु सिंदुमेव पण्णासं । चता तीसा वीसा अद्वारस सोलस सहस्सा ॥ चउदस य सहस्साइं जिणाण जइसीससंगहपमाणं । (आविन २५६-२५९)

#### शिष्या-संपदा

तिण्णेव य लक्खाइं तिण्णि य तीसा य तिण्णि छत्तीसा । तीसाय छच्च पंच यतीसा चउरो अवीसा अ।। चतारि अ तीसाइं तिष्णि अ असिआइ तिण्हमेत्तो अ। वीसुत्तरं छलहिअं तिसहस्सहिअं च लक्खं च ॥ लक्खं अट्रसयाणि अ बावट्रिसहस्स चउसयसमग्गा । छच्च सया सद्विसहस्सा एगट्टी सया छुच्च ॥ सद्धि पणपण्णवण्णेगचत्तचत्ता तहट्रतीसं च । संगहो छत्तीसं च सहस्सा अज्जाण एसो ॥ (आवनि २६०-२६३)

# विहारक्षेत्र

मगहारायगिहाइसु मुणओ खित्तारिएसु विहरिंसु । उसभो नेमी पासो वीरो अ अणारिएसुंपि ॥ (आविन २३४)

#### **ब्रायु**ष्य

चजरासीइ बिसत्तरि सट्टी पण्णासमेव लक्खाइं। चत्ता तीसा वीसा दस दो एगंच पुब्दाणं।। चउरासीई बावत्तरी अ सट्ठी अ होइ वासाणं। तीसा य दस य एगं च एवमेए सथसहस्सा।। पंचाणउइ सहस्सा चउरासीई अ पंचवण्णा य। तीसा य दस य एगं सयं च बावत्तरी चेव।। (आविन ३०३-३०५)

#### निर्वाण, तप और स्थान

निव्वाणमंतिकिरिआ सा चउदसमेण पढमनाहस्स ।
सेसाण मासिएणं वीरिजिणिदस्स छट्ठेणं ॥
अद्वावयचंपुज्जितपावासम्मेअसेलिसहरेसुं ।
उसभ वसुपुज्ज नेमी वीरो सेसा य सिद्धिगया ॥
(आवनि ३०६,३०७)

## सह-निर्वाण

एगो भयवं वीरो तित्तीसाइ सह निव्वुओ पासो ।
छत्तीसएहिं पंचहिं सएहिं नेमी उ सिद्धिगओ ।।
पंचिह समणसएहिं मल्ली संती उ नवसएहिं तु ।
अट्टसएणं धम्मो सएहि छिंह वासुपुज्जिजो ॥
सत्तसहस्साणंतइजिणस्स विमलस्स छस्सहस्साइं।
पंचसयाइ सुपासे पउमाभे तिष्णि अट्ट सया ॥
दसिंह सहस्सेहि उसभो सेसा व सहस्सपरिवृडा सिद्धा ।
कालाइ जंन भणिअं पढमणुओगाउ तं णेअं।।
(आविन ३०६-३११)

#### अन्तराल-काल

उसभो वरवसभगती ततियसमापिष्छमं मि कालंमि । उप्पन्नो पढमजिणो भरहपिता भारहे वासे ।। पन्नासा लक्षेहि कोडीणं सागराण उसभाओ । उप्पन्नो अजियजिणो ततिओ तीसाए लक्षेहि ॥ जिणवसभसंभवाओ दसहि लक्षेहि अयरकोडीणं । अभिणंदणो य भगवं एवइकालेण उप्पन्नो ।।

अभिणंदणाओ सुमती णवहि लक्खेहि अयरकोडीणं । सुहपुन्नो सुप्पभनामस्स बोच्छामि ॥ णउईय सहस्सेहि कोडीणं सागराण पुन्नाणं। सुमतिजिषाओ पडमी एवति कालेण उपन्तो ॥ पदमप्पभनामाओ णवहिं सहस्सेहि अयरकोडीणं । संपुत्रो सुपासनामो समृष्पन्नो ॥ कोडीसएहि णवहि उ सुपासणामा जिणो समुप्पन्नो । चंदम्पभो पभाए पभासयंतो उ तेलोक्कं।। णउतीय तु कोडीहि ससीउ सुविहिजिणो समुप्पन्नो । सुविहिजिणाओ पवहि कोडीहि सीतलो जातो।। सीतलजिणाउ भगवं सेज्जंसो सागराण कोडीए। सागरसयऊणाए वरिसेहि तथा इमेहि तु ॥ छन्बीसाए सहस्सेहि चेव छावद्रिसयसहस्सेहि। एतेहि ऊणिया खलु कोडी मन्गिल्लिया होति ।। चउपन्ना अयराणं सेज्जंसाओ जिणो उ वसुपुज्जो । वसुपुज्जाओ विमलो तीसिंह अयरेहि उप्पन्नो ॥ विमलजिणा उप्पन्नो णवहि तु अयरेहि अणंतइजिणोवि। चउसागरणामेहि अणंतईओ जिणो धम्मो।। धम्मजिणाओ संती तिहि तिचउभागपलियऊणेहि। अयरेहि समुप्पन्नो पलियद्धेणं तु कृंश्वजिणो ॥ पलियचउन्भागेणं कोडिसहस्सूणएण वासाणं। कुंथुओ अरणामा कोडिसहस्सेण मल्लिजिणो ॥ मल्लिजिणाओ मुणिमुब्बओवि चउपञ्चवासलक्खेहि। सुव्वयनामातो णमी लक्सेहि छहि तु उप्पन्नो ॥ पंचहिं लक्खेहिं ततो अरिद्रनेमी जिणो समुप्पन्नो । तेसीतिसहस्सेहि सतेहिं अद्धद्रमेहि वा।। नेमीओ पासजिणो पासजिणाओ य होइ वीरजिणो । अड्ढाइज्जसएहिं गतेहिं चरिमो समुप्पन्नो ॥ (आवच् १ पृ २१७)

३१०

तीर्थंकर: एक परिचय

# तीर्थंकर: एक परिचय

| ऋम         | तीर्थं कर  | जन्म-स्थान    | पिता                    | माता       | । वर्ण      | अवगाहना           | कुमार-काल                          | राज्य-काल                                      |
|------------|------------|---------------|-------------------------|------------|-------------|-------------------|------------------------------------|------------------------------------------------|
| 8          | ऋषभ        | इक्ष्वाकुभूमि | नाभि                    | महदेवा     | स्वर्ण      | ५०० धनुष          | २० लाख पूर्व                       | ६३ लाख पूर्व                                   |
| 7          | अजित       | अयोध्या       | जितशत्रु                | विजया      | ;;          | ४५० ,,            | १८ ,, ,,                           | १ पूर्वांग सहित<br>५३ लाख पूर्व                |
| 3          | संभव       | श्रावस्ती     | जितारि                  | सेना       | ,,          | 800 ,,            | १५ ,, ,,                           | ४ पूर्वांग सहित<br>४४ लाख पूर्व                |
| X          | अभिनंदन    | विनीता        | संबर                    | सिद्धार्था | ,,          | ३५० ,,            | १२३ ,, ,,                          | द पूर्वीग सहित<br>३६ है लाख पूर्व              |
| ય          | सुमति      | कौशलपुर       | मेघप्रभ                 | मंगला      | ",          | ₹00 ,,            | ₹0 ,, ,,                           | १२ पूर्वांग सहित<br>२९ लाख पूर्व               |
| Ę          | पद्म       | कौशाम्बी      | धर                      | सुसीमा     | रक्त        | २५० ,,            | ७ <del>३</del> ,, ,,               | १६ पूर्वांग सहित<br>२१ ने लाख पूर्व            |
| છ          | सुपार्श्व  | वाराणसी       | प्रतिष्ठ                | पृथ्वी     | स्वर्ण      | २०० ,,            | ሂ ,, ,,                            | २० पूर्वांग सहित<br>१४ लाख पूर्व               |
| <b>د</b>   | चन्द्र     | चन्द्रपुर     | महासेन                  | लक्ष्मणा   | श्वेत       | १५० ,,            | 2 11 11                            | २४ पूर्वांग सहित<br>६ <mark>१</mark> लाख पूर्व |
| 9          | सुविधि     | काकंदी        | सुग्रीव                 | रामा       | ,,          | 800 "             | ५० हजार पूर्व                      | २= पूर्वांग सहित<br>५० हजार पूर्व              |
| १०         | ) भीतल     | भद्दिलपुर     | दृद्धरथ                 | नंदा       | स्वर्ण      | 90 ,,             | २४ ,, ,,                           | ४० हजार पूर्व                                  |
| <b>१</b> १ | श्रंयास    | सिहपुर        | विष्णु                  | विष्णु     | , ,,        | 50 ,,             | २१ लाख वर्ष                        | ४२ लाख वर्ष                                    |
| <b>१</b> २ | वासुपूज्य  | चंपा          | वसुपूज्य                | जया        | रक्त        | 90 ,,             | १≒ ,, ,,                           | ×                                              |
| <b>१</b> ३ | विमल       | कांपिल्य      | कृतवर्मा                | श्यामा     | स्वर्ण      | ₹0 ,,             | १४ ,, ,,                           | ३० लाख वर्ष                                    |
| १४         | अनन्त      | अयोध्या       | सिहसेन                  | सुयशा      | 75          | ¥0 ,,             | \ \sigma_2  , ,,                   | <u>।</u> १४ ,, ,,                              |
| १५         | धर्म       | रत्नपुर       | भानु                    | सुक्रता    | i           | 1 20              | 154                                | tr                                             |
| १६         | शांति      |               | विश्वसेन                | अचिरा      | 1 ,,        | ĺχο               | <u>। २६ ः, ;,</u><br> २५ हजार वर्ष | ¥0,000                                         |
| १७         | कुंधु      | ,,            | सूर                     | श्री       | <u>)</u> ,, | ₹\$ ,,            | २३,७४० वर्ष                        | ४७,५०० वर्ष                                    |
| १=         | अर         | 1,            | सुदर्शन                 | देवी       | ,,,         | ₹0 ,,             | २१ हजार वर्ष                       | <del>'</del>                                   |
| १९         | मल्लि      | मिथिला        | कुम्भ                   | प्रभावती   | ।<br>∫नील   | २४ ,,             | १०० वर्ष                           | ) ×                                            |
| ₹0         | मुनिसुन्नत | राजगृह        | । <u>उ</u><br>  सुमित्र | पद्मावती   | कृष्ण       | 1 5.              | ७,५०० वर्ष                         | १४,००० वर्ष                                    |
| २१         | निम        | मिथिला        | विजय                    | वप्रा      | स्वर्ण      | 1 010             | 2,400 ,,                           | 1                                              |
| २२         | अरिष्टनेमि |               | समुद्र-<br>विजय         | शिवा       | कुरुण       | ₹ <del>₹</del> ,, | ,, oof                             | X,000 ,,                                       |
| २३         | पार्श्व    | वाराणसी       | अश्वसेन                 | वामा       | नील         | ९ हाथ             | ₹0 ,,                              | ×                                              |
| २४         | महावीर     | कुंडपुर       | सिद्धार्थ               |            | स्वर्ण      | ७ हाथ             | ₹0 ,,                              | i ×                                            |

तीर्थंकर: एक परिचय

|             | अभिनिष्क्रमण  |               |                  | प्रथम भिक्षा |                    |                           |                                                    | सह     | l <del></del>                | 1-2                                 |
|-------------|---------------|---------------|------------------|--------------|--------------------|---------------------------|----------------------------------------------------|--------|------------------------------|-------------------------------------|
| वन          | <i>स्</i> यान | -।<br>काल     | !<br>  तप        | कब           |                    | -<br>किससे                |                                                    |        | छ <b>ञस्य</b><br>मृति पर्याय | दीक्षा पर्याय                       |
| सिद्धार्थ   | विनीता        | <del>\</del>  | पष्ठ             | १ वर्ष       | कहां<br>हस्तिनापुर | श्रेयांस                  | <del></del>                                        | दीक्षा |                              | १ लाख पूर्व                         |
| ।सङ्ख       | विचाता        | अपराह्य       | भक्त             | ्रवय<br>बाद  | हास्तनापुर         | त्रवास                    | इक्षु<br>रस                                        | 8000   | १००० वर्ष                    | । र लाख पूप                         |
| सहस्राम्र   | अयोध्या       | 73            | 11               | दूसरे<br>दिन | <u>अयोध्या</u>     | ,<br>ब्रह्मदत्त           | क्षीर                                              | १०००   | १२ ,,                        | १ पूर्वींग न्यून<br>एक लाख पूर्व    |
| "           | श्रावस्ती     | ,,            | ',,              | 21           | श्रावस्ती          | सुरेन्द्रदत्त             | "                                                  | १०००   | <b>१४</b> ''                 | ४ पूर्वांग न्यून<br>एक लाख पूर्व    |
| 15          | विनीता        | ,,            | ,,               | ,,           | साकेत              | इंद्रदत्त                 | ,,                                                 | 8000   | १८ ,,                        | ८ पूर्वांग न्यून<br>एक लाख पूर्व    |
| **          | कोशलपुर       | पूर्वाह्य     | नित्य-<br>भक्त   | "            | विजयपुर            | पद्म                      | ٫,                                                 | 8000   | २० ,,                        | १२ पूर्वांग न्यून<br>एक लाख पूर्व   |
| **          | कौशाम्बी      | अपराह्स       | षड्ठ<br>भक्त     | "            | <b>ब्रह्मस्थल</b>  | सोमदेव                    | ,,                                                 | १०००   | ६ मास                        | १६ पूर्वीग ग्यून<br>एक लाख पूर्व    |
| ,,          | वाराणसी       | 11            | 2,               | "            | पाटलिखण्ड          | महेन्द्र                  | "                                                  | १०००   | ९ मास                        | २० पूर्वींग न्यून<br>एक लाख पूर्व   |
| 27          | चन्द्रपुर     | ,,            | "                | "            | पद्मखण्ड           | सोमदत्त                   | 17                                                 | १०००   | ₹ ,,                         | २४ पूर्वांग न्यून<br>एक लाख पूर्व   |
| "           | काकंदी        | 15            | 17               | "            | श्रेयः पुर         | पुष्य                     | ;;                                                 | १०००   | Х <sub>11</sub>              | २ द पूर्वांग न्यून<br>एक लाखा पूर्व |
| .,          | भद्रपुर       | ļ <u>,</u> ,, | ,,               | ,,,          | रिष्टपुर           | पुनर्वसु                  | l n                                                | 8000   | ₹ ,,                         | २४ हजार पूर्व                       |
| 11          | सिंहपुर       | पूर्वाह्ह     | ,,               | ,,           | [सिद्धार्थपुर      | नंद                       | ļ ,,                                               | 8000   | ₹ "                          | २१ लाख वर्ष                         |
| विहारगृह    |               | अपराह्        | चतुर्थं<br>भक्त  | "            | महापुर             | सुनंद                     | ,,                                                 | ६००    | ٤ ,,                         | <b>४४ लाख वर्ष</b>                  |
| सहस्राम्र   | कांपिल्य      | ,,            | बब्ठ<br>भक्त     | "            | धान्यकट            | जय                        | ,,                                                 | 8000   | २ वर्ष                       | १५ लाख वर्ष                         |
|             | अयोध्या       | ,,,           | ,,               | ,,           | वर्डभान            | विजय                      | ,,                                                 | १०००   | ३ वर्ष                       | ড বু ,, ,,                          |
| वप्रगा      | रत्नपुर       | ,,            | ,,               | 1;           | सौमनस              | धर्मसिह                   | ,,                                                 | १०००   | २ वर्ष                       | <u> </u>                            |
| सहस्राम्र   | हस्तिनापुर    |               | ,,               | 3.1          | मंदिरपुर           | ! सुमित्र                 | 1 ,,                                               | 8000   |                              | २४,००० वर्ष                         |
|             | ,,            | ,,            | ,,               | ,,           | चक्रपुर            | _ <u>ु</u><br> व्याघ्नसिह |                                                    | 8000   |                              | २३,७४० वर्ष                         |
| ·           | ,,            | ,,            | ,,               | ,,           | राजपुर             | अपराजित                   | <del>.                                      </del> | 8000   | <u> </u>                     | २१,००० वर्ष                         |
| <u></u>     | मिथिला        | पूर्वाह्य     | अष्टमभक्त        |              | मिथिला             | विश्वसेत                  | 1 ,,                                               | ३००    | १ दिन                        | ५४,९०० वर्ष                         |
| नीलगुफा     | राजगृह        | अपराह्        | <b>ब</b> ष्ठभक्त | ,,           | राजगृह             | ब्रह्मदत्त                |                                                    | `      | ११ मास                       | ७,५०० वर्ष                          |
| सहस्राम्न   | मिथिला        | 17            | ,,               | 1,           | बीरपुर             | दत्त                      | ,,                                                 | 8000   |                              | २,५०० वर्ष                          |
| . "         | द्वा रवती     | पूर्वाह्य     | ,,               | ,,           | द्वारवती           | वरदत्त                    | ",                                                 | १०००   | ५४ दिन                       | ৬০০ বর্ষ                            |
| आश्रम<br>पद | वाराणसी       | 1)            | अष्टमभक्त        | "            | कोपकट              | धन्य                      | ,,,                                                | ३००    | <b>≒४ दिन</b>                | ৩০ বৰ্ষ                             |
| ज्ञातखड     | कुंडपुर       | अपराह्ण       | षष्ठभक्त         | ,,           | कोल्लाक            | बहुल                      | ,,                                                 | एकार्क | १२ वर्ष<br>१३ पक्ष           | ४२ वर्ष                             |

|            |            | केवलज्ञान      |              |              |             |            |            |                    |
|------------|------------|----------------|--------------|--------------|-------------|------------|------------|--------------------|
| ऋम         | तिथि       | নঞ্জন্ম        | काल          | स्थान        | तप          | गण         | गणधर       | <u> शिष्यसंपदा</u> |
| 8          | फा. कु. ११ | उत्तराषाढा     | पूर्वाह्न    | पुरिमताल     | अष्टमभक्त   | द्ध        | <b>5</b> 8 | <b>५४ हजार</b>     |
| ₹          | षौ. शु. ११ | रोहिणी         |              | अयोध्या      | षष्ठ भक्त   | ९५         | ९५         | १ लाख              |
| ₹          | का. कु. ५  | <u>मृगशिरा</u> | ,,           | श्रावस्ती    | J ?         | १०२        | १०२        | २ ,,               |
| ४          | पौ. शु. १४ | अभिजित्        |              | विनीता       | 31          | ११६        | ११६        | ₹ ,,               |
| x          | चै. शु. ११ | मघा            | ,,           | कोशलपुर      | "           | १००        | १००        | ३ लाख<br>२० हजार   |
| Ę          | चै. शु. १५ | चित्रा         | "            | कौशाम्बी     | "           | १०७        | १०७        | ३ लाख<br>३० हजार   |
| 9          | फा. कृ. ६  | विशाखा         |              | वाराणसी      | ,,,         | ९४         | ९५         | ३ लाख              |
| <u> </u>   | फा. क्र. ७ | अनुराधा        |              | चन्द्रपुर    | 7,7         | <u> ९३</u> | ९३         | २३ ,,              |
| र          | का. शु. ३  | मूल            | ,,           | काकंदी       | ,           | 55         | 55         | ٦ ,,               |
| १०         | पौ. कु. १४ | पूर्वाषाढा     | ,,           | भद्रपुर      | ,,,         | द१         | <u>দ</u> १ | ₹ ,,               |
| ११         | मा. कु. १५ | श्रवण          | ,,           | सिहपुर       | 17          | ७२         | ७२         | <b>८४ हजार</b>     |
| <u>१</u> २ | मा. कृ. २  | <u> भतभिषा</u> | ļ <u>-</u> - | चंपा         | चतुर्थ भक्त | ĘĘ         | ६६         | ७२ ,,              |
| १३         | पौ. शु. ६  | उत्तरभद्रपदा   | ,,           | कांपिल्य     | षष्ठ भक्त   | ४७         | খড         | ६८ ,,              |
| १४         | वै. कृ. १४ | रेवती          | ,,           | अयोध्या      | 37          | ४०         | ৼৢ৽        | <b>६</b> ६ ,,      |
| १५         | पौ. शु. १४ | पुष्य          | ,,           | रत्नपुर      | ,,          | ४३         | _ ४३       | ६४ ,,              |
| १६         | पौ. शु. ९  | भरणी           | 11           | हस्तिनापुर   | 11          | 38         | 3 ६        | <b>६</b> २ ,,      |
| १७         | चै. शु. ३  | कृत्तिका       | ,,           | 1)           | ,,          | <b>३</b> ४ | ₹¥         | €0 ,,              |
| <b>१</b> = | का. शु. १२ | रेवती          | ,,           |              | 1,          | 33         | 33         | χο ,,              |
| १९         | मृ. शु. ११ | अश्विनी        | ,,           | मिथिला       | अष्टमभक्त   | रेड        | २८         | ¥0 ,,              |
| २०         | फा. कृ. १२ | श्रवण          |              | राजगृह       | षष्ठ भक्त   | १८         | १=         | ₹0 ,,              |
| २१         | मृ₊ गु. ११ | अध्वनी         | ,,           | उज्जयन्तगिरि | .[,         | १७         | <u> </u>   | २० ,,              |
| २२         | आ. कृ. १५  | वित्रा         | ,,           | सोरियपुर     | अष्टमभक्त   | ११         | ११         | १८ ,,              |
| ₹ \$       | चै. कृ. ४  | विशाखा         | 9)           | वाराणसी      |             | १०         | १०         | १६ ,,              |
|            | वै. शु. १० | उत्तरफल्गुनी   | अपराह्नु     | ऋजुबालिका    | षष्ठ भक्त   | 9          | ११         | १४ ,,              |

| शिष्यासंपदा                                      | विहार क्षेत्र        | आयुष्य               | निर्वाणतप                                     | निर्वाणस्थान                          | सह निर्वाण | । अन्तराल काल               |
|--------------------------------------------------|----------------------|----------------------|-----------------------------------------------|---------------------------------------|------------|-----------------------------|
| 1410014141                                       | आर्य-अनार्य          |                      |                                               | ·  <del></del>                        |            |                             |
| ₹,00,000                                         | काय-जनायः<br>क्षेत्र | <b>५४ लाख पू</b> र्व | ६दिन                                          | )<br>अष्टापद                          | १०,०००     | l × ×                       |
| ₹,₹0,000                                         | आर्यक्षेत्र          | ७२ ,, ,,             | १ मास                                         | सम्मेदशिखर                            | 8000       | ५० लाख करोड़ सागर           |
| ₹,₹₹,000                                         | ·                    | <u> </u>             | <del></del>                                   | 1 <del></del>                         | १०००       | ₹0 ,, ,,                    |
| €,₹0,000                                         |                      | <u> </u>             | 1 ,                                           | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 8000       | 30                          |
| . <del>\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\</del> |                      | Υ.                   |                                               |                                       | १०००       | 3 ,, ,,                     |
| 4,40,000                                         | ,,                   | <b>40</b> ,, ,,      | ,,                                            | ,,                                    | •          | " "                         |
| 8,20,000                                         | ,                    | ₹0 ,, ,,             | 7,                                            | 11                                    | ३०८        | ९० हजार ,, ,,               |
|                                                  | .                    |                      |                                               |                                       |            |                             |
| ४,३०,०००                                         | 7.1                  | २० ,, ,,             | ,,                                            | ,,                                    | <u> </u>   | ९ हजार ,,                   |
| ३,८०,०००                                         | "                    | १० ,, ,,             |                                               |                                       | १०००       | ९०० करोड़ ,,                |
| 8,20,000                                         |                      | <u> </u>             |                                               | ,,                                    | <u> </u>   | ९० ,, ,,                    |
| १,०६,०००                                         | "                    | ·                    | 71                                            | ,,                                    | १०००       | ९ ,,                        |
| १,०३,०००                                         | "                    | ८४ लाख वर्ष          | 11                                            | "                                     | 8000       | ६६ लाख २६ हजार १            |
|                                                  |                      | i                    |                                               |                                       | i          | सौ सागर कम एक करोड़<br>सागर |
| 2,00,000                                         | ,,                   | ७२ ,,                | 17                                            | चम्पा                                 | ६००        | ५४ सागर                     |
| १,००,५००                                         | ,,                   | €0 ,,                | "                                             | सम्मेदशिखर                            | ६०००       | ₹0 ,,                       |
| <b>६</b> २,०००                                   | ,,                   | ₹० ,,                | ,,                                            | ,,                                    | 9000       | ९ ,,                        |
| £2,800                                           | ,,                   | १० ,,                | ,,                                            | 11                                    | 500        | 8 ,,                        |
| <b>₹</b> १,६००                                   | ,                    | ۲ ,,                 | 7.7                                           | 7.1                                   | ९००        | पौन पत्योपम कम              |
|                                                  | <u> </u>             |                      |                                               |                                       |            | तीन सागर                    |
| ६०,६००                                           | ,,                   | ९५ हजार वर्ष         | 21                                            |                                       | १०००       | अर्ध पल्योपम                |
| €0,000                                           | ,,                   | ۲٤ ,,                | 11                                            | .,,                                   | १०००       | १ हजार क्रोड़ वर्ष          |
|                                                  |                      |                      |                                               |                                       |            | कम है पल्योपम               |
| ४४,०००                                           | 21                   | ५४ "                 | ,,                                            |                                       | ४००        | १ हजार करोड़ वर्ष           |
| 10,000                                           | ,,,                  | ३० ,,                | ,,                                            |                                       | १०००       | ५४ लाख वर्ष                 |
| ४१,०००                                           | ,,                   | <u>وه</u> ,,         | "                                             |                                       | 8000       | Ę ,, ,,                     |
|                                                  | आर्य-अनार्य          |                      |                                               |                                       |            |                             |
| 80,000                                           | क्षेत्र              | <b>?</b> ,,          | <u>, , , , , , , , , , , , , , , , , , , </u> | उज्जयन्त गिरि                         |            | <u> </u>                    |
| ₹5,000                                           | ,,,                  | १०० वर्ष             |                                               | सम्मेदशिखर                            | 33         | <b>৯</b> ৯,৬২০ বর্ष         |
| 34,000                                           | ,,                   | ७२ ,,                | दो दिन                                        | पावाषुरी                              | एकाकी      | २५० वर्ष                    |
|                                                  | <u> </u>             | <u> </u>             |                                               | <u> </u>                              | <u> </u>   | <u> </u>                    |

#### १५. ऋषभ नामकरण

ऊरूसु उसभलंखणं उसभं सुमिणंमि तेण उसभजिणो । वृष — उद्वहने, उव्वूढं तेन भगवता जगत्संसारमग्गं अतुलं नाणदंसणचरित्तं वा तेन ऋषभ इति ।

(आविन १०८० चू२ पृ९)

दोनों ऊरूओं — जंघाओं पर वृषभ का चिह्न होने के कारण वे ऋषभ कहलाए ।

माता मरुदेवी ने सर्वप्रथम वृषभ का स्वप्न देखा, इसलिए उनका नामकरण ऋषभ हुआ।

जो संसार का उद्वहन—उद्घार करता है, बह वृषभ—ऋषभ है।

जो अतुल ज्ञान, दर्शन और चारित्र को धारण करता है, वह वृषभ है।

# १६. ऋषभ के पूर्वभव

- १. धन सार्थवाह (अवरविदेह)।
- २. मनुष्य (उत्तरकुरु)।
- ३. सौधर्म देव ।
- ४. महाबल राजा (अवरविदेह)।
- ५. ईशान कल्प में ललितांग देव।
- ६. वज्जजंघ राजा (पुष्कलावती विजय)।
- योगलिक (उत्तरकुर)
- ८. सीघर्म देव
- ९ चिकित्सकपुत्र (महाविदेह)
- १०. अच्युत देव
- ११. वध्वनाभ चऋवर्ती (पूर्वविदेह)
- १२. सर्वार्थसिद्ध देव ।
- १३. ऋषभ । (देखें आवित १७१-१७८)

# १७. मरुदेवा के स्वप्न

चोद्दस सुमिणा उसभगयसीहमाद पासिता पडिबुद्धा णाभिस्स कहेति। तेण भणियं – तुज्भ पुत्तो वड्डो कुल-गरो होहिति ति। सक्कस्स आसणं चिलतं, सिग्घं आगमणं, भणित—देवाणुप्पिया! तव पुत्तो सयल-भुवणमंगलालओ पढमधम्मवरचक्कवट्टी महद महाराया भविस्सइ। (आवचू १ ९ १३४)

ऋषभ जब सर्वार्थसिद्धविमान से मरुदेवा के गर्भ में आये तब वृषभ, गज, सिंह, लक्ष्मी, माला, चन्द्र, सूर्य, ध्वज, कुंभ, पद्मसरोवर, सागर, विमान, रत्नराणि और अग्नि—इन चौदह स्वप्नों को देख माता

मरुदेवा प्रतिबुद्ध हुई। उसने नाभि के समक्ष स्वप्नों की चर्चा की, तब नाभि ने कहा—तुम्हारा पुत्र महाकुलकर होगा। देवेन्द्र शक्त ने उपस्थित होकर कहा—देवानुप्रिये! तुम्हारा पुत्र त्रिभुवन का मंगलगृह, प्रथम धर्मचक्रवर्ती और महान् महाराजा होगा।

#### १८. ऋषभ का जन्म

नाभी विणीअभूमी महदेवी उत्तरा य साढा य। राया य वहरणाहो विमाणसव्वट्टसिद्धाओ ।। ....रिक्सेण असाढाहि असाढबहुले चउत्थीए। चित्तबहुलहुमीए जाओ उसभी आसाढणक्खते।.... (आविन १७०,१८५,१८७)

कुलकर नाभि अर्हत् ऋषभ के पिता थे। मरुदेवी उनकी माता थी। विनीताभूमि उनकी जन्मभूमि थी। उत्तराषाढा नक्षत्र, आषाढ कृष्णा चतुर्थी को मर्वार्थसिद्ध विमान से उनका च्यवन हुआ और उत्तराषाढा नक्षत्र, चैत्र कृष्णा अष्टमी को उनका जन्म हुआ। देवभव से पूर्वभव में वे वज्रनाभ राजा थे।

# १६. इक्ष्वाकुवंश, काश्यप गोत्र

देसूणगं च वरिसं सक्कागमणं ....। सक्को वंसट्टवणे इक्खु अगू तेण हुंति इक्खागा....। (आवनि १८९,१९०)

जब कुमार ऋषभ लगभग एक वर्ष के हुए, इन्द्र का आगमन हुआ। खाली हाथ कैसे जाऊं—यह सोच इन्द्र इक्षुयिट के साथ प्रविष्ट हुए। उस समय ऋषभ अपने पिता नामि की गोद में थे। उनकी दृष्टि इक्षु पर पड़ी, तब शक ने पूछा—क्या आप इक्षु खायेंगे? ऋषभ ने प्रसन्नता से हाथ फैला दिया। इन्द्र ने सोचा— ऋषभ को इक्षु प्रिय है, इसलिए इस वंश का नाम इक्ष्वाकु रहेगा। इन्द्र प्रथम तीर्थंकर के वंश की स्थापना करते हैं—यह परम्परा है।

ऋषभ के पूर्वज इक्षुरस पीते थे, इसलिए वे काश्यप-गोत्रीय कहलाये।

# २०. गृहस्थ-पर्याय

देवी सुमंगलाए भरहो बंभी य मिहुणयं जायं। देवीइ सुनंदाए बाहुबली सुंदरी चेव।। (आवभा ४४)

आउणापण्यं जुअले पुत्ताण सुमंगला पुणो पसवे। (आविन १९७)

अर्हत् ऋषभ के दो पत्नियां थीं — सुमंगला और सुनन्दा। सुमंगला ने भरत और ब्राह्मी युगल को तथा उनचास पुत्रयुगलों को जन्म दिया। सुनन्दा ने बाहुबली और सुन्दरी को जन्म दिया।

पढमो अकालमच्चू तिह तालफलेण दारओ पहओ। कण्णा य कुलगरेणं सिट्ठे गहिआ उसहपत्ती।। (आविन १९४)

तालवृक्ष के नीचे एक युगल बैठा था। तालफल के गिरने से उनमें से बालक आहत हुआ और मर गया। यह यौगलिक युग की प्रथम अकाल मृत्यु थी। कुलकर नाभि के आदेश से वह कन्या ऋषभ की पत्नी के रूप में स्वीकार की गई।

# २१. आदिमयुग की सामाजिक व्यवस्था आहार और पाकविद्या

आसी य कंदहारा, मूलाहारा च पत्तहारा य ।
पुष्फफलभोइणोऽविय, जइया किर कुलगरो उसभो ।
आसी य इक्खुभोई, इक्खागा तेण खित्तया हुंति ।
सणसत्तरसं धण्णं, आमं ओमं च भुंजीया ॥
ओमंपाहारंता अजीरमाणंगि ते जिणमुविति ।
हत्थेहि धंसिऊणं आहारेहित ते भणिया ॥
आसी य पाणिधंसी तिम्मियतंदुलपवालपुडभोई ।
हत्थतलपुडाहारा जइया किर कुलगरो उसहो ।।
....कक्खसेए थ ।।

अगणिस्स य उट्टाणं दुमघंसा दट्ठू भीयपरिकहणं। पासेसुं परिख्रिदह गिण्हह पागं च तती कुणह।। पक्सेव डहणमोसिह कहणं निग्गमण हित्यसीसिम्म। पयणारंभपवित्ति ताहे कासी य ते मणुआ।। (आवभा ५-११)

अद्दूषभ के प्रारंभिक समय तक मनुष्य कंद, मूल, पत्र, फूल और फल का आहार करते थे।

इक्षुका भोजन करने के कारण क्षत्रिय इक्ष्वाकु कहलाए। उस समय के लोग सन प्रमुख सतरह प्रकार के धान्य का भोजन करते थे। वे कच्चा धान्य खाते और बहुत कम मात्रा में खाते।

कम मात्रा में किया गया भोजन भी कच्चा होने के कारण पचता नहीं था। इस समस्या को लेकर लोग श्रष्ट्यभ के पास आए। ऋषभ ने धान्य को हाथों से मर्दन कर खाने के लिए कहा। कुछ समय के बाद मर्दन कर खाया जाने वाला धान्य भी जीर्ण नहीं होता था। ऋषभ ने उन्हें चावल आदि सब प्रकार के धान्यों को दोनों में भिगोकर खाने का निर्देश दिया। जब वह भी दुष्पाच्य हो गया तो भिगोये हुए धान्य को मुहूर्त भर हाथ में रखकर खाने की बात कही।

जब भिगोया हुआ धान्य हाथ में रखकर खाने पर भी दुष्पाच्य हो गया तो उसे कांख की उध्मा में रख-कर खाने की बात कहां। एकान्त स्निग्ध और एकान्त रूक्ष काल में अग्नि की उत्पत्ति नहीं होती। एकान्त स्निग्ध काल के बीत जाने पर वृक्षों के घर्षण से एक दिन अग्नि की उत्पत्ति हुई। लोग उसे देख भयभीत हो गए और ऋषभ को उसकी सूचनादी। ऋषभ ने उन्हें आसपास के घासपात को काटकर अग्नि धान्य पकाने का निर्देश दिया। अग्ति में डाला तो वह जल गया। वे ऋषभ के पास आए और सारी बात बताई। ऋषभ हाथी पर आरूढ़ हो उन सबको साथ ले नगर के बाहर आए। मिट्टीका पिड लिया। हाथी के कुम्भ पर रख एक बर्तन बनाया और कहा--इस प्रकार बर्तन बनाओ और धान्य बर्तन में पकाकर खाओ। तब से पाकविद्या और पात्र-निर्माण विद्या का प्रारंभ हुआ।

## शिल्पकर्म

पंचेव य सिप्पाइं घड लोहे चित्त णंत कासवए । इक्किक्कस्स य इत्तो वीसं वीसं भवे भेया ॥ (आविन २०७)

अग्नि का आविष्कार होने के बाद पांच प्रकार के शिल्प — कुम्भकार शिल्प, लोहकार शिल्प, चित्रकार शिल्प, वस्त्र शिल्प (जुलाहा) और नापित शिल्प का प्रवर्तन हुआ। प्रत्येक शिल्प की बीस-बीस विधाओं का विकास हो गया।

#### लेख

लेहं लिबीविहाणं जिणेण बंभीइ दाहिणकरेणं। गणियं संखाणं सुंदरीइ वामेण उवइट्ठं॥ (आवभा १३)

ऋषभ ने अपनी ज्येष्ठपुत्री ब्राह्मीको लिपि और कनिष्ठपुत्री सुन्दरी को गणित सिखाई।

#### चित्रकला

भरहस्स रूवकम्मं नराइलक्खणमहोइयं बलिणो । माणुम्माणवमाणप्पमाणगणिमाइवत्थूणं ॥ (आवभा १४)

भरत को चित्रकला और बाहुबली को स्त्री-पुरुष के लक्षण तथा वस्तु के मान, उन्मान, अवमान, प्रमाण, संख्यान आदि का प्रशिक्षण दिया।

#### बाहन

मणियाई दोराइसु पोआ तह सागरीम वहणाइ । ववहारो लेहवणं कज्जपरिच्छेयणत्थं वा ॥ (आवभा १५)

धागे में मणि आदि पिरोने की कला, जलपोत निर्माण और वाहन, व्यवहार--दंडविधान, कार्य-परिच्छेद के लिए लिखित प्रमाण -- इन सबका प्रवर्तन किया।

#### वंडनीति

णीई हक्काराई सत्तविहा अहव सामभेयाई । जुद्धादं बाहुजुद्धादयादं बट्टाइयाणं वा ॥ (आवभा १६)

हाकार, माकार, धिक्कार, परिभाषित — अल्पकालीन कारावास, मंडलिबंध —सीमा से बाहर जाने का निषेध, मृह्बंध, दंडप्रहार आदि दंडनीतियां अथवा चार प्रकार की नीतियां — साम, दाम, दण्ड और भेद, बाहुयुद्ध आदि युद्ध — इन सबका प्रवर्तन किया।

#### चिकित्सा

रोगहरणं तिथिच्छा अत्थागम सत्थमत्थसत्थंति । निअलाइजमो बन्धो घाओ दण्डाइताणणया ॥ (आवमा १८)

रोगहरण के लिए चिकित्साशास्त्र, अर्थार्जन के लिए अर्थेशास्त्र, बंध —िनगड आदि से बांधना, घात — दंड आदि से ताड़ना देना—इन सबका प्रवर्तन हुआ।

ईसत्यं धणुवेओ उवासणा मंसुकम्ममाईया । गुरुरायाईणं वा उवासणा पज्जुवासणया ॥

(आवभा १७)

बाण, शस्त्र, धनुर्वेद और दाढ़ी-मूंछ आदि कटाना, पर्युपासना ---गुरु, राजा आदि की उपासना करना----इन सबका प्रवर्तन किया।

#### वस्त्र-माल्ध

पुन्विं कयाइ पहुणो सुरेहि रक्खाइ कोउगाई च ।
तह वत्थगंधमल्लालंकाराकेसभूसाई ।
तं दट्ठूण पवत्तोऽलंकारेउं जणोऽवि सेसोऽवि ।
विहिणा चूलाकम्मं बालाणं चोलया नाम ॥
(आवभा २१,२२)

देवों ने ऋषभ के रक्षा आदि कौतुक कर्म किए। वस्त्र, गंध, माल्य, अलंकार आदि धारण करवाए। केश-विन्यास किया।

उसे देखकर लोगों में भी अलंकार की प्रवृत्ति प्रारंभ हुई। बच्चों के चूलाकर्म का भी उसी समय में प्रवर्तन हुआ।

#### विवाह

दट्ठुं कयं निवाहं जिणस्स लोगोऽवि काउमारहो। गुरुदत्तिया य कण्णा परिणिज्जंते ततो पायं॥ (आवभा २४)

सर्वप्रथम ऋषभ का विवाह हुआ। उस पद्धति के आधार पर प्रजा में भी विवाह का प्रचलन हो गया। प्रायः गुरुजनों द्वारा प्रदत्त कन्या के साथ ही विवाह किए जाने की परंपरा पड़ी।

#### मृतककर्म

मडयं मयस्स देहो तं महदेवीइ पढमसिद्धृत्ति । देवेहि पुरा महियं भावणया अग्गिसकारो ॥ (आवभा २६)

मरुदेवा प्रथम सिद्ध हुई। देवों ने सबसे पहले उनकी देह का दाह-संस्कार किया। फिर वह मृतकर्म-संस्कार-विधि प्रजा में प्रचलित हो गई।

#### स्तूप

सो जिणदेहाईणं देवेहि कओ चिआसु थूभाई। सद्दो य रुण्णसद्दो लोगोवि तओ तहा पगओ।। (आवभा २७)

भगवान् ऋषभ जब मुक्त हो गए, तब देवों ने उनके शरीर को चिता में जलाया और उनकी स्मृति में वहां स्तूप बनाकर घदन करने लगे। तब से लोगों में मृतक के पीछे रोने की प्रवृत्ति प्रारम्भ हुई और स्तूप निर्माण की प्रथा चली।

#### निमित्त

अहव निमित्ताईणं सुहसइयाइ सुहदुक्खपुच्छा वा । इच्चेवमाइ पाएणुप्पन्नं उसभकालस्मि ॥ (आवभा २९)

नैमित्तिकों से सुख-दुःख के विषय में पृच्छा भी ऋषभ के समय में ही प्रारंभ हुई।

#### चार वर्ग

उग्गा भोगा रायण्ण खत्तिआ संगहो भवे चउहा। आरक्खि गुरु वयंसा सेसा जे खत्तिआ ते उ ।। (आवनि २०२)

राज्यव्यवस्था के लिए अहं<mark>त् ऋषभ ने चार वर्ग</mark> स्थापित किये —

उग्र—आरक्षक । भोज — गुरुस्थानीय । राजन्य — वयस्य । क्षत्रिय —इन तीनों के अतिरिक्त ।

#### २२. ऋषभ का अभिनिष्कमण

चउरो साहस्सीओ लोअं काऊण अप्पणा चेव।
जं एस जहा काही तं तह अम्हेऽिव काहामो ।।
उसभो वरवसभगई धित्तूणमिभग्गहं परमधोरं।
बोसटुचत्तदेहो विहरइ गामाणुगामं तु॥
णिव ताव जणो जाणइ का भिक्खा ?

केरिसा व भिक्खयरा ?

ते भिक्खमलभमाणा वणमज्के तावसा जाया ॥ (आवनि ३१४,३१६ भा ३१)

चर्जाह सहस्सेहि सिद्धि एगं देवदूसमादाय जाव पव्वइते। उसभे णं अरहा कोसलिए संवच्छरं साहियं चीवरधारी होत्था। तेसि पंचमुद्विओ लोओ सयमेव, भगवतो पुण सक्कवयणेण कणगावदाते सरीरे जडाओ अंजणे रेहाओ इव रेहंतीओ उवलभतिऊणद्विताओ तेण चउमुद्विओ लोओ।

अर्हत् ऋषभ चार हजार व्यक्तियों के साथ प्रव्रजित हुए। ऋषभ के पास एक देवदूष्य वस्त्र था जो साधिक एक वर्ष तक उनके पास रहा।

इन्द्र की प्रार्थना पर ऋषभ ने चारमुब्टि केशलोच किया। अन्य मृनियों ने पंचमूब्टि केशलोच किया।

ऋषभ शरीर के च्युत्सर्ग और त्याग का संकल्प कर ग्रामानुग्राम विहार करने लगे। लोग भिक्षा की विधि नहीं जानते थे। भिक्षा के अभाव में सभी शिष्य तापस हो गये।

#### प्रथम भिक्षाग्रहण

संवच्छरेण भिक्खा लद्धा उसभेण…॥ षुट्ठं च अहोदाणं दिव्वाणि अ आह्माणि तूराणि। देवा य संनिवइआ वसुहारा चेव बुट्टा य॥ गयउर सिज्जंसिक्खुरसदाण……॥

(आविन ३१९,३२१,३२२)

ऋषभ ने प्रवज्या के एक वर्ष पश्चात् गजपुर में अपने प्रपौत्र श्रेयांस के हाथ से इक्षुरस की प्रथम भिक्षा ग्रहण की। उस समय पांच दिन्य प्रकट हुए—आकाश में देवों द्वारा अहोदानं की ध्विन, देवदुंदुभि, रत्नवृष्टि, वस्त्रोत्क्षेप, गंधोदक-पुष्पवृष्टि।

### २३. ऋषभ की प्रथमता

से य उसभे कोसलिए पढमराया पढमभिक्खायरे पढमजिणे पढमतित्थयरे। (आवचू १ पृ १६०) अर्हत् ऋषभ इस युग के प्रथम राजा, प्रथम भिक्षा-

अहत् ऋषभ इस युगक प्रथम राजा, प्रथम भिक्षा-चर, प्रथम जिन और प्रथम तीर्थंकर थे।

# २४. अर्हत् ऋषभ की शिष्य-सम्पदा

तत्थ समोसरणे भगवं सक्कादीणं धम्मं परिकहेति।
तत्थ उसभसेणो णाम भरहस्स रन्नो पुत्तो सो धम्मं सोऊण
पन्वइतो। तेण तिहि पुन्छाहि चोद्दसपुन्वाई गहिताई,
उप्पन्ने विगते घुवे। तत्थ बंभीवि पन्वइया। भरहो
सावओ। सुंदरीए ण दिन्नं पन्वइउं, मम इत्थिरयणं
एसत्ति। सा साविगा, एस चउन्विहो समणसंघो। ते य
तावसा भगवतो णाणं उप्पन्नं ति कच्छसुकच्छवण्जा सब्वे
भगवतो सगसे पन्वइता। (आवच् १ पृ १८२)

कैवल्यप्राप्ति के पश्चात् अहंत् ऋषभ ने धमंदेशना दी। उस समवसरण में देव, मनुष्य आदि सभी उपस्थित थे। चक्रवर्ती भरत का पुत्र ऋषभसेन धमंदेशना सुनकर प्रविज्ञत हुआ। उसने उत्पन्न, विगत और ध्रुव — इन तीन निषद्याओं से चौदह पूर्वों का ज्ञान ग्रहण किया। ऋषभसेन ऋषभ भगवान् का प्रथम साध्र, प्रथम गणधर या। ब्राह्मी (ऋषभपुत्री) प्रथम साध्वी बनी। भरत प्रथम आवक और सुंदरी (ऋषभपुत्री) प्रथम आविका बनी। — इस प्रकार चतुर्विध तीर्थं की स्थापना हुई। कच्छ और सुकच्छ के अतिरिक्त शेष ३९९० तापस ऋषभ के तीर्थं में प्रविज्ञत हो गये।

### अहंत् ऋषम का शियं-चतुष्टय—

उसभस्स णं अरहओ कोसलियस्स उसभसेणपामोक्खाओ चउरासीति समणसाहस्सीओ उक्कोसिया समणसंपदा होत्था, बंभिसुंदिरिपामोक्खाणं अज्जियाणं तिन्नि
सयसाहस्सीओ उक्कोसिया अज्जियासंपदा होत्था,
सेज्जंसपामोक्खाणं समणोवासगाणं तिन्नि सयसाहस्सीओ
पंचासयसहस्सा सुभद्दापामोक्खाणं समणोवासियाणं पंच
सयसाहस्सीओ चउप्पन्नं च सहस्सा चत्तारि सहस्सा सत्त
सया पन्नासा चोद्दसपुव्वीणं अजिणाणं जिणसंकासाणं णव
सहस्सा ओहिन्नाणीणं वीससहस्सा केवलणाणीणं, वीससहस्सा छच्च सया वेउव्वियाणं, बारस सहस्सा छच्च
सया पन्नासा विपुलमतीणं, बारससहस्सा छच्च सया
पन्नासा वादीणं, बावीस सहस्सा णव य सया अणुत्तरोववातियाणं वीसं समणसहस्सा सिद्धा, चत्तालीसं
अज्जियासहस्सा सिद्धा, सिंहु अंतेवासिसहस्सा सिद्धा।

(आवचू १ पृ १४८)

२५. अर्हत् ऋषभ का प्रमादकाल

वाससहस्सं उग्गं तवगाइगरस्स आयरंतस्स । जो किर पमायकालो अहोरत्तं तु संकलिअं॥

(उनि ५२३)

अर्हत् ऋषभ ने एक हजार वर्ष तक उग्र तप किया। इस तपःसाधनाकाल में उनके प्रमाद-काल को संकलित किया जाये तो वह एक दिन-रात का होता है। २६. मश्देषा प्रथम सिद्ध

"अराहणाए मरुदेवा ओसप्पिणीए पढम सिद्धो ।) सा मरुदेवा भरहविभूति पासित्ता भणति भरहं, तुष्क पिता एरिसं विभूति जिहत्ता एकल्लओ अवसणी हिंडति। भरहो भणित मम कतो विभूती तारिसी जारिसी तात्स्स ? जिंद न पत्तियह एह जामो पासामो। भरहो निष्फिडति सञ्ववलेणं। मरुदेवा वि एक्किंह हिंथिमि विलग्गा जाव पेच्छित छत्तातिच्छत्तं सुरसमूहं च युवतं। भरहस्स य वत्थाभरणाणि ओमिलायंताणि। भरहो भणित दिट्टा ते पुत्तविभूती ? कनो मम एरिसा ? सा तोसएणं चितेतुमारद्धा, अपुत्वकरणं अणुपविट्टा। जातीसरणं नित्य, जेण वणस्सतिकातिएहितो उच्चिट्टका। तत्थेव हित्थां छवराताए केवलनाणं, उप्पष्णं सिद्धा। इमाए ओसिष्पणीए पढमिसद्धो मरुदेवा।

(आविन १३२० चूर पृ २१२)

भरत के वैभव को देखकर मरुदेवा कहती है-भरत ! तुम्हारा पिता ऋषभ ऐसी विभूति को छोड़ निर्वस्त्र अकेला घूम रहा है। भरत ने कहा- पिताश्री जैसी विभूति मेरे पास कहां है ? यदि आपको विश्वास न हो तो चलिए, वहां जाकर देखें। भरत ने अपनी सेना के साथ प्रस्थान किया । हाथी पर आरूढ़ हो मरुदेवा ने भी प्रस्थान किया । उसने ऋषभ की स्तृति करते हुए महर्द्धिक देवों को देखा। उनके सामने भरत के वस्त्र-आभरण फीके लगने लगे। भरत ने कहा --आपने अपने पुत्र की विभूति को देखा? मेरे पास कहां है ऐसी विभूति! यह देख-सुन मरुदेवा स्वयं चिंतन में डूब गई। वह अपूर्वकरण--अद्भुत भावश्रेणि में आरूढ़ हुई। उसे जातिस्मृति नहीं हुई, क्योंकि वह वनस्पति से उद्वृत्त हुई थी। परम विशुद्ध अध्यवसाय, लेश्या और परिणामधारा से उसे हाथी के हौदे पर बैठे-बैठे ही कैवल्य उत्पन्न हो गया। इस अवसर्पिणी काल में वह सर्वप्रथम सिद्ध हुई।

### २७. निम-विनमि की प्रार्थना

निमिनिमीणं जायण नामिदो विष्जदाण वेअड्ढे ।
उत्तरदाहिणसेढी सट्टीपण्णासनगराई ।।
दुवे निमिनिणमिणो कच्छमहाकच्छाणं पुत्ता उनिद्वता,
भगवं निन्नदेन्ति भगवं ! अम्हं तुब्भेहि संविभागो ण
केणिव वत्थुणा कतो, स पट्ठे बद्धकवया ओलग्गंति
विन्नवेति य, तातो ! तुब्भेहि सव्वेसि भोगा दिन्ना
अम्हेऽिव देह, एवं तिसञ्क्षं ओलग्गंति, एवं कासो
वच्चित, अन्तया धरणो णागकुमारिदो भगवं वंदओ
आगओ, इमेहि य विन्नवितं, सो ते तह जातमाणे
भणित भो सुणह भगवं चत्तसंगो गतरोसतोसो
ससरीरेऽिव णिम्ममत्तो अकिंचणो परमजोगी णिरुद्धासवी

कमलपलासणिश्वलेवचित्तो मा एवं जायह अह तु भगवतो भत्तीए मा तुब्धं सामिस्स सेवा अफला भवतुत्ति काउं पढितसिद्धाइं गंधव्वपन्नगाणं अडयालीसं विज्जासहस्साइं देमि, ताण इमाओ चत्तारि महाविज्जाओ, तं जहा -गोरी गंधारी रोहिणी पन्नत्ती।

(आविन ३१७ चू १ पृ १६०)

भगवान् ऋषभ सामायिक की साधना में लीन थे।
एक दिन कच्छ और महाकच्छ के पुत्र निम और विनिम
भगवान् की सेवा में उपस्थित हुए और बोले—
'भंते! आपने सबको विपुल भोग्यसामग्री दी, हमें किसी
वस्तु का संविभाग नहीं दिया, अतः हमें भी कुछ दें'—
इस प्रकार प्रार्थना और तीनों संध्याओं में पर्युपासना
करते हुए कुछ समय बीता। एक दिन धरणेन्द्र नागकुमार
भगवान् की बन्दना के लिए उपस्थित हुआ। निम-विनिम
की प्रार्थना पर उसने कहा—सुनो! परम योगी ऋषभ
अक्तिचन हैं, अपने शरीर पर भी इनका ममत्व नहीं है।
ये किसी पर रुष्ट-तुष्ट नहीं होते। तुम लोगों ने भगवान्
की पर्युपासना की है, वह निष्फल न हो, इसलिए मैं तुम्हें
गंधवंपन्ना की अड़तालीस हजार विद्याएं देता हूं, जो
पठितसिद्ध हैं। उनमें चार महाविद्याएं ये हैं—गौरी,
गांधारी, रोहिणी और प्रज्ञित।

नागेन्द्र ने निम को वैताढ्यिगिरि की दक्षिणी विद्याधर श्रेणी में पचास नगर और विनमि की उत्तरी विद्याधर श्रेणी में साठ नगर निवास के लिए प्रदान किये।

## २८. तीर्थ का विच्छेव

राया आइच्चजसो महाजसे अइबले अ बलभट्टे। बलवीरिए कत्तविरिए जलविरिए दंडविरिए य ॥ '''कालेण य मिच्छतं जिणंतरे साहुबोच्छेओ ॥ अष्टौ पुरुषान् यावदयं धर्मः प्रवृत्तः, अष्टौ बा तीर्थं-करान् यावदिति । तत अध्वं मिच्यात्वमुपगताः।'''कालेन गच्छता मिथ्यात्वमुपगताः, कदा ? नवमजिनान्तरे, किमिति ? यतस्तत्र साधुव्यवच्छेद आसीदिति ।

(आवनि ३६३,३६५ हावृ १ पृ १०५)

चक्रवर्ती भरत के पश्चात् आदित्ययश, महायश, अतिज्ञल, बलभद्र, बलवीर्य, कृतवीर्य, जलवीर्य, दंडवीर्य — इन आठ राजाओं तक माहन — श्रावकों को दान देने की विधि चली। अथवा आठ तीर्थंकरों तक साधु-परंपरा अविच्छिन चली। तत्पश्चात् दृष्टिकोण मिथ्या हो गया।

नौवें अर्हत् सुविधि के पश्चात् साधु-वर्ग का विच्छेद हुआ।

तीर्थस्य व्यवच्छेदश्चन्द्रप्रभस्वामिसुविधिस्वाम्यवान्त-राले<sup>....</sup>। (नन्दीमवृ प १३०)

आठवें तीर्थंकर चन्द्रप्रभ और नौवें तीर्थंकर सुविधि के अंतराल काल में तीर्थ का न्यवच्छेद हुआ।

(नौवें तीर्थंकर मुविधि से सोलहवें तीर्थंकर शांति के समय तक सवया तीर्थंच्छेद रूप असंयति पूजा हुई है। इसे दसवां अश्चर्य माना गया है—देखें ठाणं १०।१६० का टिप्पण।)

#### अर्हत् अजित

अक्खेसु जेण अजिआ जणणी अजिओ जिणो तम्हा। (आविन १०८०)

जब अजितप्रभु गर्भ में आए, तब उनकी माता विजया खूतकीड़ा में विजित हुई, इसलिए उनका नाम अजित रखा गया।

#### अग्निजीवों की बहलता क्यों ?

जया पंचसु भरहेसु पंचसु एरवयएसु उत्तमकट्टपत्ता मणुया भवति तदा सञ्चबहुअगणिजीवा णायञ्चा । जेण तत्थ लोगबहुल्लयाए पयणादीणिवि चेव बहूणि भवंति । जया अजियसामी आसि तदा मिहुणधम्मभेदगुणेण चिर-जीवियनणेण य बहुपुत्तणत्तुका मणुया जाया, अतो अजियसामिकाले उत्तमकट्टपत्ता मणुया आसि ।

(आवचू १ पृ३९)

जब पांच भरत और पांच ऐरावत में मनुष्यों की संख्या पराकाष्ठा पर होती है, तब सबसे अधिक अग्नि के जीव होते हैं। क्योंकि लोगों की बहुलता होने पर पचन-पाचन आदि कियाएं भी प्रचुर होती हैं। अईत् अजित के काल में अग्नि के जीव पराकाष्ठा प्राप्त थे, क्योंकि उस समय मनुष्यों की संख्या पराकाष्ठा को प्राप्त थी। यौगलिक परम्परा का अन्त हो चुका था। लागों का आयुष्य लम्बा था। एक-एक परिवार में पुत्र-पौत्रों की संख्या भी अधिक थी।

### सर्वाधिक मनुष्य और सर्वबहु अग्निजीव

अव्वाघाए सव्वासु कम्मभूमीसु जंतदारंभा । सव्वबह्वो मणुस्सा होंतजियिजिणिदकालिमा ॥ (विभा ५९९)

अर्हत् अजित के शासनकाल में सब कर्मभूमियों

(भरत-ऐरावत-विदेह) में अग्नि का प्रयोग करने वाले गर्भज मनुष्य सबसे अधिक थे। उस समय अग्नि जीवों की उत्पत्ति में महावृष्टि आदि का व्याघात नहीं था। अहंत् संभव

अभिसंभूआ सासत्ति संभवो तेग वुच्चई भयवं।'''' (आविन १०८१)

जब सभवप्रभुगर्भ में थे, तब उनके प्रभाव से अत्य-धिक धान्य संभूत हुआ, अतः उनका नाम संभव रखा गया।

### अर्हत् अभिनन्दन

····अभिणंदई अभिवखं सक्को अभिणंदणो तेण ॥ (आवनि १०८१)

गर्भकाल से लेकर निरन्तर शक ने जिनका पुनः पुनः अभिनन्दन किया, वे अभिनंदन की अभिधा से अभिहित हुए।

### अर्हत् सुमति

जणणो सन्वत्य विणिच्छएसु सुमइत्ति तेण सुमइजिणो। (आविन १०८२)

जब सुमित गर्भ में थे, उस समय माता मंगला ने प्रत्येक न्याय-व्यवहार में सुमित प्रभूत बुद्धिमत्ता का परिचय दिया (दो माताओं के षाण्मासिक कलह का कुशलता से उपशमन किया), इस कारण से उनका नाम सुमित रखा गया।

### अर्हत् पद्मप्रम

....पउमसवर्णाम जणणीइ डोहलो तेण पउमाभो । (आविन १०८२)

गर्भवती माता मुसीमा को पद्मशस्या में शयन करने का दोहद उत्पन्न हुआ, अतः पुत्र का नाम पद्म रखा गया। उनकी पद्म जैसी आभा थी।

#### अर्हत् सुपारवं

गडभगए जं जणणी जाय सुपासा तओ सुपासिजिणो । (आविन १०८३)

जब सुपार्श्वप्रभु गर्भस्थ हुए, तब माता पृथ्वी के पार्श्वभाग सुन्दर हो गए, अतः उन्हें सुपार्श्व कहा गया। अर्हत् चन्द्रप्रभ

''''जणणीए चंदिययणीम डोहलो तेण चंदाभो ॥ (आविन १०८३)

माता लक्ष्मणा को चंद्रपान का दोहद उत्पन्न हुआ

था, इसलिए उसने अपने पुत्र को 'चन्द्रप्रभ' कहकर पुकारा। उनकी चंद्र जैसी आभा थी। अर्हत् सुविधि

सन्विविहीसु अ कुसला गन्भगए तेण होइ सुविहिजिणो। (आवनि १०८४)

पुत्र का गर्भ में अवतरण होते ही जननी रामा ने सब विधिविधानों में अत्यधिक कुशलता अर्जित की, इसलिए पुत्र का नामकरण सुविधि हुआ। अहंत् शीतस

····पिउणो दाहोवसमो गब्भगए सीयलो तेण ॥ (आविन १०८४)

पिता दृद्ध की पित्तदाहजन्य पीड़ा औषधि से शांत नहीं हुई, पर गर्भवती माता नन्दा के स्पर्शमात्र से पित्त-दाह का शमन हो गया, अत: शिशु का नाम शीतल रखा गया।

सकलसत्त्वसन्तापकरणविरहादाङ्कादजनकत्वाच्च शीतल इति, तत्थ सन्वेऽपि अरिस्स मित्तस्स वा उर्वार सीयलघरसमाणाः। (आवहाव २ पृ ९)

जो सब प्राणियों का सन्ताप दूर कर आह्नाद उत्पन्न करता है, सबके लिए शीतगृह की भांति सुखकर है, वह शीतल है।

## अर्हत् घेपांस

महरिहसिज्जारुहणंमि डोहलो तेण होइ सिज्जंसो। .... (आवनि १०६४)

राजा परम्परा से प्राप्त देवतापरिगृहीत शय्या की अर्चा करता था। जो उस शय्या पर बैठता, उसे देवता द्वारा उपसर्ग दिया जाता। माता विष्णुदेवी को उस पर बैठने का दोहद उत्पन्न हुआ। वह उस पर बैठी किंतु गर्भ के प्रभाव से उसका कुछ भी अश्रेय — अहित नहीं हुआ, अतः शिशु का नाम 'श्रेयांस' रखा गया।

### अर्हत् वासुदूज्य

""पूएइ वासवो जं अभिवखणं तेण वसुपुज्जो ॥ (आवनि १०८४)

वासुपूज्य जब माता जया की कुक्षि में अवतरित हुए, तब वासव (इन्द्र) में पुनः पुनः जननी की पूजा की, इसलिए उनका नामकरण 'वासुपूज्य' हुआ।

वसूषि - रयणाणि, वासवी वेसमणी सो वा अभि-गच्छति । (आवचू २ पृ १०) उनके गर्भस्थ होने पर वासव (वैश्रमण) ने पुनः पुनः राजकोष को वसु—रत्नों से भरा, अतः उनका नाम वासुपुज्य रखा गया।

### अहंत् विमल

विभलतणुबुद्धि जणणी गन्भगए तेण होइ विभलजिणो । (आवनि १०८३)

जिनके गर्भ में आने पर माता श्यामा की बुद्धि और शरीर —दोनों अत्यन्त विमल हो गये, वे विमल नाम से अभिहित हुए।

#### अहंत् अनंत

──रयणविचित्तमणंतं दामं सुमिषे तओऽणंतो ॥ (आविन १०८६)

माता सुयशा ने स्वप्न में रत्नजटित अनंत — विशाल माला देखी, अतः पुत्र का नाम रखा — अनंत ।

अनन्तकर्माशजयादनन्तः, अनन्तानि वा ज्ञानादीन्य-स्येति अनन्तः। (आवहाव २ पृ १०)

जो अनन्त कर्मांशों को जीतता है, उनका क्षय करता है, वह अनन्त है। जो अनन्त ज्ञानचतुष्टयी से सम्पन्न है, वह अनन्त है।

## अहंत् धर्म

गन्भगए जं जणणी जाय सुधम्मत्ति तेण धम्म जिणो । (आयनि १०८७)

जब धर्मनाथ गर्भ में आये, तब माता सुन्नता और पिता भानु श्रावक धर्म में विशेष रूप से उपस्थित हुए, इसलिए उनका नाम रखा—धर्म।

### अहंत् शान्ति

…जाओ असिवोवसमो गङभगए तेण संतिजिणो ॥ (आविन १०८७)

शान्तिनाथ के गर्भ में आने पर सर्वत्र व्याप्त महा-मारी का प्रकोप शांत हो गया, अतः उनका अभिधान हुआ — शांतिजिन।

### अहंत् कृथु

थूहं रयणविचित्तं कृंथुं सुमिणंमि तेण कृंथुजिणो । .... (आविन १०८८)

गर्भवती माता 'श्री' ने स्वप्त में कु - भूमि पर स्थित थूह - रत्नों का विशाल स्तूप देखा, इसलिए बालक का नामकरण हुआ 'कुंथु'।

#### अर्हत् अर

····सुमिणे अरं महरिहं पासइ जणणी अरो तम्हा ॥ (आवनि १०८८)

माता देवी ने स्वप्न में अतिसुन्दर, अतिविशाल रत्नमय अर—चक्र देखा, अतः शिशु का नाम रखा 'अर'।

सर्वोत्तमे महासत्त्वकुले य उपजायते । तस्याभिवृद्धये वृद्धैरसावर उदाहृतः ॥

(आवहाव २ पृ १०)

जो सर्वोत्तम, महान् शक्तिशाली कुल में उसकी अभिवृद्धि के लिए उत्पन्न होता है, वह 'अर' कहलाता है।

## अहंत् मल्लि

वरसुरहिमल्लसयणंमि डोहलो तेण होइ मल्लिजिणो । (आविनि १०८९)

माता प्रभावती को सब ऋतुओं में सुन्दर, सुरिभत पुरुष्माला की शय्या का दोहद उत्पन्न हुआ, इसलिए अपनी पुत्री का नामकरण किया 'मिल्ल'।

सब्बेहिपि परीसहमल्लरागदोसा थ णिहयत्ति । (आवहावृ २ पृ १०)

जो परीषह तथा राग-द्वेष आदि मल्लों को जीतता है, वह मल्लि <mark>है</mark>।

### बहंत् मुनिसुदत

····जाया जणणी जं सुव्वयत्ति मुणिसुव्वओ तम्हा ॥ (आविन १०८९)

बालक के गर्भ में आने पर माता-पिता सुब्रती बने, अतः उनका नाम रखा गया 'मुनिसुत्रत'।

### अर्हत् नमि

पणया पञ्चंतिनवा दंसियमित्ते जिणंमि तेण नमी।"" (आविन १०९०)

शत्रु राजाओं ने नगर को घेर रखा था। जब उन्होंने अट्टालिका पर खड़ी गर्भवती रानी 'वप्रा' को देखा, गर्भ के प्रभाव से वे सभी राजे तत्काल प्रणत हो गये, अतः शिशु का नामकरण हुआ 'निम'।

### अहंत् अरिष्टनेमि

\*\*\*\* रिट्टरयणं च नेमि उप्पयमाणं तओ नेमी ।। (आविन १०९०)

गर्भवती माता शिवा ने स्वप्न में अत्यन्त विशाल

अरिष्टरत्नमय नेमि (चक्र) को ऊपर उठते हुए देखा, अतः बालक का नाम 'अरिष्टनेमि' रखा।

सोर्ऽारट्ठनेमिनामो उ, लक्खणस्सरसंजुओ । अट्ठसहस्सलक्खणधरो, गोयमो कालगच्छनी ॥ वज्जरिसहसंघयणो, समचउरंसो ऋसोयरो ।\*\*\*\* (उ २२।४,६)

अरिष्टनेमि स्वर-लक्षणों से युक्त, एक हजार आठ ग्रुभ लक्षणों का धारक, गौतम गोत्री और श्यामवर्ण बाला था। वह वज्जऋषभनाराच संहनन और समचतुरस्र संस्थान वाला था। उसका उदर मछली के उदर जैसा था।

#### अर्हत् अरिष्टनेमि का अभिनिष्कमण

····तस्स राईमइं कन्नं, भज्जं जायइ केसवो ।। अह सो तत्थ निज्जंतो, दिस्स पाणे भयद्दुए। वाडेहि पंजरेहि च, सन्निरुद्धे स्दुक्खिए ।। तु संपत्ते, मंसद्वा भिक्खयव्वए । पासेत्ता से महापन्ने, सारहि इणमब्बवी।। कस्स अट्टा इमे पाणा, एए सब्वे स्हेसिणो। वाडेहि पंजरेहि च, सन्निरुद्धा य अच्छहिं ?।। अह सारही तओ भणइ, एए भद्दा हु पाणिणो। तुज्भं विवाहकज्जंमि, भोवावेउं वहुं जणं॥ बहुपाणिविणासणं । तस्त वयणं, चितेइ से महापत्ने, साणुक्कोसे जिएहि उ ॥ जइ मज्क कारणा एए, हम्मिहिति बहु जिया। न मे एयं तु निस्सेसं, परलोगे भविस्सई ॥ सो कुंडलाण जुयलं, सुत्तगं महायसो । आभरणाणि य सव्वाणि, सारहिस्स पणामए ॥ मणपरिणामे य कए, देवा य जहोइयं समोइण्णा। सन्वड्ढीए सपरिसा, निक्खमणं तस्स काउं जे ॥ देवमणुस्सपरिवृडो, सीयारयणं तओ समारूढो। निक्खमिय बारगाओ, रेवययंमि ट्रिओ भगवं।। उज्जाणं संपत्तो, ओइण्णो उत्तिमाओ सीयाओ। साहस्सीए परिवृडो, अह निक्खमई उ चित्ताहि॥ तुरिय अहसे स्गंधगंधिए, मउयक्चिए । सयमेव लुंचई केसे, पचपुट्टीहि समाहिओ ॥

(उ २२।६,१४-२४) केशव ने अरिष्टनेमि के लिए राजीमती कन्या की मांग की ।

विवाह के लिए जाते हुए अरिष्टनेमि ने भय से

संत्रस्त, बाड़ों और पिजरों में निरुद्ध, सुदु: खित प्राणियों को देखा । वे मरणासन्त दशा को प्राप्त थे और मांसा-हार के लिए खाए जाने वाले थे । उन्हें देखकर महाप्रज्ञ अरिष्टनेमि ने सार्थि से इस प्रकार कहा —

"सुख की चाह रखने वाले थे सब प्राणी किसलिए इन बाड़ों और पिंजरों में रोके हुए हैं।"

सारिथ ने कहा—''ये भद्र प्राणी तुम्हारे विवाह-कार्य में बहुत जनों को खिलाने के लिए यहां रोके हुए हैं।''

सारिथ का बहुत जीवों के वध का प्रतिपादक वचन सुनकर जीवों के प्रति सकरुण उस महाप्रज्ञ अरिष्टनेमि ने सोचा — "यदि मेरे निमित्त से इन बहुत से जीवों का बध होने बाला है तो यह परलोक में मेरे लिए श्रेयस्कर नहीं होगा।"

उस महायशस्वी अरिष्टनेमि ने दो कुंडल, करघनी और सारे आभूषण उतारकर सारिथ को दे दिए।

अरिष्टनेमि के मन में जैसे ही निष्क्रमण (दीक्षा) की भावना हुई, वैसे ही उसका निष्क्रमण-महोत्सन करने के लिए औचित्य के अनुसार देवता आए। उनका समस्त वैभव और उनकी परिषदें उनके साथ थीं।

देव और मनुष्यों से परिवृत भगवान् अरिष्टनेमि भिविका रत्न में आरूढ़ हुआ। द्वारका से चलकर वह रैवतक (गिरनार) पर्वत पर स्थित हुआ।

अरिष्टनेमि सहस्राम्नवन उद्यान में पहुंचकर उत्तम शिविका से नीचे उतरा । उसने एक हजार मनुष्यों के साथ चित्रा नक्षत्र में निष्क्रमण किया ।

समाहित अरिष्टनेमि ने सुगंध से सुवासित सुकुमार और घुंघराले बालों का पंचमुष्टि से अपने आप तुरन्त लोच किया।

#### शिष्य-सम्पदा

अरहतो णं अरिटुनेमिस्स वरदत्तपामोक्खाओ अट्टारस समणसाहस्सीओ, जिक्खणिपामोक्खाओ चत्तालीसं अज्जा-साहस्सीओ, णंदप्पामोक्खाणं समणोवासगाणं एगा सय-साहस्सी अउणत्तरि च सहस्सा उक्कोसिया, महासुव्वय-पामोक्खाणं समणोवासियाणं तिन्ति सयसाहस्सीओ छत्तीसं च सहस्सा, चत्तारि सया चोइसपुव्वीणं, पन्नरस सता ओहीनाणीणं, पन्नरस सया केवलनाणीणं, पन्नरस सता वेउव्वियाण दस सता विपुलमतीणं, अट्टसया वादीणं, सोलस सया अणुत्तरीववादियाणं।

(आवच् १ पृ १५९)

## अर्हत् अरिष्टनेमि का तीर्थ-चतुष्टय

श्रमण १६००० वरदत्त आदि
श्रमणी ४०००० विक्षणी आदि
श्रमणोपासक १६९००० नन्द आदि
श्रमणोपासिका ३३६००० महासुद्रता आदि
चौदहपूर्वी ४००
अवधिज्ञानी १५००
केवलज्ञानी १५००
वैक्रियलब्धिधर १५००
विपुलमति मनःपर्यवज्ञानी १०००
वादी ६००
अनुतरोपपातिक १६००

## अहंत् पार्श्व

सप्पं सयमे जणणी तं पासइ तमिस तेण पासजिणो । (आविन १०९१)

माता वामा ने अपनी श्रय्या पर लेटे-लेटे (गर्भ के प्रभाव से) अंधेरे में भी सर्प को देख लिया, इसलिए अपने पुत्र को 'पार्थ्व' नाम से संबोधित किया। पश्यित सर्वभावानिति पार्थ्वः, पश्यक इति चान्ये। (आवहाव २ पृ ११)

जो सब भावों की पश्यना —परिज्ञान करता है, वह पश्यक/पार्श्व है।

### अहंत पार्श्व की शिष्य-सम्पदा

पासस्स ण अरहतो पुरिसादाणीयस्स अज्जिदिनन-पामोक्खाओ सोलस समणसाहस्सीओ, पुष्फचुलापामो-क्खाओ अट्टतीसं अज्जियासाहस्सीओ। सुणंदपामोक्खाणं समणोवासगाणं एगा सयसाहस्सी चउसिंट्ठ च सहस्सा णंदिणिपामोक्खाणं समणोवासियाणं तिन्नि सयसाहस्सीओ सत्तावीसं च सहस्सा उक्कोसिया, अद्धुट्टसया चोद्दस-पुत्र्वीणं, चोद्दस सया ओहिन्नाणीणं, दस सया केवल-नाणीणं, एक्कारस सया वेउव्वियाणं, अद्धुट्टमा सत्ता विपुलमतीणं, छस्सया वादीणं, बारस सया अणुत्तरो-ववाइयाणं। (आवचू १९१४९)

अर्हत् पार्श्व का तीर्थ-चतुर्दय आर्यदत्त आदि १६००० श्रमण पुष्पचूला आदि ३८००० श्रमणी सुनंद आदि १६४००० श्रमणोपासक नन्दिनी आदि ३२७००० श्रमणोप।सिका चौदहपूर्वी ३५० अवधिज्ञानी १४०० केवलज्ञानी १००० वैक्रियलब्धिधर ११०० मनःपर्यवज्ञानी ७५० वादी ६०० अनुत्तरिवमान में उत्पन्न १२००

## ३०. महाबीर के अभिधान

बड्दइ नायकुलं ति अ तेण जिणो बद्धमाणुत्ति । (आवनि १०९१)

भगवान् जत्र तिशला के गर्भ में आये, तब ज्ञातकुल में धनसंपदा की अतिशय वृद्धि हुई, अतः उनका नाम वर्धमान रखा गया।

उत्पत्तेरारभ्य ज्ञानादिभिर्वर्धत इति वर्धमानः । (आवहावृ २ पृ ११)

जन्म से लेकर जिसके ज्ञान आदि गुण बढ़ते रहते हैं, वह वर्धमान है।

गुणा अस्य विशाला इति वेशालीयः। विशालं शासनं वा, विशाले वा दक्ष्वाकुवंशे भवा वैशालिया।

वैशाली जनती यस्य, विशालकुलमेव च । विशालं प्रवचनं वा, तेन वैशालिको जिनः ॥ (उच् पृ १४६,१५७)

- o जो गुणों से विशाल है, वह वैशालिक है।
- ० जिसका शासन विशाल है, वह वैशालिक है।
- जो विशाल इक्ष्वाकुवंश में जन्मा है, वह वैशालिक है।
- जिसकी माता वैशाली है —वैशाली नगर की वास्तव्या है, जिसका कुल विशाल है, जिसका प्रवचन विशाल है, वह वैशालिक — भगवान् महावीर है।

णाया नाम खत्तियाणं जातिविसेसो, तिम्म संभूओ सिद्धत्थो, तस्स पुत्तो णायपुत्तो । (दिजिच् पृ २२१) भगवान् महावीर का एक नाम है-- ज्ञातपुत्र । 'ज्ञात' (नाग) क्षत्रियों की एक जाति है । यहां ज्ञात का अर्थ है—ज्ञातकुल में उत्पन्न सिद्धार्थ । ज्ञातपुत्र अर्थात् सिद्धार्थपुत्र महावीर ।

तस्स णं ततो णामधेज्जा एवमाहिज्जंति, तं जहा— अम्मापिउसंतिए बद्धमाणे । सहसंमुदिते समणे ।'''परी- सहोवसःगसहे ति देवेहि से कतं णामं समणे भगवं महावीरे। (आवच् १ पृ २४४)

महावीर के तीन नाम-

- इनका माता-पिता के द्वारा प्रदत्त नाम था— वर्द्धमान ।
- २. उन्हें सहज ज्ञान प्राप्त था, इसलिए वे समण कहलाए।
- भीम और अतिभयंकर परीषहों और उपसर्गों को सहने के कारण देवों ने उनका नाम श्रमण महावीर रखा।

## ३१. महावीर का पूर्वभव : सम्यक्तवप्राध्ति

पंथं किर देसित्ता साहूणं अडिविविष्पणट्टाणं । सम्मत्तपढमलंभो बोद्धन्वो वद्धमाणस्स ॥

अवरिवदेहे तत्थ एगिम गामिम गामिस चितओ (बला-हिओ) सो रायाएसवसेण सगिडिसागडं गहाय एगे महं अडींव अणुपिवट्टो दारुगिनिमित्तं, अन्ते य साधुणो सत्थपरिभट्टाः तण्हाए छुहाए य परुभिहिता तं देसं गता जत्थ सो सगडसंगिवेसो। सो य ते पासित्ता साधुणो महता संवेग-मावन्नो अहो इमो साधुणो अदेसिया तवस्सिणो अडींव अणुपिवट्टा, तेसि सो अणुकंपाए विपुष्ठं अन्तं पाणं दाऊणं भणति — एह भगवं! जाहे पंथं समोतरिमः एगो धम्मकहियलद्धिसपन्नो तस्स धम्मं कहेउमारद्धो, धम्मकहावसाणे य से उवगतं सम्मतं।

(आविन १४६ चू १ पृ १२६)
अपरिविदेह के एक गांव का ग्रामिचतक (बलाहक) राजा
के आदेश से काष्ठ लाने के लिए गाड़ियां लेकर एक घने
जंगल में गया। वहां कुछ ऐसे साधु थे, जो मार्ग भूल
गये थे, भूख-प्यास से व्याकुल थे। मध्याह्न का समय
था। वे सब उसी शकटसिनविश में गये। साधुओं को
देख ग्रामिचतक बहुत आनिन्दत हुआ। उन्हें विपुल
अन्न-पान से प्रतिलाभित कर सही मार्ग बताया। उन
मुनियों में से एक धर्मकथाल ब्धिसम्पन्न मुनि ने धर्म का
उपदेश दिया, जिसे सुन ग्रामिचन्तक (महावीर के जीव)
को सम्यक्त्व प्राप्त हुआ।

इक्खागेसु मरीई चडरासीई अ बंभलोगंमि। कोसिउ कुल्लागंमी असीइमाउं च संसारे।। थूणाइ पूसमित्तो आउं बावत्तीर च सोहम्मे। चेइअ अग्गिज्जोओ चोवट्ठीसाणकप्पंमि।। मंदिरे अग्गिभूई छप्पण्णा उ सणंकुमारंमि। सेअवि भारहाओ चोआलीसं च माहिंदे।।

संसरिअ थावरो रायगिहे चउतीस बंभलोगंमि । छस्सुवि पारिव्वज्जं भिमओ तत्तो अ संसारे ॥ रायगिह विस्सनंदी विसाहभूई अ तस्स जुवराया । जुवरण्णो विस्सभूई विसाहनंदी अ इअरस्स । रायगिह विस्सभूई''''वाससहस्सं दिक्खा'''।। ''''महसुक्के उववण्णो तओ चुओ पोअणपुरंमि ॥ पुत्तो पयावइस्सा मिआवईदेविक्चिन्नसंभूओ। नामेण तिविट्ठ्ती आइं आसी दसाराणं॥ चुलसीईमप्पइट्ठे सीहो नरएसू तिरियमणुएस् । पिअमित्त चक्कबट्टी मुआइ विदेहि चुलसीई ॥ पुत्तो धणंजयस्सा पुट्टिल परिकाउ कोडि सन्वट्ठे। णंदण छत्तग्गाए पणवीसाउं सयसहस्सा ॥ पव्वज्ज पुट्टिले सयसहस्स सन्वत्थ मासभत्तेणं । पुष्फुत्तरि उदवण्णो तओ चुओ माहणकूलंमि ॥ (आवनि ४४०-४५०)

महावीर के सत्ताईस भव--

- १. बलाहक
- २. सौधर्म देव
- ३. मरीचि (ऋषभ-पौत्र)
- ४. ब्रह्मलोक में देव।
- ४. कौशिक ब्राह्मण (कोल्लाक सन्निवेश)
- ६. पुष्यमित्र ब्राह्मण (स्थूणा नगरी)
- ७. सौधर्म देव
- अग्निद्योत ब्राह्मण (चैत्य सिन्नवेश)
- ९. ईशानकल्पवासी देव ।
- १०. अग्निभूति ब्राह्मण (मन्दिर सन्निवेश)
- ११. सनत्कुमार देव
- १२. भारद्वाज ब्राह्मण (श्वेतविका नगरी)
- १३. माहेन्द्र देव
- १४. स्थावर ब्राह्मण (राजगृह)
- १५. ब्रह्मकल्प में देव
- १६. विश्वभूति (राजगृह)
- १७. महाशुऋ देव
- १८. त्रिपृष्ठ वासुदेव (पोतनपुर)
- १९. सातवीं नरक
- २०. सिंह
- २१. नरक
- २२. प्रियमित्र चक्रवर्ती
- २३. महाशुक्त देव ।

२४. नन्दन राजा (छत्राग्र नगरी)

२५. प्राणत देव

२६. देवानन्दा का पुत्र 🤰

२७. त्रिशलाकापुत्र 🕽

## ३२. महाबीर का गर्भ-संहरण

माहणकुंडग्गामे कोडालसगुत्तमाहणो अस्थि । तस्स घरे उववण्णो देवाणंदाइ कुच्छिसि ॥ ····चउदस सुमिणे पासइ सा माहणी सुहपसुत्ता ।···· अह दिवसे वासीई वसइ तहि माहणीइ कुन्छिसि । चितइ सोहम्मवई, साहरिउं जे जिणं कालो ॥ अरहंत चक्कवट्टी बलदेवा चेव वासुदेवा य। एए उत्तमपुरिसा न हु तुच्छकुलेसु जायंति॥ उग्यकुलभोगखत्तिअकुलेसु इक्खागनायकोरव्वे । हरिवंसे अ विसाले आयंति तहिं पुरिससीहा ॥ अह भणइ णेगमेसि देविदो एस इत्थ तित्थयरो । लोग्तमो महप्पा उववण्णो माहणकुलंमि ॥ खत्तिअकुंडरगामे सिद्धत्थो नाम खत्तिओ अत्थि। सिद्धत्थभारिआए साहर तिसलाइ कुन्छिसि ॥ बाढंति भाणि ऊण वासारत्तस्स पंचमे पक्से। साहरइ पुव्वरत्ते हत्थुलर तेरसी दिवसे।। (आवनि ४५७ भा ४७-५३)

महावीर प्राणतकल्प के पुष्पोत्तर विमान से च्युत हो ब्राह्मणकुण्डग्राम में कोडाल सगीत्र ब्राह्मण ऋषभदत्त के घर में देवानन्दा ब्राह्मणी की कुक्षि में उत्पन्त हुए, उस समय ब्राह्मणी ने गज, वृषभ आदि चौदह स्वप्त देखे।

बयासी दिन के बाद सौधर्म देवलोक के इन्द्र ने हरिनैगमेषी को बुलाकर कहा—

तीर्थंकर, चक्रवर्ती, बलदेव और वासुदेव असार कुलों में उत्पन्न नहीं होते। वे उत्तम पुरुष उग्न, भोग, क्षत्रिय, इक्ष्वाकु, ज्ञात, कौरच्य, हरिवंश आदि विशाल कुलों में उत्पन्न होते हैं। महावीर अपने पूर्व कमों के कारण ब्राह्मण कुल में आये हैं। तुम जाओ और उस गर्भ को क्षत्रियकुंडग्राम के क्षत्रिय सिद्धार्य की पत्नी त्रिशला के गर्भ में रख दो।

वह देव तत्काल वहां गया। उस दिन आश्विन कृष्णा त्रयोदशी थी। रात्रि के दूसरे प्रहर के अंत में उत्तराफाल्गुनी नक्षत्र में उसने गर्भ का संहरण कर त्रिशला के गर्भ में रख दिया।

#### चौदह स्वप्न

गयवसहसीहअभिसेयदामससिदिणयरं भ्रत्यं कुंभं।
पउमसर सागर विमाणभवण रयणुच्चय सिहि च।।
एए चोद्दस सुमिणे पासइ सा तिसलया सुहपसुत्ता।
जंरयणि साहरिओ कुच्छिसि महायसो वीरो।।
(आवभा ५६,४७)

महारानी त्रिणला मुखशय्या में सो रही थी। जिस रात्रिको उसकी कुक्षि में महायणस्वी महावीर का प्रक्षेपण हुआ, उस समय उसने चौदह स्वप्न देखे—

१. गज

८. ध्वंज

२. वृषभ

९. कुंभ

३. सिंह

१०. पद्मसरोवर

४. अभिषेक

११. सागर

५. माला

१२. विमान

६. चन्द्र

१३. रत्नराशि

७. सूर्य १४. अग्नि

तिहि नाणेहि समग्गो देवी तिसलाइ सो अ कुच्छिसि । अह वसड सण्णिगब्भो छम्मासे अद्धमासं च ॥ (आवमा ५८)

महावीर त्रिज्ञला देवी की कुक्षि में साढे छह महीनों तक रहे। उस समय वे मित, श्रुत और अविधि—इन तीनों ज्ञानों से सम्पन्न थे।

### ३३. महावीर का परिवार

भगवतो माया चेडगस्स भगिणी। भोयी चेडगस्स धुया। पित्तिज्जए सुपासे। जेट्ठे भाता णंदिवद्धणे। भगिणी सुदंसणा। भारिया जसोया कोडिन्नागोत्तेणं। धूया कासवीगोत्तेणं। तीसे दो नामधेज्जा— अणोज्जिगित्ति वा पियदंसणाति वा। णत्तुई कोसीगोत्तेणं। तीसे दो नामधेज्जा— जसवतीति वा सेसवतीति वा।

(आवच् १ पृ २४५)

भगवान् महाबीर की माता त्रिशला चेटक की बहिन थी। महाबीर की भाभी (नंदीवर्धन की पत्नी) चेटक की पुत्री थी।

महावीर के चाचा सुपार्श्व, ज्येष्ठ भ्राता नंदीवर्धन, ज्येष्ठ भागनी सुदर्शना — ये सभी काश्यपगोत्रीय थे। महावीर की पत्नी यशोदा कोडिन्यगोत्रीय थी। महावीर की पुत्री काश्यपगोत्रीय थी। उसके दो नाम थे — अनवद्या, प्रियदर्शना। महावीर की दौहित्री कौशिकगोत्रीय

थी। उसके दो नाम थे—शेषवती, यशस्वती।
तिहिरिक्खंमि पसत्थे महंतसामंतकुलपसूआए।
कारंति पाणिगहणं जसोअवररायकण्णाए।।
(आवभा ७९)

प्रशस्त तिथि-नक्षत्र में महान् सामंत कुल में प्रसूत राजकन्या यशोदा के साथ महावीर का पाणिग्रहण हुआ।

### ३४. महाबीर की तपस्था

नव किर चाउम्मासे छिक्कर दोमासिए उवासीय। बारस य भासियाइं बावत्तरि अद्धमासाइं।। एमं किर छम्मासं दो किर तेमासिए उवासीय। अड्ढाइज्जाइ दुवे दो चेव दिवड्ढमासाई।। भहं च महाभहं पडिमं तत्तो य सव्वओभदं। दो चतारि दसेव य दिवसे ठासीय अणुबद्धं ।। गोयरमभिग्गहज्यं खमणं छम्मासियं च कासीय। पंचदिवसेहि ऊण अव्वहिओ वच्छनयरीए।। दस दो य किर महप्पा ठाइ मुणी एगराइयं पडिमं। अट्रमभत्तेण जई एक्केक्कं चरमराईयं ॥ दो चेव य छद्रसए अउणातीसे उवासिया भगवं। न कयाइ निच्चभत्तं चउत्थभतं च से आसि॥ बारस वासे अहिए छट्ठं भत्तं जहण्णयं आसि । सब्बंच तवोकम्मं अपाणयं आसि वीरस्स ।। तिष्णि सए दिवसाणं अउणावण्णं तु पारणाकालो । उक्कुडयनिसेज्जाणं ठियपडिमाणं सए बहुए ॥ (आविन ४२८-५३५)

भगवान् ने नौ बार चार मास का उपवास किया। छह बार दो मास का उपवास किया। बारह बार एक मास का उपवास किया। बहत्तर बार पन्द्रह दिन का उपवास किया।

एक बार छह मास का उपवास किया। दो बार तीन मास का उपवास किया। दो बार ढाई मास का उपवास किया। दो बार डेढ मास का उपवास किया।

भद्र प्रतिमा (दो दिन की), महाभद्र प्रतिमा (चार दिन की), सर्वतीभद्र प्रतिमा (दस दिन की) एक-एक बार की।

एक बार भगवान् ने आहार प्राप्ति के लिए अभिग्रह किया । वह अभिग्रह पांच मास और पच्चीस दिन तक पूरा नहीं हुआ । भगवान् विचलित नहीं हुए । आखिर वह कौशांबी नगरी में चन्दनबाला के हाथ से दान लेने पर पूर्ण हुआ।

भगवान् ने बारह तेले (तीन दिन का उपवास) किए। प्रत्येक तेले के अंत में एकरात्रिकी भिक्षप्रतिमा की आराधना की।

भगवान् ने २२९ वेले (दो दिन का उपवास) किए ! साधनाकाल में भगवान् ने भोजन नित्य नहीं किया और न चतुर्यभक्त (एक दिन का उपवास) ही किया ।

साधिक बारह वर्षों की अविध में भगवान का न्यूनतम तप बेला था। उनकी सारी तपस्या चौविहार (निर्जल) थी।

भगवान् ने साढ़े बारह वर्ष की अवधि में केवल ३४९ दिन आहार किया। उन्होंने उकडू निषद्या और खड़े-खड़े प्रतिमा करने का सैंकड़ों बार प्रयोग किया।

# ३५. महाबीर का साधना काल पांच अभिग्रह

सामी विहरमाणो गतो मोरागं संनिवेसं इमे य तेण पंच अभिग्महा गहिता, तं जहा - अचियत्तोग्गहे ण वसितव्वं, निच्चं वोसट्ठे काए मोणं च, पाणीसु भोत्तव्वं, ""गिहत्थी न वंदियव्वो न अब्भुट्ठेयव्वोत्ति । (आवच् १ पृ २७१,२७२)

महावीर की साधना का प्रथम वर्ष । मोराक सन्नि-वेश में महावीर ने पांच अभिग्रह धारण किये —

- १. मैं अप्रीतिकर स्थान में नहीं रहूंगा।
- २. शरीर की सार-संभाल नहीं करूंगा।
- ३. मौन रहंगा।
- ४. हाथ में भोजन करूंगा।
- ५. गृहस्य का अभिवादन और अभ्युत्थान नहीं करूंगा।

#### शुलपाणियक्षकृत उपसर्ग

अद्वितगामे वाणमंतरघरे । जो राँत परिवसित तत्थ सो सूलपाणी संनिहितो तं राँत वाहेत्ता पच्छा मारेति, ताहे तत्थ लोगो दिवसं अच्छिऊणं पच्छा विगाले अन्तत्थ वच्चति सामी आगतो दूइज्जंतगाण पासातो स्माणीत - द्वाह, तत्थेक्केक्का वसहि देंति, सामी णेच्छति, भगवं जाणति --सो संबुज्भिहितित्ति, ताहे गंता एगकोणे पडिमं ठितो ।

महावीर की साधना का प्रथम वर्ष । अस्थिकग्राम ।

वहां एक त्र्यंतरगृह में शूलपाणि यक्ष रहता था। जो कोई रात्रि में वहां प्रवास करता, उसे पहले वह कष्ट देता और फिर मार देता। इसलिए उधर आने वाले राहगीर दिन में वहां ठहरकर संध्या के समय अन्यत्र चले जाते। भगवान् महावीर ग्रामानुग्राम विहरण करते हए वहां आए।

महावीर ने व्यंतरगृह में रहने की अनुमित मांगी। लोगों ने कहा — आप यहां रह नहीं सकेंगे। हमारी बस्ती में आप ठहरें। महावीर ने इसे अस्वीकार कर दिया। क्योंकि वे जानते थे कि वहां रहने से यक्ष को संबोध प्राप्त होगा। अतः व्यंतरगृह में रहने की अनुमित प्राप्त कर महावीर उसमें गए और एक कोने में घ्यानप्रतिमा में स्थित हो गए।

भीमट्टहास हत्थी पिसाय नागे य वेदणा सत्त । सिरकण्णनासदन्ते नहऽच्छी पट्टीय सत्तमिआ ॥ (आवभा ११२)

सन्द्र्या को भयंकर अट्टहास करता हुआ यक्ष महावीर को भयभीत करने लगा। अट्टहास से जब महावीर भयभीत नहीं हुए तब वह हाथी का रूप बनाकर उपसंग्र करने लगा। उससे भी भयभीत नहीं हुए तब उसने पिशाच का रूप बनाया। इतना करने पर भी जब वह महावीर को क्षुच्ध न कर सक। तो उसने प्रभात काल में सात प्रकार की वेदना—सिर, कान, आंख, दांत, नख, नाक और पीठ में उत्पन्न की। साधारण व्यक्ति के लिए एक-एक वेदना भी प्राणलेवा थी। किन्तु भगवान् उन सबको सहते रहे। आखिर प्रभु को विचलित करने में स्वयं को असमर्थ पा यक्ष महावीर के चरणों में गिर कर बोला—पुज्य! मुक्ते क्षमा करें।

#### महाबीर के महास्वप्न

तालिपसायं दो कोइला य दामदुगमेव गोवग्गं। सर सागर सूरंते मन्दर सुविणुणले चेव।। मोहे य फाण पवयण धम्मे संघे य देवलोए य! संसारं णाण जसे धम्मं परिसाए मज्फंमि।। (आवभा ११३,११४)

सामी य देसूणचत्तारि जामे अतीव परितावितो समाणो पभायकाले मुहुत्तमेत्तं निदापमादं गतो । तत्थिमे दस महासुमिणे पासित्ताणं पडिबुद्धो । उप्पलो वि सामि दर्दुं पहट्टो वंदति, ताहे भणति—सामी ! तुब्भेहि अंतिमरातीए दस सुमिणा दिट्टा, तेसि इमं फलंति — जो तालिषसायो हतो तमिचरेण मोहणिज्जं उम्मूले-हिसि।'''दामदुगं पुण ण जाणामि। सामी भणित--हे उत्पला! जं णं तुमं न याणिस तं णं अहं दुविहम-गाराणगारियं धम्मं पन्नवेहामि।

(आवच् १ पृ २७४,२७४)

शूलपाणि के द्वारा भगवान् को कुछ त्यून चार प्रहर तक अतीव परिताप दिया गया । फलतः प्रभातकाल में भगवान् को मुहूर्त्त मात्र नींद आ गई। निद्राकाल में महावीर ने दस स्वप्त देखे और जाग गए। महानैमित्तिक उत्पल ने महावीर की वन्दना की और बोला— स्वामिन् ! आपने रात्रि के अन्तिम प्रहर में दस स्वप्न देखे, उनका फलादेश इस प्रकार है—

- १. तालिपशाच आपने तालिपशाच को पराजित होते हुए देखा। उसके फलस्वरूप आप शीघ्र ही मोहनीय कर्म का उन्मूलन करेंगे।
- श्वेत पुंस्कोिकल— आपने श्वेत पंख वाले पुंस्कोन किल को देखा। उसके फलस्वरूप आप शुक्ल-ध्यान को प्राप्त होंगे।
- विचित्र पुंस्कोकिल आपने चित्र विचित्र पंख वाले पुंस्कोकिल को देखा । उसके फलस्वरूप आप द्वादशांगी की प्ररूपणा करेंगे ।
- ४. दामद्विक—उत्पल ने कहा— आपने स्वष्न में जो दो मालाएं देखी हैं, उनका फल मैं नहीं जानता। महाबीर ने कहा—उत्पल ! जिसे तुम नहीं जानते हो, वह यह है—मैं दो प्रकार के धर्म—अगारधर्म और अनगारधर्म का प्ररूपण करूंगा।
- ५. गोवर्ग—आपने श्वेत गोवर्ग देखा है। उसके फलस्वरूप आपके चतुर्वणित्मक श्रमणसंघ होगा।
- ६. पद्मसरोवर आपने चहुंओर से कुसुमित विशाल पद्मसरोवर देखा है। उसके फलस्वरूप आपकी परिषद् में चतुर्विध देवों का समवाय होगा अथवा आप चतुर्विध देवों की प्ररूपणा करेंगे।
- ७. महासागर— आपने भुजाओं से महासागर को तैरते हुए आपने आपको देखा । उसके फलस्वरूप आप संसारसमुद्र का पार पाएंगे ।
- द. सूर्य आपने तेज से जाज्वल्यमान सूर्य की देखा है। उसके फलस्वरूप आपको शीघ्र ही केवलज्ञान उत्पन्न होगा।

- ९. अन्त्र आपने अपनी आंतों से मानुषोक्तर पर्वत को वेष्टित देखा है। उसके फलस्वरूप सम्पूर्ण त्रिभुवन में आपका निर्मल यश, कीर्ति और प्रताप फैलेगा।
- १०. मन्दरगिरि आपने अपने को मंदराचल पर आरूढ़ देखा हैं। उसके फलस्वरूप आप सिहा-सनस्थ होकर देव, मनुष्य और असुर परिषद् के बीच धर्म का आख्यान करेंगे।

#### विशिष्ट अवधिज्ञान

ततो सामी सालीसीसयं णाम गामो तिह गतो।
सत्थ उज्जाणे पिडमं िठतो। माहमासो य वृहित। तत्थ
कडपूयणा वाणमंतरी साथ किल तिविट्ठुकाले अंतेपुरिया आसि! ण य तदा पिडयिरयित्त पदोसं वहित।
तं दिव्वं वेयणं अहियासंतस्स भगवतो ओही विगसिओ।
सव्यं लोगं पासितुमारद्धो। सेसं कालं गब्भातो आढवेत्ता
जाव सालिसीसं ताव सुरलोगप्पमाणो ओही एककारस
य अंगा सुरलोगप्पमाणमेत्ता, जावितयं देवलीगेसु पेच्छिताइता। (आवचू १ पृ २९२,२९३)

साधना का छठा वर्ष। महावीर शालिशीर्ष ग्राम में गए। उद्यान में प्रतिमा में स्थित हो गए। माघ का महीना था। कटपूतना नाम की बाणमंतरी वहां आई। ""त्रिपृष्ठ वासुदेव के भव में वह उनके अंतःपुर की एक रानी थी। उस समय सम्यक् प्रकार से परिचर्या न होने के कारण वह त्रिपृष्ठ के प्रति द्वेष से भर गई।

कटपूतना द्वारा दी गई वेदना महावीर सहन कर रहे थे। ऐसा करते-करते महावीर का अवधिज्ञान अधिक विकसित हो गया। उससे वे सम्पूर्ण लोक को देखने लगे। इससे पूर्व गर्भकाल से लेकर जब वे शालिशीर्ष ग्राम में पहुंचे तब तक उनका अवधिज्ञान देवलोक तक जान सके उतना ही था। उनके शरीर के ग्यारह अंग (करण अथवा चैतन्यकेन्द्र) अतीन्द्रियज्ञान के साधन थे। उनसे वे देवलोक तक के पदार्थों का ज्ञान कर लेते थे।

#### महाबीर की प्रतिमा साधना

ततो साणुलद्वितं णाम गामं गतो, तत्थ भद्दं पडिमं ठाति । केरिसिया भद्दा ? पुब्बाहुसो दिवसं अच्छति, पच्छा रित दाहिणहुत्तो अवरेण दिवसं उत्तरेण रित, एवं छट्ठेण भत्तेण णिट्विता । तहवि ण चेव पारेति, अपारितो चेव महाभद्दं ठाति, सा पुण पुब्बाए दिसाए अहोरसं, एवं

चउमुिव चतारि अहोरत्ता, एवं दसमेण णिट्ठिता। ताहे अपारितो चेव सञ्वतीभद्दं पिडमं ठाति, सा पुण सञ्वती-भद्दा इंदाए अहोरत्तं, पच्छा अग्येयाए, एवं दससुिव दिसासु सञ्वासु, विमलाए जाइं उड्ढलोतियाणि दन्वाणि ताणि काति, तमाए हिट्ठिल्लाइं।

(आवच् १ पृ ३००)

श्रावस्ती में दसवां चातुर्मास पूर्ण कर महावीर सानुलिष्ट ग्राम में गए। वहां भद्र प्रतिमा की।

भद्र प्रतिमा का स्वरूप — दिन में पूर्व की ओर खड़े रहकर ध्यान करते, रात को दक्षिण दिशा की ओर खड़े रहकर ध्यान करते । दूसरे दिन पश्चिम दिशा की ओर खड़े रहकर ध्यान करते और रात्रि में उत्तर दिशा की ओर खड़े रहकर ध्यान करते । इस प्रकार भद्र प्रतिमा में दो दिन और दो रात का ध्यान तथा बेले की तपस्या की।

उसे संपन्न करने से पूर्व ही महाबीर महाभद्र प्रतिमा में स्थित हो गए। महाभद्र प्रतिमा में चार दिन-रात का ध्यान और चौले (चार दिन का उपवास) की तपस्या की।

महाभद्र प्रतिमा को पूर्ण करने से पूर्व ही महावीर सर्वतीभद्र प्रतिमा में स्थित हो गए। सर्वतीभद्र प्रतिमा में दस दिन-रात का ध्यान और दस दिन की तपस्या की।

महाबीर विमला (ऊर्ध्विषणा) में ध्यान करते तब ऊर्ध्वलोकवर्ती द्रव्यों का ध्यान करते । तमा—अधोदिणा में ध्यान करते तो अधोलोकवर्ती द्रव्यों का ध्यान करते ।

### संगमकृत उपसर्ग

सोहम्मक्प्पवासी देवो सक्कस्स सो अमिर्सिणं।
सामाणिअ संगमओ वेइ सुर्रिदं पिंडिनिविट्ठो।।
तेलोक्कं असमत्थंति बेह एतस्स चालणं काउं।
अज्जेव पासह इमं मम वसगं भट्ठजोगतवं॥
अह आगओ तुरंतो देवो सक्कस्स सो अमिरिसेणं।
कासी य हउवसग्गं मिच्छिद्द्िी पिंडिनिविट्ठो।।
धूली पिवीलिआओ उद्दंसा चेव तह्य उण्होला।
विछुय नउला सप्पा य मूसगा चेव अट्ठमगा।।
हत्थी हत्थीणिआओ पिसायए घोररूव वग्धो य।
थेरो थेरीइ सुओ आगच्छइ पक्कणो य तहा।।
खरवाय कलंकलिया कालचक्कं तहेव य।
पाभाइय उवसग्गे वीसइमो होइ अणुलोमो।।

सामाणिअदेविह्ड देवो दावेइ सो विमाणगओ । भणइ य वरेह महरिसि ! निष्फत्ती सग्गमोवखाणं ॥ उवह्यमद्दविष्णाणो ताहे बीरं बहुष्पसाहेउं। ओहीए निज्भाइ भायद छज्जीवहियमेव॥ (आवनि ४९९-५०६)

सौधर्मकल्प सभा में संगम नाम का एक सामानिक देवता था। वह अभव्य था। उसने कहा - देवराज इन्द्र ने जो यह कहा कि महावीर को कोई विचलित नहीं कर सकता, वे रागवश ऐसा कथन कर रहे हैं। ऐसा कौन मनुष्य है जिसे देवता विचलित न कर सके। मैं उसे आज ही विचलित कर दंगा।

इन्द्र ने सोचा मैं अगर रोकूंगा तो उसका अर्थ होगा, महाबीर दूसरों के सहारे तपस्या कर रहे हैं। इन्द्र मौन रहा। संगम महाबीर के पास आया। उनकी साधना का ग्यारहवां वर्ष चल रहा था।

संगम ने सर्वप्रथम बज्जधूलि की वर्षा की। आंख, कान आदि सब इन्द्रियस्रोत धूल से भर गए। श्वास लेना भी कठिन हो गया। पर महावीर अपने ध्यान से तिलतुषभाग मात्र भी विचलित नहीं हुए।

जब वह थक गया तो उस माया को समेट चींटियों का निर्माण किया। वे वज्रमुखी थीं। वे गरीर के चारों ओर चढ़कर महावीर को खाने लगीं। वे गरीर के एक स्नोत से प्रविष्ट हो, दूसरे स्नोत से बाहर आतीं। उन्होंने महावीर के गरीर को चलनी बना दिया। पर महावीर विचलित नहीं हुए।

खटमल का निर्माण किया । वे वज्रमुखी थे । वे एक ही प्रहार में भरीर से खून निकाल देते ।

महावीर विचलित नहीं हुए। उसने तिलचट्टों का निर्माण किया। वे तीखे मुख से महावीर के गहरा डंक लगाते।

जैसे-जैसे उपसर्ग होते, महाबीर वैसे-वैसे ध्यान में और अधिक आत्मलीन होते । उन्होंने चितन किया— यह सब तुमने ही किया है। शुद्ध आत्मा के लिए कोई दंड नहीं होता।

संगम ने बिच्छुओं का निर्माण किया। वे डंक लगाने लगे।

नेवलों का निर्माण किया । वे तीक्ष्ण दाड़ों से महावीर को काटते और मांस के टुकड़े ले जाते ।

विषेते और कोधी सर्पों का निर्माण किया। वे उग्र-विष थे। शरीर में दाहज्वर पैदा करने वाले थे। चूहों का निर्माण किया। वे अपनी तीक्ष्ण दाढ़ों से महावीर को काटते। मांस निकाल देते और शरीर पर मल-मूत्र विर्माजत कर देते। महावीर को इससे अतुल वेदना हुई।

हाथी का निर्माण किया । हाथी ने सूंड में पकड़कर महाबीर को आकाश में सात-आठ तल ऊपर उछाला। दंतमूसल से पकड़ा और फिर भूमि पर गिराया। पहाड़-से भारी-भरकम पांडों से रौंदा।

हथिनी का रूप बनाया । हथिनी ने सूड और दांतों से महाबीर को बींधा, चीरा, मूत्र विसर्जित किया और उस मूत्रकीचड़ में पांबों से रौंदा।

पिशाच का रूप बनाया। उपसर्ग करने लगा। व्याघ्न का रूप बनाया। दाढ़ों और नखों से महावीर को विदारित करने लगा और फिर क्षारयुक्त मूत्र विसर्जित कर दिया।

अपने लक्ष्य में सफल न होने पर उसने राजा सिद्धार्थ का रूप बनाया और हृदयविदारक रुदन करने लगा— पुत्र ! आओ ! हमारा रुदन सुनो। हमें मत छोडो।

फिर त्रिशला का रूप बनाकर निवेदन किया। रसोइए का रूप बनाया। शिविर की रचना की। महावीर के चारों और अपना आवास बना लिया। रसोइए को खाना बनाने के लिए इधर-उधर पत्थर नहीं मिला तो उसने महावीर के दोनों पैरों के मध्य तीव अग्नि जलाई। उस पर पात्र रखकर भोजन पकाने लगा।

चंडाल का रूप बनाया। महावीर की भुजाओं, गले एवं कानों में पक्षियों के पिजरे लटका दिए। पक्षी चोंचों से महावीर के शरीर को काटते, बींधते और वहीं मल-मूत्र विसर्जित कर देते।

प्रचंडवात का निर्माण किया। ऐसी प्रचंडवात जो मेरु पर्वत को हिला सके। पर महावीर विचलित नहीं हुए तो उन्हें उठा-उठाकर नीचे गिराया।

चक्राकार हवा चलाई। उसमें महावीर का शरीर बेंत की तरह कंपित होने लगा।

कालचक का निर्माण कर संगम आकाश में स्थित हुआ और सोचा — यह चक्र मेरु पर्वत को भी चूर-चूर कर सकता है। मैं इस चक्र को महावीर पर फेंकूं। कालचक्र के प्रहार से महावीर हाथों के नख तक भूमि में धंस गए। इन उपायों से महावीर को मारा नहीं जा सकता, यह सीच संगम अनुकूल उपसर्ग करने लगा। उसने सामानिक देवता की ऋदि दिखाई और देवविमान में स्थित होकर बोला -- महिष् ! आपकी तपस्या सिद्ध हो गई है। आप स्वर्ग और मोक्ष की ऋदि का वरण करें।

प्रभात का निर्माण किया। सब लोग इधर-उधर घूमने लगे। उसने महावीर को संबोधित कर कहा— अब तक आप यहीं ठहरे हुए हैं। महावीर काल को जानते थे। उन्होंने जान लिया कि यह प्रभात स्वा-भाविक नहीं, कृत्रिम है। यह संगम कृत बीसवां उपसर्ग था।

जब संगम महावीर को विचलित न कर सका तो लीट गया और सोचा कल फिर उपसर्ग करूंगा।

दूसरे दिन संगम पुन: उपसर्ग करने लगा। प्रभात होने पर महाबीर बालुका ग्राम की ओर गए। संगम ने ५०० चोरों का निर्माण कर महाबीर को उपसर्ग दिए।

महावीर बालुका ग्राम में गए। वहां भिक्षा के लिए घूमने लगे।

वालुका ग्राम से सुभूम गए। इन सभी ग्रामों में संगम ने उपसर्ग किए।

सुभूम से महावीर सुक्षेत्र ग्राम में गए। जब वे भिक्षा के लिए गए तो संगम बहुरूपिए का रूप बना जोर-जोर से हंसने और गाने लगा। अशिष्ट भाषा बोलने लगा। पीटने लगा।

महाबीर मलय ग्राम में गए। संगम ने पिशाच का रूप बना उपसर्ग किए।

महावीर हस्तिशीर्ष ग्राम में गए। वहां भिक्षा के समय संगम ने उपसर्ग किए।

महावीर तोसलि गए और ग्राम के बाहर प्रतिमा में स्थित हो गए। संगम ने बाल साधुका रूप बना यहां भी उपसर्ग किया।

महावीर मोसलि गए। वहां भी बाल साधुका रूप बना उपसर्गकिया।

महावीर पुनः तोसिल आए। ग्राम के बाहर प्रतिमा में स्थित हो गए। संगम ने बालसाधु का रूप बनाया। गांव के घरों में सेंध लगाई। इधर-उधर देखा और सेंध लगाने के उपकरण महावीर के पास लाकर रख दिए। लोगों ने बाल-साधु को पकड़ा और पूछा—तुम यहां क्या खोज रहे हो ?

वह बोला — मेरे धर्माचार्य के पैरों में रात को कांटा न लग जाए क्योंकि वे रात को सेंध लगाने के लिए आते हैं।

लोगों ने पूछा — कहां हैं तुम्हारे धर्माचार्य ? उसने बताया। लोग गए। महावीर को देखा। चारों और रखे शस्त्र देखे। महावीर को बंदी बनाया, ग्रामाधिपति के पास लाए और फांसी के फंदे पर चढ़ाया।

एक ओर से फंदे की रस्सी टूट गई। इस प्रकार सात बार फंदा बांधा और हर बार फंदे की रस्सी एक सिरे से टूट गई।

लोगों ने यह बात तोसिल ग्राम के अधिपति क्षत्रिय से कही।

ग्राम के अधिपति ने कहा— छोड़ो इसे। यह निर्दोष है।

महावीर सिद्धार्थपुर ग्राम में गए। वहां भी संगम ने उपसर्ग किया।

महावीर व्रजग्राम के गोकुल में गए। उस दिन गांव में उत्सव था। सब घरों में खीर बनाई गई थी। संगम देव को उपसर्ग करते हुए लम्बा समय हो गया।

महावीर ने सोचा — छह महीने बीत गए हैं। वह कहीं चला नहीं गया है। उसी समय संगम आया और उसने भोजन को अनेषणीय बना दिया।

महावीर ने अपने ज्ञानवल से देखा और भिक्षा किए बिना ही लौट आए, प्रतिमा में स्थित हो गए।

संगम ने अपने अवधिज्ञान से देखा कि महावीर के परिणाम कुछ भग्न हुए हैं या नहीं ?

महाबीर के परिणाम उतने ही विशुद्ध थे, जितने छह मास पूर्व। वे छह जीवनिकाय के सभी जीवों का हिर्तीचतन कर रहे थे।

संगम यह देखा अपने कार्य से निवृत्त हुआ। वह महावीर को विचलित करने में समर्थ नहीं हुआ। उसने सोचा — जो महावीर छह माह तक उपसर्ग करने पर भी विचलित नहीं हुए, उन्हें दीर्घकाल में भी विचलित नहीं किया जा सकता।

संगम महाबीर के पैरों में गिरा और बोला— वह सत्य है, वह सत्य है। इन्द्र ने जो कहा, वह सत्य है। भंते ! मैंने जो कुछ किया, उस सबके लिए क्षमा-याचना करता हं।

भगवन् ! मैं भग्नप्रतिज्ञ हूं, आप यथार्थप्रतिज्ञ हैं। आप पद्यारें और पारणा करें। भगवन् ! मैं अब उपसर्ग नहीं करूंगा।

महावीर ने कहा— हे संगम ! मैं किसी के वक्तव्य की अपेक्षा नहीं रखता। मैं अपनी इच्छा से ही आता हूं और अपनी इच्छा से ही जाता हूं।

दूसरे दिन महावीर गांव में भिक्षा के लिए गए। एक वृद्धा ग्वालिन ने वासी खीर का दान दिया। पांच दिव्य प्रकट हुए।

उस दिन सौधर्म देवलीक के सभी देव उद्विग्न से बैठे थे। संगम सौधर्म देवलीक में गया।

उसे देख शक पराङ्मुख हो देवों से बोला - हे देवो ! सुनो, यह दुरात्मा है। इसने न तो मेरी और न दूसरे देवों के चित्त की अनुपालना की है। यह तीर्थं कर का प्रत्यनीक है ! यह हमारे किसी काम का नहीं है। यह बातचीत करने योग्य भी नहीं है। इसे देवलोक से निष्कासित कर दो।

इन्द्र ने संगम को पैर से लताड़ कर निकाल दिया। महाबीर का प्रमादकाल

वारसवासे अहिए तवं चरतस्स वढमाणस्स । जो किर पमायकालो अंतमुहुत्तं तु संकलिअं।

""ऋषभनाम्नो भगवत आचरतो यः "प्रमादकालः "अप्रमादगुणस्थानस्यान्तर्भौहूित्तकत्वेनानेकशोऽिष प्रमाद-प्राप्तौ तदवस्थितिविषयभूतस्यान्तर्मूहूर्त्तस्यासंख्येयभेदत्वा-त्तेषामितसूक्ष्मतया सर्वकालसंकलनायामप्यहोरात्रभेवाभ्रूत्। "वर्द्धमानस्य यः किल प्रमादकालः "इहाप्यन्तर्मुहूर्त्तानामसंख्येयभेदत्वात्प्रमादस्थिति-विषयान्तर्मूहूर्त्तानामसंख्येयभेदत्वात्प्रमादस्थिति-विषयान्तर्मूहूर्त्तानां सूक्ष्मत्वं, संकलनान्तर्मूहूर्त्तस्य च बृहत्तरत्वमिति भावनीयम्। अन्ये त्वेतदनुपपत्तिभीत्या निद्राप्रमाद एवायं विवक्षित इति व्याचक्षते। (उनि ५२४ शावृ प ६२०)

भगवान् ऋषभ का संकलनात्मक प्रमादकाल एक अहोरात्र का है। भगवान् महावीर ने बारह वर्ष तेरह पक्ष तक तपःसाधना की। इस कालखंड में उनके प्रमादकाल को संकलित किया जाये तो वह अन्तर्मुहूर्त्त का होता है।

तीर्थंकर अप्रमत्त होते हैं, किंतु अप्रमत्तसंयत

गुणस्थान की स्थिति अन्तर्मुहूर्त्तं होने से अनेक बार प्रमाद की स्थिति प्राप्त होती है। अप्रमत्तसंयत का अन्तर्मुहूर्त्तं असंख्येय प्रकार का है। प्रमाद की स्थिति बाला अन्तर्मुहूर्त्तं सूक्ष्म होता है, किन्तु पूरे प्रमादकाल का संकलन करने पर बृहत्तर अन्तर्मुहूर्त्तं हो जाता है। एक मान्यता के अनुसार इसे निद्राप्रमाद कहा गया है।

#### ३६. कैबल्यप्राप्ति

ताहे सामी जंभियगामं णाम णगरं गतां, तस्स बहिया वियावत्तस्स चेतियस्स अदूरसामंते उज्जुयालि-याए णदीए तीरांमि उत्तरिल्ले कूले सामागस्स गाहा-वितस्स कहुकरणंसि सालपादवस्स अहो उक्कुडुयणि-सेज्जाए गोदोहियाए आतावणाए आतावमाणस्स छट्ठेणं भत्तेणं अपाणएणं अणुत्तरेणं वांसणेणं अणुत्तरेणं वंसणेणं अणुत्तरेणं वरित्तेणं अपाणएणं आगुत्तरेणं भावेमाणस्स दुवालसीहं संबच्छरेहिं वितिवकंतेहिं तेरसमस्स संबच्छरस्स अंतरा वट्टमाणस्स वडसाहसुद्धदसमीए पादीणगामिणीए छायाए अभिनिव्वट्टाए पोस्तीए पमाणपत्ताए सुव्वएणं दिवसेणं काणंतरियाए बट्टमाणस्स एकत्तवितकं वोलीणस्स सुहुम-किरियं अणियट्टिमपत्तस्स अणंते अणुत्तरे निव्वाघाए निरावरणे कसिणे पडिपुण्णे केवलवरनाणदंसणे समुप्यन्ने। (आवचू १ पृ ३२२,३२३)

जृंभिकग्राम के बाहर, व्यावृत्त चैत्य । ऋजुबालिका नदी का उत्तरी तट । श्यामाक गृहपति का खेत । शाल-वृक्ष के नीचे । महावीर पहले उत्कट्क आसन में बैठे, फिर गोदोहिका मुद्रा में आतापन । दो दिन का निर्जल उपवास ।

अनुत्तर ज्ञान, दर्शन, चारित्र से अपने आपको भ वित करते हुए बारह वर्ष बीत गए। तेरहवां वर्ष चल रहा था। वैशाख मास का शुक्ल पक्ष। दसवीं तिथि। पूर्वगामिनी छाया। चतुर्थ प्रहर। सुव्रत दिवस । विजय मुहूर्त्त । उत्तराफाल्गुनी नक्षत्र का योग। ध्यानकोष्ठक में प्रविष्ट। शुक्ल ध्यान की अंतरिका में वर्तमान — एकत्वितिक अविचार (शुक्ल ध्यान का दूसरा भेद) के पूर्ण होने पर, सूक्ष्मिक्याअनिवृत्ति शुक्ल ध्यान की प्राप्ति से पूर्व अनन्त, अनुत्तर, निव्यहित, निरावरण, कृत्स्न, प्रतिपूर्ण केवलज्ञान और केवलदर्शन उत्पन्न हुआ।

## ३७. महाबीर की देशना

उप्पण्णंमि अणंते नट्ठंमि य छाउमत्थिए नाणे । राईए संपत्तो महसेणवर्णमि उज्जाणे ॥ ""बीयंपि समोसरणं पावाए मजिक्समाए उ ॥

जाहे सामिस्स केवलनाणं उप्पन्नं ताहे इंदादीया देवा सन्विड्ढीए हट्टतुट्टा णाणुप्पादमहिमं करेंति । तत्थ भगवं जाणति — णत्थि एत्थ पव्ययंततो, जत्थ नत्थि पव्ययंततो तत्थ ण पवत्तिज्जति । ततो य बारसेहि जोयणेहि मजिभमा नाम नगरी, तत्थ सोमिलज्जी नाम माहणी, सो जन्नं जयइ, तत्थ य एक्कारस अञ्कावमा आगता भवियरासी य। ताहे सामी तत्थ मृहत्तं अच्छति जाव देवापुयं करेंति । एस केवलकप्पो किर जं उप्पन्ने नाणे मुहुत्तमेत्तं अच्छियव्वं, ताहे सामी रत्तीय तं वच्चति । तत्य वच्चंतो असंखेज्जाहि देवकोडीहि परिवृडो देवुज्जो-एण सब्बो पंथो उज्जोवितो जथा दिवसो । जत्थ भगवतो पादा तत्थ देवा सत्त पउमाणि सहस्सपत्ताणि णवणीत-फासाणि विजन्बंति। मन्गतो तिन्नि, पूरओ तिन्नि, ं पायणिक्कमे । एगे भणंतिः ∷मग्गतो सत्त, दो पादेसू, एवं नव । एवं जाव मिजिक्साए जगरीए महसेण-वणं उज्जाणं संपत्तो। तत्थ देवा बितियं समौसरणं करेंति महिमंच सुरुग्गमणे। एगं जत्थ नाणं, बितियं (आवित ५३९,५४० चू १ पृ ३२४)

महावीर की छद्मस्थ अवस्था का अंत। केवलज्ञान की प्राप्ति । देव-देवेन्द्रों द्वारा ज्ञान-उत्पाद-महोत्सव । भगवान् ने जान लिया कि यहां कोई प्रव्रजित होने वाला नहीं है। जहां ऐसी स्थिति हो, वहां प्रवचन नहीं करना चाहिये। यहां (ज्ञिकग्राम) से बारह योजन दूर मध्यमा नगरी है, जहां सोमिल ब्राह्मण यज्ञ कर रहा है। उस यज्ञ में ग्यारह भवसिद्धिक अध्यापक ब्राह्मण आये हुए हैं। अतः मुभ्रे वहां जाना है --यह सोच महावीर मुहूर्त्त-भर वहां ठहरे, किञ्चित् देशना दी। देवों ने अर्घाकी। जहां कैवल्य उत्पन्न हो, वहां मुहूर्त्तभर ठहरना केवली का आचार है। रात्रि में ही महाबीर वहां से चल पड़े। संख्यातीत देवों ने मार्गको दिवस की भांति प्रकाश से भर दिया। अर्हत् ने जहां चरणन्यास किया वहां देवों ने पूरे मार्ग में नवनीत से कोमल स्पर्श वाले सात-सात कमलों की रचना की। पार्श्व में तीन कमल, आगे तीन कमल और पादक्षेप पर एक — इस प्रकार सात कमल पूरे मार्ग में विकुर्वित थे। कुछ मानते हैं कि पार्ख में

सात कमल और दो परों के तीचे दो कमल-इस प्रकार नौ कमल विकुवित थे। भगवान् मध्यमा पावा के महा-सेनवन उद्यान में पहुंचे। देवताओं ने वहां समवसरण की की रचना की और सूर्योदय के समय तीर्थंकर की स्तुति-पूजा की। यह दूसरा समवसरण था। पहला समवसरण केवलज्ञान की प्राप्ति के समय किया था। इस दूसरे समवसरण में इन्द्रभूति आदि ग्यारह वेदविद् दीक्षित हुए, चार तीर्थं की स्थापना हुई।

## ३८. महावीर की शिष्य संवदा

समणस्स णं भगवतो महावीरस्स इंदभूतिपामो-क्खाओ चोइससमणसाहस्सीओ, अज्जाचंदणापामोक्खाओ छत्तीसं अज्जियासाहस्सीओ, संखसतगपामोक्खाणं समणो-वासगाणं एगा सयसाहस्सी अउणांद्वं च सहस्सा, सुलसारे-वितपामोक्खाणं समणोवासियाणं तिन्नि सयसाहस्सीओ अद्वारस य सहस्सा, तिन्नि सया चोइसपुव्वीणं, तेरस सया ओहिन्नाणीणं, सत्त सया केवलनाणीणं, सत्त सया वेउव्वीणं, पंच सया विउलमतीणं, चत्तारि सथा वादीणं, अट्ठसया अणुत्तरोववाइयाणं। (आवचू १ पृ १५९, १६०)

इन्द्रभूति आदि १४००० श्रमण । चन्दनबाला आदि ३६००० श्रमणियां । शंख, शतक आदि १४९००० श्रमणोपासक । सुलसा, रेवती आदि ३१८००० श्रमणोपासिकाएं । चौदहपूर्वी ३०० अवधिज्ञानी १३०० केवलज्ञानी ७०० वैकियलब्धिधर ७०० मन:पर्यवज्ञानी ५०० वादी ४००

अनुत्तर विमान में उत्पन्न ८००

### ३९. एक साथ कितने तीर्थंकर ?

पंच भरहाणि पंच एरवयाणि पंच महाविदेहाणि तत्थ उक्कोसपदेणं सत्तरं तीर्थंकरसतं, जहण्णपदेणं वीस तीर्थंकरा। एते ताव एगकाले भवंति। अतीताणागता अणंता तित्थकरे। (आवचू २ पृ २५८)

पांच भरत. पांच ऐरवत और पांच महाविदेह — इन पन्द्रह क्षेत्रों में एक साथ उत्कृष्ट एक सौ सत्तर तथा जघन्य बीस तीर्थंकर हो सकते हैं। अतीत और अनागत के तीर्थंकर अनंत हैं।

तीर्थंकर सिद्ध —तीर्थंकर होकर मुक्त होने वाले । (द्र. सिद्ध) तीर्थसिद्ध-अर्हत् के द्वारा तीर्थ को स्थापना के पश्चात् मुक्त होने वाले ।

(द्र. सिद्ध)

तेजस्काय — छह जीवनिकाय का तीसरा भेद । (द्र. जीवनिकाय)

तेजोलेश्या—प्रशस्त भावधारा तथा उसकी उत्पत्ति में हेत्भूत रक्त वर्ण वाले पुद्गल । (द्र. लेश्या)

तंजस शरोर - तेजोमय परमाणुओं से निष्पन्न (द्र. शरीर) शरीर । त्रस—सुख को प्रवृत्ति और दुःख की निवृत्ति के लिए गति करने वाले प्राणी।

- १. त्रस का निर्वचन, परिभाषा
  - \* त्रसः छह जीवनिकाय का एक भेद

(इ. जीवनिकाय)

- २. त्रस के प्रकार तेजस्काय, वायुकाय, उदारत्रस
- ३. तेजस और वायु त्रस क्यों ?
- ४. उदार त्रस के प्रकार द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, पंचेन्द्रिय
- ५. द्वीन्द्रियं त्रसं के प्रकार
  - ० आग्रस्थिति-कायस्थिति-अंतरकाल
- ६. ऋीन्द्रिय ऋस के प्रकार
  - ० आयुस्थिति-कायस्थिति-अंतरकाल
- ७. चतुरिन्द्रिय त्रस के प्रकार
  - ० आयुस्थिति-कायस्थिति-अंतरकाल
- द. पंचेन्द्रिय त्रस के प्रकार
- ९, अंडज आदि त्रस

# १. त्रस का निर्वचन, परिभाषा

त्रस्यन्ति - तापाद्यपतन्त्री छायादिकं प्रत्यभिसर्पन्तीति (उशावृ प २४४) त्रसाः--द्वीन्द्रियादयः । ताप आदि से संतप्त होने पर जो छाया आदि की और गतिशील होते हैं, वे त्रस (द्वीन्द्रिय आदि जीव) हैं।

देशाहेशान्तरं संकामन्तीति त्रस्यन्ति —चलन्ति (उशाव्य ६९३) त्रसाः ।

एक स्थान से दूसरे स्थान में स्वयं गमन करने वाले जीव त्रस कहलाते हैं।

\*\*\*'जेसि केसिचि पाणाणं अभिवकंतं पडिवकंतं संकृचियं पसारियं रुयं भंतं तसियं पलाइयं आगइगइ-विन्नाया'''' । (द ४।९)

जिन किन्हीं प्राणियों में सामने जाना, पीछे हटना, संकृचित होना, फैलना, शब्द करना, इधर-उधर जाना, भयभीत होना, दौड़ना - ये कियाएं हैं और जो आगति एवं गति के विज्ञाता हैं, वे त्रस हैं।

'''जेयकीडपयंगा, जाय कुंथुपिवीलिया सब्बे बेइंदिया सब्वे तेइंदिया सब्वे चर्डीरदिया सब्वे पींचदिया सन्वे तिरिक्खजोणिया सब्वे नेरइया सन्वे मण्या सब्वे देवा ..... एसो खलु छट्टो जीवनिकाओ तसकाओ त्ति पवुच्चई । (द ४।९)

कीट, पतंग, कुंख, पिपीलिका, सब दो इन्द्रिय वाले जीव, सब तीन इन्द्रिय वाले जीव, सब चार इन्द्रिय वाले जीव, सब पांच इन्द्रिय वाले जीव, सब तिर्यक् योनिक, सब नैरियक, सब मनुष्य, सब देव — यह छठा जीवनि-काय त्रसकाय कहलाता है।

#### २. त्रस के प्रकार

तेउ वाऊ य बोद्धव्वा, उराला य तसा तहा । तिविहा''''' ॥ इच्चेए तसा (उ ३६।१०७)

त्रस के तीन प्रकार हैं — तेजस्काय, वायुकाय और उदार त्रस ।

# ३. तेजस् और वायु त्रस क्यों ?

द्विहा खलु तसजीवा-लद्वितसा चेव गतितसा चेव। ततक्व तेजोवाय्योर्गतित उदाराणां च लब्धि-तोऽपि त्रसत्वमिति । तेजोवाय्वोश्च स्थावरनामकर्मी-दयेऽप्यूक्तरूपंत्रसनमस्तीति त्रसत्वम् । (उशाव् प ६९३)

त्रस जीव के दो प्रकार हैं - लब्धि त्रस और गति त्रस ।

उदार (द्वीन्द्रिय से पंचेन्द्रिय तक के) जीव लब्धि त्रस हैं। अग्नि और वायु गति त्रस हैं। यद्यपि इनके स्थावर नाम कर्म का उदय है फिर भी गतिशीलता के कारण ये त्रस कहलाते हैं।

#### ४. उदार त्रस के प्रकार

ओराला तसा जे उ. चउहा ते पिकत्तिया । बेइंदियतेइंदिय-चडरो पींचदिया चेव ॥ (उ.३६।१२६)

उदार त्रसकायिक जीव चार प्रकार के हैं— द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, पंचेन्द्रिय।

तसा विगलिदिया पंचेंदिया । विगलिदिया तिविहा-बिइंदिया, तिइंदिया, चतुरिंदिया ।

(आवचू २ पृ १००)

त्रस जीवों के दो प्रकार हैं — विकलेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय।

विकलेन्द्रिय तीन प्रकार के हैं —द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय ।

#### ५. द्वीन्द्रिय त्रस के प्रकार

बेइंदिया उ जे जीवा, दुविहा ते पकित्तिया । पञ्जत्तमपञ्जता '''''''' ।। (उ ३६।१२७)

द्वीन्द्रिय जीव के दो भेद हैं — पर्याप्त और अपर्याप्त ।

किमिणो सोमंगला चेव, अलसा माइवाहया । वासीमुहा य सिप्पीया संखा संखणगा तहा ॥ परलोयाणुल्लया चेव, तहेव य वराडगा । जलूगा जालगा चेव, चंदणा य तहेव य ॥ इइ बेइंदिया एए, णेगहा एवमायओ । लोगेगदेसे ते सब्वे, न सब्बत्थ वियाहिया ॥ (उ ३६।१२८-१३०)

कृमि, सौमंगल, अलस, मातृवाहक, वासीमुख, सीप, शंख आदि अनेक प्रकार के द्वीन्द्रिय जीव हैं। वे लोक के एक भाग में ही प्राप्त होते हैं, समूचे लोक में नहीं।

एएसि वण्णओ चेव, गंधओ रसफासओ । संठाणादेसओ वावि, विहाणाइं सहस्ससो ॥ (उ ३६।१३५)

वर्ण, गंध्र, रस, स्पर्भ और संस्थान की दृष्टि से उनके हजारों भेद होते हैं।

### आयुस्थिति-कायस्थिति-अंतरकाल

वासाइं बारसेव उ, उक्कोसेण वियाहिया । बेइंदियआउठिई, अंतोमुहुत्तं जहन्निया ।। संखिज्जकालमुक्कोसं, अंतोमुहृत्तं जहन्तयं । बेइंदियकायिठिई, तं कायं तु अमुंचओ ॥ अणंतकालमुक्कोसं, अंतोमुहृत्तं जहन्तयं । बेइंदियजीवाणं, अंतरेयं वियाहियं॥ (उ ३६।१३२-१३४)

आयुस्थिति — जघन्यतः अन्तर्मुहूर्त्तं, उत्कृष्टतः बारह वर्षे ।

कायस्थिति —जघन्यतः अन्तर्भृहूर्त्तं, उत्कृष्टतः संख्यात काल ।

अंतरकाल जघन्यतः अन्तर्मुहूर्त्तः, उत्कृष<mark>्टतः</mark> अनंत काल ।

### ६. त्रीन्द्रिय त्रस के प्रकार

तेइंदिया उ ने जीवा, दुविहा ते पिकत्तिया । पन्जत्तमपञ्जत्ता ....... । (उ ३६।१३६)

त्रीन्द्रिय जीव के **दो प्र**कार हैं — पर्याप्त और अपर्याप्त ।

कुंश्विपिवीलिउड्डंसा, उक्कलुद्देहिया तहा । तणहारकद्वहारा, मालुमा पत्तहारगा ।। कप्पासिद्विपिजा य, तिंदुगा तउसिमजगा । सदावरी य गुम्मी य, बोद्धव्वा इंदकाइया ॥ इंदगोवगमाईया, णेगहा एवमायओ । लोएगदेसे ते सब्वे, न सब्बत्थ वियाहिया ॥ (उ ३६।१३७-१३९)

कुंथु, चींटी, खटमल, मकड़ी, दीमक, इन्द्रगोपक आदि अनेक प्रकार के त्रीन्द्रिय जीव हैं। वे लोक के एक भाग में ही प्राप्त होते हैं, समुचे लोक में नहीं।

एएसि वण्णओ चेव, गंधओ रसफासओ । संठाणादेसओ वावि, विहाणाइं सहस्ससो ।। (उ ३६।१४४)

वर्ण, गंध, रस, स्पर्श और संस्थान की दृष्टि से उनके हजारों भेद होते हैं।

### आगुस्थिति-कायस्थिति-अंतरकाल

एगूणपम्णहोरता, उक्कोसेण वियाहिया। तेइंदिय आउठिई, अंतोमृहुत्तं जहन्निया।। संखिजजकालमुक्कोसं, अंतोमुहुतं जहन्नयं। तेइंदियकायठिई, तंकायं तु अमुंचओ।। अणंतकालमुक्कोसं, अंतोमुहुत्तं जहन्नयं । तेइंदियजीवाणं, अंतरेयं वियाहियं ॥ (उ ३६।१४१-१४३)

आयुस्थिति —जघन्यतः अन्तर्मृहूर्त्तः उत्कृष्टतः उनचास दिन ।

कायस्थिति — जघन्यतः अन्तर्मृहूर्त्तः, उत्कृष्टतः संख्यात काल ।

अंतरकाल — जधन्यतः अन्तर्भुहूर्त्तः, उत्कृष्टतः अनंत काल ।

## ७. चतुरिन्द्रिय त्रस के प्रकार

चर्जारिदिया उ जे जीवा, दुविहा ते पिकित्तिया।
पञ्जत्तमपञ्जता''''''। (उ ३६।१४५)
चतुरिन्द्रिय जीव के दो प्रकार हैं—पर्याप्त और
अपर्याप्त।

अंधिया पोत्तिया चेव, मिच्छिया मसगा तहा।
भमरे कीडपर्यंगे य, ढिकुणे कुंकुणे तहा।।
कुक्कुडे सिगिरीडी य, नंदावत्ते य विछिए।
डोले भिगारी य, विरली अच्छिवेहए।।
अच्छिले माहए अच्छिरोडए, विचित्ते चित्तपत्तए।
ओहिजलिया जलकारी य, नीया तंतवगाविय।।
इइ चउरिदिया एए, णेगहा एवमायओ।
लोगस्स एगदेसम्मि, ते सक्वे परिकित्तिया।।
(उ ३६।१४६-१४९)

अंधिका, पोत्तिका, भवखी, मच्छर, भ्रमर, कीट, पतंग, तन्तवक आदि अनेक प्रकार के चतुरिन्द्रिय जीव हैं। वे लोक के एक भाग में ही प्राप्त होते हैं, समूचे लोक में नहीं।

एएसि वण्णओ चेव, गंधओ रसफासओ। संठाणादेसओ वावि, विहाणाइं सहस्ससो ।। (उ ३६।१५४)

वर्ण, गंध, रस, स्पर्श और संस्थान की दृष्टि से उनके हजारों भेद होते हैं।

# आयुस्थिति-कायस्थिति-अंतरकास

छुच्चेव य मासा उ, उक्कोसेण वियाहिया । चर्जारदियआउठिई, अंतोमुहुत्तं जहन्निया ॥ संखिष्जकालमुक्कोसं, अंतोमुहुत्तं जहन्नयं । चर्जारदियकायिठई, तं कायं तु अमुंचओ ॥ अर्णतकालमुक्कोसं, अंतोमुहुत्तं जहन्नयं । विजढंमि सए काए, अंतरेयं वियाहियं ॥ (उ ३६।१५१-१५३) आयुस्थिति — जघन्यतः अन्तर्मृहूर्त्तः, उत्कृष्टतः छह गसः।

कायस्थिति --जघन्यतः अन्तर्मुहूर्त्तं, उत्कृष्टतः संख्यात काल ।

अंतरकाल —जघन्यतः अन्तर्मुहूर्त्तः, उत्कृष्टतः अनन्त-काल ।

#### ८. पंचेन्द्रिय त्रस के प्रकार

पंचिदिया उ जे जीवा, चउव्विहा ते वियाहिया। नेरइयतिरिक्खा य, मणुया देवाय आहिया॥ (उ ३६।१५४)

पंचेन्द्रिय जीव चार प्रकार के हैं — १. नैरियक, २. तिर्यंच, ३. मनुष्य और ४. देव। (द्र. संबद्ध नाम)

#### ६. अंडज आदि त्रस

"अंडया पोयया जराउया रसया संसेइमा सम्मु-च्छिमा उब्बिश्या जववाइया" । (द ४।९) उत्पत्ति के आधार पर त्रस जीवों के आठ प्रकार हैं---

अण्डज, पोतज, जरायुज, रसज, संस्वेदज, सम्मूच्छ-नज, उद्भिज, औपपातिक ।

- अण्डज जो अण्डों से पैदा होते हैं, जैसे पक्षी, सर्व आदि।
- २. पोतज जो जन्म के समय खुले अंगों सहित होते हैं, जैसे — हाथी आदि।
- अरायुज जो जन्म के समय मांस की फिल्ली
  से लिपटे रहते हैं, जैसे—मनुष्य, भैंस, गाय आदि।
- ४. रसज जो वही आदि रसों में उत्पन्न होते हैं, जैसे - कृमि आदि ।
- ५. स्वेदज जो पसीने से उत्पन्न होते हैं, जैसे जूं, लीख आदि।
- ६. सम्मूष्टिंछम -- जो नर-मादा के संयोग के बिना ही उत्पन्न होते हैं, जैसे-- मक्खी, चींटी आदि।
- ७. उद्भिज —जो पृथ्वी को फोड़कर निकलते हैं, जैसे
   —टिड्डी, पतंग आदि ।
- द्र. औपपातिक जो गर्भ में रहे बिना ही स्थान विशेष में पैदा होते हैं, जैसे — देव और नारक।

त्रोश्द्रिय—स्पर्शन, रसन और घ्राण—इन तीन इन्द्रियों वाले जीव। (द्र. त्रस) दर्शन - १. सामान्य अवबोध । (द्र. ज्ञान) २. दृष्टि, तत्त्वरचि । (द्र. सम्यक्त्व)

दर्शनावरणीय -- दर्शन (सामान्य बोध) को आवृत करने वाला कर्म। (द्र. कर्म)

दिशा—ताप दिशा, प्रज्ञापक दिशा आदि । (द्र. लोक)

# दुःख-क्लेश, परिताप । चार गति के दुःख

नरकगतौ कुन्ताग्रभेदकरपत्रशिरःपाटनशूलारोपकुम्भि-पाकासिपत्रवनकृतकर्णनासिकादिच्छेदं कदम्बबालुकापथ-गमनादिरूपमनेक प्रकार दुःखमेव निरन्तरं, नाक्षिनिमीलन-मात्रमपि तत्र सुखम्।

तिर्यग्गताविष अङ्कुशकशाभिघातप्राजनकतोदनवध-बन्धरोगक्षुत्पिपासादिप्रभवमनेकं दुःखम् । मनुष्यगताविष परप्रेषगुष्तिगृहप्रवेशधनबन्धुवियोगानिष्टसम्प्रयोगरोगादि-जनितं विविधमनेकं दुःखम् । देवगताविष च परगत-विशिष्टद्युतिविभवदर्शनात् मात्सर्यमात्मनि तिष्ठहीने विषादः, च्युतिसमये चातिरमणीयविमानवनवापीस्तूप-देवाङ्गनावियोगजमनिष्टजन्मसंतापं चाऽवेक्षमाणस्य तप्तायोभाजननिक्षिप्तशफरादप्यधिकतरं दुःखम् ।

(नन्दीमवृ प ३९)

नरक दुःखं — नरक गित में जीव भयंकर दुःखों का संवेदन करता है। वहां जीवों को भालों से भेदा जाता है, करवत, आरे आदि से शिर को छेदा जाता है, भूली में पिरोया जाता है, विविध कुंभियों में पकाया जाता है, असिपत्रों से कर्ण, नासिका आदि को काटा जाता है, कदम्बनालुका नदी की बालू में जलाया जाता है, वहां अक्षिनिमेष जितना भी सुख नहीं है।

तिर्यं च दुःख — तिर्यं च मित में अनेक प्रकार के दुःख हैं। जैसे अंकुश और कश का अभिघात, चाबुक का प्रहार, वध, रस्सी आदि से बांधना, रोग, भूख, प्यास आदि।

मनुष्य दु:ख — पराधीनता, कारावास, धन और परिजनों का वियोग, अनिष्ट का संयोग, रोग आदि।

देव दुःख - देवगति में भी दुःख है। जैसे - दूसरे देवों की द्युति और वैभव को देखकर ईर्ष्या, स्वयं के पास उतना वैभव न होने पर विषाद, च्यवन के समय अतिरमणीय विमान, वापी, स्तूप और देवाङ्गना के वियोग का दुःख। देवलोक से अन्यत्र अप्रिय, अनिच्छित जन्म के दुःख को देखकर तप्त लोहपात्र में रखी मछली से भी अधिक दुःख होता है।

### दु:ख के हेतु

जावंतऽविज्जा पुरिसा सन्वे ते दुवखसंभवा । लुप्पंति बहुसो मूढा संसारंमि अणंतए ॥ (उ ६।१)

जितने अविद्यावान् पुरुष हैं, वे सब दुःख उत्पन्न करने वाले हैं। वे दिग्मूढ की भाति मूढ बने हुए इस अनन्त संसार में बार-बार लुप्त होते हैं।

जे केइ सरीरे सत्ता, वण्णे रूवे य सन्वसी। मणसा कायवनकेण, सन्वे ते दुक्खसंभवा॥ (उ ६।११)

जो कोई मन, वचन और काया से शरीर वर्ण और रूप में सर्वशः आसक्त होते हैं, वे सभी अपने लिए दुःख उत्पन्न करते हैं।

ं कामभोगाणुराएणं केसं संपडिवज्जई ॥ (उ ५३७)

अज्ञानी व्यक्ति काम-भोग के अनुराग से क्लेश की प्राप्त होता है।

वरि विसु भुंजिउ मं विसय, एक्किस विसिण मरंति। नर विसयामिसमोहिया, बहुसो नरइ पडंति।। (उसुवृप १०३)

विष पीना अच्छा है, विषय नहीं। मनुष्य विष से एक ही बार मरते हैं, किन्तु विषय रूप मांस में मोहित मनुष्य अनेक बार मरते हैं, नरक में जाते हैं।

अत्थि सुह-दुक्खहेऊ कज्जाओ बीयमंकुरस्सेव। सो दिट्टो चेव मई विभचाराओ न तं जुत्तं।। जो तुल्लसाहणाणं फले विसेसो न सो विणा हेऊं। कज्जत्तणओ गोयम! छडोव्व, हेऊ य सो कम्मं॥ (विभा १६१२,१६१३)

जैसे अंकुर का हेतु (उपादान कारण) बीज है, वैसे ही सुख-दुःख का हेतु कर्म है। यदि घर, चन्दन आदि को सुख का हेतु और सर्प, कंटक आदि को दुःख का हेतु मान लिया जाए तो यह हेतु व्यभिचारी हो जाएगा। क्योंकि सुख और दुःख के साधन तुल्य होने पर भी सुख-दुःख के अनुभव में तारतम्य रहता है। वह बिना हेतु के नहीं हो सकता, वह हेतु है कर्म। जैसे घट का हेतु मिट्टी है।

#### दुःखमुक्ति के उपाय

आयावयाही चय सोजमल्लं कामे कमाही कमियं खु दुक्खं। छिन्दाहि दोसं विणएज्ज रागं एवं सुही होहिसि संपराए॥ (द २।५)

दुःखमुक्ति के चार उपाय—

- ० श्रमनिष्ठा
- ० सुकुमारता का विसर्जन
- ० विषयवासनाका अतिऋमण
- ० राग-भाव और द्वेषभाव का अपनयन

दुक्खं हयं जस्स न होइ मोहो

मोहो हुओ जस्स न होइ तण्हा ।

तण्हा हया जस्स न होइ लोहो

लोहो हुओ जस्स न किंचणाइं।।

(उ ३२।८)

जिसके मोह नहीं है, उसने दुःख का नाश कर दिया।

जिसके तृष्णा नहीं है, उसने मोह का नाश कर दिया।

जिसके लोभ नहीं है, उसने तृष्णा का नाश कर दिया ।

जिसके पास कुछ नहीं है, उसने लोभ का नाश कर दिया।

### दुःख अनुप्रेक्षा

इमस्स ता नेरइयस्स जंतुणो

दुहोवणीयस्स किलेसवत्तिणो ।

पलिओवमं भिज्जई सागरीवमं

किमंग पुण मज्फ इमं मणोदुहं॥

न मे चिरं दुक्खमिणं भविस्सई

असासया भोगपिवास जंतुणो ।

न चे सरीरेण इमेणवेस्सई

अविस्सई जीवियपञ्जवेण मे ॥

(दचूला १/१४,१६)

दु:ख से युक्त और क्लेशमय जीवन बिताने वाले इन

नारकीय जीवों की पत्योपम और सागरोपम आयु भी समाप्त हो जाती है तो फिर यह मेरा मनोदु:ख कितने काल का है?

यह मेरा दुःख चिर काल तक नहीं रहेगा। जीवों की भोगिपिपासा अभाग्वत है। यदि वह इस भारीर के होते हुए न मिटी तो मेरे जीवन की समाष्ति के समय तो अवश्य मिट ही जाएगी।

जम्म दुक्खं जरा दुक्खं, रोगा य मरणाणि य। अहो दुक्खो हु संसारो, जत्थ कीसंति जंतवो।।
(उ १९।१५)

्रित्म दुःख है, बुढ़ापा दुःख है, रोग दुःख है और मृत्यु दुःख है। अहो ! संसार दुःख ही है, जिसमें जीव क्लेश पा रहा है।

नातः परतरं मन्ये, जगतो दुःखकारणम् । यथाऽज्ञानमहारोगं, सर्वरोगप्रणायकम् ॥

(उच् षृ १४८)

अज्ञान महारोग है, सब रोगों का नायक है। इससे बढ़कर संसार में दुःख का कारण अन्य नहीं है।

दृष्टियाद — बारहवां अंग । सब नयदृष्टियों से निरूपण करने वाला अ।गम ।

- १. दुष्टिबाद का निर्वेचन
- २. बुष्टिवाद का स्वक्रप
- ३. दृष्टियाद के प्रकार
- ४. परिकर्म की परिभावा
  - ० प्रकार
  - ० सिद्धश्रेणिका परिकर्म
  - ० मनुष्यश्रेणिका परिकर्म
  - ० स्पृष्टश्रेणिका परिकर्म
  - ० अवगादश्रेणिका परिकर्म
  - उपसम्पादनश्रेणिका परिकर्म
  - ० विप्रहाणश्रेणिका परिकर्म
  - ० च्युताच्युतश्रेणिका परिकर्म
  - ० परिकर्मः नय और प्रम्प्रदाय
  - परिकर्म के मुल-उत्तर भेद
- ४. सूत्र के निर्धचन
  - ० परिभाषा
  - एकार्थक

- ० प्रकार
- ० गुण
- ० सोव
- ० सूत्र और नयदृष्टि
- ० छिन्नछेदनय
- ० अच्छिन्नछेदनय
- \* पूर्वगत

(ब्र. पूर्व)

- ६. अनुयोग के प्रकार
  - ० मूलप्रथमानुयोग
  - ० कंडिकानुयोग
  - ० चित्रान्तरकंडिका का प्रतिपाच
  - \* चूला

(ब्र. पूर्व)

७. दृष्टियाद के अनही

- \* वृष्टिवाद : गमिकश्रुत
- (द्र. श्रुतज्ञान)
- \* दृष्टिवाद की निरूपण शंली
- (द्र. आगम)
- \* दृष्टिवाद बारहवां अंग
- (द्र. अंगप्रविष्ट)
- \* दृष्टिबाद और ध्यान

(द्र. घ्यान)

# १. दृष्टिवाद का निवंचन

दृष्टिदंर्शनम्, बदनं वादः । दृष्टीनां वादो दृष्टि-बादः । तत्र वा दृष्टीनां पातः दृष्टिपातः । सभेदभिण्णाओ सञ्चणतिदिहीओ तत्थ वदंति पतंति व त्ति अतो दिद्धि-बातो । (नन्दीचू पृ ७१)

जिस शास्त्र में सभी दृष्टियों/दर्शनों का दिमर्श किया जाता है, वह दृष्टिवाद (दृष्टिपात) कहलाता है। अथवा जिस शास्त्र में सभी नयदृष्टियों से वस्तु-सत्य का विचार किया जाता है, वह दृष्टिवाद कहलाता है।

## २. दृष्टिवाद का स्वरूप

विद्विवाए णं सञ्बभावपरूवणा आघविज्जइ....। से णं अंगद्वयाए बारसमे अंगे, एगे सुयवखंधे, चोद्दस पुञ्वाइं, संबेज्जा वत्थू, संबेज्जा चुल्लवत्थू, संबेज्जा पाहुडा, संबेज्जा पाहुडपाहुडा, संबेज्जाओ पाहुडियाओ, संबेज्जाओ षाहुडपाहुडियाओ, संबेज्जाइं पयसहस्साइं पयग्गेणं।

संखेज्जा बत्थु त्ति पणुवीसुत्तराणि दो सयाणि । (नन्दीहावृ पृ ९३)

दृष्टिवाद में सर्वभावों की प्ररूपणा की गई है। यह अंग की दृष्टि से बारहवां अंग है। इसमें एक श्रुतस्कन्ध, चौदह पूर्व, संख्येय वस्तु—२२५ अध्याय, संख्येय चूलिकावस्तु, संख्येय प्राभृत, संख्येय प्राभृत-प्राभृत, संख्येय प्राभृतिका, संख्येय प्राभृत-प्राभृतिका, पद-प्रमाण से संख्येय लाख पद हैं।

दिद्विवायसुयपरिमाणसंखा अणेगविहा पण्णत्ता, तं जहा — पज्जवसंखा अक्खरसंखा संघायसंखा पयसंखा पायसंखा पायसंखा पायसंखा माहासंखा सिलोगसंखा वेढसंखा निज्जुत्तिसंखा अणुओगदारसंखा पाहुडसंखा पाहुडियासंखा पाहुडपाहु- डियासंखा वृह्यसंखा। (अनु ५७२)

दृष्टिवादश्रुतपरिमाणसंख्या के अनेक प्रकार प्रज्ञप्त हैं, जैसे — पर्यवसंख्या, अक्षरसंख्या, संघातसंख्या, पद-संख्या, पादसंख्या, गाथासंख्या, श्लोकसंख्या, वेष्टक-संख्या, निर्युक्तिसंख्या, अनुयोगद्वारसंख्या, प्राभृतसंख्या, प्राभृतिकासंख्या, प्राभृत-प्राभृतिकासंख्या और वस्तु-संख्या।

# ३. दृष्टिबाद के प्रकार

दिद्विवाए से समासओ पंचिवहे पण्णत्ते, तं जहा---परिकम्मे सुत्ताइं पुब्वगए अणुओगे चूलिया। (नन्दी ९२)

दृष्टिवाद के पांच प्रकार हैं—

१. परिकर्म

े४. अनुयोग

२. सूत्र

५. चूलिका

# ३. पूर्वगत

# ४. परिकर्म की परिभाषा

परिकम्मे - जोग्गकरणं, जहा गणितस्स सोलस परिकम्मा । तग्गहितसुत्तत्थो सेसगणितस्स जोग्गो भवति । एवं गहितपरिकम्मसुत्तत्थो सेसमुत्तादिदिद्विवातसुतस्स जोग्गो भवति । (नन्दीचू पृ ७२)

परिकर्म का अर्थ है—योग्यता सम्पादित करने वाली विधि या प्रणाली । जिस प्रकार गणितशास्त्र के अभ्यास के लिए संकलन, व्यकलन, गुणन, भाग आदि सोलह परिकर्मों का ज्ञान अपेक्षित होता है, उसी प्रकार विवक्षित परिकर्म के सूत्रार्थ को जान लेने पर ही अध्येता शेष सूत्र आदि रूप दृष्टिवाद श्रुत को ग्रहण करने के योग्य हो सकता है।

#### प्रकार

परिकम्मे सत्तविहे पण्णत्ते, तं जहा -- सिद्धसेणिया-

(नन्दी ९२,१२३)

परिकम्मे, मणुस्ससेणियापरिकम्मे, पुटुसेणियापरिकम्मे, ओगाढसेणियापरिकम्मे, उवसंपज्जणसेणियापरिकम्मे, विष्पजहणसेणियापरिकम्मे, चुयाचुयसेणियापरिकम्मे। (नन्दी ९३)

परिकर्म सात प्रकार का है-

- १. सिद्धश्रेणिका परिकर्म
- ६. विप्रहाणश्रेणिका परिकर्म
- २. मनुष्यश्रेणिका परिकर्म ३. स्पृष्टश्रेणिका परिकर्म
- ७. च्युताच्युतश्रेणिका
- ४. अवगाढश्रेणिका परिकर्म
- परिकर्म
- ४. उपसंपादनश्रेणिका परिकर्म

#### सिक्षधेणिका परिकर्म

सिद्धसेणियापरिकम्मे चउद्दसिवहे पण्णत्ते, तं जहा-माजगापयाइं, एगद्वियपयाइं, अद्वापयाइं, पाढो, आगास-पयाई, केउभूयं, रासिबद्धं, एगगुणं, दुगुणं, तिगुणं, केउभूयपिंगहो, संसारपिंगहो, नंदावत्तं, सिद्धावतं। (नन्दी ९४)

सिद्धश्रेणिका परिकर्म चौदह प्रकार का है—

- १. मातृकापद
- द. एकगुण
- २. एकार्थकपद
- ९. द्विगुण
- ३. अर्थपद
- १०. त्रिगुण
- ४. पाठ
- ११. केतुभूतप्रतिग्रह १२. संसारप्रतिग्रह
- ५. आकाशपद ६. केतुभूत
- १३. नन्द्यावर्त्त
- ७. राशिबद्ध
- १४. सिद्धावर्त्त

## मनुष्यश्रेणिका परिकर्म

मणुस्ससेणियापरिकम्मे चडद्सविहे पण्णत्ते, तं जहा —माउगापयाइं, एगट्टियपयाइं, अट्टापयाइं, पाढो, आगासपयाइं, केडभूयं, रासिबद्धं, एगगुणं, दुगुणं, तिगुणं, केडभूयपडिग्गहो, संसारपडिग्गहो, नंदावत्तं, मणुस्सावत्तं । (नन्दी ९४)

मनुष्यश्रेणिका परिकर्म चौदह प्रकार का है—

- १. मातृकापद
- ⊏. एकगुण
- २. एकार्थकपद
- ९. द्विगुण
- ३. अर्थपद
- १०. त्रिगुण ११. केतुभूतप्रतिग्रह
- ४. पाठ
- १२. संसारप्रतिग्रह
- ५. आकाशपद ६. केतुभूत
- १३. नंदावर्त्त
- ५. ५७:४५ ७. राशिबद्ध
- १४. मनुष्यावर्त्त ।

### स्पृष्टबोणिका परिकर्म

पुटुसेणियापरिकम्मे इक्कारसविहे पण्णत्ते, तं जहा— पाढो, आगासपयाइं, केउभूयं, रासिबद्धं, एगगुणं, दुगुणं, तिगुणं, केउभूयपडिग्गहो, संसारपडिग्गहो, नंदावत्तं, पुटुावत्तं। (नन्दी ९६)

स्पृष्टश्रेणिकापरिकर्म के ग्यारह प्रकार हैं-

१. पाठ

- ७. त्रिगुण
- २. आकाशपद
- ८. केतुभूतप्रतिग्रह
- ३. केतुभूत
- ९. संसारप्रतिग्रह
- ४. राशिबद्ध ५. एकगुण
- १०. नन्द्यावर्त्त **१**१. स्रुष्टावर्त्त
- ६. द्विगुण

#### अवगादश्रेणिका परिकर्म

ओगाढसेणियापरिकम्मे इक्कारसिवहे पण्णत्ते, तं जहा—पाढो, आगासपयाइं, केउभूयं, रासिबद्धं, एगगुणं, दुगुणं, तिगुणं, केउभूयपिडग्गहो, संसारपिडग्गहो, नंदावत्तं, ओगाढावत्तं। (नन्दी ९७)

अवगाढश्रेणिका परिकर्म ग्यारह प्रकार का है—

१. पाठ

- **৩. বি**गुण
- २. आकाशपद
- ५. दे तुभूतप्रतिग्रह
- ३. केतुभूत
- ९. संमारप्रतिग्रह
- ४. राशिबद्ध ५. एकगुण
- १०. नन्द्यावर्त्त ११. अवगाढावर्त्त
- ६. द्विगुण

#### उपसम्पादनश्रेणिका परिकर्म

उवसंपज्जणसेणियापरिकम्मे इक्कारसिवहे पण्णत्ते, तं जहा-पाढो, आगासपयाइं, केउभूयं, रासिबद्धं, एगगुणं, दुगुणं, तिगुणं, केउभूयपिडग्गहो, संसारपिडग्गहो, नंदावत्तं, उवसंपण्जणावर्त्तं। (नन्दी ९८)

उपसंपादनश्रेणिका परिकर्म ग्यारह प्रकार का है-

- १. पाठ
- ৬. বিगुण
- २. आकाशपद
- ८. के**तुभूतप्रतिग्रह**
- ३. केलुभूत ४. राशिबद्ध
- ९. संसारप्रतिग्रह १०. नन्द्यावर्त्त
- प्र. एकगुण
- ११. उपसंपादनावर्त्त
- ६. द्विगुण

# विप्रहाणश्रेणिका परिकर्म

विष्पजहणसेष्यियायरिकम्मे इक्कारसविहे पण्णत्ते,

तं जहा—पाढो, आगासपयाइं, केउभूयं, रासिबद्धं, एगगुणं, दुगुणं, तिगुणं, केउभूयपडिग्गहो, संसारपडिग्गहो, नंदावत्तं, विप्पजहणावत्तं । (तन्दी ९९)

विप्रहालश्रेणिका परिकर्म ग्यारह प्रकार का है---

१. पाठ

७. त्रिगुण

२. आकाशपद

प. केतुभूतप्रतिग्रह

३. केतुभूत

९. संसारप्रतिप्रह

४. राशिबद्ध

१०. नन्द्यावर्त्तं

५. एकगुण

११. विप्रहाणावर्त्त

६. द्विगुण

#### च्युताच्युतश्रेणिका परिकर्म

चुयअच्यसेणियापरिकम्मे एककारसिवहे पण्णत्ते, तं जहा—पाढो, आगासपयाइं, केउभूयं, रासिबद्धं, एमगुणं, दुगुणं, तिगुणं, केउभूयपडिन्गहो, संसारपिडिग्गहो, नंदावत्तं, चुयअचुयावत्तं । (तन्दी १००)

च्युताच्युतश्रेणिका परिकर्मग्यारह प्रकार का है —

१. पाठ

ও. त्रिगुण

२. आकाशपद

ष. केतुभूतप्रतिग्र**ह** 

३. केतुभूत

९. संसारप्रतिग्रह

४. राशिबद्ध

१०. नन्द्यावर्त्त

५. एकगुण - ११. च्युताच्युतावर्त्त

६. द्विगुण

### परिकर्म : नय और सम्प्रदाय

(इच्चेयाइं सत्त परिकम्माइं छ ससमझ्याणि सत्त आजीवियाणि) छ चउनकणयाइं, सत्त तेरासियाइं।

(नन्दी १०१)

(ये सात परिकर्म हैं। इनमें प्रथम छह स्वसमय के प्रज्ञापक हैं। सातवां (च्युताच्युतश्रोणका) परिकर्म आजीवक मत का प्रज्ञापक है।) इनमें प्रथम छह परिकर्म चार नयों (संग्रह, व्यवहार, ऋजुसूत्र और भव्द) द्वारा व्याख्यात हैं। सातवां त्रैराशिक—तीन नय वाला है।

#### परिकर्म के मूल-उत्तर-भेद

परिकम्मसुतं सिद्धसेणियापरिकम्मादिमूलभेदयो सत्तिवहं, उत्तरभेदतो तेसीतिविहं मातुयपदादी । तं च सव्वं समूलुत्तरभेदं सुत्तत्थतो वोच्छिण्णं, जहागतसंप्रदातं वा वच्चं । (तन्दीचू पृ ७२)

परिकर्म के मूल भेद सात हैं -सिद्धश्रेणिका परिकर्म शादि। उत्तरभेद तिरासी हैं - मातृकापद आदि। अब इनके सूत्र-अर्थ सब विच्छिन्न हैं, गुरुपरम्परा से ही ज्ञातव्य हैं।

## ५. सूत्र के निर्वचन

सिंचइ खरइ जमत्थं तम्हा सुक्तं निरुक्तविहिणा वा । सूएइ सबइ सुब्बइ सिब्बइ सरए व जेणत्थं॥ (विभा १३६८)

- ० जो अर्थ का सिचन/क्षरण करता है, वह सूत्र है।
- ० जो अर्थ को सूचित करता है, वह सूत्र है।
- जो अर्थ को स्नवित करता है, वह सूत्र है।
- ० जो सुना जाता है, वह सूत्र है।
- जो अनेक अर्थपदों को स्यूत/संयुक्त करता है—
   विशिष्ट संघटना करता है, वह सूत्र है।
- ० जो अर्थ का अनुसरण करता है, वह सूत्र है।

#### परिमाषा

सुत्ताइं सञ्बद्दञ्वाण सञ्वपज्जवाण सञ्वणताण सञ्बभगविकप्पाण य दंसगाणि, सञ्बस्स य पुञ्चगतसुत्तस्स अत्यस्स य सूयग त्ति, अतो ते सूयणत्तातो सुत्ता भणिता । (नन्दीचू पृ ७४)

जिनमें सब द्रव्य, सब पर्याय, सब नय, सब भंगिवकत्पों का सूचन है, वे सूत्र हैं। पूर्वगत के समग्र-सूत्र और अर्थ के सूचक होने के कारण ये सूत्र कहलाते हैं।

#### एकार्थक

""मुत्तं तंतं गंथो पाढो सत्थं च एगट्टा।

(आवनि १३०)

सूत्र, तन्त्र, ग्रंथ, पाठ और आस्त्र—ये सूत्र के एकार्यंक हैं।

सुत्तं भणियं तंतं तिणज्जए तेण तिम्म व जमत्थो । गंथिज्जइ तेण तओ तिम्म व तो तं मयं गंथो ॥ (विभा १३८३)

जिससे अर्थ विस्तार पाता है, वह तन्त्र/सूत्र है। जिसमें अर्थों का ग्रंथन/गुम्फन होता है, वह ग्रन्थ/सूत्र है।

····सासिज्जइ तेण तर्हि व नेयमाया व तो सत्थं। (विभा १३८४)

जिसमें ज्ञेय अथवा आत्मा की अनुशिष्टि है, वह शास्त्र है।

#### प्रकार

सुत्ताइं वावीसं पण्णत्ताइं, तं जहा उज्जुसुयं, परिणयापरिणयं, बहुभंगियं, विजयचरियं, अणंतरं, भरंपरं, सामाणं, संजूहं, संभिष्णं, आहच्चायं, सोवित्थयं पंटं, नंदावत्तं, बहुलं, पुटुापुट्ठं, वियावत्तं, एवंभूयं, दुयावत्तं, वत्तमाणुष्पयं, समिश्रक्टं, सन्वओभद्दं, पण्णासं, दुष्पडिग्गहं। (नन्दी १०२)

सूत्र बाईस प्रकार के हैं--

१२. नन्द्यावर्त्त १. ऋजुसूत्र २. परिणतापरिणत १३. बहुल १४. स्पृष्टास्पृष्ट ३. बहुभगिक ४. विजयचरित १५. व्यावर्त १६. एवंभूत ५. अनन्तर १७. द्विकावर्त ६. परम्पर १८. वर्तमानपद ७. सत् ⊏. सं**यू**थ १९. समभिरूढ़ ९. संभिन्न २०. सर्वतोभद्र २१. पंग्यास १०. यथात्याग ११. सौवस्तिक घंट २२. दुष्प्रतिग्रह

निद्दोसं सारवन्तं च हेउजुत्तमलंकियं। उवणीयं सोवयारं च मियं महुरमेव य॥ अप्पक्खरमसंदिद्धं सारवं विस्सओमुहं। अत्योभमणवज्जं च सुत्तं सव्वण्णुभासियं॥

(आवनि ८८४, ८८६)

सूत्र के आठ गुण हैं—१. निर्दोष, २. सारवत् — बहु पर्याय वाला, ३. हेतुयुक्त — अन्वयव्यतिरेकलक्षण युक्त, ४. अलंकृत — उपमा आदि से युक्त, १. उपनीत — उपनयों से युक्त, ६. सोपचार — अग्राम्यअभिद्यान, ७. मित — नियत वर्ण आदि, ६. मधुर । अथवा —

१. अल्पाक्षर २. असंदिग्ध ३. सारवत् ४. विश्वतो-मुख - प्रत्येक सूत्र में अनुयोगों का कथन, अनेक अर्थ वाला ४. अस्तोमक—निपातरहित ६. अनवद्य—ये सर्वज्ञ-भाषित सूत्र के लक्षण हैं।

#### सूत्र के दोष

सूत्र के गुण

अलियमुवधायजणयं निरत्थयमवत्ययं छलं दुहिलं । निस्तारमधियमूणं पुणरुतः वाहयमजुत्तं ॥ कमभिण्णवयणभिण्णं विभत्तिभिन्नं च लिगभिन्नं च । अणभिहियमपयमेव य सभावहीणं ववहियं च ॥ कालजिल्छिविदोसा समयविरुद्धं च वयणिमत्तं च । अत्थावत्तीदोसो य होइ असमासदोसो य ॥ उवमारूवगदोसाऽनिद्देस पदत्थसंधिदोसो य । एए उ मुत्तदोसा बत्तीसं होंति णायव्वा ।। (आवनि ८६१-८८४)

सूत्र के बत्तीस दोष—

१. अनृत २. उपघातजनक - जीवों की घात करने वाला ३. निरर्थक ४. अपार्थक -- पौर्वापर्य योग के सम्बन्ध से रहित ५. छल —वाक्छल ६. द्रुहिल —द्रोह-स्वभाव ७. नि:सार ८. अधिक-वर्ण आदि अधिक हों ९. ऊन — वर्ण आदि कम हो १०. पुनरुक्त — शब्द-अर्थ का पुनर्वचन ११. व्याहत-पहले से दूसरे का हनन १२. अयुक्त १३. क्रमभिन्न १४. वचनभिन्न - वचनव्यत्यय १५. विभक्तिभिन्न १६. लिङ्गभिन्न १७. अनभिहित - अपने सिद्धान्त में अनुपदिष्ट १८. अपद १९. स्वभावहीन २०. व्यवहित-अन्तर्हित २१. कालदोष- अतीत आदि काल का व्यत्यय २२. यतिदोष — विरामरहित २३. छवि — अलंकारविशेष से शून्य २४. समयविरुद्ध अपने सिद्धान्त से विरुद्ध २५. वचनमात्र २६. अर्थापत्ति दोष २७. असमास दोष-समास न्यत्यय २८. उपमादोष अधिक या कम उपमा २९. रूपक दोष-स्वरूपावयव व्यत्यय ३०. अनिर्देशदोष - उद्देश्यपदों को एक वाक्य में न करना ३१. पदार्थदोष ३२. सन्धिदोष ।

### सूत्र और नयदृष्टि

बावीसं सुत्ताइं ख्रिण्णच्छेयनइयाणि ससमयसुत्तपरि-वाडीए।

बावीसं सुत्ताइं अच्छिष्णच्छेयनइयाणि आजीवियसुत्त÷ परिवाडीए ।

बावीसं सुत्ताइं तिमनइयाणि तेरासियसुत्तपरि-वाडीए।

बावीसं सुत्ताइं चउवकनइयाणि ससमयसुत्तपरि-वाडीए।

एवामेव सपुव्वावरेण अट्ठासीइ सुत्ताइ भवतीति मक्खायं। (नन्दी १०३)

दृष्टिबाद के बाईस सूत्र स्वसमय परिपाटी (जैनागम पद्धति) के अनुसार छिन्नछेदनयिक होते हैं।

बाईस सूत्र आजीवक परिपाटी के अनुसार अच्छिन्नछेदनयिक होते हैं।

बाईस सूत्र त्रेराशिक परिपाटी के अनुसार त्रिक नियक होते हैं। बाईस सूत्र स्वसमय परिषाटी के अनुसार चतुब्क-नियक होते हैं।

इस प्रकार पूर्वापर की दृष्टि से अट्ठासी सूत्र हैं। खिन्मछेदनय

जो णयो सुत्तं छिण्यं छेदेण इच्छति, जहा —''धम्मो मंगलमुक्किट्ठं'' ति सिलोगो सुत्तऽत्थतो पत्तेयं छेदेण ठितो, णो बितियादिसिलोगे अवेक्खइ ।

(नन्दीचू पृ ७४)

जो नय एक सूत्र की दूसरे सूत्र से पृथक् व्याख्या करता है, दूसरे सूत्र से पहले सूत्र को सम्बन्धित नहीं करता, वह छिन्नछेदनय है। इन सूत्रों की परस्पर निरपेक्ष व्याख्या की जाती है। जैसे—धम्मो मंगल-मुक्किट्ठ—यह क्लोक सूत्र और अर्थ की अपेक्षा से दूसरे क्लोक से पृथक् है—इसकी व्याख्या के लिए दूसरे क्लोकों की अपेक्षा नहीं है।

#### अस्छिन्नस्रेदनय

(जो जयो सुत्तं अच्छिण्णं छेदेण इच्छति सो अच्छिण्ण-छेद जयो) जहा —दुमपुण्फियपढमसिलोगो अत्थतो बिति-याइसिलोगे अवेक्खमाणो, बितियादिया य पढमं अच्छि-ग्णच्छेदणताभिष्पाययो भवति । अत्थयो अण्णोण्णमवेक्ख-माणा अच्छिण्णछेदणया । (नन्दी चू पृ ७४)

जो नय दूसरे सूत्रों की अपेक्षा रखता हुआ व्याख्या करता है, वह अच्छिन्मछेदनय है। जैसे—द्रुमपुष्पिका अध्ययन का प्रथम एलोक (धम्मो....) अर्थतः द्वितीय आदि एलोकों की अपेक्षा रखता है, दूसरे एलोक भी प्रथम एलोक की अपेक्षा रखते हैं—यह अच्छिन्नछेदनय का अभिप्राय है।

# ६. अनुयोग के प्रकार

अणुओंगे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा— मूलपढमाणुओंगे गंडियाणुओंगे य। (नन्दी ११९) अनुयोग दो प्रकार का है — मूलप्रथमानुयोग और

कंडिकानुयोग ।

### मूलप्रथमानुवोग

मूलपढमाणुओने णं अरहंताणं भगवंताणं पुत्वभवा, देवलोग-गमणाई, आउं, चवणाई, जम्मणाणि य अभिसेया, रायवरसिरीओ, पव्वज्जाओ, तवा य उग्गा, केवलनाणु-प्याओ, तित्थपवत्तणाणि य. सीसा, गणा, गणहरा, अज्जा, पवत्तिणीओ, संघस्स चउव्विहस्स जं च परिमाणं जिण-मणपज्जव-ओहिनाणी, समत्तसुयनाणिणो य, वाई, अणुत्तरमई य, जित्तर-वेजिववणो य मुणिणो, जित्तया सिद्धा, सिद्धिपहो जह देसिओ, जिन्तरं च कालं पाओव-गया. जे जींह जित्तयाइं भत्ताइं छेइत्ता अंतगडे मुणिवह-तमे तम-रओघ विष्पमुक्के मुक्खमृहमणुत्तरं च पत्ते। एते अण्णे य एवमाई भावा मूलपढमाणुओगे कहिया।

(नन्दी १२०)

मूलप्रथमानुयोग में अहँत् तीर्थंकरों के पूर्वंभव, देव-लोकगमन, आयुष्य, च्यवन, जन्म, अभिषेक, राज्य की श्रेष्ठिश्री, प्रव्रज्या और उग्र तप, केवलज्ञानोत्पत्ति, तीर्थं-प्रवर्तन, शिष्य, गण, गणधर, साध्वी, प्रवर्तिनी, चतुर्विध संघ का परिमाण, केवली, मनःपर्यवज्ञानी, अवधिज्ञानी, सम्यक्त्व, श्रुतज्ञानी, वादी, उत्तरवैक्रियलब्धिधर मुनि, जितने अनुत्तर विमानों में उत्पन्त हुए हैं, जितने सिद्ध हुए हैं, जिन्होंने प्रायोपगमन अनशन किया है तथा जितने भक्तों का छेदन (भक्तप्रत्याख्यान) कर जो उत्तम मुनिवर मुक्त हुए हैं, तम और रज से विप्रमुक्त होकर अनुत्तर सिद्ध-पथ को प्राप्त हुए हैं, उनका वर्णंन है। तथा इस प्रकार के अन्य भावों का कथन इसमें हुआ है।

मूलं —धर्मप्रणयनात्तीर्थं करास्तेषां प्रथमः —सम्य-क्त्वावािष्त-लक्षणपूर्वभवािदगोचरोऽनुयोगो मूलप्रथमानु-योगः । मूलप्रथमानुयोगे अहंता भगवता सम्यक्त्वभवा-दारभ्य पूर्वभवा देवलोकगमनाित तेषु पूर्वभवेषु देवभवेषु चायुर्देवलोकेभ्यश्च्यवन तिर्थं करभवत्वेनोत्पादस्ततो जन्माित ततः शैलराजे मुरासुरैविधीयमाना अभिषेका इत्यादि । (नन्दीमव प २४२)

धर्म के प्रणेता होने से तीर्थंकर मूल हैं। उनसे सम्बद्ध अनुयोग मूलप्रथमानुयोग है। इसमें अईतों के पूर्वभव (सम्यक्त्व प्राप्ति वाले भव से लेकर), देवलोक-गमन, आयु, च्यवन, तीर्थंकरभव-जन्म, मेरु पर्वत पर सुर-असुरों द्वारा अभिषेक इत्यादि का वर्णन है।

### **चं**डिकानुयोग

गंडियाणुओं कुलगरगंडियाओ, तित्थयरगंडियाओ, चक्कविद्वगंडियाओ, दसारगंडियाओ, बलदेवगंडियाओ, वासुदेवगंडियाओ, गणधरगंडियाओ, भद्बाहुगंडियाओ, तवोकम्मगंडियाओ, हरिबंसगंडियाओ, ओसप्पिणीगंडि-याओ, उस्सिष्पिणीगंडियाओ, चित्तंतरगंडियाओ, अमर-नर-तिरिय-निरय-गइ-गमण-विविह-परियष्ट्रणेसु, एव-माइयाओ गंडियाओ आघविष्णंति। (नन्दी १२१)

कंडिकानुयोग में कुलकरकंडिका, तीर्थंकरकंडिका, चक्रवर्तीकंडिका, दशारकंडिका, बलदेवकंडिका, वासुदेव-कंडिका, गणधरकंडिका, भद्रबाहुकंडिका, तपःकर्मकंडिका, हरिवंशकंडिका, अवसर्पिणीकंडिका, उत्सर्पिणीकंडिका, चित्रांतरकंडिका, देव, मनुष्य, तियंञ्च और नरकगति में गमन तथा विविध परिवर्तन इत्यादि कंडिकाओं का प्रतिपादन है।

इक्ष्वादीनां पूर्वापरपर्वपरिच्छिनो मध्यभागो गण्डिका । गण्डिकेव गण्डिका - एकार्थाधिकारा ग्रन्थ-पद्धतिरित्यर्थः । गण्डिकानुयोगे कुलकरगण्डिकाः, इह सर्ववाप्यपान्तरालवित्तन्यो बह्लचः प्रतिनियतैकार्थाधि-काररूपागण्डिकाः कुलकरगण्डिकाः, तत्र कुलकराणां विमलवाहनादीनां पूर्वभवजन्मनामादीनि सप्रपञ्चमुप-वर्ण्यन्ते, एवं तीर्थकरगण्डिकादिष्वभिधानवस्रतो भाव-नीयम् । (नन्दीमवृप २४२)

इक्षु आदि के पूर्व-अपर पर्व से परिच्छिन्न मध्यभाग को गंडिका — कंडिका कहते हैं। कंडिका की भांति जो समान वक्तव्यता के अर्थाधिकार वाली ग्रन्थपद्धति है, वह कंडिकानुयोग है। जैसे — कुलकरकंडिका में विमल-वाहन आदि कुलकरों का पूर्वभव, जन्म, नाम आदि विस्तार से विणित हैं। तीर्थंकरकंडिका आदि में भी इसी प्रकार अपने-अपने नाम के आधार पर विस्तार से वर्णन होता है।

#### चित्रान्तरकंडिका का प्रतिपाद्य

ऋषभाजिततीर्थंकरान्तरे ऋषभवंशसमुद्भूतभूपतीनां शेषगतिगमनव्युदासेन शिवगतिगमनानुत्तरोपपातप्राध्ति-प्रतिपादिका गण्डिकाश्चित्रान्तरगण्डिकाः।

(नन्दीमवु प २४२)

चित्रान्तरकंडिका में अहंत् ऋषभ और अहंत् अजित के अन्तराल काल में ऋषभवंश में उत्पन्न राजाओं के मोक्षगमन तथा अनुत्तर विमानों में उपपात का प्रतिपादन है।

(अहँत् ऋषभ के वंशज आदित्वयश आदि सम्राट् दीक्षित हुए, साधना की और मुक्त हो गये। वे संख्या-तीत थे। उनके पश्चात् अहँत् अजिन हुए—इससे संबद्ध विवरण वाली असंख्येय चित्रांतरगंडिकाएं हैं। यह सारी बात अव्टापद पर्वत पर चक्रवर्ती सगर के महामंत्री सुबुद्धि ने सगरपुत्रों को बतायी थी। (देखें —नन्दीमव् प २४२-२४६)

## ७. दृष्टिवाद के अनह

बहवे दुम्मेधा असत्ता दिद्विवायं अहिन्जिनं । अप्पा-न्याण य आन्यं ण पहुष्पति । इत्थियाओ पुण पाएण तुच्छाओ, गारवबहुलाओ चलिदियाओ, दुब्बलिधईओ, अतो एयासि ने अतिसेसज्भयणा अरुणोववायणिसीह-माइणो दिद्विवातो य ते ण दिज्जंति ।

(आवचू १ पृ ३४)

जो मंद बुद्धि वाले हैं, वे दृष्टिवाद को पढ़ने में असमर्थ हैं। जो अल्पायु हैं, उनका आयुष्य विशाल ज्ञानराणि को प्राप्त करने से पूर्व ही समाप्त हो जाता है। स्त्रियां प्राय: तुच्छ और गौरवबहुल होती हैं। उनकी इन्द्रियां चंचल और धृति दुबंल होती है, इसलिए उन्हें अरुणोपपात, निशीथ जैसे अतिशेष—विशिष्ट अध्ययनों तथा दृष्टिवाद की वाचना नहीं दी जा सकती। देव दिव्य शक्ति-सम्पन्न।

- १. देव का निर्वचन
- २. देव के प्रकार
- ३. मवनपति देव
- \* परमाधार्मिक देव

(द्र. नरक)

- ४. स्यंतर देव
- ० जुम्मक देव
- ५. ज्योतिष्क देव
- ं नजत्र देव

(इ. नक्षत्र)

- ६. वंगानिक देव
- ७. कल्पोपम देव
- द. कल्पातीत देव
- ० ग्रेवेयक और अनुत्तर देव
- \* लोकांतिक देव

- (इ. तीर्यंकर)
- ९. देवों की आयुस्थिति
- १०. देवों की कायस्थिति
  - ० अन्तरकास
  - ० अवगाहना
- ११. देव-आयुष्य बंध के कारण
  - ० देवों की सम्पदा
- १२. देव के मनुष्यलोक में आगमन के कारण
- १३. देव के मनुष्यलोक में न आने के कारण
- \* देवलोक की अवस्थित
- (ब्र. लोक)
- \* देव की अस्तित्व सिद्धि
- (द्र. गणधर

\* देव के मवप्रत्ययिक अवधिकान और उसकी क्षेत्र (द्र. अवधिज्ञान) मर्यादा तथा संस्थान (द्र. कर्म) \* देवगति शुभ नाम कर्म (द्र. सामायिक) \* देवगति और सामायिक (इ. लेश्या) \* देवों में लेश्या की स्थिति (द्र. लब्धि) \* देव और आशीविष लब्धि \* देवों में श्रुत-विशृद्धि का तारतम्य (द्र. भुतज्ञान) (द्र. ध्यान) \* धर्मध्यान और देवगति (द्र. चकवर्ती) \* देवेन्द्र भव्य होते हैं (द्र. शरीर) \* देवों में शरीर \* अवगाहना और विमानों का मापन (द्र. अंगुल)

#### १. देव का निर्वचन

दिव्यन्ति--निरुपमन्नीडामनुभवन्तीति देवाः। (नन्दीमवृप ७७)

जो निरुपम ऋीडा का अनुभव करते हैं, वे देव हैं।

#### २. देव के प्रकार

देवा चउव्विहा वुत्ता, ते मे कित्तयओ सुण। भोमिज्जवाणमंतर, जोइसवेमाणिया तहा। (उ ३६।२०४)

देव चार प्रकार के हैं—

१. भवनपति ३. ज्योतिष्क

२. व्यन्तर ४. वैमानिक

एएसि वण्णको चेव, गंधओ रसफासओ।
संठाणादेसओ वावि, विहाणाइं सहस्ससो।।

(उ ३६।२४७) वर्ण, गंध्र, रस, स्पर्श और संस्थान की दृष्टि से उनके हजारों भेद होते हैं।

#### ३. भवनपति देव

भूमी - पृथिव्यां भवाः भौमेयकाः -- भवनवासिनो, रत्नप्रभापृथिव्यन्तर्भूतत्वात्तद्भवनानाम् ।

(उशाव् प ७०१)

जिन देवों के आवास भूमि पर हैं, वे भवनवासी कहलाते हैं। उनके भवन रत्नप्रभा पृथ्वी के भीतर हैं।

कुमारवदेव कान्तदर्शनाः सुकुमाराः मृदुमधुरललित-गतयः श्रुङ्गाराभिजातरूपविक्रियाः कुमारवच्योद्धतरूपवेष-भाषाभरणप्रहरणावरणयानवाहनाः कुमारवच्योत्वणरागाः कीडनपराश्चेत्यतः कुमारा इत्युच्यन्ते । (उशावृ प ७०२)

जो कुमार की तरह कान्त, सुकुमार और मन्द-लित गित वाले हैं, जो सुन्दर रूप की विक्रिया करते हैं, जो कुमार की तरह उद्धत रूप वेष, भाषा, आभूषण, आयुध, आवरण, यान वाहन वाले होते हैं, जो लावण्य सम्पन्न और कीड़ाप्रिय होते हैं, वे कुमार देव (भवनवासी देव) कहलाते हैं।

असुरा नागसुवण्मा, विज्जू अग्गी य आहिया। दीवोदहिदिसा वाया, धणिया भवणवासिणो।। (उ ३६।२०६)

भवनवासी देवों के दस प्रकार हैं-

१. असुरकुमार ६. द्वीपकुमार

२. नागकुमार ७. उदधिकुमार

३. सुपर्णंकुमार ८. दिक्कुमार

४. विद्युत्कुमार ९. वायुकुमार

५. अग्निकुमार १०. स्तनितकुमार

#### ४. ब्यंतर देव

वनेषु — विचित्रोपवनादिषूपलक्षणत्वादन्येषु च विवि-धास्पदेषु ऋडिंकरसतया चरितुं शीलमेषामिति वन-चारिण:—व्यन्तराः (उशावृ प ७०१)

कुतूहलप्रिय और क्रीडा रसिक होने के कारण जो वन-उपवन आदि विविध स्थानों में विचरण करते हैं, वे व्यंतर देव हैं।

वाणमंतरित आर्षः वाद् विविधान्यन्तराणि ज्यस्कापिक पित्मक विशेष रूपाणि निवासभूतानि वा गिरि-कन्दरिव वरादीनि येषां तेऽमी व्यन्तराः, उक्तं हि—ते ह्या सित्यं गृध्वं च त्रीनिप लोकान् स्पृणन्तः स्वातन्व्यात् पराभियोगाच्य प्रायेण प्रतिपतन्त्यनियतगतिप्रचारान्मनु-ष्यानिप क्वचिद् भृत्यवदुपचरन्ति तथा विविधेषु च शैल-कन्दरान्तरवनिववरादिषु प्रतिवसन्त्यतो व्यन्तरा इत्युच्यन्ते। (उशावृष ७०१)

रत्नप्रभा पृथ्वी के साधारण-असाधारण अंतरों में जिनके आवास स्थल हैं तथा जो गिरिकन्दराओं के विवरों और वन-उपवनों आदि में रहते हैं, वे व्यन्तर देव हैं।

वे देव ऊर्ध्व, अध: तथा तिर्थक्—तीनों लोकों का स्पर्श करते हैं तथा स्वतंत्र रूप से अथवा दूसरों के द्वारा

नियुक्त होकर अनियत गति से विचरण करते हैं, कभी-कभी मनुष्यों की भी सेवक की भांति सेवा करते हैं। पिसायभूय जक्खा य, रक्खसा किन्तरा य किंपुरिसा। महोरगा य गंधज्वा, अट्टविहा वाणमंतरा॥ (उ ३६।२०७)

व्यन्तर देव आठ प्रकार के हैं---

१. पिशाच

५. किन्नर

२. भूत

६. किंपुरुष

३. यक्ष

७. महोरग

४. राक्षस

⊏. गन्धर्व

#### जूम्भक देव

वेसमणवयणसंचोइआ उ ते तिरिअजंभगा देवा ।
कोडिग्गसो हिरण्णं रयणाणि अ तस्य उर्वाणिति ।।

जुम्भकाः व्यन्तरा देवाः।''''''तियंगिति तिर्यंग्लोक-जुम्भकाः। (आवभा ६८ हावृ १ पृ १२०)

जृम्भक व्यन्तर देवों की एक जाति है। ये देव तिर्यक् लोक में रहने के कारण तिर्यक् जृम्भक कहलाते हैं। ये देव वैश्वमण देव की प्रेरणा से तीर्थंकरों के जन्म-महोत्सव आदि अवसरों पर स्वर्ण, रत्न आदि उपहृत करते हैं।

#### प्र. ज्योतिष्क देव

ज्योतींषि विमानान्यालया-आश्रया येषां ते ज्योतिरालयाः। (उशाव् प ७०२)

जिनके आश्रय—विमान ज्योतिर्मय हैं, वे ज्योतिष्क देव हैं।

चंदा सूरा य नक्खत्ता, गहा तारागणा तहा। दिसाविचारिणो चेव, पंचहा जोइसालया॥ (उ ३६।२०८)

ज्योतिष्क देवों के पांच प्रकार हैं—

१. चन्द्र २. सूर्य ३. नक्षत्र ४. ग्रह और ५ तारा। ये दिशाविचारी देव मेरु की प्रदक्षिणा करते हुए विचरण करने वाले हैं।

दिशासु विशेषेण—मेरुप्रादक्षिण्यनित्यचारितालक्षणेन चरन्ति परिश्रमन्तीत्येवंशीला दिशाविचारिणः। तद्वि-मानानि ह्येकादशभिरेकविशैयोंजनशर्तैमेरोश्चतमृष्विषि दिक्ष्वबाधया सततमेव प्रदक्षिणं चरन्तीति तेऽप्येवमुक्ताः। (उशाव् प ७०२) दिशाचरी ज्योतिष्क देवों के विमान मेरु की चारों दिशाओं में सतत प्रदक्षिणा करते हैं, जिसका क्षेत्र- परिमाण ११२१ योजन है।

#### ६. वैमानिक देव

विशेषेण मानयन्ति—उपभुञ्जन्ति सुकृतिन एता-नीति विमानानि तेषु भवा वैमानिकाः।

(उशावृ प ७०१)

पुण्यकाली जिनका उपभोग करते हैं, वे विमान हैं। जिनकी उत्पत्ति विमान में हो, वे बैमानिक देव हैं।

का उत्पात विमान में हा, व बमानिक देव है। विसालिमेहिं सीलेहिं, जक्खा उत्तरउत्तरा। महासुक्का व दिप्पता, मन्नंता अपुणच्चवं।। अप्पिया देवकामाणं, कामक्वविउव्विणो। उड्ढं कप्पेसु विट्ठंति, पुन्वा वाससया बहू।।

(उ ३।१४,१५)

विविध प्रकार के शीलों की आराधना के कारण जो देव उत्तरोत्तर कल्पों व उसके ऊपर के देवलोकों की आयु का भोग करते हैं, वे महाशुक्ल (चंद्र-सूर्य) की तरह दीप्तिमान् होते हैं तथा स्वर्ग से पुनः च्यवन नहीं होता, ऐसा मानते हैं।

वे देवी भोगों के लिए अपने आपको अपित किए हुए रहते हैं। वे इच्छानुसार रूप बनाने में समर्थ होते हैं तथा सैंकड़ों पूर्व वर्षों तक- असख्य काल तक ऊर्ध्वर्ती करुपों में रहते हैं।

वेमाणिया उ जे देवा, दुविहा ते वियाहिया। कप्पोवगा य बोद्धव्वा, कप्पाईया तहेव य। (उ ३६।२०९)

वैमानिक देवों के दो प्रकार हैं—कल्पोपग और करुपातीत।

### ७. कल्पोपग देव

कल्प्यन्ते - इन्द्रसामानिकत्रायस्त्रिशादिदशप्रकारत्वेन देवा एतेष्विति कल्पा —देवलोकास्तानुपगच्छन्ति— उत्पत्तिविषयतया प्राप्नुवन्तीति कल्पोपगाः । (उशाव प ७०२)

जहां इन्द्र आदि कल्पों की व्यवस्था है, वे कल्पोप-पन्न देवलोक हैं। वहां उत्पन्न देव कल्पोपन कहलाते हैं। दस कल्प ये हैं—

- १. इन्द्र─सामानिक आदि <mark>दे</mark>वों के अधिपति ।
- २. सामानिक—आयु आदि में इन्द्र के समान ।

- ३. त्रायस्त्रिश—मंत्रीस्थानीय ।
- ४. पारिषद्य मित्रस्थानीय ।
- ५. आत्मरक्षक---स्वामीरक्षकः।
- ६. लोकपाल सीमारक्षक ।
- ७. अनीक--संनिक और सेनापतिस्थानीय ।
- प्रकीर्णक नगरवासी और देशवासी स्थानीय ।
- ९. आभियोग्य सेबकस्थानीय ।
- १०. किल्विषक अंत्यजस्थानीय ।

कष्पोवमा बारसहा, सोहम्मीसाणगा तहा। सणंकुमारमाहिंदा, बंभलोगा य स्रंतगा॥ महासुक्का सहस्सारा, आणया तहा। आरणा अच्चुया चेव, इह कष्पोवगा सुरा॥ (उ ३६।२१०,२११)

कल्पोपग देव बारह प्रकार के हैं-

- १. सौधर्म
- ७. महाशुक
- २. ईशान
- द. सहस्रा**र**
- ३. सनत्कुमार
- ९. आनत
- ४. माहेन्द्र
- **१०. प्राण**त
- ५. ब्रह्मलोक
- ११. आरण
- ६. लान्तक
- १२. अच्युत

#### सौधर्म देवलोक

सुधर्मा नाम शक्तस्य सभा । साऽस्मिन्नस्तीति सौधर्मः कल्पः । स एवामवस्थितिविषयोऽस्तीति सौधर्मिणः ।

(उशावृ प ७०२)

शक की सभा का नाम है सुधर्मा। जहां यह सुधर्मा सभा है, वह सौधर्म देवलोक है। वहां सौधर्म देव रहते हैं।

### **प्ट. कल्पातीत देव**

कल्पान् - उक्तरूपानतीताः -- तदुपरिवर्षत्तस्थानो-त्पन्नतया निष्कान्ताः कल्पातीताः । (उन्नाव् प ७०२)

जो सौधमं आदि बारह कल्पविमानों से ऊपर ग्रैवेयक और अनुत्तर विमानों में उत्पन्न होते हैं तथा जो इन्द्र, सामानिक (स्वामी, सेवक) आदि की कल्पमर्यादा से अतीत हैं, वे कल्पातीत देव हैं।

कष्पाईया उजे देवा, दुविहा ते वियाहिया। गेविज्जाणुत्तरा चेव'''''''''

(उ ३६।२१२)

कल्पासीत देव दो प्रकार के हैं – ग्रैवेयक और अनुत्तर।

#### ग्रंबेयक देव

ग्रीवेव ग्रीवा लोकपुरुषस्य त्रयोदशरज्जूपरिवर्त्ती प्रदेशस्तस्मिन्निविष्टतयाऽतिश्राजिष्णुतया च तदाभरण-भूना ग्रैवेया— देवाचाणस्तन्निवासिनो देवा अपि ग्रैवेयाः। (उशावृप ७०२)

चौदह रज्जु प्रमाण लोकपुरुष का ग्रीवास्थानीय भाग है—तेरह रज्जु कः उपरि प्रदेश । उस लोकपुरुष के ग्रीवा स्थानीय प्रदेश में निवास करने वाले देव ग्रैवेयक कहलाते हैं।

हेट्टिमाहेट्टिमा चेव, हेट्टिमामिक्समा तहा। हेट्टिमाउवरिमा चेव, मिक्समाहेट्टिमा तहा। मिक्समामिक्समा चेव, मिक्समाउवरिमा तहा। उवरिमाहेट्टिमा चेव, उवरिमामिक्समा तहा।। उवरिमाउवरिमा चेव, इस मेविज्जगा सुरा।

(उ ३६।२१३-२१५)

ग्रैवेयक देव नौ प्रकार के हैं--

- १. अध:-अधस्तन
- ६. मध्य-उपरितन
- २. अधः-मध्यम
- ७. उपरि-अधस्तन
- ३. अध:-उपरितन
- द. उपरि-मध्यम
- ४. मध्य-अद्यस्तन
- ९. उपरि-उपरितन
- ५. मध्य~मध्यम

## अनुत्तर देव

'''विजया वेजयन्ता य, जयन्ता अपराजिया ॥ सन्बद्वसिद्धगा चेव, पंचहाणुत्तर। सुरा ।''''' (उ ३६।२१४, २१६)

अनुत्तर देव एांच प्रकार के हैं---

- १. विजय
- ४. अपराजित
- २. वैजयन्त
- ५. सर्वार्थसिद्धक
- ३. जयन्त

न विद्यन्ते उत्तराः — प्रधानाः स्थितिप्रभावसुखद्युति -लेक्यादिभिरेभ्योऽन्ये देवा इत्यनुत्तराः । (उकावृ प ७०२)

अन्य देवों की अपेक्षा जिनकी स्थिति, प्रभाव, सुख, द्युति, लेश्या आदि अनुत्तर है, वे अनुत्तर देव हैं।

सर्वेऽथाः सिद्धा इव सिद्धा थेषां ते सर्वार्थसिद्धाः । ते हि विजितप्रायकर्माणः, उपस्थितभद्रा एव तत्रोत्पत्तिभाजः। (उशाव प ७०३)

सर्वार्थिसिद्ध देव वे हैं, जिनके प्रायः कर्म क्षीण हो चुके हैं और जिनके सामने हर क्षण कल्याण उपस्थित रहता है। सिद्धों की भांति इनके सब अर्थ सिद्ध होते हैं। सर्वे-निरवशेषा अर्थ्यमानत्वादयी:—अनुत्तरसुखादयो यस्मिस्तत् सर्वार्थम्। (उशावृप ७०४) जहां अनुत्तर सुख-समृद्धि पूर्णतः विद्यमान है, वह सर्वार्थसिद्ध विमान है।

# ६. देवों की आयुस्थिति

साहियं सागरं एक्कं, उक्कोसेण ठिई भवे। भोमेज्जाणं जहन्तेणं, दसवाससहस्सिया ॥ पलिओवममेगं तु, उनकोसेण ठिई जहन्नेणं, दसवाससहस्सिया ॥ वंतराणं पलिओवमं एगं तु, वासलक्षेण साहियं। पलिओवमद्रभागो, जोइसेस् जहन्निया ॥ दो चेव सागराइं, उक्कोसेण वियाहिया। सोहम्मंमि जहन्तेणं, एगं च पलिओवमं॥ सागरा साहिया दुनि, उनकोसेण वियाहिया। ईसाणम्मि जहन्नेणं, साहियं पलिओवमं ॥ सागराणि य सत्तेव, उक्कोसेण ठिई भई। सणंकूमारे जहन्नेणं, दुन्नि ऊ सागरोवमा ॥ साहिया सागरा सत्त, उक्कोसेण ठिई भवे। माहिदम्मि जहन्तेणं, साहिया दुन्नि सागरा ।। दस चेव सागराइ, उनकोसेण ठिई भवे। बंभलीए जहन्नेणं, सत्त क सागरोवमा ॥ ठिई भवे। चउद्दस सागराइं, उदकोसेण लंतगम्मि जहःनेणं, दस सागरोबमा ॥ ऊ सत्तरस सागराइं, उक्कोसेण भवे। ठिई महासुक्के जहन्नेणं, चउदस सागरोवमा ।। अट्टारस सागराइं, उक्कोसेण ठिई भवे। सहस्सारे जहन्नेणं, सागरोवमा ॥ सत्तरस

सागरा अउणवीसंतु, उक्कोसेण ठिई भवे। आ**ण**यम्मि जहन्तेणं, अट्टारस सागरोवमा ॥ वीसं तु सागराइं, उक्कोसेण **ਠਿ**ई भवे। पाणयम्मि जहन्तेणं, सागरा अउणवीसई ।। सागरा इक्कवीसं तु, उक्कोसेण ठिई भवे। आरणम्मि जहन्नेणं, वीसई सागरोवमा ॥ बावीस सागराइं, उक्कोसेण **ਠਿ**ई भवे। अच्च्यम्मि जहन्नेणं, सागरा इक्कवीसई 🕕 तेवीस सागराइं, उनकोसेण ठिई पढमस्मि जहन्तेणं, बाबीसं सागरीवमा ॥ चउवीस सागराइं, उनकोसेण ठिई भवे। बिइयम्मि जहन्नेणं, तेवीसं सागरोवमा ॥ पणवीस सागराइं, उक्कोसेण ਠਿਵੇਂ भवे। तइयम्मि जहन्नेणं, चउवीसं सागरोवमा ॥ उक्कोसेण छव्वीस सागराइं. **ਠਿ**ई चउत्थम्मि जहन्तेणं, सागरा पण्वीसई ॥ सागरा सत्तवीसं तु, उक्कोसेण ठिई भवे। पंचमम्मि जहन्नेणं, सागरा उ छवीसई।। सागरा अटूवीसं त्, उक्कोसेण ठिई छुद्रस्मि जहन्नेणं. सागरा सत्तवीसई ॥ सागरा अउणतीसं तु, उक्कोसेण ठिई भवे। सत्तमभ्मि जहन्नेणं, सागरा अट्टवीसई ।। तीसंतुसागराइं, उक्कोसेण ਨਿ**ई** अट्टमम्मि जहन्नेणं, सागरा सागरा इक्कतीसंत्, उक्कोसेण ठिई भवे। नवमस्मि जहन्नेणं, सागरोवमा ॥ तीसई तेत्तीस उक्कोसेण ठिई भवे। सागराउ, चउसुं पि विजयाईसुं, जहन्नेणेक्कतीसई ॥ अजहन्नमणुक्कोसा, तेत्तीसं सागरोवमा । महाविमाण सन्बट्ठे, ठिई एसा वियाहिया ॥ (उ ३६।२१९-२४४)

|   | देव               | जघन्य आयु              | उत्कृष्ट आयु                |
|---|-------------------|------------------------|-----------------------------|
|   | भवनपति            | दस हजार वर्ष           | किचित् अधिक एक सागरोपम      |
|   | व्यन्तर           | दस हजार वर्ष           | एक पल्योपम                  |
|   | <b>ज्योतिष्</b> क | पल्योपम का आठवां भाग   | एक लाख वर्ष अधिक एक पल्योपम |
| ٥ | वैमानिक           |                        |                             |
|   | सौधर्म            | एक पल्योपम             | दो सागरोपम                  |
|   | <b>ई</b> शान      | किचित् अधिक एक पत्योपम | किंचित् अधिक दो सागरोपम     |
|   | ·                 | •                      |                             |

| देव                | जवन्य आयु                   | उत्कृष्ट आयु             |  |
|--------------------|-----------------------------|--------------------------|--|
| सनत्कुमार          | दो सागरोपम                  | स्रात सागरोपम            |  |
| माहेन्द्र          | किंचित् अधिक दो सागरीपम     | किंचित् अधिक सात सागरोपम |  |
| <b>ब्रह्म</b> लोक  | सात सागरोपम                 | दस सागरोपम               |  |
| लान्तक             | दस सागरोपम                  | चौदह सागरोपम             |  |
| महाशुक             | चौदह सागरोपम                | सतरह सागरोपम             |  |
| सहस्रार            | सतरह सागरोपम                | अठारह सागरोपम            |  |
| आनत                | अठारह सागरोपम               | उन्नीस सागरोपम           |  |
| प्रापत             | उन्नीस सागरोपम              | बीस सागरोपम              |  |
| आरण                | बीस सागरोपम                 | इक्कीस सागरोपम           |  |
| अच्युत             | इक्कीस सागरोपम              | बाईस सागरोपम             |  |
| ० नव ग्रेवेयक      |                             |                          |  |
| प्रथम ग्रैवेयक     | बाईस सागरोपम                | तेईस सागरोपम             |  |
| द्वितीय ग्रैवेयक   | तेईस सागरोपम                | चौबीस सागरोपम            |  |
| तृतीय ग्रैवेयक     | चौबीस सागरोपम               | पच्चीस सागरोपम           |  |
| चतुर्थ ग्रैवेयक    | प <del>च्ची</del> स सागरोपम | छब्बीस सा <b>गरोप</b> म  |  |
| पंचम ग्रैवेयक      | छुब्बीस सागरोपम             | सत्ताईस सागरोपम          |  |
| षष्ठ ग्रैवेयक      | सत्ताईस सागरोपम             | अट्टाईस सागरोपम          |  |
| सप्तम ग्रैवेयक     | अट्ठाईस सागरोपम             | उनतीस सागरोपम            |  |
| अष्टम ग्रैवेयक     | उनतीस सागरोपम               | तीस सागरोपम              |  |
| नवम् ग्रैवेयक      | तीस सागरोपम                 | इकतीस सागरोपम            |  |
| ० पांच अनुसर विभान |                             |                          |  |
| विजय               | )                           |                          |  |
| वैजयन्त            | इकतीस सागरोपम               | तेतीस सागरोपम            |  |
| जयन्त              | i                           |                          |  |
| अपराजित            | j                           |                          |  |
| सर्वार्थसिद्ध      | तेतीस सागरोपम               | <b>ते</b> तीस सागरोपम    |  |

# १०. देवों को कायस्थिति

जा चेव उ आउठिई, देवाणं तु वियाहिया । सा तेसि कायठिई, जहन्तुक्कोसिया भवे।। (उ ३६।२४४)

सारे ही देवों की जितनी आयुस्थिति है, उतनी ही उनकी जघन्य या उत्कृष्ट कायस्थिति है। देवे नेरइए य अइमओ, उक्कोसं जीवो उ संबसे।

इक्किक्कभवग्गहणे ....... ॥ (उ १०१४)

देव और नरकयोगि में उत्पन्न हुआ जीव अधिक से अधिक एक-एक जन्म ग्रहण तक वहां रह जाता है।

#### अन्तरकाल

अर्णतकालमुक्कोसं, अंतोभुहुत्तं जहन्नयं। विजढमि सए काए, देवाणं हुज्ज अंतरं।। (उ ३६।२४६)

उनका अन्तर — अपने-अपने काय को छोड़कर पुन: उसी काय में उत्पन्न होने का काल जघन्यतः अन्तर्मृहूर्त्त और उत्कृष्टतः अनन्तकाल का है।

#### अवगाहना

एवं असुरकुमाराईणं जाव अणुत्तरिवमाणवासीणं सगसगसरीरोगाहणा भाणियव्वा । (अनु ४०५) असुरकुमाराणं भवधारणा जहण्णा अंगुलअसंखभागो उक्कोस सत्त रयणी, उत्तरवेउव्विया जहण्या अंगुलस्स असंक्षेज्जितभागी उक्कोसा जोयणलक्खं । एवं णागादिया-णवि णवण्हं, णवरं उत्तरवेउव्विया उक्कोसा जोयण-सहस्सं । (अनुचू पृ ५५)

असुरकुमार देवों के भवधारणीय शरीर की जघन्य अवगाहना अंगुल का असंख्येय भाग तथा उत्कृष्ट सात हाथ है। उनकी उत्तरवैक्तिय शरीर की जघन्य अवगाहना अंगुल का असंख्यातवां भाग तथा उत्कृष्ट एक लाख योजन है। इसी प्रकार नामकुमार आदि भवनपति देवों की अवगाहना भी इतनी है, केवल उत्तर वैक्तिय की उत्कृष्ट अवगाहना एक हजार योजन है।

(व्यन्तर और ज्योतिष्क देवों की अवगाहना असुर-कुमार देवों जितनी होती हैं। "अनुत्तरोपपातिक देवों की अवगाहना एक हाथ की होती है। देखें—पन्नवणा २१।७०, ७१।

### ११. देव-आयुष्य बंध के कारण

देवाउयं निबंधइ, सरागतवसंजमो।
अणुव्वयधरो दंतो, सत्तो बालतविम्म य।।
बालतवे पिडबद्धा, उक्कडरोसा तवेण गारविया।
वेरेण य पिडबद्धा, मरिऊणं जित अमुरेसु॥
रज्जुग्गहणे विसभक्खणे य जलणे य जलपवेसे य।
तण्हाछुहाकिलंता, मरिऊणं हुंति बंतरिया।।
(उसुवृप ६७)

### वेव-आयुष्य बंध के कारण

- १. सराग तप-संयम का पालन।
- २. अणुव्रतों का पालन ।
- ३. इन्द्रिय और मन का दमन।
- ४. बाल तप में आसक्त ।

## असुरदेव-आयुध्य बंध के कारण

- १. अज्ञान तथ में प्रतिबद्धता ।
- २. प्रबल कोध करना।
- ३. तप का अहं करना।
- ४. वैर में प्रतिबद्धता !

#### स्यन्तरदेव-आयुष्य बंध के कारण

- १. फांसी पर लटक कर आत्महत्या करना।
- २ विष-भक्षण।

- ३. अग्नि में जलकर मरना।
- ४. जल में ड्रुबकर मरना।
- ५. भूख और प्यास से क्लांत होकर मरना। जेसि तु विउला सिक्खा, मूलियं ते अइच्छिया। सीलवंता सवीसेसा, अद्दीणा जंति देवयं।। (उ ७।२१)

जिनके पास वियुत्त शिक्षा है, वे शीलसम्पन्त और उत्तरोत्तर गुणों को प्राप्त करने वाले पराऋमी पुरुष मूलधन — मनुष्यत्व का अतिऋमण करके देवत्व को प्राप्त होते हैं।

ताणि ठाणाणि गच्छंति, सिविखत्ता संजमं तवं । भिवखाए वा गिहत्थे वा, जे संति परिनिव्वुडा ॥ (उ ४।२८)

जो उपशान्त होते हैं, वे संयम और तप का अभ्यास कर देव-आवासों में जाते हैं, भले फिर वे भिक्षु हों या गृहस्थ।

इहजीवियं अणियमेत्ता, पब्भट्ठा समाहिजोएहिं । ते कामभोगरसगिद्धा, उववज्जंति आसुरे काए ॥ (उ ८।१४)

जो इस जन्म में जीवन को अनियंत्रित रखकर समाधि-योग से परिश्रष्ट होते हैं, वे कामभोग और रसों में आसक्त बने हुए पुरुष असुरकाय में उत्पन्न होते हैं।

## देवों की सम्पदा

उत्तराइं विमोहाइं, जुइमंताणुपुन्वसो । समाइण्णाइं जक्खेहिं, आवासाइं जसंसिणो ॥ दीहाउयां इड्ढिमंता, सिमद्धा कामरूविणो । अहुणोववन्तसंकासा, भुज्जो अच्चिमालिप्पभा ॥ (उ ५।२६,२७)

देवताओं के आवास उत्तरोत्तर उत्तम, मोहरिहत और बृतिमान् तथा देवों से आकीर्ण होते हैं। उनमें रहने वाले देव यशस्वी, दीर्घायु, ऋद्धिमान्, दीष्तिमान्, इच्छानुसार रूप धारण करने वाले, अभी उत्पन्त हुए हों ऐसी कान्ति वाले और सूर्य के समान अतितेजस्वी होते हैं।

सौधर्मादिषु ह्यनुत्तरिवमानावसानेषु पूर्वपूर्वापेक्षया प्रकर्षवन्त्येव विमोहत्वादीनि । (उशावृ प २५२) सौधर्म देवलोक से अनुत्तरिवमान पर्यन्त देवलोकों में निवास करने बाले देवों में भोह आदि क्रमशः कम होते जाते हैं। अनुत्तर विमानवासी देवों का मोह अत्यंत उपशांत होता है।

अधुनोपपन्नसंकाशाः प्रथमोत्पन्नदेवतुल्याः, अनुत्त-रेषु हि वर्ण्णद्युत्यादि यावदायुस्तुल्यमेव भवति । (उशाव प २५२)

अधुनोपपन्न का अर्थ है तत्काल उत्पन्न देव। इसका तात्पर्य है कि उनमें औदारिक शरीरगत अवस्थायों नहीं होती। वे न बालक होते हैं न बूढ़े, सदा एक समान रहते हैं। अनुत्तरिवमानवासी देवों का रूप-रंग और लावण्य जैसा उत्पत्ति के समय होता है वैसा ही अन्तकाल तक होता है।

"""मोहणियसायवेयणियकम्मउत्याओ । कामपसत्ता विरई कम्मोदयउ च्चिय न तेसि ॥ अणिमिस देवसहावा णिच्चिट्ठाणुत्तरा उ कयकिच्चा । कालाणुभावा तित्थुन्नईवि अन्नत्थ कुर्व्वति ॥ (आवनि २ पृ १६०)

देव मोहनीय और सातवेदनीय कर्म के उदय के कारण कामासक्त होते हैं। अप्रत्याख्यान मोहनीय के उदय के कारण वे त्याग नहीं कर सकते। वे स्वभाव से ही अनिमेष होते हैं। अनुसर देव कृतकृत्य होने के कारण किया नहीं करते। उचित समय में वे तीर्थ की प्रभावना में भी सहयोगी बनते हैं।

# १२. देव के मनुष्यलोक में आगमन के कारण

नवरि जिणजम्म-दिक्खा-केवल-निव्वाणमहिनक्षीगेणं । भत्तीए सोम्म ! संसयिवच्छेयत्थं व एज्जहण्हा ॥ पुव्वाणुरागओ वा समयिनबंधा तवोगुणाओ वा । नरगणपीडा-ऽणुग्गह-कंदप्पाईहिं वा केइ॥ (विभा १८७६, १८७७)

देव निम्न कारणों से मनुष्य लोक में आ सकते हैं — १. अर्हत् के अन्म, दीक्षा, कैवल्य और निर्वाण महोत्सव पर।

- २. भक्ति के वशीभूत होकर।
- ३. संशय दूर करने के लिए।
- ४. पूर्व जन्म के पुत्र, मित्र आदि के अनुराग से ।

- पूर्वभव में किसी मिश्चित संकेत आदि के द्वारा प्रतिबोध देने के लिए।
- ६. तपस्या आदि गुणों से आकृष्ट होकर।
- ७. पूर्वभव के वैर के कारण उसे पीड़ा देने के लिए।
- पूर्वभव के मित्र आदि पर अनुग्रह करने के
   ित्र ।
- ९. हास्य, कुतूहल के कारण!

# १३. देव के मनुष्यलोक में न आने के कारण

संकंतदिब्बपेम्मा विसयपसत्ताऽअसमत्तकत्तव्वा । अणहीणमणुयकज्जा नरभवमसुहं न एंति सुरा ॥ (विभा १८७४)

देव निम्न कारणों से मनुष्य लोक में नहीं आते--

- १ सकातदिव्यप्रेम उत्पन्न होते ही देवों का परस्पर धनिष्ठ प्रेम हो जाता है।
- २. विषयासक्ति वे दिन्य कामभोगों में आसक्त हो जाते हैं।
- ३. असमाप्तकर्त्तव्य वे अनेक कार्यों में नियुक्त हो जाते हैं। उन कार्यों में अतिव्यस्तता रहने के कारण।
- ४. अनधीनकार्य वे मनुष्य के किसी कार्य के अधीन नहीं होते।
- ४. अशुभ गंध वे मनुष्य लोक की दुर्गन्ध को सहन नहीं कर सकते।

वेशविरति— जो अंश रूप में व्रती होता है, उसकी आत्मविशुद्धि। (द्र. गुणस्थान)

#### द्रव्य गुण और पर्याय का आश्रय।

 १. द्रट्य के निर्वचन

 २. द्रट्य-गुण-पर्याय

 ३. द्रस्य के प्रकार

 \* धर्मास्तिकाय

 \* अध्मास्तिकाय

 \* आकाशास्तिकाय

 \* काल

 (द्र. काल)

 \* पुद्गल
 (द्र. पुद्गल)

 \* जीवास्तिकाय
 (द्र. जीव)

 ४. पर्याय के लक्षण

- ५. सामान्य-विशेष
- ६. द्रव्य परिणामीनित्य
- ७. उत्पाद-व्यय-ध्रोग्य
- मृद और लघु द्रव्य
- ९. अगुरुलघु पर्याय
- १०. द्रब्य-पर्याय की सूक्ष्मता

### १. द्रुध्य के निर्वचन

दबए दुयए दोरवयनो विगारो गुणाण संदाबो । दक्वं भक्वं भावस्स भूअभावं च जं जोग्गं॥ (विभा २८)

द्रव्य वह है-

- जो अपने पर्यायों को प्राप्त होता है और उनसे मुक्त होता है।
- जो अपने पर्यायों द्वारा गृहीत होता है और परित्यक्त (मुक्त) होता है।
- जो सत्ता का अवयव अथवा विकार है। (अवा-न्तर सत्तात्मक द्रव्य महासत्ता के अवयव अथवा विकार होते हैं।)
- ० जो रूप आदि गुणों का समुदाय है।
- जिसमें भूतकालीन और भविष्यकालीन पर्यायों की योग्यता है।

# २. द्रव्य-गुण-पर्याय

गुणाणमासओ दव्वं एगदव्वस्सिया गुणा । लक्खणं पज्जवाणं तु उभओ अस्सिया भवे ॥ (उ २८।६)

जो गुणों का आश्रय होता है, वह द्रव्य है। जो एक (केवल) द्रव्य के आश्रित रहते हैं, वे गुण होते हैं। द्रव्य और गुण — दोनों के आश्रित रहना पर्याय का लक्षण है।

### ३. द्रव्य के प्रकार

धम्मो अहम्मो आगासं, कालो पुग्गलजंतवो ।\*\*\*\* (उ २८१७)

द्रव्य के छह प्रकार हैं —

- १. धर्मास्तिकाय
- ४. काल
- २. अधर्मास्तिकाय
- **५.** पुद्गलास्तिकाय
- ३. आकाशास्तिकाय
- ६. जीवास्तिकाय

धम्मो अहम्मो आगासं, दव्यं इतिकत्कमाहियं । अणंताणि य दव्याणि, कालो पुग्गलजंतवो ॥ (उ २८।८)

धर्म, अधमे, आकाश—ये तीन द्रव्य एक-एक हैं। काल, पुद्गल और जीव—ये तीन द्रव्य अनन्त-अनन्त हैं।

#### ४. पर्याय के लक्षण

एगत्तं च पुहत्तं च, संखा संठाणमेव य । संजोगा य विभागा य, पज्जवाणं तु लक्खणं ॥ (उ २८।१३)

एकत्व ---प्रत्येक स्कन्ध के परमाणु भिन्न-भिन्न होते हैं, फिर भी उनके संघात में एकत्व की अनुभूति होती है।

पृथक्त्व--यह इससे पृथक् है - इस अनुभूति का हेतुभूत पर्याय।

संख्या-एक, दो, तीन आदि की प्रतीति का हेतुभूत पर्याय।

संस्थान-अाकार-विशेष में संस्थित होना । यह वर्तृल है, यह दीर्घ है-इस बुद्धि का हेतुभूत पर्याय ।

संयोग - दो वस्तुओं का संयोग।

विभाग - यह इससे विभक्त है - इस बुद्धि का हेतुभूत पर्याय ।

### ५. सामान्य-विशेष

सामण्ण-विसेसमओ तेण पयत्थो विवश्खया जुत्तो। वत्थुस्स विस्सरूवो पज्जायावेक्खया सन्वो॥ (विभा १६०३)

प्रत्येक पदार्थ में सामान्य और विशेष दोनों होते हैं। पर्याय की अपेक्षा पदार्थ के विविध रूप हैं।

""वत्यूणं चिय जो सरिसो पज्जवो स सामन्तं । जो विसरिसो विसेसो """ ॥

(विभा २२०२)

वस्तु के सदृश पर्याय को सामान्य और विसदृश पर्याय को विशेष कहते हैं।

सब्वं चिय सब्वमयं स-परपज्जायओ जओ निययं। सञ्जमसञ्जमयं पि य विवित्तरूवं विवक्खाओ॥ (विभा १६०२)

सर्व पदार्थ सर्वात्मक है, स्व और पर पर्याय अर्थात् सामान्य की अपेक्षा से । सर्व सर्वात्मक नहीं हैं, पृथक् पर्याय अर्थात् विशेष की अपेक्षा से ।

### ६. द्रव्य परिणामीतित्य

आविब्भाव-तिरोभावमेत्तपरिणामि द्व्वमेवेयं। निच्चं बहुरूवं पि य नडोव्वं वेसंतर।वन्नो।। (विभा २६६६)

नाना प्रकार के वेष धारण करने वाले नट के बहु-रूपों की तरह आविर्माव और तिरोभाव होने पर भी द्रव्य अपने स्वरूप को नहीं छोड़ता है, इसलिए द्रव्य परिणामीनित्य है।

जं जं जे जे भावे परिणमइ पओग-वीससादव्वं । तं तह जाणाइ जिणो अपष्जवे जाणणा नित्थ ॥ (विभा २६६७)

प्रयोग और स्वभाव से जो-जो द्रव्य जिस-जिस भाव में परिणत होता है, केवली उसे उसी रूप में जानते हैं। पर्याय रहित द्रव्य को नहीं जाना जा सकता।

#### ७. उत्पाद-व्यय-ध्रोब्य

नाणुष्पन्नं लिखज्जए जओ वत्यु लक्खणं तेणं । उप्पाओ संभवओ तह चेव विगच्छओ विगमो ॥ लिखज्जह जं विगयं विगमेण विणा व जं न संभूई । विगमो वि लक्खणमओ विगच्छओ वत्थुणोऽणण्णो ॥ (विभा २१६४, २१६४)

अनुत्पन्न वस्तु का बोध नहीं होता और विगम (व्यय) के बिना उत्पाद नहीं होता। उत्पाद और व्यय से वस्तु लक्षित होती है, अतः उत्पाद और व्यय वस्तु के लक्षण हैं, उससे अभिन्न हैं।

सरुवं चिय पइसमयं उप्पज्जइ नासए य निच्चं च।.... (विभा ५४४)

सभी वस्तुएं प्रतिक्षण उत्पन्न होती हैं, नष्ट होती हैं ओर नित्य हैं।

अहव सहावो धम्मो वत्थुस्स, न सो वि सरिसओ निच्चं । उप्पायद्विद-भंगा चित्ता जं वत्थुपण्जाया॥ (विभा १७९२)

बस्तु का स्वभाव निरन्तर एक समान नहीं रहता। वस्तु के पर्याय विचित्र हैं। वे तीन हैं—उत्पाद, ध्रोब्य और विनाश।

## उत्पाद और ध्यय युगपत्

नाणस्सावरणस्स य समयं तम्हा पगासतमसी व्व । उप्पायव्वयधम्मा तह नेया सव्वभावाणं ॥ (विभा १३४०) अंधकार के निवर्तन और प्रकाश के उद्भव की तरह केवलज्ञानावरण का क्षय और कैवल्य की उत्पत्ति युगपत् होती है। इसी प्रकार सब पदार्थों में उत्पाद और व्यय युगपत् होते हैं।

उप्पञ्जति वयंति य परिणमंति य गुणा न दन्वाइं। दन्वण्पभवा य गुणा ण गुणप्पभवाइं दन्वाइं। (आवनि ७९३)

उत्पाद और व्यय के रूप में परिणमन गुण का होता है, द्रव्य का नहीं। द्रव्य से गुण की उत्पत्ति होती है, गुण से द्रव्य की उत्पत्ति नहीं होती।

### मातृकापद

ते हि तीर्थविधौ सर्वे, मातृकाख्यं पदत्रयम् । उत्पत्तिविगमधौव्यख्यापकं सम्प्रचक्षते ॥ उत्पत्तिविगमावत्र, मतं पर्यायवादिनः । द्रव्याथिकस्य तु धौव्यं, मातृकाख्यपदत्रथे ॥ (उज्ञाव प २१)

अहैत् तीर्थ में तीन मातृकापद हैं—उत्पाद, व्यय और ध्रोव्य । पर्यायवादी को उत्पाद और व्ययतथा द्रव्यवादी को ध्रोव्य मान्य है।

दन्वधम्मो ताव दन्वपज्जवा । एते धम्मा तस्स जीव-दन्वस्स अजीवदन्वस्स, उप्पायिठईभंगा पज्जाया भवंति । तत्य जीवदन्वस्स ताव इमे उप्पायिठितिभंगा, जह मणु-स्समावेण उप्पण्णस्स मणुस्सस्स मणूसत्ते उप्पायो भवंति, जाओ पुण गतितो उन्विट्टिं आगओ ताए गतीए विगमो, जीवत्तणेण पुण अवट्टिं चेव ।

अजीवस्स उप्पायिठिईभंगा जहा परमाणुस्स परमाणुभावेण विगयस्य परमाणुत्तणेण विगमे दुप्पदेसिय-त्तेण उप्पाओ अजीवदन्वत्तणेण अवद्विओ चेव। तहा सुवण्णदन्वस्स अंगुलेज्जगत्तणेण विगमो कुंडलत्तणेण उप्पाओ मुवण्णदन्वत्ते अवद्वियं चेव .....।

(दजिचू पृ १६)

द्रव्य का धर्म है— द्रव्य के पर्याय । उत्पाद, स्थिति और व्यय—ये पर्याय जीव और अजीव—-दोनों द्रव्यों के होते हैं। जैसे—एक देव मनुष्य जन्म लेता है तो उसके देवरूप का विनाश और मनुष्यरूप का उत्पाद होता है तथा उसका जीवत्व अवस्थित रहता है। इसी प्रकार अजीव द्रव्य में भी यह त्रिपदी घटित होती है। एक परमाण का विनाश होने पर द्विप्रदेशी स्कंध आर्ि

के रूप में उसका उत्पाद होता है, अजीवत्व की अपेक्षा से वह अवस्थित रहता है। स्वर्ण की अंगूठी को भांज कर कुंडल बनाने पर अंगूठी का नाश और कुंडल का उत्पाद होता है तथा स्वर्णद्रव्यत्व अवस्थित रहता है।

जीवमजीवे रूवमरूवी सपएसमप्पएसे अ । जाणाहि दव्वलोगं णिच्चमणिच्चं च जंदव्वं ॥

(आवभा १९५)

जीव द्रव्य के दो भेद हैं—रूपी (संसारी जीव), अरूपी (सिद्ध जीव)। अजीव द्रव्य के दो भेद हैं हिं रूपी (पुद्गल), अरूपी (धर्मास्तिकाय आदि)। परमाणु के अतिरिक्त सभी द्रव्य सप्रदेशी और अप्रदेशी हैं। द्रव्य द्रव्यत्व की अपेक्षा नित्य और पर्याय की अपेक्षा अनित्य है।

# प्रुरु और लघु द्रव्य

णिच्छ्यणयस्स णित्य सञ्वगुरुं दब्वं, णावि सब्बलहुं। वबहारणयादेसेण पुण बायरखंधेसु सब्बेसु दोऽवि अत्यि। जहा सब्बगुरू कोडियसिला, सब्बलहू मूलगपत्तं तूलं वा। (आबच् १ पृ २९)

निश्चय नय की अपेक्षा कोई भी द्रव्य सर्वथा गुरु और सर्वथा लघु नहीं है। व्यवहार नय की अपेक्षा सब बादर स्कन्ध गुरु और लघु—दोनों हैं। जैसे कोटिक-शिला गुरु है। मूले का पत्र और रूई लघु है।

# ६. अगुरुलघु पर्याय

परमाणुतो आढतं जाव अणंतपदेसितो खंधो एते सुदुमा खंधा भण्णंति । अगुरुलहुपज्जाया य निच्छयतो एतेसि भवंति । जे णो गुरू णो लहू ते अगुरुलहु-पज्जाया भण्णंति । जे पुण सुदुमातो अणंतपदेसितातो आरङ्भ अणंताणंतपदेसिया खंधा तेसि जे पज्जाया ते गुरुया लहुया य णिच्छयतो णातव्वत्ति ।

(आवच् १ पृ २९, ३०)

निश्चयनय की दृष्टि से परमाणु से लेकर सूक्ष्म अनन्त प्रदेशी स्कन्ध तक अगुरुलघु हैं। जो द्रव्य न गुरु होते हैं और न लघु, वे अगुरुलघु पर्याय वाले होते हैं। सूक्ष्म अनन्तप्रदेशी स्कन्धों से लेकर अनन्तानन्त प्रदेशी स्कन्धों के पर्याय गुरुलघु होते हैं।

# १०. द्रव्य-पर्याय की सूक्ष्मता

सट्टाणं पडुच्च दव्वतो सव्वदव्वाणं परमाणुपोग्गलो सुहुमो । क्षेत्रतो सट्टाणं पडुच्च एगो आगासपदेसो सुहुमो । कालतो सट्टाणं पडुच्च समओ सुहुमो। भावतो सट्टाणं पडुच्च एगगुणकालतो सुहुमो। परद्वाणं पडुच्च दव्वातो भावो सुहुमतरागो। परमाणुपोग्गलो अणंतगुणकालओऽवि अत्थि, अतो दव्वेहितो भावो सुहुमयरागो। मुत्तदव्व-भावेहितो अमुत्तभावत्तणेण कालखेता सुहुमा, कालतो य खेत्तं सुहुमयरागंति। (आवचू १ पृ ४३)

स्वस्थान की अपेक्षा सब द्रव्यों में परमाणुपुद्गल, क्षेत्रतः एक आकाशप्रदेश, कालतः समय और भावतः एक गुण काला सूक्ष्म है। परमाणुपुद्गल अनन्त गुण काला भी होता है, इसलिए परस्थान की अपेक्षा द्रव्य से भाव सूक्ष्मतर है। मूर्त द्रव्य के भाव से अमूर्त भाव सूक्ष्म है, इसलिए काल और क्षेत्र सूक्ष्म है। काल से क्षेत्र सूक्ष्मतर है।

द्वादशांग--गणधर द्वारा रचित आचार आदि बारह अंग-आगम, गणिपिटक।

(द्र. अंगप्रविष्ट)

द्वीप--टापू।

द्वाभ्यां प्रकाराभ्यां स्थानदातृत्वाहाराद्युपष्टमभहेतु-त्वलक्षणाभ्यां प्राणिनः पान्तीति द्वीपाः जन्त्वावासभूत-क्षेत्रविशेषाः। (अनुमवृ प ८२)

स्थानदान और अ।हार आदि का उपष्टम्भ — इन दो प्रकारों से जो प्राणियों का पालन-संरक्षण करते हैं, वे द्वीप—आवासक्षेत्र हैं। जंबू, धातकीखंड, पुष्कर आदि द्वीप हैं। (द्र. लोक)

दुविहो य होइ दीवो दन्वदीवो अ भावदीवो य । इक्तिककोऽवि अ दुविहो आसासपगासदीवो अ ॥ संदीणमसंदीणो संधिअमस्संधिए अ बोद्धव्वे । आसासपगासे अ भावे दुविहो पुणिक्तिकको ॥ (उनि २०६, २०७)

संदीणो णाम जो जलेण छादेण्जति, सो ण जीवितत्थसंताणाय। जो पुण सो विच्छिण्णत्तणेण उस्सित्तणेण
य जलेण ण छादेण्जति सो जीवितत्थीणं ताणाय असंदीणो
दीवो जहा कोंकणदीवो.........खओवसियसम्मद्दंसणदीवो
पडिवातित्ति काउं संदीणो असंदीणो तु खायगसम्मद्दंसणदीवो। (उच्चू पृ११४, ११४)
संदीयते — जलप्लावनात् क्षयमाप्नोतीति सन्दीन:,
तिदत्तरस्त्वसन्दीन:। (उशावृष २१२)

प्राकृत शब्द 'दीव' के संस्कृत में दो रूप हैं — द्वीप और दीप । इसके दो प्रकार हैं — द्रव्य और भाव । द्रव्य दीव के दो प्रकार हैं — आश्वास द्वीप और प्रकाश दीप। आश्वास द्वीप के दो भेद हैं —

- संदीन द्वीप यह जलप्लावन आदि से आच्छादित या नष्ट हो जाता है तथा जीवन को त्राण नहीं देता।
- २. असंदीन द्वीप—यह विस्तीर्ण और ऊंचा होता है, अतः जल से आच्छादित या नष्ट नहीं होता तथा जीवन को त्राण देता है। जैसे —कोंकण देश का द्वीप। क्षायोपशमिक सम्यक्त्व भावसंदीन और क्षायिक सम्यक्त्व भावअसंदीन द्वीप है।

पगासदीवो णाम जो उज्जोयं करेति, सो दुविधो — संजोइमो सो तृणपुलकर्वातंअग्निकर्तृ समवायेन निष्पद्यते, असंजोइमो चंदादिच्चमणिमादि । ""पगासभावदीवोवि दुविहो — विधातिमो संघाइमो य । तत्थ संघातिमो अक्खर-पदपादसिलोगो गाथाउद्देसगादिसंघातमयं दुवालसंगं सुतज्ञानं । असंघातिमं केवलनाणं । (उचू पृ ११५)

जो अंधकार में प्रकाश फैलाता है, उसे प्रकाश दीप कहा जाता है। उसके दो भेंद हैं—

- १. संयोगिम दीप —तैल, वर्ति आदि के संयोग से प्रदीप्त होने वाला दीप।
- २. असंयोगिम दीप-चन्द्र, सूर्य, मणि आदि । प्रकाशभावदीप के दो प्रकार हैं-
- संघातिम दीप—अक्षर, पद, पाद, क्लोक, गाथा, उद्देशक आदि का संघात द्वादशांग, श्रुतज्ञान ।
- २. असंघातिम दीप केवलज्ञान । (श्रुतज्ञान संदीन दीप और केवलज्ञान असंदीन दीप है। देखें — आचारांगवृत्ति पत्र २२४)

धर्म-वस्तु का स्वभाव । मोक्ष का उपाय ।

- १. धर्म का निर्वचन, परिभाषा
- २. धर्म की अहंता
- ३. धर्म के प्रकार
- ० द्र**ध्य धर्म**
- ० भाव धर्म
- ४. लौकिक-कुप्रावचनिक धर्म
- ५. लोकोत्तर धर्म

- ६. श्रुतधर्म
- ७. चारित्रधर्म -- समा आदि
- द्र. धमणद्यमं में मूलगुण-उत्तरम्ण
  - \* अगारधर्म

(द्र. भावक)

\* अनगारधर्म

(द्र. महादत)

- ९. धर्मकी दुर्लभता
- १०. धर्म मंगल है।
  - ० धर्म शरण है
  - \* धर्म अनुप्रेक्षा

(इ. अनुप्रेक्षा)

११. धर्मश्रद्धा के परिणाम

**१२. लौकिक और लोकोत्तर उपकार** 

# १. धर्म का निर्वचन, परिभाषा

धारेति संसारे पडमाणमिति धम्मो। (दअच्पृ१)

यस्मात् जीवं तरकतिर्यग्योनिकुमानुषदेवत्वेषु प्रपतंतं धारयतीति धर्मः । (दिजचू पृ १४)

जो दुर्गति में गिरते हुए प्राणी को धारण करता है, उसका संरक्षण करता है, वह धर्म है।

जो जीव को चतुर्मत्यात्मक जन्म से बचाता है, वह धर्म है अर्थात् जो मोक्ष का हेतुभूत है, वह धर्म है।

....धत्ते चैतान् शुभे स्थाने तस्माद्धर्म इति स्मृतः॥ (नन्दीमवृप १४)

जो प्राणियों को शुभ स्थानों भावों और कार्यों में नियोजित करता है, वह धर्म है।

> असंजमाउ नियत्ती संजमंमि य पवित्ती । (दिजचू पृ १७)

धर्मका अर्थ है --- असंयम से निवृत्ति और संयम में प्रवृत्ति ।

धम्मो सभावो लवखणं। (दअचू पृ १०) धर्म का अर्थ है— वस्तु का स्वभाव अथवा लक्षण।

# २. धर्मकी अर्हता

सोही उज्जुबभूयस्स, धम्मो सुद्धस्स चिट्ठई। निव्वाणं परमं जाइ, घयसित्त व्व पावए॥

(उ ३।१२)

शुद्धि उसे प्राप्त होती है, जो ऋजुभूत होता है। धर्म उसमें ठहरता है, जो शुद्ध होता है। जिसमें धर्म ठहरता है, वह घृत से अभिषिक्त अग्नि की भांति परम निर्वाण (समाधि) को प्राप्त होता है।

जरा जाव न पीलेइ, वाही जाव न वड्ढई। जाविदिया न हायंति, ताव धम्मं समायरे॥ (द ८।३४)

जब तक बुढ़ापा पीड़ित न करे, व्याधि न बहें और इन्द्रियां क्षीण न हों, तब तक व्यक्ति धर्मका आचरण करे।

## ३. धर्म के प्रकार

णामं ठवणाधम्मो दव्बधम्मो य भावधम्मो य । (दनि १७)

धर्म के चार प्रकार हैं - नाम धर्म, स्थापना धर्म, द्रव्य धर्म, भाव धर्म।

#### द्रब्य धर्म

द्रव्यं च अत्थिकायो पयारधम्मो यः । द्रव्यस्स पज्जवा जे ते धम्मा तस्स द्रव्यस्स ॥ धम्मत्थिकायधम्मो पयारधम्मो य विसयधम्मो य । .... (दिन १८, १९)

द्रव्य धर्म के तीन प्रकार हैं—

- १. द्रव्य धर्म--द्रव्य के पर्याय ।
- २. अस्तिकाय धर्म धर्म आदि अस्तिकायों का स्वभाव।
- ३. प्रचार धर्म-इन्द्रियविषयों का स्वभाव ।

### माव धर्म

लोइय कुप्पावयणिय लोगुत्तरां ।। (दनि १९)

भावधर्म के तीन प्रकार हैं—लौकिक धर्म, कुप्राव-चनिक धर्म, लोकोत्तर धर्म।

# ४. लौकिक-कुप्रावचनिक धर्म

गम्म पसु देस रज्जे पुरवर गाम गण गोहिं राईणं। सावज्जो उ कुतित्थियधम्मो ण जिणेसुं तु पसत्थो।। (दिन २०)

लौकिक धर्म के प्रकार गम्यधर्म, पशुधर्म, देशधर्म राज्यधर्म, पुरवरधर्म, ग्रामधर्म, गणधर्म, गोष्टीधर्म और राजधर्म।

कुतीथिकों -- कुप्रावचनिकों का धर्म सावद्य -- अप्रशस्त होता है। जिनेश्वर देव का धर्म प्रशस्त होता है।

#### ५. लोकोत्तर धर्म

लोउत्तरियो भावधम्मो दुविहो सुतधम्मो चरित्त-धम्मो य। (दअचू पृ ११) लोकोत्तर भावधर्म के दो प्रकार हैं अ्तधर्म और

लाकात्तरमावन्नम् कदाप्रकार्ह्— अृतधमः ∢ चारित्रधर्मः।

## ६. श्रुतधर्म

सुतधम्मो दुवालसंगं गणिपिडगं, तस्स धम्मो जाणि-तन्वा भावा । (दअचू पृ ११)

द्वादशांग गणिपिटक में प्रतिपादित भावों को जानना श्रुतधर्म है। (द्र. श्रुतज्ञान)

### ७. चारित्र धर्म

चरित्तधम्मो दसविहो - खमा महवं अज्जवं सोयं सच्चं संजमो तवो चातो अकिचणत्तणं बंभचेरं। (दअच् पृ ११)

चारित्र धर्म के दश प्रकार हैं -

१. क्षमा ६. संयम

२. भाईव ७. तप

३. आर्जव ⊏. त्याग

४. शौच ९. अकिचनता

५. सत्य १०. ब्रह्मचर्य ।

सत्य, संयम, तप, ब्रह्मचर्य (द्र. संबद्ध नाम)

#### क्षमा

खमा अक्कोसतालणादी अहियासेंतस्स कम्मवखओ भवति । तम्हा कोहोदयनिरोहो कातव्वो, उदयप्पत्तस्स वा विफलीकरणं । एसा खमत्ति वा तितिक्खत्ति वा कोहनिरोहत्ति वा । (आवचू २ पृ ११६)

आक्रोण, ताड़ना आदि को सहन करना क्षमा है। इससे कर्मक्षय होता है। क्रोध के उदय का निरोध और उदयप्राप्त क्रोध का विफलीकरण क्षमा है।क्षमा, तितिक्षा और क्रोधनिरोध एकार्थक **हैं**।

ः कोहविजएणं खंति जणयइ। ः (उ २९।६८) कोधविजय से क्षमा उत्पन्न होती है।

## क्षमा के परिणाम

खमावणयाए ण पल्हायणभावं जणयइ । पल्हायण-भावमुवगए य सन्वपाणभूयजीवसत्तेमु मित्तीभाव-मुप्पाएइ। मित्तीभावमुवगए यावि जीवे भावविसोहि काऊण निब्भए भवइ। (उ २९।१८) क्षमा करने से जीव मानसिक प्रसन्नता को प्रात होता है। मानसिक प्रसन्नता को प्राप्त हुआ जीव सब प्राण, भूत, जीव और सत्त्वों के साथ मैत्रीभाव उत्पन्न करता है। मैत्रीभाव को प्राप्त हुआ जीव भावना को विश्रद्ध बनाकर निर्भय हो जाता है।

खंतीए णं परीसहे जिणइ। (उ २९१४७) क्षमा से परीषहों पर विजय प्राप्त होती है।

#### क्षमासूत्र

खामेमि सन्वजीवे, सन्वे जीवा खमंतु मे। मेत्ती मे सन्वभूएसु, वेरं मज्भ न केणई।। (आव ४।९)

मैं सब जीवों को क्षमा करता हूं। सब जीव मुफे क्षमा करें। सब जीवों के साथ मेरी मैत्री है। किसी के साथ मेरा वैर नहीं है। मार्दव

न बाहिरं परिभवे, अत्ताणं न समुक्कसे । मुयलाभे न मण्जेण्जा, जच्चा तवसिबुद्धिए ॥ (द ८।३०)

मद्वता—जातिकुलादीहि परपरिभवाभावो । (दअचू पृ ११)

जाति, कुल आदि को लेकर दूसरे का तिरस्कार न करे। अपना उत्कर्षन दिखाए। श्रुत, लाभ, जाति, तप-स्विता और बुद्धि का मदन करे। यह मार्दव धर्म है।

अहं उत्तमजातीओ एस नीयजातित्ति मदो न कायव्वो, एवं च करेमाणस्स कम्मनिज्जरा भवइ, अक-रेंतस्स य कम्मोवचयो भवइ। माणस्स उदितस्स निरोहो उदयपत्तस्स विफलीकरणं। (दिजच् पृ१६)

मैं उत्तम जाति का हूं, यह नीच जाति का है— इस प्रकार का गर्व नहीं करना चाहिये। गर्व न करने से कर्मनिर्जरा और गर्व करने से कर्म का उपचय होता है। उदय में आने वाले मान का निरोध और उदय प्राप्त मान का विफलीकरण मार्वव धर्म है।

माणविजएणं मद्वं जणयह ।। (उ २९।६९) मान-विजय से मृद्ता आती है।

मद्दवयाए णं अणुस्सियत्तं जणयइ । अणुस्सियत्ते णं जीवे मिउमद्दवसंपन्ने अट्ठ मयट्ठाणाइं निट्ठवेइ ।

(उ २९।५०)

मृदुता से जीव अनुद्धत मनोभाव को प्राप्त करता है। अनुद्धत मनोभाव वाला जीव मृदुकार्दव से संपन्न होकर जाति, कुल, बल, रूप, तप, श्रुत, लाभ और ऐक्वर्य-इन आठ मद-स्थानों का विनाश कर देता है। आर्जिय

अञ्जवं नाम उञ्जुगत्तणंति वा अकुडिलत्तणंति वा, एवं च कुव्वमाणस्स कम्मनिज्जरा भवइ, अकुव्वमाणस्स य कम्मोवचयो भवइ। माया उदितीए णिरोहो कायव्वो उदिण्णाए विफलीकरणं। (दिजचू पृ १८)

आर्जन का अर्थ है — ऋजुता अथवा अकुटिलता। ऋजुता करने वाले के कर्मनिर्जरा होती है, नहीं करने वाले के कर्म का उपचय होता है। उदय में आने वाली माया का निरोध करना और उदयप्राप्त माया को विफल करना आर्जन धर्म है।

अणायारं परक्कम्म, नेव गूहे न निण्हवे । सुई सया वियडभावे, असंसक्ते जिइंदिए ।। (द ८।३२)

व्यक्ति अनाचार का सेवन कर उसे न छिपाए और न अस्वीकार करें। वह सदा पवित्र, स्पष्ट, अलिप्त और जितेन्द्रिय रहें। यह आर्जव धर्म है।

मायाविजएणं उज्जुभावं जणयह ।। (उ २९।७०) माया-विजय से ऋजुता आती है।

अज्जवयाए णं काउज्जुययं भावुज्जुययं भासुज्जुययं अविसंवायणं जणयइ । अविसंवायणसंपन्नयाए णं जीवे धम्मस्स आराहए भवइ । (उ २९।४९)

ऋजुता से जीव काथा की सरलता, भाव की सरलता, भाषा की सरलता और कथनी-करनी की समानता को प्राप्त होता है। कथनी-करनी की समानता से संपन्न जीव धर्म का आराधक होता है।

#### शौच

सोयं नाम अलुद्धया धम्मोवगरणेसुवि, एवं च कुव्यमाणस्स कम्मनिज्जरा भवति, अकुव्यमाणस्स कम्मो-वचओ, तम्हा लोभस्स उदेंतस्स णिरोहो कायव्यो उदय-पत्तस्स वा विफलीकरणमिति । (दिजच् पृ १८)

शौच का अर्थ है— धर्मायकरणों में भी लुब्ध न होना। अलुब्ध रहने वाले के कर्मों की निर्जरा और न रहने वाले के कर्मों का उपचय होता है। अत: उदय में आने वाले लोभ का निरोध और उदयप्राप्त लोभ को विफल करना शौच धर्म है।

#### त्याग

चागो—दाणं । तं अलुद्धेण निज्जरट्ठं साहूसु पिड-वायणीयं । (दअचू पृ ११) त्याग का अर्थ है— दान । अलुब्ध भाव से, निर्जरा के लक्ष्य से साधुओं को आहार आदि देना त्याग धर्म है। चागो णाम वेयावच्चकरणेण आयरियोवज्भायादीण महती कम्मनिज्जरा भवइ, तम्हा वत्थपत्तओसहादीहिं साहूण संविभागकरणं कायव्वं। (दजिचू पृ १८)

आचार्य, उपाध्याय और साधु की वैयावृत्त्य करने से महान् निर्जरा होती है। अतः साधु वर्ग में परस्पर वस्त्र, पात्र, औषध आदि का संविभाग करना त्याग धर्म है।

#### अकिंचनता

अकिचणिया नाम सदेहे निस्संगता, निम्ममत्तणं। (दिजिचू पृ१८)

अिकञ्चनता का अर्थ है — अपने शरीर के प्रति निस्संगता, ममत्व का विसर्जन ।

मुत्तीए णं अकिचणं जणयइ। अकिचणे य जीवे अत्थलोलाणं अपत्थणिज्जो भवइ। (उ २९।४८)

मुक्ति (निर्लोभता) से जीव अकिचनता को प्राप्त होता है। अकिचन जीव अर्थलोलुप पुरुषों के द्वारा अप्रार्थनीय होता है— उसके पास कोई याचना नहीं करता।

# द्र. धर्म की दुर्लभता

माणुस्सं विग्गहं लढंु, सुई धम्मस्स दुल्लहा । जं सोच्चा पडिवज्जंति, तवं खंतिमहिंसयं ॥ (उ ३।८)

मनुष्य-शरीर प्राप्त होने पर भी उस धर्म की श्रुति दुर्लभ है, जिसे मुनकर जीव तप, सहिष्णुता और अहिसा को स्वीकार करते हैं।

आहच्च सवणं लद्धुं, सद्धा परमदुल्लहा। सोच्चा नेआउयं मग्गं, बहवे परिभस्सई॥ (उ ३।९)

कदाचित् धर्म सुन लेने पर भी उसमें श्रद्धा होना परम दुर्लभ है। बहुत लोग मोक्ष की ओर ले जाने वाले मार्गको सुनकर भी उससे भ्रष्ट हो जाते हैं।

सुइंच लद्धुं सद्धंच, वीरियं पुण दुल्लहं। बहवे रोयमाणा वि, नो एणं पडिवण्जए।। (उ ३।१०)

श्रुति और श्रद्धा प्राप्त होने पर भी संयम में वीर्य (पुरुषार्थ) होना अत्यन्त दुर्लभ है। बहुत लोग संयम में रुचि रखते हुए भी उसे स्वीकार नहीं करते।

# ६. श्रमणधर्म में मूलगुण-उत्तरगुण

दसविधे समणधम्मे मूलगुणा उत्तरगुणा समवयारि-

ज्जंति संजमसञ्चक्षािकचिणयबंभचेरग्गहणेण मूलगुणा गिह्या भवंति, तं जहा संजमग्गहणेणं पढमअहिंसा गिह्या, सञ्चगहणेणं मुसावादिवरती गिह्या. बंभचेर-ग्गहणेण मेहुणविरती गिह्या, अकिचिणयग्गहणेण अपरि-ग्गहो गिहिओ अदत्तादाणविरती य गिह्या। " खंति-मह्वज्जवतवोग्गहणेण उत्तरगुणाणं गहणं कयं भवइ। (दिजच् पृ १९)

दशविध श्रमणधर्म में मूलगुण और उत्तरगुणों का समवतरण हो जाता है। यथा संयमधर्म में अहिंसा महाव्रत, सत्य में मृषावादिवरमण, ब्रह्मचर्य में मैथुन-विरमण तथा आकिचन्य में अदत्तादानिवरमण और अपरिग्रह का समवतरण होता है। क्षांति, मार्दव, आर्जव और तथ — इनमें उत्तरगुण समवतरित होते हैं।

# १०. धर्म मंगल है

धम्मो मंगलमुन्किट्ठं, अहिंसा संजमो तवो । देवा वि तं नमंसंति, जस्स धम्मे सया मणो ॥

(द १।१)

धर्म उत्कृष्ट मंगल है। अहिसा, संयम और तप उसके लक्षण हैं। जिसका मन सदा धर्म में रमा रहता है, उसे देव भी नमस्कार करते हैं।

## धर्म शरण है

जरामरणवेगेणं, वुज्क्षमाणाण पाणिणं। धम्मो दीवो पद्दुा य, गई सरणमुक्तमं॥ (उ २३।६८)

जरा और मृत्यु के वेग से बहते हुए प्राणियों के लिए धर्म द्वीप, प्रतिष्ठा, गति और उत्तम शरण है।

## ११. धर्मश्रद्धा के परिणाम

धम्मसद्धाए णं सायासोक्खेसु रज्जमाणे विरज्जइ, अगारधम्मं च णं चयइ । अणगारे णं जीवे सारीरमाणसाणं दुक्खाणं छेयण-भेयण-संजोगाईणं वोच्छेयं करेइ अव्वाबाहं च सुहं निव्वत्तेइ । (उ २९।४)

धर्मश्रद्धा से जीव वैषयिक सुखों की आसक्ति को छोड़ विरक्त हो जाता है, अगार-धर्म - गृहस्थी को त्याम देता है। वह अनगार होकर छेदन-भेदन आदि शारीरिक दु:खों तथा संयोग-वियोग आदि मानसिक दु:खों का विच्छेद करता है और निर्वाध सुख को प्राप्त करता है। माणुसत्तंमि आयाओ जो धम्मं सोच्च सद्दहे। तबस्ती वीरिय लद्धुं संबुडे निद्धुणे रयं।। (उ ३।११)

मनुष्यत्व को प्राप्त कर जो धर्म को सुनता है, उसमें श्रद्धा करता है, वह तपस्वी संयम में पुरुषार्थ कर, संवृत हो कर्मरजों को धुन डालता है।

जा जा वच्चइ रयणी, न सा पिडिनियत्तई। अहम्मं कुणमाणस्स, अफला जंति राइओ।। जा जा वच्चइ रयणी, न सा पिडिनियत्तई। धम्मं च कुणमाणस्स, सफला जंति राइओ।।

(उ १४।२४,२५)

जो-जो रात बीत रही है, वह लौटकर नहीं आती। अधर्म करने वाले की रात्रियां निष्फल और धर्म करने वाले की रात्रियां सफल होती हैं।

### १२. लौकिक और लोकोत्तर उपकार

परोपकारश्च द्विधा द्रव्यतो भावतश्च । तत्र द्रव्यतो विविधान्नपानकाञ्चनादिप्रदानजनितः । स च नैकान्तिकः, कदाचित्ततो विसूचिकादिदोषसम्भवतः उपकारासम्भवात् । नाप्यात्यन्तिकः कियत्कालमात्रभावित्वात् । भावतो जिनप्रणीतधर्मसम्पादनजनितः, स चैकान्तिकः, कदाचिदिप ततो दोषासम्भवात्, आत्यन्तिकश्च परम्परया शाश्वितिकमोक्षसौध्यसम्पादकत्वात् । (नन्दीमव् प १)

परोपकार के दो भेद हैं— द्रव्य और भाव। अस्र पानी, स्वर्ण आदि से सहयोग करना द्रव्य उपकार अर्थात् लौकिक उपकार है। इससे विसूचिका आदि दोषों की सम्भावना रहती है, इसलिए यह उपकार ऐकान्तिक नहीं है। यह अल्पकालीन होने के कारण आत्यन्तिक भी नहीं है। आहंत धर्म का सम्पादन करना भाव उपकार अर्थात् लोकोत्तर उपकार है। इससे कभी दोष संभव नहीं है, अतः यह ऐकान्तिक उपकार है। परम्परित रूप में शास्वत मोक्षमुख का सम्पादक होने से यह आत्यन्तिक उपकार है।

धर्मास्तिकाय- गतिसहायक द्रव्य ।

(द्र. अस्तिकाय)

धारणा-- निर्णयात्मक ज्ञान की अविच्युति । (द्र. आभिनिबोधिक ज्ञान)

ध्यान-चित्त की एकाग्रता । योगनिरोध ।

- १. व्यान की परिभावा
  - ० प्रकार
- २. आर्त्तध्यान का निवंचन
  - ० प्रकार
  - ০ লঞ্চল
  - ० अधिकारी
  - ० आर्त्तंध्यान : लेश्या-अध्यवसाय-गति
- ३. रोद्रध्यान का निवंचन
  - ० प्रकार
  - ० सक्षण
  - ० अधिकारी
  - ० रौद्रध्यान : गति और लेश्या
- ४. धर्म्यव्यान
  - ० प्रकार
  - ० सक्षण
  - ० अधिकारी
  - ० आसम्बन
  - ० अनुप्रेक्षाएं
  - ० धर्म्यध्यान : लेश्या-अध्यवसाय-गति
  - ० निष्पत्ति
- ५. शुक्लध्यान का निर्वचन
  - ० प्रकार
  - ० लक्षण
  - ० अधिकारी
  - ० आलंबन
  - ० अनुत्रेक्षाएं
  - ० शुक्लध्यान : योग-लेश्या-गति
  - ० निष्पत्ति
  - ० केवली में शुक्लध्यान कैसे ?
  - \* शुक्लव्यान और योगनिरोध
- (द्र. फेबलज्ञान)
- ६. वाचिक-काधिक ध्यान
- ७. झ्यान के सात विकल्प
- ८. दुष्टिवाद और ध्यान
- ९. ध्यान की योग्यता : भावना
- १०. हयान के अयोग्य
- ११. व्यान का स्थान-काल-आसम
  - \* ध्यान: तय का एक भेद

(द्र. तप)

\* धर्म्यं-शुक्ल ध्यान : उच्छित कायोत्सर्ग

(द्र. कायोत्सर्ग)

#### १. ध्यान की परिभाषा

जं थिरमज्भवसाणं तं भाणं'''''' । अंतोमुहुत्तमेत्तं चित्तावत्थाणमेगवत्थुम्मि । छउमत्थाणं भाणं जोगनिरोहो जिणाणं तु ॥ (ध्यानशतक २,३)

जो स्थिर अध्यवसाय है, वह ध्यान है। खदास्थ के एक वस्तु में चित्त का एकाग्रतात्मक ध्यान अन्तर्मृहूर्त्तं भात्र का होता है। फिर वह ध्यानधारा भिन्न पर्याय में परिवर्तित हो जाती है। केवली के योगनिरोधात्मक ध्यान होता है।

गाढालंबणलग्गं, चित्तं वृत्तं निरेयणं भाणं । सेसं न होइ भाणं, मउअमवत्तं भमंतं वा ॥ (आवनि १४८३)

आलम्बन में प्रगाद रूप से संलग्न तथा निष्प्रकम्प चित्त ध्यान है। आलम्बन में मृदु भावना से संलग्न, अव्यक्त और अनवस्थित चित्त ध्यान नहीं कहलाता।

एगग्गमणसंनिवेसणयाए णं चित्तनिरोहं करेइ। .... (उ २९।२६)

एकाग्र-मन के सन्निवेश से जीव चित्त का निरोध करता है।

# ध्यान के प्रकार

....अट्टं रुह्ं धम्मं सुक्कं च नायव्वं ।। (आविन १४६३)

हिंसाणुरंजितं रौद्रं, अट्टं कामाणुरंजितं । धम्माणुरंजियं धम्मं, मुक्लं भाणं निरंगणं ॥ (आवसू २ पृ ८२)

ध्यान के चार प्रकार हैं— आर्त्तध्यान — कामनाओं से अनुरंजित । रौद्रध्यान — हिंसा से अनुरंजित । धर्म्यध्यान — धर्म से अनुरंजित । शुक्लब्यान – निरंजन ।

एक-एक ध्यान के असंख्य स्थान हैं। जीव रहंट की घड़ियों की तरह इन स्थानों में आरोह-अवरोह करता रहता है।

अट्टस्हाणि विज्जित्ता, भाएज्जा सुसमाहिए । धम्मसुक्काइं भाणाइं, भाणं तं तु बुहा वए ॥ (उ ३०।३४)

सुसमाहित मुनि आर्त्त और रौद्र ध्यान को छोड़कर धर्म्य और शुक्ल ध्यान का अभ्यास करे। बुधजन उसे ध्यान कहते हैं।

#### २. आर्त्तध्यान का निवंचन

ऋतं — दु:खम् । ऋतशब्दो दु:खपर्यायवाच्याश्रीयते, ऋते भवमार्त्तम् । (उज्ञावृप ६०९) ऋत का अर्थे है — दु:ख । चेतना की अरित या वेदनामय एकाग्र परिणित को आर्त्तध्यान कहा जाता है । प्रकार

अमणुण्णाणं सद्दाइविसयवत्थूण दोसमइलस्स । धणियं विओगिचितणमसंपओगाणुसरणं च ।। तह सूलसीसरोगाइवेयणाए विजोगपणिहाणं । तदसंपओगिचता तप्पडियाराञ्जमणस्स ॥ इट्ठाणं विसयाईण वेयणाए य रागरत्तस्स । अवियोगऽज्भवसाणं तह संजोगाभिलासो य ॥ देविदचक्कविट्ठत्तणाइ गुणरिद्धिपत्थणामईयं। अहमं नियाणिचतणमण्णाणाणुगयमच्चतं॥

(ध्यानशतक ६-९)

आर्त्तध्यान के चार प्रकार हैं -

- १. द्वेष से मिलन अमनोज्ञ शब्द आदि इंद्रिय-विषयों के वियोग के लिए अत्यन्त चिंता करना तथा उनकी पुनः प्राप्ति न हो इसका निरन्तर स्मरण करना।
- र. रोग के प्रतिकार के लिए देहासिक से व्याकुल बने हुए व्यक्ति का शृल, शिरोरोग आदि की वेदना के वियोग के लिए तथा उनकी पुन: अप्राप्ति के लिए एकाग्र चिन्तन करना।
- ३. राग से रक्त व्यक्ति का इष्ट विषयों तथा इष्ट अनु-भूतियों के अवियोग का एकाग्र अध्यवसाय तथा उनके पून: संयोग की अभिलाषा करना।
- ४ देवेन्द्र, चक्रवर्ती आदि वैभवशाली व्यक्तियों के विषय और वैभव की प्रार्थना करना, निदान करना। यह अज्ञान से संवित्ति और अत्यन्त अधम है।

#### लक्षण

तस्सऽक्कंदणसोयणपरिदेवणताडणाइं लिंगाइं । इट्ठाणिट्ठवियोगावियोगवियणानिमित्ताइं ॥ (ध्यानशतक १५)

आर्त्तध्यान के चार लक्षण हैं —

- १. आऋन्दन जोर-जोर से चिल्लाना ।
- २. शोचन अश्रुपूर्ण आंखों से दीनता दिखाना ।
- ३. परिदेवन विलाप करना ।
- ४. ताडन छाती, सिर आदि को पीटना।

ये चारों इष्ट के वियोग, अनिष्ट के योग और वेदना के निमित्त से उत्पन्न होते हैं।

#### अधिकारी

तदिवरयदेसविरया पमायपरसंजयाणुगं भाणं । .... (ध्यानशतक १८)

यह आर्त्तंध्यान अविरत, देशविरत (श्रावक) और प्रमत्तसंयत (छट्ठे गुणस्थानवर्ती मुनि) के होता है ।

#### आर्त्तध्यान : लेश्या-अध्यवसाय-गति

तिव्वकोद्योदयाविद्वो, किण्हलेसाणुरंजितो । अट्टं काणं कियायंतो, तिरिक्खत्तं निगच्छति ॥ मज्किमकोघोदयाविद्वो, नीललेसाणुरंजितो । अट्टं काणं कियायंतो, तिरिक्खत्तं निगच्छति ॥ मंदकोघोदयाविट्ठो, काऊलेसाणुरंजितो । अट्टुज्काणं कियायंतो, तिरिक्खत्तं निगच्छति ॥ (आवचू २ पृ ५३)

स्वरथा अध्यवसाय गति कृष्ण उत्कृष्ट क्रीब-भान-माया-लोभ तियँच नील मध्यम ,, ,, ,, ,, कापोत मंद ,, ,, ,,

कावोधनीलकाला लेस्साओ णाइसंकिलिहाओ । अट्टज्काणोवगयस्स कम्मपरिणामजणिआओ ॥ (ध्यानश्रतक १४)

आर्त्तध्यान करते हुए व्यक्ति की कापोत, नील और कृष्ण — ये तीनों लेण्याएं अतिसंदिलष्ट नहीं होतीं। ये लेण्याएं कर्म-परिणामजनित होती हैं।

रागो दोसो मोहो य जेणसंसारहेयवो भणिया । अट्टॅमि य ते तिण्णिवि, तो तं संसारतहबीयं ।। (ध्यानशतक १३)

राग, द्वेष और मोह—तीनों संसार के हेतु हैं। ये आर्त्तध्यान में विद्यमान रहते हैं इसलिए आर्त्तध्यान को संसार-रूपी वृक्ष का बीज कहा गया है।

# ३. रौद्रध्यान का निर्वचन

रोदयत्यपरानिति रुद्रः — प्राणिवधादिपरिणत आत्मैव तस्येदं कर्म रीद्रम् । (उशावृ प ६०९)

जो दूसरों को रुलाता है, वह रुद्र है। चेतना की प्राणिवध आदि के रूप में कूरतामय एकाग्र-परिणति रौद्रध्यान है।

#### प्रकार

सत्तवह-वेह-बंधण-डहणंकणमारणाइपणिहाणं ।
अइकोहग्गहघत्थं निग्घिणमणसोऽहमविवागं ॥
पिसुणासक्भासकभूय - भूयघायाइवयणपणिहाणं ।
मायाविणोऽइसंधणपरस्स पच्छन्पावस्स ॥
तह तिक्वकोहलोहाउलस्स भूओवघायणमणज्जं ।
परद्ववहरणचित्तं परलोयावायनिरवेक्खं ॥
सद्दाइविसयसाहणधणसारक्खणपरायणमणिट्ठं ।
सक्वाभिसंकणपरोवघायकलुसाउलं चित्तं ॥
एयं चउव्विहं रागदोसमोहाउलस्स जीवस्स ।…

(ध्यानशतक १९-२२,२४)

रौद्रध्यान के चार प्रकार हैं --

- १. हिंसानुबंधी निर्देशी व्यक्ति का प्राणियों के वध, बेध, बंधन, दहन, अंकन और मारने का कूर अध्य-बसाय होना तथा अनिष्ट विपाक वाले उत्कट कोध के ग्रह से ग्रस्त होना।
- २. मृषानुबंधी माया करने, दूसरे को ठगने तथा अपना पाप छिपाने के लिए चुगली करने तथा असभ्य, असत्य और प्राणीघातक वचन कहने में दृढ़ अध्यवसाय का होना।
- ३. स्तेयानुबंधी —तीव्र क्रोध और लोभ से आकुल होकर प्राणियों का उपहनन, अनार्य आचरण और दूसरे की वस्तु का अपहरण करने की इच्छा करना तथा पारलौकिक दोषों से निरपेक्ष रहना।
- ४. विषयसंरक्षणानुबंधी शब्द आदि इन्द्रिय-विषयों की प्राप्ति के साधनभूत धन के संरक्षण के लिए तत्पर रहना, अनिष्ट चिन्ता में व्यापृत रहना, सबके प्रति शंकाशील होना, दूसरों की घात करने की कलुषता से आकुल रहना।

रौद्रध्यान के ये चारों प्रकार रागद्वेष और मोह से आकुल व्यक्ति के होते हैं।

#### लक्षण

लिगाइं तस्स उस्सम्णबहुलनाणाविहामरणदोसा । तेसि चिय हिंसाइसु बाहिरकरणोवउत्तस्स ॥ (ध्यानशतक २६)

रौद्रध्यान के चार लक्षण हैं—

१. उस्सन्नदोष - रौद्रध्यान के चार प्रकारों में से किसी एक में बहुलतया प्रवृत्त होना।

- २. बहुलदोष --रौद्रध्यान के सभी प्रकारों में प्रवृत्त होना।
- नानाविधदोष चमड़ी उधेड़ने, आंखें निकालने आदि हिसात्मक कार्यों में बार-बार प्रवृत्त होना।
- ४. आमरणदोष मरणान्त तक हिंसा आदि करने में अनुताप न होना ।

परवसणं अहिनंदइ निरवेक्खो निद्ओ निरणुतावो । हरिसिज्जइ कयपावो रोद्दञ्काणोवगयचित्तो ।। (ध्यानशतक २७)

जो रौद्रध्यान में संलग्न है, वह दूसरों के दुःख का अभिनन्दन करता है, आनन्दित होता है। वह निरपेक्ष होता है—उसके मन में पाप का भय नहीं रहता। वह निर्देय और अनुतापरहित होता है। वह पाप में प्रवृत्त होकर प्रसन्न होता है। ये रौद्रध्यानी के लक्षण हैं।

#### अधिकारी

\*\*\*\*अविरयदेसासंजयजणमणसंसेवियमहण्णं ।। (ध्यानणतक २३)

वह अश्रेयस्कर ध्यान अविरत और देश-असंयत (श्रावक) के होता है।

### रौद्रध्यान : गति और लेश्या

…रोइज्काणं संसारवद्धणं नरयगइमूलं ।। कावोयनीलकाला लेसाओ तिव्वसंकिलिट्टाओ । रोइज्काणोवगयस्स कम्मपरिणामजणियाओ ।। (ध्यानशतक २४,२४)

रौद्रध्यान भवपरंपरा को बढ़ाने वाला तथा नरक गति का मूल है। इस ध्यान के समय व्यक्ति की कापोत, नील और कृष्ण —ये तीनों लेक्याएं अत्यन्त संक्लिष्ट होती हैं। ये कर्मपरिणामजनित होती हैं।

### ४. धर्म्यध्यान

खमादिधम्माऽणपेतं धम्मं। (दअच् पृ १६) क्षमा आदि धर्मौ को ध्येय बनाने वाला ध्यान धम्यं-ध्यान है।

#### प्रकार

धम्मं चडव्विहं—आणाविजए, अवायविजए, विपाकविजए, संठाणविजए। (दअच् पृ १७) धर्म्य ध्यान के चार प्रकार हैं --

१. आज्ञाविचय

३. विपाकविचय

२. अपायविचय

४. संस्थानविचय

#### आज्ञाविचय

आणाविजए आणं विवेएति। जथा पंचित्थकाए छज्जीविनकाए अट्ट पवयणमाता। अण्णे य सुत्तिविद्धे भावे अबद्धे च पेच्छ कहं आणाए परियाणिज्जंति? एवं चितेति भासति य। तथा पुरिसादिकारणं पहुच्च किच्छा-सज्भेसु हेतुविसयातीतेसुवि वत्थुसु सञ्वण्णुणा विद्ठेसु एवमेव से तं ति चितंतो भासंतो य आणा विवेयेति।

(आवचू २ पृ ८४)

अतीन्द्रिय विषय अथवा प्रवचन के निर्णय में एकाग्न होना आज्ञाविचय है। जैसे - पांच अस्तिकाय, षट् जीव-निकाय, आठ प्रवचनमाताएं आदि तथा इसी प्रकार आगम में प्रतिपादित या अप्रतिपादित अनेक तथ्य हैं। ये सारे किस प्रकार आज्ञा से विवेचित होते हैं ऐसा चिन्तन करना, प्रतिपादन करना आज्ञा विचय ध्यान है। तथा किसी पुरुष के पूछे जाने पर ऐसे कठिन विषयों तथा हेतु आदि से निरपेक्ष विषयों, जिन्हें सर्वज्ञ ने देखा है, कहा है, के विषय में ये ऐसे ही हैं, ऐसा चिन्तन करना, प्रतिपादन करना आज्ञाविचय ध्यान है।

सुनिउणमणाइनिहणं भ्रयहियं भ्रयभावणमहम्यं । अमियमजियं महत्थं महाणुभावं महाविसयं ।। भाइज्जा निरवज्जं जिणाणमाणं जमप्पईवाणं । अनिउणजणदुण्णेयं नयभंगपमाणगमगहणं ।।

(ध्यानशतक ४५,४६)

जगत्प्रदीप अर्हत् की आज्ञा का आशंसा से मुक्त होकर ध्यान करे। वह आज्ञा अतिनिषुण, अनादि-अनन्त, प्राणियों के लिए हितकर, सत्यग्राही, अनर्घ्यं, अपरिमित, अपराजित, महान् अर्थवाली, महान् सामध्यं से युक्त, महान् विषयवाली, अनिषुण लोगों द्वारा अज्ञेय तथा नय, भंग, प्रमाण और गम (विकल्प) से गहन है।

#### अपायविचय

अवाय विजयेति, पाणातिवातेणं निरयं गच्छति अप्पाउओं काणकुंटादी भवति एवमादि त्वाज्ञा, अहवा मिच्छत्तअविरतिपमायकसायजोगाणं अवायमणुज्ञितेति। णाणदंसणचरित्ताणं वा विराधणावायमणुचितेति।

(आवचू २ पृ ८४)

अपायिवचय ध्यान में ध्यानी चिन्तन करता है— हिंसा से प्राणी नरक में जाता है, अल्पायुष्क होता है, काणा-लूला आदि होता है, यह आज्ञा—भगवान् का निरूपण है। अथवा ध्यानी इसमें मिथ्यात्व, अविरति, प्रमाद, कषाय, योग आदि के अपायों का चिन्तन करता है अथवा ज्ञान, दर्शन, चारित्र की विराधना के अपायों का अनुचितन करता है।

रागद्दोसकसायासवादिकिरियासु बहुमाणाणं । इहपरलोयावाओ भाइज्जा बज्जपरिवज्जी ॥ (ध्यानशतक ५०)

वर्जनीय का परिवर्जन करने वाला मुनि राग, द्वेप, कषाय, आश्रव आदि कियाओं में प्रवर्तमान व्यक्तियों के इहलोक और परलोक के अपायों (दोषों) का चिन्तन करता है —यह धर्म्यध्यान का अपायविचय नामक दूसरा प्रकार है।

#### विदाकविचय

पयइठिइपएसाणुभावभिन्नं सुहासुहविभक्तं। जोगाणुभावजणियं कम्मविवागं विचितेण्जा।। (ध्यानशतक ५१)

प्रकृति, स्थिति, प्रदेश और अनुभाव के भेद से भिन्न, शुभ और अशुभ में विभक्त, योग तथा अनुभाव — प्रमाद से उत्पन्न कर्मविपाक को ध्येय बनाकर उसमें एकाग्र होना विपाकविचय ध्यान है।

#### संस्थान विचय

जिणदेसियाइ लक्खणसंठाणासणविहाणमाणाइं । उप्पायद्विइभंगाइ पज्जवा जे य दव्वाणं ॥ पंचित्यकायमदयं लोगमणाइनिहणं जिणक्खायं । नामाइभेयविहिअं तिविहमहोलोयभेआइं ॥ खिइवलयदीवसागरिनरयविमाणभवणाइसंठाणं । वोमाइपद्दुष्टाणं निययं लोगद्विद्दविहाणं ॥ (ध्यानश्रतक ५२-५४)

- अर्हेत् द्वारा प्ररूपित द्रव्यों के लक्षण, संस्थान, आसन, विधान, मान, उत्पाद, स्थिति, भंग और पर्याय का जिन्तन करे।
- लोक पंचास्तिकायमय, अनादि-अनन्त, नाम आदि निक्षेपों के भेद से अवस्थापित, अधोलोक, तिर्यंक्-लोक और ऊर्ध्वलोक के भेद से विभक्त है। (लोक के इस संस्थान का चिन्तन करे)।

 क्षिति, वलय, द्वीप, सागर, नरक, विमान और भवन के संस्थान से संस्थित, आकाश, वायु आदि पर प्रतिष्ठित शाश्वत लोकस्थिति का चिन्तन करे।
 इस प्रकार विविध पदार्थों की विभिन्न आकृतियों को ध्येय बनाकर उसमें एकाग्र होना संस्थानविचय ध्यान है।

#### अस्त्रम्बन

आलंबणाइ वायणपुच्छणपरियट्टणाणुचिताओं । सामाइयाइयाइं सद्धम्मावस्सयाइं च ॥ (ध्यानशतक ४२)

धर्म्यध्यान के चार आलम्बन हैं -

१. वाचना ३. परिवर्तना

२. प्रच्छना ४. अनुचिन्ता (अनुप्रेक्षा)

ये चारों श्रुतधर्मानुगामी आलम्बन हैं। सामायिक आदि तथा सद्धर्मावस्यक आदि चारित्रधर्मानुगामी आलम्बन हैं।

#### लक्षण

आगमउनएसाणाणिसम्गओ जं जिणप्पणीयाणं । भावाणं सद्द्द्णं धम्मज्भाणस्स तं लिगं ॥ (ध्यानशतक ६७)

धर्म्यध्यान के चार लक्षण —

- १. आगमरुचि प्रवचन में श्रद्धा होना ।
- २. उपदेशक्चि उपदेश से प्रवचन में श्रद्धा होता ।
- रे. आज्ञारुचि -- तीर्थंकर की आज्ञा की प्रशंसा करना।
- ४. निसर्गरुचि स्वभाव से ही जिनप्रवचन में श्रद्धा होना।

#### अधिकारी

सव्वप्पमायरिहया मुणओ खीणोवसंतमोहा य । भायारो नाणधणा धम्मज्भाणस्स निहिट्टा ॥ (ध्यानस्रतक ६३)

जो ज्ञानी मुनि अप्रमत्त हैं, उपशांतमोह या क्षीण-मोह हैं, वे धर्म्यध्यान के अधिकारी हैं।

तं इंदियादिष्पमातिणयत्तमाणसस्सेति भण्णति अपमत्तसंजयस्स । (दअचू पृ १८)

इन्द्रिय, कषाय आदि प्रमादों से निवृत्त चित्त वाले अप्रमत्तसंयत के धर्म्यध्यान होता है ।

### अनुप्रेक्षाएं

भाणोवरमेवि मुणी जिच्चमणिच्चाइभावणापरमो । होइ सुभावियचित्तो धम्मज्भाणेण जो पृब्वि॥ (ध्यानशतक ६५)

अणुपेहाओ, तं जहा--अणिच्चाणुष्पेहा, असरणाणु-प्पेहा, एगत्ताणुप्पेहा, संसाराणुप्पेहा । (दअचू पृ १८)

धर्म्यध्यान से सुभावित चित्त वाले मृति के लिए ध्यान से उपरत होने पर चार अनुप्रेक्षाएं करणीय हैं— अनित्य, अशरण, एकत्व और संसार अनुप्रेक्षा। (द्र. अनुप्रेक्षा)

#### धर्म्यध्यान : लेश्या-अध्यवसाय-गति

धम्मज्भाणं भियायंतो, सुक्कलेसाए बट्टती । विकिन्द्रगंमि ठाणमि सचरित्ती सुसंजती।। एवं पम्हलेसाए मज्जियगंमि ठाणंमि, तेऊलेसाए कणिद्वगंभि ठाणमि ।

कोवनिग्गहसंजुत्तो, सुवकलेसाणुरंजितो । धम्मभाणं भियायतो, देवयत्तं निगच्छती ॥ ····उववातो कप्पतीते कप्पंमि व अण्णतरगंमि ।। (आवचू२पृ⊏५)

लेश्या गति अध्यवसाय देवगति-कल्पोपपन्न-शुक्ल क्राध-मान-माया-लोभ का उत्कृष्ट निग्रह कल्पातीत देवगति - कल्पोपपन्न-पद्म क्रोध-मान-माया-लोभ का मध्यम निग्रह कल्पातीत क्रोध-मान-माया-लोभ देवगति - कल्पोपपन्न-तेजस् का जघन्य निग्रह कल्पातीत

#### निध्पत्ति

होंति सुहासवसंबरविणिज्जरामरसुहाइं विउलाइं । भाणवरस्स फलाइं सुहाणुबंधीणि धम्मस्स॥ (ध्यानशतक ९३)

धर्म्यध्यान से शुभ आश्रव, संवर, निर्जरा, विपुल देवसुख आदि शुभ अनुबंध वाले फलों की प्राप्ति होती

# ५. शुक्लध्यान का निर्वचन

शुक्लं —शुचि — निर्मलं सकलमिथ्यात्वादिमल- विलयनात् । यद्वा शुगिति – दु:खमष्टप्रकारं वा कर्म ततः शुचं क्लमयति निरस्यतीति शुक्लम् । (उशावृप ६०९)

- ० जो मिथ्यात्व आदि समग्र अशुद्धियों का विलय हो जाने के कारण निर्मल है, वह शुक्लध्यान है।
- ० जो दु:ख अथवा आठों कर्मों का निरसन करता है, वह शुक्लध्यान है।

उप्पायद्विइभंगाइपञ्जयाणं जमेगवत्थंुमि । नाणानयाणुसरणं पुव्वगयसुयाणुसारेणं ॥ सवियारमत्थवंजणजोगंतरओ तयं पढमसुक्कं । पुहुत्तवितक्क सविआरमरागभावस्य ॥ जं पुण सुणिप्पकंपं निवायसरणप्पईविमव चित्तं। भंगाइयाणमेगिम उप्पायद्विइ अविचारमत्थवंजणजोगंतरओ तयं वितियसुक्कं। पुन्त्रगयसुआलंबणमेगत्तवितक्कमवियारं ॥ निव्वाणगमणकाले केवलिणो दरनिरुद्धजोगस्स । सुहुमिकरियाऽनियोंट्ट तइयं तणुकायकिरियस्स ।। तस्सेव य सेलेसि गयस्स सेलोव्व निष्पकंपस्स । वोच्छिन्नकिरियमध्यडिवाइज्काणं परमसुक्कं ॥

(ध्यानशतक ७७-८२)

शुक्लध्यान के चार प्रकार —

- १. **पृथ**क्त्ववितर्क-सविचार -- पूर्वगतश्रुत के अनुसार एक द्रव्य में विद्यमान उत्पाद, स्थिति, भंग आदि पर्यायाओं का अनेक नयों से चिन्तन करना। सविचार का अर्थ है —अर्थ से अर्थान्तर, व्यंजन से व्यंजनान्तर और एक योग से दूसरे योग में संक्रमण करना।
- २. एकत्व-वितर्क-अविचार —उत्पाद, स्थिति, आदि पर्यायों में से किसी एक पर्याय में अपने मन को, निर्वातगृह में रखे हुए प्रदीप की भांति निष्प्रकम्प बनाकर चिन्तन करना। यह भी पूर्वगत-श्रुत के आलम्बन के आधार पर होता है। इसमें अर्थ से अर्थान्तर, व्यंजन से व्यंजनान्तर और योग से योगान्तर में संक्रमण नहीं होता।
- ३. सूक्ष्मिकय-अनिवृत्ति मोक्षगमन के प्रत्यासन्त काल में केवली के मन और वचन की प्रवृत्ति निरुद्ध हो जाती है, किन्तु उच्छ्वास-निःश्वासरूप काया की सूक्ष्म प्रवृत्ति वर्तमान रहती है। यह शुक्लब्यान का तीसरा प्रकार है।

४. समुच्छिन्निकय-अप्रतिपाति शैलेशी अवस्था को प्राप्त केवली मेरु की भांति निष्प्रकंप हो जाता है। उसमें सूक्ष्मिकया का भी निरोध हो जाता है और उस अवस्था का पतन नहीं होता।

#### तक्षण

अवहासंमोहिववेगविष्ठसम्मा तस्स होंति लिंगाई । लिंगिज्जइ जेहि मुणी सुक्कज्काणोवगयिक्तो ॥ चालिज्जइ बीभेइ य धीरो न परीसहोवसम्मेहि । सुहुमेसु न संमुज्कइ भावेसु न देवमायासु ॥ देहिविवित्तं पेच्छइ अप्पाणं तह य सन्वसंजोगे । देहोविह्वोसम्मं निस्संगो सन्वहा कुणइ ॥ (ध्यानशतक ९०-९२)

शुक्लध्यान के चार लक्षण हैं 💳

- १. अव्यथ-परीषह और उपसर्गों से न विचलित होना और न भयभीत होना।
- २. असम्मोह सूक्ष्म पदार्थों और देवमाया में मूढ न होना।
- ३. विवेक शरीर तथा सब संयोगों से आत्मा को भिन्न जानना, देखना।
- ४. ब्युत्सर्ग शरीर और उपिध में सर्वेथा निस्संग रहना।

#### अधिकारी

एए च्चिअ पुव्वाणं पुब्बधरा सुष्पसत्थसंघयणा । दोण्ह सजोगाजोगा सुक्काण पराण केवलिणो ।। (ध्यानशतक ६४)

धर्म्यक्यान के अभ्यास में परिपक्व सुप्रशस्त संहनन वाले चतुर्दशपूर्वी मुनि शुक्लध्यान के प्रथम दो प्रकारों के ध्याता होते हैं। उसका तीसरा प्रकार सयोगी केवली के और चौथा प्रकार अयोगी केवली के होता है।

एतं उभयं सामिविसेसेण सुक्कलेसस्स चोइसपुव्वधर-स्स अणुत्तरोववाताभिमुहस्स उत्तमसंघयणस्स ।

(दअचूपृ१८)

सुतणाणे उवउत्तो, अत्थंमि य वंजणंमि सर्वियारं । कायति चोद्सपुन्वी, पढमं सुक्कं सरागो तु ।। सुतणाणे उवउत्तो, अत्थंमि य वंजणंमि अवियारं । कायति चोद्सपुन्वी, बीयं सुक्कं विगतरागो ॥ (आवचू २ पृ ६६) शुक्लध्यान के प्रथम दो भेद अनुत्तरोपपात के अभि-मृख चतुर्दशपूर्वी मुनि के होते हैं। उसके शुक्ललेश्या और वज्रऋषभनाराच संहनन होता है।

शुक्लध्यान का प्रथम भेद सराग चतुर्देशपूर्वी और दूसरा भेद बीतराग चतुर्देशपूर्वी के होता है।

#### आसंबन

अह खंतिमद्वज्जवमुत्तीओ जिणमयप्पहाणाओ । आलंबणाइं जेहिं सुक्कज्भाणं समारुहः ॥ (ध्यानशतक ६९)

शुक्लध्यान के चार आलम्बन हैं—

- १. शान्ति-क्समा।
- २. मार्दव—मृदुता ।
- ३. आर्जव—ऋजुता।
- ४. मुक्ति--निर्लोभता।

# शुक्लध्यान की अनुप्रेक्षाएं

सुक्कज्भाणसुभाविअचित्तो चितेइ भाणविरमेऽवि ।
णिययमणुष्पेहाओ चतारि चरित्तसंपन्नो ॥
आसवदारावाए तह संसारासुहाणुभावं च ।
भवसंताणमणंतं वत्थूणं विपरिणामं च ॥
(ध्यानशतक ८७,८८)

शुक्लध्यान से सुभावित चित्त वाला चारित्रसम्पन्न मुनि ध्यान से उपरत होने पर भी सदा चार अनुप्रेक्षाओं का चिन्तन करता है—

- १. अपाय अनुप्रेक्षा --दोषों का चिन्तन करना।
- २. अशुभ अनुत्रेक्षा पदार्थों की अशुभता का चिन्तन करना।
- अनन्तवृत्तिता अनुप्रेक्षा संसारपरम्परा का चिन्तन करना ।
- ४. विपरिणाम अनुप्रेक्षा —वस्तुओं के विविध परिणामों का चिन्तन करना।

### शुक्लध्यानः योग-लेश्या-मति

जोगे जोनेसु वा पढमं, बीयं योगंपि कण्हुयी ।
तितयं च काइके जोगे, चउत्थं च अजोगिणो ।।
पढमिबतियाओ सुक्काए, तितयं परमसुक्कियं ।
लेण्यातीतं उवरित्लं, होति उक्ताणं वियाहितं ।।
अणुत्तरीहं देवेहि, पढमबीएहि गच्छती ।
उवरित्लेहि भाणेहि, सिज्भती निरयो धुवं ।।
(अग्रच्चू २ पृ ६६)

| शक्लध्यान                     | लेश्या          | योग                      | गति           |
|-------------------------------|-----------------|--------------------------|---------------|
| १. प्रथक्त्व वितर्क सविचार    | श्क्ललेश्या     | तीनों योग (मन, वचन, काय) | अनुत्तर विमान |
| २. एकत्व वितर्क अविचार        | शुक्ललेख्या     | कोई एक योग               | अनुत्तर विमान |
| ३. सुक्ष्मिकवा अनिवृत्ति      | परम शुक्ललेश्या | काययोग                   | सिद्धगति      |
| ४. समुच्छिन्निक्या अप्रतिपाति | लेश्यातीत       | अयोग                     | सिद्धगति।     |

#### निष्पत्ति

ते य विसेसेण सुभासवादओऽणुत्तरामरसुहं च । दोण्हं सुक्काण फलं परिनिन्वाणं परिल्लाणं ॥ (ध्यानमतक ९४)

शुभ आश्रव, संवर और निर्जरा की विशेष प्राप्ति तथा अनुक्तरिवमानवासी देवों का सुख मिलना — यह शुक्लध्यान के प्रथम दो प्रकारों का फल है तथा अंतिम दो प्रकारों का फल है — परिनिर्वाण।

# केवली में शुक्लध्यान कैसे ?

पुन्वप्पओगओ चिय कम्मविणिज्जरणहेउतो यावि । सह्त्थबहुत्ताओ तह जिणचंदागमाओ य ।। चित्ताभावेवि सया सुहुमोवरयिकरियाइ भण्णंति । जीवोवओगसन्भावओ भवत्यस्स भाणाइं ॥ (ध्यानशतक ८५,८६)

भवस्य सयोगी या अयोगी केवली के चित्त का अभाव होने पर भी जीव का उपयोग रहता ही है। अत: उनमें शुक्लध्यान के अंतिम दो प्रकार होते हैं। उनमें ध्यान का अस्तित्व मानने के चार हेतु हैं—

- १. जीव के पूर्व प्रयोग के कारण।
- २. कमों की निर्जरा के कारण।
- ३. शब्द के अनेक अर्थों के कारण।
- ४. आगमिक साक्षी के कारण।

जह सन्वसरीरगयं मंतेण विसं निरुंभए डंके । तत्तो पुणोऽवणिज्जइ पहाणवरमंतजोगेणं ।। तह तिहुयणतण्विसयं मणोविसं जोगमंतवलजुत्तो । परमाण्विम निरुंभइ अवणेइ तस्रोवि जिणवेज्जो ।। (ध्यानशतक ७१,७२)

जैसे सारे शरीर में फैले हुए विष की मंत्र-प्रयोग से सर्प द्वारा डसे हुए स्थान पर एकत्रित कर विशेष मंत्र-प्रयोग से उसे निकाल दिया जाता है, उसी प्रकार अईत् रूपी वैद्या, जो मंत्र (जिन-वचन) और ध्यान के सामर्थ्य

से युक्त हैं, वे त्रिभुवन-विषयभूत मन रूपी विष को एक परमाणु में निरुद्ध कर, उसका (मन का) अपनयन कर देते हैं।

## ६. बाचिक-कायिक ध्यान

सुदढप्पयद्यवावारणं निरोहो व विज्जमाणाणं । भाणं करणाण मयं न उ वित्तनिरोहमित्तागं ॥ (विभा ३०७१)

मात्र चित्त का निरोध ही ध्यान नहीं है। मन, वचन और काया—इन तीनों करणों को सुदृढ़ प्रयत्न से एकाग्रता में ब्याप्त करना अथवा उनका निरोध करना भी ध्यान है।

काएविय अज्भन्पं, वायाइ मणस्स वेव जह होइ । कायवयमणोजुत्तं, तिविहं अज्भन्पमाहंसु॥ अध्यात्मं ध्यानिमत्यर्थः।

(आविन १४७० हावृ पृ १८९)

जैसे मन में अध्यातम (ध्यान) होता है, वैसे ही शरीर और वचन में भी अध्यातम होता है। भरीर में एकाग्रतापूर्वक चंचलता का निरोध करना कायिक ध्यान है। बचन में एकाग्रतापूर्वक असंयत भाषा का निरोध करना वाचिक ध्यान है। तीर्थंकरों ने अध्यातम (ध्यान) के तीन प्रकार बताएं हैं—

- १. मन में अध्यातम --मानसिक ध्यान (मनोगुप्ति)
- २. बचन में अध्यातम वाचिक ध्यान (वाग्गुप्ति)
- ३. काय में अध्यातम कायिक ध्यान (कायगुष्ति)
  मा मे एजउ काउत्ति, अचलओ काइअं हवइ भाणं।
  एमेव य माणसिअं, निरुद्धमणसो हवइ भाणं॥
  (आवनि १४७४)

'मेरा शरीर कंपित न हो'— ऐसा सोचकर जो निश्चल होता है, उसके कायिक ध्यान होता है। इसी प्रकार मन का निरोध करना मानसिक ध्यान है।

एवंविहा गिरा मे, वत्तव्वा एरिसा न वत्तव्वा । इअ वेआलियवनकस्स, भासओ वाइअं साणं ॥ (आवित १४७७)

मुक्ते ऐसी भाषा बोलनी चाहिए और ऐसी नहीं, ऐसा विमर्श कर बोलने वाले के वाचिक ध्यान होता है।

# ७. ध्यान के सात विकल्प

भागस्स सत्त भंगा --मानसं, वाइयं, कायिगं, माणसं वाइयं च, वाइगं काइगं च, माणसं काइगं, मणवयणकायिगंति । एत्थ पढमो भंगो छउमत्थाणं सरागवीतरागाणं सम्महिद्वीमिच्छादिद्वीषं बितिसो तेसि चेव छदुमत्थाणं सजोगिकेवलीणं च धम्मं कथेन्ताणं । काइगं तेसि चेव छदुमत्थाणं सजीगिकेवलीणं च चरमसमयसजोगित्ति ताव भवति । चउत्थो पंचमो य जथा पढमो । छट्टो जथा सजोगिकेवलीणं । सत्तमो जथा पढमो । (आवचू २ पृ ८१,८२)

ध्यान के सात विकल्प हैं--

- १. मानसिक ध्यान यह छद्मस्थ, सम्यग्दृष्टि, मिथ्या-दृष्टि, सराग और वीतराग के होता है।
- २. वाचिक ध्यान यह छदास्थ और धर्मकथा में संलग्न सयोगी केवली के होता है।
- रे. कायिक ध्यान यह छदास्थ और सयोगी केवली के चरम समय पर्यन्त होता है।
- ४. मानसिक-वाचिक ध्यान—प्रथम विकल्प तुल्य।
- ५. वाचिक-कायिक ध्यान-प्रथम विकल्प तुल्य।
- ६. मानसिक-कायिक ध्यान सयोगी केवली।
- ७. मानसिक-वाचिक-कायिक ध्यान प्रथम विकल्प त्रुल्य ।

## दृष्टिबाद और ध्यान

मणसा वावारंतो, कायं वायं च तप्परीणामो । भंगिअसुयं गुणतो, वट्टइ तिविहेवि भाणिम्म ।। (आवनि १४७८)

भंगिक श्रुत (दृष्टिदाद का अंश या अन्य विकल्प-प्रधान श्रुत) का गुणन करने वाला व्यक्ति तीनों ध्यानों में प्रवृत्त होता है। उसका मन भंगिक श्रुत में नियोजित होता है, वचन से उसका उच्चारण और काया-अंगुलियों द्वारा उसका लेखन या गुणन किया जाता है।

# ६. ध्यान को योग्यता : भावना

पुन्वकयन्भासो भावणाहि भाणस्स जोग्गयम्बेइ । नाणदंसणचरित्तवेरग्गजणियाओ ॥ णाणे णिच्चव्भासी कुणइ मणोधारणं विसुद्धि च । नाणगुणमुणियसारो तो भाइ स्निच्चलमईओ !!

संकाइदोसरहिओ पसमयेज्जाइगुणगणोवेओ । असंमुद्धमणी दंसणसुद्धीए भागंमि ॥ नवकम्माणायाणं पोराणविणिज्जरं सुभायाणं । चारितभावणाए भाणमयत्तेण य समेइ ॥ सुविदियजगस्सभावो निस्संगो निब्भओ निरासो य । वेरगाभावियमणो ऋाणंमि सुनिच्चलो होइ॥ (ध्यानशतक ३०-३४)

जिसने भावनाओं के माध्यम से ध्यान का पहले अभ्यास किया है, वह ध्यान करने की योग्यता प्राप्त कर लेता है। भावनाएं चार प्रकार की हैं ---

- १. ज्ञान भावना जो ज्ञान का नित्य अभ्यास करता है, ज्ञान में मन को स्थिर करता है, सूत्र और अर्थ की विशुद्धि रखता है, ज्ञान के माहातम्य से परमार्थ को जान लेता है, वह सुस्थिर चित्त से ध्यान कर सकता है।
- २. दर्शन भावना जो अपने को शंका आदि दोषों से रहित और प्रशम, स्थैयं आदि गुणों से सहित कर लेता है, वह दर्शन-शृद्धि के कारण ध्यान में अभ्रान्त चित्त वाला हो जाता है।
- ३. चारित्र भावना चारित्र भावना से नए कर्मी का अग्रहण, पूर्वसंचित कर्मों का निर्जरण तथा शुभकर्मों का ग्रहण और ध्यान — ये बिना किसी प्रयत्न के ही उपलब्ध हो जाते हैं।
- ४. वैराग्य भावना जो जगत् के स्वभाव को जानता है, निस्संग है, अभय है और आशंसा से विप्रमुक्त है, वह वैराग्य भावना से भावित मन वाला होता है। वह ध्यान में सहज ही निश्चल हो जाता है।

### १०. ध्यान के अयोग्य

पयलायंत सुसुक्तो, नेव सुहं ऋाइ ऋाणमसुहं वा । अव्वावारिअचित्तो, जागरमाणीवि एमेव ॥ अचिरोववन्नगाणं, मुच्छिअअव्वत्तमत्तसुत्ताणं । ओहाडिअमव्वत्तं, च होइ पाएण चित्तंति॥ (आवनि १४८१, १४८२)

- १. जो प्रचलायमान और सुखुष्त है, वह न शुभ ध्यान में प्रवृत्त होता है और न अशुभ ध्यान में। इसी प्रकार अञ्यापारित चित्त वाला व्यक्ति जागता हुआ भी न शुभ में प्रवृत्त होता है और न अशुभ में।
- २. नवजात शिशु, मूर्ज्छित, अव्यक्तचेता, मत्त और सुप्त— इनका चित्त प्रायः स्थगित और अब्यक्त होता है। इन अवस्थाओं में ध्यान नहीं होता।

#### ११. ध्यान का स्थान-काल-आसन

निच्चं चिय जुवइपसुनपुंसगकुसीलविज्जयं जहणो । ठाणं वियणं भणियं विसेसओ भाणकालिम्म ॥ तो जस्थ समाहाणं होज्ज मणोवयणकायजोगाणं । भूओवरोहरहिओ सो देसो भायमाणस्स ॥ (ध्यानशतक ३५,३७)

मुनि सदा युवती, पशु, नपुंसक तथा कुशील व्यक्तियों से रहित विजन स्थान में रहे। ध्यानकाल में विशेष रूप से विजन स्थान में रहे।

जहां मन, बचन और काया के योगों का समाधान (स्वास्थ्य) बना रहे और जो जीवों के संघट्टन से रहित हो, वही ध्याता के लिए श्रेष्ठ ध्यानस्थल है।

कालोऽिव सोच्चिअ जिंह जोगसमाह्याणमुत्तमं लहइ ! न उ दिवसनिसावेलाइनियमणं भाइणो भणियं।। (ध्यानश्रतक ३८)

ध्यान के लिए वही काल श्रेष्ठ है, जब मन, बचन और काया के योगों का समाधान बना रहे। ध्यान करने बाले के लिए दिन-रात या बेला का नियमन नहीं है।

जिन्न वेहावत्था जिया ण भाणोवरोहिणी होइ। भाइज्जा तदवत्थो ठिओ निसण्णो निवण्णो वा॥ (ध्यानशतक ३९)

जिस देहावस्था (आसन) का अभ्यास हो चुका है और जो ध्यान में वाधा डालने वाली नहीं है, उसी में अवस्थित होकर ध्याता स्थित—खड़े होकर कायोत्सर्ग आदि में, निषण्ण—बैठकर वीरासन आदि में अथवा निपन्न—सोकर दण्डायतिक आदि आसन में ध्यान करे।

सन्वासु बट्टमाणा मुणओ जं देसकालचेट्ठासु । वरकेवलाइलाभं पत्ता बहुसो समियपावा ॥ तो देसकालचेट्ठानियमो काणस्स नित्थ समयंमि । जोगाण समाहाणं जह होइ तहा यइयव्वं॥ (ध्यानशतक ४०,४१)

सभी देश, काल और चेष्टा आसनों में प्रवृत्त, उपशान्त दोष वाले अनेक मुनियों ने ध्यान के द्वारा केवलज्ञान आदि की प्राप्ति की है।

अतः आगम में ध्यान के लिए देश, काल और आसन का कोई नियम नहीं है। जैसे योगों का समाधान हो, वैसे ही प्रयत्न करना चाहिए।

(आवश्यकिनर्युक्ति की हारिभद्रीया वृत्ति भाग-२, पृष्ठ ६१ से ८१ में ध्यानशतक के १०५ क्लोक प्रकाशित हैं। इसे जिनभद्रगणि क्षमाश्रमण की कृति माना गया है।)

नक्षत्र-ज्योतिष्क देवों का एक भेद।

#### नक्षत्र और उनके अधिष्ठाता देव

कत्त्वय रोहिणि मिगसिर अद्दा य पुण्व्वसू य पुस्से य ।
तत्तो य अस्सिलेसा मधाओ दो फग्गुणीओ य ।।
हत्यो चित्ता साती विसाहा तह य होइ अणुराहा ।
जेट्ठा मूलो पुव्वासाढा तह उत्तरा चेवा ।।
अभिई सवण धणिट्ठा सतिभसया दो य होति भद्दवया ।
रेवति अस्सिणि भरणी एसा नक्ष्वत्तपरिवाडी ॥
(अनु ३४१/१-३)

अग्गि पयावइ सोमे रुहे अदिती बहस्सई सप्पे।
पिति भग अञ्जम सविया तट्ठा वाऊ य इंदग्गी।
मित्तो इंदो निरती आऊ विस्सो य बंभ विण्हू य।
वसु वरुण अय विवदी पुस्से आसे जमे चेव।।
(अनु ३४२/१,२)

| 5977                      | अधिष्ठाता देव  |
|---------------------------|----------------|
| नक्षत्र<br>• <del></del>  |                |
| १. कृत्तिका               | १. अग्नि _     |
| २. रोहिणी                 | २. प्रजापति    |
| ३. मृगक्षिरा              | ३. सोम         |
| ४. आर्द्री                | ४. रुद्र       |
| ५. पुनर्वसु               | ५. अदिति       |
| ६. पुष्य                  | ६. ब्रुह्स्पति |
| ७. अश्लेषा                | ७. सर्प        |
| ≈. मघा                    | ८. पितृ        |
| ९. पूर्वफाल्गुनी          | ९. भग          |
| १०. उत्तरफाल्गुनी         | १०. अर्यमा     |
| <b>१</b> १. ह <b>स्</b> त | ११. सविता      |
| १२. चित्रा                | १२. त्वष्टा    |
| १३. स्वाति                | १३. वायु       |
| १४. विशाखा                | १४. इंद्राग्नि |
| १५. अनुराधा               | १५. मित्र      |
| १६ ज्येप्ठा               | १६. इन्द्र     |
| १७. मूल                   | १७. निऋंति     |
| १८. पूर्वाषाढा            | १०. अप्        |
| १९. उत्तराषाढा            | १९. विश्व      |
| २०. अभिजित                | २०. ब्रह्म     |
| २१. श्रवण                 | २१. विष्णु     |
| २२. धनिष्ठा               | २२. वसु        |
| २३. शतभिषक्               | २३. वरुण       |

२४. पूर्वाभाद्रपद

२४. अज

२५. उत्तराभाद्रपद

२५. विवृद्धि (अहिर्बुध्न)

२६. रेवति

२६. पूषा

२७. अध्विनी

२७. अवद

२८. भरणी

२५. यम

#### **मन्दनवन** — क्रीडास्थल ।

णंदंति जेण वणयर-जोतिस-भवण-वेमाणिया विज्जाहर-मणुया य तेण णंदणं, वणं ति — वणसंडं । (नन्दीचू पृ ४)

जहां व्यन्तर, ज्योतिष्क, भवनपति और वैमानिक देव, विद्याधर और मनुष्य आनन्द का अनुभव करते हैं, कींडा करते हैं, वह वनषण्ड नन्दनवन है।

नमस्कार महामंत्र— अर्हत् परंपरा का सुप्रसिद्ध मंत्र जिसमें पंच परमेष्ठी को नमन किया जाता है।

- १. नमस्कार पंचक
- २. नमस्कार के अनुयोग
- ३. नमस्कार को उत्पत्ति
- ४. नमस्कार का प्रयोजन
- ५. नमस्कार की स्थिति
- ६. नमस्कार की निष्पत्ति
- ७. नमस्कार का महत्त्व
- द्र. नमस्कार के यह पांच क्यों ?
- ९. नमस्कारपदों का ऋम

### १. नमस्कार पंचक

नमो अरहंताणं

नमो सिद्धाणं नमो आयरियाणं

नम्। उवज्भायाणं

14: 345-midi 4

(आव १/१)

नमो लोए सब्वसाहूणं एसो पंच नमुक्कारो, सब्बपावप्पणासणो ।

मंगलाणं च सव्वेसि, पढमं हवइ मंगलं ॥

(आविन १०१८ मव् प ५५२)

अहंतों को नमस्कार सिद्धों को नमस्कार आचार्यों को नमस्कार उपाध्यायों को नमस्कार लोक के सब साधुओं को नमस्कार यह पंच नमस्कार सब पापों का नाश करने वाला और सब मंगलों में प्रथम मंगल है।

····काऊणं पंचमंगलं आरंभो होइ सुत्तस्स ॥

(आविन १०१३)

कथपंचनमोक्कारस्स दिति सामाइयाइयं विहिणा। आवासयमायरिया कमेण तो सेसयसुयं पि॥ (विभा ५)

शिष्य सर्वप्रथम मंगलरूप पंचनमस्कार करता है, उसके पश्चात् ही आचार्य शिष्य को उसकी योग्यता के अनुसार सामायिक, आवश्यक, आचारांग आदि शेष सूत्रों की विधियुत वाचना देते हैं।

जदा संहिता सव्वा उच्चारिता भवति तत्य सो सुत्ताणु गमो । ""सुत्तं अणुगंतव्वं । तं च पंचनमोक्कारपुक्वं भणंति पुक्वगा । (आवच् १ पृ ५०१,५०२)

आगम पाठ में सर्वप्रथम सूत्र का उच्चारण किया जाता है, जो सूत्रानुगम कहलाता है। पूर्वविदों द्वारा सूत्रानुगम से पूर्व पंच नमस्कार किया जाता है।

अरहंतनमोक्कारो जीवं मोएइ भवसहस्साओ।
भावेण कीरमाणो होइ पुणो बोहिलाभाए।।
अरिहंतनमोक्कारो सव्वपावप्पणासणो।
मंगलाणं च सव्वेसि पढमं हवइ मंगलं॥
(आवनि ९२३,९२६)

अर्हत् को भावपूर्वक नमस्कार करने से बोधिलाभ होता है, अनंत भवों से मुक्ति मिलती है। अर्हत्-नमस्कार सब पायों का नाश करता है और सभी मंगलों में प्रथम मंगल है।

निच्छित्रसञ्बदुक्खा जाइजरामरणबंधणविमुक्का । अञ्जाबाहं सुक्खं अणुहुंती सासयं सिद्धा ॥ सिद्धाण नमुक्कारो सञ्जपावण्यणासणो । मंगलाणं च सञ्जेसि बिइअं होइ मंगलं॥ (आवनि ९८८,९९२)

सब दु:खों से मुक्त, जन्म-जरा-मरण के बंधन से विष्रमुक्त सिद्ध अव्याबाध, शाश्वत सुख का अनुभव करते हैं। सिद्ध-नमस्कार सब पापों का नाश करता है और सब मंगलों में द्वितीय मंगल है।

आयारदेसणाओ पुज्जा परमोवगारिणो गुरवो। विषयाहगाहणा वा उवज्भाया मुत्तया जंच। आयार-विणय-साहणसाहज्जं साहवो जओ दिति । तो पुज्जा ते पंच वि तम्गुणपूर्याफलनिमित्तं ।। (विभा २९४७,२९४८)

गुरु (आचार्य) स्वयं आचार-सम्पन्न होते हैं और दूसरों को आचार की देशना देते हैं इसलिए पूज्य परम- उपकारी गुरु नमस्करणीय हैं।

उपाध्याय स्वयं विनयवान् होते हैं और शिष्यों को विनय की शिक्षा तथा सूत्र की वाचना देते हैं, इसलिए नमस्करणीय हैं।

मुनि आचार और विनय से सम्पन्न होते हैं तथा मोक्ष-साधना में सहयोगी बनते हैं, इसलिए वे नमस्करणीय हैं।

अर्हत् आदि पांचों पूज्य हैं। उनके ज्ञान आदि गुणों की पूजा का जो फल है--मोक्षाभिमुखता तथा स्वर्ग-अपवर्ग की प्राप्ति, उनकी निष्पत्ति में वे कारणभूत होते हैं।

# २. नमस्कार के अनुयोग

उप्पत्ती निक्खेवो पर्य पयत्थो परूवणा वत्थुं। अक्खेव पसिद्धि कमो पशोयणफलं नमुक्कारो।। (आवनि ८८७)

नमस्कार के ग्यारह अनुयोग हैं-

- (१) उत्पत्ति (२) निक्षेप (३) पद (४) पदार्थ
- (५) प्ररूपणा (६) वस्तु (७) आक्षेप (६) प्रसिद्धि
- (९) ऋम (१०) प्रयोजन और (११) फल।

### ३. नमस्कार की उत्पत्ति

समुद्राण वायणा लढिओ पढमे नयत्तिए तिविहं।.... (आविन ८८९)

पन्नरससुवि कम्मभूमीसु पुरिसादिभावं पड्डच्व, जिंद उप्पन्नो कहं उप्पन्नोत्ति ? तिविहेण सामित्तेण— समुत्याणसामित्तेण वायणासामित्तेण विद्यामित्तेण। "' समुद्राणं नाम संमं आयरियादीण उपस्थापनमित्यर्थः तेन, वायणाए वायणायरियणीसाए, जहा भगवता गोयमसामी वायितो, लद्धी जहा भविकस्स। (आवचू १ पृ ५०२)

पन्द्रह कर्मभूमियों में पुरुष, काल आदि की अपेक्षा से नमस्कार मंत्र की उत्पत्ति होती है, उसके तीन रूप हैं—

 समुत्थानस्वामित्व — आचार्य आदि की सम्यक् उपस्थापना ।

- २. वाचनास्वामित्व वाचनाचार्य की निश्रा में वाचना। जैसे महावीर ने गौतम को वाचना वी।
- ३. लब्धिस्वामित्व बिना उपदेश के भी भन्य जीव को किसी निमित्त से नमस्कार की प्राप्ति होती है।

# ४. नमस्कार का प्रयोजन

इत्थ य पञ्जोयणिमणं, कम्मक्खओ मंगलागमो चेव।"" (आविन १०१०)

नमस्कार का प्रयोजन है — कर्म का क्षय और मंगल की प्राप्ति।

# पंच पदों के नमस्कार का हेतु

मग्गे अविष्पणासी आयारे विणयया सहायतं। पंचिवहनमुक्कारं करेमि एएहि हेर्कीह।। (आविन ९०३)

- श्रहित् को नमस्कार करने से मोक्षमार्ग का बोध होता है।
- २. सिद्ध को नमस्कार करने से शाश्वत मोक्ष की ओर दृष्टि होती हैं।
- ३. आचार्य को नमस्कार करने से आचार की सम्पन्नता बढ़ती है।
- ४. उपाध्याय को नमस्कार करने से विनय का विकास होता है।
- साधुको नमस्कार करने से संयम जीवन में सहायता मिलती है।

कोवप्पसायहेउं च जं फलं निह तदत्यमारभो ।

न परप्पसायणत्थं किन्तु निययप्पसायत्थं।। (विभा३२५३)

कोपहेतुक और प्रसादहेतुक फलप्राप्ति के लिए अथवा दूसरों को प्रसन्न करने के लिए अर्हत् आदि को नमस्कार नहीं करना चाहिए। अपने चित्त की प्रसन्नता के लिए नमस्कार करणीय है।

पूरा परोवयाराभावे वि सिवाय जिणवराईणं । परिणामसुद्धिहेउं सुभिकरियाओ य बंभं व ॥ (विभा ३२६७)

पंच-परमेष्ठी नमस्कार परोपकार के अभाव में भी मोक्ष के लिए है, क्योंकि यह परिणामशुद्धि का हेतु है। ब्रह्मचर्य की भांति यह शुभ किया है।

#### ४. नमस्कार की स्थिति

उवओग पडुच्चंतोमुहुत्त लद्धीए होइ हु जहन्नो । उक्कोसिट्टइ छाविट्ट सागराः... ।।

(आविन ८९४)

उपयोग की अपेक्षा से नमस्कार की जघन्य और उत्कृष्ट स्थिति अन्तर्मृहूर्त्त है और लब्धि की अपेक्षा से जघन्य स्थिति अन्तर्मृहूर्त्त की और उत्कृष्ट स्थिति साधिक छियासठ सागर की होती है।

#### ६. नमस्कार की निष्पत्ति

इह लोइ अत्थकामा आरुग्गं अभिरई य निष्फत्ती । सिद्धी य सग्मसुकुलप्पच्यायाई य परलोए॥ (आवनि १०११)

नमस्कार महामत्र का जाप करते से इस लोक में अर्थ, काम, आरोग्य, अभिरति — पुण्य की निष्पत्ति और परलोक में सिद्धि, स्वर्ग, सुकुल में जन्म आदि की उपलब्धि होती है।

#### ७. नमस्कार का महत्त्व

जलणाइभए सेसं मोत्तुं पेगरयणं महामोल्लं।
जुधि वातिभए घेष्पइ अमोहमत्यं जह तहेह।।
मोत्तुं पि बारसंगं मरणाइ भएसु कीरए जम्हा।
अरहंतनमोक्कारो तम्हा सो बारसंगत्थो।।
सब्वं पि बारसंगं परिणामित्तसुद्धिहेउमित्तागं।
तक्कारणभावाओ कह न तयत्थो नमोक्कारो।।
न हुतम्मि देसकाले सक्को बारसिवहो सुयक्खंधो।
सब्वो अणुचितेउं धंतं पि समत्थिचितेणं।।
(विभा ३०१६-३०१९)

जैसे घर में आग लगने पर अन्य धनधान्य सामग्री को छोड़कर महान् मूल्य वाले एक रत्न को ग्रहण किया जाता है, युद्धक्षेत्र में अमीघ अस्त्र को ग्रहण किया जाता है, वैसे ही मृत्यु के समय द्वादशांग आगमों को छोड़कर नमस्कारमंत्र का स्मरण किया जाता है। इसका फलित यह है कि नमस्कार मंत्र द्वादशांग का साल्यर्गर्थ है।

जैसे समग्र द्वादशांग परिणामविशुद्धि का हेतु है, वैसे ही अर्हत् नमस्कार परिणामविशुद्धि का हेतु है, अतः यह द्वादशांग का वाचक है।

कोई भी श्रुतसम्पन्न व्यक्ति अत्यन्त समर्थ होने पर भी तात्कालिक मृत्यु, भय आदि की स्थिति में सम्पूर्ण द्वादशांग के श्रुतस्कंधों का अनुचिन्तन नहीं कर सकता, अतः उस आपदा की स्थिति में नमस्कार मंत्र का निरंतर पुनः पुनः स्मरण किया जाता है।

इस मंत्र के अक्षर अल्प और अर्थ महान् है, क्योंकि यह द्वादशांग के अर्थ का संग्राहक है।

एकम्मि वि जिम्म पए संवेगं कुणइ वीयरायमए। सो तेण मोहजालं छिंदइ अज्भल्पओगेणं।। ववहाराओं मरणे तं पयमेक्कं मयं नमोक्कारो। अन्तं पि निच्छयाओं तं चेवं य बारसंगत्थो।। जं सोऽतिनिज्जरत्थो पिंडयत्थो विन्नओं महत्थो वि। कीरइ निरंतरमिक्खणं तु बहुसो बहू वारा।। (विभा ३०२१-३०२३)

वीतराग का एक पद — वचन भी व्यक्ति में वैराग्य उत्पन्न कर देता है, अध्यात्मयोग से मोहग्रंथि को छिन्न कर देता है। नमस्कार मंत्र अनेक पदात्मक है, द्वादशांग गणिपिटक का तात्पर्यार्थ है, महान् निर्जरा का हेतु है। यद्यपि व्यवहार में इसे एक पद भी कहा जा सकता है, किंतु निश्चय दृष्टि से यह सम्पूर्ण द्वादशांग है, क्योंकि यह संवेग अथवा वैराग्य का जनक है। जिस पद या वाक्य से व्यक्ति में विराग उत्पन्न होता है, वही पद उस व्यक्ति के लिए सम्पूर्ण ज्ञान है। अतः मरणकाल में इस मंत्र का निरंतर पुनः-पुनः स्मरण किया जाता है।

# द. नमस्कार के पद पांच क्यों ?

निव संक्षेत्रो न वित्थारु संक्षेत्रो दुविहु सिद्धसाहूणं। वित्थारओऽणेगिवहो पंचिवहो न जुज्जई तम्हा। अरहंताई निअमा साहू साहू अ तेसु भइअव्वा। तम्हा पंचिवहो खलु हेउनिमत्तं हुवइ सिद्धो।। (आवनि १००६,१००७)

शिष्य ने पूछा — भंते ! सूत्र दो प्रकार का होता है — संक्षिप्त और विस्तृत । यह पंचनमस्कार न संक्षिप्त है, न विस्तृत । यदि संक्षेप में होता तो इसके दो ही पद होते — सिद्ध और साधु । परिनिवृत अईतों का सिद्ध पद में और शेष पदों का साधु पद में समाहार हो जाता है ।

यदि विस्तार से होता तो इसके अनेक पद होते — अर्हत् ऋषभ, अर्हत् अजित आदि, तीर्थसिद्ध, अतीर्थसिद्ध आदि-आदि। अतः पंचविध नमस्कार युक्तियुक्त प्रतीत नहीं होता।

आचार्य ने समाधान देते हुए कहा — अर्हत्, आचार्य और उपाध्याय नियमत: साधु हैं क्योंकि साधु के गुण उनमें विद्यमान हैं। साधु में अर्हत् आदि की भजना है। मात्र साधु को नमस्कार करने से अर्हत् आदि के विशिष्ट गुणों को नमन नहीं होता, अतः उससे निष्पन्न फल भी प्राप्त नहीं होता। जैसे -अर्हत् मोक्षमार्ग के उपदेष्टा हैं, अतः अर्हत्-नमस्कार मोक्षमार्ग की प्राप्त का हेतु है। इस प्रकार हेतुभेद से पंचविध नमस्कार युक्तियुक्त है।

#### ६. नमस्कारपदों का क्रम

अरहंतुवएसेणं सिद्धा नज्जंति तेण अरिहाई । निव कोई परिसाए पणिमत्ता पणमई रण्णो ॥ यद्येवमाचार्यादिस्तिहि ऋमः प्राप्तः, अहंतामि तदु-पदेशेन संवित्तेरिति । अत्रोच्यते, न, इहाईत्सिद्धयोरेवायं वस्तुतस्तुल्यबलयोविचारः श्रेयान्, परमनायकभूतत्वाद्, आचार्यास्तु तत्परिषत्कल्पा वर्तन्ते ।

(आवनि १००९ हावृ १ पृ ३०१)

अर्हत् के उपदेश से अथवा आगम से सिद्धों की अवगति मिलती है, अतः सर्वप्रथम अर्हत् को नमस्कार किया गया है।

आचार्य के उपदेश से अहंतों की अवगित मिलती है, तब सर्वप्रथम आचार्यों को नमस्कार क्यों नहीं किया गया ? इसके समाधान में कहा गया है कि वस्तुत: तुस्य बल वालों के कम का विचार श्रेयस्कर है। शक्ति-सम्पन्नता और कृतकृत्यता की दृष्टि से अहंत् और सिद्ध प्राय: समान ही हैं। दोनों परम नायक हैं। आचार्य उनकी परिषद् के समान हैं। कोई भी व्यक्ति परिषद् को प्रणाम कर राजा को प्रणाम नहीं करता।

नय अनंत धर्मात्मक वस्तु के एक धर्म को ग्रहण कर अन्य धर्मी का निराकरण न करने वाला दृष्टिकोण।

- १. नय का निर्वचन
- २. नय की परिमावा
- ३. सात नय
  - नेगम
  - ० संग्रह
  - ० स्ववहार

- ० ऋज्सूत्र
- ० शब्द
- ० समभिरूढ़
- ० एवंभूत
- ४. चार नय
- ५. द्रव्याधिक-पर्यायाधिक नय
- ६. अर्थनय-शब्दनय
- ७. निश्चयनय-व्यवहारनय
- द. **ज्ञाननय-श्विधानय**
- ९. सम्यक्नय-मिथ्यानय
- १०. नय : विभिन्न बृष्टांत
  - ० गज का दृष्टांत
  - ० रत्नावलि का वृष्टांत
  - ० प्रस्थक, बसति और प्रदेश का दृष्टान्त
- ११. नयविधि से अयुक्त भी युक्त
- १२. कालिकध्त और नय
  - ० नय के अपृथक्करण का हेतु
  - \* नय: अनुयोग का प्रवेशद्वार (द्र. अनुयोग)
  - \* हिंसा, अहिंसा और नय
- (द्र. अहिंसा)
- \* सामायिक और नय
- (द्र. सामायिक)
- \* निक्षेप में नय का अन्तर्भाव
- (द्र. निक्षेप)

## १. नय का निर्वचन

स नयइ तेण तिह वा तओऽहवा बत्युणो व जंनयणं। बहुहा पञ्जायाणं संभवओ सो नओ नाम।। (विभा ९१४)

वक्ता संभावित पर्यायों से वस्तु का बोध कराता है, वह नय है।

अथवा जिससे अर्थ का परिच्छेद होता है, वह नय है।

## २. नय की परिभाषा

एगेण वत्युणो ऽणेगधम्मुणो जमवधारणे णेव। नयणं धम्मेण तओ होइ नओ....।।

(विभा २१८∙)

नयति — अनेकांशात्मकं वस्त्वेकांश।वलम्बनेन प्रतीति-पथमारोपयति नीयते वा तेन तस्मिस्ततो वा नयनं वा नयः — प्रमाणप्रवृत्युत्तरकालभावी परामर्श इत्यर्थः ।

(उशावृ प ६७)

अनेक धर्मात्मक वस्तु के एक धर्म (अंश) का अवलम्बन लेकर उसे प्रतीति का विषय बनानानय है। यह प्रमाण की प्रवृत्ति के पश्चात् होने वाला परामर्श

अनेकधर्मकं वस्त्ववधारणपूर्वकमेकेन नित्यत्वाद्य-धर्मेण प्रातिपाद्यस्य बुद्धि नीयते प्राप्यते येनाभिप्रायविशेषेण स ज्ञातुरभिप्रायविशेषो नयः।

(आवमबृप ३६९)

वस्तु अनन्तधर्मात्मक है। उसके विवक्षित धर्म का अवधारण करने वाला ज्ञाता का अभिप्रायविशेष नय कहलाता है।

दिगम्बरी त्वियं प्रमाणनयपरिभाषा — सम्पूर्णवस्तु-कथनं प्रमाणवाक्यं, यथा स्याज्जीवः, स्याद्धम्मास्तिकाय इत्यादि, वस्त्वेकदेशकथनं नयवादः, तत्र यो नाम नयो नयान्तरसापेक्षः स नय इति वा सुनय इति वोच्यते, यस्तु नयान्तरनिरपेक्षः स दुर्नयो नयाभास इति ।

(आवमवृ प ३७०)

दिगम्बर मान्यता के अनुसार सम्पूर्ण वस्तु का प्रतिपादन करने वाला प्रमाणवाक्य कहलाता है, जैसे-स्यात् जीव है, स्यात् धर्मास्तिकाय है। वस्तु के एक अंश का प्रतिपादन करने वाला कथन नयबाद कहलाता है। जो नय दूसरे नय की अपेक्षा रखता है, वह सुनय है और जो नय दूसरे नय की अपेक्षा नहीं रखता, वह दुर्नय अथवा नयाभास है।

#### ३. सात नय

सत्त मूलनया पण्णत्ता, तं जहा-नेगमे संगहे बवहारे उज्जुसुए सहे समभिरूढे एवंभूए। (अनु ७१५) नय सात हैं-

१. नैगम

५. शब्द

२. संग्रह

६. समभिरूड

३. व्यवहार

७. एवंभूत ।

४. ऋजुसूत्र

# नेगम नय

नेगेहि माणेहि मिणइ त्ति नेगमस्स य निरुत्ती ।"" (अनु ७१५।१)

**जे**गाइं माणाइं सामन्त्रोभयविसेसनाणाई । जं तेहिं मिणइ तो णेगमो णओ णेगमाणो ति ॥ (विभा २१८६)

जो अनेक प्रमाणों से वस्तुका ज्ञान करता है, वह नैगम है।

सामान्य, विशेष और उभयरूप ज्ञानों से ग्रहण करना नेगम नय है।

#### संवह नय

संगहियपिडियत्थं, संगहदयणं समासओ बेंति । .... (अनु ७१५।२)

जो संग्रहीत और पिडित अर्थ को संक्षेप में बताता है, वह संग्रह नय है।

#### व्यवहार नय

""वच्चइ विणिच्छियत्यं, ववहारो सब्वदब्वेसु ॥ (अनु ७१५।२)

""ववहारपरो व जओ विसेसओ तेण ववहारो ॥ (विभा २२१२)

जो सब द्रव्यों के विनिश्चित-विशेष अर्थ का अन्-गमन करता है, वह व्यवहार नय है।

### संग्रह और व्यवहार नय में अन्तर

जं सामन्तरगाही संगिण्हइ तेण संगहो निययं । जेण विसेसग्गाही ववहारो तो विसेसेइ ॥ (विभा ७६)

संग्रहनय सामान्यग्राही है। वह अभेद को ग्रहण करता है।

व्यवहारनय विशेषग्राही है। वह भेद को ग्रहण करता है।

## ऋजुसूत्र नय

तम्हा निययं संपद्कालीणं लिंग-वयणभिन्नं पि । नामाइभेयविहियं पडिवज्जइ वत्थुमुज्जुसुओ ॥ (विभा २२२६)

लिंग और वचन का भेद होने पर भी जो वस्तु के वर्तमान पर्याय को ग्रहण करता है, वह ऋजुसूत्र है। ऋजूसूत्र तीनों लिगों, दोनों वचनों और नाम आदि चारों निक्षेपों को मान्य करता है।

#### शब्द नय

धणिभेयाओ भेओ तथी-पुलिगाभिहाणवच्चाणं । पड-कुंभाणं व जओ तेणाभिन्नत्यमिट्ठं तं॥ (विभा २२३४)

जिन शब्दों के लिंग भिन्न हैं, उन शब्दों में भेद है, एकत्व नहीं है। जैसे - पट और कुम्भ शब्द भिन्न हैं;

वैसे ही तटी, तट और तटम् — इन शब्दों का अर्थ भिन्न-भिन्न है। क्योंकि इनमें ध्विन का भेद है। ध्विन के अनुसार जिस शब्द का जो लिंग है, वह अन्य लिंग वाले अर्थ का वाच्य नहीं हो सकता।

### ऋजुसूत्र और शब्द नय में अंतर

पच्चुष्पण्णगाही, उज्जुसुओ नयिद्दी मुणेयव्वो । इच्छइ विसेसियतारं, पच्चुष्पण्णं नओ सहो ॥ (अनु ७१४।३)

जो वस्तु के प्रत्युत्पन्न—वर्तमान पर्याय को ग्रहण करता है, वह ऋजुसूत्र नय है।

शब्द नय उसी प्रत्युत्पन्न पर्याय को लिंग और वचन के भेद से विशेष रूप में ग्रहण करता है।

#### समभिक्द नय

बत्धूओ संकमणं, होइ अवत्थू नए समभिक्त्ढे। .... (अनु ७१४।४)

समभिरूढ नय में वस्तु का संक्रमण — एक शब्द का दूसरे पर्यायवाची शब्द में गमन अवस्तु हो जाता है।

वस्तुनो—घटाख्यस्य संक्रमणम् अन्यत्र कुटाख्यादौ
गमनं किम् ? भवति अवस्तु असदित्यर्थः । घटः कुटः
कुम्भ इत्यादिशब्दान् भिन्नप्रवृत्तिनिमित्तत्वाद्भिन्नार्थगोचरानेव मन्यते, घटपटादिशब्दानिव । तथा च
विशिष्टचेष्टावानर्थो घट इति तथा कौटित्यायोगात्कुटः,
तथा उम्भनात् उम्भः कुस्थितपूरणादित्यर्थः । ततश्च यदा
घटार्थे कुटादिशब्दः प्रयुज्यते तदा वस्तुनः कुटादेस्तत्र
संक्रान्ति कृता भवति । (आवहावृ १ पृ १९०)

घट वस्तु में कुट, कुम्भ आदि अन्य शब्दों का आरोप करने पर वह अवस्तु (असत्) हो जाती है। क्योंकि इस नय को वाचक भेद से वाच्यार्थ में भिन्नता मान्य है। जैसे — जो चेष्टाशील है, वह घट है। जो कुटल/टेढ़ा-मेढ़ा है, वह कुट है। जिसे भूमि पर रखकर भरा जाता है, वह कुम्भ है। इस प्रकार प्रवृत्ति का निमित्त भिन्न-भिन्न होने से इन शब्दों का वाच्यार्थ भी भिन्न-भिन्न है। घट शब्द से कुट शब्द उतना ही भिन्न है, जितना घट से पट शब्द भिन्न है। सभी पर्यायों को एकार्थक मानने से सांकर्य दोष होता है — यह समभिक्छ नय का अभिमत है!

### एवंसूत नय

····वंजण-अत्य-तदुभयं, एवंभूओ विसेसेइ ।। (अनु ७१५।४)

वंजणमत्थेणत्थं च वंजणेणोभयं विसेसेड । जह घडसद्दं चेट्ठावया तहा तं पि तेणेव ॥ (विभा २२५२)

जो शब्द और अर्थ—इन दोनों को विशेषित करता है, वह एवंभूत नय है। इसमें वाच्य वाचक से तथा वाचक वाच्य से अथवा शब्द अर्थ से तथा अर्थ शब्द से विशेषित होता है। जैसे—जल-आहरण आदि की चेटा— क्रिया से घट शब्द सार्थक होता है और घट शब्द से आहरण आदि की क्रिया का बोध होता है।

# शब्द-ऋजुसूत्र, सममिरूढ-एवंभूत

सद्दुज्जुया पज्जायवायगा भावसंगहं बेंति । उवरिमया विवरीआ भावं भिदंति तो निययं ॥ (विभा ७७)

शब्द और ऋजुसूत्र ये दोनों नय पर्यायवाचक होने पर भी भाव निक्षेप का प्रतिपादन करते हैं। समिभिष्टढ और एवंभूत ये दोनों नय शब्द और ऋजुसूत्र से विपरीत हैं। ये भाव के एकत्व का नहीं, भिन्नत्व का प्रतिपादन करते हैं।

एक्केक्को य सयविहो सत्त नयसया हवंति एमेव । अण्णोऽवि य आएसो पंचेव सया नयाणं तु ॥ (आवनि ७५९)

प्रत्येक नय के सौ-सौ भेद हैं। इस प्रकार सात नयों के सात सौ भेद हो जाते हैं।

अन्य परम्परा के अनुसार तीनों शब्दनयों को एक मान लेने पर मूलनय पांच ही रह जाते हैं। उसके आधार पर पांच नयों के पांच सी भेद होते हैं।

(उमास्वाति के अनुसार नय पांच हैं — नैगम, संग्रह, व्यवहार, ऋजुसूत्र और शब्द (तत्त्वार्थ सूत्र १।३४)। सिद्धसेन के अनुसार नय छह हैं — संग्रह, व्यवहार, ऋजु-सूत्र, शब्द, समिभिष्टढ और एवंभूत (सन्मित प्रकरण १।४, ५)। उत्तरवर्ती साहित्य में सात नय के वर्गीकरण का ही अनुसरण हुआ है।)

#### ४. चार नय

णेगमो दुविहो—संगहितो असंगहितो य । संगहितो

संगहं पविद्वो, असंगहितो ववहारं, तम्हा संगहो ववहारो रिजुसुतो, सद्दाइया य एक्को, एवं चतुरा णया।

(नन्दीचू पृ ७२,७३)

नैगम नय के दो भेद हैं -- संग्रह और असंग्रह। संग्रह संग्रह में और असंग्रह व्यवहार में समाविष्ट है। अतः नय चार हैं - संग्रह, व्यवहार, ऋजुसूत्र और शब्द (समिभक्द और एवंभूत नय शब्द नय के अन्तर्गत हैं)।

#### ५. द्रव्याधिक-पर्यायाधिक नय

संगह-व्ववहारा पढमगस्स सेसा य इयरस्स ॥ .... (विभा ७५)

संग्रह और व्यवहार ये दो नय द्रव्याथिक हैं। शेष · -- ऋजुसूत्र, शब्द, समभिरूढ़ और एवंभूत —ये पांच नय पर्याधाधिक हैं।

### ६. अर्थनय-शब्दनय

अत्थप्पवरं सद्दोवसज्जणं वत्थुमुज्जुसुत्तंता । सद्दपहाणमत्थोवसज्जणं सेसया बिति॥ (विभा २२६२)

प्रथम चार नयों में अयं प्रधान है और शब्द गीण, इसलिए वे अर्थनय कहलाते हैं। शेष तीन नयों में शब्द प्रधान है और अर्थ गौण, इसलिए वे शब्दनय कहलाते

## ७. निश्चयनय-व्यवहारनय

लोगव्ववहारपरो ववहारो भणइ कालओ भगरो । परमत्यपरो मण्णइ निच्छइओ पंचवण्णो ति॥ (विभा ३५८९)

लोक प्रसिद्ध अर्थ को मानने वाले विचार को व्यवहार नय कहते हैं, जैसे-भौरा काला होता है।

नैश्च्यिक नय परमार्थ को मानता है। उसके अनुसार भौरा पांच वर्णवाला होता है।

निच्छयओ सञ्बगुरुं सञ्बलहुं वा न विज्जए दब्वं । बायरिमह गुरुलहुयं अगुरुलहुं सेसयं सव्वं।। (विभा६६०)

निश्चयनय के मत में कोई भी वस्तु एकान्त गुरु या एकान्त लघु नहीं है। जो बादर है, वह गुरुलघु है, शेष सब अगुरुलघु हैं।

गुरुयं लहुयं उभयं नोभयमिति वावहारियनयस्य । दव्वं, लेटठूं दीवो वाऊ वोमं जहासंखं॥ (विभा ६५९)

व्यवहारनय के अनुसार द्रव्य के चार स्वभाव हैं— गुरु, लघु, गुरुलघु, अगुरुलघु। जो वस्तु ऊपर फेंकने पर सहज नीचे गिरती है, वह गुरु है, जैसे--पत्थर । जो निसर्गतः ऊर्ध्वगति स्वभाव वाली है वह लघु है, जैसे— दीपकलिका। जो स्वभाव से तिरछी गति वाली है वह गुरुलघु है, जैसे --वायु। जो न गुरु है, न लघु है, सर्वत्र-गामी है, वह अगुरुलघु है, जैसे —आकाश, परमाणु आदि।

#### ८. ज्ञाननय-क्रियानय

नायंमि गिष्हिअव्वे अगिष्हअव्वंमि चेव अत्यंमि । जइअव्वमेव इअ जो उवएसो सो नओ नामं॥ (आविन १०५४)

हेय और उपादेय अर्थ को जानना ज्ञाननय है और उपादेय अर्थ में प्रवृत्त होना ऋियानय है।

सत्त मूलनया "सन्वेवि दोसु समोतरंति - उवएसे चरणे य । नेगमसंगहववहारा उवदेसनयो । उज्जुसूत-सद्समभिरूढएवभूता चरणनयो । तत्र जाणणाणयो ज्ञानो-पलब्धिमात्रः, अविशेषितं द्रव्यास्तिकः इत्यर्थः । .... चरण-नयः पर्याय इत्यर्थः । (आवचू २ पृ ५१)

सातों मूल नय उपदेश (ज्ञान) और चरण में समव-तरित होते हैं।

नैगम, संग्रह और व्यवहार उपदेश नय हैं। ऋजुस्त्र, शब्द, समभिरूढ और एवंभूत चरण नय हैं। ज्ञानोपलब्धि ज्ञान नय है-यह द्रव्यास्तिक है। चरणनय पर्यायास्तिक है।

# ९. सम्यक्नय-मिथ्यानय

इय सञ्वनयमयाइं परित्तविसयाइं, समुदियाइं तु । जइणं .... (विभा १५३०)

प्रत्येक नय का विषय सीमित है-परस्पर निरपेक्ष होकर वस्तुके एक अंश को ग्रहण करने वाले नय अप्रमाण हैं। वे ही जब परस्पर सापेक्ष होकर समुचित रूप में सम्पूर्णवस्तु का ग्रहण करते हैं, तब सम्यक् होते हैं। यही जैनमत है।

एवं विवयंति नया मिच्छाभिनिवेसओ परोप्परओ । इयमिह सब्वनयमयं जिलमयमणवज्जमच्चंतं ॥ (विभा ७२)

इस प्रकार निरपेक्ष नय मिध्या अभिनिवेश के कारण परस्पर विवाद करते हैं। जैन दर्शन सब नयों को मान्य करता है, इसलिए वह अत्यन्त निर्दोष है।

जावंतो वयणपहा ताबंतो वा नया विसद्दाओ । ते चेव य परसमया सम्मत्तं समुदिया सब्वे ॥ (विभा २२६५)

जितने वचन के प्रकार हैं, उतने ही नय हैं, उतने ही पर-सिद्धान्त हैं। वे समुदित होकर सम्यक्त्व का रूप ले लेते हैं— यथार्थ बन जाते हैं।

नित्थ नएहिं विहूणं सुत्तं अत्थो य जिणमए किचि । आसज्ज उ सोयारं नए नयविसारओ बूया ॥ (विभा २२७७)

जिनवाणी अथवा आगम में जो सूत्र और अर्थ का प्रतिपादन है, वह नयसापेक्ष है। नयविशारद प्रवक्ता श्रोता की योग्यता के अनुसार उनका प्रतिपादन करे। देसगमगत्तणाओ गमग च्चिय वत्थुणो सुयाइ व्व। सब्वे समत्तगमगा केवलिमव सम्मभाविम्म॥ (विभा २२६८)

श्रुतज्ञान आदि की तरह नय भी वस्तु के एक अंश के ग्राहक होने पर भी वस्तु के गमक/ज्ञापक होते हैं। सम्यक् होने पर सभी नय केवलज्ञान की भांति समस्त वस्तु के ज्ञापक बनते हैं।

# १०. नय : विभिन्न दृष्टान्त

## गज का दृष्टांत

जमणेगधम्मणो वत्थुणो तदंसे च सब्वपडिवत्ती । अन्ध व्व गयावयवे तो मिच्छादिद्विणो वीसु॥ (विभा २२६९)

हाथी के एक-एक अवयव को सम्पूर्ण हाथी समभने वाले वक्षुहीन व्यक्तियों की भांति जो अनन्त धर्मात्मक वस्तु के केवल एक धर्म को ग्रहण कर समस्त वस्तु की प्रतिपत्ति मानते हैं, वे मिथ्यादृष्टि कहलाते हैं।

जं पुण सम्मत्तपञ्जायवत्थुगमग ति समुदिया तेणं । सम्मत्तं चक्खुमओ सन्वगयावयवगहणे न्व ॥ (विभा २२७०)

हाथी के समस्त अवयवों के समुदाय को हाथी समभने वाले चक्षुष्मान् की तरह वस्तु की समस्त पर्यायों के समुदाय को वस्तु जानने वाला सम्यग्दृष्टि होता है।

# रत्नावलि का बृष्टास्त

न समत्तवत्युगमगा वीसुं रयणावलीए मणउ व्व । सिंह्या समत्तगमगा मणओ रयणावलीए व्व ॥ (विभा २२७१) रत्नावली के बिखरे मनकों की भांति पृथक्-पृथक् नय समस्त वस्तु के गमक नहीं होते। नय समुदित होकर संयुक्त मनकों की भांति समस्त वस्तु के गमक बन जाते हैं।

# प्रस्थक, क्सति और प्रदेश का दृष्टान्त

नयप्पमाणे तिविहे पण्णते, तं जहा —पत्थगदिट्ठं-तेणं वसहिदिट्ठंतेणं, पएसिदिट्ठंतेणं। (अनु ४५४) अस्थक दृष्टान्त, वसित दृष्टान्त और प्रदेश दृष्टान्त —इन तीन दृष्टान्तों से नयप्रमाण का प्रतिपादन होता है।

#### प्रस्थक का बृष्टान्त

पत्थगदिद्ठंतेणं — से जहानामए केइ पुरिसे परसुं गहाय अडविहुत्तो गच्छेज्जा, तं च केइ पासित्ता वएज्जा — किंह भवं गच्छिस ?

अविसुद्धो नेगमो भण्णति — पत्थगस्स गच्छामि । तं च केइ छिदमाणं पासित्ता वएज्जा — कि भवं छिदसि ?

विसुद्धो नेगमो भणित — पत्थगं छिदामि । तं च केइ तच्छेमाणं पासित्ता वएज्जा — कि भवं तच्छेसि ?

विसुद्धतराओ नेगमो भणति — पत्थमं तच्छेमि । तं च केइ उविकरमाणं पासित्ता वएज्जा — कि भवं उविकरसि ?

विसुद्धतराओ नेगमो भणति पत्थगं उक्किरामि । तंच केइ लिहमाणं पासित्ता वएज्जा कि भवं लिहसि ?

विसुद्धतराओं नेगमो भणतिः—पत्थगं लिहामि । एवं विसुद्धतरागस्स नेगमस्स नामाउडिओ पत्थओ । एवमेव ववहारस्स वि ।

संगहस्स चिओ मिओ मेज्जसमारूढो पत्थओ। उज्जुसुयस्स पत्थओ वि पत्थओ, मेज्जं पि पत्थओ। तिण्हं सद्दनयाणं पत्थगाहिगारजाणओ पत्थओ, जस्स वा वसेणं पत्थओ निष्फज्जह। (अनु ५५४)

प्रस्थक दृष्टान्त के द्वारा प्रतिपादित नय प्रमाण— कोई पुरुष कुल्हाड़ी लेकर अटबी की ओर जाता है, उसे देखकर कोई कहता है - आप कहां जाते हैं ? अविशुद्ध नैगम नय कहता है — प्रस्थक के लिए जाता हूं।

उस (वृक्ष) को काटते हुए देखकर कोई कहता है-

आप क्या काटते हैं ? विशुद्ध नगम नय कहता है — प्रस्थक काटता हूं।

उसे तराक्षते देखकर कोई कहता है —आप क्या तराक्षते हैं ?

विशुद्धतर नैगम नय कहता है—प्रस्थक तराशता हुं।

उसे उकेरते हुए देखकर कोई कहता है—आप क्या उकेरते हैं ?

विशुद्धतर नैगम नय कहता है प्रस्थक उकेरता हुं।

उसे लिखते हुए (प्रमाणित करते हुए) देखकर कोई कहता है —आप क्या लिख रहे हैं ?

विशुद्धतर नेगम नय कहता है —प्रस्थक लिख रहा हूं।

इस प्रकार विशुद्धतर नैगम नय नामांकित होने पर उसे प्रस्थक मानता है।

इसी प्रकार व्यवहार नय भी पूर्वोक्त सभी अवस्थाओं को प्रस्थक मानता है।

धान्य से व्याप्त और पूरित होने पर मेय समारूढ होता है इसलिए संग्रह नय उसे प्रस्थक मानता है।

ऋजुसूत्र नय प्रस्थक को भी प्रस्थक मानता है और मेय को भी प्रस्थक मानता है।

तीन शब्द नय प्रस्थक के अर्थाधिकार को जानने वाले व्यक्ति को प्रस्थक मानते हैं अथवा जिसके बल (प्रस्थकाधिकार को जानने वाले के उपयोग —चैतन्य व्यापार) से प्रस्थक निष्पन्न होता है, वह प्रस्थक कहलाता है।

## वसति का वृष्टान्त

वसहिदिट्ठंतेणं —से जहानामए केंद्र पुरिसे कंचि
पुरिसं वएउजा —किंह भवं वसित ? अविमुद्धो नेगमो
भणित —लोगे वसामि। ""विमुद्धो नेगमो भणित —
तिरियलोए वसामि। ""विमुद्धतराओ नेगमो भणितजंबुद्दीवे "दाहिणड्ढभरहे "पाडिलियुत्ते "देवदत्तस्स घरे
गठभघरे वसामि। एवं विमुद्धतरागस्स नेगमस्स वसमाणो
वसद। एवमेव ववहारस्स वि। संगहस्स संथारसमारूढो
वसद। उज्जुसुयस्स जेसु आगासपएसेसु ओगाढो तेसु
वसद। तिण्हं सद्नयाणं आयभावे वसद। (अनु १५६)
वसित ब्ष्टान्त के द्वारा प्रतिपादित नय प्रमाण—

कोई पुरुष किसी पुरुष से कहता है — आप कहां रहते हैं? अविशुद्ध नैगम नय कहता है — लोक में रहता हूं। विशुद्ध नैगम नय कहता है — तिर्यक्लोक में रहता हूं। विशुद्ध नैगम नय कहता है — तिर्यक्लोक में रहता हूं। विशुद्धतर नैगम नय कहता है — जम्बूद्धीप में, दक्षिणार्ध-भरत, पाटलिपुत्र, देवदत्त के घर, गर्भगृह में रहता हूं। इस प्रकार विशुद्धतर नैगम नय जो व्यक्ति जिस स्थान में, जब निवास करता है उसे उसमें रहने वाला मानता है। इसी प्रकार व्यवहार नय भी नैगम नय की भांति निवास को मानता है। संग्रह नय बिछीने पर लेटे हुए व्यक्ति को ही निवास करने वाला मानता है।

ऋजुसूत्रनय व्यक्ति जितने आकाश प्रदेशों में अव-गाहन किए हुए रहता है, उनमें निवास करने वाला मानता है।

तीन शब्द नयों की दृष्टि से व्यक्ति आत्मभाव (अपने स्वरूप) में रहता है।

### प्रदेश का दृष्टान्त

पएसदिट्ठंतेणं — नेगमो भणति — छण्हं पएसो, तं जहा--धम्मपएसो अधम्मपएसो आगासप्रसो जीवपएसो खंधपएसो देसपएसो। एवं वयंतं नेगमं संगहो भणति — जंभणिस छण्हं पएसो तं न भवइ।

कम्हा ? जम्हा जो देसपएसी सो तस्सेव दब्बस्स, जहां को दिट्ठंतो ? दासेण में खरों कीओ दासों वि में खरों वि में, तं मा भणाहि छण्हं पएसों, भणाहि पंचण्हं पएसों, तं जहां चिम्मपएसो अधम्मपएसो "। एवं वयंतं संगहं ववहारों भणति जं भणिस पंचण्हं पएसों तं न भवइ।

कम्हा? जइ पंचण्हं गोड्डियाणं केइ द्व्वजाए सामण्णे, तं जहा —िहरण्णे वा सुवण्णे वा धणे वा धण्णे वा तो जुत्तं वश्चं जहा पंचण्हं पएसो, तं मा भणाहि — पंचण्हं पएसो, भणाहि —पंचिवहो पएसो, तं जहा — धम्मपएसो अधम्मपएसो —। एवं वयंतं ववहारं उज्जु-सुओ भणति —जं भणसि पंचिवहो पएसो, तं न भवइ।

कम्हा ? जइ ते पंचिवही पएसी — एवं ते एक्केक्को पएसो पंचिवही — एवं ते पणवीसितिविही पएसो भवइ, तं मा भणाहि — पंचिवही पएसो, भणाहि — भइयव्वी पएसो — सिय धम्मपएसो — । एवं वयंतं उज्जुसुयं संपइ सद्दो भणति — जं भणिस भइयव्वी पएसो, तं न भवइ ।

कम्हा ? जइ ते भइयब्वो पएसो, एवं ते च्धम्मपएसो वि — सिय धम्मपएसो सिय अधम्मपएसो सिय आगास- पएसो सिय जीवपएसो सिय खंधपएसो । एवं ते अणवत्था भविस्सइ, तं मा भणाहि भइयव्वो पएसो, भणाहि धम्मे पएसे से पएसे धम्मे, अधम्मे पएसे से पएसे अधम्मे पएसे से पएसे अधम्मे । एवं वयंतं सहं संपइ समिभिल्ढो भणित जंभणित धम्मे पएसे से पएसे धम्मे जाव खंधे पएसे से पएसे वामे जाव खंधे पएसे से पएसे नोखंधे, तं न भवइ।

कम्हा ? एत्य दो समासा भवंति, तं जहा त्यपु-रिसे य कम्मधारए य । तं न नज्जइ कयरेणं समासेणं भणिस ? कि तप्पुरिसेणं ? कि कम्मधारएणं ? जइ तप्पुरिसेणं भणिस तो मा एवं भणिहि, अह कम्मधारएणं भणिस तो विसेसओ भणिहि धम्मे य से पएसे य सेसे पएसे धम्मे, अधम्मे य से पएसे य सेसे पएसे अधम्मे । एवं वयंतं समिभिष्ढं संपद्द एवंभूओ भणिति जं जं भणिस तं तं सन्वं कसिणं पिडपुण्णं निरवसेसं एगग्गहण-गहीयं। देसे वि मे अवत्यू, पएसे वि मे अवत्यू।

(अनु ५५७)

प्रदेश दृष्टान्त द्वारा प्रतिपादित नय-प्रमाण—

नैगम नय कहता है—-''छहों का प्रदेश'' जैसे —धर्म का प्रदेश, अधर्म का प्रदेश, आकाश का प्रदेश, जीव का प्रदेश, स्कन्ध का प्रदेश और देश का प्रदेश।

नैगम नय के ऐसा कहने पर संग्रह नय कहता है — ''तुम कहते हो छहों का प्रदेश'' वह उचित नहीं है ।

क्यों ? जो देश का प्रदेश है वह उसी द्रव्य का है। जैसे यहां कोई दृष्टान्त है ? मेरे दास ने गधा खरीदा, दास भी मेरा है और गधा भी मेरा है। इसलिए यह मत कहो कि ''छहों का प्रदेश''। यह कहो कि ''पांचों का प्रदेश'', जैसे धर्म का प्रदेश, अधर्म का प्रदेश।

संग्रह नय के ऐसा कहने पर व्यवहार नय कहता है - तुम जो पांचो का प्रदेश कहते हो वह उचित नहीं है।

क्यों ? यदि पांच मित्रों का कोई सामान्य (सबके अधिकार में) द्रव्य समूह है, जैसे —हिरण्य, सुवर्ण, धन या धान्य। वैसे ही पांचों का प्रदेश सामान्य है तो यह कहना उचित हो सकता है, जैसे —''पांचों का प्रदेश'', इसलिए मत कहो ''पांचों का प्रदेश''। यह कहो ''पांच प्रकार का प्रदेश', जैसे —धर्म का प्रदेश, अधर्म का प्रदेश।

ब्यवहार नय के ऐसा कहने पर ऋजुसूत्र नय कहता

है — तुम जो पांच प्रकार का प्रदेश कहते हो वह उचित नहीं है।

क्यों ? यदि तुम्हारे मत में पांच प्रकार का प्रदेश है तो इस प्रकार प्रत्येक प्रदेश के पांच प्रकार होने पर वह प्रदेश पच्चीस प्रकार का होता है। इसलिए मत कहो ''पांच प्रकार का प्रदेश''। यह कहो प्रदेश भाज्य (विकल्पनीय) है, स्यात् धर्म का प्रदेश है, स्यात् अधर्म का प्रदेश है।

ऋजुसूत्र के ऐसा कहने पर सम्प्रति अब्द नय कहता है - तुम जो कहते हो कि प्रदेश भाष्य है वह उचित नहीं है।

क्यों ? तुम्हारे मत में प्रदेश भाज्य है तो इस प्रकार धर्म प्रदेश भी स्थात् धर्म का प्रदेश, स्थात् अधर्म का प्रदेश, स्थात् आकाश का प्रदेश, स्थात् जीव का प्रदेश, स्थात् स्कन्ध का प्रदेश हो सकता है। " इस प्रकार अनवस्था हो जाएगी, इसलिए मत कहो प्रदेश भाज्य है, यह कहो —जो धर्मात्मक प्रदेश है वह प्रदेश धर्म है। जो अधर्मात्मक प्रदेश है वह प्रदेश अधर्म है।

शब्द नय के ऐसा कहने पर सम्प्रति समिभिक्द कहता है—जो तुम कहते हो, जो धर्मात्मक प्रदेश है वह प्रदेश धर्म है यावत् स्कन्धात्मक प्रदेश है वह प्रदेश नो-स्कन्ध है, वह उचित नहीं है।

किसलिए ? यहां दो समास होते हैं, जैसे — तत्पुरुष और कर्मधारय। अतः यह नहीं जाना जाता कि किस समास से, कहते हो ? क्या तत्पुरुष समास से कहते हो ? क्या कर्मधारय समास से कहते हो ? यदि तत्पुरुष समास से कहते हो तो यह मत कहो, यदि कर्मधारय समास से कहते हो तो विशेषण सहित कहो — प्रदेश जो धर्म (धर्मात्मक) है वह प्रदेश धर्म है। प्रदेश जो अधर्म (अधर्मात्मक) है वह प्रदेश अधर्म है।

समिभिरूढ के ऐसा कहने पर सम्प्रति एवंभूत नय कहता है --जिस धर्मास्तिकाय आदि के सम्बन्ध में तुम कहते हो वह सब क्रत्स्न, प्रतिपूर्ण, निरवयव और एक शब्द के द्वारा अभिधेय है क्योंकि मेरी दृष्टि में देश भी वास्तविक नहीं है और प्रदेश भी वास्तविक नहीं है।

# ११. नयविधि से अयुक्त भी युक्त

अत्थं जो न समिक्खइ निक्खेव-नय-प्पमाणओ विहिणा । तस्साजुत्तं जुत्तं जुत्तमजुत्तं व पडिहाइ ॥ (विभा २२७३)

जो निक्षेप, नय, प्रमाण—इन विधियों से अर्थ का प्रतिपादन नहीं करता, उसे अयुक्त युक्त और युक्त अयुक्त प्रतिभासित होता है।

एवं सविसयसच्चे परिवसयपरंमुहे तए नाउं। नेएसु न संमुज्कद न य समयासायणं कुणइ॥ (विभा २२७२)

नयविधि को जानने वाला अपने विषय में प्रयुक्त नय को सत्य और दूसरे द्वारा प्रयुक्त नय से पराङ्मुख होकर (उसका निराकरण अथवा स्थापन न करता हुआ) सभी नयों को जानता है। वह क्रेय में संमूढ नहीं होता और न सिद्धान्तों की आशातना ही करता है।

# १२. कालिकश्रुत और नय

पायं संववहारो ववहारतेहिं तिहिं य जं लोए। तेण परिकम्मणत्थं कालियमुत्ते तदिहगारो ॥ (विभा २२७६)

लोक में प्रायः नैगम, संग्रह और व्यवहार - इन तीन नयों का संव्यवहार होता है। इसलिए शिष्य की मति का परिकर्म करने के लिए कालिकश्रुत में इन तीन नयों का प्रयोग किया जाता है।

# नय के अपृथक्करण का हेतु

सःणुग्गहोऽणुओगे वीसुं कासी य सुयविभागेण ।
सुहगहणाइनिमित्तं नए य सुनिगृहियविभागे ।।
सविसयमसद्द्वंता नयाण तम्मत्तयं च गिण्हंता ।
मण्णंता य विरोहं अपरिणामातिपरिणामा ।।
गच्छेज्ज मा हु मिच्छं परिणामा य सुहुमाइबहुभेए ।
होज्जाऽसत्ता घेतुं न कालिए तो नयविभागो ।।
(विभा २२९१-२२९३)

अल्पज्ञ, अब्युत्पन्न और अति तार्किक शिष्य नयों के सूक्ष्म-सूक्ष्मतर भेद-प्रभेदों को पूरा समक्ष नहीं सकेंगे, तब तस्य को विपरीतरूप में ग्रहण करेंगे—यह जानकर आर्यरक्षित ने श्रुतिविभाग के द्वारा अनुयोग का पृथक्करण किया। शिष्य सब नयों के द्वारा श्रुत का निरूपण समक्षने में असमर्थ हैं—यह जानकर आर्यरक्षित ने समग्र श्रुत में नयविभाग से विस्तृत व्याख्या नहीं की।

नरक—वह स्थान, जहां जीव प्रकृष्ट पापजन्य दु:खों का वेदन करते हैं।

- १. नरक का निर्वचन
- २. सात नरक और उनके गोत्र
- ३. नैरियक जीवों की अवगाहना
- ४. नरक आयुष्य बंध के कारण
- ५. नारक जीवों की आयुस्थिति
  - ० कायस्थिति
  - ० गति
  - \* सम्यक्त्वी-मिथ्यात्वी की गति-आगति (द्र. सम्यक्त्व)
  - अंतरकाल
- ६. नरक की बेदना
- ७. परमाधार्मिकदेवकृत वेदना
  - \* नारक जीवों में अवधिज्ञान, उसका संस्थान और क्षेत्रमर्यावा (द्व. अवधिज्ञान)
  - \* नरकगति अशुभ नामकर्म

(द्र. कर्म)

\* नारक में लेक्या

(द्र. लेश्या)

- \* नैरियक जीवों में श्रुत और सम्यक्त्व सामाधिक (द्र. सामाधिक)
- \* नरकभूमियों का माप

(द्र. अंगुल)

\* नरक की अस्तित्व सिद्धि

(ब्र. गणधर)

# १. नरक का निर्वचन

नरान् कायन्ति — शब्दयन्ति योग्यताया अनितक्रमेणा-कारयन्ति जन्तून् स्वस्थाने इति नरकाः तेषु भवा नारकाः । (नन्दीमवृ प ७७)

जो प्राणियों को उनकी योग्यता के अनुसार अपने स्थान पर बुलाते हैं, वे नरक हैं। वहां उत्पन्न प्राणी नारक कहलाते हैं।

निष्कान्ता अयात्—इष्टफलदैवात्तत्रोत्पन्नानां सहेदनाऽभावेनेति निरयास्तेषु भवा नैरियकास्तेषामायुः नैरियकायुर्येन तेषु ध्रियन्ते । (उणावृ प ६४३)

जहां सद्भाग्य-विकल जीव उत्पन्न होते हैं और जहां सद्वेदना का अभाव है, उन स्थानों को निरय या नरक कहा जाता है। वहां उत्पन्न जीव नैरियक कहलाते हैं। वे जीव नैरियक आयुष्य से बंधे हुए वहां रहते हैं।

#### २. सात नरक और उनके गोत्र

नेरइया सत्तविहा, पुढवीसु सत्तसू भवे । रयणाभसक्कराभा, वालुयाभा य आहिया ॥ पंकाभा धूमाभा, तमा तमतमा तहा । इइ नेरहया एए, सत्तहा परिकित्तिया ॥

(उ ३६।१५६,१५७)

घम्मा वंसा सेला अंजण रिट्ठा मघा य माघवती ।

एते अनादिसिद्धा णामा रयणप्पभादीणं ।।

घम्मादियाणं सत्तण्हं इमा गोत्राख्या— इंदनीलादिबहुविह्रयणसंभवओ रयणप्पभादीसु क्वचित् रत्नप्रभासनसंभवाद्वा रयणप्रभा रयणकंडप्रतिभागकप्पितोवलिखिता वा रयणप्रभा, नरकवर्जप्रदेशेषु । सक्करोपलस्थितपटलमधोऽधः एवंविधस्वरूपेण प्रभाव्यत इति
सर्करप्रभा । एवं वालुकात्ति वालुकारूपेण प्रख्यातेति
बालुकाप्रभा, नरकवण्जेष्वेव पंक इवाभाति पंकप्रभा ।
धूमा—धूमप्रभा । कृष्णतमो इवाभाति तमःप्रभा ।
अतीवकृष्णमहत्तम इवाभाति महातमःप्रभा ।

(अनुचू पृ ३४)

तत्र रत्नकाण्डस्य भवनपतिभवनानां च विविध-रत्नवतां सम्भवात् । (उशावृ प ६९७)

सात नरक के अनादिसिद्ध नाम हैं—धर्मा, वंशा, शैला, अञ्जना, रिष्टा, मघा और माघवती । रत्नप्रभा आदि इनके गोत्र हैं—

- १. रत्नप्रभा जहां इन्द्रनील आदि बहुविध रत्न हैं और जो रत्नों की प्रभा से प्रभासित है, वह रत्नप्रभा है। वहां रत्नकांड और भवनपति देवों के रत्नमय भवन हैं।
- २. शर्कराप्रभा जहां शर्करा उपलों की प्रचुरता है, जिसके पटल भर्करा-उपल पर स्थित हैं, वह शर्कराप्रभा है।
- ३ वालुकाप्रभा- जो बालुकारूप में प्रख्यात है।
- ४. पंकप्रभा जिसकी आभा पंक जैसी है, वह पंक-प्रभा है।
- ५. धूमप्रभा जो धूम-सी आभा वाली है, वह धूमप्रभा है।
- ६. तमःप्रभा --जहां अंधेरा प्रचुर मात्रा में है, वह तमःप्रभा है।
- ७. महातमःप्रभा जहां सवन अन्धकार है, वह महातमःप्रभा है।

इन सात पृथ्वियों में उत्पन्न होने के कारण नैरियक जीव सात प्रकार के हैं।

एएसि वण्णओ चेव, गंधओ रसफासओ। संठाणादेसओ वावि, विहाणाइं सहस्ससो। (उ ३६।१६९)

वर्ण, गंध, रस, स्पर्श और संस्थान की दृष्टि से इन नैरियक जीवों के हजारों भेद होते हैं।

# ३. नेरियक जीवों की अवगाहना

नेरइयाणं सरीरोगाहणा दुविहा पण्णता, तं जहा— भवधारणिज्जा य उत्तरवेउविवया य । तत्य णं जासा भवधारणिज्जा सा जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेज्जइभागं, उक्कोसेणं पंच धणुसयाइं । तत्थ णं जासा उत्तरवेउविवया सा जहण्णेणं अंगुलस्स संखेज्जइभागं उक्कोसेणं धणुसहस्सं। (अनु ४०२)

नैरियक जीवों के शरीर की अवगाहना के दो प्रकार हैं—भवधारणीय और उत्तरवैक्तिय । इनमें भवधारणीय अवगाहना जघन्यतः अंगुल के असंख्यातवें भाग और उत्कृटतः पांच सौ धनुष्य की होती है । उत्तरवैक्तिय अवगाहना जघन्यतः अंगुल के संख्यातवें भाग और उत्कृष्टतः एक हजार धनुष्य की होती है ।

रयणप्पभापुढवीए नेरइयाणं जासा भवधारणिज्जा सा जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेज्जइभागं, उक्कोसेणं सत्त धणूइं तिण्णि रयणीओ छन्च अंगुलाइं। तत्थ णं जासा उत्तरवेउव्विया सा जहण्णेणं अंगुलस्स संखेज्जइभागं, उक्कोसेणं पण्णरस धणूइं दोण्णि रयणीओ बारस अंगुलाइं।

एवं सन्वाणं दुविहा—भवधारणिज्जा जहण्णेणं अंगुलस्स असंबेज्जइभागं, उक्कोसेणं दुगुणा दुगुणा। उत्तरवेउव्विया जहण्णेणं अंगुलस्स संबेज्जइभागं, उक्को-सेणं दुगुणा दुगुणा। (अनु ४०३,४०४)

रत्नप्रभा पृथ्वी के नैरियकों की भवधारणीय अब-गाहना जघन्यतः अंगुल के असंख्यातवें भाग और उत्कृष्टतः सात धनुष्य, तीन रित्न और छह अंगुल की होती है। उत्तरवैकिय अवगाहना जघन्यतः अंगुल के संख्यातवें भाग और उत्कृष्टतः पन्द्रह धनुष्य, दो रित्न और बारह अंगुल की होती है। इसी प्रकार सब पृथ्वियों के नैरियकों की दो प्रकार की अवगाहना होती है— भवधारणीय अवगाहना जघन्यतः अंगुल के असंख्यातवें भाग की और उत्कृष्टतः दुगुनी-दुगुनी होती है। उत्तरवैकिय अवगाहना जघन्यतः अंगुल के संख्यातवें भाग की और उत्कृष्ट्तः हुगुनी-दुगुनी होती है।

## ४. नरक-आयुष्य बंध के कारण

जीवघायरओ कूरो, महारंभपरिग्महो।
मिच्छदिट्टी महापावो, बंधए नरवाउयं।।

(उसुवृ प ६७)

- १. जीवों का वध करने वाला
- २. ऋरता करने वाला
- ३. महाआरंभ करने वाला
- ४. महापरिग्रह रखने वाला
- ५. मिथ्यादृष्टि वाला
- ६. महायापी ।
- —ये सब नरकायुष्क का बन्ध करते हैं।

# ५. नारक जीवों की आयु-स्थिति

सागरीवममेगं तु, उक्कोसेण वियाहिया।
पढमाए जहन्नेणं, दसवाससहस्सिया।।
तिण्णेव सागरा ऊ, उक्कोसेण वियाहिया।
दोच्चाए जहन्नेणं, एगं तु सागरीवमं।।
सप्तेव सागरा ऊ, उक्कोसेण वियाहिया।
तइयाए जहन्नेणं, तिण्णेव उ सागरीवमा।।
दस सागरीवमा ऊ, उक्कोसेण वियाहिया।
चउत्थीए जहन्नेणं, सत्तेव उ सागरीवमा।।
सत्तरस सागरा ऊ, उक्कोसेण वियाहिया।
पंचमाए जहन्नेणं, दस चेव उ सागरीवमा।।
बावीस सागरा ऊ, उक्कोसेण वियाहिया।
छट्ठीए जहन्नेणं, सत्तरस सागरीवमा।।
तेत्तीस सागरा ऊ, उक्कोसेण वियाहिया।
सत्तमाए जहन्नेणं, बावीसं सागरीवमा।।
(उ ३६।१६०-१६६)

नारक जघन्य आयु उरकृष्ट आयु १. रत्नाभा दस हजार वर्ष एक सागरोपस २. शर्कराभा एक सागरोपम तीन सागरोपम ३. बालुकाभा तीन सागरोपम सात सागरोपम ४. पंकाभा सात सागरोपम दस सागरोपम ५. धूमाभा दस सागरोपम सतरह सागरोपम ६. तमा सतरह सागरोपम बाईस सागरोपम ७. तमस्तमा बाईस सागरोपम तेतीस सागरोपम कायस्थिति

जा चेव उ आउठिई, नेरइयाणं वियाहिया । सा तेसि कायठिई, जहन्तुक्कोसिया भवे ॥ (उ ३६।१६७) नैरियक जीवों की जो आयु-स्थिति है, वही उनकी जघन्यतः या उत्कृष्टतः कायस्थिति है। गति

तत उद्वृत्तानां पुनस्तर्त्रवानुपपत्तेः, ते हि तत उद्वृत्य गर्भजपर्याप्तकसंख्येयवर्षायुष्ववेद्योपजायन्ते । (उन्नावृ प ६९७)

प्राणी नरक से निकलकर पुनः नरक में उत्पन्न नहीं होते। वे वहां से निकलकर संख्येय वर्ष आयुष्य वाले गर्भज पर्याप्तक प्राणियों में उत्पन्न हांते हैं।

#### अंतरकाल

अणंतकालमुक्कोसं, अन्तोमुहुत्तं जहन्नयं । विजढंमि सए काए, नेरइयाणं तु अंतरं ।।

(उ ३६।१६८)

जनका अन्तरकाल — नैरियक के काय को छोड़कर पुनः उसी काय में उत्पन्न होने तक का काल — जघन्यतः अन्तर्मृहत्तं और उत्कृष्टतः अनंत काल का है।

अन्तर्मुहूर्त्तं जघन्यमन्तरं, यदाऽन्यतरनरकादुद्वृत्य कश्चिजजीवो गर्भजपर्याप्तकमत्स्यादिषूत्पद्यते । तत्र चातिसंविलष्टाध्यवसायोऽन्तर्महूर्त्तमानायुः प्रतिपाल्य मृत्वाऽन्यतमनरक एवोपजायते तदा लभ्यते ।

(उशावू प ६९७)

एक जीव के नरक से निकलकर पुनः नरक में उत्पन्न होने का जघन्य अन्तरकाल (विरहकाल) अन्त-मृहूर्त्त है। कोई जीव किसी नरक से निकलकर गर्भज पर्याप्त मतस्य आदि के रूप में उत्पन्न होता है। वहां वह अत्यंत संविलष्ट परिणाम से अन्तर्मृहूर्त्त आयुष्य को भोग, मरकर पुनः किसी नरक में ही उत्पन्न होता है।

# ६. नरक की वेदना

सारीरमाणसा चेव, वेयणाओ अणंतसो। मए सोढाओ भीमाओ, असइं दुक्खभयाणिय।। (उ १९।४५)

(मृगापुत्र प्रविज्ञत होना चाहता था। उसकी मां मृगावती ने उसे श्रामण्य की दुश्चरता बताई, तब मृगा-पुत्र ने उसके समक्ष पूर्व भवों में अनुभूत नरक के दु:खों का वर्णन करते हुए कहां --)

मैंने भयंकर शारीरिक और मानसिक वेदनाओं को अनन्त बार सहा है और अनेक बार दुःख एवं भय का अनुभव किया है।

#### शीत और उष्ण वेदना

जहा इहं अगणी उण्हो, एत्तोऽणंतगुणे तिहं। नरएसु वेयणा उण्हा, अस्साया वेदया भए॥ जहा इमं इहं सीयं, एत्तोऽणंतगुणं तिहं। नरएसु वेयणा सीया, अस्साया वेदया मए॥ (उ १९।४७,४८)

जैसे यहां अग्नि उष्ण है, इससे अनन्त गुना अधिक दु:खमय उष्ण वेदना वहां नरक में है।

जैसे यहां यह शीत है, इससे अनंत गुना अधिक दु:खमय शीत बेदना वहां नरक में है।

#### अन्ति आदि संबंधी वेदना

कंदंतो कंदुकुम्भीसु, उड्ढपाओ अहोसिरो ।
हुयासणे जलंतम्मि, पक्कपुट्यो अणंतसो ।।
महादविग्सिकासे, महम्मि वहरवालुए ।
कलम्बबालुयाए य, दड्ढपुट्यो अणंतसो ।।
रसंतो कंदुकुम्भीसु, उड्ढं बद्धो अबंधवो ।
करवत्तकरकयाईहि, छिन्नपुट्यो अणंतसो ॥
अइतिक्खकण्टमाइण्णे, तुंगे सिम्बलिपायवे ।
सेवियं पासबद्धेणं, कड्ढोकड्ढाहि दुक्करं ॥
महाजन्तेसु उच्छू वा, आरसंतो सुभैरवं ।
पीलिओ मि सकम्मेहि, पावकम्मो अणंतसो ॥
(उ १९।४९-५३)

पकाने के पात्र में, जलती हुई अग्नि में पैरों को ऊनंचा और सिर को नीचा कर आक्रन्दन करता हुआ मैं अनन्त बार पकाया गया हूं।

महादवान्ति तथा मरु देश और वज्जबालुका जैसी कदम्ब नदी की बालू में मैं अनंत बार जलाया गया हूं।

मैं पाकपात्र में त्राणरहित होकर आक्रन्द करता हुआ ऊंचा बांधा गया तथा करवत और आरा आदि के द्वारा अनन्त बार छेदा गया हूं।

अत्यन्त तीसे कांटों वाले ऊंचे शाल्मिल वृक्ष पर पाश से बांध, इधर-उधर खींचकर असह्य वेदना से मैं खिन्न किया गया है।

पापकर्मा मैं अति भयंकर आक्रन्य करता हुआ अपने ही कभी द्वारा महायन्त्रों में ऊख की भांति अनन्त बार पेरा गया हूं।

#### पशु-पक्षी संबंधी वेदना

कूवंतो कोलसुणएहि, सामेहि सबलेहि य।
पाडिओ फालिओ छिन्नो, विष्फुरंतो अणेगसो।।
अवसो लोहरहे जुत्तो, जलंते समिलाजुए।
चोइओ तोत्तजुत्तेहि, रोज्भो वा जह पाडिओ।।
बला संडासतुंडेहि लोहतुंडेहि पन्खिहि।
विलुत्तो विलवंतो हं, ढंकगिद्धेहिणंतसो।।
(उ १९।४४,४६,४८)

मैं इधर-उधर जाता और आकन्द करता हुआ काले और चितकबरे सूअर एवं कुत्तों के द्वारा अनेक बार गिराया, फाड़ा और काटा गया हूं।

युगकीलक (जूए के छेदों में डाली जाने वाली लकड़ी की कीलों) से युक्त जलते हुए लोह-रथ में परवश बनाया गया मैं जोता गया, चाबुक और रस्सी के द्वारा हांका गया तथा रोफ की भांति भूमि पर गिराया गया हं।

संडासी जैसी चोंच वाले और लोहे जैसी कठोर चोंच वाले ढंक और गीध पक्षियों के द्वारा विलाप करता हुआ मैं बलपूर्वक अनंत बार नोचा गया हूं।

#### शस्त्रसंबंधी वेदना

तण्हाकिलंतो धावंतो पत्तो वेयर्णि नर्दि। जलं पाहि ति चितंतो खुरधाराहि विवादओ ॥ उष्हाभिततो संपत्तो असिपत्तं महावणं । असिपत्तीहं पडंतीहं छिन्नपुर्वो अणेगसो।। मुसंढीहि सूलेहि मुसलेहि य। गयासं भग्गगत्तेहि पत्तं दुक्खं अणंतसो ॥ खरेहि तिबखधारेहि छुरियाहि कप्पणीहि य। कप्पिओ फालिओ छिन्नो उनकत्तो य अणेगसो ॥ पासेहि कुडजालेहि मिओ वा अवसी ूंअहं। बाहिओ बद्धरुद्धो अ बहुसो चेव विवाइओ।। गलेहि मगरजालेहि मच्छो वा अवसो अहं। उल्लिओ फालिओ गहिओ मारिओ य अणंतसो ।। वीदंसएहि जालेहि लेप्पाहि सउणो विव। गहिओ लग्गो बद्धो य मारिओ य अर्णतसो॥ कूहाडफरसुमाईहि वड्ढईहि दुमो कुट्टिओ फालिओ छिन्नो तन्छिओ य अणंतसो ॥ चवेड मृद्रिमाईहिं कम्मारेहिं अयं पिता ताडिओ कुट्टियो भिन्नो चुण्णिओ य अणंतसो ॥ (उ १९!५९-६७) प्यास से पीड़ित होकर मैं दौड़ता हुआ वैतरणी नदी पर पहुंचा। जल पीऊंगा—यह सोच रहा था, इतने में छूरे की धार से मैं चीरा गया।

गर्मी से संतप्त होकर असिपत्र महावन में गया। वहां गिरते हुए तलवार के समान तीखे पत्तों से अनेक बार छेदा गया हूं।

मुद्गरों, मुसुण्डियों, शूलों और मुसलों से त्राणहीन दशा में मेरा शरीर चूर-चूर किया गया—इस प्रकार मैं अनंत बार दु:ख को प्राप्त हुआ हूं।

तेज धार वाले छूरों, छुरियों और कैंचियों से मैं अनेक बार खंड-खंड किया गया, दो टूक किया गया और छेदा गया हूं तथा मेरी चमड़ी उतारी गई है।

पाशों और कूटजालों द्वारा मृग की भांति परवश बना हुआ मैं अनेक बार ठगा गया, बांधा गया, रोका गया और मारा गया हूं।

मछली की फंसाने की कंटियों और मगरों को पकड़ने के जालों द्वारा मत्स्य की तरह परवण बना हुआ मैं अनन्त बार खींचा, फाड़ा, पकड़ा और मारा गया हूं।

बाज पक्षियों, जालों और वज्जलेपों के द्वारा पक्षी की भांति मैं अनन्त बार पकड़ा, चिपकाया, बांधा और मारा गया हूं

बढ़ई के द्वारा वृक्ष की भांति कुल्हाड़ी और फरसा आदि के द्वारा मैं अनन्त बार कूटा, दो टूक किया, छेदा और छीला गया हूं।

लोहार के द्वारा लोहे की भांति चपत और मुट्ठी आदि के द्वारा मैं अनन्त बार पीटा, कूटा, भेदा और चूरा किया गया हूं।

# भूख-प्यास संबंधी वेदना

तत्ताइं तम्बलोहाइं, तउयाइं सीसयाणि य ।
पाइओ कलकलंताइं, आरसंतो सुभेरवं।।
तुहं पियाइं मंसाइं, खंडाइं सोल्लगाणि य ।
खानिओ मि समंसाइं, अग्गिवण्णाइं णेगसो।।
तुहं पिया सुरा सीहू, मेरओ य महूणि य ।
पाइओ मि जलंतीओ, वसाओ हिहराणि य ॥

(उ १९।६६-७०) भयंकर आकन्द करते हुए मुफ्रे गर्म और कलकल शब्द करता हुआ तांबा, लोहा, रांगा, और सीसा पिलाया गया।

तुक्ते खण्ड किया हुआ और भूल में खोंस कर पकाया हुआ मांस प्रिय था — यह याद दिलाकर मेरे शरीर का मांस काट अग्नि जैसा लाल कर मुक्ते खिलाया गया।

तुके सुरा, सीधु, मैरेय और मधु—ये मिंदराएं प्रिय थीं—यह याद दिलाकर मुक्ते जलती हुई चर्बी और रुधिर पिलाया गया।

### ७. परमाधामिकदेवकृत वेदना

परमाश्च तेऽधार्मिकाश्च संविलब्टपरिणामत्वात्परमा-धार्मिकाः ।

अंबे अंबरिसी चेव, सामे अ सबले इय।
ह्होवह्हकाले य, महाकालेत्ति आवरे।।
असिपत्ते धणुकुंभे, वालू वेयरणी इय।
खरस्सरे महाघोसे, एए पन्नरसाहिया।।

(आवहाब २ पृ १०७)

परमाधार्मिक देवों के परिणाम अत्यंत संक्लिष्ट होते हैं। उनके पन्द्रह प्रकार और भिन्न-भिन्न कार्य हैं—

- १. अंब हमन करना, ऊपर से नीचे गिराना, बींधना आदि।
- २. अंबर्षि काटना आदि-आदि ।
- ३. श्याम फेंकना, पटकना, बींधना आदि-आदि ।
- ४. भवल --आंतें, फेफड़े कलेजा आदि निकालना।
- र. रुद्र तलवार, भाला आदि से मारना, शूली में पिरोना आदि-आदि।
- ६. उपरुद्ध -- अंग-उपांगों को काटना।
- ७. काल विविध पात्रों में पचाना ।
- महाकाल—शरीर के विविध स्थानों से मांस निकालना।
- ९. असिपत्र--हाथ, पैर आदि को काटना ।
- १०. धनु --- कर्ण, ओष्ठ, दांत को काटना ।
- ११. कुम्भ विविध कुम्भियों में पचाना।
- १२. बालुक --भूंजना आदि-आदि।
- १३. वैतरिण वसा, लोही आदि की नदी में डालना।
- १४. खरस्वर-करवत, परशु आदि से काटना।
- १५. महाघोष—भयभीत होकर दौड़ने वाले नैरियकों का अवरोध करना।

(प्रथम तीन नरक पृथ्वियों में परमाधार्मिक देव नारकीय जीवों को भिन्न-भिन्न प्रकार की वेदना देते हैं। जनके कार्यों के विवरण के लिए देखें---सूत्रकृतांग-निर्युक्ति ५९-७५)।

नाथ जो योगक्षेम (अप्राप्त की प्राप्ति और प्राप्त की सुरक्षा) करता है, वह नाथ कहलाता है—'नाथ: योगक्षेमविधाता।' (उशावृ प ४७३)

तरुणो सि अज्जो ! पव्वइओ भोगकालिम्म संजया । उविद्विओ सि सामण्णे एयमट्ठं सुणेमि ता ॥ अणाहो मि महाराय ! नाहो मज्भ न विज्जई । .... ""एवं ते इड्डिमंतस्स कहं नाहो न विज्जई ? ॥ होमि नाहो भयंताणं ! भोगे भुंजाहि संजया ! । .... अप्पणा वि अणाहो सि सेणिया ! मगहाहिवा ! । अप्पणा अणाहो संतो कहं नाहो भविस्सिस ? ॥ (उ २०। ६-१२)

(एक बार सम्राट्श्रीणिक उद्यान में गये। वहां स्थित एक मुनि को देख सम्राट्ने पूछा—)

आर्य ! अभी तुम तरुण हो । संयत ! तुम भोगकाल में प्रव्रजित हुए हो, श्रामण्य के लिए उपस्थित हुए हो— इसका क्या प्रयोजन है ? — मैं सुनना चाहता हूं।

मुनि ने कहा — महाराज ! मैं अनाथ हूं, मेरा कोई नाथ नहीं है।

तुम ऐसे सहज सौभाग्यशाली हो फिर कोई तुम्हारा नाय कैसे नहीं होगा ? हे भदन्त ! मै तुम्हारा नाथ होता हुं। संयत ! तुम विषयों का भोग करो।

हेमगध के अधिपति श्रेणिक ! तुम स्वयं अनाय हो। स्वयं अनाथ होते हुए भी दूसरों के नाथ कैसे होओगे?

कोसंबी नाम नयरी पुराणपुरभेयणी। .... पढमे वए महाराय! अउला मे अच्छिवेयण।। अहोत्था विउलो दाहो सन्वंगेसु य पत्थिवा!।। .....इंदासणिसमा घोरा वेयणा परमदारुण।। उवद्विया मे आयरिया विज्जामंत्रतिगिच्छगा। .... (उ २०।१८,१९,२१,२२)

मुनि वोले---प्राचीन नगरों में असाधारण सुन्दर कीशाम्बी नाम की नगरी थी। महाराज! प्रथम वय (यौवन) में मेरी आंखों में असाधारण वेदना उत्पन्न हुई। पाथिव! मेरा समूचा शरीर पीड़ा देने वाली जलन से जल उठा। इन्द्र का वज्र लगने से होने वाली घोर वेदना के समान मेरी वेदना थी। विद्या और मन्त्र के द्वारा चिकित्सा करने वाले प्राणाचार्य मेरी चिकित्सा करने के लिए उपस्थित हुए।

ते मे तिगिच्छं कुर्वित चाउष्पायं जहाहियं। "
पिया मे सन्वसारं पि दिण्जाहि मम कारणा। "
माया य मे महाराय! पुत्तसोगदुहिट्ट्या। "
भायरो मे महाराय! सगा जेट्ठकणिट्टगा। "
भारणीओ मे महाराय! सगा जेट्ठकणिट्टगा। "
भारिया मे महाराय! अणुरत्ता अणुष्ट्यया। "
न य दुक्खा विमोएइ एसा मज्भ अणाह्या।।
(च २०।२३-२६, ३०)

चिकित्सा करने वालों ने गुरु-परंपरा से प्राप्त आयुर्विद्या के आधार पर मेरी चतुष्पाद चिकित्सा की। मेरे पिता ने मेरे लिए उन प्राणाचायों को बहुमूल्य वस्तुएं दीं। महाराज! पुत्र-शोक से पीड़ित मेरी माता, मेरे बड़े-छोटे समे भाई, मेरी बड़ी-छोटी समी बहनें, मुफ्तमें अनुरक्त और पतिवृता पत्नी भी मुफ्ते दु:ख से मुक्त नहीं कर सकी — यह मेरी अनायता है।

सइं च जइ मुच्चेज्जा, वेयणा विउला इओ । खंती दंती निरारंभी, पव्वए अणगारियं।। एवं च चितइताणं, पसुत्तो मि नराहिया ! । परियट्टंतीए राईए, वेयणा मे खयं गया।। तओ कल्ले पभायम्मि, आपुच्छिताण बंधवे । खंती दंती निरारंभी, पव्वइओऽणगारियं।। ततो हं नाहो जाओ, अप्पणो य परस्स य । सव्वेसि चेव भूयाणं, तसाण थावराण य ॥ (उ २०।३२-३५)

इस विपुल वेदना से यदि मैं एक बार भी मुक्त हो जाऊं तो क्षान्त, दान्त और निरारम्भ होकर अनगार वृक्ति को स्वीकार कर लूं।

हे नराधिप ! ऐसा चिन्तन कर मैं सो गया। बीतती हुई रात्रि के साथ-साथ मेरी वेदना भी क्षीण हो गई। उसके पश्चात् प्रभातकाल में मैं स्वस्थ हो गया। मैं अपने बन्धुजनों को पूछ, क्षान्त, दान्त और निरारम्भ होकर अनगारवृत्ति में आ गया। तब मैं अपना और दूसरों का तथा सभी — श्रस और स्थावर जीवों का नाथ हो गया।

अप्पा कत्ता विकत्ता य, दुहाण य सुहाण य । अप्पा मित्तमित्तं च, दुप्पट्टियसुपट्टिओ ॥ दुष्प्रस्थितो हचात्मा समस्तदु:खहेतुरिति वैतरण्यादि-रूप: सुप्रस्थितश्च सकलसुखहेतुरिति कामधेन्वादिकल्प: । तथा च प्रव्रज्याऽवस्थायामेव सुप्रस्थितत्वेनात्मनोऽन्येषां च योगकरणसमर्थत्वान्नाथत्वम् ।

(उ २०।३७ शाबु प ४७७)

आत्मा ही दुःख-सुख की करने वाली और उनका क्षय करने वाली है। सत्प्रवृत्ति में लगी हुई आत्मा ही मित्र है और दुष्प्रवृत्ति में लगी हुई आत्मा ही सत्रु है।

दुष्प्रवृत्त आत्मा सब दुःखों का हेतु होने से वैतरणी नदी के सदृण है। सुप्रवृत्त आत्मा सब सुखों का हेतु होने से कामधेनु के सदृश है। प्रवृत्या की अवस्था में ही सुप्रस्थित आत्मा अपना और दूसरों का संरक्षण करने में समर्थ होती हैं यही उसकी सनाथता है।

तुलक सुलद्धं खु मणुस्सजम्मं,

लाभा सुलद्धाय तुमे महेसी !।

तुब्भे सणाहा य सबंधवा य,

जंभे ठिया मन्गे जिणुत्तमाणं ॥ (उ २०।४४)

सम्राट् ने कहा — हे महर्षि ! तुम्हारा मनुष्य जन्म सुलब्ध है — सफल है। तुम्हें जो उपलब्धियां हुई हैं, वे भी सफल हैं। तुम सनाथ हो, सबान्धव हो, क्योंकि तुम जिनोत्तम (तीर्थंकर) के मार्ग में अवस्थित हो।

नामकर्म - शरीर और जीवन के पौद्गलिक घटकों की प्राप्ति का हेतुभूत कर्म। (द्र. कर्म)

निक्षेप-प्रासंगिक अर्थ का बोध कराने वाला शब्दन्यास । शब्द और अर्थ में संबंध स्थापित करने की शक्ति ।

- १. निक्षेप का निर्वेचन
  - ० परिभाषा
- २. निक्षेप-प्रयोग के प्रयोजन
- ३. निक्षेप चतुब्टयी
  - ० नाम निक्षेप
  - ० स्थापना निक्षेप

- ० नाम और स्थापना में अन्तर
- ० द्रव्य निक्षेप
- ० भाव निक्षेव
- ० नाम, स्थापना और द्रव्य में अभेद
- ० नाम, स्थापना और द्रव्य में तीन भेद
- ० द्रव्य-माव : कारण-कार्य
- ४. चार निक्षेप अवश्य करणीय
- ५. उत्तर शब्द का निक्षेप
- ६. निक्षेप और नय
  - \* आवश्यक के निक्षेप

(द्र. आवश्यक)

\* निक्षेप : अनुयोग का एक द्वार

(इ. अनुयोग)

### १. निक्षेप का निर्वचन

निक्खिप्पइ तेण तिंह तओ व निक्खेवणं व निक्खेवो। नियओ व निच्छिओ वा खेवो नासो ति जं भणियं।। (विभा ९१२)

पद को निश्चित अर्थ में स्थापित करना — अमुक-अमुक अर्थ के लिए अमुक-अमुक शब्द का निक्षेपण करना निक्षेप हैं। वह क्षेपण नियत या निश्चित होता है, अतः उसे न्यास कहा जाता है।

निक्खेवो अत्थभेदन्यासः ।

(अनुचूपृ१९)

अर्थ की भिन्नता का विज्ञान निक्षेप है।

## निक्षेप की परिभाषा

नामाइ भेअसह्त्थबुद्धिपरिणामभावओ निययं । जं वत्थुमत्थि लोए चउपज्जायं तयं सन्वं॥ (विभा ७३)

जिस वस्तु के नाम आदि भेदों में शब्द, अर्थ और बुद्धि का परिणमन होता है— वाचक, वाच्य और ज्ञान— इन तीनों की परिणति होती है, वह निक्षेप है। सर्व वस्तु लोक में निश्चित ही नाम, स्थापना, द्रव्य और भाव— इन चार पर्यायों से युक्त है।

# २. निक्षेप-प्रयोग के प्रयोजन

नामादिचतुष्टय एव सर्वेनिक्षेपाणामन्तर्भावात्तदेवाभि-धेयं, तत इहान्यत्र च यन्नामादिचतुष्टयाधिकनिक्षेपाभि-धानं तिच्छष्यमतिच्युत्पादनार्थं सामान्यविशेषशेभयात्म-कत्वख्यापनार्थं च सर्ववस्तुनाम् । (उशावृ प ४)

नाम, स्थापना, द्रव्य और भाव — इन चार निक्षेपों में सब निक्षेपों का समावेश हो जाता है। जहां कहीं इनसे अधिक निक्षेपों का प्रयोग होता है, उसके दो प्रयोगन हैं—

- शिक्षार्थी की बृद्धि को ब्यूत्पन्न करना।
- २. सब वस्तुओं के सामान्य, विशेष और उभयात्मक अर्थ का प्रतिपादन करना।

भण्णइ घिष्पइ य सुहं निक्खेव पयाणुसारओ सत्यं। (विभा ९५७)

नाम आदि निक्षेषों के माध्यम से शास्त्र का प्रति-पादन और ग्रहण सहज हो जाता है।

अत्थं जो न समिक्खइ निक्खेवनयप्पमाणओ विहिणा । तस्साजुत्तं जुत्तं जुत्तमजुत्तं व पडिहाइ ।। (विभा २२७३)

जो ज्ञाता निक्षेप, नय और प्रमाण की विधि से अर्थ की समीक्षा नहीं करता, उसके लिए युक्त अयुक्त हो जाता है और अयुक्त युक्त हो जाता है।

# ३. निक्षेप-चतुष्टयी

" वत्युभिहाणं नामं ठवणा य जो तयागारी । कारणया से दब्वं, कज्जावन्नं तयं भावो ॥ (विभा ६०)

वस्तु का अपना अभिधान 'नाम निक्षेप' है। वस्तु का अपना आकार 'स्थापना निक्षेप' है। जो वस्तु के भूत और भावी पर्याय का कारण है, वह 'द्रब्य निक्षेप' है। कार्यरूप में विद्यमान वस्तु 'भाव निक्षेप' है।

### नाम निक्षेप

पज्जायाऽणभिधेयं ठिअमण्णत्थे तयत्थनिरवेक्खं। जाइच्छिअं च नामं जावदृब्वं च पाएण।। (विभा २५)

जो अपने मूल विवक्षित अर्थ से निरपेक्ष तथा अन्य अर्थ में स्थित होता है, वह नाम निक्षेप है। (शक्त, पुरन्दर आदि शब्द पर्यायवाची होने पर भी इन्द्र नाम वाले व्यक्ति के अभिधेय नहीं बन सकते।)

जिसका अर्थ अन्यत्र विद्यमान नहीं है, जो स्वेच्छा से रखा गया है, वह भी नाम निक्षेप है। जैसे — डित्थ, डिव्स्थ ।

नाम प्राय: तब तक रहता है, जब तक उसका वाच्य द्रव्य विद्यमान रहता है। जैसे—द्वीप, समुद्र आदि के नाम।

जं वत्थुणोऽभिहाणं पज्जयभेयाणुसारि सं नामं । पद्देभेयं जं नमए पद्देभेयं जाद जं भणियं।। (विभा ९४४) वस्तु के विविध पर्यायों—अवस्थाओं की वाचक-शक्ति का अनुसरण करने वाला शब्द नाम कहलाता है। वह प्रत्येक पर्याय में वाचक के रूप में परिणत होता है।

#### स्थापना निक्षेप

जं पुण तयत्थसुन्नं तयभिष्पाएण तारिसागारं । कीरइ व निरागारं इत्तरिमयरं व सा ठवणा।। (विभा २६)

जो मूल अर्थ से शून्य और उसके अभिप्राय से आरोपित होती है, उसका नाम है स्थापना। वह मूल आकार के सदृश और विसदृश - दोनों प्रकार की होती है। उसके दो प्रकार हैं - अन्पकालिक और यावत्किथिक (दीर्घकालिक)।

#### नाम और स्थापना में अन्तर

नामं आवकहियं, ठवणा इत्तरिया वा होज्जा आव-कहिया वा। (अनु ११)

णामं पायसो आवकथितं, ठवणा इत्तरिया वा होण्जा आवकहिया वा । तत्थ इत्तरिया जथा — अक्बो इंदो वा सरतकालभूसितो, एवमादि । आवकहिता जधा जे देवलोकादिसु घडसुत्थियादिणो चित्तकम्मलिहिया। अहवा इमो विसेसो — जहा ठवणाइंदो अणुगहत्थीहिं अभिथुव्वति, ण एवं णार्मिदोत्ति । (आवच् १ पृ १)

नाम प्रायः यावत्कथिक – जीवनपर्यन्त होता है। स्थापना इत्वरिक (अल्पकालिक) और यावत्कथिक-– दोनों प्रकार की होती है।

इत्वरिक स्थापना — जैसे - शरद्काल में विभूषित अक्ष या इन्द्र ।

यावत्कथिक जैसे — देवलोक में चित्रकर्मलिखित घट, स्वस्तिक आदि।

नाम और स्थापना में एक अन्तर यह भी है कि जैसे स्थापना इन्द्र की पूजा की जाती है, वैसे नाम इन्द्र की पूजा नहीं की जाती।

#### द्रव्य निक्षेप

…द्वयं भव्यं भावस्स भूअभावं च जं जोगां।। अनुपयोगो द्रव्यम् (विभा २८ मवृ पृ २२) भूत और भावी पर्याय के योग्य वस्तु या व्यक्ति द्रव्यनिक्षेप हैं। अनुपयोग को भी द्रव्य कहा जाता है। द्रव्यनिक्षेप के भेद (द्र. आवश्यक, मंगल)

#### भाव निक्षेप

भावो विवक्षितिऋयानुभूतियुक्तो हि वै समाख्यात: । सर्वज्ञैरिन्द्रादिवदिहेन्दनादिकियानुभवात् (आवमव् प ९)

विवक्षित किया की अनुभूति कराने में उपयुक्त जो है, वह है भाव निक्षेप। जैसे 'इन्द्र' को देखकर उसके ऐश्वयं या दीप्ति की अनुभूति होती है, तो वह भावइन्द्र

#### नाम, स्थापना और द्वव्य में अभेव

अभिहाणं दव्वतं तयत्थसुन्नत्तणं च तुरुलाई । को भावविज्ञिआणं नामाईणं पद्दविसेसो ?।। (विभा ५२)

नाम, स्थापना और द्रव्य-ये तीनों तीन दृष्टियों से परस्पर तुल्य हैं —अभिधान, द्रव्यत्व और भावार्थ-शून्यत्व । जैसे —भंगल एक (शब्द) वस्तु है । 'मंगल' अभिधान नाम, स्थापना और द्रव्य-इन तीनों में समान रूप से विद्यमान है।

इसी प्रकार द्रव्यत्व और भावार्थशून्यता भी जैसे नाम में है, वैसे स्थापना और द्रव्य में भी है। नाम, स्थापना और इच्य में तीन भेव

आगारोऽभिष्पाओ बुद्धी किरिया फलं च पाएण । जह दीसइ ठवणिंदे न तहा नामे न दव्विदे॥ (विभा ५३)

#### १. आकार भेद

स्थापना इन्द्र (इन्द्र की प्रतिमा) का जैसा आकार ---कर्णकुण्डल, शिर:किरीट और करकुलिश--धारण-जन्य अतिशय और सौन्दर्य है, वैसा आकार नाम इन्द्र या द्रव्य इन्द्र में प्रायः दिखाई नहीं देता।

#### २. अभिप्राय भेद

स्थापनाकर्ता (मूर्तिकार) का जैसा अभिप्राय (भाव) स्थापना इन्द्र (प्रतिमा) के प्रति होता है, वैसा नाम और द्रव्य इन्द्र के प्रति नहीं होता।

### ३. बुद्धि भेद

इन्द्र-प्रतिमाको देख द्रष्टा में इन्द्र के प्रति जो आदर-सम्मान की बुद्धि उत्पन्न होती है, वह नाम अथवा द्रव्य इन्द्र को देखकर नहीं होती । इसी प्रकार नमस्कार, पूजा, स्तुति आदि क्रियाएं तथा पुत्र, धन आदि फल की प्राप्ति भी प्राय: स्थापना इन्द्र से जैसे सम्बद्ध है, वैसे नाम और द्रव्य इन्द्र से सम्बद्ध नहीं है।

#### द्रव्य-भाव : कारण-कार्य

भावस्स कारणं जह दव्वं भावो अ तस्स पज्जाओ । उवओग-परिणइमओ न तहा नामं न वा ठवणा।। (विभा ५४)

भाव का कारण है—द्रव्य । द्रव्य का कार्य (पर्याय) है – भाव । जैसे – अनुपयुक्त वक्ता द्रव्य है, उपयोगकाल में वही द्रव्य भाव का कारण बनता है। वही उपयोग लक्षण वाला भाव अनुपयुक्त वक्तारूप द्रव्य का पर्याय होता है।

जैसे - जो साधु इन्द्र बनने वाला है, वह द्रव्य-इन्द्र भाव-इन्द्र रूप परिणमन का कारण होता है। वही भाव इन्द्र रूप में परिणत भाव इन्द्र साघु द्रव्य-इन्द्र का पर्याय या कार्यहोता है।

द्रव्य जिस रूप में भाव का कारण बनता है, वैसे या उस रूप में न नाम कारण बनता है और न स्थापना ही । अतः नाम और स्थापना से द्रव्य भिन्त है ।

#### ४. चार निक्षेप अवश्य करणीय

जत्थ य जं जागेज्जा, निक्सेवं निक्खिवे निरवसेसं । जत्थ वियन जाणेज्जा, चउनकयं निक्खिवे तत्थ।। (अनु ७)

जहां जितने निक्षंप ज्ञात हों, वहां उन सभी निक्षेपों का उपयोग किया जाए और जहां बहुत निक्षेप ज्ञात न हों, वहां कम से कम निक्षेप-चतुष्टय-नाम, स्थापना, द्रव्य, भाव का प्रयोग अवश्य किया जाए।

## उत्तर शब्ब के निक्षेप

नामं ठवणा दविए खित्तं दिसा तावखित्त पन्नवए । पदकालसंचयपहाणनाणकमगणणओ भावे ॥ (उनि १, चूपृ ४,६; उशाव प ३,४)

पन्द्रह निक्षेपों के माध्यम से उत्तर शब्द का न्यास—

- १. नाम उत्तर —िकसी का नामकरण उत्तर ।
- २. स्थापना उत्तर—अक्ष आदि में उत्तर की स्थापना।
- ३. द्रव्य उत्तर—१. आगमतः—उत्तर शब्द का ज्ञाता किन्तु अनुपयुक्त ।
  - २. नो आगमतः के तीन भेद-१. जिसने अतीत में 'उत्तर' शब्द को जाना उसका शरीर।

- २. भव्यशरीर-अनागत में 'उत्तर' जानेगा।
- ३. तद्व्यतिरिक्त तद्व्यतिरिक्त के तीन भेद— १. सचित्त—पिता के उत्तर में पुत्र । २. अचित्त— दूध का उत्तरवर्ती दही । ३. मिश्र—मां के शरीर से उत्पन्न रोम आदि युक्त सन्तान ।
- ४. क्षेत्र उत्तर—मेर आदि की अपेक्षा उत्तर में स्थित उत्तरकुरू। अथवा जो पहले शालिक्षेत्र था, बाद में इक्षुक्षेत्र हो गया।
- ४ दिशा उत्तर—उत्तर दिशा।
- ६. तापक्षेत्र उत्तर—ताप दिक्षा की अपेक्षा । जैसे सबके उत्तर में है मन्दराचल ।
- ७. प्रज्ञापक उत्तर प्रज्ञापक के बायें भाग में स्थित व्यक्ति।
- प्रति उत्तर—एक दिशा में स्थित देवदत्त और यज्ञदत्त में देवदत्त से परे यज्ञदत्त उत्तर।
- ९. काल उत्तर─समय के उत्तर में आवलिका।
- १०. संचय उत्तर —धान्यराशि के ऊपर काष्ठ ।
- ११. प्रधान उत्तर--
  - १. सचित्त--
    - (क) द्विपद में उत्तर –तीर्थं कर।
    - (ख) चतुष्पदों में उत्तर-सिंह।
    - (ग) अपद में उत्तर-सुदर्शनाजंबू वृक्ष ।
  - २. अचित्त- →चिन्तामणि ।
  - ३. मिश्र— गृहस्य अवस्था में अलंकार युक्त तीर्थंकर।
- १२. ज्ञान उत्तर निरावरणता के कारण केवलज्ञान अथवा स्वपरप्रकाशकत्व के कारण श्रुतज्ञान ।

#### १३. ऋम उत्तर .--

- (क) द्रव्यतः परमाणु से उत्तर है द्विप्रदेशीस्कन्ध, त्रिप्रदेशी स्कन्ध, अनन्त प्रदेशी स्कन्ध।
- (ख) क्षेत्रतः एक प्रदेश में अवगाढ, तीन प्रदेशों में अवगाढ, असमानवर्ती असंख्य प्रदेशावगाढ पर्यन्त ।
- (ग) कालत: -- एक समय की स्थित के उत्तर में हैं--दो समय की स्थिति ........ असंख्य समय की स्थिति।
- (घ) भावतः एक गुण कृष्ण से उत्तर में है दो गुण कृष्ण <sup>™</sup>अनन्तगुण कृष्ण ।

- १४. गणना उत्तर एक के उत्तर में दा, दो के उत्तर में तीन "अधिप्रहेलिका पर्यन्त।
- १४. भाव उत्तर औदियक आदि पांच भावों में क्षायिक भाव उत्तर है।

### ६. निक्षेप और नय

नामाइतियं दम्बद्धियस्स भावो य पज्जवनयस्स । (विभा ७५)

नाम आदि तीन निक्षेप द्रव्याधिक नय द्वारा और भाव निक्षेप पर्यायाधिक नय द्वारा सम्मत है।

निदान—पौद्गलिक सुखसमृद्धि के लिए किया जाने वाला संकल्प अथवा कोई भी आकांक्षात्मक संकल्प।

निश्चितमादानं निदानं । अप्रतिकांतस्य अवस्यमुदया-पेक्षः तीव्रः कर्मबन्ध इत्यर्थ । निदानमेव सल्लो निदान-सल्लो । दिव्वं वा माणुसं वा विभवं पासितूण सोऊण वा निदाणस्स उववत्ती भवेज्जा । (आवसू २ पृ ७९)

दोषसेवन का प्रतिक्रमण नहीं करने पर अवश्य उदय में आने वाला तीव कर्मबन्ध निदान है। आत्म विकास में बाधक होने से यही निदान शल्य है।

देवों और मनुष्यों के वैभव को देखकर या सुनकर उनकी प्राप्ति का संकल्प करना निदान है।

निदानं — ममातस्तपः प्रभृत्यादेरिदं स्यादिति प्रार्थनात्मकम् । (उशावृ प ५७९)

'यदि मेरी तपस्या का फल है तो मैं अगले जन्म में चक्रवर्ती बनूं'—इस प्रकार तप के फल के विनिमय में भोगप्राप्ति का संकल्प करना निदान है।

सणिआणस्स चरित्तं न बट्टति । कस्मात् ? अधि-करणानुमोदनात् । तत्थोदाहरणं बंभदत्तो । (आवचू २ पृ ७९)

जो निदानयुक्त होता है, उसके चारित्र नहीं होता, क्योंकि निदान के साथ हिंसा की अनुमोदना जुड़ी हुई है। यहां ब्रह्मदक्त चक्रवर्ती का उदाहरण मननीय है।

जाईपराजिओ खलु, कासि नियाणं तु हित्थणपुरिम्म । चुलणीए बंभदत्तो, उववन्नो पउमगुम्माओ ॥ हित्थणपुरिम्म चित्ता, दट्ठूणं नरवई महिड्डिय । कामभोगेसु गिढेणं, नियाणमसुहं कडं॥ तस्स मे अपडिकंतस्स, इमं एयारिसं फलं। जाणमाणो वि जंधम्मं, कामभोगेसु मुच्छिओ।।

(उ १३।१,२८,२९)

जाति से पराजित हुए संभूत ने हस्तिनापुर में निदान (चक्रवर्ती होऊं — ऐसा संकल्प) किया। वह सौधर्म देवलोक के पद्मगुल्म नामक विमान में देव बना। वहां से च्युत होकर चुलनी की कोख में ब्रह्मदत्त चक्रवर्ती के रूप में उत्पन्न हुआ।

(चित्त मुनि के द्वारा धर्म का उपदेश दिए जाने पर ब्रह्मदत्त ने कहा) चित्रमुने ! हस्तिनापुर में महान् ऋद्धि वाले चक्रवर्ती (सनत्कुमार) को देख, भोगों में आसक्त होकर मैंने अशुभ निदान (भोगसंकल्प) कर डाला। उसका मैंने प्रतिक्रमण (प्रायश्चित्त) नहीं किया। उसी का यह ऐसा फल है कि मैं धर्म को जानता हुआ भी कामभोगों में मूर्च्छित हो रहा हूं।

निर्जरा—तपस्या के द्वारा कर्मविच्छेद होने पर आत्मा की जो उज्ज्वलता होती है, वह निर्जरा है। यह नौ तत्त्वों में सातवां तत्त्व है।

> कारण में कार्य का उपचार करने से तपस्या को भी निर्जरा कहा जाता है। उसके बारह भेद हैं। (द्र. तप)

निर्जरा अनुप्रेक्षा— (द्र. अनुप्रेक्षा) निर्मुक्ति—आगम की मूलस्पर्शी पद्यात्मक व्याख्या।

निज्जुत्ता ते अत्था जं बद्धा तेण होई निज्जुत्ती ॥''''
(आवनि ८८)

सुत्तनिज्जुत्तअत्यनिज्जूहणं निज्जुत्ती ।

(आवचू १ पृ ९२)

सूत्र में निर्युक्त अर्थ की सुट्यवस्थित व्याख्या करने वाला व्याख्या ग्रन्थ है – निर्युक्ति ।

निर्युक्तानामेव सूत्रार्थानां युक्तिः परिपाट्या योजनं निर्युक्तयुक्तिरिति वाच्ये युक्तशब्दलोपान्निर्युक्तिः ।

(दहावुप २)

निर्युक्तयो न स्वतन्त्रशास्त्ररूपाः किन्तु तत्तत्सूत्रपर-तन्त्राः तथा तद्वयुत्पत्त्याश्रयणात्, तथाहि स्त्रतेपात्ता अर्थाः स्वरूपेण सम्बद्धा अपि शिष्यान् प्रति निर्युज्यन्ते— निश्चितं सम्बद्धा उपदिश्य व्याख्यायन्ते यकाभिस्ता निर्युक्तयः। (पिनिवृ प १) निर्युक्ति स्वतन्त्र शास्त्र नहीं है, किन्तु वह अपनेअपने सूत्र के अधीन हैं। जैसे—आवश्यक सूत्र से सम्बद्ध
है आवश्यकनिर्युक्ति। सूत्र का सम्बन्ध अर्थ के साथ
होता है, क्योंकि वह उससे अविच्छिन्न है। निर्युक्त का
अर्थ है —सूत्र के साथ अर्थ का एकात्मभाव से सम्बद्ध
होना। युक्ति का अर्थ है — स्पष्टरूप से सूत्र से संपृक्त
अर्थ का क्रमबद्ध प्रतिपादन। मध्यवर्ती युक्त शब्द का
लोप होने से निर्युक्ति शब्द निष्पन्न होता है।

सुत्ते निज्जुत्ताणं निज्जुत्तीए पुणी किमस्थाणं?। निज्जुते वि न सब्वे कोइ अवक्खाणिए मुणइ।। (विभा १०८७)

मन्दबुद्धि शिष्य व्याख्या के बिना सारे अर्थों को नहीं जान पाते। अतः सूत्र में कहेगए अर्थों को भी निर्युक्ति के द्वारा व्याख्यात किया जाता है।

अंतम्मि उवणसिउं पुब्वमणुगमस्स जंनए भणइ। तं जाणावेइ समं वच्चेति नयाणुओगो य॥

उपक्रमः निक्षेप अनुगमः नयाः इत्यनुयोगद्वारा-णामन्ते पूर्वं नयानुपन्यस्य यदिदानीमनुगमस्यानुयोगस्य पूर्वं प्रथमं नयान् भणति, तज्ज्ञापयति भद्रबाहुस्वामी —नया-ऽनुयोगौ प्रतिसूत्रं युगपदेव वजतः ।

(विभा १३४४ मवृ ४०१)

अनुयोगद्वार चार हैं—उपक्रम, निक्षेप, अनुगम और नय । जहां अनुगम से पूर्व नय का न्यास होता है, वह इस बात का सूचक है कि प्रत्येक सूत्र में नय और अनु-गम अनुयोग एक साथ प्रवृत्त होते हैं – ऐसा भद्रबाहु-स्वामी ने प्रज्ञापित किया है।

निर्युक्तिअनुगम के प्रकार (द्र. अनुयोग)

एवं सुत्ताणुगमो सुत्तालावगगओ य निक्खेवो । सुत्तप्कासियजुत्ती नया य वच्चंति समयं तु ॥ (विभा १००१)

सूत्रानुगम, सूत्रालापकगत निक्षेप, सूत्रस्पणिक-निर्युक्ति और नय—प्रत्येक सूत्र में इनका युगपत् प्रयोग होता है।

निज्जुत्ती वनखाणं निक्लेवो नासमेत्तं तु । (विभा ९६४)

निर्युक्ति में सूत्र की व्याख्या होती है और निक्षेप में सूत्र का न्यासमात्र होता है—निर्युक्ति और निक्षेप में यही अन्तर है।

### निर्युक्तियां और निर्युक्तिकार

आवस्सयस्य दसकालियस्स तह उत्तरज्कमायारे । सूयगडे निज्जुत्ति वोच्छामि तहा दसाणं च ॥ कष्पस्स य निज्जुत्ति वबहारस्सेव परमतिउणस्स । सूरिअपण्णत्तीए वोच्छं इसिभासिआणं च ॥ (आवनि ६४,५५)

दस निर्युक्तियां —

- ६. दशाश्रुतस्कन्ध निर्युक्ति १. आवश्यक निर्यक्ति
- २. दशवैकालिक ." ७. बृहस्कल्प
- ३. उत्तराध्ययन " ८. ब्यवहार
- ९. सूर्यप्रज्ञप्ति ४. अञ्चारांग
- १०. ऋषिभाषित ५. सूत्रकृतांग

स्थविराः भद्रबाहुस्वाम्यादयस्तैः 'यत् कृतं' यद् दृब्धं श्रुतमावश्यकितर्युक्त्यादिकं तद् अङ्गबाह्मम् अनङ्ग-(नन्दीमवृप १६१) प्रविष्टमुच्यते ।

स्थविर भद्रबाहुस्वामी आदि ने आवश्यकिनर्युक्ति आदि (दस निर्युक्तियों) -श्रुतग्रन्थों की रचना की, जो अंगबाह्य या अनंग- प्रविष्ट कहलाते हैं।

#### आवश्यकतिर्युक्ति

भगवंतो भद्रबाहुस्वामिनः परमकरुणापरीतचेतस ऐदंयुगीनसाधूनामुपकाराय आवश्यकस्य व्याख्यानरूपामिमां (आवमवृ प १,२) निर्युक्ति कृतवन्तः ।

परम कारुणिक भद्रबाहुस्वामी ने साधुओं के उपकार के लिए आवश्यकसूत्र की व्याख्या स्वरूप आवश्यक-निर्युक्तिकी रचनाकी।

### ओघनिर्युक्ति

अरहंते वंदित्ता चउदसपुरुवी तहेव दसपुरुवी । सव्वसाहू य ।। एककारसंगमुत्तत्थधारए ओहेण उ निज्जुत्ति वुच्छं चरणकरणाणुओगाओ । अप्पनखरं महत्थं अणुगगहत्थं सुविहियाणं ॥ भद्रबाहुस्वामिनश्चतुर्दशपूर्वधरत्वातः दशपूर्वधरादीना च न्यूनत्वात्तरिक तेषां नमस्कारमसौ करोति ? इति, अत्रोच्यते, गुणाधिका एव ते, अव्यवच्छित्तिगुणाधिक्यात्, अतो न दोष इति । एवं व्याख्याते सत्याह परः — एकादशाङ्गसूत्रार्थधारकाणां किमर्थं क्रियते ? उच्यते, इह चरणकरणात्मिका ओघनिर्युक्तिः, एकादशाङ्ग-सूत्रार्थधारिणश्च चरणकरणवन्त एव, एकादशानामङ्गाना चरणकरणानुयोगत्वात् उपयोगित्वेनांशेन तेषां नमस्कारः । (ओनि १,२ वृप ३)

भद्रबाहुस्वामी कहते हैं अर्हत्, चौदह पूर्वी, दस पूर्वी, ग्यारह अंगों के धारक और सब साधुओं को नमस्कार कर सुविहितों पर अनुग्रह करने के लिए ओष-निर्युक्ति की रचना करूंगा, जो चरणकरणानुयोग से सम्बद्ध है, अल्प अक्षर और महान् अर्थ वाली है।

यहां वृत्तिकार ने प्रश्न उठाया है कि भद्रवाहुस्वामी चौदह पूर्वी थे, तब फिर उन्होंने अपने से न्यून दस पूर्वी आदि को नमस्कार क्यों किया ? इसके समाधान में कहा गया है कि दस पूर्वी आदि श्रुतपरम्परा की अव्यवच्छित्ति में योगभूत बनते हैं, अतः इस गुणाधिक्य के कारण उन्हें नमस्कार करना अनुपयुक्त नहीं है।

पुनः प्रक्त हुआ कि भद्रबाहुस्वामी ने ग्यारह अंगों के धारकों को नमस्कार क्यों किया ? इसके समाधान में कहा गया कि ओघनिर्युक्ति ग्रन्थ चरणकरणात्मक है। ग्यारह अंगों के धारक चरणकरणयुक्त होते हैं, क्योंकि ग्यारह अंग चरणकरणानुयोग के अन्तर्गत हैं। उपयोगिता के कारण उनको नमस्कार करना युक्त ही है।

### **विण्डनिर्युक्ति**

३८९

दशाध्ययनपरिमाणश्चूलिकायुगलभूषितो दशवैकालिको नाम श्रुतस्कन्धः । तत्र च पञ्चममध्ययनं पिण्डैषणानामकं, दशबैकालिकस्य च निर्युक्तिश्चसुर्दशपूर्वविदा भद्रबाहु-तत्र पिण्डैषणाभिधपञ्चमाध्ययन-स्वामिना कृता। निर्युक्तिरतिप्रभूतग्रन्थत्वात्पृथक् शास्त्रान्तरिमव व्यवस्था-पिता, तस्याश्च पिण्डनिर्युक्तिरिति नाम कृतम् ।

(पिनिवृप १)

दशवैकालिक के दश अध्ययन और दो चूलिकाएं हैं। दशबैकालिक निर्युक्ति चतुर्दशपूर्वी आचार्य भद्रबाहु द्वारा कृत है। दशवैकालिक के पांचवें अध्ययन 'पिण्डैषणा' की निर्युक्ति परिमाण में विस्तृत होने से पृथक्/स्वतंत्र ग्रन्थ के रूप में व्यवस्थापित है, वह पिण्ड-निर्युक्ति नाम से प्रसिद्ध है।

### दशबैकालिकनिर्युक्ति

दुमपुष्फियाए णिज्जुत्तिसमासो विष्णिओ विभासा य। जिण-चोइसपुट्वी वित्थरेण कहयंति से अट्ठं।।

दुमपुष्फितअज्भयणविवरणं समासतोऽभिहितं । वित्थरेण सन्वक्खरसण्णिवायावदातागमबुद्धीहि चोद्स-पुरुवीहि भण्णति । (दिनि ५५ अचू पृ३५)

दुमपुष्पिका (दशवैकालिक का प्रथम अध्ययन) की संक्षिप्त निर्युक्ति की गई है। जिन और सर्वाक्षरसन्निपात- लिब्ध से सम्पन्न चतुर्दशपूर्वी मुनि विस्तार से उसका अर्थ प्रतिपादित करते हैं।

### उत्तराध्ययननिर्युक्ति

ओहाविउकामोऽवि य अज्जासाढो''' ॥

न च केषाञ्चिदहोदाहरणानां निर्युक्तिकालादर्वा-क्कालभावितेत्यन्योक्तत्वमाशङ्कनीयं, स हि भगवांश-चतुर्दृशपूर्ववित् श्रुतकेवली कालत्रयविषयं वस्तु पश्यत्येव । (उनि १२३ उशावृ प १३९,१४०)

उत्तराध्ययन सूत्र के 'परीषह प्रविभक्ति' नामक अध्ययन में दर्भन परीषह के संदर्भ में निर्युक्तिकार ने आचार्य आषाढ़ का उदाहरण दिया है, जो निर्युक्तिकाल के पश्चात् घटित होने वाली घटना है। कुछ उदाहरण निर्युक्तिकाल-पश्चात् भावी हैं, किंतु उनके आधार पर यह आशंका नहीं करनी चाहिए कि ये किसी अन्य व्यक्ति हारा प्रतिपादित हैं। क्योंकि आचार्य भद्रबाहु चौदहपूर्वी थे। वे श्रुतकेवली होने के कारण त्रैकालिक विषयों के जाता थे।

(यह वृत्तिकार का अभिमत है, किन्तु आषाढभूति का प्रसंग यह प्रमाणित करता है कि निर्युक्तिकार आचार्य भद्रबाहु द्वितीय हैं। उनका अस्तित्व-काल विक्रम की पांचवीं-छठी शताब्दी है।)

निवृत्तिबादर जो संयती स्थूल कषाय से निवृत्त होता है, उसकी आत्म-विशुद्धि। आठवां गुणस्थान। (द्र. गुणस्थान) निषद्या स्थान। स्वाध्याय भूमि। एक परीषह। (द्र. परीषह)

(आगमों में तथा व्याख्या ग्रन्थों में निसीहिया शब्द मिलता है और उसका संस्कृत रूप निशीधिका, निधीधिका या नैषेधिकी किया जाता है। जहां निसीहिया शब्द परीषह के अन्तर्गत आया है वहां निसीहिया और स्थान को चूणिकार ने एकार्थक माना है। 'णिसीहियत्ति वा ठाणंति वा एगट्ठं' (उच् पृ ६७)। वृहदृवृत्ति पत्र ८३ में इसका अर्थ स्वाध्याय भूमि किया गया है — ''शमशानादिका स्वाध्यायादिभूमिः निषद्येति यावत्''। मूलतः यह पाठ निसीदिया होना चाहिए। प्राचीन लिपि में 'द' और 'ह' का प्रायः साम्य है अतः लिपि परिवर्तन के साथ 'निसीदिया' का निसीहिया हो गया प्रतीत होता है। खारवेल के शिलालेख में 'काय निसीदिका' और

'अहंत् निसीदिका' का पाठ मिलता है। निसीदिया का अर्थ है— निषद्या। यह स्वाभाविक प्रयोग है। स्थान के अर्थ में निसीहिया का संस्कृत रूप निषीधिका, नैषेधिकी या निशिथिका किया जाए तो यह रूप मौलिक प्रतीत नहीं होता। 'निसीदिया' और 'निसीहिया' दोनों का एकीकरण हो जाने पर आधिक जटिलता उत्पन्न हुई है।) निषीधिका— निषद्या।

निह्नव—अईत्-वचन का अपलाप करने वाले ।

- १. निह्नव कौन ?
- २. जमालि और बहरतवाद
- ३. तिष्यगुष्त और जीवप्रादेशिकवाद
- ४. आचार्य आषाढ़ के शिष्य और अध्यक्तवाद
- ५. अश्वमित्र और समुच्छेदबाद
- ६. आचार्य गंग और द्वैक्रियवाद
- ७. रोहगुप्त और श्रेराशिकवाद
- पोष्ठामाहिल और अद्धिकवाद
- ९. शिवभूति और बोटिकमत

# १. निह्नय कौन ?

'''जो पुण पयं पि निण्हवइ।

मिच्छाभिनिवेसाओ स निष्हवो ....॥ (विभा २२९९)

तीर्थंकरभाषितमर्थमभिनिवेशात् निह् नुवते — प्रपञ्च-तोऽपलपन्तीति निह्नवाः, एते च मिथ्यादृष्टयः सूत्रोक्तार्था-पलपनात् ..., एते साक्षादुपात्ता उपलक्षणसूचिताश्च देशविसंवादिनो द्रव्यिलङ्गेनाभेदिनो निह्नवाः। बोटिकास्तु वक्ष्यमाणाः सर्वेविसंवादिनो द्रव्यिलङ्गतोऽपि भिन्ना निह्नवाः। (आवमवृष ४०१)

जो अपने मिथ्या अभिनिवेश के कारण अहंत्-प्रज्ञप्त अर्थपद का अपलाप करते हैं, वे निह्नव कहलाते हैं। वे सूत्र के अर्थ का अपलाप करने के कारण मिथ्यावृष्टि होते हैं। निह्नव सिद्धांत के एक देश का विसंवाद करने वाले तथा द्रव्यलिंग (वेश) से अभिन्न होते हैं।

बोटिकमतावलंबी सर्वविसंवादी तथा द्रव्यलिंग से भिन्न होने पर भी निह्नव कहलाये।

(जिनका किसी एक विषय में, चालू जैन परम्परा के साथ, मतभेद हो गया और वे वर्तमान शासन से पृथक् हो गये, किन्तु किसी अन्य धर्म को स्वीकार नहीं किया, उन्हें निह्नव कहा गया।)

### २. जमालि और बहुरतबाद

चोइस वासाणि तया जिणेण उप्पाडियस्स नाणस्स । तो बहुरयाण दिट्टी सावत्थीए समुप्पन्ना ।। (विभा २३०६)

भगवान महावीर के कैवल्य प्राप्ति के चौदह वर्ष पश्चात् श्रावस्ती नगरी में बहुरतवाद की उत्पत्ति हुई। बहुसु समएसु कज्जिसिद्धि पडुच्च रता—सक्ता बहुरता। (आवचू १ पृ ४१९)

एकस्मिन् कियासमये वस्तु नोत्पद्यते, किन्तु बहुभिः कियासमयैः इत्यभ्युपगमाद् बहुषु समयेषु रताः सक्ता बहुरता दीर्घकालवस्तुप्रभवप्ररूपकाः।

(विभागवृ २ पृ ३३)

कार्य की सिद्धि एक समय में नहीं होती, उसमें बहुत समय लगते हैं, वस्तु की उत्पत्ति दीर्घकाल सापेक्ष है— इस अभ्युपगम का प्रतिपादन जिसे मान्य है, वह बहुरत-वाद है।

कुंडपुरं नगरं। तस्स सामिस्स जेट्ठा भगिणी सुदंसणा नाम। तीए पुत्तो जमाली। सो सामिस्स मूले पव्वइतो पंचहि सतेहि समं, तस्स य भज्जा सामिणो धूता अणोज्जंगी नाम। बीयं नाम से पियदंसणा। सावि तमणुपव्वतिया ससहस्सपरिवारा, एक्कारस अंगा अधीता। सामिणा अणणुण्णातो सावित्थ गतो पंचसतपरिवारो। तत्थ तेंदुगुज्जाणे कोट्ठगे चेतिते समोसढो। तत्थ से अंत-पंतेहि रोगो उष्पण्णा। न तरित तिद्ठेतुं अच्छितुं। ताहे सो समणे भणित नमम सेज्जासंथारगं करेह। ते कानुमारद्धा। पुणो अधरो भणित कतो? कज्जिति।

(आवच् १ पृ ४१६)

जमाली कुंडपुर नगर में, भगवान महावीर की ज्येष्ठा भगिनी सुदर्शना का पुत्र था। भगवान की पुत्री अनवद्यांगी उसकी भार्या थी। उसका दूसरा नाम था प्रियदर्शना।

जमाली ने पांच सौ पुरुषों के साथ तथा प्रियदर्शना ने हजार स्त्रियों के साथ भगवान महावीर के पास दीक्षा स्वीकार की । उसने ग्यारह अंगों का अध्ययन किया।

एक बार जमालि ने भगवान से अलग विहार की आज्ञा मांगी। भगवान की आज्ञा प्राप्त नहीं होने पर भी वह पांच सौ साधुओं के साथ आवस्ती चला गया। वहां तिन्दुक उद्यान के कोष्ठक चैत्य में ठहरा। अंत-प्रांत आहार सेवन से उसका शरीर रोगाकान्त हो गया। उसने श्रमणों से कहा — मेरा बिछौना करो। वे करने लगे।

अधीरता के कारण पुनः पूछा—क्या विछीना कर दिया? श्रमणों ने कहा — कर रहे हैं।

सक्खं चिय संथारो न कज्जमाणो कउ कि मे जम्हा। बेइ जमाली सन्वं न कज्जमाणं कयं तम्हा।। (विभा २३०८)

ताहे तस्स चिता जाता जण्णं समणे भगवं आइक्खित 'कज्जमाणे कडे चलमाणे चितते उदीरिज्ज-माणे उदीरिए जाव निज्जिरिज्जमाणे निज्जिणो' तण्णं मिच्छा। इमं णं पच्चक्खमेव दीसित सेज्जासंथारए कज्जमाणे अकडे संथारेज्जमाणे असंथारिए।

(आवचू १ पृ ४१६)

उसके मन में विचिकित्सा उत्पन्न हुई — भगवान महावीर कियमाण को कृत, चलमान को चिलत, उदीर्य-माण को उदीरित, निर्जीर्यमाण को निर्जीर्ण कहते हैं —-यह मिथ्या है। यह प्रत्यक्ष दिखाई दे रहा है कि बिछौना कियमाण है पर कृत नहीं है। वह संस्तीर्यमाण है, किन्तु संस्तृत नहीं है। इस प्रकार वेदनाविद्धल जमालि मिथ्यात्वमोहनीय के उदय से निह्नव बन गया। उससे बहुरतवाद की उत्पत्ति हुई।

अत्थेगतिया णिरमंथा एतमत्थं सद्दृति । अत्थेगतिया णो सद्दृति । जे ते सद्दृति ते णं जमाजि चेव अणगारं उवसंपज्जित्ताणं विहरंति । जे ते णो सद्दृति ते णं एवमाहंसु, जण्णं सामी आइक्खति तण्णं तह चेव, जं णं तुमं वयसि तं णं मिच्छा । (आवचू १ पृ ४१६)

जमालि के पांच सौ साधुओं में से कुछ साधुओं ते बहुरतवाद में श्रद्धा की, कुछ ने नहीं की। जिन्होंने श्रद्धा की, वे जमालि के पास रहे। जिन्होंने श्रद्धा नहीं की, उन्होंने कहा जमालि! भगवान् ने जो कहा है, वह तथ्य है। तुम जो कह रहे हो वह मिथ्या है। वे पुनः भगवान् महावीर के शासन में सम्मिलित हो गये।

पियदंसणा ढंकस्स कुंभकारस्स घरे ठिता। सा
आगता चेतियवंदिता, ताहे तपि पण्णवेति । साति विष्पडिवण्णा तस्स णेहाणुरागेण, पञ्छा गता अज्जाणं
परिकहेति, तं च ढंकं भणित, सो जाणित जथा — विष्पडिवण्णा नाहच्चएणं, ताहे सो भणित — अहं न याणामि
एयं विसेसतरं । एवं तीसे अण्णदा कदायी सज्भायपोरिसि
करेंतीए तेण भायणाणि उव्वत्तंतेणं तत्तोहुत्तो इंगालो छूढो
जथा तीसे संघाडी एगदेसमि दड्ढा। सा भणीत — इमा

अज्ज ! संघाडी दड्ढा, ताहे सो भणति — तुब्भे चेव पण्णवेह जथा — डज्ममाणे अदड्ढे, केण तुब्भं संघाडी दड्ढा ? एत्थ सा संबुद्धा, तहत्ति पडिसुणेति । इच्छामो अज्ज ! सम्मं पडिचोदणा । ताहे सा गंतूण जमालि पण्णवेति । सो जाहे न गेण्हति ताहे गता सहस्सपरिवारा सामि उवसंपंज्जिताणं विहरति ।

.....तते णं से जमाली .... बहूर्हि असन्भावुन्भावणाहि सिन्छताभिनिवेसेहि य अप्पाणं च परं च तदुभयं च वुग्गाहेमाणे वृष्पाएमाणे बहूइं वासाइं सामण्णपरियायं पाउणति, बहूर्हि छट्टद्वमादीहि अप्पाणं भावेति ........ तस्स ठाणस्स अणालोइयपडिनकंते कालमासे कालं किञ्चा छंतए कप्पे तेरससागरोवमद्वितिकेसु देवेसु देवसाए उववण्णे। (आवचू १ पृ४१ ६,४१९)

साध्वी प्रियदर्शना कुंभकार ढंक के घर ठहरी हुई थी। वह जमाली के दर्शनार्थ आई। जमाली ने उसे सारी असत कही। उसने पूर्व अनुराग के कारण जमाली की बात मान ली। उसने कुंभकार को भी इससे अवगत कराया। प्रियदर्शना उन्मार्थ में प्रस्थित हो गई है—यह ज्ञात होने पर कुंभकार ने स्पष्ट कहा—मैं इस सिद्धांत का मर्ग नहीं समक्ष सका।

एक दिन प्रियदर्शना स्वाध्याय पौरुषी कर रही थी। हंक ने एक अंगारा उस पर फेंका, जिससे उसकी साड़ी का एक कोना जल गया। उसने कहा - हंक! तुमने मेरी साड़ी जला दी है। तब हंक ने कहा — साड़ी जली कहां है, जल रही है। वह सम्बुद्ध हो गई। जमाली को समकाने गई। वह नहीं समका। तब वह हजार साध्वी-परिवार के साथ भगवान की शरण में चली गई।

जमालि असत्य प्ररूपणा तथा मिथ्या अभिनिवेश के कारण स्वयं को तथा दूसरों को शंकित तथा भ्रमित करने लगा। उसने अनेक वर्षों तक श्रामण्य-पर्याय का पालन किया और विभिन्न प्रकार से तप तपा। किन्तु अपने दोषों की आलोचना-प्रतिक्रमण किए बिना ही मृत्यु को प्राप्त होकर वह लान्तक देवलोक में तेरह सागरोपम की स्थिति वाला देव बना।

# ३. तिष्यगुष्त और जीवप्रादेशिक्षवाद

सोलस वासाणि तया जिणेण उप्पाडियस्स नाणस्स । जीवपएसियदिट्टी तो उसभपुरे समुप्पण्णा ॥ रायगिहे गुणसिलए वसु चउदसपुन्वि तीसगुत्ते य'''।

आयप्पवायपुर्व अहिज्जमाणस्स तीसगुत्तस्स। नयमयमयाणमाणस्स दिद्विमोहो । समुप्पण्डो ॥ एगादओ पएसा नो जीवो नो पएसहीणो वि । जंतो स जेण पुण्णो स एव जीवो पएसो ति ॥ गुरुणाऽभिहिओ जइ ते पढमपएसो न संमओ जीवो । तो तप्परिणामो च्चिय जीवो कहमंतिमपएसो।। तंतू पडोबयारी न समत्तपडो य समुदियाते उ । सब्बे समत्तपडओ सव्वपएसा तहा जीवो !! इय पण्णविओ जाहे न पवज्जइ सो कओ तओ बज्को । ततो आमलकप्पाए मित्तसिरिणा सुहोवायं ॥ भक्खण-पाण-वंजण-वत्थं तावयवलाभिओ भणइ। सावय ! विधम्मिया महे कीस ति तओ भणइ सड्ढो ॥ नणु तुष्भं सिद्धंतो पर्जातावयवमित्तओऽवयवी। जइ सच्चिमणं तो का विहम्मणा मिच्छिमहरा भे ॥ इय चोइय संबुद्धो खामियपडिलाभिओ पुणो विहिणा । गंतुं गुरुपायमूलं ससीसपरिसो पडिक्कंतो ॥ (विभा २३३३-२३३७, २३४४,२३४८, २३५०,

भगवान महाबीर के कैवल्य प्राप्ति के १६ वर्ष पश्चात् ऋषभपुर में जीवप्रादेशिकवाद की उत्पत्ति हुई।

राजगृह नगर के गुणशील चैत्य में चतुर्दश पूर्वों के धारक आचार्य वसु का पदार्पण हुआ । उनके शिष्य का नाम तिष्यगुष्त था। गुरु तिष्यगुष्त को आत्मप्रवादपूर्व का अध्ययन करा रहे थे। नयबाद का प्रसंग चल रहा था। तिष्यगुष्त को समक्ष में नहीं आया तब उसके दृष्टि-विषयास उत्पन्न हो गया।

तिष्यगुष्त ने कहा — जब जीव एक प्रदेश नहीं, दो, तीन यावत् संख्येय प्रदेश जीव नहीं है, एक प्रदेश न्यून को भी जीव नहीं कहा जा सकता, तब जिस प्रदेश से बह पूर्ण होता है, वही जीव है।

गुरु ने कहा जब प्रथम प्रदेश जीव नहीं है, तब अन्तिम प्रदेश जीव कैसे होगा ?

एक तन्तु समस्त पट नहीं होता किन्तु वे सारे तन्तु भिलकर समस्त पट का कथन प्राप्त करते हैं; वैसे ही एक प्रदेश जीव नहीं, किन्तु सारे प्रदेश समुदित रूप से ही जीव हैं।

गुरु ने उसे समभाया । उसने स्वीकार नहीं किया तब

उसे संघ से अलग कर दिया गया। वह वहां से आमलकल्पा नगरी में आया। वहां मित्रश्री नाम का श्रमणीपासक था। उसने तिष्यगुप्त को प्रतिबोध देने के लिए
अपने घर आने का निमन्त्रण दिया। वह वहां गया।
उसने उसके समक्ष खाद्य पदार्थ, वस्त्र आदि प्रस्तुत किए
और प्रत्येक पदार्थ का अन्तिम अवयव (छोटा टुकड़ा)
देने लगा। तिष्यगुप्त ने कहा — तुमने मेरा तिरस्कार
किया है। श्रावक ने कहा — यह तो आपका सिद्धांत ही
है कि अन्तिम अवयव वास्तविक है। यदि यह सत्य है तो
तिरस्कार कैसा? यदि नहीं तो आप मिथ्या प्ररूपणा
क्यों कर रहे हैं?

इस प्रकार प्रतिबोध पाकर तिष्यगुष्त ने श्रावक मित्रश्री से क्षमायाचना की और अपने शिष्य-परिवार के साथ गुरु के पास जाकर प्रतिक्रमण किया।

#### ४. आचार्य आबाढ के शिष्य और अध्यक्तवाद

चउदस दो वाससया तइया सिद्धि गयस्स वीरस्स । तो अव्वत्तयदिद्वी सेववियाए समुप्पण्णा ॥ सेयविपोलासाढे जोगे तद्दिवसहिययसूले य । - रायगिहे मुरियबलभद्दे ॥ सोहम्मनलिणिगुम्मे गुरुणा देवीभूएण समणरूवेण वाइया सीसा। सब्भावे परिकहिए अञ्वत्तयदिद्विणो जाया ॥ को जाणइ कि साह देवो वा तो न वदणिज्जो लि । होज्जाऽसंजयनमणं होज्ज मुसावायममुगो ति ॥ इय ते नाऽसग्गाहं मुयंति जाहे बहुं पि भण्णंता । ता संघपरिच्चत्ता राधिगहे निवतिणा नाउं॥ बलभट्टेणग्घाया भणंति सावय वयं तवस्सि ति । मा कुरु संकमसंकारहेसु भणिए भणइ राया।। को जाणइ के तुब्धे कि चोरा चारिआ अभिमर ति । अज्जमहं भे विवाएमि ॥ संजयरूवच्छणाः (विभा २३४६-२३४९, २३८३-२३८४)

वीर निर्वाण के २१४ वर्ष व्यतीत होने पर क्षेतिविका नगरी में अध्यक्तवाद की उत्पत्ति हुई।

श्वेतिविका नगरी के पोलाषाढ उद्यान में आचार्य आषाढ ठहरे हुए थे। वे शिष्यों को योगाभ्यास कराते थे। एक दिन आचार्य आषाढ को हृदयशूल उत्पन्न हुआ। उससे उनकी मृत्यु हो गई। मरकर वे सौधर्म कल्प के निलिनीमुल्म विमान में उत्पन्न हुए।

आचार्य आषाढ देवरूप में पोलाषाढ उद्यान में आए

और मृत शरीर में प्रवेश कर उन्होंने शिष्यों को योग साधना का कम पूर्ण करवाया। फिर देवरूप में प्रकट होकर क्षमायाचना करके सारी घटना बसलाई, तब अव्यक्तवाद की दृष्टि का प्रादुर्भाव हुआ।

श्रमणों को संदेह हो गया कि कौन जाने कौन साधु है और कौन देव ? कोई वन्दनीय नहीं है। यदि वन्दना करते हैं तो असंयमी को वंदना हो जाती है। अमुक ब्रती है —ऐसा कहना मृषावाद है।

बहुत समभाने पर भी आषाढ़ के शिष्यों ने अपना आग्रह नहीं छोड़ा, तब उन्हें संघ से बाहर कर दिया गया। वे वहां से विहार कर राजगृह नगर में आए। वहां के राजा बलभद्र को जब ज्ञात हुआ, उसने उनको आमन्त्रित किया। उन्होंने कहा – हे श्रावक! हम तपस्वी हैं, सन्देह न करें। राजा ने कहा – कौन जानता है साधु के वेश में कौन चोर हैं? कौन चारिक हैं? आज मैं आपका वध कहंगा।

मुनियों ने कहा — ज्ञान और चर्या के द्वारा श्रमण और अश्रमण की पहेचान होती है। तुम श्रावक होकर सन्देह करते हो ?

राजा ने कहा — आपको भी परस्पर विश्वास नहीं है तब मुभ्ने ज्ञान और चर्या से कैसे विश्वास होगा ?

इस प्रकार युक्ति और भय से संबोध पाकर उन्होंने राजा से क्षमायाचना की। पुनः गुरु के पास आए और प्रायश्चित्त लेकर संघ में सम्मिलित हो गए।

## ५. अश्वमित्र और समुच्छेदवाद

वीसा दो वाससया तइया सिद्धि गयस्स वीरस्स ।
सामुच्छेइयदिट्टी मिहिलपुरीए समुप्पन्ना ।।
मिहिलाए लिच्छिघरे महिगिरि कोडिन्न आसमित्ते य ।
नेउणियऽणुष्पवाए रायिग्हे खंडरक्खा य ॥
नेउणमणुष्पवाए अहिज्जिओ वत्थुमासमित्तस्स ।
एमसमयाइवोच्छेयसृत्तओ नासपिडवत्ती ॥
उप्पायाणंतरओ सन्वं चिय सन्वहा विणासि ति ।
गुरुवयणमेगनयमयमेयं मिच्छं न सन्वमयं ॥
(विभा २३८९-२३९२)

इअ पण्णविओ वि जओ न

पवज्जह सो कओ तओ बज्को । विहरंतो रायगिहे नाउं तो खंडरक्सेहि॥ गहिओ सीसेहि सम एएऽहिमर त्ति जंपमाणेहि॥ संजयवेसच्छण्णा, सज्जं सब्बे समाणेह॥ अम्हे सावय ! जयओ

कत्थुप्पणा किंह च पन्वइया । अमुगत्थ बेंति सङ्ढा ते वोच्छिण्णा तया चेव ॥ तुब्भे तब्बेसधरा भणिए भयओ सकारणं च ति । पडिवण्णा गुरुमूलं गंतूण तओ पडिवकंता ॥ (विभा २४२०-२४२३)

वीरनिर्वाण के २२० वर्ष व्यतीत होने पर मिथिला में समृच्छेदवाद की उत्पत्ति हुई। मिथिला नगरी के लक्ष्मीगृह चैत्य में आचार्य महागिरि के शिष्य कौण्डिन्य थे। कौण्डिन्य अपने शिष्य अश्वमित्र को अनुप्रवादपूर्व की नैपृणिक वस्तुकी बाचना दे रहे थे। छिन्न-छेदनय की वक्तव्यता के अनुसार प्रथम समय के नारक विच्छिन्न हो जायेंगे, दूसरे समय के नारक भी विच्छिन्न हो जायोंगे। उत्पत्ति के अनन्तर ही वस्तु विनष्ट हो जाती है, अश्वमित्र को ऐसा बोध हुआ। गुरु ने कहा-यह बात ऋजुसूत्र नय की अपेक्षा से है, सब नयों की अपेक्षा से नहीं है। गुरु के समभाने पर भी उसने गुरु के कथन को स्वीकार नहीं किया। तब गुरु ने उन सबको संघ से अलग कर दिया। वे विहरण करते हुए राजगृह नगर में आए। वहां खण्डरक्षक श्रावक थे, जो वहां भूत्कपाल थे। उन्होंने उसको शिष्यों के साथ पकड़ लिया और ये साधु-वेश में चोर हैं - ऐसा कहकर पीटना शुरू किया।

अश्विमित्र ने कहा — श्राविको ! हम साधु हैं। तब श्राविकों ने कहा — आप कहां उत्पन्न हुए ? कब प्रव्रिजित हुए ? आपके सिद्धान्त के अनुसार आपका श्रमण रूप तो विच्छिन्न हो गया। आप सब वेशधारी हैं — ऐसा कहने पर तथा भय और युक्ति से समभाने पर वे सब श्राविकों के वचनों को स्वीकार कर गुरु के पास जाकर प्रायश्वित्तपूर्वक पुनः संघ में प्रविष्ट हो गए।

# ६. आचार्य गंग और द्वेकियवाद

अट्ठावीसा दो वाससया तइया सिद्धि गयस्स वीरस्स । दोकिरियाणं दिट्ठी उल्लुगतीरे समुष्पण्णा ।। नइस्रेडजणवउल्लुग महगिरि धणगुत्त अज्जगंगे य ।\*\*\*\* नइम्रुल्लगमुत्तरओ सरए सीयजलमज्जगंगस्स । सूराभितत्तसिरसो सीओसिणवेयणोभयओ ।। लग्गोऽयमसग्गाहो जुगवं उभयकिरिओवओगो ति । जं दो वि समयमेव य सीओसिणवेयणाओ मे ।। (विभा २४२४-२४२७) वीरनिर्वाण के २२८ वर्ष व्यतीत होने पर उल्लुका-तीर नगर में दिक्षियाबाद की उत्पक्ति हुई।

उल्लुका नदी के एक किनारे खेड़ा या, दूसरे किनारे उल्लुकातीर नाम का एक नगर था। वहां महागिरि के शिष्य आचार्य धनगुष्त रहते थे। उनके शिष्य का नाम गंग था। वे भी आचार्य थे। वे उल्लुका नदी के इस ओर खेड़े में वास करते थे।

आचार्य गंग शरद ऋतु में अपने आचार्य को वन्दना करने के लिए निकले । नदी में उतरे । वे गंजे थे । ऊपर सूरज तप रहा था । नीचे पानी की ठंडक थी । उन्हें एक समय (क्षण) में सिर को सूर्य की गरमी और पैरों को नदी की ठंडक का अनुभव हो रहा था ।

इस अनुभूति के आधार पर आचार्य मंग ने द्वैिकयन वाद का प्रतिपादन किया।

तरतमजोगेणाय गुरुणाऽभिहिओ तुमं न लक्खेसि । समयाइसुहुमयाओ मणोऽतिचलसुहुमयाओ य ।। सुहुमासुचरं चित्तं इंदियदेसेण जेण जंकालं । सबज्मह तं तम्मत्तनाणहेउ ति नो तेण।। उवलभए किरियाओ जुगवं दो दूरभिण्णदेसाओ । पाय-सिरोगयसीउण्हेवेयणाण्भवक्ष्वाओ ॥

बहु-वहुविहाइगहणे नण्वओगबहुया सुएऽभिहिआ ।
तमणेगगहणं चिय उवओगाणेगया नित्य ॥
ते च्चिय न संति समयं सामण्णाणेगगहणमविरुद्धं ।
एगमणेगं पि तयं तम्हा सामण्णभावेणं ॥
जं च विसेसन्नाणं सामन्तन्नाणपुञ्वयमवस्सं ।
तो सामण्णविसेसन्नाणाइं नेगसमयम्मि ॥
मणिनागेणारुद्धां भओववत्तिओ पडिबोहिओ बोर्त्तुं ।
इच्छामो गुरुमूलं गंतूण तओ पडिक्तां ॥
(विभा २४२८-२४३०,२४३८,२४४२,२४४५,

सो हिंडतो रायगिहं गतो महातपोतीरप्पभे पासवणे तत्थ मणिनामो नाम नागो, तस्स चेतिते वेणति, सो तत्थ परिसामज्भे कहैति - एवं खलु जीवेण एगसमएण दो किरियाओ वेदिज्जंति । तासु तेण नागेण तीसे चेव परिसाए मज्भे भणितो मा एतं पण्णवणं पण्णवेहि । एसा पण्णवणा दुट्ठु सेहा !, अहं एच्चिरं कालं बद्धमाण-सामिस्स मूले सुणेमि जथा —एगा किरिया (एगसमएण वेइज्जति)। " इड्डेहि एतं वादं " भगवता एत्थ ठितेण समोसरितेण वागरितं। एवं सो पण्णवितो अब्भुवन्यतो उवद्वितो भणित मिच्छामि दुक्कडंति।

(आवच् १ पृ ४२४)

दिकिया का प्रतिवाद करते हुए गुरु ने कहा—समय, आविलका आदि काल की सूक्ष्मता से मन की सूक्ष्मता और भी झगामिता के कारण तुम किया की पृथक्ता का अनुभव नहीं कर सकते।

चित्त अत्यंत सूक्ष्म और शीघ्रगामी है। वह जिस काल में जिस इन्द्रिय से संबद्ध होता है, उस समय उतना मात्र ही ज्ञान कर सकता है। इसलिए पैर और सिर की शीत और उष्ण वेदना— दो भिन्न देशों में होने के कारण युगपत् दो कियाएं नहीं हो सकतीं।

शिष्य बोला—आगम में कहा है—बहु, बहुविध आदि अनेक का ग्रहण एक साथ होता है, तब उपयोग भी अनेक होंगे ?

बहु-बहुविध आदि वस्तु की अनेक पर्यायों का एक साथ ग्रहण सामान्य रूप से होता है लेकिन उपयोग अनेक नहीं होते।

अनेक उपयोग युगपत् नहीं होते। अनेक अर्थों का ग्रहण एक साथ हो सकता है। सामान्य की अपेक्षा से एक साथ अनेक अर्थों का ग्रहण होता है। विशेष की अपेक्षा एक समय में एक ही अर्थ का ग्रहण होता है।

आचार्य गंग संघ से अलग होकर राजगृह नगर में आए। वहां महातपतीरप्रभ नामक एक भरना था। वहां मिलनाग नामक नागदेव का चैत्य था। आचार्य गंग ने उस चैत्य में परिषद् के सम्मुख है कियवाद का प्रतिपादन किया। मिलनाग नागदेव ने परिषद् के मध्य प्रगट होकर कहा — तुम यह विपरीत प्ररूपणा मत करो। एक बार भगवान् महावीर यहां समवसृत हुए थे। मैंने उनके मुंह से यह सुना था कि एक समय में एक ही किया का संवेदन होता है। तुम अपने मिथ्यावाद को छोड़ो। मिथ्या प्ररूपणा से तुम्हारा नाम ही होगा। नागदेव ने भय और युक्ति से उसे प्रतिवोध दिया। वह गुरु के पास आया, प्रायम्वत्त लेकर संघ में सम्मिलत हो गया।

# ७. रोहगुप्त और त्रैराशिकवाद

पंच सया चोयाला तइया सिद्धि गयस्स वीरस्स ।
पुरिमंतरंजियाए तेरासियादिट्टि उप्पन्ता ।।
पुरिमंतरंजि भूयगिह बलसिरि सिरिगुत्त रोहगुत्ते य ।
परिवायपोट्टसाले घोसणपडिसेहणा वाए ॥
विच्छू य सप्पे ।।। मोरी नउली ।।
जेऊण पोट्टसालं छलूओ भणइ मुस्मूलमागंतुं ।
वायम्मि मए विजिओ सुणह जहा सो सहामज्भे ।।

रासिदुगगहियपक्खो तइयं नो जीवरासिमादाय ! गिहकोकिलाइपु च्छच्छेओदाहरणओऽभिहिए ।! भणइ गुरू सुट्ठु कयं कि पुण जेंऊण कीस नाभिहियं । अयमवसिद्धंतो णे तइओ नो जीवरासि ति ।! एवं गए वि गंतुं परिसामज्भिम भणसु नायं णे । सिद्धंतो किंतु मए बुद्धि परिभूय सो सिमओ ॥ बहुसो स भण्णमाणो मुरुणा,

पिडिभणइ किमवसिद्धंतो । जइ नाम जीवदेसो नो जीवो हुज्ज को दोसो ?॥ एवं पि भण्णमाणो न पवज्जइ

सो जओ तओ गुरुणा। चितियमयं पणद्वो नासिहिई मा बहुं लोगं।। तो णं रायसभाए निम्मिण्हामि बहुलोगपच्चवखं। बहुजणनाओऽवसिओ होही अगेज्भपक्खो ति ॥ तो बलसिरिनिवपुरओ वायं नाओवणीयमग्गाणं । कुणमाणाणमईया सीसा-ऽऽयरियाण एको विनावसिज्जइ जाहे तो भणइ नरवई नाहं । सत्तो सोउं सीयंति रज्जकज्जाणि मे भगवं॥ गुरुणाऽभिहिओ भवओ सुणावणत्थमियमेत्तियंभणियं । जइ सिन सत्तो सोउं तो निगिण्हामि णंकल्लं॥ बीयदिणे बेइ गुरू नरिंद ! जं मेइणीए सब्भूयं ! कूत्तियावणे सञ्बमत्थि सब्बप्पतीयमियं ॥ तं कुत्तियावणसुरो नोजीवं देइ जइ, न सो नित्थ । अह भणइ नित्थ, तो नित्थ, कि व हैउप्पबंधेणं।। मस्गिष्ज**उ** मुल्लेण''''परिसाहि ॥ सिरिगुत्तेणं छलुगो छम्मास विकड्ढिङण वाए जिओ। कुत्तिआवण चोयालसएण पुच्छाणं॥ (विभा २४५१-२४५९; २४८१-२४८९)

वीरनिर्वाण के ५४४ वर्ष व्यतीत होने पर अंतरंजिका नगरी में त्रैराशिक मत का प्रवर्तन हुआ।

अंतरंजिका नगरी के बाहर भूतगृह नामक चैत्य था। वहां आचार्य श्रीगुप्त रहते थे। वहां के राजा का नाम बलश्री था। रोहमुप्त आचार्य श्रीगुप्त का शिष्य था। वह दूसरे स्थान पर रहता था। एक दिन वह आचार्य को वदना करने वहां आया। वहां पोट्टशाल नामक परिव्राजक भी रहता था। उसने वाद-विवाद के लिए नगर में उद्घोषणा की। रोहमुप्त ने उस चुनौती को स्वीकार किया और सारी बात आचार्य को सुनाई। आचार्य ने कहा — वह परिव्राजक वृष्टिचक, सर्प आदि सात विद्याओं में पारंगत है। मैं तुफे इन विद्याओं की प्रतिपक्षी — मायूरी, नाकुली आदि सात विद्याएं सिखा देता हूं, जिनसे तू अजेय होगा। (द्र. मंत्रविद्या)

पोट्टशाल को जीतकर रोहगुप्त गुरु के पास आया और कहा – मैं बाद में विजयी बना हूं।

परिवाजक ने 'राशि दो है' --- इस पक्ष की स्थापना की। मैंने छुछंदर की कटी हुई पूंछ का उदाहरण देकर तीसरी राशि की स्थापना की।

गुरु ने कहा — जीतकर तुमने यह क्यों नहीं कहा कि 'यह अपसिद्धान्त है'। तीसरी नो-जीवराशि नहीं होती। अतः पुनः परिषद् में जाकर कहो — यह हमारा सिद्धान्त नहीं है किन्तु मैंने उसे बुद्धि से पराभूत कर, शान्त किया है।

मुरु के समक्षाने पर वह बोला—अपसिद्धान्त क्या है ? जीव का देश यदि नो-जीव होता हो तो इसमें क्या दोष है ?

आचार्य के बहुत समभाने पर भी उसने स्वीकार नहीं किया, तब आचार्य ने सोचा यह स्वयं नष्ट होकर दूसरे व्यक्तियों को भी नष्ट करेगा। मैं लोगों के समक्ष राजसभा में इसका निग्रह करूंगा, जिससे लोगों का इस पर विश्वास नहीं रहेगा और मिथ्या तत्त्व का प्रचार भी हक जाएगा।

राजा बलशी के समक्ष चर्चा प्रारम्भ हुई। चर्चा करते हुए छह मास व्यतीत हो गए। राजा ने कहा— मेरे राज्य का सारा कार्य अव्यवस्थित हो रहा है। यह बाद कब तक चलेगा? आचार्य ने कहा — मैंने जान-बूफ्तकर इतना समय बिताया है। मैं कल ही इसका निग्रह करूंगा।

दूसरे दिन प्रातः वाद प्रारम्भ हुआ । आचार्य ने कहा — यदि तीन राशि वाली बात सही है तो कुत्रिका-पण में चलें। वहां सभी वस्तुएं उपलब्ध हैं।

राजा को साथ ले सभी कुत्रिकापण में पहुंचे। वहां नो-जीव मांगा। वहां के अधिकारी देव ने कहा — नो-जीव की श्रेणी का कोई पदार्थ विश्व में नहीं है। इस प्रकार आचार्य श्रीगुप्त ने १४४ प्रश्नों के द्वारा रोहगुप्त का निग्रह कर उसे पराजित किया। (आवश्यकनिर्युक्ति-दीनिका में १४४ प्रश्नों का विवरण प्राप्त है।)

# य. गोष्ठामाहिल और अबद्धिकवाद

पंच सया चुलसीया तइया सिद्धि गयस्स वीरस्स । अबद्धियदिट्टी दसउरनयरे समुप्पन्ना ॥ दसउरनयरुच्छुघरे अज्जरिक्खय पूसिसत्तिगयं च । गोट्रामाहिल नवमट्रमेस पुच्छ य सोऊण कालधम्मं गुरुणो गच्छम्मि पूसमित्तं च । ठिवयं गुरुणा किल गोटुमाहिलो मच्छरियभावो ॥ बीसु वसहीए ठिओ छिद्दन्नेसणपरो य स कयाए। विभस्स सुणइ पासेऽणुभासमाणस्स न हि कम्मं जीवाओ अवेइ अविभागओ पएसीव्व । तदणवगमादमुक्खो 👚 जुत्तमिणं तेण वक्खाणं ॥ पुट्टो जहा अबद्धो कंचुइणं कंचुओ समन्तेइ । पूट्टमबद्धं जीवं कम्मं (विभा २४०९-२४१२, २४१६, २४१७)

वीरनिर्वाण के ४०४ वर्ष व्यतीत होने पर दशपुर नगर में अबद्धिकवाद की उत्पत्ति हुई।

दशपुरनगर के इक्षुगृह में आर्यरक्षित घृतपुष्यिमत्र, वस्त्रिमित्र, दुर्बेलिकापुष्यिमित्र, गोष्ठामाहिल आदि शिष्यों के साथ विराजमान थे। गण का दायित्व दुर्बेलिकापुष्य-मित्र को देकर आर्यरिक्षित कालधर्म को प्राप्त हुए। दुर्वेलिकापुष्यिमत्र को गण का आचार्य जानकर गोष्ठा-माहिल मात्सर्यभाव को प्राप्त हुआ।

वह पृथक् वसित में स्थित होकर दोषों को खोजने लगा। एक दिन व्याख्यानमण्डली में विन्ध्य द्वारा आठवें कर्मप्रवादपूर्व की तथा नवमें प्रत्याख्यान पूर्व की व्याख्या को सुनकर वह विप्रतिपत्ति को प्राप्त हुआ। उसने कहा — कर्म का जीव के साथ तादात्म्य सम्बन्ध होने पर जीव की प्रदेशराश्य की तरह कर्मराशि को जीव से अलग नहीं किया जा सकता। कर्म दूर हुए बिना जीव का मोक्ष नहीं होता। इसीलिए यह कथन उचित है कि सर्प को कञ्चुकी की तरह कर्म जीव का स्पर्श करते हैं, उससे बद्ध नहीं होते। यह अबद्धिकवाद है।

अविभागत्थस्स वि से विमोयणं कंचणोवलाणं व । नाण-किरियाहि कीरइ मिच्छताईहि चायाणं॥ (विभा २५३१)

गुरु ने कहा — मिथ्यात्व आदि के द्वारा गृहीत कर्म जीव के साथ एकीभूत हो जाते हैं। उन अविभक्त कर्मों को ज्ञान और किया के द्वारा विभक्त किया जा सकता है, जैसे कि अग्नि के द्वारा सोने और मिट्टी को पृथक् किया जाता है।

सोकण भन्नमाणं पच्चक्खाणं पुणो नवमपुब्वे । सो जावज्जीवावहियं तिविहं तिविहेण साहूणं ॥ जंपइ पच्चक्खाणं अपरिमाणाग् होइ सेयं तु । जेसि तु परिमाणं तं दुद्ठं आससा होइ ॥ (विभा २४१८,२५१९)

साधु के यावज्जीवन तीन करण तीन योग से सावद्य योग के प्रत्याख्यान होते हैं। नवमें प्रत्याख्यान पूर्व की इस व्याख्या को सुनकर गोष्ठामाहिल विप्रतिपत्ति को प्राप्त हुआ।

गोष्ठामाहिल ने कहा—अवधि रहित प्रत्याख्यान ही श्रेयस्कर है। जिस प्रत्याख्यान में अवधि/सीमा होती है वह प्रत्याख्यान आशंसा दोष से दूषित होता है।

# ६. शिवभूति और बोटिक मत

छ्ववाससयाइं नवुत्तराइं सिद्धि गयस्स वीरस्स ।
तो बोडियाण दिट्ठी रहवीरपुरे समुप्पण्णा ॥
रहवीरपुरनगरं दीवगमुज्जाणमञ्जकण्हे य ।
सिवभूइस्सुवहिम्मि पुच्छा थेराण कहणा य ॥
बोडियसिवभूईओ बोडियलिंगस्स होइ उप्पत्ती ।
जविहिविभागं सोउं सिवभूई अज्जकण्हगुरुमूले ।
जिणकप्पियाइयाणं, भणइ गुरुं कीस नेयाणि ॥
जिणकप्पोऽणुचरिज्जइ ?

वोन्छिनो ति भणिए पुणा भणइ । तदसत्तस्सोन्छिज्जउ, बुन्छिज्जइ किं समत्थस्स ? …सो बेइ परिगाहओं कसाय-मुच्छा भयाईया ॥ गुरुणाऽभिहिओं जइ जं कसायहेऊ परिग्गहों सो ते । तो सो देहो न्विय ते कसायउप्पत्तिहेउ ति ॥ (विभा २५५०-२५५५,२५५८) परिगाहसक्भावे कसायमुच्छाभयादयो बहू दोसा, अपरिग्रहत्वं च सुते भणितं। ......एवं सब्वं जयाय निगातो। ......तेण य दो सीसा पव्वाविता —कोडिण्णो कोट्टिवीरो य। ततो सीसपसीसाणं परंपरं फासो जातो। (आवचू १ पृ ४२६)

वीर-निर्वाण के ६०९ वर्ष व्यतीत होने पर रथवीर-पुर में बोटिक मत की उत्पत्ति हुई।

रथवीरपुर के दीयक उद्यान में आचार्य कृष्ण के पास शिवभूति ने दीक्षा स्वीकार की। शिवभूति ने गुरु से जिनकर्ती सम्बन्धी उपधि का विवेचन सुनकर पूछा— आजकल इतनी उपधि क्यों रखी जाती है? आज जिनकरूप को स्वीकार क्यों नहीं किया जा सकता?

गुरु ने कहा ---जिनकल्प का विच्छेद हो गया।

शिवभूति बोलन विच्छेद अशक्त व्यक्ति के लिए हुआ है, समर्थ व्यक्ति के लिए नहीं।

पुनः शिवभूति ने कहा—परिग्रह से ही कषाय, मुर्च्छा और भय की उत्पत्ति होती है।

आर्य कृष्ण ने कहा — यदि परिग्रह कषाय का कारण है तब देह भी कषाय की उत्पत्ति का हेतु है, इसलिए उसे भी छोड़ देना चाहिए।

शिवभूति को आचार्य के कथन पर विश्वास नहीं हुआ। उसने सबकुछ छोड़कर वहां से प्रस्थान कर दिया। वह बोटिक पत का प्रवर्तक कहलाया। उसने दो शिष्यों को प्रवर्जित किया—कोडिन्न और कोट्टवीर। शिष्य-प्रशिष्य की परंपरा आगे तक चली।

## निह्नव

| <b>निह्नव</b><br>१. जमाली                                           | प्रवतित मत<br>बहुरतवाद                                | उस्पत्ति-स्थान<br>श्रावस्ती               | काल<br>भ. महाबीर के कैवल्य-प्राप्ति के १४ वर्ष<br>पश्चाल                                 |
|---------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|-------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| २. तिष्यगुप्त<br>३. आचार्य याषाढ                                    | जीवप्रादेशिकवाद<br>अव्यक्तवाद                         | ऋषभपुर<br>क्षेतविका                       | कैवल्य-प्राप्ति के १६ वर्ष पश्चात्<br>बीर निर्वाण सं. २१४                                |
| के शिष्य<br>४. अज्ञमित्र<br>५. गंग<br>६. रोहमुप्त<br>७. गोष्ठामाहिल | समुच्छेदवाद<br>हैक्रियवाद<br>कैराशिकवाद<br>अवद्विकवाद | मिथिला<br>उल्लुकातीर<br>अंतरजिका<br>दशपुर | वीर निर्वाण सं. २२०<br>वीर निर्वाण सं. २२५<br>वीर निर्वाण सं. ५४४<br>वीर निर्वाण सं. ५६४ |

### निह्नवों के वादों का स्वरूप

बहुरतबाद - कार्यं की पूर्णता होने पर उसे पूर्ण कहना। जीवप्रादेशिकवाद - असंख्यातप्रदेशमय जीव का अन्तिम प्रदेश ही जीव है।

अव्यक्तवाद - कीन साधु ? कीन असाधु ?- निश्चय-पूर्वक कुछ भी नहीं कहा जा सकता।

सामुच्छेदिकवाद वस्तु उत्पन्न होते ही सर्वथा विनष्ट हो जाती है।

द्वैक्रियवाद — एक समय में दो क्रियाओं की अनुभूति होती

त्रैराशिकवाद ─ जीव, अजीव और नोजीव ─ये तीन राशियां हैं।

अबद्धिकवाद - कर्म आत्मा का स्पर्श करते हैं, उससे एकीभूत रहीं होते।

(विशेष विवरण के लिए देखें -विशेषावश्यकभाष्य, गाथा २२९९-२६१०।)

नील लेखा- अप्रशस्ततर भावधारा तथा उसकी उत्पत्ति में हेतुभूत नील वर्ण वाले (द्र. लेश्या)

नैरियक -- नरकभूमियों में उत्पन्न होने वाले जीव । (द्र. नरक)

नेषेधिकी—कार्य से निवृत्त होकर उपाश्रय में प्रवेश करते समय 'निसीहिया' शब्द का उच्चारण करना। सामाचारी का एक भेद । (द्र. सामाचारी)

पंडितमरण संयमी अवस्था में होने वाली मृत्यू। (द्र. मरण)

पद्मलेश्या-प्रशस्ततर भावधारा तथा उसकी उत्पत्ति में हेतुभूत पीतवर्ण वाले पुद्गल । (द्र. लेश्या)

परमाण्-अविभाज्य पुद्गल। (द्र. पुद्गल)

परिकर्म दृष्टिवाद का एक विभाग। दृष्टिवाद के अन्यान्य प्रकारों को ग्रहण करने की योग्यता संपादित करने वाली विधि का ज्ञापक विभाग ! (द्र. दुष्टिवाद)

# परिग्रह - धन-धान्य आदि पदार्थ । मुच्छी ।

१. परिप्रह के छह प्रकार

२. परिग्रह के नौ प्रकार

३. बाह्य-आभ्यंतर परिग्रह

४. द्रव्य-भाव परिग्रह

५. परिग्रह अनुप्रेक्षा

६. परिग्रह के परिणाम

\* परिग्रह विरमण

(इ. महावत)

\* परिग्रह परिमाण दत

•द्र. घरवक)

# १. परिग्रह के छह प्रकार

धण्णाणि रयण थावर दुपय चउप्पय तहेव कुवियं च । ओहेण छव्विहऽत्थो एसो धीरेहि पण्णत्तो ॥ (दनि १५३)

परिग्रह के छह प्रकार —

१. धान्य

४. द्विपद

२. रत्न

४. चतुष्पद

३. स्थावर

६. कुप्य ।

#### धान्य के प्रकार—

धण्णाणि चउन्वीसं जव गोधूम सालि वीहि सट्ठीया। कोइव अणुया कंगू रालग तिल मुग्ग मासा य ॥ अतसि हिरिमिय तिउडग,

निष्फावऽलिसिंद रायमासा य। इक्खू आसुरि तुवरी कुलत्य तह धन्नग कलाया।। (दनि १४४, १४६)

धान्य के चौबीस प्रकार—

१. जी

१३. अलसी

२. गेहं

१४. काला चना

३. शालि चावल

१५. तिउडग—स्रेसारी

४. ब्रीहि

१६. निष्पाव

५. साठी चावल

१७. मोठ

६. कोदो

१८. राजमाष

७. अणुक

१९. इक्षु

द्र. कांगणी

२०. लोबिया

९. रालक

२१. अरहर

१०. तिल

२२. कुलथी

११. मूंग

२३. धनिया

१२. उड़द

२४. मटर।

#### रत्न के प्रकार—

रयणाइं चउव्वीसं सुवण्ण तउ तंब रयय लोहाइं। सीसग हिरण्ण पासाण वइर मणि मोत्तिय पवालं॥ संखो तिणिसो अगरु चंदणाणि,

वत्थाऽऽमिलाणि कट्ठाणि । तह चम्म दंत वाला गंधा दव्वोसहाई च ॥ (दनि १५७, १५⊏)

#### रत्न के चौबीस प्रकार—

१. स्वर्ण

१३. शंख

२. त्रपु—कलइ

१४. तिनिश

३. ताम्र

१५. अगर

४. चांदी

१६. चंदन

५. लोहा

१७. वस्त्र

६. सीसा-रांगा

१८. अमिला-- ऊनी वस्त्र

७. हिरण्य—रुपया

१९. काष्ठ

द. पाषाण — विजातीय २०. महिष, सिंह आदि का रत्न चर्म

९. वज्र

२१. दंत —हाथी दांत आदि

१०. मणि

२२. चमरी गाय आदि के बाल

११. मुक्ता

२३. गंध-सौगंधिक द्रव्य

१२. प्रवाल

२४. द्रव्य**--- औष**धि ।

#### स्थावर के प्रकार—

भूमी घरं तक्ष्मणा तिविहं पुण थावरं मुणेयव्वं । .... (दिन १५९)

स्थावर के तीन प्रकार—

१. भूमि — खेत आदि

२. गृह - १. खात (भूमिगृह आदि)

२. उच्छ्रित (प्रासाद आंदि)

 खातोच्छित —भूमिगृह के ऊपर निर्मित प्रासाद

३. तरुगण — नारियल, आम्र आदि के <mark>बगीचे</mark> ।

### द्विपद के प्रकार—

····चक्कारबद्धः माणुस्स दुविहं पुण होइ दुपयं तु ।। (दनि १४९)

द्विपद के दो प्रकार-

१. चकारबद्ध — दो पट्टियों से चलने वाली गाड़ी, रथ आदि।

२. मनुष्य --दास, भृतक आदि ।

दुपदं दासीदाससुगसारिगादि । अपदं वाहणरुक्खादि । (आवच् २ पृ २९२)

दासी, दास, शुक, सारिका आदि द्विपद हैं। वाहन, वृक्ष आदि अपद हैं।

## चतुष्पद के प्रकार

गावी महिसी उट्टी अय एलब आस आसतरमा य । घोडग गद्दह हत्थी चउप्पयं होति दसहा उ ॥ (दनि १६०)

चतुष्पद के दस प्रकार—

१. गौजाति

६. अश्व जाति (उत्तम अश्व)

२. महिष जाति

७. अश्वतर जाति (खच्चर)

३. उष्ट्र जाति

८. घोटक जाति

४. अज जाति ५. भेड़ जाति ९. गर्दभ जाति १०. हस्ति जाति ।

### कृष्य के प्रकार—

**जाणाविहोवकरणं णेगविहं कुप्पलक्खणं होइ**।....

कुवियं नाम घडघडिउदुंचणियं सयणासणभायणादि गिह्वित्थारो । (दिन १६१ जिचू पृ २१३)

कुवियं—घरोवक्खरकणगपारसलोहादीहकडाहमादि-णाणाविहं। (आवचू २ पृ २९२)

कुष्य का अर्थ है—घट, घटी, भयन, आसन, पात्र

आदि गृहोपकरण ।

·······चउसद्विदिहो विभागेणं ।। (दिन १५२)

धन्नाणि चउन्बीसं, रयणाणि चउनीसं, थानरं तिनिहं, दुपयं दुनिहं, चउप्पयं दसनिहं, कुनियं अणेगनिहं, तं च अणेगनिहमनि एगं चेन गणिज्जति, सन्ने ते भेया पिडिया चउसद्वी भनति। (दिजिचू पृ २११)

चौबीस प्रकार के धान्य, चौबीस प्रकार के रतन, तीन प्रकार के स्थावर, दो प्रकार के द्विपद, दस प्रकार के चतुष्पद और कृष्य—इस प्रकार अर्थ के कृल चौंसठ प्रकार हैं।

# २. परिग्रह के नौ प्रकार

परिग्गहे दुविहे—सिनते अनिते य । विभागतो पुण जेगविहो —धणधन्नखेत्तवत्थुरुप्पसुत्रण्णकुवितदुपदादि-भेदेण । (आवच् २ पृ २९२)

परिग्रह के दो प्रकार—-१. सचित्त - द्विपद, चतुष्पद आदि । २. अचित्त —रत्न, वस्त्र आदि। अथवा परिग्रह के नौ प्रकार हैं—

परिच्छिज्जते तच्च मणिपद्महीरकादि।

धन, धान्य, क्षेत्र, वास्तु, रुप्य, स्वर्ण, कुप्य, द्विपद और चतुष्पद।

धणं-भंडं।तं चउब्बिहं---गणिमं धरिमं मेज्जं परि-छेज्जं।तत्य गणिमं पूगफलादि। धरिमं मंजिष्ठादि। मेज्जं लक्खायततेल्लादि। पारिच्छेज्जं परीक्ष्य मूलतः

(आवचू २ पृ२९२)

धन के चार प्रकार---

१. गणिम—गिनने योग्य। सुपारी, नारियल आदि।

२. धरिम-तोलने योग्य । मजीठ आदि ।

३. मेय — मापने योग्य । लक्षपाक तैल, घृत आदि ।

४. परिच्छेद —परीक्षण करने योग्य । मणि, पद्म, हीरक आदि ।

# ३. बाह्य-आभ्यंतर परिग्रह

बुविहो य होइ गंथो बज्भो अब्भितरो य नायव्वो । अंतो य चउदसविहो दसहा पुण बाहिरो गंथो ॥ (उनि २४०)

प्रन्थ (परिग्रह) के दो प्रकार हैं—बाह्य और आभ्यंतर। बाह्य ग्रन्थ के दस प्रकार और आभ्यंतर ग्रन्थ के चौदह प्रकार हैं।

### बाह्यसम्य के प्रकार

खेसं वत्थू धणधन्नसंचओ मित्तनाइसंजोगो। जाणसयणासणाणि अ दासीदासंच कुवियं च ॥ (उनि २४२)

बाह्यग्रन्थ के दस प्रकार---

१. क्षेत्र

६. यान

२. वास्तु

७. शयन

३. धन

८. आसन

४. धान्य

९. दास-दासी

५. ज्ञातिजनों का संयोग १०. कुप्य।

#### आभ्यंतर प्रन्य के प्रकार

कोहो माणो माया लोभे पिण्जे तहेव दोसे य। मिच्छल वेअ अरइ रइ हास सोगे भय दुग्गुंछा।। (उनि २४१) आभ्यन्तर ग्रन्थ के चौदह प्रकार-

१. कोध

८. वेद

२. मान ३. माया ९. अरति १०. रति

४. लोभ

११. हास्य

५. राग

१२. शोक

६. द्वेष

१३. भय

७. मिथ्यात्व

१४. जुगुप्सा ।

# ४. द्रव्य-भाव परिग्रह

·····दव्वत्थो हिरण्णादी ।

भावत्थो दुविहो - पसत्थो अपसत्थो थ । पसत्थो नाण-दंसण-चरित्ताणि । अप्पसत्यो अण्णाण-अविरति-मिच्छत्ताणि । (दक्षचू पृ १४०)

स्वर्ण, रजत आदि द्रव्य अर्थ कहलाते हैं। भाव अर्थ के दो प्रकार हैं—

१. प्रशस्त - ज्ञान, दर्शन, चारित्र।

२. अप्रस्त — अज्ञान, अविरति, मिथ्यात्व ।

# ५. परिग्रह अनुप्रेक्षा

जह अप्पो लोभो जध जध अत्पो परिग्गहारंभो।
तह तह सुहं पवड्ढिति धम्मस्स य होति संसिद्धी।।
धन्ना परिगाहं उज्भिक्षण मूलमिह सञ्बपावाणं।
धम्मचरणं पवन्ना मणण एवं विचितेज्ञा।।
(आवचू २ पृ २९४)

जैसे-जैसे लोभ, परिग्रह और आरम्भ अल्प होते हैं, वैसे-वैसे मुख बढ़ता है तथा धर्म की संसिद्धि होती है। समस्त पापों के मूल परिग्रह को छोड़कर जो धर्म का आचरण करते हैं, वे धन्य हैं।

### ६. परिग्रह के परिणाम

मोहाययणं मयकामबद्धणो जिणयचित्तसंतावो । आरम्भकलहहेऊ, दुक्खाण परिग्गहो मूलं॥ (उसुवृप ६३)

परिग्रह मोह का आयतन, अहंकार और काम-वासना को बढ़ाने वाला, चित्त में संताप पैदा करने वाला, हिंसा और कलह का हेतु तथा दु:खों का मूल है। वित्तेण तणं न लभे पमत्ते, इमंमि लोए अदुवा परत्था। दीवष्पणट्ठे व अणंतमोहे, नेआउयं दट्ठुमदट्ठुमेव।। (उ ४/१) प्रमत्त मनुष्य इस लोक में अथवा परलोक में धन से त्राण नहीं पाता। अन्धेरी गुफा में जिसका दीप बुक्ष गया हो, उसकी भांति अनन्त मोह वाला प्राणी पार ले जाने वाले मार्ग को देखकर भी नहीं देखता।

परिवर्तना—परिचित श्रुत को स्थिर रखने के लिए उसको बार-बार दोहराना। स्वाध्याय का एक भेद।

(द्र. स्वाध्याय)

परिषद् - जिज्ञासुओं अथवा श्रोताओं का समुदाय।

- १. परिषद् के प्रकार
- २. वाचनायोग्य परिषद
- ३. योग्य-अयोग्य श्रोता : मुद्गशैल श्रादि दृष्टांत
- ४. प्रस्थाख्यान और श्रुतग्रहण योग्य परिषद्
- \* अयोग्य को बाचना देने से हानि (द्र. शिक्षा)
- \* तीर्यंकरों की परिषद्

(द्र. समवसरण)

## १. परिषद् के प्रकार

सा समासओ तिविहा पण्णत्ता, तं जहा — जाणिया, अजाणिया, दुव्विय**ड्**ढा ।

खीरिमिव जहा हंसा जे घुट्टंति इह गुरुगुणसिमिद्धा । दोसे अविवज्जंती तं जाणसु जाणिअं परिसं ॥ जा होइ पगइमहुरा मियछावयसीहकुक्कुडयभूआ । रयणिव असंठिविआ अजाणिआ सा भवे परिसा ॥ न य कत्थइ निम्माओ न य पुच्छइ परिभवस्स दोसेणं । वित्थव्य वायपुण्णो फुट्टइ गामिल्लयविअड्ढो ॥ (नन्दीमव प ६३, ६४)

परिषद् के तीन प्रकार —

# १. जा परिषद्

जो हंस की तरह क्षीर-नीर-निर्णायक बुद्धि से सम्पन्न है, महान् गुणों से समृद्ध है, दोषों का परिहार करने वाली है, वह ज्ञा परिषद् है।

## २. अज्ञा परिषद्

जो प्रकृति से मधुर--भद्र है, जिसमें मृगशावक, सिंहशावक और कुक्कुटशावक जैसा भोलापन है, जो असंस्कारित जात्यरत्नों की तरह अन्तर्गृण से समृद्ध है, वह अज्ञा परिषद् है।

#### ३. दुविसम्धा परिषद्

जो नैपुण्य के अहं के कारण किसी भी विषय को कहने में समर्थ नहीं होती, अपने पराभव के भय से गुरु से प्रकृत नहीं पूछती, हवा से भरी हुई मशक की तरह जो अपने ज्ञान के अहं में फूली नहीं समाती, वह दुर्विदग्धा परिषद् है।

# २. वाचनायोग्य परिषद्

नाणपरूवणज्भवणं अरिहस्स देज्जति, णो अणरि-हस्स देज्जइ । (नन्दीच् पृ १२)

तिसृणां पर्षदां मध्ये आद्ये द्वे पर्षदावनुयोगयोग्ये, तृतीया त्वयोग्या । आद्ये एव द्वे अधिकृत्यानुयोगः प्रारंभ-णीयो, न तु दुर्विदग्धां, मा भूदाचार्यस्य निष्फलः परिश्वमाः। (नन्दीमवृप ६४)

योग्य भिष्य को वाचना दी जाती है, अयोग्य को नहीं। तीन परिषदों में से प्रथम दो — ज्ञा और अज्ञा परिषदें वाचना के योग्य हैं। तीसरी 'दुर्विदग्धा' परिषद् वाचना के अयोग्य है। इसे वाचना देने वाले आचार्य का परिश्रम व्यर्थ चला जाता है।

#### ३. योग्य-अयोग्य श्रोता

सेल घण कुडग चालिण परिपूणिग हंस महिस मेसे य। मसग जलूग विराली जाहग गो भेरि आभीरी॥ (नन्दी गाथा ४४)

मुद्गशैल, घन, घट, चालनी, परिपूणक (बया का घोंसला), हंस, महिष, मेष, मशक, जलौका, बिल्ली, जाहक (भावा), गौ, भेरी और आभीरी—इस प्रकार श्रोता अनेक प्रकार के होते हैं।

## मुद्गराल और घन का दृष्टांत

उल्लेऊण न सक्को गज्जइ इय मुग्गसेलओऽराने। तं संबट्टयमेहो गंतुं तस्सोपरि पडइ।। रविउ त्ति ठिओ मेहो,

उल्लोऽम्हि न व ति गज्जइ य सेलो। सेलसमं गाहिस्सं निव्विज्जइ गाहगो एवं ॥ बुट्ठे विदोणमेहे न कण्हभोमाओ लोठए उदयं। गहण-धरणासमस्थे इय देयमच्छित्तिकारिम्मि॥

(विभा १४५५, १४५६, १४५८)

एक जंगल में पर्वत के समीपवर्ती प्रदेश में मुद्गशैल गोल और चिकना पाषाण-खंड था। उसने महामेघ सवर्तक से कहा मुक्ते कोई भी जल से आई नहीं कर सकता। उसकी चुनौती स्वीकार कर संवर्तक मेघ सात अहोरात्र तक निरन्तर बरसता रहा। 'अब मुद्गशैल खंड-खंड हो गया होगा'— यह सोच मेघ ने बरसना बन्द कर दिया, किन्तु देखने पर पता चला कि वह तो तिलतुषमात्र भी खंडित नहीं हुआ है और गीला भी नहीं हुआ है।

मुद्गरौल की श्रेणी का शिष्य अथवा श्रोता आचार्य से एक अक्षर का ज्ञान भी ग्रहण नहीं कर सकता। आचार्य के सैकड़ों वचनों से भी उसके चित्त का भेदन नहीं हो सकता, प्रत्युत आचार्य को खेदखिन्न ही होना पड़ता है।

इसके विपरीत जो शिष्य या श्रोता कृष्णभूमि के समान होता है, वह गुरु के एक भी वचन को व्यर्थ नहीं जाने देता। सूत्र और अर्थ के ग्रहण-धारण में कुशल वह शिष्य श्रुतपरम्परा को अविच्छित्र रखता है।

कृष्णभूमि इतनी ग्रहणशील होती है कि वह द्रोण-मेघ की एक भी बूंद को व्यर्थ नहीं जाने देती, सम्पूर्ण जल को सोख लेती है। जिसकी धारा से बड़ी कलशी भर जाती है, वह द्रोणमेघ कहलाता है।

#### घट का बृद्धांत

····· छिड्डकुड-भिन्न-खंडे सगले य परूवणा तेसि । । (विभा १४६२)

चार प्रकार के घड़े होते हैं—

- १. सच्छिद्र कुट─िजस घड़े के तल में छिद्र होता है, उसमें जितना जल डाला जाता है, सारा का सारा निकल जाता है।
- २. भिन्न कुट जो घड़ा पेट से फूटा हुआ, दरारगुक्त होता है, उसमें डाला हुआ जल कुछ, सुरक्षित रह जाता है और शेष बह जाता है।
- खंडित कुट— जो घड़ा किनारों से फूटा हुआ होता है, उसमें काफी जल बचा रहता है, थोड़ा सा बह जाता है।
- ४. सकल कुट —जो घट परिपूर्ण होता है, उसमें डाला गया जल सारा सुरक्षित रहता है।

इसी प्रकार चारं प्रकार के श्रोता या शिष्य होते हैं। प्रथम कोटि का शिष्य इस कान से सुनता है, उस कान से निकाल देता है। दूसरी कोटि का शिष्य थोड़ा ग्रहण करता है और अधिक को विस्मृत कर देता है। तीसरी कोटि का शिष्य योड़ा भूलता है और अधिक याद रखता है। चौथी कोटि का शिष्य अक्षर, मात्रा और बिन्दु की भी विस्मृति नहीं होने देता, सम्पूर्ण श्रुत को ग्रहण-धारण करने में समर्थ होता है।

## चालनी और तापसपात्र का दृष्टांत

एगेण विसइ बीएण नीइ कन्नेण चालणी आह। "" तावसखउरकठिणयं चालणिपडिवक्खो

> न सबइ दवं पि।'''' (विभा १४६४, १४६५)

चालनी जब तक जल में रहती है, भरी हुई रहती है, बाहर निकालते ही पूरी खाली हो जाती है। उसमें डाला गया पानी टिकता नहीं, निकल जाता है। इस कोटि का शिष्य गुरु के एक भी वचन को अवधारित नहीं कर पाता।

तापसपात्र (खउरकठिनक) अत्यन्त सघन होता है, उसमें डाला गया जल किचित् भी स्ववित नहीं होता। इस कोटि का शिष्य आचार्य के प्रत्येक वचन को अव-धारित कर लेता है।

### परिपूणक और हंस का दृष्टांत

"परिपूणगम्मि उ गुणा गलंति दोसा य चिट्ठंति ॥ अंबत्तणेण जीहाए कूचिया होइ खीरमुदगम्मि । हंसो मुत्तूण जलं आवियइ पयं तह सुसीसो ॥ (विभा १४६४, १४६७)

परिपूणक (सुघरी—बया के घोंसले) में घृत आदि को छाना जाता है तो कचरा उसमें रह जाता है, सार पदार्थ नीचे भर जाता है। इस कोटि का णिष्य अपनी अपात्रता के कारण श्रुत में से दोषों को ग्रहण करता है, गुणों को छोड़ देता है।

हंस की जीभ में अम्लता होती है। वह ज्यों ही अपनी चोंच दुग्धपात्र में डालता है, अम्लता के कारण दूध फट जाता है, पानी एक ओर हो जाता है और दूध फैने के रूप में एक ओर हो जाता है। वह पानी को छोड़कर छैना खा लेता है। इस कोटि के शिष्य दोषों को छोड़, गुणों को ग्रहण कर लेते हैं।

### महिष और मेष का वृद्दांत

सयमिव न पियइ महिसो न य जूहं पियइ लोडियं उदगं। विग्गहविगहाहि तहा अथक्कपुच्छाहि य कुसीसो॥ अवि गोपयम्मि वि पिवे सुद्धिओ तणुयत्तणेण तुंडस्स । न करेइ कलुस तोयं मेसो एवं सुसीसो वि।। (विभा १४६८, १४६९)

महिष जब किसी जलाशय में पानी पीने के लिए उतरता है तब वह आलोडन-विलोडन कर सारे पानी को कल्षित कर देता है। उस पानी को न तो वह स्वयं पी सकता है और न दूसरे महिष ही पी सकते हैं। इसी प्रकार कृशिष्य व्याख्यामंडली में बैठकर विग्रह-विकथा करता है, असंबद्ध प्रश्न करता है, इससे वह स्वयं भी लाभ से वंचित रहता है, दूसरों के भी बाधा उपस्थित करता है।

मेष थोड़े से जल वाले जलाशय में, एक किनारे से धीरे-धीरे जल पीता है, पानी को कलुषित नहीं करता। इसी प्रकार सुशिष्य शांतभाव से गुरु के पास श्रुत ग्रहण करता है और परिषद् में किसी प्रकार की बाधा उप-स्थित नहीं करता।

### भशक और जलीका का दृष्टांत

मसउ व्व तुदं जच्चाइएहिं निच्छुब्भए कुसीसो वि । जलुगा व अदूमंती पिबइ सुसीसी वि सुयनाणं ॥ (विभा १४७०)

मच्छर शरीर को व्यथित करता है, तब उसे उड़ाने का प्रयत्न किया जाता है। इसी प्रकार कुशिष्य जाति आदि से संबंधित दोष उद्घाटित कर अपने गुरुको व्यथित करता है, तब उसे मण्डली से निष्काशित कर दिया जाता है।

जलौका भरीर से खून पीती है, पर उसे पीड़ित नहीं करती। इसी प्रकार सुशिष्य गुरु को व्यथित किये बिना श्रुतज्ञान का पान करता है।

### मार्जारी और जाहक का दृष्टांत

छड्डेउं भूमीए खीरं जह पियइ दुद्रमज्जारी। परिसृद्धियाण पासे सिक्खइ एवं विणयभंसी ।। पाउं घोवं घोवं खीरं पासाइं जाहगो लिहइ। एमेव जियं काउं प्रच्छइ मड्मं न खेएड।। (विभा १४७१, १४७२)

दुष्ट बिल्ली किसी पात्र में से सीधा दूध नहीं पीती। वह पहले उसे नीचे गिराती है, फिर पीती है। प्रकार कुशिष्य अपनी अस्मिता के कारण गुरु के पास वाचना नहीं लेता, किंत् वाचनापरिषद् की सम्पन्नता के पश्चात् अन्य शिष्य से श्रुत ग्रहण करता है।

जाहक (सैला) पात्र में से दूध पीते समय थोड़ा-थोडा पीकर उसके किनारे चाटता रहता है, इससे दूध की एक भी बूंद नीचे नहीं गिरती । इसी प्रकार मतिमान् शिष्य गृरु के पास श्रुत ग्रहण कर पहले उसे परिचित और स्थिर करता है, फिर नया श्रुत ग्रहण करता है। वह सम्पूर्ण श्रुतग्रहण पर्यंत यही ऋम चालू रखता है और गुरु को भी क्लान्त नहीं करता।

### गौका दुष्टांत

X03

अन्नो दोज्भिइ कल्ले निरित्थयं कि वहामि से चारि। चउचरणगवी उ मया अवन्त-हाणीय बडुयाणं !! मा मे होज्ज अवण्णो गोवज्भा वा पुणो वि न दविज्जा। वयमवि दोज्भामो पुणो अणुग्गहो अन्तदुद्धे वि॥ (विभा १४७३, १४७४)

चार ब्राह्मणों को गाय दान में मिली। चारों ने बारी-बारी से गाय की रक्षा का भार लिया। पहले ब्राह्मण ने गाय को दुहा और चारा डालते समय सोचा --- 'कल गाय को ले जाने वाला क्राह्मण चारा डालेगा ही। मैं नहीं डालूंगा तो क्या होगा ? चारों ने ऐसा ही सोचा। क्रम चलता रहा और चारे के अभाव में गाय मर गई। चारों का लोगों में अवर्णवाद हुआ और गो-हत्या का पाप लगा।

दूसरेचार क्राह्मणों को गाय दान में मिली। उन चारों ने गाय की सार-संभाल की और लम्बे समय तक उसके दूध का लाभ उठाते रहे। वे गोहत्या के पाप से बच गए और लोगों में उनकी प्रशंसा हुई।

इसी प्रकार अयोग्य शिष्य प्रथम चार ब्राह्मणों की भांति सुत्रार्थं के लाभ से वंचित रह जाते हैं और अप-कीर्ति के पात्र बनते हैं। योग्य शिष्य दूसरे चार ब्राह्मणों की भांति गुरु की सम्यग् परिचर्या कर सूत्रार्थ से सम्पन्न हो जाते हैं।

### भेरी का दुव्हांत

जो सीसो सूत्तत्थं चंदणकंथं व परमयाईहि। मीसेइ गलियमहवा सिक्खियमाणेण स न जोग्गो ॥ (विभा १४३८)

वासुदेव के पास गोशीर्षचंदन की एक भेरी थी। उसको छह महीनों में एक बार बजाया जाता। जिस-जिसको उसका शब्द स्नाई देता, उसका उपद्रव मिट जाता। एक बार भेरी-रक्षक ने धन के लोभ से भेरी के अंश को बेच डाला और दूसरे चंदन के दुकड़े से उस पर पेबंद लगादी। अब उस भेरी का शब्द अप्रभावी हो गया।

इसी प्रकार कुशिष्य सूत्र और अर्थं को परमत के अर्थों से मिश्रित कर उसे विकृत कर डालता है। सुशिष्य अनुयोग को यथावत् सुरक्षित रखता है।

#### आभीरी का दृष्टांत

मुक्तं तया अगहिए दुपरिगाहियं कयं तया कलहो। पिट्टण-अइचिरिवक्कय गएमु चोरा य ऊणग्घे।। मा निण्हव इय दाउं उवजुन्जिय देहि कि विचितेसि। वच्चामेलियदाणे किलिस्ससी तं च हं चेव।। (विभा १४८०, १४८१)

अहीर पित-पत्नी घी बेचने नगर में गये। असावधानी के कारण घी का एक घड़ा फूट गया। अहीर दंपती में कलह हुआ। पित-पत्नी एक दूसरे पर आरोप-प्रत्यारोप लगाने लगे। घी की विक्रय बेला बीत गई। घी को कम मूल्य में बेचकर जब वे घर लौटने लगे तब रात्रि में चोरों ने उन्हें लट लिया।

इसी प्रकार कुशिष्य अपने गुरु पर सूत्रार्थ विषयक मिथ्या आरोप लगाता है और पूछने पर कहता है —गुरु ने मुक्ते इसका अर्थ यही बताया था। इस स्थिति में गुरु और शिष्य — दोनों क्लेश पाते हैं।

इसके प्रतिपक्ष में घी का घड़ा फूट जाने पर अहीर और अहीरी ने अपना ही प्रमाद माना। कलह नहीं हुआ! समय पर घी बिक गया। बहुत लाभ हुआ।

इसी प्रकार गुरु-शिष्य एक दूसरे पर आरोप-प्रत्या-रोप न कर, एक दूसरे के प्रमाद की अवगणना करते हुए बर्ताव करते हैं तो विवाद नहीं होता, क्लेश नहीं होता।

# ४. प्रत्याख्यान और श्रुतग्रहण योग्य परिषद्

सोउं उवद्वियाए विणीयविश्वत्ततदुवउत्ताए । एवंविहपरिसाए पच्चक्खाणं कहेयव्वं ॥ (आविनि १६१८)

उविध्यसम्मोवद्वियभावितविषया य होइ विश्वता । उविद्यतिगा य जोग्गा सेस अजोगातो तेवद्वि ॥ एतं पश्चक्खाणं पढमपरिसाए कहेज्जति, तव्वतिरि- त्ताए ण कहेतव्वं, ण केवलं पच्चक्खाणं सव्वमिव आव-स्सर्यं सव्वमिव सुयणाणं । (आवहावृ २ पृ २४८)

परिषद् (श्रोता) के अनेक प्रकार हैं—उपस्थित-अनुपस्थित, सम्यग् उपस्थित-मिथ्या उपस्थित, भावित-अभावित, विनीत-अविनीत, व्याक्षिप्त-अव्याक्षिप्त, उपयुक्त-अनुपयुक्त । इनको परस्पर संयुक्त-वियुक्त करने पर चौसठ विकल्प बनते हैं। उनमें पहला विकल्प है—

उपस्थित, सम्यक् उपस्थित, भावित, विनीत, अन्या-क्षिप्त और उपयुक्त (दत्तचित्त)—यह प्रथम परिषद् ही प्रत्याख्यान, आवश्यक सूत्र अथवा सम्पूर्ण श्रुतज्ञान को ग्रहण करने के योग्य है, शेष तिरसठ प्रकार की परिषद् अयोग्य है।

परिहारविशुद्धि—'परिहार' तप की विशिष्ट साधना का उपक्रम । चारित्र का एक प्रकार ।

(द्र. चारित्र)

परीत-सीमाकरण।

परीत्ताः—प्रत्येकश्वरीरिणः परीत्तीकृतसंसारा वा । (आवमवृ प ४२)

परीत के दो अर्थ हैं—प्रत्येकशरीरी और परीत संसारी।

#### परीत संसारी

जिणवयणे अणुरत्ता, जिणवयणं जे करेंति भावेण । अमला असंकिलिट्टा, ते होंति परित्तसंसारी ।। (उ ३६/२६०)

जो जिनवचन में अनुरक्त हैं तथा जिनवचनों का भावपूर्वक आवरण करते हैं, वे निर्मल और असंक्लिब्ट होकर परीत-संसारी (अल्प जन्म-मरण वाले) हो जाते हैं।

परितः —समस्तदेवादिभावाल्पतापादनेन समन्तात् खण्डितः परिमित इति यावत् स चासौ संसारश्च स विद्यते येषां तेऽमी परीतसंसारिणः —कतिपयभवाभ्यन्तरमुक्ति-भाजः। (उशावृ प ७०८)

जिसने देव, मनुष्य आदि भवों को सीमित कर दिया है, वह परीत संसारी कहलाता है। कतिपय भवग्रहण के पश्चात् वह मुक्त हो जाता है।

#### अपरीत संसारी

अपरीतास्तु साधारणगरीरिणोऽपार्ढपुद्गलपरावर्ता-दप्युपरिसंसारा वा । (आवमवृ प ४२)

साधारणशरीरी (अनन्तकायिक वनस्पति) जीव अपरीत कहलाते हैं। अथवा जिनका संसार—भवश्रमण अपार्धपुद्गलपरावर्त्त से भी अधिक अवशेष है, वे जीव अपरीत हैं।

परीषह— मुनि जीवन में आने वाले क्षुधा आदि कष्ट।

- ९. परीषह का निर्वचन
- २. परीषह का प्रयोजन
- ३. परीवह के प्रकार
- ४. परीषह और कर्म-विपाक
- ५. परीवह और गुणस्थान
- ६. एक साथ कितने परीषह?
- ७. परीषहप्रविभक्ति अध्ययन का उत्स
- द. परीवह और नय-निक्षेप
- ० परीषह-कालमान
- ० द्रव्य परीवहः भाव परीवह

## १. परीषह का निर्वचन

परीति —समन्तात् स्वहेतुभिरुदीरिता मार्गाच्यवन-निर्जरार्थं साध्वादिभिः सह्यन्त इति परीषहाः।

(उशावृ प ७२)

जो कब्ट मार्ग से अविच्युति और निर्जरा के लिए साधु-साध्वयों द्वारा सहे जाते हैं, वे परीषह हैं। क्षुधा आदि परीषह अपने-अपने हेतुओं से उदीरित होते हैं।

### २. परीषह का प्रयोजन

परिसोढन्बा जइणा मग्गाविच्चुइ-विणिज्जराहेऊ। जुत्ता परीसहा ते खुहादओ होंति बावीसं।। (विभा ३००४)

परीषह सहने के दो प्रयोजन हैं — १. मार्गाच्यदन — स्वीकृत मार्ग से च्युत न होने के लिए ।

२. निर्जरा--कर्मों को क्षीण करने के लिए।
 (बाईस परीषहों में दर्शन-परीषह और प्रज्ञा-परीषह
 —ये दो परीषह मार्ग से अच्यवन में सहायक होते हैं और

शेष बीस परीषह निर्जरा के लिए होते हैं।—तत्र मार्गाच्यवनार्थं दर्शनपरीषहः प्रज्ञापरीषहण्च, शेषा विश्वतिर्निर्जरार्थम्। प्रवचनसारोद्धार पत्र १९२)

### ३. परीषह के प्रकार

१. दिगिछापरीसहे २. पिवासापरीसहे ३. सीय-परीसहे ४. उसिणपरीसहे ५. दंसमसयपरीसहे ६. अचेलपरीसहे ७ अरइपरीसहे 🛭 ८. इत्थीपरीसहे ९. चरियापरीसहे १०. निसीहियापरीसहे ११. सेज्जा-१२. अक्कोसपरीसहे १३. बहपरीसहे १४. जायणापरीसहे १५. अलाभपरीसहे १६. रोग-१७. तणफासपरीसहे परीसहे १८. जल्लपरीसहे १९. सक्कारपुरक्कारपरीसहे २०. पन्नापरीसहे २१. अन्नाणपरीसहे २२. दंसणपरीसहे । (उ २/सूत्र ३) परीषह बाईस हैं---

१. क्षुधा परीषह १३. वध परीषह

२. पिपासा परीषह १४. याचना परीषह

३. शीत परीषह १५. अलाभ परीषह

४. उष्ण परीषह १६. रोग परीषह

५. दंशमशक परीषह १७. तृण-स्पर्श परीषह

६. अचेल परीषह १२. आक्रोश परीषह ७. अरति परीषह १८. जल्ल परीषह

म्त्री परीषह १९. सत्कार-पुरस्कार परीषह

९ चर्या परीषह २० प्रज्ञा परीषह

१०. निषद्या परीषह २१. अज्ञान परीषह

११. शय्या परीषह २२. दर्शन परीषह ।

परीषह के दो विभाग हैं 🔗

 शीत - मन्द परिणाम वाले । शीत परीषह और सत्कार परीषह — ये दो अनुकृल परीषह हैं ।

२. उष्ण — तीव्र परिणाम वाले । शेष बीस प्रतिकूल परीषह हैं । (देखें आचारांगनिर्युक्ति २०२,२०३)

### क्षुधा परीषह

दिगिछापरिगए देहे, तवस्सी भिक्खु थामव । न छिदे न छिदावए, न पए न पयावए ॥ कालीपव्यंगसंकासे, किसे धमणिसंतए । मायन्ने असणपाणस्स, अदीणमणसो चरे ॥ (उ २।२,३)

देह में क्षुधा व्याप्त होने पर तपस्वी और प्राणवान

भिक्षुफल आदि का छेदन न करे, न कराए। उन्हेंन पकाए और न पकवाए।

शरीर के अंग भूख से सूखकर काकजंघा नामक तृण जैसे दुर्बल हो जाएं, शरीर कृश हो जाए, धमितयों का ढांचा भर रह जाए तो भी आहार-पानी की मर्यादा को जानने वाला साधु अदीनभाव से विहरण करे।

दिगिछा —देशीपरिभाषया बुभुक्षा, सैवात्यन्तव्या-कुलताहेतुरप्यसंयमभीश्तया आहारपाकप्रासुकानेवणीय-मुक्तिवाञ्छाविनिवर्त्तनेन परि—समन्तात् सह्यत इति परीषहो दिगिछापरीषह:। (उसुवृप १७)

क्षुघा अत्यन्त व्याकुलता का हेतु है, फिर भी मुनि असंयमभीरु होता है, अतः वह आहार का पचन-पाचन, अनेषणीय आहार आदि की इच्छा का विनिवर्त्तन कर भूख को सहन करता है—यह क्षुधा परीषह है।

#### पियासा परीषह

तओ पुट्टो पिवासाए, दोगुंछी लज्जसंजए । सीओदमं न सेविज्जा, वियडस्सेसणं चरे ॥ छिन्नावाएसु पंथेसु, आउरे सुपिवासिए । परिसुक्कमुहेऽदीणे, तं तितिक्खे परीसहं ॥

(उ रा४,४)

अहिंसक या करणाशील, लज्जावान् संयमी साघु प्यास से पीड़ित होने पर सिचत्त पानी का सेवन न करे, किन्तु प्रासुक जल की एषणा करे। निर्जन मार्ग में जाते समय प्यास से अत्यन्त आकुल हो जाने पर, मुंह सूख जाने पर भी साधु अदीनभाव से प्यास के परीषह को सहन करे।

### शीत परीषह

चरंतं विरयं लूहं, सीयं फुसइ एगया। नाइबेलं मुणी गच्छे, सोच्चाणं जिणसासणं।। न मे निवारणं अत्थि, छवित्ताणं न विज्जई। अहं तु अग्गि सेवामि, इइ भिक्खू न चिंतए।।

(उ. २१६.७)

विचरते हुए बिरत और रूक्ष शरीर वाले साधु को शीत ऋतु में सर्दी सताती है। फिर भी वह जिन-शासन को सुनकर (आगम के उपदेश को ध्यान में रखकर) स्वाध्याय आदि की वेला (मर्यादा) का अतिक्रमण न करे। शीत से प्रताड़ित होने पर मुनि ऐसा न सोचे— मेरे पास शीत-निवारक घर आदि नहीं हैं और छिवत्राण (वस्त्र, कम्बल आदि) भी नहीं हैं, इसलिए मैं अग्नि का सेवन करूं।

#### उष्ण परीवह

उसिणपरियावेणं, परिदाहेण तिष्जिए। धिंसु वा परियावेणं, सायं नो परिदेवए।। उण्हाहितक्ते मेहाबी, सिणाणं नो वि पत्थए। गायं नो परिसिचेज्जा, न वीएज्जा य अप्पयं॥ (उ २।=,९)

गर्म धूलि आदि के परिताप, स्वेद, मैल या प्यास के दाह अथवा ग्रीष्मकालीन सूर्य के परिताप से अत्यन्त पीड़ित होने पर भी मुनि सुख के लिए विलाप न करे— आकुल-व्याकुल न बने। गर्मी से अभितप्त होने पर भी मेधावी मुनि स्नान की इच्छा न करे। शरीर को गीला न करे। पंखे से शरीर पर हवा न ले।

#### दंशमशक परीषह

पुट्टो य दंसमसएहिं, समरेव महामुणी। नागो संगामसीसे वा, सूरो अभिहणे परं॥ न संतसे न वारेज्जा, मणं पि न पओसए। जेवेहे न हणे पाणे, भुंजंते मंससोणियं॥ (उ २।१०,११)

डांस और मच्छरों का उपद्रव होने पर भी महाभुनि समभाव में रहे, कोध आदि का वैसे ही दमन करे जैसे युद्ध के अग्रभाग में रहा हुआ शूर हाथी बाणों को नहीं गिनता हुआ शत्रुओं का हनन करता है।

भिक्षु उन देशमशकों से संत्रस्त न हो, उन्हें हटाए नहीं। मन में भी उनके प्रति द्वेष न लाए। मांस और रक्त खाने-पीने पर भी उनकी उपेक्षा करे, किन्तु उनका हनन न करे।

### अचेल परीवह

परिजुण्णेहि वत्थेहि, होक्खामि ति अचेलए। अदुवा सचेलए होवखं, इइ भिक्खू न चितए।। एगया चेलए होइ, सचेले यावि एगया। एयं धम्महियं नच्चा, नाणी नो परिदेवए।। (उ २।१२,१३)

वस्त्र फट गए हैं इसलिए मैं अवेल हो जाऊंगा अथवा वस्त्र मिलने पर फिर मैं सचेल हो जाऊंगा— मुनि ऐसान सोचे। (दीनता और हर्ष दोनों प्रकार का भावन लाए।)

जिनकल्प-दशा में अथवा वस्त्र न मिलने पर मुनि अचेलक भी होता है और स्थविरकल्प-दशा में वह सचेलक भी होता है। अवस्था भेद के अनुसार इन दोनों को यति-धर्म के लिए हितकर जानकर ज्ञानी मुनि वस्त्र न मिलने पर दीन न बने।

जिनकल्पप्रतिपत्तौ स्थिवरकल्पेऽपि दुर्लभवस्त्रादौ वा सर्वथा चेलाभावेन सित वा चेले विना वर्षादि-निमित्तमप्रावरणेन जीर्णादिवस्त्रतया वा अचेलक इति अवस्त्रोऽपि भवति । (उणावृ प ९२,९३)

अचेल-परीषह जिनकल्पी मुनियों के लिए तथा ऐसे स्थिविरकल्पी मुनियों के लिए ग्राह्य है जिन्हें वस्त्र मिलना अत्यन्त दुर्लभ है, जिनके पास वस्त्रों का अभाव है, जिनके वस्त्र जीर्ण हो गये हैं अथवा जो वर्षा आदि के बिना वस्त्र-धारण नहीं कर सकते।

अचेलता के परिणाम । (इ. शासनभेद)

### अरति परीषह

गामाणुमामं रीयंतं अणगारं अकिचणं। अरई अणुप्पविसे, तं तितिनखे परीसहं।। अरइं पिट्ठओं किच्चा, विरए आयरिनखए। धम्मारामे निरारम्भे, उवसंते मुणीं चरे।। (उ २।१४,१५)

एक गांव से दूसरे गांव में विहार करते हुए अकिचन मुनि के चित्त में अरित उत्पन्न हो जाए तो उस परीषह को वह सहन करे। हिंसा आदि से विरत रहने वाला, आत्मा की रक्षा करने वाला, धर्म में रमण करने वाला, असत् प्रवृत्ति से दूर रहने वाला उपशान्त मुनि अरित को दूर कर विहरण करे।

रमणं रितः संयमविषया धृतिः, तद्विपरीता त्वरितः, सैव परीषहः अरितपरीषहः । (उन्नावृ प ८२) संयम में धृति रखना रित है और अधृति रखना

अरति है। यही परीषह है।

### स्त्री परीषह

संगो एस मणुस्साणं, जाओ लोगंमि इत्थिओ । जस्स एया परिन्नाया, सुकडं तस्स सामण्णं ॥ एवभादाय मेहावी, पंकभूया उ इत्थिओ । नो ताहि विणिहन्नेष्जा, चरेष्जत्तगवेसए॥ (उ २।१६,१७) 'लोक में जो स्त्रियां हैं, वे मनुष्यों के लिए संग हैं— लेप हैं'—जो इस बात को जान लेता है, उसके लिए श्रामण्य सुकर है।

'स्त्रियां ब्रह्मचारी के लिए दलदल के समान हैं'— यह जानकर मेधावी मुनि उनसे अपने संयम-जीवन की घात न होने दे, किन्तु आत्मा की गवेषणा करता हुआ विचरण करे।

#### चर्या परीषह

एग एव चरे लाढे, अभिभूय परीसहे।
गामे वा नगरे वावि, निगमे वा रायहाणिए।।
असमाणो चरे भिक्खू, नेव कुज्जा परिग्गहं।
असंसत्तो गिहत्थेहि, अणिएओ परिव्वए।।
(उ २।१८,१९)

संयम के लिए जीवन निर्वाह करने वाला मुनि परीषहों को जीतकर गांव में या नगर में, निगम में या राजधानी में अकेला (राग-द्वेष रहित होकर) विचरण करे।

मुनि एक स्थान पर आश्रम बनाकर न बैठे, किंतु विचरण करता रहे। गांव आदि के साथ ममत्व न करे, उनसे प्रतिबद्ध न हो। गृहस्थों से निर्जिप्त रहे। अनिकेत (गृहमुक्त) रहता हुआ परिव्रजन करे।

न विद्यते समानोऽस्य गृहिण्याश्रयामूच्छितत्वेन अन्यतीर्थिकेषु वाऽनियतिवहारादिनेत्यसमानः असदृशो, यद्वा समानः — साहङ्कारो न तथेत्यसमानः । अथवाः " यत्रास्ते तत्राप्यसंनिहित एवेति हृदयं, सन्निहितो हि सर्वः स्वाश्रयस्योदन्तमावहति अयं तु न तथेत्येवं-विद्यः सन् चरेत्, अप्रतिबद्धविहारतया विहरेत् । (उशावृष १०७)

भिक्षु असमान (असाधारण) होता है, इसके पांच अर्थ प्राप्त हैं—

- भिक्षु किसी घर या आश्रय में रहता है, पर गृह और गृहिणी के प्रति मूच्छित नहीं होता।
- २. वह अनियतविहारी होता है— अन्यतीथिकों की भांति नियत स्थानों में नहीं रहता।
- ३. वह असमान अहंकाररहित होता है।
- अ. भिक्षु असिन्नहित होने के कारण आश्रय की वार्ता से मुक्त होता है, उसकी प्रशंसा या सारसंभाल नहीं करता, गृहस्वामी से उसकी टूट-फूट संबंधी शिकायत नहीं करता।

# ५. वह अप्रतिबद्ध होकर विचरण करता है। निषद्या परीषह

सुसाणं सुन्नगारे वा, रुक्खमूले व एगओ । अकुक्कुओ निसीएज्जा, न य वित्तासए परं॥ तत्थ से चिट्टमाणस्स, उवसग्गाभिधारए । संकाभीओ न गच्छेज्जा, उद्वित्ता अन्नमासणं॥

(उ २।२०,२१)

राग-द्वेष रहित मुनि चपलताओं का वर्जन करता हुआ क्मकान, शून्यगृह अथवा वृक्ष के मूल में बैठे। दूसरों को त्रास न दे।

वहां बैठे हुए उसे उपसर्ग प्राप्त हों तो वह यह चिंतन करे—''ये मेरा क्या अनिष्ट करेंगे?'' किन्तु अपकार की शंका से डरकर वहां से उठ दूसरे स्थान पर न जाए।

निषेधः पापकर्मणां गमनादिक्रियायाश्च स प्रयोजन-मस्या नैषेधिकी -श्मशानादिका स्वाध्यायादिभूमिः निषद्येति यावत् सैव परीषहो नैषेधिकीपरीषहः।

(उशाबुप ५३)

जिसमें पापिकया अथवा गमन आदि किया का निषेध होता है, वह नैषेधिकी है। स्वाध्यायभूमि आदि में निषद्या से संबंधित कष्ट सहन करना नैषेधिकी परीषह है। (नैषेधिकी की अपेक्षा निषद्या शब्द अधिक उपयुक्त है — द्र. निषद्या)

उच्चावयाहि सेज्जाहि, तवस्सी भिक्खु थामयं। नाइवेलं विहन्नेज्जा, पावदिट्ठी विहन्नई॥ पइरिक्कुवस्सयं लद्धुं, कल्लाणं अदु पावगं। किमेगरायं करिस्सइ, एवं तत्यऽहियासए॥ (उ २।२२,२३)

तपस्वी और प्राणवान् भिक्षु उत्कृष्ट या निकृष्ट उपाश्रय को पाकर मर्यादा का अतिक्रमण न करे (हर्ष या शोक न लाए)। जो पापदृष्टि होता है, वह विहत (हर्ष या शोक से आक्रांत) हो जाता है।

प्रतिरिक्त (एकान्त) उपाश्रय—भले फिर वह सुन्दर हो या असुन्दर —को पाकर "एक रात में क्या होना जाना है"—ऐसा सोचकर रहे, जो भी सुख-दुःख हो, उसे सहन करे।

### आक्रोश वरीवह

अक्कोसेज्ज परो भिक्खुं, न तींस पडिसंजले। सरिसो होइ बालाणं, तम्हा भिक्खू न संजले॥ सोच्चाणं फरुसा भासा, दारुणा गाम-कष्टगा । तुर्सिणीओ उवेहेज्जा, न ताओ मणसीकरे ॥ (उ २।२४,२४)

कोई मनुष्य भिक्षुको गाली दे तो वह उसके प्रति कोध न करे। कोध करने वाला भिक्षुबाल (अज्ञानियों) के सदृश हो जाता है, इसलिए भिक्षुक्रोध न करे।

मुनि परुष, दारुण और ग्राम-कंटक (कर्णकंटक) भाषा को सुनकर मौन रहता हुआ उसकी उपेक्षा करे, उसे मन में न लाए।

#### वध परीवह

हओ न संजले भिनखू, मणं पि न पओसए।
तितिनखं परमं नच्चा, भिनखुधम्मं विचितए।।
समणं संजयं दंतं, हणेज्जा कोइ कत्थई।
नित्थ जीवस्स नासु ति, एवं पेहेज्ज संजए।।
(उ २।२६,२७)

पीटे जाने पर भी मुनि कोधन करे। मन में भी हैष न लाए। तितिक्षा को परम जानकर मुनि-धर्म का चिस्तन करे।

संयत और दान्त श्रमण को कोई कहीं पीटे तो वह "आत्मा का नाण नहीं होता" ऐसा चिन्तन करे, पर प्रतिशोध की भावना न लाए।

### याचना परीवह

दुक्करं खलु भो ! निच्चं, अणगारस्स भिक्खुणो । सब्वं ते जाइयं होइ, नित्य किंचि अजाइयं ॥ गोयरगपविदुस्स, पाणी नो सुष्पसारए। सेओ अगारवासु त्ति, इइ भिक्खून चितए॥ (उ २।२८,२९)

ओह ! अनगार भिक्षु की यह चर्या कितनी कठिन है कि उसे जीवनभर सब कुछ याचना से मिलता है, उसके पास अयाचित कुछ भी नहीं होता।

गोचराग्र में प्रविष्ट मुनि के लिए गृहस्थों के सामने हाथ पसारना सरल नहीं है। अतः 'गृहवास ही श्रेय हैं' -मूनि ऐसा चिन्तन न करे।

### अलाम परीषह

परेसु घासमेसेज्जा, भोयणे परिणिद्विए। लखे पिंडे अलखे वा, नाणुतप्पेज्ज संजए।। अञ्जेवाहं न लब्भामि, अवि लाभो सुए सिया। जो एवं पडिसंविक्से, अलाभो तं न तज्जए॥ (उ २।३०,३१)

गृहस्थों के घर भोजन तैयार हो जाने पर मुनि उसकी एषणा करे। आहार थोड़ा मिलने यान मिलने पर संयमी मुनि अनुताप न करे।

"आज मुक्ते भिक्षा नहीं मिली, परन्तु संभव है कल मिल जाये"—जो इस प्रकार सोचता है, उसे अलाभ नहीं सताता।

#### रोग परीषह

नच्चा उप्पद्यं दुम्खं, वेयणाए दुहट्टिए। अदीणो थावए पन्नं, पुद्धो तत्यहियासए॥ तेगिच्छं नाभिनंदेज्जा, संचिक्खत्तगवेसए। एवं खुतस्स सामण्णं, जंन कुज्जा न कारवे॥ (उ २।३२,३३)

रोग को उत्पन्न हुआ जानकर तथा वेदना से पीड़ित होने पर दीन न बने। व्याधि से विचलित होती हुई प्रज्ञा को स्थिर बनाए और प्राप्त दुःख को समभाव से सहन करे।

आत्मगदेषक मुनि चिकित्सा का अनुमोदन न करे। रोग हो जाने पर समाधिपूर्वक रहे। उसका श्रामण्य यही है कि वह रोग उत्पन्त होने पर भी चिकित्सा न करे, न कराए।

जिनकल्पिकापेक्षया चैतत्, स्थविरकल्पापेक्षया तु 'जंन कुज्जा' इत्यादौ सावद्यमिति गम्यते । …एतदप्यौ-रसर्गिकम् । (उन्नावृप १२०)

चिकित्सा न करे, न कराए — यह उपदेश जिन-किल्पक मुनियों के लिए है। स्थविरकल्पी मुनि सावद्य चिकित्सा न करे, न कराए — यह औत्सर्गिक विधि है।

अपवादतस्तु सावद्याऽध्येषामियमनुमतैव । काहं अद्धित्ति अदुवा अहीहं, तवोविहाणेण य उज्जमिस्सं । गणं व णीतीइ वि सारविस्सं, सालंबसेवी समुवेति मोक्खं ।। (उशावृ प १२०)

आपवादिक विधि में मुनि चार कारणों से सावद्य चिकित्सा का आलंबन ले सकता है—

- १. मैं परम्परा को व्युच्छिन्न नहीं होने दूंगा।
- २. मैं ज्ञानार्जन करूंगा ।
- ३. मैं उपद्यान आदि तपोयोग के लिए उद्यम करूंगा।
- ४. मैं नीतिपूर्वक गण की सार-संभाल करूंगा।

#### तृशस्पशं परीषह

अवेलगस्स लूहस्स, संजयस्स तवस्सिणो । तबेसु सयमाणस्स, हुन्जा गाय-विराहणा ॥ आयवस्स निवाएणं, अउला हवइ वेयणा । एवं नच्चा न सेवंति, तंतुजं तणतज्जिया ॥

(उ २।३४,३५)

अचेलक और रूक्ष गरीर वाले संयत तपस्वी के घास पर सोने से शरीर में चुभन होती है। गर्मी पड़ने से अतुल वेदना होती हैं — यह जानकर भी तृण से पीड़ित मुनि वस्त्र का सेवन नहीं करते।

#### जल्ल परीषह

किलिन्नगाए मेहावी, पंकेण वा रएण वा । घिंसु वा परितावेण, सायं नो परिदेवए ॥ वेएज्ज निज्जरापेही, आरियं धम्मऽणुत्तरं। जाव सरीरभेज त्ति, जल्लं काएण धारए॥

(उ २।३६,३७)

मैल, रज या ग्रीक्स के परिताप से शरीर के विलन्त (गीला या पंकिल) हो जाने पर मेधावी मुनि सुख के लिए विलाप न करे।

निर्जराथीं मुनि अनुत्तर आर्य-धर्म (श्रुत-चारित्रधर्म) को पाकर देहविनाश पर्यन्त काया पर "जल्ल" (स्वेद-जनित मैल) को धारण करे और तज्जनित परीषह को सहन करे।

# सत्कार-पुरस्कार परीषह

अभिवायणमञ्भुद्धाणं, सामी कुज्जा निमंतणं। जे ताइं पडिसेवंति, न तेसि पीहए मुणी।। अणुक्कसाई अप्पिच्छे, अन्नाएसी अलोलुए। रसेसु नाणुभिज्भेज्जा, नाणुतप्पेज्ज पन्नवं॥ (उ २।३८,३९)

अभिवादन और अभ्युत्थान करना तथा 'स्वामी'— इस संबोधन से संबोधित करना — जो गृहस्थ इस प्रकार की प्रतिसेवना — सम्मान करते हैं, मुनि इन सम्मानजनक व्यवहारों की स्पृहा न करे।

अल्प कषाय वाला, अल्प इच्छा वाला, अज्ञात कुलों से भिक्षा लेने वाला, अलोलुप, प्रज्ञावान् मुनि रसों में गृद्ध न हो, दूसरों को सम्मानित देख अनुताप न करे।

सत्कारो वस्त्रादिभिः पूजनं, पुरस्कारः अभ्यु-

त्थानासनादिसम्पादनं, यद्वाः सकलैवाभ्युत्थानाभिवादन-दानादिरूपा प्रतिपत्तिरिह सत्कारस्तेन पुरस्करणं सत्कार-पुरस्कारः । (उशावृष ८३)

अतिथि की वस्त्रदान आदि से पूजा करना सत्कार है और अभ्युत्थान करना, आसन देना आदि पुरस्कार है। अथवा अभ्युत्थान, अभिवादन आदि सारी कियाएं सत्कार हैं और इनके द्वारा किसी की अगवानी करना पुरस्कार है।

#### प्रज्ञा परीषह

से नूणं मए पुन्नं, कम्माणाणफला कडा। जेणाहं नाभिजाणामि, पुट्ठो केणइ कण्हुई ॥ अह पच्छा उइञ्जति, कम्माणाणफला कडा। एवमस्सासि अप्पाणं, नच्चा कम्म-विवागयं॥

(उ २।४०,४१)

निश्चय ही मैंने पूर्व काल में अज्ञानरूप फल देने बाले कमं किए हैं। उन्हीं के कारण मैं किसी के कुछ पूछे जाने पर भी कुछ नहीं जानता — उत्तर देना नहीं जानता।

'पहले किए हुए अज्ञानरूप फल देने वाले कर्म पकने के पश्चात् उदय में आते हैं' — इस प्रकार कर्म के विपाक को जानकर मुनि आत्मा को आश्वासन दे।

### अज्ञान परीषह

निरहुगम्मि विरक्षो, मेहुणाओ सुसंबुडो। जो सक्खं नाभिजाणामि, धम्मं कल्लाण पावगं।। तवोवहाणमादाय, पडिमं पडिवज्जओ। एवं पि विहरओ मे, छउमं न नियट्टई।। (उ २।४२,४३)

मैं मैथुन से निवृत्त हुआ, इन्द्रिय और मन का मैने संवरण किया —यह सब निर्श्वक है। क्योंकि धर्म कल्याणकारी है या पापकारी यह मैं साक्षात् नहीं जानता।

मैं तपस्या और उपधान को स्वीकार करता हूं, प्रतिमा का पालन करता हूं—इस प्रकार विशेष चर्या से विहरण करने पर भी मेरा छद्म (ज्ञान का आवरण) निवर्तित नहीं हो रहा है—मुनि ऐसा चिन्तन न करे।

(प्रज्ञा परीषह का संबंध श्रुतज्ञान से और अज्ञान परीषह का संबंध अवधिज्ञान आदि अतीन्द्रिय ज्ञान से है।)

#### दर्शन परीषह

नित्थ नूणं परे लोए, इड्ढी वावि तबस्सिणी। अदुवा वंचिओ मि सि, इइ भिक्खू न चितए।। अभू जिणा अत्थि जिणा, अदुवावि भविस्सई। मुसं ते एवमाहंमु, इइ भिक्खू न चितए।। (उ२।४४,४४)

निश्चय ही परलोक नहीं है, तपस्वी की ऋद्धि भी नहीं है, अथवा मैं ठगा गया हूं भिक्षु ऐसा चिन्तन न करे।

जिन हुए थे, जिन हैं और जिन होंगे — ऐसा जो कहते हैं, वे ऋठ बोलते हैं जिस्सु ऐसा चिन्तन न करें।

# ४. परोषह और कर्मविपाक

पन्नान्नाणपरिसहा णाणावरणंनि हुंति दुन्नेए।
इक्को य अंतराए अलाहपरीसहो होइ।।
अरई अचेल इत्थी निसीहिया जायणा य अक्कोसे।
सक्कारपुरक्कारे चरित्तमोहंमि सत्तेए।।
अरईइ दुगुंछाए पूंवेय भयस्स चेव माणस्स।
कोहस्स य लोहस्स य उदएण परीसहा सत्त।।
दंसणमोहे दसणपरीसहो नियमसो भवे इक्को।
सेसा परीसहा खलु इक्कारस वेयणिज्जंमि।।
(उनि ७४-७७)

| (उान ७४-७७)              |
|--------------------------|
| कर्मका विषाक             |
| ज्ञानावरणीय              |
| "                        |
| अन्तराय                  |
| अरति मोहनीय (नोकषाय)     |
| जुगुप्सा मोहनीय (नोकषाय) |
| पुरुषवेद मोहनीय (नोकषाय) |
| भय मोहनीय (नोकषाय)       |
| मान मोहनीय (कषाय)        |
| क्रोध मोहनीय (कषाय)      |
| लोभ मोहनीय (कषाय)        |
| दर्शन मोहनीय             |
| वेदनीय                   |
| 11                       |
| "                        |
| 11                       |
|                          |

द्रव्य परीषह: भाव परीषह

| १६. दंश-मशक   | वेदनीय |
|---------------|--------|
| १७. चर्या     | 33     |
| १८. शय्या     | "      |
| १९. वध        | ,,     |
| २०. रोग       | 51     |
| २१. तृणस्पर्श | "      |
| २२. जल्ल      | ,,,    |

### परीषह और गुणस्थान

बाबीसं बायरसंपराए चउदस य सुहुमरागंमि । छउमत्थवीयराए चउदस इक्कारस जिणंमि ॥ (उनि ७९)

बाईस परीषह नौवें गुणस्थान (बादरसंपराय) तक हो सकते हैं। दसवें गुणस्थान में चारित्रमोहनीय कर्म के उदय से होने वाले अरित आदि सात परीषह तथा दर्शन मोहनीय से उत्पन्न दर्शनपरीषह को छोड़कर शेष चौदह परीषह होते हैं। छदास्थ वीतराग अर्थात् ग्यारहवें बारहवें गुणस्थानवर्ती मुनि में भी ये ही चौदह परीषह हो सकते हैं। केवली में मात्र वेदनीय कर्म के उदय से होने वाले ग्यारह परीषह पाये जाते हैं।

# ६. एक साथ कितने परोषह?

जस्स चउद्स तस्स उक्कोसपदे बारस । जस्स एक्कारस परीसहा तस्स उक्कोसपदे दस परीसहा उदेज्जेज्जा। (उचूपृ ५०)

जिसके चौदह परीषह होते हैं, उसके एक साथ उत्कृष्ट बारह परीषह हो सकते हैं। जिसके ग्यारह परीषह होते हैं, उसके एक साथ उत्कृष्ट दस परीषह हो सकते हैं।

वीसं उक्कोसपए वट्टंति जहन्नओ हवइ एगो । सीउसिण चरियं निसीहिया य जुगवं न वट्टंति ॥ (उनि ८२)

एक साथ उत्कृष्टतः बीस परीषह और जयन्यतः एक परीषह हो सकता है। शीत और उष्ण—दोनों एक साथ नहीं होते, इन दोनों में से कोई एक होता है। चर्या और निषद्या में से कोई एक होता है।

नैषेधिकीवत्कथं शय्याऽपि न चर्यया विरुध्यते ? उच्यते, निरोधवाधादितस्त्वङ्गनिकादेरपि तत्र सम्भवा-न्नैषेधिकी तु स्वाध्यायादीनां भूमिः, ते च प्रायः स्थिरता-यामेवानुज्ञाता इति तस्या एव चर्यया विरोधः।

(ওলাৰু ৭ ৩০)

निषद्या की तरह शय्या परीषह भी चर्या परीषह का विरोधी क्यों नहीं है ? इसके समाधान में कहा गया है कि मूत्र, उत्सर्ग आदि की बाधा-निवृत्ति के लिए शय्या में भी चर्या संभव है।

निषद्या का अर्थ है—स्वाध्याय आदि की भूमि। स्वाध्यायभूमियां प्रायः स्थिरता में ही अनुज्ञात हैं। अतः निषद्या का ही चर्या से विरोध है।

### ७. परीषहप्रविभक्ति अध्ययन का उत्स

कम्मप्पवायपुष्वे सत्तरसे पाहुडीम जंसुत्तं। सणयं सोदाहरणं तं चेव इहंपि णायव्वं॥ (उनि ६९)

कर्मप्रवादपूर्व के सतरहवें प्राभृत में परीषहों का नय और उदाहरण सहित निरूपण है। वही उत्तराध्ययन के इस दूसरे अध्ययन का उत्स है।

## द. परीवह और नय-निक्षेप

तिण्हंपि णेगमणओ परीसहो उज्जुसुत्ताओ। तिण्हं सद्दणयाणं परीसहो संजए होइ।। (उनि ७०)

नैगम, संग्रह, व्यवहार और ऋजुसूत्र की अपेक्षा परीषह संयत, असंयत और संयतासंयत — तीनों के होते हैं। शब्द आदि तीनों नयों की अपेक्षा बाईस परीषह संयत के ही होते हैं।

#### परीषह का कालमान

वासग्गसो अ तिण्हं मुहुत्तमंतं च होइ उज्जुसुए। सह्स्स एगसमयं परीसहो होइ नायव्वो।। (उनि ८३)

नैगम, संग्रह और व्यवहारनय की अपेक्षा परीषह वर्षों तक हो सकते हैं। (जैसे सनत्कुमार चक्रवर्ती ने सात सौ वर्षों तक रोग परीषह को सहन किया।)

ऋ जुसूत्र नय की अपेक्षा परीषह का कालमान अन्तर्मुहर्त्त और तीन शब्दनयों की अपेक्षा एक समय है।

### इध्य परीषह : भाव परीषह

द्व्वपरीसहा दुविहा, तं जहा — कम्मद्व्वपरीसहा य णोकम्मद्व्वपरीसहा य । जाणि परीसहवेदणिज्जाणि कम्माणि बद्धाइं ताव न उदेज्जंति ते कम्मद्व्वपरीसहा । तिविहा णोकम्मद्व्वपरीयहा —सचित्ताचित्तमीसगा । सचित्तणोकम्मद्व्वपरीसहा जेहिं सचित्तेहिं परीसहा उदेज्जंति जहा गिरिनिज्मरणपाणीयं, एयस्स छुहा उदेज्जति । अचित्ते णोकम्मद्रव्यपरीसहा जहा अगिगदीव-णियचुण्णेहि छुहा भवति । भीसे गुलल्लएणं छुहा भवति । पिवासापरीसहो लोणपाणीएण वा तण्हा उदेज्जति, तेलेहि य अचित्तंहि, णिद्धलवणादीहि मिस्सेहि दव्वेहि खज्जंतेहि य तण्हा उदेज्जति ।

भावपरीसहा, ते वेदणिज्जाणं कम्माणं, उदिण्णाणं वेदणिज्जाणं भवति । (उचू पृ ४७)

द्रव्य परीषह के दो प्रकार हैं-

- कर्मद्रव्यपरीषह —बद्ध परीषहवेदनीय जब तक उदय में नहीं आता।
- २. नोकर्मद्रव्यपरीषह परीषह के उदय में निमित्तभूत द्रव्य। ये तीन प्रकार के हैं—
  - सचित्त गिरिनिर्भर के जल आदि से क्षुधा का उदय।
  - २. अचित्त अग्निउद्दीपकचूर्ण आदि से क्षुधा का उदय।
  - ३. मिश्र गुड़ाई क से क्षुधा का उदय। इसी प्रकार लवणजल, तेल, स्निग्धलवण आदि के

इसा प्रकार लगणजा, तल, रसम्बल्पन जाय न सेवन से पिपासा परीषह का उदय होता है।

परीषहवेदनीय कर्म का वेदन करना भाव परीषह है।

परोक्षज्ञान इन्द्रिय और मन के माध्यम से होने वाला ज्ञान। (द्र. ज्ञान)

पर्वाप्त - जन्म के प्रारंभ में होने वाली जीवनो-पयोगी पौद्गलिक शक्ति।

- १. पर्याप्ति की परिभावा
- २. पर्यास्ति के प्रकार
- ३. पर्याप्ति-निर्माण का हेतु
- ४. पर्यान्त और अपर्वास्त
- **५. अपर्याप्त के प्र**कार
- \* पर्याप्त-अपर्याप्तः जीव के भेद
- (द्र. कीव)
- ६. पर्याप्ति-निर्माण का कालमान
- ७. किस जीव में कितनी पर्याप्तियां ?

# १. पर्याप्ति की परिभाषा

पञ्जत्ती णाम सत्ती सामत्थं । सा य पुग्गलदन्नोव-चयाः उप्पज्जति । (नन्दीचू पृ २२) पुद्गलद्रव्यों के उपचय से उत्पन्न शक्ति या सामर्थ्य का नाम है पर्याप्ति ।

पर्याप्तः — आहारादिपुद्गलग्रहणपरिणमनहेतुरात्मनः शक्तिविशेषः, स च पुद्गलोपचयात् । .... उत्पक्तिदेशमागतेन थेन गृहीता आहारादिपुद्गलास्तेषां तथा अन्येषां च प्रति-समयं गृहचमाणानां तत्सम्पक्कंतः तद्रपतया जातानामुपष्ट-मभेन यः शक्तिविशेषो जीवस्याहारादिपुद्गलानां खल-रसादिरूपत्या परिणमनहेतुः ......सा पर्याप्तिः ।

(नन्दीमवृष १०४,१०५)

जीव उत्पत्तिस्थान को प्राप्त कर आहार आदि के
योग्य पुद्गल ग्रहण करता है, फिर प्रतिसमय अन्य पुद्गल
ग्रहण करता रहता है। प्रथम समय में गृहीत पुद्गलों के
सम्पर्क से अन्य गृहीत पुद्गलों को उपष्टम्भ/अवलम्बन से जो
विशेष प्रकार की शक्ति उत्पन्न होती है, वह जीवनपर्यन्त
जीव के आहार आदि के पुद्गलों का ग्रहण तथा उन्हें
खल, रस आदि के रूप में परिणत करने का हेतु बनती
है। यह पौद्गलिक शक्तिविशेष ही पर्याप्ति है।

#### २. पर्याप्ति के प्रकार

छ पञ्जत्तीतो आहार-सरीर-इंदिय - आणापाणु -भासा-मणपञ्जती । (तन्दीचू पृ २२)

पर्याप्ति के छह प्रकार—

- १. आहार पर्याप्ति ४. प्राणापान पर्याप्ति
- २. शरीर पर्याप्ति ५. भाषा पर्याप्ति
- ३. इन्द्रिय पर्याप्ति ६ मनः पर्याप्ति ।

### आहार पर्याप्ति

आहारपज्जत्ती नाम खल-रसपरिणामणसत्ती । (नन्दीचू पृ २२)

यवा बाह्यमाहारमादाय खलरसरूपतया परिणमयति साऽऽहारपर्याप्तिः। (नन्दीमवृ प १०५)

जीव जिससे आहारप्रायोग्य पुद्गलों के ग्रहण, खल-रसरूप में परिणमन और उत्सर्जन की क्षमता प्राप्त करता है, वह आहार पर्याप्ति है।

#### शरीर पर्याप्ति

सत्तधातुतया परिणामणसत्ती शरीरपज्जती । (तन्दीच् पृ २२)

यया रसीभूतमाहारं रसासृग्मांसमेदोऽस्थिमज्जाशुक्र-लक्षणसप्तधातुरूपतया परिणमयति सा शरीरपर्याप्तिः। (नन्दीमवृ ५ १०५) जो रस में परिणत आहार को सात धातुओं ─रस, रक्त, मांस, वसा, अस्थि, मज्जा और शुक्र के रूप में परिणत करती है, वह शक्ति शरीर पर्याप्ति है।

#### इन्द्रिय पर्याप्ति

पंचण्हींमदियाणं जोग्गा पोग्गला चियित्तु अणाभोग-निव्वत्तितविरियकरणेण तब्भावणयणसत्ती इंदियपज्जत्ती । (नन्दीचू पृ २२)

जिससे इन्द्रियों के योग्य पुद्गलों का चय होता है और स्वत: स्फूर्स वीर्यंकरण से इन्द्रियों की कार्यक्रिक पैदा होती है, वह शक्ति इन्द्रिय पर्याप्ति है।

यया धातुरूपतया परिणमितमाहारमिन्द्रियरूपतया परिणमयति सा इन्द्रियपर्याप्तिः।

(नन्दीमवुप १०५)

जो धातुरूप में परिणत आहार को इन्द्रियों के रूप में परिणत करती है, वह इन्द्रिय पर्याप्ति है।

#### प्राणापान पर्याप्ति

उस्सासपोग्गलजोग्गाणापाणूण गहण-णिसिरणसत्ती आजापाणुपज्जती । (नन्दीचू पृ २२)

श्वासोच्छ्वास के योग्य पुद्गलों की ग्रहण और विसर्जन की शक्ति का नाम है प्राणापान (आनापान/ श्वासोच्छ्वास) पर्याप्ति।

#### भाषा पर्याप्ति

वइजोग्गे पोग्गले घेतूण भासत्ताए परिणामेता वइजोगत्ताए निसिरणसत्ती भासापज्जती । (नन्दीच् पृ २२)

भाषा के योग्य पुद्गलों को ग्रहण कर, उन्हें भाषा रूप में परिणत कर, वचनयोग से उनका निःसरण करने की पौद्गलिक शक्ति का नाम है भाषा पर्याप्ति।

मनः वर्वास्ति

मणजोग्गे पोग्मले घेत्तूणं मणताए परिणामेता मणजोगताए निसिरणसत्ती मणपञ्जत्ती ।

(नम्दीचू पृ २२)

यया मनोयोग्यवर्गणादलिकमादाय मनस्त्वेन परिणमय्यालम्ब्य च मुञ्चति सा मनःपर्योप्तिः । (नन्दीमवृ प १०५)

जिस शक्ति से मनन के योग्य पुद्गलों का प्रहण; मन रूप में परिणमन और विसर्जन होता है, वह मन:पर्याप्ति है।

## ३. पर्याप्ति-निर्माण का हेतु

एताओ पज्जत्तीओ पज्जत्तयणामकम्मोदएणं णिट्वत्तिज्जंति । (नन्दीचू पृ २२) पर्याप्तनामकर्म के उदय से पर्याप्तियों का निर्वर्तन/ निर्माण होता है ।

#### ४. पर्याप्त और अपर्याप्त

ता जेसि अस्थि ते पज्जत्तया । अपज्जत्तयणामकम्मो-दएणं अणिब्बत्तातो जेसि ते अपज्जत्तया ।

(नन्दीचू पृ२२)

ये स्वयोग्यपर्याप्तिपरिसमाप्तिविकलाः ते अपर्याप्ताः । (तन्दीमवृ प १०५)

जो जीव अपने जन्म के योग्य सारी पर्याप्तियों को पूर्ण कर लेता है, वह पर्याप्त कहलाता है।

अपर्याप्त नामकर्म के उदय से जो जीव अपने योग्य पर्याप्तियों को पूर्ण नहीं कर पाता, वह अपर्याप्त कहलाता है।

#### ५. अपर्याप्त के प्रकार

ते च द्विधा — लब्ध्या करणैश्च । येऽपर्याप्तका एव सन्तो स्त्रियन्ते न पुनः स्वयोग्यपर्याप्तीः सर्वा अपि समर्थयन्ते ते लब्ध्यपर्याप्तकाः । तेऽपि नियमादाहार-शरीरेन्द्रियपर्याप्तिपरिसमाप्तावेव स्त्रियन्ते नार्वाक् । यस्मादागामिभवायुर्वद्वा स्त्रियन्ते सर्व एव देहिनः । तच्चाहारशरीरेन्द्रिय-पर्याप्तिपर्याप्तानामेव बध्यते । ये पुनः करणानि —शरीरेन्द्रियादीनि न तावन्निर्वर्त्तयन्ति अय चावश्यं निर्वर्त्तिथिष्यन्ति ते करणापर्याप्तकाः ।

(नन्दीमवृप १०५)

अपर्याप्त दो प्रकार के होते हैं---

- १. लब्धि अपर्याप्त जो अपर्याप्त अवस्था में ही मर जाते हैं, अपने योग्य पर्याप्तियों को पूर्ण नहीं कर पाते, वे लब्धि अपर्याप्त हैं। वे भी आहार, शरीर और इन्द्रिय — इन तीनों पर्याप्तियों को पूर्ण करने से पहले नहीं मरते। क्योंकि आगामी भव के आयुष्य का बंध होने पर ही प्राणी मरते हैं और आयुष्य का बंध इन पर्याप्तियों की पूर्णता होने पर ही होता है।
- २. करण अपर्याप्त जो प्राणी जिस जन्म में शरीर आदि पर्याप्तियों का निश्चित रूप में निर्माण करने

वाले हैं, वे जब तक इनका निर्माण नहीं कर लेते, तब तक करण अपर्याप्त कहलाते हैं।

#### ६. पर्याप्ति-निर्माण का कालमान

उत्पत्तिप्रथमसमय एव चैता यथायथं सर्वा अपि युगपिनिष्पादिवितुमारभ्यन्ते क्रमेण च निष्ठामुपयान्ति। "" आहारपर्याप्तिश्च प्रथमसमय एव निष्पद्यते, शेषास्तु प्रत्येकमन्तर्मृहुर्त्तेन कालेन। (नन्दीमवृप १०५)

जन्म के प्रथम समय में ही इन छहों पर्याप्तियों का प्रारम्भ एक साथ होता है और पूर्णता ऋमिक रूप से होती है। आहारपर्याप्ति प्रथम समय में ही निष्पन्न हो जाती है। शेष पर्याप्तियों को पूर्ण होने में एक-एक अन्तर्मुहर्त्त लगता है।

आहारपर्याप्त्या अपर्याप्तो विग्रहगतावेवोपपद्यते, नोपपातक्षेत्रमागतोऽपि, उपपातक्षेत्रमागतस्य प्रथमसमय एवाहारकत्वात्, तत एकसामियकी आहारपर्याप्ति-निवृत्तिः। (नन्दीमवृष १०५)

विग्रहगति में ही जीव आहारपर्याप्ति से अपर्याप्त होता है, उत्पत्तिक्षेत्र में नहीं। जीव उत्पत्तिक्षेत्र में आते ही प्रथम समय में आहारक हो जाता है, अतः आहार-पर्याप्ति-निर्माण का कालमान एक समय है।

#### ७. किस जीव में कितनी पर्याप्तियां ?

एगिदियाणं चउरो, विगलिदियाणं पंच, अस्सण्णीणं संववहारतो पंच चेव, सण्णीणं च छ। (तन्दीचू पृ २२)

पृथ्वी आदि एकेन्द्रिय जीवों में प्रथम चार, विकले-न्द्रिय (द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय) जीवों में प्रथम पांच, असंज्ञी पंचेन्द्रिय जीवों में संव्यवहार की अपेक्षा से प्रथम पांच तथा संजी पंचेन्द्रिय जीवों में छहों पर्याप्तियां होती है।

पत्योपम-पत्य की उपमा से उपमित काल। पत्य और सागर-ये दो उपमान हैं।

- १. यत्योपम-सागरोपम की परिभाषा
- २. पत्थोपम के प्रकार
- ३. उद्घार पल्योपम के प्रकार
  - ० दृष्टान्त
  - ० उद्घार पत्योपम-सामरोपम का प्रयोजन
- ४. अध्व पत्योपम के प्रकार

- ० बृष्टास्त
- ० अध्व पत्योपम-सागरोपम का प्रयोजन
- ५. क्षेत्र पल्योपम के प्रकार
  - ० दृष्टास्त
  - ० क्षेत्र पस्योपम-सागरोपम का प्रयोजन
- ६. सागरोपम का परिमाण
- ७. पालि-महापा<mark>लि</mark>
  - \* पत्योपम-सागरोपम: काल के भेद (इ. काल)

#### १. पल्योपम-सागरोपम की परिभाषा

जं कालप्पमाणं ण सक्कइ घेतुं तं उविमयं भवित । धण्णपत्ल इव तेण उवमा जस्स तं पत्लोवमं भण्णित । सागरो इव जंमहाप्रमाणं तं सागरोवमं । (अनुचूपृ ५७)

जिस काल का प्रमाण संख्या से नहीं जाना जा सकता, वह उपमा से जाना जाता है। धान्यपत्य से उपमित काल पत्योपम कहलाता है। सागर की तरह महाप्रमाण वाला काल सागरोपम कहलाता है।

#### २. पल्योपम के प्रकार

पलिओवमे तिविहे पण्णत्ते, तं जहाः - उद्धारपलि-ओवमे अद्धापलिओवमे खेत्तपलिओवमे य । (अनु ४१९)

पल्योपम के तीन प्रकार---

उद्धारपत्योपम—जिस कालखण्ड में वालाग्र अथवा बालखण्ड का उद्धार किया जाता है, उसकी संज्ञा उद्धार-पत्योपम है।

अद्धापत्योपम — अद्धा कालवाचक शब्द है। इस कालखण्ड में सौ वर्ष से बालाग्र अथवा बालखण्ड का उद्धार किया जाता है। इसलिए इसकी संज्ञा अद्धा पत्योपम है।

क्षेत्रपत्योपम—जो कालखण्ड आकाश प्रदेशों के अवहार से मापा जाता है, उसकी संज्ञा क्षेत्रपत्योपम है।

## ३. उद्धार पत्योपम के प्रकार

उद्धारपलिओवमे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा — सुहुमे य वावहारिए य । (अनु ४२०)

उद्धार पत्योपम के दो प्रकार हैं --सूक्ष्म और व्यावहारिक ।

### दृष्टांत-स्यावहारिक उद्घार पत्योपम

तत्थ णं जे से वावहारिए, से जहानामए पल्ले सिया

—जोयणं आयाम-विक्खंभेणं, जोयणं उड्ढं उच्चत्तेणं, तं तिगुणं सविसेसं परिक्खेवेणं, से णं पल्ले —

एगाहिय-वेयाहिय-तेयाहिय, उक्कोसेणं सत्तरत्तपरूढाणं । सम्मट्ठे सन्निचित्ते, भरिए वालग्मकोडीणं ॥ से णं वालग्गे नो अग्गी डहेज्जा, नो वाऊ हरेज्जा, नो कुच्छेज्जा, नो पलिविद्धंसेज्जा, नो पूइत्ताए हव्वमा-गच्छेज्जा।

तओ णं समए-समए एगमेगं वालग्गं अवहाय जावड-एणं कालेणं से पल्ले खीणे नीरए निल्लेवे निट्ठिए भवड । (अनु ४२२)

जैसे कोई कोठा एक योजन लम्बा, चौड़ा, ऊंचा और कुछ अधिक तिगुनी परिधि वाला है वह एक, दो, तीन यावत् उत्कृष्टत: सात रात के बढ़े हुए करोड़ों बालाग्रों से ठूंस-ठूंसकर, घनीभूत कर भरा हुआ है। वे बालाग्र न अग्नि से जलते हैं, न हवा से उड़ते हैं, न असार होते हैं, न विध्वस्त होते हैं और न दुर्गन्ध को प्राप्त होते हैं।

उस कोठे से प्रत्येक समय में एक-एक वालाग्र को निकालने से जितने समय में वह कोठा खाली, रज रहित, निलेंप और निष्ठित (अन्तिम रूप से खाली) होता है, वह ज्यावहारिक उद्धार पल्योपम है।

### वृष्टांत - सूक्ष्म उद्घार पहयोपम

सुहुमे उद्घारपिलओवमे से जहानामए पल्ले सिया— जोयणं आयाम-विक्खंभेणं, जोयणं उड्ढं उच्चतेणं, तं तिगुणं सिवसेसं परिक्खेवेणं, से णं पल्ले —

एमाहिय-वेयाहिय-तेयाहिय, उक्कोसेणं सत्तरत्तपरूढाणं । सम्मद्ठे सन्निचित्ते, भरिए वालग्गकोडीणं।।

तत्थ णं एगमेगे वालग्गे असखेज्जाइं खंडाइं कज्जइ।
ते णं वालग्गा दिट्ठीओगाहणाओं असंखेज्जइभागमेत्ता
मुहुमस्स पणगजीवस्स सरीरोगाहणाओं असखेज्जगुणा। ते
णं वालग्गे नो अग्गी डहेज्जा, नो वाऊ हरेज्जा, नो
कुच्छेज्जा नो पलिविद्धंसेज्जा, नो पूइत्ताए हव्वमागच्छेज्जा। तओ णं समए-समए एगमेगं वालग्गं अवहाय
जावइएणं कालेणं से पल्ले खीणे नीरए निल्लेवे निट्ठिए
भवइ। से तं मुहुमे उद्धारपलिओवमे। (अनु ४२४)

जैसे कोई कोठा एक योजन लम्बा, चौड़ा, ऊंचा और कुछ अधिक तिगुनी परिधि वाला है। वह एक, दो, तीन दिन यावत् उत्कृष्टतः सात रात के बढ़े हुए करोड़ों बालाग्रों से ठूंस-ठूंसकर घनीभूत कर भरा हुआ है। इन बालाग्रों में से प्रत्येक बालाग्र के असंख्य खण्ड किए जाते हैं। वे बालाग्र दृष्टि विषय में आने वाले पुद्गलों की अवगाहना के असंख्येय भागमात्र और सूक्ष्म पनक जीव के ग्रारीर की अवगाहना से असंख्य गुण अधिक हैं। वे बालाग्र न अग्नि से जलते हैं, न हवा से उड़ते हैं, न असार होते हैं, न विध्वस्त होते हैं और न दुर्गन्ध को प्राप्त होते हैं।

उस कोठे से प्रत्येक समय में एक-एक बालाग्न को निकालने से जितने समय में वह कोठा खाली, रजरहित, निर्लेप और निष्ठित (अन्तिम रूप से खाली) होता है, वह सूक्ष्म उद्धार पत्योपम है।

#### उद्धार पत्योयम-सावरोपम का प्रयोजन

एएसि वावहारिय-उद्धारपिलओवम-सागरोवमेहिं नित्थ किंचिष्पओयणं, केवलं पण्णवणट्ठं पण्णविज्जति । (अनु ४२३)

इन व्यावहारिक उद्घार पत्योपमों और सागरोपमों का कोई प्रयोजन नहीं है, केवल प्रज्ञापना के लिए प्रज्ञापन किया जाता है।

एएहि मुहुमउद्धारपिक्षोवम-सागरोवमेहि दीवसमु-हाणं उद्धारो घेष्पइ। (अनु ४२५)

इन सूक्ष्म उद्धार पल्योपमों और सागरोपमों से द्वीप-समुद्रों का उद्धार (परिमाण) किया जाता है।

### ४. अध्व पत्योपम के प्रकार

अद्धापिलओवमे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा — सुहुमे य वाबहारिए य । (अनु ४२७)

अध्व पत्योपम के दो प्रकार हैंं —सूक्ष्म और ज्यावहारिक।

### दृष्टांत - ध्यावहारिक अध्व पत्योपम

तत्थ णं जेसे वावहारिए—से जहानामए पल्ले सिया
—जोयणं आयाम-विक्खंभेणं, जोयणं उड्ढं उच्चत्तेणं,
तं तिगुणं सविसेसं परिक्खेवेणं, से णं पल्ले—

एगाहिय-वेयाहिय-तेयाहिय, उक्कोसेणं सत्तरत्तपरूढाणं । सम्मद्ठे सन्निचित्ते, भरिए वालग्मकोडीणं ॥

से णं बालगं नो अगी डहेज्जा, नो वाऊ हरेज्जा, नो कुच्छेज्जा, नो पिलविद्धंसेज्जा, नो पूइत्ताए हब्बमाग-च्छेज्जा। तओ णं वाससए-वाससए गते एगमेगं वालगं अवहाय जावइएणं कालेणं से पत्ले खीणे नीरए निल्लेबे निद्रिए भवइ। (अनु ४२९) जैसे कोई कोठा एक योजन लम्बा, चौड़ा, ऊंचा और कुछ अधिक तिगुनी परिधि वाला है, वह एक, दो, तीन दिन यावत् उत्कृष्टतः सात रात के बढ़े हुए करोड़ों बालाग्रों से ठूंस-ठूंसकर घनीभूत कर भरा हुआ है। वे बालाग्र न अग्नि में जलते हैं, न हवा से उड़ते हैं, न असार होते हैं, न विध्वस्त होते हैं और न दुगंन्ध को प्राप्त होते हैं। उस कोठे से सौ-सौ वर्ष में एक-एक बालाग्र को निकालने से जितने समय में वह कोठा खाली, रज-रहित, निलेंप और निष्ठित (अन्तिम रूप से खाली) होता है, वह व्यावहारिक अध्व पल्योपम है।

#### बुष्टांत - सूक्ष्म अध्व पत्योपम

सुहुमे अद्धापितओवमे — से जहानामए पल्ले सिया जोयणं आयाम-विवखंभेणं, जोयणं उड्ढं उच्चत्तेणं, तं तिगुणं सिवसेसं परिक्सेवेणं, से णं पल्ले —

एगाहिय-बेयाहिय-तेयाहिय, उक्कोसेणं सत्तरत्तपरूढाणं ।
सम्मट्ठे सन्निचित्ते, भरिए वालग्गकोडीणं ।।
तत्य णं एगमेगे बालग्गे असंखेज्जाइं खंडाइं कज्जइ,
ते णं वालग्गे दिट्टीओगाहणाओ असंखेज्जाइ-भागमेताः
सुहुमस्स पणगजीवस्स सरीरोगाहणाओ असंखेज्जगुणा ।
से णं वालग्गे नो अग्गी डहेज्जा, नो वाऊ हरेज्जा, नो

कुच्छेज्जा, नो पिलिबिद्धंसेज्जा, नो पूक्ताए हब्बमागच्छे-ज्जा। तओ णं वाससए-वाससए गते एगमेगं वालग्गं अवहाय जावइएणं कालेणं से पत्ले खीणे नीरए निल्लेवे निट्टिए भवइ। (अनु ४३१)

जैसे कंई कोठा एक योजन लम्बा, चौड़ा, ऊंचा ओर कुछ अधिक तिगुनी परिधि वाला है, वह एक, दो, तीन यावत् उत्कृष्टतः सात रात के बढ़े हुए करोड़ों बालाग्रों से ठूंस-ठूंसकर धनीभूत कर भरा हुआ है।

इन बालाग्रों में से प्रत्येक बालाग्र के असंख्य खण्ड किए जाते हैं। वे बालाग्र दृष्टि विषय में आने वाले पुद्गलों की अवगाहना के असंख्येय भागमात्र और सूक्ष्म पनक जीव के शरीर की अवगाहना में असंख्य गुना अधिक होते हैं। वे बालाग्र न अग्नि में जलते हैं, न हवा से उड़ते हैं, न असार होते हैं और न विध्वस्त होते हैं और न दुर्गन्ध की प्राप्त होते हैं। उस कोठे से सौ-सौ वर्ष के बीत जाने पर एक-एक बालाग्र निकालने से जितने समय में वह कोठा खाली, रजरहित, निर्हेष और निष्टित (अन्तिम रूप से खाली) होता है, वह सूक्ष्म अघ्व पल्योपम है ।

#### अध्य पत्योपम-सागरोपम का प्रयोजन

एएहिं वावहारिय-अद्धापितओवम-सागरोवमेहिं नित्थ किचिप्पश्रोयणं केवलं पण्णवणट्ठं पण्णविज्जति ।

(अनु४३०)

इन व्यावहारिक अध्व पत्योपमीं और सागरोपमों का कोई प्रयोजन नहीं है, केवल प्ररूपणा के लिए प्ररूपण किया जाता है।

एएहि सुहुमअद्धापित्रओवम सागरोवमेहि नेरइय-तिरिक्खजोणिय-मणुस्स-देवाणं आउयाइं मविज्जति । (अनु ४३२)

इन सूक्ष्म अध्व पल्योपमों और सागरोपमों में नैर-यिक, तिर्येग्योनिक, मनुष्य और देवों का आयुष्य नापा जाता है।

#### ५. क्षेत्र पत्योपम के प्रकार

खेत्तपिलओवमे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा — सुहुमे य वावहारिए य। (अनु ४३४)

क्षेत्र पल्योपम के दो प्रकार हैं सूक्ष्म और व्याव-हारिक।

# दृष्टांत —स्यावहारिक क्षेत्र पल्योपम

से जहानामए पल्ले सिया — जोयणं आयाम-विबद्धं-भेणं, जोयणं उड्ढं उच्चत्तेणं, तं तिगुणं सिवसेसं परिक्ले-वेणं, से णं पल्ले —

एगाहिय-वेयाहिय-तेयाहिय, उक्कोसेणं सत्तरत्तपरूढाणं । सम्मद्ठे सन्निचित्ते, भरिए वालग्गकोडीणं ॥

से ण वालग्गे नो अग्गी डहेज्जा, नो वाऊ हरेज्जा नो कुच्छेज्जा, नो पिलविद्धसेज्जा, नो पूइत्ताए हब्वमाग-च्छेज्जा। जे णं तस्स आगासपएसा तेहिं वालग्गेहिं अप्फुन्ना, तओ णं समए-समए एगमेगं आगासपएसं अवहाय जानइएणं कालेणं से पल्ले खीणे नीरए निल्लेवे निट्टिए भवइ। (अनु ४३६)

जैसे कोई कोठा एक योजन लम्बा, चौड़ा, ऊंचा और कुछ अधिक तिगुनी परिधि वाला है, वह एक, दो, तीन यावत् उत्कृष्टतः सात रात के बढ़े हुए करोड़ों बालाग्रों से ठुंस-ठूंसकर घनीभूत कर भरा हुआ है।

ये बालाग्र न अग्नि से जलते हैं, न हवा से उड़ते हैं,

न असार होते हैं, न विध्वस्त होते हैं और न दुर्गन्ध को प्राप्त होते हैं। उस कोठे के जो आकाशप्रदेश उन बालाग्रों से व्याप्त हैं, उनमें से प्रति समय एक-एक आकाशप्रदेश का अपहार करने पर जितने समय में वह कोठा खाली, रजरहित, निर्लंप और निष्ठित (अन्तिम रूप से खाली) होता है, वह व्यावहारिक क्षेत्रपत्योपम है।

### दृष्टांत - सूक्ष्म क्षेत्र-पत्योपम

मुहुमे खेत्तपिलओवमे : से जहानामए-पल्ले सिया जोयणं आयाम-विक्खंभेणं, जोयणं उड्ढं उच्चतेणं, तं तिगुणं सविसेसं परिवक्षेवेणं, से णं पल्ले —

एमाहिय-बेयाहिय-तेयाहिय, उक्कोसेणं सत्तरत्तपरूढाणं । सम्मट्ठे सन्निचित्ते, भरिए वालग्मकोडीणं ॥

तत्थं णं एगमेगे वालग्गे असंखेज्जाइं खंडाइं कज्जइ, ते णं वालग्गा दिट्टीओगाहणाओ असंखेज्जइभागमेत्ता सुहुमस्स पणगजीवस्स सरीरोगाहणाओ असंखेज्जगुणा ।
....... । जे णं तस्स पल्लस्स आगासपएसा तेहि वालग्नेहि अप्फुन्ना वा अणप्फुन्ना वा, तओ णं समए-समए
एगमेगं आगासपएसं अवहाय जावइएणं कालेणं से पल्ले
खीणे नीरए निल्लेवे निट्टिए भवइ । (अनु ४३८)

जैसे कोई कोठा एक योजन लम्बा, चौड़ा, ऊंचा और कुछ अधिक तिगुनी परिधि वाला है, वह एक, दो, तीन यावत् उत्कृष्टतः सात रात के बढ़े हुए करोड़ों बालाग्रों से ठुंस-ठुंसकर, घनीभूत कर भरा हुआ है।

इन बालाग्रों में से प्रत्येक बालाग्र के असंख्य खण्ड किए जाते हैं। वे बालाग्र दृष्टिविषय में आने वाले पुद्गलों की अवगाहना से असंख्येय भागमात्र और सूक्ष्म पनक जीव के शारीर की अवगाहना से असंख्य गुना अधिक होते हैं।

उस कोठे के जो आकाशप्रदेश उन बालाग्रों से व्याप्त हों या अव्याप्त, उनमें से प्रति समय एक-एक आकाश-प्रदेश का अपहार करने पर जितने समय में वह कोठा खाली, रज-रहित, निर्लेष और निष्ठित (अन्तिम रूप से खाली) होता है, वह सूक्ष्म क्षेत्र-पल्योपम है।

#### क्षेत्र पत्योपम-सागरोपम का प्रयोजन

एएहि सुहुमक्षेत्तपलिओवम-सागरीवमेहि दिट्टिवाए दव्वा मविज्यंति । (अनु ४४०) सूक्ष्म क्षेत्र पल्योपमों और सागरीपमों से दृष्टिवाद के द्रव्यों को नापा जाता है।

#### ६. सागरोपम का परिमाण

दस पल्लककोडाकोडीतो एगं सागरोवमं । (अनुचू पृ ५७)

दस कोटिकोटि पत्थों का एक सागरोपम होता है।
एएसि पत्लाणं, कोडाकोडी हवेज्ज दसगुणिया।
तं सुहुमस्स उद्धारसागरोवमस्स एगस्स भवे परिमाणं॥
(अनु ४२४)

दस कोटिकोटि सूक्ष्म उद्घार पत्थोपमों का एक सूक्ष्म उद्धार सागरोपम होता है।

एएसि पल्लाणं, कोडाकोडी भवेज्ज दसगुणिया। तं सुहुमस्स अद्धासागरोवमस्स एगस्स भवे परिमाणं॥ (अनु ४३१)

सूक्ष्म अध्व पत्योपम को दस कोटिकोटि से गुणित करने पर एक सूक्ष्म अध्व सागरोपम का परिमाण होता है।

एएसि पल्लाणं, कोडाकोडी भवेज्ज दसगुणिया । तं सुहुमस्स खेत्तसागरोवमस्स एगस्स भवे परिमाणं ॥ (अनु ४३९)

दस कोटिकोटि सूक्ष्म क्षेत्र पत्योपमों का एक सूक्ष्म क्षेत्र सागरोपम होता है।

### ७. पालि-महापालि

पालिः — जीवितजलधारणाद् भवस्थितिः । (उशावृप ४४५)

जैसे पाल जल को धारण करती है, वैसे ही भव-स्थित जीवन-जल को धारण करती है, इसलिए उसे पाली कहा जाता है।

पाली मर्यादा । या पत्योपमैः स्थितिः सा पाली । या पुनः सागरोपमैः स्थितिः सा महापाली । (उच्च पृ २४९)

पत्योपम की काल-मर्यादा का नाम है पाली। सागरोपम की काल-मर्यादा का नाम है महापाली। पाप-अशुभ कर्म पुद्गल। (द्र. कर्म) पारिणामिको बुद्धि-परिणाम/अवस्था के साथ-साथ नाना अनुभवों से उत्पन्न होने वाली बुद्धि। (द्र. बुद्धि)

**पार्स्वनाथ**—तेईसवें तीर्थंकर । (द्र. तीर्थंकर) पाषण्ड-सम्प्रदाय। प्राचीन काल में मुख्यतया श्रमण सम्प्रदायों के लिए पाषण्ड शब्द का प्रयोग होता था।

पासंडनामे —समणे पंडुरंगे भिक्खू कावालिए तावसे (अनु ३४४) परिव्वायगे ।

पाषण्ड के पांच प्रकार हैं —

श्रमण, पंडुरांग, भिक्षु, कापालिक (शैव की एक शाखा), तापस और परिव्राजक ।

निग्गंथ सक्क तावस गेरुय आजीव पंचहा समणा। " निर्ग्रन्थाः साधवः, शाक्याः मायासूनवीयाः, तापसा वनवासिनः पाखण्डिनः, गैरुकाः गेरुकरञ्जितवाससः परिवाजकाः, आजीवकाः गोशालकशिष्याः ।

(पिनि ४४५ वृप ३३०)

श्रमण के पांच प्रकार हैं—

निर्ग्रंथ – साधु

शाक्य बौद्ध

तापस—वनवासी

परिवाजक -- गैरिक वस्त्र धारण करने वाले

आजीवक—गोशालक के शिष्य।

पुद्गल- वर्ण, गंध, रस और स्पर्श से युक्त पदार्थ ।

- १. पुद्गलास्तिकाय
  - \* अस्तिकाय का एक भेद

(द्र. अस्तिकाय)

- २. पुद्गलाके लक्षण चर्णआ वि
- ३. वर्ण-गंध-रस-स्पर्श के प्रकार
- ४. पुद्गल के प्रकार
  - ० स्कन्ध
  - ० देश
  - ० प्रदेश
  - ० परमाणु
- ५. परमाणु के प्रकार
  - ० व्यावहारिक परमाणु
  - ० परमाणुका सप्रदेशत्व-अप्रदेशत्व
- ६. युद्गल की स्थिति और अन्तर
- ७. पुद्गल-परमाणु बन्ध की प्रक्रिया
- पुद्गल संयोग के प्रकार
  - ० संयुक्त संयोग

- ० इतरेतर संयोग
- ० इतरेतर परमाणुसंयोग के प्रकार
  - \* संस्थान संघोग

(द्र. संस्थान)

- स्कन्ध संयोग
- ० संस्थान और स्कन्ध में अंतर
- ९. पुद्गल का अवगाहन क्षेत्र
- १०. अजीव द्रव्यकरण-भावकरण
- ११. शब्द पुद्गल है
  - \* शब्द भवण का सिद्धान्त

(द्र. भाषा) (द्र. वर्गणः)

\* पुद्गल की वर्गणाएं

# १. पुद्गलास्तिकाय

पुद्गलास्तिकायः पूरणगलणभावत्तणतो पुद्गलाः। इहाप्यस्तिशब्दः प्रदेशवाचकोऽस्तित्वे वा कायशब्दोऽप्यत्र समूहवचनः, समूहः प्रदेशानां सोऽवयवद्रव्यसमूहवचनो वा । (अनुचू पृ २९,३०)

परमाणु मिलते हैं, पृथक् होते हैं - यह घुद्गल का व्युत्पत्ति-लक्ष्य अर्थे है। अस्ति शब्द का अर्थ है --प्रदेश अथवा अस्तित्व । काय गब्द समूहवाचक है । प्रदेशों के समूह को तथा अवयवरूप पुद्गल द्रव्य के समूह को भी काय कहते हैं।

पुद्गलास्तिकाय का अर्थ है — पुद्गलों का प्रदेश-समूह अथवा पुद्गलद्रव्यों का समूह।

## २. पुद्गल के लक्षण

सद्धयारजज्जोओ, पहा छायातवे इ वा। वण्णरसगंधफासा, प्रगलाणं तु लक्खणं।।

(उ २८।१२)

शब्द, अन्धकार, उद्योत, प्रभा, छाया, आतप, वर्ण, रस, गंध और स्पर्श-ये पुद्गल के लक्षण हैं।

**'दण्णरसगंधफासा** पोग्गलाणं लक्खणं' (उशावृ प २४)

वर्ण, गंध, रस और स्पर्शे — ये पुद्गल के लक्षण हैं। वण्णओ गंधओ चेव रसओ फासओ तहा। संठाणओ य विन्नेओ परिणामो तेसि पंचहा ॥

(ङ ३६।१५)

वर्ण, गंध, रस, स्पर्श और संस्थान की अपेक्षा से उनका परिणमन पांच प्रकार का होता है।

# ३. वर्ण-गंध-रस-स्पर्श के प्रकार

वण्णओ परिणया जे उ, पंचहा ते पिकत्तिया ।
किण्हा नीला य लोहिया, हालिइ। भुक्किला तहा ।।
गंधओ परिणया जे उ, दुविहा ते वियाहिया ।
सुक्भिगंधपरिणामा, दुक्भिगंधा तहेव य ।।
रसओ परिणया जे उ, पंचहा ते पिकत्तिया ।
तित्तकडुयकसाया, अंबिला मधुरा तहा ।।
फासओ परिणया जे उ, अट्ठहा ते पिकत्तिया ।
कक्खडा मजया चेव, गरुया लहुया तहा ।।
सीया उण्हा य निद्धा य, तहा लुक्खा य आहिया ।
इइ फासपरिणया एए, पुग्नला समुदाहिया ।।
(उ ३६।१६-२०)

वर्ण की अपेक्षा से पुद्गल की परिणति पांच प्रकार की होती है -- १. कृष्ण २. नील ३. रक्त ४. पीत और ५. शुक्ल।

गन्ध की अपेक्षा से पुद्गल की परिणति दो प्रकार की होती है -- १. सुगन्ध और २. दुर्गन्ध ।

रस की अपेक्षा से पुद्गल की परिणित पांच प्रकार की होती है--१. तिक्त २. कटु ३. कसैला ४. खट्टा और ४. मधुर।

स्पर्श की अपेक्षा से पुद्गल की परिणति आठ प्रकार की होती है—१. कर्कश २.मृदु ३. गुरु ४. लघु ४. शीत ६. उष्ण ७. स्निग्ध और ८. रूक्ष ।

## ४. पुद्गल के प्रकार

पोग्मला छव्विहा, तं जहा—सुहुमसुहुमा सुहुमा सुहुमा सुहुमबादरा बादरसुहुमा बादरा बादरबादरा। सुहुमसुहुमा परमाणुपोग्मला, सुहुमा दुपएसियाओ आढता जाव सुहुम-परिणओ अणंतपएसिओ खंधो, सुहुमबादरा गंधपोग्मला, बादरसुहुमा बाउक्कायसरीरा, बादरा आउक्कायसरीरा उस्सादीण, बादरबादरा तेउवणस्सइ-पुढवितससरीराणि। (दिजचू पृ १४२)

पुद्गल के छहप्रकार 🥆

- १. सूक्ष्म-सूक्ष्म -- परमाणुपुद्गल ।
- २. सूक्ष्म द्विप्रदेशी, त्रिप्रदेशी यावत् अनंतप्रदेशी स्कंध।
- ३. सूक्ष्म-बादर गन्ध पुद्गल ।
- ४. बादर-सूक्ष्म वायुकायशरीर ।
- ५. बादर --अप्काय जीवों का शरीर, ओस आदि।

६. बादर-बादर-अग्नि, वनस्पति, पृथ्वी और त्रस-जीवों का शरीर।

खंधाय खंधदेसा य, तप्पएसा तहेव य। परमाणुणोय बोद्धन्वा, रूविणोय चउन्विहा।। (उ ३६।१०)

पुद्गल के चार प्रकार-

- १. स्कन्ध-परमाण्-प्रचय ।
- २. स्कन्धदेश स्कन्ध का कल्पित विभाग।
- ३. स्कन्धप्रदेश स्कन्ध से अपृथाभूत अविभाज्य अंश ।
- ४. परमाणु स्कन्ध से पृथक् निरंश अंश ।

#### स्कन्ध

एगत्तेण पुहत्तेण. खंधाय परमाणुणो । .... (उ ३६।११)

अनेक परमाणुओं के एकत्व से स्कन्ध बनता है और उसका पृथक्तव होने से परमाणु बनते हैं।

परमाणुपुग्गला खलु दुन्नि व बहुगा य संहता संता। निब्बत्तयंति खंधं ..........। (उनि ३७)

स्कन्ध के दो प्रकार—

- १. द्विप्रदेशी स्कन्ध दो अणुओं की संहति ।
- २. बहुप्रदेशी स्कन्ध तीन, चार यावत् अनंत परमाणु-पुद्गलों की संहति ।

स्कन्दन्ति — शुष्यन्ति धीयन्ते च - पोष्यन्ते च पुद्-गलानां विचटनेन चेति स्कन्धाः (उज्ञावृ प ६७३)

जो पुद्गलों के विघटन से क्षीण और संघटन से पुष्ट होते हैं, वे स्कन्ध हैं।

#### देश

देशः त्रिभागचतुर्भागादि । (उचू पृ २८१) विश्यते प्रदेशापेक्षया समानपरिणतरूपत्वेऽपि देशा- पेक्षायां असमानपरिणतिमाश्रित्य विशिष्टरूपतया विवक्ष्यते उपदिश्यत इति देशः । (उशावृ प ३७२)

प्रदेश की अपेक्षा समान परिणित होने पर भी, देश की अपेक्षा असमान परिणित के आधार पर जिसकी तीन भाग, चार भाग आदि के रूप में विशेष विवक्षा होती है, वह देश हैं।

#### प्रदेश

प्रदेशोऽसंख्येयतमोऽनन्ततमो वा प्रदेश:।

(उच् पृ २८१)

प्रकर्षेणान्त्यत्वात्प्रदेशान्तराभावतः क्वचिदप्यनुगत-रूपाभावलक्षणेन दिश्यते --प्राग्वदुपदिश्यत इति प्रदेशो--निरंशो भागस्तत्प्रदेशः। (उशावृ प ३७२)

स्कन्ध का निर्विभाग भाग प्रदेश कहलाता है। वह स्कन्ध का अंतिम भाग होता है, उसमें प्रदेशान्तर का अभाव होता है और वह वस्तु से संलग्न होता है।

#### षरमाणु

परमाणू दब्बतो एगदब्बं । खेत्ततो एगपदेसोगाढं । कालतो जहन्नेणं एगं समयं उनकोसेणं असंखेज्जं कालं । (आवचू १ पृ १०८)

परमाणु द्रव्य की अपेक्षा एक द्रव्य — एक संख्या वाला, क्षेत्र की अपेक्षा एक प्रदेश में अवगाढ तथा काल की अपेक्षा जघन्य एक समय, उत्कृष्ट असंख्येय काल वाला है।

कारणमेव तदन्त्यं सूक्ष्मो नित्यश्च भवति परमाणुः । एकरसवर्णगंधो द्विस्पर्शः कार्येलिगश्च ॥ (उन्नावृ प २४)

भाव की अपेक्षा परमाणु एक रस, एक वर्ण, एक गंध और दो अविरुद्ध स्पर्श वाला होता है तथा अपने कार्यं रूप दिप्रदेशी, त्रिप्रदेशी यावत् अनन्तप्रदेशी स्कंधों से जाना जाता है। वह अपने कार्यों का अन्तिम कारण, सूक्ष्म और नित्य होता हैं।

# ५. परमाणु के प्रकार

परमाणू दुविहे पण्णत्ते, तं जहा — सुहुमे य वावहारिए य । (अनु ३९६)

परमाणु के दो प्रकार हैं -सूक्ष्म और व्यावहारिक ।

## ब्यावहारिक परमाणु

वावहारिए - अणंताणं सुहुमपरमाणुपोग्गलाणं समुदयसमितिसमागमेणं से एगे वावहारिए परमाणुपोग्गले निष्फण्जइ। ....

सत्थेण सुतिक्खेण वि, छेत्तुं भेत्तुं च जं किर न सक्का । तं परमाणुं सिद्धा, वयंति आइं पमाणाणं॥ (अनु ३९८)

अनन्त सूक्ष्म परमाणुपुद्गलों के समुदय, समिति और समागम से एक व्यावहारिक परमाणुपुद्गल निष्पन्न होता है।

सुतीक्ष्ण शस्त्र से भी जिसका छेदन भेदन नहीं किया

जा सकता, उस (व्यावहारिक) परमाणु को सिद्धपुरुष (केवली) प्रमाणों का आदि बतलाते हैं।

(न्यावहारिक परमाणु तलवार आदि शास्त्रों के द्वारा अच्छेद्ध, अभेद्ध, अग्नि के द्वारा अदाह्य, जल में रहकर भी अनाई और सड़ान से परे हैं। वर्तमान में वैज्ञानिकों ने परमाणु को तोड़ा है। जैनदर्शन का अभिम्तत है कि परमाणु अविभाज्य है, उसे तोड़ा नहीं जा सकता। इन दोनों अवधारणाओं में विरोधाभास प्रतीत होता है। इस विरोध में समन्वय का सूत्र खोजा जा सकता है। सूक्ष्म अथवा नैष्चियक परमाणु निरवयव होने के कारण अविभाज्य है, उसे तोड़ा नहीं जा सकता। किन्तु व्यावहारिक परमाणु सावयव है इसलिए उसे तोड़ान संभव है। यहां सुतीक्ष्ण शस्त्र के द्वारा छेदन-भेदन का निषेध किया गया है, यह तात्कालीन शस्त्रों की अपेक्षा किया गया है। आधुनिक वैज्ञानिकों ने जिन सुतीक्ष्ण उपकरणों का निर्माण किया है, उनसे उसका भेदन भी हो सकता है।)

#### परमाणु का सप्रदेशस्व-अप्रदेशस्व

सब सप्रदेश।

दब्बओ परमाणू अपदेसो, सेसा सपदेसा। खेत्तओ एगपदेसोगाढो अपदेसो सेसा सपदेसा। कालओ एकसमय- हितिओ अपदेसो, सेसा सपदेसा। भावतो एगगुणकालओ अपदेसो, सेसा सपदेसा। अहवा वण्णगंधरसफासेहिं चउहा सपदेसत्तं वा अपदेसत्तं वा। (आवचू २ पृ ४,४)

द्रव्य से — एक परमाणु अप्रदेश है, श्रेष सप्रदेश । क्षेत्र से — एक प्रदेशावगाढ परमाणु अप्रदेश है, शेष

काल से — एक समय की स्थित वाला परमाणु अप्रदेश है, शेष सब सप्रदेश।

भाव से — एक गुण काला परमाणु अप्रदेश, शेष सब सप्रदेश।

अथवा वर्ण, गंध, रस, स्पर्भ के आधार पर परमाणु के सप्रदेशत्व-अप्रदेशत्व के चार विकल्प **बन**ते हैं।

# ६. पुद्गल की स्थिति और अंतर

संतइं पष्प तेऽणाई, अपज्जवसिया वि य । ठिइं पडुच्च साईया, सपज्जवसिया वि य ॥ (उ ३६।१२)

स्कंध और परमाणु प्रवाह की अपेक्षा से अनादि अनंत हैं तथा स्थिति (एक क्षेत्र में रहने) की अपेक्षा से

#### सादि सान्त हैं।

असंखकालमुक्कोसं, एगं समयं जहन्तिया। अजीवाण य स्वीणं, ठिई एसा वियाहिया।। अणंतकालमुक्कोसं, एगं समयं जहन्नयं। अजीवाण य रूवीणं, अन्तरेयं वियाहियं।। (उ ३६।१३,१४)

रूपी अजीवों (पुद्गलों) की स्थित जघन्यतः एक समय और उत्कृष्टतः असंख्यात काल की होती है। उनका अन्तर (स्वस्थान से स्खलित होकर वापिस नहीं आने तक का काल) जघन्यतः एक समय और उत्कृष्टतः अनन्त काल का होता है।

# ७. पुद्गल-परमाणु बन्ध की प्रक्रिया

णिद्धस्स णिद्धेण दुताहिएणं, लुक्खस्स लुक्खेण दुयाहिएणं । णिद्धस्स लुक्खेण उवेइ बंधो, जहन्तवज्जो विसमो समो वा ॥

एगगुणिनद्धो तिगुणिणद्धेणं बज्कति, तिगुणिनद्धो पंचगुणिणद्धेण, पंचगुणो सत्तमुणिणद्धेण, एवं दुयाहिएण बंधो भवति, तहा दुगुणिणद्धो चउगुणिणद्धेण, चउगुणिणद्धो अदुगुणिणद्धेण, एवं णेयं। लुक्खेवि एवं चेव। णिद्धलुक्खस्स पुण जहन्नगुणवज्जेसु सेसेसु विसमेसु समेसु वा बंधो भवति। एगगुणिणद्धो एगगुणलुक्खेणं ण बज्कति, सेसेसु दुगुणितगुणिठिएसु बज्कति। (उचू पृ१७)

सदृश सम्बन्ध — स्निग्ध परमाणुओं का स्निग्ध पर-माणुओं के साथ एवं रूक्ष परमाणुओं का रूक्ष परमाणुओं के साथ सम्बन्ध तब होता है, जब स्निग्ध का रूक्ष पर-माणुओं में दो गुण या उनसे अधिक गुणों का अन्तर मिले।

विसदृश सम्बन्ध — स्निग्ध परमाणुओं का रूक्ष पर-माणुओं के साथ जघन्य को छोड़कर सम या विषम संख्या होने पर सम्बन्ध हो जाता है।

| _           | -    |        |
|-------------|------|--------|
| गुण (अंश)   | सदृश | विसदृश |
| 8+8         | नहीं | नहीं   |
| <b>१</b> +२ | नहीं | नहीं   |
| <b>१</b> +३ | है   | नहीं   |
| ₹+₹         | नहीं | है     |
| 5+R         | है   | है     |
| <b>२</b> +५ | है   | है     |
| <b>≯</b> +¥ | नहीं | है     |

सरिसगुणा सरिसगुणं अङ्भहियगुणाण हीणगुणमेव ।
परिणामिजं समस्था न पुण ऊणा तु अहियाणं ।।
जित कालियमेगगुणं सुनिकलयंपि हवेज्ज बहुयगुणं ।
परिणामिज्जिति कालं सुनकेण गुणाहियगुणेणं ॥
जित सुनकं एगगुणं कालगदव्यंपि एगगुणमेव ।
कावोतं परिणामं तुल्लगुणं जस्स संभवति ।।
(उच् पृ १८)

बंध-काल में स्निग्ध परमाणु अपने समान गुण वाले रूक्ष परमाणुओं को और रूक्ष परमाणु अपने समान गुण वाले स्निग्ध परमाणुओं को अपने-अपने रूप में परिणत कर छेते हैं। अधिक गुण वाले परमाणु हीन गुण वाले परमाणुओं को अपने रूप में परिणत कर छेते हैं।

एक गुण काला परमाणु अधिक गुण वाले भ्रुक्त . परमाणु के योग से भ्रुक्त हो जाता है। एक गुण काला परमाणु एक गुण भ्रुक्त परमाणु के योग से कापीत वर्ण में परिणत हो जाता है।

# पुद्गल संयोग के प्रकार

द्रव्य संयोग के दो प्रकार हैं—संयुक्तसंयोग और इतरेतरसंयोग ।

### संयुक्त संयोग

एगरस एगवण्णे एगे गंधे तहा दुफासे अ। परमाणू खंधेहि अ दुपएसाईहि णायव्यो ।।

यदा वा तिक्ततादिपरिणतिमपहाय कटुकत्वादिपरि-णति प्रतिपद्यते तदाऽपि वर्णादिभिः संयुक्त एव कटुक-त्वादिना संयुज्यते इति संयुक्तसंयोग उच्यते ।

(उनि ३३ शावृष २४)

एक रस, एक वर्ण, एक गंध और दो अविषद्ध स्पर्श वाला परमाणु जब द्विप्रदेशी आदि स्कन्धों अथवा अन्य परमाणुओं अयवा अन्य वर्णों के साथ संयुक्त होता है, तब वह संयुक्त संयोग कहलाता है। अथवा वर्ण आदि से संयुक्त परमाणु तिक्तता आदि की परिणति को छोड़ कटुकत्व आदि से संयुक्त होता है, वह भी संयुक्तसंयोग है।

#### इतरेतर संयोग के प्रकार—

इयरेयरसंजोगो परमाणूणं तहा पएसाणं । ....

दुष्पभितीण परमाणूणं जो संजोगो सो इतरेतर-संजोगो भवति परमाणूणं, पदेसेसु दुपदेसादीण नेयमिति । (उनि ३५ चूपृ १७)

इतरेतर संयोग के दो प्रकार —

- परमाणुसंयोग दो, तीन आदि परमाणुओं का संयोग।
- २. प्रदेशसंयोग द्विप्रदेशी आदि स्कन्धों का संयोग ।

#### इतरेतर प्रदेशसंयोग

धम्माइपएसाणं पंचण्ह उ जो पएससंजोगो । तिण्ह पुण अणाईओ साईओ होति दुण्हं तु ।। (उनि ४२)

धर्म, अधर्म, आकाश, जीव और पुद्गल-ल्इन पांचों द्रव्यों का सजातीय स्कंध-देश-प्रदेशों के साथ जो संयोग होता है, वह इतरेतर प्रदेशसंयोग है।

धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय और आकाशास्ति-काय—इन तीनों का सजातीय देश-प्रदेशों के साथ जो संयोग होता है, वह अनादि संयोग है। वह संयोग स्वाभाविक और अनादि है। जीवप्रदेशों और पुद्गल-प्रदेशों का धर्म, अधर्म और आकाश के प्रदेशों के साथ तथा पुद्गलों के साथ जो संयोग होता है, वह सादि संयोग है। धर्म, अधर्म और आकाश के स्कन्धों के साथ जीवप्रदेशों और पुद्गलप्रदेशों का जो संयोग है, वह अनादि संयोग है।

### इतरेतर परमाणुसंयोग के प्रकार

परमाणूणं इतरेतरसंजोगो दुविहो—संठाणतो खंधतो य । (उचू पृ १७) इतरेतर परमाणुसंयोग के दो प्रकार संस्थान और

स्तरतर परमाणुसयाग के दा प्रकार नसस्यान जा

## संस्थान और स्कन्ध में अन्तर

.....खंधं तं सठाणं अणित्यंत्थं ॥

तस्य — स्कन्धस्य संस्थानम् — आकारस्तत्संस्था-नम् । ....... नियतपरिमण्डलाद्यन्यतराकारं संस्थानं शेषोऽ-नियताकारस्तु स्कन्ध इत्यनयोविशेषः ।

(उनि ३७ शाव प २७)

स्कन्ध का आकार संस्थान कहलाता है।
परमाणुसंहति अचित्तमहास्कन्ध अथवा अन्य
अनित्यस्थ-परिमण्डल आदि पांच संस्थानों से अतिरिक्त

अनेक प्रकार के स्कन्धों का निर्माण करती है।

संस्थान का आकार नियत होता है और स्कन्ध अनियत आकार नाले होते हैं। संस्थान और स्कन्ध में यही अन्तर है।

# ८. पुद्गल का अवगाहन क्षेत्र

····लोएगदेसे लोए य, भइयव्वा ते उ खेत्तओ ।।

परमाणूनामेकप्रदेश एवावस्थानात् स्कन्धविषयैव भजना द्रष्टच्या, ते हि विचित्रत्वात् परिणतेर्बहुतरप्रदेशो-पचिता अपि केचिदेकप्रदेशे तिष्ठन्ति । अन्ये तु संख्येयेषु च प्रदेशेषु यावत् सकललोकेऽपि तथाविधाचित्तमहास्कन्ध-वद् भवेगुरिति भजनीया उच्यन्ते ।

(उ ३६।११ शाव प ६७४)

क्षेत्र की अपेक्षा से स्कन्ध लोक के एक देश और समुचे लोक में भाज्य हैं—असंख्य विकल्पयुक्त हैं।

परमाणु आकाश के एक प्रदेश में ही अवगाहन करते हैं, इसलिए भजना अथवा विकल्प केवल स्कंध का ही होता है। स्कन्ध की परिणति नाना प्रकार की होती है। कुछ स्कंध आकाश के एक प्रदेश में भी अवगाहन करते हैं, कुछ आकाश के संख्येय प्रदेशों में अवगाहन करते हैं और कुछ स्कंध पूर्ण लोकाकाश में फैल जाते हैं — जैसे अवित्तमहास्कंध।

## १०. अजीव द्रव्यकरण

अजियप्पओगकरणं दव्वे वण्णाइयाण पंचण्हं। चित्तकर (णं) कुसुंभाईसु विभासा उसेसाणं।। (उनि १९४)

जं जं निज्जीवाणं कीरइ जीवप्पओगओ तं तं। वन्नाइ रूवकम्माइ वावि तदजीवकरणं ति॥ (विभा ३३४२)

वस्त्र, काष्ठ आदि अजीव द्रव्यों पर जीवप्रयोग के द्वारा कुसुंभ आदि वर्ण चित्रित किये जाते हैं, पुत्तिलका आदि का रूपनिर्माण किया जाता है, वह अजीव द्रव्यकरण है।

#### अजीव भावकरण

वण्णरसगंधकासे संठाणे चेव होइ नायव्वं । पंचिवहं पंचिवहं दुविहऽद्विवहं च पंचिवहं ॥ (उनि २०२) अवरप्पओगजं जं अजीवरूवाइपज्जयावत्यं । तमजीवभावकरणं तप्पज्जायप्पणावेक्खं ॥

(विभा ३३४२)

पांच वर्ण, पांच रस, दो गंध, आठ स्पर्श और पांच संस्थान इनके पर्यायों का परिणमन अजीव भावकरण है। अभ्र, इन्द्रधनुष आदि में रूप, रस आदि पर्यायों का जो स्वाभाविक परिणमन होता है, वह अजीव भावकरण है। इसमें रूप आदि पर्यायों का प्राधान्य है जबिक द्रव्य-विस्नसाकरण में द्रव्य का प्राधान्य है। (द्र. करण)

# ११. शब्द पुद्गल है

शब्दस्तावन्मूर्त्तरवात्पोद्गलिको, मूर्त्तिभावोऽस्य प्रति-धातविधायित्वादिभ्यः । उन्तं हि—

प्रतिघातविधायित्वात्लोष्टवन्मूर्त्तता ध्वनेः । द्वारवातानुपाताच्च, धूमवच्च परिस्फुटम् ।। (उशावु प ४६१)

शब्द पुद्गल है, क्योंकि वह मूर्त्त है। लोब्ट की भांति शब्द भी प्रतिघात करता है, वायु की भांति द्वार में प्रवेश करता है और धुएं की भांति चारों ओर फैल जाता है, इसलिए वह मूर्त्त है।

नाकाश्रगुणः शब्दः किन्तु पुद्गलगुणः, ऐन्द्रियकत्वात् स्पादिवदिति । (विभागवृ १ पृ ५७५)

शब्द आकाश का गुण नहीं है। वह पुद्गल का गुण है। जैसे रूप चक्षप्राह्य होने के कारण पौद्गलिक है, वैसे ही शब्द श्रोत्रेन्द्रियग्राह्य होने के कारण पौद्गलिक है।

पुद्गलपरावर्तन — जितने समय में एक जीव समस्त लोकाकाश के प्रदेशों, समस्त पुद्गलों आदि का स्पर्श करता है, वह एक पुद्गलपरावर्तन है। उसका कालमान अनन्त उत्सिपणी-अवसिपणी जितना है। (द्र. काल)

(पुद्गलपरावर्तन के मुख्यतः चार भेद हैं—द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव। प्रत्येक के दो-दो प्रकार हैं— बादर और सूक्ष्म। पुद्गलपरावर्तन में आहारकश्वरीर-वर्गणा को छोड़कर शेष सात वर्गणाओं का ग्रहण और परिस्थाग होता है। देखें—अनुयोगद्वार सूत्र ६१६ का टिप्पण।) पूर्व —पूर्वगत, दृष्टिवाद का अन्तरालवर्ती ग्रंथ-समूह।

१. पूर्व नाम क्यों ?

२. पूर्वों की रचना और गणधर

३. पूर्वके प्रकार

४. पूर्व के वस्तु

५. पूर्वों की चूलिकायें

६. चौदह पूर्व : एक परिचय

\* पूर्व: दृष्टियाद का एक भेव (द्र. दृष्टियात)

७. परीषहप्रविभक्ति का उद्गम: पूर्व

दशर्वकालिक का उद्गम

९. चतुर्वशपूर्वी

० आगम निर्धृहण

१०. पूर्वधर : दृष्टि और भुत

° त्रवयर वृत्य गारचुत \* श्रुतकेवली

(द्र. भुतकेवली)

११. पूर्व और प्रत्येकबुद्ध

१२. चतुर्दशपूर्वी का ज्ञान परस्पर तुल्य

१३. चतुर्दशपूर्वी में ज्ञान की तरतमता : श्रुतनिबद्ध माव

१४: अन्तर्मुहूर्त्त में चौदह पूर्वी की अनुप्रेक्षा

१४. अवसर्पिणी काल में पूर्वधरों का कम

१६. चौदहपूर्वों की स्मृति की मजना

० श्रुतज्ञान के नाश के कारण

\* भद्रबाहु और पूर्व वाचना (इ. आगम)

\* अंतिम चौदहपूर्वी (इ आगम)

१७. अंतिम दसपूर्वी

\* चतुर्दशपूर्वी : उत्कृष्ट बहुश्रुत (इ. बहुश्रुत)

\* सामायिक: चौबह पूर्वी का सार (द्र. सामायिक)

\* पूर्व: गमिक धृत (इ. श्रुतज्ञान)

\* चतुर्दशपूर्वी और आहारक शरीर (द्र. शरीर)

\*पूर्वधर: एक लब्ध (इ. लब्ध)

\* चतुर्वशयूर्वी के ध्यान (इ. ध्याम)

# १. पूर्व नाम क्यों ?

जम्हा तित्थकरो तित्थपवत्तणकाले गणधराण सञ्च-सुताधारत्तणतो पुन्वं पुन्वगतसुत्तत्थं भासति तम्हा पुन्व ति भणिता । गणधरा पुण सुत्तरयणं करेन्ता आयाराइकमेण रयंति द्ववेति य । अण्णायरियमतेणं पुण पुव्वगतसुत्तत्थो पुव्वं अरहता भासितो, गणहरेहि वि पुव्वगतसुतं चेव पुव्वं रइतं पच्छा आयाराइ । (नन्दीचू पृ ७५)

तीर्थंकर तीर्थंप्रवर्तन के समय गणधरों के समक्ष सर्वप्रथम पूर्व का व्याकरण करते हैं। ये पूर्व समस्त सूत्रों के आधारभूत होते हैं। ये सर्वप्रथम व्याकृत होने के कारण 'पूर्व' कहलाते हैं। गणधर जब सूत्र की रचना करते हैं, तब आचार आदि के कम से उनकी रचना और स्थापना होती है। दूसरा मत यह है कि तीर्थंकरों ने सर्वप्रथम पूर्वगत को व्याकृत किया और गणधरों ने भी सबसे पहले पूर्वगत की ही रचना की और बाद में आचार आदि की रचना हुई। यह मत अक्षरर बना की दृष्टि से है, स्थापना की दृष्टि से नहीं। स्थापना की दृष्टि से आचारांग का स्थान पहला है।

## २. पूर्वो की रचना और गणधर

पूर्वाणि भगवद्भिगंणधरैरुपितबब्यन्ते । पूर्वं करणात् पूर्वाणीति पूर्वाचार्यप्रदशितव्युत्पत्तिश्रवणात् । पूर्वेषु च सकलवाङ्मयस्यावतारो । न खलु तदस्ति यत्पूर्वेषु नाभि-हितम् । (आवमवृप ४८)

पूर्वों की रचना गणधर करते हैं। पूर्वाचायों के अनुसार गणधर सबसे पहले पूर्वों की रचना करते हैं इसलिए ये पूर्व कहलाते हैं। पूर्वों में समस्त वाङ्मय का अवतरण हो जाता है। जो पूर्वों में न कहा गया हो, वैसा कुछ है ही नहीं।

उसमसेणो णाम भरहस्स रन्नो पुत्तो सो धम्मं सोऊण पव्यक्तो । तेण तिहि पुच्छाहि चोद्दसपुव्याइं गहिताइं, उप्पन्नेहृविगते धुवे । (आवचू १ पृ १८२)

चक्रवर्ती भरत का पुत्र ऋषभसेन धर्मोपदेश सुनकर प्रक्रजित हुआ। उसने उत्पन्न, विगम और ध्रुव— इन तीन निषद्याओं में चौदह पूर्वों को ग्रहण किया।

## ३. पूर्व के प्रकार

पुन्नगए चउद्दसिवहे पण्णत्ते, तं जहा — १. उप्पाय-पुन्नं २. अगोणीयं ३. वीरियं ४ अत्थिनत्थिप्पवायं ४ नाणप्पवायं ६. सच्चप्पवायं ७. आयप्पवायं ८. कम्मप्पवायं ९. पच्चक्खाणं १०. विज्जाणुप्पवायं ११. अवंभः १२. पाणाउं १३. किरियाविसालं १४. लोकविदु-सारं। (नन्दी १०४) पूर्वगत चौदह प्रकार का है—१. उत्पाद २. अग्रायणीय ३. वीर्यप्रवाद ४. अस्तिनास्तिप्रवाद ४. ज्ञान-प्रवाद ६. सत्यप्रवाद ७. आत्मप्रवाद ५. कर्मप्रवाद ९. प्रत्याख्यानप्रवाद १०. विद्यानुप्रवाद ११. अवंध्य (कल्याण) १२. प्राणायुप्रवाद १३. क्रियाविश्वाल १४. लोकबिन्दुसार।

### उत्पाद पूर्व

पढमें उप्पायपुक्वं, तत्थ सम्बदक्वाणं पञ्जवाण य उप्पायभावमंगीकाउं पण्णवणा कता, तस्स पदपरिमाणं एक्का पदकोडी। (नन्दीचू पृ ७४)

उत्पादपूर्व चौदह पूर्वों में प्रथम है। इसमें उत्पाद-भाव को लक्ष्य कर सब द्रव्यों और पर्यायों की प्ररूपणा की गई है। इसका परिमाण है—एक करोड़ पद।

## अग्रायणीय पूर्व

बितियं अग्गेणीयं, तत्य वि सन्वदन्वाण परजवाण य सन्वजीवविसेसाण य अग्गं - परिमाणं वण्णिजइ ति अग्गेणीतं, तस्स पदपरिमाणं छण्णजितं पदसतसहस्सा । (नन्दीचू पृ ७५)

अग्रायणीय दूसरा पूर्व है। इसमें सब द्रव्यों, पर्यायों और सब जीवों का अग्र/परिमाण वर्णित है। इसका परिमाण है — छियानवे लाख पद।

## अग्रायणीय पूर्व का एक उद्धरण

अम्मेणीअंमि य जहा दीवायण जत्थ एग तत्थ सयं। जत्थ सयं तत्थेगो हम्मइ वा भुंजए वावि।। अम्मेणीते विरिते अत्थिणित्थिष्पवायपुर्वे य पाढो— जत्थ एगो दीवायणो भुंजित तत्थ दीवायणसयं भुंजित जत्थ सयं दीवायणा भुंजित तत्थ एगो दीवायणो भुंजित, एवं हंमइत्ति जाब तत्थ एगो दीवायणो हम्मित।

सम्प्रदायाभावान्न प्रतन्यते ।

(आवित १०२२ चू १ पृ ६००; हावृ १ पृ ३१०)

## बोर्यप्रवाद पूर्व

तितयं वीरियप्पवायं, तत्थ वि अजीवाणं जीवाणं य सकम्मेतराण वीरियं प्रवदित त्ति वीरियप्पवादं, तस्स वि यदपरिमाणं सत्तरिं पदसतसहस्सा। (नन्दीचू पृ ७५) वीर्यप्रवाद तीसरा पूर्व है। इसमें अजीवों तथा सकर्म-अकर्म जीवों के वीर्य का प्रवाद/कथन है। इसमें सत्तर लाख पद हैं।

### अस्तिनास्तिप्रवाद पूर्व

चउत्थं अत्थिणत्थिष्पवादं, जं लोए जहा अत्थि जहा वा णत्थि, अहवा सितवादिभिष्पादतो तदेवास्ति नास्ती-त्येवं प्रवदतीति अत्थिणत्थिष्पवादं भणितं, तं पि पदपरिमाणतो सिंदू पदसतसहस्साणि । (नन्दीचू पृ ७४)

चतुर्थ पूर्व है अस्तिनास्तिप्रवाद । यह स्याद्वाद की वृष्टि से लोक में अस्ति और नास्ति (जो जैसे है या जो जैसे नहीं है) का कथन करता है। इसमें साठ लाख पद हैं।

## ज्ञानप्रवाद पूर्व

पंचमं णाणप्पवादं ति, तम्मि मतिणाणाइपंचकस्स सप्रभेदं प्ररूवणा जम्हा कता तम्हा णाणप्पवादं, तम्मि पदपरिमाणं एका पदकोडी एकपदूणा ।

(नन्दीच् पृ ७५)

ज्ञानप्रवाद पांचवां पूर्व है। इसमें मितज्ञान आदि पांच ज्ञानों का भेद-प्रभेद सहित प्ररूपण किया गया है। इसका पदपरिमाण है---एक कम एक करोड़ पद।

### सत्यप्रवाद पूर्व

छट्ठं सच्चप्पवादं, सच्चं — संजमो सच्चवयणं वा, तं सच्चं जत्थ सभेदं सपडिवक्खं च विष्णजजिति तं सच्चप्पवादं, तस्स पदपरिमाणं एगा पदकोडी छप्पदा-धिया। (नन्दीचू पृ ७५,७६)

छठा पूर्व है-सत्यप्रवाद । सत्य का अर्थ है संयम अथवा सत्य वचन । इसका विषय है-सत्य और असत्य के भेदों का वर्णन । इसका पदपरिमाण है-एक करोड़ छह पद।

### आत्मप्रवाद पूर्व

सत्तमं आयप्पवातं, आय त्ति —आत्मा सो णेगहा जल्य णयदरिसणेहि वण्णिजजित तं आयप्पवादं, तस्स वि पदपरिमाणं छन्वीसं पदकोडीओ । (नन्दीचू पृ ७६)

आत्मप्रवाद सातवां पूर्व है। इसमें नाना नय-दृष्टियों से आत्मा का निरूपण किया गया है। इसमें छन्नीस करोड़ पद है।

## कर्मप्रवाद पूर्व

अटुमं कम्मप्पवादं, णाणावरणाइयं अटुविधं कम्मं

पगित-हित-अणुभाग-प्यदेसादिएहि भेदेहि अण्णेहि य उत्तरुत्तरभेदेहि जस्थ विष्णजजित तं कम्मप्पवादं, तस्स वि यदपरिमाणं एगा पदकोडी असीति च पदसहस्साणि भवंति। (नन्दीचू पृ ७६)

कर्मप्रवाद आठवां पूर्व है। इसमें ज्ञानावरणीय आदि आठ कर्म, उनकी प्रकृति-स्थिति-अनुभाग-प्रदेश तथा मूल-उत्तर प्रकृतियां विणत हैं। इसका पदपरिमाण है—एक करोड़ अस्सी हजार पद।

## प्रत्याख्यान पूर्व

णवमं पच्चवखाणं, तिम्म सञ्वपच्चवखाणसरूवं विष्णज्जति सि अतो पच्चवखाणप्यवादं, तस्स य पदपरिमाणं चतुरासीति पदसतसहस्साणि भवंति ।। (नन्दीचू पृ ७६)

नौवां पूर्व है — प्रत्याख्यान । इसमें सब प्रकार के प्रत्याख्यानों का स्वरूप विणत है । इसका पदपरिमाण है — चौरासी लाख पद ।

## विद्यानुप्रवाद पूर्व

दसमं विज्जणुष्पवातं, तत्थ य अणेगे विज्जातिसया विज्जातिसया विज्जात, तस्स पदपरिमाणं एगा पदकोडी दस य पदसत-सहस्साणि । (नन्दीचू पृ ७६)

दसर्वे विद्यानुप्रवादपूर्व में अनेक प्रकार की विद्याओं का अतिशय/विशिष्ट विद्याओं का वर्णन है। इसका पद-परिमाण है—एक करोड़ दस लाख पद।

## अवन्ध्य पूर्व

एकादसमं अवभं ति, बंभं णाम णिष्फलं, ण वंभ-मबंभं, सफलेत्यर्थः, सब्बे णाण-तव-संजमजोगा सफला विण्णिजजंति, अप्पसत्था य पमादादिया सब्बे असुभफला विण्णिता, अतो अवंभं, तस्स वि पदपरिमाणं छव्बीसं पद-कोडीओ। (नन्दीचू पृ ७६)

ग्यारहवें अवन्ध्य पूर्व में ज्ञान, तप व संयमयोगों की सफलता/सार्थकता तथा प्रमाद आदि अप्रशस्त योगों की असफलता/व्यर्थता विणित है। इसका पदपरिमाण है— छुठबीस करोड़ पद।

### प्राणागुप्रवाद पूर्व

बारसमं पाणायुं, तत्थ आयुं प्राणिवधाणं सन्वं सभेदं अण्णे य प्राणा विष्णता, तस्स पदपिरमाणं एगा पदकोडी छप्पण्णं च पदसतसहस्सा। (नन्दीचू पृ ७६)

बारहवें प्राणायुप्रवाद पूर्व में आयुष्यप्राण तथा अन्य इन्द्रिय आदि सभी प्राण भेदोपभेद सहित प्ररूपित हैं। इसका पदपरिमाण हैं ─एक करोड़ छप्पन लाख पद।

### क्रियाविशाल पूर्व

तेरसमं किरियाविसालं, तत्थ कायकिरियादियाओ विसाल त्ति —सभेदा, संजमकिरियाओ य छंदकिरिय-विहाणा य, तस्स वि पदपरिमाणं णत्र कोडीओ ।

(नन्दीच् पृ ७६)

तेरहवें िक्रयाविशाल पूर्व में कायिकी आदि कियाएं, संयमिक्रयाएं, छन्द शार्दूलविक्रीडित आदि, कियाएं करोति, भवति आदि तथा उनके प्रकार विस्तार से विणत हैं। इसका पदपरिमाण है नो करोड़ पद।

## लोकबिन्दुसार पूर्व

चोइसमं लोगिबदुसारं, तं च इमिम्म लीए सुतलोए वा विदुमिव अवखरस्स सारं सन्वृत्तमं सन्वक्खरसण्णिवात-पिढतत्तणतो लोगिबदुसारं, तस्स पदपरिमाण अड्ढतेरस पदकोडीओ। (नन्दीचू पृ ७९)

लोकबिन्दुसार चौदहवां पूर्व है। यह लोक में अथवा श्रुतलोक में अक्षर पर बिंदु की भांति सर्वोत्तम है। यह सर्वाक्षर-सन्निपात लब्धि का हेतु है। इसका पदपरिमाण है—साढे बारह करोड़ पद।

# ४. पूर्व के वस्तु (अध्याय)

दस चोइस अट्ठ, अट्ठारसेव बारस दुवे य वत्थूणि। सोलस तीसा वीसा, पण्णरस अणुष्पवायम्मि।। बारस इक्कारसमे, बारसमे तेरसेव बत्थूणि। तीसा पुण तेरसमे, चोइसमे पण्णवीसाओ।। (नन्दी ११८ संग्रहणी गाथा १,२)

| पूर्व          | वस्तु |
|----------------|-------|
| १. उत्पाद      | दस    |
| २. अग्रायणीय   | चौदह  |
| ३. वीर्यप्रवाद | आठ    |

| ४. अस्तिनास्तिप्रवाद  | अठारह   |
|-----------------------|---------|
| ५. ज्ञानप्रवाद        | बारह    |
| ६. सत्यप्रवाद         | दो      |
| ७. आत्मप्रवाद         | सोलह    |
| प <b>. कर्मप्रवाद</b> | तीस     |
| ९. प्रत्याख्यानप्रवाद | बीस     |
| १०. विद्यानुप्रवाद    | पन्द्रह |
| ११. अवन्ध्य (कल्याण)  | बारह    |
| १२ प्राणायुप्रवाद     | तेरह    |
| १३. क्रियाविशाल       | तीस     |
| १४. लोकबिन्दुसार      | पच्चीस  |

# ४. पूर्वों की चूलिकायें

चूडा इव चूडा, ग्रन्थे उक्ताऽनुक्तार्थसंग्रहपरा ग्रन्थ-पद्धतयश्चूडा। (नन्दीहावृष्ट ९३)

मूल ग्रन्थ में प्रतिपादित-अप्रतिपादित अर्थ का संग्रह करने वाली ग्रन्थपद्धति का नाम है चूला।

विद्विवाते जं परिकम्म-सुत्त-पुन्व-अणुयोगे य ण भणितं तं चूलासु भणितं । ताओ य चूलाओ आदिल्ल-पुम्बाण चतुण्हं जे चूलवत्थू भणिता ते चेव सब्बुबरि द्विता पढिण्जंति य, अतो ते सुयपन्वयचूला इव चूला । (नन्दीचू पृ ७९)

परिकर्म, सूत्र, पूर्व और अनुयोग--दृष्टिवाद के इन चार भेदों में जो प्रतिपादित नहीं हुआ है, वह चूलाओं में प्रतिपादित है। प्रथम चार पूर्वों की चूलाएं हैं। अध्ययन के कम में चूलावस्तु सबसे अंत में पढ़ी जाती हैं, अत: वे श्रुत रूप पर्वत की चूलाएं हैं।

चतारि दुवालस अट्ठ चेव दस चेव चुल्लवस्थूणि । आइल्लाण चउण्हं, सेसाणं चूलिया नत्थि ॥ (नन्दी ११८।३)

उत्पादपूर्व के चार, अग्नायणीय के बारह, वीर्यप्रवाद के आठ और अस्तिनास्तिप्रवाद के दस चूलिका-वस्तु हैं। शेष पूर्वों के चूलिका-वस्तु नहीं है।

# चौदह पूर्व: एक परिचय

| पूर्व                       | विषय                                           | पद-परिमाण       | वस्तु | चूलिका-वस्तु |
|-----------------------------|------------------------------------------------|-----------------|-------|--------------|
| १. उत्पाद                   | द्रव्य और पर्यायों की उत्पत्ति                 | १ करोड़         | १०    | 8            |
| २. अग्रायणीय                | द्रव्य, पर्याय और जीवों का परिमाण              | ९६ लाख          | १४    | १२           |
| ३. वीर्यप्रवाद              | अजीवों तथा सकर्म-अकर्म जीवों के वीर्य का वर्णन | ७० लाख          | দ     | <u> ج</u>    |
| ४. अस्तिनास्तिप्रवाद        | पदार्थ की सत्ता-असत्ता का निरूपण               | ६० लाख          | १८    | १०           |
| ५. ज्ञानप्रवाद              | पांच ज्ञानों का भेद-प्रभेद सहित प्ररूपण        | एक कम १ करोड़   | १२    | 0            |
| ६. सत्यप्रवाद               | सत्य और असत्य के भेदों का वर्णन                | १ करोड़ छह      | ₹     |              |
| ७. आत्मप्रवाद               | नाना नयदृष्टियों से आत्मा का निरूपण            | २६ करोड़        | १६    | 0            |
| ८. कर्मप्रवाद               | कर्म का स्वरूप और प्रकार                       | १ करोड़ ८० हजार | ३०    | 0            |
| ९. प्रत्याख्यानप्रवाद       | प्रत्याख्यानों का स्वरूप वर्णन                 | चौरासी लाख      | २०    | 0            |
| १०. वि <b>द्या</b> नुप्रवाद | विशिष्ट विद्याओं का वर्णन                      | १ करोड़ १० लाख  | १५    | 0            |
| ११. अवन्ध्य                 | संयमयोगों की सार्थकता, असंयमयोगों की व्यर्थता  | २६ करोड़ ।      | १२    | 0            |
| १२. प्राणायुप्रवाद          | प्राणों के भेद-प्रभेद का प्ररूपण               | १ करोड़ ४६ लाख  | १३    | 1 0          |
| १३. क्रियाविशाल             | क्रियाओं के भेद-प्रभेद का निरूपण               | ९ करोड़         | ३०    | 0            |
| १४. लोकबिन्दुसार            | सर्वाक्षरसन्निपात लब्धि का निरूपण              | १२३ करोड़       | २५    | 0            |

# ७. परीषह प्रविभक्ति का उद्गम : पूर्व

अस्य कर्मप्रवादपूर्वसप्तदशप्राभृतोद्धृततया वस्तुतः सुधर्मास्वामिनैव जम्बूस्वामिनं प्रति प्रणीतत्वात् । (उशावृ प १३२)

आर्य सुधर्मा ने जम्बूस्वामी को 'परीषहप्रविभक्ति' (उत्तराध्ययन का दूसरा अध्ययन) की वाचना दी। यह अध्ययन कर्मप्रवादपूर्व के सतरहवें प्राभृत से उद्धृत है।

कम्मप्पवायपुब्वे सत्तरसे पाहुडंभि जं सुत्तं। सणयं सोदाहरणंतंचेव इहंपि णायव्वं॥

(उनि ६९)

कर्मप्रवादपूर्व के सतरहवें प्राभृत में परीषहीं का नय और उदाहरण सहित निरूपण है।

## द. दशवैकालिक का उद्**ग**म

आयप्पवायपुर्वा णिज्जूढा होई धम्मपण्णत्ती। कम्मप्पवायपुर्वा पिडस्स तु एसणा तिविधा।। सच्चप्पवातपुर्वा णिज्जूढा होति ववकसुद्धी उ। अवसेसा णिज्जूढा णवमस्स उ ततियवत्थूतो।। बितिओ वि य आदेसो गणिपिडगातो दुवालसंगातो। (दिन ४-७)

दशवैकालिक का धर्मप्रज्ञप्ति (चौथा अध्ययन) आत्मप्रवादपूर्वे से, पिण्डैपणा (पांचवां अध्ययन) कर्मप्र- वादपूर्व से, वाक्यशुद्धि (सातवां अध्ययन) सत्यप्रवादपूर्व से और शेष सात अध्ययन प्रत्याख्यान पूर्व की तीसरी वस्तु से उद्धृत किए गए हैं।

दूसरी मान्यता के अनुसार इसका निर्यूहण गणिषटक द्वादशांगी से किया गया।

# ६. चतुर्दशपूर्वी

ते किर चउदसपुन्बी, सन्ववखरसन्निवाइणो निउणा।'''' (उनि ३१७)

चोद्दसुपुन्वीणं अजिणाणं जिणसंकासाणं सन्वक्खर-सन्निवादीणं जिणोविव अवितहं वागरमाणाणं'''।

(आवचू १ पृ १५९)

चौदहपूर्वी जिन नहीं होते, जिन के सदृश होते हैं। वे जिन की तरह यथार्थभाषी होते हैं। उन्हें सर्वाक्षर-सन्निपात लब्धि प्राप्त होती है।

आगमो चोद्दसपुब्वा णिट्ठं पत्ता जाव संयभूरमणे वि जं मच्छओ करेति तं पि जाणित । (आवच् १ पृ ५४३) चतुर्दशपूर्वी स्वयंभूरमण समुद्र के मत्स्यों की चेष्टाएं

भी जान सकते हैं।

ऋद्धयश्चामर्षे। षध्यादयश्च अवर्तिनमिष योधयेदित्येवं-विधपुलाकलब्ध्यादयश्च महत्य एवास्य भवन्ति, सन्ति चास्यापि चतुर्देशरत्नोपमानि सकलातिशयनिधामानि पूर्वाणि । (उशावृ प ३५०) चतुर्दशपूर्वी आमर्षेषिध आदि लब्धियों से सम्पन्न होते हैं। चक्रवर्ती के साथ भी युद्ध कर सके, वैसी पुलाक लब्धि उनके पास होती है । जैसे चक्रवर्ती चौदह रत्नों के अधिपति होते हैं, वैसे ही वे अक्षय ज्ञानकोष रूप चौदह पूर्वों के ज्ञाता होते हैं।

(चतुर्वशपूर्वी एक घट से हजार घट, एक पट से हजार पट, एक कट से हजार कट, एक छत्र से हजार छत्र और एक दंड से हजार दंड निर्मित कर दिखा सकते हैं। देखें अगवती १।४।११२)

## आगमनिर्मूहण

चोद्सपुन्नी कहिषि कारणे समुष्पण्णे णिज्जूहइ, दसपुन्नी पुण अपन्छिमो अनस्समेन णिज्जूहइ, ममंपि इमं कारणं समुष्पण्णं, अहमिन निज्जुहामिः दसनेया-लियं। (दिज्जूपृ७)

चौदहपूर्वी कारण उपस्थित होने पर निर्यूहण करते हैं। अन्तिम दशपूर्वी अवश्य निर्यूहण करते हैं। चौदहपूर्वी आचार्य शब्यंभव ने कारण उपस्थित होने पर दशर्वका-लिक का निर्यूहण किया।

# १०. पूर्वधर: दृष्टि और श्रुत

चोइस दस य अभिन्ते नियमा सम्मं तु सेसाए भयणा ... (विभा ५३४)

चतुर्दशपूर्वी और पूर्ण दशपूर्वी नियम से सम्यक्दृष्टि होते हैं। शेष अपूर्ण दशपूर्वी से आचारांगधर पर्यन्त में सम्यक्तव की भजना है — वे सम्यक्दृष्टि भी हो सकते हैं और मिथ्यादृष्टि भी।

इच्चेयं दुवालसंगं गणिपिडगं चोह्सपुव्विस्स सम्मसुयं, अभिण्णदसपुव्विस्स सम्मसुयं, तेण परं भिण्णेसु भयणा । (नन्दी ६६)

द्वादशांग गणिपिटक चतुर्दशपूर्वी से अभिन्नदसपूर्वी पर्यंत सम्यक् श्रुत होता है। शेष भिन्नदसपूर्वी आदि में सम्यक् श्रुत की भजना है।

## ११. पूर्व और प्रत्येकबुद्ध आदि

पत्तेयबुद्धाणं पुव्वाधीतं सुतं णियमा भवति-जहण्णेणं एककारसंगा, उक्कोसेणं भिण्णदसपुव्वा ।

(नन्दीचू पृ २६)

प्रत्येकबुद्ध में पूर्व अधीत श्रुत की नियमा है — जघन्यतः ग्यारह अंग, उत्क्वष्टतः भिन्न दस पूर्व।

पुलागबकुसपडिसेवणाकुसीला य उक्कोसेणं अभिन्त-दसपुब्वधरा कषायकुशीलनिर्ग्नन्थौ चतुर्दशपूर्वधरौ। जयन्येन पुलाकस्य श्रुतमाचारवस्तु नवमपूर्वे बकुशकुशील-निर्ग्रन्थानां श्रुतमण्टौ प्रवचनमातरः। (उशावृ प २५८)

पुलाक, बकुश और प्रतिसेवनाकुशील—ये तीन प्रकार के निर्प्रथ उत्कृष्टत: अभिन्न दसपूर्वधर होते हैं और कषायकुशील निर्प्रथ चतुर्दशपूर्वधर होते हैं। पुलाक निर्प्रथ जघन्यत: नौवें पूर्व की आचारवस्तु के ज्ञाता होते हैं और बकुश तथा कुशील निर्प्रथ अष्ट प्रवचन-माता के ज्ञाता होते हैं।

# १२. चतुर्दशपूर्वी का ज्ञान परस्पर तुल्य

अनखरलंभेण समा ऊणहिया होति मइविसेसेहि। ते वि य मईविसेसे सुयनाणब्यतरे जाण।। (विभा १४३)

अक्षरलाभ की अपेक्षा से सभी चौदहपूर्वी तुल्य होते हैं किंतु क्षयोपशम की विचित्रता से प्राप्त मतिविशेषों की अपेक्षा से उनमें न्यूनाधिकता भी होती है। ये मति-विशेष श्रुतानुसारी होने के कारण श्रुतज्ञान के अन्तर्गत ही हैं, मतिज्ञानान्तर्भावी नहीं हैं।

## १३. चतुर्दशपूर्वी में ज्ञान की तरतमताः श्रुत-निबद्ध भाव

जं चोट्सपुब्बधरा छट्टाणगया परोप्परं होंति । तेण उ अणंतभागो पण्णवणिज्जाण, जं सुत्तं ॥

अणंतभागहीणे वा, असंखेज्जभागहीणे वा, संखेजज-भागहीणे वा, संखेजजगुणहीणे वा, असंखेजजगुणहीणे वा, अणंतगुणहीणे वा । अणंतभागव्भहिए वा, असंखेजज-भागव्भहिए वा, संखेजजभागव्भहिए वा, संखेजजगुणव्भहिए वा, अणंतगुणव्भहिए वा ।

यदि पुनर्यावन्तः प्रज्ञापनीया भावास्तावन्तः सर्वेऽपि सूत्रे निश्वद्धः भवेयुः, तदा तद्वेदिनां तुल्यतैव स्यात्, न षट्स्थानपातित्वम् । (विभा १४२ मवृ पृ ७४,७६)

चौदहपूर्वी परस्पर षट्स्थानपतित ग्रहणक्षमता में न्यूनाधिक होते हैं। यदि सारे प्रज्ञापनीयभाव श्रुतनिबद्ध हों तो उनके ज्ञाता में तरतमता नहीं होती, वे सब समान

ही होंगे। परन्तु छह प्रकार से तरतमता है, इसलिए प्रज्ञापनीय भावों का अनन्तवां भाग ही श्रुतनिबद्ध है। वे छह स्थान ये हैं----

#### न्यून

#### अधिक

१. अनन्तभाग हीन

१. अनन्तभाग अधिक

२. असंख्येयभाग हीन

२. असंख्येयभाग अधिक

३ संख्येयभाग हीन

३. संख्येयभाग अधिक

४. संख्येयगुण हीन

४. संख्येयगुण अधिक

५. असंख्येयगुण हीन

५. असंख्येयगुण अधिक

६. अनन्तगुण हीन

६. अनन्तगुण अधिक

उक्कोससुयश्वाणी वि जाणमाणो वि तेऽभिलस्पे वि ।

न तरइ सब्बे बोत्तुन पहुष्पइ जेण कालो से।।

तस्योत्कृष्टश्रुतज्ञानिनो वदतः कालो न प्रभवति न पूर्यते, आयुषः परिमितत्वात् वाचश्च ऋमवतित्वात् । (विभा ४५२ मबृ पृ २१४)

एक चतुर्दशपूर्वी, जो उत्कृष्ट श्रुतज्ञानलब्धि से सम्पन्न है, सब भावों को जानता है, फिर भी वह सब प्रज्ञापनीय (अभिलाप्य) भावों का पूर्णतया प्रतिपादन करने में समर्थ नहीं होता, नयोंकि आयुष्य परिमित और वचन क्रमवर्ती होने के कारण अनन्त भावों को व्यक्त करने जितना समय नहीं रहता।

## १४. अन्तर्मुहर्त्त में चौदहपूर्वों की अनुप्रेक्षा

महापाणं किर जदा अतिगतो होति ताहे उप्पण्णे कज्जे अन्तोमुहत्तेण चोद्दसवि पुव्वाणि अणुप्पेहेज्जंति, उक्कइओवइयाणि करेति। (आवचू २ पृ १८७)

महाश्राण (महापान) ध्यान की साधना सम्पन्न होने पर चतुर्दशपूर्वी प्रयोजन उपस्थित होने पर अन्तर्मुहूर्त्त में चौदह ही पूर्वों की अनुप्रेक्षा---पर्यालोचना कर लेता है, अनुक्रम-व्युत्क्रम से उनका परावर्तन कर लेता है।

चोदसपुव्वधरस्सागमोवउत्तस्स अन्तमुहृत्तमेत्तोवयोग-काले अत्थोवलंभोवयोगपञ्जवा जे ते समयावहारेण अणंताहिबि उस्सव्यिणीओसप्यिणीहि णोबहिज्जंति ते अतो भणितं आगमतो भावअज्भीणं। (अनुचूपृदद)

चतुर्दश पूर्वविद् मुनि, जो आगम ग्रन्थों के विषय में एकाग्रचित्त है, वह अन्तर्मुहूर्त्त मात्र में असीम पर्यायों को जान लेता है, एक-एक पर्याय को एक-एक समय में अवहृत किया जाये तो अनन्त उत्सर्पिणी और अनन्त अवसर्पिणी में भी उनका अवहार नहीं हो सकता, इसे भावतः अक्षीण कहा जाता है।

## १५. अवसर्पिणी काल में पूर्वधरों का ऋम

अस्यागवसर्पिण्यां चतुर्दशपूर्व्यनन्तरं दशपूर्वधरा एव संजाता न त्रयोदशपूर्वधरा द्वादशपूर्वधरा एकादशपूर्वधरा (ओनिवृप३)

इस अवसर्पिणी कालखंड में चतुर्देशपूर्वी हुए हैं, उनके पश्चात् दशपूर्वी ही हुए, किंतु तेरहपूर्वी, बारहपूर्वी या ग्यारहपूर्वी नहीं हुए।

## १६. चौदह पूर्वों की स्मृति की भजना

चोइसपुर्वी मणुओ देवत्ते तं न संभरइ सव्वं। देसम्मि होइ भयणा सट्टाणभवे वि भयणा उ ॥ (विभा ५३९)

चतुर्दशपूर्वी को देवलोक में उत्पन्न होने पर सारे श्रुत की स्मृति नहीं रहती। आंशिक स्मृति रह भी सकती है, नहीं भी रहती। वर्तमान जन्म में भी भजना है।

### धृतज्ञान के नाश के कारण

मिच्छ-भवंतर-केवल-गेलन्न पमायमाइण नासो । .... (विभा ५४०)

श्रुत-नाश के ये कारण हैं-

- ० मिध्यात्व
- ० भवान्तर-गमन
- ० केवलज्ञान की प्राप्ति
- ० रुग्ण शरीर
- ० प्रमाद आदि ।

## १७. अन्तिम दसपूर्वी

अज्जवइरा उवउत्ता- "मतेहितो वोच्छिज्जिहिति दसमपुर्वा। ""तंमि य भगवंते अद्भनारायसंघयणं दस (आवहाव १ पृ २०२, २०३) पृथ्वाणि य वोच्छिण्णा ।

आर्य वज्र (वीरनिर्वाण की छठी शती) के पश्चात् विद्यानुप्रवाद नामक दशवां पूर्व तथा अर्धनाराच संहनन — ये दोनों विच्छिन्न हो गये।

पूर्वगत —चौदह पूर्व । दृष्टिवाद का तीसरा भेद । (द्र. पूर्व)

**पूर्वानुयोग** -- दृष्टिवाद का चौथा भेद । (द्र. दृष्टिवाद)

पृथ्वीकाय पृथ्वी ही है शरीर जिनका, वे जीव। (द्र. जीवनिकाय)

पोट्टपरिहार-पुनः पुनः उसी शरीर में उत्पन्न होना - 'पउट्टपरिहारो नाम परा-वर्त्य तस्मिन्नेव सरीरके उववज्जित।' (आवचू १ पृ २९९)

सिद्धत्थपुराओ य कुंमग्गामं संपित्थया। तत्थ अंतरा एमो तिलथंभओ। तं दट्ठूण गोसालो भणति—भगवं! एस तिलथंभओ कि निष्किष्जिहिति न वत्ति?

सामी भणइ — निष्फिज्जिही । एते य सत्त पुष्फजीवा ओहाइत्ता एतस्सेव तिलथंभस्स एगाए सिंबलियाए पच्चार्याहिति ।

तेण असद्दंतेण अवक्किमत्ता सलेट्ठुओ उप्पाडितो। एमंते य एडिओ। '''वुट्ठं '''पुष्फा य पच्चायाता। (आवच् १ पृ २९७)

महावीर ने सिद्धार्थपुर से कूर्मग्राम की ओर प्रस्थान किया। गागें में एक तिल का पौधा था। गोशालक ने उसे देख पूछा भगवन्! यह तिल का पौधा निष्पन्न होगा या नहीं?

महाबीर ने कहा—यह निष्पन्न होगा। इस पौधे पर लगे सात फूलों के जीव मरकर इसी पौधे की एक फली में पैदा होंगे।

महाबीर के बचनों पर अश्रद्धा करते हुए मोशालक ने जड़ सहित पौधे को उखाड़ा और एकान्त में फेंक दिया।

उसी समय आकाश में दिच्य बादल आए।"" उससे तिलस्तम्भ का रोपण हुआ। वह अंकुरित हुआ, बद्धमूल हुआ और वहीं पर प्रतिष्ठित हो गया।

तिलपुष्प के वे सात जीव मरकर उसी तिलस्तंभ की एक फली में सात तिलों के रूप में उत्पन्न हो गए।

अन्तदा सामी कुंमग्गामाओ सिद्धत्यपुरं संपित्थितो । पुणरिब तिलयंभस्स अदूरसामंतेण जाव वितवयित ताहे पुच्छइ भगवं! जहा न निष्फण्णो । भगवता कहितं — अहा निष्फण्णो । तं एवं वणष्फईण पउट्टपरिहारो । (आवच् १ पृ २९९)

महावीर ने कूर्मग्राम से सिद्धार्थपुर की ओर प्रस्थान किया। ज्योंही तिल के पौधे के पास से गुजरे कि गोशालक ने पूछा—भगवन्! तिल का पौधा निष्पन्न नहीं हुआ है।

महावीर ने कहा—तिल का पौधा निष्पन्न हो गया है। 'पोट्टपरिहार' केवल बनस्पतिकाथ में ही होता कै।

प्रच्छना—प्रतिप्रश्न करना । स्वाध्याय का एक भेद । (द्र. स्वाध्याय)

प्रतिक्रमण-असंयम से संयम में लौटना।

- १. प्रतिक्रमण का अर्थ
  - \* प्रतिक्रमण : आवश्यक का एक विभाग(द्र. आवश्यक)
  - ० मिच्छामि दुक्कडंका अर्थ
- २. प्रतिक्रमण के पर्याय
  - ॰ भाठ दृष्टांत
- ३. प्रतिक्रमण के प्रकार
  - ० दैवसिक-राज्ञिक प्रतिक्रमण
  - ० इत्यरिक-यायत्कथिक प्रतिक्रमण
  - ० पाक्षिक आदि प्रतिक्रमण क्यों ?
- ४. प्रतिक्रमण सूत्र
  - ० ईर्यापथिक प्रतिक्रमण
  - ० शय्या-अतिचार प्रतिक्रमण
  - \* गोचरचर्या-अतिचार प्रतिक्रमण (द्र. गोचरचर्या)
  - ० स्वाध्याय-प्रतिलेखना अतिचार प्रतिक्रमण
- ५. प्रतिऋमण के स्थान
- ६. अतिचार के हेतु
- ७. असंभव अतिचारों का प्रतिक्रमण क्यों ?
- **द. तीन काल का प्रतिक्रमण**
- ९. प्रतिक्रमण की सार्थकता
- १०. प्रतिक्रमण के परिणाम
  - \* प्रतिक्रमण का कल्प (द्र. शासनभेद)
  - \* प्रतिक्रमण: प्रायश्चित्त का एक भेद
    - (इ. प्रायश्चित्त)

(द्र. कायोत्सर्ग)

- \* प्रतिक्रमण और कृतिकर्म (द्र. वन्दना) \* दंवतिक आदि प्रतिक्रमण और लोगस्स परिमाण
- ११. प्रतिक्रमण की उपसम्पदा

#### १. प्रतिक्रमण का अर्थ

नेयं पडिक्कमामि ति भूयसावज्जओ निवतामि । तत्तो य का निवत्ती ?तदणुमईओ विरमणं जं ॥ (विभा ३५७२)

प्रतिक्रमण का अर्थ है--भूतकाल के सावद्ययोगों से निवृत्ति । यह निवृत्ति अनुमोदनविरमण रूप होती है।

पडिक्कमामि नाम अपुणक्करणताए अब्भुट्ठेमि अहारिहं पायच्छितं पडिवज्जामि । (आवचू २ पृ ४८)

प्रतिक्रमण का अर्थ है -दोष का पुनः सेवन न करने का संकल्प और यथायोग्य प्रायक्वित्त का स्वीकरण तथा वहन ।

स्वस्थानाच्चत्परं स्थानं, प्रमादस्य वशाद् गतः। तत्रैव ऋमणं भूयः, प्रतिक्रमणमुच्यते।। क्षायोपशमिकाद्वापि, भावादौदयिकं गतः। तत्रापि हि स एवार्थः, प्रतिकूलगमात् स्मृतः॥ पति पति पवत्तणं वा सुभेसु जोगेसु मोक्खफलदेसु। निस्सल्लस्स जितस्सा जं तेणं तं पडिक्कमणं॥ (आवच् २ पृ ५२)

प्रतिक्रमण का अर्थ है —

- प्रमादवश पर-स्थान (असंयम) में चले जाने पर पुनः स्वस्थान (संयम) में आना ।
- २. औदियक भाव से क्षायोपश्रमिक भाव में लौटना।
- ३ निःशल्य हो अशुभयोग से शुभयोग में प्रवृत्त होना।

पडिक्कमणं पुण -- पवयणमादिकादिसु आवस्सगाइ-क्कमे वा सहसाइक्कमणे पडिचोतितो सतं वा सरिऊण 'मिच्छा दुक्कडं' करेति, एवं तस्स सुद्धी।

(दअचू पृ १४)

प्रवचनमाता (सिमिति-गुप्ति) के आचरण में अथवा आवश्यक में अतिक्रमण होने पर, सहसा अतिक्रमण होने पर, दूसरे के द्वारा कहे जाने पर अथवा स्वयं उस अति-क्रमण की स्मृति कर 'मिच्छा मि दुक्कडं—मेरा दुष्कृत मिच्या हो'— ऐसा उच्चारण करना प्रतिक्रमण है। इससे दोषों की शुद्धि होती है।

मूलुत्तरावराहबखलणाए वखलितो पच्चागतसंवेगे विसुज्भमाणभावो पमातकरणं संभरंतो अप्पणो णिदण-गरंहणं करेति । (अनुचू पृ १८) मूलगुणों और उत्तरगुणों में स्खलना होने पर जब संवेग की पुनः प्राप्ति होती है, तब मुनि भावना की विशुद्धि से प्रमाद की स्मृति करता हुआ आत्म-निन्दा और गहीं करता है, वह प्रतिक्रमण है।

### मिच्छा मि दुक्कडं का अर्थ

मित्ति मिउमह्वत्ते छत्ति अ दोसाण छायणे होइ । मित्ति य मेराइ ठिओ दुत्ति दुर्गुछामि अप्पाणं ।। कत्ति कडं मे पावं डत्तियं डेवेमि तं उबसमेणं । एसो मिच्छादुक्कडपयक्खरत्थो समासेणं ।। (आवनि १५०५, १५०६)

'मि' के दो अर्थ हैं -- काया की ऋजुता तथा भावों की ऋजुता, 'खा' का अर्थ है -- असंयम का स्वगन, 'मि' का अर्थ है -- मैं चारित्र की मर्यादा में स्थित हूं। 'हु' का अर्थ है -- मैं दुष्कृतकारी आत्मा की निन्दा करता हूं। 'क' का अर्थ है -- मैंने पापकर्म किया है। 'ड' का अर्थ है -- मैं उसका अतिक्रमण करता हूं, लंधन करता हूं।

(इसका तात्पर्य है मैं संयम में स्थित हूं। मेरे द्वारा जो अनाचीर्ण का आचरण हुआ है, उसे मैं काया और भावों की ऋजुता से स्वीकार कर उसका प्रायश्चित्त करता हूं।)

## २. प्रतिक्रमण के पर्याय

पडिकमणं पडियरणा परिहरणा वारणा नियत्ती य। निंदा गरिहा सोही पडिकमणं अटुहा होइ।। (आवनि १२३३)

प्रतिक्रमण, प्रतिचरण, परिहरण, वारणा, निवृत्ति, निन्दा, गहीं और शोधि —ये प्रतिक्रमण के आठ पर्याय हैं।

## आठ बृष्टान्त

अद्धाणे पासाए दुद्धकाय विसभोयणतलाए। दो कन्नाओ पदमारिया य वत्थे य अगए य ॥ (आवनि १२४२)

 १. प्रतिक्रमण—प्रमादवश संयम से बाहर चले जाने पर प्राः संयम में लौट आना ।

एक राजा नगर के बाहर प्रासाद का निर्माण कराना चाहता था। उसने ग्रुभ तिथि-नक्षत्र में कार्य प्रारंभ किया। उस क्षेत्र के संरक्षण के लिए रक्षक नियुक्त कर उन्हें कहा — जो इसमें प्रवेश करे, उसे मौत के घाट उतार देना। जो उन्हों पैरों लौट आए, उसे मत मारता। एक दिन दो ग्रामीण व्यक्ति अजान में उसमें पुस गए। आरक्षकों ने उन्हें पकड़ा। एक ने उद्दंडतापूर्वक कहा—भीतर आ गए तो क्या हुआ ? रक्षकों ने उसे मार डाला। दूसरे ने गिड़गिड़ाते हुए कहा—आप जैसा कहेंगे, वैसा करूंगा। मुफे न मारें। रक्षकों ने कहा— आगे मत जाना। वह उन्हीं पैरों लौट आया। उसके प्रतिक्रमण ने उसे बचा लिया।

## **२. प्रतिचरण**--अकार्यका परिहार और कार्य में प्रवृत्ति ।

एक धनाइय विणक् ने विशाल हर्म्य बनाया। एक बार वह विणक् अपना हर्म्य अपनी पत्नी को संभला कर देशान्तर चला गया। कुछ समय बीता। हर्म्य का एक खंड गिलत-पिलत होकर गिर गया। सेठानी ने कहा—इतने विशाल मकान का एक कोना गिर जाने से क्या अनर्थ होगा? उसी मकान के एक ओर पीपल का अंकुर अंकुरित हो गया। सेठानी ने लापरवाही बरती। कालान्तर में उसके विस्तार से सारा हर्म्य ढह पड़ा। सेठानी ने सोचा—यदि मैं प्रारंभ से ही जागरूक रहती तो यह दशा नहीं होती।

जो दोषों की उपेक्षा करता है, वह संयम से भ्रष्ट होकर दुःखी हो जाता है। जो प्रायश्चित्त के द्वारा दोषों की विशुद्धि कर लेता है, वह चारित्र की अखंड आराधना कर सकता है।

### ३. परिहरण - अस्थानों - दोषों का परिहरण।

एक कुलपुत्र ने दो व्यक्तियों को दो-दो घड़े देकर कहा—जाओ, गोकुल से दूध ले आओ। दोनों गए। घड़ों को दूध से भरकर, कावड़ में घड़े रख, घर की ओर प्रस्थित हुए। जाने के दो मार्ग थे। एक ऋजु किंतु ऊबड़-खाबड़, दूसरा वक्त किन्तु निरापद। एक ऋजु मार्ग से चला। मार्ग ऊंचा-नीचा होने के कारण ठोकर लगी। दोनों घड़े फूट गए। दूसरा वक्त मार्ग से चला और घड़ों सहित घर पहुंच गया।

विषम स्थानों का परिहार करने वाला सुखपूर्वक लक्ष्य तक पहुंच जाता है।

## ४. बारण-अपने आपको दोषों से दूर रखना !

एक राजा था। उसने पड़ौसी राज्य पर आक्रमण कर दिया। पड़ौसी राजा ने सभी प्रकार के खादों तथा पानी के स्रोतों — तालाब, वापी, सरोवर आदि में विष मिला दिया। आक्रमणकारी राजा को यह ज्ञात हो गया। उसने अपने स्कंधावार में यह घोषणा करवाई कि यहां का सारा खाद्य और पेय विषमिश्रित है। कोई भी उसे न खाए। जिन सुभटों ने घोषणा के अनुसार बरताव किया, वे जीवित रह गए, और जिन्होंने घोषणा की अवहेलना की, वे मृत्यु को प्राप्त हो गए।

जो दोषों से दूर रहता है, वह चारित्र की सही अनुपालना करता है।

## निवृत्ति—अशुभ भावों से निवर्तन ।

एक गच्छ में अनेक मुनि थे। एक तरुण मुनि व्युत्पन्न था। आचार्य उसको गणधारण के योग्य समभ-कर सदा बढ़ाते रहते। एक बार वह आवेश के वशीभूत होकर गण से निकल गया। मार्ग में जाते-जाते उसने एक गीत सुना—

## 'तरितब्बा य पतिज्णया, मरितब्बं वा समरे समस्यएणं । असरिसवयणुष्केसया, न हु सहितब्बा कुले पसूयएणं ॥'

उसने सोचा, गीत में कितना सुन्दर कहा है—
'व्यक्ति को सत्यप्रतिज्ञ होना चाहिए। सामान्य व्यक्तियों
का अपलाप सहने से युद्ध में मर जाना अच्छा है।'
इस गीत-भावना से प्रेरित होकर वह मुनि पुनः गण में
आ गया।

#### ६. निवा--आत्म-संताप।

एक राजा ने चित्रशाला के लिए दूर-दूर से चित्रकारों को बुलाया। कुछ चित्रकार स्थानीय थे। एक
बार तत्रस्य चित्रकार की कन्या अपने पिता के लिए
भोजन लेकर जा रही थी। राजा घोड़े को सरपट
दौड़ाता हुआ उधर से निकला। लड़की ने सड़क से
हटकर अपनी जान बचाई। वह चित्रशाला में पिता की
प्रतीक्षा करने लगी। उस समय उसने म्यूरिपच्छ का
चित्र बनाया। इतने में ही राजा चंक्रमण करता हुआ
वहां आया और उस चित्रगत म्यूरिपच्छ को असली
समक्ष कर हाथ से उठाना चाहा। नखों पर आधात
लगा। कन्या हंस पड़ी। राजा ने हंसने का कारण पूछा।
लड़की निपुण थी। वह बोली—मेरी मंचिका के तीन
ही पाये हैं। आज तुम चौथे मिल गए। राजा ने कहा—
मैं चौथा कैसे? कन्या ने उसको उसका रहस्य बताया
और छह महीनों तक कथाओं में उलक्षाए रखा। कुछ

समय बीता। एक दिन कन्या ने अपना आत्म-संताप करते हुए एकान्त में अपने आपसे कहा — 'अरे वित्रकार- धुया! तूयह गर्व मत करना कि तूराजा की प्रिया है।' राजा ने यह सुना और उसके आत्म-संताप और यथार्थ पर प्रसन्न होकर उसे अग्रमहिषी बना दिया। यह द्रव्य निदा है।

मुनि भाव निन्दा करे — हे श्रीव ! तुम अनन्तकाल से भवश्रमण कर रहे हो । इस जन्म में तुम्हें मनुष्यत्व, सम्यक्त्व और चारित्र मिला। लोगों में तुम पूजनीय बने। परंतु यह गर्व मत करो कि तुम पूजनीय हो, बहु-श्र्त हो आदि।

### ७. मही पुरु के समक्ष आलोचना करना।

एक स्थिविर ब्राह्मण अध्यापक की तरण पत्नी एक पिंडारक में आसक्त थी। वह नर्मदा नदी के उस पार रहता था। तरुणी ब्राह्मणी वैश्वदेव बिल करती और कहती मुफ्ते कोओं से भय लगता है। ब्राह्मण ने उसकी रक्षा के लिए छात्रों को नियुक्त कर दिया। एक दिन एक छात्र ने यह जान लिया कि यह तरुणी ब्राह्मणी प्रतिदिन मगरमच्छों से भरी नर्मदा नदी को तैर कर जाती है और कहती है—मैं कौओं से डरती हूं। उस छात्र ने एक बार उसे कहा—

## 'दिवा कागाण बीमेसि, रसि तरसि नम्मवं। कुतित्थाणि य जाणासि, अच्छीणं उपकणाणि य।।'

उस तरुणी ने जान लिया कि छात्र ने मेरा सारा रहस्य जान लिया है। वह उसमें आसक्त हो गई। छात्र ने कहा अध्यापक को ज्ञात हो जाने पर ? तब उस तरुणी ने अपने पति अध्यापक को मरवा डाला! कालान्तर में वह विक्षिष्त हो गई। वह घर-घर भिक्षा मांगने जाती और कहती—

## 'मए मदणुसत्ताए, पती मारितो मे रओ। तरुणगं कंखमाणीए, कुलं सीठं च कूंसितं ॥'

'मैं पतिमारक हूं, मैं पतिमारक हूं, मुक्ते भिक्षा दो।' वह गर्हा करती रही। कालान्तर में वह प्रव्रजित होकर आत्म-साधना करने लगी।

## मोधि – दोषों का उच्छेद करना।

राजा श्रेणिक ने एक बार रजक को दो रेशमी वस्त्र प्रक्षालन के लिए दिए। उस दिन कौमुदी महोत्सव था। रजक ने उत्सव का दिन सोचकर दोनों वस्त्र अपनी दोनों पित्नयों को दे दिए। वे उन्हीं रेशमी वस्त्रों को पहन कर महोत्सव में गईं। प्रच्छन्नरूप से घूमते हुए राजा ने अपने वस्त्र पहचान लिए। दोनों महिलाओं ने ताम्बूल से उन दोनों वस्त्रों को बिगाड़ डाला। घर पहुंचने पर रजक ने उन्हें उपालंभ दिया और क्षार पदार्थ से ताम्बूल के धब्बों को मिटाकर, प्रातः राजा को सौंपने गया। राजा ने रजक से पूछा। रजक ने सही-सही बता दिया। यह द्रव्य शोधि है।

मुनि भावशोधि करें — दोषों का प्रायश्चित्त लेकर शुद्ध हो जाए।

(आवच् २ पृ ५३-६१; हावृ २ पृ ४३-४८)

#### ३. प्रतिक्रमण के प्रकार

पडिकमणं देवसियं राइयं च इत्तरियमावकहियं च। पक्खिय चउम्मासिय संवच्छर उत्तिमट्ठे य।। (आवनि १२४७)

प्रतिक्रमण के आठ प्रकार —

- १. दैवसिक प्रतिक्रमण ५. पाक्षिक प्रतिक्रमण
- २. रात्रिक प्रतिक्रमण ६. चातुर्मासिक प्रतिक्रमण
- ३. इत्वरिक प्रतिकमण ७. सांवत्सरिक प्रतिक्रमण
- ४. याबत्कथिक प्रतिक्रमण ६. उत्तमार्थं प्रतिक्रमण— अनशन के समय किया जाने वाला ।

### दैवसिक-रात्रिक प्रतिक्रमण

देसियं च अइयारं, चितिज्ज अणुपुब्वसो। नाणे दसणे चैव, चरित्तम्मि तहेव य।। पारियकाउस्सग्गो, बंदिताण तओ गुरु। देसियं तु अइयारं, आलोएज्ज जहक्कमं।। पडिक्कमित्तु निस्सल्लो, बंदिताण तओ गुरु। काउस्सग्गं तओ कुज्जा, सब्बदुक्खविमोक्खणं॥

(उ २६।३९-४१)

ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप सम्बन्धी दैवसिक अतिचार का अनुक्रम से चिन्तन करे। कायोत्सर्गको समाप्त कर गुरु को बन्दना करे। फिर अनुक्रम से दैवसिक अतिचार की आलोचना करे। प्रतिक्रमण से निःशल्य होकर गुरु को बन्दना करे। फिर सर्व दु:खों से मूक्त करने वाला कायोत्सर्ग करे।

राइयं च अइयारं, चितिज्ज अणुपुव्वसो i नाणंमि दंसणंमी, चरित्तंमि तवंमि य ।। पारियकाउस्सम्मो, वंदित्ताण तओ गुरुं। राइयं तु अइयारं, आलोएज्ज जहक्कमं॥ पडिक्कमित्तु निस्सल्लो, वंदित्ताण तओ गुरुं। काउस्सम्मं तओ कुज्जा, सन्वदुक्खविमोक्खणं॥

(उ २६।४७-४९)

ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप सम्बन्धी रात्रिक अतिचार का अनुक्रम से चिन्तन करे। कायोत्सर्ग को समाप्त कर गृह को बन्दना करे। फिर अनुक्रम से रात्रिक अतिचार की आलोचना करे। प्रतिक्रमण से नि:शल्य होकर गृह को बन्दना करे, फिर सर्व दु:खों से मुक्त करने वाला कायोत्सर्ग करे।

जो होज्ज उ असमत्थो बालो बुड्ढो गिलाणपरितंतो । सो आवस्सगजुत्तो अच्छेज्जा निज्जरापेही ।। (ओनि ६३७)

असमर्थ (दुर्बल), बाल, वृद्ध और रोगाकान्त निर्ज-रार्थी साधु प्रतिक्रमण में बेंटे-बेंठे कायोत्सर्ग कर सकता है।

#### इत्वरिक-यावरकथिक प्रतिक्रमण

उच्चारे पासवणे खेले सिंघाणए पडिक्कमणं । आभोगमणाभोगे सहस्सकारे पडिक्कमणं ।।

(आवनि १२४९)

उच्चार-प्रस्नवण और श्लेष्म का परिष्ठापन कर किया जाने वाला प्रतिक्रमण तथा जान-अनजान में और सहसा गलती होने पर किया जाने वाला प्रतिक्रमण इत्वरिक प्रतिक्रमण कहलाता है।

पंच य महन्वयाइं राईछट्टाइ चाउजामो य । भत्तपरिण्णा य तहा दुण्हंपि य आवकहियाइं ॥ (आवित १२४८)

पांच महावत, रात्रिभोजनविरति, चातुर्याम, भक्त-परिज्ञा तथा इंगिनीमरण इनसे संबंधित प्रतिक्रमण यावत्कथिक प्रतिक्रमण है।

## पाक्षिक आदि प्रतिक्रमण क्यों ?

जया लोगे गेहं दिवसे दिवसे पमिज्जज्जंतिप पक्षा-दिसु अब्भिधितं अवलेवणपमज्जणादीहि सज्जिज्जिति, एवमिहावि ववसोहणविसेसां कीरति।

(आबचु२ पृ६४)

लोग अपने-अपने घरों को प्रतिदिन साफ करते हैं, फिर भी पक्ष, मास आदि में तथा विशेष उत्सर्वों के अवसर

पर घरों की लिपाई-पुताई करते हैं, विशेषरूप से साफ-मुथरा कर उसे मुसज्जित करते हैं। इसी प्रकार मुनि भी प्रतिदिन प्रतिक्रमण करते हैं, परंतु विशेष शोधन के लिए वे पाक्षिक, मासिक आदि प्रतिक्रमण करते हैं।

## ४. प्रतिऋमण सूत्र

इच्छामि पडिक्कमिउं जो मे देवसिओ अइयारो कओ काइओ वाइओ माणसिओ उस्सुत्तो उम्मग्गो अकप्पो अकरणिउजो दुज्काओ दुव्विचितिओ अणायारो अणिच्छयव्वो असमणपाउग्गो नाणे दंसणे चरित्ते सुए सामाइए तिण्ह गुत्तीणं चउण्हं कसायाणं पंचण्हं मह्व्व-याणं छण्हं जीवनिकायाणं सत्तण्हं पिडेसणाणं अटुण्हं पवयणमाऊणं नवण्हं बंभचेरगुत्तीणं दसविहे समणधम्मे समणाणं जोगाणं जं खंडियं जं विराहियं, तस्स मिच्छा मि दुक्कडं। (आव ४।३)

मैं अपने द्वारा किए हुए दिवससंबंधी कायिक, वाचिक और मानसिक अतिचार के प्रतिक्रमण की इच्छा करता हूं। मैंने उत्सूत्र की प्ररूपणा की हो, मोक्षमार्ग के प्रतिकूल मार्ग का प्रतिपादन किया हो, विधि के विरुद्ध आचरण किया हो, अकरणीय कार्य किया हो, अशुभ (आतं-रोंद्र) ध्यान किया हो असत् चितन किया हो, अनाचरणीय और अवाध्यनीय का आचरण किया हो, अमण के अयोग्य कार्य का आचरण किया हो, ज्ञान, दर्शन, चारित्र, श्रुत और सामायिक के विषय में तथा तीन गुष्ति, चार कथाय, पांच महाव्रत, षड्जीवनिकाय, सात पिण्डैषणा, आठ प्रवचनमाता, नौ ब्रह्मचर्यगुष्ति तथा दस प्रकार के श्रमण धर्म में होने वाले श्रमणयोगों की अखण्ड आराधना न की हो, विराधना की हो तो उससे सम्बन्धित मेरा दुक्कृत निष्फल हो।

### ईर्यापधिक प्रतिक्रमण

इच्छामि पडिक्कमिउं इरियावहियाए विराहणाए गमणागमणे पाणक्कमणे बीयक्कमणे हरियक्कमणे ओसा-उत्तिग-पणग-दगमट्टी-मक्कडासंताणासंक्रमणे जे मे जीवा विराहिया एगिदिया बेइदिया तेइदिया चउरिदिया पचिदिया अभिह्या वत्तिया लेसिया संघाइया संघट्टिया परियाविया किलामिया उद्दविया ठाणाओ ठाणं संकामिया, जीवियाओ ववरोविया, तस्स मिच्छा मि दुक्कडं। (आव ४।४)

मैं ईर्यापथ में होने वाले अतिचारों के लिए प्रति-क्रमण करना चाहता हूं—गमनागमन में प्राण, बीज और हरितकाय का अतिक्रमण किया हो, ओस, चींटियों के बिलों, फफुंदी, कीचड़ और मकड़ी के जालों का संक्रमण करते समय जो इन जीवों की विराधना की हो, सामने आते हुए एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पंचेन्द्रिय जीवों को हत-प्रतिहत किया हो, उनकी दिणा बदली हो, उन्हें चोट पहुंचाई हो, गम्भीर रूप से घायल किया हो, हिलाया-डुलाया हो, सताया हो, क्लान्त किया हो, उत्पीड़ित किया हो, स्थानान्तरित किया हो और उन्हें मार डाला हो तो उससे सम्बन्धित मेरा दुष्कृत निष्फल हो।

#### शय्या-अतिचार प्रतिक्रमण

इच्छामि पडिक्किमिउं पगामसेज्जाए निगामसेज्जाए उज्बट्टणाए परिबट्टणाए आउंटणाए पसारणाए छप्पइय-संघट्टणाए कूइए कक्कराइए छीए जंभाइए आमोसे, ससरक्खामोसे, आउलमाउलाए सोयणवित्तयाए, इत्थी-विष्परियासिआए दिहिविष्परियासिआए मणविष्परिया-सिआए पाणभोयणविष्परियासिआए, तस्स मिच्छा मि दुक्कडं। (आव ४।६)

मैं शय्या संबंधी प्रतिक्रमण करता हूं — प्रकाम शय्या (अतिनिद्रा) और निकामशय्या (बार-बार निद्रा) ली हो, उद्वर्तन, परिवर्तन (करवट बदलना), शरीर का संकोच-विकोच, जूं का संघट्टन, नींद में बोलना, दांत पीसना, छींक, जम्हाई, वस्तु का स्पर्श, सचित्त वस्तु का स्पर्श—इनसे संबंधित स्खलना हुई हो; स्वप्नहेतुक आकुलव्याकुलता, स्त्रीसंबंधी विपर्यास, दृष्टिविपर्यास, मनविपर्यास और आहारसंबंधी विपर्यास हुआ हो तो उससे संबंधित मेरा दुष्कृत निष्फल हो।

#### स्वाध्याय-प्रतिलेखना-अतिचार प्रतिक्रमण

पडिस्कमामि चाउकालं सज्कायस्स अकरणयाए, उभओकालं भंडोवगरणस्स अप्पडिलेहणाए दुप्पडिलेहणाए अप्पनज्जणाए अइक्कमे वहक्कमे अइयारे अजायारे जो मे देवसिओ अइयारो कओ, तस्स मिच्छा मि दुक्कडं। (आव ४।७)

मैं प्रतिक्रमण करता हूं - चातुष्कालिक (दिन के प्रथम और अन्तिम प्रहर तथा रात के प्रथम और अन्तिम प्रहर में) स्वाध्याय न किया हो, दिन के प्रथम तथा अन्तिम प्रहर में पात्र, वस्त्र आदि उपकरणों का प्रतिलेखन न किया हो अथवा अविधि से किया हो, स्थान आदि का प्रमार्जन न किया हो अथवा अविधि से किया हो। अतिकम --दोष-सेवन के लिए मानसिक संकल्प किया हो,

व्यतिक्रम — दोष-सेवन के लिए प्रस्थान किया हो, अतिचार — दोष-सेवन के लिए तत्परता की हो, सामग्री जुटा ली हो,

अनाचार- दोष का आसेवन किया हो, इस विषय में जो मैंने दिवस सम्बन्धी अतिचार किया हो तो उससे संबंधित मेरा दुष्कृत निष्फल हो।

### ५. प्रतिक्रमण के स्थान

मिच्छत्तपडिक्कमणं तहेव अस्संजमे पडिक्कमणं । कसायाण पडिक्कमणं जोगाण य अप्पसत्थाणं ॥ संसारपडिक्कमणं चउव्विहं होइ आणुपुर्वीए । भावपडिक्कमणं पुण तिविहं तिविहेण नेयव्वं ॥ (आविन १२४०,१२४१)

मिध्यात्व, असंयम, कषाय, अप्रशस्त योग और संसार (नरक, तिर्यञ्च, मनुष्य और देव) इन पांच स्थानों से मनुष्य को लौटना चाहिए।

भावप्रतिक्रमण का अर्थ है—
प्रमाद न करना मनसा, वाचा, कर्मणा।
प्रमाद न करवाना — मनसा, वाचा, कर्मणा।
प्रमाद का अनुमोदन न करना — मनसा, वाचा,
कर्मणा।

पडिलेहेडं पमज्जिय भत्तं पाणं च वोसिरेऊणं। वसहीकयवरमेव उ णियमेण पडिनकमे साहू॥ हत्यसया आगंतु गंतु च मुहुत्तगं जिंह चिट्ठे। पंथे वा वच्चंतो णदिसंतरणे पडिक्कमइ॥

(आवहावृ २ पृ ५०)
पिडसिद्धाणं करणे किञ्चाणमकरणे य पिडक्कमणं ।
असद्हणे य तहा विवरीयपरूवणाए य ॥
(आविन १२७१)

मुनि प्रतिक्रमण कब करे?

- १. प्रतिलेखन और प्रमार्जन कर,
- २. भक्तपान का परिष्ठापन कर,
- ३. उपाश्रय के कूड़े-कर्कट का परिष्ठापन कर,
- ४. सौ हाथ की दूरी तयकर मृहूर्त भर उस स्थान में ठहरने पर,
- ४. यात्रापथ से निवृत्त होने पर,
- ६. नदीसंतरण करने पर।

- ७. प्रतिषिद्ध का आचरण करने पर,
- करणीय (स्वाध्याय आदि) नहीं करने पर,
- ९. अईत् द्वारा प्रतिपादित तत्त्वों पर अश्रद्धा होने पर,
- १०. विपरीत प्ररूपणा करने पर ।

## ६. अतिचार के हेतु

सहसा अण्णाणेण व भीएण व पित्लिएण व परेण। वसणेणायंकेण व मूढेण व रागदोसेहिं॥ जं किंचि कयमकज्जं न हुतं लब्भा पुणो समायरिउं। तस्स पडिककिमयव्वं न हुतं हियएण वोढव्वं॥ (ओनि ७९९,८००)

सहसा/अतिकत, अज्ञान, भय, परप्रेरणा, विपत्ति, रोग-आतंक, मूढता और रागद्वेष—इन हेतुओं से आच-रित दोषों का प्रतिक्रमण इस प्रकार से करना चाहिए कि पुन: उन दोषों का समाचरण न हो और न उनकी स्मृति का भार ही रहें।

### ७. असंभव अतिचारों का प्रतिक्रमण क्यों ?

दिवसा असंभविणोवि देवसिए उच्चरिज्जंति, संवेगत्थं अष्पमादत्थं निदणगरहणत्यं एवमादि पडुच्च। एवं रातिअसंभविणोवि विभावेज्जा।

(आवचू२ पृ७५)

दैवसिक और रात्रिक प्रतिक्रमण में उन अतिचारों का भी उच्चारण किया जाता है, जिनका आसेवन दिन-रात में संभव भी नहीं है। ऐसा क्यों ? इसके मुख्य हेतु हैं — १. संवेगवृद्धि २. अप्रमाद की साधना ३. निदा-गर्हा।

## द. तीन काल का प्रतिक्रमण

पडिक्कमणं ....तीए पच्चृष्पन्ने अणागए चेव कालंमि ॥ (आयनि १२३१)

प्रतिक्रमण तीनों काल से सम्बद्ध है—

- १. अतीत का प्रतिक्रमण—निन्दा द्वारा अशुभ योग से निवृत्त होना।
- २. वर्तमान का प्रतिक्रमण—संवर द्वारा अशुभ योग से निवृत्त होना ।
- ३. अनागत का प्रतिकामण-प्रत्याख्यान द्वारा अशुभ योग से निवृत्त होना ।

## **६. प्रतिक्रमण की सार्थकता**

जं दुक्कडं ति मिच्छा, तं चेव णिसेवई पुणो पावं । पच्चवस्रमुसावाई, भायाणियडिप्पसंगो य ॥ जइ य पडिक्किमियव्वं, अवस्स काऊण पावयं कम्मं । तं चेव न कायव्वं, तो होइ पए पडिक्किंतो ॥ (आवहावृ १ पृ ३२३,३२४)

पापकारी प्रवृत्ति हो जाने पर अवश्य प्रतिक्रमण करना चाहिए और उस प्रवृत्ति का पुनः आचरण नहीं करना चाहिए, तभी प्रतिक्रमण की सार्थकता है। जो व्यक्ति पाप करने पर कहता है — मिच्छा मि दुक्कडं — मेरा दुष्कृत मिथ्या हो और पुनः उसी पाप का आचरण करता है तो वह प्रत्यक्ष भूठ बोलता है। यह माया — निकृति का प्रसंग है।

#### १०. प्रतिक्रमण के परिणाम

पडिक्कमणेणं वयछिद्दाइं पिहेइ। पिहियवयछिद्दे पुण जीवे निरुद्धासवे असबलचरित्ते अट्टसु पवयणमायासु उवउत्ते अपुहुत्ते सुप्पणिहिए विहरइ। (उ २९।१२)

प्रतिक्रमण से जीव ब्रत के छेदों को ढक देता है। जिसने ब्रत के छेदों को ढक दिया वैसा जीव आश्रवों को रोक देता है, चारित्र के धब्बों को मिटा देता है, आठ प्रवचनमाताओं में सावधान हो जाता है तथा संयम में एकरस और सुसमाधिस्थ होकर विहार करता है।

## ११. प्रतिक्रमण की उपसम्पदा

""तस्स धम्मस्स केवलिपण्णत्तस्स अब्भृद्विओिम आराहणाए विरओिम विराहणाए ।

असंजमं परियाणामि संजमं उवसंपज्जामि । अबंभं परियाणामि बंभं उवसंपज्जामि । अकष्पं परियाणामि कप्पं उवसंपज्जामि । अण्णाणं परियाणामि नाणं उवसंपज्जामि । अकिरियं परियाणामि किरियं उवसंपज्जामि । मिच्छतं परियाणामि सम्मतं उवसंपज्जामि । अबोहि परियाणामि बोहि उवसंपज्जामि । अमग्गं परियाणामि मग्गं उवसंपज्जामि ।

(आव २।९)

मैं केवलिप्रज्ञप्त धर्म की आराधना में उपस्थित होता हूं, विराधना से विरत होता हूं।

में असंयम से निवृत्त होता हूं, संयम में प्रवृत्त होता हूं।

मैं अब्रह्मचर्य से निवृत्त होता हूं, ब्रह्मचर्य में प्रवृत्त होता हूं। मैं अकल्प्य (अनाचरणीय) से निवृत्त होता हूं, कल्प्य (आचरणीय) में प्रवृत्त होता हूं।

मैं अज्ञान से निवृत्त होता हूं, ज्ञान में प्रवृत्त होता हूं।

मैं अकिया (नास्तित्ववाद) से निवृत्त होता हूं, किया (अस्तित्ववाद) में प्रवृत्त होता हूं।

मैं मिथ्यात्व से निवृत्त होता हूं, सम्यक्त्व में प्रवृत्त होता हूं।

मैं अबोधि से निवृत्त होता हूं, **बोधि में प्रवृ**त्त होता हूं।

मैं अमार्ग से निवृत्त होता हूं, मार्ग में प्रवृत्त होता हूं।

प्रतिसा -प्रतिज्ञा, अभिग्रह, साधना की विशिष्ट पद्धति।

- १. ग्यारह उपासक-प्रतिमाएं
- २. मिक्षु-प्रतिमाकी अर्हता
- ३. बारह मिक्षु-प्रतिमाएं
- ४. भगवान् महाबीर की एकरात्रिकी प्रतिमा
  - महावीर की प्रतिमासाधना (द्र. तीर्यंकर)

## १. ग्यारह उपासक-प्रतिमाएं

- सन्बधममरुई यावि भवति । पढमा उवासग-पढिमा।
- २. .....तस्स णं बहुइं सीलव्ययगुणवेरमणपोसहो-ववासाइ सम्मं पट्टविताइं भवति.....दोच्चा उवासगपडिमा।
- २. .....से णं सामाइयं देसावगासियं संगं अणुपालेला भवति ... तच्चा उवासगपडिमा ।
- ४ ......से णं चाउद्दिसअट्टिमियुष्णमासिणीसु पडियुष्ण-पोसहं संमं अणुपालेता भवति ....चउत्था उवासग-पडिमा।
- ५. अहावरा पंचमा उवासमपिडिमा'''से णं एगराइयं उवासमपिडिमं अणुपालेत्ता भवति । से णं असिणाणए वियडभोई मउलियडे दिया बंभयारी रित्त परिमाण-कडे, से णं एयारूवेणं विहारेणं विहरमाणे जहण्णेणं एगाहं''' उक्कोसेणं पंचमासे विहरेजा।
- ६. अहावरा छट्टा उवासगपडिमा "रातोवरायं बंभ-

- चारी सिचताहारे से अपरिण्णाते भवति ....उक्कोसेणं छम्मासे विहरेज्जा।
- अहावरा सत्तमा उवासगपडिमा सिचत्ताहारे से परिण्णाए भवति अवित सिक्त मासे विहरेज्जा।
- जहावरा अट्टमा उवासगपडिमा'''आरंभा से परि-ण्णाता''' उक्कोसेणं अट्ट मासे विहरेज्जा।
- ९. अहावरा नवमा उवासगपडिमा'''पेस्सा से परिण्णाया ''''उक्कोसेणं नव मासे विहरेज्जा।
- १०. अहावरा दसमा उवासगपडिमा "उिद्दुश्भत्ते से परि-ण्णाए भवति । से णं खुरमुंडए वा छिहलिधारए वा, तस्स णं आलत्तसमाभट्टस्स कप्पंति दुवे भग्साओ भासित्तए, तं जवा — जाणं वा जाणं अजाणं वा णो जाणं, से णं एतारूवेणं विहारेणं "उक्कोसेणं दस मासे विहरेज्जा ।
- ११. अहावरा एक्कारसमा उवासगपिडमा
  गाहावितकुलं पिडवायपिडियाए अणुष्पिविट्ठस्स कष्पति
  एवं विदत्तए— समणोवासगस्स पिडमं पिडवण्णस्स
  भिक्खं दलयहः उक्कोसेणं एक्कारस मासे
  विहरेज्जा। (आवचू २ पृ ११८,१२०)
  उपासक प्रतिमा के ग्यारह प्रकार हैं—
  - १. दर्शनश्रावक इसमें सर्वधर्मविषयक रुचि होती है।
  - २. कृतव्रतकर्म --- इसमें पूर्वोक्त उपलब्धि के अतिरिक्त प्रतिमाधारी उपासक अनेक शीलव्रत, गुणव्रत, विर-मण, प्रत्याख्यान, पौषधोपवास आदि का सम्यक् परिपालन करता है।
- कृतसामायिक इसमें पूर्वोक्त उपलब्धि के अतिरिक्त प्रतिमाधारी उपासक प्रातः और सायंकाल सामायिक और देशावकाशिक व्रत का सम्यक् पालन करता है।
- ४. पौषधोपनासनिरत इसमें पूर्वोक्त उपलब्धियों के अतिरिक्त प्रतिमाधारी उपासक चतुर्दशी, अष्टमी, अमावस्या और पौर्णमासी आदि पर्व दिनों में प्रतिपूर्ण पौषध करता है।
- ५. दिन में ब्रह्मचारी इसमें पूर्वोक्त उपलब्धियों के अतिरिक्त प्रतिमाधारी उपासक एकरात्रिकी उपासक प्रतिमा का सम्यक् अनुपालन करता है तथा स्वान नहीं करता, दिवाभोजी होता है, धोर्ती के दोनों अंचलों को कटिभाग में टांक लेता है नीचे से नहीं

बांधता, दिवा ब्रह्मचारी और रात्रि में अब्रह्मचर्य का परिमाण करता है। इसका जघन्य कालमान एक दिन और उत्कृष्ट कालमान पांच मास का है।

- ६. दिन और रात में ब्रह्मचारी इसमें पूर्वोक्त उप-लब्धियों के अतिरिक्त प्रतिमाधारी उपासक दिन और रात में ब्रह्मचारी रहता है, किन्तु सचित्त का परित्याग नहीं करता। इसका उत्कृष्ट कालमान छहमास का है।
- ७. सचित्तपरित्यागी इसमें पूर्वोक्त उपलब्धियों के अतिरिक्त प्रतिमाधारी उपासक सम्पूर्ण सचित्त का परित्याग करता है। इसका उत्कृष्ट कालमान सात मास का है।
- अरमभपरित्यागी इसमें पूर्वोक्त उपलब्धियों के अतिरिक्त प्रतिमाधारी उपासक आरम्भ —हिंसा का परित्याग करता है। इसका उत्कृष्ट कालमान आठ मास का है।
- प्रेष्य-परिस्थागी--इसमें पूर्वोक्त उपलब्धियों के अतिरिक्त प्रतिमाधारी उपासक प्रेष्य आदि से हिसा करवाने का परित्याग करता है। इसका उत्कृष्ट कालमन नौमास का है।
- १०. उद्दिष्टभक्त-परित्यागी इसमें पूर्वोक्त उपलब्धियों के अतिरिक्त प्रतिमाधारी उपासक उद्दिष्ट भोजन का परित्याग करता है। वह शिर को क्षुर से मुंडवा लेता है या चोटी रख लेता है। घर के किसी विषय में पूछे जाने पर जानता हो तो कहता है - मैं जानता हूं और न जानता हो तो कहता है —मैं नहीं जानता हूं। इसका उत्कृष्ट कालमान दस मास का है।
- ११. श्रमणभूत इसमें पूर्वोक्त उपलब्धियों के अतिरिक्त प्रतिमाधारी उपासक शिर को क्षुर से मुंडवा लेता है या लुंचन करता है। वह साधुका वेश धारण कर साधु-धर्मों का पालन करता है। वह भिक्षा के लिए गृहस्थ के घर में प्रवेश कर 'प्रतिमासम्पन्न श्रमणी-पासक को भिक्षा दो'---ऐसा कहता है। इसका उत्कृष्ट कालमान ग्यारह मास का है।

(बारहबती श्रावक के मन में जब साधना की तीव भावना उत्पन्न होती है, तब वह इन प्रतिमाओं को स्वीकार करता है। इनके प्रतिपूर्ण पालन में साढ़े पांच वर्षे लगते हैं। अ(नन्द श्रमणोपासक ने इन प्रतिमाओं को स्वीकार किया था। देखें--समवाओ ११।१ का टिप्पण तथा दशाश्रुतस्कन्ध की छठी दशा)

## २. मिक्षु-प्रतिमा की अहंता

पडिवज्जइ संपूष्णो संघयणधिइजुओ महासत्तो । पडिमाउ जिणमयंमी संमं गुरुणा अणुणाओ ॥ गच्छे चिचय निम्माओ जा पुरुवा दस भवे असंपुष्णा। नवमस्स तइयवत्थुं होइ जहण्णो सुयाभिगमो।। (आवहाव २ पृ १०५)

भिक्षु-प्रतिमा की साधना करने वाला भिक्षु विशिष्ट संहननसम्पन्न, धृतिसम्पन्न और शक्तिसम्पन्न होता है। उस भावितात्मा भिक्षु की न्यूनतम श्रुतसम्पदा नीवें पूर्व की तीसरी वस्तु तथा उत्कृष्ट श्रुतसम्पदा कुछ, न्यून दस पूर्वहोनी चाहिये। वह गुरु से अनुज्ञा प्राप्त कर प्रतिमाओं को स्वीकार करता है।

## ३. बारह भिक्षु-प्रतिमाएं

मासाई सत्तंता पढमाबितिसत्त राइदिणा । अहराई एगराई भिक्खपडिमाण बारसगं।। (आवहाव २ पृ १०५)

भिक्षु-प्रतिमा के बारह प्रकार —

१. एकमासिकी

७. सप्त मासिकी

२. द्विमासिकी

८ सप्त अहोरात्रिकी

३. त्रिमासिकी

९. सप्त अहोरात्रिकी

४. चतुर्मासिकी

१०. सप्त अहोरात्रिकी

५. पंचमासिकी

११. एक अहोरात्रिकी

६. षण्मासिकी

१२. एकरात्रिकी

वोसट्टचत्तदेहो उवसग्गसहो जहेव जिणकप्पी। एसण अभिग्गहीया भत्तं च अलेवयं तस्स।। गच्छा विणिक्खमित्ता पडिवज्जे मासियं महापडिमं । दत्ते**ग**भोयणस्सा पाणस्सवि एग जा मासं।। पच्छा गच्छमईए एव दुमासि तिमासि जा सत्त । नवरं दत्तीवुड्ढी जा सत्त उ ं सत्तमासीए ॥ तत्तो य अट्टमीया हवइ हू पढमसत्तराइंदी। तीय चउत्थचउत्थेणऽपाणएणं अह विसेसो।। उत्ताणगपासल्लीणिसज्जीयावि ठाण ठाइता । सहउवसम्गे घोरे दिव्वाई तत्थ अविकंषो ॥ दोच्चावि एरिसच्चिय बहिया गामाइयाण णवरं तु । उक्कूडलगंडसाई डंडाइतिउव्य ठाइता ॥ तच्चाए वि एवं णवरं ठाणं तु तस्स गोदोही । वीरासणमहवावी ठाइज्ज व अंबख्ज्जो वा।।

एमेव अहोराई छट्ठं भत्तं अपाणयं णवरं ।
गामणयराण बहिया वय्घारियपाणिए ठाणं ।।
एमेव एगराई अट्टमभत्तेण ठाण बाहिरओ ।
ईसीपक्भारगए अणिमिसनयणेगदिट्टीए ।।
साहट्टु दोवि पाए वय्घारियपाणि ठायई ठाणं ।
वाघारि लंबियभुओ सेसं दसासु जहा भणियं ।।
(आवहावृ २ पृ १०५, १०६)

पढमसत्तरातिदियं णं भिक्खपिडिमं पिडवण्णस्स अणगारस्सः पारणए आयंबिलपिरग्गिहते अचित्ते पोग्गले निक्भायमाणस्स उत्ताणगस्स वा पासिल्लयस्स वा णिसिज्जितस्स वा ठाणं ठातित्तए।

(आवच् २ पृ १२५,१२६)

भिक्षु गच्छ से निष्क्रमण कर एकमासिकी भिक्षुप्रतिमा की आराधना करता है। वह गरीर का परिकर्म
और सारसंभाल नहीं करता, अलेपकृत् (रूखा) आहार
करता है। वह एषणा (संसृष्टा आदि सात) और
गोचराग्र (पेटा आदि आठ)—इनमें से कोई अभिग्रह
धारण कर (अमुक द्रव्य अमुक अवस्था में मिले तो लूं,
अन्यथा नहीं—इस संकल्प के साथ) भिक्षा ग्रहण करता है।

पहली प्रतिमा एक मास की होती है। इसमें मुनि आहार तथा पानी की एक-एक दित्त लेता है। इनकी उत्तरोत्तर वृद्धि होती है। सातवीं प्रतिमा में सात-सात दित्तयां लेता है। द्विमासिकी से सप्तमासिकी पर्यंत प्रतिमाएं गच्छ में रहकर की जाती हैं। शेष प्रतिमाएं गांव के बाहर रहकर की जाती हैं।

(छुप्पकंपि जदि एक्कांस छुड्भित एक्का दत्ती, डोवि-लयंपि जदि वारे पष्फोडेति तावयियातो दत्तीतो ।)

(आवचू २ पृ३१०)

(एक दित्त का अर्थ है—एक बोर मेे दिया जाने वाला भक्त अथवा पान।)

आठवीं, नौवीं और दसवीं प्रतिमा सात-सात अहो-रात्र की होती है। आठवीं प्रतिमा में मुनि निर्जल उपवास और पारणे में आयंबिल करता है, अचित्त पुद्गल पर अनिमेष प्रेक्षा करता है तथा उत्तानशयन, पार्श्वभयन, निषद्मा आदि आसनों में स्थित रहता है।

मुनि नौवीं प्रतिमा में उत्कट्क, लगंडशयन और दंडायतिक आसन तथा दसवीं प्रतिमा में गोदोहिका, बीरासन और आम्रकुब्ज आसन का प्रयोग करता है। शेष विधि आठवीं प्रतिमा की तरह ही है। ग्यारहवीं अहोरात्रिकी प्रतिमा में मुनि दो दिन के निर्जल उपवास में पैरों को सटाकर, भुजाओं को प्रलम्बित कर कायोत्सर्ग करता है।

बारहवीं एकरात्रिकी प्रतिमा में मुनि निर्जल उपवास के तीसरे दिन पूरी रात कायोत्सर्ग की मुद्रा में रहता है। उसकी शारीरिक स्थिति इस प्रकार होती हैं—थोड़ा भुका हुआ शारीर, अनिमेष नयन, दोनों पैर सटे हुए, दोनों हाथ घुटनों की ओर प्रलम्बित।

इन प्रतिमाओं में स्थित भिक्षु जिनकल्पी मुनि की भांति व्युत्सृष्ट-त्यक्तदेह होता है तथा देव, मनुष्य और तिर्यंच कृत उपसर्गों को समभाव से सहन करता है। यह सारा प्रसंग दशाश्रुतस्कन्ध सूत्र की सातवीं दशा में विस्तार से विणत है।

(बारह भिक्षुप्रतिमाओं तथा ग्यारह उपासकप्रति-माओं को उपधानप्रतिमा कहा जाता है। जैन साधना पद्धति में प्रतिमाओं का बहुत ही महत्त्वपूर्ण स्थान रहा है। आगम साहिब्य में भद्रा, सुभद्रा, विवेक, ब्युत्सर्ग, यवमध्यचन्द्र, बज्जमध्यचन्द्र आदि अनेक प्रकार की प्रतिमाओं का उल्लेख उपलब्ध है। देखें — ठाणं २।२४३-२४८ का टिप्पण)

एगराइयं णं भिनधुपडिमं संमं अणणुपालेमाणस्स अणगारस्स इमे तओ ठाणा अहिताए "भवंति, तं जहा — उम्मायं वा लभेज्जा दीहकालियं वा रोगायंक पाउणेज्जा केवलिपण्णलाओ धम्माओ वा भंसिज्जा। एगराइयं णं भिनखुपडिमं सम्मं अणुपालेमाणस्स अणगारस्स इमे तओ ठाणा हिताए जाव आणुगामित्ताए भवंति, तं जथा — ओधिण्णाणे वा से समुप्पज्जेज्जा, मणपज्जवणाणे वा से समुप्पज्जेज्जा। केवलणाणे वा से असमुप्पण्णपुठ्वे समुप्पज्जेज्जा।

एकरात्रिकी भिक्षप्रतिमा की सम्यक् अनुपालना नहीं करने वाले मुनि के तीन स्थान अहितकर होते हैं— उन्माद की प्राप्ति, दीर्घकालिक रोग-आतंक की उत्पत्ति और केवलिप्रज्ञप्त धर्म से विच्युति।

इस प्रतिमा की सम्यक् अनुपालना करने वाले मुनि को अवधिज्ञान, मनःपर्यवज्ञान अथवा केवलज्ञान उत्पन्न होता है।

## ४. भगवान् महाबीर की एकरात्रिकी प्रतिमा

वढभूमीए बहिआ पेढालं नाम होइ उज्जाणं । पोलास चेइयंमी ठिएगराईमहापडिमं ॥ अट्टमेणं भत्तेण अपाणएण ईसिपव्भारततेण, ईसि-पव्भारतते नाम ईसि कोणओ काओ, एगपोग्गलनिरुद्ध-विट्टी अणिमसणयणो तत्थिव जे अचित्तपोग्गला तेसु विद्धि निवेसेति, सचित्तेहि विट्टी अप्पाइञ्जिति, जहा दुव्वाए। "अहापणिहितेहि गत्तेहि सव्विदिएहि गुत्तेहि दोवि पादे साहट्टु वग्धारियपाणी एगराइयं महापडिमं ठितो। (आवनि ४९७ चू १ पृ ३०१)

महावीर दृढ़भूमि गए। दृढ़भूमि के बाहरी भूभाग में पेढाल नाम का उद्यान था। वहां पोलाश नाम का चैत्य था। वहां महावीर ने तेले की निर्जल तपस्या की। ध्यान की मुद्रा में खड़े हुए। थोड़ा भुका हुआ शरीर। अनिमिष नयन (अनिमेषप्रेक्षा/त्राटक), एक पुद्गल-निरुद्ध दृष्टि - महावीर की दृष्टि अचित्त पुद्गल पर टिकी थी। वे सचित्त वस्तु पर दृष्टि नहीं टिकाते, यथा—दूर्वा आदि। सब अवयव अपने स्थान पर अवस्थित, सब इन्द्रियां गुप्त, दोनों पैर सटे हुए, दोनों हाथ घुटनों की ओर प्रलम्बित - इस मुद्रा में महावीर एकरात्रिकी महा-प्रतिमा में स्थित थे।

प्रतिलेखना—वस्त्र, पात्र आदि को यथासमय सावधानीपूर्वक देखना।

- १. प्रतिलेखना के पर्याय
  - ॰ प्रतिलेखनीय
- २. प्रतिलेखना को विधि और प्रकार
- ३. प्रतिलेखना के विकल्प
- ४. प्रतिलेखना का कम
- ५. वस्त्रपात्र-प्रतिलेखना काल
  - \* प्रभातकालीन प्रतिलेखना काल (द्र. कालविकान)
- ६. तीन भूमियों की प्रतिलेखना
- ७. प्रतिलेखना के दोष
- प्रतिलेखना-प्रमाद से छह काय की विराधना
  - \* प्रतिलेखना-अतिचार प्रतिक्रमण (द्र. प्रतिक्रमण)
- ९. केवली-छद्मस्य की द्रव्य-भाव प्रतिलेखना
  - \* प्रेक्षा संयम

(इ. संयम)

## १. प्रतिलेखना के पर्याय

आभोगमग्गण गवेसणा य ईहा अपोह पडिलेहा । पेनखणनिरिक्खणावि अ आलोयपलोयणेगट्टा ॥ (ओनि ३) आभोग, मार्गणा, गवेषणा, ईहा, अपोह, प्रतिलेखना, प्रेक्षण, निरीक्षण, आलोकन और प्रलोकन—-ये प्रतिलेखना के पर्याय हैं।

#### प्रतिलेखनीय

ठाणे उवगरणे या थंडिल उवथंभमग्गपडिलेहा।'''' (ओनि २६३)

शरीर (खड़े होते, बैठते और सोते समय), उपाश्रय, उपकरण, स्थण्डिल (परिष्ठापन भूमि), अवष्टम्भ और मार्ग —ये प्रतिलेखनीय हैं।

### २. प्रतिलेखना की विधि और प्रकार

उड्ढं थिरं अतुरियं पुन्नं ता नत्थमेन पिडलेहे ।
तो बिइयं पप्फोडे तइयं च पुणो पमज्जेज्जा ।।
अणच्चानियं अविलयं अणाणुबन्धि अमोसिल चेन ।
छप्पुरिमा नन खोडा पाणीपाणितसोहणं ।।
अनित्तं प्रस्फोटनं प्रमार्जनं वा कुर्वतो नस्त्रं नपुर्वा
यथा नित्तं न भवति । अविलतं यथाऽऽत्मनो नस्त्रस्य च विलतिमिति मोटनं न भवति । अननुबन्धि अनुबन्धेन नैरन्तर्यं लक्षणेन युक्तमनुबन्धि न तथा, अलक्ष्यमाणिवभागं यथा न भवति । आमोसिलिन्ति सूत्रत्वादामर्थवित्तः यंगूडवंमधो वा कुड्यादिपरामर्श्वच्या न भवति । छप्पु-रिमत्ति षट् पूर्वाः पूर्वं क्रियमाणतया तिर्यं क्कृतवस्त्र-प्रस्फोटनात्मका कियानिशेषा येषु ते षट्पूर्वाः । नवखोडित्तः खोटकाः समयप्रसिद्धाः स्फोटनात्मकाः कर्त्तंच्याः ।

(उ २६।२४,२५ शाव प ४४०, ४४१)

सबसे पहले उकडू आसन में बैठ, वस्त्र को ऊंचा रखे, स्थिर रखे और शीध्रता किए बिना उसकी प्रति-लेखना करे- चक्षु से देखे ! दूसरे में वस्त्र को भटकाए और तीसरे में वस्त्र की प्रमार्जना करे। प्रतिलेखना करते समय निम्न बातों का ध्यान रखना चाहिये —

- १. अनर्तित <mark>चन्त्र</mark> या शरीर को न नचाए ।
- २. अवलित वस्त्र या शरीर को न मोड़े।
- अनमुबन्धी वस्त्र के दृष्टि से अलक्षित विभाग न करे।
- ४. अमोसली वस्त्र का मुसल की तरह दीवार आदि से स्पर्शन करे।
- ५. छह पूर्व वस्त्र के दोनों ओर तीन-तीन विभाग कर उसे फटकाए।

६. नव खोटक — प्रत्येक पूर्व में तीन-तीन बार खोटक (प्रमार्जन) करे। एक भाग में नो खोटक होते हैं। तत्पश्चात् जो कोई प्राणी हो, उसका हाथ पर नो बार विशोधन (प्रमार्जन) करे।

दृष्टि डालना, छह पूर्व और अठारह खोटक करना—इस प्रकार प्रतिलेखना के पच्चीस प्रकार होते हैं।

ठाणनिसीयतुयट्टणउवगरणाईण गहणणिक्खेवे । पुन्वं पडिलेहे चनखुणा उ पच्छा पमज्जेण्जा ॥ (ओभा १५१)

स्थान, निषीदन, त्वक्वत्तंन (शयन) तथा उपकरण आदि को लेते-रखते समय पहले दृष्टि-प्रतिलेखना की जाती है, फिर प्रमार्जन किया जाता है।

धुवं च पडिलेहेज्जा, जोगसा पायकंबर्छ । सेज्जमुच्चारभूमि च, संथारं अदुवासर्ण ॥ (द ८।१७)

मुनि पात्र, कंबल, शय्या, उच्चारभूमि, संस्तारक अथवा आसन का यथासमय प्रमाणोपेत (न न्यून न अतिरिक्त) प्रतिलेखन करे।

### ३. प्रतिलेखना के विकल्प

अण्णाइरित्तपिंडलेहा, अविवच्चासा तहेव य । पढमं पूर्य पसत्थं, सेसाणि उ अप्पसत्थाई।। (उ २६।२८)

वस्त्र के प्रस्फोटन और प्रमार्जन के प्रमाण से अन्यून, अनितिरक्त (न कम और न अधिक) और अविपरीत प्रतिलेखना करनी वाहिए। इन तीनों विशेषणों के आधार पर प्रतिलेखना के आठ विकल्प बनते हैं। इनमें प्रथम विकल्प (अन्यून, अनितिरक्त और अविपरीत) प्रशस्त है और शेष अप्रशस्त।

आठ विकल्प ये हैं --

| 4110      | . 4               |         |
|-----------|-------------------|---------|
| १. अन्यून | अनितरिक्त         | अविपरीत |
| २. अन्यून | अनितरिक्त         | विपरीत  |
| ३. अन्यून | अतिरिक्त          | अविषरीत |
| ४. अन्यून | अतिरिक्त          | विपरीत  |
| ५. न्यून  | अनति <b>रिक्त</b> | अविपरीत |
| ६. न्यून  | अनितरिक्त         | अविपरीत |
| ७. न्यून  | अतिरिक्त          | अविपरीत |
| ८ न्यून   | अतिरिक्त          | विपरीत  |

## ४. प्रतिलेखना का ऋम

पिडलेहगा उ दुविहा भत्तिद्विय इयरा य नायव्या । दोण्हिव य आइपिडलेहणा उ मुहणंतगसकायं ॥ तत्तो गुरू परिन्ना गिलाणसेहाति जे अभत्तद्वी ! संदिसह पायमत्ते य अप्पणो पट्टगं चरिमं ॥ पट्टगं मत्त्वय सयमोग्गहो य गुरुमाइया अण्नन्नवणा । तो सेस पायवत्थे पाउंछणगं च भत्तद्वी ॥ (ओनि ६२८-६३०)

प्रतिलेखना करने वाले मुनि दो प्रकार के होते हैं— १. तपस्वी (उपवास आदि करने वाले) २. आहारार्थी। दोनों ही प्रतिलेखक सर्वप्रथम मुख्यवस्त्र और उससे अपने गरीर का प्रमार्जन करते हैं। तत्पश्चात् तपस्वी मुनि गुरु, अनगनधारी, ग्लान, गैक्ष आदि के उपकरणों की प्रतिलेखना करते हैं। फिर गुरु से अनुज्ञा प्राप्त कर पात्र, मात्रक तथा अन्य उपिध और अन्त में चोलपट्टक की प्रतिलेखना करते हैं।

भक्तार्थी मुनि अपने चोलपट्टक, मात्रक, पात्र आदि की प्रत्युपेक्षा कर गुरु आदि की उपिध की प्रत्युपेक्षा करते हैं। फिर गुरु को अनुज्ञापित कर ग्रेष संघीय वस्त्र-पात्रों की प्रतिलेखना करते हैं और अन्त में पादप्रोञ्छन (रजोहरण) की प्रत्युपेक्षा करते हैं।

## ५. वस्त्रपात्र-प्रतिलेखना काल

पुन्वित्लंमि चउन्भाए, पहिलेहित्ताण भंडयं ।
पुरुं वंदित्तु सज्भायं, कुज्जा दुक्खिविमोक्खणं ॥
पोरिसीए चउन्भाए, वंदित्ताण तओ गुरुं ।
अपिडिक्किमित्ता कालस्स, भायणं पिडिलेहए ॥
मुहपोत्तियं पिडिलेहित्ता, पिडिलेहिज्ज गोच्छगं ।
गोच्छगलइयंगुलिओ, वत्थाइं पिडिलेहए ॥
चउत्थीए पोरिसीए, निक्खिवित्ताण भायणं ।
सज्भायं तओ कुज्जा, सञ्बभावविभावणं ॥

(उ २६।२१-२३,३६)

दिन के प्रथम प्रहर के प्रथम चतुर्थ भाग में भाण्ड-उपकरणों का प्रतिलेखन कर, गुरु को वंदना कर, दुःख से मुक्त करने वाला स्वाध्याय करे।

पौन पौरुषी बीत जाने पर गुरु को बंदना कर, काल का प्रतिक्रमण कायोत्सर्गकिए बिना ही भाजन की प्रतिलेखना करे।

मुखबस्त्रिका की प्रतिलेखना कर गोच्छग की प्रति-

लेखना करे। गोच्छम को अंगुलियों से पकड़कर भाजन को ढांकने के पटलों की प्रतिलेखना करे।

चौथे प्रहर में भाजनों को प्रतिलेखनपूर्वक बांधकर रख दे, फिर सर्वे भावों को प्रकाशित करने वाला स्वाध्याय करे।

....पुरुवण्हे अवरण्हे मुहणंतगमाइ पडिलेहा ॥ (ओभा १५८)

वस्त्र-प्रतिलेखना के दो काल हैं - पूर्वाह्स (प्रथम प्रहर) और अपराह्स (चतुर्थ प्रहर)।

# ६. तीन भूमियों की प्रतिलेखना

चउभागावसेसाए चरिमाए पिडक्किमित्तु कालस्स । उच्चारे पासवणे ठाणे चउचीसइं पेहे॥ अहियासिया उ अंतो आसन्ते मिष्मि तह य दूरे य । तिन्तेव अणिहयासी अंतो छच्छच्च बाहिरओ॥ एमेव य पासवणे बारस चउवीसइं तु पेहिसा। कालस्सवि तिन्ति भवे अह सूरो अत्थमुवयाई॥ (ओनि ६३२-६३४)

मुनि दिन की अंतिम पौरुषी का चतुर्य भाग शेष रहने पर तीन भूमियों की प्रतिलेखना करता है—

- १. उच्चारभूमि बारह ---
  - १. निकट २. मध्य ३. दूर
  - ४. अतिनिकट ५. मध्य ६. कुछ दूर--

ये छह भूमियां उपाश्रय के परिसर में और छह उपाश्रय के बाहर।

- २. प्रथवण भूमि बारह।
- ३. काल (स्वाध्याय) भूमि तीन ।

### ७ प्रतिलेखना के दोष

आरभडा सम्मद्दा, वज्जेयव्वा य मोसली तइया । प॰कोडणा चजस्थी, विनिखत्ता वेड्या छट्टा।।

आरभटा विपरीतकरणमुच्यते त्वरितं वाऽन्यान्य-वस्त्रग्रहणेनासौ भवति । संमर्दा—वस्त्रान्तः—कोण-संचलनमुपभ्रेवी उपरि निषीदनम् । मोसलि त्ति तिर्यगृध्वं-मधो वा घट्टना । प्रस्फोटना—प्रकर्षेण रेणुगुण्डितस्येव वस्त्रस्य भाटना । विक्षिप्ता - प्रत्युपेक्षितवस्त्रस्यान्यत्रा-प्रत्युपेक्षिते क्षेपणं, प्रत्युपेक्षमाणो वा वस्त्राञ्चलं यदूध्वं क्षिपति । वेतिया पंचिवहा पन्नत्ता, तं जहा — उड्ढवेतिया अहोवेतिया तिरियवेतिया दुहतोवेतिया एगतोवेतिया । तत्य उड्ढवेतिया उवरि जुण्णगणं हत्थे काऊण पडिलेहेइ । अहोवेइया अहो जुण्णगणं हत्थे काऊण पडिलेहेइ । तिरियवेइया संडासयाणं मण्फेण हत्थेण जिल्लूण पडिलेहह । वुहतोवेइया बाहाणं अंतरे दोवि जुण्णगां काऊण पडिलेहित । एगतो वेइया एगं जुण्णगं बाहाणमंतरे काऊण पडिलेहित । (उ २६।२६ शावृ प ४४१)

प्रतिलेखना के छह दोष --

- १. आरभटा विधि से विपरीत प्रतिलेखना करना अथवा एक वस्त्र का पूरा प्रतिलेखन किए विना दूसरे वस्त्र का प्रतिलेखन करना।
- २. सम्मर्दा —प्रतिलेखन करते समय वस्त्र को इस प्रकार पकड़ना कि उसके बीच में सलवटें पड़ जायें अथवा प्रतिलेखनीय उपिध पर बैठकर प्रतिलेखना करना।
- मोसली प्रितिलेखन करते समय वस्त्र को ऊपर,
   नीचे, तिरछे किसी वस्त्र या पदार्थ से संबद्धित करना।
- ४. प्रस्फोटना प्रतिलेखन करते समय रज से लिप्त वस्त्र को गृहस्थ की तरह वेग से भटकना।
- ५. विक्षिप्ता प्रतिलेखित वस्त्रों को अप्रतिलेखित वस्त्रों पर रखना अथवा वस्त्र के अञ्चल को इतना ऊंचा उठाना कि उसकी प्रतिलेखना न हो सके।
- ६. वेदिका के पांच प्रकार हैं --
  - ऊर्ध्ववेदिका दोनों जानुओं पर हाथ रखकर प्रतिलेखना करना।
  - अधोवेदिका दोनों जानुओं के नीचे हाथ रख-कर प्रतिलेखना करना।
  - तिर्यग्वेदिका दोनों जानुओं के बीच में हाथ रखकर प्रतिलेखना करना।
  - ४. उभयवेदिका—दोनों जानुओं को दोनों हाथों के बीच रखकर प्रतिलेखना करना।
  - एक वेदिका एक जानु को दोनों हाथों के बीच रखकर प्रतिलेखना करना।

पसिढिलपलंबलोला, एगामोसा अणेगरूवधुणा । कुणइ पमाणि पमायं, संकिए गणणोवगं कुज्जा ।। (उ २६१२७)

प्रतिलेखना के सात दोष --

- १. प्रशिथिल -- वस्त्र को ढीला पकड़ना।
- २. प्रलम्ब वस्त्र को विषमता से पकड़ने के कारण कोनों का लटकना।

- तोल प्रतिलेख्यमान वस्त्र का हाथ या भूमि से संघर्षण करना।
- ४. एकामर्शा वस्त्र को बीच में से पकड़कर उसके दोनों पार्थ्वों का एक बार में ही स्पर्श करना — एक दृष्टि में ही समूचे वस्त्र को देख लेना।
- ५. अनेक रूप धुनना प्रितिलेखना करते समय वस्त्र को अनेक बार (तीन बार से अधिक) फटकना अथवा अनेक वस्त्रों को एक साथ फटकना
- ६. प्रमाण-प्रमाद प्रस्कोटन और प्रमार्जन का जो प्रमाण (नौ-नो बार करना) बतलाया है, उसमें प्रमाद करना।
- ७. गणनोपगणना प्रस्फोटन और प्रमार्जन के निर्दिष्ट प्रमाण में शंका होने पर उसकी गिनती करना।

# प्त. प्रतिलेखना-प्रमाद से छह काय की विराधना

पिंडलेहणं कुणंतो मिहोकहं कुणइ जणवयकहं वा । देइ व पच्चक्खाणं वाएइ सयं पिंडच्छइ वा ॥ पुढवी आउक्काए तेऊवाऊवणस्सइतसाणं । पिंडलेहणापमत्तो छण्हं पि विराहओ होइ ॥ (उ २६।२९,३०)

जो प्रतिलेखना करते समय कामकथा करता है अथवा प्रत्याख्यान करवाता है, दूसरों को पढ़ाता है अथवा प्रत्याख्यान करवाता है, दूसरों को पढ़ाता है अथवा स्वयं पढ़ता है, वह प्रतिलेखना में प्रमत्त मुनि पृथ्वीकाय, अप्काय, तेजस्काय, वायुकाय, वनस्पतिकाय और असकाय इन छहों कायों का विराधक होता है।

## ह. केवली-छद्मस्य की द्रव्य-भाव प्रतिलेखना

दुविहा खलु पडिलेहा छउमत्थाणं च केवलीणं च । अब्भितर बाहिरिआ दुविहा दक्वे य भावे य ॥ (ओनि २५६)

ख्रयस्थ और केवली के दो-दो प्रकार की प्रतिलेखना होती है—द्रव्य और भाव। द्रव्य प्रतिलेखना बाह्य है और भाव प्रतिलेखना आभ्यन्तर है।

पाणेहि उ संसत्ता पडिलेहा होइ केवलीण तु । संसत्तमसंसत्ता छउमत्थाण तु पडिलेहा ॥ (ओनि २५७) केवली के बाह्य प्रतिलेखना प्राणियों से संसक्त वस्तु-विषयक होती है।

छ्यस्य के बाह्य प्रतिलेखना प्राणियों से संसक्त या असंसक्त वस्तुविषयक होती है।

नाऊण वेयणिज्जं अइबहुअं आउअं च थोवागं । कम्मं पडिलेहेउं वच्चंति जिणा समुग्धायं।। (ओनि २५९)

केवली आयुष्य कर्म को थोड़ा और वेदनीय आदि कर्मों को अधिक जानकर समुद्घात करते हैं। यह केवली की भाव प्रतिलेखना है।

कि कयं कि वा सेसं कि करणिज्जं तवं च न करेमि।
पुन्वावरत्तकाले जागरओं भावपिडलेहा।।
(ओनि २६२)

पूर्वरात्र और अपररात्र में मुनि यह चितन करे कि मैंने आज क्या किया ? क्या करना मेरे लिए शेष है ? जो तप आदि मैं कर सकता हूं, क्या मैं उसे नहीं कर रहा हूं - यह छदास्थ की भाव प्रतिलेखना है।

प्रतिसंत्रोनता—इन्द्रिय आदि का बाह्य विषयों से प्रतिसंहरण करना—उनकी बहि-मुंखीवृत्ति को अन्तर्मुखी बनाना। बाह्य तप का छठा प्रकार। (द्र. तप)

- १. प्रतिसंसीनता के प्रकार
- २. इंद्रिय प्रतिसंलीनता
- ३. कषाय प्रतिसंलीनता
- ४. योग प्रतिसंत्रीनता
- ५. विविक्त-शयनासन
- ६. विविक्त-शयनासन के परिणाम

## १. प्रतिसंलीनता के प्रकार

संलीणता चउव्विहा, तं जहा—इंदियसलीणया कसायसंलीणया जोगसंलीणया विवित्तचरिया। (दअचू पृ १४)

इन्द्रियसंलीनता श्रीत्रादिभिरिन्द्रियै: शब्दादिषु सुन्दरेतरेषु रागद्वेषाकरणं, कषायसंलीनता तदुदयनिरोध उदीर्णविफलीकरणं च । योगसंलीनता च मनोयोगा-दीनामकुशलानां निरोधः कुशलानामुदीरणम् ।

(उशाबु प ६०८)

प्रतिसंलीनता के चार प्रकार हैं—

- १. इन्द्रिय-प्रतिसंलीनता—श्रोत्र आदि इन्द्रियों का शब्द आदि अपने-अपने मनोज्ञ-अमनोज्ञ विषयों में रागद्वेष का अभाव।
- २. कषाय प्रतिसंलीनता क्रोध आदि के उदय का निरोध और उदीर्ण का विफलीकरण।
- श्रोगप्रतिसंलीनता---अकुशल मन-वचन-काया का निरोध, कुशल योगों में प्रवृत्ति ।
- ४. विविक्तचर्या (विवक्त-शयनासन)—एकांत शयन और आसन का सेवन ।

## २. इन्द्रिय प्रतिसंलीनता

इंदियसंलीणया पंचिवहा भण्णइ, तं जहा— सोइंदियसंलीणया, चिंक्खदियसंलीणया, घाणिदिय-संलीणया, जिडिंभदियसंलीणया, फासिदियसंलीणया। (दिजचू पृ २४)

इन्द्रियसंलीनता के पांच प्रकार हैं-

- १. श्रोत्रेन्द्रियसंनीनता
- २. चक्ष्रिन्द्रियसंलीनता
- ३. घ्राणेन्द्रियसंलीनता
- ४. जिह्वे न्द्रियसंलीनता
- ४. स्पर्शनेन्द्रियसंलीनता

## ३. कषायसंलीनता

कसायसंलीणया चतुव्विहा, तं जहा—कोहोदय-निरोहो वा उदयप्पत्तस्स वा कोहस्स विफलीकरणं, एवं सेसेसु वि । (दअचू पृ १४)

कषायसंलीनता के चार प्रकार हैं

- १. उदय में आने वाले कोध का निरोध करना तथा उदय प्राप्त कोध को विफल करना।
- २. उदय में आने वाले मान का निरोध करना तथा उदय प्राप्त मान को विफल करना ।
- उदय में आने वाली माया का निरोध करना तथा उदय प्राप्त माया को विफल करना।

४. उदय में आने वाले लोभ का निरोध करना तथा उदय पाप्त लोभ को विफल करना।

#### ४. योगसंलीनता

जोगसंलीणया तिविहा, तं जहा—अकुसलमणनिरोहो कुसलमणउदीरणं वा, एवं वायाए, कायसंलीणया चंकमणादीणि ण अकज्जे, कज्जे जयणाए । (दअच् पृ १४)

योगसंलीनता के तीन प्रकार हैं--

मनसंलीनता --- अकुशल मन का निरोध, कुशल मन का प्रवर्तेन ।

वचनसंतीनता-- अकुशल वचन का निरोध, कुशल वचन का प्रवर्तन।

कायसंलीनता- बिना प्रयोजन चंकमण आदि न करना, प्रयोजन होने पर यतनापूर्वक चंकमण आदि करना।

#### ४. विविक्त-शयनासन

एगंतमणावाए, इत्थीपसुविवज्जिए। सयणासणसेवणया, विवित्तसयणासणं।।

(उ ३०।२८)

एकान्त, अनापात और स्त्री-पशु आदि से रहित शयन और आसन का सेवन करना विविक्त-शयनासन है।

(उत्तराध्ययन में यह गाथा बाह्य तप के छठे भेद 'प्रतिसंलीनता' की व्याख्या में दी गई है। परंतु यह प्रतिसंलीनता के एक अवान्तर भेद—विविक्त-श्रयनासन की छोतक मात्र है। वृत्तिकार शान्त्याचार्य ने इसका विमर्श इस प्रकार किया है विविक्तचर्या नाम संलीन-तोक्ता भवति प्राधान्याच्यास्या एव साक्षादिमधानं, प्राधान्यं चेन्द्रियादिसंलीनतोपकारित्वादस्याः।)

## ६. विविक्त-शयनासन के परिणाम

विवित्तसयणासणयाए णं चरित्तगुत्ति जणयः । चरित्तगुत्ते य णं जीवे विवित्ताहारे दढचरित्ते एगंतरए सोक्खभावपडिवन्ने अट्ठविहकम्मगंठि निज्जरेइ । (उ २९।३२)

विविक्तशयनासन के सेवन से जीव चारित्र की रक्षा को प्राप्त होता है। चारित्र की सुरक्षा करने वाला जीव पौष्टिक आहार का वर्जन करने वाला, दृढ़ चारित्र वाला, एकान्त में रत, अन्त:करण से मोक्ष साधना में लगा हुआ, ज्ञानावरणीय आदि आठ प्रकार के कर्मों की गांट को तोड़ देता है।

## प्रतिसेवना - दोष का आचरण।

पडिसेवणा मइलणा भंगो य विराहणा य खलणा य । उवघाओ य असोही सबलीकरणं च एमट्टा।। (ओनि ७८८)

प्रतिसेवना, मिलनता, भंग, विराधना, स्खलना, उपधात, अशोधि, शबलीकरण—ये सब एकार्थक हैं। पडिसेवणा य दुविहा मूलगुणे चेव उत्तरगुणे य। मूलगुणे छहाणा उत्तरगुणि होइ तिगमाई।। हिंसालियचोरिकके मेहुन्नपरिग्गहे य निसिभत्ते। इय छहुाणा मूले उग्गमदोसा य इयरंमि।। (ओनि ७८६,७८७)

प्रतिसेवना के दो प्रकार हैं—

- १ मूलगुण प्रतिसेवना हिंसा, असत्य, चौर्य, मैथुन, परिग्रह और रात्रिभक्त से सम्बन्धित प्रतिसेवना ।
- २. उत्तरगुण प्रतिसेवना उद्गम-उत्पाद-एषणा के दोष तथा समिति, भावना, तप आदि से संबंधित प्रतिसेवना।

जत्थ साहम्मिया बहवे, भिन्नचित्ता अणारिया।
मूलगुणपिडसेवी, अणायतणं तं वियाणिह।।
जत्थ साहम्मिया बहवे, भिन्नचित्ता अणारिया।
उत्तरमुणपिडसेवी, अणायतणं तं वियाणिह।।

(ओनि ७७९,७८०)

जहां बहुत से साधिमक साधु चंचल चित्त वाले, मूलगुणप्रतिसेवी अथवा उत्तरगुणप्रतिसेवी होते हैं, वह अनायतन है।

(प्रतिसेवना के दो प्रकार हैं—दर्पिका और कल्पिका। अनाभोग, प्रमाद आदि भी इसके भेद हैं। देखें—ठाणं १०।६९ का टिप्पण)।

प्रत्यक्ष-- बिना किसी माध्यम के होने वाला साक्षात् ज्ञान। (द्र. ज्ञान)

### प्रत्यास्यान - आस्रव का निरोध।

- १. प्रत्याख्यान का अर्थ
  - \* प्रत्याख्यान : आवश्यक सूत्र का छुठा अध्ययन और उसका प्रतिपाद्य (द्व. आवश्यक)
- २. प्रस्याख्यान के प्रकार
- ३. दस प्रत्याख्यान
  - (१) नमस्कारसहिता
  - (२) पौरुषी
  - \* पौरुषीका प्रसाण

(द्र. कालविज्ञान)

- (३) पुरिमाधं
- (४) एकाशन
- (५) एकस्थान
- (६) निविकृति (निविगय)
- \* विकृति के प्रकार

(इ. रसपरित्याग)

- (७) आयंबिल
- (५) उपवास
- ० पारिष्ठापनिका आकार
- ० देय परिष्ठापनीय आहार
- (९) दिवसचरिम
- (१०) अभिग्रह
  - ० महत्तर आकार
- ४. अनागत आदि दस प्रत्याख्यान
- ५. फोटिसहित प्रत्याख्यान
- ६. नियंत्रित प्रत्याख्यान
- ७. अद्वा प्रत्याख्यान
- प्रत्याख्यान की विशोधि के हेतु
- ९. प्रत्याख्यान की अशोधि के हेतु
- १०. प्रत्याख्याताः चार विकल्प
- ११. प्रत्याख्येय
- १२. प्रत्याख्यान पालन विधि
- १३. प्रत्याख्यान के परिणाम
  - ० आहार-प्रत्याख्यान के परिणाम
    - ० सहयोग-प्रत्याख्यान के परिणाम
    - ० सब्भाव-त्रत्याख्यान के परिणाम
    - \* उपधि-प्रत्याख्यान के परिणाम \* कषाय-प्रत्याख्यान के परिणाम
- (द्र. उपधि) (द्र. कदाय)
- \* भक्त-प्रत्याख्यान (अनशन) के परिणाम

(द्र. अनशम)

\* प्रत्याख्यान और श्रुतग्रहण योग्य परिषद् (ब्र. परिषद्)

१४. प्रत्याख्यान-प्रतियादन विधि

\* धावक के नवकोटि प्रत्याख्यान

(द्र. श्रावक)

\* साधुके प्रत्याख्यान

(द्र. महाव्रत)

#### १. प्रत्याख्यान का अर्थ

प्रत्याख्यायते — निषिध्यतेऽनेन मनोवाक्कायिकया-जालेन किञ्चिदनिष्टमिति प्रत्याख्यानम् ।

(आवहाबृ २ पृ २०८)

मन, वचन और काया के द्वारा जो अनिष्टकारक अथवा बंधकारक प्रवृत्ति का निषेध किया जाता है, वह प्रत्याख्यान कहलाता है।

जो अतियारो आलोयणपडिक्कमणकाउस्सगोहि ण सुज्क्षति सो तवेण पच्चक्खाणेण य विसोधिज्जति । (आवच् २ पृ २७२)

जिन अतिचारों की गुद्धि आलोचना, प्रतिक्रमण और कायोत्सर्ग के द्वारा नहीं होती, उनकी गुद्धि तप और प्रत्याख्यान से होती है।

## २. प्रत्याख्यान के प्रकार

तं दुविहं सुअनोसुअ, सुयं दुहा पुब्बमेव नोपुब्वं ! पुब्बसुय नवमपुब्वं, नोपुब्बसुयं इमं चेव।। नोसुअपच्चक्खाणं, मूलगुणे चेव उत्तरगुणेय । मूले सब्बं देसं, इत्तरियं आवकहियं च॥ (आवभा २४१,२४२)

णोपुन्वसुतपच्चवखाणं तं अणेगविहं, तं जहा-आतुरपच्चवखाणं महापच्चवखाणं, इमं पच्चवखाणज्भयणं। जंतं भोसुतपच्चक्खाणं, तं दुविहं—मूलगुणपच्चक्खाणं उत्तरभुषपच्चवखाणं च । जं तं मूलगुषपच्चवखाणं तं दुविहं-सध्वमूलगुणपच्चक्खाणं ं देसमूलगुणपच्चक्खाण<u>ं</u> च । सन्वमूलगुणपञ्चनखाणं पंच महञ्वता, देसमूलगुण-पच्चक्खाणं च पंच अणुञ्वता। उत्तरगुणपञ्चक्खाणं दुविहं - सञ्बृत्तरगुणपञ्चक्खाणं देसुत्तरगुणपञ्चक्खाणं च । सञ्बुत्तरगुणपच्चवखाणं दसविहं अणागतमतिककतंःः। देसुत्तरगुणपञ्चक्खाणं सत्तविहं—तिन्नि गुणव्वताणि चत्तारि सिक्खावताणि । अहवा उत्तरगुणपच्चक्खाणं दुविहं--इत्तिरियं आवकहियं । जथा णियंटितं, तं दुब्भि-क्खमादिसुवि जंपडिसेवति । सावगाणं च तिन्नि गुणव्व- तानि आवकहिताणि । साधूणं केति अभिग्गहविसेसा सावगाणं चतारि सिक्खावताणि इत्तिरियाणित्ति ।

(आवच् २ पृ २७३)

भाव प्रत्याख्यान के दो प्रकार हैं श्रुत प्रत्याख्यान और नोश्रुत प्रत्याख्यान।

श्रुत प्रत्याख्यान के दो प्रकार हैं —

- १. पूर्व श्रुत नौवां प्रत्याख्यान पूर्व ।
- नोपूर्व श्रुत प्रत्याख्यान अध्ययन, आतुरप्रत्याख्यान, महाप्रत्याख्यान आदि । नोश्रुत प्रत्याख्यान के दो भेद —
- १ मूल गुण सर्वमूल गुण (महावत), देशमूल गुण (अणुवत)।
- उत्तर गुण—सर्व उत्तरगुण (अनामत आदि दस प्रत्याख्यान)। देश उत्तरगुण (तीन गुणवत, चार शिक्षाव्रत)।
   अथवा उत्तर गुण के दो प्रकार ये हैं
- इत्वरिक साधु के कुछ अभिग्रह आदि तथा श्रावक के चार शिक्षाव्रत इत्वरिक (अल्पकालिक)।
- २. यावत्कथिक साधु का नियंत्रित प्रत्याख्यान यावत्कथिक है, जिसका दुर्भिक्ष आदि में भी पालन किया जाता है। श्रावक के तीन मुखन्नत यावत्कथिक हैं।

### ३. दस प्रत्याख्यान

नमुक्कारपोरिसीए पुरिमङ्ढेगासणेगठाणे व । आयंबिल अभत्तद्ठे चरमे य अभिग्महे विगई ।। (आवनि १५९७)

प्रत्याख्यान के दस प्रकार—

- १. नमस्कारसहिता (नवकारसी) सूर्योदय से लेकर ४० मिनट तक कुछ भी खाना-पीना नहीं। समय सम्पन्न होने पर नमस्कार मंत्र का स्मरण कर इसको पूरा किया जाता है, इस दृष्टि से इसका नाम नमस्कारसहिता रखा गया है।
- २. प्रहर विन के एक चौथाई भाग को प्रहर कहा जाता है। उतने समय तक खाद्य-पेय पदार्थों का उपयोग नहीं किया जाता।
- ३. पुरिमार्ध दिन का आधा भाग अर्थात् प्रथम दो प्रहर के काल तक खान-पान का परित्याग करना आधा दिन या पुरिमार्ध कहलाता है।

- ४. एकाशन—दिन में एक स्थान पर बैठकर एक बार से अधिक भोजन नहीं करना।
- ५. एकस्थान दिन में एक समय एक आसन में एक बार से अधिक भोजन नहीं करना। इसमें शरीर का संकोच-विकोच करना भी वीजत है।
- ६. निविगय दिन में एक समय, एक बार से अधिक भोजन नहीं करना। भोजन में दूध, दही आदि सभी विकृतियों का परिहार करना। छाछ, रोटी, चने जैसे पदार्थों के अतिरिक्त सरस पदार्थों का सेवन नहीं करना।
- अायंबिल दिन में एक समय, एक बार केवल एक धान्य के अतिरिक्त कुछ नहीं खाना। उसमें नमक, मसाले, घी आदि कुछ भी नहीं होने चाहिए।
- द. उपवास एक दिन के लिए पानी के अतिरिक्त सब प्रकार के खाद्य-पेय पदार्थों का परिहार करना। यह तिविहार उपवास का कम है। चौविहार उपवास में पानी नहीं पिया जाता। आगम साहित्य में उपवास के लिए 'चउत्यभत्त' शब्द प्रयुक्त हुआ है।
- ९. दिवसचरिम एक घण्टा दिन रहते-रहते भोजन-पानी से निवृत्त होना, दूसरे दिन सूर्योदय तक कुछ भी नहीं खाना।
- १०. अभिग्रह—विशेष प्रतिज्ञा की संपूर्ति होने से पहले भोजन नहीं करना।

## नमस्कारसहिता

सूरे उग्गए नमुक्कारसिहयं पञ्चक्खाइ चङिवहंपि आहार असणं पाणं खाइमं साइमं, अन्नत्थणाभीगेणं सहसागारेणं वोसिरइ। (आव ६।१)

णमीक्कारं काऊणं जेमेउं वट्टति तम्हा जेमणवेलाए भाणियव्वं नमो अरहंताणं मत्थएण वंदामो खमा-समणा! णमोक्कारं पारेमित्ति ।

अणाभोगो णाम एकान्तविस्मृतिः, विस्सरिएणं णमो-मकारं अकाऊणं मूहे छूढं होज्जा, संभरिते समाणे मुहे-तथां खेलमल्लए जं हत्थे तं पत्ते पच्छा भुंजे, णमोक्कारं काऊणं जेमेति तो न भग्गं। सहसाकारे णाम सहसा मुहे पिक्खतं, छहुति, जाणंतेवि तहेव विगिचित्ता णमोक्कारं काऊणं भुंजति पच्छा, एवंपि किर जीवो आहाराभिमुहो णियत्तिओ भवति, तेण तण्हाच्छेदेण णिज्जरा।

(आवचू २ पृ ३१४)

सूर्योदय होने पर नमस्कारसिहता में अश्रन, पान, खाद्य, स्वाद्य — इस चतुर्विध आहार का प्रत्याख्यान किया जाता है। इसके दो अपवाद हैं —

- १. अनाभोग 'नमो अरहंताणं …' इस प्रकार नमस्कार मंत्र का उच्चारण कर नवकारसी को पूरा किया जाता है। अत्यंत विस्मृति होने पर नमस्कार का उच्चारण किये बिना ही मुंह में कवल लिया, किंतु याद आते ही उसे मुंह से निकालकर 'खेलमल्लक' में डाल देने पर तथा हाथ का कवल पात्र में डाल देने पर और नमस्कारपूर्वक पुनः उस कवल को खाने पर त्याग का भंग नहीं होता।
- २. सहसाकार अकस्मात् मुंह में कवल लेने पर, पुन: निकालकर नमस्कारपूर्वक खाने से त्याग का भंग नहीं होता। ऐसा करने से आहार की अभिलाषा का छेद और निर्जरा होती है।

#### पौरुषी

सूरे उग्गए पोरिसि पच्चन्छाइ चडिव्वहंपि आहारं
—असणं पाणं खाइमं साइमं, अन्तत्थणाभीगेणं सहसागारेणं पच्छन्नकालेणं दिसामोहेणं साहुवयणेणं सव्वसमाहिवत्तिआगारेणं वोसिरइ। (आव ६।२)

पुरुषिनिष्पन्ना पोरुषी, जदा किर चउक्भागो दिवसस्स गतो भवति तदा सरीरप्पमाणच्छाया भवति, तीसे छ आगारा।

""पच्छणातो दिसातो मेहेहि रएहि रेणुणा पव्वएण वा पुण्णे ति कए पिजिमितो होज्जा, जाहे णायं ताहे ठाति, जं मुहे तं खेल्लमल्लए, जं लंबणे तं पत्ते, पुणो संदिसा-वेति मिच्छादुक्कडिन्त करेति, जेमेति, अह एवं न करेति तहेव जेमेति तो भग्गं। दिसामुढो ण जाणहिति हेमंते जहा पोरिसी, जाणित अवरण्हे वट्टइति। साहुवयणेणं अन्ने साहू भणंति उग्घाडा पोरुसी, सो जेमेत्ता मिणित अद्धिजिमते वा अण्णे मिणित तेण से कहियं जहा ण पूरि-तित्ति, तहेव ठातितव्वं। समाधी णाम तेण य पोरुसी पच्चक्खाया, आसुक्कारियं दुक्खं उप्पन्नं तस्स अन्नस्स वा, तेण किचि कायव्वं तस्स, ताहे परो विज्जेज्जा तस्त वा पसमणणिमित्तं पाराविज्जिति ओसहं वा दिज्जिति, एत्थं-तरा णाए तहेव विवेगो। (आवचू २ पृ ३१४,३१६)

सूर्योदय होने पर पौरुषी (प्रहर) में अशन, पान, खाद्य, स्वाद्य — इस चतुर्विध आहार का प्रत्याख्यान किया जाता है।

जो पुरुष से निष्पत्न है, वह पौरुषी है। दिन का चतुर्य भाग बीत जाने पर पुरुष प्रमाण छाया होती है और यही पौरुषी (प्रहर) का प्रमाणकाल है। इसके छह अपवाद हैं—

- १. अनाभोग-अत्यंत विस्मृति होने पर।
- २. सहसाकार- -सहसा मुंह में कुछ डाल लेने पर ।
- ३. प्रच्छन्नकाल आकाश में बादल आदि छा जाने से काल का पता न लगने पर।
- ४. दिग्मूड--पौरुषी का कालमान ज्ञात न होने पर।
- प्राधुवचन अन्य साधुओं के द्वारा प्रहर की पूर्णता की सुचना मिलने पर।
- ६. सर्वसमाधिहेतु अचानक किसी रोग के उभरने के कारण औषधि आदि दिए जाने पर ।

#### पुरिमार्ध

सूरे उग्गए पुरिमब्ढं पच्चनखाइ चउव्विहंपि आहारं
—असणं पाणं खाइमं साइमं, अन्नत्थणाभोगेणं सहसागारेणं पच्छन्नकालेणं दिसामोहेणं साहुवयणेणं महत्तरागारेणं सव्वसमाहिवत्तिआगारेणं वोसिरइ। (आव ६।३)

सूर्योदय होने पर पुरिमार्ध (दिन के प्रथम दो प्रहर) में अशन, पान, खाद्य, स्वाद्य इस चतुर्विध आहार का प्रत्याख्यान किया जाता है। इसके सात अपवाद हैं—

- १. अनाभोग-अत्यंत विस्मृति होने पर ।
- २. सहसाकार सहसा मुंह में कुछ डाल लेने पर।
- प्रच्छन्नकाल ─ आकाश में बादल आदि छा जाने से काल का पता न लगने पर।
- ४. दिग्मूढ--दो पौरुषी का कालमान ज्ञात न होने पर।
- ५. साधुवचन-अन्य साधुओं के द्वारा दो प्रहर की पूर्णता की सुचना मिलने पर।
- ६. महत्तराकार —आचार्य के द्वारा आज्ञा देने पर।
- अचानक किसी रोग के उभरने के कारण औषधि आदि दिए जाने पर।

#### एकाशन

एगासणं पच्चन्खाइ चउव्विहंपि आहार--असणं पाणं खाइमं साइमं, अन्नत्थणाभोगेणं सहसागारेणं सागारिया-गारेणं आउटणपसारणेणं गुरुअब्भुट्ठाणेणं पारिट्ठाविणया-गारेणं महत्तरागारेणं सव्वसमाहिवित्तिआगारेणं वोसिरइ। (आव ६।४)

एगासणगं नाम पुता भूमीतो ण चालिज्जंति, सेसाणि

हत्थे पायाणि चालेज्जावि, तस्स अहु आगारा सागारियं अद्धसमुद्दिष्टस्स यागतं, जिं वोलेति पिडच्छिति, अह थिरं ताहे सज्भायवाघातोत्ति उट्ठेता अन्नेत्थ गंतूणं समुद्दिसति, हत्थं वा पायं वा सीसं वा आउंटेज्जा वा पसारेज्ज वा ण भज्जति, अब्भुद्राणारिहो आयितो वा आगतो अब्भुट्टेयव्वं, तस्स एवं समुद्दिद्वयस्स पारिद्वावणिया जिंदि होज्जा करेति। (आवजू २ पृ ३१६)

एकाशन में अशन, पान, खाद्य, स्वाद्य — इस चतुर्विद्य आहार का प्रत्याख्यान किया जाता है।

एक आसन में बैठ, पुतों को स्थिर रख कर आहार करना एकासन कहलाता है। इसमें हाथ-पैरों का संकोच-फैलाव किया जा सकता है। इसके आठ अपवाद हैं—

- १. अनाभोग अत्यंत विस्मृति होने पर ।
- २. सहसाकार सहसा मुंह में कुछ डाल लेने पर।
- सागारिक गृहस्य के आ जाने पर अन्यत्र जाकर खाने पर।
- ४. हाथ-पैरों का संकुचन-प्रसारण करने पर ।
- ५. गुरु-अभ्युत्थान--गुरु-आगमन पर खड़े होने पर।
- ६ पारिष्ठापनिका अतिरिक्त आहार आ जाने पर परिष्ठापन की स्थिति में खाने पर।
- ७. महत्तराकार -- आचार्य के द्वारा आज्ञा देने पर ।
- प्रवंसमाधिहेतु अचानक किसी रोग के उभरने के कारण औषधि दिए जाने पर।

#### एकस्थान

एगट्टाणं पच्चनखाइ चङ्गिवहंपि आहारं —असणं पाणं खाइमं साइमं, अन्नत्थणाभोगेणं सहसागारेणं सामा-रियागारेणं गुरुअब्भुट्टाणेणं पारिद्वावणियागारेणं महत्तरा-गारेणं सञ्चसमाहिवत्तिआगारेणं वोसिरइ। (आव ६।४)

एकस्थान में अशन, पान, खाद्य, स्वाद्य—इस चतुर्विध आहार का प्रत्याख्यान किया जाता है। इसके सात अपवाद हैं —

- १. अनाभोग --अत्यंत विस्मृति होने पर ।
- २. सहसाकार सहसा मुंह में कुछ डाल लेने पर।
- सामारिक गृहस्थ के आने पर अन्यत्र जाकर खाने पर।
- ४. गुरु-अभ्युत्थान गुरु आगमन पर खड़े होने पर।
- ५. पारिष्ठापनिका अतिरिक्त आहार का जाने पर परिष्ठापन की स्थिति में खाने पर।

- ६. महत्तराकार —आचार्य के द्वारा आज्ञा देने पर ।
- ७. सर्वसमाधिहेतु अचानक किसी रोग के उभरने के कारण औषधि आदि दिये जाने पर।

#### निविकृति

निव्विगद्यं पच्चक्खाइ चउव्विहंपि आहारं — असणं पाणं खादमं सादमं, अन्तत्थणाभोगेणं सहसागारेणं लेवा-लेवेणं गिहत्थसंसट्ठेणं उक्खित्तविवेगेणं पडुच्चमिक्खएणं पारिद्वाविणयागारेणं महत्तरागारेणं सव्वसमाहिवत्तिआ-गारेणं वोसिरइ। (आव ६।१०)

पडुच्चमिक्खयं णाम जिंद अंगुलीहि गहाय मक्सेति तेल्लेण वा घएण वा थोवएणं ताहे निव्वीतकस्स कप्पति, धाराए य विगई भवति । (आवचू २ पृ ३२०)

निर्विगय में अजन, पान खाद्य, स्वाद्य — इस चतुर्विध आहार का प्रत्याख्यान किया जाता है। इसके नौ अपवाद हैं —

- १. अनाभोग अत्यन्त विस्मृति होने पर ।
- २. सहसाकार सहसा मुंह में कुछ डाल लेने पर।
- ३. जिसमें दूध आदि का लेप लगा हो, उस पात्र से आहार लेने पर।
- ४. विकृति से संसृष्ट हाथ से लेने पर।
- ५. निर्विकृति द्रव्य में विकृति द्रव्य गिर जाए तो उसे निकाल देने पर।
- ६. अंगुली से घी लेकर चुपड़ देने पर।
- ७. पारिष्ठापनिका अतिरिक्त आहार आ जाने पर परिष्ठापन की स्थिति में खाने पर।
- द. महत्तराकार<sup>ः -</sup>आचार्यं के द्वारा आज्ञा देने पर ।
- ९. सर्वसमाधिहेतु अचानक किसी रोग के उभरने के कारण औषधि आदि दिए जाने पर।

#### आयं <mark>दिल</mark>

आयंबिलं पच्चक्खाइ चरुब्विहंपि आहारं असणं पाणं खाइमं साइमं, अन्तत्थणाभोगेणं सहसागारेणं लेवा-लेवेणं उक्खित्तविवेगेणं गिहत्थसंसट्ठेणं पारिट्ठावणिया-गारेणं महत्तरागारेणं सब्बसमाहिवत्तिआगारेणं वोसिरइ । (आव ६।६)

समयक्कतं आयामेणं आंबिलेण य अश्हारो कीरति तम्हा आयंबिलंति गोण्णं नाम ।

लेबालेबे जिंद भारयणेणं पुट्वं लेवाडं गहियं जा समुद्द्िं संलिहियं जिंत तेणं आणेति ण भञ्जति, उक्खित्तविवेगो जं आयंबिले पडित विगतिमादि तं उक्खि-वित्ता परिद्वाविज्जित य, णवरि गलिओ अण्णं वा आयंबिलअप्पाउग्गं जिद उद्धरितुं तीरित, उद्धरिएणं ण हम्मति । गिहत्थसंसद्ठे णाम जिद गिहत्थडोयलियभायणं वा लेवालेवाडं कुसणादीहिं तेण जिद ईसित्त लेवादीहिं देति ण भञ्जित, जिद बहुरसो आलिखिज्जित बहुतो ताहे ण कप्पति । (आवचू २ पृ ३१७-३१९)

आयंबिल में अशन, पान, खाद्य, स्वाद्य इस चतुर्विध आहार का प्रत्याख्यान किया जाता है। इसके आठ अपवाद हैं

- १. अनाभोग-- अत्यन्त विस्मृति होने पर ।
- २. सहसाकार -सहसा मूह में कुछ डाल लेने पर।
- २. जिसमें दूध आदि का लेप लगा हो, उस पात्र से आहार लेने पर।
- ४. आयंबिल प्रायोग्य द्रव्य में आयंबिल अप्रायोग्य द्रव्य गिर जाये तो उसे निकाल देने पर ।
- ५. अप्रायोग्य द्रव्य से संसुष्ट हाथ से लेने पर।
- ६. पारिष्ठापनिका --अतिरिक्त आहार आ जाने पर परिष्ठापन की स्थिति में खाने पर।
- ७. महत्तराकार --आचार्य के द्वारा आज्ञा देने पर ।
- पर्वसमाधिहेतु अचानक किसी रोग के उभरने के कारण औषधि आदि दिए जाने पर ।

#### उपवास

सूरे उग्गए अभत्तद्ठं पञ्चक्खाइ चउव्विहंपि आहारं — असणं पाणं खाइमं साइमं, अन्नत्थणाभोगेणं सहसागारेणं पारिद्वावणियागारेणं महत्तरागारेणं सव्वसमाहिवत्तिआगा-रेणं वोसिरइ। (आव ६७)

सूर्योदय होने पर उपवास में अशन, पान, खाद्य, स्वाद्य—इस चतुर्विध आहार का प्रत्याख्यान किया जाता है। इसके पांच अपवाद हैं—

- १. अनाभोग अत्यंत विस्मृति होने पर ।
- २. सहसाकार सहसा मुंह में कुछ डाल लेने पर।
- पारिष्ठापनिका अतिरिक्त आहार आ जाने पर परिष्ठापन की स्थिति में खाने पर।
- ४. महत्तराकार आचार्य के द्वारा आज्ञा देने पर।
- ४. सर्वसमाधिहेतु अचानक किसी रोग के उभरने के कारण औषधि आदि दिये जाने पर ।

#### पारिष्ठापनिका आकार

आयंबिलमणायंबिल चउथा वालबुड्ढसहुअसहू । अणहिडियहिडियए पाहुणयनिमंतणाविलया ।। (आविन १६१०)

पारिद्राविषयाआगारो — सो कस्स दायब्बो ण वा दायन्वो केरिसं वा पारिट्रावणियं दायव्वं ण दायव्वंति ? ते सञ्वेवि दुविहा आयंबिलगो य अणायंबिलगो य, आयं-बिलिओ आयंबिलितो चेव, अणायंबिलितो निव्वीयं एगासणगं एगट्राणगं चउत्यं छट्ठं अट्टमं। दसमादियाणं ण बट्टति दातुं, तस्स पेज्जे उण्हं वा देति, अवि य सो सदे-बयतो होति । एक्को आयंबिलिओ एगो चडत्यभत्तितो कस्स दायव्वं ? चउत्यभत्तियस्स दायव्वं, दोवि ते आयं-बिलिगा अभत्तद्विया वा, एगो वुड्ढो एगो बालो, बालस्स दायम्बं, दोवि बाला दोवि वृड्ढा एगो सह एगो असह, असहस्स य दायव्वं, दोवि असहा एगो हिडतो एगो अहि-डगो, अहिंडयस्स दायव्वं, दोवि हिंडया दोवि वा अहिंडया, एगो पाहणगो एगो वत्थव्वतो, पाहणगस्स दायव्यं । (आवचू २ पृ ३२०)

परिष्ठापनीय आहारग्रहण के योग्य साधु दो श्रेणियों में विभक्त हैं—१. आचाम्ल करने वाले २. आचाम्ल नहीं करने वाले (एकाशन, एकस्थान, उपवास, बेला, तेला करने वाले और निर्विकृतिक)।

दशमभक्त (चार दिन के उपवास) वालों को परिष्ठापनीय आहार नहीं दिया जाता, केवल उष्ण जल दिया जा सकता है। उनके अधिष्ठित देव होता है।

एक के आचामल है और एक के उपवास है तो प्राथमिकता किसको दी जाये ? इसके समाधान में कहा गया
है कि उपवास करने वाले को प्राथमिकता दी जाये।
उपवास करने वालों में भी बाल और वृद्ध हों तो पहले
बाल को दिया जाये। उनमें भी असहिष्णु, भ्रमणशील
और प्राघूर्णक को दिया जाये, सहिष्णु, अभ्रमणशील
और सिथरवासी को नहीं। प्राघूर्णक न हो तो असहिष्णु,
भ्रमणशील और वास्तव्य वाल को दिया जाये इन
चार पदों के आधार पर आचाम्ल और उपवास के
सोलह विकल्प बनते हैं। इसी प्रकार आचाम्ल के पष्ठभक्त, अष्टमभक्त आदि के साथ कुल खियानवे विकल्प
बनते हैं। आचाम्लक और निविकृतिक में से आचाम्लक
को प्राथमिकता दी जाये।

एक मुनि के चतुर्थभक्त (उपवास) और एक के षष्ठभक्त (बेला) है तो षष्ठभक्त वाले को परिष्ठापनीय आहार दिया जाता है। इसी प्रकार एकाशन और एक-स्थान में एकस्थान को, एकाशन और निविकृति में एकाशन को प्रथमता दी जाती है।

अट्टमभत्तियस्स पारिट्ठाविणया ण दिज्जिति ... ... तं पुण वियट्ठं। केति आयरिया अट्टमा पभणिति केति दसमादि, जेसि अट्टमं अवियट्ठं तेसि अट्टमेण य दायव्वं। (आवक् २ पृ ३२१)

अष्टमभक्त (तेला) विकृष्ट तप है, अतः अष्टमभक्तिक को परिष्ठापनीय आहार नहीं दिया जाता । जो आचार्य अष्टमभक्त को अविकृष्ट तप मानते हैं, उनके अनुसार अष्टमभक्तिक को परिष्ठापनीय आहार दिया जा सकता है।

## देय परिष्ठापनीय आहार

विहिगहियं विहिभुत्तं उन्बरियं जं भवे असणमाई । तं गुरुणाऽणुन्नायं कप्पइ आयंबिलाईणं ॥ (आवनि १६११)

जो आहार निर्दोष विधि (अलुब्धभाव) से गृहीत और विधिभुक्त (मण्डली में कट-प्रतर छेद और सिंह की तरह विधि से खाया गया) है, उसमें से यदि कुछ बच जाता है तो वही बचा हुआ परिष्ठापनीय आहार आयंबिल, एकाशन, उपवास आदि करने वालों को गुरु की अनुज्ञा से दिया जा सकता है।

(अविधि से गृहील और काक, श्रृगाल आदि की तरह अविधि से भुक्त आहार में से बचा हुआ आहार तपस्वी के लिए कल्पनीय नहीं है। ऐसा दोष दूषित आहार देने वाले और खाने वाले—दोनों विवेक प्राय-श्चित्त के भागी होते हैं। यदि वे इस स्खलना को पुन: न करने का संकल्प करते हैं तो उन्हें प्रायश्चित्त स्वरूप केवल पांच कल्याणक दिये जाते हैं।

लुब्धभाव से गृहीत आहार को मंडलीरात्निक साधु समरस करके खिलाता है, खाने के पश्चात् जो आहार बच जाता है, वह भी विधिभुक्त होने के कारण देय है।)

#### विवसचरिम

दिवसचरिमं पच्चक्खाइ चडव्विहंपि आहारं असणं पाणं खाइमं साइमं, अन्नत्यणाभोगेणं सहसागरेणं महत्तरागारेणं सव्वसमाहिवत्तिआगारेणं वोसिरइ । (आव ६।≍)

दिवसचरिम में अशन, पान, खाद्य, स्वाद्य—इस चतुर्विध आहार का प्रत्याख्यान किया जाता है। इसके चार अपवाद हैं --

- १ अनाभोग अत्यंत विस्मृति होने पर।
- २. सहसाकार सहसा मुंह में कुछ डाल लेने पर।
- ३. महत्तराकार -आचार्य के द्वारा आज्ञा देने पर।
- ४. सर्वसमाधिहेतुः अचानक किसी रोग के उभरने के कारण औषधि आदि दिए जाने पर ।

#### अभिग्रह

अभिग्गहं पच्चक्खाइ । चउव्विहंपि आहारं -असणं पाणं खाइमं साइमं, अन्तत्थणाभोगेणं सहसागारेणं महत्तरागारेणं सव्वसमाहिवत्तिआगारेणं वोसिरइ ।

(आव ६।९)

अभिग्रह में अभन, पान, खाद्य, स्वाद्य — इस चतुर्विध आहार का प्रत्याख्यान किया जाता है। इसके चार अपवाद हैं --

- १. अनाभोग अत्यन्त विस्मृत होने पर ।
- २. सहसाकार-- सहसा मुंह में कुछ डाल लेने पर।
- ३. महत्तराकार अपचार्य के द्वारा आज्ञा देने पर।
- ४. सर्वसमाधिहेतु अचानक किसी रोग के उभरने के कारण औषधि आदि दिए जाने पर।

### महत्तर आकार

महत्तरागारेहिं — महल्लपयोयणेहिं, तेण अभत्तहों पच्चक्खातो तथे आयरिएहिं भण्णित - अमुगं गामं गंतन्वं, तेण निवेद्यं जया मम अन्ज अन्भत्तहों, जित ताव समत्थों करेतु य, ण तरित अण्णो भत्तिहिओ वा जो तरित सो वच्चतुं, णित्य अण्णो तस्स वा कञ्जस्स असमत्यो ताथे तस्स चेव अभत्तिहियस्स गुरू विसञ्जयित, एरिसस्स तं जेमंतस्स अणभिलासस्स अभत्तिहितणिज्जरा जा सा से भवति गुरुणिओएण। (आवहा २ पृ २३५)

महत्तराकार का अर्थ है — महान् प्रयोजन । कोई संघीय सेवाकार्य आदि विशेष प्रयोजन उपस्थित होने पर आचार्य शिष्य से कहते हैं — आज तुम्हें अमुक गांव जाना है। वह निवेदन करता है — मुरुदेव! आज मेरे उपवास है। इस निवेदन के पश्चात् यदि शिष्य समर्थ है तो उपवास भी करता है और कार्यहेतु दूसरे गांव भी चला जाता है। यदि वह समर्थ नहीं है तो अन्य शिष्य तपस्वी

या अतपस्वी -- जो भी समर्थ है, वह जाता है। यदि अन्य शिष्य नहीं है या उस विशिष्ट कार्य को सम्पादित करने में समर्थ नहीं है तो गुरु उस उपवासी (अभक्तार्थी) शिष्य को ही भेजते हैं। गुरु का आज्ञावर्ती होने के कारण वह आहार करता हुआ भी उपवास से होने वाली निर्जरा का भागी बनता है क्योंकि वह आहार की अभिलाषा से मुक्त है।

#### ४. अनागत आदि दस प्रत्याख्यान

अणागयमद्दकतं कोडियसहियं निअंटिअं चेव । सागारमणागारं परिमाणकडं निरवसेसं।। संकेय चेव अद्धाए पच्चक्खाणं तु दसविहं। ....

(आविन १४६४,१४६५)

प्रत्याख्यान के अन्य दस प्रकार ये हैं—

- १. अनागत भविष्य में करणीय तप को पहले करना।
- अतिकान्त वर्तमान में करणीय तप नहीं किया जा सके, उसे भविष्य में करना।
- कोटिसहित -एक प्रत्याख्यान का अन्तिम दिन और दूसरे प्रत्याख्यान का प्रारम्भिक दिन हो, वह कोटि-सहित प्रत्याख्यान है।
- ४. नियन्त्रित— नीरोग या ग्लान अवस्था में भी 'मैं अमुक प्रकार का तप अमुक-अमुक दिन अवश्य करूंगा'—इस प्रकार का प्रत्याख्यान करना।
- **५.** साकार —अपवादसहित प्रत्याख्यान ।
- ६. अनाकार —अपवादरहित प्रत्याख्यान ।
- परिमाणकृतः दक्ति, कवल, भिक्षा, गृह, द्रव्य आदि के परिमाण से युक्त प्रत्याख्यान ।
- त-रवशेष अशन, पान, खाद्य और स्वाद्य का सम्पूर्ण प्रत्याख्यान ।
- संकेत संकेत या चिह्न सहित किया जाने वाला प्रत्याख्यान ।
- १०. अध्वप्रत्याख्यान मुहूर्त्त, पौरुषी आदि कालमान के आधार पर किया जाने वाला प्रत्याख्यान ।

# ५. कोटिसहित प्रत्यास्यान

पहुवणओ अ दिवसो पच्चक्खाणस्स निद्ववणओ अ । जहियं समिति दुन्तिवि तं भन्तइ कोडिसहियं तु ॥ (आवनि १५७०)

अन्ये त्वाहु:- आचाम्लमेकस्मिन् दिने कृत्वा द्वितीये दिने च तपोऽन्तरमनुष्ठाय पुनस्तृतीयदिने आचाम्लमेव कुर्वतः कोटीसहितमुच्यते । (उन्नावृ प ७०६) कोटि का अर्थ है—कोण। पहले दिन आचाम्ल का प्रत्याख्यान कर, उसका अहोरात्र पालन कर, दूसरे दिन पुनः आचाम्ल करने से—दूसरे दिन के आचाम्ल का खारम्भ कोण तथा प्रथम दिन के आचाम्ल का पर्यंत कोण—दोनों कोणों के मिलने से इसकी कोटिसहित तथ कहा जाता है।

अथवा — प्रथम दिन आचाम्ल, दूसरे दिन कोई दूसरा तप और तीसरे दिन फिर आचाम्ल, उसे कोटि-सहित तप कहते हैं।

## ६. नियंत्रित प्रत्याख्यान

मासे मासे अ तबो अमुनो अमुगं दिणंमि एवइओ । हट्ठेण गिलाणेण व कायव्वो जाव ऊसासो ॥ एयं पच्चक्खाणं नियंटियं धीरपुरिसपन्नत्तं । जं गिण्हंतऽणगारा अणिस्सि अप्पा अपिडबद्धा ॥ चउदसपुर्व्वो जिणकिष्णिस पढमंमि चेव संघयणे । एयं विच्छिन्नं खसु थेरावि तया करेसी य ॥ (आविन १४७१-१४७३)

जिसमें पूर्व स्वीकृत अमुक दिन अथवा अमुक मास में अमुक तप अंतिम श्वास तक निश्चित रूप से किया जाता है, वह नियन्त्रित प्रत्याख्यान है। इसमें स्वस्थता हो या रूग्णता — किसी भी स्थिति में अपवादविधि का सेवन नहीं किया जाता।

इस प्रत्याख्यान का वहन वे ही मुनि करते थे, जो विषयों से अनिश्चित, अरीर में अप्रतिबद्ध, वज्जऋषभ-नाराच संहननवाले, चतुर्दशपूर्वी अथवा जिनकल्पी आदि होते थे। उस समय स्थिवर मुनि भी इस प्रत्याख्यान के अधिकारी थे।

चतुर्देशपूर्वी, प्रथम संहतन और जिनकल्पिक के विच्छेद के साथ यह नियंत्रित प्रत्याख्यान भी विच्छिन्त हो गया।

#### ७. अञ्चा प्रत्याख्यान

अद्धा पच्चक्खाणं जंतं कालप्पमाणछेएणं। पुरिमड्डपोरिसीए मुहुत्तमासद्धमासेहि।। (आवनि १५७९)

पौरुषी आदि काल से जिसका परिमाण होता है, वह कालावबद्ध प्रत्याख्यान अद्धा प्रत्याख्यान कहलाता है। जैसे—-पुरिमार्ध, पौरुषी (प्रहर) आदि। सबसे छोटा प्रत्याख्यान नमस्कारसहिता है, जिसका कालमान एक मुहूर्त है। अर्ध मास, मास यावत् छह मास पर्यंत की तपस्या अद्धा प्रत्यख्यान के अन्तर्गत है।

#### प्रत्याख्यान की विशोधि के स्थान

सा पुण सद्दहणा जाणणा य विषयाणुभासणा चेव । अणुपालणा विसोही भावविसोही भवे छट्टा ॥ (आवनि १५८६)

प्रत्याख्यान-विशोधि के छह स्थान हैं---

- १. श्रद्धाशुद्धि प्रत्याख्यान में श्रद्धा ।
- २. **ज्ञानशुद्धि** प्रत्याख्यान विषयक ज्ञान ।
- ३. विनयशुद्धि कृतिकर्म आदि क्रियाओं में निप्णता ।
- ४. अनुभाषणशुद्धि -गुरुवचनों के अनुसरण में कुशलता।
- अनुपालनाशुद्धि कृत प्रत्याख्यान की अखंड अनु-पालना।
- ६. भावशुद्धि रागद्वेष रहित भावधारा । इन छह स्थानों से प्रत्याख्यान दूषित नहीं होता, भुद्ध होता है ।

#### ६. प्रत्याख्यान की अशोधि के स्थान

यंभा कोहा अणाभोगा अणापुच्छा असंतई । परिणामओ असुद्धो अवाउ जम्हा विउ पमाणं ॥ (आवभा २५३)

राग और द्वेष से संक्लिष्ट चित्त से कृत प्रत्याख्यान अशुद्ध होता है। इसके मुख्य हेतु पांच हैं—

- स्तब्धता—'इस तपस्वी की पूजा हो रही है। मैं तप करूंगा तो मेरी भी पूजा होगी'—इस भावना से तप करना।
- २. क्रोध गुरु आदि के द्वारा प्रतिकूल वचन सुनकर यह सोचना कि मैं तिरस्कृत हुआ हूं, अतः आहार नहीं करूंगा।
- ३. अनाभोग—त्याग की विस्मृति होने पर कुछ खा लेना।
- ४. अनापृच्छा गुरु की स्वीकृति से पूर्व खाना ।
- प्र. असत् खाने योग्य कोई वस्तु न होने पर त्याग करना।

प्रत्याख्यान के संदर्भ में गुण-दोषों को जानने वाला विद्वान् ही प्रमाण है।

## १०. प्रत्याख्याता.....चार विकल्प

मूलगुणउत्तरगुणे सब्वे देसे य तह य सुद्धीए । पच्चक्खाणविहिन्न् पच्चक्खाया गुरू होइ ॥ किइकम्माइविहिन्तू उवओगपरो अ असढभावो अ । संविग्गियरपइन्तो पच्चक्खावितओ भणिओ ॥ इत्यं पुण चउभंगो जाणगइअर्राम गोणिनाएणं । सुद्धासुद्धा पढमंतिमा उ सेसेसु अ विभासा ॥ (आविन १६१४-१६१६)

जो प्रत्याख्यान-विधि के ज्ञाता हैं, मूलगुण, उत्तरगुण तथा श्रद्धा आदि की मुद्धि से सम्पन्न हैं, वे गुरु प्रत्याख्यान कराने वाले होते हैं।

जो कृतिकर्म आदि विनयविधि में कुशल, उपयोग-परायण, शुद्ध भावधारायुक्त, मोक्ष के अभिलाषी और दढप्रतिज्ञ हैं, वे शिष्य प्रत्याख्यान करने वाले होते हैं। इनके चार विकल्प हैं—

- १. जिसमें प्रत्याख्यान कराने वाला और प्रत्याख्यान करने वाला—दोनों उपयोगयुक्त हैं, वह शुद्ध प्रत्याख्यान है।
- २. जिसमें प्रत्याख्यान कराने वाला उपयोगयुक्त है, प्रत्याख्यान करने वाला किसी प्रयोजनवश उस क्षण उपयोगयुक्त नहीं है किन्तु बाद में उपयोगयुक्त हो जाता है तो वह प्रत्याख्यान भी शुद्ध है।
- जिसमें प्रत्याख्यान कराने वाला उपयोगशून्य और प्रत्याख्यान करने वाला उपयोगयुक्त है, वह प्रत्याख्यान भी शुद्ध है।
- ४. जिसमें प्रत्याख्यान कराने बाला और प्रत्याख्यान करने वाला—दोनों उपयोगशून्य हैं, वह प्रत्याख्यान अशुद्ध ही है।

इस प्रसंग में गौ का दृष्टांत मननीय है—यदि गायों का प्रमाण मालिक और ग्वाला—दोनों जानते हैं तो मूल्य चुकाने और ग्रहण करने में सुविधा होती है।

## ११. प्रत्याख्येय

दव्वे भावे य दुहा पच्चक्खाइव्वयं हवइ दुविहं । दव्वंमि अ असणाई अन्नाणाई य भावंमि ॥ (आवनि १६१७)

प्रत्याख्येय वस्तु के दो प्रकार हैं — द्रक्य —अज्ञन आदि का प्रत्याख्यान। भाव —अज्ञान आदि का प्रत्याख्यान।

## १२. प्रत्याख्यानपालन विधि —

फासियं पालियं चेव, सोहियं तीरियं तहा । किट्टिअमाराहिअं चेव, एरिसयंमी पयइयव्वं ॥ (आवनि १५९३) फासियं नाम जदि सो कालो अभग्गपरिणामेण अंतं णीयो भवति। फासियं नाम जं अंतरा न खंडेति असुद्ध-परिणामो वा अंतं नेति। """पुणो पुणो पडि-जागरित तेण तं पालियं। सोभितं नाम जो भत्तपाणं आणेता पुन्वं दाऊणं सेसं भुंजित दायव्वपरिणामेण वा, जिद पुण एककतो भुंजित ताहे न सोहियं भवति। पारियं नाम जिद पुन्नमेत्तए पच्चक्खाणे जेमेति, ताहे परं नीतं णो तीरियं, तीरियं पुण जं पुन्नेऽिव मृहुत्तमेत्तं अच्छिति असणं निशंभित। किट्टियं जिद जेमणवेलाए उकिकत्तेति, जहा मए अमुगं पच्चक्खायन्ति, तुण्हिककएणं भुंजतेणं ण किड्ढियं भवति, एवं सव्वेहं आराहियं अणुपालियं भवति। अनुपालियं नाम अनुस्मृत्यानुस्मृत्य तीर्थंकरवचनं प्रत्याख्यानं पालिययव्वं। (आवचू २ पृ ३१४)

स्वीकृत प्रत्याख्यान के निर्वहन का क्रम इस प्रकार है—

• स्पृष्ट - अशुद्ध परिणामों का परिहार कर त्याम का

- स्पृष्ट अशुद्ध परिणामी का परिहार कर त्याग का अखंड पालन करना। प्रत्याख्यान को विधियुक्त ग्रहण करना।
- पालित बार-बार उसके प्रति जागृत होना ।
- शोभित भक्तपान लाकर पहले पुरु आदि को देना,
   शेष बचने पर स्वयं उपभोग करना अथवा देने के
   परिणाम से भक्तपान लाना । यदि अकेला ही खाता है तो वह शोभित नहीं होता ।
- पारित प्रत्याख्यान की अविध पूर्ण होते ही भोजन आदि कर लेना।
- तीरित प्रत्याख्यान की अवधि पूर्ण हो जाने पर भी मुहत्तंमात्र तक आहार का निरोध करना।
- कीर्तित भोजन की वेला में—'मैने यह प्रत्याख्यान किया था, अब वह पूर्ण हो गया है'—इस प्रकार उच्चारण करता हुआ भोजन करे। मौन भाव से, बिना कुछ कहे, यदि भोजन करता है तो वह 'कीर्तित' नहीं कहलाता।
- आराधित इन सभी प्रकारों से पालन किया हुआ
   प्रत्याख्यान आराधित कहलाता है।
- अनुपालित —तीर्थंकर के वचनों का बार-बार स्मरण कर प्रत्याख्यान का पालन करना।

### १३. प्रत्याख्यान के परिणाम

पच्चक्खाणेणं आसवदाराइं निरुंभइ । (उ २९।१४) पच्चक्खाणंमि कए आसवदाराइं हुंति पिहियाइं । आसववुच्छेएणं तण्हावुच्छेअणं होइ ॥ तण्हावोच्छेदेण य अउलोवसमो भवे मणुस्साणं। अउलोवसमेण पुणो पच्चक्खाणं हवइ सुद्धं।। तत्तो चरित्तधम्मो कम्मविवेगो तथो अपुन्वं तु। तत्तो केवलनाणं तथो अ मुक्खो सयासुक्खो।। (आवनि १५९४-१५९६)

प्रत्याख्यान की विधिवत् अनुपालना करने से आस्रव-द्वारों का निरोध होता है। आस्रवद्वारों के निरोध से विषयाभिलाषा की निवृत्ति (तृष्णाक्षय), अतुल उपशम की वृद्धि, प्रत्याख्यान की विशोधि, चारित्रधर्म की आरा-धना, कर्म-विवेक, अपूर्वकरण (श्रेणीआरोहण), कैवल्य की प्राप्ति और अन्त में मोक्ष की प्राप्ति होती है।

## आहार-प्रत्याख्यान के परिणाम

आहारपञ्चक्खाणेणं जीवियासंसप्पओगं वोच्छिदइ। जीवियासंसप्पओगं वोच्छिदित्ता जीवे आहारमंतरेणं न संकिलिस्सइ। (उ २९।३६)

आहार प्रत्याख्यान से जीव जीवित रहने की अभि-लाषा के प्रयोग का विच्छेद कर देता है। जीवित रहने की अभिलाषा का विच्छेद कर देने वाला व्यक्ति आहार के बिना (तपस्या आदि में) संक्लेश को प्राप्त नहीं होता।

# सहयोग-प्रत्याख्यान के परिणाम

सहायपञ्चनखाणेणं एगीभावं जणयइ। एगीभावभूए विय णं जीवे एगग्गं भावेमाणे अप्पसद्दे अप्पभंभे अप्प-कलहे अप्पकसाए अप्पतुमंतुमे संजमबहुले संवरबहुले समाहिए यावि भवइ। (उ २९।४०)

सहाय-प्रत्याख्यान से जीव अकेलेपन की प्राप्त होता है। अकेलेपन को प्राप्त हुआ जीव एकत्व के आलम्बन का अभ्यास करता हुआ कोलाहलपूर्ण शब्दों से मुक्त, वाचिक कलह से मुक्त, भगड़े से मुक्त, कषाय से मुक्त, तू-तू से मुक्त, संयमबहुल, संवरबहुल और समाधिस्थ हो जाता है।

## सब्माय-प्रत्याख्यान के परिणाम

सब्भावपच्चक्खाणेण अनियाँट्ट जणयइ। अणियाँट्ट~ पिडवन्ने य अणगारे चत्तारि केवलिकममसे खवेइ, तं जहा वेयणिज्जं आउयं नामं गोयं। तऔ पच्छा सिज्मइ बुज्मइ मुच्चइ परिनिच्चाएइ सव्बद्धन्खाणमंतं करेइ। (उ २९।४२)

सद्भाव-प्रत्याख्यान से जीव अनिवृत्ति — शुक्लध्यान को प्राप्त करता है। अनिवृत्ति को प्राप्त हुआ अनगार केविलसत्क (केवली के विद्यमान) चार कर्मों — वेदनीय, आयुष्य, नाम और गोत्र को क्षीण कर देता है। उसके पश्चात् वह सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त और परिनिवृत होता है तथा सब दु:खों का अन्त करता है।

सद्भावेन - सर्वथा पुनःकरणासंभवात्परमार्थेन प्रत्या-ख्यानं सद्भावप्रत्याख्यानं सर्वसंवररूपा ग्रीलेशीति ।

(उशावूप ५५९)

सद्भाव-प्रत्याख्यान का अर्थ है—पारमाधिक प्रत्या-ख्यान । यह चौदहवें गुणस्थान में होता है—इस भूमिका में परिपूर्ण प्रत्याख्यान होता है, ईसमें फिर किसी प्रत्या-ख्यान की अपेक्षा नहीं रहती। इस अवस्था को पूर्ण संवर-ख्प ग्रैलेशी अवस्था कहा जाता है।

#### १४. प्रत्याख्यान-प्रतिपादन विधि

कथनविधिरुच्यते, तत्रायं वृद्धवाद: —काए विधीए कहितव्वं ? पढमं मूलगुणा कङ्ढेंति पाणातिपातवेर-मणाति, ततो साधुधम्मे कथिते पच्छा असढस्स सावय-धम्मो, इहरा कहिञ्जति सत्तिद्वोवि सावयधम्मं पढमं सोतुं तत्थेव वित्ति करेइ। उत्तरगुणेसुवि छम्मासिय आदि काउं ज जस्स जोग्गं पच्चक्खाणं तं तस्स असढेण कहेतव्वं।

(आवहावृ २ पृ २४८)

प्रत्याख्यान विषय का प्रतिपादन करना हो तो सर्व-प्रथम प्राणातिपातिवरमण आदि पांच महाव्रतरूप साधु-धर्म का प्रतिपादन कर फिर श्रावक्ष्यमं का प्रतिपादन करना चाहिये। अन्यथा श्रावक्ष्यमं को सर्वप्रथम सुनकर श्रोता की मानसिकता में परिवर्तन आ सकता है, वह शक्ति-सम्पन्न होने पर भी श्रावक्ष्यमं को स्वीकार करना चाहेमा, साधुधमं को नहीं। उत्तरगुणों के सन्दर्भ में भी सर्वप्रथम षाण्मासिक तप की चर्चा कर फिर जो जिसके योग्य हो, उस तप का वर्णन करना चाहिये।

आणागिज्मो अत्थो आणाए चेत्र सो कहेयव्वो । दिट्ठॅतिउ दिट्ठंता कहणविहि विराहणा इअरा ॥ (आवनि १६१९)

अनागत आदि प्रत्याख्यानों का प्रतिपादन आगम में प्रतिपादित अर्थ के अनुसार करना चाहिये । जहां दृष्टांत अपेक्षित हो, बहां दृष्टांत का प्रयोग करना चाहिये। ऐसा करने से प्रतिपादनविधि की आराधना होती है, अन्यथा विराधना होती है।

आज्ञाग्राह्योऽर्थः - सौधर्मादिः आज्ञयैवासौ कथपि-

तब्यो, न दृष्टान्तेन, तत्र तस्य वस्तुतोऽसत्त्वात् । (आवहावृ २ पृ २४८)

सौधर्म आदि देवों की परिषद् हो तो प्रत्याख्यान का केवल आगमपरक अर्थ ही प्रतिपादित करना चाहिये । वहां दृष्टांत से समभाने की अपेक्षा नहीं होती।

प्रत्येकबुद्ध — किसी एक बाह्य निमित्त से प्रतिबुद्ध होने वाले ।

बाह्यं वसभादिकारणमभिनीक्ष्य बुद्धा पत्तेयबुद्धा एतेसि णियमा पत्तेयं विहारो जम्हा तम्हा ते पत्तेयबुद्धा। जहा करकंडुमादयो। किच पत्तेयबुद्धाणं जहन्नेण दुविहो उक्कोसेण णविहहो उवधी णियमा पाउ-रणवज्जो भवति। पत्तेयबुद्धाणं नियमा पुज्वाधीतं सुतं भवति। जहन्नेण एक्कारसंगी उक्कोसेण भिन्नदसपुज्वी। लिंगं च देवया पयच्छित लिंगविज्जती वा भवति।

(आवच् ११७६)

- प्रत्येकबुद्ध की पहचान के मुख्य चार बिन्दु हैं -१. बोधि प्रत्येकबुद्ध बाह्य निमित्तों से प्रतिबुद्ध होते हैं और नियमतः प्रत्येक — एकाकी विहार करते हैं।
- २. उपिध इनके जघन्यतः दो प्रकार की उपिध होती है रजोहरण और मुखवस्त्रिका तथा उत्कृष्टतः नौ प्रकार की उपिध होती है पात्र, पात्रबंध, पात्रस्थापन, पात्रकेसरिका, पटल, रजस्त्राण, गोच्छग, रजोहरण और मुखवस्त्र । चोलपट्ट, मात्रक और तीन कल्प यह पांच प्रकार की उपिध इनके नहीं होती । स्थिवरकल्पी मुनि के चौदह प्रकार की उपिध होती है (द्र. उपिध) ।
- श्रुत प्रत्येक्ष्युद्ध के श्रुत नियमतः पूर्वअधीत होता है —जघन्यतः आचार आदि ग्यारह अंग, उत्कृष्टतः भिन्न दस पूर्व।
- ४. लिंग —इन्हें देवता लिंग प्रदान करते हैं अथवा ये लिंगविहीन भी प्रचलित होते हैं।

## चार प्रत्येकबुद्ध : अभिनिष्क्रमण का हेतु

करकण्डू किलगेसु, पंचालेसुय दुम्मुहो।
नमी राया विदेहेसु, गंधारेसुय नम्गई।।
एए नरिदवसभा, निक्खंता जिणसासणे।
पुत्ते रज्जे ठवित्ताणं, सामण्णे पज्जुबट्टिया।।

(उ १८/४४, ४६)

कलिंग में करकण्डु, पांचाल में द्विमुख, विदेह में

निम और गान्धार में नग्गति—ये नारों राजेन्द्र अपने-अपने पुत्रों को राज्य सौंप कर जिनशासन में प्रद-जित हुए और श्रमणधर्म में सदा यहनशील रहे।

वसभे अ इंदकेळ वलए अंबे अ पुष्फिए बोही। करकंडु दुम्मुहस्सा निमस्स गंधाररण्णो अ। पुष्फुत्तराउ चवणं पव्वज्जा होइ एगसमएणं। पत्तेयबुद्धकेविल सिद्धि गया एगसमएणं। (उनि २६४, २७०)

करकंडु बूढ़े बैंल को देखकर, द्विमुख इन्द्रध्यण को देखकर, निम एक चूड़ी की नीरवता को देखकर तथा नग्गति मंजरी विहीन आम्र-वृक्ष को देखकर प्रतिबुद्ध हुआ।

ये चारों प्रत्येकबुद्ध एक साथ, एक ही समय में देवलोक से च्युत हुए, एक साथ प्रव्रजित हुए, एक ही समय में बुद्ध हुए, एक ही समय में केवली बने और एक साथ सिद्ध हुए।

#### चार प्रत्येकबुद्ध : एक परिचय

सेअं सुजायं सुविभक्तिंसगं, जो पासिया वसहं गुट्टमण्फे । रिद्धि अरिद्धि समुपेहिया णं,

किलगरायावि समिक्ख धम्मं ॥ जो इंदकेउं समलंकियं तु, दट्ठुं पडतं पितलुप्पमाणं । रिद्धि अरिद्धि समुपेहिआ णं,

पंचालरायावि समिनखधम्मं ।। बुडिंढ च हाणि च ससीव दट्ठुं, पूरावरेगं च महानईणं । अहो अणिक्चं अधुवं च नच्चा,

पंचालरायावि सिमक्ख धम्मं ।।
बहुआणं सद्यं सोच्चा, एगस्स य असद्यं।
बलयाण नमीराया निक्खंतो मिहिलाहिबो ।।
जो चूअरुक्खं तु मणाभिरामं, समंजरीपल्लवपुष्फिचित्तं।
रिद्धि अरिद्धि समुपेहिया णं,

गंधाररायावि समिक्ख धम्मं ॥ (उनि २७१-२७५)

### १. करकण्डु

किंतिग जनपद । चम्पा नगरी । वहा करकण्डु नाम का राजा राज्य करता था । करकण्डु गी-प्रिय था । एक दिन वह गोकुल देखने गथा । उसने एक कृशकाय बछड़े को देखा । उसका मन दया से भर गया । उसने आजा दी कि इस बछड़े को उसकी मां का सारा दूध पिलाया जाए और जब यह बड़ा हो जाए तो दूसरी गायों का दूध भी उसे पिलाया जाए । गोपालों ने यह बात स्वीकार की ।

बछड़ा सुखपूर्वक बढ़ने लगा। वह युवा हुआ। उसमें अतुल गिक्त थी। राजा ने उसे देखा। वह बहुत प्रसन्न हुआ। कुछ समय बीता। एक दिन राजा पुनः वहां आया। उसने देखा कि वही बछड़ा आज बूढ़ा हो गया है, आंखें धंसी जा रही हैं, पैर लड़खड़ा रहे हैं और वह दूसरे छोटे-बड़े बैलों का संघट्टन सह रहा है। राजा का मन वैराग्य से भर गया। उसे संसार की परिवर्तन-शीलता का भान हुआ। वह प्रतिबुद्ध होकर प्रवृजित हो गया।

### हिमुख

पांचाल देश में कांपिल्य नाम का नगर था। वहां द्विमुख नाम का राजा राज्य करता था। एक बार इन्द्रम्महोत्सव आया। राजा की आजा से नागरिकों ने इन्द्रम्वज की स्थापना की। वह इन्द्रम्वज अनेक प्रकार के पुष्पों, घण्टियों और मालाओं से सिज्जित किया गया। लोगों ने उसकी पूजा की। स्थान-स्थान पर नृत्य, गीत होने लगे। सारे लोग मोद-मग्न थे। इस प्रकार सात दिन बीते। पूजिमा के दिन महाराज द्विमुख ने इन्द्रम्वज की पूजा की। पूजा-काल समाप्त हुआ। लोगों ने इन्द्रम्वज के आभूषण उतार लिए और काष्ठ को राजपथ पर फोंक दिया। एक दिन राजा उसी मार्ग से निकला। उसने उस इन्द्रम्वज काष्ठ को मलमूत्र में पड़े देखा। उसे वैराग्य हो आया। वह प्रतिबुद्ध हो पंचमुष्टिट लोच कर प्रव्रजित हो गया।

#### नमि

नरेश पद्मरथ विदेह राष्ट्र की राज्यसत्ता निम को सौंप प्रव्रजित हो गया। एक बार महाराज निम को बाह-ज्वर हुआ। उसने छह माम तक अत्यन्त वेदना सही। वैद्यों ने रोग को असाध्य बतलाया। दाह-ज्वर को शांत करने के लिए रानियां स्वयं चन्दन घिस रही थीं। उनके हाथ में पहने हुए कंकण बज रहे थे। उनकी आवाज से राजा को कष्ट होने लगा। उसने कंकण उतार देने के लिए कहा। सभी रानियों ने सौभाग्य चिह्न स्वरूप एक-एक कंकण को छोड़ कर शेष सभी कंकण उतार दिए। कुछ देर बाद राजा ने अपने मंत्री से पूछा—कंकण का शब्द क्यों नहीं सुनाई दे रहा है? मंत्री ने कहा—'राजन ! उसके घर्षण से उठे हए शब्द आपको

अश्रिय लगते हैं, यह सोचकर सभी रानियों ने एक-एक कंकण के अतिरिक्त शेष कंकण उतार दिए हैं। अकेलें में घर्षण नहीं होता। घर्षण के बिना शब्द कहां से उठे?

राजा निम ने सोचा — 'सुख अकेलेपन में है। जहां द्वन्द्व है, दो हैं, वहां दुःख है।' विचार आगे बढ़ा। उसने सोचा यदि मैं इस रोग से मुक्त हो जाऊंगा तो अवश्य ही प्रश्नज्या ग्रहण कर लूंगा। उस दिन कार्तिक मास की पूणिमा थी। राजा इसी चिंतन में लीन हो सो गया। रात्रि के अन्तिम प्रहर में उसने स्वय्न देखा। नन्दी घोष की आवाज से जागा। उसका दाह-ज्वर नष्ट हो चुका था। उसने स्वय्न का चिन्तन किया। चिंतन करते-करते उसे जाति-स्मृति हो गई। वह प्रतिबुद्ध हो प्रमृचित हो गया।

#### नगात

गांधार जनपद में पुण्ड्रवर्द्धन नाम का नगर था। वहां नगति नाम का राजा राज्य करता था। एक दिन राजा नगति भ्रमण करने निकला। उसने एक पुष्पित आग्न-वृक्ष देखा। एक मंजरी को तोड़ वह आगे निकला। साथ वाले सभी व्यक्तियों ने मञ्जरी, पत्र, प्रवाल, पृष्प, फल आदि सारे तोड़ डाले। आग्न का वृक्ष अब केवल ठूंठ मात्र रह गया। राजा पुनः उसी मार्ग से लौटा। उसने पूछा—'वह आग्न-वृक्ष कहां है?' मंत्री ने अंगुली के इशारे से उस ठूंठ की ओर संकेत किया। राजा आग की उस अवस्था को देख अवाक् रह गया। उसे कारण ज्ञात हुआ। उसने सोचा—'जहां ऋदि है, वहां शोभा है परन्तु ऋदि स्वभावतः चंचल होती है'— इन विचारों से वह संबुद्ध हो गया।

(इन चारों का विस्तृत वर्णन उत्तराध्ययनसूत्र की सुखबोधा वृत्ति (पत्र १३३-१४५) में प्राप्त है। कुछ भिन्नता के साथ बौद्धग्रन्थ (कुम्भकार जातक) में भी इन चार प्रत्येकबुद्धों का उल्लेख है।

ऋषिभाषित प्रकीणंक में पैतालीस प्रत्येक बुद्ध मुनियों का जीवन तथा उनके शिक्षापद निबद्ध हैं। उनमें बीस प्रत्येक बुद्ध अर्हत् अरिष्टनेमि के तीर्थ में, पनद्रह पार्थक नाथ के तीर्थ में तथा दस महाबीर के तीर्थ में हुए हैं। उन पैतालीस प्रत्येक बुद्धों में करकण्डु आदि चार प्रत्येक बुद्धों का उल्लेख नहीं है।) प्रत्येकबुद्धसिद्ध प्रत्येकबुद्ध की अवस्था में सिद्ध होने वाले । सिद्धों का एक भेद। (द्र. सिद्ध)

प्रदेश - वस्तु का अविभाज्य अंश । (द्र. पुद्गल)
प्रमत्तसंयत - जो पूर्ण व्रती होने पर भी प्रमादयुक्त
होता है, उसकी आत्मविशुद्धि । छठा
गुणस्थान । (द्र. गुणस्थान)

प्रमाण - ज्ञान अथवा ज्ञान के हेतु । (द्र. ज्ञान) प्रमाण - माप अथवा मापने के साधन ।

- १. प्रमाण की परिभाषा
- २. प्रमाण के प्रकार
  - ० द्रव्य प्रमाण
  - ० क्षेत्र प्रमाण
  - ० काल प्रमाण
  - ० भाव प्रमाण
- ३. द्रव्य प्रमाण प्रदेश निष्पन्न और विभाग निष्पन्न
- ४. विभाग निष्पन्न प्रमाण के प्रकार
  - ० मान प्रमाण
  - ० उन्मान प्रमाण
  - ० अवसान प्रमाण
  - ० गव्य प्रमाण
  - ० प्रतिमान प्रमाण
- ५. क्षेत्र प्रमाण
- ६. काल प्रमाण
- ७. भाव प्रमाण

### १. प्रमाण की परिभाषा

दव्याइचउब्भेयं पमीयए जेण तं पमाणं ति । (विभा ९४६)

द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव रूप चतुर्विध प्रमेय को जिसके द्वारा जाना जाए, वह प्रमाण है।

## २. प्रमाण के प्रकार

पमाणे चउन्विहे पण्णत्ते, तं जहा चन्वप्पमाणे सेत्तप्पमाणे कालप्पमाणे भावप्पमाणे । (अनु ३६९) प्रमाण के चार प्रकार हैं - द्रव्यप्रमाण, क्षेत्रप्रमाण, कालप्रमाण और भावप्रमाण ।

#### ३. द्रव्य प्रमाण

दःवप्पमाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा -- पएसनिष्फण्णे य विभागनिष्फण्णे य । (अनु ३७०)

द्रव्य प्रमाण के दो प्रकार 🕝

प्रदेश निष्पन्न — यह अपने प्रदेशों से निष्पन्न होता है। इसमें मेय और मापक पृथक् - पृथक् नहीं होते।

विभाग निष्पन्न — इसमें मेय और मापक पृथक्-पृथक् होते हैं।

पएसिनप्फण्ये परमाणुपोग्गले दुपएसिए जाव दसपएसिए संखेज्जपएसिए असंखेज्जपएसिए अणंत-पएसिए। (अनु ३७१)

प्रदेशनिष्पन्न - परमाणुपुद्गल, द्विप्रादेशिक यावत् दस प्रादेशिक, संख्येय प्रादेशिक, असंख्येय प्रादेशिक और अनंत प्रादेशिक।

#### ४. विभाग निष्पन्त प्रमाण के प्रकार

विभागनिष्फण्णे पंचविहे पण्णत्ते,तं जहा—माणे उम्माणे ओमाणे गणिमे पडिमाणे । (अनु ३७२)

विभागनिष्पन्न के पांच प्रकार--

मान—जिससे लम्बाई और चौड़ाई का माप किया जाए।

उन्मान जिससे वजन तोला जाए।

अवमान — जिससे लम्बाई चौड़ाई और गहराई का माप किया जाए।

मणिमान — जिससे गणना की जाए । प्रतिमान — जिससे मूल्यवान् वस्तुएं तोली जाए ।

#### मान प्रभाण

माणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा — धन्तमाणप्पमाणे य रसमाणप्पमाणे य । (अनु ३७३)

मान के दो प्रकार धान्यमानप्रमाण और रसमान-प्रमाण।

#### धान्यमान प्रमाण

धन्नमाणप्पमाणे दो असतीओ पसती, दो पसतीओ सेतिया, चतारि सेतियाओ कुलओ, चत्तारि कुलया पत्थो, चत्तारि पत्थया आढगं, चत्तारि आढगाइं दोणो, सिंटुं आढगाइं जहण्णए कुंभे, असीइं, आढगाइं मिक्फिमए कुंभे, आढगसतं उनकोसए कुंभे, अटुआढगसतिए वाहे। (अनु. ३७४)

धान्यमानप्रमाण-दो असृति (एक पल का माप) की एक प्रसृति(दो पल का भाप), दो प्रसृति की एक सेतिका, चार सेतिका का एक कुडव, चार कुडव का एक प्रस्थ, चार प्रस्थका एक आढक, चार आढक का एक द्रोण,

असृति ≔एक पल प्रसृति ≕दो पल सेतिका =चार पल =सोलह पल कुडव 🛥 चौसठ पल प्रस्थक ≔दो सौ छुप्पन पल आढक द्रोण (४ आढक) =एक हजार चौबीस पल जघन्य कुंभ(६० आढक) चपन्द्रह हजार तीन सौ साठ पल चइकसठ हजार चार सौ चालीस तोला (१९ मन ८ सेर) मध्यम कुंभ(५० आढक) = बीस हजार चार सौ अस्सी पल = इक्यासी हजार नौ सौ बीस तोला (२५ मन २४ सेर) ≔पच्चीस हजार छह सौपल उत्कृष्ट क्रम्भ (१०० आढक) वाह (८०० आढक) **= दो लाख चार हजार आठ** 

मृत्तोली-मुरव-इड्डर-अलिंद-धन्नमाणध्यमाणेणं ओचारसंसियाणं धन्नाणं धन्नमाणप्पमाणनिव्वित्तलक्खणं भवइ । (अनु३७४)

सौ पल

धान्यमान प्रमाण से मुक्तोली (वह कोठी जो ऊपर-नीचे संकीर्ण और बीच में विशाल हो), मुख (गाड़ी के ऊपर का दक्कन), इड्डर (दकने का बड़ा पात्र), आलिन्दक (कुण्डा) और ओचार (बड़ा कोठा) में रखे हुए धान्य का धान्यमान प्रमाण जाना जाता है।

#### रसमान प्रमाण

रसमाणप्पमाणे धन्नमाणप्पमाणाओ चउभागविव-ड्ढिए अब्भितरसिहाजुत्ते रसमाणप्यमाणे विहिज्जइ, तं अहा चउसद्विया ४, बत्तीसिया ⊏, सोलसिया १६, अट्टाभाइया ३२, चउभाइया ६४, अद्धमाणी १२८, माणी २५६। दो चउसद्वियाओ बत्तीसिया, दो बत्तीसियाओ

चतुःषष्टिका 😑 माणी का चौसठवां भाग = ४ पल द्वात्रिशिका ≕ ८पल षोडशिका अष्टभागिका चतुर्भागिकाः अर्धेमाणी माणी = २५६ पल

साठ आढक का एक जघन्य कुम्भ, अस्सी आढक का एक मध्यम कुम्भ, सौ आढक का एक उत्कृष्ट कुम्भ और आठ सौ आढक का एक वाह होता है।

≕चार तोला ≕आठ तोला सोलह तौला **=चौसठ तो**ला **= दो सौ छप्पन तोला (३ है सेर)** =एक हजार चौबीस तोला (१२ई सेर) चार हजार छियानवे तोला (१ मन ११ रॄ सेर)

—एक लाख दो हजार चार सौ तोला (३२ मन)

आठ लाख उन्नीस हजार दो सौ तोला (२५६ मन)

सोलसिया, दो सोलसियाओ अट्टभाइया, दो अट्टभाइयाओ चउभाइया, दो चउभाइयाओ अद्धमाणी दो अद्धमाणीओ माणी। (अनु ३७६)

रसमान प्रमाण ---धान्यमान प्रमाण से चार भाग अधिक आभ्यन्तर शिखा से युक्त रसमान प्रमाण किया जाता है। जैसे चतु: षष्टिका, द्वात्रिशिका, षोडशिका, अष्टभागिका, चतुर्भागिका, अर्धमाणी, माणी।

चतुःषष्टिका केदो भाग करने से द्वात्रिशिका, द्वार्तिशिका के दो भाग करने से षोडशिका, षोडशिका के दो भाग भाग करने से अष्टभागिका, अष्टभागिका के दो भाग करने से चतुर्भागिका, चतुर्भागिका के दो भाग करने से अर्धमाणी और अर्धमाणी के दो भाग करने से माणी होती है।

== १६ तोला = माणी का बतीसवां भाग == ३२ तोला = १६ पल = माणी का सौलहवां भाग == ६४ तोला = १२८ तोला (१ $\frac{3}{7}$  सेर) 🗕 ३२ पल 😑 माणीका आठवां भाग = ६४ पल = माणी का चौथा भाग = २५६ तोला (३ $\frac{9}{2}$  सेर) = १२८ पल = माणी का आधा भाग = ४१२ तोला (६३ सेर) = १०२४ तोला (१२५ सेर) रसमाणप्पमाणेणं वारग-घडग-करग-कलसिय-गगगरि-दइय-करोडिय-कुंडियसंसियाणं रसाणं रसमाणप्पमाण-निव्वित्तिलक्खणं भवद । (अनु ३७७)

रसमान प्रमाण से वारक (छोटा घड़ा), घट, करक (भारी), कलशी, गगरी, दीवड़ी, करोटिका (बड़ी कुण्डी) और कुण्डिका में डाले हुए रसीं का रस-मान प्रमाण जाना जाता है।

#### उन्मान प्रमाण

उम्माणे - जण्णं उम्मिणिज्जइ, तं जहा — अद्धकरिसो करिसो, अद्धपलं पलं, अद्धतुला तुला, अद्धभारो भारो । दो अद्धकरिसा करिसो, दो करिसा अद्धपलं, दो अद्धपलाइं पलं, पंचुत्तरपलसङ्या तुला, दस तुलाओ अद्ध-भारो, बीसं तुलाओ भारो । (अनु ३७६)

जिससे तोला जाता है, वह उन्मान है, जैसे — अर्धकर्ष, कर्ष, अर्धपल, पल, अर्धतुला, तुला, अर्धभार, भार। दो अर्धकर्ष का एक कर्ष, दो कर्ष का एक अर्धपल, दो अर्धपल का एक पल, एक सौ पांच पलों की एक तुला, दस तुला का एक अर्धभार और बीस तुला का भार होता है।

अर्धकर्ष- अधा तोला कर्ष - एक तोला अर्धपल - दो तोला पल - चार तोला अर्धतुला - दो सौ दस तोला (२ हैं सेर) तुला - चार सौ बीस तोला (५ है सेर) अर्धभार - चार हजार दो सौ तोला (१ मन

भार-- आठ हजार चार सौ तोला (२ मन २५ सेर) उम्माणप्पमाणेणं पत्त-अगरु-तगर-चोयय-कुंकुम-खंड-गुल-मच्छंडियादीणं दव्वाणं उम्माणप्पमाणनिव्वित्ति-लक्खणं भवइ। (अनु ३७९)

उन्मान प्रमाण से पत्र (तेजपत्र आदि), अगरु, तगर, चोयक (सुगन्धित द्रव्य), कुंकुम, खाण्ड, गुड़, मस्त्यण्डिका (राब) आदि द्रव्यों का उन्मान प्रमाण जाना जाता है।

#### अवमान प्रमाण

१२ई सेर)

अोमाणे --जण्णं ओमिणिज्जइ, तं जहा--हत्थेण वा दंडेण वा धणुणा वा जुगेण वा नालियाए वा अक्खेण वा मुसलेण वा। दंडं धणुं जुगं नालियं च, अक्खं मुसलं च चजहत्यं। दसनालियं च रज्जुं, वियाण ओमाणसण्णाए।। वत्थुम्मि हत्थमेज्जं, खित्ते दंडं धणुं च पंथम्मि। खायं च नालियाए, वियाण ओमाणसण्णाए।। (अनु ३८०)

जिससे अवमान (लम्बाई, चौड़ाई और परिधि का माप) किया जाता है, वह अवमान है। जैसे—हाथ, दण्ड, धनुष, युग, नालिका, अक्ष और मुसल।

दण्ड, धनुष, युग, नालिका, अक्ष और मुसल चार हाथ का होता है। दस नालिका की एक रज्जु होती है। ये अवमान संज्ञा से ज्ञातव्य हैं।

वास्तु (घर की भूमि) हाथ से मापा जाता है, खेत दण्ड से मापा जाता है, मार्ग धनुष से मापा जाता है और खाई का गड्ढा नालिका से मापा जाता है। ये भी अवमान संज्ञा से ज्ञातव्य हैं।

एएणं ओमाणप्पमाणेणं खाय-चिथ-रचिय-करकचिय-कड-पड-भित्ति-परिक्लेवसंसियाणं दव्वाणं ओमाणप्प-माणनिव्वित्तिलक्खणं भवदः। (अनु ३८१)

इस अवमान प्रमाण से खोदे हुए, चिने हुए, बनाए हुए, करौत से काटे हुए तथा कट, पट, भित्ति और परिधि - इनसे संबद्ध द्रव्यों का अवमान प्रमाण जाना जाता है।

#### गण्य प्रभाग

गणिमे — जण्णं गणिजजइ, तं जहा--एगो दस सयं सहस्सं दससहस्साई सयसहस्सं दससयसहस्साई कोडी। (अनु ३८२)

जो मिना जाता है वह मण्य है, जैसे — एक, दस, सौ हजार, दस हजार, सौ हजार (लाख), दस सौ हजार (दस लाख) और कोटि।

एएणं गणिमप्पमाणेणं भितग-भित्ति-भत्त-वेयण-आय-व्वयसंसियाणं दव्वाणं गणिमप्पमाणिनिव्वित्तिलक्खणं भवइ। (अनु ३८३)

इस गण्य प्रमाण से भृतक (कर्मकर), भृति (वृत्ति), भक्त (भोजन), वेतन और आय-व्यय से संबद्ध द्रव्यों का गण्य प्रमाण जाना जाता है।

#### प्रतिमान प्रमाण

पडिमाणे--जण्णं पडिमिणिज्जइ, तं जहा-गुंजा कागणी निष्कावो कम्ममासओ मंडलओ सुवण्णो। पंच गुंजाओ कम्ममासओ, चत्तारि कागणीओ कम्ममासओ, तिष्णि निष्कावा कम्ममासओ, एवं चउनकओ कम्ममा-सओ। बारस कम्ममासया मंडलओ, एवं अडयालीसाए कागणीओ मंडलओ। सोलस कम्ममासया सुवण्णो, एवं चउसट्टीए कागणीओ सुवण्णो। (अनु ३८४)

प्रतिमान — जिससे स्वर्ण आदि का तौल किया जाता है, जैसे गुरुजा, काकणी, निष्पाव, कर्ममापक, मण्डलक और सुवर्ण। पांच गुरुजा, चार काकणी और तीन निष्पाव का एक कर्ममाषक होता है।

इस प्रकार चार काकणी से निष्पन्त कर्ममाधक को चतुष्क कर्ममाधक कहते हैं। बारह कर्ममाधक का एक मण्डलक होता है।

इस प्रकार अड़तालीस काकणी का एक मण्डलक और सोलह कर्ममाधक का एक सुवर्ण होता है। इस प्रकार चौसठ काकणी का एक सुवर्ण होता है।

एएणं पिंडमाणप्यमाणेणं सुवण्य-रजत-मणि-मोत्तिय-संख-सिल-प्यवालादीणं दव्वाणं पिंडमाणप्यमाणिनिव्वित्ति-लक्खणं भवइ। (अनु ३८५)

इस प्रतिमान प्रमाण से स्वर्ण, रजत, मणि, मौक्तिक, शंख, शिला (मूल्यवान् पत्थर), प्रवाल आदि द्रव्यों का प्रतिमान प्रमाण जाना जाता है।

# ५. क्षेत्र प्रमाण

क्षेत्रप्यमाणे दुविहे पण्णते तं जहा — पएसनिष्कण्णे य विभागनिष्कण्णे य । (अनु ३५६)

क्षेत्रप्रमाण के दो प्रकार-प्रदेशनिष्पन्न और विभाग-निष्पन्न।

पएसिनिष्कण्णे —एमपएसोगाढे दुपएसोगाढे तिपए-सोगाढे जाव दसपएसोगाढे संखेज्जपएसोगाढे असंखेज्ज-पएसोगाढे। (अनु ३८७)

प्रदेशनिष्पन्न —एकप्रदेशावगाढ, द्विप्रदेशावगाढ, त्रिप्रदेशावगाढ यावत् दसप्रदेशावगाढ, संख्येय प्रदेशावगाढ और असंख्येय प्रदेशावगाढ ।

विभागनिष्फण्णे—

अंगुल विहित्थि रयणी, कुच्छी धणु गाउयं च बोधव्यं। जोयण सेढी पयरं, लोगमलोगे वि य तहेव।। (अनु ३८८)

अंगुल, वितस्ति, रत्नि, कुक्षि, धनुष, गब्यूत, योजन, श्रेमी, प्रतर, लोक और अलोक—यह विभागनिष्पन्न प्रमाण है।

#### ६. काल प्रमाण

कालप्पमाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा प्रसिनिष्फण्णे य विभागनिष्फण्णे य । (अनु ४१३) कालप्रमाण के दो प्रकार प्रदेशनिष्पन्न और विभागनिष्पन्न !

#### ७. भाव प्रमाण

भावप्पमाणे तिविहे पण्णत्ते, तं जहा गुणप्पमाणे नयप्पमाणे संखप्पमाणे । (अनु ५०६) भावप्रमाण के तीन प्रकार – गुणप्रमाण, नयप्रमाण

और संख्याप्रमाण ।

#### गुणप्रमाण

गुणप्पमाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा — जीवगुणप्पमाणे य अजीवगुणप्पमाणे य । (अनु ५०७)

गुणप्रमाण के दो प्रकार - जीवगुणप्रमाण और अजीवगुणप्रमाण ।

अजीवगुणप्पमाणे पंचितिहे पण्णत्ते, तं जहा - वण्ण-गुणप्पमाणे गंधगुणप्पमाणे, रसगुणप्पमाणे फासगुणप्पमाणे संठाणगुणप्पमाणे । (अनु ५०८)

अजीवगुणप्रमाण के पांच प्रकार—वर्षमुणप्रमाण, गंधगुणप्रमाण, रसगुणप्रमाण, स्वर्षभुणप्रमाण और संस्थानगुणप्रमाण।

जीवमुणप्पमाणे तिविहे पण्णसे, तं जहा—नाण-गुणप्पमाणे वंसणगुणप्पमाणे चरित्तगुणप्पमाणे । (अनु ५१४)

जीवगुणप्रमाण के तीन प्रकार—ज्ञानगुणप्रमाण, दर्शनगुणप्रमाण और चारित्रगुणप्रमाण ।

# **ज्ञा**नगुणप्रमाण

नाणगुणप्पमाणे चउन्विहे पण्णत्ते, तं जहा-पच्चक्से अणुमाणे ओवम्मे आगमे । (अनु ५१५)

ज्ञानमुणप्रमाण के चार प्रकार—(१) प्रत्यक्ष (२) अनुसान (३) उपमान (४) आगम ।

(द्र. संबद्ध नाम)
प्रमाणांगुल – अंगुल का एक भेद। (द्र. अंगुल)
प्रमाद—धर्माचरण में अनुत्साह।

मज्जं विसय कसाया निद्दा विगहा य पंचनी भणिया। (उनि १८०)

प्रमाद के पांच प्रकार -- मद्य, विषय, कषाय, निद्रा और विकथा।

#### प्रमाद: साधना का बाधक तत्त्व

प्रचुरकम्में न्धनप्रभवनिरन्तराविध्यातकारीरमानसानेकदु: खहुतवह ज्वालाक लापपरीतमग्रेषमेव संसारवासगृहं
पश्यंस्तन्मध्यवर्त्यपि सति च तिन्नर्गमनोपाये वीतरागप्रणीतधम्मे चिन्तामणी यतो विचित्रकर्मी दयसाचित्यजिततात् परिणामविशेषादपश्यित्रव तद्भयमविगणस्य
विशिष्टपरलोक क्रियाविमुख एवास्ते जीवः स खलु
प्रमादः । तस्य च प्रमादस्य ये हेतवो मद्यादयस्तेऽपि
प्रमादास्तरकारण त्वात् । (नन्दीमवृप २०४)

प्रचुर कर्मरूपी इन्धन से उत्पन्न, निरन्तर प्रज्वलित, शारीरिक और मानसिक दु:खरूपी अग्नि की ज्वालाओं से यह सारा संसार-वास घरा हुआ है। उसमें रहने वाला व्यक्ति उस अग्नि को साक्षात् देख रहा है। उस प्रज्वलित गृह से निर्गमन का उपाय है वीतराग द्वारा प्रणीत धर्म का समाचरण। किन्तु कर्मोदय के विचित्र परिणाम विशेष से उसको न देखता हुआ, उस कराल अग्नि के भय की गणना न करता हुआ वह जीव परलोक के लिए की जाने वाली विशिष्ट क्रियाओं से विमुख ही रहता है। इसका मूल कारण है — प्रमाद। इस प्रमाद के मद्य आदि जो हेतु हैं, वे सभी प्रमाद हैं, क्योंकि वे प्रमाद के कारणभूत हैं।

# प्रमाद: भव-भ्रमण का हेतु

एवं भवसंसारे. संसरइ सुहासुहेहि कम्मेहि। जीवो पमायबहुलो, समयं गोयम ! मा पमायए।। (उ १०/२५)

प्रमाद-बहुल जीव शुभ-अशुभ कर्मो द्वारा जन्म-मृत्युमय संसार में परिश्रमण करता है, इसलिए हे सौतम ! तूक्षण भर भी प्रमाद मत कर।

#### अप्रमतत्ता का आलम्बन

इमं च मे अत्थि इमं च नित्थ, इमं च मे किच्च इमं अकिच्चं। तं एवमेवं लालप्पमाणं, हरा हरंति त्ति कहं पमाए।।

(उ १४।१५)

"यह मेरे पास है और यह नहीं है, यह मुक्ते करना है और यह नहीं करना है --इस प्रकार वृथा बकवास करते हुए पुरुष को उठाने वाला काल उठा लेता है। इस स्थिति में प्रमाद कैसे किया जाए?"

## अप्रमत्त पहले या पीछे ?

स पुन्वमेवं न लभेज्ज पच्छा
एसोवमा सासयवाइयाणं ।
विसीयई सिढिले आउयंमि
कालोवणीए सरीरस्स भेए ॥
खिप्पं न सक्लेइ विवेगमेउं
तम्हा समुद्वाय पहाय कामे ।
समिच्च लोयं समया महेसी
अप्पाणरक्खी चरमप्पमत्तो॥

(उ ४।९, १०)

जो पूर्व जीवन में अप्रमत्त नहीं होता वह पिछले जीवन में भी अप्रमाद को नहीं पा सकता। "पिछले जीवन में अप्रमत्त हो जाएंगे"— ऐसा निश्चय वचन शाश्वतवादियों के लिए ही उचित हो सकता है। पूर्व जीवन में प्रमत्त रहने वाला आयु के शिथिल होने पर मृत्यु के द्वारा शरीरभेद के क्षण उपस्थित होने पर विषाद को प्राप्त होता है।

कोई भी मनुष्य विवेक को तत्काल प्राप्त नहीं कर सकता इसलिए मोक्ष की एषणा करने वाले महिष ! तुम उत्थित बनो—जीवन के अन्तिम भाग में अप्रमत्त बनेंगे इस आलस्य को त्यागो। कामभोगों को छोड़, लोक को भलीभांति जान समभाव में रमण तथा आत्मरक्षक और अप्रमत्त होकर विचरण करो।

> सुत्तेसु यावी पडिबुद्धजीवी न वीससे पंडिए आसुपन्ने। धोरा भुहुत्ता अबलं सरीरं

भारुंडपक्खी व चरप्पमत्तो ॥ (उ४।६) आग्रुप्रज्ञ पंडित सोये हुए व्यक्तियों के बीच भी

आधुप्रज्ञ पाडत साय हुए व्यक्तिया के बाच भा जागृत रहे। प्रमाद में विश्वास न करे। काल बड़ा घोर (ऋर) होता है। शरीर दुर्बल है। इसलिए वह भारण्ड पक्षी की भांति अप्रमक्त होकर विचरण करे।

अप्रमत्त नियमतः अहिसक

्(द्र. अहिसा)

कषायप्रमत्त-योगप्रमत्त

(इ. गुणस्यान)

प्रतिलेखना प्रमाद ।

(द्र. प्रतिलेखना)

प्रवचन-जिनशासन, द्वादशांग ।

- १. प्रवचन के अर्थ
- २. प्रवचन के पर्याय
- ३. निग्नंथ प्रयचन का स्वरूप और परिणाम
- ४. प्रवचन के प्रभावक
- \* प्रवचन : द्वादशांग

(द्र. अंगप्रविष्ट)

## १. प्रवचन के अर्थ

पवयणं दुवालसंगं गणिपिडगं। (नन्दीचू पृ १२)
प्रोच्यन्ते अनेन जीवादयः पदार्था इति प्रवचनम् "
प्रवचनं द्वादणांगं, तदुपयोगानन्यत्वाद् वा संघः।

(उच् पृ१)

प्रवचन का अर्थ है — द्वादशांग गणिपिटक । द्वादशांग का आधार है संघ और उसका उपयोग भी संघसापेक्ष है, अतः संघ को प्रवचन कहा गया है।

सुयमिह जिणप्पवयणं तस्सुष्पत्ती''''। जिणगणहरवयणाओ''''। एगट्टियाणि तिन्नि उ पवयण सुत्तं तहेव अत्थो य ।'''' ''''सामन्तं सुयनाणं विसेसओ सुत्तमत्थो य ॥ (विभा १३६५-१३६७)

जिनप्रवचन श्रुत कहलाता है । उसकी अर्थ रूप उत्पत्ति अर्हत् से तथा सूत्र रूप उत्पत्ति गणधरों से होती है। अतः प्रवचन, सूत्र और अर्थ—ये तीनों एकार्थक हैं। सामान्यतः श्रुतज्ञान को और विशेषतः सूत्र तथा अर्थ को प्रवचन कहा गया है।

#### २. प्रवचन के पर्याय

सुयधम्म तिस्थ मग्गो पावयणं पवयणं च एगट्टा । (आवनि १३०)

श्रुतधर्म, तीर्थ, मार्ग, प्रावचन और प्रवचन ये एकार्थक हैं।

प्रवचन का आधारभूत होनें के कारण तीर्थ की प्रवचन कहा गया है। (द्र. तीर्थ)

जिमह पगयं पसत्थं पहाणवयणं च पवयणं तं च । (विभा १३६७)

प्रशस्त और प्रधान वचन प्रवचन है ।

मिजिज्ज सोहिज्ज इजेणं तो पवयणं तओ मग्गो ।

अहवा सिवस्स मग्गो मग्गणमन्तेसणं पंथो ।।

""पावयणमाइवयणं वा । सिवपावयवयणं वा ""।।

(विभा १३८१, १३८२)

 मार्ग का अर्थ है—परिमार्जन, शोधन । प्रवचन परिमार्जन का हेतु है अतः उसे मार्ग कहा गया है। अथवा मार्ग का अर्थ है—अन्वेषण। इससे शिवपथ का अन्वेषण संभव है, अतः इसे मार्ग कहा गया है। प्रवचन आदि वचन है अथवा शिवप्रापक वचन है,
 अतः इसे प्रवचन कहा गया है।

# ३. निर्प्रन्थप्रवचन का स्वरूप और परिणाम

नमो चउवीसाए तित्थगराणं उसभादिमहाबीरपञ्जन वसाणाणं इणमेव निगांथ पावयणं सच्चं अणुतरं केवलं पिडपुण्णं नेआउयं संसुद्धं सल्लगत्तणं सिद्धिमग्गं मुत्तिमग्गं निज्जाणमग्गं निव्वाणमग्गं अवितहमविसंधि सव्वदुक्खप्प-हीणमग्गं। एत्थं ठिया जीवा सिज्भंति बुज्भंति मुच्चंति परिनिव्वायंति सव्वदुक्खाणं अंतं करेंति। तं धम्मं सद्दृामि पत्तियामि रोएमि फासेमि अणुपालेमि। (आव ४१९)

मैं ऋषभ से महावीर पर्यंत चौबीस तीर्थंकरों को नमस्कार करता हूं। यह निर्मन्थप्रवचन ही सत्य, अनुत्तर, अद्वितीय, प्रतिपूर्ण, मोक्ष की ओर ले जाने वाला, सर्वंतः शुद्ध, माया, निदान और मिथ्यादर्शन — इन तीनों शस्यों को छिन्न करने वाला है। यह सिद्धि, मुक्ति, निर्याण (मोक्ष) और निर्वाण (शांति) का मार्ग है। यह यथार्थं, अविच्छिन्न और सर्व दुःखों के प्रहाण का मार्ग है।

इस निर्प्रन्य प्रवचन में स्थित जीव, सिद्ध, बुद्ध, मुक्त और परिनिर्वृत होते हैं तथा सब दुःखों का अन्त करते हैं।

मैं इस निग्रंथ प्रवचन पर श्रद्धा, प्रतीति और रुचि करता हूं, इसका आचरण और अनुपालन करता हूं।

### ४. प्रवचन के प्रभावक

अइसेसइड्डियायरिय वाई धम्मकहि खवग नेमित्ती । विज्जा रायागणसंमया य तित्थं पभावंति ।। (तन्दीमवृप २१०)

प्रवचन अथवा तीर्थ के प्रभावक आठ घटक --

- १. अतिशेषऋद्धि-अतिशय ऋद्धिसम्पन्न ।
- २. आचार्य- युगप्रधान आगमपुरुष ।
- ३. वादी--वाद-विद्या में निपुण।
- ४ धर्मकथी धर्म-कथा में कुशल।
- ¥. क्षपकः -- तपस्या करने वाला।
- ६. नैमिलिक निमित्तविद् ।
- ७. विद्याधर —प्रज्ञप्ति आदि विद्याओं का पारगामी ।
- ८. राजसम्मत राजाओं द्वारा सम्मत व्यक्ति।

प्रवचन-माता

# प्रयचन-माता -पांच समिति और तीन गुप्ति का संयुक्त नाम ।

अट्ट पवयणभायाओ समिई गुत्ति तहेव य ।''''
एयाओ अट्टसमिईओ समासेण विद्याहिया ।
दुवालसंगं जिणक्खायं मायं जत्थ उ पवयणं ।।
(उ २४।१,३)

समितिगुष्तिषु प्रवचनं मातं स्थितमित्यर्थः । (उच् पृ २६६)

यदा तु माय त्ति पदस्य मातर इति संस्कारस्तदाः भावमातरस्तु समितयः, एताभ्यः प्रवचनप्रसवात्। (उशावृ प ४१३, ४१४)

पांच समिति और तीन गुप्ति — ये आठ प्रवचन-माताएं हैं। इनमें जिनभाषित द्वादशांग रूप प्रवचन समाया हुआ है।

'मायाओ' प्रबंद के 'माता:' और मातर:'—ये दो संस्कृत रूप किये जा सकते हैं । पहले में 'समाने' और दूसरे में 'मां' का अर्थ हैं । इन आठ समितियों से प्रवचन का प्रसव होता है, इसलिए इन्हें प्रवचन-माता कहा जाता है।

#### समितियो में द्वादशांग का समवतरण

अट्टसुवि सिमिईसु अ दुवालसगं समोअरइ। .... ईयांसिनतो प्राणातिपातविरमणवतमवतरित, तद्वृत्तिकल्पानि च शेषव्रतानि तत्रैवान्तर्भावमुपयान्ति, तेषु च न तदस्ति यन्न समवतरित।

भाषासमितिस्तु सावद्यवचनपरिहारतो निरवद्यवचो-भाषणात्मिका तथा च वचनपर्यायः सकलोऽप्याक्षिप्त एव, न च तद्बहिर्भूतं द्वादशाङ्गमस्ति, यद्वा सर्वा अप्यमूश-चारित्ररूपाः ज्ञानदर्शनाविनाभावि च चारित्रं, न चैतद् त्रयातिरिक्तमन्यदर्थतो द्वादशाङ्गमिति सर्वास्वप्येतासु प्रवचनं मातमुख्यते । (उनि ४५९ शावृ प ५१४, ५१५)

आठ प्रवचन-मालाओं में जिनभाषित द्वादशांगी समाई हुई है:--

- ईया सिमिति में प्राणातिपातिवरमण नत का अवतरण होता है। शेष सारे नत उसकी सुरक्षा के लिए हैं, इसलिए उनका भी इसमें अन्तर्भाव हो जाता है।
- भाषा समिति में सावद्यवचन का परिहार होता है।
   वह निरवद्यवचन रूप होती है। इसमें सारा

वचनात्मकश्रुत गृहीत हो जाता है। द्वादशांग प्रवचन उससे वहिर्भृत नहीं है।

अथवा पांच सिमितियां और तीन गुष्तियां चारित्र रूप हैं। ज्ञान, दशंन और चारित्र का अविनाभावी संबंध है। इन तीनों के अतिरिक्त द्वादशांगी कुछ है ही नहीं, इसलिए इन आठों में सारा प्रवचन समाया हुआ है।

सिमिति-गृष्ति का स्वरूप (द्र. मिमिति, गृष्ति) प्रायश्चित्त – दोष-विशुद्धि का उपाय ।

#### १. प्रायश्चित्त के निर्वचन

843

- २. प्राथिक्ति की परिभाषा
- \* \* प्रावश्चितः तप का एक भेद

(द्र. तप)

- ३. प्रायश्चित्त के प्रकार
- ४. प्रायश्चित के स्थान
- ५. प्रायश्चित्त के परिणाम
- \* आलोचना प्राथश्चित्त

(द्र. आलोचना)

\* प्रतिक्रमण प्रावश्चित

(द्र. प्रतिक्रमण)

## १. प्रायश्चित्त के निर्वचन

पावं छिदति जम्हा पायि छत्तं तु भण्णइ तेणं । पाएण वावि चित्तं विसोहए तेण पच्छितं ॥ (आविन १५०८)

पायि च्छित्तकरणं — प्राय इति बाहुत्यस्याख्या, चित्त इति जीवितस्याख्या । प्रायश्चित्तं सोधयतीति प्रायश्चित्तं । प्रशस्तं वा चित्तस्य विशुद्धिकारणमिति वा प्रायश्चित्तं, वा अथवा 'चिती संज्ञाने' प्रायश: वितथ-माचरितमर्थमनुस्सरतीति वा प्रायश्चित्तं ।

(आवच्यू २ पृ २५१)

- ० जो पापकर्मों को क्षीण करता है, वह प्रायश्चित है।
- जो प्रचुरता से चित्त अात्मा का विशोधन करता है, वह प्रायश्चित्त है।
- ० जो चित्तविशुद्धि का प्रशस्त हेतु है, वह प्रायश्चित्त है।
- ० असत्य आचरण का अनुस्मरण करना प्रायश्चित्त है।

## २. प्रायश्चित की परिभाषा

अवराहे पायि च्छित्तं कातव्वं "अवराहेण मिलणित्तणं भवतीति तद् विशुद्धिः कार्या "अवराहो सल्लं भवति, तत उद्धरेतव्वं "अटुविहंपि कम्मं पावं जेण थोवेवि संते णेव्वाणगमणं णित्थ, तेण तं अटुविहंपि कम्मं णिग्घाते-तव्वं "तस्स पायि छत्तस्स करणं। (आवच् २ पृ २५१)

अपराध (नियमों का अतिक्रमण) होने पर आत्मा मिलन होती हैं। उसकी विशोधि के लिए जो अनुष्ठान किया जाता है, वह प्राथित्रत है। अपराध शस्य हैं। शस्य के उद्धरण के लिए जो किया जाता है वह प्रायिष्यित है। आठों कर्म पाप हैं। उनके रहते निर्वाण नहीं होता। उनके उन्मूलन के लिए जो किया जाता है वह प्रायिष्यत हैं।

### ३. प्रायश्चित्त के प्रकार

आलोयणारिहाईयं, पायिन्छत्तं तु दसविहं। (उ ३०।३१)

पायि च्छत्तं दसिवहं, तं जहा — आलोयणं, पडिक्कमणं, तदुभयं, विवेगो, वियोसग्गो, तवो, छेदो, मूलं, अणवट्टप्पो, पारंचिओ । (दअचू पृ १४)

प्रायक्ष्मित्त के दस प्रकार आलोचना - गुरु के समक्ष अपने दोषों का निवेदन करना। प्रतिक्रमण -- किए हुए पापों से निवृत्त होने के लिए 'मिथ्या मे दुष्कृतम्' ऐसा कहना।

तदुभय आलोचना एवं प्रतिक्रमण - दोनों करना ।
विवेक - अशुद्ध आहार आदि का उत्सर्ग करना ।
तप-- उपवास आदि करना ।
छेद - संयम-काल को छेदकर कम कर देना ।
मूल - पुनः ब्रत्तारोपण करना ।
अनवस्थाप्य - तपस्थापूर्वक ब्रतारोपण करना ।
पारांचित - अवहेलनापूर्वक ब्रतारोपण करना ।

#### ४. प्रायश्चित्त के स्थान

परोष्परस्स वायणपरियट्टणवत्थदाणादिए अणालोतिए गुरूणं अविणओत्ति आलोयणारिहं ।

पडिक्कमणं पुण पवयणमादिसु आवस्सगकंमे वा सहसा अतिक्कमणे पडिचोतितो सयं वा सरितूण मिच्छा-दुक्कडं करेति एवं तस्स सुद्धी ।

मूलुत्तरगुणातिककमसंदेहे आउत्तेण वा कए आलोयणपडिककमणमुभयं।

आहारातीणं उग्गमादिअसुढाणं गहिताणं पच्छा विष्णाताणं संपत्ताण वा विवेगो परिच्चागो ।

विओसग्गो कातुस्सग्गो गमणागमणसुविणणई-संबरमादिसु । तवा भूलुत्तरगुणातियारे पंचरातिदियाति छम्मासावसाणमणेकधा । छेदो अवराधो पंचएण सासणविरुद्धादिसमायारेण वा तबारिहमतिक्कंतस्स पंचराइंदियादिपव्वज्जाविच्छेदणं। मूलं पगाढतराहस्स मूलतो परियातो ख्रिज्जति। अणबट्टो मूलच्छेदाणंतरं केणति कालविहिणा पुणो दिविखण्जति।

पारंचितो खेलातो देसातो वा णिच्छुब्भित । छेद-मूल अणबटुपारांचिताणि देसकालपुरिससामत्थादीनि पडुच्च दीज्जंति । (आवचू २ पृ २४६, २४७) प्रायश्चित्त के दस स्थान --

- १ आलोचना गुरु को सूचित किए बिना परस्पर वाचना, परिवर्तना करने पर तथा वस्त्र आदि का आदान-प्रदान करने पर गुरु को निवेदन करना।
- ३. प्रतिक्रमण प्रवचन आदि में अथवा आवश्यक कार्यों में सहसा नियमों का अतिक्रमण होने पर दूसरों से प्रेरित हो या स्वयं स्मृति कर 'मिच्छामि दुक्कडं' करना ।
- ३. तदुभय -मूलगुण अथवा उत्तरगुणों के अतिक्रमण में संदेह होने पर अथवा जानदूमकर अतिक्रमण करने पर तदुभय प्रायश्चित्त होता है।
- ४. विवेक उद्गम आदि दोषों से अशुद्ध आहार आदि ग्रहण करने के पश्चात् जानकारी होने पर उस अ:हार का विसर्जन करना विवेक प्रायश्चित्त है।
- प्र. व्युत्सर्ग गमनागमन, स्वप्न, नदीसंतरण आदि
   प्रसंगों पर कायोत्सर्ग करना व्युत्सर्ग प्रायश्चित्त है।
- ६. तप मूलगुण-उत्तरगुण में अतिचार होने पर अतिचार के अनुरूप तप करना तप प्रायश्चित्त है। इसका कालमान जघन्य पांच दिन-रात तथा उत्कृष्ट छह मास है।
- ७. छेद -अपराधों का उपचय और शासनविरुद्ध समाचरण होने पर तथा तप के योग्य प्रायश्चित्त का अतिक्रमण होने पर तथा प्रव्रज्या के पांच दिन आदि का छेद करना, संयमपर्याय को कम करना छेद प्रायश्चित्त है।
- मूल प्रगाढतर अपराध होने पर संयमपर्याय का मूल से विक्छेद करना — नई दीक्षा देना मूल प्रायश्चित्त है।
- ९. अनवस्थाप्य-एक निश्चित अवधि के बाद पुनः दीक्षा देना अनवस्थाप्य प्रायश्चित्त है ।

१०. पारांचित — इसमें क्षेत्र और देश से व्यक्ति की पृथक् कर दिया जाता है। छेद, मूल, अनवस्थाप्य और पारांचित प्रायश्चित्त का प्रयोग देश, काल और पुरुष की शक्ति आदि को ध्यान में रखकर किया जाता है।

#### ५. प्रायश्चित के परिणाम

पायि छित्तकरणेणं पावकम्मिवसोहि जणयः निरङ्यारे यावि भवः । सम्मं च णं पायि छितं पडिवज्जमाणे मग्गं च मग्गफलं च विसोहेः आयारं च आयारफलं च आराहेः । (उ २९।१७)

प्रायश्चित्त करने से जीव पापकर्म की विशुद्धि करता है और निरतिचार हो जाता है। सम्यक् प्रकार से प्रायश्चित्त करने वाला मार्ग (सम्यवस्व) और मार्गफल (ज्ञान) को निर्मल करता है तथा आचार (चारित्र) और आचारफल (मुक्ति) की आराधना करता है।

बंध -- आत्मा के साथ शुभ-अशुभ कर्मों का सम्बन्ध। (द्र. कर्म)

बलदेव—दो हजार सिंहों का बल एक अष्टापद में होता है और दस लाख अष्टपदों का बल एक बलदेव में होता है। दो बलदेवों का बल एक वासुदेव में होता है। बलदेव वासुदेव के बड़े भाई होते हैं। इनकी गति है—स्वर्ग या मोक्ष। (द्र. वासुदेव)

# बहुश्रुत --नाना श्रुतग्रन्थों का स्वाध्यायी।

- ५. बहुश्रुत कौन ?
- २. अबहुश्रुत कौन ?
- ३. बहुअन को शंख आदि की उपमा
  - \* बहुश्रुतता की अर्हता

(द्र. शिक्षा)

\* बहुभुत : चतुर्दशपूर्वी

(द्र. पूर्व)

४. बहुश्रुतता के परिणाम

# १. बहुश्रुत कौन ?

परिसमत्तर्गाणिपिडगज्भयणस्सवणेण य विसेसेण य बहुस्सुतो । (दअचू पृ २५६) जो गणिपिटक (आचार आदि द्वादशांग) का विशिष्ट

ज्ञाता है, वह बहुश्रुत है।
बहुस्सुओ चोद्सपुट्या। (उचू पृ १९४)
जो चोदहपूर्वी है. वह बहुश्रुत है।
बहुश्रुता विविधागमश्रवणावदातीकृतमतयः।
(उशाव प २४३)

विविध आगमों के श्रवण-अध्ययन से जिनकी बुद्धि निर्मल हो जाती है, वे बहुश्रुत कहलाते हैं।

आगमसिद्धो सन्वंगपारओ गोअमुन्व गुणरासी ।\*\*\* 'संखाईए उभवे साहइ\*\*\*।

तत्थागमसिद्धो किर संयभूरमणेऽवि मच्छगाइया । जं विट्ठंति स भगवं उवउत्तो जाणई तयंपि॥' (आवनि ९३४ हाव् १ पृ २७४)

जो गणधर गौतम की तरह महान् अतिशयसम्पन्न और द्वादशांग का पारगामी है, वह आगमसिद्ध अथवा बहुश्रुत कहलाता है। वह प्राणियों के संख्यातीत भवों को जानता है। वह ज्ञानीपयोगउपयुक्त होने पर स्वयंभू-रमण समुद्र के मत्स्य आदि प्राणियों की चेष्टाओं को भी जान लेता है।

(बृहत्कल्पभाष्य, गाया ४०२ के अनुसार बहुश्रुत तीन प्रकार के होते हैं ~

- १. जघन्य बहुश्रुत निशीय का ज्ञाता।
- २. मध्यम बहुश्रत --कल्प और व्यवहार का ज्ञाता।
- ३ उत्कृष्ट बहुश्रुत नौवें और दशवें पूर्व का ज्ञाता।

निशीयभाष्य की चूर्णि, पृ. ४९५ के अनुसार बहुश्रुत के तीन प्रकार ये हैं --

- १. जघन्य बहुश्रुतः निशीय का ज्ञाता ।
- मध्यम बहुश्रुत निशीथ और चौदह पूर्वों का मध्यवर्ती ज्ञाता।
- ३. उत्कृष्ट बहुश्रुत चतुर्दशपूर्वी ।

धवला ८१३।४१ में बारह अंगों के धारक को बहुश्रुत कहा गया है।)

# २. अबहुश्रुत कौन ?

जे यावि होइ निन्विज्जे, थढ़े लुद्धे अणिग्गहे । अभिनखणं उल्लवई, अविणीए अबहुस्सुए।। (उ ११।२)

जो विद्याहीन है, विद्यावान् होते हुए भी जो अभिमानी है, जो सरस आहार में लुब्ध है, जो अजितेन्द्रिय है, जो बार-बार असम्बद्ध बोलता है, जो अविनीत है, वह अबहुश्रुत कहलाता है।

# ३. बहुश्रुत को शंख आदि की उपमा

जहा संखम्मि पयं, निहियं दुहओ वि विरायइ। एवं बहुस्सुए भिक्खू, धम्मो कित्ती तहा सुयं।। जहा से कंबोयाणं, आइण्णे कंथए सिया। आसे जवेण पवरे, एवं हवइ बहुस्सुए॥ सूरे जहाइण्णसमारूढे, दढपरक्कमे । उभओ नंदिघोसेणं, .....।। जहा करेणुपरिकिण्णे, कुंजरे सद्विहायणे। बलवंते अप्पडिहए,'''''।। जहा से तिक्खसिंगे, जायखंधे विरायई। वसहे जुहाहिवई, ""। जहा से तिक्खदाढ़, उदग्गे दुप्पहंसए। सीहे मियाण पवरे, " " जहा से वासुदेवे, संखचक्कगयाधरे। अप्पडिहयबले जोहे, ....।।। जहा से चाउरंते, चक्कवट्टी महिड्डिए। चउदसरयणाहिवई, ....। जहा से सहस्सक्खे, वज्जपाणी पुरंदरे। सक्के देवाहिवई,....॥ जहा से तिमिरविद्धंसे, उत्तिट्ठंते दिवायरे। जलंते इव तेएण, .....। जहां से उडुवई चंदे, नक्खतागरिवारिए। पडिपुण्णे पुण्णमासीए, .....। जहां से सामाइयाणं, कोट्रागारे सुरक्खिए। नाणाधन्नपडिपुण्णे,'''''''''''। जहासा दुमाण पवरा, जंबूनाम सुदंसणा। अणाढियस्स देवस्स, ।।। जहां सा नईण पवरा, सलिला सागरंगमा। जहां से नगाण पवरे, सुमहं मंदरे गिरी। नाणोसहिपज्जलिए,'''' ''' '''। जहा से सयंभूरमणे, उदही अक्खओदए। नाणारयणपडिपुण्णे, एवं हवइ बहुस्सुए।। (उ ११।१५-३०)

शंख — जिस प्रकार शङ्ख में रखा हुआ दूध दोनों ओर (अपने और अपने आधार के गुणों) से सुशोभित होता है, उसी प्रकार बहुश्रुत भिक्ष् में धर्म, कीर्ति और श्रुत दोनों ओर (अपने और अपने आधार के गुणों) से सुग्रो-भित होते हैं।

कम्बोज अरव — जिस प्रकार कम्बोज के घोड़ों में कन्यक घोड़ा शील आदि गुणों से आकीर्ण और वेग से श्रेष्ठ होता है, उसी प्रकार भिक्षुओं में बहुश्रुत श्रेष्ठ होता है।

योद्धा — जिस प्रकार आकीर्ण (जातिमान्) अश्व पर चढ़ा हुआ दृढ़ पराक्रम वाला योद्धा दोनों ओर बजने वाले वाद्यों के घोष से अजेय होता है, उसी प्रकार बहुश्रुत अपने आसपास होने वाले स्वाध्याय-घोष से अजेय होता है।

गज जिस प्रकार हथिनियों से परिवृत साठ वर्ष का बलवान् हाथी किसी से पराजित नहीं होता, उसी प्रकार बहुश्रुत दूसरों से पराजित नहीं होता।

(साठ वर्ष की आयु तक हाथी का बल प्रतिवर्ष बढ़ता रहता है, उसके बाद में कम होना शुरू हो जाता है। यहां हाथी की पूर्ण बलवत्ता बताने के लिए साठ वर्ष का उल्लेख किया गया है।)

व्यम — जिस प्रकार तीक्ष्ण सींग और अत्यन्त पुष्ट स्कन्ध वाला बैल यूथ का अधिपति वन सुशोभित होता है, उसी प्रकार बहुश्रुत आवार्य बनकर सुशोभित होता है।

सिह — जिस प्रकार तीक्ष्ण दाढों वाला पूर्ण युवा और दुष्पराजेय सिह आरण्य पशुओं में श्रेष्ठ होता है, उसी प्रकार बहुश्रुत अन्यतीथिकों में श्रेष्ठ होता है।

वासुदेव — जिस प्रकार शङ्ख, चक्र और गदा को धारण करने वाला वासुदेव अवाधित बल वाला योडा होता है, उसी प्रकार बहुश्रुत अवाधित बल वाला होता है।

चकवर्ती - जिस प्रकार महान् ऋदिशाली, चतुरन्त चक्रवर्ती चौदह रत्नों का अधिपति होता है, उसी प्रकार बहुश्रुत चतुर्दश पूर्वधर होता है।

शकेन्द्र जिस प्रकार सहस्रचक्षु, वज्रपाणि और पुरों का विदारण करने वाला शक देवों का अधिपति होता है, उसी प्रकार बहुश्रुत दैवी सम्पदा का अधिपति होता है।

सूर्य - जिस प्रकार अधिकार का नाश करने वाला

उगता हुआ सूर्य तेज से जलता हुआ प्रतीत होता है, उसी प्रकार बहुश्रुत तप के तेज से जलता हुआ प्रतीत होता है।

प्रतिपूर्ण चन्द्र — जिस प्रकार नक्षत्रपरिवार से परिवृत ग्रहपति चन्द्रमा पूर्णिमा को प्रतिपूर्ण होता है, उसी प्रकार साधुओं के परिवार से परिवृत बहुश्रृत सकल कलाओं से परिपूर्ण होता है।

कोष्ठागार — जिस प्रकार सामाजिकों (समुदायवृत्ति वालों] का कोष्ठागार सुरक्षित और अनेक प्रकार के धान्यों से परिपूर्ण होता है, उसी प्रकार बहुश्रुत नाना प्रकार के श्रुत से परिपूर्ण होता है।

जम्बू वृक्ष — जिस प्रकार अनाद्त देव का आश्रय सुदर्शना नाम का जम्बू वृक्ष सब वृक्षों में श्रेष्ठ होता है, उसी प्रकार बहुश्रुत सब साधुओं में श्रेष्ठ होता है।

शीता नदी — जिस प्रकार नीलवान् पर्वत से निकल कर समुद्र में मिलने वाली शीता नदी सब नदियों में श्रेष्ठ है, उसी प्रकार बहुश्रुत सब साधुओं में श्रेष्ठ होता है।

मन्दर पर्यंत - जिस प्रकार अतिशय महान् और अनेक प्रकार की औषधियों से दीप्त मदर पर्वत सब पर्वतों में श्रेष्ठ है, उसी प्रकार बहुश्रुत सब साधुओं में श्रेष्ठ होता है।

स्वयंभूरसण समुद्र जिस प्रकार अक्षय जल वाला स्वयंभूरमण समुद्र अनेक प्रकार के रत्नों से भरा हुआ होता है, उसी प्रकार बहुश्रुत अक्षय ज्ञान से परिपूर्ण होता है।

# ४. बहुश्रुतता का परिणाम

समुद्दांभीरसमा दुरासया अचित्रक्या केणइ दुप्पहंसया। सुयस्स पुण्णा विज्ञलस्स ताइणो,

खितत्तु कम्मं गइमुत्तमं गया ॥ (उ ११।३१)

समुद्र के समान गम्भीर, दुराशय जिनके आशय तक पहुंचना सरल न हो, अशस्य जिनके ज्ञान सिन्धु को लांघना शक्य न हो, किसी प्रतिवादी के द्वारा अपरा-जेय और विपुलश्रुत से पूर्ण बहुश्रुत मुनि कर्मों का क्षय करके उत्तम गति (मोक्ष) में गए। बालपंडितमरण संयमासंयमी अवस्था में होने वाली मृत्यु। (द्र. मरण)

बालमरण-असंयमी अवस्था में होने वाली मृत्यु। (द्र. मरण)

# बाहुबली - भगवान् ऋषभ के पुत्र ।

बाहुबिलिकोवकरणं निवेअणं चिविक देवया कहणं। नाहम्मेणं जुज्मे दिक्खा पडिमा पइण्णा य।। (आविन ३४९)

पढमं दिट्टीजुटं वायाजुटं तहेव बाहाहि।
मुद्रीहि अ दंडेहि अ सम्बत्थिव जिष्पए भरहो।।
सो एव जिष्पमाणो विहुरो अह नरवई विचितेइ।
किं मिन्न एस चक्की? जह दाणि दुब्बलो अहयं।।
संवच्छरेण धूअं अमूढलक्खो उ पेसए अरिहा।
हत्थीओ ओयरित अ बृत्ते चिन्ता पए नाणं।।
(आवभा ३२-३४)

महाराज ऋषभ के भरत आदि सौ पुत्र और ब्राह्मी-सुंदरी दो पुत्रियां थीं। भरत की माता का नाम सुमंगला और बाहुबली की माता का नाम सुनन्दा था। दोनों पुत्रियां — ब्राह्मी और सुन्दरी तथा शेष ९ = पुत्र भगवान् ऋषभ के पास प्रव्रजित हो गए। भरत चक्रवर्ती बना। उसने बाहुबली के पास दूत भेजकर स्वयं को प्रभु मानने की बात कही। बाहुबली ने जब यह जाना कि शेष ९८ भाई भरत के भय से प्रव्रजित होकर भगवान् की शरण में चले गए हैं, तब उसे बहुत रोष आया। उसने दूत से कहा मेरे अन्य भाई नादान थे, कमजोर थे। मैं युद्ध करने में समर्थ हूं। तुम जाओ और भरत से कही कि मेरे पर विजय प्राप्त किए बिना कैसा चक्रवर्तित्व! युद्ध में झात हो जाएगा कि मैं राजा हूं या भरत राजा है ? दोनों सेनाएं देश के प्रत्यन्त भाग में मिलीं । बाहुबली ने भरत से कहा — 'निरपराध प्राणियों को मारने से क्या प्रयोजन ? मैं और तुम—दोनों परस्पर लड़ें। भरत ने यह बात स्वीकार कर ली। पांच प्रकार के युद्ध निश्चित हुए--दृष्टियुद्ध, वाक्युद्ध, बाहुयुद्ध, मुष्टियुद्ध और दंडयुद्ध । प्रथम चारों प्रकार के युद्धों में भरत पराजित हो गया। अन्तिम दंडयुद्ध में स्वयं को पराजित होते देख, भरत ने सोचा -- ओह! यह क्या ! क्या चक्रवर्ती यह है या मैं हूं ? मैं इतना दुर्बल कैसे हो गया? उसने संकल्प किया। देवताने

उसे दिव्य दंडरत्न दिया। भरत उसको लेकर बाहुबली पर प्रहार करने दौड़ा। बाहुबली ने सगर्व मन ही मन सोचा — में भरत का इस दिव्यरत्न के साथ ही साथ नाम कर देता हूं। धिककार है भरत को ! वह तुच्छ राज्य के लिए अपनी प्रतिज्ञा को भंग कर रहा है। मैं ऐसे भ्रष्टप्रतिज्ञ को मारना नहीं चाहता। मेरे लिए प्रव्रज्या का मार्ग ही श्रेयस्कर है। उसने तब भरत से कहा — मैं अपना राज्य तुमको देकर प्रव्रजित हो जाता हूं। भरत ने बाहुबली के पुत्र को राज्य सौंप दिया। बाहुबली ने सोचा — पिता के पास मेरे अन्य भाई पहले से प्रव्रजित हैं। वे अतिशयज्ञानी हैं। मैं अनितशयज्ञानी उनके पास कैसे जाऊं। अच्छा है, मैं यहीं साधना में स्थित होकर, केवलज्ञान प्राप्त कर, फिर ऋषभ के पास जाऊं।

यह सोचकर बाहुबली प्रतिमा में स्थित हो गए। उनकामन अहंकार के शिखर को छूरहाथा। ऋषभ को यह सारा ज्ञात था, परन्तु उन्होंने बाहुबली को समभाने किसी को नहीं भेजा। वे जानते थे कि अभी बाहबली अहंकार से अन्धा हो रहा है। इस समय वह समऋ नहीं सकेगा। 'अमुढलक्खा तित्थयरा' तीर्थंकर की प्रवृत्ति सलक्ष्य होती है। बाहुबली एक संवत्सर तक कायोत्सर्गप्रतिमा में खड़े रहे। लताओं ने उनके शरीर को तथा बल्मीक से निर्गत भुजंगमों ने उनके पैरों को वेष्टित कर डाला । एक संवत्सर पूरा हुआ । भगवान् ने बाह्यी और सुंदरी – दोनों साध्वियों की भेजा। वे बाहबली की खोज में आईं। खोज करते-करते विल्लयों और तृणों से घिरे हुए तथा शिर और दाढ़ी-मूछ के लम्बे और सघन वालों से परिवेष्टित बाहुबली को देखा। वन्दनाकर दोनों साध्वियों ने कहा – क्या हायी पर आरूढ़ व्यक्ति कैवल्य प्राप्त कर सकता है ? इतना कहकर वे चली गईं। बाहुबली ने सोचा -- कैंसा हाथी ? कहां है हाथी ? सोचते-सोचते वे गहराई में गए और ज्ञात हुआ कि अहंकार के मदोन्मत्त हाथी पर वे आ रूढ़ हैं। अहं क्यों ? कैंसा ? किस पर ? अहंकारशून्य हो उन्होंने भगवान् के पास जाने तथा भ्राता-मुनियों को वंदन करने के लिए पैर उठाया। ज्ञानावरणीय कर्म आदि घातिकर्मों का पर्दा उठा और वे केवली हो गए। वे भगवान् की सन्निधि में गए और केवलियों की पंक्ति (देखें — आवच् १ पृ २०६-२११) में बैठ गए।

बुद्धबोधितसिद्ध प्रतिबोध से दीक्षित होकर मुक्त होने वाले। (द्र. सिद्ध)

बुद्धि--विशेष प्रकार का बोध।

- १. बुद्धिकी परिभाषा
- २. बुद्धि के पर्याय
- \*. बुद्धिः अश्रुतनिश्रित मति (द्र. आमिनिबोधिक ज्ञान)
- ३. औत्पत्तिकी बुद्धि की परिभाषा
- ० उदाहरण
- ४. वैनियकी बुद्धि की परिभाषा
- ० उदाहरण
- ५. कर्मजा बुद्धि की परिभाषा
- ० उदाहरण
- ६. पारिणामिकी बुद्धिकी परिभाषा
- ० उदाहरण
- ७. बुद्धि के गुण : श्रुतग्रहण की प्रश्रिया

# १. बुद्धि की परिभाषा

अत्थस्स ऊह बुद्धीःः। (दभा २०) अर्थस्योहा बुद्धिः संज्ञिनः परनिरपेक्षोऽर्थपरिच्छेदः ।

(दहावृष १२५)

समतीते सत्यत्थभावभासणं बुद्धी ।

(दअचू पृ६७)

जो स्वतंत्ररूप से अर्थ का निर्णय करती है, वह बुद्धि है।

जो अपनी मित से शास्त्र के अर्थ की प्रकाशित करती है, वह बुद्धि है।

पुणो पुणो अत्यावधारणावधारितं बुज्भतो बुद्धी भवइ। (नन्दीचूपृ३६)

जो अर्थ की बार-बार अवधारणा करती है, निश्चय करती है, वह बुद्धि है।

अवधारितमर्थं क्षयोपशमविशेषात् स्थिरतया पुनः पुनः पुनः स्पष्टतरमेव बुद्धचमानस्य बुद्धिः ।

(नन्दीहावृष्टु ५१)

क्षयोपशम की विशेषता तथा स्थिरता के कारण जिससे जाना हुआ अर्थ पुन:-पुन: स्पष्टतर जाना जाता है, वह बुद्धि है।

# बुद्धि के पर्याय

\*\*\*\*अभिष्पाओ बुद्धिपज्जाओ ।। अभिष्रायो बुद्धिः अध्यवसाय इति पर्यायाः । (विभा ३५९४ कोवृ पृ ७१२)

अभिप्राय और अध्यवसाय बुद्धि के पर्याय हैं।
विजला विमला सुहुमा जस्स मई जो चतु ब्विहाए वा।
बुद्धीए संपन्नो स बुद्धिसिद्धो ।।। (आविन ९३७)
जो विपुल, निर्मल और सूक्ष्म मित से सम्पन्न हैं,
वह बुद्धिसिद्ध कहलाता है। अथवा जो औत्पित्तिकी आदि
चार प्रकार की बुद्धि से सम्पन्न है, वह बुद्धिसिद्ध है।

# ३. औत्पत्तिकी बुद्धि की परिभाषा

पुन्वमदिद्वमसुयमवेस्य, तक्खणविसुद्धगिहयतथा । अञ्चाहय-फलजोगा, बुद्धी उप्पत्तिया नाम ॥ औत्पत्तिकी नाम प्रातिभामिति हृदयम् । (तन्दी ३८।२ हावृटि पृ १३२)

पहले अवृष्ट, अश्रुत, अनालोचित अर्थ का तत्क्षण यथार्थ रूप से ग्रहण करने वाली, जो प्रयोजन से युक्त और किसी दूसरे प्रयोजन से अव्याहत है, वह बुद्धि औरपत्तिकी कहलाती है। यह प्रातिभज्ञान है।

उत्पत्तिरेव न शास्त्राभ्यासकर्मपरिश्वीलनादिकं प्रयोजनं - कारणं यस्याः सा औत्पत्तिकी । "अयोपश्वमः सर्वबुद्धिसाधारणः । ततो नासौ भेदेन प्रतिपत्तिनिबन्धनं भवति । व्यपदेशान्तरनिमित्तमत्र न किमपि विनयादिकं विद्यते । केवलमेवमेव तथोत्पत्तिः । (नन्दीमवृ ५ १४४)

भारत्रों के अभ्यास और कर्मपरिशीलन के बिना ही जो स्वत: उत्पन्न होती है, वह औत्पत्तिकी बुद्धि है।

क्षयोपश्रम सब बुद्धियों में रहता है, अतः वह भेद का कारण नहीं बन सकता। विनय आदि कोई भी अन्य निमित्त इसमें अपेक्षित नहीं है। इसकी उत्पत्ति स्वतः होती है।

#### उदाहरण

भरहसिल, पणिय, रुवले, खुड्डग,

पड, सरड, काय, उच्चारे ।

गय, घयण, गोल, खंभे, खुड्डग,

मिन-त्थि पइ पुत्ते ।।
महस्तिथ-मुद्दि-अंके, य नाणए भिक्खु-चेडमनिहाणे ।
सिक्खा य अत्थसत्थे, इच्छा य महं सयसहस्से ॥
(नन्दी ३८।३,४)

भरहसिल मिंढ कुक्कुड तिल

वालुय हित्थ अगड वणसंडे । पायस अइया पत्ते खाडिहला पंचपिअरो य ॥ (आविन ९४१)

औरपत्तिकी बुद्धि के उनचालीस उदाहरण-

१. भरतिशाला २१. रुपयों की नोली

२. शर्त २२. भिक्षु

३. वृक्ष २३. बालक का निधान

४. मुद्रिका २४. शिक्षा

५. वस्त्रखंड २५. अर्थशास्त्र

६. गिरगिट २६. मेरी इच्छा

७. कार्ग २७. एक लाख इ. उत्सर्ग २५. मेंडा

९. हाथी २९. मुर्गा

१०. भाण्ड ३०. तिल ११. लाख की गोली ३१. बालका

११. लाख की गीली ३१. बालुका १२. स्तम्भ ३२. हाथी

१३. क्षुल्लक ३३. कूप

१४. मार्ग ३४. वनखण्ड

१५. स्त्री ३५. खीर

१६. पति ३६. अजिका १७. पुत्र ३७. पत्र

१८. मधुमनिखयों का छाता ३८. बकरी की मेगनी

१९. मुद्रिका अथवा गिलहरी

२०. अङ्क ३९. पांच पिता।

## मेंढे का उदाहरण

भूयोऽपि राजा रोहकबुद्धिपरीक्षार्थं मेण्डकमेकं प्रेषित-वान्, एष यावत्पलप्रमाणः सम्प्रति वन्तेते पक्षातिकमेऽपि तावत्पलप्रमाण एव समर्पणीयो, न न्यूनो नाप्यधिक इति, तत एवं राजादेशे समागते सित सर्वोऽपि ग्रामो व्याकुलीभूतचेताः बहिः सभायामेकत्र मिलितवान्, सगौरव-माकारितो रोहकः, उवाच रोहको— वृकं प्रत्यासन्तं धृत्वा मेण्डकमेनं यवसदानेन पुष्टीकुष्ठत, यवसं हि भक्षयन्तेष न दुबंलो भविष्यति, वृकं च दृष्ट्वा न बल-वृद्धिमाप्स्यतीति, ततस्ते तथैव कृतवन्तः, पक्षातिकमे च तं राज्ञः समर्प्यामासुः, तोलने च स ताबत्पलप्रमाण एव जातः। (नन्दीमवृप १४६, १४७)

रोहक की बुद्धि का परीक्षण करने के लिए राजा ने

मांव वालों के पास एक मेंडा भेजा और यह आज्ञा दी कि पन्द्रह दिन बाद इसे लौटा देना है, पर ध्यान रहे इस अविधि में उसका वजन कम या अधिक नहीं होना चाहिए।

राजा का यह आदेश पाकर ग्रामवासी चिन्तातुर हो गए। ग्राम के बाहर एकत्रित हुए। रोहक को बुलाया। राजा के आदेश को सुनाया।

रोहक ने कहा — इसे खाने के लिए पर्याप्त चारा (यनस) दो, पर इसको भेड़िये के पिजरे के पास बांध दो। पर्याप्त चारा खाकर यह दुर्बल नहीं होगा और भेड़िये को देखकर बलवृद्धि को प्राप्त नहीं होगा। उन्होंने ऐसा ही किया। पन्द्रह दिन बाद राजा को मेंद्रा लौटा दिया। राजा ने उसे तोला, पर मेंद्रे के वजन में कोई अन्तर नहीं पाया। यह औत्पतिकी बुद्धि का उदाहरण है।

# ४. वेनयिकी बुद्धि की परिभाषा

भरिनत्थरणसमत्था, तिवग्गसुत्तत्थगहियपेयाला । उभओलोग फलवई, विणयसमुत्था हवइ बुद्धि ॥ (नन्दी ३८।५)

भार के निर्वाह में समर्थ, त्रिवर्ग धर्म, अर्थ और काम के अर्जनोपाय के प्रतिपादक सूत्र और अर्थ का सार ग्रहण करने वाली, उभयलोक फलवती, विनय से उत्पन्न बुद्धि का नाम वैनियकी है।

# उदाहरण

निमित्ते अत्थसत्थे य, लेहे गणिए य कूव-अस्से य । गद्भ-लक्खण-गठी, अगए रहिए य गणिया य ।। सीया साडी दीहं, च तणं अवसन्वयं च कुंचस्स । निव्वोदए य गोणे, घोडगपडणं च रुक्खाओ ।। (नन्दी ३८।६,७)

वैनियकी बुद्धि के चौदह उदाहरण ---

१. निमित्त

८. लक्षण

२. अर्थशास्त्र

९. गांठ

३. लेख

१०. औषध

४. गणित

११. रथिक-गणिका

५. कूप

१२. आर्द्रसाड़ी-दीर्घ तृण-उलटा घूमता

६. अण्व

हुआ क्रोञ्च पक्षी

७. गर्दभ

१३. नीबोदक - छत का पानी

१४. बैल-घोड़े और वृक्ष से गिरना।

#### अश्व का उदाहरण

बहवोऽश्ववणिजो द्वारवतीं जग्मुः, तत्र सर्वे कुमाराः स्थूलान् बृहतश्वाश्वान् गृह्णन्ति । वासुदेवेन पुनर्यो लघीयान् दुर्बलो लक्षणसम्पन्नः स गृहीतः, स च कार्यं- निर्वाही प्रभूताश्वावहश्च जातः । वासुदेवस्य वैनियिकी बुद्धिः । (तन्दीमवृ प १६१)

एक बार अनेक अक्ष्वविणक् द्वारिका नगरी में गये। वहां सब कुमारों ने स्यूलकाय और बड़े-बड़े हुष्टपुष्ट घोड़े खरीदे। श्रीकृष्ण ने अपनी वैनयिकी बुद्धि से पहचान कर एक कृक्षकाय दुर्बल घोड़ा खरीदा जो सर्व लक्षण सम्पन्न था।

श्रीकृष्ण इस बुद्धि के प्रभाव से कार्य का निर्वहन करने में समर्थ तथा बहुविध अक्वों पर सवारी करने में निपुण हो गए। यह वैनियकी बुद्धि का उदाहरण है।

# ४. कर्मजा बुद्धि की परिभाषा

उवओगिदहुसारा, कम्मपसंगपिरघोलण-विसाला । साहुक्कारफलवई, कम्मसमुत्था हवइ बुद्धि॥ (नन्दी ३८।८)

उपयोग (दत्तचित्तता) के द्वारा फ्रिया के रहस्य को जानने वाली, साधुवाद है फल जिसका उस किया से उत्पन्न होने वाली बुद्धि का नाम कर्मजा है।

### उवाहरण

हेरण्णिए करिसए, कोलिय डोए य मुत्ति-घय-पवए । तुष्णाग व**ड्**ढइ पूहए य, घड-चित्तकारे य ।। (नन्दी ३८।९)

कर्मजा बुद्धि के बारह उदाहरण-

१. स्वर्णकार

७. तैराक

२. **कृष**क

प्रकृकरने वाला

३. जुलाहा

९. बढ़ई

४. दर्वी

१०. रसोइया

५. मणिकार

११. क्रम्भकार

६. घृत-व्यापारी

१२. चित्रकार।

### कृषक का उदाहरण

कोऽपि तस्करो रात्रौ विणिजो मृहे पद्माकरं खातं खातवान्, ततः प्रातरलक्षितस्तिस्मिन्नेव मृहे समानत्य जनेभ्यः प्रशंसामाकर्णयति । तत्रौकः कर्षकोऽत्रवीत् – कि नाम शिक्षितस्य दुष्करत्वं ?, यद्येन सदैवाभ्यस्तं कर्मं स तत्प्रकर्षप्राप्तं करोति, नात्र विस्मय:। ततः स तस्कर एतद्वाक्यममर्षेवैश्वानरसन्धुक्षणसममाकर्ण्य जज्वाल कोपेन, ततः पृष्टवान् कमपि पुरुषं – कोऽयं कस्य वा सत्क इति ?, ज्ञात्वा च तमन्यदा क्षुरिकामाकृष्य गतः क्षेत्रे तस्य पार्श्वे, रे! मारयामि त्वां सम्प्रति, तेनोक्तं — किमिति ?, सोऽत्रवीत् त्त्वया तदानीं न मम खाते प्रशंसितमितिकृत्वा, सोऽत्रवीत् – सत्यमेतत्, यो यस्मिन् कर्मणि सर्दवाभ्यासपर: स तद्विषये प्रकर्षवान् भवती, तत्राह-मेव दृष्टान्तः, तथाहि अमून् मुद्गान् हस्तगतान् यदि भणसि तिह सर्वानप्यधोमुखान् पातयामि यद्वा ऊर्ध्वमुखान् अथवा पार्श्वस्थितानिति, ततः सोऽधिकतरं विस्मितचेताः प्राह 🐃 पातय सर्वानप्यधोमुखानिति, विस्तारितो भूमौ पटः, पातिताः सर्वेऽप्यधोमुखा मुद्गाः । जातो महान् विस्मय-श्चीरस्य, प्रश्नंसितं भूयो भूयस्तस्य कौशलमहो विज्ञानमहो विज्ञानमिति । (नन्दोमवृप १६४,१६५)

किसी चोर ने एक सेठ के घर में इस प्रकार सेंध लगाई कि उसका आकार कमल जैसा बन गया। प्रात:-काल लोगों ने देखा और चोर की प्रशंसाकी । वहां खड़े एक किसान ने कहा — कार्यविशेष में दक्ष व्यक्ति उस काम को कितनी ही निपुणता से करे, इसमें आश्चर्य जैसा क्या है ? किसान की बात सुनकर चोर को गुस्सा आ गया। उसने किसान का नाम-पता पूछ लिया।

संध्या के समय वह हाथ में तलवार लेकर किसान के घर गया और उसे मारने के लिए उद्यत हुआ। किसान ने पूछा - मेरा अपराध क्या है ? चोर बोला-तुमने मेरा अपमान किया है। किसान बोला - मैंने जो कहा है, वह असत्य नहीं है। जो जिस विषय में सदैव अभ्यास करता है वह उस विषय में उत्कर्षता को प्राप्त करता है। इसका मैं स्वयं उदाहरण हं - ये मृंग के दाने हैं। तुम कहो तो मैं इनको पृथ्वी पर इस प्रकार गिरा सकता हूं जिससे इनका मुंह ऊपर, नीचे, दाएं, बाएं हो जाए। चोर ने उनको अधोमुख गिराने के लिए कहा। धरती पर एक वस्त्र बिछाकर किसान ने मूंग गिराए। सबका मुख नीचे की ओर था। चौर विस्मित हो गया। उसने किसान की भूरि-भूरि प्रशंसा की। यह कार्य के अभ्यास से उत्पन्न कर्मजा बुद्धि का उदाहरण है।

## ६. पारिणामिको बुद्धि को परिभाषा

अणुमाणहेउदिट्ठंतसाहिया, वयविवागपरिणामा । हियनिस्सेयसफलवाई, बुद्धि परिणामिया नाम ॥ (नन्दी ३८।१०)

अनुमान, हेतु और दृष्टान्त से साध्य को सिद्ध करने वाली, वय-विपाक से परिपक्व होने वाली, अभ्युदय और निःश्रेयस फलवाली बुद्धि का नाम पारिणामिकी है।

सुदीर्घकालपूर्वापरपर्यालोचनजन्य आत्मनो धर्मविशेषः स प्रयोजनमस्याः सा पारिणामिकी ।

(तन्दीमव् प १४४)

दीर्घकालीन पूर्वापरपर्याय के पर्यालोचन से उत्पन्न बुद्धि पारिणामिकी है।

#### उदाहरण

अभए सिट्टि-कुमारे, देवी उदिओदए हवइ राया। य नंदिसेणे, धणदत्ते सावग-अमच्चे ॥ खमए अमञ्चपुत्ते, चाणक्के चेव थूलभट्टे य । नासिकक-सुंदरीनंदे, वहरे परिणामिया बुद्धी ॥ चलणाहण-आमंडे, मणी य सप्पे य खग्गि-थ्भिदे । परिणामियबुद्धीए, एवमाई उदाहरणा ॥ (नन्दी ३८।११-१३)

पारिणामिकी बुद्धि के बाईस उदाहरण—

१. अभयकुमार

१२ अमात्य

२. श्रेष्ठी

१३. चाणक्य १४. स्थ्लभद्र

३. कुमार ४. देवी

१५. नासिकपुर-सुंदरीनन्द

५. उदितोदित राजा

१६. बज्र

६. साधु

१७. चरण से हत

७. नन्दिषेण

१८. कृत्रिम आंवला

८. धनदत्त

१९. मणि

९. श्रावक

२०. सांप

१०. मंत्री

२१. गेंडा

११. क्षपक

२२. स्तूप-उखाड़ना ।

## कुमार का उदाहरण

मोदकप्रियस्य कुमारस्य प्रथमे वयसि वर्त्तमानस्य कदाचिद् गुणन्यां गतस्य प्रमदादिभिः सह यथेच्छं मोदकान् भक्षितवतोऽजीर्ण-रोगप्रादुर्भावादतिपूर्तिगन्धिः भुत्सृजतो या उद्गता चिन्ता, यथा अहो ! तादृशान्यपि मनोहराणि कणिक्वादीनि द्रव्याणि शरीर-सम्पर्क-वशात्पूर्तिगन्धानि जातानि, तस्माद् धिगिदमशुचि शरीरं, धिग्मोहो। "ततः अध्वं तस्य शुभशुभतराध्यवसाय-भावतोऽन्तर्मुहुर्त्तेन केवलज्ञानोत्पत्तिः । (नन्दीमवृ प १६६) एक बार उसने कुछ सुगन्धित पदार्थों से युक्त मोदक अतिमात्रा में खा लिए। उसे अजीर्ण हो गया और उसके मुंह से दुर्गन्ध अभे लगी। राजकुमार सोचने लगा—- यह शरीर कैसा अशुचिमय है। सुन्दर और मनोहर वस्तुएं इस शरीर के संयोग से अशुचि बन जाती हैं।

इस प्रकार अशौच अनुप्रेक्षा से उसके अध्यवसाय शुभ-शुभतर होते गए और उसने एक मुहूर्त्तमात्र में केवलज्ञान प्राप्त कर लिया। यह पारिणामिकी अवस्था के साथ-साथ परिपक्व होने वाली बुद्धि का उदाहरण है।

(औत्पत्तिकी आदि चार बुद्धियों के शेष सम्पूर्ण उदाहरणों के लिए देखें — नन्दीमवृ प १४४-१६७; आवहावृ १ पृ २७७-२८२)

# ७. बुद्धि के गुण : श्रुतग्रहण की प्रक्रिया

सुस्सूसइ उ सीउं सुमिन्छइ सिवणओ गुरुमुहाओ । पिडिपुन्छइ तं गहियं पुणी वि नीसंकियं कुणइ ॥ सुणइ तदत्यहीउं गहणेहावायधारणा तस्स । सम्मं कुणइ सुमाणं अन्निष तओ सुमं लहइ ॥ (विभा ५६२, ५६३)

- १. शुश्रूषा ─श्रुत को गुरुमुख से सविनय सुनने की इच्छा करना।
- २. प्रतिपृच्छा गृहीत श्रुत में शंकित अथवा विस्मृत शब्दों को पुन: पुन: पूछना।
- ३. श्रवण-श्रुत के अर्थ को मुनना।
- ४. ग्रहण सूत्र और अर्थका अध्ययन कर श्रुत कासम्यक्ष्रहणकरना।
- ५. ईहा सूत्र और अर्थपदों की मार्गणा-गवेषणा करना।
- ६. अवाय—'यह ऐसा ही है, अन्य प्रकार से नहीं हैं'— इस प्रकार निश्चय करना।
- धारण—परिवर्तना और अनुप्रेक्षा के द्वारा उसका स्थिरीकरण करना।
- करण—श्रुत में प्रतिपादित अनुष्ठान का सम्यक् आचरण करना।

आगमसत्थगाहणं, जंबुद्धिगुणेहि अट्टहिं दिट्ठं । बिति सुयनाणलंभं, तं पुन्वविसारया धीरा ॥ (नन्दी १२७।२)

बुद्धि के आठ गुण आगमणास्त्र के अर्थग्रहण में कारणभूत/हेतुभूत हैं। जो पूर्वों के पारगामी और धीर पुरुष हैं, वे इस आगम ज्ञान के ग्रहण को ही श्वतज्ञान की उपलब्धि मानते हैं। अर्हत्-प्रवचन का परिज्ञान ही वस्तुत: श्रुतज्ञान है।

बोधिदुर्लभ भावना बोधि (सम्यक्तव या सही दृष्टिकोण) की दुर्लभता का बार-बार चिन्तन करना। (द्र. अनुप्रेक्षा)

**बह्मचर्य** इन्द्रिय-संयम, मैथुन-विरित्त, आत्म-रमण।

१. ब्रह्मचर्यका निर्वचन

- २. ब्रह्मचर्यका अर्थ
- ३. ब्रह्मचर्य के अठारह प्रकार
- ४. अबहाचर्य के प्रकार
- ५. ब्रह्मचर्य-समाधि के स्थान
- ६. बह्यचर्य-समाधि-स्थानों की उपेक्षा के परिणाम
- ७. ब्रह्मचर्यं की साधना के विघ्न
- \* ब्रह्मचर्यः एक महाव्यत

(द्र. महाव्रत)

- ब्रह्मचर्य महाक्षत का स्वरूप
- ९. ब्रह्मचर्व महाव्रत की भावना
- \* ब्रह्मचर्यः श्रायकका एक व्रतः (द्र. श्रायक)
- १०. ब्रह्मचर्य के परिणाम
  - \* कामभोग (अब्रह्मचयं) के परिणाम

(द्र. कामभोग)

# १. ब्रह्मचर्य का निबंचन

बृंहित बृंहितो वा अनेनेति ब्रह्म। (उचू पृ २०७) जो संयम का बृंहण/पोषण करता है वह ब्रह्म/ ब्रह्मचर्य है।

## २. ब्रह्मचर्यका अर्थ

बंभे--समणधम्मो पवयणमायाओ।

(आवच् २ पृ १३७)

ब्रह्मचर्य का अर्थ है अमणधर्म और समिति-गुन्ति रूप प्रवचनमाता।

अन्नहा - वस्त्यनियमलक्षणं विषरीतं त्रहा। (आवहावृ २ पृ १८१)

अब्रह्मचर्यं का अर्थ है -वस्ति असंयम । ब्रह्मचर्य का अर्थ है -वस्तिसंयम, मैयुनविरति ।

# ३. ब्रह्मचर्य के अठारह प्रकार

अट्ठारसिवधं बंभं। (दअचू पृ २३४) ओरालियं च दिव्वं मणवयकाएण करणजीएणं। अणुमोयणकारावणकरणाणऽट्ठारसार्वभं।।

(उशावृ प ६१४)

अब्रह्मचर्य के दो प्रकार हैं —औदारिक (मनुष्य और तियँच सम्बन्धी) तथा दिन्य (देव संबंधी)। इन दोनों को तीन करण (मन, वचन, काया) और तीन योग (कृत, कारित, अनुमति) से गुणन करने पर अब्रह्मचर्य के अठारह भेद हो जाते हैं। इन अठारह प्रकारों से अब्रह्मचर्य का सेवन न करने पर ब्रह्मचर्य के अठारह प्रकार निष्पन्न होते हैं।

#### औदारिक कामभोगों का

- १. मन से सेवन न करे,
- २. मन से सेवन न कराए और
- ३. मन से सेवन करने वाले का अनुमोदन भी न करे।
- ४. वचन से सेवन न करे,
- ५. वचन से सेवन न कराए और
- ६. बचन से सेवन करने वाले का अनुमोदन भी न करे।
- ७. काया से सेवन न करे,
- काया से सेवन न कराए और
- ९. काया से सेवन करने वाले का अनुमोदन भी न करे।

### दिव्य कामभोगों का

- १०. मन से सेवन न करे,
- ११. मन से सेवन न कराए और
- १२. मन से सेवन करने वाले का अनुमोदन भी न करे।
- १३. वचन से सेवन न करे,
- १४. वचन से सेवन न कराए और
- १५. बचन से सेवन करने वाले का अनुमोदन भी न करे।
- १६. काया से सेवन न करे,
- १७. काया से सेवन न कराए और
- १८. काया से सेवन करने वाले का अनुमोदन भी न करे।

# ४. अब्रह्मचर्य के प्रकार

दव्यओ मेहुणं रूवेसु वा रूवसहगएसु वा दव्वेसु, तत्य रूवेति णिज्जीवे भवइ, पडिमाए वा मयसरीरे वा । रूवसहगयं तिविहं भवति, तं जहा—दिव्वं माणुसं तिरिक्खजोणियंति । (दिजचू पृ १५०)

देवीनामिदं दैवम्, अप्सरोऽभरसम्बन्धीति भाव:। (दहावृ प १४८)

अब्रह्मचर्य (मैथुन) दो तरह का होता है - १. रूप में २. रूप हित द्रव्य में। रूप में अर्थात् निर्जीव वस्तुओं के साथ - जैसे प्रतिमा या मृत शरीर के साथ। रूप सहित मैथुन तीन प्रकार का होता है - दिव्य, मानुषिक और तिर्यंच सम्बन्धी। देवी - अप्सरा सम्बन्धी मैथुन को दिव्य कहते हैं। नारी से सम्बन्धित मैथुन को मानुषिक और पशु-पक्षी आदि से संबधित मैथुन को तिर्यंच विषयक मैथुन कहते हैं।

मेहुणे चउव्विहे पण्णत्ते, तं जहा -दव्वतो रूवेसु वा रूवसहगतेसु वा दव्वेसु, खेत्ततो उड्ढलोए वा अहोलोर वा तिरियलोए वा, कालतो दिया वा रातो वा, भावतो रागेण वा दोसेण वा। (दअचू पृ ८४)

अब्रह्मचर्य (मैथुन) के द्रव्य, क्षेत्र ......

द्रव्य - रूप और रूपसहगत द्रव्य (चेतन और अचेतन द्रव्य)

क्षेत्र - ऊर्ध्वलोक, अधोलोक, तिर्यक्लोक

काल दिन-रात

भाव --- राग-द्वेष

परदारे दुविहे—ओरालिए वेडिव्विए य । ओरालिए दुविहे—तेरिक्को माणुसे य । विउव्विए देवाण वा माणुसाण वा । (आवचू २ पृ २५९)

परदारगमन अब्रह्मचर्य के दो प्रकार हैं---

- १. औदारिक —तियँच और मनुष्य सम्बन्धी।
- २. वैकिय देव अथवा मनुष्य सम्बन्धी ।

## ४. ब्रह्मचर्य-समाधि के स्थान

इह खलु थेरेहि भगवंतेहि दस बंभचेरसमाहिठाणा पन्नत्ता ......

विवित्ताइं सयणासणाइं सेविज्जा, से निगांथे। नो इत्यीपसुपंडगसंसत्ताइं सयणासणाईं सेवित्ता हवइ, से निगांथे।

नो इत्थीणं कहं कहित्ता हवइ, से निग्गंथे !

नो इत्थीणं सिद्धं सिन्नसेज्जागरः विहरित्ता हवइ, से निग्गंथे।

नो इत्थीण इंदियाई मणोहराई, मणोरमाई आलो-इता निज्माइता हवई, से निग्गंथे।

नो इत्थीणं कुड्डंतरंसि वा, वूसंतरंसि वा, भित्तंत-

रंसि वा, कुइयसहं वा, रुइयसहं वा, गीयसहं वा, हसिय-सहं वा, व्यणियसहं वा, कंदियसहं वा, विलवियसहं वा सुणेत्ता, से निग्गंथे।

नो निग्गंथे पुब्बरयं पुब्बकीलियं अणुसरित्ताहबइ, से निग्गथे।

नो पणोयं आहारं आहारित्ता हवइ, से निग्गंथे । नो अइमायाए पाणभोयणं आहारेत्ता हवइ, से निग्गंथे ।

नो विभूसाणुवाई हवइ, से निगांथे।

नो सद्दरूवरसगंधफासाणुवाई हवइ, से निग्गंथे । (उ १६।सूत्र १-१२)

ब्रह्मचर्य-समाधि के दस स्थान-

- १. जो एकांत शयन और आसन का सेवन करता है, वह निर्प्रन्थ है। वह स्त्री, पशु और नपुंसक से आकीर्ण शयन और आसन का सेवन न करे।
- २ स्त्रियों के बीच कथान कहे।
- ३. स्त्रियों के साथ एक आसन पर न बैठे।
- ४. स्त्रियों की मनोहर और मनोरम इन्द्रियों को दृष्टि गड़ाकर न देखे।
- प्र. स्त्रियों के कूजन, रोदन, गीत, हास्य, विलाप आदि के जब्द न सुने।
- ६. पूर्व-क्रीड़ाओं का अनुस्मरण न करे।
- ७. प्रणीत आहार न करे।
- मात्रा से अधिक न खाए और न पीए!
- ९ विभूषान करे।
- १०. शब्द, रस, रूप, गन्ध और स्पर्श में आसक्त न हो।

जहां कुक्कुडपोयस्स, निच्चं कुललओ भयं। एवं खु बंभयारिस्स, इत्थीविग्गहओ भयं।। (द ८।४३)

जिस प्रकार मुर्गे के बच्चे को सदा बिल्ती से भय होता है, उसी प्रकार ब्रह्मचारी को स्त्री के शरीर से भय होता है।

जहा बिरालावसहस्स मूले, त मूसगाणं वसही पसत्था। एमेव इत्थीनिलयस्स सज्मे,

> न बंभवारिस्स खनो निवासो ॥ (उ ३२।१३)

जैसे बिल्लो की बस्ती के पास चूहों का रहना अच्छा नहीं होता, उसी प्रकार स्त्रियों की बस्ती के पास ब्रह्मचारी का रहना अच्छा नहीं होता। हत्थपायपडिच्छिन्नं, कण्णनासविगप्पियं । अवि वाससइं नारि, बंभयारी विवज्जए ॥ (द ८।५५)

जिसके हाथ-पैर कटे हुए हों, जो कान-नाक से विकल हो वैसी सौ वर्ष की बूढ़ी नारी से भी **ब्रह्मचारी** दूर रहे।

न चरेज्ज वेससामंते, बंभचेरवसाणुए। बंभयारिस्स दंतस्स, होज्जा तत्थ विसोत्तिया।। अणायणे चरंतस्स, संसम्गीए अभिक्खणं। होज्ज वयाणं पीला, सामण्णम्मि य संसओ॥ (द ५।१।९, १०)

ब्रह्मचर्य का वशवर्ती मुनि वेश्या-बाड़े के समीप न जाए। वहां दिमतेन्द्रिय ब्रह्मचारी के भी विस्नोतिसका हो सकती है —साधना का स्रोत मुड़ सकता है।

अस्थान में बार-बार जाने वाले के (वेश्याओं) का संसर्ग होने के कारण व्रतों की पीड़ा (विनाश) और श्रामण्य में सन्देह हो सकता है।

> समरेसु अगारेसु, संधीसु य महापहे। एगो एगित्थिए सद्धि, नेब चिट्**ठे** न संलवे।।

(उ १।२६)

कामदेव के मन्दिरों में, घरों में, दो घरों के बीच की संधियों में और राजमार्ग में अकेला मुनि अकेली स्त्री के साथ न खड़ा रहे और न संलाप करे।

न रूवलावण्णविलासहासं,

न जंपियं इंगियपेहियं वा । इत्थीण चित्तंसि निवेसइत्ता,

दट्ठुं ववस्से समणे तवस्सी ।।

अदसणं चेव अपत्थणं च,

अचितण चेव अकित्तणं च।

इत्थीजणस्सारियभाणजोग्गं,

हियं सया बम्भवए रयाणं ॥ (उ ३२।१४,१५)

तपस्वी श्रमण स्त्रियों के रूप, लावण्य, विलास, हास्य, मधुर. आलाप, इङ्गित और चितवन को चित्त में रमाकर उन्हें देखने का संकल्प न करे।

जो सदा ब्रह्मचर्य में रत है, उसके लिए स्त्रियों को न देखना, न चाहना, न चितन करना और न वर्णन करना हितकर है तथा आर्यध्यान -धर्म्यध्यान के लिए उपयुक्त है। चित्तभित्ति न निज्भाए, नारि वा सुअलंकियं । भक्खरं पित्र दट्ठूणं दिद्धि पडिसमाहरे ॥ (द ८।१४)

चित्रभित्ति (स्त्रियों के चित्रों से चित्रित भित्ति) या आभूषणों से सुसज्जित स्त्री को टकटकी लगाकर न देखे। उस पर दृष्टि पड़ जाए तो उसे वैसे ही खींच ले जैसे मध्याह्न के सूर्य पर पड़ी हुई दृष्टि स्वयं खिच जाती है। ६. ब्रह्मचर्य-समाधि-स्थानों की उपेक्षा के परिणाम

बंभचेरे संका वा, कंखा वा वितिगिच्छा वा समु-प्पिनिजजा, भेयं वा लभेजना, उम्मायं वा पाउणिज्जा, दीहकालियं वा रोगायंकं हवेज्जा, केवलिपन्नत्ताओं वा धम्माओं भंसेज्जा। (उ १६।सूत्र ३)

ब्रह्मचर्य के साधनों की उपेक्षा के दुष्परिणाम—

- १. शंका ब्रह्मचर्यके पालन में संशय
- २. कांक्षा अब्रह्मचर्यकी अभिलाषा
- विविकित्सा─धर्माचरण के प्रति संदेह, चित्त~ विष्लव।
- ४ भेद -- चारित्र का विनाश
- ४, ६. उन्माद और रोग—हरुपूर्वक ब्रह्मचर्यपालन से उन्माद या दीर्घकालीन रोग और आतंक उत्पन्न होते हैं।
- ७. धर्मभ्रंश जो इन पूर्व अवस्थाओं से नहीं बच पाता, वह केवली-प्रज्ञप्त धर्म से भ्रष्ट हो जाता है।

# ७. ब्रह्मचर्य की साधना के विघ्न

आतओ थीजणाइण्णो, थीकहा य मणोरमा ।
संख्वो चेव नारीणं, तासि इंदियदरिसणं ॥
कुइयं रुइयं गीयं, हिसयं भुतासियाणि य ।
पणीयं भत्तपाणं च, अइमायं पाणभोयणं ॥
गतभूसणिमट्ठं च, कामभोगा य दुज्जया ।
नरस्सऽत्तगवेसिस्स, विसं तालउडं जहा ॥
(उ १६।११-१३)

- १. स्त्रियों से आकीर्ण आलय।
- २. मनोरम स्त्रीकथा।
- ३. स्त्रियों कापरिचय ।
- ४. उनकी इन्द्रियों को देखना ।
- ५. उनके कूजन, रोदन, गीत और हास्ययुक्त शब्दों को सुनना।
- ६. भुक्तभोग और सहावस्थान को याद करना।

- ७. प्रणीत पान-भोजन ।
- द. मात्रा से अधिक पान-भोजन।
- ९. शरीर को सजाने की इच्छा।
- १०. दुर्जय कामभोग ये दस स्थान आत्मगवेषी मनुष्य के लिए तालपुट विष के समान हैं।
  - ० गृहनिषद्या से ब्रह्मचर्य में हानि। (द्र. आचार)
  - ० स्त्रीकथा के प्रकार। (द्र. कथा)
  - ० प्रमाणातिरेक आहार के परिणाम । (द्र आहार)

# प्रसामित का स्वरूप

चउत्थे भंते ! महब्बए मेहुणाओ वेरमणं। सब्बं भंते ! मेहुणं पच्चकखामि। से दिव्बं वा माणुसं वा तिरिक्खजोणियं वा, नेव सयं मेहुणं सेवेष्जा नेवन्नेहिं मेहुणं सेवावेष्जा मेहुणं सेवंते वि अन्ने न समणुजाणेष्णा जावज्जीवाए तिविहं तिविहेणं मणेणं वायाए काएणं न करेमि न कारवेमि करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि।

(द ४। सूत्र १४)

भंते ! चौथे महाव्रत में मैथुन से विरमण होता है। भिष्य संकल्प करता है—भंते ! मैं सब प्रकार के मैथुन (अन्नह्मचर्य) का प्रत्याख्यान करता हूं।

देव सम्बन्धी, मनुष्य सम्बन्धी अथवा तिर्यंच संबन्धी मैथुन का मैं स्वयं सेवन नहीं करूंगा, दूसरों से मैथुन सेवन नहीं कराऊंगा और मैथुन सेवन करने वालों का अनुमोदन भी नहीं करूंगा, यावज्जीवन के लिए, तीन करण तीन योग से —मन से, वचन से, काया से —न करूंगा, न कराऊंगा और करने वाले का अनुमोदन भी नहीं करूंगा।

विरई अबंभचेरस्स, कामभोगरसन्तुणा । उग्गं महत्वयं बंभं, धारेयव्यं सुदुवकरं ।।

ु (उ १९।२≂)

कामभोग का रस जानने वाले व्यक्ति के लिए अब्रह्मचर्य की विरति करना और उम्र ब्रह्मचर्य महाव्रत को धारण करना बहुत ही कठिन कार्य है।

अबंभचरियं घोरं, पमायं दुरहिद्वियं।
नायरंति मुणी लोए, भेयाययणविज्जणो।।
मूलमेयमहम्मस्स, महादोससमुस्सयं।
तम्हा मेहुणसंस्राग्नः निग्गंथा वज्जयंति णं।।
(द ६।१४,१६)

अब्रह्मचर्य लोक में घोर, प्रमादजनक और दुर्बल व्यक्तियों द्वारा अ।सेवित है। चारित्रभंग के स्थान से बचने वाले मुनि उसका आसेवन नहीं करते।

अब्रह्मचर्य अधर्म का मूल और महान् दोषों की राणि है। इसलिए निर्यन्थ मैथुन के संसर्ग का वर्जन करते हैं।

# ६. बह्यचर्य महावृत की भावना

तस्स णं इमाओ पंच भावणाओ भवंति "णो पाण-भोयणं अतिमायाए आहारेत्ता भवति "अविभूसाणुवाई " णो इत्यीणं इंदियाइं मणोहराइं मणोरमाइं निज्भाइत्ता भवति ""णो इत्थीपसुपंडगसंसत्ताइं सयणासणाइं सेवेत्ता भवति ""णो इत्थीणं कहं कहेत्ता भवति ।

(आवच् २ पृ १४४,१४६)

ब्रह्मचर्यं महाव्रत की पांच भावनाएं -

- १. मात्रा से अधिक और प्रणीत आहार न करना।
- २. त्रिभूषान करना।
- ३. स्त्रियों के अवयवों का अवलोकन न करना।
- ४. स्त्री, पशु और नपुंसक से संसक्त शयन और आसन का नजैन करना।
- ५. स्त्रीकथा का वर्जन करना।

# १०. ब्रह्मचर्य के परिणाम

देवदाणवर्गधव्वा, जक्खरक्खसिकन्नरा। वंभयारि नमसंति, दुक्करं जे करंति तं ॥ (उ १६।१६)

उस ब्रह्मचारी को देव, दानव, गन्धर्व, यक्ष, राक्षस और किन्नर—ये सभी नमस्कार करते हैं, जो दुष्कर ब्रह्मचर्थ का पालन करता है।

# भंते--भंते !, गुरु, पूज्य ।

भंते ! इति भगवतो आमंतणं । (दअचू १ ७८)
भदन्तेति गुरोरामन्त्रणम् । भदन्त भवान्त भयान्त इति साधरणा श्रुति: । "एतच्च गुरुसाक्षिक्येव व्रतप्रति-पत्ति: साध्वीति ज्ञापनार्थम् । (दहावृ प १४४) 'भंते' शब्द के संस्कृत रूप तीन हैं — भदन्त, भवान्त

और भयान्त।

यह भगवान् अथवा गुरु का संबोधन है। व्रतग्रहण गुरु के साक्ष्य से होता है, इसलिए शिष्य, गुरु को संबो-धित कर अपनी भावना का निवेदन करता है।

(गुरुसाक्षी से किये गये संकल्प का स्थिरीकरण, सम्यक् परिपालन और निर्वहन सुकर हो जाता है, इसलिए साधक जीवनचर्या के प्रत्येक अंग में सामायिक आदि प्रत्येक आवश्यक कार्य करने से पहले गुरु को भंते! शब्द से संबोधित करता है। भंते शब्द की विविध कोणों से व्याख्या की गई है। देखें विभा ३४३९-३४७४)।

गणहरा भगवतो सकासे अत्थं सोऊण वतपडिवत्तीए एवमाहुतस्स भंते ! " जहा जे वि इमिम काले ते पि वताइं पडिवज्जमाणा एवं भणंति — तस्स भंते !

(दअचूपृ७≂)

भंते! — इस सम्बोधन की उत्पत्ति के विषय में चूर्णिकार कहते हैं —

गणधरों ने भगवान् से अर्थ सुनकर वृत ग्रहण किये, उस समय उन्होंने 'भंते' शब्द का व्यवहार किया। तभी से इसका प्रयोग गुरु को आमन्त्रण करने के लिए होता आ रहा है। इसका पर्याय शब्द है—भदन्त।

भदि कल्लाणसुहत्थो धाऊ तस्स य भदंतसद्दोऽयं। स भदंतो कल्लाणो सुहो य कल्लं किलारुग्गं।। तं तच्चं निव्वाणं कारणं कज्जोवयारओ वावि। तस्साहणमणसद्दो सद्द्रथो अहव गच्चत्थो।। (विभा ३४३९, ३४४०)

'भिदि' कल्याणे सुक्षे च' इस धातु से भदत शब्द निष्पन्त होता है। इसका अर्थ है —कल्याण, सुख। जो कल्याण और सुख का प्रदाता है, वह है भंते -भदत अर्थात् आचार्य, गुरु। कल्याण में दो शब्द हैं -कल्य और अण। कल्य का अर्थ है --आरोग्य अर्थात् निर्वाण अथवा निर्वाण के साधनभूत ज्ञान-दर्शन-चारित्र। 'अण' का अर्थ है -प्राप्त कराना। सुख अर्थात् निर्वाध सुख, मोक्षसुख।

भदन्त का अर्थ है—पूज्य । इसका तात्पर्यार्थ है— वे गुरु, जो निर्वाण और निर्वाध सुख की प्राप्ति में निमित्तभूत बनते हैं।

भगवती – व्याख्याप्रज्ञप्ति, पांचवां अंग । (द्र. अंगप्रविष्ट)

भगवान् जानी, ऐश्वर्य आदि से सम्पन्त । इस्सरिय-रूव-सिरि-जस-धम्म-पयत्ता मया भगभिवखा । ते तेसिमसामण्णा संति जओ तेण भगवंते ॥ (विभा १०४८)

ऐश्वर्य, रूप, श्री, यश, धर्म और प्रयत्न — ये छह भग कहलाते हैं। जिनमें ये छहों असामान्य रूप से पाये जाते हैं, उन्हें भगवान् कहते हैं। धीर्यसीभाग्यमाहात्म्थयशोऽकंश्रुतधीश्रियः। तपोऽर्थोपस्थपु येणप्रयत्नतनवी भगाः॥ (उशावृ प ३०६)

भग शब्द के अनेक अर्थ हैं— धैर्य, सीभाग्य, माहात्म्य, यश, सूर्य, श्रुत, बुद्धि, लक्ष्मी, तप, अर्थ, योनि, पुष्य, ईश, प्रयत्न और तनु। इतसे युक्त व्यक्ति को भगवान् कहते हैं।

भरत —भगवान् ऋषभ का पुत्र, प्रथम चक्रवर्ती । (द्र. चक्रवर्ती)

भवनपति पाताल लोक के भवनों में वास करने वाले देव। (द्र. देव)

भव भावता संसार की नाना परिणतियों तथा जन्म-मरण के चक्र से होने वाले विविध परिवर्तनों का चिन्तन करना। (द्र.अनुप्रेक्षा)

भव्य - मोक्षगमन के योग्य।

- ९. मध्य-अमध्य
- २. भव्यत्व और पारिणामिक माव
- ३. भव्य-अभव्य अनन्त
- ४. सब भव्य सिद्ध नहीं होते
- ५. भव्य और ग्रंथिमेद
- \* अमध्य के ययाप्रवृत्तिकरण

(द्र. करण)

\* चक्रवर्ती और इन्द्र भव्य

(द्र. चक्रवर्ती)

६. तीर्यंकर मध्यों के त्राता

#### १. भव्य-अभव्य

भन्या अनादिपारिणामिकसिद्धिगमनयोग्यतायुक्ताः, तद्विपरीता अभव्याः । (नन्दीमवृ प २४७)

अनादिपारिणामिकभन्यभावयुक्तः सत्त्वविश्वेषो भन्य उच्चते । भव्यो योग्यो दलमिति पर्यायाः ।

··· भक्योऽनन्तवनस्पत्यादिरपि स्यात् ।

(विभाकोवृपृ ४)

जिनमें मुक्त होने की योग्यता नहीं होती, वे जीव अभव्य और जिनमें मोक्षगमन की योग्यता होती है वे जीव भव्य कहलाते हैं। भव्य, योग्य, दल (निपुण, विकसित)—ये पर्यायवाची शब्द हैं। भव्यत्व अनादि पारिणामिक भाव है।

अनंत (साधारण) वनस्पति के जीव भी भव्य हो सकते हैं।

ज्जिति सामण्णे भव्वोऽभव्वो ति को भेशो ?।। दव्वाइते तुल्ले जीव-नहाणं सभावओ भेओ। जीवाजीवाइगओ जह, तह भव्वेयरविसेसो।। (विभा १८२१,१८२३)

जैसे द्रव्यत्व, प्रमेयत्व आदि तुल्य होने पर भी जीव और आकाश में चेतनत्व और अचेतनत्व कृत स्वाभाविक भेद हैं, वैसे ही जीवत्व तुल्य होने पर भी जीवों में भव्य-अभव्यकृत भेद हैं।

होउ व जइ कम्मकओ न विरोहो नारगाइभेउ व्व। भणह य भव्वाऽभव्वा सभावओ तेण संदेहो।। (विभा १८२२)

जीव स्वभाव से ही भव्य या अभव्य होते हैं। भव्यत्व-अभव्यत्व नारकत्व-देवत्व की तरह कर्मकृत नहीं, स्वाभाविक अवस्था है।

### २. भव्यत्व और पारिणामिक भाव

एवं पि भन्वभावो जीवत्तं पिव सभावजाईओ। पावइ निच्चो तम्मि य तदवत्थे नित्य निव्वाणं॥ जह घडपुव्वाभावोऽणाइसहावो वि सनिहणो एवं। जइ भव्वत्ताभावो भवेज्ज किरियाए को दोसो ?॥ (विभा १८२४,१८२४)

जीव के जीवत्व की तरह उसका भव्यत्व भी स्वा-भाविक होने से नित्य और अविनाशी हो जायेगा और ऐसा होने से जीव सिद्धत्व को कैसे प्राप्त कर सकेगा? क्योंकि सिद्ध न भव्य होते हैं, न अभव्य।

इस जिज्ञासा के समाधान में घट और मिट्टी का दृष्टांत मननीय है— मिट्टी में घट का प्राक् अभाव अनादि- कालीन है किन्तु घट निर्मित हो जाने पर वह अनादि प्राक् अभाव भी नष्ट हो जाता है। इसी प्रकार तपक्चरण आदि के द्वारा जीव मुक्त हो जाता है और मुक्तावस्था में भव्यत्व नहीं रहता।

भव्यत्वमाश्रित्य पुनरनादिः सान्तः सिद्धावस्थायां भव्याभव्यत्वनिवृत्तेः । जीवत्वमभव्यत्वं चानादिरनन्तः । (विभामवृ १ पृ ७३४)

भव्यत्व, अभव्यत्व और जीवत्व - ये पारिणामिक

भाव हैं। भन्यत्व की अपेक्षा पारिणामिक भाव अनादि-सात भी है, क्योंकि सिद्धावस्था में भध्यत्व-अभव्यत्व भाव की निवृत्ति हो जाती हैं। जीवत्व और अभव्यत्व— ये दोनों पारिणामिक भाव अनादि-अनंत हैं। (मित अज्ञान आदि भाव अमन्य की अपेक्षा अनादि-अपर्यवसित हैं—द्र. भाव)

#### ३. भव्य-अभव्य अनंत

''''अणंता भवसिद्धिया, अणंता अभवसिद्धिया'''' । (नन्दी १२४)

षण्मासपर्यन्ते चावश्यमेकस्य भव्यस्य जीवस्य सिद्धि-गमनात् ।

एवं भव्वुच्छेओ कोट्ठागारस्स वा अवचओ ति। तं नाणंतत्तपओऽणागयकालं-बराणं व।। जं चातीताणागयकाला तुल्ला जओ य संसिद्धो। एक्को अणंतभागो भव्वाणमईयकालेणं।। एस्सेण तत्ति उ च्चिय जुत्तो जं तो वि सव्वभव्वाणं। जुत्तो न समुच्छेओ होज्ज मई कहमिणं सिद्धं॥ भव्वाणमणंतत्तणमणंतभागो व किह व मुक्को सि। कालादओ व मंडिय! मह वयणाओ व पडिवज्ज॥ (विभा १८२७-१८३० मवृषृ ६५६)

प्रत्येक छह मास बाद एक भव्य जीव अवश्य सिद्ध होता है — निरन्तर इस ऋम से सिद्ध होने पर तो एक दिन संसार भव्य जीवों से शून्य हो जाएगा, जैसे थोड़ा-थोड़ा धान्य निकालते रहने से एक दिन धान्य का कोष्ठा-गार खाली हो जाता है। पर ऐसा नहीं होता, क्योंकि अनागतकाल की अनन्त समयराणि और अनन्त आकाण की प्रदेशराणि की तरह भव्य जीवराणि अनन्तानन्त है।

अतीतकाल और अनागतकाल तुल्य हैं। अतीतकाल में भव्यों का अनन्तवां भाग सिद्ध हुआ है। अनागतकाल में भी भव्यों का अनन्तवां भाग ही सिद्ध होगा। अतः सब भव्यों के उच्छेद का प्रसंग ही नहीं आता। भव्य और अभव्य —दोनों प्रकार के जीव अनंत हैं।

# ४. सब भव्य सिद्ध नहीं होते

भव्वा वि न सिज्भिस्संति केइ कालेण जइ वि सब्वेण । नणु ते वि अभव्व च्चिय किंदा भव्वत्तणं तेसि ।। भव्णइ भव्वो जोग्गी न य जोग्गत्तेण सिज्भुए सब्वो । जह जोग्गम्मि वि दलिए सव्विम्मि न कीरए पिडमा ।। जह वा स एव पासाण-कणगजोगो विओगजोग्गो वि । न विजुज्जइ सब्वो च्चिय स विजुज्जइ जस्स सपत्ती ।। कि पुण जा संपत्ती सा जोग्मस्सेव न उ अजोग्गस्स । तह जो मोक्खों नियमा सो भव्वाणं न इयरेसि ॥ (विभा १८३३-१८३६)

शिष्य ने प्रश्न किया कि सारे भव्य जीव किसी भी काल में सिद्ध नहीं होंगे तो फिर उनका भव्यत्व कैसा ? क्या वे अभव्य नहीं माने जा सकते ?

सब भन्य सिद्ध नहीं होंगे। भन्य का अर्थ है— सिद्धिगमन के योग्य। योग्य होने मात्र से कोई सिद्ध नहीं होता। स्वर्ण, काष्ठ या पाषाण के प्रतिमा के योग्य होने पर भी उनकी सर्वत्र प्रतिमा नहीं बनायी जाती। प्रतिमा की निष्पत्ति योग्य सामग्री मिलने पर ही होती है। पर सामग्री के अभाव में भी स्वर्ण, काष्ठ आदि द्रव्यों में प्रतिमा बनने की योग्यता को नकारा नहीं जा सकता। प्रतिमा योग्य वस्तु से प्रतिमा होती ही है—यह नियम नहीं बनाया जा सकता। वियुक्त होने योग्य सोने और मिट्टी को अग्नि, ताप आदि उचित सामग्री के अभाव में अलग-अलग नहीं किया जा सकता। इसी प्रकार सिद्धि के अनुकूल सामग्री की सम्प्राप्ति होने पर ही भव्य जीव सिद्ध हो सकता है, सामग्री के अभाव में नहीं। सामग्री न मिलने मात्र से वह अभव्य नहीं हो जाता। किन्तु जब कभी मुक्ति होगी, भव्य की ही होगी, अभव्य की नहीं।

## ५. भव्य और ग्रन्थिभेद

भव्याः सम्यग्दर्शनादिगुणयोग्या भिन्नग्रंथयः ।

(उशाव प ७१२)

सम्यक्-दर्शन आदि गुणों के योग्य जीव भव्य कहलाते हैं। भव्य जीव ही ग्रंथिभेदन में समर्थ होते हैं।

जे अभिवतो सो तं गठि ण समस्थो भिदितुं तेण गंठियसत्तो, गंठिए वा सत्तो । तत्थ पुण अंतरे इड्ढिविसेसं दट्ठूण तित्थगराणं अणगाराणं वा ताहे पव्वयति । तम्मू-लागं देवलोगं गच्छति । जो भिविओ तस्स तिम काले जित कोति संबोहेज्ज अह्वा कोति सयं चेव संबुज्भति तस्स एत्थ सुयसामाइयस्स लंभो भवति ।

(आवच् १ पृ १०१)

अभव्य प्राणी ग्रन्थिभेदन में समर्थ नहीं है। वह तीर्थंकरों अथवा मुनियों की ऋद्धिविशेष को देखकर प्रव्रजित हो सकता है और देवलोक में जा सकता है। जो भव्य है, वह स्वयं अथवा दूसरों से सम्बुद्ध हो श्रुत-सामायिक प्राप्त करता है।

### ६. तीर्यंकर भव्यों के त्राता

कि व कमलेसु राओ रिवण। बोहेइ जेण सो ताइं।
कुमुएसु व से दोसो जं न विबुज्भिति से ताइं।।
जं बोहमउलणाइं सूरकरामिरसओ समाणाओ।
कमलकुमुयाण तो तं साभव्वं तस्स तेसि च।।
जह बोलूगाईणं पगासधम्मा वि सो सदोसेणं।
उइओ वि तमोरूवो एवमभव्वाण जिणसूरो।।
सज्भें तिगिच्छमाणो रोगं रागी न भण्णए वेज्जो।
मुणमाणो य असज्भें निसेहयंतो जह अदोसो।।
तह भव्वकम्मरोगं नासंतो रागवं न जिणवेज्जो।
न य दोसी अभव्वासज्भकम्मरोगं निसेहंतो।।
(विभा ११०५-११०९)

विन में कमल विकसित होते हैं, कुमुद विकसित नहीं होते — इसमें सूर्य का कमल के प्रति राग और कुमुद के प्रति देख भाव कारण नहीं है, यह तो उनका अपना-अपना स्वभाव है। सूर्य की रिष्मियां तो दोनों प्रकार के पुष्पों का समान रूप से स्पर्श करती हैं।

सूर्य के उग जाने पर भी उल्लू को तो अपने स्वभाव के कारण अन्धकार ही प्रतिभासित होता है। इसी प्रकार अभव्यों को तीर्थंकर रूप सूर्य मुक्ति का प्रकाश नहीं दे सकते।

जैसे एक कुशल वैद्य साध्य रोग की चिकित्सा करता है, असाध्य की नहीं, वैसे ही तीर्थंकर भव्य जीवों को कर्मरोग से मुक्त करते हैं, अभव्यों को नहीं। इसमें अर्हत् का भव्य के प्रति राग और अभव्य के प्रति द्वेष कारण नहीं है, स्वभाव ही कारण है। अर्हत् वीतराग होते हैं। भाव होना। कर्म के उदय, उपशम, क्षय और क्षयोपशम से होने वाला जीव का स्पन्दन।

- १. भाव के प्रकार
- २. औदयिक भाव की परिमादा
- ३. औदयिक भाव के प्रकार
  - ० उदयनिष्यस्य के प्रकार
  - ० जीवोदयनिष्पन्न
  - ० अजीबोदयनिष्पन्न
- ४. औपशमिक भाव की परिभाषा
- ५. औपशमिक भाव के प्रकार
- ६. क्षायिक भाव की परिभावा
- ७. क्षायिक मात्र के प्रकार

- द. क्षायिक भाव विकल्पातीत
- ९. क्षायोपशमिक भाव की परिभाषा
  - ० ज्ञानावरण का क्षयोपशम
  - ० मोहकर्म का क्षयोपशम
- \* दर्शनमोह-क्षयोपशम की प्रक्रिया

(द्र. करण)

- १०. क्षायोपशमिक भाव के प्रकार
  - ० क्षयोपशम चार घातिकर्मी का
  - \* कर्मों की प्रकृतियां

(द्र. कर्म)

- ११. देशघाति-सर्वघाति प्रकृतियां : एक स्थानक आदिरस
  - ० सर्वधाति रसस्पर्धक देशधाति में परिणत
  - ० कर्म और चतुःस्थानक आदि बन्ध
  - ० उपशम और क्षयोपशम में अन्तर
- १२. पारिणामिक भाव की परिभाषा
- १३. पारिणामिक भाव के प्रकार
  - ० सादि पारिणामिक
    - ० अनावि पारिणामिक
- १४. सान्तिपातिक भाव
- १४. भाव: सादि-सपर्यवसित आदि चार विकल्प

# १. भाव के प्रकार

ज्यइए, जनसमिए, खइए, खओनसमिए, पारिणामिए, सन्निनाइए। (अनु २७१)

भाव के छह प्रकार हैं — औदियक, औपशमिक, क्षायिक, क्षायोपशमिक, पारिणामिक और सान्निपातिक।

# २. औदयिक भाव की परिभाषा

अटुविहकम्मपोग्गला संतावत्थातो उदीरणावलिय-मतिकान्ता अप्पणा विपागेण उदियावलियाए बट्टमाणा उदिमाओत्ति उदयभावो भन्नति । (अनुचू पृ ४२)

सत्ता अवस्था में विद्यमान कर्मपुद्गल उदीरणा-विलका का अतिक्रमण कर अपने परिपाक काल में उदयाविलका में प्रविष्ट हो उदय में आते हैं—वह औदिविक भाव है। उदय आठों कर्म प्रकृतियों का होता है।

े उदयः -- शुभानां तीर्थंकरनामादित्रकृतीनाम् अशुभानां च मिथ्यात्वादीनां विषाकतोऽनुभवनं तेन निर्वृत्तः औदयिकः । (उशावृ प ३३)

तीर्थंकरनाम आदि शुभ प्रकृतियों के तथा मिध्यात्व

आदि अग्रुभ प्रकृतियों के विपाक का अनुभव करना उदय है। उदय से होने वाली आत्मा की अवस्था औदयिक भाव है।

#### ३. औदयिक भाव के प्रकार

उदइए दुविहे पण्णत्ते, तं जहा उदए य उदय-निष्फण्णे य। (अनु २७२)

औदयिक के दो प्रकार हैं—

उदय — उदयाविलका में कर्मदिलक का विपाक।

उदय-निष्पत्न — उदय में आकर किसी अन्य पर्याय
को जन्म देने वाला औदयिक भाव।

#### उदय-निध्यन्त के प्रकार

उदयनिष्फण्णे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा — जीवोदय-निष्फण्णे य अजीवोदयनिष्फण्णे य । (अनु २७४) उदय-निष्पन्न के दो प्रकार हैं — जीवोदय-निष्पन्न और अजीवोदय-निष्पन्न ।

उदयणिष्फण्णो णाम उदिण्णेण जेण अण्णो निष्फा-दितो सो उदयणिष्फण्णो तत्य जीवे कम्मोदएण जो जीवस्स भावो णिब्बत्तितो जहा णेरइते इत्यादि, अजीवेसु जहा ओरालियदब्बवगणेहिंतो ओरालियसरीरष्पयोगे दब्वे घेतूणं तेहि ओरालियसरीरे णिब्बत्तेइ, णिब्बत्तिए वा तं उदयनिष्फण्णो भावो। (अनुचू पृ ४२)

कर्म के उदय से जो अवस्था निष्पन्न होती है, वह उदय-निष्पन्न है। जैसे निरकगितिनामकर्म के उदय से जीव की नैरियक अवस्था निष्पन्न होती है। यह जीव-द्वव्य की उदय-निष्पन्नता है।

औदारिक द्रव्यवर्गणा से औदारिक शरीर के प्रायोग्य पुद्गलों को ग्रहण कर औदारिक शरीर का निर्माण करना अजीवद्रव्य उदय-निष्पन्न है।

#### जीबोदय-निष्पत्न

जीवोदयनिष्फण्णे अणेगिवहे पण्णते, तं जहा— नेरइए "पुढिवकाइए" कोहकसाई "इत्थिवेए कण्ह-लेसे "मिन्छिदिट्टी अविरए असण्णी अन्नाणी आहारए छउमत्थे सजोगी संसारत्थे असिद्धे अकेवली।

(अनु २७१)

जीवोदय-निष्पन्न के अनेक प्रकार हैं— गति चार --नैरियक, तिर्यक्षोनिक, मनुष्य और देव। काय छह--पृथ्वी, अप्, तेज:, वायु, वनस्पति, त्रस !
कषाय चार-क्रीध, मान, माया, लोभ ।
वेद तीन-स्त्री, पुरुष, नपूंसक ।
लेण्या छह-कुष्ण, नील, कापोत, तेज:, पद्म, शुक्ल ।
मिथ्यादृष्टि, अविरत, असंज्ञी, अज्ञानी,
आहारक, छन्नस्थ, सयोगी, संसारस्थ,
असिद्ध, अकेवली ।

#### अजीवोदय-निष्पन्त

अजीवोदयनिष्फण्णे अणेगविहे पण्णत्ते, तं जहा— औरालियं वा सरीरं ओरालियसरीरपओगपरिणामियं वा दब्वं, वेउब्वियं वा सरीरं वेउब्वियसरीरपओगपरिणामियं वा दब्वं ....पओगपरिणामिए वण्णे गंधे रसे फासे।

(अनू २७६)

अजीवोदय-निष्पन्न के अनेक प्रकार हैं —औदारिक आदि पांच शरीर, पांच शरीर के प्रयोग द्वारा परिणामित पुद्गल द्रव्य, पांच वर्ण, दो गंध, पांच रस और आठ स्पर्श।

## ४. औपशमिक भाव को परिभाषा

विषाकप्रदेशानुभवरूपतया द्विभेदस्याष्युदयस्य विष्कम्भणमुपश्रमस्तेन निर्वृत्त औपश्रमिकः। (उशाव प ३३)

मोहनीय कर्म के विधाकोदय और प्रदेशोदय — इन दोनों प्रकार के उदय को रोकना उपशम है और उससे होने वाली आत्मा की अवस्था औपशमिक भाव है।

मोहणिज्जस्स कम्मस्स उवसमे णं। (अनु २७६) उपशम केवल मोहनीयकर्म का होता है।

(इसका हेतु यह है कि मोहनीय कर्म की प्रकृतियां संवेगात्मक और विकारक हैं इसलिए उनका उपशम किया जा सकता है। ज्ञानावरणीय और दर्शनावरणीय कर्म की प्रकृतियां आवारक तथा अन्तराय कर्म की प्रकृतियां प्रत्युत्पन्नविनाशी और आगामी प्रतिरोधक हैं इसलिए उनका उपशमन नहीं होता। अधाति कर्म का उपशम नहीं होता। जैसे – वेदनीय कर्म सात या असात के रूप में निरन्तर भोगा जाता है। आयुष्य कर्म भी निरंतर भोगा जाता है।

उपशम की तुलना मनोविज्ञान के Supression से की जा सकती है। आयुर्वेद में दो प्रकार के वेग बतलाए गये हैं — शारीरिक वेग और मानसिक वेग । शारीरिक वेग को नहीं रोकना चाहिये। मानसिक वेग को रोकना आवश्यक है।)

#### प्र. औपशमिक भाव के प्रकार

उनसमिए दुनिहे पण्णत्ते, तं जहा—उनसमे य उनसमनिष्कण्णे य । (अनु २७७)

औपश्रमिक के दो प्रकार हैं — उपश्रम और उपश्रम-निष्पन्न।

उवसमिनिष्फण्णे अणेगिवहे पण्णत्ते, तं जहा — उवसंत-कोहे उवसंतमाणे उवसंतमाए उवसंतलोहे उवसंतपेज्जे ज्व उवसमिया सम्मत्तलद्धी उवसमिया चरित्तलद्धी उवसंत-कसायछउमत्थवीयरागे। (अनु २७९)

उपशम-निष्पन्न के अनेक प्रकार हैं —उपशांत क्रोध, उपशान्त मान, उपशान्त माया, उपशान्त लोभ, उपशान्त प्रेम ''औपशमिकी सम्यक्त्वलिध, औपशमिकी चारित्र-लब्धि और उपशान्त कवायवाला छुद्यस्थवीतराग।

#### ६. क्षायिक भाव की परिभाषा

क्षयः कर्मणामत्यन्तोच्छेदः तेन निर्वृत्तः क्षायिकः । (उशावृ प ३३)

कर्मों का आत्यन्तिक उच्छेद होना क्षय है। उससे होने वाली आत्मा की अवस्था क्षायिक भाव है।

अटुण्हं कम्मपयडीणं खए णं। (अनु २८१) क्षय आठों ही कर्म-प्रकृतियों का होता है।

## ७. क्षायिक भाव के प्रकार

खइए दुविहे पण्णत्ते, त जहा-खए य खयनिष्फण्णे य। (अनु २८०)

क्षायिक के दो प्रकार हैं - क्षय और क्षय-निष्यत्त । खयनिष्पण्णे अणेगविहे पण्णते, तं जहा - खीण-आभिणिबोहियनाणावरणे .... खीणनक्खुदंसणावरणे... खीणसायवेयणिज्जे....खीणदंसण-मोहणिज्जे खीणचरित्त-मोहणिज्जे....खीणनेरइयाउए....खीणसुभनामे खीण-असुभनामे....खीणउच्चागोए खीणनीयागोए....खीण-दाणंतराए...। (अनु २८२)

क्षय-निष्पन्न के अनेक प्रकार हैं—

१. ज्ञानावरणीय कर्म—मितज्ञानावरण आदि पांच
प्रकृतियों का क्षय।

- २. दर्शनावरणीय कर्म वक्षुदर्शनावरण आदि नी प्रकृतियों का क्षय।
- ३. वेदनीय कर्म-सात और असात वेदनीय का क्षय।
- ४. मोहनीय कर्म —दर्शनमोह और चारित्रमोह की अठाईस प्रकृतियों का क्षय।
- अायुष्य कर्म नैरियक आदि चार प्रकृतियों का क्षय।
- ६. नाम कर्म शुभ नाम और अशुभ नाम काक्षय।
- ७ गोत्र कर्म उच्च गोत्र और नीच गोत्र काक्षय।
- अन्तराय कर्म —दानान्तराय आदि पांच प्रकृतियों का क्षय ।

### प. क्षायिक भाव विकल्पातीत

····खयम्मि अविगप्पमाहंसु ।

क्षायिकगुणसमुदायं अविकल्पं एगलक्षणं सन्वृत्तमं । (आविनि ५७२ चू १ पू ३३०)

कर्मों के क्षय से निष्पन्न गुणों में कोई विकल्प या भेद नहीं होता । वे सब एक समान लक्षण वाले और सर्वोत्तम होते हैं।

### ६. क्षायोपशमिक भाव की परिभाषा

नणु खीणम्मि उइण्णे सेसोवसमे खओवसमो । (विभा १२९१)

तस्स तस्स कम्मस्स सन्ववातिफड्डगाणं उदयक्खयात्, तेषामेव सदुपशमात् देशघातिफड्डगाणं उदयात् खतो-वसमितो भावो भवति । (आवचू १ पृ ९७)

क्षयोपशमः देशघातिरसस्पर्द्धकानामुदये सति भवति न सर्वघातिरसस्पर्द्धकानाम् । कर्मणां प्रत्येकमनन्ता-नन्तानि रसस्पर्द्धकानि भवन्ति । (नन्दीमवृष ७७)

(ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय या अन्तराय) कर्म के उदय प्राप्त सर्वधाति स्पर्धकों का क्षय और विद्यमान (अन्तर्मुहूर्त्त के बाद उदय में आने वाले) स्पर्धकों का उपशम होने पर क्षयोपशमभाव होता है। इसमें देशघाति स्पर्धकों का उदय रहता है। यह सर्वधाति रसस्पर्धकों के उदयकाल में नहीं होता। प्रत्येक कर्म के अनंत अनंत रसस्पर्धक होते हैं। इसमें क्षय और उपशम की प्रत्थिया निरन्तर चालू रहती है।

(क्षयोपशम शब्द में जो उपशम पद है, उसके दो रूप बनते हैं—

- उदयाविलका में आने योग्य कर्मदिलकों को विपाकोदय के अयोग्य बना देना।
- २. तीव्ररस का मन्दरस में परिणमन होना।)

#### ज्ञानावरण का क्षयोपशम

निहिएसु सब्बघाईरसेसु फड्डेसु देसघाईणं । जीवस्स गुणा जायंति ओहिमणचक्खुमाईया ॥ (तन्दीमवृप ८०)

अध्यवसायों की विशुद्धि से ज्ञानावरणप्रकृतियों के सर्वधाति रसस्पर्धक देशधाति के रूप में परिणत होने पर, देशधाति रसस्पर्धकों के अतिस्निग्ध और मंद रस वाले होने पर, उदयाविलका में प्राप्त अंश का क्षय, अनुदीर्ण का उपशम और विपाकोदय का निरोध होने पर अवधि, मन पर्यव आदि ज्ञान उत्पन्न होते हैं—यह ज्ञानावरणीय कर्म के क्षयोपश्चम से निष्पन्न अवस्था है।

#### मोह कर्म का क्षयोबशम

दंसणमोहस्स खतोवसमेण अणंताणुबंधिअणुदए मिच्छत्तस्स सञ्वातिफङ्ङगाण उदयक्खते तेषामेव सदुवसमे सम्मत्तमोहणीयस्स उदये इति । "चरित्तमोह-खतोवसमे णाम बारसकसायोदयखये सदुवसमे य । संजलणचउक्कअन्ततरदेसघातिफङ्ङगोदए णोकसाय-नवगस्स य यथासंभवोदये इति । चरित्ताचरित्तं पुण खओवसमिते चेव, कसायटुगोदयक्खए सदुवसमे य, पच्चक्खाणकसायसंजलणचउक्कदेसघातिफङ्ङगोदये णो-कसायणवगस्स जहासंभवोदये य ।

(आवचू १ पृ ९७, ९८)

दर्शनमीह के क्षयोपश्रम में अनन्तानुबंधी कथाय का अनुदय रहता है। उदयप्राप्त मिथ्यात्व के सर्वधाती रसस्पर्धकों का क्षय तथा अनुदीर्ण (बंध आविलका में विद्यमान विवक्षित वर्तमान समय से आविलका पर्यन्त जो दिलक उदय में आने योग्य नहीं हैं उन) दिलकों का उपश्रम होता है और सम्यक्तव मोहनीय का उदय चालू रहता है।

चारित्र मोहनीय के क्षयोपश्रम में उदय प्राप्त बारह कषायों का क्षय, अनुदीर्ण दिलकों का उपशम तथा संज्वलन कषाय और नोकषाय के देशघाति रसस्पर्धकों का यथासंभव उदय रहता है। देशचारित्र के क्षयोपश्रम में अनन्तानुबंधी और अप्रत्याख्यान कषाय के उदय का क्षय और अनुदीणं दलिकों का उपशम होता है; प्रत्याख्यान और संज्वलन कषाय के देशवाति रसस्पर्धकों तथा नोकषाय का यथासंभव उदय रहता है।

#### १०. क्षायोपशिमक भाव के प्रकार

खओवसमिए दुविहे पण्णत्ते, तं जहा खओवसमे य खओवसमनिष्फण्णे य । (अनु २८३)

क्षायोपशमिक भाव के दो प्रकार हैं क्षयोपशम और क्षयोपशम-निष्पन्न।

खओवसमनिष्फण्णे अणेगविहे पण्णत्ते, तं जहा-खओवसमिया आभिणिबोहियनाणलद्धी '''खओवसमिया मइअन्नाणलद्धी .... खओवसिमया चक्खदंसणलद्धी 🐃 सम्मदंसणलद्धी, खओवसमिया खओवसमिया मिच्छादंसणलद्धी, खओवसमिया सम्ममिच्छादंसणलद्धी, सामाइयचरित्तलद्धी ...'''खओवसमिया खओवसमिया 👚 दाणलद्धी ....खओवसमिया सोइंदियलद्धी ....खओवसमिए भाषारधरे, खओवसमिए सूयगडधरे " खओवसमिए नवपूर्वी, खओवसमिए दसपूर्वी, खओवसमिए चउद्दस-पुर्वी, खओवसमिए गणी, खओवसमिए वायए। से तं खओवसमनिष्फग्णे । (अनु २८४) क्षयोपशम-निष्पन्न के अनेक प्रकार हैं--

- ज्ञानलब्धि मितिज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान, मन:पर्यवज्ञान, मितिअज्ञान,श्रुतअज्ञान, विभागज्ञान ।
- दर्शनलिध चक्षुदर्शन, अचक्षुदर्शन, अवधिदर्शन, सम्यग्दर्शन, मिथ्यादर्शन, सम्यक्षिथ्यादर्शन।
- चारित्रलब्धि सामायिकचारित्र, छेदोपस्थापनीय-चारित्र, परिहारिवशुद्धिचारित्र, सूक्ष्मसंपराय-चारित्र, चारित्राचारित्र।
- वीर्यलब्धि—दान, लाभ, भोग, उपभोग, वीर्य,
   बालवीर्य, पंडितवीर्य बालपंडितवीर्य ।
- इन्द्रियलब्धि श्रोत्रेन्द्रिय, चक्षुरिन्द्रिय, छाणे-न्द्रिय, रसनेन्द्रिय, स्पर्शनेन्द्रिय।
- श्रुतलब्धि आचारांगधर यावत् दृष्टिवादधर, नव-पूर्वी, दसपूर्वी, चतुर्दशपूर्वी, गणी, वाचक ।

#### क्षयोपशम चार घातिकमी का

खओवसमे—चउण्हं घाइकम्माणं खओवसमे णं — नाणावरणिज्जस्स दंसणावरणिज्जस्स मोहणिज्जस्स अंतरायस्स खओवसमे णं । (अनु २८४) ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय और अंतराय — इन चार घातिकर्मी का क्षयोपशम होता है। (घातिकर्म की प्रकृतियां दो तरह की होती हैं —

सर्वधाति और देशधाति ।

सर्वघाति केवलज्ञानावरण, केवलदर्शनावरण, पांच निद्रा, बारह कषाय, मिथ्यात्व ।

देशघाति चार ज्ञानावरण, तीन दर्शनावरण, संज्वलन क्रोध-मान-माया-लोभ, नोकषाय, पांच अन्तराय। कर्मग्रन्थभाग ५ गाथा १३,१४।

इनके आधार पर क्षयोपशम के भी दो प्रकार बन जाते हैं—

- १. देशघाति कर्मप्रकृतियों का क्षयोपशम ।
- २. सर्वघाति कर्मप्रकृतियों का क्षयोपशम ।

देशघाति कर्मप्रकृतियों के क्षयापणम काल में संबद्ध प्रकृति का मंद विपाकोदय रहता है। मंद विपाक अपने आवार्य गुण के विकास को रोक नहीं सकता। इस अवस्था में सर्वधाति रस वाला कोई भी दलिक उदय में नहीं रहता।

सर्वधाती कर्मप्रकृतियों के क्षयोपशम-काल में विपा-कोदय सर्वधा नहीं रहता, केवल प्रदेशोदय रहता है।

केवलज्ञानावरण व केवलदर्शनावरण — इन यो सर्व-चाति कर्मप्रकृतियों का क्षयोपशम नहीं होता।

शुभ अध्यवसाय, शुभ लेश्या और शुभ मोग के द्वारा कमंप्रकृतियों के तीव विपाकोदय को मंद विपाकोदय में और विपाकोदय को प्रदेशोदय में बदलने की प्रक्रिया चालू रहती है। औदयिक भाव और क्षायोपश्रमिक भाव का संघर्ष निरन्तर चलता है। देखें अनुयोगद्वार सूत्र २७१-२८७ का टिप्पण)

# ११. देशघाति-सर्वधाति प्रकृतियां : एक स्थानक आदि रस

केवलज्ञानावरणीयादिरूपाणां सर्वघातिनीनां प्रकृतीनां सर्वाण्यपि रसस्पर्द्धकानि सर्वघातीनि, देशघातिनीनां पुनः कानिचित् सर्वघातीनि कानिचिद्देशघातीनि ...

चउतिद्वाणरसाणि य सन्वधाईणि होति फड्डाणि । दुद्वाणियाणि मीसाणि देसघाईणि सेसाणि ॥ घोसाडईनिबुवमो असुभाण सुभाण खीरखंडुवमो । क्षीरादिरसम्ब स्वाभाविक एकस्थानकः । द्वयोस्तु कर्षयो-रावर्सने कृते सति योऽवशिष्यते एकः कर्षकः स द्विस्था- नकः । त्रयाणां कर्षाणामावर्त्तने कृते सित एकः कर्षोऽ-विशिष्टः त्रिस्थानकः । चतुण्णां कर्षणामावर्त्तने कृते सित उद्धरित य एकः कर्षः स चतुःस्थानकः । एकस्थानकोऽपि च रसो जललविन्दुचुजुकार्धचुलुकप्रमृत्यञ्जलिकरक-कुम्भद्रोणादिप्रक्षेपात् मन्दमन्दतरादिबहुभेदत्वं प्रतिपद्यते, एवं द्विस्थानकादयोऽपि, एवं कर्मणामिष चतुःस्थानकादयो रसा भावनीयाः । (नन्दीमवृष ७७,७=)

केवलज्ञानावरणीय आदि सर्वधाति प्रकृतियों के रसस्पर्धक भी सर्वधाति होते हैं। देशघाति प्रकृतियों के रसस्पर्धक देशघाति भी होते हैं और सर्वधाति भी। चतुःस्थानक, त्रिस्थानक रस वाले स्पर्धक सर्वधाति होते हैं। दिस्थानक रस वाले स्पर्धक सर्वधाति होते हैं। दिस्थानक रस वाले स्पर्धक देशघाति और सर्वधाति दोनों होते हैं। एकस्थानक रस वाले स्पर्धक देशघाति ही होते हैं। इस प्रकार रसविपाकी प्रकृतियों के चार प्रकार हैं

- १. एकस्थानक रस ३. त्रिस्थानक रस
- २. द्विस्थानक रस ४. चतु:स्थानक रस ।

शुभ प्रकृतियों का रस श्रीर और खांड जैसा तथा अशुभ प्रकृतियों का रस घोषातकी (चिरायता) और नीम जैसा होता है।

क्षीर आदि का जो स्वाभाविक रस होता है, वह एकस्थानक रस कहलाता है। दो कर्ष (तोला) क्षीर को आवर्तित करने (उबालने) पर जो एक कर्ष अविशिष्ट रहता है, वह द्विस्थानक रस है। तीन कर्षों को आवर्तित करने पर जो एक कर्ष बचता है, वह त्रिस्थानक रस है। चार कर्षों को आवर्तित करने पर जो एक कर्ष बचता है, वह चतुःस्थानक रस है। एकस्थानक आदि रस अंजलि, करक, कुम्भ, द्रोण आदि में प्रक्षिप्त करने पर मंद, मंदतर आदि अनेक भेदों में विभक्त हो जाते हैं। इसी प्रकार कर्मों के एकस्थानक आदि रस जातक्य हैं। ये रस उत्तरीत्तर अनंतगुणा शक्ति वाले हैं।

जो घाएइ सिवसयं सयलं सो होइ सब्बघाइरसो । सो निच्छिद्दो निद्धो तणुओ फलिहब्भहरविमलो ॥ देसिविधाइलणओ इयरो कडकंबलंसुसंकासो । विविहच्छिद्दृहभरिओ अप्पसिणेहो अविमलो अ ॥ (नन्दीमव् प ७९)

सर्वधाति प्रकृतियों का रस यद्यपि तास्रभाजन के समान निश्छिद्र, घृत की तरह अति स्निग्ध, द्राक्षा की तरह तनुप्रदेश से उपचित, स्फटिक और अभ्रक की तरह अत्यन्त निर्मल होता है, किन्तु सम्पूर्ण गुणों का घात करने से सर्वघाति कहलाता है।

देशघाति प्रकृतियों का रस यद्यपि सैकड़ों खिद्रों से युक्त चटाई के समान, सूक्ष्म खिद्रों वाले कंबल के समान, अन्प स्नेह वाला और अविशुद्ध होता है किन्तु एक देश का घात करने के कारण देशघाति कहलाता है।

अघातिनीनां तु रसस्पर्द्धकानि स्वरूपेण न सर्व-घातीनि नापि देशचातीनि, केवलं सर्वघातिरसस्पर्द्धक-संघर्षतः सर्वघातिरससदृशानि भवन्ति, यथा स्वयमचौरा इति चौरसम्पर्कतः चौरप्रतिभासाः। (नन्दीमवृप ७९)

अघाति प्रकृतियों के रसस्पर्धक सर्वघाति और देश-घाति दोनों प्रकार के नहीं होते । किन्तु ये सर्वघाति रसस्पर्धक के संघर्षण से सर्वघातिरस के सदृश हो जाते हैं, जैसे—चोरी नहीं करने वाला चोर के सम्पर्क से चोर दिखाई देता है!

#### सर्वघाति रसस्पर्धक देशघाति में परिणत

देशघातिनीनां मितिज्ञानावरणीयादिकमेप्रकृतीनां सर्वघातीनि रसस्पद्धंकानि अध्यवसायविशेषतो देश-घातीनि कत्तुं शक्यन्ते, ते पुद्गलाः केवलज्ञानकेवल-दर्शनावरणयोर्योग्या ये द्विस्थानकरसपरिणता अपि न देशघातिनो भवन्ति, नापि तेषां विपाकोदयनिरोधसम्भवः, शेषाणां तु सर्वघातिप्रकृतीनां रसस्पद्धंकानि भवन्त्येवाध्य-वसायविशेषतो विपाकोदयविष्कमभभाञ्ज।

(नन्दीमव ७९-५०)

मितज्ञान आदि देशघाति प्रकृतियों के सर्वघाति रसस्पर्धंक अध्यवसाय विशेष से देशघाति में परिणत हो सकते हैं किन्तु केवलज्ञान और केवलदर्शन के आवारक पुद्गल द्विस्थानकरस वाले होने पर भी अध्यवसाय विशेष से देशघाति नहीं हो सकते और न विपाकोदय में उनका निरोध ही संभव है। शेष सर्वघाति प्रकृतियों के सर्वधाति रसस्पर्धक अध्यवसाय विशेष से देशघाति हो सकते हैं और तब विपाकोदय का निरोध भी संभव है।

## कर्म और चतुःस्थानक आदि बंध

पव्वयभूमीवालुयजलरेहासरिस संपराएसुं। चछठाणाई असुभाण सेसयाणं तु वच्चासो।।

अत्यन्तिविशुद्धौ वर्त्तमानः शुभप्रकृतीनां चतुःस्थानक-मेव रसं बठनाति, ततो मन्दमन्दतरिवशुद्धौ त्रिस्थानकं द्विस्थानकं वा, सङ्क्लेशाद्धायां तु वर्त्तमानस्य शुभप्रकृतयो बन्धमेव नायान्ति, कुतः ?, तस्यामवस्थायां तद्गतरस-स्थानकचिन्तायामपि नरकगतिप्रायोग्यं बध्नतोऽतिसिङ्-क्लष्टस्यापि वैकियतैजसादिकाः प्रकृतयो बन्धमायान्ति, तासामपि स्वभावतो द्विस्थानकरसस्यैव बन्धो नैकस्था-नस्य, ततः शुभप्रकृतीनां व्यत्यासयोजना द्विस्थानकरस-बन्धादारभ्य कर्त्तव्याः (नन्दीमवृप ७५)

पर्वत की रेखा के सदृश अनन्तानुबन्धी कोधप्रकृति का चतुःस्थानक बन्ध होता है। भूमि की रेखा के सदृश अप्रत्याख्यानावरण कोधप्रकृति का त्रिस्थानक बंध होता है। बालू की रेखा के सदृश प्रत्याख्यानावरण कोध प्रकृति का द्विस्थानक बंध होता है। जल की रेखा के सदृश संज्वलन कोधप्रकृति का एक स्थानक बन्ध होता है।

शुभ प्रकृतियों का बन्ध इसके विषरीत होता है।
अत्यन्त विशुद्ध अवस्था में चतुःस्थानक तथा मंद और
मन्दतर विशुद्धि में क्रमशः त्रिस्थानक और दिस्थानक
बन्ध होता है। अत्यन्त संक्लिक्ट परिणाम में भी एकस्थानकरस वाली शुभ प्रकृति का बन्ध नहीं होता।
यथा—नरकगतिप्रायोग्य बन्ध करता हुआ जीव उन
संक्लिक्ट परिणामों में वैकिय और तैजस प्रकृति का भी
बन्ध करता है किन्तु वे प्रकृतियां भी दिस्थानकरस
वाली होती हैं, एकस्थानकरस वाली नहीं। अतः शुभ
प्रकृतियों के बन्ध का प्रारम्भ दिस्थानक से ही होता है,
एक स्थानक से नहीं।

दिधा घातिन्योऽशुभप्रकृतयः, तद्यथा—सर्ववातिन्यो देशधातिन्यकः । तत्र याः सर्वघातिन्यः तासां जधन्य-पदेऽपि द्वस्थानक एव रसो बन्धमायाति, नैकस्थानकः, तथास्वाभाव्यात् । तथाहि—क्षपकश्रेण्यारोहेऽपि सूक्ष्म-सम्परायगुणस्थानकचरमसमयेऽपि वर्त्तमानस्य केवलज्ञाना-वरणकेवलदर्शनावरणयोः रसबन्धो द्विस्थानक एवेति, नैकस्थानकः । यास्तु देशघातिन्यः तासां श्रेण्यारोहाभावे बन्धमागतानां नियमात् सर्वघातिनमेव रसं बध्नातिः श्रेण्यारोहे त्वनिवृत्तिबादरसम्परायगुणस्थानकाद्वायाः संख्येयेषु भागेषु गतेषु सत्सु तत अध्वंमेकस्थानकरस-बन्धसम्भवः । ""

आवरणमसन्वग्धं पुसंजलणंतरायपयडीओ । चउठाणपरिणयाओ दुतिचउठाणाउ सेसाओ ।। (नन्दीमवृ ७८,७९) अमुभ घातिकमीं की प्रकृतियों के दो प्रकार हैं

#### · सर्वधाति और देशघाति ।

सर्वेघाति प्रकृतियों का जधन्यतः भी द्विस्थानक रस बंध होता है, एक स्थानक रसबंध नहीं होता। क्षपक-श्रेण-आरोहण में भी सूक्ष्मसम्परायगुणस्थान के चरम समय में भी केवलज्ञानावरण केवलदर्शनावरण का रसबंध द्विस्थानक ही होता है, एकस्थानक नहीं।

देशवाति प्रकृतियों का रसबंध श्रीणआरोहण से पूर्व द्विस्थानक आदि ही होता है। श्रीणआरोहण के समय अनिवृत्तिबादर गुणस्थान के संख्यात भाग बीत जाने पर सतरह प्रकृतियों का एकस्थानक रसबंध सम्भव है।

वे सतरह प्रकृतियां ये हैं - ज्ञानावरण की प्रथम चार, दर्शनावरण की प्रथम तीन, पुरुषवेद, संज्वलन-कषायचतुष्क और अंतराय कर्म की पांच प्रकृतियां। शेष अशुभ प्रकृतियों का इस गुणस्थान में बंध ही नहीं होता।

#### उपशम और क्षयोपशम में अन्तर

सो चेव नण्वसमो उइए खीणम्मि सेसए सिमए । सुहुमोदयता मीसे न तूवसमिए विसेसोऽयं ।। वेएइ सतकम्मं खओवसिमएसु नाणुभाव सो । उवसंतकसाओ पुण वेएइ न संतकम्मं पि ॥ (विभा १२९२, १२९३)

उपशम में उदय प्राप्त कथाय कीण हो जाता है तथा शेष कथाय का अनुदय रहता है। क्षयोपशम में क्षय और उपशम होने पर भी सूक्ष्म उदय यानी प्रदेशोदय चालू रहता है। उपशम में विद्यमान कर्म का वेदन नहीं होता। क्षयोपशम में विद्यमान कर्म का प्रदेशोदय में वेदन होता है, विपाकोदय में वेदन नहीं होता है।

### १२. पारिणामिक भाव की परिभाषा

परि समंता णामो जं जं जीवं पोग्गलादियं दब्बं जं जं अवत्थं पावति तं अपरिचत्तसरूवमेव तथा परिणमति सा किरिया परिणामितो भावो भण्णति ।

(अनुचू पृ४४)

परि का अर्थ है — चारों ओर । नाम का अर्थ है -जीव, पुद्गल आदि की विभिन्न अवस्थाओं में परिणति। अपने स्वरूप को छोड़े बिना जो परिणमन होता है, वह पारिणामिक भाव है।

परीति → सर्वप्रकारं नमनं — जीवानामजीवानां च

जीवत्वादिस्वरूपानुभवनं प्रति प्रह्वीभवनं परिणामः। (उशाव् प ३३)

जीव और अजीव का अपने स्वरूप के अनुभव में (परिणमन में) पूर्णतः संलग्न होना परिणाम है। उससे होने वाली अवस्था पारिणामिक भाव है।

#### १३. पारिणामिक भाव के प्रकार

पारिणामिए दुविहे पण्णत्ते, तं जहा —साइपारिणा-मिए य अणाइपारिणामिए य । (अनु २८६)

पारिणामिक भाव के दो प्रकार हैं—सादि• पारिणामिक और अनादि-पारिणामिक ।

#### सादि पारिणामिक

साइपारिणामिए अजेगिविहे पण्णत्ते, तं जहा — जुण्णसुरा जुण्णगुलो, जुण्णघयं जुण्णतंदुला चेव । अब्भा य अब्भह्तखा, संम्ना गंधव्वनगरा य ।। उनकावाया दिसादाहगिज्जयं विज्जू निग्धाया जूवया जनखालित्ता धुमिया…। (अन् २८७)

सादि-पारिणामिक के अनेक प्रकार हैं, जैसे— जीर्ण सुरा, जीर्ण गुड़, जीर्ण घी, जीर्ण घावल, अभ्र, अभ्रवृक्ष, संध्या, गन्धर्वनगर, उल्कापात, दिशा-दाह, गर्जन, विद्युत्, निर्घात, यूपक, यक्षादीप्त, धूमिका आदि।

#### अनादि पारिणामिक

अणाइ पारिणामिए—धम्मत्थिकाए अधम्मत्थिकाए आगासत्थिकाए जीवत्थिकाए पोग्गलत्थिकाए अद्वासमए लोए अलोए भवसिद्धिया अभवसिद्धिया। (अनु २८८)

धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय, जीवास्तिकाय, पुद्गलास्तिकाय, अध्वासमय, लोक-अलोक, भवसिद्धिक और अभवसिद्धिक—ये अनादि-पारिणामिक भाव हैं।

## १४. सान्निप।तिक भाव

सन्तिवाइए — एएसि चेव उदइय-उवसमिय-खइय-खओवसिय-पारिणामियाणं भावाणं दुगसंजीएणं तिगसंजीएणं चउक्कसंजीएणं पंचगसंजीएणं जे निष्पञ्जइं सब्बे से सन्तिवाइए नामे । (अनु २८९)

औदयिक, औपश्रमिक, क्षायिक, क्षायोपश्रमिक और पारिणामिक भावों में दो के संयोग से, तीन के संयोग से, चार के संयोग से और पांच के संयोग से जो भाव निष्पन्न होते हैं, वे सब सान्तिपातिक भाव हैं।

सन्निवादितो भावोऽन्यभावेन सह निपात्यत इति अबिरोधेन वा द्विकादिनैकत्र मेलकः संनिपातिकः । सन्निपातकः । (अनुच् पृ ४४)

- एक भाव का दूसरे भाव के साथ निपात संयोग सान्तिपातिक भाव है।
- ० अविरोध रूप से दो, तीन, चार अथवा पांच भावों का संयोग होना सन्निपात है।

# १५. भाव: सादिसपर्यवसित आदि चार विकल्प

जो नारगाइभावो तह मिच्छत्तादओ वि भव्वाणं। ते चेवाभव्वाणं ओवइओ वितियवज्जोऽयं ॥ सम्मत्त-चरित्ताइं साई संतो य ओवसमिओऽयं। दाणाइलद्धिपणमं चरणं पि य खाइओ भावो ॥ सम्मत्त-नाण-दंसण-सिद्धत्ताइं तु साइओऽणंतो । साई संतो खओवसमो।। केवलवज्जं मङ्जन्नाणाईया भव्दाऽभव्वाण तहयचरमोऽयं। सब्बो पोग्गलधम्मो पढमो परिणामिओ होइ॥ भन्वत्तं पुण तइओ जीवा-ऽभन्वाइं चरमभंगो उ । कालो भावाणमयं भावावत्थाणओऽणण्णो ॥ (विभा २०७७-२०८१)

पांच भावों के चार विकल्प हैं-

- १. सादि-सपर्यवसित
- ३. अनादि-सपर्यवसित
- २. सादि-अपर्यवसित
  - ४. अनादि-अपर्यवसित । कौन सा भाव किस विकल्प में समवतरित होता है,

इसके लिए देखें यंत्र—

#### भावों के समवतार का यंत्र

| संख्या | विकल्प               | ) औदिधिक                                                                             | औपशमिक                                    | क्षायिक                                                                  | क्षस्योपशमिक                                    | पारिकामिक                  |
|--------|----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|----------------------------|
| ₹.     | सादि<br>सपर्यंवसित   | नारक आदि भव                                                                          | औपशमिक<br>सम्यक्त्व,<br>औपशमिक<br>चारित्र | क्षायिक चारित्र,<br>दान आदि पांच लब्धियां<br>(भवस्थ केवली की<br>अपेक्षा) | प्रथम चार<br>ज्ञान                              | पुद्गल में<br>द्र्यणुक आदि |
| ٦.     | सादि<br>अपर्यवसित    | ×                                                                                    | ×                                         | क्षायिक सम्यक्तव, केवल-<br>ज्ञान, केवलदर्शन,<br>सिद्धत्व                 | ×                                               | ×                          |
| 8.     | अनादि<br>सपर्यवसित   | कषाय, तीन वेद,<br>अज्ञान, असंयत,<br>असिद्धत्व, लेश्या<br>(भव्य जीवों की<br>अपेक्षा)  | ×                                         | ×                                                                        | मति-श्रुत अज्ञान<br>(भव्य जीवों<br>की अपेक्षा)  | भव्यत्व                    |
| ٧.     | अनादि<br>अपर्यं वसित | कषाय, तीन वेद,<br>अज्ञान, असंयत,<br>असिद्धत्व, लेक्या<br>(अभव्य जीवों<br>की अपेक्षा) | ×                                         | ×                                                                        | मति-श्रुत अज्ञान<br>(अभव्य जीवों<br>की अपेक्षा) | जीवत्व,<br>अभव्यत्व        |

# भावना -पुनः पुनः अभ्यास । विविध संकल्पों से मन को भावित/वासित करना ।

- ९. भावना का निर्वचन
- २. ज्ञान आदि भावनाएं
- ३. कान्दर्पी आदि भावनाएं
- \* अनित्य आदि भावनाएं

पच्चीस भावनाएं

(द्र० अनुप्रेक्षा) (द्र० महाव्रत) १. भावना का निर्वचन

भाव्यते -- आत्मसान्नीयतेऽनयाऽऽत्मेति भावना ।

(उशाव प ७१०)

भाव्यत इति भावना ध्यानाभ्यासिक्रयेत्यर्थः।

(आवहाव २ प ६२)

जो आत्मा को भावित करती है, आत्मसात् करती

है, वह भावना है।

ध्यान के योग्य चेतना का निर्माण करने वाली ध्यान के अभ्यास की किया का नाम है भावना।

## २. ज्ञान आदि भावनाएं

पुज्वकयब्भासो भावणाहि भाणस्स जोग्गयमुवेद । ताओ य नाणदंसणचरित्तवेरग्गजणियाओ ।। (आवहावृ २ पृ ६७)

जिसने भावनाओं के माध्यम से ध्यान का पहले अभ्यास किया है, वह ध्यान करने की योग्यता प्राप्त कर लेता है। भावनाएं चार हैं

१. ज्ञान भावना, २. दर्शन भावना, ३. चारित्र भावना, ४. वैराग्य भावना ।

णाणे निच्चब्भासी कुणइ मणोधारणं विसुद्धि च । नाणगुणमुणियसारो तो भाइ सुनिच्चलमईओ।। संकाइदोसरहिओ पसमथेज्जाइगुणगणोवेओ । असंमूढमणो होइ दंसणसुद्धीए भागंमि ॥ पोराणविणिज्जरं सुभायाणं । नवकम्माणायाणं चारित्तभावणाए भागमयत्तेण य समेइ ॥ सुविदियजगस्सभावो निस्संगो निब्भओ निरासो य । वेरगभावियमणो भाणंमि सुनिच्चलो होइ॥ (आवहाब २ पृ ६७,६८)

ज्ञान भावना जो ज्ञान का नित्य अभ्यास करता है, ज्ञान में मन स्थिर करता है, सूत्र और अर्थ की विगुद्धि रखता है, ज्ञान के माहातम्य से परमार्थ को जान लेता है, वह सुस्थिर चित्त से ध्यान कर सकता है।

दर्शन भावना जो अपने को शंका आदि दोषों से रहित,
प्रशम, स्थैयें आदि गुणों से सहित कर
लेता है, वह दर्शनशुद्धि (दृष्टि की समीचीनता) के कारण ध्यान में अभ्रान्त
चित्त वाला हो जाता है।

चारित्र भावना — नए कर्मों का अग्रहण, पुराने बंधे हुए कर्मों का निर्जरण और शुभक्तमों का ग्रहण — इस चारित्र भावना से बिना प्रयस्न किए भी ध्यानावस्था प्राप्त हो जाती है।

वैराग्य भावना — जो जगत् के स्वभाव को जानता है, निस्संग (अनासक्त) है, अभय और आशंसा से विप्रमुक्त है, वह वैराग्य भावना से भावित मन वाला होता है। वह ध्यान में सहज ही निश्चल हो जाता है। एवं नाणेण चरणेण, दंसणेण तवेण य। भावणाहि य सुद्धाहि, सम्मं भावेत्तु अप्पयं॥ (उ १९।९४)

इस प्रकार ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तप और विशुद्ध भावनाओं के द्वारा आत्मा को भलीभांति भावित करो।

# ३. कान्दर्पी आदि भावनाएं

कंदप्यमाभिओगं, किब्बिसियं मोहमासुरत्तं च । एयाओ दुग्गईओ, मरणम्मि विराहिया होति ॥ (उ ३६।२५६

कांदर्पी, आभियोगी, किल्विषकी, मोही तथा आसुरी
— ये पांच भावनाएं दुर्गति की हेतुभूत हैं। मृत्यु के
समय ये सम्यग्दर्शन आदि की विराधना करती हैं।
कान्दर्पी भावना

कंदप्पकोक्कुइयाइं तह, सीलसहाबहासविगहाहि । विम्हावेंतो य परं, कंदप्पं भावणं कुणइ ॥ (उ ३६।२६३)

जो कामकथा करता रहता है, दूसरों को हंसाने की चेब्टा करता रहता है, शील, स्वभाव, हास्य और विकथाओं के द्वारा दूसरों को विस्मित करता रहता है, वह कांदर्भी भावना का आचरण करता है।

#### आभियोगी भावना

मंताजोगं काउं, भूईकम्मं च जे पउंजंति । सायरसइड्ढ्हेउं, अभिओगं भावणं कुणइ ।। (उ ३६।२६४)

जो मुख, रस और समृद्धि के लिए मंत्र, योग और भूति-कर्म का प्रयोग करता है, वह आभियोगी भावना का आचरण करता है।

भूत्याः भरमनोपलक्षणत्वान्मृदा सूत्रेण वा कर्म— रक्षार्थं वसत्यादेः परिवेष्टनं भूतिकर्मः।

(उजाव प ७१०)
भूति का अर्थ है --- राख, मिट्टी अथवा धागा।
मकान, जरीर, भंडोपकरण आदि की रक्षा के लिए
राख, मिट्टी अथवा धागे के द्वारा उनका परिवेष्टन
करना भूति-कर्म कहलाता है।

#### किल्विषिकी भावना

नाणस्स केवलीणं, धम्मायरियस्स संघसाहूणं । माई अवण्णवाई, किब्बिसियं भावणं कुणइ ॥ (उ ३६।२६४)

जो ज्ञान, केवलज्ञानी, धर्माचार्य, संघ तथा साधुओं

की निन्दा करता है, वह मायावी पुरुष किल्बिषकी भावना का आचरण करता है।

#### आसुरी भावता

अणुबद्धरोसपसरो, तह य निमित्तंमि होइ पडिसेवि । एएहि कारणेहि, आसुरिय भावणं कुणइ।। . (उ ३६।२६६)

जो क्रोध को सतत बढ़ावा देता रहता है और निमित्त कहता है, वह अपनी इन प्रवृत्तियों के कारण आसुरी भावना का आचरण करता है।

## मोही भावना

सत्थग्गहणं विसभक्खणं च जलणं च जलप्पवेसो य । अणायारभण्डसेवा, जम्मणमरणाणि बंधंति ॥ (उ ३६।२६७)

जो भस्त्र के द्वारा, विष भक्षण के द्वारा, अग्नि में प्रविष्ट होकर या पानी में कूदकर आत्म-हत्या करता है और जो मर्यादा से अधिक उपकरण रखता है, वह जन्म-भरण की परम्परा को पुष्ट करता है — मोही भावना का आचरण करता है।

(मूलाराधना (३।१७९-१८४) तथा प्रवचनसारोद्धार (गाथा ६४१-६४६) में भी इन संक्लिब्ट भावनाओं की चर्चा है, जो उत्तराध्ययन से पूर्णतः प्रभावित हैं।)

भावितात्मा विशिष्ट साधना संपन्न अनगार।

सम्मद्रंसणेण बहुविहेहि य तवोजोगेहि अणिच्चयादि-भावणाहि य भावितप्पा । (दअच् पृ २५६)

सम्यक् दर्शन, बहुविध तपोयोग और अनित्य आदि भावनाओं से जिसकी आत्मा भावित/वासित होती है, वह भावितात्मा कहलाता है।

भाषा —ध्वन्यात्मक और शब्दात्मक प्रयोग। भावों की अभिव्यक्ति का माध्यम।

- १. भाषा को परिभाषा
  - ० पर्याय
- २. द्रव्यभाषा-भावभाषा
  - \* माषा : अगुरुलघु द्रध्यवर्गणा . (द्र. वर्गणा)
- ३. द्रव्य भाषा के प्रकार
- ४. भाषाद्रव्य का ग्रहण-निसर्ग और काययोग
  - ० भाषा के ग्रहण-निसर्ग का कालमान
  - ० ग्रहण-निसर्ग के क्षण का भेद

- ५. शब्दश्रवण की प्रक्रिया
- ६. भाषाद्रस्य की तीवतम गति
- ७. भाषाद्रव्य की लोक में व्याप्त होने की प्रक्रिया
- द. अवगाहना वर्गणा
- ९. भावभाषा के प्रकार
- १०. द्रव्यभावनाथा के प्रकार
  - ० सत्यमाषा के प्रकार
  - ० मृषाभाषा के प्रकार
  - ० मिश्रभाषा के प्रकार
  - ० व्यवहार भाषा के प्रकार
- ११. श्रुतभाव भाषा
- १२. चारित्रमाव भाषा
- १३. भाषा के दो प्रकार
  - \* बचन के सौलह अंग
- (द्र. अनुयोग)
- \* अक्षरश्रुत: श्रुतज्ञान का एक भेव (इ. श्रृतज्ञान)

# १. भाषा की परिभाषा

भाष्यत इति भाषा — वाक्शब्दरूपतया उत्सृज्यमाना द्रव्यसन्तितः । सा च वर्णात्मिका भेरीभाङ्कारादिरूपा वा द्रष्टव्या । (नन्दीमवृ प १८६)

जो बोली जाती है, वह भाषा है। भाषावर्गणा के पुद्गलद्रव्य का ग्रहण और परिणमन के वाद वाणी— शब्द के रूप में उत्सर्जन किया जाता है, तब भाषा बनती है। वह वर्णात्मक होती है अथवा वह भेरी आदि के भांकार रूप होती है।

#### पर्याय

वक्कं वयणं चि गिरा सरस्सती भारतीय गो वाणी। भाषा पण्णवणी देसणी य वइजोग जोगेय।। (दनि १७२)

वाक्य, वचन, गिरा, सरस्वती, भारती, गो, वाणी, भाषा, प्रज्ञापनी, देशनी, वाक्योग और योग—ये भाषा के पर्याय हैं।

### २. द्रव्यभाषा-भावभाषा

····दव्वं तु भासदव्वाइं । भावे भासासद्दोः··· ।।

दव्यवस्यं वनकजोग्गा द्वा । ताणि चेव वस्कभाव-परिणामिताणि निगिरिज्जमाणाणि तं भावं भावयंतीति भाववनकं । "परावबोधायिकयाभिष्पायस्य स्वमवधा-रितत्थस्स वेदणादिव परं गमं अष्पस्रवित्तिक्वं वयणपणि-धाणं भावभासा । (दिन १७१ अचू पृ १५९) वयणं वागुच्चए वाऽणए त्ति वाय त्ति दब्बओ सा य । तज्जोग्गयोग्गला जे गहिया तप्परिणया भावो ॥ (विभा ३५२६)

भाषा के योग्य द्रव्य द्रव्यवाक्य हैं। भाषा रूप में परिणत, बोले जाते हुए भाषा के द्रव्य, जो भावों की प्रकट करते हैं, वे भाववाक्य हैं।

जैसे वेदना की अनुभूति स्वयं को और पर को होती है वैसे ही जिस वचनप्रणिधान से व्यक्ति स्वयं अर्थ का अवधारण करता है, फिर दूसरे को अर्थबोध कराता है, वह भावभाषा है।

#### ३. द्रव्य भाषा के प्रकार

दब्बे तिविधा गहणे य णिसिरणे तह भवे पराघाते । वइजोगपरिणतस्स अप्पणो गहणसमए भासादब्बो-पादाणं गहणं । तेसि चेव उर-कंठ-सिर-जिब्भामूल-तालु-णासिका-दसणोट्ठेसु जहाथाणसम्मुच्छिताणं विसञ्जणं निसिरणं । निसिट्ठेहि विघटिताणं तथ्पाजोग्गाण दब्बाण भासापरिणती पराघातो ।

(दिन १७३ अचू पृ १५९)

द्रव्यभाषा के तीन प्रकार हैं —

- ग्रहण वचनयोग में परिणत आत्मा के द्वारा ग्रहण-काल में भाषाद्रव्य का उपादान/ग्रहण।
- २. निस्सरण उर, कंठ, सिर, जिह्वामूल, तालु, नासिका, दांत और ओष्ठ पर यथास्थान सम्मूच्छित भाषा द्रव्यों का विसर्जन।
- ३. पराधात —िनःसृष्ट द्रव्यों के द्वारा विषट्टित भाषा द्रव्यों की भाषापरिणति ।

# ४. माषा द्रव्य का ग्रहण-निसर्ग और काययोग

मिण्हइ य काइएणं, निस्सरइ तह वाइएण जोगेणं। भासालद्धीओ जीवा भासागहणपाउग्गाणि दन्वाणि कायजोगेण घेत्तूण भासत्ताए परिणामेउ वयजोगेण णिसिरति भासइत्ति। (आवनि ७ चू १ पृ १५)

भाषालिब्ध से सम्पन्त जीव काययोग से भाषा के प्रायोग्य भव्दद्रव्यों को ग्रहण करता है, उन्हें भाषा रूप में परिणत कर वचनयोग से छोड़ता है।

तिविहेमि सरीरंमि जीवपएसा हवंति जीवस्स । जेहि उ गिण्हइ गहणं तो भासइ भासओ भासं ॥ औरालियवेउव्वियआहारो गिण्हइ मुयइ भासं ।\*\*\* (आविन ८,९)

औदारिक, वैकिय और आहारक ये तीन शरीर

ऐसे हैं, जिनमें जीव के प्रदेश व्याप्त होते हैं, जिनसे भाषाद्वव्यों को ग्रहण किया जाता है, उसके आधार पर वक्ता बोलता है। बोलने के समय वे भाषा के रूप में परिणत हो जाते हैं और फिर उनका निसर्जन होता है।

#### भाषा के ग्रहण-निसर्ग का कालमान

गहणं मोक्खो भासा समयं गह-निसिरणं च दो समया। होंति जहण्णंतरओ तं तस्स च बीयसमयंमि॥ गहणं मोक्खो भासा गहण-विसग्गा य होंति उक्कोसं। अंतोमुहुत्तमेत्तं पयत्तभेएण भेयो सि।। (विभा ३७१,३७२)

भाषाद्रव्य का ग्रहण एक समय में होता है। उसका निसर्ग भी एक समय में होता है। इस प्रकार भाषा-द्रव्य के ग्रहण-निसर्ग का जघन्य काल दो समय है।

भाषाद्रव्य के ग्रहण-निसर्ग का उत्क्रव्ट काल अन्त-म्रीहर्त्त है। इनमें यह भेद वक्ता के प्रयत्न-भेद से होता है।

ं एगंतरं च गिण्हइ निसिरइ एगंतरं चेव ।।

अंतोमुहुत्तस्स समया असंखेजजा णायव्या। तेसु एक्कंतरं गेण्हति णिसिरित य। जो भासंतो णो उवरमित सो जंम समए णिस्सरित तंमि चेव समए भासं भासंतो अण्णाणि भासादव्याणि पुणो गेण्हति। घेत्तूण य तइए समए णिसिरित। ताणि य बितियसमयगिहताणि तइए समए णिसिरमाणो अण्णाणि भासादव्याणि पुणो गेण्हति, ताणि चउत्थे णिसिरित। "" एवं एगंतरं गेण्हंतस्स एगंतरं णिस्सिरंतस्स य अब्भंतरेसु मुहुत्तस्स असंखेजजा समया भवंति। (आवनि ७ च् १ ९ १४)

इस अन्तर्मृहूर्त्त के असंख्येय समय होते हैं। उनमें भाषाद्रव्यों का प्रतिसमय ग्रहण और प्रतिसमय निसर्जन होता है। जो वक्ता विराम नहीं लेता है, वह जिस क्षण निसर्जन करता है, उसी क्षण अन्य भाषाद्रव्यों का पुन: ग्रहण करता है। दूसरे समय में गृहीत द्रव्यों का तीसरे समय में निसर्जन करता हुआ अन्य भाषाद्रव्यों का पुन: ग्रहण करता है तथा चतुर्थ समय में उनका निसर्जन करता है। इस प्रकार प्रतिक्षण ग्रहण और निसर्जन के अन्तरालवर्ती क्षणों में मुहूर्त्त के असंख्येय समय होते हैं।

# ग्रहण-निसर्ग के क्षण का भेद

गहणावेक्खइ तओ निरन्तरं जम्मि जाइं गहियाइं। न वि तम्मि चेव निसिरइ जह पढमे निसिरणं नित्था। (विभा ३६९) एकेन — आद्येन समयेन गृह्णाति, न तु निसृजित । दितीयसमयादारभ्य निसर्गस्य प्रवृत्तेः, प्रथमसमये पूर्वे-गृहीतद्रभ्यासम्भवात् तथा एकेन पर्यन्तवित्ता समयेन निसृजित — निसृजत्येव न तु गृह्णाति भाषणादुपरमात् । अपान्तरालवित्तिषु ममयेषु ग्रहणनिसर्गो ।

स्थापना ----

| ग्र | ग्र | ग्र | ग्र | ग्र | 0  |
|-----|-----|-----|-----|-----|----|
| 0   | नि  | नि  | नि  | नि  | नि |

(आवमवृ प ३३, ३४)

जीव प्रथम समय में भाषावर्गणा के पुद्गल ग्रहण करता है, निसर्जन नहीं करता। निसर्जन दूसरे समय में प्रारम्भ होता है, क्योंकि प्रथम समय में पूर्वगृहीत भाषा-द्रव्य नहीं होते। जिस क्षण वक्ता विराम लेता है, उस अंतिम क्षण में भाषाद्रव्यों का केवल निसर्जन होता है, ग्रहण नहीं होता। अन्तरालवर्ती क्षणों में ग्रहण और निसर्ग वोनों होते हैं।

#### ५. सब्द-श्रवण की प्रक्रिया

भासासमसेढीओ, सहं जं सुणइ मीसयं सुणइ। वीसेढी पुण सहं, सुणेइ नियमा पराघाए।। (नन्दी ५४।५)

जो श्रोता वक्ता की समश्रेणी में स्थित है, वह मिश्रित गब्द सुनता है। विषमश्रेणी में स्थित श्रोता नियमत: भाषाद्रव्यों से वासित शब्दों को सुनता है।

अणुसेढीगमणाओ पडिघायाभावओऽनिमित्ताओ। समयंतराणवत्थाणओ य मुक्काइं न सुणेइ॥ (विभा ३५४)

- वक्ता द्वारा मुक्त भाषाद्रव्यों की यति अनुश्रेणी में होती है।
- २. वे सूक्ष्म होते हैं, इसलिए उनके प्रतिघात का कोई निमित्त नहीं बनता।
- ३. भाषा के द्रव्य प्रथम समय में समश्रेणी में ही जाते हैं। द्वितीय समय में उनके द्वारा वासित द्रव्य विषमश्रेणी में जाते हैं। इसका तात्पर्य है कि एक समय के पश्चात् वे मूल रूप में अवस्थित नहीं रहते।

इन तीन कारणों से विषमश्रेणी में स्थित श्रोता वक्ता द्वारा मुक्त शब्दों को नहीं सुनता। वह केवल मुक्त शब्द से वासित शब्द को ही सुनता है।

### ६. भाषा द्रव्य की तीव्रतम गति

सेढी पएसपंती वदतो सन्वस्स छिद्सि ताओ । जासु विमुक्ता धावइ भासा समयिम पढमिम ॥ (विभा ३५२)

श्रेणयो नाम क्षेत्रप्रदेशनंक्तयोऽभिधीयन्ते । ताश्च सर्वस्यैव भाषमाणस्य षट्सु दिक्षु विद्यन्ते । यासूत्सृष्टा सती भाषा प्रथमसमय एव लोकान्तमनुधावति ।

(नन्दीमवृप १८६)

आकाश की प्रदेश पंक्ति को श्रेणि कहते हैं। वे श्रेणियां सब वक्ताओं के छहों दिशाओं (पूर्व, पश्चिम, उत्तर, दक्षिण, ऊर्ध्व और अधः) में होती हैं। उनमें उत्सृब्द भाषाद्रव्य प्रथम समय में ही लोकान्त तक चले जाते हैं।

# ७. माषाद्रव्य की लोक में व्याप्त होने की प्रक्रिया

चउहि समएहि लोगो, भासइ निरंतरं तु होइ फुडो । लोगस्स य चरमंते, चरमंतो होइ भासाए॥ (आवनि ११)

चार समय में भाषाद्रव्य पूरे लोक में व्याप्त हो जाते हैं। लोक का अंतिम छोर भाषाद्रव्यों की व्याप्ति का अंतिम छोर है।

कोइ मंदपयत्तो निसिरइ सयलाइं सब्बदब्बाइं। अन्नो तिब्बपयत्तो सो मुंचइ भिदिउं ताइं॥ गंतुमसंक्षेण्जाओ अवगाहणवग्गणा अभिन्नाइं। भिज्जति धंसमिति य संक्षेज्जे जोअणे गंतुं॥ भिन्नाइं सुहुमयाए अणंतगुणविड्ढआइं लोगतं। पावति पुरयंति य भासाए निरंतरं लोगं॥

(विभा ३८०-३८२)

मन्द प्रयत्न वाला वक्ता सब भाषा द्रव्यों का सकल (अभिन्त) रूप में निसर्जन करता है। वे मन्द प्रयत्न से निसृष्ट भाषाद्रव्य असंख्येय अवगाहना वर्गणा तक जाकर भिन्न—खंडित हो जाते हैं। संख्येय योजन तक जाकर वे ध्वस्त हो जाते हैं—भाषारूप को छोड़ देते हैं।

तीत्र प्रयत्न वाला वक्ता भाषाद्रव्यों का भेद — विस्फोट कर उनका निसर्जन करता है। वे सूक्ष्मत्व और अनन्त गुण वृद्धि के कारण लोकान्त तक चले जाते हैं। उनके आघात से प्रभावित भाषाद्रव्य की संहति सम्पूर्ण लोक को आपूरित कर देती है। जाइं भिण्णाइं णिसिरति ताइं महंतलेट्ठुकसमाइं चर्जीहं समएहिं लोगंतं पावंति । जाणि पुण अभिण्णाणि णिसिरति ताणि खुडुलगलेट्ठुगसमाणाइं अंतरा चेव विद्धंसमागच्छंति । (आवच् १ पृ १६)

भिन्न रूप में निसृष्ट भाषाद्रव्य बड़े पाषाणखंड की तरह चार समय में लोकान्त तक चले जाते हैं। अभिन्न-रूप में निसृष्ट भाषाद्रव्य छोटे पाषाणखण्ड की तरह बीच में ही ध्वस्त हो जाते हैं।

यो मन्दप्रयत्नो वक्ता स यथारूपाणि शब्दद्रव्याणि गृहीतवान् तथारूपाण्येवाभिन्नानि उपजातमन्दशब्दपरि-णामानि निसृजति । तानि च तथा निसृष्टानि मन्द-प्रयत्ननिसृष्टत्वात् परिस्थूराणि । अत एव तदन्यद्रव्य-वासनोत्पादपाटवरिह्तानि । (अ।वमवृ प ३५)

मन्द प्रयत्न वाला वक्ता जिस रूप में शब्दब्रव्यों को ग्रहण करता है, उसी रूप में उनका निसर्जन करता है। शब्दों का परिणमन मन्द होने के कारण उनमें भेद/विस्फोट नहीं होता। वे अभिन्न शब्दब्रव्य स्थूल होते हैं, इसलिए उनमें अन्य द्रव्यों को वासित करने की क्षमता नहीं होती।

यस्तु महात्रयत्नो वक्ता, स खल्वादानप्रयत्नेनापि भित्त्वैन गृह्णाति, गृहीत्वा च शब्दपरिणाममपि तेषापत्यु-त्कटमुत्पादयति, उत्पाद्य च निसर्गप्रयत्नेन भूयो भित्त्वा निसृजति। तानि च तथा निसृष्टानि सूक्ष्मत्वादतिप्रभूत-त्वादत्युत्कटशब्दपरिणामत्वाच्च तदन्यानि बहूनि द्रव्याणि वासयन्ति। (आवमव् प ३५, ३६)

तीव प्रयत्न वाला वक्ता ग्रहणप्रयत्न में भी भाषाद्रव्यों का भेद — विस्फोट कर ही ग्रहण करता है, उनकी
शब्दपरिणति भी उत्कट होती है और निसर्ग-प्रयत्न में
पुनः उन द्रव्यों को भिन्न कर ही निसर्जन करता है।
भिन्न रूप में निसृष्ट भाषाद्रव्य सूक्ष्म और प्रभूत होते हैं,
उनकी शब्दपरिणति भी अत्यंत उत्कट होती है, इसलिए
उनमें अन्य बहुत द्रव्यों को वासित करने की क्षमता
होती है।

पढमसमए चिवय जओ मुक्काइं जंति छहिसि ताईं।
बितियसमयिम्म ते चिवय छहुंडा होंति छम्मंथा।।
मंथंतरेहिं तईए समते पुन्नेहिं पूरिओ लोगो।
चर्जीहं समएहिं पूरइ लोगते भासमाणस्स ।।
दिसि विद्वियस्स पढमोऽतिगमे ते चेव सेसवा तिन्ति।
विदिसि द्वियस्स समया पंचातिगमिम्म जंदोष्णि।।
(विभा ३८४-३८६)

यदा लोकमध्यस्थो वक्ता भवित तदा तेन निसृष्टानि
भाषापरिणतानि द्रव्याणि प्रथमसमय एव षट्सु दिक्षु
लोकान्तमनुधावंति, जीवसूक्ष्मपुद्गलानामनुश्रेणिगमनात्।
द्वितीयसमये तु त एव षट् दण्डाः चतुर्दिक्षु एकैक्षोऽनुश्रेण्या वासितद्रव्यैः प्रसरन्तः षट् मन्थानो भवंति।
तृतीयसमये तु पृथक् पृथक् तदन्तरालापूरणात् पूणी
भवित लोकः। एवं त्रिभिः समयभाषया लोकः स्पृष्टो
भवित । यदा तु स्वयंभूरमणपरतटवित्तिन लोकान्ते
अलोकस्यात्यन्तिनिकटीभूय भाषको विक्त तसनाङ्या वा
बहिश्चतसृणां दिशामन्यतमस्यां दिशि तदा चतुर्भिः
समयैरापूर्यते। यदा त्रसनाङ्या बहिर्व्यवस्थितो विक्त तदा
एकेन समयेनान्तर्नांडौ शब्दद्रव्याण्यनुप्रविशन्ति, शेषसमयभावना च पूर्ववत्। (आवमवृ प ३६)

# तीन समय में पूरे लोक में व्याप्त

जब वक्ता लोक के मध्यभाग में स्थित हो बोलता है, तब उससे निसृष्ट भाषा के पुद्गल प्रथम समय में ही छहों दिशाओं में लोकान्त तक चले जाते हैं, क्योंकि जीव और सूक्ष्म पुद्गल अनुश्रेणी में गमन करते हैं। दूसरे समय में ये षट् दण्डरूप में फैंले हुए भाषाद्रव्य के पुद्गल अन्य द्रव्यों से अनुवासित होकर चारों दिशाओं में षट् मधानी के रूप में फैंल जाते हैं। तीसरे समय में अन्तरालों को आपूरित करते हुए वे पूरे लोक में व्याप्त हो जाते हैं।

## चार समय में पूरे लोक में व्याप्त

जब वक्ता स्वयंभूरमण के परतटवर्ती भाग - लोकान्त में, अलोक के अत्यन्त निकट स्थित हो बोलता है, अथवा त्रसनाड़ी के बाहर किसी दिशा में स्थित हो बोलता है, तब भाषा के पुद्गल चार समय में पूरे लोक में व्याप्त हो जाते हैं।

त्रसनाड़ी के बाहर किसी भी दिशा में स्थित भाषक के भाषाद्रव्य प्रथम समय में त्रसनाड़ी में प्रवेश करते हैं। शेष तीन समय में लोक को पूरित करते हैं। पांच समय में पूरे लोक में व्याप्त

त्रसनाड़ी के बाहर विदिशा में स्थित भाषक के भाषाद्रव्य पहले समय में दिशा में आते हैं, दूसरे समय में त्रसनाड़ी में प्रवेश करते हैं। शेष तीन समयों में लोक को आपूरित करते हैं।

# **द. अवगाहना वर्गणा**

अवगाहना एकैकस्य भाषाद्रव्यस्कन्धस्याऽऽधार-भूताऽसंख्येयप्रदेशात्मकक्षेत्रविभागरूपा, तासामवगाहना-नामनन्त्रभाषाद्रव्यस्कन्धाश्रयभूतक्षेत्रविशेषक्ष्पाणां वर्गणा समुदायस्ता अवगाहनावर्गणाः । (विभामवृ १ षृ १८६)

भाषा द्रव्य के एक-एक स्कन्ध के आधारभूत असंख्येय प्रदेशात्मक क्षेत्र का नाम है —अवगाहना। वैसी अनन्त भाषा द्रव्य के स्कन्धों की आधारभूत अवगाहनाओं के समुदाय का नाम है —अवगाहनावगंणा।

#### ६. भावभाषा के प्रकार

ं भावे दब्वे य सुते चरित्तं ''।। (दिन १७३) भावभाषा के तीन प्रकार हैं द्रव्य, श्रुत और चारित्र ।

# १०. द्रव्यभावभाषा के प्रकार

आराहणी युद्वे सच्चा मोसा विराहणी होति। सच्चामोसा मीसा असच्चमोसा य पडिसेधो।। (दिन १७४)

द्रव्यभावभाषा के चार प्रकार हैं--

- १. आराधनी (सत्य) -यथार्थं का प्रतिपादक वचन ।
- २. विराधनी (मृवा) अयथार्थ का प्रतिपादक वचन ।
- अग्राधनी-विराधनी (सत्यमृषा)—यथार्थ और अयथार्थका प्रतिपादक वचन ।
- ४. आराधन-विराधन विरहित (असत्यमृषा) विधि-निषेध (व्यवहार) का प्रतिपादक वचन ।

#### सत्यभाषा के प्रकार

जणवत समुति द्ववणा णामे रूवे पडुच्चसच्चे य। वनहार भाव जोगे दसमे ओवम्मसच्चे य॥ (दनि १७५)

सत्यभाषा के दस प्रकार हैं -

- १. जनपद सत्य जिस देश में जैसी भाषा बोलते में काम आती है, उस देश में वह जनपद सत्य है। जैसे - 'चोखा' शब्द मारवाड़ में 'अच्छे' के अर्थ में और मेवाड़ में 'चावल' के अर्थ में व्यवहृत है।
- २. सम्मत-सत्य प्राचीन विद्वानों ने जिस शब्द का जो अर्थ मान लिया है, उस अर्थ में वह शब्द सम्मत सत्य है। कमल और मेंढक दोनों ही पंक (कीचड़) में उत्पन्न होते हैं तो भी पंकज कमल को ही कहते हैं, मेंढक को नहीं।

- ३. स्थापना-सत्य किसी भी वस्तु की स्थापना करके उसे उस नाम से कहना। जैसे — शतरंज के मोहरों को हाथी, घोड़ा, वजीर आदि कहना।
- ४ नाम-सत्य गुण-विहीन होने पर भी किसी व्यक्ति विशेष या वस्तु विशेष का वैसा नाम रखकर, उस नाम से पुकारना। जैसे — धनहीन को लक्ष्मीपति कहना।
- ५. रूप-सत्य िकसी रूप-विशेष को धारण करने पर उस रूप-विशेष से पुकारना । जैसे साधु का वेश देखकर किसी व्यक्ति को साधु कहना ।
- ६ प्रतीति-सत्य (अपेक्षा सत्य)—एक वस्तु की अपेक्षा से दूसरी वस्तु को छोटी-बड़ी, हल्की-भारी अधि कहना। अनामिका अंगुली को कनिष्ठा की अपेक्षा से बड़ी और मध्यमा की अपेक्षा से छोटी कहना।
- ७. व्यवहार-सत्य जो बात व्यवहार में बोली जाए,
   वह व्यवहार सत्य है । जैसे पहुंचती तो है गाड़ी
   और कहते हैं लाडनूं आ गया।
- माव-सत्य किसी वस्तु में जो भाव मुख्य रूप से मिलता है, उसे लेकर उसका प्रतिपादन करना। जैसे — तोते में कई रंग होते हैं, फिर भी उसे हरा कहना।
- ९. योग-सत्य योग अर्थात् वस्तु के सम्बन्ध से किसी व्यक्ति-विशेष को उस नाम से पुकारना। जैसे — छत्रधारी को छत्री कहना।
- १०. उपमा सत्य िकसी एक बात में समानता होने पर एक वस्तु की दूसरी वस्तु से तुलना करना और उसे उस नाम से पुकारना ! जैसे --आखें कमल के समान विकसित हैं।

## मृषाभाषा के प्रकार

कोधे माणे माया लोभे पेज्जे तहेव दोसे य । हास भये अक्खाइय उवघाते णिस्सिता दसमा ॥ (दनि १७६)

मृषाभाषा के दस प्रकार हैं---

- १. कोधनिश्रित कोध में असत्य बोलना।
- २. माननिश्चित अहंकार के आवेश में बोलना।
- ३. मायानिश्रित कपट सहित बोलना, दूसरे को धोखा देने के लिए बोलना।
- ४. लोभनिश्रित—लोभ में आकर बोलना।
- ५. रागनिश्रित प्रेम, मोह के वशीभूत होकर बोलना।

- ६. द्वेषनिश्रित —द्वेष सहित बोलना ।
- ७. हास्यनिश्रित हंसी में बोलना !
- द. भयनिश्चित डरकर बोलना ।
- ९. आख्यायिकानिश्रित कहानी कहते समय असंभव बातें कह देना ।
- १०. उपचातिनिश्चित—प्राणियों की हिंसा हो, ऐसी भाषा बोलना।

तत्थ मुसावातो चउव्विहो, तं जहा सन्भावपिड-सेहो असन्भूगुन्भावणं अत्यंतरं गरहा । तत्य सन्भावपिड-सेहो णाम जहा णित्य जीवो नित्थ पुण्णं नित्य पावं नित्य बंधो णित्थ मोनखो एवमादी । असन्भूगुन्भावणं नाम जहा अत्यि जीव (सन्यवावी) सामागतंदुलमेत्तो वा एव-मादी । पयत्यंतरं नाम जो गावि भणइ एसो आसोत्ति । गरहा णाम 'तहेव काणं काणित्ति' एवमादी ।

(दजिच् पृ १४८)

मृषावाद के चार प्रकार हैं —

- १. सद्भाव प्रतिषेध जो है, उसके विषय में कहना कि यह नहीं है। जैसे जीव आदि हैं, उनके विषय में कहना कि जीव नहीं है, पुण्य नहीं है, पाप नहीं है, बंध नहीं है, मोक्ष नहीं है आदि।
- २. असद्भाव उद्भावना जो नहीं है, उसके विषय में कहना कि यह है। जैसे आत्मा के सर्वगत, सर्वव्यापी न होने पर भी उसे वैसा बतलाना अथवा उसे प्रयामाक तन्दुल के तुल्य बताना।
- अर्थान्तर जो है, उसको अन्य बताना । जैसे गाय को घोड़ा कहना आदि ।
- ४. गर्हा जैसे काने को काना कहना।

#### मिश्रमाचा के प्रकार

उप्पण्ण विगत मीसग जीवमजीवे य जीव अज्जीवे । तहऽणंतमीसिया खलु परित्त अद्धा य अद्धद्धा ॥ (दिन १७७)

मिश्रभाषा के दस प्रकार हैं

- १. उत्पन्न-मिश्रित जिस नगर में जितने बच्चों को जन्म हुआ है, उससे न्यूनाधिक बताना।
- २. विगत-मिश्रित—इसी प्रकार मरण के विषय में न्यून और अधिक बताना।
- उत्पन्न-बिगत-मिश्रित जन्म-मृत्यु दोनों के विषय
  में न्युनाधिक बताना।
- ४. जीव-मिश्रित ─जीव-अजीव की विशाल राशि को

- देखकर कहना ओह! यह कितना बड़ा जीवों का समूह है।
- ५. अजीव-मिश्रित -कूड़े-कचरे के ढेर को देखकर यह कहना—'यह सब अजीव है' किन्तु इसमें बहुत से जीव भी हो सकते हैं।
- ६. जीवाजीव-मिश्रित जीव-अजीव की राणि में अयथार्थ रूप में यह बताना कि इसमें इतने जीव हैं और इतने अजीव।
- ७. अनन्त-मिश्रित आलू, ककड़ी आदि का समूह देखकर कहना - 'यह सब तो अनन्तकाय है।'
- इ. प्रत्येक-मिश्रित —ककड़ी, आलू आदि का समूह देखकर कहना—'यह सब प्रत्येककाय है।'
- ९. अद्धा-मिश्रित दिन-रात आदि काल के विषय में मिश्र वचन बोलना।
- १०. अद्वाद्धा-मिश्रित—दिन या रात के एक भाग को अद्वाद्धा कहते हैं। प्रधम पौरुषी के काल में यह कहना कि मध्याह्म हो गया है —यह अद्वाद्धा-मिश्रित हैं।

### व्यवहार भाषा के प्रकार

आमंतिण आणमणी जायणि तह पुच्छणी य पण्णवणी । पच्चविषाणी भासा भासा इच्छाणुलीमा य ॥ अणिभगहिता भासा भासा य अभिग्गहिम बोधव्वा । संसयकरणी भासा वोकड अव्वोकडा चेव ॥ (दिन १७८, १७९)

व्यवहार भाषा के बारह प्रकार हैं-

- १. आमंत्रणी —संबोधन करना ।
- २. आज्ञापनी---आज्ञा देना ।
- ३. याचनी ---याचना करना ।
- ४. प्रच्छनी च्यूछना, किसी विषय में सन्देह होने पर पूछकर उसकी निवृत्ति करना।
- ४. प्रज्ञापनी ─प्ररूपण करना।
- ६ प्रत्याख्यानी -- त्याग करना।
- ७. इच्छानुलोमा इच्छानुसार अनुमोदन करना ।
- झनिभगृहीता—अपनी सम्मति प्रकट न करना ।
- ९. अभिगृहीता-सम्मति देना ।
- १०. संशयकारिणी जिस शब्द के अनेक अर्थ हैं, उसका प्रयोग करना।
- ११. व्याकृत विस्तार सहित बोलना, जिससे स्माध्य समक्ष में आ जाए।

 अव्याकृत —अति गम्भीरतायुक्त बोलना, जो कि समभ में आना कठिन हो जाए।

# ११. श्रुतभावभाषा

सुतधम्मे पुण तिविधा सच्चा मोसा असच्चमोसा य । सम्मादिद्वी तु सुते उवयुत्तो भासए सच्चं।। सम्मदिद्वी तु सुतम्मि अणुवयुत्तो अहेतुमं चेव । जं भासति सा मोसा मिच्छादिद्वी वि य तहेव ॥ भवति तु असच्चमोसा सुतम्मि उवरित्नए तिणाणम्मि । जं उवउत्तो भासति """॥ (दिन १८९-१८३)

श्रुतभावभाषा के तीन प्रकार हैं—

- १. सत्य श्रुत में उपयुक्त सम्यग्दृष्टि की भाषा।
- २. मृषा--श्रुत में अनुपयुक्त सम्यन्दृष्टि की अहेतुक भाषा अथवा मिथ्यादृष्टि की भाषा ।
- ३. असत्यमृषा (ज्यवहार) अवधिज्ञानी, मन:पर्यवज्ञानी और केवलज्ञानी के वचनों की तरह श्रुतज्ञानोपयुक्त के द्वारा दी जाने वाली वाचना आदि।

#### १२. चारित्रभावभाषा

पढम-बितिया चरित्ते भासा दो चेव होंति णायव्वा। सचरित्तस्स तु भासा सच्चा, मोसा तु इयरस्स ॥ (दिन १८४)

चारित्रभावभाषा के दो प्रकार हैं —

- सत्य वह भाषा. जिससे चारित्र मुद्ध हो अथवा चारित्र की प्राप्ति हो।
- २. मृषा —वह भाषा, जिससे चारित्र शुद्ध न हो अथवा चारित्र की प्राप्ति न हो ।

### १३. भाषा के दो प्रकार

सन्वाविय सादुविधापज्जत्ता खलुतहाअपज्जता।
पढमा दो पज्जत्ता उवरिल्ला दो अपज्जत्ता॥
अत्थानधारणसमत्था पज्जित्तिगा। तिव्वविक्खया
अपज्जित्तिगा। ।(दिनि १८० अचूपृ १६१)
भाषाकेदोप्रकार हैं—

- पर्याप्ता जो अर्थ के अवधारण में समर्थ है।
   जैसे सत्य और मृषाभाषा।
- २. अपर्याप्ता जो अर्थ के अवधारण में असमर्थ है। जैसे — मिश्र और व्यवहार भाषा।

(जीव भाषाद्रव्य के अनंतप्रदेशी स्कन्धों को प्रहण करता है, एक प्रदेशी यावत् असंख्यातप्रदेशी स्कन्धों को नहीं। भाषा के द्रव्य वज्रसंस्थान से संस्थित और वर्ण-गंध-रस-स्पर्शयुक्त होते हैं। इनका प्रभव (उद्भव) शरीर से होता है। इनका खंड, प्रतर आदि पांच प्रकार से भेद होता है।

एकेन्द्रिय जीव और सिद्ध अभाषक होते हैं, शेष जीव भाषक और अभाषक —दोनों प्रकार के होते हैं।

द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय जीव व्यवहार भाषा बोलते हैं, शेष जीव सत्य आदि चारों प्रकार की भाषा बोल सकते हैं। सत्यभाषा के रूप में गृहीत द्रव्यों का निसर्ग भी सत्य भाषा के रूप में ही होता है। देखें— पन्नवणापद ११)।

भाषापर्याप्ति—भाषा के योग्य पुद्गलों का ग्रहण, परिणमन और उत्सर्ग करने वाली पौद्गलिक शक्ति। (द्र. पर्याप्ति)

भाषासमिति --भाषा का सम्यक् प्रयोग।

- १. भाषासमिति को परिभाषा
- २. भाषा के प्रकार
- ३. मुनि के लिए विहित भाषा
- ४. मुनि के लिए निविद्ध भावा
- ५. माषा सम्बन्धी विधि-निषेध
  - ० संबोधन
  - ० ऋष-विऋष
  - ० प्रकृति
  - ० वनस्पति
  - ० निश्चयकारिणी
- ६. भाषा के आठ वर्जनीय स्थान
- ७. माबा चयल के प्रकार
- द. वाक्यशुद्धिकी निष्पत्ति
  - \* माषा: समिति का एक भेद (द्र. समिति)
  - \* सत्य आदि चार भाषाओं के प्रकार (द्र. भाषा)

# १. भाषासमिति की परिभाषा

भाषासमितिनीम हितमितासन्दिग्धार्यभाषणम् । (आवहावृ २ पृ ८४)

बोलते समय हित, परिमित और असंदिग्ध वाक्यों का प्रयोग करना भाषा समिति है।

# २. भाषा के प्रकार

सच्चं सच्चामीसं, मोसं च असच्चमोसं च ॥ (आविन ९) भाषा के चार प्रकार हैं —

१. सत्य

३. मिश्र

२. असत्य

४. व्यवहार ।

भासा—सञ्चा, असञ्चामोसा य। अभासा— मोसा, सञ्चामोसा य। (तन्दीचू पृ ६१)

सत्य वचन और व्यवहार वचन को भाषा कहा गया है। असत्यवचन और मिश्रवचन को अभाषा कहा गया है।

# ३. मुनि के लिए विहित भाषा

चउण्हं खलु भासाणं, परिसंखाय पन्नवं। दोण्हं तु विषयं सिक्खे, दो न भासेज्ज सन्वसो।। जंभातमाणो धम्मं णातिक्कमइ, एसो विणयो भण्णइ। (द ७।१ जिचू पृ २४४)

प्रज्ञावान् मुनि चारों भाषाओं को जानकर दो के द्वारा विनय — भाषा का श्रुद्ध प्रयोग सीखे और दो सर्वथान बोले।

यहां विनय का अर्थ है — मुनिधर्मका अतिऋमण न करने वाली भाषा।

असच्चमोसं सच्चं च, अणवज्जमकक्कसं । समुप्पेहमसदिद्धं, गिरं भासेज्ज पन्नवं ॥ (द ७।३)

प्रज्ञावान् मुनि व्यवहार भाषा और सत्य भाषा जो अनवद्य, मृदु और सन्देहरहित हो, उसे सोच-विचारकर बोले।

दिट्ठं मियं असंदिद्धं, पडिपुन्नं वियं जियं । अयंपिरमणुव्विग्गं, भासं निसिर अत्तवं ॥ (द ८।४८)

आत्मवान् दृष्ट, परिमित, असंदिग्ध, प्रतिपूर्ण, व्यक्त, परिचित, वाचालता-रहित और भय-रहित भाषा बोले।

# ४. मुनि के लिए निषिद्ध भाषा

जाय सच्चा अवलव्या, सच्चामोसाय जा मुसा । जाय बुढेहिंऽणाइन्ना, न तंभासेज्ज पन्नवं॥ (द ७१२)

जो अवक्तव्य सत्य, सत्यमृषा (मिश्र), मृषा और वह व्यवहार भाषा जो बुद्धों के द्वारा अनाचीर्ण हो, उसे प्रज्ञावान् मृनि न बोले। एयं च अट्टमन्तं वा, जं तु नामेइ सासयं। स भासं सच्चमोसं पि, तं पि धीरो निवण्जए।। वितहं पि तहामुक्ति, जंगिरं भासए नरो । तम्हा सो पुट्टो पावेणं, कि पुण जो मुसं वए।। (द ७।४,५)

धीर पुरुष उस अनुज्ञात व्यवहार भाषा को भी न बोले जो अपने आशय को 'यह अर्थ है या दूसरा' — इस प्रकार संदिग्ध बना देती है।

जो पुरुष सत्य दीखने वाली असत्य वस्तु का आश्रय लेकर बोलता है (पुरुष वेषधारी स्त्री को पुरुष कहता है) उससे भी वह पाप से स्पृष्ट होता है तो फिर उसका क्या कहना जो साक्षात् मृषा बोले ?

तहेव फहसा भासा, गुरुभूओवधाइणी। सच्चा विसान बत्तव्वा, जओ पावस्स आगमो॥ तहेव काणं काणे त्ति, पंडगं पंडगे त्ति वा। वाहियं वा वि रोगे त्ति, तेणं चोरे त्ति नो वए॥ (द ७।११,१२)

मुनि परुष और महान् भूतोपघात करनेवाली सत्य भाषा भी न बोले, क्योंकि इससे पापकर्म का बंध होता है। इसी प्रकार काने को काना, नपुंसक को नपुंसक, रोगी को रोगी और चोर को चोर न कहे।

अप्पत्तियं जेण सिया, आसु कुप्पेज्ज वा परो । सन्वसो तं न भासेज्जा, भासं अहियगामिणि ॥ (द ८१४७)

जिससे अत्रीति उत्पन्न हो और दूसरा शोघ्र कुपित हो —ऐसी अहितकर भाषा सर्वथा न बोले। तहेव सावज्जणुमोयणी गिरा,

अहारिणी जा य परोवधाइणी। से कोह लोह भयसा व माणवो,

> त हासमाणो वि गिरं वएज्जा ॥ (द ७।५४)

मुनि सावद्य का अनुमोदन करने वाली, अवधारिणी (संदिग्ध अर्थ के विषय में असंदिग्ध) और पर-उपघात-कारिणी भाषा कोब, नोभ, भय, मान या हास्यवश न बोले।

# गृहस्य संबंधी

तहेवासंजयं धीरो, आस एहि करेहि वा। सय चिट्ठ वयाहि त्ति, नेवं भासेज्ज पन्नवं॥ (द ७।४७) धीर और प्रज्ञावान् मुनि असंयित (गृहस्थ) को बैठ, इधर आ, (अमुक कार्य) कर, सो, ठहर या खड़ा हो जा, चला जा—इस प्रकार न कहे।

#### स्वप्नकल आदि संबंधी

नक्खलं सुनिणं जोगं, निमित्तं मंत भेसजं । गिहिणो तंन आइक्से, भूयाहिगरणं पयं।। (द ८।५०)

नक्षत्र, स्वप्तफल, वशीकरण, निमित्त, मंत्र और भेषज —ये जीवों की हिंसा के स्थान हैं, इसलिए मुनि गृहस्थों को इनके फलाफल न बताए।

#### जय-पराजय संबंधी

देवाणं मणुयाणं च, तिरियाणं च वुग्गहे । अमुयाणं जओ होउ, मा वा होउ ति नो वए।। (द ७।५०)

देव, मनुष्य और तिर्यञ्चों (पशु-पक्षियों) का आपस में विग्रह होने पर अमुक की विजय हो अथवा अमुक की विजय न हो — इस प्रकार न कहें!

#### ५. भाषा संबंधी विधि-निषेध

बहुं मुणेइ कण्णेहि, बहुं अच्छीहि पेच्छइ । न य दिट्ठं सुयं सव्वं, भिक्खू अक्खाउमरिहइ ।। (द ८।२०)

कानों से बहुत सुनता है, आंखों से बहुत देखता है, किन्तु सब देखे और सुने को कहना भिक्षु के लिए उचित नहीं।

तहेव संखिंड नच्चा, किञ्चं कज्जं ति नो वए। तेणगं वा वि वज्फे त्ति, सुतित्य त्ति य आवगा।। संखिंड सखिंड बूया, पणियट्ट त्ति तेणगं। वहुसमाणि तित्थाणि, आवगाणं वियागरे।। (द ७।३६,३७)

संखड़ी (जीमनवार) और कृत्य—मृत्युभोज को जानकर —ये करणीय हैं, चौर मारने योग्य है और नदी अच्छे घाट वाली है — मृनि इस प्रकार न कहे।

(प्रयोजनवण कहना हो तो) संखड़ी को संखड़ी, चोर को पणितार्थ (धन के लिए जीवन की बाजी लगाने बाला) और नदी के घाट प्रायः सम हैं—इस प्रकार कहा जा सकता है।

#### संबोधन

अञ्जए परजए वा वि, बष्पो चुल्लपिउ सि य ।
माउला भाइणेज्ज सि, पुत्ते नत्तुणिय सि य ॥
हे हो हले सि अन्ने सि, भट्टा सामिय गोमिए ।
होल गोल वसुले सि, पुरिसं नेवमालवे ॥
नामधेज्जेण णं बूया पुरिसगोत्तेण वा पुणो ।
जहारिहमभिगिज्म आलवेज्ज लवेज्ज वा ॥
(द ७ १८-२०)

है आर्यक !, (हे दादा !, हे नाना !) हे प्रार्यक ! (हे परदादा !, हे परनाना !) हे पिता !, हे चाचा !, हे मामा !, हे भानजा !, हे पुत्र !, हे पोता !, हे हल !, हे अन्न !, हे भट्ट !, हे स्वामिन् !, हे गीमिन् !, होल !, हे गोल !, हे वृषल !—इस प्रकार पुरुष को आमंत्रित न करें । किन्तु (प्रयोजनवश) यथायोग्य गुण-दोष का विचार कर एक बार या बार बार उन्हें उनके नाम या गोत्र से आमंत्रित करें ।

पंचिदियाण पाणाणं, एस इत्थी अयं पुमं। जाव णंन विजाणेज्जा, ताव जाइ त्ति आलवे।! (द ७।२१)

पंचेन्द्रिय तिर्यंच प्राणियों के बारे में जब तक यह स्त्री है या पुरूष — ऐसा न जान जाए तब तक गाय की जाति, घोड़े की जाति — इस प्रकार बोले।

#### ऋष-विऋष

सन्बुक्कसं परम्यं वा, अउलं नित्य एरिसं । अचिक्कियमवत्तव्यं, अचितं चेव नो वए ।। सुक्कीयं वा सुविक्कीयं अकेष्णं केष्णमेव वा । इसं गेण्ह इमं मुंच पणियं नो वियागरे ।। अप्पायं वा महम्ये वा, कए वा विक्कए वि वा । पणियट्ठे समुप्पन्ने, अणवज्जं वियागरे ।। (द ७।४३,४४,४६)

(ऋय-विक्रय के प्रसंग में) यह वस्तु सर्वोत्कृष्ट है, यह बहुमूरूय है, यह तुलनारहित है, इसके समान दूसरी वस्तु कोई नहीं है, इसका मोल करना शक्य नहीं है, इसकी विशेषता नहीं कही जा सकती, यह अचिन्त्य है— इस प्रकार न कहे।

पण्य वस्तु के बारे में (यह माल) अच्छा खरीदा (बहुत सस्ता आया), (यह माल) अच्छा बेचा (बहुत नफा हुआ), यह बेचने योग्य नहीं है, यह बेचने योग्य है, इस माल को ले (यह महंगा होने वाला है), इस माल को बेच डाल (यह सस्ता होने वाला है)—इस प्रकार न कहे।

अरुपमूल्य या बहुमूल्य माल ले लेने या बेचने के प्रसंग में मुनि अनवद्य बचन बोले — क्रय विक्रय से विरत मुनियों का इस विषय में कोई अधिकार नहीं है — इस प्रकार कहे।

#### प्रकृति

तहा नईओ पुण्णाओ, कायतिज्ज ति नो वए।
नावाहि तारिमाओ ति, पाणिपेज्ज ति नो वए।।
बहुवाहडा अगाहा, बहुसलिलुप्पिलोदगा।
बहु वित्थडोदगा यावि, एवं भासेज्ज पन्नवं।।
(द ७।३८,३९)

निदयां भरी हुई हैं, अरीर के द्वारा पार करने योग्य हैं, नौका के द्वारा पार करने योग्य हैं और तट पर बैठे हुए प्राणी उनका जल पी सकते हैं — मुनि इस प्रकार न कहे। (प्रयोजनवण कहना हो तो) निदयां प्रायः भरी हुई हैं, प्रायः अगाध हैं, बहु-सिलला हैं, दूसरी निदयों के द्वारा जल का वेग बढ़ रहा है, बहुत विस्तीणं जल वाली हैं — प्रज्ञावान् भिक्षु इस प्रकार कहे।

वाओ बुट्ठं व सीउण्हं, खेमं धायं सिवं ति वा। कया णुहोज्ज एयाणि, मा वा होउ ति नो वए।।

(द ७।५१)

वायु, वर्षा, सर्दी, गर्मी, क्षेम, सुभिक्ष और शिव, ये कब होंगे ऐसा पूछे जाने पर मुनि कुछ न कहे तथा ये न हों तो अच्छा रहे – इस प्रकार न कहे।

तहेव मेहं व नहं व माणवं,

न देव देव त्ति गिरं वएण्जा । सम्मुच्छिए उन्नए वा पओए,

वएष्ज वा बृट्ट बलाहए ति ॥ अंतलिक्से ति णं बूया, गुज्काणुचरिय ति य । रिद्धिमंतं नरं दिस्स, रिद्धिमंतं ति आलवे ॥ (द ७।५२,५३)

मेघ, नभ और मानव के लिए 'ये देव हैं' ऐसी वाणी न बोले। पयोधर सम्मूच्छित हो रहा है - उमड़ रहा है, अथवा उन्नत हो रहा है - भुक रहा है, अथवा मेघ बरस पड़ा है - मुनि इस प्रकार बोले। मेघ और नभ को अंतरिक्ष अथवा गुह्यानुचरित कहे। ऋद्धिसम्पन्न व्यक्ति को देखकर 'यह ऋद्भिमान् पुरुष है' - ऐसा कहे। बनस्पति

तहेव गंतुमुज्जाणं, पव्ययाणि वणाणि य। रुक्खा महत्त्व पेहाए, नेवं भासेव्ज पत्नवं ॥ आसणं स्थणं जाणं, होच्जा वा किंचुवस्सए। भूओवघाइणि भासं, नेवं भासेव्ज पत्नवं ॥ जाइमंता इमे रुक्खा, दीहवट्टा महालया। पयायसाला विडिमा, वए दिस्सिण त्ति य॥ (द ७।२६,२९,३१)

उद्यान, पर्वत और वन में जा वहां बड़े वृक्षों को देख प्रज्ञावान् मुनि भूतोपघातिनी भाषा न बोले। जैसे — इन वृक्षों में आसन, शयन, यान और उपाश्रय के उपयुक्त कुछ काष्ठ है।

प्रयोजनवश कहना हो तो प्रज्ञाबान् भिक्षु यों कहे--ये वृक्ष उत्तम जाति के हैं, लम्बे हैं, गोल हैं, बहुत विस्तार वाले अथवा स्कन्धयुक्त हैं, शाखा-प्रशाखा वाले हैं, दर्शनीय हैं।

तहा फलाइं पक्काइं, पायखण्जाइं नो वए। वेलोइयाइं टालाइं, बेहिमाइ क्ति नो वए।। असंथडा इमे अंबा, बहुनिवट्टिमा फला। वएज्ज बहुसंभूया, भूयरूव क्ति वा पुणो।। (द ७।३२,३३)

ये फल पक्व हैं, पकाकर खाने योग्य हैं, (तथा ये फल) वेलोचित (अविलम्ब तोड़ने योग्य) हैं, इनमें गुठली नहीं पड़ी है, ये दो टुकड़े करने योग्य हैं (फांक करने योग्य हैं) — इस प्रकार न कहे। (प्रयोजनवण कहना हो तो) ये आग्र-वृक्ष अब फल धारण करने में असमर्थ हैं, बहुनिवर्तित (प्राय: सम्पन्न) फल वाले हैं, बहु-संभूत (एक साथ उत्पन्न बहुत फल वाले) हैं अथवा भूतरूप (कोमल) हैं— मुनि इस प्रकार कहे।

तहेवोसहीओ पक्काओ, नीलियाओ छ्वीइय । लाइमा भिज्जमाओ त्ति, पिहुखज्ज त्ति नो वए ॥ रूढा बहुसंभूया, थिरा ऊसढा वि य । गढिभयाओ पस्याओ, ससाराओ त्ति आलवे ॥ (द ७।३४,३५)

औषधियां पक गई हैं, अपक्व हैं, छिवि (फली) वाली हैं, काटने योग्य हैं, भूनने योग्य हैं, चिड़वा बनाकर खाने योग्य हैं —मुनि इस प्रकार न बोले। (प्रयोजनवश बोलना हो तो) औषधियां अंकुरित हैं, निष्पन्न प्राय: हैं, स्थिर हैं, ऊपर उठ गई हैं, भुट्टों से रहित हैं, भुट्टों से सहित हैं, धान्य-कण सहित हैं—इस प्रकार बोले।

#### निश्चयकारि**णी**

तम्हा गच्छामो वनखामो, अमुगं वा णे भविस्सई।
अहं वा णं करिस्सामि, एसो वा णं करिस्सई।।
एवमाई उ जा भासा, एसकालम्मि संकिया।
संपयाईयमट्ठे वा, तं पि धीरो विवज्जए।।
(द ७।६,७)

'हम जाएंगे', 'कहेंगे', 'हमारा अमुक कार्य हो जाएगा', 'मैं यह करूंगा' अथवा 'यह (व्यक्ति) यह (कार्य) करेगा'— यह और इस प्रकार की दूसरी भाषा जो भविष्य-सम्बन्धी होने के कारण (सफलता की दृष्टि से) शंकित हो अथवा वर्तमान और अतीतकाल संबंधी अर्थ के बारे में शंकित हो, उसे भी धीर पुरुष न वोले।

अईयम्मि य कालम्मी, पच्चुप्पन्तमणागए । जमट्ठं तु न जाणेज्जा, एवमेयं ति नो वए ॥ ....जत्य संका भवे तं तु, एवमेयं ति नो वए ॥ ....निस्संकियं भवे जं तु, एवमेयं ति निह्सि ॥ (द ७। =-१०)

अतीत, वर्तमान और अनागत काल-सम्बन्धी जिस अर्थ को (सम्यक् प्रकार से) न जाने, जिस अर्थ में शंका हो, उसे 'यह इस प्रकार ही है'—ऐसा न कहे; बल्कि जो अर्थ नि:शंकित हो (उसके बारे में) 'यह इस प्रकार ही है'—ऐसा कहे।

## ६. भाषा के आठ वर्जनीय स्थान

कोहे माणे य मायाए, लोभे य उवउत्तया। हामे भए मोहरिए, विगहासु तहेव च ॥ एपाइं अट्ट ठाणाइं, परिविज्जित्तु संजए। असावज्जं मियं काले, भासं भासेज्ज पन्नवं॥ (उ २४।९,१०)

कोध, मान, माया, लोभ, हास्य, भय, वाचालता और विकथा — इन आठ स्थानों का वर्जन कर प्रज्ञावान् मुनि यथासमय निरवदा और परिमित वचन बोले।

#### ७. भाषा चपल के प्रकार

भासाचवलो चउन्विहो, तं जहा — असप्पलावी असन्भप्पलावी असमिक्खपलावी अदेसकालप्पलावी । तत्थ्र असप्पलावी नाम जो असंतं उल्लावेति । असन्भप्पलावी जो असन्भ उल्लावेति । खरफहसअककोसादि असन्भ । असमिक्खियपलावी असमिक्खिउं उल्लावेति । जंसे मुहातो एति तं उल्लावेति । अदेसकालपलावी जाहे किचि कज्जं अतीतं ताहे भणति — जित पकरेंति सुंदरं होतं, मए पुन्वं चेव चितितेत्लयं। (उच् पृ १९७)

भाषाचपल के चार प्रकार हैं —

- १. असत् प्रलापी जो असत्य प्रलाप करता है।
- २. असभ्य प्रलापी जो अशिष्ट, कठोर, रूखे और आक्रोश भरे वचन बोलता है।
- ३. असमीक्ष्यप्रवापी जो हित-अहित की समीक्षा किए बिना बोलता है। जैसा मन में आता है, वैसा ही अंटसंट बोलता है।
- ४. अदेशकालप्रलापी जब कोई कार्य हो चुकता है तब कहता है — यदि इसे ऐसे किया जाता तो अच्छा होता । मैंने पहले ही सोच लिया था ।

## ज. वाक्यशुद्धि को निष्पत्ति

जं वक्कं वदमाणस्स संजमो सुज्भई न पुण हिंसा। न य अत्तकलुसभावो तेण इहं वक्कसुद्धि ति॥ (दनि १९०)

जिन वाक्यों को बोलने से संयम की विशुद्धि, अहिसा की आराधना और भावधारा की पवित्रता होती है, वैसे वाक्यों का प्रस्तुत अध्ययन में विवेचन है और यही वाक्यशुद्धि है।

वयणविभत्तिअकुसलो अयोगतं बहुविधं अजाणंतो। जित वि ण भासित किची न चेव वित्युत्तयं पत्तो।। वयणविभत्तिकुसलो वयोगतं बहुविधं वियाणंतो। दिवसमिव भासमाणो अभासमाणो व वहगुत्तो।। (दिन १९२,१९३)

जो वचनविभक्ति/भाषा के प्रयोग में अकुशल है और भाषा के विविध प्रकारों को नहीं जानता, वह यदि किचित्भी नहीं बोलता है, तब भी वचनगुप्त नहीं है।

जो वाणी के प्रयोग में कुशल है और उसके अनेक भेदों को जानता है, वह दिनभर बोलता हुआ भी वचन-गुप्त है। सवक्कमुद्धि समुपेहिया मुणी,

गिरंच दुट्ठं परिवज्जए सया।

मियं अदुट्ठं अणुवीइ भासए,

स्याण मुज्ये लड्हे पुसंसणं ॥

सयाण भज्भे लहई पसंसणं ॥ (द ७।१५)

मुनि वाक्यशुद्धि को भलीभांति समक्कर दोषयुक्त वाणी का प्रयोग न करे। मित और दोषरहित वाणी सोच-विचारकर बोलने वाला साधु सत्पुरुषों में प्रशंसा को प्राप्त होता है।

पुब्ति बुद्धीए पासित्ता ततो वक्कमुदाहरे। अचक्खुओ व णेतारं बुद्धिमण्णेष्ठ ते गिरा।। (दनि १९४)

पहले बुद्धि से विमर्श कर बोलना चाहिए। वाणी बुद्धि का वैसे ही अनुगमन करे जैसे अन्धा आदमी अपने नेता का अनुगमन करता है।

····अणुवीइ सब्वं सब्वस्थ, एवं भासेज्ज पन्नवं ॥ (द ७।४४)

सब प्रसंगों में पूर्वोक्त सब वचन-विधियों का अनु-चिन्तन कर प्रज्ञावान् मुनि इस प्रकार बोले कि कर्मबन्ध न हो।

भिक्षाचर्या विविध अभिग्रहों के द्वारा वृत्ति (चर्या) को संक्षिप्त करना।

- १. मिक्षाचर्या के अंग
- २. गोचराग्र का अर्थ
- ० प्रकार
- \* गोचराप्र: क्षेत्र ऊनोदरी

(ब्र. ऊनोदरी)

\* एचणाका अर्थ

(द्र. एषणा)

- ३. सात प्रकार की एषणा
- ४. अभिग्रह के प्रकार
- \* भिक्षाचर्या: तप का एक भेद

(द्र. तय)

## १. भिक्षाचर्या के अंग

अट्टविहगोयरग्गं तु, तहा सत्तेव एषणा ! अभिग्महाय जे अन्ते, भिक्खायरियमाहिया ॥ (उ ३०।२५)

आठ प्रकार के गोचराग्र तथा सात प्रकार की एखणा और जो अन्य अभिग्रह हैं, उन्हें भिक्षाचर्या कहा जाता है।

### २. गोचराग्र का अर्थ

गोचरो नाम भ्रमणं जहा गावीओ सद्दादिसु विस-एसु असज्जमाणीओ आहारमाहारेंति, एवं साधुणावि विसएसु असज्जमाणेण समुदाणे उग्गमउप्पायणासुद्धे निवेसियबुद्धिणा अरत्तदुट्ठेण भिक्खा हिंडियञ्चति । ए अग्गं नाम पहाणं भण्णइ, सो य गोयरो साहूणमेव पहाणी भवति, न उ चरगाईणं आहाकम्महेसियाइभुंजगाणित ।

गोरिव चरणं गोचरः — उत्तमाधममध्यमकुलेष्वरक्त-द्विष्टस्य भिक्षाटनम् ।

(दजिचू पृ १६७,१६८, हावृ प १६३)

गोचर शब्द का अर्थ है भ्रमण अथवा गांध की तरह चरना—भिक्षाटन करना। जिस प्रकार गांध शब्द आदि विषयों में गृद्ध नहीं होती हुई आहार ग्रहण करती है उसी प्रकार साधु भी आसक्त न होते हुए सामुदायिक रूप से उद्गम, उत्पाद और एषणा के दोषों से रहित भिक्षा के लिए भ्रमण करते हैं। मुनि सदोष आहार को वर्ज निर्दोष आहार लेते हैं, इसलिए उनकी भिक्षाचर्या साधारण गोचर्या से विशिष्ट होती हैं अत: गोचर के बाद 'अग्न' शब्द का प्रयोग किया गया है।

#### प्रकार

पेडा व अद्धपेडा, गोमुत्तिय पयंगवीहिया चेव । संबुकावट्टायय-गंतुंपच्चागया छट्टा ।। (उ ३०।१९)

१. पेटा २. अधंपेटा ३. गोमूत्रिका ४. पतंग-बीथिका ५. शम्बूकावर्त्ता (१. आभ्यत्तर शम्बूकावर्त्ता और २. बाह्य शम्बूकावर्त्ता) ६. आयतं गत्वा-प्रत्यागता । शम्बूकावर्त्ता के उक्त दोनों प्रकारों को मानने पर तथा आयत को गत्वा-प्रत्यागता से पृथक् मानने पर गोचराग्र के आठ प्रकार बनते हैं।

पेडा पेडिका इव चउकोणा । अद्धपेडा इमीए चेव अद्धसंठिया घरपरिवाडी । गोमुत्तिया वंकाविलया । पयंगवीही अणियया पयंगुड्डाणसरिसा । शम्बूकः । शङ्खस्तस्यावर्तः शम्बूकावर्त्तस्तद्वदावर्तो यस्यां सा शम्बूकावर्त्ताः शम्बूकावर्त्तस्तद्वदावर्तो यस्यां सा शम्बूकावर्त्ता । सा च द्विविधा यतः सम्प्रदायः — "अब्भितरसंबुक्का बाहिरसंबुक्का यः, तत्थ अब्भितरसंबुक्काए संखनाभिखेत्तोवमाए आगिइए अंतो आढवित बाहिरओ संणियट्टइ, इयरीए विवज्जओ।" आयतं — दीर्घ प्राञ्जलमित्यर्थः । तथा च सम्प्रदायः — "तत्थ उज्जुयं गंतूण नियट्टइ ।" (उशावृ प ६०४)

- १. पेटा पेटा की भांति चतुष्कोण घूमते हुए (बीच के घरों को छोड़ चारों दिशाओं में समश्रीण में स्थित घरों में जाते हुए) मुफ्ते भिक्षा मिले तो लूं अन्यथा नहीं — इस संकल्प से भिक्षा करने का नाम पेटा है।
- २. अर्द्धपेटा अर्द्धपेटा की भांति द्विकोण घूमते हुए (दो दिशाओं में स्थित गृह-श्रेणि में जाते हुए) मुफे भिक्षा मिले तो लूं अन्यथा नहीं — इस संकल्प से भिक्षा करने का नाम अर्द्धपेटा है।
- ३. गो-मूिशका गो-मूिशिका की तरह बल खाते हुए (बाएं पार्श्व के घरों से दाएं पार्श्व के घरों और दाएं पार्श्व से बाएं पार्श्व के घरों में जाते हुए) मुक्ते भिक्षा मिले तो छूं अन्यथा नहीं — इस संकल्प से भिक्षा करने का नाम गो-मूिशका है।
- ४. पतंगवीथिका पतंगा जैसे अनियत कम से उड़ता है, वैसे अनियत कम से मुफ्ते भिक्षा मिले तो लूं अन्यथा नहीं - इस संकल्प से भिक्षा करने का नाम पतंगवीथिका है।
- ५. शम्बूकावर्ता शंख के आवर्तों की तरह भिक्षाटन करने को शम्बूकावर्त्ता कहा जाता है। इसके दो प्रकार हैं आभ्यन्तर शम्बूकावर्त्ता और बाह्य शम्बूकावर्त्ता। शंख के नाभि-क्षेत्र से प्रारम्भ होकर बाहर आने वाले आवर्त्त की भांति गांव के भीतरी भाग से भिक्षाटन करते हुए बाहरी भाग में आने को 'आभ्यन्तर शम्बूकावर्त्ता' कहा जाता है। बाहर से भीतर जाने वाले शंख के आवर्त्त की भांति गांव के बाहरी भाग से भिक्षाटन करते हुए भीतरी भाग में आने को 'वाह्य शम्बूकावर्त्ता' कहा जाता है।
- ६. अध्यत गत्वा-प्रत्यागता—सीधी सरल गली के अन्तिम घर तक जाकर वापिस आते हुए भिक्षा लेने का नाम आयतं गत्वा-प्रत्यागता है।

# ३. सात प्रकार की एषणा

संसट्टमसंसट्टा उद्धड तह अप्पलेवडा चेव । उग्गहिया पग्गहिया उज्जिसयधम्मा य सत्तमिया । (उणावृ ६०७)

एषणा के सात प्रकार हैं—

- संसृष्टा—खाद्य वस्तुओं से लिप्त हाथ या पात्र से देने पर भिक्षा लेना ।
- २. असंसृष्टा भोजन-जात से अलिप्त हाथ या पात्र से देने पर भिक्षा लेना।

- ३. उद्भृता अपने प्रयोजन के लिए रांधने के पात्र से दूसरे पात्र में निकला हुआ आहार लेना।
- ४. अल्पलेपा अल्पलेप वाली अर्थात् चना, निउड़ा आदि रूखी वस्तु लेना।
- अवगृहीता खाने के लिए थाली में परोसा हुआ आहार लेना।
- ६. प्रगृहीता परोसने के लिए कड़छी या चम्मच से निकाला हुआ आहार लेना।
- ७. उिक्कितधर्मा ─ जो भोजन अमनोज्ञ होने के कारण परित्याग करने योग्य हो, उसे लेना ।

## ४. अभिग्रह के प्रकार

अभिग्रहाश्च द्रव्यक्षेत्रकालभावविषयाः । तत्र द्रव्या-भिग्रहाः कुन्ताग्रादिसंस्थितमण्डकखण्डादि ग्रहीष्य इत्यादयः । क्षेत्राभिग्रहाः —देहलीजङ्कयोरन्तिविधाय यदि दास्यति ततो ग्राह्ममित्यादयः । कालाभिग्रहाः —सकल-भिक्षाचरनिवर्त्तनावसरे मया पर्यटितव्यमित्यादयः । भावाभिग्रहास्तु —हसन् रुदन् बद्धो वा यदि प्रतिलाभ-यिष्यति ततोऽहमादास्ये न त्वन्यथेत्येवमादयः ।

(उशाव प ६०७)

द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव संबंधी विविध अभिग्रहों से वृत्ति का संक्षेप किया जाता है।

- द्रव्य-अभिग्रह कुन्त के अग्रभाग आदि पर संस्थित रोटी आदि लूंगा।
- क्षेत्र-अभिग्रह —दाता का एक पैर देहली के भीतर और एक पैर देहली के बाहर होगा तो भिक्षा लूंगा।
- ॰ काल-अभिग्रह सब भिक्षाचरों के लौटने के समय भिक्षा के लिए जाऊंगा।
- भाव-अभिग्रह दाता हंसता हुआ, रोता हुआ या
   बद्ध अवस्था में देगा तो लूंगा, अन्यथा नहीं।

# भिक्ष-भिक्षाशील, साधु।

ः…भेत्तव्वं ।

अटुविधं कम्मखुहं, तेण णिरुत्तं स भिक्खु ति ॥ जंभिक्खमेत्तवित्ती तेण व भिक्खुं....।

ँ(दनि २४१,२४३)

जो आठ प्रकार के कर्मों का भेदन करने में संलग्न है, वह भिक्षु है।

जिसकी आजीविका का साधन केवल भिक्षा ही है, वह भिक्षु है।

#### द्रव्य भिक्ष

मिन्छादिट्ठी तस-वावराण पुढवादि-बेंदियादीणं । णिन्चं वधकरणरता अबंभचारी य संचइया॥ दुपय-चतुष्पय-धण-धण-कुविय

तिय-तिगपरिग्गहे निरता । सच्चित्तभोति पयमाणगा य उद्दिष्टभोती य ।। करणतिए जोगतिए सावज्जे आयहेतु पर उभए । अट्ठा-ऽणट्टपवत्ते ते विज्जा दव्वभिक्खु ति ।। (दनि २३७-२३९)

जो मांगकर तो खाता है पर मिध्यादृष्टि है, वस-स्थावर जीवों का नित्य वध करने में रत है, अब्रह्म-चारी है, संचय करने वाला है, परिग्रह में मन, वचन, काया और कृत, कारित, अनुमोदन रूप से निरत— आसक्त है, सचित्तभोजी है, स्वयं पकाने वाला है, उद्दिष्टभोजी है, तीन करण और तीन योग से स्व और पर के लिए सावद्य प्रवृत्ति करता है तथा अर्थ-अनर्थ पाप में प्रवृत्त है, वह द्रव्य भिक्ष है।

दन्त्रभिनखू दुविहो, तं जहा — आगमतो णोआगमतो य । आगमतो जाणते अणुवउत्ते । णोआगमतो तिविहो, तं जहा — जाणगसरीरदन्त्वभिनखू भवियसरीरदन्त्वभिनखू जाणगसरीरभवियसरीरवितिरत्तो दन्त्वभिनखू । जाणगसरीरभवियसरीरवितिरत्तो दन्त्वभिनखू तिविहो, तं जहा — एगभवियो बद्धाउओ अभिमुहणामगोतो । जो अणंतरं उन्त्रहिऊणं भिनखू भविस्सित सो एगभविओ । भिनखूसु जेण आउयं निबद्धं सो बद्धाउओ । जेण पर्देसा निच्छूढा सो अभिमुहनामगोतो । (दअचू पृ २३१) द्व्यभिक्षु के दो प्रकार हैं —

१. आरमतः — भिक्षृ शब्द के अर्थ का ज्ञाता किन्तु अनुपयुक्त।

२. नोआगमत: - इसके तीन भेद हैं - ज्ञाशरीर, भव्य-शरीर और तद् व्यतिरिक्त । तद्व्यतिरिक्त के तीन प्रकार हैं -

 एकभिक — जो इस विवक्षित वर्तमान भव के पश्चात् अगले जन्म में भिक्षु होगा।

२. बद्धायुष्क --जिसने वर्तमान में भिक्षुभव का आयुष्य बांध लिया है।

३. अभिमुखनामगोत्र भावी जन्म की अत्यंत निकटता। जब तक पंचेन्द्रिय जाति आदि कमं उदय में नहीं आते, अन्तर्मुहूर्त पश्चात् अवश्य उदय में आयेंगे, वह अभिमुखनामगोत्र है।

#### भावभिक्ष

संवेगो निब्वेगो विसयविरागो सुसीलसंसग्गी। आराधणा तवो णाण दंसण चरित्त विणओ य।। खंतीय मद्दवऽज्जव विमृत्तया

तह अदीणय तितिक्खा । आवस्सगपरिसुद्धी य होति भिक्खुस्स लिंगाणि ।। (दिन २४७,२४८)

संवेग, निर्वेद, विषय-त्याग, सुशील-संसर्ग, आरा-धना, तप, ज्ञान, दर्शन, चारित्र, विनय, क्षांति, मार्दव, आर्जव, विमुक्तता, अदीनता, तितिक्षा, आवश्यकशुद्धि— ये भिक्षु के लिंग हैं।

### भिक्षुको जात्यस्वर्णकी उपमा

विसघाति रसायण मंगलत्त विणिए पयाहिणावते ।
गुरुए अडज्मऽकुच्छे अट्ट सुवण्णे गुणा भणिता ॥
चतुकारणपरिसुद्धं कस-छेदण-ताव-तालणाए य ।
जं तं विसधाति-रसायणादि गुणसंजुतं होति ॥
तं कसिणगुणोवेतं होति सुवण्णं, सेसयं जुत्ती ।
न य नाम-ह्वमत्तेण एवमगुणो भवति भिक्खू ॥
(दिन २४०-२४२)

- विष की घात करने वाला, रसायन, मांगलिक,
   विनयी लचीला, दक्षिणावर्त्त, भारी, न जलने-वाला, काटरहित — इन आठ गुणों से युक्त स्वर्ण ही असली स्वर्ण होता है।
- जो कष, छेद, ताप और ताडन इन चार परी-क्षाओं में विषघाती आदि गुणों से संयुक्त ठहरता है, वह भाव सुवर्ण-असली सुवर्ण है।
- जिसमें सोने की युक्ति—रंग आदि होते हैं, जो नाम और रूप से तो जात्य स्वर्ण के सदृश है, किंतु जो कसौटी पर अन्य गुणों से खरा नहीं उतरता, यह यौगिक स्वर्ण स्वर्ण नहीं होता। इसी प्रकार जो केंवल नाम और वेष से भिक्षु है, किन्तु भिक्षु के गुणों से संयुक्त नहीं है, वह सच्चा भिक्षु नहीं है। भावभिक्षु की जीवन चर्या (द्र. अमण)।

# मूतिप्रज्ञ--सत्यप्रज्ञ, प्रचुर प्रज्ञावान् ।

भूतिर्मञ्जलं वृद्धी रक्षा चेति वृद्धाः । प्रज्ञायतेऽनया वस्तुतत्त्विमिति प्रज्ञा । ततश्च भूतिः — मञ्जलं सर्वमंगलो-त्तमत्वेन वृद्धिवा विद्धि विशिष्टत्वेन रक्षा वा प्राणिरक्ष-कत्वेन प्रज्ञा — बुद्धिरस्येति भूतिप्रज्ञः । (उशावृष ३६८) भूति के तीन अर्थ हैं — मंगल, वृद्धि और रक्षा। जिससे यथार्थ — सत्य जाना जाता है वह प्रज्ञा है। भूतिप्रज्ञ के तीन अर्थ हैं —

- ० जिसकी प्रज्ञा मंगलमय होती है।
- जिसकी प्रज्ञा प्रवृद्ध होती है।
- जिसकी प्रज्ञा सब जीवों की रक्षा में प्रवृत्त होती है।

## मंगल - कल्याण, विघ्नविनयन ।

- १. मंगल का निर्वचन
- २. मंगल के निक्षेप
- ३. नाममंगल स्थापनामंगल
- ४. द्रव्यमंगल के भेद
- ० आगमतः द्रव्य मंगल
- ० नोआगमतः द्रव्य मंगल
- ५. तब्ब्यतिरिक्त: एकभविक आदि भेद
- ६. भावमंगल
- ० उत्कृष्ट मंगल
- ७. द्रव्यमंगल और भावमंगल में अन्तर
- द. मंगल का प्रयोजन
- कायोत्सर्ग से अमंगल निवारण (द्र. कायोत्सर्ग)
- \* प्रथम मंगल

(द्र. नमस्कार महामंत्र)

## १. मंगल का निर्वचन

मंगिज्जएऽधिगम्मइ जेण हिअं तेण मंगलं होइ। अहवा मंगो धम्मो तं लाइ तयं समादत्ते॥ मंगालयइभवाओ मंगलं ... ...। (विभा २२,२४)

- ० जिसके द्वारा हित साधा जाता है, वह मंगल है।
- जो मंग -धर्म को लाता है, वह मंगल -धर्म के उपादान का हेतु है।
- जो भव-—जन्म-मरण को नष्ट कर देता है, वह मंगल है।

मङ्क्यतेऽलंकियते शास्त्रमनेनेति मंगलम् । मन्यते ज्ञायते निष्चीयते विष्नाभावोऽनेन । माद्यन्ति हृष्यन्ति मदमनुभवन्ति । शेरते विष्नाभावेन निष्प्रकम्पतया सुप्ता इत्र जायन्ते । शास्त्रस्य पारं गच्छन्त्यनेनेति । मह्यन्ते पूज्यन्तेऽनेनेति मङ्गलम् । (विभामवृष्ट २०)

० जो शास्त्र को अलंकृत करता है, वह मंगल है।

- जिसके द्वारा विघ्न का अभाव जाना जाता है, वह मंगल है।
- जिससे प्रसन्नता की अनुभूति होती है, वह मंगल
   है।
- जिससे निश्चितता की अनुभूति होती है, वह मंगल है।
- जिससे शास्त्र का सुगमता से पार पाया जाता है,
   वह मंगल है।
- जिससे लोक में पूजा प्राप्त होती है, वह मंगल है।
   मध्नाति विनाशयित शास्त्रपारगमनिवद्नान्, गमयित
  शास्त्रस्थैयं, लालयित च तदेव शिष्यप्रशिष्यपरम्परायाभिति मङ्गलम्। यद्वा मन्यन्ते अनापायसिद्धि, गायित
  प्रबन्धप्रतिष्ठिति, लान्ति वाऽव्यवच्छिन्नसन्तानाः शिष्यप्रशिष्यादयः शास्त्रमस्मिन्निति मङ्गलम्। (उशावृ प २)

'मं' का अर्थ है — मथन, शास्त्राध्ययन में आने वाले विघ्नों का अपनयन। 'मं' का अर्थ है — गमन (प्राप्ति), शास्त्र का स्थिरीकरण अथवा शास्त्राध्यास में स्थिरीकरण। 'ल' का अर्थ है — लालन, शिष्य-प्रशिष्य-परम्परा की अव्यवचिछत्ति। अथवा

'मं'का अर्थ है — अनपाय — निर्वाध — सिद्धि की स्वीकृति । 'ग'का अर्थ है — प्रबन्ध को प्रतिष्ठित करमे का संकल्प । 'ल' का अर्थ है — अविच्छिन्न शिष्यपरम्परा की प्राप्ति ।

## २. मंगल के निक्षेप

" नामाइ चउब्बिहं तं च ॥ (विभा २४) मंगल के चार निक्षेप हैं —नाम, स्थापना, द्रव्य और भाव ।

## ३. नाममंगल स्थापनामंगल

जह मंगलिमह नामं जीवाजीवोभयाण देसीओ । रूढं जलणाईणं ठवणाए सोत्थिआईणं ॥ (विभा २७)

जीवस्य यथा — सिन्धुविषयेऽग्निमंगलमभिधीयते । अजीवस्य यथा —श्रीमल्लाटदेशे दवरकवलनकं मंगलम-भिधीयते । उभयस्य यथा — वन्दनमाला ।

(आवहाव १ पृ३)

नाममंगल किसी पदार्थ का 'संगल' नाम रखना यथा — सिन्धु देश में अग्नि को मंगल तथा लाट देश में मौली (दवरक) को मंगल कहा जाता है। दोनों देशों में 'वन्दनवार' को मंगल कहा जाता है। यह मंगल अर्थ में रूढ़ अब्द है।

स्थापनामंगल — अर्हेत्, इन्द्र आदि तथा स्वस्तिक, अक्ष आदि आक्रतियों की स्थापना करना स्थापनामंगल है।

### ४. द्रव्यमंगल के भेद

दब्बमंगलं दुविहं --आगमतो णोआगमतो य । (आवचू १ पृ ५)

द्रव्यमंगल के दो प्रकार हैं— आगमतः द्रव्यमंगल और नोआगमतः द्रव्यमंगल।

#### आगमत : द्रव्यमंगल

आगमओऽणुवउत्तो मंगलसद्दाणुवासिओ वत्ता । तन्नाणलद्धिसहिओ वि नोवउत्तो त्ति तो दव्वं ॥ (विभा २९)

एक पुरुष मंगल शब्द से अनुवासित है, उसके अर्थ की ज्ञानलब्धि से सम्पन्न है, किन्तु मंगल शब्द के अर्थ में उपयुक्त (दत्तचित्त) नहीं है, वह आगम अथवा ज्ञान की अपेक्षा द्रव्यमंगल है।

#### मोआगमतः द्रव्यमंगस

नोआगमतस्त्रिविधं द्रव्यमञ्जलं, तद्यथा—ज्ञशरीर-द्रव्यमञ्जलं भव्यशरीरद्रव्यमञ्जलं ज्ञशरीरभव्यशरीरव्य-तिरिक्तम् । (आवहावृ १ पृ ३)

नोआगमतः द्रव्यमंगल के तीन प्रकार हैं—

- १ ज्ञाशरीर द्रव्यसंगल मंगल शब्द के ज्ञाता का मृत शरीर ।
- २. भव्यशरीर द्रव्यमंगल वह शरीर जो मंगल शब्द का ज्ञाता बनेगा।
- ३. तद्व्यतिरिक्त द्रव्यमंगल भूत और भावी पर्याय से अतिरिक्त केवल क्रियाकारी मंगल।

मंगलपयत्थजाणयदेहो भव्वस्स वा सजीवोत्ति । नोआगमओ दव्वं अध्गमरहिओ त्ति जं भणिव्यं ॥ अहवा नो देसम्मि नोआगमओ तदेगदेसाओ । भूयस्स भाविणो वाऽऽगमस्स जं कारणं देहो ॥

(विभा ४४,४५)

मंगल पदार्थ को जानने वाला क्रशरीर जीवमुक्त होता है। मंगल पदार्थ को भविष्य में जानेगा, वह भव्य- शरीर जीवयुक्त होता है। वर्तमान में सर्वथा आगम रहित होने से यहां 'नो' शब्द सर्वथा निषेधवाची है। शरीर भूत और भावी ज्ञान का कारण होने से यहां 'नो' शब्द एक देशवाची भी है।

जाणय-भव्वसरीराऽइरित्तमिह दव्वमंगळं होइ। जा मंगल्ला किरिआ तं कुणमाणो अणुवउत्तो॥ (विभा ४६)

नोआगमतः द्रव्य मंगल का तीसरा भेद है - जशरीर-भव्यशरीर-व्यतिरिक्त । इसमें अनुपयुक्त होकर प्रत्युपेक्षण-प्रमार्जन आदि मांगलिक क्रियाएं की जाती हैं। उपयोगरूप आगम के अभाव में क्रिया करने से यह नोआगमतः तद्व्यतिरिक्त है।

जं भूयभावमञ्जलपरिणामं तस्स वा जयं जोग्गं। जं वा सहावसोहणवन्नाइगुणं सुवण्णाइ।। तंपिय हु भावमंगलकारणओ मंगलंति निद्दिट्ठं। नोआगमओ दब्वं नोसद्दो सब्वपडिसेहे।। (विभा ४७,४८)

नोआगमतः तद्व्यतिरिक्त के अन्य प्रकार-

- अतीत में जिसने चरण-करण आदि क्रियाएं की,
   किन्तु वर्तमान में उनसे शून्य है, वह शरीर या जीवद्रच्य भी तद्व्यतिरिक्त है।
- ० जो मंगलिकया करने योग्य शारीर या जीव है, वह भी तद्व्यरिक्ति है।
- जो प्रशस्त गुणसम्पन्न स्वर्ण, रत्न, कलश आदि मंगल द्रव्य हैं वे भी तद्वयतिरिक्त हैं।

ये सब भावमंगल का कारण होने से द्रव्य मंगल हैं। यहां नोआगमत: का अर्थ है— आगम (ज्ञान) का सर्वथा अभाव।

## ५. तद्व्यतिरिक्तः एकभविक आदि भेद

जाणगसरीर-भवियसरीर-वितिरित्ता दव्वसंखा तिविहा पण्णत्ता, तं जहा—एगभविए बढाउए अभिमुह-नामगोत्ते य ।

एगभविएः जहण्णेणं अंतोमुहृत्तं, उक्कोसेणं पुब्वकोडी ।

बद्धाउए'''जहण्णेण अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं पुव्वकोडी-तिभागं ।

अभिमुह नामगोत्ते '''जहण्णेणं एक्कं समयं, उक्कोसेणं अंतोमुहुत्तं । (अनु ५६८) तद्व्यतिरिक्त द्रव्य शंख के तीन प्रकार हैं — (१) एकभविक (२) बद्धायुष्क (३) अभिमुख नामगीत्र।

एक भविक — जो जीव वर्तमान जीवन पूरा कर अगले भव में शंख रूप में उत्पन्न होगा, वह शंख का आयुष्य न बंधने पर भी एक भविक शंख कहलाता है। शंख भव की प्राप्ति के बीच में एक वर्तमान भव है, इस अपेक्षा से उसे एक भविक कहा गया है।

इसकी स्थिति जघन्य अन्तर्मुहूर्त्तं और उत्कृष्ट पूर्व-कोटि है। इसका हेतु है — जो जीव पृथ्वी आदि के भव में अन्तर्मृहूर्त्तं जीकर अनन्तर भव में शंख बनता है, वह अन्तर्मृहूर्त्तं की स्थिति वाला एकभविक शंख होता है। जो जीव मत्स्य आदि किसी भव में पूर्वकोटि जीकर फिर शंख के रूप में उत्पन्न होता है, वह पूर्वकोटि की आयु वाला एकभविक शंख है।

बद्धायुष्क — जिस जीव ने शंख का आयुष्य बांध लिया है पर अभी उस जीवन में उत्पन्न नहीं हुआ है, वह बद्धायुष्क कहलाता है। उसकी जघन्य स्थिति अन्त-मृंहूर्त्त और उत्कृष्ट स्थिति पूर्वकोटि का त्रिभाग है। इसका हेतु है कि वर्तमान आयुष्य का एक तिहाई भाग शेष रहता है तब आयुष्य का बंध होता है। इसलिए उत्कृष्ट स्थिति पूर्वकोटि का त्रिभाग बतलाई गई है।

अभिमुखनामगोत्र—शंख भव प्राप्त जीवों के जधन्यतः एक समय और उत्कृष्टतः अन्तर्मृहूर्त्तं पश्चात् द्वीन्द्रिय जाति नाम और नीच गोत्र कर्म उदय में आते हैं। जब तक इनका उदय नहीं होता है, वे जीव अभि-मुखनामगोत्र कहलाते हैं।

अभिमुखनामगोत्रता भावी जन्म की अत्यन्त निकटता में होती है, इसलिए इसकी स्थिति जधन्यतः एक समय और उत्कृष्टतः अन्तर्मृहुत्तं ग्रहण की गई है।

नेगम-संगह-ववहारा तिविहं संखं इच्छंति, तं जहा
- एकभविय बद्धाउयं अभिमृहनामगोत्तं च।

उज्जुसुओ दुविहं संखं इच्छइ, तं जहा—बद्धाउयं च अभिमृहनामगोत्तं च ।

ति िण सद्दनया अभिमुहनामगोत्तं संखं इच्छंति । (अनु ५६८)

नंगम, संग्रह और व्यवहार नय तीनों शंख को मान्य करते हैं एकभविक, बढ़ायुष्क और अभिमुखनामगोत्र । ऋजुसूत्र नय दो शंख मान्य करता है —बढ़ायुष्क और अभिमुखनामगोत्र । शब्द, समभिरूढ़ और एवंभूत नय अभिमुखनामगोत्र शंख को मान्य करते हैं।

भावसंखा -जे इमे जीवा संखगइनामगोत्ताइं कम्माइं वेदेंति । (अनु ६०४)

जब यह जीव शंख के भव को प्राप्तकर तियंक्च गति नाम, द्वीन्द्रिय जातिनाम और नीच गोत्र कर्म का वेदन करता है, तब वह भावशंख है।

ं ''मंगलाणि दब्वस्मि पुण्णकलसादी।'''

(दनि २१)

सोत्थियसिरिवच्छादिणो अट्टमंगलया सुवण्णदिध-अक्खयमादीणि य भावमंगलनिमित्ताणित्ति देव्वमंगरु । (आवच् १५५)

पूर्ण-क्लश आदि द्रव्यमंगल हैं।

स्वस्तिक, श्रीवत्स, नन्दावर्त्त, वर्धमानक, भद्रासन, कलश, मत्स्य और दर्पण —ये अष्ट मंगल तथा स्वर्ण, दही, अक्षत आदि भी द्रव्यमंगल हैं। वे भावमंगल में निमित्त वनते हैं।

### स्वस्तिक आदि आकृतियां मंगल क्यों ?

आकृति-रचना और ऊर्जी के आकर्षण का परस्पर गहरा संबंध है। स्वस्तिक और नन्द्यावर्त्त की आकृति रचना मंगलकारी परमाणुस्कन्धों का आकर्षण करती है इसलिए स्वस्तिक और नन्द्यावर्त्त को मांगलिक माना गया है। दर्पण में पारदर्शी परमाणुस्कन्ध होते हैं और मत्स्य की रचना भी विशिष्ट परमाणुस्कन्धों से होती है इसलिए उन्हें मंगल की कोटि में परिगणित किया गया है।

## ६. भावमंगल

मंगलसुयजवज्तो आगमओ भावमंगलं होइ । नोआगमओ भावो सुविसुद्धो खाइयाईओ ॥ (विभा ४९)

भावमंगल के दो प्रकार हैं —

- १. आगमतः भावमंगल --मंगल श्रुत में उपयुक्त वक्ता ।
- नोआगमतः भावमंगल —प्रशस्त क्षायिक भाव आदि ।
   अहवा सम्मद्दंसण-नाण-चिरत्तोवओगपरिणामो ।
   नोआगमओ भावो नोसद्दो मिस्सभाविम्म ॥
   अहवेह नमुक्काराइनाण-किरिआविमिस्सपरिणामो ।
   नोआगमओ भण्णइ जम्हा से आगमो देसे ॥
   (विभा ५०,४१)

नोआगमतः भावमंगल के अन्य प्रकार ....

- ज्ञान-दर्शन-चारित्र के उपयोग में उपयुक्त हो प्रति-क्रमण आदि क्रियाएं करना।
- आईतस्तुति से पूर्व नमस्कार आदि में ज्ञानोपयोग से युक्त बढ़ांजलि हो नमस्कार किया करना।

यहां 'नो' शब्द मिश्रवाची अथवा एक देशवाची है। यहां केवल आगम/ज्ञान या केवल नोआगम/क्रिया नहीं है। ज्ञानोपयोग और क्रिया से मिश्रित परिणाम है। उत्कृष्ट संगल

धम्मो मंगलमुक्किट्ठं अहिंसा संजमो तवो । (द १।१)

धर्म उत्कृष्ट मंगल है। उसका स्वरूप है अहिसा, संयम और तप।

चत्तारि मंगलं अरहंता मंगलं सिद्धा मंगलं साहू मंगलं केवलिपण्णत्तो धम्मो मंगलं । (आव ४।२)

अर्हत्, सिद्धः, साधु और केवलिप्रज्ञप्त धर्मः — ये चारों भावमंगल हैं।

## ७. द्रव्यमंगल और भावमंगल में अन्तर

दब्बमंगलं अणेगंतिगं अणब्बन्तियं च भवति । भावमंगलं पुषः एगंतियं अच्चंतियं च भवदः । (दिजिच् पृ १९)

द्रव्यमंगल में ऐकान्तिक सुखप्राप्ति व आत्यन्तिक दुःख विनाश नहीं होता । भावमंगल ऐकान्तिक और आत्य-न्तिक मंगल है ।

### द्र, संगल का प्रयोजन

श्रेयांसि बहुविष्नानि भवन्ति महतामि । अश्रेयसि प्रवृत्तानां, क्वापि यान्ति विनायकाः ॥ ततोऽस्य प्रारम्भ एव सकलप्रत्यूहोपशमनाय मञ्जलाधिकारे नन्दिवंक्तव्यः । (नन्दीमवृप १)

श्रेयस्कर कार्यों में विघ्न आते रहते हैं। इसलिए प्रत्येक शास्त्र के प्रारम्भ में विघ्नों के उपश्यमन के लिए मंगल अधिकार रहता है/मंगलाचरण किया जाता है।

तं मंगलमाईए मज्भे पज्जन्तए य सत्यस्स ।
पढमं सत्थत्थाऽनिग्नपारगमणाय निह्द्ठं ॥
तस्सेव य थेज्जत्यं मज्भिमयं अतिमं पि तस्सेव ।
अञ्बोच्छित्तिनिमित्तं सिस्सपसिस्साइबंसस्स ॥
(विभा १३,१४)

शास्त्र के आदि में, मध्य में और अन्त में मंगल किया जाता है। शास्त्र के अर्थ का निविच्न पार पाने के लिए आदि में मंगल किया जाता है। प्राप्त अर्थ की स्थिरता के लिए मध्य में मंगल किया जाता है। शिष्य-प्रशिष्य की परस्परा की अव्यवच्छित्त के लिए शास्त्र के अंत में मंगल किया जाता है।

मंगलपरिग्गहिया य सिस्सा अवग्गहेहा-ऽवायधारणा-समत्था सत्थाणं पारगा भवंति । ताणि य सत्थाणि लोगे विरायंति वित्थारं च गच्छंति । (दअचू पृ १)

मंगलाचरण करने वाले शिष्य अवग्रह, ईहा अवाय और धारणा में समर्थ और शास्त्रों के पारगामी होते हैं। उनका शास्त्रीय ज्ञान निरंतर वर्धमान होता हुआ लोक में प्रसिद्धि प्राप्त करता है।

मंत्र-विद्या –विशिष्ट प्रकार का वर्ण-विन्यास ।

१. मंत्रका अर्थ

२. मंत्र और विद्या में अन्तर

३. मत्रसिद्धः स्तम्भाकर्ष

४. विद्यासिद्धः आर्ये खपुट

५. योगसिद्धः आर्य समित

० वृक्षआयुर्वेद और योनिप्राभृत

६. आर्य वज्र और आकाशगामिनी विद्या

\* विद्याचारण आदि लब्धियां

(द्र. सन्धि)

७. चार महाविद्याएं

८. बुश्चिक आदि विद्याएं

\* नमस्कार मंत्र

(द्र. नमस्कार महामंत्र)

## १. मंत्र का अर्थ

मन्त्रम् ॐकारादिस्वाहापर्यन्तो ही कारादिवर्ण-विन्यासात्मकः। (उज्ञावृप ४१७)

जिसके आदि में 'ओम्' और अन्त में 'स्वाहा' होता है, जो 'हीं' आदि वर्णविन्यासात्मक होता है, उसे 'मंत्र' कहा जाता है।

# २. मंत्र और विद्या में अन्तर

इत्थी विज्जाऽभिहिया पुरिसो मंतुत्ति तिव्वसेसोयं। विज्जा ससाहणा वा साहणरहिओ अ मंतुत्ति॥ यत्र मन्त्रे देवता स्त्री सा विद्या, अम्बाकुष्माण्डचादि। यत्र तु देवता पुरुषः स मन्त्रः, यथा विद्याराजः, हरिणेगमेषिरित्यादि । (आवनि ९३१ हावृ पृ २७४)

जिस मंत्र में स्त्रीदेवता अधिष्ठात्री हो, वह विद्या है। जैसे —अम्बा, कुष्माण्डी आदि। जिसमें पुरुषदेवता अधिष्ठाता हो, वह मंत्र है। जैसे— विद्याराज, हरिणेग-मेषि आदि। अथवा जिसे साधा जाये, वह विद्या है और जो बिना साधे ही पठितसिद्ध हो, वह मंत्र है।

## ३. मंत्रसिद्धः स्तम्भाकर्ष

साहीणसञ्जमंतो बहुमंतो वा पहाणमंतो वा । नेओ स मंतसिद्धो खंभागरिसुच्च साइसक्षो ॥ (आवनि ९३३)

जिसने सर्व मंत्रों को अथवा अनेक मंत्रों को अथवा किसी एक प्रधान मंत्र को सिद्ध कर लिया, वह मंत्रसिद्ध कहलाता है। इसमें स्तम्भाकर्ष का दृष्टान्त ज्ञेय है—

एक बार एक विषयलोलुप राजा ने एक सुन्दर साध्वी को पकड़ लिया। सारा संघ एकत्रित हुआ। एक मंत्रसिद्ध आचार्य ने राजा के आंगन के सभी स्तम्भों को अभि-मंत्रित कर दिया। वे सारे स्तम्भ आकाश में उठे और खट् खट् करने लगे। उस समय प्रासाद के स्तम्भ भी प्रकंपित हो उठे। राजा भयभीत हुआ। साध्वी को ससम्मान विसर्जित कर संघ से क्षमायाचना की।

(आवहावृ १ पृ २७५)

# ४. विद्यासिद्ध : आर्य खपुट

विज्जाण चक्कवट्टी विज्जासिद्धो स जस्स वेगावि । सिज्भिज्ज महाविज्जा विज्जासिद्धऽज्जखउडुव्य ॥ (आवनि ९३२)

सभी विद्याओं का अधिपति 'विद्यासिद्ध' कहलाता है। अथवा जिसके एक महाविद्या भी सिद्ध हो जाती है, वह आचार्य खपुट की भांति 'विद्यासिद्ध' कहलाता है।

आचार्य खपुट वीरनिर्वाण की चौथी शताब्दी के महान् विद्यासिद्ध आचार्य थे। उनके पास उनका भानजा दीक्षित था। वह बालक था। उसने आचार्य से कुछ विद्याएं सुन-सुनकर ग्रहण कर लीं। यह माना जाता है कि विद्यासिद्ध व्यक्ति को नमस्कार करने से भी विद्याएं प्राप्त हो जाती हैं। एक बार आचार्य खपुट अपने मुनि भानजे को साधुओं के पास छोड़कर, स्वयं गुडशस्त्रनगर

की ओर प्रस्थित हो गए। वहां के एक परिवाजक को जैन मुनियों ने पराजित किया था। वह मरकर गुडशस्त्रनगर में व्यंतर देव बना। वह सभी मुनियों को पीडित करने लगा। आचार्य खपुट इसी प्रयोजन से वहां गए और व्यन्तर की प्रतिमा के दोनों कानों में दो जूते लटका दिए। पुजारी ने देखा। उसने राजा से शिकायत की। राजा ने आचार्य को लाठियों से पीटने का आदेश दिया। लाठी के प्रहार आचार्य की पीठ पर हो रहे थे, पर रानियों की पीठें लहूलुहान हो रही थीं। राजा ने चमत्कार जान लिया।

आचार्यं खपुट का बालमुनि भानेज भृगुकच्छ गया और वहां आहार में गृद्ध होकर बौद्ध भिक्षु बन गया। अब वह अपने विद्याबल से गृहस्थों के घर से सरस-सरस भोजन के भरे पात्र आकाशमार्गं से मंगाने लगा। जनता में आकोश फैला। आचार्य खपुट वहां गए और अपने विद्याबल से आकाशमार्गं से आनेवाले खाद्य से भरे-पूरे भाजनों को फोड़ डाला! शिष्य वहां से भाग गया।

आचार्य बोद्धों के मठ में गए। बौद्ध भिक्षुओं ने कहा —आओ, बुद्ध प्रतिमा के चरणों में नमस्कार करो। आचार्य खपुट तत्काल प्रतिमा को सम्बोधित कर बोले — युद्धोदनसुत! आओ, मुक्ते प्रणाम करो। बुद्ध की प्रतिमा से बुद्ध ने आकर आचार्य के चरणों में प्रणाम किया। द्वार पर स्थित स्तूप से कहा —आओ, प्रणाम करो। स्तूप ने आकर प्रणाम किया। आचार्य बोले — उठ। वह स्तूप उठा और आचार्य की आज्ञा से अर्धावनत हो वहीं स्थित हो गया। (आवहावृ १ पृ २७४,२७५)

## ५. योगसिद्ध : आर्य समित

सन्वेवि दन्वजोगा परमञ्खेरयफलाऽह्वेगोऽवि । जस्सेह हुज्ज सिद्धो स जोगसिद्धो जहा समिश्रो ॥ (आविन ९३४)

विभिन्न द्रव्यों के विभिन्न योग आश्चर्य पैदा करने वाले होते हैं। एक द्रव्य का योग भी जिसके सिद्ध हो जाता है वह योगसिद्ध कहलाता है, जैसे आर्यसमित।

आभीर जनपद में वेना नदी के तट पर तापसों का आश्रम था। वहां एक तापस पादुका पहनकर पानी पर चलकर नदी के उस पार जाता-आता था। जनता में चमत्कार हुआ। अनेक लोग भक्त बन गए। श्रावकों की निन्दा होने लगी। एक बार आर्यसमित वहां आए। जब

बह तापस भिक्षा के लिए नदी के दूसरे तट पर गया तब एक श्रावक ने घर पर आमन्त्रित कर, पैर प्रक्षालन के मिष से उसके पैर और पादुका —दोनों धो डाले। बह भिक्षा ले पानी पर चलने के लिए उद्यत हुआ। पैर तथा पादुका का लेप धुल गया था। बह पानी पर चलने में समर्थ नहीं हुआ। पानी में डूब गया।

आचार्य समित नदी पर आए, द्रव्ययोग का प्रक्षेप किया और नदी से बोले — पुत्री ! वेना ! मुफ्ते मार्ग दो । उसी समय दोनों तट परस्पर मिल गए और आचार्य उस तट पर पहुंच गए । अनेक तापस आचार्य के पास प्रव्रजित हो गए । (आवहावृ १ पृ २७५) वृक्षआयुर्वेद और योनिप्राभृत

जाइ सरो सिंगाओ भूतणओ सासवाणुलिताओ। संजायइ गोलोमा-ऽविलोमसंजोगओ दुव्वा।। इति रुक्खायुव्वेदे जोणिविहाणे य विसरिसेहितो। दीसइ जम्हा जम्मं ।।।

(विभा १७७४,१७७५)

श्रुग से शर (बाण) का निर्माण होता है। सरसों से अनुलिप्त होने पर भूतृण शस्य (अन्न) के रूप में परिणत हो जाता है। अविलोम गोलोमों (गाय के लोमों) से दूर्वा उत्पन्न हो जाती है। इस प्रकार वृक्ष-आयुर्वेद में विलक्षण द्रव्यों के संयोग से अनेक प्रकार की वनस्पतियों के उत्पन्न होने का उल्लेख है।

नाना प्रकार की योनियों के प्रतिपादक योनिप्राभृत ग्रंथ में विसदृश द्रव्यों के संयोग से सर्प, सिंह आदि प्राणियों तथा मणि, स्वर्ण आदि पदार्थों की उत्पत्ति का उल्लेख है।

# ६. आर्ये वज्र और आकाशगामिनी विद्या

जेणुद्धरिया विज्जा आगासगमा महापरिन्नाओ। वंदामि अज्जवहरं अपिन्छमो जो सुअहराणं॥ भण्ड अ आहिंडिज्जा जंबुदीवं इमाइ विज्जाए। गंतुं च माणुसनगं विज्जाए एस मे विसओ॥ भण्ड अ धारेअव्वा न हु दायव्वा इमा मए विज्जा। अप्पिड्ढिया उ मणुआ होहिति अओ परं अन्ते॥ (आवनि ७६९-७७१)

अंतिम श्रुतधर (श्रुतकेवली) आर्य वज्र ने 'महा-परिज्ञा' अध्ययन से आकाशगामिनी विद्या का उद्धार किया। इस विद्या से पूरे जम्बूद्वीप का पर्यटन कर मानु-घोत्तर पर्वत पर पहुंचा जा सकता है। आर्य वज्र ने संकल्प किया — इस विद्या को प्रवचन-प्रभावना के लिए मैं धारण करूंगा, किंतु किसी को प्रदान नहीं करूंगा, क्योंकि भविष्य में मनुष्य अल्प ऋदि वाले होंगे।

## ७. चार महाविद्याएं

दुवे निमिविणमिणो कच्छमहाकच्छाणं पुत्ता उवद्विता, "अन्नया धरणो णागकुमारिदो भगवं वंदओ आगओ " अहं तु भगवतो भत्तीए मा तुब्भं सामिस्स सेवा अफला भवतुत्तिकाउं पढितसिद्धाइं गंधव्वपन्नगाणं अडयालीसं विज्जासहस्साइं देमि, ताण इमाओ चत्तारि महाविज्जाओ, तं जहा गोरी गंधारी रोहिणी पन्नत्ती ।

(आवचू १ पृ १६१)

कच्छ और महाकच्छ के पुत्र निम और विनिम्न भगवान् ऋषभ की सेवा में उपस्थित थे। एक दिन धरणेन्द्र नागकुमार भगवान् की वन्दना के लिए उपस्थित हुए और बोले—तुम लोगों ने भगवान की पर्युपासना की है, वह निष्फल न हो, इसलिए मैं तुम्हें गंधर्वपन्नगों की अड़तालीस हजार विद्याएं देता हूं, जो पठितसिद्ध हैं उनमें गौरी, गांधारी, रोहिणी और प्रज्ञष्ति—थे चार महाविद्याएं हैं।

# वृश्चिक आदि विद्याएं

विच्छू य सप्पे मूसग मिगी वराही य काग पोयाई।
एयाहि विज्जाहि सो य परिवायगो कुसलो।।
मोरी नजली विराली वग्धी सिही य उलुगि जवाई।
एआओ विज्जाओ गिण्ह परिव्वायमहणीओ।।
(विभा २४४३,२४४४)

रयहरणं च से अभिमंतिळण दिन्नं — जइ अन्नं पि उट्ठेइ तो रयहरणं भमाडिय तेण चेव हणेज्जह, अजज्जो होहिसि, इंदेणावि न सक्का जेउं — सो निष्पट्ठपसिणवाग-रणो कओ ! ताहे सो परिन्वायगो हट्टां विच्छुए मुयइ । इयरो पडिमल्ले मोरे मुयइ । तेहि विच्छुएहि हएहि पच्छा सप्पे मुयई । — ताहे पोयागी सउलिया, तीसे जवाई ओलावि त्ति वृत्तं भवइ । एवं जाहे न तरइ ताहे गद्दभी मुक्का । तेण य सा रयहरणेण आहया ।

(उसुवृ प ७२,७३)

अंतरंजिका नगरी में आचार्य श्रीगुष्त के शिष्य रोह-गुष्त ने पोट्टशाल परिव्राजक की बाद संबंधी चुनौती को स्वीकार किया। आचार्य ने कहा—वत्स! बह परिवाजक सात विद्याओं में पारंगत है-

१. वृश्चिक

५. वराही

२. सर्प

६. काक

३. मूषक

७. पोताकी ।

४. मृगी

मैं तुभी इन विद्याओं की प्रतिपक्षी सात विद्याएं सिखा देता हूं, जो पठितसिख हैं—

१. मायूरी

५. सिही

२. नाकुली

६. उल्बी

३. विडाली

७. उलावकी।

४. व्याघ्री

यदि इन विद्याओं के अतिरिक्त किसी दूसरी विद्या की आवश्यकता पड़े तो तुम इस रजोहरण को घुमाना, इससे तुम अजेय हो जाओगे, इन्द्र भी तुभी पराजित नहीं कर सकेगा।

बाद में रोहगुष्त द्वारा पराजित होने पर परिव्राजक ने कृद्ध हो वृष्टिक विद्या का प्रयोग किया—रोहगुष्त के विनाश के लिए बिच्छुओं को छोड़ा। रोहगुष्त ने उसकी प्रतिपक्षी मायूरी विद्या से मयूरों को छोड़ा, जिससे बिच्छू समाप्त हो गये। इसी प्रकार परिव्राजक द्वारा किये गये सर्प आदि विद्याओं के प्रयोग को रोहगुष्त ने विफल बना दिया। अंत में परिव्राजक ने गर्दभी विद्या का प्रयोग किया। रोहगुष्त ने अभिमंत्रित रजोहरण का प्रयोग कर उसे भी विफल कर दिया। रोहगुष्त से त्रैराशिक मत की स्थापना हुई। (द्र. निह्नव)

मितिज्ञान इन्द्रिय और मन के माध्यम से होने वाला ज्ञान ।

(द्र. आभिनिबोधिक ज्ञान)

मन---इन्द्रियों द्वारा ज्ञेय सब विषयों को जानने वाला आलोचनात्मक ज्ञान ।

### चित्त ही मन

चित्तं भनोद्रव्योपरंजितं । (अनुच् पृ १३) मनोवर्गणा के पुद्गलों से उपरंजित चित्त ही मन है।

## दीर्गकालिकी संज्ञा ही मन

इह दीहकालिगी कालिगित्ति सण्णा जया सुदीहं पि । संभरद भूयमेस्सं चितेइ य किह णु वायव्यं ॥ कालियसिण्ण ति तओ जस्स तई सो य जो मणोजोग्गे। खंघेणते घेतुं मन्नद तल्लद्विसंपण्णो।। (विभा ५०८, ५०९)

जिसके द्वारा अतीत की स्मृति और भविष्य की चिन्ता—कल्पना की जाती है, वह कालिकी अथवा दीर्घकालिकी संज्ञा है। यही मन है।

मनोलब्धि सम्पन्न जीव मनोवर्गणा के अनन्त स्कन्धों को ग्रहण कर मनन करता है, वह दोर्घकालिकी संज्ञा है। यह संज्ञा मनोज्ञानावरण कर्म के क्षयोपशम से निष्पन्न होती है।

(जैनसाहित्य में मन के लिए कालिकी संज्ञा, दीर्घकालिकी संज्ञा, सम्प्रधारण संज्ञा, नोइन्द्रिय, अनिन्द्रिय और छट्टी इन्द्रिय—इन शब्दों का प्रयोग मिलता है।)

# मन (दीर्घकालिकी संज्ञा) के कार्य

कालिओबएसेणं - जस्स णं अत्थि ईहा, अपोहो, मन्मणा, गवेसणा, चिता, वीमंसा - से णं सण्णीति लब्भइ। जस्स णं नित्धि ईहा, अपोहो, मन्मणा, गवेसणा, चिता, वीमंसा - से णं असण्णीति लब्भइ। (नन्दी ६२)

सहाइअत्यमुक्लद्धं अण्णत-वहरेगधम्मेहि ईहइ ति ईहा। तस्सेव परधम्मपरिच्चागे सधम्माणुगतावधारणे य 'अवोहो' ति अवातो। विसेसधम्मण्णेसणा मग्गणा, जहा मधुर-गंभीरत्तणतो एस संख्यस् इति। वीसस-प्यो-गुडभवणिच्चमणिच्चं चेत्यादि गवेसणा। जो यऽणागते य चितयति 'कहं वातं तत्य कातव्वं?' इति अण्णोण्णा-लंबणाणुगतं चित्तं चिता। आत-पर-इह-परत्थयहिता-ऽहितविमरिसो वीमंसा। (नन्दीचू पृ४६)

मन के छह कार्य हैं —

ईहा — शब्द आदि अर्थ के विषय में अन्वय और व्यतिरेक धर्मों का विचार करना।

अपोह — व्यतिरेक धर्म का परित्याग कर अन्वय धर्म का अवधारण करना ।

मार्गणा — विशेष धर्म का अन्वेषण करना । यथा — मधुर और गंभीर ध्विन के कारण यह शब्द शंख का है।

गवेषणा - स्वभावजन्य, प्रयोगजन्य, नित्य, अनित्य आदि का विचार करना ।

चिन्ता — यह कार्य कैसे करना चाहिये ? इस प्रकार का चिन्तन करना।

विमर्श-हित-अहित की मीमांसा करना।

जिस जीव में दीर्घकालिकी संज्ञा का विकास होता है, वह संज्ञी (समनस्क) और जिसमें इसका विकास नहीं होता, वह असंज्ञी (अमनस्क) है। प्राणियों में अर्थोपलब्धि के स्तर

रूवे जहावलद्धी चक्खुमओ दंसिए पयासेण ।
तह छिव्वहोवओगो मणदव्वपयासिए अत्थे ॥
अविसुद्धचक्खुणो जह नाइपयासिम रूविवण्णाणं ।
असण्णिणो तहत्थे योवमणोदव्वलद्धिमओ ॥
जह मुन्छियाइयाणं अव्वत्तं सव्वविसयविण्णाणं ।
एगिदियाण एवं, सुद्धयरं बेइंदियाईणं ॥
(विभा ४१०-४१२)

जैसे चक्षुष्मान् व्यक्ति को प्रदीप के प्रकाश में स्पुट अर्थ की उपलब्धि होती है, वैसे ही मनोविज्ञानावरण कर्म के क्षयोपणम से युक्त जीव को चिन्ताप्रवर्तक मनोद्रव्य के प्रकाश में अर्थ की उपलब्धि स्पष्ट होती है। शब्द आदि अर्थ में छह प्रकार (पांच इन्द्रिय और एक मन) का उपयोग होता है।

जैसे अविशुद्ध चक्षुष्मान् को मंद, मंदतर प्रकाश में रूप की उपलब्धि अस्पष्ट होती है, वैसे ही असंज्ञी संमूच्छिम पंचेन्द्रिय को अर्थ की उपलब्धि अस्पष्ट होती है, क्योंकि क्षयोपशम की मंदता के कारण उसमें मनोद्रव्य को ग्रहण करने की शक्ति भी अत्यल्प होती है।

जैसे मूर्ज्छित व्यक्ति का शब्द आदि अथों का ज्ञान अव्यक्त होता है, वैसे ही प्रकृष्ट ज्ञानावरण के उदय के कारण एकेन्द्रिय जीवों का ज्ञान अव्यक्त होता है। इनकी अपेक्षा दीन्द्रिय आदि जीवों का ज्ञान शुद्धतर. शुद्धतम होता है। मानसिक प्रकाण के अभाव में अर्थ की उपलब्धि मंद, मंदतर होती चली जाती है

अर्थोपलित्ध के प्रकार प्राणी गर्भजपंचे न्द्रिय विशुद्धतर सम्मृच्छिम पञ्चेन्द्रिय अविशुद्ध चतुरिन्द्रिय अविश्द्धतर उससे अविश्द्धतर त्रीन्द्रिय अविशुद्धतम एके न्द्रिय त्त्ले छेयगभावे जंसामत्यंतु चकरयणस्स । तं तु जहक्कमहीणं न होइ सरपत्तमाईणं।। ईय मणोविसईणं जा पड्या होइ उग्गहाईसु । तुल्ले चेयणभावे असण्णीणं न सा होइ॥ (विभा ५१३,५१४) जैसे चक्रवर्ती के चक्ररत्न में जो छेदन-सामर्थ्य होता है, वह तलवार, दात्र या शरपत्र आदि में नहीं होता —छेदक भाव तुल्य होने पर भी इनका छेदन सामर्थ्य क्रमशः हीयमान ही होता है, वैसे ही प्राणियों में चैतन्य तुल्य होने पर भी समनस्क प्राणियों में अवग्रह आदि संबन्धी वस्तुबोध की जो पटुता होती है, वैसी पटुता एकेन्द्रिय आदि अमनस्क प्राणियों में नहीं होती। मन के अवग्रह, ईहा-

एवंचिय सुमिणाइसु मणसो सह् इएसु विसएसु ।
होतिदियनावाराभावे वि अवग्गहाईया ॥
दत्तकपाट-सान्धकाराऽपवरकादीनीन्द्रियन्यापाराभाववन्ति स्थानानि गृह्यन्ते, तेषु केवलस्यैव मनसो मन्यमानेषु शब्दादिविषयेष्ववग्रहादयोऽवग्रहे-हा-ऽपाय-धारणा
भवन्तीति स्वयमभ्यूद्धाः तथाहि स्वप्नादौ चित्तोत्प्रेक्षामात्रेण श्रूयमाणे गीतादिशब्दे प्रथमं सामान्यमात्रोत्प्रेक्षायामवग्रहः, 'किमयं शब्दः, अशब्दो वा?' इत्याद्युत्प्रेक्षाया त्वीहा, शब्दिनश्चये पुनरपायः, तदनन्तरं तु
धारणा। एवं देवतादिक्षपे, कर्पूरादिगन्धे"ः।

(विभा २९४ मवृ पृ १४७)

इन्द्रियों की प्रवृत्ति के पश्चात् मन की प्रवृत्ति होती है. किन्तु स्वप्न आदि में इन्द्रियव्यापार नहीं होता, केवल मन की स्वतंत्ररूप से प्रवृत्ति होती है। मन्य-मान शब्द आदि विषयों में मन के अवग्रह, ईहा, अवाय और धारणा—ये चारों होते हैं।

स्वष्त में श्रूयमाण गीत के शब्द में मन सामान्य रूप मे उत्प्रेक्षा करता है, वह अवग्रह है। यह शब्द है या अशब्द? इस प्रकार की उत्प्रेक्षा ईहा है। शब्द के निश्चय में अपाय और तत्पश्चात् धारणा होती है।

इसी प्रकार स्वप्त में देवता आदि के रूप में, कर्पूर आदि की गंध में, आम्र आदि के रस में, शरीर आदि के स्पर्श में मन के अवग्रह आदि भेद प्रवृत्त होते हैं।

बन्द कपाट वाले अधकः रपूर्ण कक्ष में यदि कोई घटना घटित होती है तो उसकी जानकारी के लिए इन्द्रियां प्रवृत्त नहीं होतीं। ऐसे स्थान मनोव्यापार के विषय बनते हैं।

मन के प्रायोग्य द्रव्य मनन से पूर्व मनोद्रव्य कहलाते हैं। मनन काल में उनकी संज्ञा है मन। (द्र. आत्मा) मन अथवा ज्ञान का न्यूनतम विकास एकेन्द्रिय में तथा सर्वोत्कृष्ट विकास अनुत्तर देवों में होता है । मन से होने वाले ज्ञान को संब्यवहार प्रत्यक्ष कहा जा सकता है। (द्र. ज्ञान)

मन एक साथ अनेक अर्थों को ग्रहण कर सकता है किन्तु एक साथ दो कियायें या दो उपयोग नहीं हो सकते। (द्र. निह्नव)

मन अप्राप्यकारी है अतः उसके व्यंजनावग्रह नहीं होता। (द्र. आभिनिबोधिक ज्ञान)

मनरूप में परिणत मन के पुद्गलस्कन्धों को मन:-पर्यवज्ञानी जानता है। (द्र. मन:पर्यवज्ञान)

दीर्घकालिकी संज्ञा : संजीश्रुत का भेद ।

(द्र. श्रुतज्ञान)

मनःपर्यवज्ञान -मनोवर्गणा के आधार पर मान-सिक भावों को जानने वाला अती-न्द्रिय ज्ञान ।

- १. मनः पर्यवज्ञान का निर्वचन
- २. मनःपर्यवज्ञान की परिमाषा
  - \* मनःपर्यवज्ञानः प्रत्यक्ष ज्ञान

(द्र. ज्ञान)

\* मन:पर्यवज्ञान स्वार्थ

(द्र. ज्ञान)

- ३. मनःपर्यवज्ञान के प्रकार
- ४. मन:पर्यवज्ञान का विषय
- ५. मनःपर्यवज्ञान की अर्हता
- ६. मन:पर्यवज्ञान को पश्यत्ता
- ७ मन:पर्यवज्ञानी अचक्षुदर्शन से देखता है
- मनःपर्यवदर्शन नहीं होता
- ९. मन:पर्यवज्ञान और अवधिज्ञान में अन्तर
  - ० मन:पर्यवज्ञान और अवधिज्ञान में साधर्म्य
- १०. मन:पर्यवज्ञान और केवलज्ञान में साधर्म्य
  - \* मन:पर्यवज्ञान : एक लब्धि (द्र. लब्धि)
  - \* तीर्थंकर और मनःपर्यवज्ञान (द्र. तीर्थंकर)

## १. मनःपर्यवज्ञान का निर्वचन

मनसि मनसो वा पर्यवः मनःपर्यवः सर्वतो मनो-द्रव्यपरिच्छेदः । मनासि मनोद्रव्याणि पर्येति — सर्वात्मना परिच्छिनस्ति मनःपर्यायम् । (नन्दीमवृ प ६६)

मन में होने वाले अथवा मन के पर्यंव मनःपर्यव हैं। अर्थात् सर्वथा मनोद्रव्य का परिच्छेद मनःपर्यव है। जो मनोद्रव्य को सर्वात्मना जानता है, वह मनः पर्यवज्ञान है।

#### २. मनःपर्यवज्ञान की परिभाषा

मणपज्जवनाणं पुण, जणमणपरिचितियत्थपागडणं । माणुसिखत्तनिबद्धं, गुणपच्चइयं चरित्तवओ। (आवनि ७६)

मन:पर्यवज्ञान संज्ञीपंचेन्द्रिय के मनश्चिन्तित अर्थ को प्रकट करता है। इसका संबंध मनुष्य क्षेत्र से है। यह गुणप्रत्यिक है, चरित्रवान् संयमी के ही होता है।

जेण उप्पण्णेण णाणेण मणुस्ससेते सिन्नजीवेहिं मणपातोग्गाणि दन्नाणि मण्णिजमाणाणि जाणित तं मणपज्जवणाणं भन्नति । जहा पिहुजणो अन्नो अन्नस्स कस्सइ आगारे दर्ठूणं दुमणं सुमणं वा भावं जाणित, एवं मणपज्जवणाणीवि संनीणं पंवेदियाणं मणोगते भावे जाणित, जहा एरिसेहिं दन्वेहिं मण्णिज्जमाणेहिं एरिसं चितितं भवति। (आवसू १ पृ ७१)

जिस ज्ञान के उत्पन्न होने पर मुनि मनुष्य क्षेत्र के संज्ञी जीवों के मनःप्रायोग्य मनरूप में परिणत मनो द्रव्यों को जानता है, वह मनःपर्यवज्ञान है।

जैसे एक सामान्य व्यक्ति किसी व्यक्ति के आकार-प्रत्याकार की देखकर उसके अच्छे-बुरे भाव जान लेता है, वैसे ही मनःपर्यवज्ञानी भी संज्ञी पञ्चेन्द्रिय जीवों के मनोगत भाव जान लेता है अमुक व्यक्ति ने अमुक प्रकार के मनोद्रव्य से मनन किया है, अतः इसका चितन ऐसा होना चाहिए।

मुणइ मणोदञ्वाइं नरलोए सो मणिज्जमाणाइं। "
दव्वमणोपज्जाए जाणइ पासइ य तम्गएणंते ।
तेनावभासिए उण जाणइ बज्भेऽणुमाणेणं।
(विभा = १३,=१४)

मनः पर्यवज्ञानी तिर्यक्लोक में संज्ञी जीवों द्वारा गृहीत मनरूप में परिणत द्रव्यमन के अनन्त पर्यायों तथा तद्गत वर्ण आदि भावों को जानता देखता है। वह द्रव्यमन से प्रकाणित चिन्तनीय वस्तु —घट, पट आदि को अनुमान से जानता है।

सण्णिणा मणन्तेण मणिते मणोखंधे अणंते अणंतपदेसिए दब्बहुताए तग्मते य बण्णादिए भावे मणपज्जबनाणेणं पच्चबद्धं पेबखमाणो जाणाति त्ति भणितं । मणितमत्थं पुण पच्चबद्धं ण पेबखति, जेण मणालंबणं मृत्तममृत्तं वा । सो य छदुमत्थो तं अणुमाणतो पेबखति त्ति अतो पासणता भणिता । (नन्दीचू पृ २४) संज्ञी जीव द्वारा मनरूप में परिणत अनन्तप्रदेशी मन के स्कन्ध तथा तद्गत वर्ण आदि भावों को मनःपर्यवज्ञानी साक्षात् देखता है। वह चितित पदार्थ को प्रत्यक्ष नहीं देखता, अनुमान से देखता है, इसलिए उसकी पश्यत्ता बताई गई है। मन का आलम्बन मूर्त-अमूर्त दोनों प्रकार के पदार्थ हो सकते हैं। छद्मस्य अमूर्त्त को साक्षात् नहीं देख सकता।

(मनः पर्यवज्ञान का विषय मन के द्वारा चिन्त्यमान वस्तु है या चिन्तनप्रवृत्त मनोद्रव्य की अस्वथाएं हैं — इस विषय में जैन परम्परा में मतैक्य नहीं है। निर्युक्ति-कार ने पहला पक्ष मान्य किया है। चूिणकार ने इसी गाथा की व्याख्या में लिखा है कि मनः पर्यवज्ञान अनन्त-प्रदेशों मन के स्कन्धों तथा तद्गत वर्ण आदि भावों को प्रत्यक्ष जानता है। चिन्त्यमान विषय वस्तु को साक्षात् नहीं जानता क्योंकि चिन्तन का विषय मूर्त और अमूर्त दोनों प्रकार के पदार्थ हो सकते हैं। छद्मस्य मनुष्य अमूर्त का साक्षात्कार नहीं कर सकता इसलिए मनः पर्यवज्ञानी चिन्त्यमान वस्तु को अनुमान से जानता है। इसीलिए मनः पर्यवज्ञान की पश्यत्ता (पन्नवणा ३०।२) का निर्देश भी दिया गया है। विशेषावश्यक भाष्य में भी दूसरे पक्ष का अनुसरण किया गया है। देखें — नन्दी सूत्र २३ का टिप्पण)

# ३. मनःपर्यवज्ञान के प्रकार

तं च दुविहं उप्पज्जइ, तं जहा—उज्जुमई य विजलमई य। (नन्दी २४) मन:पर्यवज्ञान के दो प्रकार हैं—ऋजुमित और विपुलमिति।

## ऋजुमति

रिजु सामण्णं तम्मत्तगाहिणी रिजुमई मणोनाणं। पायं विसेसविमुहं घडमेत्तं चितियं मुणइ॥ (विभा ७८४)

ऋजु का अर्थ है — सामान्य । जो सामान्य रूप से मनोद्रव्य को जानता है, वह ऋजुमित मनोज्ञान है । यह प्रायः विशेष पर्याय को नहीं जानता । ऋजुमित मनः पर्यवज्ञानी इतना ही जानता है कि अमुक व्यक्ति ने घट का चिन्तन किया है । देश, काल आदि से सम्बद्ध घट के अन्य अनेक पर्यायों को वह नहीं जानता ।

#### वियुसमित

विउलं वत्युविसेसणमाणं तग्गाहिणी मई विउला । चितियमणुसरइ वडं पसंगओ पज्जवसएहि॥ (विभा ७८४)

घटोऽनेन चिन्तितः, स च सौवर्णः पाडलिपुत्रकोऽद्य-तनो महान् अपवरकस्थितः फलपिहित इत्याद्यध्यवसाय-हेतुभूता प्रभूतविशेषविशिष्टमनोद्रव्यपरिच्छित्तिरित्यर्थः। (नन्दीमव प १०६)

विशेषग्राहिणी मित विपुलमित है। अमुक व्यक्ति ने घड़े का चिन्तन किया है। वह घड़ा सोने का बना हुआ है, पाटलिपुत्र में निर्मित है, आज ही बना है, आकार में बड़ा है, कक्ष में रखा हुआ है, फलक से ढका हुआ है— इस प्रकार के अध्यवसायों के हेतुभूत अनेक विशिष्ट मानसिक पर्यायों का ज्ञान विपुलमित मनःपर्यवज्ञान है।

#### ४. मन:पर्यवज्ञान का विषय

तं समासओ चउन्विहं पण्णतं, तं जहा —दञ्बओ, खेत्तओ, कालओ, भावओ।

- दब्बओ णं उज्जुमई अणंते अणंतपएसिए खंधे जाणइ
   पासइ। ते चेव विउलमई अब्भहियतराए विजल-तराए विसुद्धतराए वितिमिरतराए जाणइ पासइ।
- क्षेत्तओ णं उज्जुमई अहे जाव इमीसे रयणप्यभाए
  पुढवीए उवरिमहेट्ठिल्ले खुड्डागपयरे, उड्ढं जाव
  जोइसस्स उवरिमतले, तिरियं जाव अंतोमणुस्सक्षेत्ते
  अड्ढाइज्जेसु दीवसमुद्देसु (अर्धतृतीयाङ्गुलहीनेषु—
  आवमवृप ५२), पण्णरससु कम्मभूमीसु, तीसाए
  अकम्मभूमीसु, छ्रप्पण्णए अंतरदीवगेसु सण्णीणं
  पंचेंदियाणं पज्जत्त्याणं मणोगए भावे जाणइ पासइ।
  तं वेव विजलमई अड्ढाइज्जेहिमंगुलेहि अब्भहियतरं
  विजलतरं विसुद्धतरं वितिमिरतरं खेतं जाणइ
  पासइ।
  - ० कालओ णं उज्जुमई जहण्णेणं पिलओवमस्स असंखिज्जयभागं उक्कोसेण वि पिलओवमस्स असं-खिज्जयभागं अतीयमणागयं वा कालं जाणइ पासइ। तं चेव विउलमई अब्भहियतरागं विउलतरागं विसुद्धतरागं वितिमिरतरागं जाणइ पासइ।
- भावओ णं उज्जुमई अणंते भावे जाणइ पासइ,
   सञ्बभावाणं अणंतभागं जाणइ पासइ। तं चेव
   विजलमई अब्भहियतरागं विजलतरागं विसुद्धतरागं
   वितिमिरतरागं जाणइ पासइ। (नन्दी २५)

विषयविभागकी अपेक्षा से मनः पर्यवज्ञान चार प्रकारका है—

- १. द्रध्यतः द्रव्य की दृष्टि से ऋजुमित मनः पर्यवज्ञानी मनोवर्गणा के अनंत-अनंतप्रदेशी स्कन्धों को जानता देखता है। विपुलमित मनः पर्यवज्ञानी उन स्कंधों को अधिकतर, विपुलतर, विशुद्धतर और उज्ज्वलतर रूप से जानता देखता है।
- २. क्षेत्रतः क्षेत्र की दृष्टि से ऋजुमित मनः पर्यंवज्ञानी नीचे की ओर इस रत्नप्रभा पृथ्वी के ऊर्ध्वर्ती क्षुल्लकप्रतर से अधस्तन क्षुल्लकप्रतर तक, ऊपर की ओर ज्योतिष्चक्र के उपरितल तक, तिरछे भाग में मनुष्यक्षेत्र के भीतर अढ़ाई द्वीप समुद्र (ढाई अंगुल हीन) तक, पन्द्रह कर्मभूमियों, तीस अकर्मभूमियों और छुप्पन अन्तर्द्वीपों में वर्तमान पर्याप्त समनस्क पंचेन्द्रिय जीवों के मनोगत भावों को जानता देखता है। विपुलमित मनः पर्यंवज्ञानी उस क्षेत्र से अढ़ाई अंगुल अधिकतर (सम्पूर्ण मनुष्य क्षेत्र) विपुलतर विगुद्धतर और उपज्वलतर क्षेत्र को जानता देखता है।
- इ. कालतः काल की दृष्टि से ऋजुमित मनःपर्यवन्त्रानी जमन्यतः पत्योपम के असंख्यातवें भाग को, उत्कृष्टतः पत्योपम के असंख्यातवें भाग अतीत और भविष्य को जानता देखता है। विपुलमित मनः पर्यवज्ञानी उस कालखण्ड को अधिकतर विपुलतर विश्रद्धतर और उज्ज्वलतर जानता देखता है।
- ४. भावतः भाव की दृष्टि से ऋजुमित मनःपर्यव-जानी अनंतभावों को जानता देखता है, सब भावों के अनन्तवें भाग को ही जानता देखता है। विपुल-मित मनःपर्यवज्ञानी उन भावों को अधिकतर, विपुलतर विशुद्धतर और उज्ज्वलतर जानता देखना है।

# ५. मनःपर्यवज्ञान की अर्हता

ःःःः इड्ढिपत्त-अपमत्तसंजय-सम्मदिद्धि-पज्जत्तग -संखेजजवासाउयकम्मभूमिय-गडभवक्कंतियमणुस्साणंःः मणपज्जवनाणं समुष्पज्जइ । (नन्दी २३)

मन: पर्यवज्ञान ऋद्धिप्राप्त (लब्धि प्राप्त), अप्रमत्त-संयत, सम्यगृदृष्टि, पर्याप्तक, संख्यात वर्षे आयुष्य वाले, कर्मभूमि में उत्पन्न गर्भज मनुष्यों को होता है।

## ६. मनःपर्यवज्ञान की पश्यत्ता

**'''पन्नवणाए मणपञ्जवनाणपासणा भणिया।**'''

मनःपर्यायज्ञानस्य प्रकृष्टेक्षणलक्षणा साकारोपयोग-विशेषरूपा पश्यत्ता प्रोक्ता, तयैवासौ मनःपर्यायज्ञानी पश्यति इति व्यपदिश्यते । (विभा ८२२ मवृषु ३३६)

प्रज्ञापना आगम (३०।२) में मनःपर्यवज्ञान की प्रकुष्ट दर्शन लक्षण वाली विशिष्ट, ज्ञानोपयोगरूप पश्यत्ता बतलाई गई है। उसी पश्यत्ता से मनःपर्यवज्ञानी देखता है।

# ७. मनःपर्यवज्ञानी अचक्षुदर्शन से देखता है

सो य किर अचक्खुदंसणेण पासइ जहा सुयन्नाणी।"" (विभा ८१४)

जैसे श्रुतज्ञानी अचक्षुदर्शन से देखता है, वैसे ही मनः पर्यवज्ञानी अचक्षु दर्शन से देखता है।

मनः पर्यायदर्शनं भिन्नं नोक्तं, कथं 'पश्यति' इत्युच्यते ? अचक्षुर्दर्शनास्यं मनोरूपनोइन्द्रियं दर्शनिविषयमस्य द्रष्टव्यम्, तेनास्य दर्शनसम्भवः । परस्य घटादिकमर्थं
चिन्तयतः साक्षादेव मनः पर्यायज्ञानी मनोद्रव्याणि तावज्जानाति, तान्येव च मानसेनाचक्षुर्दर्शनेन विकल्पयति ।
अतो मानसाचक्षुर्दर्शनापेक्षया पश्यतीत्युच्यते । ततर्व्वकस्यैव मनः पर्यायज्ञानिनः प्रमातुर्मनः पर्यायज्ञानादनन्तरभेव मानसाचक्षुर्दर्शनमुत्पद्यते इत्यसावेक एव प्रमाता मनःपर्यायज्ञानेन मनोद्रव्याणि जानाति, तान्येव चाचक्षुर्दर्शनेन
मानसेन पश्यतीत्यभिद्यीयते । "विशेषोपयोगापेक्षया
जानाति, सामान्यार्थोपयोगापेक्षया पश्यतीत्युक्तम् ।

(नन्दीहावृष्ट १२२)

मन:पर्यंव दर्शन स्वतंत्ररूप से प्रतिपादित नहीं है, तब 'पण्यति' का प्रयोग क्यों ? अचक्षुदर्शननामक मन-रूप नोइन्द्रिय इसके दर्शन का विषय है, इसलिए दर्शन सम्भव है।

कोई व्यक्ति घट का चितन कर रहा है। मन:पर्यव-ज्ञानी उसके मनोद्रव्यों को साक्षात् जानता है और मानस अचक्षुदर्शन से उन्हीं का विकल्प करता है। अत: मानस अचक्षुदर्शन की अपेक्षा से सूत्रपाठ में 'पासइ' का प्रयोग हुआ है।

एक ही मन:पर्यवज्ञानी प्रमाता के मन:पर्यवज्ञान के बाद ही मानस अचक्षुदर्शन पैदा होता है। वह मन:- पर्यवज्ञान से मनोद्रव्यों को जानता है तथा मानस अचक्षु-दर्शन से उन्हीं को देखता है।

वह विशेष उपयोग की अपेक्षा से जानता है, सामान्य अर्थोपयोग की अपेक्षा से देखता है।

## s. मनःपर्यंव दर्शन नहीं होता

विणिष्टतरमनोद्रव्याकारपरिच्छेदापेक्षया सामान्य-रूपमनोद्रव्याकारपरिच्छेदो व्यवहारतो दर्शनरूप उक्तः। परमार्थतः पुनः सोऽपि ज्ञानमेव, यतः सामान्यरूपमपि मनोद्रव्याकारप्रतिनियतमेव पश्यति। प्रतिनियतिकोष-ग्रहणात्मकं च ज्ञानं न दर्शनम्। अत एव सूत्रेऽपि दर्शनं चतुर्विधमेवोक्तं न पञ्चविधमपि, मनःपर्यायदर्शनस्य परमार्थतोऽसम्भवादिति। (नन्दीमवृप १०९)

विभिष्टतर मनोद्रव्य के ज्ञान की अपेक्षा से ही सामान्यरूप मनोद्रव्य के ज्ञान को व्यवहार में दर्शन कहा गया है। वास्तव में वह भी ज्ञान ही है। क्योंकि सामान्य रूप होने पर भी वह प्रतिनियत मनोद्रव्य को ही देखता है। प्रतिनियत—विशेष को ग्रहण करने वाला ज्ञान ही होता है, दर्शन नहीं। इसलिए आगम में भी चार दर्शन (चक्षु-अचक्षु-अवधि-केवल) प्रतिपादित हैं, पांच नहीं। मन:पर्यवदर्शन वस्तुत: नहीं होता।

मनःपर्यायज्ञानं मनोद्रव्याणां पर्यायानेव गृह्णन् उप-जायते । पर्यायाप्रच विशेषाः । विशेषग्राहकं च ज्ञानमतो मनःपर्यायज्ञानमेव भवति, न तु मनःपर्यायदर्शनम् ।

(आवमव् प =२)

मन:पर्यवज्ञान में क्षयोपश्यम की पटुता होती है, अतः वह मनोद्रव्य के पर्यायों को ही ग्रहण करता हुआ उत्पन्न होता है। पर्याय विशेष होते हैं। विशेष का ग्राहक ज्ञान है, इसलिए मन:पर्यव ज्ञान ही होता है, मन:पर्यव दर्शन नहीं होता।

# ६. मनःपर्यवज्ञान और अवधिज्ञान में अन्तर

अविधिज्ञानमिवरतसम्यग्दृष्टेरिप भवति । द्रव्य-तोऽशेषरूपिद्रव्यविषयं, क्षेत्रतो लोकविषयं कतिपयलोक-प्रमाणक्षेत्रापेक्षया अलोकविषयं च । कालतोऽतीतानागता-संख्येयोत्सिप्पणीविषयं, भावतोऽशेषेषु रूपिद्रव्येषु प्रतिद्रव्यमसंख्येयपर्यायविषयम् । मनःपर्यायज्ञानं पुनः संयतस्याप्रमत्तस्यामधौषध्याद्यन्यतमिद्धप्राप्तस्य । द्रव्यतः संज्ञिमनोद्रव्यत्रिषयं, क्षेत्रतो मनुष्यक्षेत्रगोचरं, काल- तोऽतीतानागतपत्योपमासंख्येयभागविषयं, भावतो मनोद्रव्यगतानन्तपर्यायालम्बनम्। ततोऽवधिज्ञानात् भिन्नम्। (नन्दीमवृप १११)

#### अवधिज्ञान

**१. स्वामी** अविरतसम्यग्दृष्टि, देशविरत, सर्वविरत।

#### २. विषय

- ० द्रव्य से-अशेष रूपी द्रव्य।
- ० क्षेत्र से पूरा लोक और अलोक में लोक-प्रमाण असंख्येय खण्ड।
- काल से—असंख्येय अवसर्पिणी-उत्सर्पिणी
   प्रमाण अतीत-अनागत काल ।
- ० भाव से ─प्रत्येक रूपी द्रव्य के असंख्येय पर्याय ।

#### मन:धर्यवज्ञान

- **१. स्वामी** —ऋद्धि सम्पन्न अप्रमत्त संयत ।
- २. विषय
  - ० द्रव्य से --संज्ञी जीवों का मनोद्रव्य।
  - ० क्षेत्र से —मनुष्य क्षेत्र ।
  - काल से पल्योपम के असंख्येय भाग प्रमाण अतीत-अनागतकाल।
  - ० भाव से -- मनोद्रच्य के अनन्त पर्याय।

### मनःवर्यवज्ञान और अवधिज्ञान में साधर्म्य

… छाउमत्य-विसय-भावादिसामण्णा ।। (विभा ५७) दोनों ज्ञान छाउस्थ के होते हैं। दोनों ज्ञानों का विषय है—रूपीद्रव्य । दोनों ज्ञान क्षायोपशमिक भाव हैं। दोनों प्रत्यक्ष ज्ञान हैं।

# १०. मनःपर्यवज्ञान और केवलज्ञान में साधर्म्य

यथा मनः पर्यायज्ञानमध्रमत्तयतेरेव भवति एवं केवल-ज्ञानमप्यप्रमत्तभावयतेरेवेति साधर्म्यम् । यथा मनः पर्यायज्ञानं विपर्ययज्ञानं न भवति एवं केवलज्ञानम-पीतिः साधर्म्यम् । (नन्दीहावृष्ट २०)

 जैसे मन:पर्यवज्ञान अप्रमत्त यति के होता है, वैसे ही केवलज्ञान भी अप्रमत्त यति के होता है।  मनःपर्यवज्ञान विपर्ययज्ञान नहीं होता, केवलज्ञान भी विपर्ययज्ञान नहीं होता।

मनः पर्याप्ति — मन के योग्य पुद्गलों का ग्रहण, परिणमन और उत्सर्ग करने वाली पौद्गलिक शक्ति की प्राप्ति । (द्र. पर्याप्ति)

मनुष्य—विकास की सर्वाधिक क्षमता रखने वाला प्राणी।

- १. मनुष्य के प्रकार
- २. कर्मभूमिज मनुष्य
- ३. अकर्मभूमिज मनुष्य
- ४. अन्तर्द्वीपज मनुष्य
- ५. अन्तद्वींपज तियँच
- ६. खुप्पन अन्तर्होप
  - ० क्षेत्रीय वैशिष्ट्य
- ७. सम्मूच्छिम मनुष्य के उत्पत्ति स्थान
- मनुष्य की आयुस्थिति
  - ० कायस्थिति
  - ० अन्तर काल
  - ० अवगाहना
  - ० संख्यापरिमाण
- ९. मनुष्यभव की प्राप्ति का हेतु
- ९०. चार अंग दुर्लम
- ११. मनुष्य भवं की दुर्लभता : वस दृष्टान्त
- १२. आर्यक्षेत्र की दुर्लमता
- १३. पूर्ण इन्द्रियों की दुर्लमता
- १४. श्रृति की दुर्लमता और उसके हेतु
- १५. भद्धा की दुर्लभता
- १६. आचरण की दुर्लभता
- १७. दुर्लभता के अन्य प्रकार
  - ० मनुष्य जन्म : दस अंग
- १८. मनुष्य की दस अवस्थाएं

\* मनुष्य गति : शुभ्र नामकर्म (द्र. कर्म)

\* मनुष्य में शरीर

\* शरीर की अवगाहना का माप

(इ. अंगुल)

(द्र. शरीर)

\* अध्युष्य का माप

(ब्र. पत्योपम)

\* लेश्या की स्थिति

(इ. लेखा)

\* चार प्रकार की सामाधिक

(द्र. सामाधिक)

\* अवधिशान का संस्थान

(द्र. अवधिज्ञान)

# १. मनुष्य के प्रकार

88%

मणुया दुविहभेया उ, ते मे कित्तयओ सुण । संमुच्छिमा य मणुया, गब्भवनकंतिया तहा ॥ (उ ३६।१९५)

मनुष्य के दो प्रकार हैं सम्मूष्टियम और गर्भ-व्युत्कान्तिक।

### गर्भव्युत्कान्तिक के निर्वचन

गर्भे व्युत्कान्ति:-उत्पत्तिर्येषां ते गर्भव्युत्कान्तिकाः, अथवा गर्भाव् व्युत्कान्तिः - व्युत्क्रमणं निष्क्रमणं येषां ते गर्भव्युत्कान्तिकाः, उभयत्रापि गर्भजा इत्यर्थः।

(नन्दीमवृ प १०२)

- जिनकी गर्भ में ब्युत्क्रांति/उत्पत्ति होती है, वे गर्भव्युत्क्रांतिक/गर्भज हैं।
- २. जिनका गर्भ से व्युत्क्रमण/निष्क्रमण होता है, वे गर्भव्युत्क्रांतिक/गर्भज हैं। गब्भवनक्रंतिया जे उ, तिविहा ते वियाहिया। अकम्मकम्मभूमा य, अंतरदीवया तहा।। (उ ३६।१९६)

गर्भज मनुष्य तीन प्रकार के हैं— १. कर्मभूमिज

२. अकर्मभूमिज और ३. अन्तर्द्वीयज ।

पन्नरस तीसइ विहा, भेया अटुवीसई।

संखा उ कमसो तेसि, इइ एसा वियाहिया ॥ (उ ३६।१९७)

सम्भूच्छिमा —वान्तादिसमुद्भवाः । कर्मभूमकाः — पञ्चदक्षकर्मभूमिजाताः । अकर्मभूमकाः विश्वदकर्म-भूमिजाताः । अन्तरद्वीपकाः – षट्पञ्चाश्चत् अन्तरद्वीपेषु जाताः । (आवमवृष ४३९)

मनुष्य के चार प्रकार हैं--

- सम्मूर्व्छिम —वान्त, उच्चार-प्रश्लवण आदि चौदह
   स्थानों में उत्पन्न होने वाले।
- ० कर्मभूमिज पन्द्रह कर्मभूमियों में उत्पन्त होने वाले।
- o अकर्मभूमिज तीस अकर्मभूमियों में उत्पन्न होने वाले।
- अन्तर्द्वीपग छुप्पन अन्तर्द्वीपों में उत्परन होने वाले ।

(सूत्रकार ने अठाईस अन्तर्द्वीपों का उल्लेख किया है। यह हिमबत् के पाद में प्रतिष्ठित अन्तर्द्वीपों का ही कथन है। शिखरी के पाद में भी अठाईस अन्तर्द्वीप हैं)। एएसि वण्णओ चेव, गंधओ रसफासओ। संठाणादेसओ वावि, विहाणाइं सहस्ससो।।

(उ ३६।२०३)

वर्ण, गंध, रस, स्पर्श और संस्थान की दृष्टि से मनुष्य के हजारों भेद होते हैं।

## २. कर्मभूमिज मनुष्य

कृषिवाणिज्यतपःसंयमानुष्ठानादिकमंत्रधाना भूमयः कर्मभूमयो —भरतपञ्चकरवतपञ्चकमहाविदेहपञ्चक-लक्षणाः पञ्चदश तासु जाताः कर्मभूमिजाः।

(नन्दीमवृष १०२)

जिसमें कृषि, व्यापार आदि कर्म तथा संयम, तप आदि अनुष्ठान होते हैं, वह कर्मभूमि कहलाती है। वे कर्मभूमियां पन्द्रह हैं—पांच भरत, पांच ऐरवत और पांच महाविदेह। इनमें उत्पन्न होने वाले मनुष्य कर्म-भूमिज कहलाते हैं।

## ३. अकर्मभूमिज मनुष्य

कृष्यादिकर्म्मरहिताः कल्पपादपफलोपभोगप्रधाना भूमयो हैमवतपञ्चकहरिवर्षपञ्चकदेवकुरुपञ्चकोत्तरकुरु-पञ्चकरम्यकपञ्चकहैरण्यवतपञ्चकरूपास्त्रिशदकर्मभूमयः। (नन्दीमवृप १०२)

जो कृषि आदि कर्म से रहित है, जहां कल्पवृक्षों से ही आवश्यकताएं पूर्ण होती हैं, वह अकर्मभूमि कहलाती है। अकर्मभूमियां तीस हैं—पांच हैमबत, पांच हरिवर्ष, पांच देवकुर, पांच उत्तरकुर, पांच रम्यक्वास, पांच हैरण्यवत। इन अकर्मभूमियों में उत्पन्न होने वाले मनुष्य अकर्मभूमिज कहलाते हैं।

## ४. अन्तर्द्वीपज मनुष्य

अन्तरे लक्षणसमुद्रस्य मध्ये द्वीपा अन्तरर्द्वीषाः— एकोक्कादयः षट्पञ्चाशत् तेषु जाताः अन्तरद्वीपजाः । (तन्दीमवृप १०२)

लवणसमुद्र के मध्य जो एकोहक आदि छप्पन द्वीप हैं वे अन्तर्द्वीप कहलाते हैं। वहां उत्पन्न होने वाले मनुष्य और तिर्यच अन्तर्द्वीपज कहलाते हैं।

अन्तरद्वीपवासिनो मनुष्या वञ्जर्षभनाराचसंहिननः

समचतुरस्रसंस्थानसंस्थिताः समग्रश्रुभलक्षणितकमषपरिकलिता देवलोकानुकारिरूपलावण्यालङ्कारशोभितविग्रहाः । अष्टधनुः अतप्रमाणश्ररीरोच्छ्रायाः । स्त्रीणां
दिवदमेव किञ्चिन्न्यूनं द्रष्टन्यं, तथा पल्योपमासंस्येयभागप्रमाणायुषः ।

स्त्रीपुरुषयुगलव्यवस्थिताः । दशविधकलपादपसम्पाद्योपभोगसम्पदः । प्रकृत्यैव शुभचेतसो विनीताः प्रतनुक्रोधमानमायालोभाः सन्तोषिणो निरौत्सुक्याः कामचारिणोऽनुलोमवायुवेगाः । सत्यपि मनोहारिणि मणिकनकमौक्तिकादिके ममत्वकारिणि ममत्वाभिनिवेशरिहताः ।
सर्वथापगतवैरानुबन्धाः । परस्परप्रेष्यादिभाविनिर्मृक्ताः,
अत एवाहमिन्द्राः । हस्त्यश्वकरभगोमहिष्यादीनां सद्भावेऽपि तत्परिभोगपराङ्मुखाः पादिवहारचारिणो रोगवेदनादिविकला वर्तन्ते । चतुर्थाहारमेते गृह्णन्ति । चतुः
पष्टिश्च पृष्ठकरण्डकास्तेषाम् ।

षण्मासावशेषायुषश्चामी स्त्रीपुरुषयुगळं प्रसुवते। एकोनाशितिदिनानि च तत् परिपालयन्ति । स्तोकस्नेह-कषायतया च ते मृत्वा देवलोकम्पुपसर्पन्ति । ....तेषु च द्वीपेषु शाल्यादीनि धान्यानि विस्तसात एव समुत्पञ्चन्ते परं न ते मनुष्यादीनां परिभोगाय जायन्ते।

(नन्दीमवृप १०४)

संहनन-संस्थान — अन्तर्द्धीपज मनुष्यों के वज्रऋषभ-नाराच संहनन और समचतुरस्र संस्थान होता है। उनकी पृष्ठरज्जु में चोसठ करण्डक (मनके) होते हैं।

रूपसाबण्य — उनका सौन्दर्य देवों के तुरुय होता है। उनका शरीर तिल, मण आदि समग्र शुभ लक्षणों से युक्त और अलंकारों से अलंकृत होता है।

अवगाहना और आयुष्य — पुरुषों की अवगाहना आठ सौ धनुष और स्त्रियों की अवगाहना इससे कुछ कम होती है। इनका आयुष्य पत्योपम का असंख्यातवां भाग होता है।

•यवस्था, स्वभाव आदि — वे स्त्री और पुरुष युगलरूप में रहते हैं। इस यौगलिक व्यवस्था में आहार, वस्त्र आदि संबंधी आवश्यक कार्य दस प्रकार के कल्प-वृक्षों से सम्पादित होते हैं। उनमें स्वामी-सेवक आदि का भेद नहीं होता, अतः वे अहमिन्द्र होते हैं, सभी स्वामी होते हैं। वहां हस्ति, अश्व, ऊंट, गाय, भैंस आदि पशु होते हैं। योगलिक उनका उपयोग नहीं करते। वे पादविहारी होते हैं।

वे स्वभाव से ही गुभ चित्त वाले और विनीत होते हैं। उनके कोध, मान, माया और लोभ प्रतनु—उपभान्त होते हैं। वे संतोषी और औत्मुक्यविहीन होते हैं। वे स्वतंत्र विचरण करने वाले और अनुलोम वायुवेग वाले होते हैं। सहज समुपलब्ध चित्ताकर्षक मणि, मुक्ता, स्वर्ण आदि में उनकी ममत्वबुद्धि नहीं होती। वे वैरभाव से सर्वथा मुक्त होते हैं। वे सब प्रकार के रोगों और वेदनाओं से मुक्त होते हैं।

माहार - वे एक दिन के अन्तर से आहार करते हैं। अन्तर्द्वीपों में शालि आदि धान्य स्वभाव से ही उत्पन्न होते हैं, किन्तु वहां के मनुष्य इनका परि-भोग नहीं करते।

संतितिक्रम जब उनकी आयु छह मास शेष रहती है, तब वे एक युगल (पुत्र और पुत्री) को जन्म देते हैं और उन्यासी दिन तक उस युगल का पालन --संरक्षण करते हैं।

गिति—राग और द्वेष (आवेश-आवेग) की अल्पता के कारण वे मृत्यु के पश्चात् देवलोक में उत्पन्न होते हैं।

### प्र. अन्तर्द्वीपज तिर्यञ्च

व्याझसिंहसप्पदियो रौद्रभावरहिततया न परस्परं हिंस्यहिंसकभावे वर्त्तन्ते । तत एव तेऽपि देवलोकगामिनो भवन्ति । (नन्दीमवृ प १०४)

अन्तर्द्वीप के व्याघ्न, सिंह, सर्प आदि तिर्यञ्च रौद्र-भाव से रहित होते हैं। उनमें परस्पर हिस्य-हिसक भाव नहीं होता, इसलिए वे भी देवलोकगामी होते हैं।

### ६. छप्पन अन्तर्द्वीप

तिण्णि जोयणसते लवणजलमोगाहिता चुल्लहिम-बंतसिहरिपादपतिद्विता एगूरुगादि छप्पण्णं अंतरदीवगा। (नन्दीचु पृ २२)

लवणसमुद्र में तीन सौ योजन भीतर चुल्लहिमनान् के पाद में एकोरुक आदि अठाईम अन्तर्द्वीप तथा शिखरी के पाद में एकोरुक आदि अन्य अठाईस अन्तर्द्वीप प्रतिष्ठित हैं। इस प्रकार छुप्पन अन्तर्द्वीप हैं।

अन्तरद्वीपानां हिमवतः पूर्वापरप्रान्तविदिवप्रसृत-कोटिषु त्रीणि त्रीणि योजनशतान्यवगाह्य तावन्त्येव योजनशतान्यायामविस्तराभ्यां प्रथमेऽन्तरहीपाः, ततोऽप्ये-कैकयोजनशतवृद्धावगाहनया योजनशतवतुष्टयाद्यायाम-विस्तरा द्वितीयादयः षट्, "" प्रथमस्य चतुष्कस्य एकोरुक आभाषिको लांमूलिको वैषाणिक इति नाम, द्वितीयस्य " स्तिमस्य घनदन्तो गूढदन्तः श्रेष्ठदन्तः शुद्धदन्त इति । एतश्रामान एव चैतेषु युगलधार्मिका प्रतिवसन्ति । (उशाव् प ७००)

हिमवान् पर्वत की चारों विदिशाओं में तीन-तीन सौ योजन लवण समुद्र के भीतर, तीन-तीन सौ योजन आयाम-विस्तार वाले प्रथम चार अन्तर्द्वीप हैं। इसी प्रकार लवण समुद्र के भीतर क्रमणः चार सौ, पांच सौ, छह सौ, सात सौ, आठ सौ तथा नौ सौ योजन आगे चारों विदिशाओं में चार-चार अन्तर्द्वीप हैं। इस प्रकार सात श्रेणियों में एक-एक चतुष्क अन्तर्द्वीप हैं। अर्थात् ७४४ = २० अन्तर्द्वीप हैं। उनके नाम ये हैं—

पहला चतुष्क — एकोहक, आभाषिक, लांगूलिक, वैवाणिक। दूसरा चतुष्क — हयकर्ण, गजकर्ण, गोकर्ण, मष्कुलीकर्ण। तीसरा चतुष्क — आदर्शमुख, मेषमुख, हयमुख, गजमुख। चौथा चतुष्क — अश्वमुख, हस्तिमुख, सिहमुख, व्याझमुख। पांचवां चतुष्क — अश्वकर्ण, सिहकर्ण, गजकर्ण, कर्ण-प्रावरण।

छठा चतुष्क —उल्कामुख, विद्युत्मुख, जिह्वामुख, मेधमुख। सातवां चतुष्क - घनदन्त, गूढदन्त, श्रेष्ठदन्त, श्रुद्धदन्त।

इसी प्रकार छठे शिखरी पर्वत के लवण समुद्रगत इन्हीं नामवाले अन्य अठाईस अन्तर्द्वीप हैं।

दोनों को मिलाने पर २८+२८=५६ अन्तर्द्वीप होते हैं। इनमें रहनेवाले युगलधर्मा मनुष्य तद्-तद् नाम वाले होते हैं। (देखें -जीवाजीवाभिगम ३।२१६)।

## क्षेत्रीय वैशिष्ट्य

तेषु च द्वीपेषु दंशमशकयूकामत्कुणादय गरीरोपद्रबन् कारिणोऽनिष्टसूचकाश्च चन्द्रसूर्योपरागादयो न भवन्ति । भूमिरपि तत्र रेणुपङ्ककण्टकादिरहिता सकलदोषपरित्यक्ता सर्वत्र समतला रमणीया च वर्त्तते । (नन्दीमवृ प १०४)

उन अन्तर्द्वीपों में भारीरिक उपद्रव पैदा करने वाले डांस, मच्छर, जूं, खटमल आदि नहीं होते। अनिष्ट के सूचक चन्द्रग्रहण और सूर्यग्रहण भी नहीं होते। वहां की भूमि धूलि, कीचड़ और कांटों से रहित होती है। वह सब दोषों से मुक्त, सर्वत्र समतल और रमणीय होती है। - ७. सम्मूच्छिम मनुष्य के उत्पत्ति स्थान

अंतोमणुस्सक्षेतं पणयालीसाए जोयणसयसहस्सेसु अड्ढाइज्जेसु दीव-समुद्देसु पन्नरससु कम्मभूमीसु तीसाए अकम्मभूमीसु छप्पन्नाते अंतरदीवएसु गङ्भवनकंतियमणु-स्साणं चेव उच्चारेसु वा पासवणेसु वा खेलेसु वा सिघाणेसु वा वंतेसु वा पित्तेसु वा सोणिएसु वा सुककं पोग्गलपरिसाडेसु वा विगयजीवकलेबरेसु वा धीपुरिस-संजोगेसु वा गामणिद्धमणेसु वा णगरिणद्धमणेसु वा सब्वेसु चेव असुइट्ठाणेसु वा, एत्थ णं सम्मुच्छिममणुस्सा सम्मुच्छिति। (नन्दीहावृ पृ ३३)

पैतालीस लाख योजन प्रमाण मनुष्यक्षेत्र में अढ़ाई द्वीप समुद्रों, पन्द्रह कर्मभूमियों, तीस अकर्मभूमियों तथा छत्पन अन्तद्वींपों के गर्भज मनुष्यों के उच्चार, प्रस्नवण, श्लेष्म, सिषाण, वमन, पित्त, शोणित, शुक्र, परिशाटित शुक्रपुद्गल, मृतकलेवर, स्त्रीपुरुषसंयोग, ग्रग्मनालियों, नगरनालियों तथा सब अशुचि स्थानों में सम्मूछिम मनुष्य पैदा होते हैं।

## अवगाहना....आयुष्य

अंगुलस्य असंखेज्जइभागमेत्तीए ओगाहणाए असन्ती मिच्छादिट्टी अन्नाणी सञ्वाहि पज्जतीहि अपज्जत्तगा अंतोमुह्तद्वाउया चेव कालं करंति । (नन्दीहावृ पृ ३३) संमुच्छिमाणं चउव्वीसं मुहुत्ता अंतरं अंतीमुहुत्तं च ठिती । (अनुचू पृ ६९)

सम्मूच्छिम मनुष्य की अवगाहना है—अंगुल का असंख्यातवां भाग। वह असंजी, मिथ्याद्धि, अज्ञानी और अपर्याप्त होता है। उसका आयुष्य अन्तर्मुहूर्त्त तथा अंतर काल चौबीस मुहुर्त्त का होता है।

# **द. मनुष्य की आयुस्थिति**

पिलओवमाइं तिण्णि उ, उक्कोसेण वियाहिया। आउद्विई मणुयाणं, अंतोमुहुत्तं जहन्निया॥ (उ ३६।२००)

भनुष्य की आयुस्थिति जघन्यतः अन्तर्मूहूर्त्त और उत्कृष्टतः तीन पत्योपम की है ।

#### कायस्थिति

पिलओवमाइं तिष्णि उ, उक्कोसेण वियाहिया।
पुन्वकोडीपुहत्तेणं, अंतोमुहुत्तं जहन्निया।।
(उ ३६।२०१)

मनुष्यों की कायस्थिति जघन्यतः अन्तर्मुहूर्त्त और उत्कृष्टतः पृथक्तव (दौ से नो तक) करोड़ पूर्व अधिक तीन पत्थोपम है।

पंचिवियकायमङ्गओ, उनकोसं जीवो उ संवसे । सत्तहभवग्गहणे (उ १०।१३)

पंचेन्द्रिय काय में उत्पन्न हुआ जीव अधिक से अधिक सात-आठ जन्म उसी काय में ग्रहण कर सकता है।

(पांच इन्द्रिय वाले जीव लगातार एक सरीखे सात-आठ जन्म ले सकते हैं। मनुष्यों की कायस्थिति जघन्यतः अन्तर्मृहूर्त्तं और उत्कृष्टतः पृथक्तव कोटि पूर्वं अधिक तीन पत्योपम है। यह तीन पत्योपम की भवस्थिति यौगलिक मनुष्यों की होती है। शेष मनुष्यों की उत्कृष्ट भव-स्थिति एक कोटिपूर्व की होती है। एक कोटिपूर्व आयुष्य वाले मनुष्य के सात भवों का कालमान सात कोटिपूर्व होता है। वही मनुष्य आठवां भव यदि यौगलिक का करता है तब कुल मिलाकर उसकी स्थिति तीन पत्य और सात पूर्वकोटि की हो जाती है। जीवाजीवाभिगम ९।२२४)

#### अन्तरकाल

····अणंतकालमुक्कोसं, अंतोमुहुत्तं जहन्नयं । (उ ३६।२०२)

मनुष्य का अन्तरकाल (मनुष्य के काय को छोड़कर पुनः उसी काय में उत्पन्न होने तक का काल) जघन्यतः अन्तर्मुहर्त्त और उत्कृष्टतः अनन्त काल का है।

## अवगाहना

शरीरस्यावगाहना तत् जघन्यम् । अंगुलासंख्येयभाग-लक्षणम् उत्कृष्टं – त्रिगव्यूतप्रमाणम्) ।

(आवमवृ प ४४६)

मनुष्य के शरीर की जघन्य अवगाहना अंगुल का असंख्येय भाग और उत्कृष्ट अवगाहना तीन गन्यूत (तीन कोस) प्रमाण होती है।

# संख्या परिमाण

क्षेत्र परिमित होता है। वे महाकाय और प्रत्येक शरीरी होते हैं। मनुष्यों के औदारिक शरीर संख्येय अथवा असंख्येय होते हैं। यह असंख्येयता संमूचिछम मनुष्यों की अपेक्षा से है।

जहण्णपदे मणुयाण एक्कारस पुष्वकोडिकोडीतो। बावीस कोडिलक्खा कोडिसहस्सा य चुलसीति।। अट्ठेव य कोडिसता पुब्वाण दसुत्तरा ततो होंति। एकासीति लक्खा पंचाणउई सहस्सा छप्पण्णा तिष्णि सता पुन्नाणं पुन्नविष्या अण्णे। एत्तो पुरुवंगाई इमाइ अहियाइं अण्याई ।। लक्खाइं एक्कवीसं पुब्बंगाण सत्तरिं सहस्सा य ॥ छच्चेवेगूणद्वा पुरुवगाण सता होंति ॥ तेसीति सतसहस्सा छप्पण्णा खलु भवे सहस्सा या छत्तीसं एवइया वेगला तिन्नि सया मणुया ॥ (अनुचू पृ ७१)

मनुष्य का जघन्यपद में संख्यापरिमाण संख्यात कोटिकोटि में बताया गया है —

ग्यारह कोटिकोटि बाईस लाख कोटि चौरासी हजार कोटि आठ सौ दस कोटि पूर्व, इक्यासी लाख पिच्यानवे हजार तीन सौ छप्पन पूर्व, इक्कीस लाख सत्तर हजार छह सौ उनसठ पूर्वांग, तैयासी लाख छप्पन हजार तीन सौ छत्तीस।

(बौरासी लाख का एक पूर्वांग होता है। चौरासी लाख को चौरासी लाख से गुणन करने पर जो संख्या लब्ध हो, वह एक पूर्व है। अनुयोगद्वारचूणि में मनुष्यों की जघन्य पद संख्या के उनतीस स्थान निदिष्ट हैं।)

# ६. मनुष्य भव की प्राप्ति का हेतु

दुल्लहे खलु माणुसे भवे, चिरकालेण वि सन्वयाणिणं। गाढा य विवास कम्मुणो ''''''। (उ १०।४)

सब प्राणियों को चिरकाल तक भी मनुष्य जन्म मिलना दुर्लभ है। कर्म के विपाक तीव होते हैं।

कम्मसंगेहि सम्मूढा, दुविखया बहुवेयणा । अमाणुसासु जोणीसु, विणिहम्मंति पाणिणो ॥ कम्माणं तु पहाणाए, आणुप्रवी कयाइ उ । जीवा सोहिमणुप्पता, आययंति मणुस्सयं॥

(उ३।६,७) जो जीव कर्मों के संग से सम्मूढ, दुःखित और अत्यन्त वेदना वाले हैं, वे अपने कृत कर्मों के द्वारा मनुष्येतर (नरक, तिर्यञ्च) योनियों में ढकेले जाते हैं।

कालकम के अनुसार कदाचित् मनुब्यगति को रोकने वाले कमों का नाग हो जाता है। उस शुद्धि को पाकर जीव मनुष्य भव को प्राप्त होते हैं।

प्रहीयमाणेषु मनुष्ययोनिषातिषु कम्मंसु निर्वर्तकेषु वा आनुपूर्व्यण उदीर्यमाणेसु, कथ आनुपूर्व्या उदीर्यते ? उच्यते, उक्कड्ढंतं जहा तोयं, अहवा कम्मं वा जोगं व भवं च आयुगं वा मणुस्सगितिणामगोत्तस्स किस्मिश्चित्तु काले कदाचित् तु पूरणे, न सर्वदेवैत्यर्थः । (उच् पृ ९८)

तियंच और नरकगित के योग्य कर्म मनुष्यगित की प्राप्ति के प्रतिबन्धक होते हैं। उनके अस्तित्व-काल में जीव मनुष्यगित को प्राप्त नहीं होता। मनुष्यगित के बाधक कर्मों का नाण तथा मनुष्यगित में आने की शुद्धि प्राप्त होती है। उसी अवस्था में वह मनुष्य बनना है।

# १०. चार अंग दुर्लभ

चत्तारि परमंगाणि, दुल्लहाणीह जंतुणो। माणुसत्तं सुई सद्धा संजमम्मि य वीरियं॥ (उ ३।१)

इस संसार में प्राणियों के लिए चार परम अंग दुर्लभ हैं—मनुष्यत्व, श्रुति, श्रद्धा और संयम में पराक्रम ।

# ११. मनुष्य भव को दुर्लभता : दस दृष्टांत

चुल्लग पासग धन्ने जूए रयणे य सुमिण चक्के य। चम्म जुगे परमाणू दस दिट्ठंता मणुअलंगे ॥ (उनि १५९)

१. चोल्लग—बारी-बारी से भोजन । ब्रह्मदत्त का एक कार्पटिक सेवक था जिसने उसको अनेक बार विपत्तियों से बचाया था । वह सदा उसका सहायक बना रहा । ब्रह्मदत्त राजा बन गया । पर इस बेचारे को कहीं आश्रय नहीं मिला । राजा से अब मिलना दुष्कर हो गया । बारह वर्ष बीत गए । अभिषेक का बारहवां वर्ष । कार्पटिक ने उपाय सोचा । वह ध्वजारोहकों के साथ चल पड़ा । राजा ने उसे पहचान लिया । राजा ने उसको अपने पास बुलाकर कहा जो इच्छा हो वह मांगो । कार्पटिक बोला—राजन् ! मैं पहले दिन आपके प्रासाद में भोजन करूं, फिर बारी-बारी से आपके समस्त राज्य

(द्र. गरीर)

के सभी संभ्रान्त कुलों में भोजन प्राप्त कर पुन: आपके प्रासाद में भोजन करूं — यह वरदान दें। राजा बीला — यह क्यों ? तुम चाहो तो मैं तुम्हें गांव दे सकता हूं, धन दे सकता हूं। तुम्हें ऐसा बना सकता हूं कि तुम जीवन भर हाथी के होदे पर मुख्यूर्वक घूमते रहो। कार्षटिक बोला — मुभे इन सब प्रयंचों से क्या ? राजा ने तथास्तु कहा।

अब वह बारी-बारी से नगर के घरों में जीमने लगा। उस नगर में अनेक कुलकोटियां थीं। क्या वह अपने जीवनकाल में उस नगर के घरों का अन्त पा सकताथा? कभी नहीं। फिर संपूर्णभारतवर्ष की बात ही क्या।

संभव है किसी उपाय या देवयोग से वह संपूर्ण भारतवर्ष के घरों का पार पा जाए, किन्तु मनुष्य जन्म को पुनः प्राप्त करना दुष्कर है।

२. पश्यकः एक व्यक्ति ने स्वर्ण अजित करने की एक युक्ति निकाली । उसने जुए का एक प्रकार निकाला और यंत्रमय पामकों का निर्माण किया । एक व्यक्ति को दीनारों से भरा थाल देकर घोषणा करवाई कि कोई मुफ्ते इस जुए में जीत लेगा, मैं दीनारों से भरा यह थाल उसे दे द्या । यदि वह व्यक्ति मुक्ते नहीं जीत सका तो उसे एक दीनार देना होगा । यंत्रमय पामक होने के कारण कोई उसे जीत न सका और धीरे-धीरे उसने स्वर्ण के अनेक दीनार अजित कर लिए ।

कदाचित् कोई व्यक्ति उसको जीत भी ले, पर मनुष्य जन्म से भ्रष्ट जीव पुनः मनुष्य जन्म सहजता से प्राप्त नहीं कर सकता।

3. धान्य — धान्य के विविध प्रकारों को मिश्रित कर ढेर लगा दिया। उसमें एक प्रस्थ सरसों के दाने मिला दिए। एक वृद्धा उन सरसों के दानों को बीनने बैठी। क्या वह उन सरसों के दानों को पृथक् कर पाएगी ? देवयोग से पृथक् कर भी ले, फिर भी जीव को पुन: मनुष्य जन्म मिलना दुष्कर है।

४. चूत — राजसभा का मंडप एक सी आठ स्तम्भों पर आधृत था। राजकुमार का मन राज्य-लिप्सा से आक्रांत हो गया। उसने राजा को मार डालना चाहां। अमात्य को इसका पता चला। उसने राजा से कहा — हमारे वंश की यह परम्परा है कि राजकुमार राज्य प्राप्ति के अनुकम को सहन नहीं करता, उसे जुआ

खेलना होता है और उस जुए में जीतने पर ही उसे राज्य प्राप्त हो सकता है। उसने पूछा — जीतने की गर्त क्या है? राजा ने कहा ......... एक गांव तुम्हारा होगा, शेष हमारे। एक ही दांव में यदि तुम आठ सौ खेमों के एक-एक कोण को आठ सौ वार जीत लोगे तो तुम्हें राज्य सौंप दिया जाएगा। जैसे यह असंभव है, वैसे ही मनुष्य जन्म भी असंभव है।

४. रत्न - एक वृद्ध विणक् के पास अनेक रत्न थे। एक बार वृद्ध देशान्तर चला गया। पुत्रों ने सारे रत्न अन्यान्य व्यापारियों को बेच डाले। वृद्ध देशान्तर से आया और रत्नों के विक्रय की वात सुनकर चितित हो गया। उसने पुत्रों से कहा - बेचे हुए रत्नों की पुनः एकत्रित करो। पुत्र परेशान हो गए, क्योंकि उन्होंने सारे रत्न परदेशी व्यापारियों को बेच डाले थे। वे सारे व्यापारी दूर-दूर तक चले गए थे। जैसे उनसे रत्न एकत्रित करना असंभव था, वैसे ही मनुष्य जन्म पुनः प्राप्त होना असंभव है।

६. स्वप्त- एक कार्पटिक ने स्वप्त में देखा कि उसने पूर्ण वन्द्रमा को निगल लिया है। उसका फल स्वप्तपाठकों से पूछा। उन्होंने कहा— बड़ा घर मिलेगा। उसे मिल गया। दूसरे कार्पटिक ने भी स्वप्त में संपूर्ण चन्द्र मण्डल को देखा। उसने स्वप्तपाठकों से इसका फल पूछा। वे बोले चुम राजा बनोगे। उस देश का राजा सात दिन के बाद मर गया। अश्व की पूजा कर उसे गांव में छोड़ा। वह उसी व्यक्ति के पास जाकर हिनहिनाया। उसे पीठ पर बिठाकर राजमहल ले आया। वह राजा बन गया।

पहले कार्पटिक ने सोचा मैं भी ऐसा ही स्वप्न देखूं। वह दूध पीकर सो गया। क्या वैसा स्वप्न पुनः सुलभ हो सकता है ? कभी नहीं। वैसे ही मनुष्य जन्म पुन: सुलभ नहीं होता।

७. चक्र — इन्द्रदत्त इन्द्रपुर नगर का राजा था। उसके बाईस पुत्र थे। एक बार वह अमात्य की पुत्री में आसक्त हो. उसके साथ एक रात रहा। वह गर्भवती हुई। उसने पुत्र का प्रसव किया। उसका नाम सुरेन्द्रदत्त रखा।

राजा के सभी पुत्र और सुरेन्द्रदत्त कलाचार्य के पास शिक्षा ग्रहण करने लगे । सुरेन्द्रदत्त विनीत और अचंचल था। उसने कलाचार्य से बहुत कुछ शिक्षा प्राप्त कर ली। शेष राजकुमार स्थिर नहीं थे। वे वैसे ही रह गए ।

मथुरा के अधिपति जितसत्रु की पुत्री का नाम निर्वृति था। जब वह विवाह योग्य हुई, तब राजा के पूछने पर उसने कहा — पिताजी ! जो राधावेध कर षाएगा, वहीं मेरा पति होगा। स्वयंवर की घोषणा हुई। एक अक्ष पर आठचक और उसा पर एक पूतली स्यापित की गई। उसकी आंख को बींधने की शर्त रखी ।

इन्द्रदत्त अपने पुत्रों के साथ वहां आया। सभी पुत्रों ने पुतली की आंख को बींधने का प्रयत्न किया, पर सब व्यर्थ। अन्त में अमात्य के कहने पर सुरेन्द्रदत्त आया । उसको स्खलित करने के अनेक प्रयत्न हुए, पर उसने पुतली को आंख को बींध डाला। लोगों ने जय-जयकार किया। उसे निर्वृति और राज्य प्राप्त हुआ और शेष पराजित हो कर अपने-अपने देश चले गए। जैसे उस पुतली की आंख को बींधना दुष्कर था, वैसे ही मनुष्य जन्म दुब्कर है।

म. **वर्म** ─ एक ताल'ब था। वह पानी से लवालब भरा हुआ था। पूरे तालाब पर सधन शैवाल छाई हुई थी, मानो वह शैवाल रूपी चर्म से अवनद्व हो। एक कछुआ उसमें रहता था। एक बार उसने पानी में तैरते-तैरते एक स्थान पर भैवाल में छिद्र देखा। उसने छिद्र में से ऊपर देखा। आकाश में चांद चमक रहा था, तारे टिम-टिमारहेथे। कुछ क्षणों तक वह देखता रहा। किर सोचा, परिवार के सभी सदस्यों की यहां लाकर यह मनोरम दृश्य दिखाऊं। वह तत्काल गया और पूरे परि-बार के साथ लौट आया। हटी हुई भौवाल पुन: एका-कार हो गई थी। छिद्र नहीं मिला। सभी सदस्य निराश हो लौट गए। क्या पुनः वह कभी छिद्र को पासकेगा?

९. युग (जुझा) — एक अथाह समुद्र । समुद्र के एक छोर पर जुआ है और दूसरे छोर पर उसकी कील पड़ी है। उस कील का जुए के छिद्र में प्रवेश होना दुर्लभ है, उसी प्रकार मनुष्य जन्म भी दुर्लभ है।

कील उस अथाह पानी में प्रवाहित हो गई। बहते-बहते संभव है वह इस छोर पर आकर जुए के छिद्र में प्रवेश कर ले, किन्तु मनुष्य जन्म से भ्रष्ट जीव का पुनः मनुष्य जन्म पाना दुर्रुभ है।

**१०. परमाण्** — एक विशाल स्तंभ । एक देव उस स्तम्भ का चूर्ण कर, एक निलका में भर, मंदरवर्वत पर जाकर, उसे फूंक से विखेर देता है। स्तम्भ के वे सारे परमाणुइधर-उधर बिखर जाते हैं।

क्या दूसरा कोई भी व्यक्ति पुनः उन परमाणुओं को एकत्रित कर वैसे ही स्तम्भ का निर्माण कर सकता है ? कभी नहीं। वैसे ही एक बार मनुष्य जीवन को व्यर्थ खो देने,पर, युनः उसकी प्राप्ति दुष्कर होती है ।

(देखें - उशाव प १४५-१५०)

# १२. आये क्षेत्र को दुर्लभता

लद्धूण वि मागुसत्तणं, आरिअत्तं पुणरावि दुल्लहं। बहवे दसुया मिलेक्ख्या \*\* \*\*\*\*\* (उ १०।१६)

मनुष्य जन्म दुर्लंभ है। उसके मिलने पर भी आर्यत्व पाना और भी दुर्लभ है। बहुत सारे लोग मनुष्य होकर भी दस्यु और म्लेच्छ होते हैं।

(आर्य के नौ प्रकार -

१. क्षेत्र आर्थ

६. भाषा आर्य

२. जाति आर्थ

७. ज्ञान आर्य

३. कुल आर्य ४. कर्म आर्य

८. दर्शन आर्य ९. चारित्र आर्थ।

५. शिल्प आर्य

साढ़े पचीस देश क्षेत्रार्य माने गए हैं---

१. मगध

९. पांचाल

१८. दशार्थ

२. अंग

१०. जांगल

१९. चेदि

३. बंग

११. सौराष्ट्र

२०. सिधु सौबीर

४. कलिंग

१२. विदेह

२१. शुरसेन

५. काशी

१३. वत्स

२२. भंगि

६. कौशल

१४. शांडिल्य

२३. बट्ट

ও. কুচ

१४. मलय

२४. कुणाल

प्त. कुशावर्ता

१६. मत्स्य

२५. लाढ्

१७. वरण

अर्ध कैक्य। देखें प्रज्ञापना १।९२,९३)

#### म्लेच्छ

म्लेच्छा — अव्यक्तवाची, न यदुक्तमार्येरवधार्यते, ते च शकयवनशबरादिदेशोद्भवाः, येप्यवाप्यापि मनुजत्वं जन्तुरुत्पद्यते, एते च सर्वेऽपि धर्माधर्मगम्यागम्यभक्ष्या-भक्ष्यादि सकलार्यव्यवहारबहिष्कृतास्तिर्यक्प्राया एव ।

(उशावृप ३३७)

जिसकी भाषा अव्यक्त होती है, जिसका कहा हुआ आर्य लोग नहीं समभ पाते, उन्हें म्लेच्छ कहा जाता है। शक, यवन, शबर आदि देशों में उत्पन्न लोगों को म्लेच्छ कहा गया है। वे आयों की व्यवहार पद्धति - धर्म अधर्म, गम्य-अगम्य, भक्ष्य-अभक्ष्य से भिन्न प्रकार का जीवन जीते थे, इसलिए आर्य लोग उन्हें हेय दृष्टि से देखते थे।

# १३. पूर्ण इंद्रियों की दुर्लभता

लद्ध्या वि आरियत्तणं, अहीणपंचिदियया हु दुल्लहा। विगलिदियया ह दीसई'''''। (उ १०।१७)

आर्यदेश में जन्म मिलने पर भी पांचों इन्द्रियों से पूर्ण स्वस्थ होना दुर्लभ है। बहुत सारे लोग इन्द्रियहीन दीख रहे हैं।

# १४. थुति की दुर्लभता और उसके हेतु

अहीणपंचिदियत्तं पि से लहे, उत्तमधम्मसुई हु दुल्लहा। कुतित्थनिसेवए जणे ...... ॥

(उ १०।१८)

पांचों इन्द्रियां पूर्ण स्वस्य होने पर भी उत्तम धर्म की श्रुति दुर्लभ है। बहुत सारे लोग कुतीर्थिकों की सेवा करने वाले होते हैं।

आलस्स मोहऽवन्ना थंभा कोहा पमाय किविणत्ता। अन्नाणा वक्लेब कुऊहला रमणा। एएहि कारणेहि लद्ध्य सुदुल्लहंपि माणुस्सं।। न लहइ सुइं हिअकरिं संसाम्तारिणि जीवो ।। (उनि १६०,१६१)

श्रुति की दुर्लभता के तेरह कारण ---

- 🕈. आलस्य
- ८. भय

२. मोह

- ९. शोक
- ३. अवज्ञाया अश्लाघा
- १०. अज्ञान
- ४. अहंकार
- ११. व्याक्षेप

५. कोध

१२. कुतूहल

६. प्रमाद

- १३. कीडाप्रियता ।
- ७. कृपणता

# १५. श्रद्धा को दुर्लभता

लद्ध्य वि उत्तमं सुइं, सद्दह्या पुणरावि दुल्लहा। मिच्छत्तनिसेवए जणे .....॥ (उ १०।१९)

उत्तम धर्म की श्रुति मिलने पर भी श्रद्धा होना अधिक दुर्लभ है। बहुत सारे लोग मिथ्यात्व का सेवन करने वाले होते हैं।

# १६. आचरण की दुर्लभता

धम्मं पि हु सद्दहंतया, दुल्लहया काएण फासया। इह कामगुणेहि मुच्छिया ।।। (उ १०।२०)

उत्तम धर्म में श्रद्धा होने पर भी उसका आचरण करने वाले दुर्लभ हैं। इस लोक में बहुत सारे लोग कामगुणों में मूच्छित होते हैं।

# १७. दुर्लभता के अन्य प्रकार

माणुस्स खित्त जाई कुल रूवारोग्ग आउयं बुद्धी ! सवणुग्गह सद्धा संजमी अ लोगंमि दुलहाइं।। (उनि १५९)

मनुष्यत्व की दुर्लभता के प्रसंग में बारह दुर्लभ वस्तुओं का उल्लेख है-

- १. मनुष्य जन्म
- ७. आयुष्य
- २. आर्यक्षेत्र
- ८. बुद्धि
- ३. आयंजाति
- ९. धर्मकाश्रवण
- ४. आर्यकुल
- १०. धर्म का अवधारण
- ५. सुरूपता
- ११. श्रद्धा
- ६. आरोग्य
- १२. संयम

इंदियलढी निव्वत्तणाय पज्जित्ति निरुवहय खेमां। धाणारोग्नं सद्धा गाहग उवओग अट्टो य ॥ (उशावृ प १४५)

## ग्यारह वस्तुएं दुर्लभ हैं —

- १. इन्द्रियलब्धि पांच इन्द्रियों की प्राप्ति।
- २. निर्वर्तना ः इन्दियों की पूर्ण रचना ।
- ३. पर्याप्ति पूर्ण पर्याप्तियों की प्राप्ति ।
- ४. निरुपहतता -- अंगविकलता से रहित ।
- ५.क्षेम संपन्नदेशकी प्राप्ति।
- ६. धाण स्भिक्ष क्षेत्र अथवा वैभवशाली क्षेत्र की प्राप्ति ।

- ७. आरोग्य--स्वस्थता ।
- ८. श्रद्धा ।
- ९. ग्राहक शिक्षक, गुरु।
- १०. उपयोग स्वाध्याय आदि में जागरूकता।
- ११. अर्थ —धर्म विषयक जिज्ञासा ।

#### मनुष्य जन्म : दस अंग

तत्थ ठिच्चा जहाठाणं, जनखा आउनखए नुया। उवेंति माणुसं जोणि, से दसंगेऽभिजायई ॥ बेत्तं वत्युं हिरण्णं च, पसनो दास पोहसं। चत्तारि कामखंधाणि, तत्थ से उववज्जई ॥ मित्तवं नायवं होइ, उच्चागोए य वण्यवं। अप्पायंके महापन्ने, अभिजाए जसोबले ॥ (उ ३।१६-१८)

देव अपनी शील आराधना के अनुरूप स्थानों (कल्पों) में रहते हुए आयुक्षय होने पर वहां से च्युत होते हैं। फिर मनुष्य योनि को प्राप्त होते हैं। वे वहां दश अंगों वाली भोग सामग्री से युक्त होते हैं—

१. वे उन कुलों में उत्पन्न होते हैं, जहां चार काम-स्कन्ध—क्षेत्र, वास्तु, पशु और दास-पौरुषेय होते हैं। २. वे मित्रवान् ३. ज्ञातिमान् ४. उच्चगोत्र वाले ५. वर्णवान् ६. नीरोग ७. महाप्रज्ञ ८. अभिजात (शिष्ट, विनीत) ९. यशस्वी और १०. बलवान् होते हैं।

# १८. मनुष्य की दस अवस्थाएं

बाला किड्डा मंदा बलाय पन्ना य हायणि पवंचा। पब्भार मम्मुही सायणी य दसमा उ कालदसा।। जायमित्तस्स जेतुस्स, जा सा पढमिया दसा। सुहदुक्खाइं, बहुं जाणंति ण तत्थ दसं पत्तो, णाणाकिह्याहि किहुइ। तत्य कामभोगेहि, तिव्वा उप्पज्जई मई।। तइय च दसं पत्ती, पंच कामगुणे समत्थो भंजिउं भोए, जइ से अत्थि घरे घुवा। च उत्थी उबला नाम, जं दसमस्सिओ । नरो समत्यो बलं दरिसियं, जइ निरुवद्दवी !! होइ पंचिमितुदसं पत्ती, आणुपुच्बीइ जो नरो। इच्छियत्यं विचितेइ, वाऽभिकंखई ।। कुडुबं खट्टी उहायणी नाम, जं नरो दसमस्सिओ । विरज्जइ कामेसु, इदिएसु य हायई ॥

सत्तमि च दसं पत्तो, आणुष्वीइ जो न्सो । निट्ठुहइ चिक्कणं खेलं, खासइ अभिनखणं ॥ य संकुचियवलीचम्मो, संपत्ती अट्रिम णारीणमणभिष्पेओ, जराए परिषामिओ णवमी मम्मुही नाम, जं नरो दसमस्सिओ । जराघरे विणस्संतो, जीवो वसइ अकामओ ॥ दीणो, विवरीओ हीणभिन्नसरो विचित्तओ । दुब्बलो दुक्खिओ सुबइ, संपत्तो दसमि दसं।। (दहाबृ प ८,९)

- बाला यह नवजात शिशु की दशा है! इसमें सुख-दु:ख की अनुभूति तीव नहीं होती!
- २. कीड़ा -इसमें खेलकूद की मनोवृत्ति अधिक होती है, कामभोग की तीद्र अभिलाषा उत्पन्न नहीं होती।
- ३. मन्दा इस दशा में मनुष्य में काम-भोग भोगने का सामध्यें हो जाता है। वह विशिष्ट बल-बुद्धि के कार्य-प्रदर्शन में मन्द रहता है।
- ४. बला इसमें बल-प्रदर्शन की क्षमता होती है।
- प्रज्ञा इसमें मनुष्य स्त्री, धन आदि की चिन्ता करने लगता है और कुटुम्बबुद्धि का विचार करता है।
- इ. हायनी इसमें मनुष्य भोगों से विरक्त होने लगता है और इन्द्रियनल क्षीण हो जाता है।
- फ. प्रपञ्चा इसमें मुंह से थूक गिरने लगता है, कफ बढ़ जाता है और बार-बार खांसना पड़ता है।
- प्राग्भारा इसमें चमड़ी में मुरियां पड़ जाती हैं
   और बुढ़ापा घर लेता है। मनुष्य नारी-वल्लभ नहीं
   रहता।
- पृत्मुखी—इसमें शरीर जरा से आकान्त हो जाता है। जीवन-भावना नष्ट हो जाती है।
- १०. शायनी—इसमें व्यक्ति हीनस्वर, भिन्नस्वर, दीन. विपरीत, विचित्त (चित्तशून्य), दुर्बल और दुःखित हो जाता है। यह दशा व्यक्ति को निद्राधूणित जैसा बना देती है।

(सामान्यतः मनुष्य की आयु सौ वर्ष की मानी जाती है। वह दस-दस वर्ष के अनुपात में बाला, कीडा आदि दस अवस्थाओं में विभक्त है। आचारांग सूत्र में सौ वर्ष के संपूर्ण आयु के तीन विभाग किए गये हैं—

 मध्यम वय के प्रथम दशक (४० वर्ष) तक शरीर का उपचय होता रहता है। फिर शरीर की शोभा, शिंक आदि की हानि प्रारंभ हो जाती है। पचास वर्ष की अवस्था में इन्द्रियों की शिक्त क्षीण होने लग जाती है। फिर वय के साथ-साथ इन्द्रिय-शिक्त की क्षीणता का अनुभव होने लगता है। प्रतीत होता है, सबसे पहले चक्षु इन्द्रिय की शिक्त क्षीण होती है, फिर श्रोश्र और ब्राण की। अन्त में रसनेन्द्रिय और स्पर्शनेन्द्रिय क्षीण होती है। अंतिम वय में इन्द्रियां मूढभाव को पैदा करती हैं। इसका तात्पर्य है कि इन्द्रियों की शिक्त जैसे-जैसे क्षीण होती है, पुरुष उन इन्द्रिय-विषयों के प्रति अधिक आसक्त होता जाता है। बुढापे में प्रायः लोगों का स्वभाव मूर्च्छांप्रस्त हो जाता है।

इिन्द्रयों के केन्द्रबिन्दु पृष्ठमस्तिष्क में होते हैं। इन्द्रियों का प्रज्ञान उनके केन्द्रबिन्दुओं के क्षीण होने पर क्षीण होता है। उस स्थिति में असमय में भी मृत्यु हो सकती है। श्रोत्र आदि इन्द्रियों के लाखों स्नायु होते हैं। उनके अभिषात से मृत्यु हो सकती है।)

मनोगुष्ति मन की प्रवृत्ति का निरोध। असत् चिन्तन से निवर्तन। (द्र. गुष्ति)

मनोयोग — मन की प्रवृत्ति ।

(द्र. योग)

मरण - आयु की समाप्ति ।

- **१. मरण के दो प्रकार** 
  - ० अकाम मरण
  - ० सकाम मरण
- २. मरण के सतरह प्रकार
  - ० आधीचि मरण आदि
  - ० गृद्धपृष्ठ और वेहायस मरण
- ३. प्रशस्त भरण
  - \* भक्तपरिज्ञा आदि

(द्र. अनशन)

\* आयुष्य क्षीण होने के कारण

(द्र. कर्म)

- \* सोपन्नम-निरुपन्नम आयुष्य
- (इ. कर्म)
- ४. एक साथ कितने मरण ?
- ५. मरण कितनी बार ?
- ६. मरण: काल, अंतर आदि
  - \* केवली-मरण

(द्र. केवली)

## १. मरण के दो प्रकार

संतिमे य दुवे ठाणा, अक्खाया मारणंतिया। अकाममरणं चेव, सकाममरणं तहा।। (उ ४।२)

मरण के दो प्रकार हैं — अकाम मरण और सकाम मरण।

#### अकाम मरण

····अकाममरणं बालाणं····। (उ ५।१७) अज्ञानी और अविरत का मरण अकाम भरण (बाल मरण) कहलाता है।

ते हि विषयाभिष्वंगतो मरणमनिच्छन्त एव स्त्रियन्ते। दुष्कृतकर्म्मणां परलोकाद् विभ्यतां यन्मरणमुक्तम्। (उणावृ प २४२)

जो व्यक्ति विषय में आसक्त होने के कारण मरना नहीं चाहता, विवशता की स्थिति में मरता है, उस मरण को अकाम मरण कहा जाता है।

#### सकाम मरण

ः सकाममरणं पंडियाणंः ।। (उ ५।१७) संयति का मरण सकाम मरण (पंडित मरण) कहलाता है।

सह कामेन -अभिलाषेण वर्तते इति सकामं । सकाममिव सकामं मरणं प्रत्यसंत्रस्ततया, तथात्वं चोत्सव-भूतत्त्वात् तादृशां मरणस्य । (उशावृ प २४२)

जो मृत्युकाल में भयभीत नहीं होता और उसे उत्सव-रूप मानता है, उसका इच्छामरण सकाम मरण कहलाता है।

(बाल-मरण के बारह भेद हैं---

- १. वलय
- ७. जल-प्रवेश
- २. वशार्स
- ८. अग्नि-प्रवेश
- ३ अन्तःशल्य
- ९. विष-भक्षण
- ४. तद्भव
- १०. शस्त्रावपाटन
- ५. गिरि-पतन
- ११ वैहायस
- ६. तश्चन
- १२. गृहपृष्ठ ।

पंडित-मरण के दो भेद हैं —प्रायोपगमन और भक्त-प्रत्याख्यान।

यहां इंगिनीमरण को भक्तप्रत्याख्यान का ही एक भेद स्वीकार किया गया है। देखें — भगवई २१४९ की वृत्ति।) मरणं पि सपुण्णाणं, जहा मेयमणृस्सुयं। विष्पसण्णमणाघायं, संजयाण वृसीमओ।। न इमं सव्वेसु भिक्खुसु, न इमं सव्वेसुऽगारिसु। नाणासीला अगारत्था, विसमसीला य भिक्खुणो।। (उ ४।१८,१९)

पुण्यशाली, संयमी और जितेन्द्रिय पुरुषों का मरण प्रसन्न और आघातरिहत होता है। सकाम मरण न सब भिक्षुओं को प्राप्त होता है और न सभी गृहस्थों को। क्योंकि गृहस्थ विविध प्रकार के शील वाले होते हैं और भिक्षु भी विषमगील वाले होते हैं।

# २. मरण के सतरह प्रकार

आवीचि ओहि अंतिय क्लायमरणं वसट्टमरणं च । अंतोसल्लं तब्भव बालं तह पंडियं मीसं॥ छउमत्थमरण केवलि वेहाणस गिद्धपिट्टमरणं च । मरणं भत्तपरिष्णा इंगिणी पाओवगमणं च ॥ (उनि २१२,२१३)

मरण के सतरह प्रकार हैं-

१. आवीचिमरण १०. जाल-पंडितमरण

२. अवधिमरण ११. छद्मस्थमरण

३. अत्यंतमरण १२. केवलिमरण

४. वलन्मरण १३. वैहायसमरण

५. वशार्त्तमरण १४. गृद्धपृष्ठ (गृध्धस्पृष्ट)

६. अन्त:शल्यमरण मरण

७. तद्भवमरण १५. भक्तपरिज्ञामरण

५. बालमरण १६. इंगिनीमरण

९. पंडितमरण १७. प्रायोपगमनमरण।

(सतरह मरण विभिन्न विवक्षाओं से प्रतिपादित हैं। आवीचि, अवधि, अत्यंत और तद्भव मरण भव की दृष्टि से, बलन्, बैहायस, गृद्धपृष्ठ, वशार्त और अन्तःशल्य-मरण आत्मदोष, कषाय आदि की दृष्टि से, बाल और पंडित मरण चारित्र की दृष्टि से, छद्मस्थ और केवलि-मरण ज्ञान की दृष्टि से तथा भक्तपरिज्ञा, इंगिनी और प्रायोपगमन मरण अनशन की दृष्टि से प्रतिपादित हैं। समवाओ १७।९ में भक्तपरिज्ञा के स्थान पर भक्त-प्रत्याख्यान नाम है। मूलाराधना की विजयोदया वृक्ति में कम तथा नामों में भी अन्तर है।)

#### आवीचिमरण

अणुतमयनिरंतरमवीइसन्नियं तं भणंति पंचिवहं। दक्ये खिसे काले भवे य भावे य संसारे॥ प्रतिसमयमनुभूयमानायुषोऽपरायुर्दनिकोदयात् पूर्व-पूर्वायुर्दनिकविच्युतिलक्षणाऽवस्था यस्मिस्तदाऽऽवीचि । ....अथवा वीचिः विच्छेदस्तदभावादवीचि तत्संज्ञितम् । (उनि २१५ जावृ प २३१)

वीचि का अर्थ है तरंग। समुद्र और नदी में प्रति-क्षण लहरें उठती हैं। वँसे ही आयुकर्म भी प्रतिसमय उदय में आता है और प्रत्येक समय का जीवन प्रतिसमय में नष्ट होता है। इस प्रकार प्रतिक्षण आयुकर्म के दिलकों की विच्युति आवीचिमरण कहलाता है। अथवा वीचि का अर्थ है -विच्छेद। जिसमें प्रतिक्षण - निरन्तर मृत्यु होती है, बीच में विच्छेद या व्यवधान नहीं होता, वह अवीचिमरण है। द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव और भाव की अपेक्षा से आवीचिमरण के पांच प्रकार हैं।

#### अवधिमरण

एमेव ओहिमरणं जाणि मओ ताणि चेव मरइ पुणी। ""

अवधिनाम यानि द्रव्याणि साम्प्रतं आयुष्कत्वेन गृहीतानि पुनरायुष्कत्वेन गृहीत्वा मरिष्यिति इत्यतो अवधिमरणम्। (उनि २१६, चूपृ १२७,१२८)

जो कर्मद्रव्य वर्तमान आयुष्य के रूप में गृहीत हैं और पुनः आयुष्य के कर्मद्रव्य ग्रहण कर (नया आयुष्य कर्म बांधकर) जीव मरता है, वह अवधिमरण है।

#### अत्यंसमरण

····आइयंतियमरणं निव मरइ ताइ पुणो ॥

आत्यन्तिकं अवधिमरणविषयीसाद्धि आदियंतियमरणं भवति । तं जहा यानि द्रव्याणि सांप्रतं मरति, न ह्यसौ पुनस्तानि मरिष्यति । (उनि २१६, चू पृ १२८)

जीव वर्तमान आयु-कर्म के पुद्गलों का अनुभव कर मरण प्राप्त हो, फिर उस भव में उत्पन्न न हो तो उस मरण को अत्यंत मरण कहा जाता है।

#### वलन्भरण

संजमजोगनिसन्ता मरंति जे तं बलायमरणं तु। "" वलंता क्षुधापरीसहेहिं मरंति, ण तु उनसम्ममरणं ति तं वलायमरणं। (उनि २१७, चूपृ १२८)

जो संयमयोगों में विषण्ण होकर, क्षुधा कादि परीषहीं से पराजित होकर मरते हैं, उनकी मृत्यु को वलन्मरण कहा जाता है। यह उपसर्गों से होने वाली मृत्यु नहीं है।

#### वशासंमरण

····इंदियविसयवसगया मरंति जे तं वसट्टं तु ॥ (उनि २१७)

जो इन्द्रियों के वशीभूत होकर मरण की प्राप्त करते हैं, वह वशार्त्त मरण कहलाता है।

#### अन्त:शस्यमरण

लज्जाइ गारवेण य बहुस्सुयमएण वाऽवि दुच्चरिअं। जेन कहंति गुरूणं न हु ते आराहगा हुंति॥ गारवपंकनिबुड्डा अइयारं जे परस्स न कहंति। दंसणनाणचरिले ससल्लमरणं हवइ तेसि॥ (उनि २१८,२१९)

जो लज्जा, गौरव और वहुश्रुत होने के अभिमान से अतिचारों की गुरु के समक्ष आलोचना न कर दोषपूर्ण अवस्था में मरण को प्राप्त करते हैं, उनका मरण अन्त:श्रुक्यमरण कहलाता है।

#### तद्भवभरण

मोत्तुं अकम्मभूमगनरतिरिए सुरगणे अनेरइए। सेसाणं जीवाणं तब्भवमरणं तु केसिचि॥ (उनि २२१)

अकर्मभूमिज मनुष्य और तिर्यंच तथा देव और नारकों के अतिरिक्त भेष जीवों का मरण तद्भवमरण कहलाता है।

वर्तमान में जिस भव में है, पुन: उसी भव का आयुष्य बांधकर जो जीव मरता है, वह तद्भवमरण है।

कमंभूमिजनरितरश्चां प्राणिनां तद्भवमरणं, तेषामेव पुनस्तत्रोत्पत्तः, तिद्ध यस्मिन् भवे वत्तंते जन्तुस्तद्भव-योग्यमेवायुर्वध्वा पुनस्तत्क्षयेण स्त्रियमाणस्य भवति, तुभब्दस्तेषामिष संख्येयवर्षायुषामेवेति विशेषख्यापकः। असंख्येयवर्षायुषां हि युगलधामिकत्वादक्रमंभूमिजानामिव देवेष्वेवोत्पादः। तेषामिष न सर्वेषां, किन्तु केषाञ्चित् तद्भवोत्पादानुरूपमेवायुःकर्मोषचिन्वतामिति।

(उशाबुप २२३)

संख्येयवर्षजीवी कर्मभूमिज मनुष्य और तिर्यंचों का तद्भवमरण होता है क्योंकि वे ही पुनः उसी भव में उत्पन्न हो सकते हैं। वे वर्तमान में जिस भव में हैं, उसी भव के योग्य आयुष्य बांधकर आयु क्षीण होने पर पुनः वहीं उत्पन्न हो जाते हैं। संख्येयवर्षजीवियों में भी सबका तद्भवमरण नहीं होता, केवल उन्हीं का होता है, जो उस भव के योग्य आयुक्म का बंध करते हैं। अकर्मभूमिज मनुष्यों की तरह असंख्येयवर्षजीवी कर्मभूमिज मनुष्य यौगलिक होने के कारण देवों में ही उत्पन्न होते हैं।

#### बाल, वंडित और बालपंडितमरण

अविरयमरणं बालं भरणं विरयाण पंडियं बिति । जाणाहि बालपंडियमरणं पुण देसविरयाणं ।। (उनि २२२)

बालमरण —अविरत का मरण । पंडितमरण — सर्वेविरत (संयती) का मरण । बालपंडितमरण —देशविरत (संयतासंयती) का मरण ।

### **छ**द्मस्थमरण

मणपञ्जवोहिनाणी सुअमइनाणी मरंति जे समणा। छुउमत्थमरणमेयं ........।

(उति २२३)

मनः पर्यवज्ञानी, अवधिज्ञानी, श्रुतज्ञानी और मति-ज्ञानी श्रमण के मरण को छद्यस्थमरण कहा जाता है। केवलीमरण

····केवलिमरणं तु केवलिणो ।। (उनि २२३) केवलज्ञानी का मरण केवलीमरण कहलाता है ।

# गृद्धपृष्ठ और वैहायसमरण

गिद्धाइभक्खणं गिद्धपिट्ठं उब्बंधणाइ वेहासं। एए दुन्निवि मरणा कारणजाए अणुण्णाया।।

गृद्धाः प्रतीतास्ते आदिर्येषां शकुनिकाशिवादीनां तैर्भक्षणं गम्यमानस्वादात्मनः तदनिवारणादिना तद्भक्ष्य-करिकरभादिशरीरानुप्रवेशेन च गृधादिभक्षणं '''गृध्रैः स्पृष्टं - स्पर्शनं यस्मिस्तद्गृध्रस्पृष्टम्, यदिवा गृधाणां भक्ष्यं पृष्ठमुपलक्षणत्त्वादुदरादि च मर्तुर्यस्मिस्तद्गृध्र-पृष्ठम्, स ह्यलक्तकपूणिकापुटप्रदानेनाप्यात्मानं गृधादिभिः पृष्ठादौ भक्षयतीति । पश्चान्निदिष्टस्यापि चास्य प्रथमतः कर्मनिर्जरां प्रतिपादनमस्यन्तमहासत्त्वविषयतया प्राधान्यस्यापनार्थम् ः उत् - ऊध्वं वृक्षशाखादौ बन्धनमुद्-बन्धनं तदादिर्यस्य तरुगिरिभृगुप्रपातादेरात्मजनितस्य मरणस्य तदुद्बन्धनादि .....गृध्रपृष्ठवैहायसास्ये मरणे कारणप्रकारे दर्शनमालिन्यपरिहारादिके कारणजाते उदायिनृपानुमृततथाविधाचार्यवत् अनुज्ञाते, तीर्थकृद्गण-(उनि २२४ शावृ प २३४,२३५) धरादिभिरिति ।

किसी कारणवश किए जाने वाले थे दो प्रकार के मरण - गृद्धपृष्ठमरण तथा वैहायसमरण - मुनि के लिए अनुज्ञात हैं।

हाथी, ऊंट आवि बृहद्काय पशुओं के कलेवर में प्रविष्ट होने पर उस कलेवर के साथ-साथ उस जीवित शरीर को भी गीध, चील, श्रुगाल आदि जानवर नोंचकर मार डालते हैं। उस समय वह अनुप्रविष्ट जीवित मनुष्य उनको निवारित नहीं करता। गृद्धपृष्ठ का अर्थ है –गीध आदि के द्वारा खाये जाने वाले शरीर के पीठ, उदर आदि अवयव। इस प्रकार का मरण अत्यन्त साहसी और सत्त्व-शाली व्यक्ति ही स्वीकार कर सकता है, सामान्य व्यक्ति नहीं। यह कर्मनिर्जरा का एक प्रधान साधन है।

गने में रस्सी बांधकर वृक्ष की शाखा पर लटकने, पर्वत से गिरने, प्रपात से भंपा लेने से होने वाले मरण को बैहायसमरण कहा जाता है।

ये दोनों प्रकार के मरण दर्शन आदि की मिलनता के प्रसंग उपस्थित होने पर अथवा ऐसे ही किसी कारणवश तीर्थं करों तथा गणधरों द्वारा अनुज्ञात हैं। उदायी राजा के मरण का अनुसरण कर एक आचार्य ने इन दोनों में से किसी एक मरण को स्वीकार किया था।

(आयारो ८।५८ में ब्रह्मचर्य की सुरक्षा के लिए मुनि को वैहायसमृत्यु के प्रयोग की स्वीकृति दी गई है। ठाणं २।४१३ में शीलरक्षा आदि प्रयोजन होने पर मुनि के लिए दो प्रकार के मरण अनुमत हैं — वैहायसमरण तथा गृद्ध-स्पृष्टमरण। देखें — आचारांगभाष्यम् पृ. ३७८,३७९।)

गृध्रपृष्ठस्य विहायसिकेऽन्तर्भावः । केवलमल्पसत्त्वै-रध्यवसातुमशक्यतास्यापनार्थमस्य भेदेनोपन्यासः ।

(उशावृ प २३४)

गृधपृष्ठमरण का वैहायसमरण में अन्तर्भाव हो जाता है। अल्प शक्ति वाले व्यक्ति इसे स्वीकार करने में असमधं होते हैं, इसलिए इसका पृथक् ग्रहण किया गया है।

### ३. प्रशस्त मरण

एगंतपसत्था तिष्णि इत्थ मरणा जिणेहि पण्णता । भत्तपरिण्णा इंगिणी पाउवगमणं च कमजिट्ठं ॥ (उनि २३४)

तीन मरण एकांत प्रशस्त हैं

भक्तपरिज्ञा, इंगिनी और प्रायोपगमन ये तीनों मरण उत्तरोत्तर उत्कृष्ट हैं। (द्र. अनमन)

### ४. एक साथ कितने मरण ?

दुन्ति व तिन्नि व चतारि पंच मरणाइ अवीइमरणंमि। कइ मरइ एगसमयंसि विभासावित्यरं जाणे॥ सब्वे भवत्थजीवा मरंति आवीइअं सया मरणं। ओहि च आइअंतिय दुन्निवि एयाइ भयणाए॥ ओहि च आइअंतिअ बालं तह पंडिअं च मीसं च। छउमं केविलमरणं अन्मुन्नेणं विरुज्मंति॥ (उनि २२७-२२९)

एक समय में जितने मरण हो सकते हैं, वे बाल, बालपंडित और पंडित मरण की अपेक्षा से इस प्रकार हैं—

#### बास की अपेक्षा-

- एक समय में दो मरण —अवधि और आत्यन्तिक में से एक और दूसरा बाल-मरण।
- २. एक समय में तीन मरण जहां तीन होते हैं वहां तद्भवमरण और बढ़ जाता है।
- एक समय में चार मरण जहां चार होते हैं वहां वशार्त्तमरण और बढ़ जाता है।
- ४. एक समय में पांच मरण —वैहायस और गृद्धपृष्ठ में से कोई एक बढ़ जाता है। वलन्मरण और शल्यमरण को बाल-मरण के अन्तर्गत स्वीकार किया गया है।

#### पंडित की अपेक्षा-

पंडित मरण की विवक्षा दो प्रकार से की गई है—
दृढ़ संयमी पंडित और जिथिल संयमी पंडित।

- (क) दृद्ध-संयमी पंडित
  - १. जहां दो मरण एक समय में होते हैं, वहां अवधि-मरण और आत्यन्तिक-मरण में से कोई एक होता है क्योंकि दोनों परस्पर विरोधी हैं। दूसरा पंडित-मरण।
- २. जहां तीन मरण एक साथ होते हैं, वहां छग्नस्थ-मरण और केवलि-मरण में से एक बढ़ जाता है।
- जहां चार मरण की विवक्षा है, वहां भक्तप्रत्या-ख्यान, इंगिनी और प्रायोपगमन में से एक बढ़ जाता है।
- ४. जहां पांच मरण की विवक्षा है, वहां वैहायस और गृद्धपृष्ठ में से एक मरण बढ़ जाता है।

मरण: काल, आंतर आदि

#### (ख) शिथिल संयमी पंडित

- १. जहां दो मरण की एक समय में विवक्षा है, वहां अवधि और आत्यन्तिक में से एक और किसी कारणवश वैहायस और गृद्धपृष्ठ में से एक हो सकता है।
- २. कथं चिद् शल्य-मरण होने से तीन भी हो जाते हैं।
- जहां वलन्मरण होता है, वहां एक साथ चार हो जाते हैं।
- ४. छद्यस्य-मरण की जहां विवक्षा होती है वहां एक साथ पांच मरण हो जाते हैं।

भक्तप्रत्याख्यान, इंगिनी और प्रायोगगमनमरण विशुद्ध संयम वाले पंडितों के ही होता है। दोनों प्रकार के पंडित-मरण की विवक्षा में तद्भव-मरण नहीं लिया गया है क्योंकि वे देवगति में ही उत्पन्न होते हैं।

#### बाल-पंडित की अपेक्षा —

- जहां दो सरण की एक समय में विवक्षा है, वहां अविध और आत्यन्तिक में से कोई एक और बाल-पंडितमरण।
- २. तद्भव-मरण साथ होने से तीन मरण।
- ३. वशार्त्त-मरण साथ होने से चार मरण।
- ४. वैहायस अथवा गृद्धपृष्ठ साथ होने से पांच। (उशावृप २३७,२३८)

## ५. मरण कितनी बार ?

बालाणं अकामंतु मरणं असइंभवे। पंडियाणं सकामंतु उक्कोसेण सइंभवे।। (उ ५।३)

बाल जीवों के अकास मरण बार-बार होता है। पंडितों (केवलियों) के सकाम मरण उत्कृष्टत: एक बार होता है।

संखमसंखमणंता कमो उ इक्किक्कगंमि अपसत्थे। सत्तद्वरा अणुबंधो पसत्थए केवलिमि सइं॥

सामान्येन पञ्चेन्द्रियाविरतदेशिवरतौ च सङ्ख्याताः, शेषाः पृथिब्युदकाग्निवायुद्धीन्द्रियत्रीन्द्रियत्त्रितिद्वयाः असंख्याताः, वनस्पतयोऽनन्ता, एते हि कायस्थित्यपेक्षया यथाक्रमं बहुबहुतरबहुतमस्थितिभाज इति कृत्वा। प्रशस्ते कित बारा च्रियत इत्याहः सन्त वा अष्ट वा वारा च्रियते, क्व? प्रशस्तके सर्वविरितसम्बन्धिनि पण्डित-मरणे, इह च चारित्रस्य निरन्तरमवास्यसम्भवात् तद्वत

एव च प्रशस्तमरणभावादर्थाद् व्यवधानमवि देवभवैरा-श्रीयते। (उनि २३० शावृ प २३९)

अप्रशस्त मरण पंचेन्द्रिय अविरत और देशविरत जीवों के संख्यात बार तथा पृथ्वी, पानी, अन्ति, वायु, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय—इन जीवों के असंख्यात बार और वनस्पति जीवों के अनंत बार हो सकता है। इन जीवों की कायस्थिति कमशः बहु, बहुतर और बहुतम होती है। इस कायस्थिति की अपेक्षा से ही यह प्रतिपादन हुआ है। प्रशस्त मरण (पंडित मरण) सर्व-विरत के होता है और वह सात-आठ बार हो सकता है। चारित्र की प्राप्ति निरंतर नहीं होती, अतः इसमें देवभव का ब्यवधान रहता है। केवलीमरण एक बार ही होता है।

### ६. मरण : काल, अंतर आदि

मरणे अणंतभागो इक्किक्के मरइ आइमं मोत्तुं। अणुसमयाई नेयं पढमचरिमंतरं नित्था। सेसाणं मरणाणं नेओ संतरनिरंतरो उगमो। साई सपज्जवसिया सेसा पढिमल्लुगमणाइ।।

तथा च वृद्धाः — "बालमरणाणि अणाइयाणि वा अपज्जवसियाणि वा, अणादियाणि वा सपज्जवसियाणि, पंडियमरणाणि पुण साइयाणि सपज्जवसियाणि" मुक्त्य-वाष्तौ तदुच्छित्तिसम्भवादिति भावः। प्रथमकम् — आवीचि-मरणम् आदिरहितं प्रवाहापेक्षयेतिभावः, प्रतिनियतायुः पुद्गलापेक्षया तु साद्यपि सम्भवति, उपलक्षणत्वाच्चास्या-पर्यवसितं च अभव्यानां, भव्यानां पुनः सपर्यवसितमपि। (उनि २३१, २३२ जावृ प २४०)

आवीचिमरण सिद्धों के अतिरिक्त सब जीवों के होता है। सिद्ध अनंत हैं, इसलिए आवीचिमरण के स्वामी सब जीवों से अनंत भाग न्यून हैं।

शेष प्रत्येक मरण के स्वामी सब जीवों की अपेक्षा अनंत भाग ही हैं।

समय—आवीचिमरण जीवनपर्यंत अनुसमय सतत होता है, शेष मरण आयु के अंतिम समय में ही होते हैं। अंतर आवीचिमरण निरंतर होता है, अतः वह सांतर/ व्यवहित नहीं है। केवलीमरण चरमशरीरो के होता है, वह अंतिम मरण है, उसका पुनः मरण नहीं होता, अतः केवली मरण भी सांतर नहीं है।

श्रेष अवधि आदि पन्द्रह मरण सांतर और निरंतर— दोनों प्रकार के हो सकते हैं। काल — आवीचिमरण प्रवाह की अपेक्षा अनादि और प्रतिनियत आयुद्रव्य की अपेक्षा सादि भी हैं। यह अभव्यों की अपेक्षा अपर्यवसित और भव्यों की अपेक्षा सपर्यवसित भी है। शेष सोलह मरण एक सामयिक होने से सादि-सपर्यवसित हैं। प्रवाह की अपेक्षा इनमें तीनों विकल्प प्राप्त हैं— सादि-सपर्यव-सित, अनादि-अपर्यवसित। बालमरण अनादि-अपर्यवसित और अनादि-सपर्यव-सित है। पंडितमरण सादि-सपर्यवसित है।

मा मा हु विचितेज्जा जीवामि चिरं मरामि य लहुति । जइ इच्छसि तरिउं जे संसारमहोदहिमपारं॥ (उकावृष २४२)

यदि तुम संसारसागर से तैरना चाहते हो तो यह
मत सोचो कि मैं दीर्घजीबी बनूं या शीघ्र मेरी मृत्यु हो।
णित्थ किर सो पएसो, लोए वालग्गकोडिमेत्तो वि।
जम्मणमरणाबाहा, जत्थ जिएहिं न संपत्ता।।
(उसुवृप ६७)

लोक में केश के अग्रभाग जितना भाग भी ऐसा नहीं है, जहां जीव ने जन्म-मरण न किया हो।

मरुदेवा —भगवान ऋषभ की माता। इस अव-सर्पिणी काल में प्रथम सिद्ध।

(द्र. तीर्थंकर)

मिल्ल - जन्नीसवें तीर्थंकर। (द्र. तीर्थंकर)
महावीर - चौबीसवें तीर्थंकर। (द्र. तीर्थंकर)
महावत - प्राणातिपात आदि सावद्य योग का
सर्वथा प्रत्याख्यान।

- १. महाव्रत का अर्थ और प्रयोजन
- २. पांच महाव्रत
  - \* छठा वत

(द्र. रात्रिभोजन विरमण)

- ३. प्राणातियात विरमण (अहिंसा) महावत का स्वरूप
- \* छह जीवनिकायसंयम : थमण का आचार

(इ. अहिंसा)

- ४. अहिंसा महावत की भावना
- ५. अहिंसा प्रधान मूलगुण
- ६. हिसाका स्वरूप
  - ० हिंसा के द्रव्य-क्षेत्र-काल-माव

- ७. सत्य महावत
- सत्य महाव्रत की भावना
  - \* सत्य आदि भाषा के प्रकार

(द्र. भाषा)

\* भाषा सम्बन्धी विवेक

(ब्र. भाषासमिति)

- ९. मृषावाद का स्वरूप
  - ० प्रकार
- १०. अचौर्य महाव्रत
- ११. अचीयं महावत की भावना
- १२. भाव चौर्य के प्रकार और परिवाम
- १३. अदत्तादान के प्रकार
  - \* अह्यचर्य महाव्रत

(द्र. ब्रह्मचर्य)

१४. अपरिप्रह महावत

- १५. अपरिग्रह महावत की भावना
- १६. परिग्रह के द्वव्य, क्षेत्र 🔧
  - \* परिग्रह के प्रकार

(द्र. परिग्रह)

० मूच्छां परिग्रह

१७. परिग्रह की निकृष्टता

१८. परिग्रहत्याग को निष्पत्ति

\* महावत और शासनभेद

(द्र. शासनभेद)

\* महाद्रत और चारित्र

(द्र. चारित्र)

## १. महाव्रत का अर्थ और प्रयोजन

सावगवयाणि खुहुगाणि, ताणि पडुच्च साहूण वयाणि महंताणि भवंति । "जम्हा य भगवंतो साधवो तिविहं तिविहेण पच्चम्खायंति तम्हा तेसि मह्व्वयाणि भवंति, सावयाणं पुण तिविहं दुविहं पच्चम्खायमाणाणं देसविरईए खुहुलगाणि वयाणि भवंति । (दिजचू पृ १४४,१४६)

महावत का अर्थ है महान् वत।

साधु तीन करण और तीन योग से पापों का त्याग करते हैं अतः उनके वत महावत होते हैं। श्रावक के दो करण तथा तीन योग आदि के रूप में प्रत्याख्यान होने से देशविरति होती हैं, अतः उनके वत अणु होते हैं।

इच्चेयाइं पंच महत्वयाइं राईभोयणवेरमणछट्टाइं अत्तहियद्वयाए उवसंपज्जित्ताणं विहरामि ।

(द ४/सूत्र १७)

मैं अहिंसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह— इन पांच महाव्रतों और रात्रिभोजनिवरित रूप छठे वत को आत्महित—मोक्ष के लिए अंगीकार कर विहार करता हूं।

### २. पांच महावत

पंचिंह महत्वएहि —पाणाइवायाओ वेरमणं मुसा-वायाओ वेरमणं अदिन्नादाणाओ वेरमणं मेहुणाओ वेरमणं परिग्गहाओ वेरमणं। (आव ४।८)

महावत के पांच प्रकार हैं--

- १. प्राणातिपातविरमण।
- २. मृषावादविरमण ।
- ३. अदत्तादानविरमण।
- ४. मैथुनविरमण ।
- ५. परिग्रहविरमण।

ऑहंस सच्चं च अतेणगं च,

तत्तो य बंभं अपरिग्गहंच।

पडिविज्ञिया पंच महब्वयाणि,

चरिज्ज धम्मं जिणदेसियं विक ॥

(उ २१।१२)

अहिंसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह —ये पांच महाब्रत हैं।

## ३. प्राणातिपात विरमण (ऑहसा) महाव्रत का स्वरूप

पढमें भंते ! महब्बए पाणाइबायाओं वेरमणं।

सब्बं भंते ! पाणाइवायं पच्चवखामि से सुहुमं वा बायरं वा तसं वा थावरं वा, नेव सयं पाणे अइवाएज्जा नेवन्नेिह पाणे अइवायावेज्जा पाणे अइवायंते वि अन्ते न समणुजाणेज्जा जावज्जीवाए तिविहं तिविहेणं मणेणं वायाए काएणं न करेमि न कारवेमि करंतं पि अन्तं न समणुजाणामि । (द ४, सू ११)

भंते ! पहले महाव्रत में प्राणातिपात से विरमण होता है ।

भंते ! मैं सर्व प्राणातिपात का प्रत्याख्यान करता हूं। सूक्ष्म या स्थूल, त्रस या स्थावर जो भी प्राणी हैं उनके प्राणों का अतिपात मैं स्वयं नहीं करूंगा, दूसरों से नहीं कराऊंगा और अतिपात करने वालों का अनुमोदन भी नहीं करूंगा, यावज्जीवन के लिए तीन करण तीन योग से — मन से, वचन से, काया से — न करूंगा न कराऊंगा और करने वाले का अनुमोदन भी नहीं करूंगा।

पाणाइवायवेरमणं नामं नाउं सद्हिऊण पाणाति-वायस्स अकरणं भण्णहा (दजिच् पृ १४६)

प्राणातिपात विरमण का अर्थ है सम्यक्जान और श्रद्धापूर्वक प्राणातिपात से सर्वथा निवृत्त होना ।

प्रत्याच्यामीति प्रतिशब्दः प्रतिषेधे आङाभिमुख्ये ख्या प्रकथने, प्रतीपमिभमुखं ख्यापनं प्राणातिपातस्य करोमि प्रत्याख्यामीति, अथवा—प्रत्याखक्षे —संवृतात्मा साम्प्रतमनागतप्रतिषेधस्य आदरेणाभिधानं करोमीत्यर्थः। (दहावृ प १४४,१४५)

प्रत्याख्यान में 'प्रति' शब्द निषेध अर्थ में, 'आ' अभिमुख अर्थ में और 'ख्या' धातु कहने के अर्थ में है।

प्राणातिपात का प्रत्याख्यान करता हूं, अर्थात् प्राणातिपात के प्रतीप अभिमुख कथन करता हूं— प्राणातिपात न करने की प्रतिज्ञा करता हूं। अथवा मैं संवृतात्मा अनागत पाप के प्रतिषेध के लिए आदरपूर्वक— भावपूर्वक अभिधान करता हूं।

## ४. ऑहसा महावत की भावना

पढमस्स महञ्जयस्स इमाओ पंच भावणाओ भवंति --ईरियासमिए '''आलोइयपाणभोयणभोयी'''' आदाणभंड-मत्तिन्दिवेवणासिमए सया ''' मणसिमए ''' वइसिमए । (आवच् २ पृ १४३)

अहिंसा महाव्रत की पांच भावनाएं हैं --

- १. ईर्यासमिति ।
- २. आलोकित पान-भोजन ।
- ३. आदाननिक्षेप समिति ।
- ४. मन समिति ।
- ५. वचन समिति ।

""पंचवीसाए भावणाहि" (आव ४।८) ताओ महव्वयाणं थिरीकरणनिमित्तं भवंति । (आवचू २ पृ १४३)

महाद्रतों के स्थिरीकरण के लिए पच्चीस भावनाओं का अभ्यास किया जाता है।

## ५. ऑहंसा प्रधान मूलगुण

महब्बतादौ पाणातिवाताओ वेरमणं पहाणो मूलगुण इति, जेण अहिंसा परमो धम्मो । सेसाणि महब्बताणि एतस्सेव अत्थिविसेसगाणीति तदणंतरं । (दअचू पृ ८२)

महात्रतों में प्राणातिपातिवरमण प्रधान मूलगुण है। अहिंसा परम धर्म है। शेष महात्रत अहिंसा को विशिष्ट/ पुष्ट बनाते हैं। अतः कम की दृष्टि से अहिंसा महात्रत का प्रथम स्थान हैं।

## ६. हिंसा का स्वरूप

पाणातिपातो नाम पाणाणं साधुमेरातिकमेणपातो । (आवच् २ पृ ९३) साधु-मर्यादा का अतिक्रमण कर प्राणों का अतिपात करना प्राणातिपात है।

प्राणाः —इन्द्रियादयः तेषामतिपातः प्राणातिपातः — जीवस्य महादुःखोत्पादनं, न तु जीवातिपात एव । (दहावृ प १४४)

केवल जीवों को मारना ही अतिपात नहीं है, उनको किसी प्रकार का कष्ट देना भी प्राणातिपात है। हिंसा के द्रव्य-क्षेत्र-काल-भाव

पाणातिपाते चतुब्बिहे, तं जहा — दब्बतो खेत्ततो कालतो भावतो । दब्बतो छसु जीविनिकाएसु, खेत्ततो सब्बलोगे, कालतो दिया वा राओ वा, भावतो रागेण वा दोसेण वा । (दअचू पृ ८०)

प्राणातियात के चार प्रकार— द्रव्यतः छह जीवनिकाय।

क्षेत्रतः —समूचः लोक ।

कालतः-दिन-रात ।

भावतः - राग-द्वेष ।

## ७. सत्य महाव्रत

दोच्चे भंते ! महब्बए मुसावायाओ वेरमणं ।
सब्बं भंते ! मुसावायं पच्चवखामि—से कोहा वा लोहा
वा भया वा हासा वा, नेव सयं मुसं वएज्जा नेवन्नेहि मुसं
वायावेज्जा मुसं वयंते वि अन्ते न समण्जाणेज्जा जावजजीवाए तिविहं तिविहेणं मणेणं वायाए काएणं न करेमि
न कारवेमि करंतं पि अन्तं न समण्जाणामि ।

(द४ सूत्र १२)

भन्ते ! दूसरे महावृत में मृषाबाद की विरित होती है।

भन्ते ! मैं सर्व मृषावाद का प्रत्याख्यान करता हूं। क्रोध से या लोभ से, भय से या हंसी से, मैं स्वयं असत्य नहीं बोलूंगा, दूसरों से असत्य नहीं बुलवाऊंगा और असत्य बोलने वालों का अनुमोदन भी नहीं करूंगा, यावज्जीवन के लिए, तीन करण तीन योग से —मन से, वचन से, काया से —न करूंगा, न कराऊंगा और करने वाले का अनुमोदन भी नहीं करूंगा।

सच्चं — अणुवधायमं परस्स वयणं। (दअचू पृ११) जो वचन दूसरे का उपघात नहीं करता, वह सत्य है। मुसावाओ य लोगम्मि, सब्वसाहूहि गरहिओ। अविस्सासो य भूयाणं, तम्हा मोसं विवज्जए॥ (द ६।१२)

इस समूचे लोक में मृषानाद सब साधुओं द्वारा गहित है और वह प्राणियों के लिए अविश्वसनीय है। अतः निग्रंन्थ असत्य न बोले।

# द. सत्य महाव्रत की भावना

दोच्चे महब्बते मुसावायाओ वेरमणं, तस्स खलु इमाओ पंच भावणाओ हासं परियाणित से निग्गंथे श्ला अणुवीइभासए शकोधं परियाणित लोभं परियाणित भयं परियाणित (आवचू २ पृ १४४)

सत्य महात्रत की पांच भावनाएं --

- १. हास्य विवेक ।
- २. विमशंपूर्वक बोलना।
- ३. क्रोध विवेक।
- ४. लोभ विवेक।
- ४. भय विवेक।

### ६. मुषावाद का स्वरूप

मुसावातो नाम असच्चवयणं । साधूणमधितं तमसच्चं सत्तऽहियं असच्चंति वयणाओ । किंच अहितं? जं साधुमेरातिककमणंति । (आवचू २ पृ९३)

मृषावाद का अर्थ है — असत्य वचन । साधु के लिए जो अहितकर है, वह असत्य है। साधु की मर्यादा का अतिक्रमण ही अहित है।

मुसावाते चउब्विहे, तं जहा—दब्बतो सब्बदब्बेसु, खेत्ततो लोगे वा अलोगे वा, कालतो दिया वा रातो वा, भावतो कोहेण वा लोभेण वा भतेण वा हासेण वा।

(दअचूपृ⊏२)

मृषावाद के चार प्रकार— द्रव्यतः—सब द्रव्य ।

क्षेत्रत:--लोक और अलोक।

कालतः —दिन-रात ।

भावत: कोध, लोभ, भय और हास्य।

# मृखावाद के छह कारण

क्रोधाद्वा त्वं दास इत्यादि । मानाद्वा अबहुश्रुत एवाई बहुश्रुत इत्यादि । मायातो भिक्षाटनपरिजिहीर्षया पाद-पीडा ममेत्यादि । लोभाच्छोभनतरान्नलाभे सति प्रान्तस्यै-षणीयत्वेऽप्यनेषणीयमिदमित्यादि । यदि वा 'भयात्' किञ्चिद्वितथं कृत्वा प्राथश्चित्तभयात्र कृतमित्यादि, एवं हास्यादिष्वपि वाच्यम् । (दहाव प १४७) मृषा बोलने के मुख्यतः छह हेतु हैं —

१. कोध से — तुदास है इस प्रकार कहना।

- २. मान से अबहुश्रुत होते हुए भी अपने को बहुश्रुत कहना।
- ३. माया से भिक्षाटन से जी चुराने के लिए 'पैर में पीड़ा है' यों कहना।
- ४. लोभ से --सरस भोजन की प्राप्ति होते देख एषणीय नीरस को अनेषणीय कहना।
- ५. भय से दोष सेवन कर प्रायश्चित्त के भय से उसे स्वीकृत न करना।
- ६. हास्य से कुतूहलवश असत्य बोलना ।

## १०. अचौर्य महाव्रत

तच्चे भंते ! महव्वए अदिन्नादाणाओ वेरमणं । सन्वं भंते ! अदिन्नादाणं पच्चक्खामि — से गामे वा नगरे वारण्णे वाअप्पंचा बहुं वा अणुं वा थूलं वा चित्तमंतं वा अचित्तमंतं वा, नेव सयं अदिन्नं गेण्हेज्जा नेवन्नेहि अदिन्नं गेण्हावेज्जा अदिन्नं गेण्हंते वि अन्ने न समणुजाणेज्जा जावज्जीवाए तिविहं तिविहेणं मणेणं वायाए काएणं न करेमि न कारवेमि करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि । (उ ४।सूत्र १३)

भंते ! तीसरे महाव्रत में अदत्तादान की विरति होती है।

भंते ! मैं सर्व अदत्तादान का प्रत्याख्यान करता हूं। गांव में, नगर में या अरण्य में -- कहीं भी अल्प या बहुत, सूक्ष्म या स्थूल, सचित्त या अचित्त किसी भी अदत्त वस्तु का मैं स्वयं ग्रहण नहीं करूंगा, दूसरों से अदत्त वस्तु को ग्रहण नहीं कराऊंगा और अदत्त वस्तु ग्रहण करने वालों का अनुमोदन भी नहीं करूंगा, याव-ज्जीवन के लिए, तीन करण तीन योग से-मन से, वचन से, काया से 一न करूंगा, न कराऊंगा और करने वाले का अनुमोदन भी नहीं करूंगा।

चित्तमंतमचित्तं वा, अप्पं वा जइ वा बहुं। दंतसोहणमेत्तं पि, ओगगहंसि अजाइया ॥ तं अप्पणान गेण्हंति, नो वि मेण्हावए पर । अन्तं वा गेण्हमाणं पि, नाण्जाणंति संजया ॥

संयमी मुनि सजीव या निर्जीव, अल्प या बहुत, दन्तशोधन मात्र वस्तु का भी उसके अधिकारी की आज्ञा लिए बिना स्वयं ग्रहण नहीं करता, दूसरों से ग्रहण नहीं करवाता और ग्रहण करने वाले का अनुमोदन भी नहीं करता ।

इत्तरियं पि न कष्पइ अविदिन्नं खलु परोग्गहाईसुं। चिट्ठित् निसिइत् a तइयव्वयरमखणद्वाए ॥ (आवित ७२१)

अचौर्य महादत की रक्षा के लिए मुनि दूसरों के अयाचित अवग्रह में योड़े समय के लिए भी न कायोत्सगं करता है और न ही वहां बैठता है।

> अदिन्नादाणं नाम जं साधूण अणणुणातं । (आवचू २ पृ ९३)

साधु के लिए जो अनुज्ञात नहीं है, उसका ग्रहण और आचरण अदत्तादान है।

## ११. अचौर्य महात्रत की भावना

तच्चे महव्वए अदिण्णादाणाओ वेरमणं तस्स खलु इमाओ पंच भावणाओ भवंति .....अणुवीई ओग्गहं जाएडजा''''जान तस्स य जगहे जाव तस्स परिक्खेवे इत्तावता से कप्पति ...... अणुण्णवियपाणभोयणभोई…….. अणुण्णविय-ओग्गह-जाती से निग्गंथे साधंमिएसु।

(आवच् २ १ १४४,१४५)

अचौर्य महाव्रत की पांच भावनाएं —

- १. अवग्रह की अनुज्ञा लेना।
- २. अवग्रह का सीमा बोध करना।
- ३. अनुजात अवग्रह की सीमा में रहना।
- ४. भक्त-पान का आचार्य आदि को दिखाकर उपभोग करना ।
- ५. सार्धामक द्वारा याचित अवग्रह में उनकी आज्ञा लेकर रहना।

## १२. भावचौर्य के प्रकार और परिणाम

तवतेणे वयतेणे, रूवतेणे य जेनरे। देवकिब्बिसं । आयारभावतेणे य, कुव्बइ लद्धूण वि देवत्तं, उववन्नो देवकिब्बिसे। तत्था वि से न याणाइ, कि मे किच्चा इमं फलं॥

(द ६।१३,१४)

तत्तो वि से चइत्ताणं, लिब्भिही एलमूययं। नरयं तिरिक्खजोणि वा, बोही जत्य सुदुल्लहा ॥ (द ४।२।४६-४८)

भावचौर्य के पांच प्रकार हैं--

- १. तप-चोर —तपस्वी न होते हुए भी स्वयं को तपस्वी बताना ।
- २. वाणी-चोर अर्धकंथी या वादीन होते हुए भी स्वयं को वैसा बताना।
- ३. रूप-चोर उच्चजातीय न होते हुए भी स्वयं को वैसा बताना।
- ४. आचार-चोर —आचार-संपन्न न होते हुए भी स्वयं को आचारवान् बताना ।
- प्रभाव-चोर सूत्र और अर्थ को न जानते हुए भी अभिमानवश जानने का भाव प्रदक्षित करना।

यह भावचीर्य किल्बिषिक देव योग्य कर्म का हेतु है। किल्बिषक देव के रूप में उत्पन्न जीव देवस्व को पाकर भी वहां वह नहीं जानता कि 'यह मेरे किस कार्य का फल है।' वहां से च्युत होकर वह मनुष्य गति में आ एडमूकता (गूंगापन) अथवा नरक या तिर्यंचयोनि को पाएगा, जहां बोधि अस्यन्त दुर्लभ होती है।

# १३. अवलादान के प्रकार

अदिष्णादाणे चतुन्त्रिहे पण्यत्ते, तं जहा — दन्ततो अप्पं वा बहुं वा अणुं वा थुलं वा चित्तमंतं वा अन्वित्तमंतं वा अन्वित्तमंतं वा अन्वित्तमंतं वा, खेत्ततो गामे वा णगरे वा अरण्णे वा, कालतो दिया वा रातो वा, भावतो अप्पम्घे वा महम्भे वा।

अदत्तादान के प्रकार---

द्रव्यत: --अरुप-बहुत, सूक्ष्म-स्यूल, सचित्त-अचित्त ।

क्षेत्रतः -ग्राम, नगर, अरण्य ।

कालत:--दिन-रात ।

भावत: -- अन्पमूल्य और बहुमूल्य ।

# १४. अपरिग्रह महाव्रत

पंचमे भंते ! महव्वए परिग्गहाओ वेरमणं ।
सब्वं भंते ! परिग्गहं पच्चक्खामि से गामे वा नगरे
वा रण्णे वा अप्पं वा बहुं वा अणुं वा थूलं वा चित्तमंतं वा
अचित्तमंतं वा, नेव सयं परिग्गहं परिगेण्हेंज्ञा नेवन्नेहिं
परिग्गहं परिगेण्हावेज्जा परिग्गहं परिगेण्हेंते वि अन्ने न

समणुजाणेज्जा जावज्जीवाए तिविहं तिविहेणं मणेणं वायाए काएणं न करेमि न कारवेमि करंतं पि अन्तं न समणुजाणामि । (द ४।सूत्र १५)

भंते ! पांचवें महाव्रत में परिग्रह की विरति होती है।

भंते ! मैं सब प्रकार के परिग्रह का प्रत्याख्यान करता हूं। गांव में, नगर में या अरण्य में कहीं भी, अल्प या बहुत, सूक्ष्म या स्थूल, सिंचत्त या अचित्त कभी भी परिग्रह का ग्रहण मैं स्वयं नहीं करूंगा, दूसरों से परिग्रह का ग्रहण नहीं कराऊंगा और परिग्रह ग्रहण करने वालों का अनुमोदन भी नहीं करूंगा, यावण्जीवन के लिए, तीन करण तीन योग से मन से, बचन से, काया से न करूंगा, न कराऊंगा और करने वाले का अनुमोदन भी नहीं करूंगा।

तहेव असणं पाणगं वा, विविहं खाइमसाइमं लिभिना। होही अट्टो सुए परे वा,

> तंन निहेन निहावए जेस भिक्खू॥ (द १०।८)

विविध अशन, पान, खाद्य और स्वाद्य को विधि से प्राप्त कर —यह कल या परसों काम अएगा—इस प्रकार से जो न सिश्रिध (संचय) करता है और न कराता है, वह भिक्षु है।

सन्निहिं च न कुञ्बेज्जा, लेवमायाए संजए।
पक्की पत्तं समादाय, निरवेक्को परिव्वए॥
(उ ६।१४)

संयमी मुनि पात्रगत लेप को छोड़कर अन्य किसी प्रकार के आहार का संग्रह न करे। पक्षी अपने पंखों को साथ लिए उड़ जाता है वैसे ही मुनि अपने पात्रों को साथ ले, निरपेक्ष हो परिवजन करे।

बिडमुब्भेइमं लोणं, तेल्लं सिंप्प च फाणियं। न ते सन्निहिमिच्छंति, नायपुत्तवओरया ॥ लोभस्सेसो अणुफासो, मन्ने अन्नयरामि । जे सिया सन्निहीकामे, गिही पव्वइए न से ॥ (द ६।१७,१८०)

जो महावीर के वचन में रत हैं, वे मुनि बिडलवण, सामुद्रलवण, तैल, घी और द्रव-गुड़ का संग्रह करने की इच्छा नहीं करते। जो कुछ भी संग्रह किया जाता है वह लोभ का ही प्रभाव है--ऐसा मैं मानता हूं। जो श्रमण सन्निधि का कामी है, वह गृहस्य है, प्रवृजित नहीं है।

सब्बत्थुवहिणा बुद्धा, संरक्खणपरिग्गहे । अवि अप्पणो वि देहम्मि, नायरंति ममाइयं ।। (द ६।२१)

सब काल और सब क्षेत्रों में तीर्थंकर उपिध (एक दूष्य वस्त्र) के साथ प्रश्नाजित होते हैं। प्रत्येकबुद्ध, जिन-किल्पिक आदि भी संयम की रक्षा के निमित्त उपिध ग्रहण करते हैं। वे उपिध पर तो क्या, अपने शरीर पर भी ममत्व नहीं करते।

# १५. अपरिग्रह महावृत की भावना

पंचमे महन्वते य परिग्गहाओ वेरमणं, तस्स इमाओ पंच भावणाओ भवंति ""संहित्ण मणुण्णामणुण्णाहं सहाइं सुणेता भवति ""चिंबदिएण मणुण्णामणुण्णाहं क्वाइं पासित्ता भवति "" घाणिदिएणं अग्याहत्ता "" जिन्भिदिएणं आसाएत्ता "" फासिदिएणं पडिसंवेदेत्ता । (आवच् २ पृ १४६)

अपरिग्रह महावत की पांच भावनाएं-

मनोज्ञ-अमनोज्ञ शब्द, रूप, रस, गंध और स्पर्श---इन पांचों के प्रति प्रियता-अप्रियता का भाव न लाना।

# १६. परिग्रह के द्रव्य क्षेत्र...

परिग्गहो नाम साधुमेरातिकक्षमेण गहो। (आवच् २ पृ ९३)

साधु-मर्यादा का अतिक्रमण कर वस्तु का ग्रहण करना परिग्रह है।

परिगाहे चउव्विहे पण्णते, तं जहा — दब्वतो, खेत्ततो, कालतो, भावतो । दव्वतो सव्वदक्वेहि, खेत्ततो सव्वलोए, कालतो दिया वा रायो वा, भावतो अप्पग्धे वा महग्धे वा। (दअचू १ ८५)

परिग्रह के चार प्रकार —

द्रव्यत:- - सब द्रव्य ।

क्षेत्रत:- सब क्षेत्र ।

कालतः ≔ दिन-रात ।

भावतः -- अल्पमूल्य और बहुमूल्य।

### मूच्छा परिग्रह

न सो परिग्गहो बृत्तो, नायपुत्तेण ताइणा।
मुच्छा परिग्गहो बुत्तो, इह बुत्तं महेसिणा।।
(द ६।२०)

सब जीवों के त्राता ज्ञातपुत्र महावीर ने वस्त्र आदि को परिग्रह नहीं कहा है। मुर्च्छा परिग्रह है --ऐसा महिष (गणधर) ने कहा है।

ं तिच्छयओ।। (विभा२५७३) व मओ मुच्छममुच्छाहि निच्छयओ।।

निश्चय नय के अनुसार मूच्छा परिग्रह है और अमूर्च्छा अपरिग्रह है।

## १७. परिग्रह की निकृष्टता

आयाणं नरयं दिस्स, नायएज्ज तणामिव। (उ ६ ७)

'परिग्रह नरक है'— यह देखकर एक तिनके को भी अपना बनाकर न रखे।

# १८. परिग्रह-स्थाग की निष्पत्ति

गवासं मणिकुंडलं, पसवो दासपोरुसं। सन्वमेयं चइत्ताणं, कामरूवी भविस्सिसि॥ (उ ६१४)

गाय, घोड़ा, मणि, कुंडल, पशु, दास और कर्मकरों का समूह—इन सबको छोड़ ऐसा करने पर तू कामरूपी (इच्छानुकूल रूप बनाने में समर्थ) होगा।

माहन--अहिंसक, श्रमण । ब्राह्मण ।

'माहणे' त्ति मा वधीत्येवंरूपं मनी वाक् किया च यस्यासी माहन:।

(उशाव् प ४४२)

जो कहता है- मा हन मत मारो और जिसकी मानसिक-वाचिक-कायिक प्रवृत्ति अहिंसात्मक होती हैं, वह माहन/बाह्मण/श्रमण कहलाता है।

जो लोए बंभणो वृत्तो, अग्गी वा महिओ जहा । सया कुसलसंदिट्ठं, तं वयं बूम माहणं ।। जो न सज्जइ आगंतुं, पव्वयंतो न सोयई । रमए अज्जवयणंमि, तं वयं बूम माहणं ।। जायस्वं जहामट्ठं, निद्धंतमलपावगं । रागद्दोसभयाईयं, तं वयं बूम माहणं ।। तसपाणे वियाणेत्ता, संगहेण य थावरे। जो न हिंसइ तिबिहेणं, तं वयं बूम माहणं ॥ कोहा वा जइ वा हासा, लोहा वा जइ वा भया। मुसं न नयई जो उ, तं नयं बूग माहणं।। चित्तमंतमचित्तं वा, अप्यं वा जइ वा बहुं। न गेण्हइ अदत्तं जो, तं वयं बूम माहणं।। दिव्वमाणुसतेरिच्छं, जो न सेवइ मणसा कायवदकेणं, तं वयं बूम माहणं।। जहा पोमं जले जायं, नोवलिप्पद वारिणा। एवं अलित्तो कामेहि, तं वयं बूम माहणं।। अलोलुयं मुहाजीवी, अणगारं अकिंचणं । असंसत्तं गिहत्येसु, तं वयं ब्रुम माहणं ॥ (उ २५।१९-२७)

माहन वह है,

- ॰ जो अग्नि की भांति सदा लोक में पूजित है।
- जो संयीग होने पर आसक्त नहीं होता, वियोग के समय शोक नहीं करता, जो आर्यवचन में रमण करता है।
- जो अग्नि में तपाकर शुद्ध किए हुए और घिसे हुए सोने की तरह विशुद्ध है तथा राग-द्वेष और भय से रहित है।
- जो त्रस और स्थावर जीवों को भली-भांति जात-कर मन, वाणी और भरीर से उनकी हिंसा नहीं करता।
- जो कोध, हास्य, लोभ या भय के कारण असत्य नहीं बोलता।
- जो सचित्त या अचित्त कोई भी पदार्थ थोड़ा या
   अधिक कितना ही क्यों न हो, उसके अधिकारी के
   दिए बिना नहीं लेता:
- जो देव, मनुष्य और तियंच संबंधी मैथुन का मन,
   वचन और काया से सेवन नहीं करता।
- जिस प्रकार जल में उत्पन्न हुआ कमल जल से लिप्त नहीं होता, इसी प्रकार जो कामभोगों से लिप्त नहीं होता।

·····कम्मुणा बंभणो होइ······(उ २५।२९-३१)

- ० ओम् का जप करने मात्र से कोई ब्राह्मण नहीं होता।
- ० ब्रह्मचयं के पालन से ब्राह्मण होता है।
- ० मनुष्य कर्म से ब्राह्मण होता है।

नैव ॐकारोपलक्षणस्वाद् 'ॐ भूर्भुवःस्व'रित्याद्यु-च्चारणरूपेण ब्राह्मणः। ः ब्रह्मणश्चरणं ब्रह्मचर्यम्। ः ः

द्वे ब्रह्मणी वेदितब्ये, शब्दब्रह्मपरं च यत्। शब्दब्रह्मणि निष्णातः, परं ब्रह्माधिगच्छिति।। (उशावृप ५२८)

'ॐ भूभीव: स्वः' इत्यादि उच्चारण से कोई ब्राह्मण नहीं होता। जो ब्रह्म की चर्या में लीन रहता है, वह ब्राह्मण है। जो ब्रह्मचर्य का पालन करता है, वह ब्राह्मण है।

ब्रह्म के दो प्रकार हैं — शब्दब्रह्म और परब्रह्म। शब्दब्रह्म में निष्णात व्यक्ति परब्रह्म को प्राप्त करता है। माहन की उत्पत्ति

भरहो सावए सद्दावेत्ता भणित—मा कम्मं पेसणादि वा करेह, अहं तुब्भं वित्ति कप्पेमि, तुब्भेहिं पढंतेहिं सुणंतिहिं जिणसाधुसुस्सूसणं कुणंतिहिं अच्छियव्वं, ताहै ते दिवसदेवसियं भुंजंति। ते य भणिति — जहा तुब्भं जिता अहो भवान् वर्द्धते भयं मा हणाहित्ति "एवं ते उप्पन्ना माहणा णाम, जे तेसि पुत्ता उप्पञ्जंति ते साहूणं उव-णिज्जंति, जित णित्थरंति तो लट्ठं, अह न नित्थरंति ताहे अभिगयाणि सड्ढाणि भवंति "" आरिया वेदा कता भरहादीहिं तेसि सज्भातो होउत्ति, तेसु वेदेसु तित्थगरष्तुतीओ जितसावगधम्मो संतिकम्मादि य विश्व-ज्जति। (आवच् १ पृ २१३-२१५)

ऋषभपुत्र चक्रवर्ती भरत ने श्रावकों के आमिन्तरत कर निर्देश दिया — तुम कृषि, व्यापार आदि कोई कर्म मत करो, में तुम्हें आजीविका दूंगा। आज से पठन-श्रवण और सतों की उपासना — ये ही तुम्हारे कार्य होंगे। तुम मुक्ते प्रतिदिन इस भाषा में सावधान करते रहों — अहो! कषाय और प्रमाद का भय बढ़ रहा है, आप उनसे पराजित हो रहे हैं, अतः 'मा हन, मा हन', किसी को उत्पीड़ित मत करो। इस प्रकार 'माहन' शब्द की उत्पत्ति हुई। उन बाह्मणों के पुत्र यदि समर्थ होते तो साधु बन जाते अन्यथा ब्रतधारी तत्त्वज्ञ श्रावक बन जाते।

भरत ने उनके स्वाध्याय के लिए वेदों की रचना की, जिनमें अर्हत्-स्तुति, मुनिधर्म, श्रावकधर्म और शांतिकर्म उपवर्णित थे।

(ब्राह्मण शब्द के प्राकृत रूप दो बनते हैं—माहण और बंभण। 'माहण' अहिंसा का और 'बंभण' ब्रह्मचर्य (ब्रह्म-आराधना) का सूचक है। अहिंसा के बिना ब्रह्म की आराधना नहीं हो सकती। इस प्रगाढ़ संबंध से दोनों शब्द एकार्थवाची बन गए। शान्त्याचार्य ने एक स्थान पर 'माहण' की व्याख्या अहिंसक के रूप में की है और शेष स्थानों में 'माहण' का अर्थ उन्होंने ब्राह्मण जाति से संबंधित माना है। देखें—उत्तरज्ञस्यणाणि ९।६ का टिप्पण)।

मिश्याकार सामाचारी का एक भेद । अनुचित कार्य होने पर 'मेरा पाप निष्फल हो' ऐसा कहना । (द्र. सामाचारी)

मिश्यादृष्टि -मिथ्यात्व, सत्य के प्रति विपरीत दृष्टि। (द्र. गुणस्थान)

मिथ्याश्रुत - मिथ्यादृष्टि का श्रुतज्ञान (द्र. श्रुतज्ञान)

**मुनि**-ज्ञानी, साधु।

.....नाजेण य मुणी होइ.....। (उ २४।३०) विजाणतीति मुणी, सावज्जेसु वा मोणवतीति मुणी। (दअचू पृ २३३)

जो ज्ञान की आराधना करता है, वह मुनि होता है। जो जाता है, वह मुनि हैं अथवा जो सावद्य कार्यों के प्रति भौन रहता है, वह मुनि है।

मुणिति—प्रतिजानीते सर्वविरतिमिति मुणिः। (उद्यावृप ३५७)

जो सर्विवरित की प्रतिज्ञा करता है, वह मुनि है।
मुनि को जीवनवर्षा। (द्र. अमण)

मुनिसुत्रत-उन्नीसवें तीर्थंकर । (द्र. तीर्थंकर)

मूल प्रायश्चित्त का आठवां प्रकार ।

(द्र. प्रायश्चित्त)

मेधावी-अर्थ के ग्रहण और अवधारण में कुशल । मर्यादावान् ।

मेधावी दुविहो, तं जहा--गंथमेधावी मेरामेधावी

य । तत्थ जो महंत गंथं अहिज्जित सो गंथमेधानी ।
मेरा मज्जाया भण्णित तीए मेराए धानितित्त मेरामेधानी । (दिजचू पृ २०३)
मेधानी —अध्ययनार्थानधारणशक्तिमान् मर्यादानर्ती ना ।
.....मेधानी मर्यादानितनर्ती ।। (उशानृ प ६४,९०)
मेधानी दो प्रकार के हैं --

- ग्रन्थमेधावी —महान् ग्रन्थों का अध्येता, बहुश्रुत अथवा अध्ययन के लिए अवधारणश्रक्ति संपन्न ।
- २. मर्यादामेधावी मेधा मर्यादा के अनुसार चलने वाला, मर्यादा का अतिक्रमण नहीं करने वाला। (मेहावित्ति सक्कद् दृष्टश्रुतकर्मज्ञ: जो एक बार देखे हुए या सुने हुए कार्य को करने की पढ़ित जान जाता है, वह मेधावी होता है। उपासकदशावृत्ति पत्र २१८) मोक्ष कर्मबन्धन से मुक्त अवस्था।
  - मोक्ष का स्वरूप
  - २. मोक्ष का मार्ग
  - ० ज्ञान-क्रिया-समन्वय से मोक्ष
    - ते मोक्ष (द्र. वाद)
  - ३. मोक्ष : साध्य और सिद्धि
  - \* मोक्ष से पूर्व की अवस्था (द्र. सिद्ध)
- \* जीव और कर्म का संबंध अनादि (द्र. कर्म)
- ४. अनादि संबंध का अंत कैसे ?
- \* मोक्ष का स्थान (द्व. ईवस्त्राग्मारा)

## १. मोक्ष का स्वरूप

न्या अटुविहकम्ममुक्को नायव्वो भावओ मुक्खो ॥
मोक्षः अष्टिविधकर्नोच्छेदः । क्षायिकभाव एवात्मनो
मुक्तत्वलक्षणो मोक्षः । (उनि ४९७ भावृ प ५५५)
मोक्ष का अर्थ है—

- ज्ञानावरणीय आदि आठ कर्मों का समूल उच्छेद।
- २. आत्मा का क्षायिकभाव में प्रतिष्ठित होना।
  बन्धं जीवकर्मयोगदु:खलक्षणं, मोक्षं च तद्वियोगसुख-लक्षणम्। (दहावृष १५९)

जीव और कर्म का संबंध होना बंध है। उसका सक्षण है -दुःख। कर्म के योग से विमुक्त होना मोक्ष है। उसका लक्षण है -अञ्याबाध सुख।

णाणं प्रयासमं सोहओ तवो संजमो य गुत्तिकरो। तिण्हंपि सभाओंगे मोक्खो जिणसासणे भणिओ।। (आविन १०३)

ज्ञान प्रकाश करने वाला है। तप शोधन करता है। संयम गुप्ति — निग्रह करता है। तीनों के समायोग — समन्विति को जिनशासन में मोक्ष कहा गया है।

निन्दाणं ति अबाहं ति, सिद्धी लोगगमेव य । स्त्रेमं सिवं अणाबाहं, जं चरंति महेसियो ।। (उ २३।८३)

जो निर्वाण है, जो अबाध, सिद्धि, लोकाग्न, क्षेम, शिव और अनाबाध है, जिसे महान् की एषणा करने वाले प्राप्त करते हैं, वह मोक्ष है।

…सन्वगुणसंपन्तयार णं अपुणरावित् जणयइ। अपुणरावित्त पत्तर् य णं जीवे सारीरमाणसाणं दुक्खाणं नो भागी भवइ। (उ २९।४४)

सर्वेगुणसंपन्नता से जीव अपुनरावृत्ति (मुक्ति) को प्राप्त होता है। अपुनरावृत्ति को प्राप्त करने वाला जीव शारीरिक और मानसिक दु:खों का भागी नहीं होता।

### २. मोक्ष का मार्ग

नाणं च दंसणं चेव चरित्तं च तवो तहा। एषं मग्ममणुष्पत्ता जीवा गच्छंति सोगगई।। (उ २८।३)

ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप के मार्ग में प्रस्थित जीव सद्गति को प्राप्त होते हैं।

नादंसणिस्स नाणं, नाणेण विणा न हुंति चरणगुणा । अमुणिस्स नित्थ मोक्खो, नित्थ अमोक्खस्स निन्वाणं ॥ (उ २८-३०)

अदर्शनी (असम्यक्त्वी) के सम्यक्तान नहीं होता। ज्ञान के बिना चारित्रगुण नहीं होते। अगुणी व्यक्ति की मुक्ति नहीं होती। अमुक्त का निर्वाण नहीं होता। तस्सेस मग्गो गुरुविद्धसेवा, विवज्जणा बालजणस्स दूरा। सज्मायएगंतनिसेवणा य, सुक्तत्थसंचितणया धिई य।। (उ ३२।३)

गुरु और वृद्धों की सेवा करना, अज्ञानी जनों का दूर से ही वर्जन करना, स्वाध्याय करना, एकांतवास करना, सूत्र और अर्थ का चिन्तन करना तथा धैर्य रखना — यह मोक्ष का मार्ग है।

छंदं निरोहेण जवेइ मोक्खं, आसे जहा सिक्खिय वम्मधारी। पुरुवाइं वासाइं चरप्पमत्तो, तम्हा मुणी खिप्पमुवेइ मोक्खं॥ (उ ४।=)

शिक्षित (शिक्षक के अधीन रहा हुआ) तनुत्राणधारी अक्व जैसे रण का पार पा जाता है, वैसे ही स्वच्छन्दता का निरोध करने वाला मुनि संसार का पार पा जाता है। पूर्वजन्म में जो अप्रमत्त होकर विचरण करता है, वह उस अप्रमत्त विहार से शीध्र ही मोक्ष को प्राप्त होता है।

सद्धं नगरं किच्चा, तवसंवरमग्गलं । खंति निउणपागारं, तिगुत्तं दुष्पधंसयं ।। धणुं परक्कमं किच्चा, जीवं च इरियं सया । धिइं च केयणं किच्चा, सच्चेण पिलमंथए ।। तवनारायजुत्तेण, भेतूणं कम्मकंचुयं । मुणी विगयसंगामो, भवाओ परिमुच्चए ॥ (उ ९।२०-२२)

- श्रद्धा को नगर, तप और संयम को अर्गला, क्षमा या
  सिह्ण्णुता को त्रिगुप्त--बुर्ज, खाई और श्रतक्ती
  स्थानीय मन, क्चन और कायगुष्ति से सुरक्षित,
  दुर्जेय और सुरक्षा निपुण परकोटा बना ।
- पराक्रम को धनुष, ईर्यापथ को उसकी डोर और धृति को उसकी मुठ बना उसे सत्य से बांधे।
- तप-रूपी लोह-बाण से युक्त धनुष के द्वारा कर्म-रूपी कवच को भेद डाले। इस प्रकार संग्राम का अन्त कर मुनि संसार से मुक्त हो जाता है।

## ३. मोक्ष: साध्य और सिद्धि

सीच्चा जाणइ कल्लाणं, सोच्चा जाणइ पावगं ! उभयं पि जाणई सोच्चा, ज छेयं तं समायरे !। (द ४।११)

जीव सुनकर कल्याण को जानता है और सुनकर ही पाप को जानता है। कल्याण और पाप सुनकर ही जाने जाते हैं। वह उनमें जो श्रेय है उसी का आचरण करे। जो जीवे विविधाणाइ, अजीवे विविधाणाइ। जीवाजीवे वियाणातो, सी हु नाहिइ संजमं॥ जया जीवे अजीवे य, दो वि एए वियाणाइ। तथा गई बहुविहं, सन्वजीवाण जाणाई॥ ज्या पुण्णं च पावं च, बंधं मोक्खं च जाणाई॥ ज्या निव्विदिए भोए, जे दिव्वे जे य माणुसे॥

'''तया चयइ संजोगं, सक्भितरबाहिरं ॥ मंडे भवित्ताणं, '''तया पव्वइए अणगारियं ॥ संवरमुक्किट्ठं, धम्मं फासे '''तया अण्तारं ॥ कम्मरयं, अबोहिकलूसं कडं '''तया धुणइ सब्बत्तगं नाणं, दंसणं '''तया चाभिगच्छई ॥ ····तया लोगमलोगं च, जिणो जाणइ केवली॥ जोगे निरुंभित्ता, सेलेसि पडिवज्जई ॥ कम्मं खिवताणं, सिद्धि गच्छइ नीरओ ॥ लोगमत्थयत्थो, सिद्धो हवइ सासओ ।। (द ४।१३-२५)

#### साध्य-सिद्धि का कम

- जो जीवों को भी जानता है, अजीवों को भी जानता है, वह जीव और अजीव दोनों को जानने वाला ही संयम को जानता है।
- जब मनुष्य जीव और अजीव इन दोनों को जान लेता है तब वह सब जीवों की बहुविध गतियों को भी जान लेता है।
- ० वह पुण्य, पाप, बन्ध और मोक्ष को भी जान लेता है।
- ० वह देव और मनुष्य के भोगों से विरक्त हो जाता है।
- ० वह आभ्यन्तर और बाह्य संयोगों को त्याग देता है।
- ० वह मुंड होकर अनगार-वृत्ति को स्वीकार करता है।
- वह उत्क्रव्ट संवरात्मक अनुत्तर धर्म का स्पर्श करता है।
- वह अबोधि रूप पाप द्वारा संचित कर्म-रज को प्रकम्पित कर देता है।
- वह सर्वत्रगामी केवलज्ञान और केवलदर्शन को प्राप्त कर लेता है।
- वह जिन और केवली होकर लोक-अलोक को जान लेता है।
- वह योगों का निरोध कर शैलेशी अवस्था को प्राप्त होता है।
- वह कर्मों का क्षय कर रज-मुक्त बन सिद्धि को प्राप्त करता है।
- ० वह लोक के अग्र भाग में शाश्वत सिद्ध होता है।

# ४. अनादि संबंध का अन्त कैसे ?

जह धाऊ कणगाई सभावसंजोगसंजुया हुंति । इअ संतइकम्मेणं अणाइसंजुत्तओ जीवो ॥ जीवकर्मणोरनादिसंयोगस्य धातुकनकादिसंयोग-दृष्टांतद्वारेणाभिधानं तद्वदेवानादित्वेऽप्युपायतो जीवकर्म-संयोगस्याभावख्यापनार्थम्, अन्यथा मुक्त्यनुष्ठान-वैफल्यापत्तेः। (उनि ३४ शावृ प २४)

जैसे स्वर्ण और मिट्टी का अनादिकालीन संयोग संतानगत होने पर भी अग्नि आदि उपायों से विच्छिन होता है, वैसे ही जीव और कर्म का प्रवाहरूप से अनादि संबंध तप, संयम आदि उपायों से विच्छिन्न होता है। अन्यथा मुक्ति के लिए किये जाने वाले अनुष्ठानों की सार्थकता नहीं हो सकती।

मोहनोय — श्रद्धा और चारित्र को विकृत करने वाला कर्म। (द्र. कर्म)

यथाल्यात चारित्र —वीतराग का चारित्र । (द्र. चारित्र)

यथाप्रवृत्तिकरण -वह परिणामविशेष जिससे जीव दुर्भेद्य रागद्वेषात्मक ग्रंथि के समीप पहुंचता है। (द्र. करण)

**योग** −मन, वचन और शरीर की प्रवृत्ति ।

#### १. योग की परिभाषा और प्रकार

- \* मनोयोग
- \* केवली के मनोयोग
- (द्र. गुणस्थान)

- ० वचनयोग
- \* केथली का बोलना वचनयोग
- (द्र. केवली)

- ० काययोग
- २. द्रव्ययोग-भावयोग
- ३. भावयोग मिश्र नहीं
- ४. भावसत्य
- ५. करणसत्य
- ६. योगसत्य
- ७. योगपरित्याग के परिणाम
  - \* योगमिरोध की प्रक्रिया

(द्र. केवली)

\* योग और लेश्या

(द्र. लेश्या)

\* योग से कर्मबंध

(द्र. कर्म)

# १. योग की परिभाषा और प्रकार

जंतेण जुज्जए वास कम्मुणा जंच जुज्जए तिम्म । तो जोगो सोय मओ तिविहो कायाइवावारो ॥ (विभा ३४९९) जिससे आत्मा कर्म से सम्बद्ध होती है, वह योग है। उसके तीन प्रकार हैं-मनोयोग, वचनयोग, काययोग।

#### मनोयोग

····तणुवाबाराहिअमणदन्वसमूहजीववावारो । सो मणजोगो भण्णइ मण्णइ नेयं जओ तेणं ॥ (विभा ३६४)

काययोग से गृहीत मनोद्रव्य के द्वारा जीव का जी व्यापार होता है, वह मनोयोग है। मनोयोग से क्रेय का चितन-मनन किया जाता है।

औदारिकवैं कियाहारकश्ररी रच्यापाराहृतमनोद्रव्यसा-चिव्याज्जीवव्यापारो मनोयोगः। (नन्दीमवृष ११२)

औदारिक, वैक्रिय और आहारक शरीर की प्रवृत्ति से गृहीत मनोवर्गणा के पुद्गलों के सहयोग से होने वाला जीव का चिन्तनात्मक प्रयत्न मनोयोग है।

#### वचनयोग

\*\*\*\*तणुजोगाहिअवइद्दब्बसमूहजीववावारो । सो वहजोगो भण्णइ वाया निसिरिज्जए तेणं ॥ (विभा ३६३)

काययोग से गृहीत शब्दद्रव्य के द्वारा जीव का जो व्यापार होता है, वह वचनयोग है। वचनयोग से शब्द-द्रव्यों का निसर्जन होता है।

औदारिकवैकियाहारकव्यापाराहृतवाग्द्रव्यसमूहसा-चिथ्याज्जीवव्यापारो वाग्योगः। (नन्दीमव् प ११२)

औदारिक, वैकिय और आहारक शरीर की प्रवृत्ति से गृहीत भाषावर्गणा के पुद्गलों के सहयोग से होने वाला जीव का भाषात्मक प्रयत्न वचनयोग है।

#### काययोग

औदारिकादिशरीरयुक्तस्यात्मनो वीर्यपरिणतिविशेषः काययोगः। (नन्दीमवृ प ११२)

औदारिक आदि शरीर के द्वारा होने वाली आत्मा की वीर्यपरिणति काययोग है।

#### काययोग के तीन रूप

••••तणुसंरंभेण जेण मुंचइ स वाइओ जोगो।
मण्णइ यस माणसिओ तणुजोगो चेव स विभत्तो।।
(विभा ३५९)

जिस कायव्यापार से जीव शब्द-द्रव्यों को छोड़ता है, वह वचनयोग है। जिस काय की प्रवृत्ति से जीव मनोद्रव्यों को मनन में व्यापृत करता है, वह मनोयोग है। एक काययोग ही उपाधिभेद से तीन रूपों में विभक्त है।

### २. द्रव्ययोग-भावयोग

मनो-वाक्-काययोगप्रवर्तकानि द्रव्याणि, मनो-वाक्-कायपरिस्पन्दात्मको योगश्च द्रव्ययोगः। यस्त्वेतदुभयरूप-योगहेतुरध्यवसायः स भावयोगः। (विभामवृ १ पृ ६ ५) द्रव्ययोगः — १. मन, वचन और काय के प्रवर्त्तक द्रव्य।

२. मन, वाक् और शरीर का परिस्पन्दन । भावयोग—द्रव्ययोग के सहयोग से होने वाला अध्यवसाय ।

## ३. भावयोग मिश्र नहीं

कम्मं जोगितिमित्तं सुभोऽसुभो वा स एगसमयिन । होज्ज न उ उभयस्वो कम्मंपि तओ तयणुरूवं।। नणु मण-वइ-काओगा सुभासुभा वि समयिम दीसंति । दक्विम मीसभावो भवेज्ज न उ भावकरणिम।। भाणं सुभमसुभं वा न उ मीसं जं च भाणिवरमे वि । लेसा सुभाऽसुभा वा सुभमसुभं वा तओ कम्मं॥ (विभा १९३४-१९३७)

कर्मबंध का हेतु है योग । वह योग एक समय में या तो शुभ होता है या अशुभ, मिश्र नहीं होता ।

कुछ कहते हैं—-'अविधि से दान आदि का उपदेश देने, अविधि से पूजा, वन्दना आदि प्रवृत्ति करने से गुभ और अग्रुभ—मिश्र योग होता है' पर यह कथन अग्रुक्त है।

व्यवहार नय की अपेक्षा द्रव्ययोग मिश्र हो भी सकता है किन्तु निश्चय नय के अभिमत में द्रव्ययोग और भाव-योग—दोनों ही मिश्र नहीं हो सकते।

अध्यवसाय के दो प्रकार हैं शुभ और अशुभ । अध्यवसाय का तीसरा प्रकार शुभाशुभ या मिश्र अध्यव-साय आगमों में कहीं भी प्रतिपादित नहीं है।

कारण के अनुरूप कार्य होता है इसलिए शुभ अध्यवसाय या भावयोग से पुण्य और अशुभ से पाप का बंध होता है। पुण्य और पाप का सिश्रण नहीं होता, मिश्र बंध नहीं होता। व्यान और लेक्या शुभ या अशुभ होते हैं, मिश्र नहीं होते । ये भावयोग हैं । अतः भावयोग मिश्र नहीं होता ।

#### ४. भावसत्य

भावसत्येन शुद्धान्तरात्मतारूपे पारमाधिकावितथत्वे । (उशावृ प ५९१)

भावसत्य का अर्थ है—अन्तरात्मा की सचाई।
भावसच्चेण भाविक्सोहि जणयड। भाविक्सोहीए
बट्टमाणे जीवे अरहतपन्नत्तस्स धम्मस्स आराहणयाए
अञ्भृट्ठेइ, "अञ्भृद्विता परलोगधम्मस्स आराहए हवइ।
(उ २९।५१)

भ।वसत्य से जीव भाव की विशुद्धि को प्राप्त करता है। भावविशुद्धि में वर्तमान जीव अहंत्-प्रज्ञप्त धर्म की आराधना के लिए तैयार होता है। अहंत् प्रज्ञप्त धर्म की आराधना में तत्पर होकर वह परलोक धर्म का आराधक होता है।

#### प्र. करणसंख

करणसत्यं — यत्प्रतिलेखनादिकियां सम्यगुपयुक्तः । (उणावृ प ५९२)

विहित कियाओं (प्रतिलेखना आदि) को सम्यक् प्रकार से सम्पादित करना करणसत्य है।

करणसच्चेणं करणसिंत जणयइ। करणस<del>च्चे वट्ट-</del> माणे जीवे जहांवाई तहाकारी यावि भव**इ**।

(उ २९।५२)

करणसत्य से जीव करण-शक्ति (अपूर्व कार्य करने का सामर्थ्य) को प्राप्त करता है। करण-सत्य में वर्तमान जीव जैसा कहता है वैसा करता है।

## ६. योगसत्य

जोगसच्चेणं जोगं विसोहेइ। (उ २९।५३) योगसत्य से मन, वाणी और काया की प्रवृत्ति का विशोधन होता है।

## ७. योगपरिस्याग के परिणाम

जोगपञ्चक्खाणेणं अजोगत्तं जणयइ। अजोगी णं जीवे नवं कम्मं न बंधइ पुन्यबद्धं निष्जरेइ। (उ २९।३८)

योग-प्रत्याख्यान से जीव अयोगत्व (सर्वेथा अप्रकंप-भाव) को प्राप्त होता है। अयोगी जीव नए कर्मों का अर्जन नहीं करता और पूर्व अजित कर्मों को क्षीण कर देता है।

# योगसंग्रह—आलोचना आदि के द्वारा प्रशस्त योगों का संग्रहण। ज्ञान आदि की वृद्धि के हेतुओं का संग्रहण।

आलोयणा निरवलावे, आवईसु दढधम्मया।
अणिस्सिओवहाणे य, सिक्खा णिप्पडिकम्मया।।
अण्णाणया अलोहे य, तितिक्खा अज्जवे सुई।
सम्मदिद्वी समाहो य, आयारे विणओवए।।
धिई मई य संवेगे, पणिही सुविहि संवरे।
असदोसोवसंहारो, सब्वकामविरक्तिया।।
पच्चक्खाणा विउस्सग्गे, अप्पमाए लवालवे।
भाणसंवरजोगे य, उदए मारणंतिए।।
संगाणं च परिण्णा, पायच्छित्तकरणे इय।
आराहणा य मरणंते, बत्तीसं जोगसंगहा।।
(आवित १२७४-१२७६)

योगसंग्रह के बत्तीस प्रकार —

- १. आलोचना अपने प्रमाद का निवेदन करना।
- २. निरपलाप आलोचित प्रमाद का अप्रकटीकरण।
- आपत्काल में दृढ्धमंता —िकसी भी प्रकार की आपत्ति में दृढ्धमी बने रहना।
- ४. अनिश्चितोपद्यान —दूसरों की सहायता लिए बिना तपःकर्म करना।
- प्रका सूत्रार्थका पठन-पाठन तथा विहित क्रिया का आचरण।
- निष्प्रतिकर्मता शरीर की सार-संभाल या चिकित्सा का वर्जन ।
- अज्ञातता अज्ञात रूप में तप करना, उसका प्रदर्शन या प्रख्यापन नहीं करना।
- अलोभ निर्लोभता का अभ्यास ।
- ९. तितिक्षा—कष्ट-सिंहण्णुता, परीषहों पर विजय पाने का अभ्यास ।
- **१**०. आर्जब—सरलता ।
- ११. शुचि —पवित्रता सत्य, संयम आदि का आचरण ।
- १२. सम्यग्द्ष्टि सम्यग्दर्शन की शुद्धि ।
- १३. समाधि चित्त-स्वास्थ्य ।
- १४. आचार -- आचार का सम्यक् प्रकार से पालन।
- १५. विनयोपग विनम्रता।
- १६. धृतिमति--धैर्ययुक्त बुद्धि।
- १७. संवेग संसार-वैराग्य अथवा मोक्ष की अभिलाषा।

१८. प्रणिधि - - अध्यवसाय की एकाग्रता ।

१९. सुविधि —सद् अनुष्ठान ।

२०. संवर - आश्रवों का निरोध।

२१. आत्मदोषोपसंहार अपने दोषों का उपसंहरण।

२२. सर्वकामविरक्तता सर्वविषयों से विमुखता।

२३. प्रत्याख्यान - मूलगुण विषयक त्याग ।

२४. प्रत्याख्यान उत्तरगुण विषयक त्याग ।

२५. ब्युत्सर्ग - शरीर, भक्तपान, उपधि तथा कषाय का विसर्जन ।

२६. अप्रमाद - आत्मा की सतत स्मृति ।

२७. लवालव --- सामाचारी के पालन में सतत जागरूकता।

२८. ध्यानसंबरयोग -- महाप्राण ध्यान की साधना ।

२९. मारणांतिक उदय - मारणांतिक वेदना के उदय होने पर भी शान्त और प्रसन्त रहना।

३०. संग-परिज्ञाः -- आसक्ति का त्याग ।

३१. प्रायश्चित्तकरण दोष-विशुद्धि का अनुष्ठान ।

३२. मारणांतिक आराधना — मृत्युकाल में आराधना ।

### योगसंप्रह के चार उदाहरण

उज्जेणीए धणवसु अणगारे धम्मधोस चंपाए। अडवीए सत्थविब्भम वीसिरणं सिज्भणा चेव।।
णयरं च सिंबबद्धण मृंडियंब अज्जपूसभूई य।
आयाणपूसिमत्ते सुहुमे भाणे विवादो य।।
रोहीडमं य नयरं लिला गुद्धी अ रोहिणी गणिजा।
धम्मरुई कडुअदुद्धियदाणाययणे अ कंमुद्रए।।
नयरी य चंपनामा जिणदेवो सत्थवाह अहिछता।
अडवी य तेण अगणी सावय संगाण वोसिरणा।।
(आवित १२६१,१३१७-१३१९)

## १. बृद्धमिता योगसंप्रह

उज्जियिनी नगरी के श्रेष्ठी धनवसु का सार्थ चम्पा मगरी की ओर जा रहा था। उस सार्थ के साथ धमें थोष मुनि भी थे। भीलों के आतंक के कारण सार्थ अटवी में भटक गया। सार्थ के लोग कंदमूल खाकर अपना पेट भरते। उन्होंने मुनि को भी आमंत्रित किया, किन्तु मुनि के लिए कंदमूल अग्राह्म थे, अतः मुनि ने अदीन मान से भक्तप्रत्याख्यान अनशन स्वीकार कर लिया। उन्होंने ध्यानमुद्रा में कैंवल्य प्राप्त किया और मुक्त हो गए। इस प्रकार मुनि ने दृद्धमिता से थोगों का संग्रह किया।

#### २. ध्यानसंबर योगसंग्रह

शिम्बवर्धन नगर। मुंडिकाम्रक राजा। पुष्यभूति आचार्य। एक बार उन बहुश्रुत आचार्य के मन में संकल्प जागा कि मैं सूक्ष्म ध्यान में प्रवेश करूं, जो महाप्राण-ध्यान के सदृश होता है। इसमें योगनिरोध कर निश्चेष्ट होना होता है। इस ध्यान की निविच्नता के लिए बहुश्रुत शिष्य की अपेक्षा रहेगी। अभी यहां जो शिष्य हैं, वे सब अगीतार्थ हैं - यह सोचकर आचार्य ने बहिर्विहारी गीतार्थ शिष्य पुष्यमित्र की बुलाया और ध्यानकक्ष के द्वार पर उसे प्रहरी के रूप में नियुक्त कर ध्यानस्थित हो गये। पुष्यमित्र किसीको भीवन्दना केलिए कक्ष केभीतर नहीं जाने देता था। इससे अन्य शिष्यों के मन में कुतूहल और संदेह हो गया। एक शिष्य ने उन्हें पूर्णत: निश्चेष्ट देखकर कह दिया कि आचार्यतो कालधर्मको प्राप्त हो गये हैं, किन्तु पुष्यमित्र बता नहीं रहा है, कोई वैताल साध रहा होगा। उसने कहा --आचार्य जीवित हैं, ध्यान कर रहे हैं, आप लोग कोई विघ्न न करें। किसी ने इस बात का विश्वास नहीं किया, उससे भगड़ने लगे। राजा को भी बुला लिया। राजा ने आचार्य की मृत्यु की घोषणा कर शिविका तैयार करवाई। आचार्य ने पुष्यमित्र से घ्यान से पूर्व ही कह दिया था कि कोई विशेष आपत्ति-जनक स्थिति हो तो मेरे अंगूठे को दबा देना -- इस निर्देश के अनुसार भिष्य ने अंगूठे का स्पर्श किया और आचार्य ने तत्काल ध्यान को सम्पन्न कर उपालम्भ दिया कि मेरे ध्यान में यह व्याघात क्यों किया ? इस प्रकार आचार्य ने ध्यान-संवरयोग से योग संगृहीत किये।

## ३. मारणांतिक-वेदना-अधिसहन योगसंप्रह

रोहिटक नगर में लिलता गोष्ठी। रोहिणी गणिका उस गोष्ठी के लिए भोजन पकाती थी। एक दिन उसने लौकी (तुम्बा) की सब्जी अत्यन्त आरम्भपूर्वक बनाई। उसने गंध से जान लिया कि लौकी कड़वी है। गोष्ठी के सदस्यों के तिरस्कार के भय से उसने तत्काल निर्णय लिया — में दूसरी लौकी की सब्जी बना देती हूं और इसे भिक्षाचरों को दे देती हूं। उसी समय धर्मक्षच अनगार मासक्षपण के पारणे के लिए उस घर में प्रविष्ट हुए। उसने वह पूरी सब्जी मुनि के पात्र में डाल दी। मुनि उसे लेकर उपाश्रय में आए, मुरु को निवेदित किया। मुरु ने देखा और जान लिया कि यह आहार जो भी करेगा वह मृत्यु को प्राष्ट्र होगा। गुरु ने उसे विसर्जित

करने का निर्देश दिया । धर्महिच अनगार उस आहार को लेकर जंगल में गए। परिष्ठापन के लिए बैठे। एक बूंद नीचे गिर गई। वहां चींटियां आई और तत्काल मर गई। 'मैं स्वयं ही इसको खा लूं जिससे अन्य जीवों का घातक न बनूं', यह सोच उन्होंने उस शाक को खा लिया। तीब्र मारणान्तिक वेदना हुई। उस वेदना को समभाव से सहन कर मुक्त हो गए। इस प्रकार मारणान्तिक वेदना को सहन करने से योग संगृहीत होते हैं।

### ४. संगपरिज्ञा योगसंग्रह

जिनदत्त सार्थंवाह चंपानगरी से अहिच्छत्रा की ओर जा रहा था। मार्ग में भीलों के आतंक से आतंकित हो वह सघन जंगल में पहुंच गया, जहां सामने अग्नि जल रही थी, पीछे से व्याघ्र आ रहे थे, दोनों ओर प्रपात थे। इस स्थित में अपने आपको असुरक्षित जानकर जिनदत्त ने सामायिक का संकल्प ग्रहण किया और कायो-रसर्ग प्रतिमा में स्थित हो गया। जंगल के हिंस्र पशुओं ने उसे घर लिया और मांस खाने उस पर भपट पड़े। वे नोंच-नोंचकर मांस खाने लगे। जिनदत्त समभाव की श्रेणी में आरोहण करता गया। कुछ ही समय में वह सिद्ध, बुद्ध मुक्त हो गया। इस प्रकार उसने भरीर के ममत्व-त्याग से योगों का संग्रहण किया।

(बत्तीस योगसंग्रह के अन्य उदाहरणों के लिए देखें — आविन १२७९-१३२० चू २ पृ १५२-२१२) योगसंग्रह के अपर प्रकार

बत्तीसं जोगसंगहा — धम्मो सोलसविधं एवं सुबकंपि, एते बत्तीसं जोगाणं संगहहेतू। (आवचू २ पृ १५२)

योगसंग्रह के अन्य बत्तीस प्रकार — धर्मध्यान और गुक्लध्यान के सोलह-सोलह प्रकार

प्रकार (स्वरूप), लक्षण, आलम्बन और अनुप्रेक्षा— इनमें से प्रत्येक के चार-चार प्रकार होने से धर्म और शुक्ल व्यान के बत्तीस प्रकार होते हैं। (द्र. व्यान)

## योनि - उत्पत्तिस्थान ।

- १. योनि का निर्वचन
- २. योनिके प्रकार
- ३. सचित्त-अचित्त-मिश्र योनि
- ४. शीत-उष्ण-मिध्र योनि
- ५. संवृत-विवृत-मिश्र योनि
- ६. योनि के अन्य प्रकार

### १. योनि का निर्वचन

युवन्ति तैजसकार्मणणरीरवन्तः सन्त औदारिक-शरीरेण वैकियशरीरेण वाऽऽस्विति योनयो जीवाना-मेवोत्पत्तिस्थानानि । (नन्दीमवृप ८)

जहां औदारिक अथवा वैकिय शरीर के साथ तैजस और कार्मण शरीर का मिश्रण होता है, यह योनि — जीव का उत्पत्तिस्थान है।

#### २. योनि के प्रकार

जोणीओ सिचत्त-सीत-संवृडादियाओ चउरासीति-लक्खिवहाणा वा। (नन्दीच् पृ १)

योनि के तीन-तीन प्रकार-

- १. सचित्त, अचित्त, मिश्र।
- २. भीत, उष्ण, भीतोष्ण !
- संवृत, विवृत, संवृत-विवृत ।
   अथवा योनि के चौरासी लाख प्रकार हैं ।

### (चौरासी लाख जीवयोनि

पुढवीजलजलणमास्य एक्केक्के सत्त सत्त लक्खाओ।
वण पत्तेय अणंते दस चोद्दस जोणिलक्खाओ।।
विगलिंदिएसु दो दो चउरो चडरो य णारयसुरेसु।
तिरिएसु हुंति चउरो चोद्दस लक्खा य मणुएसु।।
(आचारांगवृत्ति पत्र २२)

सात लाख पृथ्वीकाय, सात लाख अप्काय, सात लाख तेजस्काय, सात लाख वायुकाय, दस लाख प्रत्येक वनस्पतिकाय, चौदह लाख साधारणवनस्पतिकाय, दो लाख द्वीन्द्रिय, दो लाख त्रीन्द्रिय, दो लाख चतुरिन्द्रिय, चार लाख नारक, चार लाख देवता, चार लाख पंचेन्द्रिय तिर्यञ्च और चौदह लाख मनुष्य —ये चौरासी लाख जीवयोनियां हैं।

पृथ्वीकाय के मूल भेद ३५० हैं। उनको अनुक्रम से पांच वर्ण, दो गंध, पांच रस, आठ स्पर्श और पांच संस्थान से गुणा करने पर पृथ्वीकाय की सात लाख जातियां बनती हैं। इसी प्रकार अप्काय, तेजस्काय और वायुकाय में से प्रत्येक के मूलभेद ३५० हैं। इनको भी पूर्वोक्त विधि से गुणा करने पर प्रत्येक की सात-सात लाख जातियां बनती हैं। प्रत्येक वनस्पति के मूल भेद ५००, साधारण वनस्पति के ७००, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय एवं चतुरिन्द्रिय में से प्रत्येक के १००, नारक, देवता व तिर्यच- पंचेन्द्रिय में से प्रत्येक के २०० तथा मनुष्य के ७०० मूल

भेद हैं। इन मूल भेदों का गणित इस प्रकार है-

प्रवर्ण, २ गंध, ५ रस, ६ स्पर्श और ५ संस्थान — इनका परस्पर गुणन करने पर २००० की संख्या प्राप्त होती है। इस संख्या का सात लाख पृथ्वीकाय में भाग देने पर (७००००० ÷ २०००) भागफल ३५० होता है और ये ही पृथ्वीकाय के मूल भेद हैं। इसी प्रकार शेष योनियों के मूल भेद जाने जा सकते हैं। जीवों के उत्पत्ति-स्थान असंख्य हैं, किन्तु समान वर्ण, गंध, रस, स्पर्ध और संस्थान वाले स्थानों को एक मानकर उन्हें चौरासी लाख कहा गया है।)

### ३. सचित्त-अचित्त-मिश्र योनि

मिस्सत्तं जोणीए सुक्कमित्तं सचेयणं रुहिरं।
अहवा सुक्कं रुहिरं अचेयण-सचेयणा जोणी।।
एवं मिश्रत्वं तिर्यग्-मनुष्यस्त्रीयोने:। तथा—
अचित्ता खलु जोणी नेरइयाणं तहेव देवाणं।
मीसा य ग=भवसही, तिविहा जोणी उ सेसाणं।।
तिर्यग्-मनुष्यगर्भजव्यतिरिक्तानां सम्मूच्छंनजितर्यग्मनुष्याणां यथा गोक्रम्यादीनां सचित्ता, काष्ठघुणादीनामचित्ता, गोक्रम्यादीनामेव केषाञ्चित् पूर्वकृतक्षते समुद्भवतां मिश्रेति विद्यात्वम्। (नन्दीहाबृटि पृ १००)
योनि के तीन प्रकार—

- सचित—सजीव। जीवित गाय के शरीर में कृमि पैदा होते हैं, वह सचित्त योनि है।
- २. अचित्त निर्जीव। देव और नारकी की योनि अचित्त होती है।
- ३. मिश्र—सजीव-निर्जीव! गर्भज-मनुष्य और गर्भज-तिर्यंचों की योनि मिश्र होती है। इनकी उत्पत्ति मुक्त और शोणित के सम्मिश्रण से होती है। मुक्र और शोणित के जो पुद्गल आत्मसात् हो जाते हैं, वे सचित्त और जो आत्मप्रदेशों से सम्बद्ध नहीं होते, वे अचित्त कहलाते हैं।

सम्मूच्छिम तिर्यंच और सम्मूच्छिम मनुष्यों की योनि तीनों प्रकार की होती है।

## ४. शीत-उष्ण-मिश्र योनि

सीओसिणजोणिया सब्वे देवा य गब्भवनकंती । असिणा य तेउकाए, दुह नरए, तिविह सेसाणं ॥ (नन्दीहावृटि पृ १००)

योनि के तीन प्रकार—

१. शीत—प्रथम नरक के नारकों की योनि शीत होती है।

- २. उष्ण --तेजस्काय के जीवों की योनि उष्ण होती है।
- ३. मिश्र शीतोष्ण देव, गर्भज-तियँच और गर्भज-मनुष्यों की योनि शीतोष्ण होती है। पृथ्वीकाय, अप्काय, वायुकाय, वनस्पतिकाय, द्वीन्द्रिय, श्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, सम्मूच्छिमतिर्यक्पंचेन्द्रिय और सम्मू-च्छिममनुष्यों की योनि शीत, उष्ण और शीतोष्ण — तीनों प्रकार की होती है।

# ५. संवृत-विवृत-मिश्र योनि

एगिदिय-नेरइया संबुडजोणी हवंति देवा य । विगलिदियाण वियडा, संबुडवियडा य गन्भिम्म ॥ (नन्दीहावृटि पृ १००)

योनि के तीन प्रकार--

- संवृत ढकी हुई । देव, नारक और एकेन्द्रिय जीवों की योनि संवृत होती है ।
- २. विवृत प्रकट । विकलेन्द्रिय, सम्मूच्छिमतिर्यच-पंचेन्द्रिय और सम्मूच्छिममनुष्यों की योनि विवृत होती है।
- सिश्च गर्भज तिर्यंचपंचेन्द्रिय और गर्भज समुख्यों की योनि संवृत-विवृत होती है।

### ६. योनि के अन्य प्रकार

शङ्कावर्त्ता कूर्मोन्नता वंशीपत्रा चेति त्रिधा मनुष्य-स्त्रीविषया स्यात् । तत्र च—

उत्तमनरमाऊणं नियमा कुम्मुन्नया हवइ जोणी । इयराण वंसपत्ता, संखावत्ता उ रयणस्स ॥ (नन्दीहावृटि पृ १००)

- शंखावर्त्ता शंख के समान आवर्त (घुमाव) वाली।
   यह योनि स्त्री-रत्न की होती है।
- २. कूर्मीन्नता कछुए के समान उन्नत । यह योनि तीर्यंकर आदि उत्तम पुरुषों की माता के होती है।
- वंशीपित्रका बांस की जाली के पत्रों के आकार वाली। यह योनि सामान्य-जनों की माता के होती है।

(शंखावर्त्ता योनि में बहुत से जीव और पुद्गल आते हैं, गर्भरूप में उत्पन्न होते हैं। उनका चय-उपचय भी होता है, किन्तु वे निष्पन्न नहीं होते। (देखें—पन्नवणा ९।२६)

रसपरित्याग—दूध, दही आदि रसों का वर्जन । खीरदहिसप्पिमाई पणीयं पाणभोयणं । परिवज्जणं रसाणं तु भिषयं रसविवज्जणं ॥ (उ ३०।२६) दूध, दही, घृत आदि तथा प्रणीत पान-भोजन और रसों के वर्जन को रसविवर्जन (रसपरित्याग) तप कहा जाता है। यह तप का चौथा भेद है (द्व. तप)

तत्थ नव विगतीतो तं जहा—खीरं दिध नवनीतं सिष्पि तेल्लं महुं मज्जं गुलो पुग्गलित । तत्थ पंच खीराणि—गावीणं महिसीणं उट्टीणं अजाणं एलियाणं, उट्टीणं दिध नित्य नवनीतं घयं च, णवणीतघयवज्जा चत्तारि खीरा । अतसी कुसुंबसरिसवतेल्लाणि, एयातो विगतीतो लेवाडाति पुण होति । दो विगडा कट्टीन्ष्पण्णं उच्छुमादि पिट्टनिष्फण्णं फाणिया दोन्नि—दवगुडो य पिडगुडो य । मधूणि तिण्णि—मिच्छियं कुत्तियं भामरं । पोग्गलाणि जलचरं थलचरं खहचरं अहवा चम्मं मंसं सोणितं । एयातो नव विगतीतो ओगाहिमं च दसमं ।

रस (विकृति) के नौ प्रकार हैं --क्षीर, दिध, नव-नीत, घृत, तैल, गुड़, मधु, मद्य, पुद्गल (मांस)।

- क्षीर के पांच प्रकार गाय, महिषी, अजा, भेड़
   और उष्ट्रिका का दूध।
- जिंद्रका के दूध का दही नहीं जमता। अतः दिध,
   मृत और नवनीत के चार प्रकार ही बनते हैं।
- तैल के चार प्रकार तिल, अलसी, कुसुम्भ और सरसों--इन चारों का तैल विकृति (विगय) है। ग्रेष तैल विगय नहीं हैं, किन्तु लेपयुक्त हैं।
- ० गुड़ के दो प्रकार—द्रवगुड़ और पिण्डगुड़।
- मधु के तीन प्रकार—मधुमक्खी, कुन्त और भ्रमर
   से प्राप्त—माक्षिक, कौन्तिक तथा भ्रामर मधु।
- मद्य के दो प्रकार काष्ठिनिष्पन्न तथा ईक्षुपिष्ट-निष्पन्न ।
- पुद्गल (मांस) के तीन प्रकार जलचरज, स्थल-चरज, खेचरज अथवा चर्म, मांस, शोणित ।
   ये नव विकृतियां हैं। दसवीं विकृति अवगाहिम — घी या तेल में तला हुआ पदार्थ है।

विस्तृत विवरण के लिए देखें — ठाणं ९।२३ का टिप्पण)। राजीमती – भोजकुल के राजन्य उग्रसेन की पुत्री ।

राजीमती-अरिष्टनेमि के पूर्वभव

एगम्मि सन्तिवेसे गामाहिवस्स सुतो आसि धणनामो कुलपुत्तओ । माउलदुहिया धणवई तस्स भारिया । अन्तया ताइं गिम्हयाले मच्भाण्हे गयाइं पओयणवसेणमरन्तं । दिद्वो य तस्य पंथपरिक्भद्वो तण्हाछुहापरिस्समाइरेगेण निमीलियलोयणो किण्छपाणो भूमितसमइगतो किससरीरो एगो मुणी। तं च दट्ठूण 'अहो ! महातवस्सी एस कोइ इममवत्यं पत्तो' ति संजायभत्तिकरुणेहि सित्तो जलेण, वीइतो चेलंचलेण, संबाहियाणि य धणेण अंगाइं। जातो समासत्यो नीतो सग्गामं, पडियरओ य पच्छाऽऽहाराईहि। मुणिणा वि दिन्नो उचिओवएसो।

....पडिवन्नो य तेहि कालेण जइधम्मो । कालं काऊण सोहम्मे सामाणितो जातो धणो, इयरा वि जातो तस्सेविमत्तो। तत्थ दिव्वसुरसुहमणुभविउं चुतो संतो धणो उववन्नो वेयड्ढे सूरतेयराइणी पुत्तो चित्तगइनामा विज्जाहरराया । धणवई वि सूररायकन्नगा होऊण जाया तस्सेव भारिया रयणवई नाम। आसेवियमुणिधम्मो माहिदे धणो सामाणितो, इयरा य तम्मित्तो जातो। ततो चुतो धणो अवराजितो नाम राया जातो, सा वि पिइमई तस्स पत्ती । काऊण समणधम्मं गयाइं आरणके कप्पे। धणो सामाणितो जाओ, इयरा वि तम्मित्तो। ततो चुओ धणो संखराया जातो, सा वि जसमई तस्सेव कता । तत्थ संखो पडिवन्नमुणिधम्मो अरहंतवच्छ्रुलाइ-हेर्कीह् निबद्धतित्थयरनामो उवदन्नो अवराइयविमाणे। जसमई वि साहुधम्मपहावेण तत्थेवोववण्णा । ततो चिवऊण धणो सोरियपुरे नयरे दसण्हं दसाराणं जेट्टस्स समृद्दविजयस्स राइणो सिवादेवीए भारियाए कुन्छिस चोहसमहासुमिण-सूइतो कत्तियकिण्हबारसीए उववन्नो पृत्तत्ताए । उचिय-समएण य सावणसुद्धपंचमीए पसूचा सिवादेवी दारयं।"" अरिद्रनेमि त्ति कयं पिउणा नामं । " उग्नसेणरायदृहिया रायमई कन्नगा । सा पुण धणवइजीवो अपराजियविमा-णातो चिवऊण य तत्थोववन्ना । (उसुव प २७७-२७९)

एक सिन्नवेश में धन नाम का कुलपुत था, जो ग्राम के अधिपति का पुत्र था। उसके धनपित नाम की भार्या थी। एक बार वे दोनों किसी प्रयोजनवश जंगल में गये। ग्रीब्मकाल, मध्याह्म का समय। वहां उन्होंने एक कृशकाय मृति को देखा, जो भूख-प्यास से क्लांत, निमीलितनयन, मूज्छित अवस्था में भूमितल पर लेटा हुआ था। महा-तपस्त्री के प्रति उनके मन में करणा और भक्ति का भाव जागा, उस पर जल छिड़का, वस्त्र से हवा की और अंगों को दबाया। इससे मृति की मूच्छां दूट गई। वे उमे अपने गांव ले गये और वहां आहार आदि से उसकी परिचर्या की। मृति ने उपदेश दिया। अन्तिम वय में उन्होंने भी मृतिदीक्षा ग्रहण की। वहां से मर कर मृति धन सौधमं-

करुप में सामानिक देव बना, धनपति भी उसी विमान में उत्पन्न हुई।

वहां से च्यवन कर धन का जीव वैताद्य गिरि पर सूरतेज राजा के पुत्र रूप में उत्पन्न हुआ । उसका नाम चित्रगित रखा गया । वह विद्याधरों का राजा बना।

धनपति का जीव सूरराजा की पुत्री के रूप में उत्पन्न हुआ। उसका नाम रत्नवती रखा गया। चित्रगति के साथ उसका पाणिग्रहण हुआ। अन्त में दोनों ने मुनि-धर्म स्वीकार किया। चित्रगति माहेन्द्र कल्प में सामानिक देव बना और रत्नवती उसका मित्रदेव बनी।

वहां से च्यवन कर चित्रगति (धन) अपराजित राजा और रत्नवती (धनपति) उसकी प्रियमती पत्नी बनी। श्रमण-धर्म का पालन कर वह आरणकल्प में सामानिक देव और प्रियमती उसका मित्रदेव बनी।

वहां से च्यवन कर वे शंख राजा और यशोमती रानी बने। शंख ने उसी भव में श्रमण-धर्म स्वीकार कर तीर्थंकरनामगोत्र का बन्ध किया और अपराजित विमान में उत्पन्न हुआ, यशोमती भी मुनिधर्म के प्रभाव से वहीं उत्पन्न हुई।

अपराजित विमान से च्यवन कर गांख का जीव सोरियपुर में कार्तिक कृष्णा द्वादशी को शिवादेवी के गर्भ में उपपन्न हुआ। माता ने चौदह स्वय्न देखे। श्रावण शुक्ला पंचमी को इस पुत्ररत्न का जन्म हुआ, जिसका नाम रखा गया अरिष्टनेमि। इनके पिता समुद्रविजय दस दशाहों में ज्येष्ठ राजा थे। उस समय सोरियपुर में दैध राज्य था। अंधक और वृष्णि — ये दो राजनेतिक दल वहां का शासन चलाते थे। समुद्रविजय अंधकों के नेता थे और वसूदेव वृष्णियों के।

यशोमती (धनपति) का जीव अपराजित विमान से च्यवकर राजीमती के रूप उत्पन्न हुआ । उसके पिता का नाम उग्रसेन और माता का नाम धारिणी था।

### रथनेमि और राजीमती

तिसि पुत्ता चउरो अरिटुनेमी तहेव रहनेमी।
तइओ अ सच्चनेमी चउत्थओ होइ दढनेमी।
जो सो अरिटुनेमी बाबीसइमो अहेसि सो अरिहा।
रहनेमि सच्चनेमी एए पत्तेयबुद्धा उ॥
(उनि ४४४,४४५)

समुद्रविजय के चार पुत्र थे - अरिष्टनेमि, रथनेमि,

सत्यनेमि और दृढ़नेमि । अरिष्टनेमि बाईसवें तीर्थंकर हुए और रथनेमि तथा सत्यनेमि प्रत्येक बुद्ध हुए ।

धिरत्थुते जसोकामी, जो तं जीवियकारणा। वंतं इच्छिसि आवेउं, सेयं ते मरणं भवे॥

अरिटुणेमिसामिणो भाया रहणेमी भट्टारे पव्वइतं रायमित आराहेति 'जित इच्छेज्ज ।' सा निव्विण्णकाम-भोगा तस्स विदिताभिष्पाया कल्लं मधु-घयसंजुत्तं पेज्जं पिबित आगते कुमारे भदणफलं मुहे पिक्खिप पात्रीए छड्डे तुमुविणमंतेति - पिबिस पेज्जं ? तेण पिडविण्णे वंतमुवण-यति । तेण 'किमिदं' ? इति भिणते भणति - इदमिव एवंप्रकारमेव, भावतो हं भगवता परिच्चत्त ति वंता, अतो तुज्क मामभिलसंतस्सः (द २१७ अचू पृ ४९)

(केशव ने अरिष्टनेमि के लिए राजीमती की मांग की। विवाह के लिए जाते हुए अरिष्टनेमि ने पशुओं का करुण कन्दन सुना। उनका मानस द्रवित हो उठा। वे प्रक्रज्या के लिए वहीं से मुड़ गए।)

जब अरिष्टनेमि प्रविजित हो गए, तब उनके भ्राता रथनेमि राजीमती को प्रसन्न करने लगे, जिससे कि वह उन्हें चाहने लगे। भगवती राजीमती का मन काम-भोगों से उदासीन हो चुका था। उसे रथनेमि का अभिप्राय ज्ञात हो गया। एक बार उसने मधु-वृत संयुक्त पेथ पीया और जब रथनेमि आये तो मदनफल मुख में ले उसने उल्टी की और रथनेमि से बोली--'इस पेय को पीओ।' रथनेमि बोले--'वमन किए हुए को कैसे पीऊं?' राजीमती बोली —'यदि वमन किया हुआ नहीं पीते तो मैं भी अरिष्टनेमि स्वामी द्वारा वमन की हुई हूं। मुक्ते ग्रहण करना क्यों चाहते हो ? धिक्कार है तुम्हें जो वसी हुई वस्तु को पीने की इच्छा करते हो। इससे तो तुम्हारा मरना श्रेयस्कर है।' इसके बाद राजीमती ने धर्म कहा। रथनेमि समक्ष गए और प्रवृजित हो गये। राजीमती भी उन्हें बोध दे प्रविज्ञित हुई।

गिरि रेवययं जंती, वासेणुल्ला उ अंतरा। वास्ते अंधयारिम्म, अंतो लयणस्स साठिया॥ चीवराइं विसारंती, जहाजाय ति पासिया। रहनेमी भग्गचित्तो, पच्छा दिहो य तीइ वि॥ भीया य सा तिंह दट्ठुं, एगते संजयं तयं। बाहाहिं काउं संगोफं, वेवमाणी निसीयई॥ अह सो वि रायपुत्तो, समुद्दिजयंगओ। भीयं पवेविय दट्ठुं, इमं वक्कं उदाहरे।। रहनेमी अहं भद्दे, सुरूवे ! नारुभासिणि !। ममं भयाहि सुयणू ! न ते पीलां भविस्सई।। (उ २२।३३-३७)

एक बार राजीमती अरिष्टनेमि की बंदना करने रेवतक पर्वत पर जा रही थी। बीच में वर्षा से भीग गई। वर्षा हो रही थी, अंधेरा छाया हुआ था, उस समय वह लयन (मुफा) में ठहर गई। (उस मुफा को आज भी 'राजीमतीगुफा' कहा जाता है— विविधतीर्थक त्प पृष्ठ ६)। उसी गुफा में मुनि रथनेमि पहले से ही रुका हुआ था। चीवरों को सुखाने के लिए फैलाती हुई राजीमती को रथनेमि ने यथाजात (नग्न) रूप में देखा। वह भग्नचित्त हो गया। बाद में राजीमती ने भी उसे देख लिया। एकांत में उस संयित को देख वह डरी और दोनों भुजाओं के गुम्फन से वस को ढांककर कांपती हुई बैठ गई। उस समय समुद्रविजय के अंगज राजपुत्र रथनेमि ने राजीमती को भीत और प्रकम्पित देखकर यह कहा—भद्रे! मैं रथनेमि हूं। सुरूपे! चारुभाषिणि! तू मुफे स्वीकार कर। मुतनु! तुफे कोई पीड़ा नहीं होगी।

जइ सि रूवेण वेसमणो, ललिएण नलकूबरो ।
तहा वि ते न इच्छामि, जइ सि सक्खं पुरंदरो ॥
(पक्खदे जलियं जोइं, धूमकें उं दुरासयं।
नेच्छति वंतयं भोत्तुं, कुले जाया अगंधणे ॥)
अहं च भोयरायस्स, तं च सि अंधमविष्हणो ।
मा कुले गंधणा होमो, संजमं निहुओ चर ॥
(उ २२।४१,४३)

राजीमती ने रथनेमि से कहा—यदि तू रूप से वैश्रवण है, लालित्य से नलकूबर है, और तो क्या, यदि तू साक्षात् इन्द्र है तो भी मैं तुम्ने नहीं चाहती। (अगंधन कुल में उत्पन्न सर्प ज्वलित, विकराल, धूमशिख—अग्नि में प्रवेश कर जाते हैं परन्तु (जीने के लिए) वमन किए हुए विष को वापस पीने की इच्छा नहीं करते।) मैं भोजराज की पुत्री हूं और तू अन्धकवृष्टिण का पुत्र। हम कुल में गन्धन सर्प की तरह न हों। तू स्थिर मन हो—संयम का पालन कर।

तीसे सो वयणं सोच्चा, संजयाए सुभासियं। अंकुसेण जहा नागो, धम्मे संपडिवाइओ।! ज्ञां तबं चरिक्ताणं, जाया दोष्णि वि केवली । सब्वं कम्मं खविक्ताणं, सिद्धि पक्ता अणुक्तरं ॥ (उ २२।४६,४८)

रहनेमिस्स भगवओ मिहत्थए चउर हुंति वाससया । संवच्छर छउमत्थो पंचसए केवली हुंति ॥ नवनाससए वासाहिए उ सब्वाउगस्स नायब्वं । एसो उ चेव कालो रायमईए उनायब्वो ॥ (उनि ४४६, ४४७)

संयमिनी राजीमती के इन सुभाषित वचनों को सुनकर रथनेमि धर्म में वैसे ही स्थिर हो गया, जैसे अंकुश से हाथी होता है। उग्रतप का आचरण कर तथा सब कमी को खपा राजीमती और रथनेमि—दोनों अनुत्तर सिद्धिगति को प्राप्त हुए।

दोनों का गृहस्थपर्याय चार सौ वर्ष, छन्नस्थपर्याय एक वर्ष तथा केवलीपर्याय पांच सौ वर्ष था। इस प्रकार उनका संपूर्ण आयुष्य नौ सौ एक वर्ष का था।

# रात्रिभोजनविरमण---रात्रिभोजन का वर्जन !

- १. रात्रिभोजनविरमण : छठा द्रत
- २. रात्रिभोजनवर्जन और अहिसा
- ३. रात्रिभोजनविरमण उत्तरगुण
- ४. रात्रिभोजनविरमण मूलगुण
- \* आवक और रात्रिभोजन का विकल्प (द्र. श्रावक)
- ४. राजिभोजनविरमण और शासनभेव
- ६. रात्रिभोजन के द्रव्य, क्षेत्र 🕆
- \* रात्रि**मोज**नः एक अनाचार

(द्र. अनाचार)

## १. रात्रिभोजनविरमण : छठा वत

अहावरे छट्ठे भंते ! वए राईभोयणाओ वेरमणं। सञ्जंभंते ! राईभोयणं पच्चक्खामि । से असणं वा पाणं वा खाइमं वा साइमं वा, नेव सयं राई भुंजेज्जा नेवन्नेहि राई भुंजावेज्जा राई भुंजते वि अन्ने न समणुजाणेज्जा जावज्जीवाए तिबिहं तिविहेणं मणेणं वायाए काएणं न करेमि न कारवेमि करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि ।

(द ४।सूत्र १६)

भंते ! छठे वत में रात्रिभोजन की विरति होती है। भंते ! मैं सब प्रकार के रात्रिभोजन का प्रत्याख्यान करता हूं। अश्रन, पान, खाद्य और स्वाद्य—किसी भी वस्तु को रात्रि में में स्वयं नहीं खाऊंगा, दूसरों को नहीं खिलाऊंगा

और खाने वालों का अनुमोदन भी नहीं करूंगा, याव-ज्जीवन के लिए तीन करण तीन योग से - मन से, वचन से, काया से -- न करूंगा, न कराऊंगा और करने वाले का अनुमोदन भी नहीं करूगा।

अत्थंगयम्मि आइन्वे, पुरत्था य अणुगगए। आहारमद्दयं सन्वं, मणसा वि न पत्थए॥ (द ८१२८)

मुनि सूर्यास्त से लेकर पुनः सूर्योदय न हो, तब तक सब प्रकार के आहार की मन से भी इच्छा न करे।

## १. रात्रिभोजन वर्जन और अहिंसा

संतिमे सुहुमा पाणा तसा अदुव थावरा। जाई राओ अपासंतो कहमेसणियं चरे?।। उदउल्लं बीयसंसत्तं पाणा निवडिया महि। दिया ताई विवज्जेज्जा राओ तत्थ कहं चरे।। एय च दोसं दट्ठूणं नायपुत्तेण भासियं। सब्वाहारंन भुंजंति, निग्गंथा राइभोयणं।। (द ६।२३-२५)

जो त्रस और स्थावर सूक्ष्म प्राणी हैं, उन्हें राति में नहीं देखता हुआ निर्धन्य एषणा कैसे कर सकता है ? उदक से आई और बीजयुक्त भोजन तथा जीवाकुल मार्ग — उन्हें दिन में टाला जा सकता है पर रात में उन्हें टालना शक्य नहीं — इसलिए निर्धथ रात को भिक्षाचर्या कैसे कर सकता है ? ज्ञातपुत्र महावीर ने इस हिंसात्मक दोष को देखकर कहा — ''जो निर्धथ होते हैं वे रात्रिभोजन नहीं करते, चारों प्रकार के आहार में से किसी भी प्रकार का आहार नहीं करते ।''

# ३. रात्रिभोजनविरमण उत्तरगुण

कि रातिभोषणं मूलगुणः उत्तरगुणः ? उत्तरगुण एवायं। तहावि सन्वमूलगुणरक्खाहेतुत्ति मूलगुणसम्भूतं पढिज्जति। (दअच् पृ ८६)

पांच महावृत मूलगुण हैं और रात्रिभोजनविरमण उत्तरगुण है। फिर भी यह मूलगुणों की रक्षा का हेतु है, इसलिए इसका मूलगुणों के साथ प्रतिपादन किया गया है।

## ४. रात्रिभोजनविरमण मूलगुण

सम्मत्तसमेयाइं महन्वयाणुन्वयाइं मूलगुणा ।
मूलं सेसाहारो ।।
जम्हा मूलगुण न्विय न होति तन्विरहियस्स पडिपुना ।
तो मूलगुणग्नहणे तग्महणमिहत्थओ नेयं ।।
(विभा १२३९, १२४३)

सम्यक्त्व, महावत और अणुवत मूलगुण हैं। मूलगुण उत्तरगुणों के आधार हैं।

रात्रिभोजन-विरमण वत के बिना मूलगुण परिपूर्ण नहीं होते। अतः मूलगुण के ग्रहण से अर्थतः उसका भी ग्रहण हो जाता है।

.....वयधारिणो च्चिय तयं मूलगुणो सेसयस्सियरो ॥ सञ्बद्धओवगारि जहतं न तहा तवादओ वीसुं। जंते तेणुत्तरिया होंति गुणा तं च मूलगुणो।।

उभयधर्मकं हि रात्रीभोजनिवरमणम्, यतो गृहस्थ-स्य तदुत्तरगुणः, तस्याऽऽरम्भजप्राणातिपातादिनवृत्तत्वात्, निश्चि भोजनेऽपि मूलगुणानामखण्डनात्, अत्यन्तोपकारा-भावादितिः व्रतिनस्तु तदेव मूलगुणः, तस्याऽऽरम्भजादिष प्राणातिपाताद् निवृत्तत्वात्, रजनिभोजने च तत्संभवात्, अतस्तिद्विधाने मूलगुणानां खण्डनात्, तद्विरमणे तु तेषां संरक्षणेनात्यन्तोपकारात् तत् तस्य मूलगुणः। तपः-प्रभृतीनां चेत्थमत्यन्तोपकारित्वाभावादुत्तरगुणत्विमिति। (विभा १२४०,१२४५ मव पृ ४७१)

रात्रिभोजनिवरमण त्रत उभय धर्मात्मक है - साधु के लिए वह मूलगुण और गृहस्थ के लिए उत्तरगुण है। गृहस्थ श्रावक आरंभजन्य हिंसा से पूर्णतः निवृत्त नहीं होता, अतः रात्रिभोजन से उसके मूलगुण खंडित नहीं होते। साधु पूर्णतः अहिंसक हाते हैं, अतः रात्रिभोजन से उनके मूलगुण खंडित होते हैं। रात्रिभोजन विरमण से मूल गुणों का संरक्षण होता है, अतः वह मूलगुणों का अत्यंत उपकारी होने से मूलगुण के रूप में स्वीकृत है। तप, स्वाध्याय आदि मूलगुणों के अत्यंत उपकारक न होने के कारण उत्तरगुण हैं।

## ५. रात्रिभोजनविरमण और शासनभेद

पुरिमजिणकाले पुरिसा उज्जुजडा पिन्छमजिणकाले पुरिसा वंकजडा। अतो निमित्तं महन्वयाण उवरि ठिवयं, जेण तं महन्वयिमिव मन्नेता ण पिल्लेहित। मिन्सिमगाणं पुण एयं उत्तरगुणेसु कहियं। कि कारणं? जेण ते उज्जु-पण्णत्तणेण सुहं चेव परिहरंति। (दिजिचू पृ १५३)

प्रथम तीर्थंकर के मुनि ऋजुजड़ और अंतिम तीर्थंकर के मुनि वक्रजड़ होते हैं। रात्रिभोजनविरमण वत को महाव्रतों की शृंखला में छठा व्रत रखा गया है, जिससे कि वे इसका महाव्रतों की तरह पालन कर सकें। मध्यवर्ती तीर्थंकरों के मुनियों के लिए इसे उत्तरगुण में गिनाया है, क्योंकि वे ऋजुप्राज्ञ होते हैं इसलिए वे रात्रि-भोजन का परिहार सरलता से कर लेते हैं।

## ६. रात्रिभोजन के द्रव्य, क्षेत्र....

रातीभोयणे चउन्विहे पण्णत्ते, तं जहा—दव्यतो सेत्ततो कालतो भावतो । दव्वतो अ**सणे** वा पाणे वा खादिमे वा सादिमे वा । खेत्ततो समयखेत्ते । कालतो राती । भावतो तित्ते वा कडुए वा कसाए वा अबिले वा महरेवालवणे वा। (दअचूपृद५)

रात्रिभोजन के चार प्रकार हैं—

द्रव्यतः -- अश्रन, पान, खादिम, स्वादिम ।

क्षेत्रत: - समयक्षेत्र ।

कालतः – रात्रि ।

भावत:--तिक्त, कटु, कषैला, खट्टा, मधुर अथवा लवण रस ।

रुचि - यथार्थं तत्त्वश्रद्धा । (द्र. सम्यक्त्व) रौद्रध्यान हिंसा, असत्य, चोरी और विषयभोगों की रक्षा के निमित्त होने वाली चिन्तन की एकाग्रधारा। (द्र. ध्यान)

लिध-ऋद्धि, योगज विभूति ।

- ९. लब्धिकी परिभाषा
- २. सब्धि के सतरह प्रकार
  - ० आमर्ष-औषधि आदि लब्धिय
- ३. लब्धि के बीस प्रकार
  - कोव्ठबुद्धि आदि लव्छियां
- ४. अन्य लव्धियां
  - ० तेजीलस्धि
  - ० पुसाकसन्धि
  - ० आकाशवामी विद्या
  - ० घृतास्रवसब्धि
  - ० व्यञ्जनसन्धि
  - ० गन्धीवधि
- ५. लब्धिका अधिकारी
- ६. लब्धि और साकारोपयोग
- ७. सन्धि और औदयिक आदि भाव
- ८. लब्धियों की निष्पत्ति
- ९. मनःपर्यव लब्धि आदि बारह बातों का विच्छेद
  - \* अवधिज्ञान आदि क्षयोपशम लब्धि (द्र. ज्ञान)

## १. लब्धिकी परिभाषा

गुणप्रत्ययो हि सामर्घ्यविशेषो लब्धि:।

(आवमवुप ७९)

अभ्यास से प्राप्त या गुणहेतुक शक्तिविशेष को लब्धिकहते हैं।

लब्धिरिति यः अतिशयः, स तावल्लब्धिरहित-सामान्यजीवेभ्यो विशेष उच्यते । ते च विशेषाः कर्मक्षय-क्षयोपशमादिवैचित्याज्जीवानामपरिमिताः संख्यात्म-(विभागवृ १ प ३२८) शक्याः ।

लब्धिका अर्थ है वे अतिशय, जो कर्मों के क्षय, क्षयोपशम आदि से उत्पन्न होते हैं। वे अपरिमित हैं। उनकी गणना संभव नहीं है।

## २. लब्धि के सतरह प्रकार

····इड्ढी एसा (ओही) विष्णिज्जइ ति तो सेसियाओऽवि ॥

आमोसिह विष्पोसिह खेलोसिह जल्लमोसही चेव । संभिन्नसोउज्जुमइ, सब्बोसहि चेव बोद्धव्यो॥ चारणआसीविस केवली य मणनाणिणो य पूब्बधरा। अरहंतचक्कवट्टी, बलदेवा वासुदेवा य ॥ (आवनि ६८-७०)

लब्धि के सतरह प्रकार ये हैं—

- १. अवधिज्ञान
- १०. आशीविष
- २. आमर्ष-औषधि
- ११. केवली
- ३. विप्रुडीषधि
- १२. मनःपर्यवज्ञानी
- ४. श्लेष्मीषधि
- (वियुलमति)
- ५. जल्लीषधि
- १३. पूर्वधर
- ६. संभिन्नश्रोत ७. ऋजुमति (मन:पर्यवज्ञान) १५. चक्रवर्ती
- १४. तीर्थंकर
- <. सर्व**-ओ**षधि
- १६. बलदेव

९. चारण

१७. वासुदेव

### आमर्ष-औषधि

संफूरिसणमामोसो''''। (ৰিभা ৩ ৭ १)

आमोसधी नाम रोगाभिभूतं अत्ताणं परंवा जं चेव तिगिच्छामित्ति संचितेऊण आमुसति तं तक्खणा चेव ववगयरोगातंकं करोति, सा य आमोसधीलद्धी सरीरेगदेसे वा सब्वसरीरे वा समुष्पज्जतित्ति । (आवच् १ पृ ६८)

आमर्व का अर्थ है - स्पर्श करना। आमर्थ-औषधि-लिक्ध सम्पन्न व्यक्ति 'मैं चिकिस्सा करता हूं'—ऐसा संकल्प कर स्वयं का या दूसरे रोगी का स्पर्श करता है तो उस स्पर्श से रोगी तत्काल रोग तथा आतंक से मुक्त हो जाता है। यह आमर्षीषधिलब्धि शरीर के किसी एक भाग में अथवा पूरे शरीर में उत्पन्त हो सकती है।

## विप्रदौषधि सब्धि

विट्ठं ओसहिसामत्थजुत्तत्तेण विष्योसही भन्नति । बिष्पोसधी य रोगाभिभूतं अष्याणं वा परं वा छिवत्ति तं तक्खणा चेव ववगयरोगायंकं करेति । (आवच् १ पृ ६०)

जिसका मल औषधि-सामर्थ्य से युक्त हो जाता है, वह विश्रुट् औषधि लब्धि सम्पन्न होता है। उसके मल के स्पर्श से रोगाभिभूत व्यक्ति स्वस्थ हो जाता है।

#### संभिन्नश्रोत लब्धि

जो सुणइ सञ्वओ मुणइ सञ्वविसए व सञ्वसोएहि । सुणइ बहुए व सहे भिन्ने संभिन्नसोओ सो ॥ (विभा ७८३)

जो सर्वतः सुनता है, सब श्रोतों — इन्द्रियों से सब विषयों को जानता है अथवा एक साथ अनेक प्रकार के शब्दों को भिन्न-भिन्न रूप में (अपने-अपने गुणधर्मों के अनुरूप) सुन लेता है, वह संभिन्नश्रोता है।

संभिन्नसोयरिद्धी नाम जो एगतरेणवि शरीरदेसेण पंचिव इंदियविसए उवलभित सो संभिन्नसोयित्ति भन्नति। "संभिन्नसोतो णाम जित बारसजोयणचनकविट्ट-खंधावारे जमग-समगं बोल्लेज्जा सन्वेसि पत्तेयं पत्तेयं जाणित। एगेण वा इंदिएणं पंचिव इंदियत्थे उवलभित। अहवा सम्वेहि अंगोवंगेहि। अहवा चक्कविट्टखंधावारे सन्वतूराणं विसेसं उवलभित। एस संभिन्नसोओ भन्नति। (आवच् १ पृ६ ५, ७०)

- जो शरीर के किसी एक भाग से पांचों इन्द्रिय-विषयों को जान लेता है, वह संभिन्नश्रोता है।
- जो बारह योजन विस्तृत चक्रवर्ती की सेना में एक साथ बोले जाने वाले नाना प्रकार के शब्दों को एक साथ सुनकर पृथक्-पृथक् जान लेता है, वह संभिन्नश्रोता है।
- जो किसी एक इन्द्रिय से पांचों इन्द्रियविषयों को जान लेता है, वह संभिन्नश्रोता है।
- ० जो अंग-उपांगों से सभी इन्द्रिय-विषयों को जानता है, वह संभिन्नश्रोता है।
- ० जो चक्रवर्ती की सेना में एक साथ मुनाई देने वाली सभी वाद्यों की व्यवियों को पृथक्-पृथक् जान लेता है, वह संभिन्नश्रोता है।

श्रोतांसि इन्द्रियाणि, संभिन्नानि परस्परत एकरूपतामापन्नानि यस्य स तथा, श्रोत्रं चक्षु:कार्य- कारित्वात् चक्षुरूपतामापन्नं, चक्षुरिप श्रोत्रकार्यकारि-त्वात् तद्रूपतामापन्निमित्येवं संभिन्नानि यस्य परस्पर-मिन्द्रियाणि स संभिन्नश्रोताः। (आवमवृ प ७८)

श्रीत का अर्थ है — इन्द्रियां। संभिन्न का अर्थ है — परस्पर एक रूप हो जाना । जैसे श्रीत्र चक्षु का कार्य करने पर वह चक्षुरूप हो जाता है और चक्षुभी श्रोत्र का कार्य करने पर श्रीत्र रूप हो जाता है। इस प्रकार जिसकी इन्द्रियां परस्पर एक रूप हो जाती हैं, वह संभिन्नश्रोता है।

#### सर्व-औषधि लब्धि

सन्वोसधी नाम सन्वाओ ओसधीओ आमोसधि-मादीयाओ एगजीवस्स चेव जस्स समुष्पण्णाओ स सन्वो-सधी भन्नति । अहवा सन्वसरीरेण सन्वसरीरावयवेहि वा खेलोसधिमादीहिं जो ओसहिसामत्थजुत्तो सो सन्वो-सधी भन्नति अहवा सन्ववाहीण जो निग्गहसमत्थो सो सन्वोसधी भन्नति । (आवचू १ पृ ६ ५, ६९)

- जिस किसी एक ब्यक्ति में आमर्पोषिध आदि सर्व औषिध से संबद्ध लब्धियां उत्पन्न हो जाती हैं, वह सर्व-औषिधलब्धि संपन्न कहलाता है।
- ० अथवा जो पूरे शरीर से या शरीर के सभी अव-यवों से श्लेब्मीषधि आदि से औषधियों का सामर्थ्य प्राप्त कर लेता है, वह सर्वीषधि है।
- ० अथवा जो सभी व्याधियों का निग्रह करने में समर्थ होता है वह सर्वेषिधलिब्ध सम्पन्न कहलाता है। सारण लब्धि

अतिशयवद्गमनागमनरूपाच्चारणाच्चारणाः साति-शयगमनाऽऽगमनलब्धिसम्पन्नाः साधुविशेषा एव । (विभामवृ १ पृ ३२२)

अतिशायी गमन और आगमन की क्षमता चारण-लब्धि है। अतिशायी गमनागमन की शक्ति से सम्पन्न विशिष्ट साधु ही होते हैं।

ते च द्विधा —जंघाचारणा विद्याचारणाण्च । (नन्दीमवृ प १०६)

चारण के दो प्रकार हैं ─जंबाचारण और विद्या~ चारण।

### जंघाचारण लब्धि

ये चारित्रतपोविशेषप्रभावतः समुद्भूतगमनविषय-लब्धिविशेषास्ते जङ्काचारणाः। (नन्दीमवृप १०६) जिन्हें चारित्र और विशिष्ट तपोनुष्ठान से गमन-आगमन विषयक लब्धि प्राप्त होती है, वे जंधाचारण हैं।

अस्य च यथाविधि सातिजयाष्टमलक्षणेन विकृष्ट-तपसा सर्वदेव तपस्यतो जङ्काचारणलब्धिहत्पद्यते । (विभामवृ १ पृ ३२३)

विधिपूर्वक विशेष रूप से तेले-तेले (तीन-तीन दिन का उपवास) की विकृष्ट तपस्या निरन्तर करने से जंघा-घारण लिक्का उत्पन्त होती है ।

जंबाचारणलद्धिसंपन्नो अणगारो लूतापुडकतंतुमेत्त-मिव णीसं काऊण गच्छति । (आवच् १पृ ६९)

जंघाचारण लब्धि सम्पन्न मुनि मकड़ी के जाले से निष्पन्म तंत् के सहारे गमनागमन कर लेता है।

जङ्काचारणा यत्र कुत्रापि गन्तुमिच्छवः तत्र रवि-करानपि निश्रीकृत्य गच्छन्ति । (नन्दीमवृष १०७)

जंघाचारण मुनि सूर्य की किरणों के सहारे भी गमनागमन करते हैं।

जधानारणास्तु रुचकवरद्वीपं यावद् गन्तुं समर्थाः ।....
जङ्काचारणः ध्वकवरद्वीपं गच्छन्नेकेनैवोत्पातेन गच्छति,
प्रतिनिवर्त्तमानस्त्वेकेनोत्पातेन नन्दीश्वरमायाति द्वितीयेन
स्वस्थान, यदि पुनर्मे हिशिखरं जिगमिषुस्तिहि एकेनैवोत्पातेन पण्डकवनमधिरोहति, प्रतिनिवर्त्तमानस्तु प्रथमेनोत्पातेन नन्दनवनमागच्छति द्वितीयेन स्वस्थानमिति । जधाचारिणो हि चारित्रातिशयप्रभावतो भवति ततो लब्ध्युपजीवने औत्मुक्यभावतः प्रमादसंभवाच्चारित्रातिशयिनबन्धना लब्धिरपहीयते ततः प्रतिनिवर्त्तमानो द्वाभ्यामुत्पाताभ्या स्वस्थानमायाति । (नन्दीमवृ प १०७)

जंधाचारण लिध्य से सम्पन्न मुनि रुचकवरद्वीप तक जा सकता है। वह प्रथम उड़ान में रुचकवरद्वीप में जाता है। लौटते समय दूसरी उड़ान में नन्दीश्वरद्वीप में आता है, तीसरी उड़ान में अपने मूल स्थान पर आ जाता है। यदि वह मेरुशिखर पर जाता है तो प्रथम उड़ान में पण्डक बन में जाता है। दूसरी उड़ान में नन्दनवन में लौट आता है। तीसरी उड़ान में वहां पहुंच जाता है, जहां से उड़ान भरी थी।

जंघाचारण लब्धि चारित्र के अतिशय के प्रभाव से उत्पन्न होती है। लब्धि के प्रयोग में उत्सुकता का भाव तथा प्रमाद की सम्भावना के कारण चारित्र- जन्य लब्धि क्षीण होने लगती है। इसलिए लीटते समय मुनि दो उड़ानों में अपने स्थान पर पहुंचता है।

#### विद्याचारण लिब्ध

यो विद्यावशतः समुत्पन्नममनागमनलब्ध्यतिशयाः ते विद्याचारणाः । (नन्दीमव् ५ १०६)

जिनमें विद्याबल से गमन और आगमन की लब्धि की विशेषता उत्पन्न होती है, वे विद्याचारण हैं।

यथाविधि सातिशयषष्ठलक्षणेन तपसा सर्वदैव तपस्यतो विद्याचारणलब्धिरुत्पद्यते।

(विभामवृ १ पृ ३२२)

विधिपूर्वक सातिशय बेले-बेले (दो-दो दिन का उपवास) की निरन्तर तपस्था करने से विद्याचारण लब्धि प्राप्त होती है।

विज्जाचारणलद्धीओ विज्जातिसयसामत्यजुत्तयाए पुरुवविदेहअवरिवदेहादीणि खेत्ताणि अप्पेण कालेण आगा-सेण गच्छति । (आवच् १ पृ ६९)

विद्याचारण लब्धि सम्पन्न व्यक्ति विद्या के अतिशय से अल्पकाल में ही आकाशमार्ग से पूर्वविदेह से अपर-विदेह आदि क्षेत्रों में चला जाता है।

विद्याचारणा नन्दीश्वरं विद्याचारणः पुनः प्रथमेन्नात्पातेन मानुषोत्तरं पर्वतं गच्छति द्वितीयेन तु नन्दीन्थ्वरं, प्रतिनिवर्त्तमानस्त्वेकेनैवोत्पातेन स्वस्थानमायाति । तथा मेघं गच्छन् प्रथमेनोत्पातेन नन्दनवनं गच्छति द्वितीयेन पण्डकवनं, प्रतिनिवर्त्तनमानस्त्वेकेनैवोत्पातेन स्वस्थानमायाति । विद्याचारणो हि विद्यावणाद् भवति, विद्या च परिशील्यमाना स्फुटा स्फुटतरोपजायते, ततः प्रतिनिवर्त्तमानस्य शक्त्यतिशयसम्भवादेकेनोत्पातेन स्वस्थानामनम । (नन्दीमव प १०७)

विद्याचारण मुनि नन्दीश्वरद्वीप तक जाने में समर्थ होता है। वह प्रथम उड़ान में मानुषोत्तर पर्वत पर जाता है। दूसरी उड़ान में वहां से नन्दीश्वरद्वीप में जाता है। वहां से एक ही उड़ान में अपने स्थान पर लौट आता है।

मेरपर्वत पर जाता हुआ वह प्रथम उड़ान में नन्दन-वन में तथा दूसरी उड़ान में पण्डकवन में जाता है। लौटते समय एक ही उड़ान में अपने मूल स्थान पर आ जाता है।

विद्याचारणलब्धि विद्या के अतिशय से प्राप्त होती है। पुनः पुनः परिशीलन से विद्या स्फुट-स्फुटतर हो

जाती है। अतः लौटते समय अतिशय शक्ति के कारण एक ही उड़ान में मुनि स्वस्थान में आ जाता है।

#### आशीविष लन्धि

आसीविसोविव कुवितो जो देहविणिवायसामत्यजुत्तो सो आसीविसलद्वीओ भन्नति । (आवचू १ पृ६९)

आशीविष सर्प की तरह जो कृपित होकर दूसरों को मारने में समर्थ होता है, वह आशीविषलब्धिसम्पन्न है ।

आसी दाढा तगायमहाविसासीविसा दुविहभेया। ते कम्मजाइभेएण जेगहा - चउविहविगप्पा॥ जातितो वृश्चिक-मण्डूक-सर्प-मनुष्यजातयः ऋमेण बहु-बहुतर-बहुतमविषाः-- वृश्चिकविषं हि उत्कृष्टतो-ऽर्धभरतक्षेत्रप्रमाणं शरीरं व्याप्नोतीति, मण्डूकविषं तु भरतक्षेत्रप्रमाणम्, भुजङ्गविषं तु जम्बूद्वीपत्रमाणम्, मनुष्यविषं तु समयक्षेत्रप्रमाणं वपुर्व्याप्नोति ।

कर्मतस्तु पञ्चेन्द्रियतिर्यञ्चः, मनुष्याः, देवाश्चा-ऽऽसहस्रारादिति । एते हि तपश्चरणानुष्ठानतोऽन्यतो वा गुणत आशीविषवृश्चिक-भुजङ्गादिसाध्यकर्मेक्रियां कुर्वन्ति - शापप्रदानादिना परं व्यापादयन्तीत्यर्थः ।

देवाश्चाऽपर्याप्तावस्थायां तच्छक्तिमन्तो द्रष्टव्या:, ते हि पूर्वं मनुष्यभवे समुपार्जिताशीविषलब्धयः सहस्रारान्त-देवेष्वभिनवोत्पन्ना अपर्याप्तावस्थायां प्राम्भविकाऽऽशीविष-लब्धिमन्तो मन्तव्याः, ततः परं तल्लब्धिनिवृत्ते:। पर्याप्ता अपि देवा: भाषादिना परं विनाभयन्ति, किन्तु लब्धिब्यपदेशस्तदा न प्रवर्तते ।

(विभा ७९१ मवुष ३२३)

जिसके आशी - दाढा में विष होता है, वह आशी-विष है। उसके दो प्रकार हैं —

- १. जाति-आशीविष जो जन्म से आशीविष होते हैं। उनके चार प्रकार हैं—
  - १. वृश्चिक —बिच्छू का विष उत्कृष्टतः अर्धभरत-क्षेत्र प्रमाण शरीर को व्याप्त कर सकता है।
  - २. मंडूक मेंढक का विष सम्पूर्ण भरतक्षेत्रप्रमाण शरीर को व्याप्त कर सकता है।
  - ३ भूजंग सर्प का विष जम्बूद्वीपप्रमाण शरीर को प्रभावित कर सकता है।
  - ४. मनुष्य--मनुष्य का विष सम्पूर्ण मनुष्यलोक (ढाई द्वीपप्रमाण क्षेत्र) को प्रभावित कर सकता है ।

२. कर्मआशीविष- जो तप अनुष्ठान अथवा किसी विशिष्ट गुण का विकास कर बिच्छू, सर्प आदि जैसी किया करने में कुशल होते हैं — शाप आदि के द्वारा दूसरों को मारने में समर्थ होते हैं, वे कर्मत: आशीविष हैं। पंचेन्द्रिय तिर्यंच, मनुष्य और सहस्रार कल्प तक के देव कर्मतः आशीविध हो सकते हैं।

यहां ज्ञातव्य है कि मनुष्य में उपाजित आशीविष लब्धि वाले जीव मर कर जब सहस्रार पर्यंत विमानों में उत्पन्न होते हैं, तब उन देवों में अपर्याप्त अवस्था में ही वह लब्धि संभव है, पर्याप्त होते ही वह लब्धि क्षीण हो जाती है। पर्याप्त अवस्था में वे देव णाप आदि के द्वारा दूसरों का विनाश कर सकते हैं, किन्तु वह लब्धि उनमें नहीं होती ।

### ३. लब्धि के बीस प्रकार

केइ भणति वीसं लद्धीओं तं न जुज्जए जम्हा । लिख ति जो विसेसो अपरिमिया ते य जीवाणं ।।

(विभा ८०२)

कुछ मानते हैं कि लब्धियां बीस ही हैं — यह कथन ऐकांतिक नहीं है। क्योंकि लब्धियां विशेष--अतिशय हैं। वे जीवों को कर्मक्षय आदि से प्राप्त होती हैं। वे अपरि-मित हैं।

केचिदाचार्येदेश्यीया विशतिसंख्यानियमिता एव लब्धी:

आमोसही य खेले जल्ल-विप्पे य होइ सब्वे य । कोट्ठे य बीयबुद्धी पयाणुसारी य संभिन्ने ॥ रिजुमइ-विउल-क्खीरमहु-अक्खीणे विउब्वि-चरणे य । विज्जाहर-अरहंता चक्की बल-वासु वीस इमा॥ (विभामवृष्ट् ३२८)

कुछ आचार्य नियमतः बीस लब्धियां मानते हैं। वे ये

१. आमधौषधि ११. विपुलमति २. श्लेष्मीषधि १२. क्षीरमध्वाश्रव ३. जल्लौषधि १३. अक्षीणमहानस ४. विप्रुडोषधि १४. वैक्रिय ५. सर्व-औषधि १५. चारण ६. कोष्ठबुद्धि १६. विद्याधर ७. बीजबुद्धि १७. अर्हत् पदानुसारिणीबुद्धि १८. चक्रवर्ती

९. संभिन्नश्रोत १९. बलदेव १०. ऋज्मति

२०. वासुदेव

### कोष्ठबुद्धि

" कोट्ठयधन्नसुनिग्गलसुत्तत्था कोट्ठबुढीया ।। (विभा ७९९) कोष्ठ इव धान्यं या बुद्धिराचार्यमुखाद्विनिर्गतो तद-स्थावेव सूत्राथौ धारयति, न किमिप तयोः सूत्रार्थयोः कालान्तरेऽपि गलति सा कोष्ठबुद्धिः । (नन्दीमवृ प १०६)

जिस प्रकार कोष्ठ में धान्य सुरक्षित रहता है, उसी प्रकार जो बुद्धि आचार्य द्वारा कथित सूत्र और अर्थ को उसी रूप में धारण कर लेती है तथा कालान्तर में भी उनका क्षरण नहीं होता, वह कोष्ठबुद्धि है।

### बोजबुद्धि

ः जो अत्यपएणत्यं अणुसरइ स बीयबुद्धी उ ॥ (विभा ८००)

बीयबुढी नाम बीजमात्रेण उवलभति,

जहा सित्थेण दोणपाकं। (आवच् १ पृ ७०)

या पुनरेकमर्थपदं तथाविधमनुसृत्य शेषमश्रुतमपि यथावस्थित प्रभूतमर्थमवगाहते सा बीजबुद्धिः ।

(नन्दीमवृ प १०६)

जो एक अर्थपद का अनुसरण कर शेष अश्रुत प्रचुर अर्थों को यथार्थ रूप में जानती है, वह बीजबुद्धि है। जैसे एक सिक्थ से द्रोणपाक जान लिया जाता है।

## बीजबुद्धि और गणधर

बीजबुद्धिः सर्वोत्तमा प्रकर्षप्राप्ता भगवतां गणभृतां, ते हि उत्पादादिपदत्रयमवधार्यं सकलमपि द्वादशाङ्गात्मकं प्रवचनमभिसूत्रयन्ति । (नन्दीमवृप १०६)

सभी गणधर सर्वोत्तम बीजबुद्धि के धारक होते हैं। उत्पाद, व्यय, धीव्य - इस त्रिपदी का अवधारण कर वे संपूर्ण द्वादशांगात्मक प्रवचन की रचना करते हैं।

## पदानुसारिषो बुद्धि

जो मुत्तपएण बहुं सुयमणुधावइ पयाणुसारी सो ।.... (विभा ८००)

जो एक भी सूत्रपद का अवधारण कर शेष प्रभूत सूत्रपदों का यथार्थ अवगाहन कर लेती है, वह पदानुसारी बुद्धि है।

## क्षीरास्रव लब्धि

खीरासवो बोलेज्ज णज्जति खीरासवं मुयति, खीरासवो नाम जहा चनकविष्ट्रस्स लक्खो गावीणं, ताणं जंखीरं तं अद्वद्धस्स दिज्जति, तं चातुरक्कं एवं खीरासवो भवति। (आवचू १ पृ ७०, ७१) श्रीरास्रव लिध्य सम्पन्न व्यक्ति जब बोलता है, तब ऐसा प्रतीत होता है मानो क्षीर का स्रवण हो रहा है। चक्रवर्ती की एक लाख गायों का दूध पचास हजार गायों को पिलाया जाता है। फिर उनका दूध पच्चीस हजार गायों को पिलाया जाता है, तत्पश्चात पच्चीस हजार गायों का दूध साढ़े बारह हजार गायों को पिलाया जाता है। इस कम से अन्तिम एक गाय का दूध आगम की भाषा में चातुरक्य कहलाता है। क्षीरास्रवलिध्धर के वचन में उस दूध के समान मिठास होती है।

### अक्षीणमहानस लब्धि

अक्खीणमहाणसियस्स भिक्खं ण अन्नेणं णिटुविज्जति, तंमि जिमिते निट्ठाति । (आवच् १ पृ ७१)

अक्षीणमहानस लिब्ध से सम्पन्न मुनि का भिक्षा में प्राप्त भोजन समाप्त नहीं होता चाहे वह कितने ही मुनियों को भोजन खिलाये। उसके स्वयं के खाने के बाद ही वह भोजन समाप्त होता है।

#### लब्धि और भव्य जीव

भवसिद्धियाणमेया वीसं पि हवंति एत्थ लद्धीओः जिण-बल-चन्की-केसव-संभिन्नेजंघचरण-पुत्वे य । भवियाए इत्थीए एयाओ न सत्त लद्धीओ ॥

शेषास्तु त्रयोदशः लब्धयः स्त्रीणां भवन्तीति साम-र्थ्याद् गम्यते ।

रिजुमइ-विजलमईओ सत्त य एयाओ पुन्वभणियाओ। लद्धीओ अभन्वाणं होंति नराणं पि न कयाइ।। अभवियमहिलाणं पि हु एयाओ न होंति भणियलद्धीओ। महुखीरासवलद्धी वि नेय सेसा उ अविरुद्धा। (विभामवृ १ पृ ३२८)

भव्य जीवों के बीसों लिब्धियां हो सकती हैं। अर्हत्, बलदेव, चक्रवर्ती, वासुदेव, संभिन्नश्रोत, जंघाचारण और पूर्व – ये सात लिब्धियां स्त्री में नहीं होतीं, शेष तेरह लिब्धियां हो सकती हैं।

अर्हत्, बलदेव, वासुदेव, चकी, संभिन्नश्रोत, जंघा-चारण, पूर्वधर, ऋजुमित और विपुलमित — ये लिब्धियां अभव्य पुरुषों और अभव्य स्त्रियों में नहीं होतीं। अभव्य स्त्री को मधुक्षीरास्त्रव लिब्ध भी प्राप्त नहीं हो सकती।

गणधर-पुलाका-ऽऽहारकादिलब्धयो भव्यानामेव भवन्ति । (विभामवृ१ पृ३२९) गणधर. पुलाक, आहारक आदि लब्धियां भव्यों के

गणधर, पुलाक, आहारक आदि लब्धियां भव्यों के ही हो सकती हैं।

### ४. अन्य लढिधयां

गणहर-तेया-हारय-पुलाय-वोमाइगमणलद्धीओ । एवं बहुगाओ विय सुर्वित न संगिहीआओ ।। (विभा ८०३)

गणधर, तैजःसमुद्घात, आहारकश्चरीरितर्माण, पुलाक, आकाशगमन आदि अनेक लब्धियां श्रुत-विश्रुत हैं, किन्तु वे सब संगृहीत नहीं हैं।

#### तेजोलब्धि

छट्ठं छट्ठेण अणिनिखत्तेणं तवोकम्मेणं आयावेति, पारणए सणहाए कुम्मासींपडियाए एगेण य वियडासएण जावेइ जाव छम्मासा, से णं संखित्तविउलतेयलेस्सो भवति। (आवहावृ १ पृ १४३)

जो छह महीने तक लगातार बेले-बेले (दो-दो दिन का उपवास) की तपस्या करता है, आतापना लेता है, पारणा में छिलके सहित मुट्टीभर कुल्माष और एक चुल्लू पानी लेता है, उसे संक्षिप्त-विपुल-तेजोलेश्या प्राप्त होती है।

## पुलाक लब्धि

लढिपुलाओ पुण जस्स देविदरिद्धिसरिसा रिद्धी। सो सिगणादियकज्जे समुष्पण्णे चक्कविद्धिप सबलवाहणं चुण्णेउं समस्थो। (उशावृप २५६)

पुलाक लिब्ब से सम्पन्न मुनि की ऋद्धि इन्द्र की ऋद्धि के समान होती है। श्रृंगनादित संघकार्य उत्पन्न होने पर वह चक्रवर्ती की सेना तथा रथ आदि सभी वाहनों को चूर्ण करने में समर्थ होता है।

### आकाशगामी विद्या

जेणुद्धरिया विज्ञा आगासगमा महापरिन्नाओ । वंदामि अज्जवहरं अपिच्छमो जो सुअहराणं॥ भणइ अ आहिंडिज्जा जंबुद्दीवं इमाइ विज्जाए। गंतुं च माणुसनगं विज्जाए एस मे विसओ॥ (आविन ७६९, ७७०)

अन्तिम दस पूर्वधर आर्य वज्र ने आचारांग के सातवें अध्ययन महापरिज्ञा से आकाशगामी विद्या का उद्घार किया। इस विद्या के प्रभाव से मुनि जंबूद्वीप का पर्यटन कर मानुषोत्तर पर्वत तक जा सकता है।

## घृतास्रव लब्धि

घृतमपि पुंड्रेक्षुचारिगोक्षीरसमुत्थं मन्दाग्निक्वथितमति-विशिष्टवर्णाद्युपेतम् । घृतमिव वचनमाश्रवन्तीति घृता-श्रवाः । (आवमवृप ८०) पुण्ड्रजातीय इक्षु को खाने वाली गायों के दूध से निकाला हुआ, अग्नि की मन्द आंच में तपाया हुआ धी विशिष्ट वर्ष आदि से युक्त होता है। घृतास्रवलब्धि वाले के वचन में उस घृत के समान स्निग्धता होती है।

#### व्यञ्जनलिध

....परियट्टणाए णं वंजणाइं जणयइ वंजणलिंद्ध च उप्पाएइ । ....विगलितान्यिप गुणयतो भगित्युत्पतन्तीत्युत्पादि-तान्युच्यन्ते, तथा तथाविधकर्मक्षयोपशमतो व्यञ्जन-लिंधम् । (उ २९।२२ शाव प ५८४)

सूत्रों की परिवर्तना के द्वारा तदावारक कर्म का क्षयोपशम होता है, जिससे विस्मृत व्यंजन शीघ्र स्मृति में आ जाते हैं। इससे एक व्यञ्जन के आधार पर शेष व्यंजनों को प्राप्त करने की क्षमता आ जाती है। इसे व्यंजन लब्धि (वर्ण-विद्या) कहते हैं।

#### गन्धौषधि

एए अन्ते य बहू जेसि सन्ते य सुरभओऽवयवा।
रोगोवसमसमत्था ते होंति तओसीह पत्ता।
(विभा ७८२)

जिन मुनियों के मल-मूत्र अथवा जरीर के अन्य अवयव—केश, नख, दांत आदि सुगंधित हो जाते हैं, वे उन-उन अवयवों से रोगों का उपशमन करने में समर्थ होते हैं। उन-उन अवयवों के आधार पर वे केशीषधि, नखीषधि आदि से संपन्न कहलाते हैं।

### ५. लब्धि का अधिकारी

ऋद्धीश्च प्राप्नुवन्ति विशिष्टमुत्तरोत्तरमपूर्वापूर्वार्थ-प्रतिपादकं श्रुतमवगाहमानाः श्रुतसामर्थ्यतस्तीवां तीव्रतरां भूभभावनामधिरोहन्तोऽप्रमत्तयतयः।

'अवगाहते च स श्रुतजलिंध प्राप्नोति चाविधज्ञानम् । मानसपर्यायं वा ज्ञानं कीष्ठादिबुद्धिर्वा । चारणवैकियसवौषधताद्या वा लब्धयस्तस्य । प्रादुर्भवन्ति गुणतो बलानि वा मानसादीनि ॥' (नन्दीमवृष १०६)

जो उत्तरोत्तर अपूर्व-अपूर्व अर्थ के प्रतिपादक विशिष्ट श्रुत का अवगाहन करते हैं और श्रुत के सामर्थ्य से तीव्र-तीव्रतर शुभ भावना का आरोहण करते हैं, वे अप्रमत्त मुनि ऋद्धियां प्राप्त करते हैं।

'जो श्रुतसागर का अवगाहन करते हैं, उन्हें अवधि-ज्ञान, मनःपर्यवज्ञान, कोष्ठ आदि बुद्धि, चारणलब्धि, वैक्रियलिंध, सवौषधिलिंध आदि लब्धियां अप्रमत्तता के गुण से प्राप्त होती हैं, तथा मानसिक, वाचिक और कायिक बल भी प्रादुर्भूत होते हैं।

### ६. लब्धि और साकारोपयोग

····सब्वाओं लढ़ीओं जं सागारोवओगलाभाओं। (विभा ३०८९)

सभी लब्धियां साकारोपयोग (ज्ञानोपयोग) में ही प्राप्त होती हैं।

### ७. लब्धि और औदियक आदि भाव

उदय-खय-खओवसमोवसमसमुत्या बहुप्पगाराओ। एवं परिणामवसा लद्धीओ होति जीवाणं॥

जीवों के शुभ-शुभतर-शुभतम परिणामों के आधार पर लब्धियां प्राप्त होती हैं। उनके मुख्य भेद चार और अवान्तर भेद अनेक हैं

- कर्मों के उदय से प्राप्त लिब्ध वैक्रियनामकर्म के उदय से वैक्रियशरीरकरण। आहारकनामकर्म के उदय से आहारकशरीरकरण आदि।
- कर्मों के क्षय से प्राप्त—दर्शनमोहनीय आदि के क्षय से क्षायिक सम्यक्त्व, क्षीणमोह, सिद्धत्व आदि।
- कर्मों के क्षयोपशम से प्राप्त दान-लाभ-अन्तराय
   आदि कर्म के क्षयोपशम से अक्षीणमहानस आदि।
- कर्मों के उपशम से प्राप्त—दर्शन मोहनीय कर्म के उपशम से औपशमिक सम्यक्त आदि।

## s. लब्धियों की निष्पत्ति

श्रद्धिः तपोमाहात्म्यरूपा, सा च आमशौंषध्यादिः -पादरजसा प्रशमनं सर्वरुजां साधवः क्षणात्कुर्युः ।
त्रिभुवनविस्मयजननान् दद्युः कामांस्तृणाग्राद्वा ॥
धर्माद्रत्नोन्मिश्रितकाञ्चनवर्षादिसगंसामध्यम् ।
अद्भुतभीमोरुणिलासहस्रसम्पातशक्तिश्च ॥

(उशावृप १३१)

आमषौषधि आदि लिब्धियां तप की महत्ता की अभि-

व्यक्ति हैं। ऋदिसम्पन्त साधु अपनी चरणरज से क्षणभर में सब रोगों का उपशमन कर सकते हैं। वे तृण के अग्र-भाग से तीनों लोकों को विस्मित करने वाली उपभोग-परिभोग सामग्री दे सकते हैं। उन्हें रत्नवृष्टि, स्वर्णवृष्टि आदि की शक्ति उपलब्ध हो जाती है। हजारों तिशाल शिलाखण्डों को गिराने की क्षमता भी लब्धि से प्राप्त होती है।

# ६. मनःपर्यवलव्धि आदि बारह बातों का विच्छेद

मण-परमोहि-पुलाए आहारग-खवग-उवसमे कप्पे । संजमतिय-केवलि-सिज्भःणा य जंबुम्मि वृच्छिण्णा॥ (विभा २५९३)

आचार्य जम्बू के मुक्त होने के पश्चात् बारह वस्तुएं विच्छिन्न हो गईं ---

१. मनःपर्यवज्ञान ७. जिनकल्प

३. पुलाक लब्धि 💍 ९. सूक्ष्मसम्पराय

४. आहारक लब्धि १०. यथाख्यात चारित्र

५,क्षपकश्रेणि ११.केवली

६ उपशमश्रोणि १२. मुक्ति।

### लिंग — वेशा

#### द्रव्यत्निग-भावतिग

भावलिङ्गगर्क्भ तु द्रव्यलिङ्गं नमस्क्रियते तस्यैवाभि-लिषतार्थिकियाप्रसाधकत्वात्, रूपकदृष्टान्तश्चात्र — रुप्पं टंकं विसमाहयक्खरं निव रूवओ छेओ। दुण्हंपि समाओगे रूवो छेयत्तणमुवेद्द।। रुप्पं पत्तेयबुहा टंकं जे लिंगधारिणो समणा।

दव्वस्स य भावस्स य छेओ समणो समाओगे ॥

अत्र तावच्चतुर्भेङ्गी — रूपम् अशुद्धं टाङ्कं विषमा-हताक्षरिमत्येकः । रूपमशुद्धं टाङ्कं समाहताक्षरिमिति द्वितीयः । रूपं शुद्धं टाङ्कं विषमाहताक्षरिमिति तृतीयः । रूपं शुद्धं टाङ्कं समाहताक्षरिमिति चतुर्थः । अत्र च रूप-कर्त्पं भावलिङ्कं, टाङ्कंकर्पं द्रव्यलिङ्कम् । इह च प्रथम-भङ्गतुरुयाश्चरकादयः, अशुद्धोभयलिङ्कत्वात् । द्वितीय-भङ्गतुरुयाः पाश्वंस्थादयः, अशुद्धभावलिङ्कत्वात् । तृतीय-भङ्गतुरुयाः प्रत्येकबुद्धा अन्तर्महूर्त्तंमात्रं कालमगृहीत द्रव्य-लिङ्काः । चतुर्थभङ्कतुरुयाः साधवः शीलयुक्ताः गच्छगता निर्गताश्च जिनकरिपकादयः ।

(आविन ११३८, ११३९ हावृ २ पृ २४,२५) सामान्य विधि के अनुसार वह साधु वन्दनीय है, जो द्रव्यलिङ्ग और भावलिंग दोनों से युक्त होता है। जैसे— वहीं रुपया चलता है जो शुद्ध होता है और सम अक्षरों में आहत मुद्राङ्कित होता है। भावलिंग रुपये के समान है, द्रव्यलिंग मुद्रांकन के समान है। रुपये के चार भंग बनते हैं—

- १. रुपया अशुद्ध, मुद्रांकन विषम अक्षरों में।
- २. रुपया अशुद्ध, मुद्रांकन सम अक्षरों में।
- ३. रुपया शुद्ध, मुद्रांकन विषम अक्षरों में।
- ४. रुपया शुद्ध, मुद्रांकन सम अक्षरों में।
- प्रथम भंग के तुल्य हैं —चरक आदि। इनके दोनों लिंग अशुद्ध होते हैं।
- २. दूसरे भंग के तुल्य हैं- -पार्श्वस्थ --शिथिल आचार वाले साधु। इनका भावलिंग अशुद्ध होता है।
- ३. तीसरे भंग के तुल्य हैं -प्रत्येकबुद्ध ।
- ४. चौथे भंग के तुल्य हैं स्थिविरकल्पी-जिनकल्पी साधु। ये द्रव्यिलिंग और भाविलिंग दोनों से युक्त होते हैं।

### वेश : व्यावहारिक-नैश्चयिक वृद्धिकोण

पच्चयत्थं च लोगस्स, नाणाविहविगप्पणं। जत्तत्थं गहणत्थं च, लोगे लिगप्पओयणं॥ अह भवे पइन्ना उ, मोनखसब्भूयसाहणे। नाणंच दंसणं चेव, चरित्तं चेव निच्छए॥

(उ २३।३२,३३)

लोगों को यह प्रतीति हो कि ये साधु हैं, इसलिए नाना प्रकार के उपकरणों की परिकल्पना की गई है। जीवनयात्रा को निभाना और 'मैं साधु हूं'---ऐसा ध्यान आते रहना ये वेशधारण के प्रयोजन हैं।

यदि मोक्ष की वास्तिविक साधना की प्रतिज्ञा हो तो निश्चय दृष्टि से उसके साधन ज्ञान, दर्शन और चारित्र ही हैं।

भरहो पसन्नचंदी सिंध्भतरबाहिरं उदाहरणं। दोसुष्पत्तिगुणकरंन तेसि बज्भं भवे करणं॥

अन्भंतरं भरहो, जतो तस्स बाहिरकरणिवहूणस्सवि आभिरितविभूसितस्स अज्भःप्यविसुद्धीए चेव केवलनाणं उप्पण्णं। तस्स तं बज्भकरणं दोसउप्यादणकरं न जातं, बाहिरंगं च रयहरणबंदणगादि गुणकरं न जातं। बाहिरं उदाहरणं पसण्णचंदो, जतो तस्स पणिटुवाहिरकरण-वतोवि अन्भितरकरणिवगलस्स अहे सत्तमपुढिवपायोग्ग-कम्मकंधोऽभूत्। पच्छावत्तीए अज्भःप्यस्द्धीतो मोवखो जातो । तस्सवि तं बज्भकरणं गुणकरणं न जातं । किंतु अज्भत्पविस्द्वी । ....

आहच्च भावकहणे करणं णासेंति जिणवरिदाणं। सब्भावमयाणंता पंचिह ठाणेहि पासत्था।। आहच्चभावो नाम कादाचित्कः पत्तेयबुद्धलाभादी

तस्स कहणे सित आगमे तं आलंबितूण केयी करणं— बाहिरमणुट्टाणं णासेंति—परिहरंतीति भाव:।

(आविन ११५० चू २ पृ २९,३०)

भाष्यन्तरकरण—आन्तरिक विश्वद्धि । इसका निदर्शन है —भरत चक्रवर्ती । उन्होंने मुनिवेष नहीं पहना । वस्त्रों और आभूषणों से अलंकृत अवस्था में आत्मविश्वद्धि से कैवल्य प्राप्त किया । बाह्यकरण (वस्त्र, आभूषण) उनके लिए बाधक नहीं बना । रजोहरण आदि इञ्यलिङ्ग उनके लिए गुणकारी (आवश्यक) नहीं हए ।

बाह्यकरण वेष या बाह्य किया। इसका निदर्शन है प्रसन्तचन्द्र। उत्कृष्ट बाह्यकरण होते हुए भी आन्तरिक विश्वद्धि के अभाव में उन्होंने सातवीं नारकी के प्रायोग्य कर्मों का संचय कर लिया। उनके लिए बाह्यकरण गुण-कारी नहीं हुआ।

तत्पश्चात् आन्तरिक विशुद्धि से उन्होंने मुक्ति का वरण किया। कदाचित् घटित होने वाली घटना को सार्वकालिक आलम्बन के रूप में स्वीकार नहीं किया जा सकता। भरत आदि के आगिमिक कथन का आलम्बन लेकर जो अनुष्ठान- बाह्यिकिया को या मुनिवेश को उपेक्षित कर देते हैं, वे अर्हत् द्वारा प्रतिपादित यथार्थ-भाव को नहीं जानने के कारण चारित्र से भ्रष्ट हो जाते हैं।

तित्थगराणं जो सब्भावो जथा कत्थति ववहारिवहीए पयद्वितव्वं, कत्थय निच्छयविधीए, कत्थय उभयविधीए, कत्थय बाहिरकरणं, एवं अभितरकरणे, उभये। एवमादि अनियतपवित्तिनिवत्तीहि कज्जसिद्धित्ति, न पुण नियतं केणति, एस सब्भावो। तं अयाणंता "चरणं णासेति।

तीर्थंकरों ने सद्भाव — यथार्थ प्ररूपणा की -कहीं व्यवहार विधि से, कहीं निश्चय विधि से और कहीं उभयविधि से प्रवृत्ति करनी चाहिए। कहीं बाह्यकरण और कहीं आन्तरिक करण और कहीं दोनों होते हैं। इस प्रकार अनियत प्रवृत्ति और निवृत्ति के द्वारा कार्यसिद्धि होती है, किसी एक नियत प्रवृत्ति या निवृत्ति से नहीं।

(आवचु २ पृ ३०)

यह सद्भाव है---तीर्थकर द्वारा प्रतिपादित वास्तविक सचाई है। जो इसे नहीं जानते, वे चारित्र का नाश कर देते हैं।

### लिंग का मूल्य

सक्के देविदे देवराया आगओ भणति - देव्वलिगं पिडविज्ज, जाहे निक्खमणमहिमं करेमि । ततो तेण पंचमुद्धिओ लोओ कओ । देवरायाए रओहरणपिडम्महादि
उवकरणमुवणीयं । (आवमवृप २४६)

चक्रवर्ती भरत को आदर्णगृह में केवलज्ञान उत्पन्न होने पर देवेन्द्र ने उपस्थित होकर भरत से कहा आप द्रव्यिलिंग (मुनि का वेश) धारण करें, जिससे हम आपका निष्क्रमण महोत्सव मना सकें। भरत ने पंचमुष्टि लोच किया, तब देवेन्द्र ने रजोहरण, प्रतिग्रह आदि उपकरण उपहृत किये।

लेख्या भावधारा । भावधारा की उत्पत्ति में हेतुभूत पुद्गल द्रव्य ।

- १. लेश्या की परिभाषा
  - ० कर्मद्रक्य लेश्या
  - ० नोकर्म जीवद्रव्य लेश्या : आभामंडल
  - ० अजीव द्रव्य लेश्या
- २. लेश्या और योग
- ३. लेश्या के प्रकार
  - ० अत्रशस्त-प्रशस्त लेश्या
  - ० विशुद्ध लेश्या
- ४. लेश्याओं का वर्ण
- ५. लेश्याओं का रस
- ६. लेश्याओं की गंध
- ७. लेखाओं का स्पर्श
- त. लेश्याओं की स्थिति
  - ० नरक-लेश्या-स्थिति
  - ० भवनपति-ध्यंतर-लेश्या-स्थिति
  - ० वैमानिक-लेश्या-स्थिति
  - ० तियंच-मनुष्य-लेश्या-स्थिति
- ९. लेश्याओं के परिणाम
  - **ं जम्बूखादक** का दृष्टांत
  - ० ग्रामवध का बुद्धांत

- १०. लेश्यावरिणामीं के प्रकार
- ११. लेश्यावरिणति और मृत्यू
- १२. श्रुत आदि सामायिक और लेश्या
- १३. लेश्या के स्थान
  - \* लेश्या और ध्यान

(द्र. घ्यान)

\* चित्त का एक नाम लेश्या

(द्र. आत्मा)

### १. लेश्या की परिभाषा

क्रुष्णादिद्रश्यसाचित्र्यात्, परिणामो य आत्मनः। स्फटिकस्येव तत्रायं, लेश्याणब्दः प्रयुज्यते।। (उणावृ प ६५६)

कृष्ण आदि छह प्रकार के पुद्गल द्रव्यों के सहयोग से स्फटिक के परिणमत की तरह होने वाला आत्म-परिणाम लेक्या है।

कायाद्यन्यतमयोगवतः कृष्णादिद्रव्यसंबंधादात्मनः कृष्णादिपरिणामाः । (आवमनृ प ४०)

काय, वचन और मन — इनमें से किसी भी योग वाले प्राणी के कृष्ण आदि द्रव्य के संबंध से होने वाले आत्मा के कृष्ण आदि परिणाम लेक्या है।

लेस्सत्ति -- रस्सीयो (नन्दीचू पृ४) लेश्या का अर्थ है रश्मि।

('रस्सी' का संस्कृत रूप बनता है —रिश्म। रस्सी देशी शब्द भी है। उसका अर्थ है रज्जु। भावधारा को रिश्म और रज्जु दोनों रूपों से अंकित किया जा सकता है। हमारे परिणाम तैजस शरीर से प्रभावित होकर विद्युतीकरण को प्राप्त कर इस स्थूल शरीर — औदारिक और वैकिय शरीर में संकांत होते हैं।)

लेश्याभिरात्मिन कर्माणि संश्लिष्यन्ते । योगपरिणामो लेस्या । (आवच् २ पृ ११२)

योगपरिणाम लेक्या है। लेक्या के द्वारा कर्मपुद्गलों का आत्मा के साथ संक्लेष होता है।

सयोगिकेवली शुक्ललेश्यापरिणामेन विहृत्यान्तर्मुहूर्त्तें शेषे योगनिरोधं करोति, ततोऽयोगिस्वमलेश्यत्वं च प्राप्नोति, अतोऽवगम्यते योगपरिणामो लेश्या।

(उशावृ प ६५०)

सयोगीकेवली में शुक्ल लेश्या होती है। वे अंतर्मुहूर्त्त आयु शेष रहने पर योगनिरोध करते हैं, तत्पश्चात् वे अयोगी और अलेश्यी हो जाते हैं। इससे जाना जा सकता है कि योगपरिणाम लेश्या है।

यथैव कायादिकरणयुक्तस्यात्मनो वीर्यपरिणतियोग उच्यते तथैव लेश्याऽपीति । गुरवस्तु व्याचक्षते —कर्म-निस्यन्दो लेश्या, यतः कर्मस्थितिहेतवो लेश्याः ।

ताः कृष्णनीलकापोततेजसीपद्मशुक्लनामानः । श्लेष इव वर्णबन्धस्य कर्मबन्धस्यितिविधान्यः ॥ (उशावृ प ६५०)

जैसे काय आदि करणों से युक्त आत्मा की वीर्य परिणति योग है, वैसे ही करणों से युक्त आत्मा की वीर्य परिणति लेश्या है। लेश्या कर्म-निस्यन्द है, क्योंकि यह कर्म के स्थितिबंध का हेतु है।

वर्णवन्ध के श्लेष की तरह ये छह लेश्याएं कर्मबंध की स्थिति का हेतु बनती हैं।

#### कर्मद्रव्य लेखा

जा दव्यकम्मलेसा सा नियमा छव्यिहा उ नायव्या। किण्हा नीला काऊ तेऊ पम्हा य सुक्का य॥ भरीरनामकर्मद्रव्याण्येव कर्मद्रव्यलेश्या।

(उनि ४६९ शावु प ६५०)

द्रव्यकर्मलेश्या के नियमतः छह प्रकार हैं—कृष्ण, नील, कापोत, तेजस्, पद्म और शुक्ल। यहां शरीरनाम-कर्म के द्रव्यों को ही कर्मद्रव्यलेश्या कहा गया है।

### नोकर्म जीवद्रव्यलेश्याः आभामंडल

जीवानां भवति सप्तविधा इहापि लेक्येति प्रक्रमः, अत्र व जयसिंहसूरिः — क्रुष्णादयः षट्, सप्तमी संयोगजा। इयं च शरीरच्छायात्मका परिगृह्यते । अन्ये त्वौदारिकौ-दारिकमिश्वमित्यादिभेदतः सप्तविधत्वेन जीवशरीरस्य तच्छायामेव क्रुष्णादिवर्णक्ष्पां नोकर्मणि सप्तविधां जीव-द्रव्य लेक्यां मन्यन्ते । (उशावृ प ६५०)

जीव के सात प्रकार की लेक्या होती है। जयसिंहसूरि का अभिमत है कृष्ण आदि छह लेक्याएं हैं।
सातवीं लेक्या है संयोगजा। यह शरीर की छाया —
आभामंडल रूप है। कुछ आचार्यों का अभिमत है —
नोकर्म जीवद्रव्यलेक्या के सात प्रकार हैं — औदारिक,
औदारिकमिश्र, वैक्रिय, वैक्रियमिश्र, आहारक, आहारकमिश्र और कार्मण। कृष्ण, नील आदि वर्णों वाली इन
सातों शरीरों की पौद्गलिक आभा का नाम है — द्रव्य
सेक्या।

लेखयति -- श्लेषयतीवात्मनि जननयनानीति लेश्या-

अतीव चक्षुराक्षेपिका स्निग्धदीप्तरूपा छाया। (उन्नाव प ६५०)

जो दूसरों की आंखों को अपनी ओर आकृष्ट करती है, उस आणिवक आभा, कांति, प्रभा या छाया का नाम है लेख्या। ये जीव को प्रभावित करने वाले एक प्रकार के पुद्गल हैं।

मरीरलेश्यासु हि अशुद्धास्विप आत्मलेश्या शुद्धा भवंति । शुद्धा अपि शरीरलेश्या भजनीया ।

(उच्च पृ २१२)

शरीरवर्णलेश्या के अशुद्ध होने पर भावलेश्या शुद्ध हो सकती है। शुद्ध भाव लेश्या में शरीर की लेश्या शुद्ध भी हो सकती है और अशुद्ध भी।

#### अजीव द्रव्यलेश्या

चंदाण य सूराण य गहगणनक्खत्तताराण ॥ आभरणञ्छायणादंसगाण मणिकामिणीण जा लेसा । अजीवदव्यलेसा नायव्या दसविहा एसा ॥ (उनि ५३७,५३८)

अजीव द्रव्यलेश्या के दस प्रकार हैं --

१. चन्द्र ६. आभरण

२. सूर्य ७. छादन (सुवर्णखनित वस्त्र)

५ तारा १०. काकिणी।

### २. लेश्या और योग

योगपरिणामत्वे तु लेश्यानां "योगा पयडिपएसं ठिइ-अणुभागं कसायओ कुणिति" ति वचनात्प्रकृतिप्रदेशबन्ध-हेतुत्वमेव स्यात् न तु कर्मस्थितिहेतुत्वम् । कर्मनिस्यन्द-रूपत्वे तु यावत्कषायोदयस्तावत्तन्निस्यन्दस्यापि सद्-भावात्कर्मस्थितिहेतुत्वमि युज्यत एव । (उशावृ प ६५०)

योग-परिणाम लेश्या है। योग से प्रकृति और प्रदेश का बन्ध होता है। कषाय से स्थिति और अनुभाग का बन्ध होता है। इस बचन के आधार पर लेश्या प्रकृति और प्रदेश बन्ध का हेतु है, कर्मे स्थिति का हेतु नहीं है। कर्मे निस्यन्द का नाम लेश्या है। जब तक कषाय का उदय रहता है, तब तक कर्म निस्यन्द का सद्भाव रहता है—इस दृष्टि से लेश्या को कर्म की स्थिति का हेतु भी माना जा सकता है। (लेश्या या भावधारा की संरचना में तीन तत्त्वों का योग है—१. शरीर २. वीर्य-लब्धि ३. कषाय का उदय या विलय। लेश्या के सहकारी द्रव्य (द्रव्य लेश्या) योग-वर्मणा में समाविष्ट होते हैं। आठ वर्गणाओं में लेश्याओं की कोई स्वतंत्र वर्गणा नहीं है। वह शरीर-योग-वर्गणा की एक अवान्तर वर्गणा है। भाव लेश्या कषाय के उदय या विलय से सम्बद्ध है। वीर्य लब्धि का भावधारा की

प्रकृति में सहयोग है। जाति-स्मृति, अवधि. मनः-पर्याय और केवल —इन सब जानों की उत्पत्ति में शुभ अध्यवसाय, शुभ परिणाम और लेक्या की विशुद्धि की अनिवार्यता मानी गई है। इससे भी प्रतीत होता है कि अनुभाग की तरतमता में लेक्या एक हेतु है।)

(देखें--भगवई १।१०२ का भाष्य)

### योग और लेश्या में अन्तर

| <del>_</del> -     | योग                                                              | लेश्या                        |
|--------------------|------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| १. आत्मिक स्वरूप   | मन, वचन शरीर की प्रवृत्ति                                        | जीव का परिणाम (भावधारा)       |
| २. पौद्गलिक स्वरूप | औदारिक, वैक्रिय, आहारक, कार्मण वर्गणा,<br>भाषा वर्गणा, मनोवर्गणा | तैजस वर्गणा                   |
| ३. प्रवर्तक शक्ति  | वीर्य-लब्धि                                                      | वीर्य-लब्धि                   |
| ४. घटक शक्ति       | शरीर नामकर्म                                                     | शरीर नामकर्म                  |
| ५. कार्य           | १. सभी वर्गणाओं का ग्रहण                                         | १. भावों का निष्पादन          |
|                    | २. गति                                                           | २. आभामंडल या<br>वर्ण का हेतु |
|                    | ३. किया                                                          |                               |
|                    | ¥. वाणी                                                          |                               |
|                    | ५. चितन                                                          |                               |
| ६. कर्म-बन्ध       | प्रकृति, प्रदेश बन्ध का हेतु                                     | अनुभाग बन्ध की                |
|                    |                                                                  | ितरतमताकाहेतु                 |

### ३. लेक्या के प्रकार

किण्हा नीला य काऊ य तेऊ पम्हा तहेव य । सुक्कलेसा य छट्टा उ नामाइं तु जहक्कमं ॥ (उ ३४/३)

लेक्या के छह प्रकार हैं -

१. कृष्य

४. तेजस्

२. नील

प्र. पद्म

३ कापोत

६. शुक्ल।

#### अन्नशस्त-प्रशस्त लेखा

किण्हा नीला काऊ, तिम्नि वि एयाओ अहम्मलेसाओ । एयाहि तिहि वि जीवो, दुग्गई उववज्जई बहुसो ॥ तेऊ पम्हा सुक्का, तिन्नि वि एयाओ धम्मलेसाओ । एयाहि तिहि वि जीवो, सुग्गई उववज्जई बहुसो ॥

तओ लेसाओ अविसुद्धाओ तओ विसुद्धाओ । तओ पसत्थाओ तओ अपसत्थाओ । तओ संकिलिट्ठाओ तओ असंकिलिट्ठाओ । तओ दुग्गतिगामियाओ तओ सुगतिगामियाओ । (उ ३४/५६, ५७ आवृ प ६६१)

कृष्ण, नील और कापोत —ये तीनों अधर्मलेश्याएं अविश्रुद्ध, अप्रशस्त, संविलष्ट और दुर्गति में ले जाने

### वाली हैं।

तेजस्, पद्म और शुक्ल — ये तीनों धर्मलेश्याएं विशुद्ध, प्रशस्त, असंक्लिष्ट और सुगति में ले जाने वाली हैं।

## विशुद्ध लेश्या

द्वितिधा विशुद्धलेश्या कषायोपशमजा कषाय-क्षयजा च । एकान्तिविशुद्धि चाऽऽश्रित्यैवमभिधानम् । अन्यथा हि क्षायोपशमिक्यपि शुक्ला तेज:पद्मे च विशुद्ध-लेश्ये संभवत एवेति (उशावृ प ६५१)

विशुद्ध लेक्या के दो प्रकार हैं—१ उपशमजा—
कवाय के उपशम से होने वाली, २ क्षयजा—कवाय के
क्षय से होने वाली। यह कथन एकान्त विशुद्धि की अपेक्षा
से है। अन्यथा क्षायोपशमिकी शुक्ल लेक्या, तेजस् लेक्या
और पद्म लेक्या विशुद्ध लेक्या ही है।

### ४. लेश्याओं का वर्ण

जीमूयनिद्धसंकासा, गवलरिट्टगसन्निभा। खंजणंजणनयनिभा, किण्हलेसा उ वण्णओ।। नीलाऽसोगसंकासा, चासपिच्छसमप्पभा। वेहलियनिद्धसंकासा, नीललेसा उ वण्णओ।!

अयसीपुष्पसंकासा, कोइलच्छदसन्निभा।
पारेवयगीवनिभा, काउलेसा उ वण्णओ।।
हिंगुलुयधाउसंकासा, तक्णाइच्चसन्निभा।
सुयतुंडपईवनिभा, तेउलेसा उ वण्णओ।।
हरियालभेयसंकासा, हिल्हाभेयसंनिभा।
सणासणकुसुमनिभा, पम्हलेसा उ वण्णओ।।
संखंककुंदसंकासा, खीरपूरसमप्पभा।
रययहारसंकासा, मुक्कलेसा उ वण्णओ।।
(उ ३४।४-९)

कृष्ण लेश्या का वर्ण स्निग्ध मेघ, महिष, द्रोण-काक, खञ्जन, अञ्जन व नयनतारा के समान होता है। नील लेश्या का वर्ण नीलअशोक, चाष पक्षी के परों और स्निग्ध वैंडूर्य मणि के समान होता है।

कापोत लेक्या का वर्ण अलसी के पुष्प, तैल-कंटक व कबूतर की ग्रीवा के समान होता है।

तेजोलेश्या का वर्ण हिंगुल, धातु --गेरु, नवोदित सूर्य, तोतें की चोंच, प्रदीप की ली के समान होता है।

पद्म लेश्या का वर्ण भिन्न हरिताल, भिन्न हल्दी, सण और असन के पुष्प के समान होता है।

शुक्ल लेश्या का वर्ण शंख, अंकमणि, कुंदपुष्प, दुग्ध-प्रवाह, चांदी व मुक्ताहार के समान होता है।

# ५. लेखाओं का रस

जह कडुयतुंबगरसो, निबरसो कडुयरोहिणिरसो वा !
एतो वि अणंतगुणो, रसो उ किण्हाए नायव्यो ।।
जह तिगडुयस्स य रसो,तिक्खो जह हित्थिपिष्पलीए वा!
एतो वि अणंतगुणो, रसो उ नीलाए नायव्यो ।।
जह तरुणअंबगरसो, तुवरकविट्ठस्स वावि जारिसओ ।
एतो वि अणंतगुणो, रसो उ काऊए नायव्यो ।।
जह परिणयंबरसो, पक्ककविट्ठस्स वावि जारिसओ ।
एतो वि अणंतगुणो, रसो उ तेऊए नायव्यो ।।
वरवारुणीए व रसो, विविहाण व आसवाण जारिसओ ।
महुमेरगस्स व रसो, एतो पम्हाए परएणं ।।
खज्जूरमुद्दियरसो, खीररसो खंडसक्कररसो वा ।
एतो वि अणंतगुणो, रसो उ सुक्काए नायव्यो ।।

(उ ३४।१०-१५) कडुवे तुम्बे, नीम व कटुक रोहिणी का रस जैसा कडुवा होता है, उससे भी अनन्त गुना कड्वा रस ऋष्ण लेक्या का होता है। त्रिकटु सूठ, पिष्पल और कालीमिर्च तथा गज-पीपल का रस जैसा तीखा होता है, उससे भी अनन्त गुना तीखा रस नीललेश्या का होता है।

कच्चे आम और कच्चे किपत्थ का रस जैसा कसैला होता है, उससे भी अनन्त गुना कसैला रस कापोत लेखा का होता है।

पके हुए आम और पके हुए कपित्थ का रस जैसा खट-मीठा होता है, उससे भी अनन्त गुना खट-मीठा रस तेजोलेश्या का होता है।

प्रधान सुरा, विविध आसवों, मधु और मैरेयक मदिरा का रस जैसा अम्ल — कसैला होता है, उससे भी अनन्त गुना मीठा, मधुर और अम्ल — कसैला रस पद्म-लेक्या का होता है।

खजूर, दाख, क्षीर, खांड और शक्कर का रस जैसा मीठा होता है, उससे भी अनन्त गुना मीठा रस शुक्ल लेक्या का होता है।

### ६. लेश्याओं की गंध

जह गोमडस्स गंधो, सुणगमडगस्स व जहा अहिमडस्स ।
एत्तो वि अणंतगुणो, लेसाणं अध्यसत्थाणं।।
जह सुरहिकुसुमगंधो, गंधवासाण पिस्समाणाणं।
एत्तो वि अणंतगुणो, पसत्थलेसाण तिण्हं पि।।
(उ ३४।१६,१७)

गाय, श्वान और सर्व के मृत कलेवर की जैसी गन्ध होती है, उससे भी अनन्त गुना गन्ध तीनों अप्रशस्त लेक्याओं की होती है।

सुगन्धित पुष्पों और पीसे जा रहे सुगन्धित पदार्थों की जैसी गंध होती है, उससे भी अनन्त गुना गंध तीनों प्रशस्त लेक्याओं की होती है।

# ७. लेश्याओं का स्पर्श

जह करगयस्स फासो, गोजिब्भाए व सागपत्ताणं। एतो वि अणंतगुणो, लेसाणं अप्पसत्थाणं।। जह बूरस्स व फासो, नवणीयस्स व सिरीसकुसुमाणं। एत्तो वि अणंतगुणो, पसत्थलेसाण तिण्हं पि॥ (उ ३४।१८,१९)

करवत, गाय की जीभ और शाक वृक्ष के पत्रों का स्पर्श जैसा कर्कश होता है, उससे भी अनंत गुना कर्कश स्पर्श तीनों अप्रशस्त लेश्याओं का होता है।

बूर, नवनीत और शिरीष के पुष्पों का स्पर्श जैसा मृदु होता है, उससे अनन्त मुना मृदु स्पर्श तीनों प्रशस्त लेश्याओं का होता है।

### न. लेश्याओं को स्थिति

मुहुत्तद्धं तु जहन्ना, तेत्तीस सागरा मुहुत्तहिया । उनकोसा होइ ठिई, नायव्वा किण्हलेसाए ॥ मुहृत्तद्धं तु जहन्ना,

दस उदही पिलयमसंखभागमब्भहिया । उक्कोसा होइ ठिई, नायन्वा नीललेसाए॥ मृहुत्तद्धं तु जहन्ना,

तिण्णुदही पिलयमसंखभागमब्महिया । उनकोसा होइ ठिई, नायन्वा काउलेसाए॥ मुहुत्तद्धं तु जहन्ना,

दोउदही पिलयमसंखभागमञ्मिहिया ।
उक्कोसा होइ ठिई, नायव्वा तेउलेसाए ॥
मुहुत्तद्धं तु जहन्ना, दस होंति सागरा मुहुत्तहिया ।
उक्कोसा होइ ठिई, नायव्वा पम्हलेसाए ॥
मुहुत्तद्धं तु जहन्ना, तेत्तीस सागरा मुहुत्तहिया ।
उक्कोसा होइ ठिई, नायव्वा सुक्कलेसाए ॥
(उ ३४।३४-३९)

कृष्ण लेश्या की जघन्य स्थिति अन्तर्मुहूर्त्त और उत्कृष्ट स्थिति अन्तर्मुहूर्त्त अधिक तेतीस सागर की होती है।

नील लेखा की जघन्य स्थिति अन्तर्मुहूर्त और उत्कृष्ट स्थिति पत्योपम के असंख्यातवें भाग अधिक दश सागर की होती है।

कापोत लेश्या की जयन्य स्थिति अन्तर्मुहूर्त्त और उत्कृष्ट स्थिति पल्योपम के असंख्यातर्वे भाग अधिक तीन सागर की होती है।

तेजो लेक्या की जघन्य स्थिति अन्तर्मुहूर्त्त और उत्कृष्ट स्थिति पल्योपम के असंख्यातवें भाग अधिक दो सागर की होती है।

पद्म लेक्या की जघन्य स्थिति अन्तर्मुहूर्त्त और उत्कृष्ट स्थिति मुहूर्त्त अधिक दश सागर की होती है।

शुक्ल लेश्या की जघन्य स्थिति अन्तर्मुहूर्त्त और उत्कृष्ट स्थिति मुहूर्त्त अधिक तेतीस सागर की होती है।

### नरक-लेश्या-स्थिति

दस वाससहस्साइं, काऊए ठिई जहन्निया होइ । तिष्णुदही पलिओवम, असंखभागं च उनकोसा ॥ तिष्णुदही पलियमसंखभागा जहन्नेण नीलठिई । दस उदही पिलओवम, असंखभागं च उक्कोसा ।। दस उदही पिलयमसंखभागं जहन्तिया होड । तेत्तीससागराइं उक्कोसा, होइ किण्हाए ।। (उ ३४।४१-४३)

नारकीय जीवों के कापीत लेश्या की जघन्य स्थिति पत्योपम के असंख्यातवें भाग अधिक तीन सागर की होती है ;

नील लेक्या की जघन्य स्थिति पत्योपम के असंख्यातवें भाग अधिक तीन सागर और उत्कृष्ट स्थिति पत्यो-पम के असंख्यातवें भाग अधिक दश सागर की होती है।

कृष्ण लेश्या की जघन्य स्थिति पत्योपम के असंख्यातर्वे भाग अधिक दश सागर और उत्कृष्ट स्थिति तेतीस सागर की होती है।

#### भवनपति-ध्यंतर-लेश्या-स्थिति

दस वाससहस्साइं, किण्हाए ठिई जहन्तिया होइ ।
पित्रयमसंखिष्ण्जइमो, उनकोसा होइ किण्हाए ॥
जा किण्हाए ठिई खलु, उनकोसा सा उ समयमब्भिहिया ।
जहण्णेणं नीलाए, पित्रयमसंखं तु उनकोसा ॥
जा नीलाए ठिई खलु, उनकोसा सा उ समयमब्भिहिया ।
जहन्तेणं काऊए, पित्रयमसंखं च उनकोसा ॥
(उ ३४।४८-५०)

भवनपति और वानव्यन्तर देवों के कृष्ण लेक्या की जघन्य स्थिति दश हजार वर्ष और उत्कृष्ट स्थिति पल्योपम के असंख्यातवें भाग की होती है।

कृष्ण लेश्या की जो उत्कृष्ट स्थिति है, उसमें एक समय मिलाने पर वह नील लेश्या की जघन्य स्थिति होती है और उसकी उत्कृष्ट स्थिति पल्योपम के असंख्यातवें भाग जितनी है।

नील लेश्या की जो उत्कृष्ट स्थिति है, उसमें एक समय मिलाने पर वह कापोत लेश्या की जघन्य स्थिति होती है और उसकी उत्कृष्ट स्थिति पल्योपम के असंख्यातवें भाग जितनी है।

(भवनपित देवों की जघन्य स्थिति दश हजार वर्ष की और उत्कृष्ट स्थिति सातिरेक एक सागर की है। वानव्यंतर देवों की जघन्य स्थिति दश हजार वर्ष की और उत्कृष्ट स्थिति एक पत्योपम की है। अत: प्रस्तुत श्लोक में जो उत्कृष्ट स्थिति है वह मध्यम आयु वाले भवनपति और वानव्यंतर देवों की अपेक्षा से है।)

तेजोलेश्या की स्थिति

दस वाससहस्साइं, तेऊए ठिई जहन्तिया होइ। दुण्णुदही पलिओवम, असंखभागं च उक्कोसा।। (उ ३४।४३)

भवनपति, व्यंतर, ज्योतिष्क और वैमानिक—इन चारों प्रकार के देवों की अपेक्षा तेजोलेश्या की जघन्य स्थिति दस हजार वर्ष और उत्कृष्ट स्थिति पत्योपम के असंख्यातवें भाग अधिक दो सागर की होती है।

#### वैमानिक-लेश्या-स्थिति

पिल ओवमं जहन्ना, उक्कोसा सागरा उ दुण्हिहिया।
पिलयमसंकेज्जेणं, होइ भागेण तेऊए।।
जा तेऊए ठिई खलु, उक्कोसा सा उ समयमक्भिहिया।
जहन्नेणं पम्हाए दस उ, मुहुत्तिहियाई च उक्कोसा।।
जा पम्हाए ठिई खलु, उक्कोसा सा उ समयमक्भिहिया।
जहन्नेणं सुक्काए, तेत्तीसमुहुत्तमव्भिहिया।।
(उ ३४।५२,५४,५४)

वैमानिक देवों के तेजोलेश्या की जघन्य स्थिति एक पल्योपम और उत्कृष्ट स्थिति पल्योपम के असंख्यातवें भाग अधिक दो सागर की होती है।

तेजोलेश्या की जो उत्कृष्ट स्थिति है, उसमें एक समय मिलाने पर वह पद्म लेश्या की जघन्य स्थिति होती है और उसकी उत्कृष्ट स्थिति अन्तर्मुहूर्त्त अधिक दश सागर की होती है।

पद्म लेक्या की जो उत्कृष्ट स्थिति है, उसमें एक समय मिलाने पर वह शुक्ल लेक्या की जवन्य स्थिति होती है और उसकी उत्कृष्ट स्थिति अन्तर्मृहूर्त्त अधिक तेतीस सागर की होती है।

इह च नारकाणामुत्तरत्र च देवानां द्रव्यलेश्या-स्थितेरेवैवं चिन्त्यते । तद्भावलेश्यानां परिवर्त्तमानतया-ऽन्यथाऽपि स्थितेः सम्भवात् ।

देवाण नारयाण य दव्वलेसा भवंति एयाओ । भावपरावत्तीए सुरणेरइयाण खल्लेसा ।। (उशाव प ६५९)

देव और नारक की लेश्या की जो स्थिति बताई गई है, वह द्रच्यलेश्या की अपेक्षा से है। भावपरिवर्तन की अपेक्षा से उनमें छहों लेश्याएं होती हैं, जिनकी स्थिति अन्यथा भी हो सकती है।

### तियँच-मनुष्य-लेश्या-स्थिति

अंतीमुहुत्तमद्धं, लेसाण ठिई जिह जिह जा उ। तिरियाणं नराणं वा, विज्ञित्ता केवलं लेसं।। मुहुत्तद्धं तु जहन्ता, उक्कोसा होइ पुन्वकोडी उ। नवहि वरिसेहि ऊणा, नायव्वा सुक्कलेसाए।। (उ ३४।४४,४६)

तिर्यञ्च और मनुष्य में जितनी लेक्याएं होती हैं, उनमें से भुक्ल लेक्या को छोड़कर केष सब लेक्याओं की जघन्य और उत्कृष्ट स्थिति अन्तर्मृहर्त्त की होती है।

मनुष्य में शुक्ल लेश्या की जवन्य स्थिति अंतर्मुहूर्त और उत्कृष्ट स्थिति नौ वर्ष न्यून एक करोड़ पूर्व की होती है।

इह च यद्यपि कश्चित् पूर्वकोट्यायुरुष्टवार्षिक एव व्रतपरिणाममाण्नोति तथापि नैताबद्वयःस्थस्य वर्षपर्या-यादर्वाक् शुक्ललेश्यायाः सम्भव इति नवभिवंर्षेन्यूंना पूर्वकोटिरुण्यते । (उशावृ प ६६०)

शुक्ल लेक्या की स्थिति नौ वर्ष न्यून एक पूर्वकोटि बतलाई गई है। इसका हेतु है — एक करोड़पूर्व की आयु वाला कोई पुरुष आठ वर्ष की अवस्था में ही मुनि बन जाता है। उस वय में शुक्ल लेक्या संभव नहीं होती। एक वर्ष के मुनि पर्याय के पश्चात् ही उसका उदय होता है, इसलिए यहां नौ वर्ष न्यून की बात कही गई है।

## ६. लेश्याओं के परिणाम

पंचासवप्पवत्तो तीहि अगुत्तो छसु अविरओ य । तिब्बारंभपरिणओं खुद्दो साहसिको नरो।। निद्धंधसपरिणामो । निस्संसो अजिइंदिओ । एयजोगसमाउत्तो किण्हलेसं तु परिणमे ॥ इस्साअमरिसअतवो अविज्जमाया अहीरिया । गेढी पओसे य सढे पमत्ते रसलोलुए सायगवेसए व ॥ आरंभाओ अविरओ खुदो साहस्सिओ नरो। एयजोगसमाउत्तो नीललेसं त्र परिणमे ॥ वंके वंकसमायारे नियडिल्ले अणुज्जूए । पलिउंचग ओवहिए मिच्छदिट्टी अणारिए॥ उप्मालगदुद्रवाई य तेणे यावि य मच्छरी। एयजोगसमाउत्तो काउलेसं त् परिणमे 😃

नीयावित्ती । अचवले अमाई अकुऊहले । विणीयविणए दंते जोगवं उवहाणवं ॥ पियधम्मे दढधम्मे वज्जभीरू हिएसए । तेउलेसं तु एयजोगसमाउत्तो परिणमे 🔢 पयणुक्कोहमाणे य मायालोभे य पयणुए। पसंतचित्ते दंतप्पा जोगवं उवहाणवं ॥ तहा पयणुवाई य उवसंते जिइंदिए। एयजोगसमाउत्तो 💎 पम्हलेसं तु परिणमे ॥ अट्टरहाणि वज्जित्ता धम्मसुक्काणि भायए। पसंतिचित्ते दंतप्पा समिए गुत्ते य गुत्तिहि।। सरागे वीयरागे वा उदसंते जिइंदिए। परिणमे ॥ एयजोगसमाउत्तो सुक्कलेसं

(छ ३४।२१-३२)

#### कृष्ण लेश्या के परिणाम

जो मनुष्य पांचों आश्ववों में प्रवृत्त है, तीन गुष्तियों से अगुष्त है, षट्काय में अविरत है, तीन आरम्भ (सावद्य व्यापार) में संलग्न है, क्षुद्र है, बिना विचारे कार्य करने वाला है, लौकिक और पारलौकिक दोषों की शंका से रहित मन वाला है, नृशंस है, अजितेन्द्रिय हैं—जो इन सभी से युक्त है, वह कृष्ण लेश्या में परिणत होता है।

#### नील लेखा के परिणाम

जो मनुष्य ईर्ष्यालु है, कदाग्रही है, अतपस्वी है, अज्ञानी है, मायावी है, निर्लंष्ज है, गृद्ध है, प्रद्वेष करने वाला है, शठ है, प्रमत्त है, रस-लोलुप है, सुख का गवेषक है, आरम्भ से अविरत है, क्षुद्र है, बिना विचारे कार्य करने वाला है—जो इन सभी से युक्त है, वह नील लेक्या में परिणत होता है।

#### कापोत लेखा के परिणाम

जो मनुष्य वचन से वक्र है, जिसका आचरण वक्र है, माया करता है, सरलता से रहित है, अपने दोषों को छुपाता है, छद्म का आचरण करता है, मिध्यादृष्टि है, अनार्य है, हंसोड़ है, दुष्ट वचन बोलने वाला है, चोर है, मत्सरी है—जो इन सभी प्रवृत्तियों से युक्त है, वह कापोत लेश्या में परिणत होता है।

#### तेजोलेखा के परिणाम

जो मनुष्य नम्रता से बर्ताव करता है, अचपल है, माया से रहित है, अकुतूहली है, विनय करने में निपुण है, दान्त है, समाधियुक्त है, उपधान (श्रुत अध्ययन करते समय तप) करने वाला है, धर्म में प्रेम रखता है, धर्म में दृढ़ है, पापभी रू है, हित चाहने वाला है — जो इन सभी प्रवृत्तियों से युक्त है, वह तेजोलेश्या में परिणत होता है। पद्म लेश्या के परिणाम

जिस मनुष्य के क्रोध, मान, माया और लोभ अत्यन्त अल्प हैं, जो प्रशान्त-चित्त हैं, अपनी आत्मा का दमन करता है, समाधियुक्त है, उपधान करने वाला है, अत्यल्प-भाषी है, उपशान्त है, जितेन्द्रिय है—जो इन सभी प्रवृत्तियों से युक्त हैं, वह पद्म लेश्या में परिणत होता है।

### शुक्ल लेश्या के परिणाम

जो मनुष्य आर्त और रौद्र —इन दोनों ध्यानों को छोड़कर धर्म्य और शुक्ल —इन दो ध्यानों में लीन रहता है, प्रशान्त-चित्त है, अपनी आत्मा का दमन करता है, समितियों से समित है, गुष्तियों से गुप्त है, उपशान्त है, जितेन्द्रिय है—जो इन सभी प्रवृत्तियों से युक्त है, वह सराग हो या वीतराग, शुक्ल लेश्या में परिणत होता है।

### जम्बूखादक का दृष्टास्त

एगत्थ छहि मणूसेहि जंबू दिट्टा फलभरिता। तत्थेगो पुरिसो भणित — मूला छिज्जतु तो पिडताए खाइ-स्सामो, सो कण्हाए। बितिओ भणित — मा विणासिज्जतु, साला छिज्जंतु, सो नीलाए बट्टित। तितओ — मा साला छिज्जंतु, साहाओ विच्छिज्जंतु, एवं काउलेसा। चउत्थो भणित — गोच्छा छिज्जंतु, एसो तेऊए। पंचमो भणित — आरोभितं खामो धुणमो वा जेण पक्काणि पडति ताणि खामो, एसो पीताए। छट्टो भणित — सयं पिडताणि पभूताणि ताणि खामो, सो सुक्काए।

(आवच् २ पृ ११३)

छह व्यक्ति एक साथ घूमने निकले । उन्होंने परिपक्व फलों के भार से भुका हुआ एक जामुन का वृक्ष देखा । उनकी जामुन खाने की इच्छा हुई । एक व्यक्ति ने कहा -वृक्ष को मूल सहित भूमि पर गिरा देना चाहिए । तब दूसरे व्यक्ति ने कहा -वृक्ष को गिराने से क्या ? बड़ी-बड़ी शाखाओं को काट लेना चाहिए । तीसरे ने कहा -शाखाओं को नहीं, प्रशाखाओं को काटना चाहिए । चौथे ने कहा -हमें फलों के गुच्छों को तोड़ना चाहिए । पांचवें ने कहा -गुच्छों को क्यों ? हमें तो केवल फल ही तोड़ने

चाहिए। तब छठे व्यक्ति ने कहा हमें खाने तो केवल फल ही हैं, वे भूमि पर निरे हुए ही हैं, उन्हें ही खा लेना चाहिए। पहले व्यक्ति के विचारों के समान कृष्ण लेश्या के परिणाम और कृष्णः छठे व्यक्ति के विचारों के समान गुक्ल लेश्या के परिणाम हैं।

### ग्रामवध का दृष्टान्त

पढमओ भणित -- सजणवयं गोमाहिसं मारेमो, बितिओ माणुसाणि, तितओ पुरिसे, चउत्थो आउधहत्ये, पंचमो जे जुरुभंति, छट्टो कि एतेहि मारिएहि ? धणं हीरंत, एवं छल्लेसाओ समोतारेतव्याओ।

(आवचू २ पृ ११३)

छह नोर प्रामवध के लिए निकले । उनमें से एक नोर ने कहा — जो भी दृष्टि में आए, उन द्विपद, नतुष्पद सभी को मार डालो । दूसरे ने केवल मनुष्य जाति को और तीसरे ने केवल पुरुषों को मारने के लिए कहा । तब चौथे ने कहा — केवल शस्त्रधारी पुरुषों को ही मारना चाहिए । इसका प्रतिवाद करते हुए पांचवे ने कहा — जो हमारे साथ युद्ध करें, उन्हीं को मारना चाहिए । छठे व्यक्ति ने कहा — हम किसी को क्यों मारें ? हमें तो केवल धन चाहिये । यहां प्रथम व्यक्ति के विचारों के समान कृष्णलेश्या के परिणाम और क्रमशः छठे व्यक्ति के विचारों के समान शुक्ललेश्या के परिणाम जातव्य हैं ।

## १०. लेश्या-परिणामों के प्रकार

तिविहो व नविवहो वा, सत्तावीसइविहेक्कसीओ वा । दुसओ तैयालो वा, लेसाणं होइ परिणामो ।। इह च त्रिविधः — जघन्य-मध्यमोत्कृष्टभेदेन । विविधः — यदैषामपि जघन्यादीनां स्वस्थानतारतम्य-

नविधः —यदैषामपि जधन्यादीनां स्वस्थानतारतम्य-चिन्तायां प्रत्येकं जघन्यादित्रयेण गुणना एवं पुनस्त्रिकगुण-नया सप्तविक्षतिविधत्वमेकाशीतिविधत्वं त्रिचत्वारिशद्-द्विशतविधत्वं च भावनीयम् ।

(उ ३४।२० शाव प ६५५)

तारतम्य की अपेक्षा से लेक्याओं के परिणाम इस प्रकार हैं—

- ० तीन परिणाम--जबन्य, मध्यम, उतकृष्ट ।
- नौ परिणाम—इन तीनों के जघन्य आदि तीन-तीन प्रकार (३×३=९)।
- सत्ताबीस परिणाम—नौ के तीन-तीन प्रकार (९×३=२७)।

- इक्यासी परिणाम सत्ताईस के तीन-तीन प्रकार (२७×३= ८१)।
- दो सी तयालीस परिणाम —इक्यासी के तीन-तीन प्रकार (८१×३=२४३)।

# ११. लेश्यापरिणति और मृत्यु

लेसाहि सञ्वाहि, पढमे समयस्मि परिणयाहि तु। न वि कस्सवि उववाओ, परे भवे अत्थि जीवस्स ॥ लेसाहि सञ्वाहि, चरमे समयस्मि परिणयाहि तु। न वि कस्सवि उववाओ परे भवे अत्थि जीवस्स ॥ अंतमुहुत्तस्मि गए, अंतमुहुत्तस्मि सेसए चेव। लेसाहि परिणयाहि, जीवा गच्छंति परलोयं॥ (उ ३४।५--६०)

- पहले समय में परिणत सभी लेक्याओं में कोई भी जीव दूसरे भव में उत्पन्न नहीं होता।
- अन्तिम समय में परिणत सभी लेक्याओं में कोई भी जीव दूसरे भव में उत्पन्त नहीं होता।
- लेक्याओं की परिणति होने पर अन्तर्मृहूर्त्त बीत जाता
   है, अन्तर्मृहूर्त्त शेष रहता है, उस समय जीव परलोक
   में जाता है।

इत्थं चैतन्मृतिकाले भाविभवलेश्याया उत्पत्तिकाले वा अतीतभवलेश्याया अन्तर्मृहूर्त्तमवश्यम्भावात् । ....... देवनारकाणां स्वस्वलेश्यायाः प्रागुत्तरभवान्तर्मृहूर्त्तद्वय-सहितनिजायुःकालं यावदवस्थितत्वात् ......कण्हलेसे णेरितिए कण्हलेसेसु णेरइएसु उववज्जति कण्हलेसेसु उच्व-ट्टइ, जल्लेसे उववज्जइ तल्लेसे उच्चट्टति, एवं नीललेसेवि । (उशाव प ६६२)

वर्तमान भव का आयुष्य जब अन्तर्मृहूर्त्त परिमाण मेष रहता है उस समय परभव की लेण्या का परिणाम आरब्ध हो जाता है। वह परिणाम अन्तर्मृहूर्त्त तक वर्तमान जीवन में रहता है और अन्तर्मृहूर्त्त तक परभव में उत्पन्न होने के पण्यात् रहता है। इस प्रकार लेण्या की अवस्थिति दो अन्तर्मृहूर्त्तों तक रहती है। दो अन्तर्मृहूर्त्तों का नियम नारक और देवों पर भी लागू होता है, किन्तु वे जिस लेण्या में उत्पन्न होते हैं वह लेण्या उनके आयुष्य पर्यन्त रहती है। जैसे कृष्ण लेण्या में उत्पन्न नारक कृष्ण लेण्या में ही उद्वृत्त होता है। इसी प्रकार भवनपति आदि देव भी जिस लेण्या में उत्पन्न होते हैं, उसी लेण्या में उद्वृत्त अथवा च्यवित होते हैं।

(तिर्यंच और मनुष्य जिस लेश्या में उत्पन्न होते हैं, उस लेश्या में भी मर सकते हैं और अन्य लेश्या में भी मर सकते हैं। देखें — पण्णवणा पद १७।१०२-१०४। जीव जिस लेश्या में मरता है, उसी लेश्या में उत्पन्न होता है। भगवई ३।१८३)

# १२. श्रुत आदि सामायिक और लेश्या

सम्मत्तसुयं सञ्जासु लहइ सुद्धासु तीसु य चरित्तं । पुग्वपडिवन्नगो पुण अण्णयरीए उ लेसाए ॥ (आविन ८२२)

सम्यक्त्व और श्रुत सामायिक की प्राप्ति कृष्ण आदि छहों लेश्याओं में हो सकती है। देशविरति और चारित्र सामायिक की प्राप्ति तीन श्रुभ लेश्याओं में ही होती है। पूर्व प्रतिपन्नता की अपेक्षा चारों सामायिक छहों लेश्याओं में हो सकती हैं।

नणु मइसुयाइलाभोऽभिहिओ सुद्धासु तीसु लेसासु । सुद्धासु असुद्धासु य कहिमह सम्मत्त-सुयलाभो ? ॥ सुर-नेरइएसु दुगं लब्भइ य, दब्बलेसया सब्वे । नाणेसु भावलेसाऽहिगया इह दब्बलेसाओ ॥ (विभा २७४१, २७४२)

मितज्ञान और श्रुतज्ञान की प्राप्ति तीन शुद्ध लेश्याओं में बताई गई है, तब सम्यक्त्व और श्रुत सामायिक की प्राप्ति शुद्ध-अशुद्ध छहों लेश्याओं में कैसे ?

ज्ञान के प्रसंग में भावलेश्या की अपेक्षा से तथा सामायिक के प्रसंग में द्रव्य लेश्या की अपेक्षा से यह निरूपण है।

देव और नारक सम्यक्त्व और श्रुत सामायिक प्राप्त करते हैं। सम्यक्त्व आदि की प्राप्ति के समय भाव लेक्या शृद्ध ही होती है।

तियं ञ्च और मनुष्य की द्रव्य लेक्या और भाव लेक्या परिवर्तित होती रहती है। देव और नारक की द्रव्य लेक्या अवस्थित होती है, भाव लेक्या परिवर्तित होती रहती है।

यदि देवनारकाणां कृष्णादिका अशुभा द्रव्यलेश्याः सदाऽवस्थिता भवन्ति तदा सम्यक्त्वादिलामकाले कयं तेषां शुभभावलेश्यासंभवः ? द्रव्यलेश्या हि भावलेश्या जन-यन्ति । .... नारकादीनामिष सम्यक्त्वादिलाभकाले कथमिष यथाप्रवृत्तिकरणेन शुभानि तेजस्थादिद्रव्यलेश्याद्रव्याण्या-क्षिप्यन्ते । ततो यथाऽऽदर्शः श्वेतोऽपि जपा-कृसुमादिवस्तु-

प्रतिबिम्बसंक्रान्तौ रक्तादिरूपतां प्रतिपद्यते तथा कृष्णाद्य-शुभद्रव्याण्यपि तैजस्यादिशुभद्रव्यप्रतिबिम्बसंक्रमे निजरूपो-त्कटतां परित्यज्य तदाभासतां प्रतिपद्यन्ते । ततो नारका-दीनामपि कृष्णाद्यशुभद्रव्यानुभावं मन्दतां नीत्वा शुभानि तैजस्यादिद्रव्याणि शुभां भावलेश्यां जनयन्ति ।

(विभामवृ २ पृ १६३)

देव और नारक के द्रव्यलेश्या अवस्थित होती है, तब सम्यक्त्व आदि की प्राप्ति के समय अवस्थित कृष्ण आदि लेश्याओं के अणुभ द्रव्य शुभ भावलेश्या को कैसे उत्पन्न कर सकते हैं क्योंकि द्रव्यलेश्या भावलेश्या का जनक है?

सम्यक्तव प्राप्ति के समय यथाप्रवृत्तिकरण (आत्मा के परिणाम विशेष) के द्वारा तैजस आदि शुभलेश्या के द्रव्य आक्षप्त होते हैं। शुभ द्रव्यों के प्रतिबिम्ब संकान्त होने पर कृष्ण आदि द्रव्य अपनी उत्कटता को छोड़कर शुभ द्रव्यों के रूप में आभासित होते हैं जैसे श्वेत दर्पण में जपाकुसुम आदि का प्रतिबिम्ब पड़ने पर दर्पण भी रक्तता को प्राप्त हो जाता है। कृष्ण आदि अशुभ द्रव्यों का अनुभाव मन्द हो जाने से शुभ द्रव्य शुभ भावलेश्या को निष्पन्न करते हैं।

## १३. लेश्या के स्थान

असंखिज्जाणोसिष्पणीण, उस्सिष्पणीण जे समया । संखाईया लोगा, लेसाण हुंति ठाणाइं॥ (उ ३४।३३)

असंख्येय अवसर्पिणी और उत्सर्पिणी के जितने समय होते हैं, असंख्यात लोकों के जितने आकाश-प्रदेश होते हैं, उतने ही लेश्याओं के स्थान (अध्यवसाय-परिणाम) होते हैं।

(प्रत्येक लेक्या की अनंत वर्गणाएं हैं, प्रत्येक लेक्या असंख्यात आकाशप्रदेशों में अवगाद है। जैसे वैडूर्यमणि अपने उपाधिद्रव्यों के प्रतिबिम्ब से उस-उस रूप में परिण्या हो जाती है, वैसे ही एक लेक्या दूसरी लेक्या के वर्ण, गंध आदि रूप में परिणत हो सकती है। नारक और देवों की द्रव्यलेक्या में यह परिणमन सम्भव नहीं है।

भवनपति और व्यन्तर देवों में कृष्ण, नील, कापोत और तेजोलेश्या होती है। ज्योतिष्क तथा सौधर्म और ईशान देवों में केवल तेजोलेश्या होती है। सनत्कुमार, माहेन्द्र और ब्रह्मलोक में पद्मलेश्या और उनसे आगे के कल्पों में शुक्ललेश्या होती है। बादर पृथ्वीकाय, अप्काय और प्रत्येक वनस्पतिकाय में प्रारम्भ की चार लेश्यायें, गर्भज मनुष्यों और तिर्यञ्चों में छह लेश्यायें तथा शेष जीवों में प्रथम तीन लेश्यायें होती हैं। देखें—पण्णवणा पद १७)

# लोक --विश्व, जगत्।

- १. लोक का निर्वचन
  - \* लोक-अलोक: आकाश के भेद (द्र. अस्तिकाय)
  - ० लोक-अलोक की परिभाषा
- २. लोक-अलोक के विभाजन का हेतु
- ३. लोक के विभाग
  - ० लोकस्थिति
- ४. लोक-अलोक का संस्थान
- ५. लोक का प्रमाण
- ६. लोकाकाश के प्रतर
- ७. रचकप्रदेश : दिशा-विदिशा का प्रवर्त्तक
- **द. दिशा के प्रकार**
- ९. दिशाओं के संस्थान
- १०. मनुष्यलोक -समयक्षेत्र
- ११. असंख्य द्वीप-समुद्र

## १. लोक का निर्वचन

लोक्यते — केवलिप्रज्ञया परिच्छिद्यत इति लोकः। (अनुमवु प ८०)

केवली अपनी प्रज्ञा से जिसे विभागपूर्वक जानते हैं, वह लोक है।

#### लोक-अलोक की परिभाषा

जीवा चैव अजीवा य, एस लोए वियाहिए। अजीवदेसमागासे, अलोए से वियाहिए।।

(उ ३६।२)

यह लोक जीव और अजीवमय है। जहां अजीवदेश अर्थात् अजीव के चार विभागों में से केवल एक विभाग आकाश ही है, उसे अलोक कहा गया है।

ं धम्मो अधम्मो आगासं, कालो पुग्गलजंतवो । एस लोगो त्ति पन्नत्तो, जिणेहि वरदसिहि ॥ (उ २८।७) धर्म, अधर्म, आकाश, काल, पुद्गल और जीव ये छह द्रव्य हैं। यह षड्दव्यात्मक जो है, वही लोक है। पंचत्थिकायमद्यं लोगमणाइणिहणं जिणक्खायं। ....

(आबहावृ२ पृ७३)

जहां धर्म, अधर्म, आकाश, पुद्गल और जीव—ये पांच अस्तिकाय हों, वह लोक है। लोक अनादि-अनन्त है।

योऽसावाकाशास्तिकायः स संपूर्णोऽलोके, लोके तु तस्य देशः प्रदेशाश्च । (आवचू २ पृ ९)

आकाशास्तिकाय की सम्पूर्णता अलोक में होती है। लोक में उसके देश और प्रदेश हैं।

# २. लोक-अलोक के विभाजन का हेतु

तम्हा धम्मा-ऽधम्मा लोयपरिच्छेयकारिणो जुत्तो। इहरागासे तुल्ले लोगोऽलोगो त्ति को भेओ?॥ (विभा १८४२)

धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय ही लोक का विभाजन करते हैं। अन्यथा लोक और अलोक दोनों में आकाश तो समान है। वह विभाजक नहीं होता।

लोगविभागाभावे पिडघायाभावओऽणवत्थाओ । संववहाराभावो संबंधाभावओ होज्जा ॥ (विभा १८५३)

लोकविभाग के अभाव में निम्न दोष आते हैं -

- १. अप्रतिघात लोक और अलोक के विभाग के अभाव में जीव और पुद्गल की अप्रतिहत गति होगी — गति का प्रतिघात नहीं होगा।
- २. अनवस्था —प्रतिघात के अभाव में गति का अवस्थान नहीं होगा।
- संबंध अभाव आकाश अनंत होने से जीव और पृद्गल का सम्बन्ध नहीं होगा।
- ४. व्यवहार अभाव —सम्बन्ध के अभाव में सुख-दुःख, बंध-मोक्ष आदि का व्यवहार नहीं होगा।

## ३. लोक के विभाग

अहोलोए, तिरियलोए, उड्डलोए। (अनु १७७)
अधोन्यवस्थितो लोकोऽधोलोकः, अथवा अधःशब्दोऽशुभपर्यायः, तत्र च क्षेत्रानुभावाद् बाहुल्येनाशुभ एव
परिणामो द्रव्याणां जायते। "" उपरि व्यवस्थापितो लोकः
ऊर्ध्वलोकः। अथवा तत्र च क्षेत्रस्य शुभत्वात्तदनुभावाद्
द्रव्याणां प्रायः शुभा एव परिणामा भवन्ति।""

समयपरिभाषया तिर्यग्—मध्ये व्यवस्थितो लोकस्तिर्यग्लोकः । अथवा तिर्यक्शब्दो मध्यमपर्यायः । (अनुमवृप ८०)

लोक के तीन विभाग हैं-

- १. अधोलोक यह लोक के अधोभाग में व्यवस्थित है। यहां क्षेत्र के प्रभाव से द्रव्यों का परिणमन प्राय: अशुभ ही होता है। रत्नप्रभा आदि सात पृथ्वियां अधोलोक में हैं। (द्र. नरक)
- तियंक्लोक यह लोक के मध्य में है। यहां द्रव्यों का परिणमन प्राय: मध्यम होता है।
- ३. ऊर्घ्यलोक यह लोक के ऊर्घ्य भाग में व्यवस्थित है। शुभ क्षेत्र के कारण यहां द्रव्यों का परिणमन प्राय: शुभ ही होता है।

सीधर्म से सर्वार्थसिद्ध पर्यंत विमान ऊर्ध्वलोक में हैं। (द्र. देव)

ईषत्प्राग्भारा पृथ्वी ऊर्ध्वलोक में है।

(द्र. ईषत्प्राग्भारा)

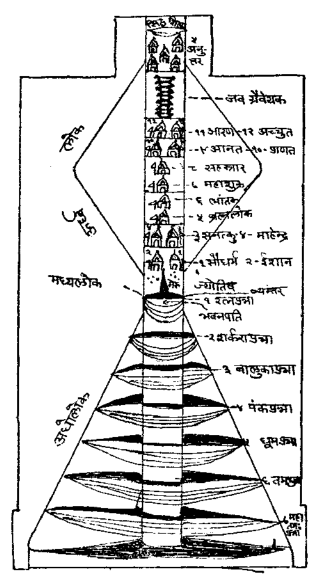
#### सोकस्थिति

खिद्दलयदीवसागरनरयविमाणभवणाइसंठाणं । वोमाइपद्दट्टाणं निययं लोगट्टिइविहाणं॥ (आवहावृ२पृ७४)

लोकस्थिति इस प्रकार है ....

- क्षिति घर्मा आदि सात तथा ईषत्प्राग्भारा ये
   आठ पृथ्वियां हैं।
- वलय चनोदधि, घनवात और तनुवात । घर्मा आदि सात भूमियों के परिक्षेप के रूप में इक्कीस वलय हैं।
- ० द्वीप जम्बूद्वीप से स्वयंभूरमण पर्यंत असंख्य द्वीप हैं।
- समुद्र लवणसमुद्र से स्वयंभूरमण पर्यंत असंख्य समुद्र हैं।
- नरक सीमंतक से अप्रतिष्ठान पर्यंत संख्येय नरकावास हैं।
- विमान ज्योतिष्क और वैमानिक देवों के असंख्येय विमान हैं।
- भवन आदि भवनपति देवों के संख्येय आवास
   और व्यंतर देवों के असंख्येय नगर हैं।
- व्योमप्रतिष्ठान---आकाश, वायु आदि का प्रतिष्ठान।
   लोकस्थिति के ये प्रकार शास्वत हैं।

#### लोक को संस्थिति



## ४. लोक-अलोक का संस्थान

हेट्ठा मज्मे उवरि छन्वीभत्लरिमुइंगसंठाणे। लोगो अ(उ?)द्वामारो अ(उ?)द्वक्तागिई नेओ॥ (आवहावृ २ पृ ७३)

लोए सुपतिट्टासंठिते । अलोए सुसिरगोलकसंठिते । (आवच् २ पृ ६४)

अधोलोक वंशपिटक — ऊर्ध्व-आयत तथा ऊपर से कुछ संकरा—के संस्थान बाला है। मध्यलोक भल्लरी-उभयतः विस्तीर्ण तथा मध्य में संकीर्ण- के संस्थान वाला है। ऊर्घ्वलोक मृदंग-- ऊर्ध्व-आयत, ऊपर से तनू तथा नीचे से विस्तीर्ण-के संस्थान वाला है।

-ऊर्ध्वलोक की आकृति ऊर्ध्व मृदंग जैसी है।

लोक सुप्रतिष्ठक संस्थान वाला है अर्थात् त्रिणराव-सम्पुटाकार है। एक शराव उल्टा रखकर उस पर एक शराव सीधा और फिर उस पर एक शराव उल्टा रखने पर त्रिशरावसम्पुट की आकृति बनती है। यही लोक की आकृति है।

अलोक ग्रुषिरगोलक के संस्थान वाला है। वैशाखस्थानस्थं प्रसारितपादं कटिस्थकरयुग्मं पुरुष-मिव लोकं व्यवस्थाप्य सर्वमिदं भावनीयम्।

(नन्दीहावृद्धि पृ १२२)

खड़े-खड़े मन्थन करते हुए पुरुष के पैर फैले हुए हैं, दोनों हाथ कटिभाग पर रखे हुए हैं- पुरुष के इस आकार में लोकपुरुष संस्थित है।

(लोकपुरुष के दोनों पैरों के स्थान में है अघोलोक। उसके कटिस्थानीय है ज्योतिश्चक। लोकपुरुष के कोहनी-स्थानीय ब्रह्मलोक है और उसके मस्तक का तिलक है सिद्धिशाला।)

## ५. लोक का प्रमाण

लोगो चउद्सरज्जूसितो। हेट्ठा देसूणसत्तरज्जू-विच्छिण्णो, तिरियलोगमज्भे रज्जुविच्छिण्णो, एवं बंभ-लोगमज्भे पंच, उर्वार लोगते एगरज्जूविच्छिण्णो। रज्जू पुण सयंभुरमणसमुद्दपुरिथमपच्चित्थमवेद्दयंता।

(अनुहावृ पृ ७६)

लोक की अंचाई चौदह रज्जू है। अधोलोक कुछ कम सात रज्जू विस्तीण है। तिर्थंग लोक एक रज्जू, ब्रह्मलोक पांच रज्जू और ऊपर लोकांत के पास एक रज्जू विस्तीण है। स्वयंभूरमणसमुद्र पूर्व से पश्चिम वेदिकान्त तक का प्रमाण एक रज्जू है।

बहुसमभूमिभागे रयणप्पभामज्भभागे मेहमज्भे अट्ट-पदेसो हयगो। तस्सडधोपतरातो अहे य णं नव जोयण-सताणि जाव ता तिरियलोगो। ततो परेण अहेट्टितत्तणतो अहोलोगो साहियसत्तरज्जुप्पमाणो। हचतोवरिपतरातो उविरिट्ठतो नवजोयणसताणि जोतिसचक्कस्स उविरितलो ताव तिरियलोगो। ततो उड्डभागठितत्तणतो उड्डलोगो देसूणसत्तरज्जुप्पमाणो। अहउड्डलोगाण मज्भे अट्टारस-

जोयणसतप्पमाणो तिरियभागद्वियत्तणतो तिरियलोगो । (अनुचू पृ ३४,३४)

बहुसम (समतल) भूमिभाग वाले रत्नप्रभा पृथ्वी के मध्यभाग में स्थित मेरु के मध्य अष्टप्रदेशी रुवक है। उसके अधोवर्ती प्रतर के नीचे नौ सौ योजनपर्यंत तिर्यंक् लोक है। उससे आगे अधःस्थित साधिक सात रज्जु प्रमाण अधोलोक है। रुवक के उद्धवंवर्ती प्रतर के उत्पर नौ सौ योजन तक ज्योतिश्वक के उपरितल पर्यन्त तिर्यंक् लोक है। उससे उत्पर कुछ न्यून सात रज्जु प्रमाण उद्धवं लोक है। अधोलोक और उद्धवंलोक के मध्य में तिर्यंग् भाग में स्थित अठारह सौ योजन प्रमाण तिर्यंक् लोक है।

से समासओ तिविहे पण्णते, तं जहा—सेढीअंगुले पयरंगुले घणंगुले। असंखेज्जाओ जोयणकोडाकोडीओ सेढी, सेढी सेढीए गुणिया पयरं, पयरं सेढीए गुणियं लोगो, संखेज्जएणं लोगो गुणितो संखेज्जा लोगा, असंखेज्जएणं लोगो गुणितो लोगा।

(अनु ४११)

प्रमाणांगुल के तीन प्रकार हैं —श्रेणीअंगुल, प्रतर-अंगुल और घनअंगुल। प्रमाणांगुल से निष्पन्न असंख्यात कोडाकोडी (१००००००० × १०००००००) योजनों की एक प्रदेशात्मक श्रेणी होती है। श्रेणी को श्रेणी से गुणित करने पर प्रतर और प्रतर को श्रेणी से गुणित करने पर लोक होता है। लोक को संख्येय से गुणित करने पर संख्येय लोक और असंख्येय से गुणित करने पर असंख्येय लोक होते हैं।

(प्रस्तुत प्रकरण में घनांगुल का प्रमाण और लोक का प्रमाण एक समान है। लोक का प्रमाण ३४३ घन रज्जु है। दिगम्बर और श्वेताम्बर दोनों परम्पराएं इसमें एकमत हैं, परन्तु लोक की आकृति के कारण गणित की प्रक्रिया में भिन्नता है। देखें —अणुओगदाराइं सूत्र ४११ का टिप्पण)

## ६. लोकाकाश के प्रतर

लोकाकाश्वप्रदेशा उपरितनाधस्तनदेशरहिततया विव-क्षिता मण्डकाकारतया व्यवस्थिताः प्रतरिमत्युच्यन्ते । तत्र तिर्यग्लोकस्योध्वधिऽपेक्षयाऽष्टादशयोजनशतप्रमाणस्य मध्यभागे दौ लघ्क्ष्लकप्रतरौ ।

"तो च ढो सर्वलयू प्रतरावङ्गुलासंख्येयभाग-बाहल्यावलोकसंवित्ततो रज्जुप्रमाणो तत एतयोरुपर्यन्येऽन्ये प्रतरास्तिर्यगंगुलासंख्येयभागवृद्ध्या वर्द्धमानास्तावद्द्रष्टन्या यावदूर्ध्वलोकमध्यं, तत्र पञ्चरज्जुप्रमाणः प्रतरः, तत उपर्यन्येऽन्ये प्रतरास्तिर्यगंगुलासंख्येयभागहान्या हीयमाना-स्तावदवसेया यावलगोकान्ते रज्जुप्रमाणः प्रतरः ।

(नन्दीमवृप ११०)

लोकाकाश के प्रदेश प्रतर कहलाते हैं। यह ऊपर का भाग है, यह नीचे का भाग है—इस रूप में इनका विभाग नहीं होता तथा ये मंडक (रोटी) के आकार में व्यवस्थित हैं।

मेरु के समभूभाग से नीचे नौ सौ योजन तथा ऊपर नौ सौ योजन—इस प्रकार अठारह सौ योजन प्रमाण तिर्यक्लोक है। उसके मध्य में दो क्षुल्लक प्रतर हैं।

अलोक का स्पर्श करने वाले इन दो सर्वलघु प्रतरों की मोटाई अंगुल का असंख्येय भाग और लम्बाई एक रज्जु प्रमाण है। इनके ऊपर-ऊपर अन्यान्य प्रतर अंगुल के असंख्येय भाग की वृद्धि के कम से बढ़ते-बढ़ते ऊर्ध्व-लोक के मध्य भाग तक प्रतर की लम्बाई पांच रज्जु हो जाती है। उसके ऊपर जो अन्य प्रतर हैं, उनमें क्रमशः अंगुल के असंख्येय भाग की हानि होती चली जाती है और लोकांत का स्पर्श करने वाले प्रतर की लम्बाई एक रज्जु रह जाती हैं।

## ७. रुचकप्रदेश: दिशा-विदिशा का प्रवर्त्तक

तयोर्मध्यभागे जम्बूहीपे रत्नप्रभाया बहुसमे भूमिभागे मेरुमध्येऽष्टप्रादेशिको रुचकः। तत्र गोस्तनाकाराश्चत्वार उपरितनाः प्रदेशाश्चत्वारश्चाधस्तनाः। एष एव रुचकः सर्वासां दिशां विदिशां वा प्रवर्त्तकः, एतदेव च सकल-तिर्यंग्लोकमध्यम्। (नन्दीमव् प ११०)

तिरछे लोक के मध्य में दो क्षुल्लक प्रतर हैं। उनके मध्य में, जम्बूद्वीप में, रत्नप्रभा के समतल भूमिभाग पर, मेरु के मध्य में आठ प्रदेश वाला रुचक हैं। उस रुचक के चार ऊपर के और चार नीचे के —आठों प्रदेश गोस्तन-आकार वाले हैं। यह रुचक सब दिशाओं और विदिशाओं का प्रवर्तक है। यह सम्पूर्ण तिर्यंक् लोक के ठीक मध्य में स्थित है।

## **द. दिशा के प्रकार**

नामं ठवणा दविए बेत्तदिसा तावक्षेत्त पन्नवए । सत्तिमिया भावदिसा सा होअट्ठारसिवहा उ ॥ (आविन ८०९)

दिशा के सात प्रकार हैं--नाम, स्थापना, द्रव्य,

क्षेत्र, तापक्षेत्र, प्रज्ञापक और भाव। भावदिशा के अठारह प्रकार हैं।

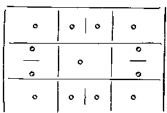
#### द्रव्यविशा

तेरसपएसियं जं जहण्णओ दसदिसागिई दब्बं। उनकोसमणंतपएसियं च सा होइ दब्बदिसा।। एनकेनको विदिसासु मज्भे य दिसासुमायया दो दो। बिति दसाणुगमण्णे दसदिसमेककेनकयं काउं।। तंन दसदिसागारं जंचउरस्सं ति तन्न दब्बदिसा।

जघन्यतस्त्रयोदशप्रदेशावगाढात् त्रयोदशप्रदेशिकात्, उत्कृष्टतस्त्वसंख्येयप्रदेशावगाढादनन्तप्रदेशिकाद् द्रव्याद् दश दिश उत्तिष्ठन्ति । एतच्च द्रव्यं संपूर्णदशदिगुत्थान-कारणत्वाद् द्रव्यदिगुच्यते ।

(विभा २६९८-२७०० मव् पृ १४७)

जो द्रव्य दस दिशाओं के उत्थान का कारण है, वह द्रव्यदिशा है। यह जघन्यतः तेरह प्रदेशी और तेरह आकाशप्रदेशों में अवगाढ होती है तथा उत्कृष्टतः अनंत-प्रदेशी और असंख्यात आकाशप्रदेशों में अवगाढ होती है। तेरह प्रदेशों की स्थापना—



मध्य में एक और चार विदिशाओं में एक-एक— इस प्रकार पांच प्रदेशावगाढ पांच परमाणु तथा चार दिशाओं में आयत रूप में अवस्थित दो-दो परमाणु— इस प्रकार जघन्यतः तेरह आकाशप्रदेशों में अवगाढ तेरह प्रदेशी स्कंध दस दिशाओं के उत्थान का हेतु है और यही द्रव्यदिशा है।

कुछ आचार्य दस परमाणुओं को दस दिशाओं में स्थापित कर उन्हें दिशाओं के उत्थान का हेतु मानते हैं, जो समीचीन नहीं है, क्योंकि दस दिशाओं का आकार चतुरस्र होता है और वह दस परमाणुओं से संभव नहीं है। अतः तेरह परमाणु ही दस दिशाओं के उत्थान के निबन्धक हैं, न्यून या अधिक नहीं।

### क्षेत्र विशा

""खेत्तदिसट्टपएसियरुयगाओ मेरुमज्क्राम्म ॥ (विभा २७००) ४६५

दुपएसाइ दुरुत्तर एगपएस। अणुत्तरा चेव। चउरो चउरो य दिसा चउराइ अणुत्तरा दुन्नि।। इंदगोई जम्मा य नेरई वारुणी अ वायव्वा। सोमा ईसांणाविअ विमलाय तमा य बोद्धव्वा।। (आवमवृप ४३८)

मेरु के मध्य में अष्टप्रदेशी रुचक है। इसी से सब दिशाएं और विदिशाएं निकलती हैं, जिन्हें क्षेत्रदिशा कहा जाता है।

रुचक से बाहर चार दिशाओं में से प्रत्येक दिशा के प्रारम्भ में दो-दो प्रदेश निकलते हैं, फिर चार-चार, छह-छह, आठ-आठ—इस प्रकार दो-दो के ऋम से उनकी वृद्धि होती जाती है।

इसी रुचक से एक-एक आकाशप्रदेश से निष्पन्न चार विदिशाएं निकलती हैं, जो चार दिशाओं के चार कोणों में होती हैं। इनके प्रदेशों में वृद्धि नहीं होती। ऊर्ध्व और अधः दिशा चार-चार आकाशप्रदेशों से निष्पन्न हैं। इनमें भी वृद्धि नहीं होती।

दस दिशाओं के नाम ये हैं --ऐन्द्री (पूर्व), आग्नेयी, याम्या (दक्षिण), नैऋती, नाहणी (पश्चिम), वायव्या, सोमा (उत्तर), ईशानी, विमला (ऊर्ध्व) और तमा (अध:)।

### तापक्षेत्र दिशा

जेसि जत्तो सूरो उएइ तेसि तई हवइ पुन्वा। ताविखत्तिदिसाओ पयाहिणं सेसियाओ सि।। (विभा २७०१)

ताप - सूर्य के आश्वित दिशा तापक्षेत्र दिशा है। भरतक्षेत्र आदि के निवासी लोगों के जिस दिशा में सूर्य उदित होता है, वह उनके लिए पूर्वदिशा है। सूर्य की ओर मुंह किए खड़े मनुष्य की दाहिनी ओर दक्षिण, पीठ की तरफ पश्चिम तथा बायीं ओर उत्तर दिशा होती है।

#### प्रज्ञापक दिशा

पण्णवओ जदभिमुहो सा पुत्र्वा सेसिया पयाहिणओ। (विभा २७०२)

प्रज्ञापक के आधार पर प्रज्ञापक दिशा होती है। वह जिस दिशा के अभिमुख हो सूत्र आदि की व्याख्या करता है, वह पूर्वदिशा है। शेष दक्षिण आदि दिशाएं हैं।

#### भावदिशा

दिश्यते अयममुकः संसारीति यया सा दिक् भावः— पृथिवीत्वादिलक्षणः पर्यायः । (आवमवृ प ४३९) दिश्यते नारकादित्वेनास्यां संसारीति दिक्। (उशाव् प २७६)

जिससे या जिसमें पृथ्वी, नारक आदि के रूप में संसारी प्राणियों का व्यपदेश किया जाता है, वह भाव दिशा है।

"अट्ठारस भाविदसा जीवस्स गमागमो जेसु॥
पुढवि-जल-जलण-वाया मूला-खंध-ग्ग-पोरबीया य ।
बि-ति-चज-पंचिदिय-तिरिय-वारगा देवसंघाया ॥
संमुच्छिम-कम्माऽकम्मभूमगनरा तहंतरद्दीवा।
भाविदसा दिस्सइ जं संसारी निययमेयाहि॥
(विभा २७०२-२७०४)

कर्म के वशीभूत होकर जीव विभिन्न दिशाओं में भ्रमण करते हैं, वे भावदिशाएं कहलाती हैं। वे अठारह हैं—

१. पृथ्वी १०. त्रीन्द्रिय २. जल ११. चत्रिन्द्रिय ३. अग्नि १२. तिर्यंच पंचेन्द्रिय ४. वायू १३. संमूच्छिम मनुष्य १४. कर्मभूमिज मनुष्य ५. मूल ६. स्कंध १५. अकर्मभूमिज मनुष्य १६. अन्तर्द्वीपज मन्द्रय ७. अग्रबोज ८. पर्वबीज १७. नारक ९. द्वीन्द्रिय १८. देव

# **६. बिशाओं के संस्थान**

सगडुद्धिसंठिआओ महादिसाओ हवंति चत्तारि। मुत्तावली अ चडरो दो चेव य हुंति रुअगनिभा॥ (आवमव् प ४३८)

पूर्व, पश्चिम, उत्तर और दक्षिण-ये चार महा-दिशाएं शकटोद्धि संस्थान से संस्थित हैं। चार विदिशाएं मुक्ताविल संस्थान से तथा ऊर्ध्व और अधः दिशा रुचक संस्थान से संस्थित हैं।

(दिशाओं के विस्तृत वर्णन के लिए देखें — आचारांग निर्युक्ति ४०-६२)

# १०. मनुष्यलोक-समयक्षेत्र

पुष्करवरद्वीपस्य अर्धपुष्करवरदीवङ्ढं तमि घातकी-खंडे य दीवे जंबुद्दीवे य अङ्ढाइण्जा दीवा समयक्षेत्रं । तं च माणुसुत्तरेणं णगरमिव सब्वती पागारपरिक्खित्तं ।

(आवचू २ पृ २५०)

समयोपलक्षितं क्षेत्रं समयक्षेत्रम्—अर्द्धतृतीयद्वीप-समुद्राः। (उन्नावृप ६७३)

जहां समय, आविलका आदि कालविभाग विद्यमान है, वह समयक्षेत्र कहलाता है।

जम्बूद्वीप, धातकीखण्ड एवं अर्धपुष्कर—इन ढाई द्वीपों की संज्ञा समयक्षेत्र है। इसके चारों ओर नगर के परकोटे की तरह मानुषोत्तर पर्वत की परिधि है।

# ११. असंख्य द्वीप-समुद्र

जंबुद्दीवे लवणे, धायइ-कालीय-पुक्खरे वरुणे । खीर-घय-खोय-नंदी अरुणवरे कुंडले रुपणे ।। जंबुद्दीवाओ खलु निरंतरा सेसया असंखदमा । भुयगवर-कुसवरा वि य, कोंचवराऽभरणमाईया ।। आभरण-वत्थ-गंधे, उप्पल-तिलए य पुढवि-निहि-रयणे। वासहर-दह-नईओ विजया वक्खार-किप्पदा ।। कुरु-मंदर-आवासा, कूडा नक्खत्त-चंद-सूरा य । देवे नागे जक्खे, भूए य सयंभुरमणे य ।। (अनु १८५)

जंबूढीप, लवणसमुद्र, धातकीखण्डद्वीप, कालोदसमुद्र, पुष्करद्वीप, वरुणसमुद्र, क्षीर, घृत, इक्षु, नन्दी, अरुणवर, कुण्डलवर, रुचकवर — ये सारे द्वीप और समुद्र परस्पर संलग्न हैं तथा रुचकवर से असंख्य द्वीप और समुद्रों के बाद भूजगवर द्वीप है। इसी प्रकार कुसवर, कौञ्चवर, आभरण आदि द्वीपों के बीच असंख्य द्वीप और समुद्रों का व्यवधान है। आभरण, वस्त्र, गंध, उत्पल, तिलक, पृथ्वी, निधि, रत्न, वर्षधर, द्रह, नदी, विजय, वक्षस्कार, कल्पेन्द्र, कुरु, मन्दर, आवास, कूट, नक्षत्र, चन्द्र, सूर्य, देव, नाग, यक्ष, भूत और स्वयंभू-रमण — ये सारे द्वीप और समुद्र हैं।

(आभरण, वस्त्र आदि पदार्थों के जितने शुभ नाम हैं, जितने शुभ रूप, रस आदि हैं, उनके सदृण उतने ही नाम असंख्य द्वीप-समुद्रों के हैं। देखें —अनुमवृ पत्र <२) लोकभावना — पुरुषाकार लोक की विविधता का अनुचिन्तन करना, उसमें एकाग्र होना। (द्र. अनुप्रेक्षा)

**वनस्पतिकाय** — छह जीव-निकाय का पांचवां भेद । (द्र. जीवनिकाय)

# **बन्दना**—अभिवादन । स्तुति ।

- १. वन्दना के पर्याय
- २. द्रव्य-माव वन्दना
  - बृष्टान्त
- २. वन्बनीय की अर्हता
- ४. बन्दनीय की पहचान
- ५. अबन्दनीय फौन ?
- ६. वन्दना सूत्र
- ७ कृतिकर्म के प्रकार
- वन्दना के दोष
- ९. बन्दना का विवेक
- १०. बन्दना के विशेष प्रसंग
- ११. वन्दना का प्रयोजन और परिणाम
  - \* बन्दना: आवश्यक का एक प्रकार

(द्र. आवश्यक)

\* वन्दना और स्तुति एकार्यक

(द्र. स्तव-स्तुति)

# १. बन्दना के पर्याय

वंदणचिइकिइकम्मं पूयाकम्मं य विणयकम्मं च ।'''' (आवनि ११०३)

वन्दना के पांच पर्याय — वन्दना —अभिवादन, स्तुति।

चितिकर्म —कुशल कर्म का चय । रजोहरण आदि उपिध का ग्रहण ।

कृतिकर्म ज्अवनाम, आवत्तं आदि क्रियाएं। पूजाकर्म प्रशस्त मन, वचन और काय की चेष्टा। विनयकर्म कर्म का अपनयन। गुरु आदि का विनय।

### २. द्रव्य-भाव वन्दना

वन्दनकर्म द्विधा — द्रव्यतो भावतश्च । द्रव्यतो मिथ्या-दृष्टरनुपयुक्तसम्यग्दृष्टेश्च, भावतः सम्यग्दृष्टेश्पयुक्तस्य, चितिकर्मापि द्विधेव — द्रव्यतो भावतश्च, द्रव्यतस्तापसादि-लिङ्गग्रहणकर्मानुपयुक्तसम्यग्दृष्टे रजोहरणादिकर्म च, भावतः सम्यग्दृष्ट्युपयुक्ता रजोहरणाद्युपधिक्रियेति, कृति-कर्मापि द्विधा — द्रव्यतः निह्नवादीनामवनामादिकरण-मनुपयुक्तसम्यग्दृष्टीनां च । भावतः सम्यग्दृद्युपयुक्ताना-मिति । (आवहावृ २ पृ १५)

द्रव्य और भाव के भेद से वन्दना आदि के दो-दो प्रकार — क्रथ्यवन्दन -- मिथ्यादृष्टि और अनुपयुक्त सम्यग्दृष्टि का वन्दन ।

माववन्दन - उपयुक्त सम्यग्दृष्टि का बन्दन । द्रव्यचितिकर्म - लायस आदि की लिख्डग्रहण की क्रिया,

अनुप्युक्त सम्यग्दृष्टि की रजोहरण उपिध आदि ग्रहण की किया।

भावचितिकर्मे — उपयुक्त सम्यय्दृष्टिकी रजोहरण आदि ग्रहण की किया।

द्रव्यकृतिकर्म — निह्नव और अनुपयुक्त सम्यग्दृष्टि की अवनाम. आवर्त्त आदि क्रियाएं।

भावकृतिकर्म - उपयुक्त सम्यग्दृष्टि की अवनाम, आवर्त्त आदि क्रियाएं।

### बृष्टांत

सीयने खुड्डए कण्हें सेवए पालए तहा । पंचेते दिट्ठंता किङ्कम्मे होंति णायव्वा ।। (आवनि ११०४)

द्रव्य-भाव वन्दना के प्रसंग में पांच दृष्टात हैं— शीतल, क्षुल्लक, कृष्ण, सेवक और पालक।

### शीतल आचार्य

राजपुत्र शीतल प्रव्रजित हुआ, आगमों का अध्ययन कर आचार्य बन गया। उसकी बहिन के चारों पुत्र अपने मातुल की प्रव्रज्ञा से प्रेरित होकर, स्वयं प्रव्रजित हो गए। वे बहुश्रुत होकर अपने मातुल आचार्य के दर्शनार्थं प्रस्थित हुए। छानबीन करने पर पता चला कि आचार्यं अमुक गांव में हैं। जैसे ही वे उस गांव के परिसर में पहुंचे, सूर्यास्त हो गया। वे गांव की बहिरिका में ही ठहर गए। संदेशवाहक ने आचार्य शीतल से चारों मुनि भानजों के आगमन की बात कही। वे अत्यंत प्रसन्न हुए। चारों मुनि रात्री में धर्मजागरिका कर रहे थे। परिणामों की विशुद्धि बढ़ी और वे चारों ही केवली हो गए।

प्रातःकाल हुआ। आचार्य प्रतीक्षा में बैठे थे। चारों नहीं पहुंचे, तब आचार्य स्वयं वहां गए। चारों केवली मुनियों ने आचार्य को देखा,पर उठे नहीं। आचार्य अस-मंजस में पड़ गए, पूछा—'मैं किसकी वन्दना करूं?' उन्होंने कहा—जैसी इच्छा। आचार्य ने सोचा—ये शिष्य मुनि कितने अविनीत हो गए हैं? फिर भी आचार्य ने उन्हें वन्दना की। केवली मुनि बोले—''आर्य ! द्रव्य-वन्दना से क्या प्रयोजन ? भाववंदना करें।'' आचार्य

शितल ने सोचा—इन्होंने मेरे मन की बात कैसे जान ली ? पूछने पर जात हुआ कि वे चारों केवली हो गए हैं। आचार्य को मन ही मन अत्यंत पश्चात्ताप हुआ कि मैंने केवलियों की आशातना की है। भावना का प्रकर्ष हुआ, आचार्य चारों केवलियों को बंदना करने लगे। भाववन्दना के उत्कर्ष से ज्योंही उन्होंने चौथे केवली को वन्दना की, वे स्वयं केवली बन गए।

एक कायिकी चेष्टा — द्रव्य वंदना बन्धन के लिए होती है और एक कायिकी चेष्टा — भाव वंदना मोक्ष के लिए होती है।

(क्षुल्लक आदि शेष दृष्टांतों के लिए देखें — आवहावृ २ पृ १४-१७)

# ३. वंदनीय की अर्हता

दंसणनाणचरित्ते तविषण् निच्चकालमुज्जुता।
एए उ वंदणिज्जा जे जसकारी पवयणस्स।।
आयरिय उवज्ञाए पव्वत्ति घेरे तहेव रायणिए।
एएसि किइकम्मं कायव्वं निज्जरहाए।।
पंचमहव्वयजुत्तो अणलस माणपरिवज्जियमईओ।
संविग्गनिज्जरही किइकम्मकरो हवइ साहू।।
(आवनि ११९३,११९५,११९७)

ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तप और विनय की आराधना में सतत संलग्न, प्रवचनप्रभावक मुनि वन्दनीय हैं। आचार्य, उपाध्याय, प्रवर्तक, स्थविर तथा रात्निक मुनि वन्दनीय हैं।

जो मुनि पांच महावतों से युक्त, जामरूक, निरिभिक् मान, वैराग्यसम्पन्न और निर्जरायीं होते हैं, वे कृतिकर्म के योग्य हैं।

समणं वंदिज्ज मेहावी, संजयं सुसमाहियं । पंचसमिय तिगुत्तं, अस्संजमदुगुंछगं ॥ (आवित ११०६)

पांच समितियों और तीन गुप्तियों से युक्त तथा असंयम से जुगुप्सा करने वाले संयत सुसमाहित श्रमण वन्दनीय हैं।

# ४. वन्दनीय की पहचान

सुविहिय दुव्विहियं वा नाहं जाणामि हं खु छउमस्थो । लिंग तु पूययामी तिगरणसुद्धेण भावेण ॥ जइ ते लिंग पमाणं वंदाही निण्हवे तुमे सब्वे । एए अवंदमाणस्स लिंगमवि अप्पमाणं ते ॥ जइ लिगमप्पमाणं न नज्जई निच्छएण को भावो ? ! दट्ठूण समणिलगं कि कायव्वं तु समणेणं ? ।। अप्युव्वं दट्ठूणं अब्भुद्वाणं तु होइ कायव्वं । साहुम्मि दिट्ठपुव्वे जहारिहं जस्स जं जोग्गं ॥ (आवनि ११२२-११२५)

छ्यस्थ मुनि सुविहित और दुविहित मुनि को नहीं जान सकता । इसलिए मन, वाणी और काय की पिनता से लिंग की ही पूजा करनी चाहिए। शिष्य के इस कथन पर गुरु ने कहा—यदि लिंग ही प्रमाण है तब ती सारे निह्नव भी बंदनीय हो जाएंगे। यदि वे अवंदनीय हैं, तब लिंग भी अप्रमाण है।

लिंग अप्रमाण है, भावों को निश्चयपूर्वक जाना नहीं जा सकता, तब श्रमण के लिंग की देखकर क्या करना चाहिए?

इसके समाधान में गुरु ने कहा—पहले जिस मुनि को नहीं देखा, उसके आगमन पर अभ्युत्थान अवश्य करना चाहिए। उद्यतिवहारी को वंदना करनी चाहिए, शिथिलाचारी को वंदना नहीं करनी चाहिए।

आलएणं विहारेणं ठाणचंकमणेण य । सक्को सुविहिओ नाउं भासावेणइएण य ॥

पायं आलयादीहिं लिक्खिज्जित सुविहितऽसुविहिता। जिदिवि य कत्थइ न लिख्खिज्जिति तहिव आगमोवयोगतो पयत्तो सुद्धो चेव । तम्हा आगमोवज्तेहिं पयत्तेहिं सन्वमणुट्टाणमणुसीलणीयं ति एस कप्पो अम्हं ति । (आविनि ११४८ चू २ पृ ३०,३१)

एकांत स्थान में प्रवास, मासकल्प आदि विहार, यथाविधि कायोत्सर्ग, ईर्यासमितिपूर्वक गमन, भाषाविवेक, आचार्य आदि का विनय—इन लक्षणों से सुविहित साधु की पहचान हो जाती है।

यदि स्थान, वेश आदि से शुद्ध साधु की पहचान न हो, तब आगम के निर्देश के अनुसार बंदना आदि प्रवृत्ति करना शुद्ध है। प्रत्येक अनुष्ठान आगमोपयुक्त होकर करना चाहिए, यह हमारा आचार है।

लिंग भी मुनि की पहचान का हेतु है। (इ. लिंग)

# ५. अवंदनीय कौन ?

असंजयं न वंदिज्जा, मायरं पियरं गुरुं । सेणावइं पसत्थारं, रायाणं देवयाणि य ॥ (आवनि ११०५) असंयत वन्दनीय नहीं होते, फिर चाहे माता-पिता, गुरु, सेनापति, प्रशास्ता, राजा और देव भी क्यों न हो ।

दंसणनाणचरित्ते तवविणए निच्चकालपासत्था । एए अवंदणिज्ञा जे जसघाई पवयणस्स ।। (आवनि ११९१)

दर्शन, ज्ञान, चारित्र, तप और विनय में सदा प्रमाद करने वाले पार्श्वस्थ अवंदनीय हैं। वे प्रवचन की यशो-गाथा का हनन करने वाले हैं।

### पार्श्वस्य के पांच प्रकार

पासत्यो ओसन्नो होई कुसीलो तहेव संसत्तो । अहछंदोऽविय एए अवंदणिज्जा जिणमयंमि ॥ (आवहावृ २ पृ १८)

- १. पार्श्वस्थ अतिचार-अनाचार का सेवन करने वाला, राजपिण्ड, अप्रपिण्ड, शब्यातर का भोजन आदि लेने वाला।
- २. अवसन्न-सामाचारी में शिथिल, आलसी ।
- ३. कुशील विद्या, मंत्र, निमित्त आदि बताने वाला।
- ४. संसक्त मूलोत्तर गुणों एवं दोषों दोनों में संसक्त ।
- ५ यथाच्छन्दक उत्सूत्र की प्ररूपणा करने वाला, आगमनिरपेक्ष आचरण करने वाला। ये पांचों प्रकार के साधु जिनमत में अवन्दनीय हैं। किइकम्मं चपसंसा सुहसीलजणम्मि कम्मबंधाय। जे जे पमायठाणा ते ते उववूहिया हुंति॥ (आवनि ११९२)

पार्श्वस्थ सुखशील होते हैं, उनको कृतिकर्म — बन्दना करना तथा उनकी प्रशंसा करना कर्मबंध का कारण है और उससे प्रमादस्थानों का उपबृंहण होता है। पार्श्वस्थ और कुशील अनायतन हैं। (द्र. आयतन)

# ६. वन्दना सूत्र

इच्छामि खमासमणो ! वंदिजं, जावणिज्जाए निसी-हियाए । अणुजाणह मे मिउग्गहं निसीहि अहोकायं कायसंफासं खमणिज्जो भे किलामो । अप्पिकिलंताणं बहुसुभेण भे दिवसो वड्क्कंतो ? जत्ता भे ? जवणिज्जं च भे ?

खामेमि खमासमणो ! देवसियं वइक्कमं । आवस्सि-याए पडिक्कमामि खमासमणाणं देवसियाए आसायणाए तित्तीसन्तयराए जं किंचि मिच्छाए मणदुक्कडाए वइदुक्तडाए कायदुक्कडाए कोहाए माणाए माथाए लोभाए सव्वकालियाए सव्विमच्छोवयाराए सव्वधम्मा-इक्कमणाए आसायणाए जो मे अइयारो कओ तस्स खमासमणो ! पडिक्कमामि निदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि । (आव ३।१)

क्षमाश्रमण ! मैं संयत निषद्या से संयमपूर्वक बैठकर आपको वन्दना करना चाहता हूं।

आप मुभे अपने परिमित अवग्रह में आने की अनुज्ञा दें। (अनुज्ञा प्राप्त करने के बाद) बैठकर मैं आपके चरण का शिर से स्पर्ध करता हूं। इस स्पर्ध में आपको कोई कष्ट हुआ हो तो आप मुभे क्षमा करें।

आप कष्टानुभूति से रहित हैं । आपका यह दिन निर्विष्तरूप में कल्याणकारी प्रवृत्ति में बीता ?

आपकी यात्रा —तप, नियम, स्वाध्याय, ध्यान की प्रवृत्ति— प्रशस्त रही ?

आपका यमनीय इन्द्रिय और मानसिक संयम प्रशस्त रहा ? क्षमाश्रमण ! आपके प्रति होने वाले दिवस-सम्बन्धी व्यतिक्रम के लिए आप मुक्ते क्षमा करें।

आपके प्रति अवश्य करणीय कार्य में मेरे द्वारा कोई प्रमाद हुआ हो तो मैं उसका प्रतिक्रमण करता हूं।

आपकी तैतीस में से कोई एक भी आशातना की हो, आपके प्रति यत् किंचित् मिध्याभाव आया हो या मिध्या व्यवहार किया हो, मन में कोई बुरा विचार आया हो, वचन का दुष्प्रयोग किया हो, काया की दुष्प्रवृत्ति की हो, कोछ, मान, माया और लोभ के आवेश में कोई अवांछनीय व्यवहार किया हो, सर्वकाल में होने वाली सर्व मिध्या उपचारों से युक्त, सब धर्मों का अतिक्रमण करने वाली कोई भी आशातना की हो, उसके विषय में जो मैंने अतिचार किया हो, हे क्षमाश्रमण! मैं उसका प्रतिक्रमण करता हूं, निंदा करता हूं, गई करता हूं, आशातना में प्रवृत्त अपने आपका व्युत्सगं करता हूं।

# ७. कृतिकर्म के प्रकार

दोओणयं अहाजायं किइकम्मं बारसावयं । चउसिरं तिमुत्तं च दुपवेसं एगनिक्खमणं ।। (आवनि १२०२)

कृतिकर्म के पचीस प्रकार हैं— १,२. जबनमन ३. यथाजात (अंजलिपुट को शिर से सटाकर कृतिकर्म करना)

४-१५. बारह आवर्त्त (सूत्रोच्चारणपूर्वक कायिक प्रवृत्ति)।

१६-१९. चतुःश्विर (शिर से चार बार अवनमन)।
२०-२२. त्रिगुप्त (मनोगुप्त, वचनगुप्त तथा कायगुप्त)।
२३,२४. द्विप्रवेश (अवग्रह में दो बार अनुज्ञापूर्वक
प्रवेश)।

२५. एक निष्क्रमण (अवग्रह में प्रथम प्रवेश के बाद किये जाने वाला निष्क्रमण)।

## कृतिकर्म: कब ? कितने ?

चत्तारि पडिक्कमणे किङ्कम्मा तिन्ति हुंति सज्काए । पुव्वण्हे अवरण्हे किङ्कम्मा चउदस हवंति ॥

गुरुं पुन्वसंभाए वंदिता आलोएइत्ति एयं एक्कं, अब्मुट्ठियावसाणे जं पुणो वंदित गुरुं एयं बिइयं, ''' आयरियस्स अल्लिविज्जइ तं तइयं, पच्चक्खाणे चउत्थं। सज्भाए पुण वंदिता पट्ठवेइ पढमं, पट्ठविए पवेदयंतस्स बितियं '''कालवेलाए वंदिजं पडिक्कमइ, एयं तइयं। (आविनि १२०१ हावृ २ पृ ३५)

पूर्वाह्न में सात और अपराह्न में सात—इस प्रकार एक दिन में चौदह कृतिकर्म किए जाते हैं।

प्रतिक्रमण के समय चार कृतिकर्म-

- १. आलोचना के समय ।
- २. क्षामणा के समय।
- ३. आचार्य आदि के आश्रयण-निवेदन के समय।
- ४. प्रत्याख्यान के समय।
  स्वाध्याय के समय तीन कृतिकर्म —
- १. स्वाध्याय प्रस्थापन के समय।
- २. स्वाध्याय प्रवेदन के समय ।
- स्वाध्याय के पश्चात् ।
   (कृतिकर्म का विस्तृत वर्णन देखें —समवाओ १२।३ का टिप्पण)

# वन्दना के दोष

अणाहियं च थहं च, पिन्वहं परिपिडियं।
टोलगइ अंकुसं चेव, तहा कच्छभरिगियं।।
मच्छुव्वत्तं मणसा पउट्ठं, तह य वेदयावहं।
भयसा चेव भयंतं, मित्ती गारवकारणा।।
तेणियं पिंडणियं चेव, हट्ठं तिज्जियमेव य।
सहं च हीलियं चेव, तहा विपिलाउंचियं॥

दिट्ठमदिट्ठं च तहा, सिगं च करमोअणं। आलिट्ठमणालिट्ठं, ऊणं उत्तरचूलियं।। मूयं च ढड्ढरं चेव, चुड्डलिं च अपच्छिमं। बत्तीसदीसपरिसुद्धं, किइकम्मं पउंजई॥

अणाहियं नाम अणादरेण वंदति । यदं अटुण्हं अण्ण-तरेण मत्तो । पविद्धं वंदणगं देंतओ चेव उट्ठेता णासित । परिपिडितं भणति एतं भे सन्वस्स चेव कालप्पगतस्स वंदणगं, अहवा न वोच्छिणो आवत्ते वंज-णाणि वा करेति, धिडलओ वा जाहओ वंदति, संकुयओ उप्पीलणसंपीलणाए वा वंदति । टोलगति टोलो जवा उट्ठेता अण्णमण्णस्स मूलं जाति । अंकुसो दुविहो, मूले गंडस्स रयहरणं गहाय भणति - निवेस जाते वंदामि, अहवा दोहिवि हत्थेहि अंकुसं जथा गहाय भणति-वंदामि । कच्छ्रभरिंगियं एक्कं वंदित्ता अण्णस्स मूलं रिगंतो जाति, ततोवि अण्णस्स मूलं जाति । मच्छुव्वतः एवकं वंदित्णं छड्डति बितिएण पासेंति परियत्तति रेचका-वर्तेन । मणसा पदुट्ठं, सो हीणो केणति, ताहे हियएण चितेति - एतेण एवम्मतेणं वंदाविज्जामि, अण्णं वा किंचि पओसं बहति । वेदियावद्धं नाम तं पंचिवहं---उवरि जाणुगाणं हत्थे निवेसित्णं बंदति हेट्टा बा जानुकाणं एगं वा जाणुं अंतो दोण्हं हत्थाणं करेति उच्छंगे वा हत्थे कातूणं वंदति । भयसा भएणं वंदति, मा निच्छुब्भिहामि संघातो कुलाओ गणाओ गच्छाओ खेताओति । भयंतं नाम भयति अम्हाणं अम्हेवि पडिभयामोत्ति ! मेत्तीषु स मम मित्तोत्ति, अहवा मेत्ति तेण समं काउं मन्यंति । गारवा नाम जाणंतु ता ममं जहेस सामायारीकुसलोत्ति । कारणं नाम सुत्तं वा अत्थं वा वत्थं वा पोत्थगं वा दाहितित्ति कज्जनिमित्तं वंदति । तेणियं नाम जदि दीसति तो वंदति । अहवा न दीसति अंधकारो वा ताहे न वंदति। पिडणीयं नाम सण्णभूमं पधाइयं वंदति भोत्तुकामं पद्वितं वा भणति--भट्टारगा अवस्स वंदितव्वगा। रुट्ठं रुट्ठं नाम रोसिओ केणति तो धमधमेंतेण हियएण वंदति। तिष्जतं नाम भणति - अम्हे तुमं वंदामो, तुमं पुण न वाहिज्जिस न वा पसीदिस जथा थूभो, अंगुलिमादीहिं वा तज्जोंतो वंदति । सदं हट्टस्समत्थो निद्धम्मत्तेण रज्जु-गोज्जं करेति, संघसं करोतीत्यर्थ: । **होलितं** नमेमि वायगा वंदितुं गणी महत्तरमा जेटुज्ज एवमादि । पिल-**कृंचितं** नाम वंदंतो देसरायजणपदविकहाओ करेति ।

विद्वमिद्दं नाम एवं सिग्धं वंदति जथा केणइ दिहु केणइ न दिहु । सिगं नाम सीसे एगेण पासेण वंदति अहवा अण्णेहि साधूहि समं संगेण जह वा तह वा वंदति । करो नाम एसोवि राणओ करो जह वतह व समाणेतव्वओ, वेही एसा न निज्जरित्त मंणति ! मोयणं नाम न अन्नहा मोक्खो, एतेण पुण दिण्णेण मुण्वामित्ति वंदति । आलिद्धमणालिद्धं रयहरणे य निडाले य किंचि आलभित किंचि नालभित, एत्थ चंडभंगो, सीसे आलिद्धं रयहरणे आलिद्धं, पढमो मुद्धो । कणं वंजणेहि आवस्स-एहि वा । उत्तरच्लिया नाम एतेहि वंजणेहि आवस्सएहिं वंदित्ता भणित — मत्यएण वंदामित्ति । मूयं नाम मूयो वंदति न किंचि वि उच्चारेति । महता सद्देण उद्धरं । चुडली नाम चुडलं जथा रयहरणं गहाय वंदति, अहवा दिग्धं हत्थं पसारेति, भणित — वंदामि, अहवा हत्थं नमाडेति, सब्वे भे वंदामित्ति ।

(आवित १२०७-१२११ चू२ पृ४२-४४)

कृतिकर्मके ३२ दोष हैं —

- १. अनादृत अनादरपूर्वक बंदना करना ।
- २. स्तब्ध गर्व से उद्धत हो वन्दना करना।
- ३. प्रविद्ध बन्दना करते-करते बीच में ही भाग जाना ।
- ४. परिपिडित—१. कालगत सभी मुनियों को मेरी बंदना, यह कहते हुए वन्दना करना । २. आवर्त्त का विच्छेद न होने पर भी स्तुति करते हुए बंदना करना । ३. घुटनों का स्पर्श करते हुए बंदना करना । ४. भुककर घुटनों का उत्पीडन-संपीडन करते हुए बंदना करना ।
- ५. टोलगित ऊंट जैसे उठकर एक-दूसरे के पास चला जाता है, वैसे इधर-उधर जाते हुए वदना करना अथवा टिड्डी की तरह फुदक-फुदक कर वंदना करना ।
- ६. अंकुश १. रजोहरण को हाथ में लेकर कहना— यहां बैठो, मैं तुम्हें बंदना करता हूं, ऐसा कहकर वंदना करना। २. दोनों हाथो से अंकुश की भांति रजोहरण को पकड़कर बंदना करना।
- ७. कच्छभरिगित कछुए की भांति रेंगते हुए वन्दना करना।
- मत्स्योद्वर्त एक को वन्दन कर मत्स्य की भांति
   शीश्रता से दूसरे मुनि को पार्श्व परिवर्तन कर रैचकावर्त की मुद्रा में वन्दन करना।

- ९. मनसा प्रदुष्ट-मन से दूसरे को हीन मानकर असूया से वन्दन करना अथवा 'इसको मैं एकान्त में वन्दन करूंगा' ऐसा सोचना।
- १०० वैदिकाबद्ध १. घुटनों पर हाथ रखकर वंदन करना। २. घुटनों के मीचे हाथ रखकर वंदन करना। ३. घुटनों के पार्थ्व में हाथ रखकर वंदन करना। ४. गोद में हाथों को रखकर वंदन करना। ४. एक घुटने को दोनों हाथों के बीच रखकर वंदन करना।
- ११. भय संघ, कुल, गण, गच्छ तथा क्षेत्र से मुभी कोई निकाल न दे—इस भय से वन्दन करना।
- १२. भजत् —यह मेरा भक्त है, इस दृष्टि से वन्दन करना।
- १३. मैती यह मेरा मित्र है अथवा मैं इसके साथ मित्रता करूं — यह सोचकर वन्दन करना।
- १४. गौरव —गौरव के लिए वन्दन करना —यह सोचना कि ये मुक्ते जानें कि मैं सामाचारी कुशल हूं।
- १५. कारण —यह मुफे सूत्र, अर्थ, वस्त्र, पुस्तक देगा इस प्रयोजनवश वंदन करना ।
- १६. स्तैन्य १. अपने आपको गुप्त रखकर चोर की भांति बन्दन करना। २. यदि देखता है तो बन्दन करता है, अंध- कार के कारण नहीं देखता है तो बन्दन नहीं करता।
- १७. प्रत्यनीक गुरुओं को संज्ञाभूमि में जाते समय या आहार करते समय वंदन करना ।
- १८. ४०८ कोधावेश में वंदन करना।
- १९. तर्जित १. तुम पत्थर की मूर्ति की भांति न प्रसन्न होते हो और न कुढ़ होते हो — इस प्रकार तर्जना करते हुए वन्दन करना। २. अंगुली से तर्जना करते हुए वन्दन करना।
- २० शठ १. शठता से बन्दन करना। २. रोगी होने का बहाना कर सम्यक् वन्दन न करना।
- २१. हीलित तिरस्कार करते हुए बन्दन करना ।
- २२. पलिकुंचित वन्दना करते हुए विकथा करना।
- २३. दृष्टादृष्ट---१. आचार्य आदि के न देखते अथवा अंक्रकार का व्यवधान होने पर वन्दन करना।

- २. किसी ने देखा या किसी ने नहीं देखा, इस प्रकार शीघ्रता से वन्दन करना।
- २४. श्रुंग १. मस्तक के एक पार्श्व से वन्दन करना। २. अनेक साधुओं के साथ जैसे-तैसे वन्दन करना।
- २४. राजकर वन्दना को ऋष मानकर, वेठ मानकर वन्दन करना, निर्जरा मानकर नहीं।
- २६. मोचन बंदना किए बिना मोक्ष नहीं मिलता यह मानकर बन्दन करना।
- २७. आक्ष्लिष्ट-अनाक्ष्लिष्ट इसके चार विकल्प हैं १. हाथों से रजोहरण पकड़ हाथों को ज़िर पर लगाना।
  - २. केवल रजोहरण पकड़ना, शिर पर नहीं लगाना।
  - ३. हाथों को शिर पर लगाना, रजोहरण को नहीं।
  - ४. न रजोहरण को हाथों से पकड़ना, न शिर पर लगाना । पहला भंग प्रशस्त है शेष अप्रशस्त ।
- २८. न्यून व्यंजन और 'आवश्यकों' से न्यून।
- २९. उत्तरचूडा —वंदन कर 'मस्तक से वंदना करता हूं' इस प्रकार उच्च स्वर से बोलना।
- ३०. मूक ─आलापकों का अनुच्चारण करते हुए बंदन करना।
- ३१. ढड्ढर उच्च स्वर से आलापकों को बोलते हुए वंदन करना।
- 3२. चुडली किनारे से रजोहरण को पकड़कर, अलात की भांति घूमाते हुए बंदन करना। अथवा हाथ को लंबा पसारकर वंदन करना अथवा हाथों को घुमाते हुए 'सवको वंदना करता हूं' कहते हुए वंदन करना।

# वन्दना का विवेक

विक्खत्तपराहुत्ते अ पमत्ते मा कया हु वंदिज्जा । आहारं च करितो नीहारं वा जइ करेइ ॥ पसंते आसणस्थे य, उवसंते उवद्विए । अणुन्नवित्तु मेहावी, किइकम्मं पउंजर ॥ (आवनि ११९८, ११९९)

मुनि पीठ पीछे से, क्लांत और अनुपशांत अवस्था में तथा आहार-नीहार के समय वन्दना न करें। मेधावी मुनि अनुज्ञा प्राप्त कर कृतिकर्म का प्रयोग तब करे, जब वन्दनीय व्यक्ति प्रशांत हो, आसन पर बैठा हो, उपशान्त हो, उपस्थित हो—वन्दना करवाने की स्थिति में हो।

# १०. बंदना के विशेष प्रसंग

पडिकमणे सज्भाए काउसग्गावराहपाहुणए । आलोयणसंवरणे उत्तमट्ठे य वंदणयं ॥ (आवनि १२००)

- ० प्रतिक्रमण, स्वाध्याय और कायोत्सर्ग के समय।
- ० आशातना-विराधना होने पर।
- ० ज्येष्ट अतिथि साधु के आगमन पर।
- अालोचना, प्रत्याख्यान और अनशन के समय ।
   इन विशेष प्रसंगों में वंदना का विधान है।

### ११. वन्दना का प्रयोजन और परिणाम

णो इहलोगट्ठताए वंदेज्जा, नो परलोगट्ठताए, नो कित्तिवण्णसद्दिसलोगट्ठताए नण्णत्थ निज्जरट्ठताए। विसेसओ नीयागोत्तकंमवखवणट्ठताए अट्ठविहंपि माणं निहणिकणं। (आवचू २ पृ ३९)

सीसेण पदे पदे संवेगमावज्जंतेणं नीयागोत्तखंबणहुताए अगोत्तस्स य ठाणस्स फलं हितदए कातूण वंदणगं कातव्वं । (आवच् २ पृ ४९)

व्यक्ति गुरुजनों को ऐहिक प्रयोजन के लिए वन्दना न करे, पारलौकिक प्रयोजन के लिए वन्दना न करे और न कीर्ति, वर्ण, भव्द और भलोक की प्राप्ति के लिए बन्दना करे। वह केवल निर्जरा के लिए तथा विशेष रूप से आठ प्रकार के मद का परिहार कर नीच-गोत्र कर्म की कीणता के लिए वंदना करे। संवेग रस से परि-पूर्ण हो गोत्रातीत अवस्था की प्राप्ति के लिए पुन: पुन: वन्दना करे।

वंदणएणं नीयागीयं कम्मं खवेइ, उच्चगोयं निबंधइ। सोहगां च णं अप्पडिहयं आणाफलं निव्वसेइ, दाहिणभावं च णं जणयइ। (उ २९।११)

वंदना से जीव नीच-कुल में उत्पन्न करने वाले कर्मों को क्षीण करता है, उच्च कुल में उत्पन्न करने वाले कर्म का अर्जन करता है। जिसकी आज्ञा को लोग शिरो-धार्य करें वैसा अवाधित सौभाग्य और जनता की अनु-कूल भावना को प्राप्त करता है। विणओवयार माणस्स भंजणा पूयणा गुरुजणस्स । तित्थयराण य आणा सुअधम्माराहणाऽकिरिया ॥ (आविन १२१४)

वन्दना की छह निष्पत्तियां---

- १. विनय की आराधना ४. अईत् आज्ञा का पालन
- २. अहंकार का नाश ५. श्रुतधर्म की आराधना
- गुरुजनों की पूजा ६. मोक्ष की प्राप्ति ।
   किइकम्मं च पसंसा संविग्गजणंमि निज्जरहाए ।
   जे जे विरईठाणा ते ते उववृहिया हुंति ।।
   (आविन ११९४)

मुद्ध साधु को वंदना करने और उसकी प्रशंसा करने से निर्जरा होती है। इससे विरितस्थानों को प्रोत्साहन मिलता है।

# वर्गणा-सजातीय वस्तुसमूह।

- १. वर्गणा का अर्थ
- २. वर्गणाके भेदीं का प्रयोजनः कृविकर्णका वृद्धांत
- ३. वर्गणा के प्रकार
- ४. द्रव्यवर्गणा
- ० द्रव्यवगंणा के प्रकार
- ५. द्रव्यवर्गणा : गुरुलघृ और अगुरुलघृ
- ६. अन्य द्रव्यवर्गणाएं ध्रुव-अध्रुव आवि वर्गणाएं
- ७. अचित्तमहास्कंधवर्गणा
- द. क्षेत्रवर्ग**धा**
- ९. कालवर्गणा
- १०. भाववर्गणा

# १. वर्गणा का अर्थ

सजातीयवस्तुसमुदायो वर्गणा, समूहो वर्गः राशिः इति पर्यायाः। (विभामवृ १ पृ २७८) सजातीय वस्तुओं के समुदाय का नाम वर्गणा है। समूह, वर्ग और राणि इसके पर्याय हैं।

# २. वर्गणा के भेदों का प्रयोजन : कुविकर्ण का दृय्हांत

कुइयण्णगोविसेसोवलनखणोवम्मओ विणेयाणं। दश्वाइवग्गणाहि पोग्गलकायं पयंसेंति।। (विभा ६३२) कुद्यण्णमाहावद्दस्य अणेगा गोजलाण वन्ना । तेसि
पुण वन्नाण एक्केक्को वन्नो पिहप्पिहं रवखगाण दिण्णो ।
ततो तेसि एगभूमीए चरंताणं अण्णवन्नमिलणेणं अतिबहुलत्तणेण य गोणीणं ते गोवाला असंजाणंता मम एसा
ण एसा तुब्भंति परोप्परओ भंडणं कुव्वंति । तेसि च
भंडणपमाएणं ताओ गोणीओ सीहवन्चाईहि खज्जंति,
दुग्गविसमेसु य पिडयाओ भज्जंति मरंति य । ततो तेण
कुद्यण्णेण एतं दोसं णाऊण तेसि गोवालाणं असमोहणिमित्तं एगो कालियाणं वन्गो कओ, एगो नीलियाणं,
एगो लोहियाणं, एगो सुक्किलियाणं, एगो सबलाणं वन्गो
कतो । एवं सिमाकिद्दविसेसेऽवि काउं पिहप्पिहं समप्पिया ।
पच्छा ते गोवा ण संमुच्छंति ण वा कलहिंति । एवं
आयरिओ सिस्साणुग्गहणिमित्तं दमाओ चउव्विहाओ
वन्गणाओ दंसेति । (आवचू १ पृ ४४,४४)

कुविकर्ण (कुचिकर्ण) नामक गृहपति के पास अनेक गोकुल थे। उसने गोकुल को अनेक वर्गों में विभक्त कर प्रत्येक वर्ग के संरक्षण के लिए पृथक्-पृथक् ग्वालों की नियुक्ति की। वे सभी अपने-अपने गोवर्ग को एक ही चरागाह में चराने के लिए ले जाते। विभिन्न गोवर्ग की गाएं परस्पर मिल जातीं। गायों की संख्या अधिक होने के कारण वे चरवाहे 'यह गाय मेरी है, तुम्हारी नहीं है,' इस प्रकार आपस में कलह करने लग जाते। उनके इस कलह के कारण गायों के संरक्षण में प्रभाद होता और उस प्रमाद के कारण सिंह, ब्याघ्र आदि हिंस्र पश्रु गायों को मार डालते अथवा उचित संरक्षण के अभाव में गायें विषम दुर्गों में, खाइयों में गिरकर अंगविहीन हो जातीं या मर जातीं। कुविकर्ण गृहपति को जब यह जात हुआ, तब उसने उन चरवाहों की असंमूद्धता के लिए रंगों के आधार पर गायों को बांटकर, भिन्न-भिन्न रंग की गायों के अलग अलग गोवर्गकर दिये। काली, नीली, लाल, श्वेत और चितकबरी गार्ये - इस प्रकार समूचे गोकुल को उसने पांच वर्गों में विभक्त कर दिया। उसने गायों के सींगों की आकृतियों को चिह्नित कर चरवाहों को पृथक्-पृथक् सौंप दिया। अब वे चरवाहे अपनी गायों को पहचानने में संमूढ नहीं होते, कलह नहीं करते।

इसी प्रकार आचार्य भी शिष्यों पर अनुग्रह कर पुद्गलास्तिकाय की सही पहचान कराने के लिए पुद्गल-वर्गणाओं के द्रव्यवर्गणा आदि चार प्रकार निर्दिष्ट करते हैं।

### ३. वर्गणा के प्रकार

वर्गणाः सामान्यतश्चतुर्विधा भवन्ति, तद्यथा—द्रव्यतः क्षेत्रतः कालतो भावतश्च। (आवमवृप ५७) सामान्य रूप से वर्गणा के चार प्रकार हैं—द्रव्यतः, क्षेत्रतः, कालतः और भावतः।

# ४. द्रव्यवर्गणा

एगा परमाणूणं एगुत्तरविद्धा तओ कमसो। संबेज्जपएसाणं, संबेज्जा वग्गणा होति। तत्तो संखाईआसंखाइयप्पएससमाणाणं। तत्तो पुणो अणंताऽणंतपएसाण गंतूंणं।। (विभा ६३३, ६३४)

समस्त लोक काश के प्रदेशों पर अवस्थित एका की परमाणुओं की एक वर्गणा है। द्विप्रदेशी स्कन्धों की एक वर्गणा है। इस प्रकार ऋमशः एक-एक परमाणु की एकोत्तर वृद्धि होने पर संख्यात प्रदेशी स्कन्धों की संख्येय वर्गणाएं हैं। इनमें एक-एक परमाणु की एकोत्तर वृद्धि होने पर असंख्यात प्रदेशी स्कन्धों की असंख्येय और अनंतप्रदेशी स्कन्धों की असंख्येय और अनंतप्रदेशी स्कन्धों की अनंत वर्गणाएं हैं।

### द्रव्यवर्गणा के प्रकार

ओरालविउव्वाहारतेअभासाणपाणमणकम्मे । अह दव्ववग्गणाणं, कमो'''''''''(आविन ३९)

द्रव्यवर्गणा के आठ प्रकार हैं —

- १. औदारिक वर्गणा ५. भाषा वर्गणा
- २. वैकिय वर्गणा ६. श्वासीच्छ्वास वर्गणा
- ३. आहारक वर्गणा ७. मनोवर्गणा
- ४. तैजस वर्गणा ५. कार्मण वर्गणा।

## औदारिक शरीर वर्गणा

अणंताणंतपदेसिया खंघा एक्कुत्तरियाए परिवृड्ढीए अणंते वारे गुणिया ताहे ओरालियसरीरस्स एगा गहण-पाउग्गा दभ्ववग्गणा भवति, तावरूविमेत्तेहि खंघेहि ओरालियसरीरं णिष्फज्जति । (आवचू १ पृ ४६)

अनन्तानन्त प्रदेशी स्कन्धों में एक-एक प्रदेश की वृद्धि होने पर और उन्हें अनन्त बार गुणित करने पर औदारिक शरीर के ग्रहणप्रायोग्य एक द्रव्यवर्गणा होती है। मात्र उतने स्कन्धों से औदारिक शरीर निष्पन्त होता है।

#### वैश्विय वर्गधा

वेजिव्यसरीरं ओरालियसरीरातो जितिव सुहुमयरामं दीसित तहावि तं बहुतरएहि परमाणुसंधायनिष्फण्णेहि खंधेहि निष्फज्जति। घणणिचियत्तणेण य ताओ ओरालिय-सरीराओ सिढिलखंधनिष्फण्णातो। !\*\*\*

जहा वहर सकातो पमाणातो अण्णेण त दुगुणपमाण-मेत्तेण सिढिलखंधणिष्फणणेण फुटुपत्थरादिणा दक्षेण सह तोलिज्जमाणं घणणिचियत्तणेण खंधाणं डहरबंपि दीसमाणं बहुतरायं तुलित । एवं वेजिब्बयसरीरं सुहुमतरागंपि दीस-माणं औरालियसरीरपाजग्मखंधेहितो बहुतरएहि परमाण्-संघायनिष्फण्णेहि खंधेहि निष्फज्जित ।

(आवसू १ पृ ४६, ४७)

यद्यपि वैक्रिय शरीर बहुत परमाणुस्कन्धों से निष्पन्म होता है फिर भी वह औदारिक शरीर से सूक्ष्म होता है। इसका निचय बहुत सघन होता है। औदारिक शरीर का पुद्गलनिचय शिथिल होता है - उसमें सघनता नहीं होती।

एक बज्ज को अपने प्रमाण से दुगुने प्रमाण वाले प्रस्तरखण्ड से तोलने पर बज्ज का तोल अधिक होता है। वह सधन निचय वाले स्कन्धों से निर्मित होने के कारण छोटा दिखाई देता है। बैक्तिय भरीर के लिए भी यही नियम घटित होता है।

ओरालियस्स गहणप्पाओग्गा वन्मणा अणंताओ। अग्गहणप्पाओग्गा तस्सेव तओ अणंताओ।। एवमजोग्गा जोग्गा पुणी अजोग्गा य वग्गणाणंता। वेउव्वियाइयाणं नेयं तिविगप्पमेक्केकः॥ (विभा ६३५, ६३६)

औदारिक शरीर के ग्रहणप्रायोग्य वर्गणाएं अनन्त हैं। उसके अग्रहणप्रायोग्य वर्गणाएं उनसे भी अनन्त हैं।

इसी प्रकार वैक्रिय आदि प्रत्येक वर्गणा के तीन-तीन विकल्प बनते हैं---

१. अयोग्य २. योग्य और पुनः ३. अयोग्य। ये वर्गणाएं अनन्त हैं।

# ४. द्रव्यवर्गणाः गुरुलघु और अगुरुलघु

ओरालिअवेउध्विअआहारगतेअ गुरुलहू दव्या । कम्मगमणभासाई, एआइ अगुरुलहुआइं ॥ (आवनि ४१) औदारिक, वैक्रिय, आहारक और तैजस—ये चार द्रव्यवर्गणाएं मुरुलघु हैं।

कार्मण, सन, भाषा और आनापान —ये चार द्रव्यवर्गणाएं अगुरुलघु हैं।

# ६. अन्य द्रव्यवर्गणाएं

कम्मोवरि ध्रुवेयरसुष्णेयरवस्मणा अणंताओ। चउधुवणंतरतणुवस्मणा य मीस्रो तहाऽचित्तो।। (आवनि ४०)

कर्मवर्गणा के ग्रहण के अयोग्य, उससे अग्रवर्ती वर्गणाएं चौदह हैं—

- १. ध्रुववर्गणा
- २. अधुव वर्गणा
- ३. शून्यान्तर वर्गणा
- ४. अशून्यान्तर वर्गणा
- ५-=. चार ध्रुवानन्तर वर्गणाएं (प्रथम, द्वितीय, तृतीय, चतुर्थ)
- ९-१२. चार तनुवर्गणाएं (औदारिक, वैक्रिय, आहारक, तैजस)
- १३. मिश्रस्कन्धवर्गणा 🕝
- १४. अचित्तस्कन्धवर्गणा

कम्मस्स उवरित्ला अगगहणपाउगा दव्ववगणा।
ताओ एकुत्तरियातो अणंतातो दव्ववगणाओ गंता ताहे
अणंताओ धुववगणाओ भवंति । ताओऽवि एकुत्तरियाओ
अणंताओ धुवाओ गंता ताहे अणंताओ अदुववगणाओ
भवंति । ताओऽवि एगुत्तरियाओ अणंताओ गंता ताहे
अणंताओ सुन्नंतरवगणाओ भवंति । तातोऽवि एकुत्तरियातो अणंताओ गंता ताहे अणंतातो असुण्णंतरवगणातो
भवंति । चत्तारि धुवणंतराइं चत्तारि सरीरवगणातो गंता
एत्य मीसयखंधो भवंतित्ति । पच्छा अचित्तमहाखंधो भवंति,
एवमेयाओ दव्ववगणाओ भणियातो। (आवच् १ पृ ४७)

कर्मवर्गणा से आगे की वर्गणाएं ग्रहण के प्रायोग्य नहीं होतीं। उनमें एक परमाणु की वृद्धि होने पर जवन्य ध्रुववर्गणा होती हैं। इसी प्रकार एक-एक की वृद्धि होने पर अनंत ध्रुववर्गणाएं होती हैं। ध्रुव वर्गणाओं में एक-एक परमाणु की वृद्धि होने पर अनंत अध्रुव वर्गणाएं होती हैं। उनमें फिर एक-एक परमाणु की वृद्धि होने पर अनन्त अशून्या- न्तर वर्गणाएं होती हैं। इसी क्रम से अचित्त महास्कंध वर्गणा पर्यंत ज्ञातव्य है।

## झुब-अधुब आदि वगैणाएं

निच्चं होंति धुवाओ इयरा लोए न होंति वि कयाइ। सुण्णंतराओ एकोत्तरवृड्ढीए कयाइ जाओ हवंति ताओ सुण्णंतरवग्गण त्ति भण्णंति। निययं निरंतराओं होंति असुण्णंतरा उ ति ॥ ध्रुवणंतराइं चत्तारि जं धुवाइं अणंतराइंच। भेयपरिमाणओ सरीरजोग्गत्तणाभिमुहा ॥ जा खंधदुगदेहजोग्गत्तणेण देहवगगणाउ ति। वा मुहुमो दरगयबायरपरिणामो मीसयदखंधो ॥ (विभा ६३९-६४२)

ध्रुव वर्गणाएं सदा नियत होती हैं। अध्रुव वर्गणाएं कभी होती हैं, कभी नहीं भी होतीं। एक-एक परमाणु की वृद्धि होने पर श्रुन्यान्तर वर्गणाएं होती हैं। ये निरंतर अनन्त रहती हैं, पर कभी-कभी परमाणुओं की वृद्धि में व्यवधान आ जाता है। इनमें एक-एक परमाणु की वृद्धि होने पर अश्रुन्यान्तर वर्गणाएं होती हैं। ये लोक में निरंतर रहती हैं। इनके परमाणुओं की वृद्धि के कम में कभी व्यवधान नहीं आता है।

अणून्यान्तर वर्गणा के पश्चात् चार ध्रुवानन्तर वर्गणाएं हैं। ये ध्रुव (सर्ववालभाविनी) हैं, अनन्त हैं और इनमें निरन्तर एक-एक परमाणु की वृद्धि होती रहती है। इनका परिणमन अत्यन्त सूक्ष्म होता है और ये प्रचुर द्रव्यों से उपचित हैं, अतः ध्रुववर्गणाओं से भिन्न हैं।

चार ध्रुवानन्तर वर्गणाओं के पश्चात् एक-एक परमाणु की वृद्धि से युक्त अनन्त वर्गणात्मक चार तनुवर्गणाएं हैं। भेद और संघात के परिणमन के द्वारा ये औदारिक आदि चार शरीरों की योग्यता के अभिमुख होती हैं। अथवा जो मिश्र स्कन्ध और अचित्त स्कन्ध के देह-उपचय की योग्यता के अभिमुख वर्गणाएं हैं, वे तनुवर्गणाएं हैं।

### मिश्रस्कन्ध वर्गणा

जो सूक्ष्म परिणमन वाली है, किंचित् स्थूल परिण-मन के अभिमुख है और अनन्त-अनन्त परमाणुओं से उपचित है, वह मिश्रस्कन्ध वर्गणा है।

# ७. अचित्तमहास्कन्धवर्गणा

केवलिउग्घातो इव समयद्वकपूरए य तियलोगं। अचियत्तमहाखंधो वेला इव अतर नियतो य ॥ अचित्तमहाखंधो सो लोगमेत्तो बीससापरिणामतो भवति । तिरियमसंखेजजोयणप्पमाणो संखेजजजोयणप्पमाणो संखेजजजोयणप्पमाणो वा अणियतकालोथाई वट्टो । उड्डअधोचोद्दसर-जजुप्पमाणे सुद्दुमपोग्गलपरिणामपरिणतो पढमसमए दंडो भवति, बितिए कवाडं तितिए मत्थंकरणे चउत्थे लोगपूरणं। पंचमादि समएसु पडिलोमसंथारे अट्टमए सन्वहा तस्स खंधत्तिवणासो। एस जलनिहिवेला इव लोगापूरणसंहार-करणिठतो लोगपुग्गलाणुभावो सन्वण्णूवयणतो सद्धेतो। (अनुचू पृ३३,३४)

अवित्तमहास्कन्ध केवलिसमुद्धात की तरह आठ समय में तीनों लोकों को आपूरित करता है। यह समुद्र-वेला की तरह दुस्तर, विशाल एवं नियत है।

वह अचित्तमहास्कन्ध लोकप्रमाण और स्वाभाविक परिणमन से होता है। तिरछे लोक में यह असंख्येय योजन प्रमाण अथवा संख्येय योजन प्रमाण में वृत्ताकार होता है। इसके होने का काल नियत नहीं है। उठवंलोक और अधोलोक में यह चौदह रज्जु प्रमाण सूक्ष्म पुद्गल परिणाम में परिणत हो प्रथम समय में दण्डाकार होता है। दूसरे समय में कपाट और तीसरे समय में मंथान के आकार में होता है। चौथे समय में पूरे लोक में व्याप्त हो जाता है। अंतिम चार समयों में प्रतिलोम-कम से पांचवें समय में मंथान, छठे समय में कपाट, सातवें समय में दण्ड तथा आठवें समय में सर्वथा उस स्कन्ध का विनाश हो जाता है। वह समुद्र-ज्वार की तरह लोक को आपूरित करता है और फिर संकुचित हो जाता है। यह लोकवर्ती पुद्गलों का अनुभाव—सामध्यं है। यह सर्वज वचन से श्रद्धेय है।

जइणसमुग्घायगईए चउहिं समयेहिं पूरणं कुणई। लोगस्स तेहिं चेव य संहरणं तस्स पडिलोमं। जइणसमुग्घायसचित्तकम्मपोग्गलमयं महाखंधं। पइ तस्समाणुभावो होइ अचित्तो महाखंधो॥ (विभा ६४३, ६४४)

अचित्तमहास्कन्ध अपनी स्वाभाविक परिणित से केवली समुद्घात की तरह चार समयों में लोक को आपूरित करता है। चार समयों में प्रतिलोग ऋम से उसका संहरण होता है।

केविलसमुद्घात के समय कर्मपुद्गलमय महास्कंध जीव से अधिष्ठित होने के कारण सिचत्त होता है। पुद्गलमय महास्कंध अचित्तमहास्कंध कहलाता है। यह उस सिंचत महास्कन्ध के समान क्षेत्र, काल और अनुभाव वाला होता है।

चतुर्थे समये द्वाविष लोकक्षेत्रं व्याप्नुतः, अष्ट-सामयिकं च कालं द्वाविष तिष्ठतः वर्णपञ्चक-गन्धद्वय-रसपञ्चक-स्पर्शचतुष्टयलक्षणगुणयुक्तौ च द्वाविष भवतः । (विभागव पृ २८२)

अचित्तमहास्कन्ध और सचित्तमहास्कन्ध—दोनों का क्षेत्र है— संपूर्ण लोकाकाश—चतुर्थ समय में ये पूरे लोक में व्याप्त हो जाते हैं। दोनों का स्थितिकाल है— आठ समय। दोनों में पांच वर्ण, दो गंध, पांच रस और चार स्पर्श (शीत, उष्ण, स्निग्ध, रूक्ष) होते हैं।

सन्वुक्कोसपएसो एसो केई, न चायमेगंतो। उक्कोसपएसो जमनगाहिंद्ठइओ चउट्ठाणो।। अट्टप्फासो य जओ भणिओ, एसो य जं चउप्फासो। अण्णे वि तओ पोग्गलभेया संति ति सद्धेयं।। (विभा ६४५, ६४६)

कुछ यह मानते हैं कि यह अचित्तमह।स्कन्ध सर्वोत्कृष्ट संख्यक परमाणुओं से प्रचित है —यह कथन एकांत
सत्य नहीं है, वयोंकि पण्णवणा में उत्कृष्टप्रदेशी स्कन्धों
को अवगाहना और स्थिति की अपेक्षा से चतुःस्थानपतित
बताया गया है। वहां उत्कृष्टस्कन्ध को अष्टस्पर्शी और
और यहां अचित्तमहास्कन्ध को चतुःस्पर्शी कहा गया है।
इससे ज्ञात होता है कि पुद्गलास्तिकाय इतना ही नहीं
है। पुद्गल के अन्य भेद भी हैं, जो यहां संगृहीत नहीं
है।

नेगम ववहाराणं आणुपुञ्चिदञ्जाडं लोगस्स कितभागे होज्जा ?.......एकदञ्जं पडुच्च लोगस्स......असंक्षेज्जेसु भागेसु वा होज्जा, देसूणे लोए वा होज्जा । (अनु १६८)

महखंधापुन्नेवी अञ्बत्तव्वगअणणुषुविवदव्वाइं। जं देसोगाढाइं तहेसेणं स लोगूणो।। (अनुचूषृ३२)

नैगम-व्यवहारनय सम्मत आनुपूर्वी द्रव्य देशोन (जुछ न्यून) लोक में व्याप्त होते हैं।

अचित्तमहास्कन्ध की अपेक्षा एक आनुपूर्वी द्रव्य पूरे लोक में व्याप्त होता है। यहां देशोन लोक कहने का तात्पर्य है कि लोक के देश — एक प्रदेश और द्विप्रदेश में अनानुपूर्वी और अवक्तव्य द्रव्य रहते हैं। देश-लोक में उनकी प्रधानता की विवक्षा से आनुपूर्वी द्रव्य को देशोन लोक में अवगाढ कहा गया है।

## ८. क्षेत्रवर्गणा

एगपएसोगाढाण वग्गणेगा पएसवुड्ढीए।
संक्षेरजोगाढाणं संक्षेरजा वग्गणा तत्तो।।
तत्तो संखाईयाऽसंखाईयप्पएसमाणाणं।
गंतुमसंक्षेरजाओ जोग्गाओ कम्मुणो भणिया।।
तत्तो संखाईया तस्सेव पुणो हवंतऽजोग्गाओ।
माणसदव्वाईण वि एवं तिविगप्यमेवकेवकं।।
(विभा ६४७-६४९)

 एक प्रदेश में अवगाढ पुद्गलस्कन्धों की एक वर्गणा होती है। दो प्रदेशों में अवगाढ पुद्गलस्कन्धों की एक वर्गणा है। इस प्रकार क्रमणः एक-एक प्रदेश की वृद्धि होने से संख्येय प्रदेशों में अवगाढ पुद्गल-स्कन्धों की संख्येय वर्गणाएं होती हैं।

असंख्येय प्रदेशों में अवगाढ पुद्गलस्कन्धों की असंख्येय वर्गणाएं होती हैं। असंख्येय प्रदेशों में अवगाढ वर्गणाएं ही कर्म के योग्य होती हैं।

० कर्मवर्गणा के अवगाढ क्षेत्र में एक-एक आकाश-प्रदेश की वृद्धि होने पर उनमें अवगाढ वर्गणाएं कर्म के अग्रहण योग्य हो जाती हैं। मन के अग्रहण योग्य वर्गणाएं भी असंख्य हैं। इसी प्रकार आनापान, भाषा, तैजस, आहारक, वैक्तिय और औदारिक के अयोग्य, योग्य और अयोग्य वर्गणाओं के क्षेत्र की अपेक्षा से तीन-तीन विकल्प बनते हैं।

# ६. कालवर्गणा

एमा समयिठईणं संखेज्जा संखसमयिठइयाणं। होति असंखेज्जाओ तत्तो असंखेज्जसमयाणं।। (विभा ६५०)

एक समय की स्थिति वाले परमाणु स्कन्धों की एक वर्गणा होती हैं। एक-एक समय की वृद्धि होने से संख्यात समय की स्थिति वाले पुद्गलों की संख्येय और असं-ख्यात समय की स्थिति वाले पुद्गलों की असंख्येय वर्गणाएं होती हैं।

# १०. भाववर्गणा

एगा एगगुणाणं एगुत्तरवृड्ढिया तओ कमसो । संखेजजगुणाण तओ संखेजजा वम्मणा होति ।। संखाईयगुणाणं संखाईया य वम्मणा तत्तो । होति अणंतगुणाणं दम्बाणं वम्मणाऽणंता ।। वण्ण-रस-गंध-फासाण होति वीसं समासभेएणं । गुरुलहु-अगुरुलहूणं बायर-सुहुमाण दो वग्मा ॥ (विभा ६५१-६५३)

एक गुण (वर्ण, गंध, रस, स्पर्श) वाले परमाणुओं और स्कंधों की एक वर्गणा होती है। एक-एक गुण की वृद्धि होने पर संख्येय गुण वाले द्रव्यों की संख्येय वर्गणाएं, असंख्येय गुण वाले द्रव्यों की असंख्येय वर्गणाएं और अनन्त गुण वाले द्रव्यों की अनन्त वर्गणाएं होती हैं।

सक्षेप में भाव वर्गणा के बीस प्रकार हैं—पांच वर्ण, दो गंध, पांच रस और आठ स्पर्श—इनमें से प्रत्येक की एक गुण वाले द्रव्य की एक वर्गणा यावत् अनन्त गुण वाले द्रव्यों की अनन्त वर्गणाएं हैं।

गुरुलघुपर्याय वाले स्थूलपरिणामी द्रव्यों की एक वर्गणा है। अगुरुलघुपर्याय वाले सूक्ष्मपरिणामी द्रव्यों की एक वर्गणा है। इस प्रकार इन दो वर्गों में संपूर्ण पुद्गला-स्तिकाय का समावेश हो जाता है।

वर्धमान अवधिज्ञान का एक प्रकार जो उत्पत्ति-काल से ऋमशः बढ़ता जाता है।

वस्त्र कपास आदि के तंतुओं से निर्मित पट । (द्र. सूत्र)

वाचना पढ़ाना, सूत्र व अर्थ प्रदान करना।
स्वाध्याय का एक भेद। (द्र. स्वाध्याय)
वाचनाचार्य वाचना देने वाले आचार्य या
उपाध्याय। (द्र. आचार्य)

वाद - मत, दर्शन।

- १. क्रियाबाद
- २. अकियावाद
- ३. विनयवाद
- ४. अज्ञानबाद
- ५. ज्ञानवाद
- ६. ज्ञान-क्रियावाद
  - ० अंध और पंगुका दृष्टान्त
  - ० मार्गज्ञ, नर्तकी और तैराक का दृष्टान्त
  - ० कूर्म का दृष्टान्त
  - ० बीपक का द्ख्यान्त

## १. क्रियादाद –

क्रियां — अस्ति जीव इत्यादिरूपां सदनुष्ठानात्मिकां वा। (उशावृप ४४७) क्रियाबाद का अर्थ है --आत्मा के अस्तित्व का स्वीकरण और सत् अनुष्ठान का आचरण।

क्रियावादिनो नाम येषामात्मनोऽस्तित्वं प्रत्यविप्रति-पत्तिः, किन्तु स विभुरविभुः कर्त्ताऽकर्त्ता क्रियावानितरो मूर्त्तिमानमूर्त्तिरित्येवमाद्याग्रहोपहृतप्रीतयस्ते ।

(जशाव प ४४३)

कियावादी आत्मा का अस्तित्व मानते हैं। किन्तु वह व्यापक है या अव्यापक, कर्त्ता है या अकर्ता, कियावान् है या अकियावान्, मूर्ता है या अमूर्ता—इसमें उन्हें विप्रतिपत्ति रहती है।

(िक्रयावादी जीव का अस्तित्व मानते हैं। उसका अस्तित्व मानने पर भी वे उसके विषय में एकमत नहीं हैं। कुछ जीव को सर्वेध्यापी मानते हैं, कुछ उसे अ-सर्व-ध्यापी मानते हैं। कुछ मूर्त मानते हैं, कुछ अमूर्त । कुछ उसे अंगुष्ठ जितना मानते हैं और कुछ ध्यामाक तंदुल जितना । क्रियावाद के चार फलित होते हैं १ आस्तिकवाद २ सम्यग्वाद ३ पुनर्जन्मवाद ४ कर्मवाद । देखें स्यग्डो १।१२।१ का टिप्पण)

## २. अक्रियावाव

ये पुनरिहाकियावादिनस्तेषामारमैव नास्ति, न चावक्तव्यः शरीरेण सहैकत्वान्यत्वे प्रति, उत्पत्त्यनन्तर-प्रलयस्वभावको वा, तस्मिन्ननिणिक्ते च कर्तृत्वादि-विशेषमूढा एव। "अक्रियां नास्त्यात्मेत्यादिकां मिथ्या-दुक्परिकल्पिततत्त्वदुष्ठानकपां वा।

(उशावृ प ४४३,४४७)

जो आत्मा के अस्तित्व को नहीं मानते वे अक्रिया-वादी हैं। कई अक्रियावादी आत्मा के अस्तित्व को स्वी-कार करते हैं परन्तु "आत्मा का शरीर के साथ एकत्व है या अन्यत्व – यह नहीं कहा जा सकता" — ऐसा मानते हैं। कई अक्रियावादी आत्मा की उत्पत्ति के अनन्तर ही उसका प्रलय मानते हैं।

अफ्रियावाद का एक अर्थ है — मिथ्यादृष्टि द्वारा परिकल्पित अनुष्ठान ।

(नास्ति के आधार पर अकियाबाद की व्याख्या के चार फलित हैं — १. आत्मा का अस्वीकार । २. आत्मा के कर्तृत्व का अस्वीकार । ३. कर्म का अस्वीकार । ४. पुनर्जन्म का अस्वीकार । अकियाबादी को नास्तिकवादी, नास्तिकप्रज्ञ, नास्तिकदृष्टि कहा गया है। देखें -सूयगडी १११२।१ का टिप्पण)

### ३. विनयवाद

वैनयिकवादिनो नाम येषां सुरासुरनृपतपस्ति-करितुरगहरिण-गोमहिष्यजाविकश्य-श्रुगालजलचरकपोत-काकोळूकचटकप्रभृतिभ्यो नमस्कारकरणात् क्लेशनाशो-ऽभिष्रेतो विनयाच्छ्रेयो भवति नान्यथेत्यध्यवसिताः।

(उशाव् प ४४४)

जो विनय से ही मुक्ति मानते हैं, वे विनयवादी हैं। उनकी मान्यता है कि देव, दानव, राजा, तपस्वी, हाथी, घोड़ा, हरिण, गाय, भैंस, श्रुगाल आदि को नमस्कार करने से क्लेश का नाश होता है। विनय से कल्याण होता है, अन्यथा नहीं।

(विनयवाद का मूल आधार है—विनय। विनय-वादियों का अभिमत है कि सबके प्रति विनम्न होना चाहिए। विनयवादियों के बत्तीस प्रकार निर्दिष्ट हैं— देवता, राजा, यित, ज्ञाति, स्थविर, क्रुपण, माता, पिता— इन आठों का मन से, वचन से, काया से और दान से विनय करना। देखें—सूयगडो १।१२।१ का टिप्पण)

### ४. अज्ञानवाद

अज्ञानवादिनस्त्वाहु: अपवर्ग प्रत्यनुपयोगित्वात् ज्ञानस्य । केवलं कष्टं तप एवानुष्ठेयं, न हि कष्टं विनेष्टसिद्धिः । (उशाव् प ४४४)

जो अज्ञान से ही सिद्धि मानते हैं, वे अज्ञानवादी हैं। उनकी दृष्टि में ज्ञान स्वर्ग की प्राप्ति में अनुपयोगी और अकिचित्कर है। केवल कष्टप्रद तप का ही अनुष्ठानं करना चाहिए। कष्ट के बिना इष्टसिद्धि नहीं होती।

(अज्ञानवाद का आधार है — अज्ञान। अज्ञानवाद में दो प्रकार की विचारधाराएं संकलित हैं। कुछ अज्ञान-वादी आत्मा के होने में संदेह करते हैं। उनका मत है, आत्मा है तो भी उसे जानने से क्या लाभ ? दूसरी विचारधारा के अनुसार ज्ञान सब समस्याओं का मूल है, अतः अज्ञान ही श्रेयस्कर है। देखें — सूयगडो १।१२।१ का टिप्पण)

क्रियावाद के १८०, अक्रियावाद के ८४, अज्ञानवाद के ६७ तथा विनययवाद के ३२ — इस प्रकार प्रावादुकों के ३६३ भेद हैं। (देखों — नन्दीहावृ पृ ७७-७९)

#### ५. ज्ञानवाद

इहमेगे उ मन्निति, अप्पच्चक्खाय पावगं । आयरियं विदित्ताणं, सम्बदुक्खा विमुच्चई ॥ भणंता अकरेन्ता य, बंधमोक्खपइण्णिणो । वायावीरियमेत्तेण, समासातेन्ति अप्पयं ॥ न चित्ता तायए भासा, कओ विज्जाणुसासणं ? विसन्ना पावकम्मेहि, बाला पंडियमाणिणो ॥

(उ ६१५-१०)

इस संसार में कुछ लोग ऐसा मानते हैं कि पापों का त्याग किए बिना ही आचार को जानने मात्र से जीव सब दु:खों से मुक्त हो जाता है।

'ज्ञान से ही मोक्ष होता है' जो ऐसा कहते हैं, पर उसके लिए कोई किया नहीं करते, वे केवल बन्ध और मोक्ष के सिद्धान्त की स्थापना करने वाले हैं, केवल वाणी की वीरता से अपने आपको आश्वासन देने वाले हैं।

विविध भाषाएं त्राण नहीं होतीं। विद्या का अनुशासन भी कहां त्राण देता है ? (जो इनको त्राण मानते हैं, वे) अपने आपको पंडित मानने वाले अज्ञानी मनुष्य प्रायः कर्मों द्वारा विषाद को प्राप्त हो रहे हैं।

## ६. ज्ञान-क्रियाबाद

पढमं नाणं तओ दया, एवं चिट्ठइ सव्वसंजए । अन्नाणी किं काही, किं वा नाहिइ छेय-पावगं।। (द ४।१०)

पहले ज्ञान फिर दया—इस प्रकार सब मुनि स्थित होते हैं। अज्ञानी क्या करेगा? वह क्या जानेगा—क्या श्रेय है और क्या अश्रेय?

जहां खरो चंदणभारवाही, भारस्स भागी न हु चंदणस्स । एवं खु नाणी चरणेण हीणी,

नाणस्स भागी न हु सोग्गईए ॥ हयं नाणं कियाहीणं, हया अन्नाणओ किया ॥ पासंतो पंगुलो दड्ढो, धावमाणो य अंधओ ॥ (आवनि १००, १०१)

चन्दन का भार ढोने वाला गधा केवल भार का भागी होता है, चन्दन की सुगन्ध का नहीं। उसी प्रकार चरित्रहीन ज्ञानी केवल जान लेता है, सद्गति को प्राप्त नहीं कर सकता।

आचारहीन ज्ञान पंगु है और ज्ञानहीन आचार अंधा है। पंगु आग को देखता हुआ भी जल जाता है और अंधा दौड़ता हुआ भी आग की चपेट में आ जाता है।

## अंध और पंगु का दृष्टान्त

एगंमि महाणगरदाहे अंधलगपंगुलगा दो अणाहा।
णगरजणे जलणसंभमुब्भंतलोयणे पलायमाणे पंगुलओ
गमणिकरियाऽभावातो जाणंतोऽवि पलायणमग्गं कमागतेण
अग्गिणा दड्ढो, अंधोऽवि गमणिकरियाजुलो पलायणमग्गमजाणंतो तुरितं जलणंतेण गंतुं अगणिभरियाए
खाणीए पडिकण दड्ढो। (आवच् १ ९ ९६)

एक महानगर में आग लग गई । वहां दो अनाथ व्यक्ति रहते थे। एक पंगु और दूसरा अंधा । अग्नि से भयभीत हुए नागरिक जन अपने-अपने बचाव के लिए दौड़ने लगे। पंगु व्यक्ति उन्हें दौड़ते हुए देख रहा था, पर वह दौड़ने में असमर्थ था। वह बचाव का रास्ता जानता था, पर पंगु होने के कारण चल नहीं सका। वह आग में जल गया। अंधा व्यक्ति दौड़ता हुआ अग्निकुंड में जा गिरा। वह बचाव का मार्ग देख नहीं पा रहा था।

एगंमि रन्ने राजभएण णगराओ उव्वसिय लोगो िठतो। पुणीव धाडिभएण पवहणाणि उज्भिय पलाओ। तत्थ दुवे अणाहप्पाया अंधो पंगू य उजिभता। लोगगिणा य वणदवो लग्गो। ते य भीता। अंधो छुट्टकच्छो अग्गि-तेण पलायति। पंगुणा भणितं — अंधा! मा इतो नास। णणु इतोप्पेव अग्गि। सो आह — कतो पुण गच्छामि? पंगू भणिति — अहं मग्गदेसणासमत्थो पंगू। ता मं खंधे करेहि जेण अहिकंटकजलणादिअवाए पिन्हरावेंतो सुहं णगरं पावेमि। तेण तहत्ति पिडविज्ञतं। अणुद्धितं पंगूवयणं। गता य खेमेण दोविणगरं।

(आवचू १ पृ ९६)

कुछ लोग राजभय से नगर छोड़ जंगल में जाकर रहने लगे। वहां एक बार डकैतों ने हमला किया। डकैतों के भय से वे अरण्यवासी अपने वाहनों को छोड़कर जान बचाने के लिए भागे। दो अनाथ व्यक्ति वहीं रह गए। जंगल में लोगों द्वारा आग जलाई गई थी। हवा के योग से उसने दावानल का रूप ले लिया। वे दोनों भयभीत हुए। अंधा व्यक्ति जंगल को छोड़कर अग्नि की ओर दौड़ा। पंगु ने कहा—ओ अंधे ! इधर मत जाओ। क्षांगे अग्नि है। अंधे ने पूछा—तो फिर मैं किधर

जाऊं ? मैं तुम्हें दूर तक मार्ग दिखाने में समर्थ हूं, किन्तु मैं पंगु हूं, इसलिए तुम मुफ्ते अपने कंधे पर बिठाओ। मैं सर्प, कांटे, अग्नि आदि सभी बाधाओं से दूर रखते हुए सुखपूर्वक तुम्हें नगर में पहुंचा दूंगा। अंधे ने पंगु के प्रस्ताव को स्वीकार किया। उसने पंगु को अपने कंधे पर बिठाया। पंगु के पास दृष्टि थी और अंधे के पास पैर थे। दोनों मिलकर कुशलता से नगर में पहुंच गए।

संजीगसिद्धीइ फलं वयंति, न हु एगचक्केण रहो पयाइ । अंधो य पंगू य वणे समिच्चा, ते संपउत्ता नगरं पविट्ठा ॥ णाणं पयासगं, सोहगो तवो संजमो य गुत्तिकरो । तिण्हंपि समाजोगे, मोक्खो जिणसासणे भणिओ ॥ (आवनि १०२,१०३)

दो का संयोग मिलने पर ही कार्य की निष्पत्ति होती है। एक चक्के से रथ नहीं चलता। जंगल में अंधा और पंगु मिल गए तो परस्पर के सहयोग से नगर में प्रविष्ट हो गए।

ज्ञान प्रकाश देता है । तप शोधन करता है और संयम निरोध करता है। इन तीनों का सम्यक् योग होने पर ही मोक्ष होता है।

# मार्गज, नर्तकी और तैराक का दृष्टांत

नाणं सविसयनिययं न नाणिमसेण कज्जनिष्फती ।

मग्गण्णू दिर्ठती होइ सिच्हो अचिहो य ॥

आउज्जनहुकुसलावि निर्देशा तं जणं न तोसेइ ।

जोगं अजुजमाणी निर्देखिसं च सा लहइ ॥

जाणंतोऽवि य तरिउं काइयजोगं न जुंजइ नईए ।

सो वुज्कइ सोएणं एवं नाणी चरणहीणो ॥

(आविन ११४३,११४४,११४६)

ज्ञान का अपना निश्चित विषय है। उसकी सीमा है। मात्र ज्ञान से कार्य निष्पन्न नहीं होता। दृष्टांत की भाषा में कहा गया — मार्ग को जानने वाला यदि सचेष्ट है तो वह लक्ष्य तक पहुंच जाता है और यदि सचेष्ट नहीं है तो एक चरण भी आगे नहीं बढ़ पाता।

वाद्यकला और नृत्यकला में कुशल नर्तकी जब तक नृत्य नहीं करती, तब तक वह लोगों को संतुष्ट नहीं कर सकती। अपितु वह निंदा और अवहेलना को ही प्राप्त होती है। तैरने की विद्या को जानता हुआ तैराक यदि तैरने के लिए नदी में अपने हाथ-पांव नहीं फैलाता है तो वह प्रवाह में बह जाता है, वैसे ही चरित्रहीन ज्ञानी पुरुष लक्ष्य को नहीं पा सकता।

## कूर्मका दृष्टांत

आहऽण्णाणी कुम्मो पुणो निमञ्जेष्ज न उ मतं नाणी । सिक्किरियापरिहीणो बुड्डइ नाणी जहन्नाणी ।। नेच्छइयनयमएण वा, अन्नाणी चेव सो मुणंतो वि । नाणफलाभावाओ कुम्मो व निबुड्डइ भवोहे ।। (विभा ११५०,११५१)

जैसे अज्ञानी कछुआ जल में डूब जाता है, वैसे ही सित्क्रिया से परिहीन ज्ञानी मनुष्य भी भवसागर में डूब जाता है।

ज्ञान का फल है—आचार — फिया । जो जानता हुआ भी किया नहीं करता, वह अज्ञानी है — यह निष्चय नय का अभिमत है।

# दीपक का दृष्टास्त

नाणमिह पगासमेत्तभावाओ । असहायमसोहिकरं धरकयारं जह सुपगासो विन पईवो।। सोहेइ न य सब्विवसोहिकरी किरिया वि जमपगासधम्मा सा । जह न तमोगेहमलं नरकिरिया सब्बहा हरइ ॥ सक्किरियाए विसोहियकयारं । षुण दीवाइपयासं घरं होइ ॥ संवरियकयारागमदारं सुद्ध तह नाणदीवविमलं तवकिरियासुद्धकम्मयकयारं । संजगसंवरियम्ह जीवघरं होइ सुविसुद्धं ॥ (विभा ११७०-११७३)

प्रकाशवान् प्रदीप घर की शुद्धि नहीं कर सकता, वैसे ही मात्र प्रकाश स्वभाव वाला अकेला ज्ञान आत्म-शोधन नहीं कर सकता। घर में अंधेरा होने पर केवल परिमार्जन की किया से शुद्धि नहीं हो सकती, वैसे ही अप्रकाशधर्मा किया मात्र से आत्मशोधन सम्भव नहीं है।

दीपक का प्रकाश हो, परिमार्जन की किया हो और रजकण आने के द्वार बंद हों तो घर पूर्णतः शुद्ध हो जाता है । इसी प्रकार ज्ञानदीप प्रज्वलित हो, तप अनुष्ठान से संचित कर्ममल क्षीण हो और संयम से नये कर्मप्रवेश के द्वार संवृत हों तो आत्मगृह की पूर्ण शोधि होती है। (तप और संयम चारित्र के ही दो रूप हैं।) निच्छयमवलंबंता निच्छयओ निच्छयं अणायंता । नासंति चरणकरणं बाहिरकरणालसा केइ॥

केचिदिदं चाङ्गीकुर्वन्ति यदुत परिशुद्धपरिणाम एव प्रधानो नतु बाह्यक्रिया, एतच्च नाङ्गीकर्त्तव्यं, यतः परि-णाम एव बाह्यक्रियारहितः शुद्धो न भवतीति, ततश्च निश्चयव्यवहारमतमुभयरूपमेवाङ्गीकर्त्तव्यमिति ।

(ओनि ७६१ वृ प २२२)

कुछ ऐसा मानते हैं कि 'मोक्षमार्ग में शुद्ध परिणाम ही प्रधान है, वैयावृत्त्य आदि बाह्य कियाएं आवश्यक नहीं हैं। यह कथन ठीक नहीं हैं। बाह्य कियारहित होने मात्र से परिणाम शुद्ध नहीं होते। निश्चयनय और व्यवहार-नय—इन दोनों का अवलम्बन अपेक्षित हैं। केवल निश्चयनय का अवलम्बन लेकर बाह्यकरण में आलसी बने हुए मुनि अपने चारित्र को नष्ट कर देते हैं। वे वस्तुत: निश्चय को नहीं जानते।

वायुकाय—वे जीव जिनका वायु ही है शरीर। जीवनिकाय का चौथा भेद।

(द्र. जीवनिकाय)

वासुदेव —अर्धभरतक्षेत्र (तीन खंड) के अधिपति, बलदेव के छोटे भाई।

- १. बासुदेव-बलदेव : एक परिचय
- २. वासुदेव का वर्ण, निदान आदि
- ३. वासुदेव का बल
- ४. त्रिपृष्ठ वासुदेव
  - \* वासुदेव-चक्रवर्ती कव ? } वासुदेव का कम
- (द्र. चकवर्ती)
- \* वासुदेव-बलदेव : एक लब्धि
- (द्र. लब्धि)
- \* बासुदेव-बलदेव : भव्य
- (द्र. लब्धि)

# १. बासुदेव-बलदेव : एक परिचय

#### नाम

तिविद्ठू अ विविद्ठू सर्यभू पुरिसुत्तमे पुरिससीहे ।
तह पुरिसपुंडरीए दत्ते नारायणे कण्हे ।।
अयले विजये भद्दे सुष्पभे अ सुदंसणे ।
आणंदे णंदणे पउमे रामे आवि अपिन्छमे ।।
(आवभा ४०,४१)

### अवगाहना

पढमो धणूणसीई सत्तरि सट्टी अ पण्ण पणयाला। अउणत्तीसं च धणू छव्वीसा सोलस दसेव।।

#### गोत्र

बलदेववासुदेवा अट्ठेव हवंति गोयमसगुता । नारायणपदमा पुण कासवगुत्ता मुणेअव्वा ॥

### आयुष्य

चडरासीई बिसत्तरि सही तीसा य दस य लक्खाइं !
पण्णिट्ठ सहस्साइं छप्पण्णा बारसेगं च !।
पंचासीई पण्णत्तरी अ पण्णिट्ठ पंचवण्णा य !
सत्तरस सयसहस्सा पंचमए आउअं होइ !।
पंचासीइ सहस्सा पण्णिट्ठी तह य चेव पण्णरस !
बारस सयाइं आउं बलदेवाणं जहासंखं !।

#### सगर

पोअण बारवइतिगं अस्सपुरं तह य होइ चक्कपुरं । वाणारिस रायगिहं अपच्छिमो जाओ महुराए ।।

#### माता

मिगावई उमा चेव पुहवी सीआ य अम्मया । लच्छीमई सेसमई केगमई देवई इअ।। भद्द सुभद्दा सुष्पभ सुदंसणा विजय वेजयंती अ। तह य जयंती अपराजिआ य तह रोहिणी चेव।।

### पिता

हनई पयावड बंभी रुद्दो सोमो सिवो महसिवो अ । अग्गिसिहे अ दसरहे नवमे भणिए अ वसुदेवे ।।

#### गति

एगो अ सत्तमाए पंच य छट्टीए पंचमी एगो ।
एगो अ चउत्थीए कण्हो पुण तच्चपुढवीए ॥
अट्ठंतगडा रामा एगो पुण बंभलोगकप्पंमि ।
उववण्णु तओ चइउं सिज्भिस्सइ भारहे वासे ॥
(आविन ४०२-४११,४१३,४१४)

# प्रतिवासुदेव

आसग्गीवे तारय मेरय महुकेढवे निसुंभे अ । बिल पहराए तह रावणे अ नवमे जरासंधू ॥ (आवभा ४२)

# २. वासुदेव का वर्ण, निदान आदि

वण्णेण वासुदेवा सञ्वे नीला बला य सुविकलया ।'''' परिआओ पञ्चज्जाऽभावाओ नत्थि वासुदेवाणं । होइ बलाणं सो पुण पढमऽणुओगाओ णायब्बो ॥

वासुदेव-बलदेव : एक परिचय

| गति प्रतिम-    | वास्देव देव | सातवीं नरक अभवग्रीव | छट्टी नरक तारक | " मेरक  | मधकेटम     | निसंभ                                     | " ब्रिल      | पांचवीं नरक प्रभराज | चौथी " रावण  |        |
|----------------|-------------|---------------------|----------------|---------|------------|-------------------------------------------|--------------|---------------------|--------------|--------|
| <br> <br> <br> | बलदेव       | मोक्ष               | -              | =       |            | 2                                         |              |                     | -            |        |
| आयुष्य         | वासुदेव     | द४ लाख              | 25             | . 0     | 1, 0,      | ,, o &                                    | ६५ हजार      | 7 2 37              | 65           |        |
|                | बलदेव       | न्यू लाख            | رر<br>مراج     | 34      | #<br>#     | : 92<br>20                                | न्ध्र हजार   | 4 X X               | " XS         |        |
| अवगाहना        |             | ८० धनुष्य           | .l             | (, 03   | . 03       | -<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>- | 2            | 25                  | , se         |        |
| मोत्र          |             | गौतम                | -              | -       | =          | -                                         | 1            | 1                   | काष्ट्रयन् । | -      |
| पिता           |             | प्रजापति            | ब्रह्मदत्त     | रूद     | सोमदत      | शिव                                       | महाभिन       | अग्निसिंह           | दशरथ         | -      |
| माता           | वासुदेव     | मृगावती             | उमा            | पृथ्वी  | सीता       | अम्बका                                    | लक्ष्मीबती   | शेषवती              | क्रैकशी      | 4      |
|                | वलदेव       | भदा                 | सुभदा          | सुप्रभा | सुदर्शना   | विजया                                     | वैजयंती      | जयंती               | अपराज्ञिता   |        |
| 7.07           | नमर         |                     | द्वारवती       | "       | :          | अश्वपुर                                   | चन्नेपुर     | बाराणसी             | राजगृह       | 1787   |
| नाभ            | वासुदेव     | त्रिपृष्ट           | द्विपुष्ठ      | स्वयंभू | पुरुषोत्तम | पुरुषसिंह                                 | पुरुषपुंडरीक | <b>द</b> स          | नारायण       | - FEDT |
| •              | बलदेव       | अचल                 | विजय           | भद्र    | सुप्रभ     | सुदर्शन                                   | आनन्द        | नंदन                | <u>—</u>     | 712    |
|                |             | اند                 | انم            | mi      | <b>)</b>   | ×                                         | نن           | ۋ                   | ئا.          | •      |

अणिआणकडा रामा सन्वेऽवि अ केसवा निआणकडा। अहोगामी ॥ **उ**ड्डंगामी रामा केसव सब्बे वासुदेवाः सप्तरत्नाधिपाः अर्द्धभरतप्रभवः ।

(आविन ४०२,४१२,४१४, मब् प ७९)

सभी वास्देव नील वर्ण वाले और सभी बलदेव श्वेत वर्ण वाले होते हैं।

वास्देध सात रत्नों के स्वामी और अर्धभरतक्षेत्र (तीन खंड) के अधिपति होते हैं। वे प्रवच्या स्वीकार नहीं करते । सभी वासूदेव निदान करते हैं और अधोगति में जाते हैं।

सभी बलदेव प्रव्रज्या स्वीकार करते हैं। वे निदान नहीं करते और ऊर्ध्वगति (स्वर्ग या मोक्ष) में जाते हैं।

# ३. बासूदेव का बल

सोलस सयसहस्सा सन्वबलेण तु संकलनिबद्धं । अंछंति बासुदेवं अगडतडम्मी ठियं संतं।। घेत्तण संकलं सो वामगहत्थेण अंछमाणाणं । भुंजिज्ज विलिपिज्ज व महमहणं ते न चाएंति।। (आवनि ७१,७२)

वासुदेव वीर्यान्तरायकर्म के क्षयोपक्षम के कारण अतिशय बलसम्पन्न होते हैं। सोलह हजार राजा अपनी चत्रंगिणी सेना के साथ होने पर भी क्षतट पर स्थित, सांकल से बद्ध वासुदेव को खींच नहीं सकते। वासुदेव सांकल को पकड़कर अपने बायें हाथ से उन्हें खींच सकते हैं।

(बासुदेव में चक्रवर्ती की अपेक्षा आधा--२० लाख अष्टापद जितना बल होता है।)

# ४. त्रिपृष्ठ वासुदेव

सो य विस्सभूती अणगारो "तत्थंतरा सो सूतियाए गावीए सोल्लितो पडिततो ....सो णियाणं करेति, जि इमस्स तवनियमबंभचेरस्स अत्थि फलं तो आगमेस्साणं अपरिमियबली भवामि, ताहे सो तत्य अणालोइयपडिक्कंतो महासुक्के उबवन्नो । .... महासुक्कातो चुतो तीसे मिगावतीए कुन्छिसि उववन्नो, सत्त सुविणा दिहुा, सुविण-पाढणींह पढमवासुदेवो आदिट्ठो, कालेण जातो, तिन्नि पिटुकरंडगा तेण से तिविट्ठू सि णामं कतं।

(आवच् १ पृ २३१,२३२)

राजा विश्वभूति मुनि पर्याय में जब गाय के धक्के से गिर पड़ा तब उसने निदान किया—यदि मेरी तपस्या. नियम और बहा चर्य का फल हो तो भवान्तर में मैं अभित बल वाला होऊं। उसने आलोचना और प्रतिक्रमण नहीं किया। वह महाशुक्र कल्प में उत्पन्न हुआ। वहां से च्यवकर वह रानी मृगावती की कुक्षि में उत्पन्न हुआ। रानी ने सात स्वय्न देखे। स्वयनपाठकों ने उसे प्रथम वासूदेव घोषित किया । तीन पृष्ठकरण्डक होने से उसका नाम त्रिपृष्ठ रखा गया ।

त्रिपुष्ठ : महाबीर का अठारहवां भव (द्र. तीर्थकर)

(शेष वास्देवों के निदान आदि से संबंधित विवरण के लिए देखें समवाओं पइण्णगसमवाओं सूत्र २३८-२४७ तथा उनके टिप्पण)

वासुपुज्य--बारहवें तीर्थंकर। (द्र. तीर्थंकर) विकृति-दूध, दही आदि पदार्थ।

(द्र. रसपरित्याग)

बिद्या-देवी-अधिष्ठित मंत्र। (द्र. मंत्रविद्या)

विनय-विनम्रता। आचार। शिक्षा।

- १. विनय का निर्वचन
- २. विनय कास्वरूप
- ३. विनय के सात प्रकार
  - ० ज्ञान विनय
  - ० दर्शन विनय
  - ० चारित्र विनय
  - ० मन-वचन विनय
  - ० काय विनय
  - ० औपचारिक विनय
- ४. विनय के अन्य प्रकार
- प्र. मोक्ष विनय
  - ० प्रतिरूपयोग विनय
  - ० अनाशातना विनय
- इ. विनय की निष्पत्ति
  - \* विनयसमाधि

(द्र. समाधि)

\* विनयः तप काएक भेद

(द्र. तप)

\* विनीत शिष्य के गुण

(द्र. शिष्य)

\* विनीत: शिक्षाका अधिकारी

(द्र. शिका)

# १. विनय का निर्वचन

जम्हा विणयइ कम्मं अट्टविहं चातुरंतमुक्खाए । तम्हा उ वयंति विऊ विणउत्ति विलीनसंसारा ॥ (आवनि १२१७)

विनीयते - अपनीयतेऽनेन कर्मेति विनय:। (उशावृ प १६)

जो आठ प्रकार के कर्मों का विनयन — अपनयन करता है, वह विनय है।

### २. विनय का स्वरूप

अब्भुट्टाणं अंजलिकरणं, तहेवासणदायणं। गुरुभत्तिभावसुस्सूसा, विणओ एस वियाहिओ।। (उ ३०।३२)

अम्युत्थान, हाथ जोड़ना, आसन देना, गुरुजनों की भक्ति करना और भावपूर्वक शुश्रूषा करना विनय कह-लाता है।

विश्वओवयार माणस्स भंजणा पूर्यणा गुरुजणस्स । तित्थयराण य आणा सुयधम्माराहणा किरिया ॥ (विभा ३४६९)

विनयोपचार, निरिभिमानता, गुरुजनपूजा, अर्हत्-आज्ञा और श्रुतधर्म की आराधना च्ये सभी क्रियाएं विनय हैं।

# ३. विनय के सात प्रकार

विणयो सत्तिविहो, तं जहा—नाणविणओ दंसण-विणओ चरित्तविणओ मणविणओ वितिविणओ कायविणओ ओवयारियविणओ । (दअचू पृ १४)

विनय के सात प्रकार हैं - ज्ञानविनय, दर्शनिवनय, चारित्रविनय, मनविनय, वचनविनय, कायविनय और औपचारिकविनय।

### ज्ञान विनय

जस्स पंचसु वि नाणेसु भत्ती बहुमाणो वा, जे वा एएहिं भावा दिट्ठा तेसु सद्हणं ति नाणविणतो। (दअच् पृ १४)

मितज्ञान, श्रुतज्ञान आदि पांच ज्ञानों के प्रति भक्ति-बहुमान के भाव रखना ज्ञान विनय है। अथवा जिन्होंने इन ज्ञानों के माध्यम से भावों को देखा है—तत्त्व को जाना है, उन ज्ञानियों के प्रति श्रद्धाभाव रखना ज्ञान विनय है।

#### वर्शन विनय

दंसणविणतो दुविधो, तं जहा सुस्सूसणाविणतो अणासायणाविणओ य । (दअचू पृ १४) दर्शनविनय के दो प्रकार हैं सुश्रूषाविनय और

पश्चनाय के दा प्रकार ह— मुक्रूषाावनय अमाशातनाविनय।

# शुश्रूषा विनय

सुस्सूसाविणतो अणेगप्पगारो, तं जहा —सक्कार-विणतो सम्माणविणतो अब्भुट्टाणविणतो आसणाभिग्गहो आसणाणुष्पदाणं कितिकम्मं अंजलिपग्गहो एंतस्स अणु-गच्छणता ठितस्स पञ्जुवासणया गच्छंतस्स अणु-वयणं । (दअसू पृ १४)

णुश्रूषा विनय के अनेक प्रकार हैं—सत्कारिवनय (वस्त्र आदि देना), सम्मानिवनय (स्तुति करना), अभ्यु-त्थानिवनय, आसन अभिग्रहण का अनुरोध, आसन देना, कृतिकर्म/वन्दना करना, हाथ जोड़ना, आगन्तुक के सम्मुख जाना, बैठ जाने पर उसकी पर्युपासना करना, पहुंचाने जाना ।

### अनाशातना विनय

अणासायणाविणतो पण्णरसिवधो, तं जहा--अरहंताणं अणासायणा, अरहंतपण्णत्तस्स धम्मस्स अणासायणा,
एवं आयिर्याणं उवज्भायाणं थेर-कुल-गण-संघ-संभोगस्स
अणासातणा, किरियाए अणासायणा। आभिणिबोहियनाणस्स अणासायणा जाव केवलनाणस्स अणासायणा।
एतेसि पण्णरसण्हं कारणाणं एक्केक्कं तिविहं, तं जहा-अरहंताणं भत्ती अरहंताणं बहुमाणो अरहंताणं वण्णसंजलणता, एवं जाव केवलनाणं पि तिविहं। सब्वे वि
एते भेदा पंचचत्तालीसं। (दअच् पृ१४)

अनाशातना विनय के पन्द्रह प्रकार हैं अहेत्, अहेत्-प्रज्ञप्त धर्म, आचार्य, उपाध्याय, स्थविर, कुल, गण, संघ, संभोज, क्रियाबाद (आस्तिक), मितिज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान, मनःपर्यवज्ञान और केवलज्ञान इनकी आशातना न करना अनाशातना विनय है।

अर्हत्-अनाशातना के तीन प्रकार हैं—१. भक्ति करना २. बहुमान करना ३. वर्णसंज्वलन (गुणोत्कीतंन) करना । इसी प्रकार प्रत्येक के साथ तीन का गुणन करने पर (१५×३) अनाशातना विनय के पैतालीस भेद होते हैं।

### चारित्र विनय

चरित्तविणतो, सो पंचिवहो, तं जहा-सामायिय-

चरित्तविणतो एवं छेदोवट्टाविणयचरित्तविणतो परिहार-विसुद्धिगचरित्तविणतो सुहुमसंपरागचरित्तविणतो अध-क्खायचरित्तविणतो। एतेसि पंचण्हं चरित्ताणं को विणतो ? भण्णति—पंचिवधस्स वि चरित्तस्स जा सद्द-हणता सद्दियस्स य काएण फासणया विहिणा य पक्ष्वणया एस चरित्तविणयो। (दअचू पृ१५)

चारित्रविनय के पांच प्रकार हैं-

- १. सामायिकचारित्रविनय ।
- २. छेदोपस्थापनीयचारित्रविनय ।
- ३ परिहारविशुद्धिचारित्रविनय ।
- ४. सूक्ष्मसम्परायचारित्रविनय ।
- ५. यथाख्यातचारित्रविनय।

प्रश्न होता है कि चारित्र का कैसा विनय? समाधान में कहा है — चारित्र के प्रति सम्यक् श्रद्धा, उसकी सम्यक् अनुपालना और उसकी विधिपूर्वक प्ररूपणा — यही चारित्र का विनय है।

#### मन-वचन विनय

मणविणयो—आयरियादिसु अकुसलमणवज्जणं कुसलमणउदीरणं च । एवं वायःविणओ वि ।

(दअच् पृ १४)

आचार्य, उपाध्याय आदि के प्रति अकुशल मन (दुश्चिन्तन) का वर्जन और उनके प्रति कुशल मन का प्रवर्तन (आदरास्पद भावधारा) मन विनय है आचार्य आदि के प्रति अकुशल वचन का वर्जन एवं कुशल वचन का प्रयोग करना वचन विनय है।

#### काय विनय

कायविणतो तिस चेवाऽऽयरियाबीणं अद्धाण-वायणातिपरिसंताणं सीसादारब्भ जाव पादतला पयत्तेण विस्सामणं। (दअचू पृ १५)

आचार्य आदि जब गमनागमन अथवा वाचना देने से परिश्रान्त हो जाएं तो उन्हें सिर से पैर तक चांपना कायविनय है।

#### औपचारिक विनय

भोवयारियविणतो सत्तिविहो, तं जहा—सदा आय-रियाण अक्सासे अच्छणं, छंदाणुवत्तणं, कारियिनिमित्त-करणं, कतपिडकितिता, दुवखस्स गवेसणं, देसकालण्णुया, सञ्वत्थेसु अणुलोमया। (दअचू पृ १४)

लोकोपचार विनय के सात प्रकार हैं--

१ अभ्यासवृत्तिता – सदा आचार्यं के समीप रहना ।

- २. छन्दानुवृत्तिता—आचार्य के अभिप्राय का अनुवर्तन करना।
- ३. कार्यनिमित्तकरण कार्य की सिद्धि के लिए अनुकूल वर्तन करना, आचार्य में चैतसिक प्रसन्नता उत्पन्न करना।
- ४. कृतप्रतिकिया कृत उपकार के प्रति अनुकूल वर्तन करना।
- ५. दुःख की गवेषणा ─आर्त्त की गवेषणा करना।
- ६. देशकालज्ञता -देश और काल को समकना।
- ७. सर्वार्थ-अनुलोमता—सब प्रकार के प्रयोजनों की सिद्धि के लिए अनुकूल वर्तन करना।

## ४. विनय के अन्य प्रकार

विणए दुविहे -- गहणविषए, आसेवणाविषए। (दजिचू पृ ३०१)

विनय के दो प्रकार हैं—

- १. ग्रहणविनय —ज्ञानात्मक विनय।
- २. आसेवनाविनय -- क्रियात्मक विनय । लोगोवयारविणयो अत्यणिमित्तं च कामहेउं च । भयविणय मोक्खविणयो विणयो खलु पंचहा होइ ॥ (दिन २११)

विनय (अनुवर्तन) के पांच प्रकार हैं —

- १. लोकोपचारिवनय-अनुशासन, शुश्रूषा और शिष्टा-चार पालन ।
- २. अर्थविनय --अर्थं के लिए अनुवर्तन करना।
- ३. कामविनय काम के लिए अनुवर्तन करना।
- ४. भयविनय भय के लिए अनुवर्तन करना।
- ५. मोक्षवितय—मोक्ष के लिए अनुवर्तन करना । अब्भुट्टाणं अंजलि आसणदाणं च अतिधिपुया य । लोगोवयारविणयो देवतपूया य विभवेणं॥ अब्भासवित्ति छदाणुबत्तणं देस-कालदाणं च । अब्भुट्टाणं अंजलि आसणदाणं च अत्थकते॥ एमेव कामविणयो भवे य णेथव्वो आणुपुच्वीए।....

लोकोपचारविनय पांच प्रकार से किया जाता है—

१. अभ्युत्यान २. अञ्जलिकरण ३. आसनदान ४. अतिथि-पूजा और ५. देवपूजा ।

अर्थं की प्राप्ति के लिए छह प्रकार से विनय किया जाता है--१. अभ्यासवृत्तिता २. छन्दानुवर्तन २. देश-कालदान ४. अभ्युत्थान ४. अञ्जलिकरण ६. आसनदान ।

(दनि २१२-२**१४)** 

इसी प्रकार काम और भय के निमित्त भी इन छह प्रकारों से विनय किया जाता है।

(धन के लिए राजा आदि के पास रहना, उनके अभिप्राय को समफना, अपेक्षा होने पर धन आदि से उनका सहयोग करना अर्थविनय है। काम के निमित्त स्त्री आदि के पास रहना, मधुर वचनों से उसे आश्वस्त करना, वस्त्र आदि देना कामविनय है। दास, भृतक आदि भय से अपने स्वामी के पास रहते हैं, उनकी आज्ञा का अनुवर्त्तन करते हैं—यह भयविनय है। देखें—दिजचू पृ २९४,२९६)

# ६. मोक्ष विनय

दंसण नाण चरित्ते तवे य तह ओवयारिए चेव ।
एसी उ भोक्खविणयो पंचित्रहो होइ णायक्वो ॥
दक्वाण सक्वभावा उविद्धा जे जहा जिणवरेहि ।
ते तह सहहित णरो दंसणिवणयो भवित तम्हा ॥
नाणं सिक्खित नाणं गुणेति णाणेण कुणित किच्चाणि ।
नाणी णवं ण बंधित नाणिवणीयो भवित तम्हा ॥
अट्ठविधं कम्मचयं जम्हा रित्तं करेति जयमाणो ।
णवमण्णं च ण बंधित चरित्तविणयो भवित तम्हा ॥
अवणेति तवेण तमं उवणेति य मोक्खमग्गमप्पाणं ।
तविणयमणिच्छितमती तवोविणयो भवित तम्हा ॥
अध ओवगारिओ पुण दुविधो विणओ समासतो होति ।
पिड्रक्वजोग्यंजण्योऽण्चासातणाविण्यो ॥
(दिन २१५-२२०)

मोक्षवितय के पांच प्रकार हैं —

- १. दर्शनविनय जिनप्रवचन में श्रद्धा ।
- २. ज्ञानविनय ज्ञानपदों को सीखना, उनका अभ्यास करना, नये कर्मों का बंध न करना।
- चारित्रविनय ─अष्टविध कर्मोपचय से रिक्त होना तथा नये कर्मों का बंध न करना।
- ४. तपविनय अनक्षन आदि बारह प्रकार के तप से अज्ञान आदि रूप तम को क्षीण कर मोक्ष के निकट पहुंचना।
- ५. उपचारिवनय गुरु आदि का सत्कार-बहुमान करना ।
   उपचारिवनय के दो प्रकार हैं १. प्रतिरूपयोग-विनय २. अनाक्षातनाविनय ।

### प्रतिरूपयोगविनय

पडिक्तो खलु विषयो कायियजोगे य नाय माणसिओ । अटु चउव्विह दुविहो पक्त्वणा तस्सिमा होति ।। अब्भुट्टाणं अंजलि आसणवाणं अभिग्गह किती य।
सुरसूसण मणुगच्छण संसाधण काय अट्ठविहो।।
हित मित अफहसभासी अणुवीतिभासि वायियो विषओ।
अकुसलमणोनिरोहो कुसलमणउदीरणा चेव।।
(दनि २२१-२२३)

प्रतिरूपयोगविनय के तीन प्रकार हैं -

- कायिक विनय ─अम्युत्थान, अञ्जलिकरण, आसन-दान, अभिग्रह, कृतिकर्म, शुश्रूषा, अनुगमन और संसाधन (पहुंचाने जाना) ।
- २. वाचिक विनय हित, मित, अपरुष और विमर्श-पूर्व ह बोलना ।
- मानसिक विनय अकुशल मन का निरोध और कुशल मन का प्रवर्तन ।

पिंडरूवो खलु विणयो पराणुबत्तीपरो मुणेयक्वो । अप्पिंडरूवो विणयो णायव्वो केवलीणं तु ॥ (दनि २२४)

छद्मस्थ के प्रतिरूपविनय होता है, क्योंकि वे परानुवृत्तिपरायण होते हैं। केवली के अप्रतिरूपविनय होता है।

### अनाशातनाविनय

तित्यकर सिद्ध कुल गण संघ किरिय धम्म नाण नाणीणं । आयरिय थेक्वज्भाय गणीणं तेरस पदाणि ।। अणसातमा य भत्ती बहुमाणो तह य वण्णसंजलणा । तित्थगरादी तेरस चतुग्गुणा होंति बावण्णा ।। (दिन २२६-२२७)

अनाशातनाविनय के बावन प्रकार हैं—

अनाशातना, भक्ति, बहुमान और वर्ण-संज्वलन — इन चार प्रकारों से अहेतों का विनय होता है। इसी प्रकार सिद्ध, कुल, गण, संघ, कियावाद, धर्म, ज्ञान, ज्ञानी, आचार्य, स्थविर, उपाध्याय एवं गणी— इन तैरह के साथ अनाशातना, भक्ति, बहुमान और वर्णसंज्वलन— इन चारों का गुणन करने पर बावन प्रकार बनते हैं।

## ६. विनय की निष्पत्ति

विणओ सासणे मूलं, विणीओ संजओ भवे । विणयाउ विष्पमुक्कस्स, कओ धम्मो कओ तवो ।। (आवनि १२१६)

विनय शासन (द्वादशाङ्ग) का मूल है। विनीत संयत होता है। जो विनय से शून्य है, उसके कहां धर्म और कहां तप? एवं धम्मस्स विणओ, मूळं परमो सो मोक्खो । जेण किंत्ति सुयं सिग्घं, निस्सेसं चाभिगच्छई ॥ विणयं पि जो उवाएणं, चोइओ कुष्पई नरो। दिन्वं सो सिरिमेज्जंति, दंडेण पडिसेहए॥ (द ९।२।२,४)

धर्म का मूल है विनय (आचार) और उसका परम फल है मोक्ष। विनय के द्वारा मुनि कीर्ति, क्लाघनीय श्रुत और समस्त इब्ट तत्त्वों को प्राप्त करता है।

विनय में उपाय के द्वारा भी प्रेरित करने पर जो कुपित होता है, वह आती हुई दिव्य लक्ष्मी को डंडे से रोकता है।

विषुलमित मानसिक चिन्तन के पुद्गलों की विविध परिणितयों को विशेष रूप से जानने वाला ज्ञान।

(द्र. मनःपर्यवज्ञान)

विमल---तेरहवें तीर्थंकर ।

(द्र. तीर्थंकर)

विवेक—अशुद्ध आहार आदि का परिष्ठापन। प्रायश्चित्त का चौथा प्रकार।

(द्र. प्रायश्चित्त)

# वृद्धश्रावक-तापसों का एक सम्प्रदाय।

उस्सण्णं वुड्ढवते पञ्चयंति ति तावसा बुड्ढा भणिता। सावगधम्मातो पसूयत्ति बंभणा बोहगत्ति भणिता। अण्णे भणंति — वुड्ढा सावगा बंभणा इत्यर्थः। (अनुसूपृ१२)

वृद्धाः — तापसाः प्रथमसमुत्पन्नत्वात् प्रायो वृद्धकाल एव दीक्षाप्रतिपत्तेः । श्रावका धिम्वर्णाः । अन्ये तु वृद्धश्रावका इति व्याचक्षते धिग्वर्णा एव ।

(अनुहावृ पृ १७)

श्रावका - ब्राह्मणाः प्रथमं भरतादिकाले श्राव-काणामेव सत्ता पश्चाद् ब्राह्मणत्वभावाद् ।

(अनुमवु प २३)

वृद्धश्रावक शब्द में दो पद हैं — वृद्ध और श्रावक । बद्ध का अर्थ है तापस और श्रावक का अर्थ है ब्राह्मण ! भगवान् ऋषभ की प्रवच्या के बाद सबसे पहले तापसों की उत्पत्ति हुई, इसलिए वे वृद्ध कहलाये । अथवा तापस प्राय: वृद्धावस्था में संन्यास स्वीकार करते थे, इस कारण वे बृद्ध कहलाए । कुछ आचार्यों ने वृद्धश्रावक शब्द को एक ही पद मानकर क्राह्मण का वाचक बतलाया है।

सम्राट् भरत आदि के समय में जो श्रावक थे, वे कालान्तर में ब्राह्मण कहलाये।

वेदक सम्यक्त्य कायोपशमिक सम्यक्त्व से क्षायिक सम्यक्त्व को उपलब्ध करते समय, अन्तिम समय में जब जीव सम्यक्त्व मोहनीय का प्रदेशोदय में वेदन करता है, उस समय प्राप्त होने वाला सम्यक्त्व।

ारत हाम पाला सम्यवस्य । (द्र. सम्यवस्य)

वेदनीयकर्म - सुख-दु:ख के संवेदन का हेतुभूत कर्म। (द्र. कर्म)

वैक्रिय शरोर—विविध रूप करने में समर्थ शरीर। (द्र. शरीर)

वैनियको बुद्धि—विनय--शिक्षा से उत्पन्न क्षमता । (द्र. बुद्धि)

वैमानिक - ज्योतिश्चक से असंख्य योजन की दूरी पर स्थित विमानों में उत्पन्न होने वाले देव। (द्र. देव)

**वैयावृत्त्य** ∹सेवा, शुश्रूषा ≀

- १. वेयावृत्त्व का स्वरूप
- २. वैयाबृत्य किनकी ?
- ३. वैयावृत्त्य की अर्हता
- ४. वैयावृत्त्य अप्रतिपाती
- ५. वैयावृत्त्य के उदाहरण
- ६. वैयावृत्त्य के परिणाम
  - \* वैयावृत्त्यः तप का एक भेद

(इ. तप)

# १. वैयावृत्त्य का स्वरूप

वेयावच्चं वावडभावो तह धम्मसाहणणिमित्तं। अन्नाइयाण विहिणा संपाडणमेस भावत्थो।। (उज्ञावृप ६०९)

धर्मसाधना में सहयोग करने के लिए संयमी को शुद्ध आहार, औषध आदि लाकर देना तथा उसके अन्य कार्यों में व्यापृत होना वैयावृत्त्य है। आयरियमाइयम्मि य नेयावच्चिम्मि दसविहे । आसेवणं जहाथामं, वेयावच्चं तमाहियं ॥

(इ इंश्इइ)

व्यावृत: -कुलादिकार्येषु व्यापारवास्तद्भावो वैयावृत्त्यम् । (उशावृ प ५९०)

दसविध वैधावृत्त्याह्रं मुनियों के वैयावृत्त्य में यथाशक्ति व्यापृत होना वैपावृत्त्य है ।

# २. वयावृत्त्य किनकी ?

वेयावच्चं ''इमेसि दसण्हं—आयरियउवङभायथेर-तवस्सिगिलाणसिक्खगसाहम्मियकुलगणसंघाणं ।

(दअचू १११)

वैयावृत्त्यार्ह के दस भेद आचार्य, उपाध्याय, स्थविर, तपस्वी, ग्लान, शैक्ष, सार्धामक, कुल, गण, संघ।

# ३. वैयावृत्त्य की अर्हता

अलसं घिसरं सुविरं खमगं कोहमाणमायलोहिल्लं । कोऊहलपडिबद्धं वेयावच्चं न कारिज्जा ॥ एयदोसिवमुक्कं कडजोगि नायसीलमायारं । गुरुभत्तिसंविणीयं वेयावच्चं तु कारेज्जा ॥ (ओभा १३३,१३४)

जो व्यक्ति आलसी, बहुभोजी, ऊंघने वाला, तपस्वी, क्रोधी, अहंकारी, मायावी, लोभी, कुतूहलप्रिय और सूत्र-अर्थ में प्रतिबद्ध हो, उसे सेवाकार्य में नियोजित नहीं करना चाहिये।

जो इन दोषों से मुक्त है, कृतयोगी —गीतार्थ है, शील और आचार को जानने वाला है, पुरुभक्त है, बाह्य उपचार को जानता है, वह वैयावृत्त्य करने का अधिकारी है।

# ४. वैयावृत्त्य अप्रतिपाती

वेयावच्चं निययं करेह उत्तमगुणे धरिताणं । सच्चं किल पडिवाई वेयावच्चं अपडिवाई ॥ पडिभग्गस्स मयस्स व नासइ चरणं सुयं अगुणणाए । न हु वेयावच्चचित्रं सुहोदयं नासए कम्मं ॥ (ओनि ५३२,५३३)

उत्तम गुणों से सम्पन्त साधुओं की वैयावृत्य अवश्य करनी चाहिये ! वैयावृत्य अप्रतिपाती है — इससे अजित सुभक्ष में उदय में आने वाला कर्मफल नष्ट नहीं होता । चारित्र और ज्ञान प्रतिपाती हैं — प्रमाद या कर्मोदय के कारण अथवा मृत्यु के पश्चात् चारित्र नष्ट हो जाता है; पढा हुआ, सीखा हुआ ज्ञान परिवर्त्तना के अभाव में विस्मृत हो जाता है।

# प्र. वैयावृत्य के उदाहरण

भरहो बाहुबलीवि य दसारकुलनंदणो य वसुदेवो । वेयावच्वाहरणा तम्हा पडितप्पह जईणं ॥ (ओनि ४३४)

भरत, बाहुबलि, दशारकुलनन्दन वसुदेव ये सेवा के उदाहरण हैं।

### भरत-बाहुबली

"पुंडरिगणिए उ चुया तओ सुया वहरसेणस्स ।।
पढिमित्थ वहरणाभो बाहु सुबाहू य पीढमहपीढे।
तेसि पिआ तित्थअरो णिक्खंता तेऽवि तत्थेव।।
पढमो चउदसपुर्वो सेसा इक्कारसंगिवउ चउरो।
बीओ वेयावच्चं किइकम्मं तहअओ कासी।।
भोगफलं बाहुबलं पसंसणा जिट्ठ इयर अचियत्तं।""
(आविन १७४-१७६)

जम्बूद्वीप में पुंडरीकिणी नगरी। वज्रसेन राजा। धारिणी रानी । उसके बज्जनाभ, बाहु, सुबाहु, पीठ और महापीठ ये पांच पुत्र थे। वज्रसेन प्रव्रजित होकर तीर्थंकर बने । वज्रनाभ चक्रवर्ती बना, शेष चार मांडलिक राजा हुए। एक दिन निलनीगुल्म उद्यान में वज्रसेन का पदार्पण हुआ। ये पांचों भाई पिता के पास प्रवृजित हो गए। बज्रनाभ ने चतुर्दश पूर्वीका अध्ययन किया, शेष भाइयों ने एकादश अंगों को पढ़ा। बाहु सबकी वैयावृत्य करता । सुबाहु भगवान् का कृतिकर्म करता । एक दिन वज्रनाभ ने उन दोनों का गुणोत्कीर्तन किया-तुम लोगों ने साधुओं की वैयावृत्त्य करके अपने जीवन को सफल बना लिया है। उन दोनों की प्रशंसा सुनकर पीठ और महापीठ को अप्रीति उत्पन्न हुई। उन्होंने कहा - हम इतना स्वाध्याय करते हैं, लेकिन हमारी प्रशंसा नहीं होती। यह ठीक भी है। जो काम करता है, उसी की प्रशंसा होती है। वैयावृत्त्य संघ की अव्यवच्छित्ति और महान् निर्जरा का हेतु है।

बाहु और पीठ भरत और ब्राह्मी के रूप में तथा सुबाहु और महापीठ बाहुबली और सुन्दरी के रूप में उत्पन्न हुए ! (देखें — आवचू १ पृ १३३,१५३)

# ६. वैयावृत्त्य के परिणाम

वेयावच्चेणं तित्थयरनामगोत्तं कम्मं निबंधइ । (उ २९।४४)

वैयावृत्य से जीव तीर्थंकर नाम-गोत्र कर्म का बंध करता है।

गुरुसाहम्मियसुस्सूसणयाए णं विणयपडिवर्त्त जणयइ। विणयपडिवन्ने य णं जीवे अणच्चासायणसीले नेरइय-तिरिक्खजोणियमणुस्सदेवदोग्गईओ निरुंभइ। वण्णसंज-लणभत्तिबहुभाणयाए मणुस्सदेवसोग्गईओ निबंधइ सिद्धि सोग्गइं च विसोहेइ। पसत्थाइं च णं विणयमूलाइं सन्वकञ्जाइं साहेइ। अन्ने य बहवे जीवे विणइत्ता भवइ। (उ २९।४)

गुरु और सार्धामक की भुश्रूषा से जीव विनय को प्राप्त होता है। विनय को प्राप्त करने वाला व्यक्ति गुरु का अविनय या परिवाद करने वाला नहीं होता, इसलिए वह नैरियक, तिर्यम्योनिक, मनुष्य और देव-सम्बन्धी दुर्गति का निरोध करता है। श्लाघा, गुण-प्रकाशन, भक्ति और बहुमान के द्वारा मनुष्य और देव-सम्बन्धी सुगति से संबंध जोड़ता है। सिद्धि और सुगति का मार्ग प्रशस्त करता है। विनयमूलक सब प्रशस्त कार्यों को सिद्ध करता है और दूसरे बहुत व्यक्तियों को विनय के पथ पर ले आता है।

लाभेण जोजयतो जइणो लाभंतराइय हणइ।
कुणमाणो य समाहि सन्वसमाहि लहइ साहू।।
वेयावच्चे अब्भृद्वियस्स सद्धाए काउकामस्स।
लाभो चेव तवस्सिस्स होइ अद्दीणमणसस्स।।
(ओनि ५३४,५३७)

जो मुनि आहार, औषधि, उपिध आदि के द्वारा साधुओं की वैयावृत्त्य करता है, वह लाभांतराय कर्म को क्षीण करता है। वह पादप्रक्षालन, भ्रक्षण, मर्दन आदि सेवाकार्यों से सेवाई साधुओं की चित्तसमाधि में योगभूत बनता है तथा वह स्वयं सर्वसमाधि (प्रारीरिक, मानसिक और भावनात्मक स्वास्थ्य) को प्राप्त करता है।

श्रद्धा (घनीभूत इच्छा) से वैयावृत्त्य के लिए अभ्यु-त्थित अदीनमना तपस्वी साधु को निर्जरा का लाभ अवश्य होता है, चाहे उसे आहार आदि का लाभ हो या न हो। जो गिलाणं पडियरइ सो मं पडिअरति । जो मं पडिअरइ सो गिलाणं पडियरति ।

(ओनिवृप ३९)

जो ग्लान की सेवा करता है, वह मेरी (तीर्थंकर की) सेवा करता है। जो मेरी सेवा करता है, वह ग्लान की सेवा करता है।

वैहायसमरण- मरण का एक प्रकार। (द्र. मरण)

घ्यंजनावग्रह --इंद्रिय और अर्थ का संबंध। (द्र. आभिनिबोधिक ज्ञान)

व्यंतर — जो मध्य लोक में पहाड़ों तथा वनों के अन्तरों में रहते हैं, वे देव। (द्र. देव)

### व्याकरण - शब्दशास्त्र ।

- १. व्याकरण का निर्वचन
- २. व्याकरण के अंग
  - ० वचन विभक्ति (कारक)
  - समास
  - ० सद्धित
- ३. लिंग
- ४. सन्धि
- ५. पर
- ६. नाम की परिभाषा
  - ० प्रकार

# १. व्याकरण का निर्वचन

व्याक्रियन्ते लोकिका: सामयिकाश्च शब्दा अनेनेति व्याकरणं - भब्दशास्त्रम् । (आवमवृष २५९)

जिसके द्वारा लौकिक और सामयिक शब्द व्युस्पन्न किए जाते हैं, वह व्याकरण — शब्दशास्त्र है।

# २. व्याकरण के अंग

भावप्पमाणे चडिव्वहे पण्णत्ते, तं जहा — सामासिए तद्धितए धाउए निहत्तिए। (अनु ३४९)

भावप्रमाण के चार प्रकार हैं-

- समास—दो या दो से अधिक पदों का परस्परा= श्रय भाव से संबंध ।
- २. तद्धित -- तद्धित प्रत्यय का हेतुभूत अर्थ ।

इ. धातु — भू (सत्ता), एध (वृद्धि) आदि धातुएं।
४. निरुक्ति — अक्षरार्थं। जैसे — भ्रमति च रौति च — भ्रमण और गुंजारव करता है, इसलिए भ्रमर। मह्यां क्षेते -- पृथ्वी पर सोता है इसलिए महिए।

(शब्दसिद्धि और शब्दसंरचना की प्रामाणिकता व्याकरण के द्वारा होती है। इस अपेक्षा से समास, तद्धित आदि को भावप्रमाण बतलाया गया है।)

ं त्वारग-समास-तद्धिय-निरुत्तवच्चो वि य पयत्थो ।। (विभा १००३)

पदार्थ के चार प्रकार हैं —

१. कारक —जैसे—पचतीति पाचक: ।

२. समास--जैसे -राज्ञः वृहवः राजवृहवः ।

३. तद्धित-जैसे-- वसूदेवस्यापत्यं वासूदेव: ।

४. निरुक्त - जैसे - अध्वेकर्णः उल्कः ।

## वचनविभक्ति (कारक)

अट्ठिवहा वयणिवभत्ती पण्णता, तं जहा— निद्देसे पढमा होइ, बितिया उवएसणे। तइया करणिम्म कया, चउत्थी संपयावणे।। पंचमी च अवायाणे, छट्ठी सस्सामिवायणे। सत्तमी सिन्नहाणत्थे, अट्ठमाऽऽमंतणी भवे।। ....हंदि नमो साहाए....आधारकालभावे य....।

(अनु ३०८।१,२,४,६)

वचनविभक्ति के आठ प्रकार हैं—

निर्देश में प्रथमा —सो—वह, इमो—यह आदि । उपदेश में द्वितीया — इमं भण — यह कहो आदि । करण में तृतीया — तेण भणियं — उसने कहा आदि । हंदि, नमो और स्वाहा के थोग में तथा सम्प्रदान में चतुर्थी — उपाध्यायाय गां ददाति — उपाध्याय को गाय देता है आदि ।

अभादान में पंचमी - – इतो गिण्ह — इससे ग्रहण कर आदि।

स्वस्वामिवचन (संबंध) में षष्ठी—तस्स इमं वत्यु —उसकी यह वस्तु आदि ।

आधार, काल और भाव में सप्तमी—इमस्मि --इसमें आदि। आमन्त्रण में अष्टमी विभक्ति होती है—हे जुवाण ! हे युवक ! आदि ।

(वयणविभत्ती) वित्थरी सि सद्द्याहुडातो नायन्त्रो पुरुवणिग्गतेसु वा वागरणादिसु। (अनुचू पृ ४७)

वचनविभक्ति की विशद व्याख्या पूर्वगत के शब्दप्राभृत में थी । इस समय उसे प्राभृत के आधार पर निर्मित व्याकरणों से जानना चाहिए।

#### समास

सत्त समासा भवंति, तं जहा— दंदे य, बहुव्वीही, कम्मधारए, दिऊ तहा । तप्पुरिस व्वईभावे, एगसेसे य सत्तमे । (अनु ३५०)

समास के सात प्रकार--

- १. द्वन्द्व—जिस समास में सब पदों की प्रधानता हो । जैसे —दन्तश्च औष्ठश्च —दन्तौष्ठम्, अहिश्च नकुलश्च—अहिनकुलम् ।
- बहुक्रीहि—जिस समास में अन्य पदार्थ की प्रधानता हो। जैसे—पुष्पितकुटजकदम्बः गिरिः।
- ३. कर्मधारय जिस तत्पुरुष समास में विशेषण और विशेष्य का तुल्यार्थ में प्रयोग हो। जैसे — धवलो वसहो — धवलवसहो।
- ४. द्विगु जिस तत्पुरुष समास में पूर्वपद संख्या-वाचक होता है। जैसे — त्रिकटुकम्, त्रिसरम्।
- प्रतिस्पृष्ठयः जिस समास में उत्तरपद की प्रधानता हो । जैसे — राजः पुरुषः — राजपुरुषः ।
- ६. अब्ययीभाव—जिस समास में पूर्वपद की प्रधानता हो। जैसे—ग्रामस्य पश्चात्— अनुग्रामम्।
- ७. एकशेष जिस समास में एक समान रूप वाले अनेक शब्दों में एक शब्द शेष रहता है। जैसे — जिनश्च जिनश्च जिनश्च — जिना:।

पायं पयविच्छेओ समासिवसओ तयत्थिनियमत्थं। पयविग्गहो सि भण्णइ सो सुद्धपए न संभवइ।। (विभा १००६)

इष्ट पदार्थ के नियमन के लिए सामासिक पदों का विच्छेद/विग्रह किया जाता है। यथा खेत: पटोऽस्येति खेतपट:। शुद्धपद—एक पद में पदविग्रह संभव नहीं है।

### तद्भित

तिद्धितए अट्ठिविहे पण्णत्ते, तं जहा—
कम्मे सिष्प सिलीए, संजोग समीवओ य सजूहे।
इस्सिरिया वच्चेण य, तिद्धितनामं तु अट्ठिवहं।।
(अनु ३५०)

तद्धित के आठ प्रकार----

- १. कर्म -- सौत्रिक, कार्पासिक आदि ।
- २. भिल्प तुन्नवाय, तन्तुवाय आदि ।
- ३. श्लोक श्रमण, माहण आदि ।
- ४. संयोग राजा का श्वसुर, राजा का दामाद आदि।
- ४. समीप गिरिनगर (गिरि के समीप का नगर) वैदिश (विदिशा के समीप का नगर) आदि।
- ६. संयूथ --तरंगवतीकार, मलयवतीकार आदि ।
- ७. ऐश्वर्यं -राजा, ईश्वर, कोटवाल आदि ।
- अपत्य अपत्य के कारण होने वाला नाम अर्हत्माता, चक्रवर्तीमाता आदि।

यहां तद्धित शब्द के द्वारा तद्धित प्रत्यय के हेतुभूत अर्थ का ग्रहण करना चाहिए। तुन्नवाय, तंतुवाय जैसे शब्दों में तद्धित का प्रत्यय नहीं है फिर भी उसका हेतु-भूत अर्थ यहां विद्यमान है इसलिए उन्हें तद्धित माना गया है।

इस व्याख्या के आधार पर यह स्पष्ट होता है कि सूत्रकार द्वारा उदाहत नामों में कुछ नाम तद्धित प्रत्यय यक्त हैं और कुछ नाम तद्धित प्रत्ययों के अर्थ से युक्त हैं। तरंगवतीकार आदि नाम कुदन्त प्रत्यय नाले हैं फिर भी उन्हें तद्धित नामों के साथ प्रस्तुत किया गया है। इसका कारण चूणिकार द्वारा किया गया व्यापक अर्थ है। (देखें —अणुओगदाराइ ३५८ का टिप्पण)

# ३. लिंग

तत्थ पुरिसस्स अंता, आ ई ऊ ओ हवंति चत्तारि।
ते चेव इत्थियाए, हवंति ओकारपरिहीणा ॥
अंति य इंति य उंति य, अंता उ नपुंसगस्स बोद्धव्या।
एएसि विण्हंपि य, बोच्छामि निदंसणे एत्तो।।
आकारंतो राया, ईकारंतो गिरी य सिहरी य।
ऊकारंतो विण्ह, दुमो ओअंतो उ पुरिसाणं॥

आकारंता माला, ईकारंता सिरी य लच्छी य **ऊका** रंता जंबू, बह य अंता उ इत्थीणं ॥ अंकारतं धन्तं, इकारत नपुंसग अच्छि । च उंकारंतं पीलूं, महं अंता नपुंसाणं ॥ (अनु २६४।२-६)

लिंग के तीन प्रकार -

पुर्त्लिग--- पुर्त्लिगवाची शब्दों के अन्त में आई ऊ और ओ---ये चार प्रत्यय होते हैं। यथा राया, गिरी, विष्हू, दुमो।

स्त्रीलिंग -- स्त्रीलिंग शब्दों के अन्त में ओकार को छोड़कर आ, ई, ऊ तीन प्रत्यय होते हैं। यथा-- माला, लच्छी, बहु।

नपुंसकिलग - नपुंसकिलगवाची अब्दों के अन्त में अंइं और उं ये तीन प्रत्यय होते हैं। यथा - धन्न, अच्छि, पीलुं।

## ४. सन्धि

चउनामे चउन्बिहे पण्णते, तं जहा -आगमेणं लोवेणं पयईए विगारेणं। (अनु २६५)

चतुर्नाम के चार प्रकार—

आगम - शब्द में किसी वर्ण का आगमन। यथा पर्यासि । (यहां पयस् शब्द में नुम् का आगम हुआ है।)

लोप - पदान्त में स्थित एकार और ओकार के आगे अकार का लोप हो जाता है । यथा—पटोऽत्र ।

प्रकृति — प्रकृति भाव संधि में द्विवचनान्त ईकारान्त, क्रकारान्त और एकारान्त शब्दों में संधि नहीं होती। वे अपनी प्रकृति में स्थित रहते हैं। यथा— अग्नी + एती।

विकार — विकार से होने वाला नाम । यथा --मधु + उदकम् -- मधूदकम् ।

## ४. पद

पंचनामे पंचिवहे पण्णत्ते, तं जहा नामिकं, नैपातिकं, आख्यातिकं, औपसींगकं, मिश्रम् । अश्व इति नामिकम् । खिल्बिति नैपातिकम् । धावतीत्याख्यातिकम् । परीत्यौपसींगकम् । सयत इति मिश्रम् । (अनु २७०) पंचनाम (पद) पांच प्रकार का है---

- तामिक —धातु, विभक्ति और वाक्य को छोड़कर कोई भी अर्थवान् शब्द नाम कहलाता है। यथा— अश्व ।
- २. नैपातिक अमुक-अमुक अर्थों को व्यक्त करने के लिए निश्चित किये गये ने पद, जो सब विभक्तियों और लिंगों में समान होते हैं। यथा खलु, च, ना।
- आख्यातिक धातु के आगे प्रत्यय लगाकर जो रूप निष्पन्त किया जाता है। यथा— धावति।
- ४. औपसर्गिक निपातसंज्ञक शब्दों के अन्तर्गत आए कुछ शब्द किया के योग में उपसर्ग संज्ञा प्राप्त कर लेते हैं। यथा — प्र, परि आदि।
- मिश्र उपसर्ग, धातु, प्रत्यय आदि के योग से जो शब्दरूप बनते हैं। यथा — संयत।

पयमत्यवायगं जोयगं च ''' '(विमा १००३)

पद के दो प्रकार हैं ---

- १. अर्थवाचक --वृक्षः, तिष्ठति आदि ।
- २. द्योतक प्र आदि, च आदि।

# ६. नाम की परिभाषा

जं बत्थुणोऽभिहाणं पञ्जबभेदाणुसारि तं णामं। पितभेतं यण्णमते पिडभेदं जाति जं भणितं॥ दव्वं गुणं पञ्जवं णामेति —-आराधयति ति णाम। (अनुचूपृ ४१)

पर्यवभेदों के अनुसार वस्तु का जो अभिधान है, वह नाम है।

जो प्रत्येक भेद का अनुगमन करता है, वह नाम है।

जो द्रव्य, गुण और पर्याय का --प्रसाधन --प्रतिपादन करता है, वह नाम है।

#### प्रकार

दसनामे दसिवहे पण्णत्ते, तं जहा — १. गोण्णे २. नोगोण्णे ३. आयाणपएणं ४. पिडवनखपएणं ५. पाहण्ण-याए ६ अणाइसिद्धंतेणं ७. नामेणं ८. अवयवेणं ९. संजोगेणं १० पमाणेणं। (अनु ३१९)

नाम के दश प्रकार—-

१. गौण - गुणनिष्पन्न नाम । पावन करता है

इसलिए पवन है।

- २. नोगौण—गुणशून्य नाम । मुद्ग युक्त न होने पर भी पेटी का नाम समुद्ग है । इन्द्र की रक्षा न करने पर भी एक कीट का नाम इन्द्रगोपक है ।
- आदानपद आदि पद से होने वाला नाम ।
   आवंती आयारो का पांचवां अध्ययन ।
- ४. प्रतिपक्षपद प्रतिपक्ष के आधार पर किया जाने वाला नाम । अग्निवा (सियारिन) को शिवा कहना।
- प्रधान जिन वस्तुओं की प्रधानता होती है उसके आधार पर होने वाला नाम । अशोकवन ।
- ५. अनादिसिद्धान्त —अनादि सिद्धान्त से होने वाला नाम । धर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय ।
- नाम—किसी पूर्वज के नाम के आधार पर होने वाला नाम । नौ नंद, विक्रमादित्य ।
- अवयव अवयव के आधार पर होने वाला नाम । श्रृंग के आधार पर बारहिंसगा ।
- संयोग- संयोग के आधार पर होने वाला नाम। हल से व्यवहार करने वाला हालिक।
- १०. प्रमाण प्रमाण से होने वाला नाम।

**व्युत्सर्ग** – शरीर, कषाय आदि का विसर्जन ।

सयणासणठाणे वा, जे उ भिक्खू न वावरे । कायस्स विउस्सग्गो, छट्टो सो परिकित्तिओ ॥ (उ ३०।३६)

सोने, बैठने या खड़े रहने के समय जो भिक्षु व्यापृत नहीं होता, उसके काया की चेष्टा का जो परित्याग होता है, उसे व्युत्सर्ग कहा जाता है। वह आभ्यन्तर तप का छठा प्रकार है। (द्र. तप)

# व्युत्सर्ग के प्रकार

दव्वविज्ञसमा गणउविधसरीरभत्तपाणाण बिज-स्सम्मो, जो वा धम्माणुद्वाणपवत्तो काउस्सम्मादिद्वितो अट्टबसट्टो तस्सवि दव्वविज्ञस्सम्मो, अणुवज्तो वा। भाव-विज्ञसम्मो मिच्छत्तअन्ताणअविरतीणं, अह्वा कसायसंसार-कम्माण वा विज्ञसम्मो। (आवच् १ पृ ६१६)

द्रव्यव्युत्सर्गः आर्तप्रयानादिष्यायिनः कायोत्सर्गः। भावव्युत्सर्गस्त्वज्ञानादिपरित्यागः अथवा धर्मगुक्लध्या-यिनः कायोत्सर्गः। (आवहात् १ पृ ३२४) व्युत्सर्गकेदो प्रकार हैं -

- १. द्रव्यव्युत्सर्ग नग, उपिध, भरीर अन्त-पान आदि का व्युत्सर्ग अथवा आर्त्तध्यान आदि करने वाले का कायोत्सर्ग अथवा कायोत्सर्ग में अनुपयुक्त ।
- २ भावव्युत्सर्ग मिथ्यात्व, अज्ञान, अविरति का व्युत्सर्ग अथवा संसार, कषाय, कर्म का व्युत्सर्ग अथवा धर्मध्यान, शुक्लध्यान करने वाले का कायोत्सर्ग।

वितोसग्गो — परिच्चागो । सो बाहिर-ऽब्भंतरोवहिस्स जिणथेरकिप्याणं चेल-अचेला दुविहा बारसावसाण-चउद्सोवग्गहे अणेगविहगण-भत्त-सरीर-वायामाणसाणं अब्भंतरस्स मिच्छादिरसणाविरतिपमायकसायाणं वितो-सग्गो । (दअचू पृ १९)

व्युत्सर्भ का अर्थ है - परित्याग । उसके दो प्रकार हैं - १. बाह्य उपिध का त्याग २. आभ्यन्तर उपिध का त्याग ।

बाह्य उपिथ — जिनकल्पी के बारह उपकरण, स्थविर-कल्पी के चौदह उपकरण तथा गण, आहार, भरीर, वचन और मन की प्रवृत्ति का त्याग ।

आभ्यन्तर उपिध - मिथ्यादर्शन, अविरति, प्रमाद और कषाय का त्याग।

# व्युत्सर्ग का उदाहरण : प्रसन्नचन्द्र राजींव

दव्वविउस्सग्गे खलु पसन्तचंदो हवे उदाहरणं । पडिआगयसंवेगो भावंमि वि होइ सो चेव ॥ (आविन १०५१)

क्षितिप्रतिष्ठित नगर में महाराज प्रसन्नचन्द्र भगवान्
महावीर के प्रवचन को सुन विरक्त हो गए। दीक्षा
स्वीकार की। जिनकल्प स्वीकार करने की इच्छा से
सक्त्व भावना से अपने अपको भावित कर रहे थे। एक
दिन राजगृह नगर के बाहर इमजान में प्रतिमा में स्थित
थे। भगवान् महावीर वहां पधारे। सारे लोग वन्दना
को जा रहे थे। दो विणक् भी वहां से गुजरे।
प्रसन्नचन्द्र को ध्यानस्थ देखकर एक ने कहा— ये हमारे
राजा हैं। राजलक्ष्मी को छोड़कर तपःश्री को स्वीकार
किया है। ये धन्य हैं। तब दूसरे ने कहा— क्या धन्य
है ? अपने नावालिंग पुत्र को राज्य सौंप कर स्वयं
सन्यासी बन गए। सारी जनता दुःखी है। यह सुनते ही
मुनि कुपित हो गए। मानसिक संग्राम प्रारम्भ हो गया।

वे रौद्रध्यान में चले गए। उधर राजा श्रेणिक भग-वान् को बन्दना करने जारहा था। मार्गमें मुनि प्रसन्नचन्द्र को देखा, बन्दना की । तत्पश्चात् वह भगवान् महाबीर के समवसरण में पहुंचा। वहां उसने भगवान् से पूछा -- भंते ! मुनि प्रसन्तचन्द्र ध्यान में स्थित हैं। बभी वे मृत्युको प्राप्त हो जाए तो कहां उत्पन्न होंगे ? भगवान् ने कहा — सातवीं नरक में । इसी बीच मानसिक संग्राम में मुनि के सारे शस्त्र नष्ट हो गए। तब शिरस्त्राण द्वारा मारता हूं - यह सोच अपना हाथ सिर पर रखा । लुंचित सिर को देख वे संवेग को प्राप्त हो गए। विशुद्ध परिणामों से आत्मा की निन्दा कर पुनः शुक्लध्यान में अवस्थित हो गए। उधर श्रेणिक ने पुनः पूछा---भगवन् ! प्रसन्तचन्द्र राजींष इस समय मृत्यु को प्राप्त हों तो कहां उत्पन्न होंगे ? भगवान् ने कहा --अनुत्तर विमान में। इसी बीच श्रेणिक ने देवदुन्दुभि का स्वर मुना । भगवान् ने कहा — उन्हें केवलज्ञान प्राप्त हो गया है। देवता उनकी महिमा कर रहे हैं। यह प्रसन्तचन्द्र राजिं के द्रव्यव्युत्सर्ग और भावव्युत्सर्ग का उदाहरण (आवच् १ पृ ४४४ हावृ १ पृ ३२४) है।

व्रत प्रत्याख्यान । (द्र. श्रावक)

शकुन - पशु, पक्षी, व्यक्ति, वस्तु आदि से मिलने वाली शुभ-अशुभ की पूर्व-सूचना।

जंबू अ चासमकरे भारहाए तहेव नजले अ। दंसणमेव पसत्यं पयाहिणे सव्वसंपत्ती ।! नंदी तूरं पुण्णस्स दंसणं संखपडहसद्दी य । भिगारछत्तचामर घयप्पडामा पसत्याई ॥ समणं संजयं दंतं सुमणं मोयगा दिहं। मीणं घंटं पडागं च सिद्धमत्थं विआगरे॥

(ओभा ८४-८६)

प्रस्थान वेला में सियार, पपीहा, मयूर, भारद्वाज (भरत पक्षी), नकुल का दिखना शुभ है। सियार आदि दाहिनी ओर प्राप्त होने से अत्यधिक प्रशस्त हैं।

मंदी वाद्य, तूर्य, पूर्ण कलश, शंख और पटह का शब्द, कारी, छत्र, चामर, ध्वज-पताका आदि का योग प्रशस्त है।

लिंगमात्रधारी तथा संयत और दान्त श्रमण, पुष्प,

मोदक, दही, मत्स्य, घंटा, पताका सरसों आदि की प्राप्ति शुभ है। प्रस्थान वेला में इनके प्राप्त होने से कार्य की सिद्धि होती है।

### अप्रशस्त शकुन

मइल कुचेले अब्भंगिएल्लए साण खुज्जवडभे या।
एए उ अप्पसत्या हवंति खित्ताउ निंताणं।।
नारी पीवरगब्भा बहुकुमारी य कटुभारो अ।
कासायवत्थ कुच्चंधरा य कज्जं न साहेंति।।
(ओभा ८२,८३)

भरीर और वस्त्रों से मिलन तथा जीर्णवस्त्रधारी, स्नेहाभिषिक्त शरीर वाला, श्वान (बार्ये पार्श्व से दायें पार्श्व को ओर जाता हुआ कुत्ता), कुब्ज, वामन, निकट प्रसव वाली स्त्री (आपन्नसत्त्वा), वर्धकुमारी, काष्ठ का गट्टर, कषाय रंग के वस्त्रों को धारण करने वाला, दाढी-मूंछ को धारण करने वाला ये सब अप्रशस्त हैं। प्रस्थान-वेला में इनके प्राप्त होने ये कार्य की सिद्धि नहीं होती। शरीर—काय। पौद्गलिक सुख-दु:ख की अनुभूति का माध्यम।

- १. द्रव्यकाय-भावकाय
- २. शरीर के प्रकार
- ३. औदारिक शरीर
  - ० प्रकार
  - ० मनुष्यों के शरीर ... अघन्य पद संख्या
- ४. वैक्रिय शरीर
- ५. आहारक शरीर
  - ० प्रकार
- ६. तैजस शरीर
- ७. कार्मण शरीर
- ८. किस जीव के कितने शरीर ?
- ९. शरीरों की फम-व्यवस्था
- १०. जीवप्रयोगकरण : शरीरकरण
- ११. जीवप्रयोगकरण: संघातपरिशाटकरण
- १२. औदारिक शरीर और रोग
- १३- शरीरधारण का प्रयोजन
- १४. शरीरप्रत्याख्यान का यरिणाम

\* शरीर की वर्गणायें (इ. वर्गणा)

\*कर्मऔर शरीर का सम्बन्ध (द्र. कर्म)

\* शरीर की प्रवृत्ति (द्र. घोग)

\* शरीरनामकर्मं की स्थिति (द्र. कर्म)

### १. द्रव्यकाय-भावकाय

जीवस्स निवासाओ पोग्गलचयओ य सरणधम्माओ ।
काओऽवयवसमाहाणओ य दव्व-भावमओ ॥
तज्जोग्गपुग्गला जे मुक्का य पओगपरिणया जाव ।
सो होइ दव्वकाओ बद्धा पुण भावओ काओ ॥
चयनं कायः चीयतेऽनेनेति वा कायो निवास-चितिशरीरो-पसमाधानेषु । "तं च जीवप्रयोगपरिणामं ते
मुक्ताः पुद्गला जबन्यतोऽन्तर्मृहूर्त्तम्, उत्कृष्टतस्त्वसंख्येयं
कालं न मुञ्चन्ति, ततः परं त्ववश्यं परित्यजन्ति तमिति ।
(विभा ३५२७,३५२८ मन् पृ ३५३,३५४)

शरीर का पर्याय है - काय! काय के चार अर्थ हैं – निवास, चय. विशरण और अवयवों का सम्यक् आधान। काय में जीव का निवास होता है, प्रतिक्षण पुद्गलों का उपचय और अपचय होता है, सिर, बाहु आदि अवयव सम्यक्रूप से व्यवस्थित होते हैं - इन कारणों से शरीर को काय कहा जाता है। औदारिक-काय के योग्य पुद्गल, जो औदारिककाय की परिणति के अभिमुख हैं, किन्तु अभी तक जीव ने उन्हें ग्रहण नहीं किया है, वह द्रव्यकाय है। जीव ने औदारिक वर्मणा के जिन पुर्गलों को औदारिककाय प्रयोग के रूप में परिणत कर छोड़ दिया है, वे भी तब तक द्रव्यकाय हैं, जब तक औदारिक शरीरकाय प्रयोगपरिणाम को छोड़ कर अन्य रूप में परिणत नहीं होते हैं। वे पुद्गल जघन्यतः अन्त-मृहर्त्त और उत्कृष्टतः असंख्येय काल तक जीव के प्रयोग-परिणाम को नहीं छोड़ते, उसके पश्चात् अवश्य छोड़ देते हैं।

जीव से बद्ध, औदारिक आदि कायरूप में परिणत पुद्गल भावकाय है।

# २. शरीर के प्रकार

पंच सरीरा पण्णता, तं जहा — ओरालिए वेउ व्विष् आहारए तेयए कम्मए। (अनु ४४६)

शरीर के पांच प्रकार हैं ─औदारिक, वैक्रिय, आहारक, तैजस और कार्मण ।

# ३. औदारिक शरीर

उदारं उरालं उरलं उरालियं वा उदारियं, तित्यगर-गणधरसरीराइं पढुच्च उदारं, उदारं नाम प्रधानं, उरालं नाम विस्तरालं, विशालंति वा जं भणिते होति, कहं? सातिरेगजोयणसहस्समवट्टियप्पमाणमोरालियं अण्णमेदह मित्तं णित्यं, वेउव्वियं होज्जा लक्खमिह्यं, अविद्वयं पंचधणुसते, इमं पुण अविद्वितपमाणं अतिरेगजीयणसहस्सं वनस्पत्यादीनामिति । उरलं नाम स्वरूपप्रदेशीपचितत्वाद् बृहत्त्वाच्च भिण्डवत् । उरालं (उरालियं?) नाम मांसास्थिस्नाय्वाद्यवयवबद्धत्वात् । (अनुहावृष्ट ५)

औदारिक शरीर को औदारिक कहने के चार हेतु

- १. उदार तीर्थंकर और गणधर भी औदारिक शरीर धारण करते हैं इस अपेक्षा से वह उदार अथवा प्रधान शरीर है।
- २. उराल जराल का अर्थ है—विशाल। औदा-रिक शरीर की ऊंचाई एक हजार योजन से अधिक होती है। यद्यपि वैक्रिय शरीर की ऊंचाई कुछ अधिक एक लाख योजन प्रमाण होती है किन्तु वह अवस्थित नहीं है, वह उत्तरवैक्रिय काल में होती है। वैक्रिय शरीर की स्वाभाविक ऊंचाई ४०० धनुष्य प्रमाण होती है
- ३. उरल भिण्डी की तरह जिसका आकार बड़ा और प्रदेश का उपचय अल्प होता है उसकी संज्ञा है उरल। भौदारिक शरीर आकार में बृहत् और प्रदेशोपचय की दृष्टि से स्वल्प होता है!
- अरालिय औदारिक शरीर जो मांस, अस्य,
   स्नायु आदि अवयवों से बद्ध होता है।

#### प्रकार

… ओरालियसरीरा ... दुविहा पण्णत्ता, तं जहा बद्धेत्लया य मुक्केत्लया य। तत्य णं जेते बद्धेत्लया ते णं असंखेज्जा, असंखेज्जाहि उस्सिप्पणी-ओसिप्पणीहि अवहीरंति कालओ, खेत्तओ असंखेज्जा लोगा। तत्थ णं जेते मुक्केत्लया ते णं अणता अणंताहि उस्सिप्पणी-ओसिप्पणीहि अवहीरंति कालओ, खेत्तओ अणंता लोगा, दव्यओ अभवसिद्धिएहि अणंतगुणा सिद्धाणं अणंतभागो। (अनु ४५७)

औदारिक भरीर के दो प्रकार हैं — बद्ध और मुक्त । उनमें जो बद्ध हैं, वे असंख्येय हैं। काल की दृष्टि से असंख्येय उत्सिपणी और अवसिपणी में उनका अपहार होता है। क्षेत्र की दृष्टि से वे असंख्येय लोक जितने हैं।

उनमें जो मुक्त हैं वे अनन्त हैं। काल की दृष्टि से अनन्त उत्सपिणी और अवसपिणी में उनका अपहार होता है। क्षेत्र की दृष्टि से वे अनन्त लोक जितने हैं। द्रव्य की दृष्टि से अभवसिद्धिक जीवों से अनन्तगुना अधिक और सिद्धों के अनन्तवें भाग में हैं।

प्रत्येकश्वरीरिणस्तावदसंख्याता एवातस्तेषां शरीरा-ण्यप्यसंख्यातान्येव, साधारणशरीरिणस्तु विद्यन्ते अनन्ताः किन्तु तेषां नैकैकजीवस्यैकैकं शरीरं किन्त्वनन्तानामनन्ता-नामेकैकं वपुरित्यत औदारिकशरीरिणामानन्त्येऽपि शरीराण्यसंख्येयान्येवेति । (अनुमवृष १८१)

औदारिक शरीर वाले जीव अनंत हैं, फिर भी उनके शरीर असंख्य ही हैं। प्रत्येकशरीरी जीव (एक शरीर में एक जीव) असंख्य हैं। उनके शरीर भी असंख्य हैं। साधारणशरीरी जीव (एक शरीर में अनंत जीव) एक शरीर में अनंत होते हैं, अतः उनके शरीर असंख्य ही हैं।

कहं पुनस्तान्यनंतलोकप्रदेशप्रमाणान्येकस्मिन्नेव लोकेऽवगाहंत इति ? अश्रोच्यते, यर्थंकप्रदीपाचिष्यप्येक-भवनावभासिन्यामन्येषामप्यतिबहूनां प्रदीपानामचिषस्त-यैवानुविशंति अन्योन्याविरोधादेवमौदारिकान्यपीति, एवं सर्वशरीरेष्वप्यायोज्यम्। (अनुचूपृ६३)

मुक्त औदारिक शरीर क्षेत्र की दृष्टि से अनंत लोक-प्रमाण बतलाये गये हैं, फिर उनका समावेश एक लोक में कैसे हो सकता है ? इसका समाधान प्रकाश के दृष्टांत से किया गया है । जैसे एक प्रदीप के प्रकाश में अनेक प्रदीपों का प्रकाश समाविष्ट हो जाता है, इसी प्रकार एक औदारिक शरीर के अवगाहनक्षेत्र में अनेक औदा-रिक शरीरों का अवगाहन हो जाता है।

(यह परिणतिवैचित्य का सिद्धांत है—एक आकाश-प्रदेश में एक परमाणु भी रहता है और उसी आकाश-प्रदेश में अनंतप्रदेशी स्कन्ध भी रहता है। यदि पुद्गल द्रव्य में सूक्ष्म परिणति की क्षमता नहीं होती तो अनंत परमाणुओं और अनंत स्कंधों के लिए अनंत लोक अपेक्षित होते किन्तु सूक्ष्म परिणति की क्षमता के कारण वे सब एक लोक में समाए हए हैं।)

मणुस्साणं भंते ! केवइया ओरालियसरीरा पण्णता ? दुविहा पण्णता, तं जहा बढेल्लया य मुक्केल्लया य । तत्य णं जेते बढेल्लया ते णं सिय संखेजजा सिय असंखेज्जा। जहण्णपए संखेज्जा – संखेज्जाओ कोडीओ एमूणतीस ठाणाइं, तिजमलपयस्स उवर्षि चउजमलपयस्स हेट्टा, अहव णं छट्टो वग्गो पंचमवग्गपडुपण्णो, अहव णं

खुरो वगगो पंचमवगगपबुष्पण्णो, अहव णं छण्णउइछेयण-गदायिरासी । उक्कोसपए अमंखेण्जा-असंबेण्जाहि उस्सिष्पणी-ओसिष्पणीहि अवहीरित कालओ, खेलओ उक्कोसपए रूवपिक्खत्तेहि मणुस्सेहि सेढी अवहीरइ, ससंबेण्जाहि उस्सिष्पणी-ओसिष्पणीहि कालओ, खेलओ मंगुलपढमवग्गमूलं तइयवग्गमूलपबुष्पण्णं। मुक्केल्लया बहा ओहिया ओरालिया। (अनु ४९०)

मनुष्यों के औदारिक शरीर कितने प्रज्ञप्त हैं? अौदारिक शरीर के दो प्रकार हैं — बद्ध और मुक्त । उनमें जो बद्ध हैं वे कभी संख्येय होते हैं और कभी असंख्येय होते हैं और कभी असंख्येय होते हैं। जधन्यपद में मनुष्यों के बद्ध औदारिक शरीर संख्येय होते हैं। संख्येय का प्रमाण इस प्रकार है—सख्येय करोड़, उनतीस अंक जितने (आगिमक संज्ञा के अनुसार) त्रियमल पद से अधिक और चतुर्ययमल पद से कम होते हैं। अथवा पांचवें वर्ग से गुणित छठें वर्ग, अथवा जो राश्चि आधे-आधे रूप में छिन्न करने पर छियानवे बार छिन्न हो सके, उतने होते हैं।

उत्कृष्टपद में मनुष्यों के बद्ध औदारिक शरीर असंख्येय होते हैं। काल की दृष्टि से उनका अपहार असंख्येय उत्सर्पिणी और अवस्पिणी में किया जाता है।

क्षेत्र की दृष्टि से उत्कृष्ट पद में होने वाले मनुष्यों में एक मनुष्य का प्रक्षेप करने पर उनके द्वारा एक आकाश प्रदेश की श्रेणी का अपहार होता है। इस कार्य में असंख्येय उत्सिपिणी और अवसिपिणी का काल लगता है। क्षेत्र खंड का अपहार किया जाए तो श्रेणी के अंगुल अमाण क्षेत्र में होने वाली प्रदेश राशि के प्रथम वर्गमूल को तृतीय वर्गमूल से गुणित करने पर जो प्रदेश राशि प्राप्त होती है, उतने मनुष्य होते हैं। मुक्त शरीर अधिक औदारिक शरीर की भांति प्रतिपादनीय है। (देखें अनु ४५७)

अट्ठण्हं अट्ठण्हं ठाणाणं जमलपदित्त सण्णा साम-यिकी। "छ वग्गा ठिविज्जंति, तंजहा — एककस्स वग्गो एकको एस गुणबुड्ढीरिह्तोत्ति कातुं वग्गो चेव ण भवित तेण विण्हं वग्गो चत्तारि एस पढमो वग्गो, एयस्स वग्गो सोलस एस बितिओ वग्गो, एयस्स वग्गो दो सता छप्पण्णा, एस तितितो वग्गो, एतस्स वग्गो पण्णिट्ठ सहस्साइं पंच सयाइ छत्तीसाइं एस चल्ल्यो वग्गो, एयस्स इमो वग्गो तंजहा "४२९४९६७२९६। पंचमवग्गस्स इमो वग्गो होति " १८४४६७४४०७३७०९५५१६१६। " एस्थ य पंचमछट्ठेहिं पयोयणं, एस छट्ठों वग्गो पंचमेण वग्गेण पडुष्पाइज्जइ, पडुष्पाइए समाणे जं होति एवइया जहण्णपदिया मणुस्सा भवंति, ते य इमे एवइया ७९२२-१६२५१४२६४३३७५९३५४३९५०३३६ एवमे-ताई अउणतीसं ठाणाई एवइया जहण्णपदिया मणुस्सा। (अनुषू ६९,७०)

संख्यात के भी संख्यात भेद होते हैं। इसलिए संख्यात कहने से निश्चित संख्या का बोध नहीं होता। निश्चित संख्या का कथन करने के लिए संख्यात कोटा-कोटि कहा गया है। इसको और स्पष्ट करने के लिए २९ स्थान (अंक दशमलव) कहे गए हैं। तीन यमलपद से अधिक और चार यमलपद से कम कहा गया है।

आठ अंकों (दशमलव) का एक यमलपद होता है! यह आगमिक संज्ञा है। २९ अंकों (दशमलव) में तीन यमलपद से पांच अंक अधिक और चार यमलपद से तीन अंक कम हैं।

प्रकारान्तर से कहा गया है पांचवें वगं और छट्ठे वर्ग के गुणनफल जितना है। इसे सरलता से इस प्रकार समभा जा सकता है। एक का वगं एक ही आता है। उसके कितने ही वर्ग करो एक ही आएगा। इसलिए वर्गफल के लिए दो की संख्या को ग्रहण किया जाता है। २×२=४ पहला वर्गफल। ४×४=१६ दूसरा वर्गफल। १६×१६=२५६ तीसरा वर्गफल। २५६×२५६=६५५३६ चौथा वर्गफल। ६५५३६×६५५३६=४२९४९६७२९६ पांचवां वर्गफल। ४२९४९६७२९६×४२९४९६७२९६ = १८४४६७४४०७३७०९५५१६१६ छट्टा वर्ग। अब पांचवें और छट्ठे वर्गफल को गुणा किया ४२९४९६७२९६ १८४४६७४४०७३७०९५५१६१६=७९२८१६२५१४२६४३३७५९३५४३९५०३३६। इसी में २९ अंक है।

प्रकारान्तर से तीसरी व्याख्या मिलती है कि उस राशि के छियानने छेदनकदायी होते हैं। जो आधे-आधे करते छियाननें बार छेदन को प्राप्त हो और अंत में एक बच जाए उसे छियानने छेदनकदायी राशि कहते हैं। इसका क्रम इस प्रकार है --

प्रथम वर्गफल  $(२ \times २) = V$  का छेदन करने से दो छेदनक होते हैं। अगले-अगले वर्गफल में पूर्व से दुगुने छेदनक होते जाते हैं।

दूसरे वर्गफल के ४ छेदनक तीसरे वर्गफल के ८ छेदनक चौथे वर्गफल के १६ छेदनक पांचवें वर्गफल के ३२ छेदनक और छट्ठे वर्गफल के ६४ छेदनक। इन दोनों का योग करने से ३२+६४= ९६ छेदनक होते हैं।

प्रकारान्तर से एक के अंक को स्थापित कर उत्तरो-त्तर उसे छियानवे बार दुगुना-दुगुना करने पर जितनी राशि आती है वह छियानवे छेदनकदायी राशि कहलाती है।

इस छियानवे छेदनकदायी राशि का प्रमाण उतना ही होगा जितना कि पांचवें वर्गफल और छट्ठे वर्गफल का गुणा करने से आता है ।

## ४. वंक्रिय शरीर

विविहा विसिद्धगा वा किरिया विकिरिय तीए जं तिमिह । नियमा विउव्वियं पुण णारगदेवाण पयतीए ॥ (अनुहावृ पृ ८७)

जो शरीर नाना रूपों का निर्माण करने में समर्थ होता है, वह वैक्षिय शरीर है। नारक और देव के वह स्वाभाविक होता है। मनुष्य और तिर्यंचों के यह लब्धिजन्य होता है। वायुकाय के भी वैक्षिय शरीर होता है।

# ५. आहारक शरीर

कज्जंमि समुष्पण्णे सुयकेवलिणा विसिद्घलद्वीय । ज एत्थ आहरिज्जइ भणंति आहारयं तं तु ॥ (अनुहावृ पृ ८७)

आह्रियते इत्याहारकं गृह्यत इत्यर्थः । कार्यपरि-समाप्तेश्च पुनर्मुच्यते याचितोपकरणवत् । तानि च कार्याण्यमूनि--

पाणिदयरिद्धिसंदरिसणत्थमस्थोवगाहणहेतुं वा । संसयवोध्छेयत्थं गमणं जिषपादमूरुंमि ॥ (अनुचू पृ ६१)

आहारकलब्धि के द्वारा निर्मित शरीर आहारक शरीर कहलाता है। श्रुतवकेली विशिष्ट प्रयोजन उत्पन्न होने पर इसका निर्माण करते हैं और कार्य संपन्न होने पर याचित उपकरण की तरह उसे छोड़ देते हैं।

प्राणीदया, अर्हतों की ऋद्धि का दर्शन, नवीन अर्थ का अवग्रहण और संशय-अपनयन - इन प्रयोजनों से आहारक शरीर अर्हत् की सन्निधि में जाता है।

तथाविधप्रयोजने चतुर्दशपूर्वविदा आह्रियते — गृह्यत इत्याहारकम्, अथवा आह्रियन्ते - गृह्यन्ते केवलिनः समीपे सूक्ष्मजीवादयः पदार्था अनेनेत्याहारकम् ।

(अनुमव् प १८१)

चौदहपूर्वी विशिष्ट प्रयोजन उत्पन्न होने पर जिसका आहरण/प्रहण करते हैं, वह आहारक ग्रारी है। अथवा जिस ग्रारी के होने पर केवली के समीप जाकर जीव आदि पदार्थों का सूक्ष्म विश्लेषण प्राप्त होता है, वह आहारक ग्रारी है।

#### प्रकार

"अहारगसरीरा" दुविहा पण्णत्ता, तं जहा— बढ़ेल्लया य मुक्केल्लया य । तत्थ णं जेते बढ़ेल्लया ते णं सिय अत्थि सिय नित्थि, जइ अत्थि जहण्णेणं एगो वा दो वा तिण्णि वा, उक्कोसेणं सहस्सपुहत्तं । मुक्केल्लया जहा ओरालियसरीरस्स तहा भाणियव्वा । (अनु ४५९)

आहारक शरीर के दो प्रकार हैं बद्ध और मुक्त । उनमें जो बद्ध हैं, वे कभी होते हैं और कभी नहीं होते। यदि होते हैं तो जघन्यतः एक, दो अथवा तीन और उत्कृष्टतः दो हजार से नौ हजार तक होते हैं। मुक्त आहारक शरीर औदारिक शरीर को भांति प्रतिपादनीय है।

तस्स अंतरं, जहण्णेणं एक्कं समयं उक्कोसेणं छम्मासा, तेण ण होतिवि कथाइं। (अनुचु पृ ६४)

बद्ध आहारक शरीर का अंतर काल जघन्यत: एक समय और उत्कृष्टतः छह महीने हैं। इसीलिए कहा गया है कि वह कभी होता है, कभी नहीं भी होता, निरंतर नहीं होता।

# ६. तेजस शरीर

सन्वस्त उण्हसिद्धं रसादिआहारपागजणणं वा।
तेयगलद्धिनिमित्तं व तेयगं होति णायव्वं।।
(अनुचृष्ट ६१)

जो अध्मामय है, जिससे आहार का परिपाक होकर रस आदि निष्पन्न होते हैं और जो तेजोलब्धि का निमित्त है, वह तेजस शरीर है।

# ७. कार्मण शरीर

कर्मणो विकारः कार्मणं, अष्टविधकर्मनिष्यन्नं सकल-शरीरनिबंधनं च । (अनुहावृष्ट्र ५७)

अष्टिविधकर्मसमुदायनिष्पन्नमौदारिकादिशरीरिनबन्धनं च भवान्तरानुयायि कर्मणो विकारः कर्मैव वा कार्मणम्। (अनुमवृप १८१)

कर्म का विकार कार्मण अरीर है। इसका निर्माण अष्टविध कर्मपुद्गलों से होता है। यह शेष सब शरीरों का मूल कारण है और एक भव से दूसरे भव में जीव के साथ जाने वाला है।

....पच्चक्खं चिय जीवोवनिबंधणं जह सरीरं। चिट्ठइ कम्मयमेवं भवंतरे जीवसंजुत्तं।। (विभा १६३६)

यह प्रत्यक्ष है कि जीव के साथ स्थूल शरीर संबद्ध है, उसी प्रकार भवान्तर में भी जीव के साथ कर्मशरीर संबद्ध रहता है।

(मलधारीयवृक्ति में 'कर्म ही कार्मण शरीर है'— यह वैकल्पिक अर्थ भी प्राप्त है। सिद्धसेनगणी ने तस्वार्थाधियमसूत्रम् २।३७ की भाष्यानुसारिणी में इस अर्थ का मतांतर के रूप में उल्लेख किया है तथा कार्मण शरीर कर्म से निष्पन्न है और कर्म ही कार्मण शरीर है—इन दोनों पक्षों को अनेकांत दृष्टि से सगत बतलाया है।

कर्म कार्मण शरीर में होते हैं पर कर्म भिन्न है, कार्मण शरीर भिन्न है। कर्म की उत्पत्ति बंधन नामकर्म और रागद्वेष के निमित्त से होती है। शरीर की उत्पत्ति शरीरनाम कर्म के उदय से होती है। इसी प्रकार इनका विपाक भी भिन्न है। ज्ञानावरण आदि कर्म का विपाक बज्ञान आदि उत्पन्न करता है। कार्मण शरीर का विपाक कार्मण शरीर को ही परिपूष्ट करता है।

तत्त्वार्यधिगमसूत्रम् ६।१० की व्याख्या में सिद्धसेन-गणी ने कार्मण शरीर को अपने योग्य द्रव्यों से निर्मित स्वसंस्थान वाला बतलाया है। कार्मण शरीर कर्माश्रय के रूप में उत्पन्त होता है और वह कर्म के लिए आधार-भूत बनता है।)

# द्र. किस जीव के कितने शरीर ?

नेरइयाण '''तओ सरीरा पण्णत्ता, तं जहा — वेउन्विए तेयए कम्मए ।

असुरकुमाराणं '''तओ सरीरा पण्णत्ता, तं जहा — वेउब्विए तेयए कम्मए ।

एवं तिण्णि-तिण्णि एए चेव सरीरा जाव थणिय-कुमाराणं भाणियव्वा।

पुढविकाइयाणं '''तओ सरीरा पण्णत्ता, तं जहा — ओरालिए तेयए कम्मए।

एवं आउ-तेउ-वणस्सइकाइयाण वि एए चेव तिष्णि सरीरा भाणियव्वा ।

वाउकाइयाणं "चतारि सरीरा पण्णता, तं जहा---ओरालिए वेउव्विए तेयए कम्मए ।

बेइंदिय-तेइंदिय-चउरिंदियाणं जहा पुढविकाइयाणं।

पंचिदियतिरिक्खजोणियाणं जहा वाउकाइयाणं।

मणुस्<mark>साणं ....पंच सरीरा पण्णता, तंजहा —</mark> ओरालिए....।

वाणमंतराणं जोइसियाणं वेमाणियाणं जहा नेरइ-याणं। (अनु ४४४-४५६)

पृथ्वीकाय, अप्काय, तेजस्काय, वनस्पतिकाय, हीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय — इन जीवों के तीन-तीन शरीर हैं—औदारिक, तेजस और कार्मण।

वायुकाय और पंचेन्द्रियतिर्यंचों के चार-चार शरीर हैं --- औदारिक, वैक्रिय, तैजस और कार्मण।

मनुष्यों के पांच शरीर हैं - औदारिक, वैक्रिय, आहारक, तंजस और कार्मण।

नैरियक जीवों तथा सभी देवों के तीन-तीन शरीर हैं --वैकिय, तैजस और कार्मण।

(औदारिक शरीर की जघन्य अवगाहना अंगुल का असंख्यातवां भाग और उत्कृष्ट अवगाहना कुछ अधिक एक हजार योजन है। वैक्रिय शरीर की जघन्य अवगाहना अंगुल का असंख्यातवां भाग और उत्कृष्ट अवगाहना सातिरेक एक लाख योजन है। आहारक शरीर जघन्यतः देशोन रहिन और उत्कृष्टतः एक रहिनप्रमाण होता है।

औदारिक शरीर नाना संस्थान वाला है। आहारक शरीर समचतुरस्र संस्थान वाला है। सब शरीरों की अवगाहना, संस्थान आदि के लिए देखें--पण्णवणा पद २१)

# शरीरों की क्रम-व्यवस्था

परं परं प्रदेश सूक्ष्मत्वात् परं परं प्रदेशबाहुल्यात् परं परं प्रमाणोपलब्धित्वात् प्रवित एवौदारिकादिकमः ।

(अनुचूपृ६१)

स्वरूपपुद्गलनिष्पन्नत्वाद्बादरपरिणामत्वाच्च प्रथम-मौदारिकस्योपन्यासः । ततो बहुबहुतरबहुतमपुद्गल-निर्वृत्तत्वात् सूक्ष्मसूक्ष्मतरसूक्ष्मतमत्वाच्च ऋमेण शेष-क्षरोराणामिति । (अनुमवृ प १८१)

औदारिक शरीर स्वल्प पुद्गलों से निष्पन्न तथा स्थल परिणति वाला है।

वैकिय आदि शेष चार शरीर क्रमशः बहु, बहुतर, बहुतम पुद्गलों से निष्पत्न होते हैं। इनकी परिणति क्रमशः सूक्ष्म, सूक्ष्मतर, सूक्ष्मतम होती है।

पांचों शरीरों की ऋमव्यवस्था का मुख्य हेतु है — इनकी उत्तरोत्तर सूक्ष्मता और प्रदेशबहुलता। ये अनेक प्रमाणों से गम्य हैं।

## १०. जीवप्रयोगकरण: शरीरकरण

दुविहं पओगकरणं जीवेतर मूल उत्तरं जीवे।
मूले पंचसरीरा तिसु अंगोवंगणामं च।।
सीसमुरोयरिषट्टी दो बाहू अ हुंति ऊरू अ।
एए अट्ठेंगा खलु अंगोवंगाइं सेसाइं।।
हुंति उवंगा कण्णा नासऽच्छी जंब हत्थ पाया य।
अंगोवंगा अंगुलिनहकेसामंसु एमाइ।।
तेसि उत्तरकरणं बोधव्वं कण्णखंधमाईयं।
इंदियकरणा ताणि य उवधायविसोहिओ हंति॥

अवयविभागविरहितमौदारिकशरीराणां प्रथममभिनिर्वर्त्तनं तत् मूलकरणं अवारिकवैक्रियाहारेषु
तैजसकार्मणयोस्तदसम्भवादङ्गोपाङ्गनामैवोत्तरकरणम् ""
अंगोषांगनामशब्देनाङ्गोपाङ्गनामकर्मनिर्वर्त्तितान्यंगोपांगानि
गृह्यन्ते । "वृद्धास्त्वंगान्यपि मूलकरणमिति मन्यन्ते,
आपेक्षिकत्वाच्चमूलोत्तरत्वयोरुभययाऽप्यविरोधः । "एवं
वैक्रियस्यापि, आहारकस्य तु नास्त्येव, गमनादिना
वा तस्याप्युत्तरकरणम् ।

(उनि १८८-१९१ शावु प १९७)

सज्जीवं मूलुत्तरकरणं मूलकरणं जमाईयं।
पंचण्हं देहाणं उत्तरमाइतियस्सेव।।
मूलकरणं सिरोक्षिट्ठी बाहोदरोक्ष्तिम्माणं ।
उत्तरमबसेसाणं करणं केसाइकम्मं व।।
संठवणमणेगविहं दुण्हं, पढमस्स भेसएहि पि।
वण्णाईणं करणं, परिकम्मं तइयए निष्य।।

(विभा ३३१३ ३३१५)

प्रयोगकरण के दो प्रकार हैं—जीवप्रयोगकरण और अजीवप्रयोगकरण।

जीव औदारिक आदि शरीरों का निर्माण करता है, वह जीवप्रयोगकरण कहलाता है। उसके दो भेद {हैं—

- १. मूलकरण शरीर का अवयविभाग से रहित प्रथम निर्माण मूलकरण है। इसे पुद्गलसंवात-करण कहा जा सकता है। यह पांचों शरीरों का होता है।
- २. उत्तरकरण औदारिक, वैक्रिय और आहारक शरीर के अंग-उपांगों का निर्माण उत्तरकरण

कहलाता है, जो अंगोपांग नाम कर्म के उदय से निष्पन्त है। तैजस और कार्मण गरीर के अंगोपांग नहीं होते।

भाष्यकार ने अंगों के निर्माण को भी मूलकरण तथा हाथ. पैर, अंगुलि आदि उपांगों के निर्माण को उत्तरकरण कहा है —यह कथन आपेक्षिक है।

अौदारिक शरीर का परिकर्म, परिवर्धन आदि करना भी उत्तरकरण है। जैसे केश, नख, दांत आदि को संस्कारित करना, लक्षपाक तैल आदि भेषज द्रव्यों से शरीर के रूपलावण्य को बढ़ाना, कानों को खींचकर बढ़ा करना, कंधों को मर्दन आदि से मजबूत बनाना आदि।

विषभक्षण आदि से आंख, कान आदि को क्षति पहुंचती है, दृष्टि और श्रवणशक्ति नष्ट हो जाती है। ब्राह्मी, समीरांजन आदि के द्वारा इन्द्रियों की ग्रहण॰ क्षमता वृद्धिगत होती है। इस प्रकार इन्द्रियकरण भी उत्तरकरण है।

इसी प्रकार केश, नख, दांत आदि के परिकर्म के रूप में वैकिय शरीर का उत्तरकरण होता है। आहारक शरीर के केश, नख, दांत आदि सहज रूप से ही विशिष्ट होते हैं, उनका परिकर्म नहीं किया जाता।

सिर, उर, उदर, पीठ, बाहुयुगल और ऊरुद्वय-ये आठ अंग हैं।

कर्णयुगल, नासिका, अक्षियुगल, जंघा, हाथ और पैर ---ये उपांग हैं।

पाददुमं जंघोरू गातदुगद्धं च दो य बाहूओ।
गीवा सिरं च पुरिसो वारसअंगो (तन्दीहाव पृ ६९)

भरीर के बारह अंग हैं —दो पैर, दो जंघा, दो ऊरू, उर, पीठ, दो बाहु, ग्रीवा और सिर।

# ११. जीवप्रयोगकरण: संघातपरिशाटकरण

संघायण परिसाडणमुभयं करणमहवा सरीराणं। आदानमुयणसमओ तदंतरालं च कालो सि ॥ (विभा ३३१६)

जीवप्रयोगकरण के तीन प्रकार हैं—
संघातकरण, परिशाटकरण और उभयकरण।
पूर्वभविक औदारिक आदि शरीरपुद्गलों को
छोड़कर अग्रिम भव में पुन: पुद्गलों का संग्रहण संघात-

करण है। अथवा शरीरपुद्गलों का प्रथम ग्रहण संघात है।

औदारिक आदि पुद्गलों को छोड़ते समय चरम समय में उनका सर्वथा परित्याम परिशाटकरण है। संघात और परिशाट का कालमान एक-एक समय है। इन दोनों के अंतराल में उभयकरण होता है।

संघायणपरिसाडणउभयं तिसु दोसु नित्य संघाओ । .... (उनि १९२)

तेयाकम्माणं पुण संताणोऽणाइओ न संघाओ । भव्याण होज्ज साडो सेलेसीचरिमसमयम्मि ॥ उभयमणाइनिहणं, संतं भव्याण होज्ज केसिचि । अंतरमणाइभावा अच्चंतविओगओ णेसि ॥ (विभा ३३३९,३३४०)

औदारिक, वैक्षिय और आहारक — इन तीनों शरीरों के संघात आदि तीनों करण होते हैं। तंजस और कार्मण शरीर प्रवाह रूप से अनादिकालीन हैं, अतः इनका संघात नहीं होता। संघात का विषय है गृह्यमाण शरीर का प्रथम समय। इसी प्रकार इनका परिशाट भी नहीं होता, केवल उन भव्यों के शैलेशी अवस्था के चरम समय में होता है, जो मुक्त होने वाले हैं।

तैजस और कार्मण शरीर का उभयकरण अभव्यों की अपेक्षा अनादि-अनंत है। सिद्धिगमन के समय भव्यों को अपेक्षा यह सांत है।

### औदारिकशरीर : संघातपरिशाटकाल

तत्थोरालियसंघायकरणं एगसमइयं, जं पढमसमओव-वन्नगस्स । जहा तेल्ले ओगाहिमतो छूढो तप्पढमयाए आइयति, एवं जीवोऽवि उववज्जंतो पढमे समये गेण्हति ओरालियसरीरपाओग्गाइं दव्वाइं, न पुण मुंचति किचिवि। परिसाडणावि समओ, मरणकालसमए एगततो मुंचति, न गिण्हति। मज्भिमकाले किचि गेण्हइ किचि मुंचति।

(उशावृप १९८)

औदारिक संघातकरण एक सामयिक होता है। जैसे तेल की तस्त कड़ाही में प्रक्षिप्त अपूप प्रथम क्षण में तेल को ग्रहण करता है, वैसे ही जीव उत्पत्ति के प्रथम समय में औदारिक शरीर के प्रायोग्य द्रव्य ग्रहण करता है। मृत्यु के समय पुद्गलों का एकांततः परिशाटन होता है, ग्रहण नहीं। यह भी एक सामयिक है। जीवन के मध्य भाग में पुद्गलों का ग्रहण और मोचन होता रहता है। खुडुागभवग्गहणं तिसमयहीणं अहन्नमुभयस्स ।
पल्लितयं समऊणं उनकोसोतरालकालोऽयं ॥
दो विग्गहम्मि समया समओ संघायणाइ तेहूणं ।
खुडुागभवग्गहणं सव्वजहण्णद्विईकालो ॥
(विभा ३३१७,३३१८)

शरीरपुद्गलों के संघात और परिशाट के मध्य का काल संघातपरिशाट अथवा उभय काल है! इसका जघन्य कालमान तीन समय न्यून एक क्षुत्लक-भवग्रहण (दो सौ छप्पन आवितका) तथा उत्कृष्ट कालमान एक समय न्यून तीन पत्योपम है।

एक उच्छ्वासिन ज्वासप्रमाण काल में एक जीव साढे सतरह क्ष्रलकभव ग्रहण कर सकता है। एक क्षुल्लकभव वाले प्राणी का आयुष्य दो सौ छप्पन आविलका है। एक जीव दो समय वाली विग्रह गति कर तीसरे समय में क्षुल्लकभव में उत्पन्न होता है। विग्रह-गति के दो समय और उत्पत्ति के समय संघात का एक समय — इस प्रकार तीन समय न्यून दो सौ छप्पन आविलका संघातपरिशाट का सर्वेजघन्य काल है।

देवकुरु आदि में उत्पन्न जीव प्रथम समय में औदा-रिकशरीर का संघात कर तीन पल्योपमप्रमाण उत्कृष्ट आयु भोगकर मरता है, उसकी अपेक्षा संघातपरिष्ठाट का उत्कृष्ट कालमान संघात का एक समय न्यून तीन पल्योपम होता है।

# आहारक शरीर : संघातपरिशाटकाल

आहारोभयकालो दुविहोयतरंतियं जहन्तं ति । अंतोमृहुत्तमुक्कोसमद्वपरियट्टमूणं च ॥ (विभा ३३३०)

आहारक शरीर का संघात और परिशाट एक-एक समय का होता है। संघातपरिशाटात्मक उभय काल जधन्य और उत्कृष्ट--दोनों ही अंतर्मुहूर्स है, क्योंकि आहारक शरीर का स्थितिकाल अंतर्मृहूर्स ही है।

चतुर्दशपूर्वी आहारक शरीर का निर्माण कर प्रयोजन सिद्ध हो जाने पर उसे छोड़ देता है और पुनः प्रयोजन होने पर अंतर्मृहूर्त्तं पश्चात् पुनः आहारकशरीर का निर्माण कर सकता है—इस प्रकार संघातपरिशाट का जघन्य अंतरकाल अंतर्मृहूर्त्तं और उत्कृष्ट अंतरकाल किचित् न्यून अर्धपुद्गलपरावर्त है। एक चतुर्दशपूर्वी प्रमाद के कारण प्रतिपतित हो बनस्पति आदि में इतने काल तक रहकर पुनः चतुर्दशपूर्वी हो सकता है।

### शरीरप्रयोगकरण

इत्तो उत्तरकरणं सरीरकरणं पओगनिष्कन्नं।""
तस्य प्रयोगः —वीर्यान्तरायक्षयोपणमजजीववीर्यंजनितो
व्यापारः तेन निष्पन्नं शरीरकरणप्रयोगनिष्यन्नम्, अत
एव शरीरनिष्पत्त्यपेक्षयाऽस्योत्तरत्त्वम्।

(उनि १९३ शावु प २०१)

नीर्यान्तराय कर्म के क्षयोपशम से होने वाला जीव का वीर्यजनित व्यापार शरीरप्रयोगकरण है। शरीर की निष्पत्ति जीवमूलप्रयोगकरण है और शरीर की प्रवृत्ति उत्तरप्रयोगकरण है। इसके चार भेद हैं

- संघात—तंतुओं के संघात से पट का निर्माण।
- २. परिशाट अतिरिक्त भाग के परिशाट से शंख का निर्माण करना आदि ।
- मिश्र कीलिका आदि का संघात तथा अतिरिक्त काष्ठ का परिशाट कर शकट का निर्माण करना।
- ४. प्रतिषेध—न संवात, न परिशाट । जैसे स्थूणा को ऊपर-नीचे करना ।

यद्यपि यह अजीव का उत्तरकरण है, किंतु जीव के द्वारा किया जाता है, इस अपेक्षा से इसे जीवकरण कहा गया है।

## १२. औदारिक शरीर और रोग

सासे खासे जरे डाहे, कुन्छिसूले भगंदरे। अरिसा अजीरए दिट्टी-मुहसूले अरोयए।। अन्छिनेयण कंडू य, कन्नवाहा जलोयरे। कोढे एमाइणो रोगा, पीलयंति सरीरिणं।।

(उसुबुप १६३)

श्वास, खांसी, ज्वर, दाह, कुक्षिशूल, भगंदर, अर्स, अजीर्ण, दृष्टिशूल, मुखशूल, अक्षवि, अक्षिवेदना, खाज, कर्णबाधा, जलोदर, कोढ आदि रोग शरीर को पीडित करते हैं।

अरितः बातादिजनितश्चित्तोद्देगः। विध्यतीव शरीरं सूचिभिरिति विसूचिका — अजीर्णविशेषः ।

(उशावृ प ३३८)

वायु आदि से उत्पन्न चित्त का उद्वेग अरति कहलाता है।

अजीणंविशेष को विसूचिका कहते हैं। इसमें रोगी को ऐसा महसूस होता है कि शरीर सूइयों से बीधा जा रहा है।

आतङ्केन--आशुधातिना श्नृतिवस्चिकादिरोगेण। (उशाव प २४६)

आङिति सर्वातमप्रदेशाभिन्याप्तया तङ्कवन्ति—क्रच्छू-जीवितमात्मानं कुर्वन्तीत्यातङ्काः—सद्योधातिनो रोग-विशेषाः। (उशाव प ३३८)

शिरःशूल, विसूचिका आदि सद्योघाती रोग आतंक कहलाते हैं। आतंक सर्व आत्मप्रदेशों में व्याप्त हो कब्ट पहुंचाता है। यह प्राणी को अल्पजीवी बनाता है।

मुत्तिनरोहे चक्खू, वच्चितरोहेण जीवियं चयइ। उड्दिनिरोहे कोट्ठं, गेलन्नं वा भवे तिसुवि॥

(ओनि १९७)

शारीरिक आवेगों को रोकते से व्याधियां होती हैं।
मूत्रनिरोध से दृष्टि लुष्त हो जाती है। मलनिरोध
से मृत्यु तक हो जाती है। ऊर्ध्ववायु के निरोध से कोढ का
रोग हो जाता है। तीनों के निरोध से शक्ति की सीणता
होती है।

# १३. शरीर-धारण का प्रयोजन

बहिया उड्डमादाय, नावकंखे कथाइ वि । पुरुवकम्मखयद्वाए, इमं देहं समुद्धरे ॥ (उ ६११३)

बाह्य - शरीर से भिन्न ऊर्ध - आत्मा है। इसे स्वीकार कर किसी प्रकार की आकांक्षा न करे। पूर्व कर्मों के क्षय के लिए ही इस शरीर को धारण करे।

सरीरमाहु नाविस, जीवो वुच्चइ नाविओ। संसारो अण्यवो बुत्तो, जं तरंति महेसिणो।। (उ २३।७३)

जीव नाविक है। संसार समुद्र है। उसको तैरने का एकमात्र साधन है नौका। बहनौका शरीर ही है।

## १४. शरीर-प्रत्याख्यान का परिणाम

सरीरपञ्चक्खाणेणं सिद्धाइसयगुणत्तणं निञ्बलेइ। सिद्धाइसयगुणसंपन्ने य णं जीवे लोगग्गमुवगए परमसुही भवइ। (उ २९।३९)

शरीर के प्रत्याख्यान (देहमुक्ति) से जीव मुक्त आतमाओं के अतिशय मुणों को प्राप्त करता है और लोक के शिखर पर पहुंचकर परम मुखी हो जाता है। शरीरपर्याप्ति — शरीर के योग्य पुद्गलों का ग्रहण परिणमन और उत्सर्ग करने वाली पौद्गलिक शक्ति । (द्र. पर्याप्ति)

शान्ति –सोलहवें तीर्थंकर । (द्र. तीर्थंकर)

शासन-भेद--अर्हत् पार्श्व और श्रमण महावीर के शासन में होने वाला आचार-भेद और व्यवस्था-भेद।

- १. चातुर्याम और पंचयाम
  - ० भेद का कारण
  - \* रात्रिभोजनित्रमण और शासनभेद

(द्र. रात्रिभोजनविरमण)

- २. सामायिक और छेदोयस्थावनीय
- ३. प्रतिक्रमण का भेद
- ४. सचेल और अचेल
- ५. वेश के प्रति दृष्टिकोण
- ६. अचेलता के परिणाम
- ७. परिहारविशुद्धि चारित्र

## १. चातुर्याम और पंचयाम

चाउज्जामो य जो धम्मो, जो इमो पंचिसिक्खिओ। देसिओ वद्धमाणेण, पासेण य महामुणी।। (उ २३।१२)

धर्म के दो प्रकार हैं—

१ चातुर्याम धर्म २. पंचयाम धर्म । अहिंसा, सत्य, अचौर्य, बाह्य-आदान-विरति इस चातुर्याम धर्म का प्रतिपादन अहेत् पाश्वं ने किया है। अहिंसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य, अपरिग्रह इस पंच शिक्षात्मक धर्म का प्रतिपादन भगवान् महावीर ने किया है।

#### भेद का कारण

एगकज्जपवन्नाणं विसेसे कि नुकारणं?।
धम्मे दुविहे मेहावि, कहं विष्पच्छओ न ते ?।।
पुरिमा उज्जुजडा उ, वंकजडा य पच्छिमा।
मिक्सिमा उज्जुपन्ना य, तेण धम्मे दुहा कए।।
पुरिमाणं दुव्विसोज्भो उ, चरिमाणं दुरणुपालओ।
कष्पो मिज्भिमगाणं तु, सुविसोज्भो सुपालओ।।
(उ २३।२४,२६,२७)

कुमारश्रमण केशी ने पूछा -गौतम ! हमारा एक ही उद्देश्य है, फिर इस भेद का क्या कारण है ? धर्म के इन दो प्रकारों में तुम्हें संदेह कैसे नहीं होता ?

गौतम ने कहा—पहले तीर्थं कर के साधु ऋजु और जड़ होते हैं। अन्तिम तीर्थं कर के साधु वक और जड़ होते हैं। बीच के तीर्थं करों के साधु ऋजु और प्राज़ होते हैं, इसलिए धर्म के दो प्रकार किए हैं।

पूर्ववर्ती साधुओं के लिए मुनि के आचार को यथावत् ग्रहण कर लेना कठिन है। चरमवर्ती साधुओं के लिए मुनि के आचार का पालन कठिन है। मध्यवर्ती साधु उसे यथावत् ग्रहण कर लेते हैं और उसका पालन भी वे सरलता से कर लेते हैं।

## २. सामायिक और छेदोपस्थापनीय

बावीसं तित्थयरा सामाइयसंजमं जवइसंति । छेओवद्वावणयं पुण वयति उसभो य वीरो य ॥ (आविन १२४६)

बाईस तीर्थंकर सामायिक चारित्र का व्यवस्थापन करते हैं। अर्हत् ऋषभ तथा महावीर छेदोपस्थानीय की भी व्यवस्था करते हैं।

# ३. प्रतिक्रमण का भेद

सपडिनकमणो धम्मो पुरिमस्स य पच्छिमस्स य जिणस्स । मज्भिमयाण जिणाणं कारणजाए पडिनकमणं ।। (आवनि १२४४)

प्रथम और अन्तिम तीर्थंकर के समय में प्रतिक्रमण करना अनिवार्य है— उनका धर्म सप्रतिक्रमण धर्म है। शेष तीर्थंकरों के शासन में कारण (अतिचार आदि) होने पर प्रतिक्रमण किया जाता है।

### ४. सचेल और अचेल

अवेलगो य जो धम्मो, जो इमो संतस्तरो। देसिओ वद्धमाणेण, पासेण य महाजसा।। (उ २३।२९)

महामुनि वर्धमान ने जो आचार-धर्म की व्यवस्था की है वह अचेलक है और महान् यशस्वी पार्श्व ने जो यह आचार-धर्म की व्यवस्था की है वह सान्तर (अन्तर् वस्त्र) तथा उत्तर (उत्तरीय वस्त्र) है। अचेलं — चेलाभावो जिनकल्पिकादीनाम् । अन्येषां तु भिन्नमल्पमूल्यं च चेलमप्यचेलमेव । (उशावृप ८२) अचेल के दो अर्थं हैं —

- वस्त्र का अभाव या वस्त्र न रखना । इस अपेक्षा से जिनकल्प मुनि अचेल होते हैं ।
- २. अल्प परिमाण में और अल्पमूल्य वाले वस्त्र रखना, अखंड वस्त्र ग्रहण न करना।

# ५. वेश के प्रति दृष्टिकोण

पच्चयत्थं य लोगस्स, नानाविह्विगप्पणं ।'''' अहं भवे पदण्णा उ, मोनखसब्भूयसाहणे । नाणं च दंसणं चेव, चरित्तं चेव निच्छए ॥ (उ २३।३२,३३)

व्यावहारिक दृष्टिकोण --लोगों को यह प्रतीति हो कि ये साधु हैं, इसलिए
नाना प्रकार के उपकरणों की परिकल्पना की गई है।

नैश्चयिक दृष्टिकोण-

यदि मोक्ष के वास्तविक साधन की प्रतिज्ञा हो तो निश्चय-दृष्टि में उसके साधन ज्ञान, दर्शन और चारित्र ही हैं।

# ६. अचेलता के परिणाम

पडिरूवयाए णं लाघिवयं जणयइ । लहुभूए णं जीवे अप्पमत्ते पागडींलगे पसत्यींलगे विसुद्धसम्मते सत्तसिमइ-समत्ते सन्वपाणभूय-जीवसत्तेसु वीससणिङजरूवे अप्पिडलेहे जिइंदिए विउलतवसिमइसमन्नागए यावि भवइ ।

(उ २९।४३)

प्रतिरूपता (अचेलता) से जीव हरकेपन को प्राप्त होता है। उपकरणों के अल्पीकरण से इल्का बना हुआ जीव अप्रमत्त, प्रकटिलग वाला, प्रशस्त लिंग वाला, विशुद्ध सम्यक्त वाला, पराक्रम और समिति से परिपूर्ण, सर्व प्राण, भूत, जीव और सत्त्वों के लिए विश्वसनीय रूप वाला, अल्प प्रतिलेखन वाला, जितेन्द्रिय तथा विपुल तप और समितियों का सर्वत्र प्रयोग करने वाला होता है।

# ७. परिहारविशुद्धि चारित्र

ठियकप्ये च्चिय नियमा दो पुरिसजुगाइं ते होंति ॥ (विभा १२७६) परिहारिवशुद्धि चारित्र प्रथम और अन्तिम तीर्थंकर के समय में ही होता है।

## (भगवान् पार्श्व और भगवान् महाबीर के शासन-भेव के दस बिन्द्—

#### भगवान पार्ख

- १. चातुर्याम
- २. सामायिक चारित्र
- रात्रिभोजन न करना उत्तर गुण
- ४. सचेल
- ५. दोष होने पर प्रतिऋगण
- ६. औहेशिक --एक साधु के लिए बने आहार का दूसरे द्वारा ग्रहण
- ७. राजपिण्ड का ग्रहण
- मासकल्प का अनियम ।
   जीवन-भर एक गांव

  में रहने का विधान ।
   कीचड़ और जीव-जन्तु न
   हो उस स्थिति में वर्षा काल में भी विहार का
   विधान ।
- ९. पर्युषण कल्प का अनियम ।

### भगवान् महाबीर

- १. पांच महावत
- २. छेदोपस्थापनीय चारित्र
- ३. रात्रिभोजन न करना मूल गुण
  - ४. अचेल
  - ५. नियमतः दो बार प्रतिकमण
- ६. औहंशिक एक साधु के लिए बने आहार का दूसरे द्वारा वर्जन।
- ७. राजपिण्ड का वर्जन
- मासकल्प का नियम
   एक स्थान में एक
   मास से अधिक न
   रहने का विधान।
   वर्षकाल में विहार न
   करने का विधान।
- ९. पर्युषण कल्प का नियम । जधन्यतः भाद्रव-धुक्ला पंचमी से कार्तिक धुक्ला पंचमी तक और उत्कृष्टतः आषाढ़ पूर्णिमा से कार्तिक पूर्णिमा तक एक स्थानं में रहने का नियम ।

१०. परिहारिबशुद्धि चारित्र ।
 बिस्तुत जानकारी के लिए देखें — उत्तराध्ययन : एक

समीक्षात्मक अध्ययन, पृष्ठ १२३-१३१)

१०,

### शिक्षा - अध्ययन । अभ्यास ।

- १. शिक्षा के प्रकार
- २. श्रवणविधि
- ३. शिक्षाग्रहण की विधि
- ४. कैसे सीखें ?
- ५. श्रुत-अध्ययन के उद्देश्य
- ६. शिक्षाकी अर्हता
  - \* योग्य-अयोग्य श्रोता : मुद्गशैल आदि दृष्टांत (द्व. परिषद्)
- ७. अयोग्य को वाचना येने से हानि
- ८. शिक्षाशील के लक्षण
- ९. शिक्षा के बाधक तत्त्व

## १. शिक्षा के प्रकार

सिक्खा दुविहा, तं जहा-गहणसिक्खा आसेवणसिक्खा य । गहणसिक्खा नाम सुत्तत्थाणं गहणं । आसेवणसिक्खा नाम जे तत्थ करणिज्जा जोगा तेसि काएणं संफासणं, अकरणिज्जाण य वज्जणया । (दिज्यू पृ २०९) शिक्षा के दो प्रकार हैं-

- १. ग्रहण शिक्षा सूत्र और अर्थ को ग्रहण करना।
- २. आसेवन शिक्षा जो करणीय अनुष्ठान हैं, उनका काया से संस्पर्ध करना — आचरण करना और जो अकरणीय हैं, उनका वर्जन करना।

आसेवणसिक्खा जथा ओहसामायारीए पयविभाग-सामायारीए य विष्णतं । गहणसिक्खाइ सुयं जथा भगवता धूलभइसामिणा गहितं अणिव्विष्णेणं होतूण । (आवच् २ पृ १४७, १४८)

जो ओघ सामाचारी और पदिवभाग सामाचारी में विणत है, वह आसेवन शिक्षा है। भगवान् स्थूलभद्रस्वामी ने अश्रातभाव से (आचार्य भद्रवाहु से) जो श्रुत ग्रहण किया. वह ग्रहण शिक्षा है।

## २. श्रवण-विधि

मूअं हुंकारं वा, बाढक्कार पडिपुच्छ वीमंसा। तत्तो पसंगपारायणं परिणिट्ठ सत्तमए।। (नन्दी १२७।४)

श्रवण-विधि के सात अंग—

मूक मूक, भौन भाव से सुनना।
हुंकार – 'हुं' ऐसा कहकर स्वीकार करना।
वाढंकार ऐसा ही है अन्यथा नहीं है, ऐसे कहना।
प्रतिपृच्छा —प्रश्न करना।

विमर्श--पुनः विचार-विमर्शं करनाः। प्रसंगपारायण--सुने हुए श्रृतप्रसंग का पारायण करनाः।

परिनिष्ठा — तस्विनिरूपण में पारगामिता प्राप्त करना।

इस श्रवण-विधि से श्रुत की समीचीन प्राप्ति होती है। श्रुतग्रहण की प्रक्रिया (इ. बुद्धि)

# ३. शिक्षाग्रहण की विधि

सिक्खयमंतं नीयं हिययमिम ठियं जियं दुयं एइ । संखियवण्णाः मियं परिजियमेतुक्कमेणं पि ॥ जह सिक्खियं सनामं तह तं पि तहा ठियाइ नामसमं । गुरुभणियघोससरिसं गहियमुदत्तादओ ते य ॥ (विभा ८५१, ८५२)

### ग्रहण-विधि के सात सूत्र—

शिक्षित - सीख लेना, कण्ठस्थ कर लेना। स्थित - अप्रच्युत बना लेना, हृदय में व्यवस्थित कर लेना।

चित — शीघ्र याद आ जाना ।

मित — वर्ण आदि का संख्या-परिमाण जान लेना ।

परिचित - उत्कम या प्रतिलोम पद्धित से दोहरा लेना ।

नामसम — अपने नाम के समान सदा स्मृति में अवस्थित

रखना ।

घोषसम - वाचनाचार्य द्वारा कृत उदात्त-अनुदात्त-स्वरित घोष के समान घोष ग्रहण करना ।

## ४. कैसे सीखें ?

न वि हीणक्खरमहियक्खरं च वोच्चत्थरयणमाल व्व। वाइद्धबखरमेवं वच्चासियवण्णविण्णासं ।। न खलियमुबलहलं पिव, न मिलियमसरूव धण्णमेलो व्व । अमिलियपय-वनकविच्छेयं।। वोच्चत्थगंथमहवा न य विविहसत्थपल्लवविमिस्समट्टाणच्छिन्नगहियं विच्चामेलिय को लियपायसमिव भेरिकथ व्य ॥ मत्ताइनिययमाणं पडिपूर्णा छंदसाहबऽत्थेणं । नानंखाइसदोसं पुण्णमुदत्ताइघोसेहि ॥ कठोट्टविष्यभुक्क नाव्यक्तं बाल-मूयभणियं व । गुरुवायणोवयात<u>ं</u> चोरियं पोत्थयाओ वा ।। (विभा ५५३-५५७)

## सीखने के दस सूत्र—

अहीनाक्षर - अक्षर हीन न हो । अनत्यक्षर - अक्षर अधिक न हो । अन्याविद्धाक्षर - जिसका वर्णविन्यास ग्रामीण अहीरन के द्वारा पिरोई गई माला के रत्नों के समान विपर्यस्त न हो ।

अस्खलित - जो विषम भूमि पर स्खलित गति से चलने वाले हल के समान न हो।

अभीलित पद-वाक्य —विजातीय धान्य जिसके पद, बाक्य आदि आपस में मिले हुए न हों अथवा जिसके पदच्छेद, वाक्यविच्छेद आदि मिले हुए न हों।

अभ्यत्याम्रेडित--जिसमें विविध शास्त्रों के वाक्यों का मिश्रण न हो अथवा जो कोलिक-पायस या भेरी-कन्धाके समान न हो।

परिपूर्ण - जो मात्रा आदि से निश्चित परिमाण वाला हो तथा जिसमें आकांक्षा - क्रिया आदि के अध्याहार की अपेक्षान हो ।

पूर्णघोष - परावर्तन काल में उदात्त आदि घोषों से परि-पूर्ण उच्चारण हो ।

कण्ठौष्ठ-विप्रमुक्त -कण्ठ, होठ आदि से स्पष्ट उच्चारण हो । जो बाल, मूक आदि के कथन के समान अव्यक्त न हो ।

गुरुवाचनोपगत - जो गुरु के द्वारा साक्षात् पढ़ाया हुआ हो, पुस्तक से पढ़ा हुआ न हो अथवा गृह दूसरे को पढ़ा रहे हों, उसे सुनकर सीखा हआ न हो ।

# ५. धृत-अध्ययन के उद्देश्य

चउ विवहा खलु सुयसमाही भवइ, तं जहा -

- १. सुयं मे भविस्सइ ति अज्भाइयव्वं भवइ ।
- २. एगग्गचित्तो भविस्सामि त्ति अज्भाइयव्वं भवइ ।
- ३. अप्पाणं ठावइस्सामि त्ति अज्भाइयव्वं भवइ ।
- ४. ठिओ परं ठावइस्सामि त्ति अज्भाइयव्वं भवइ। (द **९**।४।५)

# श्रुत-समाधि (श्रुताध्ययन) के चार हेतु --

- १. मुभे श्रुत का लाभ होगा, ज्ञान बढेगा ।
- २. मैं एकाग्र-चित्त हो पाऊंगा।
- ३. मैं स्वयं को धर्ममें स्थापित करूंगा।
- ४. मैं स्वयं धर्म में स्थापित होकर दूसरों को उसमें स्थाग्ति करूंगा।

सुयमहिट्ठेज्जा, तम्हा उत्तमद्रगवेसए । जेणऽप्याणं परं चेव, सिद्धिं संपाउणेज्जासि ॥ (उ ११।३२) श्रुत-अध्ययन के तीन प्रयोजन हैं-

- १. परम अर्थ (मोक्ष) की खोज।
- २. स्वयं सिद्धि प्राप्त करने की अईता।
- ३. दूसरों को सिद्धि प्राप्त कराने की क्षमता।

अज्भव्पस्साणयणं, कम्माणं अवचओ उदिचयाणं । अणुवचओ य नवाणं, तम्हा अज्भयणमिच्छंति ॥

(अनु६३१)

अध्ययन के तीन उद्देश्य हैं--

- ० अध्यात्म की उपलब्धि ।
- ० उपचित कमी का अपचय/क्षय।
- नधे कर्मों का अनुपचय/निरोध।

जेण सहरुभव्यजणं अज्भव्याणयणमहियमयणं वा । बोहस्स संजमस्स व मोवखस्स व जंतमज्भयणं ।। (विभा ९६०)

जिससे शुभ चित्त का निर्माण होता है, अध्यात्म की उपलब्धि होती है तथा जिससे बोधि, संयम और बन्धन-मुक्ति के तथ्यों की अधिक प्राप्ति होती है, है।

# ६. शिक्षा की अहंता

उवहियजोग्गदब्वो देसे काले परेण विणएणं। चित्तण्णू अणुकूलो सीसो सम्मं सुयंलहइ।। (विभा ९३७)

गुरु का अतिशय विनय करने वाला, देश और काल के अनुकूल द्रव्य — अंशन, पान, वस्त्र, पात्र, औषध आदि उपलब्ध कराने वाला, अभिप्राय को जानने वाला अनुकुल शिष्य सम्यक् श्रुत को प्राप्त करता है।

विषयोणएहि कयपंजलीहि छंदमण्अत्तमाणेहि । आराहिओ गुरुजणो सुयं बहुविहं लहुं देइ।। (आवित १३८)

जो शिष्य विनीत है, बढ़ांजलि होकर गुरु से बात करता है, गुरु के अभिप्राय का अनुवर्तन करता है, जो गुरुजनों की आराधना करता है, उसे गुरु विविध प्रकार का ज्ञान शोघ्रा करादेते हैं।

जे आयरिय उवज्कायाणं, स्स्सूसावयणंकरा । तेसि सिक्खा पवड्ढंति, जलसित्ता इव पायवा ।। (द ९।२।१२)

जो मुनि आचार्य और उपाध्याय की शुश्रुषा और आज्ञा-पालन करते हैं, उनकी शिक्षा उसी प्रकार बढ़ती है, जैसे जल से सीचे हुए वृक्षा।

वसे गुरुकुले निच्चं, जोगवं उवहाणवं। पियंकरे पियंबाई, से सिक्खं लढ्ड्मरिहई।। (उ ११।१४)

जो सदा गुक्कुल में वास करता है, जो एकाग्र होता है, जो उपधान-तप करता है, जो प्रिय व्यवहार करता है, जो प्रिय बोलता है वह शिक्षा प्राप्त कर सकता है।

# ७. अयोग्य को वाचना देने से हानि

आयरिए सुत्तम्मि य परिवाओ सुत्तअत्थपलिमंथो। अन्नेसि पि य हाणी पुट्ठा वि न दुद्धया वंभा॥ (विभा १४५७)

जो एक अर्थपद को भी यथार्थ रूप से ग्रहण नहीं कर पाता, ऐसे अयोग्य शिष्य को वाचना देने से आचार्य और श्रुत का अवर्णवाद होता है। कोई कहता है— आचार्य कुशल नहीं है, उनमें प्रतिपादन की क्षमता नहीं है। कोई कहता है—श्रुतग्रंथ परिपूर्ण अथवा उपयुक्त नहीं है।

उस शिष्य को वाचना देने में समय अधिक बीत जाता है, इससे आचार्य सूत्र और अर्थ का परावर्तन नहीं कर सकते, अन्य योग्य शिष्यों को पूर्ण वाचना नहीं दे सकते। इस प्रकार सूत्र और अर्थ की परिहानि होती है।

जैसे वन्हया गाय सस्नेह आस्फालन करने पर भी दूध नहीं देती, वैसे ही मूढ शिष्य अञ्चल गुरु से एक अक्षर भी ग्रहण नहीं कर सकता। अयोग्य को वाचना देने बाला क्लेश का अनुभव करता है और प्रायश्चित्त का भागी होता है।

थमा व कोहा व मयप्पमाया गुरुस्सगासे विषयं न सिक्से। सो चेव उतस्स अभूइभावो

फलंब कीयस्स वहाय होइ!

(द ९११११)

जो मुनि गर्ब, कोध, माया था प्रमादवश गुरु के समीप विनय की शिक्षा नहीं लेता, वही विनय की अशिक्षा उसके विनाश के लिए होती है। जैसे कीचक (बांस) का फल उसके वध के लिए होता है।

पक्षाः पिपीलिकानां, फलानि तलकदलीवंशपत्राणाम् । ऐश्वयंञ्चाविदुषामुत्पद्यन्ते विनाशाय ॥ (दअच् पृ २०६)

चींटियों के पर, ताड़, कदली और बांस के फल तथा

अविद्वान् विवेकहीन व्यक्ति का ऐश्वयं उसी के विनाश के लिए होता है।

### ८. शिक्षाशील के लक्षण

अह अट्टाहि ठाणेहि, सिक्खासीले ति वृच्चई। अहस्सिरे सया दंते, न य मम्ममुदाहरे।। नासीले न विसीले, न सिया अइलोलुए। अकोहणे सच्चरए, सिक्खासीले ति वृच्चई।।

(उ ११।४,५)

शिक्षाशील व्यक्ति के आठ लक्षण-

१. जो हास्य नहीं करता। २. जो सदा इन्द्रियों और मन पर नियत्रण रखता है। ३. जो मर्म का प्रका-शन नहीं करता। ४. जो चिरित्र से हीन नहीं है। ५. जिसका चरित्र दोषों से कलुषित नहीं है। ६. जो रसों में अतिलोलुप नहीं है। ७. जो क्रोध नहीं करता। द. जो सत्यनिष्ठ है।

### ६. शिक्षा के बाधक तत्त्व

अह पंचिंह ठाणेहि, जेहि सिक्खा न लब्भई। थंभा कोहा पमाएणं, रोगेणाऽलस्सएण य ।।

(उ ११।३)

अहंकार, क्रोध, प्रमाद, रोग और आलस्य—इन पांच हेतुओं से शिक्षा प्राप्त नहीं होती। शिष्य— अनुशासन में रहने वाला।

- १. सुविनोत शिष्य कौन ?
- २. अनुशासन और शिष्य
- ३. शिष्य का कत्तंब्य
- ४. आचार्य के समीप बैठने की विधि
- ५. आचार्य के साथ वार्तालाप की विधि
- ६. विनीत शिष्य की उपलब्धियां
- ७. बिनीत शिष्य और अश्व
- अविनीत शिष्य कौन ?
- ९. अविनीत शिष्य का स्वभाव
- **१०. अविनीत शिष्य**ः कुछ <mark>उपमाए</mark>ं
- ११. अविनय का परिणाम
  - \* आचार्य की आशातना के परिणाम (द्र. आचार्य)
  - \* विनीत शिष्य : शिक्षा की अर्हता

#### (इ. शिक्षा)

# १. सुविनोत शिष्य कौन ?

अह पन्नरसिंह ठाणेहि, सुविणीए ति वृच्चई। नीयावती अचवले, अमाई अक्ऊहले॥ अप्पं चाऽहिक्खिवई, पबंधं च न कुब्बई।
मेत्तिज्जमाणो भयई, सुयं लद्धं न मण्जई।।
न य पानपरिक्सेवी, न य मित्तेमु कुप्पई।
अप्पियस्सावि मित्तस्स, रहे कल्लाण भासई।।
कलहडमरवज्जए, बुद्धे अभिजाइए।
हिरिमं पडिसंलीणे, सुविणीए ति बुच्चई॥
(उ ११।१०-१३)

मुविनीत शिष्य के पन्द्रह लक्षण--

- १. जो नम्र व्यवहार करता है।
- २. जो चपल नहीं होता।
- ३. जो मायावी नहीं होता।
- ४. जो कुतुहल नहीं करता।
- ५. जो किसी का तिरस्कार नहीं करता।
- ६. जो क्रोध को टिकाकर नहीं रखता।
- ७. जो मित्रभाव रखने वाले के प्रति कृतज्ञ होता है।
- द. जो श्रुत प्राप्त कर मद नहीं करता।
- जो स्खलना होने पर किसी का तिरस्कार नहीं करता।
- १०. जो मित्रों पर कोध नहीं करता।
- ११ जो अप्रिय मित्र की भी एकांत में प्रशंसा करता है।
- १२. जो कलह और हाथापाई का वर्जन करता है।
- २३. जो कुलीन होता है।
- १४. जो लज्जावान् होता है।
- १५. जो प्रतिसंलीन—इन्द्रिय और मन का संगोपन करने वाला होता है।

### अन्य तीन लक्षण--

आणानिहेसकरे गुरूणमुववायकारए । इंगियागार-संपन्ने, से विणीए त्ति वुच्चइ ।।

(उ १।२)

- जो मुरु की आज्ञा और निर्देश का पालन करता है।
- २. जो गुरुकी शुश्रूषाकरताहै।
- ३. जो गुरु के इंगित और आकार को जानता है। आज्ञा-निर्देशकर

आज्ञा—भगवदिभहितागमरूपा तस्या निर्देशाउत्सर्ग— अपवादाभ्यां प्रतिपादनमाज्ञानिर्देशः, इदिमत्यं विधेयमिद-मित्यं वेत्येवमात्मकः तत्करणशीलस्तदनुलोमानुष्ठानो वा आज्ञानिर्देशकरः। (उशावृप ४४) अर्हत् कथित आगमरूप आज्ञा का उत्सर्ग और अपवादविधि से प्रतिपादन करना आज्ञानिर्देश है। उसके अनुरूप अनुरूठान करने वाला शिष्य आज्ञानिर्देशकर कह-लाता है। अथवा 'यह ऐसे करो, यह ऐसे करो' इस प्रकार के आज्ञानिर्देश का पालन करने वाला आज्ञानिर्देश-कर कहलाता है।

#### गुरु-उपपातकारक

आचार्यादीनां उपपातः दृग्वचनविषयदेशावस्थानं तत्कारकः तदनुष्ठाता, न तु गुर्वादेशाविभीत्या तद्व्य-वहितदेशस्थायी । (उशाव प ४४)

जहां बैठा हुआ शिष्य गुरु को दृग्गोचर होता रहे, जहां बैठा हुआ वह गुरु के वचन को सुन सके, उतनी दूरी तक बैठना उपपात है। जो इसका पालन करता है, वह उपपातकारक कहलाता है। वह इस भय से दूर नहीं बैठता कि कहीं गुरु मुक्ते कुछ आदेश न दे दें।

### इंग्ति-आकारसम्प्रज्ञ

इंगितं—निपुणमितगम्यं प्रवृत्तिनिवृत्तिसूचकमीषद्
भूशिरःकम्पादि, आकारः स्थूलधीसंवेद्यः प्रस्थानादिभावाभिव्यञ्जको दिगवलोकनादिः । अनयोर्द्वन्द्वे इंगिताकारौ तौ अर्थाद् गुरुगतौ सम्यक् प्रकर्षेण जानाति
इंगिताकारसंप्रज्ञः । यद्वा इंगिताकाराभ्यां गुरुगतभावपरिज्ञानमेव कारणे कार्योपचाराद् इंगिताकारणब्देनोक्वं
तेन सम्पन्नो—युक्तः । (उशावृप ४४)

अत्यन्त निपुणमति के द्वारा जानने योग्य प्रवृत्ति और निवृत्ति के सूचक भ्रूकंपन, शिरःकम्पन आदि सूक्ष्म चेष्टाएं इंगित हैं।

स्थूलबुद्धि के द्वारा ग्रेय, प्रस्थान आदि के भावों को अभिच्यंजित करने वाली दिग् अवलोकन आदि स्थूल चेष्टाएं आकार हैं।

आगारिगियकुसलं जइ सेयं वायसं वए पुज्जा। तहवि य सि न विकूडे विरहम्मिय कारणं पुच्छे॥ (विभा ९३३)

इंगित-आकार को जानने वाला विनीत शिष्य 'कौआ सफोद है' — गुरु के इस कथन को भी सहजता से स्वीकार कर लेता है। जिज्ञासा होने पर एकांत में गुरु से इसका रहस्य पूछता है।

## २. अनुशासन और शिष्य

जं मे बुढाणुस।संति, सीएण फरुसेण वा। मम लाभो ति पेहाए, पयओ तं पडिस्सुणे।। अणुसासणमोवायं, दुक्कडस्स य चोयणं। हियं तं मन्नए पण्णो, वेसं होइ असाहुणो।। हियं विगयभया बुद्धा, फरुसं पि अणुसासणं । वेसं तं होइ भूढाणं, खंतिसोहिकरं पयं ॥

(उ १।२७-२९)

आचार्य मुक्त पर कोमल या कठोर वचनों से जो अनुशासन करते हैं, वह मेरे लाभ के लिए हैं — ऐसा सोच-कर, जागरूकतापूर्वक अनके वचनों को स्वीकार करे।

मृदु या कठोर वचनों से किया जाने वाला अनुशा-सन हित-साधन का उपाय और दुष्कृत का निवारक होता है। प्रज्ञावान् मुनि उसे हित मानता है। वही असाधु के लिए द्वेष का हेतु बन जाता है।

भयमुक्त बुद्धिमान् शिष्य गुरु के कठोर अनुशासन को भी हितकर मानते हैं। परन्तु मोहग्रस्त व्यक्तियों के लिए वही — सहिष्णुता और चित्त-विश्वद्धि करने वाला गुणवृद्धि का आधारभूत — अनुशासन देेष का हेतु बन बाता है।

खड्ड्या मे चवेडा मे, अक्कोसा य वहा य मे। कल्लाणमणुसासंतो, पावदिद्धि ति मन्नई। पुत्तो मे भाय नाइ ति, साहू कल्लाण मन्नई। पावदिद्वी उ अप्पाणं, सासं दासं व मन्नई।। (उ १।३८,३९)

पापदृष्टि वाला शिष्य गुरु के कल्याणकारी अनुशा-सन को भी ठोकर मारने, चांटा चिपकाने, गाली देने व प्रहार करने के समान मानता है।

गुरु मुभे पुत्र, भाई और स्वजन की तरह अपना समभकर शिक्षा देते हैं— ऐसा सीच विनीत शिष्य उनके अनुशासन को कल्याणकारी मानता है, परन्तु कुशिष्य हितानुशासन से शासित होने पर भी अपने को दास तुल्य मानता है।

अप्पणद्वा परद्वा य, सिप्पा णेउणियाणि य। गिहिणो उनभोगद्वा, इहलोगस्स कारणा।। जेण बंधं वहं घोरं, परियानं च दारणं। सिक्खमाणा नियच्छंति, जुत्ता ते लिलइंदिया ॥ ते वि तं गुरुं पूर्यति, तस्स सिप्पस्स कारणा। सक्कारेति नमंसंति, तुद्वा निद्देसवित्तणो ॥ कि पुण जे सुयग्गाही, अणंतिहयकामए। आयरिया जं वए भिक्खू, तम्हा तं नाइवक्तए॥ (द ९।२।१३-१६)

जो गृही अपने या दूसरों के लिए, लौकिक उपभोग के निमित्त शिल्प और नैपुण्य सीखते हैं, वे पुरुष ललिते- निद्रय होते हुए भी शिक्षाकाल में (शिक्षक के द्वारा) घोर बन्ध, बध और दारण परिताप को प्राप्त होते हैं। फिर भी वे उस शिल्प के लिए उस गुरु की पूजा करते हैं, सत्कार करते हैं, नमस्कार करते हैं और संतुष्ट होकर उसकी आज्ञा का पालन करते हैं।

जो आगमज्ञान को पाने में तत्पर और अनन्तहित (मोक्ष) का इच्छुक है उसका फिर कहना ही क्या? इसलिए आचार्य जो कहे, क्षिष्य उसका उल्लंघन न करे।

### ३. शिष्य का कर्त्तव्य

अणुसासिओ न कुप्पेज्जा, खंति सेविज्ज पंडिए। खुड्डेहि सह संसर्गिन, हासं कीडं च वज्जए।। मा य चण्डालियं कासी, बहुयं मा य आलवे। कालेण य अहिज्जित्ता, तओ भाएज्ज एगगो।।

(उ ११९,१०)

बुद्धिमान् शिष्य गुरु के द्वारा अनुशासित होने पर क्रोधन करे, क्षमा की आराधना करे। क्षुद्र व्यक्तियों के साथ संसर्ग, हास्य और कीडान करे।

मुनि चण्डालोचित कर्म (क्रूर व्यवहार) न करे। बहुत न बोले। स्वाध्याय के काल में स्वाध्याय करे और उसके पश्चात् अकेला ध्यान करे।

पिडिणीर्थं च बुद्धाणं, वाया अदुव कम्मुणा। आवी वा जइ वा रहस्से, नेव कुज्जा कयाइ वि।। (उ १।१७)

लोगों के समक्षया एकान्त में, वचन से या कर्मसे, कभीभी आचार्यों के प्रतिकूल वर्तन न करे।

न कोवए आयरियं, अप्पाणं पि न कोवए।
बुद्धोवघाई न सिया, न सिया तोत्तगवेसए।।
आयरियं कुवियं नच्चा, पत्तिएण पसायए।
विक्रमवेज्ज पंजलिउडो, वएज्ज न पुणो त्ति य।।
धम्मिञ्जयं च ववहारं, बुद्धेहायरियं स्या।
तमायरंतो ववहारं, गरहं नाभिगच्छइ।।
(उ ११४०-४२)

शिष्य आचार्य को कुपित न करे। स्वयं भी कुपित न हो। आचार्य का उपघात करने वाला न हो। उनका छिद्रान्वेषी न हो।

आचार्य को कृषित हुए जानकर विनीत शिष्य प्रतीतिकारक (या प्रीतिकारक) वचनों से उन्हें प्रसन्न करे। हाथ जोड़कर उन्हें शांत करे और यों कहे कि 'मैं पुनः ऐसा नहीं करूंगा।' जो व्यवहार धर्म से आजित हुआ है, जिसका तत्त्वज्ञ आचार्यों ने सदा आचरण किया है, उस व्यवहार का आचरण करता हुआ मुनि कहीं भी गर्हा को प्राप्त नहीं होता।

अमोहं वयणं कुज्जा, आयरियस्स महप्पणो । तं परिगिज्भ वायाए, कम्मुणा उववायए ।। (द ८/३३)

मुनि महान् आत्मा आचार्य के वचन को सफल करे। (आचार्य जो कहे) उसे वाणी से ग्रहण कर कर्म से उसका आचरण करे।

नीयं सेज्जं गई ठाणं, नीयं च आसणाणि य । नीयं च पाए वंदेज्जा, नीयं कुज्जा य अंजिल ॥ (द ९।२।१७)

शिष्य (आचार्य से) नीची शय्या करे, नीची गति करे, नीचे खड़ा रहें. नीचा आसन करे, नीचा होकर आचार्य के चरणों में वन्दना करे और नीचा होकर अञ्जलि करे—हाथ जोड़े।

### ४. आचार्य के समीप बैठने की विधि

न पक्खओ न पुरक्षो, नेव किञ्चाण पिट्ठओ । न जुंजे करुणा करं, सयणे नो पहिस्सुणे ।। नेव पल्हिक्ययं कुज्जा, पक्खिपडं व संजए। पाए पसारिए वावि, न चिट्ठे गुरुणंतिए।। (उ १।१८,१९)

आचार्य के बराबर न बैठे,, आगे और पीछे भी न बैठे, उनके ऊरु से अपना ऊरु सटाकर न बैठे, बिछौने पर बैठा हुआ ही उनके आदेश को स्वीकार न करे। किन्तु उसे छोड़कर स्वीकार करे।

संयमी मुनि गुरु के समीप पालथी लगाकर (घुटनों और जंघाओं के चारों ओर वस्त्र बांधकर) न बैठे। पक्षपिण्ड कर (दोनों हाथों से घुटनों और साथल को बांधकर) तथा पैरों को फैलाकर न बैठे।

आसणे उविचट्ठेज्ञा, अणुच्चे अकुए थिरे । अप्युष्टाई निरुद्धाई, निसीएज्जप्पकुक्कुए ।। (उ १।३०)

जो गुरु के आसन से नीचा हो, अकंपमान हो और स्थिर हो, (जिसके पाये घरती पर टिके हुए हों) वैसे आसन पर बैठे, प्रयोजन होने पर भी बार-बार न उठे और प्रयोजन के बिना तो उठे ही नहीं, बैठे तब स्थिर एवं शांत होकर बैठे, हाथ-पैर आदि से चपलता न करे।

### ५. आचार्य के साथ वार्तालाप की विधि

आयरिएहिं वाहितो, तुसिणीओ न कयाइ वि ।
पसायपेही नियागट्टी, उवचिट्ठे गुरुं सया ॥
आलवंते लवंते वा, न निसीएज्ज कयाइ वि ।
चइऊणमासणं घीरो, जओ जत्तं पिंडस्सुणे ॥
आसणगओ न पुच्छेज्जा, नेव सेज्जा-गओ कया ।
आगम्मुक्कुङुओ संतो, पुच्छेज्जा पंजलीउडो ॥
(उ १।२०-२२)

आचायों के द्वारा बुलाए जाने पर किसी भी अवस्था में मौन न रहे। गुरु के प्रसाद को चाहने वाला मोक्षा-भिलाषी शिष्य सदा उनके समीप रहे।

धृतिमान् शिष्य गुरु के साथ आलाप करते और प्रश्न पूछते समय कभी भी बैठा न रहे, किंतु वे जो आदेश दें, उसे आसन को छोड़कर संयत मुद्रा में यत्न-पूर्वक स्वीकार करे।

आसन पर अथवा शय्या पर बैठा-बैठा कभी भी गुर से कोई बात न पूछे। उनके समीप आकर उकडू बैठ, हाथ जोड़कर पूछे।

अपुच्छिओ न भासेज्जा, भासमाणस्स अंतरा। पिट्टिमंसं न खाएज्जा, मायामोसं विवज्जए॥ (द ८।४६)

बिना पूछे न बोले, बीच में न बोले, पृष्ठमांस— चुगली न खाए और कपटपूर्ण असत्य का वर्जन करे।

## ६. विनीत शिष्य की उपलब्धियां

वित्ते अचोइए निच्चं, खिप्पं हवइ सुचोइए। जहोवइट्ठं सृकयं, किच्चाइं कुव्वई सया।। नच्चा नमइ मेहावी लोए किली से जायए। हवई किच्चाणं सरणं, भूयाणं जगई जहा।। पुज्जा जस्स पसीयंति, संबुद्धा पुव्वसंध्या। पसन्ना लाभइस्संति, विउलं अट्टियं सुयं।।

स पुज्जसत्थे सुविणीयसंसए, भणोहई चिट्ठई कम्मसंपया ।
तवोसमायारिसमाहिसंबुढे, महज्जुई पंचवयाई पालिया ।
स देवगंधन्वमणुस्सप्इए चइत्तु देहं मलपंकपुव्वयं ।
सिद्धे वा हवइ सासए, देवे वा अप्परए महिष्डिए ॥
(उ १।४४-४८)

जो विनय से प्रख्यात होता है वह सदा बिना प्रेरणा दिए ही कार्य करने में प्रवृत्त होता है। वह अच्छे प्रेरक गुरु की प्रेरणा पाकर तुरन्त ही उनके उपदेशानुसार भलीभांति कार्य संपन्न कर लेता है।

मेधावी मुनि उक्त विनय-पद्धति को जानकर उसे कियान्वित करते में तत्पर हो जाता है। उसकी लोक में कीर्ति होती है। जिस प्रकार पृथ्वी प्राणियों के लिए साधार होती है, उसी प्रकार वह आचार्यों के लिए आधारभूत बन जाता है।

उस पर तत्त्विवत् पूज्य आचार्य प्रसन्न होते हैं। अध्ययनकाल से पूर्व ही वे उसके विनय समाचरण से परि-चित होते हैं। वे प्रसन्न होकर उसे मोक्ष के हेतुभूत विपुल अनुतज्ञान का लाभ करवाते हैं।

वह पूज्यशास्त्र होता है - उसके शास्त्रीयज्ञान का बहुत सम्मान होता है। उसके सारे संशय भिट जाते हैं। वह पृष्ठ के मन को भाता है। वह कर्म-संपदा (दसविध सामाचारी) से सम्पन्न होकर रहता है। वह पांच महाब्रतों का पालन कर महान् तेजस्वी हो जाता है।

देव, गन्धर्व और मनुष्यों से पूजित वह विनीत शिष्य मल और पंक से बने हुए भरीर को त्यागकर या तो माण्वत सिद्ध होता है या अल्पकर्म वाला महद्धिक देव होता है।

### ७. विनीत शिष्य और अश्व

मा गलियस्से व कसं, वयणिमच्छे पुणी पुणी। कसं व दट्ठुमाइण्णे, पावगं परिवज्जए॥ (उ १/१२)

जैसे अविनीत घोड़ा चाबुक को बार-बार चाहता है, बैसे विनीत शिष्य गुरु के वचन (आदेश, उपदेश) को बार-बार न चाहे। जैसे विनीत घोड़ा चाबुक को देखते ही उन्मार्ग को छोड़ देता है, वैसे ही विनीत शिष्य गुरु के इंगित और आकार को देखकर अशुभ प्रवृत्ति छोड़ दे।

रमए पण्डिए सासं, हयं भदं व वाहए। बालं सम्मइ सासंतो, गलियस्सं व वाहए।

(उ १।३७)

जैसे उत्तम छोड़े को हांकते हुए उसका वाहक आनंद पाता है, बैमे ही पंडित (विनीत) शिष्य पर अनुभासन करता हुआ गुरु आनन्द पाता है। जैसे दुष्ट घोड़े को हांकते हुए उसका वाहक खिन्न होता है, बैसे ही बाल (अविनीत) शिष्य पर अनुशासन करता हुआ गुरु खिन्न होता है।

## प. अविनीत शिष्य कौन ?

अभिक्षणं कोही हवइ, पबंधं च पकुन्वई।
मेत्तिजनमाणो वमइ, सुयं लद्भण मज्जई।।
अवि पावपरिक्खेवी, अवि मित्तेसु कुप्पइ।
सुप्पियस्सावि मित्तस्स, रहे भासइ पावगं।।
पइण्णवाई दुहिले, यद्धे लुद्धे अणिगाहे।
असंविभागी अचियत्ते, अविणीए ति वृच्चई।।
आणाऽनिहेसकरे गुरूणमणुववायकारए।
पडिणीए असंबुद्धे अविणीए ति वृच्चई।।

(उ १११७-९; १।३)

अविनीत शिष्य के लक्षण ---

- १. जो बार-बार क्रोध करता है।
- २. जो कोध को टिकाकर रखता है।
- ३. जो मित्रभाव रखने वाले को भी ठुकराता है।
- ४. जो श्रुत प्राप्त कर मद करता है।
- जो किसी की स्खलना होने पर उसका तिरस्कार करता है।
- ६. जो मित्रों पर कुपित होता है।
- ७. जो अत्यन्त प्रिय मित्र की भी एकांत में बुराई करता है।
- द. जो असंबद्धभाषी है।
- ९. जो द्रोही है।
- १०. जो अभिमानी है।
- ११. जो सरस आहार आदि में लुब्ध है।
- १२. जो अजितेन्द्रिय है।
- १३. जो असंविभागी है।
- १४ जो अप्रीतिकर है।
- १५. जो गुरु की आजा और निर्देश का पालन नहीं करता।
- १६. जो गुरुकी शुश्रूषानहीं करता।
- १७ जो गुरु के प्रतिकूल वर्तन करता है।
- १८. जो इंगित तथा आकार को नहीं समभता।

कस्स न होही वेसो अनब्भुवगओ अ निरुवगारी अ । अप्पच्छंदमईओ पट्टिअओ गंतुकामी अ । (आवनि १३७)

जो श्रुतसम्पदा से सम्पन्न नहीं है, निरुपकारी है, स्वच्छन्द बुद्धि वाला है, संयम से उत्प्रव्रजित होने वालों का साथ देने वाला है, स्वयं उत्प्रव्रजन के लिए समुद्यत रहता है --वह जिब्द अयोग्य — अप्रीतिकर होता है।

### **६. अविनीत शिष्य का स्वभाव**

एगेत्थ इड्ढीमारविए एमे, रसगारवे । सायागारविए एगे, एगे सुचिरकोहणे ॥ भिक्खालसिए एगे, एगे ओमाणभीरुए यद्धे। एगंच अणुसासंमि, हेऊहिं कारणेहि य।। सो वि अंतरभासिल्लो, दोसमेव पक्ववई। आयरियाणं तं वयणं, पडिक्लेड अभिक्खणं ॥ न या ममं वियाणाइ, न विसा मज्भ दाहिइ। निग्मया होहिई मन्ने, साह अन्नोत्थ वच्चउ ।! पेसिया पलिउंचंति, ते परियंति समंतओ। 🕽 रायवेट्टिव मन्तंता, करेंति भिउडि मुहे।। (उ २७।९-१३)

कोई शिष्य ऋदि का गौरव करता है तो कोई रस का गौरव करता है, कोई साता — सुखों का गौरव करता है तो कोई चिरकाल तक कोध रखने वाला है।

कोई भिक्षाचरी में आलस्य करता है तो कोई अप-मानभीरू और अहंकारी है। किसी को गुरु हेतुओं व कारणों द्वारा अनुणासित करते हैं तब वह बीच में ही बोल उठता है, मन में द्वेष ही प्रकट करता है तथा बार-बार आचार्य के वचनों के प्रतिकूल आचरण करता है।

(गुरु प्रयोजनवश किसी श्राविका से कोई वस्तु लाने को कहे तब वह कहता है) वह मुफे नहीं जानती, वह मुफ्ते नहीं देगी, मैं जानता हूं, वह घर से बाहर गई होगी। इस कार्य के लिए मैं ही क्यों? कोई दूसरा साधु चला जाए।

किसी कार्य के लिए उन्हें भेजा जाता है और वे कार्य किए बिना ही लौट आते हैं। पूछने पर कहते हैं— उस कार्य के लिए आपने हमसे कब कहा था? वे चारों ओर पूमते हैं किंतु गुरु के पास कभी नहीं बैठते। कभी गुरु का कहा कोई काम करते हैं तो उसे राजा की बेगार की भांति मानते हुए मुंह पर मृकुटि तान लेते हैं — मुंह को मचोट लेते हैं।

## १०. अविनीत शिष्य : कुछ उपमाएं

खिन्नाले खिदह सेल्लि, दुइंतो भंजए जुर्ग । से वि य सुस्सुयाइत्ता, उज्जाहित्ता पलायए ॥ खलुंका जारिसा जोज्जा, दुस्सीसा वि हु तारिसा । जोइया धम्मजाणम्मि, भज्जंति धिइयुब्बला ॥ (उ २७।७-८) छिनाल वृषभ रास को छिन्न-भिन्न कर देता है, दुर्दान्त होकर जुए को तोड़ देता है और सों-सों कर वाहन को छोड़कर भाग जाता है।

जुते हुए अयोग्य बैल जैसे वाहन को भग्न कर देते हैं, बैसे ही दुर्बल घृति वाले शिष्यों को धर्मयान में जोत दिया जाता है तो वे उसे भग्न कर डालते हैं।

दंसमसगरसमाणा जलुयकविच्छुयसमा य जे हुंति। ते किर होति खन्नुंका तिक्खम्मिउचंडमद्द्विया॥ (उनि ४९२)

अविनीत शिष्य खलंक जैसा होता है। वह दंश-मशक की तरह कष्ट देने वाला, जलोक की तरह गुरु के दोष ग्रहण करने वाला, वृश्चिक की तरह वचन-कण्टकों से बींधने वाला, असहिष्णु, आलसी और गुरु के कथन को न मानने वाला होता है।

## ११. अविनय का परिणाम

जहा सुणी पूइकण्णी, निक्कसिज्जइ सब्बसो । एवं दुस्सील-पडिणीए, मुहरी निक्कसिज्जइ ॥ कणकुण्डगं चइसाणं, विट्ठं भुंजइ सूयरे । एवं सील चइसाणं, दुस्सीले रमई मिए ॥ (उ १।४,४)

जैसे सड़े हुए कानों वाली कुतिया सभी स्थानों से निकाली जाती है, वैसे ही दुःशील, गुरु के प्रतिकूल वर्तन करने वाला और वाचाल शिष्य गण से निकाल दिया जाता है।

जिस प्रकार सूअर चावलों की भूसी को छोड़कर विष्ठा खाता है, वैसे ही अज्ञानी शिष्य शील को छोड़कर दु:शील में रमण करता है।

शीतल-दसवें तीर्थंकर। (द्र. तीर्थंकर)

शोर्षप्रहेलिका—जैन गणित की सबसे बड़ी संख्या, जिसमें ५४ अंक और १४० शून्य होते हैं। (द्र. काल)

शुक्ललेक्या— प्रशस्ततम भावधारा तथा उसकी उत्पत्ति में हेतुभूत क्वेत वर्ण वाले पुद्गल । (द्र. लेक्या)

# श्रमण-साधु, मुनि, निर्प्रथ ।

१ अमण कौन ? २. थमण (अनगार) के सत्साईस गुण ३. श्रमण की पृष्ठभूमि ४. अमण के एकार्थक (द्र. पाषंड) \* श्रमण के प्रकार ५. प्रमत्त अमण ० अप्रमत्त श्रमण ६. अमण की दिनचर्या ० स्वाध्याय-ऋम (ब्र. कालविज्ञान) \* स्वाध्याय-काल \* प्रतिलेखनादिधि (द्र. प्रतिलेखना) \* मिक्षाविधि (द्र. गोचरचर्या) \* भिक्षाके दोष (द्र. एषणा) \* आहारविधि (द्र. आहार) ७. शयन विधि ० संस्तारक मूमि ० शय्या-अतिचार प्रतिक्रमण च. विहार विधि : नौकल्पी विहार ० विहार करने के कारण ० विहार का अधिकारी ० गमन-मार्गका निर्धारण • जल संतरण विधि ९. श्रामण्य की दुश्चरता १०. श्रमण : उरग, मिरि आदि उपमाएं ११. श्रमण की अवहेलना के परिणाम \* श्रमण का आचार, प्रतिक्रमण, महाव्रत, संयम, समिति, गुष्ति, परीषह, प्रत्याख्यान, गुणस्थान (द्र. संबद्धनाम) \* चारित्र के अठारह हजार अंग (इ. चारित्र)

## १. ध्रमण कौन ?

\* श्रमण धर्म

\* भिक्षुप्रतिमा

\* चारित्रिक स्थिरता के आलम्बन

\* श्रमण और श्रावक में अन्तर

समयाए समणो होइ। (उ२४।३०) जो समभाव की साधना करता है, वह श्रमण है।

जो समभाव की साधना करता है, वह श्रमण है। जह मम न पियं दुक्खं, आणिय एमेव सञ्वजीवाणं। न हणइ न हणावइ य, सममणती तेण सो समणो।। नित्थ य से कोइ वेसी, पिओ व सब्वेसु चैव जीवेसु।
एएण होइ समणी, एसी अनी वि पज्जाओ॥
....ती समणी जइ सुमणी, भावेण य जइ न होइ पावमणी।
सवणी य जणे य समी, समी य माणावमाणेसु॥
(अनु ७०८)

- जैसे मुफ्ते दु:ख प्रिय नहीं है वैसे ही सब जीवों की दु:ख प्रिय नहीं है, यह जानकर जो किसी प्राणी की घात न करता है और न करवाता है।
   इस प्रकार समता में गितिशील होने के कारण वह समण कहलाता है।
- सब जीवों में कोई उसका अप्रिय और प्रिय नहीं है।
- सब जीवों में सम मन वाला होने के कारण वह समन (समना) कहलाता है।
- जो सु-मन अंदि मन वाला होता है, भाव से पाप-मन वाला नहीं होता, स्व जन और अन्य जन में तथा मान और अपमान में सम होता है, वह श्रमण कहलाता है।

रागहोसा दंडा जोगा तह गारवा य सल्ला य । विगहाओ सण्णाओ खुहं कसाया पमाया य ।। एयाइं तु खुहाइं जे खलु भिदंति सुव्वया रिसओ । ते भिन्नकम्मगंठी उविति अयरामरं ठाणं ॥ (उनि ३७=,३७९)

## श्रमण वह है---

- ० जो राग-द्वेष को जीत लेता है।
- जो मन, वचन और काया इन तीनों दण्डों में सावधान रहता है।
- जो न सावद्य कार्य करता है, न दूसरों से करवाता
   है और न उसका अनुमोद । करता है ।
- ० जो ऋदि, रस और साता का गौरव नहीं करता।
- ० जो मायावी नहीं होता, जो निदान नहीं करता और जो सम्यग्दर्शी होता है।
- ० जो विकथाओं से दूर रहता है।
- जो आहार, भय, मैथुन और परिग्रह—इन चार संजाओं को जीत लेता है।
- ० जो कषायों पर विजय पा लेता है।
- ० जो प्रमाद से दूर रहता है।
- जो कर्म-बन्धन को तोड़ने के लिए सदा प्रयःस-शील रहता है।
   जो ऐसा होता है, वह समस्त ग्रन्थियों का छेदन कर अजर-अमर पद को पा लेता है।

(इ. चारित्र)

(द्र. श्रावक)

(द्र. धर्म)

(इ. प्रतिमा)

मोणं चरिस्सामि समिच्च धम्म
सहिए उज्जुकडे नियाणिखन्ते ।
संथवं जहिज्ज अकामकामे
अन्नायएसी परिन्वए जे स भिक्खू ।।
जं किंचि आहारपाणं विविहं
खाइमसाइमं परेसि लद्धुं ।
जो तं तिविहेण नाणुकंपे
मणवयकायसुसंवुडे स भिक्खू ।।
वादं विविहं समिच्च लोए,
सहिए खेयाणुगए य कोवियप्पा ।

पन्ने अभिभूय सन्वदंसी उवसंते अविहेडए स भिक्खू ।। (उ १४।१,१२,१४)

'धर्म को स्वीकार कर मुनि-ब्रत का आचरण कहंगा'
— जो ऐसा संकल्प करता है, जो सहिष्णु है. जिसका अनुण्ठान ऋजु है, जो वासना के संकल्प का छेदन करता है,
जो परिचय का त्याग करता है, जो काम-भोगों की
अभिलाषा को छोड़ चुका है, जो तप आदि का परिचय
दिए दिना भिक्षा की खोज करता है, जो अप्रतिबद्ध
विहार करता है – वह भिक्षु है।

गृहस्थों के घर से जो कुछ आहार, पानक और विविध प्रकार के खाद्य-स्वाद्य प्राप्त कर जो गृहस्थ की मन, वचन और काया से अनुकम्पा नहीं करता — उन्हें आशीर्वाद नहीं देता. जो मन, वचन और काया से सुसंस्कृत होता है – वह भिक्ष है।

जो लोक में विविध प्रकार के वादों को जानता है, जो सहिष्णु है, जो संयमी है, जिसे आगम का परम अर्थ प्राप्त हुआ है, जो प्राज्ञ है, जो परीषहों को जीतने वाला और सब जीवों को आत्म-तुल्य समझने वाला है, जो उपशान्त और किसी को भी अपमानित न करने वाला होता है वह भिक्षु है।

तहेव असणं पाणगं वा,

विविहं खाइमसाइमं लिभत्ता।

होही अट्टो सुए परे वा,

तंन निहेन निहावए जेस भिनख्रा।

हत्यसंजए पायसंजए,

वायसंजए संजइंदिए।

अज्भव्परए सुसमाहियव्या,

सुत्तत्थं च वियाणई जे स भिक्खू ॥

(द १०।८, १५)

विविध अभन, पान, खाद्य और स्वाद्य को प्राप्त कर

—यह कल या परसों काम आएगा —इस विचार से जो न सन्निध (संचय) करता है और न कराता है — वह भिक्ष है।

जो हाथों से संयत है, पैरों से संयत है, वाणी से संयत है, इन्द्रियों से संयत है, अध्यातम में रत है, भली-भांति समाधिस्थ है और जो सूत्र और अर्थ को यथार्ष रूप से जानता है — वह भिक्षु है। गिहिणो वेयावडियं न कुज्जा,

अभिवायणं बंदण पूषणं च।

असंकिलिट्ठेहि समं वसेज्जा,

मुणी चरित्तस्स जओ न हाणी॥

न या ल**भेज्जा नि**उणं सहायं,

गुणाहियं वा गुणओ समंवा।

एक्को वि पावाइ विवज्जयतो,

विहरेज्ज कामेसु असज्जमाणो ॥ (दच्ला २।९,१०)

साधु गृहस्थ का वैयावृत्य न करे, अभिवादन, वंदन और पूजन न करे। मुनि संक्लेश रहित साधुओं के साथ रहें जिससे कि चारित्र की हानि न हो।

यदि कदाचित् अपने से अधिक गुणी अथवा अपने समान गुण वाला निपुण साथी न मिले तो पाप-कर्मों का वर्जन करता हुआ काम-भोगों में अनासक्त रह अकेला ही (संघ-स्थित) विहार करे।

# २. श्रमण (अनगार) के सत्ताईस गुण

वयछक्किमिदियाणं च निग्गहो भाव करणसच्चं च।
खमया विरागयानिय (चिय?) मणमाईणं णिरोहो य।
कायाण छक्क जोगम्म जुलया वेयणाहियासणया।
तह मारणंतियहियासणया एएऽणगारगुणा॥
(उशावृप ६१६)

श्रमण के सत्ताईस गुण हैं

<mark>१. प्राणातिपात</mark>विरमण ११. स्पर्शनेन्द्रियनिग्रह

२. मृषावादविरमण १२. भावसत्य

३. अदत्तादानविरमण १३. करणसत्य

४ मैथुनविरमण १४. क्षमा

५. परिग्रह्विरमण १५. वैराम्य

६. रात्रिभोजनविरमण १६. मनोनिग्रह ७. श्रोत्रेन्द्रियनिग्रह १७. वचननिग्रह

जानाज्यसम्बद्धः १८. वससम्बद्धःप्रश्नुरिन्द्रियनिग्रहः१८. कायनिग्रहः

९. झाणेन्द्रियनिग्रह १९. पृथ्वीकायसंयम

१०. रसनेन्द्रियनिग्रह २०. अप्कायसंयम

२१. तेजस्कायसंयम

२५. योगयुक्तता

२२. वायुकायसंयम

२६. वेदना अधिसहन

२३. वनस्पतिकायसंयम

२७ मारणांतिक अधिसहन

२४. त्रसकायसंयम

# ३. श्रमण की पृष्ठभूमि

कहं नुकुज्जा सामण्णं, जो कामे न निवारए। पए पए विसीयंतो, संकप्पस्स वसं गओ।। (द २।९)

वह कैसे श्रामण्य का पालन करेगा जो काम (विषय-राग) का निवारण नहीं करता, जो संकल्प (काम-अध्यव-साय) के वणीभूत होकर पग-पग पर विषादग्रस्त होता है ?

काम ! जानामि ते रूपं संकल्पात् किल जायसे । न ते संकल्पयिष्यामि ततो मे न भविष्यसि ।। (दअचू पृ४१)

काम! मैं तुभी जानता हूं। तूसंकल्प से पैदा होता है। मैं तेरा संकल्प ही नहीं करूंगा। तूमेरे मन में उत्पन्न ही नहीं हो सकेगा।

समाए पेहाए परिव्वयंतो, सिया मणी निस्सरई बहिद्धा।
न सा महं नोवि अहं पि तीसे, इच्चेव ताओ विणएज्ज रागं।।
बायावयाही चय सोउमल्लं कामे कमाही किमयं खु दुवखं।
खिन्दाहि दोसं विणएज्ज रागं एवं सुही होहिसि संपराए।।
(द २।४,५)

समदृष्टि पूर्वक विचरते हुए भी यदि कदाचित् मन (संयम से) बाहर निकल जाए तो यह विचार करे कि वह मेरी नहीं है और न मैं ही उसका हूं। मुमुक्षु उसके प्रति होने वाले विषयराग को दूर करे।

कामविजय और भावसमाधि प्राप्त करने के उपाय -

० आतापना

० सौकुमार्य का त्याग

० हेथ का उच्छेद ० रागका विनयन ।

## ४. श्रमण के एकार्थक

पन्वइए अणगारे पासंडी चरक तावसे भिक्खू।
परिवायए य समणे णिग्गंथे संजए मुत्ते॥
तिण्णे णेया दिवए मुणी य खंते य दंत विरए य।
नूहें तीरही वि य हवंति समणस्स णामाइं॥
(दिन ६४, ६६)

- ० प्रव्रजित —गृहनिर्गत
- ० अनगार-गृहरहित
- ० पाषंडी —अब्टकर्म प्रासाद का ठबंसी
- ० चरक —तपस्या का आचरण करने वाला
- ० तापस --तपस्या करने वाला
- ० भिक्षु -- भिक्षाजीवी
- ० परिवाजक पाप का अपहरण करने वाला
- ० समन —समान मन वाला
- ० निर्ग्रन्य बाह्य-आध्यन्तर ग्रन्थि से शून्य
- ० संयत -अहिंसा आदि से ओतप्रोत
- ० मुक्त —स्तेह आदि बंधनों से मुक्त
- ० तीर्ण संसार सागर को तैरने वाला
- ॰ नेता -- सिद्धि तक पहुंचाने वाला
- ० द्रव्य -- राग-द्वेष से शुन्य
- ० मुनि —सावद्य न बोलने वाला
- ० क्षान्त ः क्षमाशील
- ० दान्त इन्द्रिय और कषायों का दमन करने वाला
- ० विरत -प्राणातिपात आदि से विरत
- ० रूक्ष -- प्रान्त-रूक्षसेवी, स्नेह वर्जित
- ० तीरार्थी--संसार सागर से पार

## ४. प्रमत्त श्रमण

ज्ञान आचार में प्रमत्त

सेज्जा दढ़ा पाउरणं मे अत्थि,

उप्पज्जई भोत्तुं तहेव पाउं।

जाणामि जं बट्टइ आउसु ! ति,

कि नाम काहामि सुएण भंते !॥

जे के इमे पव्यइए, निहासीले पगामसो। भोच्चा पैच्चा सुहं सुवइ, पावसमणि स्ति वुच्चई।। (उ १७।२,३)

(मुह के द्वारा अध्ययन की प्रेरणा प्राप्त होने पर जो कहता है—) मुक्ते रहने के लिए अच्छा उपाश्रय मिल रहा है, कपड़ा भी मेरे पास है, खाने-पीने को भी मिल जाता है। आयुष्मन्! जो हो रहा है, उसे मैं जान लेता हूं। भंते! फिर मैं श्रुत का अध्ययन कर क्या करूगा?

गुरु कहते हैं---जो प्रव्रजित होकर बार-बार नींद लेता है, खा-पीकर आराम से लेट जाता है, वह ज्ञाना-चार में प्रमत्त श्रमण है।

#### दर्शन आचार में प्रमल

आयरियउवज्ञायाणं, सम्मं नो पडितप्पद्द। अप्पडिपूयए थद्धे, पावसमणि त्ति बुच्चई।। (उ १७।४)

जो आचार्य और उपाध्याय के कार्यों की सम्यक् प्रकार से चिनता नहीं करता— उनकी सेवा नहीं करता, जो बड़ों का सम्मान नहीं करता, जो अभिमानी होता है, वह दर्शनाचार में प्रमत्त श्रमण है।

## चारित्र आचार में प्रमत

सम्मद्दमाणे पाणाणि, बीयाणि हरियाणि य । असंजिए संजयमन्त्रमाणे, पावसमणि त्ति वुच्चई ॥ बहुमाई पमुहरे, थद्धे लुद्धे अणिग्गहे । असविभागी अचिवत्ते, पावसमणि त्ति वुच्चई ॥ (उ १७।६,११)

द्वीन्द्रिय आदि प्राणी तथा बीज और हरियाली का मर्दन करने वाला, असंयमी होते हुए भी अपने आपको संयमी मानने वाला चारित्राचार में प्रमत्त श्रमण होता है।

जो बहुत मायावी, वाचाल, अभिमानी, लालची, इन्द्रिय और मन पर नियंत्रण न रखने वाला, भक्त-पान आदि का संविभाग न करने वाला और गुरु आदि से प्रेम न रखने वाला होता है, वह चारित्राचार में प्रमत्त श्रमण है।

#### तव आचार में प्रमत्त

दुद्धदहीविगईओ, आहारेइ अभिवखणं। अरए य तवोकम्मे, पावसमणि त्ति वुच्चई।। अत्येतम्मि य सूरम्मि, आहारेइ अभिवखणं। चोइओ पडिचोएइ, पावसमणि त्ति वुच्चई।। (उ १७।१४,१६)

जो दूध, दही आदि विकृतियों का बार-बार आहार करता है और तपस्या में रत नहीं रहता, जो सूर्य के उदय से लेकर अस्त होने तक बार-बार खाता रहता है तथा 'ऐसा नहीं करना चाहिए'- इस प्रकार सीख देने वाले को कहता है कि तुम उपदेश देने में कुशल हो, करने में नहीं, वह तप आचार में प्रमत्त श्रमण है।

#### वीर्यं आचार में प्रमत्त

आयरियपरिच्चाई, परपासंडसेवए। गागंगणिए दुङ्भूए, पावसमणि ति बुच्चई।। सयं गेहं परिचज्ज, परगेहंसि वावडे। निमित्तेण य ववहरई, पावसमणि त्ति वुच्चई।। सन्नाइपिण्डं जेमेइ, नेच्छई सामुदाणियं। गिहिनिसेज्जं च वाहेइ, पावसमणि त्ति बुच्चई।। (उ १७।१७-१९)

जो आचार्य को छोड़ दूसरे धर्म-सम्प्रदायों में चला जाता है, जो छह मास की अवधि में एक गण से दूसरे गण में संक्रमण करता है, जिसका आचरण निन्दनीय है, जो अपना घर छोड़कर (प्रव्रजित होकर) दूसरों के घर में व्यापृत होता है, उनका कार्य करता है, जो शुभाशुभ बताकर धन का अर्जन करता है, जो अपने जातिजनों के घरों में भोजन करता है किन्तु सामुदायिक भिक्षा करना नहीं चाहता, जो गृहस्थ की शय्या पर बैठता है, वह वीर्याचार में प्रमत्त श्रमण है।

#### अप्रमत्त श्रमण

अष्यमत्तसंजता जिणकिष्या परिहारिवसुद्धिया अहा-स्रुंदिया पडिमापिडवण्णाय । एते सततीवयोगोवउत्तणतो अष्यमत्ता । गण्छवासिणो पुण पमत्ता, कण्हुइ अणुवयोग-संभवतातो । अहवा गण्छवासी णिग्मता य पमता वि अप्पमत्ता वि भवति परिणामवसओ । (नन्दीचू पृ २२)

जिनकल्पिक, परिहारविशुद्धिक, यथालन्दिक और प्रतिमाप्रतिपन्न--ये संयत अप्रमत्त होते हैं, सतत उपयोग उपयुक्त (जागरूक) होते हैं।

गच्छवासी सतत उपयोग उपयुक्त नहीं होने के कारण प्रायः प्रमक्त होते हैं। अथवा गच्छवासी और गच्छितर्गत — ये दोनों प्रकार के श्रमण परिणामधारा के आधार पर प्रमक्त और अप्रमक्त होते हैं।

## ६. श्रमण की दिनचर्या

पुन्तिलंमि चउक्भाए, आइच्चंमि समुहिए। भंडयं पिंडलेहित्ता, बंदित्ता य तओ गुरुं ॥ पुच्छेज्जा पंजलिउडो, किं कायव्वं मए इहं ? । इच्छं निओइउं भंते ! वेयावच्चे व सज्भाए ॥ वेयावच्चे निउत्तेण, कायव्वं अगिलायओ । सज्भाए वा निउत्तेण, सन्वदुक्खिवमोक्खणे ॥ (उ २६।६-१०)

सूर्य के उदय होने पर दिन के प्रथम प्रहर के प्रथम-चतुर्थ भाग में भाण्ड — उपकरणों की प्रतिलेखना करे। तदनन्तर गुरु को वन्दना कर, हाथ जोड़कर पूछे—अब मुक्ते क्या करना चाहिए ? भंते ! मैं चाहता हूं कि आप मुक्ते वैयावृत्य या स्वाध्याय में मे किसी एक कार्य में नियुक्त करें।

वैयावृत्य में नियुक्त किए जाने पर अग्लान भाव से वैयावृत्य करे अथवा सर्व दुःखों से मुक्त करने वाले स्वा-ध्याय में नियुक्त किए जाने पर अग्लान भाव से स्वाध्याय करे।

पढमं पोरिसि सज्भायं बीयं भागं भियायई। तद्याए भिक्खायरियं पुणो चउत्थीए सज्भायं ।। (उ २६।१२)

प्रथम प्रहर में स्वाध्याय और दूसरे में ध्यान करे।
तीसरे में भिक्षाचरी और चीथे में पुन: स्वाध्याय करे।
चउत्थीए पोरिसीए, निक्खिवत्ताण भायणं।
सज्भायं तओ कुण्जा, सन्वभावविभावणं।।
पोरिसीए चज्रभाए, वंदित्ताण तओ गुरुं।
पिक्किमित्ता कालस्स, सेण्जं तु पिडलेहए।।
पासवणुच्चारभूमि च, पिडलेहिज्ज जयं जई।
काउस्सम्मं तओ कुण्जा, सन्वदुक्खिवमोक्खणं।।
(उ २६।३६-३८)

चौथे प्रहर में भाजनों को प्रतिलेखनपूर्वक बांधकर रख दे, फिर सर्व भावों को प्रकाशित करने वाला स्वाध्याय करे।

चौथे प्रहर के चतुर्थ भाग में पौन पौरुषी बीत जाने पर स्वाध्याय के पश्चात् गुरु को बन्दना कर, काल का प्रतिक्रमण कर (स्वाध्यायकाल से निवृत्त होकर) शय्या की प्रतिलेखना करे।

यतनाशील यति फिर प्रस्नवण और उच्चारभूमि की प्रतिलेखना करे। तदनन्तर सर्व दुःखों से मुक्त करने वाला कायोत्सर्ग करे।

पढमं पोरिसि सज्भामं, वीयं भाणं भियायई। तद्याए निह्मोक्खं तु, चउत्थी भुज्जो वि सज्भामं।। (उ २६।१०)

रात्रि के प्रथम प्रहर में स्वाध्याय, दूसरे में ध्यान, तीसरे में नींद और चौथे में पुनः स्वाध्याय करे।

#### स्वाध्याय-ऋम

सन्वेबि पढमजामे दोन्नि उ वसभा उ आइमा जामा। तइओ होइ गुरूणं चउत्यओ होइ सन्वेसि ॥ (ओनि ६६०) रात्रि के प्रथम प्रहर में सब साघु स्वाध्याय करते हैं। प्रथम और दूसरे प्रहर में गीतार्थ साघु, तीसरे प्रहर में आचायं तथा चतुर्थ प्रहर में पुन: सब साघु स्वाध्याय करते हैं। (द्र. कालप्रतिलेखना)

पोरिसीए चउत्थीए, कालं तु पिंडलेहिया।
सज्भायं तओ कुज्ञा, अबोहेंतो असंजए।।
पोरिसीए चउडभाए, वंदिऊण तओ गुरुं।
पिंडकिमिस्तु कालस्स, कालं तु पिंडलेहिए।।
आगए कायवोस्सग्गे, सब्बदुक्खविमोक्खणं।।
काउस्सग्गं तओ कुज्जा, सब्बदुक्खविभोक्खणं।।
(उ २६।४४-४६)

चौथे प्रहर में काल की प्रतिलेखना कर असंयत व्यक्तियों को न जगाता हुआ स्वाध्याय करे। चौथे प्रहर के चतुर्थ भाग में गुरु को बन्दना कर, काल-प्रतिक्रमण कर (स्वाध्याय काल से निवृत्त होकर) काल की प्रतिनेलेखना करे। कायोत्सर्ग का समय आने पर सर्व दु:खों से मुक्त करने वाला कायोत्सर्ग करे।

## ७. शयनविधि

पोरिसिआपुच्छणया सामाइय उभयकायपडिलेहा । साहणिअ दुवे पट्टे पमज्ज भूमि जओ पाए।। बाहुवहाणेण अणुजाणह संघारं वामपासेणं। कुक्कुडिपायपसारण अतरंत पमज्जर भूमि ॥ कायपडिलेहा । संकोए उव्यक्तंते य संडासं णिस्सासनिरुभणालीयं ।। दव्वाईउवओगं (ओन २०४-२०६)

आवार्य के समीप जाकर शिष्य निवेदन करे — भंते ! प्रथम प्रहर व्यतीत हो गया है, अब मुक्ते संस्तारक पर जाने — सोने की आज्ञा दें। फिरतीन बार सामायिक पाठ का उच्चारण कर शयन करे।

भूजा का उपधान कर वाम पार्श्व से शयन करे। पैरों को कुक्कुटी की तरह पहले आकाश में फैलाये। यदि ऐसा करने में समर्थ न हो तो भूमि का प्रमार्जन करके भूमि पर स्थापित करे। यदि पुन: पैरों का संकोच करना हो तो ऊरुसन्धि का प्रमार्जन करे।

अजयं सयमाणो उ, पाणभूयाइं हिंसई। बंधई पावयं कम्मं, तं से होइ कडुयं फलं॥ (द ४। गाथा ४)

आउंटण-पसारणादिसु पडिलेहणपमञ्जूण अकरितस्स

पकामणिकामं रित्त दिवा य सुयन्तस्स । (दअचू पृ ९२) अयतनापूर्वक सोने वाला अस और स्थावर जीवों की हिंसा करता है। उससे पाप कर्म का बंध होता है। वह उसके लिए कटु फल वाला होता है।

अयतना या असंयम से सोने का अर्थ है -- प्रतिलेखन-प्रमार्जन किये बिना हाथ-पैर आदि का संकोच-विकोच करना। प्रकामशय्या-निकामश्रय्या करना, बिना प्रयोजन दिन-रात में बार-बार सोना।

जयणं कुव्वंतो कुम्मो इव गुर्तिविओ .... निहामोक्खं करेमाणो आउंटलपसारणाणि पडिलेहिय पमज्जिय करेज्जा। (वजिचू पृ१६०)

यतं स्वपेत् — समाहितो रात्रौ प्रकामशय्यादि-परिहारेण। (दहावृप १५७)

संयमपूर्वक सोने का अर्थ है — कूर्म की भांति गुप्तेन्द्रिय हो सोना। करवट बदलते सभय, हाथ-पैर फैलाते समय णय्या का प्रतिलेखन-प्रमार्जन करना। समाहितचित्त हो रात्रि में प्रकाम णय्या आदि का परिहार करना।

अद्धाणपरिस्संतो गिलाणवुड्ढा अणुण्णवेत्ताणं ।\*\*\* (ओभा १५६)

जो मुनि विहार से परिश्रांत हो गया हो, वृद्ध हो, रोगी हो, वह मुनि आचार्य से आज्ञा लेकर दिन में भी सो सकता है, अन्यथा नहीं।

(नींद लने का उपयुक्तकाल रात है। यदि रात में पूरी नींद न आए तो प्रात:काल भोजन से पूर्व सोए। रात में जागने से रूक्षता और दिन में सोने से स्निग्धता पैदा होती है। परन्तु दिन में बैठे-बैठे नींद लेना न रूक्षता पैदा करता है और न स्निग्धता। यह स्वास्थ्य के लिए लाभप्रद है।

यधाकालमतो निद्वां, रात्रौ सेवेत सात्मतः।
असात्म्याद् जागरादधं प्राप्तः स्वप्यादभुक्तवान् ॥
रात्रौ जागरणं रूक्षं, स्निग्धं प्रस्वप्नं दिवा ।
अरूक्षमनभिस्यन्दि, त्वासीनप्रचलायितम् ॥
—अष्टांगहृदय ७।५५,६५)

तम्हा पमाणजुत्ता एक्केक्कस्स उ तिहत्थसंयारो । भायणसंथारंतर जह वीसं अंगुला हुंति ॥ (ओनि २२६)

एक साधु के संस्तारक का प्रमाण है तीन हाथ।

संस्तारक बिछाने और पात्र रखने में बीस अंगुल का अन्तर अनस्य होना चाहिए।

ंदो हत्या य अबाहा नियमा साहुस्स साहुक्षो । (ओनि २२७)

सोते समय एक साधु दूसरे साधु से सटकर न सोये --- कम से कम दो हाथ की दूरी रहे।

## संस्तारक भूमि

संधारगभूमितिमं आयरियाणं तु सेसगाणेगा । रुंदाए पुष्फइन्ना मंडलिआ आवली इयरे ॥ (ओनि २०२)

आचार्य के तीन संस्तारक भूमियां होती हैं--१. तिवात २. प्रवात ३. निवात-प्रवात ।

मुनि के लिए एक संस्तारक भूमि होती है।

संस्तारक भूमि यदि विस्तीर्ण हो तो बिखरे हुए पुरुषों की तरह अथन करे। वसित यदि छोटी हो तो मध्य में पात्र आदि रखकर मण्डली के पार्श्व में अथन करे। यदि वसित प्रमाणयुक्त हो तो पंक्तिबद्ध अथन करे।

### शय्या-अतिचार-प्रतिक्रमण

इच्छानि पडिक्कानिउं पगामसेज्जाए निगामसेज्जाए उच्चट्टणाए परिवट्टणाए आउंटणाए पसारणाए छव्पइय-संघट्टणाए कूइए कक्कराइए छीए जंभाइए आमोसे ससर-क्खामोसे, आउलमाउलाए सोयणवित्तयाए इत्थीविष्परि-यासिआए दिट्टिविष्परियासिआए मणविष्परियासिआए पाणभोयणविष्परियासिआए, तस्स मिच्छामि दुक्कडं। (आव ४।५)

मैं प्रतिक्रमण करना चाहता हूं — अतिमात्र नींद लेने में, जब इच्छा हुई तब नींद लेने में या बार-बार नींद लेने में, उठने-बैठने में, करवट लेने में, प्रशीर को सिकोड़ने-फैलाने में, जूं को इधर-उधर करने में, नींद में बोलने और दांत पीसने में, छींक और जम्हाई लेने में, किसी का स्पर्श करने में तथा सिचत्तरजयुक्त वस्तु का स्पर्श करने में अतिचार किया हो, स्वप्नहेतुक आकुल-व्याकुलता, स्त्रीविषयक कामराग, दृष्टिराग, मनोराग और खाने-पीने के वियष में अन्यथा भाव किया हो तो उससे संबंधित मेरा दुष्कृत निष्फल हो।

# द्र. विहारविधि: नौकल्पो विहार

संबच्छरं चावि परं पमाणं, बीयं च वासं न तींह वसेज्जा । सुत्तस्स मग्गेण चरेज्ज भिक्खू,

मुत्तस्स अत्थो जह आणवेइ ॥

संबच्छर इति कालपरिमाणं, तं पुण णेह बारसमा-सिगं संबज्भति किंतु वरिसारत्तचातुम्मासितं । स एव जेट्रोग्गहो ।

""वितियं च वासं — बितियं ततो अणंतरं, च सद्देण तित्यमिव, जतो भणितं —'तं दुगुणं दुगुणेणं, अपरिहरिता ण बट्टित ।' (दचूला २।११ अचू पृ २६७)

जिस गांव में मुनि काल के उत्कृष्ट प्रमाण तक रह चुका हो अर्थात् वर्षाकाल में चातुर्मास और शेष काल में एक मास रह चुका हो, वहां दो वर्ष (दो चातुर्मास और दो मास) का अन्तर किए बिना न रहे। भिक्षु सूत्रोक्त मार्ग से चले, सूत्र का अर्थ जैसी आज्ञा दे, वैसे चले।

मुनि के लिए नौकल्पी विहार का विधान है— चातुर्मासिक वर्षावास का एक कल्प, शेष आठ मास के आठ कल्प।

निक्खविउं किइकम्मं दीवणः शाबाह पुच्छणा सहाओ । गेलण्ण विसज्जणया अविसज्जुवएस दावणया ॥ (ओनि ६८)

यात्रा करता हुआ मुनि जब अपने सांभोजिक साधुओं से मिले तब सबसे पहले अपने पात्र आदि सांभोगिक के हाथ में देकर रत्नाधिक को बन्दना करे।

- ० आने का उद्देश्य स्पष्ट करे।
- ० दोनों परस्पर सुखपृच्छा करें।
- ० विहार करे तो वहां स्थित मुनि पहुंचाने जाएं।
- ० यदि वहांग्लान होतो अपनेको सेवाकेलिए प्रस्तुतकरे।
- ग्लान के लिए औषध आदि की संयोजना करने वाला न हो तो स्वयं उसकी संयोजना करे और उसकी विधि बतलाकर विहार करे।

पढमावियारजोगं नाउं गच्छे बिइज्जए दिण्णे। एमेव अण्णसंभोइयाण अण्णाइ वसहीए।। (ओनि ७१)

ग्लान मुनि अपने लिए प्रातराण लाने तथा उत्सर्ग-भूमि जाने में समर्थ हो जाए—यह जानकर परिचारक मुनि वहां से विहार करे, दूसरा सहायक हो तो उसके साथ, अन्यथा अकेला ही विहार करे। अन्य सांभोजिक ग्लान की परिचर्यों की विधि यह है कि परिचारक दूसरी वसति में रहकर परिचर्या करे।

### विहार करने के कारण

चनके थूभे पडिमा जम्मण निक्खमण नाण निक्वाणे। संखडि विहार आहार उविह तह दंसणहाए॥ एते अकारणा संजयस्स असमत्त तदुभयस्स भवे। ते चेव कारणा पुण गीयत्थिवहारिणो भणिआ॥ (ओनि ११९,१२०)

### गीतार्थ के विहार के हेतु

- धर्मचक, स्तूप, प्रतिमा, अहंतों की जन्मभूमि,
   दीक्षाभूमि, केवलज्ञानभूमि, निर्वाणभूमि को देखने
   के लिए ।
- ० संखडी प्रकरण के लिए।
- ॰ बिहार के लिए (स्थान-परिवर्तन हेतु)
- ० अनुकूल भोजन और उपधि की प्राप्ति के लिए
- दर्शनीय स्थलों को देखने के लिए—
   जो गीतार्थ है, उसके लिए ये विहार के हेतु हैं।
   लेकिन जो अगीतार्थ है, उसके लिए ये कारण नहीं
   हैं—उसे इन कारणों से विहार नहीं करना चाहिए।

## विहार के अधिकारी

गीयत्थो य विहारो विद्यो गीयत्थमीसिओ भणिओ।
एतो तद्दय विहारो नाणुन्नाओ जिणवरेहि।।
संजमआयविराहण नाणे तह दंसणे चरित्ते अ।
आणालीव जिणाणं कुव्वद दीहं तु संसारं॥
(ओनि १२९,१२२)

दो विहार अनुज्ञात हैं --

- १. गीतार्थ साधु (बहुश्रुत, सूत्र-अर्थ का ज्ञाता)।
- २. गीतार्थ के साथ अन्य साधु।

तीसरा विहार अईतों द्वारा प्रज्ञप्त नहीं है।

स्वयं गीतार्थं या गीतार्थं की निश्रा में—इन दो के अतिरिक्त अगीतार्थं अकेला विहार करने वाला मुनि आत्मविराधना, संयमविराधना और ज्ञान, दर्शन, चारित्र की विराधना करता है। वह भगवान् की आज्ञा का लोप करता है अगैर अपने भव-भ्रमण को दीर्घ करता है।

#### गमन-मार्ग का निर्धारण

पुढिविदए य पुढिविए उदए पुढिवितस वालकंटा य। पुढिविवणस्सङ्काए ते चेव उ पुढिविए कमणं॥ पुढिवितसे तसरिहए निरंतरतसेषु पुढिविए चेव । आउवणस्सइकाए वर्णेण नियमा वर्ण उदए ॥ तेऊवाउविहूणा एवं सेसावि सब्वसंजोगा । नच्चा विराहणदुगं वज्जंतो जयसु उवउत्तो ॥ (ओनि ४३-४५)

यात्रापय में यदि दो मार्ग हैं—जलमार्ग और सचित्त पृथ्वीमार्ग तो मुनि को पृथ्वीमार्ग से जाना चाहिए, जलमार्ग से नहीं, क्योंकि जल में त्रस और वनस्पति ये दोनों प्रकार के जीव होते हैं। सचित्त पृथ्वी-मार्ग और वनस्पतिमार्ग की युगपत् प्राप्ति होने पर पृथ्वी के मार्ग से जाना चाहिए। सचित्त पृथ्वीमार्ग और त्रसजीवों से निरंतर संकुल मार्ग की प्राप्ति होने पर पृथ्वी के मार्ग से गमन करना चाहिए।

जल और वनस्पति के मार्ग की युगपत् प्राप्ति होने पर वनस्पति के मार्ग से जाना चाहिये, जलमार्ग से नहीं, क्यों कि जल में वनस्पति की नियमा है।

तेजस्काय और वायुकाय को छोड़कर भेष सबके साथ सब काय का संयोग हो सकता है। अतः मुनि को आत्म-विराधना और संयमविराधना से रहित मार्ग से गमन में उपयुक्त होकर गमन करना चाहिए।

# जल-संतरण विधि

असइ गिहि नालियाए आणक्खेउ पुणोऽनि पडियरणं। एगाभोग पडिग्गह केड सन्वाणि न य पुरओ।। (ओनि ३६)

गृहस्थ के अभाव में मुनि स्वयं नालिका (अपने अरीर-प्रमाण से चार अंगुल बड़ी यिष्ट) के द्वारा नदी के जल का मापन करता है और अपने उपकरणों के पास लौट आता है। फिर वह अपने उपकरणों को और सभी पात्रों को बांधता है। यह नदी-संतरण की सामान्य विधि है। यदि नदी को नौका से पार करना है तो मुनि नौका में पहले न चढ़े। कुछ यात्रियों के चढ़ने के बाद चढ़े।

सानारं संवरणं ठाणतिअं परिहरित्तुऽनावाहे।
ठाइ नमोक्कारपरो तीरे जयणा इमा होइ।।
(ओनि ३७)

मुनि नौका आरोहण के समय प्रत्याख्यान (सागारी अनशान) करता है। नौका में आगे, पीछे या मध्य में नहीं बैठता, एक पाक्ष्वं में अप्रमत्त हो बैठता है और नमस्कार महामंत्र के जप में लीन हो जाता है।

एगो जले थलेगो निष्पगले तीरमुरसम्मो ।'''' (ओभा ३४)

तट पर आने के बाद एक पैर को जल में दूसरे पैर को आकाश में — ऊपर जठाकर रखे।

जब पानी भर जाये तब उसे सूखी भूमि पर रखे। दूसरे पैर को रखने की भी यही विधि है फिर वह तीर पर कायोत्सर्ग करे।

निव पुरओ निव मग्भओ मण्भे उस्सग्ग पण्णवीसाउ। दइउदयं तुंबेसु अ एस विही होई संतरणे॥ (ओति ३८)

तौका के तट पर पहुंच जाने पर मुनि सबसे पहले न उतरे। सब यात्रियों के उतर जाने के बाद न उतरे, किन्तु कुछेक यात्रियों के उतर जाने पर मुनि नौका से उतर जाए। फिर तट पर खड़ा रहकर पच्चीस ख्वासोच्छ्-वास का कायोत्सर्ग करे। दृति (मशक), छोटी नौका तथा तुंदे से जल-तरण की भी यही विधि है।

अणिएयवासो समुयाणचरिया

अन्नायउंछं पद्दरिक्कवा य।

अप्पोवही कलहविवज्जणा य

विहारचरिया इसिणं पसत्था ॥ (दचूला २।५)

अनिकेतवास (गृहवास का त्याग), समुदानचर्या (अनेक कुलों से भिक्षा लेना), अज्ञात कुलों से भिक्षा लेना, एकान्तवास, उपकरणों की अल्पता और कलह का वर्जन—यह विहार-चर्या (जीवन-चर्या) ऋषियों के लिए प्रशस्त है।

## ६. श्रामण्य की दुश्चरता

जावज्जीवमिवस्सामो, गुणाणं तु महाभरो।
गुरुओ लोहभारो व्व, जो पुत्ता ! होइ दुव्वहो।।
आगासे गंगसोउ व्व, पिडसोओ व्व दुत्तरो।
बाहाहि सामरो चेव, तिरयव्वो गुणोयही।।
वालुयाकवले चेव, निरस्साए उ संजमे।
असिधारागमणं चेव, दुक्करं चिरं तवो।।
अहीवेगंतिदिष्टीए, चित्ते पुत्त ! दुच्चरे ।
जवा लोहमया चेव, चावेयव्वा मुदुक्करं।।
जहा अग्गिसहा दित्ता, पाउं होइ सुदुक्करं।।
तह दुक्करं करेउं जे, तारुण्णे समणत्तणं।।
जहा दुक्खं भरेउं जे, होइ वायस्स कोत्थलो।
तहा दुक्खं करेउं जे, कीवेणं समणत्तणं।।
जहा तुलाए तोलेउं, दुक्करं मंदरो गिरी।
तहा निहयं नीसंकं, दुक्करं समणत्तणं।।

जहा भुयाहि तरिउं, दुक्करं रयणागरो। तहा अणुवसंतेणं, दुक्करं दमसागरो।। (उ १९।३५-४२)

राजकुमार मृगापुत्र ने माता-पिता से जब प्रक्रज्या की अनुमित मांगी तब उन्होंने श्रामण्य की दुश्चरता बताते हुए कहा—पुत्र ! श्रामण्य में जीवन पर्यन्त विश्राम नहीं है। यह गुणों का महान् भार है। भारी भरकम लोह-भार की भांति इसे उठाना बहुत ही कठिन है।

आकाश गंगा के स्रोत, प्रति-स्रोत और भुजाओं से सागर को तैरना जैसे कठिन कार्य है वैसे ही गुणोदधि-संयम को तैरना कठिन कार्य है।

संयम बालू के कोर की तरह स्वाद-रहित है। तप का आचरण करना तलवार की धार पर चलने जैसा है।

पुत्र ! सांप जैसे एकाग्रदृष्टि से चलता है, बैसे एकाग्रदृष्टि से चारित्र का पालन करना बहुत ही कठिन कार्य है। लोहे के यवों को चबाना जैसे कठिन है वैसे ही चारित्र का पालन करना कठिन है।

जैसे प्रज्वलित अग्नि-शिखा को पीना बहुत ही कठिन कार्य है वैसे ही यौवन में श्रमण धर्म का पालन करना कठिन है।

जैसे वस्त्र के थैंसे को हवा से भरना कठिन कार्य है वैसे ही सत्वहीन व्यक्ति के लिए श्रमणधर्म का पालन करना कठिन कार्य है।

जैसे मेरु पर्वत को तराजू से तोलना बहुत ही कठिन कार्य है वैसे ही निश्चल और निर्भय भाव से श्रमण-धर्म का पालन करना बहुत ही कठिन कार्य है।

जैसे समुद्र को मुजाओं से तैरना बहुत ही कठिन कार्य है, नैसे ही उपशमहीन व्यक्ति के लिए दमरूपी समुद्र को तैरना बहुत ही कठिन कार्य है।

# १०. श्रमण : उरग, गिरि आदि उपमाएं

उरग गिरि जलण सागर गगण तरुगणसभी य जो होइ। भगर निग धरणि जलरुह रिव पवणसभी यतो समणो।। विस तिणिस वाउ वंजुल कणवीरुप्पलसमेण समणेण । भगरेदुर णड कुक्कुड अद्दागसमेण भवितव्वं।। (दिन ६३,६४)

० जो सर्प की भांति एक। ग्रद्धि होता है, जो सर्पकी भांति परकृत-आवास में रहता है तथा जैसे सर्पबिल का स्पर्शकिए बिना उसमें प्रवेश कर जाता है वैसे ही जो आहार का स्वाद लिए बिना उसको निगल जाता है।

- जो गिरि की भांति निश्चल होता है, शील में अडोल होता है।
- ॰ जो अग्नि की भांति तेजस्वी होता है।
- ० जो सागर की भांति गंभीर ज्ञान-दर्शन तथा चारित्र में निपुण होता है।
- ० जो गमन की भांति निरालंब होता है।
- जो तस की भांति सम होता है, छेदन-भेदन में सम रहता है।
- ० जो भ्रमर की भांति अनियतवृत्ति होता है।
- ० जो मृग की भांति संसारभय से उद्विग्न होता है।
- ० जो पृथ्वी की भांति सर्वसह होता है।
- ० जो कमल की भांति निरुपलेप होता है।
- ० जो सूर्य की भांति स्व-पर प्रकाशी होता है।
- ० जो वायु की भांति अप्रतिबद्धविहारी होता है।
- ० जो विष की भांति सर्वरसानुपाती होता है।
- ० जो तिनिस वृक्ष की भांति नयनशील होता है।
- जो वंजुल वृक्ष की भांति विष का उपशमन करने वाला होता है।
- ० जो कणबीर की भांति स्पष्ट होता है।
- जो उत्पल की भांति शील सौरभ से युक्त होता
   है।
- जो भ्रमर की भांति अनुपरोध वृत्ति वाला होता
   है।
- जो उंदुर की भांति देश-कालचारी होता है।
- जो नट की भांति विविध रूप बाला होता है।
- ० जो कुक्कुट की भांति संविभागी होता है।
- ० जो आदर्श (कांच) की भांति स्पष्ट होता है। (दअच् पृ ३६,३७)

# ११. श्रमण की अवहेलना के परिणाम

गिरिं नहेिंह खणह, अयं दंतेिंह खायह। जायतेयं पाएहि हणह, जे भिक्खुं अवमन्नह ॥ आसीविसो उग्गतवो महेसी

घोरब्वओ घोरपरकक्मो स।

अगणि व पनखंद पर्यंगसेणा

जे भिनख्यं भत्तकाले वहेह ॥

सीसेण एयं सरणं उवेह समागया सन्वजणेण तुब्धे । जइ इच्छह जीवियं वा धणं वा लोगं पि एसो कुविओ डहेज्जा ॥ (उ १२।२६-२८)

एक बार मुनि हरिकेशबल एक मास तप के पारणे के दिन भिक्षा के लिए यज्ञमण्डप में गए। वहां ब्राह्मण-कुमारों ने मुनि की अवहेलना की, तब पुरोहित-पत्नी भद्रा ने कहा—भिक्षु का अपमान करना नखों से पर्वत को कुरेदना है, दांतों से लोहे के चने चबाना है, पैरों से अग्नि को रौंदना है।

यह महर्षि आशीविष लिब्ध से सम्पन्त है। उग्र तपस्वी है। घोरव्रती और घोर पराक्रमी है। भिक्षा के समय तुम इस भिक्षु को व्यथित कर पतंगसेना की भांति अग्नि में भंजापात कर रहे हो। यदि तुम जीवन और धन चाहते हो तो सब मिलकर, शिर भुकाकर इस मुनि की शरण में आओ। कृषित होने पर यह समूचे संसार को भस्म कर सकता है।

**आवक** सम्यग्दृष्टि । व्रत का आचरण करने वाला ।

- ९. आवक कौन ?
- २. श्रायकस्य की प्राप्ति का हेतु
- ३. अगारधर्म : श्रावक धर्म
  - ० अगार सामायिक के अंग
- ४. श्रावक के बारह वृत और अतिचार
  - \* संलेखना वत
- (इ. संलेखना)
- \* श्रावक : विस्ताविस्त गुणस्थान (इ. गुणस्थान)
- \* श्रावक में देशविरति सामायिक (द्र. सामायिक)
- \* देशविरति सामायिक का काल, (द्र. सामायिक) स्थिति, क्षेत्र
- ४. देशदिरति सामायिक के पर्यायवाची
- ६. थावक के प्रकार
- ७. अःथक के प्रत्याख्यान : उनचास भंग
  - इो करण तीन योग से प्रत्याख्यान
  - ० मौ कोटि प्रत्याख्यान
- साधु और भावक में अंतर
  - \* भावक: बालपंडित मरण
- (द्र. मरण)

\* उपासक-प्रतिमा

- (द्र. प्रतिमा)
- \* श्रावक और ह्यान

(इ. ध्यान)

#### १. श्रायक कौन ?

६२३

ये अभ्युपेतसम्यक्त्वाः प्रतिपन्नाणुत्रता अपि प्रतिदिवसं यतिभ्यः साधूनामगारिणां चोत्तरोत्तरिविणिष्टगुणप्रतिपत्ति-हेतोः सामाचारीं शृष्वन्ति ते श्रावकाः । (नन्दीमवृ प ४४)

श्रावक

जो सम्यग्दृष्टि हैं, जो अणुष्रती हैं, जो उत्तरोत्तर विशिष्ट गुणों की प्राप्ति के लिए प्रतिदिन यतिजनों से साधु और गृहस्थ की सामाचारी को सुनते हैं, वे श्रावक हैं।

# २. श्रावकत्व की प्राप्ति का हेतु

चरित्ताचरित्तं पुण खओवसिमिते चेव, कसायद्वगोदय-क्खए सदुवसमे य । पच्चक्खाणकसायसंजलणचउकक-देसघातिफडुगोदये णोकसायणवगस्स जहा—संभवोदये य । (आवच् १ १ ९८)

उदयप्राप्त अनन्तानुबन्धी कषायचतुष्क और अप्रत्या-ख्यानकषायचतुष्क का क्षय तथा विद्यमान का उपशम होने पर चारित्राचारित्र (देशविरत) प्राप्त होता है । इसमें प्रत्याख्यानकषाय-चतुष्क और संज्वलनकषाय-चतुष्क के देशघाति स्पर्धंकों का उदय तथा नोकषाय का यथा-संभव उदय रहता है।

## ३. अगार धर्मः श्रावक धर्म

अगारसामाइयस्स .....अंगाणि बारसविधी सावग-धम्मो । (उन् पृ १३९)

अगार सामायिक का अर्थ है— बारह प्रकार का श्रावक धर्म।

#### अगार सामायिक के अंग

समणोवासगधम्मस्स मूलवत्थुं सम्मत्तं पंच अडयारिवसुद्धं अणुव्वय-गुणव्वयाइं च अभिग्गा अन्नेवि पडिमादओ विसेसकरणजोगा। (आव परि पृ २३)

श्रावकधर्म का मूल सम्यक्तव है। श्रावक उसका निरतिचार पालन करता है। वह अणुद्रत और गुणव्रत धारण करता है तथा अभिग्रह, प्रतिमा आदि विशेष योगों की आराधना करता है।

अगारीसामाइयंगाइं सब्ढी काएण फासए । ....

सामायिक -सम्यक्तवश्रुतदेशविरतिरूपं, तस्याङ्गानि-निःशङ्कताकालाध्ययनाणुवतादिरूपाणि अगारिसामा-यिकाङ्गानि । (उ ५।२३ शाव प २५१)

अगार सामायिक के तीन प्रकार हैं—-१. सम्यक्त्व २. श्रुत और ३. देशविरति । अगार सामायिक के अंग हैं— नि:शंकता, काला-ष्ययन, अणुक्रत आदि ।

# ४. श्रावक के बारह व्रत और अतिचार

## १: स्थूलप्राणाधियात विरमण

यूनगपाणाइवायं समणोवासओ पच्चक्खाइ, से पाणाइवाए दुविहे पण्णते, तं जहा संकष्पओ अ आरंभ्भओ अ। तत्थ समणोवासओ संकष्पओ जावण्णीवाए पच्चक्खाइ, नो आरंभओ । यूलगपाणाइवायवेरमणस्स समणोवासएणं इमे पंच अइयारा जाणियव्वा, तं जहा— बंधे वहे छविच्छेए अइभारे भत्तपाणवुच्छेए।

(आब परि पृ २१)

श्रमणोपासक स्थूल प्राणातिपात का प्रत्याख्यान करता है। प्राणातिपात दो प्रकार का है संकल्पजा और आरम्भजा। श्रमणोपासक संकल्पजा हिंसा का जीवनपर्यन्त प्रत्याख्यान करता है, आरम्भजा हिंसा का नहीं।

स्थूल प्राणातिपात विरमण के पांच अतिचार हैं—-

- १. बंध-मनुष्य, पशु आदि को गाढ बंधन से बांधना।
- २. वध लाठी आदि से प्रहार करना ।
- ३. छविच्छेद अंग-भंग करना।
- ४. अतिभार-अतिभार लादना ।
- ५. भक्तपानव्यवच्छेद─भोजन-पानी (आजीविका) का विच्छेद करना ।

## २. स्यूलमृषावाद विरमण

धूलगमुसावायं समणोवासओ पच्चक्खाइ, से य मुसावाए पंचिवहे पण्णते, तं जहां किश्वासीए गवालीए भोमालीए नासावहारे कूडसिक्खज्जे । यूलगमुसावायवेर-मणस्स समणोवासएणं इमे पंच अझ्यारा जाणियव्वा, तं जहा — सहस्स∍भक्खाणे रहस्स∍भक्खाणे सदारमंत्रभेए मोसुवएसे कूडलेहकरणे । (आव परि पृ २१)

श्रमणीपासक स्थूल मृषावाद का प्रत्याख्यान करता है। मृषावाद के पांच प्रकार हैं—

- १. कन्यालीक—वर-वधू संबन्धी क्रूठ बोलना।
- २. गवालीक--पशु संबन्धी भूठ बोलना ।
- ३. भूमि-अलीक भूमि संबन्धी भूठ बोलना।
- ४ न्यासापहार-धरोहर को नकारना।
- ५. कूट साक्षी फ्रूठी गवाही देना ।
   स्थूल मृषाबाद विरमण के पांच अतिचार हैं —
- १ सहसाभ्याख्यान -- विना सोचे-समभे अकस्मात्

किसी पर आरोप लगाना।

- २. रहस्याभ्याख्यान रहस्यपूर्ण वृत्त के आधार पर आरोप लगाना।
- ३. स्वदारमंत्रभेद--अपनी पत्नी के रहस्य को प्रकट करना।
- ४. मृबोपदेश---मिध्या मार्ग-दर्शन करना।
- ४. कूटलेखकरण जाली हस्ताक्षर और दस्तावेज तैयार करना।

### ३. स्बूलभवत्तादान विरमण

थूलगअदत्तादाणं समणावासओ पञ्चक्खाइ, से अदिन्नादाणे दुविहे पण्णते, तं जहा—सिचत्तादाणे अचित्तादत्तादाणे अधितादत्तादाणे अधितादत्तादाणे विश्ववादत्तादाणवेरमणस्स समणोवास-एणं इमे पंच अङ्यारा जाणियव्वा, तं जहा — तेनाहडे तक्करपओगे विश्वदरज्जाइक्कमणे कूडतुल-कूडमाणे तथ्पडिरूवगववहारे। (आव परि पृ २१)

श्रमणोपासक स्थूल अदत्तादान का प्रत्याख्यान करता है। अदत्तादान दो प्रकार का है— सचित्तअदत्तादान, अचित्तअदत्तादान।

स्थूल अदत्तादान विरमण के पांच अतिचार है —

- १. स्तेन।हत चोर द्वारा चुराई हुई वस्तु लेना।
- २. तस्कर प्रयोग चोरी करने में सहयोग देना।
- ३. विरुद्धराज्यातिकमः राज्यनिषद्धः वस्तुओं का आयात-निर्यात करना ।
- ४. कूटलोल-कूटमान-भूठा तोल-माप करना।
- ४. तरप्रतिरूपक व्यवहार असली वस्तु के स्थान पर नकली वस्तु देना ।

#### ४. स्वदारसन्तोव

परदारगमणं समणोवासओ पच्चक्खाइ सदारसंतीसं वा पडिवज्जइ, से य परदारगमणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा— ओरालियपरदारगमणे वेउव्वियपरदारगमणे । सदार-संतोसस्स समणोवासएणं इमे पंच अइयारा जाणियव्वा, तं जहा अपरिगहियागमणे इत्तरियपरिगहियागमणे अणगकीडा परवीवाहकरणे कामभोगतिव्वाभिलासे।

(आव परि पृ २२)

श्रमणोपासक परदारगमन का प्रत्याख्यान करता है, स्वदारसंतोष स्वीकार करता है। परदारगमन के दो प्रकार हैं—१. औदारिकपरदारगमन २. वैक्षियपरदार-गमन।

स्वदारसंतोष के पांच अतिचार हैं—

- १. अपरिगृहीतागमन-- वेश्यागमन करना।
- २. इत्वरिकपरिगृहीतागमन परस्त्री गमन करना ।
- ३. अनंगकीडा -- अप्राकृतिक मैथुन सेवन करना ।
- परिववाहकरण— व्यावसायिक वृत्ति से विवाह संबंध जोड़ना ।
- ५. कामभोगतीवाभिलाषा कामभोग में तीव इच्छा करना।

#### ५. इच्छापरिमाण

अपरिनियपरिग्गहं समणीवासओ पच्चनखाइ इच्छा-परिमाणं उवसंपज्जइ। से परिग्गहे दुविहे पण्णते, तं जहा—सिचत्तपरिग्गहे अचित्तपरिग्गहे य। इच्छापरि-माणस्स समणोवासएणं इमे पंच अद्यारा जाणियव्वा, तं जहा—धणधन्नपमाणाइकमे खित्तवत्युपमाणाइकमे हिरन्नसुवण्णपमाणाइकमे दुपयचउप्पयपमाणाइकमे कुवियपमाणाइकमे। (आव परि पृ २२)

श्रमणोपासक अपरिमित परिग्रह का प्रत्याख्यान करता है, इच्छाओं का परिमाण करता है। परिग्रह के दो प्रकार हैं — सचित्त परिग्रह, अचित्त परिग्रह।

इच्छापरिमाणवृत के पांच अतिचार हैं—

- १. धनधान्यप्रमाणातिरेक—धन और धान्य के प्रमाण का अतिक्रमण करना।
- क्षेत्रवास्तुप्रमाणातिरेक स्तेत और घर के प्रमाण का अतिक्रमण करना।
- हिरण्यसुवर्णप्रमाणातिरेक हिरण्य और सुवर्ण के प्रमाण का अतिक्रमण करना।
- ४. द्विपदचतुष्पदप्रमाणातिरेक नौकर, पक्षी, पशु आदि के प्रमाण का अतिक्रमण करना।
- ५. कुप्यप्रमाणातिरेक गृहसामग्री के प्रमाण का अति-क्रमण करना।

#### ६. दिग्वत

दिसिवए तिविहे पण्णते — उद्दिविसवए अहोदिसिवए तिरियदिसिवए । दिसिवयस्स समणोवासएणं इमे पंच अद्यारा जाणियव्वा, तं जहा — उद्दिविसपमाणाद्दवकमे अहोदिसिपमाणाद्दकमे तिरियदिसिपमाणाद्दवकमे खित-बुद्दी सद्द्यंतरद्वा । (आव परि पृ २२)

दिग्द्रत के तीन प्रकार हैं— ऊध्वें दिग्द्रत, अधो दिग्द्रत, तियंक् दिग्द्रत । श्रावक इन तीनों दिशाओं में जाने का परिमाण करता है। दिखत के पांच अतिचार हैं—

- १. अर्ध्वदिशा के परिमाण का अतिक्रमण।
- २. अधोदिशा के परिमाण का अतिक्रमण।
- ३. तिर्यक्दिशा के परिमाण का अतिक्रमण।
- ४. एक दिशा का परिमाण घटाकर, दूसरी दिशा के परिमाण का विस्तार करना।
- ५ दिशा के परिमाण की विस्मृति ।

#### ७. उपमोग-परिभोग परिमाण

उवभोगपिरभोगवए दुविहे पण्णत्ते, तं जहा — भोअणओ कम्मओ स । भोअणओ समणोवासएणं इमे पंच अद्दयारा जाणियव्वा, तं जहा — सिचत्ताहारे सिचत्तपिड-बद्धाहारे अप्पउलिओसिहभक्खणया पुच्छोसिहभक्खणया दुध्पउलिओसिहभक्खणया । (आव परि पृ २२)

उपभोग-परिभोग दो प्रकार का है— १. भोजन की अपेक्षा से २. कर्म की अपेक्षा से। भोजन की अपेक्षा से इस ब्रत के पांच अतिचार हैं

- प्रत्याख्यान के उपरांत सचित्त वस्तु का आहार करना।
- २. प्रत्याख्यान के उपरांत सचित्तप्रतिबद्ध वस्तु का आहार करना।
- ३ अपक्व धान्य का आहार करना।
- ४. असार धान्य का आहार करना।
- ५. अर्ध पक्व धान्य का आहार करना।

#### कर्मादान

असावद्यजीवनोपायाभावेपि तेषामुत्कटज्ञानावरणीयादि-कर्महेतुत्वादादानानि कर्मादानानि ज्ञातथ्यानि न समाचरि-तथ्यानि । (आवहावृ २ पृ २२६)

कम्मओ णं समणोवासएणं इमाइ पन्नरस कम्मा-दाणाइं जाणियव्वाइं, तं जहा इंगालकम्मे वणकम्मे साडीकम्मे भाडीकम्मे फोडीकम्मे दंतवाणिज्जे लक्ख-वाणिज्जे रसवाणिज्जे केसवाणिज्जे विसवाणिज्जे जंतपीलण-कम्मे निल्लंछणकम्मे दविग्गदावणया सरदहतलाय-सोसणया असईपोसणया। (आव परि पृ २२)

आजीविका के निरवद्य साधन न होने पर भी अंगारकर्म आदि कर्मादान (व्यवसाय) करणीय नहीं हैं। इनसे ज्ञानावरणीय आदि कर्मों का उत्कृष्ट बंध होता है। कर्म (प्रवृत्ति) की अपेक्षा श्रमणोपासक के पन्द्रह कर्मादान अर्थात् महान् आरंभ के स्थान हैं —

- १. अंगारकर्म -अग्नि के महारंभ वाला उद्योग।
- २ वनकर्म --वन काटने का उद्योग।
- ३. शाकटकर्म --- वाहन का उद्योग ।
- ¥. भाटककर्म--बाहन के द्वारा माल ढोने का उद्योग।
- ५. स्फोटकर्म —खदान से खनिज निकालने का उद्योग ।
- ६. दंतवाणिज्य हाथीदांत आदि का व्यवसाय।
- ७. लाक्षाबाणिज्य-लाख का व्यवसाय ।
- ८. रसवाणिज्य--शराब आदि का व्यवसाय।
- ९. केसवाणिज्य -भेड़ आदि के पालन का व्यवसाय।
- १०. विषवाणिज्य—विष का व्यवसाय ।
- ११. यंत्रपीलन-कोल्ह् चलाने का उद्योग।
- १२. निर्लाखन कर्म बैल आदि को नपुंसक बनाने का कर्म।
- **१**३. दवाग्निदापनता जंगलों को जलाना ।
- १४. सरद्रहतडागशोषण—जलाशयों को सुखाना ।
- १५. असतीजनपोषण मुर्गीपालन तथा हिंस्र प्राणियों का पोषण।

### द्र. अनुर्घदण्ड-विरमण

अणत्यदंडे चउन्विहे पण्णते, तं जहा — अवज्ञाणाय-रिए पमतायरिए हिंसप्पयाणे पावकम्मोवएसे । अणत्य-दंडवेरमणस्य समणोवासएणं इमे पंच अइयारा जाण-यव्वा, तं जहा — कंदप्पे कुक्कुइए मोहरिए संजुताहिगरणे उपभोगपरिभोगाइरेगे। (आव परि पृ २२)

अनर्थदण्ड चार प्रकार का है---

- अपध्यानाचरित आर्तव्यान और रौद्रध्यान से युक्त प्रवृत्ति ।
- २. प्रमादाचरित प्रमादपूर्णं प्रवृत्ति ।
- ३. हिस्रप्रदान भस्त्र देना ।
- अनर्थदण्ड विरमणवृत के पांच अतिचार हैं—
- १. कंदर्भ कामोद्दीपक क्रियाए ।
- २. कौत्कुच्य-भांड-चेष्टा भांड की भांति चेष्टा करना, हंसोड़ प्रवृत्तियां।
- ३. मौखर्य वाचालता ।
- ४. संयुक्ताधिकरण शस्त्रों के पुर्जे तैयार करना एवं उनका संयोजन करना ।
- भ्रः उपभोग-परिभोगातिरेक—सीमा से अतिरिक्त उपभोग-परिभोग करना।

#### ९. सामायिक

सामाइयं नाम सावज्जजोगपरिवज्जणं निरवज्जजोग-पडिसेवणं च।

सामाइयस्य समणीवसएणं इमे पंच अइयारा जाणि-यव्वा, तं जहा---मणदुष्पणिहाणे वइदुष्पणिहाणे काय-दुष्पणिहाणे सामाइयस्स सइअकरणया सामाइयस्स अणवद्वियस्स करणया। (आव परि पृ २२,२३)

सामायिक का अर्थ है — सावद्य प्रवृत्ति का परित्याग और निरवद्य प्रवृत्ति का आचरण।

सामायिक के पांच अतिचार हैं--

- १. मन की असम्यक् प्रवृत्ति ।
- २. वचन की असम्यक् प्रवृत्ति ।
- ३. शरीर की असम्यक् प्रवृत्ति ।
- ४. सामायिक की विस्मृति ।
- ५. नियत समय से पहले सामायिक को सम्पन्न करना। सामाइयम्मि उ कए समणो इव सावओ हवइ जम्हा। एएण कारणेणं बहुसो सामाइयं कुज्जा॥ (आवनि ८०१)

सामायिक के समय श्रावक भी श्रमण की तरह होता है। इसलिए उसे अनेक बार सामायिक करनी चाहिए।

#### १०. देशावकाशिक

दिसिन्वयगहियस्स दिसापरिमाणस्स पद्दिणं परिन् माणकरणं देसावगासियं। देसावगासियस्स समणोवासएणं इमे पंच अइयारा जाणियन्वा, तं जहा—आणवणप्पओगे पेसवणप्पओगे सद्दाणुवाए स्वाणुवाए बहिया पुग्गल-पक्सेवे। (आव परि पृ २३)

दिशाव्रत में दिशा में जाने का जो परिमाण किया है, उसका प्रतिदिन संकोच करना देशावकाशिक व्रत है। उसके पांच अतिचार हैं—

- १. आनयनप्रयोग—दिग्वत में क्षेत्र की जो सीमा की हो, उससे बाहर की वस्तु मंगाना।
- २. प्रेष्यप्रयोग दिग्बत में क्षेत्र की जो सीमा की हो,
   उससे बाहर की वस्तु मंगाने के लिए प्रेष्य को भेजना।
- शब्दानुपात दिग्वत में क्षेत्र की जो सीमा की हो, उससे बाहर शब्द कर कार्य करवाना।
- ४. रूपानुपात दिग्वत में क्षेत्र की जो सीमा की हो,
   उससे बाहर अंगुली आदि का संकेत कर कार्य करवाना।

५. बहि:पुद्गलप्रक्षेप — दिग्वत में क्षेत्र की जो सीमा की हो, उससे बाहर किसी वस्तु को फेंककर कार्य करवाना।

#### ११. पौषधोपवास

पोसहोववासे चडिवहे पण्णत्ते, तं जहा—आहार-पोसहे सरीरसक्कारपोसहे बंभचेरपोसहे अञ्वावार-पोसहे। पोसहोववासस्स समणोवासएणं इमे पंच अइयारा जाणियव्वा, तं जहा—अष्पडिलेहिय-दुप्पडिलेहिय-सिज्जा-संधारए अप्पमिज्जय-दुप्पमिज्जिय सिज्जासंधारए अप्प-डिलेहिय-दुप्पडिलेहिय-उच्चारपासवणभूमीओ अप्प-मिज्जय-दुप्पमिज्जय-उच्चारपासवणभूमीओ पोसहोववा-सस्स सम्मं अणणुपालणया। (आद परि पृ २३)

पोषधोपवासव्रत के चार प्रकार हैं—आहार का पोषध, श्रहीर-सत्कार का पोषध, श्रह्मचर्य पोषध, प्रवृत्ति-वर्जनरूप पोषध।

पौषधोपवास व्रत के पांच अतिचार हैं-

- स्थान और बिछौने का प्रतिलेखन न करना अथवा सम्यक् प्रकार से न करना।
- २. स्थान और बिछोने का प्रमार्जन न करना अथवा सम्यक् प्रकार से न करना।
- उच्चार-प्रस्नवण भूमियों का प्रतिलेखन न करना अथवा सम्यक् प्रकार से न करना।
- ४. उच्चार-प्रस्रवण भूमियों का प्रमार्जन न करना अथवा सम्यक् प्रकार से न करना।
- ५. पौषध-व्रत का सम्यक् प्रकार से पालन न करना।

पोषण पोष:, स चेह धर्मस्य त धत्त इति पोषध:।
द्वयोरिप सितेतररूपयो: पक्षयोश्चतुर्दशीपूर्णमास्यादिषु
तिथिषु अपेर्गम्यमानः वादेकरात्रमिप, उपलक्षणत्वाच्चैकदिनमिप न हानि प्रापयति । रात्रिग्रहणं च दिवा व्याकुलतया कर्तुमशक्नुवन् रात्राविप पोषधं कुर्यात् ।
(उशाव् प २५१)

जो धर्म को पुष्ट करता है, वह पीषध है। पौषध कृष्णपक्ष और शुक्लपक्ष की चतुर्देशी, पूर्णिमा, अमावस्या आदि तिथियों में किया जाता है। इसका कालमान है—अहोरात्र। व्याकुलता के कारण यदि कोई दिन में पौषध न कर सके तो वह रात्रि में भी किया जा सकता है।

#### १२. अतियि-संविभाग

अतिहिसंविभागो नाम नायागयाणं कप्पणिज्जाणं अन्नपाणाईणं दव्वाणं देसकालसद्धासक्कारकमजुअं पराए भत्तीए आयाणुग्गहबुद्धीए संजयाणं दाणं ।

अतिहिसंविभागस्स समणीवासएणं इमे पंच अइयारा जाणियव्वा, तं जहा-सिच्चत्तिविखेवणया, सिच्चत्त-पिहणया कालाइवकमे परववएसे मच्छिरिया य ।

(आव परि पृ२३)

अतिथिसंविभाग (यथासंविभाग) का अर्थ है— आत्मानुग्रह की बुद्धि से संपन्न हो परम भक्तिपूर्वक संयमी को दान देना । वह अन्नपान आदि देय वस्तु न्याय से अजित, एषणीय, देश-काल-श्रद्धा-सत्कार और क्रम से युक्त हो ।

अतिथिसंविभाग के पांच अतिचार हैंं→

- मुनि के लिए ग्रहणीय वस्तु को सचित्त वस्तु के ऊपर रखना।
- २. मुनि के लिए ग्रहणीय वस्तु को सचित्त वस्तु से दकना।
- ३, भिक्षा के काल का अतिक्रमण करना।
- ४. अपनी वस्तु न देने की भावना से उसे दूसरों की बतलाना।
- ५. दूसरे को दान देते देखकर प्रतिस्पर्धात्मक भाव से दान देना।

समणोवासगधम्मे पंचाण्व्वयाइं तिन्नि गुणव्वयाइं आवकहियाइं, चत्तारि सिक्खावयाइं इत्तरियाइं। (आव परि पृ २३)

श्रावक के पांच अण्वत और तीन गुणव्रत यावत्क-थिक जीवनपर्यंत तथा चार शिक्षावत इत्वरिक---अल्प-कालिक होते हैं।

शिक्षा नाम यथा शैक्षकः पुनः पुनिवद्यामध्यसित एविममाणि चत्तारि सिक्खावयाणि पुणो पुणो अब्भ-सिज्जंति। (आवच् २ पृ २९८)

शिक्षार्थी पुनः पुनः विद्या का अभ्यास करता है। इसी प्रकार जिनका पुनः पुनः अभ्यास किया जाता है, वे शिक्षायत कहलाते हैं। वे चार हैं—सामायिक, देशा-वकाशिक, पौषधोपवास और यथासंविभाग।

# प्र. देशविरति सामायिक (अगारधर्म) के पर्याय-वाची

विरयाविरई संबुडमसंबुडे बालपंडिए चेव । देसेवकदेसविरई अणुधम्मो अगारधम्मो य ॥ (आविन = ६३)

चिरताविरत, संवृतासंवृत, बालपंडित, देशैकदेश-

विरित, अणुधर्म, अगारधर्म—ये देशविरित सामायिक के वर्यायवाची हैं।

### ६. श्रावक के प्रकार

....साभिग्गहा य निरभिग्गहा य ओहेण सावया दुविहा । (आवनि १५५७)

सामान्यतः श्रावक के दो प्रकार हैं---

- साभिग्रह वृतसम्पन्न ।
- २. निरभिग्रह सम्यक्दर्शन सम्पन्न ।

दुविहितिविहेण पढमो दुविहं दुविहेण बीयओ होई । दुविहं एगविहेणं एगविहं चेव तिविहेणं।। एगविहं दुविहेणं इक्किक्कविहेणं छहुओ होइ । उत्तरगुण सत्तमओ अविरयओ चेव अटुमओ।। (आविन १५५८,१५५९)

त्याम की तरतमता की अपेक्षा से श्रावक के आठ प्रकार हैं —

- १. दो करण तीन योग से त्याग करने वाला।
- २. दो करण दो योग से त्याग करने वाला।
- ३. दो करण एक योग से त्याग करने वाला।
- ४ एक करण तीन योग से त्याग करने वाला।
- ४. एक करण दो योग से त्याग करने वाला।
- ६. एक करण एक योग से त्याग करने वाला।
- ७. उत्तरगुणसम्पन्न ।
- ८. अविरत सम्यक्दृष्टि ।

# ७. श्रावक के प्रत्याख्यान : उनचास भंग

करणितगेणेविकवकं कालितगे तिघणसंखियमिसीणं। सञ्बं ति जओ गहियं सीयालसयं पुण गिहीणं॥ (विभा ३५४०)

साधु तीन योग (कृत, कारित, अनुमति) और तीन करण (मन, वचन, काया) से सर्व सावद्य योग (पापकारी बवृत्ति) का त्याग करता है। तीन को तीन से गुणन करने पर नौ भंग बनते हैं। इन नौ भंगों को अतीत, वर्तमान और अनागत— इन तीन कालों से गुणन करने पर सत्ताईस भंग बनते हैं (९×३=२७)। ये भंग साधु की अपेक्षा से हैं।

श्रावक के आंशिक प्रत्याख्यान होते हैं। इस दृष्टि से तीन योग और तीन करण से उसके उनचास भंग बनते हैं—

उनचास भंग (विकल्प) १.--करण १ योग १, प्रतीक अंक ११, भंग ९:

- १. करूं नहीं मन से
- २. करूं नहीं वचन से
- ३. करूं नहीं काया से
- ४. कराऊं नहीं मन से
- ४. कराऊं नहीं वचन से
- ६. कराऊं नहीं काया से
- ७. अनुमोद् नहीं मन से
- अनुमोद् नहीं वचन से
- ९. अनुमोदूं नहीं काया से।

२. -- करण १ योग २, प्रतीक अंक १२, भंग ९ :

- १. करूं नहीं मन से वचन से
- २. करूं नहीं मन से काया से
- ३. करूं नहीं वचन से काया से
- ४. कराऊं नहीं मन से बचन से
- ४. कराऊं नहीं मन से काया से
- ६. कराऊं नहीं वचन से काया से
- ७. अनुमोदूं नहीं मन से वचन से
- ८. अनुमोदूं नहीं मन से काया से
- ९. अनुमोदूं नहीं वचन से काया से।

३. करण १ योग ३, प्रतीक अंक १३, भंग ३:

- १. करूं नहीं मन से वचन से काया से
- २. कराऊं नहीं मन से बचन से काया से
- ३. अनुमोदूं नहीं मन से वचन से काया से।

४. - करण २ योग १, प्रतीक अंक २१, भंग ९:

- १. करूं नहीं कराऊं नहीं मन से
- २. करूं नहीं कराऊं नहीं वचन से
- ३. करूं नहीं कराऊं नहीं काया से
- ४ करूं नहीं अनुमोदूं नहीं मन से
- ४. करूं नहीं अनुमोदूं नहीं बचन से
- ६. करूं नहीं अनुमोदूं नहीं काया से
- ७. कराऊं नहीं अनुमोद् नहीं मन से
- ८. कराऊं नहीं अनुमोद्ं नहीं वचन से
- ९. कराऊं नहीं अनुमोद्ं नहीं काया से।

४. - करण २ योग २, प्रतीक अंक २२, भंग ९:

- १. करूं नहीं कराऊं नहीं मन से वचन से
- २. करूं नहीं कराऊं नहीं मन से काया से
- ३. करूं नहीं कराऊं नहीं वचन से काया से
- ¥. करूं नहीं अनुमोद्ं नहीं मन से वचन से .
- ४. करूं नहीं अनुमोद्ं नहीं मन से काया से

- ६. करूं नहीं अनुमोदूं नहीं वचन से काया से
- ७. कराऊं नहीं अनुमोदूं नहीं मन से वचन से
- कराऊं नहीं अनुमौदूं नहीं मन से काया से
- ९. कराऊं नहीं अनुमोदूं नहीं वचन से काया से।
- ६. करण २ योग ३, प्रतीक अंक २३, भंग ३ :
  - १. करूं नहीं कराऊं नहीं मन से वचन से काया से
  - २ करूं नहीं अनुमोदूं नहीं मन से बचन से काया से
  - ३. कराऊं नहीं अनुमोदूं नहीं मन से वचन से काया से।
- ७. करण ३ योग १, प्रतीक अंक ३१, भंग ३:
  - १. करूं नहीं कराऊं नहीं अनुमोद् नहीं मन से
  - २. करूं नहीं कराऊं नहीं अनुमोद् नहीं वचन से
  - ३. करूं नहीं कराऊं नहीं अनुमोदूं नहीं काया से।
- द.—करण ३ योग २, प्रतीक अंक ३२, भंग ३ :
  - १. करूं नहीं कराऊं नहीं अनुमोदूं नहीं मन से ववन से
  - २. कहं नहीं कराऊं नहीं अनुमोदूं नहीं मन से काया से
  - ३. करूं नहीं कराऊं नहीं अनुमोदूं नहीं वचन से काया से।
- ९. करण ३ योग ३, प्रतीक अंक ३३, भंग १ :
  - १. करूं नहीं कराऊं नहीं अनुमोद् नहीं मन से वचन से काया से।

इन ४९ भंगों को अतीत, अनागत और वर्तमान— इन तीन से गुणन करने पर १४७ भंग होते हैं। इससे अतीत का प्रतिक्रमण, वर्तमान का संवरण और भविष्य के लिए प्रत्याख्यान होता है।

सीयालं भंगसयं पञ्चक्खाणिम्म जस्स उवलद्धं । सो सामाइयकुसलो सेसा सञ्चे अकुसला उ ॥ (विभा ३५४१)

प्रत्याख्यान सम्बन्धी १४७ भंग होते हैं। जो इन भंगों से प्रत्याख्यान करता है, वह सामायिक-कुशल है और अन्य सब अकुशल हैं।

## हो करण तीन योग से प्रत्याख्यान

गिहिणा वि सञ्ववज्जं दुविहं तिविहेण छिन्नकालं तं। कायञ्जमाह सञ्जे को दोसो भण्णएऽणुमई।। (विभा २६८३)

वर में आरम्भ-समारम्भ की अनेक प्रवृत्तियां चालू है और गृहस्य का अनुमोदन उनके साथ जुड़ा हुआ है, इसलिए गृहस्य सर्वसावद्योग का परित्याग नहीं कर सकता। वह दो करण, तीन योग से एक मुहूर्त्त, दो मुहूर्त्त आदि तक सामायिक करता है।

#### नौ कोटि प्रत्याख्यान

नणु तिविहं तिबिहेणं पच्चक्खाणं सुयम्मि मिहिणो वि ।
तं थूलवहाईणं न सम्वसावज्जजोगाणं॥
जइ किचिदप्पओयणमप्पष्पं वा विसेसियं वत्थुं।
पच्चक्खेज्ज न दोसो सर्यभूरमणाइमच्छु व्व ॥
जो वा निक्खमिउमणो पिडमं पुत्ताइसंतइनिमित्तं।
पिडवज्जेज्ज तओ वा करेज्ज तिविहं पि तिविहेणं॥
(विभा २६८६-२६८६)

भगवत्यामागमे त्रिविधं त्रिविधेनेत्यपि प्रत्याख्यानमुक्तमगारिणः । तच्च श्रुतोक्तत्वादनवद्यमेव । तदिह्
कस्मान्नोक्तं निर्युक्तिकारेणेति ? तस्य विशेषविषयत्वात् ।
तथाहि किल यः प्रविव्रजिषुरेव प्रतिमां प्रतिपद्यते पुत्रादिसन्तितपालनाय स एव त्रिविधं त्रिविधेनेति करोति । तथा
विशेष्यं वा किञ्चिद् वस्तु स्वयम्भूरमणमत्स्यादिकं तथा
स्यूलप्राणातिपातादिकं चेत्यादि । न तु सकलसावद्यव्यापारविरमणमधिकृत्येति । ननु च निर्युक्तिकारेण स्यूलप्राणातिपातादाविष त्रिविधं त्रिविधेनेति नोक्तो विकल्पः ।
(आवहाबृ २ पृ २१०)

आगमग्रन्थ भगवती (=1%) में प्रतिपादित है—
गृहस्थ तीन करण, तीन योग से प्रत्याख्यान कर सकता
है। यह तथ्य आगमिक होने के कारण निर्दोष है।
आवश्यकनिर्युक्ति में यह तथ्य प्रतिपादित नहीं है, क्योंकि
यह विशेष आपवादिक स्थितिजन्य है। वे विशेष स्थितियां
ये हैं—

१. जो गृहस्थ प्रव्रजित होना चाहता है, किन्तु सन्तान की इच्छा, अनुरोध आदि कारणों से वह तत्काल प्रव्रजित न होकर ग्यारहवीं उपासक प्रतिमा स्वीकार करता है, उस समय वह नवकोटि त्याग कर सकता है।

२. वह अप्राप्य वस्तु का नवकोटि त्याग कर सकता है। जैसे — स्वयंभूरमणसमुद्र के मत्स्य को मारने का त्याग। मनुष्यक्षेत्र से बाहर के हाथी-दांत, व्याध्रचर्म के उपयोग का त्याग।

३. वह स्यूल प्राणातिपात, स्थूल मृषाबाद आदि का नवकोटि त्याग कर सकता है, जैसे सिंह, हाथी आदि को मारने का त्याग। किन्तु वह सर्वथा सावद्ययोग का त्याग नहीं कर सकता।

४. वह अप्रयोजनीय वस्तु का नवकोटि त्यास करः सकता है। जैसे --काक-मांस खाने का त्यास।

# साधु और श्रावक में अंतर

संति ए**नेहि भिक्खू**हि, गारत्था संजमुत्तरा । गारत्थेहि य सब्वेहि, साहवो संजमुत्तरा ।। (उ ५।२०)

कुछ भिक्षुओं से गृहस्थों का संयम प्रधान होता है। किन्तु साधुओं का संयम सब गृहस्थों से प्रधान होता है।

मासे मासे तु जो बालो कुसग्गेण तु भुंजए । न सो सुयक्खायधम्मस्स कलं अग्बइ सोलसि ॥

(उ ९।४४)

६३०

कोई बाल (गृहस्थ) मास-मास की तपस्था के अनन्तर कुश की नोक पर टिके उतना सा आहार करे तो भी वह सु-आख्यात धर्म —चारित्र धर्म की सोलहबीं कला को भी प्राप्त नहीं होता।

तथा च वृद्धसम्प्रदाय: एगो सावगो साहुं पुच्छति — सावगाणं साहूणं किमंतरं? साहुणा भण्णति — सरि-स्वमंदरंतरं, ततो सो आडलीहूओ पुणो पुच्छति — कुलि-गीणं सावगाण य किमंतरं?, तेण भण्णति — तदेव सरिसवमंदरंतरं ति, ततो समासासितो।

देसेक्कदेसविरया समणाणं सावगा सुविहियाणं। जेसि परपासंडा सतिमंपि कर्लं न अग्वंति॥ (उशावृप २५०)

एक श्रावक ने साधु से पूछा — श्रावक और साधु में कितना अन्तर है ? साधु ने कहा — 'सरसों और मन्दर पर्वत जितना।' तब उसने पुनः आकुल होकर पूछा — कुलिंगी (वेषधारी) और श्रावक में कितना अन्तर है ? साधु ने कहा वही, सरसों और मन्दर पर्वत जितना। उसे समाधान मिल गया।

सुविहित आचार वाले मुनियों के श्रावक देशविरत होते हैं। कुतीर्थिक उनकी सौबी कला को भी प्राप्त नहीं होते।

## मंतर के पांच बिन्दु--

तस्स पंचसियत्तणं पित्तिरियं ण आवकहियं, साहुस्स पुण आवकहितं। ""सिक्खा दुविहा—आसेवणसिक्खा म गहणसिक्खा य। साहू आसेवणं सिक्खं दसविहचकक-बालसामायारि सक्वं सञ्वकालं अणुपालेइ, सावतो देसं इत्तिरियं अणुपालेति। गहणसिक्खं साहू जहण्णेणं अट्ठपव-मणमायातो सुत्तओवि अत्थतोवि उक्कोसेण दुवालसंगाणि। सावगस्स जहण्णेणं तं चेव उक्कोसेणं छुज्जीवणिकायं सुत्ततोवि अत्थबोऽवि पिडेसणज्मप्रणं ण सुत्ततो, अत्थतो पुण उल्लावेण सुणदि। "" बंधित साधुणो सत्तिविहं वा अद्विवहं वा छिव्छिहं वा एगिवहं वा अबद्धेतो वा, उवासतो सत्त वा अद्व वा । वेदिन्त साहवो सत्त वा अद्व वा चत्तारि वा सावतो अद्व वेदित । पिंवत्तिए साहू नियमा रातीभोयणवेरमण-छुद्वाणि पंच महत्व्वयाणि, सावगो एगं वा २-३-४-५ अहवा साधू सामातियं एक्किस पिंववन्नो, सावतो पुणो पृणो पिंवज्जिति । साहुस्स एगंमि वते भगो सव्वाणि भज्जिति सावगस्स एगं चेव भज्जित ।

जहण्णेणं सोधम्मे उनकोसेणं सावगस्स अच्चुते, साहुस्स जहण्णेणं सोहम्मे उनकोसेणं सन्बद्धसिद्धी। ....गितिप पहुँच्च साधू पचमंपि गित गच्छति।

(आवच् २ पृ ३००,३०१)

····भिक्खाए वा गिहत्ये वा, सुब्बए कम्मई दिवं ॥ (उ ४।२२)

अविराहियसामण्णस्स साहुणो, सावगस्स य जहण्णो । उववातो सोहम्मे भणितो तेलोककदसीहि ॥ (उशावृ प २५१)

समिति-सामाचारी साधु के समिति यावत्कथिक होती है और श्रावक के इत्वरिक । साधु दसविध चक्रवाल सामाचारी का सम्पूर्ण रूप से सदा पालन करता है। श्रावक उसका देशतः कदाचित् पालन करता है।

श्रुत-अध्ययन — साधु जघन्यतः आठ प्रवचनमाता का सूत्रतः और अर्थतः तथा उत्कृष्टतः द्वादणांग का अध्ययन करता है। श्रावक जधन्यतः और उत्कृष्टतः षड्जीवनिका के सूत्र और अर्थ को पढ सकता है। पिण्डेषणा अध्ययन को सूत्रतः नहीं पढ सकता किंतु उसका अर्थ सुन सकता है।

कमंबंध और वेदन साधु के चार प्रकार का कर्मबंध हो सकता है सात-आठ कर्मों का, छह कर्मों का (मोह और आयुष्य वर्जित), एक कर्म (सातवेदनीय) का अथवा वह अबंध भी होता है। श्रावक के सात-आठ कर्मों का बंध होता है।

साधु सात-आठ कमों का अथवा चार कमों का (केवली की अपेक्षा) वेदन करता है। श्रावक सात-आठ कमों का वेदन करता है।

अत्याख्यान साधु पांच महावत और रात्रिभोजनिवरमण च्छहों व्रत नियमतः यावज्जीवन के लिए स्वीकार करता है। श्रावक एक, दो अथवा सब व्रत स्वीकार कर सकता है। साधु एक बार सामायिक ग्रहण करता है, श्रावक पुन:-पुन: ग्रहण करता है। साधु के एक व्रत का भंग होने पर सभी व्रतों का भंग हो जाता है। श्रावक के एक व्रत का भंग होने पर एक ही व्रत का भंग होता है, सबका नहीं।

गित — भिक्षु हो या गृहस्थ, यदि वह सुव्रती है तो स्वर्ग में जाता है। जिसने संयम की विराधना नहीं की, वैसा आराधक साधु जघन्यतः सौधर्मकल्प और उत्कृष्टतः सर्वार्थसिद्ध विमान में उत्पन्न होता है अथवा पांचवीं गित — मोक्ष में जाता है। श्रावक जघन्यतः सौधर्मकल्प और उत्कृष्टतः अच्युतकल्प में उत्पन्न होता है।

# श्रुतकेवली चतुर्दशपूर्वी ।

श्रुतज्ञानी चेहाभिन्नदश्चपूर्वधरादिश्रुतकेवली परि-गृह्यते, तस्यैव नियमतः श्रुतज्ञानवलेन सर्वद्रव्यादिपरि-ज्ञानसम्भवात्। (नन्दीमवृप २४९)

अभिन्न दशपूर्वी यावत् श्रुतकेवली — चतुर्दशपूर्वी अपने श्रुतज्ञान से नियमतः सब द्रव्य-क्षेत्र-काल-भावों को जानते हैं।

श्रुतकेवली प्राणियों के अतीत और अनागत के संख्या-तीत भवों को जानते हैं। वे उत्कृष्ट बहुश्रुत होते हैं। (द्र. बहुश्रुत)

वे अनेक अतिशयों से सम्पन्न होते हैं। (द्र. पूर्व)

श्रुतज्ञान — शब्द, शास्त्र, संकेत, प्रकम्पन आदि के माध्यम से होने वाला ज्ञान ।

१. श्रुतन्नान की परिमावा

\*अनुतक्तान: परीक्ष ज्ञान का एक मेद (ब्र. शान)

\* द्वादशांग ही श्रुतशान

(द्र. अंगप्रविष्ट) (क्र. अंगप्रविष्ट)

\* भुतवर्म तीर्यं का पर्याध

(द्र. तीर्थ)

२. इव्यक्षत और भावभूत

३. द्रव्यभूत-भावभुत और मतिज्ञान का संबंध

• मित और भूत की भेदरेखा

• अनुतदान : भतिज्ञान का एक भेद

\* मति और भुत में साबम्यं

(द्र. आमिनिबोधिक ज्ञान)

४. भूतभान परार्ध

५. भृतञ्चान का विषय

६. श्रुत के एकार्यक

७. श्रुतज्ञान के प्रकार

द. अक्षरश्रुत की परिभाषा

० कृदि से वर्ण ही अक्षर

९. अक्षरश्रुत के प्रकार

० संजाक्षर

० व्यञ्जनाक्षर

० लब्ध्यक्षर

१०. लब्ध्यक्षर के भेद

• लब्ध्यक्षर और संजी-असंजी जीव

० एकेन्द्रिय में लब्ध्यक्षर (भावधृत)

११. अक्षरों के संयोग अनन्त

१२. अकार के स्व-पर पर्याय

१३. एक का शानः सर्वका ज्ञान

१४. अक्षर का पर्यंवपरिमाण

१५. अनक्षर श्रुत

१६. संज्ञी-असंज्ञी भूत

\* कालिक्युपरेश (दीर्घकालिकी) (इ. मन)

० हेतूपदेश

० वृद्धिवादोपदेश

\* संज्ञा के स्थामी

(ब्र. संज्ञा)

१७. सम्यक्-मिथ्याभुत

० सम्बक्-मिथ्या श्रुत के अधिकारी

० सम्यक्-मिथ्या श्रुत के हेतु

१८. सावि-संपर्धवसित तथा अनावि-अपर्धवसित भूत

१९. गमिक-अगमिक श्रुत

० गमिक श्रुत के प्रकार

\* अंगप्रविष्ट भूत,

(द्र. अंगप्रविष्टं)

\* अनगप्रविष्ट भूत

(द्र. अंगबाह्य)

२०. श्रुतकरण : बद्ध-अबद्धश्रुत

० अबद्धश्रुत : पांच सौ आदेश

२१. अतुल्लान की वश्यसा

२२. प्राणीमात्र में ज्ञान की सत्ता

२३. अधन्य श्रृत का हेतु

२४. श्रुतनान-विशुद्धि का तारतम्य

२५. श्रुतज्ञान का महत्त्व

\* श्रुताध्ययन का उद्देश्य

(द्र. शिका)

\* भुतवहण की प्रक्रिया

(द्र. शिका)

२६. श्रुतज्ञान और केवलज्ञान में अन्तर

\* मित, श्रुत और अवधि में साधर्म्य

(द्र. अवधिज्ञान)

\* श्रुतज्ञान : श्रान और अज्ञान (द्र. अज्ञान)

\* श्रुतसमाधि (द्र. समाधि)

\* श्रुतसामायिक के भेद (द्र. सामायिक)

\* श्रुतसामायिक को स्थिति, नक्षत्र आवि

(द्र. सामायिक)

\* श्रुतसुव्यक्ष के अंग (द्र. अंगप्रविद्य)
२७. श्रुतस्यान

## १. श्रुतज्ञान की परिभाषा

श्रुतं — वाच्यवाचकभावपुरस्सरीकारेण शब्दसंस्पृष्टार्थ-प्रहणहेतुरुपलब्धिविशेषः । एवमाकारं वस्तु जलधारणा-द्यर्थिकयासमयं घटशब्दवाच्यमित्यादिरूपतया प्रधानीकृत-त्रिकालसाधारणसमानपरिणामः शब्दार्थपर्यालोचनानुसारी इन्द्रियमनोनिमित्तोऽवगमविशेषः । (तन्दीमवृ प ६५)

वाच्य-वाचक के सम्बन्धज्ञान पूर्वक अब्द से सम्बद्ध अर्थ को जानने का जो हेतु है, वह श्रुतज्ञान है। जैसे—अमुक आकार वाली वस्तु, जो जलधारण आदि अर्थिकया में समर्थ है, वह घट (वाचक) अब्द के द्वारा वाच्य है, इत्यादि। जिस ज्ञान में श्रैकालिक-साधारण, समान परि-णाम मुख्य होता है, जो शब्द और अर्थ के पर्यालोचन के भनुसार होता है, जो इन्द्रिय और मन के निमित्त से होता है, वह श्रुतज्ञान है।

श्रूयते तदिति श्रुतं — शब्दमात्रम् । तच्च द्रव्यश्रुत-मेव । यत्पुनः शब्दमाकर्णयतः स्वयं वा वदतः पुस्तका-दिन्यस्तानि वा चक्षुराविभिरक्षराण्युपलभमानस्य शेषेन्द्रिय-गृहीतं वाऽर्थं विकल्पयतोऽक्षरारूषितं विज्ञानमुपजायते तदिह भावश्रुतं श्रुतशब्देनोक्तम् । (उशावृ प ४४६,४४७)

जो सुना जाता है वह श्रुत — शब्द है। शब्द द्रव्य-श्रुत ही है। जब शब्द को सुना जाता है, बोला जाता है, पुस्तक आदि में न्यस्त अक्षर-विन्यास चक्षुइन्द्रिय से पढ़ा जाता है अथवा शेष इंद्रियों से अवगृहीत अर्थ का पर्या-लोचन किया जाता है, उस समय जो अक्षरानुसारी/ श्रुतानुसारी विज्ञान उत्पन्न होता है, वह भावश्रुत है और वही यहां श्रुत शब्द से अभिहित है।

## २. द्रव्यश्रुत और भावश्रुत

आगमओ दव्वसुयं वत्ता सुत्तीपओगिनरवेनस्वो । नोआगमओ जाणय-भव्यसरीराऽइरित्तिमिदं ।। पताइगयं सुत्तं । (विभा ८७७,८७८) श्रुत के उपयोग से निरपेक्ष/अनुपयुक्त वक्ता आगमतः द्रव्यश्रुत है । पत्र-पुस्तक आदि में लिखित सूत्र तथा अण्डज, कर्पास आदि सूत्र (धागे) ज्ञ-भव्य-शरीर-व्यति-रिक्त नोआगतः द्रव्यश्रुत है ।

श्रुत में उपयुक्त श्रुत का अध्येता आगमतः भावश्रुत है क्योंकि वह श्रुतोपयोग से अभिन्न होता है.।

चरणाइसमेयाम्म उ उवशोगो जो सुए तओ समए। नोआगमो ति भण्णइ नोसद्दो मीसभावामा।। (विभा ८८४)

आचरण से युक्त श्रुत के उपयोग को सिद्धान्त में नोजागमतः भावश्रुत कहा गया है। 'तो' शब्द यहां मिश्न/ युक्त अर्थ का वाचक है।

# ३. द्रव्यश्रुत-भावश्रुत और मतिज्ञान का संबंध

इंदिय-मणोनिमित्तं जं विष्णाणं सुयाणुसारेणं । निययत्शुत्तिसमत्थं तं भावसुयं मई सेसं।। (विभा १००)

इन्द्रिय और मन का निमित्त मिलने पर जो श्रुतानु-सारी ज्ञान होता है तथा जो अपने अर्थ को कहने में समर्थ है, वह भावश्रुत है, शेष मितज्ञान है।

"भावसुयं मदपुब्बं, दब्बसुयं लक्खणं तस्त ॥ सुयनिक्याणस्पभवं दब्बसुयमियं जओ निजितेजं । पुब्वं पच्छा भासद्द लिख्बज्जद्द तेण भावसुयं॥ (विभा ११२,११३)

भावश्रुत मतिपूर्वंक होता है। द्रव्यश्रुत उसका लक्षण है। द्रव्यश्रुत भावश्रुत से उत्पन्न होता है। पहले भाव-श्रुत से चितन किया जाता है, तत्पश्चात् उसे शब्द से प्रकट किया जाता है। अतः द्रव्यश्रुत से भावश्रुत लक्षित होता है।

बुद्धिहिट्ठे अत्ये जे भासइ तं सुयं मईसहियं। इयरत्थ वि होज्ज सुयं उवलद्धिसमं जइ भणेज्जा।। (विभा १२८)

जो ज्ञान बुद्धिदृष्ट अथौं का प्रतिपादन करने में समर्थ होता है, वह श्रुतज्ञान है। वह मतिज्ञान सहित होता है। प्रतिपादन का संबंध द्रव्यश्रुत से है और मित-सिहत होने का संबंध भावश्रुत से। भावश्रुत के साथ द्रव्यश्रुत भी होता है, यदि वह जितनी ज्ञान की उपलब्धि है, उतना निरूपण करता है।

## मति और श्रुत की भेदरेखा

सोइंदिओवलद्धी होइ सुयं सेसयं तु मइनाणं ।

मोत्तूणं दव्वसुयं अक्खरलंभो य सेसेसु ॥

न केवलं शेषेन्द्रियोपलिक्धमंतिज्ञानम् । किन्तु श्रोत्रेन्द्रियोपलिक्धण्च काचिद्रवग्रहेहादिमात्ररूपा मितज्ञानं
भवितः पुस्तकादिलिखितं यद् द्रव्यश्रुतं तद् मुक्त्या परित्यर्ण्यंव शेषं मितज्ञानं द्रष्टव्यम् न नेवलं श्रोत्रेन्द्रियोपलिब्धः श्रुतम्, किन्तु यश्च शेषेसु चतुर्षु चक्षुरादीन्द्रियेषु
श्रुतानुसारिसाभिलापविज्ञानरूपोऽश्चरलाभः सोऽपि
श्रुतम्, न त्वक्षरलाभमात्रम् । तस्येहा-ऽपायाद्यात्मके
मितज्ञानेऽपि सद्भावात् । (विभा ११७ मबृ पृ ६४)

श्रीविन्द्रिय के माध्यम से होने वाला ज्ञान श्रुतज्ञान है। शेष चक्षु आदि इन्द्रियों से अवग्रह, ईहा आदि के रूप में जो अश्रुतानुसारी बोध होता है, वह मितज्ञान है। भोनेन्द्रिय का ज्ञान भी जो अवग्रह, ईहा आदि रूप होता है, वह भी मितज्ञान है। पुस्तक आदि में लिखित द्रव्यश्रुत को खोड़कर शेष मितज्ञान है।

केवल श्रोत्रेन्द्रिय से होने वाला ज्ञान ही श्रुतज्ञान नहीं है। चक्षु आदि इन्द्रियों से जो श्रुतानुसारी साभिलाप ज्ञान होता है, वह भी श्रुतज्ञान है।

मित-सुताणं अण्णोण्णाणुगताण वि आयरिया भेदमाह विद्ठंतसामत्यतो, जहा आगासपइट्ठिताणं धम्माऽधम्माण अण्णोण्णाणुगताणं लक्खणभेदा भेदो विट्ठो तहा मित-सुताण वि सामि-कालादि अभेदे वि भेदो भण्णति ।

(नन्दीच् पृ ३१)

मित और श्रुत अन्योन्य अनुगत हैं। इनमें स्वामी, काल आदि का अभेद हैं, फिर भी इनमें भिन्नता हैं। जैसे बाका शप्रतिष्ठित धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय अन्योन्य-अनुगत होने पर भी अपने-अपने लक्षण-भेद से भिन्न हैं।

## मुतज्ञान : मतिज्ञान का एक भेद

""विसिद्धो वा । मइभेओ चेव सुयं"" ।। इन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तद्वारेगोपजायमानं सर्वे मित-ज्ञानमेव, केवलं परोपदेशादागमवचनाच्च भनुव विशिष्ट: कश्चिद् मतिभेद एव श्रुतं नान्यत् । (विभा ८६ मवृष्ट ४९)

इन्द्रिय और मन के निमित्त से होने वाला सारा ज्ञान मतिज्ञान ही है। परोपदेश और आगमवन्न — इन दो विशेषताओं से विशिष्ट श्रुतज्ञान मतिज्ञान का ही एक भेद है, इससे भिन्न नहीं है।

जावंती वयणपहा सुयाणुसारेण केइ लब्भंति। ते सञ्चे सुयनाणं ते याणंता मइविसेसा॥ (विभा ४५१)

श्रुतग्रंथों का अनुसरण करने वाले जितने वचन-पथ हैं, वे सब श्रुतज्ञान हैं। वे श्रुतानुसारी मितिविशेष के ही भेद हैं और वे अनन्त हैं।

# ४. श्रुतज्ञान परार्थ

पाएण पराहीणं दीवोन्व परप्पबोहयं जंच । सुयनाणं तेण परप्पबोहणत्थं तदणुक्षोगो ॥

प्रत्येकबुढादीनां श्रुतस्य स्वयमेव भावात् तद्व्यव-च्छेदार्थं प्रायोग्रहणम् । (विभा ८३९ मवृ पृ ३४१)

दीपक पर को प्रकाशित करता है। इसी प्रकार श्रुतज्ञान भी स्व और पर स्वरूप का प्रकाशन — विश्लेषण करने में समर्थ है। पर-प्रबोधक होने से ही वह शिक्षा अथवा व्याख्या के लिए अधिकृत है। श्रुतज्ञान गुरु से प्राप्त होता है इसलिए वह प्रायः पराधीन है। यहां 'प्रायः' शब्द का प्रयोग सूचित करता है कि प्रत्येकबुद्ध आदि का श्रुतज्ञान स्वायत्त होता है, परायत्त नहीं।

सुयणाणेणं अवसेसाणि णाणाणि णज्जंति परू-विज्जंति वा। चतारि णाणाणि ससमुत्थाणि इमं परसमुत्थं। (आवच् १ पृ ७७)

श्रुतज्ञान से मित आदि चारों ज्ञान जाने जाते हैं तथा उनकी प्ररूपणा होती है। चार ज्ञान स्वसमुत्य तथा श्रुतज्ञान परसमुत्य है।

## ५. श्रुतज्ञान का विषय

से समासओ चडिन्नहे पण्णते, तं जहा — दन्नओ, बेत्तओ, कालओ, भानओ। दन्नओ णं सुयनाणी उनउत्ते सन्नदन्नाई जाणइ पासइ। बेत्तओ णं सुयनाणी उनउत्ते सन्नं बेत्तं जाणइ पासइ। कालओ णं सुयनाणी उनउत्ते सन्नं कालं जाणइ पासइ। भानओ णं सुयनाणी उनउत्ते सन्नं भावे जाणइ पासइ। (नन्दी १२७) संक्षेप में श्रुतज्ञान चार प्रकार का है—

द्रव्यत: द्रव्य की दृष्टि से श्रुतज्ञानी उपयुक्त (ज्ञेय के

प्रति दत्तचित्त) होने पर सब द्रव्यों को जानता
देखता है।

क्षेत्रतः — क्षेत्र की दृष्टि से श्रुतज्ञानी उपयुक्त होने पर सब क्षेत्रों को जानता देखता है।

कालतः काल की दृष्टि से श्रुतज्ञानी उपयुक्त होने पर सर्वकाल को जानता देखता है।

भावतः - भाव की दृष्टि से श्रुतज्ञानी उपयुक्त होने पर सब भावों को जानता देखता है।

## ६. श्रुत के एकार्थक

सुय सुत्त गंथ सिद्धंत, सासमे आण वयण उवएसे। पण्णवण आगमे य, एमट्टा पज्जवा सुत्ते॥ (अनु ५१)

श्रुत, सूत्र, ग्रंथ, सिद्धांत, शासन, आज्ञा, वचन, उपदेश, प्रज्ञापन और आगम – ये श्रुत के एकार्थंक हैं।

## ७. अुतज्ञान के प्रकार

तं समासओ दुविहं पण्णत्तं, तं जहा अंगपिवट्ठं अंगबाहिरं च। (नन्दी ७३)

श्रुतज्ञान संक्षेपतः दो प्रकार का है —अंगप्रविष्ट ओर अंगबाह्य।

तं च सुतावरणखयोवसमत्तणतो एगविहं पि तं अक्खरादिभावे पडुण्च जाव अंगबाहिरं ति चोइसविधं भण्णति । (नन्दीच् पू ४४)

श्रुतज्ञानावरण के क्षयोपक्षम की अपेक्षाश्रुतज्ञान एक प्रकार का ही है। अक्षर आदि भावों की अपेक्षा से वह चौदह प्रकार का है।

सुयनाणपरोक्खं चोइसविहं पण्णतं, तं जहा -- १. अक्खरसुयं २. अणक्खरसुयं ३. सण्णिसुयं ४. असण्णि-सुयं ५. सम्मसुयं ६. मिच्छसुयं ७. साइयं ५. अणाइयं ९. सपज्जवसियं ११. गमियं १२. अमियं १२. अमियं १२. अमियं १२. अमियं

(नन्दी ५४)

श्रुतज्ञान परोक्ष ज्ञान है। उसके चौदह प्रकार हैं-

१. अक्षरश्रुत

५. सम्यक्श्रुत

२. अनक्षरश्रुत

६. मिध्याश्रुत

३. संज्ञीश्रुत

७. सादिश्रुत

४. असंज्ञीश्रुत

८. अनादिश्रुत

९. सपर्यवसितश्रुत

१२. अगमिकश्रुत

१०. अपर्यवसितश्रुत

१३. अंगप्रविष्टश्रुत

११. गमिकश्रुत

१४. अनंगप्रविष्टश्रुत

(श्रुतज्ञान के ये चौदह भेद छह हेतु-सापेक्ष हैं--

- १. अक्षरश्रुत-अनक्षरश्रुत अक्षर तथा संकेत के आधार पर होने वाले ज्ञान की अपेक्षा से ।
- संजीश्रुत-असंजीश्रुत मानसिक विकास और अविकसित मन के आधार पर होने वाले ज्ञान की अपेक्षा से।
- ३. सम्यक्श्रुत-मिथ्याश्रुत प्रवचनकार और ज्ञाता के आधार पर होने वाले ज्ञान की अपेक्षा से।
- ४. सादि-अनादिश्रुत, सपर्यवसित-अपर्यवसितश्रुत -कालाविध के आधार पर होने वाले ज्ञान की अपेक्षा से ।
- ५. गमिक-अगमिकश्रुत रचनागैली की अपेक्षा से ।
- ६. अंग-अनंगश्रुत -- ग्रन्थकार की अपेक्षा से।

श्रुतज्ञान के चौदह भेदों की अवधारणा आवश्यक निर्युक्ति और नंदीसूत्र में उपलब्ध होती है। देवेन्द्रसूरि कृत कर्मविपाक में श्रुतज्ञान के चौदह और बीस दोनों प्रकार उपलब्ध हैं। षट्खण्डागम में श्रुतज्ञान के बीस प्रकार बतलाए गए हैं। देखें — नन्दी सूत्र ४४ का टिप्पण)

पत्तेयमक्खराइं, अक्खरसंजोग जित्तया लोए। एवइया पयडीओ, सुयनाणे हुंति णायन्वा॥ (आविनि १७)

लोक में जितने अक्षर हैं और उनके जितने विविध संयोग हैं, उतने ही श्रुतज्ञान के भेद हैं।

## अक्षरश्रुत की परिभाषा

न क्खरइ अणुवओं वि अक्खरं सो य चेयणाभावो । अविसुद्धनयाण मयं सुद्धनयाण क्खरं चेव ॥ उवओंगे वि य नाणं सुद्धा इच्छंति जं न तिव्वरहें । उप्पाय-भंगुरा वा जं तेसि सव्वपज्जाया॥ अभिनव्या वि य अत्था सब्वे दव्यद्वियाए जं निच्चा। पज्जायेणानिच्या तेण खरा अक्खरा चेव ॥ (विभा ४४४-४४७)

अनुपयोग काल में भी जिसका क्षरण नहीं होता, वह अक्षर है और वह चेतना का ज्ञान परिणाम है। नैगम आदि अविशुद्ध नयों की दृष्टि में ज्ञान अक्षर है— उसका प्रच्यवन नहीं होता । ऋजुसूत्र आद्धि सुद्ध नयों की दृष्टि में ज्ञान क्षर है —अनुपयोग अवस्था में उसका प्रच्यवन होता है। उपयोग अवस्था में ही ज्ञान होता है।

शुद्ध नय की दृष्टि में सर्व पदार्थ उत्पाद और व्यय स्वभाव वाले हैं, अतः क्षर हैं। ज्ञान भी उत्पाद-व्ययशील होने से क्षर है—अभिलाप विज्ञान की अपेक्षा से यह अक्षरता-अनक्षरता प्रतिपादित है।

घट, व्योम आदि अभिलाष्य पदार्थ द्रव्यास्तिक नय की अपेक्षा से नित्य हैं, अतः अक्षर हैं। पर्यायास्तिक नय की अपेक्षा से अनित्य हैं, अतः क्षर हैं।

## रूदि से वर्ण ही अक्षर

जइ वि हु सन्वं चिय नाणमक्खरं तह वि रूढिओ बन्नो । .... (विभा ४५९)

यद्यपि च सर्वं ज्ञानमिवशेषेणाक्षरं प्राप्नोति तथाऽपीह श्रुतज्ञानस्य प्रस्तावादक्षरं श्रुतज्ञानमेव द्रष्टव्यं, न शेषं, इत्यम्भूतभावाक्षरकारणं वाऽकारादि वर्ण्णंजातं ततस्त-दप्युपचारादक्षरमुच्यते। (नन्दीमवृप १८७,१८८)

सब ज्ञान सामान्य रूप से अक्षर हैं, फिर भी यहां श्रुतज्ञान का प्रसंग होने से श्रुतज्ञान ही अक्षर है, शेष ज्ञान नहीं। इस प्रकार के भावश्रुत (भाव अक्षर) का कारणभूत अकार आदि जो वर्णसमूह है, उपचार से वह भी अक्षर कहलाता है।

# ६. अक्षरश्रुत के प्रकार-

अक्खरसुयं तिविहं पण्णत्तं, तं जहा—

१. सण्णक्खरं २ वंजणक्खरं ३. लद्धिक्खरं।

(नन्दी ५६)

अक्षरश्रुत के तीन प्रकार हैं—

१. संज्ञाक्षर, २. व्यञ्जनाक्षर, २. लब्ध्यक्षर ।

अक्खरं तिविहं --नाणक्खरं अभिलावक्खरं वण्णव्खरं च । (नन्दीचू पृ४४)

अक्षर के तीन प्रकार हैं — ज्ञानाक्षर, अभिनाप्याक्षर — ज्ञेयाक्षर और वर्णाक्षर।

### संज्ञाक्षर की परिभावा

सन्णवखरं - अक्खरस्स संठाणागिई। (नन्दी १७) ......सुबहुलिविभेयनिययं सण्णक्खरमक्खरागारो। (विभा ४६४)

जहा — बट्टो ठकारो, वज्जागिती वकारो । (आवच् १ पृ २६)

हंसलिपि आदि अठारह प्रकार की लिपियों से सम्बद्ध अक्षरों का आकार संज्ञाक्षर है। जैसे — अर्क्षचन्द्राकार टकार, घटाकार वृत्त ठकार, वज्जाकार वकार।

अक्षरस्य पट्टिकादौ संस्थापितस्य संस्थानाकृतिः संज्ञाक्षरमुच्यते । तच्च ब्राह्मचादिलिपिभेदतोऽनेकप्रकारम् । तत्र नागरीं लिपिमधिकृत्य किञ्चित्पदश्यते—मध्ये स्फाटित-चुल्लीसन्निवेशसदृशो रेखासन्निवेशो णकारो, वक्की-भूतश्वपुच्छसन्निवेशसदृशो ढकार इत्यादि ।

(नन्दीमवृष १८८)

पट्टिका आदि पर संस्थापित अक्षर की संस्थानाकृति संज्ञाक्षर कहलाती है। वह संस्थान अनेक प्रकार का है। जैसे ब्राह्मी लिपि आदि। नागरी लिपि के उदाहरण—मध्य में स्फाटित चुल्ही सन्निवेश की तरह रेखासन्निवेश वाला णकार। कुत्ते की टेढी पूंछ की आकृति वाला ढकार।

# लिपि के अठारह प्रकार

हंसिलवी भूयिलवी जनखी तह रनखसी य बोधन्वा। उड्डी जनिण तुरुनकी कीरी दिनडी य सिधिनया। मालिनणी निंड नागरी लाडिलनी पारसी य बोधन्वा। तह अनिमित्ती न लिवी चाणक्की मूलदेवी य॥

(विभामवृ १ पृ २१७)

१. हंसलिपि १०. सैन्धवी

२. भूतलिपि ११. मालविनी

३. यक्षी १२. नटी

४. राक्षसी १३. नागरी

५. उड़िया १४. लाट

६ यवनानी १४. पारसी

७. तुरुकी १६. अनिमित्ती ८. कीरी १७. चालकरी

ट. कारा १७. चाणक्यी ९. द्राविडी ५ट. मूलदेवी

(समवाओ, पन्नवणा, भूवलय-इन ग्रन्थों में अठा-रह लिपियों के नाम कुछ प्रकारभेद से मिलते हैं। देखें— समवाओ १८/५ का टिप्पण)

#### **स्यञ्जनाक्षर**

वंजणन्यरं — अन्खरस्स वंजणाभिलावो । (नन्दी ४६) अक्षर का उच्चारण करना व्यञ्जनाक्षर है। वंजिज्जइ जेणत्थो घडो व्य दीवेण वंजणं तो तं। भण्णइ भासिज्जंतं सव्वमकाराइ तक्कालं।। (विभा ४६५)

प्रदीप से घट की तरह जिससे अर्थ अभिव्यक्त—
प्रकाशित होता है, वह व्यञ्जन है। अकार से हकार तक
के भाष्यमाण शब्द उच्चारणकाल में व्यञ्जनाक्षर
कहलाते हैं।

वंजणक्खरो अभिधेयातो भिन्नं अभिन्नं च। जम्हा मोदउत्ति भणिए णो वयणस्य पूरणं भवति । अतो णज्जिति जहा भिन्नया । जम्हा पुण मोदउत्ति भणितं तमि चेव संपच्चतो भवति, णो तव्वतिरित्तेसु घटादिसु, अतो अभिन्नया । (आवच् १ प् २७)

व्यञ्जनाक्षर अभिष्ठेय से भिन्न भी है, अभिन्न भी है। 'मोदक' शब्द कहने से मुंह नहीं भरता — इस दृष्टि से वाच्य वाचक से भिन्न है। मोदक कहने से मोदक का ही संप्रत्यय होता है, तद्व्यतिरिक्त घट आदि का नहीं। अत: वाच्य वाचक से अभिन्न है।

#### लब्ध्यक्षर

जो अक्खरोवलंभो सा लढी, तंच होइ विष्णाणं। इंदिय-मणोनिमित्तं जो यावरणक्खओवसमो।। (विभा ४६६)

अक्षर की प्राप्ति लब्ध्यक्षर है। इन्द्रिय और मन के निमित्त से होने वाला श्रुतग्रन्थानुसारी विज्ञान—श्रुतज्ञान का उपयोग और श्रुतज्ञानावरण का क्षयोपशम—ये दोमों लब्ध्यक्षर हैं।

## १०. लब्ध्यक्षर के भेब

अक्खरलद्धियस्य लद्धिअक्खरं समुप्पज्जइ, तं जहा-सोइंदियलद्धिअक्खरं, चिंक्खदियलद्धिअक्खरं, घाणिदिय-लद्धिअक्खरं, रसणिदियलद्धिअक्खरं, फासिदियलद्धिअक्खरं, नोइंदियलद्धिअक्खरं। (नन्दी ५९)

जो अक्षरलब्धि से सम्पन्न है, उसके लब्ध्यक्षर (भावश्रुत) उत्पन्न होता है। लब्ध्यक्षर के छह भेद हैं—

- १. श्रोत्रेन्द्रिय लब्ध्यक्षर।
- २. चक्षुरिन्द्रिय लब्ध्यक्षर !
- ३. घ्राणेन्द्रिय लब्ध्यक्षर ।
- ४. रसनेन्द्रिय लब्ध्यक्षर ।

- ५. स्पर्शनेन्द्रिय लब्ध्यक्षर ।
- ६. नोइन्द्रिय (मन) लब्ध्यक्षर।

यच्छ्रोत्रेन्द्रियेण शब्दश्रवणे सति शाङ्क्षोऽयिनित्याद्य-क्षरानुविद्धं शब्दार्थपर्यालोचनानुसारि विज्ञानं तच्छ्रोत्रे-न्द्रियलब्ध्यक्षरं तस्य श्रोत्रेन्द्रियनिमित्तत्वात् । चक्षुषा आस्रफलाखुपलम्यास्रफलिन्याद्यक्षरानुविद्धं शब्दार्थपर्या-लोचनात्मकं विज्ञानं तच्चक्षुरिन्द्रियलब्ध्यक्षरम् ।

(नन्दीमन् प १८८, १८९)

श्रोत्रेन्द्रिय से शब्द सुनने पर 'यह शंख का शब्द है'
—इत्यादि अक्षरमय शब्दार्थपर्यालोचन से जो ज्ञान होता
है, वह श्रोत्रेन्द्रियलब्ध्यक्षर है, क्योंकि वह श्रोत्रेन्द्रिय के
निमित्त से दुआ है।

आख से आम्रफल देखने पर 'आम्रफल' इन अक्षरों से अनुनिद्ध शब्दार्थपर्यालोचनात्मक ज्ञान होता है, वह चक्षुइन्द्रियलब्ध्यक्षर है।

### लक्ष्यक्षर और संज्ञी-असंज्ञी जीव

असिष्णणो पंचेंदिया पासंतावि अत्थे घडपडादिणो णोऽभिजाणंति—किमवि एयंति । तम्हा पायसो एसो लढिअक्खरलंभो सण्णीणं भवति, णो असण्णीणं ति । (आवस्थ १ प २ = )

असंज्ञी पञ्चेन्द्रिय जीव घट, पट आदि पदार्थों को देखता हुआ भी नहीं जानता कि 'यह कुछ है'। अतः लब्ध्यक्षर प्राय: संज्ञी के होता है, असंज्ञी के नहीं।

लब्ध्यक्षरं संज्ञिनामेव पुरुषादीनामुपप्रवते नासंज्ञि-नामेकेन्द्रियादीनां, तेषामकारादीनां वर्णानामकामे उच्चा-रणे वा लब्ध्यसम्भवात्, न हि तेषां परोपदेशभवणं सम्भवति येनाकारादिवर्णानामवगमादि भवेत् अथर्चकेन्द्रि-यादीनामिष लब्ध्यक्षरिमध्यते, तथाहि - पार्थिवादीनामिष भावश्रुतमुपवर्ण्यते । "तेषां तयाविधक्षयोपशमभावतः कश्चिदव्यक्तोऽक्षरलाभो भवति यद्वशादक्षरानुषक्तं श्रुतज्ञानभूपजायते, चैतदङ्गीकर्त्तव्यं, तथाहि इत्थं —तेषामप्याहाराद्यभिलाष उपजायते. प्रार्थना, सा च यदीदमहं प्राप्नोमि ततो भव्यं भवतीत्या-द्यक्षरानुविद्धैव, ततस्तेषामपि कश्चिदव्यक्ताक्षरलिधरवश्यं प्रतिपत्तव्या । (नन्दीमवुष १८८)

लब्ध्यक्षर अक्षरानुविद्ध ज्ञान है इसलिए वह समनस्क जीवों के ही हो सकता है। अमनस्क जीव अक्षर को पढ़ नहीं सकते और उसके उच्चारण को समभा नहीं सकते। अतः उनके लब्ध्यक्षर संभव नहीं है।

किन्तु पृथ्वी आदि एकेन्द्रिय जीवों में भावश्रुत होने का उल्लेख है। ज्ञानावरण के किन्तित् क्षयोपश्रम के कारण उनको अल्पतम अव्यक्त अक्षर लाभ होता है। उससे अमनस्क जीवों में अक्षरानुषक्त श्रुतज्ञान उत्पन्न होता है। इस तथ्य की पुष्टि के लिए आहार आदि की अभिलाषा की चर्चा की गई है। अभिलाषा का अर्थ है — मुभे वह वस्तु मिले — यह अभिलाषा अक्षरानुविद्ध होती है इसलिए एकेन्द्रिय आदि अमनस्क जीवों में अव्यक्त अक्षरलब्धि अवश्य स्वीकार्य है।

(एकेन्द्रिय आदि अमनस्क जीव ध्विन के प्रकम्पनों को पकड़ लेते हैं और उन्हें अव्यक्त अक्षर के रूप में बदल लेते हैं। इसे फोक्स मशीन की प्रक्रिया से समक्षा जा सकता है।)

# एकेन्द्रिय में लब्ध्यक्षर (भावश्रुत)

........दब्बसुयाभाविम्म वि भावसुयं सुत्तजइणो व्व ॥
एकेन्द्रियाणामपि सामग्रीवैकत्याद् यद्यपि द्रव्यश्रुताभावः, तथाऽप्यावरणक्षयोपशमरूपं भावश्रुतमवसेयम् ।
(विभा १०१ मव् पृ ५७)

यद्यपि मन आदि कारण सामग्री के अभाव में एकेन्द्रिय प्राणियों में द्रव्यश्रुत नहीं होता, फिर भी श्रुत-आवरण के क्षयोपशमरूप भावश्रुत होता ही है। जैसे — सुप्त साधु में भावश्रुत होता है

जह सुहुम भाविदियनाणं दिव्विदियावरोहे वि । तह दव्वसुयाभावे भावसुयं पत्थिवाईणं ।। (विभा १०३)

जैसे पृथ्वी आदि एकेन्द्रिय जीवों में पौद्गलिक इन्द्रियों के अभाव में भी भावेन्द्रियां होती हैं, वैसे ही उनमें शब्दात्मक ज्ञान न होने पर भी भावश्रुत होता है। दव्वसुयं सण्णा वंजणक्खरं, भावसुत्तिस्यरं तु।

(विभा ४६७)

संज्ञाक्षर और व्यञ्जनाक्षर भावश्रुत के कारण होने से द्रव्यश्रुत हैं। लब्ध्यक्षर भावश्रुत है।

## ११, अक्षरों के संयोग अनन्त

संजुत्ता-संजुत्ताण ताणमेकवखराइसंजोगा। होंति अणंता तत्य वि एवकेकोऽणंतपञ्जाओ॥ एककेककमकखरं पुण स-परपज्जायभेयओ भिन्तं। तं सञ्बदन्व-पज्जायरासिमाणं मुणेयन्वं।। (विभा ४४५, ४७७)

संयुक्त (अब्धि, सिद्धि) और असंयुक्त (घट, पट आदि) अक्षरों के संयोग अनन्त हैं। एक-एक अक्षरसंयोग के स्व-पर-पर्याय अनन्त हैं। प्रत्येक संयोग अनन्त पर्याय याला होता है। प्रत्येक अक्षर के स्वपर्याय और परपर्याय सब द्रव्यों की पर्यायराशि के तुल्य हैं।

### १२. अकार के स्व-धर पर्याय

जे लभइ केवली सेसवन्नसहिओ व पज्जवेऽपारो।
ते तस्स सपज्जाया सेसा परपज्जया सब्वे॥
यानुदात्ताऽनुदात्त-सानुनासिक-निरनुनासिकादीनात्मगतान् पर्यायान् केवलोऽन्यवर्णेनाऽसंयुक्तः, अन्यवर्णसंयुक्तो
वाऽकारो लभतेऽनुभवित ते तस्य स्वपर्यायाः प्रोच्यन्ते,
अस्तित्वेन संबद्धत्वात्, ते चाऽनन्ताः
घटादिगताश्चाऽस्य परपर्यायाः, तेभ्यो ब्यावृत्तत्वेन
नास्तित्वेन संबन्धात्। (विभा ४७८ मद् पृ २२२)

अकार के अन्य वर्णों से असंयुक्त उदात्त-अनुदात्त आदि पर्याय अथवा संयुक्त पर्याय अस्तित्व से संबद्ध होने के कारण स्वपर्याय हैं। वे अनन्त हैं। शेष घट आदि के पर्याय नास्तित्व से सम्बद्ध होने के कारण अकार के पर-पर्याय हैं।

एगमेगस्स अनुखरस्स दुविहा पुज्जाया भवंति । तं जहा---सपञ्जाया असपज्जाया य। .....तत्य जे ते सपञ्जाया ते दुविहा, तं जहा—संबद्धा य । जेऽिव असपञ्जाया तेऽिव दुविहा, तं जहा—संबद्धा असंबद्धा य । एत्थिणिय-रिसणं—अकारो । अकारस्स जे सपञ्जाया ते अत्यित्तेण संबद्धा णित्थित्तेण असंबद्धा । ते चेव अकार-पञ्जाया अण्णेसि अत्थित्तेण असंबद्धा णित्थित्तेण संबद्धा । तहा जे असपञ्जाया अकारस्स ते णित्थित्तेण संबद्धा । तहा जे असपञ्जाया अकारस्स ते णित्थित्तेण असंबद्धा । अकारस्स असपञ्जाया अन्तेसि अत्थित्तेण संबद्धा । ते चेव अकारस्स असपञ्जाया अन्तेसि अत्थित्तेण संबद्धा । ते चेव अकारस्स असपञ्जाया अन्तेसि अत्थित्तेण संबद्धा ।

(आवचू १ पृ २८,२९)

प्रत्येक अक्षर के दो-दो प्रकार के पर्याय होते हैं — स्व-पर्याय और परपर्याय ! इनके दो-दो प्रकार हैं — सम्बद्ध और असम्बद्ध । जैसे — अकार के स्वपर्याय उसके अपने अस्तित्व से सम्बद्ध हैं और नास्तित्व से असम्बद्ध हैं। अकार के वे ही स्वपर्याय अन्य अक्षरों के अस्तित्व से असंबद्ध हैं और उनके नास्तित्व से संबद्ध हैं। इसी प्रकार अकार के जो परपर्याय हैं, वे उसके नास्तित्व से संबद्ध हैं और अस्तित्व से असंबद्ध हैं। ये अन्य अक्षरों के अस्तित्व से संबद्ध और नास्तित्व से असंबद्ध हैं।

## १३. एक का ज्ञान, सर्व का ज्ञान

एगं जाणं सन्तं जाणइ सन्तं च जाणमेगं ति ।
इय सन्त्रमजाणंतो नागारं सन्त्रहा मुणइ ।।
एकं किमिप वस्तु सर्वेः स्वपरपर्यार्येर्युक्तं जानन्तत्रबुड्यमानः सर्वं लोकाऽलोकगतं वस्तु सर्वेः स्वप्यार्येर्युक्तं
जानाति, सर्ववस्तुपरिज्ञाननान्तरीयकत्वादेकवस्तुज्ञानस्य ।
यश्च सर्वं सर्वपर्यायोपेतं वस्तु जानाति स एकमिप सर्वपर्यायोपेतं जानाति, एकपरिज्ञानाऽविनाभावित्वात् सर्वपरिज्ञानस्य । (विभा ४५४ मवृष् २२५)

जो समग्र स्व और पर पर्यायों से युक्त किसी एक भी वस्तु को जानता है, वह सारे लोक और अलोक में विद्यमान स्व-पर-पर्यायों से युक्त सर्व वस्तु को जानता है। क्योंकि एक वस्तु का परिज्ञान सर्व वस्तु के परिज्ञान का अविनाभावी है।

जो समस्त पर्यायों से युक्त सर्व वस्तु को जानता है, वह सर्व पर्यायोपेत एक वस्तु को भी जानता है। क्योंकि सर्व वस्तु का परिज्ञान एक वस्तु के परिज्ञान का अविना-भावी है। जो सर्व वस्तु को नहीं जानता, वह एक अकार अक्षर को भी पूर्ण रूप से नहीं जानता।

पण्णविणिज्जा भावा वण्णाण सपज्जया तओ योवा। सेसा परपज्जाया तोऽणंतगुणा निरभिलप्पा।। (विभा४८८)

अभिलाप्य वस्तु का कथन वर्णों के द्वारा होता है।
अतः प्रज्ञापनीय — अभिलाप्य भाव अकार आदि वर्णों के
स्वपर्याय हैं। ये परपर्याय के अनन्तवें भाग जितने हैं। शेष
अनिभिलाप्य भाव अक्षर के परपर्याय हैं। ये स्वपर्याय से
अनन्तगुण अधिक हैं।

पण्णविणिज्जा भावा अणंतभागो उ अणभिलप्पाणं। पण्णविणिज्जाणं पुण अणंतभागो सुयनिबद्धो।। (विभा १४१)

अनिभलाप्य (अप्रज्ञापनीय) भावों का अनन्तवां भाग अभिलाप्य (प्रज्ञापनीय) भाव है। प्रज्ञापनीय भावों का अनन्तवां भाग श्रुतनिबद्ध है।

## १४. अक्षर का पर्यवपरिमाण

सन्वागासपएसमां सन्वागासपएसेहि अणंतगुणियं पज्जवगगन्खरं निष्फज्जइ । (नन्दी ७०)

समस्त आकाशप्रदेशों को समस्त आकाशप्रदेशों से अनन्त बार गुणन करने पर जितना परिमाण होता है, उतने ही परिमाण में विद्यमान हैं — अक्षर के पर्यंव ।

(प्रस्तुत सूत्र में अक्षर अथवा केवलज्ञान का प्रमाण ज्ञेय के आधार पर समकाया गया है। आकाश के एक प्रदेश में अगुरुलघु पर्याय अनन्त होते हैं। लोकाकाश और अलोकाकाश दोनों को मिलाकर आकाश के प्रदेश अनंत हैं। सब आकाशप्रदेशों को सब पर्यायों से अनंत बार गुणित करने पर जो प्रमाण प्राप्त होता है, वह पर्याय का प्रमाण होता है। अक्षर अथवा केवलज्ञान का परिमाण इतना ही होता है। देखें - नन्दीच् पृ ५२)

अविसेसियं पि सुत्ते अक्खरपज्जायमाणमाइट्ठं। सुय-केवलक्खराणं एवं दोण्हं पि न विरुद्धं।। (विभा ४९६)

अक्षर का पर्यव-परिमाण सामान्य रूप से निरूपित है। यहां अक्षर का संबंध श्रुत-अक्षर और केवल-अक्षर दोनों के साथ जोड़ा जा सकता है। श्रुत-अक्षर के जितने स्व-पर पर्याय हैं, उतने ही पर्याय केवल-अक्षर के हैं।

## १५. अनक्षर श्रुत

अणक्खरसुयं अणेगविहं पण्णत्तं, तं ज**हा**— ऊससियं नीससियं, निच्छूदं खासियं च छीयं च । निस्सिवियमणुसारं, अणक्खरं छेलियाईवं ॥ (नन्दी ६०)

अनक्षर श्रुत के अनेक भेद हैं। जैसे - उच्छ्वास-निःश्वास, यूकना, खांसना, छींकना, नाक की आवाज, अनुस्वार, सेंटित-सीटी बजाना आदि।

कसियाई द्वासुयमेत्तमहवा सुओवउत्तस्स । स्वो च्चिय वावारो सुयमिह तो कि न चेट्टा वि ॥ स्वी य तं सुयं सुब्बइ त्ति चेट्टा न सुब्बइ कथाइ । अहिंगमया वण्णा इव जमणुस्सारादओ तेणं ॥ (विभा ४०२,४०३)

उच्छ्वास-निःश्वास आदि से जो ज्ञान होता है, वह अनक्षर श्रुत है। यह श्रुतज्ञान का कारण है, अतः द्रव्य-श्रुत है। विशिष्ट अभिप्रायपूर्वक उच्छ्वास आदि का प्रयोग होता है, तब वह श्रुतज्ञान का कारण बनता है। अथवा श्रुत में उपयुक्त व्यक्ति का सारा व्यापार ही श्रुत है किन्तु सिर धुनना आदि चेष्टाएं श्रुत नहीं हैं।

उच्छ्वास आदि ही श्रुत के रूप में रूढ हैं। जो सुना जाता है, वह श्रुत है। उच्छ्वास आदि श्रवण के विषय हैं। सिर, हाथ आदि की चेट्टा दृश्य है, श्रव्य नहीं है, अतः वह श्रुत नहीं है। अनुस्वार अकार आदि वर्णों की सरह अर्थ का जापक है, अतः श्रुत है।

(भाषा अक्षरात्मक और अनक्षरात्मक दोनों प्रकार की होती है। जहां जीव का वाक् प्रयत्न हो और भाषा वर्णात्मक न हो, वह नो-अक्षरात्मक बन जाती है। उन्छ्-वास-निःश्वास वाक् प्रयत्न से उत्पत्न नहीं हैं अतः भाषा-त्मक नहीं हैं फिर भी श्रुतज्ञान के कारण हैं इसलिए इन्हें अनक्षर श्रुत माना गया है। अकलंक ने अक्षर श्रुत और अनक्षर श्रुत की संयोजना अनुमान, उपमान आदि के साथ की है। उनके अनुसार स्वार्थानुमान—स्वप्रतिपत्ति के काल में अनक्षर श्रुत होता है। परार्थानुमान—दूसरे के लिए प्रतिपादन के काल में अक्षर श्रुत होता है। इसी प्रकार उपमान प्रमाण भी अक्षर श्रुत और अनक्षर श्रुत—दोनों प्रकार का होता है। देखें—नन्दी ६० का टिप्पण) १६. संज्ञी-असंज्ञी श्रुत

(संज्ञा का अर्थ है—मनोविज्ञान। जिनमें ईहा, अपोह आदि की शक्ति है, जिनमें इब्ट के लिए प्रवृत्ति और अनिब्ट से निवृत्त होने की क्रिया है, जिनमें अनेकांतवाद का संज्ञान है, वे संज्ञी हैं। एकेन्द्रिय जीव असंज्ञी की कोटि में परिगणित हैं।)

संग्णिसुयं तिविहं पण्णत्तं, तं जहा — कालिओवएसेणं हेउवएसेणं विद्विवाओवएसेणं । (नन्दी ६१)

संज्ञी श्रुत के तीन प्रकार हैं—

- १. कालिक्युपदेश।
- २. हेतूपदेश ।
- ६. दृष्टिवादोपदेश ।

## **१.** कालिक्युपदेश

विवरण के लिए देखें - मन ।

## २. हेतूपदेश

हेत्वर्गसेणं--जस्स णं अत्थि अभिसंधारणपुन्तिया करणसत्ती--से णं सण्णीति लब्भइ। जस्स णं नत्थि अभिसंधारणपुन्तिया करणसत्ती--से णं असण्णीति लब्भइ। (नन्दी ६३) जो अभिसंधारण—अव्यक्त या व्यक्त विज्ञान से प्रवृत्ति करता है, वह हेतूपदेश संज्ञा से युक्त होता है। जिसमें अभिसंधारणपूर्वक करणशक्ति नहीं होती, वह असंज्ञी है।

हेउगोवएसो गोविदणिष्जुत्तिमादितो। तिम भणितं—
"अभिसंधारणपुव्विया णाम मणसा पुव्वापरं सींचितिकण
जा पवित्ती वा निवत्ती वा सा अभिसंधारणपुव्विगा
करणसत्ती भण्णित। सा च जेसि अत्थि ते जीवा जं सद्दं
सोकण बुज्भंति तं हेउगोवएसेण सण्णिसुयं भण्णित।

(आवचू १ पृ ३१)

गोविन्दिनर्युक्ति के अनुसार अभिसंधारणपूर्वक करण-शक्ति का अर्थ है — मन से पूर्वापर का विमर्श कर प्रवृत्ति-निवृत्ति करना। जिन जीवों में यह शक्ति होती है, वे जिस शब्द को सुनकर ज्ञान करते हैं, वह हेतुवादोपदेशिक संजीश्रुत है।

जे पुण संचितेउं इट्ठाणिट्ठेसु विसयवत्यूसु। वट्टंति निवट्टंति य सदेहपरिपालणाहेउं॥ पाएण संपर् चिचय कालम्मि न याइदीहकालण्णा। ते हेउवायसण्णी निच्चेट्ठा होंति अस्सण्णी॥ (विभा ४१४,४१६)

जो जीव अपने देहपरिपालन के लिए चिन्तनपूर्वक इंडट विषय में प्रवृत्त और अनिष्ट विषय में निवृत्त होते हैं, वे हेतुवादोपदेश की अपेक्षा संज्ञी हैं। हेतुवा-दोपदेशिकी संज्ञा प्रायः वर्तमानकालिक होती है, किन्तु दीर्घकालिक नहीं होती। हेतुवाद की अपेक्षा से केवल निष्चेट एकेन्द्रिय (पृथ्वी आदि) ही असंज्ञी हैं, शेष दीन्द्रिय आदि सब जीव संज्ञी हैं।

# ३. वृष्टिवादोपदेश

दिद्विवाओवएसेणं —सण्णिसुयस्स खओवसमेणं सण्णीति लब्भइ । असण्णिसुयस्स खओवसमेणं असण्णीति लब्भइ । (मन्दी ६४)

दृष्टिवाद की अपेक्षा संज्ञीश्रुत के क्षयोपणम से संज्ञी और असंज्ञीश्रुत के क्षयोपणम से असंज्ञी होता है।

जेहि कम्मेहि सिण्णभावो (आविरतो, तेसि केसिचि खएण केसिचि उवसमेणं सिण्णभावो लब्भति। सो य सण्णी जंसद्दं सुणेति सुणित्ता य पुट्यावरं बुज्मिति तं दिद्विवाओवदेसेण सिण्णसुयं भण्णति।

(आवच् १ पृ ३१**)** 

जिन कर्मों से संजीभाव आवृत है, उनमें से कुछ का क्षय और कुछ का उपशम अर्थात् क्षयोपशम होने से संजी-भाव प्राप्त होता है। वह संजी जीव शब्द को सुनकर पूर्वापर का बोध करता है, वह दृष्टिवादोपदेश संजीश्रुत है।

मिच्छत्तस्स सुतावरणस्स य खयोवसमेणं कतेणं सिष्णि-सुतस्स लंभो भवति,....सो य मिच्छत्तस्सुदयतो अस्सण्णी भवति....तं च सुतअण्णाणावरणखयोवसमेणं लब्भति । (नन्दीचू पृ४७)

दृष्टिवादोपदेश की अपेक्षा सम्यग्दृष्टि का श्रुत संज्ञी-श्रुत और मिथ्यादृष्टि का श्रुत असंज्ञीश्रुत कहलाता है। मिथ्यात्व मोहनीय और श्रुतज्ञानावरण के क्षयोपशम से संज्ञीश्रुत की प्राप्ति होती है। मिथ्यात्व मोहनीय के उदय और श्रुतअज्ञानावरण के क्षयोपशम से असंज्ञीश्रुत की प्राप्ति होती है।

# १७. सम्यक्-मिथ्या-श्रुत

सम्मसुयं — जं इमं अरहंतेहि भगवंतेहि ......पणीयं दुवालसंगं गणिपिडगं।

मिन्छसुयं — जं इमं अण्णाणिएहि मिन्छदिद्विहि सन्छदबुद्धिमद्दविगप्पियं। (नन्दी ६४,६७)

अर्हतों द्वारा प्रणीत द्वादशांग गणिपटक सम्यक्श्रुत है। मिथ्यादृष्टि द्वारा कृत स्वच्छन्द निरूपण मिथ्याश्रुत है।

## सम्यक्-मिथ्या-अृत के स्वामी

दुवालसंगं गणिपिडगं चोइसपुव्विस्स सम्मसुयं, अभिष्णदसपुव्विस्स सम्मसुयं, तेण परं भिण्णेसु भयणा । (नन्दी ६६)

जो चोह्सपुन्नी तस्स सामादियादि बिंदुसारपज्जन-साणं सन्वं नियमा सम्मसुतं, ततो ओमत्यगपरिहांणीए जान अभिण्णदसपुन्नी एताण नि सामाह्यादि सन्वं सम्म-सुतं सम्मगुणत्तणतो चेन भनति । ....... अभिण्णदसपुन्ने-हितो हेट्टा ओमत्थगपरिहांणीए जान सामादितं तान सन्ने सुतद्वाणां सामिसम्मगुणत्तणतो सम्मसुतं भनति, ते चेन सुतद्वाणां सामिसिच्छगुणत्तणतो मिच्छसुतं भनति।

(नन्दीचू पृ ४९)

स्वामित्व की अपेक्षा द्वादशांग गणिपिटक चतुर्देशपूर्वी, त्रयोदशपूर्वी, द्वादशपूर्वी, एकादशपूर्वी और अभिन्नदशपूर्वी के लिए सम्यक् श्रुत है। भिन्न दशपूर्वी से सामायिक पर्यंत सभी श्रुतस्थान सम्यग्दृष्टि स्वामी के लिए सम्यक् श्रुत और मिध्यादृष्टि स्वामी के लिए मिध्या श्रुत हैं।

अंगाणंगपविट्ठं सम्मसुयं लोइयं तु मिच्छसुयं। आसज्ज उ सामित्तं लोइय-लोउत्तरे भयणा ॥ (विभा ५२७)

अंगप्रविष्ट और अनंगप्रविष्ट आगम सम्यक्श्रुत हैं। लौकिक शास्त्र मिध्याश्रुत हैं। श्रुत का स्वामी सम्यक्-दृष्टि है तो उसके लिए लौकिक और लोकोत्तर—दोनों शास्त्र सम्यक्श्रुत हैं। मिध्यादृष्टि के लिए दोनों मिध्या-श्रुत हैं।

इहंगगतं आयारादि, अणंगगतं च आवस्सगादि । एतं सञ्बं दञ्बद्वितणयमतेण सामिणा असंबद्धं पंचित्यकाया इव णिच्चं सम्मसुतं भण्णति । (नन्दीच् पृ ४९)

आचार आदि अंगप्रविष्ट और आवश्यक आदि अनंगप्रविष्ट श्रुत पंचास्तिकाय की तरह सदा सम्यक्श्रुत है। यहां स्वामी की संबद्धता विवक्षित नहीं है।

# सम्यक्-मिथ्या-श्रुत का हेतु

ः बावत्तरिकलाओः एयाइं मिच्छदिद्विस्स मिच्छत्त-परिग्गहियाइं मिच्छसुयं। एयाइं चेव सम्मदिद्विस्स सम्मत्तपरिग्गहियाइं सम्मसुयं।

"मिच्छिदिहिस्स वि एयाई चेव सम्मसुयं। कम्हा ? सम्मत्तहेउत्तणओ। जम्हा ते मिच्छिदिहिया तेहि चेव समएहि चोइया समाणा केइ सपक्खिदिहीओ चयंति। (नन्दी ६७)

बहत्तर कलाएं आदि मिध्यादृष्टि के मिध्यारूप में परिणत होने के कारण मिध्याश्रुत होते हैं और सम्मक्त्वी के सम्यक् रूप में परिणत होने के कारण सम्यक् श्रुत होते हैं।

मिथ्यावृष्टि के भी ये सम्यक्श्रुत हो सकते हैं क्योंकि उनकी सम्यक्तव प्राप्ति में ये हेतु बनते हैं। कुछेक मिथ्यावृष्टि उन्हीं शास्त्रों से प्रेरित होकर अपने आग्रह को छोड़ते हैं।

भवसिद्धिया उ जीवा सम्मिह्द्वी उ जं अहिज्जंति। तं सम्मिसुएण सुयं कम्मिट्टविहस्स सोहिकरं॥ मिच्छहिद्वी जीवा अभव्वसिद्धी य जं अहिज्जंति। तं मिच्छसुएण सुयं कम्मादाणं च तं भणियं॥ (उति ३१३,३१४) भव्य सम्यक्दृष्टि जीव जो श्रुत पढते हैं, वह सम्यक् श्रुत है। यह श्रुत अष्टिविध कमों का शोधन—अपनयन करता है। अभव्य मिध्यादृष्टि जीव जो श्रुत पढ़ते हैं, वह मिध्याश्रुत है। यह श्रुत कमें के उपादान का हेतु है।

# १८. सादि-सपर्यवसित तथा अनादि-अपर्यवसित श्रुत

इन्नेयं दुवालसंगं गणिपिडमं वुच्छित्तिनयहुयाए साइयं सपज्जवसियं । अवुच्छित्तिनयहुयाए अणाइयं अपज्जवसियं। (नन्दी ६८)

व्यवच्छित्तिनय (पर्यायास्तिक नय) की अपेक्षा से द्वादशांग गणिपटक सादि-सपर्यवसित है।

अभ्यविच्छित्तिमय (द्रव्यास्तिक नय) की अपेक्षा से द्वादशांग गणिपिटक अनादि-अपर्यवसित (त्रैकालिक) है।

तं समासओ चउव्विहं पण्णत्तं, तं जहा-—दव्वओ, क्षेत्तओ. कालओ, भावओ।

दब्बओ णं ~सम्मसुयं एगं पुरिसं पडुच्च साइयं सपज्जवसियं, बहवे पुरिसे य पडुच्च अणाइयं अपज्जवसियं।

खेताओ णं -पंच भरहाई पंच एरवयाई पडुच्च साइयं सपज्जवसियं, पंच महाविदेहाई पडुच्च अणाइयं अपज्जवसियं।

कालओ णं अोसप्पिणि उस्सप्पिणि च पहुच्च साइयं सपज्जवसियं, नोओसप्पिणि नोउस्सप्पिणि च पहुच्च अणाइयं अपज्जवसियं।

भावओ णं — जे जया जिणपण्णत्ता भावा आघ-विज्जंति ......ते तया पडुच्च साइयं सपज्जवसियं, खाओवसिमयं पुण भावं पडुच्च अणाइयं अपज्जवसियं।

अहवा — भवसिद्धियस्स सुयं साइयं सपण्जविसयं, अभवसिद्धियस्स सुयं अणाइयं अपज्जविसयं। (नन्दी ६९) सम्यक् श्रुत के चार प्रकार हैं—

- द्रव्यतः सम्यक् श्रुत एक पुरुष की अपेक्षा सादि-सात है, बहुत पुरुषों की अपेक्षा अनादि-अनन्त हैं।
- क्षेत्रत: पांच भरत और पांच ऐरवत की अपेक्षा सादि-सान्त है, महाविदेह की अपेक्षा अनादि-अनन्त है।
- कालत:--अवसिषणी और उत्सिष्णी की अपेक्षा सादि-सान्त है। जहां काल के ये विभाग नहीं हैं, उनकी अपेक्षा अनादि-अनन्त है।
- ४. भावतः अर्हत्-प्रज्ञप्त भाव प्रज्ञापक और प्रज्ञापनीय भाव की अपेक्षा सादि-सान्त है। क्षायोपशमिक भाव की अपेक्षा अनादि-अनन्त है।

अथवा भव्य (मोक्षगामी) का श्रृत सादि-सान्त और अभव्य का श्रृत अनादि-अनन्त है।

उवओग-सर-पयत्ता थाणविसेसा य होति पण्णवए । गइ-ट्ठाण-भेय-संघाय-वण्ण-सहाइभावेसु ।। (विभा ५४७)

प्रज्ञापक के श्रुत का उपयोग, स्वर, प्रयत्न (तालु आदि का व्यापार) और आसन —ये भाव — पर्याय बदलते रहते हैं। इस परिवर्तन की अपेक्षा द्वादशाङ्ग को सादि-सपर्यवसित कहा गया है।

गति, अवस्थिति, भेद, संघात, वर्ण, शब्द, रस, परमाणु आदि प्रज्ञापनीय भावों के ये पर्याय बदलते रहते हैं। इन ग्राह्य विषयों के परिवर्तन की अपेक्षा से श्रुत को सादि-सपर्यवसित कहा गया है।

# १६. गमिक-अगमिक श्रुत

गमियं दिद्विवाओ । अगमियं कालियं सुयं। (नन्दी ७२)

भंगगणियाइ गमियं जं सरिसगमं च कारणवसेण। गाहाइ अगमियं खलु कालियसुयं दिट्टिवाए वा ॥ (विभा ५४९)

जिस श्रुत में भंग, गणित अथवा गमों — सदृश पाठों की बहुलता हो, वह गमिक श्रुत है, जैसे — दृष्टिवाद।

जिसमें प्राय: गाथा, श्लोक, वेष्टक आदि असदृश पाठों की बहुलता हो, वह अगमिक श्रुत है, जैसे— कालिकश्रुत।

आदिमध्यावसानेषु किञ्चिद्धशेषतो भूयो भूयस्तस्यैव सूत्रस्योच्चारणं गमः। "गमा अस्य विद्यन्ते इति गमिकम्। (नन्दीमवृप २०३)

आदि, मध्य और अन्त में किंचित् विशेषता के साथ पुन:-पुन: उसी सदृश सूत्रपाठ का उच्चारण 'गम' कहलाता है। जिसमें गम/सदृश पाठ हों, वह गमिक है। गमा: — अर्थपरिच्छित्तप्रकाराः।

(उशावृ प ७१३)

अर्थपरिज्ञान के प्रकार गम कहलाते हैं।

# गमिक श्रुत के प्रकार

गमियं णाम जंभगजुत्तं गणितगमियं वा । जंबा कारणवसेण सरिसममं भवति । तत्य भंगगमियं एगदुगतिग-चउभंगमादी । गणियगमितं णाम जहा एक्कजीवाधणु-पटुकरणेण अण्णाणिवि जीवाधणुपद्वाणि गणिज्जंति ।

श्रुतकरण : बद्ध-अबद्धश्रुतः...

सरिसगमं णाम जहा कोहस्स उदयनिरोहो कायव्वो उदयपत्तस्स विफलीकरणं कायव्वति तहा माणमाया-सोभाणवि। (आवचू १ पृ ३४)

गिमिक के दो प्रकार हैं - भंगगिमिक और गणित गिमिक। सदृश पाठ भी गिमिक कहलाते हैं। अतः तीसरा विकल्प सदृश गिमिक बन जाता है।

- ं० भंग गमिक एक भंग, दो भंग, तीन भंग आदि ।
  - गणित गमिक—एक जीवा और धनुपृष्ठ के गणित के अनुसार अन्य जीवा और धनुपृष्ठ का भी गणित कर लेना चाहिए।
  - सदृश गमिक— क्रोध के उदय का निरोध करना चाहिए और उदय प्राप्त क्रोध का विफलीकरण करना चाहिए। इसी प्रकार मान, माया, लोभ का निरोध और विफलीकरण करना चाहिए।

# २०. श्रुतकरण : बद्ध-अबद्ध धुत

जीवकरणं तु दुविहं सुयकरणं चेव नो य सुयकरणं। बद्धमबद्धं च सुअं निसीहमनिसीहबद्धं तु ।। (उनि २०३)

जीवकरण के दो प्रकार हैं —श्रुतकरण और नोश्रुत-करण । श्रुतकरण के दो भेद हैं —बद्धश्रुत और अबद्ध-श्रुत ।

बद्धमबद्धं तु सुअं बद्धं तु दुवालसंग निह्द्ठं । तब्बिवरीअमबद्धं निसीहमनिसीहबद्धं तु ॥ (आवनि १०२०)

बद्धाबद्धं च पुणो सत्थासत्थोवएसभेयाओ ।

एक्केवकं सद्दिनसीहकरणभेयं मुणेयव्वं।।
उत्ती उ सद्दकरणं पगासपाढं च सरिवसेसो वा ।

गूढत्थं तु निसीहं रहस्ससुत्तत्थमहवा जं॥

(विभा ३३४४,३३४६)

श्रुत के दो प्रकार हैं—

- 🤏 बद्ध गद्य-पद्य में निबद्ध शास्त्रीपदेश ।
- अबद्ध अमास्त्रोपदेशरूप, केवल कंठों से श्रावणीय ।
   इन दोनों के दो-दो भेद हैं शब्दकरण और निशीधकरण ।

शब्दकरण का अर्थ है — उक्तिविशेष, स्पब्ट पाठ सर्थवा उदात्त आदि स्वरविशेष।

िनिशीथकरण का अर्थ है – गूढार्थ, रहस्यपूर्ण सूत्रार्थ।

भूआपरिणयविगए सहकरणं तहेव न निसीहं।
पच्छन्नं तु निसीहं निसीहनामं जहऽज्भयणं।।
अग्गेणीशंमि जहा दीवायण जत्य एग तत्य सयं।
जत्थ सयं तत्थेगो हम्मइ वा भूंजए वावि॥
(साविन १०२१, १०२२)

वस्तु उत्पन्न होती है, नष्ट होती है, स्थिर रहती है-यह कथन स्पष्ट प्रतिभासित—प्रकाशित होने से अनि-शीय (शब्दकरण) है। निशीय वह है जो प्रच्छन्न है, जिसका सूत्रपाठ और अर्थ गृढ़ रहस्यमय है, जैसे-निशीय अध्ययन।

अथवा गुप्त अयं निशीय कहलाता है। जैसे-अग्राय-णीय पूर्व में एक पाठ है-"अग्गेणीअम्मि" ।। जहां एक द्वीपायन खाता है, वहां सौ द्वीपायन खाते हैं। जहां सौ द्वीपायन खाते हैं, वहां एक द्वीपायन खाता है।

इसी प्रकार जहां सौ द्वीपायन आहत होते हैं, वहां एक द्वीपायन आहत होता है। (सम्प्रदायाभावान्न प्रतन्यते —परम्परा विच्छिन्न होने के कारण इसकी व्याख्या ज्ञात नहीं है—आवहावृ १ पृ ११०)

ये लोकोत्तर बद्धश्रुत हैं। आरण्यक, महाभारत आदि लौकिक बद्धश्रुत हैं।

## अबद्धभृत : पांच सौ आदेश

ः बद्धमबद्धं आएसाणं हवंति पंचसया । जह एगा मस्देवी अञ्चंतत्थावरा सिद्धाः ॥ (आवति १०२३)

लोए अणिबद्धाइं अहिडय-पञ्चिहिडयाइं करणाइं । पंचादेससयाइं मरुदेवाईणि उत्तरिए ॥ (विभा ३३५७)

अत्र वृद्धसम्प्रदायः ...........बिइयं सर्यभुरमणे समुद्दे मच्छाणं पडमपत्ताण य सन्वसंठाणाणि अत्थि वलयसंठाणं मोत्तुं।

- ० तइयं विष्हुस्स सातिरेगजोयणसयसहस्सविउव्यणं ।
- चउत्थं करडओकुरुडा दोसिट्टयरुवज्भाया, कुणाला-णयरीए निद्धमणमूले वसही। विरसासु देवयाणु-कंपणं। नागरेहि निच्छुइणं । करडेण रुसिएण वृत्तं—'विरस देव! कुणालाए, उक्कुरुडेण भणियं— 'दस दिवसाणि पंच य' पुणरवि करडेण भणियं—

'मृद्धिमेत्ताहि धाराहि', उनकुरुडेण भणियं—'जहा रित तहा दिवं', एवं बोत्तूणमवक्कंता । कुणालाएवि पण्णरसदिवसअणुबद्धवरिसणेणं सजणवया जलेण अक्कंता तओ ते तद्दयवरिसे साएए णयरे दोऽवि कालं काऊण अहे सत्तमाए पुढवीए काले णरगे बाबीससागरोवमद्विद्दआ णेरद्दया संवृत्ता । कुणाला-णयरीविणासकालाओ तेरसमे वरिसे महावीरस्स केवलणाणसमुष्पत्ती । एयं अनिबद्धं ।

लोइयं अबद्धकरणं बत्तीसं अब्डियाओ बत्तीसं पच्च-डि्डयाओ सोलस करणाणि, लोगप्पवाए पंचट्ठाणाणि तं जहा---आलीढं पच्चालीढं वइसाहं मंडलं समपायं । .... सयणकरणं छट्ठं ठाणं। (आवहावृ १ पृ ३१०)

जो पाठ अंग-उपांग आगम में उपनब्ध नहीं हैं, वे अबद्धधृत हैं, उन्हें 'आदेश' कहा जाता है। वे अहंत्-प्रवचन में पांच सौ की संख्या में हैं। जैसे —

- अर्हत् ऋषभ की माता मध्देवी अवन्त वनस्पति से उद्वृत्त होकर सिद्ध हुई।
- २. स्वयम्भूरमण समुद्र के मत्स्यों और पदापत्रों के वलय संस्थान को छोड़कर शेष सब संस्थान होते हैं।
- श्री विष्णु ने सातिरेक (कुछ अधिक) एक लाख योजन की विकुवंणा की।
- ४ कुणाला नगरी में कुहट और उत्कुहट—ये दो उपाध्याय रहते थे। इन दोनों की वसित नगरी के जलनिर्ममनमार्ग पर थी। वर्षावास का समय । इन्होंने
  वर्षा न होने के लिए देवता की अनुक्रम्पा प्राप्त
  की। नागरिकों ने यह जानकर उनको वहां से
  निकाल दिया। तब रुष्ट होकर कुछट ने कहा—पन्द्रह
  दिन तक निरंतर बरसो। उत्कुहट ने कहा—पन्द्रह
  दिन तक निरंतर बरसो। जुह्ट ने पुनः कहा—
  मुसलाधार वर्षा करो। उत्कुहट ने इतना और जोड
  दिया—दिन-रात एक समान बरसो। ऐसा कहकर
  दोनों ने वहां से प्रस्थान कर दिया। तीसरे वर्ष
  साकेत नगरी में वे दोनों मरकर सातवीं पृथ्वी—
  काल नरक में बाईस सागरोपम की स्थित वाले
  नैरियक बने।

उधर निरन्तर पन्द्रह दिन-रात तक मुसलाधार वर्षा के कारण कुणाला नगरी जलाप्लावित होकर विनष्ट हो गई। कुणाला के विनाश के बारह वर्ष पश्चात् तेरहर्वे वर्ष में भगवान् महावीर को केवलज्ञान उत्पन्न हुआ। इस प्रकार के पांच सी आदेश सूत्रों में निबद्ध नहीं हैं। ये लोकोत्तर आदेश हैं।

#### लौकिक अबद्धकरण

बत्तीस अड्डिका (मल्लों की कियाविशेष), बत्तीस प्रत्यड्डिका, सोलह करण तथा लोकप्रवाद में वर्णित पांच स्थान — आलीढ, प्रत्यालीढ, वैशाख, मण्डल और समपाद। छठा स्थान अयनकरण — ये कथन लौकिक शास्त्रों में निबद्ध नहीं हैं।

# २१. श्रुतज्ञान की पश्यत्ता

उवउत्तो सुयनाणी सञ्चं दञ्वाइं जाणइ जहत्यं।
पासइ य केइ सो पुण तमचक्खुद्दंसणेणं ति।।
मइभेयमचक्खुद्दंसणं च बिज्जित्तु पासणा भणिया।
पण्णवणाए उ फूडा तेण सुए पासणा जुत्ता।।
(विभा ५५३,५५५)

ज्ञान में उपयुक्त श्रुतज्ञानी सब द्रव्यों की ययार्थ जानता है। एक मान्यता यह भी है कि वह अचक्षुदर्शन से देखता है।

प्रज्ञापना (३०।२) में मित ज्ञान, मित अज्ञान और अचक्षु दर्शन को छोड़कर शेष ज्ञानभेदों की पश्यता स्पष्ट प्रतिपादित है। इसलिए श्रुतज्ञान की पश्यत्ता युक्तियुक्त है।

जे जाणित पासित ति एवं पढ़ित ते इमं कारणं पड़ुच्च, जम्हा सुयणाणी दीवसमुद्दाणं देवकुरूतरकुरान्दीणं च भवणाणं संठाणादीणि जाणंती पासंतो इव आलिहिऊणं दिसेति । अतो जाणित पासितित्ति एस आलावगो न विरुज्भह । (आवचू १ पृ ३५,३६)

श्रुतज्ञानी अदृष्ट हीपसमुद्रों और देवकुर-उत्तरकुर के भवनों की आकृतियों (संस्थानों) का इस रूप में आलेखन करता है कि मानों उन्हें साक्षात् देखा हो। अतः 'श्रुत-ज्ञानी जानता है, देखता है'---यह आलापक विपरीत नहीं है।

# २२. प्राणीमात्र में ज्ञान की सत्ता

सब्बजीवाणं पिय णं अक्खरस्त अणंतभागी निच्यु-म्बाडिओ, जद्द पुण सो वि आवरिष्ठा, तेणं जीवो अजी-वसं पाविष्ठा।

सुद्ठुवि मेहसमुदए, होइ पभा चंदसूराणं । (नन्दी ७१)

सभी जीवों में अक्षर (ज्ञान) का अनन्तवां भाग नित्य उद्घाटित रहता है। यदि वह भी आवृत हो जाए तो जीव अजीव हो जाये।

'सपन मेघों के होने पर भी सूर्य और चन्द्र की प्रभा तो रहती ही है।' इसी प्रकार आत्मा का प्रत्येक प्रदेश ज्ञानावरणीय और दर्शनावरणीय कर्म के अनन्त पुद्गल स्कन्धों से आवेष्टित, परिवेष्टित है फिर भी ज्ञान का अनन्तवां भाग कर्मावरण के पटल का भेदन कर अवभासित रहता है।

तस्स उ अणंत भागो निच्चुग्वाडो य सन्वजीवाणं । भणियो सुयम्मि केवलिवज्जाणं तिविहभेओ वि॥ (विभा ४९७)

ज्ञान का अनन्तवां भाग सदा उद्घाटित रहता है।
यही जीव और अजीव की भेदरेखा का निर्माण करता
है। केवलज्ञान सर्वथा भेद-विमुक्त है। केवलज्ञानी को
छोड़कर शेष जीवों के ज्ञान सम्बन्धी तीन भेद होते हैं—
जघन्य, मध्यम और उत्कृष्ट।

(प्रस्तुत सूत्र में अक्षर का प्रयोग ज्ञानात्मक ही विव-क्षित है। केवलज्ञान का कोई विभाग नहीं होता इसलिए ज्ञान के विकास का अनन्तवां भाग उससे संबद्ध नहीं है। अवधिज्ञान की प्रकृतियां असंख्येय हैं इसलिए ज्ञान के विकास का अनन्तवां भाग उससे संबद्ध नहीं है। मन:पर्यवज्ञान का भी वह संभव नहीं हो सकता। अवधि-ज्ञान और मन:पर्यवज्ञान नित्य उद्घाटित नहीं रहते। श्रुतज्ञानात्मक अक्षर का अनन्तवां भाग ही उद्घाटित रहता है। श्रुत और मित दोनों सहचारी हैं।)

# २३. जघन्य श्रुत का हेतु

योणद्धिसहियनाणावरणोदयओ स पत्थिवाईणं । बेइंदियाइयाणं परिवर्द्धइ कमविसोहीए ॥ (विभा ४९९)

स्त्यानिद्ध निद्रा युक्त ज्ञानावरण के उदय के कारण एकेन्द्रिय जीवों का अक्षर के अनन्तवें भाग जितना सर्वज्ञचन्य चैतन्य सदा उद्घाटित रहता है (वह कभी आवृत नहीं होता)। फिर क्रमिक विशुद्धि के साथ-साथ दीन्द्रिय आदि जीवों में उसका क्रमिक विकास होता जाता है।

# २४. श्रुतज्ञान-विशुद्धि का तारतम्य

अणुत्तरोववाइयाणं देवाणं सव्वविसुद्धं सुतणाणं, तयणंतरं असंबेज्जगुणपरिहीणं उवरिमगेवेज्जगाणं। एवं च जाव पुढविकाइयाणं ताव असंखेण्जगुणपरिहीणा सेढी। (आवच् १ पृ ३०)

अनुत्तरोपपातिक देवों का श्रुतज्ञान सर्वाधिक विशुद्ध होता है। उससे असंख्यातगुण परिहीन श्रुतज्ञान होता है उपरितन ग्रैवेयक देवों का। इस प्रकार क्रमशः असंख्येयगुण परिहीन की श्रृंखला में पृथ्वीकायिक जीवों का श्रुतज्ञान सर्वाधिक अविशुद्ध होता है।

चेतना के विकास का तारतम्य (इ. ज्ञान)

# २५. श्रुतज्ञान का महत्त्व

सब्बचरणकरणिक्रयाधारं सुतणाणं । (नन्दीचू पृ४४) श्रुतज्ञान समस्त क्रियाओं का आधार है, चाहे वे क्रियाएं चरणसंबन्धी (नित्य किये जाने वाले अनुष्ठान) हों अथवा करणसंबन्धी (प्रयोजनवश किये जाने वाले अनुष्ठान) हों।

सुयस्स आराहणया**एणं** अन्नाणं खवेइ न य संकि-लिस्सइ। (उ २९।२४)

श्रुत की आराधना से जीव अज्ञान का क्षय करता है और राग-द्वेष आदि से उत्पन्न होने वाले मानसिक संक्लेणों से बचता है।

सामाइयमाईयं सुयनाणं जाव बिंदुसाराओ । तस्सिव सारो चरणं सारो चरणस्स णिव्वाणं ॥ (आवनि ९३)

सामायिक (आवश्यक) से बिन्दुसार (चौदहवें पूर्व) पर्यन्त शास्त्र श्रुतज्ञान है। श्रुतज्ञान का सार चारित्र है। चारित्र का सार निर्वाण है।

# २६. श्रुतज्ञान और केवलज्ञान में अन्तर

सम्पष्डविहितं केवलेण तुल्लं न होज्ज न परेहि । स-परप्रजाएहि उ तुल्लं तं केवलेणेव ॥ अविसेसकेवलं पुण सम्पष्डाएहि चेव तत्तुल्लं । जं नेयं पद्द तं सन्वभावन्त्रावारिविणिज्तं ॥ (विभा ४९३,४९४)

अकार, इकार आदि वर्ण श्रुतज्ञान (श्रुताक्षर) के स्वपर्णीय हैं। ये पर्याय सर्व पर्यायों का अनन्तवां भाग हैं। के वलज्ञान के स्वपर्याय अनंत हैं। अतः स्वपर्यायों से श्रुतज्ञान के वलज्ञान के तुल्य नहीं है। स्व और पर पर्यायों के समुदित रूप में श्रुतज्ञान के वलज्ञान के तुल्य है।

सर्व-द्रव्य-पर्याय केवलज्ञान का ज्ञेय हैं। वह ज्ञेय के प्रति सर्व पर्यायों के परिज्ञान में प्रवृत्त होने से केवल स्व-पर्यायों से ही श्रुतज्ञान के तुल्य है।

|         | आभिनि <b>दो</b> धिक ज्ञान                                                                   |
|---------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| द्रव्य  | आदेशत: सर्व द्रव्यों को जानता-                                                              |
| क्षेत्र | आदेशत: सर्व द्रव्यों को जानता-<br>देखता है।<br>आदेशत: सर्व क्षेत्रों को जानता-<br>देखता है। |
| कॉल     | आदेशतः सर्व काल को जानता-                                                                   |
|         | देखता है ।<br>आदेशतः सर्व भावों को जानता-<br>देखता है ।                                     |

श्रुतोपयोग-अवस्था में सर्व द्रव्यों को जानता-देखता है। श्रुतोपयोग-अवस्था में सर्व क्षेत्रों को जानता-देखता है। श्रुतोपयोग-अवस्था में सर्व काल को जानता-देखता है। श्रुतोपयोग-अवस्था में सर्व भावों को जानता-देखता है।

श्रुतज्ञ :न

सर्व द्वव्यों को जानता-देखता है। सर्व क्षेत्रों को जानता-देखता है। सर्व काल को जानता-देखता है। सर्व भावों को जानता-देखता है।

केवसज्ञान

(देखें - भगवई ८।१८४-१८८ का भाष्य)

### २७. श्रुतस्थान

····सुयठार्पः गणिमाई अहवा वायणारियमाई ॥ (पिनि ३१४)

गणी (आचार्य), उपाध्याय, बाचनाचार्य, प्रवर्त्तक आदि -- ये श्रुतस्थान हैं।

श्रुतनिश्रित मति - मतिज्ञान का एक भेद ।

(द्र. आभिनिबोधिक ज्ञान)
श्रेयांस—ग्यारहवें तीर्थंकर। (द्र. तीर्थंकर)
पट्स्थानपतित - वृद्धि और हानि के छह स्थान।
बुड्ढी वा हाणी वाऽणता-संखिष्णासंखभागाणं।
संखिष्णासंखिष्णाणंतगुणा चेति छुडभेया।।
(विभा ७२९)

वृद्धि और हानि के छह-छह प्रकार हैं—
अनन्त भाग वृद्धि अनन्त भाग हानि
असंख्यात भाग वृद्धि असंख्यात भाग हानि
संख्यात भाग वृद्धि संख्यात भाग हानि
संख्यात गुण वृद्धि संख्यात गुण हानि
असंख्यात गुण वृद्धि असंख्यात गुण हानि
अनन्त गुण वृद्धि अनन्त गुण हानि।
संख्या—वस्तु का परिच्छेद और निर्णय । गणना
इसका एक भेद है।

#### १. संख्याके प्रकार

- औपम्य संस्पा
- ० परिमाण संख्या
- ० ज्ञान संख्या
- थणना संख्या
- \* शीचंत्रहेलिका पर्यंत गणना संख्या

(ब्र. काल)

२. संख्याका अर्थ

#### ३. संख्येय के प्रकार

- उत्कृष्ट संख्यातः पत्य क। दृष्टांतः
- ४. असंख्येय के प्रकार
  - ० उरकृष्ट असंख्यात-असंख्यात
- ५. अनन्त के प्रकार
  - उत्कृष्ट अनन्त-अनन्त : एक विमर्श
  - \* संख्याः भावप्रमाणकाएक भेद (द्र. प्रमाच)

#### १. संख्या के प्रकार

संख्यमाणे अटुविहे पण्णत्ते, तं जहा --नामसंखा ठवणसंखा दव्वसंखा ओवस्मसंखा परिमाणसंखा जाण-णासंखा गणणासंखा भावसंखा। (अनु ५५८) नामसंख्या -- किसी जीव या अजीव का संख्या नाम करना।

स्थापनासंख्या — काष्ठाकृति या पुतली आदि में संख्या का रूपांकन या कल्पना करना।

द्रव्यसंख्या—जिसने 'संख्या' यह पद सीख लिया। औपम्यसंख्या — उपमा के माध्यम से वस्तु का बोध। परिमाणसंख्या— आगम के ग्रन्थाग्र का ज्ञान। ज्ञानसंख्या — विषयवस्तु के ज्ञान के आधार पर जानने

वाले का ज्ञान।

गणनासंख्या — गिनती करना । भावसंख्या — जो संख्या पद में उपयुक्त है ।

### औपम्यसंख्या

ओवम्मसंखा चडव्विहा पण्णता, तं जहा--

१. अस्थि संतयं संतएणं उविमिज्जइ, २. अस्थि संतयं असंतएणं उविमिज्जइ, ३. अस्थि असंतयं संतएणं उविमिज्जइ ४. अस्थि असंतयं असंतएणं उविमिज्जइ।

(अનુપ્રદ્દ૧)

औपम्यसंद्या के चार प्रकार हैं-

- १. सत् को सत् से उपमित किया जाता है।
- २. सत् को असत् से उपमित किया जाता है।
- ३. असत् को सत् से उपमित किया जाता है।
- ४. असत् को असत् से उपितत किया जाता है।

### १. सत् सत् से उपमित-

संतयं संतएणं उविमञ्जाइ, जहा—संता अरहंता संतएहिं पुरवरेहि, संतएहिं कवाडेहिं संतएहिं वच्छेहिं उविमञ्जति, जहा—

पुरवर-कवाड-वच्छा, फलिहभूया दुंदुहि-त्यणियघोसा। सिरिवच्छंकियवच्छा, सन्वे वि जिणा चउन्वीसं॥ (अनु ४६९)

सत् अर्हत् का वक्ष सत् पुरवर के कपाट से उपमित किया जाता है —चौबीस तीर्थंकर पुरवर कपाट के समान बक्ष, परिष्ठ के समान भूजा और दुन्दुभि एवं मेघगर्जन के समान घोष वाले तथा श्रीवत्स से अंकित वक्ष वाले होते हैं।

#### २. सत् असत् से उपमित —

संतयं असंतएणं उविमज्जइ, जहा — संताइं नेरइय-तिरिक्खजोणिय-मणुस्स-देवाणं आजयाइं असंतर्णहं पुलिओवम-सागरोवमेहि उविमज्जंति । (अनु ५६९)

सत् नैरियक, तिर्यंग्योनिक, मनुष्यों और देवों का आयुष्य असत् पत्योपम और सागरोपम से उपित किया जाता है।

### ३. असत् सत् से उपमित —

असंतयं संतएणं उविभिष्जइ, जहा —

परिजूरियपेरंतं, चलंतबेंटं पडंतिनिच्छीरं ।

पत्तं वसणप्पत्तं, कालप्पत्तं भणइ गाहं॥

जह तुब्भे तह अम्हे, तुम्हे वि य होहिहा जहा अम्हे ।

अप्पाहेइ पडंतं, पंडुयपत्तं किसलयाणं॥

नवि अत्थिन वि य होही, उल्लावो किसल-पंडुपत्ताणं।

उवमा खलु एस कया, भवियजण-विबोहणद्वाए॥

(अनु ४६९)

जिसका पर्यन्त भाग जीर्ण और वृत्त विचलित हो गया है, जो वृक्ष से गिरने वाला है, जिसका दूध सूख प्रमा है, वह कब्ट में पड़ा हुआ पका पत्ता (किशलयों से निम्न निर्दिष्ट) गाथा कहता है—

जैसे तुम हो वैसे ही हम थे, जैसे हम हैं वैसे ही तुम

हो जाओगे। यह बात गिरता हुआ पीला पत्ता किशलयों से कहता है।

किशलयों और पीले पत्तों में न कभी वार्तालाप हुआ और न होगा। भव्यजनों को बोध देने के लिए यह उपमा दी गई है।

### ४. असत् असत् से उपमित---

असंतयं असंतएणं उविमण्जइ जहा खरविसाणं तहा ससविसाणं। (अनु ४६९)

र्जंसे गधे का सींग वैसे खरगोश का सींग।

#### परिमाणसंख्या

परिमाणसंखा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा — कालियसुय -परिमाणसंखा दिद्विवायसुयपरिमाणसंखा य ।

(अमु ५७०)

परिमाणसंख्या के दो प्रकार हैं--

- १. कालिकश्रुत परिमाणसंख्या ।
- २. दृष्टिवादश्रुत परिमाणसंख्या । (इ. संबद्ध नाम)

#### ज्ञानसंख्या

जाणणासंखा — जो जं जाणइ, तं जहा — सहं सिह्थो, गणियं गणियओ, निमित्तं नेमित्तिओ, कालं कालनाणी, वेज्जयं वेज्जो । (अन् ५७३)

जो जिसे जानता है (वह उसे जानने के कारण अभेदोपचार से जानसंख्या है) जैसे— शब्द को ज़ानने वाला शाब्दिक, गणित को जानने वाला गणितज्ञ, निमित्त को जानने वाला के जानने वाला के जानने वाला के लानने वाला के लानने वाला वैद्य होता है।

#### गणनासंख्या

गणणासंखा — एक्को गणणं न उवेइ, दुप्पभिइ संखा, तंजहा —संखेरजए असंखेरजए अणंतए।

(अनु ५७४)

'एक' यह गणना संख्या में नहीं है। वह 'दो' से आगे बढ़ती है। उसके तीन प्रकार हैं—संख्येय, असंख्येय, अनन्त।

## २. संख्या का अर्थ

संख्यानं संख्या — परिच्छेदो वस्तुनिर्णय इत्यर्थः । .... आदानसमर्पणादिव्यवहारकाले एकं वस्तु प्रायो न कश्चिद् गणयत्यतोऽसंव्यवहार्यस्वादल्पत्वाद् वा नैको गणनासंख्यामवतरति । (अनुमवृप २१४, २१७) संख्या का अर्थ होता है—परिच्छेद, विभाग। लेन-देन के व्यवहार में 'एक' वस्तु प्राय: गणना का विषय नहीं धनती। असंव्यवहार्य और अल्प होने के कारण एक (१) को गणना संख्या में नहीं गिना जाता। गणना संख्या में वही गिना जाता है, जिसका वर्ग करने से वृद्धि होती है। 'एक' का वर्ग करने से १×१=१ एक ही आता है, वृद्धि नहीं होती, इसलिए 'एक' गणना संख्या में नहीं गिना जाता।

### ३. संख्येय के प्रकार

संबेज्जए तिविहे पण्णत्ते, तं जहा — जहण्णए उक्को॰ सए अजहण्णमणुक्कोसए। (अनु ४७४)

संख्येय के तीन प्रकार हैं — जवन्य संख्यात — दो की संख्या।

उत्कृष्ट संख्यात — इसका स्वरूप असत् कल्पना से ज्ञेय हैं।

मध्यम संख्यात — तीन से लेकर उत्कृष्ट संख्यात से एक कम।

### उत्कृष्ट संख्यातः पत्य का दृष्टांत

उक्कोसयस्स संखेज्जयस्स पक्कवणं करिस्सामि—से जहानामए पत्ले सिया एगं जोयणसयसहस्सं आयाम-विक्खंभेणं, तिष्णि जोयणसयसहस्साइं सोलस सहस्साइं दोष्णि य सत्तावीसे जोयणसए तिष्णि य कोसे अट्ठावीसं न धणुसयं तेरस य अंगुलाइं अद्धं अंगुलं च किचिविसेसा-हियं परिक्खेवेणं पष्णते । से णं पत्ले सिद्धत्थयाणं भरिए । तओ णं तेहिं सिद्धत्थएहिं दीव-समुद्दाणं उद्धारो घेष्पइ । एगे दीवे एगे समुद्दे एवं पिखप्पमाणेहिं जावइया दीवसमुद्दा तेहिं सिद्धत्थएहिं अष्पुष्णा, एस णं एवइए खेत्ते पत्ले पढमा सलागा । एवइयाणं सलागाणं असलप्पा लोगा भरिया तहा वि उक्कोसयं संखेष्ण्ययं न पावइ ।

जहा को दिट्ठंतो ? से जहानामए मंचे सिया आम-लगाणं भरिए तत्थ एगे आमलए पिनखत्ते से माते, अण्णे वि पिनखत्ते से वि माते, अण्णे वि पिनखत्ते से वि माते एवं पिनखप्पमाणेहिं-पिनखप्पमाणेहिं होही से आमलए जिम्म पिनखत्ते से मंचे भरिज्जिहिइ। होही से आमलए जे तत्थ न माहिइ। (अनु ५६६)

जैसे कोई पत्य (कोठा) एक लाख योजन की लंबाई-चौड़ाई वाला है। उसकी परिधि तीन लाख सोलह हजार दो सौ सत्ताईस योजन तीन कोस एक सौ अट्टाईस धनुष साढा तेरह अंगुल से कुछ अधिक है। वह पल्य सरसों से भरा हुआ है, उन सरसों से द्वीप और समुद्रों का उद्धार (परिमाण) जाना जाता है। एक सरसों द्वीप में और एक समुद्र में --- इस कम से उन्हें गिराते जाने से जितने द्वीप और समुद्र उन सरसों के दानों से ज्याप्त होते हैं, यह इतने प्रमाण वाला क्षेत्र अनवस्थित पल्य सरसों से भरा हुआ बुद्धि से परिकल्पित किया गया है। प्रथम शलाका — सरसों का एक दाना शलाका पल्य में डाला जाता है। इन शलाकाओं (सरसों के दानों) से प्रचुर संख्या वाले शलाका पल्य आकष्ठ भरे जाएं फिर भी उत्कृष्ट संख्येय लब्ध नहीं होता।

जैसे कोई एक मंच (मचान) आंवलों से भरा हुआ है। वहां एक आंवला डाला वह समा गया, दूसरा डाला वह भी समा गया, तीसरा डाला वह भी समा गया। इस प्रकार उन्हें डालते-डालते ऐसा आंवला भी होगा जिसके डालने से मंच भर जाएगा। उसके बाद वहां आंवला नहीं समाएगा।

"" जंबुद्दीवण्यमाणमेत्ता चतारि परला पढमो अण-विद्वियपत्लो बितितो सलागापत्लो तइओ पडिसलागापत्लो चउत्थो महासलागापत्लो, एते चउरोपि रयणप्यभापुढ-वीए पढमं रयणकंडं जोयणसहस्सावगाढं भित्तूण बितिए वेरकंडे पतिद्विया हेट्ठा" एत्थं जावितया अणवद्वियपत्ले सलागापत्ले पडिसलागापत्ले महासलागा-पत्ले य दीवसमुद्दा उद्धरिता ये य चतुपत्लद्विया सरिसवा एस सञ्जोवि एतप्यमाणो रासी एगरूवेणोणो उक्कोसयं संखेज्जयं भवित, जहण्णुक्कोसयाण मज्के जे ठाणा ते सञ्चे पत्तीयं अजहण्णमणुक्कोसया भाणियञ्जा सिद्धते जत्थ जत्थ संखेजजयगहणं कतं तत्थ सञ्जं अजहण्णमणुक्कोसयं दट्टव्वं। (अनुच्च पृ ७९-८१)

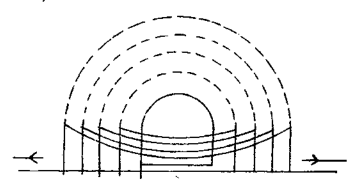
असत् कल्पना से उत्कृष्ट संख्यात का स्वरूप इस प्रकार है—

चार पत्यों (कुण्डों) की कल्पना की गई है—-१ २ २ ३ **४** अनवस्थित शलाका प्रतिशलाका महा<mark>शलाका</mark>

प्रारंभ में अनवस्थित पत्य जंबूद्वीप प्रमाण १ लाख योजन लंबा और चौड़ा है। गहराई में रत्नप्रभा पृथ्वी के रत्नकांड से भी नीचे स्थित बज्जकाण्ड पर्यन्त एक हजार योजन और ऊंचाई में पद्मवर वेदिका जितना साढे आठ योजन है। अर्थात् तल से शिखा तक ऊंचाई अथवा गहराई १००५ है योजन है।

शलाका परुय, प्रतिशलाका परुय और महाशलाका परुय---ये तीनों लंबाई और चौड़ाई में १ लाख योजन तथा गहराई अथवा अंचाई में १०० दी योजन है।

अनवस्थित कंड को सर्थप के दानों से भरा गया, (शिखा सहित) इतना भरा कि उसमें एक दाना भी और न समा सके। फिर देवों के द्वारा एक-एक दाना क्रमणः द्वीप और समुद्र में डाला गया। पहला दाना जंबूद्वीप में, दूसरा दाना लवण समुद्र में, तीसरा धातकीखंड में — इस क्रम से द्वीप और समुद्र में डालकर अनवस्थित पल्य को खाली किया गया। एक बार भरकर खाली करने पर १ दाना शलाका पत्य में डाला गया। अंतिम दाना जिस समुद्र या द्वीप में डाला गया, उसकी लंबाई और चौड़ाई जितना दूसरी बार अनबस्थित पत्य बनाया गया। उसे भरा गया, फिर खाली किया गया। पहली बार जिस समुद्र या द्वीप में गिराया गया था, उससे आगे के द्वीप—समुद्रों में ऋमशः एक-एक दाना डालकर खाली किया गया। भरने और खाली करने की प्रक्रिया चलती रहती है। दाना डालने की प्रक्रिया भी ऋमशः आगे-आगे के द्वीप-समुद्रों में होती है। खाली करने पर अन्तिम दाना जिस-जिस समुद्र या द्वीप में गिराया जाता है, उसी प्रमाण का अगली बार अनवस्थित पत्य बनाया जाता है।



अनवस्थित पत्य एक बार खाली करने पर १ दाना शलाका पत्य में डालने की प्रक्रिया से शलाका पत्य को भरा जाता है। उस (शलाका पत्य) को शिखा सहित पूर्ण भर कर आगे के द्वीप-समुद्रों में दाना डालकर खाली किया जाता है। परिणाम स्वरूप १ दाना तीसरे प्रतिशलाका पत्य में डाला जाता है। नया अनवस्थित पत्य अन्तिम द्वीप/समुद्र के लम्बाई-चौड़ाई के परिमाण बाला बनाकर भरा जाता है। जब शलाका पत्य खाली किया जाता है तब अनवस्थित पत्य भरा रहता है। शलाका पत्य खाली करने के बाद अनवस्थित पत्य को खाली किया जाता है। फिर पूर्व कम से पुनः शलाका पत्य को भरा जाता है।

शलाका पत्य के बार-बार भर कर एवं खाली कर एक-एक दाने से प्रतिश्वलाका पत्य भरा जाता है। जब प्रतिश्वलाका पत्य शिखा सहित पूर्ण भर जाता है तब उसे आगे-आगे के द्वीप-समुद्रों में दाना डालकर खाली किया जाता है। परिणाम स्वरूप १ दाना महाशलाका पत्य में डाला जाता है। प्रतिश्वलाका पत्य खाली करते समय अन्तिम द्वीप/समुद्र के परिमाण वाला अनवस्थित पत्य बनाया जाता है। वह अनवस्थित पत्य और शलाका पत्य भरे रहते हैं। प्रतिशलाका पत्य खाली करने के बाद उससे आगे के द्वीप-समुद्रों में शलाका पत्य खाली किया जाता है फिर उसके आगे अनवस्थित पत्य खाली किया जाता है। पुनः अनवस्थित पत्य से शलाका पत्य भरा जाता है और शलाका पत्य से प्रतिशलाका पत्य भरा जाता है।

प्रतिशलाका पत्य को बार-बार भर कर एवं खाली कर एक-एक दाने से महाशलाका पत्य भरा जाता है। शिखा सहित महाशलाका पत्य भर जाने के बाद उसे भरा हुआ ही रखा जाता है। फिर पूर्व प्रक्रिया के अनु-सार शलाका पत्य से प्रतिश्वलाका पत्य भरा जाता है। और अनवस्थित पत्य से शलाका पत्य भरा जाता है।

अनवस्थित पत्य को खाली करके जलाका पत्य को शिखा सहित भरने वाला अनवस्थित पत्य का जो अंतिम दाना था और वह जिस समुद्र या द्वीप में गिराया गया था उस (द्वीप या समुद्र) की लंबाई और चौड़ाई जितना अन्तिम अनवस्थित पत्य बनाया जाता है। उसे भी जिखा सिंहत पूर्ण भरा जाता है।

भरे हुए महाशालाका पत्य, प्रतिशालाका पत्य, शलाका पत्य और अनवस्थित पत्य के दानों को एकत्रित करके द्वीप और समुद्र में जितने दाने डाले गए थे उन दानों को उनमें मिलाया जाता है। उनकी जितनी संख्या होती है उससे एक कम संख्या उत्कृष्ट संख्यात की संख्या होती है।

### ४. असंख्येय के प्रकार

असंबेज्जए तिविहे पण्णते, तं जहा - परिता-संबेज्जए जुत्तासंबेज्जए असंबेज्जासंबेज्जए।

परित्तासंखेज्जए तिविहे पण्णते, तं जहा -- जहण्णए उक्कोसए अजहण्णमणुक्कोसए।

जुत्तासंवेज्जए तिविहे पण्णते, तं जहा—जहण्णए उक्कोसए अजहण्णमणुक्कोसए ।

असंखेज्जासंखेज्जए तिविहे पण्णत्ते, तं जहा---जहण्णए उनकोसए अजहण्णमणुक्कोसए।

(अनु ५७६-५७९)

असंख्येय के तीन प्रकार हैं ---परीत-असंख्येय, युक्त-असंख्येय और असंख्येय-असंख्येय।

इनमें से प्रत्येक के तीन-तीन भेद हैं - जघन्य, उत्कृष्ट और अजघन्य-अनुत्कृष्ट ।

एवामेव उक्कोसए संखेज्जए रूवं पक्खित्तं जहण्ययं परित्तासंसेज्जयं भवइ ।

तेण परं अजहण्णमणुक्कोसयाइं ठाणाइं जाव उक्को-सयं परित्तासंखेज्जयं न पावइ ।।

जहण्ययं परित्तासंखेडजयं जहण्ययपरित्तासंखेडजय-मेत्ताणं रासीणं अण्णमण्णबभासो स्वूणो उक्कोसय परित्तासंखेडजयं होइ।

अहवा जहण्णयं जुत्तासंक्षेज्जयं रूवूणं उवकोसयं परित्तासंक्षेज्जयं होइ ।।

जहण्णयं परित्तासंखेष्णयं जहण्णयपरित्तासंखेष्णय-मेत्ताणं रासीणं अण्णमण्णक्भासो पिडपुण्णो जहण्णयं जुत्तासंखेष्ण्ययं होइ । अहवा उक्कोसए परित्तासंखण्जए रूवं पिक्खत्तं जहण्णयं जुत्तासंखेष्ण्ययं होइ । आविलिया वि तित्तिया चेव ।।

तेण परं अजहण्णमणुक्कोसयाइं ठाणाइं जाव उक्को-सयं जुत्तासंखेज्जयं न पावइ ॥

जहण्णएणं जुत्तासंखेजजएणं आवलिया गुणिया

अण्णमण्णक्भासो रूवूणो उनकोसयं जुत्तासंखेजजयं होइ। अहवा जहण्णयं असंखेजजासंखेजजयं रूवूणं उनकोसयं जुत्तासंखेजजयं होइ॥

जहण्णएणं जुत्तासंखेजजएणं आविलया गुणिया अण्ण-मण्णभासो पडिपुण्णो जहण्णयं असंखेजजासंखेजजयं होइ।

अहवा उक्कोसए जुत्तासंखेळजए रूवं पविश्वतं जहण्णयं असंखेळजासंखेळजयं होइ।

तेण परं अजहण्णमणुक्कोसयाइं ठाणाइं जाव उक्कोसयं असंखेजजासंखेजजयं न पावइ ॥

जहण्णयं असंखेज्जासंखेज्जयं जहण्णयअसंखेजजा-संखेजजयमेत्ताणं रासीणं अण्णमण्णब्भासो रूवूणो उनको-सर्य असंखेजजासंखेजजयं होइ ॥

अहवा जहण्णयं परिताणंतयं रूव्णं जनकोसयं असंबेज्जासबेज्जयं होइ।। (अनु ५८७-५९५) जधन्य परीत-असंख्येय — उत्कृष्ट संख्येय में एक का प्रक्षेप करने पर जधन्य परीत-असंख्येय होता है।

अज्ञचन्य-अनुत्कृष्ट परीत-असंख्येय — जघन्य परीत-असंख्येय से अभे उत्कृष्ट परीत-असंख्येय से पूर्व बीच की सारी संख्याएं अजघन्य-अनुत्कृष्ट परीत-असंख्येय होती हैं।

उत्कृष्ट परीत-असंख्येय जघन्य परीत-असंख्येय को जघन्य परीत-असंख्येय से गुणित करने पर जो संख्या प्राप्त होती है, उससे एक कम उत्कृष्ट परीत-असंख्येय होता है। अथवा एक कम जघन्य युक्त-असंख्येय उत्कृष्ट परीत-असंख्येय होता है।

जधन्य युक्त-असंख्येय — जधन्य परीत-असंख्येय की जधन्य परीत-असंख्येय से गुणन करने पर जो संख्या प्रारत होती हैं, वह जधन्य युक्त-असंख्येय है। अथवा उत्कृष्ट परीत-असंख्येय में एक का प्रक्षेप करने पर जधन्य युक्त-असंख्येय होता है। एक आविलका की समय राशि भी उतनी ही होती है।

अजवन्य-अनुतकृष्ट युक्त-असंख्येय — जवन्य युक्त-असंख्येय से आगे उत्कृष्ट युक्त-असंख्येय से पूर्व बीच की सभी संख्याएं अजवन्य-अनुतकृष्ट युक्त-संख्येय होती हैं।

उत्कृष्ट युक्त-असंख्येय जघन्य युक्त-असंख्येय को आविलिका से गुणित करने पर अथवा जघन्य युक्त-असंख्येय को जघन्य युक्त-असंख्येय से गुणित करने पर जो संख्या प्राप्त होती है, उससे एक कम उत्कृष्ट युक्त-असंख्येय होती है। अथवा एक कम जघन्य असंख्येय-असंख्येय उत्कृष्ट युक्त-असंख्येय होता है। जघन्य असंख्येय-असंख्येय - जघन्य युक्त-असंख्येय को आवित्वका से गुणित करने पर अथवा जघन्य युक्त-असंख्येय को जघन्य-युक्त असंख्येय से गुणित करने पर जो संख्या प्राप्त होती है, वह जघन्य असंख्येय-असंख्येय होती है। अथवा उत्कृष्ट युक्त-असंख्येय में एक का प्रक्षेप करने पर जघन्य असंख्येय-असंख्येय होता है।

अज्ञधन्य-अनुत्कृष्ट असंख्येय-असंख्येय - जधन्य असंख्येय-असंख्येय से आगे उत्कृष्ट असंख्येय-असंख्येय से पूर्व बीच की सभी संख्याएं अज्ञधन्य-अनुत्कृष्ट असंख्येय-असंख्येय होती हैं।

उत्कृष्ट असंख्येय-असंख्येय — जधन्य असंख्येय-असंख्येय को जधन्य असंख्येय-असंख्येय से गुणित करने पर जो राणि प्राप्त होती है, छससे एक कम उत्कृष्ट असंख्येय-असंख्येय होता है। अथवा एक कम जधन्य परीत-अनन्त उत्कृष्ट असंख्येय-असंख्येय होता है।

### उत्कृष्ट असंख्यात-असंख्यात

अन्ते पुण आयरिया उनकोसगं असंखेज्जअसंखेज्जमं इमेन प्रकारेण पन्नवेति जहण्णगअसंखेज्जासंखेज्जगरासिस्स वग्गो कज्जिति, तस्स वग्गरासिस्स पुणो वग्गो कज्जिति, तस्स वग्गरासिस्स पुणो वग्गो कज्जिति, तस्स वग्गस्स पुणो वग्गो कज्जिति, एवं तिण्णि वारा विग्गयसंविग्गते इमे दस असंख्यपक्षेवया पिक्ख- पिफ्जिति—

लोगागासपदेसा धम्माधम्मेगजीवदेसा य । दञ्बद्धिया णियोया पत्तेया चेव बोद्धव्वा ॥ ठितिबंधज्भवसाणा अणुभागा योगच्छेदपलिभागा । दोण्हिव समाण समया असंखये खेवया दस तु ॥ (अनुचू पृ ८३)

अनुयोगद्वार सूत्र ४९४ में उत्कृष्ट असंख्यात-असंख्यात को दो परिभाषाएं की गई हैं। कुछ आचार्य इसकी तीसरी परिभाषा भी करते हैं—

जवन्य असंख्यात-असंख्यात का वर्ग करने से जो राशि प्राप्त हो, उसका पुनः वर्ग किया जाता है। लब्ध राशि का वर्ग करने से जो राशि प्राप्त हो उसमें निम्न असंख्यात मान वाली दस राशियां जोड़कर पुनः तीन बार वर्म किया जाता है। लब्धराशि में से एक घटाने पर उत्कृष्ट असंख्यात-असंख्यात का मान प्राप्त होता है। जोड़ी जाने वाली राशियां ये हैं—

- १. लोकाकाश के प्रदेश
- २. धर्मास्तिकाय के प्रदेश
- ३. अधर्मास्तिकाय के प्रदेश
- ४. एक जीव के प्रदेश
- ५. निगोद जीवों के शरीर
- ६. प्रत्येकशरीरी जीव
- ७. स्थिति बन्ध के कारणभूत अध्यवसाय स्थान
- द. अनुभाग बन्ध के कारणभूत अध्यवसाय स्थान
- ९. मन-वचन-काय योग के अविभाज्य विभाग
- १०. उत्सर्पिणी-अवसर्पिणी काल के समय।

### ५. अनंत के प्रकार

अणंतए तिविहे पण्णत्ते, तं जहा—परि<mark>ताणंतए</mark> जुत्ताणंतए अणंताणंतए।

परित्ताणंतए तिबिहे पण्णत्ते, तं जहा — जहण्णए उक्कोसए अजहण्णमणुक्कोसए।

जुत्ताणंतए तिविहे पण्णते, तं जहा—जहण्णए उक्कोसए अजहण्णमणुक्कोसए।

अणंताणंतए दुविहे पण्पत्ते, तं जहा—जहण्णए जहण्णमणुक्कोसए। (अनु ५८०-५८३)

अनन्त के तीन प्रकार हैं—१. परीत-अनन्त २. युक्त-अनन्त ३. अनन्त-अनन्त ।

परीत-अनन्त और युक्त-अनन्त के तीन-तीन भेद हैं— जधन्य, उत्कृष्ट और अजधन्य अनुत्कृष्ट । अनन्त-अनन्त के दो भेद हैं—

जघन्य और अजघन्य-अनुतकृष्ट ।

'जहण्णयं असंखेज्जासंखेज्जयं जहण्णयअसंखेज्जा-संखेज्जमेत्ताणं रासीणं अण्णमण्णक्भासो पडिपुण्णो जहण्णयं परिताणतयं होइ।

अहवा उक्कोसए असंखेज्जासंखेज्जाए रूवं पक्खितां जहण्णयं परित्ताणंतयं होइ ॥

तेण परं अजहण्णमणुक्कोसयाइं ठाणाइं जाव उक्को-सयं परित्ताणंतयं न पावइ ॥

जहण्णयपरित्ताणंतयमेत्ताणं रासीणं अण्णमण्णक्भासो रूवूणो उक्तोसयं परित्ताणंतयं होइ । अहवा जहण्णयं जुत्ताणंतयं रूवूणं उक्कोसयं परि-त्ताणंतयं होइ।।

जहण्णयं परित्ताणंतयं जहण्णपरित्ताणंतयमेत्ताणं रासीणं अण्णमण्णब्भासो पडिपुण्णो जहण्णयं जुत्ताणंतयं होइ।

अहवा उक्कोसए परित्ताणंतए रूवं पक्खितं जहण्णयं जुत्ताणंतयं होइ । अभवसिद्धिया वि तत्तिया चेव ।।

तेण परं अजहण्णमणुक्कोसयाइं ठाणाइं जाव उक्को-सयं जुत्ताणंतयं न पावइ ॥

जहण्णएणं जुत्ताणंतएणं अभवसिद्धिया गुणिया अण्णमण्णक्यासो रूवूणो उनकोसयं जुत्ताणंतयं होइ ॥

अहवा जहण्णयं अणंताणंतयं रूवूणं उक्कोसयं जुत्ता-णंतयं होइ ।।

जहण्णयं जुत्ताणंतएणं अभवसिद्धिया गुणिया अण्ण-मण्णवभासो पडिपुण्णो जहण्णयं अणंताणंतयं होइ।

अहवा उक्कोसए जुत्ताणंतए रूवं पक्खित्तं जहण्णयं अषंताणंतयं होइ ।।

तेण परं अजहण्णमणुक्कोसयाइं ठाणाइं ।।

(अनु ५९६-६०३)

जयन्य परीत-अनन्त — जघन्य असंख्येय-असंख्येय राशि को जयन्य असंख्येय-असंख्येय राशि से गुणित करने पर प्राप्त संख्या अथवा उत्कृष्ट असंख्येय-असंख्येय में एक मिलाने से जघन्य परीत-अनन्त होता है।

अजधन्य-अनुत्कृष्ट परीत-अनन्त — जघन्य परीत-अनन्त से आगे उत्कृष्ट परीत-अनन्त से पूर्व बीच की सभी संख्यायें अजधन्य-अनुत्कृष्ट परीत-अनन्त होती हैं।

उत्कृष्ट परीत-अनन्त — जघन्य परीत-अनन्त को जघन्य परीत-अनन्त से गुणित करने पर जो संख्या आती है, उससे एक कम उत्कृष्ट परीत-अनन्त होता है। अथवा एक कम जघन्य युक्त-अनन्त उत्कृष्ट परीत-अनन्त होता है।

जधन्य युक्त-अनन्त — जघन्य परीत-अनन्त की जघन्य परीत-अनन्त से गुणित करने पर जो संख्या आती है वह जघन्य युक्त-अनन्त होती है। अथवा उत्कृष्ट परीत-अनन्त में एक का प्रक्षेप करने पर जधन्य युक्त-अनन्त होता है। अभवसिद्धिक जीव भी उतने ही हैं।

अजधन्य-अनुत्सृष्ट युक्त-अनन्त — जघन्य युक्त-अनंत से

आगे उत्क्वष्ट युक्त-अनंत से पूर्व बीच की सारी संख्याएं अजघन्य-अनुत्कृष्ट युक्त-अनन्त होती हैं।

उरकृष्ट युक्त-अनन्त — जघन्य युक्त-अनन्त को अभव-सिद्धिक जीवों की संख्या से गुणित करने पर अथवा जघन्य युक्त-अनन्त को जघन्य युक्त-अनन्त से गुणित करने पर जो संख्या आती है उसमें एक कम करने से उतकृष्ट युक्त-अनन्त होता है। अथवा एक कम जघन्य अनन्त-अनन्त उतकृष्ट युक्त-अनन्त होता है।

जयन्य अनन्त-अनन्त - जयन्य युक्त-अनन्त को अभव-सिद्धिक जीवों की संख्या से गुणित करने पर अथवा जयन्य युक्त-अनन्त को जयन्य युक्त-अनन्त से गुणित करने पर जो संख्या आती है वह जयन्य अनन्त-अनन्त होती है। अथवा उत्कृष्ट युक्त-अनन्त में एक का प्रक्षेप करने पर जयन्य अनन्त-अनन्त होता है।

अजवन्य-अनुत्कृष्ट अनन्त-अनन्त -- जघन्य अनन्त-अनन्त से आगे सभी संख्याएं अजघन्य-अनुत्कृष्ट अनन्त-अनन्त होती हैं।

**उत्कृष्ट अनन्त-अनन्त** - यह विकल्प नहीं होता ।

### उत्कृष्ट अनंत-अनंत : एक विमर्श

उक्कोसयमणंताणंतयं नास्त्येव इत्यर्थः। अन्ते य आयरिया भणंति जहण्णमं अणंताणंतगं तिण्णि वारा विगयं ताधे इमे अणंतपक्खेवा पिकक्ता, तं जधा---

सिद्धा णियोयजीवा वणस्सती काल पोग्यला चेव । सन्वमलोगागासं छुप्पेते णंतपक्खेवा।।

एते पिक्खिविऊण तिष्णि वारा विग्ययसंविग्यतो तथावि उक्कोसयं अणंताणंतयं ण पावति, ततो केवलणाणं केवलदंसणं च पिक्खितं, तहावि उक्कोसयं अणंताणंतयं ण पावति सुत्ताभिष्पायतो । अण्णायरियाभिष्पायतो केवल-णाणदंसणेसु पिक्खित्तेसु पत्तं उक्कोसमणंताणंतयं, जतो सब्वमणंतिमहऽत्थि अण्णं न किचिदिति । जिंह अणंताणं-तयं मिग्ग्जिति तिह अजहण्णमणुक्कोसयं अणंताणंतयं गहेयव्वं । (अनुचू पृ ८४, ८४)

उत्कृष्ट अनन्त-अनन्त — इस भेद का अस्तित्व नहीं है। कुछ आचार्य इस भेद को स्वीकार करते हैं, जिसका गणित इस प्रकार है—

जघन्य अनन्त-अनन्त का तीन बार वर्ग (अष्टघात) करना चाहिये। किसी संख्या का तीन बार वर्ग करना

हो तो उस संख्या का वर्ग, फिर वर्गजन्य संख्या का वर्ग, फिर वर्गजन्य संख्या का वर्ग किया जाता है। जैसे · · ४ का तीन बार वर्ग करना है।

४ का वर्ग - ४×४=१६ —
१६ का वर्ग -- १६ ×१६= २५६
२५६ का वर्ग -- २५६ × २५६= ६५५३६
दूसरे शब्दों में इसे अष्टघात भी कह सकते हैं -४×४ ×४×४×४×४×४×४ = ६५५३६
तीन बार संविगत करने के बाद उसमें निम्न अनन्त
भान वाली छह राशियों का प्रक्षेप करना चाहिये ---

 सब सिद्ध जीव, २. सूक्ष्म-बादर निगोद के जीव,
 प्रत्येक-साधारण वनस्पतिकायिक जीव, ४. तीनों (भूत, वर्तमान, भविष्यत्) काल के समय, ५. सर्व पुद्गल द्रव्य, ६. सर्व आकाश की प्रदेशराशि।

इनको प्रक्षिप्त कर फिर सर्व राशि को तीन बार संविध्त करके उस राशि में केवलज्ञान और केवलदर्शन के अनन्त पर्यायों को मिलाने पर उत्कृष्ट अनन्त-अनन्त की संख्या का परिमाण होता है। क्योंकि इससे आमे संख्या की कोई वस्तु नहीं है। श्वेताम्बर आगम सूत्र के अनुसार उत्कृष्ट अनन्त-अनन्त नहीं होता। सूत्र में जहां-जहां अनन्तानंत का उल्लेख है वहां मध्यम अनन्त का ग्रहण ही अभीष्ट है, क्योंकि इस संख्या के मान का कोई पदार्थ नहीं है।

(दिगम्बर परम्परा में और कर्मग्रंथ में इसकी भिन्न-भिन्न परिभाषाएं हैं। देखें — अणुओगदाराइं सूत्र ६०३ का टिप्पण)

संप्रह नय—अभेदपरक दृष्टिकोण। (द्र. नय) संप्र—समान लक्ष्य वाले व्यक्तियों का संगठन।

""संघो जो नाणचरणसंघाओ । " (विभा १३८०) जो ज्ञान, दर्शन और चारित्रगुणों का संघात है, वह संघ है ।

प्रवचन का आधार होने के कारण संघ को प्रवचन कहा गया है। (द्र. प्रवचन)

चतुर्विध श्रमणसंघ। (द्र. तीर्थ)

संघ को नगर आदि की आठ उपमाएं —

मुणभवण-गहण! सुयरयणभरिय! दसंण-विसुद्ध-रत्थामा । संघणमर! भद्दं ते अवखंडचरित्त-पागारा!।। संजम-तव-तुंबारयस्स नमो सम्मल-पारियल्लस्स अध्यडिचयकस्स जओ, होउ सया संघचनकस्स ॥ भद्दं सीलपडागूसियस्स तव-नियम-तुरय-जुत्तस्स भगवओ, सज्काय-सुनंदि-घोसस्स ॥ संघरहस्स कम्मरय-जलोह-विधिगगयस्स स्यरयणदीहनालस्स । पंचमहब्बयथिरकण्णियस्स गुणकेसरालस्स ॥ सावग जणमहुअरिपरिवृडस्स जिणसूरतेय**बुद्धस्स** । समणगणसहस्सपत्तस्स ॥ संघपउमस्स भद्दं, तव-संजम-मथलंखण ! अकिरिय-राहुमुह-दुद्धरिस निच्यं। संघचंद ! निम्मल-सम्मत्त-विमुद्धजुण्हागा परितित्थियगह-पह-नासगस्स तबतेयदिसलेसस्स । नाणुज्जोयस्स 👚 जए, भट्ट दमसंघसूरस्स ।। (नन्दी गाथा ४-१०)

नगर उत्तरगुण रूप भवनों से गहन, श्रुतरूप रत्नों से युक्त, विशुद्ध दर्शन रूप मिणयों से संकुल, चरित्र रूप अखण्ड प्राकार वाले संघनगर ! तुम्हारा कुशल हो ।

चक जिस चक्र के संयम रूप तुम्ब और तप रूप अर हैं, बाह्य पृष्ठ के लिए सम्यक्त रूप भ्रमि है तथा जिसके समान दूसरा चक्र नहीं है, ऐसे विजयी संघचक को सदा नमस्कार हो।

रथ — जिसके भील रूप ऊंची पताका है, तप-नियम रूप घोड़े जुते हुए हैं, स्वाध्याय रूप नन्दी घोष है। ऐसे संघरथ का कुशल हो।

कमल — जो श्रमणगण रूप सहस्रपत्रों से युक्त है। कर्म रज रूप समुद्र से बाहर निकला हुआ है। श्रुत की रचना रूप दीर्घ नालिका वाला है। पांच महाव्रत रूप स्थिर कणिका वाला है। उत्तर गुणरूप केसरों वाला है। श्रावक रूप मधुकरों से घिरा हुआ है और जिनेश्वर देव रूप सूर्य से विकसित है, ऐसे संघकमल का कुशल हो।

चन्द्र — तप-संयम रूप मृग लांछन वाले, अकियावादी नास्तिक राहुओं के मुंह से अपराजित ! हे निर्मल सम्यक्त्व रूप विशुद्ध ज्योत्स्ना वाले संघचनद्र ! तुम विजयी हो ।

सूर्यं — जो अन्यतीधिक ग्रहों की प्रभा क्षीण कर, तप तेज से दीप्त लेश्या वाला है और ज्ञान से उद्योतवान् है। ऐसे उपशम प्राप्त संघसूर्य का शुभ हो।

भहं धिइ-वेला-परिगयस्स सल्फायजोग-मगरस्स । अक्खोभस्स भगवओ, संवसमुद्दस्स हंदस्स ।

सम्मद्सण-वइर-दढ-रूढ-गाढावगाढ-पेढस्स धन्मवर-रयण-मंडिय-चामीयर-मेहलागस्स 11 नियमूसिय-कणय-सिलायलुज्जल-जलंत-चित्तकूडस्स नंदणवण-मणहर-सुरभि-सील-गंधुद्भायस्स जीवदया-सुंदर-कंदरुदृरिय-मुणिवर-मइंद-इण्णस्स हेउसय-धाउ-पगलंत-रयण - दित्तोसहि-गुहस्स ॥ संवर-वरजल-पगलिय-उज्भर-प्यविरायमाण-हारस्स । सावग-जग-पउर-रवंत-मोर - णज्वंत-कुहरस्स ॥ विणय-णय-पवर-मुणिवर-फुरंत-विष्जू-ष्जलंत-सिह्रस्स । विविहगुण-कष्परुक्खग - फलभर-कुसुमाउल-वणस्स ।। नाण-वररयण-दिप्पंत-कंत-वेरुलिय-विमल-चूलस्स संघमहामंदरगिरिस्स ॥ वंदामि विणयपणओ, (नन्दी गाथा ११-१७)

समुद्र — जो धैर्य रूप वेला से युक्त है, स्वाध्याययोग रूप मकरों वाला है, अप्रकृपित है, विस्तीर्ण है — बह संघ-समुद्र भिव को प्राप्त करे।

सुमेर-जिसके दृढ़ रूढ (चिरकाल से समागत), गाढ (तीव्र तत्त्व रुचि से युक्त), अवगाढ़ नगहरी (पदार्थी के यथार्थ ज्ञान से युक्त) सम्यग्दर्शन रूप बज्जमय पीठ है, जो धर्म रूप श्रेष्ठ रत्नों से जड़े हुए स्वर्ण के कन्दोरे वाला है, जो नियम रूप कनक शिलातल से अंचा बना हुआ है, जो उज्ज्वल ज्वलन्त चित्त रूप चोटियों वाला है, जो नंदनवन की मनहर सुरिभ रूप शील गंध से परिन्याप्त है, जो जीव दयारूप सुन्दर कन्दरा वाला है, जो अहिंसाके प्रति दर्पित मुनिवर रूपी मृगेन्द्रों से आकीर्ण है, जो व्या-ख्यान मालाओं में सैकड़ों हेतु रूप (अन्वय-व्यतिरेक) धातुओं के द्वारा निष्यन्दमान श्रुतरत्न और दीप्त औषधि वाला है, जो संवर रूप निरंतर भरने वाले श्रेष्ठ प्रवाह रूप हार वाला है, जो विविध गब्द करते हुए (स्तुति-स्तोत्र आदि के द्वारा) श्रावक रूप मथूरों के प्रचुर सशब्द नृत्य वाला है तथा जहां शास्त्र-मंडप आदि रूप कुहर हैं, जो विनयप्रणत श्रेष्ठ मुनिवरों की स्फुरित विद्युत् (तपस्या) से ज्वलंत शिखरों वाला है, जो प्रावचनिक (आचार्यों) के विविध गुण रूप कल्पवृक्षों के फलों और पुष्पों (ऋदियों) से व्याप्त वन (गच्छ) वाला है। तथा जिसके प्रधान ज्ञान रूपी वैड्ये रतन से देदीप्यमान कांत, विमल चूला है, उस संघ-महामंदराचल को विनय-प्रणत होकर वंदना करता हूं।

### संघ का महत्त्व

णाणस्स होइ भागी थिरयरगो दंसणे चरित्ते य। धन्ना आवकहाए गुरुकुलवासं न मुंचंति।। (उच्चू १९०)

गुरुकुल में रहने से ज्ञान की प्राप्ति होती है, दर्शन और चारित्र में स्थिरता आती है। वेधन्य हैं जो जीवन-पर्यन्त गुरुकुलवास नहीं छोड़ते।

जस्सेवमध्या उ हवेज्ज निच्छिओ,

चएजा देहं न उ धम्मसासणं । तं तारिसं नो पयलेंति इंदिया,

उवेतवाया व सुदंसणं गिरि ॥

(दचूला १।१७)

जिसकी आत्मा दृढ़ संकल्पयुक्त होती है— 'देह को त्याग देना चाहिए पर धर्म-शासन को नहीं छोड़ना चाहिए'— जस दृढ़प्रतिज्ञ साधु को इन्द्रियां उसी प्रकार विचलित नहीं कर सकतीं जिस प्रकार वेगपूर्ण गित से आता हुआ महावायु सुदर्शन गिरि को।

जह सागरंमि मीणा संखोहं सागरस्स असहंता।
निति तओ सुहकामी निग्गयमित्ता विणस्संति।।
एवं गच्छसमुद्दे सारणवीईहिं चोइया संता।
निति तओ सुहकामी मीणा व जहा विणस्संति।।
(ओनि ११६, ११७)

जो सुखकामी मत्स्य सागर की क्षुब्धता को सहन नहीं कर पाते वे सागर से अलग होकर विनष्ट हो जाते हैं। इसी प्रकार गच्छक्षी सागर में सारणा-वारणा को सहन नहीं करने वाला सुखकामी शिष्य संघ से अलग होकर मत्स्य की तरह नष्ट हो जाता है।

संज्ञा-अभिलाषा । मनोविज्ञान ।

- १. संज्ञाके प्रकार
- २. संज्ञाओं के अर्थ तथा उत्पत्ति के कारण
- ३. सं**भा (ज्ञानात्मक)** के स्वामी
- ४. एकेन्द्रिय असंज्ञी क्यों ?
- ४. एकेन्द्रिय में जुत और आहार आदि संज्ञाएं
- ० वनस्पति में संज्ञा \* दोर्घकालिकी आदि संज्ञाएं

(द्र. भुतज्ञान)

## १. संज्ञा के प्रकार

सण्णा दुविहा खओवसिमया कम्मोदइया य । तत्थ

खओवसिमया णाणावरणखओवसमेण आभिणिबोहिष-नाणसण्णा भवति । ''''कम्मोदइया चतुव्विहा ।

(आवचू२ पृट०)

संजा के दो प्रकार हैं: --

- १. क्षायोपशमिक संज्ञा कर्म के क्षयोपशम से उत्पन्न, जैसे जानावरण कर्म के क्षयोपशम से होने वाली आभिनिबोधिक संज्ञा।
- २. कमौदयिक संज्ञा कर्म की भिन्न-भिन्न प्रकृतियों के उदय से हीने वाली आहार आदि संज्ञाएं!

....चउहि सण्णाहि—आहारसण्णाए भयसण्णाए मेहुणसण्णाए परिस्महसण्णाए । (आव ४।८)

कर्मोदय से निष्पन्न संज्ञा के चार प्रकार हैं - आहार-संज्ञा, भयसंज्ञा, मैथुनसंज्ञा और परिग्रहसंज्ञा।

(संज्ञा के दस प्रकार भी हैं - आहार भय, मैथुन, परिग्रह, क्रोध, मान, माया, लोभ, लोक और ओघ संज्ञा। नैरियकों में भय संज्ञा, तियंचों में आहार संज्ञा, मनुष्यों में मैथुन संज्ञा और देवों में परिग्रह संज्ञा की प्रधानता होती है। देखें - पण्णवणा पद -)

### २. संजाओं के अर्थ तथा उत्पत्ति के कारण

आहारसण्णा नाम आहाराभिलाससंज्ञानं, आहारराग-संवेदनिमत्यर्थः, तीए चतारि उदयहेतुणो 'चउहि ठाणेहि आहारसण्पा समुप्पज्जति—ओमकोहुताए, छुहावेदणिज्जस्स कम्मस्स उदएणं, मतीए तद्टोवयोगेणं, तत्थ मती सोतुं दट्ठुं आघातुं रसेणं फासेणं वा भवति, तदहोवयोगेणं आहारं चितेति, सुत्तत्यतदुभएहि वा अप्पाणं वावडं न करेतिति ।

भयसण्णानाम भयाभिनिवेसो भयमोहोदयसंवेदन-मित्यर्थः तीए चत्तारि हेतुणो – चडिंह ठाणेहि भयसण्णा उप्पज्जति—हीणसत्तयाए भयमोहणिज्जउदएणं मतीए तदट्टोवयोगताए।

मेहुणसण्णाणाम स्त्याद्यभिलाससंज्ञानं, वेदमोहोदय-संवेदनिमत्यर्थः, तीए चत्तारि हेतू - 'चउहि ठाणेहि मेहुण-सण्णा समुप्यज्जति, तं जहा - चितमंससोणितयाए वेद-मोहणिजजोदएणं मतीए तदट्रोवयोगेणं।

परिग्महसण्णा णाम परिग्महाभिलाससण्णाणं, परि-ग्महरागसंवेदणमित्यर्थः, तीसे हेतुणो – अविक्तिताए लोभोदएणं मतीए तदट्ठोवयोगेणं। (आवसू २ पृ =०,=१) उपयोगमात्रमोघसंज्ञा, लोकसंज्ञा स्वच्छन्दविकत्पिता विश्वगमा लौकिकैराचरिता, तश्चया--''अनपत्यस्य न सन्ति लोका'' इत्यादि, अन्ये तु व्याचक्षते-- ओघसंज्ञा दर्शनोपयोगः। (नन्दीहाद पृ६१)

आहारसंज्ञा — आहार की अभिलाषा का संज्ञान,
 आहार के प्रति राग का संवेदन।

इसके चार कारण हैं— १. पेट के खाली हो जाने पर २. क्षुधावेदनीय कर्म के उदय से ३. आहार की बात सुनने, आहार देखने, गंध लेने आदि से उत्पन्न मित से ४. सूत्रार्थ के चितन से भून्य होकर आहार के विषय में सतत चिंतन से।

२. भयसंज्ञा — भय का अभिनिवेश अर्थात् भयमोह का संवेदन ।

इसके चार कारण हैं— १. सत्त्वहीनता से २. भयमोहनीय कर्म के उदय से ३. भय की बात सुनने से उत्पन्न मित से ४. भय के सतत चिंतन से।

- ३ मैथुनसंज्ञा स्त्री आदि की अभिलाषा रूप संज्ञान अर्थात् वेदमोहोदय कर्म का संवेदन । इसके चार कारण हैं १. अत्यधिक मांस-रक्त का उपचय होने से २. वेदमोहनीय कर्म के उदय से ३. मैथुन की मित से ४. मैथुन का सतत चितन करने से ।
- ४. परिग्रहसंज्ञा-परिग्रह की अभिलाषा रूप संज्ञान, परिग्रह के प्रति रागभाव का संवेदन।

इसके चार कारण हैं - १. परिग्रह से विविक्त न होने से २. लोभमोहनीय कर्म के उदय से ३. परिग्रह की मित से ४. परिग्रह का सतत चितन होने से।

५- द. कोध आदि चारों संज्ञाएं -- क्षेत्र, वास्तु, शरीर और उपिध के कारण उत्पन्न होती हैं।

(देखें — ठाणं ४।८०-८३)

- ९. ओघसंज्ञा सामान्य अवबोध, दर्शनोपयोग । यह उपयोगमात्र निर्विभाग ज्ञान है । इन्द्रिय और मन से नहीं होता । इसकी उत्पत्ति स्वाभाविक है ।
- १० लोकसंज्ञा -- विशेष अवबोध, ज्ञानोपयोग । स्वच्छंद-सूत्र में विकल्पित लौकिक मान्यता । जैसे — पुत्रहीन की गति नहीं होती, आदि ।

(इन दस संज्ञाओं में प्रथम आठ संवेगात्मक और अंतिम दो ज्ञानात्मक हैं। इनकी उत्पत्ति बाह्य और आंतरिक उत्तेजना से होती है। देखें — ठाणं १०।१०५ काटिप्पण।

आचारांग निर्युक्ति गाथा ३९ में इन दस संज्ञाओं के अतिरिक्त ये चार संज्ञाएं और प्राप्त होती हैं — सुख-दुःख संज्ञा, मोह संज्ञा, विचिकित्सा संज्ञा और धर्म संज्ञा)।

# ३. संज्ञा (ज्ञानात्मक) के स्वामी

पंचण्ह्रमूहसण्णा हेउसण्णा बेइंदियाईणं। सुर-नारय-गब्भुब्भवजीवाणं कालिगी सण्णा।। छउमत्थाणं सण्णा सम्मिह्हीण होइ सुयनाणं। महवावारविमुक्का सण्णाईआ उ केवलिणो।। (विभा ५२३, ५२४)

पृथ्वी, अप्, तेजस्, वायु और वनस्पति—इन पांचों ओघ संज्ञा होती हैं। द्वीन्द्रिय आदि में हेतु (हेतूपदेश) संज्ञा तथा देव, नारक और गर्भज प्राणियों में दीर्घ-कालिकी संज्ञा होती है। सम्यक्दृष्टि छद्यस्थ के दृष्टिवाद संज्ञा होती है। अतः उसके श्रुतज्ञान को संज्ञिश्रुत कहा गया है। मित-श्रुत के व्यापार से विमुक्त होने से केवली संज्ञातीत होते हैं।

## ४. एकेन्द्रिय असंज्ञी क्यों ?

····एगिदियाइयाण वि जंसण्णा दसविहा भणिया ।। (विभा ५०५)

यदि स्वल्पसंज्ञायोगाद् विकलेन्द्रियादयः संज्ञिन इध्यन्ते, पृथिव्यादयः कि नेष्यन्ते ? यतस्तेषामपि दणविधाः संज्ञा विद्यन्त एवः स्वाधाः संज्ञा स्त्रोकत्वाद् आहारादिसंज्ञा- श्वानिष्टस्वाशाधिक्रियन्ते । यथा न कार्षापणमात्रेण धनवानिभधीयते मूर्त्तिमात्रेण वा रूपवानिति, किन्तु यथा प्रभूतरत्नादिसमन्वितो धनवान् प्रणस्तमूर्तियुक्तश्च रूप- वानिभधीयते एवं महती शोभना च संज्ञा यस्यास्त्यसौ संजीति, विशिष्टतरा च विकलेन्द्रियसंज्ञा ।

(नन्दीहावु पृ ६१)

प्रश्न होता कि विकलेन्द्रिय जीवों में स्वल्पतम संज्ञा होती है, फिर भी वे संज्ञी कहलाते हैं तो फिर एकेन्द्रिय जीवों में तो दस संज्ञाएं होती हैं, वे संज्ञी क्यों नहीं कहलाते ? वृत्तिकार कहते हैं कि एकेन्द्रिय प्राणियों में ओघसंज्ञा अल्पतम होती है तथा आहार आदि संज्ञाएं अनिष्ट होने के कारण उनकी गणना नहीं होती, इसलिए वे जीव असंज्ञी कहलाते हैं। कार्षापण एक सिक्का है। वह भी धन है। पर उससे व्यक्ति जैसे धनवान के रूप में अभिहित नहीं हो सकता। मूर्तता रूप है, पर उसके होने मात्र से कोई रूपवान् नहीं हो सकता। धनवान् वह होता है जो प्रभूत धन का स्वामी होता है। रूपवान् वह होता है जिसका आकार-प्रत्याकार मनमोहक होता है।

एगिदियाणं ओहसण्णा चेव अतो ते असण्णी चेव, तेहितो बेइंदियाइ जाव सम्मुच्छिमपंचेंदी एते विसिद्धतर-सण्णाए हेतुवायसण्णी भणिता, कालितोवदेसं पुण पडुच्च ते वि असण्णी, विण्णाणअविसिद्धत्तणतो, दिद्विवातोवदेसं पुण पडुच्च कालिकोपदेसा वि असण्णी अविसिद्धत्तणतो चेव, अतो णज्जति दिद्विवातसण्णी सब्बृत्तमो।

(नन्दीच् पृ४८)

जिनमें विशिष्ट संज्ञाएं — दीर्घकालोपदेशिकी, हेतुउपदेशिकी और दृष्टिवादोपदेशिकी होती हैं, वे ही वास्तव
में संज्ञी कहलाते हैं। एकेन्द्रिय जीवों में अल्प ज्ञानात्मक
केवल ओघसंज्ञा होती हैं। वे असंज्ञी ही हैं। द्वीन्द्रिय से
संमूच्छिम पंचेन्द्रिय तक के जीव हेतुवादसंज्ञी हैं, परंतु
कालिकोपदेश संज्ञा की अपेक्षा वे भी असंज्ञी हैं व्योंकि
उनका विज्ञान विशिष्ट नहीं है। इसी प्रकार दृष्टिवादोपदेशसंज्ञा की अपेक्षा से कालिकोपदेश संज्ञा वाले असंज्ञी
हैं। इसलिए दृष्टिवादोपदेशिकी संज्ञा सर्वोत्तम है।

# ५. एकेन्द्रिय में भुत और आहार आदि संज्ञाएं

बकुलादीनां स्पर्णनेन्द्रियातिरिक्तद्रव्येन्द्रियलिक्षिविकल्न-स्वेऽपि तेषां किमपि सूक्ष्मं भावेन्द्रियपञ्चकविज्ञानमभ्युप-गम्यते ...तथा भाषाश्रीत्रेन्द्रियलिक्षिविकलत्वेऽपि तेषां किमपि सूक्ष्मं श्रुतं भविष्यति, अन्यथाऽऽहारादिसंज्ञाऽनु-पपत्ते:।

अभिलाषश्च ममैंबंरूपं वस्तु पुष्टिकारि तद्यदीद-मवाप्यते ततः समीचीनं भवतीत्येवं शब्दार्थोल्लेखानुविद्धः स्वपुष्टिनिमित्तभूतप्रतिनियतवस्तुप्राप्त्यध्यवसायः, स च श्रुतमेव, तस्य शब्दार्थपर्यालोचनात्मकत्वात्, "अब्दानाम-न्तर्जल्पाकाररूपाणामपि विवक्षितार्थवाचकत्या प्रवर्तन् मानत्वात्, श्रुतस्य चैवंलक्षणत्वात् । (नन्दीमवृ प १४१)

बकुल आदि वनस्पतियों तथा अन्य एकेन्द्रिय जीवों में स्पर्शन इन्द्रिय के अतिरिक्त अन्य द्रव्य इन्द्रियां नहीं होतीं, किन्तु जनमें पांचों भाव इन्द्रियों का किचित् सूक्ष्म विज्ञान रहता है। यद्यपि उनकी कोई भाषा नहीं होती, श्रोत्रेन्द्रिय भी नहीं होती, फिर भी उनमें सूक्ष्म श्रुत होता है, अन्यथा उनमें आहार, भय, मैथुन और परिग्रह की संज्ञा भी नहीं हो सकती। किन्तु ये संज्ञाएं उनमें हैं।

जिसमें यह अध्यवसाय होता है कि अमुक पुष्टिकारक वस्तु मुभे मिल जाये तो अच्छा रहे—यह शब्दार्थ के उल्लेख से अनुविद्ध तथा स्वपृष्टि में निमित्तभूत पदार्थ का अध्यवसाय श्रुत ही है। श्रुत शब्द और अर्थ का पर्या-लोचन करता है। भ्रब्द अन्तर्जल्पाकार होने पर भी विविक्षित अर्थ के वाचक होते हैं। श्रुत का भी यही लक्षण है ।

## वनस्पति में आहार आदि चारों संक्षाएं

दृश्यते हि जलाद्याहारोपजीवनाद् बनस्पत्यादीनामाहार-संज्ञा, संकोचनवल्ल्यादीनां तु हस्तस्पर्शादिभीत्याऽवयव-संकोचनादिभ्यो भयसंज्ञा, विरहक-तिलक-चम्पक-केशरा-शोकादीनां तु मैथुनसंज्ञा दशितैव, बिल्वपलाशादीनां तु निधानीकृतद्रविणीपरि पादमोचनादिश्यः परिग्रहसंज्ञा । न चैताः संज्ञा भावश्रुतमन्तरेणोपपद्यन्ते ।

(विभामवृश्पूर्र)

वनस्पति जीवों में आहार आदि चारों संज्ञाएं पाई जाती हैं। सभी प्रकार के वनस्पतिजीव जल आदि को ग्रहण कर जीवित रहते हैं, अत: उनमें आहार संज्ञा है। कुछेक लताएं और वल्लियां हाथ का स्पर्श होते ही भयभीत होकर सिकुड़ जाती हैं। उनमें भयसंज्ञा है। तिलक, चंपक आदि वृक्ष स्थियों के पादाघात, आलिमन आदि से पृष्पित और फलित होते हैं। यह उनमें मैथुन संज्ञाका प्रतीक है। बिल्व, पलाश आदि वृक्षों की जड़ें भूमि में गड़े हुए धन पर छितर जाती हैं। यह उनमें परिग्रहसंज्ञा का द्योतक है। ये चारों संज्ञाएं भावश्रुत के विना उत्पन्न नहीं होतीं, अतः उन एकेन्द्रिय जीवों में भावश्रुत होता ही है।

संभव ---तीसरे तीर्थंकर। (द्र. तीर्थंकर) संयम - उपरति । निग्रह । नियंत्रण ।

- १. संयम की परिभाषा
  - ० संयम के एकार्यक
- २. संयम के सतरह प्रकार
  - पृथ्वीकाय""संयम
  - ० प्रेक्षा संयम
  - ० उपेक्षा संयम

- ० अपहृत्य संयम
- ० प्रमार्जन संयभ
- ० मन-वचन-शरीर संयम
- ० उपकरण संयम
- ३. जीव-अजीव संयम
- ४. संयम की अेष्ठता
- ५. संयम के परिणाम
- ६. मन-वचन-शरीर संयम के परिणाम
- ७. संयमी की जीवन-शैली
  - ० संयम-रमण : सूर-सुद्ध
  - \* संयम-आचरण की दुर्लभता

(इ. मनुष्य)

\* भुति संयम और चक्षु संयम

(द्र. ब्रह्मचर्च) (ब्र. इन्द्रिय)

\* इन्द्रिय संयम के परिणाम \*संयम में स्थिरता के आसम्बन

(द्र. चारित्र)

## १. संयम की परिभाषा

संजमो समिति-गृत्तीस् उवरमो । "सब्बावत्य-महिसोवकारी संजमो। (दअच् पृ ९)

संयम का अर्थ है - सिमिति और गुन्ति का पालन करना। जो सर्वत्र अहिंसा का उपकारी है, वह संयम है।

संजमो नाम उवरमो, रागद्दोसविरहियस्स एगीभावे भवइत्ति । (दजिच् पृ १४)

संयम का अर्थ है---उपरति । राग-द्वेष से शून्य होकर एकीभाव में स्थित होना संयम है।

संयमः आश्रवद्वारोपरमः । "संयमस्याहिसाया एव उपग्रहकारित्वात्, संयमिन एव भावतः खल्वहिसकत्वात्। (दहाव प २१, २६)

संयम का अर्थ है -- हिसा आदि आश्रवहारों से विरति । संयम अहिंसा का ही आलंबन है। संयमी के ही भावतः सम्पूर्ण अहिसा हो सकती है।

## संयम के एकार्थक

दया य संजमे लज्जा, दुर्गुछाऽछलगा इअ। तितिक्खा य अहिंसा य, हिरि एगद्विया पया ।। (उनि १४८)

दया, संयम, लज्जा, जुगुप्सा, अछलना, तितिक्षा, अहिंसा और ही - ये संयम के एकार्यक हैं।

## २. संयम के सतरह प्रकार

संजमो सत्तरसिवहो, तं जहा पुढिविकायसंजमो, आउकायसंजमो, तेउकायसंजमो, वाउकायसंजमो, वणस्सितकायसंजमो, बेइंदियसंजमो, तेइंदियसंजमो, चउिंर-दियसंजमो, पंचेंदियसंजमो, पेहासंजमो, उवेहासंजमो, अवहट्टुसजमो, पमिज्ज्यसंजमो, मणसंजमो, वितसंजमो, कायसंजमो, उवगरणसंजमो। (दअच् पृ १२)

संयम सतरह प्रकार का है —पृथ्वीकायसंयम, अप्कायसंयम, तेजस्कायसंयम, वायुकायसंयम, वनस्पति-कायसंयम, द्वीन्द्रियसंयम, त्रीन्द्रियसंयम, चतुरिन्द्रियसंयम, पंचेन्द्रियसंयम, प्रेक्षासंयम, अपहुत्य (उत्सर्ग) संयम, प्रमार्जन संयम, मनसंयम, वचनसंयम, कायसंयम उपकरणसंयम।

## १-९. पृथ्वीकाय " पंचेन्द्रिय संयम

पुढिविकायसंजमो — पुढिविकायं तियोगेन ण हिंसतिण हिंसावेति हिंसतं नाणुजाणित । एवं आउनकायसंजमो जाव पंचेंदियसंजमो । (दअचू पृ १२)

पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु और वनस्पतिकाय तथा द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय एवं पंचेन्द्रिय जीवों की मनसा, वाचा, कर्मणा हिंसा न करना, न करवाना, न अनुमोदन करना क्रमणः पृथ्वीकाय संयम, अप्काय संयम, तेजस्काय संयम, वायुकाय संयम, वनस्पतिकाय संयम, द्वीन्द्रिय संयम, त्रीन्द्रिय संयम और पंचेन्द्रिय संयम है।

### ९०. प्रेक्षा संयम

ठाणाइ जत्य चेए, पुट्यं पडिलेहिऊण चेएन्जा । (ओमा १७१)

पेहासंजमो -- जत्थ ठाण-नीसीयण-तुयट्टणं काउकामो तं पडिलेहिय पमिण्जिय करेमाणस्स संजमो भवति ।

(दअचू पृ १२)

स्थान (कायोत्सर्ग), निषीदन और भयन के स्थान का प्रतिलेखन (चक्षु से निरीक्षण) और प्रमार्जन करना प्रेक्षा संयम है।

प्रतिलेखन विधि और कम (इ. प्रतिलेखना)

#### ११. उपेक्षा संयम

····संजयगिहिचोयणऽचोयणे य वावारओवेहा ॥ (ओभा १७१) संयमी को प्रेरित करना, असंयमी के कार्य में उदा-सीन रहना उपेक्षा संयम है।

उवेहासंजमो — संजमवतं संभोइयं पमायंतं चोदेंतस्स संजमो । असंभोइयं चोयंतस्स असंजमो । पावयणीए कज्जे चियत्ता वा से पडिचोयण त्ति अण्णसंभोइयं पि चोएति । गिहत्ये कम्मायाणेसु सीदमाणे उपेहंतस्स संजमो, वावारितस्स असंजमो । (दअच् पृ १२)

उपेक्षा संयम के दो प्रकार हैं-

- १. प्रमत्त सांभोजिक साधुको अप्रमाद के प्रति प्रेरित करना उपेक्षा संयम है। असांभोजिक को प्रेरित करना असंयम है। प्रवचन की प्रभावना के लिए प्रीतिकारक प्रेरणा से अन्य सांभोजिक को भी प्रेरित किया जा सकता है।
- २. गृहस्थ के सावद्य व्यापार के प्रति उदासीन रहना उपेक्षा संयम है, सावद्य व्यापार में व्यापृत होना असंयम है।

#### १२. अपहृत्य संयम

अवहट्टु संजमो - अतिरेगोवगरणं विगित्रंतस्स संजमो । पाणजातीए य आहारादिसु असुद्धोवहिमादीणि य परिट्ठवितस्स । (दअच् पृ १२)

अतिरिक्त उपकरणों का परित्याग करना, सिचत्त आहार आदि तथा अणुद्ध उपिध आदि का परिष्ठापन करना अपहृत्य संयम है।

परिष्ठापन की विधि (द्र. समिति)

## १३. प्रमार्जन संयम

\*\*\*सागारिएऽपमज्जए संजम सेसे पमज्जणया ॥ (ओभा १७२)

गृहस्थ के सामने पैरों का प्रमार्जन न करना संयम है। गृहस्थ न हो उस स्थिति में प्रमार्जन करना संयम है।

### १४-१६. मन-वचन-शरीर संयम

मणसंजमो — अकुसलमणितरोहो वा कुसलमणउदीरणं वा। वितसंजमो — अकुसलवइनिरोहो वा कुसलवितिउदीरणं वा। कायसंजमो — अवस्सकरणीयवज्जं सुसमाहियस्स कुम्म इव गुत्तिदिय चिट्ठमाणस्स संजमो। (दअचू पृ १२)

अकुशल मन और वचन का निरोध तथा कुशल मन और वचन का प्रवर्तन मन संयम और वचन संयम है। आवश्यक आदि करणीय कृत्यों के अतिरिक्त मुसमा-हित मुनि कूर्म की तरह गुप्तेन्द्रिय — मुस्थिर रहता है — यह कायसंयम है।

#### १७. उपकरण संयम

उवगरणसंजमो च्योत्थाएसु घेप्पंतेसु असंजमो महा-धणमोत्लेसु वा दूसेसु, वज्जणं तु संजमो ।

कालं पडुच्य चरणकरणट्ठं अव्योच्छित्तिनिमित्तं गेण्हंतस्स संजमो भवति । (दअचू पृ १२)

पुस्तकों तथा अधिक मूल्य वाले वस्त्रों का ग्रहण करना उपकरण असंयम है। उनका वर्जन करना उपकरण संयम है। अवसर को जानकर चारित्र की अनुपालना और श्रृत की अव्यवच्छित्ति के निमित्त इनका ग्रहण करना भी संयम है।

(आवहातृ २ पृ १०८ में संयमभेदों के ऋम तथा नामों में किंचित् अंतर है। वहां उपकरण संयम के स्थान में अजीव संयम तथा अपहृत्य संयम के स्थान में परिष्ठा-पन संयम का उल्लेख है। समवाओ १७१२ में भी उपकरण संयम के स्थान में अजीव संयम का उल्लेख है।

### ३. जीव-अजीव संयम

जस्स जीवाजीवपरिण्णा अत्यि सो जीवाजीवसंजमं वियाणइ, तत्थ जीवा न हंतव्वा एसो जीवसंजमो भण्णइ। अजीवावि मंसमज्जिहरण्णादिदव्वा संजमोवघाइया ण षेत्तव्वा एसो अजीवसंजमो, तेण जीवा य अजीवा य परिण्णाया जो तेसु संजमइ। (दिजचू पृ१६१,१६२)

संयम दो तरह का होता है—जीव संयम और अजीव संयम। किसी जीव को नहीं मारना —यह जीव संयम है। मद्य, मांस, स्वणं आदि द्रव्य जो संयम के घातक हैं उनका परिहार करना अजीव संयम है। जो जीव और अजीव को जानता है, वही उनके प्रति संयत हो सकता है। जो जीव-अजीव को नहीं जानता, वह संयम को भी नहीं जानता, वह उनके प्रति संयम भी नहीं कर सकता।

## ४. संयम की श्रेष्ठता

जो सहस्सं सहस्साणं, मासे मासे गवंदए। तस्साबि संजमो सेओ, अदितस्स वि किंचणं !। (उ ९।४०) जो मनुष्य प्रतिमास दस लाख गायों का दान देता है, उसके लिए भी संयम ही श्रेय है। भने फिर वह कुछ भी न दे।

थोवाहारो थोवभणिओ य जो होइ थोविनिहो य। थोवोविहिउवगरणो तस्स हु देवावि पणमंति॥ (आविन १२६८)

आहारसंयम, वाक्संयम, निद्रासंयम और उपधि — उपकरण संयम करने वाले को देवता भी प्रणाम करते हैं।

> हत्थसंजए पायसंजए, वायसंजए संजईदिए । अज्भत्परए सुसमाहियन्पा, सुत्तत्थं च वियाणई जे स भिक्खू ॥ (द १०।१५)

जो हाथों से संयत है, पैरों से संयत है, वाणी से संयत है, इंद्रियों से संयत है, अध्यातम में रत है, भलीभांति समाधिस्थ है और जो सूत्र और अर्थ को यथार्थरूप से जानता है—वह भिक्षु है।

## ४. संयम के परिणाम

संजमेणं अणण्हयत्तं जणयदः। (उ २९१२७)

संयम से जीव आश्रव का निरोध करता है।
सुयनाणिम्मिव जीवो वट्टंतो सो न पाउणइ मोक्खं।
जो तवसंजममइए जोए न चएइ बोढुं जे॥
जह छेयलढिनिज्जामओवि वाणियगइच्छियं भूमि।
वाएण विणा पोओ न चएइ महण्णवं तरिउं॥
तह नाणलढिनिज्जामओवि सिद्धिवसिंह न पाउणइ।
निउणोऽवि जीवपोओ तवसंजममाइअविहूणो॥
(आवनि ९४-९६)

जो जीव तपोयोग और संयमयोग का वहन नहीं कर सकता, वह केवल श्रुतज्ञान — शास्त्रों के अध्ययन से मुक्ति प्राप्त नहीं कर सकता।

जैसे निपुण कर्णधार होने पर भी अनुकूल हवा के बिना जहाज महार्णव को पार नहीं कर सकता, वैसे ही निपुण ज्ञानी निर्यामक होने पर भी जीव रूप पोत, तप-संयम रूप हवा के बिना सिद्धिस्थान को प्राप्त नहीं कर सकता।

### ६. मन-वचन-शरीर संयम के परिणाम

मणसमाहारणयाए णं एगरगं जणयइ, जणइत्ता नाण-पज्जवे जणयइ, जणइत्ता सम्मत्तं विसोहेइ मिच्छत्तं च निज्जरेइ। (उ २९१५७)

मन-समाधारणा — मन को आगम-कथित भावो में भली-भांति लगाने से जीव एकाग्रता को प्राप्त होता है। एकाग्रता को प्राप्त होकर ज्ञान-पर्यवों — ज्ञान के विविध आयामों को प्राप्त होता है। ज्ञान-पर्यवों को प्राप्त कर सम्यक् दर्शन को विशुद्ध और मिष्यात्व को क्षीण करता है।

वइसमाहारणयाए णं वइसाहारणदंसणपण्जवे विसोहेइ, विसोहेत्ता सुलहबोहियत्तं निव्वत्तेइ दुल्लहबो-हियत्तं निष्जरेइ। (उ २९।५८)

वाक्-समाधारण - वाणी को स्वाध्याय में भली-भांति लगाने से जीव वाणी के विषयभूत दर्शन-पर्यवों - सम्यक्-दर्शन के विविध आयामों को विशुद्ध करता है। दशन पर्यवों को विशुद्ध कर वह बोधि की सुलभता को प्राप्त होता है और बोधि की दुर्लभता को क्षीण करता है।

कायसमाहारणयाए णं चरित्तपज्जवे विसोहेइ, विसोहेता अहक्खायचरितं विसोहेइ, विसोहेता चत्तारि केवितकम्मंसे खेवेइ। तओ पच्छा सिज्भइ बुज्भइ मुच्चइ परिनिव्वाएइ सव्वदृक्खाणमंतं करेइ। (उ २९।५९)

काय-समाधारणा—संयमयोगों में काय को भलीभांति लगाने से जीव चारित्र-पर्यंवों—चारित्र के विविध आयामों को विशुद्ध करता है। चारित्र-पर्यंवों को विशुद्ध कर यथाख्यात चारित्र (वीतराग भाव) को प्राप्त करने योग्य विशुद्धि करता है। यथाख्यात चारित्र को विशुद्ध कर केवलि-सत्क (केवली के विद्यमान) चार कर्मों—वेदनीय, आयुष्य, नाम और मोत्र को क्षीण करता है। उसके पश्चात् सिद्ध होता है, प्रशांत होता है, मुक्त होता है, परिनिवृंत होता है और सब दुःखों का अन्त करता है।

## ७. संयमी की जीवन शेली

जयं चरे जयं चिट्ठे, जयमासे जयं सए। जयं भुंजंतो भासंतो, पावं कम्मं न बंधई।। (द ४ गाथा ८) जो संयमपूर्वक चलता है, खड़ा होता है, बैठता है, सोता है, खाता है और बोलता है, उसके पापकर्म का बंध नहीं होता।

गमन विधि (द्र. समिति) भाषा-विवेक (द्र. भाषासमिति) आहार-विवेक (द्र. आहार)

अजयं चरमाणो उ पाणभूयाइं हिंसई। बंधई पावयं कम्मं, तं से होइ कहुयं फलं॥ अजयं चिट्ठमाणो आसमाणो स्यमाणो स्यमाणो (द ४ गाथा १-६)

जो असंयमपूर्वक चलता है, खडा होता है, बैठता है, सोता है, भोजन करता है, बोलता है, वह त्रस और स्थावर जीवों की हिंसा करता है, उसके पाप कर्म का बंध होता है। वह उसके लिए कटु फल वाला होता है।

#### संयमरमण : सुरसुख

देवलोगसमाणो उ परियाओ महेसिणं। रयाणं अरयाणं तु महानिरयसारिसो॥ अमरोवमं जाणिय सोवखमुत्तमं रयाण परियाए तहारयाणं। निरओवमं जाणिय दुवखमुत्तमं रमेण्ज तम्हा परियाय पंडिए॥

(दचूला १।१०, ११)

संयम में रत महर्षियों के लिए मुनि-पर्याय देवलोक के समान मुखद होता है और जो संयम में रत नहीं होते उनके लिए मुनि-पर्याय महानरक के समान दु:खद होता है।

संयम में रत मुनियों का सुख देवों के समान उत्कृष्ट जानकर तथा संयम में रत न रहने वाले मुनियों का दु:ख नरक के समान उत्कृष्ट जानकर पण्डित मुनि संयम में ही रमण करे।

(एक मास की संयम पर्याय वाला मुनि व्यंतर देवों की तेजोलेश्या का अतिक्रमण कर देता है। ""बारह मास की संयम पर्याय वाला मुनि अनुत्तर देवों की तेजोलेश्या का अतिक्रमण कर देता है। देखें — भगवई १४।१३६)

# संलेखना - शरीर और कषाय का कृशीकरण। अनशन की प्रारंभिक साधना।

- १ द्रव्य-भाव संलेखना
- २. संलेखना कब ?
- ३. संलेखना का ऋम
- ४. संलेखना के अतिचार
  - \* संलेखना : अनशन

(ब्र. अनशन)

### १. द्रव्य-भाव संलेखना

संलेखनं द्रव्यतः शरीरस्य भावतः कषायाणां कृश-तापादनम् । (उशावृ प ७०६)

शरीर को कृश करना द्रव्य संलेखना है। कषाय को कृश करना भाव संलेखना है।

### २. संलेखना कब ?

लाभंतरे जीविय वूहइत्ता। पच्छा परिन्नाय मलावधंसी ॥ (उ४।७)

लाभ:-अपूर्वार्धप्राप्तिः अन्तरं—विशेषः""यावद्विशिष्टविशिष्टतरसम्यग्ज्ञानदर्जनचारित्रावाप्तिरितः
सम्भवति तावदिदं जीवितं "अन्नपानोपयोगादिना वृद्धि
नीत्वा "" लाभविशेषप्राप्त्युत्तरकालं "सर्वप्रकारं रवबुध्य
यथेदं नेदानीं प्राग्वत्सम्यग्दर्शनादिविशेषहेतुः तथा च नातो
निर्जरा, न हि जरया व्याधिना वा अभिभूतं तत् तथाविधद्यमधानं प्रति समर्थम् "एवं जपरिज्ञया परिज्ञाय
ततः प्रत्याख्यानपरिज्ञया च भक्तं प्रत्याख्याय, सर्वथा
जीवितनिरपेक्षो भूत्वा "मलविनाशकृत् " संलेखनादिविधानतस्त्यजेत्। (उशावृ प २१७,२१६)

जब तक अपूर्व विभिष्ट-विभिष्टतर ज्ञान, दर्शन और चारित्र के गुणों की उपलब्धि हो, तब तक अन्न-पान आदि के द्वारा इस जीवन को पोषण दे और जब बह उपलब्धि न हो तब साधक सब प्रकार से यह जान ले कि अब यह शरीर पूर्व की भांति ज्ञान, दर्शन और चारित्र के गुणों की विभिष्ट प्राप्ति करने में असमर्थ है, इससे निर्जरा नहीं हो रही है, यह बुढापे और रोग से आऋतंत है, अतः अब धर्माराधना करने में भी समर्थ नहीं है। इस प्रकार जपरिज्ञा से जानकर प्रत्याख्यानपरिज्ञा से बाहार का परित्याग कर शरीर से सर्वथा निरपेक्ष हो

जाये और विधिपूर्वक संलेखना का आचरण कर अंत में यावज्जीवन अनशन द्वारा शरीर का त्याग करे।

> अह कालंमि संपत्ते, आघायाय समुस्सये । सकाममरणं मरई, तिण्हमन्तयरं मुणी ॥ (उ ४।३२)

मुनि मरणकाल प्राप्त होने पर संलेखना के द्वारा शरीर का त्याग करता है। भक्त-परिज्ञा, इङ्गिनी और प्रायोपगमन—इन तीनों में से किसी एक अनलन को स्वीकार कर सकाम मरण से मरता है।

कदा च मरणमभित्रेतम् ? यदा योगा नोत्सर्पन्ति ।

....समुच्छ्रयम् अन्तः कार्मणकरीरं बहिरौदारिकम् ।

(उशावृ प २५४)

जब मानसिक, वाचिक और कायिक योगों से नये विकास की संभावना क्षीण हो जाये, तब संलेखना — अनशन करना चाहिए। इस उपक्रम से कार्मण शरीर और औदारिक शरीर दोनों क्षीण होते हैं।

अहवा ण कुज्जाहारं, छहि ठाणेहि संजए। पच्छा पच्छिमकालंमि, काउं अप्पक्खमं खमं॥ (पिनि ६६४)

आहार न करने के छह कारणों में अंतिम कारण है— शरीर-त्याग।

शिष्य-निर्माण, धर्मप्रचार हेतु सुदूर क्षेत्रों की यात्रा आदि दायित्व-निर्वहन कर आत्मविहारी मुनि जीवन के सन्ध्याकाल में संलेखना करते हैं। संलेखना द्वारा शरीर को कुश कर अनशन की अईता प्राप्त कर वे यावज्जीवन के लिए आहार का परित्याग कर शरीर का व्युत्सर्ग कर देते हैं।

## ३. संलेखना का ऋम

बारसेव उ वासाइं, संलेहुक्कोसिया भवे। संवच्छरं मिक्सिमिया, छम्मासा य जहन्तिया।। पढमे वासचडक्किम्म, विगईतिज्जूहणं करे। बिइए वासचडक्किम्म, विचित्तं तु तवं चरे।। एगंतरमायामं, कट्टु संवच्छरे दुवे। तओ संवच्छरद्धं तु, नाइविगिट्ठं तवं चरे।। तओ संबच्छरद्धं तु विगिट्ठं तु तवं चरे । परिमियं चेव आयामं, तमि संबच्छरे करे ॥ कोडीसहियमायामं, कट्ट् संवच्छरे मुणी । मासद्धमासिएणं तु, आहारेण तवं चरे ॥ (उ ३६।२५१-२५५)

संलेखना उत्कृष्टतः बारह वर्ष, मध्यमतः एक वर्षे तथा जमन्यतः छह मास की होती है। संलेखना करने वाला मृनि पहले चार वर्षों में विकृतियों (रसों) का परित्याग करे। दूसरे चार वर्षों में विकृतियों (रसों) का परित्याग करे। दूसरे चार वर्षों में विचित्र तप (उपवास, बेला, तेला आदि) का आचरण करे। फिर दो वर्षों तक एकान्तर तप (एक दिन उपवास तथा एक दिन भोजन) करे। भोजन के दिन आचाम्ल करे। ग्यारहवें वर्ष के पहले छह महीनों तक कोई भी विकृष्ट तप (तेला, चोला आदि) न करे। ग्यारहवें वर्ष के पिछले छह महीनों में विकृष्ट तप करे। इस पूरे वर्ष में परिमित (पारणा के दिन) आचाम्ल करे। बारहवें वर्ष में मुनि कोटि-सहित (निरन्तर) आचाम्ल करे। फिर पक्ष या मास का आहारत्याग (अनशन) करे।

(प्रवचनसारोद्धार के अनुसार प्रथम चार वर्षों में विचित्र तप किया जाता है और उसके पारण में यथेव्ट भोजन किया जाता है। दूसरे चार वर्षों में विचित्र तप किया जाता है, किन्तु पारण में विकृति का त्याग किया जाता है।

निशीथचूणि (भाग ३ पृ २९४) के अनुसार बारहवें वर्ष में क्रमशः आहार की इस प्रकार कमी की जाती है, जिससे आहार और आयु एक साथ ही समाप्त हों। उस वर्ष के अंतिम चार महीनों में मुंह में तैल भरकर रखा जाता है। उसका प्रयोजन है मुख्यंत्र नमस्कारमंत्र आदि का उच्चारण करने में असमर्थं न हो।

आचाम्ल, छह प्रकार के बाह्य तप, भिक्षप्रतिमा— ये सब शरीरसंलेखना के साधन हैं। संलेखना के लिए वही तप स्वीकार करना चाहिए, जो द्रव्य क्षेत्र, काल और शरीरधातु के अनुकूल हो। देखें— उत्तरज्भवणाणि ३०।१३ का टिप्पण)

## ४. संलेखना के अतिचार

अपच्छिमा मारणंतिया संलेहणाभूसणाराहणया।

इमीसे समणीवासएणं इमे पंच अइयारा जाणियव्वा, तं जहा—इहलोगासंसप्पओगे परलोगासंसप्पओगे जीविया-संसप्पओगे मरणासंसप्पओगे कामभोगासंसप्पओगे। (आव परि पृ २३)

अंतिम समय में की जाने वाली तपस्था और अनशन की आराधना का नाम है--मारणांतिक संलेखना वृत । इसके पांच अतिचार हैं--

- १. इहलोक संबन्धी सुखों की अभिलाषा।
- २. परलोक संबन्धी सुखों की अभिलाषा।
- ३. जीने की आकांक्षा।
- ४. मरने की आकांक्षा।
- ५. काम-भोग की आकांक्षा।

संवर भावना — आश्रवों का निरोध करने वाले उपायों की अनुप्रेक्षा। (द्र. अनुप्रेक्षा)

संसार भावना संसार की नाना परिणतियों का चिन्तन। (द्र. अनुप्रेक्षा)

संस्थान आकृति, शरीर के अवयवों अथवा परमाणु-पुद्गलों की रचना।

### १. शरीर के संस्थान

- \* संस्थान : नाम कर्म की प्रकृति
- (द्र- कर्म)
- \* संस्थान प्रकृति का क्षय
- (द्र. गुणस्थान)
- \* यौगलिकों के संस्थान
- (द्र. मनुष्य)
- \* अवधिज्ञान, इन्द्रिय और सिद्धों का संस्थान (द्र. संबद्ध नाम)
- \* संस्थान और सामाधिक-प्राप्ति (द्र. सामाधिक)
- २. वृषभ संस्थान वाली वसति
- ३. पौद्गलिक संस्थान
- ४. संस्थानों के प्रकार
- ५. संस्थानसंरचनाः परमाणुओं का इतरेतर सयोग

## १. शरीर के संस्थान

ः समच उरंसे नग्गोहपरिमंडले साई खुण्ने वामण हुंडे। (अनु २३४)

समाः शास्त्रोक्तलक्षणाविसंवादिन्यश्चतुर्दिग्वतिनः अवयवरूपाश्चतस्रोऽस्रयो यत्र तत् समचतुरस्रं संस्थानं तुल्यारोहपरिणाहः सम्पूर्णलक्षणोपेताङ्गोपाङ्गावयवः स्वङ्गुलाष्टाधिकशतोच्छ्रयः सर्वसंस्थानप्रधानः पञ्चेन्द्रयजीवशरीराकारविशेषः । नाभेरुपरि न्यग्रोधवन्मण्डलमाद्यसंस्थानलक्षणयुक्तत्वेन विशिष्टाकारं न्यग्रोधमण्डलं,
न्यग्रोधो — वटवृक्षः, यथा चायमुपरि वृक्ताकारतादिगुणोपेतत्वेन विशिष्टाकारो भवत्यधस्तु न तथा एवमेतदपीति
भावः। सह आदिना नाभेरधस्तनकायलक्षणेन वर्तते सादि।
.....यत्र पाणिपादिशरोग्रीवं समग्रलक्षणपरिपूर्णं शेषं तु
हृदयोदरपृष्ठलक्षणं कोष्ठं लक्षणहीनं तत् कुष्णम्। यत्र तु
हृदयोदरपृष्ठं सर्वलक्षणोपेतं शेषं तु हीनलक्षणं तद्वामनं,
कुञ्जविपरीतिमत्यर्थः। यत्र सर्वेऽप्यवयवाः प्रायो लक्षणविसंवादिन एव भवन्ति तरसंस्थानं हुण्डम्।

(अनुमवृ प ९३)

संस्थान के छह प्रकार हैं —

समचतुरस्र — जिसमें चारों कोण समान होते हैं, शरीर की ऊंचाई और चौड़ाई समान होती है, सम्पूर्ण अवयव प्रमाणोपेत होते हैं, ऊंचाई आत्मांगुल से १०८ अंगुल होती है, वह समचतुरस्र संस्थान कहलाता है। यह केवल पंचेन्द्रिय जीवों के होता है।

न्यग्रोधपरिमंडल — न्यग्रोध (बटवृक्ष) की तरह जिसमें नाभि से ऊपर के अवयव प्रमाणीपेत होते हैं और नाभि से नीचे के अवयव प्रमाणीपेत नहीं होते, वह न्यग्रोधपरिमंडल संस्थान है।

सादि — जिसमें नाभि से नीचे का भाग लक्षण युक्त हो, वह सादि संस्थान है।

कुब्ज — जिसके हाथ, पैर, सिर और भीवा लक्षण-युक्त हों, हृदय, उदर और पीठ लक्षणहीन हों, पीठ पर पुद्गलों का अधिक संचय हो, वह कुब्ज संस्थान है।

वामन — जिसमें हृदय, उदर और पीठ लक्षणयुक्त हों, शेष अवयव लक्षणहीन हों, वह वामन संस्थान है।

हुण्ड — जिसमें सब लक्षण विसंवादी होते हैं, शरीर के सब अवयव प्रायः प्रमाणहीन और असंस्थित होते हैं, बह हुण्ड संस्थान है।

(आहारक शरीर का संस्थान समचतुरस्न तथा ओदारिक आदि शरीरों का संस्थान नाना प्रकार का होता है।

तेजस्काय सूचीकलाप संस्थान से तथा वायुकाय

पताका संस्थान से संस्थित हैं। विकलेन्द्रिय, नैरियक, सम्मूच्छिम तिर्यंच, सम्मूच्छिम मनुष्य इनके हुण्ड संस्थान होता है। शेष पंचेन्द्रिय तिर्यंच और मनुष्य छहों संस्थान वाले होते हैं। देवों का संस्थान समचतुरस्र होता है। देखों — पण्णवणा पद २१)

# २. वृषभ संस्थान वाली वसति

सिंगक्खोडे कलहो ठाणं पुण नेव होइ चलणेसुं। अहिठाणि पोट्टरोगो पुच्छंमि अ फेडणं जाण।। (ओभा ७६)

- वृषभ रूप क्षेत्र के श्रृंगप्रदेश में वसित (प्रवास स्थल) होने से कलह होता है।
- पादप्रदेश में वसित होने से अवस्थित नहीं होती।
- अपानप्रदेश में वसित होने से उदर रोग होते हैं।
- ० पुच्छ प्रदेश में होने से वसति छीन सी जाती है।
- मुख प्रदेश पर होने से पर्याप्त आहार की प्राप्ति होती है।
- , ० शिर (शृङ्ग मध्य) और ककुद माग में होने से पूजा-सत्कार होता है।
  - स्कन्ध और पृष्ठ प्रदेश पर होने से वसित समागत साधुओं से समाकीण रहती है।
  - ॰ उदर प्रदेश में होने से तृष्ति मिलती है।

(वाम पार्श्व में पूर्वाभिमुख उपविष्ट वृषभ रूप क्षेत्र की कल्पना के आधार पर उपर्युक्त कथन है।)

# ३. पौद्गलिक संस्थान

संतिष्ठतेऽनेन रूपेण पुद्गलात्मकं वस्त्वित संस्थानम्
—आकारविशेषः । "संतिष्ठन्त एभिस्केन्धादय इति
संस्थानानि । (उसुवृष २६, ६७७)

पौद्गलिक वस्तुओं अथवा पुद्गलस्कन्धों के जो विविध आकार हैं, वे संस्थान कहलाते हैं।

## ४. संस्थान के प्रकार

इत्यमित्थं तिष्ठित इत्यंस्थं, न तथा अनित्यंस्यम्, अनेन नियतपरिमण्डलाद्यन्यतराकारं संस्थानं शेषोऽनियता-ऽऽकारस्तु स्कन्धः। (उशावृ प २७) संस्थान के दो प्रकार हैं-

- १. इत्थंस्थ परिमण्डल आदि नियत आकार।
- २. अनित्थंस्थ अनियत आकार ।
  संठाणपरिणया जे उ, पंचहा ते पकित्तिया ।
  परिमण्डला य बट्टा, तंसा चउरंसमायया ।।
  (उ ३६।२१)

परिमण्डलं — बहिर्वृत्ततावस्थितप्रदेशजनितमन्तःगुषिरः यथा वलयस्य । वृत्तं — तदेवान्तः शुषिरविरहितं
यथा कुलालचक्रस्य । त्यस्रं — त्रिकोणं, यथा शृङ्गाटकस्य ।
चतुरस्रं — चतुष्कोणं, यथा कुम्भिकायाः । आयतं — दीर्घं,
यथा दण्डस्य । (उशावृ प २७)

पौद्गलिक संस्थान के पांच प्रकार हैं-

- १. परिमण्डल- वलय की तरह बाहर से गोल और भीतर से शुविर।
- २. वृत्त कुलालचक्र की तरह बाहर से गोल तथा अन्दर से पोलाल रहित।
- ३. व्यस-सिंघाड़े की तरह त्रिकोण।
- ४. चतुरस्र कुम्भिका की तरह चतुष्कोण।
- ५. आयत दण्ड की तरह दीर्घ । परिमंडलसंठाणे, भइए से उ वण्णओ । गंधओ रसओ चेव, भइए फासओ विय ॥ (उ ३६।४६)

जो पुद्गल संस्थान से परिमण्डल है, (वृत्त, त्रिकोण, चतुष्कोण अथवा आयत है) वह वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श से भाज्य होता है।

# ४. संस्थानसंरचना : परमाणुओं का इतरेतर संयोग

परिमंडले य वट्टे तंसे चउरंसमायए चेव । घणपयर पढमबज्जं ओयपएसे य जुम्मे य ॥ (उनि ३८)

परिमण्डल, वृत्त, व्यस्न, चतुरस्न और आयत — इन पांच संस्थानों के दो-दो प्रकार हैं — प्रतर और घन। प्रतर और घन के दो-दो प्रकार हैं —

ओज:प्रदेश (विषम संख्यक परमाणु) और युग्म-प्रदेश (समसंख्यक परमाणु) ।

परिमण्डल समसंख्यक अणुओ में ही होता है, अतः परिमण्डल वर्णित वृत्त आदि के चार-चार भेद होते हैं, जैसे-

- १. ओज:प्रदेश प्रतरवृत्त ३. ओज:प्रदेश घनवृत्त
- २. युग्मप्रदेश प्रसरवृत्त ४. युग्मप्रदेश घनवृत्त ।

परिमण्डलादि प्रत्येकं जघन्यमुत्कृष्टं च, तत्रोत्कृष्टं सर्वेमनन्ताणुनिष्पन्नमसंख्यप्रदेशावगाढं चेत्येकरूपतया-ऽनुक्तमिप सम्प्रदायाच्ज्ञातुं शक्यमिति तदुपेक्ष्य अधन्यं तु प्रतिभेदमन्यान्यरूपतया न तथेति तदुपदर्शनार्थमाह—

पंचग बारसगं खलु सत्तग बत्तीसगं तु वट्टंमि। तिय छक्कग पणतीसा चत्तारि य हुंति तंसंमि।। नव चेव तहा चडरो सत्तावीसा य अट्ट चडरंसे। तिगदुगपन्नरसेऽवि य छच्चेव य आयए हुंति।। पणयालीसा बारस छक्ष्मेया आययंमि संठाणे। वीसा चत्तालीसा परिमंडलि हुंति संठाणे।

इत्यं चैषां प्ररूपणिमतोऽपि न्यूनदेशतायां यथोक्त-संस्थानासम्भवात्, न चैतान्यतीन्द्रियत्वेनातिशायिगम्यत्वात् सर्वेषाऽनुभवमारोपियतुं शक्यन्ते, स्थापनादिद्वारेण च कथञ्चिच्छक्यानीति तथैव दशितानि ।

(उनि ३९-४१ शावृ प २७-२९)

परिमण्डल आदि पांचों संस्थान जघन्य और उत्कृष्ट —दोनों प्रकार के होते हैं। जो उत्कृष्ट हैं, वे सब अनंत अणुनिष्पन्न और असंख्य प्रदेशावगाढ होने से एक रूप हैं, अतः परम्परा से जाने जा सकते हैं।

जघन्य परिमंडल आदि संस्थानों के भेदों में एक-रूपता नहीं है। प्रत्येक भेद की भिन्नता इस प्रकार उप-दिश्चत है—

## वृत्त संस्थान

- १. ओज:प्रदेश प्रतरवृत्त यह पांच अणुओं से निष्पन्न, पांच आकाशप्रदेशों में अवगाढ होता है — एक अणु मध्य में और चार अणु चार दिशाओं में स्थापित किये जाते हैं।
- २. युग्मप्रदेश प्रतरवृत्त यह बारह अणुओं से निष्पन्न और बारह आकाशप्रदेशों में अवगाढ होता है — चार प्रदेशों पर मध्य में निरन्तर चार अणु और उसके परिक्षेप में आठ अणु स्थापित किये जाते हैं।
- ३. ओज:प्रदेश घनवृत्त यह सात अणुओं से निष्पन्न और सात प्रदेशों में अवगाढ होता है पांच अणुओं वाले प्रतरवृत्त के मध्य स्थित अणु के ऊपर और नीचे एक-एक अणु की स्थापना।

४. युग्मप्रदेश घनवृत्त — बत्तीस अणु धत्तीस आकाश — प्रदेशों में अवगाढ - प्रतरवृत्त के बारह अणुओं पर अन्य बारह अणु और उनके ऊपर-नीचे चार-चार अणु स्थापित करने पर जघन्य युग्मप्रदेश घनवृत्त संस्थान बनता है।

#### इयस्र संस्थान

- १. ओजः प्रदेश प्रतरह्यस्य—तीन अणुओं से निष्पन्न त्रिप्रदेशावगाढ —दो अणु तियंक् स्थापित कर प्रथम अणु के नीचे एक अणु स्थापित करने से यह संस्थान बनता है।
- २. युग्मप्रदेश प्रतरहयस्त छह अणुओं से निष्पन्न छह प्रदेशों में अवगाढ़ — तीन अणु तिर्यंक् स्थापित कर प्रथम अणु के नीचे अधः ऊर्ध्व-भाव से दो अणु और दितीय अणु के नीचे एक अणु स्थापित करने से यह संस्थान बनता है।
- ३. ओज:प्रदेश घनत्रयस्र पच्चीस अणु पच्चीस आकाशप्रदेशों में अवगाढ़ पाच अणु तिर्यंक् स्थापित कर उनके नीचे नीचे कमशः चार, तीन, दो और एक अणु की तिर्यंक् स्थापना और इस प्रतर के ऊपर सब पंक्तियों के अन्तिम-अन्तिम अणु का गरिहार कर शेष दस अणुओं की स्थापना, उसी प्रकार उनके ऊपर-ऊपर छह, तीन और एक अणु की कमशः स्थापना करने से यह संस्थान बनता है।
- ४. युग्मप्रदेश घनव्यस्र चार अणु चार आकाशप्रदेशों में अवगाढ — तीन अणु वाले प्रतरत्र्यस्र के किसी एक अणु पर एक अन्य अणु स्थापित करने से यह संस्थान बनता है।

### चतुरस्र संस्थान

- अोजःप्रदेश प्रतरचतुरस्र—नौ अणु नौ आकाशप्रदेशों में अवगाढ —तीन-तीन अणु तीन पंक्तियों में तिर्यक् स्थापित करने से यह संस्थान बनता है।
- युग्मप्रदेश प्रतरचतुरस्र चार अणु चार आकाश-प्रदेशों में अवगाढ — दो-दो अणुओं की दो पंक्तियों में तिर्यंक् स्थापना।
- ओजःप्रदेश घनचतुरस्र सत्ताईस अणु सत्ताईस आकाशप्रदेशों में अवगाढ — नौ अणुओं वाले प्रतर-

- चतुरस्र के नीचे और ऊपर नौ-नौ अणुओं की तियंक् स्थापना।
- ४. युगमप्रदेश घनचतुरस्र आठ अणु आठ आकाश प्रदेशों में अवगाड — चार अणु वाले प्रतरचतुरस्र के ऊपर चार अन्य अणुओं की स्थापना।

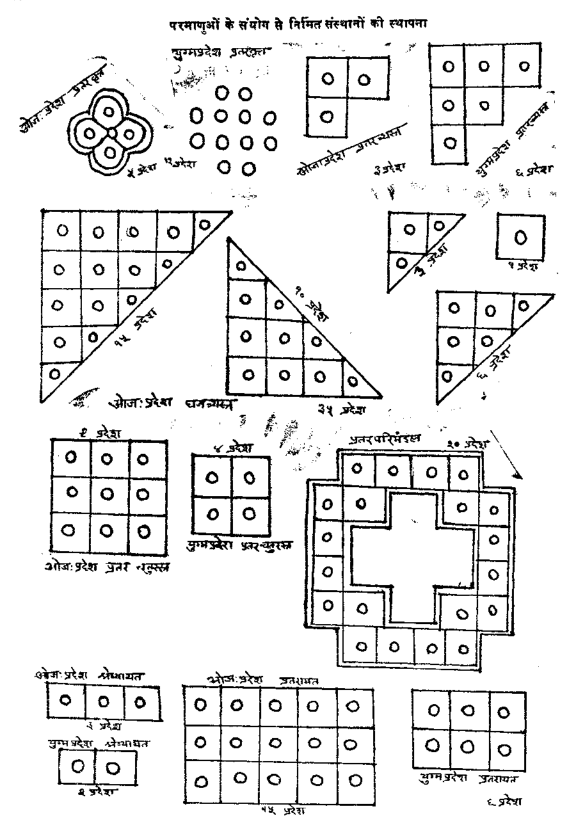
#### आयत संस्थान

- १. ओज:प्रदेश श्रेणिआयत -- तीन अणु तीन आकाश-प्रदेशों में अवगाढ -- तीन अणुओं की तिर्यक् स्थापना ।
- २. युग्मप्रदेश श्रेणिआयत दो अणु हिप्रदेशावमाढ दो अणुओं की तिर्यक् स्थापना।
- अोज:प्रदेश प्रतरायत—पन्द्रह अणु पन्द्रह प्रदेशों में
   अवगाढ —पांच-पांच अणुओं की तीन पंक्तियों में
   तिर्यक स्थापना ।
- ४. युग्मप्रदेश प्रतरायत छह अणु छह प्रदेशों में अवगाढ — तीन-तीन अणुओं की दो पंक्तियों में तिर्यं क् स्थापना।
- ५. ओजःप्रदेश घनायत --पैतालीस अणु पैतालीस प्रदेशों में अवगाढ --पन्द्रह अणुओं वाले प्रतरायत के नीचे और ऊपर पन्द्रह-पन्द्रह अणुओं की तिर्यंक् स्थापना ।
- ६. युग्मप्रदेश धनायत---बारह अणु बारह प्रदेशों में अवगाढ--छह अणुओं के प्रतरायत के ऊपर छह अणुओं की तिर्यक् स्थापना।

#### परिमंडल संस्थान

- १. प्रतर परिमंडल बीस अणु बीस प्रदेशों में अवगाढ
   पूर्व आदि चार दिशाओं में चार-चार और चार विदिशाओं में एक-एक अणु की स्थापना।
- २. घन परिमण्डल चालीस अणु चालीस प्रदेशों में अवगाढ - बीस अणुओं के प्रतर परिमण्डल पर अन्य बीस अणुओं की स्थापना।

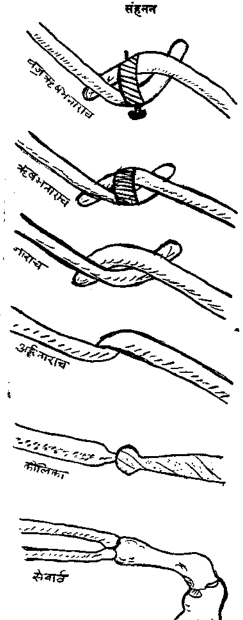
इस प्रकार इस प्रक्षण से फिलत होता है कि यहां निर्विष्ट संख्या से एक भी अणु कम हो तो यथेष्ट संस्थान निर्मित नहीं हो सकता। यद्यपि यह विषय अतिशायी अतीन्द्रिय ज्ञानियों द्वारा ही गम्य है, सामान्य ज्ञानी इसका सर्वथा अनुभव में आरोपण नहीं कर सकते, फिर भी स्थापना आदि के द्वारा जितना संभव हुआ है, उतना प्रकृपित किया गया है।



## संहनन-अस्थि-संरचना ।

वज्जिरसभणारायं पढमं वितियं च रिसभणारायं।
णाराय अद्धणारायं कीलिया तह य छेवट्ठं॥
रिसभो उ होइ पट्टो वज्जं पुण कीलिया मुणेयव्वा।
उभओ मक्कडबंधं णारायं तं वियाणाहि॥
(आवहाव १९२

(आवहावृ १ पृ २२५) संहतन



वज्जिरिसभणारायं नाम वज्जबंधो वज्जवेढो वज्ज-कीलिया य, बितिए वेढओ णित्थ खीलिया, तितए ण वेढओ णावि खीलिया, चउत्थं एगओ बढं, पंचमं दुहओवि अबढं, छट्ठं णवरं कोडीए मिलितं।

(आवचू १ पृ १२९,१३०)

संहनन के छह प्रकार हैं—

- १. वच्चऋषमनाराच वज्र का अर्थ है कील, ऋषभ का अर्थ है वेष्टन और नाराच का अर्थ है मर्कट-वन्ध (परस्पर गूंथी हुई आकृति)। जिस संहनन में अपनी माता की छाती से चिपके हुए मर्कट—वन्दर के बच्चे की-सी आकृति वाली संध्र की दोनों हिंडुया परस्पर गूंथी हुई हों, उन पर तीसरी हुंडों का परिवेष्टन हो और चौथी हुंडों की कील उन तीनों का भेदन करती हुई हो, ऐसी सुदृढ़तम अस्थि-रचना को वज्रऋषभनाराच संहनन कहा जाता है।
- २. ऋषभनाराच—इसमें हिंहुयों की आंटी और वेब्टन होते हैं, कील नहीं होती।
- नाराच—इसमें केवल हिंडुयों की आंटी होती है लेकिन वेष्टन और कील नहीं होते।
- ४. अर्धनाराच इसमें हड्डी का एक छोर मर्कट-बन्ध से बंधा हुआ होता है तथा दूसरा छोर कील से भेदा हुआ होता है।
- ५. कीलिका—इसमें हिंडुयां केवल एक कील से जुड़ी हुई होती हैं, मर्कट-बन्ध आदि कुछ नहीं होते।
- ६. सेवार्स इसमें हिंडुयां पर्यन्तभाग में एक-दूसरे से स्पर्श करती हुई-सी रहती हैं।

संहतिः संहननमस्थिसंचयविशेषः ।

(विभामवृ२ पृ १६१)

इह चेत्यम्भूतास्थिसञ्चयोपिमतः शक्तिविशेषः संह-ननमुच्यते न त्वस्थिसञ्चय एव, देवानामस्थिरहितानामपि प्रथमसंहननयुक्तत्वात् । (आवहावृ १ पृ २२५)

संहनन का एक अर्थ है - अस्थि-संरचना। इसका

दूसरा अर्थ है--अमुक-अमुक प्रकार के अस्थि-संचय से उपित शक्ति-विशेष । देवों के शरीर में अस्थियां नहीं होतीं, किन्तु वे प्रथम संहननयुक्त होते हैं अर्थात् उनमें प्रथम संहनन जितनी शक्ति होती है।

### अर्धनाराच संहतन का विच्छेद

अज्जवद्दरा'''''तंमि य भगवंते अद्वनारायसंघयणं दस पुरुवाणि य वोच्छिण्णा ।

(आवहावृ १ पृ २०२, २०३)

आर्य वज्ज (बी० नि० की छुठी शताब्दी) के पश्चात् दश पूर्वी की परम्परा तथा अर्धनाराच संहतन—ये दोनों विच्छिन्न हो गए।

संहतन: नाम कर्म की प्रकृति (द्र. कर्म) संहनन प्रकृति का क्षय (द्र. भूणस्थान) (द्र. मनुष्य) यौगलिकों का संहनन (द्र. सामायिक) संहनन और सामायिक (द्र. मरण) सकाममरण-संयमी का मरण। सत्य-भाषा भाषा का एक प्रकार। (द्र. भाषा) सत्य-महाव्रत महाव्रत का एक प्रकार। (द्र. महाव्रत) (द्र. श्रावक) **सत्य-व्रत**—श्रावक का एक व्रत।

समिष्क्द् पर्यायवाची शब्दों के भेद से अर्थ में भेद करने वाला विचार । (द्र. नय) समय—काल का सर्वसूक्ष्म भाग । (द्र. काल) समयक्षेत्र—मनुष्यलोक । (द्र. लोक)

समवसरण-तीर्थंकरों की परिषद्, प्रवचनस्थल।

# बारह प्रकार की परिवद्

एक्केक्कीय दिसाए तिगं तिगं होइ सन्निविट्ठं तु । आदिचरिमे विमिस्सा थीपुरिसा सेस पत्तेयं।। (आवनि ५६१)

प्रत्येक दिशा में एक-एक त्रिक होता है-

- १. दक्षिण-पूर्व में साधु, वैमानिक देवियां और साध्वियां।
- २. दक्षिण-पश्चिम में भवनपति, ज्योतिष्क और व्यन्तर देवों की देवियां !
- ३. उत्तर-पश्चिम में ---भवनपति, ज्योतिष्क और व्यन्तर देव।
- ४. उत्तर-पूर्व में वैमानिक देव, मनुष्य और स्त्रियां । बारह प्रकार की इस परिषद् में प्रथम और अन्तिम

त्रिक में स्त्री-पुरुष दोनों हैं। दूसरे त्रिक में केवल स्त्रियां और तीसरे त्रिक में केवल पुरुष हैं। यह प्रथम परकोटे की अवस्थिति है।

आयाहिण पुठवमुहो तिविसि पिडिरूवगा उ वेवकया।
जेटुगणी अण्णो वा दाहिणपुठ्वे अदूरीम ॥
तित्थाइसेससंजय देवी वेमाणियाण समणीओ ।
भवणवइवाणमंतर जोइसियाणं च देवीओ ॥
भवणवई जोइसिया बोढ्वा वाणमंतरसुरा य ।
वेमाणिया य मणुया पायाहिणं जं च निस्साए॥
(आवनि ५५६, ५६०)

तीर्थंकर पूर्वाभिमुख विराजमान होते हैं। शेष तीन दिशाओं में देवता तीर्थंकर के प्रतिरूपों का निर्माण करते हैं। तीर्थंकर के समीप दक्षिण-पूर्व दिशा में गणधर बैठते हैं। उनके पीछे-पीछे कमशः केवली, मनःपर्यवज्ञानी, अवधिज्ञानी, चौदहपूर्वी, ऋदिसम्पन्न मुनि तथा अन्य सब मुनि बैठते हैं। उनके पीछे वैमानिक देवियां तथा साध्वयां खड़ी रहती हैं। दक्षिण-पश्चिम दिशा में कमशः भवनपति, ज्योतिष्क और व्यन्तर देवों की देवियां खड़ी रहती हैं। उत्तर-पश्चिम दिशा में भवनपति, ज्योतिष्क और व्यन्तर देवों ही देवियां खड़ी रहती हैं। उत्तर-पृत्व दिशा में वैमानिक देव, मनुष्य और महिलाएं खड़ी रहती हैं।

बिइयंमि होंति तिरिया तइए पागारमंतरे जाणा। पागारजढे तिरियाऽनि होंति पत्तेय मिस्सा ना॥ (आननि ४६३)

दूसरे परकोटे में तियाँच (पशु-पक्षी) होते हैं। तीसरे परकोटे में यान-वाहन रहते हैं। परकोटे के बाहर तियाँच भी होते हैं, मनुष्य और देव भी हो सकते हैं।

#### प्राकार रचना

जत्थ अपुब्बोसरणं जत्थ व देवो महिहिह्छओ एइ। वाउदयपुष्फवद्दलपागारितयं च अभिओगा।। (आवनि ५४४)

जिस क्षेत्र में अपूर्व अथवा भूतपूर्व समवसरण होता है, वहां महिद्धिक देव आते हैं।

आभियोगिक देव धूलि आदि को साफ करने के लिए वहां वायु की विकुर्वणा करते हैं, भावी रेणु के संताप की शांति के लिए जलवृष्टि एवं भूमी की विभूषा के लिए पुष्पवृष्टि करते हैं। फिर तीन प्राकारों की रचना करते हैं। अञ्भंतर मण्फ बहि विमाणजोइभवणाहिवकया छ। पागारा तिष्णि भवे रयणे कणगे य रयए य॥ (आवति ५४९)

वैमानिक देव भीतरी रत्नमय परकोटे की रचना करते हैं। ज्योतिष्क देव मध्य में स्वर्णमय और भवनपति देव बाहरी रजतमय परकोटे की रचना करते हैं।

चेद्दुमपेढछंदयं च आसणछत्तं चामराओ य । जंचऽण्णं करणिज्जं करेंति तं वाणमंतरिया ।। (आवनि ५५३)

समवसरण में भगवान के शरीर प्रमाण से बारह गुणा कंचा अशोक वृक्ष होता है। उसके नीचे रत्नमयपीठ होता है। उसके ऊपर देवछंदक होता है। उस पर सिंहासन और सिंहासन के ऊपर छत्र होते हैं। यक्षों के हाथ में चामर होते हैं और पद्म पर धर्मचक्र होता है। शेष करणीय कार्यों की रचना व्यन्तर देव करते हैं।

तित्थपणामं काउं कहेइ साहारणेण सद्देणं । सन्वेसि सण्णीणं जोयणणीहारिणा भगवं।। (आवनि ५६६)

प्रवचन करने से पूर्व तीर्थं कर तीर्थं को प्रणाम करते हैं (यह निर्यक्तिकार की मान्यता है), फिर सर्वसामान्य शब्दों में प्रवचन करते हैं। उनकी वाणी योजनव्यापी होती है और उससे समवसरणस्थ सभी संज्ञी प्राणियों की जिज्ञासाएं शांत हो जाती हैं। यह भगवान् का अतिशय-विशेष है।

मणुए चउमण्णयरं तिरिए तिण्णि व दुवे व पडिवज्जे। जद णित्थ नियमसो च्चिय सुरेसु सम्मत्तपडिवत्ती।। (आविन ५६४)

भगवान् के समवसरण में मनुष्य चारों प्रकार की सामायिक, तियँच तीन अथवा दो प्रकार की सामायिक स्वीकार करते हैं। प्रथम समवसरण में यदि सामायिक ग्रहण करने वाले मनुष्य और तियँच्च नहीं होते हैं तो देवता निश्चित रूप से सम्यक्त्व सामायिक स्वीकार करते हैं। समवायांग — अंगप्रविष्ट आगम। (द्र. अंगप्रविष्ट) समाधि — समाधान। चैतसिक स्वास्थ्य।

समाधिः — चेतसः स्वास्थ्यम् । समाधानं समाधिः । स च द्विधा — द्रव्यतो भावतश्च । द्रव्यसमाधिर्यदु-पयोगात्स्वास्थ्यं भवति । यथा वा पयः शर्करादिद्रव्याणां परस्परमविरोधः । भावसमाधिस्तु ज्ञानादीनि, तदुपयोगा-देवानुपमस्वास्थ्ययोगात् । (उशावृ प ६६,५५०) समाधि का अर्थ है—चित्त की स्वस्थता, समाधान। समाधि के दो प्रकार हैं—

द्रव्यसमाधि और भावसमाधि। द्रव्यसमाधि का अर्थ है—वे साधन जिनके उपयोग से शारीरिक स्वास्थ्य बना रहता है, जैसे—दूध और शर्करा। ये द्रव्य परस्पर अविरोधी हैं और इनसे स्वास्थ्यलाभ होता है।

भावसमाधि का अर्थ है—अनुपम स्वास्थ्य की उप-लब्धि। यह है आध्यात्मिक स्वास्थ्य और इसके उपयोगी साधन हैं—ज्ञान, दर्शन आदि।

समाधि:—चित्तस्वास्थ्यं तत्प्रधाना योगाः शुभमनी-वानकायव्यापाराः समाधियोगाः। यद्वा समाधिश्व शुभ-चित्तीकाग्रता योगाश्च —पृथगेव प्रत्युपेक्षणादयो व्यापाराः समाधियोगाः। (उशावृ प २९६)

समाधियोग के दो अर्थ हैं-

- चित्त की स्वस्थता से युक्त मन, वचन और काया की प्रवृत्ति।
- शुभिचित्त की एकाग्रता से होने वाली प्रत्युपेक्षणा आदि प्रवृत्तियां।

समाधानं समाधिः — परमार्थंत आत्मनो हितं सुखं स्वास्थ्यम् । (दहावृ प २५६)

समाधिका अर्थ है—आत्माका हित, सुख और स्वास्थ्य।

#### समाधि के प्रकार

चत्तारि विणयसमाहिट्ठाणा पन्नत्ता, तंजहा—विनय-समाही सुयसमाही तवसमाही आयारसमाही । (द ९।४। सूत्र ३)

नितय-समाधि के चार प्रकार हैं— विनय-समाधि, श्रुत-समाधि, तप-समाधि और आचार-समाधि।

# विनय-समाधि

चउव्विहा खलु विणयसमाही भवइ, तं जहा-अणुसासिज्जंतो सुस्सूसइ, सम्मं संपंडिवज्जइ, वेयमाराहयइ, न य भवइ अत्तसंपग्गहिए। (द ९।४। सूत्र ४)

विनय-समाधि के चार प्रकार है-

- शिष्य आचार्य के अनुशासन को सुनना चाहता है।
- २. अनुशासन को सम्यग्रह्म से स्वीकार करता है।
- ३. वेद (ज्ञान) की आराधना करता है अथवा अनु-शासन के अनुकूल आचरण कर आचार्य की वाणी

को सफल बनाता है।

४. आत्मोत्कर्ष नहीं करता ।

## श्रुत-समाधि

चढिनहा खलु सुयसमाही भवइ, तं जहा-

- १. सुयं मे भविस्सइ ति अज्भाइयव्वं भवइ।
- २. एगमाचित्तो भविस्सामि त्ति अज्भाइयब्बं भवइ ।
- ३ अप्पाण ठावइस्सामि ति अज्भाइयव्वं भवइ ।
- ४. ठिओ परं ठावइस्सामित्ति अज्माइयव्वं भवइ । (द ९।४। सूत्र ५)

श्रुत-समाधि के चार प्रकार हैं---

- १. मुक्ते श्रुत प्राप्त होगा, इसलिए अध्ययन करना चाहिए।
- २. मैं एकाग्र-चित्त होऊंगा, इसलिए अध्ययन करना चाहिए।
- ३. मैं आत्मा को धर्म में स्थापित करूंगा, इसलिए अध्ययन करना चाहिए।
- ४. मैं धर्म में स्थित होकर दूसरों को उसमें स्थापित करूंगा, इसलिए अध्ययन करना चाहिए।

## तप-समाधि

चउन्विहा खलु तवसमाही भवइ, तं जहा-

- १. नो इहलोगटुयाए तवमहिट्ठेज्जा ।
- २. नो परलोगट्टयाए तवमहिट्ठेज्जा ।
- ३. नो कित्तिवण्णसद्दसिलोमद्रयाए तवमहिट्ठेज्जा।
- ¥. नन्नत्थ निज्जरहुयाए तवम**हिट्ठे**ज्जा ।

(द ९।४। सूत्र ६)

तप-समाधि के चार प्रकार हैं---

- इहलोक (वर्तमान जीवन की भोगाभिलाषा) के निमित्त तप नहीं करना चाहिए।
- २. परलोक (पारलोकिक भोगाभिलाषा) के निमित्त तप नहीं करना चाहिए।
- ३. कीर्ति, वर्ष, शब्द और श्लोक के लिए तप नहीं करना चाहिए।
- ४. निर्जरा के अतिरिक्त अन्य किसी भी उद्देश्य से तप नहीं करना चाहिए। आचार-समाधि (द्र. आचार)

# समिति-सम्यक् प्रवृत्ति ।

- १. समिति की परिभाषा
- २. समिति के प्रकार
- ३. ईयां समिति
  - ॰ ईर्या के आलम्बन आदि
  - ० अविधि गमन का निषेध
  - \* भिक्षागमन : विधि-निषेध (द्र. गोचरचर्या)
  - \* गमनमार्गका निर्धारण (द्र. अमण)
  - ० ईर्यासमित : अहिसक
  - \* भाषा समिति, एषणा समिति (इ. संबद्ध नाम)
- ४. आदान-निक्षेप समिति
- ५. उत्सर्ग समिति
  - ० उत्सर्ग योग्य स्थण्डिल भूमि
  - ० शब-परिष्ठापन विधि
  - \* आहार-जल परिष्ठापन विधि (द्र. आहार)
- ६. पांच समितियों के उदाहरण
- ७. समिति-गुप्ति : प्रवचनमाता
- ८. समिति के आठ प्रकार
- ९. समिति और गप्ति : एक विमर्श

# १. समिति की परिभाषा

समिति: सम्यक् सर्वेवित्प्रवचनानुसारितया इति: आत्मनः चेव्टा समितिः तान्त्रिकी सञ्ज्ञा ईर्यादिनेव्टासु पञ्चसु । (उशावृ प ११४)

जिनप्रवचन के अनुरूप प्रवृत्ति करना समिति है। यह जैनसिद्धान्त का पारिभाषिक शब्द है।

जहा जलमज्भे गच्छमाणा अपरिस्सवा नावा जलकंतारं वीईवयइ न य विणासं पावइ। "एवं साहूवि जीवाउले लोगे गमणादीणि कुव्वमाणो संविर्यासवदुवारत्तणेण संसारजलकंतारं वीयीवयइ। संविर्यासवदुवारस्स न कुओवि भयमित्थ। (दिजचू पृ १४९)

जिस प्रकार निश्चिद्ध नौका जल में तैरती हुई भी इबती नहीं और समुद्र के पार पहुंच जाती है, वैसे ही इस जीवाकुल लोक में संयमपूर्वक गमन आदि करता हुआ संवृतात्मा भिक्षु संसार-समुद्र का पार पा लेता है। जिसने आश्रवरूपी खिद्रों की बन्द कर दिया, उसको कहीं से भी भय नहीं है।

### २. समिति के प्रकार

पंचिंह सिमईहिं इरियासिमईए भासासिमईए एसणासिमईए आयाणभंडमत्तिवसेवणासिमईए उच्चार-पासवण-सेल-सिघाण-जल्ल-पारिद्वावणियासिमईए। (आव ४)=)

#### समिति के पांच प्रकार—

ईर्या समिति-- गमनागमन संबंधी अहिंसा का विवेक।

भाषा समिति—भाषा सम्बन्धी अहिसा का विवेक । एषणा समिति—आहार, वस्त्र आदि के ग्रहण और उपयोग संबंधी अहिसा का विवेक ।

आदान समिति —दैनिक व्यवहार में आनेवाले पदार्थों के व्यवहरण संबंधी आहिसा का विवेक।

उत्सर्ग समिति—उत्सर्ग सम्बन्धी अहिंसा का विवेक ।

### ३. ईयां समिति

ईरणमीर्या--गतिपरिणाम:।

(उशाव प ५१४)

गतिपरिणाम - गमन में सम्यक् प्रवृत्त होना ईर्या-समिति है।

जयं नाम उवउत्तो जुगंतरिंद्दी दट्ठूण तसे पाणे उद्घट्टुपाए रीएज्जा। (दिजचू पृ १६०)

संयमपूर्वक चलने का अर्थ है — ईर्यासमिति में साव-धान हो गुगप्रमाण भूमि को देखते हुए चलना, मार्ग में चींटी आदि त्रस प्राणी आ जाए तो पैर को ऊंचा उठाकर (अन्यत्र रखकर) चलना।

### ईर्या के आलम्बन आदि

आलंबणेण कालेण, मगोण जयणाइ य । चउकारणपरिसुद्धं, संजए इरिय रिए॥ तत्य आलंबणं नाणं. दंसणं चरणं तहा । काले य दिवसे वृत्ते, मगो उप्पहविज्ञए॥ दन्वओ खेत्तओ चेव, कालओ भावओ तहा । जयणा चउन्विहा वृत्ता,.....। दन्वओ चक्खुसा पेहे, जुगमित्तं च खेत्तओ । कालओ जाव रीएज्जा, उवउत्ते य भावओ॥

संयमी मुनि आलम्बन, काल, मार्ग और यतमा—इन चार कारणों से परिशुद्ध ईया (गति) से चले। ईर्या का आलम्बन है ─ज्ञान, दर्शन और चारित्र । ईर्या का काल है ─दिवस । ईर्या का मार्ग है ─उत्पद्य का वर्जन । ईर्या की ्यतना है ─

- ० द्रव्य से --देखते हुए चलना।
- ० क्षेत्र से युगमात्र भूमि को देखते हुए चलना।
- ० काल से ─जब तक चले तब तक देखते हुए चलना।

भाव से —गमन में दत्तचित्त रहना।
 इंदियत्थे विविज्ज्ता, सज्कायं चेव पंचहा।
 तम्मुत्ती तथ्पुरक्कारे, उवउत्ते इरियं रिए॥
 (उ २४।८)

इन्द्रियों के विषयों और पांच प्रकार के स्वाध्याय का वर्जन कर, ईर्या में तन्मय हो, उसे प्रमुख बना, उपयोग-पूर्वक चले।

ईर्यायां भूतिः — शरीरमर्थाद् व्याप्रियमाणा यस्यासौ
तन्पूर्तिः तथा तामेव पुरस्करोति — तत्रैवोपयुक्ततया
प्राधान्येनाङ्गीकुरुत इति तत्पुरस्कारः । अनेन कायमनसोस्तत्परतोक्ता, वचसो हि तत्र व्यापार एव न
समस्ति । एवमुपयुक्तः सन्नीयौ रीयेत यतिः ।

(उशाव्य ५१६)

जिसका शरीर ईर्या में ही व्यापृत होता है, वह तन्पूर्ति है। जो उसी में उपयुक्त हो जाता है—ईर्या को ही प्रधान बनाकर चलता है, वह तत्पुरस्कार है। काया और मन का ईर्या में ही लगे रहना गमन की उपयुक्तता है। उसमें वचन का व्यापार ही नहीं होता। इस प्रकार मुनि उपयुक्त होकर गमन करे।

### अविधि-गमन का निषेध

क्षोनायं विसमं खाणुं, विज्जलं परिवज्जए। संकमेण न गच्छेज्जा, विज्जमाणे परक्कमे।। पवडते व से तत्थ, पक्खलंते व संजए। हिंसेज्ज पाणभूयाइं, तसे अदुव थावरे।। (द ५।१।४,५)

मुनि दूसरे मार्ग के होते हुए गड्हे, उबड़-खाबड़ भूभाग, कटे हुए सूखे पेड़ या अनाज के डंडल और पंकिल मार्ग को टाले तथा संक्रम (जल या गड्डे को पार करने के लिए काष्ठ या पाषाणरचित पुल) के ऊपर से न जाये।

वहां गिरने या लड़खड़ा जाने से वह संयमी त्रस अथवा स्थावर जीवों की हिंसा करता है। गिरने पर

(उ २४।४-७)

हाथ, पैर आदि टूटने से आत्मिवराधना होती है। त्रस और स्थावर जीवों की हिंसा होने से संयम की विराधना होती है अतः मुनि ऐसे मार्ग का वर्जन करे।

### ईर्यासमित : अहिंसक

उच्चालियंमि पाए ईरियासमियस्स संकमट्ठाए। वादण्जेज्ज कुलिंगी मरिज्ज तं जोगमासण्ज ॥ (ओनि ७४८)

ईयांसमित मुनि संक्रमण के लिए अपने पैर को ऊपर उठाता है, उस समय यदि कोई कुलिंगी — द्वीन्द्रिय आदि प्राणी पैर के नीचे आकर मर जाए तो उस निमित्त से उसके सूक्ष्म कर्मबन्ध भी नहीं होता, क्योंकि उसके मन, वाणी औरकाया का प्रयोग सर्वात्मना निरवद्य है — यह सिद्धान्त में प्रतिपादित है।

भाषा समिति, एषणा समिति (इ. सम्बद्ध नाम)

#### ४. आदान-निश्चेष समिति

ओहोबहोबग्गहियं, भंडगं दुविहं मुणी।
गिण्हंतो निक्खिबंतो य, पउंजेज्ज इमं विहिं॥
चक्खुसा पिंडलेहित्ता, पमज्जेज्ज जयं जई।
आइए निक्खिवेज्जा वा, दुहओ वि सिमए सया।।
(उ २४।१३,१४)

सदा सम्यक् प्रवृत्त यति ओघ उपिध और औप-प्रहिक उपिध — दोनों प्रकार के उपकरणों का चक्षु से प्रतिलेखन (निरीक्षण) कर तथा रजोहरण आदि से प्रमार्जन कर संयमपूर्वक उनका आदान और निक्षेपण करे — उन्हें ले और रखे – यह आदाननिक्षेप समिति है। उपिध का विवरण (द्र. उपिध)

उपधि की प्रतिलेखना विधि (द्र. प्रतिलेखना)

## ५. उत्सर्ग समिति

उच्चारं पासवणं खेलं सिंधाणजल्लियं। आहारं उविह देहं, अन्नं वावि तहाविहं।। (उ २४।१५)

मुनि उच्चार, प्रस्नवण, श्लेष्म, नाक का मैल, मैल, आहार, उपिध, शरीर या उसी प्रकार की दूसरी कोई उत्सर्ग करने योग्य वस्तु का उपयुक्त स्थण्डिल में उत्सर्ग करे। आगम्म पडिक्कंतो अणुपेहे जाव चोइसवि पुब्वे । परिहाणि जा तिगाहा निद्दपमाओ जढो एवं.।। (ओनि २०८)

कायिकी का परिष्ठापन करके ईयांपिथकी प्रतिक्रमण करे, फिर यदि वह आनप्राणलब्धि से संपन्न हो तो चतुर्देश पूर्वों का अनुस्मरण करे। यदि ऐसा करने में समर्थं न हो तो कम से कम तीन गाथाओं की अनुप्रक्षा अवश्य करे। इससे निद्रा-प्रमाद का परिहार होता है।

### उत्सर्ग योग्य स्थण्डल भूमि

अणानायमसंलोए, अणानाए चेन होइ संलोए।
आनायमसंलोए, आनाए चेन संलोए।।
अणानायमसंलोए परस्सऽणुनधाइए।
समे अज्भुसिरे यानि अचिरकालकयंमि य।।
विस्थिण्णे दूरमोगाढे नासन्ने बिलनज्जिए।
तसपाणनीयरहिए उच्चाराईणि वोसिरे।।
(उ २४।१६-१८)

स्यण्डिल चार प्रकार के होते हैं—

- अनापात-असंलोक जहां लोगों का आवागमन न हो, वे दूर से भी न दीखते हों।
- २. अनापात-संलोक जहां लोगों का आवागमन न हो, किन्तु वे दूर से दीखते हों।
- आपात-असंलोक जहां लोगों का आवागमन हो किन्तु वे दूर से न दीखते हों।
- ४. आपात-संलोक जहां लोगों का आवागमन भी हो और वे दूर से दीखते भी हों।

जो स्थण्डिल अनापात-असंलोक, पर के लिए अनुपघातकारी, सम, अशुषिर (पोल या दरार रहित), कुछ समय पहले ही निर्जीव बना हुआ — कम से कम एक हाथ विस्तृत तथा नीचे से चार अंगुल की निर्जीव परत वाला, गांव आदि से दूर, बिलरहित और अस प्राणी तथा बीजों से रहित हो — उसमें उच्चार आदि का उत्सगं करे।

अचिरकालकृते च दाहादिना स्वल्पकालनिर्वेत्तिते, चिरकालकृते हि पुनः संमूच्छेन्त्येव पृथ्वीकायादयः । (उभाव प ५१८)

स्वल्पकाल के पूर्व दग्ध स्थान सर्वथा अचित्त (जीव-रहित) होते हैं। जो चिरकाल के दग्ध स्थान हैं, वहां पृथ्वीकाय आदि के जीव पुन: उत्पन्न हो जाते हैं।

#### शवपरिष्ठापन विधि

पिडलेहणा दिसा णंतए य काले दिया य राओ य ।
कुसपिडिमा पाणगणियत्तणे य तणसीसउवगरणे ।।
उठ्ठाणणामगहणे पयाहिणे काउसग्गकरणे य ।
खमणे य असज्भाए तत्तो अवलोयणे चेव ।।
(आविन १२७२,१२७३)

कालगत मुनि की निर्हरण कियाविधि का सोलह दिख्यों से विचार किया गया है—

प्रतिलेखना, दिशा, वस्त्र, काल, कुशप्रतिमा, पानक, निवर्तन, तृण, शीर्ष, उपकरण, उत्थान, नामग्रहण, प्रदक्षिणा, कायोत्सर्ग, क्षपण (तप), अस्वाध्याय और अवलोकन। कुछेक का विवरण इस प्रकार है—

प्रतिलेखना—तीन महास्थंडिलों (जहां मृतक को परिष्ठा-पित किया जाता है) का निरीक्षण आवश्यक होता है—गांव के नजदीक, बीच में और गांव से दूर। इन तीनों की अपेक्षा इसलिए है कि एक के अव्यवहार्य होने पर दूसरा स्थंडिल काम में आ सके।

विशा -- पश्चिमदक्षिण दिशा में स्यंडिल का निरीक्षण करना चाहिए। यह समाधि में निमित्त बनता है।

बस्त्र — मृतक को ढाई हाथ लंबे खेत और सुगंधित वस्त्र से ढंकना चाहिये। उसके नीचे भी वैसा ही एक वस्त्र बिछाना चाहिये। फिर उसको उन वस्त्रों सहित एक डोरी से बांधकर, उस डोरी को ढंकने के लिए तीसरा अति उज्ज्वल वस्त्र ऊपर डाल देना चाहिये। मलिन वस्त्रों से ढंकने से प्रवचन की अवज्ञा होता है।

काल — जिस समय साघु कालगत हुआ हो, उसे उसी समय निकालना चाहिये, फिर चाहे दिन हो या रात । किन्तु रात्रि में हिम गिरता हो, हिंसक जानवरों आदि का भय हो, नगर के द्वार बंद हों, मृतक के संबंधियों ने रोकने के लिए कहा हो, मृतक मुनि आचार्य या विशिष्ट तपस्वी हो — इत्यादि कारणों से मुनि के शव को रखना पड़े तो रात्रिजागरण करना चाहिये। निद्राजयी, उपायकुशल, धैर्यशाली, शक्तिसम्पन्न और अभय मुनि शव के पास बैठकर धर्मकथा करें।

साधु के कालगत होते ही, जब तक कि वायु से सारा शरीर अकड़ न जाए, उसके हाथ और पैरों को एकदम सीधे लम्बे फैला दें, मुंह खुला हो तो बंद कर उस पर मुखवस्त्रिका बांध दें, पैरों और हाथों के अंगुठों को रस्सी से बांध दें, मृतक के अक्षत देह में अंगुली के बीच के पर्व का कुछ छेदन करें।

साधु के शव को देखकर मुनि विषाद न करें। आचार्य या गीतार्थ मुनि और इनके अभाव में अगीतार्थ मुनि जो इस मृतक-क्रियाविधि को जानता हो, वह विधि से शव का ब्युत्सर्जन करे। स्थंडिलभूमि से उपाश्रय में आकर आचार्य के पास कायोत्सर्य करे।

(विशेष विवरण के लिए देखें आवच् २ पृ० १०२-१०९ तथा ठाणं ६।३ का टिप्पण ।)

आहार-जल परिष्ठापन विधि । (द्र. आहार)

# ६. पांच समितियों के उदाहरण

एगो साहू ईरियासिमईए जुत्तो, सक्कस्स आसणं चिततं, वंदति । मिच्छिद्द्वि देवो आगतो, मिच्छियप्प-माणाओ मंडुक्कियाओ विउच्चति । पिट्ठओ हित्यभयं, गति न भिदति, हित्यणा उक्खिवित्तुं पाडितो, न सरीरं पेहति, सत्ता मारिज्जिहित्ति जीवदयापरिणतो ।

भासासमितीए—एगो साहू णगररोहगे भिक्खस्स निग्गतो । कडगे हिंडतो पुच्छितो —केवइया आसा हत्थी एवमादि । भणति—न सुट्ठु जाणामो "वहु सुणेति कण्णेहि""।

एसणासमितीए — नंदीसेणो अणगारो .... छट्टक्खमओ जातो, अभिग्गहं गेण्हति — वेयावच्चं मए कायव्वं .... तुरितं घेतूण पाणगं जातु। नंदिसेणो अपारितो चेव पाणगस्स गामं अतिगतो, भिक्खंतो हिंडतो देवाणुभावेणं न लभति, चिरस्स लद्धं ....।

अहवा इमं दिट्टिवातियं — पंच संजता''''पाणगं मग्गंति, अणेसणं लोगो करेति, न लद्धं, कालगता पंचिव।

विद्विवाइमं सेट्रिसुतो पव्यइतो । सेहो पंचण्हं संजतसताणं जो जो एति तस्स तस्स दंडगं गहाय ठवेति ... उविर हेट्ठा य पमण्जित्ता ठवेति । एवं बहुएणवि कालेण न परितम्मति ।

दिद्विवाइगं ..... चउन्वीसं उच्चारपासवणभूमीस्

तिष्णि कालभूमीओ न पडिलेहेति। भणित - किमेत्य उट्टो उविसेज्ज? देवता उट्टास्त्रवेण तत्थ ठिता "पडि-चोदितो—कीस सत्त्वीसं न पडिलेहिसि? सम्मं पडि-वण्णो। एस पारिद्वावणियासमितित्ति।

(आवचू २ पृ ९३-९४)

#### १. ईयां समिति

एक मुनि ईयों में उपयुक्त होकर विहरण कर रहे थे। इन्द्र ने देवसभा में उनके दृढ़ संकल्प की प्रशंसा की। एक देवता ने परीक्षा करने के निमित्त मुनि के मार्ग में मिक्षका प्रमाण मेंढकों की विकुर्वणा की। सारा मार्ग मेंढकों से भर गया। मुनि अपने ईयोंपथ का शोधन करते हुए चल रहे थे। गति अत्यंत मंद हो गई। इतने में ही एक हाथी चिंचाड़ता हुआ पीछे से आता-सा प्रतीत हुआ। मुनि ने अपनी गमन विधि में कोई अन्तर नहीं डाला। हाथी आया। मुनि को संघट्टित किया। मुनि भूमि पर गिर पड़े। मुनि ने शरीर पर ध्यान नहीं दिया। उन्होंने मन ही मन सोचा — मेरे नीचे गिरने से कितने जीवों की घात हो गई? उनका मन करणा से ओतप्रोत हो गया।

### २. भाषा समिति

किसी शत्रु राजा ने नगर को घेर लिया। बाहर छावनी के पास एक भिक्षु भिक्षा के लिए घूम रहा था। एक सुभट ने पूछा — यहां कितने घोड़े हैं? कितने हाथी हैं? धान्य-मंडार कितने हैं? राजा से रुष्ट और अरुष्ट नागरिक कितने हैं? तुम हमें बताओ। मुनि बोले — हम तो निरंतर स्वाध्याययोग और ध्यानयोग में निरंत रहते हैं। पूरा दिन उसी में बीत जाता है। तब सुभट बोला — क्या घूमते हुए कुछ नहीं देखते? कुछ नहीं सुनते? यह कैसे संभव हो सकता है? तब मुनि बोला — भगवान ने हमें अनुशासना देते हुए कहा है—

'साधुबहुत कुछ देखता है, सुनता है, पर उसका यह विवेक है कि वह सब कुछ देखा हुआ या सुना हुआ दूसरों को न कहे।'

## ३. एवचा समिति

मगध जनपद में सालिग्राम नाम के नगर में गृहपित का पुत्र नंदीसेन रहता था। जब वह गर्भ में था तब पिता का देहावसान हो गया और जब वह छह महीने का हुआ तब माता मृत्यु की ग्रास बन गई। मामा ने उसका पालन-पोषण किया। एक बार वहां नंदीवर्धन अनगार

का आगमन हुआ। नदीसेन उनके पास प्रव्रजित हो गया। बेले-बेले की तपस्या करने लगा और यह अभिग्रह धारण कर लिया कि वह वैयावृत्त्य में सदा व्यापृत रहेगा । देवता ने परीक्षा करनी चाही । एक दिन नंदीसेन बेले का पारणा करने बैठा। इतने में ही देव-श्रमण ने कहा -- तृषा से आकुल-व्याकुल एक मुनि अटवी में बैठा है । तत्काल कोई पानक की व्यवस्था हो । नंदीसेन उठा । पारणे को वहीं छोड़ गांव में पानक की गबंखणा करने गया। देवमाया से सभी घरों में पानक अनेषणीय था। एक स्थान पर पानक मिला। वह अटवी में गया। कोई मुनि दृष्टिगोचर नहीं हुआ, तब उसने जोर-जोर से आवाज लगाई। प्रत्युत्तर मिला। उसने देखा मुनि अति-सार से पीड़ित हैं और जर्जरित हो गए हैं। नंदीसेन उन्हें षीठ पर बिठाकर गांव की ओर चला। अतिसार से ग्रस्त मुनि ने पीठ पर ही मल-मूत्र कर दिया। नंदीसेन गांद की ओर त्वरासे चलने लगा। मुनिने कहा तेज गति से मेरे देदना होती है, धीरे चल । नंदीसेन अग्लानभाव से समतापूर्वक मुनि को गांव की ओर ले जा रहा था। मुनि के समताभाव को देखकर, उसने अपना मूल देवरूप प्रगट करक्षमायाचनाकी।

णांच श्रमण साथ-साथ विहार कर रहे थे। अटवी के दीर्घ मार्ग में वे भटक गए। भूख और प्यास से अत्यंत आकुल-व्याकुल होकर वे गतिमान् थे। अटवी के बाहर निकलते ही वे वैताली गांव में पहुंचे और सबसे पहले पानक की एषणा करने लगे। वहां के लोगों ने अपने सभी घरों में पानक को अनेषणीय कर डाला। मुनियों को पानक नहीं मिला। पांचों दिवंगत हो गए।

#### ४. आदान-निक्षेप समिति

अाचार्य के पास एक श्रेष्ठीपुत्र प्रविज्ञत हुआ। वह पांच सौ साधुओं के उस संघ में सबसे छोटा था। पांच सौ साधुओं में से कोई भी आता, वह शैक्ष मुनि उनके दंड को ग्रहण कर, भूमि का प्रमार्जन कर उसे रखता। इस प्रकार कोई मुनि आना। और कोई बाहर जाता। वह सभी के दंड लेकर व्यवस्थित रखता। यह व्यानपूर्वक अचपल और अत्वरित होकर वह किया विधिवत् करता। बहुत समय बीत जाने पर भी वह परिक्लान्त नहीं हुआ। यह आदान-निक्षेप सिमिति के प्रति उसकी जागरूकता थी।

### ५. उत्सर्ग समिति

उच्चार-प्रस्नवण की चौबीस भूमियां और तीन कालभूमियां हैं। मुनि ने यह सोचकर कि क्या परिष्ठापनभूमी में
ऊंट बैठे रहते हैं, उनका प्रतिलेखन नहीं किया। रात्री में
प्रस्नवण की बाधा हुई, वह प्रथम भूमी में गया। वहां ऊंट
बैठा हुआ था। दूसरी और तीसरी भूमी में भी ऊंट बैठा
हुआ मिला। उसने तब ऊंट को वहां से उठाया। देव ने
प्रतिबोध होते हुए कहा — अरे! तुम सत्ताईस भूमियों
की प्रतिलेखना क्यों नहीं करते? मुनि को भूल का भान
हुआ।

# ७. समिति-गुप्ति : प्रथचनमाता

अट्ठपवयणमायाओ, सिम**ई गुत्ती तहेव य ।** पंचेव य सिमिईओ, तओ गुत्तीओ आहिया ॥ (उ. २४।१)

पांच समितियां और तीन गुष्तियां — इन आठों की प्रवचनमाता कहा गया है। (द्र प्रवचनमाता)

#### **म्न. समिति के आठ प्रकार**

इरियाभासेसणादाणे, उच्चारे सिमिई इय । मणगुत्ती वयगुत्ती, कायगुत्ती य अट्टमा ॥ एयाओ अट्ट सिमिईओ, समासेण वियाहिया । दुवालसंगं जिणक्खायं, मायं जस्थ उ पवयणं ॥ (उ २४।२,३)

समिति के आठ प्रकार हैं—

ईर्यासमिति, भाषासमिति, एषणासमिति, आदान-समिति, उच्चरसमिति, मनोगुप्ति, वचनगुप्ति और कायगुप्ति। इनमें जिन-भाषित द्वादणांगरूप प्रवचन समाया हुआ है।

# सिमिति और गुप्ति : एक विमर्श

प्रवचनविधिना मार्गव्यवस्थापनमुन्मार्गगमनिवारणं गुप्तिरिति वचनात्कथिक्वत्सच्चेष्टात्मकत्वात्समितिशब्द-वाच्यत्वमस्तीत्येवमुपन्यासः, यत्तु भेदेनोपादानं तत्समितीनां प्रवीचाररूपत्वेन गुप्तीनां प्रवीचाराप्रवीचारात्मकत्वेना-व्योऽन्यं कथिक्वद् भेदात्, तथा चागमः—

सिमओ णियमा गुत्तो गुत्तो सिमयत्तर्णाम भइयव्वो । कुसलबइमुदीरंतो जं वहगुत्तोऽवि सिमिओऽवि ॥ (उन्नावृ प ५१४) आगमानुसारी विधि से मार्ग-व्यवस्थापन और उन्मार्ग-गमनिवारण करना गुष्ति है। सच्चेष्टात्मक होने से इसे समिति भी कहा गया है।

समिति और गुष्ति परस्पर भिन्न भी है, अभिन्न भी है। समिति केवल प्रवृत्तिरूप है, गुष्ति प्रवृत्तिनिवृत्ति-रूप है। समिति में गुष्ति नियम से होती है। गुष्ति में समिति होती भी है, नहीं भी होती। कुशल वचन बोलने वाला वचनगुष्त भी है, समित भी है।

सन्वेष्टासु प्रवृत्तावेव सिनतयः, तथा गुप्तयो निवर्त्तनेऽप्युक्ता अशोभनमनोयोगादिष्यः, चरणप्रवर्त्तने च, उपलक्षणं चैतत् शुभार्थेभ्योऽपि निवृत्तेः, वावकाययोगि-र्व्यापारताया अपि गुप्तिरूपत्वात् । उक्तं हि गन्धहस्तिना — सम्यगागमानुसारेणारक्तद्विष्टपरिणतिसहचरितमनो-व्यापारः कायव्यापारो वाग्व्यापारण्च निव्यापारता वा वाककाययोगुप्तिरिति तदनेन व्यापाराव्यापारात्मिका गुष्तिरूक्तेति । (उशावृ प ५१९,५२०)

शुभ/सम्यक् कार्यों में प्रवृत्ति करना समिति है।
भग्नुभ योगों से निवृत्ति गुप्ति है। गुप्ति प्रवर्तन और
निवर्तन—क्यापार और निव्यापार दो रूप वाली है।
योगों की अशुभ या शुभ प्रवृत्ति के निरोध को गुप्ति कहते
हैं।

समिति का अर्थ है— शुभ योगों में प्रवृत्ति । गुष्ति के तीन रूप हैं — अशुभ योगों से निवृत्ति, शुभ योगों में प्रवृत्ति तथा शुभ योगों से भी निवृत्ति (वचन और काय योग का निव्यापार)।

आचार्य गंधहस्ती के अनुसार गुष्ति के दो प्रकार हैं - प्रवृत्यात्मक और अप्रवृत्त्यात्मक । आगम के अनुसार राग-द्वेष रहित परिणाम से मानसिक, वाचिक और कायिक प्रवृत्ति करना प्रवृत्त्यात्मक गुष्ति है तथा वाणी और काया की अप्रवृत्ति अप्रवृत्त्यात्मक गुष्ति है ।

गुष्ति के तीन प्रकार (इ. गुष्ति)
सम्मू चिर्छम स्त्री और पुरुष के संयोग के बिना
ही लोकाकाश में बिखरे हुए परमाणुओं और विशिष्ट पर्यावरण के
योग से स्वतः उत्पन्न होने वाले जीव।

योग से स्वतः उत्पन्न होने वाले जीव।
एकेन्द्रिय से चतुरिन्द्रिय तक सभी
जीव निश्चित रूप से सम्मूर्न्छिम
होते हैं। तिर्यञ्च पंचेन्द्रिय जीव दोनों

प्रकार के होते हैं—सम्मूछिम तथा गर्भज। सम्मूच्छिम मनुष्य मनुष्य के मल, मूत्र आदि चौदह अशुचि स्थानों में उत्पन्न होते हैं। (द्र. मनुष्य) सम्यक्तव – सम्यक् दृष्टिकोण। तत्त्व के प्रति यथार्थ रुचि।

- १. सम्बद्धः का निर्वचन
- २. सम्यवस्य का स्वरूप
  - ० हाथी का दृष्टांत
  - \* ग्रंथिभेद और सम्यक्त्व की प्राप्ति (द्र. करण)
- ३. सम्यक्त्व के पर्यायवाची
- ४. सम्यक्त के प्रकार
- ५. औपशमिक सम्यक्त्य
  - \* प्रथम बार सम्यक्त्व प्राप्ति : तीन अभिमत (द्र.करण)
- ६. सास्वादन सम्यक्त्व
- ७. क्षायोपशमिक सम्यक्त्व
  - ० कोद्रव का दृष्टांत
  - ० अनन्तानुबन्धी कषध्य सम्यक्त्व का बाधक नहीं
  - \* अनन्तानुबन्धी कवाय : सम्यक्त्य का अभिघात (द्र. कघाय)
  - \* क्षायोपशमिक सम्बक्त्व की स्थिति (इ. सामायिक)
  - \* क्षयोपशम भाव

(द्र. भाव)

- ८. बेदक सम्यक्त्व
- ९. क्षायिक सम्यक्त्व
  - ० अग्नि का दृष्टांत
- १०. सम्यक्त्व के प्रकार : अभिगम आदि
- ११. कारक-रोचक-दीपक सम्यक्त्व
- १२. सम्यक्त्व के लक्षण
  - ० संबंग के परिणाम
  - ० निर्वेद के परिणाम
- १३. सम्यक्त्व के आचार
  - \* सम्यग्दर्शन: आचारका एक भेद (इ. आचार)
- ९४. सम्यक्त्व के अतिचार
- १५. सम्यक्तः आयुबन्ध और गति
- १६. उत्कृष्ट आयुस्थिति में सम्यक्त्व-प्राध्ति
- ९७. मिष्यादृष्टि-सम्यग्दृत्टि की श्रद्धा में अन्तर
  - \* मिष्यादृष्टि, सम्यग्-मिष्यादृष्टि (इ. गुणस्यान)

- १८. सम्यवस्य से ज्ञान विशोधि
  - ० सम्यक्त्व और ज्ञान में मेव
- १९. सम्यक्त्व और चारित्र
- २०. सम्यवस्य (दर्शन) की महत्ता
- २१. सम्यक्ष्य के परिणाम
  - \* सम्यक्तव : सामाधिक का एक भेद
  - \* सम्यक्त्व के आकर्ष, विरहकाल, क्षेत्रस्पर्शना 🗥

(द्र. सामायिक)

### १. सम्यक्त्व का निर्वचन

जीवादिवस्तुबोधं प्रति समिति सम्यम् अवैपरीत्येन, अञ्चति प्रवर्तते इति सम्यक्, तस्य भावः सम्यक्त्वम् । (विभामवृ १ पृ २४३)

तत्त्वबोध के प्रति जो सम्यक् रूप से प्रवृत्त होता है, वह सम्यक्तव है।

सम्यम् इति प्रशंसार्थः, दर्भनं दृष्टिः सम्यगविषरीता दृष्टिः सम्यग्दृष्टिः 'अर्थानां' इति गम्यते ।

(विभामवृ २ पृ १७५)

सम्यक् शब्द प्रशंसार्थक अन्यय है। पदार्थ के प्रति अविपरीत दृष्टि सम्यग्दृष्टि सम्यक्त है।

### २. सम्यक्त्व का स्वरूप

तहियाणं तु भावाणं, सब्भावे उवएसणं । भावेणं सद्हंतस्स, सम्मत्तं तं वियाहियं।।

(उ २५।१५)

नौ तत्त्वों के सद्भाव के निरूपण में जो अन्तः करण से श्रद्धा करता है, उसके सम्यक्त होता है।

दृश्यते तस्त्वमस्मित्रिति दर्शनम् । इदमिष सम्यग्रूप-मेव दर्शनमोहनीयक्षयक्षयोपश्रमोपश्रमसमुत्पादितमहैदिश -हितजीवादितस्त्वहिचलक्षणात्मशुभभावरूपम् ।

(उशावृष ४४६)

जिसमें तत्त्व सही रूप में दृष्टिगत होते हैं, बह सम्यग् दर्शन हैं। इसकी उत्पत्ति का कारण हैं— दर्शन-मोहनीय कर्म का क्षय, क्षयोपभम अथवा उपग्रम। इसका लक्षण है — अर्हतों द्वारा निरूपित जीव, अजीव आदि तत्त्वों में रुचि।

मिच्छत्तमयसमूहं सम्मत्तं जं च तदुवगारिम्म । बट्टइ परसिद्धंतो तो तस्स तओ ससिद्धंतो ॥ (विभा ९४४) एकान्त क्षणिकत्व, एकान्त नित्यत्व आदि मिण्यात्व मतों का समूह सम्यक्त्व है यदि वह 'स्यात्' पद से युक्त है। परसिद्धांत स्वसिद्धांत का उपकारी होता है, इसलिए सम्यक्त्वी के लिए वह स्वसिद्धांत ही है क्योंकि परसिद्धांत की व्यावृत्ति से स्वसिद्धांत की सिद्धि होती है, उसके विसंवादी निरूपण को देख अपने सिद्धांत में स्थिरता होती है।

### हायों का बृष्टांत

जमणेगधम्मणो नत्थुणो तदंसे च सन्वपडिवती। अंधन्व गयावयवे तो मिच्छिहिष्टिणो वीसु॥ जं पुण सम्मत्तपण्जायवत्थुगमग ति समुदिया तेणं। सम्मत्तं चक्खुमओ सन्वगयावयवगहणे व्व॥ (विभा २२६९,२२७०)

हाथी के एक-एक अवयव को सम्पूर्ण हाथी समभने बाले चक्षुहीन व्यक्तियों की भांति जो अनन्तधर्मात्मक बस्तु के केवल एक धर्म में समस्त वस्तु की प्रतिपत्ति मानता है, वह मिण्यादृष्टि कहलाता है।

हाथी के समस्त अवयवों के समुदाय की हाथी समझने वाले चक्षुष्मान् की तरह वस्तु के समस्त पर्यायों के समुदाय की पूर्णवस्तु मानने वाला सम्यम्दृष्टि होता है।

एगं जाणं सब्बं जाणइ सब्बं च जाणभेगं ति । इय सब्बमयं सब्बं सम्महिद्दिस्स जंबत्थुं।। (विभा ३२०)

एक वस्तु को जानने वाला सब वस्तुओं को जानता है और सब वस्तुओं को जानने वाला एक वस्तु को जानता है, क्योंकि सब वस्तुएं सर्वमय होती हैं। यद्यपि सम्यग्दृष्टि व्यक्ति (अकेवली अवस्था में) सब नहीं जानता, पर वह इस पर श्रद्धा करता है कि 'सर्व सर्वमय है।'

एगं पि असद्दहओं जंदव्वं पज्जवं च मिच्छत्तं।''' (विभा २७५२)

जो किसी एक तत्त्व, द्रव्य या पर्याय पर भी अश्रद्धा करता है, वह भी मिच्यात्वी कहलाता है।

अवश्यं हि स कश्चिदात्मनः परिणामोऽस्ति येन सत्यपि जोवादिस्वरूपाववोधे कस्यचिदेव सम्यक् प्रतिपत्ति-भैवति न पुनः सर्वस्य । (उशावृप प्र६३) सम्यक्त्व निश्चित ही आत्मा का एक ऐसा परिणाम है जिससे जीव आदि के स्वरूप का अवबोध होने पर भी किसी-किसी को ही उसकी सम्यक् प्रतिपत्ति होती है, सबको नहीं।

### ३. सम्यक्त्व के पर्यायवाची

सम्महिट्ठि अमोहो सोही सब्भावदंसणं बोही। अविवयज्ञओ सुदिद्वित्ति एवमाई निरुत्ताई।। (आवनि ५६१)

सम्यक्तव के सात पर्यायवाची हैं -

- १. सम्यग्दृष्टि -- अविपरीत प्रशस्त दृष्टि ।
- २. अमोह अवितथ आग्रह।
- ३. शोधि मिथ्यात्व का अपनयन ।
- ४. सद्भावदर्शन -- जिनप्रवचन की उपलब्धि ।
- ५. बोधि परमार्थका बोध।
- ६. अविपर्यय ---तत्त्व का निश्चय ।
- ७. सुद्धि---प्रशस्त दृष्टि ।

### ४. सम्यक्तव के प्रकार

सम्मत्तपरिग्गहियं सम्मसुयं, तं च पंचहा सम्मं। उनसमियं सासाणं खयसमजं वेययं खद्यं।। (विभा ५२८)

सम्यक्तव के पांच प्रकार हैं—

- १. औपशमिक
- २. सास्वादन
- ३. क्षायोपशमिक
- ४. वेदक
- ५. क्षायिक ।

## ५. औपशमिक सम्यक्त्व

खीणिम्म उइण्णिम्म य अणुइज्जंते य सेसिमच्छते। अंतोमुहुत्तमेत्तं उवसमसम्मं लहइ जीवो।। (विभा ५३०)

उदयाविका में प्राप्त मिध्यात्व मोह के क्षय तथा अनुदीर्ण अवशिष्ट मोहकर्म के उपशमन से अन्तर्मृहूर्त्त अविध वाला उपशम सम्यक्तव प्राप्त होता है।

उवसामगसेढिगयस्स होइ उवसामियं तु सम्मत्तं। जो वा अकयतिपुंजो अखवियमिन्छो लहइ सम्मं॥ (विभा ५२९)

उपशम श्रेणि में आरूढ व्यक्ति के दर्शन सप्तक की प्रकृतियों का उपशम होने पर औपशमिक सम्यक्ति होता है। अथवा जो तीन पुंज (शुद्ध, मिश्र, अशुद्ध) नहीं बनाता, जिसका मिथ्यात्व क्षीण नहीं होता, उसके औपशमिक सम्यक्तव होता है।

उपशम श्रेणी: मोह उपशम की प्रक्रिया।

(द्र. गुणस्थान)

औपशमिक भाव।

(इ. भाव)

प्रथम बार औपशमिक सम्यक्तव ""

(द्र. करण)

### ६. सास्वादन सम्यक्त्व

उवसमसम्मताओ चयओ मिच्छं अपावमाणस्स । सासायणसम्मत्तं तयंतरालम्मि छावलियं ॥ इहान्तरकरणे औपश्वमिकसम्यक्त्वाद्धायां जघन्यतः समयशेषायां, उत्कृष्टतस्तु षडावलिकावशेषायां वर्तमानस्य कस्यचिदनन्तानुबन्धिकषायोदयो भवति । अतस्तेन कषायो-दयेनौपश्रमिकसम्यक्त्वाच्च्यवमानस्य मिथ्यात्वमद्याप्य-प्राप्नुवतोऽत्रान्तरे जघन्यतः समयं, उत्कृष्टतस्तु षडावलिका सास्वादनसम्यक्त्वम् ।

(विभा ५३१ मवृष्ट २४२)

सम्यक्तवप्राप्ति की प्रक्रिया में अन्तरकरण में औप-शमिक सम्यक्त्व प्राप्त होता है। उसका कालमान अन्त-मूंहूर्त्त है। जब उस काल का जघन्यत: एक समय अथवा उत्कृष्टतः छह आविलका जितना काल शेष रहता है, उस समय जिस जीव के अनंतानुबंधी कवाय का उदय हो जाता है, वह औपशमिक सम्यक्त्व से च्युत हो जाता है, किन्तु जब तक मिथ्यात्व को प्राप्त नहीं होता, तब तक उसके सास्वादन सम्यक्त्व होता है। इसका कालमान जघन्यत एक समय, उत्कृष्टत: छह आविलका है।

द्वित्रिच्सुरिन्द्रियास्तु करणापर्याप्तावस्थायां पूर्वभवा-यातं सास्वादनसम्यक्त्वम् । (आवमवृष ३९)

द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय जीवों के अपर्याप्त अवस्था में पूर्वभव से आयातित सास्वादन सम्यक्त्व होता है।

सास्वादन गुणस्थान (द्र. गुणस्थान)

## ७. क्षायोपशमिक सम्यक्त्व

दंसणमोहस्स खवोवसमेण अणंताणुवंधिअणुदए मिच्छत्तस्स सञ्बद्यातिफहुगाण उदयक्खते तेषामेव सदुवसमे सम्मत्तमोहणीयस्स उदये। (आवन् १ पृ ९७)

दर्शनमोह का क्षयोपशम होने पर क्षायोपशमिक सम्यक्त्व होता है। अनन्तानुबन्धीचतुष्क का अनुदय, उदयप्राप्त मिथ्यात्व के सर्वघाति स्पर्धकों का क्षय तथा विद्यमान (अन्तर्मृहूर्त्त के बाद उदय में आने वाले) स्पर्धकों का उपशम होने पर क्षयोपशम सम्यक्त्व होता है। इसमें सम्यक्त्व मोहनीय का उदय रहता है।

मिच्छतं जमुइण्ण तं खीणं अणुइयं य उवसंतं। मीसीभावपरिणयं वेहज्जंतं ख्लोवसमं।। (विभा ५३२)

उदीणं निष्यात्व का क्षय और अनुदीणं निष्यात्व का उपणम—दोनों का निश्रण चलता रहता है, इस निश्रीभाव परिणत अवस्था का वेदन करना क्षयोपणम सम्यक्तव है।

यदुरीणंमुदयमागतं मिध्यात्वं तद् विपाकोदयेन वेदितत्वात् क्षीणं निर्जीणं, यच्च शेषं सत्तायामनुदयागतं वर्तते तदुपशान्तम्। उपशान्तं नाम विष्कम्भितोदयमपनीतमिध्यास्वभावं च शेषमिध्यात्वं, मिध्यात्व-मिश्रपुञ्जावाश्रित्य विष्कम्भितोदयं, शुद्धपुञ्जमाश्रित्य पुनरपनीतमिध्यास्वभावमित्यर्थः। तस्य विपाकेन साक्षादनुभूयमानत्वादिति। अपनीतिमिध्यास्वभावत्वात् स्वरूपेणऽनुदयात्
तस्याऽप्यनुदीणंतोपचारः क्रियते। अनुदीणंत्वमशुद्धमिश्रपुञ्जद्वयरूपस्य मिध्यात्वस्यैव योज्यते, न तु सम्यक्त्वस्य,
तस्यापनीतिमिध्यास्वभावत्वलक्षणमुपशान्तत्वमेव योज्यते।
 "शुद्धपुञ्जलक्षणं मिध्यात्वमिष क्षयोपश्रमाभ्यां निर्वृत्तत्वात् क्षायोपशमिकं सम्यक्त्वमुच्यते। शोधिता हि मिध्यात्वपुद्गला अतिस्वच्छवस्त्रमिव दृष्टेर्यथावस्थिततत्त्वरुच्यध्यवसायरूपस्य सम्यक्त्वस्याऽऽवारका न भवन्ति।

(विभामवृ १ पृ २४३)

क्षायोपशमिक सम्यक्त्व का अर्थ है उदीर्ण मिथ्यात्व का विपाकोदय में वेदन कर उसे क्षीण कर देना तथा शेष अनुदीर्ण मिथ्यात्व का उपशम करना। यहां उपशम दो रूप वाला है --

- १. मिथ्यात्व, मिश्र और सम्यक्त दर्शनमोह के इन तीन पुंजों में से प्रथम दो पुंजों के उदय का विष्कंभित होना।
- २. सम्यक्त्वमोह के पुंज का शुद्ध (मिथ्या स्वभाव से रहित) होना।

यद्यपि इसमें सम्यक्त्वमोह का मन्द विपाकोदय रहता है, किन्तु वह स्वरूप से इस सम्यक्त्व में बाधक नहीं बनता, इसलिए उसकी उपचार से अनुदीर्ण कहा गया है। अथवा ऐसा भी कहा जा सकता है कि अशुद्ध और मिश्र पुंज व'ला मिथ्यात्व अनुदीर्ण तथा शुद्ध पुंज वाला मिथ्यात्व उपशांत रहता है !

उदीर्ण मिथ्यात्व का क्षय और अनुदीर्ण मिथ्यात्व का उपणम—इन दो भावों के मिश्रण में परिणत गुढ़ पूंज लक्षण वाले मिथ्यात्व का वेदन होता है, यही क्षायोप-शमिक सम्यक्त्व है। क्षय और उपशम से निर्वेतित मिथ्यात्व को ही उपचार से सम्यक्त्व कहा गया है। क्योंकि शोधित मिथ्यात्व के पुद्गल तत्त्वहन्नि रूप सम्यक्त्व के आवारक नहीं होते।

### कोद्रव का दृष्टांत

अपुरुवेण तिपूंजं मिच्छतं कुणइ कोद्दवोवमया । अनियट्टीकरणेण उ सो सम्महंसणं लहइ ॥ (विभा १२१८)

जैसे कोद्रव धान्य के णोधन के आधार पर तीन पुंज किए जाते हैं - शुद्ध, अर्धशुद्ध और अविशुद्ध । उसी प्रकार जीव अपूर्वकरण के द्वारा मिध्यात्व का शोधन कर उसके तीन पुंज करता है । अनिवृत्तिकरण के द्वारा जीव इस शुद्धपुंज को प्राप्त होकर सम्यक्दर्शन प्राप्त कर लेता है ।

वेएइ संतकम्मं खओवसमिएसु नाणुभावं सो।""

स क्षयोपशमावस्थकषायवाञ्जीवः क्षायोपशमि-केष्वनन्तानुबन्ध्यादिषु तत्संबन्धि सत्कर्माऽनुभवति— प्रदेशकर्म वेदयति, न विपाकतस्तु तान् वेदयति । (विभा १२९३ मवृ पृ ४८५)

क्षयोपणम सम्यक्त्व में अनंतानुबन्धी कथाय का प्रदेशोदय के रूप में वेदन होता है, विपाकीदय के रूप में वेदन नहीं होता।

संजीयणाइयाणं नणूदयो संजयस्स पिडसिद्धो । सच्चिमिह सोऽणुभावं पडुच्च न पएसकम्मं तु ॥ (विभा १२९४)

संयमी के अनेतानुबंधी कषाय आदि का उदय नहीं रहता। यह निषेध विपाकोदय की अपेक्षा से है, प्रदेशोदय का प्रतिषेध नहीं है।

### अनन्तानुबन्धी कथाय सम्यक्त्व का बाधक नहीं

किह दंसणाइघाओं न होइ संजोयणाइ वेदयओ।
मंदाणुभावयाए जहाणुभाविम्म वि कहिचि।।
निच्चोदिन्नंपि जहा सयलचंडण्णाणियो तदावरणं।
न विघाइ मंदयाए पएसकम्मं तहा नेयं।।
(विभा १२९७,१२९८)

जैसे मितज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान और मनःपर्यय-ज्ञान के आवारक कर्मों का मंद विपाकोदय रहता है, किंतु मद अनुभाव के कारण वह विपाकोदय मितज्ञान अदि में बाधक नहीं बनता, वैसे ही झायोपशमिक सम्यक्त्व में अनंतानुबंधी कषाय का प्रदेशोदय रहता है, किन्तु वह उस सम्यक्त्व में बाधक नहीं बनता।

### द. वेदक सम्यक्त्व

वेययसम्मत्तं पुण सञ्बोइयचरमपोग्गलावत्थं । .... (विभा ५३३)

जब दर्शनसप्तक की प्रकृतियां प्राय: क्षीण हो जाती हैं और सम्यक्ष्त्वमोह के चरम पृद्गलों का वेदन होता है, तब वेदक सम्यक्त्व प्राप्त होता है।

### ६. क्षायिक सम्बक्त्व

····खीणे दंसणमोहे तिबिहम्मि वि खाइयं होइ। (विभा ५३३)

अनन्तानुबन्धिकषाय चतुष्टय के क्षीण होने के अनन्तर मिथ्यात्व मोहनीय, मिश्र मोहनीय और सम्यक्त्व मोहनीय के क्षीण होने पर क्षायिक सम्यक्त्व प्राप्त होता है।

निव्वलियमयण कोइवरूवं मिच्छतमेव सम्मत्तं।
खीणं न उ जो भावो सद्दृणालक्खणो तस्स ॥
सो तस्स विसुद्धयरो जायइ, सम्मत्तपोग्गलबखयओ।
दिद्धि व्व सण्हसुद्धश्भपडलिवगमे मणूसस्स ॥
जह सुद्धजलाणुगयं वत्य सुद्धं जलक्खए मृतरं।
सम्मत्त सुद्धपोग्गलपरिक्खए दंसणं पेवं॥
(विभा १३१९-१३२१)

सम्यक्तव मोह की कर्मप्रकृति के क्षीण होने पर मिध्यात्व ही क्षीण होता है न कि तत्त्वश्रद्धान रूप सम्यक्तव । शोधित मदन कोद्रव की तरह शोधित मिध्यात्व पुद्गलों को ही यहां उपचार से सम्यक्त्व कहा गया है। इन सम्यक्त्वपुद्गलों के क्षीण होने पर जीव का श्रद्धानरूप भाव विशुद्धतर होता है। जैसे कि श्लक्षण शुद्ध अभ्रपटल के छंट जाने पर मनुष्य आकाश को स्पष्टता से देख पाता है।

जैसे साफ धोया हुआ गीला वस्त्र सूख जाने पर पूर्ण निर्मल हो जाता है, वैसे ही सम्यक्तवमोह के पुद्गल क्षीण हो जाने पर सम्यक्त्व निर्मल होता है।

सेसन्नाणावगमे सुद्धयरं केवलं जहा नाणं। तह खाइयसम्मत्तं खओवसमसम्मविगमम्मि॥ (विभा १३२२)

जैसे चार ज्ञानों का अपगम होने पर शुद्ध केवलज्ञान प्रकट होता है, वैसे ही क्षयोपशम सम्यवत्व के दूर होने पर क्षायिक सम्यक्त्व प्राप्त होता है।

### अग्नि का दृष्टांत

खीणा निव्वाय हुयासणो व छारपिहिय व्व उवसंता । दरविज्ञायविहाडियजलणोवम्मा खओवसमा । (विभा १२४६)

बुक्ती हुई अग्नि के समान क्षीण कथाय, राख से ढकी अग्नि के समान उपशांत कथाय और आधी बुक्ती हुई तथा खंडित अग्नि के समान क्षयोपश्रम कथाय है।

# २०. सम्यक्त्व के प्रकार: अभिगम आदि बो प्रकार का सम्यक्तव

सम्मत्तं दुविहं — अभिगमसमत्तं निसग्गसम्मत्तं च । (आवच् २ पृ १३४)

सम्यक्त्व के दो प्रकार हैं — अभिगम सम्यक्त्व और निसर्ग सम्यक्त्व।

### इस प्रकार का सम्यक्त्य

निसम्गुवएसरुई, आणारुइ सुत्तवीयरुइमेव। अभिगमवित्थाररुई, किरियासंखेवधम्मरुई।। (उ २८।१६)

रुचि (सम्यक्तत्र) के दस प्रकार हैं — निसर्गरुचि, उपदेशरुचि, आज्ञारुचि, सूत्ररुचि, बीजरुचि, अभिगमरुचि, विस्ताररुचि, कियारुचि, संक्षेपरुचि और धर्मरुचि।

### निसगंदिच

भूयत्थेणाहिगया, जीवाजीवा य पुण्णपावं च ।
सहसम्मुइमासवसंवरो य, रोएइ उ निसम्गो ॥
जो जिणदिट्ठे भावे चउन्विहे सद्हाइ सयमेव ।
एमेव नम्नह त्ति य निसम्मक्ष्इ ति नायन्वो ॥
(उ २८।१७-१८)
जो परोपदेश के बिना जातिस्मृति, प्रतिभा आदि के

द्वारा जीव, अजीव, पुण्य, पाप, आस्रव, संवर आदि तत्त्वों को भूतार्थ —यथार्थ मानता है और उन पर श्रद्धा करता है, वह निसर्गेश्चि है।

जो जिनेन्द्र द्वारा दृष्ट तथा द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव से विभेषित पदार्थों पर स्वयं ही—'यह ऐसा ही है, अन्यया नहीं हैं'—ऐसी श्रद्धा रखता है, उसे निसर्ग-रुचि कहते हैं।

निसम्मो नाम सभावो, जथा सावमपूत्तनत्त्याणं कुलपरंपरागतं निसम्मसम्मतं भवति, जहा वा सयंभुरमण-मच्छाण पडिमासंठिताणि साहुसंठिताणि य पउमाणि मच्छए वा दट्ठूणं कम्माणं खऔवसमेणं निसम्मसम्मत्तं भवति । (आवचू २ पृ १३४)

निसर्ग का अर्थ है— स्वभाव। जैसे श्रावक के पुत्रों तथा पीत्रों को जो कुलपरंपरागत सम्यक्त्व प्राप्त होता है, वह निसर्ग सम्यक्त्व कहलाता है। अथवा जैसे स्वयं-भूरमण समुद्र में रहने वाले मत्स्यों को प्रतिमा के आकार वाले तथा साधु के संस्थान वाले पद्यों को देखकर तद्-आवरणीय कर्मों का क्षयोपणम होने पर नैसर्गिक सम्यक्तव प्राप्त होता है।

### उपदेशरुचि

एए चेव उभावे, उबइट्ठें जो परेण सद्हई। छउमत्थेण जिणेण व उबएसरुइ ति नायव्वी।। (उ २८।१९)

जो दूसरों — छदास्थ या केवली के द्वारा उपदेश प्राप्त कर इन भावों पर श्रद्धा करता है, वह उपदेश-रुचि वाला है।

### आज्ञारुचि

रागो दोसो मोहो, अण्णाणं जस्स अवगयं होइ । आणाए रोयंतो, सो खलु आणारुई नाम ।। (उ २८।२०)

जो व्यक्ति राग, द्वेष, मोह और अज्ञान के दूर हो जाने पर वीतराग की आज्ञा में रुचि रखता है, वह आज्ञारुचि है।

# सूत्ररचि

जो सुत्तमहिज्जन्तो, सुएण ओगाहई उ सम्मत्तं। अंगेण बाहिरेण व, सो सुत्तरु ति नायव्यो ॥ (उ २८।२१)

जो अंग प्रविष्ट या अंग-बाह्य सुत्रों को पढ़ता हुआ

उनके द्वारा सम्यक्त्व पाता है, वह सूत्रक्रि है। **बीक्रद**ि

एगेण अणेगाइं, पयाइं जो पसरई उ सम्मत्तं। उदए व्व तेल्लबिंदू, सो बीयरुइ ति नायव्वो ॥ (उ २८।२२)

पानी में डाने हुए तेल की बूंद की तरह जो सम्यवस्य एक पद (तत्त्व) से अनेक पदों में फैलता है. उसे बीजरुचि कहते हैं।

### अभिगमरुचि

सो होइ अभिगमहर्इ, सुयनाणं जेण अत्यक्षो दिट्ठं। एककारस अगाइं पइण्णगं दिद्विनाओ य।। (उ २८।२३)

जिसे ग्यारह अंग, प्रकीर्णक और दृष्टिवाद आदि श्रुतज्ञान अर्थ सहित प्राप्त है, वह अभिगमरुचि है।

जीवाजीवपुण्णपावासवसंवरिनज्जरबंधमोक्खेसु परि-च्छित्तनवपदत्थाभिगमपच्चइयं अभिगमसंमत्तं ।

(आवचू २ पृ १३४)

जीव, अजीव, पुण्यः पाप, आश्रवः, संदरः, निर्जराः, बंध और मोक्ष — इन नौ तत्त्वों को जानकर उनके वस्तित्व के प्रति आस्थावान् होना अभिगम सम्यक्त्व है।

### विस्ताररुचि

दन्वाण सन्त्रभावा, सन्त्रपमाणेहि जस्स उवलद्धा । सन्त्राहि नयिवहीहि य, वित्यारम्ब त्ति नायन्त्रो ॥ (उ २८।२४)

जिसे द्रव्यों के सब भाव सभी प्रमाणों ओर सभी नय-विधियों से उपलब्ध हैं, वह विस्ताररुचि है।

### क्रिया रुचि

दंसणनाणचरित्ते, तवविणए सच्चसिम्द्रगुत्तीसु । जो किरियाभावरुई, सो खलु किरियारुई नाम ॥ (उ २८।२४)

दर्शन, ज्ञान, चारित्र, तप, विनय, सत्य, समिति, गुप्ति आदि क्रियाओं में जिसकी वास्तविक रुचि है, वह क्रियारुचि है।

#### संक्षेपरुचि

अणभिग्गहियकुदिद्वी, संखेवरुइ ति होइ नायव्यो । अविसारओ पवयणे, अणभिग्गहिओ य सेसेसु ॥ (उ २८।२६)

जिसमें कुद्धि (एकांतवाद) की पकड़ नहीं है, उसे

संक्षेपदिचि जानना चाहिए। वह जिन-प्रवचन में विशारद नहीं होता और अन्य दर्शनों का भी जानकार नहीं होता।

### धर्मदिव

जो अत्थिकायधम्मं सुयधम्मं खलु चरित्तधम्मं च। सद्दहद्द जिणाभिहियं, सो धम्मरु ति नायव्वो।। (उ २८।२७)

जो जिन-प्ररूपित अस्तिकाय-धर्म, श्रुत-धर्म और चारित्र-धर्म में श्रद्धा रखता है उसे धर्मरुचि जानना चाहिए।

## ११. कारक-रोचक-दीपक सम्यक्त्व

सम्मत्तसामाइयं — कारनं रोचगं दीवगं। कारनं जथा साधूणं। रोचगं सेणियादीणं। दीवनं अभवसिद्धियस्स, मिच्छदिहिस्स वा भवसिद्धियस्स। अभवसिद्धियस्स कहं? सो एक्कारस अंगाइं पढति न य सद्दहति, धम्मं च कहेति, एयं दीवनं। (आवचू १ पृ ४३६)

यस्मिन् सम्यक्त्वे सित सदनुष्ठानं श्रद्धत्ते सम्यक् करोति सदनुष्ठानिमिति कारकं, यत्तु सदनुष्ठानं रोचयत्येव केवलं न पुनः कारयति तत् रोचकं, यत् स्वयं तत्त्वश्रद्धान-हीन एव मिथ्यादृष्टिः परस्य धम्मेकथादिभिस्तत्त्वश्रद्धानं दीपयति— उत्पादयति तस्य परिणाम-विशेषः कारणे कार्योपचारात् सम्यक्त्वं दीपकमुच्यते ।

(आवमवृ प ४३४)

सम्यक्त्व के तीन प्रकार हैं—

- १. कारक सम्यक्त्व इस सम्यक्त्व के होने पर व्यक्ति सम्यक् आचरण करता है। जैसे साधु।
- रोचक सम्यक्त्व इस सम्यक्त्व के होने पर व्यक्ति सदनुष्ठान में केवल रुचि रखता है, क्रिया नहीं करता। जैसे— सम्राट् श्रेणिक आदि।
- ३. दीपक सम्पक्त्व इसका शाब्दिक अर्थ है सम्यक्त्व को दीप्त करना । तत्त्वश्रद्धा से शून्य मिध्यादृष्टि व्यक्ति भी धर्मकथा आदि के द्वारा दूसरों में तत्त्व~ श्रद्धा उत्पन्न कर देता है। कारण में कार्य का उपचार कर उसके इस उदीपन के परिणाम विशेष को दीपक सम्पक्त्व कहा गया है। अभव्य और मिध्यादृष्टि भव्य के यह सम्यक्त्व होता है। अभव्य व्यक्ति भी आचार आदि ग्यारह अंग पढ़ सकता है, किन्तु उन पर श्रद्धा नहीं करता।

### १२. सम्यक्त्व के लक्षण

सम्मत्ते पसत्यसम्मत्तमोहणीयकम्माणुवेयणोवसम-खयसमुत्ये पसमसंवेगादिलिंगे सुभे आयपरिणामे पण्णते । (आवच् २ पृ २७४)

प्रशमसंवेगनिर्वेदानुकम्पास्तिक्याभिव्यक्तिलक्षणः । (आवहाक् २ पृ ६८)

आत्मा का वह शुभ परिणाम क्षायोपश्वमिक सम्यक्तव है, जो मिथ्यात्वमोह और मिश्रमोह के क्षयोपश्वम से उत्पन्न होता है। इसमें प्रशस्त सम्यक्तव मोहनीय कर्म का अनुवेदन होता है।

इसके पांच लक्षण हैं—
प्रशम - क्रोध आदि कषायों की शांति।
संवेग—मोक्ष की अभिलाषा।
निवेंद्रः संसार से विरति।
अनुकम्पाः --प्राणिमात्र के प्रति दयाभाव।
आस्तिक्यः -- आत्मा, कर्म आदि में विश्वास।
परमत्वसंथवो वा सुदिटुपरमत्यसेवणा वा वि।
वावन्नकुदंसणवज्जणा य सम्मत्तसदृहणा।।
(उ २८।२८)

परमार्थ का परिचय, परमार्धद्रष्टाओं की सेवा, व्यापन्त दर्शनी (सम्यक्त्व से शून्य) और कुदर्शनी व्यक्तियों का वर्जन, यह सम्यक्त्व का श्रद्धान है।

### संवेग के परिणाम

संवेगेणं अणुत्तरं धम्मसद्धं जणयइ । अणुत्तराए धम्म-सद्धाए संवेगं हन्त्रमागच्छइ, अणंताणुबंधिकोहमाणमाया-लोभे खवेइ, कम्मं न बंधइ । तप्पच्चइयं च णं मिच्छत्त-विसोहि काऊण दंसणाराहए भवइ । दंसणविसोहीए य णं विसुद्धाए अत्येगइए तेणेव भवग्गहणेणं सिज्भइ । सोहीए य णं विसुद्धाए तच्चं पुणो भवग्गहणं नाइक्कमइ ।

(उ २९।२)

संवेग (मोक्ष की अभिलाषा) से जीव अनुत्तर धर्म-श्रद्धा को प्राप्त होता है। अनुत्तर धर्म-श्रद्धा से तीव संवेग को प्राप्त करता है। अनन्तानुबन्धी कोध, मान, माया और लोभ का क्षय करता है। नये कर्मों का संग्रह नहीं करता: कषाय के क्षीण होने से प्रकट होने वाली मिध्यात्व-विशुद्धि कर दर्शन (सम्यक् श्रद्धान) की आरा-धना करता है। दर्शनविशोधि के विशुद्ध होने पर कई एक जीव उसी जन्म से सिद्ध हो जाते हैं और कुछ उसके विशुद्ध होने पर तीसरे जन्म का अतिक्रमण नहीं करते—उसमें अवश्य ही सिद्ध हो जाते हैं।

### निर्वेद के परिणाम

निन्नेएणं दिव्यमाणुसतेरिच्छिएसु कामभोगेसु निन्नेयं हव्यमागच्छइ, सव्यविसएसु विरज्जइ । सव्यविसएसु विरज्जमाणे आरंभपरिच्चायं करेइ। आरंभपरिच्चायं करेमाणे संसारममां वोच्छिदइ, सिद्धिमग्गे पडिवन्ने य भवइ। (उ २९।३)

निर्वेद (भव-वैराग्य) से जीव देव, मनुष्य और तियंच संबंधी कामभोगों में तीव्र ग्लानि को प्राप्त होता है, सब विषयों से विरक्त हो जाता है। सब विषयों से विरक्त होता हुआ वह आरम्भ और परिग्रह का परित्याग करता है। आरम्भ का परित्याग करता हुआ संसारमार्ग का विच्छेद करता है और सिद्धिमार्ग को प्राप्त करता है।

## १३. सम्यक्त्व के आचार

निस्संकिय निक्कंखिय निव्वितिगिच्छा अमूढिदिही य । उववूह थिरीकरणे वच्छल्ल पभावणे अहु ॥ (उ २८।३१)

शिङ्कतं — देशसर्वशङ्कात्मकं तस्याभावो निःशङ्कितम्।
कांक्षितं —युक्तियुक्तत्वादिंहसाद्यभिधायित्वाच्च शाक्योलूकादिदर्शनान्यपि सुन्दराण्येवेत्यन्यान्यदर्शनग्रहात्मकं
तदभावो निष्काङ्क्षितम्। विचिकित्सा - फलं प्रति
सन्देहो यथा - किमियतः क्लेशस्य फलं स्यादुत नेति ?
किममी यतयो मलदिग्धदेहाः ? प्रासुकजलस्नाने हि क
इव दोषः स्यादित्यादिका निन्दा तदभावो निविचिकित्सं
निविज्युष्सं वा।

अमूढा ऋदिमत्कुतीथिकदर्शनेष्यनवगीतमेवास्मद्दर्शन-मिति मोहविरहिता सा चासौ दृष्टिश्च बुद्धिरूपा अमूढ-दृष्टः । उपबृंहणमुपबृंहा---दर्शनादिगुणान्वितानां मुलब्ध-जन्मानो यूयं युक्तं च भवादृशामिदमित्यादिवचोभिस्तत्तद्-गुणपरिवर्द्धनम् । स्थिरीकरणं च - अभ्युपगमधर्मानुक्ठानं प्रति विषीदतां स्थैर्यापादनम् । वात्सत्यं साधमिकजनस्य भक्तपानादिनोचितप्रतिपत्तिकरणम् । प्रभावना - स्वती-थॉन्नतिहेतुचेष्टासु प्रवर्त्तनात्मिका ! (उशावृ प ५६७)

सम्यक्तव के आठ आचार हैं-

१. नि:शंकित - शंका का अर्थ है ---संदेह । जिनभाषित

सम्यक्त्व : आयुर्वधः'''

तत्त्व के प्रति अंशतः या सर्वतः संदेह न होना नि शंकित (सम्यक्त्व का प्रथम अंग) है।

- २. निष्काक्षित बौद्ध, वैशेषिक आदि दर्शन भी युक्ति युक्त हैं, अहिंसा के व्याख्याता हैं, इसलिए ये भी सुन्दर हैं इस प्रकार अन्यान्य दर्शनों के अभिमत को ग्रहण करने की इच्छा कांक्षा है और उसका अभाव निष्कांक्षा है।
- ३. निर्विचिकित्सा विचिकित्सा के दो अर्थ हैं १. धर्म के फल में संदेह, जैसे — इस कष्टमधी साधना का फल होगा या नहीं ?
  - २. जुगुप्सा, निन्दा इन मुनियों के शरीर पर मैल क्यों है ? प्रामुक जलस्नान में क्या दोष है ? इस प्रकार धर्मफल में सन्देह न करना और मैल आदि से घृणान करना निर्विचिकित्सा है।
- ४. अमूढदृष्टि ऋदि संपन्न कुतीियकों को देखकर भी जिसकी बुद्धि मूढ/विपर्यस्त नहीं होती, वह अमूढ-दृष्टि है।
- प्र. उपबृंहण जो दर्शन आदि गुणों से संपन्न हैं उन व्यक्तियों के गुणों का उपबृंहण — संवर्धन या संकीर्तन करते हुए कहना — आपका जन्म सुलब्ब है। आप जैसे व्यक्तियों के लिए यह उचित है, यह उपबृंहण है।
- ६. स्थिरीकरण धर्ममार्ग से विचलित हो रहे व्यक्तियों को पुन: स्थिर करना स्थिरीकरण है।
- जात्सल्य सार्धीमक व्यक्तियों को यथायोग्य आहार,
   वस्त्र, पानी आदि देना, गुरु, ग्लान तथा शिक्ष साधुओं की विशेष सेवा करना वात्सल्य है।
- प्रभावना --तीर्थ की उन्नित में हेतुभूत चेष्टा करना
   प्रभावना है।

# १४. सम्यक्त्य के अतिचार

सम्मत्तस्स ः इमे पंच अद्यारा जाणियव्वा ः तं जहा संका कंखा वितिगिच्छा परपासंडपसंसा, पर-पासंडसंघवो । (आवहावृ २ पृ २१४) सम्यक्तव के पांच अतिचार हैं—

- १. शंका -- लक्ष्य के प्रति संदेह ।
- २. कांक्षा लक्ष्य के विषरीत दृष्टिकोण के प्रति अनुरक्ति ।

- विचिकित्सा लक्ष्यपूर्ति के साधनों के प्रति संशय-शीलता।
- ४. परपाषण्डप्रशंसा—लक्ष्य के प्रतिकूल चलने वालों की प्रशंसा ।
- परपाषण्डसंस्तव---लक्ष्य के प्रतिकृल चलने वालों का परिचय ।

# १५. सम्यक्त्व : आयुबंध और गति

सम्महिट्ठी जीवो विमाणवज्जं ण बंधए आउँ। जइवि ण सम्मलजढो अहव ण बद्धाउओ पुन्ति ।। (दहानु प ११३)

सम्यक्दृष्टि जीव यदि सम्यक्तव से च्युत न हुआ हो अथवा पूर्वबद्धायु न हो तो वह बैमानिक देव के सिवाय अन्य आयुष्य का बंध नहीं करता।

विराधितसम्यक्तवो हि षष्ठपृथ्वी यावद् गृहीतेनाऽपि सम्यक्तवेन सैद्धान्तिकमतेन कश्चिदुत्पद्यते । कार्मम्रन्थिक-मतेन तु वैमानिकदेवेभ्योऽन्यत्र तिर्यं मनुष्यो वान्तेनैव क्षायोपशिमकसम्यक्तवेनोत्पद्यते, न गृहीतेन । सन्तमपृष्यिव्या पुनक्भयमतेनाऽपि वान्तेनैव तेनोपजायते ।

(विभामव् १ पृ २०६)

सम्यक्त्व की विराधना करने वाला कोई जीव छठी नरकशूमि तक सम्यक्त्व लेकर भी जा सकता है— यह सैंडांतिक मान्यता है। कमंग्रन्थ के अभिमत में वैमानिक देवों को छोड़कर तिर्यंच और मनुष्य क्षयोपशम सम्यक्त्व के वान्त होने पर ही छठी नरक भूमि तक उत्पन्न हो सकते हैं, सम्यक्त्व को साथ लेकर वे वहां उत्पन्न नहीं हो सकते। सातवीं नरक में वान्त सम्यक्त्वी ही जा सकते हैं – यह उभयमत सम्मत है।

कोऽपि सम्यग्दृष्टिः श्रुतज्ञानी पूर्वं नरके बद्धायुष्कः पश्चाद् विराधितात्यक्तसम्यक्तवः षण्ठपृथिव्यामिलिकागत्या समुत्पद्यमानो लोकस्य पञ्च चतुर्दशभागान् स्पृशितः।

(विभामवृ २ पृ १७४, १७४)

जो सम्यग्दृष्टि श्रृतज्ञानी नरक आयुष्य का बंध करने के पश्चात् सम्यक्त्व प्राप्त करता है, वह सम्यक्त्व की विराधना कर सम्यक्त्व सहित जब इलिका गित से छठी नरकभूमि में उत्पन्न होता है, तब वह चौदह रज्जु वाले लोकाकाण के पांच रज्जु-प्रमाण भाग का स्पर्ध करता है। आगमणं पि निसिद्धं चरिमाउ एइ जं तिरिक्खेसु । सुरनारमा य सम्महिट्ठी जं एंति मणुएसु ॥

'सत्तममहिनेरइया तेऊवाऊअणंतरुव्वट्टा, न य पावे माणुस्सं।' सुरनारकाण्च सम्यवत्वसहिता यस्माद् मनुष्येष्वे-वाऽऽयाग्ति, अतः सामध्यात् तिर्येग्गतिगामिनः सप्तम-पृथ्वीनारका मिथ्यात्वसहिता एवाऽऽगछन्ति।

(विभा ४३१ मवृ पृ २०८)

सातवीं पृथ्वी के नैरियक गृहीतसम्यक्ति के रूप में उद्वृत नहीं होते, इसलिए वे मनुष्य गति में उत्पन्न नहीं होते। वे मिथ्यात्वी होने के कारण तिर्यंच गति में ही उत्पन्न होते हैं। तैजस्कायिक और वायु-कायिक जीव भी मनुष्य गति में उत्पन्न नहीं होते।

सम्यग्दृष्टि देव और नैरयिक मनुष्य गति में उत्पन्न होते हैं।

# १६. उत्कृष्ट आयुस्थिति में सम्यक्त्व प्राप्ति

आउक्कोसे दुश्णि उ पवज्जमाणो पवण्णो वा। (विभा २७२४)

आयुष्य की उत्कृष्ट स्थिति में प्रथम दो सामायिक पूर्वप्रतिपन्न भी हो सकते हैं और प्राप्त भी हो सकते हैं।

आयुषस्रयस्त्रिशत्सागरोपमलक्षणायामुत्कुष्टस्थितौ वर्तमानोऽनुत्तरसुरः प्रथमसामायिकद्वयस्य पूर्वप्रतिपन्नः प्राप्यते, सप्तमपृथिव्यप्रतिष्ठान-नारकस्तु षण्मासावशेषा- युस्तथाविद्यविश्वद्वियुक्तत्वादस्यैत सामायिकद्वयस्य प्रति-पद्यमानकः पूर्वप्रतिपन्नश्च लभ्यते।

(विभामवृ२ पृ१४६,१४७)

अनुत्तर देवों का उत्कृष्ट आयुष्य - तेतीस सागरोपम होता है। तेतीस सागरोपम की उत्कृष्ट आयु वाले अनुत्तर देव श्रुत सामायिक और सम्यक्त्व सामायिक से पूर्व-प्रतिपन्न होते हैं।

सातवीं पृथ्वी में अप्रतिष्ठान-नैरियक की जब छह माह की आयु शेष रहती है, तब वह तदनुरूप विशुद्धि होने पर श्रुत और सम्यक्त्व सामायिक प्राप्त करता है—इस दृष्टि से वहां प्रतिपद्यमान और पूर्वप्रतिपन्न दोनों हो सकते हैं। सामायिक प्राप्ति के प्रथम समय में जीव प्रतिपद्यमान और शेष समयों में वह पूर्वप्रतिपन्न कहलाता है।

# १७. मिथ्यावृष्टि-सम्यग्दृष्टि की श्रद्धा में अन्तर

मिच्छादिट्ठी जीवो उवइट्ठं पवयणं ण सहहइ। सहहइ असब्भावं उवइट्ठं वा अणुवइट्ठं॥ (उनि १६२) मिध्यादृष्टि जीव सर्वज्ञ द्वारा उपदिष्ट प्रवचन पर श्रद्धा नहीं करता । वह कुतीर्थिकों के असद्भाव --- अयथार्थ सिद्धांत पर श्रद्धा करता है, फिर चाहे वे उपदिष्ट हों या अनुपदिष्ट ।

सम्महिट्ठी जीवो उवइट्ठं पवयणं तु सद्दहइ । सद्दहइ असब्भावं अणभोगा गुरुनिओगा वा ॥ (उनि १६३)

सम्यग्दृष्टि जीव सर्वज्ञ द्वारा उपदिष्ट प्रयचन पर श्रद्धा करता है और वह अपने अज्ञान के कारण तथा गुरु के कहने पर असद्भाव पर भी श्रद्धा करता है।

# १८. सम्यक्त्व से ज्ञानविशोधि

जुगवंपि समुष्पन्नं सम्मत्तं अहिगमं विसोहेह ।
जह कायगमंजणाई जलदिट्टीओ विसोहेति ।।
जह जह सुज्भइ सलिस्नं तह तह रूवाइं पासई दिट्टी ।
इय जह जह तत्तरुई तह तह तत्तागमो होइ ।।
कारणकज्जविभागो दीवपगासाण जुगवजम्मेवि ।
जुगवुष्यन्नंपि तहा हेऊ नाणस्स सम्मत्तं ॥
(आवनि ११५४-११६६)

जैसे काचक फल (फिटकरी आदि) जल को विशो-धित करता है, अंजन आंख को विशोधित करता है, वैसे ही सम्यक्त ज्ञान को निर्मल करता है।

जैसे-जैसे पानी निर्मल होता है वैसे-वैसे उसमें प्रति-बिम्ब स्पष्ट दिखाई देने लगता है। उसी प्रकार जैसे-जैसे तत्त्व की रुचि बढ़ती है, वैसे-वैसे तत्त्वों का ज्ञान होता जाता है।

जैसे दीपक और प्रकाश के युगपत् उत्पन्न होने पर भी कारण-कार्य का विभाग होता है, वैसे ही सम्यक्त्व और ज्ञान युगपत् उत्पन्न होने पर भी सम्यक्त्व ज्ञान का हेतु है।

### सम्यक्त्व और ज्ञान में भेद

जीवादिस्वरूपपरिज्ञानस्य सम्यग्भावहेतुरातमपरिणामविशेषः सम्यक्त्वं, न तु ज्ञानस्वरूपमेव । अत एव हि
ज्ञानावावरणभेदो विषयभेदः कारणभेदो ज्ञानकारणत्वं च
सम्यक्त्वस्य श्रुतकेविलनोक्तं, यत्तु तत्त्वार्यश्रद्धानं
सम्यग्दर्शनमपायसद्द्रव्यतया सम्यग्दर्शनमपायो मितज्ञानतृतीयांशः। (उशावृप १६३)

जीव आदि तत्त्वों के सही परिज्ञान का हेतुभूत आत्म-परिणाम सम्यक्त्व है। संम्यक्त्व ज्ञानरूप नहीं है। श्रृतकेविलयों ने ज्ञान से पृथक् सम्यक्त का प्रतिपादन किया है। इस भिन्नता के तीन हेतु हैं—आवरणभेद, विषयभेद और कारणभेद।

सम्यक्त्व ज्ञान का कारण है। ज्ञान सम्यक्त्व का कार्य है। कारण और कार्य में अभेद मानकर तत्त्वार्यभाष्य-कार ने सम्यक्त्व को मतिज्ञान का तीसरा भेद 'अपाय' बताया है।

दर्शनमोहनीयकर्मक्षयोपशमादिना या तत्त्वश्रद्धाना-त्मिका तत्त्वहिच्छपजायते, तया तत्त्वश्रद्धानात्मकं जीवादि-तत्त्वरोचकं विशिष्टं श्रुतं जन्यते, ततस्तत् श्रुताज्ञान-व्यपदेशं परिहृत्य श्रुतज्ञानसंज्ञां समासादयति ।

(विभामवृ १ पृ २४४)

दर्शनमोह कर्म के क्षयोपणम आदि से तत्त्वरुचि उत्पन्न होती है। उस तत्त्व-रुचि से जब तत्त्वश्रद्धात्मक श्रुत उत्पन्न होता है, तब श्रुतअज्ञान श्रुतज्ञान बन जाता है। श्रुत और सम्यक्त्व में यही अंतर है।

### १६. सम्यक्त्व और चारित्र

नित्थ चरित्तं सम्मत्तिवहूणं, दंसणे उ भइयव्वं । सम्मतचरित्ताइं, जुगव पुब्वं व सम्मत्तं ॥ (उ २८।२९)

सम्यक्त्य-शून्य चारित्र नहीं होता । दर्शन में चारित्र की भजना है । सम्यक्त्व और चारित्र युगपत् उत्पन्न होते हैं । और जहां वे युगपत् उत्पन्न नहीं होते, वहां पहले सम्यक्त्व होता है ।

(श्रीमज्जयाचार्य लिखते हैं -पहिला सम्यक्त्व आवै अनै पछै चारित्र पार्व एतो प्रत्यक्ष दीसेज छै। पिण सम्यक्त्व चारित्र साथै आवै कह्या ते किम। तेहचों उत्तर। एक मुनि छठे गुणठाणें हुंतो। तिणने किणही बोलनी शका पडी। तिवारे समकित चारित्र दोनूं ही गया। पहिले गुणठाणे आयो। पछै अन्तर्मृहूर्त्त में मंका मिट्या पाछो छठे गुणठाणे आयां सम्यक्त्व चारित्र सहित थयो। इम सम्यक्त्व चारित्र साथै आवै। एहवूं न्याय संभवे उत्तराध्ययन की जोड़ २८१२ का वार्तिक) २०. सम्यक्त्व (दर्शन) की महत्ता

नादंसणिस्स नाणं, नाणेण विणा न हुंति चरणगुणा। अगुणिस्स नित्य मोन्खो, नित्य अमोन्खस्स निन्दाणं।। (उ० २८।३०)

अदर्शनी के ज्ञान नहीं होता, ज्ञान के बिना चारित्र-गुण नहीं होते। अगुणी व्यक्ति की मुक्ति नहीं होती। अमुक्त का निर्वाण नहीं होता। ण सेणिओ आसि तया बहस्सूओ,

> न यावि पन्नत्तिधरो न वायगो । सो आगमिस्साइ जिणो भविस्सइ,

समिक्ख पन्नाइ वरंखुदंसणं॥

भट्ठेण चरित्ताओ सुट्ठुबरं दंसणं गहेयव्वं। सिज्मिति चरणरहिया दंसणरहिया न सिज्मिति॥ (आवनि ११५८,११५९)

श्रेणिक न बहुश्रुत था, न प्रज्ञप्तिधर था और न ही बाचक था, फिर भी वह आगामी काल में तीर्थं कर होगा। प्रज्ञा से समीक्षा करों कि दर्शन ही प्रधान है।

चारित्र से भ्रष्ट होने पर भी दर्शन (सम्यक्त्व) को दृढ़ रखना चाहिए क्योंकि चारित्र से रहित व्यक्ति सिद्ध हो सकता है, दर्शन से रहित सिद्ध नहीं हो सकता। (यह आपेक्षिक कथन है। निश्चय में तो दर्शन, ज्ञान और चारित्र की त्रिपदी ही मुक्ति का मार्ग है।)

नाणेण जाणई भावे, दंसणेण य सद्दहे । चरित्तेण निगिण्हाइ, तवेण परिसुज्क्षई ।। (उ २८।३५)

जीव ज्ञान से पदार्थों को जानता है, दर्शन से श्रद्धा करता है, चारित्र से निग्नह करता है और तप से शुद्ध होता है।

# २१. सम्यक्त्व (दर्शन-सम्पन्नता) के परिणाम

दंसणसंपन्नयाए णं भविमच्छत्तछेयणं करेइ, परं न विज्ञायइ। अणुत्तरेणं नाणदंसणेणं अप्पाणं संजोएमाणे सम्मं भावेमाणे विहरइ। (उ २९।६१)

दर्शन-सम्पन्नता (सम्यक् दर्शन की सम्प्राप्ति) से जीव संसार-पयंटन के हेतु-भूत मिध्यात्व का उच्छेद करता है, क्षायिक सम्यक् दर्शन की प्राप्त करता है। उससे आगे उसकी प्रकाश-शिखा बुभती नहीं। वह अनुत्तर ज्ञान और दर्शन से अपने आपको संयोजित करता हुआ, उन्हें सम्यक् प्रकार से आत्मसात् करता हुआ विहरण करता है।

मिच्छत्तपरिणतो जीवो कम्मघणमहाजालं अणुसमयं बंधति, तिव्ववागेण जातिजरामरणादिवसणसतससारं परियट्टइ । पिंडक्शतस्स पुण गुणा सुदेवत्तसुमाणुसत्तादि मोक्खपण्जवसाणत्ति । तत्पुन: सम्यक्तवं यथा कुड्यादिभूमी सुष्ठु परिकर्मितायां यदि वित्रं क्रियते तदा शोभनं राजते, एवं यदि सम्यक्तवं सुष्ठु मिध्यात्वा सुपरिसुद्धं कृत्वा क्रता-न्यारोप्यन्ते ततस्तानि क्रतानि विशुद्धिफलानि भवंति अतः सम्यक्तवं सुपरिसुद्धं कर्तव्यम्। (आवच् २ पृ २७४)

मिध्यात्व से प्रतिक्षण सघन कर्मबंध होता है, जिसका परिणाम है—जन्म, जरा और मृत्यु वाले संसार में परि- भ्रमण। मिध्यात्व से प्रतिक्रमण कर सम्यक्तव में स्थित होने का परिणाम है—देवत्व, मनुष्यत्व की प्राप्ति और अंत में मोक्ष।

जैसे परिकर्मित स्वच्छ भित्ति पर आलेखित नित्र सुन्दर होता है, वैसे ही सम्यक्त्व के विशुद्ध होने पर स्वी-कृत वतों की परिपालना परिशुद्ध परिणाम वाली होती है। सम्यक् श्रुत सम्यग्दृष्टि का श्रुत । (द्र. श्रुतज्ञान) सयोगीकेवली केवली की योग मन, वचन व शरीर की प्रवृत्त्यात्मक अवस्था। (द्र. गुणस्थान)

साधिमक - ज्ञान, आचरण आदि की दृष्टि से समान भूमिका वाला।

नामं ठवणा दिवए खेते काले अ पवयणे लिगे।
दंसण नाण चिरत्ते अभिग्गहे भावणाओ य।।
नामंमि सिरसनामो ठवणाए कट्ठकम्ममाईया।
दब्बंमि जो उभिवंओ साहमि सरीरमं चेव।।
सेते समाणदेसी कालंमि समाणकालसंभूओ।
पवयणि संवेगयरो लिंगे रयहरणमुहपोत्ती।।
दंसण नाणे चरणे तिग पण पण तिविह होइ उ चिरत्ते।
दन्वाइओ अभिग्गह अह भावणमो अणिच्चाई।।
(पिनि १३८-१४१)

बारह प्रकार के साधमिक

- १. नाम सार्धामक—समान नाम वाला सा**धु** या गृहस्थ ।
- २. स्थापना सार्धामक जीवित या मृत साधु की काष्ठ, पाषाण आदि की प्रतिमा यह अन्य जीवित मुनियों के लिए स्थापना सार्धामक है। इसके दो प्रकार हैं सद्भाव स्थापना और असद्भाव स्थापना।
- ३. द्रव्य सार्धामक -- भविष्य में होने वाला साघु।
- ४. क्षेत्र सार्धामक-समान क्षेत्र में उत्पन्त।
- भ. काल साधमिक समान काल में उत्पन्न ।
- ६. प्रवचन सार्धीमक चतुर्विध संघ का कोई सदस्य।

- ७. लिंग सार्धामक --समान वेश वाले।
- द. वर्षन साधिमिक दर्शन के तीन प्रकार हैं क्षायिक दर्शन, क्षायोपणिमक दर्शन, औपणिक दर्शन। इसके आधार पर दर्शन साधिमिक के भी तीन प्रकार हैं, जैसे क्षायिक दर्शन वाला क्षायिक दर्शनी का साधिमक होता है।
- ९. ज्ञान सार्धीमक—समान ज्ञान वाले । ज्ञान के पांच प्रकारों के आधार पर इसके पांच प्रकार हैं, जैसे— मतिज्ञान वाला मतिज्ञानी का सार्धीमक है ।
- १०. चारित्र सार्धीमक समान चारित्र वाले । चारित्र के पांच प्रकारों के आधार पर इसके पांच प्रकार हैं — जैसे — सामायिक चारित्र बाला सामायिक चारित्री का सार्धीमक है ।
- ११ अभिग्रह सार्धीमक—द्रव्याभिग्रह, क्षेत्राभिग्रह, कालाभिग्रह तथा भावाभिग्रह के आधार पर इसके चार प्रकार हैं। द्रव्याभिग्रही का द्रव्याभिग्रही सार्धामक है।
- १२. भावना सार्धामक अनित्य, अगरण आदि बारह भावनाओं के आधार पर बारह प्रकार के सार्धामक होते हैं।

# साधु-मुनि, श्रमण।

निव्वाणसाहए जोए, जम्हा साहंति साहुणो । (आवनि १००२)

जो निर्वाण-साधक योगों--- ज्ञान, दर्शन, चारित्र को साधते हैं, वे साधु हैं।

महुकारसमा बुद्धा, जे भवंति अणिस्सिया । नाणापिडरया दंता, तेण बुच्चंति साहुणो ॥

(द १।५)

जो बुद्ध पुरुष मधुकर के समान अनिश्रित होते हैं— किसी एक पर आश्रित नहीं होते, नाना पिंड में रत हैं और जो दांत हैं, वे अपने इन्ही गुणों से साधु कहलाते हैं।

सन्वेसिपि नयाणं बहुविहवत्तव्वयं निसामित्ता । तं सन्वनयविसुद्धं जं चरणगुणद्विओ साहू ॥

(अावनि १०५५)

सर्व नयों की बंहुिंबध वक्तव्यता को मुनकर जो सर्व-नय विशुद्ध चरणगुणों में स्थित होता है वह साधु है।

साधुकी जीवनचर्या

(द्र. श्रमण) ------

साधु मंगल है।

(द्र. नमस्कार)

# सामाचारी-मुनि का संघीय व्यवहार।

- **५. सामाचारी का अर्थ**
- २. सामाचारी के प्रकार
- ३. दशविध सामाचारी
- ४. सामाचारी का महत्त्व

### १. सामाचारी का अर्थ

यतिजनेतिकत्तंव्यतारूपा सामाचारी । (उशावृ प ५३३)

मुनियों का पारस्परिक संघीय व्यवहार सामाचारी है।

### २. सामाचारी के प्रकार

"सामायारी तिविद्या ओहे दसहा पयविभागे ।। ओघसामाचारी सामान्यत: संक्षेपाभिधानरूपा, सा चोधनिर्युक्तिरिति । दशविधसामाचारी इच्छाकारादि-लक्षणा । पदविभागसामाचारी छेदसूत्राणि ।

तत्रौघसामाचारी नवमात्पूर्वात् तृतीयाद्वस्तुन आचा-राभिधानात् तत्रापि विश्वतितमात्प्राभृतात्, तत्राप्योध-प्राभृतप्राभृतात् निर्व्यूढेति, "" दशविधसामाचारी पुनः षड्विशतितमादुत्तराध्ययनात् स्वल्पतरकालप्रविज्ञतपरि-श्चानार्थं निर्व्यूढेति, पदविभागसामाचार्य्यपि छेदसूत्र-लक्षणान्नवमपूर्वदिव निर्व्यूढा ।

(आविन ६६४ हावृ पृ १७२)

सामाचारी के तीन प्रकार हैं-

- १. ओघ सामाचारी औघनिर्युक्ति।
- २. दशधा सामाचारी—इच्छाकार आदि दश प्रकार की सामाचारी।
- ३ पदविभाग सामाचारी -- छेदसूत्र ।

अधिनिर्युक्ति नौवें प्रत्याख्यान पूर्व की तीसरी आचार वस्तु के बीसवें प्राभृत के ओषप्राभृतप्राभृत से निर्यूढ है। मैंक्ष मुनियों के अवबीध के लिए दशविध सामाचारी उत्तराध्ययन के छब्बीसवें अध्ययन से तथा पदिविभाग सामाचारी (छिद सूत्र) प्रत्याख्यान पूर्व से निर्यूढ है।

सामाचारी दशविधा, ओषरूपा पदविभागात्मिका चेह नोक्ता, धर्मकथाऽनुयोगत्वादस्य, छेदसूत्रान्तर्गतत्वाच्च तस्या:। (उशावृप ४४७)

ओष सामाचारी और दशविध सामाचारी का

अन्तर्भाव धर्मकथानुयोग में होता है। पदविभाग सामा-चारी का अन्तर्भाव छेदसूत्र (चरणानुयोग) में होता है।

### ३. दशविध सामाचारी

पढमा आवस्तिया नाम, बिइया य निसीहिया।
आपुन्छणा य तइया, चउत्थी पिडपुन्छणा।।
पंचमा छंदणा नाम, इन्छाकारो य छट्टओ।
सत्तमो भिन्छकरो य, तहक्कारो य अट्टमो।।
अञ्भट्टाणं नवमं, दसमा उवसंपदा।
एसा दसंगा साहूणं, साम।यारी पवेइया।।
(उ २६।२-४)

सामाचारी के दस प्रकार हैं--

१. आवश्यकी

६. इच्छाकार

२. नैषेधिकी

७. मिथ्याकार

३. आप्रच्छना ४. प्रतिप्रच्छना प्त. तथाकार प्राचित्र

५. छन्दना

९. अम्युत्थान १०. उपसम्पदा ।

### आवश्यकी सामाचारी

गमणे आवस्सियं कुष्जा। .... (उ २६।५) स्थान से बाहर जाते समय 'आवश्यकी' शब्द का उच्चारण करे।

गमने तथाविधालम्बनतो बहिनि:सरणे आवश्यकेषु — अशेषावश्यकर्त्तव्यव्यापारेषु सत्सु भवाऽऽवश्यकी ।

(उशाव्य ५३४)

आवश्यक कार्य के लिए बाहर जाना आवश्यकी है।
'आवश्यकी'——मैं आवश्यक कार्य के लिए स्थान या
निषद्मा से बाहर जा रहा हूं''— इस उच्चारण के द्वारा
अपने जाने की सूचना देना आवश्यकी सामाचारी है।

### नैवेधिकी सामाचारी

····ठाणे कुज्जा निसीहियं।'''

यत्रास्पदे स्थेयं तत्र नैषेधिकीपूर्वकमेव प्रवेष्टव्यम्। (उ २६१५ शावृ प ५३४)

स्यान में प्रवेश करते समय नैषेधिकी करे--'नैषे-धिकी' का उच्चारण करे।

निसीहि नाम सरीरगं वसही थंडिलं च भण्णति।
जतो निसीहिता नाम आलयो वसही थंडिलं च। सरीरं
जीवस्स आलयोत्ति। तथा पिडिसिद्धनिसेवणनियत्तस्स
किरिया निसीहिया। (आवचू २ पृ ४६)

निषीधिका—निषद्या के कई अर्थ हैं — शरीर; आलय, वसति, स्थण्डिल। शरीर जीव का आलय है। प्रतिषिद्ध के आसेवन का निवर्तन करने वाली किया निषीधिका है।

### आप्रच्छना सामाचारी

ं (उ २६।५) अपनाकार्यकरने से पूर्व गुरु से अनुमित लेना आपन्छना सामाचारी है।

सकलकृत्याभिन्याप्त्या प्रच्छना आप्रच्छना इदमहं कुर्या न वेत्येवं रूपा तां स्वयमित्यात्मनः करणं कस्यचिद्-विवक्षितकार्यस्य निवंत्तंनं स्वयंकरणम् ।

उच्छ्वासिनः श्वासी विहाय सर्वेकार्येष्विप स्वपर-सम्बन्धिषु गुरवः प्रव्टव्याः, अतः सर्वेविषयमिप प्रथमतः प्रच्छनमापृच्छा । (उन्नावृ प ५३४, ५३५)

सब कार्यों के लिए 'मैं यह काम करूं या नहीं?' इस प्रकार गुरु से अनुमति लेना आप्रच्छना है। अपने किसी विवक्षित कार्य को करना स्वयंकरण है।

श्वासोच्छ्वास को छोड़कर स्व और पर से संबंधित प्रत्येक कार्य को करने से पूर्व गुरु से आपृच्छा करना आप्रच्छना है।

किच्चाकिच्चं गुरवो विदंति विषयपडिवत्तिहेउं च । उस्सासाइ पमोत्तुं तदणापुच्छाए पडिसिद्धं ॥ (विभा ३४६४)

गुरु कृत्याकृत्य को जानते हैं। विनयप्रतिपत्ति के लिए उच्छ्वास आदि को छोड़ कोई कार्य गुरु को बिना पूछे नहीं करना चाहिए।

### प्रतिप्रच्छना सामाचारी

····परकरणे पडिपुच्छणा ॥

परकरणे अन्यप्रयोजनविधाने प्रतिप्रच्छना, गुरुनियु-क्तोऽपि हि पुन: प्रवृत्तिकाले प्रतिषृच्छत्येव गुरुं, स हि कार्यान्तरमप्यादिशेत् सिद्धं वा तदन्यत: स्यादिति ।

(उ २६।५ शाब् प ४३४)

एक कार्य को सम्पन्न कर परकरण दूसरा कार्य करते समय गुरु से पुन: पूछना प्रतिप्रच्छना है। गुरु के द्वारा किसी कार्य में नियुक्त होने पर भी प्रवृत्तिकाल में —कार्य करते समय पुन: गुरु की आज्ञा लेनी चाहिये। संभव है गुरु किसी दूसरे कार्य के लिए आदेश दें। यह भी संभव है, पूर्व निर्दिष्ट कार्य किसी अन्य के द्वारा सम्पादित हो चुका हो।

·····पुन्विनसिद्धेण होइ पडिपुच्छा ।···

(आवनि ६९७)

प्रयोजनवश पूर्वनिषद्धिकार्यकरने की आवश्यकता होने पर गुरु से उसकी आज्ञा लेना प्रतिपृच्छा है।

छत्दना और अभ्युत्यान सामाचारी

छंदणा दव्वजाएणं ''' ।

अन्भद्राणं गुरुपूया''' '''।। (उ २६।६,७)

····पुन्वमहिएण छंदण णिमंतणा होअमहिएणं ।। (आवनि ६९७)

आभिमुख्येनोत्थानम् उद्यमनमध्युत्थानं तच्च गुरु-पूजायां, सा च गौरवार्हाणां आचार्यन्तानबालादीनां यथोचिताहारभेषजादिसम्पादनम् । इह च सामान्याभि-धानेऽप्यभ्युत्थानं निमन्त्रणारूपमेव परिगृह्यते ।

(उशावृप ५३४)

मुनि पूर्वगृहीत-भिक्षा में प्राप्त अयन आदि द्रव्यों से गुरु आदि को निमंत्रित करे-पह छंदना सामाचारी है।

गुरुपूजा — आचार्य, ग्लान, बाल आदि साधुओं के लिए यथोचित आहार, औषधि आदि लाना अभ्युत्यान सामाचारी है। अभ्युत्थान और निमन्त्रण एकार्थक हैं।

## इच्छाकार सामाचारी

···इच्छाक।**रो** य सारणे । ···

सारणे इत्यौचित्यत आत्मनः परस्य वा कृत्यं प्रति प्रवर्त्तने । तत्रात्मसारणे यथेच्छाकारेण युष्मिच्च-कीर्षितं कार्यमिदमहं करोमीति । "अन्यसारणे च मम पात्रलेपनादि सूत्रदानानि वा इच्छाकारेण कुरुतेति ।

(उ २६।६ शावृ प ५३४) जद अब्भत्थेनज परं कारणजाए करेज्ज से कोई।

तस्थिव इच्छाकारो ण कष्पई बलाभिओगो उ ।। (आवनि ६६८)

सारणा में इच्छाकार का प्रयोग करना — जहां औचित्य हो, वहां स्वयं और अन्य के कार्य में प्रवृत्त होना इच्छाकार सामाचारी है। जैसे —

आत्मसारण — इच्छा हो तो आपका यह कार्य मैं करूं।

अन्यसारण — आपकी इच्छा हो तो आप मुभे सूत्र की वाचना दें, पात्र के लेप लगा दें आदि। प्रयोजन होने पर जो दूसरे से अपना कार्य कराना चाहता है, वहां वह इच्छाकार का प्रयोग करे—आपकी इच्छा हो तो आप मेरा यह कार्य कर दें, किन्तु जबरन उनसे वह कार्य न करवाए।

अब्भुवगमंमि वज्जइ अब्भत्ये जं ग वहुइ परो उ । अणिगृहियबलविरिएण साहुणा ताव होयव्वं ॥ जइ हुज्ज तस्स अणलो कज्जस्स वियाणती ण वा वाणं । गेलन्नाइहिं वा हुज्ज विवडो कारणेहिं सो ॥ राइणियं वज्जेता इच्छाकारं करेइ सेसाणं । एयं मज्भें कज्जं तुब्भे उ करेह इच्छाए ॥ (आवनि ६६९-६७१)

सामु अपने बल-वीर्य का गोपन नहीं करते, अतः दूसरे सामु से अपने कार्य के लिए अभ्यर्थना करना उचित नहीं है। किंतु यदि वह प्रस्तुत कार्य को करने में समर्थ न हो अथवा उस कार्यविधि से अनिभन्न हो अथवा ग्लान-वैयावृत्य आदि कार्यों में व्यापृत हो तो वह रत्नाधिक सामु के अतिरिक्त अन्य सामुओं से अभ्यर्थना या इच्छा-कार सामाचारी का प्रयोग कर सकता है।

संजमजोए अञ्भुद्वियस्स जॉकिचि वितहमायरियं। मिच्छा एतंति वियाणिऊण मिच्छत्ति कायव्वं।। (अरावनि ६८२)

संयमयोगों की साधना में अभ्युत्थित मुनि द्वारा अन्यथा आचरण होने पर और उसकी जानकारी हो जाने पर उसे मिथ्याकार सामाचारी—'मिच्छा मि दुक्कडं' का प्रयोग करना चाहिये।

मिच्छामि दुक्कडं का अर्थ। (इ. प्रतिक्रमण)

### भिथ्याकार सामाचारी

""मिच्छाकारो य निदाए ॥"" (उ २६।६)
अन।चरित की निन्दा के लिए मिथ्याकार का प्रयोग
करना मिथ्याकार सामाचारी है।

मिध्येदमिति प्रतिपत्तिः, सा चात्मनो निन्दा — जुगुक्सा तस्यां, वितथाचरणे हि धिगिदं मिथ्या मया कृतमिति निन्चत एवात्मा विदितजिनवचनैः। (उशावृ प ५३४)

गलत आचरण होने पर--'हा! धिक्कार है, मैंने गलती की'--इस रूप में अपनी निंदा करना तथा उस आचरण के प्रति जुगुप्सा करना मिथ्याकार है।

#### तयाकार सामाचारी

""तहक्कारो य पिंडस्सुए ।। (उ २६।६) मुनि प्रतिश्रवण (गुरु द्वारा प्राप्त उपदेश की स्वीकृति) के लिए तथाकार (यह ऐसे ही है) का प्रयोग करे।

कप्पाकप्पे परिणिद्वियस्स ठाणेसु पंचसु ठियस्स । संजमतववड्ढगस्स उ अविकप्पेणं तहाकारो ॥ वायणपिडसुणणाए उवएसे सुत्तअत्यकहणाए । अवितहमेयं ति तहा पिडसुणणाए तहककारो ॥ (आविन ६८८,६८९)

जो कल्प-अकल्प (विधि-निषेध) का ज्ञाता है, महा-ज़तों में स्थित है, संयम और तप से सम्पन्न है, उसके प्रति तथाकार का प्रयोग करना चाहिये।

गुरु जब सूत्र पढाएं, सामाचारी आदि का उपदेश दें, सूत्र का अर्थ बताएं अथवा कोई बात कहें, तब शिष्य को तथाकार—आप जो कह रहे हैं, वह अब्तिथ (ठीक) है —ऐसा कहना चाहिये।

#### उपसम्पदा सामाचारी

····अच्छणे उवसम्पदा ।····

आचार्यान्तरादिसन्निधौ अवस्थाने उप —सामीत्येन सम्पादनं —गमनम् "इयन्तं कालं भवदन्तिके मयाऽऽसित -व्यमित्येवंरूपा । (उ २६१७ शावु ५ १३४)

ज्ञान आदि की उपलब्धि के लिए दूसरे गण के आचार्य आदि की सिन्निधि में रहना, 'मैं आपका शिष्य हूं'— इस रूप में मर्यादित काल तक शिष्यत्व स्वीकार करना उपसम्पदा सामाचारी है।

उवसंपया य तिविहा णाणे तह दंसणे चरित्ते य । दंसणणाणे तिविहा दुविहा य चरित्तअट्ठाए ।। वत्तणा संधणा चेव गहणं सुत्तत्थतदुभए । वेयावच्चे खमणे, काले आवकहाइ य ।। (आवित ६९८,६९९)

उपसम्पदा के तीन प्रकार हैं ज्ञान-उपसम्पदा, दर्शन-उपसम्पदा और चारित्र-उपसम्पदा। दर्शन और ज्ञान की उपसपदा के तीन-तीन प्रकार और चारित्र की उपसम्पदा के दो प्रकार हैं।

ज्ञान तथा दर्शन की उपसम्पदा के तीन-तीन प्रकार—

- ० वर्तना—पूर्वगृहीत सूत्र का परावर्तन ।
- ० संधना -विस्मृत सूत्र की पुनः संघटना।
- ग्रहण नए सूत्र और अर्थ का ग्रहण।
   चारित्र की उपसम्पदा के दो प्रकार —
- १. वैयावृत्य के लिए।

२. क्षपण — तपस्या के लिए ।
 यह उपसम्पदा इत्वरिक अथवा यावत्कथिक होती
 है ।

# ४. सामाचारी का महत्त्व

सामायारि पवक्खामि, सञ्बदुक्खविमोक्खणि । (उ २६।१)

एयं सामायारि जुंजंता चरणकरणमाउत्ता । साहू खर्वति कम्मं अणेगभवसंचियमणंतं ॥ (ओनि ८१०)

सामाचारी सब दु:खों से मुक्ति दिलाने वाली है। चारित्र और समिति-गुप्ति में सावधान साधु सामाचारी का प्रयोग करता हुआ अनेक भवों में संचित अनन्त कर्मों को क्षीण कर देता है।

(दसविध सामाचारी की सम्यक् परिपालना से व्यक्ति

में निम्न गुण उत्पन्न होते हैं--

१-२. आवश्यिकी और नैविधिकी से निष्प्रयोजन गमना-गमन पर नियंत्रण रखने की आदत पनपती है।

- ३. मिञ्छाकार से पापों के प्रति सजगता के भाव पनपते हैं।
- ४-४. आपृच्छा और प्रतिषृच्छा से श्रमशील तथा दूसरों के लिए उपयोगी बनने के भाव बनते हैं।
- ६. छन्दना से अतिथि-सत्कार की प्रवृत्ति बढ़ती है।
- ७. इच्छाकार से दूसरों के अनुग्रह को सहषं स्वीकार करने तथा अपने अनुग्रह में परिवर्तन करने की कला आती है। दूसरों के अनुग्रह की हार्दिक स्वीकृति स्वयं में विनय पैदा करती है।
- द. उपसम्पदा से परस्पर-ग्रहण की अभिलाषा पनपती
- अभ्युत्थान (गुरु-पूजा) से गुरुता की ओर अभिमुखता होती है।
- १०. तथाकार से आग्रह की आदत छूट जाती है, विचार करने के लिए प्रवृत्ति सदा उन्मुक्त रहती है।)

### सामाधिक - समता की साधना।

- सामाधिक की परिभाषा
  - ० उद्देश्य
  - ० अहंता
- २. सामायिक के आठ निवंचन
  - ० आठ उदाहरण

३. सामायिक के प्रकार

\* सम्यक्त्य सामायिक

(इ. सम्यक्तव)

\* भ्रतसामायिक

(द्र. भुतज्ञान)

\* देशविरत सामायिक

(द्र. श्रावक) (द्र. चारित्र)

\* सर्वविरत सामायिक

### ४. सामायिक का निर्गम

- ० कर्ता
- ० सक्षण
- ০ কাল
- ० स्थिति
- ५. सामाधिक : आवरण क्षय
- ६. सामाधिक और नय
- ७. सामायिक और लोक
  - ० महाविदेह आदि में सामायिक
  - ० अक्संभूमि और सामाधिक
  - अन्तरकाल
  - ० विरहकाल
  - ० अविरहकाल
  - ० भव
  - ० आकर्ष

### ८. सामाधिक और क्षेत्रस्पर्शना

- ० भावस्पर्शना
- ९. सामाधिक और ज्ञान
- १०. सामायिक और उपयोग
- ११. सामायिक और कर्मस्थिति
- १२. सामाधिक और संजी-असंजी
  - ० आहारक-पर्याप्तक
  - ः संस्थान, संहतन, अवगाहना
  - ० आयुष्य
  - ० चार गति

### १३. सामायिक के प्राह्म और वर्जनीय नक्षत्र

- प्राह्म और वर्जनीय तिशियां
- प्राह्मे दिशाएं
- ० प्रशस्त-अप्रशस्त क्षेत्र
- **९४. सामायिकसूत्र**
- १४. सामाधिक का महत्त्व
  - ० सोबह पूर्वी का सार
  - \* सामायिक : आवश्यक का एक भेर (इ. आवश्यक)
  - \* सामाधिक और लेश्या

(इ. लेखा)

## १. सामायिक की परिभाषा

आया खलु सामाइयं पञ्चक्खायंतओ हवइ आया।"" (आविन ७९०)

सामाइयभावपरिणइभावाओं जीव एवं साम**इ**यं । ..... (विभा २६३६)

सावद्य योग का प्रत्याख्यान करने वाला आत्मा सामायिक है। सामायिक भाव में परिणत होने से आत्मा सामायिक है।

जो न विवट्टइ रागे निव दोसे दोण्ह मज्क्रयारिम्म। सो होइ उ मज्क्रत्थो सेसा सब्वे अमज्क्रत्था॥ (आवनि ५०३)

जो न राग में वर्तन करता है और न द्वेष में वर्तन करता है, दोनों से स्पृष्ट न होकर मध्य में रहता है, वह मध्यस्य होता है। शेष सभी अमध्यस्य होते हैं।

## सामायिक का उद्देश्य

सावज्जजोगप्परिवज्जणद्वा सामाइयं केवलियं पसत्थं। गिहत्यधम्मा परमंति णच्चा कुज्जा बुहो आयहियं परत्थं।। (आवनि ७९९)

सावद्ययोग से बचने के लिए सामायिक एकमात्र पूर्ण और पवित्र अनुष्ठान है। यह गृहस्थ के अन्यान्य धर्मों में प्रधान है, परम है। आत्महित और मोक्ष के लिए इसकी आराधना करनी चाहिए।

## साभायिक की अईता

पियधम्मो दढधम्मो संविग्गोऽवज्जभीक् असढो य।
खंतो दंतो गुत्तो थिरव्वय जिइंदिओ उज्जू।।
असढो तुलासमाणो समिओ तह साहुसंगइरओ य।
गुणसंपक्षोववीओ जुग्गो सेसो अजुग्गो य।।
(विभा ३४१०,३४११)

प्रियधर्मा, वृडधर्मा, संविग्न, पापभी ह, अशठ, क्षान्त, दान्त, गुप्त, स्थिरव्रती, जितेन्द्रिय, ऋजु, मध्यस्थ, समित और साधुसंगति में रत—इन गुणों से सम्पन्न शिष्य सामायिक ग्रहण करने के योग्य होता है, शेष अयोग्य हैं।

> जस्स सामाणिओ अन्पा संजमे नियमे तवे। तस्स सामाइयं होइ इइ केवलिभासियं॥ जो समो सन्वभूएसु तसेसु थावरेसु य। तस्स सामाइयं होइ इइ केवलिभासियं॥ (अनु ७००/गाथा १,२)

जिस ब्यक्ति की आत्मा संयम, नियम और तप में

जागरूक है, उसके सामाधिक होता है। जो त्रस और स्थावर—सब प्राणियों के प्रति समभाव रखता है, उसके सामाधिक होता है। यह केवली द्वारा भाषित है।

## २. सामायिक के आठ निर्वचन

सामाइयं समइयं सम्मावाओ समास संखेवो । अणवज्जं च परिण्णा यच्चक्खाणे य ते अट्ट ॥ (आवनि ८६४)

'सामायिक' शब्द के आठ निरुक्त हैं —

- सामायिक जिसमें सम मध्यस्यभाव की आय उपलब्धि होती है, वह सामायिक (आत्मा का एकान्ततः प्रशमभाव) है।
- २. समयिक सभी जीवों के प्रति सम्यक् दयापूर्ण प्रवर्तन।
- ३. सम्यग्वाद -- राग-द्वेष जून्य होकर यथार्थ कथन करनाः
- ४. समास सं ∔आस जीव की संसार समुद्र से पारगामिता अथवा कर्मों का सम्बक् क्षेपण।
- संक्षेप महान् अर्थका अल्पाक्षरों में कथन । यह चौदह पूर्वीका सार है ।
- ६. अनवद्य पापशून्य प्रक्रिया ।
- ७. परिज्ञा-पाप के परित्याग का संपूर्ण ज्ञान।
- प्रत्याख्यान गुरु की साक्षी से परिहरणीय प्रवृत्ति से निवृत्ति ।

### आठ निरुक्तों के आठ उदाहरण

दमदंते मेयज्जे कालयपुच्छा चिलाय अत्तेय। धम्मकद इला तेयलि सामाइए अट्ठुदाहरणा।। (आवनि ८६४)

#### १. दमदंत

हस्तीशीर्षं नगर में राजा दमदन्त राज्य करता था। हस्तिनापुर में पांडवो का राज्य था। दमदन्त का उनके साथ वैरभाव था। एक बार राजा दमदन्त राजगृह गया हुआ था, तब पांडवों ने उसके राज्य को लूट लिया और राजधानी को जला डाला। दमदंत ने प्रतिसोधवश हस्तिनापुर पर आक्रमण कर दिया। उसके भय से कोई बाहर नहीं आया तब दमदंत पुनः अपने देश लीट आया। संयोगवश अति-संवेग से वह प्रविज्ञत हो एकलविहार प्रतिमा की साधना करते हुए हस्तिनापुर आया और यांव के बाहर प्रतिमा में स्थित हो गया। पांचों पांडव उसे वन्दन करने गए। दुर्योधन भी वहां आया। जब उसे ज्ञात हुआ कि यह दमदंत है, तब उसमें वैर का भाव जामा और देखते-देखते मुनि के चारों ओर पत्थरों का जमाव हो गया। पत्थरों से मुनि ढक गए। लौटते हुए युधिष्ठिर को ज्ञात हुआ कि यह दुर्योधन का दुष्कृत्य है। उन्होंने सारे पत्थरों को हटाया, मुनि का अभ्यंगन किया और दुष्कृत्य के लिए क्षमा-याचना की। मुनि दमदंत का पांडवों और दुर्योधन

### २. (क) महाराजा चन्द्रावतंसक

माघ का महिना। साकेत नगरी के राजा चन्द्रावतं-सक ने प्रतिमा स्वीकार करते हुए यह प्रतिशा की कि जब तक वासगृह में दीपक जलता रहेगा तब तक प्रतिमा में स्थित रहूंगा। पहला प्रहर बीत गया। दूसरे प्रहर में दासी ने सोचा कि स्वामी ध्यानस्थ हैं। अंधेरा न हो जाए। उसने दीपक में तैल डाल दिया। चारों प्रहर वह दीपक जलता रहा। अत्यंत शीत के कारण राजा प्रात:काल दिवंगत हो गया। उसने वेदना को समभाव से सहा। दासी पर कुपित नहीं हुआ।

## (स) मुनि मेतार्थ

चांडाल मुनि मेतार्य भिक्षा के निमित्त एक स्वर्णकार के वहां गए। स्वर्णकार महाराज श्रेणिक के लिए स्वर्ण-यवों का निर्माण कर रहाथा। मुनि को आए देख वह उठा। भीतर गया। वह भिक्षा लेकर नहीं आया। मृति वहां से चले गए! इतने में ही कौंच पक्षी ने 'यव' निगल लिए। स्वर्णेकार ने यवों को न देख, मुनि पर आशंका की । मुनि से पूछताछ की। मृति मौन रहे। तब स्वर्णकार ने गीले चमड़े से उनके सिर को बांधा। ज्यों-ज्यों चमड़ा सूखता गया, मुनि को असहा वेदना होने लगी। आंखें बाहर आ गिरीं। मुनि निष्पाण होकर भूमि पर गिर पड़े। इतने में ही किसी कारणवश कौंचपक्षी ने यवों को उगल डालाः। लोगों ने स्वर्णकार को बुरा-भलाकहा। मुनि मेतार्थको कौंच पक्षी द्वारा यव निगलने की बात ज्ञात थी, पर उन्होंने प्राणीदया से प्रेरित होकर स्वप्राणों की बलि देना ही उचित समका ।

### ३. कालकपृच्छा

कालक प्रव्रजित हो मए। दत्त राजा बना। उसने मुनि कालक से भविष्य पूछा। मुनि ने कहा — 'सातवें दिन तुम श्वकंभी में पकाए जाओगे।' इसका क्या विश्वास ? राजा के पूछने पर मुनि ने कहा — सातवें दिन तुम्हारे मुंह में मल का निक्षेप होगा। राजा ने मुनि को कैंद्र कर लिया।

सातवें दिन राजा अश्वकी डा के लिए गया। लौटते समय उसने सोचा — आज मुनि को मार डालना है। वह आगे बढ़ा। एक स्थान पर अश्व क्का। उस अश्व ने पैर पटका। उस स्थान पर मल विस्र्णित कर किसी ने उस पर पुष्प डाल दिए थे। घोड़े के पैर से मल उछलकर राजा के मुंह में चला गया। राजा डरा। दंडिकों ने जान लिया कि राजा मुनि को मारेगा। उन्होंने उसे पकड़ कर एक कुंभी में डाल दिया। उसी कुंभी में दो-चार कुत्ते भी डाल दिए। कुंभी को अग्नि पर चढ़ाया। ताप लगा। कुत्ते खूंखार होकर राजा को काटने लगे। उसे खंड-खंड कर मार डाला। कालक ने जैसा कहा वैसे ही हुआ। यह सम्यम्वाद है।

#### ४. चिलात

राजगृह में धन नामक सार्थवाह रहता था। उसकी दासी का नाम था चिलाता। दासी के पुत्र का नाम था चिलातक । सुंसुमा धन सार्थवाह की प्रिय पुत्री घी । एक बार धन ने कुपित होकर दासीपुत्र चिलातक को घर से निकाल दिया। वह वहां से गया और दस्युदल के साथ जुड़ गया । कालान्तर में वह दस्यु सेनापति बना और उसी धन सार्थवाह को लूटने राजगृह में आया। साराधन बटोर कर जाते समय उसने सुंसुमा का भी अपहरण कर लिया। सेठ ने दलबल के साथ पीछा किया। जब चौरपति चिलातक ने देखा कि वह सुंसुमा को ले जाने में असमर्थ है, तब उसने सुंसुमा का सिरच्छेद कर, धड़ को वहीं फेंक, केवल सिर को ले आगे बढ़ा। वह दिग्मूढ हो गया। एकांत में एक मुनि को ध्यानस्थ देखा। वन्दना कर वर्म पूछा । मुनि ने समासरूप में धर्म बताते हुए कहा - उपशम, विवेक, संवर । आवेग का उपशम करो, ममत्व का विवेक करो-परित्याग करो और इंद्रिय

सामायिक के निरुक्त : उदाहरण

तथा मन का निग्रह करो। इन तीन शब्दों में लीन होकर चिलातक ज्यानारूढ हो गया। चींटियों ने उसके शरीर को छलनी बना डाला। परन्तु चिलातक ज्यान से विचलित नहीं हुआ। धर्म का समासरूप उसका त्राण बन गया।

### ५. ऋषि आश्रेय

चार ऋषि महाराज जितशत्रु के पास उपस्थित होकर बोले — हमने चार ग्रन्थों का निर्माण किया है। प्रत्येक ग्रन्थ लाख-लाख धलोक परिमाण है। आप उन्हें सुनें। राजा ने कहा — मेरे पास इतना समय नहीं है। आप अपने ग्रन्थों को संक्षिप्त करें। संक्षिप्त करते-करते उन्होंने चार लाख धलोकों का सार एक धलोक में आबद्ध कर राजा से कहा —

जीणें भोजनमात्रेयः, किपलः प्राणिनां दया ।
बृहस्पतिरिवश्वासः, पञ्चालः स्त्रीवु मादंवम् ॥
आयुर्वेद के आचार्य आत्रेय ने कहा — किए हुए भोजन के जीणें होने पर भोजन करना ही आरोग्य का गुर है । धर्मशास्त्र के प्रणेता किपल बोले — प्राणी मात्र पर दया रखना ही श्रेष्ठ धर्म है । नीतिशास्त्र के विशास्त्र के प्रणेता पंचाल ने कहा — स्त्रियों के प्रति मृदुता बरतनी चाहिए ।
यह संक्षेपीकरण का उत्कृष्ट उदाहरण है ।

### ६. धर्मरुचि

वसंतपुर के जितशत्रु राजा का पुत्र धर्मेशिव था। उसकी माता का नाम था धारिणी। राजा पुत्र को राज्यभार देकर प्रव्रजित होना चाहता था। पुत्र ने मां से पूछा—मां! पिताजी मुक्ते राज्यभार देकर स्वयं राज्य क्यों छोड़ना चाहते हैं! मां ने कहा—वत्स! राज्य संसार बढ़ाने वाला होता है। धर्मश्चि बोला—मां! मैं फिर्ं क्यों राज्य में फंसू। तब पिता, पुत्र और मां—तीनों तापस वन गए। अमावस्या आई। उद्घेषित हुआ कि कल अमावस्या है। आज ही फलफूलों का संग्रह कर लें। कल अनाकृष्टि होगी। धर्मश्चि ने सोचा—अरे! यह क्या? अनवद्य—अनाकृष्टि तो प्रतिदिन होनी चाहिए। चितन आये बढ़ा। जातिस्पृति ज्ञान उत्पन्न हुआ और वे प्रत्येक-वृद्ध हो गए।

### ७. इलापुत्र

इलावर्धन नगर में 'इला' देवताका मंदिर था। एक सार्थवाही पुत्र के निमित्त देवता की पूजा-अर्चा करती थी। उसे पुत्र की प्राप्ति हुई। पुत्र का नाम 'इलापुत्र' रखा। उसने अनेक कलाएं सीखी और उन सबमें दक्षता प्राप्त कर ली। एक बार वह नट मंडली की एक कन्या में आसक्त हो गया। उसने नट-मुखिया से उसकी याचना करते हुए कहा-नटिनी के वजन जितनी स्वर्ण-मुद्राएं मैं देने के लिए तैयार हूं। नट बोला-यह पूत्री हमारी अक्षयनिधि है। यदि तुम हमारी नटविद्या में प्रवीण होकर हमारे साथ-साथ घूमोगे तो संभव है यह कन्या तुम्हें वरण कर ले। इलापुत्र नटविद्या सीखने लगा। कुछ ही समय में वह निपुण हो गया। एक बार राजा के समक्ष नट-विद्या दिखाने के लिए पूरी मंडली वेणातट पर गई। राजा अपने पूरे परिवार के साथ नटविद्या देखने उपस्थित हुआ। नटों की कला देखते-देखते राजाकामन उस नट-पुत्री में अटक गया। वह उसमें अस्सक्त होकर उसकी कामना करने लगा। नट इलापुत्र अपना करतब दिखा रहा था। राजा अन्यमनस्क था। इलापुत्र के कला-कौशल पर राजा के अतिरिक्त सब दर्शक मंत्रमुग्ध थे। राजा इलापूत्र की मृत्यु की कामना कर रहा था। इलापुत्र ने तीन बार अपना कौशल दिखाया । प्रत्येक बार पूछने पर राजा यही कहता — मैंने पूरा नहीं देखा, पुन: दिखाओ । चौथी बार इलापुत्र ने सोवा-धिक्कार है काम-भोगों को। राजा इतनी रानियों से भी तृप्त नहीं हुआ। यह नट-कन्या में आसक्त है और मुक्ते मारना चाहता है। इलापुत्र बांस के अग्र भाग पर कला दिखारहाया। उसने देखा, एक कुलवध् मूनि को भिक्षा दे रही है। मुनि उस रूपसुंदरी की ओर न देखते हुए अपनी भिक्षाचर्या में प्रशान्तभाव से तल्लीन हैं। इलापुत्र के अध्यवसाय विशुद्धतर होते गए। उसी समय उसे केवलज्ञान हो गया। नटकन्या विरक्त हो गई। अम्रमहिषी और राजा भी उपशम में अप्रसर हुए और इस प्रकार चारों केवलकानी हुए और सिद्ध-बुद्ध-मुक्त हो गए। इलापुत्र ने 'परिज्ञा' के द्वारा अपना लक्ष्य प्राप्त कर लिया।

### द्र. तेतसीयुत्र

तेतलीपुर नगर के राजामात्य का नाम तेतलीपुत्र था। उसकी पत्नी पोट्टिला कालान्तर में प्रवाजित होकर समाधि मृत्युको प्राप्त कर देवलोक में देव रूप में उत्पन्न हुई। एक बार अमात्य तेतलीपुत्र राजा द्वारा अवमानित होकर दुर्ध्यान में दिन विताने लगा । उसने आत्महत्या के नानाविध प्रयत्न किए, पर सब व्यर्थ। वह चिन्ताग्रस्त होकर बैठा था। उस समय उसकी स्वर्गस्थ पत्नी पोट्टिला, जो देव बनी थी, वह मूलरूप में वहां आई और अपनी कृत्रिम व्यथा प्रगट करती हुई बोली—तेतली! मैं चारों ओर से आपदाओं से घिर गई हूं। अब बताओ, मैं कहां जाऊं? तब तेतली बोला— 'वोद्विले ! भीयस्स खलु भो ! पव्यज्जाः सहाय-किच्चं'-भयभीत के लिए प्रव्रज्या ही सरण है। पोट्टिलारूपी देव ने कहा - तुम स्वयं प्रवाण्या ग्रहण करो । इतना कहकर देव अदृश्य हो गया । तेतली-पुत्र चिन्तन की गहराई में उतरा। शुभ अध्यवसाय से उसे जातिस्मृति ज्ञान उत्पन्न हुआ । उसने अपना पूर्वभव देखा और यह जान लिया कि उसने पूर्वजन्म में श्रामण्य का पालन किया था। वह और गहराई में गया। उसने उसी पथ पर जाने का निश्चय किया। तत्क्षण पूर्व-अधीत सारा श्रुत उसके स्मृति-पटल पर नाचने लगा। उसने देवता द्वारा प्रतिबुद्ध होकर सर्व सावद्य योगों का प्रत्याख्यान कर लिया और उस प्रत्याख्यान में वह दूढ़ रहा । उसी की यह फलश्रुति थी कि वह केवली, सिद्ध, बुद्ध, मुक्त हो

(देखें — आविन ८६४-८७९ हावृ १ पृ २४३-२४०; आवस् १ पृ ४९१-५०१)

# ३. सामायिक के प्रकार

सामाइयं च तिविहं सम्मत्त सुयं तहा चरित्तं च। दुविहं चेव चरित्तं अगारमणगारियं चेव।। (आवित ७९६)

अज्यस्यणं पि य तिनिहं सुत्ते अत्थे अ तदुभए चेव । (विभा २६७४)

सामायिक के तीन भेद हैं —सम्बद्ध्व सामायिक, अत सामायिक तथा चारित्र सामायिक। चारित्र सामायिक के दो भेद हैं - अगार सामायिक (देशविरति) और अनगार सामायिक (सर्वेविरति)। अध्ययन—अतुत सामायिक के तीन भेद हैं सृत्र सामायिक, अर्थ सामायिक तथा तदुभय सामायिक।

### ४. सामायिक का निर्गम

वइसाहसुद्धएककारसीए पुब्बण्हदेसकालंगि। महसेणवणुज्जाणे अणंतरं परंपरं सेसं।। (आवनि ७३४)

वैशाख शुक्ला एकादशी, पूर्वाह्न काल, महासेनवन उद्यान में भगवान महावीर ने (पहली बार) सामायिक का निरूपण किया।

### कर्त्ता

केण कय ति य ववहारओ जिणिदेण गणहरेहि च । तस्सामिणा उ निच्छयनयस्स तत्तो जओऽणन्न ॥ (विभा ३३५२)

व्यवहार दृष्टि में सामायिक का प्रतिपादन तीर्थ क्रूर और गणधरों ने किया। निश्चय नय के अनुसार सामायिक का कर्ता है सामायिक का अनुष्ठान करने वाला। क्योंकि सामायिक का परिणाम उसके अनुष्ठाता से अन्य नहीं है!

#### लक्षण

नाणेण जाणई भावे दंसणेण य सद्हे। चरित्तेण निगिण्हाइ....। (उ २८।३४)

जीव ज्ञान से पदार्थों को जानता है, दर्शन से श्रद्धा करता है और चारित्र से निग्रह करता है। सद्दहद जाणइ जओ पच्चक्खाय तओ जओ जीवो।"" ""सद्धेय-नेय-किरिओवओगओ सब्बदब्वाइं।। (विभा २६३५, २६३६)

सम्यक्तव सामायिक का लक्षण है — तत्त्वश्रद्धा । श्रुत सामायिक का लक्षण है - तत्त्वपरिज्ञान । चारित्र सामायिक का लक्षण है -- सावद्ययोग-विरति ।

#### काल

सम्मत्तस्स सुयस्स य पडिवत्ती छव्यिहे वि कालम्मि । विरइं विरयाविरइं पडिवज्जइ दोसु तिसु वावि ॥ (आविन ६११) सम्यक्त्व सामायिक और श्रुत सामायिक की प्रति-यत्ति सुषम-सुषमा आदि छहों कालखण्डों में होती है। देशविरति और सर्वविरति सामायिक की प्रतिपत्ति उत्सर्पिणी के दु:षम-सुषमा, सुषम-दु:षमा तथा अव-सर्पिणी के सुषम-दु:षमा, दु:षम-सुषमा और दु:षमा इन कालखंडों में होती है।

### स्थिति

सम्मत्तस्स सुयस्स य छावही सागरोवमाइं ठिई। सेसाण पुब्वकोडी देसूणा होइ उक्कोसा॥ (आवनि ८४९)

बो बारे विजयाइसु गयस्स तिण्णश्चुए य छाबट्टी। नरजम्मपुब्वकोडीपुहृत्तमुक्कांसको अहिअ।। अंतोमुहृत्तमित्तं जहन्नयं चरणमेगसमयं तु। उवओगंतमुहृत्तं नानाजीवाण सब्बद्धं।। (विभा २७६२, २७६३)

सम्यक्तव और श्रुत सामायिक की उत्कृष्ट स्थिति कुछ अधिक छियासठ सागरोपम की है। देशविरति और सर्वविरति सामायिक की उत्कृष्ट स्थिति देशोन पूर्वकोटि की है।

तेतीस सागर की स्थिति वाले विजय आदि विमानों में दो बार उत्पन्न होने पर अथवा बाईस सागर की स्थिति वाले अच्युत विमान में तीन बार उत्पन्न होने पर सम्यक्त्व और श्रुत सामायिक की स्थिति छियासठ सागर की होती है। इन देव-भनों के मध्य में होने वाले मनुष्य भव की स्थिति मिलाने पर वह कुछ अधिक छियासठ सागर की हो जाती है।

प्रथम तीन सामायिक की जघन्य स्थिति अन्तर्मुहूर्त्तं तथा चारित्र सामायिक की स्थिति एक समय की है। उपयोग की दृष्टि से चारों सामायिक की स्थिति जघन्य अन्तर्मुहूर्त्तं और उत्कृष्ट नाना जीवों की अपेक्षा सर्वकाल है।

### ५. सामायिकः आवरणक्षय

श्रुतसामायिकमपि मति-श्रुतक्षयोपशमाल्लभ्यते, सम्यक्त्व-देशविरति-सर्वविरतिसामायिकानि तदावरणस्य मथासंभवं क्षयतः शमतः—उपशमत इत्यर्थः, अथवोभयतः क्षयोपशमाद् भवन्ति । (विभामव् २ पृ ३३०)

श्रुत सामायिक की प्राप्ति मितज्ञानावरण और श्रुत-ज्ञानावरण के क्षयोपणम से होती है। सम्यक्त्व सामायिक की प्राप्ति दर्शन सप्तक के क्षयोपणम, उपणम अथवा क्षय से होती है। देशविरति सामायिक की प्राप्ति अप्रत्या-ख्यानावरण के क्षयोपशम से तथा सर्वविरति सामायिक की प्राप्ति प्रत्याख्यानावरण के क्षय, क्षयोपशम अथवा उपशम से होती है।

### ६. सामायिक और नय

उद्दिद्ठे च्चिय नेगमनयस्स कत्ताऽणहिज्जमाणो वि । जंकारणमुद्देसो तम्मि य कज्जोवयारो सि॥ संगह-ववहाराणं पच्चासम्नयरकारणत्त्रणाओ । उद्दिद्धम्मि तदत्यं गुरुपामुले समासीणो ॥ उज्जुसुयस्स पढंतो तं कुणमाणो वि निरुवओगो वि। आसन्नासाहारणकारणओ -सद्द-किरियाणं ॥ सामाइओवउत्तो कत्ता सद्द-किरियाविउत्तो वि । सहाईण मणुन्नो परिणामो जेण सामइयं ॥ (विभा ३३९१-३३९४)

नैगम नय के अनुसार सामायिक अध्ययन के लिए उद्दिष्ट शिष्य यदि वर्तमान में सामायिक का अध्ययन नहीं कर रहा है, तब भी वह सामायिक है।

संग्रहनय और व्यवहारनय के अनुसार सामायिक अध्ययन को पढने के लिए गुरु चरणों में आसीन शिष्य सामायिक है।

ऋजुसूत्र नय के अनुसार अनुपयोगपूर्वक सामायिक अध्ययन को पढने वाला शिष्य सामायिक है।

शब्द आदि तीनों नयों के अनुसार शब्द किया से वियुक्त सामायिक में उपयुक्त शिष्य सामायिक है। क्योंकि इनके अनुसार विशुद्ध परिणाम ही सामायिक है।

## ७. सामायिक और लोक

सम्म-सुआण लभो उड्ढं च अहे अ तिरियलोए अ। विरई मणुस्सलोए विरयाविरई य तिरिएसुं॥ पुन्वपडिवण्णमा पुण तीसुवि लोएसु निअमओ तिण्हं। चरणस्स दोसु नियमा भयणिज्जा उड्ढलोगम्मि॥ (आवनि ६०७,६०६)

सम्यक्त्व सामायिक और श्रुत सामायिक की प्राप्ति तीनों — ऊर्घ्व, अधः और तिर्यंक् लोक में होती है। देश-विरति सामायिक की प्राप्ति केवल तिर्यंक् लोक में होती है। सर्वविरति सामायिक की प्राप्ति मनुष्य लोक में होती है।

श्रुत, सम्यक्त्व और देशविरति सामायिक के पूर्वप्रति-पन्नक नियमत: तीनों लोकों में होते हैं । सर्वविरति सामायिक के पूर्वप्रतिपन्नक अधोलोक और तिरछे लोक में नियमत: होते हैं। ऊठवं लोक में इसकी भजना है। महाविदेह आदि क्षेत्र में सामाधिक

पिलभागम्मि चउत्थे चउव्विहं चरणबिज्यमकाले। चरणं पि हुज्ज समणे सब्वं सन्बत्थ साहरणे ॥ (विभा २७१०)

महाविदेह में सदा दु:षम-सुषमा नामक चौथा अर ही रहता है। वहां चारों सामाधिक की प्रतिपत्ति हो सकती है। समयक्षेत्र के बाहर केवल तियँच होते हैं। अतः वहां सर्वविरति सामायिक को छोड़कर शेष तीन सामायिक की प्रतिपत्ति हो सकती है। नन्दीश्वर आदि द्वीपों में विद्याचारण मुनियों के जाने पर अथवा देवों के द्वारा संहरण होने पर वहां सर्वविरति सामायिक पूर्वप्रति-पन्त हो सकता है।

# अकर्मभूमि और सामायिक

····नोउस्सप्पुसप्पिणिकाले तिसु सम्मसुत्ताइ ॥ (विभा २७०**९**)

देवकुरूत्तरकुरुषु सुषमसुषमाप्रतिभागः, रम्यकेषु सुषमाप्रतिभागः, हैमवर्तरण्यवतेषु सुषमदुःषमा-प्रतिभागः ......... सुवमसूबमाप्रतिभागादिव् त्रिव् प्रतिभागेषु द्वे सम्यक्त्वश्रुतसामायिके जीवः प्रतिपद्यते ।

(विभामवृ२ पृ १५२)

देवकुर-उत्तरकुरु आदि अकर्मभूमियों में उत्सर्पिणी-अवसर्पिणी काल का अभाव होता है। अतः वहां केवल श्रुत और सम्धक्त्व सामायिक होते हैं।

क्षेत्र सामायिक कास श्रुत और सम्यक्त्व १. देवकुरु-उत्तरकुरु सुषम-सुषमा २. हरितर्ष-रम्यकवर्ष श्रुत और सम्यक्त्व सुषमा **३. हैमबत-एँर**ण्यवत सुषम-दु:षमा श्रुत और सम्यक्त्व अन्तरकास

कालमणतं च सुए अद्धापरियट्टओ य देसूणोः आसायणबहुलाणं उदकोसं अंतरं होइ।। मिच्छस्यस्स वणस्सइकालो सेससामण्गो । सब्वेसिमिहेगजीवस्स ॥ भिण्णमृहत्तं हीणं.

द्वीन्द्रियादिः कश्चित् श्रुतं लब्ध्वा मृतो यः पृथिभ्या-दिष्त्पद्य तत्रान्तर्मृहुत्तं स्थित्वा पुनरपि द्वीन्द्रियादिष्वागतः श्रुतं लभते तस्य जघन्यतोऽन्तर्मृहर्त्तंमन्तरं भवति । यस्तु द्वीन्द्रियादिर्मृतः पृथिव्य-ऽप्-तेजो-वायु-वनस्पतिषु

पुनरुत्पद्यमानोऽनन्तं कालमवतिष्ठते, ततः पुनरपि द्वीन्द्रियादिष्वागत्य श्रुतं लभते, तस्यायमेकेन्द्रियावस्थिति-काललक्षणोऽनन्तकाल उत्कृष्टतोऽन्तरं भवति । अयं चासंख्यातपुद्गलपरावर्तमानी द्रष्टव्यः ।

(विभा २७७४,२७७६ सवृ पृ १७२)

श्रुत सामायिक के प्रतिपत्ता का अंतर काल (सामायिक की पुनः प्राप्ति का व्यवहित काल) जघन्यतः अन्तर्मुहूर्त्त, उत्कृष्टतः अनंत काल है । शेष तीन सामायिक के प्रतिपत्ता का अंतर काल जघन्यतः अंतर्मुहुर्त्ते, उत्कृष्टतः देशोन अपार्ध पुद्गलपरावर्त्त है। यह अंतरकाल एक जीव की अपेक्षा से है, नाना जीवों की अपेक्षा अंतरकाल नहीं होता ।

श्रुत सामायिक का जघन्य और उत्कृष्ट अंतर काल मिथ्या अक्षरश्रुत की अपेक्षा से है। कोई द्वीन्द्रिय आदि जीव श्रुत प्राप्त कर मृत्यु के पश्चात् पृथ्वी आदि में उत्पन्न होता है, वहां अंतर्भूहर्त्त रहकर पुन: द्वीन्द्रिय आदि में उत्पन्न हो श्रुत प्राप्त करता है, उसके अंतर्मुहूर्त्त का अंतर काल होता है।

जो द्वीन्द्रिय आदि जीव मर कर पृथ्वी, वनस्पति आदि एकेन्द्रिय में पुनः पुनः उत्पन्न होता है और वहां अनंतकाल तक रहता है, तत्पश्चात् द्वीन्द्रिय आदि में उत्पन्न हो श्रुत प्राप्त करता है, उसकी अपेक्षा अनंतकाल का उत्कृष्ट अंतर कहा गया है।

यह अनंतकाल असंख्यात पुद्गलपरावर्त्त जितना होता है। सम्यक् श्रुत सामायिक का अंतर काल सम्यक्त्व आदि सामायिक जितना ही है।

## विरहकाल

सुयसम्म सत्तयं बलुविरयाविरईए होइ बारसगं। विरईए पन्नरसगं विरहियकालो अहोरत्ता॥ श्रुतसम्बद्धयोः प्रतिपत्तिविरहकालः " जघन्यत-स्त्वेकसमयः''''देशविरतेः ' जघन्यतस्तु त्रयः समयाः ः ' ः सर्वेविरते : ःः जघन्यतस्तु समयश्रयमेव ।

(आविन ६४४ हाबू पृ २४२)

जिस काल में सामायिक का प्रतिपत्ता कोई नहीं होता, वह उसका विरहकाल है।

श्रुत सामायिक और सम्यक्त्व सामायिक की प्रतिपत्ति का विरहकाल उत्कृष्टतः सात अहारात्र, देशविरति सामायिक का बारह अहोराच और सर्वेदिरति सामायिक

का पन्द्रह अहोरात्र है। इसके पश्चात् किसी न किसी जीव को सामायिक की प्रतिपत्ति अवश्य होती है।

श्रुत सामायिक और सम्यक्त्व सामायिक की प्रति-पत्ति का विरहकाल जघन्यतः एक समय तथा देशविरति और सर्वविरति का विरहकाल जघन्यतः तीन समय है।

### , अविरहकास

सम्मसुयअगारीणं आविलयअसंखभागमेत्ता छ । अट्टसमया चरित्ते सब्वेसु जहन्न दो समया ॥ (आविनि ८५४)

सम्यक्तव सामायिक, श्रुत सामायिक और देशविरति सामायिक के प्रतिपत्ता आविलका के असंख्येय भाग समयों तक निरन्तर एक, दो आदि मिलते हैं। तत्पश्चात् उनका विरहकाल प्रारम्भ हो जाता है। चारित्र सामायिक के प्रतिपत्ता का अविरहकाल आठ समय तक होता है। उस बविध में एक, दो आदि प्रतिपत्ता मिलते हैं, तत्पश्चात् उनका विरह काल प्रारंभ हो जाता है। सामायिक चतुष्क का जवन्यतः अविरहकाल दो समय का होता है।

भवं
सम्मत्तदेसविरई पलियस्स असंखभागमेत्ताओ ।
अट्ट भवा उ चरित्ते अणंतकालं च सुयसमए ।।
सम्यक्तवदेशविरतिमन्तः ज्ञारित्रे ज्ञान्यतस्त्वेकः ज्ञारित्रे ज्ञान्यतस्त्वेकः पव सामान्यश्रुतसामायिके जघन्यतस्त्वेकभवमेव, सरुदेवीव ।

(आवनि ५४६ हावु पृ.२४२)

सम्यक्तव सामायिक और देशविरति सामायिक के प्रतिपत्ता क्षेत्रपर्योपम के असंख्यातवें भाग में जितने आकाशप्रदेश होते हैं, उत्कृष्ट उतने भव करते हैं तत्पश्चात् मुक्त हो जाते हैं तथा जघन्यतः एक भव करते हैं। चारित्र सामायिक का प्रतिपत्ता उत्कृष्ट आठ भव तथा जघन्यतः एक भव करता है। श्रुत सामायिक का प्रतिपत्ता उत्कृष्ट आठ भव तथा जघन्यतः एक भव करता है। श्रुत सामायिक का प्रतिपत्ता उत्कृष्टतः अनन्त भव तथा सामान्यतः जघन्यतः एक भव करता है। जैसे महदेवी।

### आकर्ष

तिण्ह् सहस्सपुद्धत्तं सयप्पुद्धत्तं च होइ विरईए ।
एगभवे आगरिसा एवतिया होति नायव्वा ॥
तिण्ह सहस्समसंखा सहसपुद्धत्तं च होइ विरईए ।
गाणभवे आगरिसा एवइया होति णायव्वा ॥
(आवनि ८५७, ८५८)

सम्यक्त्व, श्रुत और देशविरित सामायिक के एक भव में सहस्रपृथक्त्व आकर्ष (२००० से ९००० बार प्राप्त) हो सकते हैं और सर्वविरित के शतपृथक्त्व आकर्ष (२०० से ९०० बार) हो सकते हैं। सम्यक्त्व और देशविरित सामायिक के नाना भवों में उत्कृष्टत: असंख्येय हजार आकर्ष होते हैं। सर्वविरित सामायिक के नाना भवों में २ से ९ हजार आकर्ष होते हैं। श्रुत सामायिक के अनन्त भवों में अनन्त आकर्ष होते हैं।

# व. सामायिक और क्षेत्रस्पर्शना

सम्मत्तचरणसहिया सब्बं लोगं फुसे णिरवसेसं। सत्त य चोद्दसभागे पंच य सुयदेसविरईए॥ (आवनि ८५९)

सम्यक्तव सामायिक और सर्विविरित सामायिक से सम्पन्न जीव केवली समुद्धात के समय सम्पूर्ण लोक का स्पर्श करता है। श्रुत सामायिक और सर्विविरित सामा- यिक से सम्पन्न जीव इलिका गित से अनुत्तर विमान में उत्पन्न होता है तब वह लोक के सप्त चतुर्दश (क्ष्व) भाग का स्पर्श करता है। सम्यक्त्व सामायिक और श्रुत सामा- यिक से सम्पन्न जीव छट्टी नारकी में इलिका गित से उत्पन्न होता है तब वह लोक के पञ्च चतुर्दश (क्ष्व) भाग का स्पर्श करता है। देशविरित सामायिक से सम्पन्न जीव यदि इलिका गित से अच्युत देवलोक में उत्पन्न होता है तो वह पञ्च चतुर्दश (क्ष्व) भाग का स्पर्श करता है। यदि अन्य देवलोकों में उत्पन्न होता है तो वह पञ्च चतुर्दश (क्ष्व) भाग का स्पर्श करता है। यदि अन्य देवलोकों में उत्पन्न होता है तो वह दिचतुर्दश (क्ष्व) आदि भागों का स्पर्श करता है।

### मावस्पर्शना

सन्वजीवेहि सुयं सम्मचिरत्ताइं सन्वसिद्धेहि। भागेहि असंखेज्जेहि फासिया देसविरईओ॥ (आवनि ८६०)

सर्वजीवैः सान्यवहारिकराय्यन्तर्गतैः सामान्यश्रुतं स्पृष्टं .....सर्वसिद्धानां बुद्ध्याऽसंख्येयभागीकृतानामसंख्येय-भागैभागोनैदेशविरतिः स्पृष्टा, असंख्येयभागेन तु न स्पृष्टा, यथा मरुदेवास्वामिन्या।

(आवनि ८६० हाव् पृ २४२)

सामान्य श्रुत सामायिक संव्यवहार राणि के सब जीवों द्वारा स्पृष्ट हैं। सम्पद्दव सामायिक और सर्व-विरति सामायिक की प्रतिपत्ति के बिना कोई भी जीव सिद्ध नहीं बन सकता, अतः ये दोनों सामायिक सब सिद्धों द्वारा स्पृष्ट है। सब सिद्धों को बुद्धि से कल्पित असंख्येय भागों में विभक्त करने पर कहा जा सकता है कि देश-बिरित सामायिक असंख्येय भाग न्यून सिद्धों के द्वारा स्पृष्ट है। कोई जीव देशविरित सामायिक का स्पर्श किये बिना ही मुक्त हो जाते हैं। जैसे—महदेवी।

### ६. सामायिक और ज्ञान

दोसु जुगवं निय दुगं भयणा देसविरइए य चरणे य । ओहिम्मि न देसवयं पडिवज्जइ होइ पडिवजो ॥ देसव्वयवज्जं पवन्नो माणसे समंपि च चरित्तं । भवकेवले पवन्नो पुत्र्वं सम्मत्त-चारित्तं ॥ (विभा २७२८,२७२९)

- मितज्ञान और श्रुतज्ञान में सम्यक्त्व और श्रुत सामा यिक की प्राप्ति गुगपत् होती है । देशविरित और सर्वविरित सामायिक की भजना है।
- अवधिज्ञान में सम्यक्त्व, श्रुत और देशविरित सामा-यिक पूर्व-प्रतिपन्न होते हैं। उसमें देशविरित सामा-यिक की प्रतिपत्ति नहीं होती, सर्वविरित सामायिक की प्रतिपत्ति हो सकती है।
- मन:पर्यवज्ञान में देशविरित सामायिक को छोड़कर तीन सामायिक पूर्व प्रतिपन्न होते हैं। चारित्र सामायिक मन:पर्यवज्ञान के साथ भी प्राप्त हो सकता है।
- भवस्य केवली के सम्यक्त्व और चारित्र सामायिक पूर्वप्रतिपन्न होते हैं।

### १०. सामायिक और उपयोग

सम्बाओ लढीओ जइ सागारोवओगभाविम्म ।
इह कहमुवकोगदुगे लब्भइ सामाइयचउक्कं ।।
सो किर निअमो परिवब्दमाणपरिणामयं पद इहं सु ।
जोऽवद्वियपरिणामो लभेज्ज स लभिज्ज बीए वि ॥
(विभा २७३१,२७३२)

यदि सारी लिक्स्यां साकार उपयोग में ही उत्पन्न होती हैं तब साकार और अनाकार—दोनों में चारों सासायिक की प्राप्ति कैसे हो सकती है ?

साकार उपयोग की बात परिवर्धमान परिणामों की अपेक्षा से कही गई है। अवस्थित परिणाम की अपेक्षा अनाकार उपयोग में भी चारों सामायिक प्राप्त हो सकते हैं। यास्तु प्रथमसम्यक्त्वलाभकालेऽन्तरकरणप्रविष्टस्या-वस्थिताध्यवसायस्य सम्यक्तवादिलब्धयो भवन्ति ता अनाकारोपयोगेऽपि भवन्ति न कश्चिद् दोषः । अन्तरकरणे च वर्तमानः सम्यक्तवश्रुतसामायिकलाभसमकालमेव कश्चिदतिविशुद्धत्वाद् देशविरतिम्, अपरस्त्वतिविशुद्ध-तरस्वात् सर्वविरतिमपि प्रतिपद्धते, इत्यौपशमिकसम्य-क्त्वलाभकालेऽवस्थितपरिणामस्यानाकारोपयोगवर्तिनोऽपि चत्वार्यपि सामायिकानि भवन्ति ।

(बिभामवृ२ पृ१६०)

सर्वप्रथम सम्यक्त्व की प्राप्ति के समय अंतरकरण में प्रविष्ट जीव के परिणाम अवस्थित होते हैं। अवस्थित परिणाम के कारण अनाकार उपयोग में भी सम्यक्त्व आदि लब्धियां प्राप्त हो सकती हैं।

सम्यक्तव और श्रुत की प्राप्ति के साथ ही परिणाम-विशुद्धि के कारण देणविरति और सर्वविरति सामायिक भी प्राप्त हो सकते हैं। इस प्रकार औषणमिक सम्यक्तव प्राप्ति के समय अवस्थित परिणामी जीव अनाकार उप-योग में भी चारों सामायिक प्राप्त कर सकता है।

# ११. सामाधिक और कर्मस्थिति

अट्ठण्हं पयडीणं उक्कोसिट्टइइ बट्टमाणो उ । जीवो न लहइ सामाइयं चउण्हंपि एगयरं ।। सत्तण्हं पयडीणं अब्भितरओ उ कोडिकोडीणं । काऊण सागराणं जह लहइ चउण्हमण्णयरं ।। (आविम १०५,१०६)

आठों कर्मप्रकृतियों की उत्कृष्ट स्थिति में वर्तमान जीव सामायिक चतुष्टयी में से एक भी सामायिक प्राप्त नहीं कर सकता।

आयुष्य को छोड़कर सात कर्मप्रकृतियों की स्थिति जब अंत: कोटि-कोटि सागरोपम रहती है, तब जीव चारों में से कोई भी सामायिक प्राप्त कर सकता है।

उक्कोसयद्वितीए पडिवज्जंते य णत्य पडिवण्णो । अजहण्णमणुक्कोसे पडिवज्जंते य पडिवण्णे ॥ (आवनि ८१७)

आयुष्य कमें को छोड़कर शेष कमों की उत्कृष्ट स्थित में संक्लिष्ट परिणामों के कारण जीव कोई भी सामायिक प्राप्त नहीं कर सकता। कमों की मध्यम स्थित होने पर ही जीव के चारों सामायिक पूर्व प्रतिपन्न भी हो सकते हैं और प्राप्त भी हो सकते हैं।

### सामायिक : संज्ञी-असंज्ञी आदि

### १२. सामायिक और संजी-असंजी

भवसिद्धिओ य जीवो पडिवज्जइ सो चउण्हमण्णयरं। पडिसेहो पुण असण्णि-मीसए सण्णि पडिवज्जे।। (आवनि ८१३)

पुणसद्दाओऽसम्णी सम्मसुए होज्ज पुन्वपडिवन्नो । मीसो भवत्थकाले सम्मत्त-चरित्तपडिवन्नो ॥ (विभा २७१३)

भव्य और संज्ञी जीव चारों में से किसी भी सामायिक के प्रतिपत्ता हो सकते हैं। असंज्ञी, नोसंज्ञी-नोअसंज्ञी (सिद्ध) और अभव्य —ये तीनों किसी भी सामायिक के प्रतिपत्ता या पूर्वप्रतिपन्त नहीं होते।

यद्यपि सिद्ध सम्यक्त्व सामायिक से पूर्वप्रतिपन्न होते हैं, किन्तु सम्यक्त्व वर्जित तीन सामायिक संसारी जीवों के ही संभव है। सामायिकत्रय के साहचर्य के कारण सम्यक्त्व सामायिक को भी संसारी जीवों से संबंधित मान कर सिद्धों में उसका निषेध किया गया है।

असंज्ञी जीवों में भी सास्वादन सम्यग्दृष्टि की अपेक्षा सम्यवत्व सामायिक और श्रृत सामायिक पूर्व-प्रतिपन्न होते हैं।

नोसंज्ञी-नोअसंज्ञी --भवस्थ केवली सम्यक्तव सामा-यिक और चारित्र सामायिक से पूर्वप्रतिपन्न होते हैं। (देखें --विभामवृ २ पृ १५३)

### आहारक-पर्याप्तक

आहारओ उ जीवो पडिवज्जइ सो चउण्हमण्णयरं । एमेव य पज्जत्तो सम्मत्तसुए सिया इयरो ॥ (आवनि ८१४)

पुन्वपवण्णोऽणाहारगो दुगं सो भवंतरालम्मि । चरणं सेलेसाइसु इयरो ति दुगं अपज्जत्तो ॥ (विभा २७१८)

- आहारक और पर्याप्तक जीव चारों में से कोई भी सामायिक प्राप्त कर सकते हैं। पूर्वप्रतिपन्न की अपेक्षा चारों सामायिक हो सकते हैं।
- अन्तरालगित के समय अनाहारक अवस्था में पूर्व-प्रतिपन्न की अपेक्षा सम्यक्त्व और श्रुत दो सामाधिक हो सकते हैं।
- केवली समुद्घात की अनाहारक अवस्था तथा शैलेशी

अवस्था में पूर्वप्रतिपन्न की अपेक्षा सम्यक्त्व और चारित्र सामायिक होते हैं।

 अपर्याप्त अवस्था में पूर्वप्रतिपन्न की अपेक्षा सम्यक्त्व और श्रुत सामायिक हो सकते हैं।

### संस्थान, संहनन, अवगाहना

सन्वेसुवि संठाणेसु लहइ एमेव सन्वसंघयणे । उनकोसजहण्णं विजिक्षण माणं लहे मणुओ ॥ (आविन ६२१)

सभी संस्थानों और सहननों में पूर्वप्रतिपन्नता और प्राप्ति की अपेक्षा चारों सामायिक हो सकते हैं।

उत्कृष्ट और जघन्य सवगाहना की छोड़कर मध्यम अवगाहना वाले गर्भज मनुष्य में पूर्वप्रतिपन्नता और प्राप्ति की अपेक्षा चारो सामायिक हो सकते हैं।

न जहन्नोगाहणओ पवज्जए, दोण्णि होउज पडिवन्तो । उक्कोसोगाहणगो दुहा वि दो तिन्ति उ तिरिक्खो ॥ (विभा २७३९)

जयन्य अवगाहना वाले गर्भंज मनुष्य और तिर्यञ्च कोई भी सामायिक प्राप्त नहीं कर सकते। पूर्वप्रतिपन्न की अपेका प्रथम दो सामायिक हो सकते हैं। उत्कृष्ट अवगाहना वाले मनुष्य और तिर्यञ्च में पूर्वप्रतिपन्नता और प्राप्ति की अपेक्षा प्रथम दो सामायिक हो सकते हैं। मध्यम अवगाहना वाले तिर्यञ्च प्रथम तीन सामायिक के प्रतिपत्ता हो सकते हैं।

## आयुष्य

संखेण्णाक चउरो भयणा सम्मसुएऽसंखवासाणं ।\*\*\* (विभा २७२७)

संख्येय वर्ष की आयु वाले जीव चारों ही सामायिक के प्रतिपत्ता हो सकते हैं।

असंख्येय वर्ष की आयु वाले जीवों में सम्यक्तव सामायिक और श्रुत सामायिक वैकल्पिक है।

### चार गति

चउसु वि गईसु नियमा सम्मत्तसुयस्स होइ पडिवत्ती । मणुएसु होइ विरई विरयाविरई य तिरिएसु॥ (आवनि ८१२)

नारक, तियंच, मनुष्य और देव — इन चारों गतियों में नियम से सम्यक्त्व सामायिक और श्रुत सामायिक के प्रतिपत्ता होते हैं । सर्वविरति सामायिक के प्रतिपत्ता मनुष्य तथा देशविरति सामायिक के प्रतिपत्ता मनुष्य और तिर्यंच—दोनों होते हैं।

# १३. सामायिक के ग्राह्य और वर्जनीय नक्षत्र

मियसिर अहा पुस्से तिन्ति य पुट्वाइं मूलमस्सेसा । हत्थो चित्ता य तहा दस विद्धिकराइं नाणस्स ॥ (विभा ३४०८)

ज्ञानवृद्धिकारक इन दस नक्षत्रों में सामायिक ग्रहण करना चाहिए—

१. मृगशिर

६. पूर्वाषाढा

२ आद्री

७. मूल

३. पुष्य

द. अश्ले**षा** 

४. पूर्वाप्रोष्ठपदा

**९. हस्**त

५. पूर्वाफाल्गुनी

१०. चित्रा।

संभागयं रिवनयं विड्डेरं सम्गहं विलंबं वा । राहुह्यं गहभिष्णं च वज्जए सत्त नक्खत्ते ।। (विभा ३४०९)

सामायिक ग्रहण में वर्जनीय सात नक्षत्र

१. संघ्यागत

५. विलंबी

२. रिवगत

६. राहुहत

३. विड्डेर

७. ग्रहभिन्न ।

४. सग्रह

# ग्राह्म और वर्जनीय तिथियां

चाउद्देशि पण्णरिस बज्जेज्जा अट्टीम च नविम च । छट्टि च चउरिय बारिस च सेसासु देण्जाहि॥ (विभा ३४०७)

चतुर्देशी, पूणिमा या अमावस्या, अष्टमी, नवमी, षठी, चतुर्यी और द्वादशी—ये तिथियां सामायिक ग्रहण के लिए वर्जनीय हैं। शेष तिथियों—१,२,३,४,७,१०, ११,१३ में श्रुत की वाचना दी जा सकती है।

### प्राह्म दिशाएं

पुब्बाभिमुहो उत्तरमुहो व दिज्जाहवा पडिच्छेज्जा। जाए जिणादओ वा दिसाइ जिणचेदयाइ वा॥ (विभा ३४०६)

सामायिक देने वाला या सामायिक ग्रहण करने वाला पूर्वाभिमुख य उत्तराभिमुख होना चाहिए अथवा वे दोनों उस दिशा के अभिमुख हों, जिस दिशा में जिन आदि विचरण कर रहे हों या जिनचैत्य हों।

## प्रशस्त-अप्रशस्त क्षेत्र

विणयवओ वि य कयमंगलस्स तदविग्वपारगमणाय ।
देण्ज सुकओवओगो खित्ताईसु सुपसत्थेसु ॥
उच्छुवणे सालिवणे प्रमसरे कुसुमिए व वणसंडे ।
गंभीर साणुणाए प्याहिणजले जिणहरे वा ॥
दिण्ज न उभग्ग-ज्भामिय-मसाण-सुन्नामणुन्नमेहेसु ।
छारंगारक्खयारामेज्भाईदव्वदुट्ठेसु ॥
(विभा ३४०३-३४०५)

जो विनय से सम्पन्न है, अप्रमत्त है, क़तमंगल है, उसे अपने अनुष्ठान का निविच्न पार पाने के लिए प्रशस्त क्षेत्र में श्रुत आदि सामायिक प्रदान करना चाहिए।

इक्षुवन, शालिवन, पद्मसर, कुसुमित वनखण्ड और ऐसा जिममन्दिर जो गंभीर—द्राक्षा, चन्दनलता आदि से आच्छादित हो सानुनाद—प्रतिध्वनित होने वाला हो तथा प्रदक्षिणजल वाला हो—जहां जल प्रदक्षिणा करता हुआ बहता हो—ये श्रुत आदि सामायिक देने के लिए प्रशस्त क्षेत्र हैं।

भग्नभूमि — खण्डहर, दग्धभूमि, श्मशान, शून्यगृह, अमनोज्ञ गृह और क्षार, अंगार, अवस्कर, अमेध्य आदि निकृष्ट द्रव्यों से युक्त स्थान — इन अप्रशस्त क्षेत्रों में सामायिक का आदान-प्रदान नहीं करना चाहिये।

# १४. सामाविकसूत्र

करेमि भंते ! सामाइयं सब्बं सावज्जं जोगं पच्च-क्खामि, जावज्जीवाए तिविहं तिविहेण मणेणं वायाए काएणं, न करेमि न कारबेमि करंतं पि अन्तं न समणु-जाणामि । तस्स भंते ! पिंडक्कमामि निदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि । (आब १।२)

भगवन् ! मैं सामायिक करता हूं । मैं जीवन-पर्यन्त समस्त पापकारी प्रवृत्ति का, तीन करण - मन, वचन और काया से तथा तीन योग - करने, कराने और अनु-मोदन करने का प्रत्याख्यान करता हूं।

भगवन् ! अतीत में किए हुए पाप का मैं प्रतिक्रमण करता हूं, आत्मसाक्षी से उसकी निन्दा करता हूं, आपकी साक्षी से उसकी गर्हा करता हूं और अपने आपको सपाप प्रवृत्तियों से पृथक् करता हूं।

## १५. सामायिक का महत्त्व

तत्थज्भयणं सामाइयं ति समभावलक्खणं पढमं । . जं सब्वगुणाहारो वोमं पित्र सब्वदक्वाणं ॥ (विभा ९०५)

समभावलक्खणं सन्वचरणादिगुणाधारं वोमंपिव सन्वदन्वाणं सन्वविसेसलद्धीण य हेतुभूतं पायं पावअंकुस-दाणं। (अनुचू पृ १८)

आवश्यक सूत्र का प्रथम अध्ययन है — सामायिक।
सामायिक का लक्षण है — समभाव। जैसे आकाश
सब द्रव्यों का आधार है, वैसे ही यह चारित्र आदि गुणों
का आधार है। यह सब विशिष्ट लब्धियों में हेतुभूत
बनता है। इससे पापों पर अंकुश लगता है।

अहवा तब्भेय चिचय सेसा जंदंसणाइयं तिविहं! न गुणोय नाण-दंसण-चरणब्भिह्यो जओ अस्थि॥ (विभा ९०६)

षडावश्यक में सामायिक प्रथम आवश्यक है। चतुर्विशति आदि शेष पांच आवश्यक एक अपेक्षा से सामायिक के ही भेद हैं। क्योंकि सामायिक ज्ञान-दर्शन-चारित्र रूप है और चतुर्विशति आदि में इन्हीं गुणों का समावेश है। ज्ञान, दर्शन और चारित्र ही प्रधान गुण हैं। "सामाइएणं सावज्जजोगिवरइं जणयइ।

(उ २९।९)

सामायिक से सावद्ययोग—असत् प्रवृत्ति की विरित होती है।

# चौदह पूर्वी का सार

संखिवणं संसेवो सो जं थोवनखरं महत्यं च। सामाइयं संखेवो चोइसपुब्बत्यपिंडो सि ॥ (विभा २७९६)

सामायिक का एक निर्वचन है— संक्षेप । इसमें अक्षर कम और अर्थं महान् है। संक्षेप में सामायिक चौदह पूर्वों का सार है।

सास्वादन सम्यक्तव अौपशमिक-सम्यक्तव से गिरने वाला जीव जब मिथ्यात्व को प्राप्त होता है, तब अन्तराल काल में प्राप्त होने वाला सम्यक्तव। (द्र. सम्यक्तव)

सास्वादन सम्यग्दृष्टि - जो जीव उपशम सम्यक्त्व से च्युत होकर मिथ्यात्व की ओर अग्रसर हो रहा है, किंतु मिथ्यात्व को अभी तक प्राप्त नहीं हुआ है, उसकी आत्म-विशुद्धि। गुणस्थान का दूसरा प्रकार। (द्र. गुणस्थान)

सिद्ध-कर्मबंधन से मुक्त जीव, परमात्मा।

- १. सिद्ध का निर्वचन
- २. सिद्धों कास्वरूप
- ३. सिद्ध मंगल
- ४. सिद्ध के एकार्थक
- ५. सिद्ध के निक्षेप
- ६. सिद्धकेवसज्ञान के प्रकार
- ७. सिद्धों के प्रकार
  - ० तीर्थ सिद्ध, अतीर्थ सिद्ध....
  - ० सिद्ध होने के स्थान
  - \* प्रत्येकबृद्ध सिद्ध

(द्र. प्रस्येकबुद्ध)

\* सिद्धि का मार्ग : साध्य-सिद्धि का अम

(ब्र. मोक्ष)

- \* कर्मक्षय की प्रक्रिया (द्र. गुणस्थान)
- \* अनःविकर्मसंबंध का अंतर्कसे ? (इ. कर्म)
- \* सिद्धिगमन के योग्य

(द्र. मध्य)

- ८. सिद्धों के गुण
- ९. सिद्धों का सुख
- १०. सिद्ध अनादि
- ११. सिद्धों की अध्यंपति
- १२. सिद्धीं की अवगाहना
- १२. सिद्ध होने से पूर्व की अवगाहना
- ९४. सिद्धों का संस्थान
- १४. सिद्धों की अवस्थिति
  - ० सिद्धों का अवग्राह क्षेत्र और स्पर्शना
  - \* सिद्धालय

(द्र ईवत्-प्राग्मारा)

१६. परिमित क्षेत्र में अनंत सिद्ध कैसे ?

# १. सिद्ध का निर्वचन

दीहकालरयं जं तु कम्मं से सिअमट्टहा। सियं द्यंतं ति सिद्धस्स सिद्धत्तमुवजायदः॥ सितं बद्धं "ध्मातं ""ध्यानानलेन दग्धं "सिदः

(आविन ९५३ हावू १ पृ २९३)

सित का अर्थ है - बद्ध और ब्मात का अर्थ है - दग्ध

करना। जो आठ प्रकार की बद्ध कर्मरजों को क्यानाग्नि से दग्ध करता है, वह सिद्ध है।

### २. सिद्धों का स्वरूप

अरूविणो जीवघणा, नाणदंसणसन्निया ।\*\*\*\*

(उ ३६।६६)

सिद्ध जीव अरूप, सधन (एक-दूसरे से सटे हुए) और ज्ञान-दर्शन में सतत उपयुक्त होते हैं।

कम्मिविवेगो असरीरयाय असरीरया अणाबाहा । होअणबाहिनिमित्तं अवेयणमणाउलो निरुओ ॥ नीरुयत्ताए अयलो अयलत्ताए य सासओ होइ । सासयभावमुवगओ अव्वाबाहं सुहं लहइ।। (आवनि ७४७, ७४८)

सिद्ध कर्ममुक्त होते हैं, अशरीरी होते हैं। कर्मविवेक (कर्मक्षय) से अशरीरता, अशरीरता से अनावाधा, अना-बाधा से असंवेदन, असंवेदन से अनाकुलता, अनाकुलता से अरुजता, अरुजता से अचलता, अचलता से शाख्वतता और शाख्वतता से अव्याबाध मुख प्राप्त होता है। इस प्रकार इनमें परस्पर कारण-कार्य भाव है।

सोऽणवराहो व्व पुणो न वज्यक्ष इंधकारणाभावा। जोगाय बंधहें ऊन य ते तस्सासरीरो ति। (विभा १८४०)

मुक्त जीव पुनः बद्ध नहीं होता, क्योंकि उसमें बन्ध के कारणों का अभाव हैं। बन्ध का कारण है योग प्रवृत्ति। वह मुक्त जीव में नहीं होती, क्योंकि उनके शरीर नहीं होता।

"सामारमणागारं लक्खणमेअ तु सिद्धाणं ।। केवलनाणुवज्ता जाणंती सब्बभावगुणभावे। पासंति सब्वओ खलु केवलदिट्टीहिऽणंताहि।। (आवनि ९७७, ९७८)

सिद्धों का लक्षण है — साकार उपयोग और अनाकार उपयोग । वे केवलज्ञानोपयुक्त हो सब पदार्थों के गुण-पर्यायों को जानते हैं और अनंत केवलदर्शन से उन्हें देखते हैं । वे आनोपयोग में मुक्त होते हैं इसलिए यहां पहले ज्ञान का उल्लेख हुआ है।

सिद्धों के युगपत् दो उपयोग नहीं होते । (इ. केवली)

## ३. सिद्ध मंगल

सिद्धाण नमुक्कारो सव्वपावपणासणो । मंगलाणं च सव्वेसि विइअं होइ मंगलं ॥ (आवनि ९९२) सिद्ध को नमस्कार करने से सब पायोंका नाश होता है और यह सभी मंगलों में दूसरा मंगल है। (द्र. नमस्कार; मंगल)

# ४. सिद्ध के एकार्यक

सिद्धत्ति अ बुद्धत्ति अ पारगयत्ति अ परंपरगयत्ति । उम्मुक्ककम्मकवया अजरा अमरा असंगा य ॥ (आवति ९६७)

सिद्ध के आठ एकार्षक हैं—
सिद्ध —कृतकृत्य ।
बुद्ध —सर्व ज्ञाता ।
पारगत —संसार-समुद्र से पारगामी, तीणं ।
परम्परागत —दर्शन, ज्ञान, चरण की क्रमबद्ध
साधना के द्वारा मुक्त होने वाले ।

उन्भुक्त-कर्मकवच सब कर्मों से मुक्त । अजर—वय और बुढ़ापे से मुक्त । अगर—भृत्यु से मुक्त । असंग- -सब क्लेशों से मुक्त ।

## प्र. सिद्ध के निक्षेप

सिद्धों जो निष्फर्तनों जेण गुणेण स य चोह्सविगप्यो ।
नेओ नामाईओ ओयणसिद्धाइओ दव्वे ।
कम्मे सिप्पे य विज्जाए मंते जोगे य आगमे ।
अत्यजत्ताअभिष्पाए तवे कम्मक्खए इय ।।
(विभा ३०२७, ३०२८)

जो जिस गुण से निष्पन्न होता है तथा पुनः निष्पन्न होना नहीं पड़ता, वह उस गुण में सिद्ध कहलाता है।

सिद्ध के चौदह प्रकार हैं —

- १. नामसिद्ध-जिसका नाम सिद्ध हो।
- २. स्थापनासिद्ध सिद्ध की मूर्ति या कलाकृति ।
- ३ द्रव्यसिद्ध ओदन आदि द्रव्य पक जाने पर उन्हें सिद्ध हुआ कहा जाता है।
- ४. कमेंसिद्ध कर्म भारवहन, कृषि, वाणिज्य आदि प्रवृत्तियों में दक्ष । मुनि गुरुतरभारवाही होने के कारण कर्मेंसिद्ध होते हैं। कहा है 'वुज्क्रांति नाम भारा ते पुण वुज्क्रांति वीसमंतेहिं।
- ५. शिल्पसिद्ध जो आचार्य द्वारा शिक्षित अथवा किसी ग्रन्थ द्वारा गृहीत विशिष्ट कर्म है, वह शिल्प कह-

सीलभरो वोदन्वो जावज्जीवं अविस्सामो।।'

लाता है। घट-निर्माण, मूर्ति-निर्माण आदि शिल्प हैं। सोपारक नगर का वर्डकी कोक्कास यांत्रिक वस्सुओं के निर्माण में दक्ष था। उसने अपने यांत्रिक कबूतरों से राजा के कोष्ठागार से गंधशाली का अपहरण कर लिया था। वह शिल्पसिद्ध वर्डकी था।

- ६. विद्यासिद्ध —जो समस्त विद्याओं का चक्रवर्ती है अथवा महापुरुष द्वारा प्रदत्त महाविद्या का जाता है वह विद्यासिद्ध है। आर्य खपुट विद्यासिद्ध आचार्य थे। उनका एक शिष्य भृगुकच्छ में जाकर बौद्ध बन गया। वह आकाशमार्ग से खाद्य पदार्थी से भरे भांड मंगाने लगा। आचार्यको ज्ञात हुआ। वे वहां गए और आकाशमार्ग से आते हुए खाद्य भांडों को बीच में ही नष्ट कर दिया। एक दिन बौद्ध भिक्षु आचार्य को अपने मंदिर में ले गए और बोले - बूद्ध के चरणों में बंदनाकरो । आचार्यखपुट मूर्तिको संबोधित कर बोले शुद्धोदनपुत्र ! आओ, मेरे चरणों में वंदन करो। मूर्ति से बुद्ध की प्रतिकृति निकली और आचार्य के चरणों में नत हो गई। द्वार पर स्थित स्तूप से कहा — तुम भी वंदना करो । स्तूप आया, वन्दना की मुद्रा में स्थित हुआ। आचार्य ने कहा-उठो, वह आद्या उठा। आचार्य ने कहा—बस। आज भी वह स्तूप अर्द्धनत स्थिति में है।
- अ. मंत्रसिद्ध जिसने सभी प्रकार के मंत्र अथवा एक महामंत्र हस्तगत कर लिया है, वह मंत्रसिद्ध है।
- प्रामिद्ध परम आश्चर्य पैदा करने वाले द्रव्य-संमिश्वणों का ज्ञाता । वष्त्रस्वामी के मातुल आर्य-समित योगसिद्ध थे । वे नदी पर गए । नदी से मार्ग मांगते हुए उन्होंने नदी में यौगिकद्रव्य का प्रक्षेप किया । नदी के दोनों तट सिमट गए ।
- ९. आगमसिद्ध समस्त श्रुत का पारगामी। इसका ज्ञान इतना विश्वद होता है कि स्वयंभूरमण के मत्स्य आदि जो चेष्टाएं करते हैं, वे सारी ज्ञात हो जाती हैं। वह संख्यातीत भवों का कथन कर सकता है अथवा प्रश्नकर्ता जिस भव की बात जानना चाहता है, वह उसका कथन करने में सक्षम होता है।
- १०. अर्थसिद्ध- राजगृहवासी 'मम्मण' सेठ ने धन-संग्रह की तृष्णा से अभिभूत होकर रत्नमय द्वितीय वृषभ की पूर्ति की, जिसकी पूर्ति राजगृह के अधिपति महाराज

- श्रेणिक भी नहीं कर सकते थे। सम्मण अर्थक्षिद्ध था। ११. यात्रासिद्ध -- स्थल, जल तथा आकाश मार्गी में यथेष्ट यात्रा करने में निपुण । जो बारह बार सामु-द्रिक यात्रा में अपना कार्यसंपन्न कर सकुशल लौट आता है तथा अन्यान्य यात्री जिससे यात्रासिद्धि के लिए मंत्रणा करते हैं, वह यात्रासिद्ध है। तुंडिक सामुद्रिक व्यापारी था। सैकड़ों बार उसके जहाज समुद्र में टूटे, परन्तु वह हताश नहीं हुआ। उसने कहा-- 'जो जल में नष्ट होता है, उसकी पुन प्राप्ति जल में ही होती है। वह अपना सामुद्रिक व्यापार चलाता रहा। देवता ने उसके साहस से प्रसन्त होकर उसको प्रचुर धन दिया। देवता ने उसे वर मांगने के लिए कहा। तत्र वह वणिक् बोला — 'जो मेरा नाम लेकर समुद्र का अवगाहन करे वह सकुशल लौट आए।' देवता ने तथास्तु कहा। तुंडिक यात्रासिद्ध था ।
- १२. अभिप्रायसिद्ध अभिप्राय अर्थात् बुद्धि । जिसकी बुद्धि विस्तारवती, एक पद के आधार पर अनेक पदों को जानने वाली, सर्वथा निर्मल और सूक्ष्म होती है, वह बुद्धिसिद्ध है । जो औत्पत्तिकी आदि चार प्रकार की बुद्धि से संपन्न होता है, वह बुद्धिसिद्ध होता है ।
- १३. तपःसिद्ध दृढप्रहारी की भांति बाह्य और आभ्यन्तर तप में क्लान्त नहीं होने वाला।
- १४. कर्मक्षयसिद्ध—समस्त कर्मों का क्षय करने वाला अर्थात् समस्त कर्मक्षीण कर सिद्ध होने वाला। (देखें — जावनि९२७-९५३ हावृ१ पृ२७२-२९३)

## ६. सिद्धकेवलज्ञान के प्रकार

शैलेश्यवस्थापर्यन्तवित्तसमयसमासादितसिद्धत्वस्य तस्मिन्नेव समये यत् केवलज्ञानं तदनन्तरसिद्धकेवलज्ञानम् । ततो द्वितीयादिसमयेष्वनन्तामप्यनागताद्धां परम्परसिद्ध-केवलज्ञानम् । "सिद्धानामेवानन्तरभवगतोपाधिभेदेन पञ्चदशभेदभिन्नत्वात् । (नन्दीहानृ पृ ३८)

सिद्धों का केवलज्ञान सिद्ध केवलज्ञान कहलाता है। उसके दो भेद हैं--

- १. अनंतर सिद्धकेवलज्ञान ।
- २. परम्पर सिद्धकेवलज्ञान । (द्र. केवलज्ञान) शैलेशी अवस्था के अनंतर सिद्धत्व प्राप्त होता है, उस क्षण का केवलज्ञान अनंतर सिद्धकेवलज्ञान है। सिद्ध-अवस्था से पूर्ववर्ती भवसंबंधी उपाधि के भेद से सिद्धों के

पंद्रह प्रकार हैं।

### ७. सिद्धों के प्रकार

अणंतरसिग्रकेवलनाणं पण्णरसिवहं पण्णतं, तं जहा--तित्थसिद्धा अतित्थसिद्धा तित्थयरसिद्धाः अतित्ययरसिद्धा सर्यबुद्धसिद्धा पत्तेयबुद्धसिद्धा बुद्धबोहियसिद्धा इत्थिलिमसिद्धा पुरिसलिगसिद्धा नपुंसकलिंगसिद्धा सलिंगसिद्धा अण्यलिगसिद्धाः गिहिलिंगसिद्धा एकसिद्धा अणेगसिद्धा । (नन्दी ३१)

सिद्ध होने की पूर्व अवस्था के आधार पर अनंतर सिद्धकेवलज्ञान के पन्द्रह प्रकार हैं —

१. तीर्घसिद्ध

९. पूरुषलिगसिद्ध

२. अतीर्थसिद्ध

१०. नपुंसकलिंगसिद्ध

३. तीर्धंकरसिद्ध

११. स्वलिंगसिद्ध

४ अतीर्थंकरसिद्ध

१२. अन्यलिंगसिद्ध १३. गृहलिगसिद्ध

५. स्वयंबुद्धसिद्ध ६. प्रत्येकबुद्धसिद्ध

१४. एकसिद्ध

७. बुद्धबोधितसिद्ध

१५. अनेकसिद्ध ।

स्त्रीलिगसिद्ध

### १. तीर्यंसिद्ध

जे तित्थे सिद्धा ते तित्थसिद्धा, तित्थं च-चातुवण्णो (नन्दीच् पृ २६) समणसंघो ।

जो चार्त्वर्ण श्रमणसंघ में प्रश्नजित होकर मुक्त होते हैं, वे तीर्यसिद्ध हैं।

### २. अतीर्थसिद्ध

तीर्थंस्याभावोऽतीर्थं तीर्थंस्याभावश्चानुत्पादोऽपान्तराले व्यवच्छेदो वा तस्मिन् ये सिद्धाः तेऽतीर्थसिद्धाः । तीर्थस्या-नुत्पादे सिद्धा मस्देवीप्रभृतयः । न हि मस्देव्यादिसिद्धि-गमनकाले तीर्थंमुत्पन्नमासीत् । तीर्थंस्य व्यवच्छेदश्चन्द्र-प्रभस्वामिसुविधिस्वाम्यपान्तराले । तत्र ये जातिस्मरणा-दिनाऽपवर्गमवाध्य सिद्धाः ते तीर्थव्यवच्छेदसिद्धाः ।

(नन्दीमवृ प १३०)

अतीर्थ के दो अर्थ हैं—१. तीर्थ की अनुत्पत्ति। २. दो तीर्थं करों के अन्तराल काल में तीर्थ का विच्छेद। उस समय मूक्त होने वाले जीव अतीर्थसिद कहलाते हैं। मरुदेवी माता तीर्थ स्थापना से पहले ही सिद्धगति को प्राप्त हो गई। चन्द्रप्रभु और सुविधिनाथ के अन्तराल काल में तीर्थ का विच्छेद हो गया। उस समय जाति-स्मरण आदि के द्वारा संबुद्ध हो मुक्त होने वाले जीव अतीर्थसिद्ध कहलाये ।

### ३. तीर्थंकरसिद्ध

रिसभादयो तित्थकरा, ते जम्हा तित्थकरणामकम्मु-दयभावे द्विता तित्थकरभावातो वा सिद्धा तम्हाते तित्थकरसिद्धाः। (नन्दीच् प्र २६)

जिनके तीर्थंकर नामकर्म का उदय होता है और जो तीर्थंकर अवस्था में मुक्त होते हैं, वे ऋषभ आदि तीर्थंकर-सिद्ध हैं।

### ४. अतीर्थंकरसिद्ध

अतित्यकरा सामण्णकेवलिणो गोतमादि, अतित्थकरभावे द्विता अतित्थकरभावातो वा अतित्यकरसिद्धा । (नन्दीच् प्र२६)

अतीर्थंकर का अर्थ है -सामान्य केवली, जैसे गौतम आदि। जो सामान्यकेवली के रूप में मुक्त होते हैं, वे अतीर्थंकरसिद्ध हैं।

## ५. स्वयंबुद्धसिद्ध

स्वयमेव बुद्धा स्वयंबुद्धा, सतं अध्यणिज्जं वा जाइसर-णादिकारणं पड्डच बुद्धा सतंबुद्धा । स्फूटतरमुच्यते-बाह्यप्रत्ययमन्तरेण ये प्रतिबुद्धास्ते स्वयंबुद्धा ।

(नन्दीच् पृ २६)

जो स्वयं ही बुद्ध होकर मूक्त होते हैं, वे स्वयंबुद्ध-सिद्ध हैं। अथवा जिन्हें बाह्य निमित्त के बिना अपने जातिस्मरण आदि के कारण बोधि प्राप्त होती है, वे स्वयंबुद्ध हैं।

बाह्यप्रत्ययमन्तरेण ये प्रतिबुद्धास्ते सयंबुद्धा । ""सयं-बुद्धस्स बारसविहोऽवि उवहि भवति । पूज्वाधीतं से सूतं भवति वा ण वा । जित से णित्थ तो लिंग नियमा गृरु-संतिहे पडिवज्जति गच्छे य विहरति । अहवा पुव्वाधीतसुय-संभवो अत्थि तो से लिंगं देवता पयच्छति गुरुसनिहे वा पडिवज्जित । जिंद य एगिवहारिवहरणजोग्गो इच्छा य से तो एगो चेव विहरति । अन्नहा गच्छे विहरति । एयम्मि (आवच् १ पृ ७६) भावे ठिता सिद्धा ।

बाह्य निमित्त के बिना जो प्रतिबुद्ध होते हैं, वे स्वयंब्रुद्ध हैं। स्वयंबुद्ध के बारह प्रकार की उपधि होती है। उनके पूर्व अधीत श्रुत होता भी है और नहीं भी होता । यदि वे अनधीतश्रुत होते हैं तो नियमतः गुरु के पास लिंग ग्रहण करते हैं और गच्छ में रहते हैं। जो पूर्व-अधीतश्रुत होते हैं, उन्हें देवता लिंग प्रदान करते हैं अयवा वे गुरु के पास लिंग ग्रहण करते हैं। यदि वे एकाकी विहार के योग्य हैं और उसके इच्छुक भी हैं तो एकाकी विहार करते हैं, अन्यथा गच्छ में विहरण करते हैं। इस अवस्था में सिद्ध होने वाले स्वयंबुद्ध सिद्ध कह लाते हैं।

सहत्ति—स्वयमात्मनैव सम्बुद्धः – सम्यगवगततत्त्वः सहसम्बुद्धो, नान्येन प्रतिबोधित इत्यर्थः, अथवा सहसा—-जातिस्मृत्यनन्तरं भगित्येव बुद्धः । (उशावृ प ३०६)

सह का अर्थ — स्वयं और संबुद्ध का अर्थ — सम्यक् तत्त्व का ज्ञाता । जो स्वयं तत्त्व को जानता है, किसी अन्य के द्वारा प्रतिबोधित नहीं है, वह सहसंबुद्ध है। इसका वैकल्पिक अर्थ है — सहसा संबुद्ध अर्थात् जातिस्मृति के अनन्तर शीघ्र ही संबुद्ध होने वाला।

ते य दुविहा---तित्थगरा तित्थगरवितिरत्ता वा । इह वइरित्तेहि अधिकारो । (तन्दीचू पृ २६)

स्वयंबुद्ध के दो प्रकार हैं--तीर्थंकर और तीर्थंकर से इतर (साधु)। प्रस्तुत प्रसंग में तीर्थंकर से इतर विवक्षित हैं।

## ६. प्रत्येकनुद्धसिद्ध

किसी एक निमित्त से संबुद्ध हो मुक्त होने वाले। (इ. प्रत्येकबुद्ध)

## ७. बुद्धबोधितसिद्ध

जे सतंबुद्धेहि तित्थकरादिएहि बोहिता, पत्तेयबुद्धेहि बा कविलादिएहि बोधिता ते बुद्धबोधिता । अहवा बुद्ध-बोधिएहि बोधिता बुद्धबोधिता, एवं सुहम्मादिएहि जंबुणामादयो भवंति । अहवा बुद्ध इति—प्रतिबुद्धा, तेहि प्रतिबोधिता बुद्धबोधिता, प्रभवदिभिराचार्यै:। एतभावे दिता एतातो वा सिद्धा बुद्धबोधितसिद्धा ।

(नन्दीचू पृ २६,२७)

जो बुद्धकोित होकर मुक्त होते हैं, वे बुद्धकोधित-सिद्ध हैं। बुद्धकोधित के चार अर्थ किये गये हैं—

- १. स्वयंबुद तीर्थंकर आदि के द्वारा बोधि प्राप्त ।
- २. कपिल आदि प्रत्येकबुद्ध के द्वारा बोधि प्राप्त ।
- ३. सुधर्मा आदि बुद्धबोधित के द्वारा बोधि प्राप्त ।
- ४. आचार्य के द्वारा प्रतिबुद्ध प्रभव आदि आचार्य से बोधि प्राप्त ।

## ८,९. स्त्रीलिंगसिद्ध, युदवलिंगसिद्ध

इत्यीए लिंगं इत्यिलिगं, इत्यीए उवलक्खणं ति वृत्तं

भवति । तं तिविह — वेदो सरीरिनव्यत्ती णेवच्छं च, इह सरीरिनव्यत्तीए अधिकारो, ण वेद णेवच्छेहि । तत्य वेदे कारणं — जम्हा खीणवेदो जहण्णेणं अंतोमुहुत्तातो उक्को-सेणं देसूणपुष्वकोडीतो सिष्मति, णेवच्छस्स य अणियतत्त-णतो तम्हा ण तेहि अहिकारो । सरीरकारणणिव्यत्ती पुण णियमा वेदुदयातो णामकम्मुदयाओ य भवति । तिम्म सरीरिनव्यत्तिलिगे ठिता सिद्धा ततो वा सिद्धा इत्थिलिग-सिद्धा । एवं पुरिस — लिंगा वि भाणितव्या ।

(नन्दीच् पृ २७)

स्त्रीलिंग का अर्थ है — स्त्री का लिंग या चिह्न । यह स्त्री का उपलक्षण है । लिंग के तीन अर्थ हैं - वेद (काम- विकार), शरीर-रचना और नेपध्य (वेशभूषा) । यहां शरीर-रचना प्रासंगिक है, वेद और नेपध्य नहीं । क्षीण- वेद व्यक्ति जयन्य अन्तर्मृहूर्त और उत्कृष्ट देशोन पूर्वकोटि में अवश्य सिद्ध हो जाता है । नेपध्य के सन्दर्भ में सिद्ध अनियत है, इसलिए यहां वेद और नेपध्य का प्रसंग नहीं है । शरीर की आकाररचना नियमतः वेदमोहनीय और शरीर नामकर्म के उदय से होती है । जो स्त्री की शरीर-रचना में मुक्त होते हैं, वे स्त्रीलिंगसिद्ध हैं । जो पुरुष की शरीर-रचना में मुक्त होते हैं, वे पुरुषलिंगसिद्ध हैं ।

सम्प्रचिछमादयो भवस्वभावत एव न सम्यग्दर्शनादिकं यथावत् प्रतिपत्तुं शक्नुवन्ति, ततो न तेषां निर्वाणसम्भवः, स्त्रियस्तु प्रागुक्तप्रकारेण यथावत्सम्यग्दर्शनादिरत्तत्रय-सम्पद्योग्याः, ततस्तासां न निर्वाणाभावः । अपि च भुजपिरसप्पा द्वितीयामेव पृथिवीं यावद् गच्छन्ति, न परतः, परपृथिवीगमनहेतुतथारूपमनोवीयंपरिणत्यभावात्, तृतीयां यावत् पक्षिणः, चतुर्थीं चतुष्पदाः, पञ्चमीमुरगाः, अय च सर्वेऽप्यूर्ध्वमुःकर्षतः सहस्रारं यावद्गच्छन्ति, तन्नाधोगित-विषये मनोवीयंपरिणतिवैषम्यदर्शनाद्यर्थनेताविप तद्वैषम्यं, तथा स सति सिद्धं स्त्रीपंसामधोगितविषम्येऽपि निर्वाणं समम् । (नन्दीमवृ प १३३)

सम्मूच्छिम जीव स्वभाव से ही सम्यक् दर्शन आदि की आराधना नहीं कर सकते, अतः उनका निर्वाण असभव है।

स्त्रियां ज्ञान-दर्शन-चारित्र इस रत्नत्रयी की आराधना कर सकती हैं। अतः उनके लिए निर्वाण असंभव नहीं है।

भुजपरिसर्प दूसरी नरकभूमि तक, पक्षी तीसरी

नरकभूमि तक, चतुष्वद चौथी नरकभूमि तक और उर-परिसर्प पांचवीं नरकभूमि तक जा सकते हैं, उससे आगे जाने योग्य मनोवीर्य उनमें नहीं होता। उध्वें लोक में ये सब सहस्रार कल्प तक जा सकते हैं। इससे स्पष्ट है कि जिनके अधोगति संबंधी मनोवीर्य की परिणति में वैषम्य है, उनके उध्वेंगति संबंधी वैषम्य नहीं है। इसी प्रकार स्त्री और पुरुष के अधोगति के संबंध में जैसे वैषम्य है, वैसे निर्वाण के संबंध में वैषम्य नहीं है। स्त्री सातवीं नरकभूमि में नहीं जाती, पुरुष सातवीं पृथ्वी तक जा सकते हैं। किन्तु स्त्री और पुरुष—दोनों मुक्त हो सकते हैं।

तीर्थकरा अपि स्त्रीलिङ्गसिद्धा भवन्ति ? भवन्ती-त्याह्, यत उनतं सिद्धप्राभृते — ''सव्वत्थोवा तित्थगरी-सिद्धा, तित्थगरितित्थे णोतित्थसिद्धा संखेजजगुणा, तित्थगरितित्थे णोतित्थगरिसिद्धाओ संखेजजगुणाओ, तित्थगरितित्थे णोतित्थगरिसिद्धा संखेजजगुणा।''

(नन्दीहावृ प ३९)

क्या तीर्थंकर भी स्त्रीलियसिद्ध होते हैं? इसका सकारात्मक उत्तर सिद्धप्राभृत में मिलता है—"स्त्री तीर्थंकर सबसे कम होते हैं। उनके तीर्थं—शासन काल में नोतीर्थं सिद्ध संख्येय गुण, नोतीर्थंकरी सिद्ध (सामान्य केवली स्त्री) उससे संख्येय गुण और नोतीर्थंकर सिद्ध (सामान्य केवली पुरुष) उससे संख्येय गुण होते हैं।"

तीर्थंकर स्त्री और पुरुष—इन दो लिंगों में ही होते हैं। प्रत्येकबुद्ध पुरुष ही होते हैं।

## ९०. नपुंसकलिगसिद्ध

नपुसकेषु — वद्धितचिपितादिषु ....सिध्यति । (उन्नावृ प ६८३)

जो कृत्रिम नपुंसक के रूप में मुक्त होते हैं, वे नपुंसकलिंगसिद्ध हैं।

### ११. स्वस्तिगसिद्ध

दर्व्वालगं प्रति रजोहरण-मुह्पोत्ति-पडिग्गह-धारणं सिलंगं, एतिम्म दव्वालगे द्विता एततातो वा सिद्धा सिलंगसिद्धा । (नन्दीचू पृ २७)

स्वलिङ्गं व मुक्तिपयप्रस्थितानां भावतोऽनगारत्वादन-गारलिङ्गमेव रजोहरणमुखवस्त्रिकादिरूपम् ।

(उशावृष ६७≍)

जो भावतः अनगार हैं और बाह्यतः अपने लिंग— रजोहरण, मुखवस्त्रिका, प्रतिग्रह आदि मुनिवेश में मुक्त होते हैं, वे स्वलिंगसिद्ध हैं।

### १२. अन्यलिपसिद्ध

तावसपरिवायगादिवक्कलकासायमादिदव्वित्तिगहिता सिद्धा अष्णलिमसिद्धा । (नन्दीचू पृ २७)

जो तापस, परिवाजक आदि वल्कल, काषाय वस्त्र, कमंडलू आदि द्रव्यलिंग में सिद्ध होते हैं, वे अन्यलिंगसिद्ध हैं।

अन्निलिगसिद्धकेवलणाणं णाम जं अन्तिलिगेण सम्मत्तं पिडवन्नस्स केवलणाणं समुप्पज्जित । समुप्पत्तिकालसमय-मेव कालं करेति तं अन्निलिगसिद्धकेवलणाणं भन्नित । सो य अन्निलिगिकेवली जिति आउयमप्पणो अपरिक्खीणं पासित ततो साधुनिंगं चेव पिडवज्जिति । (आवचू १ पृ ७६)

सम्यक्तव-प्रतिपन्न अन्यिलिमी केवलज्ञान प्राप्त करता है और यदि वह उसी क्षण मुक्त हो जाता है तो उसका केवलज्ञान अन्यिलिगसिद्ध केवलज्ञान कहलाता है। यदि तत्काल उसका आयुष्य क्षीण नहीं होता है तो वह स्विलिम—सायुदेश को ही स्वीकार करता है।

## १३. गृहलिंगसिद्ध

केसादि अलंकरणादिए दन्वलिगे द्विता सिद्धा गिहि-लिगसिद्धा । (तन्दीचू पू २७)

मृहिलिङ्गे गृहस्थवेषे सिद्धा मध्देवीस्वामिनीवत् । (उन्नाव् प ६७८)

केश, अलंकार आदि से युक्त द्रव्यलिंग—गृहस्थवेश में जो सिद्ध होते हैं, वे गृहलिंगसिद्ध हैं। जैसे — मस्देवा । १४. एकसिद्ध

एक्कसिद्ध त्ति—एकम्मि समए एक्को चेव सिद्धो । (नन्दीचू पृ २७)

एक समय में एक सिद्ध होता है, वह एकसिद्ध है।

## १५. अनेकसिद्ध

अनेगसिद्ध त्ति-एकस्मि समए अणेगे सिद्धा दुगादि जाव अट्टसतं।

वत्तीसा अडयाला सट्टी बावत्तरी य बोधन्वा । चुलसीती छण्णउती दुरहित अट्ठुत्तरसतं च ॥ (तन्दीचू पृ २६, २७) अनेकसिद्ध---एक समय में अनेक जीवों का सिद्ध होना।

एक साथ एक समय में जघन्य दो ओर उत्कृष्टतः एक सौ आठ सिद्ध हो सकते हैं।

- यदि एक समय में उत्कृष्ट ३२ जीव सिद्ध हों तो निरन्तर आठ समय तक बत्तीस-बत्तीस सिद्ध हो सकते हैं, तत्पश्चात् अवश्य विरहकाल होता है।
- यदि एक समय में उत्कृष्ट ४६ की संख्या में सिद्ध हों तो निरन्तर सात समय तक इतने हो सकते हैं।
- ॰ यदि एक समय में उत्क्रष्ट ६० जीव सिद्ध हों तो निरन्तर छह समय तक इतने हो सकते हैं।
- यदि एक समय में उत्कृष्ट ७२ सिद्ध हों तो निरन्तर पांच समय तक इतने सिद्ध हो सकते हैं।
- यदि एक समय में उत्कृष्ट ५४ सिद्ध हों तो निरन्तर
   चार समय तक इतने सिद्ध हो सकते हैं।
- यदि एक समय में उत्कृष्ट ९६ जीव सिद्ध हों तो निरन्तर तीन समय तक इतने जीव सिद्ध हो सकते हैं।
- यदि एक समय में उत्कृष्ट १०२ जीव सिद्ध हों तो निरंतर दो ससय तक इतने जीव सिद्ध हो सकते हैं।
- यदि एक समय में उत्कृष्ट १०८ जीव सिद्ध हों तो दूसरे समय में अवश्य विरहकाल होता हैं — उसमें कोई जीव सिद्ध नहीं होता ।

| एक समय में   | निरन्तरता/अविरहकाल |
|--------------|--------------------|
| ३२ सिद्ध     | <b>८ समय तक</b>    |
| ٧a ,,        | ৩ ,, ,,            |
| ₹0 11        | Ę ,, ,,            |
| ७२ ,,        | ¥ ,, ,,            |
| ₹¥ ,,        | ۳ ۱۱ ۲             |
| <b>९६</b> ,, | ₹ ,, ,,            |
| ₹०२.,,       | ٦ ,, ,,            |
| ₹0≒ 1,       | ۶,,,,              |

दस चेव नपुंसेसुं बीसं इत्थियासु य।
धुरिसेसु य अट्टसयं समएणेगेण सिज्मई ॥
चत्तारि य गिहिलिंगे, अर्झालंगे दसेव य।
सिलंगेण य अट्टसयं, समएणेगेण सिज्मई ॥
उक्कोसोगाहणाए य, सिज्मंते जुगवं दुवे।
चतारि जहन्नाए, जवमज्मऽट्ठुत्तरं सयं॥

चउरुइंढलोए य दुवे समुद्दे, तओ जले वीसमहे तहेव। सयं च अद्दुत्तर तिरियलोए, समएणेगेण उ सिज्भई।।

(उ ३६।५१-५४)

दस नपुंसक, बीस स्त्रियां और एक सी आठ पुरुष एक ही क्षण में सिद्ध हो सकते हैं।

गृहस्थ वेश में चार, अन्यतीयिक वेश में दश और निग्रंथ वेश में एक सौ आठ जीव एक ही समय में सिद्ध हो सकते हैं।

उत्कृष्ट अवगाहना में दो, जधन्य अवगाहना में चार और मध्यम अवगाहना में एक सौ आठ जीव एक ही क्षण में सिद्ध हो सकते हैं।

ऊंचे लोक में चार, समुद्र में दो, अन्य जलाशयों में तीन, नीचे लोक में बीस, तिरछे लोक में एक सौ आठ जीव एक ही क्षण में सिद्ध हो सकते है।

तीर्थसिद्धा एव तीर्थकरसिद्धाः, अतीर्थकरसिद्धा अपि तीर्थसिद्धा वा स्युः अतीर्थसिद्धा वेति, एवं शेषेष्वपि भावनीयमिति, अतः किमेभिः ? इति, अत्रोच्यते, अन्तर्भावे सत्यपि पूर्वभेदद्वयादेवोत्तरभेदाप्रतिपत्ते, अज्ञातज्ञापनार्थं च भेदाभिधानमिति ।

(नन्दीहावृ पृ ३९)

तीर्थकरसिद्ध तीर्थ में ही सिद्ध होते हैं। अतीर्थंकर-सिद्ध तीर्थ और तीर्थांतर—दोनों में सिद्ध हो सकते हैं। इस प्रकार उपर्युक्त पन्द्रह भेदों का तीर्थसिद्ध और अतीर्थसिद्ध — इन दो भेदों में ही अन्तर्भाव हो जाता है। ऐसा होने पर भी इन दो भेदों से ही उत्तरोत्तर भेदों की प्रतिपत्ति होती है। किन्तु अज्ञात का ज्ञापन करने के लिए इन पन्द्रह भेदों का प्रतिपादन हुआ है।

## सिद्ध होने के स्थान

ऊर्ध्वलोके मेरुचूलिकादौ सिद्धाः । "अधोलोकेऽर्थाद-घोलौकिकग्रामरूपेऽपि सिद्धाः । तिर्थंग्लोके च अर्द्धतृतीय-द्वीपसमुद्ररूपे । (उन्नावृ प ६८३)

सिद्ध होने के तीन क्षेत्र हैं — १. ऊथ्वेलोक — मेरुपर्वत की चूलिका से जीव सिद्ध होते हैं।

- २. अधोलोक अधोलोक के ग्राम से जीव सिद्ध होते हैं। (महाविदेह की दो विजय मेरु के रुचक प्रदेशों से हजार योजन नीचे तक चली जाती है। तिर्यक् लोक की सीमा नौ सो योजन है। उससे आगे अधोलोक की सीमा आ जाती है।)
- तियंक्लोक—अढाई द्वीप समुद्र प्रमाण तिरछे लोक में कहीं से भी जीव सिद्ध हो सकते हैं।

# प्त. सिद्धों के गुण

सिद्धाः—सिद्धिपदप्राध्तास्तेषामादौ —प्रथमकाल
एवातिषायिनो वा गुणाः सिद्धादिगुणाः —सिद्धातिगुणा
वा —संस्थानादिनिषेधरूपा एकत्रिषत् ।
पित्रसेहणसंठाणो वण्णगंधरसफासवेए य ।
पणपणदुपणदुतिहा इगतीसमकायऽसंगऽरुहा ।।

अहवा कम्मे — णव दिरसणीम चत्तारि आउए पंच आइमे अंते। सेसे दो दो भेया, खीणभिलावेण इगतीसं॥ (उशावृप ६१८)

सिद्धों के आदिमुण का अर्थ है— सिद्धि पद प्राप्ति के प्रथम क्षण में होने वाले गुण। उनकी संख्या इकतीस है। यह संख्या दो प्रकार से बताई गई है।

(क) आठ कर्मों के क्षय की निष्पत्ति के आधार पर—

- १. आभिनिबोधिक ज्ञानावरण का क्षय
- २. श्रुत ज्ञानावरण का क्षय
- ३. अवधि ज्ञानावरण का क्षय
- ४. मन:पर्यव ज्ञानावरण का क्षय
- ५. केवल ज्ञानावरण का क्षय
- ६. चक्षु दर्शनावरण काक्षय
- ७. अचक्षु दर्शनावरण का क्षय
- ८. अवधि दर्शनावरण का क्षय
- ९. केवल दर्शनावरण का क्षय
- १०. निद्राकाक्षय
- ११. निद्रा-निद्रा का क्षय
- १२. प्रचलाकाक्षय
- १३. प्रचला-प्रचला काक्षय
- १४. स्त्यानद्धि का क्षय
- १५. सातवेदनीय का क्षय
- १६. असातवेदनीय का क्षय
- १७. दर्शनमोहनीय का क्षय

- १८. चारित्रमोहनीय का क्षय
- १९. नैरयिक आयुष्य का क्षय
- २० तियँच आयुष्य का क्षय
- २१. मनुष्य आयुष्य का क्षय
- २२. देव आयुष्य काक्षय
- २३. उच्च गोत्र काक्षय
- २४. नीच गोत्र काक्षय
- २५. शुभ नाम का क्षय
- २६. अशुभ नाम का क्षय
- २७. दानान्तराय का क्षय
- २८. लाभान्तराय का क्षय
- २९. भोगान्तराय का क्षय
- ३०. उपभोगान्तराय का क्षय
- ३१. वीर्यान्तराय का क्षय
- (ख) संस्थान आदि के निषेध के आधार पर —
- पांच संस्थान-१. दीर्घ-ह्रस्व २. वृक्त ३. ह्यस्न ४. चतुरस्र और ५. परिमंडल से रहित ।
- पांच वर्ण ६. कृष्ण ७. नील ८. लोहित ९. हारिद्र और १०. शुक्ल वर्ण से रहित ।

दो गंध --११. सुरिभ गंध और १२. दुरिभ गंध से रहित।

पांच रस-१३. तिक्त १४. कटुक १४. कषाय १६. अम्ल १७. मधुर रस से रहित ।

आठ स्पर्श — १८. कर्कश १९. मृदु २०. लघु २१. गुरु २२. शीत २३. उष्ण २४. स्निग्ध २५. रूक्ष स्पर्श से रहित ।

तीन वेद---२६. स्त्रीवेद २७. पुरुषवेद २८. नपुंसकवेद से रहित ।

२९. अशरीरी ३० असंग ३१ अजन्मा। न पुणो तस्स पसूई बीयाभावादिहंकुरस्सेव। बीयंचतस्स कम्मंनय तस्स तयं तओ निच्चो॥

(विभा १८४१)

जैसे बीज के अभाव में अंकुर उत्पन्न नहीं होता, वैसे ही कर्मरूपी बीज के अभाव में मुक्त जीवों का पुनः संसार में आगमन नहीं होता, इसलिए मुक्तात्मा नित्य होता है।

## ६. सिद्धों का सुख

\*\*\*अउलं सुहं संपत्ता, जनमा जस्स नित्य उ ॥ (उ ३६।६६) सिद्धों को वैसा सुख प्राप्त होता है, जिसकें लिए संसार में कोई उपमा नहीं है।

निव अत्थि माणुसाणं तं सुवखं नेव सन्वदेवाणं। जं सिद्धाणं सुवखं अन्वाबाहं उवगयाणं॥ सुरगणसुहं सम्मत्तं सन्वद्धापिडिअं अणंतगुणं। न य पावइ मुत्तिसुहंऽणंताहिबि वग्गवग्मूहि॥ (आविन ९८०,९८१)

सिद्धों को जैसा अव्याबाध सुख प्राप्त है वैसा सुख सभी देवों और मनुष्यों को प्राप्त नहीं है। देवताओं के यदि तीनों काल के समस्त सुख को पिडीभूत कर लिया जाए तो भी वह मोक्षसुख के अनन्तवें भाग जितना भी नहीं है।

जह नाम कोइ मिच्छो नगरगुणे बहुविहे विश्वाणंतो । न चएइ परिकहेउं उवमाइ तिहं असंतीए ॥ (आविन ९८३)

एक म्लेच्छ नगर में गया और राज-प्रासाद में कुछ दिन रहा। फिर वह अपनी बस्ती में आ गया। स्वजनों ने पूछा—नगर कैसा था? राजप्रासाद कैसा था? उसने कहा— मैं वहां की विपुल सुखसुविधाओं को जानता हूं, किंतू मेरे पास ऐसे सब्द या ऐसी उपमा नहीं है, जिससे कुछ बता सकूं। इसी प्रकार मोक्ष का सुख अनुपम है।

# १०. सिद्ध अनादि हैं

भवओ सिद्धो ति मई तेणाइमसिद्धसंभवो जुलो। कालाणाइलणओ, पढमसरीरं व तदजुलं॥ (विभा १८५९)

संसार से मुक्त आत्मा ही सिद्ध होती है। अतः कोई आदिसिद्ध होना चाहिए। किन्तु सिद्ध अनादि हैं। वैसे तो प्रत्येक घरीर और दिनरात की भी आदि होती है किन्तु काल अनादि होने से घरीर या दिन रात की आदि को नहीं जाना जा सकता। इसी प्रकार आदिसिद्ध भी नहीं जाना जा सकता। काल अनादि होने से सिद्ध भी अनादि हैं।

एगतेण साईया, अपज्जवसिया वि य। पुहुत्तेण अणाईया, अपज्जवसिया वि य।।

(उ ३६।६४)

एक-एक की अपेक्षा से सिद्ध सादि-अनन्त और बहुत्व की अपेक्षा से अनादि-अनन्त हैं।

# ११. सिद्धों की ऊर्ध्वगति

\*\*\*\*'उज्जुसेढिपत्ते अफुसमाणगई उड्ढं एगसमएणं अविग्गहेणं तत्थ गन्ता सागारोवउत्ते सिज्मः बुज्मःइ मुच्चइ परिनिव्वाएइ सव्वदुक्खाणमंतं करेइ।

(उ २९।७४)

जीव मोक्ष स्थान में पहुंच साकारोपयोग (ज्ञान-प्रवृत्ति काल) में सिद्ध होता है, प्रशान्त होता है, मुक्त होता है, परिनिवृंत होता है और सब दु.खों का अन्त करता है। सिद्ध होने से पूर्व वह ऋजुश्रेणी (आकाश-प्रदेशों की सीधी पंक्ति) से गति करता है। उसकी गति अस्पृशद् (मध्यवर्ती आकाश प्रदेशों का स्पर्श किए बिना) तथा ऊपर की ओर होती है। वह एक समय की होती है—ऋजु होती है।

रिजसेढीपिडवन्नो समयपिएसंतरं अफुसमाणो। एगसमएण सिजभइ अह सागारोवज्तो सो।। (विभा ३०८८)

सिद्ध होने वाले जीव साकारोपयोगयुक्त और ऋजु श्रेणीप्रतिपन्न होते हैं। वे अस्पृशद्गति से एक समय में सिद्धगति को प्राप्त कर लेते हैं।

वे समयान्तर और प्रदेशान्तर—अवगाढ प्रदेशों के अतिरिक्त आकाशप्रदेशों का स्पर्श नहीं करते।

उड्ढगइहेउउ चिचय नाहो तिरियगमणं नवाचलया। सिवसेसपच्चयाभावओ य सब्वन्नुमयओ य ॥ (विभा ३१४३)

मुक्त आत्मा का स्वभाव है - ऊर्ध्वगिति करना। न बह यहीं अचल रहती है, न नीची गति करती है, न तिरछी गति करती है, क्योंकि उसमें विशेष निमित्त — नरकानु-पूर्वी आदि कर्मों का अभाव है।

लाउअ एरंडफले अग्गी धूमे उसू धणुविमुक्के । गइ पुन्वपओगेणं एवं सिद्धाण वि गईओ ॥ (आवनि ९५७)

जष्ट मिल्लेवावगमादलाबुणोऽवस्समेव गइभावो । .... तह कम्मलेविवगमे गइभावोऽवस्समेव सिद्धस्स । .... जह वा कुलालचक्कं किरियाहेउविरमे वि सिक्किरियं । पुठ्वप्पओगओ च्चिय तह किरिया मुच्चमाणस्स ॥ (विभा ३१४२-३१५०)

उद्दंगइत्ति अहुणा अगुरुलहुत्ता सभावउद्दर्गई। दिट्ठंतलाउएणं एरंडफलाइएहिं च ॥ (दमा ५३)

जैसे एक तुम्बा, जिस पर मिट्टी के आठ लेप लगे हुए हैं, पानी में डूब जाता है। एक-एक लेप के हट जाने से निर्केष बना हुआ तुम्बा जल-तल से ऊर्घ्यंगति कर जल पर तैरने लगता है, वैसे ही आठ प्रकार के कमेंलेप से मुक्त आत्मा की निःसंगता के कारण ऊर्ध्यंगति होती है।

वृन्त से टूटने पर एरंड की फली गित करती है तथा अग्नि और भूम इनकी स्वभाव से ही ऊर्घ्व गित होती है। धनुष से छूटे हुए बाण और कुलालचक्र की पूर्वप्रयोग के कारण गित होती है। इसी प्रकार मुक्त आत्मा की अगुरुलधुत्व, पूर्वप्रयोग तथा स्वभाव के कारण ऊर्ध्व गित होती है।

किं सिद्धालयपरओं न गई धम्मित्यकायविरहाओं। सो गइउवन्महकरों, लोगम्मि जमित्य नालोए।। (विभा १८५०)

मुक्त जीव लोकाग्र में रहते हैं। सिद्धालय से परे अलोक में उनकी गति नहीं होती, क्योंकि अलोक में गति-उपग्रहकारी धर्मास्तिकाय नहीं है।

# १२. सिद्धों की अवगाहना

उस्सेहो जस्स जो होइ, भवम्मि चरिमम्मि उ । तिभागहीणा तत्तो य, सिद्धाणीगाहणा भवे ॥ (उ ३६।६४)

अन्तिम भव में जिसकी जितनी ऊंचाई होती है, उससे त्रिभागहीन (एक तिहाई कम) अवगाहना सिद्ध होने वाले जीव की होती है।

देहत्तिभागो सुसिरं तप्पूरणओ तिभागहीणो ति । सो जीगनिरोहे च्चिय जाओ सिद्धो वि तदवत्थो ॥ (विभा ३१६३)

मुक्त होने वाला जीव अपने शरीर की अनगाहना का तीसरा भाग जो पोला होता है, उसे जीवप्रदेशों से पूरित कर देता है और तब सिद्ध अवस्था की अवगाहना एक तिहाई भाग कम हो जाती है—शेष दो भाग जितनी अवगाहना रह जाती है। यह किया काययोग-निरोध के अन्तराज में ही निष्पन्न होती है।

तिन्नि सया तित्तीसा धणुत्तिभागो अ हो इ बोद्धग्वो । एसा खलु सिद्धाणं उनकोसोगाहणा भणिआ ।। पत्तारि अ रयणीओ रयणितिभागूणिआ य बोद्धन्वा । एसा खलु सिद्धाणं मजिममओगाहणा भणिआ ।।

एगा य होइ रयणी अट्ठेव य अंगुलाइ साहीआ।
एसा खलु सिद्धाणं जहन्नओगाहणा भणिआ।
(आवनि ९७१-९७३)

सिद्धों की उत्कृष्ट अवगाहना तीन सौ तैतीस धनुष्य और धनुष्य का तीसरा भाग (१ हाय द अंगुल), मध्यम अवगाहना चार हाथ सोलह अंगुल तथा जघन्य अवगाहना एक हाथ आठ अंगुल की होती है।

# १३. सिद्ध होने से पूर्व की अवगाहना

जेट्टाउ पंचसयधणुस्स मज्भा य सत्तहत्थस्स। देहत्तिभागहीणा जहन्तिया जा बिहत्यस्स ॥ कह महदेवीमाणं नाभीओ जेण किचिद्रणा सा। तो किर पंचसय च्चिय अहवा संकोयओ सिद्धा ॥ सत्तूसिएसु सिद्धी जहन्तओ कहमिहं बिहत्थेसु । सो किर तित्थयरेसु सेसाणं ि सिज्भमाणाणं ॥ ते पुण होज्ज बिहत्या कुम्मापुत्तादओ जहन्तेणं । संबद्धियसत्तहत्वसिद्धस्स हीण बाहुल्लाओ सुत्तिम्म सत्त पंच य जहन्तमुक्कोसं। होज्जगुल-धणुपुहत्तेहिं ॥ इहरा हीण•भहियं अच्छेरयाइं किंचि वि सामन्तसुए न देसिअं सव्वं। होडज व अणिबद्धं चिय पंचसयापुसवयणं (विभा ३१६६-३१७१)

सिद्ध होने वाले जीवों की उत्कृष्ट अवगाहना पांच सी धनुष, मध्यम अवगाहना सात हाथ और जघन्य अवगाहना दो हाथ होती है। देह के त्रिभाग न्यून होने के कारण सिद्धों की उत्कृष्ट अवगाहना तीन सौ तैतीस धनुष एक हाथ आठ अंगुल, मध्यम अवगाहना चार हाच आठ अंगुल और जघन्य अवगाहना एक हाथ आठ अंगुल होती है।

सिद्धावस्था में मरुदेवी की तीन सौ तैतीस धनुष की अवगाहना कैंसे होगी? नाभि कुलकर की अवगाहना पांच सौ पच्चीस धनुष थी और उतनी ही अवगाहना मरुदेवी की थी। इसका त्रिभाग न्यून करने पर सिद्धान्तस्था में मरुदेवी की अवगाहना साढे तीन सौ धनुष होनी चाहिये। इसके समाधान में कहा गया है कि नाभि कुलकर की अपेक्षा मरुदेवी की अवगाहना किचित् न्यून थी। अतः पांच सौ धनुष माननी चाहिये।

अथवा महदेवी सिद्धि के समय हाथी पर आरूढ़ थी, उसके अंग संकुचित थे, इसलिए उपर्युक्त अवगाहना का कथन समीचीन है।

सिद्धांत (ओवाइयं सूत्र १९५) में सिद्ध होने वाले जीवों की जघन्य अवगाहना सात हाथ प्रतिपादित है, फिर यहां दो हाथ की जघन्य अवगाहना का कथन कैसे ?

सिद्धांत में सात हाथ की अवगाहना का निर्देश श्रमण महावीर आदि तीर्थंकर की अपेक्षा से है। जघन्य दो हाथ की अवगाहना का निर्देश सामान्य केवलियों की अपेक्षा से हैं। जैसे — राजक्मार कुर्मापुत्र।

(कूर्मापुत्र अपने पूर्वभव में 'दुर्लभ' नाम का राजकुमार या। वह खेलते समय अन्य कुमारों को बाधकर गेंद की भांति आकाश में उछाल कर प्रमुदित होता था। अतः कर्मबंध के कारण इस जन्म में उसकी जन्मजात अवगाहना दो हाथ की हुई। उसने घर में रहते कैवल्य प्राप्त किया और फिर उस अल्पतम अवगाहना में सिद्ध, बुद्ध, मुक्त हुआ)।

अन्य आचार्यों का अभिमत है — जघन्य सात हाथ की अवगाहना वाला भी यंत्रपीलन आदि कारणों से संवर्तित — संकुचित हो जाता है, उसकी अपेक्षा से दो हाथ की अवगाहना का प्रतिपादन हुआ है।

अथवा सूत्र में जो जघन्य और उत्कृष्ट अवगाहना का निर्देश है, वह बहुलता की अपेक्षा से है। अन्यथा सिद्ध होने वाले जीवों की कादाचित्क जयन्य अवगाहना अंगुलपृथवत्व (दो से नौ अंगुल) और उत्कृष्ट अवगाहना धनुषपृथवत्व या इससे भी न्यून-अधिक हो सकती है। इसलिए कूर्मापुत्र और महदेवी की अवगाहना में कोई विप्रतिपत्ति नहीं है।

जैसे पांच सी आदेशवचन सूत्र में प्रतिपादित नहीं हैं, वैसे ही कुछ विस्मयबोधक तथ्यों का भी सामान्य श्रुत में आकलन नहीं है।

उत्कृष्टावगाहना पञ्चधनुःशतप्रमाणा तस्यां सिद्धाः जघन्यावगाहनायां द्विहस्तमानशरीररूपायां सिद्धाः मध्य-भावगाहनायां च उक्तरूपोत्कृष्टजघन्यावगाहनान्तराल-वित्तन्यां सिद्धाः। (उशाव प ६ ६३)

सिंद होने से पूर्व जीव की अवगाहना तीन प्रकार की हो सकती हैं—

१. जधन्य - दो हाथ ।

- २. उत्कृष्ट-पांच सौ धनुष ।
- ३. मध्यम दो हाथ से अधिक और पांच सौ धनुष से कम।

### १४. सिद्धों का संस्थान

जं संठाणं तु इहं भवं चयंतस्स चरमसमयंगि। आसी अ पएसघणं तं संठाणं तिह् तस्स।। (आविति ९६९)

सुसिरपरिपूरणाओ पुन्वागारम्गहाववत्थाओ।
संठाणमणित्थंयं जं भणियं अणिययागारं॥
एतो च्चिय पिडसेहो सिद्धाइगुणेसु दीह्याईणं।
जमणित्थंथं पुन्वागारावेक्खाए नाभावो॥
नामुत्तस्सागारो विन्नाणस्सेब न कुंभनभसो न्व।
दिहो परिणामवओ नेयागारं च विन्नाणं॥
(विभा ३१७२-३१७४)

सिद्धों का संस्थान अनित्यंस्थ — अनियत आकार वाला होता है। सिद्ध होने से पूर्व देह के शुष्टिर भाग आत्मप्रदेशों से पूरित होने से सघन हो जाते हैं, उनका आकार पूर्वंवत् व्यवस्थापित नहीं रहता। इस पूर्वं आकार की अपेक्षा से ही सिद्धों का संस्थान बताया गया है, अन्यथा सिद्ध अमूर्त्तं हैं, उनमें दीर्घता, हस्वता आदि मूर्त्तं गुणों का व्यपदेश नहीं हो सकता।

विज्ञान की तरह अमूर्त्त का आकार नहीं होता—
यह आपेक्षिक कथन है। जो परिणामी होता है, उस
अमूर्त्त का भी आकार होता है। जैसे—घटपरिच्छिन्न
आकाश घटाकार होता है। सिद्ध जीव परिणामी है, अत:
अनन्तर भविक शरीर से परिच्छिन्न उस सिद्ध जीव का
भी उपाधिमात्र से आकर होता है। विज्ञान भी जेयाकार
होता है। अन्यथा नीलज्ञान से पीत आदि समग्र वस्तुज्ञान
का प्रसंग आ जाता है।

## १५. सिद्धों की अवस्थिति

किंह पिंहह्या सिद्धा ? किंह सिद्धा पइद्विया ? । किंह बोंदि चइताणं ? कत्थ गंतूण सिष्माई ? ॥ अलोए पिंडह्या सिद्धा, लोयगे य पइद्विया । इहं बोंदि चइत्ताणं, तत्थ गंतूण सिष्माई ॥ (उ ३६।५४,५६)

सिद्ध कहां रुकते हैं ? कहां स्थित होते हैं ? कहां भरीर को छोड़ते हैं ? और कहां जाकर सिद्ध होते हैं ? सिद्ध अलोक से प्रतिहत होते हैं। वे लोक के अग्रभाग में प्रतिष्ठित होते हैं, मनुष्यलोक में शरीर को छोड़ते हैं और लोक के अग्रभाग में जाकर सिद्ध होते हैं।

उत्ताणउठ्य पासित्लउच्य अह्या निसन्नओ चेव । जो जह करेइ काल सो तह उववज्जए सिद्धो ॥ (आवनि ९६७)

उत्तानशयन, पार्श्वतःशयन, निषीदन अथवा अर्धावनत स्थान आदि जिस अवस्थिति में जीव मुक्त होते हैं, उसी अवस्थिति में उनका लोकाय में अवस्थान होता है।

## सिद्धों का अवगाहक्षेत्र और स्पर्शना

ईसीयब्भाराए सीआए जोअणींम जो कोसो। कोसस्स य छब्भाए सिद्धाणोगाहणा भणिआ।। तिभि सया तित्तीसा धणुत्तिभागो अ कोसछब्भाओ। जं परमोगाहोऽयं तो ते कोसस्स छब्भाए।। (आवनि ९६५, ९६६)

सीता नाम की ईषत्-प्राप्भारा पृथ्वी से एक योजन कपर लोक का अन्त है। उस योजन के उपरिवर्ती कोस के छठे भाग में सिद्धों की अवगाहना होती है, क्योंकि उनकी उत्कृष्ट अवगाहना तीन सी तैतीस धनुष एक हाथ आठ अंगुल है और वह कोस का छठा भाग है।

....अन्तुल्लसमोगाढा पुट्ठा सब्वे अ लोगते ॥ फुसइ अणंते सिद्धे सञ्चपएसेहि निअमसो सिद्धो ।.... (आवनि ९७४,९७६)

सब सिद्ध अचिन्त्य परिणमन के कारण परस्पर समवगाढ हैं जहां एक सिद्ध है, वहां अनंत सिद्ध हैं। प्रत्येक सिद्ध अपने असंख्येय आत्मप्रदेशों से अनंत सिद्धों का स्पर्श करता है। सब सिद्ध लोकान्त का स्पर्श करते हैं।

## १६. परिमित क्षेत्र में अनंत सिद्ध कैसे ?

परिमियदेसेऽणंता किह माया मुत्तिविरिहयत्ताओ।
नेयिम व नाणाइं विट्ठीओ वेगरूविम्म।।
मुत्तिमयामिव य समाणदेसया दीसए पईवाणं।
गम्मइ परमाणूण य मुत्तिविमुक्केसु का संका?।।
(विभा १८६०, ३१८२)

परिमित सिद्धिक्षेत्र में अनंत सिद्धों का अवगाहन कैसे संभव है ? सिद्ध अमूर्त्त हैं इसलिए परिमित क्षेत्र में भी अनंत सिद्ध रह सकते हैं। जैसे—अनंत सिद्धों का अनंत ज्ञान प्रत्येक द्रव्य को जानता है। एक नर्तकी को हजारों आंखें देखती हैं। एक छोटे से कक्ष में अनेक दीपकों का प्रकाश समा जाता है। जब अनेक मूत्तं प्रदीपों की प्रभा भी सीमित क्षेत्र में समा जाती है तो अनंत अमूर्त आत्माओं का सीमित क्षेत्र में अवगाह क्यों नहीं हो सकता?

सुपार्श्व सातवें तीर्थंकर। (द्र. तीर्थंकर)
सुमिति पांचवें तीर्थंकर। (द्र. तीर्थंकर)
सुविधि नौवें तीर्थंकर। इनका अपर नाम
पुष्पदन्त है। (द्र. तीर्थंकर)

सूक्ष्मसंपराय गुणस्थान जिसके केवल सूक्ष्म लोभांश शेष रहता है, उसकी आत्म-विशुद्धि । दसवां गुणस्थान । (द्र. गुणस्थान)

सूक्ष्मसंपराय चारित्र—दशवें गुणस्थान में होने वाला चारित्र। (द्र. चारित्र)

सूत्र वृष्टिवाद का दूसरा भेद । इसमें ऋजुसूत्र, परिणतापरिणत, बहुभंगिक आदि बाईस सूत्र प्रतिपादित हैं। (द्र. दृष्टिवाद)

सूत्र - कपास आदि से उत्पन्न सूत।

सुयं पंचिवहं पण्णतं, तं जहा — अंडयं बोंडयं कीडयं वालयं वसकयं। "अंडयं — हंसगब्भाइ। "बोंडयं फिलह-माइ। "कीडयं पंचिवहं पण्णतं, तं जहा — पट्टे मलए अंसुए चीणंसुए किमिरागे। " वालयं पंचिवहं पण्णतं, तं जहा — उण्णिए उट्टिए मियलोमिए कुतवे किट्टिसे। "विक्यं सणमाइ"। (अनु ४०-४४) सूत के पांच प्रकार हैं—

- १. अण्डज--हंसगर्भ आदि से उत्पन्न सूत ।
- २. बोंडज कपास आदि से उत्पन्न सूत ।
- कीटज इसके पांच प्रकार हैं पट्ट, मलय, अंशुक, चीनांशुक और कृमिराग।
- ४. बालज—इसके पांच प्रकार हैं ऊन का सूत, औष्ट्रिक सूत, मृगरोम का सूत, चूहे के रोमों का सूत और मिश्रित बालों से बना हुआ सूत।
- ५. वल्कज—सण आदि से उत्पन्न सूत।

### अंडज सूत

अंडाज्जातं अंडजंतं च हंसगब्धं, अंडमिति कोसि-कारको हंसगब्धो भण्णति, हंसो पक्खी सो तं पतंगो तस्स गब्धो, एवं चडयसुत्तं हंसगब्धं भण्णति । (अनुचू पृ १४)

अण्ड का अर्थ है—कोशी (खोल) का निर्माण करने वाला कीट। उससे उत्पन्न होने वाला सूत अण्डल—हंसगर्भ कहलाता है। हंस का अर्थ है — पतंगा, यह चतुरिन्द्रिय जीव विशेष होता है। उसके गर्भ से अथवा कोशिका से निकलने वाला सूत अण्डल होता है। देशी भाषा में इसे चटकसूत भी कहा जाता है।

### कोटज सूत

अरन्ने वर्णाणगुंजद्वाणं मंसं ची इं वा आमिसं पुंजेसु ठिविज्जइ, तेसि पुंजाण पासओ णिण्णुण्णता संतरा बहवे खीलया भूमीए उद्धा णिहोडिज्जंति, तत्थ वर्णतरातो पदंगकीडा आगच्छंति, तं तं मंसचीडाइयं आमिसं चरंता इतो ततो कीळंतरेसु संचरंता लालं मुयंति, एस पट्टो।

मलयविसयुष्पण्णो मलयपट्टो भण्णति ।

चीणविसयबहिमुप्पण्णो अंसुपट्टो चीणविसयुप्पण्णो चीणंसुयपट्टो ।

मणुयादिकहिरं घेतुं किणावि जोगेण जुत्तं भायण-संपुडंमि तविज्जति, तत्थ किमी उप्पज्जंति, ते वाताभि-लासिणो छिद्दनिग्गता इतो ततो य आसण्णं भमंति, तेसि णीहारलाला किमिरागपट्टो भण्णति, सो सपरिणामं रगरंगितो चेव भवति। अण्णे भणति—जहा कहिरे उप्पन्ता किमितो तत्थेव मलेता कोसट्टं उत्तारेता तत्थ रसे किपि भोगं पक्खिविता वत्थं रयंति सो किमिरागो भण्णति।

(अनुचू पृ १५)

#### ९. पट्ट सूत

वनिकुञ्ज में किसी स्थान पर मांस के टुकड़े रख दिए जाते हैं। उनके आस-पास थोड़ी-थोड़ी दूरी पर ऊपर-नीचे कील गाड़ दिए जाते हैं। वन में घूमते हुए पतंगकीट मांस की गंध पाकर वहां पहुंचते हैं। मांस खाने के लिए वे कीलों के बीच में इधर-उधर घूमते हैं। उस समय उनके मुख से लार का स्नाव होता है जो कीलों पर चिपक जाता है। उस लाला से निर्मित सूत्र पट्ट-सूत्र कहलाता है। २- मलय—मलयदेश में निर्मित सूत मलयसूत कहलाता है।

३.४. अंशुक, चीनांशुक भारत आदि देशों में होने वाला सूक्ष्म सूत अंशुक और चीन देश में बना हुआ सूक्ष्म सूत चीनांशुक कहलाता है!

४. कृमिराग — कूमिवया रंग का सूत्र। इस सूत्रिनर्माण की प्रक्रिया में बताया गया कि मनुष्य का रक्त निकालकर उसमें कोई रासायनिक पदार्थ मिलाकर एक पात्र में रख दिया जाता है। उस रक्त में कृमि उत्पन्न होकर वे हवा की खोज में पात्र के छेदों से बाहर निकलते हैं। आस-पास धूमते समय उनके मुख से लार टपकती है, उससे सूत्र बन जाता है।

कुछ मानते हैं कि रक्त में उत्पन्न कृमियों को उसी रक्त में मला जाता है। उनके खोलों को निकालकर उस रस में कुछ पदार्थ मिलाकर वस्त्र को रंगा जाता है, वहीं कृमिराग है।

#### बालज सूत

मिएहिंतो लहुतरा मृगाकृतयो बृहत्यिच्छा तेसि लोमा मियलोमा । कुतवो उंदुररोमेसु । उण्णितादीणं अवघाडो किट्टिसमहवा एतेसि दुगादिसंयोगजं किट्टिसं ।

(अनुचूष्ट १५)

9. मृगरोम — मृग की आकृति वाले, बड़ी पूंछ वाले आटविक जीवों के रोमों से निष्पन्न सूत को मृगरोम कहा जाता है।

२. **कौतव --चू**हे के रोम से बना हुआ सूत कौतव कहलाता है।

३. किट्टिस — ऊन, मृगरोम आदि का सूत बनाने के बाद जो कचरा बचता है, उससे निमित सूत किट्टिस कहलाता है। अथवा ऊन, ऊंट के रोम, मृगरोम और चूहों के रोम — इनमें से दो-तीन के मिश्रण से जो सूत बनता है, वह किट्टिस कहलाता है।

**सूत्रकृतांग** —अंगप्रविष्ट आगम । दूसरा अंग । (द्र. अंगप्रविष्ट)

## स्तव-स्तुति -भक्तिपूर्वक गुणोत्कीर्त्तन ।

- १. स्तव-स्तुति का अयं
- २. चतुर्विशतिस्तव
- ३. महावीरस्टुति
- ४. शकस्तुति
  - \* संघस्तुति

(ब्र. संघ)

- ५. स्तव के प्रकार
- ६. स्तुति के प्रकार
- ७. स्तय-स्तुति के परिणाम

### १. स्तव-स्तुति का अर्थ

स्तवा --देवेन्द्रस्तवादयः । स्तुतयः- एकादिसप्त-श्लोकान्ताः ।

'एगदुगतिसिलोगा (युइओ) अन्तेसि जाव हुंति सत्तेव । देविदत्यवमाई तेण परं युत्तया होति ॥'

(उशाव्य ४८१)

देवेन्द्रस्तव आदि स्तव हैं। एक, दो यावत् सात श्लोक वाली उत्कीतांना स्तुति कहलाती है।

एक, दो या तीन श्लोक वाले युणोत्की त्तंन को स्तुति और तीन से अधिक श्लोक वाले युणोत्की त्तंन को स्तव कहा जाता है। कुछ आचार्य सात श्लोक तक के युणोत्की त्तंन को स्तुति मानते हैं।

### २. चतुन्धिशतिस्तव

लोगस्स उज्जीयगरे. धम्मतित्थयरे जिणे । चउवीसंपि केवली ॥ अरिहंते कित्तइस्सं, उसभमजियं च वंदे, संभवमभिनंदणं च सुमइं च। पडमप्पहं सुपासं, जिणं च चंदप्पहं वंदे ॥ सुविहि च पुष्फदंतं, सीअल सिज्जंस वासुपुज्जं च । विमलमणतं च जिणं, धम्मं संति च वंदामि ॥ क्यं अरं च महिल, बंदे भूणिसूव्वयं निमिजिणं च । बंदामि रिट्टनेमि, पासं तह बद्धमाणं च ॥ एवं मए अभिथुआ, विह्रय-रयमला पहीण-जरमरणा । चउवीसंपि जिणवरा, तित्यवरा मे पसीयंतु ।। कित्तिय वंदिय भए, जेए लोगस्स उत्तमा सिद्धा। आरोग-बोहिलाभं, समाहिवरमुत्तमं दितु ॥ चंदेस् निम्मलयरा, आइच्चेस् अहियं पयासयरा । सागरवरगंभीरा, सिद्धा सिद्धि मम दिसंत्।। (आव २।१) जो लोक में प्रकाश करने वाले, धर्मतीर्थ के प्रवर्तक, जिनेश्वर और अर्हत् हैं, मैं उन चौवीस केबलियों का कीर्तन करूंगा। मैं ऋषभ, अजित, संभव, अभिनंदन, सुमित, पद्मप्रभ, सुपार्श्व, चन्द्रप्रभ, सुविधि (पुष्पदंत), शीतल, श्रेथांस, वासुपूज्य, विमल, अनंत, धर्म, शांति, कुंथु, अर, मिल्ल, मुनिसुब्रत, निम, अरिष्टनेमि, पार्श्व और वर्द्धमान को बंदन करता हं।

इस प्रकार जिनकी मैंने स्तुति की है, जो कर्म-रज-मल से मुक्त हैं, जो जरा और मरण से मुक्त हैं, वे चौवीस जिनेश्वर तीर्थंकर मुक्त पर प्रसन्त हों।

मैंने जिनका कीतंन, वन्दन किया है, वे लोक में उत्तम सिद्ध भगवान् मुक्ते आरोग्य, बोधि-लाभ और उत्तम समाधि दें।

जो चन्द्रमाओं से भी निर्मलतर, सूर्यों से भी अधिक प्रकाश करने वाले और समुद्र के समान गंभीर हैं, वे सिद्ध भगवान् मुक्ते सिद्धि दें।

बितिए दरिसणविसोहिणिमित्तं पुण बोधिलाभत्यं च कम्मखनणत्यं च तित्थगराणमुनिकत्तणा कता ।

(अनुचू पृ १८)

आवश्यक के छह विभाग हैं। उनमें दूसरा विभाग है चतुर्विश्रतिस्तव। इसमें चौतीस तीर्थंकरों की जो उत्कीर्त्तना की गई है उसके तीन प्रयोजन हैं दर्शन-विशोधि, बोधि-लाभ और कर्मक्षय।

चउव्वीसत्थएणं दंसणविसोहि जणयइ। (उ २९।१०) चतुर्विश्वति-स्तव (चौवीस तीर्थंकरों की स्तुति करने) से जीव दर्शन (सम्यक्त्व) की विशुद्धि को प्राप्त करता है।

दर्शनं सम्यक्तवं, तस्य विशुद्धिः — तदुपघातिकर्माप-गमतो निर्मलीभवनं दर्शनविशुद्धिः । (उशावृ प ५००)

स्तुति के द्वारा दर्शन के उपघाती कमं दूर होते हैं, फलतः सम्यक्त निर्मल हो जाता है। यही दर्शन-विशुद्धि है। दर्शन की विशुद्धि का तात्पर्य है— दर्शन के आचार का अनुपालन।

स्तुति से तीर्थंकर के प्रति अनुराग उत्पन्न होता है। उससे दर्शनाचार के प्रति आस्था सुदृढ़ बनती है। दर्शनाचार — द्र. सम्यक्त

भत्तीइ जिणवराणं खिज्जंती पुव्वसंचिक्षा कम्मा। आयरियनमूक्कारेण विज्जा मंता य सिज्भंति॥ भत्तीइ जिणवराणं परमाए खीणपिष्जदोसाणं । आह्माबोहिलाभं समाहिमरणं च पावंति ॥ (आवनि १०९७,१०९८)

तीर्थंकरों की भक्ति करने से पूर्वसंचित कर्म क्षीण होते हैं और आचार्य की भक्ति करने से विद्या तथा मंत्र सिद्ध होते हैं।

राग-द्वेष-विजेता बीतराग अईतों की परम भक्ति करने से आरोग्य, बोधि और समाधिमृत्यु की प्राप्ति होती है।

### ३. महाबीरस्तुति

जयइ जगजीवजोणी-वियाणओं जगगुरू जगाणंदो ।
जगणाहो जगबंधू जयइ जगप्पियामहो भयवं।।
जयइ सुयाणं पभवो तित्थयराणं अपिच्छिमो जयइ ।
जयइ गुरू लोगाणं जयइ महप्पा महावीरो ।।
भद्दं सव्वजगुज्जोयगस्स भद्दं जिणस्स वीरस्स ।
भद्द सुरासुरणमंसियस्स भद्दं धुयरयस्स ।।
निव्वुइपहसासणयं जयइ सया सव्वभावदेसणयं।
कुसमयमयनामणयं जिणिदवरवीरसासणयं॥
(नन्दी १-३,२२)

सज्भाय-भाग-तव-ओसहेसु, उबएसथुइपयाणेसुं। संतगुणिकत्तणेसु य न होति पुणस्तदोसा उ।। (नन्दीमवृप१५)

जगत् के समस्त जीवों की उत्पत्ति के ज्ञाता, जगत् के गुरु और आनन्द देने वाले, जगत् के स्वामी, बन्धु और पितामह भगवान् महावीर विजयी हों।

सब शास्त्रों के उद्भावक, तीर्थंकरों में अन्तिम, लोक के मुह महात्मा महावीर विजयी हों।

समूचे जगत् को प्रकाशित करने वाले, देव और असुरों द्वारा नमस्कृत, कर्मरज को नष्ट करने वाले भगवान् महावीर का कुशल हो।

मोक्षमार्ग के प्रतिपादक, सब पदार्थों के प्ररूपक, कुित्सत सिद्धांतों के मदनाशक, जिनेन्द्रवर श्री महावीर का शासन विजयी हो।

शिष्य ने पूछा इस स्तुति में 'जयह' शब्द का प्रयोग बार-बार हुआ है, नया यह पुनरुक्त दोष नहीं है ? गुरु ने कहा — स्वाध्याय, ध्यान, तप, औषधि, उपदेश, स्तुति, संतगुणोत्कीर्त्तन — इतने स्थानों पर पुनरुक्त दोष नहीं होता।

#### ४. शऋस्तुति

नमोत्यु णं अरहंताणं भगवंताणं आइगराणं तित्ययराणं सहसंबुद्धाणं पुरिसोत्तमाणं पुरिससीहाणं पुरिसवरपुंडरी-याणं पुरिसवरगंधहत्थीणं लोगुत्तमाणं लोगनाहाणं लोग-हियाणं लोगपईवाणं लोगपज्जोयगराणं अभयदयाणं चक्खु-दयाणं मन्गदयाणं सरणदयाणं जीवदयाणं बोहिदयाणं धम्मदयाणं धम्मदेसयाणं - धम्मनायगाणं धम्मसारहीणं धम्मवरचाउरंतचक्कवट्टीणं दीवो ताणं सरणं-गई पइट्ठा अप्पडिहयवरनाणदंसणधराणं । विअट्टछउमाणं जिणाणं जावयाणं तिण्णाणं तारयाणं बुद्धाणं बोहयाणं मुत्ताणं मोयगाणं सञ्वण्णूणं सञ्वदरिसीणं सिवमयलमस्यमणंत-सिद्धिगइनामधेय मक्खयमञ्जाबाहमपुणरावत्तयं संवत्ताणं नमो जिणाणं जियभयाणं । (आव ६।११)

अर्हत् भगवान् को नमस्कार हो, जो धर्म के आदिकर्ता, तीर्थंकर, स्वयंसम्बुद्ध, पुरुषोत्तम, पुरुषसिंह, पुरुषों
में प्रवर पृंडरीक और पुरुषों में प्रवर गन्धहस्ती के समान
हैं। जो लोकोत्तम, लोकनाथ, लोकहितकारी, लोकप्रदीप
और लोक में उद्योत करने वाले हैं, जो अभयदाता,
चक्षदाता, मार्गदाता, शरणदाता, जीवनदाता, बोधिदाता,
धर्मदाता, धर्मोपदेष्टा, धर्मनायक, धर्मसारिथ और धर्म
के चतुर्दिक् व्यापी प्रवर चक्रवर्ती हैं, जो दीप, त्राण,
शरण, गति और प्रतिष्ठा हैं, जो अबाधित प्रवर ज्ञान-दर्शन
के धारक और आवरणरहित हैं, जो ज्ञाता, ज्ञापक, तीर्ण
तारक, बुद्ध, बोधिदाता, मुक्त और मुक्तिदाता हैं, जो
सर्वदर्शी, कल्याणकारी, अचल, अरुज, अनन्त, अक्षय,
अव्याबाध और पुनरावृत्ति से रहित हैं तथा सिद्धिगति
नामक स्थान को प्राप्त उन भयविजेता जिनेश्वर को
नमस्कार हो।

### ५. स्तव के प्रकार

देव्वयओ भावयओ दव्वयओ बहुगुणति बुद्धि सिआ । अनिउणमङ्क्यणिमणं छुडजीवहिअं जिणा बिति।। (आवभा १९२)

स्तव के दो प्रकार हैं— द्रव्यस्तव और भावस्तव। कुछ मानते हैं कि द्रव्यस्तव बहुगुण वाला है, किंतु यह अज्ञानियों का वचन है, क्योंकि तीर्यंकर षड्जीवनिकाय की रक्षा का उपदेश देते हैं और द्रव्यस्तव में जीवहिंसा का प्रसंग आता है।

ईसरतलवरमाडेबिआण सिवइंदबंदविष्हूणं। जा किर कीरइ पुआ सा पुता दन्वओ होइ॥ तित्वयर केवलीणं सिद्धायरिआण सव्वसाहूणं । जा किर कीरइ पूआ सा पूआ भावओ होइ ॥ (उनि ३१४,३१६)

ईश्वर, तलवर, साडम्बिक, शिव, इंद्र, स्कन्द और विष्णु की पूजा द्रव्य पूजा है।

अर्हत्, सिद्ध, केवली, आचार्य और साधुओं की पूजा भाव पूजा है।

क्षायोपशमिक आदि प्रशस्त भावों में वर्तमान व्यक्ति ही भाव पूजा कर सकता है।

## ६. स्तुति के प्रकार

स्तुर्तिद्विधा - प्रणामरूपा असाधारणगुणोत्कीर्त्तनरूपा च । तत्र प्रणामरूपा सामर्थ्यगम्या । असाधरणगुणोत्कीर्त्तन-रूपा च द्विधा -- स्वार्थसम्पदिभिद्यायिनी परार्थसम्पदिभिधा-यिनी च, तत्र स्वार्थसम्पन्नः परार्थं प्रति समर्थो भवति । (नन्दीमव् प २,३)

स्तुति के दो प्रकार हैं १. प्रणामरूप स्तुति २. असाधारण गुणोरकी र्त्तनरूप स्तुति । प्रणामरूप स्तुति सामर्थियम्य है। गुणोरकी र्त्तनरूप स्तुति स्वार्थ और परार्थ सम्पदा की प्रतिपादिका है। स्वार्थ-सम्पदा से सम्पन्त व्यक्ति परार्थ को साधने में समर्थ होता है।

### ७. स्तव-स्तुति के परिणाम

थवथुइमंगलेणं नाणदंसणचरित्तबोहिलाभं जणयइ। नाणदंसणचरित्तबोहिलाभसंपन्ने य णं जीवे अंतिकिरियं कप्पविमाणोववित्तगं आराहणं आराहेइ। (उ २९।१५)

स्तव और स्तुति रूप मंगल से जीव ज्ञान, दर्शन और चारित्र की बोधि का लाभ करता है। ज्ञान, दर्शन और चारित्र के बोधिलाभ से सम्पन्न व्यक्ति मोक्षप्राप्ति या वैमानिक देवों में उत्पन्न होने योग्य आराधना करता है।

स्त्रीलिंग सिद्ध —स्त्रीदशा में मुक्त होने वाले । (द्र. सिद्ध)

स्थविरावलि - स्थिवरों की परम्परा।

स्यविरो--यः सीदन्तं ज्ञानादौ स्थिरीकरोति । (ओनिवृप ६१)

ंधर्मेऽस्थिरान् स्थिरीकरोतीति स्थविर:।

(उशाव प ५५०)

- जो मुनि ज्ञान आदि की आराधना में अवसन्त हो गया है उसे उन कियाओं में स्थिर करने वाला स्थाविर होता है।
- जो धर्म में अस्थिर हैं, उनको धर्म में स्थिर करता है, वह स्थिवर है।

स्यविरा जातिश्रुतपर्यायभेदिभिन्नाः, तत्र जातिस्यविराः पिर्वेद्यविराः पर्यायस्थिवराः पर्यायस्थिवराः पर्यायस्थिवराः विश्वतिवर्षेत्रतपर्यायाः वहुश्रुतमापेक्षिकं प्रतिपत्तन्यं, श्रुतं च त्रिधा सूत्रतोऽर्थतः उभयतत्रच, तत्र सूत्रधरेभ्योर्थ-धराः प्रधानास्तेभ्योऽप्युभयधराः प्रधानाः।

(आवमव् प १६१)

स्थविर तीन प्रकार के होते हैं ...

- १. जातिस्थविर --साठ वर्षं की आयु वाले ।
- २. श्रुतस्थविर -समवायांग के धारक ।
- ३. पर्यायस्थितर—बीस वर्ष की संयम पर्याय वाले। श्रुत के तीन प्रकार हैं- सूत्र, अर्थ और सूत्रार्थ। सूत्रधर से अर्थेधर प्रधान होता है और उनसे भी प्रधान होता है —सूत्रार्थधर।

#### स्थविरावलि

सुहम्मं अग्गिवेसाणं, जंबूनामं च कासवं ।
पभवं कच्चायणं वंदे, वच्छं सिज्जंभवं तहा ।।
जसभद्दं तुंगियं वंदे, संभूयं चेव माढरं ।
भद्दबाहुं च पाइण्णं, यूलभद्दं च गोयमं ।।
एलावच्चसगोत्तं, वंदामि महागिरिं सुहित्यं च ।
""वड्ढउ वायगवंसो, जसवंसो अज्जनागहत्थीणं ।
""जेसि इमो अणुओगो, पयरइ अज्जावि अड्ढभरहिमा ।
वहुनयरिनगयजसे, ते वंदे खंदिलायिरिए ।।
"'ओहसुयसमायारे, नागज्जुणवायए वंदे ।।
"'अत्यमहत्यक्खाणि, सुसमणवद्याणकहणनिञ्चाणि ।
पयईए महुरवाणि, पयओ पणमामि दूसगणि ।
""पाए पावयणोणं, पाडिच्छगसएहिं पणिवइए ।।""

### स्थविर परंपरा

१. सुधर्मा २. जंबू

३ प्रभव

४. शय्यंभव

७. भद्रबाहु ८. स्थ्लभद्र

९. महागिरि

६. संभूतविजय

(नन्दी गाथा २३-४२)

५. यशोभद्र

१०. सुहस्ती

| ११. बहुल          | १९. वाचक रेवतिनक्षत्र |
|-------------------|-----------------------|
| १२. स्वाति        | २०. वाचक सिंह         |
| १३. आर्यक्याम     | २१. आचार्यं स्कन्दिल  |
| १४. शांडिल्य      | २२. हिमवन्त           |
| १५. आर्थ समुद्र   | २३. वाचक नागार्जुन    |
| १६. आर्यं मंगु    | २४. भूतदिन            |
| १७. आर्य नन्दिल   | २५. लोहित्य           |
| १⊂. आर्य नागहस्ति | २६. दूष्यगणि          |

नन्दी के कर्ता आचार्य देववाचक द्वारा इस स्थविरा-विल में २६ आचार्यों की स्तुति की गई है और साथ ही साथ कुछेक आचार्यों के विषय में विशेष विवरण भी दिया गया है। इन आचार्यों में सुधर्मा पहले हैं और दूष्यगणि अंतिम। इनकी कालाविध लगभग हजार वर्ष की है।

यह स्थविराविल क्रमशः एक के पश्चात् एक होते वाले आचार्यों की नहीं है। यह विक्षिष्ट श्रुतधर, युग-प्रधान ओर वाचकवंशीय आचार्यों की अवलिका है। ये आचार्य विभिन्न कालाविध में हुए हैं। इनमें से कुछेक आचार्यों से संबंधित विशेष विवरण इस प्रकार हैं—

- वाचकवंशीय आर्य नागहस्ती व्याकरण, गणित,
   ज्योतिष, भंगरचना और कर्मप्रकृति की प्ररूपणा में प्रधान थे।
- ब्रह्मद्वीपक शाखा में प्रव्रजित, वाचक पद को प्राप्त सिंह मुनि कालिक श्रुत अनुयोग के धारक थे।
- स्कन्दिलाचार्यं का अनुयोग आज भी अर्घभरत क्षेत्र
   में प्रचलित है।
- हिमवन्त क्षमाश्रमण कालिक श्रुत अनुयोग तथा
   पूर्वों के धारक थे।
- वाचक नागार्जुनाचार्य ने उत्सर्ग श्रुत का समा-चरण किया ।
- नागार्जुन ऋषि के शिष्य श्री भूतदिन्त आचार्य अर्धभरत में युगप्रधान तथा नाइलकुलवंश को प्रमुदित करने वाले थे।
- श्री दूष्यगणि की वाणी प्रकृति से ही मधुर थी।
   उनकी व्याख्यानविधि श्रोतृवर्ग को शांति देने
   वाली थी। वे सैंकड़ों उपसम्पन्न मुनियों से
   नमस्कृत थे।

दूष्यगणि इस स्थविराविल के अंतिम आचार्य हैं। ये भाषा, विभाषा और वार्तिक रूप अनुयोग में अत्यन्त पटु थे। प्रावचितिक रूप में तियुक्त युगप्रधान आचार्य दूष्य-गणी शास्त्रार्थ के व्याख्यान में तथा पृष्टार्थ के कथन में अत्यंत शांत, मृदु और समाधिवान् थे। इस विशिष्ट गुण के कारण वे शिष्यों की अनुवर्तना अत्यंत कुशलता से करते थे। इसी गुण से प्रभावित होकर अन्यान्य गणों के मुनि अपने-अपने आचार्य से अनुमति लेकर इनके पास अनुयोग श्रवण के लिए आते थे।

स्थानांग - अंगप्रविष्ट आगम । तीसरा अंग। (द्र. अंगप्रविष्ट)

स्थावर—वे जीव, जो गतिशील नहीं हैं। (द्र. जीवनिकाय)

स्याद्वाद — अनेकान्तात्मक वाक्यविन्यास ।
....सरिसासरिसं सव्वं निच्चानिच्चाइरूवं च ॥
...(विभा १७९६)

सब पदार्थ सदृश-असदृश, नित्य-अनित्य आदि अनन्त धर्मों से युक्त हैं। अनन्त धर्मात्मक वस्तु की प्रतिपादन-शैली का नाम है—स्यादाद।

अहवा सन्वं वत्युं पद्दबखणं चिय सुहम्म ! घम्मेहि । संभवद्द वेद्द केहि वि केहि वि तदवत्यमच्चंतं ॥ तं अप्पणो वि सरिसं न पुन्वधम्मेहि पिच्छिमिल्लाणं । सयलस्स तिहुअणस्स च सरिसं सामण्णधम्मेहि ॥ (विभा १७९४, १७९४)

वस्तु प्रतिक्षण पूर्व पर्यायों के समान या असमान पर्याय के रूप में उत्पन्न होती है, उत्तर पर्यायों के समान या असमान पर्याय के रूप में विनष्ट होती है और कुछ पर्यायों की अपेक्षा ध्रुव रहती है।

पूर्वपर्याय और उत्तरपर्याय की अपेक्षा आत्मा भी सद्ग नहीं है।

सामान्य धर्मों की अपेक्षा समस्त पदार्थ — सारा जगत् सदृश है।

····सत्तादयोऽणवेक्खा घडा**ई**णं ॥

न खत्वापेक्षिकमेव वस्तूनां सत्त्वम्, किन्तु स्वविषय-ज्ञानजननाद्यर्थेक्ष्याकारित्वमिष । ततस्व ह्रस्वदीर्घो-भयान्यात्मविषयं चेण्ज्ञानं जनयन्ति, तदा सन्त्येव तानि । कथं तेषामसिद्धिः? .....तस्मात् स्वतः सत्यामेव प्रदेशिन्यां वस्तुतोऽनन्तधर्मात्मकत्वात् तत्तत्सहकारिसंनिष्ठौ तत्तद्वपा- भिव्यक्तेस्तत्तज्ज्ञानमुत्पद्यते, न पुनरसत्यामेव तस्यामपेक्षा-मात्रत एव ह्रस्वज्ञानमुपजायते ।

(विभा १७१५ मव् पृ ६२५)

वस्तु का अस्तित्व केवल आपेक्षिक ही नहीं है। किन्तु स्वविषयक ज्ञान उत्पन्न करने के कारण अर्थिकियान कारित्व भी अस्तित्व का बोधक है। इसलिए हस्व, दीर्ष या तदुभय न्यह वस्तु-विषयक ज्ञान यदि उत्पन्न होता है तो ये तीनों धर्म हैं ही। उनको असिद्ध कैसे माना जा सकता है?

" प्रत्येक वस्तु अनन्तधर्मात्मक है। प्रदेशिनी अंगुली में भी अनन्त धर्म हैं। ह्रस्वत्व, दीर्घत्व आदि धर्म उसमें स्वतंत्ररूप से विद्यमान हैं। सहकारी कारणों से जब जो धर्म अभिव्यक्त होता है तब उस वस्तु के उस रूप का बोध होता है। जो धर्म उस वस्तु में है ही नहीं, असत् है, उसका अपेक्षामात्र से ज्ञान नहीं हो जाता। प्रदेशिनी में यदि ह्रस्वत्व धर्म नहीं है तो अपेक्षामात्र से उसका ज्ञान नहीं हो सकता।

अत्यित्ति तेण भणिए घडोऽघडो वा घडो उ अत्येव। चूओऽचूओ व दुमो चूओ उ जहा दुमो नियमा।। (विभा १७२४)

घट की सत्ता घटधमंता के कारण है, इसलिए वह घट ही है, पट आदि से भिन्न है। पट आदि अघट हैं। सबमें अपनी-अपनी सत्ता है। 'घट' कहने पर 'घट है ही' क्योंकि उसकी सत्ता का सद्भाव उसमें ही है। जैसे द्रुप कहने पर आम्र और अनाम्र—नीम आदि का ग्रहण होता है क्योंकि उन सबमें द्रुपत्व है। किंतु आम्र कहने पर द्रुप का ही ग्रहण होगा, अद्रुप का नहीं।

''दीहं ति व हस्सं ति व न उ सत्ता सेसधम्मा वा ॥ इहरा हस्साभावे सब्बविणासो हवेज्ज दीहस्स । न य सो तम्हा सत्तादयोऽणवेक्खा घडाईणं॥ (विभा १७१४, १७१४)

वस्तु की सत्ता आपेक्षिक नहीं हैं। दीर्घ, ह्रस्व, रूप, रस आदि धर्म केवल आपेक्षिक ही नहीं हैं। यदि ह्रस्व के कारण दीर्घ की सत्ता मानी जाये तो ह्रस्वत्व के विनाश से दीर्घत्व का भी विनाश हो जायेगा। अतः धट आदि की सत्ता और रूप आदि धर्म अन्य की अपेक्षा से नहीं हैं।

#### सप्तशंगी

सब्भावासक्भावोभयप्पिओ स-परपज्जओभयओ। कुंभाऽकुंभाऽवत्तव्बोभयरूवाइभेओ सो ॥ तदेवं स्याद्वाददृष्टं सप्तभेदं घटादिकमर्थं यथाविवक्ष-मेकेन केनापि भङ्गकेन विशेषिततरमसौ शब्दनयः प्रति-पद्यते नयत्वात्, ऋजुसूत्राद् विशेषिततरवस्तुग्राहित्वाच्च, स्याद्वादिनस्तु सम्पूर्णसप्तभंग्यात्मकमपि प्रतिपद्यन्ते । (विभा २२३२ मन् पृ १४)

सद्भाव (अस्तित्व) और असद्भाव (नास्तित्व) तथा स्वपर्याय और परपर्याय से विशिष्ट वस्तु के सात भंग बनते हैं—

- १. स्व पर्याय की अपेक्षा घट है।
- २. पर पर्याय की अपेक्षा घट नहीं है।
- ३. युगपत् स्व-पर पर्याय की अपेक्षा घट अवक्तव्य है।
- ४. स्व पर्याय की अपेक्षा घट है, पर पर्याय की अपेक्षा वह महीं है।
- स्व पर्याय की अपेक्षा घट है, युगपत् स्व-पर पर्याय की अपेक्षा वह अवक्तव्य है।
- ६. पर पर्याय की अपेक्षा घट नहीं है, युगपत् स्व-पर पर्याय की अपेक्षा वह अवक्तन्य है।
- ५. स्व पर्याय की अपेक्षा घट हैं, पर पर्याय की अपेक्षा वह नहीं हैं। युगपत् स्व-पर पर्याय की अपेक्षा वह अवक्तव्य हैं।

इस प्रकार स्याद्वाद से प्रतिपादित सप्तभंगयुक्त घट आदि पदार्थ किसी एक भंग से विशेषित होने पर शब्द नय और ऋजुसूत्र नय के विषय बनते हैं। स्याद्वाद का विषय सातों विकल्प हैं। इनमें प्रथम तीन भंग सकलादेश और शेष चार भंग विकलादेश कहलाते हैं।

स्वयंबुद्ध सिद्ध — िकसी बाहरी निमित्त के बिना अपने आप संबुद्ध होकर मुक्त होने वाले। (द्र. सिद्ध)

स्वरमंडल - षड्ज, ऋषभ आदि सात स्वर।

- १. स्वरों के प्रकार
- २. स्वरो के स्थान
- ३. जीवनिधित और अजीवनिधित स्वर
- ४. स्वरों के लक्षण
- ५. स्वरों के ग्राम
- ६. ग्राम की मूर्च्छनाएं
  - ० षड्ज ग्राम को मूर्छना

- ० मध्यम प्राप्त की मूर्च्छना
- ० गान्धार प्राम की मुक्छंना

७. स्वर की उत्पत्ति, गीत की योनि 🕆

- ० गीत के दोख
- ० मीत के गुण
- ० सप्तस्वर सीभर
- गेय पर्वों के गुण
- ० दुस के प्रकार
- ० गीत की भाषा
- ० रंग के आधार पर स्वर

#### **द. फाध्य के प्रकार**

- ० गद्यकाव्य
- ० पद्यकाव्य
- ० गेयकाव्य
- ० चूर्णकाव्य

### १. स्वरों के प्रकार

सज्जे रिसभे गंधारे, मज्भिमे पंचमे सरे। धेवए चेव नेसाए, सरा सत्त वियाहिया॥

(अनु २९८)

स्वरों के सात प्रकार हैं--

१. षड्ज

५. पंचम

२. ऋषभ

६. धैवत

३. गान्धार

७. निषाद ।

४. मध्यम

### २. स्वरों के स्थान

णाभिसमुत्थो असरो अविकारो पष्पं जंपदेसं तु। आभोगियरेणं वा जवकारकरं सरहाणं॥ (अनुच्प ४५)

स्वर के उपकारी, विशेषता प्रदान करने वाले स्थान को स्वर-स्थान कहा जाता है। जिस स्वर की उत्पक्ति में जिस स्थान का व्यापार प्रधान होता है, उसे उसी स्वर का स्थान कहा जाता है। गौण रूप से उसकी उत्पक्ति में दूसरे स्थान भी व्यापृत होते हैं।

एएसि णं सत्तव्हं सराणं सत्त सरट्ठाणा पण्णता, तं जहा —

सज्जं. च अग्गजीहाए, उरेण रिसभं सरं। कंड्रुग्गएण गंधारं, मज्भजीहाए मज्भिमं॥ नासाए पंचमं बूखा, दंतोट्ठेण य घेवतं। भमुह्वस्रेवेण नेसायं, सरट्ठाणा वियाहिया॥

(अनु २९९)

स्वर स्थान

१. षड्ज जिह्नाका अग्रभाग।

वक्षा ।

२. ऋषभ

३. गान्धार कण्ठ ।

४. मध्यम जिह्नाका मध्य भाग !

५. पंचम नासिका ।

६. धैवत दांत और होठ का संयोग।

७. निषाद भ्रू-उत्क्षेप (जहां भींह का

उत्क्षेप होता है)।

कज्जं करणायत्तं जीहा य सरस्स ता असंखेज्जा। सरसंख असंखेज्जा, करणस्स असंखयत्तातो॥

(अनुच् पृ ४४)

कार्यं करण के अधीन होता है। स्वर की जिल्ला (ध्वनियां) असंख्येय हैं। कारण (साधन) असंख्येय होने के कारण स्वरों की संख्या असंख्येय है।

## ३. जीवनिश्रित और भजीवनिश्रित स्वर

सत्त सरा जीवनिस्सिया पण्णता, तं जहा —
सज्जं रवइ मयूरो, कुनकुडो रिसभं सरं।
हंसो रवइ गंधारं, मिक्समं तु गवेलगा।।
अह कुसुमसंभवे काले, कोइला पंचमं सरं।
छट्ठं च सारसा कुंचा, नेसायं सत्तमं गओ।।
सक्त सरा अजीवनिस्सिया पण्णता, तं जहा —
सज्जं रवइ मुयंगो, गोमुही रिसभं सरं।
संखो रवइ गंधारं,मिक्समं पुण भाल्लरी।।
चजचलणपइट्ठाणा, गोहिया पंचमं सरं।
आडंबरो धेवइयं, महाभेरी य सत्तमं।।
(अन् ३००, ३०१)

### जीवनिधित स्वर सात हैं —

- १. मयूर षड्ज स्वर में बोलता है।
- २. कुक्कुट ऋषभ स्वर में बोलता है।
- ३. हंस गान्धार स्वर में बोलता है।
- ४. गवेलक (मेमना) मध्यम स्वर में बोलता है।
- ५. वसंत में कोयल पंचम स्वर में बोलता है।
- ६. कींच और सारस धैवत स्वर में बोलते हैं।
- ७. हाथी निषाद स्वर में बोलता है।

#### अजीवनिधित स्वर सात हैं —

- १. मृदङ्ग से षड्ज स्वर निकलता है।
- २. गोमुखी (नरसिंघानामक वाद्य) से ऋषभ स्वर निकलता है।
- ३. शंख से गान्धार स्वर निकलता है।
- ४. भल्लरी से मध्यम स्वर निकलता है।
- चार चरणों पर प्रतिष्ठित गोधिका से पंचम स्वर निकलता है।
- ६. ढोल से धैवत स्वर निकलता है।
- ७ महाभेरी से निषाद स्वर निकलता है।

#### ४. स्वरों के लक्षण

सज्जेण लहइ वित्ति, कयं च न विणस्सइ। गावो पूत्ता य मित्ता य, नारीणं होई वल्लहो ॥ रिसभेण उ एसज्जं, सेणावच्चं घणाणि य। वत्थगंधमलंकारं, इत्थीओ सयणाणि य ॥ मंधारे गीतजुत्तिण्णा, विज्जवित्ती कलाहिया। हवंति कड्णो पण्णा, जे अण्णे सत्थपारगा।। मज्भिमसरमंता उ, हवंति स्हजीविणो । खायई पियई देई, मज्भिमसरमस्सिओ ॥ पंचमसरमंता उ, हवं ति पूहवीपती । सूरा संगहकत्तारो, अणेगगणनायमा ॥ धेवयसरमंता उ, हवंति दृहजीविणो । साउणिया वाउरिया, सोयरिया य मृद्रिया।। नेसायसरमंता उ, हवंति हिंसगा नरा । अंघाचरा लेहबाहा, हिडगा भारवाहगा॥ (अनु ३०२।१-७)

### षड्ज स्वर

षड्ज स्वर वाले व्यक्ति आजीविका पाते हैं, उनका प्रयत्न निष्फल नहीं होता। उनको गाय, पुत्र और मित्रों की उपलब्धि होती है तथा वे स्त्रियों के प्रिय होते हैं।

#### ऋषम स्वर

ऋषभ स्वर वाले व्यक्ति को ऐश्वर्य, सेनापतित्व, धन, वस्त्र, गंध, अलंकार, स्त्री और स्वजनों की उप-लब्धि होती है।

#### गान्धार स्वर

यान्धार स्वर वाले व्यक्ति गाने में कुशल, चिकित्सा से आजीविका करने वाले, कला में कुशल, कवि; प्राज्ञ और शास्त्रों के पारगामी होते हैं।

#### मध्यम स्वर

मध्यम स्बर वाले व्यक्ति सुख से जीते हैं, खाते-पीते हैं और दान करते हैं।

#### पंचम स्वर

पंचम स्वर वाले व्यक्ति राजा, शूर, संग्रहकर्ता और अनेक गणों के नायक होते हैं।

#### धैयत स्वर

धैवत स्वर वाले व्यक्ति कष्टजीवी, पक्षियों, हिरणों और सूअरों को मारने वाले तथा घूसेबाज (मुष्टिमल्ल) होते हैं।

#### निषाद स्थर

निषाद स्वर वाले व्यक्ति हिंसक, जंघाचार (तेज गति से चलने वाले दूत), संदेशवाहक, घुमक्कड़ और भारवाही होते हैं।

#### ५. स्वरों के ग्राम

सत्तव्हं सराणं तओ गामा पण्णत्ता, तं जहा-सज्जगामे मिल्किमगामे गंधारगामे । (अनु ३०३)

सात स्वरों के तीन ग्राम हैं—षड्ज ग्राम, मध्यम ग्राम और गान्धार ग्राम।

(ग्राम शब्द समूह वाची है। सवादी स्वरों का वह समूह ग्राम है जिसमें श्रुतियां व्यवस्थित रूप में विद्यमान हों और जो मूच्छंना, तान, वर्ण, क्रम अलकार इत्यादि का आश्रय हो।)

## ६. ग्राम की मूर्च्छनाएं

अण्णोण्णसरिवसेसा उप्पायंतस्स मुच्छणा भणिया। कत्ता व मुच्छितो इव कुणते मुच्छं व सोयत्ति।।

मंगिमादियाणं इगवीसमुच्छणाणं सरिवसेसो पुन्वगते सरपाहुडे भणितो । तिन्वणिग्गतेसु त भरहिवसाखिलादिसु विण्णेया । (अनुचू पृ ४५)

परस्पर स्वर उत्पन्न करने पर मूर्च्छना होती है।
मूर्च्छना का अर्थ है—सात स्वरों का कमपूर्वक आरोहअवरोह। इससे गायक मूच्छित जैसा हो जाता है और
श्रोता को भी मूच्छित जैसा बना देता है।

मंगी आदि इक्कीस प्रकार की मूर्च्छनाओं के स्वरों की विशद व्याख्या पूर्वगत के 'स्वरप्राभृत' में प्रतिपादित थी। वह अब लुप्त हो चुका है। इस समय इनकी जान- कारी उसके आधार पर निर्मित भरतनाट्य, वैशाखिल आदि ग्रन्थों से करनी चाहिए।

### षड्ज ग्राम की मूर्काता

सज्जगामस्स णं सत्त मुच्छणाओ पण्णत्ताओ, तंजहा--

मंगी कोरव्वीया हरीय, रयणी य सारकंता य । छट्टी य सारसी नाम, सुद्धसज्जा य सत्तमा ॥ (अनु ३०४)

षड्ज ग्राम की सात मूर्च्छनाएं---

१. मंगी

५. सारकान्ता

२. कौरवीया

६. सारसी

३. हरित्

७. शुद्ध षड्जा ।

४. रजनी

### मध्यम प्राम की मूर्च्छना

मज्भिमगामस्स णं सत्त मुच्छणाओ पण्णताओ, तंजहः—

उत्तनमंदा रयणी, उत्तरा उत्तरायता। आसकंताय सोवीरा, अभिरु हवति सत्तमा॥ (अनु ३०५)

मध्यम ग्राम की सात मूच्छीनाएं ---

१. उत्तरमंद्रा

५. अश्वकान्ता

२. रजनी

६. सौबीरा

३. उत्तरा

७. अभिरुद्गता।

४. उत्तरायता

### गान्धार ग्राम की मूर्च्छना

गंधारगामस्स णं सत्त मुच्छणाओ पण्णताओ, तं जहानंदी य खुड्डिया पूरिमा य चडत्यी य सुद्धगंधारा ।
उत्तरगंधारा वि य, पंचिमया हवइ मुच्छा उ ॥
भुट्ठुत्तरमायामा, सा छट्ठी नियमसो उ नायव्वा ।
अह उत्तरायता कोडिमा य सा सत्तमी मुच्छा ॥
(अनु ३०३।१,२)

गान्धार ग्राम की सात मूच्छंनाएं --

१. नदी

५. उत्तरगान्धारा

२. क्षुद्रिका

६. सुष्ठुतर आयामा

३. पूरिका

७. उत्तरायता कोटिमा।

४. शुद्धगन्धारा

### ७. स्वर को उत्पत्ति, गीत की योनि

सत्त सरा नाभीओ, हवंति गीयं च रुण्णजोणीयं। पायसमा ऊसासा, तिण्णि य गीयस्स आगारा ॥ आइमिउ आरभंता, समुख्यहंता य मञ्भयारंमि । अवसाणे य भवेंता तिण्णि वि गीयस्स आगारा ॥

(अनु ३०७।२,३)

सातों स्वर नाभि से उत्पन्न होते हैं। रुदन गीत की योनि हैं। जितने समय में किसी छन्द का एक चरण गाया जाता है उतना उसका उच्छ्वास काल (परिमाण काल) होता है और उसके आकार (आकृतियां, स्वरूप) तीन हैं।

गीत का आरम्भ करते समय आदि में मृदु, आरोहण करते समय मध्य में तीव और अवरोहण करते समय अन्त में मन्द। ये गीत के तीन आकार हैं।

#### गीत के दोष

भीयं दुयमुप्पिच्छं, उत्तालं च कमसो मुणेयव्वं । काकस्सरमणुणासं, छद्दोसा होंति गीयस्स ॥ (अनु ३०७।५)

१. भीत-भयभीत होते हुए गाना ।

२. द्रुत--शीघ्रता से गाना ।

३. उप्पिच्छ--श्वासयुक्त गाना ।

४. उत्ताल—ताल से आगे बढ़कर या ताल के अनुसार न गाना ।

४. काकस्वर — कौए की भांति कर्णकटु स्वर से गाना।

६. अनुनास-नाक से गाना।

#### गीत के गुण

पुण्णं रत्तं च अलंकियं च वत्तं च तहेव मविषुट्ठं। महुरं समं सुललियं, अट्ठ गुणा होति गीयस्स ॥ (अनु ३०७।६)

गीत के आठ गुण हैं—-

१. पूर्ण—स्वर में आरोह, अवरोह आदि से परिपूर्ण होना

२. रक्त-माए जाने वाले राग से परिष्कृत होना।

३. अलंकृत-विभिन्त स्वरों से सुशोभित होना ।

४. व्यक्त स्पष्ट स्वर वाला होना ।

५. अविष्ठट-नियत या नियमित स्वर युक्त होना ।

६. मधुर-- मधुर स्वर युक्त होना।

७. सम — ताल, वीणा आदि का अनुगमन करना।

८. सुललित--ललित, कोमल लययुक्त होना ।

उर-कंठ-सिर-विसुद्धं, च गिज्जते मउय-रिभियपदबद्धं । समतालपदुक्खेवं, सत्तस्सरसीभरं गीयं॥ (अनु ३०७।७)

गीत के अन्य आठ गुण

- १. जरो विशुद्ध जो स्वर वक्ष में विशाल होता है।
- २. कण्ठ विशुद्ध जो स्वर कण्ठ में नहीं फटता।
- ३. जिरो विशुद्ध जो स्वर सिर से उत्पन्न होकर भी नासिका से मिश्रित नहीं होता।
- ४. मृद् जो राग कोमल स्वर से गाया जाता है।
- ५. रिभित घोलना-बहुल आलाप के कारण खेल-सा करते हुए स्वर ।
- ६. पदबद्ध ग्रेय पदीं में निबद्ध रचना।
- ७. समताल-पदोत्क्षेप--जिसमें ताल, भाभ आदि का शब्द और नर्तक का पादनिक्षेप ---ये सब सम हों---एक दूसरे से मिलते हों।
- द्ध. सप्तस्वर सीभर-जिसमें सातों स्वर अक्षर, पद आदि से सम हों।

#### सप्तस्वर सीभर

अक्खरसमं पदसमं, तालसमं लयसमं महसमं च । निस्ससिउस्सियसमं, संचारसमं सरा सत्त ॥ (अनु ३०७।८)

सप्तस्वर सीभर की व्याख्या--

- १ अक्षरसम जिसमें दीर्घ अक्षर आने पर गीत का स्वर दीर्घ हो, ह्रस्व अक्षर आने पर गीत का स्वर ह्रस्व हो, प्लुत अक्षर आने पर गीत का स्वर प्लुत हो और सानुनासिक अक्षर आने पर गीत का स्वर सानुनासिक हो, वह गीत ।
- २. पदसम स्वर के अनुकूल निर्मित गेय पद के अनुसार गाया जाने वाला गीत ।
- ३. तालसम तालवादन के साथ-साथ गाया जाने वाला गीत।
- ४. लयसम वीषा आदि को आहत करने पर जो लय उत्पन्न होती है उसके अनुसार गाया जाने वालागीत।
- भ्र ग्रहसम वीषा आदि के द्वारा जो स्वर पकड़, उसी के अनुसार गाया जाने वाला गीत।

- ६. निःश्वसितोच्छ्वसित सम श्वास लेने और छोड़ने के कम का अतिक्रमण न करते हुए गाया जाने वाला गीत।
- ७. संचारसम सितार आदि के साथ गाया जाने वाला गीत।

इस प्रकार गीत स्वर, तन्त्री आदि से संबंधित होकर सात प्रकार का हो जाता है।

### गेय पदों के गुण

निद्दोसं सारवतं च हेउजुत्तमछंकियं। उवणीयं सोवयारं च, मियं महुरमेव य ॥ (अनु ३०७।९)

गेय पदों के आठ गुण---

- १. निर्दोष -- बत्तीस दोष रहित होना ।
- २. सारवत् अर्थयुक्त होना ।
- ३. हेतुयुक्त-हेतुयुक्त होना ।
- ४. अलंकृत-काव्य के अलंकारों से युक्त होना।
- ५. उपनीत--- उपसहार युक्त होना ।
- ६. सोपचार—कोमल, अविरुद्ध और अलज्जनीय का प्रतिपादन करना अथवा व्यंग्य या हंसी युक्त होना।
- ७. मित-पद और उसके अक्षरों से परिमित होना ।
- मधुर— शब्द, अथं और प्रतिपादन की दृष्टि से प्रिय होना ।

#### वृक्ष के प्रकार

समं अद्भसमं चेव, सन्वत्थं विसमं च जं । तिष्णि वित्तप्पयाराइं, चउत्थं नोवलक्भई।। (अनु ३०७।१०)

वृत्त (छन्द) के तीन प्रकार हैं-

- सम जिसमें चरण और अक्षर सम हों, चार चरण हों और उसमें लघु-गृह अक्षर समान हों।
- २. अर्द्धसम जिसमें चरण या अक्षरों में से कोई एक सम हो माती चार चरण हो या विषम चरण होने पर भी उनमें लघु-गुरु अक्षर समान हों।
- ३. सर्वविषम जिसमें चरण और अक्षर सर्वत्र विषम हों। वृत्त का चौथा प्रकार उपलब्ध नहीं है।

#### गीत की भाषा

सक्कया पायया चेव, भणितीओ होति दोण्णि वि ध सरमङ्क्षमि मिज्जते, पसत्था इसिमासिया।। (अनु ३०७।१९) भणिति (गीत की भाषा) के दो प्रकार हैं — संस्कृत और प्राकृत । ये दोनों प्रशस्त और ऋषिभाषित हैं तथा स्वर-मण्डल में गाई जाती हैं।

#### रंग के आधार पर स्वर

सामा गायइ महुरं, काली गायइ खरंच हक्खंच। गोरी गायइ चडरं, काणा य क्लिडेबियं, दुतं अधा ॥ विस्सरं पुण पिगला ॥ (अनु ३०७।१३)

श्यामा स्त्री मधुर गीत गाती है।

काली स्त्री परुष और रुखा गीत गाती है।
गोरी स्त्री चतुर गीत गाती है।
काणी स्त्री विलम्बित गीत गाती है।
अंधी स्त्री द्रुत गीत गाती है।
पंगला स्त्री विस्वर गीत गाती है।
(स्तर-मण्डल की विशेष जानकारी के लिए देखें —
ठाण ७।३९-४८ के टिप्पण)

#### **८. काव्य के प्रकार**

गज्जं पज्जं गेतं चुण्णं च चडिव्वहं तु गहियपदं । तिसमुद्राणं सन्वं इति बेंति सलक्खणां कड्णो ॥ (दनि ७६)

ग्रंथित (छन्दबद्ध) पद के चार प्रकार हैं — १. गद्य २. पद्य ३. गेय और ४. चूर्ण । सभी पद तीन समुत्थान वाले हैं।

#### गद्य काव्य

मधुरं हेउनिउत्तं गहितमपादं विरामसंजुतं। अपरिमियं चऽवसाणे कव्वं गज्जं ति जायव्वं।। (दनि ७७)

### नद्य काव्य वह हैं ─

- ॰ जो सूत्र आदि के विभाग से मधुर है।
- ं अो हेत्युक्त है।
  - जो पादिविहीन —चरणबद्ध रचित नहीं है।
  - ० जो विरामयुक्त है।
- ॰ जो अपरिमित्त अत वाला है।

#### ight as paid

#### पद्य काव्य

पज्जं पि होति तिविहं सममद्वसमं च णाम विसमं च। पाएहिं अक्खरेहिं य एवं विहण्णू कई विति॥ (दिन ७=)

पद्य काव्य के तीन प्रकार—

- सम जिसमें चारों चरण समान अक्षर, विराम और मात्रा वाले हों।
- २. अर्धसम जिसमें प्रथम और तृतीय चरण तथा दितीय और चतुर्थ चरण समान अझर, विराम और मात्रा वाले हों।
- ३. विषम जिसके चारों चरणों में अक्षर, मात्रा और विराम विषम हों समान न हों !

#### गेय काव्य

तंतिसमं वण्णसमं तालसमं गहसम लयसमं च। कन्वं तु होइ गेयं पंचिवहं गेयसण्णाए॥ (दिन ७९)

गेय काव्य के पांच प्रकार — 🔠

- तन्त्रीसम —वाद्यों के तारों पर अंगुलीसंचार के साथ गाया जाने वाला गीत !
- २ वर्णसम ह्रस्व, दीर्घ, प्लुत आदि अक्षरों के अनुरूप अथवा पदों के अनुरूप स्वरों वाला गीत !
- तालसम तालवादन के अनुरूप स्वर में गाया जाने वाला गीत ।
- ४. ग्रहसम—वीणा आदि द्वारा गृहीत स्वरों के अनुसार गाया जाने वाला गीत।
- ५ लयसम वाद्यों की धुनों के अनुसार गाया जाने वाला गीत।

### चूर्ण काव्य

अत्यबहुलं महत्यं हेउनिवाओवसग्गमंभीरं । बहुपयमन्वोच्छिन्तं गमणयसुद्धं च सूण्णपदं ॥ (दनि ८०)

चूर्ण काव्य वह है--

- जो अर्थबहुल है जिसमें एक-एक पद के अनेक अर्थ हैं।
- ० जो महान् अर्थ वाला है, अरे<sub>ं शिते</sub>क नयवादों की गंभीरता से महान् है। 🔑 🏗
- ० जो हेतुयुक्त है।
  - ० जो 'च', 'वा' आदि निपातयुक्त, है।

- ॰ जो 'प्र', 'परा' आदि उपसमयुक्त है।
- ० जो बहुपद अपरिमित्त पद वाला है।
- ० जो अव्यवच्छिन्न विरामरहित है।
- ० जो गम और नयों से शुद्ध है।

स्विलिंगसिद्ध जैन मुनि के वेश में मुक्त होने वाला। (द्र. सिद्ध)

## स्वाध्याय-श्रुतग्रन्थों का अध्ययन-अध्यापन ।

१. स्वाध्याय स्या है ?

\*स्वाध्यायः तपका एक मेद (इ. तप)

२. स्वाध्याय के प्रकार

\* स्वाध्याय का प्रयोजन

(द्र. भुतज्ञान)

३. स्वाध्याय के परिणाम

४. स्वाध्याय का महत्त्व

\* स्वाध्याय काल

(द्र. कालविज्ञान)

\* अस्वाध्याय काल

(द्र. अस्वाध्याय)

\* आहार से पूर्व स्वाध्याय

(द्र. आहार)

\* रात्रिकालीन स्वाध्यायविधि

(द्र. श्रमण)

### १. स्वाध्याय क्या है ?

सुयधम्मो सज्भायो ।.....सज्भातो नाम सामाइ-एमादी जाव दुवालसंग गणिपिङगं ।

(आवचू २ पृ ७, ८)

स्वाध्याय श्रुतधर्मरूप है। सामायिक से द्वादशांग पर्यंत आगमों का परिशोलन करना स्वाध्याय है।

प्रवचनं श्रुतमित्यर्षस्तद्धर्मः स्वाध्यायः ।

(उशावृ प ४८४)

प्रवचन का अर्थ है श्रुत । श्रुतधर्म का आचरण करना स्वाध्याय है ।

### २. स्वाध्याय के प्रकार

वायणा पुच्छका चेव, तहेव परियष्ट्रणाः। अणुप्पेहा धम्मकहा, सज्भाओ पचहा भवे ॥ वाचना पाठनम् । परावर्त्तना गुणनम् । अनुप्रेक्षा चिन्तनिकाः।

(उ ३०।३४ शाव्य ५६४)

**स्वाध्या**य.केृ पांच प्रकार **हैं**—

- १. बाचना अध्यापन करना ।
- २. प्रच्छना अज्ञात विषय की जानकारी या जात विषय की विशेष जानकारी के लिए प्रश्न करना।

- परिवर्तना परिचित विषय को स्थिर रखने के के लिए उसे बार-बार दोहराना।
- ४. अनुप्रेक्षा -परिचित और स्थिर विषय पर चितन करना, पर्यालोचन करना।
- ५. धर्मकथा स्थिरीकृत और पर्यालोचित विषय का उपदेश करना।

#### ३. स्वाध्याय के परिणाम

'''सज्भाएणं नाणावरणिष्जं कम्मं खवेइ। (उ. २९।१९)

स्वाध्याय से जीव ज्ञानावरणीय कर्म को क्षीण करता

### है । वाचना

....वायणाए ण निज्जरं जणयइ, सुयस्स य अणासाय-णाए वट्टए १ सुयस्स अणासायणाए वट्टमाणे तित्थधम्म अवलंबइ । तित्थधम्म अवलंबमाणे महानिज्जरे महापज्ज-वसाणे भवइ । (उ २९।२०)

वाचना (अध्यापन) से जीव कर्मों को क्षीण करता है। श्रुत की उपेक्षा के दोष से बच जाता है। इस उपेक्षा के दोष से बचने वाला तीर्थ-धर्म का अवलम्बन करता है —वह शिष्यों को श्रुत देने में प्रवृत्त होता है। तीर्यधर्म का अवलम्बन करने वाला कर्मों और संसार का अन्त करने वाला होता है।

#### प्रच्छनाः

पडिपुच्छणयाए णं सुत्तत्थतदुभयाइ विसोहेइ। कंखामोहणिज्जं कम्मं वोच्छिदइ। (उ २९।२१) प्रतिप्रश्न करने से जीव सूत्र, अर्थ और उन दोनों से सम्बन्धित संदेहों का निवर्तन करता है और काक्षामोह-नीय कर्म का विनाश करता है।

#### परिवर्त्तना

""परियट्टणाए णं वजणाइ जलयइ, वंजणल**द्धि च** उप्पाए**इ**। (उ २९।२२)

परावर्ताना (पठित पाठ के पुनरावर्त्तन) से जीव अक्षरों को उत्पन्न करता है स्मृत को परिपक्व और विस्मृत को याद करता है तथा व्यंजन-लब्धि (वर्ण-विद्या) को प्राप्त होता है।

### अनुप्रेक्षा

सूत्रवदर्थेऽपि संभवति विस्मरणमतः सोऽपि परिभावनीय इत्यनुप्रेक्षा । (उन्नावृ प ५८४) अर्थ का बार-बार चितन करना अनुप्रेक्षा है। इसके अभाव में अर्थ विस्मृत हो जाता हैं।

अणुष्पेहा जाम जो मणसा परियट्टेइ णो वायाए। (दिजिचू पृ२९)

अनुप्रक्षा में मानसिक परावर्त्तन होता है, वासिक नहीं।

अनुप्रेक्षा के परिणाम (द्र. अनुप्रेक्षा)

#### धर्मकया

धम्मकहाए णं निज्जरं जणयइ। धम्मकहाए णं पवयणं पभावेइ। पवयणपभावे णं जीवे आगमिसस्स भह्ताए कम्मं निबंधइ। (उ.२९।२४)

धर्मकथा से जीव कमों को श्रीण करता है और प्रवचन की प्रभावना करता है। प्रवचन की प्रभावना करने वाला जीव भविष्य में कल्याणकारी फल देने वाले कमों का अर्जन करता है।

धर्मकथा के प्रकार (इ. कथा)

जोगं च समणधम्मिम जुंजे अणलसो धुवं। ....

जोगं मणोवयणकायमयं अणुप्पेहणसज्मायपिङलेह• णादिसु पत्तेयं समुज्जयेण वा च सद्देण नियमेण भंगितसुते तिविधमवि । (द ८।४२ अचू पृ १९५)

मुनि आलस्य-रहित हो श्रमणधर्म में योग का यथो-चित प्रयोग करें।

यहां अनुप्रेक्षा, स्वाध्याय, प्रतिलेखना आदि श्रमण-चर्या की श्रमणधर्म कहा गया है। अनुप्रेक्षाकाल में मन को, स्वाध्यायकाल में वचन को और प्रतिलेखनाकाल में काया को श्रमणधर्म में लगाना चाहिये तथा भंगप्रधान (विकल्पप्रधान) श्रुत में तीनों योगों का प्रयोग करना चाहिये। उसमें मन से चितन, वचन से उच्चारण और काया से लेखन —तीनों होते हैं।

#### ४. स्वाध्याय का महत्त्व

जह जह सुंयमोगाहइ अइसयरसपसरसंजुयमपुन्वं। सह तह पल्हाइ मुणी णवणवसंवेगसद्धाए॥ (उक्षावृप ५८६)

मुनि जैसे-जैसे अपूर्व और अतिशयरसयुक्त श्रुत का अवगाहन करता है, वैसे-वेसे उसे संवेग के नये-नये स्रोत उपलब्ध होते हैं, जिससे उसे अपूर्व आनन्द का अनुभव होता है।

बारसिवधिम्म वि तवे, सिंभतरबाहिरे कुसलिद्दे । ण वि अत्थि ण वि य होही, सज्भायसमं तवोकम्मं ॥ (दअच् पृ २००)

बारह प्रकार का तप दो भागों में विभक्त हैं बाह्य तप और आभ्यंतर तप । स्वाध्याय आभ्यंतर तप का चौथा प्रकार हैं । स्वाध्याय के समान अन्य कोई तप नहीं है । तज्ज्ञानमेव न भवति यस्मिन्नुदिते विभाति रागगणः । तमसः कुतोऽस्ति शक्तिदिनकरिकरणाग्रतः स्थातुम् ॥ (नन्दीहाव् पृ ६२)

वह ज्ञान ज्ञान ही नहीं है, जिसके उदित होने पर राग आदि निषेद्यात्मक भाव विद्यमान रहें। अंधकार में वह शक्ति कहां है, जो वह सूर्य की किरणों के समक्ष ठहर सके ?

कम्ममसंखेजजभवं खवेइ अणुसमयमेव आउत्तो । अञ्चयरम्मिव जोए सज्ज्ञक्षायंमि य विसेसेणं ॥ (उशाव् प ४८४)

व्यानयोग आदि किसी भी प्रकार की योगसाधना में सतत उपयुक्त साधक असंख्य भवों के संचित कर्मों को क्षीण करता है। स्वाध्याय योग से विशेष कर्मनिर्जरा होती है।

कसाया अग्गिणो बुत्ता, सुयसीलतवो जलं। सुयधाराभिहया संता भिन्ना हुन डहंति मे ।। (उ २३।५३)

कषायों को अग्निकहा गया है। श्रुत, शील और तप—यह जल है। श्रुत की धारा से आहत किये जाने पर निस्तेज बनी हुई वे अग्नियां मुर्फ नहीं जलाती।

(स्वाध्याय के पांच प्रकारों का अनुशीलन करने से श्रुत की आराधना होती है। श्रुतआराधना से अज्ञान क्षीण होता है। अज्ञान के कारण आग्रह और राग-द्वेष बढ़ते हैं। इससे चित्त संक्लिब्ट रहता है। निरन्तर स्वाध्याय करते रहने से विशिष्ट तस्वों की उपलब्धि होती है, तब सारे संक्लेश मिट जाते हैं।)

हिसा — प्राण-वियोजन । प्राणातिपात । (द्र. अहिसा)
होयमान — अवधिज्ञान का एक भेद, जो उत्पत्ति
काल से कमशः क्षीण होता जाता है ।
(द्र. अवधिज्ञान)

हेतूपदेश—इष्ट-प्रवृत्ति और अनिष्ट-निवृत्ति का संज्ञान । संज्ञीश्रुत का एक भेद (द्र. श्रुतज्ञान)

## परिशिष्ट

- १. कथा-संकेत
- २. दार्शनिक और तात्त्विक चर्चा-स्थलों का संकेत

## परिशिष्ट १

प्रस्तुत परिशिष्ट में पांच आगमों (नंदी, अनुयोगद्वार, दशवंकालिक, उत्तराध्ययन और आवश्यक) तथा इनके व्याख्या ग्रन्थों (निर्मुक्ति, भाष्य, चूणि तथा वृत्ति) में प्रयुक्त कथाओं, दृष्टान्तों, घटनाओं के संकेत संगृहीत हैं। इसके तीन विभाग हैं—

प्रयम विमान--कथाओं और दृष्टांतों का विषयगत विभाजन, संकेत तथा सन्दर्भस्थल।

द्वितीय विभाग - सीर्यंकर, चक्रवर्ती, प्रत्येकबुद्ध, निह्नब, नगरीं की उत्पत्ति--इन से संबद्ध जीवनवृत्तीं तथा घटनाओं के ससंदर्भ संकेत ।

तृतीय विभाग —आचार्य, मुनि, राजा तथा अन्य प्रसिद्ध कथानायकों का अकारादि कम से ससंदर्भ नार्याकन ।

## (प्रथम विभाग)

| विषय                 | ्<br>कथा-संकेत                                   | '<br>संदर्भ                                 |
|----------------------|--------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| अंगुलि-निर्देश       | १ गीतार्थ-अगीतार्य साघु<br>२ रत्नदाहक वणिक्      | विभा ८६८. म ३५२                             |
| अज्ञान               | १. किसान और चित्रघट<br>२. मूर्ख और दीनार         | उच् १४८. शा २६२-२६४. सु १११<br>आवचू २ पृ ३० |
| अणुवत                |                                                  |                                             |
| स्थूल प्राणातिपात-   | १ कोंकणक, २ श्रावक पुत्र,                        | आवचू २ ष्ट्र २८३-२९३. हा २१९-२२४            |
| विरमण                | ३ क्षेम अमात्य                                   |                                             |
| स्थूल मृषावादविरमण   | १ कोंकणक श्रावक,<br>२ वणिक् द्वारा रहस्यभेद      |                                             |
| स्थूल अदत्तादानविरमण |                                                  |                                             |
| स्यूल मैथुनविरमण     | १ मिरिनगर के मित्र<br>२ गणिका के पुत्र-पुत्री का |                                             |
|                      | विसर्जन                                          |                                             |
| स्थूल परिग्रहविरमण   | लोभी तंद श्रावक                                  | आविन ११७७. चूर पृ३४,३६. हा ३१               |
| अ <b>नियतवास</b>     | आचार्य संगमस्यविर                                |                                             |
| अनुप्रह              | राजा द्वारा धनधान्य -वितरण                       | नोभा १३                                     |
| अनुज्ञा-विधि         | साधु और भद्र राजा                                | ओनि ३८४                                     |
| अनुयोग               | •                                                |                                             |
| द्रव्यानुयोग         | गाय और वत्स                                      | आविनि १३३,१३४. चू १ पृ १०९-११४.             |
| क्षेत्रानुयोग        | शातवाह्न और कुब्जा                               | हा ५९-६४. म १३५-१३८। विभा १४११,             |
| कालानुयोग            | त <b>क-विकेता</b>                                | १४१२. म ४२२-४२७                             |

| विषय                   | कथा-संकेत                                                                                                                              | संदर्भ                                                                          |
|------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| वचनानुयोग<br>भावानुयोग | १ बधिर कुटुंब, २ ग्रामेयक<br>१ श्रावकभार्या, २ साप्तपदिक,<br>३ कोंकणकदारक, ४ नकुल,<br>४ कमलामेला, ६ शांब का साहस<br>७ श्रेणिक और चेलना |                                                                                 |
| अनुशासन                | अंकुसेण जहा नागो<br>मृगावती और चंदनगला<br>वो कुलपुत्र और अश्व                                                                          | उ २२।४६. शा ४९६. सु २८४<br>अचू २४. जि ४०. हा ४९,४०<br>उचू १२२. शा २२३. सु ९६    |
| अन्धविश्वास            | हिंगुणिव देव                                                                                                                           | अबू २४. जि ४७. हा ४४                                                            |
| <b>अर्थ</b> संग्रह     | मम्मण सेठ                                                                                                                              | आविन ९३४. चू १ पृ ३७१,३७२. हा २७४,<br>२७६                                       |
| अहंत् आज्ञा            | ग्रामभोजिक और राजा                                                                                                                     | ओभा ४३,४४                                                                       |
| अशरण                   | अट्टन मल्ल<br>राजपुरोहित−पुत्र<br>अरघट्टमाला                                                                                           | उच् १०९. झा १९२,१९३. सु ७९,५०<br>उच् ११४. झा २११. सु ८३<br>ओभा २६               |
| अस्वाहयाय              | १ जितसत्रु राजा की घोषणा<br>२ राजा और पांच पुरुष                                                                                       | आविन १३२४,१३२८,१३२९. चू २ पृ २१७.<br>२१८. हा १६१,१६२                            |
| अहंकार                 | कूणिक                                                                                                                                  | अचू २६. जि ५१. हा ५०,५१                                                         |
| अहिसक यज्ञ             | जयघोष-विजयघोष                                                                                                                          | उ २५।१-४३. नि ४६३-४७९. चू २६८                                                   |
| अहिंसा                 | उज्जयनी का श्रावकपुत्र                                                                                                                 | उच् १७४. शा २९४                                                                 |
| आचार्यं और शिष्य       | १ गाय का विक्रय, २ अशिवोप-<br>शमनो भेरी, ३ चेटी और अलंकार<br>४ श्रावक और शिष्य, ५. बधिर,<br>६ गोह, ७ टंकणक                             | आविन १३६. चू १ पृ ११७-१२० हा ६४-६७.<br>म १३९-१४१ । विभा १४३५-१४४५.<br>म ४३२-५३७ |
| भाज्ञा की आराधना       | सूर्योदय उद्यान                                                                                                                        | षिनि २१२,२१३                                                                    |
| आत्मवघ                 | कपिलपिगल                                                                                                                               | अचू २६. जि ५३. हा ५३,५४                                                         |
| <b>आ</b> त्मानुशासन    | १ दो चोर भाई<br>२ सेचनक गंधहस्ती                                                                                                       | उच् ३३. मा ४२,४३. सु ६,७                                                        |
| अध्य-ध्यय में कुशस     | तीन व्यापारी                                                                                                                           | उ ७।१४-१६. चू १६३. शा २७८,२७९.<br>सु १२०                                        |
| भावस्यक                | १ अगीतार्य गच्छ<br>२ रत्नवणिक्                                                                                                         | आवच् १ पृ ७९. हा ३५ म ८८। विभा ८६८.<br>म ३५२                                    |
| आहार में अनासक्ति      | रत्नवणिक् का दृष्टांत                                                                                                                  | अचू ८. जि १३. हा १९,२०                                                          |
| आहार विवेक             | गर्दभ का दृष्टांत                                                                                                                      | नोति १६२                                                                        |

| * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * |                                                        |                                      |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| विषय                                    | कथा-संकेत                                              | संदर्भ                               |
| इन्द्रिय                                |                                                        |                                      |
| श्रोत्रेन्द्रिय                         | पुष्पशाल गांधविक                                       | आवच् १. पृ ४२९-५३४. हा २६४-२६        |
| चक्षुरिन्द्रिय                          | इभ्यपुत्र और धारिणी देवी                               | म ४०४-५०७                            |
| <b>घ्राणेन्द्रिय</b>                    | गंधप्रियकुमार                                          |                                      |
| रसनेन्द्रिय                             | सोदास राजा                                             |                                      |
| स्पर्शनेन्द्रिय                         | <b>मुकुमालिका</b>                                      |                                      |
| ईव्या                                   | स्थविरा                                                | अचू <b>५२. जि ९</b> ५, <b>९</b> ९    |
| <b>उपस</b> र्ग                          | १ क्षुल्लक और व्यन्तरी                                 | आवच् १ पृ ४३६,४३७. हा २६९,२७०. म ४०९ |
|                                         | २ संगम                                                 | ,                                    |
|                                         | ३ चन्द्रमुप्त और चाणक्य                                |                                      |
|                                         | ४ सोमिल और यजसुकुमाल                                   |                                      |
|                                         | ५ द्वाह्मण और स्त्री                                   |                                      |
|                                         | ६ चार स्त्रियां और मुनि                                |                                      |
| उपाय                                    | ्<br>गंधर्वाचार्य                                      | अचु २४. जि ४७,४८. हा ४५              |
| एषणा समिति                              | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                | •                                    |
| द्रव्य गवेषणा                           | १ कनक <b>पृ</b> ष्ठ मृग                                | पिनि ८०-८४ । ओनि ४५०-४५४, ४५९-४६१    |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | २ गजयूथ                                                |                                      |
|                                         | ३ वानरयूथ                                              |                                      |
| भाव गवेषणा                              | १ धर्मकचि अनगार                                        | ओनि ४५६. भा २३२-२३९                  |
| 414 44411                               | २ वज्रस्वामी                                           |                                      |
| ग्रहणैषणा                               | गोवत्स और प्रियंगुलतिका                                | षिनि २२५,२२६। ओनि ४७७                |
| ग्रह्मपूर्णा<br>ग्रास <u>ै</u> षणा      | मत्स्य का दृष्टांत                                     | पिति ६३० । ओनि ४३९-४४३               |
| प्राप्तपणा<br>उद् <b>गम के दोष</b>      | 11(4 111 2:014                                         |                                      |
| द्रव्य उद्गम                            | मोदकप्रियकुमार                                         | पिनि ==-९०                           |
| आधाकर्म                                 | १ स्तेन, २ राजकुमार विजित-                             | पिनि १ <b>१</b> ५-१२७                |
| अस्यानन                                 | समर, ३ भीमपल्ली और                                     |                                      |
|                                         | अरिमर्देन राजा, ४. गुणचन्द्र                           |                                      |
|                                         | राजा और राजद्रोही वणिक्                                |                                      |
|                                         | ५ जिनदत्त और शालिओदन                                   | पिनि १६२-१६७                         |
|                                         | ६ यशोधरा और बत्सराज                                    |                                      |
|                                         | ७ नूपुरहारिका-हस्ती                                    | पिनि १ <b>८१</b>                     |
|                                         | द न्यूपुरकारपा क्रिया<br>द न्यूपुरकारपा क्रिया         | पिनि १९२,१९३                         |
|                                         | ९ ग्रामणी वणिक् और साधु                                | पिनि १९५-२००                         |
|                                         | २ ग्रामणा कार्यक् जार ताबु<br>१० गुणचन्द्र श्रेष्ठी और | 1111 3 77 1-1                        |
|                                         | र० गुणचन्द्र अण्या जार<br>वेशधारी साधु                 | पिनि २० <b>५-</b> २१ <b>१</b>        |
|                                         | . •                                                    | (11) /= (1)                          |
|                                         | ११ प्रियंकर तपस्वी                                     |                                      |

| विषय                  | कथा-संकेत                  | संदर्भ                                |
|-----------------------|----------------------------|---------------------------------------|
| द्रव्य पूति           | यक्षसभा का उपलेपन          | पिनि २४५,२४६                          |
| प्रादुष्करण           | तीन साधु                   | पिनि २९२-२९७                          |
| क्रीत                 | देवशर्मा                   | पिनि ३१०, <b>३११</b>                  |
| प्रामित्य             | सम्मत मुनि की भगिनी        | पिनि ३१७-३१९                          |
| परिवर्तित             | क्षेमंकर और लक्ष्मी        | पिनि ३२४-३२६                          |
| अभ्याहृत              | धनावह आदि श्रावक           | पिनि ३३७-३४०                          |
| उद्भिन्न              | यक्षदत्त और वसुमती         | पिनि ३५९,३६०                          |
| मालाप <b>ह</b> त      | सुरदत्त और वसुंधरा         | पिनि ३६२                              |
| आच्छेद्य              | वत्सराज और जिनदास          | पिनि ३६८,३६९                          |
| अनि <b>सृष्ट</b>      | बत्तीस मोदक                | पिनि ३७८~३८१                          |
| उत्पादन के <b>दोष</b> |                            |                                       |
| धात्रीपिण्ड           | संगमसूरि और दत्त शिष्य     | पिनि ४२७                              |
| दूती                  | धनदत्त और देवकी            | पिनि ४३३,४३४                          |
| निमित्त               | भोजक कथा                   | पिनि ४३६                              |
| ऋोध पिण्ड             | तपस्वी मुनि और ब्राह्मण    | पिनि ४६४                              |
| मान पिण्ड             | क्षुल्लक का दृष्टांत       | पिनि ४६५                              |
| माया पिण्ड            | मुनि आषाढ                  | पिनि ४७४-४८०                          |
| लोभ पिण्ड             | मुनि सुव्रत                | पिनि ४८२,४८३                          |
| विद्या                | धनदेव और श्रमण             | पिनि ४९५,४९६                          |
| <b>मंत्र</b>          | पादलिप्तसूरि               | पिनि ४९८                              |
| चूर्ण                 | चाणस्य और क्षुरुलकद्वय     | पिनि ५००. भा ४४-४६                    |
| योग                   | समित सूरि                  | पिनि ५०३-५०५                          |
| मूलकर्भ               | १ सुंदरी और मुनि           | पिनि ४०६,४०७, ४१०,४११                 |
|                       | २ शृंगारमति और मुनि        |                                       |
| एवणा के दोष           |                            |                                       |
| द्रव्यैषणा            | वानरयूथ और यूथाधिपति       | पिनि ४१७-४१९<br>                      |
| दायक                  | बालिका और मुनि             | पिनि ५७९ । ओभा २४१                    |
| <b>छ</b> दित          | मधुबिन्दु का दृष्टान्त     | पिनि ६२८                              |
| भवा                   |                            |                                       |
| अर्थ कथा              | १ ब्रह्मदत्त आदि चार मित्र | दनि ९४. अच् ५४,५५. जि १०३-१०५.        |
|                       | २ गीदड़ की राजनीति         | हा १०७-१०९                            |
| काम कथा               | १ विरूपास्त्री             |                                       |
|                       | २ अचल और मूलदेव            |                                       |
| क्रमंकल               | १ चोरों द्वारा सैंघ लगाना  | उ ४३. <b>चू १११-११३</b> . शा २०७-२०९. |
|                       | २ आभीरी और वंचक वणिक       |                                       |
|                       |                            | _                                     |

| F-41 (1 F-41        | -11                                   |                                       |
|---------------------|---------------------------------------|---------------------------------------|
| विषय                | कथा-संकेत                             | संदर्भ                                |
| कवाय                |                                       |                                       |
| कोध                 | जामदग्न्य आदि                         | आवच् १ पृ ५१९-५२९. हा २६१-२६५.        |
| मान                 | सुभूम चक्रवर्ती                       | म ५००-५०३                             |
| माया                | १ पंडरा आर्था, २ सुकवृत्त             |                                       |
|                     | ३ सर्वांगसुंदरी                       | * * ***                               |
| लोभ                 | लुब्ध नन्द                            |                                       |
| कामना-जास           | -<br>णिथिलाचारी साधु                  | अवू ४१. जि ७८, ७९. हा ८९              |
| कामभोग-विरति        | १ वणिक् पुत्र २, राजीमती और<br>रथनेमि | अधू ४४, ४६. जि ६५-६८. हा ९४, ९५       |
| कामभोगों की तुच्छता | १ काकिणी, २ आम्रफल                    | उ ७।११, १२. चू १६१,१६२.               |
|                     |                                       | शा २७६,२७७. <b>सु ११८, ११९</b>        |
| कायोत्सर्ग          | सुभद्रा का शीलवरीक्षण                 | आवित १५५०. चू २ ष्ट २६६-२७१.          |
|                     |                                       | हा २०६,२०७                            |
| कुशील-संसर्ग वर्जन  | १ चंपकमाला, २ पांच ब्राह्मणपुत्र      | आविन ११११, १११२. चू २ पृ २१, २२.      |
| •                   |                                       | हा २०                                 |
| क्रोध का विफलीकरण   | कुल <b>पुत्र</b>                      | <b>उच्</b> ३२. शा ४०,५१. सु ५         |
| क्षमा               | नागदत्त                               | अचू २१,२२. जि ४१-४३. हा ३७,३ई         |
| गुप्ति              |                                       | ·                                     |
| मनो गुप्ति          | जिनदास श्रावक                         | आवषू २ ष्ट ७८,७९. हा ५९               |
| वचन गुप्ति          | साधु और सेनापति                       |                                       |
| काय गुप्ति          | साधुका दृष्टान्त                      |                                       |
| ग <b>रिव</b>        | मंगु आचार्य                           | आवचू २ पृ ८०. हा ६०                   |
| जुगुप्सा            | गणिकापुत्री और श्रेणिक                | आवच् २ पृ २८०,२८१. हा २१७             |
| झान-क्रियावाद       | अन्ध-पं <b>गु</b>                     | आवित १०१,१०२. चू १ पृ ९६.             |
|                     |                                       | हा ४७,४८. म १०९,११०                   |
| ज्ञानाचार           |                                       |                                       |
| <b>फाल</b>          | १ शंखधमक, २ देवता और साधु             | अचू ४१-४३ जि ९८-१०१:                  |
| विनय                | एक स्तंभ पर प्रासादनिर्माण            | हा १०४-१०६                            |
| बहुमान              | बाह्मण और भील                         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| उपधान               | अशकटेपिता                             |                                       |
| अनिह्मवन            | नापित और परिव्राजक                    |                                       |
| ज्ञानातिषार         | · .                                   |                                       |
| अधिकाक्षर           | १ कुणाल, २ वानर                       | विभा ५६१-५६४. म ३४५-३४१.              |
| हीनाक्षर            | १ विद्याघर, २ बाल और आतुर             | अनुहा १०,११<br>अन्न ४२ ४३ जि.८१-८४    |
| स्याग               | १ चाणक्य और सुदुद्धि,                 | at a Market at as                     |
|                     | २ लकड़हारा                            | हा ९१-९३                              |

| विषय                  | कथा-संकेत                                                                                                                                               | सं <b>दर्भ</b>                    |
|-----------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| दण्ड                  |                                                                                                                                                         |                                   |
| मनोदण्ड               | कोंकणक क्षपक                                                                                                                                            | आवच् २ पृ ७७,७८. हा ४८, <b>४९</b> |
| वचन दण्ड              | साधु का दृष्टांत                                                                                                                                        |                                   |
| काय दण्ड              | चण्डरुद्र आचार्यं                                                                                                                                       |                                   |
| द्वेष की परम्परा      | धर्मक्रि अनगार और नन्द नाविक,                                                                                                                           | आवचू १ पृ ५१६,५१७. हा २५९,२६०.    |
|                       | नन्द के पांच भव (हंस, सिंह आदि)                                                                                                                         | म ४९९                             |
| धूर्तता               | १ कार्पटिक और श्रावक, २ परिव्राजक<br>का स्वर्ण खोटक और श्रावक,<br>३ वणिक् पत्नी की माया, ४ लोक<br>का मध्य, ५ शकट नित्तिरी और<br>मध्यमान सत्तु, ६ त्रपुष | ः अचू २७,२⊏. जि १४-६०. हा ११-६१   |
| धृति                  | रथनेमि                                                                                                                                                  | सु २८१,२८२                        |
| नमस्कार की निष्पत्ति  | X 7 7 7 7                                                                                                                                               | 3 (41)(41)                        |
| अर्थावह               | श्रावकपुत्र और त्रिदंडी                                                                                                                                 | आवित १०१२ चू १. पृ ५८९-५९१.       |
| कामनापूर्ति           |                                                                                                                                                         | हा ३०१-३०३. म ५५४,५५५             |
| <b>आरोग्य-</b> अभिरति | मातुलिंग वन                                                                                                                                             |                                   |
| सुकुल-जन्म            | गणिका और चंडपिंगल                                                                                                                                       |                                   |
| जीवन-दात              | हुंडिक यक्ष                                                                                                                                             |                                   |
| द्रव्य नमस्कार        | जितशत्रुऔर द्रमक                                                                                                                                        | आवर् १ पृ ४०३. हा २४२. म ४८६,४८७  |
| न्य                   | १ प्रस्यक का दृष्टांत, २ वसति का<br>दृष्टान्त, ३ प्रदेश का दृष्टांत                                                                                     | अनु ५५४-५५७. चू ७६-७७. हा १०५-१०८ |
| निद्रा                | e e                                                                                                                                                     |                                   |
| स्त्यानद्धि निद्रा    | १ पौद्यल (मांस), २ मोदक,<br>३ हाथी-दांत, ४ कुम्भकार,<br>४ वटशाखा                                                                                        | विभा २३५. म ११७, ११८              |
| निर्जरा               | योगवहन-दक्ष महिला                                                                                                                                       | मोनि ४९४-४९८                      |
| न्याय                 | दो माता, एक पुत्र                                                                                                                                       | आवचू २ पृ १०. हा ८,९. म ६००       |
| पदानुसारी लक्षि       | विद्याधर और अभयकुमार                                                                                                                                    | विभा ८६४. म ३५०                   |
| परिग्रह               | धन का कूप                                                                                                                                               | उच्च ११०, १११- मा २०६, २०७.       |
| •                     |                                                                                                                                                         | सु ८०, ८१                         |
| परीवह                 |                                                                                                                                                         |                                   |
| <b>१. क्षुषा</b>      | हस्तिमित्र और हस्तिभूति                                                                                                                                 | उति ८९-१४१. चू ४३-९०. शा ८४-१३९.  |
| २. पिपासा             | धनमित्र और धनशर्मा                                                                                                                                      | सु १८-४४                          |
| ३ शीत<br>४ लक्ष       | भद्रबाहुकेचार शिष्य                                                                                                                                     |                                   |
| ४ उन्म                | अर्हेन्नक मुनि                                                                                                                                          |                                   |
| ४ दंश-मशक             | धर्मघोष और श्रमण भद्र                                                                                                                                   |                                   |

| विषय                       | कथा-संकेत                          | संदर्भ                                     |
|----------------------------|------------------------------------|--------------------------------------------|
| ६ अचेल                     | आर्यरक्षित और सोमदेव               |                                            |
| ७ अरति                     | मूक भ्राता की प्रवज्या             |                                            |
| द स्त्री                   | आत्रार्य संभूतविजय और स्थूलभद्र    |                                            |
| ९ चर्या                    | आचार्य संगम और शिष्य दत्त          |                                            |
| ६० निषद्या                 | कु <b>रुदत्तसु</b> त अनगार         |                                            |
| ११ भटवा                    | सोमदत्त और सोमदेव मुनि             |                                            |
| १२ आक्रोश                  | अर्जुनमालाकार                      |                                            |
| १३ वध                      | स्कन्दक आदि ५०० साघु यंत्र-पीलित   |                                            |
| १४ याचना                   | बलदेव                              |                                            |
| १५ अलाभ                    | १ श्री कृष्ण और ऋोध पिशाच          |                                            |
|                            | २ ढंढण मुनि                        |                                            |
| <b>१</b> ६ रोग             | कालवैशिक मुनि                      |                                            |
| १७ तृण <del>स्</del> पर्श  | भद्र मुनि                          |                                            |
| १८ जल्ल                    | सुन <b>न्द श्रा</b> वक             |                                            |
| <b>१९ स</b> त्कार-पुरस्कार | इन्द्रदत्त पुरोहित                 |                                            |
| २० प्रज्ञा                 | आचार्य कालक                        |                                            |
| २१ अज्ञान                  | १ अशकटपिता और 'असंखयं' अध्ययन      |                                            |
|                            | २ आचार्य स्यूलभद्र                 |                                            |
| २२ दर्शन                   | आचार्य आषादभूति                    |                                            |
| प्रतिक्रमण के पर्यायवाची   |                                    |                                            |
| १ प्रतिक्रमण               | राजा और दो राहगीर                  | आवित १२४२. चू २ पृ ४३-६१.                  |
| २ प्रतिचरण                 | वणिक् पत्नी और प्रासाद की उपेक्षा  | हा ४१-४=                                   |
| ३ परिहरण                   | कुलपुत्र और दुग्धघट की कापोती      |                                            |
| ४ वारण                     | राजा और विषमिश्रित तालाब           |                                            |
| ५ निवृत्ति                 | कौलिक सुता                         |                                            |
| ६ निंदा                    | राजा और चित्रकार कन्या             |                                            |
| ७ गहरि                     | पतिमारक स्त्री                     |                                            |
| ⊏ शोधि                     | राजा श्रेणिक और रजक                | 5 - · ·                                    |
| द्रव्य प्रतिक्रमण          | <b>कुम्भका</b> र                   | आविन १०४८. चू १ पृ ६१४, ६१४.               |
| भाव प्रतिक्रमण             | मृगावती                            | हा ३२३, ३२४. म ५८४                         |
| कषाय प्रतिक्रमण            | गंधर्व नागदत्त तथा पूर्वभविक मित्र | आविन १२४२-१२७०. चू २ पृ ६४-६७.<br>हा ४०-४३ |

प्रति<del>लेख</del>ना

क्यों ?

राजा और आरक्षक

पुन: पुन: प्रतिक्रमण तीन वैद्यों का दृष्टांत

ओनि २६०, २६१. वृ १०५, १०६

आवच् २ पृ ६७. हा ५३

| पाराः    | १ इन्ह            | ७३४                              | कथा-सर्वे                           | केत         |
|----------|-------------------|----------------------------------|-------------------------------------|-------------|
| वि       | ाषय               | कथा-संकेत                        | संदर्भ                              |             |
| प्रत्यार | ख्यान             | दामनक और सागर सेठ                | आविनि १६२०. चू२ पृ३२४.              |             |
|          |                   |                                  | हा २४८, २४९                         |             |
| प्रमाद   | -अप्रमाद          | १ धातुवादी २ अगडदत्त ३ म्लेच्छों | उच्च ११४, ११६, १२३-१२४-             |             |
|          |                   | का आक्रमण ४ वधू की विभूषा        | जा २१३-२१६, २२४, २२६.               |             |
|          |                   | <b>५ वणिक्</b> महिला             | स्                                  |             |
| बुद्धि   |                   | ·                                |                                     |             |
|          | औत्पत्तिकी बुद्धि | १ भरतिशिला २ शर्त ३ वृक्ष        | नन्दी ३८।३,४. म १४९। आवनि ९४०,९४    | <b>5</b> 2. |
|          |                   | ४ मुद्रिका ५ दस्त्रखंड           | चू १ पृ ४४६-४४२. हा २७७-२८२.        |             |
|          |                   | ६ गिरगिट ७ कौआ ८ उत्सर्ग         | म ५१९-५२३                           |             |
|          |                   | ९ हाबी १० भांड ११ लाख            |                                     |             |
|          |                   | की गोली १२ स्तम्भ १३ क्षुल्लक    |                                     |             |
|          |                   | १४ मार्ग १५ स्त्री १६ पति        |                                     |             |
|          |                   | १७ पुत्र १८ मधुमिवखयों का        | :                                   |             |
|          |                   | छाता १९ मुद्रिका २० अक           |                                     |             |
|          |                   | २१ रुपयों की नोली २२ भिक्षु      |                                     |             |
|          |                   | २३ वालक का निधान २४ शिक्षा       |                                     |             |
|          |                   | २४ अर्थशास्त्र २६ मेरी इच्छा     |                                     |             |
|          |                   | २७ एक लाख                        |                                     |             |
|          |                   | २८ में ढा २९ मुर्गा ३० तिल       | आविन ९४१. चू १ पृ ५४४-५४६.          |             |
|          |                   | ३१ बालुका ३२ हाथी ३३ कूप         | हा २८०. म ४१६-४१८।                  |             |
|          |                   | ३४ वनखंड ३५ खीर                  | नन्दीम १४५-१४९                      |             |
|          |                   | ३६ अजिका ३७ पत्र                 |                                     |             |
|          |                   | ३८ बकरी की मेंगनी अथवा           |                                     |             |
|          |                   | गिलहरी ३९ पांच पिता              |                                     |             |
|          | वैनयिकी बुद्धि    | १ निमित्त २ अर्थशास्त्र          | नन्दी ३८१६. म १६०-१६२।              |             |
|          |                   | ३ लेख ४ गणित ५ कूप               | आविति ९४४,९४४. चू १ पृ ५५३-५५६.     |             |
|          |                   | ६ अक्व (७ गर्दभ ⊏ लक्षण          | हा २८२-२८४. म ४२३-४२६               |             |
|          |                   | ९ गांठ १० औषध ११ रथिक-           | •                                   |             |
|          |                   | गणिका १२ आर्द्रसाङ्गी-दीर्घतृण-  |                                     |             |
|          |                   | उलटा घूमता हुआ कौञ्च पक्षी       |                                     |             |
| ,        |                   | १३ नीब्रोदक (छत का पानी)         |                                     |             |
|          |                   | १४ बैल, घोड़े और वृक्ष से गिरना  |                                     |             |
|          | कमंजा बुद्धि      | १ स्वर्णकार २ कृषक ३ जुलाहा      | नन्दी ३=।९. म १६४, १६५ । आविन ९४७.  | _           |
|          |                   | ४ दवीं ५ मणिकार ६ घृत व्यापारी   | चु १ प्र ४४६- हा २८४. म ४२६         | •           |
|          |                   | ७ तैराक ८ रफू करने वाला          | m A contract to the contract of the |             |
|          |                   | ९ बढई १० रसोइया                  |                                     |             |
|          | y *               | ११ कुम्भकार १२ चित्रकार          |                                     |             |

| विषय                    | कथा-संकेत                               | संदर्भ                          |
|-------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------|
| पारिणामिकी बुद्धि       | १ अभयकुमार २ श्रेष्ठी                   | नन्दी ३८।११-१३. म १६६, १६७।     |
|                         | ३ कुमार ४ देवी                          | आविन ९४९-९५१. चू १ पृ ५५७-५६८.  |
|                         | ५ उदितोदित राजा ६ साधु                  | हा १८५-२९२. म ५२७-५३४           |
|                         | ७ नन्दीषेण ८ धनदत्त                     |                                 |
|                         | ९ श्रावक १० मंत्री                      |                                 |
|                         | ११ क्षपक १२ अमात्य                      |                                 |
|                         | १३ चाणक्य १४ स्थूलभद्र                  |                                 |
|                         | १५ नासिकपुर-सुंदरीनन्द                  |                                 |
|                         | १६ वज्र १७ चरण से हत                    |                                 |
|                         | १८ कृत्रिम आंवला १९ मणि                 |                                 |
|                         | २० सांप २१ गेंडा                        |                                 |
| 6.                      | २२ स्तूप उखाड़ना                        | <u>.</u>                        |
| भाषा विवेक              | ब्राह्मण और सा <b>धु</b>                | अ १९०. जि २८०                   |
| मिक्षाचर्या             | वत्स और वधू                             | अ ८. जि १२                      |
| मिक्षा हेतु दूर गमन     | कुब्जबदरी का दृष्टांत                   | ओनि २३९. भा १४२, १४३            |
| मंत्र चूर्ण             | १ मंत्रित चावल, २ चूर्णकृत भिक्षा       | ओनि ५९७-६०३                     |
|                         | ३ विषभावित भिक्षा                       |                                 |
| मनुष्य जन्म की दुर्लभता | १ चोल्लग २. पाशक ३ धान्य                | आविन ८३२. चू १ पृ ४४६-४५१.      |
|                         | ४ द्यूत ५ रत्न ६ स्वप्न ७ चक            | हा २२५-२३०. म ४४१-४४४। उति १६०. |
|                         | द चर्म ९ युग और १० परमाण <u>ु</u>       | शा १४५-१५०. सु ५६-६७            |
|                         | का दृष्टांत                             |                                 |
| मनोनिग्रह               | राजपुत्र                                | अ ४४. जि ५४. हा ९४              |
| मुख्य और गोण            | रत्न, स्वर्ण, चांदी और लोहे की<br>खानें | ओभा ८, ९                        |
| मुधादायी-मुधाजीवी       | १ परिवाजक भक्त २ क्षुल्लक               | भ १२४, १२५. जि १९०, १९१.        |
|                         |                                         | हा १८१, १८२                     |
| मृत्यु के उपक्रम        |                                         |                                 |
| १ राग                   | तरुणी                                   | आवचू १ पृ ३५५-३६६. हा १८१-१८३.  |
| २ स्नेह                 | वणिक् पत्नी                             | म ३५५-३५९                       |
| <b>३ भ</b> य            | सोमिल विप्र                             |                                 |
| ४ आहार                  | <b>ब्राह्म</b> ण का अति आहार            |                                 |
| ५ स्पर्श                | ब्रह्मदत्त चक्री का स्त्रीरत्त          | _                               |
| मृताबाद                 | श्रादक                                  | जि २१६                          |
| मृषीपदेश                | चोर और परिवाजक .                        | आवचू २ पृ २८६                   |
| ययात्रवृत्तिकरण         | पथिक और चोर का दृष्टांत                 | विभा १२११-१२१४। आवन् १ पृ ९९    |

|                                      | ***                                               | 414                      | 11 434       |
|--------------------------------------|---------------------------------------------------|--------------------------|--------------|
| विषय                                 | कथा-संकेत                                         | संदर्भ                   |              |
| ोगसं <b>प्रह</b>                     |                                                   |                          |              |
| १ आलोचना                             | अट्टन मल्ल, कर्पास मल्ल                           | आबिन १२७९-१३२०. चू. २ पृ | <b>१</b> ५२- |
| २ निरवलाप                            | धनमित्र और दृढमित्र                               | २१२. हा. ११७-१५६         | •••          |
| ३ दृढधर्मिता                         | १ धर्मघोष अनगार, २ दण्ड अनगार                     |                          |              |
| _                                    | आर्य महागिरि और सुहस्ती                           |                          |              |
| ५ शिक्षा                             | भद्रबाहु और स्थूलभद्र                             |                          |              |
| ६ निष्प्रतिकर्म                      | नागदत्त                                           |                          |              |
| ७ अज्ञात तप                          | धर्मेयश मुनि                                      |                          |              |
| द अलोभ                               | क्षुत्लक कुमार, यशोभद्र, श्रीकांता आदि            |                          |              |
| ९ तितिका                             | -<br>इन्द्रदत्त और सुरेन्द्रदत्त                  |                          |              |
| १० आर्जव                             | अंगर्षि और रुद्रक                                 |                          |              |
| ११ शुचि, सत्य                        | १ सुरवर यक्ष और धनंजय सेठ                         |                          |              |
| _                                    | २ यज्ञदत्त और पुत्र नारद                          |                          |              |
| १२ सम्यग्दृष्टि                      | राजा महाबल और चित्रकार                            |                          |              |
| १३ समाधि                             | शिशुनाग का पुत्र सुद्रत                           |                          |              |
| १४ आचार                              | ब्राह्मण पुत्र —ज्वलन और दहन                      |                          |              |
| १५ विनयोपग                           | अंबर्षि ब्राह्मण और निम्बक पुत्र                  |                          |              |
| १६ घृतिमति                           | पांडुबेण राजा और मति-सुमति पुत्र                  |                          |              |
| १७ संवेग                             | सार्थवाहपुत्र सुजात, अमास्य धर्मघोष,              |                          |              |
|                                      | राजा चन्द्रध्वज और वारत्रक ऋषि                    |                          |              |
| १८ प्रणिधि                           | १ नभोवाहन और शालवाहन                              |                          |              |
|                                      | २ जिनदेव आचार्य और बौद्धभिक्षु                    |                          |              |
| १९ सुविधि                            | धन्वन्तरी और वैतरणी वैद्य                         |                          |              |
| २० संवर                              | अर्हत् पार्श्व और नन्दश्री साध्वी                 |                          |              |
|                                      | अर्हन्मित्र श्रेष्ठी और जिनदेव पुत्र              |                          |              |
| २२ सर्वकामविरति                      | राजा देवलासुत और पुत्री अर्धसंकाशा                |                          |              |
| २३ मूलगुण प्रत्याख्यान               | चिलात राजा और जिनदेव श्रावक                       |                          |              |
| २ <b>४ उ</b> त्तरगुण<br>प्रत्याख्यान | धर्मचोष और धर्मयश मुनि                            |                          |              |
| २५ ब्युत्सर्ग                        | १ करकंडू का पूर्वजन्म तथा राज्य-त्याग ।           |                          |              |
| -                                    | २ कांपिल्य नगर के राजा दुर्मुख का<br>राज्य-त्याग। |                          |              |
|                                      | ३ एकत्व भावना से निम का राज्य-                    |                          |              |
|                                      | त्याग ।                                           |                          |              |
|                                      | ४ मंधार जनपद के राजा नगाति का                     |                          |              |
|                                      | राज्य-त्यात ।                                     |                          |              |

| विषय                              | कथा-संकेत                            | संदर्भ                                                   |
|-----------------------------------|--------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| २६ अप्रमाद                        | जरासंध राजा, मगधसुंदरी और            |                                                          |
|                                   | मगधश्री गणिकर                        |                                                          |
| २७ सवालव                          | भृगुकच्छ में विजय शिष्य              |                                                          |
| २= ध्यानसंवरयोग                   | आचार्य पुष्पभूति और शिष्य पुष्यमित्र |                                                          |
| २९ मारणांतिक                      | धर्मेहचि अनगार                       |                                                          |
| बेदना अधिसहन                      |                                      |                                                          |
| ३० संगपरिज्ञा                     | जिनदेव श्रावक                        |                                                          |
| ३१ प्रायश्चित्तकरण                | आचार्य धनगुष्त                       |                                                          |
| ३२ मारणातिक                       | मरुदेवा                              |                                                          |
| आराधना                            |                                      |                                                          |
| रसमृद्धि                          | उरभ्र                                | उ ७।१-४. नि २४९. चू १५८,१५९,                             |
|                                   |                                      | शा २७२, २७३ सु ११६,११७                                   |
| रस-विवर्जन                        | उदायन राजा                           | आविति ११८५. चू २ पृ ३६. हा ३२                            |
| राग                               | अहंश्नक और अहंन्मित्र                | आवन् १ पृ ५१४,५१५. हा २५९. म ४९८                         |
| रोद्रध्यान                        | राजमृह का द्रमक                      | उन् १३८. सा २५१. सु १०७                                  |
| लेश्या                            | १ जम्बू खादक २ ग्रामवधक              | आवचू २ पृ ११३. हा १०३, १०४                               |
| लोभ                               | १ वंजुल वृक्ष और वानर                | विभा ६६३. म ३४९, ३५०                                     |
| 3 C =                             | २ रुपयों की नौली                     | अ २१. जि ४०,४१. हा ३५<br>उति २५३-२५९. चू १६८-१७०. आ २८६- |
| सोभविजय                           | कपिल मुनि                            | ••                                                       |
|                                   |                                      | २८९. सु १२४,१२४                                          |
| वन्दना                            | कर्मकार की रूप और जाने मार्          | आविन ११०४. चू २ पृ १४-१९. हा १५-१७                       |
| १ द्ववय वंदना                     | •                                    | MIGHT 16-0. 4 13 50 11. 6. 11 10                         |
| भाव वंदना                         | भतीजे                                |                                                          |
| २ द्रव्य चिति<br><del>१०१०</del>  | क्षुल्लक मुनि                        |                                                          |
| भाव चिति                          | वासुदेव कृष्ण और वीरक                |                                                          |
| ३ द्रव्य कृतिकर्म<br>भाव कृतिकर्म | वासुषय कृष्य जार मारक                |                                                          |
| ४ द्रध्य पूजा                     | १ दो सेवकों का परस्पर संघर्ष         |                                                          |
| भाव पुज                           | २ वासुदेव और <b>उनका पुत्र</b> पालक  |                                                          |
| वर्गणा गायों की                   | कुविकर्ण गृहपति का दृष्टांत          | विभा६३२ । आवचू १ पृ४४,४५. हा२३                           |
| वाणी का प्रभाव                    | किढी दासी                            | आवित ५७८. चू १ पृ३३१. हा १५८.                            |
|                                   |                                      | म ३०८                                                    |
| विनय                              | राजपुत्र मुनिविजय                    | विभाम ३७४,३७५                                            |
| विभूषा                            | सती-असती का दृष्टांत                 | ओनि ४०४. वृ १४६                                          |
| विविक्तसर्पा                      | समुद्रपाल                            | <b>छ २१।१-१०,२२-२४. नि ४२५-४३</b> ५.                     |
|                                   |                                      | चू २६१                                                   |
|                                   |                                      |                                                          |

| 1111414             | ७३८                                | कथा-संकेत                                        |
|---------------------|------------------------------------|--------------------------------------------------|
| विषय                | कथा-संकेत                          | संदर्भ                                           |
| वैराग्य             | मत्स्यगलागल                        | उच् २६६                                          |
| व्यंजनावग्रह        | १ प्रतिबोधक का दृष्टांत            | नन्दी ४२,४३. चू३७,३८. हा <b>५१-५</b> ५.          |
|                     | २ मल्लक का दृष्टात                 | म १७९-१=३                                        |
| व्युत्सर्ग          | प्रसन्नचन्द्र राजर्षि              | आविनि १०४१. हा १ पृ ३२४. म ५८४-                  |
|                     |                                    | <b>५</b> =६                                      |
| शरीर में तीन शल्य   | राजा और वैद्यसुता                  | ओनि ६२३,६२४                                      |
| शिक्षा              | चाणक्य और कौलिक                    | अचू २६. जि ५२. हा ५२                             |
| शिक्षा व्यर्थ नहीं  | ग्वाला और राजा                     | उच्च १३२,१३३. शा २४४,२४५. सु १०३                 |
| शिष्य               |                                    | , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,            |
| विनीत शिष्य         | चण्डस्द्र आचार्य                   | उच् ३१ मा ४९,५०. सु ४,५                          |
| अविनीत शिष्य        | आचार्य द्वारा अनशन                 | उचू ४२. मा ६२,६३. सु १३,१४                       |
|                     | কুলৰালক श्रमण                      | उसु २                                            |
| शील                 | सुभद्रा                            | अचू २४,२५. जि ४८-५०. हा ४६-४८                    |
| भोता                |                                    |                                                  |
| योग्य-अयोग्य परिष   | ब्द् १ मुद्ग शैल, २ कुट, ३ चालनी,  | नन्दी गाथा ४४, म ५६-६३। आविन १३९.                |
|                     | ४ परिपूणक, ५ हंस, ६ महिष,          | चू १ पृ १२१-१२४. हा ६७-६९. म १४२-                |
|                     | ७ मेष, ८ मशक, ९ जल <b>ो</b> क,     | १४४ । विभा १४५४-१४८१. म ५३९-५४८                  |
|                     | १० बिडाली, ११ जाहक, <b>१</b> २ गौ, |                                                  |
| _• _                | १३ भेरी, १४ आभीरी                  |                                                  |
| संख्या              |                                    |                                                  |
| उत्कृष्ट संख्येय    | १ पल्य का दृष्टांत                 | अनु ४८६,५८७. <b>चू</b> ७६-८०. हा <b>१०९-११</b> २ |
|                     | २ आंवले का दृष्टांत                |                                                  |
| संयम विराधना        | साधु द्वारा नमक-ग्रहण              | ओनि ३७३                                          |
| संसार भ्रमण         | धन सार्थवाह                        | आविन ९०५. चू१पृ ५०९-४११.                         |
|                     |                                    | हा २४६,२४७. म ४९४,४९५                            |
| समता                | भूतवादी का दृष्टांत                | उचू ३२. शा ४१. सु ४,६                            |
| समिति               |                                    |                                                  |
| १ ईयी               | मंडूकी-विकुर्वणा                   | आवचू २ पृ ९३-९४. हा ८४-८६                        |
| २ भाषा              | भाषासमित मुनि                      |                                                  |
| ३ एवणा              | नन्दीषेण मुनि                      |                                                  |
| ४ आदाननिक्षेप       | प्रवाजित श्रेष्ठीसुत               |                                                  |
| ५ उत्सर्ग           | १ धर्मरुचि अनगार                   |                                                  |
|                     | २ ऊंट की विकुर्वणा                 |                                                  |
| सम्यक्त्व के अतिचार |                                    |                                                  |
| शंका                | दो पुत्र                           | आवच् २ पृ २७९-२८१. हा २१६-२१८                    |
| कांक्षा             | राजा और कुमारामात्य                |                                                  |
|                     |                                    |                                                  |

| विषय                           | कथा-संकेत                            | संदर्भ                                |
|--------------------------------|--------------------------------------|---------------------------------------|
| विचिकित्सा                     | श्रावक और चोर                        |                                       |
| परपार्वडप्रभंसा                | चन्द्रगुष्त और चाणक्य                |                                       |
| सम्यक्त्व के आचार              | -                                    | 4                                     |
| अमूढ दृष्टि                    | सुलसा                                | अचू ५०. जि ९६. हा १०२,१०३             |
| उपबृंहण                        | श्रेणिक                              |                                       |
| सम्यक्तव-ग्रहण के अपवाद        |                                      |                                       |
| राजाभियोग                      | कार्तिक सेठ                          | आवचू २ पृ २७६-२७८. हा २१४,२१५         |
| गणाभित्रोग                     | वरुण सारिथ                           |                                       |
| देवताभियोग                     | श्रावक और व्यन्तरी                   |                                       |
| गुरुनिग्रह                     | उपासक पुत्र और श्रावक पुत्री         |                                       |
| वृत्तिकातार                    | सौराष्ट्र का श्रावक और बौद्ध भिक्षु  |                                       |
| सम्यक्त्व प्राप्ति के दृष्टांत | १ पत्य, २ पर्वतनदी-पाषाण,            | आवनि १०७. हा ५०,५१। विभा १२०४-१२२१    |
|                                | ३ पिपीलिका, ४ पुरुष, ५ मार्ग,        |                                       |
|                                | ६ ज्वर, ७ कोद्रव, ८ जल,              |                                       |
|                                | ९ वस्त्र                             |                                       |
| ससार-असार                      | समुद्रवणिक् का दृष्टान्त             | ओनि ५७२                               |
| साधुका वेश                     | रुपये का दृष्टान्त                   | आविन ११३८,११३९. हा २ पृ २४,२५         |
| सामाचारी                       |                                      | -                                     |
| इच्छाकार                       | **                                   | आवित ६७८-६८०. चू१ पृ३४३-३४५.          |
|                                | २ दरिद्र ब्राह्मण, ३ बन्दर और        | हा १७४,१७४. म ३४४,३४६                 |
|                                | बयाका घोसला, ४ दो वणिक्              | _                                     |
| सामाधिक की परम्परा             | मृगावती और चण्डप्रद्योत              | विभा १०८२. म ४२३, ४२४। आवचू १         |
|                                |                                      | पृ = ९-९१. हा ४३-४४                   |
| सामायिक के निर्वचन             |                                      | आवित ८६४-८७६. चू १ <b>५ ४९२-५०</b> १. |
|                                | पृच्छा, ४ चिलात, ५ आत्रेय,           | हा २४३-२४९. म ४७४-४८२                 |
|                                | ६ धर्मरुचि, ७ इलापुत्र, ८ तेतलियुत्र |                                       |
| सामायिक प्राप्ति के कारण       |                                      |                                       |
| १ अनुकम्पा                     | धन्वंतरी और वैतरणी वैद्य             | आविन ८४४,८४६, चू १ पृ ४६०-४८४, हा     |
| २ अकामनिर्जरा                  | महावत<br>                            | २३२-२४०. म <b>४६१-४६९</b>             |
| ३ बाल तप                       | इन्द्रनाग                            |                                       |
| ४ पात्रदान<br>" रिक्स          | कृतपुण्यक                            |                                       |
| ५ विनय<br>६ विभंगज्ञान         | पुष्पशाल सुत<br>शिवराज तापस          |                                       |
| ७ संयोग-वियोग                  | मथुरा के दो वणिक्                    |                                       |
| द व्यसन                        | ने भाता (कृष्ण-बलराम का पूर्वभ       | a)                                    |
| <b>९</b> डत्सव                 | आभीर                                 | 7                                     |
| , ~\\\ 1                       | -11-15 X                             |                                       |

| विखय                       | कथा-संकेत                                           | संदर्भ                             |
|----------------------------|-----------------------------------------------------|------------------------------------|
| १० ऋद्धि                   | दशार्णभद्र राजा                                     |                                    |
| ११ असत्कार                 | इलापुत्र                                            |                                    |
| सुमिक्ष-दुर्मिक्ष का ज्ञान | बहुश्रुत आचार्य और देव                              | ओभा ३०. वृ २१                      |
| स्त्रीका चरित्र            | नूपुरहारिका का आख्यान                               | अचू ४७. जि =९-९१. हा ९७-९९         |
| स्यापित कुल                | १ गाय और उद्यान का दृष्टांत<br>२ गृहिणी का दृष्टांत | ओनि २३८. भा १३१,१३२,१३७            |
| स्वभाव परोक्षण             | १ पॉर्डिण-प्रहार, २ गणिका द्वारा                    | विभा ९२८. म ३७२,३७३। आवचू १ पृ ८१. |
|                            | चित्रांकन, ३ अमात्य द्वारा तालाब<br>निर्माण         | हा ३७. म <b>९</b> २                |
| स्बाध्याय                  | मरुक का दृष्टांत                                    | ओनि ६५४                            |
| स् <b>वार्थं</b> वृत्ति    | मूलदेव राजा और मंडिक चोर                            | उच् ११८-१२१. जा २१८-२२२. सु ९४     |

### द्वितीय विभाग

#### विषय

#### संदर्भ

#### तीर्थंकर

#### ऋषभ

#### पूर्वभव

- धन्ता सार्थवाह, महाबल, ललितकुमार, वैरजंघ, यौगलिक, सौधर्मदेव, वैद्यपुत्र, वज्रनाभ आदि
- श्रेयांस आदि के स्वष्त, ऋषभ के वर्षीतप
   का पारणा--अक्षय तृतीया की उत्पत्ति

#### अरिष्टनेमि

#### पार्ख

पार्श्व और नन्दश्री साम्बी

#### महावीर

#### पूर्वभव

- ० सम्यक्त्व की प्राप्ति
- मरीचि
   विश्वभूति
   त्रिपृष्ठ वासुदेव
   प्रियमित्र चक्रवर्ती
   नंदन

#### जन्म

- ० आमलकी क्रीडा लेखाचार्य के पास शिक्षा
- ० बाह्यण को देवदूष्य का दान

#### साधना काल

- बैल की घटना
   अ:श्रम और पांच अभिग्रह
   भूलपाणि यक्ष द्वारा उपसर्ग
   महावीर के दस स्वप्न
   उत्पल द्वारा फलादेश
   तांत्रिक अच्छंदक
- सामुद्रिक पुष्य की घोषणा
   गोशालक का मिलन

आविन १७०-१८५. चू १ पृ १३१-१३३. हा ७७-८०. म १५७-१६०

आवित ३२२. चू १ पृ १६२-१६४. हा ९७,९८. म २१७,२१८ उ २२।१-४९. सु २७७-२८२ सु २८७-२९४ आवित १३०७. चू २ पृ २०२. हा १४६

आवित १४६. चू १ पृ १२६. हा ७२,७३. म १४२ आविति १४६, १४९, ४२२-४३२, ४३७-४४०. चू १ पृ २२६-२३४. हा ७४, ११४-११६. म २३३, २३४,२४४, २४७-२४२

आवच् १ पृ २४६-२४८. हा १२१,१२२ म २४८,२४९ आवच् १ पृ २६८. हा १२४. म २६६

आविनि ४६१-४६४ चृ१पृ२६९-२७७. हा १२५-१३०. म २६७-२७२

आविन ४७२. चू १ पृ २०१-२०३. म २७५,२७६

#### विषय

- ग्वाला और खीर नन्द और उपनन्द
- पार्श्वापत्यीय स्थविर मुनिचन्द्र
- ० महाबीर के पैरों का भुलसना
- चण्डकौशिक का पूर्वभव और तत्कृत उपसर्ग
- नौका विहार
   गोशालक की कुचेब्टा, सिंह और विद्युत्मती,
   स्कन्द और दंतिस्लिका
- पार्श्वस्थ दिद्व स्थिवर, गोझालक का निष्कासन, नंगला ग्राम तथा आवर्त ग्राम में गोझालक द्वारा श्रावकों को डराना, लोगों द्वारा उपसर्ग
- कालहस्ती द्वारा उपसर्ग
  मेघ द्वारा वंदना
  गोशालक को चोर समभकर पीटना
- नंदीषेण स्थिवर (पार्श्विपत्यीय)
- विजया-प्रगल्मा
   वाणमंतरी कटपूतना
- वासुदेव गृह में प्रतिमा
   वाणमंतरी सालज्जा द्वारा अभ्यर्थना
   जितशत्रु राजा द्वारा महावीर को बंदी
   तथा उत्पल द्वारा मुक्त करवाना
- ० वम्मुर श्रेष्ठी को इंद्र द्वारा भगवान् का परिचय
- ० लाढ क्षेत्र में विहार
- तिल का पीघा
   बाल तपस्वी वैश्यायन
   गण्डकी नदी में गौका विहार
- संगम कृत उपसर्ग
- महावीर के अभिग्रह और चन्दनबाला वृत्त वाइल विणक् द्वारा तलवार का वार स्वातिदत्त के प्रश्न

#### संदर्भ

आवित ४७४,४७४. चू १ पृ २८३,२६४. हा १३४. म २७६,२७७
वावित ४७७. चू १ पृ २८४-२८७. हा १३४,१३६. म २७८,२७९
आवित ४७९. चू १ पृ २८८-२७९. हा १३० आवित ४६७. चू १ पृ २७७-२७९. हा १३०,१३१. म २७३
आवित ४६९-४७६. चू १ पृ २८०-२८४. हा १३२-१३४. म २७४,२७७

आविति ४७८-४८०. चू १ पृ २८७-२८९. हा. १३६. म २७९

आविति ४८१. चू १ पृ २८९. हा १३७,१३८. म २८१

आवित ४८४. चू १ पृ २९१. हा १३८. म २८२ आवित ४८४,४८६. चू १ पृ २९१-२९३. हा १३८,१३९. म २८३ आवित ४८८,४९९. चू १ पृ २९३,२९४. हा १४०. म २८३,२८४

आविन ४९०, चू १ पृ २९४,२९५. हा १४०,१४१. म २८४,२८५ आविन ४९१. चू १ पृ २९३. हा १४१. म २८५ आविन ४९२-४९४, चू १ पृ २९७-२९९. हा १४१-१४३. म २८५-२८७

आविन ४९८-५१३. चू १ पृ ३०१-३०४. हा १४४-१४७. म २८९-२९२ आविन ५२०-५२३. चू १ पृ ३१६-३२१. हा १४८-१५१. म २९४-२९७ विषय

संदर्भ

#### चक्रवर्ती

#### भरत

चक्रोत्पत्ति, महदेवा सिद्धा, दिग्विजय, नौ
निश्चियां, अयोध्या प्रवेश, राज्याभिषेक,
बाहुबली के साथ युद्ध, बाहुबिल को
कैवल्य प्राप्ति

० भरत को केवलज्ञान

० सगर ० मधव

० सनत्कुमार

० शांतिनाथ

० कुंधु

० अर

० महापद्म

० हरि**षेण** ० जय

० ब्रह्मदत्त

० सुभूम

आवित ३४३-३४९. चू १ पृ १८१-२१०.

हा ९९-१०३. म २२९-२३६

आविन ४३६. चू १ पृ २२६,२२७.

हा ११३. म २४६। सु २३३

सु २३४-२३६ सु २३६,२३७

उनि ८४. शा ७८. सु २३७-२४२

सु २४६-२४४ सु २४६

सु २४६-२५०

सु २४० सु २४०

छ १३।१-३५. नि १६०, ३३६-३५४.

चू २१३,२१४. जा ३७६,३७७. सु १८७-१९७। आवचू १ पृ ३६६ आवनि ९१८. चू १ पृ ५२१. हा २६२.

म ५०१,५०२

### प्रत्येकबुद्ध

न**म** 

....

करकंडु

द्विमुख

नग्गति

उ ९।१-६२. नि २६४-२६६,२६९.२७०,२७४. च १७६,१७९. बा ३०३,३०४. स् १३६-१४१,१

चू १७६,१७९. बा ३०३,३०४. सु १३६-१४१.१४४ । आवचू २ पृ २०७,२०८. हा १४३,१४४

उनि २६४,२७१. चू १७=. गा ३००-३०३. सु १३३-१३४,१४४। आवचू २ पृ २०४-२०७.

हा १५१-१५३

उनि २६४,२७२. चू १७८. शा ३०३.

सु १३५,१३६,१४५ । आवच् २ पृ २०७. हा १५३,

१५४

उनि २६४,२७५. चू १७≈. शा ३०४.

सु १४१-१४५ । आवच् २ पृ २० = . हा १५३,१५४

#### विषय

### संदर्भ

#### निह्नव

१ जमालि, २ तिष्यगुष्त, ३ अश्विमित्र, ४ आषाढ, ५ गंग, ६ रोहगुप्त, ७ गोष्ठामाहिल, ८ शिवभूति आवित ७७८-७८४. च् १ पृ ४१६-४२८. हा २०७-२१६. म ४०१-४२६। उति १६४-१७८. शा १५२-१८१. सु ६९-७६। विभा २२९६-२६०९. म ३३-१२१

#### नगर आदि की उत्पत्ति

कन्यकुब्ज चणकपुर दशपुर आवच् १ पृ ४१८. हा २६१. म ४०० आवच् २ पृ १४८. हा १२०

आवच् १ पृ ३९७-४०१. हा १९८-२०१. म ३९१-३९४

षाटलिपुत्र प्रयाग

प्रयाग माहेश्वर राजगृह सेचनकहस्ती आवच् २ पृ १७७-१७९. हा १३३

आवहा २ पृ १३२,१३३ आवसू २ पृ १७५,१७६ आवसू २ पृ १५८. हा १२१

आवच् २ पृ १७०-१७४. हा १२७-१२९

उच् ३३,३४. शा ५३. सु ७

# तृतोय विभाग

कथा-संकेत

संदर्भ

अगडदत्त

उच् ११६. शा २१३-२१६. सु ८४-९३

अट्टणमल्ल

आविन १२७६. चू २ पृ १४२,१४३. हा ११७ । उच् १०९. शा १९२,१९३.

सु ७९,८०

अनायी मुनि

उ २०।१८-३४. चू २५९,२६०. शा ४७२-४७६

**अभय**कुमार

विभा ६६४. म ३५०। अनुहा १०। अचू २२,२३,४३. जि ४४,४५,६३. हा ४१;

४२,९३ । आवच् २ पृ १५५-१६९. हा १२१-१२७ । आवच् १ पृ ५४६,५४७,

५५७. हा २७८,२७९,२८५,२८६ । नन्दीम १५०,१६६

अर्जुनम।लाकार अर्हन्नक उनि ११०. चू ७०. जा ११२-११४. सु ३४ उनि ९२. चू ४८. शा ९०,९१. सु २१

अशोक-कुणाल-सम्प्रति

वि ६६२. म ३४६,३४९ । अनुहा १०,११ आवच् १ पृ ४५२-४५४. म ४५६,४५७

आनन्द श्रावक आर्थरक्षित

आवनि ७७४-७७७, चू १ पृ ४०१-४१५. हा २०१-२०७. म ३९४-४००

सु २३-२५

आवाढभूति आचार्य

उति १२३-१४१. चू ८७-९०. शा १३३-१३९. सु ४२-४४

आषादभूति मुनि

पिनि ४७४-४८०

कथा-संकेत

संदर्भ

इलापुत्र

आवर् १ पृ ४८४,४८५. हा २४०. म ५६९

इषुकार और कमलावती

च १४।१-५३. नि ३३३-३३४,३६२-३७३. चू २२०-२३२. मा ३९३-४१२.

सु २०४-२१३

उदयन और वासददता

आवच् २ पृ १६१,१६२. हा १२२,१२३

उदायन राजवि

आवित ११८५. चू २ पृ ३६,३७. हा ३२ ! सु २५२-२४५

कनकमंजरी

सु १४१-१४४

कपिल मुनि

उनि २५३-२५९. चू १६८-१७०. शा २८६-२८८. सु १२४,१२५

कामदेव गृहपति कार्तिक सेठ आवच् १ पृ ४४४,४४**५.** म ४५७ आवच् २ पृ २७६,२७७. हा २१४

कालक आचार्य

उनि १२०. चू ८३,८४. शा १२७,१२८. सु ५०

कालसौकरिक

आवहा २ षृ १२७,१२८

कुरुवस मुनि

उनि १०७. चू ६८. शा ११७. सु ४४

कुलपुत्र

उच् ३२. शा ४०,४१. सु ४

क्षिक

अचू २६. जि ५१. हा ५०,५१। आवच् २ पृ १६६-१७७. हा १२५-१३२

क्रभाजन (नागवल/क्र्रगड्क)

अचू २**१**.२२. हा ३७-३९

कूलबालक श्रमण

मृ २

कृष्ण वासुदेव

उनि ११४, चू ७४. मा ११८. सु ३७-४४

कोकाश वर्धक

आवित ९३०. चू १ पृ ४४०,४४१. हा २७३,२७४. म ४१ आवित ९३२. चू १ पृ ४४१-४४३. हा २७४,२७४. म ४१४

खपुट आचार्य गजसुकुमाल मुनि

आवच् १ पृ ४३६. हा २७०. म ४०९

गर्गाचार्य

उ २७।१-१७. शा ४५०-४५४. सु ३१६-३१८

गोतम गणधर (इन्द्रभूति)

आवच् १ पृ ३८१-३९०. हा १९१-१९३. म ३८३-३८७ । उति २८४-३०६.

चू १८६,१८७. शा ३२३-३३३. सु १४३-१४९

चण्डप्रद्योत

विभा १०८२. म ४२३,४२४। आवचू १ पृ सस-९१, हा ४२-४५

चण्ड्रू आचार्य

उच् ३१. मा ४९,५०. सु ४ ४ ।

चन्दनबाला

आवित ५२०,५२१. चू १ प्र ८६-९१,३१६-३२०. हा ४२-४५,१४८-१५०,

३२३,३२४

चन्द्रगुप्त

अच् ४२,४३ । आवच् २ पृ २८१. हा २१८ । सु ५७-५९

च।णक्य

पिनि ४००. भा ४४-४६ । अचू २६,४२,४३. जि ४२,८१,८२. हा ४२,९१,

९२ । आवच् २ पृ २८१. हा २१८ । शा १४६. सु ५७-५९

चिलातिपुत्र - आवच् १ पृ ४९७. हा २४७,२४८. म ४७९

चेटक चेलना आवचू २ पृ १६४-१७३ हा १२४-१२६ आवचू २ पृ १६४-१७० हा १२४-१२९

जरासंध राजा

आविन १३१४. चू२ पृ२०९. हा १५४

जामदम्य और परशुराम

आवचू १ पृ ५१८-५२०. हा २६१,२६२. म ५००,५०१

दंढण मुनि

उनि ११४. चू ७६. शा. ११९. सु ४५,४६

कथा-संकेत

संदर्भ

तुंडिक वणिक्

आविन ९३६. चू१ पृ४४३. हा२७६. म ४१६ आविचू१ पृ४९९-४०१. हा२४९. म ४८१

तेतसीपुत्र दशार्णभद्र

आवर् १ पृ ४७४-४८४. हा २३९,२४०. म ४६८ । सु २५०,२५१

बृढ़प्रहारी चोर

आविन ९४२. चू १ पृ ४६८. हा २९२. म ४३४

हेपायन स्थापन स्थाननं अचू २१. हा ३६,३७। सु ३७-३९

घनगुष्त आचार्य घर्मरुचि

आवित १३२०. चू २ षृ २१२. हा १४६ आवित १३१८. चू २ पृ २११. हा १४४,१४६। चू १ पृ ४९८. हा २४८.

म ४८० । ओभा २३२-२३८

नन्द

अचू ४२. जि. ६१,६२. हा ९१,९२। आविन १२६४. च २ पृ १७९-१६६.

हा १२०-१३९ । सु २८-३१,५७-५९

नन्दन राजा

सु २४४,२४६

नन्दीयेण

आवच् २ पृ ९४. हा ८४,८५

निम राजींब

सु १३६-१४१

निम-विनमि

आवित ३१७. चू १ पृ १६०

नूपुरपंडिता --

पिनि १६१। अचू ४७. जि ६९-९१. हा ९७-९९

पांडुवेण राजा

आविन १३०१. चू २ पृ १९७. हा १४६

पादलिप्तसूरि

पिनि ४९८

पुण्डरीक और कण्डरीक

शा. ३२६-३३३, सु १५६-१५९

पुष्पभूति आचार्य

आविति १३१७. चू २ पृ २१०. हा १५५

प्रसन्तचन्द्र राजवि

आविन १०५१. चू १ पृ ४५५-४६०. हा ३२५. म ४५७-४६०

बलदेव

उनि ११४. चू ७४. शा ११७. सु ३७-४४

मद्रवाहु

आविन १२८४. चू २ पृ १८७,१८८. हा १३८,१३९

मंगू आचार्य

आवचू२ पृद०. हा६०

मंडिक चोर

उच् ११८-१२१. मा २१८-२२२. सु ९४

मदनरेखा

सु १३६-१४१

मम्मण सेठ

आवित ९३४. चू १ पृ ३७१,३७२. हा २७४,२७६

मरुदेवा

आविन १३००. चू २ पृ २१२. हा १४६। विभा ३१६७ आविन १२८३. चू २ पृ १४४-१४७. हा ११९,१२०

महागिरि और सुहस्ती आचार्य महाबल राजवि

सु २४६-२४९

मूलदेव

उनि १६०. सु ५९-६५, ९५। असू ५५. जि. १०५

मृगापुत्र

उ १९. नि ४०७–४१९

मृगावती

आविति ४२०.४२१,१०४८. चू १ पृ ८८-९१, ३१६-३२०. हा ४२-४४,

१४८-१५०, ३२३,३२४। विभा १०८२. म ४२३,४२४

अचू २४. जि ५०. हा ४९,५०

मेतायं मुनि गर्भ

आवच् १ पृ ४९३. हा २४४,२४५. म ४७६-४७८

यक्षा

आवर् १ पृ १८३,१८४. हा १३६,१३७। सु २८

कथा-संकेत

संदर्भ

द २।७-११, अचू ४६-४८. जि ८७,८८. हा ९६,९७ रचनेमि

उ २२।३२-४९. नि ४४३-४४७. सु २८०-२८२

राजीमती

द २।७-११. अचू ४६-४८. जि ८७,८८. हा ९६,९७

उ २२।६-४६, नि ४४६,४४७. स् २७७-२८२

रोहक

आवित ९४१. चू १ पृ ५४५,५४६. हा २७७,२७६. म ५२७,५२६।

नन्दीम १४५-१४९

वस्त्र आसार्य

आविन ७६३-७७३. चू १ पृ ३९०-३९६. हा १९३-१९७. म ३८७-३९१। सु२३-२४। ओवि ४४६. भा २३९

वररुचि

आविन १२८४. चू २ पृ १८३-१८४. हा १३६,१३७। सु २८-३१

वल्कलचोरि

आबच् १ पृ ४४५-४६० म ४५७-४६०

विजय राजा

सु २५६

विमलबाहन कुलकर

आविन १५३,१५४. चू १ पृ १२ .. १२९. हा ७४. म १५३

शकहाल

आविन १२८४. चू २ पृ १८३-१८८. हा १३६,१३७ । सु २८-३१।

शतानीक

आविन ५२०,५२१. चू १ पृ ८=-९१, ३१६-३२०.

हा ४२-४४, १४८-१५०

शब्यंभव और मनक

अचू ४,५. जि ६,७. हा १० १२.

भोयक

आविन १२=४. चू २ पृ १७९-१८८, हा १२०-१३९

**अं**णिक

वाबचू २ पृ १४ द−१७२. हा १२१-१२७

दअच् ५०, जि ९६. हा १०२,१०३

संजय नृप

<mark>उ १८।१-१९</mark>. सु २२८-२३२

समित आचार्य

आविन ९३४. चू १ पृ ५४३ हा २७५. म ५१५। पिनि ५०३-५०५

समुद्रपाल

उ २१।१-२४

सम्पूरिविजय सिहगुफाबासी मुनि आवच् २ पृ १८५-१८७. हा १३७,१३८ । उसु ३०,३१ उनि १००-१०५. चू ६६. शा १०४-१०७. सु २८-३१ आवच् १ पृ ४२९-५३४. हा २५४-२६८. म ४०४-५०७

सुकुमालिका क्षुमद्रा

आविन १४४०. चू २ पृ २६६-२७१. हा २०६,२०७

अच् २४,२५. जि ४६-५०. हा ४६-४८

सुलसा

अचू ४०. जि ९६. हा १०२। आवचू २ पृ १६४. हा १२४

सुक्रत मुनि

पिनि ४८२,४८३

सोदास

आवच् १ पृ ५३४. हा २६८. म ५०६,५०७

सोमिल विश्र

अक्षित्र १ पृ३४५-३६५

स्कन्दक मृनि

उनि १११-११३. चू ७२-७४. शा ११४-११६. सु ३६ आवित १२८४. चू २ पृ १७९-१८८. हा १२०-१३९

स्यूलभद्र

उनि १२२. चू ८६. शा १३०,१३१. सु २४-३१,५२ उ १२1१-४७. नि ३२२-३२७. चू २०१-२०३.

हरिकेशी मुनि

शा ३५५-३५७. सु १७३-१७४.

# प्रथम परिशिष्ट में प्रयुक्त संदर्भ-ग्रन्थों के संक्षिप्त रूपों का विवरण-

१. आवश्यक

आवनि चू १

चू २ हा

म विभा

Ħ

आवश्यक निर्युक्ति गाथा आवश्यक चूणि प्रथम भाग आवश्यक चूणि द्वितीय भाग

आवश्यक निर्युक्ति हारिभद्रीया वृत्ति पत्र आवश्यक मलयगिरीया वृत्ति पत्र

विशेषावश्यक भाष्य गाथा

विशेषावस्यक भाष्य मलधारीया वृत्ति पृष्ठ

२. दशवैकालिक

₹ •

नि अचू जि हा दशवैकालिक उपकेकानिक

दशवैकालिक निर्युक्ति गाथा दशवैकालिक अगस्त्यचूणि पृष्ठ दशवैकालिक जिनदासचूणि पृष्ट दशवैकालिक हारिभद्रोया वृत्ति पत्र

३. उत्तराध्ययन

उ

चू शा सु उत्तराध्ययन

उत्तराध्ययन चूणि पृष्ठ उत्तराध्ययन बृहद्वृत्ति पत्र उत्तराध्ययन सुखबोधा वृत्ति पत्र

४. नन्दी नन्दी

> चू हा

म

नन्दी सूत्र नन्दी चूणि पृष्ठ

नन्दो होरिभद्रीया वृत्ति पृष्ठ नन्दो मलयगिरीया वृत्ति पत्र

प्र. अनुयोगद्वा*र* 

अनु चू

हा म अनुयोगद्वार सूत्र अनुयोगद्वारचूणि पृष्ठ

अनुयोगद्वार हारिभद्रीया वृत्ति पृष्ठ अनुयोगद्वार मलधारीया वृत्ति पत्र

६. ओघनिर्युक्ति

ओनि वृ ओघनिर्युक्ति गाथा

ओधनिर्युक्ति द्रोणोया वृत्ति पत्र

७. पिडनियुँक्ति विनि

व

विण्डनिर्युक्ति गाथा

पिण्डनियुवित मलयगिरीया वृत्ति पत्र

# परिशिष्ट २

प्रस्तुत परिशिष्ट में पांच आगमों —आवश्यक, दशवैकालिक, उत्तराध्ययन, नन्दी और अनुयोगद्वार के व्याख्या ग्रंथों (निर्युक्ति, चूर्णि आदि) में विश्लेषित दाशैंनिक और तात्विक चर्चास्थलों का ससंदर्भ संकेत है। कहीं-कहीं आचार संबंधी विमशें मी संगृहीत है। विषयों का संकेत एक-एक ग्रंथ के अनुसार दिया गया है, इसलिए कुछेक विषयों की पुनरावृत्ति भी हुई है।

### आधश्यक

### विषय

अक्षरश्रुत अनुयोग

अबद्धिकवाद अवधिज्ञान अध्यक्तवाद

आत्मा और शरीर की भिन्नता आत्मा का अस्तित्व

आदिम युग की सम्यता-संस्कृति

आनुपूर्वी

इंद्रिय और मन : प्राप्यकारी-अप्राप्यकारी

इंडियझान : संव्यवहार प्रत्यक्ष उपशमश्रेणि-क्षपकश्रेणि

करण

करण: यथाप्रवृत्ति आदि

कायोत्सर्गं निर्युक्ति कारणः निमित्त आदि

कर्म का अस्तित्व केवलझान

क्रिया: कायिकी आदि

## संदर्भ

चू १ पृ २५-२९. हा १६. म ४६

नि १३१-१३६. चू १ पृ ८० ८४, १०८-१२०.

हा ३४-३९, ४८-६७. स ९०-९६, १३०-१३८

चू १ पृ ४१३,४१४. हा २१४,२१४. म ४१४-४१=

नि २४-६७. चू १ पृ ३७-६८. हा १८-३१. म ५०-७७

चू १ पृ ४२१. हा २१०,२११. म ४०६-४०८

हा १६४. म ३२४

हा १६१,१६२. म ३१४-३२०

नि १९७-२०७. चू १ पृ ४४-५७. हा ८४-८९.

म १९३-२०१

म ९३-९५

नि ५. चू १ पृ १३,१४. हा ५,९. म २४-२९

चू १ पृ ७. म १३-१६

नि ११६-१२७. चू १ पृ १०४-१०७. हा ५४-५७.

म १२३-१२८

चू १ षु ५९५-६०१. हा ३०४-३११ म ५५७-५६०

नि १०५-१०७. चू १ पृ ९८-१०१. हा ४९-५१

म ११३-११६

नि १४१८-१४४४. चू २ पृ २४७-२७१

नि ७३७-७४८. चू १ पृ ३७२,३७३. हा १८५-१८७.

म ३६४,३६५

हा १६३. म ३२०-३२३

नि ७७,७८. चू १ पृ ७२-७७. हा ३३. म ८२-६६

चूर पृद७-९२. हा द१-द३

क्यिस्थान
जीवप्रादेशिकवाद
ज्ञान के भेदों का हेतु
ज्ञान-क्रियावाद
ज्ञान प्राप्ति का क्रम
ज्ञान : मति आदि
तीर्थ
वैराशिकवाद
दिशा निरूपण
देवों का अस्तित्व
दृश्य-मृण-पर्याय

द्विकियाबाद हयान और लेश्या नमस्कारनिर्युक्ति

#### नय

निक्षेप
निर्वाण का अस्तित्व
नैरियकों का अस्तित्व
पंच भूतों का अस्तित्व
परलोक का अस्तित्व
परिहारिवशुद्धि चारित्र
पर्याय : अगुरुलघु पर्याय
पारिष्ठापनिकी नर्युक्ति
पुण्य-पाप का अस्तित्व
बंध-मोक्ष का अस्तित्व

मतिज्ञान और श्रुतज्ञान में भेद-अभेद

## संदर्भ

चू २ पृ १२७-१३२. हा १०६ च १ पृ ४२०. हा २०९,२१०. म ४०५,४०६ म १५०-१९ नि ११३९-११५३. चू २ पृ २ - ३१. चू १ पृ ७२,७३ नि १-७८. चू १ पृ ७-७७. हा ५-३३. म १२-८६ म ९७,९५ चू १ पृ ४२४-४२६. हा २१२-२१४. म ४११-४१५ नि =०९,=१०. हा २२१. म ४३७-४४० हा १६७. म ३३०,३३१ नि ७९२-७९५. च् १ पृ ४३४,४३५. हा २१९. म ४३२,४३३ चू १ षृ ४२३. हा २१२ चू २ पृ ८१-८७. नि ८८७-१०१३, चू १ पृ ५०२-५९१. हा २५१-३०३. म ४८५-५५५ नि ७१४-७६३. चू १ पृ ३७७-३८१. हा १८८-१९० म १०-१२, ३६९-३=३ चू १ पृ ४-६, हा ३-५, म. ५-१० हा १६९,१७०. म ३३५-३३७ हा १६७,१६८. म ३३१,३३२ हा १६४,१६४. म ३२५-३२७ हा १६९. म ३३४ म ११९-१२२ चू १ पृ २९,३०. म ६१ चू २ पृ ९६-११२. हा =६-१०३ हा १६८,१६९. म ३३२,३३३ हा १६६,१६७. म ३२८,३२९ चू १ पृ ४१६-४१८. हा २०८,२०९. म ४०२-४०५ चू १ पृ ४२७,४२८. हा २१५-२१७. म ४१८-४२६ नि ६-११. चू १ पृ १४-१६. हा ९-१२. म ३१-३८ चू १ पृ ३-६. हा २-४. म २-१० नि २-१६. चू १ पृ ७-२४. हा ६-१५. म २२-४४

मतिज्ञान

चू १ पृ ७, ८, हा ५,६. म २०-२२

विषय मन:पर्यवज्ञान मृत्यु के उपक्रम

मोक्समार्गः ज्ञान-दर्गन-चारित्र

यादृश-सादृश सक्षण के बारह भेद

लक्षि : आमशोवधि आदि

स्रोक शब्द आकाश का गुण नहीं भुतञ्जान

सामाधिक : श्रुत आदि सामाधिक

सामुच्छे दिकवाद

## संदर्भ

नि ७६. चू १ ष्टु ७१,७२. हा ३३. म ८१,८२
नि ७२४-७२६. चू १ पृ ३४४-३६६. हा १८१-१८३.
म ३४४-३६०
नि ९३-१०३. चू १ पृ ९४-९७. हा ४६-४८.
म १०६-११०। नि ११४३-११७३. चू २ पृ २८-३८ हा १६४,१६६. म ३२७,३२८
नि ७४१-७४३. चू १ पृ ३७४-३७७. हा १८७,१८८.
म ३६७-३६९
नि ६९-७४. चू १ पृ ६८-७१. हा ३१,३२.
म ७८-८१
चू २ पृ ३-९.
म २८,२९
नि १७-२४. चू १ पृ २४-३६. हा १४-१८.
स ४४-४०

सन्दर्भ विवरण-

नि आवश्यकितर्युक्ति गाथा । चू १ — चूर्णि, पूर्वभाग । चू २ - चूर्णि, उत्तरभाग । हा — हारिभद्रीयावृत्ति पृष्ठ । म — मलयितरीयावृत्ति पत्र ।

# विशेषावश्यक भाष्य

वक्षरभृत अनुयोगः स्थाख्या सक्षण सबद्धिकवाद अर्हत् नमस्कार अवस्रह् वावि संशय नहीं अवधिकान अव्यक्तनादे वामुपूर्वी

इस्टिय और मन् : प्राप्यकारी-अप्राप्यकारी

उपतमधैनि-क्षपक्रमेनि

करण

करणः वयाप्रवृत्ति आहि । कर्म और उपक्रम वि ४५५-५०० म २१५-२३३
वि २०७-९७४, १००२-१०१३
वि २५०९-२५४९, म २०-१०४
वि ३००९-३०२५ म २३३-२३५
वि ३१२-३३१ म १५६-१६७
वि ६६७-७७८ म २५९-३२१
वि २३५६-२३८८, म १०-५५
वि २०४-२५२ म १०२-१२०
वि १२८३-१३३३, म ४८२-४९५
वि ३३०२-३३६२, म २९९-३१७
वि १२०२-१२२१, म ४४८-४६४

हा २१७-२५०. म ४२७-४८२

चू १ पृ ४२२,४२३. हा २११. म ४०८-४१०

1...

कार्य-कारण

कश्ल

कृत-अकृत की चर्चा

केवलज्ञान

केवसन्नान : आत्मप्रत्यय

चारित्र

जिनकल्प

जीवप्रादेशिकवाद

ज्ञान

तीर्षं

त्रैराशिकवाद

दिशा निरूपण

द्विकियावाद

नमस्कार निर्युक्ति

नय

नय : द्रव्यायिक-पर्यायायिक

निसेप

नित्यानित्यत्व की सिद्धि

न्याय : हेतु, उदाहरण

युद्दगल-परिणमन की विचित्रता

प्रमाण : संब्यवहार प्रत्यक्ष

बहुरतवाद

**बो**टिकमत

माव (औवयिक आबि) का काल

भाषा द्वव्य

मंगस

मतिकानः अधुतनिधित मति

मतिज्ञान और श्रुतज्ञान में वेद

सन:पर्यवज्ञान

मृत्यु के उपकम

मोक्षमार्ग ज्ञान-दर्शन-चारित्र

रात्रिभोजनविरमणः मूलगुण या उत्तरगुण?

लक्षण की परिभाषा और उसके बारह भेद

लविध

संदर्भ

वि २०९९-२११⊏. म ७४०-७४६

वि २०२८-२०३९, २०६८-२०७२.

म ७१५-७१९, ७३०-७३२

वि ३३६३-३३८१. म ३१७-३२१

वि ८२३-८३६. म ३३७-३३९

वि २१३२-२१४५. म ७५०-७५४

वि १२३४-१२८२. म ४६७-४८१

वि ७. म ८-१४

वि २३३३-२३४४. म ४४-४९

वि ७९-९२. म ४५-५१

वि १०२६-१०५१. म ४०८-४१५

वि २४४१-२५०=. म ७३-९०

वि २६९७-२७०७. म १४७-१५१

वि २४२४-२४४०, म ६५-७३

वि २८०१-२९४६. म १७९-२२१

वि २१८१-२२७८. म १--२८

वि २६४१-२६७२. म १३१-१४०

वि २४-७=. म २०-४४

वि १४३,१४४. म २४८-२५०

वि १०७६-१०७८. म ४२१,४२२

वि १९८६-१९९०. म ७०१

वि ९३-९५. म ५१-५३

वि २३०६-२३३२ म ३५-४३

वि २४४०-२६०९. म १०५-१२१

वि २०७४-२०=१. म ७३३,७३४

वि ३४१-३९४ म १७४-१९२

वि १०-५९. म १५-३५

वि ३०४-३११. म १५२-१५६

वि ९६-१००,१०४-१७४ म ४४-४७,६०-द९

वि ८०९-८२२ म ३३१-३३६

वि २०४१-२०६१. म ७२०-७२९

वि ११२६-११७८. म ४३६-४५१

वि १२४०-१२४५. म ४७०,४७१

वि २१४६-२१७९. म ७५४-७६४

वि ७७९-८०४. म ३२२-३२८

वर्गणा

वस्तुका स्वरूपः भाव-अभाव

थ्रतज्ञान

श्रुतज्ञान : एकेन्द्रिय में श्रुतज्ञान

श्रुतज्ञान का प्रत्ययत्व

धुतज्ञान : द्रध्यधुत-मावधुत

सम्यक्त्व

सामायिक : विस्तृत विमेचन

सामायिक (सम्यक्त्व आदि) की प्राप्ति कब ?

सामुच्छेदिकवाद

सिद्ध

स्यविरकल्प-जिनकल्प

संदर्भ

वि ६३१-६६७ म २७८-२८९

वि २१६४-२१७१. म ७६०-७६२

वि ४४४-५६६. म २१२-२५८

वि १०१-१०४. म ५७-५९

वि २१३६-२१४५. ७५२-७५४

वि ८७७-८९४

वि ४२८-५३६. म २४०-२४५

वि २६७३-२८०१, ३२९४-३४८३

वि ११८६-१२०१. म ४५३-४५८

वि २३८९-२४२३. म ५६-६५

वि ३०२७-३१८९. म २३६-२७४

वि ७. म द-१४

सन्दर्भ विवरण—

वि-विशेषावश्यकभाष्य गाया । म-मलयधारीया वृत्ति पृष्ठ ।

दशवैका लिक

आचार:ज्ञान आदि

कया : आक्षेषणी आदि

जीव का लक्षण और अस्तित्वसिद्धि

तप के भेद

न्याय के अवयव : हेतु आदि

अ ५०-५३. जि ९४-१०२. हा १०१-१०६

अ ५४-५९. जि १०२-१११. हा १०६-११५

अ ६६-७१. जि १२०-१२८. हा १२१-१२७

अ १२-१९. जि २१-३७. हा २६-३२

अ २०-३१. जि ३८-६९. हा ३३-६८

सन्दर्भ विवरण—

अ-- दशबैकालिक अगस्त्यचूणि पुष्ठ । जि--जिनदास चूणि पृष्ठ ।

हा - हारिमद्रीया वृत्ति पत्र ।

उत्तराध्ययन

अचेलता-सचेलता

आनुपूर्वी

करण

गणि-सम्पदा

जीव का अस्तित्व

निर्ग्रन्य

निह्नववाद

बहुरतवाद जीवप्रादेशिकवाद शा ९२-९८

चू ९,१०. शा १३

नि १८२-२०४. चू १०३-१०८. शा १९४-२०५

शा ३९,४०

चू २२६

नि २३७-२३९. चू २५१-२५९. शा २५५-२६०

शा १५३-१५७

शा १५द-१६०

| दार्शनिक और तात्त्विक चर्चास्थ | थल |
|--------------------------------|----|
|--------------------------------|----|

# ७५४

### परिशिष्ट २

| विषय                    | संदर्भ             |
|-------------------------|--------------------|
| अभ्यक्तवाद              | जा १६०−१६२         |
| सामुच्छेदिकवाद          | शा १६३-१६४         |
| द्वित्रियावाद           | all \$ex-\$e@      |
| त्रैराशिकवाद            | मा १६ द-१७२        |
| अवद्धिकवाद              | शा १७३-१७८         |
| बोटिक मत                | शा १७५-१८१         |
| परमाणु पुद्गल की संरचना | चू १६-२१. शा २४-२९ |
| विनय के भेद             | आ। १६,१७           |

सन्दर्भ विवरण -नि --- उत्तराध्ययन निर्वुक्ति गाथा । च - चूर्णि पृष्ठ । शा --- शान्त्याचार्य की बृहद्बृत्ति पत्र । सु --- सुखबोधावृत्ति पत्र ।

## नन्दी

| •                                                 | 1**41                         |
|---------------------------------------------------|-------------------------------|
| अक्षर के स्वयर्घाय-परपर्याय                       | चू ५४,५५. हा ६८,६९. म १९८-२०२ |
| अक्षर पटल                                         | चू ५२-५५                      |
| अक्षरथुत                                          | म १८७-१८९                     |
| अनुयोग विवासरगण्डिका आदित्ययश राजा आदि            | चू ७७-७९. हा ९०-९२. म २४२-२४६ |
| का मुक्तिगमन                                      |                               |
| अन्तर् <sub>डीय</sub>                             | म १०२-१०४                     |
| अपौर्षेयवचननिरसन                                  | म १६-२४                       |
| आत्मा को अस्तित्वसिद्धि और चार्वाक मतनिरसन        | म ३-७                         |
| इत्द्रिय और मन : प्राप्यकारी-अप्राप्यकारी         | म १६९-१७३                     |
| कालचक : छह अर                                     | म १९६, १९७                    |
| केवलज्ञान : ऋमोपयोग-युगपद् उपयोग आदि              | हा ३७-४४. म ११२-१३९           |
| कियावादी आदि ३६३ मतों की चर्चा                    | हा ७७-७९. म २१३-२२=           |
| क्षयोपगम विधि : देशसर्वेघाती रसस्पर्धक            | म् ७७-६०                      |
| क्षुल्लक प्रतर                                    | म ११०                         |
| जंघाचारण ऋदि                                      | म १०६, १०७                    |
| ज्ञान के पांच भेदों का हेतु                       | म ६४-७१                       |
| ज्ञान : प्रत्यक्ष-परोक्ष प्रमाण और वैशेषिक आदि मत | म ७१-७६                       |
| पर्वाय : गुरुलघु-अगुरुलघु                         | चू ५२-५४.                     |
| प्रमाण : संव्यवहार प्रत्यक्ष                      | म <b>७४-</b> ७६               |
| बौद्ध मत : नैरात्म्यनिराक्षरण                     | म ३४-३९                       |
| भाषाः एक समय में लोकांत तक गति                    | म १८६                         |
| मितज्ञान और श्रुतज्ञान में भेद                    | म १४०-१४२                     |
|                                                   |                               |

मतिज्ञान : व्यंजनावग्रह आदि

मोक्षः राग-द्वेष का आत्यंतिक क्षय

शाब्दप्रामाण्य

सर्वज्ञसिद्धि

सांख्यमुक्ति निराकरण

सिद्ध: अनादि सिद्ध का निरसन

स्त्रीमुक्ति

हिंसा से पुष्य बंध नहीं

संदर्भ

म १६५-१५३

म ३१-३४

म ५-१२

म २५-३०

म ४०, ४१

म १९२

म १३१-१३३

म १३-१५

सन्दर्भ विवरण—

चू - नन्दी चूर्णि पृ । हा - हारिभद्रीया वृत्ति पृष्ठ ।

म---मलयगिरीया वृत्ति पत्र।

# अनुयोगद्वार

अंगुल : आत्मांगुल आदि

अनुयोग विधि

अवगाहना

आनुपूर्वी

करल: समयः शीर्वप्रहेलिका

चारित्र

ज्ञान

दश्य-गुण-पर्याध

नय

निक्षेप

पत्योपम-सागरोपम

प्रमाणः प्रत्यक्ष आदि

भाव: औद्यक आदि

लोक

लोकघनीकरण

लोकश्रेणि

शरीर : स्वरूप और संख्यामान

भुतज्ञानः द्रव्यभुत-मावभृत

संख्या : संख्येय-असंख्येय-अनंत

चू ४२-४६. हा ७७-८२. म १४३-१४९

चू १-४. हा १-५. म ३-५

म १५०-१५९

चू २०-३७. हा ३०-५७. म ४६-९५

चू ३७-४०. हा ५४-५७. म ९०,९१,१६१-१६५

चू ७६. हा १०३-१०५. म २०३-२०५

म १-३

म १००-१०२

चू ७६,७७. हा १०५-१०८. म २०५-२१२. चू ८९-९१.

हा १२३-१२७. म २४४-२५०

म ९-२०

चू ४७,४८. हा ८४-८६. म १६४-१७८

चू ७४-७६. हा ९९-१०३. म १९४-२०२

म १०४-११७

चू ३४-३६. हा ४९-५०. म ८०-५४

चू ४१,४२

हा ७६,७७. म १५९-१६१

चू ६०-७३. हा ८७-९९. म १८०-१९३

चू ७५-६४. हा १०९-११६. म २१७-२२४

### सन्दर्भ विवरण—

चू -- अनुयोगद्वार चूर्णि पृष्ठ । हा -- हारिभद्रीया वृत्ति पृष्ठ ।

म - मलधारीया वृक्ति पत्र ।

# ओघनिर्युक्ति

### विषय

आयतन-अनायतन
आलोचना विधि
उपिध (वस्त्र, पात्र आदि)
कालप्रतिलेखना विधि
पात्र आदि के लक्षण-अलक्षण और प्रमाण
पात्रलेपन की उपयोगिता
पारिष्ठापनिका विधि
प्रतिलेखना

उपकरण प्रतिलेखना पात्र प्रतिलेखना स्थण्डिल प्रतिलेखना

**जिक्षाचर्या** : काल, गवेषणा विधि, एकाकी

भिक्षाटन का निषेध

रोगचिकित्सा : मिट्टी, सीपी आदि के द्वारा रोग-

अ**प**नयन आदि

वस्त्रप्रक्षालन : विधि-निषेध

विहारविधि

० गोतार्थ-विहार और क्षेत्रप्रत्युपेक्षण

० ग्रामप्रवेश

वैधावृत्त्य स्यापनाकुल संदर्भ

नि ७६३-७८४. वृ २२२-२२४ नि ४१३-४२०. वृ १७४-१७८ नि ६६४-६८४. वृ २०७-२१० नि ६३८-६६३. वृ २००-२०७ नि ६८४-७४६. वृ २११-२१९ नि ३७१-४०६. वृ १२९-१३४

नि ५९४-६२२. भा ३०३-३०८. वृ १९२-१९८

नि २६४-२७९. वृ १०८-११३ नि २८७-२९४. वृ ११६-११९ नि २९६-३२३. वृ ११९-१२६ नि ४११-४३१. भा २१३-२३१. वृ १४७-१४४

नि ३३५-३७०. व १२९-१३५

नि ३४७-३५६. वृ १३१,१३२
नि १३-४९. वृ २३-३६
नि ११९-१४९. वृ ६०-६८
नि १५६-२०१
नि ६८-८३. वृ ४०-४७
भा १२२-१४४. वृ ९४-१००

# **पिण्डनिर्युक्ति**

अतिक्रम, व्यतिक्रमः

आहार शुद्धिः मोक्ष का परंपर कारण

उत्पाद दोष उद्धम दोष

० आधाकर्म

० औहेशिक

० पृतिकर्म

० मिश्र आदि

नि १७९-१६२

नि ६९-७१

नि ४०३-५१३. वृ १२०-१४५

नि ९४-२१७. वृ ३४-७६

नि २१५-२४२

नि २४३~२६=

नि २७१-३९१

संदर्भ

| 0        | विशोधि-अविशोधि कोटि     |
|----------|-------------------------|
| एषणा दोष |                         |
| मासैषणा  | कंकोक्टर अर्थन एरंच कोत |

नि ३९२-४०२. वू ११६-११९ नि ४१४-६२८. वृ १४६-१७०

० संयोजना आदि पाच दाष

नि १

० पांच दोषों का विवरण

नि ६२९-६७१

निक्षेप : पिण्ड शब्द के निक्षेप पृथ्वी आदि जीवनिकाय

नि ४-६६. वृ ३-२७

० भेद-प्रभेद

० अचित्त पृथ्वी आदि का प्रयोजन नि ८-४७. वृ ७-२०

प्रतिसेबन-प्रतिश्रवण-संवासन-अनुमोदन

नि १११-१२८. वृ ४५-५०

(कृत-कारित-अनुमति)

रोगचिकित्सा : शंख, सीपो, उदेहिका आदि द्वारा नि ४८-५२. वृ २०,२१

रोगों का शमन

वस्त्रप्रक्षालन : विधि-निषेध साधींमक के बारह प्रकार और उनका व्यवहार-बोध नि २३-३४. वृ ११-१६ नि १३७-१५९. वृ ५२-६२

सन्दर्भ विवरण-

नि-विण्डनिर्वृक्ति गाया । वृ-मलयगिरीया वृक्ति पत्र ।

जह जह सुयमोगाहइ अइसयरसपसरसंजुयमपुद्धं। तह तह पल्हाइ मुणी णवणवसंवेगसद्धाए॥